

This file was downloaded from QuranicThought.com

ننب ١ تنبه اعلم أن طريقتي في هذا التفسير: أني أذكر عند كل آية ما يحضرني من معانيها، ولا أكتفي بذكر ما تعلق بالمواضع السابقة عن ذكر ما تعلق بالمواضع اللاحقة؛

ولا أكتفي بذكر ما تعلق بالمواضع السابقة عن ذكر ما تعلق بالمواضع اللاحقة؛ لأن الله وصف هذا الكتاب أنه «مثاني» تثنى فيه الأخبار والقصص والأحكام وجميع المواضيع النافعة لحكم عظيمة، وأمر بتدبره جميعه لما في ذلك من زيادة العلوم والمعارف، وصلاح الظاهر والباطن، وإصلاح الأمور كلها.

\* \* \*

مقدمة المؤلف

## ينسم أقو الكلف التتبغ

الحمد لله الذي أنزل على عبده الفرقان الفارق بين الحلال والحرام، والسعداء والأشقياء، والحق والباطل، وجعله برحمته هدى ـ للناس عموماً، وللمتَّقين خصوصاً ـ من ضلال الكفر والمعاصي والجهل، إلى نور الإيمان والتقوى والعلم.

وأنزله شفاء للصدور من أمراض الشبهات والشهوات، ويحصل به اليقين والعلم في المطالب العاليات.

وشفاء للأبدان من أمراضها وعللها وآلامها وأسقامها (``.

وأخبر أنه لا ريب فيه ولا شك بوجه من الوجوه، وذلك لاشتماله على الحق العظيم في أخباره وأوامره ونواهيه.

وأنزله مباركاً فيه الخير الكثير، والعلم الغزير، والأسرار البديعة، والمطالب الرفيعة.

فكل بركة وسعادة تنال في الدنيا والآخرة، فسببها الاهتداء به واتباعه.

وأخبر أنه مصدق ومهيمن على الكتب السابقة، فما شهد له فهو الحق، وما رده فهو المردود؛ لأنه تضمنها وزاد عليها، وقال تعالى فيه: ﴿يَهدي به اللهُ مَن اتَّبع رضوانَه سُبُلَ السَّلام﴾، فهو هادٍ لدار السلام، مبيِّن لطريق الوصول إليها وحاثُ عليها، كاشف عن الطريق الموصلة إلى دار الآلام ومحذِّر عنها.

وقال تعالى مخبراً عنه: ﴿كتابٌ أُحكمت آياتُه نُمَّ فُصِّلَت مِن لَدن حكيم خبير﴾؛ فبيَّن آياته أكمل تبيين، وأتقنها أي إتقان، وفصلها بتمييز<sup>(٢)</sup> الحق من الباطل، والرشد من الضلال، تفصيلاً كاشفاً للبس، لكونه صادراً من حكيم خبير، فلا يخبر إلا بالصدق والحق واليقين، ولا يأمر إلا بالعدل والإحسان والبر، ولا ينهى إلا عن المضار الدينية والدنيوية.

وأقسم تعالى بالقرآن ووصفه بأنه «مجيد»؛ والمجد: سعة الأوصاف وعظمتها، وذلك لسعة معاني القرآن وعظمتها. ووصفه بأنه «ذو الذّكر»؛ أي: يتذكر به العلوم

(۱) في (ب): «سقمها».
(۲) في (ب): «بتبيين».

الإلهية والأخلاق الجميلة والأعمال الصالحة، ويتعظ به من يخشى. وقال تعالى: ﴿إِنَّا أنزلناهُ قرآناً عَرَبياً لعلَّكم تعقِلونَ﴾، وأنزله<sup>(١)</sup> بهذا اللسان لنعقله ونفهمه، وأمرنا بتدبره، والتفكر فيه، والاستنباط لعلومه، وما ذاك إلا لأن تدبره مفتاح كل خير، محصل للعلوم والأسرار.

مقدمة المؤلف

فلله الحمد والشكر والثناء، الذي جعل كتابه هدى وشفاءً ورحمةً، ونوراً وتبصرةً وتذكرةً وعبرةً، وبركةً وهدى وبشرى للمسلمين.

فإذا عُلِمَ هذا؛ علم افتقار كل مكلف لمعرفة معانيه والاهتداء بها، وكان حقيقاً بالعبد أن يبذل جهده ويستفرغ وسعه في تعلمه وتفهمه بأقرب الطرق الموصلة إلى ذلك.

وقد كثرت تفاسير الأئمة ـ رحمهم الله ـ لكتاب الله؛ فمن مطول خارج في أكثر بحوثه عن المقصود، ومن مقتصر يقتصر على حلٍّ بعض الألفاظ اللغوية بقطع النظر عن المراد.

وكان الذي ينبغي في ذلك أن يجعل المعنى هو المقصود، واللفظ وسيلة إليه، فينظر في سياق الكلام وما سيق لأجله، ويقابل بينه وبين نظيره في موضع آخر، ويعرف أنه سيق لهداية الخلق كلهم عالمهم وجاهلهم، حضريهم وبدويهم.

فالنظر لسياق الآيات، مع العلم بأحوال الرسول وسيرته مع أصحابه وأعدائه وقت نزوله، من أعظم ما يعين على معرفته وفهم المراد منه، خصوصاً إذا انضم إلى ذلك معرفة علوم العربية على اختلاف أنواعها.

فمن وُفِّق لذلك لم يبق عليه إلَّا الإقبال على تدبره وتفهمه، وكثرة التفكر في ألفاظه ومعانيه ولوازمها، وما تتضمنه، وما تدل عليه منطوقاً ومفهوماً.

فإذا بذل وسعه في ذلك فالربُّ أكرم من عبده؛ فلا بدَّ أن يفتح عليه من علومه أموراً لا تدخل تحت كسبه.

ولمًا منَّ الباري عليَّ وعلى إخواني بالاشتغال بكتابه العزيز بحسب الحال اللائقة بنا، أحببت أن أرسم من تفسير كتاب الله ما تيسر وما منَّ به الله علينا؛ ليكون تذكرة للمحصلين، وآلة للمستبصرين، ومعونة للسالكين، ولأقيده خوف الضياع.

(۱) في (ب): «فأنزله».



ولم يكن قصدي في ذلك إلَّا أن يكون المعنى هو المقصود، ولم أشتغل في حل الألفاظ والعقود للمعنى الذي ذكرت. ولأنَّ المفسرين قد كفوا من بعدهم، فجزاهم الله عن المسلمين خيراً، والله أرجو وعليه أعتمد أن ييسر ما قصدت، ويذلل ما أردت، فإنه إن لم ييسره الله؛ فلا سبيل إلى حصوله، وإن لم يعن عليه؛ فلا طريق إلى نيل العبد مأموله.

وأسأله ـ تعالى ـ أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفع به النفع العميم، إنه جواد كريم.

اللهم صل على محمد [وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً].

فوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن من «بدائع الفوائد» لابن القيم رحمه الله ـ تعالى<sup>(۱)</sup> ـ

OR QURA فلوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن

قال: فصل النكرة في سياق النفي تعم، مستفاد من قوله تعالى: ﴿ولا يظلم ربك أحداً»، ﴿فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعينَ»، وفي الاستفهام من قوله تعالى: ﴿هل تعلم له سمياً»، وفي الشرط من قوله: ﴿فإما ترين من البشر أحداً»، ﴿وإن أحد من المشركين استجارك؟

وفي النهي من قوله تعالى: ﴿ولا يلتفت منكم أحد﴾.

وفي سياق الإثبات بعموم العلة والمقتضى، كقوله: ﴿علمت نفس ما أحضرت﴾، وإذا أضيف إليها «كل» نحو ﴿وجاءت كل نفس معها سائق وشهيد﴾، ومن عمومها بعموم المقتضي: ﴿ونفس وما سواها﴾.

فصل ويستفاد عموم المفرد المحلى باللام من قوله: ﴿إِنَّ الإِنسَانَ لَفَي خَسَرَ»، وقوله: ﴿ويقول الكافر》، وعموم المفرد المضاف من قوله: ﴿وصدقت بكلمات ربها وكتبه»، ﴿وكتابه》 قرأ أهل البصرة وحفص: ﴿وكتبه على الجمع، وقرأ الآخرون: ﴿وكتابه﴾ على التوحيد، وقوله: ﴿هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق»، والمراد جميع الكتب التي أحصيت فيها أعمالهم.

وعموم الجمع المحلى باللام من قوله: ﴿وإذا الرسل أقتت﴾ وقوله: ﴿وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم﴾، وقوله تعالى: ﴿إن المسلمين والمسلمات...﴾ إلى آخرها، والمضاف من قوله: ﴿كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله﴾.

وعموم أدوات الشرط من قوله تعالى: ﴿ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضماً﴾، وقوله: ﴿فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره﴾، وقوله: ﴿وما تفعلوا من خير يعلمه الله﴾، وقوله: ﴿أينما تكونوا يدرككم الموت﴾،

(١) في (ب): وضع الشيخ هذه المقدمة بعد سورة الفاتحة. وقال في هامش (ب) ما نصه: ١-قُ
 هذه المقدمة أن تقدّم على الفاتحة».

فوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن

وقوله: ﴿وحيثما كنتم فولوا وجوهكم شطره ﴾، وقوله: ﴿وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم ﴾، وقوله: ﴿وإذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾، هذا إذا كان الجواب طلباً مثل هاتين الآيتين، فإن كان خبراً ماضياً لم يلزم العموم ؛ كقوله : ﴿وإذا رأوا تجارة أو لهواً انفضوا إليها ﴾، ﴿إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول الله ﴾، وإن كان مستقبلاً فالتزموا رَد العموم <sup>(١)</sup> موارده للعموم ؛ كقوله تعالى : ﴿وإذا كالوهم أو وزنوهم يخسرون ﴾، وقوله : ﴿وإذا مروا بهم يتغامزون ﴾، وقوله : ﴿إنهم كانوا إذا قيل لهم لا إله إلا الله يستكبرون ﴾، وقد لا يعم، كقوله تعالى : ﴿وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم ﴾

فصل ويستفاد كون الأمر المطلق للوجوب من ذمِّهِ لمن خالفه، وتسميته إياه عاصياً، وترتيبه عليه العقاب العاجل أو الآجل.

ويستفاد كون النهي للتحريم من ذَمَّه لمن ارتكبه، وتسمينه عاصياً، وترتيبه العقاب على فعله.

ويستفاد الوجوب بالأمر تارة، وبالتصريح بالإيجاب والفرض والكتب، ولفظة على، ولفظة حق على العباد وعلى المؤمنين.

ويستفاد التحريم من النهي، والتصريح بالتحريم والحظر، والوعيد على الفعل، وذم الفاعل، وإيجاب الكفارة بالفعل، وقوله: «لا ينبغي»: فإنها في لغة القرآن والرسول للمنع عقلاً وشرعاً، ولفظة «ما كان لهم كذا وكذا» «ولم يكن لهم»، وترتيب الحد على الفعل، ولفظة «لا يحل» و «لا يصلح»، ووصف الفعل بأنه فساد، وأنه من تزيين الشيطان وعمله، وأن الله تعالى لا يحبه ولا يرضاه لعباده، ولا يزكي فاعله، ولا يكلمه، ولا ينظر إليه، ونحو ذلك.

وتستفاد<sup>(٢)</sup> الإباحة من الإذن والتخيير، والأمر بعد الحظر، ونفي الجناح والحرج والإثم والمؤاخذة، والإخبار بأنه يعفو عنه، والإقرار على فعله في زمن الوحي، وبالإنكار على من حرم الشيء، والإخبار بأنه خلق لنا كذا وجعله لنا، وامتنانه علينا به وإخباره عن فعل من قبلنا غير ذامً لهم عليه، فإن اقترن بإخباره مدح دل على رجحانه استحباباً أو وجوباً.

- كذا في النسختين. وفي «بدائع الفوائد» المطبوع: «فأكثر موارده للعموم».
  - (۲) فى (ب): «ويستفاد».

فصل وكل فعل عظمه الله ورسوله أو مدحه أو مدح فاعله لأجله، أو فرح به، أو أحبه، أو أحب فاعله، أو رضي به، أو رضي عن فاعله، أو وصفه بالطيب، أو البركة، أو الحسن، أو نصبه سبباً لمحبته أو ثوابه عاجلاً أو آجلاً<sup>(١)</sup>، أو نصبه سبباً لذكره لعبده، أو لشكره له، أو لهدايته إياه، أو لإرضاء فاعله، أو وصف فاعله بالطيب، أو وصف الفعل بأنه معروف، أو نفي الحزن والخوف عن فاعليه<sup>(٢)</sup>، أو

فوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن

وعده بالأمن، أو نصبه سبباً لولايته، أو أخبر عن دعاء الرسل بحصوله، أو وصفه بكونه قربة، أو أقسم به أو بفاعله كالقسم بخيل المجاهدين وإثارتها<sup>(٣)</sup>، أو ضحك الرب جل جلاله عن فاعله، أو عجبه به؛ فهو دليل على مشروعيته المشتركة بين الوجوب والندب.

فصل وكل فعل طلب الشارع تركه أو ذم فاعله، أو عيب عليه أو مقت فاعله أو لعنه، أو نفى محبته إياه أو محبة فاعله أو نفى الرضا به أو الرضا عن فاعله، أو شبه فاعله بالبهائم أو الشياطين أو جعله مانعاً من الهدي أو وصفه يسوء أو كراهة أو استعاذ الأنبياء منه أو أبغضوه، أو جعل سبباً لنفي الفلاح أو لعذاب عاجل أو آجل أو لذم أو لوم أو ضلالة أو معصية، أو وصفه بالخبث (1) أو رجس أو نجس، أو بكونه فسقاً أو إثماً أو سبباً لإثم أو رجس أو لعن أو غضب أو زوال نعمة أو حلول نقمة أو حد من الحدود أو قسوة أو خزى أو ارتهان نفس، أو لعداوة الله ومحاربته أو الاستهزاء به وسخريته، أو جعله سبباً لنسيانه لفاعله، أو وصف نفسه بالصبر عليه أو الحلم عنه أو الصفح، أو دعا إلى التوبة منه، أو وصف فاعله بخبث أو احتقار، أو نسبه إلى الشيطان وتزيينه أو تولي الشيطان لفاعله، أو وصفه بصفة ذم مثل كونه ظلماً أو بغياً أو عدواناً أو إثماً، أو تبرأ الأنبياء منه أو من فاعله، أو شكوا إلى الله من فاعله، أو جاهروا فاعله بالعداوة، أو نصب سبباً لخيبة فاعله عاجلاً، أو آجلاً، أو رتب عليه حرمان الجنة، أو وصف فاعله بأنه عدو لله أو الله عدوه، أو أعلم فاعله بحرب من الله ورسوله، أو حمل فاعله إثم غيره، أو قيل فيه لا ينبغي هذا أو لا يصلح، أو أمر بالتقوى عند السؤال عنه، أو أمر بفعل يضاده، أو هجر فاعله، أو تلاعن فاعلوه في الآخرة، أو تبرأ بعضهم من بعض، أو وصف

(1) في (ب): «أو لثواب عاجلٍ أو آجلٍ».
 (۲) في (ب): «وإغارتها».
 (۳) في (ب): «وإغارتها».
 (٤) كذا في (أ). وفي «بدائع الفرائد» المطبوع: «بخبث» وكذا في (ب).

This file was downloaded from QuranicThought.com



فوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن

فاعله بالضلالة، أو أنه ليس من الله في شيء، أو أنه ليس من الرسول وأصحابه، أو قرن بمحرم ظاهر التحريم في الحكم والخبر عنه<sup>(۱)</sup> بخبر واحد، أو جعل اجتنابه سبباً للفلاح، أو جعل سبباً لإيقاع العداوة والبغضاء بين المسلمين، أو قيل لفاعله هل أنت منتو، أو نهى الأنبياء عن الدعاء لفاعله، أو رتب عليه إبعاد أو طرد أو الفظة قتل من فعله، أو قاتل الله من فعله، أو أخبر أن فاعله لا يكلمه الله يوم والقيامة ولا ينظر إليه ولا يزكيه، أو أن الله لا يصلح عمله ولا يهدي كيده، أو أن فاعله لا يفلح ولا يكون يوم القيامة من الشهداء ولا من الشفعاء، أو أن الله يغار من فعله أو نبه على وجه المفسدة فيه، أو أخبر أنه لا يقبل من فاعله صرفاً ولا عدلاً، أو أخبر أن من فعله قيض له الشيطان فهو له قرين، أو جعل الفعل سبباً عدلاً، أو أخبر أن من فعله قيض له الشيطان فهو له قرين، أو جعل الفعل سبباً علمة الفعل ليم فعل؟ نحو: الم مصدون عن سبيل الله من آمن)، في ما ميون علمة الفعل ليم فعله أو صرفه عن آياته وفهم آلائه<sup>(٢٢)</sup>، أو سؤال الله سبحانه عن علمة الفعل ليم فعل؟ نحو: الم مصدون عن سبيل الله من آمن)، في ما ميون علمة المعل بمن المعلى أن تسجد)، في أو ما تولون مالا تفعلون)، في أنه عن من معلون أول المعلون على أن محود أنه التسبون أو من المول الله عنه علم الفعل أو من منعك أن تسجد)، في ما يقولون مالا تفعلون)، عالم يقرن على المنع من الموال<sup>(٣١)</sup>، فإذا قرن به جواب كان بحسب جوابه، فهذا ونحوه يدل على المنع من الفعل، ودلالته على التحريم أطرد من دلالته على مجرد الكراهة.

وأما لفظة يكرهه الله ورسوله أو مكروه، فأكثر ما يستعمل في المحرم، وقد يستعمل في كراهة التنزيه.

وأما لفظة: وأما أنا فلا أفعل، فالمحقق منه الكراهة؛ كقوله ﷺ: «أما أنا فلا آكل متكئاً»<sup>(٤)</sup>.

وأما لفظة: ما يكون لك، وما يكون لنا، فأطرد استعمالها في المحرم نحو ﴿ما يكون لك أن تتكبر فيها﴾، ﴿ما يكون لنا أن نعود فيها﴾، ﴿ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق﴾.

فصل وتستفاد الإباحة من لفظ الإحلال، ورفع الجناح والإذن والعفو وإن شئت فافعل وإن شئت فلا تفعل، ومن الامتنان بما في الأعيان من المنافع وما يتعلق بها

- (1) كذا في (1). وفي "بدائع الفوائد» المطبوع: "عنهما" وكذا في (ب).
  - (٢) كذا في النسختين. وفي "بدائع الفوائد" المطبوع: «كلامه».
- (٣) كذا في (أ). وفي "بدائع الفوائد" المطبوع: "المسؤول" وكذا في (ب).
  - (٤) أخرجه البخاري (٥٣٩٨) عن أبي جحفة رضي الله عنه.

من الأفعال، نحو: ﴿ومن أصوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومتاعاً إلى حين﴾ ونحو: ﴿وبالنجم هم يهتدون﴾، ومن السكوت عن التحريم، ومن الإقرار على الفعل في زمن الوحي.

فوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن

فائدة التعجب كما يدل على محبة الله تعالى للفعل، نحو «عجب ربك من شاب ليست له صبوة»<sup>(۱)</sup> ونحوه قد يدل على بغض الفعل؛ كقوله: ﴿وإن تعجب فعجب قولهم﴾، وقوله: ﴿بل عجبت ويسخرون﴾، وقوله: ﴿وكيف تكفرون وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله﴾، وقد يدل على امتناع الحكم وعدم حسنه؛ كقوله: ﴿كيف يكون للمشركين عهد عند الله﴾، ويدل على حسن المنع منه قدراً وأنه لا يليق به فعله؛ كقوله تعالى: ﴿كيف يهدي الله قوماً كفروا بعد إيمانهم﴾.

فائدة نفي التساوي في كتاب الله قد يأتي بين الفعلين؛ كقوله ـ تعالى ـ: (أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر) الآية، وقد يأتي بين الفاعلين؛ كقوله: ﴿لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر والمجاهدون في سبيل الله، وقد يأتي بين الجزاءين؛ كقوله: ﴿لا يستوي أصحاب النار وأصحاب الجنة)، وقد جمع الله بين الثلاثة في آية واحدة وهي قوله تعالى: ﴿وما يستوي الأعمى والبصير ولا الظلمات ولا النور...) الآية.

فائدة في ضرب الأمثال في القرآن يستفاد منه أمور: التذكير والوعظ، والحث والزجر، والاعتبار والتقرير وتقريب المراد للعقل، وتصويره في صورة المحسوس بحيث يكون نسبته للعقل كنسبة المحسوس إلى الحس، وتأتي أمثال القرآن مشتملة على: بيان تفاوت الأجر، وعلى المدح والذم، وعلى الثواب، وعلى تفخيم الأمر أو تحقيره، وعلى تحقيق أمر وإبطال أمر.

فائدة السياق يرشد إلى بيان المجمل وتعيين المحتمل والقطع بعدم<sup>(٢)</sup> احتمال غير المراد وتخصيص العام وتقييد المطلق وتنوع الدلالة، وهو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله غلط في نظره، وغالط في مناظرته، فانظر إلى قوله: ﴿ذِقَ إِنَّكَ أَنِتَ العزيز الكريم﴾، كيف تجد سياقه يدل على أنه الذليل الحقير.

 أخرجه أحمد (١٥١/٤)، وأبو يعلى (١٧٤٩). وقال الهيثمي (١٠/ ٢٧٠): «رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني، وإسناده حسن».

(٢) في (ب): "بعد".



فوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن

فائدة إخبار الرب عن المحسوس الواقع له عدة فوائد: منها: أن يكون توطئة وتقدمة لإبطال ما بعده. ومنها: أن يكون موعظة وتذكرة. ومنها: أن يكون شاهداً على ما أخبر به من توحيده وصدق رسوله وإحياء الموتى.

ومنها: أن يذكر في معرض اللوم والتوبيخ. ومنها: أن يذكر في معرض المدح والذم.

ومنها: أن يذكر في معرض الإخبار عن اطلاع الرب عليه. وغير ذلك من الفوائد<sup>(1)</sup>.

انتهى كلامه رحمه الله، وهو في غاية النفاسة والاشتمال على كثير من القواعد والضوابط المتعلقة بتفسير القرآن؛ فجزاه الله خيراً.

> قلت: وقد اشتمل القرآن على عدة علوم قد ثنيت فيه وأعيدت: فمنها: ضرب الأمثال، وقد ذكر ابن القيم فيما تقدم فوائدها. ومنها: ذكر صفات أهل السعادة والشقاوة، وفي ذلك فوائد عديدة:

منها: أن الأوصاف التي يوصف بها أهل الخير تدل على محبة الله ورضاه، وأنها محمودة.

والصفات التي يوصف بها أهل الشر تدل على بغض الله لها وأنها مذمومة.

ومنها: ما يكرم الله به أولياءه من الثناء الحسن بين عباده فهو ثواب معجل، ويهين به أعداءه من الأوصاف القبيحة فيكون عقاباً معجلاً.

ومنها: أن فيه حثًّا للنفوس على الاقتداء بأهل الخير ومنافستهم، وتنشيط العمال على الأعمال ببيان من عملها من أولياء الله، وفيه الترهيب عن أفعال أهل الشر وتبغيض المعاصي التي أثرت مع عامليها ما أثرت.

ومنها: الاعتبار بصفات أهل الخير والشر، وأن من فعل مثل فعلهم؛ ناله ما نالهم.

انظر «بدائع الفوائد» (٤/ ٢-١٠) بتصرُّف من الشيخ رحمه الله.



وقد حث تعالى على الاعتبار في غير موضع من كتابه، وحقيقته: العبور من شيء إلى شيء وقياس الشيء على نظيره.

وأثلاً مهمة تتعلق بتفسير القرآن

ومنها: أن العبد إذا نظر<sup>(۱)</sup> إلى أعمال أهل الخير وعجزه عن القيام بها أوجب له ذلك الإزراء على نفسه واحتقارها، وهذا هو عين صلاحه، كما أن رؤيته نفسه بعين الإعجاب والتكبر هو عين فساده، إلى غير ذلك من الفوائد.

ومنها: ذكر صفات الله وأسمائه وأفعاله وتقديسه عن النقائص، وفي ذلك فوائد عظيمة:

منها: أن هذا العلم ـ وهو العلم المتعلق بالله تعالى ـ أشرف العلوم وأجلها على الإطلاق، فالاشتغال بفهمه والبحث التام عنه اشتغال بأعلى المطالب، وحصوله للعبد من أشرف المواهب.

ومنها: أن معرفة الله تعالى تدعو إلى محبته وخشيته وخوفه ورجائه وإخلاص العمل له، وهذا عين سعادة العبد، ولا سبيل إلى معرفة الله إلا بمعرفة أسمائه وصفاته والتفقه في فهم معانيها، وقد اشتمل القرآن من ذلك على ما لم يشتمل عليه غيره من تفاصيل ذلك وتوضيحها والتعرف بها إلى عباده وتعريفهم لنفسه كي يعرفوه.

ومنها: أن الله خلق الخلق ليعرفوه ويعبدوه وهذا<sup>٢٢)</sup> هو الغاية المطلوبة منهم. فالاشتغال بذلك اشتغال بما خلق له العبد وتركه وتضييعه إهمال لما خلق له، وَقَبِيحُ بعبد لم تزل نعم الله عليه متواترة وفضله عليه عظيم من كل وجه أن يكون جاهلاً بربه معرضاً عن معرفته.

ومنها: أن أحد أركان الإيمان بل أفضلها وأصلها الإيمان بالله، وليس الإيمان مجرد قوله: «آمنت بالله» من غير معرفة بربه، بل حقيقة الإيمان: أن يعرف الرب الذي يؤمن به ويبذل جهده في معرفة أسمائه وصفاته حتى يبلغ درجة اليقين وبحسب معرفته بربه، يكون إيمانه، فكلما ازداد معرفة بربه؛ ازداد إيمانه وكلما نقص؛ نقص. وأقرب طريق يوصله إلى ذلك تدبر صفاته وأسمائه من القرآن، والطريق في ذلك إذا مر به اسم من أسماء الله أن يثبت<sup>(٣)</sup> له ذلك المعنى وكماله

(١) في (ب): «رأى».
 (٢) في (ب): «فهذا».
 (٣) في (ب): «أثبت».

فوائد مهمة تنعلق بتفسير القرآن

وعمومه وينزهه (١) عما يضاد ذلك.

ومنها: أن العلم به تعالى أصل الأشياء كلها، حتى أن العارف به حقيقة المعرفة يستدل بما غرف من صفاته وأفعاله على ما يفعله وعلى ما يشرعه من الأحكام؛ لأنه لا يفعل إلا ما هو مقتضى أسمائه وصفاته، فأفعاله دائرة بين العدل والفضل(٢ والحكمة.

وكذلك لا يشرع ما يشرعه من الأحكام إلا على حسب ما اقتضاه حمده وحكمته وفضله وعدله، فأخباره كلها حق وصدق، وأوامره ونواهيه عدل وحكمة، وهذا العلم أعظم وأشهر من أن ينبه عليه لوضوحه.

وكيف يصح في الأذهبان شيء إذا احتباج المنهبار إلى دليهل

ومنها: ذكر الأنبياء والمرسلين وما أرسلوا به وما جرى لهم مع أتمهم، وفي ذلك عدة فوائد:

منها: أن من تمام الإيمان بهم معرفتهم بصفاتهم وسيرهم وأحوالهم، وكلما كان المؤمن بذلك أعرف كان أعظم إيماناً بهم ومحبة لهم وتعظيماً لهم وتعزيراً وتوقيراً.

ومنها: أن من بعض حقوقهم علينا ـ خصوصاً النبي محمد ﷺ ـ معرفتهم ومحبتهم محبة صادقة، ولا سبيل لذلك إلا بمعرفة أحوالهم.

ومنها: أن معرفة الأنبياء موجبة لشكر الله تعالى على ما منَّ به على المؤمنين، إذ بعث فيهم رسولاً منهم، يزكيهم، ويعلمهم الكتاب والحكمة بعد أن كانوا في ضلال مبين.

ومنها: أن الرسل هم المربون للمؤمنين الذين ما نال المؤمنون (٣) متقال ذرة من الخير ولا اندفع عنهم مثقال ذرة من الشر إلا على أيديهم وبسببهم، فقبيح بالمؤمن أن يجهل حالة مربيه ومزكيه ومعلمه، وإذا كان من المستنكر جهل الإنسان بحال أبويه ومباعدته لذلك فكيف بحالة الرسول الذي هو أولى بالمؤمنين من أنفسهم، وهو أبوهم الحقيقي الذي حقه مقدم على سائر الحقوق بعد حق الله تعالى.

**ومنها**: أن في معرفة ما جرى لهم وما جرى عليهم تحصل للمؤمنين<sup>(٤)</sup> الأسوة

- (۱) في (ب): «نزهه».
- (٣) في (ب): «المؤمن».

- (٢) فى (ب): «الفضل والعدل».
  - (٤) في (ب): «للمؤمن».

والقدوة، وتخف عنهم كثير من المقلقات والمزعجات؛ لأنها مهما بلغت من الثقل والشدة فلا تصل إلى بعض ما جرى على الأنبياء، قال تعالى: ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة﴾، اومن أعظم الاقتداء بهم الاقتداء بتعليماتهم، وكيفية إلقاء العلم على حسب مراتب الخلق، والصبر على التعليم، والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن. وبهذا وأمثاله كان العلماء ورثة الأنبياء.

فواثلا مهمة تتعلق بتفسير القرآن

ومن فوائد معرفة الرسول ﷺ معرفة الآيات القرآنية المنزلة عليه، وفهم المعنى والمراد منها موقوف على معرفة أحوال الرسول، وسيرته مع قومه، وأصحابه وغيرهم من الناس، فإن الأزمنة والأمكنة والأشخاص تختلف اختلافاً كثيراً؛ فلو أراد الإنسان أن يصرف همه لمعرفة معاني القرآن من دون معرفة منه لذلك؛ لحصل من الغلط على الله وعلى رسوله وعلى مراد الله من كلامه شيء كثير، وهذا إنما الكثير<sup>(1)</sup>.

ولغير ذلك من الفوائد المفيدة والنتائج السديدة.

ومن علوم القرآن: الأمر والنهي الموجه لهذه الأمة وغيرها، وهذا هو المقصود منهم، وفي معرفة ذلك عدة فوائد:

منها: أن الله تعالى حث على معرفة حدود ما أنزل على رسوله، وذم من لم يعرف ذلك؛ ومن أعظم ما يجب معرفة حدوده: الأوامر والنواهي التي كلفنا بها، وألزمنا بالقيام بها وتعلمها وتعليمها، ولا سبيل إلى امتثالها أو اجتنابها إلا بمعرفتها، ليتأتى فعلها أو تركها، وذلك أن المكلف إذا أمر بأمر وجب عليه أولاً معرفة ما هو الذي أمر به، وما يدخل به وما لا يدخل، فإذا عرف ذلك استعان بالله واجتهد في امتثاله بحسب القدرة والإمكان، وكذلك إذا نهي عن أمر من الأمور وجب عليه معرفة ذلك المنهي وحقيقته، ثم يبذل جهده مستعيناً بربه على تركه امتثالاً لأمر الله واجتناباً لنهيه، وامتثال الأمر واجتناب النهي كل منهما واجب، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، فعرفت أن العلم بها قبل العمل، ومتقدم عليه.

(١) في (ب): «وهذا إنما يعرفه من عرف ما في أكثر التفاسير من الأغلاط القبيحة التي ينزه عنها
 كلام الله». وفي (1) شطب الشيخ هذه العبارة من قوله: «ما في . . . إلخ» وأثبت ما هو أعلاه.



فوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن

ومنها: أن الدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يمكن حصولها وتحصيلها إلا بعد معرفة الخير ليدعو له، ومعرفة المعروف ليأمر به ومعرفة المنكر لينهى عنه، والقرآن مشتمل على ذلك أعظم اشتمال، ومتضمن له أكمل تضمن.

**ومن علوم القرآن**: أحوال اليوم الآخر، وهو ما يكون بعد الموت مما أخبر به الله في كتابه أو أخبر به رسوله من أحوالِ الموت والقبر والموقف والجنة والنار، وفي العلم **بذلك فوائد كثيرة**:

منها: أن الإيمان باليوم الآخر أحد أركان الإيمان الستة التي لا يصح الإيمان بدونها، وكلما ازدادت معرفته بتفاصيله ازداد إيمان العبد به<sup>(۱)</sup>.

ومنها: أن معرفة ذلك<sup>(٢)</sup> حقيقة المعرفة؛ يفتح للإنسان باب الخوف والرجاء اللذين إن خلا القلب منهما؛ خرب كل الخراب، وإن عمر بهما؛ أوجب له الخوفُ الانكفافَ عن المعاصي، والرجاء تيسير الطاعة وتسهيلها، ولا يتم ذلك إلا بمعرفة تفاصيل الأمور التي يخاف منها وتحذر: كأحوال القبر وشدته، وأحوال الموقف الهائلة، وصفات النار المفظعة، وبمعرفة تفاصيل الجنة وما فيها من النعيم المقيم والحبرة والسرور، ونعيم القلب والروح والبدن؛ فيحدث بسبب ذلك الاشتياق الداعي للاجتهاد في السعي للمحبوب المطلوب بكل ما يقدر عليه.

**ومنها**: أنه يعرف بذلك فضل الله وعدله في المجازاة على الأعمال الصالحة والسيئة الموجب لكمال حمده والثناء عليه بما هو أهله، وعلى قدر علم العبد بتفاصيل الثواب والعقاب يعرف بذلك فضل الله وعدله وحكمته.

ومن علوم القرآن: مجادلة المبطلين، ودفع شبه الظالمين، وإقامة البراهين العقلية الموافقة للأدلة النقلية، وهذا الفن من علوم القرآن من خواص العلماء الربانيين والجهابذة الراسخين والعقلاء المستبصرين.

وقد اشتمل القرآن من الأدلة العقلية والقواطع البرهانية ما لو جمع ما عند جميع المتكلمين من حق لكان بالنسبة إليه كنقرة عصفور بالنسبة لماء البحر. ذلك بأن القرآن هو الحق.

وقد اشتمل على الحق والصدق والغدل والميزان العادل والقسط والصلاح

(۱) في (ب): «ازداد إيمانه».
 (۲) في (ب): «ومنها أن العلم بذلك».

17

والفلاح، فإنْ ذَكَرَ التوحيد والشرك، وأمر بالأول ونهى عن الثاني أقام من البراهين القاطعة على صحة التوحيد وحسنه وتعينه طريقاً للنجاة، وقبح الشرك وبطلانه وكونه هو الطريق للهلاك؛ ما يجعل ذلك للبصيرة كالشمس في نحر الظهيرة.

ك فوائدا مهمة تتعلق بتفسير القرآن

وإن أمر بالأوامر الشرعية وحث على الآداب ومكارم الأخلاق رأيته ينبه العقول النيرة على ما اشتملت عليه من المصالح الضرورية، التي<sup>(١)</sup> يحتاجونها في معاشهم ومعادهم ما يجزم بأنه<sup>(٢)</sup> لا أحسن منها، وأن حكمته تقتضي الأمر بها أشد اقتضاء.

وإن نهى عن المحارم والقبائح والخبائث أخبر بما في ضمنها من الفساد والضرر والشر الحاصل بتناولها، وأن نعمة الله عليهم بتحريمها عليهم وتنزيههم عنها وتكريمهم وتعلية أقدارهم عن التلبس بها فوق كل نعمة، فالمأمورات مشتملة<sup>(٣)</sup> على الصلاح، والمحرمات مشتملة<sup>(٣)</sup> على المفاسد.

وإن شرع في الحجاج للمبطلين وتزييف شبه المشبهين وبطلان مذاهب الضالين، فقل ما شئت من إحقاق حق، ودمغ باطل، وإرشاد ضالي، وإقامة الحجة على المعاند، وبيان أن الباطل لا يقوم لأقل شيء من الحق، بل هو على اسمه باطل لا حقيقة له، إن هي إلا أسماء يسمون بها الباطل، إذا جردت تبينت هباء منثوراً، ورأيته يسوق البراهين العقلية بأوضح عبارة وأوجزها وأسلمها من الاعتراض والنقض والخفاء؛ فيجمع بين الدليل العقلي والنقلي في كلمة واحدة إيجازاً غير مخلً بالمطلوب، وتارة يفصل ذلك ويسرد من البراهين ما يكفي بعضه بالبيان. فلله الحمد والشكر.

فهذه مقدمة نافعة ـ إن شاء الله ـ ينبغي استقراؤها في كل مواردها، والتنبيه لكل ما يرد من هذه المطالب على وجه التفصيل، فمن استعملها في كل ما يرد عليه من الآيات؛ انتفع بها نفعاً عظيماً، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

\* \* \*

في (ب): «والتي».

(٣) في (ب): امشتملات.

(٢) في **(ب):** «به أنه».

النكرة في سياق النفي، أو سياق النهي، أو الاستفهام، أو سياق الشرط، تعم، وكذلك المفرد المضاف يعم. وأمثلة ذلك كثيرة: فمتى وجدت نكرة واقعة بعد المذكورات أو وجدت مفرداً مضافاً إلى معرفة، فأثبت جميع ما دخل في ذلك اللفظ، ولا تعتبر سبب النزول وحده، فإن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

وينبغي أن تنزل جميع الحوادث والأفعال الواقعة، والتي لا تزال تحدث على العمومات القرآنية؛ فبذلك تعرف أن القرآن تبيان لكل شيء، وأنه لا يحدث حادث ولا يستجد أمر من الأمور إلا وفي القرآن بيانه وتوضيحه.

ومن أصوله: أن الألف واللام الداخلة على الأوصاف، وعلى أسماء الأجناس، تفيد استغراق جميع ما دخلت عليه من المعاني.

ومن كليات القرآن: أنَّه يدعو إلى توحيد الله ومعرفته، بذكر أسماء الله وأوصافه وأفعاله الدالة على تفرده بالوحدانية وأوصاف الكمال، وإلى أنه الحق، وعبادته هي الحق، وأن ما يدعون من دونه هو الباطل. ويبين نقص كل ما عبد من دون الله من جميع الوجوه.

ويدعو إلى صحة ما جاء به الرسول محمد ﷺ وصدقه ببيان أحكامه، وتمامه وصدق إخباراته كلها، وحسن أحكامه، ويبين ما كان عليه الرسول ﷺ من الكمال البشري الذي لا يلحقه فيه أحد من الأولين والآخرين، ويتحداهم بأن يأتوا بمثل ما جاء به إن كانوا صادقين، ويقرر ذلك بشهادته تعالى بقوله وفعله وإقراره إياه، وتصديقه له بالحجة والبرهان وبالنصر والظهور وبشهادة أهل العلم المنصفين، ويقابل بين ما جاء به من الحق في أخباره وأحكامه وبين ما كان عليه أعداؤه

(١) قدمت هذه الأصول والكليات وجعلتها في أول الكتاب، وكان الشيخ ـ رحمه الله ـ قد ألحقها في نهاية الجزء الخامس، عندما وقع اختيار الشيخ ـ رحمه الله ـ على أن يطبع هذا الجزء من أجزاء هذا التفسير مفرداً. وهذه الأصول والكليات موجودة في نسخة (1) فقط.



والمكذبون به من الكذب في أخبارهم والباطل في أحكامهم، كما يقرر ذلك بالمعجزات المتنوعة.

أصول وكليات التفسير

**ويقرر الله** المعاد بذكر كمال قدرته، وخلقه للسماوات والأرض اللتين هما أكبر من خلق الناس، وبأنَّ الذي بدأ الخلق قادر على إعادته من باب أولى، وبأن الذي أحيا الأرض بعد موتها قادر على إحياء الموتى.

**ويذكر** أيضاً أيامه في الأمم ووقوع المثلات التي شاهدها الناس في الدنيا وأنها نموذج من جزاء الآخرة.

ويدعو جميع المبطلين، من الكفار والمشركين، والملحدين بذكر محاسن الدين، وأنه يهدي للتي هي أقوم في عقائده وأخلاقه وأعماله، وبيان ما لله من العظمة والربوبية والنعم العظيمة، وأن من تفرد بالكمال المطلق والنّعَم كلها هو الذي لا تصلح العبادة إلا له، وأن ما عليه المبطلون إذا مُيِّزَ وحُقِّقَ وُجِد شرًا وباطلاً، وعواقبه وخيمة.

ومن أصول التفسير: إذا فهمت ما دلت عليه الآيات الكريمة من المعاني مطابقة وتضمناً؛ فاعلم أن لوازم هذه المعاني وما لا تتم إلا به؛ وشروطها وتوابعها تابعة لذلك المعنى، فما لا يتم الخبر إلا به فهو تابع للخبر، وما لا يتم الحكم إلا به؛ فهو تابع للحكم.

وإن الآيات التي يفهم منها التعارض والتناقض ليس فيها تناقض ولا تعارض، بل يجب حمل كل منها على الحالة المناسبة اللائقة بها، وأن حذف المتعلقات من مفعولات وغيرها يدل على تعميم المعنى؛ لأن هذا من أعظم فوائد الحذف، وأنه لا يجوز حذف ما لا يدل عليه السياق اللفظي أو القرينة الحالية.

كما أن الأحكام المقيدة بشروط أو صفات تدل على أن تلك القيود لا بدَّ منها في ثبوت الحكم.

إذا أمر الله بشيء كان ناهياً عن ضده، وإذا نهى عن شيء كان آمراً بضده، وإذا أثنى على نفسه بنفي شيء من النقائص كان إثباتاً للكمال المنافي لذلك النقص، وكذلك إذا أثنى على رسله وأوليائه ونزههم عن شيء من النقائص فهو مدح لهم بما يضاد ذلك النقص، ومثله نفي النقائص عن دار النعيم يدل على إثبات ضد ذلك.

ومن الكليات: أنه إذا وضح الحق وظهر ظهوراً جلياً لم يبق للمجادلات العلمية والمعارضات العملية عحل، بل تبطل المعارضات وتضمحل المجادلات.



ما نفاه القرآن؛ فإمَّا أن يكون غير موجود، أو كان موجوداً، ولكنه غير مفيد ولا نافع.

الموهوم لا يدفع المعلوم، والمجهول لا يعارض المحقق؛ وما بعد الحق إلا الضلال.

ذكر الله في القرآن الإيمان والعمل الصالح في مواضع كثيرة، رتب عليهما من الجزاء العاجل والآجل والآثار الحميدة شيئاً كثيراً، فالإيمان: هو التصديق الجازم بما أمر الله ورسوله بالتصديق به المتضمن لأعمال الجوارح، والعمل الصالح: هو القيام بحقوق الله وحقوق عباده.

وكذلك أمر الله بالتقوى ومدح المتقين، ورتب على التقوى حصول الخيرات وزوال المكروهات، والتقوى الكاملة امتثال أمر الله وأمر رسوله واجتناب نهيهما وتصديق خبرهما.

وإذا جمع الله بين التقوى والبر ونحوه كانت التقوى اسماً لتوقي جميع المعاصي، والبر اسما لفعل الخيرات. وإذا أفرد أحدهما دخل فيه الآخر.

وذكر الله الهدى المطلوب في مواضع كثيرة، وأثنى على المهتدين وأخبر أن الهدى بيده، وأمرنا بطلبه منه وبالسعي في كل سبب يحصل الهدى، وذلك شامل لهداية العلم والعمل، فالمهتدي من عرف الحق وعمل به، وضده الغي والضلال، فمن عرف الحق ولم يعمل به؛ فهو الغاوي، ومن جهل الحق؛ فهو الضال.

أمر الله بالإحسان وأثنى على المحسنين، وذكر ثوابهم المتنوع في آيات كثيرة. وحقيقة الإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه؛ فإن لم تكن تراه؛ فإنه يراك، وأن تبذل ما تستطيعه من النفع المالي والبدني والقولي إلى المخلوقين.

وأمر بالإصلاح وأثنى على المصلحين، وأخبر أنه لا يضيع ثوابهم وأجرهم، والإصلاح هو: أن تسعى في إصلاح عقائد الناس، وأخلاقهم، وجميع أحوالهم، بحيث تكون على غاية ما يمكن من الصلاح، وأيضاً يشمل إصلاح الأمور الدينية والأمور الدنيوية، وإصلاح الأفراد والجماعات.

وضد هذا الفساد. والإفساد قد نهى عنه، وذم المفسدين وذكر عقوباتهم المتعددة، وأخبر أنه لا يصلح أعمالهم الدينية والدنيوية.

أثنى الله على اليقين وعلى الموقنين، وأنهم هم المنتفعون بالآيات القرآنية والآيات

الأفقية . واليقين أخص من العلم؛ فهو : العلم الراسخ المثمر للعمل والطمأنينة . أمر الله بالصبر وأثنى على الصابرين، وذكر جزاءهم العاجل والآجل في عدة آيات نحو تسعين موضعاً، وهو يشمل أنواعه الثلاثة : الصبر على طاعة الله حتى يؤديها كاملة من جميع الوجوه، والصبر عن محارم الله حتى ينهى نفسه الأمارة بالسوء عنها، والصبر على أقدار الله المؤلمة؛ فيتلقاها بصبر وتسليم غير متسخط في قلبه ولا بدنه ولا لسانه.

وكذلك أثنى الله على الشكر وذكر ثواب الشاكرين، وأخبر أنهم أرفع الخلق في الدنيا والآخرة. وحقيقة الشكر هو: الاعتراف بجميع نعم الله، والثناء على الله بها، والاستعانة بها على طاعة المنعم.

وذكر الله الخوف والخشية في مواضع كثيرة، أمر به وأثنى على أهله، وذكر ثوابهم وأنهم المنتفعون بالآيات التاركون للمحرمات.

وحقيقة الخوف والخشية: أن يخاف العبد مقامه بين يدي الله، ومقامه عليه؛ فينهى نفسه بهذا الخوف عن كل ما حرم الله.

والرجاء: أن يرجو العبد رحمة الله العامة ورحمته الخاصة به، فيرجو قبول ما تفضل الله عليه به من الطاعات وغفران ما تاب منه من الزلات، ويعلق رجاءه بربه في كل حالة من أحواله.

وذكر الله الإنابة في مواضع كثيرة وأثنى على المنيبين وأمر بالإنابة إليه، وحقيقة الإنابة: انجذاب القلب إلى الله في كل حالة من أحواله ينيب إلى ربه عند النعماء بشكره، وعند الضراء بالتضرع إليه، وعند مطالب النفوس الكثيرة بكثرة دعائه في جميع مهماته، وينيب إلى ربه باللهج بذكره في كل وقت. والإنابة أيضاً: الرجوع إلى الله بالتوبة من جميع المعاصي، والرجوع إليه في جميع أعماله وأقواله؛ فيعرضها على كتاب الله واسنة رسوله على فتكون الأعمال والأقوال موزونة بميزان

أمر تعالى بالإخلاص، وأثنى على المخلصين وأخبر أنه لا يقبل إلا العمل الخالص. وحقيقة الإخلاص أن يقصد العامل بعمله وجه الله وحده وثوابه. وضده الرياء والعمل للأغراض النفسية.

نهى الله عن التكبر وذم الكبر والمتكبرين، وأخبر عن عقوباتهم العاجلة والآجلة.

والتكبر هو: رد الحق واحتقار الخلق. وضد ذلك التواضع فقد أمر به وأثنى على أهله وذكر ثوابهم، فهو قبول الحق ممن قاله، وأن لا يحتقر الخلق بل يرى فضلهم، ويحب لهم ما يحب لنفسه.

العدل هو: أداء حقوق الله وحقوق العباد، والظلم: عكسه، فهو يشمل ظلم العبد لنفسه بالمعاصي والشرك وظلم العباد في دمائهم وأموالهم وأعراضهم.

الصدق هو: استواء الظاهر والباطن على الاستقامة على الصراط المستقيم، والكذب بخلاف ذلك.

حدود المله هي: محارمه، وهي الـتـي يـقـول فيـهـا: ﴿تلك حـدود الـلـه فـلا تقربوها﴾، ويراد بها: ما أباحه الله، وحلله، وقدره، وفرضه، فيقول فيها: ﴿تلك حدود الله فلا تعتدوها﴾.

الأمانة هي: الأمور التي يؤتمن عليها العبد؛ فيشمل ذلك أداء حقوق الله وخصوصاً الخفية، وحقوق خلقه كذلك.

**العهود والعقود ي**دخل فيها التي بينه وبين الله وهو : القيام بعبادة الله مخلصاً له الدين، والتي بينه وبين العباد من المعاملات ونحوها .

**الحكمة والقوام**: فعل ما ينبغي على الوجه الذي ينبغي.

والإسراف والتبذير: مجاوزة الحد في الإنفاق. والتقتير والبخل عكسه: التقصير في النفقات الواجبة.

المعروف: اسم جامع لكل ما عرف حسنه ونفعه شرعاً وعقلاً، والمنكر عكسه. الاستقامة: لزوم طاعة الله وطاعة رسوله على الدوام.

مرض القلب هو اعتلاله، وهو نوعان: مرض شكوك في الحق، ومرض شهوة للأمور المحرمة.

النفاق: إظهار الخير وإبطان الشر؛ فيدخل فيه النفاق الاعتقادي، والنفاق العملي.

القرآن كله محكم، وأحكمت آياته من جهة موافقتها للحكمة، وأن أخباره أعلى درجات الصدق، وأحكامه في غاية الحسن، وكله متشابه من جهة اتفاقه في البلاغة، والحسن، وتصديق بعضه لبعض، وكمال اتفاقه، ومنه محكم ومتشابه من جهة أنَّ متشابهه: ما كان فيه إجمال أو احتمال لبعض المعاني، ومحكمه واضح FOR OU أصول وكليات التفسير

معية العلم والإحاطة وهي: المعية العامة، فإنه مع عباده أينما كانوا.

ومعية خاصة وهي: معيته مع خواص خلقه بالنصر واللطف والتأييد. الدعاء والدعوة، يشمل دعاء العبادة، فيدخل فيه كل عبادة أمر الله بها ورسوله،

ودعاء المسألة وهو: سؤال الله جلب المنافع ودفع المضار.

الطيبات: اسم جامع لكل طيب نافع من العقائد والأخلاق والأعمال والمآكل والمشارب والمكاسب. والخبيث ضد ذلك. وقد يراد بالخبيث: الرديء وبالطيب: الخيار؛ كقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما رزقناكم ومما أخرجنا لكم من الأرض﴾.

**النفقة** تشمل النفقة الواجبة كالزكاة والكفارة ونفقة النفس والعائلة والمماليك، والنفقة المستحبة كالنفقة في جميع طرق الخير.

ا**لتوكل على الله** والاستعانة به، قَدْ أَمَرَ الله بها، وأثنى على المتوكلين في آيات كثيرة، وحقيقة ذلك: قوة اعتماد القلب على الله في جلب المصالح ودفع المضار الدينية والدنيوية، مع الثقة به في حصول ذلك.

العقل الذي مدحه الله وأثنى على أهله، وأخبر أنهم هم المنتفعون بالآيات، هو: الذي يفهم ويعقل الحقائق النافعة ويعمل بها، ويعقل صاحبه عن الأمور الضارة، ولذلك قيل له: حجر ولب ونهى؛ لأنه يحجر صاحبه، وينهاه عما يضره.

العلم هو: معرفة الهدى بدليله، فهو معرفة المسائل النافعة المطلوبة، ومعرفة أدلتها وطرقها التي تهدي إليها. والعلم النافع هو: العلم بالحق والعمل به، وضده الجهل.

**لفظ «الأمة»** في القرآن على أربعة أوجه: يراد به الطائفة من الناس، وهو الغالب، ويراد به: المدة، ويراد :به الدين والملة، ويراد به: الإمام في الخير. **لفظ «استوى» ف**ى القرآن على ثلاثة أوجه:

إن عُدِّيَ بعلى كان معناه العلو والارتفاع ﴿ثم استوى على العرش﴾ . وإن عُدِّيَ بإلى؛ فمعناه قصد؛ كقوله: ﴿ثم استوى إلى السماء فسواهن سبع سموات﴾ .



وإن لم يعدّ بشيء؛ فمعناه كَمُل كقوله تعالى: ﴿ولما بلغ أشده واستوى﴾. التوية: وردت في آيات كثيرة الأمر بها، ومدح التائبين وثوابهم، وهي: الرجوع عما يكرهه الله ظاهراً وباطناً إلى ما يحبه الله ظاهراً وباطناً.

الصراط المستقيم الذي أمر الله بلزومه وأثنى على المستقيمين عليه هو : الطريق المعتدل الموصل إلى رضوان الله وثوابه، وهو متابعة النبي ﷺ في أقواله وأفعاله وكل أحواله.

الذكر لله الذي أمر به، وأثنى على الذاكرين، وذكر جزاءهم العاجل والآجل هو: عند الإطلاق يشمل جميع ما يقرب إلى الله من عقيدة، أو فكر نافع، أو خلق جميل، أو عمل قلبي، أو بدني، أو ثناء على الله، أو تسبيح ونحوه، أو تعلم أحكام الشرع الأصولية والفروعية، أو ما يعين على ذلك، فكله داخل في ذكر الله.

## وفصل)

وقد تكرر كثير من أسماء الله الحسنى في القرآن بحسب المناسبات، والحاجة داعية إلى التنبيه إلى معانيها الجامعة فنقول:

قد تكرَّر اسمُ الرَّبُّ في آيات كثيرة، فالرَّبُّ هو المربُّي جميع عباده بالتدبير وأصناف النعم، وأخصُ من هذا تربيته لأصفيائه بإصلاح قلوبهم وأرواحهم وأخلاقهم؛ ولهذا كثر دعاؤهم له بهذا الاسم الجليل، لأنهم يطلبون منه هذه التربية الخاصة.

الله هو المألوه المعبود ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين، لما اتصف به من صفات الألوهية التي هي صفات الكمال.

الملك، المالك، الذي له الملك فهو الموصوف بصفة الملك، وهي صفات العظمة والكبرياء والقهر والتدبير، الذي له التصرف المطلق في الخلق والأمر والجزاء، وله جميع العالم العلوي والسفلي، كلهم عبيد ومماليك ومضطرون إليه.

**الواحد،الأحد،** وهو: الذي توحد بجميع الكمالات، بحيث لا يشاركه فيها مشارك.

ويجب على العبيد توحيده عقداً وقولاً وعملاً، بأن يعترفوا بكماله المطلق، وتفرده بالوحدانية، ويفردوه بأنواع العبادة.

الصمد وهو: الذي تقصده الخلائق كلها في جميع حاجاتها، وضروراتها

۲£

أصول وكليات التفسير

وأحوالها؛ لما له من الكمال المطلق في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله. العليم، الخبير وهو: الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن، والإسرار والإعلان، وبالواجبات والمستحيلات والممكنات، وبالعالم العلوي والسفلي، وبالماضي والحاضر والمستقبل؛ فلا يخفى عليه شيء من الأشياء.

الحكيم وهو: الذي له الحكمة العليا في خلقه، وأمره الذي أحسن كل شيء خلقه ﴿ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون﴾، فلا يخلق شيئاً عبثاً ولا يشرع شيئاً سدى، الذي له الحكم في الأولى والآخرة، وله الأحكام الثلاثة لا يشاركه فيها مشارك: فيحكم بين عباده في شرعه، وفي قدره، وجزائه، والحكمة: وضع الأشياء مواضعها وتنزيلها منازلها.

الرحمن، الرحيم، البر، الكريم، الجواد، الرءوف، الوهاب هذه الأسماء تتقارب معانيها، وتدل كلها على اتصاف الرب بالرحمة والبر والجود والكرم، وعلى سعة رحمته ومواهبه التي عم بها جميع الوجود بحسب ما تقتضيه حكمته، وخص المؤمنين منها بالنصيب الأوفر والحظ الأكمل، قال تعالى: ﴿ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون...﴾ الآية. والنعم والإحسان كله من آثار رحمته وجوده وكرمه، وخيرات الدنيا والآخرة كلها من آثار رحمته.

السميع لجميع الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات.

البصير الذي يبصر كل شيء وإن دقَّ وصغر، فيبصر دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء على الصخرة الصماء، ويبصر ما تحت الأرضين السبع كما يبصر ما فوق السماوات السبع، وأيضاً سميع بصير بمن يستحق الجزاء بحسب حكمته، والمعنى الأخير يرجع إلى الحكمة.

الحميد في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، فله من الأسماء أحسنها ومن الصفات أكملها، ومن الأفعال أتمها وأحسنها؛ فإنَّ أفعاله تعالى دائرة بين الفضل والعدل.

المجيد، الكبير، العظيم، الجليل وهو الموصوف بصفات المجد والكبرياء، والعظمة والجلال، الذي هو أكبر من كل شيء، وأعظم من كل شيء، وأجلُ وأعلى، وله التعظيم والإجلال في قلوب أوليائه وأصفيائه، قد مُلِئت قلوبهم من تعظيمه وإجلاله والخضوع له والتذلل لكبريائه.

العفوُّ، الغفور، الغفار الذي لم يزل ولا يزال بالعفو معروفاً، وبالغفران والصفح عن عباده موصوفاً، كل أحد مضطر إلى عفوه ومغفرته كما هو مضطر إلى رحمته

وكرمه، وقد وعد بالمغفرة والعفو لمن أتى بأسبابها، قال تعالى: ﴿وإني لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدى﴾.

التُواب الذي لم يزل يتوب على التائبين، ويغفر ذنوب المنيبين، فكل من تاب إلى الله توبة نصوحاً تاب الله عليه، فهو التائب على التائبين: أولاً بتوفيقهم للتوبة والإقبال بقلوبهم إليه، وهو التائب عليهم بعد توبتهم قبولاً لها، وعفوًا عن خطاياهم.

القدُوس، السلام أي المعظَّم المنزَّه عن صفات النقص كلها، وأن يمائله أحد من الخلق، فهو المتنزه عن جميع العيوب، والمتنزه عن أن يقاربه أو يماثله أحد في شيء من الكمال ﴿ليس كمثله شيء﴾، ﴿ولم يكن له كفوًا أحد﴾، ﴿هل تعلم له سميًا﴾، ﴿فلا تجعلوا لله أنداداً﴾ فالقدُّوس كالسلام ينفيان كل نقص من جميع الوجوه، ويتضمنان الكمال المطلق من جميع الوجوه، لأن النقص إذا انتفى ثبت الكمال كله.

العلي، الأعلى وهو: الذي له العلو المطلق من جميع الوجوه: علو الذات، وعلو القدر والصفات، وعلو القهر، فهو الذي على العرش استوى، وعلى الملك احتوى، وبجميع صفات العظمة والكبرياء والجلال والجمال وغاية الكمال اتصف، وإليه فيها المنتهى.

العزيز الذي له العزة كلها: عزة القوة، وعزة الغلبة، وعزة الامتناع؛ فامتنع أن يناله أحد من المخلوقات، وقهر جميع الموجودات، ودانت له الخليقة، وخضعت لعظمته.

القوي، المتين هو في معنى العزيز .

**الجبَّار** هو بمعنى «العلي الأعلى»، وبمعنى «القهَّار»، وبمعنى «الرءوف» الجابر للقلوب المنكسرة، وللضعيف العاجز ولمن لاذ به ولجأ إليه.

المتكبر عن السوء والنقص والعيوب، لعظمته وكبريائه.

الخالق، البارىء، المصور الذي خلق جميع الموجودات، وبرأها وسواها بحكمته وصورها بحمده وحكمته، وهو لم يزل ولا يزال على هذا الوصف العظيم.

المؤمن الذي أثنى على نفسه بصفات الكمال، وبكمال الجلال والجمال، الذي



أرسل رسله، وأنزل كتبه بالآيات والبراهين، وصدق رسله بكل آية وبرهان يدل على صدقهم، وصحة ما جاؤوا به.

FOR QURANIC THOU أصول وكليات التفسير

**المهيمن** المطلع على خفايا الأمور، وخبايا الصدور، الذي أحاط بكل شيء علماً.

القدير كامل القدرة، بقدرته أوجد الموجودات، وبقدرته دبرها، وبقدرته سواها وأحكمها، وبقدرته يحيي ويميت، ويبعث العباد للجزاء، ويجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته، الذي إذا أراد شيئاً قال له: كن فيكون، وبقدرته يقلب القلوب ويصرفها على ما يشاء ويريد.

اللطيف الذي أحاط علمه بالسرائر والخفايا، وأدرك الخبايا والبواطن والأمور الدقيقة، اللطيف بعباده المؤمنين، الموصل إليهم مصالحهم بلطفه وإحسانه من طرق لا يشعرون بها، فهو بمعنى «الخبير» وبمعنى« الرءوف».

**الحسيب** هو العليم بعباده، كافي المتوكلين، المجازي لعباده بالخير والشر بحسب حكمته، وعلمه بدقيق أعمالهم وجليلها.

**الرقيب** المطلع على ما أكنته الصدور، القائم على كل نفس بما كسبت، الذي حفظ المخلوقات، وأجراها على أحسن نظام وأكمل تدبير.

الحفيظ الذي حفظ ما خلقه، وأحاط علمه بما أوجده، وحفظ أولياءه من وقوعهم في الذنوب والهلكات، ولطف بهم في الحركات والسكنات، وأحصى على العباد أعمالهم وجزاءها.

المحيط بكل شيء علماً وقدرة ورحمة وقهراً.

القهار لكل شيء، الذي خضعت له المخلوقات، وذلت لعزته وقوته وكمال اقتداره.

المقيت الذي أوصل إلى كل موجود ما به يقتات، وأوصل إليها أرزاقها وصرَّفها كيف يشاء بحكمته وحمده.

الوكيل المتولي لتدبير خلقه بعلمه وكمال قدرته وشمول حكمته، الذي تولَّى أولياءه فيسرهم لليسرى وجنبهم العسرى وكفاهم الأمور؛ فمن اتخذه وكيلاً كفاه. (الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور) .

ذو الجلال والإكرام أي ذو العظمة والكبرياء، وذو الرحمة والجود والإحسان

This file was downloaded from QuranicThought.com

العام والخاص، المكرم لأوليائه وأصفيائه، الذين يجلونه ويعظمونه ويحبونه.

الودود الذي يحب أنبياءه ورسله وأتباعهم ويحبونه، فهو أحب إليهم من كل شيء، قد امتلات قلوبهم من محبته، ولهجت ألسنتهم بالثناء عليه، وانجذبت أفئدتهم إليه ودًا وإخلاصاً وإنابة من جميع الوجوه.

الفتاح الذي يحكم بين عباده بأحكامه الشرعية، وأحكامه القدرية، وأحكام الجزاء، الذي فتح بلطفه بصائر الصادقين، وفتح قلوبهم لمعرفته ومحبته والإنابة إليه، وفتح لعباده أبواب الرحمة والأرزاق المتنوعة، وسبب لهم الأسباب التي ينالون بها خير الدنيا والآخرة ﴿ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده﴾.

الرزاق لجميع عباده فما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها. ورزقه لعباده نوعان: رزق عام شمل البر والفاجر والأولين والآخرين وهو رزق الأبدان، ورزق خاص وهو رزق القلوب وتغذيتها بالعلم والإيمان، والرزق الحلال الذي يعين على صلاح الدين، وهذا خاص بالمؤمنين على مراتبهم منه بحسب ما تقتضيه حكمته ورحمته.

الحكم، العدل الذي يحكم بين عباده في الدنيا والآخرة بعدله وقسطه؛ فلا يظلم مثقال ذرة، ولا يحمّل أحداً وزر أحد، ولا يجازي العبد بأكثر من ذنبه،ويؤدي الحقوق إلى أهلها، فلا يدع صاحب حق إلا أوصل إليه حقه، وهو العدل في تدبيره وتقديره ﴿إن ربي على صراط مستقيم﴾.

جامع الناس ليوم لا ريب فيه، وجامع أعمالهم وأرزاقهم فلا يترك منها صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، وجامع ما تفرق واستحال من الأموات الأولين والآخرين بكمال قدرته وسعة علمه.

**الحي، القيوم** كامل الحياة، والقائم بنفسه، القيوم لأهل السماوات والأرض، القائم بتدبيرهم وأرزاقهم وجميع أحوالهم، فالحي الجامع لصفات الذات، والقيوم الجامع لصفات الأفعال.

النور نور السماوات والأرض، الذي نور قلوب العارفين بمعرفته والإيمان به، ونور أفئدتهم بهدايته، وهو الذي أنار السماوات والأرض بالأنوار التي وضعها، وحجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه. **بديع السماوات والأرض؛** أي خالقهما ومبدعهما في غاية ما يكون من الحسن، والخلق البديع، والنظام العجيب المحكم.

أصول وكليات التفسير

القابض، الباسط يقبض الأرزاق والأرواح، ويبسط الأرزاق والقلوب، وذلك تبع لحكمته ورحمته.

**المعطي، المانع** لا مانع لما أعطى ولا معطي لما منع، فجميع المصالح والمنافع منه تطلب وإليه يرغب فيها، وهو الذي يعطيها لمن يشاء، ويمنعها من يشاء بحكمته ورحمته.

الشهيد؛ أي: المطلع على جميع الأشياء، سمع جميع الأصوات خفيها وجليها، وأبصر جميع الموجودات دقيقها وجليلها، صغيرها وكبيرها، وأحاط علمه بكل شيء، الذي شهد لعباده وعلى عباده بما عملوه.

المبدىء، المعيد قال تعالى: ﴿وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده﴾ ابتدأ خلقهم؛ ليبلوهم أيهم أحسن عملاً، ثم يعيدهم؛ ليجزي الذين أحسنوا بالحسنى، ويجزي المسيئين بإساءتهم، وكذلك هو الذي يبدأ إيجاد المخلوقات شيئاً فشيئاً، ثم يعيدها كل وقت.

الفعال لما يريد وهذا من كمال قوته ونفوذ مشيئته وقدرته أن كل أمر يريده يفعله بلا ممانع ولا معارض، وليس له ظهير ولا عوين على أي أمر يكون، بل إذا أراد شيئاً قال له: كن؛ فيكون، ومع أنه الفعال لما يريد، فإرادته تابعة لحكمته وحمده؛ فهو موصوف بكمال القدرة ونفوذ المشيئة، وموصوف بشمول الحكمة لكل ما فعله ويفعله.

الغني، المغني فهو الغني بذاته الذي له الغنى التام المطلق من جميع الوجوه والاعتبارات، لكماله وكمال صفاته؛ فلا يتطرق إليها نقص بوجه من الوجوه، ولا يمكن أن يكون إلا غنيًّا؛ لأن غناه من لوازم ذاته، كما لا يكون إلا خالقاً قادراً رازقاً محسناً؛ فلا يحتاج إلى أحد بوجه من الوجوه؛ فهو الغني الذي بيده خزائن السماوات والأرض وخزائن الدنيا والآخرة، المغني جميع خلقه غنى عاماً، والمغني لخواص خلقه بما أفاض على قلوبهم من المعارف الربانية والحقائق الإيمانية.

الحليم الذي يدر على خلقه النعم الظاهرة والباطنة مع معاصيهم وكثرة زلاتهم، فيحلم عن مقابلة العاصين بعضيانهم، ويستعتبهم كي يتوبوا، ويمهلهم كي يثيبوا.

الشاكر، الشكور الذي يشكر القليل من العمل، ويغفر الكثير من الزلل، ويضاعف للمخلصين أعمالهم بغير حساب، ويشكر الشاكرين، ويذكر من ذكره،



ومن تقرب إليه بشيء من الأعمال الصالحة: تقرب الله منه أكثر.

القريب، المجيب؛ أي: هو تعالى القريب من كل أحد. وقربه تعالى نوعان: قرب عام من كل أحد بعلمه وخبرته ومراقبته ومشاهدته وإحاطته، وقرب خاص من عابديه وسائليه ومحبيه، قرب لا يدرك له حقيقة، وإنما تعلم آثاره من لطفه بعبده وعنايته به وتوفيقه وتسديده.

ومن آثاره: الإجابة للداعين والإنابة للعابدين؛ فهو المجيب إجابة عامة للداعين، مهما كانوا، وأينما كانوا، وعلى أي حال كانوا كما وعدهم بهذا الوعد المطلق؛ وهو المجيب إجابة خاصة للمستجيبين له المنقادين لشرعه، وهو المجيب أيضاً للمضطرين، ومن انقطع رجاؤهم من المخلوقين، وقويَ تعلقهم به طمعاً ورجاء وخوفاً.

الكافي عباده جميع ما يحتاجونه ويضطرون إليه، الكافي كفاية خاصة، من آمن به وتوكل عليه، واستمد منه حوائج دينه ودنياه.

الأول والآخر والظاهر والباطن قد فسرها النبي ﷺ تفسيراً جامعاً واضحاً؛ فقال: «أنت الأول؛ فليس قبلك شيء، وأنت الآخِر، فليس بعدك شيء، وأنت الظاهر؛ فليس فوقك شيء، وأنت الباطن، فليس دونك شيء»<sup>(١)</sup>

الواسع الصفات والنعوت ومتعلقاتها بحيث لا يحصي أحد ثناء عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، واسع العظمة والسلطان والملك، واسع الفضل والإحسان، عظيم الجود والكرم.

الهادي، الرشيد؛ أي: الذي يهدي ويرشد عباده إلى جميع المنافع وإلى دفع المضار، ويعلمهم ما لا يعلمون، ويهديهم هداية التوفيق والتسديد، ويلهمهم التقوى، ويجعل قلوبهم منيبة إليه، منقادة لأمره، وللرشيد معنى، بمعنى «الحكيم» فهو الرشيد: في أقواله وأفعاله، وشرائعه كلها خير ورشد وحكمة، ومخلوقاته مشتملة على الرشد.

**الحق** في ذاته وصفاته، فهو واجب الوجود، كامل الصفات والنعوت، وجوده من لوازم ذاته، ولا وجود لشيء من الأشياء إلا به، فهو الذي لم يزل ولا يزال بالجلال والجمال والكمال موصوفاً، ولم يزل ولا يزال بالإحسان معروفاً. فقوله

أخرجه مسلم (٢٧١٣) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

أصول وكليات التفسير حق، وفعله حق، ولقاؤه حق، ورسله حق، وكتبه حق، ودينه هو الحق، وعبادته وحده لا شريك له هي الحق، وكل شيء ينسب إليه فهو حق؛ ﴿ذلك بأن الله هو الحق وأن ما يدعون من دونه هو الباطل، وأن الله هو العلى الكبير، ﴿وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر، ﴿فماذا بعد الحق إلا الضلال؟﴾، فقل جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً. والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلى الله وسلم على محمد وعلى آله وأصحابه، ومن تبعهم إلى يوم الدين. قال ذلك وكتبه العبد الفقير إلى ربه عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر السعدي ـ غفر الله له ولوالديه ومشايخه وأحبابه وجميع المسلمين \_ آمين. 8 - 1 - 1 1 - 1 ÷.,

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الفاتحة (١ ـ ٢)

تفسير سورة الفاتحة

# وهي مكية

﴿يَسَبِ اللَّهِ الْتَخْسِ التَتَقِيبَ ﴾ الْحَسَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَنْلَمِينَ ﴾ الرَّحْمَنِ التَّحِيبِ ﴾ ملكِ يَوْمِ الدِّبِ ﴾ إيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ آهدِنَا الصِّرَطَ الْسُتَقِيدَ ﴾ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَنْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّرَاذِينَ ﴾﴾.

(١) أي: أبتدىء بكل اسم لله تعالى؛ لأن لفظ «اسم» مفرد مضاف، فيعم جميع الأسماء الحسنى. (الله): هو المألوه المعبود المستحق لإفراده بالعبادة، لما اتصف به من صفات الألوهية وهي: صفات الكمال.

(الرحمن الرحيم): اسمان دالان على أنه تعالى ذو الوجيمة الواسعة العظيمة التي وسعت كل شيء، وعمت كل حي، وكتبها للمتقين المتبعين لأنبيائه ورسله؛ فهؤلاء لهم الرحمة المطلقة، ومن عداهم فله<sup>(١)</sup> نصيب منها.

واعلم: أن من القواعد المتفق عليها بين سلف الأمة، وأئمتها، الإيمان بأسماء الله وصفاته وأحكام الصفات، فيؤمنون مثلاً بأنه رحمن رحيم ذق الرحمة التي اتصف بها المتعلقة بالمرحوم، فالنعم كلها أثر من آثار رحمته، وهكذا في سائر الأسماء.

يقال في العليم: إنه عليم ذو علم يعلم به كل شيء، قدير ذو قدرة يقدر على كل شيء.

٢﴾ ﴿الحمد لله؟ هو: الثناء على الله بصفات الكمال، وبأفعاله الدائرة بين الفضل والعدل، فله الحمد الكامل بجميع الوجوه. ﴿رب الغالمين؟ الربُّ: هو المربي جميع العالمين، وهم من سوى الله بخلقه لهم، وإعداده لهم الآلات، سورة الفاتحة (1 \_ ٥)

وإنعامه عليهم بالنعم<sup>(۱)</sup> العظيمة، التي لو فقدوها لم يمكن لهم البقاء، فما بهم من نعمة فمنه تعالى.

وتربيته تعالى لخلقه نوعان: عامة وخاصة: فالعامة هي: خلقه للمخلوقين ورزقهم وهدايتهم لما فيه مصالحهم التي فيها بقاؤهم في الدنيا، والخاصة: تربيته لأوليائه، فيربيهم بالإيمان، ويوفقهم له، ويكملهم<sup>(٢)</sup>، ويدفع عنهم الصوارف والعوائق الحائلة بينهم وبينه. وحقيقتها: تربية التوفيق لكل خير والعصمة من كل شر، ولعل هذا المعنى هو السرُّ في كون أكثر أدعية الأنبياء بلفظ الربُ، فإن مطالبهم كلها داخلة تحت ربوبيته الخاصة؛ فدل قوله: ﴿رب العالمين﴾ على انفراده بالخلق، والتدبير، والنعم، وكمال غناه، وتمام فقر العالمين إليه بكل وجه

٤﴾ ﴿مالك يوم الدين﴾ المالك: هو من اتصف بصفة الملك التي من آثارها أنه يأمر وينهى، ويثيب ويعاقب، ويتصرف بمماليكه بجميع أنواع التصرفات

وأضاف الملك ليوم الدين، وهو يوم القيامة، يوم يدان الناس فيه بأعمالهم خيرها وشرها؛ لأن في ذلك اليوم يظهر للخلق تمام الظهور، كمال ملكه وعدله وحكمته وانقطاع أملاك الخلائق، حتى أنه يستوي في ذلك اليوم الملوك والرعايا والعبيد والأحرار، كلهم مذعنون لعظمته خاضعون لعزته منتظرون لمجازاته راجون ثوابه خائفون<sup>(۲)</sup> من عقابه، فلذلك خصه بالذكر، وإلا فهو المالك ليوم الدين وغيره<sup>(٤)</sup> من الأيام.

وقوله: ﴿إياك نعبد وإياك نستعين﴾؛ أي: نخصك وحدك بالعبادة والاستعانة، لأن تقديم المعمول يفيد الحصر وهو إثبات الحكم للمذكور ونفيه عما عداه؛ فكأنه يقول: نعبدك، ولا نعبد غيرك، ونستعين بك، ولا نستعين بغيرك، وتقديم<sup>(٥)</sup> العبادة على الاستعانة من باب تقديم العام على الخاص، واهتماماً بتقديم حقه تعالى على حق عبده.

والعبادة: اسم جامع لِمَا<sup>(٢)</sup> يحبه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال الظاهرة

| <ul><li>(٢) في (ب): «ويكمله لهم».</li></ul> |   | في (ب): ٰ «النعم».  | (1)  |
|---------------------------------------------|---|---------------------|------|
| <li>(٤) في (ب): «ولغيره».</li>              |   | في (ب): «خاتفين».   |      |
| (٦) في (ب): «لكل ما».                       | : | فيّ (ب): «وقَدَّم». | (0). |

سورة الفاتحة (٦ ـ ٧)

والباطنة، والاستعانة هي: الاعتماد على الله تعالى في جلب المنافع ودفع المضار، مع الثقة به في تحصيل ذلك.

والقيام بعبادة الله والاستعانة به هو الوسيلة للسعادة الأبدية والنجاة من جميع الشرور، فلا سبيل إلى النجاة إلا بالقيام بهما، وإنما تكون العبادة عبادةً إذا كانت مأخوذة عن رسول الله ﷺ مقصوداً بها وجه الله، فبهذين الأمرين تكون عبادة، وذكر الاستعانة بعد العبادة مع دخولها فيها؛ لاحتياج العبد في جميع عباداته إلى الاستعانة بالله تعالى؛ فإنه إن لم يعنه الله لم يحصل له ما يريده من فعل الأوامر واجتناب النواهي.

ثم قال تعالى:

(1) (1) وفقنا إلى الصراط المستقيم»؛ أي: دلنا وأرشدنا، ووفقنا إلى الصراط (1) المستقيم، وهو الطريق الواضح الموصل إلى الله وإلى جنته، وهو معرفة الحق والعمل به، فاهدنا إلى الصراط، واهدنا في الصراط، فالهداية إلى الصراط لزوم دين الإسلام وترك ما سواه من الأديان، والهداية في الصراط تشمل<sup>(٢)</sup> الهداية لين الإسلام وترك ما سواه من الأديان، والهداية في الصراط تشمل<sup>(٢)</sup> الهداية لجميع التفاصيل الدينية علماً وعملاً؛ فهذا الدعاء من أجمع الأدعية وأنفعها للعبد؛ ولهذا وجميع الفاصيل الذي وأنفعها للعبد؛ لين الفاصيل الذي ولين والهذا في الصراط، وإلى جنته، وهو معرفة الحق دين الإسلام وترك ما سواه من الأديان، والهداية في الصراط، فالهداية إلى المداعة ورك ولهذا في دين الإسلام وترك ما سواه من الأديان، والهداية في الصراط، والما تشمل (1) الهداية في المراط، والهداية في الصراط، والهداية ورك ما سواه، فالهداية والهداية في الصراط، والهداية في الصراط، والهداية الهداية في المراط، والهداية في المداط، والهداية في المداط، والهداية في المراط، والهداية في الهداية في المداط، والهداية في الهداية والهداية والهداية والهداية في المراط، والهداية في المراط، والهداية في المراط، والهداية الهداية الهداية وين الإسلام وترك ما سواه من الأديان، والهداية في الصراط، والهداية والهداية والهداية والهداية والهداية والهداية والهداية واله واله به في كل ركعة من صلاته لضرورته إلى والهذاك؛ وهذا الصراط المستقيم هو:

♦٧﴾ ﴿صراط الذين أنعمت عليهم﴾ من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين ﴿غير﴾ صراط ﴿المغضوب عليهم﴾ الذي عرفوا الحق وتركوه كاليهود ونحوهم، وغير صراط ﴿الضالين﴾ الذين تركوا الحق على جهل وضلال كالنصارى ونحوهم.

فهذه السورة على إيجازها قد احتوت على ما لم تحتو عليه سورة من سور القرآن، فتضمنت أنواع التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية يؤخذ من قوله: ﴿رب العالمين﴾، وتوحيد الإلهية وهو إفراد الله بالعبادة يؤخذ من لفظ ﴿الله﴾ ومن قوله: ﴿إياك نعبد وإياك نستعين<sup>(٣)</sup>﴾، وتوحيد الأسماء والصفات وهو إثبات صفات الكمال لله تعالى التي أثبتها لنفسه وأثبتها له رسوله من غير تعطيل ولا تمثيل ولا تشبيه، وقد دل على ذلك لفظ ﴿الحمد﴾ كما تقدم.

- (۱) في (ب): «للصراط».
  (۲) في (ب): «يشمل».
- (٣) في (ب): لم يذكر ﴿وإياك نستعين﴾ وقد أضافها الشيخ في ( أ ) بقلمه.

سورة البقرة (١ - ٢)

وتضمنت إثبات النبوة في قوله: ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾ لأن ذلك ممتنع بدون الرسالة.

وإثبات الجزاء على الأعمال في قوله: ﴿مالك يوم الدين﴾ وأن الجزاء يكون بالعدل لأن الدين معناه الجزاء بالعدل.

وتضمنت إثبات القدر وأن العبد فاعل حقيقة خلافاً للقدرية والجبرية.

بل تضمنت الرد على جميع أهل البدع والضلال في قوله: ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾؛ لأنه معرفة الحق والعمل به. وكل مبتدع وضال فهو مخالف لذلك. وتضمنت إخلاص الدين لله تعالى عبادة واستعانة في قوله: ﴿إياك نعبد وإياك نستعين﴾. فالحمد لله رب العالمين.

#### \* \* \*

### تفسير سورة البقرة

**وهي مدنية** ينب\_م أنَّو التَنْخِنِ التَ<del>مَ</del>سَخِ

﴿الَّمَ ﴾ ذَلِكَ ٱلْكِنَّبُ لَا رَبَّتُ فِيهُ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيَبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنِفُونَ ﴾ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنزِلَ إِلَىٰ وَمَاً أَنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبَالْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ أَوْلَتِكَ عَلَى هُدَى مِّن رَبِّهِمْ وَأُوْلَتِكَ هُمُ

تقدم الكلام على البسملة.

(١) وأما الحروف المقطَّعة في أوائل السورة<sup>(١)</sup>؛ فالأسلم فيها السكوت عن التعرُّض لمعناها من غير مستند شرعي، مع الجزم بأن الله تعالى لم ينزلها عبثاً، بل لحكمة لا نعلمها.

(٢) وقوله: ﴿ذلك الكتاب﴾؛ أي: هذا الكتاب العظيم، الذي هو الكتاب على الحقيقة، المشتمل على ما لم تشتمل عليه كتب المتقدمين والمتأخرين من العلم العظيم والحقِّ المبين؛ فلا ريب فيه ولا شكَّ بوجه من الوجوه، ونفي الرَّيب

(۱) في (ب): «السور».

سورة البقرة (٣)

عنه يستلزم ضده إذ ضد الريب والشك اليقين، فهذا الكتاب مشتمل على علم اليقين المزيل للشك والريب.

وهذه قاعدة مفيدة أن النفي المقصود به المدح لا بد أن يكون متضمناً لضده وهو الكمال؛ لأن النفي عدم، والعدم المحض لا مدح فيه، فلما اشتمل على اليقين وكانت الهداية لا تحصل إلا باليقين؛ قال: ﴿هدى للمتقين﴾، والهدى ما تحصل به الهداية من الضلالة والشُّبَه، وما به الهداية إلى سلوك الطرق النافعة.

وقال: ﴿هدى﴾ وحذف المعمولَ، فلم يقل: هدى للمصلحة الفلانية ولا للشيء الفلاني؛ لإرادة العموم وأنه هدى لجميع مصالح الدارين، فهو مرشدٌ للعباد في المسائل الأصولية والفروعية، ومبين للحق من الباطل والصحيح من الضعيف، ومبين لهم كيف يسلكون الطرق النافعة لهم في دنياهم وأخراهم. وقال في موضع آخر: ﴿هدى للناس﴾ فعمَّم، وفي هذا الموضع وغيره: ﴿هدى للمتقين﴾ لأنه في نفسه هدى لجميع الناس<sup>(۱)</sup>، فالأشقياء لم يرفعوا به رأساً ولم يقبلوا هدى الله، فقامت عليهم به الحجة، ولم ينتفعوا به لشقائهم.

وأما المتقون الذين أتوا بالسبب الأكبر لحصول الهداية وهو التقوى التي حقيقتها: اتخاذ ما يقي سخط الله وعذابه بامتثال أوامره، واجتناب النواهي، فاهتدوا به، وانتفعوا غاية الانتفاع، قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً﴾ فالمتقون هم المنتفعون بالآيات القرآنية والآيات الكونية.

ولأن الهداية نوعان: هداية البيان، وهداية التوفيق، فالمتقون حصلت لهم الهدايتان وغيرهم لم تحصل لهم هداية التوفيق، وهدًايَّة البيان بدون توفيق للعمل بها ليست هداية حقيقية تامة.

ثم وصف المتقين بالعقائد والأعمال الباطنة والأعمال الظاهرة لتضمن التقوى لذلك فقال:

(٣) (الذين يؤمنون بالغيب) حقيقة الإيمان هو التصديق التام بما أخبرت به الرسل، المتضمن لانقياد الجوارح، وليس الشأن في الإيمان بالأشياء المشاهدة بالحسِّ، فإنه لا يتميز بها المسلم من الكافر، إنما الشأنُ في الإيمان بالغيب الذي لم نره ولم نشاهده، وإنما نؤمن به لخبر الله وخبر رسوله.

(۱) في (ب): «لجميع الخلق».

سورة البقرة (٣)

فهذا الإيمان الذي يميز به المسلم من الكافر؛ لأنه تصديق مجرد لله ورسله، فالمؤمن يؤمن بكل ما أخبر الله به، أو أخبر به رسوله سواء شاهده أو لم يشاهده، وسواء فهمه وعقله، أو لم يهتد إليه عقله وفهمه، بخلاف الزنادقة المكذبين<sup>(1)</sup> بالأمور الغيبية لأن عقولهم القاصرة المقصرة لم تهتد إليها فكذبوا بما لم يحيطوا بعلمه؛ ففسدت عقولهم، ومرجت أحلامهم؛ وزكت عقول المؤمنين المصدقين المهتدين بهدى الله.

ويدخل في الإيمان بالغيب الإيمان بجميع ما أخبر الله به من الغيوب الماضية والمستقبلة وأحوال الآخرة وحقائق أوصاف الله وكيفيتها وما أخبرت به الرسل من ذلك، فيؤمنون بصفات الله ووجودها، ويتيقنونها وإن لم يفهموا كيفيتها.

ثم قال: ﴿ويقيمون الصلاة﴾ لم يقل: يفعلون الصلاة؛ أو يأتون بالصلاة لأنه لا يكفي فيها مجرد الإتيان بصورتها الظاهرة، فإقامة الصلاة، إقامتها ظاهراً، بإتمام أركانها وواجباتها وشروطها، وإقامتها باطناً<sup>٢</sup>)، بإقامة روحها وهو حضور القلب فيها وتدبر ما يقول<sup>(٣)</sup> ويفعله منها، فهذه الصلاة هي التي قال الله فيها: ﴿إِنَّ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر﴾ وهي التي يترتب عليها الثواب، فلا ثواب للعبد<sup>(٤)</sup> من صلاته إلا ما عقل منها، ويدخل في الصلاة فرائضها ونوافلها.

ثم قال: ﴿ومما رزقناهم ينفقون﴾ يدخل فيه النفقات الواجبة؛ كالزكاة، والنفقة على الزوجات والأقارب والمماليك ونحو ذلك، والنفقات المستحبة بجميع طرق الخير، ولم يذكر المنفَق عليه لكثرة أسبابه وتنوع أهله، ولأن النفقة من حيث هي قربة إلى الله، وأتى «بِمِن» الدالة على التبعيض؛ لينبههم أنه لم يرد منهم إلا جزءاً يسيراً من أموالهم غير ضار لهم، ولا مثقل بل ينتفعون هم بإنفاقه، وينتفع به إخوانهم، وفي قوله: ﴿رِزَقَناهم﴾ إشارة إلى أن هذه الأموال التي بين أيديكم ليست حاصلة بقوتكم وملككم، وإنما هي رزق الله الذي خوّلكم وأنعم به عليكم، فكما أنعم عليكم وفضلكم على كثير من عباده فاشكروه بإخراج بعض ما أنعم به عليكم،

وكثيراً ما يجمع تعالى بين الصلاة والزكاة في القرآن؛ لأن الصلاة متضمنة

(١) كذا في (ب)، وفي (أ): «والمكذبين». (٢) في (ب): «وباطنها بإقامة روحها».
 (٣) في (ب): «يقوله».



صورة البقرة (٤ \_ ٥)

للإخلاص للمعبود، والزكاة والنفقة متضمنة للإحسان على عبيده؛ فعنوان سعادة العبد إخلاصه للمعبود وسعيه في نفع الخلق، كما أن عنوان شقاوة العبد عدم هذين الأمرين منه فلا إخلاص ولا إحسان.

٤٤ ثم قال: ﴿والذين يؤمنون بما أنزل إليك ﴾ وهو: القرآن والسنة، قال تعالى: ﴿وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة ﴾ فالمتقون يؤمنون بجميع ما جاء به الرسول ولا يفرقون بين بعض ما أنزل إليه، فيؤمنون ببعضه، ولا يؤمنون ببعضه، إما بجحده، أو تأويله على غير مراد الله ورسوله، كما يفعل ذلك من يفعله من المبتدعة الذين يؤولون النصوص الدالة على خلاف قولهم بما حاصله عدم التصديق بمعناها وإن صدقوا بلفظها، فلم يؤمنوا بها إيماناً حقيقيًا. وقوله: ﴿وما أنزل من المبتدعة الذين يؤمنون ببعض ما أنزل إليه، فيؤمنون ببعضه، ولا يؤمنون ببعضه، ولا يؤمنون ببعضه، إما بعضه، إما بعضه، إما بجميع ما جاء به إما بجحده، أو تأويله على غير مراد الله ورسوله، كما يفعل ذلك من يفعله من المبتدعة الذين يؤولون النصوص الدالة على خلاف قولهم بما حاصله عدم التصديق بمعناها وإن صدقوا بلفظها، فلم يؤمنوا بها إيماناً حقيقيًا. وقوله: ﴿وما أنزل من بعناها وإن صدقوا بلفظها، فلم يؤمنوا بها إيماناً حقيقيًا. وقوله: ﴿وما أنزل من بعناها وإن صدقوا بلفظها، فلم يؤمنوا بها إيماناً حقيقيًا. وقوله: ﴿وما أنزل من المبتدعة يشمل الإيمان بجميع الكتب<sup>(۱)</sup> السابقة، ويتضمن الإيمانُ بالكتب الإيمان بالرسل وبما اشتملت عليه خصوصاً التوراة والإنجيل والزبور، وهذه خاصية المؤمنين يؤمنون بين يؤمنون بلها والزميمان بالكتب الإيمان من المؤمنين يؤمنون بالكتب<sup>(۱)</sup> السابقة، ويتضمن الإيمانُ بالكتب الإيمان من المؤمنين يؤمنون بالكتب منهما.

ثم قال: ﴿وبالآخرة هم يوقنون﴾ والآخرة: اسم لما يكون بعد الموت، وخصه بالذكر بعد العموم؛ لأن الإيمان باليوم الآخر أحد أركان الإيمان؛ ولأنه أعظم باعث على الرغبة والرهبة والعمل، واليقين هو: العلم التام، الذي ليس فيه أدنى شك، الموجب للعمل.

(٥) ﴿أولئك؟ أي: الموصوفون بتلك الصفات الحميدة ﴿على هدى من ربهم؟ أي: على هدى عظيم؟ لأن التنكير للتعظيم، وأيَّ هداية أعظم من تلك الصفات المذكورة المتضمنة للعقيدة الصحيحة والأعمال المستقيمة؟! وهل الهداية في الحقيقة إلا هدايتهم وما سواها مما خالفها فهي<sup>(٣)</sup> ضلالة؟! وأتى بعلى في هذا الموضع الدالة على الاستعلاء، وفي الضلالة يأتي بفي كما في قوله: ﴿وإنا أو إياكم لعلى هدى أو في ضلال مبين؟؛ لأن صاحب الهدى مستعلي بالهدى مرتفع به، وصاحب الضلال منغمس وصاحب المدى من المدى مرتفع مه، الموضح الضلال منغمس في محتفر.

ثم قال: ﴿وأولئك هم المفلحون﴾ والفلاح هو الفوز بالمطلوب والنجاة من

- (1) في (ب): «الإيمان بالكتب».
   (٢) في (ب): "بجميع الكتب».
  - (٣) في (ب): «فهر».

سورة البقرة (٦ \_ ٨)

المرهوب، حصر الفلاح فيهم؛ لأنه لا سبيل إلى الفلاح إلا بسلوك سبيلهم، وما عدا تلك السبيل فهي سبل الشقاء والهلاك والخسار التي تفضي بسالكها إلى الهلاك؛ فلهذا لما ذكر صفات المؤمنين حقًا ذكر صفات الكفار المظهرين لكفرهم المعاندين للرسول فقال:

﴿إِنَّ الَّذِيبَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ مَأَنَذَنَتَهُمْ أَمَ لَمَ تُنذِرْهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى فَلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْسَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيلاً ۞﴾.

(٢) يخبر تعالى ﴿إن الذين كفروا》، أي: اتصفوا بالكفر وانصبغوا به، وصار وصفاً لهم لازماً لا يردعهم عنه رادع، ولا ينجع فيهم وعظ أنهم مستمرون على كفرهم، فسواء عليهم ﴿أنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون》. وحقيقة الكفر هو الجحود لما جاء به الرسول أو جحد بعضه، فهؤلاء الكفار لا تفيدهم الدعوة إلا إقامة الحجة عليهم، وكان في هذا قطعاً لطمع الرسول ﷺ في إيمانهم وأنك لا تأس عليهم، ولا تذهب نفسك عليهم حسرات.

ثم ذكر الموانع المانعة لهم من الإيمان، فقال:

(٧) وختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم»؛ أي: طبع عليها بطابع لا يدخلها الإيمان ولا ينفذ فيها؛ فلا يعون ما ينفعهم ولا يسمعون ما يفيدهم فوعلى أبصارهم غشاوة»؛ أي: غشاء وغطاء وأكنّة تمنعها عن النظر الذي ينفعهم، وهذه طرق العلم والخير قد سدت عليهم، فلا مطمع فيهم ولا خير يرجى عندهم، وإنما منعوا ذلك والخير قد سدت عليهم، فلا مطمع فيهم ولا خير يرجى عندهم، وإنما منعوا ذلك وسدت عنهم أبواب الإيمان بسبب كفرهم وجحودهم ومعاندتهم بعد ما تبين لهم وسدت عنهم أبواب الإيمان ولا يفيدهم فوعلى أبصارهم عثاوة»؛ أي الماء وغطاء وأكنّة تمنعها عن النظر الذي ينفعهم، وهذه طرق العلم والخير قد سدت عليهم، فلا مطمع فيهم ولا خير يرجى عندهم، وإنما منعوا ذلك وسدت عنهم أبواب الإيمان بسبب كفرهم وجحودهم ومعاندتهم بعد ما تبين لهم الحق، كما قال تعالى: فونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة وهذا عقاب عاجل، ثم ذكر العقاب الآجل فقال: فولهم عذاب عظيم» وهو عذاب النار، وسخط الجبار المستمر الدائم.

ثم قال تعالى في وصف المنافقين الذين ظاهرهم الإسلام وباطنهم الكفر:

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالَيَّوْمِ الْآَخِرِ وَمَا لَهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ يُخَدِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَنْعُمُونَ ﴾ في قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًاً وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾.

٨- ٩ واعلم أن النفاق هو إظهار الخير وإبطان الشر، ويدخل في هذا

This file was downloaded from QuranicThought.com

۳۸

التعريف النفاق الاعتقادي والنفاق العملي؛ فالنفاق العملي؛ كالذي ذكر النبي ﷺ في قوله: «آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان»؛ وفي رواية «وإذا خاصم فجر»<sup>(۱)</sup>.

وأما النفاق الاعتقادي المخرج عن دائرة الإسلام؛ فهو الذي وصف الله به المنافقين في هذه السورة وغيرها، ولم يكن النفاق موجوداً قبل هجرة النبي ﷺ من مكة إلى المدينة ولا بعد الهجرة، حتى كانت وقعة بدر<sup>(٢)</sup> وأظهر الله المؤمنين وأعزهم؛ فذل<sup>(٣)</sup> من في المدينة ممن لم يسلم، فأظهر الإسلامَ بعضُهم<sup>(٤)</sup> خوفاً ومخادعة؛ ولتحقن دماؤهم وتسلم أموالهم، فكانوا بين أظهر المسلمين في الظاهر أنهم منهم، وفي الحقيقة ليسوا منهم.

فمن لطف الله بالمؤمنين أن جَلا أحوالهم، ووصفهم بأوصاف يتميزون بها لئلا يغتر بهم المؤمنون، ولينقمعوا أيضاً عن كثير من فجورهم، قال تعالى: ﴿يحذر المنافقون أن تنزل عليهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم ﴾؛ فوصفهم الله بأصل النفاق فقال: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يقُولُ آمنًا باللَّهِ وبِاليوم الآخِرِ وَمَا هُم بمؤمنينَ ﴾؛ فإنهم يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم فأكذبهم الله بقوله: ﴿وما هُم بمؤمنينَ ﴾ لأن الإيمان الحقيقي ما تواطأ عليه القلب واللسان، وإنما هذا مخادعة لله ولعباده المؤمنين، والمخادعة: أن يظهر المخادع لمن يخادعه شيئاً، ويبطن خلافه لكي يتمكن من مقصوده ممن يخادع، فهؤلاء المنافقون سلكوا مع الله وعباده هذا المومنين، والمخادعة: أن يظهر المخادع لمن يخادعه شيئاً، ويبطن خلافه لكي يتمكن من مقصوده ممن يخادع، فهؤلاء المنافقون سلكوا مع الله وعباده هذا ينتج خداعه ويحصل له مقصوده<sup>(1)</sup> أو يسلم لا له ولا عليه، وهؤلاء عاد خداعهم على أنفسهم<sup>(٧)</sup>، فكأنهم يعملون ما يعملون من المكر لإهلاك أنفسهم وإضرارها وكيدها؛ لأن الله لا يتضرر بخداعهم شيئاً، وعباده المؤمنين لا يضرهم ميئاً، فلا يضر المؤمنين أن أظهر المنافقون الإيمان أن من المام مؤلاء ما م مرارها

- (١) أخرجه البخاري (٣٣)، ومسلم (٥٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
   وأما الرواية الثانية فقد أخرجها البخاري (٣٤)، ومسلم (٥٩) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما.
  - (٢) في (ب): «قبل هجرة الرسول ﷺ إلى المدينة وبعد أن هاجر؛ فلما كانت وقعة بدر».
  - (٣) في (ب): «ذل».
    (٤) في (ب): «فأظهر بعضهم الإسلام».
    - (٥) في (ب): «فإن هذا من العجائب».
      (٦) في (ب): "ويحصل ما يريد».
      - (٧) في (ب): «عاد خداعهم عليهم».

وحقنت دماؤهم، وصار كيدهم في نحورهم، وحصل لهم بذلك الخزي والفضيحة في الدنيا، والحزن المستمر بسبب ما يحصل للمؤمنين من القوة والنصرة، ثم في الآخرة لهم العذاب الأليم الموجع المفجع بسبب كذبهم وكفرهم وفجورهم، والحال أنهم من جهلهم وحماقتهم لا يشعرون بذلك.

سورة البقرة (١٠ ـ ١١)

(١) وقوله: ﴿في قلوبهم مرض؟ المراد<sup>(١)</sup> بالمرض هنا: مرض الشك، والشبهات، والنفاق، وذلك أن القلب<sup>(٢)</sup> يعرض له مرضان يخرجانه عن صحته واعتداله: مرض الشبهات الباطلة، ومرض الشهوات المُرْدِيَة. فالكفر والنفاق والشكوك والبِدَع كلها من مرض الشبهات، والزنا ومحبة الفواحش والمعاصي وفعلها من مرض الشهوات؛ كما قال تعالى: ﴿فيطمع الذي في قلبه مرض؟ وهو<sup>(٢)</sup> شهوة الزنا، والمعافى من عوفي من هذين المرضين، فحصل له اليقين والإيمان والصبر عن كل معصية، فرفل في أثواب العافية.

وفي قوله عن المنافقين.

٤٠

فني قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً»؛ بيان لحكمته تعالى في تقدير المعاصي، على العاصين وأنه بسبب ذنوبهم السابقة؛ يبتليهم بالمعاصي اللاحقة الموجبة لعقوباتها، كما قال تعالى: ﴿ونقلب أفندتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ﴾، وقال تعالى: ﴿فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم ﴾، وقال تعالى: ﴿وأما الذين في قلوبهم مرضٌ فزادتهم رجساً إلى رجسهم ﴾ فعقوبة المعصية المعصية بعدها، كما أن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها؛ قال تعالى: ﴿ويزيد الله الذين اهتدوا هدى ﴾.

<لَوَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا لُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوًا إِنَّمَا خَنُ مُصْلِحُونَ ﴾ أَلَآ إِنَّهُمْ هُمُ المُفْسِدُونَ وَلَذِي لَا يَشْعُرُونَ ﴾. المُفْسِدُونَ وَلَذِي لَا يَشْعُرُونَ إِلَى الْمُفْسِدُونَ وَلَذِي لَا يَشْعُرُونَ إِلَى الْمُ

(11) أي: إذا نُهِيَ هؤلاء المنافقون عن الإفساد في الأرض، وهو العمل بالكفر والمعاصي، ومنه إظهار سرائر المؤمنين لعدوهم وموالاتهم للكافرين: ﴿قالوا إنما نحن مصلحون﴾؛ فجمعوا بين العمل بالفساد في الأرض وإظهار أنه ليس بإفساد،

- (١) في (ب): «والمراد».
  - (٣) في (ب): أوهيُّه.

(٢) في (ب): «لأن القلب».

سورة البقرة (١٢ ـ ١٣)

بل هو إصلاح قلباً للحقائق، وجمعاً بين فعل الباطل واعتقاده حقًّا، وهؤلاء<sup>(1)</sup> أعظم جناية ممن يعمل بالمعاصي مع اعتقاد تحريمها<sup>(٢)</sup>، فهذا أقرب للسلامة وأرجى لرجوعه، ولما كان في قولهم: ﴿إنما نحن مصلحون﴾؛ حصر للإصلاح في جانبهم - وفي ضمنه أن المؤمنين ليسوا من أهل الإصلاح - قلب الله عليهم دعواهم بقوله:

(١٢) ﴿ الا إنهم هم المفسدون؟ فإنه لا أعظم إفساداً<sup>(٣)</sup> ممن كفر بآيات الله، وصد عن سبيل الله، وخادع الله وأولياءه، ووالى المحاربين لله ورسوله، وزعم مع هذا<sup>(3)</sup> أن هذا إصلاح، فهل بعد هذا الفساد فساد؟! ولكن لا يعلمون علماً ينفعهم وإن كانوا قد علموا بذلك علماً تقوم به عليهم حجة الله، وإنما كان العمل [بالمعاصي] في الأرض إفساداً؛ لأنه سبب لفساد<sup>(٥)</sup> ما على وجه الأرض من الحبوب والثمار والأشجار والنبات لما<sup>(٢)</sup> يحصل فيها من الآفات التي سببها المعاصي، ولأن الإصلاح في الأرض أن تُعمَر بطاعة الله والإيمان به، لهذا على المعامي، فإذا عُمِل فيها بضده كان سعياً فيها بالأرزاق؛ ليستعينوا بها على طاعته وعبادته، فإذا عُمِل فيها بضده كان سعياً فيها بالفساد وإخراباً لها عمًا خليقت له.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَامِئُوا كُمَا مَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُوا أَنُؤْمِنُ كُمَا مَامَنَ ٱلشَفَهَاةُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السَّفَهَاةُ وَلَذِي لَهُمْ مَامُونَ إِنَّهُمْ هُمُ السَّفَهَاةُ وَلَذِي لَا يَعْلَمُونَ إِنَّاسُ.

(١٣) أي: إذا قيل للمنافقين آمنوا كما آمن الناس، أي: كإيمان الصحابة رضي الله عنهم وهو: الإيمان بالقلب واللسان، قالوا بزعمهم الباطل: أنؤمن كما آمن السفهاء؟ يعنون ـ قبحهم الله ـ الصحابة رضي الله عنهم؛ لزعمهم<sup>(٨)</sup> أن سفههم أوجب لهم الإيمان، وترك الأوطان، ومعاداة الكفار، والعقل عندهم يقتضي ضد ذلك، فنسبوهم إلى السَفَه، وفي ضمن ذلك<sup>(٩)</sup> أنهم هم العقلاء أرباب الحجى والنُهى؛ فرد الله ذلك عليهم وأخبر أنهم هم السفهاء على الحقيقة؛ لأن حقيقة

- (١) في (ب): «وهذا».
   (٢) في (ب): «مع اعتقاد أنها معصية».
   (٣) في (ب): «فساداً».
   (٤) في (ب): «لأنه يتضمن فساد».
   (٦) في (ب): «بما».
  - (٧) في (ب): «لهم».
    - (٩) فى (ب): «وفي ضمنه».

سورة البقرة (١٤ ـ ١٦)

السفه جهل الإنسان بمصالح نفسه، وسعيه فيما يضرها، وهذه الصفة منطبقة عليهم، [وصادقة عليهم] كما أن العقل والحجى معرفة الإنسان بمصالح نفسه والسعي فيما ينفعه وفي دفع ما يضره، وهذه الصفة منطبقة على الصحابة والمؤمنين؛ فالعبرة بالأوصاف والبرهان، لا بالدعاوي المجردة والأقوال الفارغة.

﴿وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا قَالُوا مَامَنًا وَإِذَا خَلُوْا إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا خَنُ مُسَتَهْزِمُونَ ٥ اللهُ يَسْتَهْزِئْ بِهِمْ وَيُمُدُّهُمْ فِي طُغْيَنِيهِمْ يَعْمَهُونَ ٢ ﴾

(12) هذا من قولهم بالسنتهم ما ليس في قلوبهم، وذلك أنهم إذا اجتمعوا بالمؤمنين أظهروا أنهم على طريقتهم، وأنهم معهم، فإذا خلوا إلى شياطينهم ـ أي كبرائهم ورؤسائهم بالشر<sup>(1)</sup> ـ قالوا: إنا معكم في الحقيقة وإنما نحن مستهزئون بالمؤمنين بإظهارنا لهم أننا على طريقتهم، فهذه حالهم الباطنة والظاهرة، ولا يحيق المكر السيئ إلا بأهله.

(١٩) قال تعالى: ﴿الله يستهزىء بهم ويمدهم في طغيانهم يعمهون؟؛ وهذا جزاء لهم على استهزائهم بعباده، فمن استهزائه بهم أن زين لهم ما كانوا فيه من الشقاء، والأحوال<sup>(٢)</sup> الخبيئة حتى ظنوا أنهم مع المؤمنين لَمَّا لم يسلط الله المؤمنين عليهم، ومن استهزائه بهم مع المؤمنين نوراً ظاهراً، فإذا عليهم، ومن استهزائه بهم يعم يوم القيامة: أنه يعطيهم مع المؤمنين نوراً ظاهراً، فإذا مشى المؤمنون بنورهم طفىء نور المنافقين وبقُوا في الظلمة بعد النور متحيرين، فما أن زين لهم ما كانوا فيه من الشقاء، والأحوال (٢) الخبيئة حتى ظنوا أنهم مع المؤمنين لَمَّا لم يسلط الله المؤمنين عليهم، ومن استهزائه بهم يوم القيامة: أنه يعطيهم مع المؤمنين نوراً ظاهراً، فإذا مشى المؤمنون بنورهم طفىء نور المنافقين وبقُوا في الظلمة بعد النور متحيرين، فما أعظم اليأس بعد الطمع إينادونهم ألم نكن معكم، قالوا بلى ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم...)

قوله: ﴿ويمدهم﴾؛ أي: يزيدهم ﴿في طغيانهم﴾؛ أي: فجورهم وكفرهم ﴿يعمهونَ﴾؛ أي: حائرون مترددون، وهذا من استهزائه تعالى بهم. ثم قال تعالى كاشفاً عن حقيقة أحوالهم:

﴿أُوْلَتِهِكَ الَذِينَ اَشْتَرَوْا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَىٰ فَمَا رَحِمَت يَجْنَرَتْهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﷺ. (11% أولئك؛ أي: المنافقون الموصوفون بتلك الصفات ﴿الدين اشتروا الضلالة بالهدى؟؛ أي: رغبوا في الضلالة رغبة المشتري في السلعة<sup>(٣)</sup>، التي ـ من

(١) في (ب): «ورؤسائهم وكبرائهم في الشرّ». (٢) في (ب): «والحالة».
 (٣) في (ب): «بالسلعة».



سورة البقرة (١٧)

رغبته فيها ـ يبذل فيها الأموال<sup>(١)</sup> النفيسة، وهذا من أحسن الأمثلة، فإنه جعل الضلالة التي هي غاية الشر كالسلعة، وجعل الهدى الذي هو غاية الصلاح بمنزلة الثمن، فبذلوا الهدى رغبة عنه في الضلالة<sup>(٢)</sup> رغبة فيها، فهذه تجارتهم؛ فبئس التجارة، وهذه صفقتهم؛ فبئست الصفقة<sup>(٣)</sup>.

NIC THOUGH

وإذا كان من يبذل<sup>(٤)</sup> ديناراً في مقابلة درهم خاسراً فكيف من بذل جوهرة وأخذ عنها درهماً، فكيف من بذل الهدى في مقابلة الضلالة، واختار الشقاء على السعادة، ورغب في سافل الأمور وترك عاليها<sup>(٥)</sup>، فما ربحت تجارته بل خسر فيها أعظم خسارة، أولئك الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة ألا ذلك هو الخسران المبين. وقوله: ﴿وما كانوا مهتدين﴾؛ تحقيق لضلالهم وأنهم لم يحصل لهم من الهداية شيء، فهذه أوصافهم القبيحة، ثم ذكر مثلهم [الكاشف لها غاية الكنف]، فقال:

 أَمَنْ لَهُمْ كَمَنْلِ الذِى اسْتَوْقَدَ نَارًا ظَلَمًا أَسْتَاءَتْ مَا حَوْلَمُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِى ظُلْمَنتُو لَا يُتِجِعُونَ ۞ أَوَ كَصَبِّبٍ فِنَ السَّمَاء فِهِ ظُلْمَنتُ ظُلْمَنتُ لَا يُبْعِبُونَ ۞ مُثْمُ بَكْمُ عُمَى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ۞ أَوَ كَصَبِّبٍ فِنَ السَّمَاء فِهِ ظُلْمَنتُ وَرَعْدُ وَرَقْ يَجْعَلُونَ أَسَبِعَهُمْ فِي مَاذَانِهِم عَنَ الصَّوْعِقِ حَدَرَ الْمَوْتِ وَاللَّهُ تُحْمَلُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ وَاللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ فَيُولُومُ وَرَعْدَ اللَّهُ عَلَيْتُ وَرَعْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ وَيَعْدُ وَرَعْ عَلَيْ أَنْتُ عَمَانُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَيَعْ عَلَيْ الْمَنْعَانِي وَاللَّهُ عَمَلُونَ الْعَنْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَى الْمَنْعَانَهُ وَيَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَ الْعَنْدُ اللَّهُ عَمَانُهُمُ عَلَيْهُمُ فَي مَائِنَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمَانُ اللَّعَنْ عَلَيْ اللَّعْنَانُ عَلَيْ يَعْدُ الْمَانَ عَنْ الْمَاعَةُ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْنَ عَمَنُونَ الْمَاسَتَعَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَهُ عَالَةُ عَلَيْنُ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ فَي يَكَادُ الْمَنْ عَلَيْنَ الْعَلَيْ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْنَ إِنْ عَلَيْنَ اللَهُ عَلَيْنَ الْعَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ لَا الْتَعْتَى الْعَامَ عَلَيْ وَيَنَا لَمَا عَلَيْ لَكَنَا اللَهُ عَلَى عَنْ عَنْ عَلَى عَامَانَهُمُ عَلَى عَالَيْ مَا عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَالَى الْعَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَالَيْ عَالَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَانَ عَا عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَا عَا عَاعَا عَا عَلَى ع الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

(١٧) أي: مثلهم المطابق لما كانوا عليه كمثل الذي استوقد ناراً أي: كان في ظلمة عظيمة، وحاجة إلى النار شديدة فاستوقدها من غيره، ولم تكن عنده معدة بل هي خارجة عنه، فلما أضاءت النار ما حوله، ونظر المحل الذي هو فيه وما فيه من المخاوف، وأمنها وانتفع بتلك النار، وقرت بها عينه، وظن أنه قادر عليها، فبينما هو كذلك، إذ ذهب الله بنوره؛ فزال<sup>(٢)</sup> عنه النور وذهب معه السرور، وبقي في الظلمة العظيمة والنار المحرقة؛ فذهب ما فيها من الإشراق وبقي ما فيها من

- (١) في (ب): «الأثمان».
   (٢) في (ب): «بالضلالة».
  - (٣) في (ب): «فبنس التجارة وبنس الصفقة صفقتهم».
- (٤) في (ب): «بذل».
  (٥) في (ب): «عن عاليها».
  - (٦) في (ب): «فذهب».

٤٤

سورة البقرة (١٨ \_ ٢٠)

الإحراق، فبقي في ظلمات متعددة: ظلمة الليل، وظلمة السحاب، وظلمة المطر، والظلمة الحاصلة بعد النور، فكيف يكون حال هذا الموصوف؟ فكذلك هؤلاء المنافقون استوقدوا نار الإيمان من المؤمنين ولم تكن صفة لهم، فاستضاؤوا بها مؤقتاً وانتفعوا؛ فحقنت<sup>(۱)</sup> بذلك دماؤهم، وسلمت أموالهم، وحصل لهم نوع من الأمن في الدنيا، فبينما هم كذلك<sup>(۲)</sup> إذ هجم عليهم الموت؛ فسلبهم الانتفاع بذلك النور، وحصل لهم كل هم وغم وعذاب، وحصل لهم ظلمة القبر، وظلمة الكفر، وظلمة النفاق، وظلمة المعاصي على اختلاف أنواعها، وبعد ذلك ظلمة النار وبئس القرار؛ فلهذا قال تعالى عنهم:

(١٨) (محسمٌ )؛ أي: عن سماع الحير (بكمٌ)، أي: عن النطق به (عميّ) عن رؤية الحق (فهم لا يرجعون)؛ لأنهم تركوا الحق بعد أن عرفوه؛ فلا يرجعون إليه، بخلاف من ترك الحق عن جهل وضلال؛ فإنه لا يعقل، وهو أقرب رجوعاً منهم.

(14) ثم قال تعالى: ﴿أو كصيب من السماء؟؛ أي: كصاحب صيب<sup>(٢)</sup> وهو: المطر الذي يصوب؛ أي: ينزل بكثرة ﴿فيه ظلمات؟؛ ظلمة الليل، وظلمة السحاب، وظلمة المطر، وفيه ﴿رعد؟؛ وهو: الصوت الذي يسمع من السحاب وفيه ﴿برق؟؛ وهو الضوء اللامع المشاهد من السحاب.

(٢٠) وكلما أضاء لهم ؟؛ البرق في تلك الظلمات ومشوا فيه وإذا أظلم عليهم قاموا ؟؛ أي: وقفوا، فهكذا حالة<sup>(٤)</sup> المنافقين إذا سمعوا القرآن، وأوامره ونوهيه، ونواهيه، ووعده ووعده ووعيده؛ جعلوا أصابعهم في آذانهم، وأعرضوا عن أمره ونهيه، ووعده ووعيده؛ فيروعهم وعيده، وتزعجهم وعوده، فهم يعرضون عنها غاية ما يمكنهم ويكرهونها كراهة صاحب الصيب الذي يسمع الرعد فيجعل أصابعه في أذنيه<sup>(٥)</sup> خشية الموت، فهذا ربما حصلت له السلامة<sup>(٢)</sup> وأما المنافقون فأنى لهم أذنيه<sup>(٥)</sup> خشية الموت، وأما حصلت له السلامة<sup>(٢)</sup> وأما المنافقون فأنى لهم

- (۱) في (ب): «ولم تكن صفة لهم فانتفعوا بها، وحقنت».
   (۲) في (ب): «على ذلك».
- (٣) في (ب): "يعني: أو مثلهم كصيب؛ أي: كصاحب صيب من السماء".
  - ٤) في (ب): «حال».
     ٤) في (ب): «أذنه».
    - (٦) في (ب): «فهذا تمكن له السلامة».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٢١ ـ ٢٢)

السلامة وهو تعالى محيط بهم قدرة وعلماً فلا يفوتونه ولا يعجزونه، بل يحفظ عليهم أعمالهم ويجازيهم عليها أتم الجزاء.

ولما كانوا مبتلين بالصمم والبكم والعمى المعنوي ومسدودة عليهم طُرُقُ الإيمان قال تعالى: ﴿ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم﴾؛ أي الحسية، ففيه تخويف لهم وتحذير<sup>(۱)</sup> من العقوبة الدنيوية؛ ليحذروا فيرتدعوا عن بعض شرهم ونفاقهم ﴿إن الله على كل شيء قدير﴾؛ فلا يعجزه شيء، ومن قدرته أنه إذا شاء شيئاً فعله من غير ممانع ولا معارض.

وفي هذه الآية وما أشبهها ردَّ على القدرية القائلين بأن أفعالَهم غير داخلة في قدرة الله تعالى؛ لأن أفعالهم من جملة الأشياء الداخلة في قوله: ﴿إن الله على كل شيء قدير﴾.

الذَيْنَائِبُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ إلَّ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَشًا وَالشَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَخْرَجَ بِهِ. مِنَ الثَّمَرُتِ رِزْقًا لَكُمْ فَتَلَا تَجْعَـلُوا بِنَهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ٢ ٢٠ ﴾.

(٢١) هذا أمر عام لجميع الناس<sup>(٢)</sup> بأمر عام وهو العبادة الجامعة لامتثال أوامر الله واجتناب نواهيه وتصديق خبره، فأمرهم تعالى بما خلقهم له، قال تعالى: وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون؟؛ ثم استدل على وجوب عبادته وحده بأنه ربكم الذي رباكم بأصناف النعم، فخلقكم بعد العدم، وخلق الذين من قبلكم.

(1) في (ب): «ففيه تحذير لهم وتخويف».
 (Y) في (ب): «لكل الناس».
 (P) في (ب): «من أنواع».

سورة البقرة (٢٣)

وتفكهون<sup>(1)</sup>، ﴿فلا تجعلوا لله أنداداً﴾؛ أي: أشباهاً ونظراء<sup>(٢)</sup> من المخلوقين؛ فتعبدونهم كما تعبدون الله، وتحبونهم كما تحبونه<sup>(٣)</sup>، وهم مِثْلكم مخلوقون مرزوقون مُدبَّرون، لا يملكون مثقال ذرة في الأرض، ولا في السماء<sup>(٤)</sup>، ولا ينفعونكم ولا يضرون ﴿وأنتم تعلمونَ﴾؛ أن الله ليس له شريك، ولا نظير لا في الخلق والرزق والتدبير، ولا في الألوهية والكمال<sup>(٥)</sup>، فكيف تعبدون معه آلهة أخرى مع علمكم بذلك؟ هذا من أعجب العجب وأسفه السفه.

وهذه الآية جمعت بين الأمر بعبادة الله وحده، والنهي عن عبادة ما سواه، وبيان الدليل الباهر على وجوب عبادته وبطلان عبادة ما سواه، وهو ذكر توحيد الربوبية المتضمن انفراده بالخلق والرزق والتدبير، فإذا كان كل أحد مقرًا بأنه ليس له شريك بذلك فكذلك؛ فليكن الإقرار بأن الله ليس له شريك في عبادته<sup>(٢)</sup>، وهذا أوضح دليل عقلي على وحدانية الباري تعالى وبطلان الشرك.

وقوله: ﴿لعلكم تتقونَ﴾؛ يحتمل أن المعنى أنكم إذا عبدتم الله وحده اتقيتم بذلك سخطه وعذابه؛ لأنكم أتيتم بالسبب الدافع لذلك، ويحتمل أن يكون المعنى أنكم إذا عبدتم الله صرتم من المتقين الموصوفين بالتقوى، وكلا المعنيين صحيح، وهما متلازمان، فمن أتى بالعبادة كاملة؛ كان من المتقين، ومن كان من المتقين؛

﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّبٍ مِّمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِ. وَادْعُوا شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَندِقِينَ ۞ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَأَنَّقُوا النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجِجَارَةُ أُعِنَتْ لِلكَفِرِنَ ۞ ﴾.

٢٣﴾ وهذا دليل عقلي على صدق رسول الله على وصحة ما جاء به فقال: وإن كنتم ـ يا معشر المعاندين للرسول الرادين دعوته الزاعمين كذبه ـ في شك، واشتباه مما نزلنا على عبدنا، هل هو حق أو غيره؟ فلهنا أمر نَصَفٌ فيه الفيصلة بينكم وبينه، وهو: أنه بشر مثلكم ليس من جنس آخر<sup>(٧)</sup>، وأنتم تعرفونه منذ نشأ

(۲) في (ب): "أي: نظراء وأشباهاً».

(٦) فى (ب): «في العبادة».

(٤) في (ب): الا في السماء ولا في الأرض، (

- فى (ب): «وتتفكهون».
- (٣) في (ب). «كما تحبون الله».
- (°) في (ب): «ولا في العبادة».
- (٧) في (النسختين): «ليس بأفصحكم وأعلمكم»، ثم شطبها الشيخ في (أ). وأثبت ما هو أعلاه.

سورة البقرة (٢٤)

بينكم لا يكتب ولا يقرأ، فأتاكم بكتاب زعم أنه من عند الله، وقلتم أنتم إنه تقوّله وافتراه، فإن كان الأمر كما تقولون؛ فأتوا بسورة من مثله، واستعينوا بمن تقدرون عليه من أعوانكم وشهدائكم، فإن هذا أمر يسير عليكم، خصوصاً وأنتم أهل الفصاحة والخطابة والعداوة العظيمة للرسول، فإن جئتم بسورة من مثله؛ فهو كما زعمتم، وإن لم تأتوا بسورة من مثله وعجزتم غاية العجز [ولن تأتوا بسورة من مثله، ولكنّ هذا التقييم على وجه الإنصاف والتنزل معكم]؛ فهذا آية كبيرة ودليل واضح جلي على صدقه وصدق ما جاء به؛ فيتعين عليكم اتباعه، واتقاء النار التي بلغت في الحرارة العظيمة والشدة، أن كان وقودها الناس والحجارة، ليست كنار الدنيا التي إنما تُتَقد بالحطب، وهذه النار الموصوفة مُعَدة ومُهَيأة للكافرين بالله ورسله؛ فاحذروا الكفر برسوله بعدما تبين لكم أنه رسول الله.

٤٢% وهذه الآية ونحوها يسمونها: آية التحدي، وهو: تعجيز الخلق عن أن يأتوا بمثل هذا القرآن أو يعارضوه بوجه، قال تعالى: ﴿قُلْ لَئُنْ اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً»؛ وكيف يقدر المخلوق من تراب أن يكون كلامه ككلام رب الأرباب، أم كيف يقدر الفقير الناقص<sup>(۱)</sup> من جميع الوجوه أن يأتي بكلام ككلام الكامل، الذي له الكمال المطلق، والغنى الواسع من جميع الوجوه<sup>(٢)</sup>؟ هذا ليس في الإمكان ولا في قدرة الإنسان، وكل من له أدنى ذوق ومعرفة بأنواع الكلام<sup>(٣)</sup>، إذا وزن هذا القرآن [العظيم] بغيره من كلام البلغاء، ظهر له الفرق العظيم.

وفي قوله: ﴿وإن كنتم في ريب﴾؛ إلى آخره، دليل على أن الذي يرجى له الهداية من الضلالة هو الشاك الحائر، الذي لم يعرف الحق من الضلالة، فهذا الذي إذا بين له الحق حري باتباعه<sup>(٤)</sup> إن كان صادقاً في طلب الحق، وأما المعاند الذي يعرف الحق ويتركه، فهذا لا يمكن رجوعه؛ لأنه ترك الحق بعد ما تبين له، لم يتركه عن جهل فلا حيلة فيه، وكذلك الشاكُ الذي ليس بصادق<sup>(٥)</sup> في طلب الحق بل هو معرض غير مجتهد بطلبه؛ فهذا في الغالب لا يوفق.

- (1) في (ب): «الناقص الفقير».
   (1) في (ب): «من كل الوجوه».
  - (٣) في (ب): «ومعرفة بالكلام».
  - (٤) في (ب): «فهذا إذا بين له الحق فهو حربي بالتوفيق».
    - (٥) في (ب): "وكذلك الشاكُ غير الصادق".

سورة البقرة (٢٥)

وفي وصف الرسول بالعبودية في هذا المقام العظيم دليل<sup>(١)</sup> على أن أعظم أوصافه ﷺ قيامه بالعبودية التي لا يلحقه فيها أحد من الأولين والآخرين، كما وصفه بالعبودية في مقام الإسراء فقال: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً﴾؛ وفي مقام الإنزال فقال: ﴿تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً﴾

وفي قوله: ﴿أُعدت للكافرين﴾؛ ونحوها من الآيات دليل لمذهب أهل السنة والجماعة أن الجنة والنار مخلوقتان، خلافاً للمعتزلة.

وفيها أيضاً: أن الموحدين وإن ارتكبوا بعض الكبائر لا يخلدون في النار لأنه قال: ﴿أُعدت للكافرين﴾؛ فلو كان عصاة الموحدين يخلدون<sup>(٢)</sup> فيها لم تكن معدة للكافرين وحدهم، خلافاً للخوارج والمعتزلة وفيها: دلالة على أن العذاب مُستَحَق بأسبابه وهو الكفر وأنواع المعاصي على اختلافها.

(٢٥) لما ذكر جزاء الكافرين ذكر جزاء المؤمنين أهل الأعمال الصالحات كما هي طريقته تعالى في كتابه<sup>(٣)</sup> يجمع بين الترغيب والترهيب؛ ليكون العبد راغباً راهباً خائفاً راجياً فقال: (وبشر)؛ أي: أيها الرسول<sup>(٤)</sup>، ومن قام مقامك (الذين آمنوا)؛ بقلوبهم (وعملوا الصالحات)؛ بجوارحهم؛ فصدقوا إيمانهم بأعمالهم الصالحة، ووُصِفت أعمال الخير بالصالحات؛ لأن بها تصلح أحوال العبد، وأمور دينه ودنياه، وحياته الدنيوية والأخروية، ويزول بها عنه فساد الأحوال؛ فيكون بذلك من الصالحين الذين يصلحون لمجاورة الرحمان في جنته فبشرهم (أن لهم جنات)؛ أي: بساتين جامعة للأشجار<sup>(٥)</sup> العجيبة والثمار الأنيقة والظل المديد والأغصان والأفنان، وبذلك صارت جنة<sup>(٢)</sup> يجتن بها داخلها وينعم فيها ساكنها

- (١) في (ب): «دلالة».
   (٢) في (ب): «فلو كانوا يخلدون».
- (٣) في (ب): «على طريقته تعالى في القرآن». (٤) في (ب): «﴿وبشَّرَه، يا محمد».
  - ٥) في (ب): «من الأشجار».
  - (٦) في (ب): "والظل المديد ما صارت به جنة".

This file was downloaded from QuranicThought.com

PRINCE GHAZI TRU QUR'ÀNIC THOUGI

سورة البقرة (٢٥)

كيف شاؤوا، ويصرفونها أين أرادوا، وتُسقَى<sup>(١)</sup> منها تلك الأشجار؛ فتنبت أصناف الثمار فكلما رزقوا منها من ثمرة رزقاً قالوا هذا الذي رزقنا من قبل؟؛ أي: هذا من جنسه وعلى وصفه، كلها متشابهة في الحسن واللذة ليس فيها ثمرة خاسَّة، وليس لهم وقت خالٍ من اللَّذة؛ فهم دائماً متلذذون بأُكُلِها، وقوله: ﴿وأتوا به متشابهاَ؟؛ قيل: متشابهاً في الاسم مختلفاً في الطعم<sup>(٢)</sup>، وقيل: متشابه في اللون هذا أحسن<sup>(٣)</sup>.

ثم لما ذكر مسكنهم، وأقواتهم من الطعام والشراب، وفواكههم ذكر أزواجهم؛ فوصفهنَّ بأكمل وصف وأوجزه وأوضحه؛ فقال: ﴿ولهُم فيها أزواجُ مُطهرةٌ ﴾؛ فلم يقل مطهرةً من العيب الفلاني؛ ليشمل جميع أنواع التطهير، فهنَّ مطهرات الأخلاق، مطهرات الخلق، مطهرات اللسان، مطهرات الأبصار، فأخلاقهن أنهن عُرُبٌ متحببات إلى أزواجهن بالخلق الحسن وحسن التبعل والأدب القولي والفعلي، ومطهرٌ خَلْقُهن من الحيض والنفاس والمني والبول والغائط والمخاط والبصاق والرائحة الكريهة، ومُطَهرات الخلق أيضاً بكمال الجمال؛ فليس فيهن عيب ولا دمامة خَلْق، بل هن خيرات حسان، مطهرات اللسان والطرف، قاصرات طرفهن على أزواجهن، وقاصرات كل كلام قبيح.

ففي هذه الآية الكريمة ذكر المبشَّر والمُبشَّر والمُبشَّر به والسبب الموصل لهذه البشارة؛ فالمبشر هو: الرسول ﷺ ومن قام مقامه من أمته، والمبشَّر هم: المؤمنون العاملون الصالحات، والمبشر به هي: الجنات الموصوفات بتلك الصفات، والسبب الموصل لذلك، هو: الإيمان والعمل الصالح، فلا سبيل إلى الوصول إلى هذه البشارة إلا بهما، وهذا أعظم بشارة حاصلة على يد أفضل الخلق بأفضل الأسباب، وفيه استحباب بشارة المؤمنين وتنشيطهم على الأعمال بذكر جزائها وثمراتها؛ فإنها بذلك تخف وتسهل، وأعظم بشرى حاصلة للإنسان توفيقه للإيمان والعمل الصالح، فذلك أول البشارة وأصلها، ومن بعده البشرى عند الموت، ومن بعده الوصول إلى هذا النعيم المقيم. نسأل الله من فضله<sup>(3)</sup>

- (1) في (ب): «وتشرب».
   (۲) في (ب): «مختلف الطعوم».
- (٣) في (ب): «ولعل هذا هو الصحيح».
  (٤) في (ب): «فنسأل الله أن يُجعلنا منهم».

٥

سورة البقرة (٢٦)

إِنَّ اللَّهُ لَا يَسْتَحْيِ، أَن يَضْرِبَ مَشَلًا مَّا بَعُوضَةُ فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا
 فَيُعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُ مِن زَيِهِمٌ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيُقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا
 فَيُعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُ مِن زَيِهِمٌ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيُقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا
 يُفِسُلُونَ أَنَهُ الْحَقْ مِن زَيِهِمٌ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيُقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا
 يُفِسُلُونَ إِنَّهُ الْحَقْ مِن زَيْهِمٌ وَأَمَّا الَذِينَ يَعْمُهُونَ
 يُفِي لُنُهُ الْحَسِوينَ إِنَا اللَّهُ مِنْهُ لَهُ مَعْنُوا فَيَعْمُونَ مَعَمَدُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَعْنُوا فَقَالُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ مِنْعَانَ مَعْهُونَ لَعُنْهُ مُونَ لِنَهُ مَعْهُ وَمَ فَعُولُونَ مَاذًا أَوْنَتَهِ مَعْنُونَ اللَّهُ مَعْنُونَ اللَّهُ مَعْنُونَ اللَّهُ مَعْنُونَ اللَّهُ مِنْ مَعْهُ مُونَ عَمْهُ وَا لَهُ الْمُنْسِقِينَ إِلَى اللَّهُ مَعْهُونَ مَعْهُ وَاللَهُ مُونَ اللَّهُ مِنْ بَعْدَ مِنْ بَعْدِ مِي تَعْمَ وَنْ مَعْهُ أَنْ مَنْ أَعْنَا مُونَ أَوْلَتَهُ مُعَانَ أَعْهَا وَالَمُ الْنُونِ أَوْلَتَهِ مَنْ بَعْدُ اللَهُ مِنْهُ الْحَقْ مِنْ بَعْهُ وَأَمَا اللَّذِينَ عَتَعْهُونَ عَقْلُونَ اللَهُ مَا الْذَا لَهُ مُعَانُهُ مُعَانُ مُنَا الْعَنُونَ إِنَا إِنَا أَنْ أَنْ أَنْهُ وَأَمَا اللَّذَينِ اللَهُ مُنْ الْعُنْ مُ مَا الْحَارُ مَنْ أَنْهُ مُعْتُ مُنَا أَنْهُ مُنْ الْعُنُولُ مُنْ الْعُنْ مُولُونَ أَنْ أَنْهُ مُنْ الْعَنْمُ مُ الْعُنُونَ مَا أَذَا مُ أَنْتُ مُ أَنْهُ مُنْ الْعُنُولُ أَنْ أَنْ اللَهُ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مُوْمَا لُهُ مُنْ مُعْمَا أَنْ أَنَا الْعَامِ أَنْ إِنَا إِنَا إِنَا اللَهُ مَا أَمَا الْعُنُونُ أَنَا أَنَا أَذَا اللَهُ مُنْ أَعْنُونُ مُعُنُونُ مُوا مُعَالَ أَنْ أَنْهُ أَنَا إِنَا أَعْنَا إِنْ أَنْ أَعْذَا مُنَا أَذَا مُوا مُ أَعْذَا اللَهُ مَا أَنَا أَعْنَا إِنَا أَنَا أُلُكُونُ مُ أَنَا أَعْنُ مُ أَنَا أَعْنَا الْعُنْ أَعْنُوا مُ أَعْنَا أَعْنَا أَنَا أَنَا أَعْذَا مُ أَنَا أَنْ أَنَا الْنُونُ مُ أَنَا أَعْذَا أَعْ أَنَا أَنَا أَعْذَى أَعْذَا لُعُنَا أَعْ أَعْنَا أَعْ أَنَا أَعْنُ أَعْ أَعْنَا أَعْذُ

٢٦ يقول تعالى: ﴿إِن الله لا يستحيي أن يضرب مثلاً ما ؟ أي: أيُّ مثلً كان ﴿بِعوضة فما فوقها﴾؛ لاشتمال الأمثال على الحكمة وإيضاح الحق، والله لا يستحيي من الحق، وكأنَّ في هذا جواباً لمن أنكر ضرب الأمثال في الأشياء الحقيرة، واعترض على الله في ذلك؛ فليس في ذلك محل اعتراض، بل هو من تعليم الله لعباده ورحمته بهم، فيجب أن تتلقى بالقبول والشكر، ولهذا قال: ﴿فأما الذين آمنوا فيعلمون أنه الحق من ربهم ؟؛ فيفهمونها ويتفكرون فيها، فإن علموا ما اشتملت عليه على وجه التفصيل ازداد بذلك علمهم وإيمانهم، وإلا علموا أنها حق، وما اشتملت عليه حق، وإن خفي عليهم وجه الحق فيها، لعلمهم بأن الله لم يضربها عبثاً بل لحكمة بالغة ونعمة سابغة، ﴿وأما الذين كفروا فيقولون ماذا أراد الله بهذا مثلاً؟؛ فيعترضون ويتحيرون فيزدادون كفراً إلى كفرهم كما ازداد المؤمنون إيماناً على إيمانهم؛ ولهذا قال: ﴿يضل به كثيراً ويهدي به كثيراً﴾؛ فهذه حال المؤمنين والكافرين عند نزول الآيات القرآنية، قال تعالى: ﴿وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه إيماناً، فأما الذين آمنوا فزادتهم إيماناً وهم يستبشرون. وأما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجساً إلى رجسهم وماتوا وهم كافرون؟؛ فلا أعظم نعمة على العباد من نزول الآيات القرآنية، ومع هذا تكون لقوم محنة وحيرة وصلالة وزيادة شر إلى شرهم، ولقوم منحة ورحمة وزيادة خير إلى خيرهم، فسبحان من فاوت بين عباده، وانفرد بالهداية والإضلال.

ثم ذكر حكمته وعدله في إضلاله من يضل<sup>(١)</sup>؛ فقال: ﴿وما يضل به إلا الفاسقين﴾؛ أي: الخارجين عن طاعة الله المعاندين لرسل الله الذين صار الفسق وصفهم؛ فلا يبغون به بدلاً، فاقتضت حكمته تعالى إضلالهم؛ لعدم صلاحيتهم

(1) في (ب): "في إضلال من يضله".

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٢٧)

للهدى، كما اقتضى فضله وحكمته<sup>(١)</sup> هداية من اتصف بالإيمان وتحلى بالأعمال الصالحة.

والفسق نوعان: نوع مخرج من الدين وهو الفسق المقتضي للخروج من الإيمان كالمذكور في هذه الآية ونحوها، ونوع غير مخرج من<sup>(٢)</sup> الإيمان كما في قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا....﴾؛ الآية.

ثم وصف الفاسقين فقال:

٢٧﴾ والذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه»؛ وهذا يعم العهد الذي بينهم وبين ربهم<sup>(٣)</sup>، والذي بينهم وبين الخلق<sup>(٤)</sup>، الذي أكده عليهم بالمواثيق الثقيلة والإلزامات، فلا يبالون بتلك المواثيق، بل ينقضونها، ويتركون أوامره، ويرتكبون نواهيه، وينقضون العهود التي بينهم وبين الخلق ﴿ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل﴾؛ وهذا يدخل فيه أشياء كثيرة، فإن الله أمرنا أن نصل ما بيننا وبينه بالإيمان به والقيام بعبوديته، وما بيننا وبين رسوله بالإيمان به ومحبته وتعزيره والقيام بحقوقه، وما بيننا وبين الوالدين والأقارب والأصحاب وسائر الخلق بالقيام بحقوقهم<sup>(٥)</sup> التي أمر الله أن نصلها، فأما المؤمنون فوصلوا ما أمر الله به أن يوصل من هذه الحقوق، وقاموا بها أتم القيام؛ وأما الفاسقون فقطعوها ونبذوها وراء ظهورهم معتاضين عنها بالفسق والقطيعة والعمل بالمعاصي وهو الإفساد في الأرض، ﴿فأولئكَ»؛ أي: من هذه صفته ﴿هم الخاسرونَ»؛ في الدنيا والآخرة، فحصر الخسارة فيهم؛ لأن خسرانهم عام في كل أحوالهم ليس لهم نوع من الربح، لأن كل عمل صالح شرطه الإيمان، فمن لا إيمان له؛ لا عمل له، وهذا الخسار هو: خسار الكفر، وأما الخسار الذي قد يكون كفراً وقد يكون معصية وقد يكون تفريطاً في ترك مستحب، المذكور في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الإِنسانَ لَفِي خَسرَ﴾؛ فهذا عام لكل مخلوق إلا من اتصف بالإيمان والعمل الصالح والتواصي بالحق والتواصي بالصبر، وحقيقته فوات الخير الذي كان العبد بصدد تحصيله وهو تحت إمكانه.

ثم قال تعالى:

- (1) في (ب): «كما اقتضت حكمته وفضله». (٢) في (ب): "عن".
  - (٣) في (ب): «وبينه».
  - (٥) فى (ب): «وسائر الخلق بتلك الحقوق».

(٤) في (ب): اوبين عباده.

سورة البقرة (٢٨ ـ ٢٩)

<كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمَوَتَا فَأَخَبَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِـكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ @\*.

(٢٨) هذا استفهام بمعنى التعجب والتوبيخ والإنكار؛ أي: كيف يحصل منكم الكفر بالله الذي خلقكم من العدم، وأنعم عليكم بأصناف النعم، ثم يميتكم عند استكمال آجالكم، ويجازيكم في القبور، ثم يحييكم بعد البعث والنشور، ثم إليه ترجعون فيجازيكم الجزاء الأوفى، فإذا كنتم في تصرفه وتدبيره وبره وتحت أوامره الدينية، وبعد<sup>(١)</sup> ذلك تحت دينه الجزائي أَفَيَليق بكم أن تكفروا به؟ وهل هذا إلا الدينية، وسفه كبير<sup>(٢)</sup> بل الذي يليق بكم أن تتقوه وتشكروه، وتؤمنوا به أن الدينية، وتومنوا به أومره وتخت أوامره الدينية، وبعد أنه الذي يخلف الذي يليق والنشور، ثم إليه وتحت أوامره وبعون فيجازيكم الجزاء الأوفى، فإذا كنتم في تصرفه وتدبيره وبره وتحت أوامره وتحت وبعد<sup>(١)</sup> ذلك تحت دينه الجزائي أَفَيَليق بكم أن تكفروا به؟ وهل هذا إلا وتحتلي عليه عليم وسفه كبير<sup>(٢)</sup> بل الذي يليق بكم أن تتقوه وتشكروه، وتومنوا به<sup>(٣)</sup>.

﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾.

٢٩﴾ أي: خلق لكم برًا بكم ورحمة جميع ما على الأرض للانتفاع والاستمتاع والاعتبار.

وفي هذه الآية الكريمة<sup>(1)</sup> دليل على أن الأصل في الأشياء الإباحة والطهارة؛ لأنها سيقت في معرض الامتنان، يخرج بذلك الخبائث فإن تحريمها أيضاً يؤخذ<sup>(٥)</sup> من فحوى الآية، وبيان المقصود منها، وأنه خلقها لنفعنا، فما فيه ضرر؛ فهو خارج من ذلك، ومن تمام نعمته منعنا من الخبائث تنزيهاً لنا؛ وقوله:

﴿ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى ٱلسَّكَآءِ فَسَوَّنِهُنَّ سَبْعَ سَمَوَتِ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ٢

«استوى»: ترد في القرآن على ثلاثة معان: فتارة لا تُعدَّى بالحرف فيكون معناها: الكمال والتمام، كما في قوله عن موسى: ﴿ولما بلغ أشده واستوى﴾؛ وتارة تكون بمعنى علا وارتفع، وذلك إذا عديت «بعلى» كقوله تعالى: ﴿الرحمان على العرش استوى﴾<sup>(٢)</sup>؛ ﴿لتستووا على ظهوره﴾؛ وتارة تكون بمعنى قصد كما إذا عُدِيت «بإلى» كما في هذه الآية، أي: لما خلق تعالى الأرض قصد إلى خلق

(۲) في (ب): «وحماقة وسفه»

(0) فى (ب): «فإنها تُؤخذ».

- (۱) في (ب): «ومن بعد».
- (۳) في (ب): «أن تؤمنوا به، وتتقوه، وتشكروه».
  - (٤) في (ب): «العظيمة».
- (٦) في (ب): «كما في قوله: ﴿ثم استوى على العرش﴾».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (۳۰)

السماوات فسواهن سبع سماوات فخلقها وأحكمها وأتقنها وهو بكل شيء عليم، فيعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها، وما ينزل من السماء وما يعرج فيها، ويعلم ما تسرون وما تعلنون، يعلم السر وأخفى.

وكثيراً ما يقرن بين خلقه وإثبات علمه كما في هذه الآية وكما في قوله تعالى: ﴿الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير﴾؛ لأن خلقه للمخلوقات أدل دليل على علمه وحكمته وقدرته.

﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الذِمَاءَ وَنَحْنُ نُسْبَحُ عِمَدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِي آَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ () وَعَلَمَ ءَادَمَ الأَسْمَاءَ كُلُهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَائَةِ وَعَلَمَ ءَادَمَ الأَسْمَاءَ كُلُهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَتِيكَةِ فَقَالَ أَلْبِعُونِ بِأَسْمَاءٍ هَوَلاً مِن كُنتُمْ مَندِقِينَ () وَعَلَمَ ءاذَمَ الأَسْمَاءَ كُلُهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى المُلَتِيكَةِ فَقَالَ أَلْبِعُونِ بِأَسْمَاءٍ هَوَلاً مِن كُنتُمْ مُعَدِقِينَ () وَعَلَمَ عَالَ الْأَسْمَاءَ كُلُهُمْ عَلَى الْمَلْتِيكَة فَقَالَ أَلْبِعُونِ بِأَسْمَاءِ هَوَلاً مِن كُنتُمْ مُعَدِقِينَ () وَعَلَمَ عَلَى الْمَلْتِيمَة عَلَى الْمَلْتِيكَة فَقَالَ أَلْبِعُونِ بِأَسْمَاءٍ هَوَلاً عَان كُنتُمْ مَعَدِقِينَ إِنّا اللهُ اللهُ مُعَن عَلَيْ عَلَى الْمَائِيمَةُ عَلَى الْمَلَتِيمَةُ عَلَى الْمَلْتُونِ اللهُ مُعَالَى اللهُ عَلَيْهُ مَا أَنْهَا مُنْ عَلَيْهُمُ وَأَسْمَاءَهُمْ أَنْهُمُ وَاللَهُ مُنْتُهُ عَلْمَا إِنْعَاقُ أَنْ عَامَ أَنْ الْعَنْتُ عَلَيْ الْعَلَيْمُ الْحَكَمِ الْعَالَى مُعَن لَهُ عَنْ أَعْتَنَا أَنْهُمُ وَاعَنَى إِنْ مَنْتَ عَنْ إِنْ عَلَيْ مُنَا إِنْ مُنْعَالَ الْنَهُ مَا أَنْ عَلَى عَلَى إِنْ عَلَى عَالَى إِنْعَامَ مَا عَلَى الْعَلَى مَعْنَ الْعَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَاجَةُ عَنْ الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَمْ مَا عَلَى الْمَاء مَا عَلَى عَالَ الْعَن عَلَى الْعَمَاء مَنْ أَنْهُ مَا أَنْهُ مَا أَنْ أَعْلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَى الْعَلَى مَا عَمْ مَا أَعْنَ عَلَى عَلَى مَائِ مَعْنَ عَلَى الْعَلَى مُوالْعَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَيْنَ عَلَى عَلَى عَلَى إِنْ عَامَا عَلَى الْعَلَى مَا عَلَى عَلَى إِنْ عَالَى الْعَامَ مَا عَلَى عَنْ مَا عَنْ عَلَى مَائَعَ مَنْ مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا عَالَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا مَا عَلَى عَلَى عَامَا مَ مَ مَائِ مَا عَلَى عَلَى عَامَ مَا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَى عَلَى مَا مَ مَا عَلَى عَلَى مَا مَ عَلَى مُوالَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى عَامَهُ مَا مَ مَ عَلَى عَائَمَ مَا عَامَ مَا مَا عَامَ مَ مَ مَ مَا عَنَى

﴿٣﴾ هذا شروع في ابتداء خلق آدم عليه السلام<sup>(۱)</sup> أبي البشر وفضله، وأن الله تعالى حين أراد خلقه أخبر الملائكة بذلك، وأن الله مستخلفه في الأرض، فقالت الملائكة عليهم السلام: أتجعل فيها من يفسد فيها بالمعاصي ويسفك الدماء، وهذا تخصيص بعد تعميم؛ لبيان شدة مفسدة القتل، وهذا بحسب ظنهم أن الخليفة المجعول في الأرض سيخدتُ منه ذلك، فنزهوا الباري عن ذلك وعظموه، وأخبروا المجعول في الأرض سيخدتُ منه ذلك، فنزهوا الباري عن ذلك وعظموه، وأخبروا أنهم قائمون بعبادة الله على وهذا بحسب ظنهم أن الخليفة المجعول في الأرض سيخدتُ منه ذلك، فنزهوا الباري عن ذلك وعظموه، وأخبروا أنهم قائمون بعبادة الله على وجه خال من المفسدة فقالوا: ﴿ونحن نسبح أنهم قائمون بعبادة الله على وجه خال من المفسدة فقالوا: ﴿ونحن نسبح معناها ونقدس لك؛ يحتمل أن يحمدك وجلالك ﴿ونقدس لك؛ يحتمل أن يون: ويقدس لك أنفسنا؛ أي: نظهرها بالأخلاق الجميلة؛ كمحبة الله، وخشيته، ونظيمه، ونظهرها من الأخلاق الرذيلة ﴿قال»؛ الله<sup>٢٢</sup> للملائكة: ﴿إنها المام في ونعلمه؛ ويتمل أن يكون: معناها ونقدس لك أنفسنا؛ أي: نظهرها بالأخلاق الجميلة؛ كمحبة الله، وخشيته، ونقليمه؛ ونظيمه، وأنا عالم؟

- (1) في (ب): «هذا شروع في ذكر فضل آدم عليه السلام».
  - (٢) فى (ب): «قال تعالى...».

بالظواهر والسرائر، وأعلم أن الخير الحاصل بخلق هذا الخليفة أضعاف أضعاف ما في ضمن ذلك من الشر، فلو لم يكن في ذلك، إلا أن الله تعالى أراد أن يجتبي منهم الأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين، ولتظهر آياته للخلق<sup>(۱)</sup>، ويحصل من العبوديات التي لم تكن تحصل بدون خلق هذا الخليفة كالجهاد وغيره، وليظهر ما كمن في غرائز المكلفين من الخير<sup>(۲)</sup> والشر بالامتحان، وليتبين عدوه من وليه وحزبه من حربه، وليظهر ما كَمُن في نفس إبليس من الشر الذي انطوى عليه واتصف به، فهذه حكم عظيمة يكفي بعضها في ذلك.

سورة البقرة (٣١ ـ ٣٢)

ثم لما كان قول الملائكة عليهم السلام فيه إشارة إلى فضلهم على الخليفة الذي يجعله الله في الأرض، أراد الله تعالى أن يبين لهم من فضل آدم ما يعرفون به فضله، وكمال حكمة الله وعلمه.

﴿٣١﴾ فَعَلَّمَ ﴿آدم الأسماء كلَّها﴾؛ أي: أسماء الأشياء ومن هو مسمى بها، فعلمه الاسم والمُسمَّى؛ أي: الألفاظ والمعاني حتى المصغر من الأسماء والمكبر؛ كالقصعة والقُصيْعَة<sup>(٣)</sup> ﴿ثم عرضهم﴾؛ أي: عرض المسمَّيَات ﴿على الملائكة﴾؛ امتحاناً لهم هل يعرفونها أم لا ﴿فقال أنبتوني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين﴾؛ في قولكم وظنكم أنكم أفضل من هذا الخليفة.

(٢٢) وقالوا سبحانك؟؛ أي ننزهك من<sup>(٤)</sup> الاعتراض منّا عليك، ومخالفة أمرك ولا علم لناك؛ بوجه من الوجوه، وإلا ما علمتناك؛ إياه فضلاً منك وجوداً إلى أنت العليم الحكيم؟؛ العليم الذي أحاط علماً بكل شيء، فلا يغيب عنه ولا يعزب مثقال ذرة في السماوات والأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، الحكيم: من له الحكمة التامة التي لا يخرج عنها مخلوق ولا يشذ عنها مأمور، فما خلق شيئاً إلا لحكمة، ولا أمر بشيء في موضعه اللائق به.

فأقروا واعترفوا بعلم الله وحكمته وقصورهم عن معرفة أدنى شيء، واعترافهم بفضل الله عليهم وتعليمه إياهم ما لا يعلمون.

- (۱) في (ب): «لخلقه».
  (۲) في (ب): «في غرائز بني آدم من الخير».
  - (٣) في (ب): «حتى المكبر من الأسماء كالقصعة، والمصغر كالقُصَيْعة».

(٤) في (ب): «عن».

سورة البقرة (٣٣ ـ ٣٤) ٣٣ فحينئذ قال الله: ﴿يا آدم أنبئهم بأسمائهم﴾؛ أي: أسماء المسميات التي

عرضها الله على الملائكة؛ فعجزواً عنها ﴿فلما أنبأهم بأسمائهم﴾؛ تبين للملائكة فضل آدم عليهم، وحكمة الباري وعلمه في استخلاف هذا الخليفة ﴿قَالَ أَلَمَ أَقَلَ لكم إني أعلم غيب السموات والأرض﴾ وهو ما غاب عنا فلم نشاهده، فإذا كان عالماً بالغيب، فالشهادة من باب أولى ﴿وأعلم ما تبدون ﴾؛ أي: تظهرون ﴿وما كنتم تكتمون،

٢٤﴾ ثم أمرهم تعالى بالسجود لآدم إكراماً له وتعظيماً وعبودية لله تعالى؛ فامتثلوا أمر الله، وبادروا كلهم بالسجود، ﴿إِلا إِبليس أَبِي﴾ امتنع عن السجود، واستكبر عن أمر الله، وعلى آدم قال: ﴿أَأَسْجِدْ لَمَنْ خَلِقْتْ طَيْنَا﴾ وَهِذَا الإباء منه، والاستكبار نتيجة الكفر الذي هو منطوٍ عليه، فتبينت حينئذ عداوته لله ولآدم وكفره واستكباره.

وفي هذه الآيات من العِبَر والآيات إثبات الكلام لله تعالى، وأنه لم يزل متكلماً يقول ما شاء، ويتكلم بما شاء وأنه عليم حكيم، وفيه أن العبد إذا خفيت عليه حكمة الله في بعض المخلوقات، والمأمورات؛ فالواجب عليه التسليم واتهامُ عقله والإقرار لله بالحكمة؛ وفيه اعتناء الله بشأن الملائكة وإحسانه بهم بتعليمهم ما جهلوا، وتنبيههم على ما لم يعلموه.

وفيه فضيلة العلم من وجوه: منها: أن الله تعرف لملائكته بعلمه وحكمته. ومنها: أن الله عرفهم فضل آدم بالعلم، وأنه أفضل صفة تكون في العبد. ومنها: أن الله أمرهم بالسجود لآدم إكراماً له لمَّا بانَ فضل علمه.

ومنها: أن الامتحان للغير إذا عجزوا عما امتحنوا به ثم عرفه صاحب الفضيلة فهو أكمل مما عرفه ابتداء.

ومنها(``: الاعتبار بحال أبوي الإنس والجن وبيان فضل آدم وأفضال الله عليه وعداوة إبليس له، إلى غير ذلك من العبر.

﴿ وَقُلْنَا يَتَعَدُّمُ أَسَكُنُ أَنتَ وَزَقِجُكَ ٱلْجُنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَا نفَرَيَا هَدِهِ ٱلشَّجَرَةَ

(١) في (٠): «وفيها».

فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِيِينَ ٢ قَأَزَلَهُمَا ٱلشَيْطَنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِتَا كَانَا فِيرٍّ وَقُلْنَا ٱهْبِطُوا بَعَضْكُرْ لِبَعْضِ عَدُقٌ وَلَكُرْ فِي ٱلأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَتَنَعُ إِلَى حِينِ ٢ ﴾.

سورة البقرة (٣٥ ـ ٣٧)

(٣٥% لما خلق الله آدم وفضَّله، أتمَّ نعمته عليه بأن خلق منه زوجة؛ ليسكن إليها ويستأنس بها، وأمرهما بسكنى الجنة والأكل منها رغداً؛ أي: واسعاً هنيئاً حيث شئتما؟؛ أي: من أصناف الثمار والفواكه، وقال الله له: ﴿إِن لَك أَن لا تجوع فيها ولا تعرى، وأنك لا تظمأ فيها ولا تضحى؟، ﴿ولا تقربا هذه الشجرة؟؛ نوع من أنواع شجر الجنة الله أعلم بها، وإنما نهاهما عنها امتحاناً وابتلاء أو لحكمة غير معلومة لنا، ﴿فتكونا من الظالمين؟؛ دل على أن النهي للتحريم؛ لأنه رتب الظلم عليه<sup>(١)</sup>؛ فلم يزل عدوهما يوسوس لهما ويزين لهما تناول ما نُهيا عنه حتى أزلهما أي حملهما على الزلل بتزيينه ﴿وقاسمهما؟؛ يالله

٣٦٦ فاغترا به وأطاعاه؛ فأخرجهما مما كانا فيه من النعيم، والرغد، وأُهْبِطوا الى دار التعب والنصب والمجاهدة ﴿بعضكم لبعض عدو؟؛ أي: آدم وذريته أعداء لإبليس وذريته.

ومن المعلوم أن العدو يَجدُّ ويجتهد في ضرر عدوه وإيصال الشر إليه بكل طريق وحرمانه الخير بكل طريق، ففي ضمن هذا تحذير بني آدم من الشيطان كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدواً إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير﴾ ﴿أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني وهم لكم عدو بنس للظالمين بدلاً﴾ ثم ذكر منتهى الإهباط فقال: ﴿ولكم في الأرض مستقرَّ؛ أي: مسكن وقرار ﴿ومتاعً إلى حينَ﴾؛ انقضاء آجالكم ثم تنتقلون منها للدار التي خُلقتم لها وخلقت لكم، ففيها أن مدة هذه الحياة مؤقتة عارضة ليست مسكناً حقيقياً، وإنما هي معبر يُتَزوَّد منها لتلك الدار، ولا تُعمَّر للاستقرار.

[﴿ فَلَلَقَى ءَادَمُ مِن رَّبِّهِ كَلِمَنْتِ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ الْوَابُ الرَّحِيمُ ٢٠٠٠.

(٣٧) فنتلقى آدم»؛ أي: تلقف وتلقن وألهمه الله فمن ربه كلمات»؛ وهي

(١) في (ب): «عليه الظلم».

٥٦

(٢) ما بين المعقوفتين زيادة لا توجد في النسختين.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٣٨ ـ ٣٩) 💿

قوله: ﴿ربنا ظلمنا أنفسنا...﴾؛ الآية؛ فاعترف بذنبه، وسأل الله مغفرته ﴿فتابِ﴾؛ الله، ﴿عليه﴾؛ ورحمه ﴿إنه هو التوابِ﴾؛ لمن تاب إليه وأناب. وتوبته نوعان: توفيقه أولاً. ثم قبوله للتوبة إذا اجتمعت شروطها ثانياً.

الرحيم ؛ بعباده، ومن رحمته بهم أن وفقهم للتوبة وعفا عنهم وصفح.

قُلْنَا آهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَـّكُم مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خُوْفٌ عَلَيْهِم وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ وَالَذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِعَايَنِيَنَا أَوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِبهَا خَلِدُونَ

(٣٨) كرر الإهباط؛ ليرتب عليه ما ذكر، وهو قوله: ﴿فَإِمَا يَأْتَينَكُم مَنِي هدى)؛ أي: أيَّ وقت وزمان جاءكم مني يا معشرَ الثقلين هدى؛ أي: رسول وكتاب يهديكم لما يقربكم مني، ويدنيكم من رضائي فمن تبع هداي منكم، بأن آمن برسلي، وكتبي واهتدى بهم، وذلك بتصديق جميع أخبار الرسل والكتب والامتثال للأمر والاجتناب للنهي، ﴿فَلا خوف عليهم ولا هم يحزنونَ؟؛ وفي الآية الأخرى، ﴿فَمَن اتبع هداي فَلا يضل ولا يشقى؟.

فرتب على اتباع هداه أربعة أشياء:

نفي الخوف والحزن والفرق بينهما: أن المكروه إن كان قد مضى أحدث الحزن وإن كان منتظراً أحدث الخوف، فنفاهما عمن اتبع الهدى وإذا انتفيا حصل ضدهما وهو الأمن التام.

(٣٩) وكذلك: نفي الضلال والشقاء عمن اتبع هداه، وإذا انتفيا ثبت ضدهما، وهو الهدى والسعادة، فمن اتبع هداه حصل له الأمن والسعادة الدنيوية والأخروية والهدى وانتفى عنه كل مكروه من الخوف والحزن والضلال والشقاء؛ فحصل له المرغوب واندفع عنه المرهوب، وهذا عكس من لم يتبع هداه فكفر به وكذب بآياته؛ فأولئك أصحاب النار، أي: الملازمون لها ملازمة الصاحب لصاحبه، والغريم لغريمه (هم فيها خالدون) لا يخرجون منها ولا يفتر عنهم العذاب ولا هم ينصرون.

وفي هذه الآيات، وما أشبهها انقسام الخلق من الجن والإنس إلى أهل السعادة، وأهل الشقاوة، وفيها صفات الفريقين والأعمال الموجبة لذلك، وأن الجن كالإنس في الثواب والعقاب، كما أنهم مثلهم في الأمر والنهي. ثم شرع تعالى يُذَكِّر بنى إسرائيل نعمه عليهم وإحسانه فقال:

﴿ يَبْنِينَ إِسْرَهِ بِلَ ٱذْكُرُوا نِسْمَتِى ٱلَّينَ ٱنْعَنْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا بِعَهدِى أُوفِ بِعَهدِكُمْ وَإِنَّنَى فَأَرْهَبُونِ () وَمَامِنُوا بِمَا أَسْرَنْتُ مُصَدِقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِدٍ وَلَا تَشْتَرُوا بِعَابَتِى قُمْنَا قَلِيلًا وَإِنَّنَى فَاتَفُونِ () وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقَ إِلْبَطِلِ وَتَكْنُبُوا الْحَقَ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ () وَأَقِبِمُوا السَّهَانَةَ وَعَائُوا الرَّكُوةَ وَآوَكُمُوا مَعَ الرَّكِونَ () .

سورة البقرة (٤٠ ـ ٤١)

﴿٤﴾ ﴿يا بني إسرائيل؟؛ المراد بإسرائيل: يعقوب عليه السلام، والخطاب مع فرَق بني إسرائيل، الذين بالمدينة وما حولها ويدخل فيهم من أتى بعدهم، فأمرهم بأمر عام فقال: ﴿اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم؟؛ وهو يشمل سائر النعم التي سيذكر في هذه السورة بعضها، والمراد بذكرها بالقلب اعترافاً، وباللسان ثناءً، وبالجوارح باستعمالها فيما يحبه ويرضيه ﴿وأوفوا بعهدي؟؛ وهو ما عهده إليهم من الإيمان به، وبرسله، وإقامة شرعه ﴿أوف بعهدكم؟؛ وهو المجازاة على ذلك، والمراد بذلك ما ذكره الله في قوله: ﴿ولقد أخذ الله ميثاق بني إسرائيل وبعثنا منهم اثني عشر نقيباً وقال الله إني معكم لئن أقمتم الصلاة وآتيتم الزكاة وآمنتم برسلي؟؛ إلى قوله: ﴿فقد ضل سواء السبيل؟؛ ثم أمرهم بالسبب الحامل لهم على الوفاء بعهده، وهو الرهبة منه تعالى، وخشيته وحده، فإن من خشيه أوجبت له خشيته امتثال أمره، واجتناب نهيه، ثم أمرهم بالأمر الخاص الذي لا يتم إيمانهم ولا يصح إلا به فقال:

٤١﴾ ﴿وآمنوا بما أنزلت﴾؛ وهو: القرآن الذي أنزله على عبده ورسوله محمد ﷺ، فأمرهم بالإيمان به واتباعه، ويستلزم ذلك، الإيمان بمن أنزل عليه، وذكر الداعي لإيمانهم، فقال: ﴿مصدقاً لما معكمَه؛ أي: موافقاً له لا مخالفاً ولا مناقضاً، فإذا كان موافقاً لما معكم من الكتب غير مخالف لها فلا مانع لكم من الإيمان به؛ لأنه جاء بما جاءت به المرسلون، فأنتم أولى من آمن به وصدق به؛ لكونكم أهل الكتب والعلم.

وأيضاً فإن في قوله: ﴿مصدقاً لما معكمَ﴾؛ إشارة إلى أنكم إن لم تؤمنوا به عاد ذلك عليكم بتكذيب ما معكم؛ لأن ما جاء به هو الذي جاء به موسى وعيسى وغيرهما من الأنبياء، فتكذيبكم له تكذيب لما معكم.

وأيضاً فإن في الكتب التي بأيديكم صفة هذا النبي الذي جاء بهذا القرآن، والبشارة به، فإن لم تؤمنوا به؛ كذبتم ببعض ما أنزل إليكم، ومن كذب ببعض ما

This file was downloaded from QuranicThought.com

٥٨

سورة البقرة (٤٢ ـ ٤٣)

أنزل إليه؛ فقد كذب بجميعه، كما أن من كفر برسولٍ؛ فقد كذب الرسل جميعهم، فلما أمرهم بالإيمان به نهاهم، وحذرهم عن ضده وهو الكفر به فقال: ﴿ولا تكونوا أول كافر به﴾؛ أي: بالرسول والقرآن، وفي قوله: ﴿أول كافر به﴾؛ أبلغ من قوله ولا تكفروا به؛ لأنهم إذا كانوا أول كافر به كان فيه مبادرتهم إلى الكفر [به] عكس ما ينبغي منهم، وصار عليهم إثمهم وإثم من اقتدى بهم من بعدهم.

ثم ذكر المانع لهم من الإيمان وهو اختيار العرض الأدنى على السعادة الأبدية فقال: ﴿ولا تشتروا بآياتي ثمناً قليلاَهَ؛ وهو ما يحصل لهم من المناصب والمآكل التي يتوهمون انقطاعها إن آمنوا بالله ورسوله، فاشتروها بآيات الله واستحبوها وآثروها ﴿وإيايَهَ؛ أي: لا غيري، ﴿فاتقونَهَ؛ فإنكم إذا اتقيتم الله وحده أوجبت لكم تقواه تقديم الإيمان بآياته على الثمن القليل، كما أنكم إذا اخترتم الثمن القليل؛ فهو دليل على ترحل التقوى من قلوبكم، ثم قال:

٤٢﴾ ﴿ولا تلبسوا﴾؛ أي: تخلطوا ﴿الحق بالباطل وتكتموا الحق﴾؛ فنهاهم عن شيئين، عن خلط الحق بالباطل وكتمان الحق؛ لأن المقصود من أهل الكتب والعلم تمييز الحق [من الباطل] وإظهار الحق، ليهتدي بذلك المهتدون، ويرجع الضالون وتقوم الحجة على المعاندين؛ لأن الله فصل آياته وأوضح بيناته؛ ليميز الحق من الباطل، ولتستبين سبيل المهتدين من سبيل المجرمين، فمن عمل بهذا من أهل العلم أهل العلم؛ فهو من حلفاء الرسل وهداة الأمم، ومن لَبُس الحق بالباطل فلم يميز من دعاة أهل العلم بيناته؛ ليميز الحق من الباطل، ولتستبين سبيل المهتدين من سبيل المجرمين، فمن عمل بهذا من أهل الحق من العلم؛ فهو من حلفاء الرسل وهداة الأمم، ومن لَبُس الحق بالباطل فلم يميز هذا من هذا من هذا من هذا من العلم؛ فهو من خلفاء الرسل وهداة الأمم، ومن لَبُس الحق بالباطل فلم يميز الحل من هذا من علمه بذلك، وكتم الحق الذي يعلمه وأُمِرَ بإظهاره؛ فهو من دعاة جهنم؛ لأن الناس لا يقتدون في أمر دينهم بغير علمائهم، فاختاروا لأنفسكم إحدى الحالتين.

٤٢% ثم قال: ﴿وأقيموا الصلاة》؛ أي: ظاهراً وباطناً ﴿وآتوا الزكاة》؛ مستحقيها، ﴿واركعوا مع الراكعين》؛ أي: صلوا مع المصلين، فإنكم إذا فعلتم ذلك مع الإيمان برسل الله وآيات الله، فقد جمعتم بين الأعمال الظاهرة والباطنة، وبين الإخلاص للمعبود والإحسان إلى عبيده، وبين العبادات القلبية والبدنية والمالية، وقوله: ﴿واركعوا مع الراكعين》؛ أي: صلوا مع المصلين، ففيه، الأمر بالجماعة للصلاة، ووجوبها، وفيه، أن الركوع ركن من أركان الصلاة، لأنه عبر عن الصلاة بالركوع، والتعبير عن العبادة بجزئها يدل على فرضبته فيها.

سورة البقرة (٤٤ ـــ ٤٥)

[﴿﴾ أَنَأْمُرُونَ النَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنَبَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿﴾]^.

٤٤ في فاتأمرون الناس بالبركى؛ أي: بالإيمان والخير، فوتنسون أنفسكمى؟ أي: تتركونها عن أمرها بذلك والحال، فوأنتم تتلون الكتاب أفلا تعقلونى، وسُمي العقل عقلاً؛ لأنه يعقل به ما ينفعه من الخير، وينعقل به عما يضره، وذلك أن العقل يحث صاحبه أن يكون أول فاعل لما يأمر به، وأول تارك لما ينهى عنه، فمن أمر غيره بالخير ولم يفعله أو نهاه عن الشر فلم يتركه دل على عدم عقله وجهله، في سبب بني إسرائيل، فهي عامة لكل أحد لقوله تعالى: فيا أيها الذين آمنوا لم قولون ما لا تفعلون كبر مقتاً عند الله أن تقولوا ما لا تفعلونى؟؛ وليس في الآية أن الإنسان إذا كان عالماً بذلك، قد قامت عليه الحجة، وهذه الآية وإن كانت نزلت تقولون ما لا تفعلون كبر مقتاً عند الله أن تقولوا ما لا تفعلونى؟؛ وليس في الآية أن الإنسان إذا لم يقم بما أمر به أنه يترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر؟ أن الإنسان إذا لم يقم بما أمر به أنه يترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر؟ أن الإنسان إذا لم يقم بما أمر به أنه يترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر؟ أن الإنسان إذا لم يقم بما أمر به أنه يترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر؟ قولون ما لا تفعلون كبر مقتاً عند الله أن تقولوا ما لا تفعلونى؟ وليس في الآية أن الإنسان إذا لم يقم بما أمر به أنه يترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر؟ أنها دلت على التوبيخ بالنسبة إلى الواجبَينِ، وإلا فمن المعلوم أن على الإنسان أن الإنسان إذا لم يقم بما أمر به أنه يترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر؟ من الما دلت على التوبيخ بالنسبة إلى الواجبَينِ، وإلا فمن المعلوم أن على الإنسان واجبين: أمر غيره ونهيه، وأمر نفسه ونهيها، فترك أحدهما لا يكون رخصة في ترك والنقص الكمال أن يقوم الإنسان بالواجبَينِ، والنقص الكامل أن يتركهما، وأما ويامه بأحدهما دون الآخر فلبس في رتبة الأول وهو دون الأخير، وأيضاً فإن النفوس مجبولة على عدم الانقياد لمن يخالف قولَه فعلُه، فاقتداؤهم بالأفعال أبلغ من اقتدائهم بالأقوال المجردة.

﴿وَٱسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالضَلَوْةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ﴾ الَذِينَ يَظْنُونَ أَنَّهُم مُلَقُوْا رَبِّهُمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَحِعُونَ ﴾ يَبَنِيَ إِسْرَهِيلَ ٱذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُر وَأَنِي فَضَلَتْكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾ وَانَقُوا يَوْمَا لَا تَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْئَا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدَلُ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾

٤٥% أمرهم الله أن يستعينوا في أمورهم كلها بالصبر بجميع أنواعه، وهو الصبر على طاعة الله حتى يتركها، والصبر على طاعة الله حتى يؤديها، والصبر عن معصية الله حتى يتركها، والصبر على أقدار الله المؤلمة فلا يتسخطها، فبالصبر وحبس النفس على ما أمر الله بالصبر عليه معونة عظيمة على كل أمر من الأمور، ومن يتصبر يصبره الله، وكذلك الصبر عليه هي ميزان الإيمان، وتنهى عن الفحشاء والمنكر يستعان بها على كل الصلاة التي هي ميزان الإيمان، وتنهى عن الفحشاء والمنز عن معصبة الله حتى يتركها، والصبر على أقدار الله المؤلمة فلا يتسخطها، فبالصبر وحبس النفس على ما أمر الله على أقدار الله المؤلمة على كل أمر من الأمور، ومن يتصبر يصبره الله، وكذلك الصبر عليه معونة عظيمة على كل أمر من الموحشاء والمنكر يستعان بها على كل

ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.

سورة البقرة (٤٦ ـ ٤٨)

أمر من الأمور، ﴿وإنها ﴾؛ أي: الصلاة، ﴿لكبيرة ﴾؛ أي: شاقة ﴿إلا على الخاشعين ﴾؛ فإنها سهلة عليهم خفيفة؛ لأن الخشوع وخشيةَ الله ورجاءَ ما عنده يوجب له فعلها منشرحاً صدره لترقبه للثواب وخشيته من العقاب، بخلاف من لم يكن كذلك، فإنه لا داعي له يدعوه إليها، وإذا فعلها صارت من أثقل الأشياء عليه.

والخشوع: هو خضوع القلب وطمأنينته وسكونه لله تعالى وانكساره بين يديه ذلًا وافتقاراً وإيماناً به وبلقائه، ولهذا قال:

٤٦﴾ ﴿الذين يظنون؟؛ أي يستيقنون ﴿أنهم ملاقو ربهم؟؛ فيجازيهم(') بأعمالهم، ﴿وأنهم إليه راجعون؟؛ فهذا الذي خفف عليهم العبادات وأوجب لهم التسلي في المصيبات ونفس عنهم الكربات وزجرهم عن فعل السيئات، فهؤلاء لهم النعيمُ المقيمُ في الغرفاتِ العالياتِ، وأما من لم يؤمن بلقاء ربه كانت الصلاة وغيرها من العبادات من أشق شيء عليه.

٤٧﴾ ثم: كرر على بني إسرائيل التذكير بنعمته وعظاً لهم وتحذيراً وحثًا.

(٨٤) وخوفهم بيوم القيامة الذي: ﴿لا تجزي ﴾؛ فيه أي لا تغني ﴿نفس ﴾؛ ولو كانت من ولو كانت من الأنفس الكريمة كالأنبياء والصالحين، ﴿عن نفس ﴾؛ ولو كانت من العشيرة الأقربين، ﴿شيئاً ﴾؛ لا كبيراً ولا صغيراً وإنما ينفع الإنسان عملُه الذي قدمه ﴿ولا يقبل منها ﴾؛ أي: النفس، ﴿شفاعة ﴾؛ لأحد بدون إذن الله ورضاه عن المشفوع له، ولا يرضى من العمل إلا ما أريد به وجهه وكان على السبيل والسنة، ﴿ولا يؤخذ منها عدل ﴾؛ أي فداء ولو أن لكل نفس ظلمت ما في الأرض جميعاً ولا يؤدلا يؤخذ منها عدل ﴾؛ أي فداء ولو أن لكل نفس ظلمت ما في الأرض جميعاً ومثله معه لائس عدل ﴾؛ أي فداء ولو أن لكل نفس ظلمت ما في الأرض جميعاً ومثله معه لافتدوا به من عذاب الله ولا يقبل منهم ذلك، ﴿ولا هم ينصرون ﴾؛ أي: يدفع عنهم المكروه، فنفى الانتفاع من الخلق بوجه من الوجوه، فقوله: ﴿لا ومثله معه المخدوا به من عذاب الله ولا يقبل منهم ذلك، ﴿ولا هم ينصرون ﴾؛ أي: يدفع عنهم المكروه، فنفى الانتفاع من الخلق بوجه من الوجوه، فقوله: ولا يؤخذ منها عدل ﴾؛ أي فداء ولو أن لكل نفس ظلمت ما في الأرض جميعاً أي: يدفع عنهم المكروه، فنفى الانتفاع من الخلق بوجه من الوجوه، فقوله: ولا يؤخذ منها عدل ﴾؛ أي هذا في تحصيل المنافع، ﴿ولا هم ينصرون ﴾ أي: يدفع المضار، فهذا النفي للأمر المستقبل به<sup>(٢)</sup> النافع، ﴿ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ﴾ هذا النفي للأمر المستقبل به<sup>(٢)</sup> النافع، ﴿ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ﴾ هذا النفي للأمر المستقبل به<sup>(٢)</sup> النافع، ﴿ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ﴾ هذا النفي للأمر المستقبل به<sup>(٢)</sup> النافع، وولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ﴾ هذا النفي للأمر المستقبل به<sup>(٢)</sup> النافع، وولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ﴾ هذا النفي للنفع الذي يطلب ممن يملكه بعوض، كالعدل أو بغيره كالشفاعة ؛ فهذا يوجب للعبد أن ينقطع قلبه من التعلق بالمخلوقين لمانهم لا يمان ولدهم المان ويدفي المفاد أنهم لا يؤملون له مثقال ذرة من النفع، وأن يعلقه بالله الذي يجلو الماذي ويدفع المضار غربور لمنه يمكرون له مثقال ذرة من النفع، وأن يعله من التعلق بالماذي يولب الماذ ويدفي المار ويضله ما من العله ويدفي المضار فيعبده وحده لا شريك له، ويستعينه على عبادته.

(٢) كذا في ( أ ) وفي (ب): «المستقل به».

سورة البقرة (٤٩ ـ ٥٥)

٤٩ ـ ٤٥ هذا: شروع في تعداد نعمه على بني إسرائيل على وجه التفصيل فقال: ﴿وإذ نجيناكم من آل فرعون﴾؛ أي: من فرعون وملئه وجنوده وكانوا قبل ذلك، ﴿يسومونكم﴾؛ أي: يولونهم ويستعملونهم ﴿سوء العذاب﴾؛ أي: أشده بأن كانوا، ﴿يذبحون أبناءكم﴾؛ خشية نموكم، ﴿ويستحيون نساءكم﴾؛ أي: فلا يقتلونهن فأنتم بين قتيل ومُذلَّل بالأعمال الشاقة مستحيّى على وجه المنة عليه والاستعلاء عليه فهذا غاية الإهانة، فَمَنَّ الله عليهم بالنجاة التامة، وإغراق عدوهم، وهم ينظرون لتَقَرَّ أعينهم ﴿وفي ذلكم﴾؛ أي: الإنجاء ﴿بلاء﴾؛ أي: إحسان ﴿من ربكم عظيم﴾؛ فهذا مما يوجب عليكم الشكر والقيام بأوامره.

ثم<sup>(()</sup> ذكر منته عليهم بوعده لموسى أربعين ليلة؛ لينزل عليهم التوراة المتضمنة للنعم العظيمة والمصالح العميمة، ثم إنهم لم يصبروا قبل استكمال الميعاد حتى عبدوا العجل من بعده؛ أي ذهابه ﴿وأنتم ظالمون﴾؛ عالمون بظلمكم، قد قامت عليكم الحجة، فهو أعظم جرماً، وأكبر إثماً.

ثم إنه أمركم بالتوبة على لسان نبيه موسى بأن يقتل بعضكم بعضاً؛ فعفا الله عنكم بسبب ذلك ﴿لعلكم نشكرون﴾؛ الله.

في (ب): «وثم».



سورة البقرة (٥٦ ـ ٥٩)

الجرأة على الله وعلى رسوله، ﴿فَأَخَذَتَكُم الصَّاعَقَةَ﴾؛ إما الموت أو الغشية العظيمة ﴿وأنتم تنظرونَ﴾؛ وقوع ذلك كل ينظر إلى صاحبه.

هوم بعثناكم من بعد موتكم لعلكم تشكرون»؛ ثم ذكر نعمته عليهم في التِيه والبرية الخالية من الظلال وسعة الأرزاق فقال:

(٥٧) (وظللنا عليكم الغمام وأنزلنا عليكم المنّ)؛ وهو: اسم جامع لكل رزق [حسن] يحصل بلا تعب، ومنه الزنجبيل والكمأة، والخبز، وغير ذلك، (والسلوى)؛ طائر صغير يقال له: السماني طيب اللحم؛ فكان ينزل عليهم من المنّ والسلوى ما يكفيهم ويقيتهم (كلوا من طيبات ما رزقناكم)؛ أي: رزقاً لا يحصل نظيره لأهل المدن المترفهين، فلم يشكروا هذه النعمة<sup>(١)</sup>، واستمروا على قساوة القلوب وكثرة الذنوب (وما ظلمونا)؛ يعني بتلك الأفعال المخالفة لأوامرنا، لأن الله لا تضره معصية العاصين كما لا تنفعه طاعات الطائعين (ولكن كانوا أنفسهم يظلمون)؛ فيعود ضرره عليهم.

﴿ وَإِذْ تُلْنَا ٱذْخُلُوا هَلَاهِ الْقَهْبَةَ فَحَقُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ رَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَحَدًا وَقُولُوا حِقَلَةٌ نَّنَيْزُ لَكُمْ خَطَيْبَنَكُمْ وَسَنَىٰبِدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ فَبَدًلَ الَّذِينَ ظَـلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَرَّنُنَا عَلَ الَذِينَ ظَـكَمُوا رِجْزًا مِنَ السَّبَمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ .

(٥٨) وهذا أيضاً من نعمته عليهم بعد معصيتهم إياه، فأمرهم بدخول قرية تكون لهم عزًا ووطناً ومسكناً، ويحصل لهم فيها الرزقُ الرغدُ، وأن يكون دخولهم على وجه خاضعين لله فيه بالفعل، وهو دخول الباب سجداً، أي: خاضعين ذليلين، وبالقول وهو أن يقولوا: ﴿حطةَ ؛ أي: أن يحط عنهم خطاياهم بسؤالهم إياه مغفرته، ﴿نغفر لكم خطاياكمَ ؛ بسؤالكم المغفرة ﴿وسنزيد المحسنينَ ؛ بأعمالهم أي: جزاء عاجلاً وآجلاً.

﴿٥٩﴾ ﴿فبدل الذين ظلموا﴾؛ منهم، ولم يقل فبدلوا؛ لأنهم لم يكونوا كلهم بدلوا ﴿قولاً غير الذي قيل لهم﴾؛ فقالوا: بدل حطة، حبة في حنطة، استهانة بأمر الله، واستهزاء وإذا بدلوا القول مع خفته فتبديلهم للفعل من باب أولى وأحرى، ولهذا دخلوا يزحفون على أدبارهم، ولما كان هذا الطغيان أكبر سبب

(١) في (ب): «النعم».



لوقوع عقوبة الله بهم قال: ﴿فأنزلنا على الذين ظلمواله؛ منهم ﴿رجزاَله؛ أي: عذاباً ﴿من السماءكه؛ بسبب فسقهم وبغيهم.

سورة البقرة (٦٠ ـ ٦١)

وَإِذِ ٱسْتَسْتَى مُوسَى لِقَوْمِهِ، فَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَمَاكَ ٱلْحَجَرُ فَالْفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشَرَةَ عَيْنَاً قَدْ عَـلِمَ حُلُ أَنَاسٍ مَشْرَيَهُمْ حُلُوا وَاشْرَبُوا مِن زِزْقِ ٱللَهِ وَلَا تَـعْتَوْا فِـ ٱلأَرْضِ مُعْسِدِينَ ٢٠٠٠.

(٦٠) واستسقى، أي: طلب لهم ماء يشربون منه وفقلنا اضرب بعصاك الحجر، إما حجر مخصوص معلوم عنده، وإما اسم جنس؛ وفانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً»؛ وقبائل بني إسرائيل اثنتا عشرة قبيلة، وقد علم كل أناس،؛ منهم مشربهم، أي: محلهم الذي يشربون عليه من هذه الأعين، فلا يزاحم بعضهم مضربهم، إلى يشربونه متهنئين لا متكدرين، ولهذا قال: وكلوا واشربوا من رزق الله، أي: الذي آتاكم من غير سعي ولا تعب ولا تعثوا في الأرض، أي: تخربوا على وجه الإفساد.

﴿ وَإِذْ تُلْتُمْ يَسْمُونَىٰ لَن نَّصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَسِحِدٍ فَأَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُحْدِج لَنَا مِنَا تُلْبِتُ ٱلأَرْضُ مِنْ بَعْلِمُهَا وَقِنْآَبِهَا وَفُوبِها وَعَدَسِهَا وَبَصَلِها قَالَ أَنْسَبَدِلُونَ الَذِي هُوَ أَدْنَ بِآلَذِي هُوَ الْحَجُولُ مِسْسَرًا فَإِنَّ لَحَصُم مَّا سَأَلَتُمُ وَشُرِيَتْ عَلَيْهِمُ الذِلَةُ وَالمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبٍ عَنِ اللَّهُ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَانُولُ بَكُنُرُونَ بِعَايَنَتِ اللَّهِ وَيَعْتَلُونَ النَّبِينِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ عُمَالًا وَتَحَانُولُ يَعْتَمُونَ إِنَّا مَعْدَرُونَ بِعَايَنَتِ اللَّهِ وَيَعْتَلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ عَامَوا وَتَحَانُولُ يَعْتَدُونَ إِنَّهُمُ كَانُولُ بَكُنُرُونَ بِعَايَنَتِ اللَّهِ وَيَعْتَلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ الْحَقِي ذَلِكَ عَالَيْهِ عَمَالًا وَيَعْتَلُونَ الْعَنْسَيْتُهُ وَسَرَيْنَ عَلَيْهِمُ عَنْ اللَّهُ وَيَعْتَبُونَ عَنْهُ وَعَنَا وَيَعْتَبُونُ اللَّهُ عَنْهُمُ عَالَةُ أَنْتَنْتُ وَيَعْتَبُونَ اللَّهُ وَيَعْتَبُونَ اللَّهُ وَيَعْتَبُونَ الْعَانَةُ وَعَانَ اللَّذَيْتُ عَنَا الْعَنْ عَلَيْنَ مَنْ مَنْ اللَهُ عَمَالُ وَيَعْتَبُونَا الْعَنْتُ اللَهُ عَنْهُ مَنْ اللَهُ عَالَةُ عَنْ اللَّهُ مِنْ عَنْعَانُهُ وَقَصَانُهُمُ وَقُولُهُ الْعَنْتُهُ وَيَعْتَبُونَ الْ الْنَبْتَنُونَ الْنَعْتَقُولُ الْنَا الْعَالَةُ اللَّهُ وَلَا عَنْ إِنَا اللَّهُ عُمُوا وَيَعْتَنُونَ وَضَعْنُ مَالَيْهِ مُ الْذَلُهُ وَلَكَنُهُ مُ يَعْتَنُونَ الْعَالَيْنَهُ عَامَهُ إِنَا الْعَالَةُ أَوْلُ الْعَرُولُ إِعَانَاتُ الْعَالَةُ الْعَلَيْنَةُ الْنَا الْعَاقِي الْعَالَةُ أَنَا الْعَاقُولُ عُنَانُولُ الْعَانِ الْعَالَةُ اللَّهُ الْعَالَةُ الْعَاقِ أَعْتَعْتُنُولُ الْعَانَةُ الْعَالَةُ أَنْ أَنَا الْعَاقُولُ الْعَاقُولُ الْعَانَةُ عَالَيْ عُنَا الْعَالَةُ وَالْعَانَهُ الْحَاقُ عَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَاقُولُ الْعَاقُولُ الْعَالَةُ الْعَالُولُهُ وَالْعَانَهُ الْعَالِي الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْتَعْتُ الْعَالُ الْعَالَةُ الْعَالُولُ

(١٦) أي: واذكروا ﴿إذ قلتم› لموسى على وجه التملل لنعم الله، والاحتقار لها ﴿لن نصبر على طعام واحد›؛ أي: جنس من الطعام وإن كان كما تقدم أنواعاً لكنها لا تتغير ﴿فادع لنا ربك يخرج لنا مما تنبت الأرض من بقلها›؛ أي: نباتها الذي ليس بشجر يقوم على ساقه ﴿وقثائها›؛ وهو الخيار ﴿وفومها›؛ أي: نومها والعدس والبصل معروف، قال لهم موسى: ﴿أَتستبدلون الذي هو أدنى›؛ وهو الأطعمة المذكورة ﴿بالذي هو خير›؛ وهو المن والسلوى، فهذا غير لائق بكم، فإن هذه الأطعمة التي طلبتم، أي مِصْرٍ هبطتموه وجدتموها، وأما طعامكم الذي منَّ الله به عليكم فهو خير الأطعمة وأشرفها فكيف تطلبون به بدلاً ؟

ولما كان الذي جرى منهم فيه أكبر دليل على قلة صبرهم، واحتقارهم

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٦١)

لأوامر الله ونعمه جازاهم من جنس عملهم فقال: ﴿وضربت عليهم الذلة ﴾ التي تُشاهدَ على ظاهر أبدانهم ﴿والمسكنة ﴾ بقلوبهم فلم تكن أنفسهم عزيزة، ولا لهم همم عالية بل أنفسهم أنفس مهينة، وهممهم أردأ الهمم ﴿وباؤوا بغضب من الله ﴾ أي: لم تكن غنيمتهم التي رجعوا بها، وفازوا إلا أن رجعوا بسخطه عليهم ؛ فبئس الغنيمة غنيمتهم، وبئس الحالة حالتهم ﴿ذلك ﴾ الذي استحقوا به غضبه ﴿بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ﴾ الدالات على الحق الموضحة لهم، فلما كفروا بها عاقبهم بغضبه عليهم وبما كانوا ﴿يقتلون النبيين بغير الحق ﴾ وقوله: ﴿بغير يظن جهلهم وعدم علمهم ﴿ذلك بما عصوا ﴾ بأن ارتكبوا معاصي الله ﴿وكانوا يعتدون ﴾ على عباد الله ؛ فإن المعلوم أن قتل النبيين لا يكون بحق، لكن لئلا الذنب الصغير، ثم ينشأ عنه الذنب الكبير، ثم ينشأ عنها أنواع البدع والكفر وغير ذلك، فنسأل الله العافية من كل بلاء.

واعلم أن الخطاب في هذه الآيات لأمة بني إسرائيل الذين<sup>(١)</sup> كانوا موجودين وقت نزول القرآن، وهذه الأفعال المذكورة خوطبوا بها وهي فعل أسلافهم، ونسبت لهم<sup>(٢)</sup> لفوائد عديدة.

منها: أنهم كانوا يتمدحون، ويزكون أنفسهم، ويزعمون فضلهم على محمد ومن آمن به؛ فبين الله من أحوال سلفهم التي قد تقررت عندهم ما يبين به لكل واحد منهم أنهم ليسوا من أهل الصبر، ومكارم الأخلاق، ومعالي الأعمال، فإذا كانت هذه حالة<sup>(٢)</sup> سلفهم ـ مع أن المظنة أنهم أولى وأرفع حالة ممن بعدهم ـ فكيف الظن بالمخاطبين!

ومنها: أن نعمة الله على المتقدمين منهم نعمة واصلة إلى المتأخرين، والنعمة على الآباء نعمة على الأبناء، فخوطبوا بها، لأنها نعم تشملهم وتعمهم.

ومنها: أن الخطاب لهم بأفعال غيرهم مما يدل على أن الأمة المجتمعة على دين تتكافل وتتساعد على مصالحها، حتى كأنَّ متقدمهم ومتأخرهم في وقت واحد، وكأن الحادثَ من بعضهم حادثٌ من الجميع؛ لأن ما يعمله بعضهم من الخير يعود

- (۱) في (ب): «الذي».
  (۲) في (ب): «إليهم».
  - (٣) في (ب): «عامة».

سورة البقرة (٢٢)

بمصلحة الجميع، وما يعمله من الشر يعود بضرر الجميع.

ومنها: أن أفعالهم أكثرها لم ينكروها، والراضي بالمعصية شريك للعاصي، إلى غير ذلك من الحكم التي لا يعلمها إلا الله.

ثم قال تعالى حاكماً بين الفرق الكتابية:

﴿إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا وَالَذِينَ هَادُوا وَالنَّصَنَرَىٰ وَالصَّبِعِينَ مَنْ مَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَعَمِلً صَلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ٢

٤٢٢ وهذا الحكم على أهل الكتاب خاصة، لأن الصابئين الصحيح: أنهم من جملة فرق النصارى، فأخبر الله أن المؤمنين من هذه الأمة واليهود والنصارى والصابئين من آمن بالله [منهم] واليوم الآخر وصدقوا رسلهم، فإن لهم الأجر العظيم، والأمن، ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون، وأما من كفر منهم بالله ورسله واليوم الآخر، فهو بضد هذه الحال؛ فعليه الخوف والحزن.

والصحيح: أن هذا الحكم بين هذه الطوائف من حيث هم لا بالنسبة إلى الإيمان بمحمد، فإن هذا إخبار عنهم قبل بعثة محمد، وإن هذا مضمون أحوالهم، وهذه طريقة القرآن إذا وقع في بعض النفوس ـ عند سياق الآيات ـ بعض الأوهام، فلا بد أن تجد ما يزيل ذلك الوهم؛ لأنه تنزيل من يعلم الأشياء قبل وجودها، ومن رحمته وسعت كل شيء، وذلك ـ والله أعلم ـ أنه لما ذكر بني إسرائيل وذمهم وذكر معاصيَهم وقبائحهم ربما وقع في بعض النفوس أنهم كلهم يشملهم الذم، فأراد الباري تعالى أن يبين من لا<sup>(1)</sup> يلحقه الذم منهم بوصفه، ولما كان أيضاً ذكر بني إسرائيل خاصة يوهم الاختصاص بهم، ذكر تعالى حكماً عامًا يشمل الطوائف كلها؛ العالمين.

ثم عاد تبارك وتعالى يوبخ بني إسرائيل بما فعل سلفهم:

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطَّورَ خُدُوا مَا جَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ () ثُمَّ تَوَلَيْتُم قِنْ بَعْدِ ذَالِكُ فَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنتُم فِي الْخَلِيرِينَ () ﴾.

(۱) في (ب): امن لم.

This file was downloaded from QuranicThought.com

77



سورة البقرة (٦٣ ـ ٦٦)

﴿٦٣﴾ أي: واذكروا، ﴿إذ أخذنا ميثاقكم﴾؛ وهو العهد الثقيل المؤكد بالتخويف لهم برفع الطور فوقهم<sup>(١)</sup> وقيل لهم، ﴿خذوا ما آتيناكم﴾؛ من التوراة ﴿بقوة﴾؛ أي بجد واجتهاد، وصبر على أوامر الله ﴿واذكروا ما فيه﴾؛ أي: ما في كتابكم بأن تتلوه وتتعلموه ﴿لعلكم تتقون﴾؛ عذاب الله وسخطه، أو لتكونوا من أهل التقوى.

٤٤ فبعد هذا التأكيد البليغ ﴿توليتم﴾؛ وأعرضتم وكان ذلك موجباً لأن يحل بكم أعظم العقوبات ولكن ﴿لولا فضل الله عليكم ورحمته لكنتم من الخاسرين﴾.

﴿وَلَقَدْ عَلِمُتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوًا مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَسِئِينَ ﷺ فَمَلَنَهَا نَكَنَلُا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِينَ ۞ ﴾.

(٦٥) أي: ولقد تقرر عندكم حالةُ، ﴿الذين اعتدوا منكم في السبت﴾؛ وهم الذين ذكر الله قصتهم مبسوطة في سورة الأعراف في قوله: ﴿واسألهم عن القرية الذين كانت حاضرة البحر إذ يعدون في السبت...﴾ الآيات؛ فأوجب لهم هذا الذنب العظيم أن غضب الله عليهم، وجعلهم ﴿قردة خاسئين﴾؛ حقيرين ذليلين، وجعل الله هذه العقوبة:

﴿٦٦﴾ ﴿نكالاً لما بين يديها﴾؛ أي: لمن حضرها من الأمم، وبلغه خبرها ممن هو في وقتهم ﴿وما خلفها﴾؛ أي: من بعدها<sup>(٢)</sup> فتقوم على العباد حجة الله، وليرتدعوا عن معاصيه، ولكنها لا تكون موعظة نافعة إلا للمتقين، وأما من عداهم فلا ينتفعون بالآيات.

﴿وَإِذْ قَسَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُوا بَقَرُةً قَالُوا الْنَخِذُنَا هُزُوَّا قَالَ أَعُودُ بِاللَّهِ أَنَ أَكُونَ مِنَ الْجَهِلِينَ ۞ قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَتِي لَنَا مَا هِئْ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّبَ بَقَرَةٌ لَا فَارِضُ وَلَا بِحُرُّ عَوَانًا بَتِينَ ذَالِكٌ فَأَفْسَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ ۞ قَالُوا اذْعُ لَنَا رَيَّكَ يُبَتِي لَنَا مَا لَوْنُهُمَا قَالَ إِنَّهُمْ يَعُولُ إِنَّهَا بَقَـرَةٌ صَفَرَاءُ فَافِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُ النَّظِرِينَ ۞ قَالُوا لَوْنُهُمَا قَالَ إِنَّهُمْ يَعُولُ إِنَّهَا بَقَـرَةٌ صَفَرَاءُ فَافِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُ النَّظِرِينَ ۞ قَالُوا اذْعُ لَنَا رَيَكَ يُبَتِي لَنَا مَا هِيَ إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشْبَهُ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِنَّ سَنَّهُ اللَّهُ لَعُهُ مَعْتُولُ إِنَّهُ بَقُولُ إِنَّهُ بَعَوْلُ إِنَّهُ عَقُولُ

- (1) في (ب): «فوقكم». وقد صوبها الشيخ في هامش (1) بخطه بما أثبت.
  - (٢) في (ب): «من بعدهم».

٦٨

سورة البقرة (٢٧ ـ ٧١)

لَا ذَلُولُ ثِنِيرُ ٱلأَرْضَ وَلَا تَسْفِى الْمَزَنَ مُسَلَمَةٌ لَا شِبَةَ فِيهاً قَالُوا الْنَنَ جِنْتَ بِالْحَقَّ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ () وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا فَاذَرَةَتُمْ فِيها وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكْنُبُون بِبَعْضِها كَذَلِكَ يُعْي اللَّهُ الْمَوْتَى وَثُرِيكُمْ ءَايَتِوه لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ () ثُمَّ قَسَتَ قُلُوبُكُم مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ فَهِمَ كَالَخِبَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسَوَةً وَإِذَ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجُوها وَمَا لَهُ مُخْرِجُ مَا مِنْهُ الْمَاذِ أَنْ مَنْهَ الْمَوْتَى وَثُرِيكُمْ ءَايَتِوه لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ () ثُمَّ مَعَ قَلُوبُكُم مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ فَهِمَ كَالَخِبَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسُوةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجُرُ مِنْهُ الْأَنْهِ مَنْتُ مُ

(٢٧ ) أي: واذكروا ما جرى لكم مع موسى حين قتلتم قتيلاً؛ فاذارَأتم (<sup>1</sup>) فيه، أي: تدافعتم واختلفتم في قاتله حتى تفاقم الأمر بينكم، وكاد<sup>(٢)</sup> ـ لولا تبيين الله لكم ـ يحدث بينكم شر كبير، فقال لكم موسى في تبيين القاتل: اذبحوا بقرة، وكان من الواجب المبادرة إلى امتثال أمره وعدم الاعتراض عليه، ولكنهم أبوا إلا الاعتراض فقالوا: ﴿أتتخذنا هزواَ﴾؛ فقال نبي الله: ﴿أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين﴾؛ فإن الجاهل هو الذي يتكلم بالكلام الذي لا فائدة فيه وهو الذي يستهزئ بالناس، وأما العاقل فيرى أن من أكبر العيوب المزرية بالدين والعقل استهزاءه بمن هو آدمي مثله. وإن كان قد فضل عليه فتفضيله يقتضي منه الشكر لربه والرحمة لعباده: فلما قال لهم موسى ذلك علموا أن ذلك صدق، فقالوا:

٩٨٦ ﴿ وَادع لنا ربك يبين لنا ما هي ﴾؛ أي ما سنُّها ﴿قال إنه يقول إنها بقرة لا فارض ﴾؛ أي: كبيرة، ﴿ولا بكر ﴾؛ أي: صغيرة، ﴿عوان بين ذلك فافعلوا ما تؤمرون ﴾؛ واتركوا التشديد والتعنت.

٩٩ ٥ ﴿قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما لونها قال إنه يقول إنها بقرة صفراء فاقع لونها ؟ أي: شديد، ﴿تس الناظرين؟ من حسنها.

٧٠﴾ ﴿قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما هي إن البقر تشابه علينا﴾؛ فلم نهتد إلى ما تريد، ﴿وإنا إن شاء الله لمهتدون﴾.

(٧٩) ﴿قَالَ إِنه يقول إِنها بقرة لا ذلولَ، أي: مذللة بالعمل ﴿تَثْبَر الأَرْضَ، بِالحراثة ﴿وَلا تَسْقَي الحرثَ، أي: ليست بسانية، ﴿مسلمةَ، من العيوب أو من العمل ﴿لا شية فيها، أي: لا لون فيها غير لونها الموصوف المتقدم، ﴿قَالُوا الآنَ جَنْتَ بِالحقَ، أي: بالبيان الواضح، وهذا من جهلهم، وإلا فقد جاءهم بالحق

(٢) في (ب): «وكان».

(۱) في (ب): «وادارأتم».

سورة البقرة (٧٢ ـ ٧٤)

أول مرة، فلو أنهم اعترضوا أيَّ بقرة لحصل المقصود، ولكنهم شددوا بكثرة الأسئلة؛ فشدد الله عليهم، ولو لم يقولوا إن شاء الله لم يهتدوا أيضاً إليها، ﴿فذبحوها﴾؛ أي: البقرة التي وصفت بتلك الصفات، ﴿وما كادوا يفعلون﴾؛ بسبب التعنت الذي جرى منهم.

٧٢ - ٧٢ فلما ذبحوها قلنا لهم اضربوا القتيل ببعضها، أي: بعضو منها إما بعضو معين أو أي عضو منها فليس في تعيينه فائدة؛ فضربوه ببعضها؛ فأحياه الله، وأخرج ما كانوا يكتمون؛ فأخبر بقاتله، وكان في إحيائه ـ وهم يشاهدون ـ ما يدل على إحياء الله الموتى، لعلكم تعقلون؛ فتنزجرون عن ما يضركم.

(٧٤) وثم قست قلوبكم؟؛ أي: اشتدت وغلظت فلم تؤثر فيها الموعظة (من بعد ذلك)؛ أي: من بعد ما أنعم الله عليكم بالنعم العظيمة وأراكم الآيات، ولم يكن ينبغي أن تقسو قلوبكم لأن ما شاهدتم مما يوجب رقة القلب وانقياده، ثم وصف قسوتها بأنها (كالحجارة) التي هي أشد قسوة من الحديد، لأن الحديد؛ والرصاص إذا أذيب في النار ذاب بخلاف الأحجار، وقوله: (أو أشد قسوة)؛ أي: أنها لا تقصر عن قساوة الأحجار، وليست «أو» بمعنى بل.

ثم ذكر فضيلة الأحجار على قلوبهم فقال: ﴿وإن من الحجارة لما يتفجر منه الأنهار وإن منها لما يشقق فيخرج منه الماء وإن منها لما يهبط من خشية الله، فبهذه الأمور فَضَلَتْ قلوبَكم. ثم توعدهم تعالى أشد الوعيد فقال: ﴿وما الله بغافل عمًا تعملون؟، بل هو عالم بها حافظ لصغيرها وكبيرها، وسيجازيكم على ذلك أتم الجزاء وأوفاه.

واعلم أن كثيراً من المفسرين رحمهم الله قد أكثروا في حشو تفاسيرهم من قصص بني إسرائيل، ونزَّلوا عليها الآيات القرآنية، وجعلوها تفسيراً لكتاب الله، محتجين بقوله ﷺ: «حدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج<sup>ه(١)</sup>.

والذي أرى أنه وإن جاز نقل أحاديثهم على وجه تكون مفردة غير مقرونة ولا منزلة على كتاب الله، فإنه لا يجوز جعلها تفسيراً لكتاب الله قطعاً إذا لم تصح عن رسول الله ﷺ، وذلك أن مرتبتها كما قال ﷺ: «لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم»<sup>(٢)</sup>، فإذا كانت مرتبتها أن تكون مشكوكاً فيها، وكان من المعلوم

- أخرجه البخاري (٣٤٦١) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما.
  - (٢) أخرجه البخاري (٤٤٨٥).

بالضرورة من دين الإسلام أن القرآن يجب الإيمان به والقطع بألفاظه ومعانيه، فلا يجوز أن تجعل تلك القصص المنقولة بالروايات المجهولة التي يغلب على الظن كذبها، أو كذب أكثرها معاني لكتاب الله مقطوعاً بها، ولا يستريب بهذا أحد، ولكن بسبب الغفلة عن هذا حصل ما حصل، والله الموفق.

سورة البقرة (٧٥ ـ ٧٧)

المَنْظَمُعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ حَكَمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِفُونَهُ مِنْ بَعْـدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ٢ إِنَّى وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوا ءَامَنًا وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوا أَتْحَدِثُونَهُم بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُوكُم بِدِ عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ ٢ أَوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَ اللَهَ يَعْلَمُونَ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعَلِئُونَ ٢ وَمِنْهُمْ أَمِيْهِ وَمِنْهُمْ أَمَانُ مَا لَعَوْ أَقَلَا نَعْتَبُهُمْ إِلَى المَانِ وَإِنْهُمْ إِلَا يَظْنُونَ اللَّهُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِئُونَ وَمِنْهُمْ أَمِيلُونَ لَا يَعْلَمُونَ المَانِ وَإِنْ هُمْ إِلَا يَظْنُونَ ٢

مو<sup>4</sup>٧» هذا قطع لأطماع المؤمنين من إيمان أهل الكتاب؛ أي فلا تطمعوا في إيمانهم، وأخلاقهم<sup>(١)</sup> لا تقتضي الطمع فيهم؛ فإنهم كانوا يحرفون كلام الله من بعد ما عقلوه وعلموه، فيضعون له معانيَ ما أرادها الله؛ ليوهموا الناس أنها من عند الله، وما هي من عند الله، فإذا كانت حالهم في كتابهم الذي يرونه شرفهم ودينهم يصدون به الناس عن سبيل الله، فكيف يرجى منهم إيمان لكم؟! فهذا من أبعد الأشياء.

(٧٦) ثم ذكر حال منافقي أهل الكتاب، فقال: ﴿وإذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمناك، فأظهروا لهم الإيمان قولاً بألسنتهم ما ليس في قلوبهم، ﴿وإذا خلا بعضهم إلى بعض»؛ فلم يكن عندهم أحد من غير أهل دينهم قال بعضهم لبعض: ﴿أتحدثونهم بما فتح الله عليكم»؛ أي: أتظهرون لهم الإيمان وتخبرونهم أنكم مثلهم؟ فيكون ذلك حجة لهم عليكم، يقولون إنهم قد أقروا بأن ما نحن عليه حق وما هم عليه باطل، فيحتجون عليكم بذلك عند ربكم ﴿أفلا تعقلونَ»؛ أي: أفلا يكون لكم عقل فتتركون ما هو حجة عليكم؟

(١) في (ب): «وحالتهم».

٧.



سورة البقرة (٧٨ ـ ٧٩)

وعلنهم؛ فيظهر لعباده ما هم (١) عليه.

﴿ ٧٨﴾ ﴿ ومنهم ﴾؛ أي: من أهل الكتاب ﴿ أميون ﴾؛ أي: عوام، وليسوا من أهل العلم ﴿ لا يعلمون الكتاب إلا أماني ﴾؛ أي: ليس لهم حظ من كتاب الله إلا التلاوة فقط، وليس عندهم خبر بما عند الأولين الذين يعلمون حق المعرفة حالهم، وهؤلاء إنما معهم ظنون وتقاليد لأهل العلم منهم.

فذكر في هذه الآيات علماءهم وعوامهم ومنافقيهم ومن لم ينافق منهم، فالعلماء منهم متمسكون بما هم عليه من الضلال، والعوام مقلدون لهم، لا بصيرة عندهم؛ فلا مطمع لكم في الطائفتين.

فَوَيَنِّ لِلَذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلاًا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِعِ ثَمَنًا قَلِيلَا فَوَيْلُ لَهُم مِمَّا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِمَّا يَكْسِبُونَ ٢

الأولاكة توعد تعالى المحرفين للكتاب الذين يقولون لتحريفهم وما يكتبون أهذا من عند الله، وهذا فيه إظهار الباطل وكتم الحق، وإنما فعلوا ذلك مع علمهم، وليشتروا به ثمناً قليلاكه، والدنيا كلها من أولها إلى آخرها ثمن قليل، فجعلوا باطلهم شَرَكاً يصطادون به ما في أيدي الناس.

فظلموهم من وجهين: من جهة تلبيس دينهم عليهم، ومن جهة أخذ أموالهم بغير حق بل بأبطل الباطل، [وذلك]<sup>(٢)</sup> أعظم ممن يأخذها غصباً وسرقة ونحوهما، ولهذا توعدهم بهذين الأمرين، فقال: ﴿فويل لهم مما كتبت أيديهم﴾؛ أي من التحريف والباطل ﴿وويل لهم مما يكسبون﴾؛ من الأموال، والويل شدة العذاب والحسرة، وفي ضمنها الوعيد الشديد.

قال شيخ الإسلام لما ذكر هذه الآيات من قوله: أفتطمعون إلى يكسبون: «فإن الله ذم الذين يحرفون الكلم عن مواضعه، وهو متناول لمن حمل الكتاب والسنة على ما أصَّلَه من البدع الباطلة، وذم الذين لا يعلمون الكتاب إلا أماني وهو متناول لمن ترك تدبر القرآن ولم يعلم إلا مجرد تلاوة حروفه، ومتناول لمن كتب كتاباً بيده مخالفاً لكتاب الله لينال به دنيا وقال: إنه من عند الله، مثل أن يقول:

- (۱) في (ب): «ما أنتم».
- (٢) زيادة من هامش ( أ ) بخط مغاير.

۷۲

سورة البقرة (٨٠)

هذا هو الشرع والدين، وهذا معنى الكتاب والسنة، وهذا [معقول]<sup>(١)</sup> السلف والأئمة، وهذا هو أصول الدين الذي يجب اعتقاده على الأعيان أو الكفاية، ومتناول لمن كتم ما عنده من الكتاب والسنة، لئلا يَحتَجَّ به مخالفه في الحق الذي يقوله، وهذه الأمور كثيرة جداً في أهل الأهواء جملة، كالرافضة [والجهمية ونحوهم من أهل الأهواء والكلام، وفي أهل الأهواء] وتفصيلاً مثل كثير من المنتسبين إلى الفقهاء...٣

وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّسَارُ إِلَّا أَتَسَامًا مَعْدَدُودَةً قُلَ أَغَذَتُمْ عِندَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ آمَ لَلُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ٢ ۞ بَكَى مَن كَسَبَ سَيَتِنَةً وَأَحْطَتْ بِدٍ خَطِيَتَتُهُ فَأُولَتَهِكَ أَصْحَنْبُ النَّسَارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ وَالَّذِينَ عامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِ أُولَتَهِكَ أَصْحَنْبُ الْجَنَةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ ﴾.

(٨٩) ذكر أفعالهم القبيحة، ثم ذكر ـ مع هذا ـ أنهم يزكون أنفسهم، ويشهدون لها بالنجاة من عذاب الله والفوز بثوابه، وأنهم لن تمسهم النار إلا أياماً معدودة؛ أي قليلة تعد بالأصابع، فجمعوا بين الإساءة والأمن، ولما كان هذا مجرد دعوى رد تعالى عليهم؛ فقال: ﴿قُلَ؟؛ لهم يا أيها الرسول، ﴿أَتَخَذَتُم عند الله عهداً؟؛ أي: بالإيمان به وبرسله وبطاعته، فهذا الوعد الموجب لنجاة صاحبه الذي لا يتغير ولا يتبدل ﴿أَم تقولون على الله مالا تعلمون؟؛ فأخبر تعالى أن صدق دعواهم متوقفة على أحد هذين الأمرين اللذين لا ثالث لهما.

إما أن يكونوا قد اتخذوا عند الله عهداً؛ فتكون دعواهم صحيحة.

وإما أن يكونوا متقولين عليه؛ فتكون كاذبة فيكون أبلغ لخزيهم وعذابهم، وقد عُلِم من حالهم أنهم لم يتخذوا عند الله عهداً لتكذيبهم كثيراً من الأنبياء حتى وصلت بهم الحال إلى أن قتلوا طائفة منهم، ولنكولهم عن طاعة الله ونقضهم المواثيق، فتعين بذلك أنهم متقولون مختلقون قائلون عليه ما لا يعلمون، والقول عليه بلا علم من أعظم المحرمات وأشنع القبيحات.

- (۱) كذا في الأصل وفي كتاب درء تعارض العقل والنقل «قول».
- (٢) «درء تعارض العقل والنقل» (١/ ٧٧ ـ ٧٨) تحقيق محمد رشاد سالم. وما بين المعقوفتين زيادة على نسخة الشيخ.

سورة البقرة (٨١ ـ ٨٣)

ثم ذكر تعالى حكماً عامًّا لكل أحد، يدخل فيه بنو إسرائيل وغيرهم، وهو الحكم الذي لا حكم غيره، لا أمانيهم ودعاويهم بصفة الهالكين والناجين فقال: ﴿بلى﴾؛ أي: ليس الأمر كما ذكرتم، فإنه قول لا حقيقة له، ولكن:

(٨١% (من كسب سيئة)؛ وهو نكرة في سياق الشرط؛ فيعم الشرك فما دونه، والمراد به الشرك، هنا بدليل قوله: (وأحاطت به خطيئته)؛ أي: أحاطت بعاملها فلم تدع له منفذاً، وهذا لا يكون إلا الشرك، فإن من معه الإيمان لا تحيط به خطيئته، (فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون)؛ وقد احتج بها الخوارج على كفر صاحب المعصية، وهي حجة عليهم كما ترى، فإنها ظاهرة في الشرك، وهكذا كل مُبْطِل يحتَجُ بآية أو حديث صحيح على قوله الباطل؛ فلا بد أن يكون فيما المركم في من معه الإيمان لا تحيط به خطيئته، (والمراد به منفذاً، وهذا لا يكون إلا الشرك، فإن من معه الإيمان لا تحيط به خطيئته، (والمراد لم تدع له منفذاً، وهذا لا يكون إلا الشرك، فإنها من معه الإيمان لا تحيط به خطيئته، وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون؟؛ وقد احتج بها الخوارج على كفر صاحب المعصية، وهي حجة عليهم كما ترى، فإنها ظاهرة في الشرك، وهكذا كم منظر من معه ما منه، وهي حجة عليهم كما ترى، فإنها ظاهرة في الشرك، وهكذا كم منظر مع منه، وهذا له يكون فيما حمي على قوله الباطل؛ فلا بد أن يكون فيما احتج به احتيج ما منه منها المنون فيما من معه المرك، ومكن من معه المرك، ومكن من من معه منها من معه المرك، ومكن من معه المرك، ومكن من معه منها منه، ومنها مع منها معمي منه، وله مع منها حمي منه منها منه، ومنها منها منهم منه، ومنه، ومكنه منها منهم منها منه، وله منه، منهم منه، وله منه، منهم منه، وله مه، وله، وله، مه، وله مه، وله مه، وله، مه، وله مه، وله

﴿٢٨﴾ ﴿والذين آمنوا﴾؛ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ﴿وعملوا الصالحات﴾؛ ولا تكون الأعمال صالحة إلا بشرطين: أن تكون خالصة لوجه الله، متبعاً بها سنة رسوله.

فحاصل هاتين الآيتين أن أهل النجاة والفوز أهل الإيمان والعمل الصالح، والهالكون أهل النار المشركون بالله الكافرون به.

﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيَ إِسْرَةٍ بَلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِأَلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِى الْقُرْبَى وَالْيَتَلَىٰ زَالْنَسُكِيزِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِبِمُواْ الصَّلَوَةَ وَمَاتُوا الزَّكَوَةَ ثُمَّ تَوَلَيْشُر إِلَا قَلِيلَا تِنصُحْم وَأَنشُر تُغْرِشُونَ ٢

(٨٣) فهذه الشرائع من أصول الدين التي أمر الله بها في كل شريعة لاشتمالها على المصالح العامة في كل زمان ومكان؛ فلا يدخلها نسخ، كأصل الدين، ولهذا أمرنا الله بها في قوله: ﴿واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً»؛ إلى آخر الآية. فقوله: ﴿واذ أخذنا ميثاق بني إسرائيل»؛ هذا من قسوتهم أن كل أمر أمروا به استعصوا، فلا يقبلونه إلا بالأيمان الغليظة والعهود الموتئقة ﴿لا تعبدون إلا الله»؛ هذا أمر بعبادة الله وحده ونهي عن الشرك به، وهذا أصل الدين فلا يمال الدين في كل أمر أمروا به فقوله: ﴿واذ أخذنا ميثاق بني إسرائيل»؛ هذا من قسوتهم أن كل أمر أمروا به استعصوا، فلا يقبلونه إلا بالأيمان الغليظة والعهود الموتئقة ﴿لا تعبدون إلا الله»؛ هذا أمر بعبادة الله وحده ونهي عن الشرك به، وهذا أصل الدين فلا تقبل الأعمال كلها إن لم يكن هذا أساسها، فهذا حق الله تعالى على عباده، ثم قال: فر بالوالدين إحساناً، وهذا يعم كل إحسان قولي وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين أوحساناً، وهذا يعم كل إحسان قولي وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين أوحساناً، وهذا يعم كل إحسان قولي وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين أوحساناً ما وعده أله محلوا بالوالدين إحساناً، وهذا يعم كل إحساناً وفعلي وفعلي من قال: فولي ما وفعلي مما هو إحساناً إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين أوحساناً، وهذا يعم كل إحسان قولي وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين أو عدم الإحسان وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين أو عدم الإحسان وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين أو عدم الإحسان وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين أو عدم الإحسان إلى إلى الوالدين أو عدم الإحسان إلى أمر الإحسان إلى ألم المولي أمر الوالدين أمر ألم المالي ألم المالي ألم المالي ألم الله المال ألمالي ألمالي ألم المالي ألم ألما أله ألمالي ألمالي ألم المالي ألم ألما ألمالي ألمي أ

سورة البقرة (٨٣)

والإساءة؛ لأن الواجب الإحسان، والأمر بالشيء نهي عن ضده، وللإحسان ضدان: الإساءة وهي أعظم جرماً، وترك الإحسان بدون إساءة وهذا محرم لكن لا يجب أن يلحق بالأول.

وكذا يقال في صلة الأقارب واليتامى والمساكين، وتفاصيل الإحسان لا تنحصر بالعد بل تكون بالحد كما تقدم. ثم أمر بالإحسان إلى الناس عموماً فقال: ﴿وقولوا للناس حسناً ﴾ ومن القول الحسن أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر وتعليمهم العلم وبذل السلام والبشاشة وغير ذلك من كل كلام طيب، ولما كان الإنسان لا يسع الناس بماله أمر بأمر يقدر به على الإحسان إلى كل مخلوق وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن ذلك النهي عن الكلام القبيح للناس حتى للكفار، ولهذا قال تعالى: ﴿ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن ﴾ ومن أدب الإنسان الذي أدب الله به عباده أن يكون الإنسان نزيها في أقواله وأفعاله، غير فاحش ولا بذيء ولا شاتم ولا مخاصم، بل يكون حسن الخلق واسع الحلم، مجاملاً لكل أحد، صبوراً على ما يناله من أذى الخلق امتئالاً لأمر الله ورجاء لثوابه.

ثم أمرهم بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة لما تقدم أن الصلاة متضمنة للإخلاص للمعبود، والزكاة متضمنة للإحسان إلى العبيد، ثم بعد هذا الأمر لكم بهذه الأوامر الحسنة التي إذا نظر إليها البصير العاقل، عرف أن من إحسان الله على عباده أن أمرهم بها وتفضل بها، عليهم وأخذ المواثيق عليكم «توليتم»؛ على وجه الإعراض؛ لأن المتولي قد يتولى وله نية رجوع إلى ما تولى عنه، وهؤلاء ليس لهم رغبة ولا رجوع في هذه الأوامر، فنعوذ بالله من الخذلان. وقوله: ﴿إلا قليلاً منكم»؛ هذا استثناء؛ لئلا يوهم أنهم تولوا كلهم، فأخبر أن قليلاً منهم عصمهم الله وثبتهم.

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِن دِيتَدِكُمْ ثُمَّ أَفَرَرْتُمْ وَأَنتُمْرَ تَشْهَدُونَ () ثُمَّ أَنتُمْ هَتُؤْلَاً، تَقْتُلُوك أَنفُسكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِن دِيتَدِهِمْ تَظْلَهُ وُنَ عَلَيْهِم بِاللاَثِمُ وَالْمُدُونِ وَإِن يَأْنُوكُمْ أُسَكَرَىٰ تُفَتَدُوهُمْ وَهُوَ نُحَرَّمُ عَلَيْتُمُ مِن دِيتَدِهِمْ أَفَتَوْمِنُونَ عَلَيْهِم بِاللاَثِمُ وَالْمُدُونِ وَإِن يَأْنُوكُمْ أُسَكَرَىٰ تُفَتَدُوهُمْ وَهُوَ نُحَرَّمُ عَلَيْتُهُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتَوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِنَتِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَآهُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنصَمُ إِلاَ خَرَى فِي الْمَيَوْقِ الدُّنْيَأُ وَيَوْمَ الْمِينَا وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَآهُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنصُمْ إِلَا خَرَى فَي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَأُ وَيَوْمَ الْتِيَحَةِ يُرَدُونَ إِنَّهُ أَشَدِ آلْعَذَاتُ وَمَا اللَهُ بِغَنِيلٍ عَمًا مَعَنَمُ الْدَيوَةُ الْمَيَوْةِ اللَّذَيْقَ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْتِيَحَةِ يُرَدُونَ إِنَّهُ أَعْمَا جَزَاتُهُ وَمَا اللَهُ مِنْعَنَى مَا لِحَيَوْةُ إِنَّ الْعَنَوْنَ مَا الْمُعَوْلَةُ عَنْهُونَ الْنُولَةُ مُ أَنْ يَعْتَمُ إِنَّا الْمَرَةُ مُ أَنْتُعَذَى مُنَهُ إِنَّهُ مُنْ أَنْتُمُ مَعْتَلَهُ وَقُعُنُهُ مَنْ يَعْمَلُ وَقُولُ مُعَنَّا الْعَيْنُهُ مِنْ يَعْمَلُ الْنَاقُولُ الْعَيَوْةُ الْعَنَوْنُ وَالَعْدَونَ إِنَا الْتَعْتَمُ أُسُكُونَ الْتُعَدُونَهُ وَيُعَوْلَةُ مُ أَعْتَيْتُ مُ إِنْ الدَّيْنَ أَنْتَذِي أَنْهُ الْتَعْمَا إِنَّةُ إِنَا الْعَانِ إِنَا إِنَا إِنْهُ مُنَوْنَ الْعَنَانَ مُ أَعْتَنَهُ عَنَهُمُ الْعَنَا مُ

سورة البقرة (٨٤ ـ ٨٧)

٨٤ - ٨٨ وهذا الفعل المذكور في هذه الآية فعل للذين كانوا في زمن الوحي بالمدينة، وذلك أن الأوس والخزرج - وهم الأنصار - كانوا قبل مبعث النبي على مشركين، وكانوا يقتتلون على عادة الجاهلية، فنزلت عليهم الفرق الثلاث من فرق اليهود: بنو قريظة، وبنو النضير، وبنو قينقاع، فكل فرقة منهم حالفت فرقة من أهل المدينة، فكانوا إذا اقتتلوا أعان اليهودي حليفه على مقاتليه الذين يُعِينونهم الفرقة الأخرى من اليهود، فيقتل اليهوديُ اليهوديَ، ويخرجه من دياره إذا حصل جلاء ونهب، ثم إذا وضعت الحرب أوزارها، وكان قد حصل أسارى بين الطائفتين فدى بعضهم بعضاً، والأمور الثلاثة كلها قد فرضت عليهم: ففرض عليهم أن لا يسفك بعضهم دم بعض، ولا يخرج بعضهم بعضاً، وإذا وجدوا أسيراً منهم وجب عليهم فداؤه، فعملوا بالأخير وتركوا الأولين، فأنكر الله عليهم ذلك فقال: ﴿أفتؤمنون ببعض الكتاب؟؛ وهو فداء الأسير ﴿وتكفرون ببعض﴾؛ وهو القتل والإخراج، وفيها دليل على أن الإيمان يقتضي فعل الأوامر واجتناب النواهي، وأن المأمورات من الإيمان. قال تعالى: ﴿فَمَا جَزَاء مَن يَفْعَلُ ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنيا)؛ وقد وقع ذلك فأخزاهم الله، وسلط رسوله عليهم فقتل من قتل، وسبى من سبى منهم، وأجلى من أجلى، ﴿ويوم القيامة يردون إلى أشد العذاب، أي: أعظمه، ﴿وما الله بغافل عما تعملون، ؛ ثم أخبر تعالى عن السبب الذي أوجب لهم الكفر ببعض الكتاب والإيمان ببعضه، فقال:

﴿٨٦﴾ ﴿أولئك الذين اشتروا الحياة الدنيا بالآخرة﴾؛ توهموا أنهم إن لم يعينوا حلفاءهم حصل لهم عار فاختاروا النار على العار، فلهذا قال: ﴿فلا يخفف عنهم العذاب﴾؛ بل هو باقٍ على شدته، ولا يحصل لهم راحة بوقت من الأوقات ﴿ولا هم ينصرون﴾؛ أي: يدفع عنهم مكروه.

﴿وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنَبَ وَقَفَيْسَنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِّ وَمَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَتِ وَأَيَّذَنَهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسُ أَفَكُلُمَا جَاءَكُمْ رَسُولُ بِمَا لَا بَهَوَى آَنْسُتُكُمُ اسْتَكْبَرُتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبْتُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُلُونَ ٢

﴿٧٨ يمتنُ تعالى على بني إسرائيل أن أرسل إليهم كليمه موسى وآتاه التوراة، ثم تابع من بعده بالرسل الذين يحكمون بالتوراة، إلى أن ختم أنبياءهم بعيسى [بن

مريم] عليه<sup>(١)</sup> السلام وآتاه من الآيات البينات ما يؤمن على مثله البشر ﴿وأيدناه بروح القدس﴾؛ أي: قواه الله بروح القدس، قال أكثر المفسرين إنه جبريل عليه السلام، وقيل إنه الإيمان الذي يؤيد الله به عباده، ثم مع هذه النعم التي لا يُقدَر قدرُها لمَّا أتوكم ﴿بما لا تهوى أنفسكم استكبرتم﴾؛ عن الإيمان بهم، ﴿ففريقاً﴾؛ منهم، ﴿كذبتم وفريقاً تقتلونَ﴾؛ فقدمتم الهوى على الهدى وآثرتم الدنيا على الآخرة، وفيها من التوبيخ والتشديد ما لا يخفي.

ورة القرة (٨٨ ــ ٩٠)

﴿وَقَالُوا فَلُوْبُنَا غُلْفًا بَل لَمَنَّهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ٢

٨٨﴾ أي: اعتذروا عن الإيمان لما دعوتهم إليه يا أيها الرسول<sup>(٢)</sup> بأن قلوبهم غلف أي عليها غلاف وأغطية فلا تفقه ما تقول، يعني فيكون لهم ـ بزعمهم ـ عذر لعدم العلم، وهذا كذب منهم، فلهذا قال تعالى: ﴿بل لعنهم الله بكفرهم﴾؛ أي : أنهم مطرودون ملعونون بسبب كفرهم؛ فقليلاً المؤمن منهم، أو قليلاً إيمانهم، وكفرهم هو الكثير.

﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِنَنْتُ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَنْبِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِيْهُ فَلَمْنَهُ اللَّهِ عَلَى الكَفِرِينَ ﴿ وَلَمَا مَتَمَوً بِحِ أَنفُسَهُمْ أَن يَصْفُرُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ بَعْبًا أَن يُنَزِّلَ اللَّهُ مِن فَضْبِلِهِ عَلَى مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَآءُهُ بِعَضَبٍ عَلَى غَضَبٌ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ إِنِي ﴾.

(٨٩ - ٩٠) أي: ﴿ولما جاءهم [كتاب] من عند الله على يد أفضل الخلق وخاتم الأنبياء، المشتمل على تصديق ما معهم من التوراة، وقد علموا به، وتيقنوه على أنهم إذا كان<sup>(٣)</sup> وقع بينهم وبين المشركين في الجاهلية حروب استنصروا بهذا النبي وتوعدوهم بخروجه، وأنهم يقاتلون المشركين معه، فلما جاءهم هذا الكتاب والنبي الذي عرفوا؛ كفروا به بغياً وحسداً أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده، فلعنهم الله وغضب عليهم غضباً بعد غضب؛ لكثرة كفرهم وتوالي شكهم وشركهم، ولهم في الآخرة عذاب مهين أي مؤلم موجع، وهو صلي الجحيم وفوت النعيم المقيم، فبنس الحال حالهم، وبنس ما استعاضوا واستبدلوا من الإيمان بالله وكتبه

- في (ب): «عليهم».
- (٣) في (ب): «حتى إنهم كانوا إذا».

سورة البقرة (٩١)

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

ورسله، الكفر به وبكتبه وبرسله مع علمهم وتيقنهم، فيكون أعظمَ لعذابهم.

﴿وَإِذَا قِبَلَ لَهُمْ مَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا تُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَآءَمُ وَهُوَ اللَّحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمُ قُلْ فَلِمَ تَقْتَلُونَ أَلْبِيَاءَ اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُسْتُم مُؤْمِنِينَ () \* المَحقُ مُصَدِقًا لِمَا مَعَهُمُ قُلْ فَلِمَ تَقْتَلُونَ أَلْبِيَاءَ اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُسْتُم مُؤْمِنِينَ () \* وَلَقَدَ جَاءَحُم مُوسَى بِالبَيْنَنَتِ ثُمَ أَعْتَدُنُمُ أَلْحَدْتُمُ الْمُحِمَلَ مِنْ تَعْدَلُهُ وَاللَّهُ مَعَادُهُ وَلَقَدَ جَاءَ حَمْهُ مُعْمَمُ قُلْ فَلِمَ تَقْتَلُونَ أَلْبِيَاءَ اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُسْتُم مُؤْمِنِينَ () وَلَقَدَ جَاءَ حَمْم مُوسَى بِالبَيْنَتِ ثُمَ أَعْتَدُنْمُ أَنْمِحْدَ مَنْ وَالمَحْقَ وَالسَمَعُولُ قَالُولُ مَعْدَى إِن مَعْدَمَهُ مُوسَى وَإِنَّا لَمُعْدَى اللَّهُ وَلَقَصَمُ الْعَدَى عَدْدُمُ الْمُوتَ () وَإِذَا تَعْذَى مَعْدَى اللَّهُ وَلَقَتْمُ مَوْمَى بِالْبُونَ اللَّهُ وَعَتَمُ أَعْذَنُهُمُ أَعْمَدُهُمُ أَعْمَدُهُمُ أَعْذَا مَعْدَى إِلَيْ وَاللَّهُ وَلَقَعْتُهُمُ وَرَفَعْنَا فَوْقَعَتُمُ الطُورَ حُدُوا مَا مَاتَيْنَتُ مُ اللَّعُونَ وَالسَمَعُولُ قَالُوا سَعِمْنَا وَلَدَى وَيَعْنَعُونَ وَالسَمَعُولُ فَالُولُ سَعْمَنَ وَالْمَدِينَا وَالْمَعْتُمُ وَلَقَعْنَ أَعْتَنَاقُ وَالْبُعُونَ وَاللَّهُ مِنَا لَ مَنْ مُسَمَعُولُ أَعْذَى اللَهُ وَلَا مَعْمَى الْمُونَ مَعْتُ أَعْذَى مُنْ مَعْتَلَى الْعُونَ مَعْنَا مَنْ الْمُونَ مُنْ الْسَمَعُولُ الْعَالُولُ مَعْتَنَ مَا مُولَعَى مُعْتَا وَالْنَدِ مُعْتَى إِعْذَى مُنْ مُعْذُلُ مُ مُعْتَى مَا مُولُولُ مُولَعَتْ مَا مُنَا مُ مُعَنا وا مَعْتَى مُعْتَ مُولُولُ مُولَى مُعْتَنَ مُعْتَى مُعْتَنَا وَالْعُونَ مَعْتَى مُولُولُ مُنْتُولُولُ مُولَى مُولَا مَعْتَى مُعْنُولُ مُولُكُمُ مُنْتُ مُنْ مُعْتُ مُ مُعْتَى مُعْتَى مُولُولُ مُعْتَى مُعْتَى مُعَالًا مُولَى مُعُولُ مُعْتَى مَنْ مُولًا مُعْتَنَا مُ مُعْتَعَا مُ مُنْ مَا مُنْتَ مُنْ مُ مُنْ مُولُ مُنْ مُولَ وَعَمَنُهُ مُنَا مُعَامَ مُنْعَانَ مُنَا مُعَالُهُ مُعْتُ مُولَةًا مُولُولُ مُولُ مُولَا مُعْذَى مُولُ مُنْ مُ م وَعَمَا مُعْتَعُنُ مُعَالُهُ مُعْتَعْنُ مُنَا مُعَامُ مُعَالًا مُعَالَ مُعُومُ مُعُولُ مُ مَا مَعْتَنَ مُعُنُ مُ مُ مُ مُ

﴿٩٩﴾ أي: وإذا أُمِر اليهود بالإيمان بما أنزل الله على رسوله وهو القرآن استكبروا وعتوا و﴿قالوا نؤمن بما أنزل علينا ويكفرون بما وراءه)؛ أي: بما سواه من الكتب، مع أن الواجب أن يؤمنوا بما أنزل الله مطلقاً سواء أنزل عليهم أو على غيرهم، وهذا هو الإيمان النافع، الإيمان بما أنزل الله على جميع رسل [الله]، وأما التفريق بين الرسل والكتب وزعم الإيمان ببعضها دون بعض فهذا ليس بإيمان بل هو الكفر بعينه، ولهذا قال تعالى: ﴿إن الذين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين وألزمهم إلزاماً لا محيد لهم عنه فرد عليهم بكفرهم بالقرآن بأمرين فقال: ﴿وهو والزمهم إلزاماً لا محيد لهم عنه فرد عليهم بكفرهم بالقرآن بأمرين فقال: ﴿وهو والنواهي وهو من عند ربهم؛ فالكفر به بعد ذلك كفر بالله وكفر بالدي أن أوا

ثم قال: ﴿مصدقاً لما معهم﴾؛ أي: موافقاً له في كلِّ ما دل عليه من الحق ومهيمناً عليه، فَلِمَ تؤمنون بما أنزل عليكم وتكفرون بنظيره، هل هذا إلا تعصب واتباع للهوى لا للهدى؟ وأيضاً فإن كون القرآن مصدقاً لما معهم يقتضي أنه حجة لهم على صدق ما في أيديهم من الكتب، فلا سبيل لهم إلى إثباتها إلا به، فإذا كفروا به وجحدوه صاروا بمنزلة من ادعى دعوى بحجة وبينة ليس له غيرها، ولا تتم دعواه إلا بسلامة بينته، ثم يأتي هو لبينته وحجته فيقدح فيها ويكذب بها، أليس هذا من الحماقة والجنون؟ فكان كفرهم بالقرآن كفراً بما في أيديهم ونقضاً له. ثم نقض عليهم تعالى دعواهم الإيمان بما أنزل إليهم بقوله: ﴿قُلْهُ اللهِ مؤلِّلُمَ تقتلون أنبياء الله من قبل إن كنتم مؤمنين﴾.

سورة البقرة (٩٢ ـ ٩٤)

﴿٩٢﴾ ﴿ولقد جاءكم موسى بالبينات؟؛ أي: بالأدلة الواضحات المبينة للحق ﴿ثم اتخذتم العجل من بعده؟؛ أي: بعد مجيته ﴿وأنتم ظالمون؟؛ في ذلك ليس لكم عذر.

﴿٣٣﴾ ﴿وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطورخذوا ما آتيناكم بقوة واسمعواله؛ أي: سماع قبول وطاعة واستجابة، ﴿قالوا سمعنا وعصيناله؛ أي: صارت هذه حالتهم ﴿وأشربوا في قلوبهم العجل»؛ أي: صُبغ حب العجل وحب عبادته في قلوبهم وشربها<sup>(١)</sup> بسبب كفرهم ﴿قل بئسما يأمركم به إيمانكم إن كنتم مؤمنين»؛ أي: أنتم تدعون الإيمان وتتمدحون بالدين الحق وأنتم قتلتم أنبياء الله واتخذتم العجل إلها من دون الله لمًا غاب عنكم موسى نبي الله، ولم تقبلوا أوامره ونواهيه إلا بعد التهديد وَرَفْع الطور فوقكم، فالتزمتم بالقول ونقضتم بالفعل، فما هذا الإيمان الذي الحين؟ فإن كان هذا إيماناً على زعمكم، فما هذا الإيمان الذي ادعيتم؟ وما هذا الدين؟ فإن كان هذا إيماناً على زعمكم، فبنس الإيمان الذي صاحبه إلى الطغيان والكفر برسل الله وكثرة العصيان، وقد عُهد أن الإيمان الداعي صاحبه إلى الطغيان والكفر برسل الله وكثرة العصيان، وقد كذبهم وتبين تناقضهم.

فَقُلْ إِن كَانَتْ لَحَكُمُ النَّدَارُ الْآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِمِتَةُ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن حُنتُمْ صَندِقِينَ ۞ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا فَدَمَتْ آيَدِيهِمُّ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِالظَّالِيينَ ۞ وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَحْرَضَ النَّاسِ عَلَى حَيَوْةٍ وَمِنَ الَذِينَ أَشْرَكُواْ يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُمَتَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَعْزِعِهِ مِنَ الْمَذَابِ أَن يُمَتَرُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ آمَوْنَ ﴾

(۱) في (ب): «وتشربها».



سورة البقرة (٩٥ ـ ٩٩)

عن ذلك؛ فعلم كل أحد أنهم في غاية المعاندة والمحاذة لله ورسوله مع علمهم بذلك، ولهذا قال تعالى:

﴿ ٩٥ ﴾ ﴿ ولن يتمنوه أبداً بما قدمت أيديهم ﴾ من الكفر والمعاصي ؛ لأنهم يعلمون أنه طريق لهم إلى المجازاة بأعمالهم الخبيثة، فالموت أكره شيء إليهم، وهم أحرص على الحياة من كل أحد من الناس حتى من المشركين الذين لا يؤمنون بأحد من الرسل والكتب. ثم ذكر شدة محبتهم الدنيا فقال:

﴿ ٩٦﴾ ﴿ يود أحدهم لو يعمر ألف سنة؟ وهذا: أبلغ ما يكون من الحرص تمنوا حالة هي من المحالات، والحال أنهم لو عُمروا العمر المذكور لم يغن عنهم شيئاً، ولا دفع عنهم من العذاب شيئاً، ﴿ والله بصير بما يعملون؟ تهديد لهم على المجازاة بأعمالهم.

وَقُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَى وَيُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ مَن كَانَ عَدُوًّا تِلَهِ وَمَلَّبِكَيْهِ وَرُسُـلِهِ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكَنلَ فَإِنَ اللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَنِبِرِينَ ۞ ﴾.

(٩٧ - ٩٨) أي: قل لهؤلاء اليهود الذين زعموا أن الذي منعهم من الإيمان أن وليك جبريل عليه السلام ولو كان غيره من ملائكة الله لآمنوا بك وصدقوا: إن هذا الزعم منكم تناقض وتهافت وتكبر على الله، فإن جبريل عليه السلام هو الذي نزل الزعم منكم تناقض وتهافت وتكبر على الله، فإن جبريل عليه السلام هو الذي نزل مالقرآن من عند الله على قلبك، وهو الذي ينزل على الأنبياء قبلك، والله هو الذي أمره وأرسله بذلك، فهو رسول محض، مع أن هذا الكتاب الذي نزل به جبريل معليه السلام مو الذي نزل أمره وأرسله بذلك، فهو رسول محض، مع أن هذا الكتاب الذي نزل به جبريل معلية المائية، والله هو الذي الموموقا لما تقدمه من الكتب غير مخالف لها ولا مناقض، وفيه الهداية التامة من أنواع الضلالات، والبشارة بالخير الدنيوي والأخروي لمن آمن به، فالعداوة لجبريل الموصوف بذلك كفر بالله وآياته وعداوة لله ولرسله وملائكته، فإن عداوتهم الموصوف بذلك كفر بالله وآياته وعداوة لله ولرسله وملائكته، فإن عداوتهم الموصوف بذلك كفر بالله وآياته وعداوة لله من الحق على رسل الله، في عداوتهم الموصوف بذلك ألها إلى أيزل به من عند الله من الحق بل الموصوف بذلك كفر بالله وآياته وعداوة لله ولرسله وملائكته، فإن عداوتهم الموصوف بذلك كفر بالله وآياته وعداوة لله ولرسله وملائكته، فإن عداوتهم الموصوف بذلك كفر بالله وآياته وعداوة لله ولرسله وملائكته، فإن عداوتهم الموصوف بذلك ألها إلى أيزل به من عند الله من الحق على رسل الله، فيتضمن الموصوف بذلك أي أن لما ينزل به من عند الله من الحق على رسل الله، فينضمن الكفر والعداوة للذي أرسل به والذي أرسل إله، فهذا وجه الكفر والعداوة للذي أرسل به والذي أرسل إله، فهذا وجه ذلك.

﴿وَلَقَدْ أَنْزَلْنَآ إِلَيْكَ ءَايَنَتِ بَيِّنَنَتٍ وَمَا يَكْفُرُ بِهَآ إِلَّا ٱلْفَنَسِقُونَ ٢

هومه به يقول لنبيه على المن المدانة الملك آيات بينات)؛ تحصل بها الهداية المداية على المن استهدى وإقامة الحجة على من عاند، وهي في الوضوح والدلالة على الحق

قد بلغت مبلغاً عظيماً، ووصلت إلى حالة لا يمتنع من قبولها إلا من فسق عن أمر الله وخرج عن طاعة الله، واستكبر غاية التكبر.

سورة البقرة (١٠٠ ـ ١٠١)

أوَّكُلَما عَنهدُوا عَهدًا نَبَدَوُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ بَلَ أَكْرُهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ٢٠٠ .
أو علما على الوفاء بها عداد فيه التعجب<sup>(١)</sup> من كثرة معاهداتهم وعدم صبرهم على الوفاء بها فكلما تفيد التكرار، فكلما وجد العهد ترتب عليه النقض، ما السبب في ذلك؟
السبب أن أكثرهم لا يؤمنون، فعدم إيمانهم هو الذي أوجب لهم نقض العهود، ولو صدق إيمانهم لكانوا مثل من قال الله فيهم: (من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه).

﴿وَلَمَتَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَدَ فَرِيقٌ مِنَ الَذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ حِتَبَ اللَّهِ وَرَاّء للْمُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُون () وَالَّذَبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَ سُلَيْمَنَنَّ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّبَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحَرَ وَمَا أَزِلَ عَلَ المَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَدُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولَا إِنَّاسَ السِّحَرَ وَمَا أَزِلَ عَلَ يَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرُقُونَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولَا إِنَّى فِي فَن يَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ السَّرُو وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِعَنكَزِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ يَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرُو وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِعَنكَزِينَ بِهِ مِنْ أَحَد يَتَعَلَمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ السَّرُو وَزَوْجِهِ وَمَا هُمَ مِعْمَانِينَ مِنْ أَحَدٍ وَلَ يَتَعَلَمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرُو وَزَوْجِهِ وَا لَكُولُمُ وَالَتُونَ مِعْنَكَةِ وَمَ النَّذُ وَيَتَعَلَمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْنَبُو وَيَتَعَلَمُونَ وَرَا مَعْهُ وَلَعْ مَالَةُ وَمَا مَا يَعْتَعُونَ وَالَيْ وَالْتَعْهُ وَلَنَا الْنَقَيْفَةُ مَا لَهُ فِي الْأَوْمَ الْحَقْرَ الْنَعْنُ وَلَكُنُ مُعَلَيْهُمُ وَى الْوَا بِعَلْمُونَ اللَّا اللَّذَي وَلَيْعَالُونَ مَنْ الْنَوْعَا مِنْ الْنُولَ مَنْ وَمَعْتَى وَالْعَنْ مَا لَكُونَ مِنْ مَدِ مَعْ مَا مُولًا مِنْ

(١٠١) أي: ولما جاءهم هذا الرسول الكريم بالكتاب العظيم بالحق الموافق لما معهم وكانوا يزعمون أنهم متمسكون بكتابهم، فلما كفروا بهذا الرسول وبما جاء به (نبذ فريق من الذين أوتوا الكتاب كتاب الله)؛ الذي أنزل إليهم أي طرحوه رغبة عنه (وراء ظهورهم)؛ وهذا أبلغ في الإعراض كأنهم في فعلهم هذا من الجاهلين وهم يعلمون صدقه وحقيقة<sup>(٣)</sup> ما جاء به، تبين بهذا أن هذا الفريق من أهل الكتاب لم يبق في أيديهم شيء حيث لم يؤمنوا بهذا الرسول، فصار كفرهم به كفراً بكتابهم من حيث لا يشعرون.

- (۱) في (ب): «التعجيب».
- (٢) لم أجد تفسيراً للآية (١٠٣) في النسختين فلعل الشيخ سها عنها.
  - (٣) في (ب): «حقيّة».

سورة البقرة (١٠٢ ـ ١٠٣)

ولما كان من العوائد القدرية والحكمة الإلهية أن من ترك ما ينفعه وأمكنه الانتفاع به ولم ينتفع؛ ابتلي بالاشتغال بما يضره، فمن ترك عبادة الرحمن؛ ابتليّ بعبادة الأوثان، ومن ترك محبة الله وخوفه ورجاءه؛ ابتليّ بمحبة غير الله وخوفه ورجائه، ومن لم ينفق ماله في طاعة الله أنفقه في طاعة الشيطان، ومن ترك الذلّ لربه؛ ابتليّ بالذل للعبيد، ومن ترك الحق؛ ابتليّ بالباطل.

(١٠٢ - ١٠٣) كذلك: هؤلاء اليهود لما نبذوا كتاب الله اتبعوا ما تتلوا الشياطين، وتختلق من السحر على ملك سليمان حيث أخرجت الشياطين للناس وهم كذبة في ذلك فلم يستعمله سليمان بل نزهه الصادق في قيله: ﴿وما كفر سليمان﴾ أي: بتعلم السحر فلم يتعلمه، ﴿ولكن الشياطين كفروا﴾؛ في ذلك فيعلمون الناس السحر»؛ من إضلالهم وحرصهم على إغواء بني آدم وكذلك اتبع اليهود السحر الذي أنزل على الملكين الكائنين بأرض بابل من أرض العراق، أنزل عليهما السحر، فينهيانه عن الملكين الكائنين بأرض بابل من أرض العراق، أنزل وجد التدكي في ينصحاه و فيقولا إنما نحن فتنة فلا تكفره؛ في: لا تتعلم السحر؛ وجه التدليس والإضلال، ونسبته وترويجه إلى من برأه الله منه وهو سليمان على السلام، وتعليم الملكين امتحاناً مع نصحمها لئلا يكون لهم حجة، فهؤلاء اليهود يتبعون السحر الذي تعلمه الشياطين، وكل يعلمان من النها كفر، فينهيانه عن السحر ويخبرانه عن مرتبته، فتعليم الشياطين للسحر على وجه التدليس والإضلال، ونسبته وترويجه إلى من برأه الله منه وهو سليمان عليه السلام، وتعليم الملكين امتحاناً مع نصحمها لئلا يكون لهم حجة، فهؤلاء اليهود يتبعون السحر الذي تعلمه الشياطين، وكل يعلمه الملكان، فتركوا علم الأنبياء والمرسلين وأقبلوا على علم الشياطين، وكلًّ يعلمه الملكان، فتركوا علم الأنبياء والمرسلين وأقبلوا على علم الشياطين، وكلًّ يصو إلى ما يناسبه.

ثم ذكر مفاسد السحر فقال: ﴿فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه ﴾؛ مع أن محبة الزوجين لا تقاس بمحبة غيرهما، لأن الله قال في حقهما: ﴿وجعل بينكم مودة ورحمة ﴾؛ وفي هذا دليل على أن السحر له حقيقة، وأنه يضر بإذن الله؛ أي: بإرادة الله، والإذن نوعان: إذن قدري: وهو المتعلق بمشيئة الله كما في هذه الآية، وإذن شرعي كما في قوله تعالى في الآية السابقة: ﴿فإنه نزله على قلبك بإذن الله ﴾؛ وفي هذه الآية وما أشبهها أن الأسباب مهما بلغت في قوة التأثير فإنها تابعة للقضاء والقدر ليست مستقلة في التأثير، ولم يخالف في هذا التأثير فإنها تابعة للقضاء والقدر ليست مستقلة في التأثير، ولم يخالف في هذا تابعة للمشيئة، فأخرجوها عن قدرة الله، فخالفوا كتاب الله وسنة رسوله وإجماع الصحابة والتابعين. ثم ذكر أن علم السحر مضرة محضة، ليس فيه منفعة لا دينية ولا دنيوية، كما يوجد بعض المنافع الدنيوية في بعض المعاصي كما قال تعالى في الخمر والميسر: ﴿قُلْ فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما﴾؛ فهذا السحر مضرة محضة فليس له داع أصلاً، فالمنهيات كلها إما مضرة محضة أو شرها أكبر من خيرها، كما أن المأمورات إما مصلحة محضة أو خيرها أكثر من شرها.

﴿ولقد علموا﴾؛ أي: اليهود، ﴿لمن اشتراه﴾؛ أي: رغب في السحر رغبة المشتري في السلعة، ﴿ما له في الآخرة من خلاق﴾؛ أي: نصيب بل هو موجب للعقوبة، فلم يكن فعلهم إياه جهلاً ولكنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة فلبنس ﴿ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون﴾؛ علماً يثمر العمل ما فعلوه.

﴿ يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَتَا وَقُولُوا انظُرْنَا وَاَسْمَعُواً رَلِكَ بِرِن عَنَدَابُ أَلِسَرُ ٥ اللَّشَرِكِينَ أَنَ يُتَزَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَبِ وَلَا الْشَرِكِينَ أَن يُنَزَل عَلَيْكُم مِنْ خَبْرِ مِن تَبِيحُمُّ وَاللَهُ يَخْنَصُ بِرَحْمَنِهِ. مَن يَشَكَهُ وَاللَهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ٢ ﴾.

(١٠٤) كان المسلمون يقولون حين خطابهم للرسول عند تعلمهم أمر الدين: (راعنا)؛ أي: راع أحوالنا فيقصدون بها معنى صحيحاً، وكان اليهود يريدون بها معنى فاسداً، فانتهزوا الفرضة فصاروا يخاطبون الرسول بذلك ويقصدون المعنى الفاسد، فنهى الله المؤمنين عن هذه الكلمة سَدًّا لهذا الباب، ففيه النهي عن الجائز إذا كان وسيلة إلى محرم، وفيه الأدب واستعمال الألفاظ التي لا تحتمل إلا الحسن وعدم الفحش وترك الألفاظ القبيحة أو التي فيها نوع تشويش واحتمال لأمر غير لائق، فأمرهم بلفظة لا تحتمل إلا الحسن فقال: ﴿وقولوا انظرنا)؛ فإنها كافية يحصل بها المقصود من غير محذور، ﴿واسمعوا)؛ لم يذكر المسموع ليعم ما أمر باستماعه فيدخل فيه سماع القرآن وسماع السنة التي هي الحكمة لفظاً ومعنى واستجابة ففيه الأدب والطاعة، ثم توعد الكافرين بالعذاب المؤلم الموجع.

(١٠٥) وأخبر عن عداوة اليهود والمشركين للمؤمنين أنهم ما يودون، ﴿أَن ينزل عليكم من خير؟؛ أي: لا قليلاً ولا كثيرًا، ﴿من ربكم؟؛ حسدًا منهم وبغضاً لكم أن يختصكم بفضله فإنه، ﴿ذو الفضل العظيم؟ ومن فضله عليكم؟ إنزال الكتاب على رسولكم ليركيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم ما لم تكونوا تعلمون، فله الحمد والمنة.

سورة البقرة (١٠٤ - ١٠٥)

سورة البقرة (١٠٧ ـ ١٠٨))

المَّا نَنسَخ مِنْ مَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِنْدٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَمُ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللَّهَ عَلَى كُلِ مَى: قَدِيرُ إِنَّى اللَّهُ تَعْلَمُ أَنَ اللَّهُ لَهُ مُلْكُ السَّمَنَيَّتِ وَالأَرْضُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نُمِيرٍ إِنَّى ﴾.

(١٠٦) النسخ هو النقل، فحقيقة النسخ نقل المكلفين من حكم مشروع إلى حكم آخر أو إلى إسقاطه، وكان اليهود ينكرون النسخ ويزعمون أنه لا يجوز، وهو مذكور عندهم في التوراة، فإنكارهم له كفر وهوى محض، فأخبر الله تعالى عن حكمته في النسخ، وأنه ما ينسخ (من آية أو ننسها)؛ أي: ننسها العباد فنزيلها من قلوبهم، (نأت بخير منها)؛ وأنفع لكم، (أو مثلها)؛ فدل على أن النسخ لا يكون لأقل مصلحة لكم من الأول لأن فضله تعالى يزداد خصوصاً على هذه الأمة لا يكون أمة التي سهل على أن النسخ لا يكون لأقل مصلحة لكم من الأول لأن فضله تعالى يزداد خصوصاً على هذه الأمة من التي سهل عليها دينها غاية التسهيل، وأخبر أن من قدح في النسخ [فقد] قدح في منكون لأقل مصلحة لكم من الأول لأن فضله تعالى يزداد خصوصاً على هذه الأمة التي سهل عليها دينها غاية التسهيل، وأخبر أن من قدح في النسخ إفقد] قدح في ملكه وقدرته فقال: (ألم تعلم أن الله على كل شيء قدير).

(١٠٧) (ألم تعلم أن الله له ملك السموات والأرض؟؛ فإذا كان مالكاً لكم متصرفاً فيكم تصرف المالك البر الرحيم في أقداره وأوامره ونواهيه، فكما أنه لا حجر عليه في تقدير ما يقدره على عباده من أنواع التقادير، كذلك لا يعترض عليه فيما يشرعه لعباده من الأحكام، فالعبد مدبر مسخر تحت أوامر ربه الدينية والقدرية فما له والاعتراض، وهو أيضاً ولي عباده ونصيرهم، فيتولاهم في تحصيل منافعهم، وينصرهم في دفع مضارهم، فمن ولايته لهم، أن يشرع لهم من الأحكام ما تقتضيه حكمته ورحمته بهم.

ومن تأمل ما وقع في القرآن والسنة من النسخ، عرف بذلك حكمة الله، ورحمته عباده، وإيصالهم إلى مصالحهم من حيث لا يشعرون بلطفه.

﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُبِلَ مُومَىٰ مِن قَبْلُ وَمَن بَـتَبَدَلِ الْحُفْرَ بِالْإِبَىٰ فَقَدَ صَلَ سَوَآة التَّكِيلِ ٢ وَذَ حَيْبَرُ مِن أَهْلِ الْكِنَبِ لَوْ يَرُدُونَكُم مِّنْ بَعْدِ إيمَنِكُمْ كُفَارًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنْفَسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَأَسْفَحُوا حَقَ يَأْنِي اللَهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَهُ عَلَ صُلْ مَنْ وَيَدِرُ ٢ وَ وَأَقِيمُوا التَّكَلُونَ أَنْ تُرْبَعُوا وَأَسْفَحُوا حَقَ يَأْنِي اللَهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَهُ عَلَ صُلْ أَنْ اللَهُ عَلَ مَنْ وَ قَدِرُ اللَّهُ وَأَقِيمُوا التَّكُونَ وَمَا تُوَا مَنْ مَعْدُوا حَقَ يَأْنِي اللَهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَهُ عَلَى حُمْلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَمَانِ وَاللَّعَانِ وَالْعَالَةُ مُوَا الْمُعَلُونَ مَنْ مَعْذَى مَنْ مَعْذَى مَعْذَى مَا لَعَنْ عَنْهُمُ الْعَنْ عَامَةُ وَا مَعْتُوا حَقَلَهُ عَلَى اللَهُ الْعَالَةُ مَنْ اللَهُ عَلَى الْعَالَةُ وَا الْتُعْتُونَ وَاللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَالَةُ وَاللَّهُ مَا الْعَنْهُ مَنْ اللَهُ عَلَى أَنْهُ مَنْ الْعَعْلُونَ وَسُولَهُمُ الْعَالَةُ مُوا الْتَعْتَقُولُ وَاسْفَتُوا وَاسْفَتُحُوا حَقَلَةُ لَنُهُ الْعَمَنَ مَنْ وَا الْتَعْلُقُ أَذَ عَنْ عَنْ عَنْ الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَنْ الْعَالَةُ مَنْ الْعَمَالَةُ مَا الْحَدُقُ مَنْ عَنْدَ الْقُلُولُ مَنْ مَعْتَى اللَهُ مَنْ مَعْتَ الْحَقُ مُ الْعَلَانَ الْعَمَانَ مَنْ مَا عَالَهُ مَا أَنْ وَا الْنَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَا الْعَامُ الْعَالَةُ مَا الْنُولُولُ الْتَعْمَانُ اللَهُ مَالَى اللَهُ مَا مَا اللَهُ مَا مَا مَالَ الْعُمَانِ مَا الْعَالَةُ مَ

۱۰۸۶ ینهی الله المؤمنین أو الیهود بأن یسألوا رسولهم، كما سئل موسى

من قبل، والمراد بذلك أسئلة التعنت والاعتراض، كما قال تعالى: ﴿يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من السماء فقد سألوا موسى أكبر من ذلك فقالوا أرنا الله جهرة؟؛ وقال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم﴾؛ فهذه ونحوها هي المنهي عنها.

OR O سورة البقرة (١٠٩ - ١١١١)

وأما سؤال الاسترشاد والتعلم فهذا محمود قد أمر الله به كما قال تعالى: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمونَ﴾؛ ويقرهم<sup>(١)</sup> عليه كما في قوله: ﴿يسألونك عن الخمر والميسرَّه؛ و﴿يسألونك عن اليتامىَّه؛ ونحو ذلك. ولما كانت المسائل المنهي عنها مذمومة قد تصل بصاحبها إلى الكفر قال: ﴿ومن يتبدل الكفر بالإيمان فقد ضل سواء السبيلَ».

(۱۰۹) ثم أخبر عن حسد كثير من أهل الكتاب وأنهم بلغت بهم الحال أنهم ودوا فلو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً، وسعوا في ذلك، وعملوا<sup>(۲)</sup> المكايد، ودوا فلو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً، وسعوا في ذلك، وعملوا<sup>(۲)</sup> المكايد، وكيدهم راجع عليهم كما قال تعالى: ﴿وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون، وهذا من حسدهم الحاد من عند أيما من عليهم كما قال تعالى: ﴿وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون، وهذا من حسدهم أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون، وهذا من حسدهم الصادر من عند أنفسهم، فأمرهم الله بمقابلة من أساء إليهم إغاية الإساءة] بالعفو عنهم والصفح حتى يأتي الله بأمره، ثم بعد ذلك أتى الله بأمره إياه، وأجلوا من عنهم والصفح متى يأتي الله بأمره، فقتلوا من قتلوا واسترقوا من استرقوا، وأجلوا من أجلوا، فران الله على كل شيء قدير».

(١١٠) ثم أمرهم الله بالاشتغال بالوقت الحاضر بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وفعل كل القربات، ووعدهم أنهم مهما فعلوا من خير فإنه لا يضيع عند الله بل يجدونه عنده وافراً موفراً قد حفظه ﴿إن الله بما تعملون بصير﴾.

﴿وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَزْ نَصَنَرَئُ تِلْكَ أَمَانِيَّهُمْ قُلْ هَـاتُوا بُهَننَصُمْ إِن كُنشَر صَندِقِينَ ۞ بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَهِ وَهُوَ مُحْسِدٌ فَلَهُ. أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ ﴾.

(١١١) أي: قال اليهود: لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً، وقالت النصارى: لن يدخل الجنة إلا من كان نصارى، فحكموا لأنفسهم بالجنة وحدهم، وهذا مجرد

(۱) في (ب): «ويقررهم».
(۲) في (ب): «وأعملوا».

سورة البقرة (١١٢ ـ ١١٤) ]

أماني غير مقبولة إلا بحجة وبرهان فأتوا بها إن كنتم صادقين، وهكذا كل من ادعى دعوى لا بد أن يقيم البرهان على صِحة دعواه، وإلا فلو قلبت عليه دعواه وادعى مدع عكس ما ادعى بلا برهان لكان لا فرق بينهما، فالبرهان هو الذي يصدق الدعاوي أو يكذبها، ولما لم يكن بأيديهم برهان علم كذبهم بتلك الدعوى.

(١١٢) ثم ذكر تعالى البرهان الجلي العام لكل أحد فقال: ﴿بلى﴾؛ أي: ليس بأمانيكم ودعاويكم ولكن، ﴿من أسلم وجهه لله﴾؛ أي: أخلص لله أعماله متوجها إليه بقلبه، ﴿وهو﴾؛ مع إخلاصه ﴿محسن﴾؛ في عبادة ربه بأن عبده بشرعه فأولئك هم أهل الجنة وحدهم، فلهم أجرهم عند ربهم؛ وهو الجنة بما اشتملت عليه من النعيم، ﴿ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون﴾؛ فحصل لهم المرغوب ونجوا من المرهوب، ويفهم منها أن من ليس كذلك فهو من أهل النار الهالكين، فلا نجاة إلا لأهل الإخلاص للمعبود والمتابعة للرسول.

﴿وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَدَرَىٰ عَلَى شَىْءٍ وَقَالَتِ النَّصَنَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَى شَىءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلكِنَبُّ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَهُ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيكَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ٢٠٠٠

(١١٣) وذلك أنه بلغ بأهل الكتاب الهوى والحسد إلى أن بعضهم ضلل بعضاً، وكفر بعضهم بعضاً كما فعل الأميون من مشركي العرب وغيرهم، فكل فرقة تضلل [الفرقة] الأخرى، ويحكم الله في الآخرة بين المختلفين بحكمه العدل الذي أخبر به عباده، فإنه<sup>(١)</sup> لا فوز ولا نجاة إلا لمن صدَّق جميع الأنبياء والمرسلين، وامتثل أوامر ربه، واجتنب نواهيه، ومن عداهم فهو هالك.

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِنَى مَنَعَ مَسَخٍدَ اللَهِ أَن يُذَكِّرَ فِيهَا اسْمُتُم وَسَمَى فِي خَرَابِهَأْ أُوَلَتِهَك مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلَا خَابٍفِينَ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْتٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ @﴾.

فى (ب): «وإنه».

سورة البقرة (١١٥)

الصفة فيدخل في ذلك أصحاب الفيل وقريش حين صدوا رسول الله عنها عام الحديبية، والنصارى حين أخربوا بيت المقدس، وغيرهم من أنواع الظلمة الساعين في خرابها محادة لله ومشاقة، فجازاهم الله بأن منعهم دخولها شرعاً وقدراً إلا خائفين ذليلين، فلما أخافوا عباد الله أخافهم الله، فالمشركون الذين صدوا رسوله لم يلبث رسول الله ﷺ إلا يسيراً حتى أذن الله له في فتح مكة ومنع المشركين من قربان بيته فقال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إنما المشركون نجس فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا؟؛ وأصحاب الفيل قد ذكر الله ما جرى عليهم، والنصاري سلط الله عليهم المؤمنين فأجلوهم [عنه]، وهكذا كل من اتصف بوصفهم فلا بد أن يناله قسطه، وهذا من الآيات العظيمة أخبر بها الباري قبل وقوعها فوقعت كما أخبر، واستدل العلماء بالآية الكريمة على أنه لا يجوز تمكين الكفار من دخول المساجد ﴿لهم في الدنيا خزي﴾؛ [أي]: فضيحة؛ كما تقدم ﴿ولهم في الأخرة عذاب عظيمٍ ؛ وإذا كان لا أظلم ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه، فلا أعظم إيماناً ممن سعى في عمارة المساجد بالعمارة الحسية والمعنوية؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخرَ؟؛ بل قد أمر الله تعالى برفع بيوته وتعظيمها وتكريمها فقال تعالى: ﴿في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه) .

وللمساجد أحكام كثيرة يرجع حاصلها إلى مضمون هذه الآيات الكريمة.

﴿ وَلَغَهِ ٱلْمُشْرِقُ وَلَلْغَرِبُ ۖ فَآَيَنَمَا تُوَلُّوا فَشَمَّ وَجُهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَسِعُ عَلِيهُ ٢

(١١٥) أي: ﴿ولله المشرق والمغربَ؟؛ خصهما بالذكر لأنهما محل الآيات العظيمة [فهما]<sup>(١)</sup> مطالع الأنوار ومغاربها، فإذا كان مالكاً لها كان مالكاً لكل الجهات ﴿فأينما تولواَ؟؛ وجوهكم من الجهات إذا كان توليكم إياها بأمره، إما أن يأمركم باستقبال الكعبة بعد أن كنتم مأمورين باستقبال بيت المقدس، أو تؤمرون بالصلاة في السفر على الراحلة ونحوها، فإن القبلة حيثما توجه العبد، أو تشتبه القبلة فيتحرى الصلاة إليها، ثم يتبين له الخطأ أو يكون معذوراً بصلب أو مرض ونحو ذلك، فهذه الأمور إما أن يكون العبد فيها معذوراً أو مأموراً.

وبكل حال فما استقبل جهة من الجهات خارجة عن ملك ربه ﴿فَتُمْ وَجُهُ اللَّهُ

(۱) کذا في (ب)، وفي (1): «في».



سورة البقرة (١١٦ ــ ١١٧)

إن الله واسع عليم﴾؛ فيه إثبات الوجه لله تعالى على الوجه اللائق به تعالى، وإن لله وجهاً لا تشبهه الوجوه، وهو تعالى واسع الفضل والصفات عظيمها عليم بسرائركم ونياتكم، فمن سعته وعلمه، وسع لكم الأمر، وقبل منكم المأمور، فله الحمد والشكر.

﴿وَقَالُوا ٱتَّخَذَ اللهُ وَلَدُأً سُبْحَنَنَةُ بَلَ لَمُ مَا فِي السَّيَنَوَتِ وَٱلأَرْضَ كُلُّ لَهُ قَنِنُونَ بَدِيجُ السَّيَنَوَتِ وَالأَرْضِ وَإِذَا قَضَى آمَرًا فَإِنَّمَا بَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٢

(١١٦) (وقالوا؟؛ أي: اليهود والنصارى والمشركون وكل من قال ذلك، (اتخذ الله ولداً؟؛ فنسبوه إلى ما لا يليق بجلاله وأساءوا كل الإساءة وظلموا أنفسهم وهو تعالى صابر على ذلك منهم، قد حلم عليهم، وعافاهم، ورزقهم مع تنقصهم إياه (سبحانه)؛ أي: تنزه وتقدس عن كل ما وصفه به المشركون والظالمون مما لا يليق بجلاله، فسبحان من له الكمال المطلق من جميع الوجوه الذي لا يعتريه نقصّ بوجه من الوجوه، ومع رده لقولهم أقام الحجة والبرهان على تزيهه عن ذلك فقال: (بل له ما في السموات والأرض)؛ أي: جميعهم ملكه تدبيره، فإذا كانوا كلهم عبيده مفتقرين إليه، وهو غني عنهم فكيف يكون منهم أحد يكون له ولداً، والولد لا بد أن يكون من جنس والده لأنه جزء منه، والله تعالى المالك القاهر وأنتم المملوكون المقهورون وهو الغني وأنتم الفقراء، فكيف مع هذا يكون له ولداً، والولد لا بد أن يكون من جنس والده لأنه جزء منه، والله تعالى يكون له ولداً، والولد لا بد أن يكون من جنس والده لأنه جزء منه، والله تعالى يكون له ولداً، والولد لا بد أن يكون من جنس والده لأنه جزء منه، والله تعالى يكون له ولداً، والولد لا بد أن يكون من جنس والده لأنه جزء منه، والله تعالى يكون له ولداً، وكلهم عبيده منهورون وهو الغني وأنتم الفقراء، فكيف مع هذا يكون له ولداً مالولد البط وأسمجه.

والقنوت نوعان: قنوت عام وهو قنوت الخلق كلهم تحت تدبير الخالق، وخاص وهو قنوت العبادة. فالنوع الأول كما في هذه الآية، والنوع الثاني كما في قوله تعالى: ﴿وقوموا لله قانتين﴾. ثم قال:

(١١٧) (بديع السموات والأرض)؛ أي: خالقهما على وجه قد أتقنهما وأحسنهما على غير مثال سبق، ﴿وإذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون)؛ فلا يستعصي عليه ولا يمتنع منه.

وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَآ مَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن ةَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِتُم تَشَبَهَت قُلُوبُهُتُم قَدْ بَيَّنَا الآينتِ لِقَوْمِ بُوقِنُونَ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَا تُشْتَلُ عَنْ أَصْحَبِ الْجَحِيمِ ۞ ﴾. (١١٨) أي: قال الجهلة من أهل الكتاب وغيرهم هلا يكلمنا الله كما كلم الرسل، ﴿أو تأتينا آية﴾؛ يعنون آيات الاقتراح التي يقترحونها بعقولهم الفاسدة وآرائهم الكاسدة التي تجرؤوا بها على الخالق واستكبروا على رسله كقولهم: ﴿لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة﴾؛ ﴿يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من السماء فقد سألوا موسى أكبر من ذلك...﴾؛ الآية. ﴿وقالوا مالِ هذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق لولا أنزل إليه ملك فيكون معه نذيراً أو يلقى إليه كنز أو تكون له جنة يأكل منها...﴾؛ الآيات، وقوله: ﴿وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً...﴾؛ الآيات.

فهذا دأبهم مع رسلهم يطلبون آيات التعنت لا آيات الاسترشاد، ولم يكن قصدهم تبيين الحق فإن الرسل قد جاؤوا من الآيات بما يؤمن على مثله<sup>(١)</sup> البشر، ولهذا قال تعالى: ﴿قد بينا الآيات لقوم يوقنون﴾؛ فكل موقن فقد عرف من آيات الله الباهرة وبراهينه الظاهرة ما حصل له به اليقين، واندفع عنه كل شك وريب.

ثم ذكر تعالى بعض آية موجزة مختصرة جامعة للآيات الدالة على صدقه ﷺ وصحة ما جاء به فقال:

الآيات التي جاء ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالحق بَشْيَراً وَنَذْيَراً ﴾؛ فهذا مشتمل على الآيات التي جاء بها، وهي ترجع إلى ثلاثة أمور:

الأول في نفس إرساله، والثاني في سيرته وهديه ودِلُه، والثالث في معرفة ما جاء به من القرآن والسنة. فالأول والثاني قد دخلا في قوله: ﴿إِنا أرسلناكَ﴾؛ والثالث [دخل] في قوله: ﴿بالحق﴾.

وبيان الأمر الأول: وهو ـ نفس إرساله ـ أنه قد علم حالة أهل الأرض قبل بعثته على وما كانوا عليه من عبادة الأوثان والنيران والصلبان وتبديلهم للأديان حتى كانوا في ظلمة من الكفر قد عمتهم وشملتهم، إلا بقايا من أهل الكتاب قد انقرضوا قبيل البعثة، وقد علم أن الله تعالى لم يخلق خلقه سدى ولم يتركهم هملاً، لأنه حكيم عليم قدير رحيم، فمن حكمته ورحمته بعباده أن أرسل إليهم هذا الرسول العظيم يأمرهم بعبادة الرحمن وحده لا شريك له، فبمجرد رسالته يعرف العاقل صدقه، وهو آية كبيرة على أنه رسول الله.

(۱) في (ب): «بمثله».

OR C سورة البقرة (١١٨ ـ ١١٩)

سورة البقرة (١٢٠)

وأما الثاني فمن عرف النبي ﷺ معرفة تامة، وعرف سيرته وهديه قبل البعثة ونشوءه على أكمل الخصال، ثم من بعد ذلك قد ازدادت مكارمه وأخلاقه العظيمة الباهرة للناظرين، فمن عرفها وسبر أحواله عرف أنها لا تكون إلا أخلاق الأنبياء الكاملين؛ لأنه<sup>(۱)</sup> تعالى جعل الأوصاف أكبر دليل على معرفة أصحابها وصدقهم وكذبهم.

وأما الثالث: فهو معرفة ما جاء به ﷺ من الشرع العظيم والقرآن الكريم المشتمل على الإخبارات الصادقة والأوامر الحسنة والنهي عن كل قبيح، والمعجزات الباهرة، فجميع الآيات تدخل في هذه الثلاثة.

قوله: ﴿بشيراَ﴾؛ أي: لمن أطاعك بالسعادة الدنيوية والأخروية، ﴿نذيراَ﴾؛ لمن عصاك بالشقاوة والهلاك الدنيوي والأخروي، ﴿ولا تسأل عن أصحاب الجحيم﴾؛ أي: لست مسؤولاً عنهم، إنما عليك البلاغ وعلينا الحساب.

وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْبَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَّى تَنَبَّعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَهِ هُوَ ٱلْهُدَئُ وَلَهِنِ ٱنَّبَعْتَ أَهْوَآ،هُم بَعْدَ ٱلَذِى جَآءَكَ مِنَ ٱلْفِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ ﴾ .

(١٢٠) يخبر تعالى رسوله أنه لا يرضى منه اليهود ولا النصارى إلا باتباعه دينهم؛ لأنهم دعاة إلى الدين الذي هم عليه يزعمون أنه الهدى، فقل لهم: ﴿إِن هدى الله﴾؛ الذي أرسلت به ﴿هو الهدى﴾؛ وأما ما أنتم عليه فهو الهوى بدليل قوله: ﴿ولتن اتبعت أهواءهم بعد الذي جاءك من العلم ما لك من الله من ولي ولا نصير﴾؛ فهذا فيه النهي العظيم عن اتباع أهواء اليهود والنصارى والتشبه بهم بما يختص به دينهم.

والخطاب وإن كان لرسول الله ﷺ، فإن أمته داخلة في ذلك؛ لأن الاعتبار بعموم المعنى لا بخصوص المخاطب، كما أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

ثم قال:

﴿ ٱلَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَتْلُوَنُهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ أَوْلَتِهِكَ يُؤْمِنُونَ بِدٍ. وَمن تَكْفُر بهِ. فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ

(١) في (ب): الأن الله».

الْحَسِرُونَ ٢ يَبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَتِي أَنْعَمَتُ عَلَيْكُرَ وَأَنِي فَضَلْتُكُر عَلَ الْعَالَمِينَ ٢ وَانَّقُوا يَوْمَا لَا تَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يُغْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا نَنفَعُهُ الْمَنعَةُ وَلَا هُمْ يُتَمَرُونَ ٢ ﴾

سورة البقرة (١٢١ ـ ١٢٤)

(١٢١) يخبر تعالى أن الذين آتاهم الكتاب ومنَّ عليهم به منَّة مطلقة أنهم (يتلونه حق تلاوته)؛ أي: يتبعونه حق اتباعه، والتلاوة الأنباع، فيحلون حلاله، ويحرمون حرامه، ويعملون بمحكمه، ويؤمنون بمتشابهه، وهؤلاء هم السعداء من أهل الكتاب الذين عرفوا نعمة الله وشكروها، وآمنوا بكل الرسل ولم يفرقوا بين أحد منهم، فهؤلاء هم المؤمنون حقًّا لا من قال منهم نؤمن بما أنزل علينا ويكفرون بما وراءه، ولهذا توعدهم بقوله: (ومن يكفر به فأولئك هم الخاسرون).

﴿١٢٢ ـ ١٢٣﴾ وقد تقدم تفسير الآية التي بعدها.

وَإِذِ ٱبْتَنَى إِبَرُهِمَ رَيُّهُ بِكَلِمَتِ فَٱنْتَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن دُزِيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِلِمِينَ شَكَ وَإِذْ جَمَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةُ لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَأَخْذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَهِمَ مُصَلًى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَهِبَمَ وَإِسْمَنِعِيلَ أَن طَهِرًا بَيْتِي لِلظَّآبِغِينَ وَالْمَنكِفِينَ وَٱلرُّحَعِ الشُجُودِ شَ ﴾

(17٤) يخبر تعالى عن عبده وخليله إبراهيم عليه السلام المتفق على إمامته وجلالته الذي كل من طوائف أهل الكتاب تدعيه، بل وكذلك المشركون أن الله ابتلاه وامتحنه بكلمات أي بأوامر ونواه كما هي عادة الله في ابتلائه لعباده ليثبين الكاذب الذي لا يثبت عند الابتلاء والامتحان من الصادق، الذي ترتفع درجته، ويزيد قدره، ويزكو عمله ويخلص ذهبه، وكان من أجلِّهم في هذا المقام الخليل عليه السلام، فأتم ما ابتلاه الله به وأكمله ووفاه، فشكر الله له ذلك، ولم يزل الله شكوراً فقال: ﴿إني جاعلك للناس إماماًه؛ أي: يقتدون بك في الهدي ويمشون خلفك إلى سعادتهم الأبدية، ويحصل لك الثناء الدائم والأجر الجزيل والتعظيم من

وهذه ـ لعمر الله ـ أفضل درجة تنافس فيها المتنافسون، وأعلى مقام شمر إليه العاملون، وأكمل حالة حصلها أولو العزم من المرسلين وأتباعهم من كل صِدِّيق متبع لهم داع إلى الله وإلى سبيله، فلما اغتبط إبراهيم بهذا المقام، وأدرك هذا، طلب ذلك لذريته لتعلو درجته ودرجة ذريته، وهذا أيضاً من إمامته ونصحه لعباد الله ومحبته أن يكثر فيهم المرشدون، فلله عظمة هذه الهمم العالية والمقامات السامية.

This file was downloaded from QuranicThought.com

٩.

سورة البقرة (١٢٥)

فأجابه الرحيم اللطيف وأخبر بالمانع من نيل هذا المقام فقال: ﴿لا ينال عهدي الظالمين﴾؛ أي: لا ينال الإمامة في الدين من ظلم نفسه وضرها وحطَّ قدرها لمنافاة الظلم لهذا المقام، فإنه مقام آلته الصبر واليقين، ونتيجته أن يكون صاحبه على جانب عظيم من الإيمان والأعمال الصالحة والأخلاق الجميلة والشمائل السديدة والمحبة التامة والخشية والإنابة، فأين الظلم وهذا المقام؟ ودلَّ مفهوم الآية أن غير الظالم سينال الإمامة، ولكن مع إتيانه بأسبابها.

(١٢٥) ثم ذكر تعالى أنموذجاً باقياً دالاً على إمامة إبراهيم وهو: هذا البيت الحرام الذي جعل قصده ركناً من أركان الإسلام حاطاً للذنوب والآثام، وفيه من آثار الخليل وذريته ما عرف به إمامته وتُذُكَّرت به حالته فقال: ﴿وإذ جعلنا البيت مثابة للناس﴾؛ أي: مرجعاً يثوبون إليه بحصول منافعهم الدينية والدنيوية، يترددون إليه ولا يقضون منه وطراً، وجعله ﴿أمناً﴾؛ يأمن به كلُ أحد حتى الوحش وحتى الجمادات كالأشجار، ولهذا كانوا في الجاهلية - على شركهم - يحترمونه أشد وتعظيماً وتشريفاً وتكريماً، ﴿واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى﴾؛ يحتمل أن يكون الاحترام ويجد أحدهم قاتل أبيه في الحرم فلا يهيجه، فلما جاء الإسلام زاده حرمة وتعظيماً وتشريفاً وتكريماً، ﴿واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى﴾؛ يحتمل أن يكون المراد بذلك المقام المعروف الذي قد جعل الآن مقابل باب الكعبة، وأن المراد ويحتمل أن يكون المقام مفرداً مضافاً فيعم جميع مقامات إبراهيم وعليه جمهور المفسرين المشاعر كلها من الطواف والسعي والوقوف بعرفة ومزدلفة ورمي الجمار والنحر وغير ذلك من أفعال الحج، فيكون معنى قوله: ﴿معلى؟ أي اقتدوا المشاعر كلها من الطواف والسعي والوقوف بعرفة ومزدلفة ورمي الجمار والنحر وغير ذلك من أفعال الحج، ولعل هذا المعنى أولى لدخول المعنى المناد أي المراد ونغير ذلك من أفعال الحج، ولعل هذا المعنى أولى لدخول المعنى الم الماد المشاعر أكلها من الطواف والسعي والوقوف بعرفة ومزدلفة ورمي الجمار والنحر وغير ذلك من أفعال الحج، ولعل هذا المعنى أولى لدخول المعنى الأول فيه واحتمال اللفظ له.

فوعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل»؛ أي: أوحينا إليهما وأمرناهما بتطهير بيت الله من الشرك والكفر والمعاصي ومن الرجس والنجاسات والأقذار ليكون وللطائفين»؛ فيه فوالعاكفين والركع السجود»؛ أي: المصلين، قدّم الطواف لاختصاصه بالمسجد الحرام، ثم الاعتكاف لأن من شرطه المسجد مطلقاً، ثم الصلاة مع أنها أفضل لهذا المعنى، وأضاف الباري البيت إليه لفوائد:

في (ب): «يكونا».

سورة البقرة (١٢٦ ـ ١٢٨)

منها: أن ذلك يقتضي شدة اهتمام إبراهيم وإسماعيل بتطهيره لكونه بيت الله فيبذلان جهدهما، ويستفرغان وسعهما في ذلك.

ومنها: أن الإضافة تقتضي التشريف والإكرام ففي ضمنها أمر عباده بتعظيمه وتكريمه.

ومنها: أن هذه الإضافة هي السبب الجالب للقلوب إليه.

﴿وَلِذَ قَالَ إِبْرَهِعُرُ رَبِّ أَجْعَلْ هَاذَا بَلَدًا ءَامِنًا وَأَرْزُقَ أَهْلَمُ مِنَ أَاشَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْرِ ٱلْآخِرِ قَالَ وَبَن كَفَرَ فَأُمَّيَّعُهُ قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَى عَذَابِ ٱلنَّارِ وَبِئْسَ الْمُصِيرُ 🖽 .

(١٢٦) أي: وإذ دعا إبراهيم لهذا البيت أن يجعله الله بلداً آمناً ويرزق أهله من أنواع الثمرات، ثم قيد عليه السلام هذا الدعاء للمؤمنين تأدباً مع الله إذ كان دعاؤه الأول فيه الإطلاق، فجاء الجواب فيه مقيداً بغير الظالم، فلما دعا لهم بالرزق وقيده بالمؤمن وكان رزق الله شاملاً للمؤمن والكافر والعاصي والطائع قال بالرزق وقيده بالمؤمن وكان رزق الله شاملاً للمؤمن والكافر والعاصي والطائع قال بالرزق على عبادة الله ثم ينتقل منه إلى نعيم مسلمهم وكافرهم، أما المسلم فلما دعا لهم بالرزق وقيده بالمؤمن وكان رزق الله شاملاً للمؤمن والكافر والعاصي والطائع قال بالرزق على عبادة الله ثم ينتقل منه إلى نعيم الجنة، وأما الكافر فيما المسلم فلما منام بالرزق على عبادة الله ثمام كلهم مسلمهم وكافرهم، أما المسلم فيستعين بالرزق على عبادة الله ثم ينتقل منه إلى نعيم الجنة، وأما الكافر فيتمتع فيها قليلاً، فرم أمر أمر أمر المعيرة وأخرجه مكرها في عذاب النار وبئس المصيرة.

﴿وَإِذْ يَرْفِعُ إِبَرَهِحُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلْ مِنَأً إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْقَلِيمُ () رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةٍ لَكَ وَمِن ذُرِيَّتِنَا أَمَّة مُسْلِمَةً لَكَ وَآرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُبْ عَلَيْنَاً إِنَّكَ أَنْتَ التَوَابُ ٱلرَّحِمُ () رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُرَبِّهِمُ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْمَكِيمُ () .

(١٢٧ه أي: واذكر إبراهيم وإسماعيل في حالة رفعهما القواعد من البيت الأساس واستمرارهما على هذا العمل العظيم، وكيف كانت حالهما من الخوف والرجاء حتى إنهما مع هذا العمل دعوا الله أن يتقبل منهما عملهما حتى يجعل<sup>(١)</sup> فيه النفع العميم.

(١٢٨) ودعوا لأنفسهما وذريتهما بالإسلام الذي حقيقته خضوع القلب وانقياده وانتياده وانتياده وانتياده المتضمن لانقياد الجوارح ﴿وأرنا مناسكنا﴾؛ أي: علمناها على وجه الإراءة لمنهما المتضمن لانقياد الجوارح ﴿وأرنا مناسكنا﴾؛ أي: علمناها على وجه الإراءة المناسمان المتضمن لانقياد الجوارح ﴿وأرنا مناسكنا؟

(١) في (ب): اليحصل».

سورة البقرة (١٢٩)

والمشاهدة ليكون أبلغ، يحتمل أن يكون المراد بالمناسك أعمال الحج كلها كما يدل عليه السياق والمقام ويحتمل أن يكون المراد ما هو أعم من ذلك وهو الدين كله والعبادات كلها كما يدل عليه عموم اللفظ، لأن النسك التعبد، ولكن غلب على متعبدات الحج تغليباً عرفياً، فيكون حاصل دعائهما يرجع إلى التوفيق للعلم النافع والعمل الصالح.

ولما كان العبد مهما كان لا بد أن يعتريه التقصير ويحتاج إلى التوبة قالا: ﴿وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم﴾.

﴿١٢٩﴾ ﴿ربنا وابعث فيهم؟؛ أي: في ذريتنا ﴿رسولاً منهم؟؛ ليكون أرفع لدرجتهما ولينقادوا له وليعرفوه حقيقة المعرفة ﴿يتلو عليهم آياتك؟؛ لفظاً وحفظاً وتحفيظاً، ﴿ويعلمهم الكتاب والحكمة؟؛ معنى ﴿ويزكيهم؟؛ بالتربية على الأعمال الصالحة والتبري من الأعمال الردية التي لا تزكو النفس<sup>(١)</sup> معها، ﴿إنك أنت العزيز؟؛ أي: القاهر لكلِّ شيء الذي لا يمتنع على قوته شيء ﴿الحكيم؟؛ الذي يضع الأشياء مواضعها، فبعزتك وحكمتك ابعث فيهم هذا الرسول.

فاستجاب اللهُ لهما؛ فبعث الله هذا الرسول الكريم الذي رحم الله به ذريتهما خاصة وسائر الخلق عامة، ولهذا قال عليه الصلاة والسلام: «أنا دعوة أبي إبراهيم»<sup>(٢)</sup>.

ولما عظَّم اللَّهَ إبراهيمُ هذا التعظيمَ وأخبر عن صفاته الكاملة قال تعالى:

﴿وَمَن يَرْعَبُ عَن مِلْةٍ إِبْرَهِمَ إِلَا مَن سَفِهَ نَفْسَلُمُ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِ الدُّنِيَّا وَإِنَّهُ فِي الْآنَيْنَا وَإِنَّهُ فَا الْالْحَرَةِ لَمِنَ الْعَدَلِمِينَ الْعَدَلِمِينَ أَلْعَدَلِمِينَ أَلْعَدَلِمِينَ أَلْعَدَلِمِينَ إِذَ قَالَ لَهُ رَبُّهُ آَسَلِمُ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَدَلَمِينَ فِي وَوَحَى بِهَا إِذَ قَالَ لَهُ رَبُّهُ آَسَلِمُ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ الْعَدَلَمِينَ فَي وَوَحَى بِهَا إِذَ قَالَ لَهُ رَبُّهُ آَسَلِمُ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ الْعَدَلَمِينَ فَي وَوَحَى بَهَا إِبْرَهِمُ وَيَعْفُولُ يَبْهَ اللهُ يَعْبُدُونَ فَلَا تَسْلَمْتُ لِرَبِ الْعَدَلَمِينَ فَلَ وَوَحَى بَهَا إِبْرَهِمُ وَيَعْفُولُ يَبْهَمُونَ فَي أَنْهُ اللّهُ مَسْلِمُونَ فَي آَمَ لَكُمُ الذِينَ فَلَا تَسُوتُنَ إِلا وَأَنشُر شُمْدِلُونَ فَي آَمَ كُمُ الذِينَ عَلَى لَكُمُ الذِينَ عَالَهُ وَاللَّهُ مَعْتَى أَمْ الْعَنْ أَعْتَمُ اللَّهُ أَمْ اللَّذِينَ عَلَى الْعَنْ الْعَنْ أَعْتَ لَعُمْ أَعْ وَاللَهُ مَعْتَى الْعَنْ أَعْتَ اللَهُ الْعَنْ عَلَى أَمْ اللَهُ اللَّيْ الْعَنْ أَعْنَ الْعَنْ أَنْ عَنْ الْعَابَ وَعَنْ الْعَنْ أَعْتُهُ إِنَا مُعْتَقُتُ إِلَى الْعَنْ الْهُ الْذَيْ عَالَهُ اللَهُ إِنَ عَنْهُ إِنَيْ إِنَهُ لَكُمُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْسُ أَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ أَنْتُ مَا أَنَا لَكُونَ مَنْهُ أَسْلِمُ وَنَ عَنْ لَعَنْ لَنِي اللْعَنْ الْعَنْ أَنْ وَقَتْ إِنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَ الْتَنْ الْمَالْعُونَ عَنْ الْعَالَةُ اللَهُ عَنْ إِنَا لَكُونَ الْنَا عَالَهُ اللَّهُ الْعَالَ الْتَنْتُ الْتَنْ الْعَنْهُ الْعَالَ الْتَعْتُ الْعَالَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَةُ الْعَنْ عَنْ عَنْعَالُهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَنْعَالُونُ عَنْتُ الْعَالَةُ عَنْهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَيْنَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَالَةُ الْعَالَيْ الْعَالَالَةُ عَالَ الْعَالَ الْعَالَةُ عَالُولُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَ الْعَ الْعَالَ الْعَالَا الْعَنْعَالُهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ لُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالْ الْعَا

- (١) في (ب): النفوس.
- (٢) أخرجه أحمد (١/ ١٢٧ و١٢٨)، والحاكم (٢/ ١٥٠) وصححه ووافقه الذهبي، والحديث
   صححه الألباني في "الصحيحة" (١٥٤٥ و١٥٤٦).

(١٣٠) أي: ما يرغب ﴿عن ملة إبراهيم›؛ بعد ما عرف من فضله، ﴿إلا من سفه نفسه›؛ أي: جهلها وامتهنها ورضي لها بالدون وباعها بصفقة المغبون كما أنه لا أرشد وأكمل ممَّن رغب في ملة إبراهيم، ثم أخبر عن حالته في الدنيا والآخرة فقال: ﴿ولقد اصطفيناه في الدنيا›؛ أي: اخترناه ووفقناه للأعمال التي صار بها من المصطفين الأخيار، ﴿وإنه في الآخرة لمن الصالحين›؛ الذين لهم أعلى الدرجات.

OR Q متبورة البقرة (١٣٠ - ١٣٤)

﴿١٣١﴾ ﴿إذ قال له ربَّه أسلم قالَ؟؛ امتثالاً لربه ﴿أسلمتُ لربِّ العالمينَ؟؛ إخلاصاً وتوحيداً ومحبة وإنابة فكان التوحيدُ للهِ نعته، ثم ورَّثه في ذريته ووصاهم به، وجعلها كلمة باقية في عقبه، وتوارثت فيهم حتى وصلت ليعقوبَ فوصى بها بنيه.

فانتم ـ يا بني يعقوب ـ قد وصاكم أبوكم بالخصوص فيجب عليكم كمال الانقياد، واتباع خاتم الأنبياء. قال:

(١٣٢) ﴿يا بني إن الله اصطفى لكم الدين؟ أي: اختاره، وتخيره لكم رحمة بكم وإحساناً إليكم، فقوموا به، واتصفوا بشرائعه، وانصبغوا بأخلاقه حتى تستمروا على ذلك فلا يأتيكم الموت إلا وأنتم عليه، لأن من عاش على شيء مات عليه، ومن مات على شيء بعث عليه.

(١٣٣) ولما كان اليهود يزعمون أنهم على ملة إبراهيم ومن بعده يعقوب قال تعالى منكراً عليهم: ﴿أَم كنتم شهداءَ﴾؛ أي: حضوراً ﴿إذ حضر يعقوب الموت﴾؛ أي: مقدماته وأسبابه فقال لبنيه على وجه الاختبار ولتقرَّ عينه في حياته بامتثالهم ما وصاهم به: ﴿ما تعبدون من بعدي﴾؛ فأجابوه بما قرت به عينه فقالوا: ﴿نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلهاً واحداًه؛ فلا نشرك به شيئاً ولا نعدل به ﴿ونحن له مسلمونَ؟؛ فجمعوا بين التوحيد والعمل، ومن المعلوم أنهم لم يحضروا يعقوب، لأنهم لم يوجدوا بعد، فإذا لم يحضروا، فقد أخبر الله عنه أنه وصى بنيه بالحنيفية لا باليهودية، ثم قال تعالى:

١٣٤ في تلك أمة قد خلت، أي: مضت ولها ما كسبت ولكم ما كسبتم، الله عنه، ولكم ما كسبتم، الله عمله، وكل من عله، لا يُؤَاخذ<sup>(١)</sup> أحد بذنب أحد، ولا ينفع أحداً إلا إيمانه وتقواه، فاشتغالكم بهم وادعاؤكم أنكم على ملتهم والرضا بمجرد

(۱) في (ب): «يُؤخذ».



سورة البقرة (١٣٥ ـ ١٣٦) 🗏

القول أمر فارغ لا حقيقة له، بل الواجب عليكم أن تنظروا حالتكم التي أنتم عليها هل تصلح للنجاة أم لا ؟

﴿وَقَالُوا حُوفُوا هُودًا أَوْ نَصَمَرَىٰ تَمْتَدُواً قُلْ بَلْ مِلْةَ إِبَرْهِمَرَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٢

(١٣٥) أي: دعا كل من اليهود والنصارى المسلمين إلى الدخول في دينهم (١٣٥) أي: دعا كل من اليهود والنصارى المسلمين إلى الدخول في دينهم زاعمين أنهم هم المهتدون وغيرهم ضال، [قل]<sup>(١)</sup> له مجيباً جواباً شافياً ((بل)) نتبع (ملة إبراهيم حنيفاً)؛ أي: مقبلاً على الله معرضاً عما سواه قائماً بالتوحيد تاركاً للشرك والتنديد، فهذا الذي في اتباعه الهداية وفي الإعراض عن ملته الكفر والغواية.

فَوُلُوا مَامَنُنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِحَرَ وَلِسْمَعِيلَ وَلِسْحَتَى وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِى مُوسَىٰ وَتِعِيسَىٰ وَمَا أُوتِى النَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِيْمَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَغَنُ لَهُ مُسْلِعُونَ ٢

(١٣٦) هذه الآية الكريمة قد اشتملت على جميع ما يجب الإيمان به. واعلم أن الإيمان الذي هو تصديق القلب التام بهذه الأصول، وإقراره المتضمن لأعمال القلوب والجوارح، وهو - بهذا الاعتبار - يدخل فيه الإسلام وتدخل فيه الأعمال الصالحة كلها، فهي من الإيمان وأثر من آثاره، فحيث أطلق الإيمان دخل فيه ما ذكر، وكذلك الإسلام إذا أطلق دخل فيه الإيمان، فإذا قرن بينهما كان الإيمان اسما لما في القلب من الإقرار والتصديق، والإسلام اسماً للأعمال الظاهرة. وكذلك إذا جمع بين الإيمان والأعمال الصالحة.

فقوله تعالى: ﴿قولوا﴾؛ أي: بألسنتكم متواطئة عليها قلوبكم، وهذا هو القول التام المترتب عليه الثواب والجزاء، فكما أن النطق باللسان بدون اعتقاد القلب نفاق وكفر، فالقول الخالي من العمل عمل القلب عديم التأثير قليل الفائدة، وإن كان العبد يؤجر عليه إذا كان خيراً ومعه أصل الإيمان، لكن فرق بين القول المجرد والمقترذ به عمل القلب.

وفي قوله ﴿قولوا﴾؛ إشارة إلى الإعلان بالعقيدة والصدع بها والدعوة لها، إذ هي أصل الدين وأساسه، وفي قوله ﴿آمنا﴾؛ ونحوه مما فيه صدور الفعل منسوباً إلى جميع الأمة إشارة إلى أنه يجب على الأمة الاعتصام بحبل الله جميعاً والحث

(۱) كذا في (ب)، وفي ( أ): «قال».

سورة البقرة (١٣٦)

على الائتلاف حتى يكون داعيهم واحداً وعملهم متحداً، وفي ضمنه النهي عن الافتراق. وفيه أن المؤمنين كالجسد الواحد.

وفي قوله: ﴿قولوا آمنا بالله...﴾ الخ؛ دلالة على جواز إضافة الإنسان إلى نفسه الإيمان على وجه التقييد، بل على وجوب ذلك، بخلاف قوله أنا مؤمن ونحوه فإنه لا يقال إلا مقروناً بالاستثناء بالمشيئة لما فيه من تزكية النفس والشهادة على نفسه بالإيمان، فقوله: ﴿آمنا بالله﴾؛ أي: بأنه واجب الوجود واحد أحد<sup>(۱)</sup> متصف بكل صفة كمال، منزه عن كل نقص وعيب، مستحق لإفراده بالعبادة كلها وعدم الإشراك به في شيء منها بوجه من الوجوه.

(وما أنزل إلينا)؛ يشمل القرآن والسنة لقوله تعالى: ﴿وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة)؛ فيدخل فيه الإيمان بما تضمنه كتاب الله وسنة رسوله من صفات الباري وصفات رسله واليوم الآخر والغيوب الماضية والمستقبلة، والإيمان بما تضمنه ذلك من الأحكام الشرعية الأمرية وأحكام الجزاء وغير ذلك ﴿وما أنزل إلى إبراهيم...)؛ إلى آخر الآية، فيه الإيمان بجميع الكتب المنزلة على جميع الأنبياء، والإيمان بالأنبياء عموماً وخصوصاً ما نص عليه في الآية لشرفهم ولإتيانهم بالشرائع الكبار، فالواجب في الإيمان بالأنبياء والكتب أن يؤمن بهم على وجه العموم والشمول، ثم ما عرف منهم بالتفصيل وجب الإيمان به مفصلاً.

وقوله: ﴿لا نفرق بين أحد منهم﴾؛ أي: بل نؤمن بهم كلهم، هذه خاصية المسلمين التي انفردوا بها عن كلٌ من يدعي أنه على دين، فاليهود والنصارى والصابئون وغيرهم وإن زعموا أنهم يؤمنون بما يؤمنون به من الرسل والكتب فإنهم يكفرون بغيره فيفرقون بين الرسل والكتب، بعضها يؤمنون به وبعضها يكفرون به، وينقض تكذيبهم تصديقهم، فإن الرسول الذي زعموا أنهم قد آمنوا به قد صدق سائر الرسل وخصوصاً محمداً عنه، فإذا كذبوا محمداً فقد كذبوا رسولهم فيما أخبرهم به فيكون كفراً برسولهم، وفي قوله: ﴿وما أوتي النبيون من ربهم﴾؛ ذلالة على أن عطية الدين هي العطية الحقيقية المتصلة بالسعادة الدنيوية والأخروية، لم يأمرنا أن نؤمن بما أوتي الأنبياء من الملك والمال ونحو ذلك، بل أمرنا أن نؤمن بما أعطوا من الكتب والشرائع، وفيه أن الأنبياء مبلغون عن الله ووسائط بين الله

(1) في (ب): «بأنه موجود واحد أحد».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (١٣٧)

وبين خلقه في تبليغ دينه، ليس لهم من الأمر شيء.

وفي قوله: ﴿من ربهم ﴾؛ إشارة إلى أنه من كمال ربوبيته لعباده أن ينزل عليهم الكتب ويرسل إليهم الرسل، فلا تقتضي ربوبيته تركهم سدى ولا هملاً، وإذا كان ما أوتي النبيون إنما هو من ربهم ففيه الفرق بين الأنبياء وبين من يدعي النبوة، وأنه يحصل الفرق بينهم بمجرد معرفة ما يدعون إليه، فالرسل لا يدعون إلا لخير ولا ينهون إلا عن كل شر، وكل واحد منهم يصدق الآخر ويشهد له بالحق من غير تخالف ولا تناقض لكونه من عند ربهم، ﴿فلو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴾؛ وهذا بخلاف من ادعى النبوة فلا بد أن يتناقضوا في أخبارهم وأوامرهم ونواهيهم كما يعلم ذلك من سبر أحوال الجميع وعرف ما يدعون إليه، فلما بين تعالى جميع ما يؤمن به عموماً وخصوصاً وكان القول لا يغني عن العمل قال : ﴿ونحن له مسلمون ﴾؛ أي : خاضعون لعظمته منقادون لعبادته بباطننا وظاهرنا مخلصون له العبادة، بدليل تقديم المعمول وهو ﴿له ﴾؛ على العامل وهو،

**فقد اشتملت** هذه الآية الكريمة على إيجازها واختصارها على أنواع التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات.

واشتملت على الإيمان بجميع الرسل وجميع الكتب، وعلى التخصيص الدال على الفضل بعد التعميم، وعلى التصديق بالقلب واللسان والجوارح والإخلاص لله في ذلك، وعلى الفرق بين الرسل الصادقين ومن ادعى النبوة من الكاذبين، وعلى تعليم الباري عباده كيف يقولون، ورحمته وإحسانه عليهم بالنعم الدينية المتصلة بسعادة الدنيا والآخرة. فسبحان من جعل كتابه تبياناً لكل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون.

﴿فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِء فَقَدِ الْهَنَدَوَأَ قَالِن نَوَلَوْا فَإِنَّمَا لَمَّمْ فِي شِقَاقِ نَسَبَنْبِكُهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّنِيعُ الْمُكِيمُ ٢

لالا¥ في: فإن آمن أهل الكتاب بمثل ما آمنتم به يا معشر المؤمنين من جميع الرسل، وجميع الكتب، الذين أول من دخل فيهم وأولى خاتمهم وأفضلهم محمد ﷺ، والقرآن، وأسلموا لله وحده ولم يفرقوا بين أحد من الرسل<sup>(۱)</sup>، ﴿فقد

## سورة البقرة (١٣٨)

اهتدوا)؛ للصراط المستقيم الموصل لجنات النعيم؛ أي فلا سبيل لهم إلى الهداية إلا بهذا الإيمان، لا كما زعموا بقولهم كونوا هوداً أو نصارى تهتدوا فزعموا أن الهداية خاصة بما كانوا عليه.

والهدى: هو العلم بالحق والعمل به، وضده الضلال عن العلم، والضلال عن العمل بعد العلم وهو الشقاق الذي كانوا عليه لما تولوا وأعرضوا، فالمشاق هو الذي يكون في شقَّ والله ورسوله في شقَّ، ويلزم من المشاقة المحادَّة والعداوة البليغة التي من لوازمها بذل ما يقدرون عليه من أذية الرسول، فلهذا وعد الله رسوله أن يكفيه إياهم لأنه (السميع) لجميع الأصوات باختلاف اللغات على تفنن الحاجات. (العليم) بما بين أيديهم وما خلفهم بالغيب والشهادة بالظواهر والبواطن، فإذا كان كذلك كفاك الله شرهم، وقد أنجز الله لرسوله وعده، وسلطه عليهم حتى قتل بعضهم، وسبى بعضهم، وأجلى بعضهم، وشردهم كل مشرد، ففيه معجزة من معجزات القرآن وهو الإخبار بالشيء قبل وقوعه فوقع طبق ها أخبر.

(١٣٨) أي: الزموا صبغة الله وهو دينه، وقوموا به قياماً تامًا بجميع أعماله الظاهرة والباطنة وجميع عقائده في جميع الأوقات حتى يكون لكم صبغة وصفة من صفاتكم، فإذا كان صفة من صفاتكم أوجب ذلك لكم الانقياد لأوامره طوعاً واختياراً ومحبة، وصار الدين طبيعة لكم بمنزلة الصبغ التام للثوب الذي صار له صفة، فحصلت لكم السعادة الدنيوية والأخروية لحثً الدين على مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال ومعالي الأمور.

فلهذا قال على سبيل التعجب المتقرر للعقول الزكية؛ ﴿ومن أحسن من الله صبغة﴾؛ أي: لا أحسن صبغة من صبغته<sup>(١)</sup>، وإذا أردت أن تعرف نموذجاً يبين لك الفرق بين صبغة الله وبين غيرها من الصبغ فقس الشيء بضده، فكيف ترى في عبد آمن بربه إيماناً صحيحاً أثر معه خضوع القلب وانقياد الجوارح، فلم يزل يتحلى بكل وصف حسن وفعل جميل وخلق كامل ونعت جليل، ويتخلى من كل وصف قبيح ورذيلة وعيب فَوَضفُهُ الصدق في قوله وفعله والصبر والحلم والعفة والشجاعة

(۱) في (ب): «صبغه».

سورة البقرة (١٣٩)

والإحسان القولي والفعلي ومحبة الله وخشيته وخوفه ورجاؤه، فحاله الإخلاص للمعبود والإحسان لعبيده، فقسه بعبد كفر بربه وشرد عنه وأقبل على غيره من المخلوقين فاتصف بالصفات القبيحة من الكفر والشرك والكذب والخيانة والمكر والخداع وعدم العفة والإساءة إلى الخلق في أقواله وأفعاله فلا إخلاص للمعبود ولا إحسان إلى عبيده؛ فإنه يظهر لك الفرق العظيم بينهما، ويتبين لك أنه لا أحسن [صبغة] من صبغة الله، وفي ضمنه أنه لا أقبح صبغة ممن انصبغ بغير دينه.

وفي قوله: ﴿وَنَحْنَ لَهُ عَابِدُونَ﴾؛ بيان لهذه الصبغة وهي القيام بهذين الأصلين الإخلاص والمتابعة؛ لأن العبادة: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة، ولا تكون كذلك حتى يشرعها الله على لسان رسوله. والإخلاص أن يقصد العبد وجه الله وحده في تلك الأعمال، فتقديم المعمول يؤذن بالحصر، وقال: ﴿وَنَحْنَ لَهُ عَابِدُونَ﴾؛ فوصفهم باسم الفاعل الدال على الثبوت والاستقرار؛ ليدلّ على اتصافهم بذلك [وكونه صار صبغة لهم ملازماً].

﴿قُلْ أَتُحَاجُونَنَا فِي اللَّهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا أَعْسَلُنَا وَلَكُمْ أَعْسَلُكُمْ وَخَنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ٢

(١٣٩) المحاجة: هي المجادلة بين اثنين فأكثر تتعلق في المسائل الخلافية حتى يكون كل من الخصمين يريد نصرة قوله وإبطال قول خصمه، فكل واحد منهما يجتهد في إقامة الحجة على ذلك، والمطلوب منها أن تكون بالتي هي أحسن بأقرب طريق يرد الضال إلى الحق، ويقيم الحجة على المعاند، ويوضح الحق، ويبين الباطل، فإن خرجت عن هذه الأمور كانت مماراة ومخاصمة لا خير فيها، وأحدثت من الشرَّ ما أحدثت، فكان أهل الكتاب يزعمون أنهم أولى بالله من المسلمين، وهذا مجرد دعوى تفتقر إلى برهان ودليل، فإذا كان رب الجميع واحداً ليس ربًّا لكم دوننا، وكلَّ منا ومنكم له عمله، فاستوينا نحن وأنتم<sup>(1)</sup> بذلك، فهذا الشيء من غير فرق مؤثر دعوى باطلة، وتفريق بين متماثلين ومكابرة ظاهرة، وإنما الشيء من غير فرق مؤثر دعوى باطلة، وتفريق بين متماثلين ومكابرة ظاهرة، وإنما الشيء من غير فرق مؤثر دعوى باطلة، من غيره؛ لأن التفريق مع الاشتراك في يحصل التفضيل بإخلاص الأعمال الصالحة لله وحده، وهذه الحالة وصف المؤمنين وحدهم فتعين أنهم أولى بالله من غيرهم لأن الإخلاص هو المراق المؤمنين وحدهم فتعين أنهم أولى بالله من غيرهم لأن الإخلاص هو الحالة وصف المؤمنين وحدهم فتعين ألهم أولى بالله من غيرهم لأن الإخلاص هو الحراق وصف المؤمنين وحدهم فتعين أنهم أولى بالله من غيرهم لأن الإخلاص هو الحراق وصف المؤمنين وحدهم فتعين أنهم أولى بالله من غيرهم لأن الإخلاص دو الحراق ولي ال

(۱) في (ب): «وإياكم». وكذا كانت في (1) ثم أبدلها الشيخ بما هو مثبت.

فهذا هو الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان بالأوصاف الحقيقية التي يسلمها أهل العقول ولا ينازع فيها إلا كل مكابر جهول، ففي هذه الآية إرشاد لطيف لطريق المحاجة، وأن الأمور مبنية على الجمع بين المتماثلين، والفرق بين المختلفين.

سورة البقرة (١٤٠)

أَمْرَ لَنُعُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْتُوبُ وَٱلْأَسْبَاطَ كَانُوا هُودًا أَوْ نَصَدَرَىٰ قُلْ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِر اللَّهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّى كَتَمَ شَهَدَةً عِندَهُ مِنَ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا قَسْمَلُونَ ٢٠٠٠ .

(١٤٠) وهذه دعوى أخرى منهم ومحاجة في رسل الله زعموا أنهم أولى بهؤلاء الرسل المذكورين من المسلمين؛ فردَّ الله عليهم بقوله: ﴿أَأَنتُم أَعلَم أم الله﴾؛ فالله يقول: ﴿ما كان إبراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين؟؛ وهم يقولون بل كان يهودياً أو نصرانياً، فإما أن يكونوا هم الصادقين العالمين أو يكون الله تعالى هو الصادق العالم بذلك، فأحد الأمرين متعين لا محالة، وصورة الجواب مبهم وهو في غاية الوضوح والبيان، حتى أنه من وضوحه لم يحتج أن يقول بل الله أعلم وهو أصدق، ونحو ذلك لانجلائه لكل أحد، كما إذا قيل الليل أنور أم النهار؟ والنار أحر أم الماء؟ والشرك أحسن أم التوحيد؟ ونحو ذلك، وهذا يعرفه كل من له أدنى عقل حتى أنهم بأنفسهم يعرفون ذلك ويعرفون أن إبراهيم وغيره من الأنبياء لم يكونوا هوداً ولا نصارى، فكتموا هذا العلم وهذه الشهادة، فلهذا كان ظلمهم أعظم الظلم، ولهذا قال تعالى: ﴿ومن أظلم ممن كتم شهادة عنده من الله، فهي شهادة عندهم مودعة من الله لا من الخلق فيقتضي الاهتمام بإقامتها، فكتموها وأظهروا ضدها، جمعوا بين كتم الحق وعدم النطق به وإظهار الباطل والدعوة إليه، أليس هذا أعظم الظلم؟ بلي والله وسيعاقبهم عليه أشد العقوبة، فلهذا قال: ﴿وما الله بغافل عما تعملون؟؛ بل قد أحصى أعمالهم وعدها وادَّخر لهم جزاءها، فبئس الجزاءُ جزاؤهم، وبنست النار مثوى للظالمين.

وهذه طريقة القرآن في ذكر العلم والقدرة عقب الآيات المتضمنة للأعمال التي يجازى عليها، فيفيد ذلك الوعد والوعيد والترغيب والترهيب، ويفيد أيضاً ذكر الأسماء الحسنى بعد الأحكام أن الأمر الديني والجزائي أثر من آثارها وموجب من موجباتها وهي مقتضية له. ثم قال تعالى:

إِنَّكَ أُمَّةٌ فَدْ خَلَتْ لَمَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كانوا يعْملون ()

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (١٤١ ـ ١٤٢)

(١٤١) تقدم تفسيرها وكررها لقطع التعلق بالمخلوقين، وإن المعول عليه ما اتصف به الإنسان لا عمل أسلافه وآبائه، فالنفع الحقيقي بالأعمال لا بالانتساب المجرد للرجال.

المَحْقِي سَيَقُولُ الشَّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَنَهُمْ عَن قِبْلَنِهِمُ الَتِي كَانُوا عَلَيْهَا قُل لِتَمَ المَسْرِقُ وَالْمَعْرِبُ يَهْدِى مَن يَنَاهُ إِنَ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ إِنَّى وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُووُا شُهَدَاءَ عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾.

(١٤٢) قد اشتملت الآية الأولى على معجزة وتسلية وتطمين قلوب المؤمنين واعتراض، وجوابه من ثلاثة أوجه وصفة المعترض وصفة المُسلَّم لحكم الله دينه، فأخبر تعالى أنه سيعترض السفهاء من الناس وهم الذين لا يعرفون مصالح أنفسهم بل يضيعونها ويبيعونها بأبخس ثمن وهم اليهود والنصارى ومن أشبههم من المعترضين على أحكام الله وشرائعه، وذلك أن المسلمين كانوا مأمورين باستقبال بيت المقدس مدة مقامهم بمكة ثم بعد الهجرة إلى المدينة نحو سنة ونصف لما لله المعترضين على أحكام الله وشرائعه، وذلك أن المسلمين كانوا مأمورين باستقبال المعترضين على أحكام الله وشرائعه، وذلك أن المسلمين كانوا مأمورين باستقبال بيت المقدس مدة مقامهم بمكة ثم بعد الهجرة إلى المدينة نحو سنة ونصف لما لله المعترضين على أحكام الله وشرائعه، وذلك أن المسلمين كانوا مأمورين باستقبال بيت المقدس مدة مقامهم بمكة ثم بعد الهجرة إلى المدينة نحو سنة ونصف لما لله وستقبال الكعبة فأخبرهم أنه لا بد أن يقول السفهاء من الناس: فرما ولاهم عن إستقبال الكعبة فأخبرهم أنه لا بد أن يقول السفهاء من الناس: فرما ولاهم عن وفي ذلك الاعتراض على حكم الله وشرعة إلى بعضها، وكانت حكمته تقتضى أمرهم وفي ذلك من الحكم التي سيشير إلى بعضها وكانت حكمته تقتضى أمرهم ون وفي ذلك من الحكم التي سيشير إلى بعضها وكانت حكمته تقتضى أمرهم وفي ذلك المدينة نحو سنة ونصف لما لله ونتقبال الكعبة فأخبرهم أنه لا بد أن يقول السفهاء من الناس: فرما ولاهم عن وفي ذلك الاعتراض على حكم الله وشرعه وفضله وإحسانه، فستوام مواجبر وأخبر وفي ذلك الاعتراض على حكم الله وشرعه وفضله وإحسانه، فستوام وأخبر وفي ذلك الاعتراض على حكم الله وشرعه وفضله وإحسانه، فلا تبالوا بهم وأذي إذ إذ إذما يقع ممن اتصف بالسفه قليل العقل والحلم والديانة، فلا تبالوا بهم إذ قد عُلِم مصدر هذا الكلام، فالعاقل لا يبالي باعتراض السفيه ولا يلقي له ذهنه.

ودلت الآية على أنه لا يعترض على أحكام الله إلا سفيه جاهل معاند، وأما الرشيد المؤمن العاقل فيتلقى أحكام ربه بالقبول والانقياد والتسليم كما قال تعالى: فوما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم»؛ ففلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم»؛ الآية فإنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا»؛ وقد كان في قوله السفهاء ما يغني عن رد قولهم وعدم المبالاة به، ولكنه تعالى مع هذا لم يترك هذه الشبهة حتى أزالها وكشفها مما سيعرض لبعض القلوب من الاعتراض فقال تعالى: فوقله؟ لهم مجيباً: فإلله المشرق والمغرب يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم»؛ أي: فإذا كان المشرق والمغرب ملكاً لله ليس جهة من

سورة اليقرة (١٤٣)

الجهات خارجة من<sup>(۱)</sup> ملكه ومع هذا يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ومنه هدايتكم إلى هذه القبلة التي هي ملة أبيكم إبراهيم فلأي شيء يعترض المعترض بتوليتكم قبلة داخلة تحت ملك الله؟ لم تستقبلوا جهة ليست ملكاً له فهذا پوجب التسليم لأمره بمجرد ذلك، فكيف وهو من فضل الله عليكم وهدايته وإحسانه أن هداكم لذلك، فالمعترض عليكم معترض على فضل الله حسداً لكم وبغياً.

ولما كان قوله: ﴿يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم﴾؛ مطلقاً<sup>(٢)</sup> والمطلق يُحمَل على المقيد فإن الهداية والضلال لهما أسباب أوجبتها حكمة الله وعدله وقد أخبر في غير موضع من كتابه بأسباب الهداية التي إذا أتى بها العبد حصل له الهدى كما قال تعالى: ﴿يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام﴾؛ ذكر في هذه الآية السبب الموجب لهداية هذه الأمة مطلقاً بجميع أنواع الهداية ومنَّة الله عليها فقال:

(١٤٣) ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطاً؟ أي: عدلاً خياراً وما عدا الوسط فأطراف داخلة تحت الخطر فجعل الله هذه الأمة وسطاً في كل أمور الدين:

وسطاً في الأنبياء بين من غلا فيهم كالنصارى، وبين من جفاهم كاليهود بأن آمنوا بهم كلهم على الوجه اللائق بذلك.

ووسطاً في الشريعة لا تشديدات اليهود وآصارهم ولا تهاون النصارى

وفي باب الطهارة والمطاعم لا كاليهود الذين لا تصح لهم صلاة إلا في بيعهم وكنائسهم، ولا يطهرهم الماء من النجاسات، وقد حرمت عليهم طيبات عقوبة لهم، ولا كالنصارى الذين لا ينجسون شيئاً، ولا يحرمون شيئاً بل أباحوا ما دب ودرج، بل طهارتهم أكمل طهارة وأتمها.

وأباح الله لهم الطيبات من المطاعم والمشارب والملابس والمناكح وحرم عليهم الخبائث من ذلك، فلهذه الأمة من الدين أكمله ومن الأخلاق أجلها ومن الأعمال أفضلها ووهبهم الله من العلم والحلم والعدل والإحسان ما لم يهبه لأمة سواهم، فلذلك كانوا فأمة وسطاك؛ كاملين معتدلين ليكونوا فشهداء على الناس؟؛ بسبب عدالتهم وحكمهم بالقسط يحكمون على الناس من سائر أهل الأديان ولا يحكم عليهم غيرهم، فما شهدت له هذه الأمة بالقبول فهو مقبول، وما شهدت له بالرد فهو مردود.

(٢) زیادة من هامش (1) بخط مغایر.

(۱) في (**ب): «عن».** .

سورة البقرة (١٤٣)

فإن قيل كيف يقبل حكمهم على غيرهم والحال أن كل مختصمين غير مقبول قول بعضهم على بعض؟ .

قيل: إنما لم يقبل قول أحد المتخاصمين لوجود التهمة، فأما إذا انتفت التهمة وحصلت العدالة التامة كما في هذه الأمة فإنما المقصود الحكم بالعدل والحق، وشرط ذلك العلم والعدل وهما موجودان في هذه الأمة فقُبِل قولها، فإن شكَّ شاك في فضلها وطلب مزكياً لها فهو أكمل الخلق نبيهم ﷺ، فلهذا قال تعالى: ﴿ويكون الرسول عليكم شهيداَك؛ ومن شهادة هذه الأمة على غيرهم أنه إذا كان يوم القيامة وسأل الله المرسلين عن تبليغهم والأمم المكذبة عن ذلك وأنكروا أن الأنبياء بلغتهم استشهد الأنبياء بهذه الأمة، وزكاها نبيها.

وفي الآية دليل على أن إجماع هذه الأمة حجة قاطعة، وأنهم معصومون عن الخطأ لإطلاق قوله: ﴿وسطاً﴾؛ فلو قدر اتفاقهم على الخطأ لم يكونوا وسطاً إلا في بعض الأمور، [ولقوله: ﴿لتكونوا شهداء على الناس﴾: يقتضي أنهم إذا شهدوا على حكم أنّ اللَّه أحلَّه أو حرّمه أو أوجبه فإنها معصومة في ذلك]. وفيها اشتراط العدالة في الحكم والشهادة والفتيا ونحو ذلك.

﴿وَمَا جَعَلْنَا الْفِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَآ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنَّبِعُ الرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتْ لَكِبِيرَةً إِلَا عَلَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَهُ لِيُضِبِعَ إِيمَـنَكُمُّ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّكَاسِ لَرَهُوفُ تَحِيمُ ٢٠٠٠ .

(١٤٣) يقول تعالى: ﴿وما جعلنا القبلة التي كنت عليها ؟ وهي: استقبال بيت المقدس أولاً، ﴿إلا لنعلم ؟ أي: علماً يتعلق به الثواب والعقاب، وإلا فهو تعالى عالم بكل الأمور قبل وجودها، ولكن هذا العلم لا يعلق عليه ثواباً ولا عقاباً لتمام عدله وإقامة الحجة على عباده، بل إذا وجدت أعمالهم ترتب عليها الثواب والعقاب، أي شرعنا تلك القبلة لنعلم ونمتحن ﴿من يتبع الرسول ؟ ويؤمن به فيتبعه على كل حال لأنه عبد مأمور مدبر، ولأنه قد أخبرت الكتب المتقدمة أنه يستقبل الكعبة فالمنصف الذي مقصوده الحق مما يزيده ذلك إيماناً وطاعة للرسول، وأما من انقلب على عقبيه وأعرض عن الحق واتبع هواه فإنه يزداد كفراً إلى كفره وحيرة إلى حيرته ويدلي بالحجة الباطلة المبنية على شبهة لا حقيقة لها ﴿وإن كانت ؟ أي: صرفك عنها ﴿لكبيرة ؟ أي: شاقة ﴿لا على الذين هدى الله ؟

فعرفوا بذلك نعمة الله عليهم وشكروا وأقروا له بالإحسان حيث وجههم إلى هذا البيت العظيم الذي فضله على سائر بقاع الأرض وجعل قصده ركناً من أركان الإسلام وهادماً للذنوب والآثام، فلهذا خفَّ عليهم ذلك وشقَّ على من سواهم.

سورة البقرة (١٤٤)

ثم قال تعالى: ﴿وما كان الله ليضبع إيمانكم﴾؛ أي: ما ينبغي له ولا يلبق به تعالى بل هي من الممتنعات عليه، فأخبر أنه ممتنع عليه ومستحيل أن يضبع إيمانكم، وفي هذا بشارة عظيمة لمن منَّ الله عليهم بالإسلام والإيمان بأن الله سيحفظ عليهم إيمانهم فلا يضيعه، وحفظه نوعان: حفظ عن الضياع والبطلان بعصمته لهم عن كل مفسد ومزيل له ومنقص من المحن المقلقة والأهواء الصادة، وحفظ بتنميته لهم وتوفيقهم لما يزداد به إيمانهم ويتم به إيقانهم، فكما ابتدأكم بأن هداكم للإيمان فسيحفظه لكم ويتم نعمته بتنميته وتنمية أجره وثوابه وحفظه من كل مكدر، بل إذا وجدت المحن التي المقصود منها تبيين المؤمن الصادق من الكاذب مكدر، بل إذا وجدت المحن التي المقصود منها تبيين المؤمن الصادق من الكاذب فإنها تمحص المؤمنين وتظهر صدقهم، وكأن في هذا احترازاً عما قد يقال أن قوله; فوما جعلنا القبلة التي كنت عليها إلا لنعلم من يتبع الرسول ممن ينقلب على عقبيه)؛ قد يكون سبباً لترك بعض المؤمنين إيمانهم فدفع هذا الوهم بقوله: ﴿وما من المؤمنين قبل تحويل الكعبة فإن الله لا يضبع إيمانهم لكونهم من مات كان الله ليضبع إيمانكم؟؛ بتقديره لهذه المحنة أو غيرها، ودخل في ذلك من مات من المؤمنين قبل تحويل الكعبة فإن الله لا يضبع إيمانهم لكونهم المتالوا أمر الله من المؤمنين قبل تحويل الكعبة فإن الله لا يضبع إيمانهم لكونهم المتالوا أمر الله من المؤمنين قبل تحويل الكعبة فإن الله لا يضبع إيمانهم لكونهم المتالوا أمر الله من المؤمنين قبل تحويل الكعبة فإن الله لا يضبع إيمانهم لكونهم المتالوا أمر الله من المؤمنين قبل تحويل الكعبة فإن الله لا يضبع إيمانهم لكونهم المتالوا أمر الله من المؤمنين قبل تحويل الكعبة فإن الله لا يضبع إيمانهم لكونهم المتالوا أمر الله

وقوله: ﴿إن الله بالنَّاسِ لرءوفُ رحيمٌ﴾؛ أي: شديد الرحمة بهم عظيمها، فمن رأفته ورحمته بهم أن يُتِمَّ عليهم نعمته التي ابتدأهم بها، وأن ميز عنهم من دخل في الإيمان بلسانه دون قلبه، وأن امتحنهم امتحاناً زاد به إيمانهم وارتفعت به درجتهم، وأن وجههم إلى أشرف البيوت وأجلها.

﴿قَدْ زَىٰ تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّسَمَاءِ فَلَنُوَلِيَنَّكَ فِبْلَةُ تَرْضَىهُمَّا فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِكِ الْحَرَاءِ وَجَيْتُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ سَطْرَةُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ لَيْعَلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُ مِن تَبِهِمُ وَمَا اللَهُ بِغَنِهِ عَمَّا يَعْمَلُونَ ٢

الدون الله لنبيه: ﴿قد نرى تقلب وجهك في السماء؟؛ أي كثرة تردده في جميع جهاته شوقاً وانتظاراً لنزول الوحي باستقبال الكعبة، وقال: ﴿وجهك؟؛

سورة البقرة (١٤٥)

ولم يقل بصرك لزيادة اهتمامه، ولأن تقليب الوجه مستلزم لتقليب البصر، (فلنُوَلِّيَنَكَ»؛ أي: نوجهك لولايتنا إياك، ﴿قبلة ترضاها؟؛ أي: تحبها، وهي الكعبة، وفي هذا بيان لفضله وشرفه ﷺ، حيث أن الله تعالى يسارع في رضاه. ثم صرح له باستقبالها فقال: ﴿فولٌ وجهك شطر المسجد الحرام؟؛ والوجه: ما أقبل من بدن الإنسان ﴿وحيث ما كنتم؟؛ أي: من بر وبحر شرق وغرب جنوب وشمال، ﴿فولوا وجوهكم شطره؟؛ أي: جهته، ففيها اشتراط استقبال الكعبة للصلوات كلها فرضها ونفلها، وأنه إن أمكن استقبال عينها وإلا فيكفي شطرها وجهتها، وأن الالتفات بالبدن مبطل للصلاة؛ لأن الأمر بالشيء نهي عن ضده.

ولما ذكر تعالى ـ فيما تقدم ـ المعترضين على ذلك من أهل الكتاب وغيرهم وذكر جوابهم، ذكر هنا أن أهل الكتاب والعلم منهم يعلمون أنك في ذلك على حقّ واضح لما يجدونه في كتبهم فيعترضون عنادا وبغياً، فإذا كانوا يعلمون بخطئهم فلا تبالوا بذلك، فإن الإنسان إنما يغمه اعتراض من اعترض عليه إذا كان الأمر مشتبها وكان ممكناً أن يكون معه صواب، فأما إذا تيقن أن الصواب والحق مع المعترض عليه وأن المعترض معاند عارف ببطلان قوله فإنه لا محل للمبالاة، بل يُنتظَر بالمعترض العقوبة الدنيوية والأخروية فلهذا قال تعالى: ﴿وما الله بغافل عمًا يعملُونَ ؛ بل يحفظ عليهم أعمالهم ويجازيهم عليها، وفيها وعيد للمعترضين وتسلية للمؤمنين.

﴿وَلَمِنْ أَتَبْتَ الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَّبَ بِكُلِّ ءَابَتَر مَّا نَبِعُوا فِيْلَتَكُّ وَمَا أَنتَ بِتَابِع فِبْلَنَهُمْ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِع قِبْلَةَ بَعْضٍ وَلَمِنِ اتَبَعْتَ أَهْوَآءَهُم مِنْ بَعْدِ مَا جَتَاءَكَ مِنَ الْعِلْمُ إِنَكَ إِذَا لَمِنَ الظَّلِيِينَ (﴾

(١٤٥) كان النبي على من كمال حرصه على هداية الخلق يبذل [لهم] غاية ما يقدر عليه من النصيحة ويتلطف بهدايتهم، ويحزن إذا لم ينقادوا لأمر الله، فكان من الكفار من تمرَّد عن أمر الله واستكبر على رسل الله وترك الهدى عمداً وعدواناً فمنهم اليهود والنصارى أهل الكتاب الأول الذين كفروا بمحمد عن يقين لا عن جهل؛ فلهذا أخبره الله تعالى أنك لو (أتيت الذين أتُوا الكتاب بكل آيةٍ)؛ أي: بكلِّ برهان ودليل يوضح قولك ويبين ما تدعو إليه، (ما تبعوا قبلتك)؛ أي: ما تبعوك؛ لأن اتباع القبلة دليل على اتباعه، ولأن السبب هو شأن القبلة، وإنما كان الأمر كذلك لأنهم معاندون عرفوا الحقَّ وتركوه، فالآياتُ إنما [تفيدو] ينتفع بها من

## سورة البقرة (١٤٦)

يتطلب الحق وهو مشتبه عليه؛ فتوضح له الآيات البينات، وأما من جزم بعدم اتباع الحق فلا حيلة فيه، وأيضاً فإن اختلافهم فيما بينهم حاصل، وبعضهم غير تابع قبلة بعض، فليس بغريب منهم مع ذلك أن لا يتبعوا قبلتك يا محمد وهم الأعداء حقيقة الحسدة. وقوله: ﴿وما أنت بتابع قبلتهُم﴾؛ أبلغ من قوله ولا تتبع؛ لأن ذلك يتضمن أنه ﷺ، اتصف بمخالفتهم، فلا يمكن وقوع ذلك منه، ولم يقل ولو أتُوا بكل آية؛ لأنهم لا دليل لهم على قولهم، وكذلك إذا تبين الحق بأدلته اليقينية لم يلزم الإتيان بأجوبة الشُبَه الواردة عليه؛ لأنه لا حد لها، ولأنه يعلم بطلانها للعلم بأن كلَّ ما نافي الحق الواضح فهو باطل، فيكون حل الشبه من باب التبرع.

ولئن اتَبعت أهواءهُم ؟ إنما قال: أهواءهم ولم يقل دينهم؛ لأن ما هم عليه مجرد أهوية نفس، حتى هم في قلوبهم يعلمون أنه ليس بدين، ومن ترك الدين اتبع الهوى ولا محالة، قال تعالى: ﴿أفرأيت من اتخذ إليهه هواه ﴾، ﴿من بعد ما جاءك من العلم ﴾؛ بأنك على الحق وهم على الباطل، ﴿إِنَّكَ إِذَاً ﴾؛ أي: إن اتبعتهم، فهذا احتراز لثلا تنفصل هذه الجملة عما قبلها ولو في الأفهام ﴿لمن الظالمين ﴾؛ أي: داخل فيهم ومندرج في جملتهم، وأي ظلم أعظم من ظلم من علم الحق والباطل؟ فآثر الباطل على الحق، وهذا وإن كان الخطاب له ﷺ، فإن أمته داخلة في ذلك؛ وأيضاً فإذا كان هو ﷺ، لو فعل ذلك ـ وحاشاه ـ صار ظالماً مع علو مرتبته وكثرة إحسانه<sup>(۱)</sup> فغيره من باب أولى وأحرى. ثم قال تعالى:

الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمُ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمُ لَيَكْنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقْ وَالَعَنْ مَعْ أَوْنَا وَيَعْمَ لَيَعْمَ لَكُلُمُونَ الْحَقَلُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ إِنّا مَعْهُمُ مَا يَعْذَي مَعْ مَعْ يَعْمَ مَعْ يَعْمَ مَعْ يَعْ

(١٤٦) يخبر تعالى أن أهل الكتاب قد تقرر عندهم وعرفوا أن محمداً رسول الله وأن ما جاء به حق وصدق، وتيقنوا ذلك كما تيقنوا أبناءهم بحيث لا يشتبهون [عليهم] بغيرهم، فمعرفتهم بمحمد على، وصلت إلى حد لا يشكون فيه ولا يمترون. لكن فريقاً منهم وهم أكثرهم الذين كفروا به كتموا هذه الشهادة مع تيقنها وهم يعلمون، ومن أظلم ممن كتم شهادة عنده من الله وفي ضمن ذلك تسلية للرسول والمؤمنين وتحذير لهم من شرهم وشبههم، وفريق منهم لم يكتموا الحق وهم يعلمون، فمنهم من آمن به، ومنهم من كفر به جهلاً.

(1) في (ب): «حسناته».

سورة البقرة (١٤٨)

فالعالم عليه إظهار الحق وتبيينه وتزيينه بكلٍّ ما يقدر عليه من عبارة وبرهان ومثال وغير ذلك، وإبطال الباطل وتمييزه عن الحق وتشيينه وتقبيحه للنفوس بكل طريق مؤدٍّ لذلك، فهؤلاء الكاتمون عكسوا الأمر فانعكست أحوالهم.

(١٤٧) (الحق من ربك)؛ أي : هذا الحق الذي هو أحق أن يسمى حقًّا من كلَّ شيء لما اشتمل عليه من المطالب العالية والأوامر الحسنة وتزكية النفوس وحثها على تحصيل مصالحها ودفع مفاسدها لصدوره من ربك الذي من جملة تربيته لك أن أنزل عليك هذا القرآن الذي فيه تربية العقول والنفوس وجميع المصالح، ﴿فلا تكونن من الممترين﴾؛ أي : فلا يحصل لك أدنى شك وريبة فيه، بل تفكر فيه وتأمل حتى تصل بذلك إلى اليقين، لأن التفكر فيه لا محالة دافع للشك موصل لليقين .

﴿وَلِكُلِّ وِجْهَةً هُوَ مُوَلِّيها فَاسْتَبِقُوا الْغَيْرَتِ أَثَنَ مَا تَكُونُوا بَأْتِ بِكُمُ اللَهُ جَمِيعًا إِنَّ ٱللَهَ عَلَى كُلِ فَنَءٍ قَدِيرُ ٢

♦١٤٨ أي: كل أهل دين وملة له وجهة يتوجه إليها في عبادته، وليس الشأن في استقبال القبلة فإنه من الشرائع التي تتغير بها الأزمنة والأحوال ويدخلها النسخ والنقل من جهة إلى جهة، ولكن الشأن كل الشأن في امتثال طاعة الله والتقرب إليه وطلب الزلفى عنده، فهذا هو عنوان السعادة ومنشور الولاية، وهو الذي إذا لم تتصف به النفوس حصلت لها خسارة الدنيا والآخرة، كما أنها إذا اتصفت به فهي الرابحة على الحقيقة، وهذا أمر متفق عليه في جميع الشرائع، وهو الذي خلق الله تتصف به النفوس حصلت لها خسارة الدنيا والآخرة، كما أنها إذا اتصفت به فهي الرابحة على الحقيقة، وهذا أمر متفق عليه في جميع الشرائع، وهو الذي خلق الله الرابحة على الحقيقة، وهذا أمر متفق عليه في جميع الشرائع، وهو الذي خلق الله له الخيرات، فإن الاستباق إلى الخيرات قدر زائد على الأمر بفعل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات قدر زائد على الأمر بفعل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات قدر زائد على الأمر بفعل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات قدر زائد على الأمر بفعل من معرات، فإن الاستباق إلى الخيرات قدر زائد على الأمر بفعل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات قدر زائد على أكمل الأحوال والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل والنوافل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل والمبادرة إليها، ومن مبق في الدنيا إلى الخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل والمبادرة إليها، ومن سبق في الحفين ورجما والخران والمبادرة إلى الخيرات، فالمبادرة إلى الخيرات، فالمبادرة إلى الخيرات المبادرة إلى الخيرات، في المابق إلى الخيران وربل في معمل والنوافل من الغوس ملما وركاة ألى الخير وينشطها ما رب الله على كل شيء قدير»؛ فيجمعكم ما يحم القيامة بقدرته، فيجازي كل عامل بعمله؛ (ليجزي الذين أليها عليها، وساءوا بالحسنى).



سورة البقرة (١٤٩ ـ ١٥٠)

ويستدل بهذه الآية الشريفة على الإتيان بكل فضيلة يتصف بها العمل، كالصلاة في أول وقتها، والمبادرة إلى إبراء الذمة من الصيام والحجّ والعمرة وإخراج الزكاة، والإتيان بسنن العبادات وآدابها، فلله ما أجمعها وأنفعها من آية.

وَمِينَ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَائِرِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِن تَرَبِكُ وَمَا اللَّهُ بِعَنفِلٍ عَنَّا تَعْمَلُونَ (لَلَّهُ وَمِنَ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلُو وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَائِ وَبَعْنُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَحُمْ شَطْرَةٍ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً إِلَا الَذِينَ طَلَقُوا مِنْهُمْ فَلَا تَضْتَوْهُمْ وَآخْشَوْنِي وَلِأُوبَمَ يَعْمَنِي عَلَيْكُرُ وَلَمَلَكُمْ تَهْتَدُونَ (لاَ

(1٤٩) أي: ﴿ومن حيث خرجت؟؛ في أسفارك وغيرها وهذا للعموم، ﴿فُولٌ وَحَمَّلُ المُعْمَدِمَ المُحْوَلُ وَحَمَّلُ أي: جهته. ثم خاطب الأمة عموماً فقال:

(۱۵۰) (وحیث ما کنتم فولوا وجوهکم شطر، وقال: ﴿وإنه للحق من ربك، أكده بأن، واللام لثلا يقع لأحد فيه أدنى شبهة، ولئلا يظن أنه على سبيل التشهي لا الامتثال، ﴿وما الله بغافل عما تعملونَ؟؛ بل هو مطلع عليكم في جميع أحوالكم فتأدبوا معه وراقبوه بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، فإن أعمالكم غير مغفول عنها بل مجازون عليها أتم الجزاء إن خيراً فخير وإن شرًا فشر، وقال هنا: لئلا يكون للناس عليكم حجة، أي: شرعنا لكم استقبال الكعبة المشرفة لينقطع عنكم احتجاج الناس من أهل الكتاب والمشركين، فإنه لو بقي مستقبلاً لبيت المقدس لتوجهت عليه الحجة، فإن أهل الكتاب يجدون في كتابهم أن قبلته المستقرة هي الكعبة البيت الحرام، والمشركين يرون أن من مفاخرهم هذا البيت العظيم، وأنه من ملة إبراهيم، وأنه إذا لم يستقبله محمد ﷺ، توجهت نحوه. حججهم، وقالوا كيف يدَّعي أنه على ملة إبراهيم وهو من ذريته وقد ترك استقبال قبلته، فباستقبال القبلة (1) قامت الحجة على أهل الكتاب والمشركين وانقطعت حججهم عليه، إلا من ظلم منهم؛ أي: من احتج منهم بحجة هو ظالم فيها وليس لها مستند إلا اتباع الهوى والظلم؛ فهذا لا سبيل إلى إقناعه والاحتجاج عليه، وكذلك لا معنى لجعل الشبهة التي يوردونها على سبيل الاحتجاج محلا يؤبه لها ولا يلقى لها بال، فلهذا قال تعالى: ﴿فلا تخشوهم، لأن حجتهم باطلة، والباطل

(١) في (ب): «الكعبة».

This file was downloaded from QuranicThought.com

1.4

سورة البقرة (١٥٠)

كاسمه مخذول، مخذول صاحبه، وهذا بخلاف صاحب الحقّ فإن للحق صولة وعزًا يوجب خشية من هو معه، وأمر تعالى بخشيته التي هي رأس<sup>(۱)</sup> كل خير، فمن لم يخشَ الله؛ لم ينكف عن معصيته، ولم يمتثل أمره.

وكان صرف المسلمين إلى الكعبة مما حصلت فيها فتنة كبيرة أشاعها أهل الكتاب والمنافقون والمشركون وأكثروا فيها من الكلام والشبه، فلهذا بسطها الله تعالى، وبينها أكمل بيان، وأكدها بأنواع من التأكيدات التي تضمنتها هذه الآيات.

منها: الأمر بها ثلاث مرات مع كفاية المرة الواحدة.

ومنها: أن المعهود أن الأمر إما أن يكون للرسول فتدخل فيه الأمة [تبعاً] أو للأمة عموماً، وفي هذه الآية أمر فيها الرسول بالخصوص في قوله: ﴿فول وجهك﴾؛ والأمة عموماً في قوله: ﴿فولوا وجوهكم﴾.

ومنها: أنه ردَّ فيه جميع الاحتجاجات الباطلة التي أوردها أهل العناد وأبطلها شبهة شبهة كما تقدم توضيحها.

ومنها: أنه قطع الأطماع من اتباع الرسول قبلة أهل الكتاب.

ومنها: قوله: ﴿وإنه للحق من ربكَ﴾؛ فمجرد إخبار الصادق العظيم كافِ شافٍ، ولكن مع هذا قال: ﴿وإنه للحق من ربكَ﴾.

ومنها: أنه أخبر وهو العالم بالخفيات أن أهل الكتاب متقرر عندهم صحة هذا الأمر، ولكنهم يكتمون هذه الشهادة مع العلم.

ولما كان توليته لنا إلى استقبال القبلة نعمة عظيمة وكان لطفه بهذه الأمة ورحمته لم يزل يتزايد وكلما شرع لهم شريعة فهي نعمة عظيمة قال: ﴿ولاَتم نعمتي عليكم﴾؛ فأصل النعمة الهداية لدينه بإرسال رسوله وإنزال كتابه، ثم بعد ذلك النعم المتممات لهذا الأصل لا تعد كثرة ولا تحصر منذ بعث الله رسوله إلى أن قرب رحيله من الدنيا وقد أعطاه الله من الأحوال والنعم وأعطى أمته ما أتم به نعمته عليه وعليهم وأنزل الله عليه ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً»؛ فلله الحمد على فضله الذي لا نبلغ له عدًا فضلاً عن القيام بشكره، ﴿ولعلكم تهتدونَ»؛ أي: تعلمون الحق وتعملون به، فالله تبارك وتعالى

سورة البقرة (١٥١)

من رحمته بالعباد قد يسر لهم أسباب الهداية غاية التيسير ونبههم على سلوك طرقها وبينها لهم أتم تبيين حتى أن من جملة ذلك أنه يقيض للحق المعاندين له فيجادلون فيه فيتضح بذلك الحق وتظهر آياته وأعلامه، ويتضح بطلان الباطل وأنه لا حقيقة له، ولولا قيامه في مقابلة الحق لربما لم يتبين حاله لأكثر الخلق وبضدها تتبين الأشياء، فلولا الليل ما عرف فضل النهار، ولولا القبيح ما عرف فضل الحسن، ولولا الظلمة ما عرف منفعة النور، ولولا الباطل ما اتضح الحق اتضاحاً ظاهراً.

كَمَا أَرْسَلْنَا فِيحُمْ رَسُولًا فِنحُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ مَايَنِنَا وَزُزَلِيحُمْ وَمُنَلِئُكُمُ الْكِنْبَ وَالْحِحْمَةُ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ شَ فَاذَرُونِ أَذَكُونُمْ وَاسْحُرُوا لِى وَلَا تَكْفُرُونِ شَ ﴾.

١٥١% يقول تعالى: إن إنعامنا عليكم باستقبال الكعبة وإتمامها بالشرائع والنعم المتممة ليس ذلك ببدع من إحساننا ولا بأوله بل أنعمنا عليكم بأصول النعم ومتمماتها فأبلغها إرسالنا إليكم هذا الرسول الكريم منكم تعرفون نسبه وصدقه وأمانته وكماله ونصحه ﴿يتلو عليكم آياتنا﴾؛ وهذا يعم الآيات القرآنية وغيرها، فهو يتلو عليكم الآيات المبينة للحق من الباطل والهدى من الضلال التي دلتكم أولاً على توحيد الله وكماله ثم على صدق رسوله ووجوب الإيمان به ثم على جميع ما أخبر به من المعاد والغيوب، حتى حصل لكم الهداية التامة والعلم اليقيني ويزكيكم،؛ أي: يطهر أخلاقكم ونفوسكم بتربيتها على الأخلاق الجميلة، وتنزيهها عن الأخلاق الرذيلة، وذلك كتزكيتهم من الشرك إلى التوحيد ومن الرياء إلى الإخلاص، ومن الكذب إلى الصدق، ومن الخيانة إلى الأمانة، ومن الكبر إلى التواضع، ومن سوء الخلق، إلى حسن الخلق ومن التباغض والتهاجر والتقاطع إلى التحاب والتواصل والتوادد وغير ذلك من أنواع التزكية ﴿ويعلمكم الكتاب﴾؛ أي : القرآن ألفاظه ومعانيه ﴿والحكمة﴾؛ قيل هي السنة، وقيل: الحكمة معرفة أسرار الشريعة والفقه فيها وتنزيل الأمور منازلها، فيكون على هذا تعليم السنة داخلاً في تعليم الكتاب؛ لأن السنة تبين القرآن وتفسره وتعبر عنه ﴿ويعلمكم ما لم تكونوا تعلمون﴾؛ لأنهم كانوا قبل بعثته في ضلال مبين لا علم ولا عمل، فكل علم أو عمل نالته هذه الأمة فعلى يده ﷺ، وبسببه كان.

فهذه النعم هي أصول النعم على الإطلاق، وهي أكبر نعم ينعم بها على عباده؛ فوظيفتهم شكر الله عليها والقيام بها، فلهذا قال تعالى:

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (١٥٢ ـ ١٥٣)

(١٥٢) ﴿ فَاذَكروني أَذَكركم؟؛ فأمر تعالى بذكره، ووعد عليه أفضل جزاء وهو ذكره؛ لمن ذكره كما قال تعالى على لسان رسوله: "من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، ومن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم"<sup>(۱)</sup>، وذكر الله تعالى أفضله ما تواطأ عليه القلب واللسان وهو [الذكر] الذي يثمر معرفة الله ومحبته وكثرة ثوابه، والذكر هو رأس الشكر فلهذا أمر به خصوصاً ثم من بعده أمر بالشكر عموماً فقال: وواشكروا لي؟؛ أي: على ما أنعمت عليكم بهذه النعم ودفعت عنكم صنوف النقم، والشكر يكون بالقلب إقراراً بالنعم واعترافاً، وباللسان ذكراً وثناء، وبالجوارح طاعةً لله وانقياداً لأمره واجتناباً لنهيه، فالشكر فيه بقاء النعمة الموجودة وزيادة في النعم المفقودة، قال تعالى: ﴿لن شكرتم لأزيدنكم؟. وفي الإتيان بالأمر بالشكر بعد النعم المفقودة، قال تعالى: ﴿لن شكرتم لأزيدنكم؟. وفي الإتيان بالأمر بالشكر بعد النعم المفقودة، قال تعالى في الأخلاق والتوفيق للأعمال بيان أنها أكبر النعم، بعد النعم الميتوا ليه على وتزكية الأخلاق والتوفيق للأعمال بيان أنها أكبر النعم، بعد النعم المفقودة، قال تعالى في قائر شكرتم لأزيدنكم؟. وفي الإتيان بالأمر بالشكر بعد النعم المقاد الم عالى العلم وتزكية الأخلاق والتوفيق للأعمال بيان أنها أكبر النعم، بعد النعم الميتودة، قال تعالى : هلن شكرتم لأزيدنكم؟. وفي الإتيان بالأمر بالشكر بعد النعم الميتودة، قال تعالى التعلم وتزكية الأخلاق والتوفيق للأعمال بيان أنها أكبر النعم، بعد النعم الميتودة، وكان عليم وتزكية الأخلاق والتوفيق للأعمال بيان أنها أكبر النعم، بالمكر في المام الميتودة من العلم وتزكية الأخلاق والتوفيق للأعمال بيان أنها أكبر النعم، بالشكر، ولما كان الشكر ضده الكفر نهى عن ضده فقال: ﴿ولا تكفرون؟؛ المراد بالشكر، ولما كان الشكر، فهو كفر النعم وجحدها وعدم القيام بها.

ويحتمل أن يكون المعنى عامًّا فيكون الكفر أنواعاً كثيرة أعظمه الكفر بالله، ثم أنواع المعاصي على اختلاف أنواعها وأجناسها من الشرك فما دونه.

• المَذِينَ مَامَنُوا السَّنَعِينُوا بِالشَّبْرِ وَالصَّلَوْةُ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّلْعِرِينَ

﴿١٥٣﴾ أمر الله تعالى المؤمنين بالاستعانة على أمورهم الدينية والدنيوية ﴿بالصبر والصلاة﴾؛ فالصبر هو حبس النفس وكفها على ما تكره، فهو ثلاثة أقسام:

صبرها على طاعة الله حتى تؤديها، وعن معصية الله حتى تتركها، وعلى أقدار الله المؤلمة فلا تتسخطها.

فالصبر هو المعونة العظيمة على كل أمر، فلا سبيل لغير الصابر أن يدرك مطلوبه، خصوصاً الطاعات الشاقة المستمرة فإنها مفتقرة أشد الافتقار إلى تحمل الصبر وتجرع المرارة الشاقة، فإذا لازم صاحبها الصبر فاز بالنجاح، وإن رده

رواه البخاري (٧٤٠٥)، ومسلم (٢٦٧٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

## سورة البقرة (١٥٤)

المكروه والمشقة عن الصبر والملازمة عليها لم يدرك شيئاً وحصل على الحرمان، وكذلك المعصية التي تشتد دواعي النفس ونوازعها إليها وهي في محل قدرة العبد، فهذه لا يمكن تركها إلا بصبر عظيم وكف لدواعي قلبه ونوازعها لله تعالى واستعانة بالله على العصمة منها فإنها من الفتن الكبار، وكذلك البلاء الشاق خصوصاً إن استمر، فهذا تضعف معه القوى النفسانية والجسدية ويوجد مقتضاها وهو التسخط إن لم يقاومها صاحبها بالصبر لله والتوكل عليه واللجأ إليه والافتقار على الدوام، فعلمت أن الصبر محتاج إليه العبد، بل مضطر في كل حالة من أحواله، فلهذا أمر الله تعالى به وأخبر أنه هم الصابرين ؟؛ أي: مع من كان الصبر لهم خلقاً وصفة وملكة بمعونته وتوفيقه وتسديده فهانت عليهم بذلك المشاق والمكاره وسهل عليهم كل عظيم وزالت عنهم كل صعوبة، وهذه معية خاصة تقتضي مجبته ومعونته ونصره وقربه وهذه منقبة عظيمة للصابرين فلو لم يكن للصابرين فضيلة إلا أنهم ونصره وقربه وهذه منقبة عظيمة للصابرين فلو لم يكن للصابرين فضيلة إلا أنهم والقدرة كما في قوله تعالى بها له لكفي بها خلتم أمر الله تعالى محبته ومعونته ونصره وقربه وهذه منقبة عظيمة للصابرين فلو لم يكن للصابرين فضيلة إلا أنهم والقدرة كما في قوله تعالى: هوهو معكم أينما كنتم وهذه عامة للخلق.

وأمر تعالى بالاستعانة بالصلاة لأن الصلاة هي عماد الدين ونور المؤمنين، وهي الصلة بين العبد وبين ربه، فإذا كانت صلاة العبد صلاة كاملة مجتمعاً فيها ما يلزم فيها وما يسن، وحصل فيها حضور القلب الذي هو لبها فصار العبد إذا دخل فيها استشعر دخوله على ربه ووقوفه بين يديه موقف العبد الخادم المتأدب مستحضراً لكل ما يقوله وما يفعله مستغرقاً بمناجاة ربه ودعائه، لا جرم أن هذه الصلاة من أكبر المعونة على جميع الأمور، فإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ولأن هذا الحضور الذي يكون في الصلاة يوجب للعبد في قلبه وصفاً وداعياً يدعوه إلى امتال أوامر ربه واجتناب نواهيه، هذه هي الصلاة التي أمر الله أن نستعين بها على كل شيء.

﴿وَلَا نَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمَوَتُ بَلْ أَخَيَّةٌ وَلَكِن لَّا تَشْعُرُونَ ٢

(١٥٤) لما ذكر تبارك وتعالى الأمر بالاستعانة بالصبر على جميع الأحوال ذكر نموذجاً مما يستعان بالصبر عليه وهو الجهاد في سبيله وهو أفضل الطاعات البدنية وأشقها على النفوس لمشقته في نفسه ولكونه مؤدياً للقُتْل وعدم الحياة التي

(١) في (ب): «الأمور».

سورة البقرة (١٥٤)

إنما يرغب الراغبون في هذه الدنيا لحصول الحياة ولوازمها، فكل ما يتصرفون به فإنه سعيٌ لها ودفع لما يضادها.

ومن المعلوم أن المحبوب لا يتركه العاقل إلا لمحبوب أعلى منه وأعظم، فأخبر تعالى أن من قتل في سبيله بأن قاتل في سبيل الله لتكون كلمة الله هي العليا ودينه الظاهر لا لغير ذلك من الأغراض فإنه لم تفته الحياة المحبوبة بل حصل له حياة أعظم وأكمل مما تظنون وتحسبون، فالشهداء فأحياء عند ربهم يرزقون. فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون. يستبشرون بنعمة من الله وفضل وأن الله لا يضيع أجر المؤمنين)؛ فهل أعظم من هذه الحياة المتضمنة للقرب من الله تعالى وتمتعهم برزقه البدني في المأكولات والمشروبات اللذيذة والرزق الروحي وهو الفرح وهو الاستبشار<sup>(۱)</sup> وزوال كل خوف وحزن وهذه حياة برزخية أكمل من الحياة الدنيا، بل قد أخبر النبي تشيخ أن أرواح الشهداء في أجواف طير خضر ترد أنهار الجنة، وتأكل من ثمارها وتأوي إلى قناديل معلقة بالعرش<sup>(۲)</sup>.

وفي هذه الآية أعظم حث على الجهاد في سبيل الله وملازمة الصبر عليه، فلو شعر العباد بما للمقتولين في سبيل الله من الثواب لم يتخلف عنه أحد، ولكن عدم العلم اليقيني التام هو الذي فتر العزائم وزاد نوم النائم وأفات الأجور العظيمة والغنائم، لم لا يكون كذلك والله تعالى قد ﴿اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون﴾؛ فوالله لو كان للإنسان ألف نفس تذهب نفساً فنفساً في سبيل الله لم يكن عظيماً في جانب هذا الأجر العظيم.

ولهذا لا يتمنى الشهداء بعدما عاينوا من ثواب الله وحسن جزائه إلا أن يُرَدُّوا إلى الدنيا؛ حتى يقتلوا في سبيله مرة بعد مرة.

وفي الآية دليل على نعيم البرزخ وعذابه كما تكاثرت بذلك النصوص.

﴿وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِنَىءٍ مِنَ لَلْقَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَعْمِ مِنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلنَّمَرَتِّ وَبَشِّرِ الصَّبِرِينَ () الَذِينَ إِذَا أَسَبَتْهُم تُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا يَتَهِ وَإِنَّا إِلَىٰهِ رَجِعُونَ () أُوَلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتٌ مِن رَبِيهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ () ﴾.

- (۱) في (ب): (وهو الفرح والاستبشار».
- (٢) كما في "صحيح مسلم" (١٨٨٧) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه.



OR QURĂNIC THO تلورة البقرة (٥٥١ - ٢٥٢)

(١٥٥) أخبر تعالى أنه لا بد أن يبتلي عباده بالمحن ليتبين الصادق من الكاذب والجازع من الصابر، وهذه سنته تعالى في عباده، لأن السراء لو استمرت لأهل الإيمان ولم يحصل معها محنة لحصل الاختلاط الذي هو فساد، وحكمة الله تقتضي تمييز أهل الخير من أهل الشر، هذه فائدة المحن لا إزالة ما مع المؤمنين من الإيمان ولا ردهم عن دينهم، فما كان الله ليضيع إيمان المؤمنين. فأخبر في هذه الآية أنه سيبتلي عباده، فبشيء من الخوف ؛ من الأعداء، فوالجوع ؟ أي : بشيء يسير منهما لأنه لو ابتلاهم بالخوف كله أو الجوع لهلكوا، والمحن تمحص بشيء يسير منهما لأنه لو ابتلاهم بالخوف كله أو الجوع لهلكوا، والمحن تمحص وغير ذلك فوالأنفس ؟ أي : ذهاب الأحباب من الأولاد والأقارب والأصحاب، ومن أنواع الأمراض في بدن العبد أو بدن من يحبه، فوالثمرات ؟ أي : وشمار النخيل والأنفس ؟ أي : ذهاب الأحباب من المولاد والأقارب والأصحاب، وثمار النخيل والأشجار كلها والخضر ببرد أو برد أو حرق أو آفة سماوية من جراد<sup>(١)</sup> ونحوه، فهذه الأمو لا بد أن تقع لأن العليم الخبير أي : جراد<sup>(١)</sup> ونحوه، فهذه الأمو لا بد أن تقع لأن العليم الخبير أي :

فالجازع حصلت له المصيبتان، فوات المحبوب وهو وجود هذه المصيبة وفوات ما هو أعظم منها وهو الأجر بامتئال أمر الله بالصبر ففاز بالخسارة والحرمان ونقص ما معه من الإيمان، وفاته الصبر والرضا والشكران وحصل له السخط الدال على شدة النقصان.

وأما من وفقه الله للصبر عند وجود هذه المصائب فحبس نفسه عن التسخط قولاً وفعلاً واحتسب أجرها عند الله وعلم أن ما يدركه من الأجر بصبره أعظم من المصيبة التي حصلت له، بل المصيبة تكون نعمة في حقه لأنها صارت طريقاً لحصول ما هو خير له وأنفع منها، فقد امتثل أمر الله وفاز بالثواب، فلهذا قال تعالى: ﴿وبشر الصابرين﴾؛ أي: بشرهم بأنهم يوفون أجرهم بغير حساب، فالصابرون هم الذين فازوا بالبشارة العظيمة والمنحة الجسيمة، ثم وصفهم بقوله:

(١٥٦) (الذين إذا أصابتهم مصيبة)؛ وهي كل ما يؤلم القلب أو البدن أو كليهما مما تقدم ذكره، (قالوا إنا لله)؛ أي: مملوكون لله مدبرون تحت أمره

(۱) في (ب): «من جند». وقد صوبها الشيخ في هامش (1) كما هو مثبت.

سورة البقرة (١٥٧ ـ ١٥٨)

وتصريفه فليس لنا من أنفسنا وأموالنا شيء، فإذا ابتلانا بشيء منها فقد تصرف أرحم الراحمين بمماليكه وأموالهم فلا اعتراض عليه، بل من كمال عبودية العبد علمه بأن وقوع البلية من المالك الحكيم الذي هو أرحم بعبده من نفسه، فيوجب له ذلك الرضا عن الله والشكر له على تدبيره لما هو خير لعبده وإن لم يشعر بذلك، ومع أننا مملوكون لله فإنا إليه راجعون يوم المعاد، فمجاز كل عامل بعمله، فإن صبرنا واحتسبنا وجدنا أجرنا موفراً عنده، وإن جزعنا وسخطنا لم يكن حظنا إلا السخط وفوات الأجر، فكون العبد لله وراجعاً إليه من أقوى أسباب الصبر.

(١٥٧) ﴿أولئك؟ الموصوفون بالصبر المذكور ﴿عليهم صلوات من ربهم؟ أي: ثناء وتنويه بحالهم، ﴿ورحمة؟ عظيمة، ومن رحمته إياهم أن وفقهم للصبر الذي ينالون به كمال الأجر ﴿وأولئك هم المهتدون؟ الذين عرفوا الحق، وهو في هذا الموضع علمهم بأنهم لله وأنهم إليه راجعون وعملوا به وهو هنا صبرهم لله، ودلت هذه الآية على أن من لم يصبر فله ضد ما لهم فحصل له الذم من الله والعقوبة والضلال والخسار، فما أعظم الفرق بين الفريقين وما أقل تعب الصابرين وأعظم عناء الجازعين.

فقد اشتملت هاتان الآيتان على توطين النفوس على المصائب قبل وقوعها لتخف وتسهل إذا وقعت، وبيان ما تقابل به إذا وقعت وهو الصبر، وبيان ما يعين على الصبر وما للصابرين من الأجر. ويعلم حال غير الصابر بضد حالة الصابر وأن هذا الابتلاء والامتحان سنة الله التي قد خلت ولن تجد لسنة الله تبديلاً وبيان أنواع المصائب.

إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ أَعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطْوَفَ بِهِمَأُ وَمَن تَطَقَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرُ عَلِيمُ ٢٠٠٠

(١٥٨) يخبر تعالى: ﴿إن الصفا والمروة؟؛ وهما معروفان ﴿من شعائر الله؟؛ أي: أعلام دينه الظاهرة التي تعبَّد الله بها عباده، وإذا كانا من شعائر الله فقد أمر الله بتعظيم شعائره فقال<sup>(١)</sup>: ﴿ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب؟؛ فدل مجموع النصين أنهما من شعائر الله، وأن تعظيم شعائره من تقوى القلوب،

(١) في (ب): قوقال».

سورة البقرة (١٥٨)

والتقوى واجبة على كل مكلف، وذلك يدل على أن السعي بهما فرض لازم للحج والعمرة كما عليه الجمهور، ودلت عليه الأحاديث النبوية، وفعله النبي ﷺ، وقال: «خذوا عني مناسككم»<sup>(1)</sup>.

فنمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوف بهما ؟ هذا دفع لوهم من توهم وتحرج من المسلمين عن الطواف بينهما لكونهما في الجاهلية تعبد عندهما الأصنام، فنفى تعالى الجناح لدفع هذا الوهم لا لأنه غير لازم، ودل تقييد نفي الجناح فيمن تطوف بهما في الحج والعمرة أنه لا يتطوع بالسعي مفرداً إلا مع انضمامه لحج أو عمرة، بخلاف الطواف بالبيت فإنه يشرع مع العمرة والحج وهو عبادة مفردة.

فأما السعي والوقوف بعرفة ومزدلفة ورمي الجمار فإنها تتبع النسك، فلو فعلت غير تابعة للنسك كانت بدعة، لأن البدعة نوعان: نوع يتعبد لله بعبادة لم يشرعها أصلاً، ونوع يتعبد له بعبادة قد شرعها على صفة مخصوصة فتفعل على غير تلك الصفة وهذا منه.

وقوله: ﴿ومن تطوع﴾؛ أي: فعل طاعة مخلصاً بها لله تعالى ﴿خيراَ﴾؛ من حج وعمرة وطواف وصلاة وصوم وغير ذلك، فهو خير له؛ فدل هذا على أنه كلما ازداد العبد من طاعة الله ازداد خيره وكماله ودرجته عند الله لزيادة إيمانه، ودل تقييد التطوع بالخير أن من تطوع بالبدع التي لم يشرعها الله ولا رسوله أنه لا يحصل له إلا العناء، وليس بخير له، بل قد يكون شرًا له إن كان متعمداً عالماً لعدم<sup>(٢)</sup> مشروعية العمل.

فإن الله شاكر عليم؟؛ الشاكر والشكور من أسماء الله تعالى الذي يقبل من عباده اليسير من العمل، ويجازيهم عليه العظيم من الأجر الذي إذا قام عبده بأوامره وامتثل طاعته أعانه على ذلك وأثنى عليه ومدحه وجازاه في قلبه نوراً وإيماناً وسعة وفي بدنه قوة ونشاطاً وفي جميع أحواله زيادة بركة ونماء وفي أعماله زيادة توفيق، ثم بعد ذلك يقدم على الثواب الآجل عند ربه كاملاً موفراً لم تنقصه هذه الأمور، ومن شكره لعبده أن من ترك شيئاً لله أعاضه الله خيراً منه، ومن تقرب منه شبراً

رواه مسلم (١٢٩٧) عن جابر بلفظ: "لتأخذوا عني مناسككم».

(٢<u>)</u> في (ب): «بعدم».

تقرب منه ذراعاً، ومن تقرب منه ذراعاً تقرب منه باعاً، ومن أتاه يمشي أتاه هرولة، ومن عامله ربح عليه أضعافاً مضاعفة، ومع أنه شاكر فهو عليم بمن يستحق الثواب الكامل بحسب نيته وإيمانه وتقواه ممن ليس كذلك، عليم بأعمال العباد فلا يضيعها بل يجدونها أوفر ما كانت على حسب نياتهم التي اطلع عليها العليم الحكيم.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآ أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَدَهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِنَكِ أَوْلَتَهِكَ يَلْمَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْمَنْهُمُ اللَّعِنُونَ ﴾ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَسْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولَتَهِكَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارُ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللَه آخِمَعِينَ ﴾ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُخَفَفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُظَرُونَ ﴾ فَا لَ

(١٥٩) هذه الآية وإن كانت نازلة في أهل الكتاب وما كتموا من شأن الرسول على، وصفاته فإن حكمها عامً لكل من اتصف بكتمان ما أنزل الله (من البينات)؛ الدالات على الحق المظهرات له (والهدى)؛ وهو العلم الذي تحصل به الهداية إلى الصراط المستقيم، ويتبين به طريق أهل النعيم من طريق أهل الجحيم، فإن الله أخذ الميثاق على أهل العلم بأن يبينوا للناس ما من الله به عليهم من علم الكتاب ولا يكتموه، فمن نبذ ذلك وجمع بين المفسدتين: كتم ما أنزل الله والغش لعباد الله فأولئك (يلعنهم الله)؛ أي: يبعدهم ويطردهم عن قربه ورحمته (ويلعنهم اللاعنون)؛ وهم جميع الخليقة، فتقع عليهم اللعنة من جميع الخليقة لسعيهم في غش الخلق وفساد أديانهم وإبعادهم من رحمة الله، فجوزوا من جنس عملهم، كما أن معلم الناس الخير يصلي الله عليه وملائكته حتى الحوت في جوف الماء<sup>(1)</sup> لسعيه في مصلحة الخلق وإصلاح أديانهم، وقربهم من رحمة الله، فجوزي من جنس عمله.

فالكاتم لما أنزله الله مضاد لأمر الله مشاق لله، يبين الله الآيات للناس ويوضحها، وهذا يسعى في طمسها وإخفائها<sup>(٢)</sup>، فهذا عليه هذا الوعيد الشديد.

﴿١٦٠﴾ ﴿إِلا الذين تابوا؟؛ أي: رجعوا عما هم عليه من الذنوب ندماً وإقلاعاً

- (١) كما في «سنن الترمذي» (٢٦٨٥)، والطبراني في «الكبير» (٨/ ٢٧٨) والحديث صححه
   الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب» (٧٨).
  - (۲) في (ب): «وهذا يطمسها ويعمّيها».

وعزماً على عدم المعاودة ﴿وأصلحوا﴾؛ ما فسد من أعمالهم؛ فلا يكفي ترك القبيح حتى يحصل فعل الحسن، ولا يكفي ذلك في الكاتم أيضاً حتى يبين ما كتمه ويبدي ضد ما أخفى فهذا يتوب الله عليه لأن توبة الله غير محجوب عنها، فمن أتى بسبب التوبة تاب الله عليه لأنه ﴿التوابِ﴾؛ أي: الرجاع على عباده بالعفو والصفح بعد الذنب إذا تابوا وبالإحسان والنعم بعد المنع إذا رجعوا ﴿الرحيمِ»؛ الذي اتصف بالرحمة العظيمة التي وسعت كل شيء، ومن رحمته أن وفقهم للتوبة والإنابة فتابوا وأنابوا ثم رحمهم بأن قبل ذلك منهم لطفاً وكرماً، هذا حكم التائب من الذي.

لورة البقرة (١٦١ ـــ ١٦٣)

(١٦١) وأما من كفر واستمر على كفره حتى مات لم يرجع إلى ربه ولم ينب إليه ولم يتب عن قريب فأولئك ﴿عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين﴾؛ لأنه لما صار كفرهم وصفاً ثابتاً صارت اللعنة عليهم وصفاً ثابتاً لا تزول، لأن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً.

العذاب وهما<sup>(١)</sup> متلازمان فيها؟ أي: في اللعنة أو في العذاب وهما<sup>(١)</sup> متلازمان لا يخفف عنهم العذاب؟؛ بل عذابهم دائم شديد مستمر لولا هم ينظرون؟؛ أي: يمهلون لأن وقت الإمهال وهو الدنيا قد مضى، ولم يبق لهم عذر فيعتذرون.

﴿ وَإِلَيْهُ كُمْ إِنَّهُ وَبَعِدٌّ لَا إِنَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلْتَحْمَنُ ٱلْتَحِبُّد ٢

(١٦٣) يخبر تعالى وهو أصدق القائلين أنه ﴿إله واحدَه؛ أي: متوحد منفرد في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله فليس له شريك في ذاته ولا سمي له ولا كفو له ولا مثل ولا نظير ولا خالق ولا مدبر غيره، فإذا كان كذلك فهو المستحق لأن يؤله ويعبد بجميع أنواع العبادة ولا يشرك به أحد من خلقه لأنه ﴿الرحمن الرحيمَ»؛ المتصف بالرحمة العظيمة التي لا يماثلها رحمة أحد فقد وسعت كل شيء وعمت كل حي، فبرحمته وجدت المخلوقات وبرحمته حصلت لها أنواع الكمالات، وبرحمته اندفع عنها كل نقمة، وبرحمته عرَّف عباده نفسه بصفاته وآلائه وبين لهم كل ما يحتاجون إليه من مصالح دينهم ودنياهم بإرسال الرسل وإنزال الكتب، فإذا علم أن ما بالعباد من نعمة فمن الله وأن أحداً من المخلوقين<sup>(٢)</sup> لا ينفع أحداً عُلِمَ

(٢) في (ب): المخلوق».

(۱) في (ب): «والمعنيان».

## سورة البقرة (١٦٤)

أن الله هو المستحق لجميع أنواع العبادة وأن يفرد بالمحبة والخوف والرجاء والتعظيم والتوكل وغير ذلك من أنواع الطاعات وأن من أظلم الظلم وأقبح القبيح أن يعدل عن عبادته إلى عبادة العبيد وأن يشرك المخلوقين من تراب برب الأرباب أو يعبد المخلوق المدبر العاجز من جميع الوجوه مع الخالق المدبر القادر القوي الذي [قد] قهر كل شيء، ودان له كل شيء.

ففي هذه الآية إثبات وحدانية الباري وإلهٰيته وتقريرها بنفيها عن غيره من المخلوقين وبيان أصل الدليل على ذلك وهو إثبات رحمته التي من آثارها وجود جميع النعم واندفاع جميع النقم، فهذا دليل إجمالي على وحدانيته تعالى. ثم ذكر الأدلة التفصيلية فقال:

﴿إِنَّ فِي خَلَقِ التَّمَنُوٰتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ الَّيْتِلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْتِرِى فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخِيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مُوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن كُلِّ دَابَتَوَ وَتَصْرِيفِ الرِّيَنِحِ وَالشَحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَنسَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ٢

(١٦٤) أخبر تعالى أن في هذه المخلوقات العظيمة آيات؛ أي: أدلة على وحدانية الباري وإلهيته وعظيم سلطانه ورحمته وسائر صفاته، ولكنها (لقوم يعقلون)؛ أي: لمن لهم عقول يعملونها فيما خلقت له، فعلى حسب ما من الله على عبده من العقل ينتفع بالآيات ويعرفها بعقله وفكره وتدبره، ففي (خلق السموات)؛ في ارتفاعها واتساعها وإحكامها وإتقانها وما جعل الله فيها من الشمس والقمر والنجوم وتنظيمها لمصالح العباد وفي خلق (الأرض)؛ مهاداً للخلق يمكنهم القرار عليها والانتفاع بما عليها والاعتبار، ما يدل ذلك على انفراد الله وأحسنها ونظمها، وعلمه ورحمته التي بها خلقها، وحكمته التي بها أتقنها ومصالحهم وضروراتهم وحاجاتهم، وفي ذلك أبلغ الدليل على كماله واستحقاقه أن يفرد بالعبادة لانفراده بالخلق والتدبير والقيام من عليها أله الله واستحقاقه أن

وفي ﴿اختلاف الليل والنهار﴾؛ وهو تعاقبهما على الدوام إذا ذهب أحدهما خلفه الآخر، وفي اختلافهما في الحر والبرد والتوسط، وفي الطول والقصر والتوسط، وما ينشأ عن ذلك من الفصول التي بها انتظام مصالح بني آدم وحيواناتهم، وجميع ما على وجه الأرض من أشجار ونوابت، كل ذلك بانتظام وتدبير وتسخير تنبهر له

11+

سورة البقرة (١٦٤)

العقول، وتعجز عن إدراكه من الرجال الفحول ما يدل ذلك على قدرة مصرفها وعلمه وحكمته ورحمته الواسعة ولطفه الشامل وتصريفه وتدبيره الذي تفرد به وعظمته وعظمة ملكه وسلطانه ممّا يوجب أن يؤله ويعبد ويفرد بالمحبة والتعظيم والخوف والرجاء وبذل الجهد في محابه ومراضيه.

وفي ﴿الفلك التي تجري في البحر﴾ وهي السفن والمراكب ونحوها مما ألهم الله عباده صنعتها وخلق لهم من الآلات الداخلية والخارجية ما أقدرهم عليها ثم سخر لها هذا البحر العظيم والرياح التي تحملها بما فيها من الركاب والأمواك والبضائع التي هي من منافع الناس وبما تقوم مصالحهم وتنتظم معايشهم، فمن الذي ألهمهم صنعتها وأقدرهم عليها وخلق لهم من الآلات ما به يعملونها، أم من الذي سخر لها البحر تجري فيه بإذنه وتسخيره والرياح، أم من الذي خلق للمراكب البرية والبحرية النار والمعادن المعينة على حملها وحمل ما فيها من الأموال، فهل هذه الأمور حصلت اتفاقاً أم استقل بعملها هذا المخلوق الضعيف العاجز الذي خرج من بطن أمه لا علم له ولا قدرة، ثم خلق له ربه القدرة وعلمه ما يشاء تعليمه، أم المسخر لذلك رب واحد حكيم عليم لا يعجزه شيء ولا يمتنع عليه شيء. بل الأشياء قد دانت لربوبيته، واستكانت لعظمته، وخضعت لجبروته.

وغاية العبد الضعيف أن جعله الله جزءاً من أجزاء الأسباب التي بها وجدت هذه الأمور العظام، فهذا يدل على رحمة الله وعنايته بخلقه، وذلك يوجب أن تكون المحبة كلها له والخوف والرجاء وجميع الطاعة والذل والتعظيم ﴿وما أنزل الله من السماء من ماء﴾؛ وهو المطر النازل من السحاب ﴿فأحيا به الأرض بعد موتها﴾؛ فأظهرت من أنواع الأقوات وأصناف النبات ما هو من ضرورات الخلائق التي لا يعيشون بدونها، أليس ذلك دليلاً على قدرة من أنزله وأخرج به ما أخرج ورحمته ولطفه بعباده وقيامه بمصالحهم وشدة افتقارهم وضرورتهم إليه من كل وجه؟ أما يوجب ذلك أن يكون هو معبودهم وإلههم؟ أليس ذلك دليلاً على إحياء الموتى

فوبث فيها بن أي في الأرض فمن كلَّ دابة بن أي: نشر في أقطار الأرض من الدواب المتنوعة ما هو دليل على قدرته وعظمته ووحدانيته وسلطانه العظيم، وسخرها للناس ينتفعون بها بجميع وجوه الانتفاع: فمنها ما يأكلون من لحمه ويشربون من دره، ومنها ما يركبون، ومنها ما هو ساع في مصالحهم وحراستهم،

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة البقرة (١٦٤)

ومنها ما يعتبر به، ومنها أنه<sup>(١)</sup> بث فيها من كل دابة فإنه سبحانه هو القائم بأرزاقهم المتكفل بأقواتهم، فما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها ويعلم مستقرها ومستودعها.

وفي فتصريف الرياح ؟؛ باردة وحارة وجنوباً وشمالاً وشرقاً ودبوراً وبين ذلك، وتارة تثير السحاب، وتارة تؤلف بينه، وتارة تلقحه، وتارة تدره، وتارة تمزقه، وتزيل ضرره، وتارة تكون رحمة، وتارة ترسل بالعذاب، فمن الذي صرفها هذا التصريف وأودع فيها من منافع العباد ما لا يستغنون عنه، وسخرها ليعيش فيها جميع الحيوانات وتصلح الأبدان والأشجار والحبوب والنوابت إلا العزيز الحكيم الرحيم اللطيف بعباده المستحق لكل ذلَّ وخضوع ومحبة وإنابة وعبادة، وفي تسخير السحاب بين السماء والأرض على خفته ولطافته يحمل الماء الكثير فيسوقه الله إلى حيث شاء فيحيي به البلاد والعباد ويروي التلول والوهاد وينزله على الخلق وقت حاجتهم إليه، فإذا كان يضرهم كثرته أمسكه عنهم فينزله رحمة ولطفاً ويصرفه عناية وعطفاً، فما أعظم سلطانه وأغزر إحسانه وألطف امتنانه، أليس من القبيح بالعباد أن يتمتعوا برزقه ويعيشوا ببره وهم يستعينون بذلك على مساخطه ومعاصيه، أليس ذلك وباطناً وظاهراً.

والحاصل أنه كلما تدبر العاقل في هذه المخلوقات، وتغلغل فكره في بدائع المبتدعات، وازداد تأمله للصنعة وما أودع فيها من لطائف البر والحكمة علم بذلك أنها خلقت للحق وبالحق، وأنها صحائف آيات وكتب دلالات على ما أخبر به الله عن نفسه ووحدانيته وما أخبرت به الرسل من اليوم الآخر، وأنها مسخرات ليس لها تدبير ولا استعصاء على مدبرها ومصرفها، فتعرف أن العالم العلوي والسفلي كلهم إليه مفتقرون وإليه صامدون، وأنه الغني بالذات عن جميع المخلوقات فلا إله إلا الله، ولا رب سواه.

ئم قال تعالى:

وَعِرَى النَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوًا أَشَدُ حُبًّا يَتَدُ وَلَوَ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوًا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ بِنَعِ جَمِيمًا وَأَنَّ اللَّه شَدِيدُ الْعَذَابِ اللَّهِ إِذْ

(1) في (ب): قومع أنه».
 (1) في (ب): قعميم».

نَبَرَأَ الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ انَّبَعُوا وَرَأَوًا الْمَكَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ @ وَقَالَ الَّذِينَ انَّبَعُوا لَوَ أَكَ لَنَا كَرَّهُ فَنَتَبَرًا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِـمُ اللَّهُ أَغْمَلَهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ النَّارِ ۞ ﴾.

سورة البقرة (١٦٥ - ١٦٢ - ١٦٧)

(١٦٦ ـ ١٦٦ ـ ١٦٢ ﴾ ما أحسن اتصال هذه الآية بالتي<sup>(١)</sup> قبلها، فإنه تعالى لما بين وحدانيته وأدلتها القاطعة وبراهينها الساطعة الموصلة إلى علم اليقين المزيلة لكل شك ذكر هنا أن (من الناس)؛ مع هذا البيان التام (من يتخذ) من المخلوقين وأنداداً) لله؛ أي : نظراء ومثلاء يساويهم في الله بالعبادة والمحبة والتعظيم والطاعة، ومن كان بهذه الحالة ـ بعد إقامة الحجة وبيان التوحيد ـ علم أنه معاند لله، مشاق له، أو معرض عن تدبر آياته، والتفكر في مخلوقاته فليس له أدنى عذر في ذلك، بل قد حقت عليه كلمة العذاب، وهؤلاء الذين يتخذون الأنداد مع الله لا يسوونهم بالله في الخلق والرزق والتدبير، وإنما يسوونهم به في العبادة فيعبدونهم ليقربوهم إليه، وفي قوله اتخذوا دليل على أنه ليس لله نذ وإنما المشركون جعلوا بعض المخلوقات أندادا لع تسمية مجردة ولفظاً فارغاً من المعنى؛ كما قال تعالى : (وجعلوا لله شركاء قل سموهم أم تنبئونه بما لا يعلم في الأرض أم بظاهر من القول)؛ (إن هي إلاً أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنول الله بها من سلطان إن يتبعون إلاً أسماء

فالمخلوق ليس ندًا لله لأن الله هو الخالق وغيره مخلوق والرب الرازق ومن عداه مرزوق، والله هو الغني وأنتم الفقراء وهو الكامل من كل الوجوه، والعبيد ناقصون من جميع الوجوه، والله هو النافع الضار، والمخلوق ليس له من النفع والضر والأمر شيء، فعلم علماً يقيناً بطلان قول من اتخذ من دون الله آلهة وأنداداً سواء كان ملكاً أو نبيًا أو صالحاً أو صنماً أو غير ذلك وإن الله هو المستحق للمحبة الكاملة والذل التام، فلهذا مدح الله المؤمنين بقوله: ﴿والذين آمنوا أشد حبًا لله﴾؛ أي: من أهل الأنداد لأندادهم لأنهم أخلصوا محبتهم له وهؤلاء أشركوا بها، ولأنهم أحبوا من يستحق المحبة على الحقيقة الذي محبته هي عين صلاح العبد وسعادته وفوزه. والمشركون أحبوا من لا يستحق من الحب شيئاً ومحبته عين شقاء العبد وفساده وتشتت أمره.

في (ب): «بما».

سورة البقرة (١٦٥ ـ ١٦٧)

فلهذا توعدهم الله بقوله: ﴿ولو يرى الذين ظلموا﴾؛ باتخاذ الأنداد والانقياد لغير رب العباد وظلموا الخلق بصدهم عن سبيل الله وسعيهم فيما يضرهم ﴿إِذ يرون العذاب﴾؛ أي: يوم القيامة عياناً بأبصارهم ﴿أن القوة لله جميعاً وأن الله شديد العذاب﴾؛ أي: لعلموا علماً جازماً أن القوة والقدرة لله كلها وأن أندادهم ليس فيها من القوة شيء، فتبين<sup>(١)</sup> لهم في ذلك اليوم ضعفها وعجزها لا كما اشتبه عليهم في الدنيا، وظنوا أن لها من الأمر شيئاً وأنها تقربهم إليه وتوصلهم إليه فخاب ظنهم، وبطل سعيهم، وحق عليهم شدة العذاب ولم تدفع عنهم أندادهم شيئاً، ولم تغن عنهم مثقال ذرة من النفع، بل يحصل لهم الضرر منها من حيث ظنوا نفعها.

وتبرأ المتبعون من التابعين، وتقطعت بينهم الوصل التي كانت في الدنيا لأنها كانت لغير الله وعلى غير أمر الله، ومتعلقة بالباطل الذي لا حقيقة له فاضمحلت أعمالهم، وتلاشت أحوالهم، وتبين لهم أنهم كانوا كاذبين وأن أعمالهم التي يؤملون نفعها وحصول نتيجتها انقلبت عليهم حسرة وندامة وأنهم خالدون في النار لا يخرجون منها أبداً، فهل بعد هذا الخسران خسران؟ ذلك بأنهم اتبعوا الباطل فعملوا العمل الباطل ورجوا غير مرجو وتعلقوا بغير متعلق فبطلت الأعمال ببطلان متعلقها ولما بطلت وقعت الحسرة بما فاتهم من الأمل فيها فضرتهم غاية الضرر، وهذا بخلاف من تعلق بالله الملك الحق المبين، وأخلص العمل لوجهه، ورجا نفعه فهذا ووجد جزاءه عند ربه غير منقطع كما قال تعالى الحق ففاز بنتيجة عمله موجد جزاءه عند ربه غير منقطع كما قال تعالى: ﴿الذين كفروا وصدوا عن محمد وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم، ذلك بأن الذين كفروا الميل الله أضل أعمالهم، والذين آمنوا وحملوا الصالحات وآمنوا بما نزل على محمد وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم، ذلك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل وأن الذين آمنوا الحق من ربهم كذلك بأنه الذين كفروا مدوا عن

وحينئذ يتمنى التابعون أن يردوا إلى الدنيا فيتبرؤوا من متبوعهم بأن يتركوا الشرك بالله ويقبلوا على إخلاص العمل لله، وهيهات فات الأمر وليس الوقت وقت إمهال وإنظار، ومع هذا فهم كذبة فلو ردوا لعادوا لما نهوا عنه وإنما هو قول يقولونه وأماني يتمنونها حنقاً وغيظاً على المتبوعين لما تبرؤوا منهم والذنب ذنبهم فرأس

(۱) في (ب): «فيتبين».



المتبوعين على الشر إبليس ومع هذا يقول لأتباعه: ﴿لما قضي الأمر إن الله وعدكم وعد الحق ووعدتكم فأخلفتكم، وما كان لي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم﴾.

متورة البقرة (١٦٨ ـــ ١٦٩)

﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ كُلُوا مِتَا فِي ٱلأَرْضِ حَلَىٰلًا طَبِّبًا وَلَا تَنَبَعُوا خُطُوَتِ الشَّيَطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينُ ۞ إِنَّمَا يَأْمُرْكُمُ بِالشُوَةِ وَالفَحْسَكَةِ وَآَن تَقُولُوا عَلَ اللَّهِ مَا لَا فَعَلَمُونَ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اتَبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَهُ قَالُوا بَلَ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَنِهِ مَاتِاءَنُّ أَوَلَوَ كَلَ اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ وَلَا يَهْ تَعْدَوْنَ ۞ ﴾.

المراحة المراحة المناس كلهم مؤمنهم وكافرهم، فامتن عليهم بأن أمرهم أن يأكلوا من جميع ما في الأرض من حبوب وثمار وفواكه وحيوانات حالة كونها حلالاك؛ أي: محللاً لكم تناوله ليس بغصب ولا سرقة ولا محصلاً بمعاملة محرمة أو على وجه محرم أو معيناً على محرم (طيباك؛ أي: ليس بخبيث كالميتة والدم ولحم الخنزير والخبائث كلها. ففي هذه الآية دليل على أن الأصل في الأعيان الإباحة أكلاً وانتفاعاً وأن المحرم نوعان: إما محرم لذاته وهو الخبيث الذي هو ضد الطيب، وإما محرم لما عرض له وهو المحرم لتعلق حق الله أو حق عباده به، وهو ضد الحلال.

وفيه دليل على أن الأكل بقدر ما يقيم البنية واجب يأثم تاركه لظاهر الأمر، ولما أمرهم باتباع ما أمرهم به إذ هو عين صلاحهم نهاهم عن اتباع ﴿خطوات الشيطان﴾؛ أي: طرقه التي يأمر بها، وهي جميع المعاصي من كفر وفسوق وظلم، ويدخل في ذلك تحريم السوائب والحام ونحو ذلك، ويدخل فيه [أيضاً] تناول المأكولات المحرمة.

إنه لكم عدو مبين؟؛ أي: ظاهر العداوة فلا يريد بأمركم إلا غشكم وأن تكونوا من أصحاب السعير، فلم يكتف ربنا بنهينا عن اتباع خطواته حتى أخبرنا وهو أصدق القائلين بعداوته الداعية للحذر منه، ثم لم يكتف بذلك حتى أخبرنا بتفصيل ما يأمر به، وأنه أقبح الأشياء، وأعظمها مفسدة، فقال:

﴿١٦٩ ﴿إِنَّمَا يَأْمَرُكُم بِالسَوَءَ﴾ أي: الشر الذي يسوء صاحبه، فيدخل في ذلك جميع المعاصي فيكون قوله، ﴿والفحشاءَ﴾؛ من باب عطف الخاص على العام لأن الفحشاء من المعاصي ما تناهى قبحه كالزنا وشرب الخمر والقذف والقذف والبخل ونحو ذلك مما يستفحشه من له عقل ﴿وأن تقولوا على الله مالا تعلمونَ﴾؛

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (١٧٠)

فيدخل في ذلك القول على الله بلا علم في شرعه وقدره، فمن وصف الله بغير ما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله، أو نفى عنه ما أثبته لنفسه، أو أثبت له ما نفاه عن نفسه؛ فقد قال على الله بلا علم، ومن زعم أن لله ندًا وأوثاناً تقرب مَنْ عَبَدَها من الله فقد قال على الله تعالى بلا علم، ومن قال: إن الله أحل كذا، أو حرم كذا، أو أمر بكذا، أو نهى عن كذا بغير بصيرة، فقد قال على الله بلا علم، ومن قال: إنَّ الله خلق هذا الصنف من المخلوقات للعلة الفلانية بلا برهان له بذلك؛ فقد قال على الله بلا علم.

ومن أعظم القول على الله بلا علم أن يتأول المتأول كلامه أو كلام رسوله على معاني اصطلح عليها طائفة من طوائف الضلال ثم يقول إن الله أرادها، فالقول على الله بلا علم من أكبر المحرمات وأشملها وأكبر طرق الشيطان التي يدعو إليها، فهذه طرق الشيطان التي يدعو إليها هو وجنوده، ويبذلون مكرهم وخداعهم على إغواء الخلق بما يقدرون عليه، وأما الله تعالى فإنه يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي.

فلينظر العبد نفسه مع أي الداعيَيْنِ [هو] ومن أي الحِزْبَيْنِ؟ أتتبع داعي الله الذي يريد لك الخير والسعادة الدنيوية والأخروية الذي كل الفلاح بطاعته وكل الفوز في خدمته وجميع الأرباح في معاملة المنعم بالنعم الظاهرة والباطنة، الذي لا يأمر إلا بالخير ولا ينهى إلا عن الشرَّ، أم تتبع داعي الشيطان الذي هو عدو الإنسان الذي يريد لك الشرَّ ويسعى بجهده على إهلاكك في الدنيا والآخرة؟ الذي كل الشرَّ في طاعته وكل الخسران في ولايته، الذي لا يأمر إلا بشرَّ ولا ينهى إلا عن خير.

ثم أخبر تعالى عن حال المشركين إذا أمروا باتباع ما أنزل الله على رسوله مما تقدم وصفه رغبوا عن ذلك وقالوا:

(١٧٠) ﴿بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا ﴾ فاكتفوا بتقليد الآباء، وزهدوا في الإيمان بالأنبياء، ومع هذا فآباؤهم أجهل الناس وأشدهم ضلالاً. وهذه شبهة لرد الحق واهية، فهذا دليل على إعراضهم عن الحق ورغبتهم عنه وعدم إنصافهم، فلو هدوا لرشدهم وحسن قصدهم لكان الحق هو القصد، ومن جعل الحق قصده، ووازن بينه وبين غيره، تبين له الحق قطعاً واتبعه إن كان منصفاً. ثم قال تعالى:

﴿وَمَتَـٰلُ ٱلَّذِينَ حَـفَرُوا كَمَنْلِ ٱلَّذِى يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءَ وَنِدَاءً صُمُّ بَكْمُ عُـنٌ فَهُمْ لَا يَتَقِلُونَ ٢

## OR ألبقرة (١٧١ - ١٧٢)

(١٧١) لما بين تعالى عدم انقيادهم لما جاءت به الرسل وردهم لذلك بالتقليد علم من ذلك أنهم غير قابلين للحق ولا مستجيبين له، بل كان معلوماً لكل أحد أنهم لن يزولوا عن عنادهم، أخبر تعالى أن مثلهم عند دعاء الداعي لهم إلى الإيمان كمثل البهائم التي ينعق لها راعيها وليس لها علم بما يقول داعيها ومناديها، فهم يسمعون مجرد الصوت الذي تقوم به عليهم الحجة، ولكنهم لا يفقهونه فقها ينفعهم، فلهذا كانوا صمًا لا يسمعون الحق سماع فهم وقبول، عمياً لا ينظرون نظر ينفعهم، فلهذا كانوا صمًا لا يسمعون الحق ما واليس لها علم بما يقول داعيها ومناديها، فهم يسمعون مجرد الصوت الذي تقوم به عليهم الحجة، ولكنهم لا يفقهونه فقها ينفعهم، فلهذا كانوا صمًا لا يسمعون الحق سماع فهم وقبول، عمياً لا ينظرون نظر اعتبار، بُكماً فلا ينظقون بما فيه خير لهم، والسبب الموجب لذلك كله أنه ليس لهم عقل صحيح بل هم أسفه السفهاء وأجهل الجهلاء. فهل يستريب العاقل أن من وفلاحه وفوزه ونعيمه، فعصى الناصح، وتولى عن أمر ربه، واقتحم النار على وفلاحه وفوزه وتعيمه، فعصى الناصح، وتولى عن أمر ربه، واقتحم النار على وفلاحه وفوزه وتعيمه، فاه الحق أن هذا ليس له مسكة من عن أمر ربه، واقتحم النار على وفلاحه ونوزه ونعيمه، فله السفهاء وأجهل الم عن العذاب، وأمر بما فيه صبلاحه ونولى عن أمر ربه، واقتحم النار على وفلاحه وفوزه ونعيمه، فعصى الناصح، وتولى عن أمر ربه، واقتحم النار على والاحه وفوزه واتبع الماط ونبذ الحق أن هذا ليس له مسكة من عقل، وأنه لو اتصف بالمكر والخديعة والدهاء فإنه من أسفه السفهاء.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَآشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُر إِتِّاهُ شَبْدُونَ إِلَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْسَةَةَ وَالَدَمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أُهِـلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اَصْطُرَ غَيْرَ بَباغِ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنْمَ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهَ غَفُورُ رَّحِيمُ إَنَّهِ ﴾.

(١٧٢) هذا أمر للمؤمنين خاصة بعد الأمر العام، وذلك أنهم هم المنتفعون على الحقيقة بالأوامر والنواهي بسبب إيمانهم، فأمرهم بأكل الطيبات من الرزق والشكر لله على إنعامه باستعمالها بطاعته والتقوي بها على ما يوصل إليه، فأمرهم بما أمر به المرسلين في قوله: ﴿يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً﴾ فالشكر في هذه الآية هو العمل الصالح، وهنا لم يقل حلالاً لأن المؤمن أباح الله له الطيبات من الرزق خالصة من التبعة، ولأن إيمانه يحجزه عن تناول ما ليس له. وقوله: ﴿إِن كنتم إياه تعبدونَ﴾؛ أي: فاشكروه فدل على أن من لم يشكر الله لم<sup>(١)</sup> يعبده وحده، كما أن من شكره فقد عبده وأتى بما أمر به، ويدل أيضاً على أن أكل الطيب سبب للعمل الصالح وقبوله.

والأمر بالشكر عقيب النعم، لأن الشكر يحفظ النعم الموجودة، ويجلب النعم المفقودة، كما أن الكفر ينفر النعم المفقودة، ويزيل النعم الموجودة.

َ (١) في (ب): «فلم».

سورة البقرة (١٧٣)

۱۷۳ ولما ذكر تعالى إباحة الطيبات ذكر تحريم الخبائث فقال: ﴿إنما حرم عليكم الميتة﴾؛ وهي: ما مات بغير تذكية شرعية؛ لأن الميتة خبيثة مضرة لرداءتهاً في نفسها ولأن الأغلُّب أن تكون عن مرض فيكون زيادة مرض()، واستثنى الشارع من هذا العموم ميتة الجراد وسمك البحر فإنه حلال طيب ﴿والدم﴾؛ أي: المسفوح كما قيد في الآية الأخرى ﴿وما أهل به لغير الله ﴾؛ أي ذبح لغير الله كالذي يذبح للأصنام والأوثان من الأحجار والقبور ونحوها، وهذا المذكور غير حاصر للمحرمات، وجيء به لبيان أجناس الخبائث المدلول عليه بمفهوم قوله: طيبات، فعموم المحرمات تستفاد من الآية السابقة من قوله: ﴿حلالاً طيباً»؛ كما تقدم وإنما حرم علينا هذه الخبائث ونحوها لطفاً بنا وتنزيهاً عن المضر، ومع هذا ﴿فَمَن اصْطَرَكَ؟ أي ألجئ إلى المحرم بجوع وعدم أو إكراه ﴿غير باغَ؟؛ أي: غير طالب للمحرم مع قدرته على الحلال أو مع عدم جوعه ﴿ولا عادَه، أي: متجاوز الحد في تناول ما أبيح له اضطراراً فمن اضطر وهو غير قادر على الحلال، وأكل بقدر الضَّرورة فلا يزيد عليها ﴿فَلا إِثْمَهُ؛ أي: جناح ﴿عليهَ؛ وإذا ارتفع الإثم<sup>(٢)</sup> رجع الأمر إلى ما كان عليه، والإنسان بهذه الحالة مأمور بالأكل بل منهيٍّ أن يلقي بيده إلى التهلكة وأن يقتل نفسه، فيجب إذاً عليه الأكل ويأثم إن ترك الأكل حتى مات فيكون قاتلاً لنفسه، وهذه الإباحة والتوسعة من رحمته تعالى بعباده، فلهذا ختمها بهذين الاسمين الكريمين المناسبين غاية المناسبة فقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٍ ﴾.

ولما كان الحل مشروطاً بهذين الشرطين، وكان الإنسان في هذه الحالة ربما لا يستقصي تمام الاستقصاء في تحقيقها، أخبر [تعالى] أنه غفور، فيغفر [له] ما أخطأ فيه في هذه الحال خصوصاً، وقد غلبته الضرورة، وأذهبت حواسه المشقة.

وفي هذه الآية دليل على القاعدة المشهورة «الضرورات تبيح المحظورات»، فكل محظور اضطر له الإنسان فقد أباحه له الملك الرحمٰن، فله الحمد والشكر أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآ أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَشْتَرُونَ بِدٍ. ثَمَنًا قَلِيلًا أُوْلَتِهِكَ مَا يَأْكُلُونَ

- (۱) في (ب): اضررا.
- (٢) في (ب): «وإذا ارتفع الجناح». وفوق كلمة الجناح كلمة: «الإثم».

فِ بُطُونِهِمْ إِلَّا النَّارَ وَلَا بُكَلِّبُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْفِيَنَمَةِ وَلَا يُزَكِّيمِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ شَ أُوْلَتَهِكَ الَّذِينَ آشْتَرَقًا الضَّكَلَةُ بِالْهُدَىٰ وَالْعَذَابَ بِالْمَغْفِرَةِ فَمَا أَسْبَرَهُمْ عَلَ النَّارِ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ سَزَّلَ الْكِنَبَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَبِ لَنِي شِقَاقٍ بَعِدٍ ٢

سورة البقرة (١٧٤ - ١٧٦)

(١٧٤ - ١٧٥) هذا وعيد شديد لمن كتم ما أنزل الله على رسله من العلم الذي أخذ الله الميثاق على أهله أن يبينوه للناس ولا يكتموه، فمن تعوض عنه بالحطام الدنيوي ونبذ أمر الله فأولئك ﴿ما يأكلون في بطونهم إلا النارك؛ لأن هذا الثمن الذي اكتسبوه إنما حصل لهم بأقبح المكاسب وأعظم المحرمات، فكان جزاؤهم من جنس عملهم، ﴿ولا يكلمهم الله يوم القيامة»؛ بل قد سخط عليهم وأعرض عنهم، فهذا أعظم عليهم من عذاب النار، ﴿ولا يزكيهم»؛ أي: لا يطهرهم من الخرص عنهم، فهذا أعظم عليهم الله يوم القيامة»؛ بل قد سخط عليهم وأعرض عنه، وأعرض عنه من عذاب النار، ﴿ولا يزكيهم»؛ أي: لا يلهرهم من الأخلاق الرذيلة، وليس لهم أعمال تصلح للمدح والرضا والجزاء عليها، وإنما لم يزكيهم الهم فعلوا أسباب عدم التزكية التي أعظم أسبابها العمل عليها، وإنما لم يزكهم لأنهم فعلوا أسباب عدم التزكية التي أعظم أسبابها العمل بكتاب الله والاهتداء به والدعوة إليه، فهؤلاء نبذوا كتاب الله وأعرضوا عنه واختاروا الضلالة على الهدى والعذاب على المغفرة فهؤلاء لا يصلح لهم إلا النار، فكيف يعم أسبابها العمل بكتاب الله والاهتداء به والدعوة إليه، فهؤلاء نبذوا كتاب الله وأعرضوا عنه واختاروا الضلالة على الهدى والعذاب على المغفرة فهؤلاء لا يصلح لهم إلا النار، فكتاب اله وأعرضوا عنه عليها من عذاب النار، في من علم أسبابها العمل عليها، وإنما لم يزكم لأنهم فعلوا أسباب عدم التزكية التي أعظم أسبابها العمل والحيان والجزاء والميا، وإنما لم يزكهم لأنهم فعلوا أسباب عدم التزكية التي أعظم أسبابها العمل عليها، وإنما لم يزكهم لأنهم فعلوا أسباب عدم التزكية التي أعظم أسبابها العمل عليها يكتاب الله وأعرضوا عنه واختاروا الضلالة على المعلى المغفرة فهؤلاء نبذوا كتاب الله وأعرضوا عنه واختاروا الضلالة على الهدى والعذاب على المغفرة فهؤلاء لا يصلح لهم إلا النار، أل يكتاب الله وألى لهم الجلد عليها؟

(١٧٦) ﴿ذلك؟؛ المذكور وهو مجازاته بالعدل ومنعه أسباب الهداية ممن أباها واختار سواها ﴿بأن الله نزل الكتاب بالحق؟؛ ومن الحق مجازاة المحسن بإحسانه واختار سواها ﴿بأن الله نزل الكتاب بالحق؟؛ ومن الحق مجازاة المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته، وأيضاً ففي قوله: ﴿نزل الكتاب بالحق؟؛ ما يدل على أن الله مقصوده فهو حقيق بأن يجازى بأعظم العقوبة، ﴿وإن الذين اختلفوا في الكتاب لفي مقصوده فهو حقيق بأن يجازى بأعظم العقوبة، ﴿وإن الذين اختلفوا في الكتاب لفي مقاق بعضه وكفروا ببعضه وكفروا ببعضه والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم ﴿لفي شقاق؟؛ أي محادة والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم ﴿لفي شقاق؟؛ أي محادة والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الكتاب فني الكتاب لفي والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الكتاب والموجب للاتفاق والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الكتاب والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الكتاب والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الكتاب والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في المنوا ببعضه وكفروا ببعضه وعددة والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الكتاب والذين حمادة والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الكتاب والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الناق الموجب للاتفاق والذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم في الكتاب الذي جاء بالحق الموجب للاتفاق والذين حرفوه وصرفوه على أموائهم وكثر شقاقهم، وترتب على ذلك افتراقهم، بخلاف وعدم التناقض، فمرج أمرهم، وكثر شقاقهم، وترتب على ذلك افتراقهم، بخلاف أهل الكتاب الذين آماوا به، وحكموه في كل شيء، فإنهم اتفقوا، وارتفقوا بالمحبة والاجتماع عليه.

وقد تضمنت هذه الآيات الوعيد للكاتمين لما أنزل الله المؤثرين عليه عرض

سورة البقرة (١٧٧)

الدنيا بالعذاب والسخط، وأن الله لا يطهرهم بالتوفيق ولا بالمغفرة. وذكر السبب في ذلك بإيثارهم الضلالة على الهدى، فترتب على ذلك اختيار العذاب على المغفرة ثم توجع لهم بشدة صبرهم على النار لعملهم بالأسباب التي يعلمون أنها موصلة لها، وأن الكتاب مشتمل على الحق الموجب للاتفاق عليه وعدم الافتراق، وأن كل من خالفه فهو في غاية البعد عن الحق والمنازعة والمخاصمة. والله أعلم.

الْآخِرِ وَالْمَغْرِبِ وَالْبَوْ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَلِكِنَ الْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَاتِهِكَةِ وَالْمَنْعِنِ وَالْمَعْرِبِ وَالْمَعْبَعِنْ وَالْمَسْتَكِينَ وَالْمَعْبَعِينَ وَالْنَبَيْمَى وَالْمَعْدِيمَ وَالْمَسْتَكِينَ وَالْمَعْرِبُ وَالْمَنْوَيْ وَالْمَعْرِبِ وَالْمَعْبَعِينَ وَالْمَعْمَى وَالْمَسْتَكِينَ وَالْمَعْزِبِ وَالْمَعْرِبِ وَالْمَعْرِبِ وَالْمَعْرَبِي وَالْمَعْبَعِينَ وَالْمَعْرَبِينَ وَالْمَعْرَبِي وَالْمَعْرَبِينَ وَالْمَعْرَبِي وَالْمَعْرِينَ وَالْتَعْبَعِيلَ وَالسَتَهِ وَالْتَعْمَانِ وَالْتَعْبَعِينَ السَعِيلِ وَالسَتَهِ وَالْتَعْرَبِي وَالْتَوْلِ وَالْعَمْ وَالْعَالَمَ وَالْوَالْتِهِ وَالْتَعْدَانِ وَالْعَرْبَ وَالْعَانَ وَالْتَعْرَبُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالَهُ وَالْتَعْرَالَةُ وَالْعَالَهُ وَالْتَعْدَى وَالْعَالَيْنَ وَالْمَالْمَا وَالْتَعْتَلُونَ وَالْعَالَيْنَ وَالْتَعْرَبُ وَالْعَالَيْنِ وَالْقَائِينَ وَالْتَعْتَقَونَ وَلَتَيْ وَالْتَعْتَقُونَ وَالْعَالَيْ وَالْتَعْتَقُونَ وَالْعَالَيْ وَالْتَعْتَى وَالْعَالَيْ وَالْتَعْتَ وَالْتَعْتَلُي وَالْتُنْتَ وَالْعَالَيْنِ وَالْتَعْتَى وَالْعَالَيْنَ وَالْتَعْتِي وَالْتَعْتَقَوْنَ وَالْتَعْتَى وَالْتَعْتَقَانِ وَالْتِي وَالْتَعْتَى وَالْعَالَةُ وَالْتُعَانِي وَالْتَعْتَقَانِ وَالْتِي وَالْتِي وَالْتَعْتَى وَالْتَعْتَى وَالْتَعْتَى وَالْتَعْتَى وَالْتَعْتَقُونَ وَالْتَعْتِ وَالْتَعْتَى وَالْتَعْتَى وَالْتَعْتَ وَالَيْنَ وَالْتَعْتِ وَالْتَعْتَ وَالْعَالَةُ مَالْمَا وَالْتَعْتَ وَالْتَعْتَ وَالْتَعْتِ وَالْتَعْتِ وَالْتَعْتِ وَالْتَعْتَ وَالْتَعْتَ وَالْتَ وَالْتَعْتِ وَالْعَانِ وَالْعَالَةُ مَا لَكُنْتَ وَالْتَعْتَ وَالْتُ وَالْعَا وَالَيْنَ وَالَعْنَ وَالْعَالُولُونُ وَالُو مَا مَعْتَعَ

(۱۷۷) يقول تعالى: ﴿ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب»؛ أي: ليس هذا هو البر المقصود من العباد فيكون كثرة البحث فيه والجدال من العناء الذي ليس تحته إلا الشقاق والخلاف، وهذا نظير قوله ﷺ: «ليس الشديد بالصرعة إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب الأن، ونحو ذلك، ﴿ولكن البر من آمن بالله)؛ أي: بأنه إله واحد موصوف بكل صفة كمال منزَّه عن كلِّ نقص ﴿واليوم الآخر)؛ وهو كل ما أخبر الله به في كتابه أو أخبر به الرسول مما يكون بعد الموت ﴿والملائكة﴾؛ الذين وصفهم الله لنا في كتابه ووصفهم رسوله ﷺ، ♦والكتاب﴾؛ أي: جنس الكتب التي أنزلها الله على رسله وأعظمها القرآن فيؤمن بما تضمنه من الأخبار والأحكام. ﴿وَالنبِينَ؟؛ عموماً، خصوصاً خاتمهم وأفضلهم محمد ﷺ ﴿وآتى المال﴾؛ وهو كل ما يتمول الإنسان من مال قليلاً كان أو كثيراً أي أعطى المال ﴿على حبه)؛ أي: حب المال بين به أن المال محبوب للنفوس فلا يكاد يخرجه العبد، فمن أخرجه مع حبه له تقرباً إلى الله تعالى كان هذا برهاناً لإيمانه، ومن إيتاء المال على حبه أن يتصدق وهو صحيح شحيح يأمل الغنى ويخشى الفقر، وكذلك إذا كانت الصدقة عن قلة كان أفضل لأنه في هذه الحال يحب إمساكه لما يتوهمه من العُذْم والفقر، وكذلك إخراج النفيس من المال وما يحبه من ماله كما قال تعالى: ﴿لن تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبونَ﴾؛ فكل هؤلاء ممن آتي المال على حبه.

رواه البخاري (٦١١٤)، ومسلم (٢٦٠٩) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

سورة البقرة (١٧٧)

ثم ذكر المنفق عليه وهم أولى الناس ببرك وإحسانك من الأقارب؛ الذين تتوجع لمصابهم وتفرح بسرورهم الذين يتناصرون ويتعاقلون، فمن أحسن البر وأوفقه تعاهد الأقارب بالإحسان المالي والقولي على حسب قربهم وحاجتهم، ومن (اليتامى)؛ الذين لا كاسب لهم وليس لهم قوة يستغنون بها، وهذا من رحمته تعالى بالعباد الدالة على أنه تعالى أرحم بهم من الوالد بولده، فالله قد أوصى العباد وفرض عليهم في أموالهم الإحسان إلى من فقد آباؤهم ليصيروا كمن لم يفقد والديه، ولأن الجزاء من جنس العمل فمن رحم يتيمَ غيره رُحِم يتيمه.

والمساكين»؛ وهم الذين أسكنتهم الحاجة وأذلهم الفقر فلهم حق على الأغنياء بما يدفع مسكنتهم أو يخففها بما يقدرون عليه وبما يتيسر. ﴿وابن السبيل»؛ وهو الغريب المنقطع به في غير بلده. فحث الله عباده على إعطائه من المال ما يعينه على سفره لكونه مظنة الحاجة وكثرة المصارف، فعلى من أنعم الله عليه بوطنه وراحته وخوَّله من نعمته أن يرحم أخاه الغريب الذي بهذه الصفة على حسب استطاعته ولو بتزويده أو إعطائه آلة لسفره أو دفع ما ينوبه من المظالم وغيرها. ﴿والسائلين»؛ أي: الذين تعرض لهم حاجة من الحوائج توجب السؤال، كمن ابتلي بأرش جناية أو ضريبة عليه من ولاة الأمور أو يسأل الناس لتعمير المصالح العامة كالمساجد والمدارس والقناطر ونحو ذلك فهذا له الحق وإن كان غنياً. ﴿وفي الرقاب»؛ فيدخل فيه العتق والإعانة عليه وبذل مال للمكاتب ليوفي سيده وفداء الأسراء عند الكفار أو عند الظلمة.

فوأقام الصلاة وآتى الزكاة ؟؛ قد تقدم مراراً أن الله تعالى يقرن بين الصلاة والزكاة لكونهما أفضل العبادات، وأكمل القربات عبادات قلبية وبدنية ومالية، وبهما يوزن الإيمان ويعرف ما مع صاحبه من الإيقان، ﴿والموفون بعهدهم إذا عاهدوا ؟؛ والعهد هو الالتزام بإلزام الله أو إلزام العبد لنفسه فدخل في ذلك حقوق الله كلها، لكون الله ألزم بها عباده والتزموها، ودخلوا تحت عهدتها ووجب عليهم أداؤها، وحقوق العباد التي أوجبها الله عليهم والحقوق التي التزمها العبد كالأيمان والندور

والصابرين في البأساء»؛ أي: الفقر لأن الفقير يحتاج إلى الصبر من وجوه كثيرة لكونه يحصل له من الآلام القلبية والبدنية المستمرة ما لا يحصل لغيره، فإن تنعم الأغنياء بما لا يقدر عليه تألم وإن جاع أو جاعت عياله تألم، وإن أكل طعاماً

سورة البقرة (١٧٨)

غير موافق لهواه تألم، وإن عري أو كاد تألم، وإن نظر إلى ما بين يديه وما يتوهمه من المستقبل الذي<sup>(۱)</sup> يستعد له تألم، وإن أصابه البرد الذي لا يقدر على دفعه تألم، فكل هذه ونحوها مصائب يؤمر بالصبر عليها والاحتساب ورجاء الثواب من الله عليها ﴿والضراء﴾؛ أي: المرض على اختلاف أنواعه من حمى وقروح ورياح ووجع عضو حتى الضرس والإصبع ونحو ذلك فإنه يحتاج إلى الصبر على ذلك، لأن النفس تضعف والبدنَ يألم وذلك في غاية المشقة على النفوس، خصوصاً مع تطاول ذلك، فإنه يؤمر بالصبر احتساباً لثواب الله تعالى ﴿وحين البأس﴾؛ أي: وقت القتال للأعداء المأمور بقتالهم، لأن الجلاد يشق غاية المشقة على النفس ويجزع الإنسان من القتل أو الجراح أو الأسر، فاحتيج إلى الصبر في ذلك احتساباً ورجاء لثواب الله تعالى الذي منه النصر وعلى الصابرين.

(أولئك)؛ أي: المتصفون بما ذكر من العقائد الحسنة والأعمال التي هي آثار الإيمان وبرهانه ونوره والأخلاق التي هي جمال الإنسان وحقيقة الإنسانية فأولئك الذين صدقوا؟؛ في إيمانهم لأن أعمالهم صدقت إيمانهم ﴿وأولئك هم المتقون؟؛ لأنهم تركوا المحظور وفعلوا المأمور، لأن هذه الأمور مشتملة على كل خصال الخير تضمناً ولزوماً لأن الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله، ولأن العبادات المنصوص عليها في هذه الآية أكبر العبادات، ومن قام بها كان بما سواها أقوم، فهؤلاء [هم] الأبرار الصادقون المتقون.

وقد علم ما رتب الله على هذه الأمور الثلاثة من الثواب الدنيوي والأخروي مما لا يمكن تفصيله في مثل هذا الموضع.

﴿ يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ مَامَنُوْا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَى الحُرُّ بِالحُرُّ وَالْمَبْدُ بِالعَبْدِ وَالْأَنْنَى بِالأَنْنَىٰ فَمَنْ عُنِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ فَىَ"ً فَأَنِّبَاعٌ بِالْمَعْرُونِ وَأَدَاءُ إِلَتِهِ بِإِحْسَنِ ذَلِكَ تَخْفِيكُ مِّن تَزِيكُمُ وَرَحْمَةً فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيهُ (اللَّهُ عَلَى وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَوةٌ يَتَأُولِي الأَلْبَنِ لَمَلَّكُمْ تَتَعْفُونَ اللَّهِ فِي أَ

١٧٨ يَمْتَنُ تعالى على عباده المؤمنين بأنه فرض عليهم والقصاص في

(۱) في (ب): «التي».

القتلى»؛ أي: المساواة فيه، وأن يقتل القاتل على الصفة التي قتل عليها المقتول، إقامة للعدل والقسط بين العباد، وتوجيه الخطاب لعموم المؤمنين فيه دليل على أنه يجب عليهم كلهم حتى أولياء القاتل حتى القاتل بنفسه إعانة ولي المقتول إذا طلب القصاص، ويمكنه<sup>(۱)</sup> من القاتل، وأنه لا يجوز لهم أن يحولوا بين هذا الحد، ويمنعوا الولي من الاقتصاص كما عليه عادة الجاهلية ومن أشبههم من إيواء المحدِثين.

سورة البقرة (١٧٨)

ثم بين تفصيل ذلك فقال: ﴿الحر بالحرك؛ يدخل بمنطوقها الذكر بالذكر، والأنثى بالأنثى؛ والأنثى بالذكر والذكر بالأنثى، فيكون منطوقها مقدماً على مفهوم قوله الأنثى بالأنثى مع دلالة السنة على أن الذكر يقتل بالأنثى، وخرج من عموم هذا الأبوان وإن علوا فلا يقتلان بالولد لورود السنة بذلك<sup>(٢)</sup> مع أن في قوله: ﴿القصاص》؛ ما يدل على أنه ليس من العدل أن يقتل الوالد بولده ولأن ما في قلب الوالد من الشفقة والرحمة ما يمنعه من القتل لولده إلا بسبب اختلال في عقله أو أذية شديدة جدًّا من الولد له، وخرج من العموم أيضاً الكافر بالسنة مع أن الآية في خطاب المؤمنين خاصة، وأيضاً فليس من العدل أن يقتل ولي الله بعدوه، ﴿والعبد بالعبلك؛ ذكراً كان أو أنثى تساوت قيمهما أو اختلفت، ودل بمفهومها على أن الحر لا يقتل بالعبد لكونه غير مساول له، وتقدم وجه ذلك.

وفي هذه الآية دليل على أن الأصل وجوب القود في القتل وأن الدية بدل عنه، فلهذا قال: ﴿فمن عفي له من أخيه شي، ؟ أي: عفا ولي المقتول عن القاتل إلى الدية أو عفا بعض الأولياء فإنه يسقط القصاص وتجب الدية وتكون الخيرة في القود واختيار الدية إلى الولي، فإذا عفا عنه، وجب على الولي؛ أي ولي المقتول أن يتبع القاتل، ﴿بالمعروف؟؛ من غير أن يشق عليه ولا يحمله ما لا يطيق، بل يحسن الاقتضاء والطلب ولا يحرجه. وعلى القاتل ﴿أداء إليه بإحسان؟؛ من غير مطلٍ ولا نقص ولا إساءة فعلية أو قولية، فهل جزاء الإحسان إليه بالعفو إلا الإحسان بحسن

(١) في (ب): اوتمكينه».

(٢) كما في «المسند» (١/٤٩)، و«سنن الترمذي» (١٤٠٠)، وابن ماجه (٢٦٦٢).

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (۱۷۹)

القضاء، وهذا مأمور به في كل ما ثبت في ذمم الناس للإنسان مأمور من له الحق بالاتباع بالمعروف ومن عليه الحق بالأداء بالإحسان<sup>(١١)</sup>، وفي قوله: ﴿فمن عفي له من أخيه﴾؛ ترقيق وحث على العفو إلى الدية وأحسن من ذلك العفو مجاناً.

وفي قوله: ﴿أخيه﴾؛ دليل على أن القاتل لا يكفر لأن المراد بالأخوة هنا أخوة الإيمان فلم يخرج بالقتل منها ومن باب أولى أن سائر المعاصي التي هي دون الكفر لا يكفر بها فاعلها وإنما ينقص بذلك إيمانه، وإذا عفا أولياء المقتول أو عفا بعضهم احتقن دم القاتل وصار معصوماً منهم ومن غيرهم، ولهذا قال: ﴿فمن اعتدى بعد ذلك﴾؛ أي: بعد العفو، ﴿فله عذاب أليم﴾؛ أي في الآخرة، وأما قتله وعدمه فيؤخذ مما تقدم لأنه قتل مكافئاً له فيجب قتله بذلك، وأما من فسر العذاب الأليم بالقتل، وأن<sup>(٢)</sup> الآية تدل على أنه يتعين قتله ولا يجوز العفو عنه، وبذلك قال بعض العلماء، والصحيح الأول لأن جنايته لا تزيد على جناية غيره.

ثم بين تعالى حكمته العظيمة في مشروعية القصاص فقال:

(١٧٩ في ولكم في القصاص حياة ؛ أي: تنحقن بذلك الدماء وتنقمع به الأشقياء، لأن من عرف أنه مقتول إذا قتل لا يكاد يصدر منه القتل، وإذا رُئيَ القاتل مقتولاً انذعر بذلك غيره وانزجر، فلو كانت عقوبة القاتل غير القتل لم يحصل انكفاف الشر الذي يحصل بالقتل، وهكذا سائر الحدود الشرعية فيها من النكاية والانزجار ما يدل على حكمة الحكيم الغفار. ونكر الحياة لإفادة التعظيم والتكثير، ولما كان هذا الحكم لا يعرف حقيقته إلا أهل العقول الكاملة والألباب الثقيلة خصهم بالخطاب دون غيرهم، وهذا يدل على أن الله تعالى يحب من عباده أن يعملوا أفكارهم وعقولهم في تدبر ما في أحكامه من الحكم والمصالح الدالة على كماله وكمال حكمته وحمده وعدله ورحمته الواسعة، وأن من كان بهذه المثابة فقد استحقَّ المدح بأنه من ذوي الألباب الذين وجه إليهم الخطاب وناداهم رب الأرباب، وكفى بذلك فضلاً وشرفاً لقوم يعقلون.

وقوله: ﴿لعلكم تتقونَ﴾؛ وذلك أن من عرف ربه، وعرف ما في دينه وشرعه من الأسرار العظيمة والحكم البديعة والآيات الرفيعة أوجب له ذلك أن ينقاد لأمر الله، ويعظم معاصيه فيتركها؛ فيستحق بذلك أن يكون من المتقين.

(1) في (ب): "بإحسان".
 (1) في (ب): "فإن".

 كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَلِدَيْنِ وَٱلأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنْقِينَ 
 هَمَنُ بَذَلَهُ بَعَدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّهَا إِنْسُهُ عَلَ ٱلَّذِينَ يُبَدِلُونَهُ إِنَّ ٱللَهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الْمُعْدَوِينَ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِنْمَا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَآ إِنْعُهُ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعَامُ اللَّهِ عَلَيْ الْمُعَامِ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعَمَّرُوفَ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِنْمَا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَآ إِنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِنَّهُ عَلَيْهُ إِنَى اللَهُ عَنُولًا إِنَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَامَ اللَّهُ عَلَيْ الْعَامَ الْعَامَةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّذَيْنَ اللَهُ عَلَيْ عَالَةً عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَامُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِنَهُ الْعَاقَانَ عَلَيْ عَنْهُ الْعَامِ الْعَالَيْنَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَهُ عَامَةُ عَلَيْ عَلَيْ اللَهُ عَنُولُ اللَهُ عَامَةُ عَالَهُ عَلَيْ اللَهُ عَامَهُ عَلَيْهُ الْعَامِ اللَّذَي عَامَهُ اللَهُ عَامَةُ عَلَيْ اللَهُ عَالَهُ عَامَةُ عَنُولُ الْعَامَةُ عَامُ الْعَامَةُ عَلَيْ الْعَامُ الْمُعَامِ الْعَامَةُ عَلَيْ الْعَامُ الْعَامِ الْعَامَةُ عَلَيْ عَالَةً عَامَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَالَةً اللَهُ عَامَةُ إِنَا عَالَةُ عَلَيْ عُلُ عَامَةُ عَلَيْ عَامَةُ عَلَيْ عَالَةً عَامَةُ عَلَيْ عَالَيْنَا الْعَامَةُ عَامَةً مُ عَلَيْنَهُمُ عَلَيْ عَالَةُ الْعَامُ عَالَةُ الْعَامِ الْعَامُ عَالَةً إِنَا عَامَةُ عَامُ الْعَامِ عَامَةُ إِنَا عَالَةً اللَّهُ عَامَةُ عَلَيْ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ مَا إِنَا الْعَامَةُ عَلَيْ الْعَامِ الْعَامَةُ مَالَةًا إِنْعَامَةُ عَلَيْ الْعَامَةُ عَامُ أَعْنَا الْعَامَةُ عَامَةُ مِ مُولَعَا عَامَةً مَا مُعَامًا عَامَةُ مَا مُعَامَةُ مَا الْعَامُ عَامُ أَعْنَا الْعَامِ عَا مَا إِعَا إِعَامِ مَا الْعَامُ مَا الَالَةُ إِنَا الْعَامِ مَا الَعْنَا ا

سورة البقرة (١٨٠ ـ ١٨٢)

(١٨) أي: فرض الله عليكم يا معشر المؤمنين (إذا حضر أحدكم الموت)؛ أي: أسبابه كالمرض المشرف على الهلاك وحضور أسباب المهالك وكان قد (ترك خيراً<sup>(1)</sup>)؛ وهو المال الكثير عرفاً فعليه أن يوصي لوالديه وأقرب الناس إليه بالمعروف على قدر حاله من غير سرف ولا اقتصار على الأبعد دون الأقرب، بل يرتبهم على القرب والحاجة ولهذا أتى فيه بأفعل التفضيل، وقوله: (حقًّا على المتقين)؛ دل على وجوب ذلك، لأن الحق هو الثابت، وقد جعله الله من موجبات التقوى.

واعلم أن جمهور المفسرين يرون أن هذه الآية منسوخة بآية المواريث، وبعضهم يرى أنها في الوالدين والأفربين غير الوارثين، مع أنه لم يدل على التخصيص بذلك دليل، والأحسن في هذا أن يقال إن هذه الوصية للوالدين والأقربين مجملة ردها الله تعالى إلى العرف الجاري، ثم إن الله تعالى قدر للوالدين الوارثين وغيرهما من الأقارب الوارثين هذا المعروف في آيات المواريث بعد أن كان مجملاً، وبقي الحكم فيمن لم يرثوا من الوالدين الممنوعين من الإرث وغيرهما ممن حُجِب بشخص أو وصف، فإن الإنسان مأمور بالوصية لهؤلاء وهم أحق الناس ببره، وهذا القول تتفق عليه الأمة، ويحصل به الجمع بين القولَيْنِ المتقدِمَيْنِ، لأن كلاً من القائليْنِ بهما كلُّ منهم لَحظَ مَلْحَظاً واختلف المورد، فبهذا الجمع يحصل الاتفاق والجمع بين الآيات، فإنه<sup>(٢)</sup> مهما أمكن الجمع كان أحسن من ادعاء النسخ الذي لم يدل عليه دليل صحيح.

ولما كان الموصي قد يمتنع من الوصية لما يتوهمه أن من بعده قد يبدل ما وصَّى به قال تعالى:

(١٨١ - ١٨١) ﴿ وَقَمَنَ بِدَلَهُ ؟ أي: الإيصاء للمذكورين أو غيرهم (عدما)

- (۱) جاء في ( أ ): زيادة: «أي مالاً» بعد قوله: "ترك خيراً». وقد شُطِبت.
  - (٢) في (٢): «لأنه».

سورة البقرة (١٨١ ــ ١٨٢) 🛛 🔜 🥘

سمعه)؛ أي((): بعد ما عقله وعرف طرقه وتنفيذه ﴿فإنما إثمه على الذين يبدلونه)؛ وإلا فالموصى وقع أجره على الله، وإنما الإثم على المبدل المغير إن الله سميع»؛ يسمع سائر الأصوات ومنه سماعه لمقالة الموصى ووصيته فينبغي له أن يراقب من يسمعه ويراه وأن لا يجور في وصيته، ﴿عليم﴾؛ بنيته وعليم بعمل الموصَى إليه، فإذا اجتهد الموصي، وعلم الله من نيته ذلك أثابه ولو أخطأ، وفيه التحذير للموصَى إليه من التبديل، فإن الله عليم به مطلع على [ما] فعله فليحذر من الله، هذا حكم الوصية العادلة وأما الوصية التي فيها حيف وجنف وإثم فينبغي لمن حضر الموصي وقت الوصية بها أن ينصحه بما هو الأحسن والأعدل، وأن ينهاه عن الجور والجنف وهو الميل بها عن خطأ من غير تعمد، والإثم وهو التعمد لذلك، فإن لم يفعل ذلك فينبغي له أن يصلح بين الموصَى إليهم ويتوصل إلى العدل بينهم على وجه التراضي والمصالحة ووعظهم بتبرئة ذمة ميتهم، فهذا قد فعل معروفاً عظيماً، وليس عليه إثم كما على مبدل الوصية الجائزة ولهذا قال: ﴿إِن الله غفورَ؟؛ أي: يغفر جميع الزلات ويصفح عن التبعات لمن تاب إليه، ومنه مغفرته لمن غض من نفسه وترك بعض حقه لأخيه لأن من سامح سامحه الله، غفور لميتهم الجائر في وصيته إذا احتسبوا بمسامحة بعضهم بعضاً لأجل براءة ذمته، ﴿رحيم﴾؛ بعباده حيث شرع لهم كل أمر به يتراحمون ويتعاطفون.

فدلت هذه الآيات على الحث على الوصية وعلى بيان من هي له وعلى وعيد المبدل للوصية العادلة والترغيب في الإصلاح في الوصية الجائرة.

(١) في (ب): اليعني.

(١٨٣) يخبر تعالى بما من الله به على عباده بأنه فرض عليهم الصيام كما فرضه على الأمم السابقة لأنه من الشرائع والأوامر التي هي مصلحة للخلق في كل زمان، وفيه تنشيط لهذه الأمة بأنه ينبغي لكم أن تنافسوا غيركم في تكميل الأعمال والمسارعة إلى صالح الخصال، وأنه ليس من الأمور الثقيلة التي اختصيتم بها.

سورة البقرة (١٨٣ - ١٨٥)

ثم ذكر تعالى حكمته في مشروعية الصيام فقال: (لعلكم تتقون)؛ فإن الصيام من أكبر أسباب التقوى لأن فيه امتثال أمر الله واجتناب نهيه، فممًا اشتمل عليه من التقوى أن الصائم يترك ما حرم الله عليه من الأكل والشرب والجماع ونحوها التي تميل إليها نفسه متقرباً بذلك إلى الله راجياً بتركها ثوابه، فهذا من التقوى، ومنها: أن الصائم يدرب نفسه على مراقبة الله تعالى فيترك ما تهوى نفسه مع قدرته عليه لعلمه باطلاع الله عليه، ومنها: أنَّ الصيام يضيق مجاري الشيطان فإنه يجري من ابن ادم مجرى الدم فبالصيام يضعف نفوذه وتقل منه المعاصي، ومنها: أن الصائم في الغالب تكثر طاعته والطاعات من خصال التقوى، وهذا من خصال التقوى.

(١٨٤) ولما ذكر أنه فرض عليهم الصيام أخبر أنه أيام معدودات أي قليلة في غاية السهولة ثم سهل تسهيلاً آخر فقال: ففمن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخراب وذلك للمشقة في الغالب رخص الله لهما في الفطر، ولما كان لا بد من حصول مصلحة الصيام لكل مؤمن أمرهما أن يقضياه في أيام أخر إذا زال المرض وانقضى السفر وحصلت الراحة، وفي قوله: ففعدة من أيام) في فيه دليل على أنه يقضي عدد أيام رمضان كاملاً كان أو ناقصاً وعلى أنه يجوز أن يقضي أياماً قصيرة باردة عن أيام طويلة حارة كالعكس، وقوله: فوعلى الذين يطيقونه أياء يطيقون الصيام لكل يوم يفطرونه فطعام مسكين» وهذا في ابتداء فرض الصيام لما كانوا غير معتادين للصيام وكان فرضه حتماً فيه مشقة عليهم أو يطعم ولهذا قال: فوأن تصوموا خير لكم» ثم بعد ذلك جعل الصيام حتماً على المطيق، وغير المطيق يفطر ويقضيه في أيام أخر، وقبل عليهم كل المطيق، وغير المطيق يفطر ويقضيه في أيام أخر، وقبل عليهم كل يطعقون أل معنه عليهم مشقة غير محتماً فيه مشقة عليهم كل يلمون أي المطيق، وغير المطيق للصوم بين أن يصوم وهو أفضل معلى المطيق، وغير المطيق يفطر ويقضيه في أيام أخر، وقبل الذين على المطيق، وغير المطيق يفطر ويقضيه في أيام أخر، وقبل الذين على من عليه مولهذا قال في تصوموا خير لكم ؟ ثم بعد ذلك جعل الصيام حتماً توعلي النين على المطيق، وغير المطيق يفطر ويقضيه في أيام أخر، وقبل وعلى الذين يطيقون؟ أي يتكلفونه، ويشق عليهم مشقة غير محتملة كالشيخ الكبير، فدية عن كل يوم مسكين، وهذا هو الصحيح.

١٨٥ شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن؟؛ أي: الصوم المفروض عليكم

سورة البقرة (١٨٦)

هو شهر رمضان الشهر العظيم الذي قد حصل لكم فيه من الله الفضل العظيم، وهو القرآن الكريم المشتمل على الهداية لمصالحكم الدينية والدنيوية وتبيين الحق بأوضح بيان، والفرقان بين الحق والباطل والهدى والضلال وأهل السعادة وأهل الشقاوة، فحقيق بشهر هذا فضله، وهذا إحسان الله عليكم فيه، أن يكون موسماً للعباد مفروضاً فيه الصيام، فلما قرره وبين فضيلته وحكمة الله تعالى في تخصيصه قال: ﴿فمن شهد منكم الشهر فليصمه ﴾؛ هذا فيه تعيين الصيام على القادر الصحيح الحاضر، ولما كان النسخ للتخيير بين الصيام والفداء خاصة، أعاد الرخصة للمريض والمسافر لثلا يتوهم أن الرخصة أيضاً منسوخة فقال: ﴿يريد الله بكم اليسر ولا رضوانه أعظم تيسير ويسهلها أبلغ<sup>(۱)</sup> تسهيل، ولهذا كان جميع ما أمر الله به عباده رضوانه أعظم تيسير ويسهلها أبلغ<sup>(۱)</sup> تسهيل، ولهذا كان جميع ما أمر الله به عباده في غاية السهولة في أصله، وإذا حصلت بعض العوارض الموجبة لثقله؛ سهله تسهيلاً آخر إما بإسقاطه أو تخفيفه بأنواع التخفيفات، وهذه جملة لا يمكن تفصيلها، لأن تفاصيلها جميع الشرعيات، ويدخل فيه العارض الموجبة لنقله؛ سهله

ولتكملوا العدة»؛ وهذا والله أعلم لئلا يتوهم متوهم أن صيام رمضان يحصل المقصود منه ببعضه، دفع هذا الوهم بالأمر بتكميل عدته، ويشكر الله تعالى عند إتمامه على توفيقه وتسهيله وتبيينه لعباده وبالتكبير عند انقضائه، ويدخل في ذلك التكبير عند رؤية هلال شوال إلى فراغ خطبة العيد.

وَإِذَا سَكَلَكَ عِبَكَادِى عَنِّى فَإِنِّى قَـرِيَبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٍ لَلْبَسْتَجِبُوا لِ وَلِيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ٢

(١٨٦) هذا جواب سؤال. سأل النبي علم أصحابه فقالوا: يا رسول الله، أقريب ربنا فنناجيه، أم بعيد فنناديه؟<sup>(٢)</sup> فنزل ﴿وإذا سألك عبادي عني فإني قريب؟؛ لأنه تعالى الرقيب الشهيد المطلع على السر وأخفى يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور فهو قريب أيضاً من داعيه بالإجابة، ولهذا قال: ﴿أُجِيب دعوة الداع إذا دعان؟؛ والدعاء نوعان: دعاء عبادة، ودعاء مسألة.

- فى (ب): «أشد».
- (٢) انظر «تفسير الطبري» تحقيق أحمد شاكر (٣/ ٤٨٠)، وعزاه ابن كثير (١/ ٣١٣) لابن أبي حاتم وابن مردويه وأبي الشيخ الأصبهاني، وقال الحافظ في «العجاب»: وفي «سنده ضعيف».

سورة البقرة (١٨٧)

والقرب نوعان: قرب بعلمه من كل خلقه، وقرب<sup>(١)</sup> من عابديه وداعيه بالإجابة والمعونة والتوفيق.

فمن دعا ربه بقلب حاضر ودعاء مشروع ولم يمنع مانع من إجابة الدعاء كأكل الحرام ونحوه فإن الله قد وعده بالإجابة، وخصوصاً إذا أتى بأسباب إجابة الدعاء وهي الاستجابة لله تعالى بالانقياد لأوامره ونواهيه القولية والفعلية والإيمان به الموجب للاستجابة، فلهذا قال: ﴿فليستجيبوا لي وليؤمنوا بي لعلهم يرشدون﴾؛ أي: يحصل لهم الرشد الذي هو الهداية للإيمان والأعمال الصالحة ويزول عنهم الغي المنافي للإيمان والأعمال الصالحة، ولأن الإيمان بالله والاستجابة لأمره سبب لحصول العلم كما قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً﴾. ثم قال تعالى:

﴿ أُحِلَّ لَحُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّبَاءِ ٱلْفَتْ إِلَى نِسَآبِكُمْ هُنَّ لِبَاشُ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاشُ لَهُنَّ عَلِمَ ٱللَّهُ أَنَّصُمْ كُنتُم تَنتُم عَنتَانُون أَنفُسَكُم فَنَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَأَلَىٰ بَشِرُوهُنَ وَآيَتَغُوا مَا كَتَبَ اللَهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَأَشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُم الْخَيْط الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الفَجْرِ ثُمَ أَيَتُوا الصِّبَامَ إِلَى الَيْلِ وَلَا تُبَشِرُهُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُم الْخَيْط الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الفَجْرِ ثُمَّ كَذَلِكَ لِيَبَامُ إِلَى الْيَتِلِ وَلَا تُبَشِرُهُوا حَتَى يَتَبَيْنَ لَكُمُ الْخَيْطِ الأَبْيَضُ مِنَ الْحَقْرُ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَهُ عَالَهُ مَايَتِهِ لِلنَّاسِ لَمَلَهُمْ يَتَقُونَ فِي الْسَسَجِدُ تِلَكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُمَ

(١٨٧) كان في أول فرض الصيام يحرم على المسلمين الأكل والشرب والجماع في الليل بعد النوم<sup>(٢)</sup>، فحصلت المشقة لبعضهم، فخفف الله تعالى عنهم ذلك وأباح في ليالي الصيام كلها الأكل والشرب والجماع، سواء نام أو لم ينم، لكونهم يختانون أنفسهم بترك بعض ما أمروا به، فقتاب؟؛ الله فعليكم؟؛ بأن وسع لكم أمراً كان لولا توسعته موجباً للإثم، فوعفا عنكم؟؛ ما سلف من التخون فالآن؟؛ بعد هذه الرخصة والسعة من الله فباشروهن؟؛ وطئاً وقبلة ولمساً وغير ذلك فوابتغوا ما كتب الله لكم؟؛ أي: انووا في مباشرتكم لزوجاتكم التقرب إلى الله تعالى، والمقصود الأعظم من الوطء، وهو حصول الذرية وإعفاف فرجه وفرج زوجته، وحصول مقاصد النكاح، ومما كتب الله لكم ليلة القدر الموافقة

في (ب): «وقربه».

(٢) في (ب): "يحرم على المسلمين في الليل بعد النوم الأكل والشرب والجماع".



سورة البقرة (١٨٧)

لليالي صيام رمضان، فلا ينبغي لكم أن تشتغلوا بهذه اللذة عنها وتضيعوها، فاللذة مدركة وليلة القدر إذا فاتت لم تدرك.

وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر » هذا غاية للأكل والشرب والجماع، وفيه أنه إذا أكل ونحوه شاكًا في طلوع الفجر فلا بأس عليه، وفيه دليل على استحباب السحور للأمر، وأنه يستحب تأخيره، أخذاً من معنى رخصة الله وتسهيله على العباد، وفيه أيضاً دليل على أنه يجوز أن يدركه الفجر وهو جنب من الجماع قبل أن يغتسل، ويصح صيامه لأن لازم إباحة الجماع إلى طلوع الفجر، أن يدركه الفجر وهو جنب، ولازم الحق حق (شم »؛ إذا طلع الفجر (أتموا الصيام)؛ أي: الإمساك عن المفطرات (إلى الليل)؛ وهو غروب الشمس، ولما كان إباحة الوطء في ليالي الصيام ليست إباحة<sup>(1)</sup> عامة لكل أحد، فإن المعتكف لا يحل له ذلك استثناه بقوله: (ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد)؛ أي: وأنتم متصفون بذلك.

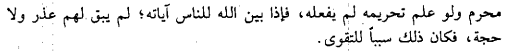
ودلت الآية على مشروعية الاعتكاف وهو لزوم المسجد لطاعة الله تعالى وانقطاعاً إليه، وأن الاعتكاف لا يصح إلا في مسجدٍ، ويستفاد من تعريف المساجد أنها المساجد المعروفة عندهم، وهي التي تقام فيها الصلوات الخمس، وفيه أن الوطء من مفسدات الاعتكاف.

تلك المذكورات وهو تحريم الأكل والشرب والجماع، ونحوه من المفطرات في الصيام، وتحريم الفطر على غير المعذور، وتحريم الوطء على المعتكف، ونحو ذلك من المحرمات (حدود الله)؛ التي حدها لعباده ونهاهم عنها فقال: (فلا تقربوها)؛ أبلغ من قوله فلا تفعلوها؛ لأن القربان يشمل النهي عن فعل المحرم بنفسه، والنهي عن وسائله الموصلة إليه.

والعبد مأمور بترك المحرمات والبعد منها غاية ما يمكنه، وترك كل سبب يدعو إليها، وأما الأوامر فيقول الله فيها تلك حدود الله فلا تعتدوها فينهى عن مجاوزتها وكذلك»؛ أي: بيَّن الله لعباده الأحكام السابقة أتم تبيين وأوضحها لهم أكمل إيضاح هيبين الله آياته للناس لعلهم يتقون»؛ فإنهم إذا بان لهم الحق اتبعوه، وإذا تبيين لهم الباطل اجتنبوه، فإن الإنسان قد يفعل المحرم، على وجه الجهل بأنه

فى (ب): «إباحته».

سورة البقرة (١٨٨)



﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَمَ إِلَى الْحُصَّامِ لِتَأْصُلُوا فَرِيقًا مِن أَمْوَلِ التَّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَمْلَمُونَ ٢

١٨٨ أي: ولا تأخذوا أموالكم أي أموال غيركم، أضافه<sup>(١)</sup> إليهم لأنه ينبغى للمسلم أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، ويحترم ماله كما يحترم ماله، ولأن أكله لمال غيره يجرىء غيره على أكل ماله عند القدرة، ولما كان أكلها نوعين: نوعاً بحقٍّ ونوعاً بباطل، وكان المحرم إنما هو أكلها بالباطل قيده تعالى بذلك، ويدخل بذلك أكلها على وجه الغصب والسرقة والخيانة في وديعة أو عارية أو نحو ذلك، ويدخل فيه أيضا أخذها على وجه المعاوضة بمعاوضة محرمة، كعقود الربا والقمار كلها فإنها من أكل المال بالباطل، لأنه ليس في مقابلة عوض مباح، ويدخل في ذلك أخذها بسبب غش في البيع والشراء والإجارة ونحوها، ويدخل في ذلك استعمال الأجراء وأكل أجرتهم، وكذلك أخذهم أجرة على عمل لم يقوموا بواجبه، ويدخل فى ذلك أخذ الأجرة على العبادات والقربات التي لا تصح حتى يقصد بها وجه الله تعالى، ويدخل في ذلك الأخذ من الزكوات والصدقات والأوقاف والوصايا، لمن ليس له حق منها أو فوق حقه، فكل هذا ونحوه من أكل المال بالباطل، فلا يحل ذلك بوجه من الوجوه حتى ولو حصل فيه النزاع والارتفاع<sup>(٢)</sup> إلى حاكم الشرع، وأدلى من يريد أكلها بالباطل بحجة غلبت حجة المحق، وحكم له الحاكم بذلك، فإن حكم الحاكم لا يبيح محرماً ولا يحلل حراماً، إنما يحكم على نحو مما يسمع، وإلا فحقائق الأمور باقية، فليس في حكم الحاكم للمبطل راحة ولا شبهة ولا استراحة، فمن أدلى إلى الحاكم بحجة باطلة، وحكم له بذلك فإنه لا يحل له، ويكون أكلاً لمال غيره بالباطل والإثم، وهو عالم بذلك فيكون أبلغ في عقوبته وأشد في نكاله.

وعلى هذا؛ فالوكيل إذا علم أن موكله مبطل في دعواه لم يحل له أن يخاصم عن الخائن كما قال تعالى: ﴿ولا تكن للخائنين خصيماً﴾.

المُنْتُلُونَكُ عَنِ الْأَهِـلَةِ قُلْ هِيَ مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجُّ وَلَيْسَ الْبِرُ بِأَن تَأْتُوا الْبُنُوتَ

(٢) في (ب): «وحصل الارتفاع».

(۱) في (ب): «أضافها».



سورة البقرة (١٨٩)

مِن ظُهُورِهَا وَلَنَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنِ ٱتَّغَنُّ وَأَنُّوَا ٱلْبُجُوبَ مِنْ أَبْوَابِهِماً وَٱتَقُوا اللَّهَ لَعُلَكُمْ لْفُلِحُونَ ٢

﴿١٨٩﴾ فقوله<sup>(١)</sup> تعالى: ﴿يسألونك عن الأهلةَ﴾؛ \_ جمع هلال \_ ما فائدتها وحكمتها أو عن ذاتها ﴿قل هي مواقبت للناسَّ؟؛ أي: جعلها الله تعالى بلطفه ورحمته على هذا التدبير، يبدو الهلال ضعيفاً في أول الشهر، ثم يتزايد إلى نصفه، ثم يشرع في النقص إلى كماله، وهكذا ليعرف الناس بذلك مواقيت عباداتهم؟ من الصيام وأوقات الزكاة والكفارات وأوقات الحج، ولما كان الحج يقع في أشهر معلومات، ويستغرق أوقاتاً كثيرة قال: ﴿والحجَّ؟؛ وكذلك تعرف بذلك أوقات الديون المؤجلات، ومدة الإجارات ومدة العدد والحمل، وغير ذلك مما هو من حاجات الخلق، فجعله تعالى حساباً يعرفه كل أحد من صغير وكبير وعالم وجاهل، فلو كان الحساب بالسنة الشمسية لم يعرفه إلا النادر من الناس.

وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها، وهذا كما كان الأنصار وغيرهم من العرب إذا أحرموا لم يدخلوا البيوت من أبوابها؛ تعبداً بذلك وظنًا أنه برَّ، فأخبر تعالى أنه ليس من البرَّ<sup>(٢)</sup>؛ لأن الله تعالى لم يشرعه لهم، وكل من تعبد بعبادة لم يشرعها الله ولا رسوله فهو متعبد ببدعة، وأمرهم أن يأتوا البيوت من أبوابها؛ لما فيه من السهولة عليهم التي هي قاعدة من قواعد الشرع.

ويستفاد من إشارة الآية أنه ينبغي في كل أمر من الأمور أن يأتيه الإنسان من الطريق السهل القريب الذي قد جعل له موصلاً، فالآمر بالمعروف والناهي عن المنكر، ينبغي أن ينظر في حالة المأمور، ويستعمل معه الرفق والسياسة التي بها يحصل المقصود أو بعضه، والمتعلم والمعلم ينبغي أن يسلك أقرب طريق وأسهله يحصل به مقصوده، وهكذا كل من حاول أمراً من الأمور، وأتاه من أبوابه، وثابر عليه فلا بد أن يحصل له المقصود بعون الملك المعبود.

واتقوا الله»؛ هذا هو البرُّ الذي أمر الله به، وهو لزوم تقواه على الدوام بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، فإنه سبب للفلاح الذي هو الفوز بالمطلوب والنجاة من المرهوب، فمن لم يتق الله تعالى لم يكن له سبيل إلى الفلاح، ومن اتقاه فاز بالفلاح والنجاح.

(۱) في (ب): «يقول».

﴿ وَقَتَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَتَتِلُوَنَكُمْ وَلَا تَعْسَتَدُوٓأَ إِنَ اللَّهَ لَا يُجِبُ الْمُعْتَذِينَ اللَّهُ وَالْفَنْتُوْهُمْ حَيْثُ فَلْفَنْتُوْهُمْ وَالَّذِينَ لَقَتَتُلُوهُمْ حَيْثُ فَلْفَنْتُوْهُمْ وَالْمَوْتَدُو أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِنْنَةُ أَشَدُ بِنَ الْتَتَلُ وَلَا نُفَتَلُوهُمْ عِندَ المَسْجِدِ الْمُعْتَذِينَ اللَّهُ مَيْثُ فَلْفَنْتُوهُمْ حَيْثُ أَنْفَتَلُوهُمْ حَيْثُ أَنْتَذَكُورُ وَالْفَنْنَةُ أَشَدُ بِنَ الْتَتَلُ وَلَا نُفَتَلُوهُمْ عِندَ المَسْجِدِ الْمُعْتَذِينَ اللَّهُ مَيْتُ فَلْنُوهُمْ عَنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِنْنَةُ أَشَدُ بِنَ الْتَتَلُ وَلَا نُفَتَلُوهُمْ عِندَ المَسْجِدِ الْمَسْتَذِينَ عَنْتُولُهُمْ عَنْ مَعْتُ لَقَمْ وَالْفَنْنَةُ أَشَدُ بِنَ الْتَتَلُولُ وَلَا نُفَتَوْلُومُ عَنْ مَعْتُولُومُ عَنْ مَعْتُولُومُ مِنْ عَنْقُولُومُ مِنْ عَنْتُومُ مِنْ الْمَنْتُولُهُمْ عَنْ الْعَنْولُولُهُمْ عَنْ الْعَنْولُولُهُمْ عَنْ الْعَنْولُولُهُمْ عَنْونُ الْمَالِينَ الْعَنْتُولُهُمْ وَقُولُ نُعَيْمُ وَعَنْ أَعْنُولُولُهُمْ عَنْ أَنْتُولُولُهُ الْتَعْذَانُ اللَّذِينَ اللَّهُ وَلَا عَنْتُنُولُهُمْ وَنُ وَلَا عَنْ الْعَالِينَ الللَّهُ وَا الْعَنْ الْعُدُولُ تَعْتُنُولُهُمْ وَقُولُولُهُ مُولُ الْعَنْتُولُومُ مَنْ أَنْ أَنَهُ عَنْوَا الْعَالِينَ اللَعَنُولُولُهُمْ مَنْ أَنْتُ الْعَالِينَ الْنُ الْعَنْ الْمُ الْذَا لِي الْتَنْولُولُهُ الْعَالِينَ اللَهُ الْنَالِينَ الْنُ أَنْتُ الْعَالِينَ الْنُولُولُ الْعَالِينَ الْنُ أَنْتُ أَنْتُ الْنُ الْعَالِينَ الْنُالِينَ الْنُهُ الْعَالِينَ الْنُ الْنَا لِينَا اللَهُ الْعَالِينَ الْنُ الْعَالِينَ الْنُ الْعَالِي الْعَالِينَ اللَهُ مُولُ الْعَالُولُهُ وَقَائِنَا الْعَالِي الْنَالَةُ مُولُكُولُ لَعْنَا لُولُالْلُولُنَا اللْعَالِينَ اللْعَالِي الْعَالِي الْنُ الْعَالِينَ الْنَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْنَالِي الْعَالِي الْنُولُولُ الْنُ الْنُولُ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي لُنُ الْنَا الْعَالِي الْنُولُولُ مَالُولُ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالُولُ الْعَالِي الْعُنُولُ مُ لَعْنُ الْعَالُولُ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِيا الْعَالِي الْعَالَةُ الْعَالُولُ ال

السورة البقرة (١٩٠ - ١٩٣)

﴿١٩٠﴾ هذه الآيات تتضمن الأمر بالقتال في سبيل الله، وهذا كان بعد الهجرة إلى المدينة، لَمَّا قَرِيَ المسلمون للقتال أمرهم الله به بعدما كانوا مأمورين بكفً أيديهم، وفي تخصيص القتال ﴿في سبيل الله﴾؛ حث على الإخلاص ونهيّ عن الاقتتال في الفتن بين المسلمين، ﴿الذين يقاتلونكم﴾؛ أي: الذين هم مستعدون لقتالكم، وهم المكلفون الرجال غير الشيوخ الذين لا رأي لهم ولا قتال.

والنهي عن الاعتداء يشمل أنواع الاعتداء كلها من قتل من لا يقاتل من النساء والمجانين والأطفال والرهبان ونحوهم، والتمثيل بالقتلى وقتل الحيوانات وقطع الأشجار ونحوها، لغير مصلحة تعود للمسلمين، ومن الاعتداء مقاتلة من تقبل منهم الجزية، إذا بذلوها فإن ذلك لا يجوز.

(١٩٢ ـ ١٩٢) ﴿واقتلوهم حيث ثقفتموهم ﴾؛ هذا أمر بقتالهم أينما وجدوا في كل وقت وفي كل زمان قتال مدافعة وقتال مهاجمة، ثم استثنى من هذا العموم قتالهم ﴿عند المسجد الحرام ﴾؛ وأنه لا يجوز إلا أن يَبْدَؤوا بالقتال فإنهم يُقَاتَلُون جزاء لهم حيث ثقابهم ﴿عند المسجد الحرام ﴾؛ وأنه لا يجوز إلا أن يَبْدَؤوا بالقتال فإنهم يُقَاتَلُون جزاء لهم على اعتدائهم، وهذا مستمر في كل وقت حتى ينتهوا عن كفرهم في الهم على اعتدائهم، وهذا مستمر في كل وقت حتى ينتهوا عن كفرهم في الهم في الله يتوب عليهم ولو حصل منهم ما حصل من الكفر بالله والشرك في المسجد الحرام ومد الرسول والمؤمنين عنه، وهذا من رحمته وكرمه بعباده. ولما كان القتال عند المسجد الحرام ومد الرسول والمؤمنين عنه، وهذا من رحمته وكرمه بعباده ولما كان القتال عند المسجد الحرام يتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام أخبر ولما كان القتال عند المسجد الحرام يتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام أخبر عليهم ولما كان القتال عند المسجد الحرام يتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام أخبر ولما كان القتال عند المسجد الحرام يتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام أخبر عليهم ولما كان القتال عند المسجد الحرام يتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام أخبر ولما كان القتال عند المسجد الحرام يتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام أخبر عليه أنه مفسدة أنه مفسدة أنه مفسدة القتل، فليس ولما كان القتال عند المسجد الحرام يتوهم أنه مفسدة أنه مفسدة إليه الملد من مفسدة القتل، فليس ولما كان المفسدة بالفتنة عنده بالشرك والصد عن دينه أشد من مفسدة القتل، فليس عليكم أيها المسلمون حرج في قتالهم.

ويستدل في هذه<sup>(١)</sup> الآية على القاعدة المشهورة وهي أنه يرتكب أخف المفسدتين لدفع أعلاهما.

١٩٣﴾ ثم ذكر تعالى المقصود من القتال في سبيله، وأنه ليس المقصود به

(۱) في (ب): «بهذه».

## سورة البقرة (١٩٤)

سفك دماء الكفار وأخذ أموالهم، ولكن المقصود به أن ﴿يكون الدين لله بتعالى، فيظهر دين الله تعالى على سائر الأديان، ويدفع كل ما يعارضه من الشرك وغيره وهو المراد بالفتنة، فإذا حصل هذا المقصود فلا قتل ولا قتال. ﴿فإن انتهوا ﴾؛ عن قتالكم عند المسجد الحرام، ﴿فلا عدوان إلا على الظالمين ﴾؛ أي: فليس عليهم منكم اعتداء إلا من ظلم منهم؛ فإنه يستحق المعاقبة بقدر ظلمه.

الْنَنْهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَنْتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِنْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَانْتَعُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ مَعَ الْمُنَقِينَ ٢٠ .

١٩٤ عقول تعالى: ما وقع من صد المشركين للنبي ﷺ، وأصحابه عام الحديبية عن الدخول لمكة وقاضوهم على دخولها من قابل، وكان الصد والقضاء في شهر حرام وهو ذو القعدة فيكون هذا بهذا، فيكون فيه تطييب لقلوب الصحابة بتمام نسكهم وكماله، ويحتمل أن يكون المعنى أنكم إن قاتلتموهم في الشهر(`` الحرام، فقد قاتلوكم فيه وهم المعتدون، فليس عليكم في ذلك حرج، وعلى هذا فيكون قوله: ﴿والحرمات قصاص ؟ من باب عطف العام على الخاص، أي كل شيء يحترم من شهر حرام أو بلد حرام أو إحرام، أو ما هو أعم من ذلك جميع ما أمر الشرع باحترامه، فمن تجرأ عليها فإنه يقتص منه: فمن قاتل في الشهر الحرام قوتل، ومن هتك البلد الحرام أخذ منه الحد ولم يكن له حرمة، ومن قتل مكافئاً له قتل به، ومن جرحه، أو قطع عضواً منه اقتص منه، ومن أخذ مال غيره المحترم؛ أخذ منه بدله، ولكن هل لصاحب الحق أن يأخذ من ماله بقدر حقه أم لا؟ خلاف بين العلماء، الراجح من ذلك أنه إن كان سبب الحق ظاهراً كالضيف إذا لم يقره غيره، والزوجة والقريب إذا امتنع من تجب عليه، النفقة من الإنفاق عليه، فإنه يجوز أخذه من ماله، وإن كان السبب خفيًّا كمن جحد دَيْن غيره أو خانه في وديعة أو سرق منه ونحو ذلك، فإنه لا يجوز له أن يأخذ من ماله مقابلة له جمعاً بين الأدلة، ولهذا قال تعالى توكيداً وتقوية لما تقدم: ﴿فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم)؛ هذا تفسير لصفة المقاصة وأنها هي المماثلة في مقابلة المعتدي.

ولما كانت النفوس ـ في الغالب ـ لا تقف على حدها إذا رخص لها في المعاقبة

في (ب): «بالشهر».

سورة البقرة (١٩٥)

لطلبها التشفي أمر تعالى بلزوم تقواه التي هي الوقوف عند حدوده وعدم تحاوزها وأخبر تعالى أنه ﴿مع المتقين﴾؛ أي: بالعون والنصر والتأييد والتوفيق، ومن كان الله معه حصل له السعادة الأبدية، ومن لم يلزم التقوى تخلى عنه وليه، وخذله فَوَكَلَه إلى نفسه، فصار هلاكه أقرب إليه من حبل الوريد.

﴿وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى الْتَهْلَكُةُ وَأَخْسِنُوًّا إِنَّ اللَّهَ يُجِبُ المُحْسِدِينَ ٢

(١٩٥) يأمر تعالى عباده بالنفقة في سبيله، وهو إخراج الأموال في الطرق الموصلة إلى الله، وهي كل طرق الخير من صدقة على مسكين أو قريب أو إنفاق على من تجب مؤنته، وأعظم ذلك وأول ما دخل في ذلك الإنفاق في الجهاد في سبيل الله، فإن النفقة فيه جهاد بالمال وهو فرض كالجهاد بالبدن، وفيها من المصالح العظيمة الإعانة على تقوية المسلمين و[على] توهية الشرك وأهله وعلى إقامة دين الله وإعزازه، فالجهاد في سبيل الله، لا يقوم إلا على ساق النفقة، فالنفقة له كالروح لا يمكن وجوده بدونها، وفي ترك الإنفاق في سبيل الله إبطال للجهاد وتسليط للأعداء، وشدة تكالبهم، فيكون قوله تعالى: (ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة)؛ كالتعليل لذلك.

والإلقاء باليد إلى التهلكة يرجع إلى أمرين: ترك ما أمر به العبد إذا كان تركه موجباً أو مقارباً لهلاك البدن أو الروح، وفعل ما هو سبب موصل إلى تلف النفس أو الروح فيدخل تحت ذلك أمور كثيرة، فمن ذلك ترك الجهاد في سبيل الله، أو النفقة فيه الموجب لتسلط الأعداء، ومن ذلك تغرير الإنسان بنفسه في مقاتلة أو سفر مخوف أو محل مسبعة أو حيات، أو يصعد شجراً أو بنياناً خطراً، أو يدخل تحت شيء فيه خطر ونحو ذلك، فهذا ونحوه ممن ألقى بيده إلى التهلكة، ومن ذلك<sup>(1)</sup> الإقامة على معاصي الله واليأس من التوبة، ومنها ترك ما أمر الله به من الفرائض التي تركها هلاك للروح والدين.

ولما كانت النفقة في سبيل الله نوعاً من أنواع الإحسان أمر بالإحسان عموماً فقال: ﴿وأحسنوا إن الله يحب المحسنين﴾؛ وهذا يشمل جميع أنواع الإحسان لأنه لم يقيده بشيء دون شيء، فيدخل فيه الإحسان بالمال كما تقدم، ويدخل فيه الإحسان بالجاه بالشفاعات ونحو ذلك، ويدخل في ذلك الإحسان بالأمر بالمعروف

(1) في (1): (ومن الإلقاء باليد إلى التهلكة».

سورة البقرة (١٩٦)

والنهي عن المنكر وتعليم العلم النافع، **ويدخل في ذلك قضاء حوائج الناس من** تفريج كرباتهم، وإزالة شداتهم وعيادة مرضاهم وتشييع جنائزهم وإرشاد ضالهم وإعانة من يعمل عملاً، والعمل لمن لا يحسن العمل، ونحو ذلك مما هو من الإحسان الذي أمر الله به، **ويدخل** في الإحسان أيضاً الإحسان في عبادة الله تعالى، وهو كما ذكر النبي ﷺ: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك»<sup>(1)</sup>، فمن اتصف بهذه الصفات كان من الذين قال الله فيهم: ﴿للذين أحسنوا الحسنى وزيادة﴾؛ وكان الله معه يسدده ويرشده ويعينه على كل أموره.

ولما فرغ تعالى من ذكر أحكام الصيام والجهاد ذكر أحكام الحج فقال:

﴿ وَأَنِتُوا لَمَتَجَ وَالْمُمْرَةَ لِلَغُ فَإِنْ أَحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدَى وَلَا تَحْلِقُوا رُوسَكُمْ حَتَى بَبْلَغُ الْهُدَى تَحَلَّمُ فَنَ تَمَلَّعُ وَلَا تَحْلِقُوا رُوسَكُم حَتَى بَبْلَغُ الْهُدَى تَحَلَّمُ فَنَ تَمَاتَ وَلَا تَحْلِقُوا رُوسَكُم حَتَى بَبْلُغُ الْهُدَى تَحَلَّمُ فَنَ تَمَاتَ وَلَنَ مِنْتُم مَ مِيضًا أَوْ بِعِ آذَى مِن زَأْسِو. فَفِدْيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكُو فَإِذَا أَمِنتُم فَنَ تَمَاتَعُ فَنَ تَعَالَمُ وَ مَعَالَمُ مَ مِيضًا أَوْ بِعِ آذَى مِن زَأْسِو. فَفِدْيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكُو فَإِذَا أَمِنتُمْ فَنَ تَمَاتَعُ فَنَ لَمَ يَعَدُ مَعَنَامٍ لَكُنَ مَا لَمَتَيْ وَلَا تَحْبَعُهُ إِذَا رَعْمَتُهُمُ وَلَكُمْ وَ إِلَى الْحَتَى فَلَ مَعَنَ مَعَامَةً مِن لَهُ مَعْتُ مَعَمَةً مَن تَعَمَّى وَلَكُمْ وَ إِنَ الْحَتَى فَنَ تَعَمَّى الْمُعْرَةِ إِلَى الْحَجَ فَا آسْتَيْسَرَ مِنْ لَمَ يَعَدَى مَعَامٍ أَنْ وَيَعْذَى مَعْتَعُهُ مَنْ أَنْ مَنْتُ مَ مَعَمَنَ أَنْ اللَهُ وَاللَّهُ وَلَنْ مَنْ أَنْ مَنْ أَعْذَى مَعَمَرَةً إِنَا الْمُعَنِي وَاللَحُ مَن الْعَرْقُ وَا أَحْصِرُهُمُ وَا أَنْ الْعَدَى مَعَمَرَةً مَن لَكُمَ وَ عَنْ أَعْوَى وَمَنْ لَعَنْ وَالَعْهُمُ وَ إِنَّهُ فَنَ لَعَنَا إِنَا الْعَنْعَانِ وَقُولُهُ مَنْ لَنَهُ مَا لَمُنْ وَاللَهُ مَن لَهُ مَن لَهُ مَعْتُ لَنُو لَعَنْ مَ مَنْ أَعْنَ وَقَعَنْ وَلَعَنْ مَ مَن لَكُمُ وَ الْعُمَنُ وَ لَكُنَهُ مَن أَنْهُ مَاتُي مَنْ أَسِو مَنْ لَكُنُ وَالْتَعْ وَلَ مَعْدَقُقُ الْنَ الْنَهُ مَا مَا مَنْ أَعْنَ مَ مَعْنُ أَعْنَ وَيَ مَنْ أَنْ اللَهُ مَنْ أَعْنَ وَا مَعْنَا وَالْ مَالَعُونُ أَنْ أَعْنَ مَ مَعْنُ وَ مُعَنَعُوا إِنَنْ الْعَنْ أَنْهُ مَنْ أَنَهُ مَنْ لَعْنَا وَالْعَنْ وَا مُعْتُنُهُ مَعْنَ مَالُهُ مَنْ أَعْنَا وَلَنَا مُعْلُونُ مُعْتُ مَنْ مَا مُعْنُ مَا لَعُنْ أَعْنَا مُ مَنْ مَا مُوالُعُوا الْعُنْ مُوالُو مُعْتُ مَ مَا مُ مُعْتُ مُ مَعْتُ مُ مَالَهُ مَعْنُ مُ مُ مُ وَالْعُنُولُ مَا مَالُهُ مَالُهُ مَالُهُ مَعْنُ مَا مُ مَالُهُ مُوالُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُ مَا مُعْنُ وَالْعُنُونُ مَالَعُ مَا مَا مَا مَا مُ مُنْ مَا مُوا مُعَانِ مُ مَنْ مَ مُعْتُ مُ مُ مُ مُ مَعْتُ مُ مُ مُعُ مُ مُ مَ م

﴿١٩٦﴾ يستدل بقوله: ﴿وأتموا الحج والعمرة ﴾؛ على أمور: أحدها وجوب الحج والعمرة وفرضيتهما. الثاني وجوب إتمامهما بأركانهما وواجباتهما التي قد دل عليها فعل النبي ﷺ، وقوله: «خذوا عني مناسككم<sup>٢٥</sup>). الثالث أن فيه حجة لمن قال بوجوب العمرة. الرابع أن الحج والعمرة يجب إتمامهما بالشروع فيهما ولو كانا نفلاً. الخامس الأمر بإتقانهما وإحسانهما، وهذا قدر زائد على فعل ما يلزم لهما. السادس فيه الأمر بإخلاصهما فإلله كتعالى. السابع أنه لا يخرج المحرم بهما بشيء من الشياء حتى يكملهما، إلا بما استثناه الله وهو الحصر، فلهذا قال: ﴿فَإِنَّ وَنَحو ذَلِكُ مَن أَنواع الحصر الذي هو المنع في التيمر من الهدي ﴾؛ أي: فاذبحوا وتحو ذلك من أنواع الحصر الذي هو المنع في المتيسر من الهدي ﴾؛ أي: فاذبحوا ما استيسر من الهدي وهو سبع بدئة أو سبع بقرة أو شاة يذبحها المحصر، ويحلق، ويحل من إحرامه بسبب الحصر كما فعل النبي ﷺ، وأصحابه لما صدهم المشركون عام الحديبية<sup>(٢)</sup>، فإن لم يجد الهدي فليه عليه على ما مركون

- (۱) رواه مسلم (۸) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه.
  - (۲) تقدم تخريجه ص (۱۱۲).
- (٣) انظر "صحيح البخاري" (١٨٠٧)، و"صحيح مسلم" (١٢٣٠).

سورة البقرة (١٩٦)

ثم قال تعالى: ﴿ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهديُ محله ﴾؛ وهذا من محظورات الإحرام إزالة الشعر بحلق أو غيره لأن المعنى واحد من الرأس أو من البدن، لأن المقصود من ذلك، حصول الشعث والمنع من الترفه بإزالته وهو موجود في بقية الشعر، وقاس كثير من العلماء على إزالة الشعر تقليم الأظفار بجامع الترفه، ويستمر المنع مما ذكر حتى يبلغ الهدي محله وهو يوم النحر، والأفضل أن يكون الحلق بعد النحر كما تدل عليه الآية.

ويستدل بهذه الآية على أن المتمتع إذا ساق الهدي لم يتحلل من عمرته قبل يوم النحر، فإذا طاف وسعى للعمرة أحرم بالحج، ولم يكن له إحلال بسبب سوق الهدي، وإنما منع تبارك وتعالى من ذلك لما فيه من الذل والخضوع لله والانكسار له والتواضع الذي هو عين مصلحة العبد، وليس عليه في ذلك من ضرر؛ فإذا حصل الضرر بأن كان به أذى من مرض ينتفع بحلق رأسه له أو قروح أو قمل ونحو ذلك، فإنه يحل له أن يحلق رأسه، ولكن يكون عليه فدية من صيام ثلاثة أيام، أو إطعام ستة مساكين<sup>(۱)</sup>، أو نسك ما يجزي في أضحية فهو مخير، والنسك أفضل فالصدقة فالصيام، ومثل هذا، كل ما كان في معنى ذلك من تقليم الأظفار أو تغطية الرأس أو لبس المخيط أو الطيب؛ فإنه يجوز عند الضرورة مع وجوب الفدية المذكورة، لأن القصد من الجميع إزالة ما به يترفه.

ثم قال تعالى: ﴿فَإِذَا أَمَنتُمَ ﴾ أي: بأن قدرتم على البيت من غير مانع عدو وغيره ﴿فَمَن تمتع بالعمرة إلى الحج ﴾ بأن توصل بها إليه، وانتفع بتمتعه بعد الفراغ منها ﴿فما استيسر من الهدي ﴾ أي فعليه ما تيسر من الهدي، وهو ما يجزي في أضحية، وهذا دم نسك مقابلة لحصول النسكين له في سفرة واحدة، ولإنعام الله عليه بحصول الانتفاع بالمتعة بعد فراغ العمرة وقبل الشروع في الحج، ومثلها القران لحصول الاسكين له، ويدل مفهوم الآية على أن المفرد للحج ليس عليه هدي، ودلت الآية على جواز بل فضيلة المتعة وعلى جواز فعلها في أشهر الحج ﴿فمن لم يجد ﴾ أي الهدي أو ثمنه ﴿فصيام ثلاثة أيام في الحج ﴾ أول جوازها من حين الإحرام بالعمرة، وآخرها ثلاثة أيام بعد النحر، أيام رمي الجماز والمبيت بمنى، ولكن الأفضل منها<sup>(٢)</sup> أن يصوم السابع والثامن والتاسع ﴿وسبعة إذا

- (۱) في (ب): «أو صدقة على سنة مساكين».
  - (٢) في (ب): «فيها».

سورة البقرة (١٩٧)

رجعتمه ؛ أي: فرغتم من أعمال الحج، فيجوز فعلها في مكة، وفي الطريق، وعند وصوله إلى أهله. ذلك المذكور من وجوب الهدي على المتمتع ﴿لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرامه ؛ بأن كان عنه مسافة قصر فأكثر أو بعيداً عنه عرفا، فهذا الذي يجب عليه الهدي لحصول النسكين له في سفر واحد، وأما من كان أهله من حاضري المسجد الحرام، فليس عليه هدي لعدم الموجب لذلك.

واتقوا الله؟؛ أي: في جميع أموركم بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، ومن ذلك امتثالكم لهذه المأمورات واجتناب هذه المحظورات المذكورة في هذه الآية واعلموا أن الله شديد العقاب؟؛ أي: لمن عصاه، وهذا هو الموجب للتقوى، فإن من خاف عقاب الله؛ انكف عما يوجب العقاب، كما أن من رجا ثواب الله؛ عمل لما يوصله إلى الثواب، وأما من لم يخف العقاب، ولم يرج الثواب؛ اقتحم المحارم، وتجرأ على ترك الواجبات.

﴿الْحَجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَنْتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ الْحَجَّ فَلَا رَفَنَ وَلَا فُسُوقَت وَلَا حِـدَالَ فِ ٱلْحَجُّ رَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَبْرِ بَعْـلَمْهُ اللَّهُ وَتَـكَزَوَّدُوا فَإِتَ خَبَرَ الزَّادِ النَّقُوَىٰ وَاتَقُونِ يَتَأْوَلِ الأَلَبَـّبِ ٢

(١٩٧) يخبر تعالى أن (الحج) واقع في (أشهر معلومات)؛ عند المخاطبين مشهورات بحيث لا تحتاج إلى تخصيص، كما احتاج الصيام إلى تعيين شهر، وكما بين تعالى أوقات الصلوات الخمس، وأما الحج فقد كان من ملة إبراهيم التي لم تزل مستمرة في ذريته معروفة بينهم. والمراد بالأشهر المعلومات عند الجمهور<sup>(۱)</sup>: شوال وذو القعدة وعشر من ذي الحجة، فهي التي يقع فيها الإحرام بالحج غالباً (فمن فرض فيهن الحج)؛ أي: أحرم به، لأن الشروع فيه يصيره فرضاً، ولو كان نفلاً.

واستدل بهذه الآية الشافعي ومن تابعه على أنه لا يجوز الإحرام بالحج قبل أشهره، قلت: لو قيل [أنّ] فيها دلالة لقول الجمهور بصحة الإحرام بالحج قبل أشهره لكان قريباً، فإن قوله: ﴿فمن فرض فيهن الحج﴾؛ دليل على أن الفرض قد يقع في الأشهر المذكورة، وقد لا يقع فيها وإلا لم يقيده، وقوله: ﴿فلا رفت ولا

(۱) في (ب): «جمهور العلماء».

سورة البقرة (١٩٧)

فسوق ولا جدال في الحج »؛ أي: يجب أن تعظموا الإحرام بالحج وخصوصاً الواقع في أشهره، وتصونوه عن كل ما يفسده أو ينقصه من الرفث وهو الجماع، ومقدماته الفعلية والقولية، خصوصاً عند النساء بحضرتهن، والفسوق وهو جميع المعاصي، ومنها محظورات الإحرام، والجدال وهو المماراة والمنازعة والمخاصمة، لكونها تثير الشر وتوقع العداوة، والمقصود من الحج الذل والانكسار لله والتقرب إليه بما أمكن من القربات والتنزه عن مقارفة السيئات، فإنه بذلك يكون مبروراً، والمبرور ليس له جزاء إلا الجنة<sup>(1)</sup>، وهذه الأشياء وإن كانت ممنوعة في كل مكان وزمان، فإنه<sup>(۲)</sup> يتغلظ المنع عنها في الحج.

واعلم أنه لا يتم التقرب إلى الله بترك المعاصي حتى يفعل الأوامر، ولهذا قال تعالى: ﴿وما تفعلوا من خير بعلمه الله؟ أتى بمن لتنصيص العموم فكل خير وقربة وعبادة داخل في ذلك، أي: فإن الله به عليم، وهذا يتضمن غاية الحث على أفعال الخير خصوصاً في تلك البقاع الشريفة والحرمات المنيفة، فإنه ينبغي تدارك ما مكن تداركه فيها من صلاة وصيام وصدقة وطواف وإحسان قولي وفعلي، ثم أمر تعالى بالتزود لهذا السفر المبارك؛ فإن التزود فيه الاستغناء عن المخلوقين، والكف عن أموالهم سؤالاً واستشرافاً، وفي الإكثار منه نفع، وإعانة للمسافرين، وزيادة قربة لرب العالمين، وهذا الزاد الذي المراد منه إقامة البنية بُلْغَةً ومتاع، وأما الزاد الحقيقي المستمر نفعه لصاحبه في دنياه وأخراه فهو زاد التقوى؛ الذي هو زاد إلى دار القرار، وهو الموصل لأكمل لذة وأجل نعيم دائماً أبداً، ومن ترك هذا الزاد فهو المنقطع به، الذي هو عرضة لكل شر وممنوع من الوصول إلى دار المتقين، فهذا مدح للتقوى، ثم أمر بها أولي الألباب فقال: ﴿واتقوني يا أولي الألباب؟؛ أي: يا ملى العقول الرزينة، اتقوا ربكم، الذي تقواه أعظم ما تأمر به العقول، وتركها دليل على الجهل وفساد الرأي.

 المَنْسَ عَلَيْكُمْ مُحْسَاتُ أَن تَسْتَعُوا فَضْلَا مِن زَيِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُ مِن عَرَفَنَتِ فَاذَكُرُوا اللَّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذَكُرُوهُ كَما هَدَنكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِينَ شَقَ ثُمَ أَفِيضُوا مِنْ حَيْتُ أَفَكَاضَ آلَنَاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِن اللَهِ

- (1) كما في "صحيح مسلم" (١٣٤٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
  - (۲) في (ب): «فإنها».



سورة البقرة (١٩٨ ـ ١٩٩)

عَفُورٌ تَحِيمٌ ٢ قَلَى فَبَإِذَا فَضَمَيْتُهُ مَنَاسِكَتُمْ فَأَذَكُوا اللَّهَ كَذِكْرُ البَّامَكُمْ أَوْ أَشَكَ ذِكْرُاً فَمِنَ التَّكاسِ مَن يَعُولُ رَبَّنَا مَالِنَا فِي الدُّنِيَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ () وَمِنْهُم مَن يَعُولُ رَبَّنَا مَالِنَا فِي الدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ () أُوْلَتِهِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَا كَسَبُواً وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ () .

(١٩٨) لما أمر تعالى بالتقوى أخبر تعالى أن ابتغاء فضل الله بالتكسب في مواسم الحج وغيره ليس فيه حرج إذا لم يشغل عما يحب إذا كان المقصود هو الحج، وكان الكسب حلالاً منسوباً إلى فضل الله؛ لا منسوباً إلى حذق العبد والوقوف مع السبب ونسيان المسبب، فإن هذا هو الحرج بعينه وفي قوله: ﴿فَإِذَا أفضتم من عرفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام،؛ دلالة على أمور:

أحدها: الوقوف بعرفة، وأنه كان معروفاً أنه ركن من أركان الحج، فالإفاضة من عرفات لا تكون إلا بعد الوقوف.

الثاني: الأمر بذكر الله عند المشعر الحرام وهو المزدلفة، وذلك أيضاً معروف يكون ليلة النحر بائتاً بها، وبعد صلاة الفجر يقف في المزدلفة داعياً حتى يسفر جدًا، ويدخل في ذكر الله عنده إيقاع الفرائض والنوافل فيه.

الثالث: أن الوقوف بمزدلفة متأخر عن الوقوف بعرفة كما تدل عليه الفاء والترتيب.

الرابع والخامس: أن عرفات ومزدلفة كلاهما من مشاعر الحج المقصود فعلها وإظهارها.

> السادس: أن مزدلفة في الحرم كما قيده بالحرام. السابع: أن عرفة في الحل كما هو مفهوم التقييد بمزدلفة.

﴿واذكروه كما هداكم وإن كنتم من قبله لمن الضالين﴾؛ أي اذكروا الله تعالى كما منَّ عليكم بالهداية بعد الضلال، وكما علمكم ما لم تكونوا تعلمون. فهذه من أكبر النعم التي يجب شكرها ومقابلتها بذكر المنعم بالقلب<sup>(۱)</sup> واللسان.

﴿١٩٩﴾ ﴿ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس﴾؛ أي: ثم أفيضوا من مزدلفة من

حيث أفاض الناس من لدن إبراهيم عليه السلام إلى الآن، والمقصود من هذه الإفاضة كان معروفاً عندهم، وهو رمي الجمار، وذبح الهدايا، والطواف والسعي والمبيت بمنى ليالي التشريق، وتكميل باقي المناسك، ولما كانت هذه الإفاضة يقصد بها ما ذكر والمذكورات آخر المناسك، أمر تعالى عند الفراغ منها باستغفاره والإكثار من ذكره، فالاستغفار للخلل الواقع من العبد في أداء عبادته وتقصيره فيها، وذكر الله شكر الله على إنعامه عليه بالتوفيق لهذه العبادة العظيمة والمنة الجسيمة، وهكذا ينبغي للعبد كلما فرغ من عبادة أن يستغفر الله عن التقصير، ويشكره على التوفيق، لا كمن يرى أنه قد أكمل العبادة، ومن بها على ربه، وجعلت له محلاً ومنزلة رفيعة، فهذا حقيق بالمقت ورد العمل، كما أن الأول حقيق بالقبول والتوفيق لأعمال أخر.

ورة البقرة (٢٠٠ - ٢٠٢)

٩٠٠ ـ ٢٠٠ ـ ٢٠٢ ـ ٢٠٢ ثم أخبر تعالى عن أحوال الخلق، وأن الجميع يسألونه مطالبهم، ويستدفعونه ما يضرهم، ولكن مقاصدهم تختلف، فمنهم ﴿من يقول ربنا آتنا في الدنيا؟ أي: يسأله من مطالب الدنيا ما هو من شهواته، وليس له في الآخرة من نصيب لرغبته عنها، وقصر همته على الدنيا، ومنهم من يدعو الله لمصلحة الدارين، ويفتقر إليه في مهمات دينه ودنياه، وكل من هؤلاء وهؤلاء لهم لمصلحة الدارين، ويفتقر إليه في مهمات دينه ودنياه، وكل من هؤلاء وهؤلاء لهم الآخرة من نصيب أعمالهم من يحمي على الدنيا، ومنهم أمن يقول ربنا وليس له في المحميب لرغبته عنها، وقصر همته على الدنيا، ومنهم من يدعو الله لمصلحة الدارين، ويفتقر إليه في مهمات دينه ودنياه، وكل من هؤلاء وهؤلاء لهم لمصلحة الدارين، ويفتقر إليه في مهمات دينه ودنياه، وكل من هؤلاء وهؤلاء لهم وميب من كسبهم وعملهم، وسيجازيهم تعالى على حسب أعمالهم وهماتهم ونياتهم جزاء دائراً بين العدل والفضل، يحمد عليه أكمل حمد وأتمه.

وفي هذه الآية دليل على أن الله يجيب دعوة كل داع مسلماً أو كافراً أو فاسقاً، ولكن ليست إجابته دعاء من دعاه دليلاً على محبته له وقربه منه إلا في مطالب الآخرة ومهمات الدين، والحسنة المطلوبة في الدنيا، يدخل فيها كل ما يحسن وقعه عند العبد من رزق هني واسع حلال، وزوجة صالحة، وولد تقر به العين، وراحة، وعلم نافع، وعمل صالح، ونحو ذلك من المطالب المحبوبة والمباحة، وحسنة الآخرة هي السلامة من العقوبات في القبر والموقف والنار، وحصول رضا الله، والفوز بالنعيم المقيم، والقرب من الرب الرحيم، فصار هذا الدعاء أجمع دعاء وأكمله وأولاه بالإيثار، ولهذا كان النبي ﷺ، يكثر من الدعاء به<sup>(1)</sup>

رواه البخاري (٦٣٨٩)، ومسلم (٢٦٩٠) عن أنس رضى الله عنه.

سورة البقرة (٢٠٣ ـ ٢٠٤) 灰

وَاذْكُرُوا اللهَ فِي أَيْتَامٍ مَعْدُودَتَ فَحَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَمَ إِنْمَ عَلَيْدِهِ وَمَن تَأَخَرُ فَلَا إِنْمَ عَلَيْةٍ لِمَنِ ٱنْقَنَ وَانْتَقُوا اللهَ وَاعْلَمُوَا أَنْكُمُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ٢٠٠٠

٢٠٣ يأمر تعالى بذكره في الأيام المعدودات وهي أيام التشريق الثلاثة بعد العيد لمزيتها وشرفها، وكون بقيَّة المناسك() تفعل بها، ولكون النَّاس أضيافًا لله فيها، ولهذا حرم صيامها، فللذكر فيها مزية ليست لغيرها، ولهذا قال النبي ﷺ: «أيام التشريق أيام أكل وشرب وذكر الله»<sup>(٢)</sup>، ويدخل في ذكر الله فيها؛ ذكره عند رمي الجمار، وعند الذبح، والذكر المقيد عقب الفرائض، بل قال بعض العلماء إنه يستحب فيها التكبير المطلق كالعشر وليس ببعيد ﴿فمن تعجل في يومين﴾؛ أي: خرج من مني، ونفر منها قبل غروب شمس اليوم الثاني ﴿فلا إثم عليه ومن تأخر،؛ بأن بات بها ليلة الثالث، ورمى من الغد ﴿فَلا إِنَّمْ عَلَيهُ؛ وَهَذَا تَخْفَيف من الله تعالى على عباده في إباحة كلا الأمرين، ولكن من المعلوم أنه إذا أبيح كلا الأمرين، فالتأخُّر أفضل؛ لأنه أكثر عبادة. ولما كان نفي الحرج قد يفهم منه نفي الحرج في ذلك المذكور وفي غيره، والحاصل أن الحرج منفي عن المتقدم والمتأخر فُقط، قيده بقوله: ﴿لَمن اتقى﴾؛ أي: اتقى الله في جميع أموره وأحوال الحج، فمن اتقى الله في كل شيء، حصل له نفي الحرج في كل شيء، ومن اتقاه في شيء دون شيء كان الجزاء من جنس العمل ﴿واتقوا الله﴾؛ بأمتثال أوامره، وأجتناب معاصيه فواعلموا أنكم إليه تحشرون ؟؛ فمجازيكم بأعمالكم، فمن اتقاه وجد جزاء التقوى عنده، ومن لم يتقه عاقبه أشدَّ العقوبة، فالعلم بالجزاء من أعظم الدواعي لتقوى الله، فلهذا حتَّ تعالى على العلم بذلك.

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُمُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَيُثْنِهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ ٥ وَإِذَا تَوَلَّى سَتَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَاللَّسَلُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْنَسَادَ ۞ وَإِذَا فِيلَ لَهُ أَنَّقِ اللَهَ أَخَذَنْهُ ٱلْعِنَرَةُ بِالإِشْرُ فَحَسْبُهُ جَهَنَمُ وَلِيشَ ٱلْمِهَادُ ۞ ﴾.

٤٠٢ لما أمر تعالى بالإكثار من ذكره، وخصوصاً في الأوقات الفاضلة الذي هو خيرٌ ومصلحة وبرٌ أخبر تعالى بحال من يتكلم بلسانه، ويخالف فعلُه قولَه،

- في (ب): «أحكام المناسك».
- (٢) رواه مسلم (١١٤١) عن نبيشة الهذلي رضي الله عنه.

فالكلام إما أن يرفع الإنسان أو يخفضه فقال: ﴿ومن الناس من يعجبك قوله في الحياة الدنيا﴾؛ أي: إذا تكلم راق كلامُه السامعَ، وإذا نطق ظننته يتكلم بكلام نافع، ويؤكد ما يقول بأنه ﴿يشهد الله على ما في قلبه﴾؛ بأن يخبر أن الله يعلم أن ما في قلبه موافق لما نطق به، وهو كاذب في ذلك لأنه يخالف قوله فعله، فلو كان صادقاً لتوافق القول والفعل كحال المؤمن غير المنافق، ولهذا<sup>(۱)</sup> قال: ﴿وهو ألل الخصام﴾؛ أي: إذا خاصمته، وجدت فيه من اللدد والصعوبة والتعصب وما يترتب على ذلك ما هو من مقابح الصفات، ليس كأخلاق المؤمنين؛ الذين جعلوا السهولة مركبهم والانقياد للحق وظيفتهم والسماحة سجيتهم.

ملورة النقرة (٢٠٥ - ٢٠٦)

٢٠٥% ﴿وإذا تولى؟؛ هذا الذي يعجبك قوله إذا حضر عندك ﴿سعى في الأرض ليفسد فيها؟؛ أي: يجتهد على أعمال المعاصي التي هي إفساد في الأرض فيهلك بسبب ذلك ﴿الحرث والنسل؟؛ فالزروع والثمار والمواشي تتلف، وتنقص، وتقل بركتها بسبب العمل في المعاصي، ﴿والله لا يحب الفساد؟؛ فإذا<sup>(٢)</sup> كان لا يحب الفساد فهو يبغض العبد المفسد في الأرض غاية البغض، وإن قال بلسانه قولاً حسناً.

ففي هذه الآية دليل على أن الأقوال التي تصدر من الأشخاص ليست دليلاً على صدقٍ ولا كذبٍ ولا برَّ ولا فجورٍ، حتى يوجد العمل المصدق لها، المزكي لها، وأنه ينبغي اختبار أحوال الشهود والمحق والمبطل من الناس ببرَّ أعمالهم، والنظر لقرائن أحوالهم، وأن لا يغتر بتمويههم وتزكيتهم أنفسهم، ثم ذكر أن هذا المفسد في الأرض بمعاصي الله إذا أمر بتقوى الله تكبر وأنف.

(<sup>(T)</sup> فوأخذته العزة بالإثم؟؛ فيجمع بين العمل بالمعاصي والتكبر<sup>(T)</sup> على الناصحين فحسبه جهنم؟؛ التي هي دار العاصين والمتكبرين فوبئس المهاد؟؛ أي المستقر والمسكن، عذاب دائم، وهم لا ينقطع، ويأس مستمر، لا يخفف عنهم العذاب ولا يرجون الثواب، جزاءً لجنايتهم ومقابلة لأعمالهم، فعياذاً بالله من أحوالهم.

﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن بَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغْنَاءَ مَهْسَاتِ اللَّهُ وَٱللَّهُ رَءُوفٌ بِٱلْمِبَادِ ٢

(٢) فى (ب): «وإذا».

(۱) في (ب): «فلهذا».
 (۳) في (ب): «والكبر».

سورة البقرة (۲۰۸ ـ ۲۰۹)

(٢٠٧) [هؤلاء هم الموفقون الذين باعوا أنفسهم، وأرخصوها، وبذلوها طلباً لمرضاة الله، ورجاءً لثوابه، فهم بذلوا الثمن للملي الوفي، الرءوف بالعباد، الذي من رأفته ورحمته أن وفقهم لذلك، وقد وَعَدَ الوفاء بذلك، فقال: ﴿إِن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأنَّ لهم الجنة... ﴾ إلى آخر الآية. وفي هذه الآية أخبر أنهم اشتروا أنفسهم وبذلوها، وأخبر برأفته الموجبة لتحصيل ما طلبوا، وبذل ما به رغبوا، فلا تسأل بعد هذا عمّا يحصل لهم من الكريم، وما ينالهم من الفوز والتكريم].

﴿ يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَآفَةُ وَلَا تَنَبَّعُوا خُطُوَتِ الشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُبِينٌ ۞ فَهَإِن زَلَلْتُم مِنْ بَعْدٍ مَا جَآءَنْكُمُ ٱلْبَيِنَتُ فَأَعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ۞ ﴾.

﴿٢٠٨ هذا أمر من الله تعالى للمؤمنين أن يدخلوا ﴿في السلم كافة ؟ أي: في جميع شرائع الدين، ولا يتركوا منها شيئاً، وأن لا يكونوا ممن اتخذ إلهه هواه؛ إن وافق الأمر المشروع هواه فعله، وإن خالفه تركه، بل الواجب أن يكون الهوى تبعاً للدين، وأن يفعل كل ما يقدر عليه من أفعال الخير، وما يعجز عنه يلتزمه، وينويه فيدركه بنيته، ولما كان الدخول في السلم كافة لا يمكن ولا يتصور إلا بمخالفة طرق الشيطان قال: ﴿ولا تتبعوا خطوات الشيطان؟ أي: في العمل بمعاصي الله، ﴿إنه لكم عدو مبين؟ والعدو المبين لا يأمر إلا بالسوء تعالى:

﴿ ٢٠٩ فَإِن زللتم من بعد ما جاءتكم البينات؟؛ أي: على علم ويقين، فاعلموا أن الله عزيز حكيم؟، وفيه من الوعيد الشديد والتخويف ما يوجب ترك الزلل، فإن العزيز المقام<sup>(١)</sup> الحكيم إذا عصاه العاصي، قهره بقوته، وعذبه بمقتضى حكمته، فإن من حكمته تعذيب العصاة والجناة.

هَمَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْعَمَاءِ وَالْمَلَتَهِكُهُ وَقُضِىَ ٱلأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ ٢

(١) في (ب): (القاهر».

سورة البقرة (۲۱۰)

(١١) وهذا فيه من الوعيد الشديد والتهديد ما تنخلع له القلوب، يقول تعالى: هل ينتظر الساعون في الفساد في الأرض، المتبعون لخطوات الشيطان، النابذون لأمر الله إلا يوم الجزاء بالأعمال، الذي قد حُشِي من الأهوال والشدائد والفظائع ما يقلقل قلوب الظالمين، ويحق به الجزاء السَّيئ على المفسدين، وذلك أن الله تعالى يطوي السماوات والأرض، وتنتثر<sup>(١)</sup> الكواكب، وتُكوَّر الشمس والقطر، وتنزل الله تعالى يطوي السماوات والأرض، وتنتثر<sup>(١)</sup> الكواكب، وتكوّر الشمس والقطر، وتكوَّر الشمس الله تعالى يطوي السماوات والأرض، وتنتثر<sup>(١)</sup> الكواكب، وتكوّر الشمس المالله تعالى يطوي السماوات والأرض، وتنتثر<sup>(١)</sup> الكواكب، وتُكوَّر الشمس والقمر، وتنزل المائكة الكرام فتحيط بالخلائق، وينزل الباري تبارك وتعالى في الله من الغمام» ليفصل بين عباده بالقضاء العدل، فتوضع الموازين، وتنثر الدواوين، وتبيَّض وجوه أهل السعادة، وتسوَّد وجوه أهل الشقاوة، ويتميز أهل الخور من أهل الشرَّ، وكل يجازى بعمله، فهنالك يعضُ الظالم على يديه إذا علم الخير من أهل الشرَّ، وكل يجازى بعمله، فهنالك يعضُ الظالم على يديه إذا علم حقيقة ما هو عليه.

وهذه الآية وما أشبهها دليل لمذهب أهل السنة والجماعة المثبتين للصفات الاختيارية؛ كالاستواء، والنزول، والمجيء، ونحو ذلك من الصفات التي أخبر بها تعالى عن نفسه، أو أخبر بها عنه رسوله ﷺ، فيثبتونها على وجه يليق بجلال الله وعظمته من غير تشبيه ولا تحريف، خلافاً للمعطلة على اختلاف أنواعهم، من الجهمية والمعتزلة والأشعرية ونحوهم، ممن ينفي هذه الصفات، ويتأول لأجلها الآيات بتأويلات ما أنزل الله عليها من سلطان، بل حقيقتها القدح في بيان الله وبيان رسوله، والزعم بأن كلامهم هو الذي تحصل به الهداية في هذا الباب، فهؤلاء ليس معهم دليل نقلي؛ بل ولا دليل عقلي.

أما النقلي فقد اعترفوا أن النصوص الواردة في الكتاب والسنة، ظاهرها بل صريحها دال على مذهب أهل السنة والجماعة، وأنها تحتاج لدلالتها على مذهبهم الباطل أن تخرج عن ظاهرها ويزاد فيها وينقص، وهذا كما ترى لا يرتضيه من في قلبه مثقال ذرة من إيمان.

وأما العقل فليس في العقل ما يدل على نفي هذه الصفات، بل العقل دل على أن الفاعل أكمل من الذي لا يقدر على الفعل، وأن فعله تعالى المتعلق بنفسه والمتعلق بخلقه هو كمال، فإن زعموا أن إثباتها يدل على التشبيه بخلقه، قيل لهم الكلام على الصفات يتبع الكلام على الذات، فكما أن لله ذاتاً لا تشبهها الذوات

() في (ب): «وتنثر».

، سورة البقرة (٢١١ ـ ٢١٢)

فلله صفات لا تشبهها الصفات، فصفاته تبع لذاته وصفات خلقه تبع لذواتهم، فليس في إثباتها ما يقتضي التشبيه بوجه، ويقال أيضاً لمن أثبت بعض الصفات، ونفى بعضاً، أو أثبت الأسماء دون الصفات: إما أن تثبت الجميع كما أثبته الله لنفسه، وأثبته رسوله، وإما أن تنفي الجميع، وتكون منكراً لرب العالمين. وأما إثباتك بعض ذلك ونفيك لبعضه فهذا تناقض، فَفَرَّقْ بين ما أثبته وبين ما نفيته، ولن تجد إلى الفرق سبيلاً. فإن قلت ما أثبته لا يقتضي تشبيهاً، قال لك أهل السنة والإثبات لما نفيته لا يقتضي تشبيهاً، فإن قلت لا أعقل من الذي نفيته إلا التشبيه، به أهل السنة لما نفيته.

والحاصل أن من نفى شيئاً، وأثبت شيئاً مما دل الكتاب والسنة على إثباته فهو متناقض؛ لا يثبت له دليل شرعي ولا عقلي، بل قد خالف المعقول والمنقول.

الله بَنِيَ إِسْرَهِيلَ كُمْ ءَاتَيْنَهُم مِنْ ءَايَتِم بَيِّنَةُ وَمَن يُبَدِّلُ فِمَةَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُ فَإِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ (()) .

(٢١١) يقول تعالى: ﴿سل بني إسرائيل كم آتيناهم من آية بينة)، تدل على الحق وعلى صدق الرسل فتيقنوها، وعرفوها، فلم يقوموا بشكر هذه النعمة التي تقتضي القيام بها، بل كفروا بها، وبدلوا نعمة الله كفراً؛ فلهذا استحقوا أن ينزل الله عليهم عقابه، ويحرمهم من ثوابه، وسمى الله تعالى كفر النعمة تبديلا لها؛ لأن من أنعم الله عليه نعمة<sup>(١)</sup> دينية أو دنيوية فلم يشكرها، ولم يقم بواجبها اضمحلت عنه، وذهبت وتبدلت بالكفر والمعاصي، فصار الكفر بدل النعمة، وأما من شكر هذه النعمة تبديلاً من أنعم الله عليهم عقابه، ويحرمهم من ثوابه، وسمى الله تعالى كفر النعمة تبديلاً لها؛ لأن من أنعم الله عليه نعمة<sup>(١)</sup> دينية أو دنيوية فلم يشكرها، ولم يقم بواجبها مم محلت عنه، وذهبت وتبدلت بالكفر والمعاصي، فصار الكفر بدل النعمة، وأما من شكر الله تعالى، وقام بحقها فإنها تثبت، وتستمر، ويزيده الله منها.

وَزَيِّنَ لِلَّذِينَ كَفُرُوا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواُ وَٱلَّذِيبَ ٱتَقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةُ وَاللَّهُ يَرَزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ ٢

﴿٢١٢﴾ يخبر تعالى أن الذين كفروا بالله وبآياته ورسله، ولم ينقادوا لشرعه أنهم زينت لهم الحياة الدنيا، فزينت في أعينهم وقلوبهم، فرضوا بها، واطمأنوا بها، فصارت أهواؤهم وإراداتهم وأعمالهم كلها لها، فأقبلوا عليها، وأكبوا على

(١) في (ب): (بنعمة).

سورة البقرة (٢١٣)

تحصيلها، وعظموها، وعظموا من شاركهم في صنيعهم، واحتقروا المؤمنين، واستهزؤوا بهم، وقالوا: أهؤلاء منَّ الله عليهم من بيننا، وهذا من ضعف عقولهم ونظرهم القاصر، فإن الدنيا دار ابتلاء وامتحان، وسيحصل الشقاء فيها لأهل الإيمان والكفران، بل المؤمن في الدنيا وإن ناله مكروه فإنه يصبر ويحتسب، فيخفف الله عنه بإيمانه وصبره ما لا يكون لغيره، وإنما الشأن كلَّ الشأن والتفضيل الحقيقي في الدار الباقية، فلهذا قال تعالى: ﴿والذين اتقوا فوقهم يوم القيامة﴾؛ فيكون المتقون في أعلى الدرجات متمتعين بأنواع النعيم والسرور والبهجة والحبور، والكفار تحتهم في أسفل الدركات، معذبين بأنواع العذاب والإهانة والشقاء السرمدي الذي لا منتهى له، ففي هذه الآية تسلية للمؤمنين، ونعي على الكافرين، ولما كانت الأرزاق الدنيوية والأخروية لا تحصل إلا بتقدير الله، ولن تنال إلا بمشيئة الله قال تعالى: ﴿والله يرزق من يشاء بغير حساب﴾؛ فالرزق الدنيوي يحصل للمؤمن والكافر، وأما رزق القلوب من العلم والإيمان ومحبة الله وخشيته والكافر والكافر عالى: والله يرزق من يشاء بغير حساب﴾؛ فالرزق الدنيوي يحصل للمؤمن والكافر،

﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَتَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيتِنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِلَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا الْحَلَنَهُ النَّبِيتِنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِلَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا الْخَتَلَفُوا فِيدٍ وَمَا أَخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ ٱوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ الْبَيْنَنَتُ بَيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا الْخَتَلَفُوا فِيدٍ وَمَا أَخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ ٱوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيْنَتُ بَيْحَكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا الْخَتَلَفُوا فِيدٍ وَمَا أَخْتَلَفُ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ ٱوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ الْبَيْنَتُ بَيْعَنِي مَنْ يَعْدَى أَنْتَاسُ أَمَةً مَنْ يَعْذَلُهُمُ الْنَيْنَ لَيْتَعْنَى مَا بَعْتَلَعُوا فِيهِ وَمَا الْخَتَلَفُوا فِيهِ وَمَا الْخَيْنَةُ إِلَى اللَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ الْبَيْنَتُ لِيمَةً مِنْ يَعْتَلُهُ مَنْ يَعْذَى أَعْتَلَهُ إِنَّهُ مُؤْمُ الْنَهُ الْمَالَةُ اللَّذِينَ أَوْتُولُهُ مِنْ الْعَدَى اللَهُ اللَّذِينَ عَلَى الْنَبِينَ الْعَبْتَنِينَ وَمُنَا لِيهِ مِنَ الْنَهُ مَعْهُمُ الْنَهُ اللَهُ اللَذِينَ مَعْهُمُ اللَهُ اللَهُ مَا اللَهُ مَنْ يَعْتَلُهُمُ إِنْتُ إِينَ الْحَدَى مِنْ وَاللَهُ مَعْهُمُ الْكَذِينَ مَالَكُهُ إِن لَيْعَمُ مُ الْعَاقُولُ لِيمَا اللَّذَينَ أَنْ لِي أَعْتَلُعُولُ الْنَهِ لِيلَا اللَذِينَ أَنْولُولُ مِنْ مُعْهُمُ مَاتَهُ مُ أَنْ إِنْتُنْتُ الْعَامُ أَنْ الْنَاسُ أَمْ أَنَا لَحْتَلَعُولُ لِيلَةًا مِنْ أَنْتَكُمُ مِي إِنَهُ إِنَيْنَ الْوَلُولُ مُولَعُهُمُ أَنْ أَنْتُهُ لَبْ عَنْ أَنْ مُعَمَى مُنْ أَنَا مُولَعُهُ مُنْ مُعْتَعْتُ مُعْتَى أَنْتُنَا مُعَالَيْنَ مَا مُعَالَى مُنْ أَنَا مِنَا مُعَالَمُ مُعَالَهُمُ الْعَنْ مِنْ مِنْ الْعَامُ مَعْتَى مُنْ مُعْتُعُمُ مُعْتَى أَنْ مِنْ مَالِكُهُ مِنْ مَائِهُ مَا مُعَالَهُ مُنْ مُعَامُ مُنْ مُنْ مُعَالُهُ مَعْ مُعْتَنَهُ مَا لَكُنَا مُوالَعُ مَالُولُ مِنْ مَعْذَى مَالَةُ مِنْهُ مَا مُعَالُهُ الْعَنْ مِنْ أَنَ مُ مُعَامً ما مُعَالًا مُ أَنْ أَنْ مُنْ مُ مَائِ مُ مَا مَا أَنَا مُ أَنَ مُنَا مُ أَنْ مُوالَةُ مَا مَا مَا مُعَامُ مَا أَنَا مُ مَ

﴿٢١٣﴾؛ [أي: كانوا مجتمعين على الهدى، وذلك عشرة قرون بعد نوح عليه السلام، فلما اختلفوا في الدِّين، فكفر فريقٌ منهم، وبقي الفريقُ الآخرُ على الهدى، وحصل النزاع، بعث اللهُ الرَّسل؛ ليفصلوا بين الخلائق، ويقيموا الحجة عليهم، وقيل: بل كانوا]؛ أي: كان الناس مجتمعين على الكفر والصلال والشقاء ليس لهم نور ولا إيمان، فرحمهم الله تعالى بإرسال الرسل إليهم ﴿مبشرين﴾؛ من أطاع الله بثمرات الطاعات من الرزق والقوة في البدن والقلب والحياة الطيبة، وأعلى ذلك الفوز برضوان الله والجنة ﴿ومنذرين﴾؛ من عصى الله بثمرات المعصية من حرمان الرزق والضعف والإهانة والحياة الضيقة، وأشد ذلك سخط الله والنار، وأنزل الكتب عليهم بالحق؛ وهو الإخبارات الصادقة والأوامر العادلة.

فكل ما اشتملت عليه الكتب فهو حق يفصل بين المختلفين في الأصول

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٢١٤)

والفروع، وهذا هو الواجب عند الاختلاف والتنازع أن يرد الاختلاف إلى الله وإلى رسوله، ولولا أن في كتابه وسنة رسوله فصل النزاع لما أمر بالرد إليهما، ولما ذكر نعمته العظيمة بإنزال الكتب على أهل الكتاب، وكان هذا يقتضي اتفاقهم عليها واجتماعهم فأخبر تعالى أنهم بغى بعضهم على بعض، وحصل النزاع والخصام وكثرة الاختلاف، فاختلفوا في الكتاب الذي ينبغي أن يكونوا أولى الناس بالاجتماع عليه وذلك من بعد ما علموه وتيقنوه بالآيات البينات والأدلة القاطعات، وضلوا بذلك ضلالاً بعيداً، وهدى الله (الذين آمنوا)؛ من هذه الأمة (لما اختلفوا فيه من الحق)؛ فكل ما اختلف فيه أهل الكتاب، وأخطَووا فيه الحق والصواب، هدى الله للحق فيه هذه الأمة (بإذنه)؛ تعالى وتيسيره لهم ورحمته.

والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم»؛ فعم الخلق تعالى بالدعوة إلى الصراط المستقيم عدلاً منه تعالى وإقامة حجة على الخلق؛ لئلا يقولوا ما جاءنا من بشير ولا نذير، وهدى ـ بفضله ورحمته وإعانته ولطفه ـ مَنْ شاء مِنْ عباده، فهذا فضله وإحسانه، وذاك عدله وحكمته تبارك وتعالى.

أَمْ حَسِبَتُمْ أَن نَدْخُلُوا الْجَنَتَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّنَنُ الَّذِينَ خَلَوْا مِن فَبْلِكُمْ مََسَّتُهُمُ الْبَأْسَاَهُ وَالضَّئَرَةُ وَزُنْزِنُوا حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَذِينَ مَامَنُوا مَعَكُم مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِبُ ٢٠٠٠.

٤٢١٤ يخبر تبارك وتعالى أنه لا بد أن يمتحن عباده بالسراء والضراء والمشقة كما فعل بمن قبلهم، فهي سنته الجارية التي لا تتغير ولا تتبدل، أن من قام بدينه وشرعه لا بد أن يبتليه، فإن صبر على أمر الله، ولم يبال بالمكاره الواقفة في سبيله، فهو الصادق الذي قد نال من السعادة كمالها ومن السيادة آلتها، ومن جعل فتنة الناس كعذاب الله، بأن صدته المكاره عما هو بصدده، وثنته المحن عن مقصده، فهو الكاذب في دعوى الإيمان، فإنه ليس الإيمان بالتحلي والتمني ومجرد الدعاوي؛ حتى تصدقه الأعمال أو تكذبه، فقد جرى على الأمم الأقدمين ما خكر الله عنهم «مستهم البأساء والضراء»؛ أي: الفقر والأمراض<sup>(1)</sup> في أبدانهم فوزلزلوا»؛ بأنواع المخاوف من التهديد بالقتل والنفي، وأخذ الأموال، وقتل الأحبة، وأنواع المضار، حتى وصلت بهم الحال، وآل بهم الزلزال إلى أن

(1) في (ب): ﴿مستهم البأساء﴾؛ الفقر، ﴿والضراء﴾؛ أي: الأمراض».

سورة البقرة (٢١٥)

آمنوا معه متى نصر الله»؛ فلما كان الفرج عند الشدة، وكلما ضاق الأمر اتسع قال تعالى: ﴿ألا إن نصر الله قريب﴾؛ فهكذا كل من قام بالحق فإنه يمتحن، فكلما اشتدت عليه وصعبت إذا صابر وثابر على ما هو عليه؛ انقلبت المحنة في حقه منحة، والمشقات راحات، وأعقبه ذلك الانتصار على الأعداء وشفاء ما في قلبه من الداء.

وهذه الآية نظير قوله تعالى: ﴿أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين﴾؛ وقوله تعالى: ﴿ألم. أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يفتنون، ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين﴾؛ فعند الامتحان يكرم المرء أو يهان.

﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونُ قُلْ مَآ أَنفَقْتُم مِنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَالْيَنَكِينِ وَٱبْنِ السَّكِيلُ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِدِ عَلِيهُ ٢

(١٦٥) أي: يسألونك عن النفقة وهذا يعم السؤال عن المنفَق والمنفَق عليه، فأجابهم عنها<sup>(١)</sup> فقال: (قل ما أنفقتم من خير»؛ أي: مال قليل أو كثير فأولى الناس به وأحقهم بالتقديم أعظمهم حقًّا عليك، وهم الوالدان الواجب برهما والمحرم عقوقهما، ومن أعظم برهما، النفقة عليهما، ومن أعظم العقوق ترك الإنفاق عليهما، ولهذا كانت النفقة عليهما واجبة على الولد الموسر، ومن بعد الوالدين الأقربون على اختلاف طبقاتهم، الأقرب، فالأقرب، على حسب القرب والحاجة، فالإنفاق عليهم صدقة وصلة (والينامى)؛ وهم الصغار الذين لا كاسب فوصى الله بهم العباد رحمة منه بهم ولطفا (والمساكين)؛ وهم أهل الحاجات وأرباب الضرورات الذين أسكنتهم الحاجة، فينفَق عليهم لدفع حاجاتهم وإغنائهم وأرباب الضرورات الذين أسكنتهم الحاجة، فينفَق عليهم لدفع حاجاتهم وإغنائهم التي توصله إلى مقصده.

ولما خصص الله تعالى هؤلاء الأصناف لشدة الحاجة، عمم تعالى فقال: ﴿وما تفعلوا من خير﴾؛ من صدقة على هؤلاء وغيرهم بل ومن جميع أنواع الطاعات

(۱) في (ب): «عنهما».

## سورة البقرة (٢١٦)

والقربات لأنها تدخل في اسم الخير ﴿فإن الله به عليم﴾؛ فيجازيكم عليه، ويحفظه لكم كلُّ على حسب نيته وإخلاصه، وكثرة نفقته وقلتها، وشدة الحاجة إليها، وعظم وقعها ونفعها.

﴿كُتِبَ عَلَيْحُمُ ٱلْقِنَالُ وَهُوَ كُرَّهٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَـكَرَهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَبَرٌ لَحُمْ وَعَسَ أَن تُحِبُّوا شَيْئَا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَهُ يَسْلَمُ وَأَنشُرَ لَا نَعْلَمُونَ ٢

فرد الآية فيها فرض القتال في سبيل الله بعد ما كان المؤمنون مأمورين بتركه لضعفهم وعدم احتمالهم لذلك، فلما هاجر النبي على إلى المدينة، وكثر المسلمون، وقووا؛ أمرهم الله تعالى بالقتال، وأخبر أنه مكروه للنفوس، لما فيه من التعب والمشقة وحصول أنواع المخاوف والتعرض للمتالف، ومع هذا فهو خير محض لما فيه من الثواب العظيم والتحرز من العقاب الأليم والنصر على الأعداء والظفر بالغنائم، وغير ذلك مما هو مُرب على ما فيه من الكراهة فوعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم،؛ وذلك مثل القعود عن الجهاد لطلب الراحة فإنه شرً؛ لأنه يعقب الخذلان، وتسلط الأعداء على الإسلام وأهله، وحصول الذل والهوان، وفوات الأجر العظيم، وحصول العقاب.

وهذه الآيات عامة مطردة في أن أفعال الخير التي تكرهها النفوس لما فيها من المشقة أنها خير بلا شك، وأن أفعال الشر التي تحبها النفوس لما تتوهمه فيها من الراحة واللذة فهي شرَّ بلا شك، وأما أحوال الدنيا فليس الأمر مطرداً، ولكن الغالب على العبد المؤمن أنه إذا أحب أمراً من الأمور فقيض الله له من الأسباب ما يصرفه عنه أنه خير له، فالأوفق له في ذلك أن يشكر الله، ويعتقد<sup>(1)</sup> الخير في الواقع، لأنه يعلم أن الله تعالى أرحم بالعبد من نفسه، وأقدر على مصلحة عبده منه، وأعلم بمصلحته منه كما قال تعالى: ﴿والله يعلم وأنتم لا تعلمونَ﴾؛ فاللائق بكم أن تتمشوا مع أقداره سواء سرتكم أو ساءتكم.

ولما كان الأمر بالقتال لو لم يقيد؛ لشمل الأشهر الحرم وغيرها، استثنى تعالى القتال في الأشهر الحرم فقال:

﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلنَّهْرِ ٱلْحَرَامِ فِنَالٍ فِيهُ قُلْ قِسَالُ فِيهِ كَبِيُّ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرُ

(١) في (ب): اويجعل.

بِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللَّهِ وَٱلْفِتْـنَةُ أَحْبَرُ مِنَ ٱلْتَنْلُ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُولُ وَمَن يَرْتَـدِدْ مِنكُمْ عَن دِيـنِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَالَاضِرَةُ فَأُولَتِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَىٰتُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَٱلْآضِرَةُ وَأُولَتِهِكَ أَصْحَبُ النَّاتِ هُمْ فِيهَمَا حَنالِدُوتَ ٢

سورة البقرة (٢١٧)

(٢١٧) الجمهور على أن تحريم القتال في الأشهر الحرم منسوخ بالأمر بقتال المشركين حيثما وجدوا. وقال بعض المفسرين: إنه لم ينسخ لأن المطلق محمول على المقيد، وهذه الآية مقيدة لعموم الأمر بالقتال مطلقاً، ولأن من جملة مزية الأشهر الحرم بل أكبر مزاياها تحريم القتال فيها، وهذا إنما هو في قتال الابتداء وأما قتال الدفع فإنه يجوز في الأشهر الحرم كما يجوز في البلد الحرام.

ولما كانت هذه الآية نازلة بسبب ما حصل لسرية عبد الله بن جحش<sup>(1)</sup> وقتلهم عمرو بن الحضرمي وأخذهم أموالهم ـ وكان ذلك على ما قيل في شهر رجب ـ عيرهم المشركون بالقتال بالأشهر الحرم وكانوا في تعييرهم ظالمين إذ فيهم من القبائح ما بعضه أعظم مما عيروا به المسلمين، قال تعالى في بيان ما فيهم: ﴿وصد عن سبيل الله﴾؛ أي: صد المشركين من يريد الإيمان بالله وبرسوله وفتنتهم من آمن به وسعيهم في ردهم عن دينهم وكفرهم الحاصل في الشهر الحرام والبلد الحرام الذي هو بمجرده كاف في الشرّ، فكيف وقد كان في شهر حرام وبلد حرام فواخراج أهله﴾؛ أي: أهل المسجد الحرام وهم النبي ﷺ، وأصحابه لأنهم أحق به من المشركين وهم عُمّاره على الحقيقة فأخرجوهم ﴿منه﴾؛ ولم يمكنوهم من ولوحراج أهلهه؛ أي: أهل المسجد الحرام وهم النبي فواخراج منهم كن هذا البيت سواء العاكف فيه والباد، فهذه الأمور كل واحد منها الوصول إليه مع أن هذا البيت سواء العاكف فيه والباد، فهذه الأمور كل واحد منها ظلمة في تعيرهم المؤمنين.

ثم أخبر تعالى أنهم لن يزالوا يقاتلون المؤمنين، وليس غرضهم في أموالهم وقتلهم وإنما غرضهم أن يرجعوهم عن دينهم ويكونوا كفاراً بعد إيمانهم حتى يكونوا من أصحاب السعير، فهم باذلون قدرتهم في ذلك ساعون بما أمكنهم

 (۱) انظر «سيرة ابن هشام» (۲/۲۱۳)، و«تفسير الطبري» (٤/٣٠٢) تحقيق أحمد شاكر، و«دلائل النبوة» للبيهقي (۳/ ۱۷)، وصححه الحافظ في «الفتح» (۱/ ١٥٥).

سورة البقرة (٢١٨)

ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون. وهذا الوصف عامً لكل الكفار لا يزالون يقاتلون غيرهم حتى يردوهم عن دينهم، وخصوصاً أهل الكتاب من اليهود والنصارى الذين بذلوا الجمعيات، ونشروا الدعاة، وبثوا الأطباء، وبنوا المدارس لجذب الأمم إلى دينهم، وتدخيلهم عليهم كل ما يمكنهم من الشبه التي تشككهم في دينهم، ولكن المرجو من الله تعالى الذي منَّ على المؤمنين بالإسلام، واختار لهم دينه القيم، وأكمل لهم دينه أن يتم عليهم نعمته بالقيام به أتم قيام، وأن يخذل كل من أراد أن يطفىء نوره، ويجعل كيدهم في نحورهم، وينصر دينه، ويعلي كل من أراد أن يطفىء نوره، ويجعل كيدهم في نحورهم، وينصر دينه، ويعلي من قبلهم فإن الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله، فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يغلبون، والذين كفروا إلى جهنم يحشرون به أخبر تعالى أن من ارتد عن الإسلام بأن اختار عليه الكفر واستمر على ذلك حتى مات كافراً فوأولئك صحاب النار هم فيها خالدون»؛ لعدم وجود شرطها وهو الإسلام فوأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون».

ودلت الآية بمفهومها أن من ارتد ثم عاد إلى الإسلام أنه يرجع إليه عمله [الذي قبل ردته]، وكذلك من تاب من المعاصي فإنها تعود إليه أعماله المتقدمة.

﴿إِنَّ الَّذِيبَ ءَامَنُواْ وَالَّذِيبَنَ هَاجَرُوا وَجَنَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْلَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ تَحِيمُ ٢

للمراحك هذه الأعمال الثلاثة هي عنوان السعادة وقطب رَحَى العبودية، وبها يعرف ما مع الإنسان من الربح والخسران، فأما الإيمان فلا تسأل عن فضيلته وكيف تسأل عن شيء هو الفاصل بين أهل السعادة وأهل الشقاوة، وأهل الجنة من أهل النار، وهو الذي إذا كان مع العبد قبلت أعمال الخير منه، وإذا عدم منه لم يقبل له صرف ولا عدل ولا فرض ولا نفل، وأما الهجرة فهي مفارقة المحبوب المألوف لرضا الله تعالى فيترك المهاجر وطنه وأمواله وأهله وخلانه تقرباً إلى الله ونصرة لدين، وأما الجهاد فهو بذل الجهد في مقارعة الأعداء، والسعي التام في نصرة دين الله وقمع دين الشيطان، وهو ذروة الأعمال الصالحة وجزاؤه أفضل الجزاء، وهو السبب الأكبر لتوسيع دائرة الإسلام، وخذلان عباد الأصنام وأمن المسلمين على أنفسهم وأموالهم وأولادهم، فمن قام بهذه الأعمال الثلاثة على لأوائها ومشقتها، كان لغيرها أشد قياماً به وتكميلاً، فحقيق بهؤلاء أن يكونوا هم الراجون

سورة البقرة (٢١٩)

رحمة الله لأنهم أتوا بالسبب الموجب للرحمة، وفي هذا دليل على أن الرجاء لا يكون إلا بعد القيام بأسباب السعادة، وأما الرجاء المقارن للكسل وعدم القيام بالأسباب فهذا عجز وتمنَّ وغرور، وهو دالٌ على ضعف همة صاحبه، ونقص عقله، بمنزلة من يرجو وجود الولد بلا نكاح، ووجود الغلة بلا بذر وسقي ونحو ذلك.

وفي قوله: ﴿أولئك يرجون رحمة الله؟؛ إشارة إلى أن العبد ولو أتى من الأعمال بما أتى به لا ينبغي له أن يعتمد عليها ويعول عليها، بل يرجو رحمة ربه ويرجو قبول أعماله ومغفرة ذنوبه وستر عيوبه، ولهذا قال: ﴿والله غفور؟؛ أي: لمن تاب توبة نصوحاً، ﴿رحيم؟؛ وسعت رحمته كلَّ شيء وعمَّ جُودُه وإحسائه كلَّ حيًّ، وفي هذا دليل على أن من قام بهذه الأعمال المذكورة حصل له مغفرة الله، إذ الحسنات يذهبن السيئات، وحصلت له رحمة الله، وإذا حصلت له واضمحلت آثارها، وإذا حصلت له الرحمة حصل على كل خير في الدنيا والآخرة بل أعمالهم المذكورة من رحمة الله بهم، فلولا توفيقه إياهم لم يريدوها، ولولا إقدارهم عليها، لم يقدروا عليها ولولا إحسانه لم يتمها ويقبلها منهم، فله الفضل أولاً وآخراً وهو الذي مَنَّ بالسبب والمسبب، ثم قال تعالى:

هَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِّ قُلْ فِيهِمَآ إِثْمٌ حَجِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِنْمُهُمَآ أَحْبَرُ مِن نَفْيِهِمَّا ﴾

(٢١٩ ) أي: يسألك يا أيها الرسول، المؤمنون عن أحكام الخمر والميسر، وقد كانا مستعملين في الجاهلية وأول الإسلام، فكأنه وقع فيهما إشكال، فلهذا سألوا عن حكمهما، فأمر الله تعالى نبيَّه أن يبين لهم منافعهما ومضارهما ليكون ذلك مقدمة لتحريمهما وتحتيم تركهما، فأخبر أن إثمهما ومضارهما وما يصدر عنهما من ذهاب العقل والمال والصد عن ذكر الله وعن الصلاة والعداوة والبغضاء أكبر مما يظنونه من نفعهما من كسب المال بالتجارة بالخمر وتحصيله بالقمار والطرب للنفوس عند تعاطيهما، وكان هذا البيان زاجراً للنفوس عنهما لأن العاقل يرجح ما ترجحت مصلحته، ويجتنب ما ترجحت مضرته، ولكن لما كانوا قد ألفوهما، وصعب التحتيم بتركهما أول وهلة؛ قدم هذه الآية مقدمة للتحريم الذي ذكره في قوله: إيا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس

PRINCE GHAZI TRU QUR'ÀNIC THOUGI

## سورة البقرة (٢٢٠)

من عمل الشيطان﴾ إلى قوله: ﴿منتهونَ﴾، وهذا من لطفه ورحمته وحكمته، ولهذا لما نزلت قال عمر رضي الله عنه: انتهينا انتهينا<sup>(١)</sup>.

فأما الخمر فهو كل مسكر خامر العقل وغطاء من أي نوع كان، وأما الميسر فهو كل المغالبات التي يكون فيها عوض من الطرفين من النرد والشطرنج وكل مغالبة قولية أو فعلية بعوض، سوى مسابقة الخيل والإبل والسهام؛ فإنها مباحة لكونها معينة على الجهاد؛ [فلهذا] رخص فيها الشارع.

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْمَفَرُ كَذَلِكَ يُبَتِينُ اللهُ لَكُمُ الْآيَنتِ لَمَلَّكُم تَنْفَكُرُونَ ﷺ فِي الدُّنِيَا وَالْآخِرَةِ﴾.

وهذا سؤال عن مقدار ما ينفقونه من أموالهم، فيسر الله لهم الأمر وأمرهم أن ينفقوا العفو، وهو المتيسر من أموالهم الذي لا تتعلق به حاجتهم وضرورتهم، وهذا يرجع إلى كل أحد بحسبه من غني وفقير ومتوسط، كل له قدرة على إنفاق ما عفا من ماله ولو شق تمرة، ولهذا أمر الله رسوله ﷺ، أن يأخذ العفو من أخلاق الناس وصدقاتهم، ولا يكلفهم ما يشق عليهم؛ ذلك بأن الله تعالى لم يأمرنا بما أمرنا به حاجة منه لنا أو تكليفاً لنا بما يشق، بل أمرنا بما فيه سعادتنا وما يسهل علينا وما به النفع لنا ولإخواننا فيستحق على ذلك أتم الحمد.

ولما بين تعالى هذا البيان الشافي وأطلع العباد على أسرار شرعه قال: ﴿كَذَلْكَ يبين الله لكم الآيات﴾؛ أي: الدالات على الحق المحصلات للعلم النافع والفرقان، ﴿لعلكم تتفكرون في الدنيا والآخرة ﴾؛ أي: لكي تستعملوا أفكاركم في أسرار شرعه، وتعرفوا أن أوامره فيها مصالح الدنيا والآخرة، وأيضاً لكي تتفكروا في الدنيا وسرعة انقضائها فترفضوها، وفي الآخرة وبقائها، وأنها دار الجزاء فتعمروها.

﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمِتَنَمَىٰٓ قُلْ إِصْلَاحٌ لَمَهُمْ خَبْرٌ ۖ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ ۖ وَٱللَهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِــَدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحُ وَلَوْ شَآءَ اللَهُ لَأَعْنَـتَكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ٢

٢٢٠ لما نزل قوله تعالى: ﴿إِن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون

(١) رواه الإمام أحمد (١/٥٣)، وأبو داود (٣٦٧٠)، والترمذي (٣٠٤٩)، والنسائي (٨/ ٢٨٦)،
 وصححه ابن المديني والترمذي، كما ذكر ذلك ابن كثير في «تفسيره» (٢/ ٨٧).

## سورة البقرة (٢٢١)

في بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً ؟ شق ذلك على المسلمين وعزلوا طعامهم عن طعام اليتامى خوفاً على أنفسهم من تناولها ولو في هذه الحالة التي جرت العادة بالمشاركة فيها، وسألوا النبي تكليم، عن ذلك<sup>(١)</sup>، فأخبرهم تعالى أن المقصود إصلاح أموال اليتامى بحفظها وصيانتها والاتجار فيها، وأن خلطتهم إياهم في طعام وغيره جائز على وجه لا يضر باليتامى لأنهم إخوانكم ومن شأن الأخ مخالطة أخيه، والمرجع في ذلك إلى النية والعمل، فمن علم [الله] من نيته أنه مصلح لليتيم وليس له طمع في ماله فلو دخل عليه شيء من غير قصد لم يكن عليه بأس، ومن علم الله من نيته أن قصده بالمخالطة التوصل إلى أكلها [وتناولها] فذلك الذي حُرَّجَ وأَثُم، والوسائل لها أحكام المقاصد.

وفي هذه الآية دليل على جواز أنواع المخالطات في المآكل والمشارب والعقود وغيرها، وهذه الرخصة لطف من الله تعالى وإحسان وتوسعة على المؤمنين وإلا، فلو ﴿شاء الله لأعنتكم﴾؛ أي: شق عليكم بعدم الرخصة بذلك فحُرَّجتُم وشُقً عليكم وأثمتم ﴿إن الله عزيزَ﴾؛ أي: له القوة الكاملة والقهر لكل شيء ولكنه مع ذلك ﴿حكيم﴾؛ لا يفعل إلا ما هو مقتضى حكمته الكاملة وعنايته التامة فغزته لا تنافي حكمته فلا يقال إنه ما شاء فعل وافق الحكمة أو خالفها، بل يقال إن أفعاله وكذلك أحكامه تابعة لحكمته فلا يخلق شيئًا عبنًا بل لا بد له من حكمة عرفناها أم لم نعرفها، وكذلك لم يشرع لعباده شيئًا مجردًا عن الحكمة، فلا يأمر إلا بما فيه مصلحة خالصة أو راجحة ولا ينهى إلا عما فيه مفسدة خالصة أو راجحة لتمام حكمته ورحمته.

وَلَا نَنكِحُوا الْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَكَةٌ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَتْر وَلَوَ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوَ أَعْجَبَكُمْ أُوْلَتِك يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَهُ يَدْعُوَا إِلَى الْجَنَةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيْنُ ءَايَنتِهِ، لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَرُونَ ٢

(٢٢١) أي: ﴿ولا تنكحوا﴾؛ النساء، ﴿المشركات﴾؛ ما دمن على شركهن حتى يؤمن﴾؛ لأن المؤمنة ولو بلغت من الدمامة ما بلغت خير من المشركة ولو بلغت من الحسن ما بلغت، وهذه عامة في جميع النساء المشركات، وخصصتها آية

(١) كما في المسند للإمام أحمد (١/ ٣٢٥)، و«سنن أبي داود» (٢٨٧١)، و«سنن النسائي» (٦/
 (١) و«المستدرك» للحاكم (٢/ ٢٧٨)، ووافقه الذهبي.



سورة البقرة (٢٢٢)

المائدة في إباحة نساء أهل الكتاب كما قال تعالى: ﴿والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب﴾؛ ﴿ولا تنكحوا المشركين حتى يؤمنوا﴾؛ وهذا عام لا تخصيص فيه، ثم ذكر تعالى الحكمة في تحريم نكاح المسلم أو المسلمة لمن خالفهما في الدين فقال: ﴿أولئك يدعون إلى النار﴾؛ أي: في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم، فمخالطتهم على خطر منهم، والخطر ليس من الأخطار الدنيوية إنما هو الشقاء الأبدي.

ويستفاد من تعليل الآية النهي عن مخالطة كل مشرك ومبتدع؛ لأنه إذا لم يجز التزوج مع<sup>(۱)</sup> أن فيه مصالح كثيرة؛ فالخلطة المجردة من باب أولى وخصوصاً الخلطة التي فيها ارتفاع المشرك ونحوه على المسلم كالخدمة ونحوها.

وفي قوله: ﴿ولا تنكحوا المشركين》؛ دليل على اعتبار الولي في النكاح ﴿والله يدعو إلى الجنة والمغفرة ؟؛ أي: يدعو عباده لتحصيل الجنة والمغفرة التي من آثارها دفع العقوبات؛ وذلك بالدعوة إلى أسبابها من الأعمال الصالحة والتوبة النصوح والعلم النافع والعمل الصالح، ﴿ويبين آياته ؟؛ أي: أحكامه وحكمها ﴿للناس لعلهم يتذكرون؟؛ فيوجب لهم ذلك التذكر لما نسوه وعلم ما جهلوه والامتثال لما ضيَّعوه. ثم قال تعالى:

﴿وَيَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَنَى فَاَعَةَزِلُوا اللِّسَاَةِ فِي الْمَحِيضِّ وَلَا نَفَرَبُوهُنَ حَتَى يَظْهُرُنَّ فَإِذَا نَظَهَرْنَ فَأْنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النَّنَابِينَ وَيُحِبُ الْنظفِرِينَ ﷺ مَرْتُ لَكُمْ فَاتُوا حَرْقَكُمْ أَنَّى شِعْتُمْ وَقَدِمُوا لِأَنشَكُمُ وَاتَقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّتَ و المُؤْمِنِينَ ۞ ﴾.

(٢٢٢) يخبر تعالى عن سؤالهم عن المحيض وهل تكون المرأة بحالها بعد الحيض كما كانت قبل ذلك أم تجتنب مطلقاً كما يفعله اليهود؟ فأخبر تعالى أن الحيض أذى وإذا كان أذى فمن الحكمة أن يمنع الله تعالى عباده عن الأذى وحده، ولهذا قال: ﴿فاعتزلوا النساء في المحيض؟ أي: مكان الحيض وهو الوطء في الفرج خاصة فهذا المحرم إجماعاً، وتخصيص الاعتزال في المحيض يدل على أن مباشرة الحائض وملامستها في غير الوطء في الفرج جائز، لكن قوله: ﴿ولا

(۱) في (ب): «لمع».

سورة البقرة (٢٢٣)

تقربوهن حتى يطهرن»؛ يدل على ترك المباشرة<sup>(1)</sup> فيما قرب من الفرج وذلك فيما بين السرة والركبة ينبغي تركه كما كان النبي ﷺ، إذا أراد أن يباشر امرأته وهي حائض أمرها أن تتزر<sup>(٢)</sup> فيباشرها<sup>(٣)</sup>، وحد هذا الاعتزال وعدم القربان للحيض أحتى يطهرن»؛ أي: ينقطع دمهن، فإذا انقطع الدم زال المنع الموجود وقت جريانه، الذي كان لحله شرطان: انقطاع الدم والاغتسال منه، فلما انقطع الدم زال الشرط الأول وبقي الثاني فلهذا قال: ﴿فإذا تطهرن»؛ أي: اغتسلن، ﴿فأتوهن من حيث أمركم الله»؛ أي: في القبل لا في الدبر لأنه محل الحرث، وفيه دليل على وجوب الاغتسال للحائض وإن انقطاع الدم شرط لصحته، ولما كان هذا المنع لطفا من تنوبهم على الدوام، ﴿ويحب المتطهرين»؛ أي: المتنزهين عن الآثام، وهذا يشمل التطهر الحسي من الأذى، قال تعالى: ﴿أن الله يحب التوابين»؛ أي يشمل التطهر الحسي من الأنجاس والأحداث، ففيه مشروعية الطهارة مطلقاً؛ لأن الله تعالى يحب المتصف بها، ولهذا كانت الطهارة مطلقاً شرطاً لصحة الصلاة والطواف وجواز مس المصحف، ويشمل التطهر المعنوي عن الأخلاق الرذيلة والصفات القبيحة والأفعال الخسيسة ولين المعنوي عن الأثام، وهذا

(٢٢٣) (نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى شئتم»؛ مقبلة ومدبرة غير أنه لا يكون إلا في القبل لكونه موضع الحرث وهو الموضع الذي يكون منه الولد، وفيه دليل على تحريم الوطء في الدبر؛ لأن الله لم يبح إتيان المرأة إلا في الموضع الذي منه الحرث. وقد تكاثرت الأحاديث عن النبي تشري، في تحريم ذلك ولعن فاعله<sup>(3)</sup>. (وقدموا لأنفسكم)؛ أي: من التقرب إلى الله بفعل الخيرات، ومن ذلك أن يباشر الرجل امرأته ويجامعها على وجه القربة والاحتساب وعلى رجاء تحصيل الذرية الذين ينفع الله بهم. (واتقوا الله)؛ أي: في جميع أحوالكم كونوا ملازمين لتقوى الله مستعينين على ذلك<sup>(0)</sup> بعلمكم، (أنكم ملاقوه)؛ ومجازيكم على أعمالكم الصالحة وغيرها، [ثم قال]: (وبشر المؤمنين)؛ لم يذكر المبَشر به

- (١) في (ب): «على أن المباشرة».
   (٢) في (ب): «تأتزر».
- (٣) رواه البخاري (٣٠٢)، ومسلم (٢٩٣) من حديث عائشة رضي الله عنها.
- (٤) كما في «مسند الإمام أحمد» (٢/ ٤٤٤)، و«سنن أبي داود» (٢١٦٢)، وكتاب «عشرة النساء»
   (٤) للنسائي. وانظر «تفسير ابن كثير» لهذه الآية.
  - (٥) فى (ب): «بذلك».

سورة البقرة (٢٢٤ ـ ٢٢٥)

ليدل على العموم وأن لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وكل خير واندفاع كل ضير رُتِّب على الإيمان فهو داخل في هذه البشارة، وفيها محبة الله للمؤمنين ومحبة ما يسرهم واستحباب تنشيطهم وتشويقهم بما أعد الله لهم من الجزاء الدنيوي والأخروي.

﴿وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَتَهُ لِأَيْمَنِيكُمْ أَنِ تَبَرُّوا وَتَنْقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسُ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيهُ ١

(٢٢٤) المقصود من اليمين والقسم تعظيم المُقْسَم به وتأكيد المُقْسَم عليه. وكان الله تعالى قد أمر بحفظ الأيمان وكان مقتضى ذلك حفظها في كل شيء، ولكن الله تعالى استثنى من ذلك إذا كان البر باليمين يتضمن ترك ما هو أحب إليه فنهى عباده أن يجعلوا أيمانهم عرضة أي مانعة وحائلة عن أن يبروا أي يفعلوا خيراً ويتقوا شرًا ويصلحوا<sup>(۱)</sup> بين الناس، فمن حلف على ترك واجب وجب حِنْته وحرم إقامته على يمينه، ومن حلف على ترك مستحب استحب له الحِنْتُ، ومن حلف على فعل محرَّم وجب الحِنْتُ، أو على فعل مكروه استحب الحِنْتُ. وأما المباح فينبغي فيه حفظ اليمين عن الحِنْتُ.

ويستدل بهذه الآية على القاعدة المشهورة أنه إذا تزاحمت المصالح قدم أهمها، فهنا تتميم اليمين مصلحة، وامتثال أوامر الله في هذه الأشياء مصلحة أكبر من ذلك، فقدمت لذلك. ثم ختم الآية بهذين الاسمين الكريمين فقال: ﴿والله سميع﴾؛ أي: لجميع الأصوات، ﴿عليم﴾؛ بالمقاصد والنيات، ومنه سماعه لأقوال الحالفين وعلمه بمقاصدهم هل هي خير أم شرَّ، وفي ضمن ذلك التحذير من مجازاته، وأن أعمالكم ونياتكم قد استقر علمها عنده. ثم قال تعالى:

﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِالْلَغْوِ فِي أَيْمَنِيْكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللَّهُ غَفُورُ حَلِيمٌ @ •

(٢٢٥) أي: لا يؤاخذكم بما يجري على ألسنتكم من الأيمان اللاغية التي يتكلم بها العبد، من غير قصد منه، ولا كسب قلب، ولكنها جرت على لسانه، كقول الرجل في عرض كلامه: لا والله وبلى والله، وكحلفه على أمر ماض يظن صدق نفسه، وإنما المؤاخذة على ما قصده القلب، وفي هذا دليل على اعتبار

(۱) في (ب): «عن أن يبروا، أن يفعلوا خيراً أو يتقوا شرًا أو يصلحوا بين الناس».

ROURANIC THOUGHT سورة البقرة (۲۲۲ - ۲۲۷)

المقاصد في الأقوال كما هي معتبرة في الأفعال، والله غفور لمن تاب إليه، حليم بمن عصاه حيث لم يعاجله بالعقوبة، بل حلم عنه، وستر، وصفح مع قدرته عليه وكونه بين يديه.

﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَابِهِمْ تَرَبَّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِن فَآءُو فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ شَ وَإِن عَزَوُا الطَّلَقَ فَإِذَ اللَّهَ سَمِحُ عَلِيمٌ ٢

(٢٢٦) وهذا من الأيمان الخاصة بالزوجة في أمر خاص وهو حلف الرجل على ترك وطء زوجته مطلقاً أو مقيداً بأقل من أربعة أشهر أو أكثر، فمن آلى من زوجته خاصة فإن كان لدون أربعة أشهر فهذا مثل سائر الأيمان إن حنث كفَّر وإن أتم يمينه فلا شيء عليه، وليس لزوجته عليه سبيل لأنه مَلَّكه أربعة أشهر، وإن كان أبدأ أو مدة تزيد على أربعة أشهر ضربت له مدة أربعة أشهر من يمينه إذا طلبت أبدأ أو مدة تزيد على أربعة أشهر ضربت له مدة أربعة أشهر من يمينه إذا طلبت أبدأ أو مدة تزيد على أدبعة أشهر ضربت له مدة أربعة أشهر من يمينه إذا طلبت أبدأ أو مدة تزيد على أربعة أشهر ضربت له مدة أربعة أشهر من يمينه إذا طلبت زوجته ذلك لأنه حق لها، فإذا تمت أمر بالفيئة وهو الوطء، فإن وطىء فلا شيء عليه إلى ألله المائية وهو الوطء، فإن وطىء فلا شيء عليه إلى ألله تعالى أنه من يمينه إذا طلبت زوجته ذلك لأنه حق لها، فإذا تمت أمر بالفيئة وهو الوطء، فإن وطىء فلا شيء عليه إلى ألله تعالى أوجته أبها وطىء فلا شيء عليه إلى أله من الفيئة والرجوع إلى زوجته أحبر على الطلاق، فإن امتنع طلق عليه الحاكم ولكن الفيئة والرجوع إلى زوجته أحبر على الطلاق، فإن امتنع طلق عليه الحاكم ولكن الفيئة والرجوع إلى زوجته أحب إلى الله تعالى، ولهذا قال: فوان فاءواله، أي زرجعوا إلى ما حلفوا على تركه وهو الوطء، فإن الله غفورك؛ يغفر لهم ما أي زرجعوا إلى ما حلفوا على تركه وهو الوطء، فإن الله غفورك؛ يغفر لهم ما أي زرجعوا إلى ما حلفوا على تركه وهو الوطء، فإن الله غفورك؛ يعفر لهم ما أي زوجاته من الحلف بسبب رجوعهم فرحيم ؟ حيث جعل لأيمانهم كفارة أي زوجاته من الحلف بسبب رجوعهم فرحيم ؟ حيث جعل لأيمانهم كفارة روحوا ومل منهم من الحلف بسبب رجوعهم فرحيم ؟ حيث جعل لأيمانهم كفارة روحوا ولم من الحلف بسبب رجوعهم فرحيم ؟ حيث جعل لأيمانهم كفارة روحوا ولم من الحلف بسبب رجوعهم فرحيم ؟ حيث جعل لأيمانهم كفارة روحوا ومل منهم من الحول وي أمر ما ما ورحوا وم من الحلف بسبب رجوعهم فرحيم ؟ حيث جعل لأيمانهم كفارة روحوا ولم ما منهم من الحلف بسبب رجوعهم فرحيم ؟ مورجيم بهم أيضاً حيث فاءوا إلى ورحووهن.

(٢٢٧) (وإن عزموا الطلاق)؛ أي امتنعوا من الفيئة فكان ذلك دليلاً على رغبتهم عنهن وعدم إرادتهم لأزواجهم، وهذا لا يكون إلا عزماً على الطلاق فإن حصل هذا الحق الواجب منه مباشرة وإلا أجبره الحاكم عليه أو قام به (فإن الله مميع عليم)؛ فيه وعيد وتهديد لمن يحلف هذا الحلف ويقصد بذلك المضارة والمشاقة.

ويستدل بهذه الآية على أن الإيلاء خاص بالزوجة لقوله من نسائهم، وعلى وجوب الوطء في كل أربعة أشهر مرة؛ لأنه بعد الأربعة يجبر إما على الوطء أو على الطلاق، ولا يكون ذلك إلا لتركه واجباً.

﴿ وَالْمُطَلِّنَتُ يَتَرَبَّصُ إِلَىٰهُ الْنُسِعِنَ ثَلَثَهُ قُرُومٌ وَلَا يَحِلُ لَمُنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَق اللهُ فِي أَرْصَامِعِنَ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَهُنَ أَحَقُ مِرَةِمِنَ فِي ذَلِكَ إِنَّ أَرَادُوا إِصْلَحَاً وَلَمُنَ مِعْلَ الَّذِي

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٢٢٨)

عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُرْفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ٥

(٢٢٨) أي : النساء [اللاتي]<sup>(1)</sup> طلقهن أزواجهن (يتربصن بأنفسهن) ؛ أي : ينتظرن ويعتددن مدة (ثلاثة قروء) ؛ أي : حيض أو أطهار على اختلاف العلماء في المراد بذلك مع أن الصحيح أن القرء الحيض، ولهذه العدة عدة حكم منها العلم ببراءة الرحم إذا تكررت عليها ثلاثة الأقراء علم أنه ليس في رحمها حمل فلا يفضي إلى اختلاط الأنساب، ولهذا أوجب تعالى عليهن الإخبار عن، (ما خلق الله في أرحامهن ؟ وحرم عليهن كتمان ذلك من حمل أو حيض، لأن كتمان ذلك يفضي إلى مفاسد كثيرة فكتمان الحمل موجب<sup>(٢)</sup> أن تلحقه بغير من هو له رغبة فيه أو<sup>(٣)</sup> استعجالاً لانقضاء العدة فإذا ألحقته بغير أبيه حصل من قطع الرحم والإرث واحتجاب محارمه وأقاربه عنه، وربما تزوج ذوات محارمه وحصل في مقابلة ذلك إلحاقه بغير أبيه وثبوت توابع ذلك من الإرث منه وله، ومن جعل أقارب الملحق به فالرب له وفي ذلك من الشر والفساد ما لا يعلمه إلا رب العباد، ولو لم يكن في وهي الزنا لكفى بذلك شرًا.

وأما كتمان الحيض فإن<sup>(١)</sup> استعجلت فأخبرت به وهي كاذبة ففيه من انقطاع حق الزوج عنها وإباحتها لغيره وما يتفرع عن ذلك من الشرّ كما ذكرنا، وإن كذبت وأخبرت بعدم وجود الحيض لتطول العدة فتأخذ منه نفقة غير واجبة عليه بل هي سحت عليها محرمة من جهتين: من كونها لا تستحقه، ومن كونها نسبته إلى حكم الشرع وهي كاذبة، وربما راجعها بعد انقضاء العدة فيكون ذلك سفاحاً لكونها أجنبية منه، فلهذا قال تعالى: ﴿ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن إن كن يؤمن بالله واليوم الآخر ﴾.

فصدور الكتمان منهن دليل على عدم إيمانهن بالله واليوم الآخر وإلا فلو آمنً بالله واليوم الآخر وعرفن أنهن مجزيات عن أعمالهن لم يصدر منهن شيء من ذلك، وفي ذلك دليل على قبول خبر المرأة عما تخبر بها عن نفسها من الأمر الذي لا يطلع عليه غيرها كالحمل والحيض ونحوهما<sup>(٥)</sup>.

- كذا في (ب). وفي (أ): "التي".
   (٢) في (ب): "يوجب".
  - (٣) في (ب): •واستعجالاً».
    - (٥) في (ب): «ونحوه».

(٤) في (ت): «بأن».



سورة البقرة (٢٢٨)

ثم قال تعالى: ﴿وبعولتهن أحق بردهن في ذلك﴾؛ أي: لأزواجهن ما دامت متربصة في تلك العدة أن يردوهن إلى نكاحهن ﴿إن أرادوا إصلاحاً﴾؛ أي: رغبة وألفة ومودة، ومفهوم الآية أنهم إن لم يريدوا الإصلاح فليسوا بأحق بردهن فلا يحل لهم أن يراجعوهن لقصد المضارة لها وتطويل العدة عليها، وهل يملك ذلك مع هذا القصد؟ فيه قولان:

الجمهور على أنه يملك ذلك مع التحريم، والصحيح أنه إذا لم يرد الإصلاح لا يملك ذلك كما هو ظاهر الآية الكريمة، وهذه حكمة أخرى في هذا التربص، وهي أنه ربما أن زوجها ندم على فراقه لها فجعلت له هذه المدة ليتروى بها ويقطع نظره، وهذا يدل على محبته تعالى للألفة بين الزوجين وكراهته للفراق كما قال النبي ﷺ: «أبغض الحلال إلى الله الطلاق»<sup>(١)</sup>، وهذا خاص في الطلاق الرجعي، وأما الطلاق البائن فليس البعل بأحق برجعتها، بل إن تراضيا على التراجع فلا بد من عقد جديد مجتمع الشروط.

ثم قال تعالى: ﴿ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف﴾؛ أي: وللنساء على بعولتهن من الحقوق واللوازم مثل الذي عليهن لأزواجهن من الحقوق اللازمة والمستحبة، ومرجع الحقوق بين الزوجين إلى المعروف وهو العادة الجارية في ذلك البلد وذلك الزمان من مثلها لمثله، ويختلف ذلك باختلاف الأزمنة والأمكنة والأحوال والأشخاص والعوائد، وفي هذا دليل على أن النفقة والكسوة والمعاشرة والمسكن وكذلك الوطء الكل يرجع إلى المعروف، فهذا موجب العقد المطلق، وأما مع الشرط فعلى شرطهما، إلا شرطاً أحل حراماً أو حرم حلالاً.

وللرجال عليهن درجة ؟؛ أي: رفعة ورياسة وزيادة حق عليها كما قال تعالى: (الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم ؟؛ ومنصب النبوة والقضاء والإمامة الصغرى والكبرى وسائر الولايات [مختصً] بالرجال، وله ضعفا ما لها في كثير من الأمور كالميراث ونحوه (والله

(١) أخرجه أبو داود (٢١٧٨)، وابن ماجه (٢٠١٨)، والحاكم (٢/ ١٩٦) من حديث محارب بن دثار عن ابن عمر قال الحافظ في «التلخيص» (٣/ ٢٣٢): «ورواه أبو داود والبيهقي مرسلاً ليس فيه ابن عمر. ورجح أبو حاتم والدارقطني في العلل والبيهقي المرسل». وقد صحح إسناد المرسل الألباني في «الإرواء» (٢/ ١٠٦).

This file was downloaded from QuranicThought.com

14.

سورة البقرة (٢٢٩)

عزيز حكيم»؛ أي: له العزة القاهرة والسلطان العظيم الذي دانت له جميع الأشياء، ولكنه مع عزته حكيم في تصرفه.

ويخرج من عموم هذه الآية الحوامل فعدتهن وضع الحمل، واللاتي لم يدخل بهن فليس لهن عدة، والإماء فعدتهن حيضتان كما هو قول الصحابة رضي الله عنهم، وسياق الآية<sup>(۱)</sup> يدل على أن المراد بها الحرة.

﴿الطَّلَقُ مَرَّتَانٌ فَامِسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ نَسَرِيحٌ بِإِحْسَنُ وَلَا يَحِلُّ لَحُمْ أَن تَأْخُذُوا مِمَّآ مَاتَيْتُمُوهُنَ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافَآ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِن خِفْتُمَ أَلَا يُقِيمَا حُدُودَ اللَهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيَمَ افْنَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَأَ وَمَن يَنَعَدَ حُدُودَ اللَهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الطَّلِبُونَ ٢

٢٢٩ كان الطلاق في الجاهلية واستمر أول الإسلام يطلق الرجل زوجته بلا نهاية، فكان إذا أراد مضارتها طلقها فإذا شارفت انقضاء عدتها راجعها ثم طلقها وصنع بها مثل ذلك أبداً، فيحصل عليها من الضرر ما الله به عليم. فأخبر تعالى أن ﴿الطلاق، أي: الذي تحصل به الرجعة، ﴿مرتانَ، ليتمكن الزوج إن لم يرد المضارة من ارتجاعها ويراجع رأيه في هذه المدة، وأما ما فوقها فليس محلاً لذلك؛ لأن من زاد على الثنتين فإما متجرىء على المحرم أو ليس له رغبة في إمساكها بل قصده المضارة، فلهذا أمر تعالى الزوج أن يمسك زوجته ﴿بمعروف، أي: عشرة حسنة ويجري مجرى أمثاله مع زوجاتهم، وهذا هو الأرجح، وإلا يسرحها ويفارقها، ﴿بإحسانَه؛ ومن الإحسان أن لا يأخذ على فراقه لها شيئاً من مالها لأنه ظلم وأخذ للمال في غير مقابلة بشيء، فلهذا قال: ﴿ولا يحل لكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئاً إلا أن يخافا أن لا يقيما حدود الله؛ وهي المخالعة بالمعروف بأن كرهت الزوجة زوجها لخُلُقِه أو خَلْقِه أو نقص دينه، وخَافت أن لا تطيع الله فيه ﴿فإن خفتم ألا يقيما حدود الله فلا جناح عليهما فيما افتدت به؟ ؛ لأنه عوض لتحصيل مقصودها من الفرقة، وفي هذا مشروعية الخلع إذا وجدت هذه الحكمة ﴿تلك﴾؛ أي: ما تقدم من الأحكام الشرعية، ﴿حدود اللُّهُ؛ أي: أحكامه التي شرعها لكم وأمر بالوقوف معها ﴿ومن يتعد حدود الله فأولئك هم الظالمون، وأي ظلم أعظم ممن اقتحم الحلال وتعدى منه إلى الحرام فلم يسعه ما أحل الله؟ والظلم ثلاثة أقسام:



171

سورة البقرة (٢٣٠)

ظلم العبد فيما بينه وبين الله، وظلم العبد الأكبر الذي هو الشرك، وظلم العبد فيما بينه وبين الخلق.

فالشرك لا يغفره الله إلَّا بالتوبة، وحقوق العباد لا يترك الله منها شيئاً، والظلم الذي بين العبد وربه فيما دون الشرك تحت المشيئة والحكمة.

﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةُ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا جُنَاعَ عَلَيْهِمَا آن يَتَرَاجَهَا إِن ظُنَا أَن يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٢ وَإِذَا طَلَقْتُمُ اللِسَاءَ فَبَلَغْنَ إِن ظُنَا أَن يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٢ وَإِذَا طَلَقْتُمُ اللِسَاءَ فَبَلَغْنَ إِن ظُنَا أَن يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٢ وَإِذَا طَلَقْتُمُ اللِسَاءَ فَبَلَغْنَ المَعْلَمُ فَأَسِكُوهُونَ بِمَعْهُونِ أَوَ سَتِحُوعُنَ بِمَعْرُوطٍ وَلَا تُمْسِكُوهُنَ ضِرَارًا لِنَعْنَدُولًا وَمَن يَنْعَلَ ذَلِكَ فَقَدَ طَلَمَ نَفْسَمُهُ وَلَا نَتَخِذُوا مَايَتِ اللَّهِ هُزُولًا وَاذَكُرُولُ فِعْمَتُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ وَمَا أَنَ وَالْحِكْمَةِ يَعْلَمُهُ وَلَا يَتَخِذُوا مَايَتِ اللَّهِ هُزُولًا وَاذَكُرُولُ فِعْمَةٍ مَايَحُهُ وَلَا تُعْتَعُ

(٣٣٠) يقول تعالى: ﴿فإن طلقها؟؛ أي: الطلقة الثالثة ﴿فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجًا غيره؟؛ أي: نكاحاً صحيحاً ويطأها، لأن النكاح الشرعي لا يكون إلا صحيحاً ويدخل فيه العقد والوطء وهذا بالاتفاق، ويتعين<sup>(١)</sup> أن يكون نكاح الثاني نكاح رغبة، فإن قصد به تحليلها للأول فليس بنكاح ولا يفيد التحليل، نكاح الثاني نكاح رغبة، فإن قصد به تحليلها للأول فليس بنكاح ولا يفيد التحليل، ولا يفيد وطأها، ثم فارقها ولا يفيد وطء الثاني راغباً، ووطأها، ثم فارقها ولا يفيد ورطاها، ثم فارقها من بعد والقضت عدتها ﴿فلا جناح عليهما؟؛ أي: على الزوج الأول والزوجة ﴿أن النكاح رغبة، فإن قصد به تحليلها للأول فليس بنكاح ولا يفيد التحليل، ولا يفيد وطأها، ثم فارقها ولا يفيد وطء السيد لأنه ليس بزوج، فإذا تزوجها الثاني راغباً، ووطأها، ثم فارقها والقضت عدتها ﴿فلا جناح عليهما؟؛ أي: على الزوج الأول والزوجة ﴿أن النظمت عدتها ولكن يشترط في التراجع أن يظنا ﴿أن يقيما حدود الله؟؛ بأن يقوم كل التراضي، ولكن يشترط في التراجع أن يظنا ﴿أن يقيما حدود الله؟؛ بأن يقوم كل منهما بحق صاحبه، وذلك إذا تدما على عشرتهما السابقة الموجبة للفراق، وعزما منهما بحقرام في النابقة، أي ينهما والنابقة التراجع اليهما، فدل على اعتبار منهما بحق صاحبه، وذلك إذا تدما على عشرتهما السابقة الموجبة للفراق، وعزما أن يبدلاها بعشرة حسنة، فهنا لا جناح عليهما في التراجع أن يظنا أن يقيما حدود الله؟؛ بأن يقوم كل منهما بحق صاحبه، وذلك إذا تدما على عشرتهما السابقة الموجبة للفراق، وعزما أن يبدلاها بعشرة حسنة، فهنا لا جناح عليهما في التراجع.

ومفهوم الآية الكريمة أنهما إن لم يظنا أن يقيما حدود الله بأن غلب على ظنهما أن الحال السابقة باقية والعشرة السيئة غير زائلة أن عليهما في ذلك جناحاً، لأن جميع الأمور إن لم يقم فيها أمر الله ويسلك بها طاعته لم يحل الإقدام عليها، وفي هذا دلالة على أنه ينبغي للإنسان إذا أراد أن يدخل في أمر من الأمور، خصوصاً الولايات الصغار والكبار، أن ينظر<sup>(٢)</sup> في نفسه، فإن رأى من نفسه قوة على ذلك ووثق بها أقدم وإلا أحجم.

(٢) في (ب): انظر.

فى (ب): «ويشترط».

سورة البقرة (٢٣١)

ولما بيَّن تعالى هذه الأحكام العظيمة قال: ﴿وتلك حدود الله﴾؛ أي: شرائعه التي حددها وبينها ووضحها، ﴿يبينها لقوم يعلمونَ﴾؛ لأنهم هم المنتفعون بها النافعون لغيرهم، وفي هذا من فضيلة أهل العلم ما لا يخفى، لأن الله تعالى جعل تبيينه لحدوده خاصًا بهم وأنهم المقصودون بذلك، وفيه أن الله تعالى يحب من عباده معرفة حدود ما أنزل على رسوله والتفقه بها.

﴿٢٣١﴾ ثم قال تعالى: ﴿وإذا طلقتم النساءَ﴾؛ أي: طلاقاً رجعياً بواحدة أو اثنتين ﴿فبلغن أجلهن﴾؛ أي: قاربن انقضاء عدتهن ﴿فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف؟؛ أي: إما أن تراجعوهن ونيتكم القيام بحقوقهن، أو تتركوهن بلا رجعة ولا إضرار، ولهذا قال: ﴿ولا تمسكوهن ضرارًا؟؛ أي: مضارة بهن ﴿لتعتدوا في فعلكم هذا الحلال إلى الحرام، فالحلال الإمساك بالمعروف<sup>(١)</sup> والحرام المضارة، ﴿ومن يفعل ذلك فقد ظلم نفسه ﴾، ولو كان الحق يعود للمخلوق فالضرر عائد إلى من أراد الضرار، ﴿ولا تتخذوا آيات الله هزواً ﴾، لما بين تعالى حدوده غاية التبيين وكان المقصود العلم بها والعمل والوقوف معها وعدم اتخاذها هزواً، أي: لعباً بها وهو التجري عليها وعدم الامتثال لواجبها، مثل: اتخاذها هزواً، أي: لعباً بها وهو التجري عليها وعدم الامتثال لواجبها، مثل: استعمال المضارة في الإمساك أو الفراق أو كثرة الطلاق أو جمع الثلاث، والله من رحمته جعل له واحدة بعد واحدة رفقاً به، وسعياً في مصلحته.

وبالأركان بصرفها في طاعة الله ﴿وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة ﴾ أي: وبالأركان بصرفها في طاعة الله ﴿وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة ﴾ أي: السنة، اللذين بَيَّن لكم بهما طرق الخير، ورغبكم فيها، وطرق الشر، وحذركم إياها، وعرفكم نفسه ووقائعه في أوليائه وأعدائه، وعلمكم ما لم تكونوا تعلمون، وقيل المراد بالحكمة أسرار الشريعة، فالكتاب فيه الحكم، والحكمة فيها بيان حكمة الله في أوامره ونواهيه، وكلا المعنيين صحيح، ولهذا قال: ﴿يعظكم به ﴾ أي: بما أنزل عليكم، وهذا مما يقوي أن المراد بالحكمة أسرارُ الشريعة لأن الموعظة ببيان الحكم والحكمة والترغيب أو الترهيب، فالحكم به يزول الجهل،



۱۷٤

﴿واتقوا الله﴾ في جميع أموركم ﴿واعلموا أن الله بكل شيء عليم﴾؛ فلهذا بين لكم هذه الأحكام بغاية الإتقان والإحكام التي هي جارية مع المصالح في كل زمان ومكان، فله الحمد والمنة.

FOR سورة البقرة (۲۳۲ - ۲۳۳)

﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ اللِّسَاّة فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلَا تَقْضُلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزَوَجَهُنَ إِذَا تَزَضَوًا بَيْنَهُم بِالْمَعْرُوفِ ذَلِكَ يُوعَظُ بِدِ- مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِرُ آلَاضِ ذَلِكُمُو أَذَى لَكُو وَأَظْهَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ٢٠٠٠

(٢٣٢) هذا خطاب لأولياء المرأة المطلقة دون الثلاث إذا خرجت من العدة وأراد زوجها أن ينكحها ورضيت بذلك فلا يجوز لوليها من أب وغيره أن يعضلها أي يمنعها من التزوج به حنقاً عليه وغضباً واشمئزازاً لما فعل من الطلاق الأول، وذكر أن من كان يؤمن بالله واليوم الآخر؛ فإيمانه يمنعه من العضل، ذلك<sup>(()</sup> وأزكى لكم وأطهر ؟؛ وأطيب مما يظن الولي أن عدم تزويجه هو الرأي واللائق وأنه يقابل بطلاقه الأول بعدم تزويجه<sup>(٢)</sup> كما هو عادة المترفعين المتكبرين، فإن كان يظن أن المصلحة في عدم تزويجه. فالله (بعلم وأنتم لا تعلمون ؟؛ فامتثلوا أمر من هو عالم بمصالحكم، مريد لها قادر عليها، ميسر لها من الوجه الذي تعرفون

وفي هذه الآية دليل على أنه لا بد من الولي في النكاح لأنه نهى الأولياء عن العضل، ولا ينهاهم إلا عن أمر هو تحت تدبيرهم ولهم فيه حق. ثم قال تعالى:

 كَالُوَلِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَن أَزَادَ أَن يُبَمَّ الصَّاعَةُ وَعَلَى المُؤْلُودِ لَهُ رِنْقُهُنَ قَصِنُوتُهُنَ بِالْمَرُوفِ لَا تُكلَفُ نَفْسُ إِلَا وُسْمَهَأْ لَا تُضَكَآرَ وَالِدَهُ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَمُو بِوَلَدِهِ. وَشَنُوتُهُنَ بِالْمَرُوفِ لَا تُكلَفُ نَفْسُ إِلَا وُسْمَهَأْ لَا تُضَكَآرَ وَالِدَهُ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَمُو بِوَلَدِهِ. الوَارِبْ مِنْلُ ذَالِكُ فَإِنْ أَزَادًا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِماً وَلِهُ أَرَدَتُهُ أَنَ تَسْتَضِعُوا أَوَارِبْ مِنْلُ ذَالِكُ فَإِنْ أَزَادًا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِنْهُمَ وَلَقُوا اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَهُ أَوْلَدَكُمْ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمُ إِذَا سَلَمَتُهُمْ مَا اللّهُ عَالَهُ وَإِنْتُوا اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَ اللّهُ عَالَهُ إِنَّهُ مُولُولًا إِنَا عَالَهُ اللّهُ الْوَارِثُ مِنْكُولُولُ اللّهُ اللَّهُ فَاللَا عَن تَرَاضِ مِنْهُ الْمُعَالَةِ مِنْ اللّهُ عَالَهُ مَنْ أَوْلَا لَهُ مَا مُولُولُهُ اللَّهُ عَالَهُ عَلَى إِنَا اللَعْنُ اللَهُ عَالَهُ عَالًا عَامَةُ وَالْقُولُ إِنَا اللَهُ وَاعْلَى اللّهُ إِلَى اللَهُ الْوَالِنَهُ اللَهُ عَنْ وَلَكُولُولُهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ عَلَيْ أَنْ اللَهُ مُعَالُونَ عَالَتُهُمُ الْوَالِدُهُ اللَهُ عَالَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ عَالَهُ اللَهُ اللَهُ عَالَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللُكُولُولُولُهُ الْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللَهُ اللَّهُ الْمُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَنْسُولُ اللَهُ اللَّهُ الْعَالُولُ اللهُ اللَهُ اللَهُ عَالَيْنَ اللَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَهُ اللَّهُ الْمُ الْعَالَةُ اللَّهُ الْوَالِلِهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ الْعَالَةُ مَالَهُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ اللَّهُ الْعَالَةُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ لِلْ

٢٣٣ هذا خبر بمعنى الأمر تنزيلاً له منزلة المتقرر الذي لا يحتاج إلى أمر بأن في مختاج إلى أمر بأن في معظم أولادهن حولين ؟ ولما كان الحول يطلق على الكامل وعلى معظم الحول قال: في الماين لمن أراد أن يتم الرضاعة ؟ فإذا تم للرضيع حولان فقد تم الحول قال:

(۱) في (ب): «فإن ذلك».
 (۲) في (ب): «بعدم التزويج له».

سورة البقرة (٢٣٤)

رضاعه وصار اللبن بعد ذلك بمنزلة سائر الأغذية، فلهذا كان الرضاع بعد الحولين غير معتبر لا يُحَرِّم. ويؤخذ من هذا النص ومن قوله تعالى: ﴿وحمله وفصاله ثلاثون شهراًه؛ أن أقل مدة الحمل ستة أشهر وأنه يمكن وجود الولد بها ﴿وعلى المولود لهه؛ أي: الأب، ﴿رزقهن وكسوتهن بالمعروف»؛ وهذا شامل لما إذا كانت في حباله أو مطلقة، فإن على الأب رزقها؛ أي: نفقتها وكسوتها وهي الأجرة للرضاع، ودل هذا على أنها إذا كانت في حباله لا يجب لها أجرة غير النفقة والكسوة وكل بحسب حاله، فلهذا قال: ﴿لا تكلف نفس إلا وسعهاه؛ فلا يكلف الفقير أن ينفق نفقة الغني ولا من لم يجد شيئاً بالنفقة حتى يجد ﴿لا تضار والدة مولده له ولدهه؛ أي : لا تعطى ما يجب لها من النفقة حتى يحد ﴿لا تضار والدة الفقير أن ينفق نفقة الغني ولا من لم يجد شيئاً بالنفقة حتى يجد ﴿لا تضار والدة مولود له بولدهه؛ أي : لا يحل أن تضار الوالدة بسبب ولدها، إما أن تمنع من إرضاعه أو لا تعطى ما يجب لها من النفقة والكسوة أو الأجرة ﴿ولا مولود له بولدهه؛ أن تمتنع من إرضاعه على وجه المضارة [له] أو تطلب زيادة عن الواجب ونحو ذلك من أنواع الضرر، ودل قوله: ﴿مولود له؟؛ أن الولد لأبيه لأنه موهوب له ولأنه من كسبه، فلذلك جاز له الأخذ من ماله رضيَ أو لم يرض، بخلاف الأم.

وقوله: ﴿وعلى الوارث مثل ذلك؟ أي: على وارث الطفل إذا عدم الأب، وكان الطفل ليس له مال مثل ما على الأب من النفقة للمرضع والكسوة، فدل على وجوب نفقة الأقارب المعسرين على القريب الوارث الموسر، ﴿فإن أراداك؟ أي: الأبوان، ﴿فصالاك؟ أي: فطام الصبي قبل الحولين، ﴿عن تراض منهماك؟ بأن يكونا راضيين، ﴿وتشاورك؟ فيما بينهما هل هو مصلحة للصبي أم لا؟ فإن كان مصلحة ورضيا ﴿فلا جناح عليهماك؟ في فطامه قبل الحولين، فدلت الآية بمفهومها على أنه إن رضي أحدهما دون الآخر أو لم يكن مصلحة للطفل أنه لا يجوز فطامه. وقوله: ﴿وإن أردتم أن تسترضعوا أولادكم؟؟ أي: تطلبوا لهم المراضع غير أمهاتهم على غير وجه المضارة، ﴿فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما آتيتم بالمعروف؟؟ أي: للمرضعات، ﴿والله بما تعملون بصير؟؟ فمجازيكم على ذلك بالخير والشر.

وَالَذِينَ يُتَوَفِّوْنَ مِنكُمْ وَيَدَرُونَ أَزَوَجًا يَتَرَيَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَ أَزَيْمَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرُ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُرْ فِيمَا فَعَلَنَ فِى أَنفُسِهِنَ بِٱلْمَعُرُفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرُ ﷺ. وَ٢٣٤﴾ أي: إذا توفي الزوج مكثت زوجته متربصة أربعة أشهر وعشرة أيام

سورة البقرة (٢٣٥)

وجوباً، والحكمة في ذلك ليتبين الحمل في مدة الأربعة ويتحرك في ابتدائه في الشهر الخامس، وهذا العام مخصوص بالحوامل، فإن عدتهن بوضع الحمل، وكذلك الأمة عدتها على النصف من عدة الحرة شهران وخمسة أيام. وقوله: ﴿فَإِذَا بلغن أجلهن؟؛ أي: انقضت عدتهن، ﴿فلا جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن؟؛ أي: من مراجعتها للزينة والطيب، ﴿بالمعروف؟؛ أي: على وجه غير محرم ولا مكروه، وفي هذا وجوب الإحداد مدة العدة على المتوفى عنها زوجها دون غيرها من المطلقات والمفارقات وهو مجمع عليه بين العلماء، ﴿والله بما تعملون خبير؟؛ أي: عالم بأعمالكم ظاهرها وباطنها جليها وخفيها فمجازيكم عليها، وفي خطابه للأولياء بقوله: ﴿فلا جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن؟ الولي ينظر على المرأة ويمنعها مما لا يجوز فعله، ويجبرها على ما يجب وأنه مخاطب بذلك واجب عليه.

﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَضَتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ اللِّيَآةِ أَوْ أَحْنَىٰتُمْ فِي أَنشُيكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَكُمْ سَتَذْكُونَهُنَ وَلَذِكِن لَا نُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَا أَن تَقُولُوا قَوْلًا مَّشْرُوفاً وَلَا تَشْرِعُوا عُقَدَةَ النِّكُمْ سَتَذْكُونَهُنَ وَلَذِكِن لَا نُوَاعِدُوهُنَ سِرًّا إِلَا أَن تَقُولُوا قَوْلًا مَّشْرُوفاً وَلَا تَ النِّكُمْ عَذَكُورُ مَا فِي آنكُنْهُ أَجَلَةُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَاحْدَدُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ

(٢٣٥) هذا حكم المعتدة من وفاة أو المبانة في الحياة، فيحرم على غير مبينها أن يصرح لها في الخطبة وهو المراد بقوله: ﴿ولكن لا تواعدوهن سرًا﴾ وأما التعريض فقد أسقط تعالى فيه الجناح، والفرق بينهما أن التصريح لا يحتمل غير النكاح فلهذا حرم خوفاً من استعجالها وكذبها في انقضاء عدتها رغبة في النكاح، ففيه دلالة على منع وسائل المحرم وقضاء لحق زوجها الأول بعدم مواعدتها لغيره مدة عدتها، وأما التعريض وهو الذي يحتمل النكاح وغيره فهو جائز للبائن كأن يقول [لها]: إني أريد التزوج وإني أحب أن تشاوريني عند انقضاء عدتك ونحو ذلك، فهذا جائز لأنه ليس بمنزلة الصريح، وفي النفوس داع قوي إليه، وكذا إضمار الإنسان في نفسه أن يتزوج من هي في عدتها إذا انقضت، ولهذا قال: ﴿أو أكننتم في أنفسكم علم الله أنكم ستذكرونهن﴾؛ هذا التفصيل كله في مقدمات العقد، وأما عقد النكاح فلا يحل، ﴿حتى يبلغ الكتاب أجله﴾؛ أي: تنقضي العدة مواعدة، أنه منا من منذكرونهنه؟ وفي النفوس داع قوي أله، وكذا وضمار الإنسان في نفسه أن يتزوج من هي في عدتها إذا القضت، ولهذا قال: أو

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٢٣٦ ـ ٢٣٢)

عقابه ورجاء لثوابه، ﴿واعلموا أن الله غفورَ؟؛ لمن صدرت منه الذنوب فتاب منها، ورجع إلى ربه، ﴿حليمٍ؟؛ حيث لم يعاجل العاصينَ على معاصيهم مع قدرته عليهم.

﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْكُرْ إِن طَلَقْتُمُ النِّسَلَة مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَغْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةٌ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْوُبِيعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ فَدَرُهُ مَتَنَعًا بِٱلْمَعُهُونِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ٢

﴿٣٣٦﴾ أي: ليس عليكم ـ يا معشر الأزواج ـ جناح وإثم بتطليق النساء قبل المسيس وفرض المهر وإن كان في ذلك كسر لها فإنه ينجبر بالمتعة فعليكم أن تمتعوهن؛ بأن تعطوهن شيئاً من المال جبراً لخواطرهن ﴿على الموسع قدره وعلى المقتر﴾؛ أي: المعسر، ﴿قدرهَ؛ وهذا يرجع إلى العرف وأنه يختلف باختلاف الأحوال ولهذا قال: ﴿متاعاً بالمعروفَ؟؛ فهذا حق واجب ﴿على المحسنينَ؟ ليس لهم أن يبخسوهن، فكما تسببوا لتشوفهن واشتياقهن وتعلق قلوبهن، ثم لم يعطوهن ما رغبن فيه فعليهم في مقابلة ذلك المتعة.

فلله ما أحسن هذا الحكم الإلهي وأدله على حكمة شارعه ورحمته! ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون؟! فهذا حكم المطلقات قبل المسيس وقبل فرض المهر، ثم ذكر حكم المفروض لهن فقال:

وَإِن طَلَفْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدَ فَرَضَـتُدْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصَفُ مَا فَرَضْتُم إِلَا أَن يَعْفُونَ أَذَ يَعْفُوُا الَّذِى بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِكَاحُ وَأَن تَعْفُوَا أَفْرَبُ لِلتَّقُوَى وَلَا تَنسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمُ إِنَّ اللَهَ بِمَا تَسْمَلُونَ بَصِيرُ ٢

(٢٣٧) أي: إذا طلقتم النساء قبل المسيس وبعد فرض المهر فللمطلقات من المهر المفروض نصفه ولكم نصفه، هذا هو الواجب ما لم يدخله عفو ومسامحة بأن تعفو عن نصفها لزوجها إذا كان يصح عفوها، ﴿أو يعفو الذي بيده عقدة النكاح؟؛ وهو الزوج على الصحيح لأنه الذي بيده حل عقدته، ولأن الولي لا يصح أن يعفو عن ما وجب للمرأة لكونه غير مالك ولا وكيل، وقيل: إنه الأب وهو الذي يدل عليه لفظ الآية الكريمة<sup>(١)</sup>.

 (١) جاء في هامش (ب): هذا بحسب ما ظهر لي وقت كتابتي لهذا الموضع، ثم بعد ذلك تبيّن لي أنّ القولَ بأنّ الذي بيده عقدة النكاح هو الولي الأقرب وهو الأب، هو الأصح؛ لمساعدة اللفظ له والمعنى، كما هو ظاهر للمتدبّر.

## سورة البقرة (٢٣٨ ـ ٢٣٩)

ثم رغب في العفو وأن من عفا كان أقرب لتقواء لكونه إحساناً موجباً لشرح الصدر، ولكون الإنسان لا ينبغي أن يهمل نفسه من الإحسان والمعروف، وينسى الفضل الذي هو أعلى درجات المعاملة، لأن معاملة الناس فيما بينهم على درجتين: إما عدل وإنصاف واجب، وهو أخذ الواجب وإعطاء الواجب، وإما فضل وإحسان، وهو إعطاء ما ليس بواجب والتسامح في الحقوق والغض مما في الفس، فلا ينبغي للإنسان أن ينسى هذه الدرجة ولو في بعض الأوقات، وخصوصاً لمن بينك وبينه معاملة أو مخالطة، فإن اللهَ مجاز المحسنين بالفضل والكرم، ولهذا قال: ﴿إن الله بما تعملون بصير﴾. ثم قال تعالى:

﴿حَنِيْظُوا عَلَى العَسَلَوَتِ وَالعَسَلَوَةِ الْوُسْطَى وَقُوْمُوا لِلَهِ قَـنِيَتِينَ ٢ اللهِ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَقْ رُكْبَاناً فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذَكُرُوا اللهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمَ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ٢ هُ فَ

(٢٣٨) يأمر تعالى بالمحافظة ﴿على الصلوات›؛ عموماً وعلى، ﴿الصلاة الوسطى›؛ وهي العصر خصوصاً، والمحافظة عليها أداؤها بوقتها وشروطها وأركانها وخشوعها وجميع ما لها من واجب ومستحب. وبالمحافظة على الصلوات تحصل المحافظة على سائر العبادات وتفييد النهيَ عن الفحشاء والمنكر، خصوصاً إذا أكملها كما أمر بقوله: ﴿وقوموا لله قانتين›؛ أي: ذليلين<sup>(١)</sup> مخلصين خاشعين، فإن القنوت دوام الطاعة مع الخشوع.

﴿٢٣٩ وقوله: ﴿فإن حفتم؟؛ حذف المتعلق ليعم الخوف من العدو والسبع وفواتِ ما يتضرر العبد بفوته فصلوا ﴿رجالاَه؟؛ ماشين على أرجلكم، ﴿أو ركباناًه؟ على الخيل والإبل وسائر المركوبات، وفي هذه الحال لا يلزمه الاستقبال. فهذه صفة صلاة المعذور بالخوف فإذا حصل الأمن صلى صلاة كاملة ويدخل في قوله: ﴿فإذا أمنتم فاذكروا الله؟؛ تكميل الصلوات، ويدخل فيه أيضاً الإكثار من ذكر الله شكراً له على نعمة الأمن وعلى نعمة التعليم لما فيه سعادة العبد.

وفي الآية الكريمة فضيلة العلم وأن على من علمه الله ما لم يكن يعلم الإكثارَ من ذكر الله، وفيه الإشعارُ أيضاً أن الإكثار من ذكره سبب لتعليم علوم أخر لأن الشكر مقرون بالمزيد. ثم قال تعالى:

(١) من هذا الموضع يبدأ الاختلاف بين النسختين، ويستمرُّ حتى نهاية آية (١٢٩) من سورة آل عمران. وهو نهاية المجلد الأول من المخطوط. وانظر المقدّمة.



سورة البقرة (٢٤٠ ـ ٢٤٢)

﴿وَالَّذِينَ يُنَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَنْوَبَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْدَلِجُ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيَكُمْ فِي مَا فَمَلْنَ فِي آنفُسِهِنَ مِن مَّعْرُونِ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ٢٠٠٠.

﴿٢٤ ﴾ اشتهر عند كثير من المفسرين أن هذه الآية الكريمة نسختها الآية التي قبلها وهي قوله تعالى: ﴿والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشراً ﴾ وأن الأمر كان على الزوجة أن تتربص حولاً كاملاً ثم نسخ بأربعة أشهر وعشر، ويجيبون عن تقدم الآية الناسخة أن ذلك تقدم في الوضع لا في النزول لأن شرط الناسخ أن يتأخر عن المنسوخ، وهذا القول لا دليل عليه، ومن تأمل الآيتين اتضح له أن القول الآخر في الآية هو الصواب، وأن الآية الأولى في وجوب التربص أربعة أشهر وعشراً على وجه التحتيم على المرأة، وأما في هذه الآية فإنها وصية لأهل الميت أن يبقوا زوجة ميتهم عندهم حولاً كاملاً جبراً ومن تأمل الآيتين اتضح له أن القول الآخر في الآية هو الصواب، وأن الآية الأولى في وجوب التربص أربعة أشهر وعشراً على وجه التحتيم على المرأة، وأما في هذه والآية فإنها وصية لأهل الميت أن يبقوا زوجة ميتهم عندهم حولاً كاملاً جبراً لخاطرها وبرًا بميتهم، ولهذا قال: ﴿وصية لأزواجهم ﴾؛ أي: وصية من الله لأهل الميت أن يستوصوا بزوجته ويمتعوها ولا يخرجوها، فإن رغبت أقامت في وصيتها وإن أحبت الخروج فلا حرج عليها، ولهذا قال: ﴿والباس، لكن الشرط أن يكون فيما فعلن في أنفسهن ﴾؛ أي: من التجمل واللباس، لكن الشرط أن يكون بالمعروف الذي لا يخرجها عن حدود الدين والاعتبار. وختم الآية بهذين الاسمين عزمه، ودلت على كمال العزة وكمال الحكمة، لأن هذه أحكام صدرت عن عزته، ودلت على كمال حكمته حيث وضعها في مواضعها اللائقة بها.

﴿ وَلِمُعَلَّقَتِ مَتَعٌ إِلَيْعُرُفٍ حَقًّا عَلَ ٱلْمُنَّقِبِ ﴾ كَذَلِكَ يُبَنِّنُ آلَهُ لَكُمْ مَايَنتِهِ. لَمَلَكُمْ تَمْقِلُونَ ﴾ .

(٢٤٢ ـ ٢٤٢) لما بين في الآية السابقة إمتاع المفارقة بالموت ذكر هنا أن كل مطلقة فلها على زوجها أن يمتعها ويعطيها ما يناسب حاله وحالها وأنه حق إنما يقوم به المتقون، فهو من خصال التقوى الواجبة أو المستحبة، فإن كانت المرأة لم يسم لها صداق وطلقها قبل الدخول فتقدم أنه يجب عليه بحسب يساره وإعساره، وإن كان مسمى لها فمتاعها نصف المسمى، وإن كانت مدخولاً بها صارت المتعة مستحبة في قول جمهور العلماء ومن العلماء من أوجب ذلك استدلالاً بقوله: على المتقين؟؛ والأصل في الحق أنه واجب خصوصاً وقد أضافه إلى المتقين،

وأصل التقوى واجبة، فلما بين تعالى هذه الأحكام الجليلة بين الزوجين؛ أثني على أحكامه، وعلى بيانه لها وتوضيحه، وموافقتها للعقول السليمة، وأن القصد من بيانه لعباده أن يعقلوا عنه ما بينه فيعقلونها حفظاً وفهماً وعملاً بها، فإن ذلك من تمام عقلها.

سورة البقرة (٢٤٣ \_ ٢٤٥)

أَلَمْ تَحَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِينَدِهِمْ وَهُمْ ٱلُوْتُ حَدَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوتُوا ثُمَّ آحَيْنُهُمْ إِنِ ٱللَّهُ لَدُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِينَ ٱحْتَمَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُنْكُرُونَ ﷺ.

(٢٤٣) أي: ألم تسمع بهذه القصة العجيبة الجارية على من قبلكم من بني إسرائيل حيث حل الوباء بديارهم فخرجوا بهذه الكثرة فراراً من الموت فلم ينجِهمُ الفرارُ ولا أغنى عنهم من وقوع ما كانوا يحذرون، فعاملهم بنقيض مقصودهم وأماتهم الله عن آخرهم، ثم تفضل عليهم فأحياهم إما بدعوة نبي كما قاله كثير من المفسرين وإما بغير ذلك، ولكن ذلك بفضله وإحسانه وهو لا يزال فضله على الناس وذلك موجب لشكرهم لنعم الله بالاعتراف بها وصرفها في مرضاة الله ومع ذلك فأكثر الناس قد قصروا بواجب الشكر.

وفي هذه القصة عبرة بأنه على كل شيء قدير وذلك آية محسوسة على البعث؛ فإن هذه القصة معروفة منقولة نقلاً متواتراً عند بني إسرائيل ومن اتصل بهم، ولهذا أتى بها تعالى بأسلوب الأمر الذي قد تقرر عند المخاطبين، ويحتمل أن هؤلاء الذين خرجوا من ديارهم خوفاً من الأعداء وجبناً عن لقائهم، ويؤيد هذا أن الله ذكر بعدها الأمر بالقتال وأخبر عن بني إسرائيل أنهم كانوا مخرجين من ديارهم وأبنائهم، وعلى الاحتمالين فإن فيها ترغيباً في الجهاد وترهيباً من التقاعد عنه وأن ذلك لا يغني عن الموت شيئاً فقل لو كنتم في بيوتكم لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم﴾.

﴿وَقَنْتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ سَمِيمُ عَلِيـمُ ۖ شَ ذَا ٱلَّذِى يُفْرِضُ ٱللَّهَ حَسَنًا فَيُضَلِعِفَهُ لَهُ, أَضْعَافًا حَـنِيرَةً وَاللَّهُ يَفْبِضُ وَيَبْطُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ شَ ﴾.

٢٤٥ ـ ٢٤٥ جمع الله بين الأمر بالقتال في سبيله بالمال والبدن؛ لأن الجهاد لا يقوم إلا بالأمرين، وحث على الإخلاص فيه بأن يقاتل العبد لتكون كلمة الله هي العليا فإن الله (سميع)؛ للأقوال وإن خفيت (عليم)؛ بما تحتوي عليه القلوب من النيات الصالحة وضدها. وأيضاً فإنه إذا علم المجاهد في سبيله

This file was downloaded from QuranicThought.com

## سورة البقرة (٢٤٥)

أن الله سميع عليم، هان عليه ذلك وعلم أنه بعينه ما يتحمل المتحملون من أجله وأنه لا بد أن يمدهم بعونه ولطفه.

وتأمل هذا الحث اللطيف على النفقة وإن المنفق قد أقرض الله الملي الكريم ووعده المضاعفة الكثيرة كما قال تعالى: ﴿مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة، والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم﴾؛ ولما كان المانع الأكبر من الإنفاق خوفَ الإملاقِ أخبر تعالى أنَّ الغنى والفقرَ بيد الله، وأنه يقبض الرزق على من يشاء ويبسطه على من يشاء، فلا يتأخر من يريد الإنفاق خوفَ الفقر، ولا يظن أنه ضائع، بل مرجع العباد كلهم إلى الله فيجد المنفقون والعاملون أجرهم عنده مدخراً أحوج ما يكونون إليه، ويكون له من الوقع العظيم ما لا يمكن التعبير عنه.

والمراد بالقرض الحسن هو ما جمع أوصاف الحسن من النية الصالحة وسماحة النفس بالنفقة ووقوعها في محلها وأن لا يتبعها المنفِقُ مَنًا ولا أذىّ ولا مبطلاً ومنقصاً.

﴿ أَنَمْ نَدَرَ إِلَى ٱلْمَلَا مِنْ بَنِي إِسْرَه بِلَ مِنْ بَسْدِ مُومَى إِذْ قَالُوا لِنَبِي لَهُمُ ٱبْتَ لَنَا مَلِحًا نُمْ لَمُنْتِل فِي سَبِيلِ اللَّهِ " قَتَالَ مَلْ عَسَبْتُمْ إِن حُتِبَ عَتَبَحُمُ التِتَالُ أَلَّا لُقَتِلُوا قَتَالُ أَمَّا لَقَتِلُوا قَتَالُ أَلَّا لُقَتِلُوا قَتَالُ فَمَا اللَهِ وَمَا لَنَا آلَا نُقَتِلُ قَالُوا اللَّهُ وَمَا لَنَا آلَا لُقَتِلُوا قَتَالُ قَالَا لَقَتَالُ قَالَا لَقَتَالُ قَالَا لَقَتَالُ قَالَا لَقَاتِلُ قَالَا لَقَتَالُ قَالَا لَمَا لَكَتِبَ عَلَيْهِمُ القَتَالُ قَالَةُ عَلِيمُ إِلَيْنَا مِنْ اللَّذِي عَنْهُمُ وَمَا لَكَتْبَ عَلَيْهِمُ الْقَتَالُ قَوْلُوا إِلَا قَلِيلًا مِيْنَهُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِلْظَلِيبِ إِنَّ وَقَالَ لَهُمْ نَبِينُهُمْ إِنَّ اللَهُ قَدْ بَعْتَى لَكُمْ اللَهِ مَا لُولَتَ مَلِكًا قَالُوا أَنَى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَعَنْ لَهُمْ نَبِينُهُمْ إِنَّ اللَه قَدْ يَعْتَى اللَّهُ مَا لُولَتَ مَلِكًا قَالُوا أَنَى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَعَنْ آحَقُ إِلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ وَتَعْنَ وَتَعْنُ آحَقُ إِلَمُالِكِ مِنْهُ وَلَمْ يَعْنَ وَعَنْ آعَنْ أَنَا لَهُ وَالْمَ مَوْتَنَ وَعَنْ آحَقُ إِلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يَعْتَى وَقَتَنْ آعَالُ إِنَّا اللَهِ مِنْ وَالْحَالَى مَا لُولَتَ مَا إِنْ يَعْتَى الْحَيْمَ وَالَهُ مَا لَكُولَ إِنَّا الْعَالِي مِنْ الْعَلَى مِنْهُ وَلَهُ مَا مَعْتَى وَقَالَ لَهُمْ نَبِينَهُمْ إِنَا عَالَ وَالْتَعْتَى وَقَالَ لَهُمْ نَعْتَى وَالْمَالِ مِنْهُ وَالْمَا مُولَى الْتَعْتَقَتَى أَنَا اللَهُ وَقَالَ لَهُمْ نَيْتِيْتُ مَا لَكَنَا مَا مَا لَكُنَا مُولَى مَا لَكُولُ الْنَهُ مِنْ مَنْ الْعَلَى الْعَالُونَ مَ يَعْتَى وَيَ عَلَى مَا مَنْ الْنَا لَمُ وَقَالَ مَا لَكُنَا مِنَا الْنَا مُولَى مَا لَكُنَا مُولَى وَقَالَ الْمُولَى وَقَالَ الْنَا مُولَى مَا مَا مُنَا لَهُ مَنْ الْنَا الْنَا لَمُ مَنْ الْمَالُ مَا الْحَالَ مَا مَا مَا مَا لَنَا لَهُ مُولَا لَهُ الْمُلْكَ مَا مَا مُولَى مَا لَمُ وَقَالَ لَهُ مَا مَا مَنْ مَا لَهُ مَا لَكُنَا مُولَ الْمَا مُولُ مُولًا إِنَا مَا لَهُ مُواللَهُ مَا لَنَا مُ لُكُنَ مَا الْعَالُونَ مَا الْحَالَ مُولُونَ إِنَا مُوا لَكُولُ مَا مُولَ مَعْ مَا مُولَ مَا مُوا مَعْتَ مَا مُولَ الْمُول

(١) في الأصل إلى آخر القصة.

UR QURĂNIC THOU البقرة (٢٤٦ - ٢٤٨)

وَالَّذِينَ ، مَامَنُوا مَعَمُر قَمَانُوا لَا طَاقَعَةَ لَنَا الَيُوْمَ بِجَالُوتَ وَجُخُودِهِ قَالَ الَذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُلَنقُوا اللَّهِ حَم مِن فِتَتَم قَلِي لَةٍ غَلَبَتْ فِتَةً حَثِيرَةً بِإِذَنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَع الصَّدِينَ إِنَّهُم مُلَنقُوا اللَّهِ حَم مِن فِتَتَم قَلِي لَةٍ غَلَبَتْ فِتَةً حَثِيرَةً بِإِذَنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَع وَالمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُخُودِهِ قَالُوا رَبَنَكَ أَفْرِغ عَلَيْنَا صَمَبًرًا وَتُكَتِّ أَقْدَامَنك وَاسَمُرْبَا عَلَى الْقَوْمِ الْحَيْرِينَ فَ فَهَزَمُوهُم بِإِذَبِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُرُ جَالُوتَ وَمَاتَعُ وَاسَمُرْبَا عَلَى الْقَوْمِ الْحَيْرِينَ فَعَامَهُمُ مِعَانَةُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُرُ جَالُوتَ وَمَاتَعَهُ وَاسَمَرْبَا عَلَى الْقَوْمِ الْحَيْرِينَ فَا عَمَرَهُوهُم بِإِذِي اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُرُ جَالُوتَ وَمَاتَعُهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَلَيْعَمَ الْحَيْمِ الْحَيْرِينَ اللَّهُ فَهَ وَعَلَمَهُ وَاللَّهُ وَقَتَلَ دَاوُرُ جَالُوتَ وَمَاتَعُهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَلُبُونَ الْحَيْرِينَ فَعَامَةُ مُعَانَهُ وَلَوْكَ وَمُعَيْمُوهُم بِاذَي اللَهِ وَقَتَلَ دَاوُرُو جَالُوتَ وَمَاتَعُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَالْمُونَ الْحَشْمِ فَلَنَعُومِ الْحَيْرِينَ فَ فَتَعْوَلُولَ لَهُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللَهُ الْفَيْنَ الْتُو اللَّهُ الْمُعْلَمَ الْنَهُ الْمُولَى وَلَعَانَهُ وَالْحَيْنُ وَتَعْمَامُ لَيْ وَلَيْتَ الْعَامَ الْعَاسَ الْتُنْ الْتَو اللَّهُ الْمُعْلَمَ عَلَيْنَ الْعَابِهُ وَلَا وَجُولُو الْحَابُونَ الْعَابُونِ الْعَلَيْنَ الْعَامُ مُولَى الْ

٤٢٢ - ٢٤٧ يقص الله تعالى هذه القصة على الأمة ليعتبروا وليرغبوا في الجهاد ولا ينكلوا عنه، فإن الصابرين صارت لهم العواقب الحميدة في الدنيا والآخرة والناكلين خسروا الأمرين، فأخبر تعالى أن أهل الرأي من بني إسرائيل وأصحاب الكلمة النافذة تراودوا في شأن الجهاد واتفقوا على أن يطلبوا من نبيهم أن يعين لهم ملكاً لينقطع النزاع بتعيينه وتحصل الطاعة التامة ولا يبقى لقائل مقال، وأن نبيهم ملكاً لينقطع النزاع بتعيينه وتحصل الطاعة التامة ولا يبقى لقائل مقال، وأن نبيهم أن نبيهم ملكاً لينقطع النزاع بتعيينه وتحصل الطاعة التامة ولا يبقى لقائل مقال، وأن نبيهم ملكاً لينقطع النزاع بتعيينه وتحصل الطاعة التامة ولا يبقى لقائل مقال، وأن وأنهم الترموا ذلك التزاماً تعينه وتحصل الطاعة التامة ولا يبقى لقائل مقال، وأن وأنهم الترموا ذلك التزاماً تامًا، وأن القتال متعين عليهم حيث كان وسيلة لاسترجاع وأنهم الترموا ذلك التزاماً تامًا، وأن القتال متعين عليهم حيث كان وسيلة لاسترجاع وأنهم الترموا ذلك التزاماً تامًا، وأن القتال متعين عليهم حيث كان وسيلة لاسترجاع وأنهم الترموا ذلك التزاماً تامًا، وأن القتال متعين عليهم حيث كان وسيلة لاسترجاع وأنهم الترموا ذلك التزاماً تامًا، وأن القتال متعين عليهم حيث كان وسيلة لاسترجاع وأنهم الترموا ذلك التزاماً تامًا، وأن القتال متعين عليهم حيث كان وسيلة لاسترجاع وأنهم الترموا ذلك التراماً تامًا، وأن القتال متعين عليهم الم نبيهم طالوت ملكاً يقودهم ورام من هذا الأمر الذي لا بد له من قائد يحسن القيادة، وأنهم استغربوا تعيينه لطالوت وقمًا من هو أحق منه بيتاً وأكثر مالاً، فأجابهم نبيهم: إن الله اختاره عليكم بما وقمًا من هو أحق منه بيتاً وأكثر مالاً، فأجابهم نبيهم إلى الله اختاره عليكم بما وحسن الله من قوة العلم بالسياسة وقوة الجسم، اللذين هما آلة الشجاعة والنجدة والنجدة وحسن التدبير، وأن الملك ليس بكثرة المال، ولا بكون صاحبه ممن كان الملك ورسير مالذي ألهم الدين هما أله الملك المال المال، ولا بكون صاحبه ممن كان الملك الملك.

ثم لم يكتف ذلك النبي الكريم بتقنيعهم بما ذكره من كفاءة طالوت واجتماع الصفات المطلوبة فيه حتى قال لهم:

(٢٤٨) ﴿إِن آية ملكه أن يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربكم وبقية مما ترك آل موسى وآل هارون؟؛ وكان هذا التابوت قد استولت عليه الأعداء، فلم يكتفوا بالصفات المعنوية في طالوت ولا بتعيين الله له على لسان نبيهم حتى يؤيد ذلك هذه المعجزة ولهذا قال: ﴿إِن فِي ذلك لآية لكم إِن كنتم مؤمنين؟؛ فحينتذ سلموا وانقادوا. فلما ترأس فيهم طالوت وجندهم ورتبهم وفصل بهم إلى قتال عدوهم

سورة البقرة (٢٤٩ ـ ٢٥٢)

وكان قد رأى منهم من ضعف العزائم والهمم ما يحتاج إلى تمييز الصابر من الناكل فقال:

(٢٤٩ - ٢٤٩) ﴿إن الله مبتليكم بنهر؟؛ تمرون عليه وقت حاجة إلى الماء، فومن شرب منه فليس مني؟؛ أي لا يتبعني؛ لأن ذلك برهان على قلة صبره ووفور جزعه ﴿ومن لم يطعمه فإنه مني؟؛ لصدقه وصبره، ﴿إلا من اغترف غرفة بيده؟؛ أي: فإنه مسامح فيها. فلما وصلوا إلى ذلك النهر وكانوا محتاجين إلى الماء شربوا كلهم منه ﴿إلا قليلاً منهم؟؛ فإنهم صبروا ولم يشربوا ﴿فلما جاوزه هو والذين آمنوا معه قالوا؟؛ أي: الناكلون أو الذين عبروا ﴿لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده؟؛ فإن كان القائلون هم الناكلين فهذا قول يبررون به نكولهم، وإن كان القائلون هم الذين عبروا مع طالوت فإنه حصل معهم نوع استضعاف لأنفسهم، ولكن شجعهم على الثبات والإقدام أهل الإيمان الكامل حيث قالوا: ﴿كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله والله مع الصابرين؟؛ بعونه وتأييده ونصره فنبتوا وصبروا لقتال عدوهم جالوت وجنوده.

(٢٥١﴾ ﴿وقتل داود》؛ ﷺ، ﴿جالوت》؛ وحصل بذلك الفتح والنصر على عدوهم ﴿واَتاه الله》؛ أي: داود ﴿الملك والحكمة》؛ النبوة والعلوم النافعة وآتاه الله الحكمة وفصل الخطاب. ثم بين تعالى فائدة الجهاد فقال: ﴿ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض》؛ باستيلاء الكفرة والفجار وأهل الشر والفساد ﴿ولكن الله ذو فضل على العالمين؟؛ حيث لطف بالمؤمنين ودافع عنهم وعن دينهم بما شرعة وبما قدره. فلما بين هذه القصة قال لرسوله ﷺ:

﴿٢٥٢﴾ ﴿تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وإنك لمن المرسلين﴾؛ ومن جملة الأدلة على رسالته هذه القصة حيث أخبر بها وحياً من الله مطابقاً للواقع.

وفي هذه القصة عِبَرٌ كثيرةً للأمة:

منها: فضيلة الجهاد في سبيله وفوائده وثمراته وأنه السبب الوحيد في حفظ الدين وحفظ الأوطان وحفظ الأبدان والأموال، وأنَّ المجاهدين ولو شقت عليهم الأمور فإن عواقبهم حميدة، كما أن الناكلين ولو استراحوا قليلاً فإنهم سيتعبون طويلاً.

ومنها: الانتداب لرياسة من فيه كفاءة وأن الكفاءة ترجع إلى أمرين: إلى العلم الذي هو علم السياسة والتدبير، وإلى القوة التي ينفذ بها الحق، وأن من اجتمع فيه الأمران فهو أحق من غيره.

ومنها: الاستدلال بهذه القصة على ما قاله العلماء أنه ينبغي للأمير للجيوش أن يتفقدها عند فصولها؛ فيمنع من لا يصلح للقتال من رجال وخيل وركاب، لضعفه أو ضعف صبره أو لتخذيله أو خوف الضرر بصحبته، فإن هذا القسم ضرر محض على الناس.

سورة البقرة (٢،٥٣)

ومنها: أنه ينبغي عند حضور البأس تقوية المجاهدين وتشجيعهم وحثهم على القوة الإيمانية والاتّكال الكامل على الله والاعتماد عليه، وسؤال الله التثبيت والإعانة على الصبر والنصر على الأعداء.

ومنها: أن العزم على القتال والجهاد غير حقيقته، فقد يعزم الإنسان ولكن عند حضوره تنحل عزيمته، ولهذا من دعاء النبي ﷺ: «أسألك الثبات في الأمر والعزيمة على الرشد»<sup>(۱)</sup>، فهؤلاء الذين عزموا على القتال وأتوا بكلام يدل على العزم المصمم لما جاء الوقت نكص أكثرهم، ويشبه هذا قوله ﷺ: «وأسألك الرضا بعد القضا»<sup>(۲)</sup>؛ لأن الرضا بعد وقوع القضاء المكروه للنفوس هو الرضا الحقيقي.

قول تعالى : ﴿ يَلَكُ الرَّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ مِنْهُم مَن كَلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَنَتْ وَمَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيْنَنَتِ وَأَيَّدْنَكُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسُ وَلَوَ شَكَآءَ ٱللَهُ مَا أَقْتَتَلَ الَذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتَهُمُ ٱلْبَيْنَتُ وَلَنِكِنِ آخْتَلَفُواْ فَيِنْهُم مَّن عَامَنَ وَمِنْهُم مَن كَفَرً وَلَوَ شَآءَ اللَهُ مَا أَقْتَتَلُوا وَلَكِئَ آللَهُ يَعْتَلُهُ مَا يُرِيدُ ٢

٢٥٣ يخبر الباري أنه فاوت بين الرسل في الفضائل الجليلة والتخصيصات الجميلة، بحسب ما منَّ الله به عليهم وقاموا به من الإيمان الكامل واليقين الراسخ والأخلاق العالية والآداب السامية والدعوة والتعليم والنفع العميم، فمنهم من اتخذه خليلاً، ومنهم من كلمه تكليماً، ومنهم من رفعه فوق الخلائق درجات، وجميعهم لا سبيل لأحد من البشر إلى الوصول إلى فضلهم الشامخ. وخص عيسى بن مريم

- أخرجه الإمام أحمد (٤/ ١٢٣)، والحاكم (١/ ٥٠٨)، والترمذي (٣٤٠٧)، والنسائي (٣/ ٥٤)
   من حديث شداد ابن أوس رضي الله عنه. وصححه الحاكم على شرط مسلم وواقفه الذهبي.
- (٢) أخرجه أحمد (٥/ ١٩١)، والحاكم (١٩/ ٥ ٥١٧)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة» (٤٧) عن أبي الدرداء عن زيد بن ثابت. وذكره الهيثمي في «المجمع» (١١/ ١١٣) وقال: «رواه أحمد والطبراني وأحد إسنادي الطبراني رجاله وثقوا. وفي بقية الأسانيد أبو بكر بن أبي مريم وهو ضعيف».

## سورة البقرة (٢٥٤)

أنه آتاه البينات الدالة على أنه رسول الله حقًّا وعبده صدقاً وأن ما جاء به من عند الله كله حق، فجعله يبرىء الأكمه والأبرص ويحيي الموتى بإذن الله وكلم الناس في المهد صبياً وأيده بروح القدس أي بروح الإيمان، فجعل روحانيتَهُ فائقة روحانيةَ غيرِه، فحصل له بذلك القوة والتأييد، وإن كان أصل التأييد بهذه الروح عامًا لكل مؤمن بحسب إيمانه كما قال: ﴿وأيدهم بروح منه؟؛ لكن ما لعيسى أعظم مما لغيره لهذا خصه الله بالذكر، وقيل: إن روح القدس هنا جبريل أيده الله بإعانته ومؤازرته لكن المعنى هو الأول. ولما أخبر عن كمال الرسل وما أعطاهم من الفضل والخصائص وأن دينهم واحد ودعوتهم إلى الخير واحدة، وكان موجب فذلك ومقتضاه أن تجتمع الأمم على تصديقهم والانقياد لهم لما آتاهم من البينات التي على مثلها يؤمن البشر، لكن أكثرهم انحرفوا عن الصراط المستقيم، ووقع الاختلاف بين الأمم فمنهم من آمن ومنهم من كفر ووقع لأجل ذلك الاقتتال، الذي هو موجب الاختلاف والتعادي، ولو شاء الله لجمعهم على الهدى فما اختلفوا، ولو شاء الله أيضاً بعدما وقع الاختلاف الموجب للاقتال ما اقتلوا، ولكن حكمته اقتضت جريان الأمور على هذا النظام بحسب الأسباب.

ففي هذه الآية أكبر شاهد على أنه تعالى يتصرف في جميع الأسباب المقتضية لمسبباتها، وأنه إن شاء أبقاها وإن شاء منعها، وكل ذلك تبع لحكمته وحده فإنه فعال لما يريد، فليس لإرادته ومشيئته ممانع ولا معارض ولا معاون.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلا خُلَةٌ وَلا شَنَعَةٌ وَآلَكَنِوُرَنَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ٥ .

٤٥٤ يحث الله المؤمنين على النفقات في جميع طرق الخير، لأن حذف المعمول يفيد التعميم، ويذكرهم نعمته عليهم بأنه هو الذي رزقهم ونوَّع عليهم النعم، وأنه لم يأمرهم بإخراج جميع ما في أيديهم بل أتى بِمِن الدالة على التبعيض، فهذا مما يدعوهم إلى الإنفاق، ومما يدعوهم أيضاً إخبارهم أن هذه النفقات مدخرة عند الله في يوم لا تفيد فيه المعاوضات بالبيع ونحوه ولا التبرعات النفقات مدخرة عند الله في يوم لا تفيد فيه المعاوضات بالبيع ونحوه ولا التبرعات النفقات مدخرة على المعامات، وأنه لم يأمرهم بإخراج جميع ما في أيديهم بل أتى بِمِن الدالة على التبعيض، فهذا مما يدعوهم إلى الإنفاق، ومما يدعوهم أيضاً إخبارهم أن هذه النفقات مدخرة عند الله في يوم لا تفيد فيه المعاوضات بالبيع ونحوه ولا التبرعات النفقات مدخرة عند الله في يوم لا تفيد فيه المعاوضات بالبيع ونحوه ولا التبرعات النفقات مدخرة عند الله وي يوم لا ينفيد فيه المعاوضات بالبيع ونحوه ولا التبرعات المتعلقة بطاعة الله والإيمان به يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم. فوما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندانا زلفى إلا من آمن وعمل صلحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون)، فرما وحمل حملحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون)، فرع وما الم حملوا وهم في الغرفات آمنون)، فرما حديم عملوا وهم في الغرفات آمنون)، فروما حملوا وهم في الغرفات أمنون)، فوما حملحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون)، فوما حملوا في المعان الما يوما إلى الما ما حديما مالحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون)، فوما حديما حملوا وهم في الغرفات آمنون)، فوما حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما مالحا أول أمن أمن ما حديما مالحا ما حديما ما حديما حديما حديما ما حديما حديما أمن أمن وممل حديما حديما أمن أمن وما حديما أمنون)، فوما حديما حديما حديما حديما أول أمن أمن وحمل حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما أمنوات)، أوما أما حديما خديما أول أله أمنوات أما أمنوا أم أمل حديما حديما حديما حديما حديما خديما أمل حديما خديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما حديما ح

سورة البقرة (٢٥٥)

تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خيراً وأعظم أجراً». ثم قال تعالى: ﴿والكافرون هم الظالمون﴾؛ وذلك لأن الله خلقهم لعبادته، ورزقهم، وعافاهم، ليستعينوا بذلك على طاعته، فخرجوا عما خلقهم الله له، وأشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً، واستعانوا بنعمه على الكفر والفسوق والعصيان، فلم يبقوا للعدل موضعاً، فلهذا حصر الظلم المطلق فيهم.

﴿ اللَّهُ لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيْوُمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِى السَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلأَرْضُ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ تَعْلَمُ مَا بَيْنَ آَيْدِيهِمْ وَمَا خَلَفَهُمْ وَلَا يُحِطُونَ بِشَيْءٍ مِن عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَمَاةً وَسِعَ كُرْسِيْهُ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَاً وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْحَظِيمُ (

أخبر عليه أن هذه الآية أعظم آيات القرآن<sup>(۱)</sup> لما احتوت عليه من معاني التوحيد والعظمة وسعة الصفات للباري تعالى، فأخبر أنه ﴿الله﴾؛ الذي له جميع معانى الألوهية، وأنه لا يستحق الألوهية والعبودية إلا هو، فألوهية غيره وعبادة غيره باطلة، وأنه ﴿الحي﴾ الذي له جميع معاني الحياة الكاملة من السمع والبصر والقدرة والإرادة وغيرها من الصفات الذاتية، كما أن ﴿القيومِ﴾؛ تدخل فيه جميع صفات الأفعال لأنه القيوم الذي قام بنفسه واستغنى عن جميع مخلوقاته وقام بجميع الموجودات فأوجدها وأبقاها وأمدها بجميع ما تحتاج إليه في وجودها وبقائها ومن كمال حياته وقيوميته أنه ﴿لا تأخذه سنةَه؛ أي: نعاس ﴿ولا نومٍه؛ لأن السنة والنوم إنما يعرضان للمخلوق الذي يعتريه الضعف والعجز والانحلال، ولا يعرضان لذي العظمة والكبرياء والجلال، وأخبر أنه مالك جميع ما في السماوات والأرض، فكلهم عبيد لله مماليك لا يخرج أحد منهم عن هذا الطور ﴿إِنَّ كُلُّ مَنْ فِي السموات والأرض إلا أتى الرحمن عبداً؟؛ فهو المالك لجميع الممالك وهو الذي له صفات الملك والتصرف والسلطان والكبرياء، ومن تمام ملكه أنه لا ﴿يشفع عند، ؛ أحد ﴿إِلا بِإذْنهُ ؛ فكل الوجهاء والشفعاء عبيد له مماليك لا يَقْدِمُون على شفاعة حتى يأذن لهم ﴿قُلْ لَلَّهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً لَهُ مَلْكَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ﴾؛ والله لا يأذن لأحد أن يشفع إلا فيمن ارتضى ولا يرتضي إلا توحيده واتباع رسله، فمن لم يتصف بهذا فليس له في الشفاعة نصيب. ثم أخبر عن علمه الواسع المحيط وأنه يعلم ما بين أيدي الخلائق من الأمور المستقبلة التي لا نهاية لها ﴿وما خِلفَهُمْ﴾؛

أخرجه مسلم (٨١٠) من حديث أبي بن كعب رضي الله عنه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٢٥٦)

من الأمور المماضية التي لا حد لها، وأنه لا تخفى عليه خافية ﴿يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور؟؛ وأن الخلق لا يحيط أحد بشيء من علم الله ومعلوماته ﴿إلا بما شاء كه منها وهو ما أطلعهم عليه من الأمور الشرعية والقدرية، وهو جزء يسير جدًا مضمحل في علوم الباري ومعلوماته كما قال أعلم الخلق به وهم الرسل والملائكة : ﴿سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتناك ؛ ثم أخبر عن عظمته وجلاله وأن كرسيه وسع السماوات والأرض، وأنه قد حفظهما ومن فيهما من العوالم بالأسباب والنظامات التي جعلها الله في المخلوقات، ومع ذلك فلا يؤوده أي يثقله حفظهما لكمال عظمته واقتداره وسعة حكمته في أحكامه ﴿وهو العلي ؟ بذاته على جميع مخلوقاته، وهو العلي بعظمة صفاته، وهو العلي الذي قهر المخلوقات، ودانت له الموجودات، وخضعت له الصعاب، وذلت له الرقاب ﴿لعظيم ؟ الجامع لجميع مفات العظمة والكبرياء والمجد والبهاء، الذي تحبه القلوب، وتعظمه الأرواح، عظمة العلي العظيم قائمة كل شيء وإن جلت عن الصفة فإنها مضمحلة في جانب عظمة العلي العظيم . فآية احتوت على هذه المعاني التي هي أجل المعاني يحق أن عظمة العلي العظيم . فآية احتوت على هذه المعاني التي هي أجل المعاني يحق أن تكون أعظم آيات القرآن، ويحق لمن قرأها متدبراً متفهما أن يمتلىء قبه ما يرواح، والعرفان أن عظمة كل شيء وإن جلت عن الصفة فإنها مضمحلة في جانب عظمة العلي العظيم . فآية احتوت على هذه المعاني التي هي أجل المعاني يحق أن والعرفان والإيمان، وأن يكون محفوظاً بذلك من شرور الشيطان .

لاَ إِكْرَاءَ فِي ٱلَّذِينِ قَد تَبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْنَيْ فَمَن بَكْفُر بِٱلطَّافُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَــدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْمُرْدَ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَاً وَٱللَّهُ سَمِيْحُ عَلِيمُ ٢٠٠٠.

٤٢٥٦ هذا بيان لكمال هذا الدين الإسلامي، وأنه لكمال براهينه، واتضاح آياته وكونه هو دين العقل والعلم ودين الفطرة والحكمة ودين الصلاح والإصلاح ودين الحق والرشد، فلكماله وقبول الفطر له لا يحتاج إلى الإكراه عليه، لأن الإكراه إنما يقع على ما تنفر عنه القلوب، ويتنافى مع الحقيقة والحق أو لما تخفى براهينه وآياته، وإلا فمن جاءه هذا الدين ورده ولم يقبله فإنه لعناده، فإنه هقد تبين الرشد من الغي فلم يبق لأحد عذر ولا حجة إذا رده ولم يقبله.

ولا منافاة بين هذا المعنى وبين الآيات الكثيرة الموجبة للجهاد، فإن الله أمر بالقتال ليكون الدين كله لله، ولدفع اعتداء المعتدين على الدين، وأجمع المسلمون على أن الجهاد ماض مع البر والفاجر، وأنه من الفروض المستمرة الجهاد القولي والجهاد الفعلي، ومن ظن من المفسرين أن هذه الآية تنافي آيات الجهاد فجزم بأنها منسوخة فقوله ضعيف لفظاً ومعنى كما هو واضح بين لمن تدبر الآية الكريمة كما نبهنا عليه. ثم ذكر الله انقسام الناس إلى قسمين: قسم آمن بالله وحده لا شريك له وكفر بالطاغوت ـ وهو كل ما ينافي الإيمان بالله من الشرك وغيره ـ فهذا قد (استمسك بالعروة الوثقى) التي لا انفصام لها، بل هو مستقيم على الدين الصحيح حتى يصل به إلى الله وإلى دار كرامته. ويؤخذ القسم الثاني من مفهوم الآية أن من لم يؤمن بالله بل كفر به وآمن بالطاغوت فإنه هالك هلاكا أبديا ومعذب عذاباً سرمدياً. وقوله (والله سميع)؛ أي: لجميع الأصوات باختلاف اللغات على تفنن الصدور، وما وسميع لدعاء الداعين وخضوع المتضرعين. (عليم)؛ بما أكنته الصدور، وما خفي من خفايا الأمور، فيجازي كل أحد بحسب ما يعلمه من نياته وعمله.

R صورة البقرة (٢٥٧ - ٢٥٨)

﴿ اللَّهُ وَلِيُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظَّلْمَنْتِ إِلَى النُّوَرِّ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيمَا وَهُمُ ٱلطَّاحُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَنْتِ أَوْلَتِهِكَ أَصْحَنْبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ٢

٢٥٧﴾ هذه الآية مترتبة على الآية التي قبلها، فالسابقة هي الأساس وهذه هي الثمرة. فأخبر تعالى أن الذين آمنوا بالله وصدقوا إيمانهم بالقيام بواجبات الإيمان وترك كل ما ينافيه أنه وليهم يتولاهم بولايته الخاصة، ويتولى تربيتهم، فيخرجهم من ظلمات الجهل والكفر والمعاصي والغفلة والإعراض، إلى نور العلم واليقين والإيمان والطاعة والإقبال الكامل على ربهم، وينور قلوبهم بما يقذفه فيها من نور الوحي والإيمان، وييسرهم لليسرى، ويجنبهم العسرى، وأما الذين كفروا فإنهم لما تولوا غير وليهم، ولاهم الله ما تولوا لأنفسهم، وخذلهم، وحكوم إلى رعاية من تولوا غير وليهم، ولاهم الله ما تولوا لأنفسهم، وأشقوهم، وحرموهم هداية العلم مخلدين. اللهم تولنا فيمن توليت.

﴿ أَلَمْ تَـرَ إِلَى الَّذِى حَاجَّ إِبَرَهِـمَمَ فِ رَبِّهِ أَنْ مَاتَـنَهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبَرَهِـمُ رَتِيَ الَّذِي يُغْمِ. وَيُعِيتُ قَالَ أَنَّا أُخْمِ. وَأُمِيتُ قَالَ إِبَرَهِـمُ فَإِنَّ اللَّهُ يَأْتِي بِالشَّـمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِى كَفَرُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ٢

م ٢٥٨﴾ يقص الله علينا من أنباء الرسل والسالفين ما به تتبين الحقائق، وتقوم البراهين المتنوعة على التوحيد، فأخبر تعالى عن خليله إبراهيم ﷺ، حيث حاج هذا الملك الجبار، وهو نمرود البابلي المعطل المنكر لرب العالمين، وانتدب لمقاومة إبراهيم الخليل ومحاجته في هذا الأمر الذي لا يقبل شكًا ولا إشكالاً ولا

سورة البقرة (٢٥٨)

ريباً وهو توحيد الله وربوبيته الذي هو أجلى الأمور وأوضحها. ولكن هذا الجبار غره ملكه وأطغاه حتى وصلت به الحال إلى أن نفاه، وحاج إبراهيمَ الرسولَ العظيمَ الذي أعطاه الله من العلم واليقين ما لم يعط أحداً من الرسل سوى محمد ﷺ، فقال إبراهيم مناظراً له: ﴿ربي الذي يحيي ويميت﴾؛ أي: هو المنفرد بالخلق والتدبير والإحياء والإماتة، فذكر من هذا الجنس أظهرها وهو الإحياء والإماتة، فقال ذلك الجبار مباهتاً: ﴿أنا أحيي وأميت﴾؛ وعنى بذلك أني أقتل من أردت قتله وأستبقي من أردت استبقاءه، ومن المعلوم أن هذا تمويه وتزوير عن المقصود، وأن المقصود أن الله تعالى هو الذي تفرد بإيجاد الحياة في المعدومات وردها على الأموات، وأنه هو الذي يميت العباد والحيوانات بآجالها بأسباب ربطها وبغير أسباب.

فلما رآه الخليل مموهاً تمويهاً ربما راج على الهمج الرَّعاع قال إبراهيم ملزماً له بتصديق قوله إن كان كما يزعم: ﴿فإن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب، فبهت الذي كفر﴾؛ أي: وقف وانقطعت حجته، واضمحلت شبهته.

وليس هذا من الخليل انتقالاً من دليل إلى آخر، وإنما هو إلزام لنمرود بطرد دليله إن كان صادقاً وأتى بهذا الذي لا يقبل الترويج والتزوير والتمويه، فجميع الأدلة السمعية والعقلية والفطرية قد قامت شاهدة بتوحيد الله معترفة بانفراده بالخلق والتدبير وأن من هذا شأنه لا يستحق العبادة إلا هو، وجميع الرسل متفقون على هذا الأصل العظيم، ولم ينكره إلا معاند مكابر مماثل لهذا الجبار العنيد، فهذا من أدلة التوحيد، ثم ذكر أدلة كمال القدرة والبعث والجزاء فقال:

#### سورة البقرة (٢٥٩)

(٢٥٩) هذان دليلان عظيمان محسوسان في الدنيا قبل الآخرة على البعث والجزاء، واحد أجراه الله على يد رجل شاك في البعث على الصحيح كما تدل عليه الآية الكريمة، والآخر على يد خليله إبراهيم، كما أجرى دليل التوحيد السابق على يده. فهذا الرجل مرَّ على قرية قد دمرت تدميراً وخوت على عروشها قد مات أهلها وخربت عمارتها، فقال على وجه الشك والاستبعاد: ﴿ أَنى يحيي هذه الله على بعد موتها؟ أي: ذلك بعيد وهي في هذه الحال، يعني وغيرها مثلها بحسب ما ما أهرى معن على المحبح كما تدل أهلها وخربت عمارتها، فقال على وجه الشك والاستبعاد: ﴿ أَنى يحيي هذه الله على المعن وي من ما أهلها وخربت عمارتها، فقال على وجه الشك والاستبعاد: ﴿ أَنى يحيي هذه الله بعد موتها؟ أي: ذلك بعيد وهي في هذه الحال، يعني وغيرها مثلها بحسب ما أم قام بقلبه تلك الساعة، فأراد الله رحمته ورحمة الناس حيث أماته الله مئة عام، وكان معه حمار فأماته معه، ومعه طعام وشراب فأبقاهما الله بحالهما كل هذه وكان معه حمار فأماته معه، ومعه طعام وشراب فأبقاهما الله بحالهما كل هذه يوما أو بعض يوم؟؛ وذلك بحسب ما ظنه، فقال الله: ﴿ بل لبثت مائة عام؟؛ يوماً أو بعض يوم؟؛ وذلك بحسب ما ظنه، فقال الله: ﴿ بل لبثت مائة عام؟؛ وما أو بعض يوم؟؛ وذلك بحسب ما ظنه، فقال الله نقال الله بحالهما كل هذه وكان معه حمار فأماته معه، ومعه طعام وشراب فأبقاهما الله بحالهما كل هذه وكان معه حمار فأماته معه، يومعه المام وشراب فأبقاهما الله بحالهما كل هذه وكان معه حمار فأماته معه، يومعه ولعام وشراب فأبقاهما الله بحالهما كل هذه وكان معه معار أو بعض يوم؟؛ وذلك بحسب ما ظنه، فقال الله: ﴿ بل لبثت مائة عام؟؛ والظاهر أن هذه المجاوبة على يد بعض الأنبياء الكرام.

ومن تمام رحمة الله به وبالناس أنه أراه الآية عياناً ليقتنع بها، فبعد ما عرف أنه ميت قد أحياه الله قيل له: انظر ﴿لِى طعامك وشرابك لم يتسنه ؟ أي: لم يتغير في هذه المُدَد الطويلة. وذلك من آيات قدرة الله فإن الطعام والشراب خصوصاً ما ذكره المفسرون أنه فاكهة وعصير لا يلبث أن يتغير وهذا قد حفظه الله مئة عام وقيل له: ﴿انظر إلى حمارك ؟ فإذا هو قد تمزق وتفرق وصار عظاماً نخرة، وانظر إلى العظام كيف ننشزها ؟ أي: نرفع بعضها إلى بعض ونصل بعضها ببعض بعدما تفرقت وتمزقت ﴿ثم نكسوها ؟ بعد الالتئام ﴿لحما ؟ ثم نعيد فيه الحياة ﴿فلما تبين له ؟ رأي عين لا يقبل الريب بوجه من الوجوه ﴿قال أعلم أن الله على كل شيء قدير ؟ فاعترف بقدرة الله على كل شيء وصار آية للناس، هذا هو المواب في هذا الرجل.

وأما قول كثير من المفسرين: أن هذا الرجل مؤمن أو نبي من الأنبياء إما عزير أو غيره وأن قوله: ﴿أنى يحيي هذه الله بعد موتها﴾؛ يعني كيف تعمر هذه القرية بعد أن كانت خراباً، وأن الله أماته ليريه ما يعيد لهذه القرية من عمارتها بالخلق وأنها عمرت في هذه المدة وتراجع الناس إليها وصارت عامرة بعد أن كانت دامرة، فهذا لا يدل عليه اللفظ بل ينافيه، ولا يدل عليه المعنى، فأي آية وبرهان برجوع البلدان الدامرة إلى العمارة، وهذه لم تزل تشاهد تعمر قرى ومساكن، وتخرب

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة البقرة (٢٦٠ ـ ٢٦١)

أخرى، وإنما الآية العظيمة في إحيائه بعد موته وإحياء حماره وإبقاء طعامه وشرابه لم يتعفن ولم يتغير، ثم قوله: ﴿فلما تبين له﴾؛ صريح في أنه لم يتبين له إلا بعدما شاهد هذه الحال الدالة على كمال قدرته عيانا.

﴿٢٦ ﴾ وأما البرهان الآخر فإن إبراهيم قال طالباً من الله أن يريه كيف يحيي الموتى فقال الله له: ﴿أو لم تؤمن﴾ ليزيل الشبهة عن خليله، ﴿قالَهُ ؛ إبراهيم: ﴿بلى ﴾ يا رب قد آمنت أنك على كل شيء قدير وأنك تحيي الموتى وتجازي العباد، ولكن أريد أن يطمئن قلبي وأصل إلى درجة عين اليقين، فأجاب الله دعوته كرامة له ورحمة بالعباد، ﴿قال فخذ أربعة من الطير ﴾ ولم يبين أي الطيور هي فالآية حاصلة بأي نوع منها وهو المقصود، ﴿فصرهن إليك ﴾ أي: ضمهن واذبحهن ورحمة بالعباد، فقال فخذ أربعة من الطير ﴾ ولم يبين أي الطيور هي فاناية حاصلة بأي نوع منها وهو المقصود، ﴿فصرهن إليك ﴾ أي: ضمهن وإعلم أن الله عزيز حكيم ﴾ ففعل ذلك وفرق أجزاءهن على الحبال التي حوله واعلم أن الله عزيز حكيم ﴾ ففعل ذلك وفرق أجزاءهن على الحبال التي حوله معنا ومعان بأسمائهن فأقبلن إليه أي سريعات، لأن السعي السرعة، وليس المراد أنهن معيا أوعلم أن الله عزيز حكيم ؟ ففعل ذلك وفرق أجزاءهن على الحبال التي حوله واعلم أن الله عزيز حكيم ؟ ففعل ذلك وفرق أجزاءهن على الحبال التي حوله ورعاه بأسمائهن فأقبلن إليه أي سريعات، لأن السعي السرعة، وليس المراد أنهن ورما معن على أما الما على أما المعي المراء، وأيما معيا على كل جبل منهن جزءا ثما دعهن يأتينك معيا واعلم أن الله عزيز حكيم ؟

وفيه تنبيه على أن البعث فيه يظهر للعباد كمال عزة الله وحكمته وعظمته وسعة سلطانه وتمام عدله وفضله.

مَنَّتُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمَوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَشَلِ حَبَّتُمْ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِ سُبُلَمَةٍ قِانَةُ حَبَّثُو وَاللَّهُ يُصَنِعِتُ لِمَن يَشَآهُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُسْبِعُونَ مَآ أَنفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذَى لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ اللَّهِ فَي بَ

هذا حث عظيم من الله لعباده في إنفاق أموالهم في سبيله، وهو طريقه الموصل إليه، فيدخل في هذا إنفاقه في ترقية العلوم النافعة، وفي الاستعداد للجهاد في سبيله، وفي تجهز المجاهدين وتجهيزهم، وفي جميع المشاريع الخيرية النافعة

191

197

RO هورة البقرة (٢٦٢ - ٢٦٣)

للمسلمين، ويلي ذلك الإنفاق على المحتاجين والفقراء والمساكين، وقد يجتمع الأمران فيكون في النفقة دفع الحاجات والإعانة على الخير والطاعات، فهذه النفقات مضاعفة هذه المضاعفة بسبعمائة إلى أضعاف أكثر من ذلك، ولهذا قال: هوالله يضاعف لمن يشاءك؛ وذلك بحسب ما يقوم بقلب المنفق من الإيمان والإخلاص التام وفي ثمرات نفقته ونفعها، فإن بعض طرق الخيرات يترتب على الإنفاق فيها منافع متسلسلة ومصالح متنوعة فكان الجزاء من جنس العمل.

(٢٦٢) ثم أيضاً ذكر ثواباً آخر للمنفقين أموالهم في سبيله نفقة صادرة مستوفية الشروطها منتفية موانعها، فلا يتبعون المنفق عليه، منًا منهم عليه وتعداداً للنعم وأذية لم قولية أو فعلية فهؤلاء اللهم أجرهم عند ربهم؟؛ بحسب ما يعلمه منهم وبحسب نفقاتهم ونفعها وبفضله الذي لا تناله ولا تصل إليه صدقاتهم، الولا خوف عليهم ولا هم يحزنون؟؛ فنفى عنهم المكروه الماضي بنفي الحزن، والمستقبل بنفي الخوف عليهم الخوف عليهم الخوف عليهم منهم المرفق عليه، منا منهم عليه وتعداداً للنعم وأذية المروطها منتفية موانعها، فلا يتبعون المنفق عليه، منا منهم عليه وتعداداً للنعم وأذية له قولية أو فعلية فهؤلاء اللهم أجرهم عند ربهم؟؛ بحسب ما يعلمه منهم وبحسب لله قولية أو فعلية في المام والم والم عنهم وبحسب المقاتهم ونفعها وبفضله الذي لا تناله ولا تصل إليه صدقاتهم، المولا خوف عليهم ولا هم يحزنون؟؛ فنفى عنهم المكروه الماضي منهم المروم.

الله قُوْلُ مَعْرُوفٌ وَمَعْفِرُهُ خَبَرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهُمَا أَذَى وَاللَّهُ غَنْ حَلِيمُ الله الله الله أربع مراتب للإحسان:

المرتبة العليا: النفقة الصادرة عن نية صالحة ولم يتبعها المنفق منًا ولا أذى

ثم يليها قول المعروف وهو الإحسان القولي بجميع وجوهه الذي فيه سرور المسلم، والاعتذار من السائل إذا لم يوافق عنده شيئاً، وغير ذلك من أقوال المعروف.

والثالثة الإحسان بالعفو والمغفرة عمن أساء إليك بقول أو فعل.

وهذان أفضل من الرابعة وخير منها **وهي**: التي يتبعها المتصدق الأذي للمعطي لأنه كدر إحسانه وفعل خيراً وشرًا.

فالخير المحض وإن كان مفضولاً خير من الخير الذي يخالطه شرَّ وإن كان فاضلاً، وفي هذا التحذير العظيم لمن يؤذي من تصدق عليه كما يفعله أهل اللؤم والحمق والجهل، ﴿والله﴾؛ تعالى ﴿غني﴾؛ عن صدقاتهم وعن جميع عباده ﴿حليم﴾؛ مع كمال غناه وسعة عطاياه يحلم عن العاصين، ولا يعاجلهم بالعقوبة بل يعافيهم، ويرزقهم، ويدر عليهم خيره، وهم مبارزون له بالمعاصي. ثم نهى أشد النهى عن المنَّ والأذى وضرب لذلك مثلاً:

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة البقرة (٢٦٤ ـ ٢٦٦)

٢٦٢ - ٢٦٢ > ضرب الله في هذه الآيات ثلاثة أمثلة: للمنفق ابتغاء وجهه ولم يتبع نفقته منًا ولا أذى، ولمن أتبعها منًا وأذى، وللمرائي.

فأما الأول فإنه لما كانت نفقته مقبولة مضاعفة لصدورها عن الإيمان والإخلاص التام (ابتغاء مرضاة الله وتثبيتاً من أنفسهم ﴾؛ أي : ينفقون وهم ثابتون على وجه السماحة والصدق فمثل هذا العمل، (كمثل جنة بربوة ﴾؛ وهو المكان المرتفع لأنه يتبين للرياح والشمس، والماء فيها غزير، فإن لم يصبها ذلك الوابل الغزير، حصل لها طلَّ كافٍ لطيب منبتها وحسن أرضها وحصول جميع الأسباب الموفرة لنموها وازدهارها وإثمارها، ولهذا (آتت أكلها ضعفين ﴾؛ أي : متضاعفاً، وهذه الجنة التي على هذا الوصف هي أعلى ما يطلبه الناس، فهذا العمل الفاضل بأعلى المنازل.

وأما من أنفق لله ثم أتبع نفقته منًا وأذى، أو عمل عملاً فأتى بمبطل لذلك العمل فهذا مثله مثال صاحب هذه الجنة، لكن سلط عليها ﴿عصار﴾؛ وهو الريح الشديدة ﴿فيه نار فاحترقت﴾؛ وله ذرية ضعفاء وهو ضعيف قد أصابه الكبر، فهذه الحال من أفظع الأحوال، ولهذا صدَّر هذا المثل بقوله: ﴿يود أحدكم﴾؛ إلى آخرها بالاستفهام المتقرر عند المخاطبين فظاعته، فإن تَلَفَها دفعة واحدة بعد زهاء أشجارها وإيناع ثمارها مصيبة كبرى، ثم حصول هذه الفاجعة وصاحبها كبير قد ضعف عن العمل وله ذرية ضعفاء لا مساعدة منهم له ومؤنتهم عليه فاجعة أخرى، فصار صاحب هذا المثل الذي عمل لله ثم أبطل عمله بمنافٍ له يشبه حال صاحب الجنة التى جرى عليها ما جرى حين اشتدت ضرورته إليها.

سورة البقرة (٢٦٧ - ٢٦٨)

المثل الثالث الذي يرائي الناس وليس معه إيمان بالله ولا احتساب لثوابه حيث شبه قلبه بالصفوان وهو الحجر الأملس عليه تراب يظن الرائي أنه إذا أصابه المطر أنبت كما تنبت الأراضي الطيبة، ولكنه كالحجر الذي أصابه الوابل الشديد فأذهب ما عليه من التراب وتركه صلداً، وهذا مثل مطابق لقلب المرائي الذي ليس فيه إيمان بل هو قاس لا يلين ولا يخشع، فهذا أعماله ونفقاته لا أصل لها تؤسس عليه ولا غاية لها تنتهي إليه، بل ما عمله فهو باطل لعدم شرطه.

والذي قبله بطل بعد وجود الشرط لوجود المانع، والأول مقبول مضاعف لوجود شرطه الذي هو الإيمان والإخلاص والثبات وانتفاء الموانع المفسدة. وهذه الأمثال الثلاثة تنطبق على جميع العاملين، فليزن العبد نفسه وغيره بهذه الموازين العادلة والأمثال المطابقة ﴿وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون﴾.

﴿ يَتَأَيَّهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوًا أَنفِقُوا مِن طَبِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّآ أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخِيتَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِتَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُوا فِيؤُ وَاعْلَمُوَا أَنَّ آللَه غَنْ (إِلَّهُ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْمَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِالنَّحْسَكَةِ وَٱللَهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضَلًا وَٱللَهُ وَسِعُ عَلِيمُ إِنَى }

(٢٦٨ \_ ٢٦٨) يحث الباري عباده على الإنفاق مما كسبوا في التجارات، ومما أخرج لهم من الأرض من الحبوب والثمار، وهذا يشمل زكاة النقدين والعروض كلها المعدة للبيع والشراء والخارج من الأرض من الحبوب والثمار. ويدخل في عمومها الفرض والنفل، وأمر تعالى أن يقصدوا الطيب منها ولا يقصدوا الخبيث وهو الرديء الدون يجعلونه لله، ولو بذله لهم من لهم حق عليه لم يرتضوه، ولم يقبلوه إلا على وجه المعاضاة والإغماض، فالواجب إخراج الوسط من هذه الأشياء والكمال إلى يعلمون الخبيث وهو الرديء الدون يجعلونه لله، ولو بذله لهم من المعدة على المعدة المعدون والثمار. ويدخل في عمومها الفرض والنفل، وأمر تعالى أن يقصدوا الطيب منها ولا يقصدوا الخبيث وهو الرديء الدون يجعلونه لله، ولو بذله لهم من لهم حق عليه لم يرتضوه، ولم يقبلوه إلا على وجه المعاضاة والإغماض، فالواجب إخراج الوسط من هذه الأشياء والكمال إخراج العالي، والممنوع إخراج الرديء فإن هذا لا يجزي عن الواجب، ولا يحصل في الواب التام في المندوب.

﴿واعلموا أن الله غني حميد﴾؛ فهو غني عن جميع المخلوقين، وهو الغني عن نفقات المنفقين وعن طاعات الطائعين، وإنما أمرهم بها وحثهم عليها لنفعهم ومحض فضله وكرمه عليهم، ومع كمال غناه وسعة عطاياه فهو الحميد فيما يشرعه لعباده من الأحكام الموصلة لهم إلى دار السلام، وحميد في أفعاله التي لا تخرج عن الفضل والعدل والحكمة، وحميد الأوصاف لأن أوصافه كلها محاسن وكمالات

This file was downloaded from QuranicThought.com

#### سورة البقرة (٢٦٩)

لا يبلغ العباد كنهها ولا يدركون وصفها. فلما حثهم على الإنفاق النافع نهاهم عن الإمساك الضار، وبين لهم أنهم بين داعيين: داعي الرحمن يدعوهم إلى الخير ويعدهم عليه الخير والفضل والثواب العاجل والآجل وإخلاف ما أنفقوا، وداعي الشيطان الذي يحثهم على الإمساك، ويخوفهم إن أنفقوا أن يفتقروا.

فمن كان مجيباً لداعي الرحمن، وأنفق مما رزقه الله فليُبْشِر بمغفرة الذنوب وحصول كل مطلوب، ومن كان مجيباً لداعي الشيطان فإنه إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير، فليختر العبد أي الأمرين أليق به.

وختم الآية بأنه ﴿واسع عليم﴾؛ أي واسع الصفات كثير الهبات عليم بمن يستحق المضاعفة من العاملين، وعليم بمن هو أهل فيوفقه لفعل الخيرات، وترك المنكرات.

﴿يَوْتِي العِڪْمَةَ مَن يَشَآةُ وَمَن يُوْتَ الْحِڪْمَةَ نَقَدَّ أُوتَى خَبْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَاّ أُوْلُوا الْأَلْبَكِ ٢﴾.

(٢٦٩) لما ذكر أحوال المنفقين للأموال، وأن الله أعطاهم، ومنَّ عليهم بالأموال التي يدركون بها النفقات في الطرق الخيرية، وينالون بها المقامات السنية، ذكر ما هو أفضل من ذلك وهو أنه يعطي الحكمة من يشاء من عباده، ومن أراد بهم خيراً من خلقه، والحكمة هي العلوم النافعة والمعارف الصائبة والعقول المسددة والألباب الرزينة وإصابة الصواب في الأقوال والأفعال، وهذا أفضل العطايا وأجل الهبات، ولهذا قال: ﴿ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراًه بلائه خرج من ظلمة الجيات، ولهذا قال: إومن إله الهبات، ولهذا قال: إومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراًه بلائه خرج من ظلمة الجهالات إلى نور الهدى، ومن حمق الانحراف في الأقوال والأفعال، وهذا أفضل العطايا وأجل ظلمة الجهالات إلى نور الهدى، ومن حمق الانحراف في الأقوال والأفعال بي يؤت المعاد إلى نور الهدى، ومن حمق الانحراف في الأقوال والأفعال إلى إلى قلمة الجهالات إلى نور الهدى، ومن حمق الانحراف في الأقوال والأفعال، وهذا أفضل العظايا وأجل ظلمة الجهالات إلى نور الهدى، ومن حمق الانحراف في الأقوال والأفعال، وهذا أفضل العطايا وأجل إلى الميات، ولهذا قال: ﴿ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراًه بي العطايا وأجل الهبات، ولهذا قال: ومن يؤت الحكمة التي خيراً كثيراًه والافعال إلى الميات المواب في الأدوال والأفعال، وهذا أفضل العطايا وأجل الهبات، ولهذا قال: ومن حمق الانحراف في الأقوال والأفعال إلى في الماة الحير العظيم واستعد إصابة الصواب فيها وحصول السداد، ولأنه كمل نفسه بهذا الخير العظيم واستعد واصابة الحير العليم واستعد إصابة الصواب فيها وحصول السداد، ولأنه كمل نفسه بهذا الخير العظيم واستعد والفع الخلق أعظم نفع في دينهم ودنياهم، وجميع الأمور لا تصلح إلا بالحكمة التي ورضع الأشياء مواضعها وتنزيل الأمور منازلها، والإقدام في محل الإقدام، والإحمام في محل الإقدام، والإحجام في محل الإحجام.

ولكن ما يتذكر هذا الأمر العظيم وما يعرف قدر هذا العطاء الجسيم، ﴿إلا أولو الألباب﴾؛ وهم أهل العقول الوافية والأحلام الكاملة، فهم الذين يعرفون النافع فيعملونه والضار فيتركونه، وهذان الأمران وهما بذل النفقات المالية وبذل الحكمة العلمية أفضل ما تقرب به المتقربون إلى الله وأعلى ما وصلوا به إلى أجل

## <sup>FOR</sup>سورة البقرة (۲۷۱ ـ ۲۷۱)

الكرامات، وهما اللذان ذكرهما النبي ﷺ بقوله: «لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله الحكمة فهو يعلمها الناس»<sup>(۱)</sup>.

﴿ وَمَا آَنَفَقْتُم مِن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِن نَكْذٍ فَإِنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّالِيِنِ مِن أَنصَكَارٍ إِن تُبْدُوا ٱلْعَمَدَقَاتِ فَنِعِمًا هِى وَلِن تُخْفُوهَا وَتُوْتُوهَا ٱلْفُقَرَآة فَهُوَ خَبْرُ لَحُتُمْ وَيُكَفِّرُ عَنصُهم مِن سَبَخَانِكُمْ وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ٢ ٢٠ ٢٠.

(۲۷۰ ـ ۲۷۱) يخبر تعالى أنه مهما أنفق المنفقون أو تصدق المتصدقون أو نلد الناذرون فإن الله يعلم ذلك. ومضمون الإخبار بعلمه يدل على الجزاء وأن الله لا يضيع عنده مثقال ذرة، ويعلم ما صدرت عنه من نيات صالحة أو سيئة، وأن الله الظالمين الذين يمنعون ما أوجب الله عليهم، أو يقتحمون ما حرم عليهم، ليس لهم من دونه أنصار ينصرونهم ويمنعونهم. وأنه لا بد أن تقع بهم العقوبات، وأخبر أن الصدقة إن أبداها المتصدق فهي خير، وإن أخفاها وسلمها للفقير كان أفضل، لأن الصدقة إن أبداها المتصدق فهي خير، وأنه لا بد أن تقع بهم العقوبات، وأحبر أن الصدقة إن أبداها المتصدق فهي خير، وإن أخفاها وسلمها للفقير كان أفضل، لأن الصدقة إن أبداها المتصدق فهي خير، وإن أخفاها وسلمها للفقير كان أفضل، الن الإخفاء على الفقير إحسان آخر، وأيضاً فإنه يدل على قوة الإخلاص. وأحد السبعة الذين يظلهم الله في ظله من تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما لسبعة الذين يفلهم الله في ظله من تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما لمنعق يمينه، وإن أخفاها حتى لا تعلم شماله ما للفقر، وإن أخفاها حتى لا تعلم شماله ما لمنعق يمينه، وإن أخفاها حتى لا تعلم شماله السبعة الذين يظلهم الله في ظله من تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما للبعة الذين يظلهم الله في ظله من تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما للبعة يمينه، وفي قوله: ﴿ وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم ﴾؛ فائدة لم يعلم ماله ما للبعة، وهو أن إخفاءها خير من إظهارها إذا أعطيت الفقراء وهو أن إخفاءها خير من إظهارها إذا أعطيت الفقير.

فأما إذا صرفت في مشروع خيري لم يكن في الآية ما يدل على فضيلة إخفائها، بل هنا قواعد الشرع تدل على مراعاة المصلحة، فربما كان الإظهار خيراً لحصول الأسوة والاقتداء وتنشيط النفوس على أعمال الخير.

وقوله: ﴿ويكفر عنكم من سيئاتكم؟؛ في هذا أن الصدقات يجتمع فيها الأمران: حصول الخير وهو كثرة الحسنات والثواب والأجر، ودفع الشرّ والبلاء الدنيوي والأخروي بتكفير السيئات ﴿والله بما تعملون خبير؟؛ فيجازي كلا بعمله بحسب حكمته.

لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنْهُمْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَكَهُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ نَلِأَنْشِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَا آبَتِنْكَاءَ وَجْهِ ٱللَّهُ [وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَ إِلَيْكُمْ وَآنَتُمْ

أخرجه البخاري (٧٣)، ومسلم (٨١٦) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه.

لا نْظْلَبُونَ ∰€]``.

٢٧٢﴾ أي: إنما عليك أيها الرسول البلاغ وحث الناس على الخير وزجرهم عن الشرّ، وأما الهداية فبيد الله تعالى.

ويخبر عن المؤمنين حقاً أنهم لا ينفقون إلا لطلب مرضاة ربهم واحتساب ثوابه لأن إيمانهم يدعوهم إلى ذلك، فهذا خير وتزكية للمؤمنين، ويتضمن التذكير لهم بالإخلاص، وكرَّر علمه تعالى بنفقاتهم لإعلامهم أنه لا يضيع عنده مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها، ويؤت من لدنه أجراً عظيماً.

﴿لِلْفُخَرَآةِ الَّذِينَ أَحْصِرُوا فِ سَمِيسِلِ اللَّهِ لَا بَسَغَلِبُونَ ضَمَرًبًا فِ الْأَرْضِ يَحْسَبُهُدُ الْجَمَامِلُ أَغْنِبِيَاءً مِنَ التَّعَقُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِبَهُمْ لَا يَتَعَلُونَ النَّاسَ إِلْحَكَانُا وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَمَيْرٍ فَإِنَّ اللَهَ بِهِ، عَلِيمُ ٢ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُم وَالَّنْهَادِ سِرًا وَعَلانِينَةُ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٢

فروم بعني أنه ينبغي أن تتحروا بصدقاتكم الفقراء الذين حبسوا أنفسهم في سبيل الله وعلى طاعته، وليس لهم إرادة في الاكتساب أو ليس لهم قدرة عليه وهم يتعففون إذا رآهم الجاهل ظن أنهم أغنياء ﴿لا يسألون الناس إلحافاً﴾؛ فهم لا يسألون بالكلية وإن سألوا اضطراراً لم يلحفوا في السؤال، فهذا الصنف من الفقراء أفضل ما وضعت فيهم النفقات لدفع حاجتهم وإعانة لهم على مقصدهم وطريق الخير وشكراً لهم على ما اتصفوا به من الصبر والنظر إلى الخالق لا إلى الخلق، ومع ذلك فالإنفاق في طرق الإحسان وعلى المحاويج حيثما كانوا فإنه خير وأجر وثواب عند الله ولهذا قال:

(٢٧٤) (الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سرا وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون؟؛ فإن الله يظلهم بظله يوم لا ظل إلا ظله، وإن الله ينيلهم الخيرات ويدفع عنهم الأحزان والمخاوف والكريهات. وقوله: (فلهم أجرهم عند ربهم؟؛ أي: كل أحد منهم بحسب حاله، وتخصيص

(١) التنبيه»: في (أ) فوما تنفقوا من خير فإن الله به عليم» وعليه فسرها. وفي (ب): الحوما تنفقوا من خير يوف إليكم»؛ يوم القيامة تستوفون أجوركم فوأنتم لا تظلمون»؛ أي: تنقصون من أعمالكم شيئاً، ولا مثقال ذرة، كما لا يزاد في سيئاتكم».

ذلك بأنه عند ربهم يدل على شرف هذه الحال ووقوعها في الموقع الأكبر كما في الحديث الصحيح «إن العبد ليتصدق بالتمرة من كسب طيب فيتقبلها الجبار بيده فيربيها لأحدكم كما يربي أحدكم فَلُوَّه حتى تكون مثل الجبل العظيم»<sup>(۱)</sup>.

سورة البقرة (٢٧٥)

﴿ الَذِبِنَ يَأْكُونَ الرِّبُوا لَا يَعُومُونَ إِلَا كَمَا يَعُومُ الَّذِى يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطِنُ مِنَ الْمُسَنَّ ذَلِكَ بَإِنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا البَيْعُ مِثْلُ الرِيُوا وَأَحَلَ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرَبُوا فَمَن جَاءُهُ مَوْحِظَةً مِن زَبَيْهِ قَائَنَهُمْ قَالُوا إِنَّمَا البَيْعُ مِثْلُ الرِيوا وَمَنْ عَادَ قَازَلَتِهِكَ أَصْحَدُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِلُونَ قَائَنَهُمْ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهُ وَمَنْ عَادَ قَازَلَتِهِكَ أَصْحَدُبُ النَّارِ هُمْ فِيها عَامَتُوا المَتَعَمَّقُ اللَّهُ الرِيوا وَيُرْبِي الصَمَدَقَتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَارٍ أَنِيمٍ إِلَى إِنَّ الَذِينَ مَامَتُوا وَعَمِلُوا المَتَبَلِحُذِ وَأَقَامُوا الصَمَلَوَةَ وَمَاتَوا الرَّحَوْةَ لَهُمْ آجَرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا حَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا وَعَمِلُوا المَتَبَلِحُذِ وَأَقَامُوا الصَمَلَوَةَ وَمَاتُوا الرَّحَوْةَ لَهُمْ آجَرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا وَعَمِلُوا المَتَبَلِحُذِ وَأَقَامُوا الصَمَلَوَةَ وَمَاتُوا الرَّحَوْةَ لَهُ وَذَرُوا مَا بَقِيمَ وَلَا حَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَبُونَ إِنَّ تَنْتَعْمَ وَلَهُ مُعْذَيْنُ الْعَنْهُ اللَّذِينَ عَائُوا التَتَعُوا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِي مِنْ الْمُنوا إِنْ كُنتُهُ اللَهُ مَا يَعْتَنُونَ مَا تَعْتَى مِنْ اللَهُ وَتَعْوَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى عَلَيْهُمْ وَنُولُ عَنْ يَعْرَبُهُمْ وَلَا لَيْ عَرَبُولُ الْتَعْوَى مَا يَعْمَعُونَ مُوا فَيْ لَعْ يَعْمَالُونَ عَانَتُهُ اللَّهُ مَا يَعْمَلُونَ عَانَهُونَ إِنَ عَنْتَ وَنَا يَعْتَ وَمَا لَتَعْ وَلَ عَنْتُ مَا يَعْنُ مَنْ وَيَعْنُونَ عَالَتُهُ وَنَا عَائِنُونَ اللَهُ عُنْتُونَ الْمَالُكُونَ عَنْتُ عَلَى مَعْتَعُونَ عَنْتُو الْتُعْتُونَ وَى عَنْتُو وَى عَالَهُ وَعَنْ عَنْتُو الْعَالَةُ عَنْ مَا لَهُ الْعَنْنُونَ الْعَاقُونَ مَا عَوْنُ عَنْ مَا مَوْلُولُ مَنْ وَيَعْ وَلَا عَنْ وَلَكُهُ مَا مَا يَعْتَعُونَ مَا عَنْتُ مَا عَنْتُونُ وَقُلُنَا مَنْ وَقُولُ عَنْتُنَا مَا مَا عَنْنُوا مَا مَائِنُ وَقُولُ عَائُونُ وَا عَائِيْتُ مَالَهُ مُعْتَى مَا مَعْتَى وَ مَا مَا عَنْ مَا عَائُونَ مَا مَا مَنْ مَا مُوا مَا مَنْ مَا عَامَةُ مَنَ مَ مَا مَا مَا مَالَةُ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مُوا

(٢٧٥) لما ذكر الله حالة المنفقين وما لهم من الله من الخيرات وما يكفر عنهم من الذنوب والخطيئات ذكر الظالمين أهل الربا والمعاملات الخبيئة، وأخبر أنهم يجازون بحسب أعمالهم، فكما كانوا في الدنيا في طلب المكاسب الخبيئة وأنهم يجازون بحسب أعمالهم، فكما كانوا في الدنيا في طلب المكاسب الخبيئة وأنهم يحازون بحسب أعمالهم، فكما كانوا في الدنيا في ملب المكاسب الخبيئة وأنهم يحازون بحسب أعمالهم، فكما كانوا في الدنيا في ملب المكاسب الخبيئة وأنهم يحازون بحسب أعمالهم، فكما كانوا في الدنيا في طلب المكاسب الخبيئة وأنهم يحازون بحسب أعمالهم، فكما كانوا في الدنيا في ملب المكاسب الخبيئة وأنهم يحازون بحسب أعمالهم، فكما كانوا في الدنيا في من قبورهم إلى يوم بعثهم ونشورهم فإلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس»؛ أي: من الجنون والصرع وذلك عقوبة وخزي وفضيحة لهم وجزاء لهم على مراباتهم ومجاهرتهم والصرع وذلك عقوبة وخزي وفضيحة لهم وجزاء لهم على مراباتهم ومجاهرتهم والصرع وذلك عقوبة وخزي وفضيحة لهم وجزاء لهم على مراباتهم ومجاهرتهم والمرع وذلك عقوبة وخزي وفضيحة لهم وجزاء لهم على مراباتهم ومجاهرتهم والصرع وذلك عقوبة وخزي وفضيحة لهم وجزاء لهم على مراباتهم ومجاهرتهم والمرع وذلك عقوبة وخزي وفضيحة لهم وجزاء لهم على مراباتهم ومجاهرتهم والمرع وذلك مقوبة وخزي وفضيحة لهم وجزاء لهم على مراباتهم ومعاهرتهم والمرع وذلك محوبة وخزي وفضيحة لهم وجزاء لهم على مراباتهم ومجاهرتهم والمرع من المرع وخلي مثل الربا»؛ فجمعوا - بجراءتهم - بين ما أحل الله وبين ما حرم الله واستباحوا بذلك الربا. ثم عرض تعالى التوبة على المرابين وغيرهم فقال: يحرم الله واستباحوا بذلك الربا» بيان مقرون به الوعد والوعيد فانتهى» ؛ عما كان فنمن جاءه موعظة من ربه بيان مقرون به الوعد والوعيد فانتهى ؛ عما كان فنمن جاءه موعظة من ربه مرابي ما مرون به الوعد والوعيد فانتهى ؛ عما كان فيما فنمن جاءه موام مروره ما مرابا في ماله وألم ما سلف ؛ ما مرابه فنه مرابه فنه ما مربه ؛ مما تجرأ عليه وتاب منه فوأمره إلى الله ؛ فيما يتعاطاه من الربا فله ما سلف ؛ مما تجرأ عليه وتاب منه فرأمره إلى الله بي ما مرابه فيما مرابة فلما ما سلف ؛ ما مرابه ما ما مله به مرما ما ما مرابه ما مرابه فلما ما مربه ؛ ما ما مما مرابه فلما ما ما مرابه فلما ما مرابه فلما ما مرابه فلما ما مربه ؛ مما تجرأ عليه وتاب ما مرابه فلما مرابه فلما م

(١) أخرجه البخاري (١٤١٠، ٧٤٣٠)، ومسلم (١٠١٤)، والترمذي (٦٦١)، والنسائي (٥/ ٥٧، ٥٨)،
 وابن ماجه (١٨٤٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه. والمؤلف ذكره بمعناه. والله أعلم.

سورة البقرة (٢٧٦ ـ ٢٧٩)

يستقبل من زمانه فإن استمر على توبته، فالله لا يضيع أجر المحسنين.

ومن عاد؟؛ بعد بيان الله وتذكيره وتوعده لأكل الربا ﴿فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون؟؛ في هذا أن الربا موجب لدخول النار والخلود فيها، وذلك لشناعته ما لم يمنع من الخلود مانع الإيمان، وهذا من جملة الأحكام التي تتوقف على وجود شروطها وانتفاء موانعها؛ وليس فيها حجة للخوارج كغيرها من آيات الوعيد، فالواجب أن تصدق جميع نصوص الكتاب والسنة فيؤمن العبد بما تواترت به النصوص من خروج من في قلبه أدنى مثقالِ حبة خردل من الإيمان من النار، ومن استحقاق هذه الموبقات لدخول النار إن لم يتب منها.

٢٧٦ ثم أخبر تعالى أنه يمحق مكاسب المرابين ويربي صدقات المنفقين، عكس ما يتبادر لأذهان كثير من الخلق أن الإنفاق ينقص المال وأن الربا يزيده، فإن مادة الرزق وحصول ثمراته من الله تعالى، وما عند الله لا ينال إلا بطاعته وامتثال أمره، فالمتجرىء على الربا يعاقبه بنقيض مقصوده، وهذا مشاهد بالتجربة ومن أصدق من الله قيلاً ﴿والله لا يحب كل كفار أثيم ؟؛ وهو الذي كفر نعمة الله، وجحد منَّة ربه وأثم بإصراره على معاصيه.

ومفهوم الآية أن الله يحب من كان شكوراً على النعماء تائباً من المآثم والذنوب ثم أدخل هذه الآية بين آيات الربا وهي قوله:

و٢٧٧ ـ ٢٧٩ ﴾ (إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقاموا الصلاة وآنوا الزكاة ؟؛ الآية لبيان أن أكبر الأسباب لاجتناب ما حرم الله من المكاسب الربوية تكميل الإيمان وحقوقه، خصوصاً إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، فإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، والزكاة إحسان إلى الخلق ينافي تعاطي الربا الذي هو ظلم لهم وإساءة عليهم، ثم وجه الخطاب للمؤمنين وأمرهم أن يتقوه ويذروا ما بقي من معاملات الربا التي كانوا يتعاطونها قبل ذلك وأنهم إن لم يفعلوا ذلك فإنهم محاربون لله ورسوله، وهذا من أعظم ما يدل على شناعة الربا حيث جعل المصر عليه محارباً لله ورسوله، ثم قال: ﴿وإن تبتم ؟؛ يعني من المعاملات الربوية فولكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ؟؛ الناس بأخذ الربا ﴿ولا تظلمون ؟؛ ببخسكم رؤوس أموالكم، فكل من تاب من الربا فإن كانت معاملات سالفة فله ما سلف وأمره منظور فيه، وإن كانت معاملات موجودة وجب عليه أن يقتصر على رأس

\* • •

يتضمن الظلم للمحتاجين بأخذ الزيادة وتضاعف الربا عليهم وهو واجب إنظارهم، ولهذا قال:

سورة البقرة (٢٨٠ ــ ٢٨٢)

(٢٨١ - ٢٨١) ﴿وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة ﴾، أي: وإن كان الذي عليه الدَّين معسراً لا يقدر على الوفاء وجب على غريمه أن يُنْظِره إلى ميسرة، وهو يجب عليه الدَّين معسراً لا يقدر على الوفاء وجب على غريمه أن يُنْظِره إلى ميسرة، وهو يجب عليه الدين ما عليه، وإن تصدق عليه غريمه بإسقاط الدَّين كلَّه أو بعضه فهو خير له، ويهون على العبد التزام الأمور الشرعية واجتناب المعاملات الربوية والإحسان إلى المعسرين؛ عِلْمُه بأن له يوما الشرعية واتتاب المعاملات الربوية والإحسان إلى المعسرين؛ علمه بأن له يوما يرجع فيه إلى الله ويوفيه عمله ولا يظلمه مثقال ذرة. كما ختم هذه الآية بقوله: فواتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون »؛

﴿ يَتَأَنَّهُمَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا إذَا تَدَايَنُمُ بِدَيْنِ إِلَى آَجَكِ مُسَحَى فَاحْتُبُوهُ وَلِيَكْتُب بَيَنَكُم حَاتِكُ إَلَمَكُذُلُ وَلَا يَأْبَ كَانِبُ أَن يَكْنُبَ حَمَا عَلَمُهُ اللَّهُ فَلْبَحْتُ وَلِيُمْ لِل الَذِى عَلَيْهِ العَقْ وَلَيَتَخِ اللَّهُ رَبَّهُ وَلَا يَبْحَس مِنْهُ شَيْئًا فَإِن كَانَ ٱلَّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقْ سَفِيها أَوْ صَعِيفًا أَوْ لا يَسْتَطِعُ أَن يُعِلَ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْمُعَدَلِ وَأَسْتَنْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِجَالِحُمْ فَإِن اللَّذَى وَلَيْتَن مُو فَلْيَمُولَ وَلِيَّهُ بِالْمُعَدَلِ وَأَسْتَنْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِجَالِحُمْ فَإِن اللَّهُ يَكُونا وَجَايَنِ فَرَحُدُلُ وَأَمْ آتَكُو مُو فَلْيُمْذِلْ وَلِيَّهُ بِالْمُعَدَلِ وَاسْتَنْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رَجَالِحُمْ فَإِن اللَّهُ يَكُونا وَجُلَيْ وَرَحُدُلُ وَأَمْ آتَكُو مُو فَلْيَمُونَ مِنَ الشَّهَدَاء أَن تَصْلُ إحْدَنُهُ مَعْذِيلًا أَوْ حَجِيرًا إِلَى آَجَوهُ عَلَيْهُ وَاقُومُ لِلشَّهُدَة وَعَاذَتَهُ اللَّهُ وَلَنْهُ وَاقَوْمُ لِلشَهُدَة وَعَاذَتَهُ اللَّهُ وَالْقَوْ أَن تَكْشُوهُ مَعْذِيلًا أَ تَصْلُ إحْدَنُهُ مَا فَيَنُو وَقَدْنَهُ اللَّهُ وَالْتُعْبَدُة فُلُوا أَن تَكْذُبُوهُ مَعْذِيلًا أَوْ حَجْدُولُ الْمَن وَاقَوْمُ لِلللَّهُ وَاعَتَى وَعَدْ أُعَنَّهُ وَلَكُمُ وَالْشَهِ وَاقَوْمُ لِلللَّهُ وَاقَوْمُ اللَّهُ وَاقَومُ الللَّهُ وَلَا يَعْتَى وَاذَتَ اللَّهُ وَالْنَهُ وَالْعَالَةُ وَاللَهُ مُعَدِيلًا إِنَّا اللَّهُ وَالْعَالَةُ مُعُوا اللَهُ مُعَالًا اللَهُ وَلَكُونُ مَعْتَعُوا اللَهُ وَاللَهُ مُعْذُلُ مَعْذَى الْعَنْتُعُولُ اللَهُ وَلَا يَعْذَلُهُ وَاللَهُ مُعَالًا اللَهُ وَلَكَنُهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ اللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ اللَهُ وَاللَهُ وَلَكَةُ وَكُولُ مَنْ مُنْتَتَعْولُ اللَهُ وَلَكُهُ وَلَكُهُ وَلَكُمُ مُنَا لَهُ وَلَنَهُ وَاللَهُ وَلَنَهُ مُنَاعًا وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَلَكُهُ وَلَكُهُ وَلَنَهُ مَنْ وَاللَهُ وَاللَهُ وَلَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَلَهُ وَلُهُ مَنْتُهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَا اللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَا وَالَةً وَاللَهُ وَاللَهُ وَالَهُ مُعُولًا وَالَهُ وَا اللَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَ

٢٨٢ احتوت هذه الآيات على إرشاد الباري عباده في معاملاتهم إلى حفظ حقوقهم بالطرق النافعة والإصلاحات التي لا يقترح العقلاء أعلى ولا أكمل منها فإن فيها فوائد كثيرة:

منها: جواز المعاملات في الديون سواء كانت ديون سلم أو شراء مؤجلاً ثمنه فكله جائز، لأن الله أخبر به عن المؤمنين، وما أخبر به عن المؤمنين فإنه من

سورة البقرة (٢٨٢)

مقتضيات الإيمان وقد أقرهم عليه الملك الديان. ومنها: وجوب تسمية الأجل في جميع المداينات وحلول الإجارات. ومنها: أنه إذا كان الأجل مجهولاً فإنه لا يحل لأنه غرر وخطر فيدخل في الميسر.

ومنها: أمره تعالى بكتابة الديون، وهذا الأمر قد يجب إذا وجب حفظ الحق كالذي للعبد عليه ولاية، كأموال البتامى والأوقاف والوكلاء والأمناء، وقد يقارب الوجوب كما إذا كان الحق متمحضاً للعبد فقد يقوى الوجوب وقد يقوى الاستحباب، بحسب الأحوال المقتضية لذلك، وعلى كل حال فالكتابة من أعظم ما تحفظ به هذه المعاملات المؤجلة لكثرة النسيان ولوقوع المغالطات، وللاحتراز من الخونة الذين لا يخشون الله تعالى.

ومنها: أمره تعالى للكاتب أن يكتب بين المتعاملين بالعدل فلا يميل مع أحدهما لقرابة ولا غيرها ولا على أحدهما لعداوة ونحوها.

ومنها: أن الكتابة بين المتعاملين من أفضل الأعمال ومن الإحسان إليهما، وفيها حفظ حقوقهما وبراءة ذممهما كما أمره الله بذلك فليحتسب الكاتب بين الناس هذه الأمور ليحظى بثوابها.

ومنها: أن الكاتب لا بد أن يكون عارفاً بالعدل معروفاً بالعدل، لأنه إذا لم يكن عارفاً بالعدل لم يتمكن منه، وإذا لم يكن معتبراً، عدلاً عند الناس، رضياً، لم تكن كتابته معتبرة، ولا حاصلاً بها المقصود الذي هو حفظ الحقوق.

ومنها: أن من تمام الكتابة والعدل فيها أن يحسن الكاتب الإنشاء والألفاظ المعتبرة في كل معاملة بحسبها، وللعرف في هذا المقام اعتبار عظيم.

ومنها: أن الكتابة من نعم الله على العباد التي لا تستقيم أمورهم الدينية ولا الدنيوية إلا بها، وأن من علَّمه الله الكتابة فقد تفضل عليه بفضل عظيم، فمن تمام شكره لنعمة الله تعالى أن يقضي بكتابته حاجات العباد ولا يمتنع من الكتابة ولهذا قال: ﴿ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه الله﴾.

ومنها: أن الذي يكتبه الكاتب هو اعتراف من عليه الحق إذا كان يحسن التعبير عن الحق الذي عليه، فإن كان لا يحسن ذلك لصغره أو سفهه أو جنونه أو خرسه أو عدم استطاعته، أملى عنه وليه، وقام وليه في ذلك مقامه. سورة البقرة (٢٨٢)

ومنها: أن الاعتراف من أعظم الطرق التي تُثبَت بها الحقوق حيث أمر الله تعالى أن يكتب الكاتب ما أملى عليه من عليه الحق.

4.4

**ومنها**: ثبوت الولاية على القاصرين من الصغار والمجانين والسفهاء ونحوهم. **ومنها**: أن الولي يقوم مقام موليه في جميع اعترافاته المتعلقة بحقوقه.

ومنها: أن من أمنته في معاملة وفوضته فيها فقوله في ذلك مقبول وهو نائب منابك، لأنه إذا كان الولي على القاصرين ينوب منابهم، فالذي وليته باختيارك وفوضت إليه الأمر أولى بالقبول واعتبار قوله وتقديمه على قولك عند الاختلاف.

ومنها: أنه يجب على الذي عليه الحق إذا أملى على الكاتب أن يتقي الله ولا يبخس الحق الذي عليه فلا ينقصه في قدره ولا في وصفه ولا في شرط من شروطه أو قيد من قيوده، بل عليه أن يعترف بكل ما عليه من متعلقات الحق كما يجب ذلك إذا كان الحق على غيره له، فمن لم يفعل ذلك فهو من المطففين الباخسين.

ومنها: وجوب الاعتراف بالحقوق الجلية والحقوق الخفية وأن ذلك من أعظم خصال التقوى، كما أن ترك الاعتراف بها من نواقض التقوى ونواقصها.

ومنها: الإرشاد إلى الإشهاد في البيع فإن كانت في المداينات فحكمها حكم الكتابة كما تقدم، لأن الكتابة هي كتابة الشهادة، وإن كان البيع بيعاً حاضراً فينبغي الإشهاد فيه ولا حرج فيه بترك الكتابة لكثرته وحصول المشقة فيه.

ومنها: الإرشاد إلى إشهاد رجلين عدلين فإن لم يمكن أو تعذر أو تعسر فرجل وامرأتان، وذلك شامل لجميع المعاملات، بيوع الإدارة وبيوع الديون وتوابعها من الشروط والوثائق وغيرها. وإذا قيل قد ثبت أنه علم قضى بالشاهد الواحد مع اليمين<sup>(۱)</sup>، والآية الكريمة ليس فيها إلا شهادة رجلين أو رجل وامرأتين، قيل: الآية الكريمة فيها إرشاد الباري عباده إلى حفظ حقوقهم ولهذا أتى فيها بأكمل الطرق وأقواها، وليس فيها ما ينافي ما ذكره النبي علم من الحكم بالشاهد واليمين، فباب حفظ الحقوق في ابتداء الأمر يرشد فيه العبد إلى الاحتراز والتحفظ التام، وباب الحكم بين المتنازعين ينظر فيه إلى المرجحات والبينات بحسب حالها.

ومنها: أن شهادة المرأتين قائمة مقام الرجل الواحد في الحقوق الدنيوية وأما في

 (۱) أخرجه مسلم (۷۱۲) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما. وانظر لمزيد من الفائدة «الإرواء» (۲٦٨٣).



سورة البقرة (٢٨٢)

الأمور الدينية كالرواية والفتوى فإن المرأة فيه تقوم مقام الرجل، والفرق ظاهر بين البابين.

ومنها: الإرشاد إلى الحكمة في كون شهادة المرأتين عن شهادة الرجل وأنه لضعف ذاكرة المرأة غالباً وقوة حافظة الرجل.

ومنها: أن الشاهد لو نسي شهادته فذكره الشاهد الآخر فذكر، أنه لا يضر ذلك النسيان إذا زال بالتذكير لقوله: ﴿أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى﴾؛ ومن باب أولى إذا نسي الشاهد ثم ذكر من دون تذكير، فإن الشهادة مدارها على العلم واليقين.

ومنها: أن الشهادة لا بد أن تكون عن علم ويقين لا عن شكٍّ، فمتى صار عند الشاهد ريب في شهادته ولو غلب على ظنه لم يحل له أن يشهد إلا بما يعلم.

ومنها: أن الشاهد ليس له أن يمتنع إذا دعي للشهادة سواء دعي للتحمل أو للأداء وأن القيام بالشهادة من أفضل الأعمال الصالحة كما أمر الله بها وأخبر عن نفعها ومصالحها.

ومنها: أنه لا يحل الإضرار بالكاتب ولا بالشهيد بأن يدعيا في وقت أو حالة تضرهما. وكما أنه نهي لأهل الحقوق والمتعاملين أن يضاروا الشهود والكتاب فإنه أيضاً نهي للكاتب والشهيد أن يضار المتعاملين أو أحدهما. وفي هذا أيضاً أن الشاهد والكاتب إذا حصل عليهما ضرر في الكتابة والشهادة أنه يسقط عنهما الوجوب.

وفيها: التنبيه على أن جميع المحسنين الفاعلين للمعروف لا يحل إضرارهم وتحميلهم ما لا يطيقون، فهل جزاء الإحسان إلا الإحسان؟ وكذلك على من أحسن وفعل معروفاً أن يتمم إحسانه بترك الإضرار القولي والفعلي بمن أوقع به المعروف، فإن الإحسان لا يتم إلا بذلك.

ومنها: أنه لا يجوز أخذ الأجرة على الكتابة والشهادة حيث وجبت لأنه حق أوجبه الله على الكاتب والشهيد، ولأنه من مضارة المتعاملين.

ومنها: التنبيه على المصالح والفوائد المترتبة على العمل بهذه الإرشادات الجليلة وأن فيها حفظ الحقوق والعدل وقطع التنازع والسلامة من النسيان والذهول ولهذا قال: ﴿ذلكم أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأدنى ألا ترتابوا﴾؛ وهذه مصالح ضرورية للعباد. سورة البقرة (٢٨٣)

ومنها: أن تعلم الكتابة من الأمور الدينية، لأنها وسيلة إلى حفظ الدين والدنيا وسبب للإحسان.

ومنها: أن من خصه الله بنعمة من النعم يحتاج الناس إليها فمن تمام شكر هذه النعمة أن يعود بها على عباد الله وأن يقضي بها حاجاتهم لتعليل الله النهي عن الامتناع عن الكتابة بتذكير الكاتب بقوله: ﴿كما علمه الله﴾؛ ومع هذا فمن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته.

ومنها: أن الإضرار بالشهود والكتاب فسوق بالإنسان، فإن الفسوق هو الخروج عن طاعة الله إلى معصيته، وهو يزيد وينقص ويتبعض، ولهذا لم يقل فأنتم فساق أو فاسقون بل قال: ﴿فإنه فسوق بكم﴾؛ فبقدر خروج العبد عن طاعة ربه فإنه يحصل به من الفسوق بحسب ذلك، واستدل بقوله تعالى: ﴿واتقوا الله ويعلمكم الله﴾؛ أن تقوى الله وسيلة إلى حصول العلم، وأوضح من هذا قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناًه؛ أي: علماً تفرقون به بين الحقائق والحق والباطل.

ومنها: أنه كما أنه من العلم النافع تعليم الأمور الدينية المتعلقة بالعبادات فمنه أيضاً تعليم الأمور الدنيوية المتعلقة بالمعاملات، فإن الله تعالى حفظ على العباد أمور دينهم ودنياهم، وكتابه العظيم فيه تبيان كل شيء.

ومنها: مشروعية الوثيقة بالحقوق وهي الرهون والضمانات التي تكفل للعبد حصول حقه سواء عامل برًا أو فاجراً أميناً أو خائناً، فكم في الوثائق من حفظ حقوق وانقطاع منازعات.

ومنها: أن تمام الوثيقة في الرهن أن يكون مقبوضاً، ولا يدل ذلك على أنه لا يصح الرهن إلا بالقبض بل التقييد بكون الرهن مقبوضاً يدل على أنه قد يكون مقبوضاً تحصل به الثقة التامة وقد لا يكون مقبوضاً فيكون ناقصاً.

ومنها: أنه يستدل بقوله:

٢٨٣ فنرهان مقبوضة ؛ أنه إذا اختلف الراهن والمرتهن في مقدار الدين الذين به الرهن أن القول قول المرتهن صاحب الحق لأن الله جعل الرهن وثيقة به فلولا أنه يقبل قوله في ذلك لم تحصل به الوثيقة لعدم الكتابة والشهود.

ومنها: أنه يجوز التعامل بغير وثيقة ولا شهود لقوله: ﴿فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤد الذي ائتمن أمانته﴾؛ ولكن في هذه الحال يحتاج إلى التقوى والخوف من الله



# سورة البقرة (٢٨٤)

وإلا فصاحب الحق مخاطر في حقه ولهذا أمر الله في هذه الحال من عليه الحق أن يتقي الله ويؤدي أمانته.

ومنها: أن من ائتمنه معاملة فقد عمل معه معروفاً عظيماً ورضي بدينه وأمانته فيتأكد على من عليه الحق أداء الأمانة من الجهتين: أداء لحق الله وامتثالاً لأمره، ووفاء بحق صاحبه الذي رضي بأمانته ووثق به.

ومنها: تحريم كتم الشهادة وأن كاتمها قد أثم قلبه الذي هو ملك الأعضاء، وذلك لأن كتمها كالشهادة بالباطل والزور فيها ضياع الحقوق وفساد المعاملات والإثم المتكرر في حقه وحق من عليه الحق. وأما تقييد الرهن بالسفر مع أنه يجوز حضراً وسفراً فللحاجة إليه لعدم الكاتب والشهيد. وختم الآية بأنه عليم بكل ما يعمله العباد كالترغيب لهم في المعاملات الحسنة والترهيب من المعاملات السيئة.

﴿لِلَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ وَإِن تُبْدُوا مَا فِيَ أَنْشُبِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَالُهُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَكَآهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ فَدِيرُ ﴿ ﴾ .

(٢٨٤) يخبر تعالى بعموم ملكه لأهل السماء والأرض وإحاطة علمه بما أبداه العباد وما أخفوه في أنفسهم، وأنه سيحاسبهم به ﴿فيغفر لمن يشاء﴾ وهو المنيب إلى ربه الأواب إليه، ﴿إنه كان للأوابين غفوراً»؛ ﴿ويعذب من يشاء﴾ وهو المصر على المعاصي في باطنه وظاهره، وهذه الآية لا تنافي الأحاديث الواردة في العفو عما حدَّث به العبد نفسه ما لم يعمل أو يتكلم<sup>(١)</sup>، فتلك الخطرات التي تتحدث بها النفوس التي لا يتصف بها العبد ولا يصمم عليها، وأما هنا فهي العزائم المصممة والأوصاف الثابتة في النفوس، أوصاف الخير وأوصاف الشر، ولهذا قال: ﴿ما في أنفسكم﴾؛ أي: استقر فيها وثبت من العزائم والأوصاف. وأخبر أنه ﴿على كل شيء قدير﴾؛ فمن تمام قدرته محاسبة الخلائق وإيصال ما يستحقونه من الثواب والعقاب.

هَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيَّهِ مِن رََبِّهِ. وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَهِكَيهِ. وَكُلُبُهِ. وَدُسُلِهِ، لَا نُفَزِقُ بَيْرَى أَحَدٍ مِن رُُسُلِهِ. وَقَحَالُوا سَمِعْنَنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَمِيدُ ٢

(1) كما في «صحيح البخاري» (٥٢٦٩)، ومسلم (١٢٧) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

يُكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَمَ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَكَأْنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَآ إِصَّرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِناً رَبَّنَا وَلا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَافَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمَنَا أَنَتَ مَوْلَسَنَا فَأَنصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْحَفِينِ شَ

سورة البقرة (٢٨٩ ـ ٢٨٦).

(٢٨٦ ـ ٢٨٦) ثبت عنه ﷺ أن من قرأ هاتين الآيتين في ليلة كفتاه<sup>(١)</sup>؛ أي : من جميع الشرور، وذلك لما احتوتا عليه من المعاني الجليلة، فإن الله أمر في أول هذه السورة الناس بالإيمان بجميع أصوله في قوله : ﴿قولوا آمنا بالله وما أنزل إليناك؛ الآية، وأخبر في هذه الآية أن الرسول ﷺ ومن معه من المؤمنين آمنوا بهذه الأصول العظيمة وبجميع الرسل وجميع الكتب، ولم يصنعوا صنيع من آمن ببعض وكفر ببعض كحالة المنحرفين من أهل الأديان المنحرفة. وفي قرن المؤمنين بالرسول ﷺ والإخبار عنهم جميعاً بخبر واحد شرف عظيم للمؤمنين، وفيه أنه مشارك للأمة في توجه الخطاب الشرعي له وقيامه التام به وأنه فاق المؤمنين بل فاق جميع المرسلين في القيام بالإيمان وحقوقه.

وقوله: ﴿وقالوا سمعنا وأطعنا﴾؛ هذا التزام من المؤمنين عام لجميع ما جاء به النبي ﷺ من الكتاب والسنة، وأنهم سمعوه سماع قبول وإذعان وانقياد. ومضمون ذلك تضرعهم إلى الله في طلب الإعانة على القيام به وأن الله يغفر لهم ما قصروا فيه من الواجبات وما ارتكبوه من المحرمات، وكذلك تضرعوا إلى الله في هذه الأدعية النافعة، والله تعالى قد أجاب دعاءهم على لسان نبيه ﷺ فقال: "قد فعلت»<sup>(٢)</sup>.

فهذه الدعوات مقبولة من مجموع المؤمنين قطعاً ومن أفرادهم إذا لم يمنع من ذلك مانع في الأفراد، وذلك أن الله رفع عنهم المؤاخذة في الخطأ والنسيان وأن الله سهل عليهم شرعه غاية التسهيل، ولم يحملهم من المشاق والأصار والأغلال ما حمله على من قبلهم، ولم يحملهم فوق طاقتهم، وقد غفر لهم ورحمهم ونصرهم على القوم الكافرين. فنسأل الله تعالى بأسمائه وصفاته وبما منَّ به علينا من التزام دينه أن يحقق لنا ذلك وأن ينجز لنا ما وعدنا على لسان نبيه، وأن يصلح أحوال المؤمنين.

أخرجه البخاري (٥٠٥١)، ومسلم (٨٠٧) من حديث أبي مسعود الأنصاري البدري رضي الله عنه.

(٢) أخرجه مسلم (١٢٦) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.

سورة آل عمران (۱ ـ ٦)

ويؤخذ من هذا قاعدة التيسير ونفي الحرج في أمور الدين كلها، وقاعدة العفو عن النسيان والخطأ في العبادات وفي حقوق الله تعالى، وكذلك في حقوق الخلق من جهة رفع المأثم وتوجيه الذم، وأما وجوب ضمان المتلفات خطأ أو نسياناً في النفوس والأموال فإنه مرتب على الإتلاف بغير حق، وذلك شامل لحالة الخطأ والنسيان والعمد.

تم تفسير سورة البقرة. ولله الحمد والثناء. وصلى الله على محمد وسلم.

تفسير سورة آل عمران وهي مدنية بنسبعه أتو الأكن التتبسير

الَّمَرَ ﴾ الله لآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْعَنُ ٱلْقَيْوُمُ ﴾ نَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ مُعَمَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّهُ وَأَنزَلَ ٱلتَوَرَنَةَ وَٱلإِنجِيلَ ﴾ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْلُوْقَانُ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُا بِتَايَّتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَنِيرٌ ذُو ٱنتِقَامٍ ﴾ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَغْفَى عَلَيْهِ شَقَّ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِ ٱلسَتَمَلَهِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَنِيرٌ ذُو ٱنتِقَامٍ ﴾ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَغْنَى عَلَيْهِ شَقَّ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِ

(1) فرالَمَه؛ من الحروف التي لا يعلم معناها إلا الله.

٤٢ فأخبر تعالى أنه ﴿الحي؟؛ كامل الحياة ﴿القيوم؟؛ القائم بنفسه المقيم لأحوال خلقه، وقد أقام أحوالهم الدينية وأحوالهم الدنيوية والقدرية، فأنزل على رسوله محمد على الكتاب بالحق الذي لا ريب فيه وهو مشتمل على الحق.

﴿٣ - ٤﴾ ﴿مصدقاً لما بين يديه﴾؛ من الكتب أي شهد بما شهدت به ووافقها وصدق من جاء بها من المرسلين. وكذلك ﴿أنزل التوراة والإنجيل من قبل﴾ هذا الكتاب، ﴿هدى للناس﴾؛ وأكمل الرسالة وختمها بمحمد على وكتابه العظيم الذي هدى الله به الخلق من الضلالات واستنقذهم به من الجهالات، وفرق به بين الحق والباطل والسعادة والشقاوة، والصراط المستقيم وطرق الجحيم، فالذين آمنوا به، واهتدوا حصل لهم به الخير الكثير والثواب العاجل والآجل و ﴿الذين كفروا بآيات الله»؛ التي بينها في كتابة من الحق من الجهالات، وفرق به بين الحق والباطل والسعادة والشقاوة، والصراط المستقيم وطرق الجحيم، فالذين كفروا واهتدوا حصل لهم به الخير الكثير والثواب العاجل والآجل و ﴿الذين كفروا بآيات الله»؛ التي بينها في كتابه وعلى لسان رسوله ﴿لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام»؛ من عصاه.

٥ - ٦ ومن تمام قيوميته تعالى أن علمه محيط بالخلائق ﴿لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء﴾؛ حتى ما في بطون الحوامل فهو ﴿الذي يصرركم

في الأرحام كيف يشاء \$؛ من ذكر وأنثى وكامل الخلق وناقصه متنقلين في أطوار خلقته وبديع حكمته، فمن هذا شأنه مع عباده واعتناؤه العظيم بأحوالهم من حين أنشأهم إلى منتهى أمورهم لا مشارك له في ذلك فيتعين أنه لا يستحق العبادة إلا هو \$لا إله إلا هو العزيز \$؛ الذي قهر الخلائق بقوته، واعتز عن أن يوصف بنقص، أو ينعت بذم. \$الحكيم \$؛ في خلقه وشرعه.

سوزة آل عمران (٧)

﴿هُوَ ٱلَّذِى أَرْلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ مَايَنَتْ تُحْكَمَنَتُ هُنَّ أَمُّ ٱلْكِنَبِ وَأَخَرُ مُتَشَبِهِنَتُ فَآمَا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَنَبِّعُونَ مَا تَشْبَهَ مِنْهُ ٱبْتِفَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِفَاءَ تَأْوِيلِهِ مَمَا يَعْ فِي ٱلْهِلْهِ يَقُولُونَ مَامَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً وَمَا يَذَكُرُ إِلَا أَوْلُوا ٱلأَلْبَبِ ٢ رَبَّنَا لَا تُرْغَ قُلُوبَنَا بَعْد إِذْ هَدَيْنَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ٢

(٧) يخبر تعالى عن عظمته وكمال قيوميته أنه هو الذي تفرد بإنزال هذا الكتاب العظيم، الذي لم يوجد، ولن يوجد له نظير أو مقارب في هدايته وبلاغته وإعجازه وإصلاحه للخلق، وأن هذا الكتاب يحتوي على المحكم الواضح المعاني، البين الذي لا يشتبه بغيره، ومنه آيات متشابهات تحتمل بعض المعاني، ولا يتعين منها واحد من الاحتمالين بمجردها حتى تضم إلى المحكم، فالذين في قلوبهم مرض واحد من الاحتمالين بمجردها حتى تضم إلى المحكم، فالذين في مقاربهم مرض واحد من الاحتمالين بمجردها حتى تضم إلى محكم، وانون به على مقالاتهم واحد من الاحتمالين بمجردها حتى تضم إلى المحكم، والذين في قلوبهم مرض واحد من الاحتمالين بمجردها حتى تضم إلى المحكم، فالذين في مقاربهم وزيغ وانحراف لسوء قصدهم يتبعون المتشابه منه؛ فيستدلون به على مقالاتهم وزيغ وانحراف لموء قصدهم يتبعون المتشابه منه؛ وتأويلاً له على مشاربهم ورية ومناهم ليضلوا ويُضلوا.

وأما أهل العلم الراسخون فيه الذين وصل العلم واليقين إلى أفئدتهم، فأثمر لهم العمل والمعارف فيعلمون أن القرآن كله من عند الله وأنه كله حق محكمه ومتشابهه، وأن الحق لا يتناقض ولا يختلف، فلعلمهم أن المحكمات معناها في غاية الصراحة والبيان، يردون إليها المشتبه الذي تحصل فيه الحيرة لناقص العلم وناقص المعرفة، فيردون المتشابه إلى المحكم فيعود كله محكماً ويقولون: ﴿أَمنا به كل من عند ربنا وما يذكر﴾؛ للأمور النافعة والعلوم الصائبة ﴿إلا أولو الألباب﴾؛ أي: أهل العقول الرزينة، ففي هذا دليل على أن هذا من علامة أولي الألباب وأن اتباع المتشابه من أوصاف أهل الآراء السقيمة والعقول الواهية والقصود السيئة.

وقوله: ﴿وما يعلم تأويله إلا الله»؛ إن أريد بالتأويل معرفة عاقبة الأمور وما تنتهي وتؤول إليه تعين الوقوف على ﴿إلا الله؟ حيث هو تعالى المتفرد بالتأويل

سورة آل عمران (۸ ـ ۱۱)

بهذا المعنى، وإن أريد بالتأويل معنى التفسير ومعرفة معنى الكلام كان العطف أولى؛ فيكون هذا مدحاً للراسخين في العلم، أنهم يعلمون كيف ينزلون نصوص الكتاب والسنة محكمها ومتشابهها.

ولما كان المقام مقام انقسام إلى منحرفين ومستقيمين دعوا الله تعالى أن يثبتهم على الإيمان فقالوا:

(م) (بنا لا تزغ قلوبنا)؛ أي: لا تملها عن الحق إلى الباطل (بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة) تصلح بها أحوالنا؛ إنك أنت الوهاب؟؛ أي: كثير الفضل والهبات. وهذه الآية تصلح مثالاً للطريقة التي يتعين سلوكها في المتشابهات، وذلك أن الله تعالى ذكر عن الراسخين أنهم يسألونه أن لا يزيغ قلوبهم بعد إذ هداهم؛ وقد أخبر في آيات أخر الأسباب التي بها تزيغ قلوب أهل الانحراف وأن ذلك بسبب كسبهم كقوله: (فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم)؛ (م انصرفوا صرف الله قلوبهم)؛ (ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة)؛ فالعبد إذا تولى عن ربه، ووالى عدوه، ورأى الحق فصدف عنه ورأى الباطل فاختاره ولاه الله ما تولى لنفسه، وأزاغ قلبه عقوبة له على زيغه، وما ظلمه الله ولكنه ظلم نفسه، فلا يلم إلا نفسه الأمارة بالسوء. والله أعلم.

﴿رَبُّنَا إِنَّكَ جَسَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيلًم إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْبِيعُسَادَ ﴾.

(هو يتضمن الإقرار بالبعث في العلم، وهو يتضمن الإقرار بالبعث والجزاء واليقين التام، وأن الله لا بد أن يوقع ما وعد به، وذلك يستلزم موجبه ومقتضاء من العمل والاستعداد لذلك اليوم، فإن الإيمان بالبعث والجزاء أصل صلاح القلوب، وأصل الرغبة في الخير والرهبة من الشر اللذين هما أساس الخيرات.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُنْفِئِ عَنْهُمُ أَمَوْلُهُمُ وَلَآ أَوْلَدُهُم مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَأَوْلَتَهِكَ هُمْ وَقُوْدُ ٱلنَّارِ ۞ حَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن فَبَّلِهِمُ كَذَبُوا بِتَايَتِنَا فَآخَذَهُمُ اللَّهُ بِدُفُوبِمُّ وَٱللَّهُ شَدِيدُ آلمِقَابِ ۞ ﴾.

(١١ ـ ١١) لما ذكر يوم القيامة، ذكر أن جميع من كفر بالله، وكذب رسل الله لا بد أن يدخلوا النار ويصلوها، وأن أموالهم وأولادهم لن تغني عنهم شيئاً من عذاب الله، وأنه سيجري عليهم في الدنيا من الأخذات والعقوبات ما

جرى على فرعون وسائر الأمم المكذبة بآيات الله، ﴿أخذهم الله بذنوبهم﴾؛ وعجل لهم العقوبات الدنيوية متصلة بالعقوبات الأخروية ﴿والله شديد العقاب﴾؛ فإياكم أن تَسْتَهْوِنوا بعقابه فيهون عليكم الإقامة على الكفر والتكذيب.

EOR ( محموان (۱۲ - ۱۵ )

فَمَّلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ رَتَحْضَرُونَ إِلَى جَهَنَمَ وَبِقَسَ ٱلْمِهَادُ ٢ قَدْ حَانَ لَكُمْ مَايَةٌ فِي فِشَتَيْنِ ٱلْتَقَتَّا فِئَةٌ تَقَنَتِلُ فِ سَبِيلِ اللَّهِ وَأَضْرَىٰ كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُم مِثْلَتِهِمْ رَأَى ٱلْعَيْزُ وَاللَهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاةٌ إِنَ فِي ذَلِكَ لَوِجْرَةً لِأُوْلِ ٱلْأَبْسَنُدِ ٢ ﴾.

(١٢ – ١٢) وهذا خبر وبشرى للمؤمنين، وتخويف للكافرين أنهم لا بد أن يغلبوا في هذه الدنيا، وقد وقع كما أخبر الله فغلبوا غلبة لم يكن لها مثيل ولا نظير، وجعل الله تعالى ما وقع في بدر من آياته الدالة على صدق رسوله، وأنه هو على الحق وأعداؤه على الباطل حيث التقت فئتان فئة المؤمنين لا يبلغون إلا ملائمائة وبضعة عشر رجلاً مع قلة عُددهم، وفئة الكافرين يناهزون الألف مع الاثمائة وبضعة عشر رجلاً مع قلة عُددهم، وفئة الكافرين يناهزون الألف مع استعدادهم التام في مدن الله المؤمنين بنصره في بلام مع قلة عُددهم، وفئة الكافرين يناهزون الألف مع ملائمائة وبضعة عشر رجلاً مع قلة عُددهم، وفئة الكافرين يناهزون الألف مع استعدادهم التام في المؤمنين بنصره فهزموهم بإذن الله.

﴿ وَنِينَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَنِ مِنَ النِّسَاءِ وَٱبْتِنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَتَةِ وَالْحَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْسَمِ وَٱلْحَرْبُ ذَلِكَ مَتَكَعُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدَّنِياً وَٱللَهُ عِندَهُ حُسْنُ الْمَنَابِ ٢ هُ فَلْ أَوْنَبِقَكْمُ بِخَيْرِ مِن ذَلِكُمْ لِلَذِينَ ٱتَّقَوْا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَمْتِهَا الْمَنَابِ ٢ هُ فَلْ أَوْنَبِقَكُمُ بِخَيْرِ مِن ذَلِكُمْ لِلَذِينَ ٱتَقَوْا عِندَ رَبِهِمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن الْأَنْهَنُرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَأَذَيْتُكُمُ مُطَهَىرَةٌ وَرِضُوَتٌ مِنَ اللَّذِينَ ٱللَّهُ بَعِدِيرُ وَاللَهُ مَعْدَى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَنُدُ خَلِدِينَ فِيهَا وَأَذَيْتُ مُطَهْكُرُهُ وَرِضُوَتُ مِنَ اللَّهُ وَاللَهُ بَعِيمَةٍ إِلَيْهِ مِنْ

(٤١٤) أخبر تعالى في هاتين الآيتين عن حالة الناس في إيثار الدنيا على الآخرة، وبين التفاوت العظيم والفرق الجسيم بين الدارين، فأخبر أن الناس زينت لهم هذه الأمور فرمقوها بالأبصار، واستحلوها بالقلوب، وعكفت على لذاتها النفوس، كل طائفة من الناس تميل إلى نوع من هذه الأنواع، قد جعلوها هي أكبر همهم ومبلغ علمهم، وهي مع هذا متاع قليل مُنقَضٍ في مدة يسيرة، فهذا (متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب).

فراك ثم أخبر عن ذلك بأن المتقين لله القائمين بعبوديته لهم خير من هذه اللذات، فلهم أصناف الخيرات والنعيم المقيم مما لا عين رأت ولا أذن سمعت

سورة آل عمران (١٦ ـ ١٨)) ا

ولا خطر على قلب بشر، ولهم رضوان الله الذي هو أكبر من كل شيء، ولهم الأزواجُ المطهرةُ من كل آفة ونقص، جميلاتُ الأخلاق كاملاتُ الخلائق، لأن النفي يستلزم ضده، فتطهيرها من الآفات مستلزم لوصفها بالكمالات.

والله بصير بالعباد﴾؛ فييسر كلًّا منهم لما خلق له، أما أهل السعادة فييسرهم للعمل لهذه الدار الباقية ويأخذون من هذه الحياة الدنيا ما يعينهم على عبادة الله وطاعته، وأما أهل الشقاوة والإعراض فيقيضهم لعمل أهل الشقاوة، ويرضون بالحياة الدنيا، ويطمئنون بها، ويتخذونها قراراً.

﴿ ٱلَّذِينَ يَعُولُونَ رَبِّنَآ إِنَّنَا ءَامَتُنَا فَأَغْضِرْ لَنَا ذُنُوبَنَنَا وَقِـنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ٥ القَمَندِيِنَ وَالفَمَدِفِينَ وَٱلْفَندِتِينَ وَالْمُنفِقِينَ وَالْسُنَفْفِينَ إِلَاَسْحَادِ ۞ ﴾.

(١٦﴾ أي: هؤلاء الراسخون في العلم أهل العلم والإيمان يتوسلون إلى ربهم بإيمانهم لمغفرة ذنوبهم ووقايتهم عذاب النار، وهذا من الوسائل التي يحبها الله أن يتوسل العبد إلى ربه بما منَّ به عليه من الإيمان والأعمال الصالحة إلى تكميل نعم الله عليه بحصول الثواب الكامل واندفاع العقاب.

(١٧) ثم وصفهم بأجمل الصفات: بالصبر الذي هو حبس النفوس على ما يحبه الله طلباً لمرضاته، يصبرون على طاعة الله ويصبرون عن معاصيه ويصبرون على أقداره المؤلمة، وبالصدق بالأقوال والأحوال وهو استواء الظاهر والباطن وصدق العزيمة على سلوك الصراط المستقيم، وبالقنوت الذي هو دوام الطاعة مع مصاحبة الخشوع والخضوع، وبالنفقات في سبل الخيرات وعلى الفقراء وأهل الحاجات، وبالاستغفار خصوصاً وقت الأسحار، فإنهم مدوا الصلاة إلى وقت السحر؛ فجلسوا يستغفار خالى.

﴿شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتَهِكَةُ وَأُوْلُوا ٱلْعِنْمِ قَآبِمَنَا بِٱلْقِسْطُ لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِيدُ الْعَكِيمُ ٢

(١٨) هذه أجل الشهادات الصادرة من الملك العظيم، ومن الملائكة، وأهل العلم على أجلٍ مشهود عليه وهو توحيد الله وقيامه بالقسط، وذلك يتضمن الشهادة على جميع الشرع وجميع أحكام الجزاء، فإن الشرع والدين أصله وقاعدته توحيد الله وإفراده بالعبودية والاعتراف بانفراده بصفات العظمة والكبرياء والمجد والعز والقدرة والجلال وبنعوت الجود والبر والرحمة والإحسان والجمال، وبكماله

المطلق الذي لا يحصي أحد من الخلق أن يحيطوا بشيء منه أو يبلغوه أو يصلوا إلى الثناء عليه، والعبادات الشرعية والمعاملات وتوابعها والأمر والنهي كله عدل وقسط لا ظلمَ فيه ولا جوز بوجه من الوجوه، بل هو في غاية الحكمة والإحكام، والجزاء على الأعمال الصالحة والسيئة كله قسط وعدل، ﴿قِل أي شيء أكبر شهادة قل الله﴾؛ فتوحيد الله ودينه وجزاؤه قد ثبت ثبوتاً لا ريب فيه وهو أعظم الحقائق وأوضحها، وقد أقام الله على ذلك من البراهين والأدلة ما لا يمكن إحصاؤه

R QUI متورة آل عمران (۲۹ ـ ۲۰)

وفي هذه الآية فضيلة العلم والعلماء لأن الله خصهم بالذكر من دون البشر، وقرن شهادتهم بشهادته وشهادة ملائكته وجعل شهادتهم من أكبر الأدلة والبراهين على توحيده ودينه وجزائه، وأنه يجب على المكلفين قبول هذه الشهادة العادلة الصادقة، وفي ضمن ذلك تعديلهم وأن الخلق تبع لهم وأنهم هم الأئمة والمتبوعون، وفي هذا من الفضل والشرف وعلو المكانة ما لا يقادر قدره.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ اللَّهِ ٱلْإِسْلَنَمُ وَمَا آخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوَنُّوا ٱلْكِتَبَ إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَنْسَيًّا بَيَّنَهُمٌ وَمَن يَكْفُرُ بِتَابَنتِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْجَسَابِ ()).

﴿١٩﴾ يخبر تعالى ﴿إن الدين عند الله؟؛ أي الدين الذي لا دين لله سواه ولا مقبول غيره هو ﴿الإسلام؟؛ وهو الانقياد لله وحده ظاهراً وباطناً بما شرعه على ألسنة رسله، قال تعالى: ﴿ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين؟؛ فمن دان بغير دين الإسلام فهو لم يدن لله حقيقة لأنه لم يسلك الطريق الذي شرعه على ألسنة رسله.

ثم أخبر تعالى أن أهل الكتاب يعلمون ذلك وإنما اختلفوا فانحرفوا عنه عناداً وبغياً. وإلا فقد جاءهم العلم المقتضي لعدم الاختلاف الموجب للزوم الدين الحقيقي، ثم لما جاءهم محمد ﷺ عرفوه حق المعرفة، ولكن الحسد والبغي والكفر بآيات الله هي التي صدتهم عن اتباع الحق ﴿ومن يكفر بآيات الله فإن الله سريع الحساب﴾؛ أي: فليتظروا ذلك فإنه آت وسيجزيهم الله بما كانوا يعملون.

﴿فَإِنْ حَاَجُوكَ فَقُلْ أَسَلَمْتُ وَجَهِىَ لِلَهِ وَمَنِ اَنَّبَعَنِّ وَقُل لِلَذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ وَالأُمْتِ<sup>ِ</sup>ى ءَاَسَلَمْتُمُ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَكَواً وَابِت تَوَلَّوَا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَكَغُ وَاللَّهُ بَمِسِيرًا فِأْفِبادِ ﷺ. • ٢٠﴾ لما بين أن الدين الحقيقي عنده الإسلام، وكان أهل الكتاب قد شافهوا

سورة آل عمران (۲۱ ـ ۲۰)

النبي ﷺ بالمجادلة وقامت عليهم الحجة فعاندوها، أمره الله تعالى عند ذلك أن يقول ويعلن أنه قد أسلم وجهه أي ظاهره وباطنه لله، وأن من اتبعه كذلك قد وافقوه على هذا الإذعان الخالص، وأن يقول للناس كلهم من أهل الكتاب والأميين أي الذين ليس لهم كتاب من العرب وغيرهم إن أسلمتم فأنتم على الطريق المستقيم والهدى والحق وإن توليتم فحسابكم على الله، وأنا ليس عليَّ إلا البلاغ، وقد أبلغتكم وأقمت عليكم الحجة.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِتَابَدَتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيَحَنَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِرْهُم بِعَدَابٍ أَلِهِمِ ٥ أُوَلَتَهِكَ الَّذِينَ حَبِطَتَ أَعْمَدُهُمُ فِ الدُّنِيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَّسِيرِينَ ٢ ﴾.

(٢١ - ٢٢) أي: الذين جمعوا بين هذه الشرور: الكفر بآيات الله، وتكذيب رسل الله، والجناية العظيمة على أعظم الخلق حقًا على الخلق وهم الرسل وأئمة الهدى، الذين يأمرون الناس بالقسط الذي اتفقت عليه الأديان والعقول فهؤلاء قد وحبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة، واستحقوا العذاب الأليم، وليس لهم ناصر من عذاب الله ولا منقذ من عقوبته.

(٢٣) ـ ٢٥) أي: ألا تنظر وتعجب من هؤلاء ﴿الذين أوتوا نصيباً من الكتاب و و ﴿يدعون إلى كتاب الله؟؛ الذي يصدق ما أنزله على رسله ﴿ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون؟؛ عن اتباع الحق فكأنه قيل: لأي داع دعاهم إلى هذا الإعراض وهم أحق بالاتباع وأعرفهم بحقيقة ما جاء به محمد ﷺ؟ فذكر لذلك سببين:

أمنهم وشهادتهم الباطلة لأنفسهم بالنجاة وأن النار لا تمسهم إلا أياماً معدودة حددوها بحسب أهوائهم الفاسدة، كأنَّ تدبير الملك راجع إليهم حيث قالوا: ﴿لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصارى﴾؛ ومن المعلوم أن هذه أمانيّ باطلة شرعاً وعقلاً.

والسبب الثاني: أنهم لما كذبوا بآيات الله، وافتروا عليه زين لهم الشيطان سوء عملهم، واغتروا بذلك وتراءى لهم أنه الحق عقوبة لهم على إعراضهم عن الحق، فهؤلاء كيف يكون حالهم إذا جمعهم الله يوم القيامة، ووفّى العاملين ما عملوا وجرى عدل الله في عباده؟ فهنالك لا تسأل عما يصلون إليه من العقاب وما يفوتهم من الخير والثواب، وذلك بما كسبت أيديهم، وما ربك بظلام للعبيد.

R مورد آل عمران (۲۲ - ۲۷)

وَقُلِ اللَّهُمَّ مَلِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْنُلْكَ مَن تَشَابَهُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَابُهُ وَتُعِزُ مَن تَشَابُهُ وَتُدَذِلُ مَن تَشَابُهُ بِيَدِكَ الْخَبَرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَذِبِرُ ۞ تُوَلِجُ الَيْلَ فِ النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِ الَبَنلِ وَتُخْرِجُ الْحَقَ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُغْرِجُ الْبَيِّتَ مِنَ الْحَقِّ وَتَرْبُقُ مَن تَشَابُهُ بِغَيْرِ

(٢٦ - ٢٧) يأمر تعالى نبيه على أصلاً وغيره تبعاً أن يقول عن ربه معلناً بتفرده بتصريف الأمور، وتدبير العالم العلوي والسفلي، واستحقاقه باختصاصه بالملك المطلق والتصريف المحكم، وأنه يؤتي الملك من يشاء، وينزع الملك ممن يشاء، ويعز من يشاء ويذل من يشاء، فليس الأمر بأماني أهل الكتاب ولا غيرهم، بل الأمر أمر الله، والتدبير له، فليس له معارض في تدبيره، ولا معاون في تقديره وأنه كما أنه الأمر أمر الله، والتدبير له، فليس له معارض في تدبيره، ولا معاون في تعديره وأنه ويعز من يشاء ويذل من يشاء، فليس الأمر بأماني أهل الكتاب ولا غيرهم، بل ويعز من يشاء ويذل من يشاء، فليس الأمر بأماني أهل الكتاب ولا غيرهم، بل الأمر أمر الله، والتدبير له، فليس له معارض في تدبيره، ولا معاون في تقديره وأنه ويعز من أنه المتصرف بمداولة الأيام بين الناس فهو المتصرف بنفس الزمان: يولج النهار في الليل ويولج الليل في النهار؛ أي: يدخل هذا على هذا ويحل هذا محل هذا ويزيد في هذا ما ينقص من أهذا ليقيم بذلك مصالح خلقه، ويخرج الحي من الميت ويزيد في هذا ما ينقص من هذا ليقيم بذلك مصالح خلقه، ويخرج الحي من الميت كما يخرج الزروع والأشجار المتنوعة من بذورها والمؤمن من الخليرة من الميت من الميت من الميت من ويزيد في هذا ما ينقص من هذا ليقيم بذلك مصالح خلقه، ويخرج الحي من الميت من ويزيد في هذا ما ينقص من هذا ليقيم بذلك مصالح خلقه، ويخرج الحي من الميت ويزيد في هذا ما يخرج الحيوب والنوى والزروع والأشجار والميت من ويزيد في مذا ما يخرج الحبوب والنوى والزروع والأشجار والميت من الحي، كما يخرج الحبوب والنوى والزروع والأشجار والبيضة من الطائر، فهو الحي ، كما يخرج المنوات بعضها من بعض، وقد انقادت له جميع العناص.

وقوله: ﴿بيدك الخير﴾؛ أي: الخير كله منك ولا يأتي بالحسنات والخيرات إلا الله، وأما الشر فإنه لا يضاف إلى الله تعالى لا وصفاً ولا اسماً ولا فعلاً، ولكنه يدخل في مفعولاته ويندرج في قضائه وقدره، فالخير والشر كله داخل في القضاء والقدر فلا يقع في ملكه إلا ما شاءه، ولكن الشرَّ لا يضاف إلى الله، فلا يقال بيدك الخير والشر، بل يقال بيدك الخير كما قاله الله وقاله رسوله، وأما استدراك بعض المفسرين حيث قال: وكذلك الشر بيد الله فإنه وهم محض، ملحظهم حيث ظنوا أن تخصيص الخير بالذكر ينافي قضاءه وقدره العام، وجوابه ما فصلناه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة آل عمران (۲۸ ـ ۳۰) کاک

وقوله: ﴿وترزق من تشاء بغير حساب﴾؛ وقد ذكر الله في غير هذه الآية الأسباب التي ينال بها رزقه كقوله: ﴿ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب﴾؛ ﴿ومن يتوكل على الله فهو حسبه﴾؛ فعلى العباد أن لا يطلبوا الرزق إلا من الله، ويسعوا فيه بالأسباب التي يسرها الله وأباحها.

لاَ يَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَفِرِينَ أَوْلِيَاَة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَُ وَمَن يَفْعَـلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءِ إِلَا أَن تَـتَقُوْا مِنْهُمْ تُقَدَّةً وَيُعَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَكُمُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ ٢

(٨٢) هذا نهي من الله وتحذير للمؤمنين أن يتخذوا الكافرين أولياء من دون المؤمنين، فإن المؤمنين بعضهم أولياء بعض، والله وليهم ﴿ومن يفعل ذلك»؛ التولي، ﴿فليس من الله في شيء»؛ أي: فهو بريء من الله، والله بريء منه كقوله تعالى: ﴿ومن يتولهم منكم فإنه منهم»؛ وقوله: ﴿إلا أن تتقوا منهم تقاة»؛ أي: إلا أن تخافوا على أنفسكم في إبداء العداوة للكافرين فلكم في هذه الحال أي: إلا أن تخافوا على أنفسكم في إبداء العداوة للكافرين فلكم في هذه الحال الرخصة في الرخصة في المواحد في الدي منهم الحال أي: إلا أن تتقوا منهم تقاة»؛ أي: إلا أن تتقوا منهم تقاة»؛ أي: إلا أن تتقوا منهم تقاة»؛ أي: إلا أن تخافوا على أنفسكم في إبداء العداوة للكافرين فلكم في هذه الحال أي: إلا أن تحافوا على أنفسكم في إبداء العداوة للكافرين فلكم في هذه الحال الرخصة في المسالمة والمهادنة لا في التولي الذي هو محبة القلب الذي تتبعه الرخصة في المسالمة والمهادنة لا في التولي الذي هو محبة القلب الذي تتبعه النصرة، ﴿ويحذركم الله نفسه»؛ أي: فخافوه واخشوه وقدموا خشيته على خشية النصرة، ويحذركم الله نفسه»؛ أي: فخافوه واخشوه وقدموا خشيته على خشية وسيمرة، ويحذركم الله نفسه، أي: فخافوه واخشوه وقدموا خشيته على خشية النصرة، ويحذركم الله نفسه، أي: فخافوه واخشوه موقدموا خشيته على خشية وسيمن الناس فإنه هو الذي يتولى شؤون العباد، وقد أخذ بنواصيهم وإليه يرجعون وسيصيرون إليه، فيجازي من قدم خوفه ورجاءه على غيره بالثواب الجزيل، ويعاقب الكافرين ومن تولاهم بالعذاب الوبيل.

وَّقُلْ إِن تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوَ تُبَدُوهُ بَعَلَمَهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ وَاللَّهُ عَلَى حُتُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٢ ٢ يَوْمَ تَجِدُ حُتُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَت مِنْ خَيْرٍ تُحْضَرُا وَمَا عَمِلَت مِن سُوَءٍ قَرَدُ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ آمَدًا بَعِيدَاً وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُمُ وَاللَّهُ رَمُوفًا بِالْمِبَادِ ٢ مُ

(٢٩ - ٢٩) يخبر تعالى بإحاطة علمه بما في الصدور سواء أخفاه العباد أو أبدوه، كما أن علمه محيط بكل شيء في السماء والأرض فلا تخفى عليه خافية، ومع إحاطة علمه فهو العظيم القدير على كل شيء الذي لا يمتنع عن إرادته موجود. ولما ذكر لهم من عظمته وسعة أوصافه ما يوجب للعباد أن يراقبوه في كل أحوالهم، ذكر لهم أيضاً داعياً آخر إلى مراقبته وتقواه وهو أنهم كلهم صائرون إليه وأعمالهم حينئذ من خير وشر محضرة، فحينئذ يغتبط أهل الخير بما قدموه أمداً بعيداً.

فإذا عرف العبد أنه ساع إلى ربه وكادح في هذه الحياة، وأنه لا بد أن يلاقي ربه ويلاقي سعيه أوجب له أخذ الحذر والتوقي من الأعمال التي توجب الفضيحة والعقوبة، والاستعداد بالأعمال الصالحة التي توجب السعادة والمثوبة، ولهذا قال تعالى: ﴿ويحذركم الله نفسه ﴾؛ وذلك بما يبدي لكم من أوصاف عظمته وكمال عدله وشدَّة نكاله، ومع شدَّة عقابه فإنه رءوف رحيم، ومن رأفته ورحمته أنه خوَّف العباد، وزجرهم عن الغيَّ والفساد، كما قال تعالى لما ذكر العقوبات: ﴿ذلك يخوِّف الله به عباده، يا عباد فاتقون ﴾؛ فرأفته ورحمته سهلت لهم الطرق التي ينالون بها الخيرات، ورأفته ورحمته حذرتهم من الطرق التي تفضي بهم إلى المكروهات.

سورة آل عمران (۳۱ ــ ۳۲)

فنسأله تعالى أن يتمم علينا إحسانه بسلوك الصراط المستقيم والسلامة من الطرق التي تفضي بسالكها إلى الجحيم.

وَقُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُّونَ اللَّهَ فَانَّبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ اللَّهُ وَيَنْغِرَ لَكُرَ ذُنُوبَكُرُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيــ (٢) قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَـــــ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلكَفِرِينَ ٢

(٣١ ـ ٣٢) هذه الآية هي الميزان التي يُعرَف بها من أحب الله حقيقة ومن ادعى ذلك دعوى مجردة؛ فعلامة محبة الله اتباع محمد تله الذي جعل متابعته وجميع ما يدعو إليه طريقاً إلى محبته ورضوانه فلا تُنال محبة الله ورضوانه وثوابه إلا بتصديق ما جاء به الرسول من الكتاب والسنة وامتثال أمرهما واجتناب نهيهما، فمن فعل ذلك أحبه الله وجازاه جزاء المحبين، وغفر له ذنوبه وستر عليه عيوبه، فكأنه قيل: ومع ذلك فما حقيقة اتباع الرسول وصفتها؟ فأجاب بقوله: ﴿قُلُ أطيعوا الله والرسول؟؛ بامتثال الأمر واجتناب النهي وتصديق الخبر ﴿فإن تولوا؟؟

إِنَّا أَنَّةُ أَسْطَعَىٰ مَادَمَ وَنُوْحًا وَمَالَ إِنْـزَاهِدِمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْمَنْلَمِينَ 
 مُؤَذِّئَةً بَعْشَهَا
 مِنْ بَعَضِ وَاللَّهُ سَمِعُ عَلِيمُ (()) إِذْ قَالَتِ آمَرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّي نُذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَتْلِنِي مُحَرًى
 مَنْ بَعَضِ وَاللَّهُ سَمِعُ عَلِيمُ (()) إِذْ قَالَتِ آمَرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِي نُذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَتْلِنِي مُحَرًى
 مَنْ بَعَضِ وَاللَّهُ سَمِعُ عَلِيمُ (()) إِذْ قَالَتِ آمَرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِي نُذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَتْلِنِي مُحَرًى
 مُعَرَّى
 مَنْ بَعْضِ وَاللَّهُ سَمِعُ عَلِيمُ (())
 مَا مَعْنَى اللَّهُ عَمْرَانَ مَعْرَى
 مَنْ عَرَى
 مَنْ عَرَى
 مَعْرَى
 مَنْ عَلَى
 مَنْ عَرَى
 مَنْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ مُعَرًى
 مُعَرَّى
 مَنْ عَرَبُ عَلَى
 مَنْ عَرَبُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالَيْهُ عَلَيْهُ عَالَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَا عَالَ الْعَنْ عَنْهُ عَنْهُمُ اللَهُ عَنْهُ عَنْ اللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَالَتُهُ عَمْرَةُ عَنْ اللَهُ عَلَيْنَ عُلَكُهُ عَلَيْ عَلَى
 مُعَرَى
 مَنْ عَنْ اللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالَكُهُ عَلَيْنَ عَمَى اللَهُ عَالَيْ عَالَتُ عَلَى اللَهُ عَلَيْ عَالَتُ عَالَتُ عَامَانُ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَيْ عَلَى
 مُعَالَيْ عَالَتُهُ عَالَتُ عَالَكُهُ عَالَةًا عَامَهُ عَلَيْ عَالَى
 مَا عَالَى اللَّهُ عَلَيْ عَالَيْهُ عَالَيْ عَلَى الْعَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْعَانِ عَلَى الْعَالَيْعَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَى الْعَالَى عَالَكُونَا عَالَيْ عَالَيْ عَالَكُهُ عَالَكُهُ عَالَكُهُ عَلَيْ عَالَيْ عُلَيْ عَالَكُهُ عَالَيْ عَالَى عَالَيْ عَالَى عَالَى عَالَى عَالَى الْعَالَيْ عَالَى عَالَى عَالَيْ عَالَى عَالَيْ عَالَى الْعَالَى عَالَيْ عَالَيْ عَالَى عَالَيْ عَالَيْ عَالَى عَالَى عَالَيْعَالَى عَائَةًا عَا عَالَى عَالَى عَا عَال

(۱) في الأصل إلى آخر القصة.

سورة آل عمران

٥) فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهُمَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَّلُهَا زَكِرِيًّا كُلُمَا دَخَلَ عَلَيْهَمَا زَكَرِيَّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا ۚ قَالَ يَتَمَرْيُمُ أَنَّى لَكِ هَنذاً قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ٢ هُنَالِكَ دَعَا زَحَرَيًا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِّيَّةً طَبِّبَةً إِنَّكَ سَمِعُ ٱلدُّعَآء ٥) فَنَادَتْهُ ٱلْمَلَتَبِكَةُ وَهُوَ قَابَهُمْ بُصَلِّي فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْبَى مُصَدِّقًا بِكَلِمَتُم مِّنَ ٱللَّهِ وَسَبَنِدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّنَا مِنَ ٱلصَّدلِحِينَ ٢ اللَّهُ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَنُمُ وَقَدْ بَلَغَنِي ٱلْحِبَرُ وَٱمْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ أَلَهُ يَفْسَلُ مَا يَشَاءُ ٢ مَنْ قَالَ رَبِّ أَجْعَل لِنَ ءَايَةً قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُحَجَدِ ٱلنَّاسَ ثَلَنَعَةَ أَيَّامِ إِلَّا رَمَزًّا وَٱذْكُر زَبَّكَ حَيْدِكُ وَسَتَبْخ بِالْمَشِي وَالْإِبْكَرِ ٥ وَلَهُ فَالَتِ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَكْمَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ أَصْطَغَنْكِ وَطَهَرَكِ وَأَصْطَفُنْكِ عَلَى نِسَآءِ ٱلْمُلَعِينَ ٥ يَكْرِيَمُ ٱقْنُبَى لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكَمِي مَعَ ٱلْزَكِمِينَ ۞ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذ يُلْقُونَ أَقْلَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمٌ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ٥ إِذْ قَالَتِ الْمَلَتِهِكَةُ يَنَمَرْيَهُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ أَسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَ أَنْ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ٥ وَيُحَدِّمُ النَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَحَجَهْلًا وَمِنَ ٱلْمَنْلِحِينَ ٥ مَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمَر بَعْسَسَنِي بَشَرٌّ قَالَ حَذَاكِ اللَّهُ يَغَلَقُ مَا يَشَلَهُ إِذَا فَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِڪْمَةَ وَٱلْتَوْرَىنَةَ وَٱلْإِنجِيلَ ۞ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ أَنِي قَدْ جِفْتَكُم بِتَابَعَر مِن زَيْحِتُمْ أَنِيَ أَخْلُقُ لَحُم مِنَ الطِّينِ كَهَيْنَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِـبِهِ فَيَكُونُ طَبْرًا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَأَبْرِيهُ ٱلأَحْصَمَة وَٱلْأَبْرَصَ وَأَنْحِي ٱلْمَوْنَى بِإِذْنِ اللَّهِ وَأُنَبِّنْكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَنَخِرُونَ فِي يُوْتِيصُمُّم إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَبَةً لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ٥ وَمُعَمَدِهَا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِن التَوْرَسَةِ وَلِأُحِلَ لَحُم بَعْضَ الَّذِى حُرِّمَ عَلَيْحُمْ وَجِشْتَكُم بِنَايَتُم مِن تَبَحِثُمْ فَأَنْقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ٢ إِنَّ اللَّهَ رَبِّبِ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَٰذَا صِرَطٌ مُسْتَغِيمُ ٢ قَالَ مَنْ أَنصِبَارِيَّ إِلَى ٱللَّهِ قَالَتِ ٱلْحَوَارِيُونَ غَنْ أَنصَارُ اللَّهِ ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَأَشهَتُ بِأَنَّا مُسْلِعُونَ ٢ رَبِّنَا ءَامَنَا بِمَا أَرَلْنَ وَأَتَبَعْنَا الرَّسُولَ فَأَحْتَبْنَا مَعَ النَّهِدِنِ ٢ وَمَحْدُوا وَمَحَر اللَّهُ فَاللَّهُ خَيْرُ الْمَنْكِرِينَ ٢ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَدَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِرُكَ مِن الَذِينَ حَــفَرُوا وَبَعَاجِلُ الَّذِينَ اتَبَعُوكَ فَوَقَ الَّذِينَ كَغَرُوًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَسَمَةُ شُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ أَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلِلُونَ

٣٣ - ٥٥) لله تعالى من عباده أصفياء يصطفيهم ويختارهم ويمن عليهم بالفضائل العالية والنعوت السامية والعلوم النافعة والأعمال الصالحة والخصائص المتنوعة، فذكر هذه البيوت الكبار وما احتوت عليه من كُمِّل الرجال الذين حازوا أوصاف الكمال، وأن الفضل والخير تسلسل في ذراريهم، وشمل ذكورهم ونساءهم وهذا من أجل مننه وأفضل مواقع جوده وكرمه ﴿والله سميع عليم﴾؛ يعلم من يستحق الفضل والتفضيل فيضع فضله حيث اقتضت حكمته. فلما قرر عظمة هذه البيوت ذكر قصة مريم وابنها عيسي ﷺ وكيف تسلسلا من هذه السوت الفاضلة، وكيف تنقلت بهما الأحوال من ابتداء أمرهما إلى آخره، وأن امرأة عمران قالت متضرعة إلى ربها متقربة إليه بهذه القربة التي يحبها، التي فيها تعظيم بيته وملازمة طاعته: ﴿إِنِّي نَذَرت لَكَ مَا فِي بِطَنِي مَحَرَرًاَ﴾؛ أي خادماً لبيت العبادة المشحون بالمتعبدين ﴿فتقبل منى ؟ هذا العمل أي اجعله مؤسساً على الإيمان والإخلاص مثمراً للخير والثواب ﴿إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعِ العليمِ. فلما وضعتها قالت رب إني وضعتها أنثى والله أعلم بما وضعت وليس الذكر كالأنثى،؛ كأن في هذا الكلام نوع تضرع منها وانكسار نفس حيث كان نذرها بناءً على أنه يكون ذكراً يحصل منه من القوة والخدمة والقيام بذلك ما يحصل من أهل القوة، والأنثى بخلاف ذلك، فجبر الله قلبها وتقبل الله نذرها، وصارت هذه الأنثى أكمل وأتم من كثير من الذكور، بل من أكثرهم، وحصل بها من المقاصد أعظم مما يحصل بالذكر، ولهذا قال: ﴿فتقبلها ربها بقبول حسن وأنبتها نباتاً حسناً﴾؛ أي:ربيت تربية عجيبة دينية أخلاقية أدبية، كملت بها أحوالها، وصلحت بها أقوالها وأفعالها، ونما فبها كمالها، ويسر الله لها زكريا كافلاً، وهذا من مِنَّةِ الله على العبد أن يجعل من يتولى تربيته من الكاملين المصلحين.

R سورة آل عمران (۳۳ ـ ٥٠)

ثم إن الله تعالى أكرم مريم وزكريا حيث يسَّر لمريم من الرزق الحاصل بلا كد ولا تعب، وإنما هو كرامة أكرمها الله به، إذ ﴿كلما دخل عليها زكريا المحراب»؛ وهو محل العبادة وفيه إشارة إلى كثرة صلاتها وملازمتها لمحرابها ﴿وجد عندها رزقاً»؛ هنيئاً معدًّا قال: ﴿أنى لك هذا قالت هو من عند الله إن الله يرزقُ من يشاء بغير حساب»؛ فلما رأى زكريا هذه الحال والبر واللطف من الله بها، ذكَرَم أن يسأل الله تعالى حصول الولد على حين اليأس منه فقال: ﴿رب هَب لي من لَدُنك ذرية طيبة إنك سميعُ الدُّعاء. فنادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب أنَّ الله يبشرك بيحيى مصدقاً بكلمة من الله ؟؛ اسمه أي: الكلمة التي مِنَ الله

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة آل عمران (۳۳ ـ ٥٠)

عيسى بن مريم فكانت بشارته بهذا النبي الكريم تتضمن البشارة بعيسى بن مريم والتصديق له والشهادة له بالرسالة، فهذه الكلمة من الله كلمة شريفة اختص الله بها عيسي بن مريم، وإلا فهي من جملة كلماته التي أوجد بها المخلوقات، كما قال تعالى: ﴿إِن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون﴾.

وقوله: ﴿وسيداً وحصوراً﴾؛ أي: هذا المبَشَّر به وهو يحيى سيد من فضلاء الرسل وكرامهم، والحصور قيل هو الذي لا يولد له ولا شهوة له في النساء، وقيل هو الذي عصم وحفظ من الذنوب والشهوات الضارة، وهذا أليق المعنيين، ﴿ونبياً من الصالحين﴾؛ الذين بلغوا في الصلاح ذروته العالية، ﴿قال رب أنى يكون لى غلام وقد بلغني الكبر وامرأني عاقر﴾؛ فهذان مانعان فمن أي طريق يا رَب يحصلُ لى ذلك مع ما ينافي ذلك ﴿قال كذلك الله يفعل ما يشاء ﴾؛ فإنه كما اقتضت حكمته جريان الأمور بأسبابها المعروفة، فإنه قد يخرق ذلك لأنه الفعَّالُ لما يريد، الذي قد انقادت الأسباب لقدرته، ونفذت فيها مشيئته وإرادته فلا يتعاصى على قدرته شيء من الأسباب ولو بلغت في القوة ما بلغت ﴿قال رب اجعل لى آية﴾؛ ليحصل السرور والاستبشار وإن كنتَ يا رب متيقناً ما أخبرتني به ولكن النفس تفرح، ويطمئن القلب إلى مقدمات الرحمة واللطف، ﴿قَالَ آيتِكَ أَنَ لَا تَكَلُّمُ النَّاس ثلاثة أيام إلا رمزاً؟؛ وفي هذه المدة ﴿اذكر ربك كثيراً وسبح بالعشي والإبكار؟؛ أول النهار وآخره، فمنع من الكلام في هذه المدة، فكان في هذا مناسبة لحصول الولد من بين الشيخ الكبير والمرأة العاقر، وكونه لا يقدر على مخاطبة الآدميين ولسانه منطلق بذكر الله وتسبيحه آية أخرى، فحينئذ حصل له الفرح والاستبشار، وشكر الله، وأكثر من الذكر والتسبيح بالعشايا والإبكار.

وكان هذا المولود من بركات مريم بنت عمران على زكريا، فإن ما منَّ الله به عليها من ذلك الرزق الهني الذي يحصل بغير حساب ذكَّره وهيَّجه على التضرع والسؤال، والله تعالى هو المتفضل بالسبب والمسبب ولكنه يقدر أموراً محبوبة على يد من يحبه ليرفع الله قدره ويُعْظِمَ أجره، ثم عاد تعالى إلى ذكر مريم وأنها بلغت في العبادة والكمال مبلغاً عظيماً فقال تعالى: ﴿وإذ قالت الملائكة يا مريم إن الله اصطفاك، أي: اختارك ووهب لك من الصفات الجليلة والأخلاق الجميلة وطهرك، من الأخلاق الرذيلة ﴿واصطفاك على نساء العالمين؟؛ ولهذا قال ﷺ: «كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا مريم بنت عمران وآسية

بنت مزاحم وخديجة بنت خويلد، وفضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام»<sup>(١)</sup>، فنادتها الملائكة عن أمر الله لها بذلك لتغتبط بنعم الله وتشكر الله، وتقوم بحقوقه، وتشتغل بخدمته، ولهذا قال الملائكة: ﴿يا مريم اقنتي لربك﴾؛ أي: أكثري من الطاعة والخضوع والخشوع لربك وأديمي ذلك ﴿واركعي مع الراكعين﴾؛ أي: صلى مع المصلين فقامت بكل ما أمرت به وبرزت وفاقت في كمالها.

THE PR سورة آل عمران (٣٣ ـ ٥٩)

ولما كانت هذه القصة وغيرها من أكبر الأدلة على رسالة محمد ﷺ حيث أخبر بها مفصلة محققة لا زيادة فيها ولا نقص، وما ذاك إلا لأنه وحي من الله العزيز الحكيم لا بتعلم من الناس قال تعالى: ﴿ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك، وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم، ؛ حيث جاءت بها أمها فاختصموا أيهم يكفلها لأنها بنت إمامهم ومقدمهم، وكلهم يريد الخير والأجر من الله حتى وصلت بهم الخصومة إلى أن اقترعوا عليها فألقوا أقلامهم مقترعين، فأصابت القرعة زكريا رحمة من الله به وبها

فأنت \_ يا أيها الرسول \_ لم تحضر تلك الحالة لتعرفها فتقصها على الناس، وإنما الله نبأك بها، وهذا هو المقصود الأعظم من سياق القصص أنه يحصل بها العبرة، وأعظم العبر والاستدلال بها على التوحيد والرسالة والبعث وغيرها من الأصول الكبار فإذ قالت الملائكة يا مريم إن الله يبشرك بكلمة منه اسمه المسيح عيسى ابن مريم وجيهاً في الدنيا والآخرة ومن المقربين»؛ أي: له الوجاهة والجاه العظيم في الدنيا والآخرة عند الخلق، ومع ذلك فهو عند الله من المقربين الذين هم أقرب الخلائق إلى الله وأعلاهم درجة، وهذه بشارة لا يشبهها شيء من البشارات، ومن تمام هذه البشارة أنه فيكلم الناس في المهد»؛ فيكون تكليمه آية من آيات الله ورحمة منه بأمه وبالخلق، وكذلك يكلمهم في كهلاًه؟ أي: في حال من آيات الله ورحمة منه بأمه وبالخلق، وكذلك يكلمهم في المهد فيه آيات وبراهين من آيات الله ورحمة منه بأمه وبالخلق، وكذلك يكلمهم في المهد فيه أيات وبراهين من آيات الله ورحمة منه بأمه وبالخلق، وكذلك يكلمهم في المهد فيه آيات وبراهين من آيات الله ورحمة منه بأمه وبالخلق، وكذلك يكلمهم في المهد فيه آيات وبراهين على صدقه ونبوته وبراءة أمّه مما يظن بها من الظنون السيئة، وكلامه في كهولته في حال على صدقه ونبوته وبراءة أمّه مما يظن بها من الظنون السيئة، وكلامه في كهولته فيه على صدقه ونبوته وبراءة أمّه مما يظن بها من الظنون السيئة، وكلامه في كهولته فيه على صدقه ونبوته وبراءة أمّه مما يظن بها من الظنون السيئة، وكلامه في كهولته ومر على عدى العظيم للخلق وكونه واسطة بينهم وبين ربهم في وحيه وتبليغ دينه وشرعه،

(١) أخرجه البخاري (٣٧٦٩)، ومسلم (٢٤٣١) من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، وزيادة خديجة بنت خويلد ليست في البخاري ومسلم وعزاها الحافظ في "الفتحة (٦/ ٤٤٧) للطبراني وأبي نعيم في "الحلية".

سورة آل عمران (۳۳ \_ ٥٥)

بالثناء عليه وذكره وجوارحهم بطاعته وخدمته ﴿قالت رب أنى يكون لي ولد ولم يمسسني بشر؟؛ وهذا هو من الأمور المستغربة ﴿قال كذلك الله يخلق مَّا يشاء؟؛ ليعلم العباد أنه على كلَّ شيء قدير وأنه لا ممانع لإرادته ﴿إذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون. ويعلمه الكتاب ؟؛ أي: جنس الكتب السابقة والحكم بين الناس ويعطيه النبوة ويجعله ﴿رسولاً إلى بني إسرائيل﴾؛ ويؤيده بالآيات البينات والأدلة القاهرة حيث قال: ﴿أني قد جنتكم بآية من ربكم﴾؛ تدلكم أني رسول الله حقاً، وذلك ﴿أني أخلق لكم من الطين كهيئة الطير فأنفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله وأبرىء الأكمه﴾؛ وهو ممسوح العينين الذي فقد بصّره وعيناه ﴿والأبرص وأحيي الموتى بإذن الله وأنبئكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم، إن في ذلك ؟؛ المذكور ﴿لاّية لكم إن كنتُم مؤمنين. ومصدقاً لما بين يدّي من التوراة ﴾؛ فأيده الله بجنسين من الآيات والبراهين **الخوارق** المستغربة التي لا يمكن لغير الأنبياء الإتيان بها، والرسالة والدعوة والدين الذي جاء به وأنه دين التوراة ودين الأنبياء السابقين، وهذا أكبر الأدلة على صدق الصادقين، فإنه لو كان من الكاذبين لخالف ما جاءت به الرسل ولناقضهم في أصولهم وفروعهم، فعلم بذلك أنه رسول الله وأن ما جاء به حق لا ريب فيه، وأيضاً فقوله: ﴿ولاحل لكم بعض الذي حرم عليكم﴾؛ أي: ولأخفف عنكم بعض الآصار والأغلال ﴿فاتقوا الله وأطيعون. إن الله ربي وربكم فاعبدوه﴾؛ وهذا ما يدعو إليه جميع الرسل عبادة الله وحده لا شريك له وُطاعتهم، وهذا هو الصراط المستقيم الذي من سلكه أوصله إلى جنات النعيم.

فحينئذ اختلفت أحزاب بني إسرائيل في عيسى فمنهم من آمن به واتبعه ومنهم من كفر به وكذبه ورمى أمه بالفاحشة كاليهود (فلما أحس عيسى منهم الكفر) والاتفاق على رد دعوته (قال) ؛ نادباً لبني إسرائيل على مؤازرته: (من أنصاري إلى الله، قال الحواريون) ؛ أي: الأنصار: (نحن أنصار الله آمنًا بالله واشهد بأنا مسلمون) ؛ وهذا من مِنَّة الله عليهم وعلى عيسى حيث ألهم هؤلاء الحواريين الإيمان به والانقياد لطاعته والنصرة لرسوله (ربنا آمنا بما أنزلت واتبعنا الرسول) ؛ وهذا التزام تام للإيمان بكل ما أنزل الله ولطاعة رسوله (فاكتبنا مع الشاهدين) ؛ لك بالوحدانية ولنبيك بالرسالة ولدينك بالحق والصدق . وأما من أحسً عيسى منهم الكفرَ وهم جمهور بني إسرائيل فإنهم (مكروا) ؛ بعيسى (ومكر الله) ؛ بهم فوالله خير الماكرين) ؛ فاتفقوا على قتله وصلبه، وشبّة لهم شبّة عيسى فقبضوا على من شُبّة لهم به وقال الله لعيسى: (إني متوفيك ورافعك إليَّ ومطهرك من الذين كفروا﴾؛ فرفعه الله إليه، وطهره من الذين كفروا، وصلبوا من قتلوه، ظانِّين أنه عيسى، وباؤوا بالإثم العظيم.

FOR سورة آل عمران (٥٦ ـ ٥٨)

وسينزل عيسى بن مريم في آخر هذه الأمة حكماً عدلاً يقتل الخنزير ويكسر الصليب ويتبع ما جاء به محمد ﷺ، ويعلم الكاذبون غرورَهم وخداعَهم وأنهم مغرورون مخدوعون. وقوله: ﴿وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة﴾؛ المراد بمن اتبعه الطائفة التي آمنت به ونصرهم الله على من انحرف عن دينه، ثم لما جاءت أمة محمد ﷺ كانوا هم أتباعه حقًّا فأيدهم ونصرهم على الكفار كلهم، وأظهرهم بالدين الذي جاءهم به محمد ﷺ ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض﴾؛ الآية. ولكن حكمة الله عادلة فإنها اقتضت أن من تمسك بالدين نصره النصر المبين، وأن من ترك أمره ونهيه ونبذ شرعه وتجرأ على معاصيه أن يعاقبه ويسلط عليه الأعداء. والله عزيز حكيم. وقوله: ﴿ثم إليَّ مرجعكم فأحكم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون﴾.

﴿ فَلَمَا الَّذِينَ كَفَرُوا فَأَعَذِبُهُمْ عَذَابًا سَكِدِيدًا فِي الدُّنِيَا وَالْآخِرَةُ وَمَا لَهُم مِن نَسِيرِينَ ٢ وَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا الْمَنَالِحَتِ فَيُوَفِيهِوْ أُجُورَهُمُّ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظّلِيينَ ٢

٥٦٥ - ٥٩ وهذا الجزاء عام لكل من اتصف بهذه الأوصاف من جميع أهل الأديان السابقة. ثم لما بعث سيد المرسلين وخاتم النبيين، ونسخت رسالته الرسالات كلها، ونسخ دينه جميع الأديان صار المتمسك بغير هذا الدين من الهالكين. وقوله تعالى:

أَذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآَيَنَتِ وَالذِكْرِ ٱلْحَكِيمِ ٢٠٠٠.

أي: هذا القرآن العظيم الذي فيه نبأ الأولين والآخرين والأنبياء والمرسلين هو آيات الله البينات، وهو الذي يذكر العباد كل ما يحتاجونه، وهو الحكيم المحكم صادق الأخبار، حسن الأحكام.

﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَـّكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٢ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّكَ فَلَا تَكُن قِنَ ٱلْمُتَنَمِينَ ٢ فَ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْمِلْهِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَاءَكُمُ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَنَكُمْ ثُمَّ نَبَتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَى



سورة آل عمران (٥٩ ـ ٢٢)

الْحَنْذِبِينَ ۞ إِنَّ هَٰذَا لَهُوَ ٱلْتَمَعُمُ ٱلْخَقُّ وَمَا مِنْ إِلَٰهِ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيرُ ۞ [فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَهَ عَلِيمٌ بِالْمُغْسِدِينَ ۞1``﴾.

٥٩% \_ ٦٢ ﴾ لما ذكر قصة مريم وعيسى ونبأهما الحق، وأنه عبد أنعم الله عليه، وأن من زعم أن فيه شيئاً من الإلهية فقد كذب على الله، وكذب جميع أنبيائه وكذب عيسى ﷺ فإن الشبهة التي عرضت لمن اتخذه إلنهاً شبهة باطلة، فلُو كان لها وجه صحيح لكان آدم أحق منه فإنه خلق من دون أم ولا أب، ومع ذلك فاتفق البشر كلُّهم على أنه عبد من عباد الله، فدعوى إلهية عيسى بكونه خلق من أم بلا أب دعوى من أبطل الدعاوي، وهذا هو الحق الذي لا ريب فيه أن عيسى كماً قال عن نفسه: ﴿ما قلت لهـم إلا ما أمرتني به أن اعبدوا الله ربي وربكم﴾؛ وكان قد قدم على النبي ﷺ وفد نصارى نجران<sup>(٢)</sup>، وقد تصلبوا على باطلهم بعدما أقام عليهم النبي ﷺ البراهين بأن عيسى عبد الله ورسوله حيث زعموا إللهيته، فوصلت به وبهم الحال إلى أن أمره الله تعالى أن يباهلهم فإنه قد اتضح لهم الحق ولكن العناد والتعصب منعاهم منه، فدعاهم رسول الله ﷺ إلى المباهلة بأن يحضر هو وأهله وأبناؤه، وهم يحضرون بأهلهم وأبنائهم ثم يدعون الله تعالى أن ينزل عقوبته ولعنته على الكاذبين، فتشاوروا هل يجيبونه إلى ذلك، فاتفق رأيهم أن لا يجيبوه لأنهم عرفوا أنه نبي الله حقًا، وأنهم إن باهلوه هلكوا هم وأولادهم وأهلوهم فصالحوه وبذلوا له الجزية، وطلبوا منه الموادعة والمهادنة فأجابهم ﷺ ولم يحرجهم لأنه حصل المقصود من وضوح الحق، وتبين عنادهم حيث صمموا على الامتناع عن المباهلة، وذلك يبرهن على أنهم كانوا ظالمين.

ولهذا قال تعالى: ﴿إِن هذا لهو القصص الحقَّ﴾؛ أي: الذي لا ريب فيه، ﴿وإِن الله لهو العزيزَ》 الذي قهر بقدرته وقوته جميع الموجودات وأذعنت له سكان الأرض والسماوات، ومع ذلك فهو ﴿الحكيمَ﴾؛ الذي يضع الأشياء مواضعها وينزلها منازلها.

- لم أجد تفسيراً للآية (٦٣) في الأصل، فلعل الشيخ سها عنها.
- (٢) قصة وفد نصارى نجران؛ أخرجها البخاري (٤٢٨٠)، ومسلم (٢٤٢٠)، عن حذيفة.
   والحديث: أخرجه الحاكم (٢/ ٥٩٤) ولفظه أتم مما في الصحيحين. وانظر «الطبقات» لابن سعد (١/ ٣٥٧)، قوالدر المنثور» (٢/ ٢٨).

الله المرابع (٦٤ ـ ٦٨)

وَّقُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْحِنَّبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمٍ بَيْنَمَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا ٱللَهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ-شَكِنُا وَلَا يَتَّخِذَ بَعَضُمَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّوْ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَـدُوا بِأَنَّا مُسْلِعُونَ ٢

(<sup>37</sup>) هذه الآية الكريمة كان النبي ي يكتب بها إلى ملوك أهل الكتاب. وكان يقرأ أحياناً في الركعة الأولى من سنة الفجر ﴿قولوا آمنا بالله﴾؛ الآية؛ ويقرأ بها في الركعة الآخرة من سنة الصبح لاشتمالها على الدعوة إلى دين واحد، قد اتفقت عليه الأنبياء والمرسلون، واحتوت على توحيد الإلهية المبني على عبادة الله وحده لا شريك له، وأن يعتقد أن البشر وجميع الخلق كلهم في طور البشرية لا يستحق مشريك له، وأن يعتقد أن البشر وجميع الخلق كلهم في طور البشرية لا يستحق مشريك له، وأن يعتقد أن البشر وجميع الخلق كلهم في طور البشرية لا يستحق منية أحد شريك له، وأن يعتقد أن البشر وجميع الخلق كلهم في طور البشرية لا يستحق منهم أحد شيئاً من خصائص الربوبية ولا من نعوت الإلهية، فإن انقاد أهل الكتاب منيا ماي المعان البشر وجميع الخلق كلهم في طور البشرية لا يستحق منهم أحد شيئاً من خصائص الربوبية ولا من نعوت الإلهية، فإن انقاد أهل الكتاب وغيرهم إلى هذا فقد اهتدوا و إن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون، كقوله تعالى: ﴿قل يا أيها الكافرون...)

﴿ يَتَأَهُلَ الْحِتَكِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أَزِلَتِ التَّوْرَنِةُ وَالإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِوةً أَفَلَا تَعْقِلُونَ ٢ ٢ هَكَانَتُمْ هَتُؤَلَاً، حَجَجتُم فِيمَا لَكُم بِهِ عِلَمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِنْمُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُم وَأَنتُم مَتُولَاً، حَجَجتُم فِيمَا لَكُم بِهِ عِلَمٌ فَلِم تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِنْمُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُم وَأَنتُم وَاللَّهُ عَمَلُونَ ٢ مَا كَانَ إِبَرَهِيمُ يَهُودِيًا وَلَا نَصْرَائِكَ وَلَكِن كَن حَضِيفًا مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ١ مَنْ إِنَ أَوْلَ النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ يَهُودِيًا وَلَا نَصْرَائِينَ وَلَكِن كَن حَضِيفًا مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ١ مَعْمَانَهُمُ وَاللَّهُ إِن النَّاسِ وَإِبْرَهِيمَ لَكُوبُونَ أَنْتَعَوْهُ وَهَندًا النَّيْئُ وَالَذِينَ وَلَى الْمُشْرِكِينَ إِنَّا إِنَّهُ مَعْتُونَ إِنَّا إِنَّاسَ وَإِبْرَهِيمُ مَا لَكُنُونُ وَلَا مَعْمَانِينَ وَلَكُونُ مَا اللَّي وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُعْرَائِنَهُ وَلَا اللَّاسِ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَالَذَينَ الْمُولُومَةً وَمَا أَنَهُ وَالَذَينَ مَا وَاللَهُ وَاللَهُ مِنْ الْمُعْرَبُهُ وَلَا الْنَعْنَا اللَهُ وَالَةًا مُعَمَّينَهُمُ وَقُولُ اللَهُ وَلَهُ وَاللَهُ وَلَمُ مَا الْتُولُ وَالَنَهُمُ وَلَكُولُونَ مِنْ الْلَهُ وَلَقَعَالُهُ وَالَنَهُ وَالَيْنَهُ وَلَا الْتَعْوَلُهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَلَا الْتَعَوْنُ وَلُ الْعَتَوانِهُ مِنَا إِنَّا إِنَّهُ وَالَنَهُ إِنَا الْعَالَةُ الْنَاسِ وَاللَّهُ مُعَالَى إِنَهُ وَالَهُ إِنَّهُ وَلَا الْعَنْ

(<sup>70</sup> - <sup>70</sup>) كانت الأديان كلها اليهود والنصارى والمشركون وكذلك المسلمون كلهم يدعون أنهم على ملة إبراهيم، فأخبر الله تعالى أن أولى الناس به محمد الله وأتباعه وأتباع الخليل قبل محمد أله وأما اليهود والنصارى والمشركون فإبراهيم بريء منهم ومن ولايتهم لأن دينه الحنيفية السمحة التي فيها الإيمان بجميع الرسل وجميع الكتب، وهذه خصيصة المسلمين، وأما دعوى اليهود والنصارى أنهم على ملة إبراهيم على ملة إبراهيم الحنيفية السمحة التي فيها الإيمان بجميع الرسل وجميع الكتب، وهذه خصيصة المسلمين، وأما دعوى اليهود والنصارى أنهم على المله على المعد إلى والمشركون فإبراهيم بريء منهم ومن ولايتهم لأن دينه الحنيفية السمحة التي فيها الإيمان بجميع الرسل وجميع الكتب، وهذه خصيصة المسلمين، وأما دعوى اليهود والنصارى أنهم على الله يعد الجليل، فكيف يحاجون في هذا الأمر الذي يعلم به كذبهم وافتراؤهم، فهب أنهم حاجوا فيما لهم به علم فكيف يحاجون في هذه الأمر الذي يعلم به كذبهم وافتراؤهم، ينظر ما احتوى عليه قولهم من البطلان يعلم فساد دعواهم، وفي هذه الآية دليل في أنه لا يحل أن اليهودية والنصرانية التي هم يدعون أنهم عليها لم تؤسس مله إلا بعد الخليل، فكيف يحاجون في هذا الأمر الذي يعلم به كذبهم وافتراؤهم، فهب أنهم حاجوا فيما لهم به علم فكيف يحاجون في هذه الأمر الذي يعلم به كذبهم وافتراؤهم، فهب أنهم حاجوا فيما لهم به علم فكيف يحاجون في هذه الحالة، فهذا قبل أن في أنه لا يحل للإنسان أن يقول أو يجادل فيما لا علم له به. وقوله: ﴿والله ولي على أنه لا يحل للإنسان أن يقول أو يجادل فيما لا علم له به. وقوله: ﴿والله ولي المؤمنين»؛ فكلما قوي إيمان العبد تولاه الله بلطفه، ويسره لليسرى وجنبه المومنين»؛ فكلما قوي إيمان العبد تولاه الله بلطفه، ويسره لليسرى وجنبه المرمزين إلى المولي إلى الموري المولي الموري المولي الموري الموري الموري الموري الموري الموري الموري الم الموري الم الذي يحلما قوي إلى أنه لا يحل للإنسان أن يقول أو يجادل فيما لا علم له به. وقوله: ﴿والله ولي المؤمنين»؛ فكلما قوي إيمان العبد تولاه الله بلطفه، ويسره ليسرى وجنبه الموري إلى الموري إلى الموري إلى الموري الموري الموري الموري الموري الموري إلى الموري والموري وجنبه الموري والموري الموري الموري الموري الموري إلى الموري إلى الموري الموري الموري الموري الموريي الموري الموري الموري الموري الموري إلى المويي ا

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة آل عمران (٦٩ ـ ٧٥)

﴿وَدَت طَابَهِمَةً مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ لَوَ يُعِنِلُوْنَكُوْ وَمَا يُطِبلُونَ إِلَا أَنشَسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِخَايَنتِ اللَهِ وَٱنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴿ وَنَا الْكِتَٰبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِخَايَنتِ اللَهِ وَآنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴿ وَتَحْمُونَ الْكِتَٰبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِخَايَنتِ اللَهِ وَآنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴿ وَتَحْمُونَ الْكِتَٰبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِخَايَنتِ اللَهِ وَآنتُمْ تَشْهَدُونَ أَنْ وَتَحْمُونَ الْحَقَ وَآنتُمُ تَشْهَدُونَ أَنْ وَتَحْمُونَ الْكَتَٰبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِخَايَنتِ اللَهِ وَآنتُمُ تَشْهَدُونَ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ الْمَ تَلْسُونَ ٱلْحَقَ وَآنتُمُ تَشْهَدُونَ أَنْ وَقَالَتَ طَابَهُمُ أَنْ الْكَتَٰبِ مَا مِنُوا بِٱلَذِى أَنْزِلَ عَلَى الْبَصْلِ وَتَكْمُعُونَ الْحَقَ وَآنتُمَ تَمَامُونَ أَنْ وَقَالَتَ طَابَهُ فَي آهُ وَلَا الْكِتَنِ مَا مِنُوا بِالَذِى أَنْزِلَ عَلَى الْذِينَ عَالَيْهُمُ وَجَمَةُ النَّهُ وَقَائَتُ مَا مَعُولُ وَلَا الْمَنْ الْعَنْ الْمَنْ أَنْ وَعَمْ الْنَهُ وَتَحْمُونَ أَنْ أَنْهُ مَعْتُوا وَتَحْتُونَ الْتَعَالَى وَتَكْمُعُونَ اللَهُ وَتَنْعُمُ مَ مِعْتُونُهُمُ مُوالاً الْمَعْتُ فَي اللَّهُ مَعْتُ وَمَا اللَّعُونَ الْنَهُ مُعْنُ الْكَنَا أَنْهُ مَعْتُ مَ اللَهُ مَنْ الْعَنْ أَنْتُمُ مُ مَا الْذِي الْنَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْمَ أَنْهُ مُونَ الْنَهُ مُوسَلَى الْتَعْتَى الْتَعْنُ الْعَالَيْنَ الْنَهُ مَا أَنْهُ مَعْتَى الْنَهُ مَائِهُ وَتَعْتَى اللَهُ مَنْ الْمَالَةُ وَنِي أَنْهُ وَاللَهُ وَا الْهُونَ أَنْهُ الْمُنْهُ أَنْ الْنَهُ مُوسَلًا مَا الْمُولَى الْعَنْ الْعَانِ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَانُ مُ مَا مَالْعَانَهُ وَاللَهُ مَا الْعَامَ مَا مَنْ مَالَةُ مُوالَةُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَالَنَهُ مُوالَعُنُ الْنَهُ الْعَنْنَا الْمُولَى الْعَالَى الْعَانَ الْعَالَةُ مُ مَالَةُ مُولَى مَا الْعَالَةُ مُولَعُ مَالَةُ مُولَعَانَا الْعَالَةُ مُولَة مُ الْنَهُ مَالَهُ الْعَالَ الْعَامِ مَا الْعَامِ الْعَانِ الْعَالَةُ مُ مَالَهُ مَالَعَانَ مَالَهُ مَالَةُ الْعَالَةُ مَالَةُ مُوالَةُ مُوالَةُ مُولَةُ مُوالَة مُولالَةُ مُوالَةُ مُولَة مُولَالُولُ الْعَنْ مُ الْعَالَ الْعَالَةُ مُ

(٦٩ - ٤٧) هذا من منة الله على هذه الأمة حيث أخبرهم بمكر أعدائهم من أهل الكتاب وأنهم من حرصهم على إضلال المؤمنين ينوعون المكرات الخبيئة فقالت طائفة منهم : ﴿آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار»؛ أي : أوله وارجعوا عن دينهم آخر النهار فإنهم إذا رأوكم راجعين وهم يعتقدون فيكم العلم استرابوا بدينهم وقالوا لولا أنهم رأوا فيه ما لا يعجبهم ولا يوافق الكتب السابقة لم يرجعوا، هذا مكرهم والله تعالى هو الذي يهدي من يشاء وهو الذي بيده النهار»؛ أي : أوله معتوابوا بدينهم وقالوا لولا أنهم رأوا فيه ما لا يعجبهم ولا يوافق الكتب السابقة لم يحتص به من يشاء وهو الذي بيده الفضل استرابوا بدينهم وقالوا لولا أنهم رأوا فيه ما لا يعجبهم ولا يوافق الكتب السابقة لم يحتص به من يشاء، فخصكم يا هذه الأمة بما لم يخص به غيركم، ولم يدر هؤلاء الماكرون أن دين الله حق إذا وصلت حقيقته إلى القلوب لم يزدد صاحبه على طول من به عليه. وقولهم : ﴿أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم أو يحاجوكم عند ربكم» من يعني أن الذي حملهم على هذه الأعمال المنكرة الحسد والبغي وخشية الاحتجاج من بيني أن الذي حملهم على هذه الأعمال المنكرة الحسد والبغي وخشية مناء منه على علول عني به عليه، كم علم من يعناء منهم من يوتى أحد مثل ما أوتيتم أو يحاجوكم عند ربكم» بيني أن الذي حملهم على هذه الأعمال المنكرة الحسد والبغي وخشية الاحتجاج من بع عليه، كما قال تعالى : ﴿ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم عليهم، كما قال تعالى : أود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق»؛ الآية.

وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنِطَارِ يُؤَذِوِ إَلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَذِوِ إِلَيْكَ إِلَا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآبِماً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمَنِيْنَ سَبِيلُ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ٢ بَنَ مَنْ أَوْنَى بِعَهْدِهِ. وَٱتَّفَى فَإِنَّ اللَهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَغِينَ ٢ 4.

لام وملك يخبر تعالى عن أهل الكتاب أن منهم طائفة أمناء بحيث لو أمنته على قناطير من النقود وهي المال الكثير يؤده إليك، ومنهم طائفة خونة يخونك في أقل القليل، ومع هذه الخيانة الشنيعة فإنهم يتأولون بالأعذار الباطلة فيقولون: لاليس علينا في الأميين سبيل،؛ أي: ليس علينا جناح إذا خناهم واستبحنا أموالهم، لأنهم لا حرمة لهم، قال تعالى: ﴿ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون؟؛ أن عليهم أشد الحرج، فجمعوا بين الخيانة وبين احتقار العرب وبين الكذب على الله، وهم يعلمون ذلك ليسوا كمن فعل ذلك جهلاً وضلالاً.

 $(A + \perp V7)$  معران (A +  $\perp V7)$ 

٧٦﴾ ثم قال تعالى: ﴿بلى﴾؛ أي: ليس الأمر كما قالوا. ﴿من أوفى بعهده واتقى﴾؛ أي: قام بحقوق الله وحقوق خلقه فإن هذا هو المتقي والله يحبه، أي: ومن كان بخلاف ذلك فلم يف بعهده وعقوده التي بينه وبين الخلق ولا قام بتقوى الله، فإن الله يمقته، وسيجازيه على ذلك أعظم النكال.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَنِيْمَ ثَمَنًا قَلِيلًا أَوْلَتِهِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِى الْآخِرَةِ وَلَا يُحَكِّنِمُهُمُ اللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَكَمَةِ وَلَا يُزَحِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ

٧٧ أي: إن الذين يشترون الدنيا بالدين فيختارون الحطام القليل من الدنيا ويتوسلون إليها بالأيمان الكاذبة والعهود المنكوثة فهؤلاء ﴿لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم؟ أي: قد حق عليهم سخط الله ووجب عليهم عقابه، وحرموا ثوابه، ومنعوا من التزكية، وهي التطهير. بل يردون القيامة متلوثون بالجرائم، متدنسون بالذنوب العظائم.

وَإِنَّ مِنْهُمَ لَفَرِيقًا يَلُوُنَ أَلْسِنَتَهُم بِٱلْكِنَٰبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَٰبِ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَٰبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ٢

(٧٨) أي: وإن من أهل الكتاب فريقاً محرفون لكتاب الله ﴿يلوون السنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب﴾؛ وهذا يشمل التحريف اللفظي والتحريف المعنوي، ثم هم مع هذا التحريف الشنيع، يوهمون أنه من الكتاب وهم كذبة في ذلك ويصرحون بالكذب على الله، وهم يعلمون حالهم وسوء مغبتهم.

لَامَا كَانَ لِبَشَبٍ أَن يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَٰبَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ شُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَسَادًا لِى مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّلِنِيْتَنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِنَبَ وَبِمَا كُنتُمْ تَذْرُسُونَ يَأْمُرَكُمْ أَن تَنَخِذُوا الْلَتَبِكَةَ وَالنَّبِيْنَ أَرْبَابًا أَيَامُرْكُمُ بِالكُنْرِ مَهَدَ إِذْ أَنْتُم مُسْلِعُونَ () فَ

• ٧٩﴾ ـ ٨٠﴾ أي: يمتنع ويستحيل كل الاستحالة لبشر منَّ الله عليه بالوحيَّ والكتاب والنبوة وأعطاه الحكم الشرعي، أن يأمر النّاس بعبادته ولا بعبادة النبيين

This file was downloaded from QuranicThought.com

HE PRINCE GHAZI TRU OR QUR'ÀNIC THOUGH

سورة آل عمران (۸۱ ـ ۸۲)

والملائكة واتخاذهم أرباباً، لأن هذا هو الكفر، فكيف وقد بعث بالإسلام المنافي للكفر من كل وجه فكيف يأمر بضده، هذا من الممتنع لأن حاله وما هو عليه وما منَّ الله به عليه من الفضائل والخصائص تقتضي العبودية الكاملة والخضوع التام لله الواحد القهار، وهذا جواب لوفد نجران حين تمادى بهم الغرور ووصلت بهم الحال والكبر أن قالوا أتأمرنا يا محمد أن نعبدك حين أمرهم بعبادة الله وطاعته، فبين الباري انتفاء ما قالوا وأن كلامهم وكلام أمثالهم في هذا ظاهر البطلان.

وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَى النَّبِيِّنَ لَمَا مَاتَبْتُكُم مِّن حِتَبٍ وَحِكْمَةٍ شُرَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ- وَلَتَنصُرُنَهُمْ قَالَ ءَأَقَرَرَتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصّرِقٌ قَالُوا أَقَرَرُنَاً قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّلِهِدِينَ ٢ فَصَ تَوَلَى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْنَسِتُوكَ ٢

(٨١ - ٨٢) هذا إخبار منه تعالى أنه أخذ عهد النبيين وميثاقهم كلُّهم بسبب ما أعطاهم، ومنَّ به عليهم من الكتاب والحكمة المقتضي للقيام التام بحق الله وتوفيته، أنه إن جاءهم رسول مصدق لما معهم بُعِثَ بما بعثوا به من التوحيد والحق والقسط والأصول التي اتفقت عليها الشرائع أنهم يؤمنون به وينصرونه، فأقروا على ذلك، واعترفوا، والتزموا، وأشهدهم، وشهد عليهم، وتوعد من خالف هذا الميثاق.

وهذا أمر عام بين الأنبياء أن جميعهم طريقهم واحد وأن دعوة كل واحد منهم قد اتفقوا وتعاقدوا عليها، وعموم ذلك أنه أخذ على جميعهم الميثاق بالإيمان والنصرة لمحمد ﷺ، فمن ادعى أنه من أتباعهم فهذا دينهم الذي أخذه الله عليهم وأقروا به واعترفوا، فمن تولى عن اتباع محمد ممن يزعم أنه من أتباعهم فإنه فاسق خارج عن طاعة الله مكذب للرسول الذي يزعم أنه من أتباعه مخالف لطريقه، وفي هذا إقامة الحجة والبرهان على كل من لم يؤمن بمحمد في من أتباعهم حتى يؤمنوا والأديان، وأنه لا يمكنهم الإيمان برسلهم الذين يزعمون أنهم أتباعهم حتى يؤمنوا

أَفَعَنَبُرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ آَسْلَمَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ طَوَعًا وَحَكَرُهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ إِنَّى قُلْ ءَامَنَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَنعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِ مُوسَىٰ وَعِيسَى وَالنَّبِيُونَ مِن رَّبِهِمَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِعُونَ إِنَّ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلَمَ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الخَسِرِينَ إِنَا عَنَ الْمُوَى مُسْلِعُونَ إِنَ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلَمَ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِرِينَ إِنّي كَا

ملورة آل عمران (٨٣ ـ ٩١)

٨٣٨ \_ ٨٨ قد تقدم في سورة البقرة أن هذه الأصول التي هي أصول الإيمان التي أمر الله بها هذه الأمة قد اتفقت عليها الكتب والرسل، وأنها هي الغرض الموجه لكل أحد وأنها هي الدين والإسلام الحقيقي، وأن من ابتغى غيرها فعمله مردود وليس له دين يعول عليه، فمن زهد عنه ورغب عنه فأين يذهب؟ إلى عبادة الأشجار والأحجار والنيران، أو إلى اتخاذ الأحبار والرهبان والصلبان، أو إلى التعطيل لرب العالمين، أو إلى الأديان الباطلة التي هي من وحي الشياطين؟ وهؤلاء كلهم في الآخرة من الخاسرين.

كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا حَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنِوْمُ وَشَهِدُوًا أَنَّ الرَّسُولَ حَقٌ وَجَاءَهُمُ ٱلْبَيْنَتُ وَاللَهُ لا يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا حَقَرُوا بَعْدَ إِيمَنِوْمُ وَشَهِدُوًا أَنَ الرَّسُولَ حَقٌ وَجَاءَهُمُ الْبَيْنَتُ وَاللَهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الْطَلِيبِينَ اللَّهُ وَالْمَاتَبِكَة وَاللَّاسِ وَاللَهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الْطَلِيبِينَ اللَّهُ أَوْلَتَهِكَ جَزَاقُوهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعَنَكَةُ اللَهِ وَالْمَاتَبِكَة وَاللَّاسِ المَعْدِى اللَّهُ وَالمَاتَبِكَة وَاللَّاسِ المَعْدِى اللَّهُ وَالْمَاتَبِكَة وَاللَّاسِ الْجَعْمِينَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْعَلَيْنَ اللَّهُ مَا الْعَنْ الْعَنْ اللَّهُ وَالمَاتَبِكَة وَالنَّاسِ الْجَعْمِينَ اللَّهُ عَنْهُمُ الْعَنْ اللَّهُ وَالمَاتِ عَنْهُمُ الْمَاتِيكَة وَلَا عَمْهُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَامِ مَا بَعْدِ اللَّهُ وَالمَاتَبَكَة وَالنَّاسِ الْمَعْمَ اللَهُ وَالمَاتِ عَنْهُمُ اللَّهُ وَالْمَاتِيكَة وَ الْتَعْمَ الْمَعْتُ عَنْهُمُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ أَعْمَالُهُ مَنْ الْعَنْ أَنْهُ وَالْمَاتَبِي فَيْعَانَ مِنْ عَنْقُولُ مَعْمَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ أَنْهُ وَالَتَ اللَهُ وَالْعَانَ مَنْ الْعَالَمُ اللَذِينَ عَابُوا مِنْ بَعْدَ إِنَا مَعْهُ الْمُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْمَنْ الْعَالَةُ وَالَتُنَا مُ الْمُعَالَقُولُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَالِيلُ مَاتُ الْمُ الْمُعَالُونَ الْعَالَةُ مَالْمُ الْعَالَى الْعَالَةُ مَالْمُ الْعَالَةُ مَالْمُ الْتَنْ الْعَنْ الْعُمْ الْمُعْتَاقُ مَا الْعَالَةُ مَا لَهُ الْمُعْتَ الْعَالَةُ عَامِ الْعَالَةُ مَالْمُ الْمَالُولُ مَالْمُ الْمُ الْعَالُ مَالْمُ مَالْمُ الْمَالْمُ مَالْمُ مَالْمُ عَامُ الْعَالَةُ مَا مَالْعَامُ مَالْعُنْ الْعَالَةُ مَالْمُ مَالْمُ الْمُعَالُولُ مَالْمُ حَالَةُ مَالْمُ مَالْمُ عَالَةُ الْمُعْتَ مَالْمُ مَالْمُ مَالْمُ الْمُ لَالَةُ مَالْمُ مَالْمُ مَالْمُ الْحَالَ مَالْمُ مَالْمُ الْمَالَةُ مَالْمُ مَالْمُ مَالْمُ لَكُولُ مَالْمُ الْمُ لَالُكُولُ مَالْمُ الْمُ الْمُ لَالْمُ الْعُنْ مَا مَالْمُ مَالْمُ الْعُنْ مَالْمُ مَالَةُ مَا الْعَامِ مَالْمُ مَالْمُ مَالْمُ مَالْمُ مَا الْعَالِ مَالْمُ مَالْمُ مَالْمُ مَالْمُ مَالْحُولُ مَالْمُ مَاتُ مَا مُ

(م حكوم معنى أنه يبعد كل البعد أن يهدي الله قوماً عرفوا الإيمان، ودخلوا فيه وشهدوا أن الرسول حق ثم ارتدوا على أعقابهم ناكصين ناكثين، لأنهم عرفوا الحق فرفضوه، ولأن من هذه الحالة وصفه فإن الله يعاقبه بالانتكاس وانقلاب القلب جزاء له إذ عرف الحق فتركه، والباطل فآثره فولاه الله ما تولى لنفسه، فهؤلاء (عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين)؛ خالدين في اللعنة والعذاب فلا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون)؛ إذا جاءهم أمر الله، لأن الله عمرهم ما يتذكر فيه ما تذكر، وجاءهم النذير.

٩٩ ـ ٨٩ ثم إنه تعالى استثنى من هذا الوعيد التائبين من كفرهم وذنوبهم المصلحين لعيوبهم فإن الله يغفر لهم ما قدموه ويعفو عنهم ما أسلفوه، ولكن من كفر وأصر على كفره، ولم يزدد إلا كفراً حتى مات على كفره، فهؤلاء هم الضالون عن طريق الهدى السالكون لطريق الشقاء، وقد استحقوا بهذا العذاب الأليم، فليس لهم ناصر من عذاب الله ولو بذلوا ملء الأرض ذهباً ليفتدوا به لم ينفعهم شيئاً. فعياذًا بالله من الكفر وفروعه.

﴿لَن نَنَالُوا ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمَّا تَجْتُونَ وَمَا لَنفِقُوا مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ. عَلِيمٌ ٢

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة آل عمران (۹۲ ـ ۹۰)

(٩٢) يعني (لن تنالوا) وتدركوا (البر)، الذي هو اسم جامع للخيرات وهو: الطريق الموصل إلى الجنة (حتى تنفقوا مما تحبون) من أطيب أموالكم وأزكاها، فإن النفقة من الطيب المحبوب للنفوس من أكبر الأدلة على سماحة النفس واتصافها بمكارم الأخلاق ورحمتها ورقتها، ومن أدل الدلائل على محبة الله وتقديم محبته على محبة الأموال التي جبلت النفوس على قوة التعلق بها، فمن آثر محبة الله محبة الله وتقديم محبته على محبة الأموال التي جبلت النفوس على قوة التعلق بها، فمن أثر محبة الله وتقديم محبته على محبة الأموال التي جبلت النفوس على قوة التعلق بها، فمن أثر محبة الله محبة الله وتقديم محبته على محبة الأموال التي جبلت النفوس على قوة التعلق بها، فمن أثر محبة الله محبة الله محبة الله على محبة الله على محبة الأموال التي جبلت النفوس على قوة التعلق بها، فمن أثر محبة الله على محبة الله على محبة الأموال التي جبلت النفوس على قوة التعلق بها، فمن ألموال الطيبات وأحسن إلى عباد الله أحسن الله إليه ووفقه أعمالاً وأخلاقاً لا تحصل بدون هذه الطيبات وأحسن إلى عباد الله أحسن الله إليه ووفقه أعمالاً وأخلاقاً لا تحصل بدون هذه الحبات وأحسن إلى عباد الله أحسن الله إليه ووفقه أعمالاً وأخلاقاً من ألموال الويات همال وألمال بدون هذه الحبات وأحسن إلى عباد الله أحسن الله إليه ووفقه أعمالاً وأخلاقاً لا تحصل بدون محبة الطيبات وأحسن إلى عباد الله أحسن الله إليه ووفقه أعمالاً وأخلاقاً لا تحصل بدون هذه الحبات وأحسن إلى عباد النفقة على هذا الوجه كان قيامه ببقية الأعمال الصالحة والأخلاق الفاضلة من طريق الأولى والأحرى، ومع أن النفقة من الطيبات هي أكمل الحالات فمهما أنفق العبد من نفقة قليلة أو كثيرة من طيب أو غيره في أكمل الحالات فمهما أنفق العبد من نفقة قليلة أو كثيرة من طيب أو غيره وإن الله به عليم»، وسيجزي كل منفق بحسب عمله، سيجزيه في الدنيا بالخلف وفار إلى الحري والأخرة مال الميات في من الحبل وفي الأجرة بالنعلم من طيب أو غيره وإن الله به عليم»، وسيجزي كل منفق بحسب عمله، سيجزيه في الدنيا بالخلف وفي الأخرة بالنعيم الآجل.

المُو كُلُّ ٱلطَّمَارِ حَانَ حِلَّا لِبَنَ إِسْرَةٍ بِلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَةٍ بِلُ عَلَى نَفْسِوِ مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلُ ٱلتَّوْرَنَةُ قُلْ فَأْتُوا بِالنَّوْرَنَةِ فَاتْلُوهَا إِن كُنتُمْ صَندِفِينَ () فَمَنِ ٱفْتَرَى عَلَ ٱللهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلطَّلِمُونَ () ﴾.

٩٣ - ٩٤ من جملة الأمور التي قدح فيها اليهود بنبوة عيسى ومحمد بنه أنهم زعموا أن النسخ باطل، وأنه لا يمكن أن يأتي نبي يخالف النبي الذي قبله. فكذبهم الله بأمر يعرفونه، فإنهم يعترفون بأن جميع الطعام قبل نزول التوراة كان حلالاً لبني إسرائيل إلا أشياء يسيرة، حرمها إسرائيل وهو يعقوب عليه السلام على نفسه ومنعها إياه لمرض أصابه، ثم إن التوراة فيها من التحريمات التي نسخت ما نفسه ومنعها إياد لل شيء كثير. قل لهم إن أنكروا ذلك فأتوا بالتوراة فاتلوها إن نحم من العام قبل نزول التوراة كان نفسه ومنعها إياه لمرض أصابه، ثم إن التوراة فيها من التحريمات التي نسخت ما نفسه ومنعها إياه لمرض أصابه، ثم إن التوراة فيها من التحريمات التي نسخت ما كان حلاً قبل ذلك شيء كثير. قل لهم إن أنكروا ذلك فأتوا بالتوراة فاتلوها إن كان حلاً قبل ذلك شيء كثير. قل لهم إن أنكروا ذلك فأتوا بالتوراة فاتلوها إن ينتم صادقين بابزعمكم أنه لا نسخ ولا تحليل ولا تحريم. وهذا من أبلغ الحجج كان يحتج على الإنسان بأمر يقوله ويعترف به ولا ينكره، فإن انقاد للحق فهو أن يحتج على الإنسان بأمر يقوله ويعترف به ولا ينكره، فإن انقاد للحق فهو الواجب، وإن أبى ولم ينقد بعد هذا البيان تبين كذبه وافتراؤه وظلمه وبطلان ما هو الواجب، وهو الواقع من اليهود.

اللهُ قَانَبُهُوا مِلَةَ إِبَرُهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ 
 اللهُ قَانَبُهُوا مِلَةً إِبَرُهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ 
 الله قال وحديثاً؟
 إوها أي: قل صدق الله في كل ما قاله ومن أصدق من الله قبلاً وحديثاً؟

وقد بين في هذه الآيات من الأدلة على صحة رسالة محمد على وبراهين دعوته وبطلان ما عليه المنحرفون من أهل الكتاب الذين كذبوا رسوله وردوا دعوته، فقد صدق الله في ذلك وأقنع عباده على ذلك ببراهين وحجج تتصدع لها الجبال وتخضع لها الرجال، فتعين عند ذلك على الناس كلهم اتباع ملة إبراهيم من توحيد الله وحده لا شريك له، وتصديق كل رسول أرسله الله، وكل كتاب أنزله والإعراض عن الأديان الباطلة المنحرفة، فإن إبراهيم كان معرضاً عن كل ما يخالف

OR أورة آل عمران (٩٦ ـ ٩٩)

﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِى بِبَكَةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَلَمِينَ ﷺ فِيهِ مَايَنتُ بَيَنتُ مَقَامُ إِبَرَهِيمُ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَامِناً وَلِنَهِ عَلَ ٱلنَّاسِ حِجُ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْمَنلَمِينَ ۞ ﴾.

(٩٦ - ٩٧) يخبر تعالى بعظمة بيته الحرام، وأنه أول البيوت التي وضعها الله في الأرض لعبادته وإقامة ذكره، وأن فيه من البركات وأنواع الهدايات وتنوع المصالح والمنافع للعالمين شيء كثير وفضل غزير، وأن فيه آيات بينات تُذَكِّر بمقامات إبراهيم الخليل وتنقلاته في الحج ومن بعده تذكر بمقامات سيد الرسل وإمامهم، وفيه الأمن الذي من دخله كان آمناً قدراً مؤمناً شرعاً وديناً.

فلما احتوى على هذه الأمور التي هذه مجملاتها وتكثر تفصيلاتها، أوجب الله حجه على المكلفين المستطيعين إليه سبيلاً، وهو الذي يقدر على الوصول إليه بأي مركوب يناسبه وزاد يتزوده، ولهذا أتى بهذا اللفظ الذي يمكنه تطبيقه على جميع المركوبات الحادثة والتي ستحدث، وهذا من آيات القرآن حيث كانت أحكامه صالحة لكل زمان وكل حال ولا يمكن الصلاح التام بدونها. فمن أذعن لذلك وقام به فهو من المهتدين المؤمنين، ومن كفر فلم يلتزم حج بيته فهو خارج عن الدين،

وَّقُلْ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِنَبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِعَايَنَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَىٰ مَا تَسْمَلُونَ ٥ قُلْ يَتَآهَلَ ٱلكِنَنِبِ لِمَ تَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ تَبْعُونَهَا عِوَجًا وَأَنتُمْ شُهَكَدَآةُ وَمَا ٱلله تَعْمَلُونَ ۞ ﴾.

٩٨ - ٩٩ لما أقام فيما تقدم الحجج على أهل الكتاب مع أنهم قبل ذلك

سورة آل عمران (۱۰۰ ـ ۱۰۰)

يعرفون النبي ﷺ، كما يعرفون أبناءهم، وَبَّخَ المعاندين منهم بكفرهم بآيات الله وصدهم الخلق عن سبيل الله لأن عوامهم تبع لعلمائهم، والله تعالى يعلم أحوالهم وسيجازيهم على ذلك أتمَّ الجزاء وأوفاه.

الذينَ مَامَنُوًا إِن تُطِيعُوا فَرِبقًا مِنَ ٱلَّذِينَ أُوَنُوا ٱلْكِنَبَ يَرُدُوكُم بَعْدَ إِبَنَنِكُمْ كَفَرِينَ وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَمْتُمْ تُتَلَى عَلَيْكُمْ مَايَنَتُ ٱللَّهِ وَفِيحُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْتَصِم بِاللَهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ ٥ ﴾.

(١٠٠ - ١٠١) لما أقام الحجج على أهل الكتاب ووبَّخهم بكفرهم وعنادهم، حذر عباده المؤمنين عن الاغترار بهم، وبين لهم أن هذا الفريق منهم حريصون على إضراركم وردكم إلى الكفر بعد الإيمان، ولكن ولله الحمد أنتم يا معشر المؤمنين، بعدما منَّ الله عليكم بالدين ورأيتم آياته ومحاسنه ومناقبه وفضائله، وفيكم رسول الله الذي أرشدكم إلى جميع مصالحكم، واعتصمتم بالله وبحبله الذي هو دينه يستحيل أن يردوكم عن دينكم، لأن الدين الذي بني على هذه الأصول والدعائم الثابتة الأساس، المشرقة الأنوار تنجذب إليه الأفتدة، ويأخذ بمجامع القلوب، ويوصل العباد إلى أجل غاية وأفضل مطلوب.

﴿ومن يعتصم بالله﴾؛ أي: يتوكل عليه ويحتمي بحماه ﴿فقد هدي إلى صراط مستقيم﴾؛ وهذا فيه الحث على الاعتصام به وأنه السبيل إلى السلامة والهداية.

﴿ يَتَايَّبُهَا الَّذِينَ مَامَنُوا انْتَقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَائِدٍ. وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَا وَأَنتُم تُسْلِمُونَ ﷺ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَصِيحًا وَلَا تَنَتَرَقُولاً وَاذْكُرُوا نِسْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعَدَاءَ فَالَفَ بَيْنَ فُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنتَذَكُم مِنْهاً كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ مايَتِهِ. لَمَكْكُو نَهْ تَدُونَ ﷺ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِلْلَعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِّ وَأُولَتِيكَ هُمُ الْمُلْلِعُونَ ﴾ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِّ وَأُولَتِيكَ هُمُ الْمُلْلِعُونَ

(١٠٢ ـ ١٠٥) هذه الآيات فيها حث الله عباده المؤمنين أن يقوموا بشكر نعمه العظيمة بأن يتقوه حق تقواه، وأن يقوموا بطاعته وترك معصيته مخلصين له بذلك، وأن يقيموا دينهم ويستمسكوا بحبله الذي أوصله إليهم، وجعله السبب بينهم وبينه وهو دينه وكتابه، والاجتماع على ذلك وعدم التفرق، وأن يستديموا ذلك إلى الممات.

وذكرهم ما هم عليه قبل هذه النعمة وهو أنهم كانوا أعداء متفرقين فجمعهم بهذا

الدين وألّف بين قلوبهم وجعلهم إخواناً، وكانوا على شفا حفرة من النار فأنقذهم من الشقاء، ونهج بهم طريق السعادة؛ لذلك بين ﴿الله لكم آياته لعلكم تهتدون»؛ إلى شكر الله والتمسك بحبله. وأمرهم بتتميم هذه الحالة، والسبب الأقوى الذي يتمكنون به من إقامة دينهم بأن يتصدى منهم طائفة يحصل فيها الكفاية ﴿يدعون إلى الخير»؛ وهو الدين: أصوله وفروعه وشرائعه ﴿ويأمرون بالمعروف»؛ وهو ما عرف حسنه شرعاً وعقلاً ﴿وينهون عن المنكر»؛ وهو ما عرف قبحه شرعاً وعقلاً ﴿وأولئك هم المفلحون»؛ المدركون لكل مطلوب الناجون من كل مرهوب، ويدخل في هذه الطائفة أهل العلم والتعليم والمتصدون للخطابة ووعظ الناس عموماً

سورة آل عمران (۱۰۲ ـ ۱۰۷)

وخصوصاً والمحتسبون، الذين يقومون بإلزام الناس بإقامة الصلوات وإيتاء الزكاة والقيام بشرائع الدين، وينهونهم عن المنكرات.

فكل من دعا الناس إلى خير على وجه العموم أو على وجه الخصوص، أو قام بنصيحة عامة أو خاصة فإنه داخل في هذه الآية الكريمة.

ثم نهاهم عن سلوك مسلك المتفرقين الذين جاءهم الدين والبينات الموجب لقيامهم به واجتماعهم، فتفرقوا واختلفوا وصاروا شيعاً، ولم يصدر ذلك عن جهل وضلال وإنما صدر عن علم وقصد سيىء وبغي من بعضهم على بعض، ولهذا قال: ﴿وأولئك لهم عذاب عظيم﴾؛ ثم بين متى يكون هذا العذاب العظيم ويمسهم هذا العذاب الأليم فقال:

لَايَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوْمٌ وَتَسْوَدُ وُجُوْمٌ فَآمَا الَذِينَ آسَوَدَتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعَدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمَ تَكْفُرُونَ ٢٠ وَأَمَا الَذِينَ آبَيَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَغِي رَحْمَةِ اللَّهِ هُمْ فِبِهَا خَلِدُونَ

(١٠٦ - ١٠٢) يخبر تعالى بتفاوت الخلق يوم القيامة في السعادة والشقاوة، وأنه تبيض وجوه أهل السعادة، الذين آمنوا بالله، وصدقوا رسله وامتثلوا أمره واجتنبوا نهيه، وأن الله تعالى يدخلهم الجنات ويفيض عليهم أنواع الكرامات وهم فيها خالدون، وتسود وجوه أهل الشقاوة الذين كذبوا رسله وعصوا أمره وفرقوا دينهم شيعاً وأنهم يوبخون فيقال: ﴿أكفرتم بعد إيمانكم﴾؛ فكيف اخترتم الكفر على الإيمان ﴿فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون﴾.

فَرْتِلَكَ مَايَنَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا ٱللَّهُ بَرُبِدُ ظُلْمًا لَلْعَالَمِينَ ٥ وَلِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِّ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ۞ ﴾ .



سورة آل عمران (۱۰۸ ــ ۱۱۱) 🖉

الحق والباطل وبيني تعالى على ما قصه على نبيه من آياته التي حصل بها الفرقان بين الحق والباطل وبين أولياء الله وأعدائه، وما أعده لهؤلاء من الثواب وللآخرين من العقاب، وأن ذلك مقتضى فضله وعدله وحكمته، وأنه لم يظلم عباده ولم ينقصهم من أعمالهم أو يعذب أحداً بغير ذنبه أو يحمل عليه وزر غيره. ولما ذكر أن له الأمر والشرع ذكر أن له تمام الملك والتصرف والسلطان فقال:

(١٠٩) ﴿ولله ما في السموات وما في الأرض وإلى الله ترجع الأمور؟؛ فيجازي المحسنين بإحسانهم والمسيئين بعصيانهم، وكثيراً ما يذكر الله أحكامه الثلاثة مجتمعة يبين لعباده أنه الحاكم المطلق فله الأحكام القدرية والأحكام الشرعية والأحكام الجزائية، فهو الحاكم بين عباده في الدنيا والآخرة، ومن سواه من المخلوقات محكوم عليها ليس لها من الأمر شيء.

لَمُتُمَّمَ خَبَرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَلَوْ مَامَرَى آهْلُ ٱلْحِتَبِ لَكَانَ خَبْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَخْذُهُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ۞ لَن يَضُرُّوكُمْ إِلَا أَذَى قِإِن يُقَنبِنُوكُمْ يُوَلُوكُمُ الْأَذْبَارُ ثُمَّ لَا يُعَرُونَ ۞ ﴾

(١١١ ـ ١١١) هذا تفضيل من الله لهذه الأمة بهذه الأسباب، التي تميزوا بها وفاقوا بها سائر الأمم، وأنهم خير الناس للناس نصحاً ومحبة للخير ودعوة وتعليماً وإرشاداً وأمراً بالمعروف ونهياً عن المنكر وجمعاً بين تكميل الخلق والسعي في منافعهم بحسب الإمكان، وبين تكميل النفس بالإيمان بالله والقيام بحقوق الإيمان، وأن أهل الكتاب لو آمنوا بمثل ما آمنتم به لاهتدوا وكان خيراً لهم ولكن لم يؤمن منهم إلا القليل، وأما الكثير فهم فاسقون خارجون عن طاعة الله وطاعة رسوله محاربون للمؤمنين ساعون في إضرارهم بكل مقدورهم، ومع ذلك فلن يضروا المؤمنين إلا أذى باللسان، وإلا فلو قاتلوهم لولوا الأدبار ثم لا ينصرون. وقد وقع ما أخبر الله به، فإنهم لما قاتلوا المسلمين ولوا الأدبار ونصر الله المسلمين عليهم.

فُضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوًا إِلَّا بِحَبْلِ مِنَ اللَّهِ وَحَبْلِ مِّنَ النَّاسِ وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ذَالِكَ بِآنَهُمْ كَانُوا بَكْفُرُونَ بِعَابَنتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الأَئْبِيَآة بِغَيْرِ حَقِّ ذَاكِ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ٢٠٠٠

(١١٢) هذا إخبار من الله تعالى أن اليهود ضربت عليهم الذلة فهم خائفون أينما ثقفوا، ولا يؤمنهم شيء إلا معاهدة وسبب يأمنون به يرضخون لأحكام الإسلام ويعترفون بالجزية أو بحبل (من الناس)؛ أي: إذا كانوا تحت ولاية غيرهم ونظارتهم كما شوهد حالهم سابقاً ولاحقاً، فإنهم لم يتمكنوا في الوقت الأخير من الملك المؤقت في فلسطين إلا بنصر الدول الكبرى وتمهيدهم لهم كل سبب (وباؤوا بغضب من الله)؛ أي: قد غضب الله عليهم وعاقبهم بالذلة والمسكنة، والسبب في ذلك كفرهم بآيات الله وقتلهم الأنبياء (بغير حق)، أي: ليس ذلك عن جهل وإنما هو بغي وعناد، تلك العقوبات المتنوعة عليهم (بما عصوا وكانوا يعتدون)؛ فالله تعالى لم يظلمهم ويعاقبهم بغير ذنب، وإنما الذي أجراه عليهم بسبب بغيهم وعدوانهم وكفرهم وتكذيبهم للرسل وجناياتهم الفظيعة.

Q الموراة آل عمران (١١٣ - ١١٥)

 كَيْسُوا سَوَلَةُ قِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةٌ قَابِمَةٌ يَتْلُونَ مَايَنتِ ٱللَّهِ مَانَةَ ٱلَيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ
 يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْرِ ٱلْآخِرِ وَيُأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسَرِعُونَ فِي الْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسَرِعُونَ فِي الْمَعْرُوفَ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسَرِعُونَ فِي الْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسَرِعُونَ فِي الْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسَرِعُونَ فِي الْمَعْرُونَ وَاللَّهُ عَلِيلُهُ الْمَعْذَرُونَ الْمَعْدَرُونَ وَاللَهُ عَلِيلُولُ الْمَعْرَونَ وَاللَّهُ عَلِيلُهُ الْمَعْرَونَ وَاللَّهُ عَلِيلُهُ الْمَعْرُونَ وَاللَهُ عَلِيلُونَ وَاللَّهُ عَلِيلُهُ وَاللَهُ عَلِيلُونَ إِلَيْ وَاللَهُ عَلَيلُهُ عَلَي الْمُعْرُونَ وَيُسْتُونَ إِنَّةُ لَعَلَيْ وَاللَهُ عَلِيلُهُ الْمَعْرُونَ وَاللَهُ عَلَي الْمُ عَنْ أَعْلَ الْعَنْتُ عَالَهُ عَلِيلُهُ عَلَي الْمُعَالَيْ وَالَتُهُ عَلَي الْعَنْوَيُهُمُ وَاللَهُ عَلَي الْمُعْتَقِي وَالْتُهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ عَلَيْنُ وَيُنَ إِلَمُعَرُونَ وَيَعْهُونَ مِنْ الْمُعَالَةِ لَهُ عَلَي لُهُ عَاللَهُ عَلَي الْعَنْ فِي عَنْ الْمُعَالَي مَعْدَلُولُ وَلَيْنَ الْعَالَةُ عَلَي لُهُ عَلَي الْمُنْعَالَ الْمُعَالَي مَا لَهُ عَلَي لُهُ عَلَيْ لُهُ عَلَيْنَ الْمُ الْعَالَةُ عَلَي لُهُ عَلَي لُهُ الْعَلَي وَالْتُهُ عَلَي لُهُ عَلَي لُهُ الْعَلَيْ وَالْتُنَا الْعَالَةِ الْعَلَي الْعَلْمُ الْعَالَةُ الْحَدْمَةُ مُوالَعُهُ عَالَهُ الْمُنَا الْحَلُولُ مَا لَهُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَي مَا لَهُ عَلَي الْمُ الْعَالَةُ عَامُ مَا لَكُهُ عَلَي الْعَالَةُ لَعُنَا إِنَهُ مِنْ الْعَالَةُ لِلْعَالَةُ لِلْعَالَهُ لِلْعَانَ مَا عَالُهُ عَالَهُ الْعَالَةُ لَعَالُهُ إِنَا لِلْعَا وَالْعَالَةُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا الْعَالَةُ إِنَا إِنَا مَالَهُ وَالْنَا إِنَا إِن أُ

(١١٣ - ١١٤) لما ذكر الله المنحرفين من أهل الكتاب بيَّن حالة المستقيمين منهم وأن منهم أمة مقيمون لأصول الدين وفروعه ويؤمنون بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف؟؛ وهو الخير كله، وينهون عن المنكر وهو جميع الشر، كما قال تعالى: ﴿ومن قوم موسى أمة يهدون بالحق وبه يعدلون؟؛ و ﴿يسارعون في الخيرات؟؛ والمسارعة إلى الخيرات قدر زائد على مجرد فعلها، فهو وصف لهم بفعل الخيرات والمبادرة إليها وتكميلها بكل ما تتم به من واجب ومستحب.

١١٥﴾ ثم بين تعالى أن كل ما فعلوه من خير قليل أو كثير فإن الله تعالى سيقبله حيث كان صادراً عن إيمان وإخلاص، ﴿فلن يكفروه﴾؛ يعني لن ينكر ما عملوه ولن يهدر ﴿والله عليم بالمتقين﴾؛ وهم الذين قاموا بالخيرات وتركوا المحرمات لقصد رضا الله وطلب ثوابه.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُنْبِى عَنْهُمْ أَمُوَالُهُمْ وَلَا أَوَلَدُهُم مِّنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَأُوَلَتَهِكَ أَصْحَكُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِبَهَا خَلِدُونَ ٥ شَقُ مَنْلُ مَا يُنفِقُونَ فِى هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا حَكَمَتُلِ رِبِج فِبهَا صِرُّ أَصَابَتْ

سورة آل عمران (۱۱٦ ـ ۱۱۹) 🕬

حَرْكَ قَوْمِ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَنْهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلَئَكِن أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ٥

(١١٦ - ١١٧) بين تعالى أن الكفار الذين كفروا بآيات الله وكذبوا رسله أنه لا ينقذهم من عذاب الله منقذ ولا ينفعهم نافع ولا يشفع لهم عند الله شافع، وأن أموالهم وأولادهم التي كانوا يعدونها للشدائد والمكاره لا تفيدهم شيئاً وأن نفقاتهم التي أنفقوها في الدنيا لنصر باطلهم ستضمحل، وأن مثلها «كمثل»؛ حرث أصابته (ريح»؛ شديدة «فيها صر»؛ أي: برد شديد أو نار محرقة فأهلكت ذلك الحرث وذلك بظلمهم فلم علم علم علم المدونها للمدائد والمكاره لا تفيدهم شيئاً وأن نفقاتهم التي أنفقوها في الدنيا لنصر باطلهم ستضمحل، وأن مثلها «كمثل»؛ حرث أصابته وريح»؛ شديدة «فيها صر»؛ أي: برد شديد أو نار محرقة فأهلكت ذلك الحرث وذلك بظلمهم فلم يظلمهم الله، ويعاقبهم بغير ذنب، وإنما ظلموا أنفسهم. وهذه كقوله تعالى: «إن الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يغلبون».

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ، امَنُوا لَا تَنْخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَعْضَةَة مِنْ أَفْوَاهِمِهُمُ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْآيَنَتِ إِن كُنتُمْ قَعْلُونَ () الْبَعْضَةَة مِن أَفْوَاهِمِهُمُ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلآيَنَتِ إِن كُنتُمْ قَعْلُونَ () مَتَابَتُمُ أَوْلَامَ عَنِتُمْ قَدْوَلُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلآيَنَتِ إِن كُنتُمْ قَعْلُونَ عَضُوا مَا عَنْتُمْ مَتَابَتُمْ أَوْلَامَ عَنْتُمْ وَلَا يُحْبُونَكُمْ وَتُوْمِنُونَ بِالكِنَبِ كُلُو وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا مَامَنًا وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَضُوا عَنْهُ أَوْلَامَ مِنْ الْذَيْظِ قُلْ مَا لَكُنْ مَعْذَلُهُ مَائَا وَإِذَا حَلُوا عَضُوا عَضُوا عَضَمُوا عَنْتُمُ أَوْلَامَ مِن الْنَيْظُ قُلْ مُونُوا بِعَيْظِكُمُ إِذَا لَقَوْكُمُ قَالُوا مَامَنا وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَضُوا عَنْهُمُ الأَنامِ مِن الْنَيْظِ قُلْ مُونُوا بِعَيْظِكُمُ إِنَ اللَهُ عَلِيمُ بِذَاتِ الصَدُودِ () إِن تَعْسَدَهُمْ حَسَنَةُ مَنْذُونُ مَالَمُوا مَا مَنْنَا وَ إِذَا تَعْتَنْ أَوْنَهُمُ وَالا مِن الْنَعْظُولُ مُن الْقُولُمُ عَنْتُ مَنْذَا مَن الْعَنْظُمُ مَن الْعَنْولُ مِعْمُ أَنْ اللَهُ عَلَيمُ مِنْهُ أَنْهُ عَلَى مُ الْنَا مَنْ الْعَيْظُ عُلَ مُعُنُمُ مَعْتُونَ اللهُ مُعْتُمُ مَ وَنُ اللَهُ عَلَى مُولُولُ مَعْتُ مُ مُولُولُ مُعْتُونَ مَا مَنْ اللَهُ عَلَى مُعْتُ إِن اللَهُ مُعْتُونَ مَا عَلَيْ مُنْ مَا عَلَى إِنْ عَنْ مُولُولُ مُعْتُنُهُمُ مَا مُنَا مُ مَا مُولُولُ مُعْتُ مُ مُ مُنْ مُ مُنْ عَلَى مُعْتُ مُ عَلَى مُعْتُمُ مُ مُ مَا مُ مُ مَعْتُ مُ مُعْتُ مُنْ عَالَوْنُ مُ مُوالَا مُوا مُولَى مُولانا مُعْذَى مُ مَا مَا مَا مُولُ مُنْ مُ عَالُولُ مُعْتُ مُ مُولُ مُولَى مُعَامُ مُ مُنَا مُعَنْ مُ مُ مَا مُ مُولَى مُنْ مُ مُ مُ مَا مُولَ مُعْتُ مُ مُ مُ مُنَا مُ مُنْ مُ مُ مُ مُ مُنْ مُ مُنَالُولُ مُ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُوامُ مُنْتُ مُنْ مَا مُولَى مُنْعُولُ مُعْتُوا مُ مُولُ مُنْعُمُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُنَا مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُنُهُ مُ مُ مُعْمُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُنُوا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُولُولُ مُ مُ

(١١٨) ـ ١١٩) هذا تحذير من الله لعباده عن ولاية الكفار واتخاذهم بطانة أو خصيصة وأصدقاء، يسرون إليهم ويفضون لهم بأسرار المؤمنين، فوضح لعباده المؤمنين الأمور الموجبة للبراءة من اتخاذهم بطانة، بأنهم ﴿لا يألونكم خبالاً أي حريصون غير مقصرين في إيصال الضرر بكم، وقد بدت البغضاء من كلامهم وفلتات ألسنتهم وما تخفيه صدورهم من البغضاء والعداوة ﴿أكبر كُ مما ظهر لكم من أقوالهم وأفعالهم، فإن كانت لكم فهوم وعقول فقد وضح الله لكم أمرهم، وأيضاً فما الموجب لمحبتهم واتخاذهم أولياء وبطانة، وقد تعلمون منهم الانحراف العظيم في الدين وفي مقابلة إحسانكم؟ فأنتم مستقيمون على أديان الرسل وأشرف الرسل، وأنتم تبذلون لهم من الشفقة والمحبة ما لا يكفرون بأجل الكتب وأشرف الرسل، وأنتم تبذلون لهم من الشفقة والمحبة ما لا يكافئونكم على أقل القليل منه، فكيف تحبونهم وهم لا يحبونكم وهم يكفرون بأجل الكتب وأشرف الرسل، وأنتم تبذلون لهم من الشفقة والمحبة ما لا يكافئونكم على أقل

الغيظ والبغض لكم ولدينكم، قال تعالى: ﴿قُلْ مُوتُوا بغيظكمَ﴾؛ أي: سترون من عز الإسلام وذل الكفر ما يسوءكم، وتموتون بغيظكم فلن تدركوا شفاء ذلك بما تقصدون ﴿إن الله عليم بذات الصدورَ﴾؛ فلذلك بين لعباده المؤمنين ما تنطوي عليه صدور أعداء الدين من الكفار والمنافقين.

QUB ممورة آل عمران (۱۲۰ ـ ۱۲۲):

(١٢) إن تمسسكم حسنة ؛ عز ونصر وعافية وخير (تسؤهم، وإن تصبكم سيئة) من إدالة العدو أو حصول بعض المصائب الدنيوية (يفرحوا بها) ؛ وهذا وصف العدو الشديدة عداوته. لما بين تعالى شدة عداوتهم، وشرح ما هم عليه من الصفات الخبيئة أمر عباده المؤمنين بالصبر ولزوم التقوى، وأنهم إذا قاموا بذلك فلن يضرهم كيد أعدائهم شيئاً، فإن الله محيط بهم وبأعمالهم وبمكائدهم التي يكيدونكم فيها، وقد وعدكم عند القيام بالتقوى أنهم لا يضرونكم شيئاً فلا تشكوا بعض عن المصائب الدنيوية (ما هم عليه من وصف العدو الشديدة عداوته. لما بين تعالى شدة عداوتهم، وشرح ما هم عليه من يحمن المعان الخبيئة أمر عباده المؤمنين بالصبر ولزوم التقوى، وأنهم إذا قاموا بذلك فلن يضرهم كيد أعدائهم شيئاً، فإن الله محيط بهم وبأعمالهم وبمكائدهم التي يكيدونكم فيها، وقد وعدكم عند القيام بالتقوى أنهم لا يضرونكم شيئاً فلا تشكوا في حصول ذلك.

﴿وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكُ تُبُوّى الْمُؤْمِنِينَ مَقَدَعِدَ لِلْقِتَالُ<sup>(()</sup> وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ () إِذْ هَمَتَ عَلَيمُ مَا لَهُ عَلَيْهُمَا وَاللَّهُ وَلِيَّهُما وَعَلَى اللَّهُ وَلَيْهُما وَعَلَى اللَّهُ وَلَيْهُما مَا لَهُ عَلَيمُ مَا لَمُؤْمِنُونَ () الْمُؤْمِنُونَ () وَاللَّهُ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ مِعَانَ مِنصَحَم أَن تَفْشَلًا وَاللَّهُ وَلِيَّهُما وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتَوَكَلُ الْمُؤْمِنُونَ () وَاللَّهُ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ مِعَدَرُهُ اللَّهُ مَا لَكُم اللَّهُ مِعْدَا اللَّهُ عَانَتُهُمُ أَنَهُ مَعْدَا مَعَرَكُمُ اللَّهُ مِعَدَى إِنَّهُ وَاللَّهُ عَانَتُهُما أَن اللَّهُ مَعْدَا مَعَمَدُهُ اللَّهُ عَنْ عَوْدِهِمْ هَذَا رَبَعْتُولُ الْمُومِينِينَ أَن يَكْفِيكُم أَن يُعِدَكُم وَلَكُم مِن فَوْرِهِمْ هَذَا رَبَعُ وَلَكُمُ مِنْ يَعْذَى اللَّهُ مِعْدَا وَيَتَعْقُوا وَوَاتُولُمُ مِن فَوْرِهِمْ هَذَا مُعَانَكُمُ وَلَعْلَمُ وَلَكُمُ وَلَعْلَمُ مِن اللهُ مَعْذَا مُعَانَعُهُ وَاللَّهُ مَعْذَا وَتَنَتَقُوا وَيَأْتُولُهُ مِن فَوْرِهِمْ هَذَا مُعَانَعُهُ وَلَعَلَيْتُ مَنْ اللَهُ إِنَّهُ مَعْذَا مُواللَّهُ مَن الْعَلَيْ مَن اللَهُ عَنْ الْمُعْمَعُ مَن الْعَلَيْ مَعْنَا وَلُكُمُ وَلَعْلَمُ مَن وَالْعَلَي مَن الْعَلَيْ مَن الْعَلَي مَن الْمُولُومِ مَن اللَهُ إِلَى مَنْ وَالْعَلَيْ وَلَعْلَمُ وَلَكُمُ وَلَكُمُ وَلَعْلَمُ وَلَعْلَمُ وَى أَنْ وَلَعَلَيْ مَنْ عَمَن اللَهُ مَعْذَا مُ مَعْذَا مُعْذَا مَعْذَى مَعْنَا مِن مَا لَكُمْ وَلِعَلَيْ مَنْ مَن مَعْذَا مِعْنَ مَعْذَى مُولُكُمُ وَلَعْلَمُ مَن مَا عَمَن مَعْنَا مُولُكُمُ وَعَانَ مَا عَلَيْ مَنْ وَا عَنْ مَنْ عَلَى مَعْنَ مَنْ عَلَى مُولَى مَعْنَ مَعْنَا مَعْتُ مَا مَا مَعْنَا مَا عَالَهُ مَعْتَعُهُ مَا مَن اللَّهُ مَا مَنْ مَعْنَ مَعْنَ مَا مَنْ اللَهُ مَعْذَى مُ مُعْنَا مُولُولًا مُولَى مَا مَعْنَ مَا مَن مَعْتَمُ مُولُهُ مَا مَن مَعْ مُواللَهُ مُعْذَى مُولُ مُولَعُهُ مَا مُعْتُ مَعْذَى مَعْذَى مُولُولُ مُولُ مُولَى مُوالُولُ مُعْذَى مُ مَا مُعْ مَعْمَ مُ مُ مَعْتُ مُ مُ مُ مُ مَعْذَى مُ مُعْنُ مُعْتَقُولُ مُواللْعُنْمُ مُولُ مُ مَعْ مَعْنَ مُولَعُ مُولُولُ مُولُ مُوالُعُومُ

(١٢١) وذلك يوم أحد حين خرج ﷺ بالمسلمين، حين وصل المشركون بجمعهم إلى قريب من أحد، فنزَّلهم ﷺ منازلهم، ورتبهم في مقاعدهم، ونظمهم تنظيماً عجيباً، يدل على كمال رأيه وبراعته الكاملة في علوم السياسة، كما كان كاملاً في كل المقامات، ﴿والله سميع عليم﴾؛ لا يخفى عليه شيء من أموركم.

(١٢٢) ﴿إذ همت طائفتان منكم أن تفشلاً؛ وهم بنو سلمة وبنو حارئة لكن تولاهما الباري بلطفه ورعايته وتوفيقه، ﴿وعلى الله فليتوكل المؤمنونَ؟؛ فإنهم إذا توكلوا عليه كفاهم وأعانهم وعصمهم من وقوع ما يضرهم في دينهم ودنياهم.

(١) في الأصل إلى آخر القصة.

سورة أل عمران (١٢٣ ـ ١٢٨)

وفي هذه الآية ونحوها وجوب التوكل وأنه على حسب إيمان العبد يكون توكله، والتوكل: هو اعتماد العبد على ربه في حصول منافعه ودفع مضاره.

فلما ذكر حالهم في أَحد وما جرى عليهم من المصيبة أدخل فيها تذكيرهم بنصره ونعمته عليهم يوم بدر؛ ليكونوا شاكرين لربهم وليخفف هذا هذا، فقال:

﴿١٢٣﴾ وإذ ﴿نصركم الله ببدر وأنتبم أذلةَ﴾؛ في عَددكم وعِددكم، فكانوا ثلاثماثة وبضعة عشر في قلة ظهْرٍ ورثاثة سلاح، وأعداؤهم يناهزون الألف في كمال العدة والسلاح ﴿فاتقوا الله لعلكم تشكرونَ﴾؛ الذي أنعم عليكم بنصره.

الخانة الحالية المالية المؤمنين؟ مثبتاً لجنانهم: ﴿ أَلَن يَكْفَيَكُم أَنَ يَمَدَكُم مَن المَدْهُ مَن المَدْنَكَة منزلين؟ .

(١٢٥) وبلى إن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا؟ أي: من حملتهم هذا بهذا الوجه.

ويمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين»؛ أي : معلمين علامة الشجعان. واختلف الناس هل كان هذا الإمداد حصل فيه من الملائكة مباشرة للقتال، كما قاله بعضهم أو أن ذلك تثبيت من الله لعباده المؤمنين، وإلقاء الرعب في قلوب المشركين كما قاله كثير من المفسرين ويدل عليه قوله:

﴿١٢٦﴾ ﴿وما جعله الله إلا بشرى لكم ولتطمئن قلوبكم به وما النصر إلا من عند الله العزيز الحكيم﴾، وفي هذا أن الأسباب لا يعتمد عليها العبد بل يعتمد على الله، وإنما الأسباب وتوفرها فيها طمأنينة للقلوب وثبات على الخير.

(١٢٧) وليقطع طرفا من الذين كفروا أو يكبتهم فينقلبوا خائبين؟ أي: نصر الله لعباده المؤمنين لا يعدو أن يكون قطعاً لطرف من الكفار، أو ينقلبوا بغيظهم لم ينالوا خيراً كما أرجعهم يوم الخندق بعد ما كانوا قد أتوا على حرد قادرين أرجعهم الله بغيظهم خائبين.

﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَتُوْبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ طَلِعُونَ ٢

الما أصيب ﷺ يوم أحد وكسرت رباعيته وشج رأسه جعل يقول: «كيف يفلح قوم شجوا وجه نبيهم وكسروا رباعيته<sup>(١)</sup>»؛ فأنزل الله تعالى هذه الآية،

(۱) أخرجه البخاري معلقاً (باب ليس لك من الأمر شيء...)، «الفتح» (۷/ ۳٦٥)، ووصله مسلم (۱۷۹۱).

سورة آل عمران (۱۲۹)

وبيَّن أن الأمر كله لله وأن الرسول ﷺ ليس له من الأمر شيء، لأنه عبد من عبيد الله والجميع تحت عبودية ربهم مدبَّرون لا مدبِّرون، وهؤلاء الذين دعوت عليهم أيها الرسول أو تباعدت فلاحهم وهدايتهم إن شاء الله تاب عليهم ووفقهم للدخول في الإسلام، وقد فعل، فإن أكثر أولئك هداهم الله فأسلموا، وإن شاء الله عذبهم فإنهم ظالمون مستحقون لعقوبات الله وعذابه.

وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَكَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضَ يَعْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ غَفُوُرُ تَحِيمُ ٢

(١٢٩) يخبر تعالى أنه هو المتصرف في العالم العلوي والسفلي وأنه يتوب على من يشاء فيغفر له ويخذل من يشاء فيعذبه، ﴿والله غفور رحيم﴾ فمن صفته اللازمة كمال المغفرة والرحمة ووجود مقتضياتها في الخلق والأمر يغفر للتائبين ويرحم من قام بالأسباب الموجبة للرحمة، قال تعالى: ﴿وأطيعوا الله والرسول لعلكم تُرحمون﴾<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) تم الجزء المجلد الأول من <sup>(1</sup>تيسير الرحيم الرحمن في تفسير القرآن» بخط مؤلفه عبد الرحمن التاصر بن سعدي ٢٩ ربيع أول ١٣٤٣ه، غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين، وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم. ويليه المجلد الثاني أوله: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا...﴾.

\* جاء على هامش (أ): "بلغ تصحيحاً".

المجلد الثانى من تيسير الكريم المنان فی تفسير كلام الرحمن لجامعه الفقير إلى الله عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن سعدي غفر الله له ولوالديه وللمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات برحمتك يا أرحم الراحمين آمين

This file was downloaded from QuranicThought.com

|                                               |     |    |           | . · · · |                                       |         |       | •           | · · · | · ·                                        |    |
|-----------------------------------------------|-----|----|-----------|---------|---------------------------------------|---------|-------|-------------|-------|--------------------------------------------|----|
| · :                                           | • • |    | •         |         |                                       |         | :<br> | ·           | :     |                                            |    |
|                                               |     | ·. |           | · .     | • .                                   |         |       |             |       |                                            |    |
|                                               |     |    |           |         | i                                     |         |       |             |       | . :                                        | :. |
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT |     |    |           |         |                                       |         |       |             |       |                                            |    |
|                                               |     |    |           |         |                                       |         | <br>  | •<br>•<br>• |       |                                            |    |
|                                               |     |    |           |         |                                       |         |       |             |       |                                            | :  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         |     | :  | <br>· · · |         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · |       | :<br>       | :     | · · · .<br>· · · · · · · · · · · · · · · · |    |

سورة آل عمران (۱۳۰)

## بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين، وعليه نتوكل، رب يسر وأعن يا كريم

الحمد الله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﷺ، وسلّم تسليماً كثيراً، قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ، امْنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبُوَا أَضْعَنْهُا مُّعْبَىعَهُ أَوَانَقُوا اللَهُ لَمَلَكُمْ تُقْلِحُونَ اللَّهُ وَانَقُوا اللَهُ لَمَلَكُمْ تُقْلِحُونَ اللَّهُ وَانَقُوا النَّارَ الَحَيْرِينَ أَعِدَتْ لِلْكَفِرِينَ أَعَدَتْ وَالرَّسُولَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ فَي وَالَقَفُوا النَّارَ الَحَيْرِينَ أَعِدَتْ لِلْكَفِرِينَ أَعَدَتْ لِلْكَفِرِينَ أَعَدَتْ لِلْمُنْعَانَا النَّارِعُوا إِلَى مَعْفِرُةٍ مِن دَيِحَكُمْ وَجَنَةٍ عَرْشُهَا السَّمَوَنَتُ وَالأَسُولَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ فَي اللَّذِينَ وَسَادِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن دَيِحَكُمْ وَجَنَةٍ عَرْشُهَا السَّمَوَنَتُ وَالأَرْضُ أُعِدَت لِلْمُنْقِينَ إِلَى اللَّهُ وَالْعَبَرَةِ وَالْحَظِينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ وَاللَّهُ لِمُعَنِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّينَ اللَّينَ وَاللَّهُ يُعِبُ اللَّعَنِينَ اللَّينَ وَاللَّهُ لَعَنْ اللَّينَ وَاللَّهُ لِعُونَا إِلَى اللَّينَةِ وَالْعَبْرَةِ وَالْعَنْوَنَ فَي اللَّتَوَا إِلَى مَعْفِرُة مِنْ وَاللَّهُ لِعَنْ اللَّهُ مَنْ اللَينَ وَاللَّهُ لِعُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ لَعْذَينَ اللَينَ اللَينَ وَاللَّهُ لَعَمُوا اللَّهُ وَاللَّعْظِينَ اللَينَ وَاللَهُ مُعْتَعْذَانِ اللَهُ وَاللَهُ لِعُونَ إِن اللَينَ وَاللَهُ لَعَمَونَ إِلَيْ اللَهُ مَنْ وَاللَهُ مُعْتَعْذَى اللَهُ اللَهُ وَاللَهُ مُعْتَعْذَى إِنَا اللَينَ وَاللَهُ وَلَا لَكُونَ مُ الْحَعْظِينَ إِلَينَ وَاللَهُ مُعْتَى اللَّهُ اللَهُ مَعْتَعْذَى اللَهُ وَاللَهُ مَعْتَى اللَهِ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَينَ اللَهُ مَعْذَى إِن اللَيْ عَالَا لَينَة مُ مُنْهُمُ اللَّهُ وَالَيْ وَاللَهُ مَعْتَى مُ مُ مُعْتَى اللَهُ مُنْ أَعْتَيْنَ مُوا اللَهُ مُعْذَى اللَهُ مَعْتَعْتَنَا اللَهُ اللَهُ مَا اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مَعْتَعْتَى مُنْ اللَهُ وَاللَهُ اللَهُ اللَهُ مَا مُنْ مُولَة مُولَةُ وَالَة مَعْتَعْنَا اللَهُ اللَهُ مَعْتَى مُ اللَيْ اللَهُ اللَهُ مَا اللَيْ وَالَة مُعْتَى مَا اللَيْ وَالَةُ مَعْتَنْ اللَهُ مَعْتَ مُولَة مَعْتَى مُولَة مَعْتَنَا مُولَة مَنْ اللَهُ مَعْتَ مُ اللَيْ اللَهُ مُولَة مُولَةُ مَعْتَ مَا الْعَالَةُ مُولَة مَعْتَ مَا اللَهُ مَعْتَ مُ مَنْ مَعْتَ مَعْتَعْ مُوا مَنْ مَا الَهُ اللَهُ مَعْتَ مُولُولُ مَعْتَ مُ مَعْم

(١٣٠) تقدم في مقدمة هذا التفسير: أن العبدَ ينبغي له مراعاة الأوامر والنواهي في نفسه وفي غيره، وأن الله تعالى إذا أمره بأمر وجب عليه أولاً أن يعرف حدَّه وما هو الذي أُمِر به ليتمكن بذلك من امتثاله، فإذا عرف ذلك اجتهد واستعان بالله على امتثاله في نفسه وفي غيره، وأن الله تعالى من امتثاله، فإذا عرف ذلك اجتهد واستعان بالله على امتثاله في نفسه وفي غيره بذلك من امتثاله، وإمكانه. وكذلك إذا نُهِي عن أمر على امتثاله في الذي أمر به ليتمكن بذلك من امتثاله، فإذا عرف ذلك اجتهد واستعان بالله على امتثاله في نفسه وفي غيره بدلك من امتثاله، فإذا عرف ذلك اجتهد واستعان بالله على امتثاله في نفسه وفي غيره بحسب قدرته وإمكانه. وكذلك إذا نُهِي عن أمر عرف حده وما حده وما يدخل في غيره بحسب قدرته وإمكانه. وكذلك إذا نُهِي عن أمر عرف حده وما يدخل فيه وما لا يدخل، ثم اجتهد واستعان بربه في تركه. وأن هذا ينبغي مراعاته في جميع الأوامر الإلهية والنواهي. وهذه الآيات الكريمات قد اشتملت على أوامر وخصال من خصال الخير، أمر الله بها وحقً على فعلها، وأخبر عن جزاء أهلها، وعلى نواه حقً على تركها.

ولعل الحكمةَ ـ والله أعلم ـ في إدخال هذه الآيات أثناء قصة أحد أنه قد تقدم أن اللّهَ تعالى وعدَ عبادَه المؤمنين أنهم إذا صبروا واتقوا نصرهم على أعدائهم وخذلَ الأعداءَ عنهم، كما في قوله تعالى: ﴿وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم

شيئاً»، ثم قال: ﴿وإن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا يمددكم ربكم...» الآيات. فكأن النفوس اشتاقت إلى معرفة خصال التقوى التي يحصل بها النصر والفلاح والسعادة، فذكر الله في هذه الآيات أهم خصال التقوى التي إذا قام العبد بها، فقيامه بغيرها من باب أولى وأحرى.

علورة آل عمران (۱۳۱ ـ ۱۳۲)

ويدل على ما قلنا أن الله ذكر لفظ التقوى في هذه الآيات ثلاث مرات، مرة مطلقة، وهي قول: ﴿أعدت للمتقينَ﴾، ومرتين مقيدتين فقال: ﴿واتقوا اللهَ﴾ ﴿واتقوا النار﴾.

فقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا﴾ كل ما في القرآن من قوله تعالى: يا أيها الذين آمنوا افعلوا كذا أو اتركوا كذا يدل على أن الإيمان هو السبب الذاعي والموجب لامتثال ذلك الأمر واجتناب ذلك النهي، لأن الإيمان هو التصديق الكامل بما يجب التصديق به المستلزم لأعمال الجوارح، فنهاهم عن أكل الربا أضعافا مضاعفة، وذلك هو ما اعتاده أهل الجاهلية ومن لا يبالي بالأوامر الشرعية، من أله إذا حل الدين على المعسر ولم يحصل منه شيء، قالوا له إما أن تقضي ما عليك من الدين، وإما أن نزيد في المدة ونزيد ما في ذمتك فيضطر الفقير ويستدفع ويلتزم ذلك اغتناماً لراحته الحاضرة فيزداد بذلك ما في ذمته أضعافاً مضاعفة من غير من الدين، وإما أن نزيد في المدة ونزيد ما في ذمتك فيضطر الفقير ويستدفع ويلتزم ذلك اغتناماً لراحته الحاضرة فيزداد بذلك ما في ذمته أضعافاً مضاعفة من غير نفع وانتفاع. ففي قوله: ﴿أضعافاً مضاعفة﴾؛ تنبيه على شدة شناعته بكثرته وتنبيه لحكمة تحريمه، وأن تحريم الربا حكمته أن الله منع منه لما فيه من الظلم، وذلك أن الله أوجب إنظار المعسر وبقاء ما في ذمته من غير زيادة، فإلزامه بما فوق ذلك غلم متضاعف، فيتعين على المؤمن المتقي تركه وعدم قربانه لأن تركه من موذلك الم متضاعف، فيتعين على المؤمن المتقي تركه وعدم قربانه لأن تركه من موجبات أن الله أوجب إنظار المعسر وبقاء ما في ذمته من غير زيادة، فالزامه بما فوق ذلك أن الله أوجب إنظار المعسر وبقاء ما في ذمته من غير زيادة، والزامه بما فوق ذلك أن الله أوجب إنظار المعسر وبقاء ما في ذمته من غير زيادة، والزامه بما فوق ذلك أن الله أوجب إنظار المعسر وبقاء ما في ذمته من غير زيادة، والزامه بما فوق ذلك أن الله أوجب إنظار المعار متوقف على المؤمن المتقي تركه وعدم قربانه لأن تركه من موجبات

(١٣١) ﴿واتقوا النار التي أعدت للكافرين؟، بترك ما يوجب دخولها من الكفر والمعاصي على اختلاف درجاتها، فإن المعاصي كلها وخصوصاً المعاصي الكبار تجر إلى الكفر، بل هي من خصال الكفر الذي أعد الله النار لأهله، فترك المعاصي ينجي من النار ويقي من سخط الجبار، وأفعال الخير والطاعة توجب رضا الرحمن ودخول الجنان وحصول الرحمة، ولهذا قال:

﴿١٣٢﴾ ﴿وأطيعوا الله والرسول》، بفعل الأوامر امتثالاً واجتناب النواهي ﴿لعلكم تُرحمون》، فطاعة الله وطاعة رسوله من أسباب حصول الرحمة، كما قال تعالى: ﴿ورحمتى وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة... ﴾ الآيات.

سورة آل عمران (۱۳۳ ـ ۱۳٤)

(١٣٣) ثم أمرهم تعالى بالمسارعة إلى مغفرته وإدراك جنته التي عرضها السماوات والأرض، فكيف بطولها التي أعدها الله للمتقين؟! فهم أهلها وأعمال التقوى هي الموصلة إليها.

(١٣٤) ثم وصف المتقين وأعمالهم فقال: ﴿المذين ينفقون في السراء والضراء؟؛ أي: في حال عسرهم ويسرهم إن أيسروا أكثروا من النفقة وإن أعسروا لم يحتقروا من المعروف شيئاً ولو قل، ﴿والكاظمين الغيظ؟: أي: إذا حصل لهم من غيرهم أذية توجب غيظهم، وهو امتلاء قلوبهم من الحنق الموجب للانتقام بالقول والفعل. هؤلاء لا يعملون بمقتضى الطباع البشرية بل يكظمون ما في القلوب من الغيظ، ويصبرون عن مقابلة المسيء إليهم.

والعافين عن الناس؟، يدخل في العفو عن الناس العفو عن كل من أساء إليك بقول أو فعل، والعفو أبلغ من الكظم، لأن العفو ترك المؤاخذة مع السماحة عن المسيء، وهذا إنما يكون ممن تحلى بالأخلاق الجميلة وتخلى من الأخلاق الرذيلة، وممن تاجر مع الله وعفا عن عباد الله رحمة بهم وإحساناً إليهم، وكراهة لحصول الشر عليهم، وليعفو الله عنه ويكون أجره على ربه الكريم لا على العبد الفقير، كما قال تعالى: ﴿فمن عفا وأصلح فأجره على الله﴾.

ثم ذكر حالة أعم من غيرها وأحسن وأعلى وأجل، وهي الإحسان، فقال تعالى: ﴿والله يحب المحسنين﴾، والإحسان نوعان: الإحسان في عبادة الخالق والإحسان إلى المخلوق.

فالإحسان في عبادة الخالق فسرها النبي ﷺ بقوله: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»<sup>(١)</sup>.

وأما الإحسان إلى المخلوق فهو إيصال النفع الديني والدنيوي إليهم ودفع الشر الديني والدنيوي عنهم، فيدخل في ذلك أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر وتعليم جاهلهم ووعظ غافلهم والنصيحة لعامتهم وخاصتهم، والسعي في جمع كلمتهم وإيصال الصدقات والنفقات الواجبة والمستحبة إليهم على اختلاف أحوالهم وتباين أوصافهم، فيدخل في ذلك بذل الندى وكف الأذى واحتمال الأذى، كما وصف الله به المتقين في هذه الآيات، فمن قام بهذه الأمور فقد قام بحق الله وحق عبيده.

(١) تقدم تخريجه، وهو في «صحيح مسلم» (٨).

ثم ذكر اعتذارهم لربهم من جناياتهم وذنوبهم فقال:

(١٣٥) ﴿والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم؟؛ أي: صدر منهم أعمال سيئة كبيرة أو ما دون ذلك، بادروا إلى التوبة والاستغفار، وذكروا ربهم وما توعد به العاصين، ووعد به المتقين فسألوه المغفرة لذنوبهم، والستر لعيوبهم، مع إقلاعهم عنها وندمهم عليها، فلهذا قال: ﴿ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون؟

(١٣٦) (أولئك)؛ الموصوفون بتلك الصفات (جزاؤهم مغفرة من ربهم) تزيل عنهم كل محذور، (وجنات تجري من تحتها الأنهار) فيها من النعيم المقيم والبهجة والسرور والبهاء والخير والسرور والقصور والمنازل الأنيقة العاليات والأشجار المثمرة البهية والأنهار الجاريات في تلك المساكن الطيبات فيها) لا يحولون عنها ولا يبغون بها بدلاً ولا يغير ما هم فيه من النعيم (ونعم أجر العاملين) عملوا لله قليلاً فأ- روا كثيراً، فعند الصباح يحمّد القوم السَّرى وعند الجزاء يجد العامل أجره كاملاً موفراً.

وهذه الآيات الكريمات من أدلة أهل السنة والجماعة، على أن الأعمال تدخل في الإيمان خلافاً للمرجئة، ووجه الدلالة إنما يتم بذكر الآية التي في سورة الحديد نظير هذه الآيات وهي قوله: ﴿سابقوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها كعرض السماء والأرض أعدت للذين آمنوا بالله ورسله)، فلم يذكر فيها إلا لفظ الإيمان به وبرسله، وهنا قال أعدت للمتقين)، ثم وصف المتقين بهذه الأعمال المالية والبدنية، فدل على أن هؤلاء المتقين هم الموصوفين<sup>(۱)</sup> بهذه الصفات هم أولئك المؤمنون. ثم قال تعالى:

الله عَندَ عَندَ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ 
 الله عَندَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَقِينَ ()
 الله عندا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَقِينَ ()

(١٣٧) وهذه الآيات الكريمات، وما بعدها في قصة أحد، يعزي تعالى عباده المؤمنين، ويسليهم ويخبرهم أنه مضى قبلهم أجيال وأمم كثيرة امتحنوا، وابتلي المؤمنون منهم بقتال الكافرين، فلم يزالوا في مداولة ومجاولة حتى جعل الله العاقبة للمتقين والنصر لعباده المؤمنين، وآخر الأمر حصلت الدولة على المكذبين وخذلهم الله بنصر رسله وأتباعهم، ﴿فسيروا في الأرض﴾ بأبدانكم وقلوبكم

كذا في النسختين». والصواب: «الموصوفون».

· سورة آل عمران (۱۳۵ ـ ۱۳۷)

سورة آل عمران (۱۳۸ ـ ۱۳۹) 🤍

(فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين)، فإنكم لا تجدونهم إلا معذبين بأنواع العقوبات الدنيوية، قد خوت ديارهم وتبين لكل أحد خسارهم، وذهب عزهم وملكهم وزال بذخهم وفخرهم، أفليس في هذا أعظم دليل وأكبر شاهد على صدق ما جاءت به الرسل، وحكمة الله التي يمتحن بها عباده ليبلوهم ويتبين صادقهم من كاذبهم؟ ولهذا قال تعالى:

(١٣٨) ﴿لهذا بيان للناس؟؛ أي:دلالة ظاهرة تبين للناس الحق من الباطل، وأهل السعادة من أهل الشقاوة، وهو الإشارة إلى ما أوقع الله بالمكذبين، ﴿وهدى وموعظة للمتقين؟، لأنهم هم المنتفعون بالآيات، فتهديهم إلى سبيل الرشاد وتعظهم وتزجرهم عن طريق الغي، وأما باقي الناس فهي بيان لهم تقوم<sup>(١)</sup> عليهم الحجة من الله ليهلك من هلك عن بينة، ويحتمل أن الإشارة في قوله: ﴿هٰذا بيان للناس؟، للقرآن العظيم والذكر الحكيم وأنه بيان للناس عموماً، وهدى وموعظة للمتقين خصوصاً، وكلا المعنيين حق.

﴿وَلَا نَهِنُوا وَلَا يَحْدَنُوا وَأَنْتُمُ ٱلأَعْلَوْنَ إِن كُتْتُع تُوْمِنِينَ ﷺ إِن يَعْسَسَكُمْ قَرْحٌ فَقَد مَسَ الْقَوْمَ فَسَرْحٌ مِّشْلَةٍ وَيَلْكَ ٱلأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِين مَامَنُوا وَيَتَخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاةٌ وَاللَهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِهِينَ ﷺ وَلِيُسَخِصَ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا وَيَتَخِذَ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَةَ وَلَمَا يَعْلَمِ اللَّهُ الَذِينَ جَنهَـدُوا مِن اللَّهِ الَذِينَ مَا مَنُوا تَسَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُنُمُوهُ وَآنَتُمُ لَنظُرُونَ ﴾

(١٣٩) يقول تعالى مشجعاً لعباده المؤمنين ومقوياً لعزائمهم ومنهضاً لهممهم: (ولا تهنوا ولا تحزنوا)؛ أي: ولا تهنوا وتضعفوا في أبدانكم، ولا تحزنوا في قلوبكم عندما أصابتكم المصيبة، وابتليتم بهذه البلوى، فإن الحزن في القلوب والوهن على الأبدان زيادة مصيبة عليكم، وعون لعدوكم عليكم بل شجعوا قلوبكم وصبروها وادفعوا عنها الحزن وتصلبوا على قتال عدوكم، وذكر تعالى أنه لا ينبغي ولا يليق بهم الوهن والحزن وهم الأعلون في الإيمان ورجاء نصر الله وثوابه، فالمؤمن المبتغي<sup>(٢)</sup> ما وعده الله من الثواب الدنيوي والأخروي لا ينبغي له<sup>(٣)</sup>

(۱) فوق السطر زيادة «به» بخط مغاير.
 (۲) في (ب): «المتيقن».

(۳) فی (ب): "منه".

ذلك، ولهذا قال تعالى: ﴿وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين﴾.

ثم سلاهم بما حصل لهم من الهزيمة، وبين الحكم العظيمة المترتبة على ذلك فقال:

سورة آل عمران (١٤٠ ـ ١٤١)

(١٤٠) ﴿إن يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله، فأنتم وهم قد تساويتم في القرح، ولكنكم ترجون من الله ما لا يرجون كما قال تعالى: ﴿إن تكونوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون وترجون من الله ما لا يرجون».

ومن الحكم في ذلك أن هذه الدار يعطي الله منها المؤمن والكافر والبر والفاجر فيداول الله الأيام بين الناس: يوم لهذه الطائفة ويوم للطائفة الأخرى، لأن هذه الدارَ الدنيا منقضية فانية، وهذا بخلاف الدار الآخرة فإنها خالصة للذين آمنوا.

فوليعلم الله الذين آمنوا)، هذا أيضاً من الحكم أنه يبتلي الله عباده بالهزيمة والابتلاء ليتبين المؤمن من المنافق، لأنه لو استمر النصر للمؤمنين في جميع الوقائع لدخل في الإسلام من لا يريده، فإذا حصل في بعض الوقائع بعض أنواع الابتلاء تبين المؤمن حقيقة الذي يرغب في الإسلام في الضراء والسراء واليسر والعسر ممن ليس كذلك، فويتخذ منكم شهداء).

وهذا أيضاً من بعض الحكم، لأن الشهادة عند الله من أرفع المنازل، ولا سبيل لنيلها إلا بما يحصل من وجود أسبابها، فهذا من رحمته بعباده المؤمنين، أن قيَّض لهم من الأسباب ما تكرهه النفوس، لينيلهم ما يحبون من المنازل العالية والنعيم المقيم.

والله لا يحب الظالمين»، الذين ظلموا أنفسهم وتقاعدوا عن القتال في سبيله، وكأن في هذا تعريضاً بذم المنافقين وأنهم مبغوضون لله، ولهذا ثبطهم عن القتال في سبيله، ولو أرادوا الخروج لأعدوا له عدة، ولكن كره الله انبعاثهم فثبطهم وقيل اقعدوا مع القاعدين.

(١٤١) ﴿وليمحص الله الذين آمنوا》، وهذا أيضاً من الحكم أن الله يمحص بذلك المؤمنين من ذنوبهم وعيوبهم، يدل ذلك على أن الشهادة والقتال في سبيل الله تكفر الذنوب وتزيل العيوب<sup>(١)</sup>، وليمحص الله أيضاً المؤمنين من غيرهم من المنافقين فيتخلصون منهم ويعرفون المؤمن من المنافق.

(۱) في (ب): «يكفر الذنوب ويزيل العيوب».

سورة آل عمران (١٤٢ ـ ١٤٤) 🤍

ومن الحكم أيضاً أنه يقدر ذلك ليمحق الكافرين، أي: ليكون سبباً لمحقهم واستئصالهم بالعقوبة، فإنهم إذا انتصروا بغوا وازدادوا طغياناً إلى طغيانهم يستحقون به المعاجلة بالعقوبة رحمة بعباده المؤمنين. ثم قال تعالى:

(١٤٢) ﴿ أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين؟ هذا استفهام إنكاري، أي: لا تظنوا ولا يخطر ببالكم أن تدخلوا الجنة من دون مشقة واحتمال المكاره في سبيل الله، وابتغاء مرضاته، فإن الجنة أعلى المطالب وأفضل ما به يتنافس المتنافسون، وكلما عظم المطلوب عظمت وسيلته والعمل الموصل إليه، فلا يوصل إلى الراحة إلا بترك الراحة ولا يدرك النعيم إلا بترك النعيم، ولكن مكاره الدنيا التي تصيب العبد في سبيل الله، عند توطين معلم المطلوب عظمت وسيلته والعمل الموصل إليه، فلا يوصل إلى الراحة إلا بترك الراحة ولا يدرك النعيم إلا والعمل الموصل إليه، فا يوصل إلى الراحة إلا بترك الراحة ولا يدرك النعيم إلا والعمل الموصل إليه، مكاره الدنيا التي تصيب العبد في سبيل الله، عند توطين النفس ولا يبالك الراحة مكاره الدنيا التي تصيب العبد في سبيل الله، عند توطين النفس ولا وتمرينها عليها ومعرفة ما تؤول إليه تنقلب عند أرباب البصائر منحا يسرون بها ولا يدرم ما ما به يتاون الله يؤتيه من يشاء، ثم وبخهم تعالى على عدم مرهم بأمر كانوا يتمنونه ويودن حصوله، فقال:

(١٤٣) ﴿ولقد كنتم تمنون الموت من قبل أن تلقوه)، وذلك أن كثيراً من الصحابة رضي الله عنهم ممن فاته بدر، يتمنون أن يحضرهم الله مشهداً يبذلون فيه جهدهم، قال الله تعالى لهم: ﴿فقد رأيتموه)؛ [أي: رأيتم] ما تمنيتم بأعينكم ﴿وأنتم تنظرونَ)، فما بالكم وترك الصبر؟ هذه حالة لا تليق ولا تحسن، خصوصاً لمن تمنى ذلك وحصل له ما تمنى، فإن الواجب عليه بذل الجهد واستفراغ الوسع في ذلك. وفي هذه الآية دليل على أنه لا يكره تمني الشهادة. ووجه الدلالة أن الله تعالى أقرهم على أمنيتهم، ولم ينكر عليهم، وإنما أنكر عليهم عدم العمل بمقتضاها والله أعلم. ثم قال تعالى:

﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِيْن مَاتَ أَوْ قُتِـلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٓ أَعْفَىٰبِكُمْ وَمَن يَنقَلِبٌ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَعْمَرَ ٱللَّهَ شَيْئاً وَسَيَجْرِى ٱللَّهُ ٱللَّاكِرِيَ شَ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَا بِإِذَنِ ٱللَّهِ كِنَبَا تُمَوَّبَكُا وَمَن يُرِدَ قَوَابَ ٱلدُّنْيَا ثُوْتِهِ مِنْهَاً وَمَن يُرِدَ قَوَابَ ٱلْآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَاً وَسَنَجْرِى ٱلشَّاكِرِينَ ۞ ﴾.

(128) يقول تعالى: ﴿وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل؟ أي: ليس ببدع من الرسل، بل هو من جنس الرسل الذين قبله، وظيفتهم تبليغ رسالة ربهم وتنفيذ أوامره ليسوا بمخلدين، وليس بقاؤهم شرطاً في امتثال أوامر الله، بل

الواجب على الأمم عبادة ربهم في كل وقت وبكل حال، ولهذا قال: ﴿أَفَإِن مَاتَ أو قُتل انقلبتم على أعقابكم؟؛ بترك ما جاءكم به من إيمان أو جهاد أو غير ذلك، قال الله تعالى: ﴿ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئاً؟، إنما يضر نفسه، وإلا فالله تعالى غني عنه، وسيقيم دينه، ويعز عباده المؤمنين.

فلما وبخ تعالى من انقلب على عقبيه، مدح من ثبت مع رسوله، وامتثل أمر ربه فقال: ﴿وسيجزي الله الشاكرين﴾، والشكر لا يكون إلا بالقيام بعبودية الله تعالى في كل حال. وفي هذه الآية الكريمة إرشاد من الله تعالى لعباده أن يكونوا بحالة لا يزعزعهم عن إيمانهم أو عن بعض لوازمه فَقْدُ رئيس ولو عظم، وما ذاك إلا بالاستعداد في كل أمر من أمور الدين بعدة أناس من أهل الكفاءة فيه إذا فُقِدً أحدُهم قام به غيره، وأن يكون عموم المؤمنين قصدهم إقامة دين الله والجهاد عنه بحسب الإمكان، لا يكون لهم قصد في رئيس دون رئيس، فبهذه الحال يستتب

وفي هذه الآية أيضاً أعظم دليل على فضيلة الصديق الأكبر أبي بكر وأصحابه الذين قاتلوا المرتدين بعد رسول الله ﷺ لأنهم هم سادات الشاكرين.

(120) فمن حتم عليه بالقدر أن النفوس جميعها معلقة بآجالها بإذن الله وقدره وقضائه، فمن حتم عليه بالقدر أن يموت مات ولو بغير سبب، ومن أراد بقاءه فلو وقع<sup>(1)</sup> من الأسباب كل سبب لم يضره ذلك قبل بلوغ أجله، وذلك أن الله قضاه وقدره وكتبه إلى أجل مسمى إذا جاء أجلهم فلا يستأخرون عنه ساعة ولا يستقدمون. ثم أخبر تعالى أنه يعطي الناس من ثواب الدنيا والآخرة ما تعلقت به إرادتهم، فقال: ﴿ومن يرد ثواب الدنيا نؤته منها ومن يرد ثواب الآخرة ما تعلقت به قال الله تعالى: ﴿كلاً نمد هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك وما كان عطاء ربك محظوراً. انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلاً». ﴿وسنجزي الشاكرينَ»، ولم يذكر جزاءهم ليدل ذلك على كثرته وعظمته، وليعلم أن الجزاء على قدر الشكر قلة وكثرة وحسناً.

﴿ وَكَأَنِّن مِّن نَّبِيِّ قَنْتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَآ أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا

(۱) في (ب): «فلو أتى».

سورة آل عمران (١٤٥)



سورة آل عمران (١٤٦ ـ ١٤٨)

اَسْتَكَانُواُ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّنبِرِينَ ۞ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا رَبَّنَا أَغْفِر لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِيتْ أَقْدَامَنَا وَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَلْبِينَ ۞ فَغَانَنْهُمُ ٱللَّهُ نُوَابَ ٱلدُّنِيا وَحُسَنَ نَوَابِ الآخِزَةِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾.

(١٤٦) هذا تسلية للمؤمنين وحتَّ على الاقتداء بهم والفعل كفعلهم، وأن هذا أمر قد كان متقدماً لم تزل سنة الله جارية بذلك، فقال: ﴿وكاًين من نبي﴾؛ أي: وكم من نبي ﴿قاتل معه ربيون كثير﴾؛ أي: جماعات كثيرون من أتباعهم الذين قد ربتهم الأنبياء بالإيمان والأعمال الصالحة فأصابهم قتل وجراح وغير ذلك، ﴿فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله وما ضعفوا وما استكانوا﴾؛ أي: ما ضعفت قلوبهم، ولا وهنت أبدانهم، ولا استكانوا؛ أي: ذلوا لعدوهم، بل صبروا وثبتوا وشجوا أنفسهم، وأن هذا وشجوا أنفسهم، وأن هذا وشجوا أنفسهم، ولهذا قان: ﴿والله يحب الصابرين﴾.

(١٤٧) ثم ذكر قولهم واستنصارهم لربهم فقال: ﴿وما كان قولهم؟؛ أي: في تلك المواطن الصعبة ﴿إلا أن قالوا ربنا اغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا؟، والإسراف هو: مجاوزة الحد إلى ما حرم، علموا أن الذنوب والإسراف من أعظم أسباب الخذلان وأن التخلي منها من أسباب النصر، فسألوا ربهم مغفرتها. ثم إنهم لم يتكلوا على ما بذلوا جهدهم به من الصبر، بل اعتمدوا على الله، وسألوه أن يثبت أقدامهم عند ملاقاة الأعداء الكافرين، وأن ينصرهم عليهم، فجمعوا بين الصبر وترك ضده، والتوبة والاستغفار والاستنصار بربهم، لا جرم أن الله نصرهم، وجعل لهم العاقبة في الدنيا والآخرة ولهذا قال:

(١٤٨) فواتاهم الله ثواب الدنيا، من النصر والظفر والغنيمة فوحسن ثواب الآخرة» وهو الفوز برضا ربهم والنعيم المقيم الذي قد سلم من جميع المنكدات، وما ذاك إلا أنهم أحسنوا له الأعمال فجازاهم بأحسن الجزاء، فلهذا قال: فوالله يحب المحسنين» في عبادة الخالق ومعاملة الخلق، ومن الإحسان أن يفعل عند جهاد الأعداء كفعل هؤلاء المؤمنين<sup>(١)</sup>. ثم قال تعالى:

﴿يَتَأَبُّهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوًا إِن تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَـُوُا بَرُدُوكُمْ عَلَى أَعْقَـَبِكُمْ فَتَـنقَلِبُوا خَسِرِينَ ٥ بَلِ اللهُ مَوْلَنَكُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّسِرِينَ ٢ سَنُلْقِ فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَـُوُا

(١) في (ب): الموصوفين».

الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ. شُلْطَنَنَا وَمَأْوَنَهُمُ النَّارُ وَبِنْسَ مَنْوَى الظَّلِيبِنَ ٥ ﴾.

سورة آل عمران (١٤٩ ـ ١٥١)

(١٤٩) وهذا نهي من اللَّهِ للمؤمنين، أن يطيعوا الكافرين من المنافقين والمشركين فإنهم إذا أطاعوهم لم يريدوا لهم إلا الشر، وهم قصدهم ردهم<sup>(١)</sup> إلى الكفر الذي عاقبته الخيبة والخسران.

(١٥٠) ثم أخبر أنه مولاهم وناصرهم، ففيه إخبار لهم بذلك وبشارة، بأنه يتولى أمورهم بلطفه ويعصمهم من أنواع الشرور، وفي ضمن ذلك الحث لهم على اتخاذه وحده وليًا وناصراً من دون كل أحد.

(١٥١) فمن ولايته ونصره لهم أنه وعدهم أنه سيلقي في قلوب أعدائهم من الكافرين الرعب، وهو الخوف العظيم الذي يمنعهم من كثير من مقاصدهم، وقد فعل تعالى، وذلك أن المشركين بعد ما انصرفوا من وقعة أحد تشاوروا بينهم، وقالوا: كيف ننصرف بعد أن قتلنا منهم من قتلنا وهزمناهم ولما نستأصلهم؟ فهَمُوا بذلك، فألقى الله الرعبَ في قلوبهم فانصرفوا خائبين.

ولا شكَّ أن هذا من أعظم النصر، لأنه قد تقدم أن نصر الله لعباده المؤمنين لا يخرج عن أحد أمرين: إما أن يقطعَ طرفاً ممن كفروا أو يكبتهم فينقلبوا خائبين. وهذا من الثاني. ثم ذكر السبب الموجب لإلقاء الرعب في قلوب الكافرين فقال: فإبما أشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناًه؛ أي: ذلك بسبب ما اتخذوا من دونه من الأنداد والأصنام التي اتخذوها على حسب أهوائهم وإراداتهم الفاسدة من غير حجة ولا برهان، وانقطعوا من ولاية الواحد الرحمن، فمن ثَمَّ كان المشرك مرعوباً من المؤمنين لا يعتمد على ركن وثيق، وليس له ملجاً عند كل شدة وضيق، هذا حاله في الدنيا وأما في الآخرة فأشد وأعظم، ولهذا قال: فومأواهم النارك؛ أي: مستقرهم الذي يأوون إليه وليس لهم عنها خروج فوبئس مئوى الظالمين؟، بسبب ظلمهم وعدوانهم؛ صارت النارُ مثواهم.

وَلَقَـَدْ مَكَفَكُمُ اللَّهُ وَعَدَهُ، إِذَ تَحُشُونَهُم بِإِذْنِهِ حَتَى إِذَا فَشِـلَتُـمَ وَتَنَكَزَعْتُمْ فِ ٱلأَمْـدِ وَعَصَكِتُم مِنْ بَعْـدِ مَا أَرَىكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنصُم مَن يُوِيدُ ٱلدُّنِيكَ وَمِنصُم مَن

(1) في (ب): «وهو ردهم».

سورة آل عمران (۱۰۲)

يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِبَبْتَلِيَكُمُ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمُ وَٱلَهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢

(١٥٢) أي: ﴿ولقد صدقكم الله وعده بالنصر فنصركم عليهم حتى ولوكم أكتافهم، وطفقتم فيهم قتلاً حتى صرتم سبباً لأنفسكم وعوناً لأعدائكم عليكم، فلما حصل منكم الفشل وهو الضعف والخور ﴿وتنازعتم في الأمر الذي فيه ترك أمر الله بالائتلاف وعدم الاختلاف، فاختلفتم؛ فمن قائل نقيم في مركزنا الذي جعلنا فيه النبي ﷺ، ومن قائل ما مقامنا فيه وقد انهزم العدو ولم يبق محذور، فعصيتم الرسول وتركتم أمره، من بعد ما أراكم الله ما تحبون، وهو انخذال أعدائكم، لأن الواجب على من أنعم الله عليه بما أحب أعظم من غيره، فالواجب في هذه الحال خصوصاً وفي غيرها عموماً امتثال أمر الله ورسوله، ﴿منكم من يريد الذنيا بي الذين أوجب لهم ذلك ما أوجب، ﴿ومنكم من يريد الآخرة بي وهم الذين لزموا أمر رسول الله.

وثبتوا حيث أمروا، فيتم صرفكم عنهم)؛ أي: بعد ما وجدت هذه الأمور منكم، صرف الله وجوهكم عنهم، فصار الوجه لعدوكم ابتلاء من الله لكم وامتحاناً، ليتبين المؤمن من الكافر والطائع من العاصي، وليكفِّرَ الله عنكم بهذه المصيبة ما صدر منكم فلهذا قال: فولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين)؛ أي: ذو فضل عظيم عليهم، حيث مَنَّ عليهم بالإسلام، وهداهم لشرائعه، وعفا عنهم سيئاتهم، وأثابهم على مصيباتهم، ومن فضله على المؤمنين أنه لا يُقَدِّرُ عليهم خيراً ولا مصيبةً إلا كان خيراً لهم، إن أصابتهم سرًاء فشكروا، جازاهم جزاءَ الشاكرين، وإن أصابتهم ضرًاء فصبروا، جازاهم جزاء الصابرين.

 THE PRINCE GHAZI TRUST (۱۰۶ – ۱۰۳) مورة آل عمران (۱۰۶ – ۱۰۶)

فِي مُدُورِكُمْ وَلِيُمَخِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيحُرْ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ٢ ﴿ ٠

(١٥٣) يذكرهم تعالى حالهم في وقت انهزامهم عن القتال، ويعاتبهم على ذلك فقال: ﴿إِذ تُصعدونَ؟؛ أي: تَجِدُون في الهرب ﴿ولا تلوون على أحلَ؟ أي: لا يلوي أحد منكم على أحد ولا ينظر إليه، بل ليس لكم هَمَّ إلا الفرار والنجاء عن القتال، والحال أنه ليس عليكم خطر كبير، إذ لستم آخر الناس مما يلي الأعداء ويباشر الهيجاء، بل ﴿الرسول يدعوكم في أخراكمَه؛ أي: مما يلي القوم يقول: «إليَّ عباد الله»<sup>(١)</sup>، فلم تلتفتوا إليه ولا عرجتم عليه، فالفرار نفسه موجب للوم، ودعوة الرسول الموجبة لتقديمه على النفس أعظم لوماً بتخلفكم عنها فأثابكمَه؛ أي: جازاكم على فعلكم ﴿غمًا بغمَه؛ أي: غمًا يتبعه غمَّ، غمَّ بفوات النصر وفوات الغنيمة، وغمَّ بانهزامكم، وغمَّ أنساكم كل غمَّ وهو سماعكم أن محمداً ﷺ قد قتل.

ولكن الله بلطفه وحسن نظره لعباده جعل اجتماع هذه الأمور لعباده المؤمنين خيراً لهم فقال: ﴿لكيلا تحزنوا على ما فاتكم﴾؛ من النصر والظفر، ﴿ولا ما أصابكم﴾؛من الهزيمة والقتل والجراح إذا تحققتم أن الرسول ﷺ لم يقتل، هانت عليكم تلك المصيبات، واغتبطتم بوجوده المسلي عن كل مصيبة ومحنة، فلله ما في ضمن البلايا والمحن من الأسرار والحكم، وكل هذا صادر عن علمه وكمال خبرته بأعمالكم وظواهركم وبواطنكم، ولهذا قال: ﴿والله خبير بما تعملونَ»، ويحتمل أن معنى قوله: ﴿لكيلا تحزنوا على ما فاتكم ولا ما أصابكم﴾؛ يعني: أنه قدَّر ذلك الغم والمصيبة عليكم، لكي تتوطن نفوسكم وتمرَّنُوا على الصبر على

٤١٥٤ ﴿ ثم أنزل عليكم من بعد الغم؟، الذي أصابكم، ﴿أمنة نُعاساً يغشى طائفة منكم؟، ولا شك أن هذا رحمة بهم وإحسان وتشبيت لقلوبهم وزيادة طمأنينة، لأن الخائف لا يأتيه النعاس، لما في قلبه من الخوف، فإذا زال الخوف عن القلب أمكن أن يأتيه النعاس، وهذه الطائفة التي أنعم الله عليها بالنعاس، هم المؤمنون الذين ليس لهم إلا إقامة دين الله ورضا الله ورسوله ومصلحة إخوانهم المؤمنون الذين ليس لهم إلا إقامة دين الله ورضا الله ورسوله ومصلحة إخوانهم المؤمنون الذين الم

انظر الفسير الطبري؟ (٧/ ٣٠١)، و«الدر المنثور؟ (٢/ ١٥٣).

(۲) فى (ب): «وتخف».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة آل عمران (١٥٥) 🛛

المسلمين، وأما الطائفة الأخرى الذين ﴿قد أهمتهم أنفسهم﴾، فليس لهم هَمَّ في غيرها لنفاقهم أو ضعف إيمانهم، فلهذا لم يصبهم من النعاس ما أصاب غيرهم، ﴿يقولون هل لنا من الأمر من شيءَ﴾، وهذا استفهام إنكاري، أي: ما لنا من الأمر، أي: النصر والظهور شيء، فأساؤوا الظنَّ بربهم وبدينه وبنبيه، وظنوا أن الله لا يتم أمر رسوله، وأن هذه الهزيمة هي الفيصلة والقاضية على دين الله.

قال الله في جوابهم: ﴿قَل إن الأمر كله لله﴾، الأمر يشمل الأمر القدري والأمر الشرعي، فجميع الأشياء بقضاء الله وقدره، وعاقبتها<sup>(۱)</sup> النصر والظفر لأوليائه وأهل طاعته وإن جرى عليهم ما جرى، ﴿يخفونَ﴾ يعني المنافقين ﴿في أنفسهم ما لا يبدون لكَ»، ثم بيَّن الأمر الذي يخفونه فقال: ﴿يقولون لو كان لنا من الأمر شيءَ﴾؛ أي: لو كان لنا في هذه الواقعة رأي ومشورة ﴿ما قتلنا لهمنا﴾، وهذا إنكار منهم، وتكذيب بقدر الله، وتسفيه منهم لرأي رسول الله ورأي أصحابه، وتزكية منهم لأنفسهم، فرد الله عليهم بقوله: ﴿قل لو كنتم في بيوتكم ﴾ التي هي أبعد شيء عن مظان القتل ﴿لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ﴾، فالأسباب شيء عن مظان القتل ﴿لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ﴾، فالأسباب شيء عن مظان القتل ولبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ﴾، فالأسباب شيئاً، بل لا بد أن يمضي الله ما كتب في اللوح المحفوظ من الموت والحياة شيئاً، بل لا بد أن يمضي الله ما كتب في اللوح المحفوظ من الموت والحياة إيمان، ﴿وليمحص ما في قلوبكم ﴾ من وساوس الشيطان وما تأثر عنها من الصفات غير الحميدة ﴿والله عليم بذات الصدور﴾؛ أي: بما فيها من نفاق وإيمان وضعف غير الحميدة أوالله عليم بذات الصدور﴾؛ أي: بما فيها وما تأثر عنها من الصفات غير الحميدة أوالله عليم بذات الصدور﴾؛ أي: بما فيها وما أثر عنها من الصفات غير الحميدة أوالله عليه بذات الصدور﴾؛ أي: بما فيها وما أثر عنها من الموات غير الحميدة أوالله عليم بذات الصدور﴾؛ أي: بما فيها وما أثر عنها من الصفات غير الحميدة أوالله عليم بذات الصدور﴾؛ أي: بما فيها وما أثر عنها من الصفات غير الحميدة أوالله عليم بذات الصدور﴾؛ أي: محبات الصدور وسرائر الأمور. ثم قال

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّوا مِنكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اَسْتَرَلَّهُمُ الشَّيْطَنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواً وَلَقَدْ عَفَا اللَهُ عَنْهُمَّ إِنَّ اللَهَ غَفُورُ حَلِيمٌ ۞ .

(١٥٥) يخبر تعالى عن حال الذين انهزموا يوم أحد، وما الذي أوجب لهم الفرار وأنه من تسويل الشيطان، وأنه تسلط عليهم ببعض ذنوبهم، فهم الذين أدخلوه على أنفسهم ومكنوه بما فعلوا من المعاصي لأنها مركبة ومدخلة، فلو اعتصموا بطاعة ربهم لما كان له عليهم من سلطان، قال تعالى: ﴿إِنْ عبادي ليس لك عليهم

(١) في (ب): (رعاقبة).

سورة آل عمران (١٥٦ - ١٥٨)

سلطان»، ثم أخبر أنه عفا عنهم بعد ما فعلوا ما يوجب المؤاخذة، وإلا فلو آخذهم لاستأصلهم ﴿إن الله غفور﴾ للمذنبين الخطائين بما يوفقهم له من التوبة والاستغفار والمصائب المكفرة ﴿حليم﴾ لا يعاجل من عصاه بل يستأني به ويدعوه إلى الإنابة إليه والإقبال عليه، ثم إن تاب، وأناب قبل منه، وصيره كأنه لم يجر منه ذنب، ولم يصدر عنه عيب فلله الحمد على إحسانه.

﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإِخْوَنِيهِمَ إِذَا ضَرَبُوا فِي ٱلْآرَضِ أَوْ كَانُوا عُزَى لَوْ كَانُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ ٱللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةَ فِي قُلُوبِهِمَّ وَٱللَهُ يُمِي وَيُمِيتُ وَاللَّهُ بِمَا تَسْمَلُونَ بَصِيرُ إِنَى وَلَبِن قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَوْ مُتُمَ لَمَعْفِرَةٌ مِنَ ٱللَهِ وَرَحْمَةُ خَيرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ (يَ وَلَبِن مُتُمَ أَوْ قُتِلْتُمْ فِي اللَّهِ عَشْرُونَ اللَّهِ أَوْ مُتُمَ

(١٥٦) ينهى تعالى عباده المؤمنين أن يشابهوا الكافرين، الذين لا يؤمنون بربهم ولا بقضائه وقدره من المنافقين وغيرهم، ينهاهم عن مشابهتهم في كل شيء وفي هذا الأمر الخاص وهم أنهم يقولون لإخوانهم في الدين أو في النسب ﴿إذا ضربوا في الأرض﴾؛ أي: سافروا للتجارة ﴿أو كانوا غزّى﴾؛ أي: غزاة ثم جرى عليهم قتل أو موت يعارضون القدر ويقولون: ﴿لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا﴾ وهذا تتل أو موت يعارضون القدر ويقولون: ﴿لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا﴾ وهذا لذب منهم، في الذين كتب عليهم القتل أو موت يعارضون القدر ويقولون: ﴿لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا﴾ وهذا كذب منهم، فقد قال تعالى: ﴿قل لو كنتم في بيوتكم لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم)، ولكن هذا التكذيب لم يفدهم، إلا أن الله يجعل هذا القول وهذه الى مضاجعهم)، ولكن هذا التكذيب لم يفدهم، إلا أن الله يجعل هذا القول ذلك بقدر الله فيؤمنون ويسلمون فيهدي الله قلوبهم ويثبتها ويخفف بذلك عنهم المرائل بندا المومنون أنهم يعلمون أن فلك بقدم المون أن يفرون ألمون أو من القدل ويقولون: وتواله يحيي ويُما المؤمنون فإنهم يعلمون أن وهذه العقيدة حسرة في قلوبهم، فتزداد مصيبتهم، وأما المؤمنون فإنهم يعلمون أن فرك بقد الك بقد أل مصيبتها ويخفف بذلك عنهم وهذه العقيدة حسرة في قلوبهم، فتزداد مصيبتهم، وأما المؤمنون فإنهم يعلمون أن فرك بقدم الله بقد الهم يعلمون أن أن الله يجعل هذا التكذيب لم يفدهم، إلا أن الله يجعل هذا القول وهذه العقيدة حسرة في قلوبهم، فتزداد مصيبتهم، وأما المؤمنون فإنهم يعلمون أن ون ألك بقدر الله فيؤمنون ويسلمون فيهدي الله قلوبهم ويثبتها ويخفف بذلك عنهم المصيبة، قال الله ردًا عليهم: ﴿والله يحيي ويُميت﴾؛ أي : هو المتفرد<sup>(١)</sup> بذلك وتكن وتكذيكم بأعمالكم وتكذيكم بأعمالكم وتكذيبكم.

﴿١٥٧﴾ ثم أخبر تعالى أن القتل في سبيله أو الموت فيه، ليس فيه نقص ولا محذور، وإنما هو مما ينبغي أن يتنافس فيه المتنافسون، لأنه سبب مفض وموصل إلى مغفرة الله ورحمته، وذلك خير مما يجمع أهل الدنيا من دنياهم.

١٥٨ وأن الخلق أيضاً إذا ماتوا، أو قتلوا بأي حالة كانت، فإنما مرجعهم



سورة آل عمران (۱۰۹)

إلى الله ومآلهم إليه، فيجازي كلاً بعمله، فأين الفرار إلا إلى الله، وما للخلق عاصم إلا الاعتصام بحبل الله.

﴿فِبَمَا رَحْمَةٍ ثِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَقَ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَأَنفَضُّوا مِنْ خَولِكُ فَأَعْفُ عَنْهُمْ . وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَ ٱللَّوْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿

(١٥٩ ) أي: برحمة الله لك ولأصحابك، منَّ الله عليك أن ألنت لهم جانبك وخفضت لهم جناحك، وترققت عليهم، وحسنت لهم خلقك، فاجتمعوا عليك، وأحبوك وامتثلوا أمرك، ﴿ولو كنت فظاَ>؛ أي: سيىء الخلق ﴿غليظ القلب؟؛ أي: قاسيه، ﴿لانفضوا من حولك﴾ لأن هذا ينفرهم ويبغضهم لمن قام به هذا الخلق السيىء، فالأخلاق الحسنة من الرئيس في الدين تجذب الناس إلى دين الله وترغبهم فيه، مع ما لصاحبه من المدح والثواب الخاص، والأخلاق السيئة من الرئيس في الدين تنفر الناس عن الدين وتبغضهم إليه، مع ما لصاحبها من الذم والعقاب الخاص. فهذا المهمات الاقتداء بأخلاقه الكه مع ما لصاحبها من الذم والعقاب الخاص. فهذا وحسن الخلق والتأليف؟ الكريمة، ومعاملة الناس بما يعاملهم به على من اللين

ثم أمر الله تعالى بأن يعفو عنهم ما صدر منهم من التقصير في حقه ﷺ ويستغفر لهم في التقصير في حق الله فيجمع بين العفو والإحسان، ﴿وشاورهم في الأمر﴾؛ أي: الأمور التي تحتاج إلى استشارة ونظر وفكر، فإن في الاستشارة من الفوائد والمصالح الدينية والدنيوية ما لا يمكن حصره:

منها: أن المشاورة من العبادات المتقرب بها إلى الله.

ومنها: أن فيها تسميحاً لخواطرهم وإزالة لما يصير في القلوب عند الحوادث، فإنَّ مَنْ له الأمرُ على الناس إذا جمع أهل الرأي والفضل، وشاورهم في حادثة من الحوادث، اطمأنت نفوسهم وأحبوه وعلموا أنه ليس يستبد<sup>(١)</sup> عليهم، وإنما ينظر إلى المصلحة الكلية العامة للجميع، فبذلوا جهدهم ومقدورهم في طاعته لعلمهم بسعيه في مصالح العموم، بخلاف من ليس كذلك فإنهم لا يكادون يحبونه محبة صادقة ولا يطيعونه، وإن أطاعوه فطاعة غير تامة. TRUST UGHT

ومنها: أن في الاستشارة تنور الأفكار بسبب إعمالها فيما وضعت له، فصار في ذلك زيادة للعقول.

سورة آل عمران (١٦٠ - ١٦١)

ومنها: ما تنتجه الاستشارة من الرأي المصيب، فإن المشاور لا يكاد يخطىء في فعله، وإن أخطأ أو لم يتم له مطلوب فليس بملوم.

فإذا كان الله يقول لرسوله ﷺ ـ وهو أكمل الناس عقلاً وأغررهم علماً وأفضلهم رأياً ـ: ﴿وشاورهم في الأمر﴾، فكيف بغيره؟ ثم قال تعالى: ﴿فإذا عزمتَ﴾؛ أي: على أمر من الأمور بعد الاستشارة فيه إن كان يحتاج إلى استشارة ﴿فتوكل على الله﴾؛ أي: اعتمد على حول الله وقوته متبرئاً من حولك وقوتك، ﴿إن الله يحب المتوكلين﴾ عليه اللاجئين إليه.

﴿إِن يَنْصُرُكُمُ أَلَنَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمَّ وَإِن يَخْذُلَكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنْصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ. وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٢

﴿١٦٠﴾ أي: إن يمددكم الله بنصره ومعونته ﴿فلا غالب لكم﴾، فلو اجتمع عليكم مَنْ في أقطارها وما عندهم من العَدَد والعُدَد لأن الله لا مغالب له، وقد قهر العباد وأخذ بنواصيهم، فلا تتحرك دابة إلا بإذنه، ولا تسكن إلا بإذنه، ﴿وإن يخذلكم﴾ ويكلكم إلى أنفسكم ﴿فمن ذا الذي ينصركم من بعده﴾، فلا بد أن تنخذلوا ولو أعانكم جميع الخلق، وفي ضمن ذلك الأمر بالاستنصار بالله والاعتماد عليه والبراءة من الحول والقوة، ولهذا قال: ﴿وعلى الله فليتوكل المؤمنون﴾، أنه هو الناصر وحده، فالاعتماد عليه توحيد محصل للمقصود، والاعتماد على غيره شرك غير نافع لصاحبه بل ضار، وفي هذه الآية الأمر بالتوكل على الله وحده، وأنه بحسب إيمان العبد يكون توكله.

﴿وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةً ثُمَّ قُوُفَى كُلُ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ٢

﴿١٦١﴾ الغلول: هو الكتمان من الغنيمة والخيانة في كل مالٍ يتولاه الإنسان وهو محرَّم إجماعاً، بل هو من الكبائر كما تدل عليه هذه الآية الكريمة وغيرها من

(١) في (ب); «تقديم».



سورة آل عمران (۱٦٢ ــ ۱٦٣)

النصوص، فأخبر الله تعالى أنه ما ينبغي ولا يليق بنبي أن يغل، لأن الغلول ـ كما علمت ـ من أعظم الذنوب وشر العيوب.

وقد صان الله تعالى أنبياء عن كل ما يدنسهم ويقدح فيهم، وجعلهم أفضل العالمين أخلاقاً وأطهرهم نفوساً، وأزكاهم وأطيبهم ونزههم عن كل عيب، وجعلهم محل رسالته ومعدن حكمته، ﴿الله أعلم حيث يجعل رسالته﴾، فبمجرد علم العبد بالواحد منهم يجزم بسلامتهم من كل أمر يقدح فيهم، ولا يحتاج إلى دليل على ما قيل فيهم من أعدائهم، لأن معرفته بنبوتهم مستلزم لدفع ذلك، ولذلك أتى بصيغة يمتنع معها وجود الفعل منهم فقال: ﴿وما كان لنبي أن يغلَّه ؟ أي: يمتنع ذلك ويستحيل على من اختارهم الله لنبوته. ثم ذكر الوعيد على من غل فقال: ﴿ومن أو غير ذلك يعذب به يوم القيامة ؟ أي: يأت به حامله على ظهره حيواناً كان أو متاعاً وير ذلك يعذب به يوم القيامة ؟ ثم توفى كل نفس ما كسبت؟ ؟ الغالً وغيره كلً يوفًى أجره ووزره على مقدار كسبه ﴿وهم لا يظلمونَ ؟ أي: لا يزداد في سيئاتهم ولا يهضمون شيئاً من حسناتهم.

وتأمل حسن هذا الاحتراز في هذه الآية الكريمة لمًا ذكر عقوبة الغالً وأنه يأتي يوم القيامة بما غله، ولمًا أراد أن يذكر توفيته وجزاءه وكان اقتصاره<sup>(١)</sup> على الغال يوهم بالمفهوم أن غيره من أنواع العاملين قد لا يوفون، أتى بلفظ عامً جامع له ولغيره.

﴿أَفَمَنِ ٱتَّبَعَ رِضُوَنَ اللَّهِ كَمَنْ بَآءَ بِسَخَطٍ مِّنَ اللَّهِ وَمَأْوَنَهُ جَهَنَّمُ وَبِئِسَ المَصِيرُ شَ هُمْ دَرَجَنتُ عِندَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ شَلْ ﴾.

١٦٢ - ١٦٣ يخبر تعالى أنه لا يستوي من كان قصده رضوان رَبَّه والعمل على ما يرضيه كمن ليس كذلك ممن هو مكب على المعاصي مسخط لربه، هذان لا يستويان في حكم الله وحكمة الله وفي فِطَر عباد الله ﴿أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون؟؛ لهذا قال هنا: ﴿هم درجات عند الله؟؛ أي: كل هؤلاء متفاوتون في درجاتهم ومنازلهم بحسب تفاوتهم في أعمالهم.

فالمتبعون لرضوان الله يسعون في نيل الدرجات العاليات والمنازل والغرفات،

(١) في (ب): «الاقتصار».

فيعطيهم الله من فضله وجوده على قدر أعمالهم، والمتبعون لمساخط الله يسعون في النزول في الدركات إلى أسفل سافلين كل على حسب عمله، والله بصير بأعمالهم لا يخفى عليه منها شيء، بل قد علمها وأثبتها في اللوح المحفوظ ووكل ملائكته الأمناء الكرام أن يكتبوها ويحفظوها ويضبطوها.

سورة آل عمران (١٦٤)

﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ مَايَنَتِهِ وَيُزَكَّخِيهُمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَنِبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ مُبِينٍ @؟

(١٦٤) هذه المنّة التي امتنّ الله بها على عباده أكبر النعم بل أصلها، وهي الامتنان عليهم بهذا الرسول الكريم الذي أنقذهم الله به من الضلالة، وعصمهم به من الهلكة فقال: ﴿لقد منّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم ؟ من الهلكة فقال: ﴿لقد منّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم ؟ يعرفون نسبه وحاله ولسانه من قومهم وقبيلتهم ناصحاً لهم مشفقاً عليهم يتلو عليهم آيات الله ؟ يعلمهم ألفاظها ومعانيها ﴿ويزكيهم ؟ من الشرك والمعاصي والرذائل وسائر مساوىء الأخلاق ﴿ويعلمهم الكتاب ؟ إما جنس الكتاب الذي هو القرآن فيكون قوله: فينا عليهم آياته ؟ المراد به الآيات الكوبية، أو المعاصي والرذائل وسائر مساوىء الأخلاق ﴿ويعلمهم الكتاب ؟ إما جنس الكتاب الذي هو القرآن فيكون قوله: فينلو عليهم آياته ؟ المراد به الآيات الكونية، أو المراد بالكتاب هنا الكتاب هنا الكتاب هنا أورانحانة فيكون قوله: فيناو عليهم آياته ؟ المراد به الكتاب أولكنابة التي بها تدرك العلوم وتحفظ أورادحكمة ؟ هي: السنة التي هي شقيقة القرآن، أو وضع الأشياء مواضعها ومعرفة فورادهما والحكمة ؟ هي: السنة التي هي شقيقة القرآن، أو وضع الأشياء مواضعها ومعرفة فورادهم يعليهم بيناء مالحكام وما به تنفذ الأحكام وما به تدرك أورادحكمة ؟ هي: السنة التي هي شقيقة القرآن، أو وضع الأشياء مواضعها ومعرفة فورادها ويما وإلى وينه وإلى كانوا من قبل؟ بعثة هذا الرسول ﴿لقي ضلال مبين؟ لا يعرفون فوائدها فما وإلى يعنوا ما يزكي النفوس، ويطهرها، بل ما يزين<sup>(1)</sup> لهم الطريق الموصل إلى ربهم، ولا ما يزكي النفوس، ويطهرها، بل ما يزين<sup>(1)</sup> لهم منهم فعلوه، ولو ناقض ذلك عقول العالمين!

﴿ وَ لَمَا آصَدَبَتَكُم تُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُهُ مِثْلَتِهَا قُلْهُمْ أَنَّ هَاذاً قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ إِنَّ اللَهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيرٌ ٢ ٢ وَمَا أَصَدَبَكُمْ يَوْمَ ٱلْنَقَى ٱلْجَمَعَانِ فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيَعْلَمُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَنِيلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَرِ آدْفَعُوْاً قَالُوا لَوَ نَعْلَمُ قِتَالًا لَأَنَّ مَعْنَكُمْ هُمْ لِلْحُفْرِ يَوْمَبِذِ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَنِيلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَرِ آدْفَعُواً قَالُوا لَوَ نَعْلَمُ قِتَالًا لَأَنَّ مَعْنَكُمْ هُمْ لِلْحُفْرِ يَوْمَبِذِ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَنِيلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَرِ آدَفَعُواً قَالُوا لَوَ نَعْلَمُ قِتَالًا لَأَنَّ عَالَهُمْ مِناكُمْ مَا لَيْهِ مَا لَعَنْ قَالُوا أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَنِ يَقُولُونَ إِنَّهُمُ مَا لَيْنَ فَي وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَلِعَمْهُمُ قَتَالًا لَقَنْتُهُمُ مَا لِلْعَنْ اللَّهُ عَلَى أَعْتَمُ اللَّهُ عَلَى أَعْذَرُهُمُ اللَّهُ عَلَى أَعْتَمُ فَتَ وَقَوْبَتُهُ آعَلَمُ مِيا يَعْمَلُوا فَقَالُوا فَنَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَرِ آنَ فَعُوا فَالُوا لَوَ نَعْلَمُ قِتَالًا أَعْنَ عَالُوا أَقْرَبُ مِعْنَامُ اللَهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ مَا لِلْعَلَى فَيَعْمَالُهُ عَلَى اللَهُ عَلَى أَنْهُ عَالُوا لَقُلْ لَهُ مَا مَنْ عَالُوا لَقُو نَعْلَيْهُ مَا مَا عُولُونَ إِنَهُ عَلَيْهُمُ مَا لَعَوْنَ عَلَيْهُ فَي مَنْ اللَهُ وَالَة الْفَعَولُ اللَهُ أَعْلَمُ مَا لَمُوتَ إِنَهُ اللَهُ مَا عُنَهُ مَا لِلْعَنْ مَا أُولُ الْتَوْتَ اللَهُ مَعْلَى أَعْنَامُ مُوا لَكُونَ مَا اللَهِ مَا اللَهُ عَلَى أَلُوا لَوْ عَالَمُ مُعَالَا اللَّهُ مُعَالَيْ الْعَوْتَ أَعَامُ أَعْمَامُ مَا أَعْلَى مَا أَعْتَامُ مَا مُولُونَ مَا مَا أَعْنَا مُوا أَنْهُ عَلْ عَالُوا الْتَوْ مَا مَا عَالَهُ عَالَهُ مُعَالَى أَنَهُ مَا لَهُ عَالُوا أَعْنَا مُولَعُونَ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنُ مَا أَعْنَا مُ أَعْنَا أَنْ أَعْنُ أَنَا أَعْنُ أَعْتَالُهُ مَا مَا فَعَالَهُ عَالَهُ أَعْمَامُ مَا الْعَالَةُ مَا مَا أَعْنَا أَعْذَى أَعْنَا أَعْنَا أَعْلَهُ مَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْلُهُ مُ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنُ الْعَالُولُ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعَا أَعْنَا أَعْنَا أَعُوا أَعْنُ أَعْ أَع

. (۱) في **(ب): «ما زيَّن»**.

سورة آل عمران (١٦٦ ـ ١٦٢)

(١٦٥) هذا تسلية من الله تعالى لعباده المؤمنين حين أصابهم ما أصابهم يوم أحد وقتل منهم نحو سبعين، فقال الله: إنكم ﴿قد أصبتم﴾؛ من المشركين إمثليها﴾ [يوم بدر]؛ فقتلتم سبعين من كبارهم وأسرتم سبعين، فَلْيَهُنِ الأمرُ ولِتَخِفَّ المصيبةُ عليكم مع أنكم لا تستوون أنتم وهم، فإن قتلاكم في الجنة وقتلاهم في النار، ﴿قلتم أنى لهذا﴾؛ أي: من أين أصابنا ما أصابنا وهزمنا؟ ﴿قل هو من عند أنفسكم﴾؛ حين تنازعتم وعصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون، فعودوا على أنفسكم باللوم واحذروا من الأسباب المردية ﴿إن الله على كل شيء قدير﴾؛ فإياكم وسوء الظن بالله، فإنه قادر على نصركم، ولكن له أتم الحكمة في ابتلائكم ومصيبتكم ذلك، ولو شاء الله لانتصر منهم، ولكن ليبلوَ بعضكم ببعض.

(١٦٦ - ١٦٧) ثم أخبر أن ما أصابهم يوم التقى الجمعان: جمعُ المسلمين وجمعُ المشركين في أحد من القتل والهزيمة، أنه بإذنه وقضائه وقدره، لا مرد له ولا بد من وقوعه، والأمر القدري إذا نفذ لم يبق إلا التسليم له وأنه قدَّره لحكم عظيمة وفوائد جسيمة، وأنه ليتبين بذلك المؤمن من المنافق الذين لما أمروا بالقتال ووقيل لهم تعالوا قاتلوا في سبيل الله ؛ أي: ذبًّا عن دين الله وحماية له وطلباً لمرضاة الله، ﴿أو ادفعوا عن محارمكم وبلدكم إن لم يكن لكم نية صالحة، فأبوا لمن واعتذروا بأن: ﴿قالوا لو نعلم قتالاً لاتبعناكم ؛ أي: لو نعلم أنكم يصير بينكم وبينهم قتال لاتبعناكم، وهم كذبة في هذا، قد علموا وتيقنوا، وعلم كل أحد أن هؤلاء المشركين قد مُلئوا من الحنق والغيظ على المؤمنين بما أصابوا منهم، وأنهم قد بذلوا أموالهم وجمعوا ما يقدرون عليه من الرجال والعدد، وأقبلوا في جيش عظيم قاصدين المؤمنين في بلدهم متحرقين على قتالهم، فمن كانت هذه حالهم كيف يتصور أنه لا يصير بينهم وبين المؤمنين قتال؟

خصوصاً وقد خرج المسلمون من المدينة وبرزوا لهم، هذا من المستحيل، ولكن المنافقين ظنوا أن هذا العذر يروج على المؤمنين، قال تعالى: ﴿هم للكفر يومئذ﴾؛ أي: في تلك الحال التي تركوا فيها الخروج مع المؤمنين ﴿أقرب منهم للإيمان، يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم﴾، وهذه خاصة المنافقين يظهرون بكلامهم وفعالهم ما يبطنون ضده في قلوبهم وسرائرهم، ومنه قولهم: ﴿لو نعلم قتالاً لاتبعناكم﴾، فإنهم قد علموا وقوع القتال. ويستدل بهذه الآية على قاعدة ارتكاب أخف المفسدتين، لدفع أعلاهما وفعل أدنى المصلحتين للعجز عن أعلاهما، لأن المنافقين أمروا أن يقاتلوا للدين، فإن لم يفعلوا فللمدافعة عن العيال والأوطان ﴿والله أعلم بما يكتمون﴾، فيبديه لعباده المؤمنين، ويعاقبهم عليه.

(١٦٨) ثم قال تعالى: ﴿الذين قالوا لإخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قتلوا؟ أي: جمعوا بين التخلف عن الجهاد وبين الاعتراض والتكذيب بقضاء الله وقدره، قال الله ردًا عليهم: ﴿قُلْ فَادرأوا؟؛ أي: ادفعوا ﴿عن أَنفسكم الموت إن كنتم صادقين؟، أنهم لو أطاعوكم ما قتلوا لا تقدرون على ذلك ولا تستطيعونه. وفي هذه الآيات دليل على أن العبد قد يكون فيه خصلة كفر وخصلة إيمان، وقد يكون إلى إحداهما أقرب منه إلى الأخرى.

وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي مَبَيِيلِ ٱللَّهِ أَمَوَتَا بَلَ أَحْبَاءً عِندَ رَبِيهِمْ يُرْزَقُونَ ﷺ فَرِحِبْنَ بِمَآ مَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ. وَيَسْتَبْثِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمَ يَلْحَقُوا بِهِم قِنْ خَلْفِهِمْ ٱلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ۞ ۞ يَسْتَبْثِرُونَ بِنِعْمَةِ قِنَ ٱللَّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾.

(174) هذه الآيات الكريمات فيها فضل<sup>(1)</sup> الشهداء وكرامتهم، وما منَّ الله عليهم به من فضله وإحسانه، وفي ضمنها تسلية الأحياء عن قتلاهم وتعزيتهم وتنشيطهم للقتال في سبيل الله والتعرض للشهادة فقال: ﴿ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله﴾؛ أي: في جهاد أعداء الدين قاصدين بذلك إعلاء كلمة الله، أمواتاًه؛ أي: لا يخطر ببالك وحسبانك أنهم ماتوا، وفقدوا، وذهبت عنهم لذة الحياة الدنيا والتمتع بزهرتها، الذي يحذر من فواته من جبن عن القتال وزهد في الشهادة، ﴿بل» قد حصل لهم أعظم مما يتنافس فيه المتنافسون، فهم ﴿أحياء عند ربهم؟ في دار كرامته، ولفظ: عند ربهم، يقتضي علو درجتهم وقربهم من ربهم، في رزقون؟ من أنواع النعيم الذي لا يعلم وصفه إلا من أنعم به عليهم.

﴿١٧٠﴾ ومع هذا ﴿فرحين بما آتاهم الله من فضله﴾؛ أي: مغتبطين بذلك وقد قرت به عيونهم وفرحت به نفوسهم، وذلك لحسنه وكثرته وعظمته وكمال اللذة في الوصول إليه وعدم المنغص، فجمع الله لهم بين نعيم البدن بالرزق ونعيم القلب والروح بالفرح بما آتاهم من فضله، فتم له<sup>٢٢)</sup> النعيم والسرور وجعلوا ﴿يستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم﴾؛ أي: يبشر بعضهم بعضاً بوصول إخوانهم الذين لم يلحقوا بهم وأنهم سينالون ما نالوا ﴿ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون﴾؛ أي:

- (١) في (ب): «هذه الآيات الكريمة فيها فضيلة».
  - (٢) في (ب): «فتم لهم».

استوراما آل عمران (۱۲۸ ـ ۱۷۰)

يستبشرون بزوال المحذور عنهم وعن إخوانهم المستلزم كمال السرور.

(١٧١) فيستبشرون بنعمة من الله وفضل؟ أي: يهنىء بعضهم بعضاً بأعظم مهناً بأعظم مهناً به وهو نعمة ربهم وفضله وإحسانه فوأن الله لا يضيع أجر المؤمنين؟ بل ينميه ويشكره، ويزيده من فضله ما لا يصل إليه سعيهم.

وفي هذه الآيات إثبات نعيم البرزخ، وأن الشهداء في أعلى مكان عند ربهم، وفيه تلاقي أرواح أهل الخير، وزيارة بعضهم بعضاً، وتبشير بعضهم بعضاً.

﴿ الَّذِينَ آسْتَجَابُوا لِنَهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْـدِ مَآ أَصَابَهُمُ ٱلْفَرَّحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَٱتَّقَوَا أَجْرُ عَظِيمُ () الَذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنْنَا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ () فَاللَّهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنْنَا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ () فَاللَّهُ إِيمَانَهُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانَ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ اللَّهِ مَا يَعْمَوْ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ فَعَ

(١٧٢ - ١٧٣) لما رجع النبي على من أحد إلى المدينة وسمع أن أبا سفيان ومن معه من المشركين قد هموا بالرخوع إلى المدينة ندب أصحابه إلى الخروج، فخرجوا على ما بهم من الجراح استجابة لله ولرسوله وطاعة لله ولرسوله، فوصلوا إلى حمراء الأسد<sup>(۱)</sup>، وجاءهم من جاءهم وقال لهم: ﴿إِن الناس قد جمعوا لكم؟ وهموا بالرحوع إلى حمراء الأسد<sup>(۱)</sup>، وجاءهم من جاءهم وقال لهم المان الناس قد جمعوا لكم؟ وقموا بالموا بالموا بالرحوع إلى المدينة ندب أصحابه إلى الخروج، ومن معه من الموركين قد هموا بالرخوع إلى المدينة ندب أصحابه إلى الخروج، فوصلوا ومن معه من الموركي من جاءهم وقال لهم: ﴿إِن الناس قد جمعوا لكم؟ وقمو وقال لهم الناس قد جمعوا لكم؟ وقمو وقال المان بالله واتكالاً عليه وقمو وقالوا حسبنا الله؟ أي: كافينا كل ما أهمنا ﴿ونعم الوكيل؟؛ المفوض إليه تدبير عباده والقائم بمصالحهم.

(١٧٤) ﴿فانقلبوا﴾؛ أي: رجعوا ﴿بنعمة من الله وفضل لم يمسسهم سوء﴾، وجاء الخبرُ المشركين: أن الرسول وأصحابه قد خرجوا إليكم وندم من تخلف منهم، فألقى الله الرعب في قلوبهم واستمروا راجعين إلى مكة، ورجع المؤمنون بنعمة من الله وفضل حيث منَّ عليهم بالتوفيق للخروج بهذه الحالة والاتكال على ربهم، ثم إنه قد كتب لهم أجر غزاة تامة، فبسبب إحسانهم بطاعة ربهم وتقواهم عن معصيتهم لهم أجر عظيم، وهذا فضل الله عليهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٠٧٧) و (٤٥٦٣).

THE PRINCE GHAZI TRUST OURANIC THOUGHT بتورة آل عمران (۱۷۹ ـ ۱۷۷)

يخوف بها أولياءه الذين عَدِم إيمانهم أو ضعف، ﴿فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين﴾؛ أي: فلا تخافوا المشركين أولياء الشيطان فإن نواصيهم بيد الله لا يتصرفون إلا بقدره، بل خافوا الله الذين ينصر أولياءه الخائفين له، المستجيبين لدعوته.

وفي هذه الآية وجوب الخوف من الله وحده وأنه من لوازم الإيمان، فعلى قدر إيمان العبد يكون خوفه من الله، والخوف المحمود ما حجز العبد عن محارم الله.

﴿وَلَا يَحْزُنُكَ ٱلَّذِينَ يُسَنَرِعُونَ فِى ٱلْكُفَرِ النَّهُمْ لَن يَصُرُوا ٱللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ ٱللَّهُ أَلَّا يَجْعَلُ لَهُمْ حَظًّا فِى ٱلْآخِرَةٍ وَلَمَّة عَلَاكُ عَظِيمُ ٢ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱسْتَرَوُا ٱلْكُفَرَ بِٱلْإِيمَانِ لَن يَضُرُوا ٱللَّه شَيْئَا وَلَهُمْ عَذَاكُ أَلِيدٌ ٢ ﴾.

(١٧٦) كان النبي ﷺ حريصاً على الخلق مجتهداً في هدايتهم، وكان يحزن إذا لم يهتدوا، قال الله تعالى: ﴿ولا يحزنك الذين يسارعون في الكفر من شدة رغبتهم فيه وحرصهم عليه ﴿إنهم لن يضروا الله شيئاً فالله ناصر دينه ومؤيد رسوله ومنفذ أمره من دونهم، فلا تبالهم ولا تحفل بهم، إنما يضرون ويسعون في ضرر أنفسهم بفوات الإيمان في الدنيا، وحصول العذاب الأليم في الأخرى، من هوانهم على الله وسقوطهم من عينه وإرادته أن لا يجعل لهم نصيباً في الآخرة من ثوابه؛ خذلهم فلم يوفقهم لما وفق إليه<sup>(١)</sup> أولياءه، ومن أراد به خيراً عدلاً منه وحكمة، لعلمه بأنهم غير زاكين على الهدى ولا قابلين للرشاد لفساد أخلاقهم وسوء قصدهم.

(١٧٧) ثم أخبر أن الذين اختاروا الكفر على الإيمان ورغبوا فيه رَغْبَةً مَنْ بذلَ ما يحب من المال في شراء ما يحب من السلع (لن يضروا الله شيئاً)، بل ضرر فعلهم يعود على أنفسهم، ولهذا قال: (ولهم عذاب أليم)، وكيف يضرون الله شيئاً?! وهم قد زهدوا أشد الزهد في الإيمان ورغبوا كل الرغبة بالكفر بالرحمن فيله؟! وهم قد زهدوا أشد الزهد في الإيمان ورغبوا كل الرغبة بالكفر بالرحمن فالله غني عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء سواهم وأعد له ممن الله عنياً؟! ومم قد زهدوا أشد الزهد في الإيمان ورغبوا كل الرغبة بالكفر بالرحمن ألله غني عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء سواهم وأعد له ممن الله غني عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء مواهم وأعد له ممن الماله غني عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء مواهم وأعد له ممن يحاليه النهرية المالة في الرغبة بالكفر بالرحمن الله فالله غني عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء مواهم وأعد له ممن الماله في عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء مواهم وأعد له ممن الماله غني عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء مواهم وأعد له ممن الماله في الإيمان ورغبوا كل الرغبة بالكفر بالرحمن والله غني عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء مواهم وأعد له ممن الماله في المالة في الله في الله في الماله في الألياب من الرجال الفحول، وذوي الألباب من الرجال الفحول، قال الله تعالى: (قل آمنوا به أو لا تؤمنوا إن الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلى عليهم يخرون للأذقان سجداً. . ) الآيات.

(۱) في (ب): «له».

سورة آل عمران (۱۷۸ ـ ۱۸۰)

﴿وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَمَا نُمَّلِى لَمُتَمَ خَيْرٌ لِأَنْفُسِمِتْمَ إِنَّمَا نُسْلِى لَمُتَم لِيَرْدَادُوَا إِسْمَا وَلَمُتَم عَذَابٌ شُهِينٌ ٢

(١٧٨) أي: ولا يظن الذين كفروا بربهم، ونابذوا دينه، وحاربوا رسوله أنَّ تركنا إياهم في هذه الحياة الدنيا وعدم استئصالنا لهم وإملائنا لهم خير لأنفسهم ومحبة منا لهم، كلا ليس الأمر كما زعموا، وإنما ذلك لشر يريده الله بهم وزيادة عذاب وعقوبة إلى عذابهم، ولهذا قال: ﴿إنما نملي لهم ليزدادوا إثماً ولهم عذاب مهين، فالله تعالى يملي للظالم حتى يزداد طغيانه، ويترادف كفرانه حتى إذا أخذه أخذه أخذ عزيز مقتدر، فليحذر الظالمون من الإمهال، ولا يظنوا أن يفوتوا الكبير الميال.

هُمَّا كَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَـآ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْخَيِبَ مِنَ الطَّبِّبِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِبَكُمْ عَلَى الْنَبَبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَمِى مِن رُُسُلِهِ. مَن يَثَنَّهُ فَنَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَلِن تُؤْمِنُوا وَتَـتَقُوْا فَلَكُمْ أَجَرُ عَظِيمٌ ﴿).

(١٧٩) أي: ما كان في حكمة الله أن يترك المؤمنين على ما أنتم عليه من الاختلاط وعدم التمييز<sup>(١)</sup>، حتى يميز الخبيث من الطيب والمؤمن من المنافق والصادق من الكاذب، ولم يكن في حكمته أيضاً أن يطلع عباده على الغيب الذي يعلمه من عباده، فاقتضت حكمته الباهرة أن يبتلي عباده، ويفتنهم بما به يتميز الخبيث من الطيب من أنواع الابتلاء والامتحان، فأرسل الله رسله وأمر بطاعتهم والانقياد لهم والإيمان بهم، ووعدهم على الإيمان والتقوى الأجر العظيم، فانقسم الناس بحسب اتباعهم للرسل قسمين: مطيعين وعاصين ومؤمنين ومنافقين ومسلمين وكافرين، ليرتب على ذلك الثواب والعقاب، وليظهر عدله وفضله وحكمته لخلقه.

﴿وَلَا يَحْسَبُنَ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا مَاتَىٰهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِدٍ هُوَ خَيْرًا لَمُهُمَ بَلْ هُوَ شَرُّ لَمَهُمَ سَبُطَوَقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ- يَوْمَ ٱلْقِيَدَحَةُ وَلِلَّهِ مِيرَتُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ٢

الله أي: ولا يظن الذين يبخلون؛ أي: يمنعون ما عندهم مما آتاهم الله من فضله من المال والجاه والعلم وغير ذلك، مما منحهم الله وأحسن إليهم به،

(١) في (ب): التميّز».

FOR QURANIC THOUGHT سورة آل عمران (۱۸۰)

وأمرهم ببذل ما لا يضرهم منه لعباده فبخلوا بذلك، وأمسكوه وضنوا به على عباد الله، وظنوا أنه خير لهم بل هو شر لهم في دينهم ودنياهم وعاجلهم وآجلهم، أسيطوقون ما بخلوا به يوم القيامة؟ أي يجعل ما بخلوا به طوقاً في أعناقهم يعذبون به كما ورد في الحديث الصحيح: «إن البخيل يمثل له ماله يوم القيامة شجاعاً أقرع له زبيبتان يأخذ بلهزمته يقول: أنا مالك، أنا كنزك»<sup>(1)</sup>، وتلا رسول الله تشري مصداق ذلك هذه الآية، فهؤلاء حسبوا أن بخلهم نافعهم ومجلا عليهم فانقلب عليهم الأمر، وصار من أعظم مضارهم وسبب عقابهم

﴿ولله ميراث السموات والأرض﴾؛ أي: هو تعالى مالك الملك وترد جميع الأملاك إلى مالكها وينقلب العباد من الدنيا ما معهم درهم ولا دينار ولا غير ذلك من المال. قال تعالى: ﴿إنا نحن نرث الأرض ومن عليها وإلينا يرجعونَّه، وتأمل كيف ذكر السبب الابتدائي والسبب الغائي، الموجب كل واحد منهما أن لا يبخل العبد بما أعطاه الله.

أخبر أولاً أن الذي عنده وفي يده فضل من الله ونعمة ليس ملكاً للعبد، بل لولا فضل الله عليه وإحسانه لم يصل إليه منه شيء. فمنعُه ذلك منعً لفضل الله وإحسانه، ولأن إحسانه موجب للإحسان إلى عبيده، كما قال تعالى: ﴿وأحسن كما أحسن الله إليك﴾، فمن تحقق أن ما بيده فضل من الله لم يمنع الفضل الذي لا يضره بل ينفعه في قلبه وماله وزيادة إيمانه وحفظه من الآفات.

ثم ذكر ثانياً أن هذا الذي بيد العباد، كلُّها ترجع إلى الله ويرثها تعالى وهو خير الوارثين، فلا معنى للبخل بشيء هو زائل عنك، منتقل إلى غيرك

ثم ذكر ثالثاً السبب الجزائي فقال: ﴿والله بما تعملون خبير﴾، فإذا كان خبيراً بأعمالكم جميعها ويستلزم ذلك الجزاء الحسن على الخيرات والعقوبات على الشر لم يتخلف من في قلبه مثقال ذرة من إيمان عن الإنفاق الذي يجزي به الثواب ولا يرضى بالإمساك الذي به العقاب.

أخرجه البخاري (١٤٠٣) (٤٥٦٥) بلفظ آخر ومسلم (ص٦٨٤، ٦٨٥)، وانظر «فتح الباري»
 (٦/ ٣).

ولمزيد من الفائدة انظر «تخريج مشكلة الفقر» (٦٠). ولم أره باللفظ الذي ساقه المؤلف فلعله المقاقه بمعناه. والله أعلم.

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة آل عمران (۱۸۱ ـ ۱۸۳)

﴿لَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَهَ فَفِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِبَكُهُ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْنَهُمُ الأَنْبِينَآ، بِغَيْرِ حَقٍّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﷺ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَهَ لَيْسَ بِظَـلَامِ لِلْعَبِـيدِ ۞ ﴾.

(١٨١) يخبر تعالى عن قول هؤلاء المتمردين الذين قالوا أقبح المقالة وأشنعَها وأسمحَها، فأخبر أنه قد سمع ما قالوه، وأنه سيكتبه ويحفظه مع أفعالهم الشنيعة وهو قتلهم الأنبياء الناصحين، وأنه سيعاقبهم على ذلك أشد العقوبة وأنه يقال لهم بدل قولهم إن الله فقير ونحن أغنياء: ﴿ ذوقوا عذاب الحريقَ؟ المحرق النافذ من البدن إلى الأفئدة، وأن عذابهم ليس ظلماً من الله لهم فإنه ﴿ليس بظلام للعبيد؟ فإنه منزه عن ذلك.

(١٨٢) وإنما ﴿ذلك بما قدمت﴾ أيديهم من المخازي والقبائح التي أوجبت استحقاقهم العذاب وحرمانهم الثواب. وقد ذكر المفسرون أن هذه الآية نزلت في قوم من اليهود تكلموا بذلك، وذكروا منهم فنحاص بن عازوراء من رؤساء علماء اليهود في المدينة<sup>(١)</sup>، وأنه لما سمع قول الله تعالى: ﴿من ذا الذي يُقرض الله قرضاً حسناً﴾، قال على وجه التكبر والتجرهم هذه المقالة قرضاً حسناً»، وأقد ضوا الله تعالى: ﴿من ذا الذي يُقرض الله قرضاً حسناً»، قال على وجه التكبر والتجرهم هذه المقالة قرضاً لله تعالى: إم من زوساء علماء قرضاً حسناً اليهود في المدينة<sup>(١)</sup>، وأنه لما سمع قول الله تعالى: ﴿من ذا الذي يُقرض الله قرضاً حسناً»، أو أقد ضوا الله قرضاً حسناً الله تعالى: أم من ذا الذي يُقرض الله اليهود في المدينة (١)، وأنه لما سمع قول الله تعالى: أم من ذا الذي يُقرض الله قرضاً حسناً اليهود في المدينة الذي من أو أنه لما سمع قول الله تعالى: أم من ذا الذي يُقرض الله قرضاً حسناً اليهود في المدينة من أو أو أو أو أله الما حسم، وأخبر أنه ليس ببدع من شنائعهم، بل قد المقالة قبحه الله، فذكرها الله عنهم، وأخبر أنه ليس ببدع من شنائعهم، بل قد المقالة قبحه الله، فذكرها الله عنهم، وأخبر أنه ليس ببدع من شنائعهم، بل قد المقالة قبحه الله، فذكرها الله عنهم، وأخبر أنه ليس ببدع من شنائعهم، بل قد المقالة قبحه الله، فذكرها الله عنهم، وأخبر أنه ليس ببدع من شنائعهم، بل قد المقالة قبحه من الشنائع ما هو نظير ذلك وهو قتلهم الأنبياء بغير حقً، هذا القيد يراد المقل منهم تجرؤوا على قتلهم مع علمهم بشناعته لا جهلاً وضلالاً بل تمرداً وعناداً.

﴿ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا ٱلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ ٱلنَّارُ فَلْ قَدْ جَاءَكُمُ رُسُلٌ مِن قَبْلِى بِٱلْبَـيَنَنَتِ وَبِالَّذِى قُلْتُمْ فَلِمَ قَلَتُمُوهُمْ إِن كُنتُمَ صَدِفِينَ ﷺ فَإِن حَذَبُوكَ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ جَاءُو بِٱلْبَيْنَتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَبِ ٱلْمُنِيرِ ﴾ .

(١٨٣) يخبر تعالى عن حال هؤلاء المفترين القائلين ﴿إن الله عهد إلينا؟ أي: تقدم إلينا وأوصى أن لا نؤمن لرسول حتى يأتينا بقربان تأكله النار فجمعوا بين الكذب على الله وحصر آية الرسل بما قالوه من هذا الإفك المبين، وأنهم إن لم

 <sup>(</sup>۱) انظر «تفسير ابن جرير» (۳/ ۵۳۵)، و«الدر المنثور» (۲/ ۱۸۵)، و«العجاب في بيان الأسباب»
 لابن حجر (۲/ ۸۰٤).

يؤمنوا برسول لم يأتهم بقربان تأكله النار فهم في ذلك مطيعون لربهم ملتزمون عهده، وقد علم أن كل رسول يرسله الله يؤيده من الآيات والبراهين ما على مثله آمن البشر، ولم يقصرها على ما قالوه، ومع هذا فقد قالوا إفكاً لم يلتزموه وباطلاً لم يعملوا به، ولهذا أمر الله رسوله أن يقول لهم: ﴿قل قد جاءكم رسل من قبلي بالبينات﴾ الدالات على صدقهم ﴿وبالذي قلتم﴾ بأن أتاكم بقربان تأكله النار ﴿فلم قتلتموهم إن كنتم صادقين﴾؛ أي: في دعواكم<sup>(١)</sup> الإيمان برسول يأتيكم<sup>(٢)</sup> بقربان تأكله النار، فقد تبين بهذا كذبهم وعنادهم وتناقضهم.

اسورة آل عمران (۱۸٤ ـ ۱۸۵)

(١٨٤) ثم سَلَّى رسولَه ﷺ فقال: ﴿فإن كذبوك فقد كُذُبَ رسلٌ من قبلك؟ أي: هذه عادة الظالمين ودأبهم الكفر بالله وتكذيب رسل الله، وليس تكذيبهم لرسل الله عن قصور بما<sup>(٢)</sup> أتوا به أو عدم تبين حجة، بل قد ﴿جاءوا بالبينات؟ أي: الحجج العقلية والبراهين النقلية ﴿والزبر؟؛ أي: الكتب المزبورة المنزلة من السماء التي لا يمكن أن يأتي بها غير الرسل، ﴿والكتاب المنير؟ للأحكام الشرعية وبيان ما اشتملت عليه من المحاسن العقلية، ومنير أيضاً للأخبار الصادقة، فإذا كان هذا عادتهم في عدم الإيمان بالرسل الذين هذا وصفهم فلا يحزنك أمرهم ولا يهمنك شأنهم، ثم قال تعالى:

﴿كُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أَجُوَرَكُمْ يَوْمَ الْقِيَكَمَةُ فَمَن زُحْنَحَ عَنِ النَّالِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّكَةَ فَقَدْ فَازَّ وَمَا الْحَيْوَةُ الدُّنِيَّا إِلَّا مَتَنَعُ الْمُتُرُورِ ٥

ومفهوم الآية: أن من لم يزحزح عن النار، ويدخل الجنة فإنه لم يفز بل قد شقي الشقاء الأبدي، وابتلي بالعذاب السرمدي.

- (1) في (ب): «في دعواهم».
  - (٣) في (ب): «ممّا».

(٢) في (ب): «ياتي» (

سورة آل عمران (۱۸۹)

وفي هذه الآية إشارة لطيفة إلى نعيم البرزخ وعذابه وأن العاملين يجزون فيه بعض الجزاء مما عملوه ويقدم لهم أنموذج مما أسلفوه، يفهم هذا من قوله: ﴿وإنما توفون أجوركم يوم القيامة﴾؛ أي: توفية الأعمال التامة إنما يكون يوم القيامة، وأما ما دون ذلك فيكون في البرزخ، بل قد يكون قبل ذلك في الدنيا كقوله: ﴿ولنذيقنهم من العذاب الأدنى دون العذاب الأكبر﴾.

المُنْبَلُوُك فِي أَمَوَالِكُمُ وَأَنشُبِكُمْ وَلَسْتَمَعُنُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَنَبَ مِن قَبْلِكُمْ
وَمِنَ الَّذِينَ أَسْرَكُوْا أَذَى كَثِيرَأْ وَإِن تَصْبُرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَذَيهِ الْأُمُودِ ()

المراكبة يخبر تعالى ويخاطب المؤمنين أنهم سيبتلون في أموالهم من النفقات الواجبة والمستحبة ومن التعريض لإتلافها في سبيل الله وفي أنفسهم من التكليف بأعباء التكاليف الثقيلة على كثير من الناس كالجهاد في سبيل الله والتعرض فيه للتعب والقتل والأسر والجراح وكالأمراض التي تصيبه في نفسه أو فيمن يحب، ولتسمعن من الذين أذى كثيراً من الطعن فيكم وفي دينكم وفي من الذين وكتابكم وني من النام والتعرف فيكم وفي من الذين وكتابكم ويخاط والعمر من النام كالجهاد في سبيل الله والتعرض فيه بأعباء التكاليف الثقيلة على كثير من الناس كالجهاد في سبيل الله والتعرض فيه بأعباء التكاليف الله والتعرف فيه بأعباء التكاليف الثقيلة على كثير من النام كالجهاد في سبيل الله والتعرض فيه والتعب والقتل والأسر والجراح وكالأمراض التي تصيبه في نفسه أو فيمن يحب، ولتعب والقتل من الذين أوتوا الكتاب والمشركين وأذى كثيراً من الطعن فيكم وفي دينكم وكتابكم ورسولكم. وفي إخباره لعباده المؤمنين بذلك عدة فوائد:

منها: أن حكمته تعالى تقتضي ذلك ليتميز المؤمن الصادق من غيره.

ومنها: أنه تعالى يقدر عليهم هذه الأمور لما يريده بهم من الخير ليعلي درجاتهم ويكفر من سيئاتهم وليزداد بذلك إيمانهم ويتم به إيقانهم فإنه إذا أخبرهم بذلك ووقع كما أخبر، ﴿قالوا هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله وما زادهم إلا إيماناً وتسليماً﴾.

ومنها: أنه أخبرهم بذلك لتتوطن نفوسهم على وقوع ذلك والصبر عليه إذا وقع لأنهم قد استعدوا لوقوعه فيهون عليهم حمله وتخف عليهم مؤنته ويلجؤون إلى الصبر والتقوى، ولهذا قال: ﴿وإن تصبروا وتتقوا﴾؛ أي: إن تصبروا على ما نالكم في أموالكم وأنفسكم من الابتلاء والامتحان وعلى أذية الظالمين وتتقوا الله في ذلك الصبر بأن تنووا به وجه الله والتقرب إليه ولم تتعدوا في صبركم الحد الشرعي من الصبر في موضع لا يحل لكم فيه الاحتمال بل وظيفتكم فيه الانتقام من أعداء الله.

فإن ذلك من عزم الأمور؟؛ أي: من الأمور التي يعزم عليها وينافس فيها ولا يوفق لها إلا أهل العزائم والهمم العالية، كما قال تعالى: ﴿وما يلقاها إلا الذين صبروا وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم». ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَى الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ لَنَّبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ وَرَآة طُهُورِهِمْ وَاَشْتَرَوْا بِهِ ثَمَنَ قَلِيلًا فَبِقْسَ مَا يَسْتَرُونَ ٢ ٢ تَحْسَبَنَ الَذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَآ أَنَوَا وَتُجُبُتُونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسَبَنَهُم بِمَفَازَةِ مِنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ ٢ ٢ ٢

اللورة آل عمران (۱۸۷ – ۱۸۸)

(١٨٧) الميناق: هو العهد النتيل المؤكد، وهذا الميثاق أخذه الله تعالى على كل من أعطاه الله الكتب، وعلَّمه العلم أن يبين للناس ما يحتاجون إليه مما علمه الله ولا يكتمهم ذلك ويبخل عليهم به، خصوصاً إذا سألوه أو وقع ما يوجب ذلك، فإنَّ كلَّ من عنده علم يجب عليه في تلك الحال أن يبينه ويوضح الحق من الباطل. فأما الموفقون فقاموا بهذا أتم القيام وعلَّموا الناس مما علَّمَهم الله ابتغاء مرضاة ربهم وشفقة على الخلق وخوفاً من إثم الكتمان. وأما الذين أوتوا الكتاب من اليهود والنصارى ومن شابههم فنبذوا هذه العهود والمواثيق وراء ظهورهم فلم يعبؤوا بها فكتموا الحق وأظهروا الباطل تجرؤاً على محارم الله وتهاوناً بحقوقه تعالى وحقوق الخلق وأظهروا الباطل تجرؤاً على محارم الله وتهاوناً بحقوقه تعالى وحقوق الخلق واستروا بذلك الكتمان (ثمناً قليلاً» وهو ما يحصل لهم إن شهواتهم على الحق وأظهروا الباطل تحرؤاً على محارم الله وتهاوناً بحقوقه مصل من بعض الرياسات والأموال الحقيرة من سفلتهم المتبعين أهواءهم المقدمين شهواتهم على الحق أن الموال الحقيرة من معلتهم المتبعين أهواءهم المقدمين واجلُها، فلَمُ يختاروا الذي الخسيس ويتركوا العالي النفيس إلا لسوء حظهم ووهائهم وكونهم لا يصلحون لغير ما خلقوا له، ثم قال تعالي الذي رغبوا عنه وهو بيان الحق الذي قبد الخسيس ويتركوا العالي النفيس إلا لسوء حظهم ووهائهم وكونهم لا يصلحون لغير ما خلقوا له، ثم قال تعالى ا

(١٨٨ ) ﴿لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ؟ أي: من القبائح والباطل القولي والفعلي ﴿ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا ؟ أي: بالخير الذي لم يفعلوه والحق الذي لم يقولوه، فجمعوا بين فعل الشر وقوله والفرح بذلك ومحبة أن يحمدوا على فعل الخير الذي ما فعلوه، ﴿فلا تحسبنهم بمفازة من العذاب ؟ أي: بمحلً نجوة منه وسلامة، بل قد استحقوه وسيصيرون إليه ولهذا قال: ﴿ولهم عذاب أليم ؟ .

ويدخل في هذه الآية الكريمة أهل الكتاب الذين فرحوا بما عندهم من العلم ولم ينقادوا للرسول، وزعموا أنهم هم المحقون في حالهم ومقالهم، وكذلك كل من ابتدع بدعة قولية أو فعلية، وفرح بها، ودعا إليها، وزعم أنه محق وغيره مبطل كما هو الواقع من أهل البدع.

ودلت الآية بمفهومها على أن من أحبَّ أن يحمدَ ويُثْنَى عليه بما فعله من الخير

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة آل عمران (۱۸۹ ـ ۱۹۰)

واتَّباع الحقِّ إذا لم يكن قصده بذلك الرياء والسمعة أنه غير مذموم، بل هذا من الأمور المطلوبة التي أخبر الله أنه يجزي بها المحسنين له الأعمال والأقوال، وأنه جازى بها خواص خلقه وسألوها منه كما قال إبراهيم عليه السلام: ﴿واجعل لي لسان صدق في الآخرين﴾، وقال: ﴿سلام على نوح في العالمين إنا كذلك نجزي المحسنين﴾، وقد قال عباد الرحمن: ﴿واجعلنا للمتقين إماماً﴾، وهي من نعم الباري على عبده ومننه التي تحتاج إلى شكر.

﴿وَلِنَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرُ ٢

(١٨٩) أي: هو المالك للسماوات والأرض وما فيهما من سائر أصناف الخلق المعتمرف فيهم بكمال القدرة وبديع الصنعة، فلا يمتنع عليه منهم أحد، ولا يعجزه أحد.

﴿إِنَى فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلَفِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيَنَتِ لِأُوْلِي الأَلْبَنِ اللَّهِ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ فِيَنَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَبَنَفَكُرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ فِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَبَنَفَكُرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هُذَا بَنُولِكُمُ سُبَحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ اللَّهِ رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتَهُ وَمَا لِلظَّلْلِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ اللَّهُ فَقِنَا عَذَا مَنْ النَّارِ اللَّهُ مَنْ تُدْخِلُ النَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتَهُ وَمَا لِلظَّلْلِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ اللَّهُ وَبَيْنَا عَذَا مَنْهُ عَنْ مُنَا عَنَا عَذَا مَا غَلَقْلَالِمِينَ مِنْ أَنصَارِ اللَّهُ وَبَيْعَانَ عَذَا مَنَاذِيا يُنَا عَاغَفِرْ لَنَا مَا مُولَالاً سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا مَعْذَا مُنَاذِيا يُنَادِي أَنَّ وَبَيْنَا عَالَيْهُ مُنَامَا وَيَتَعَمَّ وَنَا عَنْ وَعَنْ عَنَامَ أَنْ وَيَعْذَ لَنْ أَعْتَارُ مَنْ أَنْ وَعَنَا عَذَا أَعْمَعْنَا مُنَاذِي وَلَا عَنْو لَيْنَ وَاللَّانَ وَعَنَا عَنْ وَلَا عَلَى وَعَنْ لَنَ أَنْ وَيَ الْنَا وَعَنْ وَنَ اللَهُ وَيَنَا عَالَيْ عَلَى وَعَلَى مُعَانَا مُ وَبْنَا عَالَى إِنَى أَنْ وَعَانَا وَقَائِلُونُ وَرَبَنَا مَا عَالَيْنَ وَعَنْ وَى أَنْتَ وَيَتَعْتَ وَقَعْذُ لَعَنْ وَيَعْذَى إِنَي وَيَعْتَى وَنَ أَنْ مَا وَالْتَعَانِ وَلَا عَنْ وَنَا مَا وَعَنْنَا مَ مُوالَيْ وَلَا عُنْ وَيَنْنَ وَقَنَا عَانَا مَا وَنَ وَقَا مَنْ وَى أَنْ وَالْتَنْ وَيَ لِي أَنْ أَنْ وَقَدْ عَرْ يَتَنَا وَمَ وَلَكُنُولُ وَيَ وَيَنْ وَيَ وَيَ وَا عَنْ وَنَا وَالَتَنَا وَا وَالَعَانِ وَنَا وَلَا عَنْ وَ وَا عَنْ وَالَا وَا وَالْعَالِي وَا الْنَا وَعَانَ مَا مَا وَلَا عَا وَيَ وَا عُنْ وَا الْعَامِ وَى الْنَا وَى الْعَانِ وَلَا عَنْ وَنَا الْعَامِ وَ إِنَا وَ وَا الْعَاقِ وَا وَنَعْنَا وَنَا مَا وَنُ وَنَ وَا قَانَ وَا الَعْنَائَةُ وَقَا وَعَانَا مَعْنَا مَا مَا وَعَانَ مَعْنَا وَ وَا لَعْنَا وَ وَا الْعَامِ مَنْ وَ مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا وَ وَا عَا وَا وَالَعْ وَا مَا إِنَا وَا مَا وَا إِنَا مَا مَا مَا مَا وَا وَا مَا إِ أَنَا وَال

ممن لا يملك لنفسه ولا لغيره مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، وخص الله بالآيات أولي الألباب وهم أهل العقول لأنهم هم المنتفعون بها الناظرون إليها بعقولهم لا بأبصارهم.

سورة آل عمران (۱۹۱: ـ ۱۹٤)

(١٩١) ثم وصف أولي الألباب بأنهم: ﴿يذكرون الله في جميع أحوالهم وقياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ، وهذا يشمل جميع أنواع الذكر بالقول والقلب، ويدخل في ذلك الصلاة قائماً، فإن لم يستطع فقاعداً، فإن لم يستطع فعلى جنب، وأنهم: ﴿يتفكرون في خلق السموات والأرض ؛ أي: ليستدلوا بها على المقصود منها، ودل هذا على أن التفكر عبادة من صفات أولياء الله العارفين، فإذا تفكروا بها عرفوا أن الله لم يخلقها عبئاً فيقولون: ﴿ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك عن كل ما لا يليق بجلالك بالحق وللحق بل خلقتها مشتملة على الحق<sup>(١)</sup> فقنا عذاب النارك، بأن تعصمنا من السيئات وتوفقنا للأعمال الصالحات لننال بذلك النجاة من النار. ويتضمن ذلك سؤال الجنة لأنهم إذا وقاهم الله عذاب النار

(١٩٢) ﴿ربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته)؛ أي: لحصوله على السخط من الله ومن ملائكته وأوليائه ووقوع الفضيحة التي لا نجاة منها ولا منقذ منها، ولهذا قال: ﴿وما للظالمين من أنصارَ ينقذونهم من عذابه، وفيه دلالة على أنهم دخلوها بظلمهم.

﴿١٩٣﴾ ﴿ربنا إننا سمعنا منادياً ينادي للإيمان》 وهو محمد ﷺ؛ [أي]: يدعو الناس إليه ويرغبهم فيه في أصوله وفروعه ﴿فاَمنا﴾؛ أي: أجبناه مبادرة وسارعنا إليه. وفي هذا إخبار منهم بمنة الله عليهم وتبجح بنعمته وتوسل إليه بذلك أن يغفر ذنوبهم ويكفر سيئاتهم لأن الحسنات يذهبن السيئات. والذي مَنَّ عليهم بالإيمان سيمنُّ عليهم بالأمان التام، ﴿وتوفنا مع الأبرار》، يتضمن هذا الدعاء التوفيق لفعل الخير وترك الشر الذي به يكون العبد من الأبرار والاستمرار عليه والثبات إلى الممات.

النعمة، ولما ذكروا توفيق الله إياهم للإيمان وتوسلهم به إلى تمام النعمة، سألوه الثواب على ذلك، وأن ينجز لهم ما وعدهم به على ألسنة رسله من النصر

(١) في (ب): "بل خلقتها بالحق وللحق مشتملة على الحق".

سورة آل عمران (١٩٥ ـ ١٩٨)

والظهور في الدنيا، ومن الفوز برضوان الله وجنته في الآخرة، فإنه تعالى لا يخلف الميعاد، فأجاب الله دعاءهم وقبل تضرعهم فلهذا قال:

فَالَسْتَجَابَ لَهُمْ رَبَّهُمْ أَنِي لَا أُضِبِعُ عَمَلَ عَلِيلِ مِنكُم مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى بَعْضُكُم مِن بَعْضِ فَالَذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِن دِيَدِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَقَنتَلُوا وَقَيْتِلُوا لَأُكَفِّرَنَ عَنْهُمْ سَيَخَابِهِمْ وَلَأَدْخِلَنَهُمْ جَنَيْتٍ تَجْـرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَدُرُ ثَوَابًا مِنْ عِندِ اللَّهُ وَاللَهُ عِندَمُ حُسْنُ النَّوَابِ ٢

﴿١٩٥﴾ أي: أجاب الله دعاءهم دعاء العبادة ودعاء الطلب وقال: ﴿إني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى فالجميع سيلقون ثواب أعمالهم كاملاً موفراً، أي: كلكم على حد سواء في الثواب والعقاب، ﴿فالذين هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأوذوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا فجمعوا بين الإيمان والهجرة ومفارقة المحبوبات من الأوطان والأموال طلباً لمرضاة ربهم وجاهدوا في سبيل الله ولأكفرنَّ عنهم سيئاتهم ولأدخلنهم جنات تجري من تحتها الأنهار ثواباً من عند الله الذي يعطي عبده الثواب الجزيل على العمل القليل، ﴿والله عنده حسن الثواب ﴾، مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، فمن أراد ذلك فليطلبه من الله بطاعته والتقرب إليه بما يقدر عليه العبد.

﴿لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَـرُوا فِي ٱلْبِلَدِ ۞ مَتَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَطُهُمَ جَهَنَّمُ وَبِنْسَ ٱلِمَهَادُ ۞ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّنَتٌ تَجْرِى مِن تَمْتِهَا ٱلأَنْهَنُرُ خَلِدِينَ فِيهَا نُزُلًا مِّن عِندِ اللَّهُ وَمَا عِندَ ٱللَهِ خَيْرٌ لِلأَبْرَارِ ۞ ﴾.

﴿١٩٦﴾ وهذه الآية المقصود منها التسلية عما يحصل للذين كفروا من متاع الدنيا وتنعمهم فيها، وتقلبهم في البلاد بأنواع التجارات والمكاسب واللذات وأنواع العز والغلبة في بعض الأوقات، فإن هذا كله:

الإلاماني المعاع قليل ليس له ثبوت ولا بقاء، بل يتمتعون به قليلاً ويعذبون عليه طويلاً، هذه أعلى حالة تكون للكافر، وقد رأيت ما تؤول إليه.

الدنيا وأما المتقون لربهم المؤمنون به فمع ما يحصل لهم من عز الدنيا ونعيمها ولهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها، فلو قدر أنهم في دار الدنيا قد حصل لهم كلُّ بؤس وشدَّةٍ وعَناءٍ ومشقةٍ، لكان هذا بالنسبة إلى النعيم المقيم والعيش السليم والسرور والجور والبهجة نزراً يسيراً ومنحة في صورة محنة،

ولهذا قال تعالى: ﴿وما عند الله خير للأبرار﴾ وهم الذين برّت قلوبهم فبرّت أقوالهم وأفعالهم فأثابهم البَرُّ الرحيم من بِرَّه أجراً عظيماً وعطاءً جسيماً وفوزاً دائماً.

يطورة آل عمران (۱۹۹ ـ ۲۰۰ )

وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَسْعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنتِ اللَّهِ \$مَنَا قَلِيلًا أَوْلَتَهِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ إِنّ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ إِنَّ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا آصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَقُوا اللَّهُ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُون

(١٩٩﴾ أي: ﴿وإن من أهل الكتاب﴾ طائفة موفقة للخير يؤمنون بالله ويؤمنون بما ﴿أنزل إليكم وما أنزل إليهم﴾، وهذا الإيمان النافع لا كمن يؤمن ببعض الرسل والكتب ويكفر ببعض، ولهذا لما كان إيمانهم عامًا حقيقيًا صار نافعاً فأحدث لهم خشية الله وخضوعهم لجلاله الموجب للانقياد لأوامره ونواهيه والوقوف عند حدوده وهؤلاء أهل الكتاب والعلم على الحقيقة، كما قال تعالى: ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماءً﴾، ومن تمام خشيتهم لله أنهم ﴿لا يشترون بآيات الله ثمناً قليلاً﴾، فلا يقدمون الدنيا على الدين كما فعل أهل الانحراف الذين يكتمون ما أنزل الله ويشترون به ثمناً قليلاً، وأما هؤلاء فعرفوا الأمر على الحقيقة وعلموا أن من أعظم الخسران الرضا بالدون عن الدين، والوقوف مع بعض حظوظ النفس السفلية وترك الحق الذي هو أكبر حظ وفوز في الدنيا والآخرة، فآثروا الحق وبينوه ودعوا إليه، وحذروا عن الباطل، فأثابهم الله على ذلك بأن وعدهم الأجر الجزيل والثواب الجميل، وأخبرهم بقربه وأنه هريع الحساب ﴾ فلا يستبطئون ما وعدهم الله، لأن ما هو آت محقق حصوله فهو قريب.

(١٠٢) ثم حض المؤمنين على ما يوصلهم إلى الفلاح، وهو الفوز بالسعادة<sup>(1)</sup> والنجاح، وأن الطريق الموصل إلى ذلك لزوم الصبر: الذي هو حبس النفس على ما تكرهه من ترك المعاصي ومن الصبر على المصائب وعلى الأوامر الثقيلة على النفوس، فأمرهم بالصبر على جميع ذلك. والمصابرة: هي<sup>(٢)</sup> الملازمة والاستمرار على ذلك على الذي على الموابرة: وهو لزوم النفوس، فأمرهم بالصبر على جميع ذلك. والمصابرة: هي<sup>(٢)</sup> الملازمة والاستمرار على ذلك على الموابرة في جميع الأحوال. والمرابطة: وهو لزوم المحل الذي يُخاف من وصول العدو منه وأن يراقبوا أعداءهم ويمنعوهم من المحل الذي يُخاف من وصول العدو منه وأن يراقبوا أعداءهم ويمنعوهم من المحل الذي يُخاف من وصول العدو منه وأن يراقبوا أعداءهم ويمنعوهم من المحل الذي مقاصدهم، لعلهم يفلحون: يفوزون بالمحبوب الديني والدنيوي

(۱) في (ب): «وهو الفوز والسعادة».
(۲) في (ب): «أي».

This file was downloaded from QuranicThought.com



مبورة النساء (1)

والأخروي وينجون من المكروه كذلك. فعلم من هذا أنه لا سبيل إلى الفلاح بدون الصبر والمصابرة والمرابطة المذكورات، فلم يفلح مَن أفلح إلا بها ولم يفت أحداً الفلاح إلا بالإخلال بها أو ببعضها. والله الموفق ولا حول ولا قوة إلا به. تم تفسير سورة آل عمران. والحمد لله على نعمته ونسأله تمام النعمة.

> تفسير سورة النساء وهي مدنية نِسْمُ الْأَنْفِ الْتَحْمَةِ

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱنْقُوْا رَيَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَبِحِنَوَ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَبِنَنَاءً وَاتَقُوْا ٱللَهَ ٱلَّذِى تَسَآةُلُونَ بِهِ وَٱلأَرْحَامَ إِنَّ ٱللَه كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِبُنا ٢

(١) افتتح تعالى لهذه السورة بالأمر بتقواه والحتّى على عبادتِهِ والأمرِ بصلةِ الأرحام والحتّى على ذلك، وبيَّن السبب الداعيَ الموجب لكلَّ من ذلك، وأن الموجب لتقواه: لأنه ربّكم ﴿الذي خلقكم ﴾ ورزقكم وربّاكم بنعمِهِ العظيمة التي من جملتها خَلْقُكم ﴿من نفس واحدة ﴾ وجعل ﴿منها زوجها ﴾ ليناسِبَها فيسكنَ إليها وتتمَّ بذلك النعمة ويحصل به السرور؛ وكذلك من الموجب الداعي لتقواه تساولُكم وتتمَّ بذلك النعمة ويحصل به السرور؛ وكذلك من الموجب الداعي لتقواه تساولُكم بعمتها فيسكنَ إليها وتتمَّ بذلك النعمة ويحصل به السرور؛ وكذلك من الموجب الداعي لتقواه تساولُكم به وتتمَ بذلك النعمة ويحصل به السرور؛ وكذلك من الموجب الداعي لتقواه تساولُكم به وتعظيمكم، حتى إنكم إذا أردتم قضاء حاجاتكم ومآربكم؛ توسَّلتم بها بالسؤال إبالله]، فيقول من يريد ذلك لغيره: أسألك بالله أن تفعل الأمر الفلاني؛ لعلمه بما في قام في قلبه من تعظيم الله الداعي أن لا يردً من سأله بالله؛ فكما عظمتموه بذلك؛ والله]، فيقول من يريد ذلك لغيره: أسألك بالله أن تفعل الأمر الفلاني؛ لعلمه بما في قام في قلبه من تعظيم الله الداعي أن لا يردً من سأله بالله؛ فكما عظمتموه بذلك؛ والمنه بالموال والحظموه بعبادتِه وتقواه. وكذلك الإخبار بأنه رقيبً؛ أي: مطلع على العباد في وال حركاتهم وسكرتهم وعلنهم وجميع الأحوال<sup>(١)</sup> مراقباً لهم فيها، مما يوجب مراقبنة وشدة الحياء منه بلزوم تقواه؛ وفي الإخبار بأنه خلقهم من نفس واحدة، وأنه بنَّهم في أقطار الأرض مع رجوعهم إلى أصل واحدٍ ليعطَفَ بعضَهم على بعض، ويرقُق بعضهم على بعض.

وقرن الأمر بتقواه بالأمر ببرُ الأرحام والنهي عن قطيعتها ليؤكد لهٰذا الحق، وأنه

كما يلزم القيام بحق الله كذلك يجب القيام بحقوق الخلق، خصوصاً الأقربين منهم، بل القيام بحقوقهم هو من حقَّ الله الذي أمر الله به. وتأمل كيف افتتح لهذه السورةَ بالأمر بالتقوى، وصلة الأرحام، والأزواج عموماً، ثم بعد ذلك فصَّل لهذه الأمور أتمَّ تفصيل من أول السورة إلى آخرها؛ فكأنها مبنيَّةٌ على لهذه الأمور المذكورة، مفصِّلةٌ لما أُجْمِلَ منها، موضَّحةٌ لما أُبْهِمَ.

وفي قوله: ﴿وخلق منها زوجها﴾: تنبيه على مراعاة حقَّ الأزواج والزوجات والقيام به؛ لكون الزوجات مخلوقاتٍ من الأزواج؛ فبينهم وبينهنَّ أقربُ نسب وأشدُّ اتصال وأوثق<sup>(1)</sup> علاقة.

وقوله تعالى:

﴿وَمَاتُوا ٱلْمَنْنَى آمَوَائَهُمْ وَلَا تَتَدَدَّلُوا ٱلْحَبِينَ بِالطَّيَّتِ وَلَا تَأْكُوْا أَمْوَلَكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُومًا كَبِيرًا ٢٠٠٠.

(٢) هذا أول ما أوصى به من حقوق الخلق في هذه السورة، وهم اليتامى الذين فقدوا آباءهم الكافلين<sup>(٢)</sup> لهم، وهم صغار ضعاف، لا يقومون بمصالحهم، فأمر الرءوف الرحيم عباده أن يحسِنوا إليهم، وأن لا يَقْرَبوا أموالهم إلا بالتي هي أحسن، وأن يوتوهم أموالهم - إذا بلغوا ورَشَدوا - كاملة موفرة، وأن لا يتبدلوا الحسن، وأن يوتوهم أموالهم - إذا بلغوا ورَشَدوا - كاملة موفرة، وأن لا يتبدلوا الخبيث الذي هو أكل مال اليتيم بغير حق ﴿بالطيب؟ وهو الحلال الذي ما فيه الخبيث الذي هو أكل مال اليتيم يوتوهم أموالهم - إذا بلغوا ورَشَدوا - كاملة موفرة، وأن لا يتبدلوا الخبيث الذي هو أكل مال اليتيم بغير حق ﴿بالطيب؟ وهو الحلال الذي ما فيه حرج ولا تبعة أولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم؟ أي أي أي حرج ولا تبعة أولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أموالكم، فيه أموالكم، فيه أموالكم، فيه أي أولان من أولا تبعة أولا أكل الذي ما فيه حرج ولا تبعة أولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أموالكم؟ أي أموالكم، فيه أموالكم؟ أي أول أولى أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أموالكم، فيه أموالكم، في أموالكم، فيه أموالكم؟ أي أي أول أي أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أول أول ألم أول أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أول أموالكم؟ أي أي أول أولولكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أموالكم؟ أي أي أول أولولكم، أي أي أول أولولكم، أي أي أول أولولكم، أي أول أولولكم؟ أي أول أولولكم، أي أي أولولكم؟ أي أول أولولكم؟ أي أول ألكم أولولكم؟ أي أول ألموالكم؟ أي أول ألموالكم؟ أي أول أول أولولكم؟ أولولكم؟ أولال أولولكم أولولكم؟ أي أول أولولكم أولولكم أولالكم؟ أول أولولكم؟ أي أولولكم؟ أولولكم؟ أولالم أي أول أولولكم؟ أي أول أولولكم أولالكم؟ أولول أولولكم أولول أولولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولكم أولولكم أولكم أولول أولولكم أولول أولولكم أولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولكم أولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولكم أولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولولكم أولولك

ومن استبدال الخبيث بالطيِّب أن يأخذ الوليُّ من مال اليتيم النفيسِ ويجعلَ بدلَه من ماله الخسيسَ.

وفيه الولايةُ على اليتيم؛ لأنَّ من لازم إيتاء اليتيم ماله ثبوتَ ولاية المؤتي على ماله. وفيه الأمرُ بإصلاح مال اليتيم؛ لأنَّ تمام إيتائِهِ مالَه حفظُه والقيامُ به بما يصلحه ويُنَمِّيه وعدم تعريضه للمخاوف والأخطار.

(٢) في (ب): «فُقِدَت آباؤهم الكافلون».

(۱) في (ب): «وأقرب».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (٣ ـ ٤)

﴿وَإِنْ خِفْتُمَ أَلَّا نُقْسِطُوا فِي الْبَنَبَىٰ فَانَكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآهِ مَثْنَى وَثْلَنَتَ وَرُنِيَّةً فَإِنْ خِفْتُمَ أَلَّا نَسْلِلُوا فَوَحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْتَكُمْ ذَلِكَ أَدْنَى أَلَّا نَعُولُوا ﴿ وَمَاتُوا النِّسَآةِ صَدُقَنِهِنَ خِلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَقِو مِنْهُ نَشْسًا فَكُلُوهُ هَنِبَتَا تَرْبَكَا ﴾.

(\*\*) أي: وإن خفتم ألا تعدلوا في يتامى النساء [اللاتي]<sup>(١)</sup> تحت حُجوركم وولايتكم، وخفتم أن لا تقوموا بحقُهن لعدم محبتكم إياهنَّ، فاعدلوا إلى غيرهنَّ وانكحوا ﴿ما طاب لكم من النساء﴾؛ أي: ما وقع عليهن اختياركم من ذوات الدين والمال والجمال والحَسَب والنَّسَب وغير ذٰلك من الصفات الداعية لنكاحهنَّ؛ فاختاروا على نظركم، ومن أحسن ما يُختار من ذٰلك صفة الدين؛ كما قال النبي ﷺ: "تُنْكَحُ المرأةُ لأربع: لمالِها ولِجمالِها ولحسبِها ولدينِها؛ فاظفرْ بذاتِ الدينِ تَرِبَتْ يمينُك<sup>\*(٢)</sup>. وفي هٰذه الآية أنه ينبغي للإنسان أن يختار قبل النكاح، بل قد أباح له الشارعُ النظرَ إلى مَنْ يريد تزوجها؛ ليكون على بصيرة من أمره.

ثم ذكر العدد الذي أباحه من النساء، فقال: ﴿مئنى وثلاث ورباع﴾، أي: من أحب أن يأخذ ثنتين؛ فليفعل، أو ثلاثاً؛ فليفعل، أو أربعاً؛ فليفعل، ولا يزيد عليها؛ لأن الآية سيقت لبيان الامتنان؛ فلا يجوز الزيادة على غير ما سمى الله تعالى إجماعاً، وذلك لأن الرجل قد لا تندفع شهوتُه بالواحدة، فأبيح له واحدة بعد واحدة، حتى تبلغ<sup>(٣)</sup> أربعاً؛ لأن في الأربع غُنيةً لكل أحد إلا ما ندر، ومع لهذا؛ فإنما يباح له ذلك إذا أمن على نفسه الجَوْر والظلم ووثق بالقيام بحقوقهن؛ فإن خاف شيئاً من هذا؛ فليقتصر على واحدة أو على ملك يمينه؛ فإنه لا يجب عليه القَسْم في ملك اليمين، ﴿ذلك﴾؛ أي: الاقتصار على واحدة أو ما ملكتِ اليمينُ ﴿أدنى ألَّا تعولوا﴾؛ أي: تظلموا، وفي هذا أنَّ تعرَّضَ العبد للأمر الذي يُخافُ منه الجورُ والظلم وعدم القيام بالواجب ولو كان مباحاً؛ أنه لا ينبغي له أن يتعرَّضَ له، بل يلزم السعةُ والعافيةُ؛ فإنَّ العافية خير ما أعطي العبد.

٤﴾ ولما كان كثير من الناس يظلمون النساء ويهضمونهن حقوقَهن، خصوصاً الصداق الذي يكون شيئاً كثيراً ودفعةً واحدةً يشقُ دفعُه للزوجةِ؛ أمرهم وحثَّهم على

- کذا فی (ب). وفی (أ): «التی».
- (٢) أخرجة البخاري (٥٠٩٠)، ومسلم (١٤٦٦)، من حديث أبى هريرة.
  - (٣) فى (ب): "يبلغ».

إيتاء النساء ﴿صَدُقاتهنَّ﴾، أي: مهورهنَّ ﴿نِحَلَةً﴾؛ أي: عن طيب نفس وحال طمأنينة؛ فلا تمطلوهنَّ أو تبخسوا منه شيئاً؛ وفيه أن المهر يُذفَع إلى المرأة إذا كانت مكلفةً، وأنها تملكه بالعقد؛ لأنه أضافه إليها، والإضافة تقتضي التمليك؛ ﴿فإن طبن لكم عن شيء منه ؛ أي: من الصداق ﴿نفساً ﴾ بأن سَمَحْنَ لكم عن رضا واختيار بإسقاط شيء منه أو تأخيره أو المعاوضة عنه؛ ﴿فكلوه هنيئاً مريئاً ﴾؛ أي: لا حرج عليكم في ذلك ولا تَبِعَة. وفيه دليل على أن للمرأة التصرف في مالها ولو بالتبرع إذا كانت رشيدةً؛ فإن لم تكن كذلك؛ فليس لعطيَّتِها حكم، وأنه ليس لوليها من الصداق شيء غير ما طابت به. وفي قوله: ﴿فانكحوا ما طاب لكم من وكالفاجرة؛ كما قال نكاح الخبيثة غير مأمور به، بل منهيًّ عنه كالمشركة لا ينكحها إلا زانٍ أو مشركُ».

وقوله تعالى:

﴿وَلَا تُؤْتُوا ٱلسَّغَهَآءَ أَمَوَلَكُمُ ٱلَّتِى جَعَلَ ٱنَّهُ لَكُرَ قِيَنَمَا وَأَرْزُقُوهُمْ فِيهَا وَأَكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهَتَر قَوْلُا مَعْهِهَا ٢٠٠٠

(\*) السفهاء: جمع سفيه، وهو من لا يحسن التصرف في المال: إما لعدم عقله كالمجنون والمعتوه ونحوهما، وإما لعدم رشده؛ كالصغير وغير الرشيد، فنهى الله الأولياء أن يؤتوا لهؤلاء أموالَهم خشيةَ إفسادها وإتلافها؛ لأنَّ الله جعل الأموال قياماً لعباده في مصالح دينهم ودنياهم، وهؤلاء لا يُحْسِنُون القيام عليها الأموال قياماً لعباده في مصالح دينهم ودنياهم، وهؤلاء لا يُحْسِنُون القيام عليها وحفظها، فأمر الله الولياء أن يؤتوا لمؤلاء أموالَهم خشيةَ إفسادها وإتلافها؛ لأنَّ الله جعل وخفير الرشيد، وهو ما لعباده في مصالح دينهم ودنياهم، وهؤلاء لا يُحْسِنُون القيام عليها وحفظها، فأمر الله الولي أن لا يؤتيهم إياها، بل يرزقهم منها ويكسوهم ويبذل منها وحفظها، فأمر الله الولي أن لا يؤتيهم إياها، بل يرزقهم منها ويكسوهم ويبذل منها ما يتعلَّق بضروراتهم وحاجاتهم الدينيَّة والدنيويَّة، وأن يقولوا لهم قولاً معروفاً؛ بأن يعدوهم إذا طلبوها أنهم سيدفعونها لهم بعد رُشْدِهم ونحو ذلك، ويلطفوا لهم في أنهم في يعدوهم إذا طلبوها أنهم سيدفعونها لهم بعد رُشْدِهم ونحو ذلك، ويلطفوا لهم في الم في الموال جبراً لخواطرهم.

وفي إضافته تعالى الأموال إلى الأولياء إشارة إلى أنه يجب عليهم أن يعملوا في أموال السفهاء ما يفعلونه في أموالهم من الحفظ والتصرف وعدم التعريض للأخطار.

وفي الآية دليل على أن نفقة المجنون والصغير والسفيه في مالهم إذا كان لهم مال، لقوله: ﴿وارزقوهم فيها واكسوهم﴾.

سورة النساء (٦ ـ ٧)

وفيه دليلٌ على أنَّ قول الوليِّ مقبول فيما يدعيه من النفقة الممكنة والكسوة؛ لأن الله جعله مؤتَمَناً على مالهم، فلزم قبول قول الأمين.

﴿وَآبْنَلُوا الْيَنْدَى حَتَّى إِذَا بَلَغُوا الَذِكَاحَ فَإِنْ ءَانَسْتُم تِبَّتُهُمْ رُشَدًا فَأَدْفَعُوا إلَيْهِمْ أَمَوَاهُمْ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافَا وَبِدَارًا أَن يَكْثَرُوا وَمَن كَانَ غَنِيَّا فَلْيَسْتَعْفِفْ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِالْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعَتُمْ إِلَتِهِمْ أَمَوَاهُمُ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا ٢٠٠٠ .

(٢) الابتلاء هو: الاختبار والامتحان، وذلك بأن يُدفَعَ لليتيم المقارب للرشد الممكن رشده شيء من ماله، ويتصرف فيه التصرف اللائق بحاله، فيتبين بذلك رشده من سفهه؛ فإن استمر غير محسن للتصرف؛ لم يدفع إليه ماله، بل هو باق على سفهه، ولو بلغ عمراً كثيراً؛ فإن تبيَّن رشدُه وصلاحُه في ماله وبلغ النكاح؛ فادفعوا إليهم أموالهم؟ كاملة موفرة، ﴿ولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد فادخلال الذي أباحه الله لكم من أموالكم إلى الحرام الذي حرمه الله عليكم من أموالهم؟ كاملة موفرة، ﴿ولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد أموالهم؟ كاملة موفرة، ﴿ولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد أموالهم؟ كاملة موفرة، أولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد أموالهم؟ كاملة موفرة، أولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد أموالهم؟ كاملة موفرة، أولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد أموالهم؟ كاملة موفرة، أولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد أموالهم؟ كاملة موفرة، أولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد أموالهم؟ كاملة موفرة، أولا تأكلوها إسرافاً؟ أي: مجاوزة للحد أموالهم؟ في أماله لكم من أموالكم إلى الحرام الذي حرمه الله عليكم من أموالهم؟ أوليدارا أن يكبروا؟، أي: ولا تأكلوها في حال صغرهم التي لا يمكنهم أموالهم؛ ويدارا أن يكبروا؟، أي: ولا تأكلوها في حال صغرهم التي لا يمكنه ويما أخذها منكم أولياء أذي من الأمور الواقعة من كثير من الأولياء الذين ليس عندهم ويمنعوكم منها، وهذا من الأمور الواقعة من كثير من الأولياء الذين ليس عندهم ويمنعوكم منها، وهذا من الأمور الواقعة من كثير من الأولياء الذين ليس عندهم ويمنعوكم منها، وهذا من الأمور الواقعة من كثير من الأولياء الذين ليس عندهم ويمنعوكم منها، وهذا من الأمور الواقعة من كثير من الأولياء الذين ليس عندهم ويمنعوكم منها، وهذا من الأمور الواقعة من كثير من الأولياء الذين ليس عندهم ويمنعوكم من الله ولا رحمة ومحبة للمولى عليهم، يرون هذه الحال حال فرصة، في خلف ومن ألله ويعجلون ما حرم الله عليهم، فنهى الله تعالى عن هذه الحالة بخصوصها.

﴿ لِلرِّجَالِ نَعِيدِبُ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبُ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُوتُ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْ كَثُرٌ نَصِيبُا مَغْرُوضًا ۞﴾ .

الحرب في الجاهلية من جبريَّتِهم وقسوتهم لا يورَّثون الضعفاء كالنساء والصبيان، ويجعلون الميراث للرجال الأقوياء؛ لأنهم بزعمهم أهل الحرب والقتال والنهب والسلب، فأراد الرب الرحيم الحكيم أن يشرع لعباده شرعاً يستوي فيه رجالهم ونساؤهم وأقوياؤهم وضعفاؤهم، وقدم بين يدي ذلك أمراً مجملاً لتتوطَّن على ذلك النفوس فيأتي التفصيل بعد الإجمال قد تشوقت<sup>(۱)</sup> له النفوس وزالت الوحشة التي منشؤها العادات القبيحة، فقال: ﴿للرجال نصيب﴾؛ أي: قسط

وحصة، ﴿مما تركَهُ؛ أي خلَّفَ، ﴿الوالدانَهُ؛ أي: الأب والأم، ﴿والأقربونَ»؛ عموماً بعد خصوص، ﴿وللنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربونَ»، فكأنه قيلَ: هل ذلك النصيب راجع إلى العُرف والعادة وأن يرضخوا لهم ما يشاؤون أو شيئاً مقدَّراً؟ فقال تعالى: ﴿نصيباً مفروضاً»؛ أي: قد قدَّره العليم الحكيم. وسيأتي إن شاء الله تقدير ذلك. وأيضاً؛ فهنا توهُم آخر: لعل أحداً يتوهَّم أن النساء والولدان ليس لهم نصيب إلا من المال الكثير، فأزال ذلك بقوله: ﴿مما قلَّ منه أو كَثُرَ»؛ فتبارك الله أحسن الحاكمين.

سورة النساء (٨)

﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أَوْلُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَنَكِينُ وَٱلْمَنَكِينُ أَارَدُقُوهُم مِنْهُ وَقُولُوا لَمَتَ قَوْلَا مَتَعْرُونَا () مَعْدَرُونَا () المَعْرَفَةُ مَعْدَهُ الْمُعْدَ قَوْلَا اللَّهُ مُعَدًا اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مَعْدَ اللَّهُ مُعَامَ مُعَامَ اللَّعْزَانِ اللَّقُولُوا اللَّهُ مَعْدَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعْدَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مَعْدَ اللَّعْزَانُ اللَّعْزَانُ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعَامًا اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ أَعْمَامُ اللَّهُ مُعَامًا إِلَيْ أَعْنَا اللَّعْزَانُ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ عَلَيْ أَعْتَابُ مُعَامَ اللَّعْزَانُ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّهُ مُ أَعْنَا اللَّعْزَانُ اللَّعْنَ مُ عَلَيْ عَامَ اللَّهُ مُعَامَ اللَّع المُعَامُ اللَّعْنَانُ إِلَيْنَا إِلَيْ إِذَا اللَّعْزَانِ اللَّعْزَانُ إِلَيْنَ الْمُعَامَ عَلَيْ عَامَ مُعَامُ اللَّذُي عُلُولُ الْمُ عَلَيْ أَعْتَعَامُ مُعَامَ مُعْتُولُ اللَّعْزَانُ عُنَا إِنَا إِنَّا الْعُنَا الْعُنَانُ مُعَامِ مُعَامَ اللَّعْزَانَ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا اللَّعْزَانُ الْحُعْزَانُ مُعْتُ مُعْتُ مُ عَامُ مُعْتَعَامُ مُعْتُ مُ عَلَيْ أَعْتُ مُ عَامَةً مُ عَامُ مُ عَامُ مُ عَلَيْ أَعْنَا المُعَامُ اللّهُ عَلَيْ اللْعَامِ إِنَّا عَامَ اللْعُرْبُ إِنَّا عَامَ اللْعُنْ إِنْ إِنْ عَامُ إِنْ عَامُ عَلَي مُ عَامُ مُ عَلَيْ عَلَي أَعْلَى الْحُلُقُ الْعُرُولُ الْعُنَا عَامُ عَامُ الْحُلُقُولُولُ عَلَيْ أَنُولُولُولُولُ عَامُ مُعَامُ مُعَامُ الْحُلُولُ أَعْتُ عَامُ عَامُ عَلَيْ عَلَيْ عَامُ عَلَيْ عَامُ عَامُ مُعْتُولُولُ عَلَيْ عَامُ عَامُ أَعْلُولُ الْحُمُ عَامُ أَعْلُولُ الْعُنْ عُنَا عُنَا عُنُولُولُولُولُ الْعُلُولُ الْ والْعُنُولُ عَلَيْ عَامُ مَالِحُولُ عَامُ مَا مَا عَامُ مَالِعُ مَعْلُولُ الْعُمُ مَا مُعَامُ مُ مَعْ عَامُ مُ مُ عَامُ مُعَامُ الْعُلَيْ عَامُ مَا مُعْتُ مُ عَامُ الْعُ أَنِنُ الْحُلُولُ الْحُلُ الْعُنُولُ الْعُلُولُ الْعُ الْحُولُ

(٨) وهذا من أحكام الله الحسنة الجليلة الجابرة للقلوب، فقال: ﴿وإذا حضر القسمة ؟ أي: قسمة المواريث، ﴿أولو القربى؟ أي: الأقارب غير الوارثين بقرينة قوله: ﴿القسمة ؟ لأن الوارثين من المقسوم عليهم، ﴿واليتامى والمساكين؟ أي: المستحقون من الفقراء؟ ﴿فارزقوهم منه؟ أي: أعطوهم ما تيسًر من هذا المال الذي جاءكم بغير كد ولا تعب ولا عناء ولا نَصَب؟ فإنَّ نفوسَهم متشوفة إليه وقلوبَهم متطلعة ؟ فاجبروا خواطرهم بما لا يضركم وهو نافعهم. ويؤخذ من المعنى أنَّ كل مَنْ له تطلع وتشوُف إلى ما حضر بين يدي الإنسان ينبغي له أن يعطيه منه تيسًر ؟ كما كان النبي تشريق يقول: «إذا جاء أحدكم خادمه بطعامه ؟ فليُجلسه معه فإن لم يُجلسه معه ؟ فليناوله لقمة أو لقمتين»<sup>(١)</sup>، أو كما قال. وكان الصحابة رضي الله عنهم إذا بدأت باكورة أشجارهم ؟ أتوا بها رسول الله تشي، فَبَرَكَ عليها، ونظر إلى أصغر وليد عنده، فأعطاه<sup>(٢)</sup> ذلك ؛ علماً منه بشدة تشوفه لذلك، وهذا كله مع إمكان الإعطاء ؟ فإن لم يمكن ذلك لكونه حق سفهاء أو ثمَّ أهمُ من ذلك؟ فليقولوا لهم ﴿قولاً معروفاً في يردُونهم ردًا جميلا بقول حسن غير فلك؟ فليقولوا لهم ﴿قولاً معروفاً في يردُونهم ردًا جميلا بقول حسن غير فاحيه.

﴿وَلَيَخْشَ الَّذِينَ لَوَ تَرْكُوا مِنْ خَلِفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَنْنًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلَيَسَقُوا اللهَ وَلَيْقُولُوا

أخرجه البخاري (٥٤٦٠)، ومسلم (١٦٦٣)، وللحديث طرق كثيرة بألفاظ متقاربة. أنظر:
 «الصحيحة» للألباني (٤٢١ و ١٠٤٣ و ١٢٨٥ و ١٢٩٧).

(٢) أخرجه مسلم (١٣٧٣) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة النساء (٩ ـ ١١)

قَوْلَا سَـدِيدًا ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوَلَ ٱلْيَـتَنَمَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَازًاً رَسَبَمَانَوَكَ سَعِيرًا ۞ ﴾.

(٩) قيل: إن هذا خطاب لمن يحضُرُ من حَضَرَهُ الموت، وأجنف في وصيته أن يأمره بالعدل في وصيته والمساواة فيها؛ بدليل قوله: ﴿وليقولوا قولاً سديداً؟ أي: سداداً موافقاً للقسط والمعروف، وأنهم يأمرون من يريد الوصية على أولاده بما يحبُون معاملةً أولادهم بعدهم. وقيل: إن المراد بذلك أولياء السفهاء من المجانين والصغار والضعاف أن يعاملوهم في مصالحهم الدينية والدنيوية بما يحبون أن يعامل به مَنْ بعدهم مِنْ ذُرَيَّتهم الضعاف؛ ﴿فليتقوا الله؟: في ولايتهم لغيرهم؛ أي: يعاملونهم<sup>(۱)</sup> بما فيه تقوى الله من عدم إهانتهم والقيام عليهم وإلزامهم لتقوى الله.

(١٠) ولما أمرهم بذلك زجرهم عن أكل أموال اليتامى وتوعَّد على ذلك أشد العذاب، فقال: ﴿إِنَّ الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً﴾؛ أي: بغير حق، وهذا القيد يخرُجُ به ما تقدَّم من جواز الأكل للفقير بالمعروف، ومن جواز خلط طعامهم بطعام اليتامى؛ فمن أكلها ظُلماً؛ فإنما ﴿يأكلون في بطونهم ناراً﴾؛ أي: فإن الذي أكلوه نار تتأجَّج في أجوافهم، وهم الذين أدخلوه في بطونهم، ﴿وسيصلون سعيراً﴾؛ أي: ناراً محرقة متوقدة. وهذا أعظم وعيد ورد في الذنوب يدل على شناعة أكل أموال اليتامى وقُبحها وأنها موجبة لدخول النار، فدلٌ ذلك أنها من أكبر الكبائر، نسأل الله العافية.

﴿ يُوصِيكُم الله فِي أَوْلَدِكُمْ لِلذَكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلأَنْنَيَةِيْ فَلِن كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ ٱغْلَتَهْنِ فَلَهُنَ ثَلْكَا مَا تَرَكُ وَإِن كَانَت وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبُوَيْهِ لِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا ٱلشَّدُسُ مِتَا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن كَانَت وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبُوَيْهِ لِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا ٱلشَّدُسُ مِتَا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن لَدَ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِنَهُ أَبَوَاهُ فَلِأُبُو النَّلَثُ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةً فَلِأُمِنِهِ الشَّدُسُ مَنْ لَمَدٍ وَصِحَةٍ يُومِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ مَابَآؤَكُمْ وَأَبْنَآؤَكُمْ لا تَدْرُونَ آيَتُهُم أَقْرَبُ لَكُو نَقْماً فَرِيضَتَهُ مِنْ بَعْدٍ وَصِحَةٍ يُومِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ مَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤَكُمْ لا تَدْرُونَ آيَتُهُم أَقْرَبُ لَكُو نَقَعاً مِنْ اللَّهُ إِنَّا لَهُ إِنَّا لَهُ عَلَى عَلِيمًا حَكِيمًا مَا يَحْهِمُ وَالْنَائُولُمُ وَلَكُمُ وَالتَّالَقُ مَنْ بَعْدِ وَصِحَةٍ إِنَّهُ إِنَّهُ مَا تَحَرُقُ أَنْهُ مَا تَعْذَى أَنَهُ وَلَكُمْ وَالَكُمْ وَأَنِي وَلَكُمْ تَحْذَمُ اللَهُ مَا تَحَرَكَ أَذَرُكُمُ عَلَيْهُ فَلَ لَهُ وَلَكُمْ وَانَتَنَهُولُهُمُ وَلَ مَنْ مَنْ وَقَا أَنْتَتَبُنُ فَلَهُ مُنْ مَنْ الللهُ أَنَهُ مَا تَحَرُونَ أَنَهُ مَا مَائِهُ فَا لَهُ مَنْ يُعَنّي أَنَهُ مِنْ مَتُولُ الللَهُ مُنَا مَنْ يَعْهُمُ مَا تَحَرُكُ أَذَيْهُمُ أَنْهُ إِن اللَهُ مَا تَحَدُيمُ اللَّهُ مَنْ وَلَكُمْ وَالَتُنُهُ مُ مَا تَحَرُكُ أَنْهُ مَا يَعْهُ مَا تَحَرُكَ أَذَيْ مَا لَهُ بَكُنُ لَهُ أَنَهُ مُوا لَهُ أَوْ وَا لَكُولُولُولُكُمُ مُوالَكُمُ مُ اللَهُ مُوا مُوالَعُنُهُ مِنْ مَا تَحَدُقُوا أَنَهُ مَا مَا يُوسُ مَعْ مَا مَنْ أَنَهُ مَائُمُ مُوانَا اللَهُ مُ مَا تَرُونُ أَيْهُمُ مَ

(١) في (ب): «يعاملوهم».

بِهَمَا أَوْ دَبِنُ وَلَهُنَ الرُّنْئِعُ مِمَّا نَرَكْتُمَد إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدٌّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الشُّمُنُ مِمَّا نَرَكَتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةِ نُوْصُونَ بِهَمَا أَوْ دَيْنُ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُوَرَتُ كَلَنَةً أَوِ امْرَأَةٌ وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ فَإِن كَانَ رَجُلُ أَحْتُرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاءُ فِى الثَّلُثِ مِنْ بَعَدِ وَصِيَةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْنُ مَا السُّدُسُ وَصِيَةٍ بِوَصَى بِهَا أَوْ دَيْنِ عَبْرُ مُعَنَاتٍ

هذه الآيات والآية التي هي آخر السورة هنَّ آيات المواريث المتضمَّنة لها؛ فإنَّها مع حديث عبدالله بن عباس الثابت في «صحيح البخاري»: «ألحقوا الفرائض بأهلها؛ فما بقي؛ فلأولى رجل ذكر<sup>(()</sup>»: مشتملات على جُلُ أحكام الفرائض، بل على جميعها؛ كما سترى ذلك؛ إلَّا ميراث الجدات؛ فإنه غيرُ مذكور في ذلك، لكنه قد ثبت في «السنن»<sup>(۲)</sup> عن المغيرة بن شعبة ومحمد بن مسلمة: أن النبي ﷺ أعطى الجدة السدس. مع إجماع العلماء على ذلك.

(١١) فقوله تعالى: ﴿يوصيكم الله في أولادكم؟ أي: أولادكم يا معشر الوالدين عندكم ودائع قد وصاكم الله عليهم لتقوموا بمصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة، فتعلَّمونهم وتؤدِّبونهم وتكفُّونهم عن المفاسد وتأمرونَهم بطاعة الله وملازمة التقوى على الدوام؛ كما قال تعالى: ﴿يا أيُّها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارةُ؟؛ فالأولاد عند والديهم موصى بهم؛ فإمَّا أن يقوموا بتلك الوصية؛ فلهم جزيل الثواب، وإمَّا أن يضيَّعوها؛ فيستحقوا بذلك الوعيد والعقاب. وهذا مما يدلُ على أن الله تعالى أرحم بعباده من الوالِدينِ، حيث أوصى الوالِدينِ مع كمال شفقتهم عليهم.

ثم ذكر كيفية إرثهم، فقال: ﴿للذكر مثل حظ الأنثيين﴾؛ أي: الأولاد للصلب والأولاد للابن، للذكر مثل حظً الأنثيين إن لم يكن معهم صاحبُ فرض، أو ما أبقت الفروض يقتسمونه كذلك، وقد أجمع العلماء على ذلك، وأنه مع وجود أولاد الصلب؛ فالميراث لهم، وليس لأولاد الابن شيء؛ حيث كان أولاد الصلب

- (1) أخرجه البخاري (٦٧٣٧)، ومسلم (١٦١٥) عن ابن عباس رضي الله عنهما.
- (٢) أخرجه أبو داود (٢٨٩٤)، والترمذي (٢١٠١)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف»
   (٨/ ٣٦١)، وابن ماجه (٢٧٢٤) قال الحافظ في «التلخيص» (٣/ ٨٢): «إسناده صحيح لثقة رجاله إلا أن صورته مرسل؛ فإن قبيصة لا يصح له سماع من الصديق». انظر «الإرواء» (١٦٦٨).

This file was downloaded from QuranicThought.com

ذكوراً وإناثاً. هذا مع اجتماع الذكور والإناث. وهنا حالتان: انفراد الذكور. وسيأتي حكمها، وانفراد الإناث. وقد ذكره بقوله: ﴿فَإِن كُنَّ نساءً فوق اثنتينَ؟؛ أي: بنات صلب أو بنات ابن ثلاثاً فأكثر؛ ﴿فلهن ثلثا ما ترك وإن كانت واحدة؟؛ أي: بنتاً أو بنت ابن؛ ﴿فلها النصف؟. وهذا إجماع.

بقي أن يُقال: من أين يُستفاد أنَّ للابنتين التُنتَيْنِ الثلثين بعد الإجماع على ذلك؟ فالجواب: أنه يستفاد من قوله: ﴿إِن كانت واحدةً فلها النصف﴾؛ فمفهوم ذلك أنه إن زادت على الواحدة؛ انتقل الفرض عن النصف، ولا تَمَّ بعده إلا الثلثان. وأيضاً؛ فقوله: ﴿للذكر مثل حظ الأنثيين﴾: إذا خلَّفَ ابناً وبنتاً؛ فإن الابن له الثلثان، وقد أخبر الله أنه مثل حظ الأنثيين، فدلَّ ذلك على أن للبنتين الثلثين. وأيضاً؛ فإن البنت إذا أخذت الثلث مع أخيها وهو أزيد ضرراً عليها من أختها، فأخذُها له مع أختها من باب أولى وأحرى. وأيضاً؛ فإن قوله تعالى في الأختين: فأخذُها له مع أختها من باب أولى وأحرى. وأيضاً؛ فإن قوله تعالى في الأختين: وأرضاً، وقد أعطى الثلثانِ مما تركَ»: نصَّ في الأختين الثنتين؛ فإذا كان وأحرى. وقد أعطى النبيُ عَلَى ابنتي سعد الثلثين؛ كما في «المحيح»<sup>(1)</sup>.

بقي أن يُقال: فما الفائدة في قوله: ﴿فوق اثنتين﴾؟ قيل: الفائدة في ذلك والله أعلم: أنه لِيُعْلَمَ أن الفرض الذي هو الثلثان لا يزيد بزيادتهن على الثنتين، بل من الثنتين فصاعداً.

ودلت الآية الكريمة أنه إذا وُجِدَ بنتُ صلب واحدة وبنتُ ابن أو بناتُ ابن؛ فإن لبنت الصلب النصف، ويبقى من الثلثين اللذين فرضهما الله للبنات أو بنات الابن السدس، فيعطى بنت الابن أو بنات الابن، ولهذا يسمى هذا السدس تكملة الثلثين. ومثل ذلك بنت الابن مع بنات الابن اللاتي أنزَلُ منها. وتدلُّ الآية أنه متى استغرقَ البناتُ أو بناتُ الابن الثلثين: أنه يسقُطُ من دونهنَّ من بنات الابن؛ لأن الله لم يفرض لهن إلا الثلثين، وقد تم؛ فلو لم يسقطن؛ لزم من ذلك أن يفرضَ لهنَّ أزيدُ من الثلثين، وهو خلاف النص. وكل هٰذه الأحكام مجمع عليها بين العلماء، ولله الحمد.

(۱) بنتا سعد بن الربيع قتل أبوهما يوم أحد، وقضى رسول الله ﷺ لهما بالثلثين: أخرجه أبو داود (۲۸۹۲)، والترمذي (۲۰۹۲)، والحاكم (۶/ ۳۳۳) وصححه ووافقه الذهبي. وانظر «الإرواه» (۱۲۷۷).

ودل قوله: ﴿مما ترك؟: أن الوارثين يرثون كل ما خلف الميت من عقار وأثاث وذهب وفضة وغير ذلك، حتى الدية التي لم تجب إلا بعد موته، وحتى الديون التي في الذمة<sup>(۱)</sup>.

ثم ذكر ميراث الأبوين، فقال: ﴿ولأبويه﴾؛ أي: أبوه وأمه، ﴿لكل واحد منهما السدس مما ترك إن كان له ولد﴾؛ أي: ولد صلب أو ولد ابن ذكراً كان أو أنثى واحداً أو متعدداً: فأما الأم؛ فلا تزيد على السدس مع أحد من الأولاد، وأما الأب؛ فمع الذكور منهم لا يستحق أزيد من السدس؛ فإن كان الولد أنثى أو إناثاً، ولم يبق بعد الفرض شيء؛ كأبوين وابنتين؛ لم يبق له تعصيب، وإن بقي بعد فرض البنت أو البنات شيء؛ كأبوين وابنتين؛ لم يبق له تعصيب، وإن بقي بعد الفروض بأهلها؛ فما بقي؟ فلأولى رجل ذكر، وهو أولى من الأخ والعم وغيرهما. ﴿وَإِن لم يكن له ولدٌ وورثه أبواه فلأمه الثلث﴾؛ أي: والباقي للأب؛ لأننا ألحقنا المال إلى الأب والأم إضافة واحدة، ثم قدر نصيب الأم، فدل ذلك على أن الباقي للأب، وعُلم من ذلك أن الأب مع عدم الأولاد لا فرضَ له، بل يرث تعصيباً المال إلى أو ما أبقت الفروض.

لكن لو وُجِدَ مع الأبوين أحدُ الزوجين ـ ويعبَّر عنهما بالعمريَّتين ـ ؛ فإن الزوج أو الزوجة يأخذ فرضه، ثم تأخذ الأم ثلث الباقي والأب الباقي، وقد دل على ذلك قوله: ﴿وورثه أبواه فلأمه الثلث﴾؛ أي: ثلث ما ورثه الأبوان، وهو في هاتين الصورتين: إما سدس في زوج وأم وأب، وإما ربع في زوجة وأم وأب، فلم تدل الآية على إرث الأم ثلث المال كاملاً مع عدم الأولاد حتى يقالَ: إنَّ هاتين ما يأخذه الغرماء، فيكون من رأس المال، والباقي بين الأبوين. ولأنًا لو أعطينا الأ تلث المال؛ لزم زيادتها على الأب في مسألة الزوج أو أخذ الأب في مسألة الزوجة زيادة عنها نصف السدس، ولهذا لا نظير له؛ فإن المعهود مساواتها للأب أو أخذه ضعف ما تأخذه الأم.

فان كان له إخوة فلأمه السدس»: أشقاء أو لأب أو لأم ذكوراً كانوا أو إناثاً وارثين أو محجوبين بالأب أو الجد. لكن قد يُقال: ليس ظاهر قوله: ﴿فَإِن كَان لَه

في (ب): «الذمم».

إخوة﴾: شاملاً لغير الوارثين، بدليل عدم تناولها للمحجوب بالنصف؛ فعلى لهذا لا يحجبها عن الثلث من الإخوة إلا الإخوة الوارثون. ويؤيده أن الحكمة في حجبهم لها عن الثلث لأجل أن يتوفَّر لهم شيء من المال، وهو معدوم. والله أعلم. ولكن بشرط كونهم اثنين فأكثر.

ويشكل على ذٰلك إتيان لفظ الإخوة بلفظ الجمع. وأجيب عن ذٰلك بأن المقصود مجرد التعدد لا الجمع، ويصدق ذٰلك باثنين، وقد يطلق الجمع ويراد به الاثنان؛ كما في قوله تعالى عن داود وسليمان: ﴿وكُنَّا لِحُكْمِهم شاهدين﴾. وقال في الإخوة للأم: ﴿وإن كان رجل يورَث كَلالةَ أو امرأةٌ وله أخ أو أختٌ فلكل واحد منهما السدس فإن كانوا أكثر من ذٰلك فهم شركاء في الثلث﴾: فأطلق لفظ الجمع، والمراد به اثنان فأكثر بالإجماع. فعلى هٰذا؛ لو خلَف أمًا وأباً وإخوةً؛ كان للأم السدس والباقي للأب، فحجبوها عن الثلث مع حجب الأب إياهم؛ إلا على الاحتمال الآخر؛ فإن للأم الثلث والباقي للأب<sup>(۱)</sup>.

ثم قال تعالى: ﴿من بعد وصية يوصى بها أو دين﴾؛ أي: لهذه الفروض والأنصباء والمواريث، إنما ترد وتستحق بعد نزع الديون التي على الميت لله أو للآدميين، وبعد الوصايا التي قد أوصى الميت بها بعد موته؛ فالباقي عن ذلك هو التركة الذي يستحقه الورثة. وقدم الوصية مع أنها مؤخرة عن الدين للاهتمام بشأنها لكون إخراجها شاقًا على الورثة، وإلًا؛ فالديون مقدَّمة عليها، وتكون من رأس المال، وأما الوصية؛ فإنها تصح من الثلث فأقل للأجنبي الذي هو غير وارث، وأما غير ذلك؛ فلا ينفذ إلا بإجازة الورثة.

قال تعالى: ﴿آباؤكم وأبناؤكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعاً﴾؛ فلو رُدَّ تقدير الإرث إلى عقولكم واختياركم؛ لحصل من الضرر ما الله به عليم؛ لِنَقْصِ العقولِ وعدم معرفتها بما هو اللائق الأحسن في كل زمان ومكان، فلا يدرون أي الأولاد أو الوالدين أنفع لهم وأقرب لحصول مقاصدهم الدينية والدنيوية.

﴿فريضة من الله إنَّ اللّه كان عليماً حكيماً﴾؛ أي: فرضها اللّه الذي قد أحاط بكل شيء علماً وأحكم ما شرعه وقدَّر ما قدَّره على أحسن تقدير، لا تستطيع

 <sup>(</sup>١) جاء في هامش (ب) العبارة التالية: قوعند شيخ الإسلام إذا كان الأخوة غير وارثين فإنهم لا يحجبون الأمه.

العقول أن تقترح مثل أحكامه الصالحة الموافقة لكمل زمان ومكان وحال.

(١٢) ثم قال تعالى: ﴿ولكم﴾ أيها الأزواج ﴿نصف ما ترك أزواجكم إن لم يكن لهن ولد فإن كان لهن ولد فلكم الربع مما تركن من بعد وصية يوصين بها أو دين ولهن الربع مما تركتم إن لم يكن لكم ولد، فإن كان لكم ولد فلهن الثمن مما تركتم من بعد وصية توصون بها أو دين﴾، ويدخل في مسمى الولد المشروط وجوده أو عدمه ولد الصلب، أو ولد الابن، الذكر والأنثى، الواحد، والمتعدد الذي من الزوج أو من غيره، ويخرج عنه ولد البنات إجماعاً.

ثم قال تعالى: ﴿وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة وله أخ أو أخت؟؛ أي: من أم؛ كما هي في بعض القراءات، وأجمع العلماء على أن المراد بالإخوة هنا الإخوة للأم؛ فإذا كان يورث كلالة؛ أي: ليس للميت والد ولا ولد؛ أي: لا أب ولا جد ولا ابن ولا ابن ابن ولا بنت ولا بنت ابن وإن نزلواً، وهذه هي الكلالة كما فسرها بذلك أبو بكر الصديق رضي الله عنه، وقد حصل على ذلك الاتفاق ولله الحمد، ﴿فلكل واحد منهما﴾؛ أيَّ؛ من الأخ والأخت ﴿السدس، فإن كانوا أكثر من ذلك؟؛ أي: من واحد؛ ﴿فهم شركاء في الثلث؟؛ أي: لا يزيدون على الثلث ولو زادوا عن اثنين. ودل قوله: ﴿فهم شَرِكاء في الثلث﴾: أن ذكرهم وأنثاهم سواء؛ لأن لفظ الشريك(<sup>(١)</sup> يقتضي التسوية. ودل لفظ ﴿الكلالة﴾ على أن الفروع وإن نزلوا، والأصول الذكور وإن علوا، يسقطون أولاد الأم؛ لأن الله لم يورثهم إلا في الكلالة؛ فلو لم يكن يورث كلالة؛ لم يرثوا منه شيئاً اتفاقاً. ودل قوله: ﴿فهم شركاء في الثلث﴾: أن الإخوة الأشقاء يسقطون في المسألة المسماة بالحمارية، وهي زوج وأم وإخوة لأم وإخوة أشقاء: للزوج النصف، وللأم السدس، وللإخوة للأم الثلث، ويسقط الأشقاء لأن الله أضاف الثلث للإخوة من الأم؛ فلو شاركهم الأشقاء؛ لكان جمعاً لما فرق الله حكمه. وأيضاً؛ فإن الإخوة للأم أصحاب فروض والأشقاء عصبات، وقد قال النبي ﷺ: «ألحقوا الفرائض بأهلها؛ فما بقي؛ فلأولى رجل ذكر»<sup>(٢)</sup>.

وأهل الفروض هم الذين قدر الله أنصباءهم؛ ففي هٰذه المسألة لا يبقى بعدهم شيء، فيسقط الأشقاء، وهٰذا هو الصواب في ذٰلك.

فى (ب): «التشريك».

## (۲) تقدم تخريجه (ص۲۸۰).

وأما ميراث الإخوة والأخوات الأشقاء أو لأب؛ فمذكور في قوله: ﴿يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة... ﴾ الآية؛ فالأخت الواحدة شقيقة أو لأب لها النصف، والثنتان لهما الثلثان، والشقيقة الواحدة مع الأخت للأب أو الأخوات تأخذ النصف والباقي من الثلثين للأخت أو أخوات الأب وهوالسدس تكملة الثلثين، وإذا استغرقت الشقيقات الثلثين؛ تسقط الأخوات للأب؛ كما تقدم في البنات وبنات الابن، وإن كان الإخوة رجالاً ونساء؛ فللذكر مثل حظ الأنثيين.

فإن قيل: فهل يستفاد حكم ميراث القاتل والرقيق والمخالف في الدين والمُبَعَّضُ والخنثى والجد مع الإخوة لغير أُمَّ والعَوْل والردِّ وذوي الأرحام وبقية العَصَبة والأخوات لغير أم مع البنات أو بنات الابن من القرآن أم لا؟ قيل: نعم فيه تنبيهات وإشارات دقيقة يَعْسُرُ فهمُها على غير المتأمل تدلُّ على جميع المذكورات:

فأما القاتل والمخالف في الدين؛ فيُعُرّفُ أنهما غير وارثين من بيان الحكمة الإلهية في توزيع المال على الورثة بحسَبِ قربهم ونفعهم الديني والدنيوي، وقد أشار تعالى إلى لهذه الحكمة بقوله: ﴿لا تَدَرونَ أَيُّهم أَقَربُ لكم نفعاً﴾، وقد عُلِمَ أن القاتلَ قد سعى لموروثه بأعظم الضَّرر، فلا ينتهضُ ما فيه من موجب الإرث أن يقاوم ضرر القتل الذي هو ضد النفع الذي رُتَّبَ عليه الإرثُ، فُعِلمَ من ذلك أن القتل أكبر مانع يمنع الميراث ويقطع الرحم الذي قال الله فيه: ﴿وأولو الأرحام بعضُهم أولى ببعض في كتاب الله ﴾، مع أنه قد استقرَّتِ القاعدة الشرعية: أن من استعجل شيئاً قبل أوانه؛ عوقب بحرمانه.

وبلهذا ونحوه يُعْرَفُ أن المخالف لدين الموروث لا إرفَ له، وذٰلك أنه قد تعارض الموجبُ الذي هو اتصال النسب الموجب للإرث والمانعُ الذي هو المخالفة في الدين الموجبةُ للمباينة من كلَّ وجه، فقوي المانع، ومنع موجِبَ الإرث الذي هو النسب، فلم يعمل الموجِبُ لقيام المانع. يوضَحُ ذٰلك أن الله تعالى قد جعل حقوق المسلمين أولى من حقوق الأقارب الكفار الدنيوية؛ فإذا مات المسلم؛ انتقلَ مالُهُ إلى من هو أولى وأحق به، فيكون قوله تعالى: ﴿وأولو الأرحام بعضُهم أولى بعض في كتاب الله﴾: إذا أتُفقت أديانُهم، وأما مع تبايُنِهِم؛ فالأخوَّةُ الدينيةُ مقدَّمة على الأخوَّة النسبيَّة المجرَّدة.

قال ابن القيم في «جلاء الأفهام»<sup>(١)</sup> : «وتأمَّل هٰذا المعنى في آية المواريث

(١) (ص٣٤٧ ـ تحقيق مشهور بن حسن ـ ط دار ابن الجوزي).

وتعليقه سبحانه التوارث فيها بلفظ الزوجة دون المرأة؛ كما في قوله تعالى: ﴿وَلَكُمَ نصفُ ما تَرَكَ أزواجكم؟: إيذانٌ بأن لهذا التوارثَ إنَّما وقع بالزوجيةِ المقتضيةِ للتشاكل والتناسب، والمؤمِنُ والكافر لا تشاكلَ بينهما ولا تناسبَ، فلا يقع بينهما التوارثُ، وأسرار مفردات القرآن ومركباته فوق عقول العالمين». انتهى.

وأما الرقيق؛ فإنه لا يَرِثُ ولا يورث: أما كونه لا يورث؛ فواضحٌ؛ لأنه ليس له مال يورث عنه، بل كل ما معه فهو لسيده. وأما كونه لا يرث؛ فلأنه لا يملك؛ فإنه لو ملك لكان لسيده، وهو أجنبيٌّ من الميت، فيكون مثل قوله تعالى: ﴿للذكر مثل حظ الأنثيين﴾ ﴿ولكم نصف ما ترك أزواجكم﴾ ﴿فلكل واحد منهما السدس﴾... ونحوها لمن يتأتَّى منه التملُّك، وأما<sup>(١)</sup> الرقيق؛ فلا يتأتَّى منه ذلك، فعُلِمَ أنه لا ميراث له.

وأما من بعضُهُ حرَّ وبعضُهُ رقيقٌ؛ فإنَّه تتبعَّض أحكامُه؛ فما فيه من الحرية يستحقُّ بها ما رتبه الله في المواريث؛ لكون ما فيه من الحرية قابلاً للتملُّك وما فيه من الرقٌ؛ فليس بقابل لذلك؛ فإذاً يكون المبَعَّض يرث ويورَّث ويحجب بقدر ما فيه من الحرية، وإذا كان العبد يكون محموداً ومذموماً مثاباً ومعاقباً بقدر ما فيه من موجبات ذٰلك؛ فهذا كذلك.

وأمًا الخنثى؛ فلا يخلو إما أن يكون واضحاً ذكوريَّته أو أنوثيَّته أو مشكلاً؛ فإن كان واضحاً؛ فالأمر فيه واضحٌ: إن كان ذكراً؛ فله حكم الذكور، ويشمله النص الوارد فيهم، وإن كانت أنثى؛ فلها حكم الإناث، ويشملها النص الوارد فيهن. وإن كان مشكلاً؛ فإن كان الذكر والأنثى لا يختلف إرثهما ـ كالإخوة للأم ـ؛ فالأمر فيه واضح، وإن كان يختلف إرثه بتقدير ذكوريَّته وبتقدير أنوثيَّته، ولم يبق لنا طريق إلى العلم بذلك؛ لم نعطه أكثر التقديرين لاحتمال ظلم من معه من الورثة، ولم نعطه الأقل لاحتمال ظلمنا له، فوجب التوسُّط بين الأمرين وسلوك أعدل الطريقين، قال تعالى: ﴿اغدِلوا هو أقربُ للتقوى﴾؛ فليس<sup>(٢)</sup> لنا طريق إلى العدل في مثل هذا أكثر من هذا الطريق المذكور، ولا يكلفُ الله نفساً إلا وسعها؛ فاتقوا الله ما استطعتم.

وأما ميراث الجد مع الإخوة الأشقاء أو لأب، وهل يرثون معه أم لا؟ فقد دلَّ

(٢) في (**ب): «وليس**».

(١) في (ب): افأمًا.

سورة النساء (١٣ ـ ١٤)

كتاب الله على قول أبي بكر الصديق رضي الله عنه<sup>(١)</sup>، وأن الجد يحجب الإخوة أشقاء أو لأب أو لأم كما يحجبهم الأب، وبيان ذلك أن الجد أبّ في غير موضع من القرآن؛ كقوله تعالى: ﴿إِذ حَضَرَ يعقوبَ الموتُ إذ قال لبنيه ما تعبدون من بعدي قالوا نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحق... كه الآية، وقال يوسف عليه السلام: ﴿واتبعتُ ملة آبائي إبراهيم وإسحق ويعقوب ، فسمى الله الجدَّ وجدَّ الأب أباً، فدل ذلك على أن الجد بمنزلة الأب، يرث ما يرثه الأب، ويحجب من يحجبه، وإذا كان العلماء قد أجمعوا على أن الجدً حكمهُ حكم الأب عند عدمه في ميراثه مع الأولاد وغيرهم من بين الإخوة والأعمام وبنيهم وسائر أحكام المواريث؛ فينبغي أيضاً أن يكون حكمهُ حكمة في حجب الإخوة لغير أم، وإذا كان ابن الأب بمنزلة ابن الصلب؛ فلم لا يكون الجد بمنزلة الأب؟ وإذا كان أحكام المواريث؛ فينبغي أيضاً أن يكون حكمهُ حكمة في حجب الإخوة لغير أم، جد الأب مع ابن الأخ قد اتفق العلماء على أنه يحجبه؛ فلم لا يحجب جد الميت أخاه؟ فليس مع من يورَّث الإخوة مع الجدً نصَّ ولا إشارة ولا تبيه ولا قياس

وأمًّا مسائل العَوْل؛ فإنه يُستفاد حكمها من القرآن، وذٰلك أن اللّه تعالى قد فرض وقدر لأهل المواريث أنصباء، وهم بين حالتين: إما أن يحجب بعضهم بعضاً، أو لا؛ فإن حجب بعضهم بعضاً؛ فالمحجوب ساقط لا يزاحم ولا يستحق شيئاً، وإن لم يحجب بعضهم بعضاً؛ فلا يخلو: إما أن لا تستغرق الفروض التركة، أو تستغرقها من غير زيادة ولا نقص، أو تزيد الفروض على التركة؛ ففي الحالتين الأوليين كلَّ يأخذ فرضَه كاملاً، وفي الحالة الأخيرة، وهي ما إذا زادت الفروض على التركة؛ فلا يخلو من حالين:

إما أن ننقص بعض الورثة عن فرضه الذي فرضه الله له ونكمل للباقين منهم فروضهم، ولهذا ترجيح بغير مرجح، وليس نقصان أحدهم بأولى من الآخر، فتعينت الحال الثانية، وهو أننا نعطي كل واحد منهم نصيبه بقدر الإمكان، ونحاصص بينهم؛ كديون الغرماء الزائدة على مال الغريم، ولا طريق موصل إلى ذٰلك إلا بالعول، فعلم من لهذا أن العول في الفرائض قد بينه الله في كتابه.

وبعكس هٰذه الطريقة بعينها يُعْلَمُ الردُ؛ فإن أهل الفروض إذا لم تستغرق

انظر "فتح الباري" (١٩/١٢).

فروضُهم التركة، وبقي شيءٌ ليس له مستحقَّ من عاصبٍ قريب ولا بعيد؛ فإن ردَّه على أحدهم ترجيح بغير مرجَّح، وإعطاءه غيرهم ممن ليس بقريب للميت جَنَفٌ وميل ومعارضة لقوله: ﴿وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله﴾، فتعيَّن أن يُرَدَّ على أهل الفروض بقدر فروضهم، ولما كان الزوجان ليسا من القرابة؛ لم يستحق الزيادة على فرضهم المقدَّر [عند القائلين بعدم الرد عليهم، وأما على القول الصحيح أن حكم الزوجين حكم باقي الورثة في الرد؛ فالدليل المذكور شامل للجميع كما شملهم دليل العول]<sup>(1)</sup>.

وبهذا يُعْلَمُ أيضاً ميراث ذوي الأرحام؛ فإنَّ الميت إذا لم يخلِّف صاحب فرض ولا عاصباً، وبقي الأمر دائراً بين كون ماله يكون لبيت المال لمنافع الأجانب وبين كون ماله يرجع إلى أقربائه المُذلين بالورئة المجمع عليهم؛ تعين الثاني، ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿وأولو الأرحام بعضُهم أولى ببعض في كتاب الله﴾، فصرفه لغيرهم تركُّ لمن هو أولى من غيره، فتعيَّن توريثُ ذوي الأرحام، وإذا تعيَّن توريئُهم؛ فقد علم أنه ليس لهم نصيب مقدر بأعيانهم في كتاب الله، وأن بينهم وبين الميت وسائط صاروا بسببها من الأقارب، فينزَّلُون منزلة من أذلُوا به من تلك الوسائط. والله أعلم.

وأمّا ميراث بقية العَصَبَة؛ كالبنوة والأخوة وبنيهم والأعمام وبنيهم... إلخ؛ فإن النبي ﷺ قال: «ألحقوا الفرائض بأهلها، فما بقي؛ فلأولى رجل ذكر<sup>»(٢)</sup>، وقال تعالى: ﴿ولكلِّ جعلنا موالي مما ترك الوالدان والأقربونَ»؛ فإذا ألحقنا الفروض بأهلها ولم يبق شيءً؛ لم يستحق العاصب شيئاً، وإن بقي شيءً؛ أخذه أولي العَصَبة بحسب جهاتهم ودرجاتهم؛ فإنَّ جهات العصوبة خَمْسٌ: البنوة، ثمَّ الأبوة، ثمَّ الأخوة وبنوهم، ثمَّ العمومة وبنوهم، ثمَّ الولاء، ويقدم<sup>(٢)</sup> منهم الأقرب جهة؛ فإن كانوا في جهة واحدة؛ فالأقرب منزلة؛ فإن كانوا بمنزلة<sup>(١)</sup> واحدة؛ فالأقوى، وهو

- (١) زيادة من هامش (أ) وفي هامش (ب): "هذا عند من لا يورَّفُ الزوجين بالرَّد وهم جمهور القائلين بالرَّد، فعلى هذا تكون علّة الرَّد كونه صاحب فرض قريباً، وعلى القول الآخر أن الزوجين كغيرهما من ذوي الفروض يُرَدُّ عليهما؛ فكما ينقصان بالعول فإنهما يزادان بالرَّد كغيرهما، فالعلة على هذا كونه وارثاً صاحبَ فرض، فهذا هو الظاهر من دلالة الكتاب والسنّة والقياس الصحيح. والله أعلم».
  - (٢) تقدم تخريجه (ص ٢٨٠).
     (٣) في (ب): افيقدم».

(٤) في (ب): «في منزلة».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (١٣ ـ ١٤)

الشقيق؛ فإن تساووا من كل وجه؛ اشتركوا؛ والله أعلم.

وأمًّا كون الأخوات لغير أم مع البنات أو بنات الآبن عصبات يأخذن ما فضل عن فروضهنَّ؛ فلأنه ليس في القرآن ما يدل على أن الأخوات يَسْقُطْن بالبنات؛ فإذا كان الأمر كذلك، وبقي شيء بعد أخذ البنات فرضهنَّ؛ فإنه يُعطى للأخوات ولا يُعْدَلُ عنهنَّ إلى عَصَبَةٍ أبعد منهن كابن الأخ والعم ومن هو أبعد منهم. والله أعلم.

﴿ يَـلَكَ حُـدُودُ اللَّهُ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدَخِـلَهُ جَنَىتٍ تَجَـرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَنُرُ خَنِلِايَنَ فِيهَاً وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيــدُ ۞ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودُهُ يُدْخِلَهُ نَـارًا خَنَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ شُهِينٌ ۞ ﴾.

(١٣) أي: تلك التفاصيل التي ذكرها في المواريث حدود الله التي يجب الوقوف معها، وعدم مجاوزتها ولا القصور عنها، وفي ذلك دليل على أن الوصية للوارث منسوخة بتقديره تعالى أنصباء الوارثين. ثم قوله تعالى: (تلك حدود الله فلا تعتدوها)؛ فالوصية للوارث بزيادة على حقه يدخل في هذا التعدي مع قوله على الا وصية لوارث، (١). ثم ذكر طاعة الله ورسوله ومعصيتهما عموماً؛ ليدخل في العموم لزوم حدوده في الفرائض أو ترك ذلك، فقال: (ومن يطع الله ورسوله): بامتثال أمرهما الذي أعظمه طاعتهما في التوحيد ثم الأوامر على اختلاف درجاتها، واجتناب نهيهما الذي أعظمه الشرك بالله ثم المعاصي على اختلاف طبقاتها. (يُدْخِلْهُ جناتٍ تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها): فمن أدًى الفوز العظيم): الذي حصل به النجاة من سخطه وعذابه والفوز بثوابه ورضوانه بالنعيم المقيم الذي لا يصفه الواحق الما المادي في النور بروانه ورضوانه.

(٤٤) ﴿ومن يعص الله ورسوله...) إلخ، ويدخل في اسم المعصية الكفر فما دونه من المعاصي؛ فلا يكون فيها شبهة للخوارج القائلين بكفر أهل المعاصي؛ فإنَّ الله تعالى رتَّب دخول الجنة على طاعته وطاعة رسوله، ورتب دخول النار على معصيته ومعصية رسوله؛ فمن أطاعه طاعة تامة؛ دخل الجنة بلا عذاب، ومن

 <sup>(</sup>۱) جاء عن جماعة كثيرة من الصحابة: أخرجه أحمد (٥/٢٦٧)، وأبو داود (٣٥٦٥)، والترمذي
 (۲) جاء عن جماعة كثيرة من الصحابة: أخرجه أحمد (١٢٨/٢)، وأبو داود (٣٥٦٥)، والترمذي في
 «الإرواء» (١٦٥٥).

عصى الله ورسوله معصية تامة يدخل فيها الشرك فما دونه؛ دخل النار وخُلًد فيها، ومن اجتمع فيه معصية وطاعة؛ كان فيه من موجب الثواب والعقاب بحسب ما فيه من الطاعة والمعصية.

سورة النساء (١٥ ـ ١٦)

وقد دلت النصوص المتواترة على أن الموحِّدين الذين معهم طاعةُ التوحيد غيرُ مخلَّدين في النار؛ فما معهم من التوحيد مانع لهم من الخلود فيها.

وَرَالَيْنِي يَأْتِينِ الْفَنْحِنَّةَ مِن نِّسَآبِكُمْ فَٱسْتَشْبِدُوا عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةَ مِّنَكُمْ فَإِن شَهِدُوا فَأَسْكُولُكَ فِى الْبُـيُوتِ حَتَى يَتَوَفَّنُهُنَ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ﴿ وَالَدَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنَكُمْ فَتَاذُولُهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَاً إِنَّ اللَّهُ كَانَ نَوَّابًا نَتِحِمًا

(١٥) أي: النساء (اللاتي يأتين الفاحشة)؛ أي: الزنا، فوصفها<sup>(١)</sup> بالفاحشة لشناعتها وقبحها. (فاستشهدوا عليهن أربعة منكم)؛ أي: من رجالكم المؤمنين العدول. (فإن شهدوا فأمسكوهنَّ في البيوت)؛ أي: احبسوهن عن الحروج الموجب للريبة، وأيضاً؛ فإن الحبس من جملة العقوبات. (حتَّى يتوفاهنَ الموت)؛ أي: لهذا منتهى الحبس. (أو يجعلَ الله لهن سبيلا)؛ أي: طريقاً غير الحبس في البيوت.

فهذه الآية ليست منسوخة؛ فإنَّما<sup>(٢)</sup> هي مُغَيَّاة إلى ذٰلك الوقت، فكان الأمر في أول الإسلام كذلك، حتى جعل الله لهن سبيلاً، وهو رجم المحصن وجلد غير المحصن.

(١٦) فو كذلك (اللذان بأتيانها)؛ أي: الفاحشة (منكم): من الرجال والنساء. فأذوهما): بالقول والتوبيخ والتعيير والضرب الرادع عن لهذه الفاحشة. فعلى لهذا يكون الرجال إذا فعلوا الفاحشة يؤذون والنساء يُحبَسن ويؤذين؛ فالحبس غايته للموت<sup>(٣)</sup>، والأذية نهايتها إلى التوبة والإصلاح. ولهذا قال: فإن تابا)؛ أي: رجعا عن الذنب الذي فعلاه وندما عليه وعزما أن لا يعودا، فوأصلحا): أي: رجعا عن الذنب الذي فعلاه وندما عليه وعزما أن لا يعودا، فوأصلحا): العمل الما أي: رجعا عن الذي الذي فعلاه منه وندما عليه وعزما أن لا يعودا، فوأصلحا): أي: رجعا عن الذنب الذي فعلاه وندما عليه وعزما أن لا يعودا، فوأصلحا): أي: رجعا عن الذنب الذي فعلاه وندما عليه وعزما أن لا يعودا، فوأصلحا): العمل الدالً على صدق التوبة. فأعرضوا عنهما)؛ أي: عن أذاهما. إن الله كان تواباً رحيماً)؛ أي: كثير التوبة على المذنبين الخطائين، عظيم الرحمة والإحسان الذي من إحسانه، ونعمان منهم، وسامحهم عن ما صدر منهم.

- (1) في (ب): «وصفها».
- (٣) في (ب): «إلى الموت» إ

(٢) في (ب): «وإنِّما».

سورة النساء (١٧ ـ ١٨)

ويؤخذ من هاتين الآيتين أن بَيِّنة الزنا [لابُدً] أن تكون أربعة رجال مؤمنين، ومن باب أولى وأحرى اشتراط عدالتهم؛ لأن الله تعالى شدَّد في أمر لهذه الفاحشة ستراً لعباده، حتى إنه لا يقبل فيها النساء منفردات ولا مع الرجل ولا مع دون أربعة، ولا بد من التصريح بالشهادة كما دلت على ذٰلك الأحاديث الصحيحة وتومىء إليه لهذه الآية: لِمَا قال: ﴿فاستشهدوا عليهن أربعة منكم﴾؛ لم يكتف بذٰلك، حتى قال: ﴿فإن شهدوا﴾؛ أي: لا بدَّ من شهادة صريحة عن أمر يشاهد عياناً من غير تعريض ولا كناية.

ويؤخذ منهما أن الأذَّية بالقول والفعل والحبس قد شرعه اللّه تعزيراً لجنس المعصية التي يحصل به الزجر .

﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوَةَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوْبُونَ مِن فَرِيبٍ فَأَوْلَتَهِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِخَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تَبْتُ ٱلْتَنَ وَلَا الَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمْ كُفَأَةً أُوْلَتَهِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ ﴾.

(١٧ - ١٨) توبة الله على عباده نوعان: توفيق منه للتوبة، وقبول لها بعد وجودها من العبد. فأخبر هنا أن التوبة المستحقَّة على الله حقًّا أحقًّه على نفسه كرماً منه وجوداً لمن عمل السوء؛ أي: المعاصي ﴿بجهالة ﴾؛ أي: جهالة منه لعاقبتها<sup>(١)</sup> وإيجابها لسخط الله وعقابه، وجهل منه لنظر الله ومراقبته له، وجهل منه لعاقبتها<sup>(١)</sup> وإيجابها لسخط الله وعقابه، وجهل منه لنظر الله ومراقبته له، وجهل منه لعاقبتها<sup>(١)</sup> وإيجابها لسخط الله وعقابه، وجهل منه لنظر الله ومراقبته له، وجهل منه لعاقبتها<sup>(١)</sup> وإيجابها لسخط الله وعقابه، وجهل منه لنظر الله ومراقبته له، وجهل منه لعاقبتها<sup>(١)</sup> وإيجابها لسخط الله وعقابه، وجهل منه لنظر الله ومراقبته له، وجهل منه بما تؤول إليه من نقص الإيمان أو إعدامه؛ فكل عاص لله فهو جاهل بهذا الاعتبار وإن كان عالماً بالتحريم، بل العلم بالتحريم شرط لكونها معصية معاقب عليها. ﴿نُم يتوبون من قريبَ : يُحتمل أن يكونَ المعنى: ثمَّ يتوبون قبل معاينة الموت؛ فإن الله يقبل توبة العبد إذا تاب قبل معاينة الموت والعذاب قطعاً، وأما بعد حضور فإن الله يقبل توبة العبد إذا تاب قبل معاينة الموت والعذاب قطعاً، وأما بعد حضور أموعن؛ ذهل يقبل أو أي أن يقبل أو إله وأن الله يقبل توبة العبد إذا تاب قبل معاينة الموت والعذاب قطعاً، وأما بعد حضور فإن الله يقبل أوبة العبد إذا تاب قبل معاينة الموت والعذاب قطعاً، وأما بعد حضور أن الموت؛ فلا يقبل أو أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا أموعن: ﴿فلمًا أدركَه الغرق قال آمنتُ أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا فرعون: ﴿فلمًا أدركَه الغرق أو أل أمنتُ أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو أسرائيل وأنا فرعون: أولمًا أدركَه الغرق أو أل آمنتُ أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو أسرائيل وأنا فرعون: أولمًا أدركَه الغرق أو أله أله إله إله أو أباسنا قالوا آمناً الله التي وله من المورن أمن أمر أو ألما أو أو أسنا ما أله التي قله من المسلمين...) ألم مشركين. فلم يكن ينفعُهم إيمانُهم لمًا رأوا بأسنا أله أله الله التي قد وكفرنا بما كنًا به مشركين. فلم يكن ينفعُهم إيمانُهم لمًا رأوا بأسنا سنة الله التي قد وكفرنا بما كنا به أسركين.

(١) في (ب): «بعاقبتها».

خلت في عبادِهِ»، وقال هنا: ﴿وليست التوبة للذين يعملون السيئاتَ»؛ أي: المعاصي فيما دون الكفر. ﴿حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن ولا الذين يموتون وهم كفار فأولئك أعتدنا لهم عذاياً آليماً»، وذلك أن التوبة في لهذه الحال توبةُ اضطرارٍ لا تنفع صاحِبَها، إنما تنفع توبةُ الاختيار.

سورة النساء (١٩)

ويُحتمل<sup>(1)</sup> أن يكون معنى قوله: ﴿من قريب﴾؛ أي: قريب من فعلهم للذنب الموجب للتوبة، فيكون المعنى: أنَّ مَن بادر إلى الإقلاع من حين صدور الذنب وأناب إلى الله وندم عليه؛ فإنَّ الله يتوبُ عليه؛ بخلاف من استمرَّ على ذنبه<sup>(1)</sup> وأصرَّ على عيوبه حتى صارت فيه صفات راسخة؛ فإنه يَعْشُرُ عليه إيجاد التوبة التامة، والغالب أنه لا يوفَّق للتوبة ولا ييسَّر لأسبابها؛ كالذي يعمل السوء على علم قائم<sup>(1)</sup> ويقين متهاون<sup>(2)</sup> بنظر الله إليه؛ فإنه يسدُ<sup>(0)</sup> على نفسه باب الرحمة. نعم؛ قائم<sup>(1)</sup> ويقين متهاون<sup>(1)</sup> بنظر الله إليه؛ فإنه يعد ويقين للتوبة النافعة التي يمحو<sup>(1)</sup> قائم<sup>(1)</sup> ويقين متهاون<sup>(2)</sup> بنظر الله إليه؛ فإنه يسدُ<sup>(0)</sup> على نفسه باب الرحمة. نعم؛ ولي علم سلكفَ من سيئاته وما تقدَّم من جناياتِهِ، ولكنَّ الرحمة والتوفيق للأول أقرب، ولهذا ختم الآية الأولى يقوله: ﴿وكان الله عليماً حكيماً﴾؛ فمن علمه أنه يعلم صادقَ التوبة وكاذبَها، فيجازي كلاً منهما بحسب ما استحق<sup>(1)</sup> بحكمتِه، ومن حكمتُه أن يوفق من اقتضت حكمتُهُ ورحمتُهُ توفيقَه للتوبة، ويخذاً من التضت

﴿ يَتَأَيَّهُمَا الَذِينَ مَامَنُوا لَا يَحِلُ لَكُمْ أَن نَرِنُوا اللِّسَآءَ كَرْهُا وَلَا تَعْضُلُوهُنَ لِتَذَهَبُوا بِبَعْضِ مَا ءَاتَنْتُنُوهُنَ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَتِهِ تُبَيَّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُونِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَ فَعَسَى أَن مَا ءَاتَنْتُنُوهُنَ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَتِهِ تُبَيَّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُونِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَ فَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شَيَتِنا وَيَجْعَلَ الله فِيهِ خَبْرًا كَيْنِينَ إِنَّا مَعْدُوا مِنْهُ شَمَعًا أَوَلَ أَرَدَتُهُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْج مَحَاتَ زَوْج وَمَاتَنَتِتُمْ إِحْدَنْهُنَ قِيمَانَ الله فِيهِ خَبْرًا كَنْهُوا مِنْهُ شَمَيْعاً أَتَا خُذُونَهُ بَهْ تَنَا وَإِنْهَا مُبِينًا عَلَى وَمَاتَنَتَتُمْ إِحْدَنْهُنَ قِيمَانَ فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَمَعًا أَتَا خُذُونَهُ بَهْ تَنَا وَإِنْهُمَا مُيلاً مَا الله وَمَاتَنْهُولُونَهُ وَقَدَ أَفْضَى بَعْضَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَمَيْعاً أَتَاخُذُونَهُ بَهُ يَنَا وَإِنْمَا مُعَانَ وَا تَأْخُذُونَهُ وَقَدَ أَفْضَى بَعْضَائًا فَلَا تَنْعَانُ وَاخَذُوا مِنْهُ شَمَعْتُ أَوَا مُولاً مُ مَانَةُ إِنَا أَنَهُ أَعْهُمُ اللَهُولُولَ مُؤْتُولُونُهُ وَلَا الْمُعْتَعَا وَعَنَا وَعَانَ مَعْتَى الْنَهُ فَلَيْنُهُ مُنَا أَنَ أَنَا مُنْهُ أَنْتَنَهُ مُنْتُنَعْ أَنَا وَتُعَا أَنَا مُعَانَ وَنُ وَمَاتَيْتَتُهُمُ أُولَنَهُ أَنْ أَنْ مَا مَنُهُ مُنْ اللَهُ أَنْ أَنَا مُنْهُ مُنَا مُنْ مَا مُعَانَا أَنْ أَوْنَا مُعْتَنَا وَا وَمَاتَنْهُ مُنْ أَنَا مُنَا أَنْتَكُولُولُولُهُ مُعْتَعَا وَا أَنْهُ إِنَا مُنَا مُعْتَنَا الْنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا مُؤْذَلُهُ أَن مُعَانَا أَنْ أَنِهُ مُنَا أَنَ إِنَا مَا مُنُوا أَنْنُهُ إِنَا مَا أَنَهُ إِنَا مُعْتَنَا مُنَا أَنْهُ أَنَا مُ أَنَا أَنَا أَنَهُ أَذَا أَنَا مُعْتَا مُنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنْهُ مُنَا الْنَا أَنَا أَنَا أَنَا مُ مُعْتَنَا مُعْتَنَا أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنُوا الْنَا أَنَا أَنْهُ مُنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَهُ مُعْتَنَا أَنَا مُولا مُ أَنَا أَنَا أَنْهُ أَنَا أَنَا أَنَا أَذُونُ مُوا مُنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا مُوا مُنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنُ أَنَا أَذَا

﴿١٩﴾ كانوا في الجاهلية إذا مات أحدهم عن زوجته؛ رأى قريبُهُ كأخيه وابن

- (۱) جاء في هامش (ب): «ويؤيد هذا الاحتمال أنّ الله قال: ﴿إِنَّمَا التوبة على الله الحاضرة،
   ولم يقل: إنما يتوب الله، وبين اللفظين فرق ظاهر».
  - (٢) في (ب): «ذنوبه».
     (٣) في (ب): «تام».
     (٤) في (ب): «سلّه.
    - ٤) في (ب): «وتهاون».
       (٦) في (ب): «لتوبة تامّة يمحو».
  - (٧) في (٩): «ما يستحقُّ».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (٢٠)

عمه ونحوهما ـ أنه أحقَّ بزوجته من كل أحدٍ، وحماها عن غيره، أحبت أو كرهت؛ فإن أحبَّها؛ تزوجها على صداق يحبُّه دونها، وإن لم يرضها؛ عَضَلَها فلا يزوَّجها إلَّا مَن يختاره هو، وربما امتنع من تزويجها حتى تبذل له شيئاً من ميراث قريبه أو من صداقها. وكان الرجل أيضاً يعضُلُ زوجته التي يكون يكرهُها ليذهبَ ببعض ما آتاها. فنهى الله المؤمنين عن جميع لهذه الأحوال إلا حالتين: إذا رضيت واختارت نكاح قريب زوجها الأول كما هو مفهومُ قولِهِ: ﴿كَرْهاَ﴾. وإذا أتَيْنَ بفاحشة مبيَّنةٍ كالزنا والكلام الفاحش وأذيتها لزوجها؛ فإنه في لهذه الحال يجوز له أن يعضُلَها عقوبةً لها على فعلها، لتفتدي منه إذا كان عضلاً بالعدل.

ثم قال: ﴿وعاشروهنَّ بالمعروف : وهٰذا يشمل المعاشرةَ القوليَّة والفعليَّة، فعلى الزوج أن يعاشر زوجته بالمعروف من الصحبة الجميلة وكفُ الأذى وبذل الإحسان وحسن المعاملة، ويدخل في ذلك النفقة والكسوة ونحوهما، فيجب على الزوج لزوجته المعروف من مثلِهِ لمثلها في ذلك الزمان والمكان، وهٰذا يتفاوت بتفاوت الأحوال. ﴿فإن كرهتموهنَّ فعسى أن تكرهوا شيئاً ويجعلَ الله فيه خيراً كثيراً ؟ أي: ينبغي لكم أيها الأزواج أن تُمْسِكوا زوجاتِكم مع الكراهة لهنَّ؛ فإنَّ في ذلك خيراً كثيراً: من ذلك امتثال أمر الله وقَبولُ وصيَّته التي فيها سعادة الدنيا والآخرة. ومنها: أن إجباره نفسه مع عدم محبَّته لها فيه مجاهدةُ النفس والتخلُق بالأخلاق الجميلة، وربما أن الكراهة تزول وتخلُفُها المحبةُ كما هو الواقع في ذلك، وربما رُزِقَ منها ولداً صالحاً، نفع والديه في الدنيا والآخرة.

﴿٢٠ وَهُذا كُلُه مع الإمكان في الإمساك وعدم المحذور، فإن كان لا بدَّ من الفراق وليس للإمساك محلً؛ فليس الإمساك بلازم، بل متى ﴿أردتم استبدال زوج مكان زوج»؛ أي: تطليق زوجة وتزوُّج أخرى؛ أي: فلا جُناح عليكم في ذٰلك ولا حرج، ولكن إذا ﴿آتيتم إحداهن»؛ أي: المفارقة أو التي تزوجها ﴿قنطاراً»؛ أي: مالاً كثيراً. ﴿فلا تأخذوا منه شيئاً»، بل وفَروه لهن ولا تَمطُلوا بهنً.

وفي لهذه الآية دلالة على عدم تحريم كثرة المهر، مع أن الأفضل واللائق الاقتداء بالنبي ﷺ في تخفيف المهر، ووجه الدلالة أنَّ الله أخبر عن أمر يقعُ منهم ولم ينكِزه عليهم، فدل على عدم تحريمه.

لكن قد ينهى عن كثرة الصداق إذا تضمن مفسدة دينية وعدم مصلحةٍ تقاوم. ثم

قال: ﴿ أَتَأْخَذُونَه بِهِتَاناً وَإِنْماً مِيناً؟؛ فإنَّ هٰذا لا يحلُّ، ولو تحيَّلتم عليه بأنواع الحيل؛ فإن إثمه واضح.

F سورة النساء (۲۱ – ۲۲)

(٢١) وقد بين تعالى حكمة ذلك بقوله: ﴿وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض وأخذن منكم ميثاقاً غليظاً ، وبيان ذلك أن الزوجة قبل عقد النكاح محرمةً على الزوج، ولم ترض بحلُها له إلا بذلك المهر الذي يدفعُهُ لها؛ فإذا دخل بها وأفضى إليها وباشرها المباشرة التي كانت حراماً قبل ذلك والتي لم ترض ببذلها إلَّا بذلك العوض؛ فإنَّه قد استوفى المعوَّض، فثبت عليه العوَض؛ فكيف يَسْتَوفي المعوَّض ثم بعد ذلك يرجع على العوض؟ هذا من أعظم الظلم والجور، وكذلك أخذ الله على الأزواج ميثاقاً غليظاً بالعقد والقيام بحقوقها. ثم قال تعالى:

﴿ وَلَا نَنكِحُوا مَا نَكْمَ المَاؤَكُم قِنَ النِسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفٌ إِنَّهُ كَانَ فَنَجِشَةُ

(٢٢) أي: لا تتزوَّجوا من النساء ما تزوَّجهنَّ آباؤكم؛ أي: الأب وإن علا.
إنه كان فاحشة ؟ أي: أمراً قبيحاً يفحُشُ ويعظُمُ قبحُهُ. ﴿ومَقْتَا ؟: من الله لكم،
ومن الخلق، بل يَمْقُتُ بسبب ذلك الابن أباه والأب ابنه مع الأمر ببرَه. ﴿وساء سبيلاَ ؟! أي: بئس الطريق طريقاً لمن سلكه؛ لأنَّ هٰذا من عوائد الجاهلية التي جاء الإسلام بالتنزُه عنها والبراءة منها.

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْحُمْ أَمُهَدَتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوْنُكُمْ وَعَمَنْتُكُمْ وَحَدَيْتُكُمْ وَبَنَاتُ آلْآخ وَبَنَاتُ اللَّخْذِ وَأَنْهَدْتُكُمْ اللَّذِي أَلْفَاتُكُمْ وَبَنَاتُ أَلَجْ وَبَنَاتُ اللَّخْذِ وَأَنْهَدْتُكُمْ اللَّذِي أَلَمْوَتُكُمْ قِرَى الرَّضَىعَةِ وَأَمْتَهَدْتُ نِسَآبِكُمْ وَرَبَيْبُكُمُ اللَّذِي وَخَلْتُكُمْ قِرَى الرَّضَىعَةِ وَأَمْتَهَدْتُ نِسَآبِكُمْ وَرَبَيْبُكُمُ اللَّذِي وَخَلْتُكُمْ قِنَا لَمْ تَكُونُوا وَخَلْتُكُمْ وَرَبَيْبُكُمُ اللَّذِي وَخَلْتُكُمْ وَاللَّذِي وَعَمَنَعَكُمْ وَتَنَعْدَ بِهِنَ فَلَا لَمْ تَكُونُوا وَخَلْتُكُمْ وَرَبَيْبُكُمُ اللَّذِي وَخَلْتُكُمْ وَانَ تَجْمَعُوا بَيْنَ اللَّحْتَيْنِ إِلَا جُمْتَا عَنْتُ عَلَى اللَّهِ وَمَا يَعْتَى اللَّحْتَيْنِ إِلَّ مُناحَ عَلَيْكُمْ وَمَانَيْهُ أَنْنَا إَنْكَمْ الَذِينَ مِنْ أَصْلَبِكُمْ وَانَ تَجْمَعُوا بَيْنَ اللَّخَتَيْنِ إلَا مَا مَلَكَتَ عَلَيْكُمْ وَمَانَيْنُ إِلَا مَا مَلَكَتَ عَلَيْكُمْ وَانَ تَجْمَعُوا بَيْنَ إِلَا مَا مَلَكَتْ مَا وَرَا وَجِيما إِنَ اللَّهُ وَالْمَا اللَّيْنَ إِلَا مَا مَلَكَتْ عَلَيْتُهُ أَيْنَا إِلَى اللَهُ كَانَ عَقُورًا رَحِيما إِنَى فَي وَالْمُعْمَنَتُ مِنَ النِسَآءِ إِلَا مَا مَلَكَتْ مَنَ الْنَعْمَنُ إِنَ اللَّهُ مَنْ وَرَاء مُنَا إِنَى إِلَى الْمَاتِي إِلَا مَا مَلَكَتُ مَنْ الْنَعْمَيْنَ مِنَ الْنَعْمَنِي إِلَى الْحَدَى مِنْ الْنَسَاءِ إِنَا عَمْ وَنَا مَعْتَيْنَ إِلَى اللَكَتُ مِنْ الْنَاتَ اللَّهُ عَمِينَةً مَنْ أَنْ مَا مَنْ وَرَا مَا مَلَكَتَ مِن الْنَعْمَيْنَ مِن اللَيْنَتَ إِلَى الْحَلَى فَيْ إِنْ مَا مَلَكَتْ مَنْ وَنَا يَعْذَي مَنْ مَنْ وَنَا مَعْتَنْهُ وَا عَائُولُكُمْ الْتَنْتَ عَنْ وَنَا وَنَا مَعْتَنَ عُنَا وَالْحَمَانَ مَا مَنْ وَنَا وَالْعَا مَعْتَنْ وَنَ الْنَا الْنَا وَالْحَالَةُ مَا الْنَتْ وَالْحَانَ مُ أَنْ وَالْحَالَا مَا مَنْ مَنْ وَنَا مَنْ عَنَا وَالْحَالَى اللَهُ عَالَا أَنْ مَا مَا مَنْ مَنْ مَا الْنَا مَا مَعْتَعْتُ مَا الْنَ أَنْ أَنْ وَالْحَالُ مُ مَا الْنَ مَا مَا مُنْ مَا الْنَا مَا مَا مَنْ مَا مَا مُولُكُنَا مَعْتَعْ وَى مَا مَا مَا مُ مَا مَا مَا مَنْ مَا مَا مُنْ أَنْ مَا مَا مُوا مَا مُوا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مُولُ مُ مَا مُ مَا الْنَ مَا مَعْتَعُونُ

لهذه الآيات الكريمات مشتملاتٌ على المحرَّمات بالنسب والمحرَّمات بالرضاع والمحرَّمات بالصهر والمحرَّمات بالجمع وعلى المحلَّلات من النساء.

صورة النساء (٢٣)

(٢٣) فأما المحرمات في النسب؛ فهنَّ السبعُ اللاتي ذكرهنَّ الله: الأمُّ: يدخل فيها كلُّ من لها عليك ولادةً وإن بَعُدَتْ. ويدخل في البنت كلُّ من لك عليها ولادة. والأخوات الشقيقات أو لأب أو لأم. والعمة: كلُّ أختٍ لأبيك أو لجدًك وإن علا. والخالة: كلُّ أخت لأمَّكُ أو جدَّتَك وإن علت وارثة أم لا. وبناتُ الأخ وبناتُ الأخت؛ أي: وإن نزلت<sup>(١)</sup>. فهولاء هنَّ المحرَّمات من النسب بإجماع العلماء؛ كما هو نصُّ الآية الكريمة، وما عداهنَّ؛ فيدخُلُ في قولِهِ: ﴿ وأُحِلَّ لكم ما وراء ذٰلكم،، وذٰلك كبنت العمَّة والعمِّ وبنت الخال والخالة.

وأما المحرَّمات بالرَّضاع؛ فقد ذكر الله منهنَّ الأمَّ والأخت، وفي ذٰلك<sup>(٢)</sup> تحريم الأم، مع أنَّ اللبن ليس لها، إنَّما هو لصاحب اللبن، دلَّ بتنبيهه على أن صاحب اللبن يكون أباً للمرتضع؛ فإذا ثبتت الأبوة والأمومة؛ ثبت ما هو فرعٌ عنهما؛ كأخوتهما وأصولهما وفروعهما<sup>(٣)</sup>، وقال النبي ﷺ: <sup>«</sup>يحرُمُ من الرَّضاع ما يحرُمُ من النسب<sup>» (٤)</sup>، فينتشر التحريم من جهة المرضعة ومَن له اللبن كما ينتشر في الأقارب وفي الطفل المرتضع إلى ذريَّته فقط، لكن بشرط أن يكون الرضاعُ خمسَ رَضَعات في الحولين؛ كما بيَّنت<sup>(٥)</sup> السنة<sup>(٢)</sup>.

وأما المحرمات بالصهر؛ فهنَّ أربع: حلائل الآباء وإن علوا، وحلائل الأبناء وإن نزلوا وارثين أو محجوبين، وأمهات الزوجة وإن علون؛ فهؤلاء الثلاث يَحْرُمْنَ بمجرَّد العقد، والرابعة الربيبة، وهي بنت زوجته وإن نزلت؛ فهذه لا تحرُمُ حتى يدخلَ بزوجتِهِ؛ كما قال هنا: ﴿وربائبُكُمُ اللاَّتي في حجورِكُم من نسائِكُمُ اللاتي دخلتم بهن...﴾ الآية. وقد قال الجمهور: إن قوله: ﴿اللاتي في حجوركم﴾: قيدً خَرَجَ بمخرَج الغالب لا مفهوم له؛ فإن الربيبة تحرُمُ ولو لم تكن في حجره، ولكن للتقييد بذلك فائدتان: إحداهما: [فيه] التنبيه على الحكمة في تحريم الربيبة، وأنها

- (1) في (ب): «وإن نزلن».
   (۲) في (ب): «وفي ذكر».
  - (٣) في (ب): «وأصولهم وفروعهم».
- (٤) أخرجه البخاري (٢٦٤٥)، ومسلم (١٤٤٧) عن ابن عباس رضي الله عنهما.
  - (٥) في (ب): «بينته».
- (٦) أما اشتراط الخمس رضعات؛ فلحديث عائشة رضي الله عنها كما في "صحيح مسلم"
   (١٤٥٢).

وأما اشتراط الحولين؛ فكما جاء من حديث أم سلمة أخرجه الترمذي (١١٥٢).

كانت بمنزلة البنت؛ فمن المستقبح إباحتها. والثانية: فيه دلالة على جواز الخُلُوة بالربيبة، وأنها بمنزلة من هي في حجره من بناته ونحوهن. واللّه أعلم.

وأما المحرمات بالجمع؛ فقد ذكر الله الجمع بين الأختين وحرَّمه، وحرَّم النبي ﷺ الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها<sup>(١)</sup>؛ فكل امرأتين بينهما رحم محرَّم، لو قُدِّرَ إحداهُما ذكراً والأخرى أنثى حَرُمَتْ عليه؛ فإنه يحرُمُ الجمع بينهما، وذلك لما في ذلك من أسباب التقاطع بين الأرحام.

٤٤ في المحرَّمات في النكاح (المحصناتُ من النساء ؟؛ أي: ذوات الأزواج؛ فإنَّه يَحْرُمُ نكاحهنَّ ما دمنَ في ذمة الزوج حتى تَظْلُقَ وتنقضيَ عِدَّتُها؛ ﴿إِلَّا ما ملكت أيمانكُم؟؛ أي: بالسبي؛ فإذا سُبيَتِ الكافرةُ ذات الزوج؛ حلَّت للمسلمين بعد أن تُسْتَبْراً، وأما إذا بيعت الأمة المزوَّجةَ أو وُهِبَتْ؛ فإنَّه لا ينفسخُ نكاحُها؛ لأنَّ المالك الثاني نزل منزلة الأول، ولقصة بَريرة حين خيَّرها النبيُّ تَظْلَاً)

وقوله: ﴿كتاب الله عليكم﴾؛ أي: الزموه واهتدوا به؛ فإن فيه الشفاء والنور، وفيه تفصيل الحلال من الجرام.

ودخل في قوله: ﴿وأَحِلَّ لَكُم ما وراء ذَلَكُمَّهُ: كُلُّ ما لَم يُذَكَرُ في هٰذه الآية ؛ فإنه حلال طيب ؛ فالحرام محصورٌ ، والحلال ليس له حدٌّ ولا حصرٌ ؛ لطفاً من الله ورحمة وتيسيراً للعباد. وقوله: ﴿أَن تبتغوا بأموالكم ﴾ ؛ أي : تطلبوا مَن وَقَعَ عليه نظرُكُم واختيارُكُم من اللاتي أباحهنَّ الله لكم حالة كونكم ﴿محصنينَ ﴾ ! أي : مستعفين عن الزنا ومعفين نساءكم . ﴿غير مسافحين ﴾ : والسفحُ سفحُ الماء في الحلال والحرام ؛ فإنَّ الفاعل لذلك لا يحصن زوجته ؛ لكونه وضع شهوته في الحرام ، فتضعف داعيته للحلال، فلا يبقى محصناً لزوجته . وفيها دلالة على أنه لا يزوَّج غيرُ العفيف ؛ لقوله تعالى : ﴿الزاني لا ينكح إلا زانيةَ أو مشركةً والزانيةُ لا ينكِحُها إلا زانٍ أو مشركً

فِفما استمتعتم به منهن»؛ أي: من تزوَّجْتُموها. فِنَآتوهنَّ أجورهنَّ»؛ أي: الأجور في مقابلة الاستمتاع، ولهذا إذا دخل الزوج بزوجته؛ تقرَّر عليه صداقها فوريضةَ»؛ أي: إتيانكم إياهنَّ أجورهنَّ فرضٌ فرضه الله عليكم، ليس بمنزلة

- (۱) کما في «صحيح البخاري» (۵۱۱۰)، ومسلم (۱٤۰۸) من حديث أبي هريرة .
  - (٢) كما في «صحيح مسلم» (١٥٠٤).

سورة النساء (٢٤)

سورة النساء (٢٥)

التبوُّع الذي إن شاء أمضاه وإن شاء ردَّه، أو معنى قوله: ﴿فريضةَ﴾؛ أي: مقدَّرة، قد قدَّرتموها، فوجبت عليكم؛ فلا تنقصوا منها شيئاً. ﴿ولا جُناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضةَ﴾؛ أي: بزيادةٍ من الزوج أو إسقاطٍ من الزوجة عن رضا وطيب نفس. لهذا قولُ كثيرٍ من المفسَّرين. وقال كثيرٌ منهم: إنها نزلت في متعة النساء التي كانت حلالاً في أول الإسلام، ثم حرَّمها النبي ﷺ، وأنه يؤمر بتوقيتها وأجرها، ثم إذا انقضى الأمد الذي بينهما، فتراضيا بعد الفريضة؛ فلا حرج عليهما. والله أعلم. ﴿إنَّ الله كان عليماً حكيماً﴾؛ أي: كامل العلم واسعه، كامل الحكمة؛ فمن علمه وحكمته شرع لكم لهذه الشرائع، وحدً لكم لهذه الحدود الفاصلة بين الحلال والحرام. ثم قال تعالى:

﴿وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ الْمُحْصَنَتِ الْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَّا مَلَكَتَ أَيْمَنْكُم قِن فَنَيَنِيْكُمُ الْمُؤْمِنَتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمْ بَعْضُكُم قِنْ بَعْضٍ فَانكِحُوهُنَ بِإِذَنِ أَهْلِهِنَ وَءَاتُوهُرَى أَجُوَرَهُنَ بِالْمَعْرُفِ مُحْصَنَتٍ غَيْرَ مُسَنفِحَتٍ وَلَا مُتَخِذَتِ أَخْدَانٍ فَإِذَا أَحْصِنَ فَإِن آتَبْنَ بِعَصِشَةِ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ عِنْرَ مُسَنفِحَتٍ وَلَا مُتَخِذَتِ أَخْدَانٍ فَا مِنكُمُ وَآن تَصْبِرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ أَلَى

(٢٥) أي: ومن لم يستطع الطُّول ـ الذي هو المهر ـ لنكاح المحصنات؛ أي: الحرائر المؤمنات، وخاف على نفسه العنت؛ أي: الزنا والمشقة الكثيرة؛ فيجوز له نكاح الإماء المملوكات المؤمنات، وهذا بحسب ما يظهر، وإلَّا؛ فالله أعلم بالمؤمن الصادق من غيره؛ فأمور الدنيا مبنيَّة على ظواهر الأمور، وأحكام الآخرة مبنيَّة على ظواهر الأمور، وأحكام الآخرة مبنيَّة على طواهر المور، وأحكام الآخرة مبنيَّة على ما يفهر المور، وأحكام الآخرة مبنيَّة على ظواهر الأمور، وإلَّا؛ فالله أعلم مبنيَّة على طواهر الأمور، وأحكام الآخرة مبنيَّة على ما يظهر، وإذن أهلهنَّه؛ أي: مالمؤمن الصادق من غيره؛ فأمور الدنيا مبنيَّة على ظواهر الأمور، وأحكام الآخرة مبنيَّة على طواهر الأمور، وأحكام الآخرة مبنيَّة على ما في البواطن. ﴿واتَوهنَّ أجورهنَّ بالمعروفَ، أي: المملوكات ﴿باذن أهلهنَّه؛ أي: مملوكات أو متعدداً. أو متعدداً. فواتوهنَ أجورهنَ بالمعروفَ، أي: المملوكات إلى يولو كنَّ إماء؛ فإنه ميديدهن واحداً أو متعدداً. فواتوهنَ أجورهنَ بالمعروفَ، أي: المملوكات في أولو كنَّ إماء؛ فإنه مبنيًة على ما يواطن. أو تعدداً يواتوهنَ أجورهنَ بالمعروفَ، أي أي: ولو كنَّ إماء؛ فإنه كما يجب المهر ولحكا الماد إذا إذا إذا ميدهن واحداً أو متعدداً. فواتوهنَ أجورهنَ بالمعروفَ، أي أي: ولو كنَّ إماء؛ فإنه كما يجب المهر للحرة؛ فكذلك يجب للأمة، ولكن لا يجوز نكاح الإماء إلاً إذا كن أومحصناتَ، أي: أي: وانيات كن إماء، إلاً إذا ملامية، أولان أولانية، أولا من أولا إذا أولامية، أولا، أولانية، أولا ماني أي أي: وانيات كن أولانية، أولا، أولامية، أولا منا يجانية، أولا منا يحانية، أولامية، أولانية، أولامية، أولا منا يحانية، أولامية، أولا منا يحانية، أولامية، أولامية، أولامية، أولا منا يحانية، أولامية، أولامية، أولامية، أولامية، أولامية، أولامية، أولامية، أولامية، أولانية، أولامية، أولامية، أولامية، أولولية، أولامية، أولاه، أولولية، أولامية، أولولة، أولوله، أوله، أوله، أولوله، أولوله، أولوله، أولوله، أولوه، أول

فالحاصل أنه لا يجوز للحرّ المسلم نكاح أمةٍ إلَّا بأربعة شروط ذكرها الله: الإيمان بهنّ، والعفة ظاهراً وباطناً، وعدم استطاعة طُول الحرة، وخوف العنت؛ فإذا تمت لهذه الشروط؛ جاز له نكاحهنَّ، ومع لهذا؛ فالصبر عن نكاحهنَّ أفضلُ؛ لما فيه من تعريض الأولاد للرقٌ، ولما فيه من الدناءة والعيب، ولهذا إذا أمكن سورة النساء (٢٦)

الصبر؛ فإن لم يمكن الصبر عن الحرام<sup>(١)</sup> إلَّا بنكاحهنَّ؛ وجب ذٰلك، ولهٰذا قال: ﴿وأن تصبروا خير لكم والله غفور رحيم﴾.

وقوله: ﴿فَإِذَا أَحْصِنَى ؟ أي: تزوَّجن أو أسلمن؟ أي: الإماء. فعليهن نصف ما على المحصنات؛ أي: الحرائر ﴿من العذاب﴾. وذلك الذي يمكن تنصيفُهُ وهو الجلد، فيكون عليهن خمسون جلدةَ، وأما الرجم؛ فليس على الإماء رجمّ؛ لأنه لا يتنصَّف؟ فعلى القول الأول إذا لم يتزوَّجن؟ فليس عليهن حدًّ، إنما عليهن تعزيرً يردعهنَ عن فعل الفاحشة. وعلى القول الثاني: إن الإماء غير المسلمات إذا فعلن فاحشةَ أيضاً عزَّرْن.

وختم لهذه الآية بهذين الاسمين الكريمين: الغفور، والرحيم؛ لكون لهذه الأحكام رحمة بالعباد وكرماً وإحساناً إليهم، فلم يضيِّق عليهم، بل وسَّع غاية السعة. ولعل في ذكر المغفرة بعد ذكر الحدِّ إشارة إلى أن الحدود كفاراتٌ يغفرُ الله بها ذنوبَ عباده كما وردَ بذلك الحديث<sup>(٢)</sup>.

وحُكم العبد الذَّكر في الحد المذكور حُكم الأمة لعدم الفارق بينهما.

٢٦﴾ يخبر تعالى بمنّته العظيمة ومنحته الجسيمة وحسن تربيته لعباده المؤمنين وسهولة دينه، فقال: ﴿يريد الله ليبيّنَ لكمَه؛ أي: جميع ما تحتاجون إلى بيانه من الحق والباطل والحلال والحرام. ﴿ويهدِيَكم سنن الذين من قبلكمَه؛ أي: الذين أنعم الله عليهم من النبيّين وأتباعهم في سِيَرِهم الحميدة وأفعالهم السديدة وشمائلهم الكاملة وتوفيقهم التام؛ فلذلك نفّذ ما أراده، ووضّح لكم، وبيّن بياناً كما بين لمن قبلكم، وهداكم هدايةً عظيمة في العلم والعمل.

﴿ويتوبَ عليكم﴾؛ أي: يلطف [بكم]<sup>(٣)</sup> في أحوالكم وما شَرَعَه لكم، حتى

في (ب): «المحرّم»:

(٢) كما في "صحيح البخاري" (٦٧٨٤) ومسلم (١٧٠٩) من حديث عبادة بن الصامت.
 (٣) كذا في (ب). وفي (أ): «لكم».

سورة النساء (٢٧ ـ ٢٨)

تتمكَّنوا<sup>(۱)</sup> من الوقوف على ما حدَّه الله والاكتفاء بما أخلَّه، فتقلَّ ذنوبُكم بسبب ما يسَّر الله عليكم؛ فلمذا من توبته على عباده، ومن توبته عليهم أنهم إذا أذنبوا فتح لهم أبواب الرحمة، وأوزع قلوبَهم الإنابة إليه والتذلُّل بين يديه، ثم يتوب عليهم بقبول ما وفَقهم له؛ فله الحمد والشكر على ذٰلك. وقوله: ﴿والله عليم حكيم﴾؛ أي: [كامل العلم]، كامل الحكمة؛ فمن علمه أن عَلَّمكم ما لم تكونوا تعلمون، ومنها لهذه الأشياء والحدود. ومن حكمته أنه يتوبُ على من اقتضت حكمته ورحمته التوبة عليه، ويخذلُ من اقتضت حكمته وعدلُه أن<sup>(۱)</sup> لا يصلُحَ للتوبة.

(٢٧) وقوله: ﴿والله يريدُ أن يتوبَ عليكم؟؛ أي: توبةً تلمُ شَعَنَكُم وتجمع متفرِّقكم وتقرِّب بعيدكم. ﴿ويريد الذين يتَّبِعون الشهواتِ؟؛ أي: يميلون معها حيث مالت، ويقدِّمونها على ما فيه رضا محبوبهم ويعبُدون أهواءَهم من أصناف الكَفَرَةِ والعاصينَ المقدِّمين لأهوانهم على طاعة ربهم؛ فهؤلاء يريدون ﴿أن تميلوا مميلاً عظيماً»؛ أي: أن تنحرفوا عن الصراط المستقيم إلى صراط المغضوب عليهم ميلاً عظيماً»؛ أي: أن تنحرفوا عن الصراط المستقيم إلى صراط المغضوب عليهم والضالين، يريدون ﴿أن تميلوا معيلاً عظيماً»؛ أي: أن تنحرفوا عن الصراط المستقيم إلى صراط المغضوب عليهم والضالين، يريدون أن يصرفوكم عن طاعة الرحمٰن إلى طاعة الشيطان، وعن التزام والضالين، يريدون أن يصرفوكم عن طاعة الرحمٰن إلى طاعة الشيطان، وعن التزام حدود من السعادة كلُها في امتثال أوامره إلى من الشقاوة كلُها في اتباعه؛ فإذا عرفتم أن الله تعالى يأمرُكم بما فيه صلاحُكم وفلاحُكم وسعادتكم، وأنَّ هؤلاء المتبعين وتخيروا أن الله تعالى يأمرُكم بما فيه عاية الخسار والشقاء؛ فاختاروا لأنفسكم أولى الداعين وتخيروا أولى الداعين وتخروا أول المناية في أولاء المتبعين أن الله تعالى أولي من الشقاوة كلُها في اتباعه؛ فإذا عرفتم حدود من الله تعالى يأمرُكم بما فيه صلاحُكم وفلاحُكم وسعادتكم، وأنَّ هؤلاء المعين وتخيروا أن الله تعالى يأمرُكم بما فيه صلاحُكم وفلاحُكم وسعادتكم، وأنَّ هؤلاء المتبعين أنَّ الله تعالى يأمرُكم بما فيه غايةُ الخَسَارِ والشقاء؛ فاختاروا لأنفسكم أولكى الداعين وتخيروا أحسن الطريقتين.

﴿ ٢٨﴾ ﴿ يريدُ الله أن يخفَفَ عنكمَ ؟ أي: بسهولة ما أمركم به وما نهاكم عنه، ثم مع حصول المشقة في بعض الشرائع أباح لكم ما تقتضيه حاجتكم كالميتة والدم ونحوهما للمضطر وكتزوج الأمة للحر بتلك الشروط السابقة وذلك لرحمته التامة وإحسانه الشامل وعلمه وحكمته بضعف الإنسان من جميع الوجوه، ضعف البنية وضعف الإرادة وضعف العزيمة وضعف الإيمان وضعف الصبر فناسب ذلك أن يخفف الله عنه ما يضعف عنه، وما لا يطيقه إيمانه وصبره وقوته.

اللَّذِينَ عَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمَوَانَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلْ إِلَا أَن تَكُونَ بِحَكَرَةً عَن تَزَاضٍ مِنكُمٌ وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُمُ إِنَّ ٱللَهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ٢ وَمَن يَفْعَل ذَالِكَ عُدُوانًا

(۱) في (ب): «تمكنوا».
 (۲) في (ب): «أنه».

سورة النساء (٢٩)

وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى أَلَلُهِ يَسِيرًا ٢٠٠٠.

۳۰،

٢٩ ينهى تعالى عباده المؤمنين أن يأكلوا أموالهم بينهم بالباطل، ولهذا يشمل أكلَها بالغصوب والسرقات وأخذَها بالقمار والمكاسب الرديئة، بل لعله يدخل في ذلك أكل مال نفسِك على وجه البطر والإسراف؛ لأن لهذا من الباطل، وليس من الحق. ثم إنه لما حرَّم أكلها بالباطل؛ أباح لهم أكلها بالتجارات والمكاسب الخالية من الموانع المشتملة على الشروط من التراضي وغيره.

(ولا تقتلوا أنفسكم)؛ أي: لا يقتل بعضكم بعضاً، ولا يقتل الإنسان نفسه، ويدخل في ذلك الإلقاء بالنفس إلى التهلكة وفعل الأخطار المفضية إلى التلف والهلاك (إنَّ الله كان بكم رحيماً): ومن رحمته أن صان نفوسَكم وأموالكم ونهاكم عن إضاعتها وإتلافها ورتَّب على ذلك ما رتَّبه من الحدود. وتأمل هذا الإيجاز والجمع في قوله (لا تأكلوا أموالكم) (ولا تقتلوا أنفسكم)؛ كيف شمل أموال غيرك<sup>(۱)</sup> ومال نفسك وقتل نفسك وقتل غيرك بعبارة أخصر من قوله: لا يأكل بعضكم مال بعض ولا يقتل بعضكم بعضاً؛ مع قصور هذه العبارة على مال الغير ونفس الغير، مع أن إضافة الأموال والأنفس إلى عموم المؤمنين فيه دلالة على أنَّ المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم ومصالحهم كالجسد الواحد؛ حيث كان الإيمان يجمعهم على مصالحهم الدينية والدنيوية.

ولما نهى عن أكل الأموال بالباطل التي فيها غاية الضرر عليهم، على الآكل ومن أخذ ماله؛ أباح لهم ما فيه مصلحتهم من أنواع المكاسب والتجارات وأنواع الحرف والإجارات، فقال: ﴿إِلا أن تكون تجارةَ عن تراض منكمَه؛ أي: فإنها مباحة لكم. وشَرَطَ التراضي مع كونها تجارةً لدلالة أنه يشترط أن يكون العقد غير عقد رباً، لأنَّ الربا ليس من التجارة، بل مخالفٌ لمقصودها، وأنه لا بدَّ أن يرضى كلَّ من المتعاقدين ويأتي به اختياراً، ومن تمام الرَّضا أن يكون المعقودُ عليه معلوماً؛ لأنه إذا لم يكن كذلك؛ لا يتصوَّرُ الرَّضا، مقدوراً على تسليمه؛ لأنَّ غير المقدور عليه شبيةٌ ببيع القمار؛ فبيع الغرر بجميع أنواعه خالٍ من الرَّضا فلا ينفذ عقده. وفيها أنه تنعقد العقودُ بما دلٌ عليها من قول أو فعل؛ لأن الله شرط الرِّضا، فبأيً

في (ب): «أموال غيرك وأنفسهم».

This file was downloaded from QuranicThought.com

مبورة النساء (۳۱ ـ ۳۲)

ثم ختم الآية بقوله: ﴿إِن اللَّه كان بَكَم رَحِيماً﴾: ومن رَحمتِهِ أن عصم دماءكم وأموالَكم، وصانَها، ونهاكُم عن انتهاكِها.

﴿٣٠﴾ ثم قال: ﴿ومَن يفعل ذٰلكَ؟؛ أي: أكل الأموال بالباطل وقتل النفوس.
﴿عدواناً وظلماً؟؛ أي: لا جهلاً ونسياناً ﴿فسوف نصليه ناراً؟؛ أي: عظيمة كما يفيده التنكير. ﴿وكان ذٰلك على الله يسيراً؟.

﴿ إِن تَجْتَنِبُوا حَبَابَهُمَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّر عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنَدْخِلُكُم مَّدْخَلًا كَرِيمًا ٢

(٣١) ولهذا من فضل الله وإحسانه على عباده المؤمنين، وَعَدَهم أنهم إذا اجتنبوا كبائر المنهيَّات؛ غفر لهم جميع الذنوب والسيئات، وأدخلهم مُدخلاً كريماً كثير الخير، وهو الجنة، المشتملة على ما لا عينٌ رأت ولا أذنٌ سمعت ولا خطر على قلب بشر.

ويدخُلُ في اجتناب الكبائِر فعلُ الفرائض التي يكون تاركُها مرتكباً كبيرةً؛ كالصَّلوات الخمس والجمعة ورمضانَ؛ كما قال النبي ﷺ: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان؛ مكفراتٌ لما بينهن، ما اجتُنِبَتِ الكبائر»<sup>(۱)</sup>.

وأحسنُ ما حُدَّتْ به الكبائر: أنَّ الكبيرةَ ما فيه حدَّ في الدُّنيا أو وعيدٌ في الآخرة أو نفيُ إيمان أو ترتيبُ لعنةٍ أو غضبٍ عليه.

وَلَا تَنَمَنُّوْا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ، بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا أَكْنَسَبُوا وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ تِمَّا آكْنَسَبَنَّ وَسْتَلُوا أَلَنَهُ مِن فَضْطِهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ٢٠٠٠ (

(٣٢) ينهى تعالى المؤمنين عن أن يتمنى بعضُهم ما فضّل الله به غيره من الأمور الممكنة وغير الممكنة؛ فلا تتمنى النساء خصائص<sup>(٢)</sup> الرجال التي بها فضّلهم على النساء، ولا صاحب الفقر والنقص حالة الغني والكامل تمنياً مجرداً؛ لأنَّ هٰذا هو الحسد بعينه؛ تمني نعمة الله على غيرك أن تكونَ لك ويُسْلَبَ إياها، ولأنه يقتضي السَّخَطَ على قدر الله، والإخلاد إلى الكسل، والأماني الباطلة التي لا يقترن بها عمل ولا كسب، وإنما المحمود أمران: أن يسعى العبدُ على حسب قدرته بما

- أخرجه مسلم (٢٣٣) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
  - (٢) فى (ب): «حالة».

ينفعه من مصالحه الدينيَّة والدنيويَّة، ويسألَ اللَّه تعالى من فضلِهِ؛ فلا يتَّكل على نفسه ولا على غير ربِّه، ولهذا قال تعالى: ﴿للرجال نصيبٌ مما اكتسبوا﴾؛ أي: من أعمالهم المنتجة للمطلوب. ﴿وللنساء نصيبٌ مما اكتسبنَ﴾؛ فكل منهم لا يناله غير ما كسبه وتعب فيه. ﴿واسألوا اللَّه من فضلهَ»؛ أي: من جميع مصالحكم في الدين والدنيا؛ فهذا كمال العبد وعنوانُ سعادته، لا من يترك العمل أو يتَّكِلُ على نفسه غير مفتقر لربَّه أو يجمع بين الأمرين؛ فإنَّ هذا مخذولٌ خاسرٌ. وقوله: فإنَّ الله كان بكلٌ شيءٍ عليماً»: فيعطي من يعلمُهُ أهلاً لذلك، ويمنعُ من يعلَمُهُ غير مستحقٌ.

سورة النساء (٣٣ ـ ٣٤)

وَلِحُلِ جَعَلْنَا مَوَلِى مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَنْزَبُونُ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُكُمْ فَعَاتُوهُمَ نَصِيبَهُمْ إِنَّ ٱللَّهُ حَانَ عَلَى حُلِ شَيْءٍ شَهِيدًا ٢٠٠٠.

﴿٣٣﴾ أي: ﴿ولكلُ﴾: من الناس ﴿جعلنا مواليَ﴾؛ أي: يتولَّوْنَهُ ويتولَّاهم بالتعزُّز والنُصرة والمعاونة على الأمور، ﴿ممَّا ترك الوالدن والأقربون﴾: ولهذا يشملُ سائر الأقارب من الأصول والفروع والحواشي، لهؤلاء الموالي من القرابة. ثم ذكر نوعاً آخر من الموالي، فقال: ﴿والذين عَقدَت أيمانُكمَهُ؛ أي: حالفتُموهم بما نوعاً آخر من الموالي، فقال: ﴿والذين عَقدَت أيمانُكمَهُ؛ أي: حالفتُموهم بما عَقَدْتُم معهم من عقد المحالفة على النصرة والمساعدة والاشتراك بالأموال وغير خلك، وكل لهذا من نعم الله على عباده؛ حيث كان الموالي يتعاونون بما لا يقلار أخلان الموالي من القرابة. ثم ذكر عَقدَتُم معهم من عقد المحالفة على النصرة والمساعدة والاشتراك بالأموال وغير ذلك، وكل لهذا من نعم الله على عباده؛ حيث كان الموالي يتعاونون بما لا يقلار ألك، يعلم مفرداً. قال تعالى: ﴿فاتوهم نصيبَهمَهُ؛ أي: آتوا الموالي نصيبهم الذي يجب القيام به من النه على عباده؛ حيث كان الموالي يتعاونون بما لا يقلار الذي يجب القيام به من الله على عباده؛ حيث كان الموالي يتعاونون بما لا يقلار الذي يجب القيام به من الله على عباده؛ حيث كان الموالي يتعاونون بما لا يقلار عليه بعضهم مفرداً. قال تعالى: ﴿فاتَوهم نصيبَهمَهُ؛ أي: آتوا الموالي نصيبهم الذي يجب القيام به من النه على عباده؛ حيث كان الموالي يتعاونون بما لا يقلار عليه يليه يعضهم مفرداً. قال تعالى: ﴿فاتَوهم نصيبَهمَهُ؛ أي: آتوا الموالي نصيبهم الذي يجب القيام به من النُصرة والمعاونة والمساعدة على غير معصية الله والميراث الذي يجب القيام به من النُور وبصرو لحركات على كلُ شيء شهيداًه؛ أي أي: مظلماً على على كلُ شيء معمية إله متراث على كلُ شيء شهيداًه؛ أي أي اله كان على كلُ شيء شهيداًه؛ أي أي اله كان على كلُ شيء معمية إلمواتي. على على على على على على على على مؤلماً معمية إلمواتهم. على على على على على من المواته والميراث على كلُ شيء شهيداًه؛ أي أي اله كان على كلُ شيء شهيداًه؛ أي أي من المواتهم. على على على كلُ شيء معمية إلمواتهم. على على على على كلُ شيء معمية إلمواتهم أمراتهم معمية إلمواتهم. على على على كلُ شيء معمية لجميع أصواتهم.

﴿ الرِّجَالُ قَوَّمُوْتَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّكَلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَآ أَنفَقُوا مِن أَمَوَلِهِمْ فَالْمَنلِخَتُ قَننِنَتُ حَفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَالَّنِي نَخافُونَ نُشُوزَهُ يَ ف وَاهْجُرُوهُنَ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَٱضْهُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا نَبْعُوا عَلَيْهِنَ سَبِيلًا إِنَّ ٱللَه كَانَ عَلِيًا حَبِيرًا ٢٠٠٠

النساء؟؛ أي: قوّامون على النساء؟؛ أي: قوّامون عليهنًا بالنساء؟؛ أي: قوّامون عليهنًا بالزامهنَ بحقوق الله تعالى من المحافظة على فرائضه وكفّهِنَ عن المفاسد، والرجال عليهم أن يُلْزِموهنَ بذلك، وقوّامون عليهنً أيضاً بالإنفاق عليهنً والكسوة الرجال عليهم أن يُلْزِموهنًا بلالك.

سورة النساء (٣٥)

والمسكن. ثم ذكر السبب الموجب لقيام الرجال على النساء، فقال: ﴿بما فضَّل الله بعضَهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم ﴾؛ أي: بسبب فضل الرجال على النساء وإفضالهم عليهنً؛ فتفضيل الرجال على النساء من وجوه متعددة: من كون الولايات مختصَّة بالرجال، والنبوَّة، والرسالة، واختصاصهم بكثير من العبادات كالجهاد والأعياد والجمع، وبما خصَّهم الله به من العقل والرَّزانة والصَّبر والجَلَد الذي ليس للنساء مثله، وكذلك خصَّهم بالنفقات على الزوجات، بل وكثير من أنفقوا »، وحذف المفعول؛ ليدلَّ على عموم النفقة، فعُلِمَ من هذا كلَه أنَّ الرجل أنفقوا »، وحذف المفعول؛ ليدلَّ على عموم النفقة، فعُلِمَ من هذا كلَه أنَّ الرجل أنفقوا »، وحذف المفعول؛ ليدلَّ على عموم النفقة، فعُلِمَ من هذا كلَه أنَّ الرجل منترعاه الله به، ووظيفتُها القيام بطاعة ربَّها وطاعة زوجها؛ فلهذا قال: أسترعاه الله به، ووظيفتُها القيام بطاعة ربَّها وطاعة زوجها؛ فلهذا قال: مطيعات لأزواجهنَّ حتى في الغيب، تحفظُ بعلَها بنفسها ومالِه، وذلك بحفظ الله لهنَّ وتوفيقه لهنَّ لا من أنفسهنَ؛ فإنَّ النفس أمارةُ بالسوء، ولكن من توكَل على الهي وتوفيقه لهنَّ لا من أنفسهنَ؛ فإنَّ النفس أمارةُ بالسوء، ولكن من توكَل على الهنَّ وتوفيقه لهنَّ لا من أنفسهنَ؛ فإنَّ النفس أمارةُ بالسوء، ولكن من توكَل على اله على اله ما أمر دينه ودنياه.

ثم قال: ﴿واللَّاتي تخافونَ نُشوزهنَّ﴾؛ أي: ارتفاعهن عن طاعة أزواجهنَّ؛ بأن تعصيه بالقول أو الفعل؛ فإنه يؤدِّبها بالأسهل فالأسهل. ﴿فعظوهنَّ﴾؛ أي: ببيان حكم الله في طاعة الزوج ومعصيته، والترغيب في الطاعة، والترهيب من المعصية؛ فإن انتهت؛ فذلك المطلوب، وإلَّا؛ فيهجُرُها الزوجُ في المضجع؛ بأن لا يضاجِعَها ولا يجامِعَها بمقدار ما يحصُلُ به المقصود، وإلَّا؛ ضربها ضرباً غير مبرَّح؛ فإن حصل المقصود بواحد من هٰذه الأمور وأطعنكم؛ ﴿فلا تبغوا عليهنَّ سبيلاً»؛ أي: فقد حصل لكم ما تحبُّون؛ فاتركوا معاتبتها على الأمور الماضية والتنقيب عن العيوب التي يضرُّ ذكرُها، ويَحْدُثُ بسببه الشرُّ.

إنَّ الله كان عليًا كبيراً»؛ أي: له العلوُّ المطلق بجميع الوجوه والاعتبارات؛ علوُّ الذات وعلوُّ القدر، وعلوُّ القهر. الكبير: الذي لا أكبر منه ولا أجلَّ ولا أعظم، كبير الذات والصفات.

وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبْعَنُوا حَكْمًا مِنْ أَهْلِهِ. وَحَكْمًا مِنْ أَهْلِهَأْ إِن يُرِيدَآ إِصْلَحًا يُوَفِيِّ اللَّهُ بَيْنَهُمَاً إِنَّ ٱللَهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ۞﴾.

٣٥﴾ أي: وإن خفتم الشقاق بين الزوجين والمباعدة والمجانبة حتى يكون كل

<sup>ال</sup>سورة النساء (٣٦ ـ ٣٧)

منهما في شقَّ؛ ﴿فابعنوا حكماً من أهله وحكماً من أهلها ﴾؛ أي: رجلين مكلَّفين مسلمين عدلين عاقلين، يعرفان ما بين الزوجين، ويعرفان الجمع والتفريق، ولهذا مستفادً من لفظ الحكم؛ لأنه لا يصلح حَكماً إلَّا من اتَّصف بتلك الصفات، فينظران ما يَنْقُمُ كلَّ منهما على صاحبه، ثم يُلْزِمان كلاً منهما ما يجب؛ فإن لم يستطع أحدهما ذلك؛ قنَّعا الزوج الآخر بالرَّضا بما تيسَّر من الرزق والخلق، ومهما أمكنهما الجمع والإصلاح؛ فلا يعدِلا عنه؛ فإن وصلت الحال إلى أنه لا يمكنُ اجتماعهما وإصلاحهما إلا على وجه المعاداة والمقاطعة ومعصية الله، ورأيا أن التفريق بينهما أصلح؛ فرقًا بينهما، ولا يُشْتَرَطُ رضا الزوج كما يدلُّ عليه أن الله سماهما الحكمين، والحكم يَحْكُمُ، وإن<sup>(۱)</sup> لم يرضَ المحكوم عليه، ولهذا قال: سماهما الحكمين، والحكم يَحْكُمُ، وإن<sup>(۱)</sup> لم يرضَ المحكوم عليه، ولهذا قال: يجذِبُ القلوبَ ويؤلَّف بين القرينين. ﴿إنَّ الله كان عليماً خبيراً»؛ أي: عالماً يجميع الظواهر والبواطن، مطلعاً على خفايا الأمور وأسرارها؛ فمن عليهٍ وخبرِهِ<sup>(٢)</sup> إن شرع لكم لهذه الأحكام الجليلة والشرائع الجميلة الأمور وأسرارها؛ فمن عليهٍ وخبرِهُ<sup>(٢)</sup>

كَانْتُعْبُدُوا اللَّهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَتَنَى
 وَالْمَسْكِينِ وَٱلْجَادِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْجَادِ ٱلْجُنُبِ وَالْعَتَاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَآبَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا مَلْكَتْ
 وَالْمَسْكِينِ وَٱلْجَادِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْجَادِ ٱلْجُنُبِ وَالْعَتَاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَآبَى ٱلسَّبِيلِ وَمَا مَلْكَتْ
 أَيْمَنْنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ مَن حَكَانَ مُخْتَالًا فَتَخُورًا ( اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَتِ 
 إِلَى اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَتِ 
 إِلَى اللَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَتِ 
 إِلَى الْنَا لَهُ لا يُحِبُ مَن حَكَانَ مُخْتَالًا فَتَخُورًا ( اللَّهُ الَذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَتِ 
 إِلَى الْذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ 
 إِلَى الْذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ 
 إِلَى الْنَاسَ وَابَنِ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن فَضْلِهُ. وَاعْتَدَعُمُ اللَهُ مِن اللَّهُ مِن الْتَعْمَدُونَ اللَّهُ اللَّذِينَ يَبْخُلُونَ الْتُعَانَ اللَّهُ 
 يُعَنْ لَيْتُ مِنْ الْنَابِينَ عَذَابًا مُعْمَعُونَ الْقُدُونَ وَالَذِينَ 
 يُعَانُهُ مَن مَالَكُمُ 
 يَكْذَى الْتَعْدَانُ اللَهُ مُعْنَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن وَالَذِينَ الْتَعْمَانُ اللَّذَينَ الْتَعْمَانُ لَهُ وَالَذِينَ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِينَ الْعَانِ الْعَالَةُ مِنْ وَالْذِينَ عَنْ الْعَانِ الْتَعْتَعَانُ لَهُ الْمُعْذِي الْعَانِ الْعَالَيْ الْعَالَى الْعَانَاتِ الْعَنْعُونُ الْعَانِينَ الْعَانِينَ الْعَانِ الْمُ الْنَا لِلْعَانِينَ الْعَانِ الْعَانِينَ الْعَانِينَا الْعَانِينَا الْعَانِينَا الْعَانِينَ اللْعَانِينَا الْعَانِ الْعَانَانَ الْعَانِينَا الْعَانِ الْعَانَ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْحَانِينَا الْعَانِينَ الْعَالَيْنَ الْعَالَةُ مَالَهُ الْعَالَينَا الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِينَ الْعَانِ الْعَانَانِ الْعَانَ الْعَانِينَا الْعَانِينَا الْعَانِ الْعَانَ الْعَالَيْنَ الْعَانِينَا الْعَانِ الْعَانَ الْعَانِ الْعَانِينَ الْعَانَ الْعَانَانِ الْعَانَ الْعَانِ الْعَانِي الْعَانِ الْعَانَ الْعَانِ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانِ الْعَالَيْ الْعَانَ الْعَا

(٣٦ - ٣٧) يأمر تعالى عباده بعبادتِهِ وحدَه لا شريك له، وهو الدخول تحت رقً عبوديَّتِهِ والانقياد لأوامره ونواهيه محبةً وذلًا وإخلاصاً له في جميع العبادات الظاهرة والباطنة، وينهى عن الشرك به شيئاً، لا شركاً أصغر، ولا أكبر، لا مَلكاً، ولا نبيًا، ولا وليًّا، ولا غيرهم من المخلوقين الذين لا يملِكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرًّا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، بل الواجبُ المتعيِّن إخلاصُ العبادة لمن له الكمالُ المطلق من جميع الوجوه، وله التدبير الكامل الذي لا يَشْرَكُه ولا يعينُهُ عليه أحدٌ.

(٢) في (ب): «وخيره».

(۱) في (ب): «ولو».

سورة النساء (٣٧)

ثم بعد ما أمر بعبادتِهِ والقيام بحقِّه أمر بالقيام بحقوق العبادِ الأقرب فالأقرب، فقال: ﴿وبالوالدين إحساناً؟؛ أي: أحسنوا إليهم بالقول الكريم والخطاب اللطيف والفعل الجميل، بطاعةِ أمرِهما واجتناب نهيهِما، والإنفاق عليهما، وإكرام من له تعلُّق بهما، وصلة الرحمُ التي لا رحمَ لك إلَّا بهما. وللإحسان ضدَّانِ الإساءةُ وعدمُ الإحسان، وكلاهما منهيٍّ عنه. ﴿وبِذِي القربِي﴾ أيضاً إحساناً، ويشمل ذلك جميعُ الأقارب، قَرُبوا أو بَعُدُوا، بأن يُحْسِنَّ إليهم بالقول والفعل، وأنْ لا يقطعَ برحمه بقولِهِ أو فعلِهِ. ﴿واليتامى﴾؛ أي: الذين فُقِدُّ آباؤهم وهم صُغارً، فلهم حقَّ على المسلمين، سواءً كانوا أقارب أو غيرهم، بكفالتهم وبِرَّهم وجبرٍ خواطرِهم وتأديبِهم وتربيتهم أحسن تربية في مصالح دينهم ودنياهم. ﴿والْمساكَينَ﴾: وُهم الذين أسكنتهم الحاجةُ والفقرُ، فلم يحصُلوا على كفايتهم ولا كفاية من يمونون، فأمر الله تعالى بالإحسان إليهم بسدٌ خلَّتهم وبدفع فاقتهم والحضِّ على ذٰلك والقيام بما يمكن منه. ﴿والجار ذي القربي﴾؛ أي: الجار القُريب الذِّي له حقَّان؛ حَقُّ الجوار وحقُّ القرابة؛ فله عملي جارِهِ حتٌّ وإحسانٌ راجعٌ إلى العرف. وكذَّلك الجار الجُنُب؟ أي: الذي ليس له قرابة، وكلَّما كان الجارُ أقربَ باباً؛ كان آكد حقًا، فينبغى للجار أن يتعاهدَ جارَه بالهدية والصدقة والدعوة واللطافة بالأقوال والأفعال وعُدم أذيَّتِهِ بقول أو فعل. ﴿والصاحب بالجنب﴾: قيل: الرفيقُ في السفر، وقيل: الزوجة، وقيل: الصاحب مطلقاً، ولعله أولى؛ فإنه يَشْمَلُ الصاحبَ في الحضر والسفر ويَشْمَلُ الزوجةَ؛ فعلى الصاحب لصاحبه حقٌّ زائد على مجرَّد إسلامه، من مساعدته على أمور دينه ودنياه، والنصح له، والوفاء معه في اليسر والعسر والمنشط والمكره، وأن يحبُّ له ما يحبُّ لنفسه، ويكره له مايكره لنفسه، وكلَّما زادت الصحبة؛ تأكد الحق وزاد. ﴿وابن السبيلِ﴾: وهو الغريب الذي احتاج في بلد الغربة أو لم يحتج؛ فله حقٌّ على المسلمينَ لشدَّة حاجتِهِ وكونِهِ في غيرً وطنه بتبليغه إلى مقصوده أو بعض مقصوده وبإكرامه وتأنيسه. ﴿وما ملكت أيمانكم، ؛ أي: أمن الآدميين والبهائم، بالقيام بكفايتهم وعدم تحميلهم ما يشقُّ عليهم، وإعانتُهم على ما تحمَّلوه (١) وتأديبهم لما فيه مصلحتُهم؛ فَمَن قام بهذه المأمورات؛ فهو الخاضع لربه، المتواضع لعباد الله، المنقاد لأمر الله وشرعه، الذي يستحقُّ الثواب الجزِّيل والثناء الجميل، ومن لم يقم بذلك؛ فإنه عبد معرِضٌ

(١) في (ٻ): ايتحملون،.

مورة النساء (٣٨ ـ ٣٩)

عن ربه، غير منقاد لأوامره، ولا متواضع للخلق، بل هو متكبّر على عباد الله، معجبٌ بنفسه، فخورٌ بقوله. ولهذا قال: ﴿إنَّ الله لا يحبُّ من كان مختالاً ؟ أي: معجباً بنفسه متكبراً على الخلق، ﴿فخوراً ؟ يثني على نفسه ويمدحُها على وجه الفخر والبطر على عباد الله؛ فهؤلاء ما بهم من الاختيال والفخر يمنعُهم من القيام بالحقوق، ولهذا ذمَّهم بقوله: ﴿الذين يبخلون ؟ أي: يمنعون ما عليهم من المقرق الواجبة، ﴿ويأمرون الناس بالبُخل ؟ بأقوالهم وأفعالهم، ﴿ويكتُمون ما آتاهمُ الله من فضله ؟ أي: من العلم الذي يهتدي به الضالون ويسترشِدُ به الجاهلون، فيكتُمونه عنهم، ويُظْهرون لهم من الباطل ما يَحولُ بينَهم وبين الحق، فجمعوا بين البخل بالمال والبخل بالعلم وبين السعي في خسارة أنفسهم وخسارة غيرهم، وهذه هي صفات الكافرين؛ فلهذا قال تعالى: ﴿واعتَذَنا للكافرين عذاباً مهيناً ؟ أي: كما تكبَّروا على عباد الله، ومنعوا حقوقه، وتسبَّبوا في منع عيرهم تهيناً إلى تكان عليه بالعذاب الأليم والخزي الدائم؛ فعياداً بك الله من البخل وعدم الاهتداء؛ أهانهم بالعذاب الأليم والخزي الدائم؛ في منع غيرهم من البخل وعدم الاهتداء؛ أهانهم بالعذاب الأليم والخزي الدائم؛ فعاذاً بك اللهمً من البخل وعدم الاهتداء؛ أهانهم بالعذاب الأليم والخزي الدائم؛ فعاذاً بك اللهم من كلٌ سوء.

(٣٨» ثم أخبر عن النفقة الصادرة عن رياء وسُمْعَة وعدم إيمان به، فقال: (والذين ينفقون أموالهم رئاء الناس)؛ أي: ليروهم ويمدحوهم ويعظموهم. (ولا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر)؛ أي: ليس إنفاقهم صادراً عن إخلاص وإيمان بالله ورجاء ثوابه؛ أي: فهذا من خطوات الشيطان وأعماله، التي يدعو حزبه إليها ليكونوا من أصحاب السعير، وصدرت منهم بسبب مقارنته لهم وأزّهم إليها؛ فلهذا قال: (ومن يَكُن الشيطان له قريناً فساء قريناً)؛ أي: بئس المقارن والصاحب الذي يريد إهلاك من قارنه ويسعى فيه أشدَّ السعي؛ فكما أن من بخل بما آتاه الله وكَتَمَ ما منَّ به الله عليه عاص آثم مخالف لربه؛ فكذلك من أنفق وتعبَّد لغير الله؛ فإنه آثم عاص لربة مستوجبٌ للعقوبة؛ لأن الله إنما أمر بطاعتِد وامتثال أمره على وجه الإخلاص؟ كما قال تعالى: (وما أمروا إلا ليعبدوا الله مُخلصينَ له الدِّينَ؟ فهذا الموادي في المواد؛ في المواد؛ أي تعالى عليه بقوله؛ فهذا المول المواد الذي يستحقٌ صاحبُهُ المدح والثواب؛ فلهذا حقّ تعالى عليه بقوله:

وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَالْيَوْرِ الْآخِرِ وَأَنفَعُوا مِتَا رَزَقَهُمُ اللَّهُ وَكَانَ اللَهُ بِهِمْ عَلِيمًا ٢٠٠٠ .

٣٩﴾ أي: أيُّ شيء عليهم وأيُّ حرج ومشَّقة تلحقُهم لو حَصَلَ منهم الإيمانُ بالله الذي هو الإخلاص وأنفقوا من أموالِهِم التي رَزَقَهم الله وأنعم بها عليهم، فجمعوا بين الإخلاص والإنفاق، ولما كان الإخلاص سرًّا بين العبد وبين ربَّه لا

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (٤٠ ـ ٤٢)

يطِّلع عليه إلا الله؛ أخبر تعالى بعلمِهِ بجميع الأحوال، فقال: ﴿وكان الله بهم عليماً».

﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَظْلِمُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن نَكُ حَسَنَةَ يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنُهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ فَكَيْفَ إِذَا جِنْــنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ وَجِنْـنَا بِكَ عَلَى هَتَؤْلَآهِ شَهِيدًا ﴾ يَوْمَهِذٍ يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوَ نُسَوَّى بِهِمُ الأَرْضُ وَلَا يَكْنُسُونَ اللَّهَ حَدِينًا ﴾.

﴿ ٤ ﴾ يخبر تعالى عن كمال عدلِهِ وفضله وتنزُّهه عما يضادُ ذٰلك من الظلم القليل والكثير، فقال: ﴿إنَّ الله لا يظلم مثقالَ ذرَّةَ ﴾ أي: يَنْقُصُها من حسنات عبده أو يزيدُها في سيئاتِهِ ؟ كما قال تعالى: ﴿فَمَن يعمل مثقالَ ذَرَّةٍ خيراً يَرَه. ومَن يعمل مثقالَ ذرَّة شرًا يَرَه ﴾. ﴿وإن تكُ حسنةَ يضاعِفْها ﴾ أي: إلى عشرة أمثالها، إلى أكثر من ذلك، بحسب حالها ونفعها وحال صاحبها إخلاصاً ومحبةً وكمالاً. ﴿ويوَّتِ من لَدُنْهُ أجراً عظيماً ﴾ أي: زيادة على ثواب العمل بنفسه من التوفيق لأعمال أُخرَ وإعطاء البرُ الكثير والخير الغزير.

٤١٦ ثم قال تعالى: ﴿فكيف إذا جِئْنا من كلَّ أُمةِ بشهيدِ وجئنا بك على لهؤلاء شهيداً»؛ أي: كيف تكون تلك الأحوال؟ وكيف يكونُ ذلك الحكم العظيم الذي جَمَعَ أَنَّ مَن حكم به كامل العلم كامل العدل كامل الحكمةِ بشهادة أزكى الخلق وهُم الرسلُ على أُممِهِم مع إقرار المحكوم عليه؟ فهذا والله الحكم الذي هو أعمُ الأحكام وأعدلها وأعظمها، وهناك يبقى المحكومُ عليهم مقرّين له. بكمال الفضل والعدل والحمد والثناء، وهنالك يسعد أقوامٌ بالفوز والفلاح والعزّ والنجاح ويشقى أقوام بالخِزْي والفضيحة والعذاب المُهين.

٤٢﴾ ولهذا قال: ﴿يومئذِ يَوَدُّ الذين كفروا وعَصَوُا الرسولَ»؛ أي: جمعوا بين الكفر بالله وبرسوله ومعصية الرسول، ﴿لو تُسَوَّى بهم الأرض؟ أي: تبتلعهم ويكونون تراباً وعدماً؛ كما قال تعالى: ﴿ويقولُ الكافرُ يا ليتني كنتُ تُراباً». ﴿ولا يكتمونَ الله حديثاً»؛ أي: ببتلعهم وأيديهم يكتمون الله حديثاً»؛ أي: بل يقرُون له بما عَمِلوا وتشهدُ عليهم السنتُهم وأيديهم وأرجُلُهم بما كانوا يعملونَ، يومئذٍ يوفيهم الله دينَهم، جزاءَهم الحق، ويعلمون الله هو الحقيق بين موايد تُراباً». ﴿ولا يكتمونَ الله حديثاً»؛ أي: بل يقرُون له بما عَمِلوا وتشهدُ عليهم السنتُهم وأيديهم وأرجُلُهم بما كانوا يعملونَ، يومئذٍ يوفيهم الله دينَهم، جزاءَهم الحقَّ، ويعلمون أنَّ الله هو الحقَّ الحقَّ، ويعلمون أنَّ الله هو الحقُ المبينُ. فأما ما ورد من أنَّ الكفار يكتمون كفرَهم ينفعُهم (١) من فإنَّ من فإنَّ ذلك يكون في بعض مواضع القيامةِ حين يظنُون أن جحودَهم ينفعُهم (١) من فإنَّ من أنَّ الكفار يكتمون كفرَهم ينفعُهم (١) من فإنَّ فإنَّ أن الكفار يكتمون كفرَهم ويعهم (١) من فإنَّ الله هو الحقُ المبينُ.

۳۰۸

سورة النساء (٤٣)

عذابِ الله؛ فإذا عرفوا الحقائقَ وشهِدَتْ عليهم جوارِحُهم، حينئذِ ينجلي الأمر، ولا يبقى للكتمان موضعٌ ولا نفعٌ ولا فائدةٌ.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ، امتُوا لا تَفْرَنُوا الصَّلَوَةَ وَأَنتُمَ سُكَرَىٰ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَا عَارِي سَبِيلٍ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَا عَارِي سَبِيلٍ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَا عَارِي سَبِيلٍ حَتَى تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَا عَارِي سَبِيلٍ حَتَى تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَا عَارِي سَبِيلٍ حَتَى تَعْتَسِلُوا فَإِن كُنْهُم مَّهْنَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَمَاتَهُ أَحَدٌ مِنْكُم قِنَ ٱلْغَالِمِ أَوْ لَنَ سَنَدِيلٍ حَتَى تَعْتَسِلُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَا لَكُونُ مَا يَعْتَسِلُوا فَإِن كُنْهُم مَهْنَ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَمَاتُهُ أَحَدٌ مِنْكُم قِن ٱلْغَالِمِعِ أَوْ لَنَا مَعْنُوا مَعْنُ لَا مُعْدَى مُعْتَى مَعْنَ مَعْنَى مَعْنَ مَعْنَى الْعَالَمُ مِنْ الْعَالَمُ وَاللَّهُ مَنْ الْعَالِي عَلَى مَعْنَ الْعَالَمُ مِنْ الْعَالَمُ مَنْ أَنْ وَ مَنْ الْعَالَمُ مَعْنَ الْعَالَمُ مَعْنَ مَعْنَ الْعَالَمُ مَنْ الْعَالَمُ مَنْ مَعْنَ الْعَامَ مَعْ مَعْتُ مَ مَنْ الْعَالَمُ مَا اللّهُ مَنْ مُوا أَعْتَكُمُ مَ مَنْتُمُ مُعُولًا مَنْ مَعْتَلُهُ مَالِنَعْتَهُ فَوْلَا عُعْدًا إِنَّهُ عَنْتُ مَعْتُ مَنْ مَعْتَ مَنْ مَعْتَ وَلَهُ مَنْ مَ مَعْنَا اللّهُ عَلَى مَعْتَى مَنْ مَ الْنَسَاعَةُ فَقُولُونَ مَنْ مَ مَنْ الْعَالَيْ عَلَى مُعَنْ الْعَالَيْ مَنْ الْعَالَ مُ مَنْ مَا لَذَى اللهُ عَالَى مُ مَعْتُ مَنْ مَعْتَ مُولُ مُ مُعْتُ مُولُولُ مُنْ مَا لَا عُلَيْ مَا لَنِي مَنْ مَ مَنْتُ مُ مَا لَكُنَهُمُ مَنْهُ مُ مُ عَلَى مُ مَنْ مُ مَا لَهُ مَا مَعْ مُعُولًا مُ مُنْعُلُولُ مَا مُعُولُ مُ مَا مِ مُنَا مُعَنْ مُ مَنْ مُعُولُ مُ مَا مُولُولُ مَا مُولُولُولُ مُولُكُمُ مِنْ مَا مَا مُعُولُ مُعْتُ مُولًا مُعَامُ مَا مُولُكُمُ مَا مُعَامًا مَا مُعَنْ مُعَامِ مَا مُ مُعُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُ مُعُولًا مَا مُعَامِ مُ مُ مُعَولُولُ مُعُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُ مُع مُولُولُو مُعَالُهُ مَا مُعُولُ مُعْتُمُ مُولُولُ مُولُولُ مَا مُعُولُولُ مُعَالُولُ مُعَالًا مُ مُعُولُولُ مُولُ مُعْذَا مُعُولُولُ مُعَالُمُ مُعَالُ مُعَالُ مُعْتُ مُ مَا مُعُولُ مُ مَعْنُ مُ مُ مُعُولُو مُنْ مُولُ مُعُولُولُ مُولُو

٤٣﴾ ينهى تعالى عباده المؤمنين أن يَقْرَبوا الصلاة وهم سُكارى حتى يعلَموا ما يقولونَ، ولهذا شاملٌ لِقُرْبانِ مواضع الصلاة؛ كالمسجد؛ فإنه لا يمكَّنُ السكرانُ من دخولِهِ، وشاملٌ لنفس الصلاة؛ فإنه لا يجوز للسكران صلاةً ولا عبادةً لاختلاط عقلِهِ وعدم علمِهِ بما يقول، ولهذا حدَّد تعالى ذٰلك وغيَّاه إلى وجود العلم بما يقول السكران.

ولهذه الآية الكريمة منسوخة بتحريم الخمر مطلقاً؛ فإنَّ الخمر في أول الأمر كان غير محرَّم، ثم إنَّ الله تعالى عَرَّضَ لعبادِهِ بتحريمِهِ بقوله: ﴿يَسألونَكَ عن الخمرِ والمَيْسِرِ قُلْ فيهما إثمَّ كبيرُ ومَنافعُ للنَّاسِ وإثْمُهُما أكبرُ مِن نَفعِهِماً»، ثم إنَّه تعالى نهاهم عن الخمر عند حضور الصلاة كما في لهذه الآية، ثم إنه تعالى حرَّمه على الإطلاق في جميع الأوقات في قوله: ﴿يا أَيُّها الذينَ آمنوا إنَّما الخمرُ والمَيْسِرُ والأنصابُ والأزلام رِحسٌ مِن عملِ الشيطانِ فاجتنبوهُ الآية. ومع لهذا؛ فإنه يشتدُ تحريمه وقتَ حضور الصلاة؛ لتضمَّنه لهذه المفسدة العظيمة بعدم حصول مقصود الصلاة الذي هو روحها ولبُّها، وهو الخشوع وحضور القلب؛ فإنَّ الخمر يُسكِرُ

ويؤخَذُ من المعنى منعُ الدُّخول في الصلاة في حال النُّعاس المفرط الذي لا يشعُرُ صاحبه بما يقولُ ويفعل، بل لعلَّ فيه إشارة إلى أنه ينبغي لمن أراد الصلاة أن يقطعَ عنه كلَّ شاغل يَشْعَلُ فكره؛ كمدافعةِ الأخبثين والتَّوْق لطعام ونحوِهِ؛ كما ورد في ذلك الحديث الصحيح<sup>(١)</sup>.

ثم قال: ﴿ولا جُنُباً إلَّا عابري سبيلَ؟؛ أي: لا تقربوا الصلاة حالة كونِ أُحدِكم

أخرجه مسلم (٥٦٠) من حديث عائشة رضي الله عنها.

سورة النساء (٤٣)

جُنباً إلَّا في لهذه الحال، وهو عابرُ السبيل؛ أي: تمرُّون في المسجد ولا تمكُثون فيه. ﴿حتَّى تغتَسِلوا﴾؛ أي: فإذا اغتسلتم؛ فهو غاية المنع من قربانِ الصلاة , للجُنُبِ، فيحلُّ للجُنُبِ المرورُ في المسجد فقط.

فلم تجدوا ماء فتيمًموا ( على سفر أو جاء أحدٌ منكم من الغائط أو لامستُم النساء فلم تجدوا ماء فتيمًموا : فأباح التيمُّم للمريض مطلقاً مع وجود الماء وعدمِهِ، والعلَّة المرضُ الذي يشقُ مع استعمال الماء، وكذلك السفر ؛ فإنه مَظنَّة فقد الماء فإذا فقده المسافر، أو وجد ما يتعلَّق بحاجته من شرب ونحوه ؛ جاز له التيمُم، وكذلك إذا أحدث الإنسان ببول أو غائطٍ أو ملامسة النساء ؛ فإنه يُباح له التيمُم إذا لم يجد الماء حضراً وسفراً كما يدلُّ على ذلك عموم الآية . والحاصل أنَّ الله تعالى أباح التيمُم في حالتين : حال عدم الماء، وهذا مطلقاً في الحضر والسفر .

واختلف المفسِّرون في معنى قوله: ﴿أو لامستُمُ النساءَ»: هل المرادُ بذلك الجِماع؟ فتكونُ الآية نصَّا في جواز التيمُم للجُنُب كما تكاثرت بذلك الأحاديث الصحيحة<sup>(1)</sup>، أو المراد بذلك مجردُ اللمس باليد، ويقيَّد ذلك بما إذا كان مَظِنَّة خروج المذي، وهو المس الذي يكون لشهوةٍ، فتكون الآيةُ دالةَ على نقض الوضوء بذلك. واستدلَّ الفقهاء بقوله: ﴿فلم تجدوا ماء﴾: بوجوب طَلَبِ الماء عند دخول الوقت؛ قالوا: لأنه لا يُقال: لم يجد لِمَنْ لم يطلب، بل لا يكون ذلك إلا بعد الطلب. واستدلَّ بذلك أيضاً على أن الماء المتغيَّرَ بشيء من الطاهرات يجوز - بل يتعيَّن ـ التطهُر به لدخولِهِ في قوله: ﴿فلم تجدوا ماءَ﴾، وهٰذا ماء. ونوزع في ذلك بأنَّه ماء غير مطلق، وفي ذلك نظر.

وفي لهذه [الآية] الكريمة: مشروعيَّة لهذا الحكم العظيم الذي امتنَّ به الله على لهذه الأمة، وهو مشروعية التيمَّم، وقد أجمع على ذلك العلماء، ولله الحمد.

وأنَّ التيمُّم يكون بالصَّعيد الطيب، وهو كل ما تصاعد على وجه الأرض، سواء كان له غبار أم لا، ويُحتمل أن يختصَّ ذلك بذي الغبار؛ لأن الله قال: ﴿فامْسَحوا بوجوهِكم وأيديكم﴾ منه، وما لا غبار له لا يُمْسَحُ به. وقوله: ﴿فامسحوا بوجوهِكم وأيديكم﴾ منه: لهذا محل المسح في التيمُّم: الوجه جميعه واليدين إلى

کما في "صحيح البخاري" (٣٣٨)، ومسلم (٣٦٨).

سورة النساء (٤٣)

الكوعين؛ كما دلَّت على ذٰلك الأحاديث الصحيحة<sup>(١)</sup>، ويستحبُّ أن يكون ذْلك بضربةِ واحدةِ؛ كما دلَّ على ذٰلك حديث عمار<sup>(٢)</sup>، وفيه أنَّ تيمُّم الجُنُب كتيمُّم غيره بالوجه واليدين.

فائدة: اعلم أن قواعد الطبّ تدور على ثلاث قواعدَ: حفظ الصحة عن المؤذيات، والاستفراغ منها، والحميةُ عنها. وقد نبَّه تعالى عليها في كتابه العزيز: أمَّا حفظ الصحة والحمية عن المؤذي؛ فقد أمر بالأكل والشرب وعدم الإسراف في ذلك، وأباح للمسافر والمريض الفطر حفظاً لصحّتهما باستعمال ما يُضْلِحُ البدن على وجه العدل، وحماية للمريض عما يضرُه. وأما استفراغُ المؤذي؛ فقد أباح تعالى للمحرم المتأذي برأسه أن يحلِقَهُ لإزالة الأبخرة المحتقنة فيه؛ ففيه تنبيهً على استفراغ ما هو أولى منها من البول والغائط والقيء والمنيً والدم وغير ذلك. نبه على ذلك ابن القيم رحمه الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

وفي الآية وجوبُ تعميم مسح الوجه واليدين، وأنَّه يجوز التيمَّم، ولو لم يضق الوقت، وأنه لا يخاطَب بطلب الماء إلا بعد وجود سبب الوجوب. والله أعلم.

ثمَّ ختم الآية بقوله: ﴿إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًا غَفُوراَ﴾؛ أي: كثير العفو والمغفرة لعباده المؤمنين بتيسير ما أمرهم به وتسهيلِهِ غاية التسهيل بحيثُ لا يَشُقُ على العبد امتثالُه فيحرج بذلك، ومن عفوه ومغفرته أن رَحِمَ لهذه الأمة بشرع طهارة التُّراب بدل الماء عند تعذَّر استعماله، ومن عفوهِ ومغفرتِهِ أن فتح للمذنبين باب التوبة والإنابة ودعالهُم إليه ووعدهم بمغفرة ذنوبهم، ومن عفوه ومغفرته أنَّ المؤمن لو أتاه بقُراب الأرض خطايا ثم لَقِيَهُ لا يشرك به شيئاً؛ لأتاه بقرابها مغفرة.

﴿ أَنَمْ نَرَ إِلَى الَذِينَ أُوتُوا نَصِيبً مِّنَ ٱلْكِنَبِ يَشْتَرُونَ ٱلضَّلَكَةَ وَثُرِيدُونَ أَن تَضِئُوا التَبِيلَ ٢ وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِأَعْدَآبِكُمْ وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ٢ مَنْ الَذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَيمْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَبَرَ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيُّا بِأَلِيلَئِهِمْ وَطَعْنَا فِي ٱلَذِينَ وَلَوَ إَنَّهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأَسْمَعْ وَانْظُرْهَا لَكَانَ خَيْرًا لَحْمَ وَأَقَوْمَ وَلَذِينَ لَيْ

- کما في «صحيح البخاري» (٣٤١)، و«مسلم» (٣٦٨).
- (٢) حديث عمار تقدم، وهو في «الصحيحين» انظر التخريج السابق.
  - (٣) انظر (زاد المعاد» (٤/ ١٠٣).

سورة النساء (٤٤ ـ ٤٦)

٤٤% هذا ذمَّ لمن ﴿أوتوا نصيباً من الكتاب》، وفي ضمنه تحذيرُ عبادِهِ عن الاغترار بهم والوقوع في أشراكهم، فأخبر أنهم في أنفسهم ﴿يشترون الضلالة》؛ أي: يحبُّونها محبةً عظيمةً ويؤثرونها إيثار مَن يبذُلُ المال الكثير في طلب ما يحبُه، فيؤثرون الضلال على الهدى والكفر على الإيمان والشقاء على السعادة، ومع هذا ﴿يريدونَ أن تَضِلُّوا السبيل》؛ فهم حريصون على إضلالِكُم غايةَ الحرص، باذِلون جهدَهم في ذٰلك، ولكن لما كان الله وليَّ عباده المؤمنين وناصرهم؛ بيَّن لهم ما اشتملوا عليه من الضلال والإضلال.

٤٥﴾ وللهذا قال: ﴿وكفىٰ بالله وليًا﴾؛ أي: يتولَّى أحوال عباده، ويلطف بهم في جميع أمورهم، وييسَّر لهم ما به سعادتهم وفلاحهم، ﴿وكفىٰ بالله نصيراً﴾: ينصرُهُم على أعدائهم، ويبيِّن لهم ما يحذَرون منهم، ويعينُهم عليهم؛ فولايتُهُ تعالى فيها حصول الخير، ونصرُهُ فيه زوال الشرِّ.

(٢٤ ) ثم بيَّن كيفية ضلالهم وعنادهم وإيثارهم الباطل على الحق، فقال: أمن الذين هادوا ؟ أي: اليهود، وهم علماء الضلال منهم، أيُحرَفون الكلمَ عن مواضعه ؟: إما بتغيير اللفظ أو المعنى أو هما جميعاً ؟ فمن تحريفهم تنزيل الصفات التي ذُكِرَت في كتبهم التي لا تنطبق ولا تصدُقُ إلَّا على محمد يَّلِي على أنه غير مراد بها ولا مقصود بها، بل أريد بها غيره، وكتمانهم ذلك ؟ فهذا حالهم في العلم شرحال، قلبوا فيه الحقائق، ونزَّلوا الحقَّ على الباطل، وجحدوا لذلك الحق. وأما مراد بها ولا مقمود بها، بل أريد بها غيره، وكتمانهم ذلك ؟ فهذا حالهم في العلم شرحال، قلبوا فيه الحقائق، ونزَّلوا الحقَّ على الباطل، وجحدوا لذلك الحق. وأما حالهم في العلم شرحال، قلبوا فيه الحقائق، ونزَّلوا الحقَّ على الباطل، وجحدوا لذلك الحق. وأما حالهم في العلم في العمل وعمينا أمرك، وهذا غاية الكفر والعناد والشرود عن الانقياد، وكذلك يخاطبون وعصينا أمرك، وهذا غاية الكفر والعناد والشرود عن الانقياد، وكذلك يخاطبون الرسول على أمرك، وهذا غاية الكفر والعناد والشرود عن الانقياد، وكذلك يخاطبون الرسول تشري بأقبح خطاب وأبعده عن الأدب، فيقولون: (السمع غير مُسْمَع ؟) الرسول شري بأقبح خطاب وأبعده عن الأدب، فيقولون: (المعم غير مُسْمَع ؟) الرسول شري بأقبح خطاب وأبعده عن الأدب، فيقولون عن المعم غير مُسْمَع ؟

فوراعنا؟: [و] قصدهم بذلك الرعونة بالعيب القبيح، ويظنُون أن اللفظ لما كان محتملاً لغير ما أرادوا من الأمور؛ أنه يَروج على الله وعلى رسوله، فتوصَّلوا بذلك اللفظ الذي يلوون به ألسنتهم إلى الطعن في الدين والعيب للرسول، ويصرّحون بذلك فيما بينهم؛ فلهذا قال: ﴿ليًا بالسنتهم وطعناً في الدين؟. ثم أرشدهم إلى ما هو خيرٌ لهم من ذلك، فقال: ﴿ولو أنهم قالوا سمعنا وأطعنا واسمع وانظُرْنا لكان خيراً لهم وأقوم؟: وذلك لما تضمَّنه هذا الكلام من حسن الخطاب والأدب اللائق في مخاطبة الرسول والدُخول تحت طاعة الله والانقياد لأمره وحُسن التلطُف في

312

طلبهم العلم بسماع سؤالهم والاعتناء بأمرهم؛ فلهذا هو الذي ينبغي لهم سلوكه، ولكن لما كانت طبائِعُهم غير زكيَّةٍ؛ أعرضوا عن ذلك وطردهم الله بكفرِهم وعنادِهم، ولهذا قال: ﴿ولكن لعنهم الله بكفرهم فلا يؤمنون إلا قليلا﴾.

سورة النساء (٤٧ ـ ٤٨)

< يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ أُوثُوا الكِنَكَ مَامِنُوا مِمَا نَزَلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَطْمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا أَذِينَ أُوثُوا الْكِنَبَ مَامَنُوا مِمَا نَزَلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَظْمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدُهما عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَاً أَصْحَبَ السَّبَتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَهِ مَفْعُولًا ٢

٤٧﴾ يأمُرُ تعالى أهل الكتاب من اليهود والنصارى أن يؤمنوا بالرسول محمد على على عليه من القرآن العظيم المهيمن على غيره من الكتب السابقة الذي صدقها؛ فإنها أخبرت به، فلما وقع المُخبَرُ به؛ كان تصديقاً لذلك الخبر. وأيضاً؛ فإنهم إن لم يؤمنوا بهذا القرآن؛ فإنهم لم يؤمنوا بما في أيديهم من الكتب؛ لأنَّ كتب الله يصدِّق بعضها بعضاً، ويوافق بعضها بعضاً؛ فدعوى الإيمان ببعضها دون بعض دعوى باطلة، لا يمكن صدقها.

وفي قوله: ﴿آمنوا بِمَا نُزَّلْنَا مَصِدقاً لَما مَعَكَمَ»: حتَّ لَهم، وأنهم ينبغي أن يكونوا قبل غيرهم مبادِرين إليه بسبب ما أنعم الله عليهم به من العلم والكتاب الذي يوجِبُ أن يكون ما عليهم أعظم من غيرهم، ولهذا توعَّدهم على عدم الإيمان، فقال: ﴿من قبل أن نظمِسَ وجوهاً فنردَّها على أدبارِها»: ولهذا جزاءً من جنس ما عملوا؛ كما تركوا الحقَّ وآثروا الباطل وقلبوا الحقائق فجعلوا الباطل حقًا والحقَّ باطلاً، جُوزوا من جنس ذلك بطَمْس وجوههم كما طَمَسوا الحقَّ، وردُها على أدبارها بأن تُجْعَلَ في أقفائهم، ولهذا أشنع ما يكون. ﴿أو نَلْعَنَهم كما لَعَنَّا أصحاب السبتَ»: بأن يَظرُدَهم من رحمته ويعاقِبَهم بجعلهم قردةً؛ كما فعل بإخوانهم الذين اعتدَوا في السبت فقلنا لهم كونوا قردة خاستين. ﴿وكان أمر الله مفعولاً». كقوله:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكَ بِأَلَلهِ فَقَدِ ٱفْنَرَى إِنْمَا عَظِيمًا ﴿إِنَّ اللَّهُ ﴾.

٤٨﴾ يخبر تعالى أنه لا يَغْفِرُ لمن أشرك به أحداً من المخلوقين ويغفر ما دون ذٰلك<sup>(١)</sup> من الذُنوب صغائرها وكبائرها، وذٰلك عند مشيئته مغفرةَ ذٰلك إذا اقتضتْ

في (ب): «الشرك».

سورة النساء (٤٩)

حكمتُهُ مغفرتَه؛ فالذَّنوب التي دون الشرك قد جعل الله لمغفرتِها أسباباً كثيرةً؛ كالحسنات الماحية والمصائب المكفِّرة في الدُّنيا والبرزخ ويوم القيامة، وكدعاء المؤمنين بعضهم لبعض، وبشفاعة الشافعين، ومن [فوق]<sup>(١)</sup> ذَلك كلَّه رحمته التي أحق بها أهل الإيمان والتوحيد، وهذا بخلاف الشرك؛ فإنَّ المشرك قد سدَّ على نفسه أبواب المغفرة، وأغلق دونه أبواب الرحمة؛ فلا تنفعه الطاعاتُ من دون التوحيد، ولا تفيده المصائب شيئاً، ﴿وما لهم يوم القيامةِ من شافعينَ ولا صديق حميم)، ولهٰذا قال تعالى: ﴿ومَن يُشْرِكُ بالله فقد افترى إثماً عظيماً﴾؛ أي : افترى جرماً كبيراً، وأيُّ ظلم أعظم ممَّن سوَّى المخلوق من تراب، الناقص من جميع الوجوه، الفقيرَ بذاته من كلُّ وجه، الذي لا يملكُ لنفسه فضلاً عمَّن عَبَدَهُ نفعاً ولا مرًا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً؛ بالخالق لكل شيء، الكامل من جميع الوجوه، الغني بذاتِهِ عن جميع مخلوقاتِهِ، الذي بيدِه النفع والضُرُّ والعطاء والمنع، الذي ما من نعمة بالمخلوقين إلا فمنه تعالى؛ فهل أعظمُ من هٰذا الظلم شيء؟! ولهذا حتَّم على صاحبه بالخلود بالعذاب وحرمان الثواب : ﴿إِنَّه مَن يُشْرِكُ بالله فقد حرَّم الما من جميع الوجوه، على صاحبه بالخلود بالعذاب وحرمان الثواب : ﴿إِنَّه مَن يُشْرِكُ بالله فقد حرَّم الذي ما على صاحبه الحلود العاداب وحرمان الثواب : ﴿إِنَّه مَن يُشْرِكُ بالله فقد حرَّم الله على صاحبه بالخلود العذاب وحرمان الثواب : ﴿إِنَّه مَن يُشْرِكُ بالله فقد حرَّم اللهُ

وهذه الآية الكريمة في حقّ غير التائب، وأما التائب؛ فإنه يُغْفَرُ له الشرك فما دونه؛ كما قال تعالى: ﴿قُلْ يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تَقْنَطوا من رحمة الله إنَّ اللهَ يَغْفِرُ الذنوبَ جميعاً﴾؛ أي: لمن تاب إليه وأناب.

﴿ ٱلَمَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزَكِّي مَن يَشَاهُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ۞ أَنظُرَ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَ اللَهِ الْكَذِبُ وَكَفَن بِهِ إِنْمًا تُبِينًا ۞ ﴾.

(۱) کذا فی (ب). وفی ( أ ): «دون».

217

سورة النساء (٥٠ ـ ٥١)

الرَّذيلة والتحلِّي بالصفات الجميلة، وأما لهؤلاء؛ فهم وإن زَكُوا أنفسهم بزعمهم أنهم على شيء وأنَّ الثواب لهم وحدهم؛ فإنهم كذبة في ذلك، ليس لهم من خصال الزاكين نصيبٌ بسبب ظلمهم وكفرهم لا بظُلم من الله لهم، ولهذا قال: ﴿ولا يُظْلَمونَ فَتيلاً﴾، ولهذا لتحقيق العموم؛ أي: لا يظلمون شيئاً، ولا مقدار الفتيل الذي في شِقِّ النَّواة أو الذي يُفْتَلُ من وسخ اليدِ وغيرها.

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ ٱلْكِتَبِ يُوْمِنُونَ بِٱلْحِبْتِ وَٱلطَّانُمُونِ وَيَقُولُونَ لِلَذِينَ كَمَرُوا هَتُؤْلَاتُه أَهْدَى مِنَ ٱلَذِينَ مَامَنُوا سَبِيلًا () أُوْلَتَنِكَ ٱلَذِينَ لَمَنْهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن تَخْذُوا هَتُؤْلَاتُه أَهْدَى مِنَ ٱلَذِينَ مَامَنُوا سَبِيلًا () أُوْلَتَنِكَ ٱلَذِينَ لَمَنْهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن تَخْذُوا هَتُؤْلاَه أَهْدَى مِنَ ٱلَذِينَ مَامَنُوا سَبِيلًا () أُوْلَتَنِكَ ٱلَذِينَ لَمَنْهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن تَخْذُوا هُمَا مَعْدًا إِنَ أَمْ هُمْ نَصِيبٌ مِنَ ٱلْنَاسَ نَفِيرًا () أَمْ هُمْ نَصِيبٌ مِنَ ٱلنَّكُو فَإذَا لَا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَفِيرًا () أَمْ يحسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا مَاتَنَهُمُ أَمَّة مِنْ لَقِد مَاتَيْنَا مَال إِبْرَهِيمَ الْكَنَتُ وَالْحَدَى أَنَاسَ نَفِيرًا () أَمْ هُمْ مَعْظِيمًا عَلَى مَا مَاتَنَهُمُ أَمَّة مِن فَضَلِيلًا مَن مَن مَدَ عَنْهُ وَكَفَى مِجْهَةَمَ سَعِيرًا () أَمَّ مَنْ مَنْتَنْهُمُ مُلَكًا عَظِيمًا عَلَى مَا مَاتَنَهُمُ أَمَانَهُ مِن أَنَ الْذَينَ مَن أَوْلَةً مَن مَا مَنْ الْحَدَى أَنَوْمَ اللَهُ مِنْ مَاتَى مِنْعَنُونَ مَنْ مَاتَنَ مِنْ الْنَهُ مَنْ مَاتَنَ مِنْهُ مَنْ مَاتَ مَاتَنَ مِنْ أَنْوَا مَعْتَنَا مَالَةُ وَلَكُنَا مِن مَاتَعْتَ مُ مُتَنَامُ مَن مَاتَ مِنْ مَاتَ مِنْ مَاتَ مِنْ مَاتَ مَاتَ مِنْ مَاتَ مَاتَنَهُ مُعْتَى مَاتَ مِنْ مَاتَنُونَ مَاتَ مِنْ مَاتَ مَاتَعْتُ مُنْ مَاتَ مَاتَنَهُمُ مَاتَ مَنْ مَاتَ مَاتَنَ مِنْ مَاتَ مَعْنَ مَاتَ مِنْ مَاتَنَوا مَنْ مَاتَ مَاتَنَا مَنْ مَاتَنَ مِنْ مَاتَ مَاتَكُونُ مَا مَنْ أَنْ أَنْتَ مَنْ مَاتَ مَنْ مَاتَ مَنْ مَاتَ مَنْ مَاتَ مَنْ مَاتَ مَاتَنَكُ مَنْ مَاتَ مَاتَنِينَا مَا مَنْ مَنْ مَاتَ مَنْ مَاتَنَهُ مُولَنَا مَنْتَ مَنْ مَنْ مَاتَنَ مَاتَ مَاتَنَا مَاتَ مَاتَ مَاتَنَ مَا مَاتَنَ مَاتَنَ مَاتَ مَاتَنَا مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتُنَ مَاتَ مَنْ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَاتَ مَنْ مَاتَ مَنْ مَاتَ مَا

(٥٩) وهذا من قبائج اليهود وحسدِهم للنبي على والمؤمنين؛ أنَّ أخلاقَهم الرذيلة وطبعَهم الخبيث حَمَلَهم على ترك الإيمان بالله ورسوله والتعوض عنه بالإيمان بالله ورسوله والتعوض عنه بالإيمان بالجبت والطاغوت، وهو الإيمان بكلُ عبادة لغير الله أو حكم بغير شرع الله، فدخل في ذلك السَّحر والكهانة وعبادة غير الله وطاعة الشيطان، كلُّ شرع الله، فدخل في ذلك السَّحر والكهانة وعبادة غير الله وطاعة الشيطان، كلُّ هذا من الجبت والطاغوت، وهو الإيمان بكلُ عبادة لغير الله أو حكم بغير شرع الله، فدخل في ذلك السَّحر والكهانة وعبادة غير الله وطاعة الشيطان، كلُّ هذا من الجبت والطاغوت، وكَلْك حَمَلَهُمُ الكفر والحسد على أن فضَّلوا طريقة الكافرين بالله عبدة الأين كلُّ هذا من الجبت والطاغوت، وكَلْن حَمَلَهُمُ الكفر والحسد على أن فضَّلوا طريقة الكافرين بالله عبدة الأصنام على طريق المؤمنين، فقال: ﴿ويقولون للذين كفروا»؛

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (٥٢ \_ ٥٥)

المسلك الوخيم والوادي الذّميم؟! هل ظنّوا أنَّ هٰذا يروج على أحدٍ من العقلاء أو يدخل عقلَ أحدٍ من الجهلاء؟! فهل يَفْضُلُ دينَ قام على عبادة الأصنام والأوثان، واستقام على تحريم الطيّبات وإباحة الخبائث وإحلال كثيرٍ من المحرَّمات، وإقامة الظلم بين الخُلْق وتسوية الخالق بالمخلوقين، والكفر بالله ورسله وكتبه على دين قام على عبادة الرحمٰن، والإخلاص لله في السرَّ والإعلان والكفر بما يُغبَدُ من دونه من الأوثان والأنداد والكاذبين، وعلى صلة الأرحام والإحسان إلى جميع الخلق حتى البهائم، وإقامة العدل والقسط بين الناس وتحريم كلِّ خبيث وظلم ومصدق في جميع الأقوال والأعمال؟! فهل هٰذا إلاً من الهذيان؟! وصاحب هٰذا القول إما من أجهل الناس وأضعفهم عقلاً، وإما من أعظمهم عناداً وتمرداً ومراغمة للحق، وهٰذا هو الواقع.

٥٢ ولهذا قال تعالى عنهم: ﴿أُولَٰتَكَ الذين لَعَنَهم الله؟؛ أي: طَرَدَهُم عن رحمته وأحلَّ عليهم نقمته. ﴿ومَن يلعنِ الله فلن تجدَ له نَصيراَ؟؛ أي: يتولَّاه ويقوم بمصالحه ويحفظُه عن المكارِهِ، ولهذا غايةُ الخِذلان.

(٣٥) ﴿أم لهم نصيبٌ من الملك؟؛ أي: فيفضّلون من شاؤوا على من شاؤوا ممى من شاؤوا محى من شاؤوا محمى من شاؤوا بمجرًد أهوائهم، فيكونون شركاء لله في تدبير المملكة؛ فلو كانوا كذلك؛ لشحُوا وبخلوا أشدَّ البخل. ولهذا قال: ﴿فَإِذَا اللهُ أَي: لو كان لهم نصيبٌ من الملك ﴿لا يوتون الناس نقيراً؟ أي: شيئاً ولا قليلاً. وهذا وصفٌ لهم بشدَّة البخل على تقدير وجود ملكهم المشارك لملك الله، وأُخْرِجَ هٰذا مخرج الاستفهام المتقرّر إنكاره عند كلّ المتقرّر المملكة؛ فن من شاؤوا على من شاؤوا إلى ويحلوا أشدَّ البخل. ولهٰذا قال: ﴿فَاذَا عَلَى المَّذَا اللهُ مَنْ الملك ﴿لا يعتمرُون الناس نقيراً؟ أي: شيئاً ولا قليلاً. وهٰذا وصفٌ لهم بشدَة البخل على تقدير وجود ملكهم المشارك لملك الله، وأُخْرِجَ هٰذا مخرج الاستفهام المتقرّر إنكاره عند كلَّ أحدٍ.

٤٥% ﴿أُم يحسُدون الناس على ما آتاهُمُ الله من فضلِهِ ؟ أي: هل الحاملُ لهم على قولهم كونُهم شركاءَ لله فيفضَّلون مَن شاؤوا؟ أم الحامل لهم على ذٰلك الحسد للرسول وللمؤمنين على ما آتاهم الله من فضله؟ وذٰلك ليس ببدع ولا غريب على فضل الله؛ ﴿فقد آتينا آلَ إبراهيم الكتابَ والحكمة وآتيناهم ملكاً عظيماً»، وذٰلك ما أنعم الله به على إبراهيم وذريَّته من النبوَّة والكتاب والملك الذي أعطاه مَن أعطاه من أنبيائه؛ كداود وسليمان؛ فإنعامه لم يزل مُسْتمِرًا على عبادِهِ المؤمنين؛ وأعظمهم معرفةً بالله وأخشاهم له؟!

﴿٥٥﴾ ﴿فمنهم من آمن به؟؛ أي: بمحمدٍ ﷺ فنال بذٰلك السعادة الدنيويَّة

والفلاح الأخرويَّ، ﴿ومنهم من صدَّ عنه﴾؛ عناداً وبغياً وحسدًا، فحصل لهم من شقاء الدُّنيا ومصائبها ما هو بعض آثار معاصيهم، ﴿وكفى بجهنَّم سعيراً﴾: تُسَعَّرُ على مَن كَفَرَ بالله، وجَحَدَ نبوَّة أنبيائِهِ من اليهود والنصارى وغيرِهم من أصناف الكَفَرة.

سورة النساء (٩٦ ـ ٥٨)

(٥٦) ولهذا قال: ﴿إِنَّ الذين كفروا بآياتِنا سوفَ نُصليهم ناراً؟ أي: عظيمة الوقود شديدة الحرارة، ﴿كَلَّما نَضِجَتْ جلودُهم؟؛ أي: احترقت، ﴿بدَّلْناهم جلوداً غيرَها لِيَذوقوا العذابَ؟؛ أي: ليبلغ العذابُ منهُم كلَّ مبلغ، وكما تكرَّرَ منهم الكفرُ والعنادُ؛ وصار وصفاً لهم وسجيَّة؛ كرَّر عليهم العذاب جزاء وفاقاً، ولهذا قال: ﴿إِنَّ الله كان عزيزاً حكيماً؟؛ أي: له العزَّة العظيمة والحكمة في خلقه وأمره وثوابِهِ وعقابِهِ.

(٥٧) ﴿والذين آمنوا﴾؛ أي: بالله وما أوجب الإيمان به، ﴿وعملوا الصالحات﴾: من الواجبات والمستحبات، ﴿سندخلهم جناتٍ تجري من تحتها الأنهارُ لهم فيها أزواج مطهرة﴾؛ أي: من الأخلاق الرذيلة والحُلُق الذَّميم وممَّا يكون من نساء الدُنيا من كل دَنَسٍ وعيبٍ، ﴿وندخِلُهم ظِلاً ظليلاً﴾.

إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنِنَتِ إِلَى آَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَبْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُوا بِالْمَدْلِ الْمَدْلِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ وَإِذَا حَكَمْتُم بَبْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُوا بِالْمَدْلِ إِنَّ اللَّهُ يَعَالَيُهُا اللَّذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَنْ اللَّهُ يَعَالَيُهَا اللَّذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَنْ اللَّهُ يَعَالَى مَا مَنُوًا أَطِيعُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَالَيْنَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَنْ اللَّهُ وَأَنْ اللَّهُ يَعْذَلُهُ اللَّهُ وَالرَّسُولَ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ مَا مُولَالُهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ مَاللَهُ مَا لَهُ إِلَى اللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا لَهُ مَالَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ مَا إِنَا اللَّهُ وَاللَهُ مَالَهُ مَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ واللَّهُ وَالَهُ مَا مُولَاللَهُ وَاللَهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ مَا مُولُولُ مَالَهُ واللَّالَ اللَهُ مَالَةُ مَالَهُ واللَّهُ واللَّهُ مَالُولُ اللَعْنُولَ لَا مُعَالَةُ مَاللَهُ مَالَةُ اللَّا لَعُولَ لَال

(٥٩) الأمانات كلُّ ما اؤتُمِنَ عليه الإنسان وأُمِرَ بالقيام به، فأمر اللهُ عباده بأدائِها؛ أي: كاملة موفَرة لا منقوصة ولا مبخوسة ولا ممطولاً بها، ويدخُلُ في ذلك أماناتُ الولايات والأموال والأسرار والمأمورات التي لا يطّلع عليها إلا الله. وقد ذكر الفقهاء على أنَّ مَن اؤتُمِنَ أمانة؛ وَجَبَ عليه حفظُها في حِرْز مثلها؟ قالوا: لأنه لا يمكنُ أداؤها إلاً بحفظها، فوجب ذلك. وفي قوله: ﴿إلى أهلها؟ دلالة على أنها لا تُدْفَعُ وتؤدًى لغير المؤتَمِن، ووكيلُهُ بمنزلتِهِ؛ فلو دفعها لغير ربّها؟ لم يكن مؤدياً لها.

وإذا حكمتُم بين الناس أن تحكُموا بالعدل»: وهذا يشمل الحكم بينهم في الدِّماء والأموال والأعراض؛ القليل من ذَلك والكثير، على القريب والبعيد والبَرَّ



سورة النساء (٥٩)

والفاجر والوليِّ والعدوِّ. والمراد بالعدل الذي أمر الله بالحكم به هو ما شَرَعَهُ الله على لسان رسولِهِ من الحدود والأحكام، وهٰذا يستلزم معرفة العدل ليحكُمَ به، ولما كانت هٰذه أوامر حسنةً عادلةً؛ قال: ﴿إِنَّ الله نِعمًا يَعِظُكُم به، إنَّ اللهَ كان سميعاً بصيراَََّه: وهٰذا مدحٌ من الله لأوامره ونواهيه؛ لاشتمالها على مصالح الدارين ودفع مضارِّهما؛ لأنَّ شارعها السميع البصير الذي لا تَخفى عليه خافيةً ويعلم من مصالح العباد ما لا يعلمون.

٩٩ ثم أمر بطاعتِهِ وطاعة رسولِهِ، وذلك بامتثال أمرهما الواجب والمستحبِّ واجتناب نهيهِما، وأمر بطاعة أولي الأمر، وهم الولاة على الناس من الأمراء والحكَّام والمفتين؛ فإنَّه لا يستقيمُ للناس أمرُ دينهم ودُنياهم إلَّا بطاعِتِهم والانقيادِ لهم. طاعة لله ورغبة فيما عنده، ولكن بشرط أن لا يأمروا بمعصية الله؛ فإن أمروا بذلك؛ فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. ولعل هٰذا هو السرُّ في حذف الفعل عند الأمر بطاعتهم وذِخْرِهِ مع طاعة الرسول؛ فإنَّ الرسول لا يأمر إلا بطاعتهم أن لا يكونَ مومَنْ يُطِعْهُ؛ فقد أطاع الله، وأما أولو الأمر؛ فشرطُ الأمرِ بطاعتهم أن لا يكونَ معصيةً.

ثم أمَرَ بردٌ كلَّ ما تنازع الناس فيه من أصول الدين وفروعه إلى الله وإلى الرسول<sup>(١)</sup>؛ أي: إلى كتاب الله وسنة رسوله؛ فإنَّ فيهما الفصل في جميع المسائل الخلافيَّة: إمَّا بصريحهما أو عمومهما أو إيماء أو تنبيه أو مفهوم أو عموم معنى يُقاسُ عليه ما أشبهه؛ لأنَّ كتاب الله وسنة رسوله عليهما بناءُ الدين، ولا يستقيم الإيمان إلَّا بهما؛ فالردُّ إليهما شرطٌ في الإيمان؛ فلهذا قال: ﴿إِن كننم تؤمنون بالله واليوم الآخر﴾: فدلَّ ذٰلك على أنَّ من لم يردَّ إليهما مسائلَ النزاع؛ فليس بمؤمن حقيقةَ، بل مؤمنٌ بالطاغوت؛ كما ذكر في الآية بعدها. ﴿ذٰلكَ﴾؛ أي: الردُّ وأعدلُها وأصلحُها للناس في أمر دينهم ودُنياهم وعاقبتهم.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوَا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أَمِرُوَا أَن يَكْفُرُوا بِدٍ. وَيُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَكَلًا بَعِيدًا ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَآ أَنـزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَفِقِينَ يَصُدُونَ عَنك

في (ب): «رسوله».



سورة النساء (٢٠ ـ ٢٣).

صُدُودًا ٢ فَكَيْفَ إِذَا أَصَلَبْتُهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَمَتْ أَيْدِيهِم ثُمَّ جَآءُوكَ يَمْلِئُونَ بِاللَهِ إِنَّ أَرَدَنَا إِلَا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ٢ أُوْلَتَهِكَ ٱلَذِينَ بَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِعْ فَأَعْرِض عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِتَ آنفُسِهِمْ قَوْلاً بَلِيغًا ٢ ﴾.

﴿٦٢ - ٦٦﴾ يُعجَّب تعالى عبادَه من حالة المنافقين الذين يزعُمون أنَّهم مؤمنون بما جاء به الرسولُ وبما قبلَه، ومع لهذا ﴿يُريدون أن يتحاكموا إلى الطَّاغوت﴾، وهو كلُّ مَن حَكَمَ بغير شرع الله؛ فهو طاغوتٌ، والحالُ أنَّهم ﴿قد أُمِروا أن يكفُروا به﴾؛ فكيف يجتمع لهذا والإيمان؛ فإنَّ الإيمان يقتضي الانقيادَ لشرع الله وتحكيمِهِ في كل أمر من الأمور؛ فَمن زَعَمَ أنه مؤمنٌ واختار حكم الطاغوت على حكم الله؛ فهو كاذبٌ في ذٰلك، ولهذا من إضلال الشيطان إيَّاهم، ولهذا قال: ﴿ويُريد الشيطانُ أنْ يُضلَّهم ضلالاً بعيداً﴾ عن الحقً.

(٦٢) ﴿فكيف﴾ يكونُ حال لهولاء الضالين ﴿إذا أصابتهم مصيبةٌ بما قدَّمت أيديهم) من المعاصي، ومنها تحكيمُ الطَّاغوت، ﴿ثم جاؤوكَ متعذرين لما صَدَرَ منهم، ويقولون: ﴿إن أردْنا إلَّا إحساناً وتوفيقاً»؛ أي: ما قصدنا في ذلك إلَّا الإحسان إلى المتخاصمين والتوفيق بينهم، وهم كَذَبَةٌ في ذلك؛ فإن الإحسان كل الإحسان تحكيم الله ورسوله، ومَنْ أحسنُ من الله حكماً لقوم يوقنون.

﴿٣٦﴾ ولهذا قال: ﴿أُولَتُكَ الذين يعلمُ الله ما في قلوبهم؟؛ أي: من النفاق والقصد السيىء؛ ﴿فَأَعرضُ عنهم؟؛ أي: لا تُبال بهم ولا تقابِلُهم على ما فعلوه واقترفوه، ﴿وعِظَهُم؟؛ أي: بين لهم حكم الله تعالى مع الترغيب في الانقياد لله والترهيب من تركه، ﴿وقل لهم في أنفسِهم قولاً بليغاً؟؛ أي: انصحهم سِرًا بينك وبينهم؛ فإنه أنجح لحصول المقصود، وبالغ في زجرِهم وقَمْعِهم عمًا كانوا عليه. وفي هذا دليل على أن مقترف المعاصي وإن أُعْرِضَ عنه؛ فإنه يُنصَح سِرًا ويبالغ في وعظه بما يظنُ حصول المقصود به.

﴿وَمَا آَرْسَلْنَا مِن زَسُولٍ إِلَّا لِيُطْسَاعَ بِإِذْبِ اللَّهُ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُوَا أَنفُسَهُمْ جَمَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَكُر لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ قَوَّابًا زَحِيمًا ٢ فَك يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِنِ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ١ ﴾.

سورة النساء (٦٢ \_ ٦٥)

٤٦٤ يخبر تعالى خبراً في ضمنِهِ الأمرُ والحتُّ على طاعة الرسول والانقيادِ له، وأنَّ الغاية من إرسال الرسل أن يكونوا مطاعين ينقادُ لهم المرسَل إليهم في جميع ما أُمِروا به ونُهوا عنه، وأن يكونوا معظَّمين تعظيمَ المطاع للمطيع<sup>(١)</sup>، وفي لهذا إثبات عصمة الرُّسل فيما يبلُغونَهُ عن اللهِ وفيما يأمرونَ به ويَنْهَوْنَ عنه؛ لأنَّ الله أمر بطاعتهم مطلقاً؛ فلولا أنهم معصومون لا يشرعون ما هو خطأ؛ لما أمر بذلك مطلقاً. وقوله: ﴿بإذن الله﴾؛ أي: الطاعة من المطيع صادرة بقضاء الله وقدرِهِ؛ ففيه إثباتُ القضاء والقَدَر، والحتُ على الاستعانة بالله، وبيان أنَّه لا يمكَّنُ الإنسان إن لم يُعِنُه الله أن يطيع الرسول.

ثم أخبر عن كرمِهِ العظيم وجُودِهِ ودعوته لمن اقترف السيِّئات أن يعترِفوا ويتوبوا ويستغفِروا الله، فقال: ﴿ولو أنَّهم إذ ظَلَموا أنفُسَهم جاؤوكَه؛ أي: معترفين بذنوبهم باخِعين بها. ﴿فاستَغْفَروا الله واستغفرَ لهم الرسولُ لوجدوا الله توَّاباً رحيماَه؛ أي: لتاب عليهم بمغفرتِهِ ظُلْمَهم ورَحِمَهُم بقَبول التوبة والتوفيق لها والثواب عليها. وهذا المجيء إلى الرسول تَشْ مختصَّ بحياتِهِ؛ لأنَّ السياق يدلُ على ذٰلك؛ لكون الاستغفار من الرسول لا يكون إلَّا في حياتِهِ، وأمًا بعد موتِهِ؛ فإنَّه لا يطلب منه شيءً، بل ذٰلك شركٌ.

(٦٥) ثم أقسم تعالى بنفسِهِ الكريمة أنَّهم لا يؤمنون حتَّى يحكَّموا رسولَهُ فيما شَجَرَ بينَهم؛ أي: في كل شيء يحصُلُ فيه اختلافٌ؛ بخلاف مسائل الإجماع؛ فإنَّها لا تكون إلاً مستندة للكتاب والسنَّة، ثم لا يكفي هذا التحكيم حتى ينتفي الحرجُ من قلوبِهِم والضيقُ. وكونُهم يحكَّمونه على وجه الإغماض، ثم لا يكفي هذا التحكيم حتى ينتفي الحرجُ من قلوبِهِم والضيقُ. وكونُهم يحكَّمونه على وجه الإغماض، ثم لا يكفي هذا التحكيم حتى ينتفي الحرجُ من قلوبِهِم والضيقُ. وكونُهم يحكَمونه على وجه الإغماض، ثم لا يكفي هذا التحكيم حتى الحرجُ من قلوبِهِم والضيقُ. وكونُهم يحكَمونه على وجه الإغماض، ثم لا يكفي هذا "تحكيم حتى يسلَّموا لحكمِ تسليماً بانشراح صدر وطمأنينةِ نفس وانقيادٍ بالظاهر والباطن؛ فالتحكيم في مقام الإسلام، وانتفاء الحرج في مقام الإيمان، والتسليم في مقام الإحسان؛ فمَن استكمل هذه المراتبَ وكمَّلها؛ فقد استكمل مراتبَ الديني كلَّها، فمَن ترك هذا التحكيم المذكون على مقام الإيمان، والتسليم في مقام الإحسان؛ فمَن الحكم خي مقام الإسلام، وانتفاء الحرج في مقام الإيمان، والتسليم في مقام الإحسان؛ فمَن المنكمل هذه المراتبَ وكمَّلها؛ فقد استكمل مراتبَ الديني كلَّها، فمَن ترك هذا التحكيم المكرم في مقام الإحسان؛ فمَن المان في مقام الإيمان، والتسليم في مقام الإحسان؛ فمَن المانكمل هذه المراتبَ وكمَّلها؛ فقد استكمل مراتبَ الدين كلَّها، فمَن ترك هذا التحكيم المنكمل هذه المراتبَ وكمَلها؛ فقد التكمل مراتبَ الدين كلَها، فمَن ترك هذا التحكيم المذكور غير ملتزم له؛ فهو كافر، ومَن تركه مع التزامه؛ فله حكمُ أمثالِهِ من العاصين.

وَلَوْ أَنَّا كَنَبَّنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوَا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُوا مِن دِيَزِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمٌّ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ. لَكَانَ خَيْرًا لَمَّتْم وَأَشَدَ تَثْبِيتَا ﷺ وَإِذَا لَآتَيْنَهُم مِن لَدُنَّآ أَجْرًا عَظِيمًا ۞ وَلَهَدَيْنَهُمْ مِيزَطُا مُسْتَفِيمًا ۞ ﴾.

کذا فی النسختین.

(٢) في (ب): الذلك .

(٦٦) يخبر تعالى أنَّه لو كَتَبَ على عباده الأوامرَ الشاقَّة على النفوس من قتل النفوس والخروج من الديار؛ لم يفعله إلا القليل منهم والنادرُ؛ فَلْيَحْمَدوا ربَّهم ولْيَشْكُروه على تيسير ما أمَرَهم به من الأوامر التي تَسْهُلُ على كلَّ أحد ولا يشقُ فعلها، وفي هذا إشارة إلى أنه ينبغي أن يَلْحَظَ العبدُ ضدً ما هو فيه من المكروهات؛ لتحفَّ عليه العباداتُ، ويزدادَ حمداً وشكراً لربَّه.

سورة النساء (٦٦ ـ ٦٨)

ثم أخبر أنّهم لو فعلوا ما يُوعَظونَ به ؟ أي: ما وُظُفَ عليهم في كلّ وقت بحسبه، فبذلوا هممهم، ووفّروا نفوسهم للقيام به وتكميله، ولم تطمح نفوسهم لما لم يَصِلوا إليه، ولم يكونوا بصدده، وهذا هو الذي ينبغي للعبد أن ينظر إلى الحالة التي يلزمُهُ القيام بها، فيكملها، ثم يتدرَّج شيئاً فشيئاً، حتى يصلّ إلى ما قُدُّر له من والعلم والعمل في أمر الدين والدُنيا، وهذا بخلاف من طمحت نفسُهُ إلى أمر لم يصلُ إليه ولم يؤمز به بعدُ؛ فإنه لا يكاد يصل إلى ذلك بسبب تفريق الهمة وحصول الكسل وعدم النشاط؛ ثم رتَّب ما يحصُلُ لهم على فعل ما يوعظون به،

أحدها: الخيريَّة في قوله: ﴿لكان خيراً لهم﴾؛ أي: لكانوا من الأخيار المتَّصفين بأوصافِهِم من أفعال الخير التي أُمروا بها؛ أي: وانتفى عنهم بذلك صفة الأشرار؛ لأنَّ ثبوت الشيء يستلزم نفي ضدَه.

الثاني: حصول التثبيت والثبات وزيادتُه؛ فإنَّ الله يثبِّتُ الذين آمنوا بسبب ما قاموا به من الإيمان الذي هو القيام بما وُعِظوا به، فيثبِّتُهم في الحياة الدُّنيا عند ورود الفتن في الأوامر والنواهي والمصائب، فيحصُل لهم ثباتٌ يوفَقون لفحل الأوامر وترك الزواجر التي تقتضي النفسُ فعلها وعند حلول المصائب التي يكرهها العبدُ، فيوفَق للتثبيت بالتوفيق للصبر أو للرُضا أو للشكر، فينزل عليه معونةٌ من الله للقيام بذلك، ويحصُلُ لهم الثبات على الدين عند الموت وفي القبر. وأيضاً؛ فإن العبد القائم بما أمر به لا يزال يتمرَّن على الأوامر الشرعية حتى يألفَها ويشتاق إليها وإلى أمثالها فيكون ذلك معونةً له على الثبات على العات.

الثالث: قوله: ﴿وإذا لآتيناهُم من لَدُنًا أجراً عظيماً﴾؛ أي: في العاجل والآجل، الذي يكون للروح والقلب والبدن، ومن النعيم المقيم ممًا لا عينٌ رأت ولا أُذُنٌ سمعت ولا خَطَرَ على قلب بشر.

(٦٨ ) الرابع : الهداية إلى صراط مستقيم، وهذا عموم بعد خُصوص؛ لشرف

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (٦٩ ـ ٧١)

الهداية إلى الصراط المستقيم، من كونِها متضمنةً للعلم بالحقّ ومحبَّتِهِ وإيثارِهِ والعمل به وتوقُف السعادة والفلاح على ذلك؛ فمن هُدِي إلى صراطٍ مستقيم؛ فقد وُفِّق لكلِّ خير، واندفع عنه كلُّ شَرَّ وضيرٍ.

وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيَّـنَ وَالصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ۞ ذَلِكَ الْفَضْـلُ مِنَ اللَّوُ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ عَلِيـمًا ۞ .

﴿٦٩ ﴾ أي: كلُّ من أطاع الله ورسولَه على حَسَبِ حالِهِ وقَدْرِ الواجب عليه من ذكر وأنثى وصغير وكبير؛ ﴿فأولَنك مع الذين أنعم الله عليهم﴾؛ أي: النعمة العظيمة التي تقتضي الكمال والفلاح والسعادة، ﴿من النبيّين﴾: الذين فضّلهم الله بوحيه واختصَّهم بتفضيلهم بإرسالهم إلى الخَلْق ودعوتهم إلى الله تعالى. ﴿وَالصَّدِيقينَ﴾: وهم الذين كَمُلَ تصديقُهم بما جاءت به الرُّسل، فعلموا الحقَّ وصدَّقوه بيقينِهِم وبالقيام به قولاً وعملاً وحالاً ودعوة إلى الله. ﴿وَالشُّهداء﴾: الذين قاتلوا في سبيل الله لإعلاء كلمةِ الله، فقُتِلوا. ﴿وَالصَالِحِينَ﴾: الذين صَلُحَ ظاهرُهم وباطنُهم، فصَلَحَتْ أعمالُهم؛ فكلُّ من أطاع الله تعالى كان مع هؤلاء وفي صحبتهم. ﴿وَحَسُنَ أولَنك رفيقاً﴾: بالاجتماع بهم في جنَّات النعيم والأنس بقريهِم في جوارِ ربِّ العالمين.

﴿ذلك الفضل﴾: الذي نالوه ﴿من الله﴾: فهو الذي وفَقهم لذلكَ وأعانَهم عليه، وأعطاهم من الثواب ما لا تبلُغُه أعمالُهم. ﴿وكفى بالله عليماً﴾: يعلم أحوالَ عبادِهِ ومن يستحقُّ منهم الثوابَ الجزيلَ بما قام به من الأعمال الصالحةِ التي تواطأ عليها القلبُ والجوارحُ.

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا خُدُوا حِدْرَكُمْ فَآنفِرُوا ثَبَاتٍ أَوِ انفِرُوا جَمِيعًا ۞ وَإِنَّ مِنكُو لَمَن لَبَهَطِنَنَّ فَإِنَّ أَصَبَبَتَكُم مُصِيبَةً قَالَ قَدْ أَنْعُمَ اللَّهُ عَلَى إِذْ لَمَ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدًا ۞ وَلَمِن أَصَبَكُمْ فَضَلَّ مِنَ اللَّهِ لَيَقُولَنَ كَأَن لَمَ تَكُنُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَكُم مَوَدَّهُ يَكَيَتَنِي كُنتُ مَعَهُم فَأَفُوزَ فَوَزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ فَلَيُقَانِنَ كَأَن لَمَ تَكُنُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَكُم مَوَدَّهُ يَكَيَتَنِي كُنتُ مَعَهُم فَأَفُوزَ فَوَزًا يَقَضِلُ مِن اللَّهِ لَيَقُولَنَ كَأَن لَمَ تَكُنُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَكُمْ مَوَدَةً يَكَيَتَنِي كُنتُ مَعَهُم فَأَفُوزَ فَوَزًا عَظِيمًا ۞ لَكُمْ لَمُعَانِي فَلُهُ فَلَيْعَانِ لَمَ تَكُنُ يَعْتَكُمُ وَبَيْنَهُمُ مَوَدَةً مَعَهُمُ فَا فُوزَ فَوَزًا يَقَتِيمُ أَنْهِ لَيَعَوْلَنَ كَأَن لَمَ تَكُنُ يَعْنَكُمُ وَبَيْنَهُمُ مَوَدًهُ مَوَدًا إِن اللَّهُ عَلَيْهُمُ مُوالًا مَن مَعَهُمُ فَأَفُوزَ فَوَزًا عَظِيمًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقَتَلُ أَوْ بَغَلِبٌ فَسَوْفَ فُؤْتِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾

الألاكة يأمر تعالى عباده المؤمنين بأخذ حِذْرِهِم من أعدائهم الكافرين، ولهذا يَشْمَلُ الأخذ بجميع الأسباب التي بها يُستعان على قتالهم ويُسْتَذْفَع مَكْرُهم وقوَّتُهم؟

FOR QURANIC THOUGH سورة النساء (۷۲ ـ ۷۳)

من استعمال الحصون والخنادق، وتعلَّم الرمي والرُّكوب، وتعلَّم الصناعات التي تُعينُ على ذلك، وما به يُعْرَفُ مداخِلُهم ومخارِجُهم ومكرُهم، والنفير في سبيل الله، ولهذا قال: ﴿فانفِروا ثُباتِ﴾؛ أي: متفرَّقين؛ بأن تنفر سريَّةُ أو جيشٌ ويقيم غيرهم، ﴿أوِ انفِروا جميعاً»، وكلُّ هٰذا تَبَعٌ للمصلحة والنِّكاية والراحة للمسلمين في دينهم. وهٰذه الآية نظيرُ قوله تعالى: ﴿وأعِدُوا لهم ما استطعتُم من قوَّةٍ».

(٧٢) ثم أخبر عن ضعفاء الإيمان المتكاسِلين عن الجهاد فقال: ﴿وإنَّ منكُمَهُ؛ أي: أيُّها المؤمنون، ﴿لمن لَيُبَطِّتَنَّهُ؛ أي: يتثاقل عن الجهاد في سبيل الله ضعفاً وخَوَراً وجُبناً. لهذا الصحيح، وقيل: معناه لَيُبَطِّتَنَّ عَيْرَهُ؛ أي: يزهُده عن القتال، ولمؤلاء هم المنافقون، ولكنَّ الأول أولى لوجهين: أحدهما: قولُه: ﴿منكمَهُ، والخطاب للمؤمنين.

والثاني: قوله في آخر الآية: ﴿كَأَنَّ لَمْ تَكُن بِيَنَكُم وَبِيَنَه مُودَّةً﴾؛ فإنَّ الكفَّار من المشركين والمنافقين قد قَطَعَ الله بينَهم وبينَ المؤمنين المودَّة.

وأيضاً؛ فإنَّ هٰذا هو الواقع؛ فإنَّ المؤمنين على قسمين: صادقون في إيمانِهِم أَوْجَبَ لهم ذَلك كمالَ التصديق والجهاد. وضعفاءُ دخلوا في الإسلام فصار معهم إيمانٌ ضعيفٌ لا يقوى على الجهادِ؛ كما قال تعالى: ﴿قالتِ الأعرابُ آمَنًا قُلْ لم تُؤْمِنوا ولْكن قولوا أَسْلَمْنا. ..﴾ إلى آخر الآيات.

ثم ذَكَرَ غاياتِ لهؤلاء المتثاقلين ونهاية مقاصدهم، وأنَّ معظم قصدِهم الدُّنيا وحطامها، فقال: ﴿فإن أصابَتْكم مصيبةٌ ﴾؛ أي: هزيمة وقتل وظَفِر الأعداء عليكم في بعض الأحوال لِمَا لِلَهِ في ذٰلك من الحِكَم، ﴿قالَ ذَلك المتخلُّف: ﴿قد أنعم الله عليَّ إذ لم أكن معهم شهيداً (أى من ضَعْف عقلِه وإيمانِهِ أنَّ التقاعُدَ عن الجهادِ الذي فيه تلك المصيبةُ نعمةٌ، ولم يدر أن النعمة الحقيقيَّة هي التوفيق لهذه الطاعة الكبيرة التي بها يَقُوى الإيمانُ ويَسْلَم بها العبدُ من العقوبة والخسران، ويحصُلُ له فيها عظيمُ الثواب ورضا الكريم الوهَّاب، وأما الععود؛ فإنه وإن استراح قليلاً؛ فإنَّه يَعْقُبُه تعبَّ طويلٌ وآلامً عظيمةً، ويفوتُهُ ما يحصُلُ للمجاهدين.

٧٣﴾ ثم قال: ﴿ولئن أصابَكُم فضلٌ من الله ؛ أي: نصرٌ وغنيمةٌ، ﴿ليقولَنُ كأن لم تكن بينكم وبينه مودَّةً يا ليتني كنتُ معهم فأفورَ فوزاً عظيماً ؛ أي: يتمنَّى أنه حاضرٌ لينال من المغانم، ليس له رغبةً ولا قصدٌ في غير ذلك، كأنه ليس منكم

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة النساء (٧٤)

يا معشر المؤمنين، ولا بينكم وبينه المودَّة الإيمانيَّةُ الذي<sup>(١)</sup> من مقتضاها أنَّ المؤمنين مشتركون في جميع مصالحهم ودفع مضارُهم، يفرَحون بحصولها ولو على يدِ غيرِه من إخوانه<sup>(٢)</sup> المؤمنين ويألمون بفَقْدِها ويسعَوْن جميعاً في كلِّ أمر يُصْلِحون به دينَهم ودُنياهم، فهٰذا الذي يتمنَّى الدُنيا فقط ليست معه الرُّوحُ الإيمانيَّة المذكورة.

٤٧% ومن أطف الله بعباده أن لا يَقْطَعَ عنهم رحمتَه، ولا يغلقَ عنهم أبوابها، بل من حصل على<sup>(٦)</sup> غير ما يليق؛ أمرَه ودعاه إلى جبر نقصِه وتكميل نفسِه، فلهذا أمر هؤلاء بالإخلاص والخروج في سبيله، فقال: ﴿فَلْيُقَائِلُ في سبيل الله الذين يَشرونَ الحياة الدُّنيا بالآخرة﴾؛ لهذا أحد الأقوال في لهذه الآية وهو أصحها، وقيل إن معناه فليقاتل في سبيل الله المؤمنون الكاملو الإيمان الصادقون في إيمانهم والذين يشرون الحياة الدُنيا بالآخرة﴾؛ لهذا أحد الأقوال في لمنه الآية وهو أصحها، وقيل ووطَّنوها على عليها الدينا بالآخرة﴾؛ أي: يبيعون الدُنيا رغبةً عنها بالآخرة رغبة فيها؛ فإنَّ هؤلاء [هم] الذين يوجَّه إليهم الخطاب؛ لأنهم الذين قد أعدوا أنفسَهم ووطَّنوها على جهاد الأعداء؛ لما معهم من الإيمان التامَّ المقتضي لذلك، وأمَّا أولئك المتثاقلون؛ فلا يُعبأ بهم خرجوا أو قعدوا، فيكون لهذا نظيرَ قوله تعالى: وقل آمنوا به أو لا تؤمنوا إنَّ الذين أوتوا العلم من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم يَخرُونَ وقرأ ولما به أو لا تؤمنوا إنَّ الذين أوتوا العلم من قبلِه إذا يُتْلى عليهم يخرُونَ وقرأ ولما بها أو لا تؤمنوا إنَّ الذين أوتوا العلم من قبلِه إذا يُتْلى عليهم يخرُونَ وقرأ ولما المنوا به أو لا تؤمنوا إنَّ الذين أوتوا العلم من قبلِه إذا يُتْلى عليهم يخرُونَ وقرأ ولما الها بكافريني قد أوليات، وقوله: في فوان يُكْفُر بها هؤلاء فقد وكَلْنا بها قوماً ليسوا بها بكافرينَ».

وقيل: إن معنى الآية: فليقاتل المقاتِلُ والمجاهدُ للكفار الذين يَشْرون الحياة الدُّنيا بالآخرةِ، فيكون على لهذا الوجه. ﴿الذين﴾ في محلِّ نصب على المفعولية، ﴿ومَن يقاتِلْ في سبيل الله﴾: بأن يكونَ جهاداً قد أمر الله به ورسولُهُ، ويكون العبد مخلصاً لله فيه قاصداً وجه الله، ﴿فَيَقْتَلْ أو يَغْلِبْ فسوف نُؤْتيهِ أجراً عظيماً»: زيادةَ في إيمانِهِ ودينِهِ وغنيمةً وثناءً حسناً وثواب المجاهدين في سبيل الله الذين أعدَّ الله لهم في الجنة ما لا عينَ رأت ولا أذنَّ سمعت ولا خَطَرَ على قلب بشرٍ.

﴿وَمَا لَكُمْ لَا نُقَنِيلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَلِينَ مِنَ الرِّبَالِ وَالنِّسَلَةِ وَالْوِلدَنِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ

(1) كذا في النسختين، وفي (1) عدلت إلى «التي» بخط مغاير.

(٢) كذا في النسختين، وفي (1) عدلت إلى «غيرهم من إخوانهم» بخط مغاير.

(٣) في (ب): «منه».

FOR QURĂNIC T سورة النساء (٧٥ - ٧٦

أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرَيَةِ الظَّالِرِ أَهْلُهَا وَأَجْعَل لَمَا مِن لَدُنكَ وَلِيَّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا (٢) (٧٥) هذا حتَّ من الله لعبادِهِ المؤمنين وتهييجٌ لهم على القتال في سبيله، وأنَّ ذلك قد تعين عليهم وتوجَّه اللوم العظيم عليهم بتركِهِ، فقال: ﴿وما لكم لا تقاتِلون في سبيل اللهِ؟؛ والحالُ أنَّ المستضعفين من الرجال والنساء والولدان اللين لا يستطيعونَ حيلة ولا يهتدونَ سبيلاً، ومع هذا فقد نالهم أعظم الظَّلم من أعدائهم؛ ولمؤمنين بالأذى والصد عن سبيلاً، ومع هذا فقد نالهم أعظم الظُّلم من أعدائهم؛ ولمؤمنين بالأذى والصد عن سبيل الله، ومنعِهم من الدعوة لدينهم والشركِ، ويدعونَ الله أن يخرِجَهم من هذه القريةِ الظالم أهلُها لأنفسهم بالكفرِ والشركِ، ومحارِ جهادُكم على هذا الوجه من باب القتال والذَّبٌ عن عَيلاتِكم وأولادِكم ومحارِ محم؛ لأنَّ بابَ الجهادِ الذي هو الطمعُ في الكفارِ؛ فإنه وإن كان فيه فضلُ عظيمٌ ويُلامُ المتخلِّف عنه أعظم اللوم<sup>(١)</sup>؛ فالجهادُ الذي فيه استنقادُ المستضعفين منكُم أعظمُ أجراً وأكبرُ فائلةً بحيث يكونُ من باب دفع الأعوا.

﴿الَذِينَ مَامَنُوا يُقَانِلُونَ فِى مَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَانِلُونَ فِى سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَانِلُوَا أَوْلِيَآهَ الشَيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَيْطَانِ كَانَ صَعِيفًا (٢) .

لاته المن الله بأنَّ المؤمنين يقاتِلون في سبيله، ﴿والذين كفروا والذين كفروا والذين كفروا والذين كفروا والذي في سبيل الطَّاغوت؟ الذي هو الشيطانُ. في ضمن ذلك عدة فوائد:

منها: أنه بحَسَبٍ إيمان العبد يكون جهاده في سبيل الله وإخلاصُه ومتابعته، فالجهادُ في سبيل الله من آثار الإيمان ومقتضياتِهِ ولوازمِهِ؛ كما أنَّ القتالَ في سبيل الطاغوت من شُعَبِ الكفر ومقتضياتِهِ.

ومنها: أن الذي يقاتل في سبيل الله ينبغي له ويَحْسُنُ منه من الصبر والجَلَدِ ما لا يقوم به غيره؛ فإذا كان أولياء الشيطان يصبرون ويقاتِلون وهم على باطل؛ فأهل الحقَّ أولى بذلك؛ كما قال تعالى في لهذا المعنى: ﴿إِن تكونوا تألمونَ فإنَّهم يألمونَ كما تَألمونَ وترجُون من اللهِ ما لا يَرجونَ...﴾ الآية. ومنها: أن الذي يقاتِلُ في سبيل الله معتمداً على ركنٍ وثيقٍ، وهو الحقُّ

في (ب): «لوم».

سورة النساء (٧٧)

والتوكُّل على الله؛ فصاحب القوة والرُّكن الوثيق يُطْلَبُ منه من الصبر والثَّبات والنشاط ما لا يُطْلَبُ مِمَّن يقاتِل عن الباطل الذي لا حقيقة له ولا عاقبة حميدة؛ فلهٰذا قال تعالى: ﴿فقاتِلوا أولياءَ الشَّيطانِ إنَّ كيدَ الشيطانِ كان ضعيفاً﴾؛ والكيدُ سلوكُ الطرق الخفيَّة في ضرر العدو؛ فالشيطانُ وإن بَلَغَ مكرُهُ مهما بَلَغَ؛ فإنه في غاية الضَّغفِ الذي لا يقوم لأدنى شيءٍ من الحقِّ ولا لكيدِ الله لعبادِهِ المؤمنين.

﴿ أَنَّرَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِبَلَ لَهُمْ كُفُوًا أَيَدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَوَةَ وَمَاثُوا الزَّكُونَ فَلَمَّا كُذِبَ عَلَيْهُمُ الْفِنَالُ إِذَا فَرِيَّنَ يَمْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَضَفْيَةِ اللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً وَقَالُوا رَبَّنَا لِرَ كَنَبْتَ عَلَيْنَا الْفِنَالَ لَوَلَا أَخْرَنَنَا إِلَى أَجَلِ قَرِبٍ قُلْ مَنْتُمُ الدُّيَا قَلِيلُ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمِنِ الْفَى وَلَا نُظْلَمُونَ فَئِيلًا يُدْرِكُكُمُ الْنَوَتُ وَلَوْ كُنُمْ فِي بُرُبِحٍ مُشَيَّدَةٍ؟

٧٧﴾ كان المسلمون إذ كانوا بمكَّة مأمورين بالصَّلاة والزَّكاة؛ أي: مواساة الفقراء، لا الزكاة المعروفة ذات النُصُب والشُّروط؛ فإنها لم تُفْرَض إلَّا بالمدينة، ولم يؤمروا بجهاد الأعداء لعدَّة فوائدَ:

منها: أن من حكمة الباري تعالى أن يَشْرَعَ لعبادِهِ الشرائعَ على وجهِ لا يشقُ عليهم، ويبدأ بَالأهمِّ فالأهمِّ والأسهل فالأسهل.

ومنها: أنه لو فُرِضَ عليهم القتالُ مع قلَّة عَددهم وعُددهم وكثرة أعدائهم؛ لأدَّى ذٰلك إلى اضمحلال الإسلام، فَرُوعِيَ جانبُ المصلحة العُظمى على ما دونِها. ولغير ذٰلك من الحكم.

وكان بعض المؤمنين يودُون أن لو فُرضَ عليهم القتالُ في تلك الحال غير اللائق فيها ذلك، وإنما اللائقُ فيها القيامُ بما أمِروا به في ذلك الوقت من التوحيد والصَّلاة والزَّكاة ونحو ذلك؛ كما قال تعالى: ﴿ولو أنَّهم فَعَلوا ما يُوعَظونَ به لكان خيراً لهم وأشدَّ تَثبيتاً»، فلمَّا هاجروا إلى المدينة وقويَ الإسلام؛ كُتِبَ عليهم القتال في وقته المناسب لذلك، فقال فريقٌ من الذين يستعجلون القتال قبل ذلك خوفاً من الناس وضعفاً وخَوَراً: ﴿رَبَّنا لِمَ كَتَبْتَ علينا القتالَ»؟ وفي هذا تضجُّرهم واعتراضُهم على الله، وكان الذي ينبغي لهم ضدَّ هٰذه الحال؛ التسليمَ لأمر الله والصبرَ على أوامره، فعكسوا الأمر المطلوبَ منهم، فقالوا: ﴿لولا أُخْرَتنا إلى أجلِ قريبَ»؛ أي: هلاً أخْرتَ فرضَ القتال مدةً متأخَّرةَ عن الوقت الحاض؛ التسليمَ لأمر الله الحال كثيراً ما تعرضُ لمن هو غير رزين واستعجل في الأمور قبلَ وَقْتِها؛ فالغالُ

سورة النساء (٧٨)

عليه أنَّه لا يصبرُ عليها وقت حُلولها ولا ينوءُ بِحَمْلِها، بل يكونُ قليل الصبر...

ثم إنَّ الله وَعَظَهم عن هٰذه الحال التي فيها التخلَّف عن القتال، فقال: ﴿قُلْ متاعُ الدُّنيا قليلٌ والآخرةُ خيرٌ لِمَن اتَّقى﴾؛ أي: التمتُّع بلدًّات الدُنيا وراحتها قليلٌ، فَتَحَمُّل الأَثقال في طاعة الله في المدَّة القصيرة مما يَسْهُلُ على النفوس ويَخِفُّ عليها؛ لأنها إذا عَلِمَت أنَّ المَشَقَّة التي تنالها لا يطول لُبثها؛ هان عليها ذلك؛ فكيف إذا وازنت بين الدُنيا والآخرة، وأنَّ الآخرة خيرٌ منها في ذاتها ولَذَّاتها فكيف إذا وازنت بين الدُنيا والآخرة، وأنَّ الآخرة خيرٌ منها في ذاتها ولَذَاتها وزمانها؛ فذاتُها كما ذَكَرَ النبيَ تَتَلا في الحديث الثابت عنه: «إنَّ موضع سُوطٍ في الجنة خيرٌ من الدُنيا وما فيها»<sup>(1)</sup>، ولَذَاتُها صافيةٌ عن المكدرات، بل كلُّ ما خطَرَ بالبال أو دار في الفكر من تصوُّر لَذَةٍ؛ فَلَدَّةُ الجنة فوقَ ذٰلك؛ كما قال تعالى: ﴿فلا تعلمُ نفسٌ ما أخفي لهم من قُرَّةِ أعينَ؟، وقال الله على لسان نبيًه<sup>(٢)</sup>: «أعددتُ لعبادي الصالحين ما لا عينٌ رأت ولا أذنَّ سمعتُ ولا خطَرَ على قلب بشر».

وأما لَذَات الدُّنيا؛ فإنَّها مشوبة بأنواع التنغيص الذي لو قُوبِلَ بين لَذَاتها وما يقترنُ بها من أنواع الآلام والهُموم والغُموم؛ لم يكن لذلك نسبة بوجه من الوجوه. وأما زمانُها؛ فإنَّ الدُّنيا منقضية وعمر الإنسان بالنسبة إلى الدُّنيا شيء يسيرٌ، وأما الآخرة؛ فإنها دائمة النعيم، وأهلُها خالدون فيها؛ فإذا فكَّر العاقل في هاتين الدارين، وتصوَّر حقيقتهما حقَّ التصوُّر؛ عَرَفَ ما هو أحقُ بالإيثار والسَّعي له والاجتهادِ لطلبِه، ولهذا قال: ﴿والآخرةُ خيرٌ لمنِ اتَقى﴾؛ أي: اتَقى الشرك وسائر المحرمات. ﴿ولا تُظْلَمون فتيلاً»؛ أي: فسعيُكم للدار الآخرة ستجدونه كاملاً موفراً غير منقوض منه شيئاً.

مَرَّكَ» ثم أخبر أنه لا يُغني حذرً عن قدر، وأنَّ القاعد لا يدفع عنه قعودُه شيئاً، فقال: ﴿أينما تكونوا يدرككم الموتُ»؛ أيّ: في أيَّ زمان وأيَّ مكان. ﴿ولو كنتُم في بروج مُشَيَّدةَ»؛ أي: قصور منيعةٍ ومنازل رفيعةٍ. وكلُّ هٰذا حتَّ على الجهاد في سبيل الله؛ تارةً بالترغيب في فضلِهِ وثوابِهِ، وتارةً بالترهيبِ من عقوبةِ تركِهِ، وتارةً بالإخبارِ أنَّه لا ينفع القاعدين قعودُهم، وتارةً بتسهيل الطريق في ذلك وقصرها.

ثم قال:

(۱) أخرجه البخاري (۳۲۵۰) عن سهل بن سعد.

(٢) أخرجه البخاري (٣٢٤٤)، ومسلم (٢٨٢٤) من حديث أبى هريرة.

سورة النساء (٧٨)

وَإِن نُصِبَّهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَإِن نُصِبَّهُمْ سَيِّتَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهُ فَمَالِ هَتُؤَلَاهِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ۞ مَمَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَنِنَ اللَّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فِمَن نَفْسِكَ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَن بِاللَّهِ شَهِدًا ۞ (``.

يخبر تعالى عن الذين لا يعلمونَ، المعرضينَ عمَّا جاءت به الرسلُ، المعارضين لهم أنَّهم إذا جاءتهم حسنةً؛ أي: خِصْبٌ وَكَثْرَةُ أموال وتوفُّر أولاد وصحة؛ قالوا: ولهذه من عند الله ، وآنَهم إن أصابتهم سيئةً؛ أي: جدبٌ وفقرٌ ومرضٌ وموتُ أولادٍ وأحباب؛ قالوا: ﴿هٰذه من عندك ؟؛ أي: بسب ما جثنا به يا محمد! تطيَّروا برسول الله يَتلا كما تطيَّر أمثالُهم برسل الله؛ كما أخبر الله عن قوم فرعون أنهم قالوا لموسى: ﴿فإذا جاءتُهُمُ الحسنةُ قالوا لنا هٰذه وإن تُصِبْهم سيئةً يَطَيَّروا بموسى ومن معهُ ، وقال قومُ صالح: ﴿قالوا اطَيَّرْنا بك وبَمن معكَ »، وقال قومُ يسَ لرسلهم: ﴿إنَّا تطيَّرنا بكم لئن لم تَنتهوا لَنَرْجُمَنَكم . . . ﴾ الآية، فلما تشابهت قلوبهم بالكفر ؛ تشابهت أقوالهم وأفعالهم<sup>(٢)</sup>، ولهكذا كلُّ من نَسَبَ حصولَ الشَّرُ أو زوالَ بالكفر ؛ تشابهت أقوالهم وأفعالهم<sup>(٢)</sup>، ولهكذا كلُّ من نَسَبَ حصولَ الشَّرُ أو زوالَ إلى بالكفر ؛ تشابهت أقوالهم وأفعالهم<sup>(٢)</sup>، ولهكذا كلُّ من نَسَبَ حصولَ الشَّرُ أو زوالَ بالكفر يلما جاءت به الرُّسُل أو لبعضه؛ فهو داخلٌ في هٰذا الذَّمُ الوخيم. قال الله في أي: بقضائِهِ وقَدَرِه وخَلْقِهِ . فيمال هُولاء القوم ؟ أي يهمون حديئاً بالكليَّة ولا يقربهم الباطلة، ﴿لا يكادونَ يفقهونَ حديثاَه؟ أي: لا يفهمون حديئاً بالكليَّة ولا يقربون من فهمِهِ أو لا يفهمون منه إلَّه فهما ضعيفاً. وعلى كلُّ فهو ذم لهم وتوبيخ على عدم فهمِهِ أو لا يفهمون منه إلَّا فهما ضعيفاً. وخلى كلُّ فهو ذم لهم وتوبيخ على عدم فهمهم وفقههم عن الله وعن رسوله، وذُلك بسبب كفرهم وإعراضهم.

وفي ضمن ذلك مدح مَن يَفْهَمُ عن الله وعن رسوله، والحثَّ على ذلك وعلى الأسباب المعينة على ذلك من الإقبال على كلامِهما، وتدبُّره وسلوك الطرق الموصلة إليه؛ فلو فَقِهوا عن الله؛ لعلموا أنَّ الخير والشرَّ والحسنات والسيئات كلَّها بقضاء الله وقَدَره، لا يخرج منها شيء عن ذلك، وأنَّ الرسل عليهم الصلاة والسلام لا يكونون سبباً لشرَّ يحدُث. هم ولا ما جاؤوا به؛ لأنَّهم بُعِثوا بمصالح الدُنيا والآخرة والدين.

- (۱) في النسختين ذكر الشيخ الآية رقم (۸۰) في هذا الموضع ولم يفسرها. ثم ذكرها في الآيات التالية وفسّرها.
  - (٢) في (ب): «وأعمالهم».

﴿٧٩﴾ ثم قال تعالى: ﴿ما أصابك من حسنة ﴾؛ أي: في الدين والدنيا ﴿فمن الله ﴾: هو الذي مَنَّ بها ويَسَّرَها بتيسير أسبابها، ﴿وما أصابك من سيِّتة ﴾: في الدين والدُنيا ﴿فمن نفسِكَ ﴾؛ أي: بذنوبك وكسبك وما يعفو الله عنه أكثر؛ فالله تعالى قد فَتَحَ لعبادِهِ أبوابَ إحسابَهِ وأمَرَهم بالدُّخول لبرَّهِ وفضلِهِ، وأخبرهم أنَّ المعاصي مانعةٌ من فضلِهِ؛ فإذا فَعَلَها العبد؛ فلا يلومنَّ إلَّا نفسَه؛ فإنَّه المانعُ لنفسِهِ عن

سورة النساء (٧٩ ـ ٨٠)

ثم أخبر عن عموم رسالة رسوله محمد ﷺ، فقال: ﴿وأرسلناكَ للنَّاسِ رسولاً وكفىٰ باللهِ شهيداَ﴾: على أنك رسولُ الله حَقًّا بما أيَّدك بنصرِهِ والمعجزاتِ الباهرة والبراهين الساطعة؛ فهي أكبر شهادةَ على الإطلاق؛ كما قال تعالى: ﴿قُلْ أَيُّ شيء أكبرُ شهادةَ قل اللهُ شهيدٌ بيني وبينَكمَ؟؛ فإذا علم أنَّ الله تعالى كامل العلم تامُ القدرة عظيم الحكمة وقد أيَّد اللهُ رسولُه بما أيَّده ونَصَرَهُ نصراً عظيماً؛ تقضَّ بذلك أنَّه رسولُ الله، وإلَّ؛ فلو تقوَّل عليه بعضَ الأقاويل؛ لأخذ منه باليمينِ ثم لَقَطَعَ منه الوتينَ.

وَّمَن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ وَمَن تَوَلَّى فَمَّا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِم حَفِيظًا ﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَرَرُوا مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِنهُمْ غَيْرَ الَّذِى تَقُولُ وَاللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَ اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾.

(٨٩) أي: كلُّ من أطاع رسول الله في أوامره ونواهيه؛ ﴿فقد أطاع الله؟ تعالى؛ لكونِهِ لا يأمر ولا ينهى إلا بأمر الله وشرعه ووحيه وتنزيله، وفي هٰذا عصمة الرسول ﷺ؛ لأنَّ الله أمر بطاعتِهِ مطلقاً؛ فلولا أنَّه معصومٌ في كلِّ ما يبلِّغ عصمة الرسول ﷺ؛ لأنَّ الله أمر بطاعتِهِ مطلقاً؛ فلولا أنَّه معصومٌ في كلِّ ما يبلِّغ عن الله؛ لم يأمرُ بطاعتِهِ مطلقاً ويمدَخ على ذلك، وهٰذا من الحقوق المشتركة؛ من الله؛ لم يأمرُ بطاعتِهِ مطلقاً ويمدَخ على ذلك، وهٰذا من الحقوق المشتركة؛ والنَّ الله؛ لم يأمرُ بطاعتِهِ مطلقاً ويمدَخ على ذلك، وهٰذا من الحقوق المشتركة؛ وفانَّ الحقوق ثلاثةً : حقٌ للله تعالى لا يكونُ لأحدٍ من الخَلق، وهو عبادة الله والرغبة إليه وتوابع ذلك؛ وقسمٌ مختصٌ بالرسول، وهو التعزيرُ والتوقيرُ والنُصرةُ وقسمٌ مشترك، وهو التعزيرُ والتوقيرُ والنُصرةُ الله وقسمٌ مشترك، وهو التعزيرُ والتوقيرُ والنُصرةُ الله وقسمٌ مشترك، وهو التعزيرُ والتوقيرُ والنُصرةُ الله وقسمٌ مشترك، وهو التعزيرُ والنوسرة والموابية فله الله بين وقلم مشترك، وهو التعزيرُ والنصرة الله ووسمٌ مشترك، وهو التعزيرُ والنصرة الله وقسمٌ مشترك، وهو التعزيرُ والنصرة الله ووسم مشترك، وهو التعزيرُ والنصرة الله بين والرغبة إليه وتوابع ذلك؛ وقسمٌ مختصٌ بالرسول، وهو التعزيرُ والتوقيرُ والنصرة وقسمٌ مشترك، وهو الإيمان بالله ورسولِهِ ومحبتُهما وطاعتُهما؛ كما جَمَع الله بين وأصيلاً في فمن أطاع الرسول؛ فقد أطاع الله، وله من الثواب والخير ما رُتَّب على وأصيلاً في فمن أطاع الرسول؛ فقد أطاع الله، وله من الثواب والخير ما رُتَّب على طاعة الله (ومن الله شيئاً. ﴿فما أرسلناك عليهم حفيظاً ؛ أي : تحفظ أعمالَهم وأحوالَهم، بل

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (٨١ ـ ٨٢)

أرسلناك مبلُغاً ومبيَّناً وناصحاً، وقد أديتَ وظيفتكَ ووَجَبَ أجرُك على الله، سواءً اهتدَوا أم لم يهتدُوا؛ كما قال تعالى: ﴿فَذَكَرْ إِنَّما أنت مُذَكِّرُ لستَ عليهم بمصيطر...﴾ الآية.

(٨٩) ولا بدَّ أن تكون طاعةُ الله ورسولِهِ ظاهراً وباطناً في الحضرة والمغيب، فامًا من يُظْهِرُ في الحضرة الطاعة والالتزام؛ فإذا خلا بنفسِه أو أبناء جنسِه؛ تَرَكَ الطاعة وأقبل على ضِدُها؛ فإنَّ الطاعة التي أظهرها غيرُ نافعة ولا مفيدةٍ، وقد أشبة مَن قال الله فيهم: ﴿ويقولونَ طاعةٌ ﴾؛ أي: يظهرونَ الطاعةَ إذا كانوا عندك؛ ﴿فإذا بَرَزوا من عندِكَ ؛ أي: خرجوا وخَلُوا في حالة لا يُطَّلع فيها عليهم، ﴿بَيَت طائفة منهم غير الذي تقول ؟؛ أي: بيتوا ودبَروا غير طاعتِك ولا ثمَّ إلا المعصية. وفي منهم غير الذي تقول ؟؛ أي: بيتوا ودبَروا غير طاعتِك ولا ثمَّ إلا المعصية. وفي قوله: ﴿بَيَّتَ طائفةٌ منهم غيرَ الذي تقول ؟: دليلٌ على أنَّ الأمر الذي استقرُّوا عليه غيرُ الطاعة؛ لأنَّ التبييت تدبيرُ الأمر ليلاً على وجه يستقرُّ عليه الرأي. ثم توعَدهم على ما فعلوا، فقال: ﴿والله يكتُبُ ما يُبَيّتونَ ؟؛ أي: يحفظه عليهم وسيجازيهم على ما فعلوا، فقال: ﴿والله يكتُبُ ما يُبَيّتونَ ؟ أي: يحفظه عليهم وسيجازيهم على ما فعلوا، فقال: ﴿والله يكتُبُ ما يُبَيّتونَ ؟ أي: يحفظه عليهم وسيجازيهم عليه أتمَّ الجزاء؟ ففيه وعيدً لهم. ثم أمر رسوله بمقابلتهم بالإعراض وعدم التعنيف؟ فإنهم لا يضرُونه شيئاً إذا توكَل على الله واستعان به في نصر دينهِ وإقامة شرعِه، ولهذا قال: ﴿واله منهم من أوله وعله ما لهم الله واستعوبَ هذا ما وعدم ما عليه أتمَ الجزاء؟ ففيه وعيدً لهم. ثم أمر رسوله بمقابلتهم ويهم ويقامة التعنيف؟ فإنهم لا يضرُونه شيئاً إذا توكَل على الله واستعان به في نصر دينهِ وإقامة شرعِه، ولهذا قال: ﴿واله اله منهم وتوكَل على الله واله وكهى بالله وكيلاً».

﴿أَفَلَا يَنَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندٍ غَيْرٍ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ آخْنِلَىفًا كَثِيرًا ﴿ ﴾ .

(٨٢) يأمر تعالى بتدبُر كتابه، وهو التأمُل في معانيه وتحديق الفكر فيه وفي مبادئِه وعواقبه ولوازم ذلك؛ فإنَّ في تدبُر كتاب الله مفتاحاً<sup>(۱)</sup> للعلوم والمعارف، وبه يُسْتَنْتَجُ كلُّ خير وتستخرجُ منه جميعُ العلوم، وبه يزداد الإيمان في القلب وترسَخُ شجرته؛ فإنَّه يعرِّف بالربَّ المعبود وما له من صفات الكمال وما يُنَزَّهُ عنه من سماتِ النقص، ويعرِف الطريق الموصلة إليه وصفة أهلها وما لهم عند القدوم عن سماتِ النقص، ويعرِف الطريق الموصلة إليه وصفة أهلها وما لهم عند القدوم عن سماتِ النقص، ويعرِف الطريق الموصلة إليه وصفة أهلها وما لهم عند القدوم عنه سماتِ النقص، ويعرِف الطريق الموصلة إليه وصفة أهلها وما لهم عند القدوم عليه، ويعرِف العرق الموصلة إليه وصفة أهلها وما لهم عند القدوم وصفة أهلها وما لهم عند وجود أسباب العقاب. وكلَّما ازداد العبد تأمُلاً فيه؛ ازداد علما وعملاً وعملاً ومع يقرف الله بذلك وحتَ عليه وأخبر أنه هو المقصود بإنزال القرآن؛ كما قال تعالى: ﴿كتابَ أنزلناه إليك مُبارَكٌ ليدَبَّروا آياتِهِ وليتذكَر أُولو الألبابِ؟؛ وقال تعالى: ﴿كتابَ أنزلناه إليك مُبارَكٌ ليدَبَّروا آياتِه وليذكر أولو المقصود الأله بنا الله بذلك ما زواد العبد تأمُلاً فيه؛ ازداد علما وعملاً وعملاً ولهم عند وجود أسباب العقاب. وكلَّما ازداد العبد تأمُلاً فيه؛ ازداد علما وعملاً وعملاً ويصيرة، لذلك أمر الله بذلك وحتَ عليه وأخبر أنه هو المقصود المقارة إين القرآن أولو أيوان القرآن؛ كما قال تعالى: ﴿كتابَ أنزلناه إليك مُبارَكٌ ليدَبَّروا آياتِهِ وليتذكَر أُولو الألبابِ؟؛ وقال تعالى: ﴿أفلا يتدبَّرون القرآن أم على قُلوبِ أقفالُها».

(١) في (ب): «فإن تدبر كتاب الله مفتاح».

سورة النساء (٨٢)

ومن فوائدِ التدبُّر لكتاب الله أنَّه بذٰلك يصل العبدُ إلى درجة اليقين والعلم بأنَّه كلام الله؛ لأنَّه يراه يصدُق بعضُه بعضاً، ويوافق بعضُه بعضاً، فترى الحِكَمَ والقصةَ والإخبارات تُعاد في القرآن في عِدَّة مواضع، كلُّها متوافقة متصادقة، لا ينقُض بعضُها بعضاً؛ فبذلك يُعلم كمال القرآن، وأنَّه من عند مَن أحاط علمُهُ بجميع الأمور؛ فلذلك قال تعالى: هولو كانَ مِن عندِ غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً، أي: فلما كان من عند الله، لم يكن فيه اختلافٌ أصلاً.

﴿وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمَرٌ مِّنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُوْا بِدٍ. وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الأَمَرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوَلَا فَضْلُ اللَهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَنُهُ لأَنَّبَعْتُمُ ٱلشَّيْطَنَ إِلَّا قَلِيلًا ().

(٨٣) هذا تأديب من الله لعبادِهِ عن فعلهم هذا غير اللائق، وأنه ينبغي لهم إذا جاءهم أمر من الأمور المهمَّة والمصالح العامَّة ما يتعلَّق بالأمن وسرور المؤمنين أو بالخوف الذي فيه مصيبة عليهم أن يتثبَّتوا ولا يستعجلوا بإشاعة ذلك الخبر، بل يردُونه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم أهل الرأي والعلم والنُّصح والعقل والرزانة الذين يعرفون الأمور ويعرفون المصالح وضدَّها؛ فإن رأوا في إذاعته مصلحة ونشاطاً للمؤمنين وسروراً لهم وتحرُّزاً من أعدائِهم؛ فعلوا ذلك، وإن رأوا في إذاعته مصلحة ونشاطاً للمؤمنين وسروراً لهم وتحرُّزاً من أعدائِهم، فعلوا ذلك، وإن رأوا في إذاعته مصلحة ونشاطاً للمؤمنين وسروراً لهم وتحرُّزاً من أعدائِهم، فعلوا ذلك، وإن رأوا في إذاعته مصلحة ونشاطاً للمؤمنين وسروراً لهم وتحرُّزاً من أعدائِهم، فعلوا ذلك، وإن رأوا وإنه المواحية، أو فيه مصلحة ولكن مضرَّته تزيد على مصلحته، لم ينبعوه. ولهذا قال: ﴿لَعَلِمَهُ الذين يستنبطونَه منهم ﴾، أي أولي مصلحة وأكن مضرَّته المؤالي والعلم والمواحية؛ لم مصلحة ونشاطاً للمؤمنين وسروراً لهم وتحرُّزاً من أعدائِهم، فعلوا ذلك، وإن رأوا وإنه ليساً أنه ليساً إلى ألمونين وسروراً لهم وتحرُّزاً من أعدائِهم، فعلوا ذلك، وإن رأوا في إذاعته مصلحة ونشاطاً للمؤمنين وسروراً لهم وتحرُّزاً من أعدائِهم، فعلوا ذلك، وإن رأوا وأنه ليساً أن فيه مصلحة ولكن مضرَّته تزيد على مصلحته، أو فيه مصلحة ولكن مضرَّته تزيد على مصلحته، إلى أن وأوا أنه ليساً أن فيه مصلحة وألكن مضرَّته منهم أنه أله الذين والمؤمنين واروا وأرائهم السَّديدة وعلومهم الرشيدة.

وفي لهذا دليلٌ لقاعدةٍ أدبيَّة، وهي أنه إذا حَصَلَ بحثٌ في أمر من الأمور؛ ينبغي أن يُوَلَّى مَن هو أهلٌ لذلك، ويُجْعَلَ إلى أهله، ولا يُتَقَدَّم بين أيديهم؛ فإنه أقرب إلى الصواب وأحرى للسلامة من الخطأ.

وفيه النهي عن العجلة والتسرُّع لنشر الأمور من حين سماعها، والأمر بالتأمُّل قبل الكلام والنظر فيه؛ هل هو مصلحةً فيقْدِمُ عليه الإنسان أم لا فيُخجِمُ عنه؟

ثم قال تعالى: ﴿ولولا فَضُلُ اللَّه عليكم ورحمتُهُ﴾؛ أي: في توفيقِكم وتأديبِكم وتعليمِكم ما لم تكونوا تعلمون، ﴿لاتَبعتم الشيطانَ إلَّا قليلاَ﴾؛ لأنَّ الإنسان بطبعِهِ

كذا في هامش (ب). وفي (أ): قوإن رأوا ما فيه مصلحة».

سورة النساء (٨٢ ـ ٨٥)

ظالمٌ جاهلٌ فلا تأمرُهُ نفسُه إلَّا بالشَّرُ؛ فإذا لجأ إلى ربُّه، واعتصم به، واجتهدَ في ذٰلك؛ لَطَفَ به ربُّه، ووفَقه لكلٌ خيرٍ، وعصمَه من الشيطان الرجيم.

فَقَنْئِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكُ وَحَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِيَّ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَكُفَ بَأْسَ ٱلَّذِينَ كَغَرُوا وَاللَّهُ أَشَدُ بَأْسَا وَأَشَدُ تَنكِيلَا ٢

٤٨٤ هذه الحالة أفضل أحوال العبد؛ أن يجتهد في نفسه على امتثال أمر الله من الجهاد وغيره، ويحرِّض غيره عليه، وقد يعدم في العبد الأمران أو أحدهما؛ فلهذا قال [الله] لرسوله: ﴿فقاتِلْ في سبيل الله لا تُكَلَّفُ إلا نفسَكَ﴾؛ أي: ليس عليك قدرة على غير نفسك، فلن تُكَلَّفَ بفعل غيرك. ﴿وحرِّض المؤمنين» على القتال، وهذا يشمل كلَّ أمر يحصُل به نشاط المؤمنين وقوَّة قلوبهم؛ من تقويتهم، والإخبار بضَعْف الأعداء وفشلهم، وبما أعدًّ الله للمقاتلين من الثواب، وما على والإخبار بضَعْف الأعداء وفشلهم، وبما أمر الله المؤمنين وقوَّة قلوبهم؛ من تقويتهم، والإخبار بضَعْف الأعداء وفشلهم، وبما أعدًّ الله للمقاتلين من الثواب، وما على والإخبار بضَعْف الأعداء وفشلهم، وبما أعدًّ الله للمقاتلين من الثواب، وما على المتخلُفين من العقاب؛ فلهذا وأمثاله كلُه يدخُل في التحريض على القتال. ﴿عسى الله أن يكفّن من العقاب؛ فلهذا وأمثاله كلُه يدخُل في التحريض على القال. وعلى المتخلُفين من العقاب؛ فلهذا وأمثاله كلُه يدخُل في التحريض على القال. وعلى بعضكم المتحريض على الله أن يكفّن من العقاب؛ فلهذا وأمثاله كلُه يدخُل في التحريض على القال. وعلى المتحريض، والقال. وعلى المتحريض، وما على والإخبار بضَعْف الأعداء وفشلهم، وبما أعدًّ الله للمقاتلين من الثواب، وما على المتحريض. والما أله أله يدخُل في التحريض على القال. وعلى المتحريض، أله أن يكفّن المتحريض، والله أنه يكم والله أن يكفَّ بأس الذين كفرواله؛ أي: بقتالكم في سبيل الله وتحريض بعضكم بعضكم بعضاً. ووالله أشدً بأساك؛ أي: قوة وعزَّة، وأوأشدُ تنكيلاً»: بالمذنب في نفسه وتنكيلاً لغيره؛ فلو شاء تعالى؛ لانتصر من الكفار بقوَّة، ولم يجعل لهم باقيةً، وتنكيلاً يمان الذين كموبه على القار، والقَهْر الذي لا يفيدُ شيئًا.

هُمَّن يَشْفَعُ شَفَنعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِنهَاً وَمَن يَشْفَعُ شَفَنعَةً سَبِّئَةً يَكُن لَّهُ كِفْلُ مِنهاً وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ تُمَقِينًا ٢

FOR QURANIC THOUGHT سورة النساء (٨٦ ـ ٨٧)

﴿ وَإِذَا حُبِينُم بِنَجِيَةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُوها ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيء حَسِيبًا ٢

٨٦ التحية: هي اللفظ الصادر من أحد المتلاقيين على وجه الإكرام والدَّعاء وما يقترن بذلك اللفظ من البشاشة ونحوها، وأعلى أنواع التحية ما ورد به الشرعُ من للسلام ابتداء وردًا، فأمر تعالى المؤمنين أنَّهم إذا حُيُّوا بأي تحيَّة كانت أن يردُّوها بأحسن منها لفظاً وبشاشة أو مثلها في ذلك، ومفهوم ذلك النهي عن عدم الرد بالكليَّة أو رَدَّها بدونها. ويؤونها. ويؤونها أو مثلها في ذلك، ومفهوم ذلك النهي عن عدم الرد بالكلي بدونها. ويؤخذ من الآية الكريمة الحثُّ على ابتداء السلام والتحيَّة ما ورد به الشرع بن منها المؤنمانية أو رَدَّها

أحدهما: أنَّ الله أمر بردُّها بأحسنَ منها أو مثلِها، وذُلك يستلزم أن التحيَّة مطلوبةٌ شرعاً.

والثاني: ما يُستفادُ من أفعل التفضيل، وهو أحسن، الدالُ على مشاركة التحيَّة وردُها بالحسن؛ كما هو الأصل في ذلك.

ويستثنى من عموم الآية الكريمة من حيًّا بحال غير مأمور بها؛ كعلى مشتغل بقراءة أو استماع خطبة أو مصلٌ ونحو ذلك؛ فإنه لا يُطلب إجابةُ تحيَّته، وكذلك يُستئنى مِن ذلك مَن أمر الشارع بهجره وعدم تحيَّته، وهو العاصي غير التائب، الذي يرتدِعُ بالهجر؛ فإنَّه يُهْجَرُ ولا يُحَيَّا ولا تُرَدُّ تحيَّته، وذلك لمعارضة المصلحة الكبرى، ويدخل في ردُ التحيَّة كلُ تحيَّة اعتادها الناس، وهي غير محظورة شرعاً؛ فإنه مأمورٌ بردُها أو أحسن منها. ثم أوعد تعالى وتوعَّد على فعل الحسنات والسيئات بقوله: فإنَّ الله كان على كلِّ شيء حسيباً»: فيحفظُ على العباد أعمالهم حَسَنها وسيَّتها، صغيرها وكبيرها، ثم يجازيهم بما اقتضاه فضلُه وعدلُه وحكمُه المحمود.

﴿ اللهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْفِيَنَمَةِ لَا رَيْبَ فِيوْ وَمَنْ أَصْدَفُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا ٢

(٨٧) يخبر تعالى عن انفرادِهِ بالوحدانيَّة، وأنَّه لا معبود ولا مألوه إلَّا هو لكمالِهِ في ذاته وأوصافه، ولكونِهِ المنفردَ بالخلق والتدبير والنَّعم الظاهرة والباطنة، وذلك يستلزم الأمر بعبادتِهِ والتقرَّب إليه بجميع أنواع العبوديَّة؛ لكونِهِ المستحقَّ لذلك وحده، والمجازي للعباد بما قاموا به من عبوديَّته أو تركوه منها، ولذلك أقسم على وقوع محلً الجزاء، وهو يوم القيامة، فقال: ﴿لَيَجْمَعَنَّكُمَ»؛ أي: أولكم وآخركم، في مقام واحد، في يوم القيامة لا ريبَ فيه ؟؛ أي: لا شكَّ ولا شبهة بوجهٍ من الوجوه بالدليل العقلي والدليل السمعي.

فالدليل العقليُّ ما نشاهدُهُ من إحياء الأرض بعد موتها، ومن وجود النَّشأة الأولى

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (٨٨ ـ ٨٩)

التي وقوع الثانية أولى منها بالإمكان، ومن الحكمة التي يجزمُ بأنَّ الله لم يخلق خلقه عبثاً يَحْيَوْنَ ثم يموتون.

وأما الدليل السمعيُّ؛ فهو إخبار أصدق الصادقين بذٰلك، بل إقسامه عليه، ولهٰذا قال: ﴿ومَن أصدقُ من الله حديثاً﴾، كذٰلك أمر رسولَه ﷺ أن يُقْسِمَ عليه في غير موضع من القرآن؛ كقوله تعالى: ﴿زَعَمَ الذين كفروا أن لن يُبْعَثوا، قل بلى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثم لَتُنَبَّوْنَ بما عمِلْتُم وذٰلك على الله يسيرٌ﴾.

وفي قوله: ﴿ومن أصدقُ من الله حديثاَ﴾، ﴿ومن أصدق من الله قِيلاً﴾: إخبارٌ بأنَّ حديثه وأخباره وأقواله في أعلى مراتب الصدق، بل أعلاها، فكلُّ ما قيل في العقائد والعلوم والأعمال مما يناقِضُ ما أخبر الله به؛ فهو باطلٌ لمناقضته للخبر الصادق اليقين؛ فلا يمكِنُ أن يكون حقًا.

إِنّا لَكُو فِ الْمُنْفِفِينَ فِتَتَيْنِ وَاللَهُ أَرَكُسَهُم بِمَا كَسَبُوًا أَنْزِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَن أَصَلَ اللَهُ
 وَمَن يُعْمِلِل الله فَلَن تَجِد لَمُ سَبِيلًا (() وَذُوا لَوَ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفُرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاةً فَلا نَتَخِذُوا مِنهُم أَوْلِيَة حَتَى يُعْمِرُا فِ سَبِيلِ الله فَلَن تَجَد لَمُ سَبِيلًا (() وَذُوا لَوَ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفُرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاةً فَلا نَتَخِذُوا مِنهُم أَوْلِيَة حَتَى يُهَاجِرُوا فِ سَبِيلِ اللَهُ فَإِن تَوَلَقًا فَحُدُوهُم وَاقْتُلُوهُمُ حَيْثُ وَجَدتُمُوهُمْ وَلا نَتَخِذُوا مِنهُمُ أَوْلِيَة حَتَى يُهَاجِرُوا فِ سَبِيلِ اللَهُ فَإِن تَوَلَقًا فَحُدُوهُم وَاقْتُلُوهُمُ حَيْثُ وَجَدتُمُوهُمْ وَلا نَتَخِذُوا مِنهُمُ وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا اللهُ إِلَا اللَذِينَ يَعِيلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَيَيْبُهُم عِينَتُ أَو جَاءُولُمُ وَلا نَتَخِذُوا مِنهُمْ وَلِكَ نَعْدِلُولُهُمْ وَلا نَتَخِذُوا مِنهُمُ وَلا نَتَخِذُوا مِنهُمُ وَلا نَتَخْذُولُهُمْ وَلا نَتَخِذُوا مِنهُمُ وَلِيمَة عَلَيْهُمُ وَلا نَتَخْذُولُهُمْ وَلا نَتَخَذُوا مِنْهُمُ وَلا نَقُولُهُمْ وَلِيمَا وَلَهُمُ إِلَى اعْتَزَلُولُهُمْ وَلا نَتَخْذُولُهُمْ وَالْدُولُهُمْ وَلَكُنْ مُعْتُولُولُهُمْ وَلا نَعْتَنُولُهُمْ وَلَهُ اعْتَرَقُولُهُمْ وَالْوَنَكُمُ وَالْتُولُولُهُمُ وَتَتَكُونُهُمْ وَالَةُ وَلا نَعْذَلُولُهُمْ وَلَقُولُهُ مَنْ يُعْذِيلُولُمُ وَلَا عَنْهُ لَكُو عَتَيْ وَلَهُ مَا لَكُونُ مَاتَهُ لَكُولُهُمْ وَالْتُولُ الْعَنْكُولُولُهُ وَا لَعَنْ لَتُعَوْلُولُهُ وَالْعَوْلُولُكُمُ وَالْتُولُ فَي عَنْ لَهُ مُولُولُهُ وَلَكُولُهُ مُولُولُهُ وَنُ لَكُولُولُ مَا مُولُكُمُ وَا لَيْ لَكُهُ وَا لَعَنْ وَالْنَعْنُولُ مَا لَكُونُ الْنَائُولُولُ وَقُولُولُهُ وَلَكُولُهُ مَا وَعُولُولُهُ مُعْذُونُ اللَهُ لَكُولُهُ وَا مَنْ الللَهُ اللَهُ وَيَعْنُ لَكُولُولُ لَكُولُهُ وَ مَعْلَى الللَهُ وَقُولُولُهُ وَ مَعْوَى مَا وَ مُولُولُهُولُهُ وَ مُولُولُهُ مَالَكُهُ وَ مَنْ وَ مُعَالَةُ وَ لَكُولُهُ مَعْلُولُولُ مَا مَا مُولُولُهُ مَا مَعْنُ وَقُولُ مُولُولُولُهُ مُولُولُهُ مَا مُولُولُهُ مُولُولُ مُولُولُ مَا مُولُولُ مَا مُولُولُهُ مُولُولُ مَالَعُ مُ مُولُولُ لَعُولُولُ مَالَ مَعْنُولُولُهُ مُولُولُهُ م

٨٨ ـ ٨٨٩ المراد بالمنافقين المذكورين في لهذه الآيات، المنافقون المظهرون إسلامَهم ولم يهاجِروا مع كفرِهم، وكان قد وقع بين الصحابة رضوانُ الله عليهم فيهم اشتباة<sup>(١)</sup>؛ فبعضُهم تحرَّج عن قتالهم وقطع موالاتهم بسبب ما أظهروه من

(١) جاء في هامش (ب) العبارة التالية، ولم أجد علامة تدلَّ على موضعها الصحيح: "وقد ثبت في «الصحيحين» من حديث زيد بن أرقم أنَّ رسول الله ﷺ، خرج إلى أُحدٍ، فرجع ناس خرجوا معه، فكان أصحاب رسول الله ﷺ فيهم فرقتين: فرقة تقول: نقتلهم، وفرقة تقول: لا، فأنزل الله ﴿فما لكم في المنافقين فنتين﴾، فقال رسول الله ﷺ: "إنها طيبة، وإنها تنفي الخبث كما تنفى النار خبنَ الحديد». الإيمان، وبعضُهم عَلِمَ أحوالهم بقرائن أفعالهم فحَكَمَ بكفرِهم، فأخبرهم الله تعالى أنه لا ينبغي لكم أن تشتبهوا فيهم ولا تشكُوا، بل أمرُهم واضحٌ غير مُشْكِل، إنهم منافقون، قد تكرَّر كفرُهم وودُوا مع ذلك كفركم وأن تكونوا مثلهم؛ فإذا تحققتم ذلك منهم؛ ﴿فلا تتَخِذوا منهم أولياء﴾: وهذا يستلزم عدم محبَّتِهم؟ لأنَّ الولاية فرع المحبَّة، ويستلزم أيضاً بُغضهم وعداوتهم؟ لأن النهي عن الشيء أمر بضده؟ وهذا الأمر موقَّت بهجرتهم؟ فإذا هاجروا؟ جرى عليهم ما جرى على المسلمين؟ كما كان النبي تشري يُنه يُجري أحكام الإسلام؟ لكلَّ مَن كان معه وهاجر إليه، وسواء كان مؤمناً حقيقة أو ظاهر الإيمان، وإنهم إن لم يهاجروا وتولوا عنها؟ ﴿فخُذوهم واقتُلوهم حيث وجدتُموهم ؟؟ أي : في أيَّ وقت وأيَّ محلً كان، وهذا من جملة الأدلة الدَّالة على نسخ القتال في الأشهر الحرم؟ كما هو قول جمهور العلماء والمنازعون يقولون: هذه نصوص مطلقة محمولةً على تقييد التحريم في الأشهر الحرم.

سورة النساء (٩٠ ـ ٩١)

٩٠﴾ ثم إن الله استثنى من قتال لهؤلاء المنافقين ثلاث فرق: فرقتين أمر بتركهم وَحتَّم على ذٰلك:

**إحداهما<sup>(۱)</sup>:** من يصل إلى قوم بينهم وبين المسلمين عهدٌ وميثاقٌ بترك القتال، فينضمُ إليهم، فيكون له حكمُهم في حقن الدم والمال.

والفرقة الثانية: قوم ﴿ حَصِرَتْ صدورُهم أن يُقاتِلوكم أو يُقاتِلوا قومَهم ﴾؛ أي: بقوا لا تسمح أنفسُهم بقتالِكم ولا بقتال قومِهم، وأحبُّوا ترك قتال الفريقين؛ فهولاء أيضاً أمَرَ بتركهم، وذَكَرَ الحكمةَ في ذٰلك<sup>(٢)</sup> بقوله: ﴿ولو شاء الله لسلَّطَهم عليكم فَلَقاتَلوكم ﴾؛ فإنَّ الأمورَ الممكنة ثلاثة أقسام: إما أن يكونوا معكم ويقاتِلوا أعداءَكم، وهذا متعذر من هؤلاء، فدار الأمرُ بين قتالِكم مع قومهم، وبين ترك قتال الفريقين، وهو أهون الأمرين عليكم، والله قادرَ على تسليطِهم عليكم؛ فاقْبَلوا العافية واحمَدوا ربَّكم الذي كفَّ أيدِيَهم عنكم مع التمكُّن من ذٰلك؛ فهؤلاء إن اعتزلوكم ﴿فلم يقاتلوكم وألقوا إليكُمُ السَّلمَ فما جَعَلَ الله لكم عليهم سبيلاً».

(٩١) الفرقة الثالثة: قوم يريدون مصلحة أنفسهم، بقطع النظر عن احترامكم، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ستجِدون آخرينَ﴾؛ أي: من هُؤلاء المنافقين.

(٢) فى (ب): «بذلك».

فى (ب): «أحدهما».

سورة النساء (٩٢)

﴿يريدُونَ أن يأمَنوُكُمَهُ؛ أي: خوفاً منكم، ﴿ويأمنوا قومَهم كلَّما رُدُوا إلى الفتنةِ أَرْكِسوا فيهاهُ؛ أي: لا يزالون مقيمين على كفرِهم ونفاقِهم، وكلَّما عَرَضَ لهم عارضٌ من عوارض الفتنِ؛ أعماهم ونَكَسَهُم على رؤوسهم وازداد كفرُهم ونفاقُهم، ولهؤلاء في الصورة كالفرقة الثانية، وفي الحقيقة مخالفة لها؛ فإنَّ الفرقة الثانية تركوا قتال المؤمنين احتراماً لهم لا خوفاً على أنفسهم، وأما لهذه الفرقة؛ فتركوه خوفاً لا احتراماً، بل لو وجدوا فرصة في قتال المؤمنين؛ فإنَّهم سيُقِدمون<sup>(۱)</sup> لانتهازها؛ فلهؤلاء إن لم يتبيَّن منهم، ويتَضح اتُضاحاً عظيماً اعتزال المؤمنين وترك قتالهم؟ فلمؤلاء إن لم يتبيَّن منهم، ويتَضح اتُضاحاً عظيماً اعتزال المؤمنين وترك قتالهم؟ والموادعة، ﴿ويَكُفُوا أيديَهم فخذوهم واقتلوهم حيث نَقِفْتُموهم وأولئكم جعلنا لكم عليهم سلطاناً مُبيناًه؛ أي: حجةً بيَّنةً واضحةً؛ لكونهم معتدين ظالمين لكم تاركين للمسالمة؛ فلا يلوموا إلا أنفسهم.

﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَقًا وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَفًا فَنَخْرِرُ رَقَبَة تُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ تُسَلَمَةُ إِلَى أَهْلِهِ إِلَا أَن يَعَبَكَةُوُأً فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِ لَكُمُ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَخْرِرُ رَقَبَكُم مُؤْمِنَكُم وَان كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُم وَبَيْنَهُم قِينَتْ فَدِيَةً مُسَلَمَةُ إِلَى أَهْلِهِ. وَتَخْرِرُ رَقَبَكُم مُؤْمِنَكُم فَوْمِنَكُم فَنَ كَمْ يَحِيدَ فَوْمِ بَيْنَكُم وَكُم وَوَبَكَةٍ فِيَنَا أَلَهُ وَلَا يَعْذِينَةً

﴿ ٩٢﴾ لهذه الصيغة من صيغ الامتناع، أي: يمتنع ويستحيل أن يصدر من مؤمن قتلُ مؤمنٍ؛ أي: متعمداً.

وفي لهذا الإخبار بشدَّة تحريمه وأنه منافٍ للإيمان أشدَّ منافاة، وإنَّما يصدر ذٰلك إمَّا من كافر أو من فاسق قد نَقَصَ إيمانه نقصاً عظيماً ويُخشَى عليه ما هو أكبر من ذٰلك؛ فإنَّ الإيمان الصحيح يمنعُ المؤمن من قتل أخيه الذي قد عَقَدَ الله بينَه وبينَه الأخوَّة الإيمانيَّة التي من مقتضاها محبَّته وموالاته وإزالة ما يعرض لأخيه من الأذى، وأيَّ أذى أشد من القتل؟! ولهذا يصدقه قوله ﷺ: «لا ترجِعوا بعدي كفَّاراً يضرِبُ بعضُكم رقابَ بعض»<sup>(٢)</sup>، فعُلِمَ أنَّ القتل من الكفر العمليِّ، وأكبر الكبائر بعد الشركَ بالله.

- فى (ب): «مستعدون».
- (٢) أخرجه البخاري (٦٨٦٨)، ومسلم (٦٦) عن ابن عمر.

سورة النساء (٩٢).

ولما كان قوله: ﴿وما كان لمؤمن أن يقتُلَ مؤمناً ﴾: لفظاً عامًا لجميع الأحوال، وأنهِ لا يصدُرُ منه قتلُ أخيه بوجهٍ من الوجوه؛ استثنى تعالى قتلَ الخطأ، فقال: ﴿إِلَّا خطأً ؛ فإنَّ المخطىء الذي لا يقصد القتل غير آثم ولا متجرىء على محارم الله، ولكنه لما كان قد فعل فعلاً شنيعاً وصورتُهُ كافيةً فِي قبحه وإن لم يقصِدُه؛ أمر تعالى بالكفَّارة والدِّية، فقال: ﴿وَمَن قَتَلَ مؤمناً خطأُ ﴾: سواء كان القاتلُ ذكراً أو أنثى حُرًّا أو عبداً صغيراً أو كبيراً عاقلاً أو مجنوناً مسلماً أو كافراً؛ كما يفيده لفظ هُمَنْ ﴾ الدالة على العموم، ولهذا من أسرار الإتيان بـ «مَنَّ في لهذا الموضع؛ فإنَّ سياق الكلام يقتضي أنه يقول: فإن قتله، ولكن هٰذا لفظٌ لا يشمل ما تشمله «مَن»، وسواء كان المقتول ذكراً أو أنثى صغيراً أو كبيراً؛ كما يفيده التنكير في سياق الشرط؛ فإنَّ على القاتل ﴿تحريرُ رقبةٍ مؤمنةٍ﴾: كفارةً لذلك، تكون في مالِه، ويشمل ذلك الصغير والكبير والذكر والأنثى والصحيح والمعيب في قول بعض العلماء، ولكن الحكمة تقتضي أن لا يُجزىء عتق المعيب في الكفارة؛ لأن المقصود بالعتق نفعُ العتيق ومُلْكُه منافع نفسه؛ فإذا كان يضيع بعتقه، وبقاؤه في الرقِّ أنفع له؛ فإنه لا يجزىء عتقه، مع أن في قوله: ﴿تحرير رَقبة﴾؛ ما يدلُّ على ذلك؛ فإن التحرير تخليصُ مَنِ استحقت منافعُهُ لغيرِهِ أن تكون له؛ فإذا لم يكن فيه منافع؛ لم يُتَصَوَّر وجود التحرير، فتأمَّل ذٰلك؛ فإنه واضح.

24.4

وأما الدِّية؛ فإنها تجب على عاقلة القاتل في الخطأ وشبه العمد. ﴿مسلَّمة للى أهله : جبراً لقلوبهم. والمراد بـ أهله كه هنا هم ورثتُه ؛ فإن الورثة يرثون ما ترك الميت، فالدَّية داخلة فيما ترك، وللدَية تفاصيل كثيرة مذكورة في كتب الفقه. وقوله : ﴿إِلاَ أَن يَصَدَّقُوا كَه أَي : يتصدَّق ورثة القتيل بالعفو عن الدِية ؛ فإنها تسقُط، وفي ذٰلك حتَّ لهم على العفو ؛ لأنَّ الله سمّاها صدقة ، والصدقة مطلوبة في كلُّ وقت. ﴿فإن كان المقتول ﴿من قوم عدوً لكم ؟ أي : من كفار حَرْبيِّينَ، ﴿وهو مؤمن فتحريرُ رقبة مؤمنة ؟ أي : وليس عليكم لأهله ديّة ؛ لعدم احترامهم في مؤمن فتحريرُ رقبة مؤمنة ؟ أي : وليس عليكم لأهله ديّة ؛ لعدم احترامهم في مؤمن فتحريرُ رقبة مؤمنة ؟ أي : وليس عليكم لأهله ديّة ؛ لعدم احترامهم في مؤمن لم يجديرُ رقبة مؤمنة ؟ أي : وليس عليكم لأهله من لهم ميثاقً فَدِيّةً مسلَّمة إلى أهله وتحريرُ رقبة مؤمنة ؟ أي : وليس عليكم لأهله بما لهم من العهد والميثاق. يفضُلُ عن مؤنته وحوائجه الأصلية شيء يفي بالرَّقبة . ﴿فصيام شهرين متتابعين ؟ أي : لا مؤنته وعوائجه الأصلية شيء يفي بالرَّقبة . ﴿فَصيام شهرين متتابعين ؟ أي : لا يفطر بينهما من غير عذر ! فإن أفطر لعذر ؟ انقطع التتابع ؟ كالمرض والحيض ونحوهما، وإن كان لغير عذر؟ انقطع التابته ، ووجب عليه استئافً

his file was downloaded from QuranicThought.com



سورة النساء (٩٣)

الصوم، ﴿توبة من الله﴾؛ أي: لهذه الكفارات التي أوجبها الله على القاتل توبةً من الله على عباده ورحمةً بهم وتكفيراً لما عساه أن يحصُلَ منهم من تقصير وعدم احتراز كما هو الواقع كثيراً للقاتل خطاً.

وكان الله عليماً حكيماً﴾؛ أي: كامل العلم كامل الحكمة، لا يخفى عليه مثقال ذرَّة في الأرض ولا في السماء، ولا أصغر من ذٰلك ولا أكبر، في أي وقت كان وأي محلٍّ كان، ولا يخرج عن حكمتِهِ من المخلوقات والشرائع شيءٌ، بل كل ما خلقه وشرعه فهو متضمَّن لغاية الحكمة.

ومن علمه وحكمته أن أوجب على القاتل كفارة مناسبة لما صدر منه؛ فإنّه تسبَّب لإعدام نفس محترمة، وأخرجها من الوجود إلى العدم، فناسب أن يَعْتِنَ رقبة ويخرِجَها من رقّ العبوديَّة للخلق إلى الحريَّة التامَّة؛ فإنْ لم يجد هٰذه الرقبة؛ صام شهرين متتابعين، فأخرج نفسه من رقَّ الشهوات واللَّذَات الحسيَّة القاطعة للعبد عن سعادتِهِ الأبديَّة إلى التعبُد للَه تعالى بتركها تقرباً إلى الله، ومدَّها تعالى بهٰذه المواضع الكثيرة الشاقَّة في عددها ووجوب التتابُع فيها، ولم يشرع الإطعام في هٰذه المواضع لعدم المناسبة؛ بخلاف الظُهار؛ كما سيأتي إن شاء الله تعالى. ومن حكمته أن أوجب في القتل الدية، ولو كان خطأ؛ لتكون رادعة وكافَّة عن كثير من القتل باستعمال الأسباب العاصمة عن ذٰلك. ومن حكمته أن أوجبت على العاقلة في قتل الخطأ بإجماع العلماء؛ لكون القاتل لم يُذْنِب، فيشق عليه أن يحمل هٰذه الدية تحصيل المصالح وكفُ المفاسد، ولعلَّ ذٰلك من أسباب منعهم لمن يعقِلون عنه من القتل حذار تحميلهم، ويخف عليهم <sup>(١)</sup> بسبب توزيعه عليهم بقدر أحوالهم وطاقتهم، وخُفُفَت أيضاً بتأجيلها عليهم ثلاث سنين. ومن حكمته أن جرا أهل القتل عنه مالية التي ما يحمله من أن أولام من يعقِلون عنه من

﴿وَمَن يَقْتُـلْ مُؤْمِنُــا مُتَعَمِّدًا فَجَـزَآؤُهُ جَهَـنَّـدُ خَـٰلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَـنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَدَابًا عَظِيمًا ۞﴾.

٩٣ تقدَّم أن الله أخبر أنه لا يصدر قتل المؤمن من المؤمن، وأن القتل من

في (ب): «عنهم».

سورة النساء (٩٣)

الكفر العملي، وذكر هنا وعيد القاتل عمداً وعيداً ترجُفُ له القلوبُ وتنصدِع له الأفئدة وتنزعج منه أولو العقول، فلم يرد في أنواع الكبائر أعظمُ من هذا الوعيد، بل ولا مثله، ألا وهو الإخبارُ بأنَّ جزاءَه جهنَّم؛ أي: فهذا الذنب العظيم قد انتهض وحدَه أن يجازي صاحبَهُ بجهنَّم بما فيها من العذاب العظيم والخزي المهين وسخط الجبار وفوات الفوز والفلاح وحصول الخيبة والخسار؛ فعياداً بالله من كلًّ سبب يبعد عن رحمته.

وهذا الوعيد له حكم أمثاله من نصوص الوعيد على بعض الكبائر والمعاصي بالخلود في النار أو حرمان الجنة. وقد اختلف الأئمة رحمهم الله في تأويلها، مع اتفاقهم على بطلان قول الخوارج والمعتزلة الذين يخلِّدونهم في النار ولو كانوا موحِّدين، والصواب في تأويلها ما قاله الإمام المحقِّق شمس الدين ابن القيم رحمه الله في «المدارج»؛<sup>(۱)</sup> فإنه قال بعد ما ذكر تأويلات الأئمة في ذلك وانتقدها، فقال:

وقالت فرقة : إن هذه النصوص وأمثالها مما ذُكِرَ فيه المقتضي للعقوبة، ولا يلزم من وجود مقتضى الحكم وجودُه؛ فإن الحكم إنما يتم بوجود مقتضيه وانتفاء موانعه، وغاية لهذه النصوص الإعلام بأن كذا سبب للعقوبة ومقتض لها، وقد قام الدليل على ذِكْرِ الموانع؛ فبعضها بالإجماع وبعضها بالنص؛ فالتوبة مانع بالإجماع، والتوحيد مانع بالنصوص المتواترة التي لا مدفع لها، والحسنات العظيمة الماحية مانعة، والمصائب الكبار المكفرة مانعة، وإقامة الحدود في الذيا مانع بالنص، ولا مانعة، ولا مانع بالنصوص المتواترة التي وعملها بالنص؛ فالتوبة مانع بالنص، ولا مانعة، والمصائب الكبار المكفرة مانعة، وإقامة الحدود في الذيا مانع بالنص، ولا سبيل إلى تعطيل هذه النصوص، فلا بدًّ من إعمال النصوص من الجانبين، ومن هنا قامت الموازنة بين الحسنات والسيئات اعتباراً لمقتضى العقاب ومانعه وإعمالاً لأرجحها. قالوا: وعلى لهذا بناء مصالح الدارين ومفاسدِهما، وعلى لهذا بناء الأحكام الشرعية والأحكام القدريَّة، وهو مقتضى الحكمة السارية في الوجود، وبه ويقاومه ويكون الحكم للأغلب منهما؛ فالقوة مقتضى الحكمة المادية وضائعة وإعمالاً ويقاومه ويكون الحكم القدريَّة، وهو مقتضى الحكمة السارية في الوجود، وبه ويقاومه ويكون الحكم للأغلب منهما؛ فالقوة مقتضية للصحة، والعافية وفساد ويقاومه ويكون الحكم للأغلب منهما؛ فالقوة مقتضي المحكم للغالب منهما، وكل لم وأحدُهما يمنع من عمل الطبيعة، وفعل القوة والحكم للغالب منهما، وكل لل

.(T97/1) (1).

سورة النساء (٩٤)

ومن هنا يُعلم انقسام الخلق إلى من يدخل الجنة ولا يدخل النار وعكسه، ومن يدخل النار ثم يخرُجُ منها ويكون مكثه فيها بحسب ما فيه من مقتضى المكث في سرعة الخروج وبطئه، ومن له بصيرةٌ منورةٌ يرى بها كلَّ ما أخبر الله به في كتابه من أمر المعاد وتفاصيلِهِ، حتى كأنه يشاهدُهُ رأي العين، ويعلم أنَّ هٰذا مقتضى إلهيته سبحانه وربوبيَّته وعزَّته وحكمته، وأنه يستحيل عليه خلاف ذلك، ونسبة ذلك إليه نسبة ما لا يليق به إليه، فيكون نسبة ذلك إلى بصيرته كنسبة الشمس والنجوم إلى بصره، وهٰذا يقين الإيمان، وهو الذي يحرق السيِّئات كما تحرق النار الحطب، وصاحب هٰذا المقام من الإيمان، وهو الذي يحرق السيِّئات كما تحرق النار الحطب، وكثرت؛ فإنَّ ما معه من نور الإيمان يأمره بتجديد التوبة كلَّ وقت بالرجوع إلى الله في عدد أنفاسه، وهٰذا من أحبَّ الخلق إلى الله. انتهى كلامه قدَّس الله رُوحه وجزاه عن الإسلام والمسلمين خيراً.

﴿ يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوْأَ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا نَقُولُوا لِمَن أَلْفَيَ إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ لَسَتَ مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِي فَعِندَ اللَّهِ مَعَانِدُ كَثِيرَةً كَذَلِكَ كُنتُم قِن قَبْلُ فَمَنَ اللَهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَ اللَهَ كَانِ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ۞﴾.

(٩٤) يأمر تعالى عباده المؤمنين إذا خرجوا جهاداً في سبيله وابتغاء مرضاتِهِ أن يتبيَّنوا ويتثبَّتوا في جميع أمورهم المشتبهة؛ فإنَّ الأمور قسمان: واضحةً وغير واضحة؛ فالواضحة البيِّنة لا تحتاج إلى تثبَّت وتبيَّن؛ لأنَّ ذٰلك تحصيل حاصل. وأما الأمور المشكلة غير الواضحة؛ فإنَّ الإنسان يحتاج إلى التثبَّت فيها والتبيئن؛ لأنَّ ذُلك تحصيل حاصل. يتبرِّف هل يُقدِمُ عليها أم لا؛ فإنَّ الإنسان يحتاج إلى التثبَّت فيها والتبيئن؛ لأنَّ ذُلك تحصيل حاصل. وأما الأمور المشكلة غير الواضحة؛ فإنَّ الإنسان يحتاج إلى التثبَّت فيها والتبيئن؛ لأنَّ ذُلك تحصيل حاصل. يتغرِف هل يقدِمُ عليها أم لا؛ فإنَّ التثبَّت في هذه الأمور يحصل فيه من الفوائد الكثيرة والكف لشرور عظيمة؛ ما به يُغرَف دينُ العبد وعقلُه ورزانتُه؛ بخلاف المستعجل للأمور في بداوتها قبل أن يتبيَّن له حكمها؛ فإنَّ ذُلك يؤدي إلى ما لا ينبغي؛ كما جرى لهؤلاء الذين عاتبهم الله في الآية لمّا لم يتثبَّتوا وقتلوا من سَلَّم عليهم وكان معه غُنيمةً له أو مالُ غيره؛ طنًا أنه يستكفي بذلك قتلهم، وكان هذا مؤمناً تبيئون المنا مين الفوائد عليهم وكان معا عليها ومال غيره؛ طنًا أنه يستكفي بذلك قدلك يؤدي إلى ما لا عليهم وكان معه غُنيمةً له أو مالُ غيره؛ طنًا أنه يستكفي بذلك قدم، وكان هذا مؤمن تتبعي ؛ كما جرى للهؤلاء الذين عاتبهم بقوله: ﴿ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست عليهم وكان مي الأمر؛ فلهذا عاتبهم بقوله: ﴿ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمناً تبتغونَ عَرَض الحياة الذيا فعندَ الله مغانم كثيرة ﴾؛ أي: فلا يحملنكم العزيل مؤمن الفاني القليل على ارتكاب ما لا ينبغي، فيفوتكم ما عند الله من الثواب الجزيل الفاني القليل على ارتكاب ما لا ينبغي، فيفوتكم ما عند الله من الثواب الجزيل مؤمن غرض العاني وفي هذا إشارةً إلى أنَّ العبد ينبغي له إذا رأى الباني في فيفوتكم ما عند الله من الغوم المؤا المؤن الفاني الفي من الله من الثواب الجزيل مؤمني الفاني القليل على ارتكاب ما لا ينبغي، فيفوتكم ما عند الله من الثوا المرال الجزيل مؤمني ألفي في ما عند الله خيرً وأبقى. وفي هذا إشارةً إلى أنَّ العبد ينبغي له إذا رأى الباني ينفسه مائلةً إلى حالة له فيها هوى وهي مؤما أله أله؛ أله ما ما أمر أله فيها هوى وهي منوم أله أله أله أله ما أمر أله أله أله العب ينبغي له إذا رأى العبد ينبغي له إذا رأى العب ينبي ما الذا رأى أله

لِمَن نهى نفسه عن هواها، وقدَّم مرضاة الله على رضا نفسِهِ؛ فإنَّ في ذٰلك ترغيباً للنفس في امتثال أمر الله، وإن شقَّ ذٰلك عليها.

سورة النساء (٩٥ ـ ٩٦)

ثم قال تعالى مذكراً لهم بحالهم الأولى قبل هدايتهم إلى الإسلام: ﴿كَذَلْكَ كَنَتُم من قبلُ فَمَنَ الله عليكم؟ أي: فكما هداكم بعد ضلالكم؛ فكذلك يهدي غيركم، وكما أنَّ الهداية حصلت لكم شيئاً فشيئاً؛ فكذلك غيركم؛ فنظرُ الكامل لحالِهِ الأولى الناقصة ومعاملته لمن كان على مثلها بمقتضى ما يعرف من حاله الأولى ودعائه له بالحكمة والموعظة الحسنة من أكبر الأسباب لنفعه وانتفاعه، ولهذا أعاد الأمر بالتبيين، فقال: ﴿فتبيَّنوا﴾! فإذا كان من خرج للجهاد في سبيل الله ومجاهدة أعداء الله واستعدً بأنواع الاستعداد للإيقاع بهم مأموراً بالتبيين لمن ألقى إليه السلام، وكانتِ القرينة قوية في أنه إنما سلَّم تعوذاً من القتل وخوفاً على نفسه؛ فإن ذلك يدلُّ على الأمر بالتبيئن والتثبَّت في كل الأحوال التي يقع فيها نوعُ اشتباه، فيتئبت فيها العبدُ، حتى يتَضح له الأمرُ، ويبين الرشدُ والصوابُ.

إنَّ الله كان بما تعملونَ خبيراً؟: فيجازي كلاً ما عَمِلَهُ ونواه بحسب ما عَلِمهُ من أحوال عبادِهِ ونيَّاتِهِم.

لاً يَسْتَوِى التَّعِدُونَ مِنَ الْمُتَوِينِينَ غَيْرُ أَوَّلِ الضَّرَدِ وَاللَّبَحَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ مِآمَوَلِهِمْ وَأَنفُسِمٍّ فَضَّلَ اللَّهُ اللَّجَهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمْ عَلَى الْفَتَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الحُسْنَىٰ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْسُجَهِدِينَ عَلَ الْتَعِدِينَ أَجَرًا عَظِيمًا ٢٠ دَرَجَنتِ مِنْهُ وَمَعْفِوَةُ وَرَحْمَةُ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا

(٩٩ - ٢٩) أي: لا يستوي مَن جاهد من المؤمنين بنفسِهِ ومالِهِ ومن لم يخرج للجهاد ولم يقاتِل أعداء الله؛ ففيه الحث على الخروج للجهاد والترغيب في ذلك والترهيب من التَّكاسل والقعود عنه من غير عذر، وأما أهل الضَّرر كالمريض والأعمى والأعرج والذي لا يجدُ ما يتجهَّزُ به؛ فإنهم ليسوا بمنزلة القاعدين من غير عذر؛ فمن كان ما أهل الضَّرر كالمريض والأعمى والأعرج والذي لا يجدُ ما يتجهَّزُ به؛ فإنهم ليسوا بمنزلة القاعدين من غير عذر؛ فمن كان ما أهل الضَّرر كالمريض والأعمى والأعرج والذي لا يجدُ ما يتجهَّزُ به؛ فإنهم ليسوا بمنزلة القاعدين من غير عذر؛ فمن كان ما أهل الضَّرر كالمريض عذر؛ فمن كان من أولي الضرر راضياً بقعوده، لا ينوي الخروج في سبيل الله لولا وجود المانع ولا يحدُّث نفسه بذلك؛ فإنه بمنزلة القاعد لغير عذر، ومن كان عازماً على الخروج في سبيل الله لولا وجود المانع يتمنَّى ذلك ويحدُث به نفسَه؛ فإنه بمنزلة القاعد لغير عذر، ومن كان عازماً على الخروج في سبيل الله لولا مان الخروج في سبيل الله لولا وجود المانع ولا يحدُث به نفسَه؛ فإنه بمنزلة القاعد لغير عذر، ومن كان عازماً على الخروج في سبيل الله لولا وجود المانع يتمنَّى ذلك ويحدُث به نفسَه؛ فإنه بمنزلة القاعد لغير عذر، ومن كان الموا وله الفر، يُنوب الخروج في سبيل الله لولا وجود المانع يتمنَّى ذلك ويحدُث به نفسَه؛ فإنه بمنزلة من خرج للجهاد؛ لأنَّ النيَّة الجازمة إذا اقترن بها مقدورُها من القول أو الفعل، يُنزَّلُ صاحبها منزلة الفاعل.

ثمَّ صرَّح تعالى بتفضيل المجاهدين على القاعدين بالدرجة؛ أي: الرفعة، ولهذا

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (٩٥ ـ ٩٦) 💿 ا

تفضيل على وجه الإجمال، ثم صرَّح بذلك على وجه التفصيل، ووعدهم بالمغفرة الصادرة من ربِّهم والرحمة التي تشتَمِلُ على حصول كلِّ خير واندفاع كلِّ شرَّ، والدرجات التي فصلها النبي ﷺ بالحديث الثابت عنه في «الصحيحين»<sup>(۱)</sup>: «إن في الجنة مائة درجة، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، أعدها الله للمجاهدين في سبيله». وهذا الثواب الذي رتَّبه الله على الجهاد نظير الذي في سورة الصفِّ في قوله: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا هل أدلُكم على تجارة تُنجيكم من عذاب أليم. تؤمنون بالله ورسولِهِ وتجاهِدون في سبيل اللهِ بأموالِكم وأنفسِكم ذلكم خيرٌ لكم إن كنتُم تعلَمون. يَغْفِرْ لكُم ذُنوبَكُم ويُدْخِلْكم جناتٍ تجري من تحتِها الأنهارُ ومساكنَ طيبةً في جنَّاتٍ عدنٍ ذلك الفوزُ العظيم...﴾ إلى آخر السورة.

وتأمَّل حُسْنَ لهذا الانتقال من حالةٍ إلى أعلى منها؛ فإنه نفى التسوية أولاً بين المجاهد وغيره، ثم صرَّح بتفضيل المجاهدِ على القاعِد بدرجةٍ، ثمَّ انتقل إلى تفضيلِهِ بالمغفرةِ والرحمةِ والذَرجات. ولهذا الانتقال من حالة إلى أعلى منها عند التفضيل والمدح أو النزول من حالةٍ إلى ما دونَها عند القدح والذمَّ أحسنُ لفظاً وأوقع في النفس، وكذلك إذا فضَّل تعالى شيئاً على شيءٍ، وكلَّ منهما له فضلً؛ احترز بذكر الفضل الجامع للأمرين؛ لئلا يتوهَّم أحد ذمَّ المفضَّل عليه؛ كما قال هنا: ﴿وكلاً وَعَدَ اللَه الحسنى﴾، وكما قال تعالى في الآيات المذكورة في الصَّف في قوله: ﴿وبشُر المؤمنينَ﴾، وكما قال تعالى في الآيات المذكورة في الصَّف في قوله: ﴿وعلاً أي: ممَّن لم يكن كذلك، ثم قال: ﴿وكلاً وَعَدَ اللَه لمن بَحَت في النفس ولمانينَ ، وكما في قوله تعالى: ﴿لا يستوي منكُم مَن أنفق مِن ولمن الفتح وقاتَلَ﴾؛ أي: ممَّن لم يكن كذلك، ثم قال: فوكلاً وَعَدَ اللَه لمن بَحَت في التفصيل بين الأشخاص والطوائف والأعمال أن يتفطن لهذه النكت، وكذلك لو تكلَّم في ذمَّ الأشخاص والمقالات؛ ذكر ما تجتمع فيه عند تفضيل المن بَحَت في التفضيل بين الأشخاص والمقالات؛ ذكر ما تجتمع فيه عند تفضيل بعضِها على بعض؛ لئلا يُتَوَهَم أن المفضَّل قد حصل له الكماك؛ كما إذا قيل: وكذلك لو تكلَّم في ذمَّ الأشخاص والمقالات؛ ذكر ما تجتمع فيه عند تفضيل النصارى خيرٌ من المجوس؛ فليقل مع ذلك: وكلُّ منهما كافر. والقتلُ أشنع من الزُنا، وكلَّ منهما معصيةٌ كبيرةٌ، حرَّمها الله ورسولُهُ، وزَجَرَ عنها.

ولمًا وَعَدَ المجاهدين بالمغفرة والرحمةِ الصادِرَيْن عن اسميهِ الكريمين الغفور الرحيم؛ خَتَمَ لهذه الآية بهما، فقال: ﴿وكان الله غفوراً رحيماً﴾

(١) "صحيح البخاري" (٢٧٩٠)، ولم أعثر على الحديث عند مسلم. والله أعلم.

٣٤٢

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ نَوَقَنَّهُمُ ٱلْمَلَتِيكَةُ طَالِمِي آنتُسِمِ قَالُوا فِيمَ كُنُمُ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضُ قَالُوا آلَمَ تَكُنُ أَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً فَنْهَاجِرُوا فِيهَا فَأُوْلَتِهِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآةت مَصِيرًا مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَٱلْهِلَدَنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةَ وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا (٥) فَأُوْلَتِكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمُ وَكَانِ اللَّهُ عَفُوًا غَفُورًا (١) ﴾.

اسورة النساء (٩٧ ـ ٩٩)

﴿٩٧﴾ هذا الوعيد الشديد لمن ترك الهجرة مع قدرته عليها حتى مات؛ فإنّ الملائكة الذين يقبضون روحه يوبِّخونه بهذا التوبيخ العظيم، ويقولون لهم: ﴿فيم كنتُم﴾؛ أي: على أي حال كنتم؟ وبأي شيء تميَّزتم عن المشركين؟ بل كنَّزتُم سوادَهم، وربَّما ظاهرتُموهم على المؤمنين، وفاتكم الخير الكثير والجهادُ مع رسولِه والكون مع المسلمين ومعاونتهم على أعدائهم. ﴿قالوا كُنًا مستضعفين في والكون مع المسلمين ومعاونتهم على أعدائهم. ﴿قالوا كُنًا مستضعفين في مالرُون في في والكون مع المسلمين ومعاونتهم على أعدائهم. ﴿قالوا كُنًا مستضعفين في مالرُون في في والكون مع المسلمين ومعاونتهم على أعدائهم. ﴿قالوا كُنًا مستضعفين في مادرض ؛ أي: ضعفاء مقهورين مظلومين ليس لنا قدرة على الهجرة، وهم غير واستثنى المستضعفين حقيقة، ولهذا قالت لهم الملائكة: ﴿ألم تَكُنَ أَرضُ الله واسعهاء الله واسعهاء ومعاونتهم معلى أعدائهم، ولا يكلف الله نفساً إلاً وسعهاء مادوسين في مادوسين في مادوسين في مادوسين في أله وسعهاء منه واسعة، ولهذا قالت لهم الملائكة: ﴿ألم تَكُنَ أَرضُ الله واسعة في أواسعة فنها إلاً وسعهاء واسعة فتهاجروا فيها»؟ وهذا استفهام تقرير؛ أي: قد تقرّر عند كلُ أحد أنَّ أَرض والما قالمه واسعة في فائله واسعة فنها إلاً وسعهاء واسعة فتهاجروا فيها»؟ وهذا استفهام تقرير؛ أي: قد تقرّر عند كلُ أحد أنَّ أَرض الله واسعة فتهاجروا فيها»؟ وهذا استفهام تقرير؟ أي: قد تقرّر عند كلُ أحد أنَّ أرض والمه واسعة فنها إلى أوض الله واسعة فنها كان العبد في محلُ لا يتمكن فيه من إظهار دينه؛ فإنَّ له متسعا وفسحة من الأوام يتمكن أيها من عبادة الله؛ كما قال تعالى: ﴿يا عبادي الذين وفي أول أول ألهم : في أول ألهم في في في أَن المانهم وفن وفاولين الماني واسعة في أي فاعبدُون اله في موليا والله عن هؤلاء الذين لا عذر لهم نوفاول لهم نوفاول لهم نوفاول في من والها وسعة أول أول من عبادة الله؛ كما قال تعالى: لا عدادي الذين وفاول لهم في في أول ألهم في في أَن السب أمنوا إن أرضي واسعة في من عارفي أول أول في مالهم في في في في في أُول ماني واسعة في أول في مانه مانه مالمانه مانه والمانه مانه مالم والنه في مانه مالهم والمه وله مانه مالهم مالهم واله أول مانه مالهم معامام مالهم مالهم مالهم مالهم مالهم مالهم مالهم

وفي الآية دليل على أن الهجرة من أكبر الواجبات، وتركها من المحرمات، بل من أكبر الكبائر. وفي الآية دليل على أنَّ كلَّ من تُوُفِّي فقد استكمل واستوفى ما قُدَرَ له من الرَّزق والأجل والعمل، وذلك مأخوذ من لفظ التوفي؛ فإنه يدلُّ على ذلك؛ لأنَّه لو بقي عليه شيء من ذلك؛ لم يكن متوفياً. وفيه الإيمان بالملائكة ومدحهم؛ لأنَّ الله ساق ذلك الخطاب لهم على وجه التقرير والاستحسان منهم وموافقته لمحله.

٩٩ - ٩٩ ثم استثنى المستضعفين على الحقيقة الذين لا قدرة لهم على الهجرة بوجه من الوجوه ﴿ولا يَهْتَدُونَ سبيلاً»؛ فهرًاء قال الله فيهم: ﴿فأولَٰئك



سورة النساء (١٠٠)

عسى اللهُ أن يعفُوَ عنهم وكان الله عفوًا غفوراً﴾، و﴿عسى﴾ ونحوها واجب وقوعها من الله تعالى بمقتضى كرمِهِ وإحسانه. وفي الترجية بالثواب لمن عمل بعض الأعمال فائدةٌ، وهو أنَّه قد لا يوفِّيه حقَّ توفيته، ولا يعمله على الوجه اللائق الذي ينبغي، بل يكون مقصِّراً، فلا يستحقُّ ذٰلك الثواب، والله أعلم.

وفي الآية الكريمة دليل على أن من عَجَزَ عن المأمور من واجب وغيره؛ فإنه معذور؛ كما قال تعالى في العاجزين عن الجهاد: ﴿ليس على الأعمى حَرَجٌ ولا على الأعرج حَرَجٌ ولا على المريض حَرَجٌ﴾، وقال في عموم الأوامر: ﴿فاتَّقوا اللّه ما استطعتُم﴾، وقال النبي ﷺ: «إذا أمرتُكم بأمرٍ؛ فأتوا منه ما استطعتم»<sup>(١)</sup>. ولكن لا يُعْذَرُ الإنسان إلَّا إذا بَذَلَ جهدَه، وانسدَّت عليه أبوابُ الحيل؛ لقوله: ﴿لا يستطيعونَ حيلةَ﴾.

وفي الآية تنبيهٌ على أنَّ الدَّليل في الحج والعمرة ـ ونحوهما مما يحتاج إلى سفر ـ من شروط الاستطاعة.

وَمَن يُهَاجِر فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَغَمَّا كَثِيرًا وَسَمَةً وَمَن يَغْرُج مِنْ بَيْنِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يَدُرِيَّهُ اللَّوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّجِيمًا ﴿

(١٠٠) هذا في بيان الحفَّ على الهجرة والترغيب وبيان ما فيها من المصالح، فوعد الصادق في وعده أنَّ من هاجر في سبيله ابتغاء مرضاتِهِ أنه يَجِدُ مراغَماً في الأرض وسعة؛ فالمراغَم مشتملٌ على مصالح الدين، والسعة على مصالح الدنيا، وذلك أنَّ كثيراً من الناس يتوهَّم أنَّ في الهجرة شتاتاً بعد الألفة وفقراً بعد الغنى وذلاً بعد العزَّ وشدَّة بعد الرخاء، والأمر ليس كذلك؛ فإنَّ المؤمن ما دام بين أظهر المشركين؛ فدينُهُ في غاية النقص؛ لا في العبادات القاصرة عليه كالصلاة ونحوها، ولا في العبادات المتعدية كالجهاد بالقول والفعل وتوابع ذلك؛ لعدم تمكُنه من ذلك، وهو بصدد أن يُفتَنَ عن دينِهِ، خصوصاً إن كان مستضعفاً؛ فإذا هاجر في سبيل الله؛ تمكَّن من إقامة دين الله وجهاد أعداء الله ومراغمتهم؛ فإنَّ المراغمة اسم جامعٌ لكلٌ ما يحصُلُ به إغاظة لأعداء الله من قول وفعل وكذلك يحصل له سعة في رزقه، وقد وقع كما أخبر الله تعالى. سورة النساء (١٠٠)

واعْتَبِرْ ذٰلك بالصحابة رضي الله عنهم؛ فإنهم لما هاجروا في سبيل الله وتركوا ديارهم وأولادهم وأموالهم لله؛ كمل بذلك إيمانهم، وحصل لهم من الإيمان التام والجهاد العظيم والنصر لدين الله ما كانوا به أئمة لمن بعدهم، وكذلك حصل لهم مما يترتب على ذٰلك من الفتوحات والغنائم ما كانوا به أغنى الناس، وهْكذا كُلُّ مَن فَعَلَ فعلَهم؛ حَصَلَ له ما حَصَلَ<sup>(۱)</sup> لهم إلى يوم القيامة.

ثم قال: ﴿ومن يخرج من بيتِهِ مهاجراً إلى الله ورسولِهِ ؟ أي: قاصداً ربَّه ورضاه ومحبَّته لرسوله ونصراً لدين الله لا لغير ذلك من المقاصد. ﴿ثم يدرِكُه الموتَ : بقتل أو غيره، ﴿فقد وَقَعَ أَجرُهُ على الله ؟ أي: فقد حَصَلَ له أَجرُ المهاجر الذي أدرك مقصودة بضمان الله تعالى، وذلك لأنَّه نوى وجَزَمَ وحصل منه ابتداء وشروعٌ في العمل؛ فمن رحمة الله به وبأمثاله أن أعطاهم أجرَهم كاملاً، ولو لم يُكْمِلوا العمل، وَغَفَرَ لهم ما حصل منهم من التقصير في الهجرة وغيرها، ولهذا لم يُكْمِلوا العمل، وعَفَرَ لهم ما حصل منهم من التقصير في الهجرة وغيرها، ولهذا لموعنين ما اقترفوه من الخطيئاتِ، خصوصاً التائبين المنيبين إلى ربهم، رحيماً بعميع الخلق رحمة أوجدتهم وعافتهم ورزقتُهم من المنيبين إلى ربهم، رحيماً بعميع الخلق رحمة أوجدتهم وعافتهم ورزقتُهم من المال والبنين والقوَّة وغير بعرياً به من المؤمنين؟ حيث ونَقتهم للإيمان، وعلَّمهم من العلم ما يحصُلُ به من رحيماً بالمؤمنين؟ حيث ونَقتهم للإيمان، وعلَّمهم من العلم ما يحصُلُ به ألك، رحيماً بالمؤمنين؟ حيث ونَقتهم ورزقتُهم من المال والبنين والقوَّة وغير من رحمته وكرمِهِ ما لا عينٌ رأت ولا أنهم ما يحصُلُ به أله ألك، رحيماً بالمؤمنين؟ حيث ونقتهم للإيمان، وعلَّمهم من العلم ما يحصُلُ به ألك، وعلم من العلم ما يحينُ والقواتهم ورزقتُهم من المال والبنين والقوَّة وغير ألك، رحيماً بالمؤمنين؟ حيث ونَقهم للإيمان، وعلَّمهم من العلم ما يحصُلُ به ألك، ويسَرَّر لهم أسبابَ السعادة والفلاح، وما به يدركونَ غاية الأرباح، وسيرون من رحمته وكرمِهِ ما لا عينُ رأت ولا أذنَّ سمعت ولا خطر على قلب بشر. فنسأل

﴿ وَإِذَا ضَرَبَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُو جُناحُ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوَة إِن حِعْنُمُ أَن يَفْدِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا إِنَّ ٱلْكَفِرِينَ كَانُوا لَكُر عَدُوًا تَبِينَا () وَإِذَا كُنتَ فِيهِم هَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَوَة طابِحُةٌ مِنْهُم مَعَكَ وَلِيَأْخُذُوا السَلِحَتَهُمْ هَاذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآبِكُمْ وَلَتَأْتِ طابَقِعَةُ أَخْرَكِ لَمَ يُعْمَلُوا فَلْيُعْمَلُوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حَذَرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَذَا لَذِينَ كَفَرُوا لَوَ تَعْفُلُونَ أَخْرَكِ لَمَ يُعْمَلُوا فَلْيُعْمَلُوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَذَ اللّذِينَ كَفَرُوا لَوَ تَعْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَسْيَعْبَدُوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حَذَرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَذَ اللَذِينَ كَفَرُوا لَوَ تَعْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَسْتِعَتِكُمُ وَأَسْتِعَمَدُوا نَعْ فَعُنُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَسْتِعَتِكُمْ وَأَسْتَعْتَهُمْ مَيْدَةُ وَحِدَةً وَحَدَةً وَتَعْذَلُونَ عَلَيْ أَنْهُمُ إِنَّا لَهُ عَلَيْهُ أَنْ عَنْ أَسْلِحَتِكُمُ وَأَسْتَعَمَّذَا لَهُ مَنْهُمُ أَنَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَتُعْمَدُوا أَنْ فَتَصْرُوا عَنْ عَنْ أَسْلِحَتِكُمُ وَالَيْعَمَنُوا نَعْنَيْهُونَ عَلَيْكُمُ مَنْ أَنْكَفُرُونَ عَلَيْ أَنْتُ وَنُولُ عَنْهُونُ عَنْ أَسْلِحَتَنُهُمْ وَالَيْعَتَ وَلَهُ اللَهُ وَنَا عَلَيْ مَنْهُمُ أَنْ وَلَيْنَا إِنَا عَلَيْ عَالَهُ وَلَا عَنْ أَسْلِحَتِكُمُ وَا أَنْ وَرَائِكُمُ مَنْ أَنْ عَلَيْتُ مَا أَنْ عَلَيْ أَنْ عَالَهُ مَعْتَلُونَ عَلَيْكُولُيْ أَعْرَيْنَ وَرَعْنَ أَنْ اللَهُ أَعْنَ وَا لُكُنَ عَلَيْ وَلَكُونُ عَلَيْ وَاللَّهُ إِنَا عَائَ الللَهُ إِنَيْ مَا عَلَيْنَ عَلَيْ أَنْ فَا أَذَى مَا أَنْ اللَهُ إِنْ عَانَهُ فَا عَنْ عَلَيْ أَنْ عَنْهُ أَنَا مَا أَسْلَحَتَكُمُ وَا الْتَعْتَعُونُ أَنْ عَلَيْ أَنْ عَالَهُ أَنْ أَنْ أَنَ اللَهُ مَا أَنَهُ إِنَا لَكُونَ أَنْ أَنْ عَالَةًا وَالْتَكُمُ وَا أَنْ عَالَهُ مَا أَنَ الْعَانَةُ وَا عَنْ أَنْ أَنْتَ وَالْنَا أَنْ أَنْ أَنْتَهُ مَا أَنَا الْعَالَةُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ وَا أَنْ أَنْ عَالُهُ مَا أَنَا مَعْنَ أَنَا مُنَا أَنَا عَا أَنَا مَا أَنَا عَا أَنَا أَنَا وَا الَنَا أَنَا أَنَا أَنَ مَائَا مُنَا الْعَا أَنَا مَا أَنَا

(۱) في (ب): «يحصل».

سورة النساء (١٠١)

(١٠١) له لماتان الآيتان: أصل في رخصة القصر وصلاة الخوف، يقول تعالى: ووإذا ضربتُم في الأرض؟؛ أي: في السفر، وظاهر الآية أنه يقتضي الترخُص في أي سفر كان، ولو كان سفر معصية؛ كما هو مذهب أبي حنيفة رحمه الله، وخالف في ذلك الجمهور، وهم الأئمة الثلاثة وغيرهم، فلم يجوِّزوا الترخيص<sup>(١)</sup> في سفر المعصية؛ تخصيصاً للآية بالمعنى والمناسبة؛ فإنَّ الرخصة سهولةً من الله لعباده إذا سافروا أن يقصروا ويفطروا، والعاصي بسفره لا يناسب حاله التخفيف.

وقوله: ﴿فليس عليكم جناح أن تقصُروا من الصلاة ﴾؛ أي: لا حرج ولا إثم عليكم في ذلك. ولا ينافي ذلك كون القصر هو الأفضل؛ لأن نفي الحرج إزالة لبعض الوهم الواقع في كثير من النفوس، بل ولا ينافي الوجوب؛ كما تقدَّم ذلك في سورة البقرة في قوله: ﴿إن الصَّفا والمروة من شعائر الله... ﴾ إلى آخر الآية، وإزالة الوهم في هذا الموضع ظاهرة؛ لأنَّ الصلاة قد تقرَّر عند المسلمين وجوبُها على هذه الصفة التامَّة، ولا يزيل هذا عن نفوس أكثرهم إلا بذكر ما ينافيه. ويدلُّ على أفضلية القصر على الإتمام أمران: أحلُهما: ملازمة النبيَّ ﷺ على القصر في جميع أسفاره. والثاني: أن هذا من باب التوسعة والترخيص والرحمة بالعباد، والله تعالى يُحِبُّ أن تُوتى رُخصُه، كما يكره أن تُؤتى معصيَتُه.

وقوله: ﴿أَن تَقَصُرُوا مَن الصلاةَ﴾، ولم يقل: أن تقصُروا الصلاة: فيه فائدتان: إحداهما: أنه لو قال: أن تقصروا الصلاة؛ لكان القصر غيرَ منضبط بحدً من الحدود، فربَّما ظنَّ أنه لو قَصَرَ معظم الصلاة وجعلها ركعة واحدةً؛ لأجزأ؛ فإتيانه بقوله: ﴿من الصلاةَ﴾؛ ليدل ذلك على أن القصر محدودً مضبوطٌ مرجوعٌ فيه إلى ما تقرَّر من فعل النبيِّ ﷺ وأصحابه. الثانية: أنَّ ﴿منَ﴾ تفيدُ التبعيض؛ ليعلم بذلك أن القصر لبعض الصلواتِ المفروضاتِ لا جميعها؛ فإنَّ الفجر والمغرب لا يُقصران، وإنما الذي يُقْصَر الصلاة الرباعية من أربع إلى ركعتين.

فإذا تقرَّر أنَّ القصر في السفر رخصةً؛ فاعلمُ أنَّ المفسَّرين قد اختلفوا في لهذا القيد، وهو قولُهُ: ﴿إِن خفتم أن يَفْتِنَكُمُ الذين كفروا﴾، الذي يدلُّ ظاهرُهُ أنَّ القصر لا يجوزُ إلا بوجود الأمرينِ كليهما السفر مع الخوف، ويرجعُ حاصل اختلافهم إلى أنه هل المرادُ بقوله: ﴿أنَ تقصُروا﴾: قصرُ العدد فقط أو قصرُ العدد والصفة؟

فالإشكال إنما يكون على الوجه الأوَّل. وقد أشكل لهذا على أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، حتَّى سأل عنه النبيَّ ﷺ، فقال: يا رسول الله! ما لنا نقصُرُ الصلاة وقد أمِنًا؟ أي: والله يقولُ: ﴿إِن خِفْتُم أَن يَفْتِنَكُمُ الذين كفروا﴾. فقال رسول الله ﷺ: «صدقةٌ تصدَّق الله بها عليكم؛ فاقبلوا صَدَقَتَهُ»<sup>(1)</sup>. أو كما قال. فعلى لهذا يكون لهذا القيد أتى به نظراً لغالب الحال التي كان النبيُ ﷺ

وفيه فائدة أخرى: وهي بيان الحكمة والمصلحة في مشروعية رخصة القصر؛ فبيَّن في لهذه الآية أنْهَى ما يُتَصَوَّر من المشقة المناسبة للرخصة، وهي اجتماع السفر والخوف، ولا يستلزم ذلك أن لا يُقْصَرَ مع السفر وحده الذي هو مَظِنَة المشقّة. وأما على الوجه الثاني، وهو أنَّ المراد بالقصر [هنا] قصرُ العدد والصَّفة؛ فإنَّ القيدَ على بابِهِ؛ فإذا وجد السفر والخوف؛ جاز قصرُ العدد وقصرُ الصفة، وإذا وُجِدَ السفر وحده؛ جاز قَصْرُ العدد فقط، أو الخوف وحدَه؛ جاز قصرُ العدو الصفة.

(١٠٢) ولذلك أتى بصفة صلاة الخوف بعدها بقوله: ﴿وإذا كنتَ فيهم فأقمتَ لهمُ الصَّلاة؟؛ أي: صَلَّيْتَ بهم صلاة تُقيمها وتُتِمُ ما يجبُ فيها ويلزم فعلُهم ما ينبغي لك ولهم فعلُه، ثم فسَر ذلك بقوله: ﴿فَلْتَقُمْ طائفةٌ منهم معك؟؛ أي: ينبغي لك ولهم فعلُه، ثم فسَر ذلك بقوله: ﴿فَلْتَقُمْ طائفةٌ منهم معك؟؛ أي: الذين معك؛ أي: أكملوا صلاتهم، وعبَّر عن الصلاة بالسَّجود؛ ليدكَّ على فضل السجود وأنَّه ركنَ من أركانها، بل هو أعظمُ أركانها، ﴿فليكونوا من ورائِكُم ولتأتِ طائفةٌ منهم معك؟؛ أي: الذين معك؛ أي: أكملوا صلاتهم، وعبَّر عن الصلاة بالسَّجود؛ ليدكَّ على فضل السجود وأنَّه ركنَ من أركانها، بل هو أعظمُ أركانها، ﴿فليكونوا من ورائِكُم ولتأتِ طائفةٌ أخرى لم يصلُوا؟: وهم الطائفةُ الذين قاموا إزاءَ العدوً، ﴿فَلَيْصَلُّوا معك؟؛ ودكَّ أخرى لم يصلُوا؟: وهم الطائفةُ الذين قاموا إزاءَ العدوً، ﴿فَلَيصَلُوا معك؟؛ ودكَّ ذلك على أنَّا الإمام يبقى بعد انصراف الطائفةِ الأولى منتظراً للطائفة الثانية؛ فإذا صحروا صلَّى بهم ما بقي من صلاً أنه، ثم على فضل السجود يلد على أنَّا الإمام يبقى بعد انصراف الطائفةِ الأولى منتظراً للطائفة الذين قاموا إزاء العدوً، وفليصلُوا معك؟، ودكَ خلك على أنَّ الإمام يبقى بعد انصراف الطائفةِ الأولى منتظراً للطائفة الذين في الما ينتظرهم حتى يُكْمِلوا صلاتَهم، ثم يسلَّم بهم. وهذا أحد الوجوه في صلاة الخوف؛ فإنَّها صحّت عن النبي صلى الله يسلَّم بهم. وهذا أحد الوجوه في صلاة الخوف؛ فإنَّها صحّت عن النبي صلى الله يسلَّم بهم. وهذا أحد الوجوه في صلاة الخوف؛ فإنَّها صحّت عن النبي صلى الله يسلَّم بهم. وهذا أحد الوجوه في صلاة الخوف؛ فإنَّها صحّت عن النبي صلى الله يسلَّم بهم. وهذا أحد الوجوه في صلاة الخوف؛ فإنَّها صحّت عن النبي صلى الله يسلَّم بهم. وهذا أحد الوجوه في صلاة الخوف؛ فإنَّها صحّت عن النبي صلى الله عليه اله النه إلى أله أنها صحّت عن النبي صلى الله يسلَّم بهم. وهذا أحد الوجوه في صلاة الخوف؛ فإنَّها صحّت عن النبي صلى الله عليه (وسلم) (٣) من وجوه كثيرة كلها جائزة.

ولهذه الآية تدلُّ على أنَّ صلاة الجماعة فرض عين من وجهين: أحدهما: أنَّ اللَّه تعالى أمر بها في لهذه الحالة الشديدة وقت اشتداد الخوف من

(۱) أخرجه مسلم (٦٨٦) عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه.
 (۲) في (ب): «أسفارهم».
 (۲) ويادة على النسختين.



سورة النساء (١٠٢)

الأعداء وحذر مهاجمتهم؛ فإذا أوجبها في هٰذه الحالة الشديدة، فإيجابُها في حالة الطمأنينة والأمن من باب أولى وأحرى.

والثاني: أنَّ المصلِّين صلاة الخوف يترُكون فيها كثيراً من الشَّروط واللوازم، ويُعفى فيها عن كثيرٍ من الأفعال المبطلة في غيرها، وما ذاك إلا لتأكُّد وجوب الجماعة؛ لأنَّه لا تعارض بين واجبٍ ومستحبٌ؛ فلولا وجوب الجماعة؛ لم تتركْ هٰذه الأمور اللازمة لأجلها.

وتدلُّ الآية الكريمة على أنَّ الأَوْلَى والأفضل أن يصلُّوا بإمام واحد ولو تضمَّن ذٰلك الإخلال بشيء لا يخلُّ به لو صلَّوها بعدة أئمة، وذٰلك لأجل اجتماع كلمة المسلمين واتُفاقهم وعدم تفرُّق كلمتِهِم، وليكونَ ذٰلك أوقع هيبةً في قلوب أعدائِهِم.

وأمر تعالى بأخذ السلاح والحذر في صلاة الخوف، وهذا وإن كان فيه حركة واشتغالً عن بعض أحوال الصلاة؛ فإنَّ فيه مصلحةً راجحةً، وهو الجمع بين الصلاة والجهاد والحَذَر من الأعداء الحريصين غايةً الحرص على الإيقاع بالمسلمين والميل عليهم وعلى أمتعتهم، ولهذا قال تعالى: ﴿ودَّ الذين كفروا لو تغفُلون عن أسلحتكِم وأمتعتِكم فيمليونَ عليكم ميلةَ واحدةَ﴾.

ثم إنَّ الله عَذَرَ من له عُذَرٌ من مرض أو مطرٍ أن يَضَعَ سلاحَه، ولَكن مع أخذ الحذر، فقال: ﴿ولا جُناح عليكم إن كان بكم أذى من مطرٍ أو كنتم مرضى أن تضعوا أسلحنكم وخذوا حِذْركم إن الله أعدَّ للكافرين عذاباً مهيناً﴾، ومن العذاب المهين ما أمر الله به حزبَهُ المؤمنين وأنصار دينِهِ الموحِّدين مِن قتلهم وقتالهم حيثما تقفوهم، ويأخذوهم، ويحصُروهم، ويقعدوا لهم كلَّ مرصدٍ، ويحذروهم في جميع الأحوال، ولا يغفلوا عنهم خشية أن ينال الكفار بعض مطلوبهم فيهم؛ فللهِ أعظم حمدٍ وثناءٍ على ما منَّ به على المؤمنين وأيَّدهم بمعونتِهِ وتعاليمه التي لو سَلَكوها على وجه الكمال؛ لم تهزمُ لهم رايةٌ، ولم يظهرُ عليهم عدوً في وقتٍ من الأوقات.

وقوله<sup>(١)</sup>: ﴿فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مَن وَرَائَكُمَ﴾: يدلُّ على أنَّ هٰذه الطائفة تُكْمِلُ جميع صلاتها قبل ذهابهم إلى موضع الحارسين، وأنَّ الرسول ﷺ يثبت منتظراً

424

للطائفة الأخرى قبل السلام؛ لأنه أولاً ذكر أنَّ الطائفة تقوم معه، فأخبر عن مصاحبتهم له، ثم أضاف الفعل بعد إليهم دون الرسول، فدل ذلك على ما ذكرناه. وفي قوله ﴿فلتأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك﴾: دليلٌ على أنَّ الطائفة الأولى قد صلوا، وأنَّ جميع صلاة الطائفة الثانية تكون مع الإمام حقيقةً في ركعتهم الأولى وحكماً في ركعتهم الأخيرة، فيستلزمُ ذلك انتظارَ الإمام إيَّاهم حتَّى يُكْمِلوا

سورة النساء (١٠٣)

﴿ فَإِذَا قَضَيَتُكُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذْكُرُوا ٱللَّهَ قِيَكُمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُّ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنْتُمَ فَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوَةُ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ كَانَتْ عَلَ ٱلْنُؤْمِنِينَ كِخَبًا مَوْفُوتَا ٢

﴿١٠٣﴾ أي: فإذا فَرَغْتُم من صلاتكم صلاة الخوف وغيرها؛ فاذكروا الله في جميع أحوالكم وهيئاتكم، ولكن خُصَّت صلاة الخوف بذلك لفوائدً:

منها: أنَّ القلبَ صلاحُهُ وفلاحُهُ وسعادتُهُ بالإنابة إلى اللّه تعالى في المحبة وامتلاء القلب من ذكرِهِ والثناء عليه، وأعظم ما يحصُلُ به هٰذا المقصود الصلاةُ التي حقيقتها أنها صلةٌ بين العبد وبين ربَّه.

ومنها: أنَّ فيها من حقائق الإيمانِ ومعارف الإيقانِ ما أوجب أن يَفْرضَها الله على عبادِهِ كلَّ يوم وليلة، ومن المعلوم أنَّ صلاة الخوف لا تحصُلُ فيها لهذه المقاصد الحميدة بسبب اشتغال القلب والبدن، والخوف، فأمر بجَبْرِها بالذُكر بعدها.

ومنها: أنَّ الخوف يوجِبُ [من] قلق القلب وخوفه، ما هو مَظِنَّةً لضعفه، وإذا ضَعُفَ القلبُ ضَعُفَ البدنُ عن مقاومة العدوِّ. والذِّكر للّه والإكثار منه من أعظم مقويات القلب.

ومنها: أن الذكر لله تعالى مع الصبر والثبات سبب للفلاح والظفر بالأعداء؛ كما قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثُبُتوا واذْكُروا اللّه كثيراً لعلَّكم تفلحونَ﴾، فأمر بالإكثار منه في لهذه الحال، إلى غير ذلك من الحكم.

وقوله: ﴿فإذا اطمأنَنتُم فأقيموا الصلاةَ﴾؛ أي: إذا أمنتم من الخوف واطمأنَّت قلوبُكم وأبدانُكم؛ فأتموا صلاتَكم على الوجه الأكمل ظاهراً وباطناً بأركانها وشروطِها وخشوعِها وسائر مكمًلاتها. ﴿إنَّ الصلاةَ كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً﴾؛ أي: مفروضاً في وقته. فدلَّ ذٰلك على فرضيَّتها وأنَّ لها وقتاً لا تصحُّ إلَّا

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (١٠٤)

به، وهو لهذه الأوقات التي قد تقرَّرت عند المسلمين صغيرهم وكبيرهم عالمهم وجاهلهم وأخذوا ذلك عن نبيُّهم محمدٍ ﷺ بقوله: «صلُّوا كما رأيتموني أصلُي»<sup>(۱)</sup>.

ودنَّ قوله: ﴿على المؤمنين﴾: على أنَّ الصلاة ميزانُ الإيمان، وعلى حسب إيمان العبد تكون صلاتُهُ وتتمُّ وتكمُلُ. ويدلُّ ذلك على أن الكفار ـ وإن كانوا ملتزمين لأحكام المسلمين كأهل الذمة ـ أنهم لا يخاطَبون بفروع الدين كالصلاة، ولا يُؤْمَرون بها، بل ولا تصحُّ منهم ما داموا على كفرِهم، وإن كانوا يعاقَبون عليها وعلى سائر الأحكام في الآخرة.

وَلَا تَهِـنُوا فِي ٱبْتِغَآهِ ٱلْقَوْرِ إِن تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرْجُونُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ٢

(١٠٤) أي: لا تضعُفوا ولا تكسلوا في ابتغاء عدوِّكم من الكفَّار؛ أي: في جهادهم والمرابطة على ذٰلك؛ فإنَّ وَهَنَ القلب مستدع لوَهَن البدن، وذٰلك يضعف عن مقاومة الأعداء، بل كونوا أقوياء نشيطين في قتالهم. ثم ذكر ما يقوِّي قلوب المؤمنين، فذكر شيئين:

الأول: أنَّ ما يصيبكم من الألم والتعب والجراح ونحو ذٰلك؛ فإنه يصيب أعداءكم، فليس من المروءة الإنسانيَّة والشهامة الإسلاميَّة أن تكونوا أضعف منهم وأنتم وهم قد تساوَيْتم فيما يوجِبُ ذٰلك؛ لأنَّ العادة الجارية أنه لا يَضْعُفُ إلَّا من توالت عليه الآلام، وانتصر عليه الأعداء على الدوام، لا مَن يُدال مرةً ويُدال عليه أخرى.

الأمر الثاني: أنكم ترجونَ من الله ما لا يرجون، فترجون الفوز بثوابِهِ والنجاة من عقابه، بل خواصُ المؤمنين لهم مقاصدُ عاليةٌ وآمال رفيعةٌ من نصر دين الله وإقامة شرعه واتُساع دائرة الإسلام وهداية الضالِّين وقمع أعداء الدين؛ فهذه الأمور توجب للمؤمن المصدق زيادة القوة وتضاعف النشاط والشجاعة التامَّة؛ لأنَّ من يقاتل ويصبر على نيل عزَّه الدُّنيويِّ إن ناله ليس كمن يقاتِلُ لنيل السعادة الدنيويَّة والأخرويَّة والفوز برضوان الله وجنَّته؛ فسبحان من فاوت بين العباد وفرَّق بينهم بعلمِهِ وحكمتِه، ولهٰذا

(١) أخرجه البخاري (٢٠٠٨) من حديث مالك بن الحويرث.

سورة النساء (١٠٥)

قال: ﴿وكان الله عليماً حكيماً﴾: كامل العلم كامل الحكمةِ.

﴿إِنَّا أَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِالْحَقْ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَا آرَىكَ ٱللَّهُ وَلا تَخْدُ لِلْعَابِدِينَ خَصِيمًا ﴿ وَآسَتَغْفِرِ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَقُورًا رَحِيمًا ﴿ وَلا تُجْدَدِلْ عَن الَذِيرَ يَخْتَانُونَ أَنْسُبُهُمْ إِنَّ ٱللَّهُ لا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَانًا أَثِيمًا ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَهِ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذَ يُبَنِيثُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ هَا تَعْذَلُهُ مَا اللَهِ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذَ يُبَنِيثُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ هَا مَن يَكُونُ عَنَا أَنَهُ مَعْذَلَةً جَدَلَتُمَ عَنْهُمُ إِذَ يُبَنِيثُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ جَدَلَتُمَ عَنْهُمُ إِذَا يَعْتَعْهُمُ إِذَا يَعْتَعُونَ مَا لا يَرْحَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ هَتَاسَمُ عَتَبْهُمُ وَمَعَهُمُ إِذَا يَعْتَعْهُمُ إِذَا يَعْتَعْهُمُ إِنَّهُ مَعْنَا مَ مَا يَحْبُوهُ مَعَهُمُ أَنَهُ مِنْ الْعَابِي مَا يَعْمَلُونَ مُحْمَعُهُمُ أَنَ وَتَعْتَعْمَا إِنَّكُمُ مَنْ يَعْذَلُهُ مِنَا لَهُ مِنَا يَعْتَعْنُ أَنَهُ عَنْ الْنَهُ مِنَا يَعْتَعَهُمُ اللَهُ عَنْهُ مَعْتُ أَنْ يَعْتَعْنُ أَنَهُ عَنْهُمُ يَعْتَنُهُ مَنْ مَنْ يَعْتَعْهُمُ اللَهُ عَنْعَالَ مَنْ يَكْوَلُهُ عَنْهُمُ أَنَّهُ عَلِيمًا مِنْ يَكْمُونَ عَنْ عَنَيْهُمُ أَنَهُ عَلَيْهُ مَوْ مَعْهُمُ أَنَهُ عَنْعَوْنَ مَا لَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى أَنَّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْمَعُونَ مَن يَكْتُ عَنْ يَعْتَعُهُ مَنْ يَعْتَعْهُ وَمَن يَكْمُ أَنَهُ عَلَيْهُ مَنْ اللَهُ عَلَيْنَ اللَهُ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُمُ مَا مَلُونَ مَن يَكْونُ عَنْ يَعْتَنُ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْهُ مَنْ اللَهُ عَلَيْهُ مَنْ يَعْتَنُهُ مَا عَنْ عَنْ مَنْ يَنْ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَيْ مَا عَمْتُنَا مَا عَلَى إِنَا يَعْتَ عَنْهُ مَا مَا يَعْمَالُ أَنَهُ مَنْ مَنْ مَا مَ يَ عَنْ يَنْ مَنْ عَنْ مَا مَنْ مَا مَ مَا عَلَيْ مَا مَا مَنْ مَا عَنَى أَنَهُ مَا عَنْ يَ مَا عَنْ أَنَهُ مُوا مَا عَلَهُ مَا مَا مَ مَا مَالَهُ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنَا مَنْنَهُ مَا مَا مَاللَهُ مَا مَا مَ مَالَنَهُ مَا مَا مَ

(١٠٥) يخبر تعالى أنَّه أنزل على عبدِه ورسولِه الكتاب بالحقّ ؛ أي: محفوظاً في إنزاله من الشياطين أن يتطرَّق إليه منهم باطل، بل نزل بالحقّ ومشتملاً أيضاً على الحقّ ؛ فأخباره صدقٌ وأوامره ونواهيه عدلٌ، ﴿وتمَّتْ كلمةُ رَبَّك صدقاً وعدلاً ، وأخبر أنه أنزله ليحكم بين الناس، وفي الآية الأخرى: ﴿وأَنزَلْنا إليك الذِّكر لِتُبَيِّنَ للناس ما نُزَلَ إليهم ، فيحتَمَل أنَّ هذه الآية في الحكم بين الناس في مسائل النزاع والاختلاف، وتلك في تبيين جميع الدين وأصوله وفروعه. ويُحتمل أنَّ الآيتين كليهما معناهما واحدً، فيكون الحكم بين الناس هنا يشمل الحكم بينهم مائل النزاع والاختلاف، وتلك في تبيين جميع الدين وأصوله وفروعه. ويُحتمل في الدِّماء والأعراض والأموال وسائر الحقوق وفي العقائد وفي جميع مسائل الأحكام. وقولُه: ﴿ما أراك الله ، أي : لا بهواك بل بما علمك الله وألهمكَ كقوله تعالى: ﴿وما ينطِقُ عن الهوى، إن هو إلا وَحْيَّ يُوحى . وفي هذا دليلً على عصمتِه يَشَرُ فيما يُبَلِّعُ عن الله من جميع الأحكام وغيرها، وأنَّه يُشترط في الحَكَم<sup>(1)</sup> العلم والعدل؛ لقوله: ﴿بما أراك الله ، ومي المحكم وفي وي هذا دليلً الحكم أن الحلم والموال وسائر الحقوق وفي العقائد وفي جميع مسائل محقوله تعالى: ووما ينطِقُ عن الهوى، إن هو إلا وَحْيَ يُوحى . وفي هذا دليلً على عصمتِه إلَّه فيما يُبَلِّغُ عن الله من جميع الأحكام وغيرها، وأنَّه يُشتَرط في الحكم أن العلم والعدل؛ لقوله: ﴿بما أراك الله ، ولم يقل: بما رأيتَ. ورتَّب أيضاً الحكم بين الناس على معرفة الكتاب.

(١) في (ب): «الحاكم».

سورة النساء (١٠٦ ـ ١٠٩)

ولما أمر الله بالحكم بين الناس المتضمن للعدل والقِسْط؛ نهاه عن الجَوْر والظُّلم الذي هو ضدُّ العدل، فقال: ﴿ولا تكن للخائنينَ خَصيماً﴾؛ أي: لا تخاصِمْ عن من عَرَفْتَ خيانته من مدَّع ما ليس له أو منكر حقًّا عليه سواء علم ذٰلك أو ظنَّه. ففي هٰذا دليل على تحريم الخصومة في باطل، والنيابة عن المبطل في الخصومات الدينيَّة والحقوق الدنيويَّة، ويدلُّ مفهوم الآية على جوازِ الدُّخول في نيابة الخصومة لمن لم يُعْرَفْ منه ظلمٌ.

﴿١٠٦﴾ ﴿واستغفر الله؟: مما صَدَرَ منك إنْ صدر. ﴿إِنَّ اللّه كان غفوراً رحيماً؟؛ أي: يغفر الذنب العظيم لمن استغفره، وتاب إليه وأناب، يوفّقه للعمل الصالح بعد ذلك الموجب لثوابِهِ وزوال عقابِهِ.

(١٠٧) ﴿ولا تجادِلُ عن الذين يختانون أنفسَهم؟: الاختيانُ والخيانةُ بمعنى الجنايةِ والظُّلم والإثم، وهٰذا يَشْمَلُ النهي عن المجادلة عن من أذنب وتُوَجَّهُ عليه عقوبةٌ من حدَّ أو تعزير؛ فإنَّه لا يجادل عنه بدفع ما صدر منه من الخيانة أو بدفع ما ترتَّب على ذٰلك من العقوبة الشرعية. ﴿إنَّ الله لا يحبُّ مَن كان خوَّاناً أثيماً؟؛ أي: كثير الخيانة والإثم، وإذا انتفى الحبُّ؛ ثبتَ ضدُّه، وهو البغض، وهٰذا كالتعليل للنهي المتقدم.

(١٠٨) ثم ذكر عن هولاء الخائنين أنهم (يَسْتَحْفونَ من الناس ولا يَسْتَخْفونَ من الله وهو معهم إذ يُبَيَّتونَ ما لا يرضى من القول»: وهذا من ضَعْف الإيمان ونقصان اليقين أن تكونَ مخافةُ الخلق عندَهم أعظمَ من مخافةِ الله فيحرصون بالطرق المباحة والمحرَّمة على عدم الفضيحة عند الناس، وهُم مع ذلك قد بارزوا الله بالعظائم، ولم يبالوا بنظرهِ واطُّلاعه عليهم، وهو معهم بالعلم في جميع أحوالهم، خصوصاً في حال تبيبيَّهم ما لا يُرضيه من القول من تبرئة الجاني ورمي البريء بالجناية والسعي في ذلك للرسول ﷺ ليفعلَ ما بيَّتوه؛ فقد جَمَعَوا بين عدَّة جنايات، ولم يُراقبوا ربَّ الأرض والسماوات المطَّلع على سرائِرِهم وضمائِرِهم، ولهذا توعَدهم تعالى بقوله: ﴿وكان الله بما يعملونَ محيطاً»؛ أي: قد أحاط بذلك علماً، ومع هذا لم يعاجِلْهم بالعقوبة، بل استأنى بهم، وعَرَضَ عليهم التوبةَ، وحذَّرهم من الإصرارِ على ذَنْبِهِم الموجب للعقوبة البليغة.

الله عنهم في الحياة الدُنيا فمن يجادِلُ الله عنهم في الحياة الدُنيا فمن يجادِلُ الله عنهم يوم القيامة أم من يكونُ عليهم وكيلاً»؛ أي: هَبْكم جادلتم عنهم في هٰذه الحياة

سورة النساء (١١٠)

الدنيا ودَفَعَ عنهم جدالُكم بعضَ ما يحذَرون<sup>(١)</sup> من العارِ والفضيحةِ عند الخَلْق؛ فماذا يُغني عنهم وينفعُهم؟! ومَن يجادلُ الله عنهم يوم القيامة حين تتوجَّه عليهم الحجَّة وتشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجُلُهم بما كانوا يعملون؟! يومئذِ يوفِّيهم الله دينهم الحق ويعلمون أنَّ الله هو الحق المبين؛ فمن يجادلُ عنهم من يعلم السُوَّ وأخفى ومن أقام عليهم من الشهود ما لا يمكن معه الإنكارُ؟

وفي لهذه الآية الإرشاد<sup>(٣)</sup> إلى المقابلة بين ما يُتَوَهَّم من مصالح الدُّنيا المترتبة على ترك أوامر الله أو فعل مناهيه وبين ما يَفوتُ من ثواب الآخرة أو يَحْصُلُ من عقوباتِها، فيقولُ من أمرتُه نفسُهُ بتركِ أمر الله: ها أنت تركتَ أمره كسلاً وتفريطاً فما النفع الذي انتفعت به؟ وماذا فاتك من ثواب الآخرة؟ وماذا ترتَّب على لهذا الترك من الشقاء والحرمان والخيبة والخسران؟ وكذلك إذا دعته نفسُه إلى ما تشتهيه من الشَّهوات المحرَّمة؛ قال لها: هبكِ فعلتِ ما اسْتهيتِ؛ فإنَّ لذَته تنقضي ويعقُبها من المقبوات المحرَّمة؛ قال لها: هبكِ فعلتِ ما اسْتهيتِ؛ فإنَّ لذَته تنقضي ويعقُبها العاقل في الإحجام عنها، ولهذا من أعظم ما ينفع العبدَ تدبُّره، وهو خاصَة العقل الحقيقي؛ بخلاف من<sup>(۳)</sup> يدَّعي العقل وليس كذلك؛ فإنَّه بجهله وظلمِه يؤثر اللَّذَة الحاضرة والراحة الراهنة، ولو ترتَّب عليها ما ترتب. والله المستعان.

﴿١١٠﴾ ثم قال تعالى: ﴿ومَن يعمل سوءاً أو يَظْلِم نفسَه ثم يستغفر الله يجدِ الله غفوراً رحيماً﴾؛ أي: من تجرًا على المعاصي واقتحم على الإثم، ثم استغفر الله استغفاراً تامًا يستلزم الإقرار بالذنب والندم عليه والإقلاع والعزم على أن لا يعود؛ فهذا قد وَعَدَه من لا يُخْلِف الميعاد بالمغفرة والرحمة، فيغفر له ما صدر منه من الذَّنب، ويزيل عنه ما ترتَّب عليه من النقص والعيب، ويعيد إليه ما تقدَّم من الأعمال الصالحة، ويوفَقه فيما يستقبله من عمرِهِ، ولا يجعل ذنبه حائلاً عن توفيقِهِ؛ لأنَّه قد غفره، وإذا غفره؛ غفر ما يترتَّب عليه.

واعلم أنَّ عمل السوء عند الإطلاق يشملُ سائر المعاصي الصغيرة والكبيرة، وسُمِّي سوءاً لكونِهِ يسوءُ عامله بعقوبته، ولكونِهِ في نفسه سيئاً غير حسن، وكذلك ظلم النفس عند الإطلاق يَشْمَلُ ظلمها بالشُرك فما دونَه، ولُكن عند اقتران أخدِهما

(٢) في (ب): «إرشاد».

(١) في (ب): "تحذرون".

(٣) في (ب): «الذي».

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة النساء (١١١ ـ ١١٢) 🛛

بالآخرِ قد يُفَسَّرُ كلُّ واحدٍ منهما بما يناسبه، فيفسَّر عمل السوء هنا بالظُّلم الذي يسوء الناس، وهو ظلمهم في دمائهم وأموالهم وأعراضهم، ويفسَّر ظلم النفس بالظُّلم والمعاصي التي بين الله وبين عبده، وسمي ظلم النفس ظلماً؛ لأن نفس العبد ليست مُلكاً له يتصرَّف فيها بما يشاء، وإنَّما هي ملك لله تعالى، قد جعلها أمانةَ عند العبد، وأمره أن يُقيمها على طريق العدل بإلزامها للصراط المستقيم علماً وعملاً، فيسعى في تعليمها ما أمر به، ويسعى في العمل بما يجب، فسعيه في غير هٰذا الطريق ظلمٌ لنفسه وخيانةٌ وعدول بها عن العدل الذي ضده الجور والظلم.

(١١٩) ثم قال: ﴿ومن يكسِبُ إِثْماً فَإِنَّما يكسِبُهُ على نفسه؟: وهٰذا يَشْمَلُ كلَّ ما يؤثم من صغير وكبير؛ فمن كسب سيئةً؛ فإن عقوبتها الدُّنيوية والأخروية على نفسه لا تتعدَّاها إلى غيرها؛ كما قال تعالى: ﴿ولا تَزِرُ وازرةٌ وِزْرَ أخرى؟، لَكن إذا ظهرتِ السيئاتُ فلم تُنْكَرُ؛ عَمَّتْ عقوبتُها وشَمَلَ إِثْمُها؛ فلا تخرج أيضاً عن حكم هٰذه الآية الكريمة؛ لأنَّ من ترك الإنكار الواجبَ؛ فقد كسب سيئةً، وفي هٰذا بيان عدل الله وحكمتِهِ أنه لا يعاقب أحداً بذنب أحدٍ، ولا يعاقبُ أحداً أكثر من العقوبة الناشئة عن ذنبهِ، ولهٰذا قال: ﴿وكان الله عليماً حكيماً؟؛ أي: له العلم العقوبة الناشئة عن ذنبهِ، ولهٰذا قال: ﴿وكان الله عليماً حكيماً؟ أي: له العلم الداعي لفعله والعقوبة المترتبةَ على فعله، ويعلم حالة المذنبِ أنّه إن صَدَرَ منه والسبَ الذائبُ بغلبة دواعي نفسِهِ الأمَّارة بالسوء مع إنابته إلى ربَّه في كثيرٍ من أوقاته: أنَّه ميغفرُ له ويوفَقه للتوبة، وإن صدر منه بتجرُئه على المحارم استخفافاً بنظر ربَّه وتهاوناً بعقابِهِ؛ فإنَّ هٰذا بعيدٌ من المغفرة بعيدٌ من التوفيق للتوبة.

(١١٢) ثم قال: ﴿ومن يَكْسِبْ خطيئةَ ﴾؛ أي: ذنباً كبيراً، ﴿أو إِنْماَ ﴾: ما دون ذلك، ﴿نُم يَزِم بِهَ؟ أي: يتَّهم بذنبه ﴿بريئاً ﴾ من ذلك الذنب وإن كان مذنباً. ﴿فقد احتمل بُهتاناً وإِنْماً مبيناً ﴾؛ أي: فقد حَمَلَ فوق ظهره بَهْتاً للبريء وإِنْماً ﴿فقد احتمل بُهتاناً وإَنْماً مبيناً ﴾؛ أي: فقد حَمَلَ فوق ظهره بَهْتاً للبريء وإِنْماً ﴿فقد احتمل بُهتاناً وإَنْماً مبيناً ﴾؛ أي: فقد حَمَلَ فوق ظهره بَهْتاً للبريء وإِنْماً ظاهراً بيناً. وهذا يدلُّ على أنَّ ذلك من كبائر اللُّنوب وموبقاتها؛ فإنه قد جمع عدَّة مفاسد: كسبَ الخطيئة والإِنْم، ثم رميَ من لم يفعلُها بفعلِها، ثم الكذبَ الشَّنيعَ مفاسد: كسبَ الخطيئة والإِنْم، ثم ما يترتَّب على ذلك من العقوبة اللُّنيويَّة تندفع عمَن وجبتْ عليه وتُقام على مَن لا يستحقُّها، ثم ما يترتَّب على ذلك من العقوبة اللُّنيويَّة تندفع عمَن وجبتْ عليه وتُقام على مَن لا يستحقُّها، ثم ما يترتَّب على ذلك من العقوبة اللُّنيويَّة تندفع عمَن وجبتْ عليه وتُقام على مَن لا يستحقُّها، ثم ما يترتَّب على ذلك من العقوبة اللُّنيويَّة تندفع عمَن الناس في البريء، إلى غير ذلك من المفاسد التي نسأل الله العافية منها ومن كل من كلام من كلام من كلام من العقوبة اللُنيويَّة مندفع عمَن أناس في البريء، إلى غير ذلك من المفاسد التي نسأل الله العافية منها ومن كل مشرِّ.

سورة النساء (١١٣)

١١٣ ثم ذكر منّته على رسوله بحفظه وعصمتِهِ ممَّن أراد أن يضلُّه، فقال: ولولا فضلُ الله عليك ورحمتُهُ لهمَّتْ طائفةٌ منهم أن يضلوكَ»: وذلك أنَّ هٰذه الآيات الكريمات قد ذكر المفسرون () أنَّ سبب نزولها أنَّ أهل بيت سَرَقوا في المدينة، فلما اطَّلع على سرقتهم؛ خافوا الفضيحة، وأخذوا سرقتهم، فرموها ببيت من هو بريء من ذلك، واستعان السارق بقومِهِ أن يأتوا رسول الله ﷺ ويطلُبوا منه أن يبرئ، صاحِبَهم على رؤوس الناس، وقالوا: إنَّه لم يسرقُ وإنَّما الذي سرق من وجدت السرقةُ ببيتِهِ وهو البريء، فهمَّ رسول الله ﷺ أن يبرُّىء صاحبهم، فأنزل الله لهذه الآيات تذكيراً وتبييناً لتلك الواقعة وتحذيراً للرسول على من المخاصمة عن الخائنين؛ فإنَّ المخاصمة عن المبطِل من الضَّلال؛ فإنَّ الضلال نوعان: ضلالٌ في العلم وهو الجهل بالحقِّ، وضلالٌ في العمل وهو العملُ بغير ما يجب؛ فحفظ الله رسوله عن هذا النوع من الضَّلال كما حفظه عن الضلال في الأعمال، وأخبر أن كَيْدَهم ومَكْرَهم يعودُ على أنفسِهم كحالة كلُ ماكر، فقال: ﴿وما يضلُّون إلا أنفسَهم ﴾؛ لكون ذلك المكر وذلك التحيُّل لم يحصُل لهم فيه مقصودُهم ولم يحصُل يتضمَّن النعمةَ بالعمل، وهو التوفيق لفعل ما يجب والعصمة له عن كل محرم، ثم ذكر نعمته عليه بالعلم، فقال: ﴿وأنزل الله عليك الكتابَ والحكمةَ ﴾؛ أي: أنزل عليك هٰذا القرآن العظيم والذِّكر الحكيم الذي فيه تبيانُ كلِّ شيءٍ وعلم الأولين والآخرين.

والحكمة إمّا السُّنة التي قد قال فيها بعض السلف: إن السُنةَ تُنزِل عليه كما يُنزِل القرآن، وإمّا معرفة أسرار الشريعة الزائدة على معرفة أحكامها وتنزيل الأشياء منازلها وترتيب كلِّ شيء بحسبه. ﴿وعلَّمك ما لم تكُن تعلمُهُ: وهذا يشمل جميع ما علَّمه الله تعالى؛ فإنه ﷺ كما وصفه الله قبل النبوة بقوله: ﴿ما كنت تدري ما الكتابُ ولا الإيمانُه، ﴿ووجدَكَ ضالاً فهدى؟، ثم لم يزل يُوحي الله إليه ويعلَّمه ويكمِّله حتى ارتقى مقاماً من العلم يتعلَّر وصولُه على الأولين والآخرين، فكان أعلم الخلق على الإطلاق وأجمعهم لصفات الكمال وأكملهم فيها، ولهذا قال: ﴿وكان فضلُ الله عليك عظيماً؟؛ ففضلُهُ على الرسول محمد ﷺ أعظم من فضلِه

- (۱) انظر «تفسير الطبري» (۹/۱۷٦) تحقيق أحمد شاكر، و«الدر المنثور» (۲/ ۳۸۲)، و«تفسير ابن كثير» (۱/ ٤٩١).
  - (٢) في (ب): «له».

سورة النساء (١١٤)

على كلَّ الخلق<sup>(1)</sup>، وأجناس الفضل الذي قد فضَّله اللَّه به لا يمكن استقصاؤه ولا يتيسَّر إحصاؤه.

هُ لَا خَيْرَ فِي كَيْبِرٍ مِن نَجْوَنِهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَنِج بَيْبَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَهِ فَسَوْفَ نُؤْلِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ٥

﴿أو إصلاح بين الناس》: والإصلاحُ لا يكون إلَّا بين متنازعينِ متخاصمينِ، والنُزاع والخصام والتغاضُب يوجِب من الشَّرُ والفرقة ما لا يمكن حصرُه؛ فلذلك حتَّ الشارع على الإصلاح بين الناس في الدَّماء والأموال والأعراض، بل وفي الأديان؛ كما قال تعالى: ﴿واعتَصِموا بحبل الله جميعاً ولا تفرَّقوا﴾، وقال تعالى: ﴿وإن طائفتان من المؤمنين اقْتَتَلوا فأصلحوا بينَهما، فإن بَغَتْ إحداهما على الأخرى فقاتِلوا التي تبغي حتَّى تفيءَ إلى أمر الله...﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿والصُلْحُ والصدقة، والساعي في الإصلاح بين الناس أفضل من القانتِ بالصلاة والصيام فقاتِلوا التي تبغي حتَّى تفيءَ إلى أمر الله...﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿والصُلْحُ المفدين﴾؛ فله عمله ولا يتم له مقصوده؛ كما قال تعالى: ﴿إنَّ الله لا يُصْلِحُ عملَ المفسدين﴾؛ فلهذه الأشياء حيثما فعلت؛ فهي خيرٌ؛ كما دلَّ على ذلك الاستثناء،

- (١) في (ب): «مخلوق».
- (٢) أخرجه مسلم (١٠٠٦) من حديث أبي ذر رضي الله عنه.

ولكن كمال الأجر وتمامه بحسب النيَّة والإخلاص. ولهذا قال: ﴿ومن يفعل ذٰلك ابتغاءَ مرضاةِ الله فسوف نؤتيه أجراً عظيماً﴾؛ فلهذا ينبغي للعبد أن يقصدَ وجه الله تعالى ويُخلِصَ العمل لله في كلَّ وقت وفي كلِّ جزء من أجزاء الخير؛ ليحصلَ له بذٰلك الأجر العظيم، وليتعوَّد الإخلاص، فيكون من المخلصين. وليتمَّ له الأجر، سواءً تمَّ مقصودُه أم لا؛ لأنَّ النيَّة حصلت، واقترن بها ما يمكنُ من العمل.

سورة النساء (١١٥ ـ ١١٦)

﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلَهِ. مَا تَوَلَّ وَنُصَّـلِهِ. جَهَـنَّمٌ وَسَاَءَتْ مَصِيرًا ۞ إِنَّ ٱللَهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِدِ. وَيَغْفِرُ مَا دُوت ذَلِكَ لِمَن يَشَاَهُ وَمَن يُشْرِكَ بِاللَهِ فَقَدْ صَلَّ ضَلَكُلُ بَعِيدًا ۞ ﴾.

(١١٥) أي: ومن يخالف الرسول تلك ويعانده فيما جاء به، (من بعد ما تبيئ له الهدى»: بالدَّلائل القرآنيَّة والبراهين النبويَّة، (ويتَّبع غير سبيل المؤمنين»: وسبيلُهم هو طريقُهم في عقائِدِهم وأعمالهم، (نولُه ما تولَّى»؛ أي: نتركه وما اختاره لنفسِه ونخذُله؛ فلا نوفَقُه للخير؛ لكونِهِ رأى الحق وعَلِمَهُ وتركَه؛ فجزاؤه من الله عدلاً أن يُبقِيه في ضلاله حائراً ويزداد ضلالاً إلى ضلاله؛ كما قال تعالى: (فلمًا زاغوا أزاغ الله قلوبَهم)، وقال تعالى: (ونقلُب أفئِدَتهم وأبصارَهم كما لَمْ

ويدلُّ مفهومها على أن من لم يشاقق الرسول ﴿ويتَّبِع غير سبيل المؤمنين﴾؛ بأن كان قصده وجه الله واتَباع رسوله ولزوم جماعة المسلمين، ثم صدر منه من الذنوب أو الهمَّ بها ما هو من مقتضيات النفوس وغَلَبات الطباع؛ فإن الله لا يولَيه نفسه وشيطانه، بل يتداركُه بلطفه ويمنُّ عليه بحفظه ويعصمه من السوء؛ كما قال تعالى عن يوسف عليه السلام: ﴿كَذَلَكَ لنصرفَ عنه السوءَ والفحشاءَ إنَّه من عبادنا المخلَصين﴾؛ أي: بسبب إخلاصِهِ صَرَفْنا عنه السوءَ، وكذلك كلُّ مخلص؛ كما يدلُّ عليه عموم التعليل، وقوله: ﴿ونُصْلِهِ جهنَّمَ﴾؛ أي: نعذَبه فيها عذاباً عظيماً. ﴿وساءت مصيراً﴾؛ أي: مرجعاً له ومآلاً.

فلما الوعيد المترتَّب<sup>(١)</sup> على الشقاق ومخالفة المؤمنين مراتب لا يحصيها إلا الله بحسب حالة الذنب صغراً وكبراً؛ فمنه ما يخلد في النار ويوجب

(1) في (ب): «المرتب».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (١١٩ ـ ١١٦)

جميع الخذلان، ومنه ما هو دون ذلك؛ فلعلَّ الآية الثانية كالتفصيل لهٰذا المطلق، وهو أن الشرك لا يغفره الله تعالى؛ لتضمُّنه القدح في ربَّ العالمين و [في] وحدانيَّته، وتسوية المخلوق الذي لا يملك لنفسه ضرًّا ولا نفعاً بمن هو مالك النفع والضرَّ، الذي ما من نعمة إلَّا منه، ولا يدفع النقم إلَّا هو، الذي له الكمال المطلق من جميع الوجوه والغنى التامُ بجميع وجوه الاعتبارات؛ فمن أعظم الظُّلم وأبعد الضَّلال عدم إخلاص العبادة لمن هٰذا شأنه وعظمته، وصرف شيء منها للمخلوق الذي ليس له من صفات الكمال شيء ولا له من صفات الغنى شيء، بل ليس له إلَّا العدم: عدم الوجود وعدم الكمال وعدم الغنى، والفقر من جميع الوجوه. وأما ما دون الشرك من الذنوب والمعاصي؛ فهو تحت المشيئة: إن شاء الله غَفَرَهُ برحمتِهِ وحكمتِهِ، وإن شاء عذَّب عليه وعاقب بعدلِهِ وحكمتِهِ.

وقد استدلَّ بهٰذه الآية الكريمة على أن إجماع لهذه الأمة حجة، وأنها معصومةً من الخطأ، ووجه ذٰلك أنَّ الله توعَّد من خالف سبيل المؤمنين بالخِذلان والنار، وسبيل المؤمنين مفردً مضاف يشمل سائر ما المؤمنون عليه من العقائد والأعمال؛ فإذا اتَّفقوا على إيجاب شيء أو استحبابه أو تحريمه أو كراهته أو إباحته؛ فهٰذا سبيلهم فمن خالفهم في شيء من ذٰلك بعد انعقاد إجماعهم عليه؛ فقد اتَبَعَ غير سبيلهم.

ويدلُّ على ذٰلك قوله تعالى: ﴿كنتُم خير أمة أخرِجَتْ للناس تأمرون بالمعروفِ وتَنهَوْنَ عن المنكرِ﴾، ووجهُ الدَّلالة منها أنَّ اللَّه تعالى أخبر أن المؤمنين من هٰذه الأمة لا يأمُرون إلاَ بالمعروف؛ فإذا اتَّفقوا على إيجاب شيء أو استحبابِهِ؛ فهو مما أمروا به، فيتعيَّن بنصِّ الآية أن يكون معروفاً، ولا شيء بعد المعروف غير المنكر، وكذُلك إذا اتَّفقوا على النهي عن شيء؛ فهو مما نهوا عنه، فلا يكون إلَّا منكراً.

ومثلُ ذُلك قولُه تعالى: ﴿وكذُلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداءَ على الناس﴾، فأخبر تعالى أنَّ لهذه الأمة جعلها الله وسطاً؛ أي: عدلاً خياراً؛ ليكونوا شهداء على الناس؛ أي: في كل شيء؛ فإذا شهدوا على حكم بأنَّ الله أمر به أو نهى عنه أو أباحه؛ فإنَّ شهادتهم معصومةً؛ لكونِهِم عالمين بما شهدوا به عادلين في شهادتهم؛ فلو كان الأمرُ بخلاف ذُلك؛ لم يكونوا عادلين في شهادتِهم ولا عالمين بها.

ومثلُ ذٰلك قوله تعالى: ﴿فإنْ تنازَعْتُم في شيءٍ فرُدُوه إلى الله والرسول﴾؛ يُفهم

R QURANIC THOUGHT متورة النساء (١١٨ - ١١٨)

منها أنَّ ما لم يَتَنازعوا فيه بل اتَّفقوا عليه أنهم غير مأمورين بردًه إلى الكتاب والسنة، وذلك لا يكون إلَّا موافقاً للكتاب والسُّنة، لا يكون مخالفاً.

فهٰذه الأدلة ونحوها تفيدُ القطع أنَّ إجماع هٰذه الأمة حجَّةً قاطعةً. ولهٰذا بيَّن الله قبح ضلال المشركين بقوله:

﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا إِنَنْنَا وَإِن يَدْعُونَ إِلَا شَيْطَنا مَرِيدًا ﴿ لَمَ يَدْعُونَ إِلَا شَيْطَنا مَرِيدًا ﴿ لَمَ يَعْدَدُ اللَّهُ وَقَالَتُ لَأَنَّخِذَنَ مِن عِبَادِكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا ﴿ وَلَأَضِلَنَهُمْ وَلَأَمْنِيَنَهُمْ وَلَأَمْنِيَنَهُمْ فَلَبُنَيْتُكُنَّ مَقْدُوضًا ﴿ وَقَالَتُ لَأَنَّخِذَ مِن عَبَادِكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا ﴿ وَلَا صَلْنَهُمْ وَلَأَمْنِيَنَهُمْ وَلَأَمْنِيَنَهُمْ فَلَبُنَيْتُكُنَ مَعْدُوضًا ﴿ وَاللَّهُ وَلَا مَنْ يَتَخِذُ مَن اللَّهُ مَوْلَكُمُ فَلَبُقَامَ مَعْدَى مَنْ مُوضًا مَن وَلَيْتُنَهُمْ وَلَأَمْنَيْهُمْ وَلَا مَنْتُهُمْ وَلَا مَنْتُعَمَانَ مَا لَهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَن يَتَخِذُ اللَّهُ وَلَا مُولَيْهُمُ وَلَا مُولَكُمُ مَا اللَّهُ وَلَكُونَ اللَّهُ وَلَا مُولَكُمُ اللَّهُ وَلَكُمُ اللَّهُ وَمَن يَتَخِذُ اللَّهُ وَلَكُمُ وَلَيْتُكُنَ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَعْنَا مِن وَلَيْتُ مِن وَلَيْ مَا اللَّهُ وَمَن يَتَحْذُ اللَّهُ وَمَن مَا اللَّهُ وَمَن مَا اللَّهُ وَلَكُمُ اللَّهُ وَاللَهُ وَلَكُمُ اللَّهُ وَلَكُمُ وَلَيْتُولُونَ إِلَا عُهُولًا أَنْهُ وَلَا مَنْتُنَا مُ إِلَهُ عُولَنَهُمُ وَا اللَّهُ وَمَا يَعَدُهُمُ النَّيْعَانُ واللَهُ عُولًا إِلَا عُمُولًا إِنَا اللَهُ فَقَلَدُ وَلَيْ مَا إِنَهُ عَامَةً لَهُ مُعَالَكُونُ وَلَكُولُ اللَهُ وَلَمَ وَلَهُمُ اللَّهُ وَلَكُمُ وَلَكُمُ مُ الللَهُ وَعَنَا مَ مَا اللَهُ وَلَكُولُ اللَهُ الْحَالَ مُعَالِكُولُ مُعْتَعَمُونُ إِلَا عُرُولُكُنَا مُ وَلَكُمُ وَلًا مَعْهُمُ الللَهُ وَلَهُ مُؤْلًا مُعُولًا مُولالِكُمُ مَا اللَّهُ مُولًا مَعْتُولُ مُولًا مَعْتُولُ مُ إِلَيْ عُلُولُكُمُ مُولا مُولا مُولا مَا مُولا مُعَا مُولا مُعْتَعُولُ مُولا مُعَالًا مُولا مُولا مُعَنا إِلَيْ عُلَيْ مُولا مُولا إِنَا مُعَالَى اللَهُ مُولا مُعَالَيْ مُعَالًا مُعَالَي مُعَالًا مُعَالَى مُعَالًا مُعَالًا مُعَا مُعَالَي مُولا مُولا مَعْتُكُمُ مُولا مُعَالُولَةُ مُولا مُعَالَكُمُ مُعَالًا مُعَالًا مُولا مُولا م وَالْنُولَكُولُولُهُ مَا مُعَالَمُ مُعَالَ مُعَالًا مُعَالَ مُعَالًا مُعَالًا مُولا مُولا مُعَالا مُعَالَةُ مُ مُ مُعَا مُعَالًا مُولالُهُ مُعَامًا مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالا مُعَا مُولا مُ مُ مَعْلًا مُ مُعَا مُ مُ مُعَا مُ إِلَيْ

(111 – 111) أي: ما يدعو لهؤلاء المشركون مِن دون اللّه إلا إنائاً؛ أي: أوثاناً وأصناماً مسمَّيات بأسماء الإناث؛ كالعزَّى ومناة ونحوهما. ومن المعلوم أنَّ الاسم دالٌ على المسمَّى؛ فإذا كانت أسماؤها أسماء مؤنَّثة ناقصةً؛ دلَّ ذلك على نقص المسمَّيات بتلك الأسماء وفقدها لصفات الكمال؛ كما أخبر الله تعالى في غير موضع من كتابه أنَّها لا تخلُقُ ولا ترزُقُ ولا تدفَعُ عن عابديها بل ولا عن نفسها نفعاً ولا ضرًا ولا تنصرُ أنفسها ممَّن يريدُها بسوء، وليس لها أسماع ولا أبصار ولا أفئدةً؛ فكيف يُعْبَدُ من لهذا وصفه ويترك الإخلاص لمن له الأسماء الحسنى، والصِّفات العليا، والحمدُ والكمال والمجدُ والجلال والعزُّ والجمال والرحمة والبرُ والصِّفات العليا، والحمدُ والكمال والمجدُ والجلال والعزُّ والجمال والرحمة والبرُ يتصوَّره متصورٌ أو يصفه والمان المحمد ويترك الإخلاص لمن له الأسماء الحسنى، والمُفات العليا، والحمدُ والكمال والمجدُ والجلال والعزُّ والجمال والرحمة والبرُ والمُفات العليا، والحمدُ والكمال والمحدة العظيمة في الأمر والتقدير؛ هل لهذا والمُفات العليا، والحمدُ والكمال والمحدة العظيمة في الأمر والتقدير؛ من ما يتصوَّره متصورٌ أو يصفه واصفٌ؟! ومع لمنا<sup>(1)</sup> فعبادتهم إنما صورتُها فقط لهذه الأوثان الناقصة، وبالحقيقة ما عبدوا غير الشيطان الذي هو عرومه، الذي يريد يتصوَّره النقياد الذي يريد الذي الذاءة أذى ما يتفري ما أوثان الناقصة، وبالحقيقة ما عبدوا غير الشيطان الذي هو في غاية العاد من الماء يوينه الله وأبعده عن رحمتِه فكما أبعده الله من رحمتِه، يسعى في إبعاد العباد عن رحمة الله، إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير.

ولهذا أخبر الله عن سعيه في إغواء العباد، وتزيين الشَّرِّ لهم، والفساد، وأنَّه قال

فى (ب): «ذلك».

سورة النساء (١١٩)

لربَّه مقسماً: ﴿لأَتَخِذَنَّ من عبادِكَ نصيباً مفروضاً﴾؛ أي: مقدَّراً، علم اللعين أنه لا يقدر على إغواء جميع عباد الله، وأن عباد الله المخلَصين ليس له عليهم سلطانٌ، وإنَّما سلطانُهُ على من تولًاه وآثر طاعته على طاعة مولاه. وأقسم في موضع آخر لَيُغُوِيَنَهم أجمعين؛ إلَّا عبادَكَ منهم المُخْلَصين؛ فهٰذا الذي ظنه الخبيث، وجزم به، أخبر الله تعالى بوقوعه بقوله: ﴿ولقد صدَّقَ عليهم إبليسُ ظنَّه فاتَّبعوه إلَّا فريقاً من المؤمنين﴾.

(١١٩) وهذا النصيب المفروض الذي أقسم لله أنهم يتخذهم<sup>(1)</sup>؛ ذَكَرَ ما يريدُ بهم، وما يقصدُه لهم بقوله: ﴿ولأضِلَنَهم؟؛ أي: عن الصراط المستقيم ضلالاً في العلم وضلالاً في العمل، ﴿ولأمنينَهم؟؛ أي: مع الإضلال لأمنينَهم أن ينالوا ما ناله المهتدونَ، وهذا هو الغرور بعينه، فلم يقتصِر على مجرَّد إضلالهم، حتى زيَّن لهم ما هم فيه من الضلال، وهذا زيادةُ شرَّ إلى شرِّهم، حيث عملوا أعمال أهل النار الموجبة للعقوبة، وحسبوا أنَّها موجبةً للجنة. واعتَبِر ذلك باليهود والنَّصارى ونحوهم؛ فإنهم كما حكى الله عنهم: ﴿وقالوا لَن يَدْخُلَ الجنَّة إلاَّ مَن كان هوداً أو نصارى تلك أمانِيُّهم؟، ﴿وكذلك زينًا لكلَّ أمة عَمَلَهم؟، ﴿قل هل ننبَّئكم صنعاً...؟ الآية، وقال تعالى عن المنافقين: إنهم يقولون يوم القيامة للمؤمنين: فرالم نكن معكم قالوا بلى ولكنّكم فتنتُم أنفسَكم وتربَّضتم وارتَبْتُم وغرَّتكم الأماني حتى جاء أمرُ الله وغرَّكم بالله الغرور؟.

وقوله: ﴿ولاَمُرَنَّهم فَلَيْبَتْكُنَّ آذان الأنعام﴾؛ أي: بتقطيع آذانها، وذٰلك كالبحيرة والسائبة والوصيلة والحام، فنبَّه ببعض ذٰلك على جمعيه، ولهذا نوعٌ من الإضلال يقتضي تحريم ما أحلَّ الله، أو تحليل ما حرَّم الله، ويلتحق بذٰلك من الاعتقادات الفاسدة والأحكام الجائرة ما هو من أكبر الإضلال. **﴿ولاَمُرَنَّهم فَلَبُغَيَّرُنَّ خَلْقَ اللَه**»: ولهذا يتناول [تغيير] الخِلقة الظاهرة بالوشم والوَشْر والنَّمُص والتفلُّج للحسن، ونحو ذلك مما أغواهم به الشيطان، فغيَّروا خِلقة الرحمٰن، وذلك يتضمَّن التسخُّط من خلقتِهِ، والقدح في حكمتِهِ واعتقاد أنَّ ما يصنعونَه بأيديهم أحسنَ من خلقة الرحمٰن، وعدم الرُضا بتقديرِهِ وتدبيرِهِ، ويتناول أيضاً تغيير الخِلقة الباطنة؛ فإن الله

(١) كذا في «النسختين» وفي هامش (أ) عدلت إلى: «الذي أقسم ليتخذه منهم» بخط مغاير.

## R QURANIC THOUGHT هتورة النساء (۱۲۰ ـ ۱۲۱)

تعالى خَلَقَ عباده حنفاء، مفطورين على قَبول الحقَّ وإيثارِهِ، فجاءتهم الشياطين، فاجتالتُهم عن هذا الخَلق الجميل، وزيَّنت لهم الشرَّ والشرك والكفر والفسوق والعصيان؛ فإنَّ كلَّ مولود يولد على الفطرة، ولكن أبواه يهودانِه أو ينصِّرانِه أو يمجَّسانِه ونحو ذٰلك مما يغيرون به، ما فَطَرَ الله عليه العباد من توحيدِه وحبَّه ومعرفته، فافترستهم الشياطينُ في هذا الموضع افتراس السبع والذئاب للغنم المنفردةِ، لولا لطف الله وكرمُه بعباده المخلصينَ؛ لجرى عليهم ما جرى على هؤلاء المفتونين، وهذا الذي جرى عليهم من توليهم عن ربَّهم وفاطرهم<sup>(١)</sup> وتوليهم لعدوهم المريد لهم الشرَّ من كل وجه، فخسروا الدُّنيا والآخرة، ورجعوا بالخيبة والصفقةِ الخاسرة، ولهذا قال: هومن يتَخبَرَ الشيطان وليًا من دون الله فقد خَسِرَ خسراناً مبيناً)، وأي خسار أبين وأعظم من نجسرَ دينه ودُنياه وأوبقته معاصيه وخطاياه فحصل له الشقاء الأبديُّ وفاته النعيم السرمديُّ؟! كما أن من تولي مولاه، وآثر رضاه، ربَحَ كلَّ الرَّبح، وأفلح كلَّ الفلاح، وفاز بسعادةِ الذارين، وأصبح قرير العين. فلا مانع لما أعطيت ولا معلي من وفاز بسعادةِ الذارين، وأصبح قرير العين. فلا مانع لما أعطيت ولا معلي له الموليد كلَّ الفلاح، وفاز بسعادةِ الدَّارين، وأصبح قرير العين. فلا مانع لما أعطيت ولا معلي لما منعت، وفاز بسعادةِ الدَّارين، وأصبح قرير العين.

(١٢٠) ثم قال: ﴿يَعِدُهم ويمنَيهم؟؛ أي: يعد الشيطانُ من يسعى في إضلالهم والوعد يشمل حتى الوعيد؛ كما قال تعالى: ﴿الشيطان يَعِدُكم الفقرَ؟؛ إضلالهم والوعد يشمل حتى الوعيد؛ كما قال تعالى: ﴿الشيطان يَعِدُكم الفقرَ؟؛ فإنه يعدهم إذا أنفقوا في سبيل الله؛ افتقروا، ويخوفهم إذا جاهدوا بالقتل وغيره؛ كما قال تعالى تعالى: ﴿الشيطان يَعِدُكم عند كما قال تعالى: يُوام أنفقوا في سبيل الله؛ افتقروا، ويخوفهم إذا جاهدوا بالقتل وغيره؛ كما قال تعالى: يعدهم إذا أنفقوا في سبيل الله؛ افتقروا، ويخوفهم إذا جاهدوا بالقتل وغيره؛ كما قال تعالى: من يعدهم إذا أنفقوا في سبيل الله؛ افتقروا، ويخوفهم إذا جاهدوا بالقتل وغيره؛ كما قال تعالى: يعدهم إذا أنفقوا في سبيل الله؛ افتقروا، ويخوفهم إذا جاهدوا بالقتل وغيره؛ كما قال تعالى: يولمان القله، الله، الميطان يخوف أولياءه. . . يه الآية، ويخوفهم عند إيثار مرضاة الله بكلٌ ما يمكن وما لا يمكنُ مما يدخله في عقولهم حتى يكسلوا عن فعل الخير، وكذلك يمنيهم الأماني الباطلة التي هي عند التحقيق كالسراب الذي لا حقيقة له، ولهذا قال: ﴿وما يَعِدُهم الشيطان إلا غُروراً».

﴿أولئك مأواهم جهنَّمُ ؟ أي: من انقاد للشيطانِ وأعرض عن ربُه وصار من أتباع إبليس وحزبه مستقرهم النار، ﴿ولا يجدون عنها محيصاً ؟ أي: مُخْلصاً ولا ملجاً، بل هم خالدون فيها أبد الآباد.

ولما بيَّن مآل الأشقياء أولياء الشيطان؛ ذَكَرَ مآل السُّعداء أوليائِهِ فقال:

﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلْمَنْلِحَٰتِ سَنَدْخِلْهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَنَرُ خَنْلِدِينَ فِبِهَآ آبَداً وَعْدَ اللَهِ حَقًا وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلَا ﷺ.

(١) في (ب): «وفاطركم».

سورة النساء (١٢٢ ــ ١٢٢)

١٢٢ أى: ﴿ آمنوا بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقَدَر خيره وشرِّه على الوجه الذي أمروا به علماً وتصديقاً وإقراراً. ﴿وعملوا الصالحات﴾: الناشئة عن الإيمان، ولهذا يشمل سائر المأمورات من واجبٍ ومستحبٍّ؛ الذي على القلب، والذي على اللسان، والذي على بقيَّة الجوارح؛ كُل له من الثواب المرتَّب على ذٰلك بحسب حاله ومقامه وتكميله للإيمان والعمل الصالح، ويَفُوتُه ما رُتُّب على ذٰلك بحسب ما أخلُّ به من الإيمان والعمل، وذٰلك بحسب ما علم من حكمة الله ورحمته، وكذَّلك وعده الصادق الذي يُعرَف من تتبُّع كتاب الله وسنة رسوله، ولهٰذا ذكر الثواب المرتَّب على ذٰلك بقوله: ﴿سَنُدْخِلُهُمْ جِناتٍ تجري من تحتها الأنهار؟: فيها ما لا عينٌ رأت ولا أذنَّ سمعت ولا خطر على قلب بشر؛ من أنواع المآكل والمشارب اللذيذة، والمناظر العجيبة، والأزواج الحسنة، والقصور والغرف المزخرفة، والأشجار المتدلِّية، والفواكه المستغربة، والأصوات الشجيَّة، والنعم السابغة، وتزاور الإخوان وتذكِّرهم ما كان منهم في رياض الجنان، وأعلى من ذٰلك [كُلُه] وأجلً؛ رضوان الله عليهم وتمتُّع الأرواح بقربه والعيون برؤيته والأسماع بخطابه الذي يُنسيهم كلٌّ نعيم وسرور، ولولا الثباتُ من الله لهم؛ لطاروا وماتوا من الفرح والحبور؛ فلله ما أحلى ذلك النعيم! وما(١) أعلى ما أنالهم الربُّ الكريم! وما حصل لهم من كل خير وبهجة لا يصفه الواصفون! وتمام ذلك وكماله الخلودُ الدائم في تلك المنازل العاليات.

ولهٰذا قال: ﴿خالدين فيها أبداً وَغَدَ الله حقًّا ومن أصدق من الله قيلاً»: فصدق الله العظيم الذي بلغ قوله وحديثه في الصدق أعلى ما يكون، ولهٰذا لما كان كلامه صدقاً، وخبره صدقاً<sup>(٢)</sup>؛ كان ما يدل عليه مطابقةً وتضمناً وملازمةً؛ كل ذٰلك مرادٌ من كلامه، وكذٰلك كلام رسوله ﷺ؛ لكونه لا يخبر إلاً بأمرِهِ ولا ينطق إلَّا عن وحيه.

لَاَيَنَسَ بِأَمَانِيَكُمُ وَلَا آَمَانِيَ أَهْلِ الْكِتَكِ مَن يَعْمَلْ سُوَءًا يُجَزَ بِدِ. وَلَا يَجِـدْ لَهُ مِن دُونِ اللَهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ٢ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الضَكِلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَتِهِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ٢ ﴾.

(١٢٣) أي: ﴿ ليس؟ الأمر والنجاة والتزكية ﴿ بأمانيُّكم ولا أمانيَّ أهل

<sup>(</sup>۱) في (ب): "وماذا". (۲) في (ب): "حقًّا".

سورة النساء (١٢٤)

الكتاب»، والأماني أحاديث النفس المجرَّدة عن العمل المقترن بها دعوى مجرَّدة، لو عُورضت بمثلها؛ لكانت من جنسها، وهذا عامَّ في كلِّ أمر؛ فكيف بأمر الإيمان والسعادة الأبديَّة؛ فإنَّ أماني أهل الكتاب قد أخبر الله بها أنهم ﴿قالوا لن يدخُلَ الجنَّة إلَّا من كان هوداً أو نصارى تلك أمانيُهم»، وغيرهم ممَّن ليس ينتسب لكتاب ولا رسول من باب أولى وأحرى، وكذلك أدخل الله في ذلك من ينتسب إلى الإسلام لكمال العدل والإنصاف؛ فإنَّ مجرد الانتساب إلى أيِّ دين كان لا يفيد شيئاً إن لم يأت الإنسان ببرهان على صحة دعواه؛ فالأعمال تُصَدَّقُ الدعوى أو تكذّبها. ولهذا قال تعالى: ﴿من يَعْمَلُ سوءاً يُجْزَ به ﴾: وهذا شامل لجميع العاملين؛ لأنَّ السوء قال تعالى: في ذلك من صعائر الذُنوب وكائرِها، وشاملُ أيضاً لكل جزاء؛ قليل شاملُ لأيِّ ذنب كان<sup>(۱)</sup> من صعائر الذُنوب وكائرِها، وشاملُ أيضاً لكل جزاء؛ قليل فمستقلَّ ومستكثرً؛ فمن كان عمله كله سوءاً، وذلك لا يكون إلا كافراً؛ فإذا الله فمستقلُّ ومستكثرً؛ فمن كان عمله كله موءاً، وذلك لا يكون إلا كافراً؛ فإذا مات من فال تعلي أولى أو أخرويً، والناس في هذا المقام درجاتٌ لا يعلمها إلا الله فمستقلُ ومستكثرً؛ فمن كان عمله كله موءاً، وذلك لا يكون إلا كافراً؛ فإذا مات من وان توبيًا جوزي بالخلود في العذاب الأليم، ومن كان عمله صالحاً وهو مستقيمً في فال أحواله، وإنَّ ما يصدر منه أحياناً<sup>(٢)</sup> بعض الذُنوب الصغار فما يضيبه من الهمً والخمُ والأذى وبعض الآلام في بدنه، أو قلبه، أو حبيبه، أو ماله ونحو ذلك؛ فإنها مكفُرات للذُنوب؛ وهي مما يجزى به على عمله، قيضها الله لطفاً بعاده.

وبين لهذين الحالين مراتبُ كثيرة، ولهذا الجزاء على عمل السوء العام مخصوصٌ في غير التائبين؛ فإنَّ التائب من الذنب كمن لا ذنبَ له؛ كما دلَّت على ذٰلك النصوص.

وقوله: ﴿ولا يَجِدْ له من دون الله وليًا ولا نصيراً﴾: لإزالة بعض ما لعلَّه يتوهم أن من استحقَّ المجازاة على عمله قد يكون له وليَّ أو ناصر أو شافعٌ يدفعُ عنه ما استحقَّه، فأخبر تعالى بانتفاء ذلك، فليس له وليَّ يحصِّل له المطلوبَ ولا نصيرً يدفع عنه المرهوبَ؛ إلَّا ربَّه ومليكه.

﴿١٢٤ ﴿ ومن يعمل من الصالحاتِ؟: دخل في ذلك سائر الأعمال القلبيَّة والبدنيَّة، ودخل أيضاً كلُّ عامل؛ من إنس أو جنًّ، صغير أو كبير، ذكر أو أنثى. ولهذا قال: ﴿من ذكر أو أنثى وهو مؤمنَ؟: ولهذا شرطٌ لجميع الأعمال، لا تكون صالحة ولا تُقبل ولا يترتَّب عليها الثوابُ ولا يندفع بها العقابُ إلَّا بالإيمان؛

(٢) في (ب): «بعض الأحيان».

(١) في (ب): الأي سوء كان.

سورة النساء (١٢٥ ـ ١٢٦)

فالأعمال بدون الإيمان كأغصان شجرةٍ قُطع أصلُها، وكبناءٍ بني على موج الماء؛ فالإيمان هو الأصل والأساس والقاعدة التي يُبْنَى عليه كل شيء، ولهذا القيد ينبغي التفطُّن له في كلِّ عمل مطلق<sup>(۱)</sup>؛ فإنه مقيَّد به. ﴿فأولئكَ﴾؛ أي: الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، ﴿يَدْخُلُونَ الْجِنَةَ﴾: المشتملة على ما تشتهي الأنفس وتلذُّ الأعين، ﴿ولا يُظلمون نقيراً﴾؛ أي: لا قليلاً ولا كثيراً مما عمِلوه من الخير، بل يجدونَه كاملاً موفِّراً مضاعفاً أضعافاً كثيرة.

﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّعَنَّ أَسْلَمَ وَجْهَلُمُ لِلَّهِ وَلُمَوَ مُحْسِنٌ وَأَتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَأَتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﷺ.

(١٢٥) أي: لا أحد أحسنُ من دين مَن جمع بين الإخلاص للمعبود، وهو إسلامُ الوجه لله الدالُ على استسلام القلب، وتوجُّهه وإنابته وإخلاصه وتوجُّه الوجه وسائر الأعضاء لله. ﴿وهو﴾: مع هذا الإخلاص والاستسلام ﴿محسنَ﴾؛ أي: متَّبع لشريعة الله التي أرسل الله بها رسله وأنزل كتبه وجعلها طريقاً لخواصٌ خلقه وأتباعهم، ﴿واتَّبع مِلَّة إبراهيم﴾؛ أي: دينه وشرعه ﴿حنيفاَ﴾؛ أي: مائلاً عن الشرك إلى التوحيد وعن التوجُّه للخلق إلى الإقبال على الخالق، ﴿واتَّبع مِلًة إبراهيم والاستسلام ﴿محسنَ»؛ أي: وأتباعهم، ﴿واتَبع مِلَة إبراهيم؟؛ أي: دينه وشرعه ﴿حنيفاَ﴾؛ أي: مائلاً عن الشرك إلى التوحيد وعن التوجُّه للخلق إلى الإقبال على الخالق، ﴿واتَخذ الله وأبراهيم؟ وأن أنهم محمد أنه التي أرسل الله بها رسله وأنزل كتبه وجعلها طريقاً لخواصٌ خلقه وأتباعهم، ﴿واتَبع مِلَة إبراهيم؟ وأي: دينه وشرعه ﴿حنيفاك؟ أي: مائلاً عن الشرك إلى التوحيد وعن التوجُّه للخلق إلى الإقبال على الخالق، ﴿واتَخذ الله وإبراهيم عليها المحبة، وهذه المرتبة حصلت للخليلين محمد وإبراهيم عليهما الصلاة والسلام، وأما المحبة، وهذه المرتبة حصلت للخليلين، وإنَّما أنه الله إلى التوخية من الله إلى الإقبال على الخالق، واتَخذ الله وإبراهيم عليهما الصلاة والسلام، وأما المحبة، وهذه المرتبة حصلت للخليلين، وإنَّما أنهذا المحبة، وهذه المرتبة حملت للخليلين، وإنَّما وإبراهيم خليلاً؛ لأنَه وفَى بما أمر به، وقام بما ابتُلِيَ به، فجعله الله إماماً للناس، واتَخذه خليلاً، ونوَّه بذكرِهِ في العالمين.

﴿وَلِنَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَقٍ تُجِيطًا ﴿ ﴾ .

﴿١٢٦﴾ ولهذه الآية الكريمة فيها بيانُ إحاطة الله تعالى بجميع الأشياء، فأخبر أنّه له ﴿ما في السموات وما في الأرض﴾؛ أي: الجميع ملكه وعبيدُه؛ فهم المملوكون وهو المالك المتفرّد بتدبيرهم، وقد أحاط علمُهُ بجميع المعلومات، وبصرُهُ بجميع المبصرات وسمعُهُ بجميع المسموعات ونفذتْ مشيئتُه وقدرتُه بجميع الموجودات ووَسِعَتْ رحمتُهُ أهل الأرض والسماوات، وقهر بعزّة وقهرِهِ كُلْ مخلوقٍ، ودانت له جميعُ الأشياء.

(1) في (ب): «أُطْلِق».

272

﴿وَبَسْتَغْفُونَكَ فِى ٱللِّسَكَأَءُ قُلِ اللَّهُ يُفْتِبِكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَكِ فِى يَتَنَمَى اللِّسَكَةِ الَّذِي لَا تُؤْتُونَهُنَّ مَا كَلِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنَكِحُوهُنَّ وَٱلسُنَفْعَنِينَ مِن آلوِلَدَانِ وَأَل تَقُومُوا لِلْيَتَنَمَى بِٱلْقِسْطِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ٢

سورة النساء (١٢٧)

(1۲۷) الاستفتاء طلبُ السائل من المسؤول بيان الحكم الشرعي في ذلك المسؤول عنه، فأخبر عن المؤمنين أنَّهم يستفتون الرسول ﷺ في حكم النساء المتعلِّق بهم، فتولَّى الله لهذه الفتوى بنفسه، فقال: ﴿قُلَ اللَّه يُفتيكم فيهنَّه؛ فاعملوا على ما أفتاكم به في جميع شؤون النساء من القيام بحقوقهنَّ وترك ظلمهنَّ عموماً وخصوصاً، ولهذا أمرٌ عام يشمل جميع ما شرع الله أمراً ونهياً في حقَّ النساء. الزوجات وغيرهنَّ الصغار والكبار، ثم خصَّ بعد التعميم الوصية بالضِّعاف من اليتامي والولدان اهتماماً بهم وزجراً عن التفريط في حقوقهم، فقال: ﴿وما يُتلى عليكم في الكتاب في يتامى النساء،؛ أي: ويُفتيكم أيضاً بما يتلى عليكم في الكتاب في شأن اليتامي من النساء، ﴿اللَّتِي لا تؤتونهنَ ما كُتِبَ لهنَّ؛ وهٰذَا إخبار عن الحالة الموجودة الواقعة في ذلك الوقت؛ فإنَّ البِتِيمة إذا كانت تحت ولاية الرجل؛ بَخَسَها حقَّها، وظلمها إمَّا بأكل مالها الذي لها، أو بعضِهِ، أو مَنْعِها من التزوُّج؛ لينتفع بمالها خوفاً من استخراجه من يدِهِ إن زوَّجها، أو يأخذَ من صهرها الذي تتزوَّج به بشرطٍ أو غيره، لهذا إذا كان راغباً عنها، أو يرغب فيها وهي ذات جمال ومال ولا يُقْسِطُ في مهرها، بل يعطيها دون ما تستحقُّ؛ فكلُّ لهذا ظلمٌ يدخل تحت لهذا النص، ولهذا قال: ﴿وترغبون أن تنكِحوهنَّ؟؛ أي: ترغبون عن نكاحهنَّ أو في نكاحهنَّ كما ذكرنا تمثيلَه.

﴿والمستضعفينَ من الولدانِ؟؛ أي: ويُفتيكم في المستضعفين من الولدان الصغارِ أن تُعطوهم حقَّهم من الميراث وغيرِو، وأن لا تستولوا على أموالهم على وجه الظُّلم والاستبداد، ﴿وأن تقوموا لليتامى بالقِسْطَ؟؛ أي: بالعدل التام، وهذا يشمَلُ القيامَ عليهم بالزامِهم أمرَ الله وما أوجبه على عبادِه، فيكونُ الأولياءُ مكلَّفين بذلك يلزمونهم بما أوجبه الله، ويشملُ القيام عليهم في مصالحهم الدنيويَّة بتنمية أموالهم وطلبِ الأحظُّ لهم فيها وأن لا يقربوها إلا بالتي هي أحسن، وكذلك لا يُحابون فيهم صديقاً ولا غيره في تزوَّج وغيره على وجه الهضم لحقوقهم، وهذا من رحمته تعالى بعبادِهِ؛ حيث حتَّ غاية الحتَّ على القيام بمصالح مَن لا يقومُ بمصلحة نفسه لضعفِهِ وفقد أبيه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النساء (١٢٨)

ثم حتَّ على الإحسان عموماً، فقال: ﴿وما تفعلوا من خيرِ﴾: لليتامى ولغيرهم، سواء كان الخير متعدياً أو لازماً، ﴿فإنَّ الله كان به عليماً﴾؛ أي: قد أحاط علمُهُ بعمل العاملين للخير، قلَّةً وكثرةً، حسناً وضدَّه، فيجازي كلَّ بحسب عمله.

﴿وَإِنِ ٱمْرَأَةُ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوْزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحًا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصُلْحُ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتِ ٱلأَنفُسُ ٱلشَّحَّ وَإِن تُحْسِنُوا وَتَـنَّقُوا فَإِنَ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خِبِرًا إِنَى ا

(١٢٨﴾ أي: إذا خافت المرأة نشوزَ زوجِها؛ أي: ترفُّعه عنها وعدم رغبته فيها وإعراضه عنها؛ فالأحسن في لهذه الحالة أن يُصلحا بينهما صلحاً؛ بأن تسمح المرأة عن بعض حقوقها اللَّازمة لزوجِها على وجه تبقى مع زوجِها إمّا أن ترضى بأقلَّ من الواجب لها من النفقة أو الكسوة أو المسكن أو القَسْم؛ بأن تُسْقِطَ حقَّها منه أو تَهَبَ يومَها وليلتها لزوجها أو لضرَّتها؛ فإذا اتَّفقا على لهذه الحالة؛ فلا جناح ولا بأس عليهما فيها، لا عليها ولا على الزوج، فيجوز حينئذٍ لزوجها البقاء معها على لهذه الحال، وهي خير من الفرقة، ولهٰذا قال: ﴿والصُلْحُ خيرَ﴾.

ويؤخذُ من عموم لهذا اللفظ والمعنى أنَّ الصَّلح بين من بينَهما حقَّ أو منازعة في جميع الأشياء أنه خبر من استقصاء كلَّ منهما على كلِّ حقَّه لما فيها من الإصلاح وبقاء الألفة والاتَصاف بصفة السماح، وهو جائز في جميع الأشياء؛ إلَّا إذا أحلَّ حراماً أو حرَّم حلالاً؛ فإنه لا يكون صلحاً، وإنَّما يكون جوراً، واعلم أنَّ كلَّ حكم من الأحكام لا يتمُّ ولا يكملُ إلا بوجود مقتضيه وانتفاء موانعه؛ فمن ذلك لهذا الحكم الكبير الذي هو الصلح، فذكر تعالى المقتضي لذلك، ونبَّه على أنه خير، والخير كلَّ عاقل يطلبه ويرغبُ فيه؛ فإن كان مع ذلك قد أمر الله به وحتَّ عليه؟ إزداد المؤمن طلباً له ورغبةً فيه، وذكر المانع بقوله: ﴿وأحضورَتِ الأنفس الشُّحَّ؟ أي : جُبلت النفوس على الشحّ، وهو عدم الرغبة في بذل ما على الأنسان، أن تحرصوا على قلع هذا الخلق الدنيء من نفوسكم، وتستبدلوا به ضدًه، وهو أن تحرصوا على قلع هذا الذي له؟ فالنفوس مجبولة على ذلك طبعاً؛ أي: ومن على الحق الذي له؟ فالنفوس مجبولة على ذلك طبعاً؛ أي: فينبغي لكم أن تحرصوا على قلع هذا الذي عليك، والاقتناعُ ببعض الحقّ الذي لك؟ فمتى وفق الإنسان، وهو بذل الحق الذي عليك، والاقتناعُ ببعض الحقً الذي لك؟ فمتى ومعامله، وتسهَلت الخلق الديني عليك، والاقتناعُ ببعض الحقّ الذي لك؟ فمتى وفق الإنسان لهذا الخلق الدي عليك، والاقتناعُ ببعض الحقً الذي يك؟ فمتى أن مع

سورة النساء (۱۲۹)

الشُّحِّ من نفسه؛ فإنه يعسر عليه الصلح والموافقة؛ لأنه لا يرضيه إلَّا جميع مَا لَهُ، ولا يرضى أن يؤدِّي ما عليه؛ فإن كان خصمُهُ مثله، اشتدَّ الأمر.

ثم قال: ﴿وإن تحسنوا وتتَّقوا ﴾؛ أي: تحسنوا في عبادة الخالق؛ بأن يعبدَ العبدُ ربَّه كأنه يراه؛ فإن لم يكن يراه؛ فإنَّه يراه، وتحسِنوا إلى المخلوقين بجميع طرق الإحسان من نفع بمال أو علم أو جاهٍ أو غير ذلك، وتتَّقوا الله بفعل جميع المأمورات وترك جميع المحظورات<sup>(۱)</sup>، أو تحسِنوا بفعل المأمور وتتَّقوا بترك المحظور؛ ﴿فإنَّ اللَّه كان بما تعملون خبيراً ﴾: قد أحاطَ به علماً وخبراً بظاهرِهِ وباطنِهِ فيحفظه لكم ويجازيكم عليه أتمَّ الجزاء.

﴿وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ النِسَاءِ وَلَوْ حَرَّصْتُمْ فَلَا تَعِيدُوا كُلَ الْمَيْسِلِفَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةً وَإِن تُصْلِحُوا وَتَنْتَعُوا فَإِنْ اللَهُ كَانَ غَفُورًا زَحِيمًا ١٩٩٨.

(١٢٩) يخبر تعالى أن الأزواج لا يستطيعون وليس في قُدرتهم العدل التام بين النساء، وذلك لأن العدل يستلزم وجود المحبَّة على السَّواء، والداعي على السواء، والميل في القلب إليهنَّ على السواء، ثم العمل بمقتضى ذلك، وهذا متعذَّر غير ممكن؛ فلذلك عفا الله عمّا لا يستطاع<sup>(٢)</sup> ونهى عما هو ممكن بقوله: ﴿فلا تميلوا كلَّ الميل فتذروها كالمعلَّقة ؟؛ أي: لا تميلوا ميلاً كثيراً بحيث لا تؤدُّون حقوقَهن الواجبة، بل افعلوا ما هو باستطاعتكم من العدل؛ فالنفقة والكسوة والقَسْم ونحوها عليكم أن تعدلوا بينهنَّ فيها؛ بخلاف الحبُّ والوطء ونحو ذلك؛ فإنَّ الزوجة إذا ترك زوجها ما يجب لها؛ صارت كالمعلقة التي لا زوج لها فتستريح وتستعدُّ ترك زوجها ما يجب لها؛ صارت كالمعلقة التي لا زوج لها فتستريح وتستعدُّ ينه بلجبار أنفسكم على فعل ما لا تهواه النفس احتساباً وقياماً بحق الزوجة، وتصلحوا أيضاً فيما بينكم وبين الناس، وتصلحوا أيضاً بين الناس فيما تنازعواً فيه، وهذا أيضاً فيما بينكم وبين الناس، وتصلحوا أيضاً بين الناس فيما تنازعواً إذا أيضاً فيما بينكم وبين الناس، وتصلحوا أيضاً بين الناس فيما تنازعواً فيه، وهذا يستلزم الحتَّ على كلُّ طريق يوصل إلى الصُلح مطلقاً كما تقدم. فوتَتقواً الله بيغفِرُ ما صَدَرَ منكم من الذُنوب والتقصير في المقدور، فوانَ الله كان غفوراً رحيماً» يغفِرُ ما صَدَرَ منكم من الذُنوب والتقصير في الحقً الواجب، ويرحمكم كما عطفتم على أزواجكم ورحمتموهنً

﴿وَإِن يَنْفَرَّهَا يُغْنِ ٱللَّهُ كُلَّ مِن سَعَتِدٍ. وَكَانَ اللَّهُ وَسِعًا حَكِيمًا ٢

(۲) كذا في (ب)، وفي (أ): «لا يستطيع».

سورة النساء (١٣٠ ـ ١٣٢)

﴿١٣٠﴾ لهذه الحالة الثالثة بين الزوجين إذا تعذّر الاتّفاق؛ فإنه لا بأس بالفراق، فقال: ﴿وإن يتفرّقا﴾؛ أي: بطلاق أو فسخ أو خلع أو غير ذٰلك، ﴿يُغْنِ اللّه كلاًَه: من الزوجين ﴿من سَعَتِهِ﴾؛ أي: من فضله وإحسانه الواسع الشامل، فيغني الزوج بزوجة خير له منها، ويغنيها من فضله، وإن انقطع نصيبها من زوجها؛ فإن رزقها على المتكفَّل بأرزاق جميع الخَلْق، القائم بمصالحهم، ولعلَّ اللّه يرزُقها زوجاً خيراً منه. ﴿وكان اللّه واسعاًَه؛ أي: كثير الفضل واسع الرحمة، وصلتْ رحمتُه وإحسانُه إلى حيث وصل إليه علمُه، ولكنَّه مع ذٰلك ﴿حكيماًه؛ أي: يعطي بحكمته ويمنع لحكمتِه؛ فإذا اقتضتْ حكمتُهُ منع بعض عبادِهِ من إحسانه بسبب من العبد لا يستحقُّ معه الإحسان؛ حَرَمَهُ عدلاً وحكمة.

وَيَلْعُو مَنَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَلَقَدْ وَضَيْنَا الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَقُوا اللَّهُ وَإِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَّوِ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا وَلِيَحَهِ وَلِيَوِ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَنَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلًا ٢ ﴾.

(١٣١ - ١٣٢) يخبر تعالى عن عموم ملكه العظيم الواسع المستلزم تدبيره بجميع أنواع التَّدبير وتصرُّفه بأنواع التصريف قدراً وشرعاً؛ فتصرُّفه الشرعي أن وصَّى الأوَّلين والآخرين أهل الكتب السابقة واللاَّحقة بالتَّقوى المتضمَّنة للأمر والنَّهي وتشريع الأحكام والمجازاة لمن قام بهٰذه الوصيَّة بالثواب والمعاقبة لمن أهملها وضيَّعها بأليم العذاب، ولهٰذا قال: ﴿وإن تَكفُروا ﴾: بأن تتركوا تقوى الله وتشركوا بالله ما لم ينزَّل به عليكم سلطاناً؛ فإنكم لا تضرُّون بذلك إلا أنفسكم، ولا تضرُّون الله شيئاً، ولا تنقصون ملكه، وله عبيد خير منكم وأعظم وأكثر، مطيعون له خاضعون لأمره، ولهٰذا رتَّب على ذٰلك قوله: ﴿وإن تَكفُروا فإنَّ لله ما في السمُوات وما في الأرض وكان الله غنيًا حميداً ﴾: له الجود الكامل والإحسان الشامل الصادر من خزائن رحمته التي لا يَنقُصُها الإنفاق ولا يَغيضها نفقةً، سحاء واحد منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواذ واجدً ماحدً عطاؤه كلامٌ، وعذابه كلامٌ، إنما أمره لشيء أرض وكان الله غنيًا حميداً» وله عبيدً في منكم وأعظم وأكثر، المنامل الصادر من خزائن رحمته التي لا يَنقُصُها الإنفاق ولا يَغيضها نفقةً، سحاء واحد منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواذ واجدً ماحدًى واحد منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواذ واجدً ماحدًى واحد منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواذ واجدً ماحدًا واحد منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواذ واجدً ماحدًى واحد منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواذ واجدً ماحدًى واحد منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواذ واجدً ماحدًى واحد منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواذ واجدً ماحدًى والحد منه عناه أنه كان فيكون، ومن واخر منه منها أنه كامل الأوصاف؛ إذ لو كان فيه نقصٌ بوجه من الوجوه؛ لكان فيه نوعً

ومن تمام غِناه أنَّه لم يتَّخذ صاحبةً ولا ولداً ولا شريكاً في ملكه ولا ظهيراً ولا

سورة النساء (١٣٣)

معاوناً له على شيء من تدابير ملكِهِ، ومن كمال غناه افتقار العالم العلويً والسفليً في جميع أحوالهم وشؤونهم إليه وسؤالهم إيّاه جميع حوائجهم الدقيقة والجليلة، فقام تعالى بتلك المطالب والأسئلة، وأغناهم وأقناهم ومنَّ عليهم بلطفه وهداهم. وأما الحميدُ؛ فهو من أسماء الله تعالى الجليلة، الدال على أنه هو المستحقَّ لكلِّ حمدٍ ومحبةٍ وثناء وإكرام، وذلك لما اتَّصف به من صفات الحمد التي هي صفة الجمال والجلال، ولما أنعم به على خلقه من النعم الجزال؛ فهو المحمود على كلٍّ حال.

وما أحسن اقتران لهذين الاسمين الكريمين: الغنيّ الحميد؛ فإنه غنيٌّ محمودٌ؛ فله كمالٌ من غناه وكمالٌ من حمده وكمالٌ من اقتران أحدهما بالآخر، ثم كرَّر إحاطة ملكه لما في السماوات و[ما في] الأرض، وأنَّه على كلُّ شيء وكيل؛ أي: عالم قائم بتدبير الأشياء على وجه الحكمة؛ فإنَّ ذٰلك من تمام الوكالة؛ فإنَّ الوكالة تستلزم العلم بما هو وكيلٌ عليه، والقوَّة والقدرة على تنفيذه وتدبيره، وكون ذٰلك التدبير على وجه الحكمة والمصلحة؛ فما نقص من ذٰلك؛ فهو لنقص الوكيل، والله تعالى منزَّه عن كلٌ نقص.

﴿إِن يَشَأَ يُدْهِبْكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِتَاخَرِينُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى ذَلِكَ قَدِيرًا شَ مَن كانَ يُرِيدُ ثَوَابَ الدُّنْيا فَصِندَ اللَهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا شَ ﴾.

(١٣٣) أي: هو الغنيُّ الحميد الذي له القدرة الكاملة والمشيئة النافذة فيكم.
أن يشأ يُذْهِبْكم أيُّها الناس ويأت بآخرين»: غيرِكم هم أطوع لله منكم وخيرٌ
منكم. وفي هذا تهديدٌ للناس على إقامتهم على كفرهم وإعراضِهم عن ربَّهم؛ فإنَّ الله لا يعبأ بهم شيئاً إن لم يطيعوه، ولكنَّه يُمْهِلُ ويملي ولا يُهْمِلُ.

(١٣٤) ثم أخبر أنَّ مَن كانت هِمَتُه وإرادتُه دنيَّة غير متجاوزة ثواب الدُّنيا، وليس له إرادةً في الآخرة؛ فإنه قد قَصَرَ سعيه ونظره، ومع ذلك؛ فلا يحصلُ له من ثواب الدُّنيا سوى ما كتب الله له منها؛ فإنه تعالى هو المالك لكل شيء، الذي عنده ثواب الدُّنيا والآخرة، فليُطلَبا منه ويُستعان به عليهما؛ فإنَّه لا يُنال ما عنده إلَّ على معاعتِه، ولا تُدرك الدُيا ما عنده إلَّا ما عنده ألَّ بالاستعانة به والافتقار إليه على الدوام، ومع ذلك؛ فرا يحصلُ له منها؛ فإنه تعالى هو المالك لكل شيء، الذي عنده ثواب الدُّنيا والآخرة، فليُطلَبا منه ويُستعان به عليهما؛ فإنَّه لا يُنال ما عنده إلَّا بعده ثواب الدُّنيا والآخرة، فليُطلَبا منه ويُستعان به عليهما؛ فإنَّه لا يُنال ما عنده إلَّا بعده ثواب الدُّنيا والآخرة، فليُطلَبا منه ويُستعان به عليهما؛ فإنه ما كتب الدوام، ومع ذلك ما عنده إلَّا والماعتِه، ولا تُدرك الأمور الدينيَّة والدنيويَّة إلَّا بالاستعانة به والافتقار إليه على الدوام، وله الحكمة تعالى في توفيق من يوفَقه وخِذلان مَن يخذلُه وفي عطائه ومنعه، ولهذا قال: ﴿وكان الله سميعاً بصيراً».

سورة النساء (١٣٩)

ثم قسال تسعسالسى: ﴿ لَهُ يَتَأَيَّبُا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا فَوَمِعِينَ بِالْفِسْطِ شُهَدَآة لِلَهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَلِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينُ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوَلَى بِهِمَّا فَلا تَنَبِعُوا الْهُوَى أَن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلْوُدا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرًا ().

(١٣٥) يأمر تعالى عبادَه المؤمنين أن يكونوا ﴿قَوَّامين بِالقَسْطِ شَهداء لله ﴾، والقوَّام صيغةُ مبالغةٍ؛ أي: كونوا في كلِّ أحوالكم قائمين بِالقَسْطِ الذي هو العدل في حقوق الله وحقوق عباده؛ فالقِسْطُ في حقوق الله أن لا يُستعان بنعمه على معصيتِهِ، بِل تُصرف في طاعته، والقِسْط في حقوق الآدميِّين أن تُؤدِّيَ جميع الحقوق التي<sup>(۱)</sup> عليك كما تَظْلُبُ حقوقك، فتؤدِّي النفقات الواجبة والديون وتعامل الناس بما تحبُ أن يعاملوك به من الأخلاق والمكافأة وغير ذٰلك.

ومن أعظم أنواع القِسْط القِسْط في المقالات والقائلين؛ فلا يحكم لأحدِ القولين أو أحد المتنازِعَين لانتسابه أو ميله لأحدهما، بل يَجعل وجهته العدل بينهما، ومن القسط أداء الشهادة التي عندك على أي وجه كان، حتى على الأحباب، بل على النفس، ولهذا قال: فشهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأقربين، إن يكن غنيًا أو فقيراً فالله أولى بهماكه؛ أي: فلا تُراعوا الغنيَّ لغناه ولا الفقير بزعمكم رحمة له، بل اشهدوا بالحقّ على مَن كان. والقيام بالقسط من أعظم الأمور وأدل على دين القائم به وورعِه ومقامِهِ في الإسلام، فيتعينَ على مَن نصح نفسه وأراد نجاتَها أن يهتمَّ له غاية الاهتمام، وأن يَجْعَلَهُ نصبَ عينيه ومحلَّ إرادته، وأن يزيل عن نفسِهِ كلَّ مانع وعائق يَعوقه عن إرادة القِسْط أو العمل به، وأعظم عائق لذلك اتُباع الهوى، ولهذا نبَّه تعالى على إزالة هذا المانع بقوله: في الموى أن يعدلتُم عن الصواب ولم توفَقوا للعدل؛ فإنَّ الهوى إمَّا أن يُعْمِي بصيرة صاحبه حتى عدلتُم عن الصواب ولم توفَقوا للعدل؛ فإنَّ الهوى إمَّا أن يُعْمِي بصيرة صاحبه حتى من الموى أن يريل عدلتُم عن العدان أن يوفقوا العدل بقوله الموى أن يزيل من ينوسِه كلَّ مانع وعائق يعوقه عن إرادة القِسْط أو العمل به، وأعظم عائق لذلك معدلتُم عن الصواب ولم توفَقوا للعدل؛ فإنَّ الهوى إمَّا أن يُعْمِي بصيرة صاحبه حتى عدلتُم عن الصواب ولم توفَقوا للعدل؛ فإنَّ الهوى إمّا أن يُعْمِي بصيرة ماحبه حتى من هوى نفسه؛ وفق للحق وهُدِيَ إلى الصراط المستقيم.

ولما بيَّن أنَّ الواجب القيام بالقِسط؛ نهى عن ما يضادُ ذٰلك، وهو لَيُّ اللسان عن الحقِّ في الشهادات وغيرها، وتحريف النُّطق عن الصواب المقصود من كلِّ وجه أو

كذا في (1) بخطٍّ مغاير. وفي (ب): "الذي".



سورة النساء (١٣٦)

من بعض الوجوه، ويدخل في ذلك تحريف الشهادة وعدم تكميلها أو تأويلُ الشاهد على أمر آخر؛ فإنَّ لهذا من اللَّيِّ؛ لأنَّه الانحراف عن الحقِّ. ﴿أو تعرِضوا﴾؛ أي : تتركوا الَقِسْط المَنوط بكم كترك الشاهد لشهادته وترك الحاكم لحكمه الذي يُجِبُ عليه القيام به.

﴿فَإِنَّ اللَّه كَان بِمَا تَعْمَلُون خَبِيراً﴾؛ أي: محيط بما فعلتم، يعلم أعمالَكم خفيَّها وجليَّها، وفي لهذا تهديدٌ شديدٌ للذي يلوي أو يعرض، ومن باب أولى وأحرى الذي يحكم بالباطل أو يشهد بالزُّور؛ لأنه أعظم جرماً؛ لأن الأوَّلَيْنِ تركا الحقَّ، ولهذا ترك الحقَّ، وقام بالباطل.

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُواْ حَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَالْكِنَبِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ. وَالْكِتَبِ الَّذِي آنزَلَ مِن قَبَّلُ وَمَن يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَاتَبَهِكَتِهِ، وَكُنْبِهِ. وَرُسُلِهِ. وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا ٢٠٠

(١٣٦) اعلم أن الأمر إما أن يوجَّه إلى من لم يدخل في الشيء ولم يتَّصف بشيء منه؛ فهذا يكون أمراً له في الدُخول فيه، وذلك كامر من ليس بمؤمن بالإيمان؛ كقوله تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين أوتوا الكتابَ آمِنوا بما نَزَّلْنا مصدقاً لما معكم...) الآية، وإما أن يوجَه إلى من دخل في الشيء؛ فهذا يكون أمر لي معكم...) الآية، وإما أن يوجَه إلى من دخل في الشيء؛ فهذا يكون أمر لي معحم...) الآية، وإما أن يوجَه إلى من دخل في الشيء؛ فهذا يكون أمر المو لي معحم...) الآية، وإما أن يوجَه إلى من دخل في الشيء؛ فهذا يكون أمر المو ليصحّح ما وُجِدَ منه ويحصل ما لم يوجد، ومنه ما ذكره الله في هذه الآية من أمر الموم المومنين بالإيمان؛ فإنَّ ذلك يقتضي أمرهم بما يصحّح إيمانهم من الإخلاص والصدق وتجنب المفسدات والتوبة من جميع المنقصات، ويقتضي أيضا الأمر بما معناه واعتقده؛ فإنَّ ذلك من الإيمان وأعماله؛ فإنَّه كلما وصل إليه نصُّ وفهم معناه واعتقده؛ فإنَّ ذلك من الإيمان المأمور به، وكذلك سائر الأعمال الظاهرة من الم يوجد من المؤمن من علوم الإيمان وأعماله؛ فإنَّه كلما وصل إليه نصُّ وفهم معناه واعتقده؛ فإنَّ ذلك من الإيمان المأمور به، وكذلك المائر الما بما والمدة، كلما وصل إليه نصُ وفهم معناه واعتقده؛ فإنَّ ذلك من الإيمان المأمور به، وكذلك سائر الأعمال الظاهرة وإيمانه وله إلى المائرة، كلما وما الإيمان المأمور به، وكذلك سائر الأعمال الظاهرة وإلى المائة، كلُها من الإيمان؛ كما دلَّت على ذلك النصوص الكثيرة وأجمع عليه إلى المائة، كلُها من الإيمان؛ كما دلَّت على ذلك النصوص الكثيرة وأجمع عليه أيها الذين آمنوا اتَقوا الله حق تُقاتِه ولا تموتنَّ إلا وأنتُم مسلمونَ»، وأمر هنا سلف الأمة، ثم الاستمرار على ذلك والنَّبات عليه إلى الممات؛ كما قال تعالى: في أيها الذين آمنوا الله حق تُقاتِه ولا تموتنَ إلا وأنتُم مسلمونَ»، وأمر ما يمان هوا ألى أمر ما يمانه، فهذا كلُه من الإيمان الواجب الذي في ألي وأنهم مسلمونَه، وأمر ما يمانه وي أيها الذين آمال والمائة، كله ما أله والنَبات عليه إلى المات، كما قال تعالى: لمائر ما اليمان به وبرسله وبالقرآن وبالكتب المتقدَّمة؛ فهذا كلُه من الإيمان الواجب، وأمر هما علم يمل إليه تفصيله، وقمي أمر ما على عنه من من يم والم ما يما يمانه، وأنهما علم أله من الإيمان الواجب، وأمر ما ما ممر بما يما يم الم يمل إلى ما يما مم يمل إليه من أم ما مر مما يمن

ومن كفر ﴿بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضلَّ ضلالاً بعيداً﴾: وأيُّ ضلال أبعد من ضلال من تَرَكَ طريق الهدى المستقيم وسَلَكَ الطريق الموصلةً له إلى العذاب الأليم؟! واعلم أنَّ الكفر بشيء من لهذه الأمور المذكورة كالكُفر



سورة النساء (١٣٧ ـ ١٣٨)

بجميعها؛ لتلازُمِها وامتناع وجود الإيمان ببعضِها دون بعض.

ثــم قــال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ مَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ أَرْدَادُوا كُفْرًا لَمَ بَكُنِ ٱللَّهُ لِيَنْفِرَ لَمُتَمَ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلًا ﴿ ﴾.

(١٣٧) أي: من تكرَّر منه الكفر بعد الإيمان؛ فاهتدى ثم ضلَّ، وأبصر ثم عمي، وآمن ثم كفر، واستمرَّ على كفره وازداد منه؛ فإنه بعيد من التوفيق والهداية لأقوم الطريق، وبعيدٌ من المغفرة لكونه أتى بأعظم مانع يمنعه من حصولها؛ فإنَّ كفره يكون عقوبةً وطبعاً لا يزول؛ كما قال تعالى: ﴿فلما زاغوا أزاغ اللّه قلوبَهم﴾، ﴿ونقلُب أفئِدَتَهم وأبصارَهم كما لم يؤمنوا به أوَّلَ مرةٍ﴾.

ودلَّت الآية أنَّهم إن لم يزدادوا كفراً بل رجعوا إلى الإيمان، وتركوا ما هم عليه من الكفران؛ فإن الله يغفر لهم، ولو تكرَّرت منهم الردَّة، وإذا كان لهذا الحكم في الكفر؛ فغيرُهُ من المعاصي التي [دونه]<sup>(١)</sup> من باب أولى؛ أنَّ العبد لو تكررت منه ثم عاد إلى التوبة؛ عاد الله له بالمغفرة.

﴿بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ ٱلَّذِينَ يَتَخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَاتَه مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ آيَبْنَعُونَ عِندَهُمُ ٱلْهِزَةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَةَ لِلَهِ جَمِيمًا ۞ ﴾ .

(١٣٨) البشارة تستعمل في الخير، وتستعمل في الشر بقيدٍ؛ كما في هٰذه الآية. يقول تعالى: ﴿بشر المنافقين﴾؛ أي: الذين أظهروا الإسلام وأبطنوا الكفر بأقبح بشارة وأسوئها، وهو العذاب الأليم، وذلك بسبب محبَّتهم الكفار وموالاتهم ونصرتهم وتركهم لموالاة المؤمنين؛ فأيُّ شيء حملهم على ذلك؟! أيبتغون عندهم العِزَّة؟! وهٰذا هو الواقع من أحوال المنافقين، ساء ظنَّهم بالله، وضَعُفَ يقينُهم بنصر الله لعبادِهِ المؤمنين، ولحظوا بعض الأسباب التي عند الكافرين، وقصر نظرُهم عما وراء ذلك، فاتَّخذوا الكافرين أولياء يتعزَّزون بهم ويستنصِرون، والحال أنَّ العزَّة لله جميعاً؛ فإنَّ نواصي العباد بيدِهِ ومشيئته نافذة فيهم، وقد تكفَّل بنصر دينهِ وعبادِهِ المؤمنين، ولو تخلَّل ذلك بعض الاسباب التي عند لعباده المؤمنين وإدالة العدوً عليهم إدالةً غير مستمرة؛ فإن العاقبة والاستقرار للمؤمنين.

كذا في (ب)، وفي (أ): "دونها".

سورة النساء (١٤٠)

وفي لهذه الآية الترهيب العظيم من موالاة الكافرين وترك موالاة المؤمنين، وأنَّ ذلك من صفات المنافقين، وأنَّ الإيمان يقتضي محبَّة المؤمنين وموالاتهم وبُغض الكافرين وعداوَتِهم.

﴿وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِ الْكِنَبِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ مَايَنَتِ اللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْنَهُزَأَ بِهَا فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَغُوضُوا فِ حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مِنْلَهُمُ إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنَفِقِينَ وَالكَفِرِينَ فِي جَهَنَمَ جَمِيعًا إِنَّ الَذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتَحٌ مِنَ اللَّهِ قَالُوا أَلَمْ نَعَكُمْ وَإِن كَانَ الكَفِرِينَ نَصِيبُ قَالُوا أَلَمَ نَسْتَحْوِذَ عَلَيَكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِنَ اللَّهُ وَعَالُوا أَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ وَإِن كَانَ الكَفِرِينَ نَصِيبُ قَالُوا أَلَمَ نَسْتَحْوِذَ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِنَ اللَّهُ وَعَالُوا أَلَمَ نَكُمُ مَ

(١٤ هـ الشرعيّ: وقد بيّن الله لكم فيما أنزل عليكم حكمه الشرعيّ عند حضور مجالس الكفر والمعاصي، (أن إذا سمعتُم آيات الله يُكْفَرُ بها ويستهزأ بها؟؛ أي يُستهان بها، وذلك أن الواجب على كل مكلّف في آيات الله الإيمان بها وتعظيمُها وإجلالها وتفخيمها، وهذا المقصود بإنزالها، وهو الذي خَلَق الله الخلق لأجله؛ في فضدُ الإيمان الكفر بها، وضدُ تعظيمها الاستهزاء بها واحتقارها، ويدخل في ذلك فضدُ الإيمان الكفر بها، وضدُ تعظيمها الاستهزاء بها واحتقارها، ويدخل في ذلك فضدُ الإيمان الكفر بها، وضدُ تعظيمها الاستهزاء بها واحتقارها، ويدخل في ذلك فضدُ الإيمان الكفر بها، وضدُ تعظيمها الاستهزاء بها واحتقارها، ويدخل في ذلك محادلة الكفار والمنافقين لإبطال آيات الله ونصر كفرهم، وكذلك المبتدعون على مجادلة الكفار والمنافقين لإبطال آيات الله ونصر كفرهم، وكذلك المبتدعون على اختلاف أنواعهم؛ فإن احتجاجهم على باطلهم يتضمَّن الاستهانة بآيات الله؛ لأنها الحتلاف أنواعهم؛ فإن احتجاجهم على باطلهم يتضمَّن الاستهانة بآيات الله؛ لأنها الحدل إلا على الحق ولا تستلزمُ إلاً صدقاً، بل وكذلك يدخل في حدور مجالس المعاصي والفسوق التي يُستهان فيها بأوامر الله ونواهيه، وتقتحم حدودُه التي حدًا المعاصي والفسوق التي يُستهان فيها بأوامر الله ونواهيه، وتقتحم مدودُه التي خدام أي تعليها أي من معهم أحتى يخوضوا في حديث غيره؟ المعاصي والفسوق التي يُستهان فيها بأوامر الله ونواهيه، وتقتحم حدودُه التي حدًام معهم في المعاصي والفسوق التي يُستهان فيها بأوامر الله ونواهيه، وتقتحم حدودُه التي خدًام أي عن المعامي إلى أي خلي المعامي والفسوق التي يُعتهان فيها بأوامر الله ونواهيه، والمانية بأي منهم في أي ذلك يخوضوا في حديث غيره؟ المعاصي والفسوق التي يُستهان فيها بأوامر الله ونواهيه، وتقتحم حدودُه التي عدام أي أي خير الكفر من معهم في المامال المذكور همئلهم؟ المالمية معهم أي أي ما معهم أي أي ذا الماله اله المادون عليه أي أله والمالها معامي والمالها والمالمية من من حضر معهم في عليه المالها المذكور همئلهم؟ المعمية المعمي الله به؛ فإنه يتعين عليه الإنكار كالمال المذكور أمثلهم؟ المعميه أله محسى الله به؛ فإنه يتعين عليه الإنكار كالفاصل لها، والحاصل أن من حضر محمر معهم الله معى الله به؛ فإنه يتعين عليه المالها معلما مي معميها ماله مالهها، ما معرمهها.

إنَّ الله جامع المنافقين والكافرين في جهنَّم جميعاً﴾؛ كما اجتمعوا على الكفر والموالاة، ولا ينفع المنافقين<sup>(١)</sup> مجرَّد كونِهم في الظاهر مع المؤمنين؛ كما قال

(۱) في (ب): «الكافرين». وأثبت الشيخ على هامش (أ) كلمة: «المنافقين» بعد أن شطب كلمة «الكافرين».

سورة النساء (١٤١ ـ ١٤٢) ا

تعالى: ﴿يوم يقولُ المنافقون والمنافقاتُ للَّذين آمنوا انظُرونا نَقْتَبِسُ من نورِكم...﴾ إلى آخر الآيات.

(١٤١% ثم ذكر تحقيق موالاة المنافقين للكافرين ومعاداتهم للمؤمنين، فقال: «الذين يتربّصون بكم»؛ أي: ينتظرون الحالة التي تصيرون عليها، وتنتهون إليها من خير أو شرَّ، قد أعدُوا لكلَّ حالة جواباً بحسب نفاقهم؛ ﴿فإن كان لكم فتح من الله قالوا ألم نكن معَكُم»؛ فيظهرون أنَّهم مع المؤمنين ظاهراً وباطناً؛ لِيَسْلَموا من القَدْح والطَّعْنِ عليهم ولِيُشْرِكوهم في الغنيمة والفيء وليتنصَّرُوا بهم. ﴿وإن كان للكافرين نصيبٌ»: ولم يقل: فتح ؛ لأنه لا يحصل لهم فتح يكون مبدأ لنصرتهم المستمرة، بل غاية ما يكون أن يكون لهم نصيبٌ غير مستقرً حكمة من الله؛ فإذا كان ذلك؛ ﴿قالوا ألم نستَحوذ عليكم ﴾؛ أي: نستولي عليكم ﴿ونمنَعْكم من المؤمنين ﴾؛ أي: يتصنَّعون عندهم بكفٌ أيديهم عنهم مع القدرة، ومنعهم من عليهم وغير ذلك مما هو معروفٌ منهم. ﴿فاللَهُ يحكمُ بينكم يوم القيامة؛ أعداز والمؤمنين بجميع وجوه المنع من تفنيدهم وتزهيدهم في القدال ومظاهرة الأعداء والمؤمنين بحميع وجوه المنع من تفنيدهم وتزهيدهم في القدال ومظاهرة الأعداء والمؤمنين خير من عليهم والمنع من تفنيدهم وتزهيدهم في القدال ومظاهرة الأعداء والمؤمنين خير أي الما المنتحوذ عليكم أ أي المنهم مع القدام، وونمنغكم من والمؤمنين بحميع وجوه المنع من تفنيدهم وتزهيدهم في القدال ومظاهرة الأعداء والمؤمنين ظاهراً وباطناً بالجنة، ويعذًا المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات.

ولَن يَجْعَلَ الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً؟؛ أي : تسلُّطاً واستيلاءً عليهم، بل لا تزال طائفة من المؤمنين على الحق منصورة، لا يضرهم من خذلهم ولا مَن خالفهم، ولا يزال الله يحدِثُ من أسباب النصر للمؤمنين ودفع تسليط الكافرين ما هو مشهودٌ بالعيان، حتى أنَّ بعض المسلمين الذين تحكمهم الطوائف الكافرة قد بقوا محترمين، لا يتعرَّضون لأديانهم ولا يكونون مستصغَرين عندهم، بل لهم العزُّ التامُ من الله، فلله<sup>(۱)</sup> الحمد أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً.

﴿إِنَّ ٱلْمُتَفِقِينَ يُحْدَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى ٱلصَّلَوَةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهُ فَلَنَهُ إِلَّا قَلِيلًا ﷺ مُّذَبَذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَا إِلَى هُتُؤْلَاً، وَلاَ إِلَى هُتُؤْلَاً، وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجَدَ لَهُ سَبِيلًا ﷺ ﴾.

(١٤٢) يحبر تعالى عن المنافقين بما كانوا عليه من قبيح الصفات وشنائع

(۱) فى (ب): «فله».

## سورة النساء (١٤٣)

السمات، وأن طريقَتَهم مخادعة الله تعالى؛ أي: بما أظهروه من الإيمان، وأبطنوه من الكفران؛ ظنُّوا أنه يروجُ على الله ولا يعلمه ولا يُبديه لعباده، والحال أنَّ الله خادِعُهم؛ فمجرَّد وجود هٰذَه الحال منهم ومشيهم عليها خداعٌ لأنفسهم، وأيُّ خداع أعظمُ ممَّن يسعى سعياً يعود عليه بالهوانِ والذُّلُ والحرمانِ، ويدلُّ بمجرَّده على نقص عقل صاحبه؛ حيث جمع بين المعصية ورآها حسنةً وظنَّها من العقل والمكر؟! فلله ما يصنع الجهلُ والخِذلانُ بصاحبه! ومن خداعه لهم يوم القيامة ما ذَكَرَهُ الله في قوله: ﴿يُوم يَقُول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا انظُرونًا نَقْتَبِسْ من نورِكُم قيلَ ارجِعوا وراءكم فالتَمِسوا نوراً فضُربَ بينَهم بسور له بابٌ باطِّنُهُ فيه الرَّحمةُ وظاهرهُ من قِبَلِهِ العَذَّابُ ينادونهم ألم نَكن معكم...﴾ إلى آخر الآيات. ومن صفاتِهم أنَّهم ﴿إذا قاموا إلى الصلاة ﴾ إن قاموا، التي هي أكبر الطاعات العملية ﴿قاموا كسالى﴾: متثاقلين لها متبَرِّمين من فعلها، والكسل لا يكون إلَّا مِن فَقْدِ الرغبة من قلوبهم؛ فلولا أنَّ قلوبهم فارغةٌ من الرغبة إلى الله وإلى ما عنده عادمةٌ للإيمان؛ لم يصدر منهم الكسل. ﴿يراؤون الناسَ؟؛ أي: لهذا الذي انطوت عليه سرائرُهُم، وهذا مصدرُ أعمالهم، مراءاة الناس، يقصِدون رؤية الناس وتعظيمَهم، واحترامَهم، ولا يُخلصِون لله؛ فلهذا ﴿لا يذكرونَ الله إلا قليلاً؟؛ لامتلاء قلوبهم من الرِّياء؛ فإنَّ ذكر الله تعالى وملازمته لا يكون إلَّا من مؤمن ممتلىءٍ قلبُه بمحبَّة الله وعظمته.

(١٤٣) (مذبذبين بين ذلك لا إلى له ولاء ولا إلى له ولاء ﴾ أي: مترددين بين فريق المؤمنين وفريق الكافرين، فلا من المؤمنين ظاهراً وباطناً ولا من الكافرين ظاهراً وباطناً، أعطوا باطنَهم للكافرين وظاهِرَهم للمؤمنين، ولهذا أعظم ضلال يُقدَّر، ولهذا قال: (ومن يُضلِل الله فلن تجد له سبيلاً)؛ أي: لن تجد طريقاً لهدايته ولا وسيلة لترك غوايته؛ لأنَّه انغلق عنه بابُ الرحمة، وصار بَدَله كل نقمة فلاه الأوصاف المذمومة تدلُّ بتنبيهها على أنَّ المؤمنين متَّصفون بضدها من الصدق ظاهراً وباطناً والإخلاص، وأنَّهم لا يُجْهَلُ ما عندهم، ونشاطهم في صلاتهم وعباداتهم وكَثْرَةُ ذِكْرِهم لله تعالى، وأنَّهم قد هداهم الله ووقَقهم للصراط المستقيم، فليعرض العاقل نفسَه على لهذين الأمرين، وليختر أيَّهما أولى به،

(۱) في (ب): «وبالله».

﴿يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَنَّخِذُوا الْكَنغِرِينَ أَوْلِيَآة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَّ أَثُرِيُونَ أَن تَجْعَـكُوا يَتَع عَلَيْڪُمْ سُلطَنَا شُبِينًا ٢

(١٤٤) لما ذكر أنَّ من صفات المنافقين اتِّخاذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين؛ نهى عبادَهُ المؤمنين أن يتَّصفوا بهٰذه الحالة القبيحة، وأن يُشابهوا المنافقين؛ فإنَّ ذٰلك موجب لأن وتجعلوا لله عليكم سلطاناً مبيناً؟ أي: حجة واضحةً على عقوبتكم؛ فإنه قد أنذرنا وحذَّرنا منها، وأخبرنا بما فيها من المفاسد؛ فسلوكها بعد هٰذا موجب للعقاب. و[في] هٰذه الآية دليل على كمال عدل الله، وأن الله لا يعذَّب أحداً قبل قيام الحجة عليه، وفيها المفاسد؛ في عبدي فإنَّ ذُلك موجب لأن في من وحدًا المنافقين؛ فإناً ذلك موجب لأن في الله عليكم سلطاناً مبيناً؟ أي المفاسد؛ واضحةً على عقوبتكم؛ فإنه قد أنذرنا وحذَّرنا منها، وأخبرنا بما فيها من المفاسد؛ فسلوكها بعد هٰذا موجب للعقاب. و[في] هٰذه الآية دليل على كمال عدل الله، وأن الله لا يعذُب أحداً قبل قيام الحجة عليه. وفيها التحذير من المعاصي؛ فإنًا فاعلَها يجعل لله عليه سلطاناً مبيناً.

﴿إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِمَدَ لَهُمْ نَصِيرًا ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوُا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَهِ فَأُوْلَتَهِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ المُؤْمِنِينَ أَجَرًا عَظِيمًا ۞ مَا يَفْعَكُلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمُ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ۞ ﴾.

(١٤٥) يخبرُ تعالى عن مآل المنافقين أنَّهم في أسفل الدَّرَكات من العذاب وأشرُ الحالات من العقاب؛ فهم تحت سائر الكفار؛ لأنَّهم شاركوهم بالكفر بالله ومعاداة رسله، وزادوا عليهم المكرَ والخديعةَ والتمكُّن من كثير من أنواع العداوة للمؤمنين على وجه لا يُشْعَرُ به ولا يحسُّ، ورتَّبوا على ذٰلك جريان أحكام الإسلام عليهم واستحقاق ما لا يستحقُّونه؛ فبذٰلك ونحوه استحقُّوا أشدَّ العذاب، وليس لهم منقذ من عذابه ولا ناصرٌ يدفع عنهم بعض عقابه.

(١٤٦) ولهذا عام لكل منافق؛ إلاً مَن مَنَ الله عليهم بالتوبة من السيئات. وأصلحوا»: له الظواهر والبواطن. واعتصموا به والتجؤوا إليه في جلب منافعهم ودفع المضار عنهم، فوأخلصوا دينهم»: الذي هو الإسلام والإيمان والإحسان ولله»: فقصدوا وجة الله بأعمالهم الظاهرة والباطنة، وسلموا من الرياء والنفاق؛ فمن اتَصف بهذه الصفات فأولئك مع المؤمنين»؛ أي: في الدُّنيا والبرزخ ويوم القيامة، فوسوف يؤت الله المؤمنين أجراً عظيماً»: لا يعلم كُنْهَهُ إلا الله، مما لا عينُ رأت ولا أذنَ سمعت ولا خطر على قلب بشر. وتأمَّل كيف خصّ الاعتصام والإخلاص بالذُكر مع دخولهما في قوله: فوأصلحوا»؛ لأنَّ الاعتصام والإحلاص

من جملة الإصلاح؛ لشدَّة الحاجة إليهما، خصوصاً في هٰذا المقام الحرج، الذي تمكَّن من القلوب النفاقُ، فلا يزيله إلَّا شدة الاعتصام بالله ودوام اللجأ والافتقار إليه في دفعه، وكون الإخلاص منافٍ كل المنافاة للنفاق، فذكرهما لفضلِهما وتوقُف الأعمال الظاهرة والباطنة عليهما ولشدَّة الحاجة في هٰذا المقام إليهما.

R سلورة النساء (١٤٧ ـ ١٤٨)

وتأمَّل كيف لما ذكر أنَّ هؤلاء مع المؤمنين؛ لم يقل: وسوف يؤتيهم أجراً عظيماً، مع أن السياق فيهم، بل قال: ﴿وسوف يؤتي الله المؤمنين أجراً عظيماً»؛ لأنَّ هذه القاعدة الشريفة لم يزل الله يبدىء فيها ويعيد إذا كان السياق في بعض الجزئيات، وأراد أن يترتب<sup>(١)</sup> عليه ثواباً أو عقاباً، وكان ذلك مشتركاً بينه وبين الجنس الداخل فيه؛ رتَّب الثواب في مقابلة الحكم العام الذي تندرج تحته تلك القضية وغيرها، ولئلاً يُتَوَهَّم اختصاصُ الحكم بالأمرِ الجزئيِّ؛ فهذا من أسرار القرآن البديعة؛ فالتائب من المنافقين مع المؤمنين وله ثوابُهم.

(١٤٧) ثم أخبر تعالى عن كمال غِناه وسَعَةِ حلمه ورحمته وإحسانه، فقال: (ما يفعلُ الله بعذابِكُم إن شَكَرْتُم وآمنتم): والحالُ أنَّ الله شاكرَ عليمٌ، يعطي المتحمَّلين لأجلِهِ الأثقال، الدَّائبين في الأعمال، جزيل الثواب وواسعَ الإحسان، ومن تَرَكَ شيئاً لله؛ أعطاه الله خيراً منه، ومع هذا يعلم ظاهِرَكم وباطِنكم وأعمالكم وما تصدُرُ عنه من إخلاص وصدقٍ وضدً ذلك، وهو يريد منكم التوبة والإنابة والرجوع إليه؛ فإذا أنبتُم إليه؛ فأيُّ شيء يفعل بعذابكم؛ فإنَّه لا يتشفَّى بعذابكم والرجوع إليه؛ فإذا أنبتُم إليه؛ فأيُّ شيء يفعل بعذابكم وأنَّ عمل المطبع لنفسِه، والشكر هو خضوعُ القلب، واعترائه بنعمة الله، وثناء اللسان على المشكور، وعمل الجوارح بطاعتِه، وأن لا يستعينَ بنعمه على معاصيه.

لا يُجِبُّ اللهُ الجَهْرَ بِالشُوَّةِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِرٌ وَكَانَ اللهُ سَمِيعًا عَلِيمًا () إن بُبَدُوا خَيْرا أَو تُخْفُوهُ أَوْ تَعْفُوا عَن سُوَةٍ فَإِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًا فَدِيرًا ()

الله الم ١٤٨ يخبر تعالى أنه لا يحبُّ الجهر بالسوء من القول؛ أي: يبغض ذٰلك ويمقُتُه ويعاقبُ عليه، ويشمل ذٰلك جميع الأقوال السيئة التي تسوء وتحزن؛ كالشتم والقذف والسَّبُ ونحو ذٰلك؛ فإن ذٰلك كلَّه من المنهيِّ عنه الذي يبغضُه اللّه، ويدلُّ

(١) في (ب): ايرتب».

مبورة النساء (١٤٩ ـ ٥٠)

مفهومها أنه يحبُّ الحسن من القول؛ كالذُّكر والكلام الطيب الليُّن. وقوله: ﴿إِلَّا من ظُلمَهُ؛ أي: فإنه يجوز له أن يَدْعُوَ على من ظَلَمَهُ ويشتكي<sup>(١)</sup> منه ويجهر بالسُّوء لمن جَهَرَ له به من غير أن يكذِبَ عليه ولا يزيدُ على مظلمتِهِ ولا يتعدَّى بشتمه غير ظالمه، ومع ذٰلك؛ فعفوُهُ وعدم مقابلته أولى؛ كما قال تعالى: ﴿فمن عفا وأَصْلَحَ فأجرُهُ على اللهَه، ﴿وكان الله سميعاً عليماً».

ولما كانت الآية قد اشتملت على الكلام السيئ والحسن والمباح؛ أخبر تعالى أنه سميع، فيسمع أقوالكم؛ فاحذروا أن تتكلَّموا بما يغضب ربَّكم فيعاقبكم [على ذلك]، وفيه أيضاً ترغيب على القول الحسن. عليمٌ بنيًّاتكم ومصدر أقوالكم.

(١٤٩) ثم قال تعالى: ﴿إِن تُبْدوا خيراً أو تُخفوه ﴾: وهذا يشمل كلَّ خير قوليَّ وفعليِّ ظاهر وباطن من واجب ومستحب، ﴿أو تعفوا عن سوءٍ ﴾؛ أي: عمَّن ساءكم في أبدانكم وأموالِكم وأعراضِكم فتسمَحوا عنه؛ فإنَّ الجزاء من جنس العمل؛ فمن عفا لله؛ عفا الله عنه. ومن أحسن؛ أحسن الله إليه؛ فلهذا قال: ﴿فإنَّ الله كان عفوًا قديراً ﴾؛ أي: يعفو عن زَلَّات عباده وذنوبهم العظيمة، فيسدِلُ عليهم سِتْرَه، ثم يعاملهم بعفوهِ التامِّ الصادر عن قدرته.

وفي لهذه الآية إرشادٌ إلى التفقه في معاني أسماء الله وصفاته، وأنَّ الخلق والأمر صادرٌ عنها، وهي مقتضية له ولهذا يعلل الأحكام بالأسماء الحسنى كما في هذه الآية، لما ذكر عمل الخير والعفو عن المسيء، رتَّب على ذُلك بأن أحالنا على معرفة أسمائِهِ، وأنَّ ذٰلك يُغنينا عن ذِكْرِ ثوابها الخاص

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَتِنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَصْفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخَذُوا بَتِينَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ أَوَلَتِهِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴿ وَالَذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَلَتُم يُفَرِقُوا بَتِنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ أَوْلَتِهِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا وَجِيمًا ﴿ ﴾.

الله وبرسله كلُهم وكتبه،
وكافرٌ بذٰلك كلُه. وبقي قسم ثالثٌ: وهو الذي يزعم أنه يؤمن ببعض الرسل دون
بعض، وأنَّ لهذا سبيلٌ ينجيه من عذاب الله، إن لهذا إلَّا مجرَّد أماني؛ فإنَّ لهؤلاء

(١) في (ب): ايتشكي،

يريدون التفريق بين الله وبين رسله؛ فإنَّ من تولًى الله حقيقة؛ تولَّى جميع رسله؛ لأن ذلك من تمام تولِّيه، ومن عادى أحداً من رسله؛ فقد عادى الله وعادى جميع رسله؛ كما قال تعالى: ﴿مَن كان عَدُوًّا لله...﴾ الآيات، وكذلك من كفر برسول؛ فقد كفر بجميع الرسل، بل بالرسول الذي يزعم أنه به مؤمن.

مورة النساء (١٥١ ـ ١٥٢)

(١٥١ ـ ١٥٢) ولهذا قال: ﴿أولئك هم الكافرون حقًّا»، وذلك لئلًا يُتَوهَم أنَ مرتَبَتَهم متوسطة بين الإيمان والكفر. ووجه كونهم كافرين حتَّى بما زَعَموا الإيمان به؛ أنَّ كلَّ دليل دلَّهم على الإيمان بمن آمنوا به موجود هو أو مثله أو ما فوقه للنبي الذي كفروا به به؛ أنَّ كلَّ دليل دلَّهم على الإيمان بمن آمنوا به موجود هو أو مثله أو ما فوقه للنبي الذي كفروا به موجود مثلها أو أعظم منها فيمن آمنوا به، فلم يبق بعد ذلك إلا التشهي والهوى موجود مثلها أو أعظم منها فيمن آمنوا به موجود مثلها أو أعظم منها فيمن آمنوا به، فلم يبق بعد ذلك إلا التشهي والهوى موجود مثلها أو أعظم منها فيمن آمنوا به، فلم يبق بعد ذلك إلا التشهي والهوى موجود الذي قابلها بمثلها. ولما ذكر أن هؤلاء هم مهجرة الكودن حقًا؛ ذكر عقاباً شاملاً لهم ولكل كافر، فقال: ﴿وأَعْتَدْنا للكافرين عذاباً مهيناً»؛ كما تكبروا عن الإيمان بالله؛ أهانهم بالعذاب الأليم المخزي. ﴿والذين منها أمنوا بالكافرون حقًا؛ ذكر عقاباً شاملاً لهم ولكل كافر، فقال: ﴿وأَعْتَدْنا للكافرين عذاباً مهيناً»؛ كما تكبروا عن الإيمان بالله؛ أهانهم بالعذاب الأليم المخزي. ﴿والذين المالم ولما منها أو أولئين الكافرين عذاباً معامله به منهم بالعذاب الأليم المخزي. ﴿والذين عذاباً منوا بالله والمان بكلُ ما أخبر الله به عن نفسه وبكلُ ما منوا اللله ورسله»؛ كما تكبروا عن الإيمان بالله؛ أهانهم بالعذاب الأليم المخزي. ﴿والذين المنوا بلك ما أمنوا بالله ورسله»؛ وهذا يتضمن الإيمان بكلُ ما أخبر الله به عن نفسه وبكلُ ما منوا أولئك سوف يؤتيهم أجورهم»؛ أي : جزاء إيمانيهم وما ربين أحد من رسله، بل آمنوا بهم كلهم؛ فلما الإيمان الحقيقي واليتين المبني على البرهان.

الحسنات. ﴿ يَسْتَلُكَ أَمْلُ ٱلْكِنَبِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمَ كِنَبًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَىّ أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ

﴿ يَسْتَلَكُ أَهُلُ الْكِنْبِ أَنْ تَنْزِلُ عَلَيْهِمْ كِنْبَا مِّنَ السَّمَاءِ فَقَد مَّالوا مَوَسَى آكَبَر مِن ذَلِكَ فَقَالُوًا أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةَ فَأَخَذَنْهُمُ الصَّنِعَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمَّ أَغْذُوا الوجل مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَتْهُمُ الْبَيْنَتُ فَمَفَوْنَا عَن ذَلِكُ وَمَاتَيْنَا مُوسَى سُلَطَنَا تُبِينًا ٢ وَرَفَعَنَا فَوَقَهُمُ الطُورَ بِمِيثَقِهِم وَقُلْنَا لَمُهُ ادْخُلُوا الْبَابَ سُجَدًا وَقُلْنَا لَمَمْ لَا تَعْدُوا فِي السَّبْتِ وَأَخَذَنَا مِنْهُم بِينَقَا غَلِيظًا ٢ مِينَقَهُمُ وَكُفُرِهِم بِتَايَتِ اللَّهِ وَقَلْنَا لَمَمْ لا تَعْدُوا فِي السَّبْتِ وَأَخَذَنَا مِنْهُم بِينَقَ مِينَقَهُمُ وَتُعْلَنَا عَلَنُهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ وَقَانَا لَمُمْ لا تَعْدُوا فِي السَّبْتِ وَأَخَذَنَا مِنْهُم بِينَقَا غَلِيظًا ٢ مِينَقَهُمُ وَتُعْذَى مَعْتَلًا عَلَيْهِ اللَّذِي مُعَدًا عَمَّهُمُ اللَّوْنَ فَيَعْنَا عَلَنُهُ عَلَيْهِمُ المُورَ مِينَقَهُمُ وَتَعْذَى مَعْتَلَهُ عَلَيْهُمُ وَتَعْذَى وَقُولُهُمُ اللَّذَي وَتَعْذَى مَعْتَنَا عَلَيْكُ مِينَعَهُمُ وَتَعْذِي مُعَدَى اللَّعْنَاكَ مُعَالًا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّعْنَا مُعَدَيْهُمُ وَتَعْذَى الْمَرَى بِعَلَى اللَهُ عَلَيْهُ اللَهُ عَلَيْهُمُ اللَّذَي وَتَعْذَى الْعَنْهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْنَا مُوَعَوْلِهِمَ عَلَى مَعْتَى اللَّهُ عَلَيْتُهُ مَعْنَا عَلَيْ اللَهُ عَاتَيَةُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ يَعْتَنُوهُ وَلَكُنُ الْمُوبُنَا عَلَيْنَ مَنْهُ عَلَيْهُ اللَهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ اللَيْنَا عَلَيْنَ الْعَدُولُ يَعْلَنَا الْمُولَى الْتَعْتَى عَلَيْنَا الْمَنِي عَلَى مَا عَلَيْ وَعَلَيْهُ وَيَعْتَى الْتَعَاقُولُهُ وَقَالُهُ مَعْتَلُولُ اللَكُنُولُ يَعْذَي الْنَا لَمُ عَلَيْتُ عَلَيْهُ مِنْهُ عَلَى اللَهُ عَالَةُ مَا عَلَيْ مَنْ مَنْ وَاللَهُ الْتُعَاقُولُ الْ



سورة النساء (١٥٣ ـ ١٥٨)

وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ٢ قَلَ وَإِن قِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَكِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ. قَبْلَ مَوْتِدٍ وَيَوْمَ آلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ٢ قَ فَيْظَافِرِ قِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا حَرَّمَنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَنَتٍ أُحِلَت لَهُمْ وَبِصَدِهِمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا ٢ قَ وَأَخْذِهِمُ ٱلزِّبُوا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمَوَلَ ٱلنَّاسِ إِلَىمَطِلُ وَأَعْتَدْنَا لِلكَفِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ٢ هَ .

(١٥٨ - ١٥٨) هذا السؤال الصادر من أهل الكتاب للرسول محمد على على وجه العناد والاقتراح وجَعْلِهم هذا السؤال يتوقَّف عليه تصديقُهم أو تكذيبُهم، وهو أنهم سألوه أن ينزِل عليهم القرآن جملة واحدة كما نزلت التوراة والإنجيل، وهذا غاية الظُّلم منهم [والجهل]؛ فإن الرسول بشرّ عبدٌ مدبَّر ليس في يده من الأمر شيء، بل الأمر كله لله، وهو الذي يرسل وينزل ما يشاء على عباده؛ كما قال شيء، بل الأمر كله لله، وهو الذي يرسل وينزل ما يشاء على عباده؛ كما قال شيء، بل الأمر كله لله، وهو الذي يرسل وينزل ما يشاء على عباده؛ كما قال شيء، بل الأمر كله لله، وهو الذي يرسل وينزل ما يشاء على عباده؛ كما قال تعالى عن الرسول لما ذَكَرَ الآيات التي فيها اقتراح المشركين على محمد: ﴿قُلْ سبحان ربِّي هل كنتُ إلا بشراً رسولاك؛ وكذلك جعلهم الفارق بين الحقُّ والباطل مجرَّد إنزال الكتاب جملة أو مفرقاً مجرَّد دعوى لا دليل عليها، ولا مناسبة بل ولا شبعة؛ فمن أين يوجد في نبوَّة أحد من الأنبياء أنَّ الرسول الذي يأتيكم بكتاب نزل مما شبعة؛ فلا تؤمنوا به ولا تصدُقوه؟! بل نزول هذا القرآن مفرَّقاً بحسب الأحوال مما يذكل على عظمية واعتناء الله بمن أنزل عليه؛ كما قال حملول الذي يأتيكم بكتاب نزل ملى على على على على عناب نزل مليها بلولا شبعا؛ فلا تؤران الكتاب جملة أو مفرقاً مجرَّد دعوى لا دليل عليها، ولا مناسبة بل ولا شبعة؛ فمن أين يوجد في نبوَّة أحد من الأنبياء أنَّ الرسول الذي يأتيكم بكتاب نزل ملي مفرَّقاً بحسب الأحوال مما شبعة؛ فلا تؤمنوا به ولا تصدُقوه؟! بل نزول هذا القرآن مفرَّقاً بحسب الأحوال ما يُذَلُ على عظمية واعتناء الله بمن أنزل عليه؛ كما قال تعالى: ﴿وقال الذين كفروا يذرُنُ على عظمية واعتناء الله بمن أنزل عليه؛ كما قال تعالى: أوقال الذين كفروا يذرُلُول غلي أنزل عليه على القرآن جملة واحدة كذلك لِنْنَبِتُ به فوادك ورتَّلْناه ترتيلاً ولا يأول عليه على إلى على إلى أوقال الذين كفروا يؤل أزلُنُ عليه القرآن جملة واحدة كذلك لِنْنَبِتُ به فوادك ورتَلْناه ترتيلاً ولا يأول ما يأول أله ما يؤوا الذي أوقال الذين خرلو ألذي عليه القرآن خاله واحدة كذلك لِنْنَبَبَّتَ به فوادك ورتَلْناه ترتيلاً ولا يأتونَلُه بمن أنول أله واله أولا أورك في أله ما يؤوال أول أله واله أله ما يؤوال الما يأول أله واله أول أول أله واله أولا أول أله أول أله أله واله أوله واله أول أول أله واله أول أول أ

فلمًا ذكر اعتراضهم الفاسد؛ أخبر أنه ليس بغريب من أمرهم، بل سبق لهم من المقدِّمات القبيحة ما هو أعظم مما سلكوا مع الرسول الذي يزعمون أنهم آمنوا به؛ من سؤالهم له رؤية الله عياناً، واتُخاذهم العجلَ إلهاً يعبُدونه من بعدما رأوا من الآيات بأبصارهم ما لم يَرَه غيرهم، ومن امتناعهم من قبول أحكام كتابهم، وهو التوراة حتى رفع الطُور من فوق رؤوسهم، وهُدُدوا أنهم إن لم يؤمنوا أسقط عليهم فقبلوا ذلك على وجه الإغماض والإيمان الشبيه بالإيمان الضروريٍّ، ومن امتناعهم من دخول أبواب القرية التي أمروا بدخولها سجَّداً مستغفرين فخالفوا القول والفعل، ومن اعتداء من اعتدى منهم في السبت فعاقبهم الله تلك العقوبة الشنيعة، وبأخذ الميثاق الغليظ عليهم فنبذوه وراء ظهورِهم وكفروا بآيات الله وقتلوا رسلَه بغير حتَّ، ومن قولهم: إنَّهم قتلوا المسيح عيسى وصلبوه، والحالُ أنَّهم ما قتلوه وما

ما تقول لهم ولا تفهمه، وبصدِّهم الناس عن سبيل الله فصدُّوهم عن الحقَّ، ودعَوْهم إلى ما هم عليه من الضلال والغيَّ، وبأخذِهم السُّحت والرِّبا مع نهي الله لهم عنه والتشديد فيه؛ فالذين فعلوا هٰذه الأفاعيل لا يُستنكر عليهم أن يسألوا الرسول محمداً أن ينزِّل عليهم كتاباً من السماء.

سورة النساء (١٥٩)

ولهذه الطريقة من أحسن الطَّرق لمحاجَّة الخصم المبطل، وهو أنَّه إذا صدر منه من الاعتراض الباطل ما جعله شبهة له ولغيره في ردِّ الحق أن يبيَّن من حاله الخبيثة وأفعاله الشنيعة ما هو من أقبح ما صدر منه؛ ليعلم كلُّ أحدٍ أنَّ لهذا الاعتراض من ذلك الوادي الخسيس، وأنَّ له مقدماتٍ يجعل لهذا معها. وكذلك كل اعتراض يعترضون به على نبوَّة محمد ﷺ يمكنُ أن يقابَلَ بمثلِهِ أو ما هو أقوى منه في نبوَّة من يدَّعون إيمانهم به؛ ليكتفي بذلك شرّهم وينقمع باطلهم، وكل حجَّة سلكوها في تقريرهم لنبوَّة من آمنوا به؛ فإنها ونظيرها وما هو أقوى منها دائَة ومقرّرة لنبوَّة

ولما كان المراد من تعديد ما عدَّد الله من قبائحهم لهذه المقابلة؛ لم يبسطها في لهذا الموضع، بل أشار إليها وأحال على مواضعها، وقد بسطها في غير لهذا الموضع في المحلَّ اللائق ببسطها.

(١٥٩) وقوله: ﴿وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته»: يحتمل أن الضمير هنا في قوله قبل موته يعودُ إلى أهل الكتاب، فيكون على لهذا كلَّ كتابي يحضُرُه الموت ويعاين الأمر حقيقة؛ فإنه يؤمن بعيسى عليه السلام، ولكنه إيمان لا ينفع؛ إيمان اضطرار، فيكون مضمون لهذا التهديد لهم والوعيد أن لا يستمرُوا على لهذه الحال التي سيندمون عليها قبل مماتهم؛ فكيف يكون حالهم يوم حشرهم وقيامهم؟! ويحتمل أن الضمير في قوله: ﴿قبل موته»: راجعٌ إلى عيسى عليه السلام، فيكون المعنى: وما من أحدٍ من أهل الكتاب إلا ليؤمننَّ بالمسيح عليه السلام قبل موت المعنى: وما من أحدٍ من أهل الكتاب إلا ليؤمننَّ بالمسيح عليه فإنها تكاثرت الأحاديث الصحيحة<sup>(1)</sup> في نزوله عليه السلام في آخر لهذه الأمة؛ يقتُلُ الدَجَّال، ويضعُ الجِزية، ويؤمنُ به أهل الكتاب مع المؤمنين ﴿ويوم القيامة يحون الدَجَال، ويضعُ الجِزية، ويؤمنُ به أهل الكتاب مع المؤمنين ويون المياهة إلى يكون

(١) كما في "صحيح البخاري" (٢٢٢٢)، ومسلم (١٥٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وقد ذكر ابن كثير الأحاديث الواردة في نزول عيسى بن مريم إلى الأرض من السماء عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿وإن من أهل الكتاب إلاً ليؤمنن به...﴾ الآية.



سورة النساء (١٦٠ ـ ١٢٢)

عيسى عليهم شهيداً يشهد عليهم بأعمالهم وهل هي موافقةً لشرع الله أم لا؟ وحينئذِ لا يشهد إلَّا ببطلان كلِّ ما هم عليه مما هو مخالف لشريعة القرآن، ولما دعاهم إليه محمد ﷺ عَلِمُنا بذلك لعِلْمنا بكمال عدالة المسيح عليه السلام وصدقِهِ، وأنَّه لا يشهدُ إلَّا بالحقّ، إلَّا أنَّ ما جاء به محمد ﷺ هو الحقُّ وما عداه فهو ضلالً وباطلٌ.

الأمة؛ فإنه تنوي تعالى أنه حوَّم على أهل الكتاب كثيراً من الطيِّبات التي كانت حلالاً عليهم، ولهذا تحريم عقوبة، بسبب ظلمهم واعتدائهم وصدَّهم الناس عن سبيل الله ومنعهم إيَّاهم من الهدى وبأخذهم الرِّبا وقد نُهوا عنه، فمنعوا المحتاجين ممَّن يبايعونه عن العدل، فعاقبهم الله من جنس فعلهم، فمنعهم من كثير من الطيِّبات التي كانوا بصدد حلِّها لكونها طيبة. وأما التحريم الذي على هٰذه الأمة؛ فإنه تحريم تنزيهِ لهم عن الخبائث التي تضرُّهم في دينهم ودنياهم.

﴿ لَنَكِنِ الزَّسِحُونَ فِي الْفِلْبِرِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنُولَ إِلَيْكَ وَمَا أُنولَ مِن قَبْلِكُ وَالْمُقِيمِينَ الصَّلَوَّةُ وَالْمُؤْثُونَ الزَّكَوْةَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْبِرِ ٱلْآخِرِ أَوْلَتِهَكَ سَنُوْنِيهِمْ أَجَرًا عَظِيًا ﷺ﴾.

(١٦٢) لما ذَكَرَ معايب أهل الكتاب؛ ذَكَرَ الممدوحين منهم، فقال: ﴿لَكِن الراسخون في العلم؟؛ أي: الذين ثَبَتَ العلم في قلوبهم ورَسَخَ الإيقان في أفئدتهم، فأثمر لهم الإيمان التامَ العامَ، ﴿بما أُنزِلُ إليك وما أُنزِلُ من قبلك؟: وأثمر لهم الأعمال الصالحة من إقامة الصَّلاة وإيتاء الزَّكاة اللَّذين هما أفضل وأثمر لهم الأعمال الصالحة من إقامة الصَّلاة وإيتاء الزَّكاة اللَّذين هما أفضل الأعمال، وقد اشتملتا على الإخلاص للمعبود والإحسان إلى العبيد، وآمنوا باليوم الأعمال، وقد المتعلمان الوعد، ﴿أولتُكَ سنؤتيهم أبر المعلم في قلوبهم ورَسَخَ الإيقان في أندر لهم الأعمال الصالحة من إقامة الصَّلاة وإيتاء الزَّكاة اللَّذين هما أفضل الأعمال، وقد اشتملتا على الإخلاص للمعبود والإحسان إلى العبيد، وآمنوا باليوم الأحمال، وقد المتعلم والوعد، ﴿أولتُكَ سنؤتيهم أجراً عظيماً»؛ لأنَّهم الآخر، فخافوا الوعيد ورَجَوا الوعد، والإحسان بالكتب والرسل السابقة جمعوا بين العلم والإيمان والعمل الصالح والإيمان بالكتب والرسل السابقة واللاحقة.

(١٦٣) يخبر تعالى أنَّه أوحى إلى عبده ورسوله من الشرع العظيم والأخبار الصادقة ما أوحى إلى هؤلاء الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وفي لهذا عدة فوائد: منها: أنَّ محمداً ﷺ ليس ببدع من الرسل، بل أرسل الله قبله من المرسلين العدد الكثير والجمَّ الغفير؛ فاستغراب رسالته لا وجه له إلَّا الجهل أو العناد. ومنها: أنَّه أوحى إليه كما أوحى إليهم من الأصول والعدل الذي اتَفقوا عليه، ومنها: أنَّه أوحى إليه كما أوحى إليهم من الأصول والعدل الذي المواليه، الموالية، ومنها: أنَّه أوحى إلى أوحى إلى أوحى إلى الموسلين العدد من الرسل، بل أرسل الله قبله من المرسلين العدد الكثير والجمَّ الغفير؛ فاستغراب رسالته لا وجه له إلَّا الجهل أو العناد.

Rهورة النساء (١٦٣ ـ ١٦٥)

وأنَّ بعضهم يصدُّق بعضاً، ويوافق بعضهم بعضاً. ومنها: أنَّه من جنس هُؤلاء الرسل؛ فليعتبِرُه المعتبر بإخوانه المرسلين؛ فدعوتُه دعوتُهم، وأخلاقُهم متَّفقة، ومصدَرُهم واحدٌ، وغايتُهم واحدةً، فلم يقرنُه بالمجهولين ولا بالكذَّابين ولا بالملوك الظَّالمين.

ومنها: أنَّ في ذِكْرِ لهؤلاء الرسل وتعدادهم من التنويه بهم والثناء الصادق عليهم وشرح أحوالهم مما يزداد به المؤمنُ إيماناً بهم ومحبَّة لهم واقتداءً بهديهم واستناناً بسنَّتهم ومعرفةً بحقوقِهم، ويكون ذلك مصداقاً لقوله: ﴿سلامٌ على نوح في العالمين﴾ ﴿سلامٌ على إبراهيم﴾ ﴿سلامٌ على موسى وهارون﴾ ﴿سلامٌ على إلياسينَ. إنَّا كذلك نَجْزي المحسنينَ﴾؛ فكل محسن له من الثَّناء الحسن بين الأنام بحسبِ إحسانِهِ، والرسلُ خصوصاً لهؤلاء المسمَّون في المرتبة العلياء من الإحسان.

ولمًا ذكر اشتراكهم بوحيه؛ ذَكَرَ تخصيص بعضِهم، فذَكَرَ أَنَّه آتى داود الزَّبور، وهو الكتاب المعروف المزبور، الذي خَصَّ الله به داود عليه السلام لفضلِهِ وشرفِهِ، وأنَّه كلَّم موسى تكليماً؛ أي: مشافهةً منه إليه لا بواسطة، حتى اشتهر بهٰذا عند العالمين، فيقال: موسى كليم الرحمٰن.

الله على رسوله، ومنهم من قصَّه الله على رسوله، ومنهم من لم يَقْصُضه عليه، وهذا يدلُ على كثرتِهِم.

(١٦٥) وأنَّ الله أرسلهم مبشّرين لمن أطاع الله واتَّبعهم بالسعادة الدُّنيويَّة والأخرويَّة، ومنذرين مَن عصى الله وخالفهم بشقاوة الدَّارين؛ ﴿لئلاَّ يكونَ للناس على الله حجَّة بعد الرسل، فيقولوا ما جاءنا من بشير ولا نذير، قل: قد جاءكم بشير ونذير، فلم يبق للخلق على الله حجة؛ لإرساله الرسل تترى؛ يبيَّنون لهم أمر دينهم ومراضي ربهم ومساخطه وطرقَ الجنة وطرق النار؛ فمن كَفَرَ منهم بعد ذلك، فلا يلومنَّ إلا نفسه، وهٰذا من كمال عزَّته تعالى وحكمتِهِ؛ أن أرسل إليهم الرسل وأنزل عليهم الكتب، وذلك أيضاً من فضله وإحسانه؛ حيث كان الناس مضطرّين

سورة النساء (١٦٦ ـ ١٧]) 🗏

إلى الأنبياء أعظم ضرورةٍ تقدَّر، فأزال هٰذا الاضطرار؛ فله الحمد والشكر، ونسأله كما ابتدأ علينا نعمته بإرسالهم أن يتمَّها بالتوفيق لسلوك طريقهم؛ إنَّه جوادٌ كريمٌ.

﴿ لَنِكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنَزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بِعِـلْمِـمْ وَالْمَلَتِهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِأَلَهِ شَهِيدًا ٢٠٠٠ .

(١٦٦) لما ذُكِر أن الله أوحى إلى رسوله محمد تلك كما أوحى إلى إخوانِهِ من المرسَلين؛ أخبر هنا بشهادتِهِ تعالى على رسالته وصحَّة ما جاء به. وأنه ﴿أنزله بعلمه ): يُحتمل أن يكون المرادُ: أُنْزَلَهُ مشتملاً على علمه؛ أي: فيه من العلوم الإلهية والأحكام الشرعيَّة والأخبار الغيبيَّة ما هو من علم الله تعالى الذي علَّم به عباده، ويُحتمل أن يكون المرادُ: أُنْزَلَهُ مشتملاً على علمه، ويكون في ذلك إشارة عباده، ويُحتمل أن يكون المرادُ: أُنْزَلَهُ مشتملاً على علمه، أي: فيه من العلوم الإلهية والأحكام الشرعيَّة والأخبار الغيبيَّة ما هو من علم الله تعالى الذي علَّم به عباده، ويُحتمل أن يكون المرادُ: أُنْزَلَهُ صادراً عن علمه، ويكون في ذلك إشارة وتنبيه على وجه شهادتِه، وأنَّ المعنى إذا كان تعالى أنزل هذا القرآن المشتمل على وتنبيه على وجه شهادتِه، وأنَّ المعنى إذا كان تعالى أنزل هذا القرآن المشتمل على إليه؛ فمن أجابه وصدَّقه؛ كان وليه، ومن كلَّبه وعاداه؛ كان عدوه، وأنه المعنى إذا كان ويعلم حالة الذي أنزله عليه، وأنه دعا الناس ودمه، والله تعالى يمكنه ويوالي نصره ويجيب دعواته ويخدل أعداء وينصر وليه، ومن علم الذي أنزله عليه، وأنه دعا الناس أودمه، والله تعالى يمكنه ويوالي نصره ويجيب دعواته ويخدل أعداء وينصر أولياه، فهله المائة وعدان شهادة أعظم من هذه الشهادة وأكبر؟! ولا يمكن القدح في أوليه، والله تعالى يمكنه ويوالي نصره ويجيب دعواته ويخدل أعداءه وينصر أوليه، فإن هذه الشهادة وأكبر؟! ولا يمكن القدح في أوليه، والله تعالى يمكنه ويوالي نصره ويجيب دعواته ويخدل أعداءه وينصر أوليه، فإن هذه الشهادة وأكبر؟! ولا يمكن القدح في أوليه، فله الشهادة إلَّا بعد القدح بعلى الملائكة على ما أنزل على رسوله؛ لكمال إيمانهم ولجلالة هذا المشهود عليه؛ فإن أمرائي على مراوله؛ لكمال إيمانهم ولجلالة هذا المشهود عليه؛ فإن المور العلى مروكن الموليه؛ لكمال إيمانهم ولجلالة هذا المشهود عليه؛ فإن المور العظيمة لا يستشهد عليها إلَّا الخواصُ؛ كما قال تعالى في الشهادة على المور العظيمة لا يستشهد عليها إلَّا الخواصُ؛ كما قال تعالى في الشهادة على المور العليمة الله أنه لا إله إلَّا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلَه والمويد: أمر أمر الغليم قائماً بالقسط لا إله إلَه والمويد: أمر أمر الموليه ألمال إله أله م أله ألهه أله أله أله والمائكة أولول ملى ما مم ممر و

﴿إِنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ الْلَهِ قَدْ ضَلُّوا ضَكَلًا بَعِـيدًا ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا وَظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِبِهَآ أَبَداً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهُو يَسِيرًا ۞ ﴾.

الله وسلامه عليهم، وأخبر برسالة الرُّسل صلوات الله وسلامه عليهم، وأخبر برسالة خاتمهم محمدٍ، وشَهِدَ بها وشَهِدَتْ ملائكته؛ لَزِمَ من ذَٰلك ثبوت الأمر المقرَّر والمشهود به، فوجب تصديقُهم والإيمان بهم واتَّباعهم، ثم توعَّد من كفر بهم،

(١) في (ب): اليوجد».

فقال: ﴿إِنَّ الذين كفروا وصَدُّوا عن سبيل اللَّهُ؛ أي: جمعوا بين الكفر بأنفسهم وصدَّهم الناس عن سبيل الله، ولهؤلاء [هم] أئمة الكفر ودُعاة الضَّلال، ﴿قد ضَلُّوا ضلالاً بعيداً﴾، وأي ضلال أعظم من ضلال من ضَلَّ بنفسه وأضلَّ غيره؛ فباء بالإثمين ورجع بالخسارتين وفاتته الهدايتان؟!

ورة النساء (١٦٨ - ١٧٠

المستقدم، وإلاً؛ فالكفر عند إطلاق الظلم يدخل فيه، والمراد بالظلم هو زيادة على كفرهم، وإلاً؛ فالكفر عند إطلاق الظُلم يدخل فيه، والمراد بالظلم هنا: أعمال الكفر والاستغراق فيه؛ فهؤلاء بعيدون من المغفرة والهداية للصراط المستقيم، ولهذا قال: ﴿لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديَهم طريقاً إلاً طريق جهنَّم»، وإنَّما تعذرت المغفرة لهم والهداية لأنهم استمرُوا في طُغيانهم وازدادوا في جهنَّم»، وإنَّما تعذرت المغفرة لهم والهداية لأنهم استمرُوا في أي الأبل مريقاً إلاً طريق بعيدون من المغفرة والهداية للصراط المستقيم، ولهذا قال: ﴿لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديَهم طريقاً إلاً طريق جهنَّم»، وإنَّما تعذرت المغفرة لهم والهداية لأنَّهم استمرُوا في طُغيانهم وازدادوا في كفرِهم <sup>(۱)</sup> فطبعَ على قلوبهم وانسدَّت عليهم طرق الهداية بما كسبوا وما ربُك بظلاًم للعبيد. ﴿وكان ذلك على الله يسيراً»؛ أي: لا يُبالي الله بهم ولا يعباً؛ لأنَّهم لا يصرف لهم ولا يعباً ما يكن ألهم استمرُوا في مُغيانهم وازدادوا في يفقرهم أن فطبعَ على قلوبهم وانسدَّت عليهم طرق الهداية بما كسبوا وما ربُك بظلاًم للعبيد. ﴿وكان ذلك على الله يسيراً»؛ أي: لا يُبالي الله بهم ولا يعباً؛ لأنَّهم لا يصرف لهم ولا يعباً الما يعباً الما يعباً الما يعباً الله العليم الم أن الهداية بما كسبوا وما ربُك بظلاًم العبيد. ﴿وكان ذلك على الله يسيراً»؛ أي: لا يُبالي الله بهم ولا يعباً؛ لأنَّهم لا يُصلحون للخير، ولا يلي يعم إلاً الحالة التي اختاروها لأنفسهم.

﴿يَتَأَيُّهُا النَّاسُ قَدْ جَمَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّنِيكُمْ فَخَامِنُوا خَيْرًا لَكُمُ وَإِن تَتَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَعِ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ٢

﴿١٧٠﴾ يأمر تعالى جميعَ الناس أن يؤمِنوا بعبدِهِ ورسوله محمَّدٍ ﷺ، وذكر السبب الموجب للإيمان به والفائدة من الإيمان به. والمضرَّة من عدم الإيمان به.

فالسَّبب الموجب هو إخباره بأنَّه جاءهم بالحقَّ؛ أي: فمجيئُهُ نفسُه حقَّ وما جاء به من الشرع حقَّ؛ فإنَّ العاقل يعرِفُ أن بقاء الخلق في جهلهم يعمهون وفي كفرِهم يتردَّدون والرسالة قد انقطعت عنهم غيرُ لائق بحكمةِ الله ورحمته؛ فمن حكمتِهِ ورحمته العظيمة نفس إرسال الرسول إليهم ليعرَّفهم الهدى من الضلال والغي من الرشد؛ فمجرَّد النظر في رسالتِهِ دليلٌ قاطعٌ على صحَّة نبوَّته، وكذلك النظر إلى ما جاء به من الشرع العظيم والصَّراط المستقيم؛ فإنَّ فيه من الإخبار بالغيوب الماضية والمستقبلة والخبر عن الله وعن اليوم الآخرِ ما لا يعرفه إلَّا بالوحي والرسالة وما فيه من الأمر بكلً خير وصلاح ورشدٍ وعدل وإحسان وصدق وبرَّ وصلةٍ وحسن خُلق، ومن النهي عن الشرَّ والفساد والبغي والظُّلم وسوء الخُلُق والكذب والعقوق، مما يقطع به أنَّه من عند

(۱) في (ب): «كفرانهم».

سورة النساء (١٧١)

الله، وكلَّما ازداد به العبد بصيرةً؛ ازداد إيمانُه ويقينُه؛ فهٰذا السبب الداعي للإيمان.

وأما الفائدة في الإيمان؛ فأخبر أنه خيرً ﴿لكم﴾، والخير ضدَّ الشرَّ؛ فالإيمان خير للمؤمنين في أبدانهم وقلوبهم وأرواحهم ودُنياهم وأخراهم، وذٰلك لما يترتَّب عليه من المصالح والفوائد؛ فكلُّ ثواب عاجل وآجل فمن ثمرات الإيمان؛ فالنصر والهدى والعلم والعمل الصالح والسرور والأفراح والجنَّة وما اشتملت عليه من النعيم كلُّ ذٰلك سبب عن الإيمان؛ كما أن الشقاء الدَّنيويَّ والأخرويَّ من عدم الإيمان أو نقصه.

وأما مضرَّة عدم الإيمان به ﷺ؛ فيُعْرَفُ بضدٌ ما يترتَّب على الإيمان به وأن العبد لا يضرُّ إلَّا نفسه، والله تعالى غنيٌّ عنه لا تضرُّه معصية العاصين، ولهٰذا قال: ﴿فإنَّ للَه ما في السمٰوات والأرضَ﴾؛ أي: الجميع خَلْقُه وملكُه وتحت تدبيره وتصريفه. ﴿وكان الله عليماً﴾: بكَلُّ شيءٍ ﴿حكيماً﴾: في خلقِهِ وأمره؛ فهو العليم بمن يستحقُّ الهداية والغواية، الحكيم في وضع الهداية والغواية موضعهما.

﴿يَتَأَهَّلَ ٱلْكِنَّبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَنْقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَكَلِمُتُهُ ٱلْقَنْهَآ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحُ مِّنَهُ فَنَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِّةٍ. وَلَا تَقُولُواْ ثَلَنَتُهُ ٱنْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّنَا ٱللَّهُ إِلَهُ وَحِدٌّ سُبْحَنَتُهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدُّ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَنِتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكَفَى بِأَشَهِ وَكِيلاً اللَّهُ إِلَهُ كَانِهِ.

المشروع إلى ما ليس بمشروع، وذلك كقول النصارى في غلوُهم بعيسى عليه المشروع إلى ما ليس بمشروع، وذلك كقول النصارى في غلوُهم بعيسى عليه السلام ورفعِه عن مقام النبوَّة والرُسالة إلى مقام الرُبوبيَّة الذي لا يليقُ بغير الله؛ فكما أن التَّقصير والتفريط من المنهيَّات؛ فالغلوُ كذلك، ولهذا قال: ﴿ولا تقولوا على اللهِ إلاَ الحقَّه، وهذا الكلام يتضمَّن ثلاثة أشياء: أمرين منهيّ عنهما، وهما والثالث: مأمورً [به]، وهو قول الحلم في أسمائه وصفاته وأفعاله والثالث.

ولما كانت لهذه قاعدةً عامَّةً كليَّةً، وكان السياق في شأن عيسى عليه السلام نصَّ على قول الحقِّ فيه المخالف لطريقة اليهوديَّة والنصرانيَّة، فقال: ﴿إِنَّما المسيح عيسى بن مريم رسولُ الله؟؛ أي: غاية المسيح عليه السلام ومنتهى ما يصل إليه من مراتب الكمال أعلى حالة تكون للمخلوقين، وهي درجة الرسالة، التي هي أعلى الدَّرجات وأجلَ المثوبات، وأنه ﴿كَلِمَتُهُ ألقاها إلى مريم؟؛ أي: كلمة تكلَّم

سورة النساء (١٧٢)

الله بها، فكان بها عيسى، ولم يكن تلك الكلمة، وإنما كان بها، ولهذا من باب إضافة التشريف والتكريم، وكذلك قولُه: ﴿وروح منه﴾؛ أي: من الأرواح التي خلقها وكمَّلها بالصِّفات الفاضلة والأخلاق الكاملة، أرسل الله رُوحه جبريلَ عليه السلام، فنفَخَ في فرج مريم عليها السلام، فحملت بإذن الله بعيسى عليه السلام، فلمَّا بيَّن حقيقة عيسى عليه السلام؛ أمر أهل الكتاب بالإيمان به وبرسله، ونهاهم أن يجعلوا الله ثالث ثلاثة؛ أحدهم عيسى والثاني مريم؛ فهذه مقالة النصارى قبَّحهم الله، فأمرهم أن ينتهوا، وأخبر أن ذلك خيرً لهم؛ لأنه الذي يتعيَّن أنه سبيل النجاة وما سواه فهو طرق<sup>(۱)</sup> الهلاك. ثم نزَّه نفسه عن الشريك والولد، فقال: ﴿إِنَّمَا الله إلَّهُ واحدٌهُ؛ أي: هو المنفردُ بالألوهيَّة الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له. أي: تنزَّه وتقدَّس، ﴿أن يكونَ له ولدَّهُ: لأنَّ ﴿له ما في السموات وما في الرضَه؛ فالكلُّ مملوكون له مفتقِرون إليه؛ فمحالً أن يكون له شريكُ منهم أو ولدً.

ولما أخبر أنه المالك للعالم العلويِّ والسفليِّ أخبر أنه قائمٌ بمصالحهم الدنيويَّة والأخرويَّة، وحافظها [ومجازيهم]<sup>(٢)</sup> عليها تعالى:

﴿ لَن يَسْتَنَكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِلَهِ وَلَا الْمَلَتِكَةُ الْمُفَرَّئُونَ وَمَن يَسْتَنَكِف عَن يَبَادَيْهِ وَيَسْتَحَبِرُ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﷺ فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فَيُوَقِيهِمَ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُم فِن فَضَـلِهِ وَأَمَّا الَذِينَ اسْتَنَكَفُوا وَاسْتَكْبُرُوا فَيُعَذِبُهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَلَا يَجِدُونَ لَهُم فِن دُونِ اللَّو وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ۞

(١٧٢) لما ذكر تعالى غلوً النصارى في عيسى عليه السلام، وذَكَرَ أَنَّه عبده ورسوله؛ ذَكَرَ هنا أنه لا يستنكِف عن عبادتِهِ ربَّه<sup>(٢)</sup>؛ أي : لا يمتنع عنها رغبةً عنها، لا هو **(ولا الملائكة المقربون)،** فنزَّههم عن الاستنكاف، وتنزيههم عن الاستكبار من باب أولى، ونفي الشيء فيه إثباتُ ضدَّه؛ أي : فعيسى والملائكة المقربون قد رغبوا في عبادة ربَّهم وأحبُّوها وسَعَوْا فيها بما يَليق بأحوالهم، فأوجب لهم ذلك الشرف العظيم والفوز العظيم، فلم يستنكِفوا أن يكونوا عبيداً لربوبيَّته ولا لإلهيَّته،

(۲) كذا في (ب)، وفي (أ): «ومجازيها».

- (۱) في (ب): <sup>(</sup>طريق».
- (٣) في (ب): «عبادة رَبِّه».

سورة النساء (١٧٣ ـ ١٧٤)

بل يَرَوْنَ افتقارهم لذلك فوق كلِّ افتقار. ولا يُظَنُّ أنَّ رفع عيسى أو غيره من الخلق فوق مرتبته التي أنزله الله فيها وترفَّعه عن العبادة كمالاً، بل هو النقص بعينه، وهو محلُّ الذَّمِّ والعقاب، ولهذا قال: ﴿ومن يَسْتَنكِفْ عن عبادتِهِ ويَسْتَكْبِرْ فسيحشُرهم إليه جميعاَ﴾؛ أي: فسيحشر الخلق كلَّهم إليه المستنكِفين والمستكبِرين وعباده المؤمنين، فيحكم بينهم بحكمه العدل وجزائه الفضل.

(١٧٣﴾ ثم فصَّل حكمة فيهم، فقال: ﴿فَأَمَّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات»؛ أي: جمعوا بين الإيمان المأمور به وعمل الصالحات من واجبات ومستحبَّات من حقوق الله وحقوق عباده، ﴿فيوفَيهم أجورَهم﴾؛ أي: الأجور التي رتَّبها على الأعمال كل بحسب إيمانه وعمله، ﴿ويزيدُهم من فضله﴾: من النَّواب الذي لم تَنَلُه أعمالُهم ولم تَصِلُ إليه أفعالُهم ولم يخطُرْ على قلوبِهم، ودَخَلَ في ذٰلك كلُ ما في الجنَّة من المآكل والمشارب والمناكح والمناظر والسُّرور ونعيم القلب والرُّوح ونعيم البدن، بل يدخل في ذٰلك كلُ خير دينيَّ ودنيويٌ رُتِّب على الإيمان والعمل الصالح. ﴿واَمَا الذين اسْتَنكَفوا واسْتَكْبَروا﴾؛ أي: عن عبادة الله تعالى، ﴿فيعذَبُهم عذاباً أليماً»، وهو سخط الله وغضبه والنار الموقَدة التي تطلع على الأفندة، ﴿ولا فيحصَّل لهم المطلوبَ، ولا من ينصُرُهم فيدفعُ عنهم المرهوبَ، بل قد تَخَلَّى عنهم أرحم الراحمين وتَركَهم في عذابِهم خالدين، وما حكم به تعالى؛ فلا رادً لحكمِه ولا مغيَّر لقضائِهِ.

﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ ثُرْهَنٌ مِن رَيِّكُمْ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكُمْ نُوَرًا مُبِينًا ۞ فَآمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَأَغْتَصَـُمُوا بِهِء نُسَبُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضْلٍ وَيَهْدِبِهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ۞ ﴾.

(١٧٤) يمتنُّ تعالى على سائر الناس بما أوصل إليهم من البراهين القاطعة والأنوار السَّاطعة، ويقيمُ عليهم الحجَّة، ويوضِّح لهم المحجَّة، فقال: ﴿يا أَيُها المناس قد جاءكم برهانُ من ربُّكم؟؛ أي: حجج قاطعةٌ على الحقّ تبيُّنه وتوضَّحه وتبيِّن ضدَّه، وهذا يشمل الأدلَّة العقليَّة والنقليَّة، الآيات الأفقيَّة والنفسيَّة، ﴿سَنُرِيهِم آياتِن ضدَّه، وهذا يشمل الأدلَّة العقليَّة والنقليَّة، الآيات الأفقيَّة والنفسيَّة، ﴿سَنُرِيهِم آياتِن فَرَكم؟؛ أي: حجج قاطعةٌ على الحق تبيُنه وتوضَّحه وتبيِّن ضدَّه، وهذا يشمل الأدلَّة العقليَّة والنقليَّة، الآيات الأفقيَّة والنفسيَّة، ﴿سَنُرِيهِم آياتِنا في الآفاق وفي أنفُسِهِم حتَّى يتبيَّنَ لهم أنه الحقُّه، وفي قوله: ﴿مِن ربِّكم؟ ما يدلُ على الحقيَّة، والنفسيَّة، أياتِن يعمم الذي ما يدلُمُه ما يعم أنه الحقيَّة، وفي قوله: ﴿مِن ربِّكم؟ أياتِن لهم أنه الحقُّه، وفي قوله: ﴿مِن ربِّكم؟ التربية ما يدلُ على أيات الأفقيَّة والنفسيَّة، أياتِي يتبيَّن لهم أنه الحقُّه، وفي قوله: ﴿مِن ربِّكم؟ التربية ما يدلُ على أي على أي من ربِّكم التربية ما يدلُ على أي من ربيكم؟ ما يدلُ على أي أي ما يعمل الأدان وعظمتِه؛ حيث كان من ربَّكم الذي ربَّام التربية الدينيَّة والدنيويَّة؛ فمن تربيته لكم التي يُحمد عليها، ويُشكر أن أوصل إليكم البيُنات له يه إلى الصَّراط المستقيم والوصول إلى جنَّات النعيم. وأنزل ﴿إليكم نوراً ليهدِيكم بها إلى العُراط المستقيم والوصول إلى جنَّات النعيم. وأنزل ﴿إليكم نُوراً لهم يُوراً الهدِيكم أوراً الهدِيكم أوراً الهما المستقيم والوصول إلى جنَّات النعيم. وأنزل ﴿إليكم أوراً الهدِيكم أوراً الهما أله المُ المستقيم والوصول إلى جنات النعيم.

مبيناً»، وهو لهذا القرآن العظيم، الذي قد اشتمل على علوم الأوَّلين والآخِرين والأخبار الصَّادقة النافعة والأمر بكلُ عدل وإحسانٍ وخيرٍ والنهي عن كلُّ ظلم وشرًً؛ فالناسُ في ظلمةٍ إنْ لم يستَضيئوا بأنوارِوِ، وفي شقاءٍ عظيم إن لم يقتَبِسوا من خيرِهِ.

سورة النساء (١٧٥ ــ ١٧٦)

(١٧٥) ولكن انقسم الناس بحسب الإيمان بالقرآن والانتفاع به قسمين: ﴿فَأَمَّا الذين آمنوا بالله»؛ أي: اعترفوا بوجودٍ واتُصافه بكلِّ وصفٍ كامل وتنزيهه من كلَّ نقص وعيب، ﴿واعتَصَموا به»؛ أي: لجؤوا إلى الله واعتمدوا عليه وتبرَّوْوا من حَوْلِهم وقوَّتهم واستعانوا بربَّهم، ﴿فسيُدْخِلُهم في رحمةٍ منه وفضل»؛ أي: فسيتغمَّدهم بالرحمة الخاصَة فيوفَقهم للخيرات ويجزِلُ لهم المثوبات ويدفعُ عنهم البليَّات والمكروهات. ﴿ويهديهم إليه صراطاً مستقيماً»؛ أي: يوفَقهم للعلم والعمل؛ معرفة الحقِّ والعمل به؛ أي: ومن لم يؤمن بالله، ويعتَصِمْ به، ويتمسَّك بكتابِه؛ منعهم من رحمتِه، وحرمهم من فضلِه، وخلَّى بينهم وبين أنفسِهِم، فلم يَهْتَدوا، بل ضلُّوا ضلالاً مبيناً؛ عقوبةً لهم على تركِهِم الإيمان، فحصلت لهم الخيبةُ والحرمانُ. نسأله تعالى العفو والعافية والعافية والعافية والعافية ومن لم يؤمن بالله، ويعتَصِمْ به، وله يَهْتَدوا، بل ضلُّوا ضلالاً مبيناً؛ عقوبةً لهم على تركِهِم الإيمان، فحصلت لهم

﴿ يَسْتَغْنُونَكَ قُلُ اللَهُ بُفْتِيكُمْ فِي الْكَذَلَةُ إِنِ أَتَرُقًا هَلَكَ لَيْسَ لَمُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتُ فَلَهَا يَصْفُ مَا تَرَكُ وَهُو يَرِثُهُمَا الثَّلْنَانِ مِنَا تَرَكُ وَإِن الْمُعْمَا الْثَلْنَانِ مِنَا تَرَكُ وَإِن الْحُمَا الْتُلْنَانِ مِنَا تَرَكُ وَإِن كَانَتَا أَثْنَتَتِينِ فَلَهُمَا الثَّلْنَانِ مِنَا تَرَكُ وَإِن كَانَتَا أَثْنَتَتِينِ فَلَهُمَا الثَّلُنَانِ مِنَا تَرَكُ وَإِن كَانَتَا إِن لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدُ فَإِن كَانَتَا أَثْنَتَتِينِ فَلَهُمَا الثَّلُنَانِ مِنَا تَرَكُ وَإِن كَانَتَا إِن لَمْ يَكُن لَمَ يَكُن لَمَا وَلَكُ فَإِن كَانَتَا أَثْنَتَتِينِ فَلَهُمَا الثَّلُنَانِ مِنَا تَرَكُ وَإِن كَانَتَا إِن لَمْ يَكُن لَمُ يَكُن لَمَ وَلَكُ فَإِن كَانَتَا أَنْنَتَتِينَ اللهُ اللَّانَ مِنَا تَرَكُ وَإِن كَانَتَا إِنْ لَمَ يَكُنَ لَكُونَا إِن كَانَتَا الْعُنَانِ مِنَا تَرْكُلُ وَإِن كَانَتَا الْعُنَانِ مِنَا تَرْكُونَا إِنَّهُ مَا تَنْتَعَانَ وَعَن كَانَتَا الْعُنَانِ مِنَا تَرَكُمُ وَإِن كَانَتَا إِنَّا إِنَّا اللَّهُ أَن مِنا تَعْذَلُوا وَإِناهُ مِنَا تَعَاقُوا وَاللَهُ بِكُلُهُ عَلَيْتُ أَنْ اللَّهُ لَكُلُونُ وَعَنْ كَانَتَا الْعُلُولُ وَلَكُمُ مَا الْعُلُنَانَ مِنَا تَعْدَانُهُ وَقُولُهُ وَاللَهُ مَا اللَّهُ إِن مَا اللَّذَانَ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِنَا أَنْ أَنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِن مَا أَنْ أَنْتَنَا إِنَهُ مَا اللَّكُنَانَ مَ مَنْ أَنَا إِنَا لَكُنُونُ إِنَا إِنْ إِنَا إِنَّهُ مُنْ إِنَا إِنَا إِن إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِن مَنْ يَعْذِي اللَّهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا أَنْ إِنَا إِنَهُ إِنَا إِن مُوانَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَهُ إِنَهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَهُ مَا إِنَا إِنَا إِنْ أَعْتَهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا أَنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِن مُوانَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِن مُنْ أَنْ أَنْنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِن مُنَا أُنَنْ إِن

(١) كما في «صحيح البخاري» (٦٧٤٣)، ومسلم (١٦١٦) عن جابر قال: دخل عليَّ النبي ﷺ وأنا مريض فدعا بوضوء فتوضأ ثم نضح عليَّ من وضوئه فأفقت، فقلت: يا رسول الله، إنما لى أخوات فنزلت آية الفرائض. نصفُ ما ترك؟؛ أي: نصف متروكات أخيها من نقود وعقار وأثاث وغير ذلك، وذلك من بعد الدين والوصيَّة؛ كما تقدم. ﴿وهو؟؛ أي: أخوها الشقيق أو الذي للأب، ﴿يَرَبُها إن لم يكن لها ولد؟، ولم يُقَدِّر له إرثاً لأنه عاصبٌ فيأخذ مالها كلَّه إن لم يكن صاحبُ فرض ولا عاصب يشاركه أو ما أبقت الفروض. ﴿فإن كانتا؟ أي: الأختان، ﴿اثنتين؟؛ أي: فما فوق ﴿فلهما الثَّلثانِ مما تَرَكَ، وإن كانوا إخوة رجالاً ونساءَ؟؛ أي: اجتمع الذُكور من الإخوة لغير أمَّ مع الإناث، ﴿فللذَّكر مثلُ مُطَّ الأنتيين؟: فيسقُط فرض الإناث ويُعصَّبُهنَّ إخوتُهن. ﴿يبيئُ الله لكم أن تَضِلُوا؟؛ أي: يبيئن لكم أحكامه التي تحتاجونها ويوضَّحها ويشرحُها لكم فضلاً منه وإحساناً لكي تهتدوا ببيانه [وتعملوا]<sup>()</sup> بأحكامه، ولئلاً تضلوا عن الصَّراط المستقيم بسبب جهلكم وعدم علمِكم. ﴿والله بكلَّ شيء عليمٌ؟؛ أي: عالم بالغيب والشهادة والأمور الماضية والمستقبلَة، ويعلم حاجَتُكم إلى بيانِه وتعليمِه، فيعلَمكم من علمِه الذي ينفعُكم على الدُوام في جميع الأزمنة والأمكنة.

تفسير سورة المائدة

وهي مدنية

## ينسب أند الأثني الزيتية

وَيَتَأَيُّهَـا ٱلَّذِبِتَ ءَامَنُوَا أَوْفُوا بِٱلْمُقُودُ أُحِلَتْ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَدِ لِلَا مَا يُتَلَى عَلَيَكُمْ غَيْرَ نُحِلِّي الصَّنِدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللَّهَ يَحَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾.

(١) هذا أمر من الله تعالى لعباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان بالوفاء بالعقود؛ أي: بإكمالها وإتمامها وعدم نقضها ونقصها، وهذا شامل للعقود التي بين العبد وبين ربَّه من التزام عبوديته؛ والقيام بها أتم قيام، وعدم الانتقاص من حقوقها شيئاً، والتي بينه وبين الرسول بطاعته واتباعه، والتي بينه وبين الوالدين والأقارب ببرَّهم وصلتهم وعدم قطيعتهم، والتي بينه وبين أصحابه من القيام بحقوق الصحبة في الغنى والفقر واليسر والعسر، والتي بينه وبين الخلق من عقود المعاملات كالبيع

كذا في (ب). وفي ( أ ): "تعلموا».

سورة المائدة (١)

والإجارة ونحوهما، وعقود التبرعات كالهبة ونحوها، بل والقيام بحقوق المسلمين التي عقدها الله بينهم في قوله: ﴿إنما المؤمنون إخوة﴾، [بالتناصر]<sup>(١)</sup> على الحقَّ والتعاون عليه والتآلف بين المسلمين وعدم التقاطع؛ فهذا الأمر شامل لأصول الدين وفروعه؛ فكلُها داخلةً في العقود التي أمر الله بالقيام بها [ويستدل بهذه الآية أن الأصل في العقود والشروط الإباحة، وأنها تنعقد بما دلَّ عليها من قول أو فعل لإطلاقها]<sup>(٢)</sup>

ثم قال ممتنًا على عباده: ﴿أَحِلَّت لَكُمَ﴾؛ أي: لأجلكم، رحمة بكم، ﴿بهيمة الأنعام): من الإبل والبقر والغنم، بل ربَّما دَخَلَ في ذٰلك الوحشي منها والظباء وحمر الوحش ونحوها من الصيود. واستدل بعض الصحابة بهذه الآية على إباحة الجنين الذي يموت في بطن أمَّه بعدما تذبح. ﴿إِلَّا ما يُتْلَى عليكمَ»: تحريمُه منها في قوله: ﴿حُرِّمَتْ عليكُم الميتةُ والدَّمُ ولحمُ الخنزير...﴾ إلى آخر الآية؛ فإن هٰذه المذكورات وإن كانت من بهيمة الأنعام؛ فإنها محرمة.

ولما كانت إباحة بهيمة الأنعام عامة في جميع الأحوال والأوقات؛ استثنى منها الصيد في حال الإحرام، فقال: ﴿غير مُحِلِّي الصيد وأنتم حُرُمَ»؛ أي: أحلت لكم بهيمة الأنعام في كلِّ حال؛ إلَّا حيث كنتم متَّصفين بأنكم غير محلِّي الصيد وأنتم حرم؛ أي: متجرَّئون على قتله في حال الإحرام؛ فإنَّ ذلك لا يحل لكم إذا كان صيداً؛ كالظباء ونحوه، والصيد هو الحيوان المأكول المتوحش. ﴿إنَّ الله يحكُم ما يريدُه؛ أي: فمهما أراده تعالى؛ حَكَمَ به حكماً موافقاً لحكمتِهِ؛ كما أمركم بالوفاء بالعقود؛ لحصول مصالحكم ودفع المضارً عنكم، وأحلَّ لكم بهيمة الأنعام رحمة بكم، وحرم عليكم ما استثنى منها من ذوات العوارض من الميتة ونحوها صوناً لكم واحتراماً، ومن صيد الإحرام احتراماً للإجرام وإعظاماً.

﴿ يَتَأَيُّنَا أَلَذِينَ مَامَنُوا لَا يَحْلُوا شَمَنَبَهُ اللَّهُ وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الْمُدَى وَلَا الْعَلَيْهِدَ وَلَا يَآتِينَ الْمَدَى وَلَا الْعَلَيْهِدَ وَلَا يَتَعَيَّبُونَ الْمُدَى وَلَا الْعَلَيْهِ وَلِا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الْمُدَى وَلَا الْعَلَيْهِ وَالَا يَعْذَي أَنْ الْمُدَى وَلَا يَعْذَى وَلَا يَعْذَى أَنْ الْمُدَى وَلَا يَعْذَى أَنْ الْمُدَى وَلَا يَعْذِي أَنْ الْمُدَى الْجُرَامَ يَبْعُونَ فَضْلًا مِن ذَيْتِهِمْ وَرِضُوْناً وَإِذَا حَلَنْهُمْ فَاصْطَادُواً وَلَا يَعْرِمَنَكُمْ شَنَعَانُ قَوْمِ أَن الْمُدَى الْمُدَى وَلَا يَعْزِي أَن الْمُدَوَا عَلَى الْمُدَوالَةُ وَلَا يَعْرَبُهُمُ مَا الْمُدَوالَ وَيَعْادُواً وَلَا يَعْذَى أَعْوَا عَلَى الْمُدُولُ وَلَا يَعْزِي أَنْ مَكُوكُمُ عَن الْمَسْجِدِ الْمَرَامِ أَن تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِي وَاللَّقُونَ وَلَا يَعْزِي أَنْ وَالْعَدُونُ وَالَيْهُولَ اللَهُ إِنّا اللّهُ مَدِيدُ الْعَالَيْ إِنّا اللّهُ مَا الْمُعْتَى أَعْوَا عَلَى الْمُ

- (١) كذا في (ب). وفي ( أ ): «بل التناصر». والصواب ما أثبت.
- (٢) زيادة من هامش (ب). ولم يظهر ما يوضح موضع هذه الزيادة. ولعل هذا الموضع هو الأنسب. والله أعلم.

سورة المائدة (٢)

(٢) يقول تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لا تُحِلُّوا شعائر الله؟ أي: محرَّماته التي أمركم بتعظيمها وعدم فعلها؛ فالنهي<sup>(١)</sup> يشمَل النهي عن فعلها والنهي عن اعتقاد حِلُها؛ فهو يشمل النهي عن فعل القبيح وعن اعتقاده، ويدخل في ذلك النهي عن محرَّمات الإحرام ومحرَّمات الحرم، ويدخُل في ذلك ما نصَّ عليه بقولِهِ: ﴿ولا الشَّهْرَ الحرامَه؛ أي: لا تنتهكوه بالقتال فيه وغيره من أنواع الظلم؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ عدَّة الشُهورِ عند الله اثنا عشَرَ شهراً في كتاب الله يوم خَلَق السمُواتِ والأرضَ منها أربعةً حُرُمٌ ذلك الدِّين القيم فلا تظلموا فيهن أنفسكم.

والجمهور من العلماء على أنَّ القتال في الأشهر الحُرُم منسوخٌ بقوله تعالى: ﴿فِإِذَا انْسَلَخَ الأَشهرُ الحُرُم فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم﴾، وغير ذَلك من العمومات التي فيها الأمرُ بقتال الكفار مطلقاً والوعيدُ في التخلُّف عن قتالهم مطلقاً، وبأنَّ النبي ﷺ قاتل أهل الطائف في ذي القعدة، وهو من الأشهر الحرم.

وقال آخرون: إن النهي عن القتال في الأشهر الحُرُم غير منسوخ لهذه الآية وغيرها مما فيه النهي عن ذلك بخصوصه، وحملوا النصوص المطلقة الواردة على ذلك وقالوا: المُطْلَق يُحْمَل على المقيَّد. وفصَّل بعضهم فقال: لا يجوز ابتداء القتال في الأشهر الحرم، وأمَّا استدامتُهُ وتكميلُه إذا كان أوله في غيرها؛ فإنه يجوز، وحملوا قتال النبي ﷺ لأهل الطائف على ذلك؛ لأنَّ أول قتالهم في حنين في شوَّال.

وكل لهذا في القتال الذي ليس المقصود منه الدفع، فأمًا قتال الدفع إذا ابتدأ الكفار المسلمين بالقتال؛ فإنه يجوز للمسلمين القتال دفعاً عن أنفسهم في الشهر الحرام وغيره بإجماع العلماء.

وقوله: ﴿ولا الهديَ ولا القلائد﴾؛ أي: ولا تُحِلُّوا الهدي الذي يُهدى إلى بيت الله في حجَّ أو عمرة أو غيرهما من نَعَم وغيرها؛ فـلا تـصـدُوه عن الوصول إلى مَحِلُه، ولا تأخذوه بسرقة أو غيرها، ولا تقصَّروا به أو تحمَّلوه مالا يطيق خوفاً من تلفه قبل وصوله إلى مَحِلَّه، بل عظَّموه وعظَّموا من جاء به. ﴿ولا القلائد﴾: هٰذا نوع خاص من أنواع الهدي، وهو الهدي الذي يُفْتَلُ له قلائد أو عُرى، فيجعل في أعناقه؛ إظهاراً لشعائر الله، وحملاً للناس على الاقتداء، وتعليماً لهم للسنة، سوزة المائلة (٢)

وليُعْرَفَ أنه هدي قَيْحَتَّرم، ولهذا كان تقليد الهدي من السنن والشعائر المسنونة. فولا آمُينَ البيت الحرام»؛ أي: قاصدين له، فيبتغون فضلاً من ربّهم ورضواناًه؛ أي: من قَصَدَ هذا البيت الحرام، وقَصدُه فضل الله بالتجارة والمكاسب المباحة، أو قصدُه رضوانُ الله بحجّه وعمرية والطواف به والصلاة وغيرها من أنواع العبادات؛ فلا تتعرَّضوا له بسوء ولا تُهينوه، بل أكرموه وعظّموا الوافدين الزائرين لبيت ربّكم. ودخل في هذا الأمر الأمر بتأمين الطرق الموصلة إلى بيت الله، وجعل القاصدين له مطمئين مستريحين غير خائفين على أنفسهم من القتل فما دونة وجعل القاصدين له مطمئين مستريحين غير خائفين على أنفسهم من القتل فما دونة بقوله تعالى: في أيّها الذين آمنوا إنّها المشركون نَجَسَ فلا يَقرَبوا المسجد الحرام بقوله تعالى: في أيّها الذين آمنوا إنّها المشركون نَجسَ فلا يقربوا المسجد الحرام بقد عامهم هذا ؟ فالمشركُ لا يمكَن من الدخول إلى الحرم. والتخصيص في هذه الآية بالنهي عن التعرُض لمن قَصَدَ أبيت ابتغاء فضل الله أو رضوانه يدل على أنًا الآية بالنهي عن التعرُض لمن قصد أمن من المشركون نَجسً فلا يقربوا المسجد الحرام إلا على أموالهم من المكن والنهب ونحو ذلك. وهذه الآية الكريمة مخصوصة من قصدة ليلي عن التعرض لمن قصد أمن الدخول إلى الحرم. والتخصيص في هذه الآية بالنهي عن التعرُض لمن قصد البيت ابتغاء فضل الله أو رضوانه يدل على أنَّ من قصدة ليلي من المالماسي ؟ فإناً من تمام احترام الحرم صدً من هذه حاله عن من قصدة ليله بناله كما قال تعالى: فومن يُرِد فيه بإلحادٍ بطلم نذينة من عذابٍ المه.

397

ولما نهاهم عن الصيد في حال الإحرام؛ قال: ﴿وَإِذَا حَلَتُم فَاصْطَادُواَكُوا بَا أَي : إذا حللتم من الإحرام بالحجّ والعمرة، [وخرجتم من الحرم]؛ حلَّ لكم الاصطياد، وزال ذلك التحريم، والأمر بعد التحريم يَرُدُّ الأشياء إلى ما كانت عليه من قبل ﴿ولا يَجْرِمَنَّكُم شَنآنُ قوم أن صدُّوكم عن المسجد الحرام أن تعتدواكه؛ أي : لا يحملنَّكم بغض قوم وعداوتهم واعتداؤهم عليكم حيث صدُوكم عن المسجد على الاعتداء عليهم طلباً للاشتفاء منهم؛ فإنَّ العبد عليه أن يلتزمَ أمر الله ويسلك طريق العدل، ولو جُنِيَ عليه أو ظُلِمَ واغتُدِيَ عليه؛ فلا يَحِلُّ له أن يكذِبَ على من كذب عليه أو يخون مَن خانه.

وتعاوَنوا على البِرِّ والتَّقوى﴾؛ أي: ليُعِنْ بعضكم بعضاً على البرِّ، وهو اسم جامع لكل ما يحبُّه الله ويرضاه من الأعمال الظاهرة والباطنة من حقوق الله وحقوق الآدميين، والتقوى في هذا الموضع اسم جامع لِتَرْكِ كلِّ ما يكرهه الله ورسوله من الأعمال الظاهرة والباطنة، وكل خصلة من خصال الخير المأمور بفعلها، أو خصلة من خصال الشرِّ المأمور بتركها؛ فإن العبد مأمورٌ بفعلها بنفسه وبمعاونة غيره من إخوانه المؤمنين عليها بكلٍ قول يَبعث عليها وينشِّطُ لها وبكل فعل كذلك. ﴿ولا



سورة المائدة (٣)

تعاونَوا على **الإثم**َّه: وهو التَّجَرِّي على المعاصي التي يأثم صاحبُها ويُحَرَّجُ، ﴿والعدوانَ»: وهو التعدِّي على الخلق في دمائهم وأموالهم وأعراضهم؛ فكلُّ معصية وظلم يجب على العبد كفُ نفسِهِ عنه، ثم إعانة غيره على تركه.

﴿واتقوا الله إن الله شديدُ العقابَ»: على من عصاه وتجرَّأ على محارِمِه؛ فاحذروا المحارمَ؛ لئلا يحلَّ بكم عقابُه العاجل والآجل.

حُوِّمِتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَالذَّمُ وَلَحَمُ ٱلِيَّنزِيرِ وَمَآ أَعِلَ لِنَيْرِ ٱللَّهِ بِدِ. وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوَدَةُ وَالْمُتَرَذِيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَآ أَكَلَ السَّبُحُ إِلَا مَا ذَكَيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَ النُّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِنُوا بِٱلأَزْلَئِرُ ذَلِكُمَ فِسَقُّ ﴾.

﴿٣﴾ لهذا الذي حوَّلنا الله عليه في قوله: ﴿إِلَّا مَا يُتلَّى عليكُمَ﴾. واعلم أن الله تبارك وتعالى لا يحرُّم ما يحرُّم إلَّا صيانةً لعباده وحمايةً لهم من الضرر الموجود في المحرَّمات، وقد يبينُ للعبادِ ذٰلك وقد لا يبين، فأخبر أنه حرَّم ﴿الميتة﴾، والمراد بالميتة ما فُقدت حياته بغير ذكاة شرعيَّة؛ فإنَّها تحرُم لضررها، وهو احتقان الدم في جوفها ولحمها المضرِّ بآكلها، وكثيراً ما تموت بعلةٍ تكون سبباً لهلاكها فتضرُّ بالآكل، ويستثنى من ذٰلك مَيْتَةُ الجراد والسمك؛ فإنه حلال، ﴿والدُّمُهُ؛ أَي: المسفوح؛ كما قُيِّدَ في الآية الأخرى، ﴿ولحمُ الخنزيرِ﴾: وذلك شامل لجميع أجزائِهِ، وإنما نصَّ الله عليه من بين سائر الخبائث من السباع؛ لأنَّ طائفة من أهل الكتاب من النصاري يزعمون أن الله أحلُّه لهم؛ أي: فلا تغترُّوا بهم، بل هو محرَّم من جملة الخبائث، ﴿وما أَهِلَّ لغيرِ اللَّه به﴾؛ أي: ذُكر عليه اسم غير الله [تعالى] من الأصنام والأولياء والكواكب وغير ذٰلك من المخلوقين؛ فكما أن ذِكر الله تعالى يطيُّبُ الذبيحةَ؛ فذِكْرُ اسم غيره عليها يفيدها خبثاً معنوباً؛ لأنه شركٌ بالله تعالى، ﴿والمنخنقةُ﴾؛ أي: الميتة بخنق بيدٍ أو حبل أو إدخالها رأسها بشيء ضيِّق فتعجز عن إخراجِهِ حتى تموت، ﴿والموقودَةُ﴾؛ أي: الميتة بسبب الضَّرب بعصا أو حصى أو خشبة أو هَدْم شيء عليها بقصد أو بغير قصد، ﴿والمتردِّيةَ﴾؛ أي: الساقطة من علوٌ؛ كجبل أو جدار أو سطح ونحوه فتموت بذلك، ﴿والنَّطيحة﴾: وهي التي تنطَحُها غيرُها فتموت، ﴿وما أَكُلُ السَّبُعَ﴾: من ذئب أو أسدٍ أو نمرٍ أو من الطيورٍ التي تفترس الصُّيود؛ فإنها إذا ماتت بسبب أكل السبع؛ فإنها لا تحلُّ. وقوله: ﴿إِلَّا ما ذَكْنِتُمَ»: راجعٌ لهٰذه المسائل من منخنقةٍ وموقوذةٍ ومتردِّيةٍ ونطيحةٍ وأكيلة سبع

إذا ذُكِّيت وفيها حياةً مستقرَّة لتتحقق الذَّكاة فيها. ولهٰذا قال الفقهاء: لو أبان السَّبُع أو غيرُه حشوتَها أو قطع حلقومها؛ كان وجود حياتها كعدمِها<sup>(١)</sup>؛ لعدم فائدة الذَّكاة فيها. وبعضُهم لم يعتبر فيها إلا وجود الحياة؛ فإذا ذكًاها وفيها حياةً؛ حلَّت، ولو كانت مبانة الحشوةِ، وهو ظاهر الآية الكريمة.

سورة المائدة (٣)

﴿وأن تستقسموا بالأزلام﴾؛ أي: وحرم عليكم الاستقسام بالأزلام، ومعنى الاستقسام طلبُ ما يُقسم لكم ويُقْدَر بها، وهي قداح ثلاثة كانت تستعمل في الجاهلية، مكتوب على أحدها افعل، وعلى الثاني لا تفعل، والثالث غُفْلٌ لا كتابة فيه؛ فإذا همَّ أحدُهم بسفر أو عرس أو نحوهما؛ أجال تلك القداح المتساوية في الجرم، ثم أخرج واحداً منها؛ فإن خرج المكتوب عليه افعل؛ مضى في أمره، وإن ظهر المكتوب عليه لا تفعل؛ لم يفعل ولم يمض في شأنه، وإن ظهر الآخر الذي لا شيء عليه؛ أعادها حتى يخرج أحدُ القدحين فيعمل به، فحرّمه<sup>(٢)</sup> الله عليهم الذي في هذه الصورة وما يشبهه، وعوّضهم عنه بالاستخارة لربّهم في جميع أمورهم.

﴿ذَلكم فِسَقٌ﴾: الإشارة لكل ما تقدَّم من المحرَّمات التي حرَّمها الله صيانةً لعباده وأنها فسقٌ؛ أي: خروج عن طاعته إلى طاعة الشيطان. ثم امتن على عباده بقوله:

﴿ ٱلْيَوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنُ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِبْنَكُمْ وَٱنْمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِيناً فَمَنِ ٱصْطُرَ فِي مَخْبَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِيْمُرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُوُرٌ ذَحِيمٌ ﴾.

واليوم المشار إليه يوم عرفة؛ إذ أتمَّ الله دينة ونَصَرَ عبده ورسولَه وانخذلُ أهل الشُّرك انخذالاً بليغاً بعدما كانوا حريصين على ردِّ المؤمنين عن دينهم طامعين في ذلك، فلما رأوا عزَّ الإسلام وانتصاره وظهوره؛ يئسوا كلَّ اليأس من المؤمنين أن يرجِعوا إلى دينهم، وصاروا يخافون منهم ويَخْشَون، ولهذا في هذه السنة التي حجَّ فيها النبي ﷺ سنة عشر حجة الوداع لم يحج فيها مشرك ولم يطف بالبيت

في (ب): «كعدمه».

(٢) كذا في النسختين. وعدلت في ( أ ) إلى "فحرم" بخط مغاير.

سورة المائدة (٤)

عريان<sup>(1)</sup>. ولهذا قال: ﴿فلا تَخْشَوْهم واخشونِ﴾؛ أي: فلا تخشوا المشركين واخشوا الله الذي نصركم عليهم وخذلهم وردَّ كيدهم في نحورهم. ﴿اليوم أكملتُ لكم دينكم﴾؛ بتمام النصر وتكميل الشرائع الظاهرة والباطنة الأصول والفروع.

ولهذا كان الكتاب والسَّنة كافيينِ كلَّ الكفاية في أحكام الدين وأصوله وفروعه؛ فكلُّ متكلِّف يزعم أنه لا بدَّ للناس في معرفة عقائدهم وأحكامهم إلى علوم غير علم الكتاب والسَّنة من علم الكلام وغيره؛ فهو جاهلٌ مبطلٌ في دعواه، قد زعم أنَّ الدِّين لا يكمل إلا بما قاله ودعا إليه، وهٰذا من أعظم الظلم والتجهيل للَّه ولرسوله، ﴿وأنهمتُ عليكم نعمتي﴾: الظاهرةَ والباطنةَ، ﴿ورضيتُ لكم الإسلامَ ديناً﴾؛ أي: اخترتُه واصطفيتُه لكم ديناً كما ارتضيتُكم له؛ فقوموا به شكراً لربُّكم واحمدوا الذي منَّ عليكم بافضل الأديان وأشرفها وأكملها، ﴿فمن اضطرَّ بُورَ الماتِة الضرورة إلى أكل شيء من المحرمات السابقة في قوله: ﴿حُرَّمت عليكم الميتة ﴾ في مخمَصَة با أي: مجاعة، ﴿غير متجانفِ ؛ أي: مائل إلى إثم: بأن لا يأكل حتَّى يضطرَّ، ولا يزيد في الأكل على كفايته. ﴿وَإِنَّ اللَّه غفورٌ رحيمٌ ؟ في ديناً من غير من عليكم ما ما حمات السابقة في قوله: وَحَرَّمت عليكم وَعَر من المَواتِ السَابِقَة في قوله، في مائل إلى المُوات الميته والد علي من عليكم منا ما محرمات السابقة في قوله في أور من عليكم ومي أله علي منْ عليكم ما فضل الأديان وأشرفها وأكملها، فنه من المُوات الماتِ الميته في منه من المحرمات السابقة في قوله: مُولمَا إلى إلى إله الناس عليكم في منا المحرمات السابقة في قوله. عليكم

﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَ لَمُمْ قُلْ أُحِلَ لَكُمُ الطَّيِبَنُ وَمَا عَلَمَتُم مِنَ الجُوَارِج مُكَلِينَ تُعَلِّونُهُنَ عَا عَلَمَكُمُ اللَّهُ فَكُلُوا عِمَّا أَسَسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا اسَمَ اللَّهِ عَلَيْهُ وَالْقُوا اللَّهُ إِنَ اللَّهُ سَرِيعُ الحِسَابِ ٢٠٠٠.

٤٤ يقول تعالى لنبيَّه محمد ﷺ: ﴿ يسألونك ماذا أُحِلَّ لهم؟: من الأطعمة، ﴿قُلُ أُحِلَّ لَكُم الطَّيباتُ؟: وهي كُلُّ ما فيه نفعٌ أو لَذَّةٌ من غير ضرر بالبدن ولا بالعقل، فدخل في ذلك جميع الحبوب والثمار التي في القرى والبراري، ودخل في ذلك جميع حيوانات البحر وجميع حيوانات البرً؛ إلا ما استئناه الشارع كالسباع والخبائث منها. ولهذا دلَّت الآية بمفهومها على تحريم الخبائث؛ كما صرَّح به في قوله تعالى: ﴿وِيُحِلُّ لهم الطَّيِّبات ويحرَّمُ عليهم الخبائث؟، ﴿ وما علَّمتُم من الجوارح؟؛ أي: وأُجِلَّ لكم ما عَلَّمتُم من الجوارح... إلى آخر الآية. دلَّت هٰذه الآية على أمور:

(١) كما في «صحيح البخاري» (٤٦٥٥) عندما بعث أبا بكر ثم عليًا سنة تسع.

سورة المائدة (1)

أحدها: لطف الله بعبادِهِ ورحمته لهم حيثُ وسَّع عليهم طرق الحلال، وأباح لهم ما لم يُذَكُّوه مما صادته الجوارح، والمراد بالجوارح الكلاب والفهود والصقر ونحو ذلك مما يصيد بنابه أو بمخلبه.

الثاني: أنه يشترط أن تكون معلَّمة بما يُعَدُّ في العرف تعليماً؛ بأن يسترسل إذا أرسل، وينزجر إذا زجر، وإذا أمسك لم يأكل، ولهذا قال: ﴿تعلَّمونهن مما علَّمكم الله فكلوا مما أمْسَكْنَ عليكم؟؛ أي: أمسكن من الصيد لأجلكم، وما أكل منه الجارح؛ فإنَّه لا يعلم أنه أمسكه على صاحبه، ولعلَّه أن يكون أمسكه على نفسه.

الثالث: اشتراط أن يجرحه الكلب أو الطير ونحوهما؛ لقوله: ﴿مَن الجوارِحَ﴾؛ مع ما تقدم من تحريم المنخنقة؛ فلو خنقه الكلب أو غيره أو قتله بثقله؛ لم يُبَحْ، هذا بناء على أن الجوارح اللاتي يجرحن الصيد بأنيابها أو مخالبها، والمشهور أن الجوارح بمعنى الكواسب؛ أي: المحصّلات للصيد والمدركات له، فلا يكون فيها على هذا دلالة. والله أعلم.

**الرابع**: جواز اقتناء كلب الصيد؛ كما ورد في الحديث الصحيح<sup>(1)</sup>، مع أنَّ اقتناء الكلب محرَّم؛ لأن من لازم إباحة صيده وتعليمه جواز اقتنائه.

الخامس: طهارة ما أصابه فمُ الكلب من الصيدِ؛ لأن الله أباحه ولم يذكر له غسلاً، فدلَّ على طهارته.

السادس: فيه فضيلةُ العلم، وأنَّ الجارح المعلَّم بسبب العلم يُباح صيده والجاهل بالتعليم لا يُباح صيده.

السابع: أنَّ الاشتغال بتعليم الكلب أو الطير أو نحوهما ليس مذموماً وليس من العَبَث والباطل، بل هو أمرٌ مقصودٌ؛ لأنَّه وسيلة لحِلُّ صيده والانتفاع به

الثامن: فيه حجة لمن أباح بيع كلب الصيد؛ قال: لأنه قد لا يحصُل له إلا بذلك. التاسع: فيه اشتراط التسمية عند إرسال الجارح، وأنَّه إن لم يسمُّ اللَّه متعمداً؛

لم يُبَخ ما قتل الجارح.

العاشر: أنه يجوز أكل ما صاده الجارح، سواء قتله الجارح أم لا، وأنه إن أدركه صاحبه وفيه حياة مستقرة؛ فإنه لا يباح إلا بها.

كما في "صحيح البخاري" (٥٤٨٠)، ومسلم (١٥٧٥) من حديث أبي هريرة.

سورة المائدة (٥)

ثمَّ حتَّ تعالى على تقواه وحذَّر من إتيان الحساب في يوم القيامة، وأنَّ ذٰلك أمر قد دنا واقترب، فقال: ﴿واتَّقوا اللّه إنَّ اللّه سريعُ الحسابِ﴾.

﴿الْيَوْمَ أَحِلَ لَكُمُ الطَّبِبَتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ حِلَّ لَكُرُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمَمْ وَلَلْحَصَنَتُ مِنَ الْمُوْمِنَتِ وَالْحُصَنَتُ مِنَ الَذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ مِن قَبَلِكُمْ إِنَّا مَاتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَنفِحِينَ وَلَا مُتَخِذِى آخْدَانُ وَمَن يَكْفُرُ بِٱلإِينَنِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِيِنَ

وه كرَّرَ تعالى إحلال الطيبات لبيان الامتنان، ودعوةً للعباد إلى شكره والإكثار ممن ذكره؛ حيث أباح لهم ما تدعوهم الحاجةُ إليه، ويحصُل لهم الانتفاع به من الطيبات.

ووطعام الذين أوتوا الكتاب حِلَّ لكمه؛ أي: ذبائح اليهود والنَّصارى حلال لكم يا معشر المسلمين دون باقي الكفار فإنَّ ذبائحهم لا تحلُّ للمسلمين، وذلك لأنَّ أهل الكتاب ينتسبون إلى الأنبياء والكتب، وقد اتَّفق الرسل كلُّهم على تحريم الذَّبح لغير الله؛ لأنه شركٌ؛ فاليهود والنصارى يتديَّنون بتحريم الذَّبح لغير الله؛ فلذلك أبيحت ذبائحهم دون غيرهم. والدليل على أن المراد بطعامهم ذبائحهم: أنَّ الطعام الذي ليس من الذبائح؛ كالحبوب والثمار، ليس لأهل الكتاب فيه خصوصيَّة، بل يُباح ذلك، ولو كان من طعام غيرهم. ولا يقال: إنَّ ذٰلك للتمليك، وإنَّ المراد الطعام لذي يملكون؛ لأنَّ هٰذا لا يُباح على وجه الغصب ولا من المراد الطعام الذي يملكون؛ لأنَّ هٰذا لا يُباح على وجه الغصب ولا من المراد الطعام وطعامكمه: أيُّها المسلمون، ﴿حلُّ لهم،؛ أي: يحلُّ لكم أن تطعموهم إياه.

فوي أحِلَّ لكم (المحصناتُ)؛ أي: الحرائر العفيفات (من المؤمنات)؛ والحرائر العفيفات (من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم)؛ أي: من اليهود والنصارى، ولهذا مخصّص لقوله تعالى: (ولا تنكحوا المشركات حتَّى يؤمنَّ)، ومفهوم الآية أنَّ الأرقَّاء من المؤمنات لا يباح نكاحهنَ للأحرار وهو كذلك، وأما الكتابيات فعلى كل حال لا يبحن ولا يجوز نكاحهن للأحرار مطلقاً؛ لقوله تعالى: (من فتياتِكُم المؤمنات). وأما المسلماتُ إذا كنَّ رقيقات؛ فإنه لا يجوز للأحرار نكاحُهُنَّ إلا بشرطين: عدم الطَّوْل، وخوف العَنَت. وأما الفاجرات غير العفيفات عن الزُّنا؛ فلا يُباح نكاحهنَ، سواء كنَّ مسلماتٍ أو كتابياتٍ حتى يَتُبْنَ؛ لقولِهِ تعالى: (الزَّاني لا يَنكِحُ إلا زانيةَ أو مشركةً ...) الآية. وقوله: (إذا آتيتُموهنَ

344

سورة المائدة (٦)

أجورَهنَّ ﴾ أي : أبحنا لكم نكاحَهُنَّ إذا أعطيتُموهن مهورهنً ؛ فمن عَزَمَ على أن لا يؤتيها مهرها ؛ فإنها لا تحلَّ له، وأمر بإيتائها إذا<sup>(1)</sup> كانت رشيدة تصلح للإيتاء، وإلَّا أعطاه الزوج لوليَّها، وإضافة الأجور إليهنَّ دليلٌ على أنَّ المرأة تملك جميع مهرِها، وليس لأحدٍ منه شيءً ؛ إلَّا ما سمحت به لزوجها أو وليِّها أو غيرهما. همحصنين غير مسافحين ﴾ أي : حالة كونِكم أيُّها الأزواج محصنين لنسائِكم بسبب حفظكم لفروجكم عن غيرهنَّ، هغير مسافِحين ﴾ أي : زانين مع كلِّ أحدٍ، هولا متَّخذي أخدان ﴾ : وهو الزَّنا مع العشيقات ؛ لأنَّ الزُّناة في الجاهلية منهم من يزني مع من كان ؛ فهذا المسافح، ومنهم من يزني مع خدنه ومحبَّه ؛ فأخبر الله تعالى أن ذلك كله ينافي العقَّة، وأن شرطَ التزوُّج أن يكون الرجل عفيفاً عن الزُّنا.

وقوله تعالى: ﴿ومن يكفر بالإيمان فقد حبط عمله﴾؛ أي: ومن كفر بالله تعالى وما يجب الإيمان به من كتبه ورسله أو شيء من الشرائع؛ فقد حَبِطَ عملُه؛ بشرط أن يموت على كفره؛ كما قال تعالى: ﴿ومن يَرْتَذِ منكم عن دينِهِ فيَمُتْ وهو كافرُ فأولنُك حبطت أعمالهم في الدُّنيا والآخرة﴾. ﴿وهو في الآخرة من الخاسرين﴾؛ أي: الذين خسروا أنفسَهم وأموالهم وأهليهم يوم القيامة، وحصلوا على الشقاوة الأبديَّة.

﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ، مَنْتَوَا إِذَا قُمْتُمَ إِلَى الصَلَوَةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُمُوسِكُمْ وَأَزْلَمَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنَ وَإِن كُنتُمْ جُنْبًا فَاطَّهَرُواً وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَقَ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدٌ مِنكُم مِنَ الْفَآبِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ النِّسَاةَ فَلَمَ تَجَدُوا مَاءَ فَتَبَمَعُوا صَعِيدًا طَنِبًا فَآمَسَحُوا بُوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْ الْفَآبِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ النِّسَاةَ فَلَمَ تَجَدُوا مَاءَ فَتَبَمَعُوا صَعِيدًا طَنِبًا فَآمَسَحُوا بُوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْ أَنْفَابِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ النِّسَاةَ فَلَمَ تَجَدُوا مَاءَ فَتَبَمَعُوا صَعِيدًا طَنِبًا

٩ هذه آية عظيمة قد اشتملت على أحكام كثيرة نذكر منها ما يسَّره الله وسهله:

أحدها: أن لهذه المذكورات فيها امتثالها والعمل بها من لوازم الإيمان الذي لا يتمُّ إلا به؛ لأنه صدَّرها بقوله: ﴿يا أيها الذين آمنوا. . . ﴾ إلى آخرها؛ أي : يا أيها الذين آمنوا، اعملوا بمقتضى إيمانِكم بما شَرَعناه لكم.

(١) في (ب): «أي إذا».



سورة المائدة (٢)

الثاني: الأمر بالقيام بالصلاة؛ لقوله: ﴿إذا قمتم إلى الصلاة﴾.

الثالث: الأمر بالنيَّة للصلاة؛ لقوله: ﴿إذا قمتم إلى الصلاةَ﴾؛ أي: بقصدها ونيَّتها.

الرابع: اشتراط الطَّهارة لصحَّة الصلاة؛ لأنَّ اللَّه أمر بها عند القيام إليها، والأصل في الأمر الوجوب.

الخامس: أن الطُّهارة لا تجب بدخول الوقت، وإنما تجب عند إرادة الصلاة.

السادس: أنَّ كلَّ ما يُطلق عليه اسم الصلاة من الفرض والنفل وفرض الكفاية وصلاة الجنازة تُشْتَرَطُ له الطهارة، حتى السُّجود المجرَّد عند كثير من العلماء؛ كسجود التلاوة والشكر.

السابع: الأمر بغسل الوجه، وهو ما تحصُل به المواجهة من منابت شعر الرأس المعتاد إلى ما انحدر من اللحيين والذقن طولاً ومن الأذن إلى الأذن عرضاً، ويدخل فيه المضمضة والاستنشاق بالسنة<sup>(١)</sup>، ويدخل فيه الشعور التي فيه، لكن إن كانت خفيفة؛ فلا بد من إيصال الماء إلى البشرة، وإن كانت كثيفةً؛ اكتفي بظاهرها.

الثامن: الأمر بغسل اليدين، وأنَّ حدَّهما إلى المرفقين، و﴿إلى﴾ كما قال جمهور المفسرين بمعنى مع؛ كقوله تعالى: ﴿ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم﴾، ولأن الواجب لا يتمَّ إلا بغسل جميع المرفق.

التاسع: الأمر بمسح الرأس.

ا**لعاشر**: أنه يجب مسحُ جميعه؛ لأن الباء ليست للتبعيض، وإنما هي للملاصقة، وأنه يعمُّ المسح بجميع الرأس.

ا**لحادي عشر**: أنه يكفي المسح كيفما كان بيديه أو إحداهما أو خرقة أو خشبة أو نحوهما؛ لأن الله أطلق المسح، ولم يقيده بصفة، فدل ذٰلك على إطلاقه.

**الثاني عشر**: أن الواجب المسح؛ فلو غسل رأسه ولم يُمِرَّ يده عليه؛ لم يكفِ؛ لأنه لم يأتِ بما أمر الله به.

 (۱) كما جاء من حديث عثمان رضي الله عنه عند البخاري (۱۰۹) ومسلم (۲۲٦)، وكذا من حديث عبدالله بن زيد عند البخاري (۱۸۵، ۱۸٦) ومسلم (۲۳۵). سورة المائدة (٦)

**الثالث عشر**: الأمر بغسل الرجلين إلى الكعبين، ويقال فيهما ما يقال في اليدين. **الرابع عشر:** فيها الردُّ على الرافضة على قراءة الجمهور بالنصب، وأنَّه لا يجوز مسحهما ما دامتا مكشوفتين.

الخامس عشر: فيه الإشارة إلى مسح الخفين على قراءة الجر في ﴿وأرجلكم﴾، وتكون كلَّ من القراءتين محمولةً على معنى؛ فعلى قراءة النصب فيها غسلهما إن كانتا مكشوفتين، وعلى قراءة الجرِّ فيها مسحهما إذا كانتا مستورتين بالخفُ.

السادس عشر: الأمر بالترتيب في الوضوء؛ لأنَّ الله تعالى ذكرها مرتَّبةً؛ ولأنَّه أدخل ممسوحاً ـ وهو الرأس ـ بين مغسولين، ولا يُعلم لذلك فائدة غير الترتيب.

السابع عشر: أنَّ الترتيب مخصوص بالأعضاء الأربعة المسمَّيات في لهذه الآية، وأما الترتيب بين المضمضة والاستنشاق والوجه أو بين اليمنى واليسرى من اليدين والرجلين؛ فإن ذلك غير واجب، بل يستحبُّ تقديم المضمضة والاستنشاق على غسل الوجه، وتقديم اليمنى على اليسرى من اليدين والرجلين، وتقديم مسح الرأس على مسح الأذنين.

الثامن عشر: الأمر بتجديد الوضوء عند كلَّ صلاة؛ لتوجد<sup>(1)</sup> صورة المأمور. التاسع عشر: الأمر بالغسل من الجنابة.

**العشرون**: أنَّه يجب تعميمُ الغسل للبدن؛ لأنَّ الله أضاف التطهُّر للبدن ولم يخصُّصه بشيء دون شيء.

الحادي والعشرون: الأمر بغسل ظاهر الشعر وباطنِهِ في الجنابة.

الثاني والعشرون: أنَّه يندرج الحدث الأصغر في الحدث الأكبر، ويكفي مَنْ هما عليه أن ينوي ثم يعمَّم بدنه؛ لأنَّ الله لم يذكر إلا التطهُّر، ولم يذكر أنه يعيد الوضوء.

الثالث والعشرون: أنَّ الجنب يصدق على من أنزل المني يقظةً أو مناماً أو جامع ولو لم يُنْزِلْ الرابع والعشرون: أن من ذكر أنه احتلم ولم يجد بللاً؛ فإنه لا غسل عليه؛ لأنه

في (ب): «ليوجد».

لم تتحقّق منه الجنابة.

٤ ه ع

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة المائدة (٦)

**الخامس والعشرون**: ذكر مِنَّة الله تعالى على العباد بمشروعيته التيمُّم. السادس والعشرون: أن من أسباب جواز التيمم وجود المرض الذي يضره غسله بالماء فيجوز له التيمم.

السابع<sup>(1)</sup> والعشرون: أن من جملة أسباب جوازه؛ السفر والإتيان من البول والغائط إذا عدم الماء؛ فالمرض يجوِّز التيمم مع وجود الماء لحصول التضرر به، وباقيها يجوِّزه العدم للماء، ولو كان في الحضر.

**الثامن والعشرون**: أن الخارج من السبيلين من بول وغائطٍ ينقض الوضوء.

**التاسع والعشرون**: استدلَّ بها من قال: لا ينقضُ الوضوء إلَّا هٰذان الأمران؛ فلا ينتقض بلمس الفرج ولا بغيره.

الثلاثون: استحباب التكنية عما يُستقذر التلفُظ به<sup>(٢)</sup>؛ لقوله تعالى: ﴿أو جاء أحدً منكم من الغائط﴾

الحادي والثلاثون: أن لمس المرأة بلذَّة وشهوةٍ ناقضٌ للوضوء. الثاني والثلاثون: اشتراط عدم الماء لصحة التيمُم.

الثالث والثلاثون: أنه مع وجود الماء ولو في الصلاة يبطل التيمُم؛ لأنَّ الله إنَّما

أباحه مع عدم الماء.

**الرابع والثلاثون**: أنَّه إذا دخل الوقت وليس معه ماءً؛ فإنه يلزمه طلبه في رَحْلِه وفيما قَرُب منه؛ لأنَّه لا يُقال: لم يجد لمن لم يطلب.

ا**لخامس والثلاثون**: أنَّ من وجد ماء لا يكفي بعض طهارته؛ فإنه يلزمه استعماله ثم يتيِمَّم بعد ذٰلك.

السادس والثلاثون: أن الماء المتغيّر بالطاهرات مقدَّم على التيمُّم؛ أي: يكون طهوراً؛ لأن الماء المتغيّر ماء، فيدخل في قوله: ﴿فلم تجدوا ماءَ﴾.

السابع والثلاثون: أنَّه لا بدَّ من نية التيمُم؛ لقوله: ﴿فتيمَموا﴾؛ أي: اقصدوا.

الثامن والثلاثون: أنه يكفي التيمُّم بكلُ ما تصاعد على وجه الأرض من تراب وغيره، فيكون على لهذا قوله: ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه﴾: إما من باب

- (١) في النسختين: «السادس والعشرون» وهو مكرر، وصوابه «السابع والعشرون».
  - (٢) في (ب): «فيه».

٤•۲

التغليب وأنَّ الغالب أن يكونَ له غبارٌ يمسح منه ويعلق بالوجه واليدين، وإما أن يكون إرشاداً للأفضل، وأنَّه إذا أمكن التراب الذي فيه غبار فهو أولى. التاسع والثلاثون: أنَّه لا يصح التيمُّم بالتُّراب النجس؛ لأنه لا يكون طيباً بل خيباً.

سورة المائدة (٦)

الأربعون: أنه يُمسَح في التيمُّم الوجه واليدان فقط دون بقية الأعضاء. الحادي والأربعون: أنَّ قوله: ﴿بوجوهكم﴾: شاملٌ لجميع الوجه، وأنه يعمُّه<sup>(١)</sup> بالمسح.

إلَّا أنه مُعفَّقٌ عن إدخال التراب في الفم والأنف وفيما تحت الشعور ولو خفيفة.

الثاني والأربعون: أن اليدين تُمسحان<sup>(٢)</sup> إلى الكوعين فقط، لأن اليدين عند الإطلاق كذلك؛ فلو كان يُشترط إيصال المسح إلى الذراعين؛ لقيَّده اللَّه بِذلك؛ كما قيَّده في الوضوء.

الثالث والأربعون: أنَّ الآية عامةً في جواز التيمُّم لجميع الأحداث كلُّها؛ الحدث الأكبر والأصغر، بل ونجاسة<sup>(٣)</sup> البدن؛ لأن الله جعلها بدلاً عن طهارة الماء، وأطلق في الآية، فلم يقيِّد. وقد يقال: إن نجاسة البدن لا تدخل في حكم التيمُّم؛ لأنَّ السِّياق في الأحداث، وهو قول جمهور العلماء.

**الرابع والأربعون:** أنَّ محلَّ التيمُّم في الحدث الأصغر والأكبر واحدً، وهو الوجه واليدان.

الخامس والأربعون: أنه لو نوى من عليه حدثان التيمّم عنهما؛ فإنه يجزى، أخذاً من عموم الآية وإطلاقها.

السادس والأربعون: أنه يكفي المسح بأي شيء كان بيده أو غيرها؛ لأنَّ اللَّه قال: ﴿فامسحوا﴾، ولم يذكر الممسوح به، فدلَّ على جوازه بكل شيء.

السابع والأربعون: اشتراط الترتيب في طهارة التيمَّم كما يشترط ذلك في الوضوء، ولأنَّ الله بدأ بمسح الوجه قبل مسح اليدين.

الثامن والأربعون: أنَّ الله تعالى فيما شرعه لنا من الأحكام لم يجعل علينا في

- (۱) في (ب): «يعممه».
- . (٣) في (ب): «ولنجاسة».



سورة المائدة (٧)

ذٰلك من حَرَج ولا مشقَّةٍ ولا عُسر، وإنَّما هو رحمةً منه بعباده ليطُّهرَهم وليتمَّ نعمتَه عليهم، ولهذا هو.

التاسع والأربعون: أنَّ طهارة الظاهر بالماء والتراب تكميلٌ لطهارة الباطن بالتوحيد والتوبة النصوح.

الخمسون: أن طهارة التيمُّم وإن لم يكن فيها نظافة وطهارةً تُذْرَكُ بِالحسُّ والمشاهدة؛ فإن فيها طهارةً معنويةً ناشئةً عن امتثال أمر الله تعالى.

**الحادي والخمسون**: أنَّه ينبغي للعبد أن يتدبَّر الحِكَمَ والأسرارَ في شرائع اللَّه في الطهارة وغيرها؛ ليزدادَ معرفةَ وعلماً ويزداد شكراً للّه ومحبةً له على ما شَرَعَ من الأحكام التي توصل العبد إلى المنازل العالية الرفيعة.

﴿وَانْكُرُوا نِعْسَمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَنَقَهُ ٱلَّذِى وَانْقَكُم بِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَأْ وَٱتَقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ۞﴾.

(٧) يأمر تعالى عباده بذكر نعمه الدينيَّة والدنيويَّة بقلوبهم وألسنتهم؛ فإن في استدامة ذكرها داعياً لشكر الله تعالى ومحبَّته وامتلاء القلب من إحسانه، وفيه زوال للعُجب من النفس بالنِّعم الدينيَّة وزيادة لفضل الله وإحسانه ﴿وميثاقه﴾؛ أي: واذكروا ميثاقه ﴿الذي واثقكم به ﴾؛ أي: عهده الذي أخذه عليكم، وليس المراد بذلك أنهم لقظوا ونَظقوا بالعهد والميثاق، وإنَّما المراد بذلك أنهم بإيمانهم بالله ورسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: ﴿إذ قُلْنَم سمعنا وأطعنا ﴾؛ أي: موسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: ﴿إذ قُلْنَم سمعنا وأطعنا ﴾؛ أي: معدة الذي أخذه عليكم، وليس المراد ورسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: ﴿إذ قُلْنَم سمعنا وأطعنا ﴾؛ أي: سمعنا ما ورسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: ﴿إذ قُلْنَم سمعنا وأطعنا ﴾؛ أي: معمنا ما رسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: ﴿إذ قُلْنَم سمعنا وأطعنا ﴾؛ أي: معمنا ما رسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: ﴿ذعانِ وانقيادٍ، وأطعنا أم أمرتنا به ورسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: أوذعانِ وانقيادٍ، وأطعنا أم أمرتنا به ورسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: أوذ قُلْنَم سمعنا والعناه؛ أي: سمعنا ما أمرتنا به ورسوله قد أوراعيتا عنه بالاجتناب، وهذا شاملُ لجميع شرائع الدين الظاهرة والباطنة، وأنَّ المؤمنين يذكرونَ في ذلك عهد الله وميثاقه عليهم وتكون منهم على والباطنة، وأنَّ المؤمنين يذكرونَ في ذلك عهد الله وميثاقه عليهم وتكون منهم على والسوال والخواطر؛ فاحذروا به كاملاً غير ناقص، ﴿واتَقوا الله ﴾: في جميع أوالكم، وإنَّ الله عليم بذات الصُدور ﴾؛ أي: ما<sup>(١)</sup> تنطوي عليه من الأفكار أولأسرار والخواطر؛ فاحذروا أن يطلع من قلوبكم على أمر لا يرضاه أو يصدر على مناه أو يصدر غلائكم من قلوبكم على أمر لا يرضاه أو يصدر كذلك غفر لكم ما يكرهه، واعمُروا قلوبكم بمعرفة ومحبَّة والنوبكم على أولكم إن كنتم مالأفكار غلائكم فا يكرها ما أو يصدر كذلك غفر لكم السيات، وضاءَفَ لكم الحسناتِ لعلمه بصلاح قلوبكم إن كنتم منكم ما يكرهه، واعمُروا قلوبكم ملكم الحسناتِ لعلمه بصلاح قلوبكم إن كنتم ما كذلك غفر لكم السيات، وضاعَفَ لكم الحسناتِ لعلمه بصلاح قلوبكم أو كنتم ما كذلك غفر لكم السيات، وضاء قل كم الحسناتِ لعلمه بصلاح قلوبكم أن كنتم ما كذلك ما لكما ألحسان إله ما ما من خلام أو كن ما ما يكرهه، واعمُروا قلوبكم ما ممرمية ومحبَّة ومحبَّة وله

(۱) في (ب): «بما».

F سورة المائدة (٨ ـ ١٠)

﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا قَوَمِينَ لِلَهِ شُهَدَآة بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْمِئَكُمْ شَنَتَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْدَرُبُ لِلنَّفُوَىٰ وَاتَتْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرًا بِمَا نَعْمَلُونَ ﴾

﴿ أي: ﴿ يا أَيُّهَا الذين آمنوا ﴾: بما أمروا بالإيمان به، قوموا بلازم إيمانكم، بأن تكونوا ﴿ قوّامينَ للّه شهداء بالقِسْط ﴾: بأن تنشط للقيام بالقِسْط حركاتكُم الظاهرة والباطنة، وأن يكون ذلك القيام للّه وحدَه لا لغرض من الأغراض الدنيويَّة، وأن تكونوا قاصدين للقِسْط الذي هو العدل، لا الإفراط ولا التفريط في أقوالكم ولا أفعالكم، وقوموا بذلك على القريب والبعيد والصديق والعدو. ﴿ ولا يَجْرِمَنَكُم ﴾؛ أي: يحملتُكم بغض قوم ﴿ على أن لا تَعْدِلوا ﴾؛ كما يفعله من لا فراط ولا التفريط في أقوالكم ولا أفعالكم، وقوموا بذلك على القريب والبعيد والصديق والعدو. ﴿ ولا يَجْرِمَنَكُم ﴾؛ أي: يحملتُكم بغض قوم ﴿ على أن لا تَعْدِلوا ﴾؛ كما يفعله من لا يخرم على عدل عنده ولا أفعالكم، والعدور. ﴿ ولا أفعالكم ما في أي أي الله على القريب والبعيد والصديق والعدو. أولا لا يخرِمُنَكُم ﴾؛ أي: يحملتُكم بغض قوم ﴿ على أن لا تَعْدِلوا ﴾؛ كما يفعله من لا عدل عنده ولا قسدوا له إلى أولا أفعالكم ولا أفعالكم، والعدور. وولا أفوالكم عدل عنده ولا قسد على القريب والبعيد والصديق والعدور. إولا لا عدل عنده ولا قسل الذي معلى أن لا تَعْدِلوا ﴾؛ كما يفعله من لا عدوكم؛ فاشهدوا عليه، وكما تشهدون على عدوكم؛ فاشهدوا له، ولو كان كافرا أو مبتدعاً؛ فإنه يجب العدل فيه وقبول ما يأتي به من الحقً؛ إلنه يجب العدل وله وقبول ما يأتي الله من الحقً؛ إلى أنه قاله، ولا يُودُ الحق لأجل قوله؛ فإن هذا ظلم به من الحقً؛ إلى أول للتقوى ﴾؛ أي: كلما حرصتم على العدل واجتهدتم في العمل به؛ كان ذلك أقرب لتقوى قلوبكم؛ فإن تمَّ العدل؛ كملت التقوى، إلى الله العمل به؛ كان ذلك أقرب لتقوى قلوبكم؛ فإن تمَ العدل؛ كملت التقوى، في أن الله العمل به؛ كان ذلك أقرب لتقوى قلوبكم؛ فإن تمَ العدل؛ كملت التقوى، في أن الله علم بوبير بما تعملونَ ؛ فمجازيكم بأعمالكم خيرها وشرًها صغيرها وكبيرها وكبيرها جزاء العمل وأجل أوجلاً.

﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمَيلُوا الصَّلِحَتِ لَمُم مَعْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِتَايَنِيْنَا أَوْلَتِهِكَ أَسْحَنْبُ الْحَجِيمِ ﴾.

(٩» أي: ﴿وَعَدَ اللّه»؛ \_ الذي لا يُخْلِفُ الميعاد، وهو أصدق القائلين \_ المؤمنين به وبكتبه ورسله واليوم الآخر، ﴿وعمِلُوا الصالحات»: من واجبات ومستحبات بالمغفرة لذنوبهم بالعفو عنها وعن عواقبها وبالأجر العظيم الذي لا يعلم عِظَمَهُ إلا الله تعالى؛ ﴿فلا تعلمُ نفسٌ ما أَخْفِيَ لهم من قُرَّةِ أعينٍ جزاءً بما كانوا يعملون».

(١٠) ﴿والذين كفروا وكذبوا بآياتنا): الدالَّة على الحقَّ المبين، فكذَّبوا بها بعدما أبانت الحقائق. ﴿أولئْك أصحابُ الجحيمَ»: الملازمون لها ملازمة الصاحب لصاحب.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمُ أَن يَبْسُطُوًا إِلَيْكُمْ

2.1

سورة المائلة (١١ ـ ١٢) 🐻

أَيْدِيَهُمْ فَكَفَ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَنْقُوا اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ .

(١١) يذكر تعالى عباده المؤمنين بنعمه العظيمة، ويحتُّهم على تذكَّرها بالقلب واللسان، وأنَّهم كما أنَّهم يعدُون قتلهم لأعدائهم وأخذ أموالهم وبلادهم وسبيهم نعمة ؛ فليعدُوا أيضاً إنعامه عليهم بكف أيديهم عنهم ورد كيدهم في نحورهم نعمة ؛ فإنَّهم الأعداء قد هَمُوا بأمر، وظنُّوا أنهم قادرون عليه ؛ فإذا لم يدركوا بالمؤمنين فإنَّهم الأعداء قد هَمُوا بأمر، وظنُّوا أنهم قادرون عليه ؛ فإذا لم يدركوا بالمؤمنين مقصودهم فهو نصر من الله لعباده المؤمنين ؛ ينبغي لهم أن يشكروا الله على ذلك مقصودهم فهو نصر من الله لعباده المؤمنين ؛ ينبغي لهم أن يشكروا الله على ذلك مقصودهم فهو نصر من الله لعباده المؤمنين ؛ ينبغي لهم أن يشكروا الله على ذلك ويعبدوه ويذكروه، وهذا يشمل كلَّ من همَّ بالمؤمنين بشرِّ من كافر ومنافق وباغ، كفَّ الله شرَّه عن المسلمين ؛ فإنه داخل في هذه الآية . ثم أمرهم بما يستعينون به على الله شرَّه عن المسلمين ؛ فإنه داخل في هذه الآية . ثم أمرهم بما يستعينون به على المؤمنين بشرِّ من كافر ومنافق وباغ، كفَّ الله شرَّه عن المسلمين ؛ فإنه داخل في هذه الآية . ثم أمرهم بما يستعينون به على المؤمنين بشرً من كافر ومنافق وباغ، على الله شرَّه عن المسلمين ؛ فإنه داخل في هذه الآية . ثم أمرهم بما يستعينون به على المؤمنين بشر من كافر ومنافق وباغ، على الله شرَّه عن المسلمين ؛ فإنه داخل في هذه الآية . ثم أمرهم بما يستعينون به على المؤمنون به أمرهم بما يستعينون به على الانتصار على عدوهم وعلى جميع أمورهم، فقال : هوعلى الله فليتوكَّل المؤمنون به أي : يعتمدوا عليه في جلب مصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة، ويتبرؤوا من حولهم وقوَّتهم، ويثقوا بالله تعالى في حصول ما يحبُون، وعلى حسب إيمان العبد حولهم وقوَّتهم، وهو من واجبات القلب المتَفق عليها.

وَلَقَدْ أَحَدَ اللَّهُ مِيثَنَى بَخِت إِسْرَةِ بِلَ وَبَعَنْنَا مِنْهُمُ أَنْنَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللَّهُ إِلَى مَعَكُمٌ لَمِنْ أَعَمْتُهُ الصَّكَلَاةَ وَءَاتَبْتُهُ الزَّكُوةَ وَءَامَنتُه بِرُسُلِي وَعَنَزَرْنَعُوهُمْ وَأَقْرَضْتُهُ اللَّهُ إِلَى مَعَكُمٌ لَبِنَ أَقَمْتُهُ الصَّكَلَاةَ وَءَاتَبْتُهُ الزَّكُوةَ وَءَامَنتُهم بِرُسُلِي وَعَنَزَرْنَعُوهُمْ وَأَقْرَضْتُهُ اللَّهُ إِلَى مَعَكُمٌ لَبِنَ أَقَمْتُهُ الصَّكَلَاةَ وَءَاتَبْتُهُ الزَّكُوةَ وَءَامَنتُهم بِرُسُلِي وَعَنَزَرْنَعُوهُمْ وَأَقْرَضْتُهُ اللَّهُ قَدَصَتُ اللَّهُ قَدْمَ اللَّهُ قَدْمَ اللَّهُ قَدْمَ عَنْدُ أَنْتَكُمُ مَنْنَتِ تَعْرَى مِن تَعْتَهُمَ الْأَنْهَدُرُ اللَّهُ قَدْمَتُ مَعَنَى مَعَنَ عَمْنَ حَكَمُ سَبَعْتَاتِكُمُ وَلَدُيْظَنَعُمُ جَنَاتِ بَعْرِى مِن تَعْتِهِمَا الْأَنْهَدُرُ لَمَنَ حَكَمَ مَعَنَ اللَّهُ قَدْمَ مَنَا حَكَنَ اللَّهُ عَمْنَ حَكَمُ مَنْ مَعَنْ وَعَنْ مَعْمَى الْتُعْهُمُ اللَّهُ عَنْ حَكْمَ مَعَنْ اللَّهُ عَنْ مَعْهُمُ الْمَنْعَمَ مِي اللَّهُ عَنْ مَعَ مَعْنَ الْعَمَانَ عَنْهُ مُ مَنْ مَعَنْ مَعْتَ اللَهُ عَمْنَ عَنْ مَ حَكْمَ وَعَن الْعَمْ الْمَ عَنْهُمُ الْنَعْ عَنْهُمُ الْعَنْ عَنْ الْتُعْذَا مَن حَكْمَ عَنْ عَنْ عَنْهُمُ الْعَتَكُمُ مَنْ مَاتَنْتُهُ مَنْ حَكَمَ مَعْتَنْهُمُ الْتُعْذَرُ أَنْ عَمْنَهُمُ الْقَدْمُ مَنْ عَنْهُ مُ عَنْ عَصْمَ عَنْ عَنْهُمُ الْعَمَانَ عَنْ عَنْهُمُ الْتُعْتَعَالَ عَنْ عَامَةُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْعُولُ مَعْ عَنْ مَ عَنْ مَنْ عَنْهُ مُ عَنْهُ مُ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَهُ عَامَا عَانَ عَنْهُ مُ عَنْ عَنْ عَامَا عَمَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْعُولُهُ مَنْ عَنْ عَنْهُ اللَهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَا عَنْ عَالَهُ عَلَى عَنْ عَنْهُ مَعْنَ عَنْ عَنْ عَالَا عَنْ عَالَى مَا عَنْهُ مُ عَنْ عَنْهُ مَنْ عَالَهُ عَنْ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَنْ مَعْتُ مَا عَنْ عَنْهُ مَعْتُ مَنْتُ مَ عَنْنَا عَمْ مَنْ مَا عَنْ عَائِهُ عَنْهُ مُ عَائَةُ مُ عَنْ عَنْ عَامَ عَنْ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَ الْعَنْهُ عَنْهُ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَائَةُ مَنْ عَالَهُ عَامُ الْعَنْ عَامُ مُ مَعْتَ عَنْ عَامُ مُ عَائُ عُنْ مَ عَالَهُ عَنْ عَامُ مَ مَنْ عَالَهُ عَنْ عَامُ مَعْنَ عَا عَنْ عَامَ عَا عَا عَا عَامَ عَنْ مَ عَائُ مَ عَامَ عَاع

سورة المائدة (١٣)

ظاهراً وباطناً بالإثيان بما يلزم وينبغي فيها والمداومة على ذلك، ﴿وآنيتُم الزَّكَاةَ»: لمستحقيها، ﴿وآمنتُم برسليَ»: جميعهم، الذين أفضلهم وأكملهم محمد ﷺ. ﴿وعزَّرْتموهم»؛ أي: عظَّمتموهم، وأدَّيتم ما يجبُ لهم من الاحترام والطاعة، ﴿وأقرضتُم الله قرضاً حسناً»: وهو الصدقة والإحسان الصادر عن الصِّدق والإخلاص وطيب المكسب؛ فإذا قمتم بذلك ﴿لأكفُرَنَّ عنكم سيّئاتكم ولأدخِلَنَّكُم جناتِ تجري من تحتها الأنهار»: فجمع لهم بين حصول المحبوب بالجنَّة وما فيها من النعيم واندفاع المكروه بتكفير السيئات ودفع ما يترتَّب عليها من العقربات. فِفَمَن كَفَرَ بعد ذلك»: العهد والميثاق المؤكَّد بالأيمان والالتزامات المقرون بالترغيب بذِكْر ثوابه، ﴿فقد ضَلَّ سواء السبيلَ»؛ أي: عن عمدٍ وعلم، فيستحقُ ما يستحقُّه الضَّالُون من حرمان الثواب وحصول العقاب.

(١٣) فكأنه قيل: ليت شعري! ماذا فعلوا؟ وهل وفوا بما عاهدوا الله عليه أم نكثوا؟ فبيَّن أنهم نقضوا ذٰلك، فقال: ﴿فَبِما نَقْضِهِم ميثاقَهم﴾؛ أي: بسببه عاقبناهم بعدَّة عقوبات:

الأولى: أنّا ﴿لَعَنَّاهِمَ﴾؛ أي: طردناهم وأبعدناهم من رحمتنا، حيث أغلقوا على أنفسهم أبواب الرحمة، ولم يقوموا بالعهد الذي أخذ عليهم، الذي هو سببها الأعظم.

الثانية: قوله: ﴿وجَعَلْنا قلوبَهم قاسيةَ﴾؛ أي: غليظة لا تُجدي فيها المواعظ ولا تنفعُها الآيات والنُّذر؛ فلا يرغُبهم تشويقٌ ولا يزعجهم تخويفٌ، ولهذا من أعظم العقوبات على العبد؛ أن يكون قلبُه بهٰذه الصفة التي لا يفيده الهُدى والخيرُ إلَّا شرًا.

**الثالثة**: أنهم يحرّفون الكلم من بعد مواضعِهِ؛ أي: ابتُلوا بالتغيير والتبديل، فيجعلون للكَلِم الذي أراد الله، معنى غير ما أراده الله ولا رسوله.

الرابعة : أنَّهم ﴿نَسوا حظًّا مما ذُكِّروا به<sup>(١)</sup>﴾؛ فإنَّهم ذُكِّروا بالتوراة وبما أنزل اللَّه على موسى فنسوا حظًّا منه، ولهذا شاملٌ لنسيان علمه، وأنهم نسوه وضاع عنهم ولم يوجد كثيرٌ مما أنساهم اللَّه إياه عقوبةَ منه لهم، وشاملٌ لنسيان العمل الذي هو الترك، فلم يوفَّقوا للقيام بما أمروا به. ويستدلُّ بهٰذا على أهل الكتاب بإنكارهم

فى (ب): «بهم».

٤ • ٦



سورة المائدة (١٤)

بعض الذي قد ذُكِرَ في كتابهم أو وقع في زمانهم أنه مما نسوه.

الخامسة: الخيانة المستمرَّة التي ﴿لا تزال تطَّلِع على خائنةٍ منهم﴾؛ أي: خيانةٍ لله ولعباده المؤمنين. ومن أعظم الخيانة منهم كتمهم عن من يَـعِظُهم ويُحْسِن فيهم الظنَّ الحقَّ، وإبقاؤهم على كفرهم؛ فهٰذه خيانة عظيمة.

ولهذه الخصال الذميمة حاصلة لكلِّ من اتصف بصفاتهم، فكلَّ من لم يَقُمْ بما أمر الله به وأخذ به عليه الالتزام؛ كان له نصيبٌ من اللُّعنة، وقسوة القلب، والابتلاء بتحريف الكلم، وأنه لا يوفَّق للصواب، ونسيان حظًّ مما ذُكَّر به، وأنَّه لا بدَّ أن يُبتلى بالخيانة، نسأل الله العافية.

وسمى الله تعالى ما ذُكِّروا به حظًّا؛ لأنَّه هو أعظم الحظوظ، وما عداه؛ فإنَّما هي حظوظ دنيويَّة؛ كما قال تعالى: ﴿فَخَرَجَ على قومه في زينتِهِ قال الذين يريدونَ الحياةَ الدُّنيا يا ليتَ لنا مثل ما أوتي قارونَ إنَّه لذو حَظٌ عظيمَ﴾، وقال في الحظُّ النافع: ﴿وما يُلَقَّاها إلَّا الذين صَبَروا وما يُلَقَّاها إلا ذو حَظٌ عظيمَ﴾.

وقوله: ﴿إِلَّا قليلاً منهمَ؟؛ أي: فإنَّهم وفوا بما عاهدوا الله عليه، فوفَّقهم وهداهُم للصَّراط المستقيم، ﴿فاعفُ عنهم واصْفَحَ؟؛ أي: لا تؤاخِذُهم بما يصدُرُ منهم من الأذى الذي يقتضي أن يُعفى عنهم، واصفح فإنَّ ذٰلك من الإحسان. ﴿والله يحبُّ المحسنينَ؟: والإحسانُ هو أن تَعْبُدَ الله كأنَّك تراه؛ فإن لم تكن تراه؛ فإنَّه يراك، وفي حقِّ المخلوقين بذل النفع الدينيّ والدنيويّ لهم.

وَمِيَ ٱلَّذِينَ قَالُوًا إِنَّا نَصَحَدَىٰ أَحَدْنَا مِيتَنَقَهُمْ فَنَشُوا حَظًّا مِّنَا ذُكِرُوا بِهِ-فَأَغْنَهُنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاةَ إِلَى بَوْمِ ٱلْفِيَحَةُ وَسَوْفَ يُنَتِـثُهُمُ اللهُ بِمَا كَانُوا بَسْنُعُونَ ٢

(١٤) أي: وكما أخذنا على اليهود العهد والميثاق؛ فكذلك أخذنا على الذين قالوا: إنَّا نصارى لعيسى ابن مريم، وزَكُوا أنفسَهم بالإيمان بالله ورسُله، وما جاؤوا به فنقضوا العهد، ونسوا حَظًّا مما ذُكُروا به نسياناً علمياً ونسياناً عملياً، ﴿فأغرينا بينَهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة ؟ أي: سَلَّظْنا بعضهم على بعض، وصار بينهم من الشرور والإحن ما يقتضي بغض بعضهم بعضاً ومعاداة بعضهم بعضاً إلى يوم القيامة ؟ أي: سَلَّظْنا بعضهم على بعض، وحار وصار بينهم من الشرور والإحن ما يقتضي بغض بعضهم بعضاً ومعاداة بعضهم بعضاً وما وصار ينهم من الشرور والإحن ما يقتضي بغض بعضهم بعضاً ومعاداة بعضهم على بعض وعداوة وشقاق، وهذا أمر مشاهد ؟ فإن النَّصارى لم يزالوا ولا يزالون في بغض وعداوة وشقاق، أوسوف ينبِّنهم الله بما كانوا يصنعون؟ : فيعاقبهم عليه.

٤٠٨

سورة المائدة (١٥ ـ ١٦)

﴿يَتَأَهَلَ الْحِتَبِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ حَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُغْفُونَ مِنَ الْحِتَبِ وَيَعَقُوا عَن حَثِيرُ قَدْ جَاءَكُم مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَحِتَبٌ تُمَعِينُ شَا يَهْدِى بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَنَكُم سُبُلَ السَّلَدِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَنِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ- وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِبِ شَا ﴾

(١٥) لما ذكر تعالى ما أخذه الله على أهل الكتاب من اليهود والنصارى، وأنهم نَقَضوا ذلك إلاً قليلاً منهم؛ أمرهم جميعاً أن يؤمنوا بمحمد ﷺ، واحتجً عليهم بآية قاطعة دالة على صحة نبوَّته، وهي أنَّه يبيِّن لهم كثيراً مما يخفون عن الناس، حتَّى عن العوامٌ من أهل ميلَتهم؛ فإذا كانوا هم المشار إليهم في العلم ولا علم عند أحد في ذلك الوقت إلا ما عندهم؛ فالحريص على المشار إليهم في العلم ولا علم عند أحد في ذلك الوقت إلا ما عندهم؛ فإذا كانوا هم المشار إليهم في العلم ولا علم عند أحد في ذلك الوقت إلا ما عندهم؛ فإذا كانوا هم المشار إليهم في العلم ولا علم عند أحد في ذلك الوقت إلا ما عندهم؛ فالحريص على العلم لا سبيل له إلى إدراكه إلا منهم؛ فإذا كانوا هم المشار اليهم في العلم ولا علم عند أحد في ذلك الوقت إلا ما عندهم؛ فالحريص على العلم لا سبيل له إلى إدراكه إلا منهم، وهو أميً لا يقرأ ولا يكتب من أدلُ الدلائل على القطع برسالته، وذلك مثل صفة محمد في كتبهم، ووجود البشائر به في كتبهم، وبيان آية الرجم... ونحو ذلك، هو عن كتبهم، ووجود البشائر به في كتبهم، وبيان آية الرجم...

قد جاءكم من الله نورً؟: وهو القرآن يُستضاء به في ظُلُمات الجهالة وعماية الضَّلالة، ﴿وكتابٌ مبينٌ؟: لكلُ ما يحتاجُ الخلق إليه من أمور دينهم ودُنياهم؛ من العلم بالله وأسمائِهِ وصفاتِهِ وأفعاله، ومن العلم بأحكامه الشرعيَّة وأحكامه الجزائيَّة.

(١٦﴾ ثم ذَكَرَ مَنْ الذي يَهْتَدي بهٰذا القرآن، وما هو السبب الذي من العبد لحصول ذٰلك، فقال: ﴿يهدي به اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضوانَه سبل السلام؟؛ أي: يهدي مَن اجتهد وحرص على بلوغ مرضاة الله وصار قصده حسناً سُبُلَ السلام التي يَسْلَمُ صاحبها من العذاب وتوصِلُه إلى دار السلام، وهو العلم بالحقِّ والعمل به إجمالاً وتفصيلاً. ويخرِجُهم من ظُلمات الكفر والبدعة والمعصية والجهل والغَفْلة، إلى نور الإيمان والسُنَّة والطاعة والعلم والذُكر، وكل هٰذه من الهداية بإذن الله الذي ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، ﴿ويهديهم إلى صراطِ مستقيم﴾.

﴿لَعَدَ حَحَمَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوًا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْبَيَمٌ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا إِنَّ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ ٱلْمَسِيحَ ٱبَنَ مَرْبَيَمَ وَأَمَنُهُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيمًا وَلِنَه مُلْكُ ٱلسَمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَآهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَذِيرُ ۞ وَقَالَتِ

سورة المائدة (١٧ ـ ١٨)

ٱلْبَهُودُ وَالنَّصَدَرَىٰ خَنْ أَبْنَتَوُا اللَّهِ وَأَحِبَّتُؤُمُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُمْ بَل أَنتُم بَشَرُ مِّتَن خَلَقً يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآةُ وَلِنَّهِ مُلْكُ السَّمَلَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ ﴾ .

(١٧) لما ذكر تعالى أخذ الميثاق على أهل الكتابين وأنَّهم لم يقوموا به بل نقضوه؛ ذَكَرَ أقوالهم الشنيعة، فَذَكَرَ قولَ النَّصاري، القول الذي ما قاله أحدُّ غيرهم، بأنَّ الله هو المسيح بن مريم، ووجه شُبهتهم أنَّه ولد من غير أب، فاعتقدوا فيه لهذا الاعتقاد الباطل، مع أن حوًّاء نظيره، خُلِقَتْ بلا أمَّ، وآدم أوَّلي منه خلق بلا أب ولا أمُّ؛ فهلًا ادَّعوا فيهما الإلهٰية كما ادَّعوها في المسيح! فدلَّ على أنَّ قولهم أتباع هوى من غير برهانٍ ولا شبهةٍ، فردَّ الله عليهم بأدلةٍ عقليَّةٍ واضحةٍ، فقال: ﴿قُلُّ فمن يملِكُ من الله شيئاً إن أراد أن يُهْلِكَ المسيح ابن مريم وأمَّه ومن في الأرض جميعاً ﴾؛ فإذا كان المذكورون لا امتناع عندهم يمنَّعُهم لو أراد الله أن يُهْلِكَهم ولا قدرة لهم على ذلك؛ دلَّ على بطلان إلهية من لا يمتنع من الإهلاك ولا في قوَّته شيء من الفكاك. ومن الأدلَّة أنَّ ﴿لِلَّهِ ﴾ وحدَه ﴿مَلْكُ السموات والأرض ؟، يتصَّرَّف فيهم بحكمِهِ الكونيِّ والشرعيِّ والجزائيِّ، وهم مملوكون مدبَّرون؛ فهل يَليقُ أن يكون المملوك العبد الفقير إلهاً معبوداً غنيًّا من كلُّ وجه؟! لهذا من أعظم المحال، ولا وجه لاستغرابهم لخلق المسيح عيسى بن مريم من غير أب؛ فإنَّ الله ﴿تَخْلُقُ ما بِشَاءَ﴾: إن شاء من أبٍ وأمَّ كسائر بني آدم وإن شاء من أبَّ بلا أم كحواء، وإن شاء من أمَّ بلا أبٍ كَعَيسَى، وَإِن شاء منْ غيرُ أَبِ ولا أمَّ كآدم؛ فنوَّع خليقتَهَ تعالى بمشيئتِهِ النافذة التيِّ لا يستعصي عليها شيءٌ، ولهٰذًا قال: ﴿واللَّهُ على كُلُ شيءٍ قديرٌ ﴾ .

(١٨) ومن مقالات اليهود والنصارى أنَّ كلاً منهما ادَّعى دعوى باطلة يزكون بها أنفسهم؛ بأن قال كل منهما: (نحنُ أبناء الله وأحِبًاؤه)، والابن في لغتهم هو الحبيب، ولم يريدوا البُنُوَّة الحقيقيَّة؛ فإنَّ هٰذا ليس من مذهبهم؛ إلَّا مذهب النصارى في المسيح. قال الله رَدًّا عليهم حيث ادَّعوا بلا برهان: (قُلْ فلم يُعَذِّبُكُم بدُنوبكم) فلو كُنتم أحبابه؛ ما عذَّبكم؛ لكون الله لا يحبُّ إلَّا من قام بمراضيه. (بل أنتم بشرَ ممَّن حَلَقَ): تجري عليكم أحكامُ العدل والفضل، (يَغفوُ لَمن يشاء ويعذُبُ من يشاء): إذا أتوا بأسباب المغفرة أو أسباب العذاب، (وللَه ملكُ السمُوات والأرض وما بينهما وإليه المصير ؟؛ أي: فأيُ شيء خصَّكم بهٰذه الفضيلة وأنتم من جملة المماليك ومن جملة من يرجع إلى الله في الدار الآخرة فيجازيكم بأعمالكم.

<sup>FO</sup> سورة المائلة (۱۹ ـ ۲۰)

﴿ يَتَأَهَلَ ٱلْكِنَابِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَقَرَقِ مِنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُوا مَا جَآءَنَا مِنُ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُمْ وَنَذِيرٌ وَاللَهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَدِيرٌ ()

(١٩) يدعو تبارك وتعالى أهلَ الكتاب بسبب ما منَّ عليهم من كتابِهِ أن يؤمنوا برسولِهِ محمد ﷺ ويشكُروا الله تعالى الذي أرسله إليهم ﴿على﴾ [حين] ﴿فترةٍ من الرُّسلَ وشدَّة حاجةٍ إليه وهذا مما يدعو إلى الإيمان به وأنه يبيئ الهم جميع المطالب الإلهية والأحكام الشرعية، وقد قطع الله بذلك حجَتهم؛ لئلاً يقولوا: ﴿ما جاءنا من بشير ولا نذير، فقد جاءكم بشير ونذيرَ»: يبشُر بالثواب العاجل والآجل وبالأعمال الموجبة لذلك وصفة العاملين بها، وينذر بالعقاب العاجل والآجل الأسياء طوعاً وإذعاناً لقدرتِهِ؛ فلا يستعصي عليه شيءً منها، ومن قدرتِهِ أن أرسل الأشياء طوعاً وإذعاناً لقدرتِهِ؛ فلا يستعصي عليه شيءً منها، ومن قدرتِهِ أن أرسل الرُّسل وأنزل الكتُبَ، وأنه يثيب من أطاعهم، ويعاقب من عصاهم.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَفَوْمِ أَذْكُرُوا نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذَ جَعَلَ فِيكُمْ أَلْبِينَةَ وَجَمَلَكُمْ مَ مُنُوكًا وَمَاتَنكُم مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِن ٱلْعَلَمِينَ () يَفَوْمِ أَذَخْلُوا ٱلأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ () ٱلَّتِي كَنَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا نَزْدُوا عَلَى أَذَارِكُمْ فَنَنقَلِنُوا خَسِرِينَ () قَالُوا يَنُمُوسَى إِنَّ فِيها قَوْمًا جَبَادِينَ وَإِنَّا لَنَ اللَّهُ لَكُمْ وَلا نَزْنَدُوا عَلَى أَذَارِكُمْ فَنَنقَلِنُوا خَسِرِينَ () قَالُوا يَنُمُوسَى إِنَّ فِيها قَوْمًا جَبَادِينَ وَإِنَّا لَن اللَّهُ لَكُمْ وَلا نَزْنَدُوا عَلَى أَذَهُ إِنَّ يَعْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا وَعَلَى اللَّهُ لَكُمْ وَلا نَعْمَمُ مَالَهُ عَلَيْهِما أَذَى يَعْرُجُوا مِنْها فَإِذَا دَخْلُونَ () قَالَ يَعْرُجُوا مِنْها عَلَيْ أَنْ لَنَ يَعْمُونَى أَنَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِما اللَّهُ عَلَيْهِما اللَّهُ عَلَيْهِما اللَّهُ عَلَيْهِما أَدَعْلُوا عَلَيهم اللَّهُ عَلَيْهِما أَذَى أَعْنَا لَكُمْ عَلَيْهِ أَنْ وَعَلَى اللَّهِ يَعْتُونُ أَنْ أَنْ يَعْمُونَ أَعْنَى أَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَاللَهُ عَلَيْهِما اللَهُ عَلَيْهِما أَذَا يَنُومُونَ إِنَّهُ أَنْهَ عَلَيْهِما أَنْهِينَا أَنْحَمَا اللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ أَعْلَى اللَهُ عَلَيْهُمُ اللَهُ عَلَيْهُ أَنْ يَعْرُبُونُ وَعَلَى اللَهُ عَلَيْهُ مَاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَهُ عَلَيْهُ فَا لَذَى تَتَعْمَى اللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ أَنْ أَنْ يَعْرُونَ إِنَى اللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْنُ وَعَلَى اللَهُ عَلَيْ لَكُمُ عَلِيلُولُنَا فَي مَاللَهُ عَلَيْهُ فَي اللَهُ عَلَيْهُ فَي اللَهُ عَلَيْهُ فَي أَنْهُ عَلَيْهُمُ اللَهُ عَلَيْ أَنْتَى أَنْ كَنْ تَدْعُلُونَ اللَهُ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَيْهُونَ فَي أَنْهُ وَعَلَى أَنْهُ عَلَيْهُ مَاللَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَى مَعْتُ الْعَنْ عَلَيْ أَعْلَى عَلَى أَعْهُ مَا عَنْ أَعْنُ اللَهُ عَلَيْهُ مَنْ عَلَى اللَهُ عَلَى عَلَى اللَهُ عَلَيْهُ مَا اللَهُ عَلَي وَنَا وَلَكُمُ مَا عَلَى اللَهُ عَلَيْهُ إِنَا عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْ مَا عَلَى اللَهُ عَلَيْ عَلَى عَالَهُ عَلَيْ عَالَى أَنْ أَنْ أَنْ مَنْ الْعَالَ عَلَى مُوا عَلَى الْعَالَهُ عَالَهُ مَا عَا عَنْهُ عَا عَا مَا عَالَهُ عَا عَا عَالل

﴿ ٢٠﴾ لما امتنَّ الله على موسى وقومه بنجاتهم من فرعون وقومه وأسرِهم واسرِهم واسرِهم؛ ذهبوا قاصدين لأوطانِهم ومساكنِهم، وهي بيت المقدس وما حواليه، وقارَبوا وصولَ بيت المقدس، وكان الله قد فَرَضَ عليهم جهادَ عدوًهم لِيُخْرِجوه من ديارهم، فوعَظَهم موسى عليه السلام وذكَرهم ليقدموا على الجهادِ، فقال:

(١) في (ب): إلى آخر القصة إ

سورة المائدة (٢١ ـ ٢٢)

أذُكُروا نعمةَ الله عليكم؟: بقلوبكم وألسنتِكم؛ فإنَّ ذِخْرَها داعٍ إلى محبَّته تعالى ومنشطٌ على العبادة، ﴿إذ جَعَلَ فيكُم أنبياءَ؟: يدعونكم إلى الهدى ويحذُرونكم من الرَّدى، ويحتُونكم على سعادتكم الأبديَّة، ويعلَّمونكم ما لم تكونوا تعلمون، ﴿وجعلكم ملوكاً؟: مملِكون أمركم بحيث إنه زال عنكم استعبادُ عدوًكم كم فكنتُم وجعلكم ملوكاً؟: مملِكون أمركم بحيث إنه زال عنكم استعبادُ عدوًكم لكم فكنتُم أرجعلكم ملوكاً؟: مملِكون أمركم بحيث إنه زال عنكم استعبادُ عدوًكم لكم فكنتُم وجعلكم ملوكاً؟: مملِكون أمركم بحيث إنه زال عنكم استعبادُ عدوًكم لكم فكنتُم أوجعلكم ملوكاً؟: مملِكون أمركم بحيث إنه زال عنكم استعبادُ عدوًكم لكم فكنتُم أوجعلكم ملوكاً؟: مملِكون أمركم بحيث إنه زال عنكم استعبادُ عدوًكم لكم فكنتُم أملِكون أمركم، ويتمكَّنون من إقامة دينكم، ﴿واتاكم؟: من النعم الدينيَّة والدنيويَّة أما لم يؤت أحداً من العالمينَ؟: فإنَّهم في ذلك الزمان خيرة الخلق وأكرمهم على الله، وقد أنعم عليهم بنعم ما كانت لغيرهم، فذلك الزمان خيرة الدينيَة والدنيويَّة والدنيويَّة والذا مي ذلك، وقد أنعم عليهم بنعم ما كانت لغيرهم، فراقامه منه، على النعم الدينيَة والدنيويَة وأما لم يؤت أحداً من العالمينَ؟: فإنَّهم في ذلك الزمان خيرة الخلق وأكرمهم على أله، وقد أنعم عليهم بنعم ما كانت لغيرهم، فذلك الزمان خيرة الديلة والدنيويَّة والذا وي أله، وقد أنعم عليهم بنعم ما كانت لغيرهم، فذلكَرهم بالنعم الدينيَة والدنيويَّة الله، وقد أنعم عليهم بنعم ما كانت لغيرهم، فذلكَرهم بالنعم الدينيَة والدنيويَة الله، وقد أنعم عليهم بنعم ما كانت لغيرهم، فذلكَرهم بالنعم الدينيَة والدنيويَة الله، وقد أنعم عليهم بنعم ما كانت لغيرهم، فذلكَرهم بالنعم الدينيَة والدنيويَة الله، وقد ألك إيمانهم وثباته، وثباتهم على الجهاد وإقدامهم عليه.

(٢١ ) ولهذا قال: ﴿يا قوم ادخُلوا الأرضَ المقدَّسة ؟ أي: المطهَّرة ﴿التي كَتَبَ اللَّه لكم ؟: فأخبرهم خبراً تطمئنُ به أنفسُهم إن كانوا مؤمنين مصدًقين بخبر الله، وأنه قد كَتَبَ<sup>(١)</sup> الله لهم دخولها وانتصارَهم على عدوَّهم، ﴿ولا ترتدُوا ؟ الله، وأنه قد كَتَبَ<sup>(١)</sup> الله لهم دخولها وانتصارَهم على عدوَّهم، ﴿ولا ترتدُوا ؟ أي: ترجعوا ﴿على أدبارِكُم فتنقَلبوا خاسرين ؟ قد خسرتُم دُنياكم بما فاتكم من أي: ترجعوا ﴿على الأعداء وفتح بلادِكم، وآخرتَكم بما فاتكم من النصر على الأعداء وفتح بلادِكم، وآخرتَكم بما فاتكم من النصر على الأعداء وفتح بلادِكم، وآخرتَكم بما فاتكم من النصر على الأعداء وفتح بلادِكم، وآخرتَكم بما فاتكم من الثواب وما استحققتم (٢)

(١) في (ب): «كتبه».
 (٢) في (ب): «وما استحقيتم».

FOR QURANIC THOUGHT سورة المائدة (٢٢ ـ ٢٦)

سينهزمون. ثم أمراهم بعدة هي أقوى العدد، فقالا: ﴿وعلى الله فتوكَّلُوا إن كنتم مؤمنين﴾: فإنَّ في التوكُّل على الله، وخصوصاً في هذا الموطن، تيسيراً للأمر ونصراً على الأعداء. ودل هذا على وجوب التوكُّل، وعلى أنه بحسب إيمان العبد يكون توكُله.

(٤٢% فلم ينجع فيهم هذا الكلام، ولا نفع فيهم الملام، فقالوا قول الأذلين: (با موسى إنَّا لن نَدْخُلُها أبدا ما داموا فيها فاذهب أنت وربَّك فقاتلا إنا ها هنا قاعدون»: فما أشنع هذا الكلام منهم، ومواجهتهم لنبيهم فيه في هذا المقام الحرج الضيق، الذي قد دعت الحاجة والضرورة إلى نصرة نبيَّهم وإعزاز أنفسهم! وبهذا وأمثاله يظهر التفاوت بين سائر الأمم وأمة محمد ﷺ؛ حيث قال الصحابة لرسول الله ﷺ حين شاوَرَهم في القتال يوم بدر، مع أنه لم يحتَّم عليهم: يا رسول الله لو خضت بنا هذا البحر؛ لخضناه معك، ولو بلغت بنا بَرْك الغَمَاد<sup>(1)</sup>؛ ما تخلَّف عنك أحدً، ولا نقول كما قال قوم موسى لموسى: (اذهب أنت وربُّك فقاتِلا إنَّا هاهنا قاعدون»، ولكن اذهب أنت وربك فقاتِلا إنَّا معكُما مقاتِلون من بين يديك ومن خلفك وعن يمينك وعن يسارك.

(٢٥) فلما رأى موسى عليه السلام عُتُوَّهم عليه؛ ﴿قال ربَ إني لا أُملِكَ إلا نفسي وأخي، أي: فلا يدان لنا بقتالهم ولست بجبار على لهؤلاء، ﴿فافرُقَ بيننا وبين القوم الفاسقين، أي: احكم بيننا وبينهم بأن تنزل فيهم من العقوبة ما اقتضته حكمتُك. ودلٌ ذلك على أنَّ قولهم وفعلهم من الكبائر العظيمة الموجبة للفسق.

(1) أخرجه البخاري (٣٩٥٢) عن ابن مسعود يقول: «شهدت من المقداد...» الحديث، وعند مسلم (١٧٧٩) إن الذي قال ذلك سعد بن عبادة. انظر «الفتح» (٧/ ٢٨٧).

(٢) كذا في (ب). وفي (1): «التي كتبهم الله لهم». والصواب ما أثبت.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المائلة (٢٧)

المقالة الصادرة عن قلوب لا صَبْرَ فيها ولا ثباتَ، بل قد ألفت الاستعباد لعدُوْها ولم تكن لها همم ترقيها إلى ما فيه ارتقاؤها وعلوُّها، ولتظهر ناشئة جديدة تتربَّى عقولهم على طلبِ قهرِ الأعداء وعدم الاستعباد والذُّلُ المانع من السعادة.ولما علم الله تعالى أن عبده موسى في غاية الرحمة على الخلق خصوصاً قومه، وأنه ربَّما رَقَّ لهم واحتملته الشفقةُ على الحزن عليهم في هذه العقوبة أو الدُّعاء لهم بزوالها،مع أن الله قد حتَّمها؛ قال: ﴿فلا تأسَ على القوم الفاسقينَ ﴾؛ أي: لا تأسَف عليهم ولا تحزَنْ؛ فإنهم قد فسقوا، وفِسْقُهم اقتضى وقوع ما نزل بهم لا ظلماً مِنَّا.

(١) في (ب): إلى آخر القصة.

سورة المائدة (٢٨ - ٣٢)

يكونَ عملُهم خالصاً لوجه الله، متَّبعين فيه لسنَّة رسول الله ﷺ.

(٢٨) ثم قال له مخبراً أنَّه لا يريد أن يتعرَّض لقتلِهِ لا ابتداءَ ولا مدافعةً، فقال: ﴿لئن بَسَطْتَ إليَّ يَدَكَ لتقتلني ما أنا بباسط يَدِيَ إليك لأقتُلك؟، وليس ذلك جُبْنًا منِّي ولا عجزاً، وإنَّما ذلك لأني ﴿أخافُ الله ربَّ العالمين؟، والخائف لله لا [يقدم]<sup>(١)</sup> على الذُنوب، خصوصاً الذنوب الكبار. وفي هذا تخويفٌ لمن يريد القتل، وأنَّه ينبغي لك أن تتقي الله وتخافه.

﴿ ٢٩﴾ ﴿ إِنِّي أريدُ أَن تَبُوءَ ؟ أَي: تَرجع ﴿ بِإِنْمِي وَإِنْمَكَ ؟ أَي: إِنَّه إِذَا دَارَ الأَمر بِين أَن أَكُونَ قَاتِلاً أَو تَقْتَلْنِي ؟ فَإِنِي أُوثر أَن تَقْتَلْنِي فَتَبُوء بِالوزرين ، ﴿ فَتَكُونَ مِن أَصحاب النَّارِ وَذَلك جَزَاء الظالمين؟ : دَلَّ هٰذَا على أَن القَتَلَ مَن كَبَائَر الذَّنُوب ، وَأَنَّه مُوجبٌ لَدُخُول النَّار.

٣٠% فلم يرتدع ذلك الجاني، ولم ينزَجِر، ولم يزل يعزم نفسه ويجزمها، حتَّى طوَّعت له قتل أخيه الذي يقتضي الشرع والطبع احترامه، ﴿فقتَلَه فأصبح من الخاسرين؟: دنياهم وآخرتهم، وأصبح قد سنَّ لهذه السُّنة لكلِّ قاتل، ومن سنَّ سنة سيئة؛ فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة، ولهذا ورد في الحديث الصحيح: أنه ما من نفس تُقتَل؛ إلا كان على ابن آدم الأول شطرٌ من دمها؛ لأنه أوَّلُ مَنْ سنَّ القتل»<sup>(٢)</sup>.

﴿ ٣١﴾ فلما قَتَلَ أخاه؛ لم يدر كيف يصنعُ به؛ لأنه أول ميت مات من بني آدم، ﴿ فَبَعَثَ اللّه غُراباً يبحثُ في الأرضَ؟؛ أي: يثيرُها ليدفنَ غُراباً آخر ميتاً. ﴿ لِيُرِيَهُ؟: بذلك ﴿ كيف يُواري سوأة أخيهِ؟؛ أي: بَدَنَه؛ لأنَّ بدن الميت يكون عورةً، ﴿ فأصبح من النادمين؟: وهٰكذا عاقبة المعاصي الندامة والخسارة.

فوين أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ أَنَّهُمْ مَن قَتَـكَ نَفْسُنًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوَ فَسَادِ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدْ جَآءَتَهُمْ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ثُمَرَ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَعْدَ ذَلِكَ فِي ٱلأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ٢

(٣٢) يقول تعالى: ﴿من أجل ذٰلكَ؟: الذي ذَكَرْناه في قصَّة ابني آدم وقتل

- کذا في (ب)، وفي (1): «يقوم».
- (٢) أخرجه البخاري (٣٣٣٥)، ومسلم (١٦٧٧) عن ابن مسعود رضى الله عنه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المائدة (٣٣)

أحدِهما أخاه وسَنِّه القتل لمن بعده وأن القتل عاقبته وخيمة وخسار في الدنيا والآخرة؛ ﴿كتبنا على بني إسرائيل﴾: أهل الكتب السماويَّة ﴿أَنَّه من قَتَلَ نفَّساً بغير نفس أو فسادٍ في الأرض﴾؛ أي: بغير حقٍّ ﴿فكأنَّما قتل الناس جميعاً﴾؛ لأنَّه ليس معه داع يَدْعوه إلى التَّبيين وأنَّه لا يقدِم على القتل إلَّا بحقٍّ، فلمَّا تجرًّا على قتل النفس التي لم تستحقَّ القتل؛ علم أنه لا فرقَ عنده بين لهذا المقتول وبين غيرهِ، وإنَّما ذٰلك بحسب ما تدعوه إليه نفسه الأمَّارة بالسوء، فتجرُّؤه على قتله كأنَّه قتل الناس جميعاً، وكذَّلك من أحيا نفساً؛ أي: استبقى أحداً فلم يقتله مع دعاء نفسه له إلى قتله، فمنعه خوف الله تعالى من قتلِهِ؛ فهٰذا كأنه أحيا الناس جميعاً؛ لأنَّ ما معه من الخوف يمنعُهُ من قتل من لا يستحقُّ القتل. ودلَّت الآية على أن القتل يجوز بأحد أمرين: إما أن يقتل نفساً بغير حقٍّ متعمَّداً في ذٰلك؛ فإنَّه يحلُّ قتله إن كان مكلفاً مكافئاً ليس بوالد للمقتول، وإما أن يكونَ مفسداً في الأرض بإفساده لأديان الناس أو أبدانهم أو أموالهم؛ كالكُفَّار المرتدِّين والمحاربين والدُّعاة إلى البدع الذين لا ينكفُ شرُّهم إلَّا بالقتل، وكذلك قطَّاع الطريق ونحوهم ممَّن يصولُ على الناس لقتلهم أو أخذ أموالهم. ﴿ولقد جاءَتْهُم رَسُلنا بالبيناتِ﴾: التي لا يبقى معها حجَّةً لأحدٍ، ﴿ثم إنَّ كثيراً منهمَه؛ أي: من الناس ﴿بعد ذٰلكَ»: البيان القاطع للحُجَّة الموجب للاستقامة في الأرض ﴿لمسرفونَ﴾: في العمل بالمعاصي ومخالفة الرسل الذين جاؤوا بالبيِّنات والحُجَج.

﴿إِنَّمَا جَزَاؤًا الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَمُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَحَلَبُوا أَوَ تُقَصِّطَعَ أَبَدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَافٍ أَوَ يُنفَوْا مِنَ ٱلأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْئٌ فِي الدَّنِيَّ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمُ ۞ إِلَا الَذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَ اللَهُ غَفُورٌ تَحِيمٌ ۞ ﴾.

(٣٣) المحاربون لله ورسوله هم الذين بارزوه بالعداوة وأفسدوا في الأرض بالكفر والقتل وأخذ الأموال وإخافة السبل، والمشهور أنَّ هٰذه الآية الكريمة في أحكام قُطَّاع الطريق الذين يعرضون للناس في القرى والبوادي فيغصبونهم أموالَهم ويقتُلونهم ويخفونهم، فيمتَنِع الناسُ من سلوك الطريق التي هم بها، فتنقَطِع بذلك. فأخبر الله أنَّ جزاءهم ونكالهم عند إقامة الحدً عليهم أن يُفعل بهم واحدً من هٰذه الأمور.

FOR QURĂNIC T سورة المائدة (٣٤ - ٣٤)

واختلف المفسرون هل ذلك على التَّخيير، وأنَّ كلَّ قاطع طريقٍ يفعلُ به الإمام أو نائبُهُ ما رآه المصلحة من هذه الأمور المذكورة، وهذا ظاهر اللَّفظ، أو أنَّ عقوبتهم تكون بحسب جرائِمِهم؛ فكلُّ جريمة لها قسطٌ يقابِلها؛ كما تدلُّ عليه الآية بحكمتها وموافقتها لحكمة الله تعالى، وأنهم: إن قتلوا وأخذوا مالاً؛ تحتَّم قتلهم وصلبُهم، حتى يشتهروا ويَختزوا ويرتدعَ غيرهم، وإن قتلوا ولم يأخذوا مالاً؟ تحتَّم قتلهم فقط، وإن أخذوا مالاً ولم يَقْتُلوا؛ تحتَّم أن تُقْطَع أيديهم وأرجلهم من خلاف؟ اليد اليمنى، والرجل اليسرى، وإن أخافوا الناس، ولم يقتلوا، ولا أخذوا مالاً؟ نفوا من الأرض، فلا يُتركون يأوون في بلد حتى تظهر توبتُهم. وهذا قول ابن عباس رضي الله عنه وكثير من الأئمة على اختلاف في بعض التفاصيل هذاك هذا بن عباس رضي الله منه وكثير من الأئمة على اختلاف في بعض التفاصيل وعذاب الآخرة، وأنَّ فاعله محاربٌ لله ولرسوله. وإذا كان هذا شأن عظم على القاصيل وعذاب الآخرة، وأنَّ فاعله محاربٌ لله ولرسوله. وإذا كان هذا شأن عظم على المنوب وعذاب الآخرة، وأنَّ فاعله محاربٌ لله ولرسوله. وإذا كان هذا شأن عظم الذيا وعذاب الأخرة، وأنَّ فاعله محاربٌ لله ولرسوله. وإذا كان هذا شأن عظم هذه وألك ما أنَّ تطهير الأرض من المسدين وتامين السبل والطرق عن الدنيا وعذاب الأخرة، وأنَّ فاعله محاربٌ لله ولرسوله. وإذا كان هذا شأن عظم هذه وألك ما أنَّ تطهير الأرض من المفسدين وتأمين السبل والطرق عن القتل وأخذ الأموال وإخافة الناس من أعظم الحسنات وأجلً الطاعات، وأنَّه إصلاحٌ في الأرض؛ كما أن ضلَّه إفسادٌ في الأرض.

(٣٤) وإلاً الذين تابوا من قبل أن تقدروا عليهم؟؛ أي: من هؤلاء المحاربين. وفاغلَموا أنَّ الله غفورُ رحيمٌ؟؛ أي: فيسقطُ عنه ما كان لله من تحتُّم القتل والصَّلب والقطع والنفي ومن حقَّ الآدميَ أيضاً إن كان المحارب كافراً ثم أسلم؟ فإنَّ كان المحارب مسلماً فإن حقَّ الآدمي لا يسقط عنه من القتل وأخذ المال، ودلَّ مفهوم الآية على أن توبة المحارب بعد القدرة عليه أنها لا تُسقِطُ عنه شيئاً، والحكمة في ذلك ظاهرةً، وإذا كانت التوبةُ قبل القدرة عليه تمنع من باب أولى. الحرابة؛ فغيرُها من الحدود إذا تاب من فعلِها قبل القدرة عليه من باب أولى.

﴿يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّـَقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُوَّا إِلَيَّهِ ٱلْوَسِــيلَةَ وَجَـهِدُواْ فِى سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمَّ تُفْلِحُونَ ٢

ف<sup>70</sup> هذا أمر من الله لعباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان من تقوى الله والحذر من سخطه وغضبه، وذلك بأن يجتهدَ العبد ويبذلَ غاية ما يمكنه من المقدور في اجتناب ما يَسخطه الله من معاصي القلب واللسان والجوارح الظاهرة والباطنة، ويستعين بالله على تركها لينجو بذلك من سخط الله وعذابه. فوابتغوا

سورة المائلة (٣٦ ـ ٣٧)

إليه الوسيلة»؛ أي: القُرْبَ منه والحظوة لديه والحبَّ له، وذٰلك بأداء فرائضه القلبية كالحبِّ له وفيه، والخوف والرجاء والإنابة والتوكل، والبدنيَّة كالزكاة والحج، والمركَّبة من ذٰلك كالصلاة ونحوها من أنواع القراءة والذّكر، ومن أنواع الإحسان إلى الخَلْق بالمال والعلم والجاه والبدن والنُّصح لعباد الله؛ فكلُّ هٰذه الأعمال تُقرِّبُ إلى الله، ولا يزال العبدُ يتقرَّب بها إلى الله حتَّى يحبَّه؛ فإذا أحبَّه؛ كان سمعَه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ويستجيبُ الله له الدعاء<sup>(1)</sup>.

ثم خصَّ تبارك وتعالى من العبادات المقرِّبة إليه الجهاد في سبيله، وهو بذل الجهد في قتال الكافرين بالمال والنفس والرأي واللسان والسعي في نصر دين الله بكلُ ما يقدِرُ عليه العبد؛ لأنَّ لهذا النوع من أجلُ الطاعات وأفضل القُرُبات، ولأنَّ من قام به؛ فهو على القيام بغيرهِ أحرى وأولى، ﴿لعلَّكم تفلحونَ»: إذا اتَّقيتم الله بترك المعاصي، وابتغيتُم الوسيلة إلى الله بفعل الطاعات، وجاهدتُم في سبيله ابتغاء مرضاته. والفلاحُ هو الفوز والظَّفَرُ بكلٌ مطلوب مرغوب والنجاة من كل مرهوب؛ فحقيقتُهُ السعادة الأبديَّة والنعيم المقيم.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلأَرْضِ جَبِعًا وَمِثْلَمُ مَعَكُمُ لِيَفْتَدُوا بِدِ مِنْ عَذَابٍ يَوْمِ ٱلْفِيَمَةِ مَا نُفْتَتِلَ مِنْهُمٌ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُ ۞ يُرِيدُونَ أَن يَخْرُجُوا مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا ۖ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ۞ ﴾.

(٣٦ - ٣٦) يخبر تعالى عن شناعة حال الكافرين [بالله] يومَ القيامة ومآلهم الفظيع، وأنَّهم لو افتدوا من عذاب الله بملء الأرض ذهباً، ومثله معه ما تُقُبِّلَ منهم ولا أفاد؛ لأنَّ محلَّ الافتداء قد فات ولم يبق إلَّا العذابُ الأليم الموجِع الدائم الذي لا يخرجونَ منه أبداً، بل هم ماكثون فيه سرمداً.

﴿وَالْسَارِقُ وَالْسَارِقَةُ فَاقْطَـعُوَا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيرُ حَكِيرٌ () فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِدٍ. وَأَصْلَحَ فَإِنَ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيَّةٍ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمُ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ لَهُ مُلْكُ السَمَوَتِ وَالأَرْضِ يُعَذِبُ مَن يَشَاهُ وَيَغْفِرُ لِبَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَلَ حُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ () ﴾.

(1)كما في «صحيح البخاري» (٦٥٠٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(٣٨) السارق: هو مَن أخذ مال غيره المحترم خفية بغير رضاه، وهو من كبائر الذنوب الموجبة لترتُّب العقوبة الشنيعة، وهو قطع اليد اليمنى؛ كما هو في قراءة بعض الصحابة، وحدُّ اليد عند الإطلاق من الكوع؛ فإذا سَرَقَ؛ قُطِعَتْ يدُه من الكوع وحُسِمَتْ في زيت لتنسدُّ العروق فيقف الدم. ولكنَّ السنَّة قيَّدت عموم هٰذه الآية من عدة أوجه: منها الحرز؛ فإنه لا بدَّ أن تكون السرقة من حرز، وحرز كل مال ما يُحفظ به عادة؛ فلو سَرَقَ من غير حرز؛ فلا قطع عليه. ومنها: أنه لا بدَّ أن يكون المسروق نصاباً، وهو ربع دينار أو ثلاثة دراهم أو ما يساوي أحدهما؛ فلو سرق دون ذلك؛ فلا قطع عليه، ولعل هذا يؤخذ من لفظ السرقة ومعناها؛ فإنَّ لفظ السرقة أخذ الشيء على وجه لا يمكن الاحترازُ منه، وذلك أن يكون المال محرزاً؛ فلو كان غير مُحْرَزٍ؛ لم يكن ذلك سرقة شرعية.

FOR ( المائدة (۲۸ ـ ٤٠)

ومن الحكمة أيضاً أن لا تُقطع اليد في الشيء النَّزر التافه، فلما كان لا بدَّ من التقدير؛ كان التقدير الشرعيُّ مخصَّصاً للكتاب. والحكمة في قطع اليد في السرقة: أنَّ ذٰلك حفظٌ للأموال واحتياطٌ لها وليقطع العضو الذي صدرت منه الجنايةُ. فإنْ عاد السارقُ؛ قُطعت رجله اليسرى، فإن عاد؛ فقيلَ: تُقطع يده اليسرى ثم رجله اليمنى. وقيلَ: يُحبس حتى يموت.

وقوله: ﴿جزاءً بما كسبا﴾؛ أي: ذلك القطع جزاء للسارق بما سرقه من أموال الناس ﴿نكالاً من الله﴾؛ أي: تنكيلاً وترهيباً للسارق ولغيره؛ ليرتدعَ السُرَّاق إذا علموا أنهم سيُقْطَعون إذا سرقوا. ﴿واللّه عزيزٌ حكيمَ﴾؛ أي: عزَّ وحَكَم فقطع السارق.

﴿٣٩﴾ ﴿فمن تاب من بعد ظُلْمِهِ وأصلحَ فإنَّ الله يتوبُ عليه إنَّ الله غفور رحيم﴾: فيغفر لمن تاب، فتَرَكَ الذنوب، وأصلح الأعمال والعيوب.

٤٠﴾ وذلك أنَّ الله له ملك<sup>(١)</sup> السماوات والأرض؛ يتصرَّف فيهما بما شاء من التصاريف القدريَّة والشرعيَّة والمغفرة والعقوبة؛ بحسب ما اقتضتُه حكمتُهُ ورحمتُهُ الواسعة ومغفرته.

المَنْ يَتَأَيُّهُمَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَتَرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوًا مَامَنًا إِنَّوْ وَالْوَا مَامَنًا إِنَّوْ وَلَمْ يَتَأَيُّهُمَا ٱلْمَنْ الْذِينَ مَادُوا سَتَتَعُونَ لِلْكَذِبِ سَتَتَعُونَ لِقَوْمٍ مَاخَرِينَ لَمَ إِنَّوْ وَلَقَوْمٍ مَاخَرِينَ لَمَ إِنَّوْ وَلَقَوْمٍ مَاخَرِينَ لَمَر مِنَ الْذِينَ مَا أَوْ الْمَا الْمَا أَنْ وَلَقَوْمِ مَا أَنْ أَنْ الْمَا الْمَنْ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَعْرَانِ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْعَالَيْ الْمَا أَنْ الْمَا الْمَ أَنْ الْمُولُولُ الْمَا الْمَا الْمَ

فى (ب): «وذلك أن لله ملك».

## سورة المائدة (٤١)

يَّأْتُوكُ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعَدٍ مَوَاضِعِةٍ. يَقُولُونَ إِنَّ أُوَنِيشَر هَذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَمَ تُقَوَّهُ فَاَحَدُولُ وَمَن يُرِدِ ٱللَّه فِتْنَتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْعاً أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ لَمَ يُرِدِ ٱللَّه أَن يُطَهِّر قُلُوبَهُمُ هَمَ فِي ٱلدُنيا خِرَى وَلَهُم فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ سَتَنعُونَ لِلكَذِبِ آڪَلُونَ لِلسُّحتَّ فَإِن جَآهُوكَ فَاَحَكُم بَيْبَهُم أَوْ أَعْضَ عَنهُم أَوْ اللَّهُ فَن عَنهُم وَإِن تُعْرضَ شَيْئاً وَإِن حَكَمْتَ فَإِن جَآهُوكَ فَاَحَكُم بَيْبَهُم أَوْ أَعْضَ عَنهُم أَوْ إِن تُعْرضَ عَنهُم وَ اللَّذِينَ شَيْئاً وَإِن حَكَمْتَ فَاحَكُم بَيْبَهُم بِالْفِسَطِ إِنَّ اللَّه يُحِبُ ٱلْمُفْسِطِينَ ﴾ وَعَدَهُم التَوْرَنَةُ فِيهَا حُكْمُ اللَهِ ثُمَ بَيْبَهُم بِالْفِسَطِ إِنَّ اللَّه يُحِبُ الْمُفْسِطِينَ ﴾ وَيَنهُ عَنهُم وَاللَّن وَعِندَهُم التَوْرَنَةُ فِيهَا حُكْمُ اللَهِ ثُمَ يَعَنَّهُم بِالْفِسَطِ إِنَّ اللَه يُحِبُ الْمُفْسِطِينَ ﴾ وَاللَّهُ فَوْن التَوْرَنَةُ فِيهَا حُكْمُ اللَهِ ثُمَ بِيَنَهُم بِالْفِسَطِ إِنَّ اللَه يُحِبُ الْمُفْسِطِينَ إِن وَاللَّهُ فَوْ إِنْ أَنْوَلَنَهُ أَوْلَتُكُم وَا التَوْرَنَةُ فِيهَا حُكْمُ اللَه ثُمَ يَعَالَةُ أَنْ وَالَة بُعُنُ أَعْتَمُ اللَهُ فَلَكَ مَنْ اللَهُ وَعِندَهُمُ التَوْرَيْنَة فِيهَا هُدًى وَتُورُدُ عَمَنُهُ إِنَّا الْنَبِيُونَ الْمُعْمُ إِنَّهُ اللَهُ فَدَةَ وَعَنهُ اللَهُ فَعَالَهُ عَلَيْهُ مَنْ اللَهُ اللَكَانِ الْنَوْنَةُ الْتَعْذَى إِنَّكَامُ وَالْحَكُمُ اللَهُ فَتَ الْعَنْ الْنَهُ أَنْ أَنْ

(۱) في (ب): «الذي».

توتوه فاحذروا؟؛ أي: لهذا قولهم عند محاكمتهم إليك، لا قصد لهم إلَّا اتباع الهوى، يقول بعضُهم لبعض: إنْ حَكَمَ لكُم محمدٌ بهٰذا الحكم الذي يوافق هواكم؛ فاقبلوا حكمه، وإن لم يحكم لكم به؛ فاحذروا أن تتابعوه على ذلك، ولهذا فتنة واتِّباع ما تهوى الأنفس. ﴿ومَن يُرِدِ اللّه فتنتَه فلن تملك له من اللّه شيئاً؟؛ كقوله تعالى: ﴿إِنَّك لا تهدي من أحببتَ ولكنَّ اللّه يهدي من يشاء؟، ﴿أولئك الذين لم يُرِدِ اللّه أن يطهّر قلوبهم؟؛ أي: فلذلك صدر منهم ما صدر.

سورة المائلة (٤٢ - ٤٢)

فدل ذلك على أنَّ مَن كان مقصودُهُ بالتَّحاكم إلى الحكم الشرعيِّ اتباعَ هواه، وأنَّه إن حُكم له رضي، وإن لم يُحَكَم له سَخِطَ؛ فإنَّ ذلك من عدم طهارة قلبه؛ كما أنَّ من حاكم وتحاكم إلى الشرع، ورضي به وافَقَ هواه أو خالفه؛ فإنه من طهارة القلب، ودلٌ على أن طهارة القلب سببٌ لكلٌ خير، وهو أكبر داع إلى كلُّ قول رشيدِ وعمل سديدِ. ﴿لهم في الدُنيا خزيَّ؟؛ أي: فضيحة وعارً، ﴿ولهم في الآخرة عذابٌ عظيم؟: هو النار وسَخَط الجبار.

٤٢﴾ ﴿سمَّاعون للكذبِ؟: والسمعُ ها هُنا سمع استجابة؛ أي: من قلَّة دينهم وعقلهم أن استجابوا لمن دعاهم إلى القول الكذب، ﴿أَكَالُون للسُّحتَ؟؛ أي: المال الحرام بما يأخذونه على سفلتهم وعوامِهم من المعلومات والرواتب التي بغير الحق، فجمعوا بين اتباع الكذب وأكل الحرام. ﴿فإن جاؤوك فاحْكُم بينهم أو أُخرِضٌ عنهمَ؟؛ فإنه عند تحاكم هذا الحق، عنهمَ؟؛ فإنه عند تحاكم هذا الحق، عنهم؟؛ فإنه عند تحاكم هذا الحق، عنهم؟؛ فإنه على منفلتهم وعوامِهم من المعلومات والرواتب التي بغير المال الحرام بما يأخذونه على سفلتهم وعوامِهم من المعلومات والرواتب التي بغير الحق، فجمعوا بين اتباع الكذب وأكل الحرام. ﴿فإن جاؤوك فاحْكُم بينهم أو أُخرِضٌ عنهم عنهم أنه عنهم عنهم أن يحكم من المعلومات والرواتب التي بغير أخرض عنهم في الحكم المرام بينهم أو يعرض عن الحكم بينهم أنه لا أصنف إليه يخير بين أن يحكم بينهم أو يعرض عن الحكم بينهم؛ انه لا الصنف إليه يخير بين أن يحكم بينهم أو يعرض عن الحكم بينهم اله لا الصنف إليه يخير بين أن يحكم بينهم أو يعرض عن الحكم بينهم.

وعلى لهذا؛ فكلُّ مستفتٍ ومتحاكم إلى عالم يَعلَمُ من حالِهِ أنَّه إن حَكَمَ عليه لم يرضَ؛ لم يَجِبِ الحكم ولا الإفتاء لهم؛ فإن حكم بينهم؛ وجب أن يحكمَ بالقِسط. ولهذا قال: ﴿وإن تُعرض عنهم فلن يَضُرُّوك شيئاً وإن حكمتَ فاحكُم بينَهم بالقسطِ إنَّ الله يحبُّ المقسِطينَ؟: حتى ولو كانوا ظلمةً وأعداءً؛ فلا يَمْنَعُكَ ذلك من العدل في الحكم بينهم: وفي لهذا بيان فضيلة العدل والقسط في الحكم بين الناس، وأنَّ الله تعالى يجبه.

٤٣﴾ ثم قال متعجباً منهم<sup>(١)</sup>: ﴿وكيف يحكِّمونك وعندهم التوراةُ فيها حكم

(١) في (ب): «لهم».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المائدة (٤٤)

الله ثم يَتَوَلَّوْنَ من بعدِ ذَلك وما أولَئك بالمؤمنينَ ﴾؛ فإنَّهم لو كانوا مؤمنينَ عاملينَ بما يقتضيه الإيمانُ ويوجِبُهُ؛ لم يصدفوا عن حكم الله الذي في التوراة التي بين أيديهم إلَّا لعلَّهم أن يجدوا عندك ما يوافِقُ أهواءَهم، وحين حكمتَ بينهم بحُكُم الله الموافق لما عندهم أيضاً؛ لم يرضَوًا بذلك، بل أغرَضوا عنه، فلم يَرْتَضوه أيضاً. قال تعالى: ﴿وما أولَئك ﴾: الذين هذا صنيعهم، بمؤمنينَ؛ أي: ليس هذا دأب المؤمنين، وليسوا حَرِيِّين بالإيمان؛ لأنهم جَعَلوا آلهتهم أهواءهم، وجعلوا أحكام الإيمانِ تابعةً لأهوائِهِم.

٤٤ > (أنَا أنزَلنا التوراة >: على موسى بن عمران عليه الصلاة والسلام (فيها هدى؟ : يهدي إلى الإيمان والحقِّ ويَعْصِمُ من الضَّلالة، ﴿وَنُورُ ﴾ يُسْتَضاء به في ظُلَم الجهل والحيرة والشكوك والشُّبهات والشَّهوات؛ كما قال تعالى: ﴿ولقد آتينا موسى وهارون الفرقان وضياء وذكرى للمتقين، ﴿ يحكُمُ بِها ﴾ - بين الذين هادوا؛ أي: اليهود، في القضايا والفتاوى ـ ﴿النبيُّون الذين أسلمُوا﴾ لله وانقادوا لأوامره، الذين إسلامهم أعظم من إسلام غيرهم، وهم صفوة الله من العباد؛ فإذا كان لهؤلاء النبيُّون الكرام والسادة للأنام، قد اقتدوا بها، وائتَمُّوا، ومشوا خلفها؛ فما الذي مَنَعَ هُؤلاء الأراذل من اليهود من الاقتداء بها؟! وما الذي أوجب لهم أن ينبذوا أشرف ما فيها من الإيمان بمحمد ﷺ الذي لا يُقبل عمل ظاهر وباطن إلا بتلك العقيدة؟! هل لهم إمام في ذٰلك؟! نعم؛ لهم أئمة دأبهم التحريف وإقامة رياستهم ومناصبهم بين الناس والتأكُّل بكتمان الحقِّ وإظهار الباطل، أولَئك أئمة الضَّلال الذين يدعون إلى النار. وقوله: ﴿والرَّبَّانيُّون والأحبار ﴾؛ أي: وكذَّلك يحكم بالتوراة للذين هادوا أئمة الدين من الربانيين؛ أي: العلماء العاملين المعلِّمين، الذين يربون الناس بأحسن تربية، ويسلكون معهم مسلك الأنبياء المشفقين، والأحبار؛ أي: العلماء الكبار الذين يُقتدَى بأقوالهم وتُرمَق آثارُهم ولهم لسانُ الصدق بين أممهم .

وذلك الحكم الصادر منهم الموافق للحق ﴿ما استُخفِظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء ﴾؛ أي: بسبب أنَّ الله استحفظهم على كتابه، وجعلهم أمناء عليه، وهو أمانة عندهم، أوجب عليهم حفظه من الزيادة والنقصان والكتمان وتعليمه لمن لا يعلمه، وهم شهداء عليه بحيث إنّهم المرجوع إليهم فيه وفيما اشتبه على الناس منه؛ فالله تعالى قد حمَّل أهل العلم ما لم يحمَّله الجُهَّال، فيجب عليهم القيام بأعباء ما حُمَّلوا، وأن لا يقتدوا بالجُهَّال بالإخلادِ إلى البطالة والكسل، وأن لا

يقتصروا على مجرَّد العبادات القاصرة من أنواع الذِّكْر والصلاة والزَّكاة والحجُّ والصوم ونحو ذلك من الأمور التي إذا قام بها غير أهل العلم؛ سلموا ونجوا، وأما أهل العلم؛ فكما أنهم مطالبون بالقيام بما عليهم أنفسهم فإنهم مطالبون أن يعلَّموا الناس، وينبَّهوهم على ما يحتاجون إليه من أمور دينهم، خصوصاً الأمور الأصولية، والتي يكثر وقوعها، وأن لا يخشوا الناس، بل يخشون ربَّهم، ولهذا قال: ﴿فلا تَخْشَوُا الناس واخْشَوْنِ ولا تَشْتَروا بآياتي ثمناً قليلاً»؛ فتكتموا الحقَّ، وتُظْهِروا الباطل لأجل متاع الدُنيا القليل.

سورة المائدة (٤٥)

ولهذه الآفات إذا سلم منها العالم؛ فهو من توفيقه وسعادته؛ بأن يكون همه الاجتهاد في العلم والتعليم، ويعلم أنَّ الله قد استحفظه بما<sup>(١)</sup> أودعه من العلم واستشهده عليه، وأن يكون خائفاً من ربَّه، ولا يمنعه خوف الناس وخشيتُهم من القيام بما هو لازمٌ له، وأن لا يُؤثِرَ الدُّنيا على الدين؛ كما أنَّ علامة شقاوة العالم أن يكون مخلداً للبطالة، غير قائم بما أمر به، ولا مبال بما استُحفظ عليه، قد أهمله وأضاعه، قد باع الدين بالدنيا، قد ارتشى في أحكامه، وأخذ المال على فتاويه، ولم يُعَلِّم عباد الله إلا بأجرة وجعالة؛ فهذا قد مَنَّ الله عليه بِمِنَّة عظيمة كَفَرها، ودَفَعَ حَظًا جسيماً محروماً منه غيره، فنسألك اللهمَّ علماً نافعاً وعملاً

ومَن لم يَحْكُم بما أنزل الله : من الحقَّ المُبين، وحكمَ بالباطل الذي يعلمُهُ لغرض من أغراضِهِ الفاسدة؛ ﴿فأولئك هم الكافرون : فالحكم بغير ما أنزل الله، من أعمال أهل الكفر، وقد يكون كفراً ينقُل عن المِلَّة، وذلك إذا اعتقد حِلَّه وجوازه، وقد يكون كبيرةً من كبائر الذُّنوب، ومن أعمال الكفر؛ قد استحقَّ من فَعَلَه العذابَ الشديدَ.

﴿وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَتِنِ بِالْعَـدَىِ وَٱلأَنْفَ بِٱلأَنفِ وَٱلأَدُبَ بِٱلْأَذُنِ وَٱلسِنَ بِالسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ فِصَاصٌ فَمَن نَصَدَفَك بِهِ فَهُوَ حَفَارَةٌ لَهُ وَمَن لَمَر يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ الظَلِمُونَ ٢

٤٥٤ لذه الأحكام من جملة الأحكام التي في التوراة، يحكم بها النبيُون الذين

سورة المائدة (٤٦)

أسلموا للذين هادوا والربّانيون والأحبار؛ فإنَّ الله أوجب عليهم أنَّ النفسَ إذا قَتلت تُقتلُ بالنفسِ بشرط العمد والمكافأة، والعينَ تُقلع بالعينِ، والأذنَ تُؤخذُ بالأذنِ، والسنَّ يُنزعُ بالسنَّ، ومثل هذه ما أشبهها من الأطراف التي يمكن الاقتصاص منها بدون حيف. ﴿والجروح قصاص﴾: والاقتصاص أن يُفعَل به كما فعل؛ فمن جرح غيره عمداً؛ اقتصَّ من الجارح جرحاً مثل جرحه للمجروح حَدًا وموضعاً وطولاً وعرضاً وعمقاً. وليُغلَم أنَّ شرع من قبلنا شرعٌ لنا ما لم يَرِذ شرعُنا بخلافه، ﴿فمن تصدَّق به﴾؛ أي: بالقصاص في النفس وما دونها من الأطراف والجروح؛ بأن عفا عمَّن جنى وثبت له الحقَّ قِبَلَه، ﴿فهو كفارةٌ له﴾؛ أي: كفارة للجاني؛ لأن الآدميَّ عفا عن حقّه، والله تعالى أحقُ وأولى بالعفو عن حقَّه، وكفارة أيضاً عن العافى؛ وجناياته.

ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولنك هم الظالمون﴾: قال ابن عباس<sup>(۱)</sup>: كفرَّ دون كفرٍ، وظلمَّ دون ظلم، وفسقٌ دون فسقٍ؛ فهو ظلم أكبر عند استحلالِهِ، وعظيمةً كبيرةً عند فعله غير مستحلٌ له.

﴿وَقَفَيْنَا عَلَىٰ ءَاتَنِيهِم بِعِيسَى أَبَنِ مَرْبَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَـدَبُهِ مِنَ ٱلْتَوْرَنَةِ وَءَاتَيْنَهُ ٱلإِخِيلَ فِيهِ هُدُى وَنُوَرُ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْتَوْرَىنَةِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةَ لِلْمُتَّقِينَ ٥ وَلْيَحْكُرُ أَهْلُ ٱلْإِخِيلِ بِمَا أَنَزَلَ أَنَذَهُ فِيهُ وَمَن لَمْ يَحْصُحُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَهُ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ الْفَسِقُوتَ ۞ ﴾.

٤٦﴾ أي : وأتْبَعْنا لهؤلاء الأنبياء والمرسَلين الذين يحكُمون بالتوراة بعبدنا ورسولنا عيسى بن مريم، روح الله وكلمته التي ألقاها إلى مريم، بعثه الله مصدًقا لما بين يديه من التوراة؛ فهو شاهد لموسى ولما جاء به من التوراة بالحق والصدق، ومؤيد لدعوته، وحاكم بشريعته، وموافق له في أكثر الأمور الشرعيَّة، وقد يكون عيسى عليه السلام أخفَ في بعض الأحكام؛ كما قال تعالى عنه : أنَه وقد يكون عيسى عليه السلام أخفَ في بعض الأحكام؛ كما قال تعالى عنه الله عنه : ألما بين يديه من التقوراة بالحق والصدق، ومؤيد لدعوته، وحاكم بشريعته، وموافق له في أكثر الأمور الشرعيَّة، وقد يكون عيسى عليه السلام أخفَ في بعض الأحكام؛ كما قال تعالى عنه : أنَه وقد يكون عيسى عليه السلام أخفَ في بعض الأحكام؛ كما قال تعالى عنه : أنَه الله يعان إسرائيل : ﴿ولاحِلَّ لَكُم بعض الذي حُرَمَ عَلَيْكُم ما العظيم، المستقيم، الكتاب العظيم المتم للتوراة، فيه هدى ونورُه : يهدي إلى الصراط المستقيم،

 <sup>(</sup>١) انظر تفسير الطبري (١٠/ ٣٤٥)، وللشيخ الألباني في «السلسلة الصحيحة» (٢٥٥٢) تخريج لهذا الأثر.

ويبين الحقَّ من الباطل، ﴿ومصدِّقاً لما بين يديه من التَّوراة﴾: بتنبيتها والشهادة لها والموافقة. ﴿وهدى وموعظة للمتَّقين﴾: فإنَّهم الذين ينتفعون بالهدى ويتَّعظون بالمواعظ ويرتَدِعون عمَّا لا يَليقُ.

سورة المائلة (٤٧ - ٤٨)

٤٧﴾ ﴿ولَيَحْكُم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه؟؛ أي: يلزمهم التقيُّد بكتابهم،
ولا يجوزُ لهم العدول عنه، ﴿ومن لم يَحْكُم بما أنزل اللهُ فأولئك هم الفاسقون﴾.

﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَبْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْحِتَبِ وَمُهَيِّمِنَا عَلَيَةٍ فَأَحْصُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَبَعْ أَهَوَآءَهُمْ عَمَّا جَآءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أَمَّةً وَنَحِدَةً وَلَكِن لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُم فَاسَتَبِقُوا ٱلْخَبْرَتَ إِلَى ٱللَهِ مَرْحِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَيْتَكُمُ مِعَا كُمُتُمْ فِيهِ تَخْلَلِفُونَ شَي وَأَن آحَكُم بَيْبَمُ مِنْ وَلَا تَتَبِ المُواتَعُمْ وَاحَدَرُهُمْ أَن يَنْتِنَكُمُ مِعَا كُمُتُمْ فِيهِ تَخْلَلِفُونَ شَي وَأَن آحَكُم بَيْبَهُم بِنَا المُواتَعُمْ وَاحْدَرُهُمْ أَن يَنْتِنُولَكَ عَلْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَى أَنتَهِ يُصِبَبُهُم بِيَعْضُ ذُنُوتَهِمْ وَاحَدَرُهُمْ أَن يَنْتِنُولَكَ عَلْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللَهُ إِلَى اللَّهُ أَن يُشِيبَبُهُم بِيَعْنُ وَلَا يَعْتَنُونَ أَنْهَا لَيْنَهُ أَمَا مَنْ يُعْتَعُونُ أَعْتَبُولَةُ عَالَمُ أَن

(<sup>4</sup><sup>4</sup>) يقول تعالى: ﴿وأنزلنا إليكَ الكتابَ : الذي هو القرآنُ العظيم، أفضلُ الكتب وأجلها، ﴿بالحقَّ ؛ أي: إنزالاً بالحقَّ ومشتملاً على الحقَّ في أخباره وأوامره ونواهيه، ﴿مصدِّقاً لما بين يديه من الكتاب »: لأنَه شهد لها، ووافَقَها، وطابقت أخبارُه أخبارَها، وشرائعُه الكبار شرائعَها، وأخبرت به، فصار [وجوده]<sup>()</sup> مصداقاً لخبرها، ﴿ومهيمناً عليه ؟؛ أي: مشتملاً على ما اشتملت عليه الكتب السابقة، وزيادة في المطالب الإلهية والأخلاق النفسية؛ فهو الكتاب الذي تَتَبَّعَ كلَّ حقَّ، جاءت به الكتب فأمر به، وحتَّ عليه، وأكثر من الطرق الموصلة إليه، وهو الكتاب الذي فيه نبأ السابقين واللاحقين، وهو الكتاب الذي فيه الحكم والحكمة والأحكام، الذي عُرضت عليه الكتب السابقة؛ فهو المتاب الذي قبرًا كما معن معن الذي غيرضت عليه الكتب السابقة؛ فما شهد [له]<sup>()</sup> بالصدق؛ فهو المقبول، وما شهد له بالردً؛ فهو مردود قد دخله التحريف والتبديل، وإلَّا؛ فلو المقبول، وما شهد له بالردً؛ فهو مردود قد دخله التحريف والتبديل، وإلَّا؛ فلو

فاحكم بينهم بما أنزل الله »: من الحكم الشرعيَّ الذي أنزله الله عليك، ﴿ولا

- (1) کدا فی (ب). وفی (†): «وجودها».
  - (٢) كذا في (ب). وفي (1): «لها».



سورة المائدة (٤٩)

تتَّبع أهواءهم عمَّا جاءك من الحقُ﴾؛ أي: لا تجعل اتَّباع أهوائهم الفاسدة المعارضة للحقِّ بدلاً عما جاءك من الحقِّ، فتستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير.

لكلَّ منكم أيُّها الأمم جعلنا: ﴿شِرْعَةَ ومنهاجاً﴾؛ أي: سبيلاً وسنة، ولهذه الشرائع التي تختلف باختلاف الأمم، هي التي تتغيَّر بحسب تغيُّر الأزمنة والأحوال، وكلُّها ترجع إلى العدل في وقت شِرعتها، وأما الأصول الكبار التي هي مصلحةً وحكمةً في كلَّ زمان؛ فإنها لا تختلف، فتُشَرَّع في جميع الشرائع، ﴿ولو شاء اللَّه وحكمةً في كلَّ زمان؛ فإنها لا تختلف، فتُشَرَّع في جميع الشرائع، ﴿ولو شاء اللَّه لَجَعَلَكُم أمةً واحدةً): تبعاً لشريعة واحدة، لا يختلف متأخّرها ولا متقدَّمها. ﴿ولَكن لِبَبْلُوَكَم فيما آتاكم؟: فيختبِرُكم وينظُرُ كيف تعملون، ويبتلي كلَّ أمة بحسب ما تقتضيه حكمتُه، ويؤتي كلَّ أحدٍ ما يليق به، وليحصل التنافس بين بادروا إليها وأكملوها؛ فإنَّ الخيرات الشاملة لكلُ فرض ومستحبٌ من حقوق اللَه وحقوق عبادِه لا يصير فاعلها سابقاً لغيره مستولياً على الأمر إلا بأمرين: المبادرة إليها، وانتهاز الفرصة حين يجيء وقتها ويعرِضُ عارضها، والاجتهاد في أدائها كاملة على الوجه المأمور به.

ويستدلُّ بهٰذه الآية على المبادرة لأداء الصلاة وغيرها في أول وقتها، وعلى أنه ينبغي أن لا يقتصر العبد على مجرد ما يجزي في الصلاة وغيرها من العبادات من الأمور الواجبة، بل ينبغي أن يأتي بالمستحبَّات التي يقدر عليها لتتمَّ وتكُمُل ويحصل بها السبق. ﴿إلى الله مرجعكم جميعاَ﴾: الأمم السابقة واللاحقة، كلهم سيجمعهم الله ليوم لا ريب فيه، ﴿فينبُنكم بما كنتم فيه تختلفون﴾: من الشرائع والأعمال، فيثيب أهلَ الحقِّ والعمل الصالح، ويعاقبُ أهل الباطل والعمل السيخ.

(٤٩ ﴾ (وأن احكم بينهم بما أنزل الله): لهذه الآية هي التي قيل: إنها ناسخة لقولِهِ: (فاحكم بينَهم أو أعرض عنهم)، والصحيح أنها ليست بناسخة، وأن تلك الآية تدلُّ على أنه على مخيَّر بين الحكم بينهم وبين عدمه، وذلك لعدم قصدهم بالتحاكم للحقّ. ولهذه الآية تدلُّ على أنه إذا حكم؛ فإنه يحكم بينهم بما أنزل الله من الكتاب والسنة، وهو القِسْط الذي تقدَّم أنَّ الله قال: (وإن حكمت فاحكُم بينهم بالقسط». ودلَّ لهذا على بيان القسط، وأن مادَّته هو ما شرعه الله من الأحكام؛ فإنها المشتملة على غاية العدل والقسط، وما خالف ذلك فهو جَوْر وظلم، (ولا تنَّبع أهواءهم): كرَّر النهي عن اتَّباع أهوائهم لشدَّة التحذير منها،

<sup>T</sup>سورة المائدة (٥٠ \_ ٥١)

ولأن ذلك في مقام الحكم والفتوى، وهو أوسع، ولهذا في مقام الحكم وحده، وكلاهما يلزم فيه أن لا يتَّبع أهواءهم المخالفة للحقّ. ولهذا قال: ﴿واخذَرَهم أن يَفْتِنوك عن بعض ما أنزل الله إليكَ؟؛ أي: إياك والاغترار بهم وأن يفتنوك فيصدُوك عن بعض ما أنزل الله إليك، فصار اتباع أهوائهم سبباً موصلاً إلى ترك الحق الواجب، والغرض اتباعه، ﴿فإن تَوَلُوا؟: عن اتَّباعك واتَباع الحق، ﴿فاعلمَهُ: أنَّ ذلك عقوبة عليهم، وأنَّ الله يريد أن يُصيبَهم ببعض ذنوبهم، فإنَّ اللذوب عقوباتٍ عاجلة وآجلة، ومن أعظم العقوبات أن يُبتلى العبد ويُزيَّن له ترك إناعا الرسول، وذلك لفسقه، ﴿وإنَّ كثيراً من الناس لفاسقونَ؟؛ أي: طبيعتُهم الفسنُ والخروج عن طاعة الله واتَباع رسوله.

••• (أفحكم الجاهلية يبغون)؛ أي: أفيطلبون بتولِّيهم وإعراضهم عنك حكم الجاهلية؟ وهو كلُّ حكم خالف ما أنزل الله على رسوله؛ فلا ثمَّ إلَّا حكم الله ورسوله أو حكم الجاهلية؛ فمن أعرض عن الأول؛ ابتُلي بالثاني المبني على الجهل والظلم والغي، ولهذا أضافه الله للجاهلية، وأما حكم الله تعالى؛ فمبنيًّ على العلم والعدل والقسط والنور والهدى. ﴿ومن أحسنُ من الله حكماً لقوم يوقنونَ؟: فالموقنُ هو الذي يعرِف الفرقَ بين الحكمين ويميز بإيقانه ما في حكم الله من الحسن والبهاء، وأنَّه يتعينً عقلاً وشرعاً اتَّباعه، واليقين هو العلم التام الموجب للعمل.

إِنَّا اللَّذِينَ ، امتُوْا لَا نَتَخِذُوا الْبَهُودَ وَالنَّصَنَرَى أَوْلِيَّا تَبْشَهُمُ أَوْلِيَّا، بَعْضَ وَمَن يَتَوَلَّهُم قِنكُمُ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ فَإِنَّهُ اللَّذِينَ ، اللَّهُ لَا يَقُولُونَ مِنْهُمُ إِنَّ اللَّهُ لَا يَقْدِيهِم مَرَضٌ يُسَدِعُونَ فِيهِم يَقُولُونَ مَنْهُمُ إِنَّ اللَّهُ لَا يَقْدِيهِم مَرَضٌ يُسَدِعُونَ فِيهِم يَقُولُونَ خَعْبُمُ إِنَّ اللَّهُ لَا يَقْدِيهِم مَرَضٌ يُسَدِعُونَ فِيهِم يَقُولُونَ خَعْبُمُ إِنَّ اللَّهُ لا يَقْدِيهِم الْطَلِيبِينَ اللَّهُ أَنْ يَأْذَى اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ يُسَدِعُونَ فِيهِم يَقُولُونَ خَعْبَهُمُ إِنَّ اللَّهُ لا يَقْدِيهُمُ الْطَلِيبِينَ اللَّهُ أَن يَأْذَى اللَّذِينَ فَا الْمَنْتِي أَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَرَضٌ مُنْ مُنْعَانًا مِنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ أَن اللَّهُ مَنْ مَنْهُمُ الْعَنْتُ فَقْتُ اللَّهُ أَنْ يَأْذَى اللَّذِينَ إِنْ عَنْدُهُمُ الْعَنْتُ مِنْ مَنْ اللَهُ أَن اللَّهُ أَن اللَّهُ مَن مَنْ مَنْ اللَّهُ أَن يَأْذَى اللَّهُ أَن اللَهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مُنْ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مُنْ اللَهُ عَنْ مَا الْعَنْتَ أَعْنُولُولُ فَي اللَّهُ أَنْ يَأْذَا لِنَ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَعْهُمُ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ مَن مَنْ اللَهُ مَنْهُمُ اللَهُ اللَهُ مَا اللَّذُينَ اللَهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَا اللَهُ مَنْ اللَهُ مُنْ اللَهُ مُنْ مُ مَعْتُولُ اللَذِينَ اللَهُ مَعْ مَنْ اللَهُ مُنْ مَنْ مَنْ مَا مَن مُنْ اللَهُ مُ مَا اللَهُ مُنْ مُ مَا اللَهُ مَنْ مَ اللَهُ مُنْ اللَهُ مُنْ اللَهُ مُعْتُ أَنْ اللَهُ مَا مَا مَنْ مَا اللَهُ مَا مَا مَنْ مَا اللَهُ مَا مَا مَا لَكُولُنَا اللَهُ مُعْتُ مُنْ مَ مَنْ مُنْ مُنْ مَا مَا مَعْتُ مَا مَا مَنْ مَا اللَهُ مَا مَا لَعُنُوا مَا اللَهُ مَا مَا مَا مَا مَا لَكُنُهُمُ مُنْ مَا مُنْ مَا مُنْ مَا مَا مَا مُولَا مِنْ مَا مَا مُعْتُ مُ مَا مَا مَا مَا مَا مَاللَهُ مَا مَا مُولُولُ مَا مُولُولُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُولُولُ مُعْمَ مَا مُ مُوالْعُنْ مَا مَا مَا مُنْ مُ مُولُولُ مُ مَا مَا مُولُولُ مُوا مَا مُولُولُ مَا مُولُ مَا مُنْ مُ مُنْ مُنْ مُ مُنْ مُولُ مُوا مِنْ مُولُولُ مَا مُولُ مَا مُنْ مَا مَا مُنْ مُنْ مُوا مُوا مُ مَا مُوا مُولَكُومُ مُ مَا م

(٥٩) يرشد تعالى عباده المؤمنين حين بيَّن لهم أحوال اليهود والنصارى وصفاتهم غير الحسنة أن لا يتَّخذوهم أولياء؛ فإنَّ بعضَهم ﴿أولياء بعض؟: يتناصرونَ فيما بينَهم، ويكونون يداً على مَن سواهم؛ فأنتم لا تتَّخذوهم أولياء؛ فإنهم الأعداء على الحقيقة، ولا يبالون بضرِّكم، بل لا يدَّخرون من مجهودهم شيئاً على إضلالكم؛ فلا يتولَّهم إلا من هو مثلهم. ولهذا قال: ﴿ومن يتولَّهم منكم



سورة المائدة (٥٢ \_ ٥٤)

فإِنَّه منهم»؛ لأنَّ التَّولَي التامَّ يوجِب الانتقال إلى دينهم، والتولِّي القليل يدعو إلى الكثير، ثم يتدرَّج شيئاً فشيئاً، حتى يكون العبد منهم. ﴿إِنَّ اللّه لا يهدي القوم الظالمين﴾؛ أي: الذين وَصْفُهم الظُّلم، وإليه يُرجعون، وعليه يعوِّلون؛ فلو جئتَهم بكلِّ آية؛ ما تبعوك، ولا انقادوا لك.

(٢٥) ولما نهى الله المؤمنين عن توليهم؛ أخبرَ أنَّ ممَّن يدَّعي الإيمان طائفة تواليهم فقال: فقترى الذين في قلوبهم مرضٌ ؛ أي: شكَّ ونفاقٌ وضعفُ إيمان يقولون: إنَّ تولينا إيَّاهم للحاجة؛ فإننا فنخشى أن تصيبنا دائرة ﴾؛ أي: تكون الدائرة ليهود والنصارى؛ فإذا كانت الدائرة لهم؛ فإذا لنا معهم يد يكافئونا عنها، وهذا سوء ظنٌ منهم بالإسلام. قال تعالى رادًا لظنَّهم السيئ: ففعسى الله أن يأتي بالفتح »: ظنٌ منهم بالإسلام. قال تعالى رادًا لظنَّهم السيئ: في قلوم من من عنها، وهذا سوء ظنٌ منهم بالإسلام. قال تعالى رادًا لظنَّهم السيئ: فنعسى الله أن يأتي بالفتح »: عند في يُعزُ الله به الإسلام على الدائرة لهم؛ فإذا لنا معهم يد يكافئونا عنها، وهذا سوء ظنٌ منهم بالإسلام. قال تعالى رادًا لظنَّهم السيئ: فنعسى الله أن يأتي بالفتح »: عند في يُعزُ الله به الإسلام على اليهود والنصارى، ويقهرهم المسلمون، فأو أمر من عند في عند في عند في على ما الذي يُعزُ الله به الإسلام على اليهود والنصارى، ويقهرهم المسلمون، فأو أمر من عند في عند في يعزُ الله به الإسلام على اليهود والنصارى، ويقهرهم المسلمون، فأو أمر من عند في أن من فلم به المنه على اليهود والنصارى، ويقهرهم المسلمون، فأو أمر من عند في عند في يعزُ الله به الإسلام على اليهود والنصارى، ويقهرهم المسلمون، فأو أمر من عند في عند في يعربُ الذي يعمل ما الذي يم من اليهود وغيرهم، في في الم ما الذي ما الذي يأتي بالفتح ».

(٥٣) ﴿ويقول الذين آمنوا》 متعجّبين من حال لهؤلاء الذين في قلوبهم مرضّ: ﴿الهؤلاء الذين أقسموا بالله جهدَ أيمانِهِم إنهم لمعكم»؛ أي: حلفوا، وأكَّدوا حلفهم، وغلَّظوه بأنواع التأكيدات، إنَّهم لمعكم في الإيمان وما يلزمه من النُّصرة والمحبَّة والموالاة؛ ظهر ما أضمروه، وتبيَّن ما أسرُوه، وصار كيدُهم الذي كادوه، وظنُّهم الذي ظنُوه بالإسلام وأهله باطلاً، فبطل كيدهم، وبَطُلَت ﴿أعمالهم»: في الدنيا، ﴿فأصبحوا خاسرينَ»: حيث فاتهم مقصودُهم، وحضرهم الشقاء والعذاب.

لاَيَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِدِه فَسَوْفَ بَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ. أَذِلَتَه عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ يُجَنِّهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوَمَةَ لَآبِع يَشَاَهُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيدُ ٢٠٠٠.

٤<sup>3</sup> في يخبر تعالى أنَّه الغني عن العالمين، وأنه من يرتدَّ عن دِينِه؛ فلن يضرَّ الله شيئاً، وإنما يضرُّ نفسه، وأنَّ لله عباداً مخلصين ورجالاً صادقين قد تكفَّل الرحمٰن الرحيم بهدايتهم ووعد بالإتيان بهم، وأنهم أكمل الخلق أوصافاً وأقواهم نفوساً وأحسنُهم أخلاقاً:

سورة المائدة (٥٤)

أجلُّ صفاتهم أنَّ الله (يحبَّهم ويحبُّونه)؛ فإنَّ محبَّة الله للعبد هي أجلُّ نعمة أنعم بها عليه وأفضل فضيلة تفضَّل الله بها عليه، وإذا أحبَّ الله عبداً؛ يسَّرَ له الأسباب، وهوَّن عليه كلَّ عسير، ووفَقه لفعل الخيرات وترك المنكرات، وأقبل بقلوب عباده إليه بالمحبَّة والوداد. ومن لوازم محبَّة العبد لربه أنَّه لا بدَّ أن يتَّصف بمتابعة الرسول عَلَيْ ظاهراً وباطناً في أقواله وأعماله وجميع أحواله؛ كما قال تعالى: فُوَّلْ إن كُنتم تحبُّونَ الله فاتَبعوني يُحبِبُكُمُ الله»، كما أنَّ من لوازم<sup>(۱)</sup> محبَّة الله للعبد أن يكثر العبد من التقرُّب إلى الله بالفرائض والنوافل؛ كما قال النبيُ تَعْلَى في الحديث الصحيح عن الله: «وما تقرَّبَ إلي عبدي بشيء أحبَّ إليَّ مما افترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرَّب إلى الله بالفرائض والنوافل؛ كما قال النبيُ يَعْلَمُ في عليه، ولا يزال عبدي يتقرَّب إلى الله بالفرائض والنوافل، كما قال النبي يتش معه الحديث الصحيح عن الله: «وما تقرَّبَ إليَّ عبدي بشيء أحبَّ إليَّ مما افترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرَّب إلي بالنوافل حتى أحبَّه؛ فإذا أحببتُه؛ كنتُ سمعه الذي يسمعُ به، وبصرَه الذي يبصرُ به، ويَدَهُ التي يبطِش بها. ورجلَه التي يمشي بها، ولئن سألني؛ لأعطينَه، ولن استعاذني؛ لأعيذني؛ لأعيذني».

ومن لوازم محبة الله معرفتُه تعالى والإكثار من ذكره؛ فإن المحبة بدون معرفة بالله ناقصة جدًا، بل غير موجودة، وإن وجدت دعواها، ومن أحبَّ اللهَ؛ أكثر من ذكرِهِ، وإذا أحبَّ اللهُ عبداً؛ قبل منه اليسير من العمل، وغفر له الكثير من الزلل.

ومن صفاتهم أنهم: ﴿أَذَلَةٍ على المؤمنين أعزَّةٍ على الكافرين ﴾؛ فهم للمؤمنين أذلَّة من محبتهم لهم ونُصحهم لهم ولينهم ورِفْقهم ورأفَتِهم ورخمَتِهم بهم وسهولة جانبهم وقرب الشيء الذي يُطلب منهم، وعلى الكافرين بالله المعاندين لآياته المكذُّبين لرسُلِهِ أعزَّة، قد اجتمعت هممهم وعزائمهم على معاداتهم، وبذلوا جهدهم في كل سبب يحصل به الانتصار عليهم: قال تعالى: ﴿وأعِدًوا لهم ما استطعتُم من قُوَّةٍ ومن رِباط الخيل تُرهبونَ به عدَّو الله وعدوَّكم ﴾. وقال تعالى: أشدًاء على الكفار رحماء بينَهم ﴾؛ فالغِلْظة الشديدة<sup>(٢)</sup> على أعداء الله مما يقرَّب العبد إلى الله ويوافِقُ العبد ربّه في سخطه عليهم، ولا تمنع الغِلْظة عليهم والشدة دعوتَهم إلى الدين الإسلامي بالتي هي أحسن، فتجتمع الغِلْظة عليهم واللين في دعوتَهم إلى الدين الإسلامي بالتي هي أحسن، فتجتمع الغلظة عليهم واللين في

المعدون في سبيل الله؟: بأموالهم وأنفسهم بأقوالهم، وأفعالهم. ﴿ لا

(٢) تقدم تخريجه.

(٣) في (ب): «فالغلظة والشدّة».

في (ب): «لازم».

(1)

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المائدة (٥٥ ـ ٥٦) 🐻

يخافونَ لومة لائم؟: بل يقدِّمون رضا ربَّهم والخوف من لومه على لوم المخلوقين، ولهذا يدل على قوة هممهم وعزائمهم؛ فإن ضعيف القلب، ضعيف الهمة، تنتقض عزيمته عند لوم اللائمين، وتفتُّر قوتُه عند عذل العاذلين، وفي قلوبهم تعبَّدٌ لغير الله، بحسب ما فيها من مراعاة الخلق، وتقديم رضاهم ولومهم على أمر الله؛ فلا يسلم القلبُ من التعبُّد لغير الله، حتى لا يخاف في الله لومة لائم.

ولما مدحهم تعالى بما منَّ به عليهم من الصفات الجميلة<sup>(١)</sup> والمناقب العالية المستلزمة لما لم يذكر من أفعال الخير؛ أخبر أنَّ لهذا من فضله عليهم وإحسانه؛ لئلا يُعجَبوا بأنفسهم، وليشكروا الذي منَّ عليهم بذلك؛ ليزيدهم من فضله، وليعلم غيرهم أنَّ فضل الله تعالى ليس عليه حجاب، فقال: ﴿ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم﴾؛ أي: واسع الفضل والإحسان، جزيل المنن، قد عمَّت رحمته كلَّ شيء، ويوسِّع على أوليائه من فضله ما لا يكون لغيرهم، ولكنه عليمً بمن يستحقُّ الفضل فيعطيه؛ فالله أعلم حيث يجعل رسالته أصلاً وفرعاً.

﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ مَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤَقُونَ الزَّكَوَةَ وَحُمْ رَكِحُونَ ﷺ وَمَن يَتَوَلَّ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ مَامَنُوا فَإِنَّ حِرْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَلِيُونَ ۞ ﴾.

(٥٥) لما نهى عن ولاية الكفار من اليهود والنصارى وغيرهم، وذكر مآل توليهم أنه الخسران المبين؛ أخبر تعالى من يجب ويتعين توليه، وذكر فائدة ذلك ومصلحته، فقال: ﴿إِنَّما ولَيُّكُم الله ورسولُهَ ؛ فولاية الله تُدْرَكُ بالإيمان والتقوى؛ فكلُّ من كان مؤمناً تقيًّا؛ كان لله وليًّا، ومن كان لله وليًّا<sup>(٢)</sup> فهو ولي لرسوله، وكلُّ من كان مؤمناً تقيًّا؛ كان لله وليًّا، ومن كان لله وليًّا<sup>(٢)</sup> فهو ولي لرسوله، ومن تولًى الله ورسوله، وهم المؤمنون الذين قاموا فكلُّ من كان مؤمناً تقيًّا؛ كان تمام ذلك تولي من تولًاه، وهم المؤمنون الذين قاموا ومن تولًى الله وليًّا<sup>(٢)</sup> فهو ولي لرسوله، ومن تولًى الله ورسوله؛ كان تمام ذلك تولي من تولًاه، وهم المؤمنون الذين قاموا ومن تولًى الله ورسوله؛ كان تمام ذلك تولي من تولًاه، وهم المؤمنون الذين قاموا ومن تولًى الله وراهم المؤمنون الذين قاموا ومكمًلاتها، وأحسنوا للخلق، وبذلوا الزَّكاة من أموالهم لمستحقيها منهم. وقوله: ﴿وهم راكمونَه ؛ أي : خاضعون لله ذليلون. فأداة الحضر في قوله: ﴿إِنَّا وَلِيُكُم والتَبَ والله ورسوله؛ من مؤلوا الزَّكاة من أموالهم لمستحقيها منهم. وقوله: أوهم راكمونَه ؛ أي : خاضعون لله ذليلون. فأداة الحضر في قوله: ﴿ولهم راكمونَه ؛ أي : خاضعون لله ذليلون. فأداة الحضر في قوله: ﴿إِنَّا وَلِيُكُم والله ورسولُه والذين آمنوا كمن أولهم لمستحقيها منهم. وقوله: ﴿وهم راكمونَه ؛ أي : خاضعون لله ذليلون. فأداة الحضر في قوله: ﴿إِنَّا وَلِيُكم والله ورسولُه والذين آمنوا»: تدلُّ على أنه يجب قصر الولاية على المذكورين والتبرئي من ولاية غيرهم.

٥٦﴾ ثم ذكر فائدة لهذه الولاية، فقال: ﴿ومن يتولَّ الله ورسوله والذين آمنوا فإنَّ حزب الله هم الغالبون؟؛ أي: فإنه من الحزب المضافين إلى الله إضافة

(٢) في (ب): "ومن كان وليًا للهِ".

(۱) في (ب): «الجليلة».

عبوديَّة وولاية، وحزبه هم الغالبون، الذين لهم العاقبة في الدُّنيا والآخرة؛ كما قال تعالى: ﴿وإنَّ جُندَنا لهم الغالبونَ﴾، ولهذه بشارةً عظيمةً لمن قام بأمر الله وصار من حزبِهِ وجندِهِ أنَّ له الغلبة، وإن أديل عليه في بعض الأحيان لحكمةٍ يريدُها الله تعالى؛ فآخر أمره الغلبة والانتصار، ومن أصدق من الله قيلاً.

• سورة المائدة (٥٧ - ٥٨)

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا لَنَجِدُوا ٱلَّذِينَ ٱغْمَدُوا دِينَكُمْ هُزُوًا وَلِعِبًا مِّنَ ٱلَّذِيبَ أُوثُوا ٱلْكِنَبَ مِن تَمَلِيكُمْ
وَالْكُفَارَ أَوْلِيَاًةً وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ إِن كُمُ مُؤْمِنِينَ ﴿ يَ وَإِذَا نَادَيْتُمُ إِلَى ٱلصَلَوْقِ ٱتَّخَدُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَالِكَ
وَالْكُفَارَ أَوْلِيَاًةً وَٱتَّقُوا ٱللَهَ إِن كُمُ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمُ إِلَى ٱلصَلَوْقِ ٱتَّخَدُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَالِكَ
وَالْكُفَارَ أَوْلِيَانَةً وَٱتَّقُوا ٱللَهِ إِن كُمُ مُؤْمِنِينَ ﴿
وَإِذَا نَادَيْتُمُ إِلَى ٱلصَلَوْقِ ٱتَّخَذُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَالِكُمُ
وَائَهُمُ مَوْرًا لَقُولُوا اللهُ إِنَّ مُعَنَّى إِنَّا وَالْكُفَارَ وَالْعَانَا اللّهُ إِنَّانَهُمُ وَاللَّهُ مُزُوا وَإِنّا وَالْكُفَارَ وَأَنْتُمُ إِنَّهُ اللّهُ وَالْعَانَا لَهُ وَاللَّهُ وَالْعَنْقُ وَالْحُمَانَانَهُمُ وَاللَّهُ وَالْتُعَانَانَهُمُ وَاللّهُ وَعَالَهُمُ وَاللَّهُمَا مُولًا لَهُ وَاللّهُ إِنَّا الْعَالَةُ وَالْعَالَةُ وَالْتُعَانَانَ إِلَى السَمَاطُقِ أَعْذَا اللّهُ إِنَا وَالْحُمَا مُولَكُمُ وَالْحُمَانَ إِنَابَةُ وَالْتُعَنّانُهُمُ اللّهُ مُوالًا مُولَيانَهُمُ مُولًا اللّهُ إِنَا إِنَالَةُ مُنَا أَوْلَيَانَهُمُ وَالَعُمَانَةُ وَالْحُمَانَا أَوْلِيَانَهُ وَالْعُمُولَةُ إِنّا لَهُ مُوالًا إِنَا إِنَا إِذَا إِنَانَةُ إِنَا أَنَا أَنَهُمُ وَالَعُمُ أَوْلُكُمُولُهُ إِنَا إِلَى إِنَا إِنَا إِلَيْنَا اللَهُ إِنَا أَنْتُهُمُ مُولًا إِنِي إِنَا إِنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا إِنَا إِنَا إِنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا الْمُعَالَى إِنَالَةُ إِنَا أَعْلَى أَنْتُهُمُ مُ أَنَا أَعْذَالَةُ إِنَا أَلُكُمُ مُنَالُولَةُ الَقُولُولُ إِنَا أَعْذَى إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا أَنَا أَعْذَالُولُ الْنَهُ إِنَا أَعْذَالَةُ إِنَا أَعْذَا أَعْذَا إِنَا أَنْتُوا اللَهُ إِنَا الْعَامُ مِنَا إِنَا إِنَا أَعْلَى إِنَا إِنَا إِنَا أَعْذَا إِنَا إِنَا أَنَا أَنِهُ إِنَا إِنَا أَنَا إِنَا أَنَا أَعْذَا أَعْنُ الْعُوالِ الْعَالَةُ أَنِي أَنَا إِنَا أَنَا أَنَا إِنَا إِنَا أَعْذَا أَعْذَا إِنَا أَنَا أَعْنُولُ إِنَا إِنا أَنَا أَنَا إِنَا إِنَا أَعْذَا أَنَا إِنَا أَنَا أَنَا إِنَا أَنَا إِنَا أَنَا أَعْذَانَا أَعْنُوا إِنَا إِنَا إِنَا أَن

٥٢ - ٥٨ ينهى عباده المؤمنين عن اتَّخاذ أهل الكتاب من اليهود والنصارى ومن سائر الكفار أولياء، يحبُّونهم ويتولُّونهم، ويُبدون لهم(١) أسرار المؤمنين، ويعاونونهم على بعض أمورِهم التي تضرُّ الإسلام والمسلمين، وأن ما معهم من الإيمان يوجِبُ عليهم تَرْكَ موالاتهم، ويحثُّهم على معاداتهم، وكذلك التزامهم لتقوى الله التي هي امتثال أوامره واجتنابُ زواجرهِ ممَّا تدعوهم إلى معاداتِهِم، وكذلك ما كان عليه المشركون والكفَّار المخالفون للمسلمين من قَدْحِهِم في دين المسلمين، واتِّخاذهم إيَّاه هُزواً ولعباً واحتقاره واستصغاره، خصوصاً الصلاة التي هي أظهر شعائر المسلمين وأجلُّ عباداتهم، إنهم إذا نادوا إليها؛ اتَّخذوها هُزُواً ولعباً، وذلك لعدم عقلهم ولجهلهم العظيم، وإلَّا؛ فلو كان لهم عقول، لخضعوا لها، ولعلموا أنها أكبر من جميع الفضائل التي تتَّصف بها النفوس؛ فإذا علمتم أيُّها المؤمنون حال الكفار وشدَّة معاداتهم لكم ولدينكم؛ فمَنْ لم يعادِهم بعد لهذا؛ دل على أن الإسلام عنده رخيصٌ، وأنه لا يبالي بمن قَدَحَ فيه أو قَدَحَ بالكفر والضلال، وأنه ليس عنده من المروءة والإنسانية شيءً؛ فكيف تدَّعي لنفسك ديناً قيماً وأنه الدين الحقُّ وما سواه باطل وترضى بموالاة من اتَّخذه هزواً ولعباً وسَخِرَ به وبأهله من أهل الجهل والحمق؟! وهذا فيه من التهييج على عداوتهم ما هو معلوم لكلٍّ من له أدنى مفهوم.

﴿قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِنَّبِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَّاً إِلَا أَنْ ءَامَنَّا بِاللَهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرُكُمْ فَنسِفُونَ (٥) قُلْ هَلْ أُنَبِنتُكُم بِشَرٍ مِن ذَلِكَ مَثُوَبَةً عِندَ ٱللَهِ مَن لَعَنَهُ ٱللَهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ

(١) في (*ب*): «إليهم».

سورة المائدة (٥٩ ـ ٦٢)

مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْحَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّلغُوتَ أَوْلَتَهَكَ شَرُّ مَّكَانًا وَأَصَلُ عَن سَوَلَهِ السَّبِيلِ ﴿ وَإِذَا جَآهُوَكُمْ قَالُوَا مَامَنَا وَقَد ذَخْلُوا بِٱلكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِدٍ وَاللَّهُ أَعَلَرُ بِنَا كَانُوا يَكْتُنُونَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلإِثْمِ وَٱلْعُدَوْنِ وَأَحْلِهِمُ السُّحَتَّ لَبِقْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَالَا يَتَبَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْلِمِمُ ٱلإِثْمَ وَآكِلِهِمُ السُّحَتَّ لَبِقْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿٩٥﴾ أي: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الرسول: ﴿يا أَهُل الكتاب﴾؛ ملزماً لهم: إن دين الإسلام هو الدين الحق، وإن قدحهم فيه قدح بأمر ينبغي المدح عليه، ﴿هُل تَنقِمونَ منَّا إلاً أن آمنًا بالله وما أُنزِلَ إلينا وما أُنزِلَ من قبلُ وأنَّ أكثركم فاسقونَ»؛ أي: هل لنا من العيب إلاً إيماننا بالله وبكتبه السابقة واللاحقة وبأنبيائه المتقدِّمين والمتأخرين؟! وبأننا نجزم أنَّ من لم يؤمن كهٰذا الإيمان؛ فإنه كافر فاسق؛ فهل تنقِمون منَّا بهٰذا الذي هو أوجب الواجبات على جميع المكلفين؟! ومع هٰذا؛ فأكثركم ﴿فاسقونَ»؛ أي: خارجون عن طاعة الله متجرَّثون على معاصيه؛ فأولىٰ لكم أيُّها الفاسقون السكوت؛ فلو كان عيبكم وأنتم سالمون من الفسق وهيهات ذٰلك؛ لكان الشرُ أخف من قدحكم فينا مع فسقكم.

(٦٠) ولما كان قدحهم في المؤمنين يقتضي أنهم يعتقدون أنهم على شرً؛ قال تعالى: ﴿قُلْ لَهُم مخبراً عن شناعة ما كانوا عليه: ﴿هُلُ أُنبَّئُكُم بشرٌ من ذلكَ»: الذي نقمتُم فيه علينا مع التنزُّل معكم، ﴿مَن لَعَنَهُ اللهَه؛ أي: أبعده عن رحمته، ووغضِبَ عليه؟: وعاقبه في الدُنيا والآخرة، ﴿وجعل منهم القِردةَ والخنازير و﴾ [من] ﴿عَضَبَ عليه؟: وعاقبه في الدُنيا والآخرة، ﴿وجعل منهم القِردةَ والخنازير و﴾ [من] ﴿عَضَبَ عليه؟: وعاقبه في الدُنيا والآخرة، ﴿وجعل منهم القِردةَ والخنازير و﴾ [من] ﴿عَضَبَ عليه؟: وعاقبه في الدُنيا والآخرة، ﴿وجعل منهم القِردةَ والخنازير و﴾ [من] ﴿عَنَهُ الله عليه؟: من منهم القردةَ والخنازير و﴾ أولئكَ المذكورون بهذه الديمان القبيحة ﴿شرَّ مكاناً»: من المؤمنين الذين الذين رحمة المذكورون بهذه الخصال القبيحة ﴿شرَّ مكاناً»: من المؤمنين الذين الذين أولئك والمؤلئاتُ وما المؤمنين الذين وأولئتك المذكورون بهذه الخصال القبيحة ﴿شرَّ مكاناً»: من المؤمنين الذين الذين المؤمنين الذين وكُرُّما عُبَدَ من دون الله فهو طاغوت. (حمة المؤمنين الذين أولئتك المذكورون بهذه الخصال القبيحة ﴿شرَّ مكاناً»: من المؤمنين الذين أولئتك المؤمنين الذين والمؤمنين الذين ورحمة الله قريبٌ منهم ورضي الله عنهم، وأثابهم في الدُنيا والآخرة؛ لأنهم وكُم أولئت منهم أولين منهم ورضي الله عنهم، وأثابهم في الدُنيا والآخرة أنهم وكذلك ورفي أذليهم وكر أخرة أنهم عنون الذين وحمة أولئتك ورفي منهم، ورضي الله عنهم، وأثابهم في الدُنيا والآخرة؛ لأنهم وكذلك قوله: ﴿وأضلُ عن سواء السبيل»؛ أي: وأبعد عن قصد السبيل.

﴿ ٢١﴾ ﴿ وإذا جاؤوكم قالوا آمنًا؟: نفاقاً ومكراً، ﴿ وَ ﴾ هم ﴿قد دخلوا ﴾ مشتملينَ على الكفرِ ﴿ وهم قد خرجوا به ﴾؛ فمدخلُهم ومخرجُهم بالكفر، وهم يزعُمون أنهم مؤمنون؛ فهل أشرٌ من هؤلاء وأقبحُ حالاً منهم؟! ﴿ والله أعلم بما كانوا يكتُمون ﴾: فيُجازيهم بأعمالهم خيرِها وشرَّها.

٦٢﴾ ثم استمرَّ تعالى يعدُّد معايِبَهم انتصاراً لِقَدْحِهِم في عباده المؤمنين،

This file was downloaded from QuranicThought.com

FOR سورة المائدة (٦٣ - ٦٤)

فقال: ﴿وترى كثيراً منهم﴾؛ أي: من اليهود، ﴿يُسارِعون في الإثم والعُدوانَ»؛ أي: يحرصون ويبادرون المعاصي المتعلَّقة في حقَّ الخالق والعدوان على المخلوقين. ﴿وأكلهم السُّحْتَ»: الذي هو الحرام، فلم يكتفِ بمجرَّد الإخبار أنهم يفعلون ذلك، حتى أخبر أنهم يُسارعون، وهذا يدلُّ على خبثهم وسُرَّهم وأنَّ أنفسهم مجبولةً على حبَّ المعاصي والظُّلم، هذا وهم يدَّعون لأنفسهم المقامات العالية، ﴿لبَّس ما كانوا يعملونَ»: وهذا في غاية الذمَّ لهم والقدح فيهم.

٢٣ في ولولا ينهاهم الربَّانيُونَ والأحبار عن قولهم الإثم وأكلِهِم السُحْتَه؛ أي: هلاً ينهاهم العلماء المتصدون لنفع الناس الذين منَّ الله عليهم بالعلم والحكمة عن المعاصي، التي تصدر منهم، ليزول ما عندهم من الجهل، وتقوم حجة الله عليهم، فإن العلماء عليهم أمر الناس ونهيهم، وأن يبيِّنُوا لهم الطريق الشرعي، ويرغبوهم في الخير، ويرهبوهم من الشر. ﴿لبئس ما كانوا يصنعون﴾.

﴿ وَقَالَتِ ٱلْبُودُ يَدُ اللَّهِ مَعْلُولَةً عُلَنَ آيَدِيهِمَ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَنَانِ يُنِعْقُ كَيفَ يَشَاهُ وَلَيَزِيدَ كَكُثِرًا يَنْهُم مَا أُزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكَ طُغْيَنَا وَكُفْرًا وَٱلْقَتِمَا بَيْهُمُ الْعَدَدَة وَالْمُعْضَاة إلى يَوْمِ الْفِيَنَدَةِ كُلَمَا أَوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَاهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَكَدًا وَكُلْتُهُ الْعَدَينَ الْمُنْسِدِينَ إلَيْ وَلَوَ أَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَكَدًا وَكُلْتُهُ لَا يُحِبُّ الْمُنْسِدِينَ () وَلَوَ أَنَ أَهْلَ الْتَعْدُولُ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَاهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَكَدًا وَكُلْتُهُ لَا يُحِبُّ الْمُنْسِدِينَ () وَلَوَ أَنَ أَهْلَ الْقَدَامُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَكَدًا وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الْمُنْسِدِينَ () وَلَوَ أَنَ أَهْلَ الْقَدَامَة اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالتَعَوْ وَاتَتَعَوْ لَكَفَوْنَ عَنْهُمُ سَيَعَاتِهِمَ وَلَكُولُو اللَّهُ عَلَى الْعَدَيْنَ الْعَنْسِدِينَ الْتَعْذِي () وَلَوَ أَنَ أَنَهُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَرْبِ عَلَى الْعَالَةُ الْعَلَوْ الْتَعْذَى الْعَنْسُولَة مُعَنْفَقُ الْعَلَمُ اللَّهُ مَا أَنَهُ الْعَلَى الْتَعْرَبُ أَنْنَ الْمُعَالَى الْتَعْمَدَةُ مُنْ وَلَعَنْ وَلَقَتْتَ الْتُعْمَعُهُمُ الْوَقَالَةُ عَنْهُمُ الْعَامُولُ الْتَوْرَيَة وَالْهُ عَلَى وَاللَهُ الْعَرْبِ الْمُنْعَامِ الْتَوْرَيَتَ مَوْنَ فَيْ الْمُولُ الْسَاءُ الْعَامُولُ الْعَنْوَيَ الْعَنْسُولُونَ الْعَنْتُ اللَهُ الْعَامُولُ الْتُورَيْتُ مُنْ الْعَنْ الْعَاسُ فَا عَنْ أَنْ أَعْلُ الْتُولِيهِ مِنْ الْمُنْسُولَة اللَهُ اللَّذَامَالُ الْعَامُولُ الْتُورَا مِنْتُ عَالَهُ مَا اللَهُ مَا الْعَنُولُ مُنَالَةُ مَا الْتَعْتَالُهُ مُعْتَعُهُ الْعَامُ اللَّهُ عَلَى أَنْ الْعَامُ الْعَامُ مَا الْعَامُ الْعَالُولُ الْعَامُ الْعَامُ مَا الْعَامُ الْحَالَةُ مَا الْتَعْتَ مَالَةُ الْعَالُولُ مَالُكُولُ مَا الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ مُعَالُ الْعَامُ مَا الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ اللْعُنَامُ اللْعَامُ اللَهُ الْعَامُ اللَهُ الْعَالَةُ مَا اللَهُ مَا الْعَالَةُ الْعَامُ لُوالُولُ الْعَامُ مُ

(<sup>37</sup>) يخبر تعالى عن مقالة اليهود الشنيعة وعقيدتهم الفظيعة، فقال: ﴿وقالت اليهود يدُ الله مغلولةُ ﴾؛ أي: عن الخير والإحسان والبرّ! ﴿غَلَتْ أيديهم ولُعِنوا بما قالوا ﴾: وهذا دعاء عليهم بجنس مقالتهم؛ فإن كلامهم متضمن لوصف الله الكريم بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم؛ فكانوا أبخل بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم؛ فكانوا أبخل بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم؛ فكنوا أبخل بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم، فكانوا أبخل بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم، فكانوا أبخل بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم، فكانوا أبخل بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم، فكانوا أبخل من وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم، فكانوا أبخل بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم، فكانوا أبخل بالبخل وعدم الإحسان، فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم، فكانوا أبخل من ينفق الناس وأقلَّهم إحساناً وأسوأهم ظنًا بالله وأبعدهم (المنهم عن رحمته التي وسحت كلَّ شيء وملات أقطار العالم العلوي والسفلي، ولهذا قال: ﴿بل يداه مبسوطتان يُنفِق كيف يفض يشاء ﴾: لا حَجر عليه ولا مانع يمنعُه مما أراد؛ فإنه تعالى قد بُسَط فضله وإحسانه الديني والدنيوي، وأمر العباد أن يتعرَّضوا لنفحات جودِه، وأن لا يسدُوا

(١) في (ب): «وأبعدهم الله».

سورة المائدة (٦٤)

على أنفسهم أبواب إحسانِهِ بمعاصيهم، فيدُ<sup>ه(١)</sup> سحَّاءُ الليل والنهار، وخيرُهُ في جميع الأوقات مدرارً؛ يفرُج كرباً، ويزيل غمًا، ويغني فقيراً، ويفكُّ أسيراً، ويجبرُ كسيراً، ويجيب سائلاً، ويعطي فقيراً عائلاً، ويُجيب المضطرِّين، ويستجيب للسائلين، وينعِم على مَن لم يسأله، ويعافي من طلب العافية، ولا يحرم من خيره عاصياً، بل خيره يرتع فيه البَرُ والفاجر ويجود على أوليائِهِ بالتوفيق لصالح الأعمال ثم يحمدهم عليها ويضيفُها إليهم وهي من جوده ويُثيبهم عليها من الثواب العاجل أمورهم، ويوصِلُ إليهم من الإحسان، ويدفع عنهم من النقم ما لا يشعرونَ بكثير منه؛ فسبحانَ مَن كُلُّ النَّعم التي بالعباد فمنه وإليه يجارون في دفع المكاره، وتباركُ من لا يُخصي أحدً ثناءً عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وتعالى من لا يخلو من لا يُخصي أحدً ثناءً عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وتعالى من لا يخلو العباد من كرمِهِ طرفة عين، بل ولا<sup>(٢)</sup> وجود لهم ولا بقاء إلا بجوده، وقبُّح الله من العباد من كرمه عليه ونسبه إلى ما لا يرابك وجود لهم ولا بقاء إلا بجوده، وقبُّح الله من من لا يُخصي أحدً ثناءً عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وتعالى من لا يخلو العباد من كرمه طرفة عين، بل ولا<sup>(٢)</sup> وجود لهم ولا بقاء إلا بجوده، وقبُّح الله من القائلين تلك المقالة ونحوَهم ممَّن حاله كحالهم ببعض قولِهم؛ لهلكوا وشقوا في دنياهم، ولكنهم يقولون تلك الأقوال، وهو تعالى يحلم عنهم، ويصل الهُ اليهود لا يهملهم،

وقوله: ﴿وليزيدنَّ كثيراً منهم ما أُنزِلَ إليكَ مِن ربِّكَ طغياناً وكفراً﴾: ولهذا أعظم العقوبات<sup>(٣)</sup> على العبد: أن يكون الذِّكر الذي أنزله الله على رسوله، الذي فيه حياة القلب والروح وسعادة الدُّنيا والآخرة وفلاح الدَّارين، الذي هو أكبر مِنَّةِ امتنَّ الله بها على عباده، توجب عليهم المبادرة إلى قبولها والاستسلام لله بها وشكراً لله عليها، أن تكون لمثل لهذا زيادةُ غيَّ إلى غيَّه وطغيانٍ إلى طغيانه وكفر إلى كفره، وذٰلك بسبب إعراضه عنها وردًه لها ومعاندته إياها ومعارضته لها بالشبه الباطلة.

وألقينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة): فلا يتآلفون ولا يتناصرون ولا يتَّفقون على حالةٍ فيها مصلحتهم، بل لم يزالوا متباغضين في قلوبهم متعادين بأفعالهم إلى يوم القيامة، ﴿كلَّما أوقدوا ناراً للحرب؟: ليكيدوا بها الإسلام وأهله وأبدُوا وأعادوا وأجلبوا بخيلهم ورجلهم، ﴿أطفأها الله؟: بخِذلانهم وتفرُق

فى (ب): «يداه».

(٣) كذا في (ب). وفي (أ): «وهذا أعظم من العقوبات». وعدّلت في هامش (أ) إلى: «وهذا من أعظم العقوبات» بخطِّ مغاير.

(۲) في (ب): «بل لا».

جنودِهم وانتصار المسلمين عليهم، ﴿ويسعَوْن في الأرض فساداً، أي: يجتهدون ويجدُون ولكن بالفساد في الأرض؛ بعمل المعاصي والدعوة إلى دينهم الباطل والتعويق عن الدُّخول في الإسلام، ﴿والله لا يحبُّ الْمفسدين﴾: بل يبغِضُهم أَسْدَّ البغض، وسيجازيهم على ذلك.

FOR سورة المائدة (٣٥ - ٦٧)

٦٥ ثم قال تعالى: ﴿ولو أن أهل الكتاب آمنوا واتَّقُوا لكفَّرنا عنهم سيئاتِهِم ولأدخلناهُم جناتِ النعيم»: وهذا من كرمِهِ وجودِهِ؛ حيث ذكر قبائح أهل الكتاب ومعايبهم وأقوالهم الباطلة؛ دعاهم إلى التوبة، وأنهم لو آمنوا بالله وملائكته وجميع كتبه وجميع رسله واتَّقوا المعاصي؛ لكفَّر عنهم سيئاتهم، ولو كانت ما كانت، ولأدخلهم جنات النعيم التي فيها ما تشتهيه الأنفس، وتلذَّ الأعين.

٦٦ ( ولو أنَّهم أقاموا التوراة والإنجيل وما أنزِلَ إليهم من ربُّهم ! أي : قاموا بأوامرهما [ونواهيهما] كما ندبهم الله وحثهم، ومن إقامتهما الإيمان بما دعيا إليه من الإيمان بمحمدٍ على وبالقرآن؛ فلو قاموا بهذه النعمة العظيمة التي أنزلها ربُّهم اليهم؛ أي: لأجلهم وللاعتناء بهم؛ ﴿لأكلوا من فوقِهم ومن تحتِ أرجَّلِهم﴾؛ أي ا لأدرَّ الله عليهم الرزقَ ولأمطر عليهم السماء وأنبتَ لهم الأرضَ؛ كما قال تعالى ا ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا واتَّقَوا لَفَتَحنا عليهم بَرَكاتٍ من السَّماء والأرض﴾ . أمنهم»؛ أي: من أهل الكتاب ﴿أمةٌ مقتصدةٌ»؛ أي: عاملة بالتوراة والإنجيل عملاً غير قوئٍ ولا نشيط. ﴿وكثيرٌ منهم ساء ما يعملونَ﴾؛ أي: والمسيء منهم الكثير، وأما السابقون منهم؛ فقليل ما هم.

التَّاتِكُ الرَّسُولُ المَنِي مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيْكٌ وَإِن لَدَ تَفَعَلَ هَمَا المَّغْتَ رِسَالَتُهُ وَاللَهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقُوْمَ ٱلْكَنْفِرِينَ ٢

﴿٦٧﴾ لهذا أمر من الله لرسوله محمدٍ ﷺ بأعظم الأوامر وأجلُّها، وهو التبليغ لما أنزل الله إليه، ويدخل في لهذا كل أمر تلقَّته الأمة عنه عليه عليه من العقائد والأعمال والأقوال والأحكام الشرعيَّة والمطالب الإلهيَّة، فبلَّغ ﷺ أكمل تبليغ، ودعا وأنذر وبشَّر ويسَّر، وعلَّم الجهَّال الأميِّين حتى صاروا من العلماء الربانيِّين، وبلَّغ بقوله وفعله وكتبه ورسله، فلم يبقَ خيرٌ إلَّا دلَّ أمته عليه، ولا شرَّ إلَّا حَذَّرها عنه، وشهد له بالتبليغ أفاضل الأمة من الصحابة فمن بعدهم من أئمة الدين ورِجال المسلمين. ﴿وإنَّ لَم تفعلُ ؛ أي: لم تبلُّغُ ما أَنزل إليك من ربك، ﴿فما بلغْت رسالته»؛ أي: فما امتثلت أمره، ﴿والله يعصِّمُك من الناس﴾: لهذه حماية وعصمة

سورة المائدة (٦٨ ـ ٦٩)

من الله لرسوله من الناس، وأنه ينبغي أن يكون حرصُك على التعليم والتبليغ، ولا يثنيك عنه خوف من المخلوقين؛ فإن نواصيهم بيد الله، وقد تكفَّل بعصمتك، فأنت إنما عليك البلاغ المبين؛ فمن اهتدى فلنفسه، وأما الكافرون الذين لا قصد لهم إلا اتَّباعُ أهوائهم؛ فإن الله لا يهديهم، ولا يوفِّقهم للخير بسبب كفرهم.

فَقُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَّبِ لَسْتُمْ عَلَى شَىءٍ حَتَّى تُقِيمُوا ٱلتَّوْرَىٰنَةَ وَٱلْإِنِجِيسَلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيِّكُمْ وَلَيَزِيدَكَ كَيْبُا مِنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيْكَ طُغْيَنَنَا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَ ٱلْقَوْمِ ٱلكَفِرِينَ ٥

(٦٨٦) أي: قل لأهل الكتاب منادياً على ضلالهم ومعلناً بباطلهم: ﴿لستُم على شيء : من الأمور الدينيَّة؛ فإنَّكم لا بالقرآن ومحمد آمنتم، ولا بنبيَّكم وكتابكم صدَّقتم، ولا بحقٌ تمسَّكتم، ولا على أصل اعتمدتم. ﴿حتَّى تُقيموا التوراة والإنجيل ؟ أي: تجعلوهما قائِمَيْن بالإيمان بهما واتُباعهما والتمسُّك بكلُ ما يَدْعُوان إليه، ﴿وَ تقيموا ﴿ما أُنزِلَ إليكم من ربَّكم ؟، الذي ربَّاكم، وأنعم عليكم، وجَعَلَ أجَلَّ إنعامِهِ إنزال الكُتُب إليكم ؛ فالواجب عليكم أن تقوموا بشكر الله، وتلتزموا أحكام الله، وتقوموا بما حُمَّلتُم من أمانة الله وعهده، الكافرين؟.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّنِئُونَ وَالنَّصَرَىٰ مَنْ ءَامَتَ بِأَلَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِـد وَلَا هُمْ يَمْزَنُونَ ٢

﴿٦٩﴾ يخبر تعالى عن أهل الكتاب<sup>(١)</sup> من أهل القرآن والتوراة والإنجيل أنَّ سعادتهم ونجاتهم في طريق واحد وأصل واحد، وهو الإيمان بالله واليوم الآخر والعمل الصالح؛ فمن آمَنَ منهم بالله واليوم الآخر وعَمِلَ صالحاً؛ فله النجاة ولا خوفٌ عليهم فيما يستقبِلونه<sup>(٢)</sup> من الأمور المخوفة ولا هم يحزنونَ على ما خلفوا منها. ولهذا الحكم المذكور يشمَلُ سائر الأزمنة.

لَمَنَحَدَ أَخَذَنَا مِيثَنَى بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ وَأَرْسَلْنَآ إِلَيْهِمَ رُسُلًا حُلَمًا جَآءَهُمْ رَسُولُا بِمَا لَا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ فَرِيقًا حَذَبُوا وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ۞ وَحَسِبُوًا أَلَا تَكُونَ فِتْنَةٌ فَمَمُوا وَمَتُ

(1) في (ب): «الكتب».
 (۲) في (ب): «يستقبلون».

ثُمَرَ تَابَ اللهُ عَلَيْهِنْ ثُمَّ عَنُوا وَمَسَنُوا كَثِيرٌ مِنْهُمْ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُون ﴿ ﴾.

FOR سورة المائدة (٧٠ ـ ٧٢)

(٧٧) يقول تعالى: ﴿لقد أَخَذْنَا مِيثَاقَ بِنِي إسرائيلَ»؛ أي: عهدهم الثقيل بالإيمان بالله والقيام بواجباته التي تقدَّم الكلام عليها في قوله: ﴿ولقد أَخَذَ الله ميئاقَ بني إسرائيل وبَعَثْنا منهم اثني عشر نقيباً...﴾ إلى آخر الآيات، ﴿وأرسلنا إليهم رسلاً»: يتوالَوْن عليهم بالدَّعوة ويتعاهدونهم بالإرشاد، ولكن ذلك لم ينجع فيهم ولم يفد. ﴿كلما جاءهم رسول بما لا تهوى أنفسهم؟ من الحق كذبوه وعاندوه، وعاملوه أقبح المعاملة، ﴿فريقاً كذَّبوا وفريقاً يقتُلونَ».

(٧١) ﴿وحَسِبوا أن لا تكون فتنةٌ ؟ أي: ظنوا أنَّ معصيتهم وتكذيبهم لا يجوُّ عليهم عذاباً ولا عقوبة، واستمرُّوا على باطلهم، وعَموا ﴿وصَمُّوا ﴾: عن الحق ﴿ثم : نعشهم <sup>(١)</sup>، و ﴿تاب عليهم كين تابوا إليه وأنابوا. ﴿ثم لم يستمرُّوا على ذلك حتى انقلب أكثرهم إلى الحال القبيحة ؟ فَوْعَمُوا وصَمُّوا كثيرٌ منهم ؟: بهٰذا الوصف، والقليل استمرُّوا على توبتهم وإيمانهم. ﴿والله بصيرٌ بما يعملون ؟: فيجازي كلَّ عامل بعمله إن خيراً فخيرٌ وإن شرًا فشرً.

إِنَّهُ مَنْ اللَّذِينَ قَالُوْا إِنَ اللَّهُ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَنْ يَدْ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَنَبَى إِسْرَةُ وَلَا الْمَسِيحُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا يَدْ وَمَاوَنَهُ النّازُ وَمَا اللَّهُ رَقِ وَرَبَّحُمُ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ وَاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْحَنَّةَ وَمَاوَنَهُ النّازُ وَمَا اللَّهُ رَقِ وَرَبَّحُمُ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ وَاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْحَنَّةَ وَمَاوَنَهُ النّازُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ يَعْدُونُ اللَّهِ عَمْدُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْحَالَةُ وَمَا مِنْ إِلَيْهِ الْقَالَالِيدِينَ مِنْ أَنصَتادٍ () لَقَدَ حَفَر اللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا مِنْ إِلَيْهِ إِلَيْهُ الْقَالِيدِينَ مِنْ أَنصَتادٍ () لَقَدَ حَفَرَ الَذِينَ قَالُوا إِنَ اللَّهُ عَمْدُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ آلِيمُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ اللَّهُ وَرَحَةً وَإِن لَمَ يَعْتَعُوا عَمَا يَعُولُونَ لَيَمَسَى اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ آلِيمُ ()
 إِلَا إِلَى اللَّهُ وَحَمَّةُ وَإِن لَهُ مَنْ اللَّهُ مَنْعَدُ وَمَا عَمَا يَعُولُونَ لَيَمَسَى اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ آلِيمُ ()
 إِلَا يَعْذَلُهُ وَحَدُ إِلَى اللّهُ وَيَعْتَعُولُونَ عَمَا يَعُولُونَ لَيَمَتَنْ الْذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ آلِيمُ إِلَى اللّهُ اللّهُ وَيَعْتَعُولُونَ لَكُولُكُونَ لَيْهُ عَمْولُ اللّهُ مَا الْمَسِيحُ اللّهُ مَا الْعَامَ أَنْ وَاللَهُ اللَهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللّهُ مَا الْعَامَ مُ اللَهُ مُوا لَهُ مَا الْعَامَةُ الْعَامَ الْحَابُ الْحَالَ الْعَامِ مَا الْعَامَ الْحَدُ مَنْ اللَهُ مَا الْعَامَ الْحَامَ مُ اللَهُ مَا الْعَامِ مَنْ اللّهُ مَا الْعَامَ مَا الْعَامَ مَا الْنَسَ مَا الْحَدُ مَنْ إِنَا مَا مَنْهُ مَا الْعَامَ مَا الْحَامَ مَنْ الْعَامَ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا الْحَامِ مَا الْحَامِ مَا مَا الْعَامَ الللّهُ مَا اللْعَامَ اللَهُ اللَهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَا لَهُ مَا الْعَامَ مَا اللَهُ مَا لَهُ أُنْ أَنْهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا الْنَهُ مَنْ اللَهُ مَا لَهُ مَا مَا مُ مَا مَا اللَهُ مَا اللَهُ مَا مَا اللَهُ مَا مَا مَا مَا لَهُ مَا مَا اللَهُ مُنْهُ مَا مَالَةُ الْ الْعَامِ مَا مَ مَا مَا مَ مَا اللَهُ مَا اللَهُ مَع

٧٢﴾ يحبر تعالى عن كفر النصارى بقولهم: ﴿إِنَّ الله هو المسيح ابن مريمَ»: بشبهةِ أنه خرج من أمَّ بلا أب وخالف المعهود من الخلقة الإلهية، والحال أنه عليه الصلاة والسلام قد كذبهم في هذه الدعوى وقال لهم: ﴿يا بني إسرائيل اعدوا الله

(١) في «القاموس»: «نَعَشَه الله، كَمَنَعَه: رفعه. وفي «الصحاح»: منه قول عمر: انْتَعِش، نَعَشَك الله؛ أي: ارْتَفِع، رَفَعَك الله، أو جَبَركَ وأَبْقَاكَ».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المائدة (٧٣ ـ ٧٥) |

ربِّي وربَّكمٍ»: فأثبت لنفسه العبوديَّة التامَّة ولربِّه الربوبيَّة الشاملة لكل مخلوق. ﴿ إِنه مَن يشرِك بالله»: أحداً من المخلوقين لا عيسى ولا غيره، ﴿فقد حرَّم الله عليه الجنة ومأواه النار»: وذلك لأنه سوَّى الخَلْق بالخالق، وصَرَفَ ما خلقه الله له، وهو العبادة الخالصة لغير من هي له، فاستحقَّ أن يخلد في النار. ﴿وما للظَّالمين من أنصارِ»: ينقذونهم من عذاب الله، أو يدفعون عنهم بعضَ ما نزل بهم.

﴿٣٧﴾ ﴿لقد كَفَرَ الذين قالوا إنَّ الله ثالث ثلاثة ؛ وهذا من أقوال النصارى المنصورة عندهم، زعموا أنَّ الله ثالث ثلاثة ؛ الله، وعيسى، ومريم ! تعالى الله عن قولهم علوًا كبيراً، وهذا أكبر دليل على قلة عقول النصارى ؛ كيف قَبِلوا هٰذه المقالة الشنعاء والعقيدة القبيحة ؟ لكيف اشتبه عليهم الخالق بالمخلوق<sup>(١)</sup> ؟ لكيف خفي عليهم ربُّ العالمين ؟ قال تعالى رادًا عليهم وعلى أشباههم : ﴿وما من إله إلاً إله واحدًه : متصف بكل صفة كمال، منزَّه عن كل نقص، منفرد بالخلق والتدبير، ما بالخلق من نعمة إلاً منه ؛ فكيف يُجْعَلُ معه إله غيره، تعالى الله عما يقولُ الظالمون علوًا كبيراً. ثم توعدهم بقوله : ﴿وإن لم يَنتَهُوا عمًا يقولونَ لَيَمَسَّنَ اللين كفروا منهم عذابٌ أليم ».

٤٧٤ ثم دعاهم إلى التوبة عما صدر منهم، وبيَّن أنه يقبل التوبة عن عباده، فقال: فألز يتوبون إلى الله؟؛ أي: يرجعون إلى ما يحبُّه ويرضاه من الإقرار لله بالتوحيد، وبأن عيسى عبد الله ورسوله، وعما كانوا يقولونه ﴿ويَسْتَغْفِرونَهَ عن ما صدر منهم، ﴿والله غفورٌ رحيمَ؟؛ أي: يغفر ذنوب التائبين، ولو بلغت عنان السماء، ويرحمهم بقبول توبتهم وتبديل سيئاتهم حسنات، وصدًر دعوتهم إلى التوبة بالعرض الذي هو في غاية اللطف واللين في قوله: ﴿أفلا يتوبونَ إلى الله؟.

(٧٩) ثم ذَكَرَ حقيقة المسيح وأمّه الذي هو الحق، فقال: ﴿ما المسيحُ ابن مريم إلاً رسولٌ قد خَلَتْ من قَبْلِهِ الرُّسلَ»؛ أي: لهذا غايته ومنتهى أمره؛ أنّه من عباد الله المرسلين، الذين ليس لهم من الأمر ولا من التشريع إلا ما أرسلهم به الله، وهو من جنس الرسل قبله، لا مزية له عليهم تخرِجُه عن البشرية إلى مرتبة الرُبوبية. ﴿وأمّه مريم ﴿صدِّيقةٌ»؛ أي: لهذا أيضاً غايتُها أنْ كانت من الصِّدِيقين الذين هم أعلى الخلق رتبة بعد الأنبياء، والصديقيَّة هي العلم النافع المثمر لليقين

في (ب): «بالمخلوقين».

FOF سورة المائدة (٧٦ ـ ٧٧)

والعمل الصالح، ولهذا دليلٌ على أنَّ مريم لم تكن نبيَّةً، بل أعلى أحوالها الصِّديقيَّة، وكفىٰ بذلك فضلاً وشرفاً، وكذلك سائر النساء، لم يكن منهنَّ نبيَّة؛ لأن الله تعالى جعل النبوَّة في أكمل الصنفين؛ في الرجال؛ كما قال تعالى: ﴿وما أرسلنا مِن قَبْلِكَ إلَّا رجالاً نُوحي إليهم﴾؛ فإذا كان عيسى عليه السلام من جنس الأنبياء والرسل من قبله، وأمه صديقةٌ؛ فلأيِّ شيء اتَّخذهما النِّصارى إلهين مع الله.

وقوله: ﴿كانا بأكلان الطعام﴾: دليلٌ ظاهر على أنهما عبدان فقيران محتاجان كما يحتاج بنو آدم إلى الطعام والشراب؛ فلو كانا إلهين؛ لاستَغنَيا عن الطعام والشراب، ولم يحتاجا إلى شيء؛ فإن الإله هو الغني الحميد. ولما بيَّن تعالى البرهان؛ قال: ﴿انظر كيفَ نبيتُ لهم الآياتِ﴾ الموضحةَ للحقِّ الكاشفة لليقين، ومع لهذا لا تفيدُ فيهم شيئاً، بل لا يزالون على إفكهم وكَذِبِهم وافترائهم، وذلك ظلمٌ وعنادٌ منهم.

﴿٢٧﴾ أي: ﴿قُلْ لَهُمْ أَيُّهَا الرسول، ﴿ أَتَعْبُدُونَ مَن دُونِ اللهُ : مَن الْمُخْلُوقِينَ الفقراء المحتاجين، مَنْ ﴿لا يملِكُ لَكُمْ ضَرًّا ولا نفعاً : وتَدَعون مَن انفردَ بِالضُّرُ والنفع والعطاء والمنع، ﴿والله هو السميعَ : لجميع الأصوات باختلاف اللغات على تفنُّن الحاجات، ﴿العليمَ : بِالظَّواهِر والبواطن والغيب والشهادة والأمور الماضية والمستقبلة؛ فالكامل تعالى الذي هذه أوصافه هو الذي يستحقُّ أن يُفْرَدَ بجميع أنواع العبادة، ويُخَلَصَ له الدِّين.

 المُحْقُلْ يَتَأَهُلُ الْحِتَنِ لَا تَمْنُلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِ وَلَا تَنَبَعُوا أَهْوَاءَ قَوْمِ عَدَ مُحَدُلُوا مِن قَبْدُلُ وَأَصْدَلُوا حَثِيْرًا وَصَدَلُوا عَن مَتَوَاءِ السَّبِيلِ () لُعِنَ الَذِينَ حَفَرُوا مِن مَحَدُلُوا مِن قَبْدُلُ وَأَصْدَلُوا حَثِيْرًا وَصَدَلُوا عَن مَتَوَاءِ السَّبِيلِ () لُعِنَ الَذِينَ حَفَرُوا مِن بَنِتَ إِسْرَة بِلَ عَلَى لِسَمَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى آبْنِ مَرْبَعُ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَحَمَانُوا يَعْتَدُونَ () حَالُوا لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُنحَمِ فَعَلُوهُ لَبِنْسَ مَا حَدَيدًا عَنَمُوا يَعْمَلُونَ اللَّهُ عَنْدُون عَلَوُا لَا يَعْتَدُونَ () تَتَرَى حَفَرُوا لَمُنْ مَن مَوْبَعُ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَحَمَانُوا يَعْتَدُون عَلَوُا لَا يَتَنَاهُونَ اللَّهِ تَتَرَى حَفَرُوا لَمُنْتُ مَعْدُولُهُ لَبِنْسَ مَا حَدُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ عَنْدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ مَالُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَذَمَتَ لَمَ مَا عَذَمَتِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْ الْمَدَابِ هُمْ خَلِدُونَ () وَلَوْ حَالُوا يُوْمِنُونَ عَالَهُ مَا لَهُ عَلَيْهِ وَالَيْنَ مَعْلُونَ () الْمَدَابِ هُمْ خَلِيدُونَ الَذِينَ حَفَرُوا لَهُ وَمِ عَلَيْهِ مَا لَنْهُ عَلَيْهِ وَالَيْقَ وَمَالُونَ الْكُونَ الْنَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْتَنْهُ عَلَيْهُ مَالُونَ اللَهُ عَلَيْهِ وَالْنَابِ الْمَالُونَ الْمَالَةُ مَا لَهُ عَلَيْهِ وَالَيْنَ مَعْتَهُ وَلَهُ الْمَالُونَ الْمَالُولُ الْمَالَةُ الْنَهُ عَلَيْهِ مَاللَهُ وَالْنَبْوِ وَالْنَا وَالَهُ عَلَيْهُ وَالْ مَرْبَعُ وَلَكَ الْمَالُولُ الْحَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَالَهُ مَا الْعَالَيْنَا مَوْلِيَهُ وَلَيْ الْمُولَى الْنُونَ الْمَالُونُ الْمُولَا الْحَلُونَ الْمَالُولُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ لَعْنُونُ الْمَالُونُ الْمَالُولَةُ الْمَالُولُ الْحَلُونُ الْمُ مَالُولُولُ الْمُولِلَةُ الْمَالَةُ مَالُولُونَ الْمَالُونُ الْمُولَى الْمَالُولُ الْمَالُونُ الْمُولَةُ الْمَالُ مَالَالُولُ الْمَالُولُ الْ الْمَالُولُولُ الْمُولِلُهُ مَا مُولِياتُهُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ مَالُهُ الْمُولُ مَالُولُ الْمُ الْمُعُولُ الْمُولُ الْمَالُولُ الْمُولُونَ الْمُولُولُ الْمُولُ الْمُولَةُ الْمُولُ مَا اللْمُولُ الْمُ مَا الْمُولُ الْمُولُولُ

٧٧﴾ يقول تعالى لنبيُّه ﷺ: ﴿قُلْ يَا أَهْلُ الْكُتَابُ لا تَغْلُوا فِي دَيْنِكُمْ غَيْرُ

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المائدة (٧٨ ـ ٧٩) (

الحقَّّه؛ أي: لا تتجاوزوا، وتتعدُّوا، الحق إلى الباطل، وذٰلك كقولهم في المسيح ما تقدَّم حكايتُهُ عنهم، وكغلوَّهم في بعض المشايخ اتباعاً لأهواء ﴿قوم قد ضَلُّوا من قبلَه؛ أي: تقدم ضلالهم، ﴿وأضلُوا كثيراََه: من الناس بدعوتهم إيَّاهم إلى الدين الذي هم عليه، ﴿وضلُوا عن سواء السبيلَه؛ أي: قصد الطريق، فجمعوا بين الضلال والإضلال، ولهؤلاء هم أئمَّة الضَّلال الذين حَذَّرَ الله عنهم وعن اتِّباع أهوائهم المُزدِيَة وآرائهم المضلَّة.

الأرب عن التعالى: ﴿ لَعِنَ الذينَ كَفَرُوا مَن بِنِي إسرائيلَ ﴾ أي: طُردوا وأبعدوا عن رحمة الله، ﴿علىٰ لسان داود وعيسىٰ ابن مريمَ ﴾ أي: بشهادتهما وإقرارهما بأن الحجَّة قد قامت عليهم وعاندوها. ﴿ذَلَكَ ﴾: الكفر واللعن ﴿بما عَصَوا وكانوا يعتدونَ ﴾ أي: بعصيانهم لله وظُلمهم لعباد الله صار سبباً لكفرِهم وبعدِهم عن رحمة الله؛ فإنَّ للذُنوب والظُلم عقوبات.

﴿٧٩﴾ ومن معاصيهم التي أحَلَّت بهم المَئُلات وأوقعت بهم العقوبات أنَّهم ﴿كانوا لا يَتَناهَوْنَ عن مُنكر فعلوهُ﴾؛ أي : كانوا يفعلون المنكر ولا ينهى بعضُهم بعضاً، فيشترك بذلك المباشر وغيره، الذي سكت عن النهي عن المنكر مع قدرتِهِ على ذلك، وذلك يدلُّ على تهاوُنِهم بأمر الله، وأنَّ معصيتَه خفيفة عليهم؛ فلو كان لديهم تعظيمٌ لربُّهم؛ لغاروا لمحارمه، ولغضبوا لغضبه.

وإنَّما كان السكوت عن المنكَرِ مع القدرة موجباً للعقوبة لما فيه من المفاسد العظيمة:

منها: أنَّ مجرَّد السكوت فعلُ معصيةٍ، وإنْ لم يباشِرْها الساكتُ؛ فإنَّه كما يجب اجتناب المعصية؛ فإنَّه يجب الإنكار على مَنْ فَعَلَ المعصية.

ومنها: ما تقدَّم أنه يدلُّ على التهاون بالمعاصي وقلة الاكتراث بها.

ومنها: أنَّ ذٰلك يجرِّىء العصاة والفسقة على الإكثار من المعاصي إذا لم يردعوا عنها، فيزداد الشرُّ وتعظُّم المصيبة الدينيَّة والدنيويَّة، ويكون لهم الشوكة والظهور، ثم بعد ذٰلك يضعُفُ أهل الخير عن مقاومة أهل الشرِّ، حتى لا يقدرون على ما كانوا يقدرون عليه أولاً.

ومنها: أن في ترك الإنكار للمنكر يندرِسُ العلم ويكثُرُ الجهل؛ فإنَّ المعصية مع تكرُّرها وصدورها من كثير من الأشخاص وعدم إنكار أهل الدين والعلم لها يُظَنُّ أنها ليست بمعصية، وربما ظنَّ الجاهل أنها عبادة مستحسنة، وأيُّ مفسدةٍ أعظم من

FOI سورة المائدة (٨١ ـ ٨٢)

اعتقاد ما حرَّم الله حلالاً وانقلاب الحقائق على النفوس ورؤية الباطل حقًّا؟! ومنها: أنَّ السُّكوتَ على معصية العاصين ربَّما تزيَّنت المعصية في صدور الناس، واقتدى بعضُهم ببعضٍ؛ فالإنسان مولعٌ بالاقتداء بأضرابِهِ وبني جنسه... ومنها ومنها...

فلما كان السكوت عن الإنكار بهذه المثابة؛ نصَّ اللّه تعالى أن بني إسرائيل الكفار منهم لَعَنَهم بمعاصيهم واعتدائهم، وخصَّ من ذلك لهذا المنكر العظيم: ﴿لِبْئس ما كانوا يَفْعَلونَ﴾.

(٨٠) ﴿ترى كثيراً منهم يَتَوَلَّوْنَ الذين كفروا؟: بالمحبَّة والموالاة والنصرة، ﴿لبئس ما قدَّمَتْ لهم أنفسُهم؟: [هذه] البضاعة الكاسدة والصفقة الخاسرة، وهي سَخَط الله الذي يسخط لِسَخَطِهِ كلُّ شيء والخلود الدائم في العذاب العظيم؛ فقد ظلمتهم أنفسهم حيث قدمت لهم هذا النزل غير الكريم، وقد ظلموا أنفسهم إذ فوَّتوها النعيم المقيم.

﴿١٨﴾ ﴿ولو كانوا يؤمنون باللهِ والنبيِّ وما أُنزِلَ إليه ما اتَّخذوهم أولياءَ﴾؛ فإنَّ الإيمان بالله وبالنبيِّ وما أُنزِلَ إليه يوجب على العبد موالاة ربَّه وموالاة أوليائه ومعاداة من كفر به وعاداه وأوضع في معاصيه؛ فشرط ولاية الله والإيمان به أن لا يَتَخِذَ أعداء الله أولياء، وهؤلاء لم يوجَد منهم الشرط، فدلَّ على انتفاء المشروط.

مم قـال تـعـالى: ﴿ لَتَحِدَنَ أَشَدَ النَّاسِ عَدَاوَةُ لِلَّذِينَ مَامَنُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواً وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُم مَوَدَّةُ لِلَذِينَ مَامَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَحَدَرَى ذَلِكَ بِأَنَ مِنْهُم يَعِيسِبِنَ وَرُهْبَنَانَا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَخْبُونَ ٥ وَإِذَا سَمِعُوا مَآ أُنزِنَ إِلَى ٱلرَّمُولِ تَرَى أَ تَفِيضُ مِنَ الدَّمِع مِنَا عَرَقُوا مِنَ ٱلْحَقِّ يَقُولُونَ رَنَّا مَامَنًا فَاكَتَبْنَتَ مَعَ النَّذِينَ آوَ تَوْمِنُ إِلَيْهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَطْمَعُ أَن يُدْخِلُنَ رَبُنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ الصَّلِحِينَ هُ نَوْمِنُ إِلَيْهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ وَنَطْمَعُ أَن يُدْخِلُنَ رَبُنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ الصَّلِحِينَ هَا يَمَا قَالُوا جَنَبَتِ عَمْدِي مِنَ عَمَةً الْأَنْهُمُ لَكَنَّ الْعَالَ وَأَلْهُمُ لَا يَمَا قَالُونُ وَمَا جَآءَا مِنَ ٱلْحَقِّ وَنَطْمَعُ أَن يُدُخِلُنَا مَهُ ٱلْقَوْمِ الصَّلِحِينَ هُ وَمَا لَكَا يَمَا قَالُوا جَنَبَتِ عَمْوى مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ وَنَطْمَعُ أَن يُدُخِلُنَا وَاللَهُ مَ ٱلْقَوْمِ اللَّهُ

٢٩ يقول تعالى في بيان أقرب الطائفتين إلى المسلمين وإلى ولايتهم

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة المائدة (٨٣ ـ ٨٥)

ومحبَّتهم وأبعدهم من ذٰلك: ﴿لتجدنَّ أَشَدَّ الناس عداوةَ للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا﴾: فهؤلاء الطائفتان على الإطلاق أعظم الناس معاداةً للإسلام والمسلمين وأكثرهم سعياً في إيصال الضَّرر إليهم، وذٰلك لشدة بغضهم لهم بغياً وحسداً وعناداً وكفراً. ﴿ولتجدنَّ أقربهم مودَّة للذين آمنوا الذين قالوا إنا نصارى﴾: وذكر تعالى لذٰلك عدة أسباب:

منها: أنَّ فيهم ﴿قِسِّيسين ورُهباناً﴾؛ أي: علماء متزهًدين وعباداً في الصوامع متعبِّدين، والعلم مع الزُّهد وكذُلك العبادة مما يلطف القلب، ويرقِّقه، ويُزيل عنه<sup>(١)</sup> ما فيه من الجفاء والغِلظة؛ فلذُلك لا يوجد فيهم غلظة اليهود وشدة المشركين.

ومنها: ﴿أنهم لا يستكبرون﴾؛ أي: ليس فيهم تكبُّرٌ ولا عتوٍّ عن الانقياد للحقِّ، وذٰلك موجبٌ لقربهم من المسلمين ومن محبَّتهم؛ فإنَّ المتواضع أقرب إلى الخير من المستكبر.

﴿٨٣﴾ ومنها: أنهم ﴿إذا سمعوا ما أنزِلَ﴾ على محمد ﷺ؛ أثَّر ذَلك في قلوبهم وخشعوا له وفاضت أعينُهم بحسب ما سمعوا من الحقِّ الذي تيقَّنوه؛ فلذلك آمنوا وأقرُوا به، فقالوا: ﴿ربَّنا آمنًا فاكتُبْنا مع الشَّاهدينَ»: وهم أمة محمدٍ ﷺ؛ يشهدونَ لله بالتوحيد، ولرسله بالرسالة وصحَّة ما جاؤوا به، ويشهدون على الأمم السابقة بالتصديق والتكذيب، وهم عدولٌ، شهادتهم مقبولةٌ؛ كما قال تعالى: ﴿وكذلك جعلناكم أمَّةً وسطاً لتكونوا شهداء على النَّاس ويكونَ الرسول عليكم شهيداً».

الألم عنائهم ليموا على إيمانِهِم ومسارعَتِهِم فيه، فقالوا: ﴿وما لنا لا نؤمنُ بالله وما جاءنا من الحقّ ونطمعُ أن يُذخِلَنا ربُّنا مع القوم الصالحينَ»؛ أي: وما الذي يمنعُنا من الإيمان بالله؛ والحالُ أنَّه قد جاءنا الحقُ من ربِّنا الذي لا يقبلُ الشكَّ والريب، ونحن إذا آمنًا واتَّبعنا الحقَّ طَمِعنا أن يُذخِلَنا ربُّنا مع القوم الصالحينَ»؛ أي: وما الذي يمنعُنا من الإيمان بالله؛ والحالُ أنَّه قد جاءنا الحقُ من ربِّنا الذي لا يقبلُ الذي يمنعُنا من القوم الصالحينَ» أي: وما الذي يمنعُنا من الإيمان بالله؛ والحالُ أنَّه قد جاءنا الحقُ من ربِّنا الذي لا يقبلُ الشكَّ والريب، ونحن إذا آمنًا واتَّبعنا الحقَّ طَمِعنا أن يُذخِلَنا ربَّنا وعلم الصالحين؛ فأيُّ مانعٍ يمنعنا؟! أليس ذلك موجباً للمسارعة و الانقياد للإيمان وعدم التخلف عنه؟!

الله تعالى: ﴿فَأَثَابِهِم اللَّهُ بِما قَالُواَ﴾؛ أي: بِما تَفَوَّهُوا بِه مِن الإِيمان ونَطَقُوا بِه مِن التصديق بالحقِّ ﴿جِنَاتِ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالَدِين فَيْهَا، وَذَٰلِكَ جزاء المحسنينَ﴾. وهٰذه الآيات نزلت في النصارى الذين آمنوا بِمحمدٍ ﷺ

في (ب): «تلطف القلب وترققه وتزيل عنه».

كالنجاشيِّ وغيره ممَّن آمن منهم، وكذلك لا يزال يوجد فيهم من يختارُ دينَ الإسلام، ويتبيَّن له بطلان ما كانوا عليه وهم أقربُ من اليهود والمشركين إلى دين الإسلام.

سورة المائدة (٨٧ ـ ٨٨)

٨٦ ولما ذكر ثواب المحسنين؛ ذكر عقاب المسيئين، قال: ﴿والذين كفروا وكذَّبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجحيم»؛ لأنَّهم<sup>(١)</sup> كفروا بالله وكذَّبوا بآياته المبيِّنة للحق.

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَحْرَمُوا طَبِبَتِ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْبَدُوًا إِنَ اللَهُ لَا يُحِبُّ اللَّهُ تَكُمْ وَلَا تَعْبَدُوًا إِنَ اللَهُ لَا يُحِبُ المُعْتَذِينَ إِلَى وَكُلُوا مِمَا رَزَقَكُمُ اللَهُ حَلَكُمْ وَانَتَقُوا اللَهُ اللَهِ الذِي أَنتُم بِهِ. مُؤْمِنُونَ ٢ ٢٠ .

(٨٧) يقول تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لا تحرُموا طيبًات ما أحلَّ الله لكم): من المطاعم والمشارب؛ فإنَّها نِعَمَّ أنعم الله بها عليكم؛ فاخمَدوه إذ أحلَّها لكم واشكُروه، ولا تَرُدُوا نعمته بكفرها، أو عدم قبولها، أو اعتقاد تحريمها، فتجمعون بذلك بين القولِ على اللهِ الكذبَ وكفر النعمة، واعتقاد الحلال الطيَّب حراماً خبيثاً؛ فإنَّ هٰذا من الاعتداء، والله قد نهى عن الاعتداء، فقال: ﴿ولا تعتدوا إنَّ الله لا يحبُّ المعتدينَ، بل يُبْغِضُهم ويمقُتُهم، ويعاقِبُهم على ذٰلك.

(٨٨) ثم أمر بضدً ما عليه المشركون الذين يحرّمون ما أحلَّ الله فقال: (وكُلوا مما رَزَقَكُمُ الله حلالاً طيّباً)؛ أي: كُلوا من رزقِهِ الذي ساقه إليكم بما يسَّره من الأسباب إذا كان حلالاً لا سرقة ولا غصباً ولا غير ذلك من أنواع الأموال التي تؤخذ بغير حقَّ، وكان أيضاً طيباً، وهو الذي لا خبث فيه، فخرج بذلك الخبيث من السباع والخبائث. ﴿واتقوا الله : في امتثال أوامره واجتناب نواهيه، (الذي أنتم به مؤمنونَ؟؛ فإنَّ إيمانكم بالله يوجِبُ عليكُم تقواه ومراعاة حقَّه ؛ فإنًه لا يتمُ إلَّا بذلك.

ودلَّت الآية الكريمة على أنه إذا حَوَّمَ حلالاً عليه من طعام وشرابٍ وسريةٍ وأمةٍ ونحو ذلك؛ فإنَّه لا يكون حراماً بتحريمه، لكن لو فعله؛ فعليه كفَّارة يمين؛ كما قال تعالى: ﴿يا أَيُّها النبيُّ لم تحرِّمُ ما أحلَّ الله لك...﴾ الآية؛ إلَّا أنَّ تحريم الزوجة فيه كفارة ظهار، ويدخل في هٰذه الآية أنه لا ينبغي للإنسان أن يتجنَّب الطيِّبات ويحرمَها نفسه، بل يتناولها مستعيناً بها على طاعة ربِّه.

في (ب): «لأنه».

سورة المائدة (٨٩ ـ ٩١) 🗑

لاَلا يُوَاخِدُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِى أَيْمَنِيكُمْ<sup>(١)</sup> وَلَنَكِن يُؤَلِنِدُكُم بِمَا عَقَدَتُمُ الأَيْمَنَ فَكَفَّنَرَنَهُۥ إِطْمَامُ عَشَرَةِ مَسَنَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَو كِسَوَتُهُمَ أَو تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَد يَجِد فَصِيَامُ تَلَنَتُهِ أَيَّامُ ذَلِكَ كَفَنَرَهُ أَيْمَنِيكُمْ إِذَا حَلَفَتُمْ وَاحْصَطْوَا أَيْمَنَنَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيْنُ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ. لَمَلَكُو تَشْكُرُونَ ٢

﴿٨٩﴾ أي: في أيمانكم التي صدرت على وجه اللغو، وهي الأيمان التي حلف بها المقسم من غير نيَّة ولا قصد، أو عقدها يظنُّ صدقَ نفسه، فبان بخلاف ذلك، ﴿ولَكن يؤاخذكم بما عقَّدتم الأيمان﴾؛ أي: بما عزمتم عليه وعقدت عليه قلوبكم؟ كما قال في الآية الأخرى: ﴿ولَكن يؤاخِذُكُم بما كَسَبَتْ قلوبُكم﴾، ﴿فكفَّارتُهُ؟ أي: كفارة اليمين الذي عقدتموها بقصدكم: ﴿إطعام عشرة مساكين﴾، وذلك الإطعام ﴿من أوسط ما تُطعمون أهليكم أو كسوتهم؟؛ أي: كسوة عشرة مساكين، والكسوة هي التي تجزي في الصلاة، ﴿أو تحرير رقبة؟؛ أي: عتق رقبة] مؤمنة والكسوة هي التي تجزي في الصلاة، ﴿أو تحرير رقبة؟؛ أي : عتق رقبة] مؤمنة يمينه. ﴿فمن لم يجدُ واحداً من هذه الثلاثة، ﴿فصيام ثلاثة أيًام ذلك؟ : المذكور يمينه. ﴿فمن لم يجدُ واحداً من هذه الثلاثة، ﴿فصيام ثلاثة أيًام ذلك؟ : المذكور يمينه. إنهمانكم إذا حلفتم؟ : تكفُّرها وتمحوها وتمنع من الإثم، ﴿واحفظوا أيمانكم؟ : عن الحلف بالله كاذباً وعن كثرة الأيمان، واحفظوها إذا حلفتم عن أيمانكم؟ : عن الحلف بالله كاذباً وعن كثرة الأيمان، واحفظوها إذا حلفتم عن معنه فيها؛ إلا إذا كان الجنْت خيراً؛ فتمام الحفظ أن يفعل الخير، ولا يكون يمينه عرضة لذلك الخير.

لأكذلك يبيّن الله لكم آياتِهِ؟: المبيّنة للحلال من الحرام، الموضّحة للأحكام.
لعلّكم تشكرون؟: الله؛ حيث علَّمكم ما لم تكونوا تعلمون؛ فعلى العبد شكر
الله تعالى على ما مَنَّ به عليه من معرفة الأحكام الشرعيّة وتبيينها.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا إِنَّمَا ٱلْحَدَرُ وَٱلْمَبْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَالْأَزَّنَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَمَلَكُمْ
تُفْلِحُونَ ﴾ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعُدَاوَةَ وَٱلْبَضْمَاءَ فِي ٱلْحَبَّرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَكُمْ عَن
نُفْلِحُونَ ﴾ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعُدَاوَةَ وَٱلْبَضْمَاءَة فِي ٱلْحَبَّرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَكُمْ عَن
نُوْلِحُونَ ﴾ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَيْطَنِ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعُدَاوَةَ وَٱلْمَضْمَاءَة فِي ٱلْحَبَّرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَكُمُ عَن
نُوْلِحُونَ إِنَّ إِنَّى الصَلَوْةُ فَعَلْ أَنْهُمُ مُنْتَهُونَ ﴾ .

٩٠ - ٩٠ يذم تعالى هذه الأشياء القبيحة، ويخبر أنها من عمل الشيطان،

(۱) في (ب): "لم يتم الشيخ الآية.

وأنها رجس؛ ﴿فاجتنبوه﴾؛ أي: اتركوه، ﴿لعلَّكم تفلحونَ﴾؛ فإنَّ الفلاح لا يَتَمُّ إلَّا بترك ما حرَّم الله، خصوصاً لهذه الفواحش المذكورة، وهي الخمر، وهو كلّ ما خامر العقل؛ أي: غطاه بسكره، والميسر، وهو جميع المغالبات التي فيها عوض من الجانبين؛ كالمراهنة ونحوها، والأنصاب، وهي الأصنام والأنداد ونحوها مما يُنصب ويُعبد من دون الله، والأزلام التي [يستقسمون]<sup>(١)</sup> بها. فهذه الأربعة نهى الله عنها، وزجر، وأخبر عن مفاسدها الداعية إلى تركها واجتنابها:

• المائلة (٩٠ ـ ٩١)

فمنها: أنها رجسٌ؛ أي: نجس خبث<sup>(٢)</sup> معنى، وإن لم تكن نجسة حِسًّا، والأمور الخبيثة مما ينبغي اجتنابها وعدم التدنُّس بأوضارها.

ومنها: أنها من عمل الشيطان الذي هو أعدى الأعداء للإنسان، ومن المعلوم أن العدوَّ يُحذر منه وتُحذر مصايده وأعماله، خصوصاً الأعمال التي يعملها ليوقع فيها عدوه؛ فإنها فيها هلاكه؛ فالحزم كلُّ الحزم البعد عن عمل العدوُ المبين، والحذر منها، والخوف من الوقوع فيها.

ومنها: أنه لا يمكن الفلاح للعبد إلَّا باجتنابها؛ فإنَّ الفلاح هو الفوز بالمطلوب المحبوب والنجاة من المرهوب، وهٰذه الأمور مانعةً من الفلاح ومعوقةً له.

ومنها: أنَّ لهذه موجبة للعداوة والبغضاء بين الناس، والشيطانُ حريصٌ على بنَّها، خصوصاً الخمر والميسر؛ ليوقع بين المؤمنين العداوة والبغضاء فإنَّ في الخمر من انقلاب العقل وذهاب حجاه ما يدعو إلى البغضاء بينه وبين إخوانه المؤمنين، خصوصاً إذا اقترن بذلك من [السباب]<sup>(٣)</sup> ما هو من لوازم شارب الخمر؛ فإنه ربما أوصل إلى القتل، وما في الميسر من غلبة أحدهما للآخر وأخذ ماله الكثير في غير مقابلة ما هو من أكبر الأسباب للعداوة والبغضاء.

ومنها: أنَّ لهذه الأشياء تُصدُّ القلب ويَتْبَعُه البدن عن ذكر الله وعن الصلاة اللذين خُلِقَ لهما العبد وبهما سعادتُهُ؛ فالخمرُ والميسر يصدَّانه عن ذلك أعظم صدً، ويشتغل قلبه ويذهل لبَّه في الاشتغال بهما، حتى يمضيَ عليه مدة طويلة وهو لا يدري أين هو؛ فأيَّ معصية أعظم وأقبح من معصيةٍ تدنَّسُ صاحبَها، وتجعلُه من

- (١) كذا في (ب). وفي (أ): «يقتسمون». والصواب ما أثبت.
  - (۲) في (ب): «خبث نجس».
- (٣) كذا في (ب). وفي (أ): «الأسباب» والصواب ما أثبت.

سورة المائدة (۹۲ ـ ۹۳)

أهل الخبث، وتوقِعُه في أعمال الشيطان وشباكِهِ فينقاد له كما تنقادُ البهيمَة الذَّليلة لراعيها، وتحول بين العبد وبين فلاحه، وتوقع العداوة والبغضاء بين المؤمنينَ، وتصدُّ عن ذِكْرِ الله وعن الصَّلاة؛ فهل فوق لهذه المفاسد شيء أكبر منها؟!

ولهٰذا عرض تعالى على العقول السليمة النهي عنها عرضاً بقوله: ﴿فَهُلُ أَنْتُمُ منتهونَ﴾؛ لأنَّ العاقل إذا نَظَرَ إلى بعض تلك المفاسد؛ انزجر عنها، وكفَّت نفسُه، ولم يحتج إلى وعظٍ كثيرٍ ولا زجرٍ بليغ.

﴿وَأَطِعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَٱحْدَرُواً فَإِن نَوَلَيْتُمُ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَ رَسُولِنا ٱلْبَلَغُ ٱلْمِدِينُ ٢

(٩٢) طاعةُ الله وطاعةُ رسوله واحدة؛ فمن أطاع الله؛ فقد أطاع الرسول، ومن أطاع الرسول؛ فقد أطاع الله، وذلك شامل للقيام بما أمر الله به ورسوله من الأعمال والأقوال الظَّاهرة والباطنة، الواجبة والمستحبَّة، المتعلقة بحقوق الله وحقوق خلقه، والانتهاء عما نهى الله ورسوله عنه كذلك، ولهذا الأمر أعمُ الأوامر؛ فإنه كما ترى يدخُلُ فيه كلُّ أمر ونهي ظاهر وباطن. وقوله: واخذروا ؛ أي: من معصية الله ومعصية رسوله؛ فإنَّ في ذلك الشر والخسران المبين. فإن تَوَلَيْتُم ﴾: عما أمرتم به ونهيتم عنه، فإعلموا أنّما على رسولنا البلاغُ المبين في وقد أدًى ذلك؛ فإن المتديتم؛ فلأنفسكم، وإن أسأتُم؛ فعليها، والله هو الذي يحاسبُكم، والرسولُ قد أدًى ما عليه، وما حُمَّل به.

لَائِسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَــمِلُواْ ٱلصَّلِحَـٰتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوَا إِذَا مَا ٱتَّـفَوا وَءَامَنُوا وَعَــمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّقُوا وَمَامَنُوا ثُمَّ ٱتَقُوا وَآحَسَنُواْ وَاللَّهُ بِمُبُّ الْمُحْسِنِينَ ٢

(٩٣ ﴾ لما نزل تحريم الخمر والنهي الأكيد والتشديد فيه؛ تمنَّى أناس من المؤمنين أن يعلموا حال إخوانهم الذين ماتوا على الإسلام قبل تحريم الخمر وهم يشربونها، فأنزل الله لهذه الآية، وأخبر تعالى أنه (ليس على الذينَ آمنوا وعَمِلوا الصالحات جُناحٌ ﴾؛ أي : حرج وإثم (فيما طَعِموا ﴾: من الخمر والميسر قبل تحريمهما. ولما كان نفي الجُناح يشمل المذكورات وغيرها؛ قُيَّد ذلك بقوله : (إذا ما اتَّقَوا وآمنوا وعملوا الصالحات ﴾؛ أي : بشرط أنَّهم تاركون للمعاصي مؤمنون بالله إيماناً صحيحاً موجباً لهم عمل الصالحات، ثم استمرُوا على ذلك، وإلاً؛ فقد يتَّصف العبد بذلك في وقت دون آخر، فلا يكفي حتى يكون كذلك، حتى يأتيه أجله ويدوم على إحسانه؛ فإن الله يحبُّ المحسنين في عبادة الخالق المحسنين في

880

227

نفع العبيد. ويدخل في هٰذه الآية الكريمة مَنْ طَعِمَ المحرَّم أو فعل غيره بعد التحريم ثم اعترف بذنبه، وتاب إلى الله، واتَّقى، وآمن وعمل صالحاً؛ فإنَّ الله يغفر له، ويرتفع عنه الإثم في ذلك.

FOR سورة المائدة (٩٤ - ٩٥)

﴿ يَتَأَيَّبُهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَيَبْلُوَنَكُمُ اللَّهُ بِنَتَىءٍ مِنَ الصَّبَدِ تَنَالُهُ آيَدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَدَ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ فَنَنِ اعْتَدَىٰ بَعَدَ ذَلِكَ فَلَمُ عَذَابُ أَلِيمٌ ۞ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنَتُمْ حُرُمُ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَمَعَدُا فَجَزَآهُ مِنْلُ عَذَابُ أَلِيمُ ۞ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمُ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَمَعَدُا فَجَزَآهُ مِنْنُ مَا قَنَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُم هَذَيَا بَلِيحَ أَنَّهُ حُرُمُ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدُا فَجَزَآهُ مِنْنُ مَا قَنَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُم كَفَنَرَهُ طَعَامُ مَتَنِكُم مَنكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوفَ وَبَالَ أَمَرِهِ عَلَى اللَّهُ عَنّا اللَّهُ مِنَا مَنَكُمُ وَاللَّهُ عَزِيزُ ذُو النِقِدَاءِ ۞ أُحِلَ لَكُمْ صَيْدُ الْجَعْرِ وَطَعَامُهُ مَتَنعَا عَلَيْنَهُ مِنْهُ اللَّهُ عَنْ يَعْتَدُهُ مَعَنَى أَوْ عَدْلُ وَالَيْهُ وَمَنْ عَادَ فَيَسْنَعِهُ

(٩٤) هذا من مِنَنِ الله على عباده أن أخبرهم بما سيفعل قضاء وقدراً ليطيعوه ويقدموا على بصيرة ويهلك من هلك عن بينة ويحيا من حيّ عن بينة، فقال تعالى: ويقدموا على بصيرة ويهلك من هلك عن بينة ويحيا من حيّ عن بينة، فقال تعالى: وليا أيُها الذين آمنوا؟: لا بدً أن يَختبر الله إيمانكم، فليَبْلُوَنَّكم الله بشيء من الصيد؟؛ أي: شيء غير كثير، فتكون محنة يسيرة؛ تخفيفاً منه تعالى ولطفاً، وذلك الصيد الذي يبتليكم الله به فتناله أيديكم ورماحكم؟؛ أي: تتمكَّنون من صيده؛ ليتم بذلك الابتلاء؛ لا غير مقدور عليه بيد ولا رمح فلا يبقى للابتلاء فائدةً. ثم نيتم بذلك الابتلاء؛ لا غير مقدور عليه بيد ولا رمح فلا يبقى للابتلاء فائدةً. ثم عليه الثواب والعقاب، فرّمن يخافه بالغيب؟: فيكفُ عمًا نهى الله عنه، مع قدرته عليه الثواب والعقاب، فرّمن يخافه بالغيب؟: فيكفُ عمًا نهى الله عنه، مع قدرته عليه وتمكُنه، فيثيبه الثواب الجزيل، ممَّن لا يخافه بالغيب، فلا يرتدع عن معصية الحجج وأوضح السبيل، فوقله عذابٌ أليمٌ؟؛ أي: مؤلم موجع، لا يقدر على وصفه إلا الله؛ لأنه لا عذر لذلك المعتدي، والاعتبار بمن يخافه بالغيب وعدم وصفه إلا الله؛ لأنه لا عذر لذلك المعتدي، والاعتبار بمن يخافه بالغيب وعدم مضور الناس عنده، وأما إظهار مخافة الله عند الناس؛ فقد يكي عن معصية معور الناس، فلا يُذلك المعادي ، وما منه الله عنه، موجع، الا يقدر على مخافر الناس، فلا يُناب على ذلك.

٩٠ ثم صَرَّحَ بالنهي عن قتل الصيد في حال الإحرام، فقال: ﴿يا أَيُّهَا الذين آمنوا لا تقتلوا الصيد وأنتم حُرُمَ؟؛ أي: محرمون في الحجِّ والعمرة، والنهي عن قتله يشمل النهي عن مقدِّمات القتل وعن المشاركة في القتل والدلالة عليه والإعانة على قتله، حتى أنَّ من تمام ذلك أنَّه ينهى المحرم عن أكل ما قُتِلَ أو صِيدَ لأجله،

سورة المائدة (٩٦)

ولهذا كلَّه تعظيم للهذا النَّسك العظيم؛ أنَّه يحرم على المحرم قتل وصيد ما كان حلالاً له قبل الإحرام. وقوله: ﴿ومَن قَتَلَهُ منكم متعمَّداَهَ؛ أي: قتل صيداً عمداً، ﴿فَ عليه ﴿جزاءً مثلُ ما قَتَلَ من النَّعمَه؛ أي: الإبل أو البقر أو الغنم، فينظُرُ ما يشبهه شيئاً من ذلك، فيجب عليه مثله، يذبحه ويتصدقُ به، والاعتبار بالمماثلة، ﴿يحكمُ به ذوا عدل منكمَه؛ أي: عدلان يعرفان الحكم ووجه الشبه؛ كما فعل الصحابة رضي الله عنهم؛ حيث قضوا بالحمامة شاة، وفي النعامة بدنة، وفي بقر الوحش على اختلاف أنواعه بقرة، ولهكذا كلُّ ما يشبه شيئاً من النَّعم؟ فيفيه مثله، فإن لم يشبه شيئاً؛ ففيه قيمته كما هو القاعدة في المتلفات، وذلك ففيه مثله، فإن لم يشبه شيئاً؛ ففيه قيمته كما هو القاعدة في المتلفات، وذلك الهدي لا بدُّ أن يكون ﴿هدياً بالغَ الكعبةِه؛ أي: يُذبح في الحرم، ﴿أو كفارةً الهدي لا بدُّ أن يكون ﴿هدياً بالغَ الكعبةِه؛ أي: يُذبح في المتلفات، وذلك معام مساكينَه؛ أي: كفارة ذلك الجزائي طعام مساكين؛ أي: يجعل مقابلة المثل من النَّعم طعام، فيُطعم المساكين. قال كثيرٌ من العلماء: يُقَوَّمُ الجزاء، فيُسترى بقيمته طعام، فيطعم كل مسكين مُدَّ بُرُّ أو نصف صاع من غيره، ﴿أو لمدل ذلك الجزاء، عدل خلاف أله أي يصوم عن إطعام حماء في أم الجزاء، ولدل منذ من النَّعم طعام، فيطعم كل مسكين مُدَ بُرُ أو نصف صاع من غيره، وأو مدل ذلك إله ويماء، وأو أله أله منهن من منه، من أو نصف صاع من غيره، وأو مدل ذلك الجزاء، عدل مديمة منه، وبالَ أمرِه، ومن عاد بعد ذلك فينتَقِمُ الله مدد، والله عزيزٌ ذو انتقام.

وإنما نصَّ الله على المتعمَّد لقتل الصيد، مع أن الجزاء يلزم المتعمَّد والمخطىء كما هو القاعدة الشرعية: أنَّ المتلِفَ للنُّفوس والأموال المحترمة؛ فإنَّه يضمنُها على أيَّ حال كان إذا كان إتلافُهُ بغير حقَّ؛ لأنَّ الله رتَّب عليه الجزاء والعقوبة والانتقام، ولهذا للمتعمِّد، وأما المخطىء؛ فليس عليه عقوبة، إنما عليه الجزاء. (لهذا قول جمهور العلماء، والصحيح ما صرَّحت به الآية: أنَّه لا جزاء على غير المتعمَّد؛ كما لا إثم عليه)<sup>(1)</sup>.

﴿٩٦﴾ ولما كان الصيد يَشْمَلُ الصيد البريَّ والبحريَّ؛ استثنى تعالى الصيد البحريَّ، فقال: ﴿أُحِلَّ لَكُم صيدُ البحرِ وطعامُهُ؟؛ أي: أحلَّ لكم في حال إحرامكم ﴿صيدُ البحرِّ): وهو الحيُّ من حيواناته، ﴿وطعامُهُ؟: وهو الميت منها،

(١) ما بين القوسين من هامش (أ). وفي هامش (ب): "هذا جواب الجمهور من هذا القيد، الذي ذكره الله. وطائفة من أهل العلم يرون تخصيص الجزاء بالمتعمد، وهو ظاهر الآية. والفرق بين هذا وبين التضمين في الخطأ في النفوس والأموال من هذا الموضع. الحقَّ فيه للهِ، فكما لا إثمَ لا جزاءَ بإتلاف نفوس الآدمين وأموالهم.

فدلًّ ذلك على حِلِّ ميتة البحر، ﴿متاعاً لكم وللسيَّارةِ﴾؛ أي: الفائدة في إباحته لكم أنه لأجل انتفاعِكم وانتفاع رفقتكم الذين يسيرون معكم، ﴿وحُرَّم عليكم صيدُ البَرِّ ما دُمتم حُرُماً﴾: ويؤخذ من لفظ الصيد أنَّه لا بدَّ أن يكون وحشياً؛ لأنَّ الإنسيَّ ليس بصيد، ومأكولاً؛ فإنَّ غير المأكول لا يُصاد ولا يُطلق عليه اسم الصيد. ﴿واتَّقوا الله الذي إليه تُحْسَرونَ﴾؛ أي: اتَّقوه بفعل ما أمر به وتركِ ما نهى عنه، واستعينوا على تقواه بعلمِكم أنَّكم إليه تُحشرون، فيجازيكم؛ هل قُمتم بتقواه فيثيبُكُم الثواب الجزيل، أم لم تقوموا [بها] فيعاقبكم؟

سورة المائدة (٩٧ ـ ٩٨)

 حَمَلَ اللهُ ٱلْكَمْبَكَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَكَرَامَ قِبَنُمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَٱلْهَلَّذِي وَٱلْقَلَتِيدُ ذَالِكَ لِيَتَمْلُوُا أَنَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِى ٱلْتَكَوْتِ وَمَا فِى ٱلأَرْضِ وَأَتَ اللَّهُ بِكُلِ شَى عَلِيدُ اللَّهُ أَعْلَمُوا الْعَلَمُوا الْعَلَمُوا أَنَ اللَهُ يَعْلَمُ مَا فِى ٱلْتَكَوْتِ وَمَا فِى ٱلأَرْضِ وَأَتَ اللَهُ بِكُلِ شَى عَلِيدُ اللَّهُ الْعَلَمُوا الْعَلَمُوا أَنَ اللَهُ يَعْلَمُ مَا فِى ٱلسَمَدُونِ وَمَا فِى ٱلأَرْضِ وَأَتَ اللَهُ بِكُلِ شَى عَلِيدُ اللَهُ الْعَلَمُوا الْعَلَمُونَ اللَّهُ الْعَلَمُوا إِلَا ٱللَهُ مَا فَى ٱلْتَعْمَدُونَ وَمَا فِى ٱلأَرْضِ وَأَتَ اللَهُ بِكُلِ شَى عَلَيْهُ مَا فِى ٱلْعَلَمُ الْعَلَمُونِ أَمْدَ مَنْ أَنْ اللَهُ مَنْ عَلَي اللَّهُ مَنْ عَلَى الْعَلَمُ الْعَلَمُونَ اللَّهُ مَا مَنْ اللَهُ عَلَمُوا اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مَا عَلَيْ أَنْ اللَهُ عَمْدُوا اللَهُ اللَّهُ مَنْ عَلَى اللَهُ الْعَلَمُ مَنْ أَنْ اللَهُ مَنْ عَلَمُ مَا عَلَي الْمُولِ إِلَا ٱلْبَلَغُ وَاللَهُ يَعْلَمُ مَا الْ اللَهُ مَنْ عَلَى اللَهُ مَا عَلَى الْعَلَمُ الْعَلَيْ الْحَدَامَ مَ الْعَلَمُ مَا عَلَى اللَهُ مَا عَلَيْهُ وَاللَهُ مِنْ مَالَةُ مُعَالًا لَكُلُكُولُ اللَهُ مَا عَالَهُ مَا عَلَى الْمُولَى إِلَى الْعَلَيْ مَا الْعَالَيْ فَالْتَكُلُهُ وَاللَهُ مَنْ عَامُ مَنْ عَامُ مَا عَلَى الْعَلَيْ الْعَلَيْ وَاللَهُ مَا عَلَى الْمُ الْعَلَيْ أَنْ اللَهُ مَا عَلَى مُولِ إِلَى الْعَلَيْ مَا الْحَالِي مُ مَا عَلَى الْعَلَيْ فَلْ مَا عَلَى الْعَلَيْ الْعَلَيْ فِي الْعَالَيْ وَاللَهُ مِنْ الْحَالُ مِنْ مَالَةُ مِنْ مَالَى الْعَلَيْ مَا مَالُكُلُكُولُ مَا الْعَلَيْ مَا عَلَى مَا مَالَكُولُكُولُ مَا مَالَكُولُ مَا مُولَى مَالْمَالَةُ مَالْحَالَةُ مَالَكُولُ مُعَالَمُ مَا مَالَهُ مَا مَا عَلَيْ مَالَكُولُكُمُ مَالَكُولُ مَا مَا مَالَهُ مَا مَالَكُولُكُولُ مِنْ مَالَكُولُ مَالَكُولُ مَالَقُولُ مَا اللَهُ مَالَ مَالَكُ مَا مَالَهُ مَا مَال مُولُولُ مَا اللَهُ مَا مَالَةُ مَالَكُهُ مَا مَالَهُ مَا مَالَةُ مَا مَالَ مِنْ مَا مَ مَا مُ مَا مَا مَا مَ مُ مَا مَ مَا مَا مُ مَا مَالَهُ مَا مَالُهُ مَا مَالَهُ مَعْلَى مَا مِ مَا مَا مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَ مَا مَ مَالْعُلُكُول

﴿٩٧﴾ يخبر تعالى أنه جعل ﴿الكعبة البيتَ الحرامَ قِياماً للناس﴾: يقوم بالقيام بتعظيمِ دينهم ودُنياهم؛ فبذلك يتم إسلامهم، وبه تحطُّ أوزارهم، وتحصُل لهم بقصدِه العطايا الجزيلة والإحسان الكثير، وبسببه تُنفق الأموال وتُقتحم<sup>(١)</sup> من أجله الأهوال، ويجتمع فيه من كل فجَّ عميق جميع أجناس المسلمين، فيتعارفونَ، ويستعين بعضهم ببعض، ويتشاورون على المصالح العامة، وتنعقد بينهم الروابط في مصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة؛ قال تعالى: ﴿لِيَشْهَدوا منافِعَ لهم ويَذْكُروا اسمَ اللَّه على ما رَزَقَهُم من بهيمةِ الأنعامَ»: ومن أجل كون البيتِ قياماً للنَّاس قال من قال من قادر، بل لو ترك الناس حَجَّه؛ لزال ما به قوامهم وقامت القيامة. وقوله: ﴿وَالهدِي والقَلائدَ»؛ أي: وكذلك جعل الهَدْيَ والقلائدَ التي هي أشرف أنواع الهذي قياماً للناس ينتفعون بهما، ويُثابون عليهما. ﴿ذلك لتعلموا أنَّ اللَّه يَعْلَمُ ما في السمواتِ والقَلائدَه؛ أي: وكذلك جعل الهَدْيَ والقلائدَ التي هي أشرف أنواع الهذي قياماً للناس ينتفعون بهما، ويُثابون عليهما. ﴿ذلك لتعلموا أنَّ اللَه يَعْلَمُ ما في السمواتِ

٩٨ >

(۱) في (ب): «وتتقحم».

سورة المائدة (٩٩ ـ ١٠١)

العِلْمَان موجودين في قلوبِكُم على وجه الجزم واليقين؛ تعلمون أنه شديدُ العقاب العاجل والآجل على من عصاه، وأنه غفورٌ رحيمٌ لمن تاب إليه وأطاعه، فيُثْمِرُ لكم هٰذا العلمُ الخوفَ من عقابِهِ والرجاءَ لمغفرتِهِ وثوابِهِ، وتعملون على ما يقتضيه الخوف والرَّجاء.

٩٩ ثم قال تعالى: ﴿ما على الرَّسول إلَّا البلاغُ ): وقد بَلْغَ كما أمر وقام بوطيفتِهِ وما سوى ذٰلك؛ فليس له من الأمر شيءً. ﴿واللَهُ يعلمُ ما تُبدون وما تكتُمون ): فيُجازيكم بما يعلمُهُ تعالى منكم.

﴿قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَالطَّنِيُّ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ فَاتَّقُوا اللَّهَ يَتأْوْلِ ٱلأَلْبَنبِ لَمَلَكُمْ تُفْلِحُونَ ٢

(١٠٠ ) أي: ﴿ قُلْ ﴾ للناس محذُراً عن الشرُّ ومرغَباً في الخير: ﴿لا يستوي الحبيثُ والطيبُ ﴾: من كلَّ شيء؛ فلا يستوي الإيمان والكفر، ولا الطاعة والمعصية، ولا أهل الجنة وأهل النار، ولا الأعمال الخبيثة والأعمال الطيبة، ولا المال الحرام بالمال الحلال، ﴿ولو أَعْجَبَكَ كَثَرَةُ الخبيث ﴾: فإنَّه لا ينفعُ صاحبة المال الحرام بالمال الحلال، ﴿ولو أَعْجَبَكَ كَثَرَةُ الخبيث ﴾: فإنَّه لا ينفعُ صاحبة شيئاً، بل يضرُه في دينه ودنياه، ﴿فائَقُوا الله يا أولي الألباب لعلَّكم تفلحون ﴾: فأمر الخلاب، ولا أولي الألباب عملي فلحون ﴾: فأمر الفلاح، وولي الألباب لعلَّم تفلحون ﴾: فأمر الخطاب، وهم الذين يُؤْبَهُ لهم ويُرْجى أن يكونَ فيهم خيرٌ، ثم أخبر أنَّ الفلاح الخطاب، وهم الذين يُؤْبَهُ لهم ويُرْجى أن يكونَ فيهم خيرٌ، ثم أخبر أنَّ الفلاح متوقف على الخلاح، ومن تَرَكَ تقواه إله المال الخسران، وفائته الله في أمره ونهيه إفراح.

﴿ يَتَأَبُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْعَلُوا عَنْ أَشْبَآءَ إِن تُبَدَ لَكُمْ نَسُؤَكُمُ ۖ وَإِن تَسْعَلُوا عَنْهَا حِينَ يُـنَزَّلُ الْقُرْءَانُ تُبَدَ لَكُمُّ عَفَا اللَّهُ عَنْهَا وَاللَّهُ غَفُورُ حَلِيـ \$ ﴿ قَدْ سَأَلَهَا فَوْمٌ مِن قَبْلِكُم ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَفِرِينَ ﴾.

الأشياء التي إذا بُيِّنَتْ لهم ساءتهم وال الأشياء التي إذا بُيِّنَتْ لهم ساءتهم وأحزنتهم، وذلك كسؤال بعض المسلمين لرسول الله ﷺ عن آبائهم وعن حالهم في الجنة أو النار<sup>(۱)</sup>، فهٰذا ربَّما أنَّه لو بُيِّنَ للسائل؛ لم يكن له فيه خير، وكسؤالهم

(١) كما في «صحيح مسلم» (٢٠٣) عن أنس أن رجلاً قال: يا رسول الله، أين أبي؟ قال: في النار فلما قضى دعاه فقال: «إن أبي وأباك في النار».

للأمور غير الواقعة، وكالسؤال الذي يترتَّب عليه تشديدات في الشرع ربَّما أحرجت الأمة، وكالسؤال عما لا يعني؛ فهذه الأسئلة وما أشبهها هي المنهيُ عنها، وأما السؤال الذي لا يترتَّب عليه شيء من ذلك؛ فهو<sup>(۱)</sup> مأمور به؛ كما قال تعالى: (فاسألوا أهل الذُكر إن كُنتُم لا تعلمونَ». ﴿وإن تَسْألوا عنها حينَ ينزَّلُ القرآن تُبَدَ لكم»؛ أي: وإذا وافق سؤالكم مَحلَّه، فسألتم عنها حين يُنزَّلُ عليكم القرآن، نتسألون عن آية أشكلت أو حكم خفي وجهُهُ عليكم في وقت يمكِنُ فيه نزول الوحي من السماء، ﴿تُبَدَ لكم﴾؛ أي: تُبيَّن لكم وتُظهر، وإلاً؛ فاسكتوا عما سكت الله عنه. ﴿عفا الله عنها﴾؛ أي: سكت معافياً لعباده منها؛ فكلُّ ما سكت الله عنه؛ فهو مما أباحه وعفًا عنه. ﴿واللّه غفور حليم﴾؛ أي: لم يزل بالمغفرة موصوفاً وبالخلم والإحسان معروفاً، فتعرَّضوا لمغفرته وإحسانه، واطبوه من رحمته ورضوانه.

R سورة المائلة (١٠٢ - ١٠٣)

﴿١٠٢﴾ ولهذه المسائل التي نُهيتم عنها، ﴿قد سألها قومٌ من قبلِكُمَ؟؛ أي: جنسها وشبهها سؤال تعنُت لا استرشاد، فلما بُيَّنَتْ لهم وجاءتهم، ﴿أصبحوا بها كافرين؟؛ كما قال النبيُ ﷺ في الحديث الصحيح: «ما نهيتكم عنه؛ فاجتنبوه، وما أمرتكم به؛ فأتوا منه ما استطعتم؛ فإنما أهلك مَن كان قبلكم كثرةُ مسائلهم واختلافُهم على أنبيائهم»<sup>(٢)</sup>.

هُمَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَتُو وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِ وَلَئِكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَنْنَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ٢﴾ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَـالُوا حَسَبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآهَنَأْ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْحًا وَلَا يَهْتَدُونَ ٢

(١٠٣) هذا ذمَّ للمشركين الذين شرعوا في الدين ما لم يأذن به الله وحرَّموا ما أحلَّه الله، فجعلوا بآرائهم الفاسدة شيئاً من مواشيهم محرَّماً على حسب اصطلاحاتهم التي عارضت ما أنزل الله، فقال: ﴿ما جَعَلَ الله مِن بَحيرةٍ﴾: وهي ناقةً يشقُون أذُنها ثم يحرَّمون ركوبها ويرونها محترمة، ﴿ولا سائبةٍ﴾: وهي ناقة أو بقرةً أو شاةً إذا بلغت شيئاً اصطلحوا عليه؛ سيَّبوها فلا تُركب ولا يُحمل عليها ولا

- (۱) في (ب): «فهذا».
- (٢) أخرجه البخاري (٧٢٨٨) ومسلم (١٣٣٧) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة المائدة (١٠٤ ـ ١٠٩)

تُؤكل، وبعضهم ينذرُ شيئاً من ماله يجعلُه سائبةً، ﴿ولا حامَ﴾؛ أي: جمل يُحمى ظهره عن الرُّكوب والحمل إذا وصل إلى حالة معروفة بينهم؛ فكلُّ هٰذه مما جعلها المشركون محرَّمةً بغير دليل ولا بُرهان، وإنَّما ذٰلك افتراءً على اللّه وصادرةً من جهلهم وعدم عقلهم. ولهٰذا قال: ﴿ولَكن الذين كفروا يفترونَ على اللّه الكذبَ وأكثرُهم لا يعقلونَ»: فلا نَقْلَ فيها ولا عَقْل.

(١٠٤) ومع لهذا؛ فقد أُعْجِبُوا بآرائِهِم التي بُنيت على الجهالة والظُّلم؛ فإذا دُعوا ﴿إلى ما أنزل الله وإلى الرسول<sup>(١)</sup> ﴾: أعرضوا فلم يقبلوا، و﴿قالوا حَسْبُنا ما وَجَدْنا عليه آباءَنا ﴾: من الدين، ولو كان غير سديد ولا ديناً ينجي من عذاب الله، ولو كان في آبائهم كفايةٌ ومعرفةٌ ودرايةٌ؛ لهان الأمر، ولكن آباءهم لا يعقِلون شيئاً؟ أي: ليس عندهم من المعقول شيءٌ ولا من العلم والهدى شيءً؛ فتبًا لمن قلّد مَن لا علم عنده صحيح ولا عقل رجيح، وترك اتباع ما أنزل الله واتّباع رسله الذي يملأ القلوب علماً وإيماناً وهدى وإيقاناً.

﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنْنُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمُ إِلَى اللَهِ مَرْجِعْكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّقُكُم بِمَا كُشتُم تَعْمَلُونَ ٢

(١٠٥) يقول تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا عليكم أَنفُسَكم﴾؛ أي: اجتهدوا في إصلاحها وكمالها وإلزامها سلوكَ الصِّراط المستقيم؛ فإنَّكم إذا صَلَحْتُم؛ لا يضرُّكم من ضَلَّ عن الصِّراط المستقيم ولم يهتد إلى الدين القويم، وإنما يضرُّ نفسَه. ولا يدل هذا [على] أنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يضرُّ العبدَ تركهما وإهمالهما؛ فإنَّه لا يتمُ هداه إلا بالإتيان بما يجب عليه من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، نعم؛ إذا كان عاجزاً عن إنكار المنكر بيده ولسانه وأنكره بقلبه؛ فإنه لا يضرُّه ضلال غيره. وقوله: ﴿إلى الله مَرْجِعُكم جميعاًه؛ أي: مآلُكم يوم القيامة واجتماعُكم بين يدي الله تعالى، ﴿فينَبْئُكم بما كُنتم تعملونَهُ: من خيرٍ وشرً.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا شَهَدَةُ بَيَنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱنْسَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَبَتَكُم شُصِيبَةُ ٱلْمَوْتَ تَخْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوَةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ لَا نَشْتَرِى بِهِ ثَمَنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرَبٌ وَلَا نَكْنُتُمُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ

في (ب): «وإلى رسوله».

204

إِنَّا إِذَا لَمِنَ ٱلْآثِيدِينَ ٢ فَإِنَّ عُبَرَ عَلَى أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّآ إِنَّمَا فَنَخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلأَوْلِيَنِ فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ لَشَهَدَنُنَا أَحَقُّ مِن شَهَدَتِهِمَا وَمَا ٱعْتَدَيْنَا إِذَا لَمِنَ الطَّلِلِينَ ٢ ذَلكَ أَذَكَ أَن يَأْتُوْأ بِالشَّهَدَةِ عَلَى وَجْهِهَا أَوْ يَخَافُوا أَن تُرَدَ أَبْنُ بَعْد أَيْنَبِعَمْ وَاتَقُوا الطَّلِينِينَ وَلَسَمَعُوا وَاللَهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْنَسِوِينَ ٢

Rهورة المائدة (١٠٩ - ١٠٨)

(١٠١) يخبر تعالى خبراً متضمناً للأمر بإشهاد اثنين على الوصيَّة إذا حضر الإنسانَ مقدماتُ الموت وعلائمه، فينبغي له أن يكتبَ وصيَّته، ويُشْهِدَ عليها اثنين ذَوَيْ عدل ممَّن يعتبر<sup>(۱)</sup> شهادتهما، ﴿أو آخران من غيركم ﴾؛ أي: من غير أهل دينكم من اليهود أو النصارى أو غيرهم، وذلك عند الحاجة والضَّرورة وعدم غيرهما من المسلمين ﴿ن أنتم ضَرَبْتُم في الأرض ﴾؛ أي: سافرتم فيها، فأصابَتُكُم مصيبةُ الموت ﴾؛ أي: فأشهدوهما، ولم يأمر بإشهادِهما إلَّا لأنَّ قولَهما في تلك الحال مقبول، ويوكَّد عليهما بأن يُخبَسا ﴿من بعد الصلاة ﴾: التي يعظَّمونها، ﴿فَيُقْسِمانِ بالله ﴾: أنهما صَدَقا وما غيَّرا ولا بدًّلا هذا، ﴿نِ ارْتَبْتُم ﴾ في شهادتهما؛ فإن صدَّقْتُموها<sup>٢٢</sup> ؛ فلا حاجة إلى القسم بذلك. ويقولان: ﴿لا في شهادتهما؛ فإن صدَّقْتُموها<sup>٢٢</sup> ؛ فلا حاجة إلى القسم بذلك. ويقولان: ﴿لا من المَّدري به ﴾؛ أي: بأيماننا ﴿مناً ﴾: بأن نكذب فيها لأجل عَرَض من الدُنيا، ﴿لو كان ذا قُربي ﴾: فلا نراعيه لأجل قُربه منًا، ﴿ولا نكَتُمُ شهادةَ الله ﴾: إلى القسم من الدُنيا، ﴿لو ما سمعناها، ﴿نَا إذا أي اللهُ واللهُ الما حاجة إلى القسم من أن أن ولهما من الدُنيان أولو من أنهما من أن ألهما من أن يُحْبَسا من بعد الصلاة ﴾ من الما معادتهما في أن مد أنهما من أن أنهما من أن يُحْبَسا من بعد الصلاة ﴾ من الدُنيا، أولو من من من أنه أن أن إذا إذا هنا أن أنهما من أن ألم حاجة إلى القسم مذلك. ويقولان: أولا ما سمعناها، إنَّا إذا هنا أبي أي أن كتمناها ألمِنَ الأثمين ﴾.

(١٠٧) ﴿فَإِنْ عُثِرَ على أَنَّهما ﴾؛ أي: الشاهدين (استحقّا إثماً ﴾: بأن وُجِدَ من القرائن ما يدلُّ على كذبهما وأنَّهما خانا، ﴿فَآخرانِ يقومانِ مَقامَهما من الذينَ استحقَّ عَليهمُ الأوليانِ ﴾؛ أي: فليقم رجلان من أولياء الميت، وليكونا من أقرب الأولياء إليه، ﴿فَيَقْسِمان بِاللّه لشهادَتُنا أحقُ من شهادِتهما ﴾؛ أي: أنَّهما كذبا وغيَّرا وخانا. ﴿وما اغْتَدَيْنا إِنَّا إِذاَ لَمِنَ الظَّالمينَ ﴾؛ أي: إن ظلمنا، واعتدينا، وشهِذُنا بغير الحقَّ

المه على أولياء وتأكيدها وردها على أولياء الشهادة وتأكيدها وردها على أولياء الميت حين تظهر من الشاهدين الخيانة: (ذلك أدنى)؛ أي: أقرب (أن يأتوا بالشّهادة على وجهها): حين تؤكّد عليهما تلك التأكيدات (أو يخافوا أن تُرَدَّ أيمانُ بعد أيمانُهم)؛ أي: أن لا تُقبل أيمانُهم ثم تردَّ على أولياء الميت (والله لا يهدي بعد أيمانِهم)؛ أي: أن لا تُقبل أيمانُهم ثم تردً على أولياء الميت (والله لا يهدي بعد أيمانِهم)؛ أي: أن لا تُقبل أيمانُهم ثم تردً على أولياء الميت الميت الميت الميت الميت الميت من الميت الم ميت ميت الميت الم ميت ميت الميت الم

(۲) في (ب): «صدقتموهما».

(۱) في (ب): «تعتبر».



سورة المائدة (١٠٨)

القومَ الفاسقين» : أي : الذين وَصْفُهم الفسقُ؛ فلا يريدون الهدى والقصد إلى الصراط المستقيم.

وحاصل لهذا أنَّ الميِّت إذا حضره الموت في سفر ونحوه مما هو مَظِنَّة قلة الشهود المعتبرين: أنه ينبغي أن يوصِيَ شاهدَيْن مسلمَيْن عدلين؛ فإن لم يجد إلا شاهدين كافرين؛ جاز أن يوصي إليهما، ولكن لأجل كفرهما؛ فإن الأولياء إذا ارتابوا بهما؛ فإنهم يحلِّفونهما<sup>(١)</sup> بعد الصلاة أنَّهما ما خانا ولا كذبا ولا غيَّرا ولا بدَّلا، فيبرآن بذُلك من حقٍّ يتوجَّه إليهما؛ فإن لم يصدِّقوهما ووجدوا قرينة تدلُّ على كذب الشاهدين؛ فإن شاء أولياء الميِّت؛ فليقم منهم اثنان، فيقسِمان بالله لشهادَتُهُما أحقٌ من شهادة الشاهدين الأولين، وأنَّهما خانا وكذَبا، فيستحقون منهما ما يدَّعون.

ولهذه الآيات الكريمة نزلت في قصة تميم الداري وعديٍّ بن بداء المشهورة<sup>(٢)</sup>، حين أوصى لهما العدويُّ. والله أعلم. ويُستدلُّ بالآيات الكريمات على عدة أحكام: منها: أن الوصية مشروعةً، وأنه ينبغي لمن حَضَرَه الموت أن يوصي. ومنها: أنها معتبرةٌ ولو كان الإنسان وَصَلَ إلى مقدِّمات الموت وعلامته<sup>(۳)</sup> ما دام عقله ثابتاً.

ومنها: أن شهادة الوصية لا بدٍّ فيها من اثنين عدلين.

ومنها: أن شهادة الكافرين في لهذه الوصية ونحوها مقبولةً لوجود الضَّرورة. ولهذا مذهب الإمام أحمد. وزعم كثير من أهل العلم أن لهذا الحكم منسوخ، ولهذه دعوى لا دليل عليها.

- (۱) في (ب): «يحلفونهم».
- (٢) أخرجه البخاري (٢٧٨٠) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «خرج رجل من بني سهم مع تميم الداري وعدي بن بداء، فمات السهمي بأرض ليس بها مسلم، فلما قدما بتركته فقدوا جاماً من فضة مُخُوصاً من ذهب، فأحلفهما رسول الله ﷺ ثم وجد الجام بمكة فقالوا: ابتعناه من تميم من وعدي فقام رجلان من أولياء السهمي فحلفا: لشهادتنا أحق من شهادتهما وإن الجام لصاحبهم.
   قال وفيهم نزلت هذه الآية: ﴿يا أيها الذين آمنوا شهادة بينكم إذا حضر أحضر أحدكم الموت ﴾.

سورة المائدة (١٠٨)

ومنها: أنه ربَّما استُفيد من تلميح الحكم ومعناه، أنَّ شهادة الكفار عند عدم غيرهم حتى في غير لهذه المسألة مقبولةً؛ كما ذهب إلى ذٰلك شيخ الإسلام ابن تيمية.

> ومنها: جواز سفر المسلم مع الكافر إذا لم يكن محذورٌ. ومنها: جواز السفر للتجارة.

ومنها: أن الشاهدين إذا ارتيب منهما، ولم تبدُ قرينةً تدلُّ على خيانتهما، وأراد الأولياء أن يؤكِّدوا عليهم اليمين، ويحبِسوهما من بعد الصلاة، فيقسمان بصفة ما ذكر الله تعالى.

ومنها: أنه إذا لم تحصل<sup>(١)</sup> تهمةً ولا ريبٌ؛ لم يكن حاجةً إلى حبسهما وتأكيد اليمين عليهما.

ومنها: تعظيم أمر الشهادة؛ حيث أضافها تعالى إلى نفسه، وأنه يجب الاعتناء بها والقيام بها بالقسط.

ومنها: أنَّه يجوز امتحان الشاهدين عند الرِّيبة منهما وتفريقهما لينظرعن شهادتهما.

ومنها: أنه إذا وُجدت القرائن الدَّالة على كذب الوصيين في هذه المسألة؛ قام اثنان من أولياء الميت، فأقسما باللَه أن أيماننا أصدق من أيمانهما ولقد خانا وكذبا، ثم يُدفع إليهما ما ادَّعياه، وتكون القرينة مع أيمانهما قائمة مقام البيِّنة.

إِذِ قَالَ اللَّهُ الرُّسُلَ فَبَقُولُ مَاذَا أَجِمْتُمْ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ آتَ عَلَمُ الْفُيُوبِ
 إِذِ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْبَمَ اذْصَحْر نِعَمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالدَتِكَ إِذَ أَيَّدتُلْتَ عِلَى اللَّدُسِ
 إِذِ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْبَمَ اذْصَحْر نِعَمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالدَتِكَ إِذَ أَيَّدتُلْتَ عِرُوج الْقُدُسِ
 أَنَ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهَلَا وَإِذَ عَلَمَتُكَ الْكِتَبَ وَالْحِيلَ وَالْدَتِكَ إِذَ أَيَّدتُلْتَ عِرُوج الْقُدُسِ
 تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهَلًا وَإِذَ عَلَمَتُكَ الْكِتَبَ وَالْحِيلَ وَالْحَمْدَة وَالْتَوْرَدِينَة وَالْإَنْجِيلُ وَإِذَ عَلَمَتُكَ الْكِتَبَ وَالْحَمْدَة وَالْتَوْرَدِينَة وَالْإَنْحِيلُ وَإِذَ عَلَمْتُكَ الْتَكْتُبَ وَالْحَمْدَة وَالْتَوْرَدِينَة وَالْإَنْجَعِيلٌ وَإِذَ عَلَمْتُكَ الْتَكْتُبُ وَالْحَمْدَة وَالْتَوْرَدِينَة وَالْإِنْجَعِيلٌ وَإِذَ عَلَمْتُكَ الْتَكْتُبُ وَالْخَرْدَة وَالْوَيْعَانَ وَإِذَى عَنْتَنْتُ عَنْ الْعَلَيْ وَالْتُورَدِينَة وَالْتُوْرَدِينَة وَالْتُوْرَدِينَ الْعَلَيْ وَإِذَى فَتَتَكُونُ مَا يَرْ الْعَانِ إِياذَتْنُ وَالْتُعْذَى وَالْتَوْرَدِينَةُ وَالْعَنْتَ عَلَى وَالْتُعَدِي لَا اللَهِ فَي الْمَهْ فَتَحْتُ فَي الْعَانَ فِي الْعَاقُورَ وَالْتَعْذَى وَالْذَيْتُ مَنْ وَالْعَانِ اللَهُ فَتَكُونُ مَا يَلْ وَإِنْتُ عَاذَى الْعَاقِي فَتَكُونُ عَنْتَى عَلَى الْعَاقِينَ عَلَى وَالْذَيْ وَا إِنْتُ عَنْتُ عَنْتُنْعُ فَيْعَانَ اللَهُ فِي الْعَانِ عَائَ الْعَانِ عَالَ الْنَا عَالَى الْنَاسُ فِي الْعَانَ الْنَا الْمَالَةُ مَا يَنْ مَا يَلْ عَانَ الْعَاقُلُ مُ مَا يَنْ إِنْ الْعَانَ الْنَهُ مَا عَانَا وَالْكَانِ عَانَا الْنَا مَنْ عَالَ مَا عَالَا مَالَا اللَهُ عَانَا اللَّهُ عَالَا اللَهُ عَالَا مَالَةُ مَا عَالَةُ عَانَا وَالْنَا الْعَانِ مَا الْعَانَ مَا عَالَا اللَّهُ عَامَا الْعَانَ مَالَا مَالَةُ مَا الْنَا الْعَانَ مَا اللَهُ مَالَا مَالَةُ عَانَ اللْعَانِ مَا مَالَةُ مَا اللَهُ مَا الْعَانَ مَالَةُ مَا الْعَانَ مَا مَالَةُ مَا مَا مُنْتُ مَا مَا مَا مُ الْنَا مَا مَا مَا اللَهُ مَا الْنَا مَا مَا مُوا مَا مَا مَالَةُ مَا مَا مَ مَا عَا مَا مَا مَا مَا مَنْ الْعَالِ مَا مَا مَن

(١) في (ب): "يحصل».



سورة المائدة (١٠٩ ـ ١١٠)

(١٠٩) يخبر تعالى عن يوم القيامة وما فيه من الأهوال العظام، وأن الله يجمعُ به جميع الرُّسل، فيسألهم: ﴿ماذا أُجِبْتُمَ﴾؛ أي: ماذا أجابتكم به أمَمُكم، فقالوا: (لا علمَ لنا): وإنما العلمُ لك يا ربَّنا؛ فأنت أعلم منا. ﴿إِنَّك أنت علَّمُ الغُيوبِ﴾؛ أي: تعلمُ الأمورَ الغائبة والحاضرة.

(١١٠) ﴿إذ قالَ اللّه يا عيسى ابنَ مريم اذَكُرْ نعمتي عليك وعلى والِدَتِكَ ؟ أي: اذْكُرْها بقلبِك ولسائِك، وقُم بواجِبِها شكراً لربِّك، حيثُ أنعم عليك نِعَماً ما أنعم بها على غيرك، ﴿إذ أيَّدتُك بروح القُدُسَ؟؛ أي: إذ قوِّيْتك بالرُّوح والوحي الذي طهَرَكَ وزكَاك وصار لك قوة على القيام بأمر الله والدعوة إلى سبيله. وقيل: إنَّ المراد بروح القُدُس جبريلُ عليه السلام، وأنَّ الله أعانه به وبملازمتِهِ له وتثبيتِهِ في المواطن المُشِقَّة، ﴿تكلَّمُ الناس في المهد وكهلاً؟: المراد بالتَّكليم هنا غير التكليم المعهود الذي هو مجرد الكلام، وإنما المراد بذلك التكليم الذي ينتفع به المتكلم والمخاطب، وهو الدعوة إلى الله، ولعيسى عليه السلام من ذلك ما ولما المراد براد بالذي ينتفع به عبر المهد وكهلاً؟: المراد بالتَّكليم هنا غير ويتما المراد براد الذي هو مجرد الكلام، وإنما المراد بذلك التكليم الذي ينتفع به المتكلم والمخاطب، وهو الدعوة إلى الله، ولعيسى عليه السلام من ذلك ما المتكلم والمخاطب، وهو الدعوة إلى الله، ولعيسى عليه السلام من ذلك ما ولى الخير والنهي عن الشرَّ، وامتازَ عنهم بأنَه كلَّم الناس في المهد، فقال: ﴿إِنِّي وال الحوة ما ذمتُ حيًا...؟ المرسلين من التكليم في حال الكهولة بالرسالة والدعوة والنَّكاةِ ما دمتُ حيًا...؟ الآية.

فوإذ علَّمتُك الكتابَ والحكمةَ ؟؛ فالكتابُ : يشمل الكتب السابقة، وخصوصاً التوراة؛ فإنه من أعلم أنبياء بني إسرائيل بعد موسى بها، ويشمل الإنجيل الذي أنزله الله عليه. والحكمة : هي معرفة أسرار الشرع وفوائده وحكمه وحسن الدعوة والتعليم ومراعاة ما ينبغي على الوجه الذي ينبغي. فوإذ تَخْلُقُ من الطين كهيئة الطَّيرِ ﴾؛ أي : طيراً مصوراً لا روح فيه، ففتنفُخ ﴾ فيه فيكون فطيراً ﴾ بإذن الله فوتُبْرىءُ الأكمة ﴾: الذي لا بَصَرَ له ولا عينَ، فوالأبرصَ بإذني وإذ تُخْرِجُ الموتى بإذني ﴾: فهذه آيات بيناتٌ ومعجزاتٌ باهرات يعجز ُ عنها الأطباء وغيرُهم أيَّد الله بها عيسى وقوَّى بها دعوته. فوإذ كففتُ بني إسرائيل عنك إذ جنتَهم بالبيناتِ فقال الذين كفروا منهم ﴾ - لما جاءهم الحقُّ مؤيَّداً بالبيناتِ الموجبة للإيمان به -: فإن هذا إلا سحرٌ مبينٌ ﴾: وهمُوا بعيسى أن يقتُلوه وسَعَوا في ذُلك فكفً الله أيديم عنه، وحفظه منهم، وعصمه.

فهذه مننُ امتنَّ الله بها على عبده ورسوله عيسى ابن مريم ودعاه إلى شكرها



والقيام بها، فقام بها عليه الصلاة (والسلام)<sup>(١)</sup>، أتمَّ القيام، وصَبَرَ كما صَبَرَ إخوانهُ من أولي العزم.

مبورة المائدة (١١١ ـــ ١٢٠)

﴿وَإِذَ أَوَحَمْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِتِينَ أَنَّ مَامِنُوا بِ وَبِسُولِي قَالُوا مَامَنَا<sup>(٢)</sup> وَاشْهَد بِآنَنَا مُسْبِعُونَ (() إِذ قَالَ ٱلْحَوَارِثُونَ يَعِيسَ آتَنَ مَرْتِمَ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزَلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ النَّسَآةُ قَالَ الْقُوا اللَّهُ إِن حُمْنُهُ مَقْوِينِينَ (() قَالُوا نُرِيدُ أَن نَأْحُلُ مِنْهَ وَتَعْلَمُهُ أَنَوْ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِن مَدَقَتَنَا وَتَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّنهِدِينَ (() قَالُوا نُرِيدُ أَن نَأْحُلُ مِنْهَمَ اللَّهُمَ رَبُّنَا مَدَقَتَنَا وَتَكُونُ نَا عِيدًا لِأَوَلِنَا وَمَاحِنَا وَمَاحِنَا وَمَانِهُ مِنْ أَنْ أَعْدَابُهُ وَأَنْتُ أَنْ مَدَقَتَنَا وَتَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَلِنَا وَمَاحِنَا وَمَاحِنَا وَمَانِهُ عَنْهُ وَالَّهُ أَنْتُ مَرْبَمَ مَنْزَلُهَا عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ إِنَّ مَرْبَمَ مَانَتَ عَلَى الشَّنهِدِينَ الْقَالِمُ وَالَّهُ أَنْ أَعْذَبُهُ إِنَّا مَعَنَى أَنَ مَنْتَ عَيْدًا مَا يَعْدَا مَا أَنْهُ إِنَّ مَنْتَمَ وَتَكُونُ لَكَ عِيدًا لِأُولَينَا وَمَاحِنَهُ عَذَابًا لَا أُعَذِبُهُ أَمَدًا يَنْ الْمَدَعِينَ اللَّهُ إِنْ مُوَانَتُهُ عَلَى مَا يَعْنُ أَنْ وَمَا يَعْنُونُ مَا يَسَرَعُمَ مَانَتَ قُلْتَ لِنَاسِينَ انْعَدَى مِنْ وَالَهُ عَلَيْهُ فَا يَعْتَعُهُ فَقَدَ عَلَيْهُمُ وَالَى إِنَّهُ عَنَى الْمَنْوَى عَلَيْنَ مُنْتَعَى أَنْهُ إِنَّ مَنْتَعَلَى مَنْتُ الْمَالِينَ مُعْتَعُهُ عَنْنَا عَلَى الْعَدَيْنِ مَنْ أَنْ أَعْكَلُهُ عَنَى وَقَدَى مَنْ الْعَلَي مَنْ يَعْتَى وَيَعْتَعُونُ مَنْ أَنْتُكُونُ مَا يَسْ الْعَنْ مَنْ يَعْنَى مَا فَى الْمَدَى مَنْ الْحَكُونُ مِنْ مَا فَى الْمَا وَلَنْ عُنْ عَنْ مَعْنَى مَنْ مَنْتَى وَالْنَوْنَا وَاللَهُ وَا عَنْ عَنْ وَيَعْنَى مَا فَى الْعَنْوا عَنْهُ وَى أَنْ وَقُولُ مَا يَعْتَى وَالْنَا فَقُولُ مَا يَسَ فَعْنَ وَقُولُ مَا يَعْتَى وَقَتَنَ وَالْنَا مُوا عَنْ أَنْ عَنَى مَنْ مَنْ وَنْ عَنْ مَنْ عَنْعَى مَنْ أَنْ أَنْ تَنْ عَنْنَ الْتَعْنَ مَا فَنَ الْتَعْنَى مَالَهُ عَنْ أَنْتُ عَنْ أَنْ مَا فَى الْعَنْ مُنْ عَنْ مَا فَنَ الْعَنْ مَالْتُهُ مَا فَا عَنْ مَنْ الْعَنْ عُنْ الْعَالِنُ مَا مَنْ مَنْتُنَ مَا عَنْ مَا فَا عَامَ مَا مَا عُنْ عَنْنُ عَانَ عَا مَا عَلَى الْعَنْ مَا مَ مَا عَنْ عَنْ مَ مَ

(١١١ ـ ١٢٠) أي: واذْكُرْ نعمتي عليك إذ يسرتُ لك أتباعاً وأعواناً، فأوحيتُ إلى الحواريين؛ أي: ألهمتُهم وأوزعتُ قلوبَهم الإيمان بي وبرسولي، أو أوحيت إليهم على لسانك؛ أي: أمرتُهم بالوحي الذي جاءك من عند الله، فأجابوا لذلك وانقادوا وقالوا: (آمنًا واشهد بأنَّنا مسلمونَ)، فجمعوا بين الإسلام الظاهر والانقياد بالأعمال الصالحة والإيمان الباطن المخرج لصاحبِهِ من النفاق ومن ضَعف الإيمان. والحواريون هم الأنصارُ؛ كما قال تعالى. كما قال عيسى ابن مريم للحواريين: أمنَ أنصاري إلى الله قال الحواريونَ نحن أنصار الله».

إذ قال الحواريونَ يا عيسى ابن مريم هل يستطيعُ ربُّك أن ينزِّلَ علينا مائدةً من

(٢) في (ب): إلى آخر الآيات.

(1) زيادة لا توجد في النسختين.

سورة المائدة (١١١ - ٢٠)

السماء﴾؛ أي: مائدة فيها طعامٌ، ولهذا ليس منهم عن شكَّ في قدرةِ الله واستطاعتِهِ على ذٰلك وإنما ذلك من باب العرض والأدب منهم، ولما كان سؤالُ آياتِ الاقتراح منافياً للانقياد للحقِّ وكان لهذا الكلام الصادرُ من الحواريين ربَّما أوْهَمَ ذٰلك؛ وعَظَهم عيسىٰ عليه السلام فقال: ﴿اتَّقوا الله إن كُنتُم مؤمنينَ﴾؛ فإن المؤمن يحمله ما معه من الإيمان على ملازمةِ التقوى، وأن ينقادَ لأمر الله، ولا يطلُبَ من آيات الاقتراح التي لا يدري ما يكون بعدها شيئاً.

فأخبر الحواريون أنَّهم ليس مقصودُهُم هٰذا المعنى، وإنما لهم مقاصد صالحة ولأجل الحاجة إلى ذٰلك، فقالوا: ﴿نريدُ أن نأكُلَ منها﴾: وهٰذا دليل على أنهم محتاجونَ لها، ﴿وتطمئنَّ قلوبُنا﴾: بالإيمان حين<sup>(١)</sup> نرى الآياتِ العيانيَّة، حتى يكون<sup>(٢)</sup> الإيمان عينَ اليقين؛ [كما كانَ قبل ذلك علم اليقين]؛ كما سأل الخليل عليه الصلاة والسلام ربَّه أن يُرِيَهُ كيف يحيي الموتى، ﴿قال أوَلَمْ تُؤمن قال بلى ولكن ليطمئنَّ قَلْبي﴾: فالعبد محتاجُ إلى زيادة العلم واليقين والإيمان كلَّ وقت، ولمذ القال: ﴿ونعلمَ أن قد صَدَقْتَنا﴾؛ أي: نعلم صدقَ ما جئتَ به أنه حقُّ وصدقٌ، ﴿ونكونَ عليها من الشاهدينَ﴾: فتكون مصلحةً لمن بعدَنا، نشهدُها لك<sup>(٣)</sup>، فتقومُ الحجة، ويحصلُ زيادة البرهان بذلك.

فلما سمع عيسى عليه الصلاة والسلام ذلك وعَلِمَ مقصودَهم؛ أجابهم إلى طلبهم في ذلك<sup>(٤)</sup>، فقال: ﴿اللهمَّ ربَّنا أنزِلْ علينا مائدةً من السماء تكون لنا عيداً لأوَّلنا وآخرِنا وآية منكَ؟؛ أي: يكون وقَتُ نزولها عيداً وموسماً يُتَذَكَّرُ به هٰذه الآية العظيمة، فتُحفَظ ولا تُنسى على مرور الأوقات وتكرُّر السنين؛ كما جعل الله تعالى أعياد المسلمين ومناسكهم مذكراً لآياتِهِ، ومنبهاً على سنن المرسلين وطرقهم القويمة وفضله وإحسانه عليهم، ﴿وارزقنا وأنتَ خيرُ المرازقينَ؟؛ أي: الجعَلْها لنا رِزْقاً. فسأل عيسى عليه السلام نزولها وأن تكونَ لهاتين المصلحتين: مصلحة الدين بأن تكون آيةً باقيةً، ومصلحة الدُّنيا، وهي أن تكون رزقاً.

﴿قال الله إني مُنزِّلها عليكم، فمَن يَكْفُرُ بعدُ منكم فإني أعذِّبه عذاباً لا أُعذُّبُه

- (١) في (ب): «حتّى».
   (٢) في (ب): «فيكون».
- (٣) في (ب): «نشهد بها لك». (٤) في (ب): «واستشارهم في ذلك».



أحداً من العالمين﴾: لأنَّه شاهدَ الآية الباهرة وكَفَرَ عناداً وظُلماً، فاستحقَّ العذاب الأليم والعقاب الشديد.

سورة المائدة (١١١ ـ ١٢٠)

واعلم أنَّ الله تعالى وَعَدَ أنه سينزلها، وتوعَّدهم إن كفروا بهذا الوعيد، ولم يذكر أنَّه أنزلها: فيُحتمل أنه لم يُنزِلْها بسبب أنهم لم يختاروا ذلك، ويدلُّ على ذلك أنه لم يذكر في الإنجيل الذي بأيدي النصارى ولا له وجود. ويُحتمل أنها نزلت كما وعد الله، وأنه<sup>(١)</sup> لا يُخْلِفُ الميعاد، ويكون عدم ذِكْرها في الأناجيل التي بأيديهم من الحظُّ الذي ذُكُروا به فنسوه، أو أنه لم يُذْكَرْ في الإنجيل أصلاً، وإنَّما ذلك كان متوارثاً بينهم، ينقله الخلف عن السلف، فاكتفى الله بذلك عن ذكره في الإنجيل، ويدل على هذا المعنى قوله: ﴿ونكونَ عليها من الشاهدين﴾. والله أعلم بحقيقة الحال.

﴿واذ قال الله يا عيسى ابن مريم أأنتَ قلتَ للنَّاسِ اتَّخِذُوني وأَمِّي إلهين من دونِ اللهِ : وهذا توبيخٌ للنصارى الذين قالوا: إنَّ الله ثالثُ ثلاثة! فيقول الله هذا الكلام لعيسى، فيتبرَّا منه عيسى، ويقول: ﴿سَبِحانَكَ : عن هذا الكلام القبيح وعمَّا لا يَليقُ بك، ﴿ما يكونُ لي أن أقولَ ما ليس لي بحقُّه ؛ أي: ما ينبغي لي ولا يَليقُ أن أقول شيئاً ليس من أوصافي ولا من حقوقي ؛ فإنَّه ليس أحدٌ من المخلوقين لا الملائكة المقرَّبون ولا الأنبياء المرسلون ولا غيرهم له حقَّ ولا ما يتحقاقٌ لمقام الإلهية، وإنما الجميع عبادٌ مدبَّرونَ وخلقٌ مسخَّرونَ وفقراء المتحقاقٌ لمقام الإلهية، وإنما الجميع عبادٌ مدبَّرونَ وخلقٌ مسخَّرونَ وفقراء عاجزون. ﴿إِن كنتُ قلتُه فقد عَلِمَتَهُ تَعْلَمُ ما في نفسي ولا أعلمُ ما في نفسكَ » الملاه والسلام في خطابِهِ لربَّه، فلم يَقُلُ عليه السلام: لم أقل أمن أنك، وإنما الصلاة والسلام في خطابِهِ لربَّه، فلم يَقُلُ عليه السلام: لم أقل من يأنه، وإنما الصلاة والسلام في خطابِهِ لربَّه، فلم يَقُل عليه السلام: لم أقل شيئاً من ذلك، وإنما الملاء والماة من أن أن أن أن أن يقول كلَّ مقالة تُنافي منصِبَهُ الشريف، وأن هذا من الملاة والسلام في خطابِهِ لربَّه، فلم يَقُل عليه السلام: لم أقل شيئاً من ذلك، وإنما الملاة والسلام في خليه أن يقول كلَّ مقالة تُنافي منصِبَهُ الشريف، وأن هذا من الصرة والسلام في خليه أن يقول كلَّ مقالةٍ تُنافي منصِبَهُ الشريف، وأن هذا من أخبر بكلام ينفي عن نفسِهِ أن يقول كلَّ مقالة تُنافي منصِبَهُ الشريف، وأن هذا من

ثم صرَّح بذِكْرِ ما أمر به بني إسرائيل، فقال: ﴿ما قلتُ لهم إلَّا ما أَمَرْتَني به﴾: فأنا عبد متَّبعٌ لأمرِك لا متجرىءٌ على عظمتك، ﴿أَنِ اعبُدوا الله ربِّي وربَّكم﴾؛ أي: ما أمرتهم إلَّا بعبادةِ الله وحدَه وإخلاص الدين له المتضمِّن للنهي عن اتِّخاذي وأمي إلهين من دون الله وبيان أني عبد مربوب؛ فكما أنه ربُّكم فهو ربِّي، ﴿وكنتُ عليهم شهيداً ما دمتُ فيهم﴾: أشهدُ على من قام بهٰذا الأمر ممَّن لم يقم به.

(١) في (ب): «والله».

سورة الأنعام (1)

﴿فلما تونَّيْتَني كنتَ أنت الرقيبَ عليهمَ﴾؛ أي: المطَّلع على سرائِرِهم وضمائِرِهم، ﴿وأنت على كلُ شيءٍ شهيدَ»: علماً وسمعاً وبصراً؛ فعلمُك قد أحاط بالمعلومات وسمعُك بالمسموعات وبصرُك بالمبصَرات؛ فأنت الذي تجازي عبادكَ بما تعلمُه فيهم من خيرٍ وشرٍ.

إن تعذَّبُهم فإنَّهم عبادُكَ؟ : وأنت أرحمُ بهم من أنفسِهم وأعلمُ بأحوالهم؛ فلولا أنهم عبادٌ متمرُدون؛ لم تعذبُهم، ﴿وإن تَغْفِرْ لهم فإنَّك أنت العزيز الحكيم؟؛ أي : فمغفرتُك صادرة عن تمام عزَّةٍ وقدرةٍ، لا كمن يغفر ويعفو عن عجزٍ وعدم قدرةٍ، ﴿الحكيم؟ : حيث كان من مقتضى حكمتِكَ أن تغفرَ لمن أتى بأسباب المغفرة.

﴿قال الله》 مبيِّناً لحال عبادِهِ يوم القيامة ومَن الفائزُ منهم ومَن الهالكُ ومن الشقيُّ ومن السعيدُ: ﴿هٰذا يومُ ينفعُ الصادقينَ صدقُهم»: والصادقونَ هم الذين استقامت أعمالُهم وأقوالُهم ونياتهم على الصراط المستقيم والهَدْي القويم؛ فيوم القيامة يجدون ثَمَرَةَ ذٰلك الصدق إذا أحلَّهم الله في مقعد صدقِ عند مليكِ مقتدرِ. ولهٰذا قال: ﴿لهم جناتٌ تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً رضي الله عنهم ورضوا عنه ذٰلك الفوزُ العظيم»، والكاذبون بضدُهم سيجِدون ضررَ كَذِبهم وافترائهم وثمرةَ أعمالهم الفاسدة.

﴿لله ملك السموات والأرض﴾: لأنَّه الخالق لهما والمدبِّر لذَّلك بحكمِهِ القدريِّ وحكمه الشرعيِّ وحكمه الجزائيِّ. ولهذا قال: ﴿وهو على كلِّ شيءٍ قديرٌ﴾: فلا يُعْجِزُهُ شيءٌ بل جميعُ الأشياء منقادةٌ لمشيئتِهِ ومسخَّرة بأمرِهِ. تم تفسير سورة المائدة بفضل من الله وإحسان.

والحمد لله رب العالمين.

\* \* \*

تفسير سورة الأنعام

المستمد لِلَهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَتِ وَالنُّورُ ثُمَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّعِمَ يَعْدِلُونَ () هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ثُمَ قَضَى آجَلًا وَآجَلُ مُسَمَّى عِندَمُ ثُمَ أَسَمَ تَمْرُونَ ﴿) .

عموماً وعلى هذه المذكورات خصوصاً؛ فحمد نفسه على خلقه السماوات والأرض الدالَّةِ على كمال قدرته وسعة علمه ورحمته وعموم حكمته وانفراده بالخلق والتدبير، وعلى جَعْلِهِ الظلماتِ والنور، وذلك شاملَ للحسيِّ من ذلك؛ كالليل والنهار والشمس والقمر، والمعنوي؛ كظلمات الجهل والشَّكُ والشُرك والمعصية والغفلة ونور العلم والإيمان واليقين والطاعة، وهذا كلَّه يدلُ دلالة قاطعة أنه تعالى هو المستحقَّ للعبادة وإخلاص الدين له، ومع هذا الدليل ووضوح البرهان: ﴿ثم الذين كَفَروا بربِّهم يعدِلونَهُ؛ [أي: يعدلون] به سواه؛ يسوُونهم به في العبادة والتعظيم، مع أنَّهم لم يساووا الله في شيء من الكمال، وهم فقراء عاجزون ناقصون من كل وجه.

سورة الأنعام (٢ ـ ٣)

٤٢ في الذي خَلَقَكُم من طينٍ : وذلك بخلق مادتكم وأبيكم آدم عليه السلام. في هذه الدار أجلاً تتمَتَّعون به، وتُمتَحنون، وتُبْتَلُون بما يرسل إليهم به رسله؛ ليبلُوَكُم أيْكم أحسنُ عملاً، به، وتُمتَحنون، وتُبْتَلُون بما يرسل إليهم به رسله؛ ليبلُوَكُم أيْكم أحسنُ عملاً، ويحمِّرَكُم، ما يتذكَر فيه من تذكر. فوأجل مسمًى عنده : وهي الدار الآخرة التي ينتقل العباد إليها من هذه الدار، فيجازيهم بأعمالهم من خير وشر، في هذه الدار الزورية التي التي عملاً، ويحمِّرُكُم، ما يتكبَّدون بما يرسل إليهم به رسله؛ ليبلُوَكُم أيُكم أحسنُ عملاً، ويحمِّرُكُم، ما يتذكر فيه من تذكر. فوأجل مسمًى عنده : وهي الدار الآخرة التي ينتقل العباد إليها من هذه الدار، فيجازيهم بأعمالهم من خير وشر، في هذه الدار الآخرة التي التي التام وقطع الحجة في أنتم تمترون ؛ أي: تشكُون في وعد الله ووعيدِه ووقوع الجزاء يوم القيامة.

وذكر الله الظُّلمات بالجمع لكثرة موادِّها وتنوُّع طرقها، ووحَّد النور لكون الصراط الموصلة إلى الله واحدةَ لا تعدُّد فيها، وهي الصراط المتضمِّنة للعلم بالحق والعمل به؛ كما قال تعالى: ﴿وأنَّ لهٰذا صراطي مستقيماً فاتَّبِعوه ولا تَتَّبعوا السُّبُلَ فَتَفَرَّق بكم عن سبيلِهِ﴾.

﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهَرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ٢

(٣) أي: وهو المألوة المعبود، في السموات وفي الأرض»: فأهل السماء والأرض متعبدون لربهم خاضعون لعظمتِهِ مستكينون لعزّه وجلاله؛ الملائكة المقرَّبون والأنبياء والمرسلون والصَّديقون والشهداء والصالحون. وهو تعالى فيَعْلَمُ سِرَّكم وجَهْرَكم ويعلمُ ما تكسِبون»: فاحذروا معاصيه وارغبوا في الأعمال التي تقرُبكم منه، وتُذنيكم من رحمتِهِ، واحذروا من كلَّ عمل يبعدكم منه ومن رحمته.

﴿وَمَا تَأْنِيهِم مِّنْ ءَابَتُو قِنْ ﴿إِبَّتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْضِينَ ٢٠ فَقَدْ كَذَّبُوا بِٱلْحَقِّ لَمَّا



سورة الأنعام (٤ ــ ٦)

جَاءَهُمْ فَسَوْفَ يَأْتِبِهِمْ أَلْبَتُؤَا مَا كَانُوْأَ بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ۞ أَلَمَ يَرَوَا كَمْ أَهْلَكَنا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ مَكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَا لَدَ نُمَكِن لَكُرُ وَأَرْسَلَنَا ٱلسَّمَاءَ عَلَيْهِم مِّدْرَادَا وَجَعَلْنَا ٱلأَنْهَـرَ تَجْرِى مِن تَحْيِهِمْ فَأَهْلَكَنَهُم بِدُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعَدِهِمْ قَرْنَا ءَاخَرِينَ ۞ ﴾.

٤﴾ لهذا إخبارٌ منه تعالى عن إعراض المشركين وشدَّة تكذيبهم وعداوتهم، وأنهم لا تنفع فيهم الآيات حتى تَحِلَّ بهم المَثُلات، فقال: ﴿وما تأتيهم من آيةٍ من آيات ربُّهم﴾: الدالَة على الحقِّ دلالة قاطعة، الداعية لهم إلى اتِّباعه وقبوله، ﴿إلَّا كانوا عنها معرِضين﴾: لا يُلقون لها بالاً ولا يُضغونَ لها سمعاً، قد انصرفت قلوبُهم إلى غيرها، وولَّوْها أدبارَهم.

(٥) ﴿فقد كذّبوا بالحقّ لما جاءهم؟: والحقّ حقَّه أن يُتَبع ويُشكر الله على تيسيره لهم وإتيانهم به، فقابلوه بضدٌ ما يجب مقابلته به، فاستحقوا العقاب الشديد. ﴿فسوف يأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزئون؟؛ أي: فسوف يَرَوْن ما استهزؤوا به أنَّه الحقَّ والصدق، ويُبَيِّنُ الله للمكذَّبين كذبهم وافتراءهم، وكانوا يستهزئون بالبعث والحقَّ والصدق، ويُبَيِّنُ الله للمكذَّبين كذبهم وافتراءهم، وكانوا يستهزئون بالبعث والحقَّ والصدق، ويُبَيِّنُ الله للمكذَّبين كذبهم وافتراءهم، وكانوا يستهزئون بالبعث والحقُ والصدق، ويُبَيِّنُ الله للمكذَّبين كذبهم وافتراءهم، وكانوا يستهزئون بالبعث والحبنة والنار؛ فإذا كان يوم القيامة؛ قيل للمكذبين: هٰذه النارُ التي كنتم بها تكذّبون، وقال تعالى: ﴿وأَقْسَموا باللهِ جَهْدَ أَيْمانِهِمْ لا يَبْعَثُ الله مَنْ يَموتُ بَلى وَعْداً عليه ما يُعَاني كنتم بها الحدين في ما الله من يما وافتراءهم، وكانوا يستهزئون بالبعث والجنة والنار؛ فإذا كان يوم القيامة؛ قيل للمكذبين: هٰذه النارُ التي كنتم بها واخذ وال تعالى: ﴿وأَقْسَموا باللهِ جَهْدَ أَيْمانِهِمْ لا يَبْعَثُ اللهُ مَنْ يَموتُ بَلى وَعْداً على للمكذبين في ما الذي يختفون بالبعث وغذا عليه حقال الله عليهم الما له ما النه من يموا ألما بعن الله يجهد أينمانيهم لا يبتعث الله من يموا بالله جهد أيمانيهم لا يبعث الله من يموتُ بكن وغذ والي يموز أن يعاموا بالله بنها أيمانيهم لا يبعث الله من يموني يموتُ بكن وغذا ينهم والي يحمون الله من يموتُ بلي يعلن وغذا يبن إلى يعلمونَ واليبيئ أي ألماني وي يختلفونَ فيه وليَعْلَمَ والذين كفروا أنهم كانوا كاذبين؟.

(٦) ثم أمرهم أن يعتبروا بالأمم السابقة، فقال: ﴿ أَلَم يَرَوْا كُم أَهلكنا من قبلهم من قرن؟؛ أي: كم تتابع إهلاكنا للأمم المكذّبين وأمهلناهم قبل ذلك الإهلاك بأن ﴿ مَكَنّاهم في الأرض ما لم نمكُن؟: لهوتلاء من الأموال والبنين والرفاهية، ﴿ وأَرْسَلْنا السماءَ عليهم مِدراراً وجعلنا الأنهار تجري من تحتهم؟: تُنْبِتُ<sup>(١)</sup> لهم بللك ما شاء الله من زروع وثمار يتمتّعون بها ويتناولون منها ما يشتهون، فلم يشكروا الله على نِعَمَهِ، بل أقبلوا على الشهوات، وألهتهم [أنواع] اللَّذَات، فجاءتهم رسلهم بالبينات، فلم يصدِّقوها، بل ردُوها وكذَبوها، فأهلكهم الله بذُنوبهم، وأنشأ من بعدهم قَرْناً آخرين؛ فهٰذه سُنَّةُ الله ودأبه في الأمم السابقين واللاحقين؛ فاعتبروا بمن قَصَّ الله عليكم نبأهم.

سورة الأنعام (٧ \_ ٩)

﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًا فِى قِرْطَاسِ فَلَمَسُوُءُ بِأَيْدِيهِمْ لَفَالَ الَّذِينَ كَفَرُوْأَ إِنّ هَٰذَآ إِلَّا سِحْرٌ مَّيِبِنَّ () وَقَالُوا لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِى ٱلأَمْرُ شُمَّرَ لا يُنظرُونَ () وَلَوْ جَمَلَنَهُ مَلَكًا لَجَمَلَنَهُ رَجُـلًا وَلَلْبَسْـنَا عَلَيْهِـم مَّنَا يَلْبِسُونَ () ﴾.

الأولى الما الما الله الرسوله عن شدَّة عناد الكافرين، وأنَّه ليس تكذيبهم
 لقصور فيما جنتهم به ولا لجهل منهم بذلك، وإنما ذلك ظلم وبغيَّ لا حيلة لكم
 فيه، فقال: ﴿ولو نزَّلنا عليك كتاباً في قِرْطاس فلَمَسوه بأيديهم): وتيقَّنوه، ﴿لقال
 الذين كفروا): ظلماً وعلواً: ﴿إن هٰذا إلا سحر مبينَ ؛ فأيُّ بينة أعظم من هٰذه
 الذين، وهٰذا قولهم الشنيع فيها، حيث كابروا المحسوس الذي لا يمكن من له أدنى
 مُسْكَةٍ من عقله دفعه؟!

(٨) ﴿وقالوا﴾ أيضاً تعنتاً مبنيًّا على الجهل وعدم العلم بالمعقول: ﴿لُولا أَنزِلُ عليه مَلَكٌ ﴾؛ أي: هلاً أُنزِل مع محمدٍ مَلَك يعاونُه ويساعده على ما هو عليه ؟ بزعمهم أنَّه بشرٌ وأنَّ رسالة الله لا تكون إلا على أيدي الملائكة. قال الله في بيان رحمته ولطفه بعباده حيث أرسل إليهم بشراً منهم يكون الإيمان بما جاء به عن علم وبصيرة وغيب: ﴿ولو أُنزَلْنا مَلَكاً ﴾: برسالتنا ؟ لكان الإيمان لا يصدرُ عن معرفة وبصيرة وغيب: أول أن أسل إليهم بشراً منهم يكون الإيمان بما جاء به عن علم ومعيرة وغيب: أول أن أسل إليهم بشراً منهم يكون الإيمان لا يصدرُ عن معرفة وبصيرة وغيب: أول أنزَلْنا مَلكاً ﴾: برسالتنا ؟ لكان الإيمان لا يصدرُ عن معرفة أنهم لا يومان لا يمان أول أن أن أن أن أي أبل أول أن أن أن ألمان ألهم بشراً منهم يكون الإيمان لا يمدرُ عن معرفة وبصيرة وغيب: أول أن أله أول أنزَلْنا مَلكاً ﴾: برسالتنا ؟ لكان الإيمان لا يصدرُ عن معرفة أنهم لا يؤمنون إلى أول أنزَلْنا مَلكاً ﴾: برسالتنا أوحده، هذا إن آمنوا، والغالب أنهم لا يؤمنون إلى أول أن أله أله لا ينفع شيئاً وحده، هذا إن آمنوا، والغالب عليهم وعدم إنظارهم ؟ لأنَّ هذه سنة الله فيمن طَلَبَ الآمرُ عن المعرم يؤمن أله لا يولا أنهم لا يؤمنون بهذه الحالة، فإذا لم يؤمنوا ؟ ﴿لَقُضِي الأمرُه : بتعجيل الهلاك عليهم وعدم إنظارهم ؟ لأنَّ هذه سنة الله فيمن طَلَبَ الآيات المقترحة فلم يؤمن عليهم وعدم إنظارهم ؟ لأنَّ هذه سنة الله فيمن طَلَبَ الآيات المقترحة فلم يؤمن والميهم وعدم إنفاره أولهم أولك أنهم لا يؤمن ألمانه أله ألكافرين والمكلَبين خيرً لهم وأنفعُ، فطلبُهم لإنزال وأرفق بهم مع إمهال الله للكافرين والمكلَبين خيرً لهم وأنفعُ، فطلبُهم لإنزال المَلكِ شرَّ لهم لو كانوا يعلمون.

(٩) ومع ذلك؛ فالمَلَك لو أُنزِل عليهم وأُرْسِل؛ لم يطيقوا التلقي عنه ولا احتملوا ذلك ولا أطاقته قُواهم الفانية، فلو ﴿جَعَلْناه ملكاً لجعلناه رجلاً»: لأنَّ الحكمة لا تقتضي سوى ذلك، ﴿ولَلَبَسْنا عليهم ما يَلْبِسونَ»؛ أي: ولكان الأمر مختلطاً عليهم وملبوساً، وذلك بسبب ما لَبَسوه على أنفسهم؛ فإنهم بَنَوا أمرهم على هذه القاعدة التي فيها اللَّبْس وعدم بيان الحق، فلما جاءهم الحقُّ بطرقه الصحيحة وقواعده التي هي قواعدُه؛ لم يكن ذلك هداية لهم إذا اهتدى بذلك غيرهم، والذنب ذنبهم؛ حيث أغلقوا على أنفسهم باب الهدى، وفتحوا أبواب الضلال.

سورة الأنعام (١٠ ــ ١٢) |

وَلَقَدِ ٱسْنُهْزِئَ بِرُسُلٍ نِّن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ إِنَّ قُلْ سِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ ٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ .

(١٠) يقول تعالى مسلياً لرسوله ومصبِّراً ومتهدداً أعداءه ومتوعداً: ﴿ولقد استُهْزِىء برسل من قبلِكَ»: لما جاؤوا أممهم بالبينات؛ كذَّبوهم واستهزؤوا بهم وبما جاؤوا به، فأهلكهم الله بذلك الكفر والتكذيب، ووفَّى لهم من العذاب أكمل نصيب، ﴿فحاق بالذين سَخِروا منهم ما كانوا به يستهزِئونَ»: فاحذروا أيُّها المكذبون أن تستمِرُوا على تكذيبكم، فيصيبكم ما أصابهم.

(١١) فإن شككتُم في ذُلك أو ارتَبْتم؛ ﴿فسيروا في الأرض ثم انظُروا كيف كان عاقبةُ المكذِّبين؟؛ فلن تجدوا إلا قوماً مُهْلَكين، وأمماً في المَثُلات تالفين، قد أوحشت منهم المنازل، وعَدِمَ من تلك الرُّبوع كلُّ متمتِّع بالسرور نازل، أبادهم الملك الجبار، وكان نبؤهم عِبرةَ لأولي الأبصار. وهذا السير المأمور به سير القلوب والأبدان الذي يتولَّد منه الاعتبار، وأما مجرَّد النظر من غير اعتبار؛ فإن ذُلك لا يفيد شيئاً.

لللهُ لَيْمَن مَّا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُمَل لِلَهِ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ لِبَجْمَعَنَّكُم إِلَى يَوْمِ اللَيْمَةِ وَلَا يَقْمِ اللَّهُ عَلَى يَوْمِرُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ا اللِّيَنِيَعَةِ لَا رَبْبُ فِي اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ

(١٢) يقول تعالى لنبيه على المروات والأرض؟ المشركين [باللّهِ] مقرّراً لهم وملزماً بالتوحيد: ﴿لِمَن ما في السموات والأرض؟؛ أي: من الخالق لذلك المالك له المتصرّف فيه؟ ﴿قُلْ﴾ لهم: ﴿لله؟، وهم مقرّون بذلك لا ينكرونه، أفلا حين اعترفوا بانفراد الله بالملك والتدبير أن يعترفوا له بالإخلاص والتوحيد؟ وقوله: أكتَبَ على نفسه الرحمةَ؟؛ أي: العالم العلويُّ والسفليُّ تحت ملكه وتدبيرو، وهو تعالى قد بَسَطَ عليهم رحمته وإحسانه، وتغمّدهم برحمته وامتنانه، وكتب على نفسه كتاباً: أنَّ رحمته تغلب غضبه، وأن العطاء أحبُّ إليه من المنع، وأن الله قد فتح لم تمنعهم من طلبها معاصيهم وعيوبهم. وقوله: ﴿لَيَجْمَعَنَّكُم إلى يوم القيامة لا ريبَ فيه؟: وهذا قَسَمٌ منه، وهو أصدق المخبرين، وقد أقام على ذلك من الحجج والبراهين ما يجعله حقَّ اليقين، ولكن أبى الظالمون إلا جحوداً، وأنكروا قدرة الله على بعث الخلائق، فأصورا في معاصيه، وتكن أبى الظالمون إلا جحوداً، وأنكروا قدرة الله على بعث الخلائق، فأوضعوا في معاصيه، وتكن أبى الظالمون إلا جحوداً، وأنكروا قدرة الله على بعث الخلائق، فاليقين، ولكن أبى الظالمون إلا جحوداً، وأنكروا قدرة الله على بعث الخلائق، فأسورا في معاصيه، وتكن أبى الظالمون إلا جحوداً، وأنكروا قدرة الله

FOR Q سورة الأنعام (١٣ - ١٤)

وأخراهم، ولهذا قال: ﴿الذين خَسِروا أنفسَهم فهم لا يؤمنونَ﴾.

إِنَّهُ وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلَيْلِ وَٱلنَّبَارِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ () قُلْ آغَبَرُ اللَّهِ أَغْذُ وَلِنَ قَاطِرِ
 السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ يُعْدِمُ وَلا يَطْعَمُ قُلْ إِنَّ أَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ آوَلَ مَنْ أَسْلَمُ وَلا تَكُونَنَ يَنَ
 الْمُسْرِكِينَ () قُلْ إِنِي آخَاتُ إِنَ عَمَيَتِتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ () مَن أَسْلَمُ وَلا تَكُونَنَ يَنَ الْمُسْرِكِينَ () قُلْ أَنْ أَعُودُ عَنْهُ يَوْمَعِيدُ مَن يَعْمَرَة عَنهُ يَوْمَعِيدُ مَن اللَّسُمِرِينَ () قُلْ مَن أَسْلَمُ وَلا يَعْمَمُ قُلْ إِنَ آخَاتُ إِنَ عَمَيَتِتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ () مَن يُعْمَرَة عَنهُ يَوْمَعِيدُ اللَّسُمَرِكِينَ () قُلْ أَنْ إِنِي آخَاتُ إِنَ عَمَيَتِتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ () مَن يُعْمَرَة عَنهُ يَوْمَعِيدُ وَعَانَهُ مَعْتَمُ وَلِن يَعْمَرَة مَن يُعْمَرَة مَن يُعْمَرَة مَن يُعْمَرَة مَن يُعْمَرَة مَعْتَ اللَّهُ مَعْذَ يَعْمَرُ اللَّهُ مَنْ لَهُ مَعْتَ اللَّهُ مَنْ مَن يُعْمَرَة مَن يُعْمَرَة مَن يُعْمَرَة مَن يُعْمَرة مَن يُعْمَرة مَن يُعْمَرة مَن اللَّهُ مَنْ مَن يُعْمَرة مَن يَعْمَرة مَن يُ أَنْ عُنْ اللَهُ وَاللَّعَامِ وَاللَهُ مُوقَ عَنا مَعْرَ فَقَن عَبَادِهُ وَلَهُ وَاللَّهُ أَنْ وَاللَهُ أَنْوَى أَنْ مَعْتَعُومُ مَالَكُمُ الْمَنْ مَن اللَهُ مَنْ عَنْ يَعْمَونُ وَلَن اللَهُ مَنْ مَن اللَهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ يَعْمَنُ اللَهُ الْعَنْ مَنْ عَنْ عَمَن مَن اللَهُ أَعْذَا مَن اللَهُ مَن عَن عَنْ يَعْمَ مَن عَنْ عَمْ يَعْنَ اللَهُ مَن اللَهُ مَنْ اللَهُ مَن اللَهُ مُنْ عَالَ الْمُ مَن اللَهُ مَنْ اللَهُ مَن اللَهُ مَنْ عَالَهُ مَن اللَهُ مَنْ عَالَهُ مَن اللَهُ مَن اللَهُ مَن اللَهُ مَا عَنْ يَعْنَ مَنْ يَعْنُ مَنْ يَعْنُ مَنْ يَنْ الْعَنْ عَنْهُ وَعْنَ مَنْ عَنْ الْعَنْ مَن اللَّهُ مَنْ عَالَة مُولُونَ مَا عَنْ عَنْ اللَهُ الْمَنْ مَا عَنْ يَعْ مَنْ عَنْ مُومَ عَنْهُ مَ مَنْ عَنْ عَنْ أَنْ أَنْ مَنْ الْنُ مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَنْ عَنْ الْعَنْ مَ مَنْ مَ مَنْ مَا عَالَهُ مَالَكُهُ مَنْ مُ مَنْ مَ مَا مُ مَا مَ مَنْ مَا مَ مَنْ مَا مُ مَنْ مَا مُ مَنْ مَ مَا مُ مَنْ مَ مَ مَا مَ مَ مَنْ مَ مَنْ مَ مَالَكُنْ مَ مَنْ مَ مَا مَا مَ مَا مَا مَا مَا مَا مُ مَا مُ مَا

اعلم أنَّ لهذه السورة الكريمة قد اشتملتُ على تقريرِ التوحيدِ بكلِّ دليل عقليً ونقليٍّ، بل كادت أن تكون كلُّها في شأن التوحيد ومجادلة المشركين بالله المكذِّبين لرسوله؛ فلهذه الآيات ذكر الله فيها ما يتبين به الهدى، وينقمع به الشرك:

(11) فذكر أن (له) تعالى (ما سَكَنَ في الليل والنهار)، وذلك هو المخلوقات كلُّها من آدميَّها وجنَّها وملائكتها وحيواناتها وجماداتها؛ فالكلُّ خَلْقُ مدبَّرون وعبيدٌ مسخَّرون لربَّهم العظيم القاهر المالك؛ فهل يصحُ في عقل ونقل أن يُعْبَدَ من لهؤلاء المماليك الذي لا نفع عنده ولا ضرَّ ويُتُرَكَ الإخلاص للخالق المدبر المالك الضار النافع؟! أم العقول السليمة والفطر المستقيمة تدعو إلى إخلاص العبادة والحبّ والخوف والرجاء لله ربَّ العالمين؟ (السميع): لجميع الأصوات على اختلاف اللُّغات بتفنَّن الحاجات. (العليم): بما كان وما يكونُ وما لم يكن لو كان كيف كان يكونُ، المطلع على الظواهر والبواطن.

(١٤) ﴿قُلْ لَهُوَلاً المشركين بالله: ﴿أَغَيرَ اللّه أَتَخِذُ وليَّا﴾: من لهؤلاً المخلوقات العاجزة يتولاًني وينصُرُني؛ فلا أتّخذ من دونه تعالى وليًّا؛ لأنّه ﴿فاطر السموات والأرض؟؛ أي: خالقهما ومدبَّرهما، ﴿وهو يُطْعِمُ ولا يُطْعَمُ؟؛ أي: وهو الرازق لجميع الخلق من غير حاجة منه تعالى إليهم؛ فكيف يَليقُ أن أتَّخِذَ وليًّا غير الخالق الرازق العني الحميد. ﴿قُلُ إِنِي أَمِرْتُ أن أكونَ أُولَ من أسلم؟: لله بالتوحيدِ وأنقاد له بالتوات إلى من مولا تكون أولَ من أولاً من الموات والأرض؟ المنعي من غير حاجة منه تعالى إليهم؟ فكيف يَليقُ أن أتَّخِذَ وليًا غير الخالق الرازق العني الحميد. ﴿قُلُ إِنِي أَمِرْتُ أن أكونَ أُولَ من أسلم؟: لله بالتوحيدِ وأنقاد له بالطاعة؟

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنعام (١٥ ــ ١٩) 🗑

من المشركين﴾؛ أي: ونُهيت أيضاً عن أن أكون من المشركين؛ لا في اعتقادِهِم، ولا في مجالستهم، ولا في الاجتماع بهم؛ فهذا أفرضُ الفروض عليَّ وأوجب الواجبات.

﴿١٥﴾ ﴿قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِن عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يوم عظيمَ»: فإنَّ المعصية في الشرك توجِبُ الخلود في النار وسَخَطَ الجبار.

﴿١٦﴾ وذٰلك اليوم هو اليوم الذي يُخاف عذابُه ويُحذر عقابُه؛ لأنه من صُرِفَ عنه العذابُ يومئذٍ فهو المرحومُ، ومن نجا فيه فهو الفائز حَقًّا؛ كما أنَّ من لم يَنجُ منه؛ فهو الهالك الشقيُ.

(١٧) ومن أدلة توحيده أنه تعالى المنفرد بكشف الضَّرَّاء وجلب الخير والسَّرَّاء، ولهٰذا قال: ﴿وإن يَمسَسْكَ اللّه بضُرَّ﴾: من فقر أو مرض أو عسر أو غمَّ أو همَّ أو نحوه، ﴿فلا كاشفَ له إلاً هو وإن يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فهو على كل شيء قديرً﴾: فإذا كان وحدَه النافعَ الضارَّ؛ فهو الذي يستحقُّ أن يُفْرَدَ بالعبوديَّة والإلهٰيَّة.

﴿١٨﴾ ﴿وهو القاهرُ فوق عبادِهِ﴾: فلا يتصرَّفُ منهم متصرِّف ولا يتحرَّك متحرَّك ولا يسكن ساكنَ إلا بمشيئتِهِ، وليس للملوك وغيرهم الخروجُ عن ملكه وسلطانِهِ، بل هم مدبَّرون مقهورون؛ فإذا كان هو القاهرَ وغيرُه مقهوراً؛ كان هو المستحقَّ للعبادة. ﴿وهو الحكيمَ»: فيما أمَرَ به ونهى، وأثابَ وعاقبَ، وفيما خَلَقَ وقدَر، ﴿الخبيرَهُ: المطَّلع على السرائر والضمائر وخفايا الأمور، وهذا كلُّه من أدلة التوحيد.

﴿١٩﴾ ﴿قُلَى لَهُم لَمَّا بَيَّنًا لَهُم الهدى وأوضحنا لَهُم المسالك: ﴿أَيُّ شَيء أَكَبَرُ شهادةَ»: على هذا الأصل العظيم، ﴿قُلَ اللَّهُ أَكبَرُ شهادةً؛ فهو ﴿شهيدٌ بِينِي وبينَكمَ»؛ فلا أعظمَ منه شهادةَ ولا أكبرَ، وهو يشهدُ لي بإقراره وفعلِهِ، فَيُقِرُني على ما قلتُ لكم؛ كما قال تعالى: ﴿ولو تَقَوَّلَ عَلَيْنا بَعْضَ الأقاويل لأَخذُنا منه باليمين ثم لَقَطَعْنا منه الوتينَ»؛ فالله حكيمً قديرٌ، فلا يليق بحكمتِه وقدرتِهِ أن يقرَّ وأن الله أباح له دماء من خالفَه وأموالهم ونساءهم وهو مع ذلك يصدِّقه بإقراره ومفعلِه، فيؤيَّده على ما قال بالمعجزاتِ الباهرةِ والآياتِ الظاهرة، وينصرُه ويخلِلُ من خالفه وعاداه؛ فأيُّ شهادةٍ أكبرُ من هذه الشهادة. وقوله: ﴿وأَوْحِيَ إلَيَّ هٰذا القرآن لأنذِرَكُم به ومَن بَلَغَ»؛ أي: وأوحى الله إلى هذا القرآن الكريم لمنفعتِكم

ومصلحتِكم؛ لأنذِرَكُم به من العقاب الأليم، والنّذارة إنما تكون بذكر ما ينذِرُهم به من الترغيب والترهيب وببيان الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة التي مَن قام بها فقد قَبِلَ النذارة؛ فهٰذا القرآن فيه النذارةُ لكم أيُّها المخاطَبون وكل مَن بَلَغَهُ القرآن إلى يوم القيامة؛ فإن فيه بيان كلِّ ما يُحتاج إليه من المطالب الإلهية.

سورة الأنعام (٢٠)

لما بيَّن تعالى شهادته التي هي أكبر الشهادات على توحيدِهِ؛ قال: قلْ للهؤلاء المعارضين لخبر الله والمكلَّبين لرسله: ﴿أَنْنَكُم لَتشهدونَ أَنَّ مع اللّه آلهة أخرى قل لا أشهدُهُ؛ أي: إن شهدوا؛ فلا تشهد معهم، فوازن بين شهادة أصدق القاتلين وربَّ العالمين، وشهادة أزكى الخلق المؤيَّدة بالبراهين القاطعة والحجج الساطعة على توحيد الله وحدَه لا شريك له، وشهادة أهل الشَّرك الذين مَرَجَتْ عقولُهم وأديانُهم وفَسَدَتْ آراؤهم وأخلاقهم وأضحكوا على أنفسهم العقلاء، بل خالفت شهادتُهم<sup>(١)</sup> فِطَرَهم وتناقضتْ أقوالُهم على إثبات أنَّ مع الله آلهة أخرى مع أنه لا يقومُ على ما خالفوه<sup>(٢)</sup> أدنى شبهة فضلاً عن الحُجج، واختر لنفسك أيَّ الشهادتين إن كنت تعقلُ، ونحن نختارُ لأنفسنا ما اختارَه الله لنبيَّه الذي أمرنا الله بالاقتداء به فقال: ﴿قُلْ إِنَّى الله واحدَهُ؛ أي: منفرد لا يستحقُّ العبوديَّة والإلهية سواه كما أنه المنفرد بالخلق والتدبير. ﴿وَإِنني بريءٌ مما تشركونَ به من الأوثان والأنداد عدار.

(٢٠) لما بين شهادته وشهادة رسوله على التوحيد وشهادة المشركين الذين لا علم لديهم على ضدّه؛ ذكر أنَّ أهل الكتاب من اليهود والنصارى (يعرفونَه)؛ أي : يعرفون صحة التوحيد، (كما يعرفون أبناءَهم)؛ أي : لا شكَّ عندهم فيه بوجه؛ كما أنهم لا يشتَبِهون بأولادهم، خصوصاً البنين الملازمين في الغالب لآبائهم، ويُحتمل أن الضمير عائد إلى الرسول محمد على، وأن أهل الكتاب لا يشتَبِهون بونه بوجه؛ مع محموطاً البنين الملازمين في الغالب لآبائهم، ويُحتمل أن الضمير عائد إلى الرسول محمد على، وأن أهل الكتاب لا يشتَبِهون بونه بوجه؛ في الغالب لآبائهم، ويُحتمل أن الضمير عائد إلى الرسول محمد على، وأن أهل الكتاب لا يشتبهون بها لما عندهم من البشارات به ونعوتِه التي تنطبق عليه ولا تَصْلَحُ لغيره، والمعنيان متلازمان. قوله : (الذين خَسِروا أنفُسَهم)؛ أي : ولا تَصْلَحُ لغيره، والمعنيان متلازمان. قوله : والذين خَسِروا أنفُسَهم، أي أي : ولا تَصْلَحُ لغيره، والمعنيان متلازمان. قوله : والذين خَسِروا أنفُسَهم، أي : ولا تَصْلَحُ لغيره، والمعنيان متلازمان. قوله : والذين خَسِروا أنفُسَهم، أي : ولا تَصْلَحُ لغيره، والمعنيان متلازمان عليه في الغالب المجيد، ولا تصلح لهم لا يؤتوها من الملي المي المحمد عليه ولا تصلح لحيره، والمعنيان متلازمان وله عله الما عندهم من البشارات به ونعوتِه التي تنطبق عليه ولا تصلح لغيره، والمعنيان متلازمان في قوله : والذين خسروا أنفُسَهم، الما ولا تصلح في الغلس ما يوجد، ولم من البيان منهم وله المحمد من الملك المجيد، ونهم لا يؤمنون : فإذا لم يوجد الإيمان منهم ؛ فلا تسألُ عن الخسار والشرً الذي يحصل لهم.

في (ب): «بل خالفوا بشهادة».
 (٢) في (ب): «قالوه».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة الأنعام (٢١ ـ ٢٥)

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَّنِي ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِنَايَتِوْ ۖ إِنَّمُ لَا يُقْلِعُ ٱلظَّلِيمُونَ ﴿ ﴾ .

(٢١﴾ أي: لا أعظم ظلماً وعناداً ممَّن كان فيه أحد الوصفين؛ فكيف لو اجتمعا: افتراء الكذب على الله، أو التكذيب بآياته التي جاءت بها المرسلون؟! فإنَّ هٰذا أظلم الناس، والظالم لا يفلِحُ أبداً، ويدخل في هٰذا كلَّ من كذب على الله بادِّعاء الشريك له والعوين، أو زعم أنه ينبغي أن يُعْبَدَ غيره، أو اتَّخذ له صاحبةً أو ولداً، وكلُّ من ردً الحقَّ الذي جاءت به الرسل أو من قام مقامهم.

﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُواْ أَيَّنَ شُرَّكَاؤُكُمُ الَّذِينَ كُنتُم تَزْعُمُونَ ٢ ثُمَّ نُعَرَ لَدَ تَكُن فِنْنَنَهُمْ إِلَا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ٢ الطُّرْ كَيْتَ كَذَبُوا عَلَى أَلْسِيمٌ وَضَلَ عَنْهُم تَا كَانُوا بَغْتَرُونَ ٢ ٢ .

٢٢﴾ يخبر تعالى عن مآل أهل الشرك يوم القيامة، وأنهم يُسْألون ويُوَبَّخُونَ فيُقال لهم: أين شركائي الذين كُنتُم تزعمونَ؛ أي: إن الله ليس له شريك، وإنَّما ذٰلك على وجه الزعم منهم والافتراء.

﴿٣٦﴾ ﴿ثم لم تكن فتنتُهم﴾؛ أي: لم يكن جوابُهم حين يُفتنون ويُختبرون بلاك السؤال إلا إنكارَهم لشِرْكهم وحَلِفَهم أنهم ما كانوا مشركين.

٤٤﴾ (انظر): متعجباً منهم ومن أحوالهم، كيف كَذَبوا على أنفسهم؟! أي: كذبوا كذباً عاد بالخسار على أنفسهم وضَرَّهُم ـ واللهِ ـ غايةَ الضَّرر، ﴿وَضَلَّ عنهم ما كانوا يفترونَ؟: من الشُركاء الذين زعَموهم مع الله، تعالى الله عن ذٰلك علوًا كبيراً.

وَمِنْهُم مَن يَسْتَعِمُ إِلَيْكُ وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن بَفَعَهُوهُ وَفِي مَاذَانِهِمْ وَقُرَّأَ وَإِن يَرَوَّا كُلَ مَايَعَ لَا يُؤْمِنُوا بِهَأَ حَتَّى إِذَا جَآَءُوكَ يُجَدِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا أَسْطِيرُ الْأَوَّلِينَ ٢

﴿٢٥﴾ أي: ومن لهؤلاء المشركين قومٌ يحمِلُهم بعض الأوقات بعض الدواعي إلى الاستماع [لما تقول]، ولكنه استماعٌ خالٍ من قصد الحقِّ واتباعِهِ، ولهٰذا لا ينتفعونَ بذلك الاستماع لعدم إرادتِهِم للخير. ﴿وجَعَلْنا على قلوبهم أكِنَّةَ﴾؛ أي: أغطيةَ وأغشيةُ لئلاً يَفْقَهوا كلام اللّه، فصان كلامَه عن أمثال لهؤلاء. ﴿وفي آذانِهِمَّه: جعلنا ﴿وَقُرآَهَ؛ أي: صمماً، فلا يستمِعون ما ينفعهم، ﴿وإن يَرَوْا كُلُ آيةٍ لا يؤمنوا بها؟: ولهذا غاية الظَّلم والعناد: أنَّ الآيات البيِّنات الدالَة على الحقِّ لا

٤٦٨

FOR QURANIC THOUGHT سورة الأنعام (٢٦ - ٢٩)

ينقادون لها ولا يصدِّقون بها، بل يجادِلون الحق بالباطل لِيُدْحِضوه، ولهٰذا قال: حتَّى إذا جاؤوك يجادِلونك يقولُ الذين كفروا إن هٰذا إلَّا أساطيرُ الأوَّلينَ؟؛ أي : مأخوذ من صحف الأولين المسطورة التي ليست عن الله ولا عن رسله، وهٰذا من كفرِهم، وإلَّا؛ فكيف يكون هٰذا الكتاب الحاوي لأنباء السابقين واللاحقين والجقائق التي جاءت بها الأنبياء والمرسلون والحق والقسط والعدل التام من كل وجهِ أساطير الأولين؟!

﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْعَرْنَ غَنَّةً وَإِن بُهْلِكُونَ إِلَا أَنْسُبُمْ وَمَا يَنْعُرُونَ ٢

٢٦٦ ﴿ وهم؟؛ أي: المشركون بالله المكذّبون لرسوله يجمعون بين الضّلال والإضلال؛ ينهون الناس عن اتباع الحقّ، ويحذّرونهم منه، ويبعدون بأنفسهم عنه، والإضلال؛ ينهون الناس عن اتباع الحقّ، ويحذّرونهم منه، ويبعدون إلا أنفُسَهم وما ولن يضرُّوا الله ولا عباده المؤمنين بفعلهم لهذا شيئاً. ﴿إِن يُهلكون إلا أنفُسَهم وما يشعرونَ»: بذلك.

﴿وَلَوْ تَرَىَّ إِذْ قُوَفُوا عَلَ ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلْتِنَنَا نُرَدُ وَلَا نُكَذِّبَ بِتَايَتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُبِينَ ۞ بَلَ بَدَا لَمُهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِن قَبَلٌ وَلَوْ رُدُوا لَمَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ۞ وَقَالُوا إِنْ هِيَ إِلَا حَيَالُنَا ٱلدُّنِيَا وَمَا نَحْنُ بِمَتِعُوثِينَ ۞ ﴾.

(۲۷) يقول تعالى مخبراً عن حال المشركين يوم القيامة وإحضارهم النار: ولو ترى إذ وُقِفوا على النار؟: ليوبَّخوا ويُقَرَّعوا؛ لرأيت أمراً هائلاً وحالاً مفظعة، ولرأيتهم كيف أقرُوا على أنفسهم بالكفر والفسوق، وتمنَّوا أن لو يُرَدُّوا إلى الدُّنيا، فقالوا يا لَيْنَنا نُرَدُ ولا نكلُبَ بآيات ربِّنا ونكونَ من المؤمنين؟.

٢٨﴾ ﴿بل بدا لهم ما كانوا يُخفون من قبلُ : فإنهم كانوا يُخفون في أنفسهم أنّهم كانوا كاذبين، ويبدو في قلوبهم في كثير من الأوقات، ولكن الأغراض الفاسدة صدَّتهم عن ذلك وصَدَفَتْ قلوبَهم عن الخير، وهم كَذَبَةٌ في هٰذه الأمنية، وإنما قصدهم أن يدفعوا بها عن أنفسهم العذاب. فلو ﴿رُدُوا لعادوا لما نُهوا عنه وإنّهم لكاذبون﴾.

﴿ ٢٩ ﴿ وقالوا ﴾ منكرين للبعث: ﴿إِن هِي إِلَّا حَياتُنا الدُّنيا ﴾؛ أي: ما حقيقة الحال والأمر وما المقصودُ من إيجادِنا إلَّا الحياة الدُّنيا وحدها، ﴿وما نحن بمبعوثينَ ﴾.



سورة الأنعام (۳۰ ـ ۳۲)) 🔜

وَلَوَ تَرَىٰٓ إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمْ قَالَ ٱلْيَسَى هَٰذَا بِٱلْحَقّْ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنَاً قَالَ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ٢

﴿٣٠﴾ أي: ﴿ولو ترى﴾ الكافرينَ ﴿إذ وُقِفوا على ربِّهم؟؛ لرأيت أمراً عظيماً وهولاً جسيماً، ﴿قال﴾ لهم موبخاً ومقرعاً: ﴿أليس لهذا﴾ الذي تَرَوْنَ من العذاب ﴿بالحقِّ قالوا بلى وربِّنا﴾: فأقرُوا واعترفوا حيث لا ينفعُهم ذٰلك، ﴿قال فذوقوا العذابَ بما كنتُم تكفُرون﴾.

فَقَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِلِقَاءِ ٱللَّهِ حَتَّى إِذَا جَآةَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَعْتَةَ قَالُواْ يَحْسَرُنَنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآهَ مَا يَزِرُونَ ٢

(٣١) أي: قد خاب وخَسِرَ وحُرِمَ الخيرُ كلُّه من كذَّب بلقاء الله، فأوجب له هٰذا التكذيبُ الاجتراء على المحرَّمات واقتراف الموبقات، ﴿حتى إذا جاءتُهم الساعةُ»: وهم على أقبح حال وأسوئه، فأظهروا غايةَ الندم، ﴿وقالوا يا حسرتنا على ما فرطنا فيها؟: ولكن هٰذا تحسر ذهب وقته، ﴿وهم يحملون أوزارهم على ظهورهم ألا ساء ما يزرونَ؟: فإنَّ وِزْرَهُم وزرٌ يُثْقِلُهم ولا يقدرون على التخلُص منه، ولهٰذا خُلُدوا في النار، واستحقوا التأبيد في غضب الجبار.

﴿وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا لَعِبُّ وَلَهُوْ ۖ وَلَلَذَارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ٢

(٣٢) لهذه حقيقة الدُّنيا وحقيقة الآخرة: أما حقيقة الدنيا؛ فإنها لعب ولهو، لعب في الأبدان، ولهو في القلوب؛ فالقلوب لها والهة، والنفوس لها عاشقة، والهموم فيها متعلقة، والاشتغال بها كلعب الصبيان. وأما الآخرة؛ فإنَّها (خيرً للذين يتَقون)؛ في ذاتها وصفاتها، وبقائها ودوامها، وفيها ما تشتهيه الأنفُسُ وتَلَذُ الأعينُ؛ من نعيم القلوب والأرواح، وكثرة السرور والأفراح، ولكنها ليست لكلُ أحدٍ، وإنما هي للمتَّقين، الذين يفعلون أوامر الله، ويتركون نواهيَهُ وزواجِرَه، أفلا تعقِلون)؛ أي: أفلا يكون لكم عقولٌ بها تدرِكون أيَّ الدارين أحق بالإيثارِ؟!

﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ الَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكْذِبُونَكَ وَلَنَكِنَ الظَّلِطِينَ بِتَابَنتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ () وَلَقَدْ كُذِبَت رُسُلُّ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِبُوا وَأُودُوا حَتَّى آلَنَهُمْ نَصْرًا وَلَا مُبَدِلَ الكَلِمَنتِ اللَّهُ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَّبَإِن الْمُرْسَلِينَ () وَإِن كَانَ كُبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ آسْتَطَعْتَ THE PRINCE GHAZI TRUST OR OUR'ANIC THOUGHT سورة الأنعام (٣٣ – ٣٦)

أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ سُلَمًا فِي ٱلسَّمَآءِ فَتَأْتِيَهُم بِكَابَتُر وَلَوْ شَاّءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئُ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ۞ ﴾.

(٣٣) أي: قد نعلم أنَّ الذي يقول المكذَّبون فيك يَحْزُنُك ويسوؤك، ولم نامُرْك بما أمَرْناك به من الصبر إلاَّ لِتَحْصَلَ لك المنازلُ العالية، والأحوال الغالية؛ فلا تظنَّ أنَّ قولَهم صادرٌ عن اشتباهٍ في أمرك وشكٌ فيك؛ ﴿فإنَّهم لا يكذَّبونَكَ»: لأنهم يعرفون صِدْقَكَ ومَدْخَلَك ومَخْرَجَك وجميع أحوالك، حتى إنَّهم كانوا يسمُونه قبل بعثتِهِ<sup>(١)</sup> الأمين، ﴿ولَكنَّ الظالمينَ بآياتِ اللّه يَجْحَدونَ»؛ أي: فإنَّ تكذيبهم لآيات الله التي جعلها الله على يديك.

(٣٤) ﴿ولقد كُذِّبَتْ رَسُلٌ مَن قَبِلَكَ فَصِبَرُوا عَلَى مَا كُذَّبُوا وأُوذُوا حَتَى أَتَاهُم نصرُنا﴾: فاصبرُ كما صبروا؛ تظفرُ كما ظفروا، ﴿ولقد جاءكَ مَن نبا المرسلين﴾؛ ما به يَثْبُتُ فؤادُك، ويطمئنُ به قلبك.

(٣٥) ﴿وإن كان كَبُرَ عليك إعراضُهم؟؛ أي: شقَّ عليك من حرصِك عليهم ومحبَّتِك لإيمانهم؛ فابذل وسعكَ في ذلك؛ فليس في مقدورك أن تهدي من لم يُرِدِ الله هدايَتَه. ﴿فإنِ استطعتَ أن تبتغيَ نفقاً في الأرض أو سُلَّماً في السماء فتأتيهم بآية﴾؛ أي: فافعل ذلك؛ فإنه لا يفيدُهم شيئا، ولهذا قطعٌ لطمعه في هدايته أشباه هؤلاء المعاندين، ﴿ولو شاء الله لَجَمعهم على الهُدى﴾: ولكنَّ حكمته تعالى اقتضت أنَّهم يَبْقَوْن على الضلال، ﴿فلا تكوننَ من الجاهلينَ﴾: الذين لا يعرِفون حقائق الأمور ولا ينزِلونها على منازلها.

اللَّهُ ثُمَّ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْنَى يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِّن رَّيِّهِ؞ْ قُلْ إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِّلَ مَايَةً وَلَنكِنَ أَصْغَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾

(٣٦) يقول تعالى لنبيَّه ﷺ: ﴿إِنَّما يستجيبَ لدعوتك ويلبِّي رسالتك وينقادُ لأمرك ونهيك، (الذين يسمعونَ): بقلوبهم ما ينفعُهم، وهم أولو الألباب والأسماع، والمراد بالسماع هنا سماعُ القلب والاستجابة، وإلا فمجرَّد سماع الأذن يشترك فيه البَرُّ والفاجر، فكل المكلِّفين قد قامت عليهم حجة الله تعالى باستماع آياته، فلم يبق لهم عذرٌ في عدم القبول. ﴿والموتى يبعنُهُم اللهُ ثم إليه يُرْجَعونَ؟

(۱) في (ب): «البعثة».



سورة الأنعام (٣٧ ــ ٣٨) 💿

يُحتمل أنَّ المعنى مقابل للمعنى المذكور؛ أي: إنما يستجيب لك أحياءُ القلوب، وأما أموات القلوب الذين لا يشعرون بسعادتهم ولا يُحِسُّون بما ينجيهم؛ فإنهم لا يستجيبون لك ولا ينقادون، وموعدهم القيامة، يبعثهم الله ثم إليه يُرْجَعون. ويحتمل أنَّ المراد بالآية على ظاهرِها، وأنَّ الله تعالى يقرِّر المعادَ، وأنه سيبعث الأموات يوم القيامة، ثم ينبُّهم بما كانوا يعملون، ويكون هٰذا متضمًنا للترغيب في الاستجابة لله ورسوله، والترهيب من عدم ذٰلك.

﴿٣٧﴾ ﴿وقالوا﴾؛ أي : المكذبون بالرسول تعنَّتا وعناداً : ﴿لُولا نُزَلَ عليه آية من ربِّه﴾؛ يعنون بذلك آيات الاقتراح التي يقترِ حونها بعقولهم الفاسدة وآرائهم الكاسدة؛ كقولهم : ﴿وقالوا لن نؤمنَ لك حتى تَفْجُرَ لنا من الأرض يَنبوعاً. أو تكون لك جنَّة من نخيل وعنب فنهجَرَ الأنهار خلالها تفجيراً. أو تُسْقِط السماء كما زعمتَ علينا كِسَفاً أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً . . ﴾ الآيات. ﴿قُلْ﴾ : مجيباً لقولهم : ﴿إن الله قادرٌ على أن ينزُل آيةَ؟ : فليس في قدرته قصور عن ذلك، كيف وجميع الأشياء منقادةً لعزَّته مذعنة لسلطانه . ولكنَّ أكثر الناس لا يعلمونَ، فهم يؤمنوا بها؛ لَعوجلوا بالعقاب؛ كما هي سنة الله التي لا تبديل لها، ومع هذا؛ فإن يؤمنوا بها؛ لَعوجلوا بالعقاب؛ كما هي سنة الله التي لا تبديل لها، ومع هذا؛ فإن يومنوا بها بقد مسئل الدين أن يُخِد فيما جاء به من الآيات، التي و حاءتهم فلم آية قاطعة ، وحُجَّة ساطعة ، دائة على ما جاء به عن الحق، بحيث يتمكَّن العبد في كل مسألة من مسائل الدين أن يَجِدَ فيما جاء به عن الحق، بحيث يتمكَّن العبد في تبقي في القلوب أدنى شكَّ وارتياب، فتبارك الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحقً وأيَّده بالآيات التي تبيئن لهم ما حاء به عن الحق ، بحيث يتمكَّن العبد في كل مسألة من مسائل الدين أن يَجِدَ فيما جاء به عن الحق ، بحيث يتمكَّن العبد في كل مسألة من مسائل الدين أن يَجِدَ فيما جاء به عدَّة أداً عقليَّة ونقليَّة ؛ بحيث لا تبقي في القلوب أدنى شكُّ وارتياب، فتبارك الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحقً وأيَّده بالاَيات البيَّنات ليَهلِكَ من هَلَكَ عن بينة ويحيا من حَيَّ عن بينة ، وإن الله لسميع عليم.

﴿وَمَا مِن دَابَتُو فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْهِ يَطِيُرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَّمُ أَمْنَالُكُمْ مَّا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن مَنَّوْ شُرَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُمْشَرُونَ ٢

﴿٣٨﴾ أي : جميع الحيوانات الأرضية والهوائية من البهائم والوحوش والطيور كلُّها أممٌ أمثالُكم، خلَقْناها كما خلَقْناكم، ورزقْناها كما رزقناكم، ونفذت فيها مشيئتُنا وقدرتُنا كما كانت نافذة فيكم. ﴿ما فرَّطْنا في الكتاب من شيء﴾؛ أي : ما أهملنا ولا أغفلنا في اللوح المحفوظ شيئاً من الأشياء، بل جميعُ الأشياء – صغيرها وكبيرها – مثبتةٌ في اللوح المحفوظ على ما هي عليه، فتقع جميع الحوادث طِبْقَ ما FOR QURĂNIC TH سورة الأنعام (۳۹ – ٤١)

جرى به القلم. وفي هذه الآية دليلٌ على أن الكتاب الأول قد حوى جميع الكائنات، وهذا أحدُ مراتب القضاء والقدر؛ فإنها أربعُ مراتب: علمُ الله الشامل لجميع الأشياء، وكتابُهُ المحيط بجميع الموجودات، ومشيئتُهُ وقدرتُهُ النافذة العامَّة لكلَّ شيء، وخَلْقُه لجميع المخلوقات حتى أفعال العباد. ويُحتمل أنَّ المراد بالكتاب هذا القرآن، وأنَّ المعنى كالمعنى في قوله تعالى: ﴿ونَزَّلْنا عَلَيْكَ الكِتابَ وتُجمع إلى الله في موقف القيامة، في ذلك الموقف العظيم الهائل، فيجازيهم وتُجمع إلى الله في موقف القيامة، في ذلك الموقف العظيم الهائل، فيجازيهم السماء وأهل الأرض.

﴿وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِتَايَنِينَا صُعَرُ وَبُكُمْ فِي الظُّلْمَنَتِّ مَن يَشَا اللَّهُ يُضْلِلَهُ وَمَن يَشَأ يَجْعَلَهُ عَلَىٰ صِرَطٍ تُسْتَقِيمِ ٢

﴿٣٩﴾ لهذا بيان لحال المكذبين بآيات الله المكذبين لرسله: أنّهم قد سدُوا على أنفسهم باب الهُدى، وفتحوا باب الرَّدى، وأنهم (صُمَّه) عن سماع الحقَّ، (بُكْمُ) عن النُطق به؛ فلا ينطقون إلا بالباطل<sup>(١)</sup>، (في الظُّلمات)؛ أي: منغمسون في ظلمات الجهل والكفر والظُلم والعناد والمعاصي، وهذا من إضلال الله إيّاهم؛ فمن (يَشَا يَجْعَلْهُ على صراطٍ مستقيم)؛ لأنَّه المنفرد بالهداية والإضلال بحسب ما اقتضاه فضله وحكمته.

فَحُلْ أَرَمَيْتَكُمْ إِنَّ أَنَنكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوَ أَنَنْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدَعُونَ إِن كُنتُر صَدِيقِينَ إِنَّ بَلْ إِيَّاهُ نَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآهَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ () ﴾.

٤٠﴾ يقول تعالى لرسوله: ﴿قُلْ﴾ للمشركين بالله العادلينَ به غيره: ﴿أرأَيْنَكُم إن أتاكم عذابُ اللهِ أو أتَنْكُمُ الساعةُ أغير الله تدعونَ إن كنتم صادقينَ»؛ أي: إذا حَصَلَتْ هٰذه المشقات وهذه الكروب التي يُضْطَرُ إلى دفعِها؛ هل تدعونَ آلهتكم وأصنامكم أم تدعونَ ربَّكم المَلِكَ الحقَّ المبين؟

﴿٤١﴾ ﴿بِل إِيَّاه تدعونَ فيكشِفُ ما تدعونَ إليه إن شاءَ وَتَنْسَوْنَ ما تُشْرِكُونَ۞: فإذا كانت هذه حالُكم مع أندادِكُم عند الشدائد؛ تَنْسَوْنَهم لعلمِكُم أنهم لا يملِكون

في (ب): «بباطل».

سورة الأنعام (٤٢ ـ ٤٥) 💿

لكم ضَرًّا ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، وتخلِصونَ لله الدعاءً؛ لِعلْمِكُم أنَّه هو الضارُ النافعُ<sup>(۱)</sup> المجيبُ لدعوةِ المضطرُّ؛ فما بالُكم في الرخاء تُشْرِكونَ به وتجعلونَ له شركاء؟! هل دلَّكم على ذٰلك عقلٌ أو نقلٌ؟ أم عندَكم من سلطان بهٰذا؟ أم<sup>(۲)</sup> تفترونَ على الله الكذب؟

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَآ إِلَىٰ أُمَرٍ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذَنَهُم بِٱلبَّأْسَلَوِ وَٱلضَّرَّلِ لَعَلَّهُمْ بَتَعَتَرْعُونَ ٢) فَلَوْلَاَ إِذَ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَغَبَّرُعُوا وَلَذِينَ قَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَنِيَنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢) فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِدٍ. فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبَوَبَ كُلِ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَآ أُوتُوا أَخَذَنَهُم بَعْنَةُ فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ ٢) فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِنَهِ رَبِ آلْعَانُ

٤٢﴾ يقول تعالى: ﴿ولقد أرْسَلْنا إلى أمم من قبلِكَ»: من الأمم السالفينَ، والقرونِ المتقدِّمينَ، فكذَّبوا رُسَلنا، وجحدوا بآياتنا، ﴿فأخذْناهم بالبأساءِ والضَّرَّاءَ»؛ أي: بالفقر والمرض والآفات والمصائب رحمةً منَّا بهم، ﴿لعلَّهم يَتَضَرَّعونَ﴾ إلينا، ويلجؤون عند الشدةِ إلينا.

﴿٤٣﴾ ﴿فلولا إذ جاءهم بأسنا تضرعوا ولكن قست قلوبهم؟؛ أي: استحجرت فلا تلين للحقّ، ﴿وزيَّن لهم الشيطانُ ما كانوا يعملونَ؟: فظنُّوا أنَّ ما هم عليه دينُ الحق، فتمتَّعوا في باطلهم برهةَ من الزمان، ولعب بعقولهم الشيطان.

٤٤﴾ ﴿فلمًا نَسُوا ما ذُكُروا به فَتَحْنا عليهم أبوابَ كلِّ شيءٍ﴾: من الدنيا ولذًاتها وغفلاتها، ﴿حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخَذناهم بغتةً فإذا هم مُبْلِسونَ﴾؛ أي: آيسون من كل خير، ولهذا أشدُّ ما يكون من العذاب: أن يُؤْخَذوا على غِرَّةٍ وغفلةٍ وطمأنينةٍ؛ ليكون أشد لعقوبتهم، وأعظم لمصيبتهم.

٤٥﴾ ﴿فَقُطِعَ دابرُ القوم الذين ظلموا﴾؛ أي: اصطلموا العذاب، وتقطَّعت بهم الأسباب ﴿والحمدُ لله ربِّ العالمين﴾: على ما قضاه وقدَّره من هلاك المكذَّبين؛ فإنَّ بذٰلك تتبيئ آياتُهُ وإكرامُهُ لأوليائِهِ، وإهانتُهُ لأعدائِهِ، وصدقُ ما جاءت به المرسلون.

﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ أَلَمَهُ سَمَعَكُمْ وَأَبْصَدَرَكُمْ وَخَنَّمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنَّ إِلَهُ غَيْرُ أَلَقَهِ يَأْتِيكُم بِلَّهِ أَنْظُر

(۱) في (ب): «النافع الضار».
 (۲) في (ب): «بل».

٤٧٣



كَيْفَ نُصَرِفُ الْأَيَنَتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ ٥ قُلْ أَرَمَيْتَكُمْ إِنَّ أَنَنَكُمْ عَذَابُ اللَّو بَغْنَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ۞ ﴾.

FOR سورة الأنعام (٤٦ ـ ٤٩)

﴿٤٦﴾ يخبر تعالى أنَّه كما هو المتفرُد بخَلْق الأشياء وتدبيرها؛ فإنَّه المنفرد بالوحدانيَّة والإلهية، فقال: قل: ﴿أرأيتُم إن أخذ الله سمعكم وأبصاركم وخَتَمَ على قلوبكم؟: فبقيتُم بلا سمع ولا بصر ولا عقل. ﴿من إلٰه غيرُ الله يأتيكم به؟: فإذا لم يكن غير الله يأتي بذلك؛ فلم عبدتُم معه من لا قدرة له على شيء إلاً إذا شاءه الم يكن غير الله يأتي بذلك؛ فلم عبدتُم معه من لا قدرة له على شيء إلاً إذا شاءه الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿الله يأتيكم به؟: فإذا الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُفُ الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُفُ الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُفُ الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُفُ الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُفُ الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُفُ الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُفُ الله؟ وهذا من أدلة التوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُف الله؟ وهذا من أدلة النوحيد وبطلان الشرك، ولهذا قال: ﴿انظر كيف نصرُف الله؟

﴿٤٧﴾ ﴿قُلُ أَرأَيْنَكُمَهُ؛ أي: أخبروني ﴿إِنَّ أَتَاكُم عَذَابُ اللّه بَعْتَةَ أَو جَهرَةَ﴾؛ أي: مفاجأة أو قد تقدَّم أمامه مقدماتٌ تعلمون بها وقوعَه، ﴿هل يُهْلَكُ إِلَّا القومُ الظالمونَ»: الذين صاروا سبباً لوقوع العذاب بهم بظلمِهم وعنادِهم؛ فاحذروا أن تقيموا على الظُّلم؛ فإنه الهلاك الأبدي، والشقاءُ السرمديُّ.

وَمَا نُرَّسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينٌ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيَهِمْ وَلَا هُمْ يَحَزَنُونَ إِنَّ وَالَذِينَ كَذَبُواْ بِتَايَنَتِنَا يَمَسُّبُهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَعْسُقُونَ ٢

٤٩ ﴿والذين كذَّبوا بآياتِنا يَمَسُّهُم العذابُ؟ أي: ينالُهم ويذوقونه، ﴿بِما كَانُوا يفسقونَ؟.

(۱) في (ب): «من».



سورة الأنعام (٥٠ ـ ٥١) 🥛

فَقُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكٌ إِنَ أَنَّبِعُ إِلَا مَا يُوحَىٰ إِلَيُّ قُلْ هَلْ بَسْنَوِى الْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَقَلَا تَنَفَّكُرُونَ ٢

(٥٠) يقول تعالى لنبيه ﷺ المقترِحين عليه الآياتِ، أو القائلينَ له إنّما تدعونا لنتَّخِذَك إليها مع الله: ﴿لا أقولُ لكم عندي خزائنُ الله؟ أي: مفاتيح رزقِه ورحمتِه، ﴿ولا أعلم الغيبَ؟: وإنّما ذلك كلّه عند الله؛ فهو الذي ما يفتحُ للناس من رحمةٍ فلا ممسك لها وما يمسكُ فلا مرسلَ له من بعده، وهو وحده عالم من رحمةٍ فلا ممسك لها وما يمسكُ فلا مرسلَ له من بعده، وهو وحده عالم الغيب والشهادة فلا يُظْهِرُ على غيبِهِ أحداً إلا من ارتضى من رسول. ﴿ولا أقولُ المع إنه من بعده، وهو وحده عالم من رحمةٍ فلا ممسك لها وما يمسكُ فلا مرسلَ له من بعده، وهو وحده عالم الغيب والشهادة فلا يُظْهِرُ على غيبِهِ أحداً إلا من ارتضى من رسول. ﴿ولا أقولُ لكم إني مَلَكَ يه فائل ما يوحى إليَّه؛ أي : هذا غايتي ومنتهى أمري وأعلاه، إن المنه الغيب إلى أنه أنه المعرف قويًا، فلست أدّعي فوق منزلتي التي أنزلني ألله بها، ﴿إن أنَّبِعُ إلاً ما يُوحى إليَّه؛ أي : هذا غايتي ومنتهى أمري وأعلاه، إن عرفت منزلتي التي أنزلني أنه يؤفت منزلتي التي أنزلني ألله بها، ﴿إن أنَّبعُ إلاً ما يُوحى إليَّه؛ أي : هذا غايتي ومنتهى أمري وأعلاه، إن عرفت منزلتي ألم يوحى إليَّه؛ أي : هذا غايتي ومنتهى أمري وأعلاه، إن عرفت منزلتي ألم ايوحى إليَ ها يوحى إليَّه؛ أي : هذا غايتي ومنتهى أمري الى ذلك؛ فإذا ألم يوحى إليَّ فأعمل به في نفسي، وأدعو الخلق كلّهم إلى ذلك؛ فإذا أن تلزموني أني أدعي لنفسي عبر مرتبتي؟! وهل هذا إلا ظلم منكم وعناذ وتمردًا إلى أن تلزموني أني أدعي لنفسي غير مرتبتي؟! وهل هذا إلا ظلم منكم وعناذ وتمردًا إلى أن تلزموني أني أدعي لنفسي غير مرتبتي؟! وهل هذا إلا ظلم منكم وعناذ وتمردًا إلى أن تلزموني أني أدعي لنفسي غير مرتبتي؟! وهل هذا إلا ظلم منكم وعناذ وتمردًا إلى أن تلزموني أن ألم منكم وعناذ وتمردًا إلى خلك في أله تنفرون ألهم في بيان الفرق بينَ مَنْ قَبِلَ دعوتي وانقاد لما أوحي إلى ألمي من ما يكن كرفي ألي وبين من لم يكن أل للهم في بيان الفرق بينَ مَنْ قَبِلَ دعوتي وانقاد لما أوحي إلى أدي إلى وبين من لم يكن كرفاله. فول لهم في بيان الفرق بينَ مَنْ قَبِلَ دعوتي وانقاد لما أوحي إلى وبين من لم يكن كرفلك. فول هل يستوي الاغمى والبصير أفلا تتفكرونَ فا ذا يوالريا ما يول ما يكناري ورزما ما هو أولى بالاختيار والإيئار.

٥١٦ هذا القرآن نذارة للخلق كلُّهم، ولكن إنَّما ينتفع به ﴿الذين يخافون أن

في (ب): «أوحي».



يُحْشَروا إلى ربِّهمَ»؛ فهم متيقِّنون للانتقال من هٰذه الدار إلى دار القرار؛ فلذلك يستصحِبون ما ينفعهم ويَدَعون ما يضرُّهم. ﴿ليس لهم من دونهَ»؛ أي: من دون الله ﴿وليَّ ولا شفيعٌ»؛ أي: لا من يتولى أمرهم فيحصُلُ لهم المطلوب، ويدفعُ عنهم المحذور، ولا من يشفعُ لهم؛ لأن الخلق كلَّهم ليس لهم من الأمر شيء ﴿لعلهم يتَقونَ»: الله بامتثال أوامرِهِ واجتنابِ نواهيه؛ فإنَّ الإنذار موجب لذلك وسبب من أسبابه.

أسورة الأنعام (٥٢ ـ ٥٣)

(٥٢) ﴿ولا تطرد الذين يدعون ربَّهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ؟ أي: لا تطرد عنك وعن مجالستك أهل العبادة والإخلاص رغبة في مجالسة غيرهم، من الملازمين لدعاء ربَّهم دعاء العبادة بالذُكر والصلاة ونحوها ودعاء المسألة في أول النهار وآخره، وهم قاصدون بذلك وجه الله، ليس لهم من الأغراض سوى ذلك النهار وآخره، وهم قاصدون بذلك وجه الله، ليس لهم من الأغراض سوى ذلك الغرض الجليل ؛ فهؤلاء ليسوا مستحقين للطرد والإعراض عنهم، بل هم مستحقون الغرض مالغراف معم، من الأغراض موى ذلك النهار وآخره، وهم قاصدون بذلك وجه الله، ليس لهم من الأغراض موى ذلك النهار وآخره، وهم قاصدون بذلك وجه الله، ليس لهم من الأغراض موى ذلك الغرض الجليل ؛ فهؤلاء ليسوا مستحقين للطرد والإعراض عنهم، بل هم مستحقون الغرض الجليل ؛ فهؤلاء ليسوا مستحقين للطرد والإعراض عنهم، بل هم مستحقون الغرض موالاتهم ومحبتهم وإدنائهم وتقريبهم ؛ لأنهم الصفوة من الخلق ـ وإن كانوا فقراء وما من حسابيهم من شيء ؟ أي : كلُّ له حسابُه وله عملُه الحسنُ وعملُه وما من حسابيك عليهم من شيء ؟ أي : كلُّ له حسابُه وله عملُه الحسنُ وعملُه وما من حسابيك مليهم من شيء ؟ أي : كلُّ له حسابُه وله عملُه الحسنُ وعملُه والعزاء ذي العزاء في الغازاء في الحقيقة، وإن كانوا عند الناس أذلاء. ﴿ما عليك من حسابِهم من شيء ؟ أي : كلُّ له حسابُهُ وله عملُه الحسنُ وعملُه وما من حسابِكَ عليهم من شيء ؟ أي : كلُّ له حسابُهُ وله عملُه الحسنُ وعملُه القبيحُ، ﴿فتطرُدَهم فتكونَ من الظالمين؟ : وقد امتثلَ تَشي هذا الأمر أشدً امتثال، فكان إذا جلس الفقراء من المؤمنين ؛ صبَّر نفسه معهم، وأحسن معاملتهم، وألان فكان إذا جلس الفقراء من المؤمنين ؛ صبَّر نفسه معهم، وأحسن معاملتهم، وألان فكان إذا جلس الفقراء من المؤمنين ؛ صبَّر نفسه معهم، وأحسن معاملتهم، وألان فكان إذا جلس الفقراء من المؤمنين ؛ صبَّر نفسه معهم، وأحسن معاملتهم، وألان مي الم معام من مالهم منه معهم، وأدس معاملتهم، وألان فكان إذا جلس الفقراء من المؤمنين ؛ صبَّر نفسه معهم، وأحسن معاملتهم، وألان من الم منه، بل كانوا هم أكثر أهل مجلسِه رضي الله عنهم.

وكان سبب نزول لهذه الآيات أن أناساً من قريش أو من أجلاف العرب قالوا للنبيِّ ﷺ: إن أردتَ أن نؤمنَ لك ونتَّبِعَكَ؛ فاطردْ فلاناً وفلاناً ـ أناساً من فقراء الصحابة ـ؛ فإنا نستحي أن ترانا العرب جالسين مع لهؤلاء الفقراء<sup>(١)</sup>. فحَمَلَهُ حبُّه لإسلامهم واتَّباعهم له فحدَّثته نفسُه بذلك، فعاتبه الله بهٰذه الآيات ونحوها.

(٥٣) ﴿وكذلك فَتَنَّا بعضَهم ببعض ليقولوا أَلْمَوْلاءِ مَنَّ الله عليهم من بيننا؟؟ أي: لهذا من ابتلاء الله لعبادة حيث جعل بعضَهم غنيًّا وبعضهم فقيراً وبعضهم شريفاً وبعضهم وضيعاً؛ فإذا مَنَّ الله بالإيمان على الفقير أو الوضيع، كان ذلك محلً محنة للغني والشريف؛ فإن كان قصدُهُ الحقّ واتباعه؛ آمن وأسلم ولم يمنعه من ذلك

(1) كما في "صحيح مسلم» (٢٤١٣).

سورة الأنعام (٤٥ ـ ٥٥) 🐻 📧

مشاركة الذي يراه دونه بالغنى أو الشرف، وإن لم يكن صادقاً في طلب الحقّ؛ كانت لهذه عقبةً تردُّه عن اتَّباع الحق، وقالوا محتقرين لمن يَرَوْنَهم دونهم: ﴿أَلَهْوَلاَءِ مَنَّ الله عليهم من بيننا﴾: فمنعهم هذا من اتباع الحق لعدم زكائهم. قال الله مجيباً لكلامهم المتضمِّن الاعتراض على الله في هداية لهؤلاء وعدم هدايتهم هم: ﴿أَليس اللهُ بأعلمَ بالشاكرينَ﴾ الذين يعرفون النعمة ويُقِرُون بها ويقومون بما تقتضيه من العمل الصالح، فيضع فضلَه ومنَّته عليهم دون من ليس بشاكر؛ فإنَّ الله تعالى حكيمٌ لا يضع فضله عند من ليس له بأهل، ولهؤلاء المعترضُون بهذا الوصف بخلاف مَنْ مَنَّ الله عليهم بالإيمان من الفقراء وغيرهم؛ فإنهم هم الشاكرون.

(٤٩) ولما نهى الله رسوله عن طرد المؤمنين القانتين؛ أمره بمقابلتِهم بالإكرام والإعظام والتبجيل والاحترام، فقال: ﴿وإذا جاءَكَ الذين يؤمنونَ بآياتِنا فَقُلْ سلام عليكم؟؛ أي: وإذا جاءك المؤمنون؛ فحيَّهم، ورحَّبْ بهم، ولقِّهم منك تحية وسلاماً، وبشَّرهم بما ينشَّط عزائمهم وهممهم من رحمة الله وسعة جوده وإحسانه، وحُثَّهم على كل مبب وطريق يوصِلُ لذلك، ورهُبهم من الإقامة على الذُنوب، وأمرَهم بالتوبة من المعاصي لينالوا مغفرة ربَّهم وجوده، ولمنهم من الإقامة على الذُنوب، وأمرَهم بالتوبة من الموامية من المعاصي لينالوا مغفرة ربَّهم وجوده، ولهذا قال: ﴿كَتَبَ ربُكم وحُثَّهم على كل سبب وطريق يوصِلُ لذلك، ورهُبهم من الإقامة على الذُنوب، وأمرَهم بالتوبة من المعاصي لينالوا مغفرة ربَّهم وجوده، ولهذا قال: ﴿كَتَبَ ربُكم على نفسِهِ الرحمة أنَّه من عَمِلَ منكم سوءاً بجهالةٍ ثمَّ تاب من بعدِهِ وأصلحَه؛ أي: فلا بدَّ مع ترك الذُنوب، على نفسِه الرحمة أله من عمل منهم موا ينقب وطريق يوصِلُ لذلك، ورهُبهم من الإقامة على الذُنوب، وأمرَهم بالتوبة من المعاصي لينالوا مغفرة ربَّهم وجوده، ولهذا قال: ﴿كَتَبَ ربُكم على نفسِهِ الرحمة أنَّه من عَمِلَ منكم سوءاً بجهالةٍ ثمَّ تاب من بعدِه وأصلحَه؛ أي: وإصلح على نفسِه الرحمة أله من عَمِلَ منكم سوءاً بجهالةٍ ثمَ تاب من بعدِه وأصلحَه؛ أي: وإصلح ما قلا بدَّ مع ترك الذُنوب والندم عليها من إصلاح العمل وأداء ما أوجبَ الله وإصلاح ما فوري أله عفورٌ فلا بدً مع ترك الذُنوب والإقلاع والندم عليها من إصلاح العمل وأداء ما أوجبَ الله وإصلاح ما فسَدَ من الأعمال الظاهرة والباطنة؛ فإذا وُجِدَ ذلك كله؛ ﴿ فإنَّه غفورٌ رحيمَه؛ أي: صبَّ عليهم من مغفرتِهِ ورحمتِهِ بحسب ما قاموا به مما أمرهم به.

(٥٥) ﴿وكذلك نفصًلُ الآياتِ، أي: نوضًحها ونبيَّنها ونميِّز بين طريق الهدى من الضلال والغي والرشاد؛ ليهتديَ بذلك المهتدون ويتبيئن الحقَّ الذي ينبغي سلوكه. ﴿ولتستبينَ سبيلُ المجرمينَ»: الموصلةُ إلى سَخَطِ الله وعذابه؛ فإنَّ سبيل المجرمين إذا استبانت واتَّضحت؛ أمكنَ اجتنابُها والبعدُ منها؛ بخلاف ما لو كانت مشتبهةً ملتبسة؛ فإنه لا يحصُلُ لهذا المقصود الجليل.

وَقُلْ إِنِي نَهِمِتُ أَنَّ أَعَبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ قُل لَا أَنَّبُعُ أَهْوَآءَ حُمْ فَد صَلَلْتُ إِذَا وَمَآ أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ٥ قُلْ إِنِي عَلَى بَيِّنَتَو مِن رَبِّي وَكَلَّبْتُم بِهِ. مَا عِندِم مَا تَسْتَعْجِلُونَ يِهِ إِنِ الْحُكْمُ إِلَا يَلَمُ يَقُصُ الْحَقَّ وَهُوَ خَبَرُ الْفَصِيلِينَ ٢ قُل قُو أَنَّ عِندِم مَا نَسْتَعْجِلُونَ بِهِ. لَقُضِيَ الأَمَرُ بَيْنِي وَبَبْنَكُمْ وَاللَهُ أَعْـلَمُ بِالطَّالِيِينَ ٢ FOR QL سورة الأنعام (٥٦ - ٥٩)

﴿٥٦ يقول تعالى لنبيه ﷺ: ﴿قُلَ لَهُوَلاء المشركين الذين يَدْعون مع الله آلهة أَخرى: ﴿إِنِي نُهيت أن أَعبدَ الذين تدعون من دونِ الله : من الأنداد والأوثان التي لا تملك نفغاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً؛ فإن لهذا باطل، وليس لكم فيه حجة ولا شبهة إلا اتباع الهوى الذي اتباعه أعظم الضلال. ولهذا قال: ﴿قُل لا أَتَبِعُ أَهواءَكم قد ضللتُ إذا يتابع الهوى الذي اتباعه أعظم الضلال. ولهذا قال: ﴿قُل لا أَتَبِعُ أَهواءَكم من في قُل من في الله الذي التي أُخرى: فإن ما الأنداد والأوثان التي لا تملك نفغاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً؛ فإن لهذا باطل، وليس لكم فيه حجة ولا شبهة إلا اتباع الهوى الذي اتباعه أعظم الضلال. ولهذا قال: ﴿قُل لا أَتَبِعُ أَهواءَكم قد ضللتُ إذاً إذا يا أَنا من المهندينَ»:

٥٧﴾ وأما ما أنا عليه من توحيد الله وإخلاص العمل له؛ فإنه هو الحقَّ الذي تقوم عليه البراهين والأدلة القاطعة، وأنا هملى بيِّنة من ربي ؟؛ أي: على يقين مبين بصحته وبطلان ما عداه. ولهذه شهادةً من الرسول جازمةً لا تقبل التردُّد، وهو أعدل الشهود [من الخلق] على الإطلاق، فصدَّق بها المؤمنون، وتبيَّن لهم من صحَّتها وصدقها بحسب ما مَنَّ الله به عليهم، ولكنكم أيها المشركون (كذبتم به)، وهو لا يستحقُّ لهذا منكم، ولا يَليقُ به إلَّا التصديق، وإذا استمرتُم<sup>(١)</sup> على تكذيبكم؟ فاعلموا أنَّ العذابَ واقعٌ بكم لا محالة، وهو عند الله، هو الذي ينزله عليكم إذا شاء وكيف شاء، وإن استعجلتم به؛ فليس بيدي من الأمر شيء، فإن الحُكمُ إلا شاء وكيف شاء، وإن استعجلتم به؛ فليس بيدي من الأمر شيء، فإن الحُكم إلا لله؟؛ فكما أنه هو الذي حكم بالحكم الشرعيً فأمر ونهى؛ فإنه سيحكم بالحكم مدفوع، وقد أوضح السبيل وقصً على عباده الحقًّ قطًا قطَعَ به معاذيرَهم وانقطعتُ المواعيني فيثيب ويعاقب بحسب ما تقتضيه حكمته؛ فالاعتراض على حكمه مطلقاً مدفوع، وقد أوضح السبيل وقصً على عباده الحقً قطًا قطَعَ به معاذيرَهم وانقطعتُ اله حُجَّتُهم؛ ليهلك مَن هَلَكَ عن بيِّنة ويحيا من حيً عن بيِّنة. قضى عليه ووجَه الحق نحوه.

«٥٨ ( وقل) للمستعجلين بالعذاب جهلاً وعناداً وظلماً: ﴿لو أَنَّ عندي ما تستعجلونَ به لَقُضِيَ الأمرُ بيني وبينكم ف: فأوقعتُه بكم، ولا خير لكم في ذلك، ولكنَّ الأمر عند الحليم الصبور الذي يعصيه العاصون ويتجرًا عليه المتجرئون وهو يعافيهم ويرزقُهم ويسدي عليهم نعمه الظاهرة والباطنة. ﴿والله أعلم بالظالمين : لا يخفى عليه من أحوالهم شيءً فيمهِلُهم ولا يهمِلُهم.

وَعِندَهُ مَفَاتِعُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَمَ إِلَا هُؤُ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْزِ وَمَا تَسْقُطُ مِن

سورة الأنعام (٥٩ ـ ٢٠)

وَرَقَـهَ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّتُو فِي ظُلْمَنْتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْبِ شَبِينِ ٢٠٠٠

٥٩ هذه الآية العظيمة من أعظم الآيات تفصيلًا لعلمه المحيط، وأنَّه شامل للغيوب كلِّها، التي يُطْلِعُ منها ما شاء من خلقه، وكثير منها طوى علمَهُ عن الملائكة المقرَّبين والأنبياء المرسلين فضلًا عن غيرهم من العالمين، وأنَّه يعلم ما في البراري والقفار من الحيوانات والأشجار والرمال والحصى والتراب، وما في البحار من حيواناتها ومعادنها وصيدها وغير ذلك مما تحتويه أرجاؤها ويشتمل عليه ماؤها. ﴿وما تسقُطُ من ورقةٍ﴾: من أشجار البر والبحر والبلدان والقفر والدنيا والآخرة إلَّا يعلمها، ﴿ولا حبةٍ في ظلمات الأرض﴾: من حبوب الثمار والزُّروع وحبوب البذور التي يبذرها الخلقُ وبذور النوابت البريَّة التي ينشأ منها أصناف النباتات، ﴿ولا رطب ولا يابس﴾: لهذا عموم بعد خصوص ﴿إِلَّا في كتاب مبين﴾: وهو اللوحُ المُحفوظُ؛ قد حواهاٍ واشتمل عليها، وبعضُ لهذا المذكور يبهَر عقوُل العقلاء، ويَذْهِلُ أفئدة النبلاء، فدلَّ لهٰذا على عظمة الربِّ العظيم وسعته في أوصافه كلُّها، وأنَّ الخلق من أولهم إلى آخرهم لو اجتمعوا على أن يحيطوا ببعض صفاته؛ لم يكن لهم قدرةً ولا وسعٌ في ذلك، فتبارك الربُّ العظيم الواسع العليم الحميد المجيد الشهيد المحيط، وجَلَّ مِن إلٰهِ لا يُخصي أحدُ ثناءً عليه، بلَّ هو كما أثنى على نفسِهِ وفوق ما يثني عليه عباده. فهٰذه الآية دلْت على علمه المحيط بجميع الأشياء وكتابه المحيط بجميع الحوادث.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى بَنَوْنَنَكُم بِالَّذِلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمَد بِالنَّهَارِ ثُمَّ بَبَعَتُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلُّ مُسَمَّى ثُمَةً إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ فَنْ يُنَبِّفُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ. وَبُرْسِلُ عَلَيْكُمْ ثُمَةً إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ فَمَ يُنَبِيْفَكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ. وَبُرْسِلُ عَلَيْكُمْ ثُمَ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ فَمَ يُنَبِيْفَكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ. وَبُرْسِلُ عَلَيْكُمْ شُمَ إِلَيْهُ مَوْنَعْهُمُ إِلَيْهِ مَوْلَنَهُمُ عَمَانُونَ ۞ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ. وَبُرْسِلُ عَلَيْكُمْ خُفَظَةُ حَتَى إِذَا جَلَةُ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ وَقُوْمَ اللّهِ مَوْلَنَهُمُ وَعُولَهُمُ الْعَنْتُ وَقُولُ مُواللَهُ مَوْلَنَهُ مَعْتَى أَنْهُ مُوَلَنَهُمُ وَعُولُهُمُ الْعَمْنُ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَاللّهُ مَوْلَنَهُمُ حُفَظَةً حَتَى إِذَا جَلَةُ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تُوفَقُ وَعُولُنَهُمُ مُولَنَهُمُ وَهُوا أَلَا لَهُ أَوْلَهُمُ وَهُو أَعْنَاقُ عَنْ مُ وَلُولُهُمُ مُولَنَهُمُ وَحُولُهُمُ وَاللَهُ مَوْلَنَهُ مَعْتُ وَعُنُهُ وَلُهُمُ وَنَ عَلَهُ مُ مُعَالَيْهُمُ وَقُولُهُمُ عَلَيْهُمُ وَعُولُهُمُ وَعُولُهُمُ مَا لَهُمُ مُولُولُهُمُ وَقُولُهُمُ وَقُولُ عَبَيْهِ مَعَنَ اللهُ عَلَيْهُمُ وَعُولُ إِنَهُ مُولَنَهُمُ وَعُولُ أَنْ وَعُمْ لَا لَهُ مَعْنَ أَمَنَ وَلُ اللهُ مُولُنَا لَهُ مُولًا عَالَهُ مَوْلُولُهُمُ اللْعَمْ مُ وَعُولُنَهُمُ وَعُولُنَهُمُ وَعُنَ أَنَهُمُ وَعُولُنَهُمُ مَعْمَلُونُ اللهُ واللَقُولُولُ وَقُولُ عَالَهُ مِنْ وَلُولُ عَلَيْهُمُ مُ مَعُهُ مُ مَا لَهُ مُوالُولُهُمُ مُولُولُهُ مُولُولُهُ مُ مَعْنَا لَهُ مُولُولُهُ مُنْهُ مُولُولُهُمُ وَ مُولُولُهُمُ وَعُولُهُمُ واللَهُ مُنَا مُ مُنْهُمُ مُنَهُ واللَهُ مُعُولُهُ وَ أَنْهُ مُنْ مُنَائِهُ وَاللَهُ مُولُهُ مُولُولُ وَاللَهُ مَا مُولُولُهُ وَالَهُ مُولُولُ مُولُولُ مُوالُولُ مُولُولُهُ مُولُولُ مُولُولُهُ مُولُولُ واللَهُ والْنَهُ مُولُولُ واللَهُ والَالَهُ واللَهُ مَالَهُ مُ واللَهُ والْنَالُولُ مُولُ مُعُولُ مُ مُولُولُ مُولُولُ والْعُ مُولُ مُ مُولُولُ مُعُ مُنَا مُ مُولُولُ مُولُ مُ مُولُول

لهذا كلَّه تقريرٌ لألوهيته واحتجاجٌ على المشركين به وبيانُ أنه تعالى المستحقُّ للحبِّ والتعظيم والإجلال والإكرام.

﴿٦٠ فأخبر أنه وحده المتفرِّدُ بتدبير عباده في يقظتهم ومنامهم، وأنه يتوفَّاهم بالليل وفاة النوم، فتهدأ حركاتهم وتستريح أبدانهم، ويبعثهم في اليقظة من نومهم؛ ليتصرَّفوا في مصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة، وهو تعالى يعلم ما جَرَحوا وما كَسَبوا من تلك الأعمال، ثم لا يزال تعالى لهكذا يتصرَّف فيهم حتى يستوفوا آجالهم، فيَقضي تلك الأعمال، ثم الا يزال تعالى لمكذا يتصرَّف فيهم حتى يستوفوا آجالهم، فيَقضي الم

بهذا التدبير أجلّ مسمّى، وهو أجل الحياة، وأجل آخر فيما بعد ذلك، وهو البعث بعد الموت، ولهذا قال: ﴿ثم إليه مرجِعُكم﴾: لا إلى غيره، ﴿ثم ينبِّئكُم بما كنتم تعملون﴾: من خير وشر.

شورة الأنعام (٦١ ـ ٦٦٢)

﴿٦٢﴾ ﴿وهو﴾ تعالى ﴿القاهرُ فوقَ عبادِهِ﴾: يُنَفُذُ فيهم إرادته الشاملةَ ومشيئته العامة، فليسوا يملكون من الأمر شيئاً، ولا يتحرَّكون ولا يسكنون إلَّا بإذنه، ومع ذلك؛ فقد وَكَّلَ بالعباد حفظةً من الملائكة يحفظون العبدَ ويحفظون عليه ما عَمِلَ؛ كما قال تعالى: ﴿وإنَّ عليكم لَحافظينَ. كراماً كاتبينَ. يعلمونَ ما تفعلونَ»، ﴿عن اليمينِ وعن الشمال قعيدٌ. ما يَلْفِظُ من قول إلا لَدَيْهِ رقيبٌ عتيدٌه: فهذا حفظه لهم في حال الحياة. ﴿حتى إذا جاء أحدَكُمُ الموتُ توفَّتُه رُسُلُناه؛ أي: الملائكة الموكلون بقبض الأرواح، ﴿وهم لا يُفَرَّطونَ» في ذلك؛ فلا يزيدون ساعةً مما قَدَرَ اللهُ، وقضاه، ولا يُنقِصون، ولا ينفَدُون من ذلك إلا بحسب المراسيم الإلهيَّة والتقادير الربانيَّة.

(٦٢) (ثم): بعد الموت والحياة البرزخيَّة وما فيها من الخير والشر، (رُدُوا إلى الله مولاهم الحقّ)؛ أي: الذي تولَّاهم بحكمه القدري فنفذ فيهم ما شاء من أنواع التدبير، ثم تولَّاهم بأمره ونهيه وأرسل إليهم الرسل وأنزل عليهم الكتب، ثم رُدُوا إليه ليتولَّى الحكم فيهم بالجزاء. ويثيبَهم على ما عملوا من الخيرات ويعاقِبَهم على الشرور والسيئات، ولهذا قال: (ألا له الحكمَ): وحدَه لا شريك له، (وهو أسرعُ الحاسبينَ): لكمال علمِه وحفظِهِ لأعمالهم بما أثبته في اللوح المحفوظ ثم أثبته ملائكته في الكتاب الذي بأيديهم.

فإذا كان تعالى هو المنفرد بالخلق والتدبير، وهو القاهر فوق عباده، وقد اعتنى بهم كل الاعتناء في جميع أحوالهم، وهو الذي له الحكم القدري والحكم الشرعي والحكم الجزائي؛ فأين للمشركين العدول عن مَن هذا وصفه ونعته إلى عبادة من ليس له من الأمر شيء ولا عنده مثقال ذرة من النفع ولا له قدرة وإرادة، أما والله؛ لو علموا حلم الله عليهم، وعفوه ورحمته بهم، وهم يبارزونه بالشرك والكفران، ويتجرؤون على عظمته بالإفك والبهتان، وهو يعافيهم ويرزقهم؛ لانجذبت دواعيهم إلى معرفته، وذهلت عقولهم في حبّه، ولمقتوا أنفسهم أشدً المقت حيث انقادوا لداعي الشيطان، الموجب للخزي والخسران، ولكنهم قومٌ لا يعقلون.

﴿قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُمْ تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً لَبِنْ أَنجكنا مِنْ هَذِهِ، لَتَكُونَنَّ مِنَ

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنعام (٦٣ \_ ٦٥)

ٱلشَّنكِرِينَ ٢ قُلِ ٱللَهُ يُنجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ٢ ٢.

(٦٣) أي: ﴿قُلْهُ: للمشركين بالله الداعين معه آلهة أخرى ملزماً لهم بما أثبتوه من توحيد الربوبية على ما أنكروه من توحيد الإلهية، ﴿مَن يُنَجّيكم من ظلماتِ البرِ والبحرَه؛ أي: شدائدهما ومشقاتهما وحين يتعذَّر أو يتعسَّر عليكم وجه الحيلة، فتدعون ربكم تضرُّعاً بقلبِ خاضع ولسان لا يزال يَلْهَجُ بحاجته في الدُّعاء وتقولون وأنتم في تلك الحال: ﴿لَئِنْ أنجانا من هٰذه): الشدة التي وقعنا فيها، ﴿لَنَكونَنَ من الشاكرينَ يَلْهَجُ بحاجته في الدُّعاء وتقولون وأنتم في تلك الحال: ﴿لَئِنْ أنجانا من هٰذه): الشدة التي وقعنا فيها، ولما أنكرون من الدين يتعذَّر أو يتعسَّر عليكم وجه الحيلة، فتدعون ربكم تضرُّعاً بقلبِ خاضع ولسان لا يزال يَلْهَجُ بحاجته في الدُّعاء وتقولون وأنتم في تلك الحال: ﴿لَئِنْ أنجانا من هٰذه): الشدة التي وقعنا فيها، وليكونَنَ من الشاكرينَ الحال: مُولَئِنْ معمتر فين بنعمتِهِ، الواضعينَ لها في طاعة ربَّهم، الذين حفظوها عن أن يبذلوها في معصيته.

﴿٦٤﴾ ﴿قُلْ الله ينجيكم منها ومن كل كرب﴾؛ أي: من لهذه الشدة الخاصة، ومن جميع الكروب العامة، ﴿ثم أنتم تشركونَ﴾: لا تفون لله بما قلتُم، وتنسَوْن نعمه عليكم؛ فأي برهان أوضح من لهذا على بطلان الشرك وصحة التوحيد.

وَقُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَنَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرَجُلِكُمْ أَوْ يَلِسِّكُمْ شِيَعًا وَلِذِينَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضُ ٱنْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَنَتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ () وَكَذَبَ بِهِ. قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُلُ لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ () لِكُلِّ نَبَلٍ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ () ﴾.

(٦٥) أي: هو تعالى قادر على إرسال العذاب إليكم من كل جهة، (من فوتِكم أو من تحت أرجُلِكم أو يَلْبِسَكُم؟؛ أي: يَخْلُطَكم (شيعاً ويذيق بعضَكم بفسَرًا ومن تحت أرجُلِكم أو يَلْبِسَكُم؟؛ أي: يَخْلُطَكم (شيعاً ويذيق بعضَكم بأسَ بعض)؛ أي: في الفتنة وقتل بعضكم بعضاً؛ فهو قادر على ذلك كله؛ فاحذروا من الإقامة على معاصيه فيصيبكم من العذاب ما يتلفكم ويمحقكم، ومع هذا؛ فقد أخبر أنه قادر على ذلك، ولكن من رحمته أن رفع عن هذه الأمة العذاب من فوقبًا من فوقبًا من العذاب ما يتلفكم ويمحقكم، ومع هذا؛ فقد أخبر أنه قادر على ذلك، ولكن من رحمته أن رفع عن هذه الأمة العذاب من فوقهم بالرجم والحصب ونحوه ومن تحت أرجلهم بالخسف، ولكن عاقب من فوقبات من فوقهم بالرجم والحصب ونحوه ومن تحت أرجلهم بالخسف، ولكن عاقب من ما فرقبة منهم بأن أذاق بعضهم بأس بعض وسلَّط بعضهم على بعض بهذه العقوبات من فوقبة عاجلة يراها المعتبرون ويشعر بها العاملون<sup>(۱)</sup>. (انظر كيف نصرَّفُ المذكورة عقوبة عاجلة يراها المعتبرون ويشعر بها العاملون<sup>(۱)</sup>.

(١) في (ب): «العالمون».

FOR OURANIC THO سورة الأنعام (٦٦ - ٦٩)

(٦٦) ﴿وكذَّب به؟؛ أي: بالقرآن ﴿قومُك وهو الحقُّ؟: الذي لا مِزيَةَ فيه ولا شك يعتريه. ﴿قل لستُ عليكم بوكيلَ؟: أحفظُ أعمالَكم وأجازيكم عليها، وإنَّما أنا منذرٌ ومبلّغ.

﴿٦٧﴾ ﴿لكل نبإ مستقرَّه؛ أي: وقت يستقرَّ فيه وزمانٌ لا يتقدَّم عنه ولا يتأخر، ﴿وسوف تعلمونَ»: ما توعدون به من العذاب.

﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِنَ ءَايَلِنَا فَأَعْرِض عَنْهُمْ حَتَّى يَغُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِةٍ وَإِمَّا يُنسِينَّكَ ٱلشَّيْطُنُ فَلَا نَقْعُدٌ بَعْدَ ٱلذِحْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَمَا عَلَ ٱلَّذِينَ يَنْقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَقِ وَلَنَحِن ذِحْتَرَىٰ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ۞ ﴾.

(٦٨) المراد بالخوض في آيات الله التكلُّم بما يخالف الحقَّ من تحسين المقالات الباطلة والدعوة إليها ومدح أهلها والإعراض عن الحقِّ والقدح فيه وفي أهله؛ فأمر الله رسوله أصلاً وأمته تبعاً إذا رأوا من يخوض بآياتِ الله بشيء مما ذُكِرَ الله؛ فأمر الله رسوله أصلاً وأمته تبعاً إذا رأوا من يخوض بآياتِ الله بشيء مما ذُكِرَ بالإعراض عنهم وعدم حضور مجالس الخائضين بالباطل والاستمرار على ذلك حتى يكونَ البحثُ والخوضُ في كلام غيره؛ فإذا كان في كلام غيره؛ زال النهي من يكونَ المدعرة والمدور مجالس الخائضين بالباطل والاستمرار على ذلك حتى بالإعراض عنهم وعدم حضور مجالس الخائضين بالباطل والاستمرار على ذلك حتى يكونَ البحثُ والخوضُ في كلام غيره؛ فإذا كان في كلام غيره؛ زال النهي ماما دكورَ المذكور؛ فإن كان مصلحةً؛ كان مأموراً به، وإن كان غير ذلك؛ كان غير مفيد ولا مأمور به، وفي ذلك والنظر والمناظرة بالحق.

ثم قال: ﴿وإما ينسينَّك الشيطانَ»؛ أي: بأن جلستَ معهم على وجه النسيان والغفلة، ﴿فلا تقعُذ بعد الذَّكرى مع القوم الظالمينَ»: يشملُ الخائضين بالباطل وكلَّ متكلِّم بمحرَّم أو فاعل لمحرم؛ فإنه يحرم الجلوس والحضور عند حضور المنكر الذي لا يقدِرُ على إزالته، هذا النهي والتحريم لمن جلس معهم، ولم يستعمل تقوى الله بأن كان يشارِكُهم في القول والعمل المحرم أو يسكت عنهم وعن الإنكار؛ فإن استعمل تقوى الله تعالى بأن كان يأمرهم بالخير وينهاهم عن الشرِّ والكلام الذي يصدُرُ منهم؛ فيترتَّب على ذٰلك زوال الشر أو تخفيفه؛ فهٰذا ليس عليه حرجٌ ولا إثم، ولهٰذا قال:

(٦٩ ) ﴿وما على الذين يتَّقون من حسابِهم من شيء ولكن ذِكرى لَعلَّهم يتَّقونَ؟ أي: ولكن ذِكرى لَعلَّهم يتَّقونَ؟ أي: ولكن لِيذكرَهم ويَعِظَهم لعلَّهم يتَّقون الله تعالى. وفي هذا دليل على أنه ينبغي أن يستعملَ المذكِّر من الكلام ما يكون أقربَ إلى حصول مقصود التقوى، وفيه دليلٌ على أنه إذا كان التذكير والوعظ مما يزيد الموعوظ شرًا إلى

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنعام (٧٠)

شرّه؛ كان تركُهُ هو الواجب (١)؛ لأنَّه إذا ناقض المقصود؛ كان تركُهُ مقصوداً.

(٢٠) المقصود من العباد أن يُخْلِصوا لله الدين بأن يعبُدوه وحدَه لا شريك له ويبذُلوا مقدورَهم في مرضاتِهِ ومَحَابَّه، وذلك متضمِّن لإقبال القلب على الله وتوجُّهه إليه وكون سعي العبد نافعاً، وجِدًّا لا هزلاً، وإخلاصاً لوجه الله لا رياء وسمعة، لهذا هو الدين الحقيقي الذي يُقالُ له: دينٌ، فأما من زعم أنه على الحقُ، وأنه صاحب دين وتقوى، وقد اتَّخذ دينه لعباً ولهواً؛ بأن لَهَا قلبُهُ عن محبة الله وأنه صاحب دين وتقوى، وقد اتَّخذ دينه لعباً ولهواً؛ بأن لَهَا قلبُهُ عن محبة الله وأنه صاحب دين وتقوى، وقد اتَّخذ دينه لعباً ولهواً؛ بأن لَهَا قلبُهُ عن محبة الله ومعرفته، وأنه صاحب دين وتقوى، وقد اتَّخذ دينه لعباً ولهواً؛ بأن لَهَا قلبُهُ عن محبة الله ومعرفته، وأقبل على كلً ما يضرُّه، ولَهَا في باطله، ولعب فيه ببدنِهِ؛ لأن العمل والسعي إذا كان لغير الله؛ فهو لعبَّ؛ فهذا أمر الله تعالى أن يُتُرَكَ ويحذرَ ولا يغترً والسعي إذا كان لغير الله؛ فهو لعبَّ؛ ولا يغتر بتعويقه عما يقرب إلى الله.

﴿وذكُر به﴾؛ أي: ذكُر بالقرآن ما ينفع العباد أمراً وتفصيلاً وتحسيناً له بذكر ما فيه من أوصاف الحسن، وما يضرُّ العباد نهياً عنه وتفصيلاً لأنواعه وبيان ما فيه من الأوصاف القبيحة الشنيعة الداعية لتركِهِ، وكلُّ هٰذا لئلا تُبْسَلَ نفسٌ بما كَسَبَتْ؛ أي: قبل اقتحام العبد للذنوب وتجرُّئِهِ على علاَّم الغيوب واستمراره على ذٰلك المرهوب؛ فذكُرْها وَعِظْهَا لترتدعَ وتنزجرَ وتكفَّ عن فعلها.

وقوله: ﴿ليس لها من دونِ الله وليِّ ولا شفيعٌ ﴾؛ أي: قبل أن تحيطَ بها ذنوبُها ثم لا ينفعُها أحدٌ من الخلق لا قريبٌ ولا صديقٌ ولا يتولَّاها من دون الله أحدٌ ولا يشفع لها شافعٌ. ﴿وإن تَعْدِلْ كلَّ عَدْلَ ﴾؛ أي: تفتدي بكل فداءٍ ولو بملء الأرض ذهباً ﴿لا يُؤَخَدُ منها ﴾؛ أي: لا يُقبل ولا يُفيد. ﴿أولْتَكَ ﴾: الموصوفون بما ذُكِرَ إالذيب أُبْسِلوا ﴾؛ أي: أهلِكوا وأيسوا من الخير، وذلك ﴿بما كَسَبوا لهم شرابٌ من حميم ﴾؛ أي: ماء حارٌ قد انتهى حرُّه يَشُوي وجوههم ويقطع أمعاءهم ﴿وعذابٌ أليمٌ بما كانوا يكفرون ﴾.

(۱) في (ب): «إلى أن تركه هو الواجب». (۲) في (ب): «فعاله».

سورة الأنعام (٧١)

 المُحْقُلُ أَنَدْعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَشُرُنَا وَنُرَدُ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَننَا اللَّهُ كَٱلَّذِى
 آسَتَهُوَتُهُ الشَّيَطِينُ فِى الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى اقْنِنَاً قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ
 آسَتَهُوَتُهُ الشَّيَطِينُ فِى الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى اقْنِنَاً قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ
 آلْهُدَى وَأَمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِ الْعَنَامِينَ فَي وَأَنَّ أَقِيمُوا الصَكْلَةَ وَاتَقُوهُ وَهُوَ الَذِي عُمَنَهُ إِلَى الْهُدَى أَفَيْنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ
 آلْهُدَى وَأَمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِ الْعَنْلَةِ وَآنَ أَقِيمُوا الصَكْلَوَةَ وَاتَقُوهُ وَهُوَ الَذِي إِنَّهُ عَمَنَهُ وَلَهُ الْهُدَى وَالْمَعْمَانِ وَعُمَنُ اللَّهُ عُمَنَهُ وَالْمُعُنَا وَالْعُمَانِينَ اللَّهُ عَنْ وَالْمَا لَهُ عَنْهُ وَاللَّهُ وَالْمُونَةُ وَأَمْرَانَ الْمُعَالَمُونَ وَالْمَنْ وَالْعَنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ الْهُدَى وَالْمُولَنَ وَقُولُ اللَّهُ عُنُولُ الْذُي اللَّهُ عَالَهُ عَنْهُ وَلَهُ الْعَيْمُونَ وَأَنَهُ وَالَةً عُولُهُ الْعَنْذَى إِنَا لَكُنَا لَهُ عُنُونَ وَالْمُعُنَانَةُ وَلَهُ الْعَنْفُ وَالَذَى إِنْ وَالْعَانَ وَقُولُهُ الْحُنْتُعُونُ وَاللَّهُ عُنَانُ وَنَا الْعَنَالَةُ عُنْهُ وَلَهُ الْعَنْ وَلَهُ الْعَنْ وَاللَهُ عُنَا لَهُ عُنُولُ عَنْ اللَهُ عُنَا الْحَالَةُ عُنَا الْمُ الْعَيْنَ اللَّهُ عَلَى إِنَّهُ عُنَ اللَّهُ عُولُهُ الْعَنْتُ وَلُهُ الْعَالَيْسُ مِنْ اللَهُ عَالَةُ وَلَهُ الْعَنْ أَنْهُ مُعَالَيْ عُولُهُ الْعَنْ وَلُهُ الْعَنْ وَاللَهُ عَامَا وَاللَّهُ عَانَا الْعَامَا مِنْ عَالَهُ عَنْ عَامَةُ إِنَا اللَّهُ عَالَةُ الْعَالُولُ الْعَامَةُ عَالَهُ عَالَةُ مُولَا الْعَالَةُ عَالَهُ عَالَهُ الْعَالَةُ عُنْهُ الْعُنُولُ اللْعَامِ إِنَا الْعَالَةُ عَالَهُ عُنْ اللَّهُ عَالَهُ عُنْهُ مَا الْعَامِ مِنْ الْعَالُ الْعُولَا اللَّهُ اللَهُ عَالَهُ الْعَالَةُ عَالَهُ إِنَا الْعَالَةُ عَالَهُ مَا الْعَالَةُ عَالَهُ عَالَهُ مُ إِ إِنْ إِنَا إِنَا اللَهُ عَالَهُ مَا إِنَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعُ الْعُنُونُ مَا إِنَا اللَهُ عَالَةُ إِنَا الْعُنُ

(٧١) وقل؟ يا أيها الرسول للمشركين بالله، الداعين معه غيرَه، الذين يدعونكم إلى دينهم؛ مبيناً وشارحاً لوصف آلهتهم التي يكتفي العاقل بذِكْرِ وصْفها عن النهي عنها؛ فإنَّ كلَّ عاقل إذا تصوَّر مذهب المشركين؛ جزم ببطلانِهِ قبل أنَّ تُقام البراهين على ذلك، فقال: ﴿أَنَدْعُو مَن دُونِ اللَّهُ مَا لَا يَنفَعُنا ولا يضرُّنا﴾؟ ولهذا وصفٌ يدخل فيه كلُّ من عُبدَ من دون الله؛ فإنه لا ينفع ولا يضرُّ، وليس له من الأمر شيء، إن الأمر إلا لله. ﴿ونُرَدُّ على أعقابنا بعد إذ هدانا الله»؛ أي : وننقلب بعد هداية الله لنا إلى الضلال، ومن الرشد إلى الغيِّ، ومن الصراط الموصل إلى جنات النعيم إلى الطرق التي تُفضي بسالِكِها إلى العذاب الأليم!! فهذه حالٌ لا يرتضيها ذو رشدٍ، وصاحبها ﴿كالذي استهوتُه الشياطينُ في الأرض﴾؛ أي : أضلّته وتيَّهته عن طريقه ومنهجه الموصل إلى مقصده، فبقي ﴿حيرانَ له أصحابٌ يدعونُه إلى الهدي؟، والشياطين يدعونه إلى الردى، فبقي بين الداعيين حائراً، ولهذه حال الناس كلُّهم؛ إلا من عصمه الله تعالى؛ فإنهم يجدون فيهم جواذب ودواعي() متعارضة؛ داعي الرسالة والعقل الصحيح والفطرة المستقيمة يدعونَه إلى الهدى والصعود إلى أعلى عليين، ودواعي (٢) الشيطان ومن سَلَكَ مسلَكَه والنفس الأمارة بالسوء يدعونه إلى الضلال والنزول إلى أسفل سافلين؛ فمن الناس من يكونُ مع دواعي الهدى في أمورةٍ كلُّها أو أغلبها، ومنهم من بالعكس من ذلك، ومنهم من يتساوى لديه الداعيانِ ويتعارضُ عندَهُ الجاذبانِ، وفي لهذا الموضع تعرف أهل السعادة من أهل الشقاوة.

وقوله: ﴿قُلْ إِنْ هَدَى اللَّهُ هُوَ الْهَدَى﴾؛ أي: ليس الهدى إلا الطريق التي شرعها الله على لسان رسوله، وما عداه فهو ضلالٌ وردى وهلاكً. ﴿وأُمِرْنَا لِنُسْلِمُ

(۲) فی (ب): «داعی».

(1) في (ب): «دواع».

سورة الأنعام (٧٢ ـ ٧٣)

لربُ العالمينَ﴾: بأنْ ننقادَ لتوحيدِهِ ونستسلمَ لأوامرِهِ ونواهيهِ وندخلَ تحت [رِقُ] عبوديَّته؛ فإنَّ لهذا أفضل نعمة أنعم الله بها على العباد، وأكمل تربية أوصلها إليهم.

﴿٧٢﴾ ﴿وأن أقيموا الصلاة﴾؛ أي: وأُمِزنا أن نقيمَ الصلاة بأركانها وشروطها وسننها ومكمِّلاتها، ﴿واتَقوه﴾: بفعل ما أمر به واجتناب ما عنه نهى. ﴿وهو الذي إليه تُحشرون﴾؛ أي: تجمعون ليوم القيامة، فيجازيكم بأعمالكم خيرها وشرها.

﴿ ٧٣﴾ ﴿ وهو الذي خلق السموات والأرض بالحقَّّه: ليأمرَ العباد وينهاهم ويثيبَهم ويعاقِبَهم، ﴿ ويومَ يقولُ كُن فيكونُ قولُهُ الحقَّه: الذي لا مِزْيَةَ فيه ولا مثنوية ولا يقولُ شيئاً عبثاً. ﴿ وله الملك يوم يُنفخ في الصورَه؛ أي: يوم القيامة خصَّه بالذّكر مع أنه مالك كل شيء؛ لأنه تنقطع فيه الأملاك، فلا يبقى مَلِكٌ إلا الله الواحد القهار. ﴿ عالم الغيب والشهادة وهو الحكيم الخبيرة: الذي له الحكمة التامة، والنعمة السابغة، والإحسان العظيم، والعلم المحلّيم، والغامة، والخفاية، ويؤم أنه مالك كل شيء؛ لأنه تنقطع فيه الأملاك، فلا يبقى ملك إلا الله الواحد القهار. ﴿ عالم الغيب والشهادة وهو الحكيم الخبيرة: الذي له الحكمة والخفايا، لا إله إلا هو، ولا ربَّ سواه.

(١) الآيات ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين، وفي (ب): إلى آخر القصة.

THE PRINCE GHAZI TRUST OR OURANIC THOUGHT سورة الأنعام (٧٤ ــ ٧٩)

٤٧٤ يقول تعالى: واذكر قصة إبراهيم عليه الصلاة والسلام مثنياً عليه ومعظماً في حال دعوته إلى التوحيد ونهيه عن الشرك. ﴿إذ قال إبراهيمُ لأبيه آزَرَ أَتَتَخِذُ أصناماً آلهةَ ﴾؛ أي: لا تنفع ولا تضرُّ، وليس لها من الأمر شيء، ﴿إني أراك وقومَكَ في ضلال مبينٍ ﴾: حيث عبدتُم مَن لا يستحقُّ من العبادة شيئاً، وتركتُم عبادةَ خالِقِكُم ورازِقِكم ومدبُّرِكم.

(٧٥) ﴿ كَذَلِكَ : حين وفَقناه للتوحيد والدعوة إليه، ﴿ نُرى إبراهيمَ ملكوتَ السمواتِ والأرضِ ؛ أي: ليرى ببصيرتِهِ ما اشتملتْ عليه من الأدلة القاطعة والبراهين الساطعة، ﴿وَلِيَكُونَ من الموقنينَ ﴾ : فإنه بحسب قيام الأدلة يحصُلُ له الإيقان والعلم التامُ بجميع المطالب.

(٧٦) وفلما جَنَّ عليه الليلُ؟؛ أي: أظلم، ﴿رأى كوكباً؟: لعله من الكواكب المضيئة؛ لأنَّ تخصيصَه بالذكر يدلُّ على زيادتِه عن غيره، ولهذا ـ والله أعلم ـ قال من قال: إنه الزُهرة، ﴿قال هذا ربي؟؛ أي: على وجه التنزُّل مع الخصم؛ أي: هذا ربي؛ فهلمَّ ننظر: هل يستحقُّ الربوبيَّة؟ وهل يقوم لنا دليلٌ على ذلك؟ فإنه لا ينبغي لعاقل أن يتَّخذ إلهه هواه بغير حُجَّة ولا برهان، ﴿فلمَّا أَفَلَ؟؛ أي: غاب ذلك الكوكب، ﴿قال لا أحبُ الأَفلينَ؟؛ أي: الذي يغيبُ ويحه ما من أفلَك؟ فإنه لا ينبغي لعاقل أن يتَّخذ إلهه هواه بغير حُجَّة ولا برهان، ﴿فلمَّا أَفَلَ؟؛ أي: غاب ذلك الكوكب، ﴿قال لا أحبُ الأَفلينَ؟؛ أي: الذي يغيبُ ويحتفي عمَّن عبده؛ فإنًا لا ألم الذا ينبغي لعاقل أن يتَخذ إلهه هواه بغير حُجَّة ولا برهان، فلمَّا أفلَك؟! أي: غاب ألك الكوكب، فقال لا أحبُ الأفلينَ؟؛ أي: الذي يغيبُ ويحتفي عمَّن عبده؛ فإنًا المعبود لا بدً أن يكون قائماً بمصالح من عَبَدَهُ ومدبُراً له في جميع شؤونه، فأما الذي يمن عاما الذي يمن ما أن يتَخذ إلها إلى ألما مصالح من عَبَدَهُ ومدبُراً له في جميع شؤونه، فأما الذي يمن ما أما الذي يغيبُ ويحتفي عمَّن عبده؛ فإنَّا المعبود لا بدً أن يكون قائماً بمصالح من عَبَدَهُ ومدبُراً له في جميع شؤونه، فأما الذي يمن ما أما الذي يمن أما الله إلى ألها إله في عمل عام ألها إلا ألما المعبود لا بدً أن يكون قائماً بمصالح من عَبَدَهُ ومدبُراً له في جميع شؤونه، فأما الذي يمن أسفه السَّفه وأبطل الباطل؟!

﴿ ٧٧﴾ ﴿ قُلْما رأى القمر بازغاً ﴾؛ أي: طالعاً، ورأى زيادَتَه على نور الكواكب ومخالفته لها، ﴿قال لهذا ربِّي ﴾: تنزُلاً، ﴿ قُلْمًا أَفَلَ قال لَئِن لَمْ يَهْدِني ربِّي لأكوننَ من القوم الضالين ﴾: فافتقر غاية الافتقار إلى هداية ربِّه، وعلم أنه إن لم يهدِهِ الله؛ قلا هاديَ له، وإن لم يُعِنْه على طاعته؛ فلا معين له.

﴿٧٨﴾ ﴿فلما رأى الشمس بازغةَ قال لهذا ربّي لهذا أكبرُ؟: من الكوكب ومن القمر، ﴿فلما أفلتُ؟: تقرَّر حينئذِ الهُدى، واضمحل الرَّدى ف﴿قال يا قوم إني بريءَ مما تشركونَ؟: حيث قام البرهانُ الصادق الواضح على بطلانِهِ.

﴿ ٧٩ ﴿ إِنَّى وَجِهْتُ وَجَهْيَ لَلَذِي فَطَر السَّمُواتِ وَالأَرْضَ حَنْيَفًا ﴾؛ أي: لله وحده، مقبلاً عليه، معرضاً عن من سواه، ﴿وما أَنَا من المشركين﴾: فتبرًا من الشرك، وأذعن بالتوحيد، وأقام على ذٰلك البرهان.

سورة الأنعام (٨٠ ـ ٨٣)

ولهذا الذي ذكرنا في تفسير لهذه الآيات هو الصواب، وهو أنَّ المقامَ مقامُ مناظرةِ من إبراهيم لقومِهِ وبيانُ بطلان إللهيَّة لهٰذه الأجرام العلويَّة وغيرها، وأما من قال: إنه مقامُ نظرٍ في حال طفوليَّته؛ فليس عليه دليلٌ.

(٨٩) ﴿وحاجًه قومُه قال أنْحاجُونَي في الله وقد هدانِ؟: أيَّ فائدة لمحاجَّة من<sup>(١)</sup> لم يتبيَّن له الهدى؟ فأما من هداه الله ووصلَ إلى أعلى درجات اليقين؛ فإنه هو بنفسه يدعو الناس إلى ما هو عليه. ﴿ولا أخافُ ما تشركونَ به؟: فإنّها لن تضرَّني ولن تمنعَ عني من النفع شيئاً، ﴿إلا أن يشاء ربِّي شيئاً وَسِعَ ربِّي كلَّ شيءٍ علماً أفلا تتذكَرونَ؟:

﴿٨١﴾ ﴿وكيف أخاف ما أشركتم﴾: وحالُها حالُ العجز وعدم النفع، ﴿ولا تخافونَ أَنَّكُم أَشُركتُم بِاللَه ما لم ينزَّلُ به عليكم سلطاناً ﴾؛ أي: إلا بمجرَّد اتَّباع الهوى؟! ﴿فَأَيُّ الفريقين أحقُ بِالأَمن إِن كنتُم تعلمونَ ﴾؟!

(٨٢) قال الله تعالى فاصلاً بين الفريقين: (الذين آمنوا ولم يلبِسوا)؛ أي: يخلُطوا (إيمانَهم بظُلُم أولتُك لهمُ الأمنُ وهم مهتدونَ): الأمنُ من المخاوف والعذاب والشقاء، والهداية إلى الصراط المستقيم؛ فإن كانوا لم يلبِسوا إيمانَهم بظلم مطلقاً لا بشرك ولا بمعاص؛ حصل لهم الأمنُ التامُ والهداية التامَّة، وإن كانوا لم يلبِسوا إيمانَهم بالشرك وحده، ولكنَّهم يعملون السيئاتِ؛ حصل لهم أصلُ الهداية وأصل الأمن، وإن لم يحصل لهم كمالها. ومفهوم الآية الكريمة: أنَّ الذين لم يحصُل لهم الأمران؛ لم يحصل لهم هدايةً ولا أمنٌ، بل حظُهم الضلال

(٨٣) ولما حكم لإبراهيم عليه السلام بما بيَّن به من البراهين القاطعة قال: وتلكَ حُجَّتُنا آتيناها إبراهيمَ على قومِهِ، أي : علا بها عليهم وفلجهم بها. ونرفعُ درجاتٍ من نشاءُ : كما رفعنا درجاتِ إبراهيم عليه السلام في الدنيا والآخرة؛ فإنَّ العلم يرفعُ اللهُ به صاحِبَه فوق العباد درجاتٍ، خصوصاً العالم العامل المعلم؛ فإنه يجعلُه الله إماماً للناس بحسب حاله، تُرمق أفعالُهُ، وتُقتفى آثارُه، ويُستضاء بنوره، ويُمشى بعلمه في ظلمة ديجوره؛ قال تعالى: ﴿يرفع اللهُ الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات، . ﴿إِنَّ ربَّك حكيمٌ عليمٌ ﴾: فلا يضعُ العلم

فى (ب): «أَيُّ فائدة المحاجة لمن».

OR QURĂNIC THOU سورة الأنعام (٨٤ ـ ٨٥)

والحكمةَ إلَّا في المحلِّ اللائق بها، وهو أعلم بذلك المحلِّ، وبما ينبغي له.

﴿وَوَهَمْنِنَا لَهُ إِسَحَنَقَ وَيَعْقُوبُ حَكَلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ وَمِن ذُرِّيَنَتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَنُنَ وَأَيُوُبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَنرُونَ وَكَذَلِكَ بَحَرِى الْمُحْسِنِينَ (٤) وَرَكَرِيَّا وَيَحَىٰ وَعِسَىٰ وَإِلْبَاشَ كُلُّ مِنَ المَنْلِحِينَ (٤) وَإِسْمَعِيلَ وَالْبَسَعَ وَيُوشُ وَلُوطاً وَكُلاً فَضَلًا عَلَى الْمَلَيِينَ اللَّهُ وَمِنْ ءَابَآبِهِد وَذُرِيَتَنِيمَ وَإِخْرَنِيمَ وَاجْنَبِينَا مُوَالَى عَرَى الْمُحْسِنِينَ اللَّهُ مُ اللَّهُ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَحْنَنِيمَ وَاجْنَبِينَا مُوَالًا وَكُلاً مُسَتَقِيمِ اللَّ اللَّهُ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاهُ مِنْ عَبَادِهِ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُمُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ الْ اللَّهُ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُمُ اللَّهُ مَعْدَى أَوَلَيَتِكَ اللَّهُ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُمُ الْكُنُو الْمَعْدَى إِلَى أَوْلَيَتِكَمُ أَوْلَيَتِكَمُ اللَّهُ يَهْدِى إِنَا الْمَنْفِينِ وَلَقُونَ مَنْ عَبَادِهُ وَلَوْ أَنْوَى الْمُ لَكُونَ اللَهُ الْمُولُوعَةُ وَلَقَا مِن وَلُولًا أَوْلَيَتُ الْذِينَ اللَّهُ يَعْدِى اللَّذَانِ مُولاً مُولَعُونَ مَنْ عَائَدُونَ أَوْلَكَيْنَ مَعْدَى الْمُعْتَعَانَ وَلَ

لما ذكر الله تعالى عبده وخليله إبراهيم عليه السلام، وذكر ما منَّ الله عليه به من العلم والدعوة والصبر؛ ذكر ما أكرمه الله به من الذُّرِيَّة الصالحة والنسل الطيب وأنَّ الله جعل صفوةَ الخلق من نسلِهِ، وأعْظِمْ بهٰذه المنقبة والكرامة الجسيمة التي لا يُذْرَكُ لها نظيرًا! فقال:

﴿٨٥﴾ ﴿وزكريا وبحيى﴾: ابنه، ﴿وعيسى﴾ ابن مريم، ﴿وإلياس كُلُّ؟! مِن



سورة الأنعام (٨٦ ـ ٩١)

لهؤلاء ﴿من الصالحين﴾: في أخلاقهم وأعمالهم وعلومهم، بل هم سادةُ الصالحين وقادتِهم وأئمتهم.

(٨٦) ﴿وإسماعيلَ ابن إبراهيم، أبو الشعب الذي هو أفضل الشعوب، وهو الشعب العربي، ووالد سيد ولد آدم محمد على، ﴿ويونُس > ابن متى، ﴿ولوطاً > ابن هارون أخي إبراهيم، ﴿وكلاً >: من هُولاء الأنبياء والمرسلين ﴿فَضَّلْنا على العالمينَ >: لأن درجات الفضائل أربع، وهي التي ذكرها الله بقوله: ﴿ومَن يُطِع الله والرسولَ فأولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والشهداء والشهداء والشهداء والشهداء الله عليهم من النبيين والمديمين والشديمين أومن يُطِع الله والرسولَ فأولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء الشهداء والشهداء والشهداء والمرسلين والصديقين أولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والمديمين والشديمين أومن يُطِع الله والرسولَ فأولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والمديمين والشدين معلى والشهداء والمالين والمديمين أولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والمديمين أولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والمديمين والشديمين والشهداء والشهداء والمالين والمديمين أولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والمديمين والشديم ماله والشهداء والمالين والمديم والماليمين أولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والمديمين والمديمين أولتُكَ مع الذين أنعمَ الله عليهم من النبيين والمديمين أولتُكَ من الدرجة العليا، بل هم أفضل الرسل على الإطلاق، فالرسل الذين قصَّهم الله في كتابه أفضلُ ممَّن لم يَقْصُص علينا نبأهم بلا شكن .

٨٧﴾ ﴿ومن آبائهم﴾؛ أي: آباء لهؤلاء المذكورين، ﴿وذُرِيَّاتهم وإخوانهم﴾؛ أي: وهدينا من آباء لهؤلاء وذُرَيَّاتهم وإخوانهم، ﴿واجتبيناهم﴾؛ أي: اخترناهم، ﴿وهديناهُم إلى صراط مستقيم﴾.

أما المحكمة المذكر المذكور المحكم الله : الذي لا هدى إلا هداه. المحكم به من يشاء من عباده : فاطلبوا منه الهدى؛ فإنه إن لم يهدِكُم؛ فلا هادي لكم غيره، وممن شاء هدايته لهؤلاء المذكورين<sup>(۱)</sup> . المولو أشركوا : على الفَرَض والتقدير، المحكم عنهم ما كانوا يعملون : فإن الشرك محبط للعمل موجبً للخلود في النار؛ فإذا كان هؤلاء الصفوة الأخيار لو أشركوا - وحاشاهم - لحبطت أعمالُهم؛ فغيرُهم أولى.

﴿٩٠﴾ ﴿أُولئك﴾: المذكورون ﴿الذين هدى الله فبهداهُمُ اقْتَدِهَ﴾؛ أي: امش أيها الرسول، الكريمُ خلفَ هُؤلاءِ الأنبياءِ الأخيارِ واتَّبغ ملتَهم. وقد امتثل فاهتدى بهدي الرسل قبله، وجمع كلَّ كمال فيهم، فاجتمعت لديه فضائل وخصائص فاق بها جميع العالمين، وكان سيد المرسلين وإمام المتقين صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين. وبهذا الملحظ استدلَّ بهٰذه من استدلَّ من الصحابة أن رسول الله ﷺ أفضل الرسل كلهم، ﴿قُلَ لَلذين أعرضوا عن دعوتك: ﴿لا أسألكم عليه أجراًه؛ أي: لا أطلبُ منكم مغرماً ومالاً جزاء عن إبلاغي إياكم

(۱) كذا في النسختين. وعدلت في ( أ ): «المذكورون» بخط مغاير.

سورة الأنعام (٩١)

ودعوتي لكم، فيكون من أسباب امتناعكم، إن أجري إلَّا على الله. ﴿إِنْ هُو إِلاَ ذِكرى للعالمين﴾: يتذكَّرون به ما ينفعُهم فيفعلونَه وما يضُرُّهم فيذرونَه، ويتذكَّرون به معرفةَ ربُّهم بأسمائه وأوصافه، ويتذكَّرون به الأخلاق الحميدةَ والطُّرق الموصلة إليها، والأخلاق الرذيلة والطرق المفضية إليها؛ فإذا كان ذكرى للعالمين؛ كان أعظم نعمة أنعم الله بها عليهم، فعليهم قبولها، والشكر عليها.

﴿وَمَا فَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ فَدَرِهِ إِذْ قَالُوا مَا آنزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيَّرُ قُلْ مَنْ أَنزَلَ الْكِتَبَ الَّذِى جَآءَ بِهِ مُوسَى نُوزًا وَهُدُى لِلنَّاسُ تَحَمَّلُونَهُ فَرَاطِيسَ تُبَدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيراً وَعُلِّمَتُم مَّا لَمَ تَعَلَّوُا آنَتُرْ وَلَا ءَابَآؤُكُمُ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمَ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ٢

(٩٩) لهذا تشنيعٌ على من نفى الرسالة من اليهود والمشركين وزَعَمَ أنَّ الله ما أنزل على بشر من شيء؛ فمن قال لهذا؛ فما قَدَرَ الله حقَّ قدرِه ولا عظَّمه حقَّ عظمته؛ إذ لهذا قدحٌ في حكمته، وزعمٌ أنه يترك عباده هملًا لا يأمرهم ولا ينهاهم، ونفيٌ لأعظم مِنَّةٍ أمْتَنَ الله بها على عباده، وهي الرسالة التي لا طريق للعباد إلى نيل السعادة والكرامة والفلاح إلا بها؛ فأيُّ قدح في الله أعظم من لهذا؟!

﴿قُلْ لَهُم مَلْزِماً بِفُسَاد قُولُهُم وقَرَّرْهُم بِما بِه يُقِرُون: ﴿مَن أَنزَل الكتابَ الذي جاء به موسى»: وهو التوراة العظيمة ﴿نوراً»: في ظلمات الجهل، ﴿وهدىً»: من الضلالة، وهادياً إلى الصراط المستقيم علماً وعملاً، وهو الكتاب الذي شاع وذاع وملاً ذكرة القلوب والأسماع، حتى إنهم جعلوا يتناسَخونه في القراطيس ويتصرَّفون فيه بما شاؤوا؛ فما وافق أهواءهم منه؛ أبدَوْه وأظهروه، وما خالف ذلك؛ أخفَوْه وكتموه، وذلك كثير. ﴿وعُلَّمْتُمَ»: من العلوم التي بسبب ذلك الكتاب الجليل ﴿ما لم تعلموا أنتم ولا آباؤكم».

فإذا سألتهم عن من أنزل هذا الكتاب الموصوف بتلك الصفات؛ فأجب عن لهذا السؤال و﴿قُلِ اللَّهُ﴾: الذي أنزله، فحينئذ يتضح الحق، وينجلي مثل الشمس؛ وتقوم عليهم الحجة. ﴿ثم﴾ إذا ألزمتهم بلهذا الإلزام ﴿ذَرْهم في خوضِهِم يلعبونَ﴾؛ أي: اتركهم يخوضوا في الباطل ويلعبوا بما لا فائدةَ فيه حتى يُلاقوا يومَهم الذي يوعدون.

﴿وَهَلَذَا كِتَنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلُمَاً وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآلَاخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِدٍ. وَهُمْ عَلَى صَلَانِهِمْ بْحَافِظُونَ ٢

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنعام (۹۲ ـ ۹۲)

﴿٩٢﴾ أي: ﴿وهٰذا﴾: القرآن الذي ﴿أنزلناه إليك ﴿مباركَ»؛ أي: وصفه البركة، وذلك لكثرة خيراتِهِ وسعة مَبَرَّاتِهِ ﴿مصدقُ الذي بين يديه؟؛ أي: موافقٌ للكتب السابقة وشاهدٌ لها بالصدق، ﴿ولِتُنذِرَ أَمَّ القُرى ومن حولَها؟؛ أي: وأنزلناه أيضاً لتنذرَ أَمَّ القرى ـ وهي مكة المكرمة ـ ومن حولها من ديار العرب، بل ومن سائر البلدان، فتحذر الناس عقوبة الله وأخذه الأمم، وتحذّرهم مما يوجب ذلك. ﴿والذين يؤمنون بالآخرة يؤمنون به؟: لأنَّ الخوف إذا كان في القلب؛ عمرتُ أركانُهُ وانقادَ لمراضي الله، ﴿وهم على صلاتهم يحافظونَ؟؛ أي: يداومون عليها ويحفظون أركانها وحدودَها وشروطها وآدابها ومكمّلاتها. جعلنا الله منهم.

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفَتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِىَ إِلَىٰ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَى \* وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِنْلَ مَا أَنزَلُ ٱللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَلالِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلمَّوْتِ وَالْمَلَتِ كَمَّ بُوحَ إِلَيْ أَنْسَكُمُ ٱلْبَوْمَ تَجْزَرُنَ عَذَابَ ٱلْمُونِ بِمَا كُنتُم تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِ وَكُنتُم عَنْ مَايَنِهِ. تَسْتَكْبُرُونَ إِنَّهُ وَلَقَدْ حِنْتُمُونَا فُرُدَىٰ كَمَا خَلَفْنَكُمْ أَوَلَ مَزَةٍ وَتَرَكْتُم مَا خَوَلْنَكُم وَرَآة ظُهُورِكُم مَّ وَمَن نَرَىٰ مَعَكُمُ شُفَعَاءَكُمُ ٱلَذِينَ زَعَمْتُمُ أَنَيْهُمْ فِيكُمْ شُرَكَتُوا لَقَد نَّقَطَعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَ عَنصُهُ مَا كُنتُمْ نَرَىٰ مَعَكُمُ شُفَعَاءَكُمُ وَضَلَ عَنصُهُمْ آلَذِينَ وَعَمْتُهُمْ أَوَلَ مَرَةٍ وَتَرَكُنُهُ مَا خَوَلَنَكُم

﴿٩٣﴾ يقول تعالى: لا أحد أعظم ظلماً ولا أكبر جُرماً ممَّن كَذَبَ على اللّه بأن نسب إلى الله قولاً أو حكماً وهو تعالى بريء منه، وإنما كان لهذا أظلم الخلق؛ لأن فيه من الكذب وتغيير الأديان أصولها وفروعها ونسبة ذلك إلى اللّه ما هو من أكبر المفاسد، ويدخل في ذلك ادّعاء النبوة، وأنَّ اللّه يوحي إليه، وهو كاذب في ذلك؛ فإنَّه مع كذبه على اللّه وجرأته على عظمته وسلطانه يوجب على الخلق أن يتّبعوه ويجاهِدَهم على ذلك ويستحلَّ دماء مَن خالفه وأموالهم. ويدخل في لهذه الأية كلُّ من ادّعى النبوة كمسيلمة الكذاب والأسود العنسي والمختار وغيرهم ممن تصف بهذا الوصف. ﴿ومن قال سأنزِلُ مثلَ ما أنزلَ اللّه﴾؛ أي: ومن أظلم ممَّن زعم أنه يقدر على ما يقدر اللّه عليه ويجاري اللّه في أحكامه ويشرعُ من الشرائع وما يشرعه الله. ويدخل في لهذا كل من يزعم أنه يقدرُ على معارضة القرآن، وأنَّه من كل وجه، مشاركة القوي الغني الذي له الكمال المطلق من جميع الوجوه في من كل وجه، مشاركة القوي الغني الذي له الكمال المطلق من جميع الوجوه في من كل وجه، مشاركة القوي الغني الذي له الكمال المطلق من جميع الوجوه في ذاته وضمائه وصفاته؟!

## سورة الأنعام (٩٤)

ولما ذمَّ الظالمين؛ ذَكَرَ ما أعدَّ لهم من العقوبة في حال الاحتضار ويوم القيامة، فقال: ﴿وَلَوْ تَرى إذ الظالمونَ في غَمَراتِ الموتِ﴾؛ أي: شدائدِهِ وأهواله الفظيعة وكُرَبه الشنيعة؛ لرأيت أمراً هائلاً وحالةً لا يقدر الواصف أن يصفها. ﴿والملائكة باسطو أيديهم﴾: إلى أولئك الظالمين المحتضرينَ بالضَّرب والعذاب؛ يقولون لهم عند منازعة أرواحهم وقلقها وتعصَّيها عن الخروج من الأبدان: ﴿أُخْرِجوا أَنفُسَكُم اليومَ تُجْزَوْنَ عذاب الهُونِ﴾؛ أي: العذاب الشديد الذي يُهينكم ويُذِلّكم، والجزاء من جنس العمل؛ فإنَّ لهذا العذاب ﴿بما كُنتم تقولونَ على الله غير الحقّي: من كذبِكم عليه وردّكم للحقّ الذي جاءت به الرسل، ﴿وكنتُم عن آياتِهِ تستكبرونَ»؛ أي: تَرَفَّعُون عن الانقياد لها والاستسلام لأحكامها.

وفي لهذا دليل على عذاب البرزخ ونعيمه؛ فإنَّ لهذا الخطاب والعذاب الموجه إليهم إنما هو عند الاحتضار وقُبيل الموت وبعده. وفيه دليل على أن الرُّوح جسم يدخُلُ، ويخرُجُ، ويخاطَب، ويساكِن الجسد، ويفارقه.

٩٤ فهذه حالهم في البرزخ، وأما يوم القيامة؛ فإنهم إذا وردوها؛ وردوها مفلسين فرادى بلا أهل ولا مال ولا أولاد ولا جنود ولا أنصار؛ كما خلقهم الله أول مرة، عارين من كل شيء؛ فإن الأشياء إنما تُتَمَوَّلُ وتحصُلُ بعد ذٰلك بأسبابها التي هي أسبابها، وفي ذٰلك اليوم تنقطع جميع الأمور التي كانت مع العبد في الدنيا سوى العمل الصالح والعمل السيئ الذي هو مادة الدار الآخرة الذي تنشأ عنه ويكون حسنها وقبحها وسرورها وغمومها وعذابها ونعيمها بحسب الأعمال؛ فهي التي تنفع أو تضرُّ وتسوء أو تسرُّ، وما سواها من الأهل والولد والمال والأنصار فعواري خارجية وأوصاف زائلة وأحوال حائلة، ولهٰذا قال تعالى: ﴿ولقد جَنْتُمُونَا فُرادى كما خلقْناكم أولَ مرةٍ وتركتُم ما خوَّلْناكم﴾؛ أي: أعطيناكُم وأنعمنا به عليكم ﴿وراءَ ظهورِكم﴾: لا يُغنون عنكم شيئاً، ﴿وما نوى معكم شُفعاءَكُم الذين زعمتُم أنهم فيكم شركاءً؟: فإن المشركين يشركون بالله ويعبُدون معه الملائكة والأنبياء والصالحين وغيرهم، وهم كلُّهم لله، ولكنهم يجعلون لهذه المخلوقات نصيباً من أنفسهم وشركة في عبادتهم، ولهذا زعمٌ منهم وظلمٌ؛ فإن الجميع عبيد لله، والله مالكهم والمستحقُّ لعبادتهم؛ فشركُهم في العبادة وصرفها لبعض العبيد تنزيلُ لهم منزلة الخالق المالك، فيوبَّخون يوم القيامة، ويُقال لهم هذه المقالة ﴿ما نرى معكم شفعاءَكم الذين زعمتُم أنهم فيكم شركاء لقد تقطّع بينَّكم ﴾؛ أي: تقطَّعت الوصل

سورة الأنعام (٩٥)

والأسباب بينكم وبين شركائكم من الشفاعة وغيرَها، فلم تنفعْ ولم تُجْدِ شيئاً. ﴿وضلَّ عنكم ما كنتُم تزعُمون﴾: من الرَّبح والأمن والسعادة والنجاة التي زيَّنها لكم الشيطانُ وحسَّنها في قلوبكم، فنطقتْ بها السنتكُم، واغتررتُم بهٰذا الزعم الباطل الذي لا حقيقةَ له حين تبيَّن لكم نقيضُ ما كنتم تزعُمون، وظهر أنَّكم الخاسرون لأنفسكم وأهليكم وأموالكم.

إِنَّ اللَّهُ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى يُعْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيَتِ وَمُحْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيَّ ذَلِكُمُ اللَّهُ
 أَنَى تُؤْوَ لَكُونَ () قَالَقُ اللَّهُ وَالنَّوْمَاحِ وَجَعَلَ ٱلْتَلَ سَكَنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْمَنِيزِ
 أَنَا لَكُونَ قُوْلَ وَهُوَ الَذِى جَعَلَ اللَّهُمُ ٱلنَّهُومَ لِنَهْتَدُوا بَهَا فِي طُلْمَنَتِ آلْبَرْ وَٱلْتَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْمَنِيزِ
 أَلَكَلِيدِ () وَهُوَ الَذِى جَعَلَ اللَّهُمُ ٱلنَّحُومَ لِنَهْتَدُوا بَهَا فِي فَلْمُنَتِ آلْبَرْ وَٱلْتَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْمَنِيزِ
 أَلْعَلَيدِ () وَهُو اللَّذِى جَعَلَ الْكُمُ ٱلنَّحُومَ لِنَهْتَدُوا بَهَا فِي فَلْمُنَتِ آلَذِي وَالْبَعْرُ قَدْ فَصَلَا الْآيَنَةِ الْعَالَيْ وَالْتَعْمَرُ مُعَنْتَنَا أَنْوَالَا الْمَالِيزِ الْعَامَةِ وَالْعَالَ وَالْمَالَانِ وَالْمَالَةِ وَالْمَعْرُ اللَّهُ وَقُولُ اللَّذِي وَالْمَعْرُ اللَّذِي تَعْدِيرُ الْمَنْتَقَوْمُ لِنَعْ وَالْعَمْرُ وَالْعَانَ الْآيَنِ الْعَنْعَانَ الْآيَنِينَةِ الْعَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْحَدْ اللَّذِي وَالْبَعْرُ الْمَالَا الْآيَنِينَةُ الْعَنْهُ اللَّيْنَةِ الْمَنْ الْعَالَكُمُ اللَّهُ الْعَالَى الْقَدَى الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَةُ وَالْعَانِ الْعَالَى الْتَعْتَعَانَا الْتَعْسَ وَالَقَعَمَ اللَهُ اللَّهُ الْعَاقِي لَهُ الْعَالَى الْعَالَيْنَ الْعَالَى الْعَالَى الْذَى الْعَالَى الْمَالَةُ مُنْ الْعَالَةُ الْعَالَ الْعَالَى الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى اللَهُ عَلَى الْعَالَى الْعَالَى اللَهُ الْعَانَ الْعَالَى الْعَالَى اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَامِ اللَّهُ الْعَالَى الْعَالَى الْعَامَةُ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَةُ مَالَكُونَ الْعَالَ الْعَالَى الْعَالِي لَعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى ا

٩٥﴾ يخبر تعالى عن كماله وعظمة سلطانه وقوة اقتداره وسعة رحمته وعموم كرمه وشدة عنايته بخلقه، فقال: ﴿إِنَّ اللَّه فالتَّى الحبِّ ﴾ شاملٌ لسائر الحبوب التي يباشر الناس زرعَها، والتي لا يباشِرونها منها؛ كالحبوب التي يبثها الله في البراري والقفار، فيفلق الحبوب عن الزروع والنوابت على اختلاف أنواعها وأشكالها ومنافعها، ويفلق النوى عن الأشجار من النخيل والفواكه وغير ذٰلك، فينتفع الخلقُ من الآدميين والأنعام والدواب، ويرتعون فيما فَلَقَ اللَّه من الحبِّ والنوى، وَيقتاتون وينتفعون بجميع أنواع المنافع التي جعلها الله في ذٰلك، ويريهم اللّه من برّه وإحسانه ما يبهر العقول ويُذْهِلُ الفحول، ويريهم من بدائع صنعته وكمال حكمته ما به يعرفونه ويوحُدونه ويعلمون أنه هو الحقُّ وأن عبادة ما سواه باطلة. ﴿يُخْرِجُ الحيَّ من الميِّت﴾: كما يخرِجُ من المنيُّ حيواناً ومن البيضة فرخاً ومن الحَبُّ والنوَّى زرعاً وشجراً، ﴿ومُخَرَّجُ الميُّتِ﴾: وهو الذي لا نموَّ فيه أو لا روح ﴿من الحيِّ﴾: كما يخرجُ من الأشجار والزُّروع النوى والحب، ويخرِجُ من الطائر بيضاً ونحو ذٰلك. ﴿ذٰلكُمْ﴾ الذي فعل ما فعل وانفردَ بخلقٍ لهذه الأشياءَ وتبدبيرِها ﴿اللَّهُ ربُّكم﴾؛ أي: الذي له الألوهيَّة والعبادة على خلقه أجمعينَ، وهو الذي ربَّى جميع العالَمين بنعمِهِ وغذًاهم بكرمه، ﴿فَأَنَّى تَوْفَكُونَ﴾؛ أي: فأنَّى تصرّفون وتَصُدُّون عن عبادة من لهذا شأنه إلى عبادة من لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرًّا ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً؟

292

سورة الأنعام (٩٦ ـ ٩٧)

(٩٦) ولما ذكر تعالى مادة خلق الأقوات؛ ذكر مِنَّته بتهيئة المساكن وخلقه كلَّ ما يحتاجُ إليه العباد من الضياء والظلمة وما يترتَّب على ذلك من أنواع المنافع والمصالح، فقال: ﴿فالقُ الإصباحَ﴾؛ أي: كما أنه فالق الحبُّ والنَّوى، كذلك هو فالقُ ظلمةِ الليل الداجي الشامل لما على وجه الأرض بضياء الصُبح الذي يفلقه شيئًا فشيئاً، حتى تذهبَ ظلمةُ الليل كلَّها ويخلُفُها الضياءُ والنورُ العامُ الذي يتصرَّف به الخلقُ في مصالحهم ومعايشهم ومنافع دينهم ودنياهم.

ولما كان الخلق محتاجين إلى السكون والاستقرار والراحة التي لا تنتم إلا بوجود النهار والنور؛ (جعل): الله الليل سَكَناً يسكن فيه الآدميُون إلى دورهم ومنامهم والأنعام إلى مأواها والطيور إلى أوكارها فتأخذ نصيبها من الراحة، ثم يزيل الله ذلك بالضياء، ولهكذا أبداً إلى يوم القيامة. (و)جعل تعالى (الشمس والقمر حُسْباناً) بهما تُعرف الأزمنة والأوقات؛ فتنضبط بذلك أوقات العبادات وآجال المعاملات، ويُعْرَفُ بها مدة ما مضى من الأوقات التي لولا وجود الشمس والقمر وتناوُبُهما واختلافُهما لما عَرَفَ ذلك عامة الناس واشتركوا في علمه، بل كان لا يعرفه إلا أفراذ من الناس بعد الاجتهاد، وبذلك يفوت من المصالح الضرورية ما يفوت. (ذلك) من الناس بعد الاجتهاد، وبذلك يفوت من المصالح الضرورية ما يفوت. وذلك» ولا تتأخّر العليم الذي أعامة الناس واشتركوا في علمه، على كان لا يعرفه إلا أفراذ من الناس بعد الاجتهاد، وبذلك يفوت من المصالح الضرورية ما يفوت. وذلك» ولا تتأخّر، العليم الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن والأوائل والأواخر. ومن الاطيمة فَجَرَت مذلكة مسخّرة بأمره، بحيث لا تتعدًى ما حدًه الله لها ولا تتقدًم عنه العظيمة فتري العليم الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن والأوائل والأواخر. ومن الأدلة العقلية على إحاطة علمه تسخيرُ هذه المخلوقات العليمي عنه المضالح والوائل والأواخر. ومن الأدلة العقلية على إحاطة علمه تسخيرُ هذه المخلوقات العظيمة على تقدير ونظام بديع تحير العديم الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن والأوائل والأواخر. ومن

(٩٧) ﴿وهو الذي جعل لكم النَّجومَ لِتَهْتَدوا بها في ظلمات البرّ والبحر» حين تشتبه عليكم المسالك، ويتحيَّر في سيره السالك، فجعل الله النجوم هداية للخلق إلى السبيل<sup>(۱)</sup> التي يحتاجون إلى سلوكها لمصالحهم وتجاراتهم وأسفارهم، منها نجومٌ لا تزال تُرى ولا تسيرُ عن محلِّها، ومنها ما هو مستمرُ السير يعرفُ سيرَه أهلُ المعرفة بذلك، ويعرفون به الجهاتِ والأوقاتِ. ودلَّت هٰذه الآيةُ ونحوها على مشروعيَّة تعلُّم سير الكواكب ومحالُها الذي يسمَّى علم التسيير؛ فإنه لا تتمُ الهداية ولا تُمكنُ إلَّا بذلك.

(١) **في (ب): «السبل».** 

سورة الأنعام (٩٨ ـ ٩٩)

﴿قد فصَّلْنا الآياتِ؟؛ أي: بيَّناها ووضَّحناها وميَّزنا كل جنس ونوع منها عن الآخر بحيث صارت آياتُ الله باديةً ظاهرة، ﴿لقوم يعلمونَ؟؛ أي: لأهل العلم والمعرفة؛ فإنَّهم الذين يوجَّه إليهم الخطاب، ويُطلب منهم الجواب؛ بخلاف أهل الجهل والجفاء المعرضين عن آيات الله وعن العلم الذي جاءت به الرسل؛ فإن البيان لا يفيدُهم شيئاً، والتفصيل لا يزيل عنهم ملتبساً، والإيضاح لا يكشف لهم مشكلاً.

(٩٨) ﴿ وهو الذي أنشأكم من نفس واحدة : وهو آدمُ عليه السلام، أنشأ الله منه هذا العنصر الآدميَّ الذي قد ملأ الأرض، ولم يزل في زيادة ونموً، الذي قد تفاوت في أخلاقه وخلقه وأوصافه تفاوتاً لا يمكن ضبطه، ولا يُذرَكُ وصفُه، وجعل الله لهم مستقرًا؛ أي: منتهى ينتهون إليه وغاية يُساقون إليها، وهي دار القرار التي لا مستقرً وراءها ولا نهاية فوقها؛ فهذه الدار هي التي خلق الخلق لسكناها، وأوجدوا في الدنيا ليسعوا في أسبابها التي تنشأ عليها وتعمر بها، وأودعهم الله في وأوجدوا في الذي قد ما مستقرًا؛ أي: منتهى ينتهون إليه وغاية يُساقون إليها، وهي دار القرار التي وأوجدوا في الدنيا ليسعوا في أسبابها التي تنشأ عليها وتعمر بها، وأودعهم الله في وأوجدوا في الدنيا ليسعوا في أسبابها التي تنشأ عليها وتعمر بها، وأودعهم الله في أصلاب آبائهم وأرحام أمهاتهم، ثم في دار الدنيا، ثم في البرزخ؛ كلُّ ذلك على وجه الوديعة التي لا مستقر، وأما هذه الدار؛ فإنَّها مستودعٌ وممرً. ﴿ قد فصًلنا الآيات لقوم يفقهون : عن الله آياتِه، ويفهمون عنه حججهُ وبيناتِه.

﴿وَهُوَ الَّذِى أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِۦ نَبَاتَ كُلِّ شَىْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نَّخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا تُمَرَّاكِمَ وَالَزَيْتُونَ وَالَّقَانَ مُسْتَبِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّنِتٍ مِنْ أَعْنَبٍ وَالَزَيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُسْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَبِيُهُ الظُرُوَا إِلَى فَمَرِهِ إِذَا أَشْمَرَ وَيَنْفِقِهُ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَاَيَنَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ (10%).

﴿ ٩٩﴾ ولهذا من أعظم مننه العظيمة التي يضطرُ إليها الخلق من الآدميين، وغيرهم، وهو أنه أنزل من السماء ماء متتابعاً وقت حاجة الناس إليه، فأنبت الله به كل شيء مما يأكل الناس والأنعام، فرتع الخلق بفضل الله وانبسطوا برزقِهِ وفرحوا بإحسانه وزال عنهم الجدب واليأس والقحط، ففرحتِ القلوبُ وأسفرتِ الوجوه وحصل للعباد من رحمة الرحمٰن الرحيم ما به يتمتّعون وبه يرتعون، مما<sup>(۱)</sup> يوجِبُ لهم أن يبذُلوا جهدهم في شكر من أسدى النعم وعبادته والإنابة إليه والمحبة له.

(۱) فى (ب): «ما».

سورة الأنعام (٩٩)

ولما ذكر عموم ما ينبت بالماء من أنواع الأشجار والنبات؛ ذَكَرَ الزرع والنخل لكثرة نفعهما وكونهما قوتاً لأكثر الناس، فقال: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَنْهُ خَضِراً نَخْرَجُ مِنْهُ ﴾؛ ا أي: من ذٰلك النبات الخضر ﴿حبًّا متراكباً﴾: بعضُه فوق بعض من بُرٍّ وشَعْبِر وذرة وأرز وغير ذٰلك من أصناف الزروع، وفي وصفه بأنه متراكبٌ إشارة إلى أنَّ حبوبه متعددة، وجميعها تستمدُّ من مادةٍ واحدةٍ، وهي لا تختلط، بل هي متفرِّقة الحبوب مجتمعة الأصول، وإشارة أيضاً إلى كثرتها وشمول ريعها وغلتها؛ ليبقى أصل البذر، ويبقى بقية كثيرة للأكل والادخار. ﴿ومن النخل ﴾: أخرج الله ﴿من طَلْعِها﴾: وهو الكُفُرِّي والوعاء قبل ظهور القنو منه، فيخرج من ذٰلك الوعاء ﴿قِنُوانْ دانيةٌ ﴾؛ أي: قريبة سهلة التناول متدلية على من أرادها؛ بحيث لا يعسُرُ التناول من النخل، وإن طالت؛ فإنه يوجد فيها كَرَبْ ومراقى يَسْهُلُ صعودها. ﴿وَ﴾: أخرج تعالى بالماء ﴿جناتِ من أعناب والزيتون والرمان ﴾: فهذه من الأشجار الكثيرة النفع العظيمة الوقع؛ فلذلك خصَّصها الله بالذِّكر بعد أن عمَّ جميع الأشجار والنوابت. وقوله: ﴿مشتَبَها وغير متشابهِ﴾: يحتملُ أن يرجعَ إلى الرُّمَّانِ والزيتون؛ أي: مشتبهاً في شجره وورقه غير متشابه في ثمره، ويحتملَ أن يرجع ذٰلك إلى سائر الأشجار والفواكه، وأن بعضها مشتبه؛ يشبه بعضه بعضاً، ويتقارب في بعض أوصافه، وبعضها لا مشابهة بينه وبين غيره، والكل ينتفع به العباد ويتفكِّهون، ويقتاتون ويعتبرون، ولهذا أمر تعالى بالاعتبار به، فقال: ﴿انظروا﴾: نظر فكر واعتبار ﴿إِلَى ثمره ﴾؛ أي: الأشجار كلها، خصوصاً النخل، ﴿إذا أَثْمَرَ وينعِهِ ﴾؛ أي: انظروا إليه وقت إطلاعه ووقت نضجه وإيناعه؛ فإن في ذلك عبراً وآياتٍ يُستدلُّ بها على رحمة الله وسَعَة إحسانِهِ وجودِهِ وكمال اقتداره وعنايته بعباده، ولكن ليس كل أحدٍ يَعْتَبرُ ويتفحَّر، وليس كلُّ من تفكَّر؛ أدرك المعنى المقصود، ولهٰذا قَيَّدَ تعالى الانتفاع بالآيات بالمؤمنين، فقال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكُم لآياتِ لِقوم يؤمنونَ ﴾: فإن المؤمنين يحمِلُهم ما معهم من الإيمان على العمل بمقتضياته ولوازمه التي منها التفكر في آيات الله والاستنتاج منها ما يراد منها وما تدلُّ عليه عقلاً وفطرةً وشرعاً.

147

﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ ٱلْمِنَ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَدِجٍ بِغَيْرِ عِلْمُ سُبْحَكَنَهُ وَتَعَدَلَى عَنَّا يَصِفُونَ () بَلِيعُ السَّمَلَوَتِ وَالأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَدٌ وَلَتُ تَكُن لَهُ صَلِحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَ شَيْءٌ وَهُوَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ () ذَلِكُمُ اللَهُ رَبُّكُمْ لَآ إِلَهَ إِلَا هُوَّ خَلِقُ كُلُ اللَّهِ وَلَا تُوَ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَحِيلٌ () لَا تُدَرِكُهُ اللَّهُ رَبُّكُمْ أَنَّهُ وَلَكُ وَهُوَ عَلَقَ عَلَقَ عَلَق

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنعام (١٠٠ ـ ١٠٢)

ٱلْخَبِيرُ ٢ اللهُ قَدْ جَاءَكُم بَصَابِرُ مِن زَبِّكُمْ فَحَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِةِ- وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ ٢

(١٠٠) يخبر تعالى أنه مع إحسانه لعباده وتعرفه إليهم بآياته البينات وحججه الواضحات؛ أن المشركين به من قريش وغيرهم جعلوا له شركاء يدعونهم ويعبُدونهم من الجنِّ والملائكة، الذين هم خَلْقٌ مِن خَلْق الله، ليس فيهم من خصائص الربوبيَّة والألوهيَّة شيء، فجعلوها شركاء لمن له الخلقُ والأمرُ، وهو المنعم بسائر أصناف النعم، الدافع لجميع النقم، وكذلك خَرَقَ المشركون؛ أي: ائتفكوا وافتروا من تلقاء أنفسهم لله بنينَ وبناتٍ بغير علم منهم، ومن أظلم ممن قال على الله بلا علم، وافترى عليه أشنعَ النَّقص الذي يجب تنزيةُ الله عنه، ولهٰذا نزَّه نفسه عما افتراه عليه المشركون، فقال: ﴿سبحانَه وتعالى عمًا يَصِفونَ؟؛ فإنه تعالى الموصوف بكل كمالٍ، المنزَّه عن كل نقصٍ وآفةٍ وعَيْبٍ.

(١٠١) ﴿بديع السموات والأرض؟؛ أي: خالقهما ومتقن صنعتهما على غير مثال سبق بأحسن خلق ونظام وبهاء لا تقترحُ عقول أولي الألباب مثله، وليس له في خلقهما مشارك. ﴿أنَّى يكونُ له ولدٌ ولم تكن له صاحبةًه؛ أي: كيف يكون لله الولد وهو الإله السيد الصمد الذي لا صاحبةَ له؛ أي: لا زوجة، وهو الغني عن مخلوقاته، وكلها فقيرة إليه مضطرةٌ في جميع أحوالها إليه، والولد لا بدَّ أن يكون من جنس والده، والله خالق كل شيء، وليس شيءٌ من المخلوقات مشابهاً لله من جنس والده، والله خالق كل شيء، وليس شيءٌ من المخلوقات مشابها لله من جنس والده، والله خالق كل شيء، وليس شيءٌ من المخلوقات مشابها لله من جنس والده، والله خالق كل شيء، وليس شيءٌ من المخلوقات مشابها لله بوجه من الوجوه. ولما ذكر عمومَ خُلْقِهِ للأشياء؛ ذكر إحاطة علمه بها، فقال: فوه وهو بكلٌ شيء عليمً»، وفي ذكر العلم بعد الخلق إشارة إلى الدليل العقلي إلى ثبوت علمه، وهو هذه المخلوقات وما اشتملت عليه من النظام التامً والخلق البهر؛ فإنَّ في ذُلك دلالة على سَعَة علم الخالق وكمال حكمته؛ كما قال تعالى: ﴿ألا يكمن يعلمُ مَنْ خَلَقَ وهو الخلي العقلي إلى العلم بعد الخلق إشارة إلى الدليل العقلي إلى ثبوت علمه، وهو فرد العلم بعد الخلق إشارة إلى الدليل العقلي إلى في تقوت علمه، وهو فرد العلم بعد الخلق إشارة إلى الدليل العلي إلى ثبوت علمه، وهو فرد المخلوقات وما اشتملت عليه من النظام التامً والخلق البهر؛ في ذلك دلالة على سَعَة علم الخالق وكمال حكمته؛ كما قال تعالى: ﴿ألا يعلم مَنْ خَلَقَ وهو الطيف الخبير؟، وكما قال تعالى: ﴿وهو الخلوق العليم الخالق وكمال حكمته؛ كما قال تعالى: ﴿الا يعلم من النظام التامُ والخلق المام بعله من النظام التامُ والخلق الباهر؛ إلى في ذلك دلالة على سَعَة علم الخالق وكمال حكمته؛ كما قال تعالى: ﴿الا يعالي الحيلي ما مالولي الحبير؟، وكما قال تعالى: ﴿وهو الحلوق الحبير؟، وكما قال تعالى: ﴿وهو الخلوق العليم أن العلم ما يعالي العلي أله ما يعلم من ألفي أله والخلوق المامي وكما قال تعالى: ﴿الا ما يعاله أله أله ماله الحبير؟ أله مالي ما يعال الحبير؟، وكما قال تعالى: أو ما يعاله ما يعالم أله ما يعاله ما يعالم أله أله أله ما يعاله ما يعاله ما يعالم أله أله ماله أله ما يعاله ما يعاله ما يعاله ما يعاله ما يعاله ما يعاله أله أله أله ما يعاله أله ما يعاله ما يعاله أله أله أله أله أله ما يعاله أله أله ما

(١٠٢) ذلكم الذي خلق ما خلق وقدًر ما قدًر؛ ﴿اللَهُ رَبُّكُمَ؟؛ أي: المألوة المعبودُ الذي يستحقُّ نهاية الذُّلَ ونهاية الحبِّ، الربُّ الذي ربَّى جميع الخلق بالنعم، وصرف عنهم صنوف النقم، خالق كل شيءٍ لا إله إلا هو ﴿فاعبدوه؟؛ أي: إذا استقرَّ وثبت أنه الله الذي لا إله إلاً هو؛ فاصرفوا له جميع أنواع العبادة، وأخلصوها لله، واقصدوا بها وجهه؛ فإنَّ هٰذا هو المقصود من الخلق الذي خُلِقوا لأجله، ﴿وما خَلَقْتُ الجنَّ والإنسَ إلا لِيَعبُدُونِ؟. ﴿وهو على كل شيء وكيل؟، THE PRINCE GHAZI TRUS OR OURANIC THOUGH سبورة الأتعام (۱۰۴ – ۱۰٤)

أي: جميع الأشياء تحت وكالة الله وتدبيره خلقاً وتدبيراً وتصريفاً. ومن المعلوم أن الأمر المتصرَّف فيه يكون استقامته وتمامه وكمال انتظامه بحسب حال الوكيل عليه، ووكالته تعالى على الأشياء ليست من جنس وكالة الخلق؛ فإن وكالتهم وكالة نيابة، والوكيل فيها تابع لموكله، وأما الباري تبارك وتعالى؛ فوكالته من نفسه لنفسه، متضمنة لكمال العلم وحسن التدبير والإحسان فيه والعدل، فلا يمكن أحداً أن يستدرك على الله، ولا يرى في خلقه خللاً ولا فطوراً، ولا في تدبيره نقصاً وعيباً، ومن وكالته أنه تعالى توكَّل ببيان دينه وحفظه عن المزيلات والمغيِّرات، وأنه تولًى حفظ المؤمنين وعصمتهم عما يزيل إيمانهم ودينهم.

(١٠٣﴾ ﴿لا تدركه الأبصار》: لعظمته وجلالِهِ وكماله، أي: لا تحيط به الأبصار وإن كانت تراه وتفرح بالنظر إلى وجهه الكريم، فنَثْني الإدراك لا يَنْفي الرؤية، بل يثبتها بالمفهوم؛ فإنه إذا نفى الإدراك الذي هو أخص أوصاف الرؤية؛ دلّ على أن الرؤية ثابتة؛ فإنه لو أراد نفي الرؤية؛ لقال: لا تراه الأبصار... ونحو ذلك، فعلم أنه ليس في الآية حجة لمذهب المعطلة الذين ينفون رؤية ربّهم في الآخرة، بل فيها ما يدل على نقيض قولهم. ﴿وهو يدرِكُ الأبصار ﴾؛ أي: هو الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن، وسمعُه بجميع الأصوات الظاهرة والخفية، وبصرُه أحاط علمه بالظواهر والبواطن، وسمعُه بجميع الأصوات الظاهرة والخفية، وبصرُه بجميع المبصرات صغارها وكبارها، ولهذا قال: ﴿وهو اللطيف الخبير ﴾؛ أي: ومن الذي لَطُف علمه وخبرته ودقً حتى أدرك السرائر والخفايا والخبايا والبواطن، ومن ولا يسعى فيها، ويوصله إلى السعادة الأبدية والفلاح السرمديً من حيث لا يحتسب، حتى إنه يقدًرُ عليه الأمورَ التي يكرهها العبدُ ويتألَّمُ منها ويدعو الله أن يزيلَها؛ لعلمه أن دينه أصلح؛ وأن كمالَه متوقَفٌ عليها؛ فسبحان اللطيفِ لما يشاء الرحيم بالمؤمنين.

(١٠٤) فقد جاءكم بصائر من ربّكم فمن أبضر فلنفسِهِ ومن عَمِيَ فعليها وما أنا عليكم بحفيظِ»: لما بيَّن تعالى من الآيات البينات والأدلة الواضحات الدالة على الحقِّ في جميع المطالب والمقاصد؛ نبَّه العباد عليها، وأخبر أن هدايتهم وضدها لأنفسهم، فقال: فقد جاءَكُم بصائِرُ من ربّكُم ؟؛ أي: آيات تبيئن الحقَّ وتجعله للقلب بمنزلة الشمس للأبصار؛ لما اشتملت عليه من فصاحة اللفظ وبيانه ووضوحه ومطابقته للمعاني الجليلة والحقائق الجميلة؛ لأنَّها صادرةً من الربَّ الذي

سورة الأنعام (١٠٨)

ربَّى خلقه بصنوف نعمه الظاهرة والباطنة، التي من أفضلها وأجلها تبيين الآيات وتوضيح المشكلات. ﴿فمن أبصر﴾: بتلك الآياتِ مواقعَ العبرة وعمل بمقتضاها ﴿فلنفسه﴾: فإنَّ الله هو الغنيُّ الحميد، ومن عَمِيَ بأن بُصِّرَ فلم يَتَبَصَّر، وزُجِرَ فلم ينزجِز، وبُيُّن له الحقُ فما انقاد له ولا تواضع؛ فإنما عماه مضرَّتُه عليه. ﴿وما أنا﴾: أيها الرسول، ﴿عليكم بحفيظٍ﴾: أحفظ أعمالَكم وأراقِبُها على الدوام، إنما عليَّ البلاغُ المبين، وقد أدَّيته وبلَّغت ما أنزل الله إليَّ؛ فهٰذه وظيفتي، وما عدا ذٰلك فلست موظفاً فيه.

﴿ [وَكَذَلِكَ نُصَرِفُ ٱلْآيَنَتِ وَلِيَقُولُوا دَرَسَتَ وَلِنَبَيْنَهُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ ٱنَبِعْ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن زَيَبِكُ لَا إِلَهُ إِلَى وَلِيَقُولُوا دَرَسَتَ وَلِنَبَيْنَهُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ ٱنَبِعْ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن زَيَبِكُ لَا إِلَهُ إِلَى وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ وَلَوَ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكُوا وَمَا جَعَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنْ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلِ ۞]

﴿وَلَا تَسَبُّوُا الَّذِيرَـــــ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّهَ عَدَوًا بِغَيْرٍ عِلْمِ كَذَلِكَ زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ حَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّبِم مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّنُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢

(١٠٨) ينهى الله المؤمنين عن أمر كان جائزاً بل مشروعاً في الأصل، وهو سبُّ آلهة المشركين التي اتُخذت أوثاناً وآلهة مع الله، التي يُتَقَرَّب إلى الله بإهانتها وسبها، ولكن لمَّا كان هذا السبُّ طريقاً إلى سبٌ المشركين لربٌ العالمين، الذي يجب تنزيه جنابه العظيم عن كل عيب وآفة وسبٌ وقدح؛ نهى الله عن سبٌ آلهة المشركين؛ لأنهم يحمون لدينهم ويتعصَّبون له؛ لأن كلُ أمة زين الله لهم عملهم فرأوه حسناً وذبوا عنه ودافعوا بكل طريق، حتى إنهم يسبُّون الله ربَّ العالمين الذي رسخت عظمتُهُ في قلوب الأبرار والفجار إذا سبَّ المسلمون آلهتهم، ولكن الخلقَ كلَّهم مرجعُهم ومآلُهم إلى الله يوم القيامة، يعرَضون عليه وتعرَضُ أعمالهم، فينبُّهم بما كانوا يعملون من خيرٍ وشرٌ.

وفي لهذه الآية الكريمة دليلٌ للقاعدة الشرعيَّة، وهو أن الوسائل تُعتبر بالأمور التي توصِلُ إليها، وأن وسائل المحرم ـ ولو كانت جائزة ـ تكون محرمةً إذا كانت تفضي إلى الشرِّ.

 (۱) في النسختين لا يوجد تفسير لهذه الآيات (۱۰۹، ۱۰۲، ۱۰۷)، فلعل الشيخ سها عن تفسيرها. والله أعلم. THE PRINCE GHAZI OR OURANIC THO سبورة الأنعام (۱۰۹ – ۱۱۱)

﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْنَنِبِمْ لَبِن جَآءَتُهُمْ مَايَةٌ لَّيُؤْمِنُنَ بِهَأْ قُلْ إِنَّمَا الآيَنَ عِندَ اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَهَمَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ٢ وَيُفَلِّبُ أَنْئِدَتَهُمْ وَأَبْصَكَرَهُمْ كَمَا لَرَ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوْلَ مَرَّةً وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَمْمَهُونَ ٢ \$ وَلَوَ أَنَنَا نَزَاناً إِلَيْهِمُ المَلَتِكَةَ وَكُلْمَهُمُ الْتَوَى وَحَشَرًا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ فُبْلَا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِنَّا أَن يَشَاءَ اللَهُ وَلَتِكُنَ أَصْحَدُهُمْ يَجْهَلُونَ اللَّهِ وَ

(١٠٩﴾ أي: وأقسم المشركون المكذّبون للرسول محمد على أيمانيهم؟؛ أي: قسما اجتهدوا فيه وأكّدوه، ﴿لئن جاءتُهم آيةً؟: تَدَلُّ على صدق محمد على أيمانيهم؟؛ أي: قسما اجتهدوا فيه وأكّدوه، ﴿لئن جاءتُهم آيةً؟: تَدَلُّ على صدق محمد على الرشاد، وإنما قصدُهم دفع الاعتراض عليهم وردُّ ما جاء به الرسول قطعاً؛ فإنَّ الله الرشاد، وإنما قصدُهم دفع الاعتراض عليهم وردُّ ما جاء به الرسول قطعاً؛ فإنَّ الله أيَّد رسوله على الآيات البينات والأدلة الواضحات التي عند الالتفات لها لا تَبْقَى<sup>(۱)</sup> أدنى شُبهة ولا إشكال في صحَّة ما جاء به؛ فطبهم بعد ذلك للآيات من باب التعن<sup>1</sup> الذي لا يلزم إجابته، بل قد يكون المنع من إجابتهم أصلح لهم؛ فإنَّ الله جرت سنَّتُه في عباده أن المقترحين للآيات على رسلهم إذا جاءتهم فلم يؤمنوا بها أنه يعاجلهم بالعقوبة، ولهذا قال: ﴿قُلْ إنَّما الآياتُ عند الله؟؛ أي: هو الذي يرسلها إذا شاء ويمنعها إذا شاء، ليس لي من الأمر شيء، فطلبُكم مني الآيات ظلمٌ وطلبَّ لما لا أملك، وإنما توجَهون إلى توضيح ما جئتكم به وتصديقه، وقد حصل، ومع ذلك؟ فليس معلوماً أنَّهم إذا جاءتهم الآيات يؤمنون ويصدقون، بل الغالب ممن هذا حاله فليس معلوماً أنهم إذا جاءتهم الآيات على منه فلم يؤمنوا بها أنه يعاجلهم إلى العقوبة، ولهذا قال: ﴿قُلْ إنَّ ما تَنْ يَنْ الله؟ أي أي هو الذي يرسلها إذا شاء، ويمنعها إذا شاء، ليس لي من الأمر شيء، فطلبُكم مني الآيات ظلمٌ وطلبَّ لما لا إلى القوبية، ولهذا قال: ﴿وَما يسْعِرُكُم أنها إذا جاءتهم الا يؤمنون. إلى أنه الما يؤمنون؟

(١١٠) ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفَتَدْتَهِم وأَبِصَارَهِم كما لم يؤمنوا به أولَ مرة ونذرُهم في طُغيانهم يعمَهونَ ؟ أي: ونعاقبهم إذا لم يؤمنوا أول مرة يأتيهم فيه الداعي وتقوم عليهم الحجَّة بتقليب القلوب والحيلولة بينهم وبين الإيمان وعدم التوفيق لسلوك الصراط المستقيم، وهذا من عدل الله وحكمته بعباده ؟ فإنهم الذين جَنَوْا على أنفسهم، وقُتح لهم الباب فلم يدخلوا، وبُيَّن لهم الطريق فلم يسلكوا ؟ أنفسهم، وقُتح لهم الباب فلم يدخلوا، وبيَّن لهم الطريق فلم يوموا الريق فلم يؤمنوا أول مرة يأتيهم فيه الداعي وتقوم عليهم الحجَّة بتقليب القلوب والحيلولة بينهم وبين الإيمان وعدم التوفيق لسلوك أنفسهم، وقُتح لهم الباب فلم يدخلوا، وبُيَّن لهم الطريق فلم يسلكوا ؟ فبعد ذلك إذا حُرموا التوفيق؟ كان مناسباً لأحوالهم.

الله من أكبر الغلط؛ فإنهام الإيمان بإرادتهم ومشيئتهم وحدهم وعدم الاعتماد على الله من أكبر الغلط؛ فإنهام لو جاءتهم الآياتُ العظيمة من تنزيل الملائكة إليهم

(١) في **(ب): «تُبْقِي»**.

يشهدون للرسول بالرسالة وتكليم الموتى وبعثهم بعد موتهم، وحشرنا عليهم كلَّ شيء<sup>(١)</sup> حتى يكلِّمهم قبلاً ومشاهدةً ومباشرة بصدق ما جاء به الرسول؛ ما حَصَلَ لهم الإيمان إذا لم يشأ الله إيمانهم، ولكن أكثرهم يجهلون؛ فلذلك رتَّبوا إيمانهم على مجرد إتيان الآيات، وإنما العقل والعلم أن يكون العبد مقصوده اتِّباع الحق، ويطلبه بالطرق التي بيَّنها الله، ويعمل بذلك، ويستعين ربَّه في اتباعه، ولا يتَّكل على نفسه وحوله وقوته، ولا يطلب من الآيات الاقتراحية ما لا فائدة فيه.

وَكَذَلِكَ جَمَلُنَا لِكُلِّ نَبِيَ عَدُقًا شَيَطِينَ ٱلْإِنِي وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُكَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا وَلَوَ شَآة رَبُّكَ مَا فَمَلُوَهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ٢ ۞ وَلِنَصْغَنَ إِلَيْهِ أَفْتِدَةُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُوا مَا هُم مُقْتَرِفُونَ ۞ ﴾.

(١١٢) يقول تعالى مسلياً لرسولِه [محمد] على: وكما جعلنا لك أعداء يرذُون دعوتك ويحاربونك ويحسدونك؛ فهذه سنتنا أن نجعل لكلِّ نبي نرسله إلى الخلق أعداء من شياطين الإنس والجن يقومون بضد ما جاءت به الرسل، ﴿يوحي بعضُهم إلى بعض رُخُرُفَ القول غروراً؟؛ أي: يزين بعضُهم لبعض الأمر الذي يدعون إليه من الباطل ويزخرفون له العبارات حتى يجعلوه في أحسن صورة ليغترً به السفهاء وينقاد له الأغبياء الذين لا يفهمون الحقائق ولا يفقهون المعاني، بل تعجبهم الألفاظ ما الموات الموات الموات الموات من الباطل ويزخرفون له العبارات حتى يجعلوه في أحسن صورة ليغترً به السفهاء من الباطل ويزخرفون له العبارات حتى يجعلوه في أحسن صورة ليغترً به السفهاء الموات الموات الموات الموات الموات الموات الموات من الباطل ويزخرفون له العبارات حتى يجعلوه في أحسن حورة الموات به الرافاظ وينقاد له الأمرات الموات الم

﴿١١٣﴾ وللهذا قال تعالى: ﴿ولِتَضغَى إليهَ؟؛ أي: ولتميلَ إلى ذٰلك الكلام المزخرف ﴿أفئدةُ الذين لا يؤمنون بالآخرةَ؟: لأن عدم إيمانهم باليوم الآخر وعدم عقولهم النافعة يحمِلُهم على ذٰلك، ﴿ولِيَرْضَوْهَ؟: بعد أن يَضغَوا إليه، فيصغَوْن إليه أولاً، فإذا مالوا إليه ورأوا تلك العبارات المستحسنة؛ رضوه وزُيِّن في قلوبهم وصار عقيدةَ راسخةَ وصفة لازمة، ثم ينتجُ من ذٰلك أن يقترفوا من الأعمال والأقوال ما هم مقترفون؛ أي: يأتون من الكذب بالقول والفعل ما هو من لوازم تلك العقائد القبيحة؛ فهذه حال المفترين شياطين الإنس والجن المستجيبين لدعوتهم، وأما أهل الإيمان بالآخرة وأولو العقول الوافية والألباب الرزينة؛ فإنهم لا يغترُون بتلك العبارات، ولا تخلبهم تلك التمويهات، بل همَّتهم مصروفةٌ إلى معرفة الحقائق،

(١) في (ب): «وحشر كل شيء إليهم».

فينظرون إلى المعاني التي يدعو إليها الدعاة؛ فإن كانت حقًّا؛ قبلوها وانقادوا لها، ولو كُسِيَتْ عباراتٍ رديةً وألفاظاً غير وافية، وإن كانت باطلاً؛ ردُّوها على من قالها، كائناً مَن كان، ولو ألبست من العبارات المستحسنة ما هو أرقٌ من الحرير.

QU OR QU النورة الأنعام (١١٤ ـ ١١٥)

ومن حكمة الله تعالى في جعله للأنبياء أعداء وللباطل أنصاراً قائمين بالدعوة إليه: أن يحصُلَ لعباده الابتلاء والامتحانُ؛ ليتميَّز الصادقُ من الكاذب، والعاقل من الجاهل، والبصير من الأعمى. ومن حكمتِهِ: أنَّ في ذلك بياناً للحقِّ وتوضيحاً له؛ فإنَّ الحقَّ يستنير ويتَّضح إذا قام الباطل يصارعه ويقاومه؛ فإنه حينئذ يتبيَّن من أدلة الحقِّ وشواهده الدالة على صدقه وحقيقته ومن فساد الباطل وبطلانه ما هو من أكبر المطالب التي يتنافس فيها<sup>(۱)</sup> المتنافسون.

﴿ أَنَعْنَةِرُ اللَّهِ آَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِى أَنزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِنْبَ مُفَضَّلًا وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ الْكِنَبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ قِن زَبِكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَدِينَ شَ وَتَعَتّ كَلِمَتُ رَبِكَ صِدْقًا وَعَدْلاً لَا مُبَدِلَ لِكَلِمَنتِذٍ. وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ شَ ﴾.

(١١٤) أي: قل يا أيّها الرسول: ﴿ أَفَغير اللَه أبتغي حَكَماً»: أحاكم إليه وأتقيَّد بأوامره ونواهيه؛ فإن غير اللَه محكومٌ عليه لا حاكم، وكلَّ تدبير وحكم للمخلوق؛ فإنه مشتمل على النقص والعيب والجور، وإنما الذي يجب أن يُتَخذ حاكماً؛ فهو اللَّه وحده لا شريك له، الذي له الحلق والأمر ﴿ الذي أنزل إليكم الكتاب مفضَّلاً»؛ أي: موضحاً فيه الحلل والحرام والأحكام الشرعية وأصول الدين وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانِه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن منه مفضًلاً»؛ أي: موضحاً فيه الحلال والحرام والأحكام الشرعية وأصول الدين مفضًلاً»؛ أي: موضحاً فيه الحلال والحرام والأحكام الشرعية وأصول الدين وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانِه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن منه مفضًلاً»؛ أي: موضحاً فيه الحلال والحرام والأحكام الشرعية وأصول الدين وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانِه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن منه وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانِه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن منه وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانِه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن منه وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانِه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن منه وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانِه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن منه وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانِه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن منه محكماً، ولا أقوم قيلاً؛ لأنَّ أحكامه مشتملة على الحكمة والرحمة، وأهل الكتب ولا أولم المابقة من اليهود والنصارى يعترفون بذلك و﴿ يعلمونَ أنَّه سنزَلٌ من ربَّك بالحقَه:

الموالة ثم وصف تفصيلها فقال: ﴿وتمَت كلمةُ ربِّك صدقاً وعدلاً؟ أي: صدقاً في الأخبار وعدلاً في الأمر والنهي؟ فلا أصدق من أخبار الله التي أودعها هذا الكتاب العزيز، ولا أعدل من أوامره ونواهيه، ﴿لا مبدًلَ لكلماتِهِ؟؟ حيث حفظها وأحكمها بأعلى أنواع الصدق وبغاية الحقّ؟ فلا يمكن تغييرها ولا اقتراح

· (۱) في (ب): «فيه».

سورة الأنعام (١١٦ ـ ١١٩)

أحسن منها. ﴿وهو السميع﴾: لسائر الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات، ﴿العليم﴾: الذي أحاط علمُهُ بالظواهر والبواطن والماضي والمستقبل.

وَإِن تُعْلِعُ أَحْثَرَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ ٱنَّةً إِن بَنَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ٥ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِةٍ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ٢ ﴾ .

(١١٦) يقول تعالى لنبيًه محمد على محذراً عن طاعة أكثر الناس: ﴿وإن تُطِغُ أكثر مَنْ في الأرض يضلُّوكَ عن سبيل الله؟: فإنَّ أكثرهم قد انحرفوا في أديانهم وأعمالهم وعلومهم؛ فأديانُهم فاسدةٌ، وأعمالُهم تبعٌ لأهوائِهِم، وعلومُهم ليس فيها تحقيقٌ ولا إيصالٌ لسواء الطريق، بل غايتُهم أنَّهم يتَّبعون الظنَّ الذي لا يغني من الحقٌ شيئاً، ويتخرَّصون في القول على الله ما لا يعلمون.

(١١٧) ومَن كان بهٰذه المثابة؛ فحريًّ أن يحذُّر اللَّهُ منه عبادَه ويصفُ لهم أحواله؛ لأنَّ هٰذا وإن كان خطاباً للنبي ﷺ؛ فإنَّ أمتَه أسوةٌ له في سائر الأحكام التي ليست من خصائصه، واللَه تعالى أصدقُ قيلاً وأصدقُ حديثاً، وهُهو أعلم بمن يَضِلُّ عن سبيله﴾، وأعلم بمن يهتدي ويهدي، فيجب عليكم أيُّها المؤمنون أن تتَبعوا نصائحه وأوامره ونواهيه؛ لأنه أعلم بمصالحكم، وأرحم بكم من أنفسكم.

ودلت لهذه الآية على أنه لا يستدل على الحقّ بكثرة أهله، ولا يدلُّ قلةُ السالكين لأمر من الأمور أن يكون غير حقّ، بل الواقع بخلاف ذٰلك؛ فإنَّ أهل الحقّ هم الأقلون عدداً الأعظمون عند الله قدراً وأجراً، بل الواجب أن يستدلَّ على الحق والباطل بالطرق الموصلة إليه.

فَكْݣُوا مِمَّا ذَكِرَ ٱسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنْتُم بِعَابَتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴿ فَكُلُوا مِمَّا ذَكَرَ ٱسْمُ ذَكِرَ ٱسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَفَدْ فَضَلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ٱصْطُرِدْتُدْ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيلًا لَيُضِلُونَ إِلَمُوَآبِهِم بِغَيْرٍ عِلَيْ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْنَدِينَ ﴾.

المؤمنين بمقتضى الإيمان، وأنهم إن كانوا مؤمنين؛ فليأكلوا مما ذُكِرَ اسم الله عليه من بهيمة الأنعام وغيرها من الحيوانات المحلَّلة، ويعتقدوا حلَّها، ولا يفعلوا كما يفعله أهل الجاهلية<sup>(١)</sup> من تحريم كثير من

(١) فى (ب): «تفعله الجاهلية».

0+2

سورة الأنعام (١٢٠)

الحلال ابتداعاً من عند أنفسهم وإضلالاً من شياطينهم؛ فذكر الله أنَّ علامة المؤمن مخالفةُ أهل الجاهلية في لهذه العادة الذميمة المتضمَّنة لتغيير شرع الله، وأنَّه أي شيء يمنعُهم من أكل ما ذُكِر اسم الله عليه؛ وقد فصَّل الله لعباده ما حرَّم عليهم وبيَّنه ووضَّحه، فلم يبق فيه إشكالٌ ولا شبهةٌ توجِبُ أن يمتنعَ من أكل بعض الحلال خوفاً من الوقوع في الحرام.

ودلت الآية الكريمة على أن الأصل في الأشياء والأطعمة الإباحة، وأنه إذا لم يرد الشرئ بتحريم شيء منها؛ فإنَّه باق على الإباحة؛ فما سكتَ الله عنه؛ فهو حلالً؛ لأنَّ الحرام قد فصَّله الله؛ فما لم يفصَّله الله؛ فليس بحرام. ومع ذلك؛ قالحرام الذي قد فصَّله الله وأوضحه قد أباحه عند الضرورة والمخمصة؛ كما قال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عليكمُ الميتةُ والدمُ ولحمُ الخنزيرِ...﴾ إلى أن قال: ﴿فمنِ اضْطُرَّ في مخمصةٍ غير متجانفٍ لإثم فإنَّ الله غفورٌ رحيمٌ﴾.

ثم حذر عن كثير من الناس، فقال: ﴿وَإِنَّ كَثَيراً لَيُضِلُونَ بِأَهوائَهُمَ ﴾ أي بمجرَّد ما تهوى أنفسهم ﴿يغير علم ﴾ : ولا حجَّة ؛ فليحذر العبد من أمثال هُوَلاء ، وعلامتُهم كما وصَفَهم الله لعبادِهِ أنَّ دعوتَهم غير مبنيَّة على برهانٍ ولا لهم حجَّة شرعيَّة ، وإنما يوجد لهم شبة بحسب أهوائهم الفاسدة ، وآرائهم القاصرة ؛ فهوَلاء شرعيَّة ، وإنما يوجد لهم شبة بحسب أهوائهم الفاسدة ، وآرائهم القاصرة ؛ فهوَلاء معتدونَ على في مرابق من أمثال هوائهم ويغير علم المعاد من أمثال موائهم عبر مبنيَّة على برهانٍ ولا لهم حجَّة مع ما منهم كما وصَفَهم الله لعبادِهِ أنَّ دعوتَهم غير مبنيَّة على برهانٍ ولا لهم حجَّة مع عبر على على على على برهانٍ ولا لهم حجَّة مع معتدونَ على مرابق القاصرة ؛ فهوَلاء معتدونَ على شرع الله وعلى عبادِ الله ، والله لا يحبُّ المعتدين ؛ بخلاف الهادين المهتدين ؛ من الما الهادين المهتدين ؛ منهم ما الما ما معتدونَ على مرابق م الفاسدة ، والله لا يحبُّ المعتدين ؛ منهم الهادين المهتدين ؛ منه الهادين المهتدين ؛ منه منهم منه معتدونَ على ما منهم منه منه منهم والله والهم والقوم والهم منهم منهم منهم منهم منه واله والله لا يحبُّ المعتدين ؛ منه منه الهادين المهتدين ؛ منهم منه الهادين المهتدين ؛ في منهم والفي والهم والقوم والهم والما منهم منهم منهم منهم والقوم والهم منهم والقرب منه والهم بالحجم العقليَّة والنها منهم والقرب منه .

﴿وَذَرُوا ظَلِهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ إِنَّ ٱلَّذِبِتَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِنْمَ سَبُجَزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَفْتَرِفُونَ ٢

(١٢٠) المراد بالإثم: جميع المعاصي التي تؤثم العبدَ؛ أي: توقعه في الإثم والحَرَج من الأشياء المتعلَّقة بحقوق الله وحقوق عباده، فنهى الله عبادة عن اقتراف الإثم الظاهر والباطن؛ أي: السر والعلانية المتعلُّقة بالبدن والجوارح والمتعلقة بالقلب، ولا يتم للعبد ترك المعاصي الظاهرة والباطنة إلا بعد معرفتها والبحث عنها، فيكون البحث عنها ومعرفة معاصي الظاهرة والبلان والعلم بذلك واجباً متعيناً عنها، فيكون البحث عنها ومعرفة معاصي القلب والبلان والعلم، في بالإثم عد معرفتها والبحث من الأشياء المتعلقة بالقلب، ولا يتم للعبد ترك المعاصي الظاهرة والباطنة إلا بعد معرفتها والبحث عنها، ولا يتم للعبد ترك المعاصي الظاهرة والبلان والعلم بذلك واجباً متعيناً عنها، فيكون البحث عنها ومعرفة معاصي القلب والبدن والعلم بذلك واجباً متعيناً على المكلَّف، وكثيرٌ من الناس تخفى عليه كثيرٌ من المعاصي، خصوصاً معاصي القلب؛ كالكبر والعجب والرياء... ونحو ذلك حتى إنه يكون به كثيرٌ منها وهو لا يحسُّ به ولا يشعر، وهذا من الإعراض عن العلم وعدم البصيرة.



سورة الأنعام (١٢١)

كسبهم وعلى قدر ذنوبهم قلَّت أو كثرت، ولهذا الجزاء يكون في الآخرة، وقد يكون في الدُّنيا؛ يعاقَب العبد فيخفَّف عنه بذُلك من سيئاته.

وَلَا تَأْكُلُوا مِنَّا لَدَ يُذَكِّرِ آسْدُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْتُ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَآيِهِمْ لِيُجَدِلُوُكُمْ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشْرِكُونَ ٢

(١٢١) ويدخل تحت لهذا المنهي عنه ما ذُكِرَ عليه اسم غير الله؛ كالذي يُذبح للأصنام وآلهة المشركين<sup>(١)</sup>؛ فإنَّ لهذا مما أُهلَّ لغير الله به المحرَّم بالنصِّ عليه خصوصاً.

ويدخل في ذٰلك متروك التسمية مما ذبح للّه كالضحايا والهدايا، أو للحم والأكل، إذا كان الذابح متعمّداً ترك التسمية عند كثير من العلماء، ويخرج من لهذا العموم الناسي بالنصوص الأخر الدالة على رفع الحرج عنه.

ويدخل في لهذه الآية ما مات بغير ذكاة من الميتات؛ فإنها مما لم يذكر اسم الله عليه، ونص الله عليها بخصوصها في قوله: ﴿حُرَّمَتْ عليكم الميتَهُ﴾، ولعلها سبب نزول الآية؛ لقوله: ﴿وإنَّ الشياطينَ لَيوحون إلى أوليائهم ليجادِلوكمَ بغير علم؛ فإن المشركين حين سمعوا تحريم الله ورسوله للميتة وتحليله للمذكاة، وكانوا يستحلون أكل الميتة قالوا معاندة لله ورسوله ومجادلة بغير حجة ولا برهان: أتأكلونَ ما قتلتُم ولا تأكلون ما قَتَلَ الله يعنون بذلك الميتة؟! وهذا رأي فاسدً لا يستند على حجة ولا دليل، بل يستند إلى آرائهم الفاسدة التي لو كان الحق تبعاً لها لفسدت السماوات والأرض ومن فيهن؛ فتبًا لمن قدَّم هذه العقول على شرع الله وأحكامه الموافقة للمصالح العامة والمنافع الخاصة. ولا يُستغرب هذا منهم؛ فإن الخلق عن دينهم ويدعوهم ليكونوا من أصحاب السعير. ﴿وإنَ أطعتُموهمَ : في شركهم وتحليلهم الحرام وتحريمهم الحلال، ﴿ إِنَّكُم لمشركونَ؟ لأنكم اتُخذتموهم أولياء من دون الله، ووافقتموهم على ما به فارقوا المسلمين؛ فلذلك ماذلك

ودلت لهذه الآية الكريمة على أن ما يقع في القلوب من الإلهامات والكشوف التي

OR Q المورة الأتعام (١٢٢ - ١٢٢)

يكثر وقوعها عند الصوفية ونحوهم لا تدلَّ بمجرَّدها على أنها حقَّ ولا تصدَّق حتى تعرض على كتاب الله وسنة رسوله؛ فإن شهدا لها بالقبول؛ قبلت، وإن ناقضتْهما؛ رُدَّت، وإن لم يعلم شيء من ذٰلك؛ توقف فيها ولم تصدَّق ولم تكذَّب؛ لأن الوحي والإلهام يكون من الرحمٰن ويكون من الشيطان؛ فلا بد من التمييز بينهما والفرقان، وبعدم التفريق بين الأمرين حصل من الغلط والضلال ما لا يحصيه إلا الله.

﴿ أَوَ مَن كَانَ مَبْتَنَا فَأَحْبَيْنَنَهُ وَجَعَلْنَا لَمُ نُورًا يَمْشِى بِهِ فِ ٱلنَّاسِ كَمَن مَثَلَمُ فِ ٱلظَّلُمَاتِ لَيْسَ بِحَادِج يَنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلكَنفِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢ ٢ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِ كُلِ قَرْبَتِهِ أَكَنبَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ إِلَّا بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَتْعُمُونَ أَن وَلَذَا جَآءَتْهُمْ مَايَةٌ قَالُوا لَن نُؤْفِينَ حَتَى نُوْتَ مِنْلَ مَا أُوتِى رُسُلُ اللَّهُ اللَهُ أَعَلَمُ حَيْلُهُ وَمِا يَتَ

(١٢٢) يقول تعالى: ﴿أَوَمَن كانَ؟: من قبل هداية الله له ﴿مَنِتاً؟: في ظلمات الكفر والجهل والمعاصي، ﴿فأحييناهُ؟: بنور العلم والإيمان والطاعة، فصار يمشي بين الناس في النور، متبصراً في أموره، مهتدياً لسبيله، عارفاً للخير، مؤثراً له، مجتهداً في تنفيذه في نفسه وغيره، عارفاً بالشر، مبغضاً له، مجتهداً في تركه وإزالته عن نفسه وعن غيره، أفيستوي هذا بمن هو في الظلمات؟ ظلمات ولحفي والحفي والحفر والمعاصي، ﴿فاحيناهُ عنهما معادياً لسبيله، عارفاً للخير، مؤثراً له، مجتهداً في نفسه وغيره، عارفاً بالشر، مبغضاً له، مجتهداً في تركه وإزالته عن نفسه وعن غيره، أفيستوي هذا بمن هو في الظلمات؟ ظلمات وأظلمت عليه المسالك، فحضره الهم والغم والحزن والشقاء، فنبه تعالى العقولَ بما تدركه وتعرفه أنه لا يستوي هذا ولا هذا كما لا يستوي الليل والنهار والضياء وأظلمت عليه المسالك، فحضره الهم والغم والحزن والشقاء، فنبه تعالى العقولَ بما تدركه وتعرفه أنه لا يستوي هذا ولا هذا كما لا يستوي الليل والنهار والضياء والظلمة والأحياء والأموات، فكأنه قيل: فكيف يؤيرُ مَن له أدنى مُسْكة من عقل أن يكون بهذه الحالة وأن لا يستوي هذا وحضره الهم أوالغم والحزن والشقاء، فنبه تعالى العقولَ بما تدركه وتعرفه أنه لا يستوي هذا ولا هذا كما لا يستوي الليل والنهار والضياء والظلمة والأحياء والأموات، فكأنه قيل: فكيف يؤيرُ مَن له أدنى مُسْكة من عقل أن يكون بهذه الحالة وأن يبقى في الظلمات متحيراً؟! فأجاب بأنه ﴿رُينَ للكافرين ما يكون بهذه الحالة وأن يبقى في الظلمات متحيراً؟! فأجاب بأنه ﴿رُينَ للكافرين ما يكون بهذه الحالة وأن يبقى في الظلمات متحيراً؟! فأجاب بأنه في قلوبهم حتى كانوا يعملونَ؟، فلم يزل الشيطانُ يحسَّنُ لهم أعمالهم ويزيئها في قلوبهم حتى استحسنوها ورأوها حقًا وصار ذلك عقيدة في قلوبهم وصفةً راسخة ملازمةً لهم ؛ فلذلك رضوا بما حم عليه من الشر والقبائح.

(١٢٣) ولهؤلاء الذين في الظلمات يعمهون وفي باطلهم يتردّدون غير متساوين؛ فمنهم القادةُ والرؤساء والمتبوعون، ومنهم التابعون المرؤوسون، والأولون منهم الذين فازوا بأشقى الأحوال، ولهذا قال: ﴿وكَدَلْكَ جَعَلْنا في كُلْ قَرِيةٍ أَكَابُوَ مجرِميها﴾؛ أي: الرؤساء الذين قد كبر جرمهم واشتدَّ طغيانهم؛ ﴿ليمكُروا فَيها﴾:

سورة الأنعام (١٢٤ ـ ١٢٥) 🖥

بالخديعة والدعوة إلى سبيل الشيطان ومحاربة الرسل وأتباعهم بالقول والفعل، وإنما مكرهم وكيدهم يعود على أنفسهم؛ لأنهم يمكُرون ويمكُر الله والله خير الماكرين.

وكذلك يجعل الله كبار أئمة الهدى وأفاضلهم يناضلون لهؤلاء المجرمين ويردُّون عليهم أقوالهم، ويجاهدونهم في سبيل الله، ويسلكون بذلك السُّبُل الموصلة إلى ذلك، ويعينهم الله، ويسدَّد رأيهم، ويثبَّت أقدامهم، ويداوِلُ الأيام بينَهم وبين أعدائهم حتى يَدولَ الأمر في عاقبته بنصرِهِم وظهورِهم. والعاقبة للمتقين.

(١٢٤) وإنما ثبت أكابر المجرمين على باطلهم، وقاموا برد الحق الذي جاءت به الرسل، حسداً منهم وبغياً، فقالوا: ﴿لن نؤمنَ حتَّى نُؤتى مثلَ ما أوتي رسلُ الله؟ من النبوة والرسالة، وفي هذا اعتراض منهم على الله، وعجبٌ بأنفسهم، وتكبُّرُ على الحقِّ الذي أنزله على أيدي رسله، وتحجُّرٌ على فضل الله وإحسانه، فرد الله عليهم الحقِّ الذي أنزله على أيدي رسله، وتحجُّرٌ على فضل الله وإحسانه، فرد الله عليهم اعتراضهم الفار إلى أنفسهم، وتكبُّرُ على على الله، وعجبٌ بأنفسهم، وتكبُّرُ على الحقِّ الذي أنزله على أيدي رسله، وتحجُّرٌ على فضل الله وإحسانه، فرد الله عليهم عليهم الحق الذي أنزله على أيدي رسله، وتحجُّرٌ على فضل الله وإحسانه، فرد الله عليهم عليهم اعتراضهم الفاسد، وأخبر أنهم لا يصلحون للخير، ولا فيهم ما يوجبُ أن يكونوا من عباد الله الصالحين، فقال: ﴿الله أعلم حبثُ عباد التراضهم الفاسد، وأخبر أنهم لا يصلحون النبيين والمرسلين، فقال: ﴿الله أعلم حبثُ ومتراضهم من يوجبُ أن يكونوا من النبيين والمرسلين، فقال: والله أعلم حبثُ ومتراضهم من يرجع أنه أنه أنهم لا يصلحون للخير، ولا فيهم ما يوجبُ أن يكونوا من عباد المراحين، فقال: والله أعلم حبثُ على عباد الله أعلم حبثُ والمرسلين، فقال: والله أعلم حبثُ ومتبري، ولا خلو متصلاً أن يكونوا من النبين والمرسلين، فقال: والله أعلم حبثُ ومتبري، من كل خلق دنيء، أعطاه الله ما<sup>(۱)</sup> تقتضيه حكمتُه أصلاً وتبعاً، ومَن لم ومتبريء من كل خلق دنيء، أعطاه الله ما<sup>(۱)</sup> تقتضيه حكمتُه أصلاً وتبعاً، ومَن لم يكن كذلك؛ لم يضع أفضل مواهبه عند من لا يستأهله ولا يزكو عنده.

وفي لهذه الآية دليل على كمال حكمة الله تعالى: لأنّه وإن كان تعالى رحيماً واسع الجود كثير الإحسان؛ فإنه حكيمٌ لا يضع جوده إلا عند أهله. ثم توعَّد المجرمين، فقال: ﴿سيصيبُ الذين أجرموا صَغارٌ عند الله﴾؛ أي: إهانةٌ وذُلُّ؛ كما تكبَّروا على الحقّ؛ أذلَّهم الله، ﴿وعذابٌ شديدٌ بما كانوا يمكُرونَ﴾؛ أي: بسبب مكرِهم لا ظلماً منه تعالى.

- ﴿فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُمْ يَشْبَعْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَنَدِّ وَمَن يُـرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَبَيِّقًا حَرَجًا حَانَمَا يَصَعَمُدُ فِي السَمَلَةُ حَلَالِكَ يَجْعَكُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ @﴾ .

(١٢٥) يقول تعالى مبيَّناً لعبادِهِ علامة سعادة العبد وهدايته وعلامة شقاوته وضلاله: إنَّ مَن انشرح صدره للإسلام؛ أي: اتسع وانفسح فاستنار بنور الإيمان وحيي بضوء اليقين فاطمأنت بذٰلك نفسه وأحبَّ الخير وطوَّعت له نفسُهُ فعلَه متلذذاً

(۱) في (ب): «أعطاه منها».

به غير مستثقل؛ فإن هذا علامة على أن الله قد هداه ومنَّ عليه بالتوفيق وسلوك أقوم الطريق، وأنَّ علامة من يُرِدِ اللهُ ﴿أَن يُضِلَّه﴾: أنه ﴿يجعل صدرَه ضيِّقاً حَرَجاَ﴾؛ أي: في غاية الضيق عن الإيمان والعلم واليقين، قد انغمس قلبُهُ في الشبهات والشهوات، فلا يصل إليه خير، لا ينشرحُ قلبه لفعل الخير. كأنه من ضيقه وشدَّته يكاد ﴿يَصَعَدُ في السماء﴾؛ أي: كأنه يكلَّف الصعود إلى السماء الذي لا حيلة فيه، وهذا سببه عدم إيمانهم؛ هو الذي أوجب أن يجعل الله الرجس عليهم؛ لأنهم سدُّوا على أنفسهم باب الرحمة والإحسان، وهذا ميزان لا يعول وطريق لا يتغير؛ فإنَّ مَن أعطى واتَقى وصدَّق بالحسنى؛ ييسَّره الله لليسرى، ومن

OR QUI سورة الأنعام (١٢٦ ـ ١٢٧)

﴿وَهَنذَا صِرَطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًاً قَدْ فَصَّلْنَا ٱلَآيَنَتِ لِقَوْمِ يَذَكَرُونَ ٢ ٢ هُمْ دَارُ السَّلَمِ عِندَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِتُهُم بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ٢ ٠

(١٢٦) أي: معتدلاً موصلاً إلى الله وإلى دار كرامتِه، قد بُيُنَتْ أحكامُه، وفصَّلت شرائعه، وميز الخير من الشر. ولكن هذا التفصيل والبيان ليس لكل أحد، إنما هو (لقوم يَذَكَرونَ)؛ فإنهم الذين علموا فانتفعوا بعلمهم، وأعد الله لهم الجزاء الجزيل والأجر الجميل.

(١٢٧) فلهذا قال: (لهم دارُ السلام عند ربِّهم)، وسميت الجنة دار السلام لسلامتها من كل عيب وآفة وكَذَر وهم وغم وغم وغير ذلك من المنغصات، ويلزم من ذلك أن يكون نعيمُها في غاية الكمال ونهاية التمام؛ بحيث لا يقدر على وصفه الواصفون، ولا يتمنَّى فوقه المتمنون؛ من نعيم الروح والقلب والبدن، ولهم فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذُ الأعين وهم فيها خالدون. (وهو وَلَيُهم): الذي تولَّى تدبيرهم وتربيتهم، ولطفَ بهم في جميع أمورهم، وأعانهم على طاعتِه، ويسَّر لهم كل سبب موصل إلى محبَّته، وإنما تولَّهم بسبب أعمالهم الصالحة ومقدًماتهم التي قصدوا بها رضا مولاهم؛ بخلاف مَن أعرض عن مولاه، واتَبع هواه؛ فإنه سلَّطً عليه الشيطان، فتولَّه، فأفسد عليه دينَه ودُنياه.

وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَنْمَعْشَرَ أَلِحِنِ قَدِ اسْتَكْثَرْنُد مِنَ ٱلْإِنِسَ وَقَالَ أَوَلِيَآؤُهُم مِنَ ٱلْإِنِسَ رَبَّنَا اسْتَمْنَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا ٱلَّذِى أَجَلَتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَثُوَىكُمْ خَلِلِينَ فِيهَآ إِلَا مَا شَاءَ النَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيدُ عَلِيمُ شَ وَكَذَلِكَ نُوَتِي بَعْضَ الظَّلِلِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ شَ

سورة الأنعام (١٢٨)

يَنَمَعْشَرَ الْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ أَلَدَ بَأَتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقْضُونَ عَلَيْكُمْ مَايَنِي وَسُذِرُونَكُمْ لِقَآه يَوْمِكُمْ هَذَأَ قَالُوا شَهِدْنَا عَلَى آنَفُسِنَّا وَغَنَّبْهُمُ لَلَّبَوْهُ الدُّنِي وَشَهِدُوا عَلَى آنَغْسِمَ أَنَهُمُ كَانُوا كَنِرِين فَ ذَلِكَ أَن لَمْ يَكُن زَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَى بِطْلَمِ وَأَهْلُهَا غَنِولُونَ فَ وَلِكُلْ دَرَجَتْ مِتَا مَكُولُوا وَمَا رَبُكَ بِعَنولِكُمْ وَمَالَكُ مُعْلِكَ ٱلقَرَى بُطْلَمِ وَأَهْلُهَا غَنِولُونَ فَ وَلِكُمْ كَانُ بَذِيجَتُمْ وَيَسْتَغْلِفُ مِنْ يَتَى بَذِيجَتُمْ وَيَسْتَغْلِفُ مِنْ بَعَدِكُم مَا يَسْتَهُ كَمَا أَنسَاكُم مِن ذُرِيجَةٍ فَوَمِ مَاكَونَ إِنَّ مَا تُوَعَدُونَ تَعْلَمُونَ هَمَ اللَّهُ وَعَنْهُمُ اللَّذَي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُولُونَ الْعَلَى وَلَعْلُو مُنْهِ وَاللَّهُ عَنْوَلُونَ أَنْ مَا يَعْدَيْتُ مُعْلِكَ الْقُونَ فَ عَكُولُوا وَمَا رَبُكُو مَا رَبُكُ وَالتَ بَذَعَنَا عَمْتُونَ عَمَانُوا وَمَا رَبُنُكَ مِنْعَلَى عَنَا بَعْمَلُونَ فَى وَوَرَبُكُ الْنَيْعُ ذُو الرَّحْمَةُ إِن يَنَعَ إِنَ مَا تُومَدُونَ تَعْذَى اللَّهُ وَاللَّهِ وَالْتُوا مِن بَعَالَهُ وَمَا عَلَيْ وَعَنْ عَلَيْ مُوالُونَ وَ

(١٢٨) يقول تعالى: ﴿ويوم بحشُرُهم جميعاً؟؛ أي: جميع الثقلين من الإنس والجن، مَنْ ضلَّ منهم ومَنْ أضلَّ غيره، فيقول موبخاً للجنِّ الذين أضلُّوا الإنس وزيَّنوا لهم الشرَّ وأزُّوهم إلى المعاصي: ﴿يا معشر الجنِّ قد استكثرتُم من الإنس﴾؛ أي: من إضلالهم وصدُّهم عن سبيل الله؛ فكيف أقدمتم على محارمي، وتجرَّأتم على معاندة رسلي، وقمتم محاربين لله، ساعين في صدٍّ عباد الله عن سبيله إلى سبيل الجحيم؟! فاليوم حقَّت عليكم لعنتي، ووجبت لكم نقمتي، وسنزيدكم من العذاب بحسب كفرِكُم وإضلالكم لغيرِكم، وليس لكم عذرٌ به تعتذِرون، ولا ملجأ إليه تلجؤون، ولا شَافع يشفع، ولا دَعَاء يُسمع! فلا تُسأل حينئذٍ عما يحل بهم من النِّكال والخِزْي والوَبال، ولهذا لم يذكِر الله لهم اعتذاراً، وأما أولياؤهم من الإنس؛ فأبدوا عذراً غير مقبول، فقالوا: ﴿رَبَّنا استمتعَ بعضُنا ببعض؟؛ أي: تُمتَّع كلُّ من الجني والإنسي بصاحبه وانتفع به؛ فالجنيُّ يستمتع بطاعة الإنسيِّ له وعبادته وتعظيمه واستعاذته به، والإنسيُّ يستمتع بنيل أغرَّاضه وبلَّوغه بحسب خدمة الجنيُّ له بعض شهواته؛ فإن الإنسيَّ يُعبُدُ الجنيَّ فيخدمُهُ الجنيُّ ويحصِّلُ له بعض الحوائج الدنيويَّة؛ أي: حصل منا من الذنوب ما حصل، ولا يمكن ردُّ ذٰلك. ﴿وبَلَغْنَا أَجَلَنا الذي أَجَّلْتَ لنا؟؛ أي: وقد وصلنا المحل الذي تُجازي فيه بالأعمال؛ فافعل بنا الآن ما تشاء، واحكم فينا بما تريدُ، قد انقطعت حُجَّتُنا، ولم يبق لنا عذرً، والأمر أمرُك والحكم حكمُك، وكأن في هٰذا الكلام منهم نوع تضرَّع وترقِّق، ولكن في غير أوانه، ولهذا حكم فيهم بحكمه العادل، الذي لا جَوْر فيه، فقال: ﴿النارُ مَنْواكم خالدين فيها، ولما كان هٰذا الحكم من مُقتضى حكمتِهِ وعلمِهِ؛ ختم الآية بقُوله: ﴿إِنَّ ربَّك حكيمٌ عليمٌ؟؛ فكما أَن علمه وسع الأشياء

كلُّها وعمَّها؛ فحكمتُهُ الغائيةُ شملت الأشياء، وعمَّتها، ووسعتها.

(١٢٩ ) (وكذلك نُوَلِّي بعض الظالمين بعضاً بما كانوا يكسبون )؛ أي: وكما ولِّيْنا الجنَّ المردة وسلَّطْناهم على إضلال أوليائهم من الإنس وعقَدْنا بينهم عقد الموالاة والموافقة بسبب كسبهم وسعيهم بذلك؛ كذلك من سنَّتنا أن نولِّي كلَّ ظالم ظالماً مثلَه يؤزُّه إلى الشرُ ويحنُّه عليه ويزهَّده في الخير وينفُره عنه، وذلك من عقوبات الله العظيمة الشنيع أثرها البليغ خطرها، والذنب ذنبُ الظالم؛ فهو الذي أدخل الضرر على نفسه وعلى نفسه جنى، وما ربك بظلَّم للعبيد.

مُتُورة الأنعام (١٢٩ ـ ١٣٠)

ومن ذلك أنَّ العباد إذا كَثُرَ ظلمُهم وفسادُهم ومنعُهم الحقوق الواجبة؛ وُلَّي عليهم ظلمةً يسومونهم سوء العذاب، ويأخذون منهم بالظُّلم والجَوْر أضعاف ما منعوا من حقوق الله وحقوق عباده على وجه غير مأجورين فيه ولا محتسبين؛ كما أن العباد إذا صلحوا واستقاموا؛ أصلح الله رعاتهم، وجعلهم أئمة عدل وإنصاف، لا ولاة ظلم واعتساف.

(١٣٠ ) ثم وبَّخ اللَّه جميع من أعرض عن الحق وردَّه من الجنِّ والإنس، وبيَّن خطأهم، فاعترفوا بذلك، فقال: ﴿يا مَعْشَرَ الجنَّ والإنس ألم يأتِكُم رَسلُ مَنكُم يقصُّونَ عليكُم آياتي ﴾: الواضحات البيَّنات التي فيها تفاصيل الأمر والنهي والخير والشرَّ والوعد والوعيد، ﴿وينذرونَكم لقاءً يومِكم هذا ﴾: ويعلَّمونكم أنَّ النجاة فيه والفيز والفوز إنَّما هو بامتثال أوامر اللَّه واجتناب نواهيه، وأنَّ الشاء والخسران في تضييع والفوز إنَّما هو بامتثال أوامر اللَّه واجتناب نواهيه، وأنَّ الشاء والخسران في تضييع والفوز إنَّما هو بامتثال أوامر اللَّه واجتناب نواهيه، وأنَّ الشاء والخسران في تضييع والفوز إنَّما هو بامتثال أوامر اللَّه واجتناب نواهيه، وأنَّ الشاء والخسران في تضييع ألك، فأقروا بذلك واعترفوا، فقالوا: بلى، ﴿شَهِدُنا على أنفُسِنا وغرَّتُهُمُ الحياة ورشهدوا على أنفسيما وزخرفها ونعيمها، فاطمأنوا بها ورضوا وألهتهم عن الآخرة، كلُّ أُوشهِدوا على أنفسهم أله، وعليمها، وأفامت عليهم حجة اللَه، وعلَمَ حينتُ لللَّنيا ﴾: بزينتها وزُخرفها ونعيمها، فاطمأنوا بها ورضوا وألهتهم عن الآخرة، وشهدوا على أنفسهم ألهم كانوا كافرين ﴾: فقامت عليهم حجة الله، وعلَمَ حينتُ لللَّنيا ﴾: ويتني حينتُ ما الحياة أوامي اللَّه في ما فلمأنوا بها ورضوا وألهم عن الآخرة، أو شهدوا على أنفسهم عدلَ اللَه فيهم، إفقال لهم حاكماً عليهم بالعذاب كلُّ أحد حتى هم بالغذاب في من عليهم، ونفامت عليهم حجة الله، وعَلِمَ حينتُ إلكُن أحد عنهم، إفقال لهم حاكماً عليهم بالغذاب كلُّ أحد حتى هم بانفسهم عدلَ اللَه فيهم، وفقال لهم حاكماً عليهم بالغذاب كلُّ أحد حتى هم بانفسهم عدلَ اللَه فيهم، وفقامت عليهم حامة عليهم بالغذاب كلُّ أحد حتى هم بالغذاب كلُّ أحد حتى هم بالغذاب في والأليم، وخاص من قابلكم من الجنُ والإنس؟ صنعوا كلُّ أحد حتى هم بانفسهم كما استمتعتم، وخاضوا باليا كما خلي والإنس؟ ما على أنفيهم من الحنا أو ما قلاح واللَّ ما قلام من خسران ألم قلاح والأرم والأكرمين]؟

 (۱) في النسختين لا يوجد تفسير للآية (۱۳۱)، وما بين المعقوفتين تفسير للآية (۱۸) من سورة الأحقاف، فلعل الشيخ استشهد بها لمناسبتها في هذا الموضع. والله أعلم.

سورة الأنعام (١٣٢ ــ ١٣٤)

(١٣٢) ولكنّهم وإن اشتركوا في الخسران؛ فإنهم يتفاوتون في مقداره تفاوتاً عظيماً، ﴿ولكلُّه: منهم ﴿درجات مما عملواَه: بحسب أعمالهم، لا يُجعل قليل الشرَّ منهم ككثيره، ولا التابع كالمتبوع، ولا المرؤوس كالرئيس؛ كما أن أهل الثواب والجنة وإن اشتركوا في الربح والفلاح ودخول الجنة؛ فإن بينهم من الفرق ما لا يعلمه إلا الله، مع أنهم كلهم [قد] رضوا بما آتاهم مولاهم وقنعوا بما ما لا يعلمه إلا الله، مع أنهم كلهم الثردوس الأعلى التابع من الفرق من المرؤوس كالرئيس؛ كما أن أهل من الثواب والجنة وإن اشتركوا في الربح والفلاح ودخول الجنة؛ فإن بينهم من الفرق ما لا يعلمه إلا الله، مع أنهم كلهم [قد] رضوا بما آتاهم مولاهم وقنعوا بما حباهم، فنسأله تعالى أن يجعلما من أهل الفردوس الأعلى التي أعدًها الله للمقربين من عباده والمصطَفَيْن من خلقه وأهل الصفوة من أهل وداده. ﴿وما ربَّك بغافل عما من عملونَ في علمه، من مقصده.

(١٣٣) وإنما أمر الله العباد بالأعمال الصالحة ونهاهم عن الأعمال السيئة رحمة بهم وقصداً لمصالحهم، وإلاً؛ فهو الغني بذاته عن جميع مخلوقاته؛ فلا تنفعه طاعة الطائعين؛ كما لا تضره معصية العاصين. ﴿إِن يَسْأَ يُذَهِبْكُمْ : بالإهلاك، ﴿ويستخلِفُ من بعدِكَم ما يشاء كما أنشاكم من ذُرَيَّة قوم آخرينَ» : فإذا عرفتم بأنكم لا بدَّ أن تنتقلوا من هذه الدار كما انتقل غيركم، وترحلون منها وتخلونها لمن بعدكم كما رَحَلَ عنها مَنْ قبلكم وخلُّوها لكم؟ فَلَمَ اتَّخذتموها قراراً، وتوطنتم بها، ونسيتم أنها دار ممرً، لا دار مقرً وأن أمامكم داراً هي الدار التي جمعت كلَّ نعيم وسلمت من كلُّ آفة ونقص؟ وهي الدار التي يسعى إليها الخلودُ الدائم والإقامة اللازمة والغاية التي لا غاية وراءها والمطوب الذي ينتهي إله كل مطلوب والمرغوب الذي يضمحلُ دونه كل مرغوب، هنالك والله ما تشتهيه الأنفس وتلذُ الأمرا من علام الغيوب ؛ فلله همة تعلّقت بتلك الكرامات، وإرادة سَمَتْ إلى أعلى الذرجات، وما أبخس حظً من رضي بالذون ونعيم وإرادة منه والقرام الذي من علام الغيوب ؛ فلله همة تعلّقت بتلك الكرامات، ما تنهي محمة المغروب الذي من علام الغيوب ؛ فلله همة تعلّقت بتلك المواح ونعيم وإرادة من من ألهما الذي من علام الغيوب ؛ فلمه من أله والمطوب الذي ينتهي وإرادة منه وتلذً الأمرة والغاية التي من علم من المواح ونوب هما الذي منه الخرون والأفراح ونعيم ما أبدان والقلوب والمرغوب الذي يضمحلُ دونه كل مرغوب، هنالك والله ما تشتهيه وإرادة سَمَتْ إلى أعلى الدرجات، وما أبخس حظٌ من رضي بالذون، وأدنى همة من اختار صفقة المغبون!

﴿١٣٤﴾ ولا يستبعد المعرض الغافل سرعة الوصول إلى لهذه الدار؛ فإنَّ ﴿ما توعدونَ لاَتِ وما أنتُم بمعجزينَ﴾: لله، فارِّين من عقابه؛ فإنَّ نواصِيَكم تحت قبضته، وأنتم تحت تدبيره وتصرفه.

في (ب): «ويرحل».

THE PRINCE GHAZI TRUST OR OURANIC THOUGHT متورة الأنعام (١٣٥ - ١٣٦)

(١٣٥) ﴿قل؟: يا أيها الرسولُ لقومك إذا دعوتَهم إلى الله وبينت لهم مآلهم وما عليهم من حقوقه فامتنعوا من الانقياد لأمرِه واتَبعوا أهواءهم واستمروا على شركهم: ﴿يا قوم اعملوا على مكانتِكُم؟؛ أي: على حالتكم التي أنتم عليها ورضيتموها لأنفسكم، ﴿إني عاملُه: على أمر الله ومتبع لمراضي الله: ﴿فسوف تعلمونَ من تكونُ له عاقبة الدارك: أنا أو أنتم، وهذا من الإنصاف بموضع عظيم عنهم بين الأعمال وعامليها، وجعل الجزاء مقروناً بنظر البصير، ضارباً فيه صفحاً حيث التصريح الذي يعني والخرة عنهم ألهم عليها من تكونُ له عاقبة الدارك: أنا أو أنتم، وهذا من الإنصاف بموضع عظيم عنهم بين الأعمال وعامليها، وجعل الجزاء مقروناً بنظر البصير، ضارباً فيه صفحاً عن التصريح الذي يغني عنه التلويح، وقد علم أن العاقبة الحسنة في الدنيا والآخرة لمن المتقين، وأن المؤمنين لهم عُقبى الدار، وأنَ كلَّ معرض عن ما جاءت به الرسل عاقبته عاقبة سوء وشر، ولهذا قال: ﴿إنه لا يفلح الظالمونَ؟: فكلُّ ظالم وإن تمتًع في الدنيا بالم وإن تمتًع في الذار والتله؛ إنها ليفلخ الظالمونَة في الدنيا والآخرة عاقبته عاقبة مؤلما إلى المتقين، وأن المؤمنين لهم عُقبى الدار، وأنَ كلَّ معرض عن ما جاءت به الرسل عاقبته علين المومنين لهم عُقبى الدار، وأنَ كلَّ معرض عن ما جاءت به الرسل عاقبته عاقبة موء وشر، ولهذا قال: ﴿إنه لا يفلخ الظالمونَ؟: فكلُّ ظالم وإن تمتًع في الدار، وأنَ كلَّ معرض عن ما جاءت به الرسل عاقبته عاقبة موء وشر، ولهذا قال: ﴿إنه لا يفلخ الظالمونَ؟: فكلُّ ظالمونَهُ الما من يقدم علي إذا أخذه لم يُفلِتُه ما ما ما ما ما ما وإن تملّي الما وإن المؤنية.

﴿وَجَعَلُوا يَبْو مِتَا ذَرَأَ مِنَ ٱلْحَرْبُ وَٱلْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَاذَا بَتَهِ بِرَغْمِهِمْ وَهَنذَا لِشُرَكَمْ بَنَا قَمَا كَانَ لِشُرَكَمْهِمْ فَكَلا يَصِلُ إِلَى ٱللَّهِ وَمَا كَانَ يَلَه فَهُوَ يَمِسُلُ إِلَى شُرَكَمْ مِعَانَ مَا يَحْصُبُون ( وَيَحَذَلِكَ زَيْنَ لِحَدْبِهِ مِنَ ٱلْمُنْكِينَ تَعْسَلُ إِلَى شُرَكَمْ مِعْمَانَ مَا يَحْصُبُون و وَحَذَلِكَ زَيْنَ لِحَدْبِهِ مِن الْمُنْكِينَ قَتَ لَ أَذَلَكِهِمْ شَرَكَمَ لِبُرْدُوهُمْ وَلِينَبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوَ شَكَاء ٱللَّهُ مَا فَعَلُوهُ قَتْ رَعْمَهُمْ وَمَا يَعْمَدُون اللَّهُ مَا يَعْدَدُهُمْ وَلِينَبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوَ شَكَةُ ٱللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَتَ رَعْمَهُمْ وَمَا يَعْمَدُون اللَّهُ مَا فَعَانُونُ وَعَانُوا عَلَيْهِمْ وَمَا يَعْمَدُون اللَّهُ وَقَالُوا هَاذِهِ أَنْعَنَدُ وَحَرْنُ حِجْرُ لَا يَطْعَمُهُمَا إِلَا مَن نَشَكَهُ وَيَعْمِعُهُمُ وَمَا يَعْتَدُون اللَّهُ وَقَالُوا هَاذِهِ الْعَنْدُ وَحَرْنُ حَجْرُ لَا يَعْمَمُهُمَا إِلَى مُن وَعَنْهُمْ وَلَوْ يَعْتَوُنُهُمْ وَمَا يَعْمَدُونا وَعَالُوا هَاذِهِ أَوْ مَن أَنْحَدُ وَكَرَبُ وَعَالُوا هَا وَنَعْتَنُوا يَعْتَرُونَ وَقَالُوا مَا فِي بُطُون هَائَة وَتَنْهُ أَمَا عَالَهُ عَلَيْهُ وَالْعَنْ وَعُمَا إِلَى اللَهُ عَلَيْهُ الْعَرَابَة عَلَيْهُ مَا يَعْتَمُ وَتَعَمَّ حَانُوا يَعْتَمُونَ يَعْتَون فَى وَقَالُوا مَا فِي بُطُون هُمَنْ وَعَالَهُ مَا وَلَكُمُ مَا يَعْتَمُ اللَهُ مَن مَانُوا يَعْتَرُونَ اللَهِ مَا يَعْتَمُ مَنْهُمُ اللَهُ مَنْ مَا اللَكُونُ مَا مُنْهُ مُعْتَو عَمْ وَلِي مَا مُولا مَا يُعَانُهُ مَا مُولا وَ مَا يَعْتَمُ مَا يَعْتَوا مَعْتَنُهُ وَ مَا يَنَا وَعَانَهُ مُوا مُعَانُونُ مَا يَنُهُ مَا مَنْ مَا مُوا مُعَانُ وَيَعْتَنُونُ مَا وَى مَا مُنُوا عَنْ وَقُولُهُ مَا مَنْ وَلَهُ اللَهُ مُوالَة مَا وَى مَا مَنْ وَقُوا مُعَالًا مَا اللَهُ اللَهُ وَمَا مَ وَيَنْ مَا مُعَانُ وَلَهُ وَا الْنُ وَا مَنْ وَعَنُهُ مُعَانُهُ وَى وَعَنْهُ أَوْنُونُهُ مَا وَالَهُ مُوالُونُ مَا مُولَى اللَهُ وَا مَا إِنَهُ وَمَا مَا وَا مَا وَى الْعَانُ وَا مُ

(١٣٦) يخبر تعالى عما عليه المشركون المكذّبون للنبي على من سفاهة العقل وخفة الأحلام والجهل البليغ، وعدَّد تبارك وتعالى شيئاً من خرافاتهم؛ لينبَّه بذلك على ضلالهم والحذر منهم، وأن معارضة أمثال لهؤلاء السفهاء للحقّ الذي جاء به الرسول لا تقدح فيه أصلاً؛ فإنَّهم لا أهليَّة لهم في مقابلة الحق، فذكر من ذلك أنهم: (جعلوا لله) نصيباً (مما ذَراً من الحَرْثِ والأنعام): ولشركائهم من ذلك



سورة الأنعام (١٣٧)

نصيباً، والحال أنَّ اللَّه تعالى هو الذي ذرأه للعباد وأوجده رزقاً، فجمعوا بين محذورين محظورين، بل **ثلاثة محاذير**:

> منَّتهم على الله في جعلهم له نصيباً مع اعتقادهم أنَّ ذٰلك منهم تبرَّع. وإشراك الشركاء الذين لم يرزُقوهم ولم يوجدوا لهم شيئاً في ذٰلك.

وحكمهم الجائر في أنَّ ما كان للَّهِ لم يبالوا به ولم يهتمُّوا، ولو كان واصلاً إلى الشركاء وما كان لشركائهم؛ اعتنوا به واحتفظوا به ولم يصل إلى اللَّه منه شيءً، وذلك أنهم إذا حصل لهم من زروعهم وثمارهم وأنعامهم التي أوجدها الله لهم شيء؛ جعلوه قسمين: قسماً قالوا: هذا للَّه بقولهم وزعمهم، وإلَّا؛ فاللَّه لا يقبلُ إلا ما كان خالصاً لوجهه ولا يقبلُ عمل مَن أشرك به، وقسماً جعلوه حصة شركائِهِم من الأوثان والأنداد؛ فإن وصل شيء مما جعلوه للّه واختلط بما جعلوه تعيره؛ لم يبالوا بذلك، وقالوا: اللَّه غنيَّ عنه فلا يردُّونه، وإن وصل شيءٌ مما جعلوه لآلهتهم إلى ما جعلوه لله؛ ردُوه إلى محلَّه، وقالوا: إنها فقراء، لا بدً من ردّ نصيبها؛ فهل أسوأ من هذا الحكم وأظلم حيث جعلوا ما للمخلوق يجتهد فيه وينصح ويحفظ أكثر مما يفعل بحقٍّ اللَّه.

ويحتمل أن تأويل الآية الكريمة ما ثبت في «الصحيح» عن النبي ﷺ: أنَّه قال عن الله تعالى: أنّه قال: «أنا أغنى الشُركاءِ عن الشرك، مَنْ أشرك معي شيئاً؛ تركتُه وشِرْكَه»<sup>(١)</sup>، وأنَّ معنى الآية أنَّ ما جعلوه وتقربوا به لأوثانهم فهو تقرُّبٌ خالصٌ لغير الله، ليس لله منه شيءٌ، وما جعلوه لله على زعمهم؛ فإنه لا يصل إليه؛ لكونِهِ شركاً، بل يكون حظَّ الشركاء والأنداد؛ لأن الله غنيُّ عنه، لا يقبل العمل الذي أشرك به معه أحدٌ من الخلق.

(١٣٧) ومن سَفَه المشركين وضلالهم أنه ﴿زَيَّنَ لكثير من المشركين؟ شركاؤهم - أي : رؤساؤهم وشياطينهم - قتلَ أولادهم، وهو الوأد الذين يدفنون أولادهم خشية الافتقار والإناث خشية العار، وكل لهذا من خدع الشياطين الذين يريدون أن يُزدوهم بالهلاك ويَلْبِسوا عليهم دينهم فيفعلون الأفعال التي في غاية القبح، ولا يزال شركاؤهم يزيَّنونها لهم حتى تكونَ عندهم من الأمور الحسنة والخصال المستحسنة، ولو شاء الله أن يمنَعَهم ويحَولَ بينهم وبين لهذه الأفعال ويمنعَ أولادَهم عن قتل

أخرجه مسلم (٢٩٨٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه.



الأبوين لهم؛ ما فعلوه، ولكن اقتضت حكمتُهُ التخليةَ بينهم وبين أفعالهم؛ استدراجاً منه لهم وإمهالاً لهم وعدم مبالاة بما هم عليه، ولهذا قال: ﴿فَذَرْهُم وما يفترونَ﴾؛ أي: دعهم مع كذِبِهم وافترائهم، ولا تحزن عليهم؛ فإنَّهم لن يضرُّوا الله شيئاً.

R سورة الأنعام (١٣٨ ـ ١٤٠)

(١٣٨» ومن أنواع سفاهتهم أن الأنعام التي أحلَّها الله لهم عموماً وجعلها رزقاً ورحمة يتمتَّعون بها وينتفعون قد اخترعوا فيها بدعاً وأقوالاً من تلقاء أنفسهم؛ فعندهم اصطلاح في بعض الأنعام والحرث أنهم يقولون فيها: ﴿هٰذه أنعامٌ وحَرْثٌ حِجْرٌه؛ أي: محرم. لا يطعمه ﴿إلا من نشاءَه؛ أي: لا يجوز أن يَطْعَمُه أحدٌ إلَّا مَن أردنا أن يُطعمه أو وصفناه بوصفٍ من عندنا، وكلُّ هذا بزعمهم لا مستندَ لهم ولا حجة إلا أهويتهم وآراؤهم الفاسدة.

وأنعام ليست محرمةً من كل وجه، بل يحرّمون ظهورها؛ أي: بالركوب والحمل عليها، ويحمون ظهرها، ويسمونها الحام.

وأنعام لا يذكرون اسم الله عليها، بل يذكرون اسم أصنامهم وما كانوا يعبدون من دون الله عليها، وينسبون تلك الأفعال إلى الله، وهم كَذَبَةٌ فُجَّارٌ في ذٰلك. ﴿سيجزيهم بما كانوا يفترونَ﴾: على الله من إحلال الشرك وتحريم الحلال من الأكل والمنافع.

﴿١٣٩ ومن آرائهم السخيفة أنهم يجعلون بعض الأنعام ويعيِّنونها محرماً ما في بطنها على الإناث دون الذكور، فيقولون: ﴿ما في بطون لهذه الأنعام خالصة لذكورناك؛ أي: حلال لهم لا يشاركهم فيها النساء. ﴿ومحرَّمَ على أزواجناك؛ أي: نسائنا، لهذا إذا وُلِدَ حيًّا، وإن يكن ما في بطنها يولد ميتاً؛ فهم فيه شركاء؛ أي: فهو حلال للذكور والإناث. ﴿سيَجْزِيهِمَ : الله ﴿وَصَفَهُمَ : حيث وصفوا ما فهو حلال للذكور والإناث. ﴿سيَجْزِيهِمَ : الله ﴿وَصَفَهُمَ : حيث وصفوا ما في نسائنا، لهذا إذا وُلِدَ حيًّا، وإن يكن ما في بطنها يولد ميتاً؛ فهم فيه شركاء؛ أي: أحلَّه الناء مرام الذكور والإناث. ﴿سيَجْزِيهِمَ : الله ﴿وَصَفَهُمَ الله وَصَفُوا ما في نسائنا، لهذا إذا ورام من وصفوا ما في نظريا للذكور والإناث. ﴿سيَجْزِيهِمَ نها المعلم ومحيًا من وصفوا ما أحلَم الله بأنه حرام، ووصفوا الحرام بالحلال، فناقضوا شرع الله وخالفوه ونسبوا ذلك إلى الله. ﴿إنَّه حكيمَ ؛ حيث أمهل لهم ومكَّنهم مما هم فيه من الضلال، وافتَرَوْه وهم نهم فيه من المادا، وافتَرَوْه ونسبوا أحلُه الله بأنه حرام، ووصفوا الحرام بالحلال، فناقضوا شرع الله وخالفوه ونسبوا ذلك إلى الله. ﴿إنَّه حكيمَ ؛ حيث أمهل لهم ومكَّنهم مما هم فيه من الضلال، وافتَرَوْه وهو يعافيهم، وله عليه خافيةٌ، وهو تعالى يعلم بهم، وبما قالوه عليه، وافتَرَوْه وهو يعافيهم، وبما قالوه عليه، وافتَرَوْه وهو يعافيهم، ويرزقهم جل جلاله.

(١٤٠﴾ ثم بيَّن خُسرانهم وسفاهة عقولهم، فقال: ﴿قد خَسِرَ الذين قتلوا أولادَهم سفهاً بغير علم؟؛ أي: خسروا دينهم وأولادهم وعقولهم، وصار وصفهم بعد العقول الرزينة السَّفَه المردي والضلال، ﴿وحرَّموا ما رزقهم الله؟؛ أي: ما جعله رحمة لهم وساقه رزقاً لهم، فردُوا كرامة ربُهم، ولم يكتفوا بذٰلك، بل

سورة الأنعام (١٤١)

وصفوها بأنها حرام وهي من أحلِّ الحلال، وكل هٰذا ﴿افتراءً على الله﴾؛ أي: كذب يَكْذِب به كلُّ معاندٍ كفارٍ، ﴿قد ضَلُّوا وما كانوا مهتدينَ﴾؛ أي: قد ضلُّوا ضلالاً بعيداً ولم يكونوا مهتدينَ في شيءٍ من أمورِهم.

هُ وَهُوَ الَّذِى أَنشَأَ جَنَّنِتِ مَعْهُوشَنتِ وَغَيْرَ مَعْهُوشَنتِ وَالنَّخْلَ وَالنَّذِعَ نُخْلَفًا أُكُلُمُ وَالزَّبْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَنِبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَنبِهُ كُلُوا مِن شَمَرِهِ إِذَا أَشْمَرَ وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِيٍّ وَلَا تُشْرِفُوا إِنْكُمُ لَا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ٢

١٤١﴾ لما ذكر تعالى تصرُّفَ المشركين في كثير مما أحلُّه الله لهم من الحروث والأنعام؛ ذكر تبارك وتعالى نعمتَه عليهم بذلك ووظيفَتَهم اللازمة عليهم في الحروثِ والأنعام، فقال: ﴿وهو الذي أنشأ جناتِ﴾؛ أي: بساتين فيها أنواع الأشجار المتنوعة والنباتات المختلفة، ﴿معروشاتِ وغير معروشاتِ﴾؛ أي: بعض تَلُّك الجنات مجعولٌ لها عريشٌ (١) تنتشر عليه الأشجار ويعاونها في النهوض عن الأرض، وبعضها خال من العروش تنبُتُ على ساقٍ أو تنفرش في الأرض. وفي لهذا تنبيهُ على كَثرة منافعها وخيراتها، وأنه تعالى علَّم العباد كيف يعرشونها وينمونها. ﴿وَ﴾: أنشأ تعالى ﴿النخل والزرع مختلفاً أُكُلُه﴾؛ أيْ: كله في محل واحد، ويشرب من ماء واحد، ويفضل الله بعضه على بعض في الأكل، وخص تعالى النخل والزرع على اختلاف أنواعه لكثرة منافعها ولكونها هي القوتُ لأكثر الخلق. ﴿وَ﴾ أَنْشَأْ تعالى ﴿الزيتونَ والرُّمانَ متشابهاَ؟: في شجره، ﴿وغير منشابهِ؟: في ثمره وطعمه، كأنه قيلٌ: لأي شيء أنشأ الله هذه الجنات؟ وما عطف عليها؟ فأخبر أنه أنشأها لمنافع العباد، فقال: كلوا من ثمرِهِ ؟ أي: النخل والزرع، ﴿إذا أَنْمَر وآتوا حَقَّه يومَ حصادِهِ ؟ أي: أعطوا حقَّ الزرّع، وهو الزكاة ذات الأنصباء المقدَّرة في الشرع؛ أمرهم أن يعطوها يوم حصادها، وذلك لأنَّ حصادَ الزرع بمنزلة حَوَلان الحول؛ لأنه الوقت الذي تتشوَّف إليه نفوس الفقراء، ويسهُلُ حينتَذِ إخراجُه على أهل الزرع، ويكون الأمر فيها ظاهراً لمن أخرجها حتى يتميَّز المخرِج ممَّن لا يخرج.

وقوله: ﴿ولا تسرفوا﴾؛ يعمُّ النهي عن الإسراف في الأكل، وهو مجاوزة الحدُّ والعادة. وأن يأكلَ صاحبُ الزرعِ أكلاً يضرُّ بالزكاة، والإسراف في إخراج حقً

FOR QURANIC THOUGHT سورة الأنعام (١٤٢)

الزرع بحيث يخرِجُ فوقَ الواجبِ عليه أو يضرُّ نفسه أو عائلتَه أو غرماءَه؛ فكلُّ لهذا من الإسراف الذي نهى الله عنه الذي لا يحبُّه الله بل يبغِضُه، ويمقتُ عليه.

وفي لهذه الآية دليلٌ على وجوب الزكاة في الثمار، وأنه لا حَوْلَ لها، بل حولُها حصادُها في الزروع وجذاذ النخيل، وأنه لا تتكرَّر فيها الركاة لو مكثت عند العبد أحوالاً كثيرةً إذا كانت لغير التجارة؛ لأنَّ الله لم يأمر بالإخراج منه إلَّا وقتَ حصادِهِ، وأنَّه لو أصابها آفةٌ قبل ذلك بغير تفريط من صاحب الزرع والثمر؛ أنه لا يضمنها، وأنه يجوز الأكل من النخل والزرع قبل إخراج الزكاة منه، وأنه لا يُحْسَبُ ذلك من الزكاة، بل يزكي المال الذي يبقى بعده، وقد كان النبي تَشَرَّ يَبْعَتُ خارصاً يخرُصُ للناس ثمارَهم ويأمرُهُ أن يَدَعَ لأهلها الثلث أو الربع<sup>(1)</sup> بحسب ما يعتريها من الأكل وغيره من أهلها وغيرهم.

﴿وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ حَمُولَةً وَفَرْشَاً حَكُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ وَلَا تَنَبَعُوا خُطُوَّتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُكُمْ عَدُكُمْ عَدُكُمْ عَدُكُمْ عَدُكُمْ قَصَيْبَةَ أَزْوَيَجْ مِن الطَّمَانِ الْنَيْنِ وَمِن حَرَّمَ أَمِ ٱلْأَنْبَيَنِي أَمَّا الشَّتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنْبَيَنِي نَيْتُونِ بِعِلْمٍ إِن كُنتُ مُندِقِينَ عَلَى وَمِنَ ٱلإِبِلِ آثَنَيْنِ وَمِنَ ٱلْنَعَيْنِ قُلْ مَاللَّكَرَنِ حَرَّمَ أَمِ الأَنْتَكَيْنِ أَمَ اللَّهُ وَلَا الأُنشَبَيْنِ أَمَ الشَّعَلَتُ عَلَيْهِ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ أَنْ الْأُنْتَكَةِ عَلَيْهِ أَنْ اللَّهُ وَلَا تُ وَمِنَ ٱلإِبِلِ آثَنَيْنِ وَمِنَ ٱلْعَلَمُ مَنْتَكَةً عَلَيْهِ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ أَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ أَصْ حَمَّا الْأُسْتَبَيْنِ أَمَ صَعْنَتُهُ عَلَيْهِ مَنْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ تَنْهُ الْأَسْتَعَانُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّاسَةِ مَنْ أَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ

(١٤٢﴾ أي: ﴿وَ﴾ خلق وأنشا ﴿من الأنعام حَمُولةً وفَرَشاً﴾؛ أي: بعضها تحملون عليه وتركبونه، وبعضها لا تصلح للحمل والركوب عليها لِصغَرِها كالفُصلان ونحوها، وهي الفرش؛ فهي من جهة الحمل والركوب تنقسم إلى هذين القسمين. وأما من جهة الأكل وأنواع الانتفاع؛ فإنها كلها تؤكل وينتفع بها، ولهٰذا قال: ﴿كُلوا ممَّا رَزَقَكُمُ اللّه ولا تتَبِعوا خطواتِ الشيطانِ»؛ أي: طرقه وأعماله التي من جملتها أن تُحَرَّموا بعض ما رزقكم اللّه. ﴿إِنَّه لكم عدوٌ مبينٌ»؛

(١) كما في حديث سهل بن أبي حثمة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إذا خرصتم فخذوا ودعوا، الثلث فإن لم تدعوا الثلث فدعوا الربع» أخرجه الإمام أحمد (٣/ ٤٤٨)، وأبو داود (١- (١٤٨)، والترمذي (٦٤٣)، وقال: «والعمل على حديث سهل بن أبي حثمة عند أكثر أهل العلم في الخرص».



سورة الأنعام (١٤٣ ـ ١٤٤) 🛒

فلا يأمركم إلا بما فيه مضرتكم وشقاؤكم الأبدي.

﴿١٤٣﴾ ولهذه الأنعام التي امتنَّ الله بها على عباده، وجعلها كلَّها حلالاً طيباً، فصَّلها بأنها: ﴿نمانيةُ أزواج من الضأن اثنين؟: ذكر وأنثى، ﴿ومن المعز اثنين؟: كذلك؛ فلهذه أربعةٌ، كلُها داخلةٌ فيما أحلَّ الله، لا فرق بين شيء منها؛ فقل للهؤلاء المتكلِّفين الذين يحرمون منها شيئاً دون شيء أو يحرمون بعضها على الإناث دون الذكور ملزماً لهم بعدم وجود الفرق بين ما أباحوا منها وحرموا: ﴿آلذَكَرَيْنِ؟: من الضأن والمعز ﴿حرَّمَ؟: الله فلستم تقولون بذلك وتطردونه، ﴿أَم الأُنثيينَة: حرم الله من الضأن والمعز؛ فليس هذا قولكم؛ لا تحريم الذكور الخُلُص، ولا الإناث الحُلَّص من الصنفين، بقي إذا كان الرحم مشتملاً على ذكر وأنثى أو على مجهول، فقال: ﴿أَمَهُ: تحرمون ﴿ما اسْتملت عليه أرحام الأنثيين؟؛ أي الضأن وأنثى المعز من غير فرق بين ذكر وأنثى؛ فلستُم تقولون أيضاً بهذا القول؛ فإذا كنتم لا تقولون بأحدِ هذه الأقوال الثلاثة التي حصرت الأقسام الممكنة في ذلك؛ فإلى أي شيء تذهبون؟ ﴿نبَّونِي بعلم إن كنتُم صادقينَ؟: في قولِكم وحرموا أيضاً بهذا القول؛ فإذا كنتم لا

ومن المعلوم أنهم لا يمكنهم أن يقولوا قولاً سائغاً في العقل إلا واحداً من لهذه الثلاثة، وهم لا يقولون بشيء منها، إنما يقولون: إن بعض الأنعام التي يصطَلِحون عليها اصطلاحاتٍ من عند أنفسهم حرامٌ على الإناثِ دون الذكور، أو محرَّمة في وقت من الأوقات، أو نحو ذٰلك من الأقوال التي يعلم علماً لا شكَّ فيه أنَّ مصدرها من الجهل المركب والعقول المختلة المنحرفة والآراء الفاسدة، وأنَّ الله ما أنزل بما قالوه من سلطان، ولا لهم عليه حجة ولا برهان.

(128) ثم ذكر في الإبل والبقر مثل ذلك، فلما بيَّن بطلان قولهم وفساده؛ قال لهم قولاً لا حيلة لهم في الخروج من تَبِعَتِهِ إلا في اتباع شرع الله، ﴿أَم كنتُم شهداءً إذ وصَّاكم اللهُ؟؛ أي: لم يبق عليكم إلا دعوى لا سبيل لكم إلى صدقها وصحتها، وهي أن تقولوا: إن الله وصَّانا بذلك وأوحى إلينا كما أوحى إلى رسله، بل أوحى إلينا وحياً مخالفاً لما دعت إليه الرسل ونزلت به الكتب، وهذا افتراء لا يجهلُه أحد، ولهذا قال: في من أطلم ممَّنِ افترى على ما يبق عليكم إلا دعوى لا سبيل لكم إلى صدقها وصحتها، وهي أن تقولوا: إن الله وصَّانا بذلك وأوحى إلينا كما أوحى إلى رسله، بل أوحى إلينا وحياً مخالفاً لما دعت إليه الرسل ونزلت به الكتب، وهذا افتراء لا يجهلُه أحد، ولهذا قال: إن الله وصَّانا بذلك وأوحى إلينا كما أوحى إلى رسله، بل أوحى إلينا وحياً مخالفاً لما دعت إليه الرسل ونزلت به الكتب، وهذا افتراء لا يجهلُه أحد، ولهذا قال: إن الله وصَانا بذلك وأوحى على الله كما أوحى إلى رسله، بعير بل أوحى إلينا وحياً مخالفاً لما دعت إليه الرسل ونزلت به الكتب، وهذا افتراء لا يجهلُه أحد، ولهذا قال: إفمن أظلم ممَّنِ افترى على الله كذباً ليضل الناس بغير علماء؛ أي: مع كذبه وافترائه على الله قصدُه بذلك [إضلال].

 <sup>(</sup>۱) كذا في (ب). وفي (أ): «ضلال».

الله بغير بيِّنةٍ منه ولا برهانٍ ولا عقل ولا نقلٍ. ﴿إِنَّ اللَّه لا يهدي القوم الظالمين﴾: الذين لا إرادةَ لهم في غير الظلم والَجور والافتراء على الله.

011

سورة الأنعام (١٤٥)

فَقُلُ لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِىَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَن يَكُونَ مَبْـنَةً أَوْ دَمَا مَسَفُوحًا أَوْ لَحَمَ خِزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجَشً أَوْ نِسَقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِدٍ. فَمَنِ أَضْطُنَرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عاد فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ نَحِيمٌ ٢ فَقَ وَعَلَى الَذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَ ذِى ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَٱلْعَنَبَهِ حَرَّمَنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَآ إِلَا مَا حَمَلَتَ ظُهُورُهُمَآ أَوِ الْحَوَانِيَآ أَوْ مَا أَخْتَلَطَ بِعَظْمُ

(١٤٥) لما ذكر تعالى ذمَّ المشركين على ما حرَّموا من الحلال ونسبوه إلى الله وأبطل قولهم؛ أمر تعالى رسولَه أن يبيَّن للناس ما حرَّمه الله عليهم؛ ليعلموا أنَّ ما عدا ذلك حلالٌ؛ مَنْ نسب تحريمه إلى الله فهو كاذب مبطل؛ لأنَّ التحريم لا يكون إلا من عند الله على لسان رسوله، وقد قال لرسوله: ﴿قل لا أَجِدُ فيما أوحي إليَّ محرَّماً على طاعمَه؛ أي: محرَّماً أكله؛ بقطع النظر عن تحريم الانتفاع بغير الأكل وعدمه، ﴿إلَّا أن يكون ميتةَ»: والميتة ما مات بغير ذكاة شرعيةٍ؛ فإنَّ ذلك لا يحلُّ؛ كما قال تعالى: ﴿حُرَّمَتْ عليكمُ الميتةُ والدَّمُ ولحمُ الخنزيرِ»، ﴿أو دماً مَسفوحاً»: وهو الدمُ الذي يخرج من الذبيحة عند ذكاتها؛ فإنه الدَّمُ الذي يضرُّ احتباسه في البدن؛ فإذا خرج من البدن؛ زال الضرر بأكل اللحم.

ومفهوم لهذا اللفظ أنَّ الذي يبقى في اللحم والعروق بعد الذبح أنه حلالً طاهرٌ، ﴿أو لحم خنزير فإنه رجسٌ ﴾؛ أي: فإن لهذه الأشياء الثلاثة رجسٌ ؛ أي: خبث نجس مضرَّ حرمه الله لطفاً بكم ونزاهة لكم عن مقاربة الخبائث ﴿أو ﴾: إلا أن يكونَ ﴿فسقاً آهِلَّ لغير الله به ﴾ ؛ أي: إلا أن تكون الذبيحة مذبوحة لغير الله من الأوثان والآلهة التي يعبُدها المشركون ؛ فإن لهذا من الفسق الذي هو الخروج عن طاعة الله إلى معصيته. ومع هذا ؛ فهذه الأشياء المحرَّمات ؛ مَن اضطرَّ إليها ؟ عن طاعة الله إلى معصيته ومع هذا ؛ فهذه الأشياء المحرَّمات ؛ من الفطرَ إليها ؟ عن طاعة الله إلى معصيته ومع هذا ؛ فهذه الأشياء المحرَّمات ؛ من اضطرَّ إليها ؟ على نفسه التلف، (غيرَ باغ ولا عاد ) أي : (غير باغ ﴾ ؟ أي : مريد لأكلها من غير اضطرار، ولا متعدًا أي : متجاوز للحدً ؟ بأن يأكل زيادة عن حاجته، (فمَن اضطُرَّ غير باغ ولا عاد في منور رحيم ﴾ ؟ أي : فالله قد سامح من كان بهذه الحال.

سورة الأنعام (١٤٦)

واختلف العلماء رحمهم الله في لهذا الحصر المذكور في لهذه الآية مع أن ثَمَّ محرماتٌ لم تُذْكَر فيها كالسباع وكل ذي مخلب من الطير ونحو ذٰلك: فقال بعضهم: إن لهذه الآية نازلة قبل تحريم ما زاد على ما ذُكِرَ فيها؛ فلا ينافي لهذا الحصر المذكور فيها التحريمَ المتأخَّرَ بعد ذٰلك؛ لأنه لم يجده فيما أوحي إليه في ذٰلك الوقت.

وقال بعضهم: إن لهذه الآية مشتملة على سائر المحرَّمات، بعضها صريحاً وبعضها يُؤخذ من المعنى وعموم العلة؛ فإنَّ قوله تعالى في تعليل الميتة والدم ولحم الخنزير أو الأخير منها فقط: ﴿فإنَّه رِجْسَ﴾: وصفٌ شاملٌ لكلٌ محرَّم؛ فإنَّ المحرمات كلَّها رجسٌ وخبثٌ، وهي من الخبائث المستقذرة التي حرَّمها الله على عبادِهِ صيانةٌ لهم وتكرمةٌ عن مباشرة الخبيث الرجس، ويؤخذ تفاصيل الرجس المحرَّم من السُّنَّةِ؛ فإنها تفسُّرُ القرآنَ وتبيَّنُ المقصودَ منه.

فإذا كان الله تعالى لم يحرَّم من المطاعم إلا ما ذُكِرَ، والتحريمُ لا يكونُ مصدرُهُ إلا شرعَ الله؛ دلَّ ذٰلك على أن المشركين الذين حَرَّموا ما رزقهم اللهُ مفترون على الله، متقوِّلون عليه ما لم يقلْ.

وفي لهذه الآية احتمالٌ قويٌّ لولا أن الله ذكر فيها الخنزير، وهو أن السياق في نقض أقوال المشركين المتقدِّمة في تحريمهم لما أحلَّه الله وخوضهم بذلك بحسب ما سوَّلت لهم أنفسهم، وذلك في بهيمة الأنعام خاصة، وليس منها محرم إلَّا ما ذكر في الآية؛ الميتة منها وما أهِلٌ لغير الله به، وما سوى ذلك؛ فحلال. ولعل مناسبة ذكر الخنزير هنا على لهذا الاحتمال أنَّ بعض الجهَّال قد يُدْخِلُهُ في بهيمة الأنعام، وأنه نوعٌ من أنواع الغنم؛ كما قد يتوهَمه جهلة النصارى وأشباههم، فينمونها كما ينمون المواشي، ويستحلُّونها، ولا يفرِّقون بينها وبين الأنعام.

(١٤٦) فلهذا المحرَّم على لهذه الأمة كلِّها<sup>(١)</sup> من باب التنزيه لهم والصيانة، وأما ما حُرِّم على أهل الكتاب؛ فبعضه طيب، ولكنه حُرَّم عليهم عقوبةً لهم، وللهذا قال: ﴿وعلى الذين هادوا حَرَّمْنا كلَّ ذي ظُفُرِ»: وذُلك كالإبل وما أشبهها. وحرمنا عليهم من البقر والغنم بعضَ أجزائها، وهو شحومها وليس المحرَّم جميع الشحوم منها، بل شحم الإلية والثرب، وللهذا استثنى الشحم الحلال من ذُلك،

(۱) في (ب): «كله».

فقال: ﴿إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظهورُهُما أو الحوايا﴾؛ أي: الشحم المخالط للأمعاء، ﴿أو ما اختلط بعظم ذلك﴾ -: التحريم على اليهود - ﴿جَزَيْناهم بِبَغْيهمَ﴾؛ أي: ظلمهم وتعدِّيهم في حقوق الله وحقوق عباده، فحرَّم الله عليهم هَذه الأشياء عقوبةً لهم ونكالاً. ﴿وإنا لصادقونَ»: في كلِّ ما نقول ونفعل ونحكم به، ومَن أصدقُ من الله حديثاً؟ ومن أحسنُ من الله حكماً لقوم يوقنون؟

R سُوَّرة الأنعام (١٤٧ ــ ١٤٨)

﴿فَإِن كَذَبُوُكَ فَقُل زَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَسِعَةٍ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُهُ عَنِ ٱلْقَوْمِ الْمُجْرِبِينَ ٢

(١٤٧) أي: فإن كذّبك لهوَلاء المشركون؛ فاسْتَمِرَّ على دعوتهم بالترغيب والترهيب، وأخبرُهم بأن الله فزو رحمة واسعة)؛ أي: عامة شاملة لجميع المخلوقات كلُها؛ فسارِعوا إلى رحمته بأسبابها التي رأسُها وأُسُّها ومادتها تصديق محمد ﷺ فيما جاء به. فولا يُرَدُّ بأسُهُ عن القوم المجرمين؟؛ أي: الذين كُثُرَ إجرامهم وذنوبهم؛ فاحذَروا الجرائم الموصلة لبأس الله التي أعظمها ورأسها تكذيب محمد ﷺ.

﴿سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوَ شَاءَ اللَّهُ مَآ أَشْرَكْنَا وَلَا حَاتَاؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيْءُ كَذَلِكَ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَى ذَاقُوا بَأَسَنَاً قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّن عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَنَبِعُونَ إِلَا ٱلظَنَ وَإِنّ أَنتُمَ إِلَا تَخْرُصُونَ ٢ قُلْ قُلْ فَلِلَهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوَ شَآة لَهَدُىنَكُمْ آجْمَعِينَ ٢

(١٤٨) هذا إخبار من إلله أن المشركين سيحتجُون على شركهم وتحريمهم ما أحل الله بالقضاء والقدر، ويجعلون مشيئة الله الشاملة لكل شيء من الخير والشر حجة لهم في دفع اللوم عنهم، وقد قالوا ما أخبر الله أنهم سيقولونه؛ كما قال في الآية الأخرى: ﴿وقال الذين أشرَكوا لو شاء الله ما عَبَدُنا من دونِهِ من شيء...) الآية فأخبر تعالى أنَّ هذه الحجة لم تزل الأممُ المكذَّبة تدفعُ بها عنهم دعوة الرسل ويحتجُون بها، فلم تُجدِ فيهم شيئاً ولم تنفعهم، فلم يزل هذا دأبَهم حتى أهلكهم الله وأذاقهم بأسه؛ فلو كانت حجةً صحيحةً؛ لدفعت عنهم العقابَ، ولَمَا أحلَّ الله بهم العذاب؛ لأنَّه لا يحلُّ بأسه إلا بمن استحقه فعلم أنها حجة فاسدة وشبهة كاسدة من علة أوجه:

منها: ما ذكر الله من أنها لو كانت صحيحةً لم تحلَّ بهم العقوبة. ومنها: أن الحجة لا بدًا أن تكون حجةً مستندةً إلى العلم والبرهان، فأما إذا

سورة الأنعام (١٤٩)

كانت مستندة إلى مجرَّد الظنِّ والخرص الذي لا يغني من الحقِّ شيئاً؛ فإنها باطلة، ولهذا قال: ﴿قل هل عندَكم من علم فتخرِجوه لنا؟؛ فلو كان لهم علمٌ ـ وهم خصومٌ ألدًاء ـ لأخرجوه، فلما لم يخرِجوه؛ عُلِمَ أنه لا علم عندهم. ﴿إِن تتَّبعون إِلَّا الظَّنَ وإِنْ أنتم إِلَّا تَخْرُصُونَ؟: ومن بنى حُججه على الخرص والظنِّ؛ فهو مبطل خاسر؛ فكيف إذا بناها على البغي والعناد والشرِّ والفساد.

CE GHAZI TRU ÀNIC THOUGH

(١٤٩) ومنها: أن الحجة لله، البالغة، التي لم تبقِ لأحدِ عذراً، التي اتَّفقت عليها الأنبياء والمرسلون والكتب الإلهية والآثار النبوية والعقول الصحيحة والفطر المستقيمة والأخلاق القويمة، فعلم بذلك أن كلَّ ما خالف هذه الآية<sup>(١)</sup> القاطعة باطلٌ؛ لأن نقيض الحقِّ لا يكون إلَّا باطلاً.

ومنها: أن الله تعالى أعطى كلَّ مخلوق قدرةً وإرادةً يتمكَّن بها من فعل ما كُلُفَ به؛ فلا أوجب الله على أحدٍ ما لا يقدر على فعله، ولا حرَّم على أحدٍ ما لا يتمكَّن على تركه؛ فالاحتجاج بعد هٰذا بالقضاء والقدر ظلمٌ محضٌ وعنادٌ صرفٌ.

ومنها: أن الله تعالى لم يجبر العباد على أفعالهم، بل جعل أفعالهم تبعاً لاختيارهم؛ فإن شاؤوا فعلوا وإن شاؤوا كَفُّوا، ولهذا أمر مشاهدٌ لا ينكره إلا مَن كابر وأنكر المحسوسات؛ فإنَّ كلَّ أحد يفرق بين الحركة الاختياريَّة والحركة القسريَّة، وإن كان الجميع داخلاً في مشيئة الله ومندرجاً تحت إرادته.

ومنها: أن المحتجين على المعاصي بالقضاء والقدر يتناقضون في ذٰلك؛ فإنهم لا يمكنهم أن يطردوا ذٰلك؛ بل لو أساء إليهم مسيء بضرب أو أخذ مال أو نحو ذٰلك، واحتج بالقضاء والقدر لما قبلوا منه لهذا الاحتجاج ولغضبوا من ذٰلك أشد الغضب. فيا عجباً كيف يحتجون به على معاصي الله ومساخطه ولا يرضون من أحد أن يحتج به في مقابلة مساخطهم.

ومنها: أن احتجاجهم بالقضاء والقدر ليس مقصوداً، ويعلمون أنَّه ليس بحجةٍ، وإنما المقصود منه دفع الحقِّ ويرون أن الحقَّ بمنزلة الصائل؛ فهم يدفعونه بكلِّ ما يخطر ببالهم من الكلام، [ولو كانوا يعتقدونه خطاً]<sup>(٢)</sup>.

- فى (ب): «الأدلة».
- (٢) في ( أ ): «المصيب عندهم والمخطئ». ثم قام الشيخ بشطب هذه العبارة من نسخة (ب)
   فقط. وكتب بدلها العبارة المثبتة أعلاه.

فَتَّلَ هَلْمَ شُهَدَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ هَـٰذَأَ فَإِن شَهِـدُوا فَكَلَ تَشْهَـدَ مَعَهُدً وَلَا تَنَبَعِ آهْوَاءَ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنِنِنَا وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَهُم بِرَبِهِدَ يَعَدِلُونَ ﷺ. فراهه أي أي: قبل لمن حرَّم ما أحل الله ونسب ذٰلك إلى الله: أحضِروا

Q المورة الأنعام (١٩٠ - ١٥١)

شهداءكم الذين يشهدون أن الله حرَّم هذا! فإذا قيل لهم هذا الكلام؛ فهم بين أمرين: إما أن لا يحضروا أحداً يشهد بهذا، فتكون دعواهم إذا باطلة خليةً من الشهود والبرهان. وإما أن يحضروا أحداً يشهد لهم بذلك، ولا يمكن أن يشهد بهذا إلا كلُّ أفاكِ أثيم غير مقبول الشهادة، وليس هذا من الأمور التي يصحُ أن يشهد بها العدولُ، ولهذا قال تعالى ناهياً نبيَّه وأتباعه عن هذه الشهادة: ﴿فَإِن شهدوا فلا تَشْهَد معهم ولا تتَبغ أهواء الذين كذَّبوا بآياتنا والذين لا يؤمنون بالآخرة وهم بربَّهم يعدِلونَهُ؛ أي: يسوون به غيره من الأنداد والأوثان؛ فإذا كانوا كافرين باليوم الآخر غير موحدين لله؛ كانت أهويتهم مناسبة لعقيدتهم، وكانت دائرة بين الشرك والتكذيب بالحق، فحريَّ بهويّ هذا شأنه أن ينهى الله خيارَ خلقه عن اتّباعه، وعن المضادة مع أربابه، وعُلِمَ حينئذِ أن تحريمهم لما أحلَّ اللهُ صادرً عن تلك الأهواء المضادة.

وَلا تَقْنُلُوْا أَوَلَدُكُمْ عَنْ إِمَانَتُنْ نَحْزُمُ رَبُّحْتُمْ عَلَيْحَتْمْ أَلَا تُشْرُؤُا بِهِ. شَيْئًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلا تَقْدُلُوْا أَوَلَدُكُمْ عَنْ إِمَانَتُيْ نَحْنُ نَرْزُقُحْتُمْ وَإِيَاهُمْ وَلا تَقْدَرُوا الْفَوَحَثْنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا يَقْدُلُوْا أَوَلَدُكُمْ عَنْ إِمَانَتُي نَحْنُ نَرْزُقُحْتُمْ وَإِيَاهُمْ وَلا تَقْدَرُوا الْفَوَحَثْنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَعْدَرُ مِنْهَا وَمَا بَعْدَرُ مِنْهَا وَمَا بَعْدَرُ مِنْهَا وَمَا بَعْدَرُ مِنْهَا وَمَا بَعْدَمُ مَا يَعْدَرُ مِنْهَا وَمَا بَعْدَرُ مِنْهُمَا وَلا تَقْدُلُوْا أَوْلَدُكُمْ مَنْ أَعْهَرُ مِنْتُكُمْ وَإِنَى وَمَا بَعْدَرُ مِنْهَا وَمَا بَعْدَرُ مَنْهُوا مَا الْنَفْسَ الَذِي حَرَّمَ اللَهُ إِلَا وَالْحَقِنَ ذَلِكُمُ وَمَسْنَكُم بِهِ لَعَلَكُو نُمْقِلُونَ وَكَا بَعْذَنُوا مَالَ الْنَيْبَعِرُ إِنَّا وَالْمِيزَانَ وَالْمِيزَانَ وَالْمِيزَانَ وَلا نَقْرُبُوا مَالَ الْنَيْنِهِ إِلَا وَالَتِي هِى آَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغُ أَشْدَهُمْ وَأَوْفُوا الْحَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَالْمِيزَانَ وَلَا يَعْذَبُوا مَالَ الْنِيْبَعِهِ إِلَا وَالْنَعْنَ مَ عَنْ يَعْمَ أَعْتَنُوا مَالَا أَنْذَيْنُوا مَالَ الْنَتَ مَوْلُولُ الْنَهُ وَالْمَا أَنْتَقْتُدُوا الْعَنْدُولُوا مَالَ الْنَيْنَةُ مَنْ وَالْوَلُوا مَالَ الْتَعْمَ لَا يَقْدَرُوا مَالَا الْنَيْ مَا الْعَنْ مِنْعَالُهُ مَا الْعَالَكُمُ وَالْعَالَهُ مَنْ مَنْتَقُولُ الْعَرُولُ مَا مَالْتَنْهُمُ وَلَا الْعَرُولُ الْعَالَى أَنْ مَالْعَالُ مَا مُعْتَقُولُ مَا مَنْ مَا مَا مَالْكُمُ مَالْكُولُ مَا مَا مَا مَنْ مَا مُولُ الْعَالَ مُنْ مَالْكُمُ مَا مُولُ مَا مَالْ الْعَالَيْ مَا مَا مَا مَا مَا مَالْعُولُولُ مَا الْنَا لَكُولُ مَا مَنْ مَنْ مَا مَا مُولُ مَا مَا مُعْتَعُولُ مَا مَا مُعْتَقُولُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَالْتَيْ مَا مُولُكُونُ مَا مَا مَنْتُ مَا مَا مَا مَا مَا مُولُ مَا مَا مُولُ مَا مَا مَا مَا مُولُ مَا مَا مَا مَا مُولُ مَا مَا مَا مَا مُعْذَى مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُولُ مَا مَا مَا مَا مَا مُ مَا مُولُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُ مَا مُولُ مَا مُولُ مَا مَا مُ مَا مَا مُ مُولُ مَا مَا مَا مَالْعُ مُولُ مَا مَا مُولُ مَا مَعْ مَا مَ مَا مُولُ مَا مَا م

(١٥١) يقول تعالى لنبيًه ﷺ: ﴿قُلْ﴾: لَهُوَلاء الذين حرَّموا ما أحلَّ الله: (تعالَوْا أتلُ ما حرَّمَ ربُّكم عليكمَ»: تحريماً عامًا شاملاً لكل أحد، محتوياً على سائر المحرَّمات من المآكل والمشارب والأقوال والأفعال، ﴿أن لا تشركوا به شيئاًه؛ أي: لا قليلاً ولا كثيراً. وحقيقة الشرك بالله أن يُغبَدَ المخلوق كما يُعْبَدُ الله أو يعظمَ كما يعظَّمُ الله أو يصرفَ له نوعٌ من خصائص الربوبيَّة والإلهيَّة، وإذا

سورة الأنعام (١٥٢)

تَرَكَ العبدُ الشرك كلُّه؛ صار موحَّداً مخلصاً لله في جميع أحواله؛ فهٰذا حقُّ اللَّه على عباده: أن يعبُدوه ولا يشرِكوا به شيئاً. ثمَّ بدأ بآكد الحقوق بعد حقه، فقال: ﴿وبالوالدين إحساناً ﴾: من الأقوال الكريمة الحسنة والأفعال الجميلة المستحسنة؛ فكلُّ قول وفعل يحصُلُ به منفعة لِلوالدين أو سرور لهما؛ فإنَّ ذٰلك من الإحسان، وإذا وُجِدَ الإحسان؛ انتفى العقوق، ﴿ولا تقتلوا أولادكم ﴾: من ذكور وإناث أمن إملاق ﴾؛ أي: بسبب الفقر وضيقكم من رزقهم؛ كما كان ذٰلك موجوداً في الجاهلية القاسية الظالمة، وإذا كانوا منهيِّين عن قتلهم في هٰذه الحال وهم أولادهم؛ فنهيهم عن قتلهم لغير موجب أو قتل أولاد غيرهم من باب أولى وأحرى. ﴿نحن نرزُقُكم وإياهم ﴾؛ أي: قد تكفَّلنا برزق الجميع، فلستم الذين ترزقون أولادكم، بل ولا أنفسكم، فليس عليكم منهم ضيق. ﴿ولا تقرَبوا الفواحش﴾: وهي الذنوب العظام المستفحشة ﴿ما ظهر منها وما بطن﴾؛ أي: لا تقربوا الظاهر منها والخفى أو المتعلق منها بالظاهر والمتعلق بالقلب والباطن، والنهي عن قربان الفواحش أبلغ من النهي عن مجرَّد فعلها؛ فإنه يتناول النهي عن مقدُّماتها ووسائلها الموصلة إليها. ﴿وَلا تقتُلوا النفس التي حرَّم الله ﴾: وهي النفس المسلمة من ذكر وأنثى صغير وكبير بَرٍّ وفاجر: والكافرة التي قد عُصِمَت بالعهد والميثاق، ﴿إِلَّا بِالحقِّ﴾: كالزاني المحصن والنفس بالنفسِ والتارك لدينه المفارق للجماعة. ﴿ذَلكم ﴾: المذكور، ﴿وضَّاكم ﴾ [الله] ﴿به لِعلَّكم تعقِلُون ﴾: عن الله وصيَّته ثم تحفظونها ثم تراعونها وتقومونَ بها. ودلَّت الآية على أنه بحسب عقل العبد يكون قيامه بما أمر الله به.

(١٥٢) (ولا تقربوا مال الينيم): بأكل أو معاوضة على وجه المحاباة لأنفسكم أو أخذ من غير سبب، (إلا بالتي هي أحسنَ ؟؛ أي: إلَّا بالحال التي تصلُحُ بها أموالهم وينتفعون بها، فدل لهذا على أنه لا يجوز قربانها والتصرُف بها على وجه يضرُ اليتامي أو على وجه لا مضرَّة فيه ولا مصلحة. (حتى يبلغَ): اليتيم (أشدَه)؛ أي: حتى يبلغ ويرشد ويعرف التصرف؛ فإذا بلغ أشدَه؛ أعطي حينئذ ماله، وتصرف فيه على نظره. وفي لهذا دلالة على أن اليتيم قبل بلوغ الأشدً محجورٌ عليه، وأن وليَّه يتصرَّف في ماله بالأحظ، وأنَّ لهذا الحجر ينتهي ببلوغ الأشدَ. (وأوفوا الكيلَ والميزان بالقسط)؛ أي : بالعدل والوفاء التام؟ فإذا اجتهدتم في ذٰلك؛ فلا (نكلُفُ نفساً إلَّا وُسْعَها)؛ أي بقدر ما تسعه ولا تضيق عنه؛ فمن حرص على الإيفاء في الكيل والوزن، ثم حصل منه تقصيرً؛ لم يفرّط فيه ولم

I

يعلَمه؛ فإن الله غفور رحيم<sup>(۱)</sup>. وبهذه الآية [ونحوها] استدل الأصوليون بأن الله لا يكلِّف أحداً ما لا يطيق، وعلى أنَّ من اتَّقى الله فيما أمر وفَعَلَ ما يمكِنُهُ من ذُلك؛ فلا حرج عليه فيما سوى ذُلك.

سورة الأنعام (١٥٣)

﴿وَإِذَا قَلْتُمَهُ: قُولاً تحكمون به بين الناس، وتفصلون بينهم الخطاب، وتتكلَّمون به على المقالات والأحوال، ﴿فَاعَدِلُوا﴾: في قولكم بمراعاة الصدق فيمن تحبُّون ومَنْ تكرهون والإنصاف وعدم كتمان ما يلزمُ بيانُهُ؛ فإنَّ الميل على من تكره بالكلام فيه أو في مقالته من الظلم المحرم، بل إذا تكلَّم العالم على مقالات أهل البدع؛ فالواجبُ عليه أن يعطي كلَّ ذي حقَّ حقَّه وأن يبيئن ما فيها من الحقُّ والباطل، ويعتبرَ قربَها من الحقُّ وبعدها منه، وذكر الفقهاء أنَّ القاضي يجب عليه العدلُ بين الخصمين في لخطِهِ ولفظِهِ. ﴿وبعهد الله أوفوا﴾: وهذا يشملُ العهد العدلُ بين الخصمين في لخطِهِ ولفظِهِ. ﴿وبعهد الله أوفوا﴾: وهذا يشملُ العهد العدلُ بين الخصمين في لخطِهِ ولفظِهِ. ﴿وبعهد الله أوفوا﴾: وهذا يشملُ العهد ولاباطل، ويعتبرَ قربَها من الحقُّ وبعدها منه، وذكر الفقهاء أنَّ القاضي يجب عليه العدلُ بين الخصمين في لخطِهِ ولفظِهِ. ﴿وبعهد الله أوفوا﴾: وهذا يشملُ العهد العدلُ بين الخصمين في لخطِهِ ولفظِه. أوبعهم منه، وذكر الفقهاء أنَّ القاضي يجب عليه العدلُ بين الخصمين في لخطِهِ ولفظِه. أوبعهم الله أوفوا» وهذا يشملُ العهد المه الذي عاهده عليه العباد؛ من القيام بحقوقه والوفاء بها، ومن العهد الذي يقع الذي عاهده عليه العباد؛ من القيام بحقوقه والوفاء بها، ومن العهد الذي يقع المه من الأحكام المذكورة، ﴿وصًاكُم﴾ [الله] ﴿به لعلّكم تَذَكَرونَ﴾: ما بيُنه إذلكم﴾ ذالكمه والأحكام، وتقومون بوصية الله لكم حقَّ القيام، وتعرفون ما فيها من الحِكم والأحكام.

(١٥٣) ولما بيَّن كثيراً من الأوامر الكبار والشرائع المهمَّة؛ أشار إليها وإلى ما هو أعمُّ منها، فقال: ﴿وأَنَّ هذا صراطي مستقيماً»؛ أي: هذه الأحكام وما أشبهها مما بيَّنه الله في كتابه ووضَّحه لعباده صراطُ الله الموصل إليه وإلى دار كرامته المعتدل السهل المختصر. ﴿فَاتَبِعوهُ : لتنالوا الفوزَ والفلاح، وتدركوا الأمالَ والأفراح، ﴿ولا تتَبِعوا السُبُلُ»؛ أي: الطرق المخالفة لهذا الطريق، ﴿فتفرَقَ بكم عن سبيلِهُ؟ أي: تضلُّكم عنه وتفرقكم يميناً وشمالاً؛ فإذا ضللتُم عن الصراط المستقيم؛ فليس ثمَّ إلا طرق توصِلُ إلى الجحيم. ﴿ذَلكم وصَّكم به لعلَّكم تتَقونَ؟: فإنكم إذا قمتُم بما بيَّنه الله لكم علماً وعملاً؛ صرتُم من المتقين وعباد الله المفلحين. ووحَّد الصراط وأضافه إليه؛ لأنَّه سبيلٌ واحدٌ موصلٌ إليه، والله هو المعين للسالكين على سلوكِهِ

﴿نُعَرَ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنَبَ تَمَامًا عَلَى الَّذِي أَحْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَ

(۱) في (ب): «فإن الله عفو غفور».

سورة الأنعام (١٥٤ ـ ١٩٦) 🐖

لَمَّلَهُم بِلِيَّاهِ رَبِيهِمْ يُؤْمِنُونَ ٢ وَهَذَا كِنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَنَّبِعُوهُ وَأَنَّقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ٢ لَتَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِنَبُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ ٢ أَوَ تَقُولُوا لَوَ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ ٢ أَوَ تَقُولُوا لَوَ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ نَكَنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَآءَكُم بَيِّنَهُ مِن رَبِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةً فَنَنْ أَظْلَمُ مِتَن كَذَبَ بِنَابَتِنِ ٱللَهِ وَصَدَى عَنْهُمْ فَقَدْ جَآءَ كُمَ الَذِينَ مَعْدِفُونَ عَنْ مَايَكُمْ وَهُدَى العَذَابِ بِمَا كَانُوا بَصِّذِهُونَ هِنَا كَنْ أَعْلَنُهُ مَتَن كُذُبَ بِنَابَتِينَ اللَهِ وَصَدَى عَنْهُمُ أ

(١٥٤) (ماني؛ فإن زمن على الموضع ليس المراد منها الترتيب الزماني؛ فإن زمن موسى عليه السلام متقدِّم على تلاوة الرسول محمد على هذا الكتاب، وإنما المراد الترتيب الإخباري، . فأخبر أنه آتى (موسى الكتاب) : وهو التوراة (تماماً) : لنعمته وكمالاً لإحسانه، (على الذي أحسن) : من أمة موسى؛ فإنَّ اللَّه أنعم على المحسنين منهم بنعم لا تُحصى من جُملتها وتمامها إنزال التوراة عليهم، فتمت على عليهم نعمة الله ووَجَبَ عليهم القيام بشكرها، (وانهي والعقائد لكلّ شيء) : يحتاجون إلى تفصيلة من أمة موسى؛ فإنَّ اللَه أنعم على المحسنين منهم بنعم لا تُحصى من جُملتها وتمامها إنزال التوراة عليهم، فتمت على عليهم نعمة الله ووَجَبَ عليهم القيام بشكرها، (وتفصيلاً لكلَّ شيء) : يحتاجون أي تفصيله من الحلال والحرام والأمر والنهي والعقائد ونحوها، (وهدى ورحمة) : يحصُل به أي : يعديهم إلى الخير ويعرفهم بالشرّ في الأصول والفروع، (ورحمة) : يحصُل بهم المعادة والرحمة والخير الكثير، (لعلماً من الأدلة القاطعة على البعث والجزاء عليهم والجزاء راماً إن الما الكتاب والبينات أي : يهديهم إلى الخير ويعرفهم بالشرّ في الأصول والفروع، (ورحمة) : يحصُل بهم الما الموال والمواع، (ولما والبينات أي : يعديهم إلى الخير ويعرفهم بالشرّ في الأصول والفروع، (ورحمة) : يحصُل بهم عليهم والماء والمواع، (ورحمة) : يحصُل به أي : يهديهم إلى الخير ويعرفهم بالشرّ في الأصول والفروع، (ورحمة) : يحصُل به أي : يهديهم إلى الخير ويعرفهم بالشرّ في الأصول والفروع، (ورحمة) : يحصُل به أي : يهم الماء والرحمة والخير الكثير، ولعلَهم أي : بسبب إنزالنا الكتاب والبينات عليهم (بلقاء ربُهم يؤمنونَ) ؛ فإنه اشتمل من الأدلَة القاطعة على البعث والجزاء بالأعمال، [ما] (10) أي يوجب لهم الإيمان بلقاء ربُهم والاستعداد له.

﴿١٥٥﴾ ﴿وهٰذا﴾: القرآن العظيم والذُّكْر الحكيم، ﴿كتابٌ أَنزَلْنَاه مبارَكُ﴾؛ أي: فيه الخير الكثير والعلم الغزير، وهو الذي تستمدُّ منه سائر العلوم وتستخرجُ منه البركاتُ؛ فما من خير إلَّا وقد دعا إليه ورغَّب فيه وذكر الحِكَمَ والمصالح التي تحتُّ عليه، وما من شرَّ إلَّا وقد نهى عنه وحدًّر منه وذكر الأسباب المنفرة عن فعله وعواقبها الوخيمة. ﴿فاتَبعوه﴾: فيما يأمر به وينهى، وابنوا أصولَ دينِكُم وفروعه عليه. ﴿واتَقوا﴾: الله تعالى أن تخالفوا له أمراً ﴿لعلَّكم﴾: إن اتَبعتموه فَتَرَحَمونَ﴾: فأكبر سبب لنيل رحمة الله اتَباعُ هٰذا الكتاب علماً وعملاً.

١٥٦ (ان تقولوا إنَّما أنزِلَ الكتاب على طائفتين من قبلنا وإن كنَّا عن دراستِهِم لغافلينَ ؛ أي: أنزلنا إليكم لهذا الكتاب المبارك قطعاً لحجَّتكم وخشية أن

کذا فی (ب)، وفی ( أ ): «وما».



تقولوا إنما أنزل الكتابُ على طائفتين من قبلنا؛ أي اليهود والنصارى. ﴿وإِن كَنَّا عن دراستِهِم لغافلينََه؛ أي: تقولون: لم تنزلُ علينا كتاباً، والكتب التي أنزلتها على الطائفتين ليس لنا بها علمٌ ولا معرفةٌ، فأنزلنا إليكم كتاباً لم ينزل من السماء كتابٌ أجمع ولا أوضح ولا أبين منه.

Q R سوّرة الأنعام (١٥٧ ــ ١٥٨)

(١٥٧) ﴿أو تقولوا لو أنّا أنزِلَ علينا الكتابُ لَكُنّا أهدى منهم؟؛ أي: إما أن تعتذروا بعدم وصول أصل الهداية إليكم، وإما أن تعتذروا بعدم كمالها وتمامها، فحصل لكم بكتابكم أصل الهداية وكمالها، ولهذا قال: ﴿فقد جاءكم بينة من ربكم؟: وهذا اسم جنس يدخل فيه كل ما يبين الحق، ﴿وهدى؟: من الضلالة، ورحمة؟؛ أي: سعادة لكم في دينكم ودنياكم؟ فهذا يوجبُ لكم الانقياد لأحكامه والإيمان بأخباره وأنّ مَن لم يرفغ به رأساً وكذَّب به؛ فإنه أظلم الظالمين. ولهذا قال: ﴿فقد جاءكم بينة من ربكم؟: وهذا اسم جنس يدخل فيه كل ما يبين الحق، ﴿وهدى؟: من الضلالة، والإيمان بأخباره وأنّ مَن لم يرفغ به رأساً وكذَّب به؛ فإنه أظلم الظالمين. ولهذا قال: ﴿فقد جاءكم بينة من منهم؟؛ أي: سعادة لكم في دينكم ودنياكم؟ فهذا يوجبُ لكم الانقياد لأحكامه والإيمان بأخباره وأنّ مَن لم يرفغ به رأساً وكذَّب به؛ فإنه أظلم الظالمين. ولهذا قال: ﴿فمَن أظلمُ ممَّن كذَّبَ بآبات الله وصَدَف عنها؟؛ أي: أعرض ونأى قال: في فمن أظلمُ ممَّن كذَّبَ بآبات الله وصَدَف عنها؟؛ أي: العذاب] الذي يسوء صاحبه ويشقُ عليه، ﴿بما كانوا يصدفونَ؟: لأنفسهم ولغيرهم جزاءً لهم على يسوء من أيانا سوء العذاب؟؛ [أي الكناب، ولهذا يوجبُ لكم الانقياد أمان أن أي والهذا والإيمان بأخباره وأنَّ مَن لم يرفغ به رأساً وكذَّب به؛ فإنه أظلم الظالمين. ولهذا بحانه، أس ممّن كذَّبَ بآبات الله وصَدَف عنها؟؛ أي أي أي أمانه ومن أي أي أنه، أما ممّن أما ممّن كذَبَ بأبات الله وصدف عنها؟؛ أي أي أما منه، وبناي يصدفونَ عن آياتنا سوء العذاب؟؛ [أي العذاب] الذي يسوء صاحبه ويشقُ عليه، ﴿بما كانوا يصدفونَ؟: لأنفسهم ولغيرهم جزاءً لهم على عملهم السيخ، وما ربُك بظلام للعبيد.

وفي هذه الآيات دليلٌ على أنَّ علم القرآن أجلُّ العلوم وأبركُها وأوسعُها، وأنه به تحصُل الهداية إلى الصراط المستقيم هدايةً تامةً لا يحتاج معها إلى تخرُّص المتكلمين ولا إلى أفكار المتفلسفين ولا لغير ذلك من علوم الأوَّلين والآخرين.

وأنَّ المعروف أنَّه لم ينزل جنسُ الكتاب إلا على الطائفتين؛ من اليهود والنصارى؛ فهم أهل الكتاب عند الإطلاق، لا يدخل فيهم سائر الطوائف؛ لا المجوس ولا غيرهم.

وفيه ما كان عليه الجاهلية قبل نزول القرآن من الجهل العظيم وعدم العلم بما عند أهل الكتاب الذين عندهم، مادةُ العلم، وغفلتُهم عن دراسة كتبهم.

هُمَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتِيكَةُ أَوْ يَأْنِي رَبُّكَ أَوْ يَأْلِدَ بَعْضُ ءَايَنتِ رَئِكُ قَوْمَ يَأْلِي بَعْضُ مَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِينَنْهَا لَرَ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً قُلِ النَظِرُوَا إِنَّا مُنَنظِرُونَ ٢

الذين استمر ظلمُهُم وعنادهم، ﴿إِلاَ أَن يأتِيَهم﴾؛ مقدمات العذاب ومقدمات الآخرة؛ بأن تأتيهم ﴿الملائكة﴾ لقبض

سورة الأنعام (١٥٨)

أرواحهم؛ فإنهم إذا وصلوا إلى تلك الحال؛ لم ينفعهم الإيمان ولا صالح الأعمال، ﴿أو يأتي ربُكَ»: لفصل القضاء بين العباد ومجازاة المحسنين والمسيئين ﴿أو يأتي بعض آيات ربكَ»: الدالَة على قرب الساعة. ﴿يوم يأتي بعض آيات ربَكَ»: الخارقة للعادة، التي يعلم بها أن الساعة قد دنت وأن القيامة قد اقتربت. ﴿لا ينفعُ نفساً إيمانُها لم تكن آمنتُ من قبلُ أو كسبتُ في إيمانها خيراَ»؛ أي: إذا وجد بعض آيات الله؛ لم ينفع الكافرَ إيمانُه إن آمنَ ولا المؤمنَ المقصرَ أن يزدادَ خيرُهُ بعد ذلك، بل ينفعه ما كان معه من الإيمان قبل ذلك، وما كان له من الخير نيفع إذا كان إيمانُها لم تكن آمنتُ من قبلُ أو كسبتُ في إيمانها خيراً»؛ أي: إذا نيزدادَ وجد بعض آيات الله؛ لم ينفع الكافرَ إيمانُه إنُ آمنَ ولا المؤمنَ المقصرَ أن يزدادَ ينفع إذا كان إيماناً بلغيب وكان معه من الإيمان قبل ذلك، وما كان له من الخير ينفع إذا كان إيماناً بالغيب وكان اختياراً من العبد. فأما إذا وجدت الآيات؛ صار والحريق ونحوهما ممَّن إذا رأى الموت أقلع عمًا هو فيه؛ كما قال تعالى: ﴿فلمًا لما رأوا بأسنا قالوا آمنًا بالله وحدَه وكَفَرْنا بما كنا به مشركينَ. فلم يَكُ ينفعُهم إيمانُهما ألحريق لما رأوا بأسنا مانياً الله التي قد خلتُ في عبادِهِ»

وقد تكاثرت الأحاديث الصحيحة<sup>(١)</sup> عن النبي ﷺ أنَّ المرادَ ببعض آيات الله طلوعُ الشمس من مغربها، وأنَّ الناس إذا رأوْها؛ آمنوا، فلم ينفعُهم إيمانُهم، ويغلقُ حينئذِ باب التوبة. ولمَّا كان لهذا وعيداً للمكذُبين بالرسول ﷺ مُنْتَظَراً وهم ينتظرون بالنبي ﷺ وأتباعه قوارعَ الدهر ومصائب الأمور؛ قال: ﴿قُلَ انْتَظِروا إِنَّا منتَظِرون﴾: فستعلمون أيُّنا أحقُّ بالأمن.

وفي لهذه الآية دليل لمذهب أهل السنة والجماعة في إثبات الأفعال الاختيارية لله تعالى؛ كالاستواء والنزول والإتيان لله تبارك وتعالى من غير تشبيه له بصفات المخلوقين، وفي الكتاب والسنة من لهذا شيءً كثير.

وفيه أن من جملة أشراط الساعة طلوعَ الشمس من مغربها .

وأنَّ الله تعالى حكيمٌ قد جرت عادته وسنَّته أن الإيمان إنما ينفع إذا كان اختياريًّا لا اضطراريًا كما تقدَّم، وأن الإنسان يكتسب الخير بإيمانه؛ فالطاعة والبرُّ والتقوى إنما تنفع وتنمو إذا كان مع العبد إيمانٌ، فإذا خلا القلب من الإيمان؛ لم ينفغه شيءٌ من ذٰلك.

كما في «صحيح البخاري» (٤٦٣٦)، ومسلم (١٥٧) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَىٰةً إِنَّمَا آمَرُهُمْ إِلَى اللَهِ ثُمَّ يُنَتِنُهُم بِمَا كَانُوا يَعْعَلُونَ ٢ مَن جَآة بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ آمَنَالِهَا وَمَن جَآة بِالسَّنِيَةِ فَلَا يُجْزَى إلَ لَا يُظْلَمُونَ ٢ ﴾.

· Rue الأنعام (١٥٩ ـ ١٦١)

(١٥٩) يتوعَد تعالى الذين فرَّقوا دينهم؛ أي: شتَّتوه وتفرَّقوا فيه، وكلُّ أخذ لنفسه نصيباً من الأسماء التي لا تفيد الإنسان في دينه شيئاً؛ كاليهودية والنصرانية والمجوسية، أو لا يكمل بها إيمانه؛ بأن يأخذ من الشريعة شيئاً ويجعله دينه ويدع مثله أو ما هو أولى منه؛ كما هو حال أهل الفرقة من أهل البدع والضلال والمفرقين للأمة. ودلَّت الآية الكريمة أن الدين يأمر بالاجتماع والائتلاف وينهى عن التفرق والاختلاف في أهل الفرقة من أهل البدع والضلال والمفرقين للأمة. ودلَّت الآية الكريمة أن الدين يأمر بالاجتماع والائتلاف وينهى عن مثله أو ما هو أولى منه؛ كما هو حال أهل الفرقة من أهل البدع والضلال والمفرقين للأمة. ودلَّت الآية الكريمة أن الدين يأمر بالاجتماع والائتلاف وينهى عن التفرق والاختلاف في أهل الدين وفي سائر مسائله الأصوليَّة والفروعيَّة، وأمره أن يتبرأ ممَّن فرَّقوا دينهم، فقال: ﴿لستَ منهم في شيء ؟؛ أي: لست منهم وليسوا منك؛ لأنهم خالفوك وعاندوك. ﴿إنَّما أمرُهم إلى الله»: يردُون إليه فيجازيهم بأعماله، بأعمالهم، ﴿نه ما كانوا يفعلونَ».

(١٦٠) ثم ذكر صفة الجزاء فقال: ﴿من جاء بالحسنة ﴾: القوليَّة والفعليَّة، الظاهرة والباطنة، المتعلقة بحقَّ الله أو حقَّ خلقه، ﴿فله عشرُ أمثالها ﴾: لهذا أقل ما يكون من التضعيف، ﴿ومن جاء بالسيئةِ فلا يُجْزى إلَّا مثلَها ﴾: ولهذا من تمام عدله تعالى وإحسانه، وأنه لا يظلم مثقال ذرَّة، ولهذا قال: ﴿وهم لا يُظْلَمون ﴾.

الله المعالي وقال إنّني همديني رقبة إلى صِرَطٍ مُسْتَقِبِمٍ دِينًا قِيمًا مَلْةَ إِبَرْهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ
 إِنّ هُلَ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَتُعْيَاى وَمُمَافِ لِلَهِ رَبِ ٱلْمَالَمِينَ () لا شَرِيكِ لَتُمْ وَبِذَاكِ أَمَرْتُ وَأَنَا
 أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ () قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَتُعْيَاى وَمُمَافِ لِلَهِ رَبِ ٱلْمَالِمِينَ () لا شَرِيكِ لَتُمْ وَبِذَاكِ أَمَرْتُ وَأَنَا
 أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ () قُلْ إِنَّ صَلَاتِ وَنُسُكِي وَتُعْيَاى وَمُمَافِ لِلَهِ رَبِ الْمَالِمِينَ () لا شَرِيكِ لَتُمْ وَبِذَاكِ أَمْرِتُ وَأَنَا
 أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ () قُلْ أَعْبَرُ اللهِ عَلَيْهِ أَنِي رَبًا وَهُو رَبُ كُلِ شَيْءٍ وَلا تَكْمِيبُ حُلُ نَفْسٍ إِلَا عَلَيْهَا وَلا
 أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ () قُلْ عَنْدَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَقُو رَبُ كُلِ شَيْءٍ وَلا تَكْمَسِهُ حُلُ نَفْسٍ إِلَا عَلَيْهَا وَلا
 أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ () قُلْ عَنْهُمُ إِلَى رَبْعُومُ وَمُو رَبُ كُلِ شَيْءٍ وَلا تَكْمَسُهُ حُلُ نَفْسٍ إِلَا عَلَيْهَا وَلا
 نَوْدُ وَازِرَهُ فَوْذَرَ أُخْرَى فَنُ مَنْ إِلَى رَبْعُمْتُهُ فَوْ وَيُعْتَعْتَمَا لَهُ مُعَنَّيْهُ وَبِعُنُ وَمَا اللَهُ مِنْ اللَهُ عَلَيْهُ الْذِي عَلَيْهُ مُعَالِقُونَ () وَعُو وَعُمُو الَذِي لا الْنَهِ مُعَالِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللْهُ مُوالاً اللَّهُ مُنْ إِنَا عَلَيْهُ اللَالِهُ اللَّهُ الْعَنُونُ الْعُنَالُ الْعُمَالَةُ اللَّهُ مُعَالًا إِنَهُ مُوالاً اللَهُ عَالَهُ مُنْهُ اللَهُ مَنْ إِلَيْ عَلَيْهُ الْعَالَةُ الْعَنْ اللْعُنُولُ اللْعُنُولُ اللْعُنُولُ اللْعَالِ وَالَهُ الْعَالَةُ الْعَالِ اللَهُ مُنْهُ الْعَالِ وَالْعَالِي اللْعُنُولُ اللَهُ عَامَانَهُ الْعُنُولُ اللَهُ عَامَالِهُ مَالَكُونَ اللْعُنُولُ الْعَالِ اللْعَالِ اللْعَالِ اللْعُنُولُ مَا عَالَهُ مَالَهُ عَلَى مُنْ اللْعُنُولُ اللَهُ مَالَهُ الْعُنُولُ اللَهُ الْعَالِ اللْعَالِ اللْعَالِ اللْعُنُولُ الْعُنُولُ الْعُولُ اللْعُنُولُ لُكُولُ الْعُنْ اللْعُنْعُ الْعُنُولُ الْعُنُ اللْعُنُ مَا لَهُ مَالَ اللْعُنُولُ اللْعُنُ مِنْ اللَهُ مِنْ اللْعُنُولُ الْعُنُولُ الْعُنُ مُ مَالَ اللْعُنْعُ مُ مَالَةُ اللْعُنُولُ الْنُ الْعُنُ اللْعُنُ مَنْ مَا مَالُ مُنْعُ مُ مُوا

(١٦١) يأمر تعالى نبيَّه ﷺ أن يقول ويعلن بما هو عليه من الهداية إلى الصراط المستقيم، الدِّين المعتدل، المتضمَّن للعقائد النافعة والأعمال الصالحة والأمر بكل حسن والنهي عن كل قبيح، الذي عليه الأنبياء والمرسلون، خصوصاً إمام الحنفاء ووالد من بُعِثَ من بعد موته من الأنبياء خليل الرحمٰن إبراهيم عليه الصلاة

سورة الأنعام (١٦٢ ـ ١٦٥)) 🛒

والسلام، وهو الدين الحنيف، المائل عن كل دين غير مستقيم من أديان أهل الانحراف كاليهود والنصارى والمشركين. ولهذا عمومٌ.

(١٦٢) ثم خصّص من ذلك أشرف العبادات، فقال: ﴿قُلْ إِنَّ صَلاتي وَنسَكيَ»؛ أي: ذبحي، وذلك لشرف هاتين العبادتين وفضلهما ودلالتهما على محبَّة الله تعالى وإخلاص الدين له والتقرُّب إليه بالقلب واللسان والجوارح وبالذبح الذي هو بذل ما تحبُّه النفس من المال لما هو أحبُّ إليها وهو الله تعالى، ومن أخلص في صلاته ومن أخلص في مدينة الذي عالى، ومن أخلص في صلاته ويُسُكه؛ أي: ما تعلى أخلص في مدينة الذي على أخلص في مماتي وأي أي ما لاين ما مماتين العبادتين وفضلهما ودلالتهما على محبَّة الله تعالى وإخلاص الدين له والتقرُّب إليه بالقلب واللسان والجوارح وبالذبح الذي هو بذل ما تحبُّه النفس من المال لما هو أحبُّ إليها وهو الله تعالى، ومن أخلص في صلاته ونُسُكه؛ أي: ما تحبُّه النفس من المال لما هو أحبُّ إليها وهو الله تعالى، ومن أخلص في صلاته ونُسُكه؛ استلزم ذلك إخلاصه لله في سائر أعماله. وقوله: أومحيايَ ومماتي»؛ أي: ما آتيه في حياتي وما يجريه الله عليَّ وما يقدر عليَّ في مماتي؛ الجميعُ ولله ربَّ العالمين».

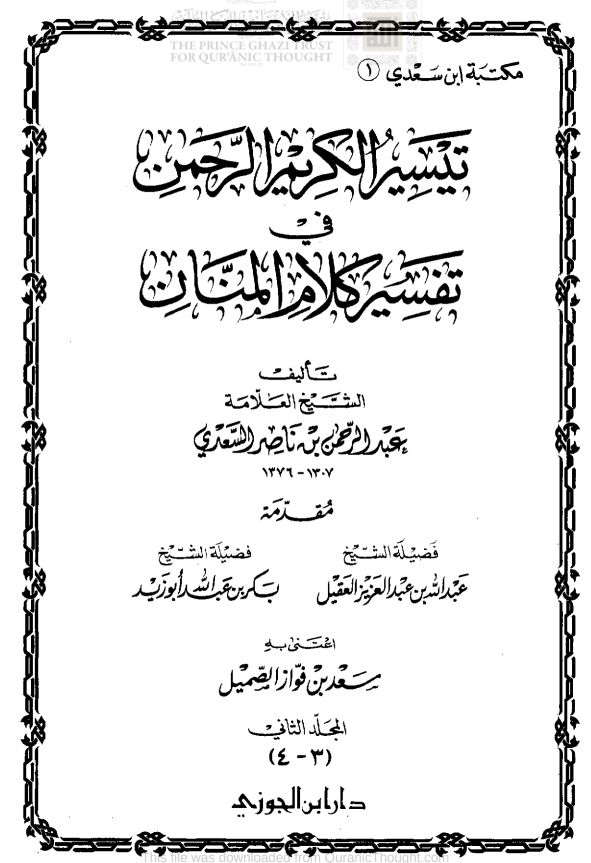
﴿١٦٢﴾ ﴿لا شريكَ له؟: في العبادة؛ كما أنه ليس له شريكٌ في الملك والتدبير، وليس لهذا الإخلاص لله ابتداعاً مني وبدعاً أتيته من تلقاء نفسي، بل ﴿بذلك أمِرْتُ؟: أمراً حتماً لا أخرج من التبعة إلا بامتثاله، ﴿وأنا أول المسلمين؟: من لهذه الأمة.

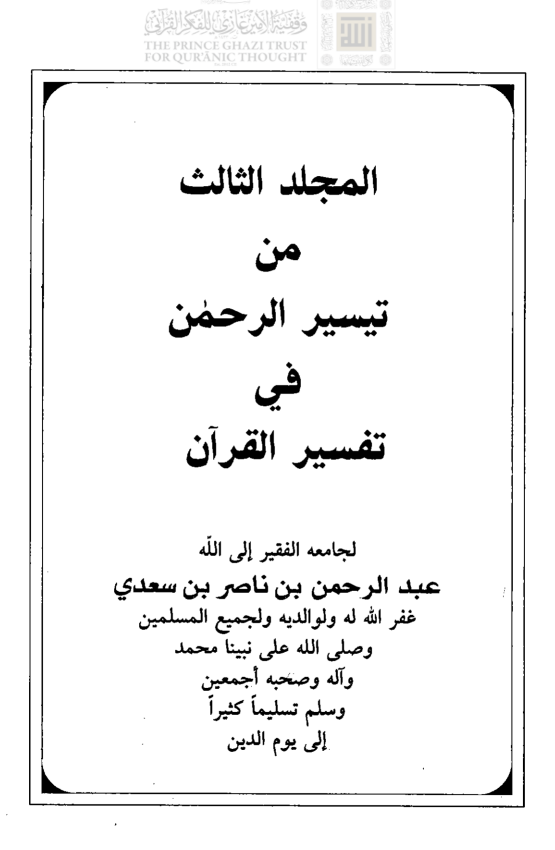
(١٦٤) ﴿قُلْ أَغْير اللَّهُ: من المخلوقين ﴿أَبِغي رَبًّا ﴾؛ أي: يحسن ذٰلك، ويليق بي أن أتَّخذ غيره مربياً ومدبراً، والله ربُّ كلِّ شيء؛ فالخلق كلهم داخلون تحت ربوبيته، منقادون لأمره، فتعيَّن عليَّ وعلى غيري أن يَتَّخِذَ اللهَ رَبًّا ويرضى به وأن لا يتعلَّق بأحد من المربوبين الفقراء العاجزين. ثم رغَّب ورهَب بذلك<sup>(1)</sup> الجزاء، فقال: ﴿ولا تكسِبُ كلَّ نفس﴾: \_ من خير وشر<sup>(٢)</sup> \_ ﴿إِلَّا عليها ﴾؛ كما قال تعالى: ﴿من عمل صالحاً فلنفسِهِ ومن أساءَ فعَلَيْها ﴾، ﴿ولا تزِرُ وازرة وزرَ أخرى ﴾: بل كلُّ عليه وزرُ نفسِهِ، وإن كان أحد قد تسبَّب في ضلال غيره ووزره؛ فإن عليه وزر التسبب من غير أن ينقص من وزر المباشر شيء، ﴿ثم إلى ربَّكم مرجِعُكم ﴾: يوم القيامة، ﴿فينبَّتُكم بما كنتُم فيه تختلفونَ<sup>(٣)</sup> ﴾: من خير وشرُ

﴿١٦٥﴾ ﴿وهو الذي جعلكم خلائفَ الأرضَ؟؛ أي: يخلُفُ بعضُكم بعضاً،
واستخلفكم الله في الأرض، وسخَّر لكم جميع ما فيها، وابتلاكم لينظر كيف

- (1) في (ب): "بذكر».
   (۲) في (ب): "من خير أو شَرّ».
  - (٣) في (ب): «فينبتُكم بما كنتم تعملون».

سورة الأنعام (١٦٥) 04. تعملونَ، ﴿ورَفَعَ بعضَكم فوق بعض درجات؟: في القوة والعافية والرزق والخُلْق والخُلُق؟ ﴿ليبِلُوَكُم فيما آتاكم؟: فَتفاوتت أعمالُكم. أنَّ ربَّك سريعُ العقاب؟: لمن عصاء وكذَّب بآياتِهِ، ﴿وإنَّه لغفورٌ رحيمٌ؟: لمن آمن به وعمل صالحاً، وتاب من الموبقات<sup>(١)</sup>. آخر تفسير سورة الأنعام. فلله الحمد والثناء. وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين. (1) في هامش النسخة (1): «بلغ مقابلة على أصله». جاء في نهاية المجلد الثاني : وكان الفراغ من كتابته في يوم الجمعة موافق خمس وعشرين من جمادى الآخرة سنة ١٣٤٥ ؛ خمس وأربعين وألف وثلاثمائة. بقلم الفقير إلى ربه المنان، على الحسن العلى الحسن البريكان، وقد نسخته على نسخة المؤلف، غفر الله له، وأثابه على ذلك الثواب الجزيل، وجزاه الله عنا وعن جميع المسلمين أفضل الجزاء في دار الجزاء، وأدخله الله برحمته فسيح الجنان، ووقانا وإياه عذاب النيران، بفضله وكرمه؛ إنه قريب مجيب. وصلى الله على نبيُّنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. آمين ثم آمين يا رب العالمين.





سورة الأعراف (١ ـ ٣)

## تفسير سورة الأعراف

## مكية

## ينسب ألمَو الْكَنْفِ الْيَحَسِمْ

﴿المَعْصَ ﴾ كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدَدِكَ حَمَيٌ مِنْهُ لِنُىنذِرَ بِدٍ. وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ انَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن زَنِكُمْ وَلَا تَنَبِعُوا مِن دُونِدٍ أَوْلِيَّةً قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ وَكَم مِن قَرْبَهُمْ أَهْلَكُنْهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيْتًا أَوْ هُمْ قَابَلُونَ ﴾ فَمَا كَانَ دَعْوَنِهُمْ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا إِلَا أَن قَالُوا إِنَّا كُنَا طَلِينَ ﴾ فَلَنْسَعَانَ اللَهِ أَوْ هُمْ قَابَلُونَ ﴾ فَمَا كَانَ دَعْوَنِهُمْ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا إِلَا أَن

﴿ - ٢﴾ يقول تعالى لرسوله محمد تلك مبيناً له عظمة القرآن: ﴿ كتاب ٱنْزِلَ إليك ؟ أي: كتاب جليل حوى كل ما يحتاج إليه العباد وجميع المطالب الإلهية والمقاصد الشرعية محكماً مفصلاً. فلا يكن في صدرك منه ﴿ حَرَج ؟ أي: ضيق وشك واشتباه، بل لتعلم أنه تنزيل من حكيم حميد، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه (١)، فلينشرخ له صدرك، ولتطمئنَ به نفسُك، ولتصدغ بأوامره ونواهيه، ولا تخش لائماً ومعارضاً ؛ (لتنذر به ): الخلق وتَعِظهم وتذكرهم فتقوم الحجة على المعاندين، ﴿ وَ ليكن (٢) ﴿ ذكرى للمؤمنينَ ؟ كما قال تعالى: ﴿ وذكر والباطنة، وما يحول بين العبد وبين سلوكه.

(٣) ثم خاطب الله العباد، ولفتهم (٣) إلى الكتاب، فقال: ﴿اتَّبِعوا ما أَنزِلَ إِلَى مِن ربِّكَمَ»، وهو ﴿من ربِّكَمَ»، الذي يريد أن يُتِمَ تربيتَه لكم، فأنزل عليكم هذا الكتاب الذي إن اتبعتموه كملتْ

- (١) في (ب): «لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، وأنه أصدق الكلام».
  - (۲) في (ب): «وليكونَ».
    (۳) في (ب): «والفتهم».



تربيتُكم وتمَّتْ عليكم النعمةُ وهُديتم لأحسن الأعمال والأخلاق ومعاليها، ﴿ولا تَتَّبِعوا من دونِهِ أولياءَ﴾؛ أي : تتولَّونهم، وتتَّبعون أهواءهم، وتتركون لأجلها الحقَّ، ﴿قَليلاً ما تَذَكَّرونَ﴾: فلو تذكَّرتم وعرفتم المصلحة؛ لما آثرتُم الضارَّ على النافع والعدوَّ على الولي.

سورة الأعراف (٤ ـ ٨)

٤ شم حذرهم عقوباته للأمم الذين كذبوا ما جاءتهم به رسلهم فلا يشابهوهم، فقال: ﴿وكم من قرية أهلكناها فجاءها بأسنا﴾؛ أي: عذابُنا الشديد، ﴿بياتاً أو هم قائلونَ﴾؛ أي: في حين غفلتهم وعلى غِرَّتهم غافلون، لم يخطر الهلاكُ على قلوبهم، فحين جاءهم العذاب؛ لم يدفعوه عن أنفسهم، ولا أغنت عنهم آلهتهم التي كانوا يرجونهم، ولا أنكروا ما كانوا يفعلونه من الظلم والمعاصي.

﴿ فَما كَان دَعُواهُم إذ جَاءَهُم بأَسُنا إلاً أن قالوا إنا كنًا ظالمينَ ؛ كَما قال تعالى: ﴿ فَمَ قَصَمْنا من قريةٍ كانت ظالمةً وأنشأنا بعدَها قوماً آخرينَ. فلما أحسُّوا بأسنا إذا هُم منها يركُضونَ. لا تركُضوا وارجِعوا إلى ما أُترفتُم فيه ومساكِنِكُم لعلّكم تُسْالونَ. قالوا يا وَيْلنا إنَّا كَنَّا ظالمينَ. فما أحسُوا يأسنا إذا هُم منها يركُضونَ. لا تركُضوا وارجِعوا إلى ما أُترفتُم فيه ومساكِنِكُم لعلّكم تُسْالونَ. قالوا يا كَنَا ظالمةً وأنشأنا بعدَها قوماً آخرينَ. فلما أحسُّوا يُسْنا إذا هُم منها يركُضونَ. لا تركُضوا وارجِعوا إلى ما أُترفتُم فيه ومساكِنِكُم لعلّكم تُسْالونَ. قالوا يا وَيْلنا إنَّا كَنَا ظالمينَ. فما زالت تلك دعواهُم حتَّى جَعَلناهُم حصيداً خصيداً خامدينَ».

٩٦ وقوله: ﴿فَلَنَسْأَلَنَّ الذين أرسِل إليهم»؛ أي: لنسألن الأمم الذين أرسل الله إليهم الذين أرسل اللهم المرسلين عما أجابوا [به] رسلهم، ﴿وَيَوْمَ يُناديهم فَيَقُولُ ماذا أُجبتُمُ المرسلينَ...﴾ الآيات، ﴿وَلَنَسْأَلَنَّ المرسلينَ»: عن تبليغهم لرسالات ربُّهم وعما أجابتهم به أممهم.

﴿ ﴾ ﴿ فَلَنَقُصَنَّ عليهم ﴾ أي: على الخلق كلهم ما عملوا، ﴿ علم ﴾: منه تعالى لأعمالهم، ﴿وما كُنا غائبينَ ﴾: في وقت من الأوقات؛ كما قال تعالى: ﴿ أحصاه الله وَنَسُوه ﴾، وقال تعالى: ﴿ولقد خَلَقْنا فوقَكم سبعَ طرائقَ وما كُنًا عن الخلق غافلين ﴾.

ثم ذكر الجزاء على الأعمال، فقال:

﴿وَالْوَزْنُ يَوْمَبِدٍ ٱلْحَقُّ فَنَن ثَقُلَتَ مَوَزِيتُهُم فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّت مَوَزِينُهُم فَأُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوًا آنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِتَايَنِينَا يَظْلِعُونَ ﴾ .

أي: والوزن يوم القيامة يكون بالعدل والقسط الذي لا جَوْر فيه ولا ظلم بوجه. ﴿فمن تَقْلَت موازينُه﴾: بأن رَجَحَتْ كفةُ حسناته على سيئاته، ﴿فأولَتْك هم

072

سورة الأعراف (١٠ ـــ ١٢)]

المفلحونَ﴾؛ أي: الناجون من المكروه، المدركون للمحبوب، الذين حصل لهم الربح العظيم والسعادة الدائمة.

﴿ ٩ ﴾ ﴿ ومن خفَّت موازينُه ﴾ : بأن رجحت سيئاتُه وصار الحكم لها، ﴿ فأولئْك الذين خسروا أنفسهم ﴾ : إذ فاتهم النعيمُ المقيمُ وحصل لهم العذابُ الأليم، ﴿ بما كانوا بآياتِنا يَظْلِمونَ ﴾ : فلم ينقادوا لها كما يجبُ عليهم ذلك.

﴿رَلَقَدْ مَكَنَّكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَابِضُ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴿ ﴾.

(١٠) يقول تعالى ممتنًا على عباده بذكر المسكن والمعيشة: ﴿ولقد مكَّنًاكم في الأرض؟؛ أي: هيأناها لكم بحيث تتمكَّنون من البناء عليها وحرثها ووجوه الانتفاع بها، ﴿وجَعَلْنا لكم فيها معايشَ؟: مما يخرج من الأشجار والنبات ومعادن الأرض وأنواع الصنائع والتجارات؛ فإنه هو الذي هيَّاها وسخَر أسبابها، ﴿قليلاً ما تشكَرون؟: الله الذي أنعم عليكم بأصناف النعم، وصَرَف عنكم النقم.

 أَوَلَقَدْ خَلَقَنَاكُمُ ثُمَّ صَوَّرْنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَبِكَةِ أَسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِنَّلِيسَ لَرَ يَكُن مِنَ ٱلسَّنِجِدِينَ () قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا نَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكُ قَالَ أَنَا خَيَرٌ مِنْهُ خَلَقْنَي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ () قَالَ فَاهْبِط مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَنَكَبَّرَ فِيهَا فَآخُرَجَ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنْغِرِينَ () قَالَ أَنَا نُظْرَفِ إِلَى يَوْمِ يُبْحَنُونَ () قَالَ إِنَكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ () .

(١١) يقول تعالى مخاطباً لبني آدم: ﴿ولقد خَلَقْناكم؟: بخلق أصلِكم ومادَّتكم التي منها خرجتُم؛ أبيكم آدم عليه السلام، ﴿ثم صوَّرْناكم؟: في أحسن صورة وأحسن تقويم، وعلَّمه [الله] تعالى ما به تكمُلُ صورتُه الباطنةُ؛ أسماءَ كل شيء، ثم أمر الملائكة الكرام أن يسجُدوا لآدم إكراماً واحتراماً وإظهاراً لفضلهِ، فامتثلوا أمر ربهم، ﴿فَسَجدوا؟ كـلُّهم أجمعون ﴿إلا إبليس؟: أبى أن يسجدَ له تكبُراً عليه وإعجاباً بنفسه.

(١٢) فوبَّخه الله على ذٰلك، وقال ما منعك أن تسجد لما خلقت بيديً أي شرفته وفضلته بهٰذه الفضيلة التي لم تكن لغيرِهِ، فعصيتَ أمري وتهاونت بي. وقال» إبليسُ معارضاً لربِّه: ﴿أنا خيرٌ منه»، ثم برهن على هٰذه الدعوى الباطلة بقوله له: ﴿خلَقْتَني من نارِ وخلقتَهُ من طينٍ»: وموجب هٰذا أن المخلوق من نار أفضل من المخلوق من المي أفضل من المخلوق من طين على أفضل من المخلوق من طين وصعودها. OR QURĂNIC THO تلورة الأعراف (١٢ - ١٧)

منها: أنه في مقابلة أمر الله له بالسجود، والقياس إذا عارض النصَّ فإنه قياسً باطل؛ لأنَّ المقصود بالقياس أن يكون الحكم الذي لم يأت فيه نصَّ يقارب الأمور المنصوص عليها ويكون تابعاً لها، فأما قياس يعارضها ويلزم من اعتباره إلغاء النصوص؛ فهٰذا القياس من أشنع الأقيسة.

ومنها: أنَّ قولَه: ﴿أنا خيرٌ منه﴾؛ بمجرَّدها كافية لنقص إبليس الخبيث؛ فإنَّه برهن على نقصه بإعجابه بنفسه وتكبُّره والقول على الله بلا علم، وأيُّ نقص أعظم من لهذا؟!

ومنها: أنه كَذَبَ في تفضيل مادة النار على مادة الطين والتراب؛ فإنَّ مادة الطين فيها الخشوعُ والسكونُ والرزانةُ، ومنها تظهر بركات الأرض من الأشجار وأنواع النبات على اختلاف أجناسه وأنواعه، وأما النار؛ ففيها الخفة والطيش والإحراق.

(١٣) ولهذا؛ لما جرى من إبليس ما جرى؛ انحطَّ من مرتبته العالية إلى أسفل السفلي، فقال الله له: المبطُ همنها أي: من الجنة، ﴿فما يكونُ لك أن تتكبَرَ فيها؟: لأنها دار الطيبين الطاهرين، فلا تمليقُ بأخبت خَلْق الله وأشرهم، ﴿فاخرُجُ إِنَّك من الصاغرين؟؛ أي: المهانين الأذلين؛ جزاء على كبره وعجبه بالإهانة والذل.

(12 - 18) فلما أعلن عدوُ الله بعداوة الله وعداوة آدم وذريَّته؛ سأل الله النظرة والإمهال إلى يوم البعث؛ ليتمكَّنَ من إغواء ما يقدِرُ عليه من بني آدم، ولما كانت حكمة الله مقتضيةً لابتلاء العباد واختبارهم ليتبيئَ الصادق من الكاذب ومَن يطيعه ومن يطيع<sup>(۱)</sup> عدوَّه؛ أجابه لما سأل، فقال: ﴿إنَّك من المُنظَرِينَ».

﴿قَالَ فَبِمَاً أَغْرَيْتَنِي لأَفْدُنَ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ثُمَّ لَاَنِيَنَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمَ وَمِنْ خَلَفِهِمْ وَتَمَنَ أَيْمَنِيهِمْ وَعَن شَمَآبِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ۞ ﴾.

﴿١٦﴾ أي: قال إبليس لَمَّا أَبْلِسَ وأَيِسَ من رحمة الله: ﴿فَبِمَا أَغُوَيْتَنِي لأَقَعدنَ لهم﴾؛ أي: للخلق ﴿صراطك المستقيمَ﴾؛ أي: لألزمنَّ الصِّراط، ولأسعى غاية جهدي على صدِّ الناس عنه وعدم سلوكهم إياه.

﴿١٧﴾ ﴿ثُمَّ لَآتِيَنَّهُم مِنْ بينِ أبديهم ومن خلفِهم وعن أيمانِهِم وعن شمائِلِهم﴾؛

· (١) في (ب): "ومن يطيعه ممَّن يطيع عدوَّه".

سورة الأعراف (١٨ ـــ ٢٠)) 🛛

أي: من جميع الجهات والجوانب، ومن كل طريق يتمكن فيه من إدراك بعض مقصوده فيهم، ولما علم الخبيتُ أنهم ضعفاء قد تغلب الغفلةُ على كثير منهم، وكان جازماً ببذل مجهوده على إغوائهم؛ ظنَّ وصدق ظنُّه وفقال: ﴿ولا تجدُ أكثرَهُم شاكرينََه: فإنَّ القيام بالشكر من سلوك الصراط المستقيم، وهو يريدُ صدَّهم عنه وعدم قيامهم به؛ قال تعالى: ﴿إِنَّما يَدْعو حِزْبَه ليكونوا من أصحابِ السَّعيرَه، وإنما نَبَّهَنا الله على ما قال، وعزم على فعله، لنأخذَ منه حِذْرَنا، ونستعدً لعدوًنا، ونحترزَ منه بعلمنا بالطُرُق التي يأتي منها ومداخله التي ينفذ منها؛ فله تعالى علينا بذٰلك أكمل نعمة.

﴿قَالَ لَخُبُجُ مِنْهَا مَذْءُومًا مَّلْتَحُولًا لَّمَن نَبِعَكَ مِنْهُمُ لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّمَ بِنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ ﴾.

(١٨) أي: قال الله لإبليس لما قال ما قال: ﴿اخرُجُ منها؟: خروج صَغار واحتقار، لا خروج إكرام، بل ﴿مذؤوماً؟؛ أي: مذموماً، ﴿مدحوراً؟: مبعداً عن الله وعن رحمته وعن كل خير. ﴿لأملأنَّ جهنَّمَ؟: منك وممَّن تَبِعَكَ منهم ﴿أجمعينَ؟: ولهذا قَسَمٌ من الله تعالى أن النار دار العصاة، لا بد أن يملأها من إبليس وأتباعه من الجن والإنس.

ثم حذَّر آدَمَ شرَّه وفتنته فقال:

﴿١٩﴾ أي: أمر الله تعالى آدم وزوجته حواء التي أنعم الله بها عليه ليسكن إليها أن يأكلا من الجنة حيث شاءا ويتمتعا فيها بما أرادا؛ إلا أنه عيَّن لهما شجرةً ونهاهما عن أكلها، والله أعلم ما هي، وليس في تعيينها فائدةً لنا، وحرَّم عليهما أكلها؛ بدليل قوله: ﴿فتكونا من الظالمين﴾.

٢٠﴾ فلم يزالا ممتثلينِ لأمر الله حتى تغلغل إليهما عدوُّهما إبليس بمكره،

فوسوس لهما وسوسةً خدَعَهما بها وموَّه عليهما وقال: ﴿ما نهْكُما رَبُّكما عن هٰذه الشجرة إلَّا أن تكونا مَلَكَيْنَ﴾؛ أي: من جنس الملائكة، ﴿أو تكونا مِنَ الخالدينَ»: كما قال في الآية الأخرى: ﴿هل أَدُلُكَ على شجرةِ الخُلْدِ وملكِ لا يَبْلى﴾.

للورة الأعراف (٢١ ـ ٢٣)

(٢١) ومع قوله لهذا أقسم لهما بالله: ﴿إِنِّي لَكُما لَمَنَ النَّاصَحِينَ﴾؛ أي: من جملة الناصحين؛ حيث قلت لكما ما قلتُ.

﴿٢٢﴾ فَاغترًا بذلك، وغلبت الشهوة في تلك الحال على العقل، ﴿فدلاًهما﴾؛أي: أنزلهما عن رتبتهما العالية التي هي البعدُ عن الذنوب والمعاصي إلى التلوُّث بأوضارِها، فأقدما على أكلها، ﴿فلمًا ذاقا الشجرةَ بَدَت لهما سوآتُهما﴾؛ أي: ظهرت عورة كل منهما بعدما كانت مستورةً، فصار للعري الباطن من التقوى في هذه الحال أثرَّ في اللباس الظاهر حتى انخلع، فظهرت عوراتُهما، ولما ظهرتُ عوراتُهما؛ خَجِلا وجَعَلا يخصِفان على عوراتهما من أوراق شجر الجنة ليستترا بذلك، ﴿وناداهما ربهما﴾: وهما بتلك الحال ـ موبِّخاً ومعاتباً ـ: ﴿ألم أنْهَكُما عن تلكما الشجرة وأقل لكما إنَّ الشيطان لكما عدوٌ مبينٌ»: فَلِمَ اقترفتُما المنهيَّ وأطعتما عدوًكما؟!

(٢٣) فحينئذ مَنَّ الله عليهما بالتوبة وقَبولها، فاعترفا بالذب، وسألا من الله مغفرته، فقالا: ﴿رَبَّنا ظَلَمْنا أَنفُسَنا وإن لم تغفر لنا وترحَمْنا لَنَكونَنَ من الخاسرينَ»؛ أي: قد فعلنا الذب الذي نبَّهتنا عنه وأضررنا بأنفسنا<sup>(١)</sup> باقتراف الخاسرينَ»؛ أي: قد فعلنا الذب الذي نبَّهتنا عنه وأضررنا بأنفسنا<sup>(١)</sup> باقتراف الذب، وقد فعلنا سبب الخسار إن لم تغفر لنا بمحو أثر الذب وعقوبته وترحَمْنا بقبول الذب، وعمَّنا من الذب، وقد فعلنا من الذب الذي نبَّهتنا عنه وأضررنا بأنفسنا<sup>(١)</sup> باقتراف الذب، وقد فعلنا سبب الخسار إن لم تغفر لنا بمحو أثر الذب وعقوبته وترحَمْنا فقول الذب، وقد فعلنا من أمثال هذه الخطايا، فغفر الله لهما ذلك، وعصى آدم ربَّه فقوى. ثم اجتباه ربَّه فتاب عليه وهَدَى. هذا وإبليس مستمرَّ على طغيانه، غير مقلع من عصيانه؛ فمن أشبه آدم بالاعتراف وسوَّال المغفرة والندم والإقلاع إذا صدرت من المنا الذراب يزداد من المالي ومن أشبة إبليس إذا صدر منه الذبُ لا يزالُ يزداد من المعاصي؛ فإنه لا يزداد من الله إلا بعداً.

﴿[قَالَ أَهْبِطُوا بَعَضْكُرُ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي ٱلأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَنَّمُ إِلَى حِينِ](`` ٢

- (1) في (ب): «نهيتنا عنه وضَرَّيْنا أنفسنا».
  - (٢) زيادة لا توجد في النسختين.

سورة الأعراف (٢٤ ـ ٢٧) 🕺

فِيهَا تَحْبَوْنَ وَفِيهَا نَمُونُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ ۞ بَبَنِيَ مَادَمَ قَدْ أَنَزُلْنَا عَلَيْكُو لِلسَا بُؤَدِى سَوْءَتِكُمْ وَرِدِشَأْ وَلِيَاسُ ٱلنَّفَوَىٰ ذَلِكَ خَبَرٌ ذَلِكَ مِنْ مَايَنتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ بَذَكُرُونَ ۞ ﴾.

٤٤ - ٢٥ أي: لما أهبط الله آدم وزوجته وذريتهما إلى الأرض؛ أخبرهما بحال إقامتهم فيها، وأنه جعل لهم فيها حياةً، يتلوها الموتُ مشحونةً بالامتحان والابتلاء، وأنهم لا يزالون فيها، يرسِلُ إليهم رسلَه، ويُنْزِلُ عليهم كتبه، حتى يأتِيَهُمُ الموت فيدفَنون فيها، ثم إذا استكملوا بَعَنَهم اللهُ، وأخرجهم منها إلى الدارِ التي هي الدار حقيقة، التي هي دار المقامة.

(٢٦% ثم امتنَّ عليهم بما يسَّر لهم من اللباس الضروري واللباس الذي المقصود منه الجمال، وهٰكذا سائر الأشياء كالطعام والشراب والمراكب والمناكح، ونحوها قد يسر الله للعباد ضروريتها ومكمَّل ذٰلك، وبيَّن لهم أن هٰذا ليس مقصوداً<sup>(١)</sup> بالذات، وإنَّما أنزله الله ليكون معونةً لهم على عبادته وطاعته، ولهٰذا قال: ﴿ولباسُ التقوى ذٰلك خيرًه: من اللباس الحسيَّ؛ فإن لباس التقوى يستمرُ مع العبد ولا يبلى ولا يبيد، وهو جمال القلب والروح، وأما اللباس الظاهريي؛ فغايتُه ولي نيس أن ينفر مع أن يشار عارد فروباسُ التقوى ذٰلك خيرًه: من اللباس الحسيَّ؛ فإن لباس التقوى يستمرُ مع أن يستُر العورة الظاهرة في وقت من اللباس الحسيَّ؛ فإن لباس الظاهريي؛ فغايتُه أن يستُر العورة الظاهرة في وقت من الأوقات، أو يكون جمالاً للإنسان، وليس أن يضرُه كشفية العم مع أن يحريه، وأما اللباس الظاهريي، فإن يستُر مع أن يستُر العورة الظاهرة في وقت من الأوقات، أو يكون جمالاً للإنسان، وليس أن يضرُه كشفية العمرة في وقت من الأوقات، أو يكون جمالاً للإنسان، وليس أن يضرُه كشفية العامرة في وقت من الأوقات، أو يكون جمالاً للإنسان، وليس أن يضرُه كشفية العامرة العامرة، وأما اللباس الظاهري، فنايته ولاء ذلك منه نفع. وأيضاً؛ فبتقدير عدم هٰذا اللباس تنكشف عورتُه الظاهرة التي لا أن يشرُّه كشفُها مع الضرورة، وأما بتقدير عدم لما التقوى؛ فإنها تنكشف عورته ولي ذلك من قيات الله لعلم مي يأكرونَه؛ يضرُه كشفُها مع الضرورة، وأما بتقدير عدم لباس التقوى؛ فإنها تنكشف عورته ألباطنة، وينال الخزي والفضيحة. وقوله: ﴿ذلك من آيات الله لعلمَهم يذَكَرونَه؛ وتستعينون<sup>(٢)</sup> باللباس الظاهر على الباطن.

وَيَبَنِيَ ءَادَمَ لَا يَفْنِنَغَصْمُ الشَّيْطَنُ كَمَا أَخْرَجَ أَبَوَيَكُم فِنَ الْجَنَّذِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِبُرِيَهُمَا سَوَمَاتِهِمَأْ إِنَّهُ يَرَىنَكُمْ هُوَ وَقِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نَرَوْنَهُمْ إِنَا جَعَلْنَا الشَّيْطِينَ أَوْلِبَاءَ لِلَذِينَ لَا يُؤْيِنُونَ ﴿

﴿٢٧﴾ يقول تعالى محذّراً لبني آدم أن يفعل بهم الشيطان كما فعل بأبيهم: ﴿يا بني آدم لا يَفْتِنَنَّكُمُ الشيطانُ۞: بأن يزيِّن لكم العصيانَ ويدعوكم إليه ويرغُبكم فيه فتنقادون له، ﴿كما أخرجَ أَبَوَيْكم من الجنة﴾: وأنزلهما من المحلِّ العالي إلى أنزل منه؛ فأنتم يريد أن يفعل بكم كذلك ولا يألو جهده عنكم حتى يفتِنَكم إن استطاع؛

في (ب): «وأن هذا ليس مقصوداً».
 (٢) في (ب): «وتشبهون».

021

أسلورة الأعراف (٢٨ ـ ٢٩)

فعليكم أن تجعلوا الحَذَرَ منه في<sup>(١)</sup> بالكم، وأن تَلْبَسوا لامةَ الحرب بينَكم وبينه، وأن لا تغفلوا عن المواضع التي يدخل منها إليكم. فإنَّه يراقِبُكم على الدوام، وهجيراكم هو وقَبيلُهُ»: من شياطين الجن همن حيث لا تَرَوْنَهم إنا جعلنا الشياطينَ أولياءَ للذين لا يؤمنونَ»: فعدمُ الإيمان هو الموجبُ لعقد الولاية بين الإنسان والشيطان. هإنَّه ليسَ له سلطانٌ على الذين آمنوا وَعلى ربِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ. إنَّما سلطانُهُ على الذين يَتَوَلُّوْنَهُ والذين هم بِهِ مشركونَ».

﴿وَإِذَا فَعَـلُوا فَنِحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَآ مَابَآةَنَا وَالَّنَهُ أَمَرَنَا بِهَاً قُلْ إِنَ اللَّهَ لَا يَأْمُ بِالْفَحْشَلَةِ أَنَقُولُونَ عَلَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ قُلْ أَمَرَ رَتِي بِالْقِسْطِ وَأَقِيـمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِ مَسْجِدِ وَادْعُوهُ تُخْلِصِينَ لَهُ الذِينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَقُودُونَ ۞ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّكَلَةُ إِنَّهُمُ الْخَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَآة مِن دُونِ اللَّهِ وَيَخْسَبُونَ أَنَّهُم تُهْتَدُونَ ۞

الله أمرهم بها: فول تعالى مبيئاً لقبح حال المشركين الذين يفعلون الذنوب وينسبون أن الله أمرهم بها: فوإذا فعلوا فاحشةَ»: وهي كل ما يُستفحش ويُستقبح، ومن ذلك طوافهم بالبيت عراة، فوالله وَجَدْنا عليها آباءَنا»: وصَدَقوا في هذا، فوالله أمَرَنا بها»: وكذبوا في هذا، والله أمَرَنا يها»: وكذبوا في هذا، ولهذا ولهذا مليهم هذه النسبة، فقال: فوالله أمرَنا يها»: وكذبوا في هذا، ولهذا ورجد لله عليهم هذه النسبة، فقال: فوالله أمرَنا يها»: وما يأمر ما يُستفحش ويُستقبح، ومن ذلك طوافهم بالبيت عراة، فوالله وحد لله عليهم هذه النسبة، فقال: فوالله أمرَنا يها»: وكذبوا في هذا، ولهذا ورجد لله عليهم هذه النسبة، فقال: فول إن الله لا يها»: وكذبوا في هذا، ولهذا ورقب من فله النسبة، فقال: فول إن الله لا يها»: وكذبوا في هذا، ولهذا ورقب منها وحكمته أن يأمر عبادة بتعاطي الفواحش، لا في أمرُ بالفحساء»؛ أي الم يليق بكماله وحكمته أن يأمر عبادة بتعاطي الفواحش، لا هذا الذي يفعله المشركون ولا غيره، فرأتقولونَ على الله ما لا تَعْلَمونَ»: وأي الم وأي أن الله لا هذا الذي يفعله المشركون ولا غيره، فرأتقولونَ على الله ما لا تَعْلَمونَ»: وأي الم الم واحربي الفراح في هذا الذي والله الم واحل من ما من هذا الذي يفعله المشركون ولا غيره، في أتقولونَ على الله ما لا تعليم من هذا إذا إله الفواحش، لا هذا الذي يفعله المشركون ولا غيره، في أتقولونَ على الله ما لا تَعْلَمونَ»: وأي الم الم من هذا؟

(٢٩) ثم ذكر ما يأمر به، فقال: ﴿قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالقِسْطَ》؛ أي: بالعدل في العبادات والمعاملات، لا بِالظلم والجور، ﴿وأقيموا وجوهَكم عند كلِّ مسجدِ»؛ أي: توجَّهوا لله، واجتهدوا في تكميل العبادات، خصوصاً الصلاة، أقيموها ظاهراً وباطناً، ونقُوها من كل مُنتقص ومفسد. ﴿وادعوه مخلصين له الدينَ»؛ أي: قاصدين بذلك وجهه وحده لا شريك له، والدعاء يشمل دعاء المسألة ودعاء قاصدين بذلك وجهه وحدة لا شريك له، والدعاء يشمل دعاء المسألة ودعاء قاصدين بذلك وجهه دحدة لا شريك له، والنورية ومفسد. ﴿وادعوه مخلصين له الدينَ»؛ أي: قاصدين بذلك وجهه وحدة لا شريك له، والدعاء يشمل دعاء المسألة ودعاء قاصدين بذلك وجهه وحدة لا شريك له، والدعاء يشمل دعاء المسألة ودعاء ورضاه، ﴿كل مؤلم مؤلم في دعائكم سوى عبودية الله ورضاه، ﴿كما بدأكم»: أول مرة ﴿تعودونَ»: للبعث؛ فالقادر على بدء خلقكم قادرً على إعادته، مؤلم مؤلم من البداءة، قادر على بدء خلقكم ورضاه، ﴿كما بدأكم»: أول من البداءة.

(٢) فى (ب): «لا تراؤوا ولا تقصدوا».

سورة الأعراف (۳۰ ـ ۳۱) 🛛

﴿٣٠﴾ ﴿فريقاً﴾: منكم، ﴿هَلَى﴾: اللهُ؛ أي: وفَّقهم للهداية ويسَّر لهم أسبابها وصرف عنهم موانعها، ﴿وفريقاً حقَّ عليهم الضَّلالةَ﴾؛ أي: وجبت عليهم الضَّلالة بما تسبَّبوا لأنفسهم وعملوا بأسباب الغواية. فإنَّهم ﴿اتَّخذوا الشياطينَ أولياء من دون اللهِ﴾؛ ومن يتَّخذ الشيطان وليًّا من دون الله؛ فقد خسر خسراناً مُبِيناً؛ فحين انسلخوا من ولاية الرحمٰن واستحبوا ولاية الشيطان؛ حصل لهم النصيبُ الوافر من الخذلان، ووُكِلوا إلى أنفسهم فخسروا أشد الخسران. ﴿وهم يحسبونَ أنَّهم مهتدونَ»: لأنهم انقلبت عليهم الحقائقُ، فظنُّوا الباطل حقًّا والحقَّ باطلاً.

وفي لهذه الآيات دليلٌ على أن الأوامر والنواهي تابعة للحكمة والمصلحة؛ حيث ذكر تعالى أنه لا يُتَصَوَّر أن يأمر بما تستفحشه وتنكره العقول، وأنه لا يأمر إلا بالعدل والإخلاص.

وفيه دليلٌ على أن الهداية بفضل الله ومَنَّه، وأن الضلالة بخذلانه للعبد إذ تولى<sup>(١)</sup> ـ بجهله وظلمه ـ الشيطانَ، وتسبَّب لنفسه بالضلال، وأن من حسب أنه مهتدٍ وهو ضالً فإنه لا عذر له؛ لأنه متمكَّن من الهدى، وإنما أتاه حسبانه من ظلمه بترك الطريق الموصل إلى الهدى.

المُسْمِنِينَ مَادَمَ خُدُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّي مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَانْمَرَبُوا وَلَا تُسْمِلُواً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْمِونِينَ ()

(٣١% يقول تعالى بعدما أنزل على بني آدم لباساً يواري سوآتهم وريشاً: ﴿يا بني آدم نحذوا زينتكم عند كل مسجدٍ»؛ أي: استروا عوراتكم عند الصلاة كلمًا فرضها ونفلها؛ فإن سترها زينة للبدن؛ كما أن كشفها يدع البدن قبيحاً مشوهاً، ويحتمل أنَّ المراد بالزينة هنا ما فوق ذلك من اللباس النظيف الحسن. ففي لهذا الأمر بستر العورة في الصلاة وباستعمال التجمل فيها ونظافة السترة من الأدناس والأنجاس. ثم قال: ﴿ولا تسرفوا»: في ذلك، من اللباس النظيف الحسن. ففي لما أن رضيات المراد بالزينة هنا ما فوق ذلك من اللباس النظيف الحسن. ففي لما أمر بستر العورة في الصلاة وباستعمال التجمل فيها ونظافة السترة من الأدناس والأنجاس. ثم قال: ﴿ولا المربوا»؛ أي: مما رزقكم الله من الطيبات، وولا الماكولات التي تضر<sup>(٢)</sup> بالجسم، وإما أن يكون بالزيادة على القدر الكافي والشره في المأكولات التي تضر<sup>(٢)</sup> بالجسم، وإما أن يكون بريادة الترفَّه والتنوق في المآكل والمشارب واللباس، وإما بتجاوز الحلال إلى الحرام. ﴿إِنَّه المسرفين»:

 (۱) في (ب): «إذا تولَّى». (٢) فى (ب): «الذى يضر».

فإن السرف يبغضه الله، ويضرُّ بدن الإنسان ومعيشته، حتى إنه ربما أدَّت به الحالُ إلى أن يعجز عما يجب عليه من النفقات. ففي لهذه الآية الكريمة الأمر بتناول الأكل والشرب والنهي عن تركهما وعن الإسراف فيهما.

ملورة الأعراف (٣٢ ـ ٣٣)

 الله عَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَتِي آخَيَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِبَتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ مِنَ لِلَذِينَ ، امَنُوا فِي الْحَيَوْةِ
 الدُّنِيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَكَةُ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَكَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ () قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي الْفَوَحِشَ مَا الدُّنِيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَكَةُ كَذَلِكَ نُفْصِلُ الْآيَكَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ () قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي الْفَوَحِشَ مَا الدُّنِيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَكَةُ كَذَلِكَ نُفْصِلُ الْآيَكَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ () قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي الْفَوَحِشَ مَا طُهُرَ مِنْهُ اللَّذَبَ عَالِمُ مَنْ إِنَّهُ مَوْمَ الْقَيَكَةُ لَقُولُوا عَلَى الْمُعَامِينَ مَا طُهُرَ مِنْهُ وَاللَّهُ مَا تَرْ يُنْتُولُوا عَلَى الْمُولَحِينَ مَا اللَّهُ وَمَا بَعْنَ وَالَائِنَ وَإَنْ تَقُولُوا عَلَى الْمُولَحِينَ مَا عَنْ مَنْ الْعَائِي أَنْ مَوْلُولُ عَلَى الْعَامَةُ لَهُ مَا يَعْهُونُ الْعَالَيْنَ وَالْعَنْ وَالْعَالَةُ وَالْعَنِي الْعَوْمِ عُنَا مَا عَنَ مَنْ الْعَالَيْ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهُ مَا تَرْ يُنْزُلُ بِهِ مُعَانَ وَأَن تَقُولُوا عَلَى الْنَهُ مِنْ مَنْ وَالْعَلَيْ مَنْ الْعَالَةُ مَا تَعْنَ لُكُونَ عَالَمُونَ إِنَا الْعَنْ الْعَالَيْ مَا لَهُ الْعَامَةُ مَنْ الْقَيْعَانَ وَالَكُنَا وَلَ الْتَكْذِي لِقُولُوا عَلَى اللَهُ مَا تَعْتَى إِنَا مَنْ إِنَ الْعَوْنُ عَلَى الْعَامِ مَا تَلْعَانَ مَنْ الْعَالَيْنَ الْنَالِ الْعَلَى الْتَعَالُ اللَّهِ مَا تَلْ مَنْ الْعَلَى إِنَا عَلَى الْعَالَى الْعَلَى مَا لَكُولُولُ عَلَى الْعَالَي مَا الْعَلَى مَا عَلَى الْعَالِي الْعَالَى الْعَلَى مَا لَكَلُولُولُ عَلَى الْعَالَ مُ مَا لَكُولُولُولُو عَلَى الْعَلَى مَا عَلَى مَنْ الْعَالَةُ مَا عَالَيْنَ إِنَا عَالَهُ عَلَى مَا لَكُنَا مُولُولُ عَلَى مَا لَعَا مَا عَالَكُونَ عَلَى الْعَالَيْنُ الْعُنَا مِنْ الْعَامِ مَا لَكُونَ الْعَالَةُ عَالَكُونَ مَ الْحَالَةُ مَا مَنْ الْعَالَةُ مَا مَا عَلَى مَا مَالْ الْعَ مُولُولُ عَالَكُولُولُ عَلَى الْعَامِ مَا مَا مَا مَا عَالَ مَا مَا مَا مَنْ مَا مَ مَا مَالَكُونُ مَا مَ مَا مُ مَا مُ مَا مَا مَا مَ مَا مَ مَا مَا الْعَلَى مَا مَا مَالَالْعُوا مَالْحَا مَ مَا الْعَالَةُ مَعَا مَعْنُ الْعَامِ مَا

(٣٣) يقول تعالى منكراً على من تعنَّت وحرَّم ما أحلَّ الله من الطيبات: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينةَ اللَّه التي أخرج لعباده : من أنواع اللباس على اختلاف أصنافه والطيبات من الرزق من مأكل ومشرب بجميع أنواعه؛ أي : من هذا الذي يقدم على اتحريم ما أنعم الله بها على العباد؟ ومن ذا الذي يضيَّق عليهم ما وسعه الله؟ وهذا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يُبخه إلا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يُبخه إلا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يُبخه إلا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يُبخه إلا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يُبخه إلا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يُبخه إلا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يُبخه إلا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يُبخه إلا التوسيع من الله لعباده بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يوم التوسيع من الله بعاده بالطيبات بعلمي ألموسيع من الله بعباده بالطيبات بعلم لهم ليستعينوا به على عبادته فلم يوم التوسيع من الموسية إلى التعان القيامة في أي أي ذل تبعة عليهم فيها. ومفهوم الآية أن من لم يؤمن بالله بل استعان بها على معاصيه؛ فإنها غير خالصة له ولا مباحة، بل يعاقب عليها وعلى التنعُم بها، ويسأل عن النعيم يوم القيامة. ﴿كذلك نفصًال الآيات، ويعلمون بعا، ويسينها، ﴿لقوم يعلمون ج: لائهم الذين ينتفعون بما فصًله الله من الآيات، ويعلمون أنها من عند الله، فيعقلونها ويفهمونها.

(٣٣) ثم ذكر المحرمات التي حرَّمها الله في كلِّ شريعة من الشرائع، فقال: وقل إنَّما حرَّم ربِّي الفواحش ؟ أي: الذنوب الكبار التي تُستفحش، وتستقبح لشناعتها وقبحها، وذلك كالزَّنا واللواط ونحوهما. وقوله: ﴿ما ظهر منها وما بطن ؟ أي: الفواحش التي تتعلَّق بحركات البدن والتي تتعلَّق بحركات القلوب ؟ كالكبر والعُجْب والرياء والنفاق ونحو ذلك، ﴿والإثم والبغي بغير الحقَّه ؟ أي: الذنوب التي تؤثم وتوجب العقوبة في حقوق الله، والبغي على الناس في دمائهم وأموالهم وأعراضهم، فدخل في هذا الذنوب المتعلقة بحق الله والمتعلقة بحق العباد، ﴿وأن تشركوا بالله ما لم ينزَّل به سلطاناً ؟ أي: حجة، بل أنزل الحجة والبرهان على التوحيد. والشرك هو أن يُشْرَكَ مع الله في عبادته أحدً من الخلق، وربما دخل في هذا الأصغر ؟ كالرياء والحلف بغير الله ونحو ذلك، ﴿والرَّق مع الله والمتعلقة بحق

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (٣٤ ـ ٣٦) 🗧

تقولوا على الله ما لا تعلمونَ﴾: في أسمائِهِ وصفائِهِ وأفعالِهِ وشرعِهِ؛ فكل لهذه قد حرمها الله ونهى العباد عن تعاطيها؛ لما فيها من المفاسد الخاصة والعامة، ولما فيها من الظلم والتجري على الله والاستطالة على عباد الله وتغيير دين الله وشرعه.

﴿وَلِكُلِّ أُمَّتَهِ أَجَلُّ فَإِذَا جَلَة أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِنُونَ ٢

٣٤﴾ أي: وقد أخرج الله بني آدم إلى الأرض، وأسكنهم فيها، وجعل لهم أجلاً مسمَّى، لا تتقدَّم أمة من الأمم على وقتها المسمَّى ولا تتأخّر، لا الأمم المجتمعة ولا أفرادها.

لَايَبَنِيَ مَادَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ بِمَايَنِيْ فَمَنِ ٱتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ وَالَذِينَ كَذَبُوا بِعَابَنِيْنَا وَٱسْتَكْبَرُوا عَنْهَآ أَوْلَتِهِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ۞ ﴾ .

﴿٣٥﴾ لما أخرج الله بني آدم من الجنة؛ ابتلاهم بإرسال الرسل وإنزال الكتب عليهم يقصُّون عليهم آيات الله ويبيَّنون لهم أحكامه. ثم ذكر فضلَ من استجاب لهم وخسارَ من لم يستجبْ لهم، فقال: ﴿فمنِ اتَّقى﴾: ما حرم الله من الشرك والكبائر والصغائر، ﴿وأصلح﴾: أعماله الظاهرة والباطنة، ﴿فلا خوفٌ عليهم﴾: من الشرُ الذي قد يخافه غيرهم، ﴿ولا هم يحزنونَ﴾: على ما مضى. وإذا انتفى الخوفُ والحزنُ؛ حصل الأمنُ التامُ والسعادة والفلاح الأبدي.

﴿ ٣٦﴾ ﴿ والذين كذَّبوا بآياتنا واستكبروا عنها؟ ! أي: لا آمنت بها قلوبهم ولا انقادت لها جوارحهم، ﴿ أولتُك أصحابُ النار هم فيها خالدون؟ : كما استهانوا بآياته، ولازموا التكذيب بها؛ أهينوا بالعذابِ الدائم الملازم.

﴿ فَمَنْ أَظْلَا مِتَنِ أَفْلَا مِتَنِ أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِتَايَنِهِ. أَوْلَتِهَكَ يَنَا لَمُمْ نَصِيبُهُم مِنَ الْكِنَكِ حَتَّى إِنَا جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَقُوْنَهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ قَالُوا صَلُوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِمْ أَنَهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَقُوْنَهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ قَالُوا صَلُوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِمِ أَنَهُمْ كَالُوا كَفُومَ قَالُوا فَا أَمَمِ قَدَ خَلَتَ مِن دُونِ اللَّهِ قَالُوا صَلُوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِمِ أَنَهُمْ كَانُوا كَفُومَ وَالَيْسِ فِي النَّارِ لَنُسَمِمُ أَنَهُمْ كَانُوا كَفُومَ أَنَهُمُ عَنْ أَنْفُومَ عَنَا أَعْذَى أَعْذَا عَنَا أَعْنَ مَنْعُونَ مَنْ الْحِنْنَ أَعْذَبُهُمْ كَانُوا عَنَى أَعْذَبُهُمْ كَانُوا عَنَا أَعْنَ أَعْذَا فَنَ أَعْذَا عَنَا أَعْذَبُهُمْ كَانُوا كَفَومَنَ أَعْنَا أَعْذَى أَعْذَا إِنَّا لَكُمُ مَنَ أَعْذَبُهُمْ مَنْ أَعْذَبُهُ مَتَنَا أَعْذَبُهُمُ مَنْ أَنْ أَعْذَبُهُمْ مَنَ أَعْذَبُهُمْ مَنْ أَعْذَا عَلَمُ مَعْذُونَ عَنَا أَعْذَبُهُمْ مَنْ أَعْذَبُهُمْ وَبَا حَتَنَا أَنَا أَنَا أَعْذَا عَنَا أَنْ عَنْقُلُمُ فَعَيْبُهُمْ مَنْ أَعْنَا عَنَى أَنْنَا لَعَنَا مَنْ أَعْنَا مَنْعُولُ فَنَهُمْ مَا أَنَهُ مَنْ أَعْذَبُتُ أَعْنَعُنَ مِنْ وَلِ اللَهُ مُنْعُولُ مَنْ أَعْنَا وَشَيْوا فَيَنَ أَعْنَاتُهُمْ مَنْ أَعْنَا مَعْتُولُكُومُ مَنْ أَعْذَا أَنْ أَعْنَا مُتُولُ مَعْتُ أَعْنَ أَنْ أَنْتُ أَعْنَا مَنْ أَعْنَا أَعْنَا مِنْ أَنْ أَنْفَى إِنَا مَا أَعْنَا مِنْعُنُ مَنْ عَنْ أَنَا مَا مَا مَنْ أَعْذَا مَنْ أَنْ أَعْنَا مَا مَنْ أَعْنَا مَنْ أَعْنَا مَنْ أَعْذَا مَنْهُمُ مَا عَنْ أَعْنَا مَنْ عَنْ أَنْتُ أَنْهُ مِنْتُ مَا مُنْتُ كُنُهُمُ مَنْ مَا أَنْتُ مُنْتُ مَا عَنْ مَا مَنْ مَنْ أَعْنَا مَنْ أَعْنَا مَا أَنْ مَا مَنْ أَعْنَا مَنْ أَعْنَا مَ أَعْنَا مَا أَعْذَا مَا مَا مَا أَنْ عُونَ مَنْ أَعْنَا أَعْذَ الْعَنَا أَنْهُ مَا مَا أَعْذَا مَنْ أَعْذَا مُنْهُ مَا مُنُومَ مَنْ أَعْذَا مُنْهُ مَا مَا أَنْ أَعْذَا مُنْتُ مُ عُنُ مُنْ أَعْ أَنْذَا مُنْ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ مَا مُنُ أَعْ أَعُوا مَا أَعْنُ أَعْ أَنْ أَعْذَى أَعْنَ أَعْ مَا أَن

الآيات ما بين المعقوفتين زيادة لا توجد في «النسختين».

(٣٧) أي: لا أحد أظلم (مَمَّنِ افترى على الله كذباً»: بنسبة الشريك له والنقص له والتقوُّل<sup>(١)</sup> عليه ما لم يقل، (أو كذَّب بآياته»: الواضحة المبينة للحقِّ المبين الهادية إلى الصراط المستقيم؛ فلهؤلاء وإن تمتعوا بالدنيا ونالهم نصيبهم مما كان مكتوباً لهم في اللوح المحفوظ؛ فليس ذلك بمغن عنهم شيئاً، يتمتَّعون قليلاً ثم يعذَّبون طويلاً. (حتى إذا جاءتهم رسُلُنا يتوفَّونهم)؛ أي: الملائكة الموكلون بقبض أرواحهم واستيفاء آجالهم، (قالوا): لهم في تلك الحالة توبيخاً وعتاباً: إن ما كنتم تَدْعون من دون الله»: من الأصنام والأوثان؛ فقد جاء وقت الحاجة إن كان فيها منفعةً لكم أو دفع مضرة، (قالوا ضَلُوا عنا)؛ أي: اضمحلوا وبطلوا، وليسوا مغنين عنًا من عذاب الله من شيء، (وشهدوا على أنفسِهم أنهم كانوا

سُورة الأعراف (٣٧ ـ ٣٩)

(٣٩ - ٣٩) فقالت لهم الملائكة: ﴿ادخُلوا في أمم)؛ أي: في جملة أمم ﴿قَدْ خَلْت من قبلكم من الجنّ والإنس)؛ أي: مضوا على ما مضيتم عليه من الكفر والاستكبار، فاستحق الجميعُ الخزيَ والبوارَ. ﴿كُلُما دخلتُ أُمتُهُ: من الأمم العاتية النار، ﴿لعنتُ أختَها)؛ كما قال تعالى: ﴿ويومَ القيامةِ يكفُرُ بعضُكم ببعض ويلعنُ بعضكم بعضكم ببعض ويلعنُ من الأولين والآخرين والقادة والركساء والمقلّدين الأنباع، ﴿قالت أُمتُهُ عَلَي ما مضيتم عليه من الكفر من النار، ﴿لعنتُ أُحتَها)؛ كما قال تعالى: أويومَ القيامةِ يكفُرُ بعضكم ببعض ويلعنُ من النار، ولعنتُ أختَها)؛ كما قال تعالى: ﴿ويومَ القيامةِ يكفُرُ بعضكم بعض ويلعنُ من الأولين والآخرين والقادة والركساء والمقلّدين الأنباع، ﴿قالت أخراهم)؛ أي المنار جميع أهلها من الأولين والآخرين والقادة والرؤساء والمقلّدين الأنباع، ﴿قالت أخراهم)؛ أي عليه من الخروماء ما والمقلّدين الأنباع، ﴿قالت أخراهم)؛ أي الما من الأولين والآخرين والقادة والرؤساء والمقلّدين الأنباع، ﴿قالت أخراهم)؛ أي عالى الله من الأولين والآخرين والقادة والرؤساء والمقلّدين الأنباع، وقالت أخراهم)؛ أي عليه منار واللهم العالي من الأولين والآذاري فيها جميعاً)؛ أي اجتمع في النار جميع أهلها من الأولين والآخرين والقادة والرؤساء والمقلّدين الأنباع، ﴿قالت أخراهما، إلى الله ما أولين والماء والمؤلف عذاباً ضعفاً من النارك؛ أي عليه مناكين إلى الله عناج مناعما أي أي أممانهم إياهم أي أولاهم. إنه أولاهما الما عنه مناكين إلى الله عنا أمناهم أياهم أن أولين والأخرين والقادة أضلُونا فآتهم عذاباً ضعفاً من النارك؛ أي علاً عذاباً مناعا أن مناه أولونا وزينوا لنا الأعمال الخبيثة.

فقالت ﴿أولاهم لأخراهم»؛ أي: الرؤساء قالوا لأتباعهم: ﴿فما كَانَ لَكُم عَلَيْنَا مَنْ فَضَلَ»؛ أي: قد اشتركنا جميعاً في الغيَّ والضلال، وفي فعل أسباب العذّاب؛ فأيَّ فضل لكم علينا؟ ﴿قالَ» اللَّه: ﴿لَكُلُّ» مَنكم ﴿ضَعفٌ»: ونصيب من العذاب، ﴿فذوقوا العذاب بما كنتم تكسِبونَ»: ولكنه من المعلوم أن عذاب الرؤساء وأئمة الضلال أبلغُ وأشنعُ من عذاب الأتباع؛ كما أنَّ نعيم أئمة الهدى ورؤسائه أعظم من ثواب الأتباع؛ قال تعالى: ﴿الذين كَفَروا وصدُوا عن سبيل اللّه زِدْناهم عذاباً فوق العذابِ بما كانوا يُفْسِدونَ». فهذه الآيات ونحوها دلّت على أن

(۱) في (ب): «أو التقوّل».

. سورة الأعراف (٤١ ــ ٤١))

كانوا متفاوتين في مقداره بحسب أعمالهم وعنادهم وظلمهم وافترائهم وأن مودتهم التي كانت بينَهم في الدُّنيا تنقلب يوم القيامة عداوةً وملاعنةً.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِتَابَنِيْنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنَهَا لَا نُفَتَّحُ لَهُمْ أَبَوْبُ التَمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَى بَلِجَ ٱلجُمَلُ فِي سَتِرِ ٱلْجِيَاطِ وَكَذَلِكَ تَجْزِى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ لَهُمْ مِن جَهَنَمَ مِهَادٌ وَمِن فَوْفِهِتْ غَوَاشِ وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ .

٤٠ يخبر تعالى عن عقاب من كذَّب بآياته فلم يؤمن بها مع أنها آيات بيناتُ واستكبر عنها فلم ينقذ لأحكامها بل كذَّب، وتولى أنهم آيسون من كلَّ خير؛ فلا تفتَّحُ أبوابُ السماء لأرواحهم إذا ماتوا، وصعدت تريد العروجَ إلى الله، فتستأذنُ، فلا يؤذَنُ لها؛ كما لم تصعد في الدنيا إلى الإيمان بالله ومعرفته ومحبته، كذلك لا تصعد بعد الموت؛ فإن الجزاء من جنس العمل.

ومفهوم الآية أنَّ أرواح المؤمنين المنقادين لأمرِ الله المصدِّقين بآياته تفتَّح لها أبواب السماء حتى تعرج إلى الله، وتصل إلى حيث أراد الله من العالم العلويً، وتبتهجَ بالقرب من ربِّها والحظُوةِ برضوانه. وقوله عن أهل النار: ﴿ولا يدخُلونَ الجنَّة حتى يلجَ الجملُ»: وهو البعير المعروف ﴿في سَمِّ الخِياطِ»؛ أي: حتى يدخُلَ البعير الذي هو من أكبر الحيوانات جسماً في خرق الإبرة الذي هو من أضيق الأشياء. وهذا من باب تعليق الشيء بالمحال؛ أي: فكما أنه محال دخول الجمل في سَمِّ الخياطِ؛ فكذلك المكذّبون بآيات الله محالٌ دخولهم الجنة؛ قال تعالى: في سَمِّ الخياطِ؛ فكذلك المكذّبون بآيات الله محالٌ دخولهم الجنة؛ قال تعالى: في سَمِّ الخياطِ؛ أي الله فقد حرَّم اللهُ عليه الجنةَ ومأواه النارُه؛ وقال هنا: ﴿وكذلك

٤١﴾ ﴿لهُم من جهنَّمَ مِهادَه؛ أي: فراش من تحتهم، ﴿ومن فوقِهِم غَواشِه؛ أي: ظلل من العذاب تغشاهم، ﴿وكَذَلَكَ نَجْزِي الظالمينَ»: لأنفسهم جزاءً وفاقاً، وما ربَّك بظلام للعبيد.

﴿ وَٱلَذِيبَ مَامَنُوا وَعَسَيلُوا المَسْلِحَتِ لَا نُكَلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا أُوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ ٱلْحَنَّةِ مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ٢ وَمَنْعَلَى مَنْ اللَّهُ أَمْ وَمَا عَلَى الْحَدَّةِ وَمَا لَحَدًا اللَّهُ مُعْ فِيهَا خَلِدُونَ ٢ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ عِلْ تَجْرِى مِن تَغْنِيهُ ٱلأَنْهَزُ وَقَالُوا الحَمْدُ لِنَهِ مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ٢ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ عِلْ تَجْرِى مِن تَغْنِيهُم ٱلأَنْهَزُ وَقَالُوا الحَمْدُ لِنَهِ مُعْمَ فِيهَا خَلِدُونَ ٢ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ عِلْ تَجْرِى مِن تَغْنِيهُم ٱلأَنهُ أَنَا وَاللَهُمَا اللَّهُ مُعَنَا اللَّهُ لَقَدَ جَامَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالحَقْ وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ ٱلْذَى مَدَىنَا لِهُولُ مَعْنَى وَنُودُوا أَنْ تَلْكُمُ ٱلْمَا لَذِي مَا لَكُونُ مُولَعُ مُعْدُ مَا أَنَوْ مُعَنَا مِنْ مَعْنُونُ مَا أَنْ مَعْدَى مَا اللَّهُ لَقَدَ جَمَعْتُ وَمُعْنَا لِعَنْهُ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِنَهِ مُنْ عَلَى مُعَالُونُ مُعْتَى وَنُودُوا أَنْ وَتَعْتَعُ اللَهُ لَقَدَ عَلَى مُعَالُونُ وَمَا عُنْ مَا أَلَيْنَ مَا اللَّهُ مُعَتَعُونُ الْحَمْدُ مَنْ الْحَلُقُ مُنْنَا اللَهُ أَمْعَنَا إِلَيْهُ وَنُ مَعْنُ الْعَنْهُ لَعَهُ فَيْهُ مُعَالُونُ الْمَعْتَى وَنُودُوا أَنْ عَلَى مُعَالُونُ مُعَالَى مُعَالُونُ مُعْتَى مُعَالُونُ مُعَالُونُ مُنْ عَالَهُ لَقَدَ عَلَى مُعْدُونُ مُ مَنْ عَلَى مُولُ مَنْ مَعْهُمُ مَا مَا مُولَا الْعَالَةُ مُعْهُ مُعْهُ مُعَالُونُ مُعْتَى إِنْ مُنْعَا مُعَالُونُ مُعَامِ مُنْ مُعْلُونُ مُنْ مَعْنُ مُ مُعَالُوا مُنْ مُعَالُولُ مُعَالُونُ مُعْتَعُ مُ مُعَالُولُ مُنَا مُعَالُونَ مُنْ مُولُ مُعَالُونُ مُعْتَعُنَ مُعَالُونَ مُعَالُونَ مُعَالُونَ مُعَالُونُ مُوا مُعَامُ مُعَالُولُ مُعَالُونَا مُعَالُولُ مُعَالُونُ مُعَالُونُ مُعَالُونَ مُعَالُمُ مُعَالُونُ مُعَالُونَ مُعَالُ مُعَالُونُ مُعَالُ مُعَامُ مُعَالُونَ مُعَالُولُ مُعَالُولُ مُعَالُولُ مُعَالُولُ مُعَالُ مُعَالُونَ مُعَامًا مُعَامُ وَعَالُو مُعَالُونُ مَا مُعَالُونَ مُعَالُونُ مُعْمَا مُولُولُ مُوا مُعَامُ مِنَا مُعَامُ مُ مُنْ مُولُ مُعَامُ مُ مُ مُ مُعَامُ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُعَا مُعَا مُ مُوا مُعَالُ مَعْتُ مُ مَا مُ مُعَامًا مُ مُعَامُ مُعْ

## <sup>ROR</sup>طورة الأعراف (٤٢ - ٤٢)

﴿ الذين آمنوا ﴾: بقلوبهم، ﴿ وعملوا الصالحات ﴾: بجوارحهم؛ فجمعوا بين ﴿ والذين آمنوا ﴾: بقلوبهم، ﴿ وعملوا الصالحات ﴾: بجوارحهم؛ فجمعوا بين الإيمان والعمل، بين الأعمال الظاهرة والأعمال الباطنة، بين فعل الواجبات وترك المحرمات، ولما كان قوله: ﴿ وعَمِلوا الصالحات ﴾ لفظاً عامًا يشمل جميع ﴿ لا نُكَلُفُ نفساً إلا وُسْعَها ﴾؛ أي: بمقدار ما تسعه طاقتها ولا يعسر على قدرتها ﴾ فعليها في هذه الحال أن تتقي الله بحسب استطاعتها، وإذا عجزت عن بعض نفساً إلا وُسْعَها ﴾، أي: المقطت عنها ؟ كما قال تعالى: الواجبات التي يقدر عليها غيرها ؟ الله بحسب استطاعتها، وإذا عجزت عن بعض نفساً إلا وُسْعَها ﴾، ﴿ لا يُكَلُفُ الله نفساً إلاً ما آتاها ﴾، ﴿ما جَعَلَ عليكم في الدُين نفساً إلا وُسْعَها ﴾، إلى المتعلم ؟ فلا واجب مع العجز، ولا محرم مع مِنْ حَرَج ﴾، ﴿ فاتَقوا الله ما استطعتها، والعمل الصالح، ﴿ أصحاب الضرورة. ﴿ أولنك ﴾ أي: المتصفون بالإيمان والعمل الصالح، ﴿ أصحاب الجنة هم فيها خالدون ﴾؛ أي: لا يحولون عنها ولا يبغون بها بدلاً ؟ لا يمور من من أنواع اللًه أن المنتهيات ما تقف عنها ولا يبغون بها بدلاً على معرم من من أنواع اللًا أن محمل المنتهيات ما تقف عنها والعمل الصالح، أصحاب فيها من أنواع اللًا الم ما المنتهيات ما تقف عنها ولا يبغون بها بدلاً على معرم من من أنواع اللًا الله ما منتهيات ما تقف عنها ولا يبغون بها بدلاً عالى معرم من من أنواع اللًا من المنتهيات ما تقف عنها ولا يبغون بها بدلاً منهم يَرون منه.

﴿٤٦﴾ ﴿ونزعنا ما في صُدورهم من غِلُّ : ولهذا من كرمه وإحسائِه على أهل اللجنة؛ أنَّ الغلَّ الذي كان موجوداً في قلوبهم والتنافس الذي بينهم أن الله يقلعه ويزيله حتى يكونوا إخواناً متحابين وأخلًاء متصافين؛ قال تعالى: ﴿ونزعنا ما في صدورهم من غلً إخواناً متحابين وأخلًاء متصافين؛ قال تعالى: ﴿ونزعنا ما في محدورهم من غلً إخواناً على سُرُر متقابلينَ، ويخلقُ الله لهم من الكرامة ما به يحصُلُ لكلُ واحد منهم الغبطة والسرور، ويرى أنه لا فوق ما هو فيه من النعيم في نعيمً؛ فبهذا يأمن الله يقلعه عنى يحونوا إخواناً على سُرُر متقابلينَ، ويخلقُ الله لهم من الكرامة ما به يحصُلُ لكلُ واحد منهم الغبطة والسرور، ويرى أنه لا فوق ما هو فيه من النعيم في معمرً؛ فبهذا يأمنون من التحاسد والتباغض؛ لأنه قد فقدت أسبابه. [و]قوله: مناوا في خلال القصور أو في تلك الغرف العاليات أو في رياض الجنات من شاؤوا في خلال الحدائق الزاهرات، أنهار تجري في غير أخدود، وخيرات ليس لها حد ماؤوا في خلال القصور أو في تلك الغرف العاليات أو في رياض الجنات من محدود. ﴿وَى لهذا المارات المائه العبان العمم وأكرونها تفجيراً حيث شاؤوا وأين أرادوا، إن محتجري من تحتهم الأنهارة؛ أي: يفجرونها تفجيراً حيث ألفوا وأين أرادوا، إن محت تلك الحدائق الزاهرات، أنهار تجري في غير أخدود، وخيرات ليس لها حد الدي هدانا لهذاك الحدائ الحدائ العمان الحمان محدود. ﴿وَى لهذا لما رأوا ما أنعم الله عليهم وأكرمهم به؛ ﴿قالوا الحمد للله الذي هدانا لهذاك: بأن من علينا إيمانا وأعمانا حم أومنا ألهم مال الذي هذا الذي ابتدانا بالنعم، وأسدى من النعم الظاهرة والباطنة ما الدار، وحفظ الله علينا إيمانا وأعمانا حم أومنا بها إلى هذه الدار، وحفظ الله علينا إيمانا وأعمانا حتى أوصَلنا بها إلى هذه الدار، في مليا وأرفرى ألمان وأمدى من النعم الظاهرة والباطنة ما الدومية المائية وأمدى من وأمدى من النعم الله مانه وألمان وأمرانا حمى أومانا منه إلى هذه الدار، وحفظ الله علينا إيمانا وأعمانا حمى أومانا منان من من من من من مانوسان مالم ألمان ما أومان ما أوروري ما أومان ما أومانا وأمل مان ما أومانا وأمرانا وأمرانا وأمرانا مالمي أومانا وأمل ما أومانا وأمرانا وأمران ما من من ما ما من ما أومانا وأمل ما أومانا وأمل أومان ما وأمان وأمران ما من ما وأمل أومان وأمر ما ما أومانا وأمرا ما أومان ما وأمرانا وأما وأمما ما ما ما وأمل أوما ما

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (٤٤ ـ ٤٥)

جاءت رسُلُ ربُّنا بالحقَّه؛ أي: حين كانوا يتمتَّعون بالنعيم الذي أخبرت به الرسل وصار حقَّ يقين لهم بعد أن كان علم يقين لهم قالوا: لقد تحقَّقنا ورأينا ما وعدتنا به الرسلُ وأنَّ جميع ما جاؤوا به حقُّ اليقين لامِزيَةَ فيه ولا إشكال. ﴿ونودوا﴾: تهنئةً لهم وإكراماً وتحية واحتراماً ﴿أن تِلْكُمُ الجنة أورثتموها﴾؛ أي: كنتم الوارثين لها، وصارت إقطاعاً لكم إذ كان إقطاع الكفار النار، أورثتموها ﴿بما كنتم تعملونَ»: قال بعضُ السلف: أهل الجنة نَجَوًا من النار بعفو الله، وأدخلوا الجنة برحمة الله، واقتسموا المنازل، وورثوها بالأعمال الصالحة، وهي من رحمته، بل

وَلَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلجُنَّةِ أَصْحَبَ النَّارِ أَن فَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًّا فَهَـلْ وَجَدَّمُ مَّا وَعَدَ رَيُّكُمْ حَقًّا قَالُوا نَعَرُّ فَآذَنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَ الظَّلِيهِنَ ﴾ ٱلَّذِينَ يَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَبَنُوْنَهَا عِوَجًا وَمُم إِلَاَخِرَةِ كَفِرُونَ ﴾ .

في (ب): «ووجدوا».

ومفهوم لهذا [النداء] أن رحمة الله على المؤمنين، وبرَّه شاملٌ لهم، وإحسانه متواترٌ عليهم.

سورة الأعراف (٤٦ ـ ٤٩)

﴿وَبَيْنِهُمَا حِجَابٌ وَعَلَى ٱلأَخَرَابِ رِجَالٌ يَتَرِفُونَ كُلَّأَ بِسِيمَاهُمْ وَنَادَوًا أَصْحَبَ ٱلجَنَّذِ أَن سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَمَ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَتَلْمَعُونَ ٢ \$ وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَبُرُهُمْ يَلْنَآة أَصْحَبِ النَّارِ قَالُواْ رُبَّا لَا جَعْمَلَنَا مَعَ ٱلْقَوْرِ الطَّلِعِينَ ٢ وَيَ وَنَادَى أَصْحَبُ ٱلأَعْرَابِ رِجَالًا يَتْرِفُونَهُمْ بِسِيمَتُهُمْ قَالُواْ مَآ أَغْنَ عَنكُمْ جَمْعُكُمُ وَمَا كُشُمُ تَسْتَكْبُرُونَ ٢ أَهُونَ المَتَوُلَاءِ الذِينَ أَعْسَمْتُدَ لَا يَتْرِفُونَهُمُ اللَّهُ مِسْتِعَهُ قَالُوا مَآ آسَتُمْ تَحْرَبُونَ ٢ أَنْ المُعْذَلُوا اللَّذِينَ أَعْسَمْتُهُمْ لَا يَتَعَامُ اللَّهُ مِرْحَمَةُ وَالَوْ مَآ آسَتُمْ تَحْرُونَ ٢ أَنْ هُوَالًا عَنْهُ عَالَهُمُ اللَّهُ مُوَالَى اللَّهُ عَالَهُ وَالَا الْحَالُ

٤٦﴾ أي: وبين أصحاب الجنة وأصحاب النار حجابٌ يُقال له: الأعراف، لا من الجنة ولا من النار، يشرف على الدارين، وينظُر من عليه حال الفريقين، وعلى هذا الحجاب رجالٌ يعرفونَ كلًا من أهل الجنة والنار بسيماهم؛ أي: علاماتهم التي بهذا يُعْرَفون ويُمَيَّزون؛ فإذا نظروا إلى أهل الجنة؛ نادَوْهم: ﴿أن سلامٌ عليكمَ»؛ أي: يحيُونهم ويسلَّمون عليهم، وهم إلى الآن لم يدخلوا الجنة، ولكنهم يطمعون في دخولها، ولم يجعل الله الطمع في قلوبهم إلا لما يُريد بهم من كرامته، من كرامته، من يعيد من عليه حال الفريقين.

﴿٤٧﴾ ﴿وإذا صُرِفَتْ أبصارُهم تِلْقاءَ أصحابِ التَّارِ﴾: ورأوا منظراً شنيعاً وهولاً فظيعاً، ﴿قالوا ربَّنا لا تَجْعَلْنا مع القوم الظالمين﴾: فأهل الجنة إذا رآهم أهلُ الأعراف يطمعون أن يكونوا معهم في الجنة ويحيُّونهم ويسلمون عليهم، وعند انصراف أبصارهم بغير اختيارهم لأهل النار يستجيرون [بالله] من حالهم هذا على وجه العموم.

٤٨﴾ ثم ذكر الخصوص بعد العموم، فقال: ﴿ونادى أصحابُ الأعراف رجالاً يعرفونهم بسيماهُم﴾: وهم من أهل النار، وقد كانوا في الدنيا لهم أبهة وشرفُ وأموالُ وأولادٌ، فقال لهم أصحاب الأعراف حين رأوهم منفردين في العذاب بلا ناصر ولا مغيث: ﴿ما أغنى عنكُم جمعُكمَ»: في الدُنيا الذي تستدفعون به ناصر ولا مغيث: ﴿ما أغنى عنكُم جمعُكمَ»: في الدُنيا الذي تستدفعون به المكاره، وتوسلون به إلى مطالبكم في الدُنيا؛ فاليوم اضمحل ولا أغنى عنكم شيئاً، وكذلك أي شيء نفعكم من الحقول ما المكاره، وتلذي أصحاب الأعراف وترفُ وأموالُ وأولادٌ، فقال لهم أصحاب الأعراف حين رأوهم منفردين في العذاب بلا ناصر ولا مغيث: ﴿ما أغنى عنكُم جمعُكمَ»: في الدُنيا الذي تستدفعون به المكاره، وتوسلون به إلى مطالبكم في الدُنيا؛ فاليوم اضمحل ولا أغنى عنكم شيئاً، وكذلك أيُّ شيء نفعكم استكباركم على الحق وعلى ما جاء به وعلى مَن اتبعه؟!

٤٩﴾ ثم أشاروا لهم إلى أناس من أهل الجنة كانوا في الدنيا فقراء ضعفاء يستهزىء بهم أهل النار، فقالوا لأهل النار: ﴿أَهْوَلَاءَ﴾: الذين أدخلهم الله الجنة، ﴿الذين أقسمتُم لا ينالُهُم الله برحمةِ﴾: احتقاراً لهم وازدراء وإعجاباً بأنفسكم، قد

سورة الأعراف (٥٠ ـ ٢٥) 🕬

حنثتم في أيمانكم، وبدا لكم من الله ما لم يكن لكم في حساب. ﴿ادخلوا الجنة﴾: بما كنتم تعملونَ؛ أي: قيل لهؤلاء الضعفاء إكراماً واحتراماً: ادخلوا الجنة بأعمالكم الصالحة، ﴿لا خوفٌ عليكم﴾: فيما يُستقبل من المكاره، ﴿ولا أنتم تحزنونَ﴾: على ما مضى، بل آمنون مطمئنُون فرحون بكل خير. ولهذا كقولِهِ تعالى: ﴿إِنَّ الذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا يضحكونَ. وإذا مَرُوا بهم يتغامَرون...﴾ إلى أن قال: ﴿فاليومَ الذين آمنوا مِنَ الكُفَّارِ يضحكون. على الأرائكِ ينظُرونَ﴾.

واختلف أهل العلم والمفسِّرون من هم أصحاب الأعراف وما أعمالهم، والصحيح من ذلك أنهم قوم تساوت حسناتهم وسيئاتهم؛ فلا رجحتْ سيئاتهم فدخلوا النار، ولا رجحت حسناتهم فدخلوا الجنة، فصاروا في الأعراف ما شاء الله، ثم إن الله تعالى يدخِلُهم برحمته الجنة؛ فإن رحمته تسبق وتغلب غضبه، ورحمته وسعت كلَّ شيءٍ.

﴿وَنَادَى أَصِّحَبُ النَّارِ أَصْحَبَ ٱلجَنَّةِ أَنَّ أَفِيضُوا عَلَيْتَا بِنَ ٱلْمَآءِ أَوَّ مِنَا رَزَقَتُكُمُ اللَّهُ قَالُوًا إِنَ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الكَفِرِينَ ۞ الَذِينَ انْتَحْدُوا دِينَهُمْ لَهْوًا وَلَمِـبًا وَغَرَّتُهُمُ الْحَكَبُوةُ الدُّنِيَّ فَالَقِوْمَ نَنسَنَهُمَ عَلَى الكَفِرِينَ ۞ الَذِينَ انْتَحْدُوا دِينَهُمْ لَهْوًا وَلَمِـبًا وَغَرَتْهُمُ الْحَكَبُوةُ الدُّنِيَّ فَالَقُوْمَ نَنسَنَهُمَ حَمَّا نَسُوا لِشَآهَ يَوْمِهِمْ هَنذَا وَمَا كَانُوا بِعَايَظِنَا يَجْحَدُونَ جِعْنَتُهُم بِكِنَبٍ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمِ هُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۞ هَلَ يَظُرُونَ إِلَا تَأْدِيلَهُ يَوْمَ يَأْتُ تَأْوِيلُهُمْ يَكُنَبٍ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمِ هُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِينُونَ ۞ هَلَ يَظُرُونَ إِلَا تَأْذِيلَهُمْ يَوْا تَأْوِيلُهُمُ يَقُولُ الَذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآهَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِأَلْحَقِ فَهَلَ لَنَا مِن شُفَعَاةَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُورُدُ فَنَعْمَلَ عَبَرُ الَذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآهَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَتِي فَهُولُ الَذَينِ

﴿ ٥٠ - ٢٥﴾ أي: ينادي أصحاب النار أصحاب الجنة حين يبلغُ منهم العذابُ كلَّ مبلغ وحين يمسُّهم الجوع المفرط والظمأ الموجع؛ يستغيثون بهم فيقولون: أفيضوا علينا من الماء أو ممَّا رزقكم الله : من الطعام، فأجابهم أهل الجنة بقولهم: ﴿إِنَّ الله حرَّمَهما ؛ أي: ماء الجنة وطعامها ﴿على الكافرين : وذٰلك جزاء لهم على كفرهم بآيات الله واتخاذهم دينهم الذي أمروا أن يستقيموا عليه ووُعدوا بالجزاء الجزيل عليه ﴿لهواً ولعباً ؛ أي: لهت قلوبهم وأعرضت عنه ولعبوا واتَّخذوه سخريًا، أو أنهم جعلوا بدل دينهم اللهو واللعب، واستعاضوا بذلك عن الدين القيم، ﴿وغرَّتُهم الحياة الدنيا ؟: بزينتها وزخرفها وكثرة دعاتِها، فاطمأنوا إليها ورضوا بها وفرحوا وأعرضوا عن الآخرة ونسوها. ﴿ فاليوم ننساهم ؟ أي : إليها ورضوا بها وفرحوا وأعرضوا عن الآخرة ونسوها. ﴿ فاليوم ننساهم ؟ أي : نتركهم في العذاب، ﴿كما نسوا لقاء يومهم هذا ﴾: فكأنهم لم يُخلقوا إلا للدُنيا، وليس أمامهم عرض ولا جزاء، ﴿وما كانوا بآياتنا يجحدون ﴾: والحال أن جحودهم هذا لا عن قصور في آيات الله وبيُناته، بل قد ﴿جئناهم بكتاب فصَّلْناه ﴾؛ أي : بينا فيه جميع المطالب التي يحتاج إليها الخلق ﴿على علم ﴾؛ من الله بأحوال العباد في كل زمان ومكان، وما يصلُحُ لهم وما لا يصلُحُ ليس تفصيله تفصيل غير عالم بالأمور، فتجهله بعض الأحوال فيحكم حكماً غير مناسب، بل تفصيل من أحاط علمه بكل شيء ووسعت رحمتُه كلَّ شيء. ﴿هدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾! أي : تحصل للمؤمنين بهذا الكتاب الهداية من الضلال وبيان الحق والباطل والغي والرشد، ويحصُل أيضاً لهم به الرحمة، وهي الخير والسعادة في الدنيا والآخرة،

00

سورة الأعراف (٥٣ - ٥٤)

و٣٥﴾ وهمؤلاء الذين حقَّ عليهم العذاب لم يؤمنوا بهذا الكتاب العظيم ولا انقادوا لأوامره ونواهيه، فلم يبق فيهم حيلة إلَّا استحقاقُهم أن يحلَّ بهم ما أخبر به القرآن، ولهذا قال: فهل ينظرون إلا تأويلَه ؛ أي: وقوع ما أخبر به ؛ كما قال يوسف عليه السلام حين وقعت رؤياه: فهذا تأويلُ رؤيايَ مِن قَبْلُ . فيومَ يأتي تأويلُهُ يقول الذين نسوه من قبل : متندَّمين متأسفين على ما مضى متشفَعين في مغفرة ذنوبهم مقرِّين بما أخبرت به الرسل: فقد جاءت رُسُلُ ربَّنا بالحقِّ فهل لنا من شفعاء فيشفعوا لنا أو نُردُه : إلى الدنيا ؛ فنعملَ غير الذي كُنَّا نعملُه : من شفعاء فيشفعوا لنا أو نُردُه : إلى الدنيا ؛ فنعملَ غير الذي كُنَّا نعملُه : فات الوقتُ عن الرُّجوع إلى الدنيا ؛ فما تنفعُهم شفاعة الشافعين. وسؤالهم الرجوع بن سفعاء فيشفعوا لنا أو نُردُه : إلى الدنيا ؛ فنعملَ غير الذي كُنَّا نعملُه : ولد ردُوا لَعادوا لِما نُهوا عنه وإنَّهم لَكاذبونَه . فقد خصروا أنفسَهم ؟ تعالى : فولو رُدُوا لَعادوا لِما نُهوا عنه وإنَّهم لَكاذبونَه . فوضلً ما حلَّ بهم ؟ تعالى : فولو رُدُوا لَعادوا لِما نُهوا عنه وإنَّهم مَاعمة الشافعين . وسؤالهم الرجوع يعن فوَّتوها الأرباحَ وسَلَكوا بها سبيل الهلاك، وليس ذلك كخسران الأموال والأثاث أو الأولاد، إنما هذا خسرانً لا جُبُرانَ لمصابِه . فوضلً عنهم ما كانوا يفترونَه : في الدُنيا مما تُمَنِّهم أنفسُهم به، ويعدُهم به الشيطان، قدموا على ما لم يفترونَه : في الدُنيا مما تُمَنِّهم أنفسُهم به، ويعدُهم به الشيطان، قدموا على ما لم يفترونَه : في الدُنيا مما تُمَنِّهم أنفسُهم به، ويعدُهم به الشيطان، قدموا على ما لم

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِـتَّةِ أَتِّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلَيَّلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّزَتٍ بِأَمْرِقِ ٱلَا لَهُ ٱلخَلَقُ وَٱلأَمَنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ٢

٤٩ يقول تعالى مبيناً أنه الربُّ المعبود وحده لا شريك له: ﴿إِنَّ رَبَّكُم اللهُ

سورة الأعراف (٥٥)

الذي خَلَقَ السمواتِ والأرضَى : وما فيهما على عظمهما وسعتهما وإحكامهما وإتقانهما وبديع خلقهما في سنة أيام : أولها يوم الأحد، وآخرها يوم الجمعة. فلما قضاهما وأودع فيهما من أمره ما أودع في استوى : تبارك وتعالى فعلى العرش : العظيم الذي يسع السماوات والأرض وما فيهما وما بينهما استوى مستواء يليق بجلاله وعظمته وسلطانه، فاستوى على العرش، واحتوى على الملك، ودبر الممالك، وأجرى عليهم أحكامه الكونية وأحكامه الدينية، ولهذا قال : في نخشي الليل : المظلم فالنهار في مساكنها، في على العرش، واحتوى على الملك، والإياب الذي حصل لهم في النهار . في في الملي وجه الأرض، ويسكن والإياب الذي حصل لهم في النهار . في طلب منا على وجه الأرض، والذهاب النهار، وكلما جاء النهار ؛ ذهب الليل . . ولمكذا أبداً على الدوام حتى يطوي الله فذا العالم، وينتقل العباد إلى دار غير هذه الدار .

والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره ؟ أي: بتسخيره وتدبيره الدال على ما له من أوصاف الكمال، فخلقها وعظمها دال على كمال قدرته، وما فيها من الإحكام والانتظام والإتقان دال على كمال حكمته، وما فيها من المنافع والمصالح الضروريَّة وما دونها دال على سعة رحمته، وذلك دال على سعة علمه، وأنه الإله الحقُّ الذي لا تنبغي العبادة إلا له. ﴿ألا له الخَلْق والأمر ؟ أي: له الخلق الذي صدرت عنه جميع المخلوقات علويتها وسفليتها أعيانها وأوصافها وأفعالها والأمر المتضمن للشرائع والنبوات ؛ فالخلق يتضمَّن أحكامه الكونيَّة القدريَّة، والأمر يتضمَّن أحكامه الدينيَّة الشرعيَّة، وثم أحكام الجزاء، وذلك يكون في دار البقاء. وتبارك الله ؟ أي : عَظُم وتعالى وكثر خيره وإحسانه، فتبارك في نفسه لعظمة أوصافه وكمالها، وبارك في غيره بإحلال الخير الجزيل والبر الكثير ؟ فكل بركة في الكون فمن آثار رحمته، ولهذا قال: "

**ولما** ذكر من عظمته وجلاله ما يدلُّ ذوي الألباب على أنه وحده المعبود المقصود في الحوائج كلُها؛ أمر بما يترتب على ذٰلك، فقال:

﴿ اَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعَا وَخُفْيَةٌ إِنَّهُمَ لَا يُحِبُّ الْمُعْنَدِينَ ۞ وَلَا نُفْسِـدُوا فِ ٱلْأَرْضِ بَعَـدَ إِصْلَحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞﴾.

٥٥﴾ الدعاء يدخل فيه دعاء المسألة ودعاء العبادة، فأمر بدعائه (تضرعاً»؛ أي: إلحاحاً في المسألة ودؤوباً في العبادة، (وخُفية)؛ أي: لا جهراً وعلانيةً

FOR سورة الأعراف (٥٦ ــ ٥٧)

يُخاف منه الرياء، بل خفية وإخلاصاً لله تعالى. ﴿إِنه لا يحبُّ المعتدين﴾؛ أي : المتجاوزين للحدِّ في كل الأمور، ومن الاعتداء كون العبد يسأل الله مسائل لا تصلح له، أو يتنطع في السؤال، أو يبالغ في رفع صوته بالدعاء؛ فكلُّ هٰذا داخل في الاعتداء المنهيِّ عنه.

٤٦ ( ولا تفسدوا في الأرض : بعمل المعاصي ( بعد إصلاحها : بالطاعات ؛ فإن المعاصي تفسد الأخلاق والأعمال والأرزاق ؛ كما قال تعالى : وظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس : كما أنَّ الطاعات تصلُح بها الأخلاق والأعمال والأرزاق وأحوال الدُّنيا والآخرة . ( وادعوه خوفاً وطمعاً ) ؛ أي : خوفاً من عقابه ، وطمعاً في ثوابه ، طمعاً في قبولها وخوفاً من ردَّها ، لا دعاء عبد مدلٌ على ربه ، قد أعجبته نفسه ، ونزَّل نفسه فوق منزلته ، أو دعاء من هو غافل لاه.

وحاصل ما ذكر الله من آداب الدعاء: الإخلاص فيه لله وحده؛ لأنَّ ذلك يتضمَّنه الخفية، وإخفاءه وإسراره، وأن يكون القلبُ خائفاً طامعاً لا غافلاً ولا آمناً ولا غير مبال بالإجابة، ولهذا من إحسان الدعاء؛ فإن الإحسان في كل عبادة بَذْلُ الجهد فيها وأداؤها كاملةً لا نقص فيها بوجه من الوجوه. ولهذا قال: ﴿إِنَّ رحمةً الله قريبُ من المحسنين﴾ في عبادة الله، المحسنين إلى عباد الله، فكلّما كان العبد أكثر إحساناً؛ كان أقرب إلى رحمة ربَّه، وكان ربُّه قريباً منه برحمته. وفي لهذا من الحقّ على الإحسان ما لا يخفى.

﴿وَهُوَ ٱلَّذِى يُرْسِلُ الرِّيَحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَنِهِ حَقَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا فِقَالًا سُقَنَهُ لِبَلَدٍ مَيِّتِ فَأَنزَنْنَا بِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ. مِن كُلِّ التَّمَرَتُ كَذَلِكَ نُخْجُ ٱلْمَوْنَ لَعَلَكُمْ تَنَكُونَ () وَالْبَلَدُ الطَّبِّبُ يَخْبُحُ نَبَائُهُ بِإِذِنِ رَبِهِ وَالَذِى خَبُنَ لَا يَخْبُحُ إِلَّا نَكِداً حَكَلُك الْآيَنِتِ لِقَوْمِ يَسْكُرُونَ ().

(٥٧) بين<sup>(١)</sup> تعالى أثراً من آثار قدرته ونفحة من نفحات رحمته، فقال: ﴿وهو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته»؛ أي: الرياح المبشرات بالغيث، التي تثيره بإذن الله من الأرض، فيستبشر الخلق برحمة الله، وترتاح لها قلوبهم قبل الميرة.

في (ب): «يبين».

سورة الأعراف (٥٨)

نزوله. ﴿حتى إذا أقلَّتَ﴾: الرياح ﴿سحاباً ثقالاً﴾: قد أثاره بعضها، وألفه ريحُ أخرى وألقحه ريح أخرى، ﴿سُقْناه لبلدِ ميِّتِ﴾: قد كادت تهلك حيواناتُهُ وكاد أهله أن ييأسوا من رحمة الله. ﴿فأنزلنا بهَ ؛ أي: بذلك البلد الميت ﴿الماءَ﴾: الغزير من ذلك السحاب، وسخَّر الله له ريحاً تدره وريحاً تفرَّقه بإذن الله. فأنبتنا به من كلَّ الثمرات: فأصبحوا مستبشرين برحمة الله، راتعين بخير الله. وقوله: ﴿كَذَلك نخرِجُ الموتى لعلَّكم تَذَكَّرونَ؟؛ أي: كما أحيينا الأرض بعد موتها بالنبات كذلك نخرج الموتى من قبورهم بعدما كانوا رفاتاً متمزَّقين. وهذا استدلال واضح؛ فإنه لا فرق بين الأمرين؛ فمنكِرُ البعثِ استبعاداً له مع أنه يرى ما هو نظيره من باب العناد وإنكار المحسوسات. وفي هذا الحثُّ على التذكَّر والتفكَّر في آلاء الله والنظر إليها بعين الاعتبار والاستدلال لا بعين الغفلة والإهمال.

(٥٨) ثم ذكر تفاوت الأراضي التي ينزل عليها المطر، فقال: ﴿والبلذُ الطيّب؟؛ أي: طيب التربة والمادة، إذا نزل عليه المطر؛ ﴿يخرج نباتُهُ؟: الذي هو مستعدًّ له ﴿بإذن ربّه؟؛ أي: بإرادة الله ومشيئته، فليست الأسباب مستقلَّة بوجود الأشياء حتى يأذن الله بذلك. ﴿والذي خَبُثَ؟: من الأراضي ﴿لا يخرُجُ إلَّا تَكِداً؟؛ أي: إلا نباتاً خاسًا لا نفع فيه ولا بركة. ﴿كَذَلَك نصرُف الآبات لقوم يشكرونَ؟؛ أي: ننوّعها، ونبيّنها، ونضرب فيها الأمثال، ونسوقها لقوم يشكرون الله بالاميات لقوم الله بالمعرون الله بالانتياء حتى يأذن الله بذلك. ﴿والذي خَبُثَ؟: من الأراضي ﴿لا يخرُجُ إلَّا يَكِداً؟؛ أي: إلا نباتاً خاسًا لا نفع فيه ولا بركة. ﴿كَذَلَك نصرُف الآبات لقوم الله بالامثال، ونسوقها لقوم يشكرون يشكرونَ؟؛ أي: ننوّعها، ونبيّنها، ونضرب فيها الأمثال، ونسوقها لقوم يشكرون الله بالاعتراف بنعمه والإقرار بها وصرفها في مرضاة الله؛ فهم الذين ينتفعون بما الله بالاعتراف بنعمه والإقرار بها وصرفها في مرضاة الله؛ فهم الذين ينتفعون بما الله بالاعتراف من ربهم، فيتلقونها مفتقرين إليها فرحين بها، فيتدبّرونها ويتأملونها، وليبين لهم من معانيها بحسب استعدادهم.

وهٰذا مثالٌ للقلوب حين ينزل عليها الوحي الذي هو مادةُ الحياة كما أن الغيث مادة الحيا؛ فإن القلوب الطيبة حين يجيئها الوحي تقبله وتعلمه وتنبُتُ بحسب طيب أصلها وحسن عنصرها، وأما القلوب الخبيئة التي لا خير فيها؛ فإذا جاءها الوحي؛ لم يجد محلاً قابلاً، بل يجدها غافلة معرضة أو معارضة، فيكون كالمطر الذي يمرُ على السباخ والرمال والصخور فلا يؤثَّر فيها شيئاً، وهٰذا كقوله تعالى: ﴿أنزل من السماءِ ماء فسالتْ أوديةٌ بِقَدَرِها فاحتملَ السيلُ زبداً رابياً...﴾

﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ، فَقَالَ يَنْقَوْمِ أَعْبُدُوا آللَهَ مَا لَكُم مِّنَّ إِلَيهٍ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ

عَلَيْكُمْ عَذَابَ بَوْمٍ عَظِيمٍ<sup>(١)</sup> ٢ أَنَّ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَنكَ فِي ضَلَالٍ تُمِينِ ﷺ قَالَ يَنَقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَايَةٌ وَلَنِكِنِي رَسُولٌ مِن رَّبِ الْمَالِمِينَ ﴿ أَبَلِنَكُمْ مِسَانَتِ رَبِّي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعَلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا لَمَعْلَمُونَ ۞ أَوَ عَجَسَتُمْ أَن جَاءَكُمُ ذِكْرٌ مِن رَبِّكُمْ مِسَانَتِ رَ يُسْذِرَكُمْ وَلِنَنَقُوا وَلَعَلَكُمْ نُرْحُونَ ۞ فَكَذَبُوهُ فَأَجْبَنَنهُ وَالَذِينَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَأَغْرَقَنَ الَذِينَ حَلَّهُوا بِتَابَذِينَاً إِنَّهُمْ حَالُوا قَوْمًا عَمِينَ ﴾

OR في الأعراف (٥٩ ـ ٢٠)

لما ذكر تعالى من أدلة توحيده جملةً صالحةً؛ أيَّد ذلك بذِكْرِ ما جرى للأنبياء الداعين إلى توحيده مع أممهم المنكرين لذلك، وكيف أيَّد الله أهل التوحيد وأهلك من عاندهم ولم ينقَدْ لهم، وكيف اتَّفقت دعوة المرسلين على دينٍ واحد ومعتقدِ واحد.

(٥٩) فقال عن نوح أول المرسلين: (لقد أرسلنا نوحاً إلى قومه): يدعوهم إلى عبادة الله وحده حين كانوا يعبدُون الأوثان، (فقال): لهم: (يا قوم اعبُدوا الله)؛ أي: وحدوه، (ما لكم من إله غيرُهُ): لأنه الخالق الرازق المدبَر لجميع الأمور، وما سواه مخلوق مدبَر ليس له من الأمر شيء. ثم خوَّفهم إن لم يعبدوه عذابَ يوم عظيم): وهذا من نصحه لجميع الأمور، وما سواه مخلوق مدبَر ليس له من الأمر شيء. ثم خوَّفهم إن لم يعبدوه عذابَ يوم عذابَ يوم عذابَ يوم عليم): والمدبَر المدبَر المدبَر المديم المور، وما سواه مخلوق مدبَر ليس له من الأمر شيء. ثم خوَّفهم إن لم يعبدوه عذابَ يوم عظيم): وهذا من نصحه لجميع الأمور، وما سواه مخلوق مدبَر ليس له من الأمر شيء. ثم خوَّفهم إن لم يعبدوه عذابَ الله، فقال: (يأبي أخاف عليكم عذابَ يوم عظيم): وهذا من نصحه عليه الصلاة والسلام وشفقته عليهم؛ حيث خاف عليهم العذاب الأبديَ والشقاء السرمديَّ؛ كإخوانه من المرسلين، الذين يشفِقون على الخلق أعظم من شفقة آبائهم وأمهاتهم.

(٦٠ فلما قال لهم لهذه المقالة؛ ردُّوا عليه أقبح ردٌ، فقال ﴿الملا من قومِهِ؟ أي: الرؤساء الأغنياء المتبوعون، الذين قد جرت العادة باستكبارهم على الحقُّ وعدم انقيادهم للرسل: ﴿إنا لنراك في ضلال مبين؟: فلم يكفِهم قبَّحَهُمُ اللَّهُ أنهم لم ينقادوا له، بل استكبروا عن الانقياد له، وقدحوا فيه أعظم قدح، ونسبوه إلى الضلال، ولم يكتفوا بمجرَّد الضلال، حتَّى جعلوه ضلالاً مبيناً واضحاً لكلُ أحدا! وهذا من أعظم أنواع المكابرة، التي لا تروج على أضعف الناس عقلاً، وإنَّما هُذا الوصف منطبقٌ على قوم نوح، الذين جاؤوا إلى أصنام قد صوَّروها ونحتوها بأيديهم من الجمادات التي لا تسمع ولا تبصِرُ ولا تغني عنهم شيئاً، فنزَّلوها منزلة بأيديهم من الجمادات التي لا تسمع ولا تبصِرُ ولا تغني عنهم شيئاً، فنزَّلوها منزلة

في (ب): إلى آخر قصته.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (٦١ ـ ٢٤)

فاطر السماوات، وصرفوا لها ما أمكنهم من أنواع القُرُبات، فلولا أنَّ لـهـم أذهـانـاً تقوم بها حُجَّة الله عليهم؛ لَحُكِمَ عليهم بأن المجانين أهدى منهم، بل هُم أهدى منهم وأعقل.

11 - ٦٢ فرد نوح عليهم رَدًا لطيفًا وترقَّق لهم لعلهم ينقادون له، فقال: ﴿يا قوم ليس بي ضلالةً﴾؛ أي: لست ضالاً في مسألة من المسائل من جميع الوجوه، وإنما أنا هادٍ مهتدٍ، بل هدايتُهُ عليه الصلاة والسلام من جنس هداية إخوانِهِ أولي العزم من المرسلين، أعلى أنواع الهدايات وأكملها وأتمها، وهي هداية الرسالة التامَّة الكاملة، ولهذا قال: ﴿وَلَكُنِّي رَسُولُ مِنْ رَبِّ العالمينَ﴾؛ أي: ربي وربكم ورب جميع الخلق، الذي ربَّى جميَّع الخلق<sup>(١)</sup> بأنواع التربية، الذي من أعظم تربيته أن أرسل إلى عباده رسلا تأمرهم بالأعمال الصالحة والأخلاق الفاضلة والعقائد الحسنة، وتنهاهم عن أضدادها، ولهذا قال: ﴿أَبِلِّغُكم رسالاتٍ ربِّي وأنصحُ لكم؟؛ أي: وظيفتي تبليغكم ببيان توحيده وأوامره ونواهيه على وجه النصيّحة لكمّ والشفقة عليكم، ﴿وأعلمُ من اللهِ مالا تعلمونَ﴾: فالذي يتعيَّن أن تطيعوني وتنقادوا لأمري إن كنتم تعلمونَ.

٦٣ ﴿ أَوَعَجِبْتُم أَن جاءكم ذِكْرٌ من ربُّكم على رجل منكم؟ أي: كيف تعجبون من حالةً لا ينبغي العجب منها، وهو أن (٢) جاءكم التذكير والموعظة والنصيحة على يد رجل منكم، تعرفون حقيقتَه وصدقَه وحالَه؛ فَهٰذه الحال من عناية الله بكم وبره وإحسانه الذي يُتَلَقَّى بالقبول والشكر. وقوله: ﴿لِيُنذِرَكُم ولتتَّقوا ولعلَّكم تُرحمون ؟؛ أي: لينذركم العذاب الأليم، وتفعلوا الأسباب المنجية من استعمال تقوى الله ظاهراً وباطناً، وبَذْلك تحصُلُ عليهم، وتنزل رحمة الله الواسعة.

٦٤﴾ فلم يفد فيهم ولا نَجَحَ، ﴿فَكَذَّبُوه فَأَنْجَيْنَاه وَالَّذِينَ مِعَه فِي الفُلْكَ؟ أي: السفينة التي أمر اللهُ نوحاً عليه السلام بصنعها، وأوحى إليه أن يحْمِلَ من كلِّ صنف من الحيوانات زوجين اثنين وأهله ومَنْ آمن معه، فحملهم فيها، ونجَّاهم اللَّه بها. ﴿وأغرقنا الذين كذَّبوا بآياتنا إنَّهم كانوا قوماً عَمِينَ؟: عَن الهدى، أبصروا الحقَّ، وأراهم الله على يد نوح من الآيات البيناتِ ما به يؤمِنُ أولو الألباب، فسخروا منه، واستهزؤوا به، وكفروا.

> (٢) في (ب): اأنه». في (ب): «جميع العالمين».

FOR QUR في الأعراف (٢٥ - ٢٧)

(٦٥) أي: ﴿وَهُ: أرسلنا ﴿إلى عادِهُ: \_ الأولى، الذين كانوا في أرض اليمن \_ ﴿أخاهمَهُ: في النسب ﴿هوداَهُ: عليه السلام، يدعوهم إلى التوحيد، وينهاهم عن الشرك، والطغيان في الأرض، فقال لهم: ﴿يا قوم اعبُدوا اللّهَ ما لكم من إله غيره أفلا تتقونَهُ: سَخَطَهُ وعذابَهُ إن أقمتم على ما أنتم عليه.

﴿٢٦ فلم يستجيبوا ولا انقادوا، فقال ﴿الملأُ الذين كفروا من قومِهِ : رادِّين لدعوته قادحين في رأيه : ﴿إنا لنراك في سَفاهةٍ وإنا لنظنَّك من الكاذبين ؛ أي : ما نراك إلاَّ سفيها غير رشيد، ويغلب على ظنَّنا أنك من جملة الكاذبين. وقد انقلبت عليهم الحقيقةُ واستحكم عماهم حيث رموا نبيَّهم عليه السلام بما هم متَّصفون به، وهو أبعدُ الناس عنه ؛ فإنهم السفهاء حقًّا الكاذبون، وأيَّ سفه أعظم ممَّن قابل أحقَّ الحقِّ بالردِ والإنكار، وتكبَّر عن الانقياد للمرشدين والنصحاء، ولنقاد قلبَهُ وقالبه لكلَّ شيطان مريدٍ، ووضع العبادة في غير موضعها، فعَبَدَ من لا يغني عنه شيئاً من الأشجار والأحجار؟! وأيَّ كذب أبلغ من كذب من نسب هذه الأمور إلى الله تعالى؟!

٢٧ ﴿ قال يا قوم ليس بي سفاهة ﴾: بوجه من الوجوه، بل هو الرسول

(1) في (ب): إلى آخر القصة



سورة الأعراف (٦٩ ـ ٧١)

المرشدُ الرشيدُ، ﴿وَلَكُنِّي رَسُولُ مَنْ رَبِّ العالمينَ﴾.

مَعْدَى ﴿أَبِلْغُكُم رَسَالَاتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُم نَاصَحٌ أَمِينَ﴾: فالواجب عليكم أن تتلقَّوا ذٰلك بالقبول والانقياد وطاعة رب العباد.

﴿٢٩ ﴿ أَوَعَجِبْتُم أَن جاءكم ذِخْرُ من ربَّكم على رجل منكُم لِيُنذِرَكُم؟ أي: كيف تعجبون من أمر لا يُتَعَجَّبُ منه، وهو أن الله أرسل إليكم رجلاً منكم، تعرفون أمره، يذكُركم بما فيه مصالحكم، ويحتُّكم على ما فيه النفع لكم، فتحجبتم من ذلك تعجُّب المنكرين. ﴿واذكُروا إذ جَعَلَكم خلفاء من بعد قوم نوح؟ أي: واحمدوا ربَّكم، واشكُروه إذ مَكَنَ لكم في الأرض، وجعلكم تخلفون أمم الهالكة الذين كذَبوا الرسل، فأهلكهم الله، وأبقاكم لينظر كيف تعملون، واحدوا ربَّكم، واشكُروه إذ مَكَنَ لكم في الأرض، وجعلكم تخلفون أمم الهالكة الذين كذَبوا الرسل، فأهلكهم الله، وأبقاكم لينظر كيف تعملون، واحدروا أن تقيموا على التكذيب كما أقاموا، فيصيبكم ما أصابهم، ﴿وَ اذكروا وَ وَحبر الأمم الهالكة الذين كذَبوا الرسل، فأهلكهم الله، وأبقاكم لينظر كيف تعملون، واحدروا أن تقيموا على التكذيب كما أقاموا، فيصيبكم ما أصابهم، فو الذكروا ورباله نعمة الله، وأبقاكم لينظر كيف تعملون، وحبر الأمم الهالكة الذين كذَبوا الرسل، فأهلكهم الله، وأبقاكم لينظر كيف تعملون، واحدروا أن تقيموا على التكذيب كما أقاموا، فيصيبكم ما أصابهم، فو الخروا العمر الموالي فيمة الله، وأبقاكم لينظر كيف تعملون، وحبر الأمم الهالكة الذين كذَبوا الرسل، فأهلكهم الله، وأبقاكم لينظر كيف تعملون، واحدروا أن تقيموا على التكذيب كما أقاموا، فيصيبكم ما أصابهم، في القرة العمر المولي الموالي في القرة واحدروا أن تقيموا على التكذيب كما أواموا، فيصيبكم ما أصابهم، في أو أولوا نعمة الله عليكم التي خصًكم بها، وهي أن فرادكم في الخلق بسطة أي ذكروا المولي في أوروا آلاء الله؟ أي أي نعمه الواسعة وأياديه المتكررة، ولعلم أي أواذ ذكرتُموها بشكرها وأداء حقُها، في العلون؟ إي أورون بالمطلوب، وتنجون من المرهوب.

﴿ ٧٠ فوعظهم وذكرهم وأمرهم بالتوحيد وذكر لهم وصف نفسه وأنه ناصح أمين، وحذّرهم أن يأخذهم الله كما أخذ من قبلهم، وذكّرهم نعم الله عليهم وإدرار الأرزاق إليهم، فلم ينقادوا ولا استجابوا، فقالوا متعجّبين من دعوته ومخبرين له أنهم من المحال أن يطيعوه: ﴿ أَجِئتَنا لنعبدَ الله وحدَهُ ونَذَرَ ما كان يعبدُ آباؤنا﴾: قبّحهم الله، جعلوا الأمر الذي هو أوجبُ الواجبات وأكملُ الأمور من الأمور التي لا من الله، جعلوا الأمر الذي هو أوجبُ الواجبات وأكملُ الأمور من الأمور التي لا أنهم الله، حلوا الأمر الذي هو أوجبُ الواجبات وأكملُ الأمور من الأمور التي لا الله، جعلوا الأمر الذي هو أوجبُ الواجبات وأكملُ الأمور من الأمور التي لا يعارضون بها ما وجدوا عليه آباءهم، فقدًموا ما عليه الآباء الضالون من الشرك وعبادة الأصنام على ما دعت إليه الرسل من توحيد الله وحده لا شريك له شريك له وكنوا نبيهم والوازان إلى المور التي لا يعارضون بها ما وجدوا عليه آباءهم، فقدًموا ما عليه الآباء الضالون من الشرك وعبادة والواناوان على الأمور التي لا وحدام على ما دعت إليه الرسل من توحيد الله وحده لا شريك منهم على أنفسهم، وقالوا: ﴿ النهم على أن كنتَ من الصادقين؟ وهذا الاستفتاحُ منهم على أنفسهم، وقالوا: ﴿ النهم على أن كنتَ من الصادقين؟ وهذا الاستفتاحُ منهم على أنفسهم، وقالوا: ﴿ النهم على أن كنتَ من الصادقين؟ وهذا الاستفتاحُ منهم على أنفسهم.

(٧١) فقال لهم هود عليه السلام: ﴿قد وَقَعَ عليكم من ربّكم رجسٌ وغضبٌ»؛ أي: لا بدَّ من وقوعه؛ فإنه قد انعقدت أسبابه وحان وقتُ الهلاك. أتجادِلونَني في أسماء سمَّيتموها أنتم وآباؤكم»؛ أي: كيف تجادلون على أمور لا حقائق لها وعلى أصنام سمَّيتُموها آلهة وهي لا شيء من الإلهية فيها ولا مثقال ذرَّة و﴿ما أنزل الله بها من سلطانٍ»؛ فإنها لو كانت صحيحةً؛ لأنزل الله بها سلطانًا، فعدم إنزاله له دليلٌ على بطلانها؛ فإنه ما من مطلوب ومقصود \_ وخصوصاً الأمور

سورة الأعراف (٧٢)

الكبارَ ـ إلا وقد بيَّن الله فيها من الحجج ما يدلُّ عليها ومن السلطان ما لا تخفى معه، ﴿فانتظروا﴾: ما يقعُ بكم من العقاب الذي وَعَدْتكم به. ﴿إِنِّي معكم من المنتظرين﴾: وفرق بين الانتظارَيْن؛ انتظارِ مَنْ يخشى وقوع العقاب ومَنْ يرجو من الله النصر والثواب.

(٢٧) ولهذا فتح الله بين الفريقين فقال: ﴿فَأَنجَيْنَاهَ﴾؛ أي: هوداً، ﴿وَالذَينَ آمنوا معه ﴿برحمةٍ منا﴾: فإنه الذي هداهم للإيمان، وجعل إيمانهم سبباً ينالون به رحمته، فأنجاهم برحمته، ﴿وقطَعْنا دابر الذين كذَّبوا بآياتنا﴾؛ أي: استأصلناهم بالعذاب الشديد الذي لم يُبق منهم أحداً، وسَلَّطَ الله عليهم ﴿الريح العقيم. ما تَذَرُ من شيء أتت عليه إلا جعلته كالرَّميمَ»، ﴿فَأَهْلِكُوا فأصبحوا لا يُرى إلاً مساكِئُهم فانظُرْ كيف كان عاقبة المنذرينَ»، الذين أقيمت عليهم الحجج فلم ينقادوا لها، وأمِروا بالإيمان فلم يؤمنوا، فكان عاقِبَتُهم الهلاك والخزي والفضيحة، ﴿وأَتُبِعوا في هذه الدُّنيا لعنة ويومَ القيامةِ. ألا إنَّ عاداً كَفَروا ربَّهم ألا بُعْداً لعادٍ فوه، وقال هنا: ﴿وقَطَعْنا دابرَ الذين كَذَبوا بآياتنا وما كانوا مؤمنينَ»: بوجهٍ من الوجوه، بل وَضْفُهُمُ التكذيب والعناد، ونعتُهُم الكِبر والفساد.

﴿وَلِكَ تَسُودَ أَخَاهُمْ صَدَلِحًا<sup>(١)</sup> قَالَ يَنَقَوْمِ أَعْبَدُوا اللَّهَ مَا لَحَمْ مِنْ إِلَّهٍ خَبَرُهُمْ قَدَ جَاتَنْكُم بَتَنِنَةٌ قِن تَنِبَكُمْ هَدَذِهِ نَاقَتُهُ اللَّهِ لَكُمْ عَابَةٌ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِ أَرْضِ اللَّهِ وَلَا تَتَسُوهَا بِمُوَو فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابً أَلِيهُ (٢) وَانْحُرُوا إِذَ جَمَلَكُو خُلَفَاتَه مِنْ بَعَدِ عَادٍ وَبَوَأَكُم فِ ٱلْأَرْضِ تَنْعِدُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا وَنَتْحِثُونَ آلْجِبَالَ بُبُوتًا فَانْحُرُوا عَانَةً وَتَعَ نَعْتُوا فِ ٱلْأَرْضِ تَنْعِدُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا وَنَتْحِثُونَ آلْجِبَالَ بُبُوتًا فَاذَكُرُوا عَالَة اللَّهِ وَلَا نَعْتُوا فِي ٱلْأَرْضِ تَنْعِدُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا وَنَتْحِثُونَ آلْجِبَالَ بُبُوتًا فَاذَكُرُوا عَالَةً اللَهِ وَلَا نَعْتُوا فِي ٱلْأَرْضِ مُنْسِدِينَ إِنَّ عَالَهُ الْمَلَا أَلَذِينَ اسْتَحْبُوا مِن قَوْمِهِ لِلَذِينَ اسْتُفْعِفُوا لِمَنَ مَامَنَ مِنْهُمُ أَنْعَلَمُونَ أَنْ مِنْعَمَدِينَ عَنْ مَا أَنَا مَاتُونَ الْنَهُ عَالَوا إِنَا عَنْ أَنْهِ وَلَا مَامَنَ مِنْهُمُ أَنْعَلَمُونَ أَنْ وَلَنَّهُ الْعَامَةُ مَنْ مَنْهِ وَلَكَ مُنْعَوْرًا إِنَّهُ وَالَيْ وَلَا مَامَنَ مِنْهُمُ أَنْعَلَمُونَ أَنْ وَالَةً عَلَيْنَ الْمَا فَى الْعَمَةُ مَدْيَعُونُ الْهُ مَا أَنْهُ مَعْتُوا لِينَ مَامَنَ مِنْهُمُ أَنْ الْنُولَيْنَ مُعْتُونَ أَنْ وَالَةً مِنْ مَنْهُ وَلَا مَا أَنَهُ مَا أَنْ وَالَةً وَالَةًا مَا أَنَهُ وَعَمَوا لِينَ مَا مَا أَنْعَاذَهُ وَعَمَتُوا عَنْ أَنْتَعْدُونَ أُنْهُ وَلَكُنُ عُمُونَ أَنْ وَعُولُ إِنَا بِلَهُ مَا أَعْنَا مَالَمُ مَا أَنْهُ مَا أَنْعَاذَهُ وَعَمَتُوا إِنَا وَالَكُنُ مُوانَ الْعَمْعَنُوا وَنَا عَنْهُ وَجَاعَةُ مَا تَتَعْذُ عَنُوا لَهُ اللَذِينَ اللَهُ وَعَانَ إِنَا وَالَكُنَهُ مَا مَا أَنْهُ مَا مَا أَنْهُ وَالَنَا مَا أَن وَقَالَ الْتَعْهُ وَ وَالَكُونَ وَالْتَنْهُ مَا أَنْهُ مَا مُوا وَ وَالْنُ مَا عَنُونَ مَا مُولَكُنَ مَنْ وَالْ

(١) في (ب): إلى آخر قصتهم.

This file was downloaded from QuranicThought.com

001

سورة الأعراف (٧٣ ـ ٧٥) 🐻

﴿٧٣﴾ أي: ﴿و﴾ أرسلنا ﴿إلى ثمودَ»: القبيلة المعروفة الذين كانوا يسكَنون الحِجر وما حوله من أرض الحجاز وجزيرة العرب، أرسل الله إليهم ﴿أخاهم صالحاً»: نبيًا يدعوهم إلى الإيمان والتوحيد وينهاهم عن الشرك والتنديد، فقال: فيا قوم اعبدوا الله مالكُم من إلهِ غيرهَ»: دعوتُه عليه الصلاة والسلام من جنس دعوة إخوانه من المرسلين: الأمر بعبادة الله وبيان أنه ليس للعباد إله غير الله. ﴿قَد جاءتُكم بينة من ربِّكمَه؛ أي: خارق من خوارق العادات التي لا تكون إلا آية سماويَّة لا يقدر الناس عليها، ثم فسَّرها بقوله: ﴿هٰذه ناقةُ الله لكم قيهً، أي: وقد ذكر وجه الآية في قوله: ﴿لها شِرْبٌ ولكم شِرْبُ يوم معلومَ»، وكان عندهم ويشربون اللبن من ضرعها، ولهم يوم يردونها وتصدر الناقة عنهم. وقال لهم نبيَّهم ويشربون اللبن من ضرعها، ولهم يوم يردونها وتصدر الناقة عنهم. وقال لهم نبيَّهم والح عليه السلام: إفارها تأكلُ في أرض الله»: فلا عليهم من مؤونتها شيء، ويشربون اللبن من ضرعها، ولهم يوم يردونها وتصدر الناقة عنهم. وقال لهم نبيَّهم ولا تعديم معلوه بسر إلى الله يرونها وتصدر الناقة عنهم. وكان عندهم ويشربون اللبن من ضرعها، ولهم يوم يردونها وتصدر الناقة عنهم. وقال لهم نبيَّهم ولا تمسُّوها بسوعَه، أي: بعقر أو غيره، في عنه عنهم من مؤونتها شيء،

(٧٤) واذْكُروا إذ جَعَلَكُم خلفاءَ»: في الأرض تتمتَّعون بها وتدركون مطالبكم، فمن بعد عادِه: الذين أهلكهم الله وجعَلَكم خلفاء من بعدهم، فوبوًأكم في الأرض»؛ أي: مكَّن لكم فيها وسهَّل لكم الأسباب الموصلة إلى ما تريدون وتبتغون، فتتخذون من سهولها قصوراً»؛ أي: الأراضي السهلة التي ليست بيديال بيوتاً، ومن الجبال بيوتاً ينحتونها<sup>(١)</sup> كما هو مشاهد إلى الآن أعمالهم التي في الجبال من المساكن والحِجْر ونحوها، وهي باقية ما بقيت المالي وهي الأرض يتمتعون أوفاذكروا بيديان من معدهم، موليا مومية إلى ما تريدون وتبتغون، في أبيان من سهولها قصوراً»؛ أي: الأراضي السهلة التي ليست بيديال بيوتاً، ومن الجبال بيوتاً ينحتونها<sup>(١)</sup> كما هو مشاهد إلى الآن أعمالهم التي في الجبال من المساكن والحِجْر ونحوها، وهي باقية ما بقيت الجبال. ففاذكروا ألاء الله بالي أي: نعمه وما خوَّلكم من الفضل والرزق والقوة، فولا تعتموا في الأرض مفسدين»؛ أي: لا تُخربوا في الأرض بالفساد والمعاصي؛ فإن المعاصي بعدام بيدعاديا المعامي المالي المالي ما يتي الجبال من المساكن والحِجْر ونحوها، وهي باقية ما بقيت الجبال. فواذكروا ألاء الله بازء أي: نعمه وما خوَّلكم من الفضل والرزق والقوة، فولا تعتموا في الأرض مفسدين»؛ أي: لا تُخربوا في الأرض مناهم والمامي والمومي باقية ما بقيت الجبال. فواذكروا ألاء الله بازء أي: نعمه وما خوَّلكم من الفضل والرزق والقوة، ولا تعتموا في الأرض مفسدينا والمعامي؛ فإن المعامي بالمامية منهم، وأبقت مساكِنَهم موحشة بعديا الديارَ العامرة بلاقِعَ، وقد أخلت ديارَهُم منهم، وأبقت مساكِنَهم موحشة بعديم.

﴿٧٥﴾ ﴿قال الملأُ الذين استكبروا من قومِهِ﴾؛ أي: الرؤساء والأشراف الذين تكبروا عن الحق، ﴿للذين استضعفوا﴾: ولما كان المستضعَفون ليسوا كلُّهم

 (۱) في (ب): «التي ليست بجبال تتخذون فيها القصور العالية والأبنية الحصينة، وتنحتون الجبال بيوتا». سقط من (1)، واستدركه الشيخ بما أثبت. HE PRINCE GHAZI TRUST

يبورة الأعراف (٧٦ ـ ٧٩)

مؤمنين؛ قالوا: ﴿لِمَنْ آمِن منهم أتعلَمون أنَّ صالحاً مرسلٌ من ربَّه﴾؛ أي: أهو صادقٌ أم كاذب؟ فقال المستضعفون: إنَّا بالذي ﴿أرسِلَ به مؤمنونَ﴾ من توحيد الله والخبر عنه وأمره ونهيه.

٧٦ فقال الذين استكبروا إنَّا بالذي آمنتُم به كافرونَ : حَمَلَهُمُ الكِبْرُ أن لا ينقادوا للحقِّ الذي انقاد له الضعفاء.

(٧٧) ﴿فعقروا الناقة ﴾: التي توعَدهم إن مسوها بسوء أن يصيبَهم عذاب أليم. ﴿وعَتَوا عن أمر ربَّهم ﴾؛ أي: قسوا عنه واستكبروا عن أمره الذي مَنْ عتا عنه أذاقه العذاب الشديد، لا جرم أحلَّ الله بهم من النّكال ما لم يُحِلَّ بغيرِهم. ﴿وقالوا ﴾: مع هذه الأفعال متجرئين على الله معجزين له غير مبالين بما فعلوا بل مفتخرين بها: ﴿يا صالحُ ائتِنا بما تعِدُنا ﴾: – إن كنت من الصادقين – من العذاب، فقال: ﴿تُمَتَّعُوا في دارِكم ثلاثة أيَّام ذٰلك وعدٌ غيرُ مكذوبٍ ﴾.

لامه فأخذتهم الرجفة فأصبحوا في دارِهِم<sup>(١)</sup> جاثمين»: على ركبهم قد أبادهم الله وقطع دابرهم.

(٧٩) فنتولمى عنهم؟: صالح عليه السلام حين أحلَّ الله بهم العذاب، ووقال؟: مخاطباً لهم توبيخاً وعتاباً بعدما أهلكهم الله: فيا قوم لقد أبلغتُكُم رسالةً ربِّي ونصحتُ لكم؟؛ أي: جميع ما أرسلني الله به إليكم قد أبلغتُكم به وحرصت على هدايتكم واجتهدتُ في سلوككم الصراط المستقيم والدين القويم، فولكن لا تحبُّونَ الناصحين؟: بل رددتُم قول النُصحاء، وأطعتم كلَّ شيطان رجيم.

واعلم أن كثيراً من المفسِّرين يذكرون في هذه القصة أنَّ الناقة خرجت من صخرة صماء ملساء اقترحوها على صالح، وأنها تمخَّضت تمخُّض الحامل، فخرجت الناقة وهم ينظرون، وأن لها فصيلاً حين عقروها رغى ثلاث رغيات وانفلق له الجبل ودخل فيه، وأن صالحاً عليه السلام قال لهم: آية نزول العذاب بكم أن تصبحوا في اليوم الأول من الأيام الثلاثة ووجوهكم مصفرَّة، واليوم الثاني محَمرَّة، والثالث مسودَّة، فكان كما قال.

ولهذا<sup>(٢)</sup> من الإسرائيليات التي لا ينبغي نقلها في تفسير كتاب الله، وليس في

- في (ب): «ديارهم».
- (٢) في (ب): «وكل هذا». وقد طمس الشيخ (كل) في (أ).

سورة الأعراف (٨٠ ـ ٨١)) 🛛

القرآن ما يدنُّ على شيء منها بوجه من الوجوه، بل لو كانت صحيحةً لَذَكَرها اللَّه تعالى؛ لأن فيها من العجائب والعبر والآيات ما لا يهمله تعالى ويدع ذِحْرَهُ حتى يأتي من طريق مَنْ لا يوثَق بنقله، بل القرآن يكذَّب بعض هٰذه المذكورات؛ فإنَّ صالحاً قال لهم: ﴿تمتَّعوا في دارِكُم ثلاثة [أيام]﴾؛ أي: تنعَّموا وتلذَّذوا بهٰذا الوقت القصير جدًّا؛ فإنه لميس لكم من المتاع واللَّذَة سوى هٰذا، وأيُّ لذَّة وتمتُّع لمن وعدهم نبيُّهم وقوع العذاب وذكر لهم وقوع مقدِّماته فوقعت يوماً فيوماً على وجه يعمَّهم ويشمُلهم؛ لأن احمرار وجوههم واصفرارها واسودادها من العذاب؟! نعم؛ لو صحَّ شيء عن رسول الله تَتَخَّ مما لا يناقض كتاب الله؛ فعلى الرأس فانتَهوا﴾. وقد تقدَّم أنه لا يجوز تفسير كتاب الله؛ فعلى الرأس والعين، وهو مما أمر القرآن باتباعه: ﴿وما آتاكُمُ الرسولُ فُخذوه وما نهاكم عنه فانتَهوا﴾. وقد تقدَّم أنه لا يجوز تفسير كتاب الله بالأخبار الإسرائيليَّة، ولو على وتري غانتَهوا﴾. وقد تقدَّم أنه لا يجوز تفسير كتاب الله بالأخبار الإسرائيليَّة، ولو على وتري فانتَهوا﴾. وقد تقدَّم أنه لا يجوز تفسير كتاب الله يقينيَّه، ولو على والعين، وهو مما أمر القرآن باتباعه: أوما آتاكُمُ الرسولُ فُخذوه وما نهاكم عنه والعين، وهم ما أمر القرآن باتباعه: أوما آتاكُمُ الرسولُ فُخذوه وما نهاكم عنه والعين الرواية عنهم بالأمور التي لا يُجزَمُ بكذِبِها؛ فإنَّ معاني كتاب الله يقينيَّه، وتلك أمور لا تصدَّق ولا تكذَّب؛ فلا يمكن اتفاقهما.

﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱتَأْتُوْنَ ٱلْفَحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ ٱلْعَالَمِينَ (')
 ﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ ٱلْعَالَمِينَ (')
 إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ تَسْهُوَةً مِن دُوبِ ٱللِسَاءَ بَلْ أَنتُم قَوْمٌ تُسْمِؤُنَ () وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاشُ يَنطَهَرُونَ () فَا حَان جَوَابَ قَوْمِهُ أَنَاشُ يَنطَهَرُونَ () فَا حَان جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاشُ يَنطَهَرُونَ () اللهُ عَنْهُمُ وَأَهْلَهُ وَأَهْلَهُ 
 جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَتِكُمُ إِنَا أَنَاشُ يَنطَهَرُونَ ()
 أَنْ أَنْ أَنْ مَا أَنَاشُ مَعْمَةً إِنّا اللّهُ مَعْتَى اللّهُ مُعْتَعَهُ مُونَ إِنّا عَانَ اللّهُ مَعْتَعُهُ وَأَهُ اللّهُ مُعْتَعَهُ مُونَ إِنّا عَانَ اللَّهُ مَعْتَمُ إِنّا مُنْ اللَهُ مُعْتَعَهُ أَنَا أَنَاشُ يَنطَعُهُ أُونَ إِنّا عَانَهُ مُوانَا إِنّا أَعْتَعْ فَالْعَانَ أَنَا لُكُونُ مَا أَعْتَعْتَهُمُ الْنَاسُ لِلْعَالَةُ مُ أَنَاشُ مَنْ مَا أَنَاشُ مَنْ اللَهُ مُوانَ أَنَا أَنَا لَعُنَا إِنَا اللَّهُ مَا أَعْتَعَانَ أَنَا أَنْ اللَهُ مِنْ الْحَالَةُ الْعَالَةُ مُنْ أَنَالُ أَنْ مَالْتُولُ الْنَالُ مَالُهُ مَنْ أَنْ أَنُونُ اللَّهُ مَالَ إِنْتُنْ مُ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْتَعْتَ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنُهُ مِنْ أَنْ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْعَانُ إِن أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَعْذَا لَ إِنْ أَنْ أَنُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا لُهُ مَا مُنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مِنْ أَعْتَعْتُ أَنَا أَنْ أَنْ أَنْعَانُ إِنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا الْعَانُ مُنُهُ مِنْ أَنْ أَعْنَا أَعْنَا أَنْ أَنَا أَعْنُولُ الْعُنُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْلَى إِنَا إِنَا أَعْنُ أَنْ أَنْ أَعْنُ أَنْ أَعْنُ أَنْ أَنَا إِنَا أَعْنُ أَنَا أَعْ 
مُوا مَا إِنَا إِنَا إِنَا أَعْنَا إِنَا إِنَا إِنَا أَعْنُ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْنُ إِنَا إِنَا أَعْذَا أَعْنَا أَعْ أَنْ أَعْذَا أَعْذَا مُ أَنْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْذَا أَعُ أَنَا أَعْ أَنْ أَعْنَا أَعْنُ أَ أَعْنُ أَنَا أَعْ أَعْ أَعْ

(١٨) ثم بيَّنها بقوله: ﴿إِنَّكُم لَتَأْتُونَ الرجال شهوةَ من دون النساء؟؛ أي: كيف

(۱) في (ب): إلى آخر القصة.

OR QURANIC THOUGHT متورة الأعراف (٨٢ بـ ٨٤)

تَذَرون النساء التي خلقهنَّ الله لكم، وفيهنَّ المستمتَعُ الموافق للشهوة والفطرة، وتقبِلون على أدبار الرجال، التي هي غايةُ ما يكون في الشناعة والخبث، محلًّ تخرج منه الأنتان والأخباث التي يُشتَحى من ذكرِها فضلاً عن ملامستها وقربها. ﴿بل أنتم قومٌ مسرفونَ﴾؛ أي: متجاوِزون لما حدَّه الله، متجرَّئون على محارمه.

﴿ ٨٣﴾ ﴿فأنجيناه وأهلَهُ إلاّ امرأتَهُ كانت من الغابرينَ﴾؛ أي: الباقين المعذَّبين؛ أمره الله أن يسري بأهله ليلاً؛ فإنَّ العذابَ مصبِّحٌ قومَه، فسرى بهم إلاّ امرأته أصابها ما أصابهم.

﴿٤٨﴾ ﴿وأمطَرْنا عليهم مطراً؟ أي: حجارة حارًة شديدةً من سِجّيل، وجعل الله عالِيَها سافِلَها، ﴿فانظر كيف كان عاقبةُ المجرمين؟: الهلاك والخزي الدائم.

﴿وَإِلَى مَدَيَنَ أَحَاهُمْ شُعَبَّأً<sup>(1)</sup> قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُ دُوا اللَّهَ مَا لَحُمْ بِنِن إِلَىهِ خَبَرُهُمْ قَارَ الْحَيْلَ وَالْمِيْاتِ وَلَا بَخَسُوا النَّكَاسَ أَشْبَاتَهُمْ وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِها ذَالِحُمْ خَبَرُ لَكُمْ إِن حَنتُد مُؤْمِنِينَ ﴾ وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِها ذَالِحُمْ خَبَرُ لَكُمْ إِن حَنتُد مُؤْمِنِينَ ﴾ وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِها ذَالِحُمْ خَبَرُ لَكُمْ إِن حَنتُد مُؤْمِنِينَ ﴾ وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِها ذَالِحُمْ خَبَرُ لَكُمْ إِن حَنتُد مُؤْمِنِينَ ﴾ وَلَا نَقْمَعُوا اللَّهِ مَن مَامَنَ بِهِ وَتَتَعْفُونَهَا عَوْجَدُوا لَحَمُوا أَوْ وَعَمُدُونَ عَن سَكِيلِ اللَّهِ مَن مَامَنَ إِنِ وَتَعْهُونَهَا عَمْدُوا عَنْ مَعْتَ وَانْطُرُوا كَيْفَ كَاتَ عَنْبَعَةُ الْمُنْسِدِينَ ﴾ وَلَا نَقْرَبُنَا بَعْدَةُ وَانْطُرُوا كَيْفَ كَاتَ عَنْبَةُ الْمُنْسِدِينَ إِلَى عَوْجَعُمُ وَانْظُرُوا كَيْفَ كَاتَ عَنْبَةُ الْمُنْسِدِينَ إِلَى عَرْجُو أَنْ وَلَن كَانَ طَابَعْتَةُ قَدْ يَعْرَبُوا خَيْ اللَهُ مَنْ مَامَتُهُ فَا مَعْتَلَ بِعَدُوا عَنْ عَدْهُمُ أَنْهُ مَا الْتَعْمَنُ أَنْهُ بِينَ إِلَى عَنْ وَنُعْتَ أَنْهُ الْعَنْ أَنْهُ بَيْتَنَا وَمُوَ خَبُرُ الْمَنْهُمُ وَلَا اللَهُ بَيْنَ أَنْ وَنُ كَانَ طَابِعَةُ فَيْ الْعَنْ عَنْ مَا مَنْ أَنْ يَعْمَةُ مَا مَعْنَ الْنَهُ بَعْتَ فَي اللَهُ بَيْ بَعْنُ أَنْ وَمُو خَبُرُوا حَتَى عَمْمُ أَنْ الْنَهُ بَيْنَ أَنْ أَنْ عَنْ عَنْ أَنْ وَالْذَى الْنَعْ أَنْ مَا عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ أَنْ مَنْ فَيْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ وَنْ كَا تَوْنَ عَا لَكُونُ مَنْ عَنْ مُنْهُ بَيْنَا عَلْ أَنْ عَنْ أَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَالَهُ مَنْهُ وَنْ الْعَنْ أَنْهُ مَا مَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ أَنْ الْنَا أَنْ عَنْ أَنْ أَنْ عَنْ أَنْتَ عَنْ أَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ عَالَهُ مَا الْنَهُ أَنْهُ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَالُونُ الْنَ عَالَكُ عَنْ أَنْ الْنَا مَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَالَا لَكُونُ مَنْ أَنْ عَا عَنْ عَالَهُ مَنْ أَنْ أَنْ عَالَهُ أَنْ أَنْ عَائَ مَنْ مَا مَا الْعَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ أَنْ عَالَهُ مَا الَعْنَ عَنْ عَا أَعْنُ مَا

(٢) في (ب): إلى آخر القصة.

(۱) في (ب): «فما».

سورة الأعراف (٨٥ ـ ٨٨) 🛛

الرَّجْفَةُ فَأَسْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَنِثِمِينَ ۞ الَّذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَان لَمْ يَنْنَوْا فِيهَأ الَّذِينَ كَذَبُوا شُعَبْبًا كَانُوا هُمُ الْخَسِينَ ۞ فَنَوَلَى عَنْهُمْ وَقَالَ يَقَوْمِ لَقَدْ أَبْلَنْنُكُمْ رِسَلَتِ رَتِي وَنَصَحْتُ لَكُمُ فَكَيْفَ ءَامَيْ عَلَ قَوْمِ كَفِرِينَ ۞ ﴾.

(٨٥) أي: ﴿ وَ أَرسلنا إلى القبيلة المعروفة بمدين ﴿ أَخَاهِمَ : في النسب، ﴿ شُعَيْبِاً : يدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، ويأمرهم بإيفاء المكيال والميزان، وأن لا يبخسوا الناس أشياءهم، وأن لا يعتَوا في الأرض مفسدين بالإكثار من عمل المعاصي، ولهذا قال: ﴿ ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها ذلكم خير لكم إن كنتم مؤمنين؟ : فإنَّ ترك المعاصي امتثالاً لأمر الله وتقرُّباً إليه خيرٌ وأنفع للعبد من ارتكابها الموجب لسخط الجبار وعذاب النار.

﴿ ٨٦ ﴿ ولا تقعُدو ﴾: للناس ﴿ بكل صراطٍ ؛ أي: طريق من الطرق التي يكثُرُ سلوكها ؛ تحذّرون الناس منها، و فوتوعدونَ ؛ من سلكها، ﴿ وتَصُدُون عن سبيل الله : من أراد الاهتداء به، ﴿ وتبغونَها عوَج ﴾ ؛ أي: تبغون سبيل الله تكون معوجًة، وتميلونها اتباعاً لأهوائكم، وقد كان الواجب عليكم وعلى غيركم الاحترام والتعظيم للسبيل التي نصبها الله لعباده، ليسلكوها إلى مرضاته ودار كرامته ورحمهم والتعظيم للسبيل التي نصبها الله لعباده، ليسلكوها إلى مرضاته ودار كرامته ورحمهم والتعظيم للسبيل التي نصبها الله لعباده، ليسلكوها إلى مرضاته ودار كرامته ورحمهم والتعظيم للسبيل التي نصبها الله لعباده، ليسلكوها إلى مرضاته ودار كرامته ورحمهم والعظيم رحمة ، وتَصَدًون لنصرتها والدعوة إليها والذبّ عنها، لا أن تكونوا أنتم الطرق وأعدلها مائلة ، وتشئعون على من سلكها، ﴿ واذكرو ﴾: نعمة الله ومحادة لله وجعل أقوم إلى مرضاته وراده الله والحرق والعرفي الذبّ عنها، لا أن تكونوا أنتم والحرق وأعدلها مائلة ، وتشئون على من سلكها، ﴿ واذكرو ﴾: نعمة الله عليكم والصحة ، وأنه ما ابتلاكم بوباء أو أمراض من الأمراض المقللة لكم، ولا سلّط والصحة ، وأنه ما ابتلاكم بوباء أو أمراض من الأمراض المقللة لكم، ولا سلّط والصحة ، وأنه ما ابتلاكم بوباء أو أمراض من الأمراض المقللة لكم، ولا سلّط والزراق وكثرة النسل . ﴿ وانظروا كيف كان عاقبةُ المفسدين ؛: فإنكم لا تجدون في عليكم عدوًا يجتاحكم، ولا في ربوعهم إلاً الوحشة والانبتات، ولا يورثوا ذِكراً الأرزاق وكثرة النسل . ﴿ وانظروا كيف كان عاقبةُ المفسدين ؛: فإنكم لا تجدون في حموعهم إلاً الشتات، ولا في ربوعهم إلاً الوحشة والانبتات، ولا يورثوا ذِكراً حسناً، بل أنبعوا في هذه الدُنيا لعنة ويوم القيامة [أشد] حزياً وفضيحة.

الأسمان المائفة منكم آمنوا بالذي أرْسِلْتُ به وطائفة لم يؤمنو): وهم الجمهور منهم، ﴿ قاصبِروا حتى يحكُمَ اللهُ بيننا وهو خيرُ الحاكمينَ؟: فينصر المحقَّ، ويوقع العقوبة على المبطل.

٨٨ ﴿ قال الملأُ الذين استَكْبَروا من قومِ؟: وهم الأشرافُ والكبراءُ منهم،

سورة الأعراف (٨٩)

الذين اتَّبعوا أهواءهم ولهوا بلذاتهم، فلما أتاهم الحقُّ ورأوه غير موافق لأهوائهم الرديئة؛ ردُّوه، واستكبروا عنه، فقالوا لنبيَّهم شعيب ومن معه من المؤمنين المستضعفين: ﴿لنخرجَنَّكَ يا شعيبُ والذين آمنوا معك من قريتِنا أو لتعودُنَّ في مِلَتنا﴾: استعملوا قوَّتهم السَّبُعية في مقابلة الحقُّ، ولم يراعوا ديناً ولا ذمَّةً ولا حقًّا، وإنما راعوا واتبعوا أهواءهم وعقولهم السفيهة، التي دلَّتهم على هذا القول الفاسد، فقالوا إمَّا أن ترجع أنت ومن معك إلى ديننا أو لنخرجنَّكم من قريتنا؛ فشعيبٌ عليه الصلاة والسلام كان يدعوهم طامعاً في إيمانهم، والآن لم يَسَلَم [من منهم. فقال لهم شعيبٌ عليه الصلاة والسلام متعجباً من قولهم: في أولَ كنَّا منهم. فقال لهم شعيبٌ عليه الصلاة والسلام متعجباً من قولهم: فأوَلَوْ كنَّا منهم من قريما والتبعي عليه الصلاة والسلام متعجباً من قولهم المنا على من اتَبعها؛ فكيف يُدعى إليها من له نوعُ رغبة فيها، أما من يعلن بالنهي عنها والتشنيع على من اتَبعها؛ فكيف يُدعى إليها.

﴿٨٩﴾ ﴿قدِ افتَرَيْنا على الله كذبا إن عُذنا في ملَّتكم بعد إذ نجَّانا الله منها؟ أي: اشهدوا علينا أننا إن عُدنا [فيها] بعد ما نجَّانا الله منها وأنقذنا من شرَّها أننا كاذبون مفترون على الله الكذب؟ فإننا نعلمُ أنه لا أعظم افتراء ممَّن جعل لله شريكاً وهو الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لم يتَّخذ صاحبة ولا ولداً<sup>(١)</sup> ولا شريكاً في الملك. ﴿وما يكونُ لنا أن نعودَ فيها؟؟ أي: يمتنع على مثلنا أن نعودَ فيها؟ فإنَّ هٰذا من المحال، فآيَسَهم عليه الصلاة والسلام من كونه يوافقهم من وجوهِ متعددةٍ.

من جهة أنهم كارهون لها مبغضون لما هم عليه من الشرك.

ومن جهة أنه جعل ما هم عليه كذباً وأشهدهم أنه إنِ اتَّبَعَهم ومن معه فإنَّهم كاذبون.

ومنها اعترافُهم بمنَّة الله عليهم إذ أنقذهم الله منها، ومنها أنَّ عودَهم فيها بعدما هداهم الله من المحالات بالنظر إلى حالتهم الراهنة وما في قلوبهم من تعظيم الله تعالى والاعتراف له بالعبوديَّة وأنه الإله وحده الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له وحده لا شريك له، وأنَّ آلهة المشركين أبطل الباطل وأمحل المحال، وحيث إنَّ اللَّهَ منَّ

(۱) في (ب): «ولدأ ولا صاحبة».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (٩٠ ـ ٩٢)

عليهم بعقول يعرفون بها الحقَّ والباطل والهدى والضلال، وأما من حيث النظر إلى مشيئة الله وإرادته النافذة في خلقه التي لا خروجَ لأحدِ عنها ولو تواترتِ الأسبابُ وتوافقت القوى؛ فإنَّهم لا يحكمون على أنفسهم أنهم سيفعلون شيئاً أو يتركونه، ولهذا استثنى: ﴿وما يكونُ لنا أن نعودَ فيها إلا أن يشاء اللهُ ربُنا﴾؛ أي: فلا يمكننا ولا غيرنا الخروج عن مشيئته التابعة لعلمه وحكمته، وقد ﴿وَسِعَ ربُنا كلَّ شيءِ علماً﴾: فيعلم ما يصلُح للعباد، وما يدبُرُهم عليه.

وعلى الله توكَّلْناك؛ أي: اعتمدنا أنه سيثبِّننا على الصراط المستقيم، وأن يعصِمَنا من جميع طرق الجحيم؛ فإن من توكَّل على الله كفاه ويسَّر له أمر دينه ودنياه. ﴿ربَّنا افتح بينَنا وبين قومِنا بالحقَّك؛ أي: انصر المظلوم وصاحب الحق على الظالم المعاند للحق، ﴿وأنت خيرُ الفاتحينَ»: وفتحُهُ تعالى لعباده نوعان: فتحُ العلم بتبيين الحقٌ من الباطل والهدى من الضلال ومَنْ هو المستقيمُ على الصراط ممَّن هو منحرفٌ عنه. والنوع الثاني: فتحُهُ بالجزاء وإيقاع العقوبة على الظالمين، والنجاة والإكرام للصالحين. فسألوا الله أن يفتحَ بينَهم وبين قومهم بالحقٌ والعدل، وأن يريَهم من آياتِهِ وعِبَرِهِ ما يكون فاصلاً بين الفريقين.

﴿ ٩٠﴾ ﴿ وقال الملأُ الذين كفروا من قومه ﴾: محذًرين عن اتّباع شعيب: ﴿ لئن اتَّبعتم شعيباً إنَّكم إذاً لخاسرونَ ﴾: لهذا ما سوَّلت لهم أنفسهم؛ أن الخسارة والشقاء في اتباع الرشد والهدى، ولم يدروا أن الخسارة كلَّ الخسارة في لزوم ما هم عليه من الضلال والإضلال، وقد علموا ذٰلك حين وقع بهم النّكال.

﴿٩١﴾ ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ﴾؛ أي: الزلزلة الشديدة، ﴿فَأَصبحوا في دارهم جاثمينَ﴾؛ أي: صرعى ميِّتين هامدين.

(٩٢) قال تعالى ناعياً حالَهم: ﴿الذين كذَّبوا شعيباً كأن لم يَغْنَوْا فيها؟؛ أي: كأنهم ما أقاموا في ديارهم، وكأنهم ما تمتَّعوا في عَرَصاتهم، ولا تفيَّنوا في ظلالها، ولا غنوا في مسارح أنهارها، ولا أكلوا من ثمار أشجارها، فأخذهم العذاب<sup>(١)</sup> فنقلهم من مورد اللهو واللعب واللذَّات إلى مستقرً الحزن والشقاء والعقاب والدرَكات، ولهذا قال: ﴿الذين كذَّبوا شُعيباً كانوا هم الخاسرينَ؟؛ أي: الخسار محصورٌ فيهم؛ لأنهم خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة، ألا ذٰلك هو الخسران

(۱) في (ب): «حين فاجَأهم العذاب».

يطورة الأعراف (٩٣ - ٩٥)

المبين، لا مَنْ قالوا لهم: ﴿لئنِ اتَّبعتُم شعيباً إنَّكم إذاً لخاسرُونَ﴾.

﴿٩٣﴾ فحين هلكوا تولًى عنهم نبيُّهم عليه الصلاة والسلام، ﴿وقال﴾ معاتباً وموبُخاً ومخاطباً لهم بعد موتهم: ﴿يا قوم لقد أبلغتُكم رسالاتِ ربُي﴾؛ أي: أوصلتها إليكم وبيَّنتها حتًى بلغت منكم أقصى ما يمكن أن تصل إليه وخالطت أفتدتكم، ﴿ونصحتُ لكم﴾: فلم تقبلوا نُصحي ولا انقدتم لإرشادي، بل فسقتُم وطغيتم؛ ﴿فكيف آسى على قوم كافرينَ﴾؛ أي: فكيف أحزن على قوم لا خيرَ فيهم، أتاهم الخيرُ فردُوه ولم يقبلوه، ولا يَليقُ بهم إلا الشرُ؛ فهؤلاء غير حقيقين أن يُحْزَنَ عليهم، بل يُفْرَحُ بإهلاكهم ومَحْقِهم؛ فعياذاً بك اللهمَّ من الخزي والفضيحة! وأيُّ شقاء وعقوبة أبلغ من أن يصلوا إلى حالة يتبرأ منهم أنصح الخلق لهم؟!

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِى قَرْبَيَةِ تِن نَبِي إِلَا أَخَذْنَا أَهْلَهَا بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَهُمَ يَضَرَّعُونَ ٢ ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ السَّيِّتَةِ الْحَسَنَةَ حَتَّى عَفَوا وَقَالُوا قَدْ مَسَى ءَابَآءَنَا الضَّرَّةُ وَالسَّرَّة وَهُمْ لَا يَشْعُرُنَ ٢

(48) يقول تعالى: ﴿وما أرسلنا في قرية من نبيٌّ): يدعوهم إلى عبادة الله، وينهاهم عن ما هم فيه من الشرّ، فلم ينقادوا له؛ إلَّا ابتلاهم الله ﴿بالبأساءِ والضرَّاءِ﴾؛ أي: بالفقر والمرض وأنواع البلايا، ﴿لعلهم﴾: إذا أصابتهم؛ خضعت نفوسُهم؛ فتضرعوا إلى الله، واستكانوا للحق.

(١) في (ب): «البلاء».



سورة الأعراف (٩٦ ـ ٩٩) 🖉

لا يشعُرون﴾؛ أي: لا<sup>(١)</sup> يخطُرُ لهم الهلاك على بالٍ، وظنُّوا أنهم قادرون على ما آتاهم الله، وأنهم غير زائلين ولا منتقلين عنه.

﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰٓ مَامَنُوا وَاَنْقَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَكَكَتِ قِنَ السَّمَآةِ وَالْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُوا فَأَخَذَنَهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ أَفَأَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰٓ أَن يَأْنِيَهُم بَأْسُنَا بَيَنَتَا وَهُمْ نَآمِعُونَ ۞ أَوَ أَمِنَ أَهْلُ ٱلْقَرَىٰٓ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا صُحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ ۞ أَفَأَمِنُوا مَتَحَر اللهِ فَلَا يَأْمَنُ مَحْرَ اللهِ إِلَا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ۞ ﴾.

(٩٦) لما ذكر تعالى أنَّ المكذُبين للرسل يُبتلون بالضراء موعظة وإنذارا، وبالسراء استدراجاً ومكراً؛ ذكر أنَّ أهل القُرى لو آمنوا بقلوبهم إيماناً صادقاً صدقتُه الأعمالُ، واستعملوا تقوى الله تعالى ظاهراً وباطناً بترك جميع ما حرَّم الله [تعالى]؛ لفتح عليهم بركاتِ السَّماء والأرض، فأرسل السماء عليهم مدراراً، وأنبتَ لهم من الأرض ما به يعيشون وتعيشُ بهائمهُم في أخصب عيش وأغزر رزق من غير عناء ولا تعب ولا كدً ولا نصب، ولكنهم لم يؤمنوا ويتَقوا، ﴿فَاخَرْ رَزَق من الموم من الأرض ما به يعيشون وتعيشُ بهائمهُم في أخصب عيش وأغزر رزق من غير عناء ولا تعب ولا كدً ولا نصب، ولكنهم لم يؤمنوا ويتَقوا، ﴿فَاخذناهم بما غير عناء ولا يكسبون»: بالعقوبات والبلايا ونزع البركات وكثرة الآفات، وهي بعض جزاء أعمالهم، وإلاً؛ فلو آخذهم بجميع ما كسبوا؛ ما ترك على ظهرها من دابَّة، ﴿فَهَرَ كانوا يكسبون»: بالعقوبات والبلايا ونزع البركات وكثرة الآفات، وهي بعض جزاء أعمالهم، وإلاً؛ فلو آخذهم بجميع ما كسبوا؛ ما ترك على ظهرها من دابَّة، ﴿فَهَرَ كانوا يكسبون»: يُالعقوبات والبلايا ونزع البركات وكثرة الآفات، وهي بعض جزاء أعمالهم، وإلاً؛ فلو آخذهم بجميع ما كسبوا؛ ما ترك على ظهرها من دابَّة، ﴿ظَهَرَ كانوا يكسبون»: يالعقوبات والبلايا ونزع البركات وكثرة الآفات، وهي بعض جزاء أعمالهم، وإلاً؛ فلو آخذهم بجميع ما كسبوا؛ ما ترك على ظهرها من دابَّة، ﴿ظَهَرَ الفسادُ في البرَّ والبحر بما كَسَبَتْ أيدي الناس لِيُذيقَهم بعض الذي عملوا لعلَهم الفسادُ في البرَّ والبحر بما كَسَبَتْ أيدي الناس لِين يقينية من الذي على ظهرها من دابَّة، يرجعون».

﴿٩٧﴾ ﴿أَفَأُمِنَ أَهَلُ القرى﴾؛ أي: المكذبة بقرينة السياق، ﴿أَن يَأْتِيَهُم بِأَسُنا﴾؛ أي: عذابنا الشديد، ﴿بَياتاً وهم نائمونَ﴾؛ أي: في غفلتهم وغرتهم وراحتهم.

﴿٩٩﴾ ﴿أوَ أَمِنَ أَهلُ القرى أَن يأْتِبَهم بأَسُنا ضحى وهم يلعبونَ؟ : أَيُّ شيء يؤمُنُهم من ذٰلك وهم قد فعلوا أسبابه وارتكبوا من الجرائم العظيمة ما يوجب بعضُه الهلاك.

﴿ إفامنوا مَخْرَ الله : حيث يستدرِجُهم من حيث لا يعلمونَ، ويُملي لهم إنَّ كيده متين. ﴿ فلا يأمنُ مكرَ اللهِ إلا القومُ الخاسرونَ : فإنَّ من أمِنَ من عذاب الله ؛ فإنه لم يصدُق بالجزاء على الأعمال ولا آمن بالرسل حقيقة الإيمان.

ولهذه الآية الكريمة فيها من التخويف البليغ على أنَّ العبد لا ينبغي له أن يكون

(۱) في (ب): «لم».

آمناً على ما معه من الإيمان، بل لا يزالُ خائفاً وَجِلاً أن يُبتلى ببليَّةٍ تسلب ما معه من الإيمان، وأن لا يزال داعياً بقوله: يا مقلب القلوب! ثبِّتْ قلبي على دينك، وأن يعمل ويسعى في كلُّ سبب يخلِّصه من الشرِّ عند وقوع الفتن؛ فإنَّ العبد ولو بلغت به الحال ما بلغتْ؛ فليس على يقين من السلامة.

سورة الأعراف (١٠٠ ـ ١٠١)

﴿أَوَلَدَ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِئُونَ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِهُمَا أَن لَوْ نَشَآهُ أَصَبْنَهُم بِدُنُوبِهِمَّ وَنَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﷺ تِلْكَ الْقُرَى نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآبِهَا وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا مِن قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ الْكَنِينَ ۞ وَمَا وَجَدْنَا لِأَحْبَمِهِم مِنْ عَهْدٍ وَإِن وَجَدْنَا أَحْبَهُمْ لِكَنْفِيهِمْ

(١٠٠) يقول تعالى منبها للأمم الغابرين<sup>(١)</sup> بعد هلاك الأمم الغابرين<sup>(٢)</sup>: ﴿أَوَلَم يَهْدِ للذين يرثون الأرض من بعد أهلها أن لو نشاء أصبناهم بذنوبهم ؛ أي: أوّلم يتبيئن ويتَّضح للأمم الذين ورثوا الأرض بعد إهلاك من قبلهم بذنوبهم ؛ أي: أوّلم كأعمال أولتك المهلكين، أوّلم يهتدوا أنَّ الله لو شاء لأصابَهم بذنوبهم ؛ أي: هذه ملوا كأعمال أولتك المهلكين، أوّلم يهتدوا أنَّ الله لو شاء لأصابَهم بذنوبهم ؛ أي: هذه سنته في الأولين والآخرين، ورثوا الأرض بعد إهلاك من قبلهم بذنوبهم ؛ أي: أوّلم ماندين ورثوا الأرض بعد إهلاك من قبلهم بذنوبهم ؛ أي الما يتبيئن ويتَضح للأمم الذين ورثوا الأرض بعد إهلاك من قبلهم بذنوبهم ؛ أي الما مان أولنك المهلكين، أوّلم يهتدوا أنَّ الله لو شاء لأصابَهم بذنوبهم ؛ فإنَّ هذه ما مانه في الأولين والآخرين. وقوله: ﴿ونطبَعُ على قلوبهم فهم لا يسمعونَه ؛ أي : في أذا نبَّههم الله فلم ينتبهوا، وذكرهم فلم يتذكروا، وهداهم بالآيات والعِبَر فلم يهتدوا ؛ فإنَّ هذه يهتدوا ؛ فإنَّ الله لو شاء لأصابَهم بذنوبهم ؛ أي أي أي أن الله لو شاء لأصابَهم بذنوبهم ؛ فإنَّ هذه ما نته في الأولين والآخرين. وقوله: ﴿ونطبَعُ على قلوبهم فهم لا يسمعونَه ؛ أي الما يهم الله فلم ينتبهوا، وذكرهم فلم يتذكروا، وهداهم بالآيات والعِبَر فلم يهتدوا ؛ فإنَّ الله لو ناء هم الا يسمعونَه ؛ أي الما يهتدوا؛ فإنَّ الله تعالى يعاقِبُهم ويطبعُ على قلوبهم فيعلوها الرَّانُ والدَّسَ حتى يُختَمَ عليها فلا يدخُلها حقَّ ولا يصلُ إليها خيرٌ ولا يسمعون ما ينفعهم، وإنَّما يسمعون ما به تقوم الحجَّةُ عليهم.

(١٠١﴾ ﴿تلك القرى؟: الذين تقدَّم ذِكْرُهم، ﴿نَقُصُ عليك من أنبائها؟: ما يحصُلُ به عبرة للمعتبرين، وازدجارُ للظالمين، وموعظة للمتقين، ﴿ولقد جاءتُهم رَسُلُهم بالبيناتِ؟؛ أي: [ولقد] جاءت هؤلاء المكذبين رسُلُهم تدعوهم إلى ما فيه سعادتهم، وأيَّدهم الله بالمعجزات الظاهرة والبينات المبينات للحقِّ بياناً كاملاً، ولكنهم لم يُفِدُهم ما يُعام معادتهم، وأيَّدهم الله بالمعجزات الظاهرة والبينات المبينات للحقِّ بياناً كاملاً، واكتنهم معادتهم معادية من أنبائها؟ عام معادتهم بريناتِ؟

- في هامش نسخة (1) بخط المؤلف: الغابرين: الباقين.
- (٢) في هامش نسخة (1) بخط المؤلف: الغابرين: الماضين.
  - (٣) في (ب): «ما كان الله ليهديهم».

سورة الأعراف (١٠٢) 🕘 🚿

به أولَ مرَّةٍ ونَذَرُهـم في طغيانِهِـم يعمَهونَ﴾، ﴿كَذَلك يطبعُ اللّه على قلوبُ الكافرين﴾: عقوبةً منه، وما ظلمهم الله، ولكنهم ظلموا أنفسهم.

(١٠٢) ﴿وما وَجَذَنا لأكثرِهم من عهدِه؛ أي: وما وجدنا لأكثر الأمم الذين أرسل الله إليهم الرسل من عهد؛ أي: من ثبات والتزام لوصية الله التي أوصى بها جميع العالمين، ولا انقادوا لأوامره التي ساقها إليهم على ألسنة رسله. ﴿وإن وَجَدْنا أَكْثَرَهُم لفاسقينَه؛ أي: خارجين عن طاعة الله، متَّبعين لأهوائهم بغير هدى من الله؛ فالله تعالى امتحن العباد بإرسال الرسل وإنزال الكتب، وأمرهم باتُباع عهده وهداه، فلم يمتثل لأمره إلا القليل من الناس، الذين سبقت لهم من الله سابقةُ السعادة، وأما أكثر الخلق؛ فأعرضوا عن الهدى، واستكبروا عما جاءت به الرسل، فأحلَّ الله بهم من عقوباتِهِ المتنوَّعة ما أحلَّ.

ov.

إِلَّا أَنْ مَامَنًا بِنَابَتِ رَبِّنَا لَمَّا جَلَة نَنَّا رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِعِينَ ٢ وَقَالَ ٱلْكَلَّ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَنَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَةٍ لِيُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَمَالِهَتَكَ قَالَ سَنْقَنِلُ أَنَبَآتَهُمْ وَنَسْتَعْتِي نِسَآةَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَبِهُرُونَ ٢ ٢ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُوا بِإِنَّهِ وَٱصْبِرُوٓأً إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِنَّو يُوَدِّعُهَا مَن يَشَكَهُ مِنْ عِبَادِةٍ. وَٱلْعَلَقِبَةُ لِلْمُتَقِبِنَ ٥ عَالُوًا أُودِينَا مِن قَكْبِلِ أَن تَأْتِيَنَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِنْتَنَأْ قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَغْلِنَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَينظُرَ حَيْفَ تَعْمَلُونَ ٥ اللَّهُ وَلَقَدْ أَخَذْنَا مَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّينِينَ وَنَقْضٍ مِّنَ ٱلتَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَذَحَرُونَ ٢ فَإِذَا جَاءَتْهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَٰذِهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيَنَتْهُ يَطَبَّرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُ أَلَآ إِنَّمَا طَلِيرُهُمْ عِندَ اللهِ وَلَئِكِنَّ أَحْتَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢ وَقَالُوا مَهْمَا تَأْنِنَا بِهِ مِنْ مَايَتُو لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ٢ اللَّهُ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلظُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَلَ وَٱلضَّفَابِعَ وَالذَّمَ ءَايَنتِ تُفَضَّلَتِ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا فَوْمَا تُجْرِمِينَ ٢ شَ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الزِجْرُ فَالُوا يَسُوسَى آدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكُ لَبِن كَشَفْتَ عَنَّا ٱلرِّجْزَ لَنُؤْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَ مَعَكَ بَنِي إِسْرَة بِلَ ٢ حَصَفَنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَكِلٍ هُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَتَكْثُونَ ٢ أَنْنَقْمَنَا مِنْهُمْ فأغرقْنَهُمْ فِ ٱلْمَيْمَ يِأَنَّهُمْ كَذَبُوا بِعَايَدِينَا وَكَانُوا عَنْهَا غَنِغِلِينَ ٢ وَأَوْرَثْنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَنُونَ مَشَحَدِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَعَدِبَهَمَا ٱلَّتِي بَسَرَكْنَا فِيهَا ۖ وَتَمَتْ كَلِمَتْ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَةِ بِلَ بِمَا صَبَرُواً وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُتُهُ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ @ وَجَنوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَهِ بِلَ ٱلْبَحْرَ مَأْتُوا عَلَى قَوْمٍ يَعْكَفُونَ عَلَى أَصْبَارٍ لَهُدْ قَالُوا بِنُمُوسَى آجعل لّنآ إِلَىهَا كَمَا لَهُمْ مَالِعَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ فَوْمٌ تَجْعَلُونَ ٢ إِنَّ هَتَؤُلَاً. مُتَبَّرٌ مَا هُمْ بِيهِ وَبَطِلٌ مَّا كانُوا يَعْمَلُون ٢ قَالَ أَغَيْرُ ٱللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَيْهُا وَهُوَ فَضَّلَكُمْ عَلَ ٱلْعَنْلَدِينَ ۞ وَإِذْ أَنْجَيْنَكُم قِنْ ءَالِ فِرْعَوْت يَسُوسُونَكُمْ سُوَهَ الْعَذَاتٍ يُقَلِّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلَاه مِن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ٥ ﴾ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَنْثِينَ لَيَلَةُ وَأَتْمَعْنَنَهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيَلَةُ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِبِهِ هَدُرُونَ الْخُلْفَنِي فِي قَوْمَ وَأَصْلِحْ وَلَا تَنَّبِعْ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ٥ وَلَمَّا جَآءً مُوسَى لِمِيقَنِنا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُمُ قَالَ رَبِّ أَرِقِ أَنْظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرْسِي وَلَكِن أَنْظر إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِن ٱسْـتَقَرَّ مَڪَانَهُمْ فَسَوْفَ تَرَنِيْنَى فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُمْ لِلْجَمَبِلِ جَعَكَهُمْ دَكَمَ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّآ أَنَاقَ قَالَ سُبْحَنَكَ ثَبْتُ إَلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْتُؤْمِنِينَ ٢ اللَّهُ يَنْمُوسَى إِنِّ اصْطَنَبْتُكَ عَلَى ٱلنَّاس

سورة الأعراف

FOR QUR'ANIC THOUGHT

سورة الأعراف

بِرِسَلَنِي وَبِكَلَيِي فَخُذْ مَآ ءَاتَـبْتُكَ وَكُن تِرَت ٱلشَّنكِرِينَ ٥ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلُواج مِن حَصْلِ شَيْءٍ مَوْعِظَةَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمْرَ قَوَمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَأَ سَأُوْبِيكُرُ دَارَ الْفَنسِفِينَ ٥ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَتَرُوْا كُلّ مَايَةٍ لَا يُؤْسِنُوا بِهَا وَإِن بَرَوْا سَبِيلَ ٱلرُّشَدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَتَرَوْا سَبِيلَ ٱلْنَيْ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً ذَلِكَ بِأَنْهُمْ كَذَبُوا بِعَايَنتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَنِفِلِينَ ٢ وَٱلَّذِبِتَ كَذَبُوا بِعَايَنِنَا وَلِعَـآهِ ٱلَاخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَـٰلُهُمْ هَلْ يُجْزَرْنَ إِلَّا مَمَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ٥ الْغَذَذَ قَوْمُ مُوسَى بِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيْهِمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارُ أَلَدْ بَرَوْا أَنَهُ لَا يُكْلِمُهُمْ وَلَا يَهدِيهِمْ سَبِيلًا أَغْخَذُوهُ وَكَانُوا ظَلِيعِينَ ٥ وَلَنَّا سُغِطَ فِت أَيْدِيهِمْ وَرَأَوَا أَنَّهُمْ قَدْ ضَلُوا قَالُوا لَهِن لَّمْ يَرْحَمْنَا رَبُنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِرَى ٱلْخَسِرِينَ ۞ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَقٍ إِلَى قَوْمِهِ۔ غَضْبَنَ أسِفًا قَالَ بِنسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِنْ بَعَدِينٌ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرأْسِ أَخِيهِ يَجُرُهُ إِلَيْهِ قَالَ آبَنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ أَسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِي الْأَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ ٱلظَّللِمِينَ ٢ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّذِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّجِينَ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا ٱلْعِجْلَ سَيَنَالَهُمْ غَضَبٌ مِن رَّبِهِمْ وَذِلَةٌ فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنِّيأُ وَكَذَلِكَ نَجْرِى ٱلْمُفْتَرِينَ ٢ اللَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّنَاتِ ثُعَة تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَمَامَنُوٓا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَّحِيدٌ @ وَلَمَّا سَكَتَ عَن تُمُوسَ الْمَضَبُ آخَذَ الْأَلُوَاحُ وَفِي نُسْخَتِهَا هُدَى وَرَحْمَةُ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ٥ وَاخْدَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ سَبَعِينَ رَجُلًا لِمِيقَنِينًا فَلَمَا أَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْ شِنْتَ أَهْلَكْنَهُم مِن قَبْلُ وَإِنَّنَّ أَتَهْلِكُنَّا بِمَا فَعَلَ ٱلسُّفَهَاءَ مِنَّأَ إِنَّ هِيَ إِلَّا فِنْنَكَ تُضِلُّ بِهَا مَن نَشَاتُهُ وَتَهْدِع مَن نَشَآَةُ أَنَتَ وَلِيُّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمْنَأْ وَأَنتَ خَيْرُ الْغَنفِرِينَ ٢ هُ وَاحْتُبْ لَنَا فِي هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةَ وَفِي ٱلْآخِرَةِ إِنَّا هُدْنَآ إِلَيْكُ قَالَ عَذَابِيَ أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاتُهُ وَرَحْمَتِي رَسِعَتْ كُلُّ شَيْءُ فَسَأَحْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ وَٱلَّذِينَ هُمْ بِتَايَنِنَا يُؤْمِنُونَ ٢ ٱلَّذِينَ يَنَبِّعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبَى ٱلْأَمِنَ ٱلَّذِى يَجِدُونَهُم مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوَرَىنةِ وَٱلإنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَنَّهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُدُ الطَّيِّبَنْتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِدُ الْخَبَيِّينَ وَيَضَعُ عَنَّهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالَ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِدْ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِدٍ. وَعَزَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَجَعُوا ٱلنُّورَ ٱلَّذِى أُنزِلَ مَعَهُمُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ۞ قُلْ يَتَأَبُّهَا ٱلنَّاسُ إِنّي رَسُولُ ٱللَّهِ

سورة الأعراف (١٠٣)

إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَمَوَتِ وَٱلْأَضْ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ يُحْيِ. وَيُبِتُ فقامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأَمِيِّ ٱلَّذِي يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ، وَٱتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْمَدُونَ ٢ قَوْمِ مُوسَى أَمَةُ يَهدُونَ بِالحَتْي وَبِهِ يَعْدِلُونَ ٢ وَقَطَّعْنَهُمُ ٱنْنَتَى عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أَسَنًا وَأَوْحَيْسَاً إِلَى مُوسَى إِذِ ٱسْتَسْفَىٰهُ قَوْمُهُ آَنِبِ أَضْرِبٍ بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ فَأَبْجَسَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْمَنَّا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَّاسٍ مَّشْرَبَهُمَّ وَظَلَنَا عَلَيْهِمُ ٱلْعَمَنِمَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَ وَٱلسَّلَوَى حُمُوا مِن طَيْبَنْتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَمَنا ظَلَمُونَا وَلَنَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ٢ قِيلَ لَهُمُ اسْكُنُوا هَلاهِ الْقَرَيْحَةَ وَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَحَدًا نَغْفِرْ لَكُمْ خَطِيَّنَبْضُ سَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ ۞ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قُولًا غَيْرَ ٱلَّذِي قِيلَ لَهُد فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزًا مِنَ ٱلسَّحَمَةِ بِمَا كَانُوا يَظْلِعُونَ ٢ وَسْتَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبِيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِ ر حِيتَانَهُمْ يَوْمَ سَنَتِيهِمْ شُرَعًا فَيَوْمَ لَا يَسْبِنُونَ لَا تَأْتِيهِدْ كَذَلِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ٢ وَإِذْ قَالَتْ أَمَّةً بِنَّهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا ٱللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْدِرَةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ ۞ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكْتِرُوا بِبِهِ أَبْجَيْنَا ٱلَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلشَّوَءِ وَأَخَذَنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَدَابٍ بَعِيسٍ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ٥ كُوْنُوا قِرَدَةً خَسِتِينَ ٥ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَتَعَمَّنَ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَدَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوّة ٱلْعَدَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابٌ وَإِنَّهُ لَعَقُورٌ رَّحِيمٌ ٢ اللَّ وَقَطَّعْنَهُمُ فِ ٱلأَرْضِ أَمَسَأ مِنْهُدُ ٱلْصَلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُوْنَ ذَلِكٌ وَبَكُوْنَهُم بِٱلْحَسَنَنِتِ وَٱلسَّبِخَاتِ لَمَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ٢ مِنْ بَعَدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُواْ ٱلْكِنَبَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا ٱلْأَدَنَى وَيَقُولُونَ سَيُعْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ عَهَدُهُ مِتْلُمُ يَأْخُدُوهُ أَلَدَ يُؤْخَذُ عَلَيْهِم مِّينَتْنُ ٱلْكِتَكِ أَن لَا يَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ وَدَرَسُوا مَا فِيؤً وَٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَذِينَ يَنْقُونُ أَمَلَا تَعْقِلُونَ ٢ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ إِلَكِنَبٍ وَأَقَامُوا الصَّلَوَةَ إِنَّا لَا نْضِيعُ آجَرَ الْمُصْلِحِينَ ٢٠ \$ وَإِذْ نَنَقْنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةٌ وَظُنُوا أَنَّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ خُذُوا مَآ مَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ نَنْقُونَ ٢

العظيم الكليم الإمام العظيم (المنه أي أي أي أي أي أي أي أي أي أو العظيم العظيم والمن العظيم - والرسول الكريم إلى قوم عتاة جبابرة - وهم فرعون وملؤه من أشرافهم وكبراتهم -

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الأعراف (١٠٤ ـ ١٠٩)

فأراهم من آيات الله العظيمة ما لم يشاهَدْ له نظيرٌ. ﴿فظلموا بِها﴾: بأن لم ينقادوا لحقِّها الذي مَن لم ينقدْ له فهو ظالمٌ، بل استكبروا عنها، ﴿فانظرَ كيفَ كان عاقبةُ المفسدينَ﴾: كيف أهلَكَهُمُ الله وأتْبَعَهم الذمَّ واللعنة في الدنيا، ويوم القيامة بئس الرِّفْدُ المرفود.

(١٠٥﴾ فإذا كان لهذا شأنه، وأنا قد اختارني واصطفاني لرسالته؛ فحقيقٌ عليَّ أن لا أكذب عليه ولا أقول عليه إلا الحقَّ؛ فإني لو قلتُ غير ذٰلك؛ لعاجلني بالعقوبة، وأخذني أخذ عزيز مقتدر؛ فلهذا موجبٌ لأن ينقادوا له ويتَبعوه، خصوصاً وقد جاءهم بيئة من الله واضحةٍ على صحَّة ما جاء به من الحقّ، فوجب عليهم أن يعملوا بمقصود رسالته، ولها مقصودان عظيمان: إيمانُهم به واتِّباعُهم له، وإرسالُ بني إسرائيل الشعب الذي فضَّله الله على العالمين أولاد الأنبياء وسلسلة يعقوب عليه السلام الذي موسى عليه الصلاة والسلام واحدٌ منهم.

١٠٦ فقال له فرعون: ﴿إِن كَنتَ جِئتَ بِآيةٍ فَأْتَ بِها إِن كَنتَ مِن الصادقينَ».

﴿١٠٧﴾ ﴿فألقى﴾ موسى ﴿عصا،﴾: في الأرض، ﴿فإذا هي تُعبانُ مبينُ﴾؟ أي: حية ظاهرةٌ تسعى وهم يشاهدونها.

﴿١٠٨﴾ ﴿ونزع يده؟: من جيبه، ﴿فإذا هي بيضاء للناظرين؟: من غير سوء؟ فهاتان آيتان كبيرتان دالتان على صحة ما جاء به موسى وصدقِه، وأنَّه رسولُ ربَّ العالمين.

(١٠٩) وأكن الذين لا يؤمنون لو جاءتهم كلُّ آيةٍ لا يؤمنون حتى يروا العذاب الأليم؛ فلهذا ﴿قال الملأ من قوم فرعون؟ حين بهرهم ما رأوا من الآيات ولم يؤمنوا وطلبوا لها التأويلات الفاسدة: ﴿إِنَّ هٰذا لساحرٌ عليمٌ؟؛ أي: ماهرٌ في سحره.



٥٧٤

سورة الأعراف (١١٠ - ١١٨)

(١١٠) ثم خوَّفوا ضعفاءَ الأحلام وسفهاء العقول بأنه (يريدُ) موسى بفعلِهِ لهذا (أن يخرِجَكم من أرضكمَ)؛ أي: يريد أن يجليكم<sup>(١)</sup> من أوطانكم، فماذا تأمرونََ؟ أي: إنهم تشاوروا فيما بينهم ما يفعلون بموسى، وما يندفع به ضررهم بزعمهم عنهم؛ فإنَّ ما جاء به إن لم يقابَل بما يبطِلُه ويدحضه، وإلا؛ دخل في عقول أكثر الناس.

(١١٢ - ١١٢) فحينئذ انعقد رأيهم إلى أن قالوا لفرعون: ﴿أَرْجِهِ وَأَخَاهَ؟ أي: احبسهما وأمهلهما، وابعث في المدائن أناساً يحشُرون أهل المملكة ويأتون بكل سَحَّار عليم؛ أي: يجيئون بالسحرة المهرة؛ ليقابلوا ما جاء به موسى، فقالوا: يا موسى ﴿اجعل بيننا وبينَكَ موعداً لا نُخْلِفُهُ نحن ولا أنت مكاناً سُوى قال موعِدْكم يومُ الزينةِ وأن يُحْشَرَ الناس ضحى. فتولَى فرعونُ فجمَعَ كيدَه ثم أتى».

١١٣﴾ وقال هنا: ﴿وجاء السحرةُ فرعونَ؟: طالبين منه الجزاء إن غلبوا، فقالوا: ﴿إِنَّ لِنَا لأجراً إِن كُنَّا نحنُ الغالبينَ؟

١١٤ فقالَ فرعونُ: ﴿نعم؟: لكم أجر، ﴿وإِنَّكم لمن المقرَّبين؟: فوعَدَهم الله المقرَّبين؟: فوعَدَهم الأجر والتقريب وعلو المنزلة عنده؛ ليجتهدوا ويبذُلوا، وسعهم وطاقتهم في مغالبة موسى.

(١١٥) فلما حضروا مع موسى بحضرة الخلق العظيم، ﴿قالوا﴾: على وجه التألي وعدم المبالاة بما جاء به موسى، ﴿يا موسى إما أن تُلقِيَ»: ما معك، ﴿وإما أن نكونَ نحنُ الملقينَ؟

(١١٦) فقالَ موسى: ﴿القوا﴾: لأجل أن يرى الناسُ ما معهم وما مع موسى، ﴿فلما ألقَوٰا﴾: حبالُهم وعصيَّهم إذا هي من سحرهم كأنها حياتٌ تسعى، فسحروا ﴿أعين الناس واسترهبوهم وجاؤوا بسحرٍ عظيم﴾: لم يوجدُ له نظيرُ من السحر.

﴿١١٧﴾ ﴿وأوحَيْنا إلى موسى أن ألق عصاكِ»: فألقاها، ﴿فَإِذَا هَيَ»: حَيَّةً تسعى فتلقفت جميعَ ما يأفِكُونَ؛ أي: يكذَّبون به ويموِّهون.

المجمع، فوقع الحقُّ؟ أي: تبين، وظهر، واستعلن في ذلك المجمع، وبَطَلَ ما كانوا يعملون؟.

(١) في (ب): «ليجليكم».

his file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (١١٩ ـ ١٢٦)

﴿١١٩﴾ ﴿فَغُلِبُوا هنالكَ؟؛ أي: في ذٰلك المقام، ﴿وانقلبوا صاغرينَ؟؛ أي: حقيرين قد اضمحلَّ باطلُهم وتلاشى سحرهم ولم يحصُل لهم المقصود الذي ظنوا حصوله.

١٢٢ ـ ١٢٢ ٤ وأعظم من تبيئن له الحقُّ العظيم أهل الصنف والسحر [الذين] يعرفون من أنواع السحر وجزئياتِهِ ما لا يعرفه غيرُهم، فعرفوا أن هٰذه آية عظيمة من آيات الله، لا يدان لأحد بها، فألقي ﴿السحرةُ ساجدينَ. قالوا آمنا بربَ العالمين. ربِّ موسى وهارون؟؛ أي: وصدَّقنا بما بُعِثَ به موسى من الآيات البينات.

﴿١٢٣﴾ فقال لهم ﴿فرعونُ متهدَّداً لهم على الإيمان: ﴿آمنتُم به قبل أن آذنَ لكم ؟: كان الخبيث حاكماً مستبداً على الأبدان والأقوال، قد تقرَّر عنده وعندهم أن قوله هو المطاع وأمره نافذٌ فيهم ولا خروج لأحدِ عن قوله وحكمه، وبهٰذه الحالة تنحطُّ الأمم وتضعف عقولها ونفوذها وتعجز عن المدافعة عن حقوقها، ولهٰذا قال الله عنه: ﴿فاستخفَّ قومَه فأطاعوه ﴾، وقال هنا: ﴿آمنتُم به قبلَ أن آذنَ لكم ﴾؛ أي: فهذا سوءُ أدبِ منكم وتجرُّو عليَّ، ثم موَّه على قومه وقال: ﴿إِنَّ هٰذا عَلَمكم مكرتُموه في المدينة لتُخرِجوا منها أهلها ﴾؛ أي: إن موسى كبيركم الذي علَمكم السحر، فتواطأتم أنتم وهو على أن تنغلبوا له فيظهرَ فتتَبعونه ثم يتَبعكم الناس أو جمهورهم، فتُخرِجوا منها أهلها، وهٰذا كذب يعلم هو ومن سبر الأحوال فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا مجهودهم في مغالبة موسى حتى عجزوا وتبيَّن لهم الحق فاتبعوه. ثم توعَّدهم فرعون بقوله فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا مجهودهم في مغالبة موسى حتى عجزوا وتبيَّن لهم الحق فاتبعوه. ثم توعًدهم فرعون بقوله فرع فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا مجهودهم في فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا مجهودهم في فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا محمودهم في فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا مجهودهم في فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا مجهودهم في فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا مجهودهم في فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيَّة، وأن السحرة قد بذلوا مجهودهم في

(١٢٤) ﴿ لأقطعنَ أيديَكم وأرجلَكم من خلافٍ : زعم الخبيثُ أنَّهم مفسدون في الأرض، وسيصنع بهم ما يُصنع بالمفسدين من تقطيع الأيدي والأرجل من خلافٍ ؛ أي : اليد اليمنى والرجل اليسرى، ﴿ثم لأَصَلَبَنَّكُمَ : في جذوع النخل ؛ لتختَزوا بزعمه ﴿أجمعينَ ؟ أي : لا أفعل هذا الفعل بأحدٍ دون أحدٍ، بل كلُكم سيذوق هذا العذاب.

(١٢٥) فقال السحرة الذين آمنوا لفرعون حين تهدَّدهم: ﴿إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مِنْقَلَبُونَ﴾؛ أي: فلا نبالي بعقوبتك؟ فالله خيرٌ وأبقى؛ فاقضِ ما أنت قاضٍ.

(١٢٦) ﴿ وما تَنقِمُ منَّا؟؛ أي: وما تعيب منَّا على إنكارك علينا وتوعُّدك لنا؟

سورة الأعراف (١٢٨)

فليس لنا ذنبٌ ﴿إِلاً أَنْ آمَنًا بِآيَاتِ رِبُنا لما جاءتُنا﴾<sup>(١)</sup>؛ فإنَّ كان لهذا ذنباً يُعاب عليه ويستحقُّ صاحبه العقوبة؛ فهو ذنبُنا. ثم دعوا الله أن يثبَّتهم ويصبَّرهم، فقالوا: ﴿رِبَّنا أَفرِغَهُ؛ أي: أفض ﴿علينا صبراَهُ؛ أي: عظيماً كما يدلُّ عليه التنكير؛ لأنَّ لهذه محنة عظيمة تؤدي إلى ذهاب النفس، فيحتاج فيها من الصبر إلى شيء كثير؛ ليثبت الفؤاد ويطمئن المؤمن على إيمانِهِ ويزول عنه الانزعاج الكثير. ﴿وتوفَّنا مسلمينَهُ؛ أي: منقادين لأمرك متَّبعين لرسولك. والظاهر أنه أوقع بهم ما توعَّدهم عليه، وأنَّ الله تعالى ثبَّتهم على الإيمان.

(١٢٧) هذا وفرعون وملؤه وعامتهم المتبعون للملأ قد استكبروا عن آيات الله وجحدوا بها ظلماً وعلوًا وقالوا لفرعون مهيجين له على الإيقاع بموسى وزاعمين أن ما جاء باطل وفساد: (أتذر موسى وقومَه ليفسِدوا في الأرض): بالدعوة إلى الله وإلى مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال التي هي الصلاح في الأرض وما هم عليه هو الفساد، ولكنَّ الظالمين لا يبالون بما يقولون، (وَيَذَرَكَ وآلهتَكَ»؛ أي : يدعك أنت وآلهتك، وينهى عنك، ويصد الناس عن اتباعك، فقال فرعونُ مجيباً لهم بأنه سيدع بني إسرائيل مع موسى بحالةٍ لا ينمون فيها ويأمنُ فرعونُ وقومُه بزعمه من ضررهم : (سَنَقَتَلُ أبناءَهم ونستحيي نساءَهم)؛ أي : نستبقيهنَّ فلا نقتلهنَّ؛ فإذا فعلنا ذلك؛ أمنًا مِن كثرتِهم، وكنًا مستخدمين لباقيهم ومسخرين لهم على ما نشاء من الأعمال، (وإنَّا فوقَهم قاهرونَ» : لا خروج لهم عن حكمنا ولا قدرة. وهذا نهاية الجَبَروت من فرعون والعتوً والقسوة.

(١٢٨) فقال ﴿موسى لقومه»: موصياً لهم - في هذه الحالة التي لا يقدرون معها على شيء ولا مقاومة - بالمقاومة الإلهية والاستعانة الربانيَّة: ﴿استعينوا بالله؟؛ أي: اعتمدوا عليه في جلب ما ينفعكم ودفع ما يضرُّكم، وثقوا بالله أنه سيتمُ أمركم، ﴿واصبروا؟؛ أي: الزموا الصبر على ما يحلُّ بكم منتظرين للفرج. ﴿إِنَّ الأرض لله؟: ليست لفرعون ولا لقومه حتى يتحكَّموا فيها، ﴿يورِئُها مَن يشاء من عبادِه؟؛ أي: يداولها بين الناس على حسب مشيئته وحكمته، ولكن العاقبة للمتَّقين؛ فإنهم وإن امتُجنوا مدة ابتلاء من الله وحكمته، فإنَّ النصر لهم،

(١) في (ب): «آمنا برينا».



سورة الأعراف (١٢٩ ـ ١٣٣)

من الأسباب الدافعة عنه أذى الغير ما يقدر عليه وعند العجز أن يصبر ويستعين ألله وينتظر الفرج.

(١٢٩) ﴿قالوا﴾: لموسى متضجّرين من طول ما مكثوا في عذاب فرعون وأذيَّته: ﴿أوذينا من قبل أن تأتِيَنا﴾: فإنهم يسوموننا سوء العذاب يذبِّحون أبناءنا ويستحيون نساءنا، ﴿ومن بعدِ ما جئتنا﴾: كذلك، فقال لهم موسى مرجياً لهم بالفرج<sup>(١)</sup> والخلاص من شرَّهم: ﴿عسى ربُّكم أن يُهْلِكَ عدوَّكم ويستخلِفَكم في الأرض﴾؛ أي: يمكنكم فيها ويجعل لكم التدبير فيها، ﴿فينظرَ كيف تعملونَ﴾: هل تشكُرون أم تكفُرون؟ وهذا وعدٌ أنجزه الله لمَّا جاء الوقت الذي أراده الله.

(١٣٠) قال الله تعالى في بيان ما عامل به آلَ فرعون في لهذه المدة الأخيرة - إنها على عادته وسنته في الأمم أن يأخُذَهم ﴿بالبأساء والضرَّاء لعلهم يضَّرَّعون﴾ الآيات \_: ﴿ولقد أخذنا آل فرعون بالسنينَ؟؛ أي: بالدُّهور والجدب، ﴿ونقص من الثمرات لعلهم يذَّكَرونَ؟؛ أي: يتَّعظون أنَّ ما حلَّ بهم وأصابهم معاتبة من الله لهم لعلَّهم يرجِعون عن كفرهم، فلم ينجع فيهم ولا أفاد، بل استمرُّوا على الظُّلم والفساد.

(١٣١) ﴿فَإِذَا جَاءَتَهُم الْحَسَنَةُ ؟ أي : الْحَصَبُ وإدرار الرزق، ﴿قَالُوا لَنَا هٰذَه ؟ أي : نحن مستحقُون لها، فلم يشكروا الله عليها، ﴿وإن تَصِبْهُم سَيئَةً ؟ أي : قحط وجدب، ﴿يطَّيَروا بموسى ومن معه ؟ أي : يقولوا : إنما جاءنا بسبب مجيء موسى واتباع بني إسرائيل له . قال الله تعالى : ﴿أَلا إِنَّما طَائِرُهُم عند اللّه ؟ أي : بقضائه وقدرته، ليس كما قالوا، بل إن ذنوبهم وكفرهم هو السبب في ذٰلك، بل أكثرهم لا يعلمونَ؛ أي : فلذٰلك قالوا ما قالوا.

(١٣٢) ﴿وقالوا﴾: مبينين لموسى أنهم لا يزالون ولا يزولون عن باطلهم: أمهما تأتينا به من آية لِتَسْحَرَنا بها فما نحن لك بمؤمنين﴾؛ أي: قد تقرَّر عندنا أنك ساحرٌ؛ فمهما جئت بآية؛ جزمنا أنها سحرٌ؛ فلا نؤمن لك ولا نصدًق. ولهذا غاية ما يكون من العناد أن يبلغ بالكافرين إلى أن تستوي عندهم الحالات سواء نزلت عليهم الآيات أم لم تنزل.

(١٣٣) ﴿فأرسلنا عليهم الطوفان؟؛ أي: الماء الكثير الذي أغرق أشجارهم

(1) في (ب): «مرجياً الفرج».



سورة الأعراف (١٣٤ ـــ ١٣٦)

وزروعهم وأضرَّهم<sup>(1)</sup> ضرراً كثيراً، ﴿والجراد﴾: فأكل ثمارَهم وزروعَهم ونباتهم، ﴿والقُمَّلَ»: قيل: إنه الدَّباء؛ أي: صغار الجراد، والظاهر أنه القمل المعروف، ﴿والضفادع》: فملأت أوعيتهم وأقلقتهم وآذتهم أذيَّة شديدة، ﴿والدم»: إما أن يكونَ الرعاف، أو كما قال كثير من المفسرين: إنَّ ماءهم الذي يشربون انقلب دماً، فكانوا لا يشربون إلاَّ دماً ولا يطبخون [إلاّ بدم]. ﴿آيَاتٍ مفصَّلاتٍ ﴾؛ أي: أدلَّة وبيَّنات على أنَّهم كانوا كاذبين ظالمين، وعلى أن ما جاء به موسى حقَّ وصدقً. فلنلك عاقبهم الله تعالى بأن أبقاهم على الغيِّ والضلال.

(١٣٤) (ولما وقع عليهم الرِّجزَ»؛ أي: العذاب؛ يحتمل أنَّ المراد به الطاعون كما قاله كثيرٌ من المفسَّرين، ويحتمل أن يُراد به ما تقدَّم من الآيات الطوفان والجراد والقمَّل والضفادع والدَّم؛ فإنها رجزَ وعذابٌ، وإنهم كلَّما أصابهم واحد منها؛ (قالوا يا موسى ادعُ لنا ربك بما عَهدَ عندكَ»؛ أي: تشفَّعوا بموسى بما عَهدَ الله عنده من الوحي والشرع. (لئن كشفتَ عنَّا الرِّجزَ لنومننَ لك ولنرسلنَ معك بني إسرائيل»: وهم في ذٰلك كذبةً لا قصدَ لهم إلا زوالُ ما حلَّ بهم من العذاب، وظنُوا إذا رفع لا يصيبهم غيره.

(١٣٥ ﴾ فلما كشَفْنا عنهم الرُجْزَ إلى أجل هم بالغوهُ ﴾؛ أي: إلى مدة قدر الله بقاءهم إليها، وليس كشفاً مؤبَّداً، وإنما هو موقت، ﴿إذا هم ينكثونَ ﴾: العهد الذي عاهدوا عليه موسى ووعدوه بالإيمان به وإرسال بني إسرائيل؛ فلا آمنوا به ولا أرسلوا معه بني إسرائيل، بل استمرُّوا على كفرهم يعمهون وعلى تعذيب بني إسرائيل دائبين.

(١٣٦) فإنتقمنا منهم؟؛ أي: حين جاء الوقت الموقّت لهلاكهم؛ أمر الله موسى أن يسري ببني إسرائيل ليلاً، وأخبره أن فرعون سيتبعُهم هو وجنوده. فأرسلَ فرعونُ في المدائن حاشرين؟ يجمعونَ الناس لِيَتْبَعوا بني إسرائيل، وقالوا لهم: فإنَّ هؤلاء لَشِرْذمة قليلون، وإنَّهم لنا لغائظونَ. وإنَّا لجميعٌ حاذرون. فأخرَ جناهم من جناتٍ وعيون. وكنوز ومقام كريم. كذلك وأورَثْناها بني إسرائيل. فأتُبعوهم مشرقينَ. فلما تراءى الجمعانِ قال أصحابُ موسى إنا لَمُذرَكونَ. قال

في (ب): «وأضرّ بهم».



سورة الأعراف (١٣٧ ـ ١٤٠) المحص

كلاً إن معي ربي سيهدين. فأوحَيْنا إلى موسى أنِ اضرِبْ بعصاك البحرَ فانفلق فكان كلُّ فرقٍ كالطودِ العظيم. وأزلفنا ثَمَّ الآخرين. وأنجينا موسى ومن معه أجمعين. ثم أغرقنا الآخرين﴾. وقال هنا: ﴿فأغرَقْناهم في اليمِّ بِأَنَّهم كَذَّبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين﴾؛ أي: بسبب تكذيبهم بآيات الله، وإعراضهم عمًا دلَّت عليه من الحقِّ.

(١٣٧ ﴾ ﴿ أورثنا القوم الذين كانوا يُسْتَضْعَفونَ ﴾: في الأرض؛ أي: بني إسرائيل الذين كانوا خدمة لآل فرعون يسومونهم سوء العذاب، أورثهم الله (مشارقَ الأرض ومغاربها ﴾: والمراد بالأرض ها هنا أرض مصر التي كانوا فيها مستضعفين أذلين؛ أي: ملّكهم الله جميعها ومكَّنهم فيها، ﴿التي باركنا فيها وتمَّتُ كلمةُ ربك الحسنى على بني إسرائيل بما صبروا ﴾: حين قال لهم موسى: (استعينوا بالله واصبروا إنَّ الأرضَ للَّه يورثها من يشاءُ من عباده والعاقبة للمتَّقينَ ، ﴿ وَمَرْنَا ما كان يصنعُ فرعونُ وقومَهُ ﴾: من الأبنية الهائلة والمساكن المزخرفة، ﴿ ما كان يعرِشون ﴾: فتلك بيوتهم [خاوية] بما ظلموا إن في ذٰلك لآية لقوم يعلمون.

(١٣٨ ﴾ ﴿وجاوزنا ببني إسرائيل البحر ﴾: بعدما أنجاهم الله من عدوَّهم فرعون وقومه وأهلكهم الله، وبنو إسرائيل ينظرون، ﴿فَأَتَوَا ﴾؛ أي: مرُوا ﴿على قوم يعكُفون على أصنام لهم ﴾؛ أي: يقيمون عندها ويتبرَّكون بها ويعبُدونها، فقالوا من جهلهم وسَفَهِهم لنبيَّهم موسى بعدما أراهم الله من الآيات ما أراهم: ﴿يا موسى اجعلُ لنا إلها كما لهم آلهة ﴾؛ أي: اشرع لنا أن نتَّخذ أصناماً آلهة كما اتَّخذها هُوَلاء، فقال لهم موسى: ﴿إنَّكم قومٌ تجهلونَ ﴾: وأيُّ جهل أعظم من جَهِل ربَّه وخالقَه، وأراد أن يسوِّيَ به غيره ممَّن لا يملِكُ نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً؟!

الله والهذا قال لهم موسى: إن هؤلاء مُتَبَّر ما هم فيه وباطل ما كانوا (١٣٩ ) ولهذا قال لهم موسى: إن كانوا يعملونَ ) : لأن دعاءهم إياها باطل وهي باطلة بنفسها؛ فالعمل باطل وغايته باطلة.

(١٤٠) (الله أغيرَ الله أبغيكم إلهاً)؛ أي: أطلب لكم إلهاً غير الله المألوه الكامل في ذاته وصفاته وأفعاله. (وهو فضَّلكم على العالمين): فيقتضي أن تقابلوا فضله وتفضيله بالشكر، وذلك بإفراد الله وحدَه ()

(۱) فى (ب): «وذلك بإفراده وحده».

٥٨٠

محورة الأعراف (١٤١ - ١٤٣)

(١٤١) ثم ذكرهم ما امتنَّ الله به عليهم فقال: ﴿وإذ أنجيناكم من آل فرعونَ»؛ أي: من فرعون وآله، ﴿يسومونكم سوءَ العذابِ»؛ أي: يوجَّهون إليكم من العذاب أسوأه، وهو أنهم كانوا يذبحون ﴿أبناءكم ويَسْتَحيون نساءَكم وفي ذلكم»؛ أي: النجاة من عذابهم، ﴿بلاءٌ من ربِّكم عظيمٌ»؛ أي: نعمةٌ جليلة ومنحةٌ جزيلةٌ، أو وفي ذلك العذاب الصادر منهم لكم بلاءً من ربُّكم عليكم عظيم.

(١٤٢) فلما ذكرهم موسى ووعظهم؛ انتَهَوْا عن ذلك، ولما أتم الله نعمته عليهم بالنجاة من عدوهم وتمكينهم في الأرض؛ أرادَ تبارك وتعالى أن يُتِمَّ نعمته عليهم بإنزال الكتاب الذي فيه الأحكام الشرعيَّة والعقائد المرضيَّة، فواعد موسى ثلاثين ليلة، وأتمَّها بعشر، فصارت أربعين ليلة؛ ليستعدَّ موسى ويتهيَّأ لوعد الله ثلاثين ليلة، وأتمَّها بعشر، فصارت أربعين ليلة؛ ليستعدَ موسى ويتهيَّأ لوعد الله ويكون لنزولها موقع كبير لديهم وتشوق إلى إنزالها، ولما ذهب موسى إلى ميقات رأبَّه، فواعد موسى ويكون لنزولها موقع كبير لديهم وتشوق إلى إنزالها، ولما ذهب موسى إلى ميقات ربعين أن يُتمَّ ولعقائد المرضيَّة، فواعد موسى أن يربُّ من عدومي وتشوق إلى إنزالها، ولما ذهب موسى إلى ميقات ربَّه، قال لهارون موصياً له على بني إسرائيل من حرصه عليهم وشفقته: ﴿ وأَخَلَفْني في قَوْمِي ؟ أي: كن خليفتي فيهم، واعمل فيهم بما كنت أعمل، ﴿وأَصلِحَ ؟ أي أَتَبَع سبيلَ المفسدين؟: وهم الذين يعملون بالمعاصي.

(١٤٣﴾ ﴿ولمَّا جاء موسى لميقاتنا»: الذي وقَتْناه له لإنزال الكتاب، ﴿وكلَّمَهُ رَبُّهُ: بما كلَّمه من وحيه وأمره ونهيه؛ تشوَّق إلى رؤية الله، ونَزَعَتْ نفسُه لللك حبًّا لربَّه ومودَّة لرؤيته، فؤقال ربَّ أرني أنظر إليكَ»، فقال الله: ﴿لن تَرانيَ»؛ أي: لن تقدِرَ الآن على رؤيتي؛ فإنَّ الله تبارك وتعالى أنشأ الخلق في هذه الدار على نشأة لا يقدرون بها ولا يثبتون لرؤية الله، وليس في هذا دليل على أنّهم لا يرونه في الجنة؛ فإنه قد دلَّت النصوص القرآنيَّة والأحاديث النبويَّة على أن أهل الجنة يرون ربَّهم تبارك وتعالى ويتمتَّعون بالنظر إلى وجهه الكريم. وأنه يُنْشِئُهم نشأة محاملة يقدرون معها على رؤية الله تعالى، ولهذا ربَّب الله الرؤية في هذه الآية على أن مالجنة يرون ربَّهم تبارك وتعالى ويتمتَّعون بالنظر إلى وجهه الكريم. وأنه يُنْشِئُهم نشأة موابع الجبل، فقال مقنعاً لموسى في عدم إجابتِه للرؤية: ﴿ولَكِن انظرَ إلى الجبل فإن استقرَّ مكانَهُ: إذا تجلَّى الله له، ﴿فسوف تراني فلمًا تجلَّى ربَّه للجبل»: فإن استقرَ مكانَهُ الذا يوابية لموسى في عدم إجابتِه للرؤية في هذه الآية على بثبوت الجبل، فقال مقنعاً لموسى في عدم إجابتِه للرؤية : ﴿ولَكِن انظرَ إلى الجبل بثبوت للجبل، وقال مقامة أله له، ﴿فسوف تراني فلمًا تجلَّى ربَّه للجبل»: يثبت الجبلُ لرؤية الله؛ فموسى أله له، وفسوف تراني فلمًا تجلَّى ربَّه للجبل»: موابع الخليظ، وحعله دكًا»؛ أي: انهال مثل الرمل انزعاجاً من رؤية الله وعدم بثبوت لها، ووخرَ موسى؟: حين رأى ما رأى، صَعِقاً فتبينَ له حينتذ أنه إذا لم شروت لها، لودية الله؛ فموسى أولى أن لا يثبت لذلك، واستغفر ربَّه لما صدر منه عربت الجبلُ لرؤية الله؛ فموسى أولى أن لا يثبت للك، واستغفر ربَّه لما صدر منه عما لا يليق بجلالك، ﴿نبتُ إليكَ»: من جميع الذيوب وسوء الأدب معك، ﴿وأبا

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الأعراف (١٤٤ ـ ١٤٦) 🕬

أول المؤمنين﴾؛ أي: جدَّد عليه الصلاة والسلام إيمانه بما كمَّل اللَّهُ له مما كان يجهله قبل ذٰلك.

٤٤٤ فلما منعه الله من رؤيته بعدما كان متشوقاً إليها؛ أعطاه خيراً كثيراً، فقال: ﴿يا موسى إنّي اصطفيتُك على الناس﴾؛ أي: اخترتك واجتبيتك وفضَّلتك وخصصتك بفضائل عظيمة ومناقب جليلة، ﴿برسالاتي﴾: التي لا أجعلها ولا أخصُّ بها إلا أفضل الخلق، ﴿وبكلامي﴾: إيَّاك من غير واسطة، وهٰذه فضيلة اختُصَّ بها موسى الكليم، وعُرف بها من بين إخوانه من المرسلين، ﴿فخذ ما آتيتُك﴾: من النعم، وخذ ما آتيتُك من الأمر والنهي بانشراح صدرٍ، وتلقّه بالقَبول والانقياد، ﴿وكن من الشاكرين﴾: لله على ما خصَّك وفضَّلك.

(٤٤) فوكتبنا له في الألواح من كلِّ شيءَ : يحتاج إليه العباد (موعظة): ترغُّب النفوس في أفعال الخير وترهُبهم من أفعال الشر، (وتفصيلاً لكلُ شيء): من الأحكام الشرعيَّة والعقائد والأخلاق والآداب، (فخذها بقوَّقٍ)؛ أي: بجدً واجتهاد على إقامتها، (وأمُز قومَك يأخذوا بأحسنها): وهي الأوامر الواجبة والمستحبَّة؛ فإنها أحسنها. وفي هذا دليلٌ على أن أوامر الله في كل شريعة كاملة عادلة حسنة. (سأريكم دارَ الفاسقينَ): بعدما أهلكهم الله وأبقى ديارهم عبرةً بعدهم يعتبر بها المؤمنون الموفقون المتواضعون.

(١٤٦﴾ وأما غيرهم؛ فقال عنهم: ﴿سأصرِفُ عن آياتي﴾؛ أي: عن الاعتبار في الآيات الأفقية والنفسيَّة والفهم لآيات الكتاب، ﴿الذين يتكبَّرون في الأرض بغير الحقَّه؛ أي: يتكبَّرون على عباد الله وعلى الحقِّ وعلى من جاء به؛ فمن كان بهذه الصفة؛ حَرَمَهُ الله خيراً كثيراً، وخَذَلَه، ولم يَفْقَهُ من آيات الله ما ينتفع به، بل ربَّما انقلبت عليه الحقائقُ واستحسن القبيحَ، ﴿وإن يَرَوْا كلَّ آيةِ لا يؤمنوا بها انقلبت عليه الحقائقُ واستحسن القبيحَ، ﴿وإن يَرَوْا كلَّ آيةِ لا يؤمنوا بها الهدى والاستقامة، وهو الصراط الموصل إلى الله وإلى دار كرامته، ﴿لا يتَّخذوه الموصل لصاحبه إلى دار الشقاء، ﴿يَتَخذوه سبيلاً». والسبب في انحرافهم هذا الموصل لصاحبه إلى دار الشقاء، ﴿يَتَخذوه سبيلاً». والسبب في انحرافهم هذا وغفلتُهم عمَّا يُراد بها واحتقارهم لها هو الذي أوجب لهم من سلوك طريق الغي وترك طريق الرُشدِ ما أوجب.

(١٤٧) ﴿والذين كذبوا بآياتنا»: العظيمة الدالَّة على صحَّة ما أرسلنا به رسلنا، ﴿ولقاء الآخرة حَبِطَتْ أعمالُهمَ»: لأنَّها على غير أساس، وقد فقد شرطها، وهو الإيمان بآيات الله والتصديق بجزائه. ﴿هل يُجْزَوْنَ»: في بطلان أعمالهم وحصول ضدً مقصودهم ﴿إلَّا ما كانوا يعملونَ»: فإن أعمال مَن لا يؤمن باليوم الآخر لا يرجو فيها ثواباً، وليس لها غايةُ تنتهي إليه؛ فلذلك اضمحلَّت وبطلت.

ممورة الأعراف (١٤٧ - ١٥٠)

(١٤٨) ﴿ واتَخذ قوم موسى مِن بعدِه من حُلِيَّهم عجلاً جسداً؟: صاغه السامِرِيُّ والقى عليه قبضة من أثر الرسول فصار ﴿له حُوارَ وصوتَ، فعبدوه واتَخذوه إلْها، وقال: هذا إلهٰكم وإله موسى، فنسي موسى، وذهب يطلبه، وهذا من سفههم وقلة بصيرتهم؛ كيف اشتبه عليهم ربُّ الأرض والسماوات بعجل من أنقص المخلوقات؟! ولهٰذا قال مبناً أنه ليس فيه من الصفات الذاتيَّة ولا الفعليَّة ما يوجب أن يكون إلهاً: ﴿ أَلَم يَرَوْا أَنَه لا يكلَمهم ؟ أي: وعدم الكلام نقصٌ عظيمٌ؛ فهم أن يكون إلهاً: ﴿ أَلَم يَرَوْا أَنَه لا يكلَمهم ؟ أي: وعدم الكلام نقصٌ عظيمٌ؛ فهم أن يكون إلهاً: ﴿ أَلَم يَرَوْا أَنَه لا يكلَمهم ؟ أي: وعدم الكلام نقصٌ عظيمٌ؛ فهم أن يكون إلهاً: ﴿ أَلَم يَرَوْا أَنَه لا يكلَمهم ؟ أي: وعدم الكلام نقصٌ عظيمٌ؛ فهم أن يكون إلهاً: ﴿ أَلَم يَرَوْا أَنَه لا يكلَمهم ؟ أي: وعدم الكلام نقصٌ عظيمٌ؛ فهم أن يكمل حالة من هذا الحيوان أو الجماد الذي لا يتكلم، ﴿ولا يهديهم سبيلاً أي: والفعل أن من المقول أن يدلهم طريقاً دينيًا ولا يحصُل لهم مصلحة دنيويَّة؛ لأن من المتقرّر في العقول والفطر أنَّ اتُخذوه وكانوا ظالمينَ : حيث وضعوا العبادة في غير موضعها، والفدا قال: وألم ينزل به سلطاناً. وفيها دليلٌ من أبطل الباطل وأسمج السفه، وأولهذا قال: خواتكم ولا ينفع ولا يضرُ من أبطل الباطل وأسمج السفه، والهذا قال: خاتَخذوه وكانوا ظالمينَ : حيث وضعوا العبادة في غير موضعها، وأسركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً. وفيها دليلٌ على أنَّ من أنكر كلام الله؛ فقد وأسركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً. وفيها دليلٌ على أنَّ من أنكر كلام الله؛ فقد ما ولهذا قال: كله ما لم ينزل به سلطاناً. وفيها دليلٌ على أنَّ من أنكر كلام الله؛ فقد ما وأسركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً. وفيها دليلٌ على أنَّ من أنكر ما الله؛ فقل ما مركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً. وفيها دليلٌ على أنَّ من ألكرم دليلٌ على أنَّ من أنكر كلام الله؛ فقد أسركو خصائص إلهينة الله ذكر أن عدم الكلام دليلٌ على عدم أصلاحيًة.

(١٤٩) ﴿ ولمَّا﴾: رجع موسى إلى قومه، فوجدهم على لهذه الحال، وأخبرهم بضلالهم؛ ندموا، و أسقِطَ في أيديهم»؛ أي: من الهمَّ والندم على فعلهم، ﴿ ورأوا أنّهم قد ضلُّوا﴾: فتنصَّلوا إلى الله وتضرَّعوا، ﴿ وقالوا لمن لم يرحَمْنا ربَّنا﴾: فيدُّلنا عليه، ويرزقنا عبادته، ويوفَقُنا لصالح الأعمال، ﴿ويغفِر لنا﴾: ما صدر منا من عبادة العجل؛ ﴿ لَنكونَنَ من الخاسرينَ»: الذين خسروا الدنيا والآخرة.

(١٥٠) ﴿ولما رجع موسى إلى قومِهِ غضبان أسفاك؛ أي: ممتلئاً غضباً وغيظاً عليهم لتمام غيرته عليه [الصلاة و] السلام وكمال نصحه وشفقته، ﴿قال بِنسَما خَلَفْتُموني من بعديك؛ أي: بنس الحالة التي خلفتموني بها من بعد ذهابي عنكم؛ فإنها حالةً تفضي إلى الهلاك الأبدي والشقاء السرمديُ. ﴿أُعَجِلْتُم أَمَرَ رَبُّكُمَهُ: حيث وَعَدَكم بإنزال الكتاب فبادرتُم برأيكم الفاسد إلى هٰذه الخصلة القبيحة،

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (١٥١ ـ ١٥٣) 🕬

فوألقى الألواحَ ﴾؛ أي: رماها من الغضب، فوأخذ برأس أخيه ﴾: هارونَ ولحيتِهِ، فيجرُه إليه ﴾: وقال له: فرما منعك إذ رأيتَهم ضلُوا. أن لا تتَبِعَني أفعصيتَ أمري ﴾: لك بقولي : فراخلُفْني في قومي وأصلِح ولا تتَّبغ سبيل المفسدين ﴾ ! فقال : فيا ابنَ أمَّ لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي إني خشيتُ أن تقولَ فرَّقْتَ بين بني إسرائيل ولم ترقُب قولي ﴾ و فقال ﴾ هنا<sup>(١)</sup> : فابنَ أمَّ ﴾: هذا ترقيقٌ لأخيه بذكر الأمِّ وحدها، وإلَّا فهو شقيقه لأمَّه وأبيه. فإنَّ القوم استضعفوني ﴾؛ أي : احتقروني حين قلتُ لهم : يا قوم ! إنما فُتِنْتُم به، وإنَّ ربَّكم الرحمٰن ؛ فاتَبِعوني وأطيعوا أمري، فوكادوا يَقْتُلونَني ﴾؛ أي : فلا تظنَّ بي تقصيراً، فوفلا تُشْمِتْ بي الأعداء ﴾ : يظلعوا لي ومسِّك إيَّايَ بسوءٍ فإنَّ الأعداء حريصون على أن يجدوا عليَّ عثرةً أو يظلعوا لي على زَلَّة، فرولا تجعلني مع القوم الظالمين ﴾ : فتعامِلْني معاملتهم.

(١٥١) فندم موسى عليه السلام على ما استعجل من صنعِهِ بأخيه قبل أن يعلم براءتَهُ مما ظنَّه فيه من التقصير، و ﴿قال ربِّ اغفِرُ لي ولأخي»: هارون، ﴿وأدخِلْنا في رحمتِكَ»؛ أي: في وسطها، واجعل رحمتك تحيطُ بنا من كل جانب؛ فإنها حصنُ حصينٌ من جميع الشرور وثَمَّ كلُّ خير وسرور. ﴿وأنت أرحمُ الراحمينَ»؛ أي: أرحم بنا من كلَّ راحم، أرحم بنا من آبائنا وأمَّهاتنا وأولادنا وأنفسنا.

(١٥٢) قال الله تعالى مبيناً حال أهل العجل الذين عبدوه: ﴿إِنَّ الذين اتَّخذوا العجل﴾؛ أي: إلهاً، ﴿سينالُهم غضبٌ من ربَّهم وذلَّةٌ في الحياة الدُّنيا﴾: كما أغضبوا ربَّهم واستهانوا بأمره. ﴿وكذَلك نجزي المفترين﴾: فكلُ مفتر على الله كاذب على شرعه متقوِّل عليه ما لم يقلُ؛ فإنَّ له نصيباً من الغضب من الله والذُلُ في الحياة الدنيا.

(١٥٣) وقد نالهم غضبُ الله حيث أمرهم أن يقتُلوا أنفسهم، وأنَّه لا يرضى الله عنهم إلَّا بذلك، فقتل بعضُهم بعضاً، وانجلت المعركة على قتلى كثيرةٍ، ثم تاب الله عليهم بعد ذلك، ولهذا ذكر حكماً عامًا يدخُلون فيه هم وغيرهم، فقال: والذين عمِلوا السيئاتِ؟: من شرك وكبائر وصغائر، «ثم تابوا من بعدها؟: بأن ندموا على ما مضى وأقلعوا عنها وعزموا على أن لا يعودوا، «وآمنوا؟: بالله وبما أوجبَ الله الإيمان به، ولا يتمُّ الإيمان إلا بأعمال القلوب وأعمال الجوارح المترتَّب

فى (ب): "قال هنا: قال".

· الأعراف (١٥٤ \_ ٥٥٢) . على الإيمان. ﴿إِنَّ ربَّكَ من بعدها؟؛ أي: بعد هذه الحالة - حالة التوبة من السيئات والرجوع إلى الطاعات \_ ﴿لغفورُ ﴾: يغفر السيئات ويمحوها، ولو كانت قُراب الأرض. ﴿رحيمٌ؟: بقبول التوبة والتوفيق لأفعال الخير وقبولها.

١٥٤ ولما سَكَتَ عن موسى الغضب؟ أي: سكن غضبه وتراجعت نفسُهُ، وعَرَفَ ما هو فيه؛ اشتغل بأهم الأشياء عنده، فَأَخَذَ ﴿الألواحَ ﴾: التي ألقاها، وهي ألواحٌ عظيمة المقدار جليلةٌ ﴿فِي نُسْخَتِها﴾؛ أي: مشتملة ومتضمَّنة هدى ورحمة »؛ أي: فيها الهدى من الضَّلالة، وبيان الحقِّ من الباطل، وأعمال الخير وأعمال الشر، والهدى لأحسن الأعمال والأخلاق والآداب، ورحمة وسعادة لمن عمل بها وعلم أحكامها ومعانيها، ولكن؛ ليس كل أحدٍ يقبل هدى الله ورحمته، وإنما يقبِلُ ذٰلك، وينقاد له، ويتلقَّاه بالقَبول، ﴿الذين هُم لربِّهم يرهَبونَ﴾؛ أي: يخافون منه ويخشونه، وأما مَنْ لم يخفِ الله ولا المقام بين يديه؛ فإنه لا يزداد بها إلا عتوًا ونفوراً، وتقوم عليه حجة الله فيها.

(١٥٥) ﴿وَ﴾ لما تاب بنو إسرائيل، وتراجعوا إلى رُشْدِهم، ﴿اختار موسى﴾ منهم ﴿سبعين رجلا﴾: من خيارهم ليعتذروا لقومهم عند ربُّهم، ووعدهم الله ميقاتاً يحضُرون فيه، فلما حضروا؛ قالوا: يا موسى! أرنا الله جهرةً! فتجرؤوا على الله جراءة كبيرة، وأساؤوا الأدب معه، فأخذتهم الرجفة، فصعقوا وهلكوا، فلم يزل موسى عليه الصلاة والسلام يتضرَّع إلى الله ويتبتَّل ويقول: ﴿رِبُ لو شَئْتَ أَهلُكَتَهم من قبلُ»: أن يحضّروا، ويكونون في حالة يعتذرون فيها لقومهم فصاروا هم الظالمين. ﴿أَنُّهَلِكُنا بِما فَعْلَ السَّفَهَاءُ مَنَّا﴾؛ أي: ضعفاء العقول سفهاء الأحلام، فتضرّع إلى الله، واعتذر بأنَّ المتجرَّنين على الله ليس لهم عقولَ كاملةً تردعُهم عما قالوا وفعلوا، وبأيهم حصل لهم فتنةً يخطر بها الإنسان ويخاف من ذهاب دينه، فقال: ﴿إِنَّ هِي إِلَّا فَتَنْتُكَ تُضِلُّ بَهَا مَن تَشَاءُ وتَهَدِي مَن تَشَاءُ أَنْتَ وَلِئِنَا فاغْفِر لنا وارْحَمْنا وأنت خير الغافرين»؛ أي: أنت خير من غفر، وأولى من رحم، وأكرم من أعطى وتفضَّل، فكأنَّ موسى عليه الصلاة والسلام قال: المقصود يا ربّ بالقصد الأول لنا كلَّنا، هو التزام طاعتك والإيمان بك، وأن من حَضَرَه عقله ورشده وتمَّ على ما وهبته من التوفيق؛ فإنه لم يزل مستقيماً، وأما من ضَعُفَ عقلُه وسَفِه رأيُهُ وصرفته الفتنة؛ فهو الذي فعل ما فعل لذينك السببين، ومع لهذا؛ فأنت أرحم الراحمين وخير الغافرين؛ فاغفر لنا وارحمنا! فأجاب الله سؤاله، وأحياهم من بعد موتهم، وغفر لهم ذنوبهم.

سورة الأعراف (١٥٦ ـ ١٥٧) كالممل

﴿١٥٧﴾ ومن تمام الإيمان بآيات الله معرفة معناها والعمل بمقتضاها، ومن ذٰلك اتباع النبي ﷺ ظاهراً وباطناً في أصول الدين وفروعه: ﴿الذين يتَبِعون الرسول النبيَّ الأميَّ؟ : احترازُ عن سائر الأنبياء؛ فإن المقصود بهذا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب والسياق في أحوال بني إسرائيل، وأن الإيمان بالنبيِّ محمد ﷺ شرطً في دخولهم في الإيمان، وأن المؤمنين به المتَّبعين هم أهل الرحمة المطلقة التي كتبها الله لهم، ووصفه بالأمي لأنَّه من العرب الأمة الأميَّة التي لا تقرأ ولا تكتب وليس عندها قبل القرآن كتاب. ﴿الذي يجدونَهُ مكتوباً عندَهم في التوراة والإنجيل﴾: باسمه وصفته التي من أعظمها وأُجَلُّها ما يدعو إليه وينهى عُنه، وأنه ﴿يأْمُرُهم بالمعروف): وهو كُل ما عُرفَ حسنُهُ وصلاحه ونفعه. ﴿وينهاهم عن المنكر﴾: وهو كلُّ ما عرف قبحه في العقول والفطر، فيأمرهم بالصلاة والزكاة والصوم والحج وصلة الأرحام وبر الوالدين والإحسان إلى الجار والمملوك وبذل النفع لسائر الخلق والصدق والعفاف والبر والنصيحة وما أشبه ذٰلك، وينهى عن الشرك بالله وقتل النفوس بغير حق والزَّنا وشرب ما يسكر العقل والظلم لسائر الخلق والكذب والفجور ونحو ذٰلك؛ فأعظم دليل يدلُّ على أنه رسول الله ما دعا إليه وأمر به ونهى عنه وأحلُّه وحرَّمه؛ فإنه يُحِلُّ الطيبات: من المطاعم والمشارب والمناكح. ﴿ويحرُّمُ عليهم الخبائث؟: من المطاعم والمشارب والمناكح والأقوال والأفعال. ﴿ويَضَعُ عنهم إصْرَهُم والأغلال التي كانت عليهم﴾؛ أي: ومِنْ وَصْفِهِ أَنَّ دينه سهلٌ سَمْحٌ مَيسَّر لا إصر فيه ولا أغلال ولا مشقات ولا تكاليف ثقال.

﴿فالذين آمنوا به وعزَّروه﴾؛ أي: عظَّموه وبجَّلوه، ﴿ونصروه واتَّبعوا النور الذي

أنزلَ معه»: وهو القرآن الذي يُستضاء به في ظلمات الشَّكُ والجهالات، ويقتدى به إذا تعارضت المقالات. ﴿ أولئك هم المفلحونَ»: الظافرون بخير الدُّنيا والآخرة، والناجون من شرِّهما؛ لأنَّهم أتوا بأكبر أسباب الفلاح، وأما مَن لم يؤمن بهٰذا النبيُّ الأميِّ، ويعزُره، وينصره، ولم يتَّبع النور الذي أنزل معه؛ فأولئك هم الخاسرون.

المورة الأعراف (١٩٨ ـ ١٦٠)

(١٥٨) ولما دعا أهل التوراة من بني إسرائيل إلى اتباعه، وكان ربما توهم متوهم أن الحكم مقصور عليهم، أتى بما يدلُ على العموم، فقال: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الناس إني رسولُ الله إليكم جميعة؟؛ أي: عربيّكم وعجميّكم، أهل الكتاب منكم وغيرهم، ﴿ الذي له ملكُ السموات والأرض؟: يتصرَّف فيهما بأحكامه الكونيَّة وغيرهم، ﴿ الذي له ملكُ السموات والأرض؟: يتصرَّف فيهما بأحكامه الكونيَّة والتدابير السلطانيَّة وبأحكامه الشرعيَّة الدينيَّة، التي من جملتها أن أرسل إليكم رسولاً عظيماً يدعوكم إلى الله وإلى دار كرامته، ويحدِّركم من كلِّ ما ياحكامه الكونيَة والتدابير السلطانيَّة وبأحكامه الشرعيَّة الدينيَّة، التي من جملتها أن أرسل إليكم رسولاً عظيماً يدعوكم إلى الله وإلى دار كرامته، ويحدِّركم من كلِّ ما يباعدكم منه ومن دار كرامته. ﴿لا إله إلَّا هوك؛ أي: لا معبود بحقٌ إلا الله وحده لا شريك منه، ومن دار كرامته، ولا أله إلَّا هوك؛ أي: لا معبود بحقٌ إلا الله وحده لا شريك منه، ومن دار كرامته، ولا أله إلَّا هوك؛ أي: لا معبود بحقٌ إلا الله وحده لا شريك منه، ومن دار كرامته، ولا إله إله إله هوك؛ أي: لا معبود بحقٌ إلا الله وحده لا شريك منه، ومن دار كرامته، ومن دار كرامته، ولا أله وله عنه، منه منه ومن دار كرامته، ولا إله إله هوك؛ أي: لا معبود بحقٌ إلا الله وحده لا شريك منه، وله، ولا تبقرف عبادته إلا من طريق رسله. ﴿ يحيي ويميتُه؛ أي: من جملة ومنهما اله، وله أله، ولا أله إله وكمن ماله، ويميتُه؛ أي: من جملة ومعرز أمه، وله أله، ولا أله إله وكلماته، إي أمن بها صدَق الرسول محمداً علي قطعاً. ومعبراً، يُعبَرُ منه إلى دار البقاء التي من آمن بها صدَق الرسول محمداً على ومعمداً يؤممن بالله وكلماته؛ أي: آمنوا بهذا الرسول الحمال القلوب والجوارح، ﴿ الذي يؤمن بالله وكلماته؟؛ أي: آمنوا بهذا الرسول المستقيم في معائده وأماماه، ﴿ والجوارة فلكم تهتدونَهُ: في مصالحكم الدينيَّة؛ فإنكم والحبورة، في مصالحرانه، في مصالحرونه؛ أي: آمنوا بهذا الرسول المستقيم في والجوارح، ﴿ الذي يؤمن بالله وكلماته؟؛ أي: آمنوا بهذا الرسول المستقيم في معائده وأعماله، ﴿ والله وعلكم تهتدونَهُ؛ أي: من ما من ما منهما وي أوله والدينيَّة؛ فإنكم عيائم من منها منها منه، أوله المه ولكم تهتدونَه؛ أي: أمن بها مدانه في مالي ما ما مي ما منه ما من ما ما مما معمما أولهما ما معالهم ما ما مما مما ما ما مماله ما مال

(١٥٩) ﴿ ومن قوم موسى أَمَّةَ ؛ أي: جماعة، ﴿ يهدون بالحقِّ وبه يعدِلونَ ؟ أي: يهدون [به] الناس في تعليمهم إياهم وفتواهم لهم، ويعدِلون به بينهم في الحكم بينهم قضاياهم؛ كما قال تعالى: ﴿وَجَعَلْناهم أَنْمَةَ يهدون بأمرِنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون .

وفي لهذا فضيلةً لأمة موسى عليه الصلاة والسلام، وأنَّ الله تعالى جعل منهم هُداةَ يهدون بأمره. وكأنَّ الإتيان بهذه الآية الكريمة فيه نوعُ احتراز مما تقدَّم؛ فإنه تعالى ذكر فيما تقدَّم جملةً من معايب بني إسرائيل المنافية للكمال المناقضة للهداية، فربما توهَّم متوهَّم أن لهذا يعمُّ جميعهم، فذكر تعالى أن منهم طائفة مستقيمة هادية مهدية.

﴿ ١٦١﴾ ﴿ وقطَّعناهم؟؛ أي: قسَّمناهم ﴿ اثنتي عشرة أسباطاً أمما؟؛ أي: ائنتي

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (١٦١ ـ ١٦٢)

عشرة قبيلة متعارفة متوالفة، كل بني رجل من أولاد يعقوب قبيلة، ﴿وأوحينا إلى موسى إذ استسقاه قومُهُ؛ أي: طلبوا منه أن يدعو الله تعالى أن يسقيهم ماء يشربون منه وتشرب منه مواشيهم، وذلك لأنهم ـ والله أعلم ـ في محلِّ قليل الماء، فأوحى الله لموسى إجابة لِطلبَتِهم: ﴿أن اضربْ بعصاك الحجرَّة: يُحتمل أنه حجرً معيَّن، ويُحتمل أنه اسم جنس يشمل أي حجر كان، فضربه، ﴿فانبَجَستَه؟ أي: انفجرت من ذلك الحجر ﴿اثنتا عشرة عيناًة: جارية سارحة، ﴿قانبَجَستَه؟ أي: مشرَبَهمه؟ أي: قد قسم على كل قبيلة من تلك القبائل الاثنتي عشرة، وجعل لكلُّ منهم عيناً، فعلموها، واطمأنوا واستراحوا من التعب والمزاحمة، وفازلنا منهم عيناً، فعلموها، واطمأنوا واستراحوا من التعب والمزاحمة، وفذا من تمام عليهم المنَّه: وهو الحلوى، ﴿والسَّلوى؟: وهو لحم طير من أحسن أنواع الطيور عليهم المنَّه: وهو الحلوى، ﴿والسَّلوى؟: وهو لحم طير من أحسن أنواع الطيور على وجه الراحة والطمأنينة، وقبل لهم: ﴿كلوا من طلبات ما رَزَقناكم وما ظلموناك: حين لم يشكُروا الله ولم يقوموا بما أوجب الله عليهم. ﴿ولَكن كانوا أنفسَهم يظلمونَه: حيث له وقد كل خير وعرَضوها للشرّ والنقمة، وهذا كان مانو كل مولموناك، وولكن كانوا معورا من العيم من حرّ الشمس، وأنزلنا معلى وجه الراحة والطمأنينة، وقبل لهم: ﴿كلوا من طيبات ما رَزَقناكم وما والذها، فجمع الله لهم بين الظلال والشراب والطعام الطيب من الحلوى واللحوم على وجه الراحة والطمأنينة، وقبل لهم: ﴿كلوا من طيبات ما رَزَقناكم وما والذهم، يظلمونَه: حيث فوتوها كلَّ خير وعرَضوها للشرّ والنقمة، وهذا كان ماد أنفسَهم في التيه.

(١٦١) ﴿ وإذ قيلَ لهم اسكنوا لهذه القريقَة؛ أي: ادخلوها لتكون وطناً لكم ومسكناً، وهي إيلياء، ﴿ وكلوا منها حيث شئتُمَه؛ أي: قرية كانت كثيرة الأشجار غزيرة الثمار رغيدة العيش؛ فلذلك أمرهم الله أن يأكلوا منها حيث شاؤوا، ﴿ وقولوا»: حين تدخلون الباب: ﴿ حِطَّةٌ ؛ أي: احطُطُ عنّا خطايانا واعفُ عنا، ﴿ وادحُلوا الباب سجَداً»؛ أي خاضعين لربكم مستكينين لعزّته شاكرين لنعمته؛ فأمرهم بالخطو الباب معجَداً»؛ أي خاضعين لربكم مستكينين لعزّته شاكرين لنعمته؛ فامرهم والثواب وادمُوا منها حيث شاؤوا، ﴿ وادحُلوا الباب سجَداً»؛ أي خاضعين لربكم مستكينين لعزّته شاكرين لنعمته؛ فأمرهم بالخطو والباب معجَداً»؛ أي خاضعين لربكم مستكينين لعزّته شاكرين لنعمته؛ وادمُوا الباب سجَداً»؛ أي خاضعين لربكم مستكينين لعزّته شاكرين لنعمته؛ والتواب وادمُوا المغفرة، ووعدهم على ذلك مغفرة ذنوبهم والثواب والأخرة.

(١٦٢) فلم يمتثلوا لهذا الأمر الإلهيَّ، بل بدًّل الذين ظلموا منهم؛ أي: عصوا الله واستهانوا بأمره ﴿قولاً غير الذي قيل لهم؟: فقالوا بدل طلب المغفرة وقولهم حطة: حبَّة في شعيرة، وإذا بدلوا القول مع يسره وسهولته؛ فتبديلهم للفعل من باب أولى، ولهذا دخلوا يزحفون على أَسْتَاهِهم، ﴿فأرسلنا عليهم؟: حين خالفوا أمر الله وعَصَوْه ﴿رِجزاً من السماء؟؛ أي: عذاباً شديداً إما الطاعون وإما غيره من العقوبات السماويَّة، وما ظلمهم الله بعقابه، وإنَّما

كان ذٰلك ﴿بِما كانوا يظلمُونَ﴾ (١).

(١٦٣) ﴿واسْأَلْهُمَ؟! أي: اسأل بني إسرائيل ﴿عن القرية التي كانت حاضرة البحر؟! أي: على ساحله في حال تعديهم وعقاب الله إيّاهم، ﴿إذ يَعدونَ في السبتِ؟: وكان الله تعالى قد أمرهم أن يعظُموه ويحترموه ولا يصيدوا فيه صيداً، فابتلاهُم الله وامتحنهم، فكانت الحيتان تأتيهم يومَ سبتهم شُرّعاً؛ أي: كثيرة طافية على وجه البحر. ﴿ويوم لا يَسْبتونَ؟! أي: إذا ذهب يوم السبت ﴿لا تأتيهم؟! على وجه البحر. ﴿ويوم لا يَسْبتونَ؟! أي: إذا ذهب يوم السبت ﴿لا تأتيهم؟! أي: تذهب في البحر فلا يرون منها شيئاً. ﴿كذلك نبلوهُم بما كانوا يفسُقون؟! ففسقُهم هو الذي أوجب أن يبتليَهم (٢) الله وأن تكون لهم هٰذه المحنة، وإلاً! فلو لم يفسُقوا؛ لعافاهم الله، ولما عرّضهم للبلاء والشرً.

اللورة الأعراف (١٦٣ :.. ١٦٥)

(١٦٤) فتحيلوا على الصيد، فكانوا يحفرون لها حفراً، وينصبون لها الشباك؛ فإذا جاءت يوم السبت ووقعت في تلك الحفر والشباك؛ لم يأخذوها في ذلك اليوم؛ فإذا جاء يوم الأحد؛ أخذوها، وكثر فيهم ذلك، وانقسموا ثلاث فرق معظمهم اعتَدَوا وتجرَّؤوا وأعلنوا بذلك. وفرقة أعلنت بنهيهم والإنكار عليهم وفرقة اكتفت بإنكار أولئك عليهم ونهيهم لهم وقالوا: ﴿لم تَعِظُونَ قوماً الله مهلِكُهم أو معذَبهم عذاباً شديداً»: كأنَّهم يقولون: لا فائدة في وعظ مَن اقتحم محارم الله ولم يُضغ للنصيح بل استمرَّ على اعتدائه وطغيانه؛ فإنه لا بد أن يعاقبهم الله إما بهلاك أو عذاب شديداً»: كأنَّهم يقولون: ينظهم وتالوا: ﴿لم تَعِظُونَ قوماً الله مهلِكُهم نولم يُضغ للنصيح بل استمرَّ على اعتدائه وطغيانه؛ فإنه لا بد أن يعاقبهم الله إما بهلاك أو عذاب شديد. فقال الواعظون: نعظهم وننهاهم ﴿معذرة إلى ربَّكمَه نيأس من هدايتهم، ﴿ولعلَّهم يتَقونَهُ؛ أي: يتركون ما هم فيه من المعصية؛ فلا نيأس من هدايتهم، فراعاً نجع فيهم الوعظ وأثر فيهم اللوم، وهذا المقصود الأعظم من إنكار المنكر؛ ليكون معذرة وإقامة حجةٍ على المأمور المنهي، ولعل الله أن يهديه فيعمل بمقتضى ذلك الأمر والنهي.

(١٦٥) ﴿فلما نسوا ما ذُكَروا به؟؛ أي: تركوا ما ذُكَروا به واستمروا على غَيْهم واعتدائهم، ﴿أَنْجَيْنا الذين ينهون عن السوء؟: وهكذا سنة الله في عباده أن العقوبة إذا نزلت نجا منها الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر، ﴿وأخذنا الذين

(١) في (٩): «﴿بما كانوا يفسقون ﴾: أي يخرجون عن طاعة الله إلى معصيته من غير ضرورة ألجأتهم ولا داع دعاهم سوى الخبث والشرّ الذي كان كامناً في نفوسهم». وقد أعرض الشيخ عن ذكر هذه العبارة في (أ). [حيث فسَرّ الآية: ﴿يفسقون ﴾ وصواب الآية ﴿يظلمون ﴾. والله أعلم].
 (٢) في (٩): «أن يبليهم».

سورة الأعراف (١٦٩ ـ ١٦٩)

ظلموا»: وهم الذين اعتدَوًا في السبت ﴿بعذابِ بئيسَ»؛ أي: شديد ﴿بما كانوا يفسُقونَ».

وأما الفرقة الأخرى التي قالت للناهين: لم تعظون قوماً الله مهلكهم؛ فاختلف المفسرون في نجاتِهِم وهلاكهم، والظاهرُ أنهم كانوا من الناجين؛ لأنَّ الله خصَّ الهلاك بالظالمين، وهو لم يذكر أنهم ظالمون، فدلَّ على أن العقوبة خاصَّة بالمعتدين في السبت، ولأنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرضُ كفاية إذا قام به البعض سقط عن الآخرين؛ فاكتفوا بإنكار أولتُك، ولأنهم أنكروا عليهم بقولهم: فإلم تَعِظونَ قوماً الله مهلِكُهم أو معلَّبهم عذاباً شديداً»: فأبدَوا من غضبهم عليهم ما يقتضي أنَّهم كارهون أشدً الكراهة لفعلهم، وأنَّ الله سيعاقبهم أشدً العقوبة.

﴿١٦٦﴾ ﴿فَلَمَا عَتَوْا عَمَا نُهُوا عَنهَ؟؛ أي: قسوا فَلَم يَلْيَنُوا وَلا اتَّعَظُوا، ﴿قَلَنَا لَهُمَ قُولاً قَدَريًا: ﴿كُونُوا قَرْدَةً خَاسَئِينَ؟: فَانَقَلَبُوا بَإِذَنَ اللّهُ قَرْدَةً وَأَبْعَدَهُم اللّهُ مَن رحمته.

(١٦٧) ثم ذكر ضَرْبَ الذلة والصغار على من بقي منهم، فقال: ﴿وإذ تأذَنَ رَبُّكَ﴾؛ أي: أعلم إعلاماً صريحاً، ﴿ليبعثنَ عليهم إلى يوم القيامة من يسومُهم سوء العذاب؟؛ أي: يهينُهم ويذلُهم، ﴿إنَّ ربَّك لسريع العقاب؟: لمن عصاه، حتى إنه يعجُل له العقوبة في الدنيا. ﴿وإنَّه لغفورٌ رحيم؟: لمن تاب إليه وأناب؟ يغفر له النُوب، ويستُر عليه العيوب، ويرحمه بأن يتقبَّل منه الطاعات ويثيبه عليها ينفر له المؤوبات، وقد فعل الله بهم ما وعدهم به؟ فلا يزالون في ذلً وإهانة، تحت محكم غيرهم، لا تقوم لهم ما يعمر من المؤوب، ويستُر عليه العيوب، ويرحمه بأن يتقبَّل منه الطاعات ويثيبه عليها ينفور المؤوبات، وقد فعل الله بهم ما وعدهم به؟ فلا يزالون في ذلً وإهانة، تحت محكم غيرهم، لا تقوم لهم رايةً ولا ينصر لهم عَلَمً.

(١٦٨) ﴿وقطَّعناهم في الأرض أمماً؟؛ أي: فرَّقناهم ومزَّقناهم في الأرض بعدما كانوا مجتمعين، ﴿منهم الصالحونَ؟: القائمون بحقوق الله وحقوق عباده، ﴿ومنهم دون ذلك؟؛ أي: دون الصلاح: إما مقتصدون، وإما الظالمون<sup>(١)</sup> لأنفسهم. ﴿وبَلَوْناهمَ؟: على عادتنا وسنَّتنا ﴿بالحسنات والسيئاتَ؟؛ أي: باليُسْر والعُسْر، ﴿لعلَّهم يرجِعونَ؟: عما هم عليه مقيمون من الرَّدى، ويراجعون ما خُلقوا له من الهدى، فلم يزالوا بين صالح وطالح ومقتصدٍ.

(١٦٩) حتى خلف (من بعدِهم خَلْفٌ): زاد شرُّهم (ورثوا): بعدهم

سورة الأعراف (١٧٠)

الكتابَ»: وصار المرجع فيه إليهم، وصاروا يتصرَّفون فيه بأهوائهم، وتُبْذَلُ لهم الأموال ليفتُوا ويحكموا بغير الحقّ، وفشت فيهم الرشوة. ﴿يأْخُذُون عَرَضَ هٰذا الأدنى ويقولونَ»: مقرِّين بأنه ذنب وأنهم ظلمة: ﴿سَيُغْفَرُ لَنَّا﴾: وهذا قول خالٍ من الحقيقة؛ فإنه ليس استغفاراً وطلباً للمغفرة على الحقيقة؛ فلو كان ذلك؛ لندموا على ما فعلوا، وعزموا على أن لا يعودوا، ولكنهم إذا أتاهم عرضٌ آخر ورشوةً أخرى؛ يأخذوه، فاشتروا بآيات الله ثمناً قليلاً، واستبدلوا الذي هو أدنى بالذي هو خير! قال الله تعالى في الإنكار عليهم وبيان جراءتهم: ﴿أَلُّم يؤخَذُ عَلَيْهُم مَيْثَاقُ الكتاب أن لا يقولوا على الله إلا الحقَّ؟ : فما بالُهم يقولون عليه غير الحقِّ اتِّباعاً لأهوائهم وميلاً مع مطامعهم؟! ﴿وَ﴾ الحالُ أنهم قد ﴿دَرَسُوا ما فيه ﴾: فليس عليهم فيه إشكالٌ، بل قد أتوا أمرهم متعمِّدين، وكانوا في أمرهم مستبصرين، وهذا أعظمُ للذنب وأشدُّ للُّوم وأشنع للعقوبة، ولهذا من نقص عقولهم وسفاهة رأيهم بإيثار الحياة الدُّنيا على الآخرة، ولهذا قال: ﴿والدارُ الآخرة خيرُ للذين يتَّقونَ»: ما حرَّم الله عليهم من المآكل التي تُصاب وتؤكل رشوة على الحكم بغير ما أنزل الله وغيرً ذٰلك من أنواع المحرمات. ﴿أَفَلا تعقلونَ؟؛ أي: أفلا يكون لكم عقولٌ توازن بين ما ينبغي إيثاره وما ينبغي الإيثار عليه، وما هو أولى بالسعى إليه والتقديم له على غيره؟! فخاصيَّة العقل النظر للعواقب، وأما من نَظَرَ إلى عاجل طفيف منقطع يفوَّت نعيماً عظيماً باقياً؛ فأنَّى له العقل والرأي؟!

(١٧٠) وإنما العقلاء حقيقة من وصفهم الله بقوله: ﴿والذّين يمسّّكونَ بالكتاب؟؛ أي: يتمسَّكون به علماً وعملاً، فيعلمون ما فيه من الأحكام والأخبار التي علمها أشرف العلوم، ويعملون بما فيها من الأوامر التي هي قرة العيون وسرور القلوب وأفراح الأرواح وصلاح الدنيا والآخرة. ومن أعظم ما يجب التمسَّك به من المأمورات إقامة الصلاة ظاهراً وباطناً، ولهذا خصها<sup>(١)</sup> بالذّكر لفضلها وشرفها المأمورات إقامة الصلاة ظاهراً وباطناً، ولهذا خصها<sup>(١)</sup> بالذّكر لفضلها وشرفها وكرونها ميزان التي مي قرة العيون وسرور وكونها ميزان الإيمان العلوم، ويعملون بما فيها من الأوامر التي هي قرة العيون وسرور القلوب وأفراح الأرواح وصلاح الدنيا والآخرة. ومن أعظم ما يجب التمسُّك به من المأمورات إقامة الصلاة ظاهراً وباطناً، ولهذا خصها<sup>(١)</sup> بالذّكر لفضلها وشرفها وكونها ميزان الإيمان وإقامتها داعيةً لإقامة غيرها من العبادات. ولما كان عملهم ونياتهما ميزان الإيمان ولغيرهم.

ولهذه الآية وما أشبهها دلَّت على أنَّ الله بعث رسله عليهم الصلاة والسلام

(١) في (ب): «ولهذا خصَّ اللَّهُ».

بالصلاح لا بالفساد، وبالمنافع لا بالمضار، وأنَّهم بُعِثوا بصلاح الدارين؛ فكلُّ مَن كان أصلح؛ كان أقرب إلى اتُّباعهم.

(١٧١) ثم قال تعالى: ﴿وإذ نَتَقْنا الجبل فوقَهم؟: حين امتنعوا من قَبول ما في التوراة، فألزمهم الله العمل، وَنَتَقَ فوق رؤوسهم الجبل، فصار فوقهم: ﴿كَانَه ظُلَة وظُنُوا أنه واقع بهم؟، وقيل لهم: ﴿خَذُوا ما آتيناكم بقوّق؟؛ أي: بجدً واجتهاد. ﴿واذكروا ما فيه؟: دراسة ومباحثة واتصافا بالعمل به، ﴿لعلّكم تَتَقون؟: إذا فعلتُم ذُلك.

﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِم أَلَسْتُ بِرَتِيكُمْ قَالُوا بَلْ شَهِدْتَا أَنِ تَقُولُوا يَوْمَ أَلْقِبَنَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلَدًا غَنفِلِينَ إِنَّى أَوْ نَقُولُوا إِنَّا أَشْرَكَ مَابَآؤْنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِيَّةَ مِنْ بَعَدِهِمْ أَفَنَهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ إَنَّ وَكَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَنَ وَلَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ٢٠ ٢٠<

(١٧٢ - ١٧٣) يقول تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مَن بِنِي آدمَ مَن ظهورهم ذُرُيْتَهم؟ أي: أخرج من أصلابهم ذريتهم، وجعلهم يتناسلون ويتوالدون قرناً بعد قرنِ. ﴿وَهُ: حين أخرجهم من بطون أمَّهاتهم وأصلاب آبائهم، ﴿أشهدهم على أنفسِهِم ألستُ بربُكم؟ أي: قرَّرهم بإثبات ربوبيَّته بما أودعه في فطرهم من الإقرار بأنه ربُّهم وخالقهم ومليكهم. قالوا: بلى؛ قد أقررنا بذلك؛ فإنَّ الله تعالى فطر عباده على الدين الحنيف القيم، فكلُ أحدٍ فهو مفطورٌ على ذلك، ولكن الفطرة قد تُغيَّر وتُبدَّل بما يطرأ على العقول والعقائد الفاسدة<sup>(١)</sup>، ولهذا ﴿قالوا بلى شَهِدْنا أن تقولوا يوم القيامة إنّا كنًا عن هذا غافلين؟ أي: إنما امتحنَّاكم حتى أقررتم بما تقرّر عندكم من أنَّ الله تعالى ربُكم؟ خشية أن تنكروا يوم القيامة فلا تقرُوا بشيء من ذلك، وتزعمون أن حجَّة الله ما قامت عليكم، ولا عندكم بها علم، بل أنتم غافلون عنها لاهون؟ فاليوم قد انقطعت حجَّتكم، وثبتت الحجة البالغة لله عليكم. أو تحتجون أيضاً بحرى، فتقولون: ﴿إنَّما أسركَ آباؤنا من قَبْلُ وكُنًا ذُرُيَّةً من عرفي فاقون عنها لاهون؟ فاليوم قد انقطعت حجَّتكم، وثبتت الحجة البالغة لله عليكم. فر غلون عنها لامون؟ فاليوم قد انقطعت حجَّتكم، وثبت الحجة البالغة ما على من عنولون عنها لامون؟ فاليوم ما قرى، فتقولون: ﴿ إنّها أسركَ آباؤنا من قَبْلُ وكُنًا ذُرُيَّةً من فر فرك منه أن أله ما قامت عليكم، وثبت الحجة البالغة لله عليكم. فر فنك، وتزعمون أن حجَّة أخرى، فتقولون: ﴿ إنّها أسركَ آباؤنا من قَبْلُ وكُنًا ذُرُيَّةً من فولون عنها لامون؟ فاليوم ما يدبعناهم في باطلهم. ﴿ أنتهلكُنا بما فعل المبطلون؟؟

(۱) في (ب): «بما يطرأ عليها من العقائد الفاسدة».

جاءت به الرسل، ولهذا يقاوم ما وجدتم عليه آباءكم ويعلو عليه. نعم؛ قد يعرض للعبد من أقوال آبائه الضالِّين ومذاهبهم الفاسدة ما يظنُّه هو الحقَّ، وما ذاك إلا لإعراضه عن حجج الله وبيُناته وآياته الأفقيَّة والنفسيَّة؛ فإعراضه عن ذلك وإقباله على ما قاله المبطلون، ربَّما صيَّره بحالة يُفضَّل بها الباطل على الحق.

لهذا هو الصواب في تفسير لهذه الآيات، وقد قيل: إن لهذا يوم أخذ الله الميثاق على ذريَّة آدم حين استخرجهم من ظهره وأشهدهم على أنفسهم فشهدوا بذلك فاحتجَّ عليهم بما أمرهم به في ذلك الوقت على ظلمهم في كفرهم وعنادهم في الدنيا والآخرة! ولكن ليس في الآية ما يدلُّ على لهذا، ولا له مناسبة، ولا تقتضيه حكمة الله تعالى، والواقع شاهد بذلك؛ فإنَّ لهذا العهد والميثاق الذي ذَكَروا أنه حين أخرَجَ اللهُ ذُرِيَّة آدم من ظهره<sup>(۱)</sup> حين كانوا في عالم كالذَّرُ لا يذكرُه أحدً ولا يخطُرُ ببال آدميٍّ؛ فكيف يحتجُ الله عليهم بأمرٍ ليس عندهم به خبرٌ ولا له عينٌ ولا أثرٌ؟!

الآيات؟ ولهذا؛ لما كان هذا أمراً واضحاً جليًا؛ قال تعالى: ﴿وكذلك نفصًل الآيات؟؛ أي: نبيُّنها ونوضّحها، ﴿ولعلَّهم يرجعون؟: إلى ما أودع الله في فِطَرِهم وإلى ما عاهدوا الله عليه فيرتدعوا عن القبائح.

﴿وَاقَتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِى مَاتَيْنَهُ مَايَنِنِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَمَا فَأَنْبَعَهُ ٱلشَّيْطُنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ وَ وَلَوَ شِنْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَنَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَنَهُ فَمَثَلَهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلِي إِن تَعْمِيلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتَرُكْنَهُ أَخْلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَنَهُ فَمَثَلَهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلِي إِن تَعْمِيلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتَرُكْنَهُ أَخْلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هُوَنَهُ فَمَثَلَهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلَي إِن تَعْمِيلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتَرُكْنَهُ إِنَّهُ مِنْهُ أَنْوَلَنَهُ مَثَلًا الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَبُوا الْقَصَصَ لَمَلَهُمْ بَتَفَكَرُونَ فَي سَنَةَ مَنَكُ ٱلْقَوْمُ اللَّذِينَ كَذَبُوا بِنَايَئِينَا وَأَنفُسَهُمْ كَانُوا يَظْلِمُونَ وَ مَنْ يَبْدِ اللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَذِينَ وَمَن يُضَلِّلُ الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَئِيناً مَاقُصُ

(١٧٥) يقول تعالى لنبيه ﷺ: ﴿واتلُ عليهم نبأ الذي آتيناه آياتِنا﴾؛ أي: علمناه [علم] كتاب الله فصار العالم الكبير والحبر النحرير فانسلخ منها فأتبعه الشيطان؛ أي: انسلخ من الاتُصاف الحقيقيَّ بالعلم بآيات الله؛ فإنَّ العلم بذلك

 (١) وقد ذكر المفسرون أحاديث وآثار على أخذ الميثاق من ذرية آدم وهم في صلب أبيهم. انظر «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٢٢) تحقيق أحمد شاكر. وابن كثير (٣/ ٥٠٠)، و«أحكام أهل الذمة» لابن القيم (٢/ ٥٢٥)، و«معارج القبول» للحكمي (١/ ٤٠). وانظر «الصحيحة» للألباني (١٦٢٣).

R QURĂNIC صورة الأعراف (١٧٤ - ١٧٥)



سورة الأعراف (١٧٦ ـ ١٧٨) 🕬 😂

يصيِّر صاحبه متصفاً بمكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال ويرقى إلى أعلى الدرجات وأرفع المقامات؛ فترك لهذا كتاب الله وراء ظهره، ونبذ الأخلاق التي يأمر بها الكتاب، وخلعها كما يُخْلَعُ اللباس، فلما انسلخ منها؛ أَتْبَعَهُ الشيطانُ؛ أي: تسلَّط عليه حين خرج من الحصن الحصين وصار إلى أسفل سافلين، فأزَّه إلى المعاصي إزا، (فكان من الغاوين): بعد أن كان من الراشدين المرشدين.

﴿١٧٦﴾ ولهذا لأنَّ الله تعالى خَذَلَه ووَكَلَه إلى نفسه؛ فلهذا قال تعالى: ﴿ولو شِئْنَا لَرَفَعْنَاه بها﴾: بأن نوفَقه للعمل بها، فيرتفع في الدنيا والآخرة، فيتحصَّن من أعدائه، ﴿ولَكنَّه﴾: فعل ما يقتضي الخذلان؛ فأخلدَ إلى الأرض؛ أي: إلى الشهوات السفليَّة والمقاصد الدنيويَّة، ﴿واتَّبع هواه﴾: وترك طاعة مولاًه. ﴿فَمَتْلهُ فَ في شدة حرصه على الدنيا وانقطاع قلبه إليها ﴿كمثل الكلب إن تَخْمِلُ عليه يَلْهَنُ أو تترُكُهُ يلهثُه؛ أي: لا يزال لاهناً في كل حال، وهذا لا يزال حريصاً حرصاً قاطعاً قلبه لا يسدُّ فاقتَهُ شيءٌ من الدُّنيا. ﴿ذَلك مَثَلُ القوم الذين كذَّبوا بآياتنا﴾: بعد أن ساقها الله إليهم، فلم ينقادوا لها، بل كذَّبوا بها وردُوها لهوانهم على الله واتَّباعهم لأهوائهم بغير هدى من اللَّذيا. ﴿ذَلك مَثَلُ القوم الذين كذَّبوا بآياتنا فواتَّباعهم لأهوائهم بغير هدى من الله. ﴿فَاقصُص القَصَص لعلَهم يتفكَّرونَ : في ضرب الأمثال وفي العبر والآيات؛ فإذا تفكَّروا؛ علموا، وإذا علموا؛ عملوا.

﴿١٧٧﴾ ﴿ساء مَثَلاً القومُ الذين كذَّبوا بآياتِنا وأنفسَهم كانوا يظلمونَ﴾؛ أي: ساء وقَبُح مَثَلُ مَن كذب بآيات الله، وظلم نفسه بأنواع المعاصي؛ فإنَّ مَثَلَهم مَثَلُ السَّوْء.

ولهذا الذي آتاه الله آياته يُحتمل أنَّ المرادَ به شخصٌ معيَّن قد كان منه ما ذكره اللَهُ فقص اللَهُ قصَّته تنبيهاَ للعباد، ويُحتمل أنَّ المراد بذٰلك أنه اسم جنس، وأنَّه شاملٌ لكلٌ من آتاه اللَهُ آياته فانسلخ منها.

وفي لهذه الآيات الترغيب في العمل بالعلم، وأنَّ ذُلك رفعة من الله لصاحبه وعصمة من الشيطان، والترهيب من عدم العمل به، وأنه نزولَ إلى أسفل سافلين وتسليط للشيطان عليه. وفيه أنَّ اتَّباع الهوى وإخلادَ العبد إلى الشهوات يكون سبباً للخذلان.

المعالى عالى مبيناً أنه المنفرد بالهداية والإضلال: ﴿مَن يهدِ اللّهُ: بأن يوفِّقه للخيرات ويعصمه من المكروهات ويعلَّمه ما لم يكن يعلم، ﴿فهو المهتدي﴾: حقًا؛ لأنه آثر هدايته تعالى، ﴿ومن يُضْلِلُ﴾: فيخذله ولا يوفَقه للخير، سورة الأعراف (١٧٩ ـ ١٨٠)

فأولئك هم الخاسرون؟: لأنفسهم وأهليهم يوم القيامة، ألا ذلك هو الخسران
 المبين.

092

﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَمَ حَيْثِرًا مِنَ آلِجَنَ وَٱلْإِنبِنَّ لَمَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمَة أَعَنْ لَا يُتُصِرُونَ بِهَا وَلَمَة ءَانَانٌ لَا يَسْهَعُونَ بِهَأَ أُوْلَتِهِكَ كَالأَنْعَادِ بَلْ هُمْ أَصَلُّ أُوْلَتِكَ هُمُ الْغَنوِلُوتَ ٢

﴿١٧٩﴾ يقول تعالى مبيناً كثرة الغاوين الضالين المتبعين إبليس اللعين: ﴿ولقد ذَرَانا﴾ أي: أنشأنا، وبثننا (لجهنّم كثيراً من الجنّ والإنس﴾: صارت البهائم أحسن حالة منهم. (لهم قلوبٌ لا يفقهون بها﴾؛ أي: لا يصلُ إليها فقة ولا علم إلاً مجرَّد قيام الحجة، (ولهم أعينٌ لا يبصرون بها﴾: أي: الميفئهم، بل فقدوا منفعتها وفائدتها، (ولهم آذانٌ لا يسمعون بها﴾: سماعاً يصل معناه إلى قلوبهم (أولئك) : الذين بهذه الأوصاف القبيحة (كالأنعامه؛ أي: البهائم التي فقدت العقول، وهؤلاء آثروا ما يفنى على ما يبقى فسُلِبوا خاصية العقل. (بل هم مضرَّتها من منفعتها؛ فلذلك كانت أحسن حالاً منهم. و (أولئك هم الغافلون) العقول، وهؤلاء آثروا ما يفنى على ما يبقى فسُلِبوا خاصية العقل. مضرَّتها من منفعتها؛ فلذلك كانت أحسن حالاً منهم. و (أولئك هم الغافلون) الذين غفلوا عن أنفع الأشياء؛ غفلوا عن الإيمان بالله وطاعته وذكره، خُلِقَت لهم الأفئدة والأسماع والأبصار لتكونَ عوناً لهم على القيام بأوامر الله وحقوقه، فاستغانوا بها على ضدُ هذا المقصود؛ فهؤلاء حقيقون بأن يكونوا ممَّن ذرأ الله فاستغانوا بها على ضدً هذا المقصود؛ فله الهما يعملون، وأما من استعمل هذا البهنم وخلقهم للنار وبأعمال أهلها يعملون، وأما من الله فاستغانوا بها على ضدً هذا المقصود؛ فهؤلاء حقيقون بأن يكونوا ممَّن ذرأ الله فاستعانوا بها على ضدً هذا المقصود؛ فله الإيمان بالله وماعته وذكره، حُلِقت لهم فاستعانوا بها على ضدً هذا المقصود؛ فهؤلاء حقيقون بأن يكونوا ممَّن ذرأ الله فاستعانوا بها على ضدً هذا المقصود؛ فيه ولها يعملون، وأما مَن استعمل هذه فلهؤلاء أهل الجنة وبأعمال أهل الجنة يعملون.

﴿وَلِنَّهِ ٱلْأَسَمَاءُ ٱلْحَسَّىٰ فَادَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يَلْحِدُونَ فِي ٱسْمَنَهِ سَيْجَزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ (١٨٠﴾ لهذا بيانٌ لعظيم جلاله وسعة أوصافه بأن له الأسماء الحسنى؛ أي: له كل اسم حسن، وضابطه أنه كل اسم دال على صفة كمال عظيمة، وبذلك كانت حسنى؛ فإنها لو دلَّت على غير صفة، بل كانت علماً محضاً؛ لم تكن حسنى، وكذلك لو دلَّت على صفة ليست بصفة كمال، بل إما صفة نقص أو صفة منقسمة إلى المدح والقدح؛ لم تكن حسنى؛ فكلُّ اسم من أسمائه دال على جميع الصفة التي اشتُقَ منها، مستغرقٌ لجميع معناها، وذلك نحو: ﴿العليمَ الدال على أنْ له علماً محيطاً عامًا لجميع الأشياء فلا يخرج عن علمه مثقال ذرةٍ في الأرض ولا في

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (١٨١)

السماء، و﴿الرحيم﴾<sup>(١)</sup> الدال على أن له رحمة عظيمة واسعة لكل شي، و﴿القدير﴾ الدال على أن له قدرة عامَّة لا يُعْجِزُها شيء... ونحو ذٰلك. ومن تمام كونها حسنى أنَّه لا يُدعى إلا بها، ولذلك قال: ﴿فادعوه بها﴾: وهٰذا شاملٌ لدعاء العبادة ودعاء المسألة، فيُدعى في كل مطلوب بما يناسب ذٰلك المطلوب، فيقول الداعي مثلاً: اللهمَّ! اغفر لي، وارحمني؛ إنك أنت الغفور الرحيم. وتب عليَّ يا توَّاب! وارزقني يا رزاق! والطفْ بي يا لطيف! ونحو ذٰلك.

وقوله: ﴿وَذَروا الذين يُلْجِدُون في أسمائِهِ سَيُجْزَوْن ما كانوا يعملونَ؟؛ أي: عقوبة وعذاباً على إلحادهم في أسمائه. وحقيقة الإلحاد: الميلُ بها عما جُعِلَتْ له، إمَّا بأن يسمَّى بها من لا يستحقُّها؛ كتسمية المشركين بها لآلهتهم، وإما بنفي معانيها وتحريفها وأن يجعل لها معنى ما أراده الله ولا رسوله، وإما أن يشبُّه بها غيرها؛ فالواجب أن يُحذر الإلحاد فيها ويُحذر الملحدون فيها. وقد ثبت في الصحيح عن النبيَّ ﷺ: «إنَّ لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة»<sup>(٢)</sup>.

وقوله: ﴿وَبِمَنْ خَلَقْنَا أَمَّةُ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ. يَعْدِلُونَ ٢٠٠٠

(١٨١) أي: ومن جملة من خلقنا أمة فاضلة كاملة في نفسها مكمِّلة لغيرها يهدون أنفسهم وغيرهم بالحقِّ فيعلمون الحقَّ ويعملون به ويعلَّمونه ويدعون إليه وإلى العمل به. ﴿وبه يعدلون؟ : بين الناس في أحكامهم إذا حكموا في الأموال والدماء والحقوق والمقالات وغير ذلك. وهُوَلاء أئمة الهدى ومصابيح الدَّجى، وهم الذين أنعم الله عليهم بالإيمان والعمل الصالح والتواصي بالحقَّ والتواصي بالحقوق والمقالات وغير ذلك. وهُوَلاء أئمة الهدى ومصابيح الدَّجى، وهم الذين أنعم الله عليهم بالحقوق والمقالات وغير ذلك. وهُوَلاء أئمة الهدى ومصابيح الدَّجى، ويعملون أنعم الذين أنعم الله عليهم بالإيمان والعمل الصالح والتواصي بالحقَّ والتواصي مراتب مراتبهم تلي مرتبة الرسالة، وهم في أنفسهم مراتب منه مراتب من يختصُ برحمته من يشاء والله منه والمقالات وعلوً منزلته؛ فسبحان من يختصُ برحمته من يشاء والله منه والموال الفضل العظيم.

﴿وَالَذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنِينَا سَنَسْنَدْرِجُهُم مِنْ حَبْثُ لَا يَعْلَمُونَ ٢ وَأَمَّلِى لَهُمَّ إِنَّ كَيْدِى مَنِينً (وَالَمَ يَنَفَكَرُوا مَا بِصَاحِبِهِم مِن حِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلَا نَذِيرُ مُبِينُ ٢ أَوَلَمَ يَنظُرُوا فِي مَلكُوتِ السَّمَكَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَىٰٓ أَن يَكُونَ قَدِ أَقَلَبَ أَجَلُهُمْ فَإِلَي حَدِيثٍ بَعْدَمُ

- (١) في (ب): «وكالرحيم».
- (٢) أخرجه البخاري (٢٧٣٦) ومسلم (٢٦٧٧)، عن أبي هريرة رضي الله عنه.

ورة الأعراف (١٨٢ ـ ١٨٥)

يُؤْمِنُونَ ٥ اللهُ مَن يُشْلِل اللهُ فَسَلًا هَادِي لَمُ وَبَدَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ بَعْمَعُونَ ٢

١٨٢ أي: والذين كذّبوا بآيات الله الدالة على صحة ما جاء به محمد على من الهدى فردًوها ولم يقبلوها، وسنستدرجُهم من حيث لا يعلمون : بأن يدر لهم الأرزاق.

المعاقبون، وأملي لهم؟؛ أي: أمهلهم حتى يظنُوا أنهم لا يؤخذون ولا يعاقبون، فيزدادون كفراً وطغياناً وشرًا إلى شرّهم، وبذلك تزيد عقوبتهم ويتضاعف عذابهم، فيضرُون أنفسهم من حيث لا يعلمون<sup>(١)</sup>. ولهذا قال: ﴿إِن كيدي متينٌ؟؛ أي: قويًّ بليغٌ.

٤٨١ ( أو لَمْ يتفكَّروا ما بصاحبهم : [محمد] ( محدد عنه حِنَّة ) أي: أولم يُعْمِلوا أفكارهم وينظروا هل في صاحبهم الذي يعرفونه ولا يخفى عليهم من حاله شيء ؛ هل هو مجنونً ! فلينظروا في أخلاقه وهديه ودله وصفاته، وينظروا فيما دعا اليه ؛ فلا يجدون فيه من الصفات إلا أكملها، ولا من الأخلاق إلا أتمًها، ولا من العقل والرأي إلا ما فاق به العالمين، ولا يدعو إلا لكل خير، ولا ينهى إلا عن كل شرا أفبلذا يا أولي الألباب جنًة () أم هو الإمام العظيم والأمم الغروا فيما دعا العقل والرأي إلا ما فاق به العالمين، ولا يدعو إلا لكل خير، ولا ينهى إلا عن كل شرا أفبلذا يا أولي الألباب جنًه () أم هو الإمام العظيم والناصح المبين والماجد الكريم والرءي والرابي إلى ما ناقل الما فاق به العالمين، ولا يدعو إلا لكل خير، ولا ينهى إلا عن كل شرا العقل والرأي إلا ما فاق به العالمين، ولا يدعو إلا لكل خير، والناصح المبين والماجد العلى ما أولي الألباب جنًه ()

(١٨٥) فأولم ينظروا في مَلَكوت السموات والأرض»: فإنهم إذا نظروا إليها؛ وجدوها أدلة دالة على توحيد ربّها وعلى ما لَه من صفات الكمال. فو : كذلك لينظروا إلى جميع هما خَلَقَ اللَه من شيء : فإن جميع أجزاء العالم يدلُّ أعظم دِلالة على علم الله وقدرته وحكمته وسَعَةِ رحمته وإحسانه ونفوذ مشيئته وغير ذلك من صفاته العظيمة الدالَّة على تفرُّده بالخلق والتدبير الموجبة لأن يكون هو المعبود المحمود المسبَّح الموحَد المحبوب. وقوله: فوأن عسى أن يكون هو المعبود أجَلُهم ؛ أي: لينظروا في خصوص حالهم، وينظروا لأنفسهم قبل أن يقترب أجلُهم ويفجأهم الموتُ وهم في غفلةٍ معرضونَ؛ فلا يتمكنون حينتَذٍ من استدراك الفارط. فيأي حديث بعدًه يؤمنون ؟ أي : إذا لم يؤمنوا بهذا الكتاب الجليل فبأيَّ حديث يؤمنون به؟! أبكت الكذب والضلال؟! أم بحديث كل مفترٍ دجَال؟!

(٢) في (ب): "من جنَّةٍ".

في (ب): «لا يشعرون».



سورة الأعراف (١٨٦ ـ ١٨٨) 🕬

﴿١٨٦﴾ ولكن الضالَّ لا حيلة فيه ولا سبيل إلى هدايته، ولهٰذا قال تعالى: مَن يُضْلِل الله فلا هاديَ له وَيَذَرُهم في طغيانِهِم يعمهونَ﴾؛ أي: متحيَّرون<sup>(١)</sup>، يتردَّدون لا يخرجون منه، ولا يهتدون إلى حقٍّ.

﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنِهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقِنِهَا إِلَّا هُو مُتْلَتَ فِي السَّسَوَتِ وَالْأَرْضُ لَا تَأْتِيكُرُ إِلَّا بَغْنَةٌ يَسْتَلُونَكَ كَأَنَكَ حَفِئٌ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَلَكِكَنَ السَّسَوَتِ وَالْأَرْضُ لَا يَقْلَمُونَ إِلَّا بَغْنَةٌ يَسْتَلُونَكَ كَأَنَكَ حَفِئٌ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَلَكِكَنَ المَّسَوَتِ وَالْأَرْضُ لَا يَقْلَمُونَ إِلَا بَغْنَةً يَسْتَلُونَكَ كَأَنَكَ حَفِئُ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَلَكِكُنَ الْحَشَرَ التَّاسِ لَا يَقْلَمُونَ إِنَّهُ قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَا مَا شَآءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسَتَخَبَرُ لِقَوْمِ فِنَ الْحَيْرِ وَمَا مَسَنِي السُوَةُ إِنَّ إِنَّا لَا يَذِيرُ وَبَشِيرٌ لِقُوم

(١٨٧) يقول تعالى لرسوله محمد ﷺ: ﴿يسالونَكَ ؛ أي: المكذبون لك المتعنّتون ﴿عن الساعة أيان مُزساها ؛ أي: متى وقتها التي تجيء به؟ ومتى تحلُّ بالخلق؟ ﴿قل إنّما علمها عند ربي ؟ أي: إنه تعالى المختصُ بعلمها، ﴿لا يجلّيها لوقتها إلا هو ؟ أي: لا ينالى المختصُ بعلمها، ﴿لا يجلّيها السموات والأرض ؟ أي: لا ينه تعالى الماوات والأرض واشتدَّ أمرُها السموات والأرض؟ أي: خفي علمها على أهل السماوات والأرض واشتدَ أمرُها أينا علمها عند ربي ؟ أي: إنه تعالى المختصُ بعلمها، ﴿لا يجلّيها لوقتها إلا هو ؟ أي: لا يظهرها لوقتها الذي قُدُر أن تقوم فيه إلا هو. ﴿قَلَمَا مَوْها السموات والأرض ؟ أي: خفي علمها على أهل السماوات والأرض واشتدَ أمرُها أيضاً عليهم فهم من الساعة مشفقون. ﴿لا تساتيكم إلاّ بغتة؟ أي: فجأة من حيث أيضاً عليهم فهم من الساعة مشفقون. ﴿لا تساتيكم إلاّ بغتة؟ أي: أي: فجأة من حيث هم حريصون على سوالك عن الساعة كأنك مستحف عن السؤال اعنها، ولا عليموا على أمرُها في ذلك، فلما على أمرُها على أمر الا يشعرون لم يستعدُوا لها ولم يتهيؤوا لها أن . ﴿يسألونك كأنك حفيقٍ عنها ؟ أي: أي: لمعرون على مؤالك عن الساعة كأنك مستحف عن السؤال اعنها، ولا يعلموا على أنك لموا عنها، ولا علموا على أنك لكمال علما ولم يتهيؤوا لها أن . ﴿يسألونك كأنك مقوم أي الموا ينهم الموا عنه غير مبال بالسؤال اعنها، ولا حريص على ذلك، فَلِمَ لا يقتدون بك؟ ويكفون عن الاستحفاء عن هذا السؤال إلى من أنك لكمال علمها نبيً مرسلُ ولا مَلكَ مقرًا، وهي من على ذلك، فَلِمَ لا يعلمون ؟ فلذلك حرصوا على ما لا ينبغي الحرص عليه، وأكر أكثر الناس لا يعلمون ؟ فلذلك حرصوا على ما لا ينبغي الحرص عليه، وأكر أكثر الناس لا يعلمون ؟ فلذلك حرصوا على ما لا ينبغي الحرص عليه، وأكر أكثر الناس لا يعلمون ؟ فلذلك حرصوا على ما لا ينبغي الحرص عليه، وأكم أكثر الناس لا يعلمون ؟ فلذلك حرصوا على ما لا ينبغي الحرص عليه، وأكم علمها عند الله ولكن أكثر الناس لا يعلمون؟ فلذلك حرصوا على ما ما لا ينبغي الحرص عليه، وأكر أكثر أكثر الناس لا يعلمون؟ فلذلك حرصوما على ما ما ينبغي الحرص عليه، وأكم أكثر الناس مال منه يله أحد أن يدركه ولا هم مطالبون بعلمه.

﴿١٨٨﴾ ﴿قُلْ لا أُملِكُ لنفسي نفعاً ولا ضرًا﴾: فإني فقير مدبَّر، لا يأتيني خيرٌ إلا من الله، ولا يَدْفَعُ عني الشرَّ إلا هو، وليس لي من العلم إلا ما علمني الله تعالى. ﴿ولو كنتُ أعلم الغيبَ لاستكثرتُ من الخبر وما مسَّني السوءُ﴾؛ أي:

(١) في (ب): «ولم يتهيؤوا لقيامها».

سورة الأعراف (١٨٩)

لفعلت الأسباب التي أعلم أنها تنتج لي المصالح والمنافع، ولحذرتُ من كلَّ ما يفضي إلى سوء ومكروه؛ لعلمي بالأشياء قبل كونها، وعلمي بما تفضي إليه، ولكني لعدم علمي قد ينالني ما ينالني من السوء وقد يفوتني ما يفوتني من مصالح الدُنيا ومنافعها؛ فهذا أدلُّ دليل على أني لا علم لي بالعيب. ﴿إِن أَنَا إِلا نَذيرَ﴾: أنذر العقوبات الدينيَّة والدنيويَّة والأخرويَّة، وأبيِّن الأعمال المفضية إلى ذلك وأحذُّر منها. وبشير بالثواب العاجل والآجل، ببيان الأعمال الموصلة إليه والترغيب فيها، ولكن ليس كلُّ أحدٍ يقبل هٰذه البشارة والنذارة، وإنما ينتفع بذلك ويقبله المؤمنون.

ولهذه الآيات الكريمات مبيَّنة جهل من يقصد النبي ﷺ ويدعوه لحصول نفع أو دفع ضرً؛ فإنَّه ليس بيده شيء من الأمر، ولا ينفع مَنْ لم ينفعُه الله، ولا يدفعُ الضرَّ عمَّن لم يدفعُه الله عنه، ولا له من العلم إلا ما علَّمه الله [تعالى]، وإنما ينفع مَنْ قَبِلَ ما أرسل به من البشارة والنذارة وعمل بذلك؛ فهذا نفعه عليه السلام<sup>(۱)</sup> الذي فاق نفع الآباء والأمهات والأخلاء والإخوان، بما حتَّ العباد على كلَّ خير، وحذَّرهم عن كلِّ شرِّ، وبينه لهم غاية البيان والإيضاح.

المنتشرون في الأرض على المنتشرون في الرجال والنساء المنتشرون في الأرض على كثرتكم وتفرُقكم، (من نفس واحدة): وهو آدمُ أبو البشر على أوجعل منها ورَجَها؟؛ أي: خلق من آدم زوجته حواء. لأجل أن يسكن إليها، لأنها إذا كانت منه؛ حصل بينهما من المناسبة والموافقة ما يقتضي سكونَ أحدهما إلى الآخر، فانقاد كلَّ منهما إلى صاحبه بزمام الشهوة. (فلما تغشّاها؟؛ أي: تجلَّلها مجامعاً فانقاد كلُّ منهما إلى صاحبه بزمام الشهوة. وذلك الجماع النسل، في السلم، في المرض في المرض الما إذا كانت منه؛ حصل بينهما من المناسبة والموافقة ما يقتضي سكونَ أحدهما إلى الآخر، في فانقاد كلُّ منهما إلى صاحبه بزمام الشهوة. وذلك الجماع - النسل، فحملتُ لها؛ قدَّر الباري أن يوجد من تلك الشهوة. وذلك الجماع - النسل، فحملتُ الها؛ قدَّم الما من الما الما لها الما لم عليها معاما من الما الشهوة. وذلك الجماع ما المالما معاما ألها مجامعاً أي الما من الما الشهوة. وذلك الجماع ما النسل، فحملتُ أحملاً منهما إلى من تلك الشهوة الما تغشّاها؟

(١) فى (ب): «فهذا نفعه ﷺ).



سورة الأعراف (١٩٠ ـ ١٩٣) 🕬

استمرَّت [به] و﴿أَثقلتَ﴾ به حين كبر في بطنها؛ فحينئذِ صار في قلوبهما الشفقة على الولد وعلى خروجه حيًّا صحيحاً سالماً لا آفة فيه، فدَعَوَا ﴿الله ريَّهما لئن آتيتنَا﴾: ولداً: ﴿صالحاً﴾؛ أي: صالح الخلقة تامّها لا نقص فيه، ﴿لنكوننَ من الشاكرينَ﴾.

﴿١٩٠﴾ ﴿فلما آتاهما صالحاً؟ : على وَفَق ما طَلَبًا وتمَّت عليهما النعمة فيه، (جعلا له شركاء فيما آتاهما؟ أي: جعلا لله شركاء في ذلك الولد الذي انفرد الله بإيجاده والنعمة به وأقرَّ به أعين والديه، فعبَّداه لغير الله: إمّا أن يسمياه بعبد غير الله؛ كعبد الحارث وعبد العرَّى وعبد الكعبة ونحو ذلك، أو يشركا في الله في العبادة بعدما منَّ الله عليهما بما منَّ من النعم التي لا يحصيها أحدٌ من العباد، وهٰذا انتقالَ من النوع إلى الجنس؛ فإنَّ أول الكلام في آدم وحواء، ثم انتقل [إلى] الكلام في الجنس، ولا شكَّ أنَّ هٰذا موجود في الذرية كثيراً؛ فلذلك قرَّرهم الله على بطلان الشرك، وأنهم في ذلك ظالمون أشدً الظلم، سواء كان الشرك في الأقوال أم من أنفسهم أزواجاً، ثم جعل بينهم من المودَّة والرحمة ما يسكُنُ بعضُهم إلى بعض ويألفه ويلتذً به، ثم هداهم إلى ما به تحصل الشهوة واللذة والأولاد والنسل، ثم أوجد الذُرية في بطون الأمهات وقتاً موقتاً تتشوَّف إليه نفوسهم ويدعون الله أن يخرِجَه سويًا صحيحاً، فأتم الله عليهم النعمة، وأنالهم مطلوبهم، أفلا يستحنُ أنه أنه أنه يعربدوه ولا يشركوا به في عبادته أحداً ويخلصوا له النعمة، وأنالهم معلوبهم، أن ي

(١٩٢ ـ ١٩٢) ولكنَّ الأمر جاء على العكس، فأشركوا بالله ﴿مالا يَخْلَقُ شيئاً وهم يُخْلَقونَ. ولا يستطيعون لهم؟؛ أي: لعابديها ﴿نصراً ولا أنفسَهم ينصرونَ؟: فإذا كانت لا تخلق شيئاً ولا مثقال ذرَّة، بل هي مخلوقة، ولا تستطيع أن تدفع المكروه عن من يعبُدُها ولا عن أنفسها؛ فكيف تُتَخذ مع الله آلهة؟! إن هٰذا إلا أظلم الظلم وأسفه السفه.

﴿١٩٣﴾ وإن تدعوا أيَّها المشركون، لهذه الأصنام التي عبدتم من دون الله ﴿إلى الهدى لا يتَّبعوكم سواءً عليكم أدعوتُموهم أم أنتم صامتونَ﴾: فصار الإنسانُ أحسنَ حالةً منها؛ لأنَّها لا تسمع ولا تبصِرُ ولا تَهْدي ولا تُهْدَى، وكل لهذا إذا تصوَّره اللبيب العاقل تصوراً مجرداً؛ جزم ببطلان إلهيتها وسفاهة مَنْ عبدها.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ فَآدْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُمْ

7\*\*

صَدِدِتِينَ ٢ ٱلَهُمْ أَدْجُلُ يَمْشُونَ بِهَآْ أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ بِهَآْ أَمْ لَهُمْ أَعْبُنُ يَبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ مَاذَاتُ يَسْمَعُونَ بِهَاْ قُلِ آدْعُوا شُرَكَآءَكُمْ نُمَّ كِيدُونِ فَلَا نُظِرُونِ ٢ إِذَّ وَلِتِي آللهُ الَّذِي نَزَلَ الكِنَنَتُ وَهُوَ يَتَوَلَى الصَّلِحِينَ ٢ ﴾.

· سورة الأعراف (١٩٤ ـ ١٩٦)

(١٩٤) ولهذا من نوع التحدي للمشركين العابدين للأوثان؛ يقول تعالى: ﴿إنَّ الذين تَدْعون من دونِ الله عباد أمثالكم)؛ أي: لا فرق بينكم وبينهم؛ فكلُّكم عبيدً لله مملوكون؛ فإن كنتم كما تزعمون صادقين في أنها تستحقُّ من العبادة شيئاً؛ فادعوهم فليستجيبوا لكم): فإن استجابوا لكم وحصَّلوا مطلوبكم، وإلًّا؛ تبيئن أنكم كاذبون في لما الفرية.

(١٩٥) ولهذا لا يحتاج إلى تبيين فيه<sup>(١)</sup>؛ فإنَّكم إذا نظرتُم إليها؛ وجدتُم صورتها دالةً على أنه ليس لديها من النفع شيء، فليس لها أرجلٌ تمشي بها، ولا أيد تبطش بها، ولا أعينٌ تبصر بها، ولا آذان تسمع بها؛ فهي عادمةً لجميع الآلات والقوى الموجودة في الإنسان؛ فإذا كانت لا تجيبكم إذا دعوتموها؛ فهي عباد أمثالكم، بل أنتم أكمل منها وأقوى على كثير من الأشياء؛ فلأيَّ شيء عبدتموها؟! فقل ادعوا شركاءكم ثم كيدونِ فلا تُنظِرونِ ؟؛ أي: اجتمعوا أنتم وشركاؤكم على إيقاع السوء والمكروه بي من غير إمهال ولا إنظار فإنكم غير بالغين لشيء من المكروه بي.

(١٩٦) لأنَّ وَلِيِّي اللَّهُ الذي يتولَّاني فيجلب لي المنافع ويدفع عنى المضار. (الذي نزَّل الكتابَ): الذي فيه الهدى والشفاء والنور، وهو من توليه وتربيته لعباده الخاصة الدينيَّة. (وهو يتولَّى الصالحين): الذين صلحت نيَّاتهم وأعمالهم وأقوالهم؛ كما قال تعالى: (اللَّهُ وليَّ الذين آمنوا يخرِجُهم من الظُّلمات إلى النور؟؛ فالمؤمنون الصالحون لمَّا تولُّوا ربَّهم بالإيمان والتقوى ولم يتولُّوا غيره ممَّن لا ينفع ولا يضرُّ؛ تولَّاهم اللَّه ولطف بهم وأعانهم على ما فيه الخير والمصلحة لهم في دينهم ودنياهم ودفع عنهم بإيمانهم كلَّ مكروه؛ كما قال تعالى: (إنَّ الله يدافعُ عن الذين آمنوا).

﴿وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ، لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَصُرُونَ ٥ اللهِ وَإِن تَدْعُولُهُمْ

(١) في (ب): الإلى التبيين فيه".

إِلَى ٱلْهُلَكَ لَا يَسْمَعُوْأَ وَتَرَطَعُمْ يَظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْعِبُرُونَ ٥

(١٩٨ \_ ١٩٨) وهذا أيضاً في بيان عدم استحقاق هذه الأصنام التي يعبُدونها من دون الله شيئاً من العبادة؛ لأنها ليس لها استطاعةٌ ولا اقتدارٌ في نصر أنفسهم ولا في نصر عابديها، وليس لها قوة العقل والاستجابة؛ فلو دعوتَها إلى الهدى؛ لم تهتد، وهي صورٌ لا حياة فيها، فتراهم ينظرون إليك وهم لا يبصرونَ حقيقةً؛ لأنهم صوَّروها على صور الحيوانات من الآدميين أو غيرهم، وجعلوا لها أبصاراً وأعضاء؛ فإذا رأيتها؛ قلت ذلك معلى صور الحيوانات من الآدميين أو غيرهم، وجعلوا لها أبصاراً وأعضاء؛ فإذا رأيتها؛ قلت : هذي مصرراً معلى صور الحيوانات من الآدميين أو غيرهم، وجعلوا لها أبصاراً وأعضاء؛ فإذا رأيتها؛ قلت: هذه حيَّة؛ فإذا تأملتها؛ عرفت أنها جمادات لا حراك بها ولا حياة؛ فإذا رأيتها؛ قلت: هذه حيَّة؛ فإذا تأملتها؛ عرفت أنها جمادات لا حراك بها ولا حياة؛ فإذا رأيتها؛ قلت: هذه ميتا فإذا تأملتها؛ عرفت أنها جمادات لا حراك بها ولا حياة؛ فإذا رأيتها؛ قلت: هذه ميتا؛ فإذا تأملتها؛ عرفت أنها جمادات لا حراك عكفوا عندها وتقربوا لها بأنواع العبادات؟! فإذا عُرفَ هذا؛ عُرفَ أن المشركين والأرض متولي أحوال عباده الصادون إليه معلى مورا الحياة العبادات؟! فإذا عرف هذا؛ عُرفَ أن المشركين والأرض متولي أحوال عباده الصالحين؛ لم يقدروا على كيدوا من تولاًه فاطر السماوات على ولي أولي أحوال عباده الصادون إليكون هذا عرف هذا؛ عرف أن المشركين والأرض متولي أحوال عباده الصالحين؛ لم يقدروا على كيده بمثقال ذرَّةٍ من الشرئ يوالرض متولي أحوال عباده الصالحين؛ لم يقدروا على كيده بمثقال ذرَّة من المعرب عليه، وقيل: إنَّ معنى قوله: ﴿وتَراهم ينظُرونَ إليكَ وهم لا يبصرونَ»: إنَّ الضمير لكمال عجزها وكمال قوَّة الله والتداره وقوَّة من احتمى بجلاله وتوكل عليه، وقيل: إنَّ معنى قوله: ﴿وتَراهم ينظُرونَ إليكَ وهم لا يبصرونَ»: إنَّ الضمير عليه وليه، وقيل: إنَّ معنى قوله: ﴿وتَراهم ينظُرونَ إليكَ وهم لا يبصرونَه إلى الضمير عليه ولو أله المعرر نهمي وقوله: فوتراهم ينظُرونَ إليكَ وهم لا يبصرونَ»: إنَّ الضمير عليه وقيل: إنَّ معنى قوله: فوتراله ويتَه، فتحسبهم ينظُرونَ إليك يا رسول الله يته من الكانم، ولكنهم لا يبصرون حليه من الحمال والمون.

المُنْذِ ٱلْمَنْوَ وَأَمْرُ بِٱلْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهْلِينَ

(١٩٩﴾ لهذه الآية جامعة لِحُسْنِ الخلق مع الناس وما ينبغي في معاملتهم: فالذي ينبغي أن يعامَلَ به الناس: أن يأخذَ العفوَ؛ أي: ما سمحت به أنفسُهم وما سَهُلَ عليهم من الأعمال والأخلاق؛ فلا يكلفهم ما لا تسمح به طبائعهم، بل يشكُر من كلُ أحدٍ ما قابله به من قول وفعل جميل أو ما هو دونَ ذلك، ويتجاوزُ عن تقصيرِهم ويغضُ طرفه عن نقصهم ولا يتكبَّر على الصغير لصغره ولا ناقص العقل لنقصه ولا الفقير لفقره، بل يعامل الجميع باللطف والمقابلة بما تقتضيه الحال وتنشرح له صدورهم. ﴿وأمُز بالعُزفِ﴾؛ أي: بكل قول حسن وفعل جميل وخلق كامل للقريب والبعيد؛ فاجعل ما يأتي إلى الناس منك إما تعليم علم أو حث على خير من صلة رحم أو برَّ والدين أو إصلاح بين الناس أو نصيحة نافعة أو رأي مصيب أو معاونة على برَّ وتقوى أو زجر عن قبيح أو إرشاد إلى تحصيل مصلحة دينيَّة أو دنيويَّة. ولما كان لا بدً من أذيَّة الجاهل؛ أمر الله تعالى أن يقابَلَ الجاهل بالإعراض عنه وعدم مقابلته بجهله؛ فمن آذاك بقوله أو فعله؛ لا تؤده، ومن حَرَمَكَ لا تحرِمه، ومن قطعك فَصِلْه، ومن ظلمك فاعدل فيه.

) عنورة الأعراف (٢٠٠ - ٢٠٣)

وأما ما ينبغي أن يعاملَ به العبدُ شياطين الجن؛ فقال تعالى:

۲ • ۲

﴿وَإِمَّا يَنْزَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطَنِ نَنْنُغُ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﷺ إِنَّ الَّذِين اَتَقَوَا إِذَا مَتَنَهُمْ طَلَبٍفٌ مِنَ الشَّيْطَنِ نَدَكَرُواْ فَإِذَا هُم تُبْمِرُونَ ﷺ وَلِغُوَنُهُمْ يَمُدُونَهُمْ فِ اللَّنِي ثُمَدَ لَا يُقْصِرُونَ ۞ ﴾

﴿٢٠٠ أي: أيَّ وقت وفي أيَّ حال، ﴿ينزغنَّك من الشيطان نزغُ﴾؛ أي: تحس منه بوسوسة وتثبيط عن الخير أو حفَّ على الشرَّ وإيعاز إليه، ﴿فاستعذ بالله﴾؛ أي: التجىء واعتصم بالله واحتم بحماه. فإنَّه سميعٌ لما تُقول، ﴿عليمٌ»: بنيَّتك وضعفك وقوة التجائك له فسيحميك من فتنته ويقيك من وسوسته؛ كما قال تعالى: ﴿قُلْ أُعوذُ بربُ الناس...﴾ إلى آخر السورة.

﴿٢٠١﴾ ولما كان العبدُ لا بدَّ أن يغفل وينال منه الشيطان الذي لا يزال مرابطاً ينتظر غرَّته وغفلته؛ ذكر تعالى علامة المتَّقين من الغاوين، وأن المتَّقي إذا أحسَّ بذنب ومسَّه طائفٌ من الشيطان فأذنب بفعل محرَّم أو ترك واجب؛ تذكّر من أي باب أُتِيَ ومن أيِّ مدخل دخل الشيطان عليه، وتذكَّر ما أوجب الله عليه وما عليه من لوازم الإيمان، فأبصر، واستغفر الله تعالى، واستدرك ما فرط منه بالتوبة النصوح والحسنات الكثيرة، فرد شيطانه خاسئاً حسيراً؛ قد أفسد عليه كلَّ ما أدركه منه.

٢٠٢﴾ وأما إخوان الشياطين وأولياؤهم؛ فإنهم إذا وقعوا في الذَّنوب لا يزالون يمدُّونهم في الغَنوب لا يزالون يمدُّونهم في الغيِّ ذنباً بعد ذنب، ولا يقصرون عن ذلك؛ فالشياطين لا تقصر عنهم بالإغواء؛ لأنها طمعت فيهم حين رأتهم سلسي القياد لها وهم لا يقصرون عن فعل الشرِّ.

وَإِذَا لَمَ تَأْتِهِم بِنَايَةِ قَالُواْ لَوْلَا اَجْتَبَيْتَهَاْ قُلْ إِنَّمَا أَنَّبِعُ مَا يُوحَى إِلَى مِن زَيِّ هَنذَا بَصَآبِرُ مِن زَيِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ٢

(٢٠٣) أي: لا يزال هؤلاء المكذُبون لك في تعنَّت وعناد، ولو جاءتهم الآيات الدالَّة على الهدى والرشاد؛ فإذا جئتهم بشيء من الآيات الدالَّة على الآيات الدالَّة على الماية الماية على الماية على الماية الماية على الماية على الماية الماية الماية من الآيات الدالَّة على الماية المماية الماية الماية الماية الماية الماية الماية ال

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأعراف (٤ • ٢).

صدقك؛ لم ينقادوا. ﴿وإذا لم تأتهم بآيةٍ»: من آيات الاقتراح التي يعيَّنونها، ﴿قالوا لولا اجتبيتها»؛ أي: هلَّا اخترت الآية فصارت الآية الفلانية أو المعجزة الفلانية، كأنك أنت المنزَّل للآيات المدبَّر لجميع المخلوقات، ولم يعلموا أنه ليس لك من الأمر شيء، أو [أنّ المعنى]: لولا اخترعتها من نفسك، ﴿قل إنَّما أتَّبع ما يوحى إليَّ من ربي؟: فأنا عبدُ مُتَّبعٌ مدبَّر، والله تعالى هو الذي ينزل الآيات ويرسلها على حسب ما اقتضاه حمده، وَطَلبَتْهُ حكمته البالغة؛ فإن أردتم آية لا تضمحلُ على تعاقب الأوقات وحجة لا تبطل في جميع الآنات؛ فهذا: القرآن العظيم والذكر الحكيم.

﴿بصائرُ من ربِّكم﴾: يستبصر به في جميع المطالب الإلهيَّة والمقاصد الإنسانيَّة، وهو الدليل والمدلول؛ فمن تفكَّر فيه وتدبَّره؛ علم أنه تنزيلٌ من حكيم حميدٍ، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وبه قامت الحجَّة على كلِّ من بلغه، ولكن أكثر الناس لا يؤمنون، وإلَّا؛ فمن آمن؛ فهو ﴿هدىَ﴾ له من الضلال ﴿ورحمةً﴾ له من الشقاء؛ فالمؤمن مهتدٍ بالقرآن، متَّبع له، سعيدٌ في دنياه وأخراه، وأما من لم يؤمنُ به؛ فإنه ضالٌ شقيًّ في الدنيا والآخرة.

﴿وَإِذَا قُرِى ٓ ٱلْقُدْوَانُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمُ تُرْجُونَ ٢٠٠٠

٤٠٢﴾ لهذا الأمر عامٍّ في كلَّ من سمع كتاب الله يتلى؛ فإنه مأمور بالاستماع له والإنصات، والفرق بين الاستماع والإنصات أن الإنصات في الظاهر بترك التحدُّث أو الاشتغال بما يشغل عن استماعه، وأما الاستماع له؛ فهو أن يُلْقِيَ سَمْعَه ويحضِرَ قلبَه ويتدبَّر ما يستمع؛ فإنَّ من لازم على لهذين الأمرين حين يُتلى كتاب الله؛ فإنه ينال خيراً كثيراً وعلماً غزيراً وإيماناً مستمرًا متجدداً وهدى متزايداً وبصيرة في دينه، ولهذا رتَّب الله حصول الرحمة عليهما، فدلَّ ذلك على أن مَنْ تُلي عليه الكتاب فلم يستمع له وينصت أنه محروم الحظ من الرحمة، قد فاته خيرً كثير.

ومن أوكدِ ما يؤمر [به] مستمع القرآن أن يستمعَ له وينصتَ في الصلاة الجهرية إذا قرأ إمامُهُ؛ فإنَّه مأمورٌ بالإنصات حتى إنَّ أكثر العلماء يقولون: إنَّ اشتغاله بالإنصات أولى من قراءته الفاتحة وغيرها.

﴿وَاذَكُر تَيْلَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْفُدُقِ وَٱلْآصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْنَفِلِينَ ٢ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَنِهِ. وَيُسَبِّحُونَمُ وَلَمُ يَسْجُدُونَ ٢ ٢ ٢ ٨

(٢٠٥) الذكر لله تعالى يكون بالقلب ويكون باللسان ويكون بهما وهو أكمل أنواع الذكر وأحواله، فأمر الله عبده ورسوله محمداً أصلاً وغيره تبعاً بذكر ربّه في نفسه؛ أي: مخلصاً خالياً، (تضرّعاً)؛ أي: متضرعاً بلسانك مكرّراً لأنواع الذكر، فوحيفة): في قلبك؛ بأن تكون خائفاً من الله، وَجِلَ القلب منه خوفاً أن يكون عملك غير مقبول، وعلامة الخوف أن يسعى ويجتهد في تكميل العمل وإصلاحه والنصح به. (ودون الجهر من القول) ـ؛ أي: كن متوسطاً، لا تجهز بصلاتك ولا محلول غير مقبول، وعلامة الخوف أن يسعى ويجتهد في تكميل العمل وإصلاحه والنصح به. (ودون الجهر من القول) ـ؛ أي: كن متوسطاً، لا تجهز بصلاتك ولا تخاففت بها وابتغ بين ذلك سبيلاً ـ (بالغدو): أول النهار، (والآصال): آخره، وهذان الوقتان [لذكر الله] فيهما مزيّة وفضيلة على غيرهما. (ولا تكن من الغافلينَ): الذين نَسُوا الله فأنساهم أنفُسَهم؛ فإنهم حرموا خير الدنيا والآخرة، وأعرضوا عمن كلُّ السعادة والفوز في ذكره وعبوديَّته، وأقبلوا على مَن كلُ الشقاوة والخيبة في الأخبية، وألغينا من كلهما مزيّة وفضيلة على غيرهما. (ولا تكن من من الغافلينَا): الذكر الله المائة الخوف أن يسعى ويجتهد في تكميل العمل وإصلاحه والنصح به. (ودون الجهر من القول) ـ؛ أي: كن متوسطاً، لا تجهز بصلاتك ولا مخافِت بها وابتغ بين ذلك سبيلاً ـ (بالغدو): أول النهار، (والآصال): آخره، وهذان الوقتان [لذكر الله] فيهما مزيّة وفضيلة على غيرهما. (ولا تكن من وألغافلينَ): الذين نَسُوا الله فأنساهم أنفُسَهم؛ فإنهم حرموا خير الدنيا والآخرة، وأعرضوا عمن كلُّ السعادة والفوز في ذكره وعبوديَّته، وأقبلوا على مَن كلُّ الشقاوة والخيبة في الاشتغال به.

OURANIC THOUG بيورة الأعراف (٢٠٦ - ٢٠٦)

ولهذه من الآداب التي ينبغي للعبد أن يراعِيَها حقَّ رعايتها، وهي الإكثار من ذكر الله آناء الليل والنهار، خصوصاً طرفي النهار، مخلصاً خاشعاً متضرَّعاً متذللاً ساكناً متواطئاً عليه قلبه ولسانه بأدبٍ ووَقارٍ وإقبال على الدُّعاء والذُّكر وإحضارٍ له بقلبه وعدم غفلة؛ فإنَّ الله لا يستجيبُ دعاءً من قلبٍ غافلٍ لاهٍ.

(۲۰۱۶) ثم ذكر تعالى أن له عباداً مستديمين لعبادته، ملازمين لخدمته، وهم الملائكة. فلتعلموا أن الله لا يريدُ أن يتكثَّر بعبادتكم من قلَّة، ولا ليتعزَّز بها من ذِلَّة، وإنما يريدُ نفع أنفسكم، وأن تربحوا عليه أضعاف أضعاف ما عملتم، فقال: فإنَّ الذين عند ربَّكَ»: من الملائكة المقرَّبين وحملة العرش والكروبيين، ولا يستكبرون عن عبادته»: بل يُذَعنون لها وينقادون لأوامر ربَّهم، فويسبِّحونه»: الليل والنهار لا يفترون لها وحده لا شريك له فيسجُدونه»: العرائي الليل والنهار لا يفترون على عبادة الملك العرائي الملائكة المقرَّبين وحملة العرش والكروبيين، ولا يستكبرون عن عبادته»: بل يُذَعنون لها وينقادون لأوامر ربَّهم، في الميلونة العباد العرائي ولا الملائكة المقرَّبين وحملة العرش والكروبيين، ولا يستكبرون عن عبادته»: بل يُذَعنون لها وينقادون لأوامر ربَّهم، فويسبِّحونه»: الميلونة الميل والنهار لا يفترون. فوله وحده لا شريك له فيسجُدونه»: فليقد العباد بهولاء الملائكة الملائكة الملائكة الملائية الميلون الما ويسبِّحونه.

ولله الحمد والشكر والثناء. وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم

\* \* \*

سورة الأنفال (١ ـ ٢)

تفسير سورة الأنفال

﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلَهِ وَٱلرَّسُولِ فَاتَقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِن كُنتُم تُؤْمِنِينَ ۞ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذَكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ مَايَنْتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ إِنَا أُوَلَتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًاً لَمَهُمْ دَرَجَكُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ صَالِحُوا

(١) الأنفال: هي الغنائم التي يُنَفَّلُها اللّهُ لهٰذه الأمة من أموال الكفار. وكانت هٰذه الآيات في هٰذه السورة قد نزلت في قصَّة بدر، أول غنيمة كبيرة غنمها المسلمون من المشركين، فحصل بين بعض المسلمين فيها نزاعٌ، فسألوا رسولَ اللّه ﷺ عنها، فأنزل الله: ﴿يسألونَكَ عن الأنفالِ»: كيف تُقْسَمُ؟ وعلى مَن تُقْسَمُ؟ اللّه ﷺ عنها، فأنزل الله: ﴿يسألونَكَ عن الأنفالِ»: كيف تُقْسَمُ؟ وعلى مَن تُقْسَمُ؟ ﴿قُلْ عَنْ عَنْها نزاعٌ من المسلمون من المسلمون من المسلمون من المسلمون من المشركين، فحصل بين بعض المسلمين فيها نزاعٌ، فسألوا رسولَ اللّه ﷺ عنها، فأنزل الله: ﴿يسألونَكَ عن الأنفالِ»: كيف تُقْسَمُ؟ وعلى مَن تُقْسَمُ؟ ﴿قُلْ عَنْ مَاءاً؛ فلا اعتراض لكم على حكم الله ورسوله، بل عليكم إذا حكم الله ورسوله أن ترضوا بحكمهما وتسلّموا الأمر لهما، وذلك داخلٌ في قوله: ﴿فاتَقُوا اللّه»: بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، ووأصلِحوا ذاتَ بينِكم؟؛ أي: أصلِحوا ما بينكم من التشاحن والتقاطع والتدابر بالتوادد والتحاص والتواحكم والما تجتمع كلمتُكم ويزولُ ما يحصُلُ بسبب التقاطع من التشاحد والتشاجر والتازع.

ويدخُلُ في إصلاح ذاتِ البين تحسينُ الخُلُق لهم والعفو عن المسيئين منهم؛ فإنه بذلك يزول كثير مما يكون في القلوب من البغضاء والتدابر، والأمر الجامع لذلك كله قوله: ﴿وأطيعوا الله ورسولَه إن كنتم مؤمنين﴾: فإنَّ الإيمان يدعو إلى طاعة الله ورسوله؛ كما أنَّ من لم يطع الله ورسوله فليس بمؤمنٍ، ومن نقصت طاعتُهُ لله ورسوله؛ فذلك لنقص إيمانه.

٤٢ ولما كان الإيمانُ قسمين: إيماناً كاملاً يترتَّب عليه المدح والثناء والفوزُ التامُ، وإيماناً دون ذٰلك؛ ذَكَرَ الإيمانَ الكامل، فقال: ﴿إنما المؤمنونَ»: الألف واللام للاستغراق لشرائع الإيمان، ﴿الذين إذا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قلوبُهمَ»؛ أي: خافت ورهبت فأوجبت لهم خشية الله تعالى الانكفافَ عن المحارم؛ فإنَّ خوف الله تعالى أكبر علاماته أن يَحْجُزَ صاحبَه عن الذنوب. ﴿وإذا تُلِيَتْ عليهم آياتُهُ

زادتهم إيماناً»: ووجه ذلك أنَّهم يلقون له السمع ويحضرون قلوبهم لتدبَّره؛ فعند ذلك يزيد إيمانهم؛ لأنَّ التدبُّر من أعمال القلوب، ولأنَّه لا بدَّ أنْ يبيِّن لهم معنى كانوا يجهلونَه ويتذكَّرون ما كانوا نَسوه أو يُحْدِثَ في قلوبهم رغبةً في الخير واشتياقاً إلى كرامة ربِّهم أو وَجَلاً من العقوبات وازدجاراً عن المعاصي، وكلُّ هٰذا مما يزداد به الإيمان. ﴿وعلى ربِّهم ﴾: وحده لا شريك له ﴿يتوكَّلونَ ﴾؛ أي: يعتَمِدون في قلوبهم على ربِّهم في جلب مصالحهم ودفع مضارِّهم الدينيَّة والدنيويَّة، ويثقون بأنَّ الله تعالى سيفعلُ ذلك، والتوكُّل هو الحامل للأعمال كلَّها؛ فلا توجَدُ ولا تَكْمُلُ إلا به.

سورة الأنفال (٣ ـ ٤)

(٣) ﴿الذين يقيمون الصلاة ﴾: من فرائض ونوافل، بأعمالها الظاهرة والباطنة ؛ كحضور القلب فيها، الذي هو رُوح الصلاة ولُبُّها، ﴿ومما رزقْناهم ينفقونَ ﴾: النفقاتِ الواجبةَ ؛ كالزكوات والكفَّارات والنفقة على الزوجات والأقارب وما ملكت أيمانهم، والمستحبَّة ؛ كالصدقة في جميع طرق الخير.

٤﴾ ﴿أولئك﴾: الذين اتّصفوا بتلك الصفات، ﴿هم المؤمنون حقًّا﴾: لأنهم جمعوا بين الإسلام والإيمان، بين العمال الباطنة والأعمال الظمرة، بين العلم والعمل، بين أداء حقوق الله وحقوق عباده.

وقدًم تعالى أعمال القلوب لأنّها أصلٌ لأعمال الجوارح وأفضلُ منها. وفيها دليلٌ على أن الإيمان يزيدُ وينقُصُ؛ فيزيدُ بفعل الطاعة وينقُصُ بضدًها. وأنه ينبغي للعبد أن يتعاهَدَ إيمانه ويُنميه. وأنَّ أولى ما يحصُلُ به ذلك تدبُّر كتاب الله تعالى والتأمُل لمعانيه. ثم ذكر ثواب المؤمنين حقًا، فقال: ﴿لهم درجاتٌ عند ربِّهم﴾؛ أي: عالية بحسب علو أعمالهم. ﴿ومغفرةَ﴾: لذُنوبهم، ﴿ورزقٌ كريمٌ﴾: وهو ما أعدَّ الله لهم في دار كرامته مما لا عين رأتْ ولا أذن سمعتْ ولا خطر على قلب بِسْرِ. ودلَ هٰذا على أنَّ مَن لم يصِلْ إلى درجتهم في الإيمان وإن دَخلَ الجنة؛ فلن ينال

لَا كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِ وَإِنَّ فَرِبِقَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكَوِهُونَ () يُجَدِلُونَكَ فِي الْحَقِ بَعَدَمَا بَنَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَظْلُرُونَ () وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ الْحَقِ بَعَدَمَا بَنَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَظْلُرُونَ () وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ الْحَقِ بَعَدَمَا بَنَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَظْلُرُونَ () وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ الْحَقِ بَعَدَمَا بَنَيْنَ كَانَمَ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ إِنَّهُ الْحَقِ بَعَدَمَا بَنَيْنَ كَانَمَ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ الْحَقِ بَعَدَى الْعَالَمُ وَنَدُونَ الْمَ وَتَوْدَوُ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَظْلُرُونَ () وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَآبَهِفَنَيْنِ الْحَقُونَ إِلَى الْنَوْتِ وَهُمْ يَظُلُونَ أَنْ وَإِنَّا لَكُولُ لَهُ أَنْ عَرُونَ الْعَالَمُ بَعْنَ إِنَّهُ اللَّهُ إِعْمَانَهُ وَ وَيُومُ لَكُولُ وَنُولُ الْعَالَمُ مَعْتَهِ الْحَقَى بِكَلَى الْمُعَالَيْنَةُ لَحُولُ لَكُولُ وَيُولُولُ اللَّهُ إِنَهُ إِنَّكُمُ اللَّهُ إِعَدَى إِنَّهُ الْحَقَقَ وَيَتَعَانَ وَتَنَا لَكُمَ وَالَكُمُ اللَهُ إِعَالَةُ وَقُولُهُ مَعُولُ لَكُمُ وَالْهُ إِنَهُمُ وَالَهُ إِحْدَى إِنَاقُولُ وَيَ الْحَقَ وَيَعْمَ وَالْتَهُ إِعَانَ الْعَالَيْفَ إِعَالَى وَلُولُ وَقُعْمَ وَالْحَالَ الْعَلَا إِعَالَهُمُ مُولُولًا إِعَانَ إِعْلَيْنَانِ وَالْحَقَ وَيَعْمَ وَالْتُ الْعَائِي مُولُولًا إِنَا إِنَّالَيْ وَقُولُهُ مَعْلَى إِنَهُ إِنَهُ إِنَهُمُولُولُ الْعَالَي مُولَكَا إِنَا إِنَا الْعَاقُولُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مُولُولًا إِنَا إِنَا إِنَهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا مَا إِنَهُ مَا مَا إِنَهُ مَا وَالَى إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا الْمُولَا الْنَهُ مُولَى الْحُولُولُ إِنَا إِنَهُ إِنَا أَعْنَ أَعْنَا أَنْ وَالْعَا أَعْتَ أَمْهُ مَائِكُونَ أَنَا إِنَا أ وَوَقُولُمُ مَا إِنَا إِنَا إِنَا إِعَانَ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَهُ إِنْ الْعُولَ إِنَا إِعْنَ إِنَا إِنَا إِنَا إِعَا إِنَا إِنَ أَنْ إِنَ

This file was downloaded from QuranicThought.com

212



سورة الأنفال (٥ ـ ٨)

قدَّم تعالى أمام لهذه الغزوة الكبرى المباركة الصفات التي على المؤمنين أن يقوموا بها؛ لأنَّ مَن قام بها؛ استقامت أحوالُه وصَلَحَتْ أعمالُه، التي من أكبرها الجهاد في سبيله.

(٥- ٦) فكما أنَّ إيمانهم هو الإيمان الحقيقي وجزاءهم هو الحقُّ الذي وعدهم الله به؛ كذلك أخرج الله رسوله تشرّ من بيته إلى لقاء المشركين في بدر بالحق الذي يحبُّه الله تعالى وقد قدَّره وقضاه، وإن كان المؤمنون لم يخطُّز ببالهم في ذلك الخروج أنَّه يكون بينهم وبين عدوهم قتالٌ؛ فحين تبين لهم أنَّ ذلك واقعٌ؛ يما في ذلك الخروج أنَّه يكون بينهم وبين عدوهم قتالٌ؛ فحين تبين لهم أنَّ ذلك واقعٌ بعل في ذلك الخروج أنَّه يكون بينهم وبين عدوهم قتالٌ؛ فحين تبين لهم أنَّ ذلك واقعٌ بيل في ذلك الخروج أنَّه يكون بينهم وبين عدوهم قتالٌ؛ فحين تبين لهم أنَّ ذلك واقعٌ بينا في ذلك الخروج أنَّه يكون بينهم وبين عدوهم قتالٌ؛ فحين تبين لهم أنَّ ذلك واقعٌ بينا في ألك الخروج أنَّه يكون بينهم وبين عدوهم قنالٌ؛ فحين تبين لهم أنَّ ذلك واقعٌ بينا في ألك الخروج أله من المؤمنين يجادلون النبي تشر في ذلك ويكرهون لقاء عدوهم كأنما يساقونَ إلى الموت وهم ينظُرون! والحال أن هذا لا ينبغي منهم، خصوصاً بعدما يساقونَ إلى الموت وهم ينظُرون! والحال أن هذا لا ينبغي منهم، خصوصاً بعدما وضيح وبان لهم أن خروجهم بالحقٌ ومما أمر الله به ورضيه؛ فبهذه الحال ليس للجدال وضح وبان؛ فليس الأمر، فأما إذا وضح وبان؛ فليس إلا الانقباد والإذعان. هذا؛ وكثير من المؤمنين لم يجر منهم في في وبان؛ فليس إلا الانقباد والإذعان. هذا؛ وكثير من المؤمنين لم يجر منهم من هذه المجادلة شيء ولا كرهوا لقاء عدوهم، وكذلك الذين عاتبهم الله انقادوا وضح وبان؛ فليس إلا الانقباد والإذعان. هذا؛ وكثير من المؤمنين لم يجر منهم من هذه المجادلة شيء ولا كرهوا لقاء عدوهم، وكذلك الذين عاتبهم الله انقادوا من هذه المجادلة شيء ولا كرهوا لقاء عدوهم، وكذلك الذين عاتبهم الله انقادوا من هذه المجادلة شيء ولا كرهوا لقاء عدوهم، وكذلك الذين عاتبهم الله انقادوا من هذه المجادلة شيء ولا كرهوا لقاء عدوهم، وكثيل ما المومنين لم يجر منهم من فرض من المؤمنين لم يجر منهم من فن هذه المجادلة شيء ولا مرهو لها من الأسباب ما تطمئنُ به قلوبهم كما من هذه المجاد أشدًا به قلوبهم كما من هذه المجاد أسوا.

(٧) وكان أصلُ خروجهم يتعرَّضون لعير خرجت مع أبي سفيان بن حرب لقريش إلى الشام قافلة كبيرة، فلما سمعوا برجوعها من الشام؛ ندب النبيُ ﷺ الناس، فخرج معه ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً معهم سبعون بعيراً يعتقبون عليها ويحملون عليها متاعَهم، فسمع بخبرهم قريشٌ، فخرجوا لمنع عيرهم في عَدَد كثير وعُدَد وافرة من السلاح والخيل والرجال، يبلغ عددهم قريباً من الألف، فوعد الله المؤمنين إحدى الطائفتين: إما أن يظفروا بالعير، أو بالنفير، فأحبوا العير لقلَّة ذات يد المسلمين ولأنها غير ذات الشوكة. ولكن الله تعالى أحبَّ لهم وأراد أمراً أعلى مما أحبُوا، أراد أن يظفروا بالني خرج فيه كبراء المشركين وصناديدُهم. فيريد اللهُ أن يُحِقَّ الحقَّ بكلماتِهِ فينصر أهله، هويقطَعَ دابرَ الكافرين؟؛ أي: يستأصل أهلَ الباطل ويُري عبادَهُ من نصرِو للحقِّ أمراً لم يكن يخطر ببالهم.

۲۰۸

سورة الأنفال (٨ ــ ١٢)

﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَحُمْ أَنِي مُمِدُكُمُ بِأَنِّهِ مِّنَ الْمَلْتَهِكُةِ مُرْدِفِينَ () وَمَا حَجْمَةُ أَلَهُ اللَّهُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ حَمَّلَهُ اللَّهُ إِلَا بَشْرَى وَلِتَظْمَعُنَ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ وَمَا النَّصْرُ إِلَا مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ () إِذَ يُغْشِيكُمُ اللَّهُ اللَّهُ مَا الْتُعَاسَ أَمَنَهُ مِنْهُ وَيُنَزِلُ عَلَيْكُم مِنْ السَتَمَاءِ مِنَهُ لِللَّهُ مِنْ عَندُ وَيُعْزَلُ عَلَيْكُم مَن السَّمَاءِ مَاءً لِلْطَهِرَكُم بِهِ وَيُذْهِبَ عَنكُمُ وَنِي إِنَّ اللَّهُ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَعِرَكُم بِهِ وَيُذَهِبَ عَنكُمُ وَخَرُ الشَيْطَانِ وَلِيرَبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُعَنِّتُهِ إِلَا أَقْدَامَ إِنَّ إِذَا يُوحى رَبُّكَ إِلَى الْمُلَتَبِكُةِ أَنِي وَنَرُ السَّيْطَانِ وَلِيرَبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُعَيِّتَ بِهِ اللَّقَدَامَ إِنَهُ إِذَا يُوحى رَبُكَ إِلَى الْمُلَتِيكَة أَن الْتَعَاقُ وَعَنْ اللَّهُ مَا اللَّيْسَتَعَانِ وَلِيرَبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُعَيْتُ بِهِ الْأَقْدَامَ إِلَا الْمُلَتِيكَةِ أَنْ وَيَن الْمُومَا الْمُعَانِ وَلِيرَبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُعَنِي الْمَالَةِ عَنْ اللَهُ وَيَعْتُوا الْتَعْدَى وَالَيْ وَلَيْ مَالَةً مَنْ وَلَهُ وَقُولُ الْمَالَةِ عَنْ وَلَا مَنْ وَالْتَعْذَى إِنَهُ وَلَ الْتَعْتَى وَاللَّهُ وَي أَنْوَى الْمَالَةِ وَاللَّهُ وَي الْنَهُ وَلَى الْتَعَاقِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَنَ الْمُعَانَةِ وَي مَائَةً وَرَعَانَ وَقُولُ الْنَهُ مَنْ وَيَعْنُ وَالْتَكُمُ مِنْتَ مَا مَا الْعَن وَ وَالْعَامَ وَي اللَهُ وَى الْعَانَةُ وَلَنْ مَنْ مَنْ مُنْ وَاللَهُ مَا مَا مُولَةًا مُوالَةُ مُومِ اللَّهُ وَنَ الْمَالَةُ مَا مَا مَنُهُمُ مُوسُولُهُ وَمَن مُومَنُ والْتَعَانِ وَالْتَ مَنْ مَائِنَ وَا مَنْ مَنْ وَقُولُ مَا مَنْ وَي مَنْ مُنَهُ مُ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مَنْ مَا مُولُكُمُ مُ وَا مَنْ مَائِنَهُ وَاللَهُ مَائِنَ مَا مَن مَا مَنْ أَنْهُ مَا مَا مَنْ مَا مُنَهُ مَائَةً مُوسُولُهُ مَنْ مَ مُ وَقُولُوا مَائِهُ مَا مَائِهُ مَا مَا مَا مَا مَن مُ مَا مَا مَا مَا مَالَةً مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مُ مَا مَا

٩ أي: اذكروا نعمة الله عليكم لمًا قارب التقاؤكم بعدوًكم؛ استغنتُم بربُكم وطلبتُم منه أن يعينكم وينصركم، ﴿فاستجاب لكم﴾: وأغاثكم بعدَّة أمور؛ منها: أنَّ الله أمدَّكم ﴿بألفِ من الملائكة مردفينَ﴾؛ أي: يَزدُفُ بعضُهم بعضاً.

(١٠) ﴿وما جعله الله؟؛ أي: إنزال الملائكة ﴿إلا بشرى؟؛ أي: لتستبشر بذلك نفوسكم، ﴿ولتطمئنَ به قلوبُكم؟: وإلَّا؛ فالنصر بيد الله، ليس بكثرة عَدَدٍ ولا عُدَدٍ. ﴿إِن الله عزيزَ؟: لا يغالبُه مغالبٌ، بل هو القهار الذي يخذل من بلغوا من الكثرة وقوة العدد والآلات ما بلغوا، ﴿حكيمٌ؟: حيث قدًّر الأمور بأسبابها ووضع الأشياء مواضعها.

(١١) ومن نصرِه واستجابته لدعائكم أن أنزل عليكم نعاساً فيُغَشِيكم»؛ أي: فيُذْهِب ما في قلوبكم من الخوف والوجل، ويكون أمَنَةَ»: لكم وعلامةً على النصر والطمأنينة. ومن ذلك أنه أنزل عليكم من السماء مطراً ليطهركم به من الحَدَث والحَبَث، وليطهركم به من وساوس الشيطان ورجزه، فوليَزبط على قلوبكم»؛ أي: يثبتها؛ فإنَّ ثبات القلب أصلُ ثبات البدن، فويُنَبِّتَ به الأقدام»: فإن الأرض كانت سهلةً دهسةً، فلما نزل عليها المطر؛ تلبَّدت، وثبتت به الأقدام.

(١٢) ومن ذلك أنَّ الله أوحى إلى الملائكة: ﴿أنَّي معكم»: بالعون والنصر والتأييد، ﴿فَتُبِّتُوا الذين آمنوا؟؛ أي: ألقوا في قلوبهم وألهموهم الجراءة على التأييد، ﴿فَتُبِّتُوا الذين آمنوا؟؛ أي: ألقوا في قلوبهم وألهموهم الجراءة على الما يُعْلَي الما يُعْلَي الما يُعْلَي الما يُعْلَي الما يُعْلَي الما يُعْلَى ما يُعْلَى الما يُعْلَى الما يُعْلَى الما يُعْلَى الما يُعْلَى الما يُعْلَى ما يُعْلَى الما يُعْلَى ما يُعْلَى الما يُعْلَى الما يُعْلَى ما يُعْلَى الما يُعْلَى

في (ب): «وثبتت بها».

سورة الأنفال (١٣ ـ ١٥)

عدوِّهم ورغِّبوهم في الجهاد وفضله. ﴿سألقي في قلوبِ الذين كَفَروا الرُّغبَ﴾: الذي هو أعظم جندٍ لكم عليهم؛ فإنَّ الله إذا ثبَّت المؤمنين وألقى الرعب في قلوب الكافرين؛ لم يقدِرِ الكافرون على النَّبات لهم، ومَنَحَهُمُ الله أكتافهم، ﴿فاضربوا فوقَ الأعناقَ﴾؛ أي: على الرقاب، ﴿واضربوا منهم كلَّ بنانِهُ؛ أي: مفصل. وهٰذا خطابٌ: إما للملائكة الذين أوحى [الله] إليهم أن يثبتوا الذين آمنوا فيكون في ذٰلك دليلٌ أنَّهم باشروا القتال يوم بدر، أو للمؤمنين يشجّعهم الله ويعلِّمهم كيف يقتلون المشركين وأنهم لا يرحمونهم.

﴿١٣﴾ ذٰلك لأنَّهم شاقُّوا اللَّهَ ورسولَه؛ أي: حاربوهما وبارزوهما بالعداوة، ﴿ومَن يشاقِقِ اللَّهَ ورسوله فإنَّ اللَّه شديد العقابِ﴾: ومن عقابه تسليطُ أوليائه على أعدائه وتقتيلهم.

﴿١٤﴾ ﴿ذَلكمٍ﴾: العذاب المذكور، ﴿فَذوقوهُ﴾: أَيُّها المشاققون لله ورسولِهِ عذاباً معجَّلاً. ﴿وأَنَّ للكافرين عذابَ النارِ﴾.

وفي لهذه القصة من آيات الله العظيمة ما يدلُ على أن ما جاء به محمدٌ ﷺ رسول الله حقًا:

منها: أنَّ الله وعَدَهم وعداً فأنجزَهُموه.

ومنها: ما قال الله تعالى: ﴿قد كانَ لَكُمْ آيَةٌ في فئتينِ التَقَتا فئةٌ تقاتِلُ في سبيل اللهِ وأخرى كافرةٌ يَرَوْنَهم مِثْلَيْهِم رَأَيَ العين...﴾ الآية.

ومنها إجابة دعوة الله للمؤمنين لما استغاثوه بما ذَكَره من الأسباب.

وفيها الاعتناءُ العظيم بحال عباده المؤمنين وتقييضُ الأسباب التي بها ثَبَتَ إيمانُهم، وثبتتْ أقدامُهم، وزال عنهم المكروه والوساوس الشيطانية.

ومنها: أن من لطف الله بعبده أن يُسَهِّلَ عليه طاعته وييسُّرها بأسبابِ داخليَّة وخارجيَّة.

 إِنَّا يَهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوًا إِذَا لَقِيبَتُمُ الَذِينَ كَفَرُوا زَحْفًا فَلَا تُوَلُّوهُمُ الأَدْبَارَ 
 فَنَ يُوَلِّهِمْ
 يَوْمَبِذٍ دُبْرَةٍ إِلَا مُتَحَيِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِشَوْ فَقَدْ بَنَاءَ بِغَضَبٍ قِرَى اللَّهِ وَمَأْوَنَهُ
 جَهَنَمُ وَبِنَسَ المَعِيرُ 
 هُ الْأَدْبَ اللَّهُ مَتَحَيِّفًا اللَّهِ وَمَأْوَنَهُ
 يَعْمَدُ وَبِنَسَ المَعِيرُ 
 يُوَا إِنَّ الْحَابَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَأْوَنَهُ
 يَوْمَ الْحَدَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُتَحَيِّفًا إِلَى اللَّهُ وَمَأْوَنَهُ
 يَوْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَدَى اللَّهُ الْحَدَى اللَّهُ وَمَأُوْنَهُ 
 يَوْمَ الْحَدَى اللَّهُ الْعَنْ الْحَدَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَدَى إِنَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَدَى اللَّهُ وَمَأُوْنَهُ 
 جُهُمَ إِنَا الْحَدَى اللَّهُ الْحَدَى اللَّهُ الْحَدَى اللَهُ الْحَدَى اللَهُ وَمَأُوْنِهُ 
 جُهُ الْنَا الَهُ الْحَدَى إِنَا الْحَدَى اللَهُ الْحَدَى اللَّهُ الْحَدَى اللَّهُ الْحَدَى اللَهُ الْحَدَى الْعَنْهُ الْحَدَى الْعَنْهُ الْحُدَى اللَّهُ الْحَدَى الْعَالَةُ الْحَدَى الْحَدَى اللَهُ الْحَدَى الْحَدَى اللَهُ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَانُهُ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْعَدُولُولُولُهُ الْحَدَى الْ الْحَدَى ا وَعَامَ مَالَكُولُولُهُ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدى الْحَدَى الْح

١٥﴾ يأمر تعالى عبادَهُ المؤمنين بالشجاعة الإيمانيَّة والقوَّة في أمره والسعي في

سورة الأنفالُ (١٦)

جَلْبِ الأسباب المقويَّة للقلوب والأبدان، ونهاهم عن الفرار إذا التقى الزحفان، فقال: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا إذا لقيتُمُ الذين كَفَروا زحفاً﴾؛ أي: في صفَّ القتال وتزاحف الرجال واقتراب بعضهم من بعض، ﴿فلا تولُوهم الأدبارَ﴾: بل اتْبُتوا لقتالِهِم واصبِروا على جِلادِهم؛ فإنَّ في ذٰلك نُصرةَ لدين الله وقوَّة لقلوب المؤمنين وإرهاباً للكافرين.

١٦﴾ ﴿ومَن يُوَلِّهِم يومئذِ دُبُرَهُ إلا متحرَفاً لقتال أو متحيّزاً إلى فئةٍ فقد باءَ؟ ا أي: رجع ﴿بغضبِ من الله ومأواه؟ ا أي: مقره ﴿جهنّم وبئس المصير؟ .

ولهذا يدلُّ على أن الفرار من الزحف من غير عذر من أكبر الكبائر؛ كما وردت بذلك الأحاديث الصحيحة<sup>(1)</sup>، وكما نصَّ هنا على وعيده بلذا الوعيد الشديد. ومفهوم الآية أن المتحرَّف للقتال ـ وهو الذي ينحرفُ من جهة إلي أخرى ليكون أمكن له في القتال وأنكى لعدوَّه ـ فإنه لا بأس بذلك؛ لأنه لم يولُ دُبُرَهُ فارًا، وإنما ولَّى دُبُره ليستعلي على عدوَّه أو يأتيه من محلٍ يصيب فيه غرَّته أو ليخدِعَه بذلك أو غير ذلك من مقاصد المحاربين. وأن المتحيِّز إلى فئة تمنعه وتعينه على قتال الكفار؛ فإنَّ ذلك جائزٌ؛ فإن كانت الفئة في العسكر؛ فالأمر في لمذا واضح، وإن كانت الفئة في غير محلً المعركة؛ كانهزام المسلمين بين يدي الكافرين والتجائهم إلى بلد من بلدان المسلمين أو إلى عسكر آخر من عسكر المسلمين؛ فقد ورد من آثار الصحابة ما يدلُّ على أنَّ هذا جائزٌ، ولعلَّ هذا يقيَّلُ الكفار في ثباتهم لقتالهم؛ فيبعد في هذه الحال أن تكون من الأحوال المرخص بما إذا ظنَّ المسلمون أنَّ الانهزام أحمدُ عاقبة وأبقى عليهم، أما إذا ظنُوا غلبتهم للكفار في ثباتهم لقتالهم؛ فيبعد في هذه الحال أن تكون من الأحوال المرخص يها؛ لأنه على هذا لا يتصوَّر الفرار المنهيُّ عنه. وهذه الآبة مطلقة، وسيأتي في تهما إذا ظنَّ المسلمون أنَّ الانهزام أحمدُ عاقبة وأبقى عليهم، أما إذا ظنُوا غلبتهم الكفار في ثباتهم لقتالهم؛ فيبعد في هذه الحال أن تكون من الأحوال المرخص قيها؛ لأنه على هذا لا يتصوَّر الفرار المنهيُّ عنه. وهذه الآبة مطلقة، وسيأتي في أخر السورة تقييدها بالعدد.

 الله تَقْتُلُوهُمْ وَلَذِكِنَ اللهُ قَلْلَهُمْ وَمَا رَمَيْتُ إِذْ رَمَيْتُ وَلَكِنِ اللهُ رَمَىٰ وَإِيتُنِلَ اللهُ وَمَا تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنِ اللهُ وَلِيتُنِلُ وَاللَّذِينِ اللَّهُ مَوْهِنُ كَذِهِ اللَّكَفِرِينَ اللَّهُ مَوْهُنُ كَذِهِ اللَّكَفِرِينَ اللَّهُ مَوْهُنُ كَذِهِ اللَّكَفِرِينَ اللَّهُ مِنْهُ بَلاءً حَسَنًا إِنّ اللَّهُ سَمِيعُ عَلِيهُ () ذَلِكُمْ وَأَنَ اللّهُ مُوهُنُ كَذِهِ الكَفَفِرِينَ اللَّهُ مِنْهُ بَلاءً حَسَنًا إِنّ اللّهُ سَمِيعُ عَلِيهُ () ذَلِكُمْ وَأَنَ اللّهُ مُوهُنُ كَذِهِ الكَفَفِرِينَ اللّهُ مَا اللهُ مَعْدُ إِنّ اللّهُ مَا إِن اللّهُ مَوْمُ اللّهُ مَوْمُ اللّهُ مَا إِن اللّهُ مُوهُنُ كَذِهِ اللّهُ مَا اللّهُ مَا إِن اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللّهُ مَا اللهُ اللّهُ مَا اللهُ اللهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ اللّهُ مَا مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ مَا اللهُ مُنْ مَا اللهُ اللهُ اللّهُ مَا مَا اللهُ اللهُ الللهُ مُ مَا اللهُ اللهُ مَا مَا لَهُ مُولَى اللّهُ مُنْ مَا اللهُ مَا اللهُ مُنْ مَا اللهُ مَا مُنْ مُوالِكُولُ اللّهُ مَا اللهُ اللهُ مَا مَاللهُ مَا مُنْ مُنَا مُ مُنْ اللهُ مَا اللهُ مَا مُولِي اللّهُ مِنْ مُنْ مُولِيلُهُ مُولِيلُهُ مَا مُولُولُ مُنْ مُنْهُ مُولِيلُهُ مُولَى الللّهُ مُولُكُمُ مُولِنَا مُعُنْ مُولُولُ مُنْ مُنْ مُولُكُمُ مُولِيلُهُ مُولُولُ مُعُولُ مُعُولُ مُولُكُمُ مُولِنُ الللّهُ مُولُولُ مُولُولُ الللّهُ مُنْ مُولِلْ الللّهُ مُولِيلُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُكُولُ مُولُولُ مُول اللهُ اللهُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُكُولُ مُولُكُولُ مُولُكُولُ مُولِيلُ مُولُكُولُ مُولُكُمُ مُ مُولُكُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولِلْ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُ مُولُ مُولُكُولُ مُولُكُ مُولُكُولُ مُولُولُ مُولُ

(١) كما في "صحيح البخاري" (٢٧٦٦)، ومسلم (٨٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: «اجتنبوا السبع الموبقات...» وذكر منها التولي يوم الزحف.

سورة الأنفال (١٧ ــ ١٩)

(١٧) يقول تعالى لما انهزم المشركون يوم بدر وقتلهم المسلمون : (فلم تقتُلوهم) : بحولِكم وقوَّتكم، (ولكنَّ الله قتلهم) : حيث أعانكم على ذلك بما تقدَّم ذكره، (وما رميتَ إذ رميتَ ولكنَّ الله رمى) : وذلك أنَّ النبيَ يَشَرُ وقتَ القتال دخل العريش، وجعل يدعو الله، ويناشده في نصرته<sup>(١)</sup>، ثم خرج منه، فأخذ حَفْنَةً من تراب، فرماها في وجوه المشركين، فأوصلها الله إلى وجوههم، فما بقي منهم واحدً إلَّا وقد أصاب وجهَهُ وفمه وعينيه منها<sup>٢٢</sup>؛ فحينئذ انكسر حدهم وفتر زندُهم وبان فيهم الفشل والضعف فانهزموا. يقول تعالى لنبيّه: لستَ بقوَّتك حين رميتَ الترابَ أوصلتَهُ إلى أعينهم، وإنَّما أوصلناه إليهم بقوَّتنا واقتدارنا. (وليَبْلِيَ رميتَ الترابَ أوصلتَهُ إلى أعينهم، وإنَّما أوصلناه إليهم بقوَّتنا واقتدارنا. فولِيُبْلِيَ المؤمنينَ منه بلاءً حسناً ؟ أي: إن الله تعالى قادرٌ على انتصار المؤمنين من بالجهاد إلى أعلى الدرجات وأرفع المقامات ويعطيهم أجراً حسناً وثواباً جزيلاً. فرانَّ الله سميعٌ عليمُ ؟: يسمع تعالى ما أسوَّ به العبد وما أعلن، ويعلم ما في قلبه من النيات الصالحة وضدُها، في قدار على العبد وما أعلن، ويعلم ما في قلبه بالجهاد إلى أعلى الدرجات وأرفع المقامات ويعطيهم أجراً حسناً وثواباً جزيلاً.

المحافرين الله لكم، ﴿وَأَنَّ الله موهنُ كيدِ الكافرين ؛ أي: مُضْعِفُ كلَّ مكر وكيد يكيدون به الإسلام وأهله، وجاعلُ مكرهم محيقاً بهم.

- (۱) كما في "صحيح البخاري" (٣٩٥٣)، ومسلم (١٧٦٣) عن ابن عباس.
- (٢) كما في «معجم الطبراني» (١١/ ٢٨٥) عن أبن عباس قال الهيثمي (٦/ ٨٤): «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح». وانظر «فقه السيرة» للغزالي (٢٣٩) فقد صححه الألباني.
  - (٣) في (ب): «تطلبوا».

214

أعمال الإيمان؛ فإذا أديل العدوُّ على المؤمنين في بعض الأوقات؛ فليس ذُلك إلا تفريطاً من المؤمنين وعـدم قيام بواجب الإيمان ومقتضاه، وإلَّا؛ فلو قاموا بما أمر الله به من كلِّ وجهٍ؛ لما انهزم لهم رايةٌ انهزاماً مستقرًا ولا أدِيلَ عليهم عدوُّهم أبداً.

بيبورة الأنفال (٢٠ ـ ٢٣)

﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ وَلَا تَوَلَّوْا عَنْـهُ وَأَلَتُدْ تَسْمَعُونَ ﴾ . كَالَّذِينَ قَالُوا سَجِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ۞ ﴾ .

﴿ ٢٠﴾ لما أخبر تعالى أنه مع المؤمنين؛ أمرهم أن يقوموا بمقتضى الإيمان الذي يدركون معيَّتَه، فقال: ﴿ يا أَيُّها الذين آمنوا أطيعوا اللهَ ورسولَهُ : بامتثال أمرِهما واجتناب نهيهما. ﴿ ولا تَوَلَّوا عنه ؛ أي : عن لهذا الأمر الذي هو طاعة الله وطاعة رسوله، ﴿ وأنتم تسمعونَ : ما يُتلى عليكم من كتاب الله وأوامره ووصاياه ونصائحه؛ فتوليكم في لهذه الحال من أقبح الأحوال.

٤٢ هولا تكونوا كالذين قالوا سمِغنا وهم لا يسمعون ؛ أي: لا تكتفوا بمجرَّدِ الدعوى الخالية التي لا حقيقة لها؛ فإنها حالة لا يرضاها الله ولا رسوله، فليس الإيمانُ بالتمني والتحلي، ولكنَّه ما وَقَرَ في القلوب، وصدَّقته الأعمال.

إِنَّ شَرَ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمَ ٱلْبَكُمُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ٢ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَبَرًا لَأَسْمَعَهُمُ وَلَوْ آسْمَعَهُم لَتَوَلُّوا قَهُم مُعْرِضُونَ ٢

(٢٢) يقول تعالى: ﴿إِنَّ شرَّ الدوابِّ عند اللهَ: مَنْ لم تُفِذْ فيهم الآيات والنذر، وهم ﴿الصُّمُّ: عن استماع الحق، ﴿البِكمَّ: عن النطق به، ﴿الذين لا يعقلونَه: ما ينفعهم ويؤثرونَه على ما يضرُّهم؛ فهوَلاء شرَّ عند الله من شرار الدواب<sup>(1)</sup>؛ لأنَّ الله أعطاهم أسماعاً وأبصاراً وأفندة ليستعملوها في طاعة الله، فاستعملوها في معاصيه، وعدموا بذلك الخير الكثير؛ فإنَّهم كانوا بصدد أن يكونوا فاستعملوها في معاصيه، وعدموا بذلك الخير الكثير؛ فإنهم كانوا بصدد أن يكونوا فاستعملوها في معاصيه، والحريق، واختاروا لأنفسهم أن يكونوا من شرَّ البريَّة، فأبوا هذا الطريق، واختاروا لأنفسهم أن يكونوا من شرً البريَّة.

٢٣ وإنما لم يُسمعُهم السماعَ النافع؛ لأنَّه لم يعلم فيهم خيراً يَصْلُحون به

(١) في (ب): "من جميع الدواب".



سورة الأنفال (٢٤ ـ ٢٥)

لسماع آياته. ﴿ولو علم الله فيهم خيراً لأسمَعَهم ولو أسمَعَهم﴾: على الفرض والتقدير، ﴿لَتَوَلُوا﴾: عن الطاعة ﴿وهم معرضونَ﴾: لا التفات لهم إلى الحقّ بوجه من الوجوه. ولهذا دليلٌ على أن الله تعالى لا يمنع الإيمان والخير إلّا لمن لا خير فيه الذي لا يزكو لديه ولا يثمرُ عنده، وله الحمد تعالى والحكمة في لهذا.

﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا السَّتَجِبُوا بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَأَعْلَمُوَا أَبَ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْهِ وَقَلِيهِ. وَأَنَّهُ, إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ٢ (٢) وَاتَـْقُوا فِتْنَهُ لَا تُصِيبَنَ الَذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَامَتِنَةٌ وَاعْلَمُوَا أَنَ اللَهُ شَكِيدُ الْعِقَابِ ٢

(٢٤) يأمر تعالى عباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان منهم، وهو الاستجابة لله وللرسول؛ أي: الانقياد لما أمرا به والمبادرة إلى ذلك والدعوة إليه، والاجتناب لما نهيا عنه والانكفاف عنه والنهي عنه. وقوله: ﴿إذا دعاكم لما يُحييكم﴾: وصفٌ ملازمٌ لكل ما دعا الله ورسوله إليه وبيانٌ لفائدته وحكمته؛ فإن حياة القلب والروح بعبوديَّة الله تعالى ولزوم طاعته وطاعة رسوله على الدوام. ثم حذَّر عن عدم الاستجابة لله وللرسول، فقال: ﴿واعلموا أنَّ الله يَحول بين المرء وقلبه ﴾: فإياكم أن تردُّوا أمر الله أول ما يأتيكم، فيُحال بينكم وبينه إذا أردتموه بعد ذلك، وتختلف قلوبكم؛ فإن الله يَحولُ بين المرء وقلبه ؛ يقلب القلوب حيث شاء، ويصرَّفها أنَّى شاء، فليكثر العبد من قول: يا مقلب القلوب! ثبَّت قلبي على دينك. يا مصرَّف القلوب! اصرف قلبي إلى طاعتك<sup>(١)</sup>. ﴿وانَه إليه تُحشرون ؟ أي: تُجمعون ليوم لا رببَ فيه، فيجازي المحسن بإحسانه والمسيء بعصيانه.

﴿ ٢٥ ﴾ ﴿ واتَّقوا فتنةً لا تُصيبَنَ الذين ظلموا منكم خاصةً ﴾: بل تصيب فاعل الظُّلم وغيره، وذٰلك إذا ظهر الظلم فلم يغيَّر ؛ فإنَّ عقوبته تعمُ الفاعل وغيره. وتقوى هٰذه الفتنة بالنهي عن المنكر وقمع أهل الشرِّ والفساد وأن لا يُمَكَّنوا من المعاصي والظُّلم مهما أمكن. ﴿ واعلموا أنَّ الله شديدُ العقاب ﴾: لمن تعرَّض لمساخطِهِ وجانبَ رضاه.

 (١) كما في «المسند» (٣/ ١١٢)، والترمذي (٢١٤٠)، وابن ماجه (٣٨٣٤)، وصححه الألباني في «السنة» لابن أبي عاصم (٢٢٥) ولفظ: «يا مصرف القلوب اصرف قلبي على طاعتك» عند مسلم (٦٢٥٤) باختلاف يسير. ﴿وَانْكُرُوا إِذَ أَنْتُمْ قَلِيلٌ تُسْتَفْعَلُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَنْخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَنَاوَىنَكُمْ وَأَيْدَكُمُ بِتَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَنِ لَمَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ٢

OR ألبورة الأنفال (٢٦ ــ ٢٩)

٢٦﴾ يقول تعالى ممتنًا على عباده في نصرهم بعد الذَّلَة وتكثيرهم بعد القِلَة وإغنائهم بعد العيلة: ﴿واذكروا إذ أنتم قليلٌ مستَضْعَفون في الأرض﴾؛ أي : مقهورون تحت حكم غيركم، ﴿تخافون أن يَتَخَطَّفَكُم الناسُ﴾؛ أي: يأخذونكم، ﴿فاواكم وأيُدكم بنصرِهِ ورَزَقَكم من الطَيِّبات﴾: فجعل لكم بلداً تأوون إليه، وانتصر من أعدائكم على أيديكم، وغنمتم من أموالهم ما كنتم به أغنياء، ﴿لعلَّكم تشكرونَ﴾: الله على مِنَّتِهِ العظيمة وإحسانه التامٌ بأن تعبدوه، ولا تشركوا به شيئاً.

﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَنْنَتِكُمُ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﷺ وَاعْلَمُواً أَنَّمَا أَمَوَلُكُمُ وَأَوَلَنَدُكُمُ فِتْنَةٌ وَأَنَّ اللَهَ عِندَهُ آَجَرُ عَظِيمٌ ۞ .

(٢٧) يأمر تعالى عباده المؤمنين أن يؤدُّوا ما انتمنهم الله عليه من أوامره ونواهيه؛ فإنَّ الأمانة قد عرضها الله على السماوات والأرض والجبال فأبَيْنَ أن يَحْمِلْنها وأشفَقْنَ منها وحملها الإنسانُ إنَّه كان ظلوماً جهولاً؛ فمن أدَى الأمانة؛ يَحْمِلْنها وأشفَقْنَ منها وحملها الإنسانُ إنَّه كان ظلوماً جهولاً؛ فمن أدَى الأمانة؛ استحقَّ من الله الثواب الجزيل، ومن لم يؤدّها، بل خانها؛ استحقَّ العقاب الوبيل، وصار خانناً لله وللموات وأنها الله على السماوات والأرض والجبال فأبَيْنَ أن يُحْمِلْنها وأشفَقْنَ منها وحملها الإنسانُ إنَّه كان ظلوماً جهولاً؛ فمن أدَى الأمانة؛ وصار خانناً لله الثواب الجزيل، ومن لم يؤدّها، بل خانها؛ استحقَّ العقاب الوبيل، وصار خانناً لله وللرسول ولأمانته، منقصاً لنفسه بكونه اتَصفت نفسه بأخس الصفات وأقبح الشيات، وهو الخيانة، مفوتاً لها أكمل الصفات وأتمها، وهي الأمانة.

(١٠) ولما كان العبد ممْتَحَناً بأمواله وأولاده، فربما حمله محبَّتهُ<sup>(١)</sup> ذلك على تقديم هوى نفسه على أداء أمانته؛ أخبر الله تعالى أنَّ الأموال والأولاد فتنةً يبتلي الله بهما عباده، وأنها عاريَّة ستؤدّى لمن أعطاها وتردُّ لمن استَودَعَها. ﴿وأنَّ الله عنده أجرٌ عظيمٌ»: فإن كان لكم عقلٌ ورأيٌ ؛ فآثِروا فضله العظيم على لذَّة صغيرة فانية مضمحلَّة؛ فالعاقل يوازنُ بين الأشياء، ويؤثِرُ أولاها بالإيثار وأحقَّها بالتقديم.

﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِن تَنَقُوا ٱللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّعَاتِكُمُ وَيَغْفِرَ لَكُمُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضّلِ ٱلْعَظِيمِ ۞

٢٩ امتثالُ العبد لتقوى ربه عنوان السعادة وعلامة الفلاح، وقد رتَّب الله على

(۱) فى (ب): «محبة».

218

سورة الأنفال (٣٠)

التقوى من خير الدنيا والآخرة شيئاً كثيراً، فذكر هنا أنَّ مَن اتَّقى اللَّه؛ حصل له أربعةُ أشياء، كلُّ واحدٍ منها خيرٌ من الدنيا وما فيها: الأول: الفُرقان، وهو العلم والهدى الذي يفرِّق به صاحبه بين الهدى والضلال والحقِّ والباطل والحلال والحرام وأهل السعادة من أهل الشقاوة. الثاني والثالث: تكفير السيئات ومغفرة الذنوب، وكل واحد منهما داخلٌ في الآخر عند الإطلاق، وعند الاجتماع يفسَّر تكفير السيئات باللُّنوب الصغائر، ومغفرة الذنوب بتكفير الكبائر. الرابع: الأجر العظيم والثوابُ الجزيل لمن اتَّقاه وآثر رضاه على هوى نفسه. ﴿واللَّه ذو الفضل العظيم﴾.

وَإِذْ يَمْكُرُ لِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِيُنْبِعُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكُ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَبْرُ الْمَنْكِرِينَ ٢

﴿٣﴾ أي: ﴿و﴾ اذكر أيُّها الرسول ما مَنَّ اللّه بك<sup>(١)</sup> عليك، ﴿إذ يَمْكُرُ بك الذين كفروا؟ : حين تشاور المشركون في دار الندوة فيما يصنعون بالنبي ﷺ : إما أن يُثْبِتوه عندهم بالحبس ويوثِقوه، وإما أن يقتلوه فيستريحوا بزعمهم من شرّه! وإما أن يخرِجوه ويُجلوه من ديارهم؛ فكلُّ أبدى من هذه الآراء رأياً رآه، فاتفق رأيُهم على يخرِجوه ويُجلوه من ديارهم؛ فكلُّ أبدى من هذه الآراء رأياً رآه، فاتفق رأيُهم على رأي رآه شريرهم أبو جهل لعنه الله، وهو أن يأخذوا من كلُّ قبيلةٍ من قبائل قريش فتى، ويعطوه سيفاً صارماً، ويقتله الجميع قتلة رجل واحدٍ؛ ليتفرَّق دمُهُ في القبائل، فتى، ويعطوه سيفاً صارماً، ويقتله الجميع قتلة رجل واحدٍ؛ ليتفرَّق دمُهُ في القبائل، في يشرمن ويشرف ويش من من من من من من ويش فتى، ويعطوه سيفاً صارماً، ويقتله الجميع قتلة رجل واحدٍ؛ ليتفرَّق دمُهُ في القبائل، في يشرض بنو هاشم ثمَّ بديتِهِ، فلا يقدرون على مقاومة جميع قريش<sup>(٢)</sup>، فترصَّدوا عليهم، فَذَرَّ على رؤوسهم التراب وخرج، وأعمى الله أبصارهم عنه، حتى إذا الماء، وخرَجَ واعمى الله أبصارهم عنه، حتى إذا الماء، وقال: خيَّبكم الله! قد خرج محمد وذَرَّ على رؤوسكم التراب!

- كذا في النسختين، والصواب: "به».
   (٢) في (ب): "سائر قريش".
  - (٣) كذا في (ب) وفي (أ): «على رأسه».
- (٤) مرسل عن محمد بن كعب القرظي، انظر «السيرة النبوية» للدكتور أكرم ضياء العمري (١/
   ٢٠٧)، و (الطبقات) لابن سعد (١/ ٢٢٨).

﴿وَإِذَا نُتْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُنَا قَالُواْ قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَدَأً إِنْ هَدَآ إِلَّا أَسَطِيرُ الأَوَلِينَ ﷺ وَإِذْ قَالُواْ اللَّهُدَ إِن كَانَ هَدَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَسَطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً قِنَ السَمَلَهِ أَوِ أَثْنِيَا بِعَدَابٍ أَلِيمٍ ۞ وَمَا كَانَ أَلَهُ لِعُلَيْبَهُمْ وَأَنَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَه مُعَذِبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۞ وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِبَهُمُ اللَهُ وَهُمْ بَصُدُونَ عَنِيمًا وَمَا كَان وَمَا كَانُوْ اللَّهُ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۞ وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِبَهُمُ اللَّهُ وَهُمْ بَصُدُونَ عَنِ ا

OR QUB تسورة الأنفال (٣١ - ٣٣)

(٣١% يقول تعالى في بيان عناد المكذّبين للرسول ﷺ: ﴿وإذا تُتْلى عليهم آياتُنا؟: الدائّة على صدق ما جاء به الرسول، ﴿قالوا قد سَمِعْنا لو نشاء لَقُلْنا مثل لهذا إن لهذا إلا أساطيرُ الأوَّلين؟: ولهذا من عنادهم وظلمهم؛ وإلَّا؛ فقد تحدًّاهم الله أن يأتوا بسورة من مثله، ويدعوا من استطاعوا من دون الله، فلم يقدروا على ذلك، وتبيَّن عجزهم؛ فلهذا القول الصادر من لهذا القائل مجرَّد دعوى كذَّبه الواقع، وقد علم أنه ﷺ أميٌ، لا يقرأ، ولا يكتب، ولا رحل ليدرس من أخبار الأولين، فأتى بلهذا الكتاب الجليل الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيلٌ من حكيم حميدٍ.

﴿٣٢﴾ ﴿وإذ قالوا اللهمَّ إن كان هٰذا﴾: الذي يدعو إليه محمدٌ، ﴿هو الحقَّ من عندك فأمطِر علينا حجارةً من السماء أو اثتِنا بعذاب أليمَّ : قالوه على وجه الجزم منهم بباطلهم، والجهل بما ينبغي من الخطاب؛ فلو أنَّهم إذا قاموا على باطلهم من الشبه والتمويهات ما أوجب لهم أن يكونوا على بصيرة ويقين منه قالوا لمن ناظَرَهم وادَّعى أن الحيم أن على عندك فأمطِر على الحقم من الشبه والتمويهات ما أوجب لهم أن يكونوا على بصيرة ويقين منه قالوا لمن ناظَرَهم وادَّعى أن الشبه والتمويهات ما أوجب لهم أن يكونوا على معدد؟ فامطِر ويقين منه قالوا لمن ناظَرَهم وادَّعى أن الحق من عندك؟ فأو أنَّهم إذا قاموا على باطلهم من والشبه والتمويهات ما أوجب لهم أن يكونوا على معيدة ويقين منه قالوا لمن ناظَرَهم وادَّعى أن الحقَّ معه: إن كان هذا هو الحقَّ من عندك؟ فاهِدنا له؟ لكان أولى لهم وأستر لظلمهم؟ فمذ قالوا: ﴿اللهمَ إن كان هٰذا هو الحقَّ من عندك؟ من عندك. في من عندك. أم ألم بمجرًد قولهم أنهم السفهاء الأغبياء الجهلة الظالمون.

﴿٣٣﴾ فلو عاجلهم الله بالعقاب؛ لما أبقى منهم باقية، ولكنَّه تعالى دَفَعَ عنهم العذابَ بسبب وجود الرسول بين أظهرهم، فقال: ﴿وما كان الله لِيُعَذِّبَهم وأنت فيهم﴾: فوجوده ﷺ [بين أظهرهم] أمَنَةٌ لهم من العذاب، وكانوا مع قولهم لهذه المقالة التي يظهرونها على رؤوس الأشهاد يدرون بقُبحها، فكانوا يخافون من وقوعها فيهم، فيهم، فيهم، فيهم وهما كان الله ليُعَذِّبَهم وهم الما في مناهم الما المعالي فيهم.

فى (ب): «فيستغفرون الله، قال تعالى».

سورة الأنفال (٣٤ ـ ٣٥)

يستغفرونَ»: فهٰذا مانعٌ يمنع من وقوع العذاب بهم بعدما انعقدت أسبابُه.

٤٢ في تم قال: ﴿وما لهم أن لا يعذُبَهم الله ؟ أي: أيُّ شيء يمنعُهم من عذاب الله وقد فعلوا ما يوجِبُ ذلك؟ وهو صدَّ الناس عن المسجد الحرام، خصوصاً صدَّهم النبي ﷺ وأصحابه الذين هم أولى به منهم، ولهذا قال: ﴿وما كانوا ﴾؛ أي: المشركون، ﴿أولياءه : يُحتمل أنَّ الضمير يعود إلى الله؟ أي: أولياء الذياء الذين هم أولى به منهم، ولهذا قال : ﴿وما كانوا ﴾؛ أي: المشركون، ﴿أولياء ﴾: يُحتمل أنَّ الضمير يعود إلى الله؟ أي: أولياء الذين هم أولى به منهم منهم، ولهذا قال : ﴿وما كانوا ﴾؛ أي: المرحون، ﴿أولياء ﴾: يُحتمل أنَّ الضمير يعود إلى الله؟ أي: الولياء أولياء الذين هم أولى به منهم ما ولهذا قال الله؟ أي: المشركون، ﴿أولياء ﴾: يُحتمل أنَّ الضمير يعود إلى الله؟ أي: اولياء أولياء إلى المسجد الحرام؛ أي: وما كانوا أولى به من ما إولياء أولياء أولياء إلى المسجد الحرام؟ أي: وما كانوا أولى به من ما إولياء أولياء إلى المسجد الحرام؟ أي: وما كانوا أولى به من ما إولياء أولياء إلى المسجد الحرام؟ أي: وما كانوا أولى به من ما أولياء أولياء أولياء أولياء أولياء أولياء أولياء أولى به من أولياء أولى به من أولياء أولياء أولياء أولياء أولى المسجد الحرام؟ أي: وما كانوا أولى به من أولياء الله ورسوله وأفردوا الله غيرهم وإن أولياؤه إلا المتَقون ؟: وهم الذين آمنوا بالله ورسوله وأفردوا الله بالتوحيد والعبادة وأخلصوا له الدين. ﴿ولكنَ أكثرهم لا يعلمونَ ؟: فلذلك ادًموا لأنفسهم أمراً غيرُهم أولى به.

﴿وَمَا كَانَ صَكَلَنْهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَآءُ وَتَصْدِيَةً فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْثُرُونَ ٢

(٣٥) يعني: أن الله تعالى إنما جعل بيته الحرام ليقام فيه دينُه وتُخْلَصَ له فيه العبادة؛ فالمؤمنون هم الذين قاموا بهذا الأمر، وأما هؤلاء المشركون الذين يصدُون عنه؛ فما كان صلاتُهم فيه، التي هي أكبر أنواع العبادات ﴿إِلاَّ مُكاءَ وتصديةَ ؟ عنه؛ فما كان صلاتُهم فيه، التي هي أكبر أنواع العبادات ﴿إلاَّ مُكاءَ وتصديةَ ؟ أي: صفيراً وتصفيقاً؛ فعلَ الجهلة الأغبياء، الذين ليس في قلوبهم تعظيم لربُّهم ولا معرفة بحقوقه ولا احترام لأفضل البقاع وأشرفها؛ فإذا كانت هذه صلاتهم فيه؛ فيه معرفة بحقوقه ولا احترام لأفضل البقاع وأشرفها؛ فإذا كانت هذه صلاتهم فيه؛ الذين هم معرفة بحقوقه ولا احترام لأفضل البقاع وأشرفها؛ فإذا كانت هذه صلاتهم فيه؛ فكيف ببقيَّة العبادات؟! فبأيً شيء كانوا أولى بهذا البيت من المؤمنين، الذين هم فكيف ببقيَّة العبادات؟! فبأي شيء كانوا أولى بهذا البيت من المؤمنين، الذين هم في صلاتهم خاشعون، والذين هم عن اللغو معرضون؟! . . . إلى آخر ما وصفهم في صلاتهم منه، الله به من الصفات الحميدة والأفعال السديدة لا جرم أورثهم الله بيته الحرام في قلوبهم مالله بيته الحرام في صلاتهم فيه في صلاتهم فيه في صلاتهم فيه في صلاتهم فيه في معرضون؟! . . . إلى آخر ما وصفهم في صلاتهم منه منه الله به من الصفات الحميدة والأفعال السديدة لا جرم أورثهم الله بيته الحرام ومكنهم منه رفلا يقم الذين آما المشركون الله به من العام إلى أما مكن لهم فيه: ﴿يا أيُّها الذين آمنوا إنّما المشركون نَجَسٌ فلا يَقْربوا المسجدَ الحرامَ بعد عامهم هذا »، وقال هنا: ﴿فَذُوقوا العذابَ بما كنتُم تكفرون ».

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ أَمَوَلَهُمْ لِيَصُلُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهُ نَسَبُنيْفُوْنَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَمَ بُحَيْنَهُ بُحَيْرُونَ ﷺ لِيَمِيزَ اللَّهُ الْخَبِينَ مِنَ الطَّيِّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِينَ بَعَضَمُ عَلَى بَعَضِ فَيَرَكُمَمُ جَبِيعًا فَيَجْعَلَمُ فِي جَهَنَّهُ أُوْلَتَهِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ۞ ﴾.



FOR QURA سورة الأنفال (٣٦ ـ ٣٩)

٣٦% يقول تعالى مبيناً لعداوة المشركين وكيدهم ومكرهم ومبارزتهم لله ولرسوله وسعيهم في إطفاء نوره وإخماد كلمتِهِ، وأنَّ وبالَ مكرِهم سيعود عليهم، ولا يَحيقُ المكر السيئ إلَّا بأهله، فقال: ﴿إنَّ الذين كفروا ينفقون أموالَهم لِيَصُدُوا عن سبيل الله؟؛ أي: ليبطلوا الحقَّ، وينصروا الباطل، ويَبْطُلَ توحيدُ الرحمٰن، ويقومَ دينُ عبادة الأوثان.

﴿فسينفقونها﴾؛ أي: فسيصدِرون لهذه النفقة، وتَخِفُ عليهم، لتمسُّكهم بالباطل، وشدة بغضهم للحق، ولكنها ستكون ﴿عليهم حسرةَ﴾؛ أي: ندامةً وخزياً وذلاً، ﴿ثم يُغْلَبونَ﴾: فتذهب أموالهم وما أمَّلوا، ويعذَّبون في الآخرة أشدً العذاب، ولهذا قال: ﴿والذين كفروا إلى جهنَّم يُحشرونَ﴾؛ أي: يجمعون إليها ليذوقوا عذابها، وذلك لأنَّها دار الخبث والخبثاء.

(٣٧) والله تعالى يريد أن يَميز الخبيثَ من الطيب، ويجعلَ كلَّ واحدةٍ على حِدَةٍ وفي دار تخصُّه، فيجعل الخبيث بعضه على بعض من الأعمال والأموال والأشخاص، ﴿فَيَرْكُمَهُ جميعا فيجعله في جهنم أولئك هم الخاسرون﴾: الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة، ألا ذٰلك هو الخسران المبين.

﴿قُلُ لِلَذِينَ حَفَرُوًا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُ لَهُم مَّا فَدْ سَلَفَ وَإِن يَعُوْدُوا فَقَدْ مَضَتْ سُنَتْ ٱلأَوَّلِبَ ۞ وَقَدِيلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ الدِينُ كُلُمُ يِلَمُ فَإِنِ النَّهَوَا فَإِنَ اللَهَ بِمَا يَمْمَلُونَ بَصِبْرُ ۞ وَإِن تَوَلَوْا فَأَعْلَمُوًا أَنَّ اللَهَ مَوْلَنَكُمُ فِتْمَ ٱلمَوْلَى وَبِعْمَ النَّصِيرُ ۞ ﴾.

﴿ ٣٨ هذا من لطفه تعالى بعباده؛ لا يمنعُهُ كفرُ العباد ولا استمرارُهم في العناد من أن يدعُوهم إلى طريق الرشاد والهدى وينهاهم عما يُهْلِكُهم من أسباب الغيَّ والرَّدى، فقال: ﴿قُلْ للذين كفروا إن يَنتَهوا ﴾: عن كفرهم، وذلك بالإسلام لله وحده لا شريك له، ﴿يُغْفَرُ لهم ما قد سَلَفَ ﴾: منهم من الجرائم. ﴿وإن يعودوا ﴾: إلى كفرهم وعنادهم، ﴿فقد مضتُ سُنَّةُ الأولين ﴾: بإهلاك الأمم المكذَّبة؛ فلينتظروا ما حلَّ بالمعاندين؛ فسوف يأتيهم أنباءُ ما كانوا به يستهزئون. فهذا خطابُهُ للمكذِّبين.

٣٩ وأمًا خطابه للمؤمنين عندما أمرهم بمعاملة الكافرين؛ فقال: ﴿وقاتلُوهم حتى لا تكونَ فتنةٌ، أي: شركٌ وصدً عن سبيل الله، ويذعنوا لأحكام الإسلام.

سورة الأنفال (٤٠ ـ ٤١) 🧐

﴿ويكونَ الدِّينُ كلَّه للَه﴾: فهٰذا المقصود من القتال والجهاد لأعداء الدين: أن يُدْفَعَ شرُّهم عن الدين، وأن يُذَبَّ عن دين اللَّه الذي خَلقَ الخلق له، حتى يكون هو العالي على سائر الأديان. ﴿فإن انتهوا﴾: عن ما هم عليه من الظلم، ﴿فإنَّ اللَّه بِما يعملون بصير﴾: لا تخفى عليه منهم خافيةٌ.

OR QUR'ÀNIC THOUGI

﴿٤٠﴾ ﴿وإن تولُوا﴾: عن الطاعة، وأوضعوا في الإضاعة، ﴿فاعلموا أَنَّ اللَّه مولاكم نعم المولى﴾: الذي يتولَّى عباده المؤمنين، ويوصِلُ إليهم مصالحهم وييسِّر<sup>(۱)</sup> لهم منافعهم الدينيَّة والدنيويَّة. ﴿ونعم النصيرُ﴾: الذي ينصُرُهم فيدفع عنهم كيدَ الفجَّار وتكالب الأشرار، ومَن كان الله مولاه وناصره؛ فلا خوفٌ عليه، ومَنْ كان الله عليه؛ فلا عزَّ له ولا قائمة له.

وَالْمَسَكِهِ وَاعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتْم مِن شَيْءٍ فَأَنَ لِلَهِ مُحْسَمُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَى وَالْمِسَكِينِ وَابْبِ السَّبِيلِ إِن كُمُتْم مِاللَهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْلَعَى وَالْمَسَكِينِ وَابْبِ السَّبِيلِ إِن كُمْتُم مَاسَتُم بِاللَهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْلَعَى الْمُعَانُ وَالْمَسَكِينِ وَابْبِ السَّبِيلِ إِن كُمْتُم مَاسَتُم بِاللَهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْلَعَمَوى الْمَعْوَى الْمَعْوَى وَالْمَسْكِينِ وَابْتِ السَّبِيلِ إِن كُمْتُم وَاللَهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْلَهُ وَالْمَسْكِينِ وَابْتِ السَّعِيلِ إِن كُمْتُم وَاللَّهِ وَمَا أَزَلْنَا عَلَى عَبْدِينَا وَهُم بِالْمُدَوَةِ الْقُصُوى وَالرَّحْبُ أَسْفَلَ مِنصَمْ وَلَقَ تَوْمَ وَلَكُونَ إِنَّا لَهُ وَاللَّهُ مَا أَلْعَمْوى وَاللَّحْمَة وَاللَّهُ عَلَى وَاللَهُ عَلَى وَعُم بِالْمُدَوَةِ الْقُصُوى وَالرَّحْبُ أَسْفَلَ مِنحُمُ وَلَكُونَ تَوَاعَدَتُمَ وَالرَّحْنَة مَنْ وَالْتَمَ مَن مَنْ مَ مَن مَنْ وَلَنَهُ أَنَهُ أَمَرًا وَلَوْسُولُولُ وَلِي وَلَعُرُقُ وَالْمُعَدَوةِ الْقُصْوى وَالرَحْبُ أَسْتُقْلَ مِنتَنَهُ وَلَنَ مَنْ عَامَلَ مِن مَعْنَا وَمُ مَاللَهُ أَلَي مَنْ وَاللَعْهِ وَالْتُعْتَقِي وَالْتُ مُنْ مَعْتَى وَعُمُ مَا مَنْهُ أَمْ أَنْهُ مَا أَنْ أَنْ عَلَى مَا مَعْنَ وَقُولُ وَلَكَنَانِ وَلَكُمُ مَنْ مَ وَالْوَقُ وَالْوَقُولَ وَلَكَنَ مَا مَنْ مَ مَنْ عَلَيْهِ مَا مَنْ مَ مَنْ عَالَهُ مَنْ عَلَى مَا مَعْنَ مَ مُولَى إِنْهُ أَعْنَ مِنْ مَنْ عَلَى مَ أَعْنَ مَنْ مَنْ مَنْ مَ مَنْ مَنْ مَنْ عَلْنَهُ مَنْ مَنْ مَنْ عَنْ مَنْ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ وَالْتُعُونَ وَلَنْ مَا مَنْ مَالَةُ وَلَكُنَ مَا مَنْ مَنْ مَنْ عَلَى مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَ مَنْ مَ مَا مَا أَنْوَا أَنْ مَا مَنْ مَا مُعْمَ وَالْعُولَةُ وَقَعْنُونَ وَالْتُعُولَ وَالْنَ مَا مَنْ مَ مَ أَعْذَي مَا مَ مَنْ مَ مَا مَا مُولَكُولَ وَالْنَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مُنْ مَا مَنْ مَ أَعْرَقُ وَ وَالْعُولَ مَا مَنْ أَنْ مَا مَ مَا مَا مُعْتَقُولُ مَنْ مَ مُولَكُ مَا مَا مُ وَالَكُ مَا مَا مَ مَا مَا مَا مَ مَا مَا مَنْ مَك

(١) في (ب): «وتُيَسَّرُ».

سورة الأنفال (٤٢)

وهم الذين فقدت آباؤهم وهم صغارٌ، جعل الله لهم خُمُسَ الخمس رحمةً بهم، حيث كانوا عاجزين عن القيام بمصالحهم، وقد فُقِدَ من يقوم بمصالحهم. والخمس الرابع: للمساكين؛ أي: المحتاجين الفقراء من صغار وكبار ذكور وإناث. والخمس الخامس: لابن السبيل، و[هو]<sup>(۱)</sup> الغريب المنقطَعُ به في غير بلده، وبعض المفسرين يقول: إن خمس الغنيمة لا يخرُجُ عن هذه الأصناف، ولا يلزم أن يكونوا فيه على السواء، بل ذٰلك تَبَعٌ للمصلحة، وهذا هو الأولى.

وجعل الله أداء المُخمس على وجهه شرطاً للإيمان، فقال: ﴿إِن كُنتم آمنتُم باللّه وما أنزلُنا على عبدِنا يوم الفرقانَ﴾: وهو يوم بدر، الذي فرَّق اللّه به بين الحقُّ والباطل، وأظهر الحقَّ وأبطل الباطل. ﴿يوم التقى الجمعانِّه: جمع المسلمين وجمع الكافرين؛ أي: إن كان إيمانُكم باللّه وبالحقُّ الذي أنزله اللّه على رسوله يوم الفرقان الذي حصل فيه من الآيات والبراهين ما دلَّ على أن ما جاء به هو الحقُّ. ﴿واللّه على كلُّ شيء قديرَهُ: لا يغالبه أحدٌ إلا غلبه.

(٢٤) (٤٢) (٤٤) (٤٤) المدينة؛ أي: بعد أوة الوادي القريبة من المدينة. وهم بعدوته؛ أي: جانبه البعيدة من المدينة؛ فقد جمعكم واد واحدٌ. (والركب): الذي خرجتُم لطلبه، وأراد الله غيره (أسفل منكم): مما يلي ساحل البحر. (ولو تواعدتُم): أنتم وإيًاهم على هذا الوصف وبهذه الحال، (لاختلفتُم في الميعاد)؛ تواعدتُم، البد من تقدُم أو تأخر أو اختيار منزل أو غير ذلك مما يعرض لكم أو لهم أي: لا بدَّ من تقدُم أو تأخر أو اختيار منزل أو غير ذلك مما يعرض لكم أو لهم يمد في الميعاد)؛ أي: لا بدً من تقدُم أو تأخر أو اختيار منزل أو غير ذلك مما يعرض لكم أو لهم يعد في في الميعاد)؛ أي: لا بدَّ من تقدُم أو تأخر أو اختيار منزل أو غير ذلك مما يعرض لكم أو لهم يعد في معادهم?

﴿إِذْ يُرِيكُهُمُ ٱللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيـلَاً وَلَوَ أَرْسَكُهُمُ حَيْثِيرًا لَّفَشِلْتُدُ وَلَنَنَزَعْتُدْ فِ

- كذا في (ب)، وفي (1): «هم». والصواب ما أثبت.
  - (٢) فى (ب): "عن ميعادكم".

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الأنفال (٤٣)

ٱلأَمْرِ وَلَنَحِنَّ ٱللَّهَ سَلَّمَ إِنَّـهُمْ عَلِيحٌ بِذَاتِ ٱلصُّـدُورِ ۞ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْنُمُ فِ أَعَبُنِكُمْ قَلِيلًا وَيُفَلِلْكُمْ فِي أَعَيْنِهِمْ لِيَقْضِى ٱللَّهُ أَسْرًا كَانَ مَفْعُولاً وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلأُمُورُ ۞ ﴾.

﴿٢٤﴾ وكان الله قد أرى رسولَه المشركين في الرؤيا العدو قليلاً، فبشَّر بذلك أصحابه، فاطمأنَت قلوبُهم وثبتت أفئدتهم. ﴿ولو أراكَهم اللهُ كثيراً»: فأخبرت بذلك أصحابك، ﴿لَفَشِلْتُم ولَتَنازَعْتُم في الأمرَ»: فمنكم من يرى الإقدامَ على قتالهم ومنكم من لا يرى ذلك، والتنازع مما يوجب الفشل<sup>(۱)</sup>، ﴿ولكنَّ الله سلَّمَ»؛ أي: لطف<sup>(۱)</sup>، ﴿ولكنَّ الله سلَّمَ»؛ أي: لطف<sup>(۱)</sup>، ﴿ولكنَّ الله مسلَّمَ»؛ أي: لطف<sup>(۲)</sup> بكم. ﴿إِنَّه عليمٌ بذات الصَّدورَ»؛ أي: بما فيها من ثبات وجَزَع وصدق وكذب، فعلم الله من قلوبكم ما صار سبباً للطفه وإحسانِه بكم وجَزَع وصدق وكذب، فعلم الله من قلوبكم ما صار سبباً للطفه وإحسانِه بكم وحدق رؤيا رسوله، فأرى الله من قلوبكم ما صار سبباً للطفه وإحسانِه بكم وصدق رؤيا رسوله، فأرى الله المؤمنين عدوَهم قليلاً في أعينهم، ويقلّلكم يا معشر وحتل المؤمنين، وحذلان الكافرين، الخرى ذلك القديم على أعينهم؛ وقتل قادتهم وقتل من نبات وحدق رؤيا رسوله، فأرى الله من قلوبكم ما صار سبباً للطفه وإحسانِه بكم وصدق رؤيا رسوله، فأرى الله المؤمنين عدوَهم قليلاً في أعينهم، ويقلّلكم يا معشر وحدق ألفرين في أعينهم، ويقلّلكم يا معشر وحدق المؤمنين في أعينهم، ويقلّلكم يا معشر وحدق رؤيا رسوله، فأرى الله المؤمنين عدوًهم قليلاً في أعينهم، ويقلّلكم يا معشر وحدل المؤمنين أوريا الخرى قليلة؛ لتُقْدِمَ كلَّ منهما على وقتل قادتهم ورؤساء الضلال منهم، ولم يَبْقَ منهم أحدً له اسم يذكر، فيتيسًر بعد ألك انقيادُهم إذا دُعوا إلى الله أمراً كان مفعولاً»: من نصر المؤمنين، وخذلان الكافرين، الأخرى. ﴿وإلى الله تُزجَعُ الأمورَه؛ أي: جميع أمور الخلاتق تَرْجِعُ إلى الله، فيميزُ الخبيتَ من الطب، ويحكم في الخلاتق بحميع أمور الخلاتق تَرْجِعُ إلى الله، ظلم.

﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا لَنِينَدٌ فِنَكَةُ فَانْبَتُوا وَأَذْكُرُوا ٱللَّهُ حَذِيرًا لَعَلَكُمْ لْفُلِحُونَ وَآطِيعُوا ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَكَرَعُوا فَنَفْشَلُوا وَبَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَآصَدُوا أَنَ ٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّبَرِينَ ٢ وَإِنَّهُ وَآطَيعُوا ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَكَرَعُوا فَنَفْشَلُوا وَبَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَآصَدُوا أَنَ ٱللَّهُ مَعَ الصَّبَرِينَ ٢ وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكَمُ الطَّرُا وَرِنَةَ ٱلنَّاسِ وَبَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ وَاللَّهُ بِمَا وَلا تَكُونُوا كَالَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكَمُ الطَّيْونَ ٱللَّاسِ وَبَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ عَنْمَانُونَ عَجْمَةُ وَاللَّهُ مِاللَّا وَرِنَةَ ٱلنَّاسِ وَبَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ عَملُونَ عُجِيطٌ ٢ وَإِذَا يَنْهُ مَا أَعْنَا مَنْ أَعْنَا لَمَ وَيَصَدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ وَاللَّهُ بِمَا اللَّاسِ وَيَصُدُونَ عَجْمَعُ وَاللَهُ مِن النَّاسِ وَيَصُدُونَ عَجْمَعُ الْنَوْمَ مِن النَاسِ وَيَعْمَدُونَ عَجْمَعُ أَنْتُومَ مِن النَاسِ وَيَعْمَانُونَ عَجْمَعُ فَي مَن النَاسِ وَاللَّهُ وَاللَهُ مِن النَّاسِ وَيَعْمَدُونَ عَيْمَ أَعْلَى مَن مَا أَيْوا مِنْهُ وَاللَهُ مِنْهُ وَالَكُمُ لَعْنَاسَ وَعَمْدُونَ عَجْمَةُ وَيَعْمَ أَنْ أَعْنَا مَنْ اللَهُ وَالَكُمُ الْنَاسِ وَيَعْمَدُونَ عَتَى اللَّهُ وَالَى اللَهُ مَنْ اللَهُ مَعْنَى عَتَسَلُونَ عُتَعْبَ وَي أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْتَ مِن اللَيْ مَن وَالَكُمُ اللَّهُ وَالَكُمُ اللَهُ عَرَضَ اللَهُ مِنْ إِن الْعَن مِن اللَهُ وَا إِن الْعَنْ مَنْ مَالَكُونَ عَنْ أَنْهُ مَا لَكُنا الْمُنْ عَوْنَ الْنَا مِي عَتَ عَالَ إِنَا مَنْ وَالَكُمُ وَالَكُونَ الْنَا مَنْ اللَهُ وَاللَهُ فَنَا اللَهُ وَالَكُمُ وَاللَهُ مَا مَن اللَهُ عَالَى اللَهُ مَالَى اللَهُ وَا عَامَ وَا عَالَهُ مَنْ مَا مَالَكُونَ مَا مَا أَنْ أَنْهُ مَا وَيَ مَا مُعَنْ أَوْمَ مُوالَ اللَهُ مَالَكُمُ مَالَكُونَ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مَا مَا إِنَا مَاللَهُ وَالَكُمُ مَالَكُمُ مَالَعُ مَعْنَ مَالَكُمُ مَالَكُونُ مُوالَ إِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْعَانُ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مُوا مَا إِنَ مَا مَعْتُ مَ مَالَةُ مَنْ مَا مَا إِنَا مَعْ مَا مَا مَا مَالَع

- (۱) فى (ب): «ومنكم من لا يرى ذلك، فوقع من الاختلاف والتنازع».
  - (٢) في (ب): «فلطف».

٤٥% يقول تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا إذا لَقيتُم فنتُه؛ أي: طائفة من الكفار تقاتلكم، ﴿فَاتُبُتُواَهُ: لَقتالها، واستعمِلوا الصبر وحبس النفس على لهذه الطاعة الكبيرة، التي عاقبتُها العزُّ والنصر، واستعينوا على ذلك بالإكثار من ذكر الله (لعلكم تفلحون)؛ أي: تدركون ما تطلبون من الانتصار على أعدائكم؛ فالصبر والثبات والإكثار من ذكر الله والثبات والثبات والإكثار من ذكر الله والثبات والثبات والثبات والثبات والنصر.

£ سورة الأنفال (٤٥ ـ ٤٨)

٤٦﴾ ﴿وأطيعوا الله ورسوله﴾: في استعمال ما أمرا به والمشي خلف ذلك في جميع الأحوال، ﴿ولا تنازعوا﴾: تنازعاً يوجِبُ تشتُت القلوب وتفرقها، ﴿ فتفشلوا﴾؛ أي: تجبُنوا، ﴿وتذهبَ ريحُكمَ﴾؛ أي: تنحلُ عزائمكم وتُفرَّقُ قوتكم ويُزفَعُ ما وُعِدتم به من النصر على طاعة الله ورسوله، ﴿واصبروا﴾: نفوسَكم على طاعة الله. ﴿ إنَّ الله مع الصابرين؟: بالعون والنصر والتأييد.

(٤٧) واخشعوا لربكم واخضعوا له، ﴿ولا تكونوا كالذين خَرَجوا من ديارهم بطراً ورِئاءَ الناس ويصدُون عن سبيل الله؟ أي: لهذا مقصدهم الذي خرجوا إليه، ولهذا الذي أبرزهم من ديارهم؟ لقصد الأشر والبطر في الأرض، وليراهم الناس ويفخروا لديهم، والمقصود الأعظم أنهم خرجوا ليصدُوا عن سبيل الله من أراد ويفخروا لديهم، والمقصود الأعظم أنهم خرجوا ليصدُوا عن سبيل الله من أراد ميفروا لديهم، والمقصود الأعظم أنهم خرجوا ليصدُوا عن سبيل الله من أراد من ويفخروا لديهم، والمقصود الأعظم أنهم خرجوا ليصدُوا عن سبيل الله من أراد ويفخروا لديهم، والمقصود الأعظم أنهم خرجوا ليصدُوا عن سبيل الله من أراد مناوكه. ﴿والله بما يعملون محيطٌ»: فلذلك أخبركم بمقاصدهم، وحدَّركم أن من أراد منهم؟ والمقصود الأعظم أنهم خرجوا ليصدُوا عن سبيل الله من أراد منوكه. ﴿والله بما يعملون محيطٌ»: فلذلك أخبركم بمقاصدهم، وحدَّركم أن وحدَّركم أن ويفخروا بهم؟ فإنه سيعاقبهم على ذلك أشدً العقوبة، فليكن قصدُكم في خروجكم وجدًا الله يعالي، وعليه، وعليك أحدركم الموصلة إلى معلون محيطٌ»: وعليك أخبركم بمقاصدهم، وحدَّركم أن وحدَّركم أن أراد منوكة. ﴿والله بما يعملون محيطٌ»: فلذلك أخبركم بمقاصدهم، وحدَّركم أن وحدَّركم أن من أراد منوكة. ﴿والله بما يعملون محيطٌ» الله أله العقوبة، فليكن قصدُكم في خروجكم وجدي الله وجدَ الله وجدَا الله القوبة، فليكن قصدُكم في خروجكم وجدَ وجدَ وجدَ الله وحدَّرة، والمو الموصلة إلى سبيل الله وعابه، وعابه، وجذب الله القوبم الموصل لجنات النعيم.

(٨٤) ﴿وإذ زيَّنَ لهم الشيطان أعمالهم»: حسَّنها في قلوبهم [وخدعهم]، ﴿وقال لا غالبَ لكمُ اليومَ من الناس»: فإنكم في عَدَدٍ وعُدَدٍ وهيئةٍ لا يقاومكم فيها محمدٌ ومن معه. ﴿وإني جارٌ لكم»: من أن يأتيكم أحدٌ ممَّن تخشون غائلته؛ لأنَّ إبليس قد تبدَّى لقريش في صورة سراقة بن مالك بن جُعْشُم المدلجي، وكانوا يخافون من بني مدلج لعداوة كانت بينهم، فقال لهم الشيطان: أنا جارٌ لكم! فاطمأنت نفوسُهم وأتوا على حَرْدٍ قادرينَ. فلما ﴿تراءتِ الفئتان»: المسلمون والكافرون، فرأى الشيطان جبريلَ عليه السلام يَزَع الملائكة؛ خاف خوفاً شديداً، ﴿ونكص على عقبيه»؛ أي: ولى مدبراً، ﴿وقالَهُ: لمن خدعهم وغرهم: ﴿إني بريء منكم إني أرى ما لا ترونَه؛ أي: أرى الملائكة الذين لا يدان لأحد بقتالهم؛ ﴿اني أخاف الله؟؛ أي: أخاف أن يعاجِلَني بالعقوبة في الدنيا، ﴿والله شديد العقاب»

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنفال (٤٩ ـ ٥٠)

ومن المحتمل أن يكون الشيطان [قد] سوَّلَ لهم، ووسوس في صدورهم أنَّه لا غالبَ لهم اليوم من الناس وأنَّه جار لهم، فلما أوردهم موارِدَهم؛ نكص عنهم، وتبرَّأ منهم؛ كما قال تعالى: ﴿كَمَثَل الشيطان إذْ قال للإنسانِ اكفُرْ فلمًا كَفَرَ قال إنِّي بريءٌ منك إني أخافُ اللهَ ربَّ العالمين فكانَ عاقِبَتَهُما أنَّهما في النارِ خالِدَيْن فيها وذٰلك جزاء الظالمين﴾.

(٤٩) ﴿إذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرضٌ ؛ أي: شكَّ وشبهةٌ من ضعفاء الإيمان للمؤمنين حين أقدموا مع قلَّتهم على قتال المشركين مع كثرتهم: خُورَ هُؤلاء دينُهم ؟ أي: أوردهم الدينُ الذي هم عليه هٰذه الموارد التي لا يدان لهم بها ولا استطاعة لهم بها، يقولونه احتقاراً لهم واستخفافاً لعقولهم، وهم والله الأخفاء عقولاً الضعفاء أحلاماً ؛ فإنَّ الإيمان يوجبُ لصاحبه الإقدام على الأمور الهائذي يعلم أنه ما من حول ولا قوة ولا استطاعة لهم بها، يقولونه احتقاراً لهم واستخفافاً لعقولهم، وهم والله والأخفاء عقولاً الضعفاء أحلاماً ؛ فإنَّ الإيمان يوجبُ لصاحبه الإقدام على الأمور الهائلة التي لا يقدم عليه أولا المتحفافاً لعقولهم، وهم والله والمائذي عقولاً الضعفاء أحلاماً ؛ فإنَّ الإيمان يوجبُ لصاحبه الإقدام على الأمور يعلم أنه ما من حول ولا قوة ولا استطاعة لأحد إلا بالله تعالى، وأنَّ الخلق لو يعلم أنه ما من حول ولا قوة ولا استطاعة لأحد إلا بالله تعالى، وأنَّ الخلق لو يعمروه؛ لم يضروه؛ إلا بشيء قد كتبه الله عليه، وعلم أنه على الحق المائلة الذي يضروه؛ لم يضروه ؛ إلا بشيء قد كتبه الله عليه، وعلم أنه على الله الذي يضروه؛ لم يضروه ؛ إلا بالله تعالى، وأنَّ الخلق لو يضروه؛ لم يضروه ؛ إلا بشيء قد كتبه الله عليه، وعلم أنه على الحق من تعلى أن وأن الخلق لو يضروه؛ لم يضروه ؛ إلا بشيء قد كتبه الله عليه، وعلم أنه على الحق، وأن الله يورو وكن وائقاً بربه مطمئن القلب لا فزعاً ولا جباناً، ولهذا قال: ﴿ومن يتوكل على الله وكن وأن الله عليه، وعلم أنه على الحق، وأن الله وكن وكن وائقاً بربه مطمئن القلب لا فزعاً ولا جباناً، ولهذا قال: ﴿ومن يتوكل على الله فإنَّ الله فإنَّ الله عزيزَه : لا يغالبُ قونَه قوةً وحكيمُه: فيما قضاه وأجراه.

﴿وَلَوَ قَـرَىٰٓ إِذْ يَـنَوَفَى الَّذِينَ حَـفَرُواْ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَـرَهُمْ وَدُونُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ۞ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَبْدِيكُمْ رَأَتَ ٱللَهَ لَيْسَ بِظَلَمَرِ لِلْقِبِيدِ ۞ كَدَأْبِ مَالِ فِرْعَوْتُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَفُرُا بِمَايَنِ ٱللَهِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَهُ بِدُنُوبِهِدْ إِنَّ ٱللَهَ قَوِىُّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾.



١٥) ذلك العذاب حصل لكم غير ظلم ولا جور من ربكم، وإنما هو بما قدَّمت أيديكم من المعاصي التي أثرت لكم ما أثرت.

أسورة الأنفال (١ ه ـ ٤ ٥)

﴿ذَلِكَ مِأْتَ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا يَسْمَةُ أَنْمَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا مِأَنفُسِمٍمْ وَأَتَ اللَّهَ سَمِيعُ عَلِيهُ ۞ ڪَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَبُوا بِتَايَتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكْنَهُم بِدُنوُبِهِـز وَأَغَرَهْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَكُلُّ كَانُوا طَلِيمِينَ ۞ ﴾.

(٥٣) ﴿ذَلكَ»: العذاب الذي أوقعه الله بالأمم المكذّبة<sup>(١)</sup> وأزال عنهم ما هم فيه من النّعم والنعيم بسبب ذنوبهم وتغييرهم ما بأنفسهم، فإنَّ ﴿اللّه لم يكن مغيّراً نعمة أنعمها على قوم»: من نعم الدَّين والدَّنيا، بل يبقيها ويزيدُهم منها إن ازدادوا له شكراً، (حتى يغيّروا ما بأنفسهم): من الطاعة إلى المعصية، فيكفروا نعمة الله، ويبدَّلوا بها كفراً، فيسلُبُهم إيَّاها ويغيَّرها عليهم كما غيروا ما بأنفسهم، ولله الحكمة في ذَلك والعدل والإحسان إلى عباده<sup>(٢)</sup>؛ حيث لم يعاقبهم إلَّا بظُلمهم، وحيث جَذَبَ قلوب أوليائه إليه بما يذيق العباد من النَّكال إذا خالفوا أمره. ﴿وأنَّ اللّه سميعٌ عليمٌ»: يسمع جميعُ ما نطق به الناطقون، سواءٌ من أسرَّ القول ومن جهر به. ويعلم ما تنطوي عليه الضمائرُ وتخفيه السرائرُ، فيُجري على عباده من الأقدار ما اقتضاه علمُهُ، وجرت به مشيئتُهُ.

٤٥٤ (كدأب آل فرعون)؛ أي: فرعون وقومه، ﴿والذين من قبلهم كذَّبوا بآيات ربِّهم): حين جاءتهم، ﴿فأَهْلَكناهم بذُنوبهم): كل بحسب جرمه، ﴿وأَغْرَقنا آلَ فرعون وكلِّهُ: من المهلَكين المعذَّبين ﴿كانوا ظالمين؟: لأنفسهم ساعين في هلاكها، لم يظلمهُمُ الله ولا أَخَذَهم بغير جُرم اقترفوه؛ فليحذر المخاطَبون أن يشابهوهم في الظلم، فيُحِلَّ الله بهم من عقابه ما أحلَّ بأولتْك الفاسقين.

(۲) في (ب): «على عباده».

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الأنفال (٥٥ ـ ٥٨)

﴿إِنَّ شَرَّ الدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ الَّذِينَ عَلَمَدَنَّ مِنْهُمْ نُمَّ يَنْقُشُونَ عَمْدَهُمْ فِي كُلِ مَرَّةِ وَهُمْ لَا يَنْقُونَ ۞ فَإِمَّا تَنْفَفَنَّهُمْ فِي ٱلْحَرْبِ فَشَرِّد بِهِم مَّنَ خَلَفَهُمْ لَمَلَهُمْ [يَ**لَحَرُونَ]<sup>(۱)</sup> ۞**.

٥٥ ـ ٥٦ لمؤلاء الذين جمعوا لهذه الخصال الثلاث ـ الكفر وعدم الإيمان والخيانة ـ بحيث لا يثبُتون على عهد عاهدوه ولا قول قالوه هم (شرُّ الدوابُ عند الله): فهم شرٌّ من الحمير والكلاب وغيرها؛ لأنَّ الخير معدوم منهم، والشرَّ متوقَّع فيهم.

(٥٧) فإذهابُ لهؤلاء ومحقُهم هو المتعيِّن؛ لئلاً يسري داؤهم لغيرهم، ولهذا قال: ﴿ فَإَمَّا تَنْقَفَنَهُم في الحربِ؟؛ أي: تجدنَّهم في حال المحاربة؛ بحيث لا يكون لهم عهدُ وميثاقٌ. ﴿ فَشَرِّدْ بهم مَنْ خَلْفَهم؟؛ أي: نكَّل بهم غيرهم، وأوقِعْ بهم من العقوبة ما يصيرون<sup>(٢)</sup> عبرةً لمن بعدهم، ﴿ لعلَّهم؟؛ أي: من خلفهم [يتقون]<sup>(٣)</sup> معيرون<sup>(٢)</sup> عبرةً لمن بعدهم، ﴿ لعلَّهم؟؛ أي: من خلفهم [يتقون]<sup>(٣)</sup> صنيعهم؛ لئلاً يصيبهم ما أصابهم. ولهذه من فوائد العقوبات والحدود المرتَبة على المعاصي أنها سببٌ لازدجار من لم يعمل المعاصي بل وزجراً لمن عملها أن لا يعاورون<sup>(٢)</sup> عبرةً لمن بعدهم، ولعلَّهم؟؛ أي: من خلفهم إلى من خلفهم إلى العقوبة ما يصيرون<sup>(٢)</sup> عبرةً لمن بعدهم، ولعلَّهم؟؛ أي: من خلفهم العقوبات والحدود المرتَبة على علي عليهم عليهم، لها معيمهم المعاصي بل وزجراً لمن عملها أن لا المعاصي أنها سببٌ لازدجار من لم يعمل المعاصي بل وزجراً لمن عملها أن لا يعاورها. ودل تقييدُ لهذه العقوبة في الحرب أنَّ الكافر ولو كان كثير الخيانة سريع الغدر؛ أنه إذا أعطِيً عهداً؛ لا يحوز خيانته وعقوبته.

﴿وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَأَنْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَآءٍ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمَآبِنِينَ ﴿

(٨٥) أي: وإذا كان بينك وبين قوم عهدٌ وميثاقٌ على ترك القتال، فخفتَ منهم خيانةً؛ بأن ظهر من قرائن أحوالهم ما يدلُّ على خيانتهم من غير تصريح منهم بالخيانة. ﴿ فانبِذ إليهم؟ : عهدَهم؛ أي : ارمه عليهم، وأخبرهم أنَّه لا عهدَ بينك وبينهم ﴿ على سواع؟؛ أي : حتى يستوي علمُك وعلمُهم بذلك، ولا يحلُّ لك أن تغدرهم أو تسعى في شيء مما مَنعَهُ موجبُ العهدِ حتى تخبرهم بذلك. ﴿ إنَّ الله لا يُحِبُّ الخائنين؟ : بل يُبْخِضُهم أشدَّ البغض؛ فلا بدَّ من أمرِ بيِّن يبرئكم من الخيانة. ودلَّت الآية على أنه إذا وجدت الخيانة [المحققة]<sup>(٤)</sup> منهم؛ لم يحتج أن

- (١) في النسختين: «يتقون».
- (٢) كذا في النسختين وفي (أ) زيادة «به» بخط مغاير فوق السطر.
- (٣) كذا في النسختين.
  (٤) كذا في (ب). وفي (أ): «المحقة».



ينبذ إليهم عهدَهم؛ لأنَّه لم يخفَ منهم، بل عُلِمَ ذُلك، ولعدم الفائدة، ولقوله: (على سواءِ)، وهنا قد كان معلوماً عند الجميع غدرُكم. ودلَّ مفهومُها أيضاً أنه إذا لم يخف منهم خيانةً؛ بأن لم يوجد منهم ما يدلُّ على ذلك؛ أنَّه لا يجوز نبذ العهد إليهم، بل يجب الوفاء [به] إلى أن تتمَّ مدتُه.

سورة الأنفال (٥٩ \_ ٦٠)

﴿وَلَا يَحْسَبُنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوٓاً إِنَّهُمْ لَا يُعْجِزُونَ ٢

٩ ٩ أي: لا يحسب الكافرون بربِّهم المكلُبون بآياته أنهم سبقوا الله وفاتوه؛ فإنهم لا يعجزونه، والله لهم بالمرصاد، وله تعالى الحكمة البالغة في إمهالهم وعدم معاجلتهم بالعقوبة، التي من جملتها ابتلاء عباده المؤمنين وامتحانُهم وتزوُّدهم من طاعته ومراضيه ما يصلون به إلى المنازل العالية واتصافُهم بأخلاق وصفات لم يكونوا بغيره بالغيها؛ فلهذا قال لعباده المؤمنين:

﴿وَأَعِـدُوا لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ ثُرِّهِبُونَ بِدٍ. عَدُقَ ٱللَهِ وَعَدُوَّكُمْ وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِد لَا نَعْلَمُونَهُمٌ ٱللَهُ يَعْلَمُهُمٌ وَمَا تُنفِقُوا مِن شَىءٍ فِ سَبِيلِ ٱللَهِ يُوَفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُدْ لَا لُظْلَمُونَ ٢

﴿١٦ ﴾ أي: ﴿وأُعدُوا﴾: لأعدائكم الكفار الساعين في هلاككم وإبطال دينكم، ﴿ما استطعتُم من قوَّةٍ﴾؛ أي: كل ما تقدرون عليه من القوَّة العقليَّة والبدنيَّة وأنواع الأسلحة ونحو ذلك مما يعين على قتالهم، فدخل في ذلك أنواع الصناعات التي تُعمل فيها أصنافُ الأسلحة والآلات من المدافع والرشاشات والبنادق والطيارات الجويَّة والمراكب البريَّة والبحريَّة [والحصون] والقلاع والخنادق وآلات الدفاع والرأي والسياسة التي بها يتقدَّم المسلمون ويندفعُ عنهم به شرُ أعدائهم وتعلُّم الرمي والرأي والسياسة التي بها يتقدَّم المسلمون ويندفعُ عنهم به شرُ أعدائهم وتعلُّم الرمي إلى معداد بالمراكب المحتاج إليها عند القتال، ولهذا قال تعالى: ﴿ومِن رِباط الخيل تُرهِبونَ به عدوَّ الله وعدوَّكمَ»: وهذه العلة موجودةً فيها في ذلك الزمان، وهي إرهاب الأعداء. والحكمُ يدور مع علَّه؛ فإذا كان موجوداً شيء<sup>(٢)</sup> أكثر إرهاباً منها إرهاب الأعداء. والحكمُ يدور مع علَّه؛ فإذا كان موجوداً شيء<sup>(٢)</sup> أكثر إرهاباً منها إرهاب الأعداء. والحكمُ يدور مع علَّه؛ فإذا كان موجوداً شيء المورات البريَّة والهوائيَّة المعدًّة للقتال التي تكون النكاية فيها أكثر إرهاباً منها ماعداً ماليه الذي كان منها إرهاباً منها الموراً

- (١) أخرجه مسلم (١٩١٧) عن عقبة بن عامر.
- (٢) في (ب): «شيئاً»؟ وعدلت في (أ): «شيء» بخط مغاير.

سورة الأنفال (٦٦ ـ ٦٣) 🐻 🕬

بالاستعداد بها والسعي لتحصيلها، حتى إنها إذا لم توجد إلا بتعلَّم الصناعة؛ وجب ذلك؛ لأنَّ ما لا يتمُ الواجب إلا به فهو واجب. وقوله: ﴿تُزهِبونَ به عدوَّ اللَّهِ وعدوُكم﴾: ممن تعلمون أنهم أعداؤكم، ﴿وآخرين مِن دونهم لا تعلمونَهم﴾: ممَّن سيقاتلونكم بعد لهذا الوقت الذي يخاطبهم الله به، ﴿الله يعلمُهم﴾: فلذلك أمرهم بالاستعداد لهم. ومن أعظم ما يُعين على قتالهم بذلُ النفقات المالية في جهاد الكفار، ولهذا قال تعالى مرغباً في ذلك: ﴿وما تنفقوا من شيء في سبيل الله﴾: قليلاً كان أو كثيراً، ﴿يوفَ إليكم﴾: أجره يوم القيامة مضاعفاً أضعافاً كثيرة، حتى إن النفقة في سبيل الله تضاعف إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ﴿وأنتم لا تُظلمونَ»؛ أي: لا تُنْقَصون من أجرها وثوابها شيئاً.

وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحْ لَمَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ () وَإِن يُرِيدُوا أَن يَعْدَعُوكَ فَإِنَّ مَنْ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ () وَإِن يُرِيدُوا أَن يَعْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسَبَكَ اللَّهُ هُوَ اللَّذِي أَيْفَرِيهِمْ لَوَ أَلَفَتَ يَعْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسَبَكَ اللَّهُ هُوَ اللَّذِي أَيْفَرِيهِمْ لَوَ أَلْفَقَتِ يَعْدَعُوكَ فَإِنَّ مَعْدَعُوكَ فَإِنَّ مَعْدَعُ فَا حَدَى اللَّهُ عَلَيْ وَالْعَوْمِينِينَ اللَّهُ وَأَلَفَ بَيْنَهُ أَوَ إِنَعْقَتَ يَعْدَعُوكَ فَا عَلَى اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ عَنْهُ إِنَّا اللَّهُ الْعَنْقُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ أَلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَيْنَ مَنْ اللَّهُ اللَّ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَا اللَّقَتَ بَيْرَتَ عُلُوبِهِمْ وَلَنَكَنَ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا إِنَهُ مَنْ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا إِنَّهُ عَالَيْ مَ اللَّهُ مَا إِنَّا الْعَنْ يَعْتَعُ مَا أَلَفَ مَعْتَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْتَعُولُ عَامَةً إِنَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْتَ عَلَيْ مَنْ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مَعْتُهُمُ إِنَّهُ مَ إِنَّ مُ إِنَا الْعَنْ عَالَهُ مَا إِنَا الْعَنْ عَالَهُ مَا إِنَهُ مَعْتَ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ مَا إِنَا إِنَّا اللَهُ مَا عَامَةُ مَا أَنَهُ مَا إِنَ أَنَ مَا الْعَنْ عَالَيْ مَا لَكُولُ مَا عَلَيْ مَا الْحَالَ الْحَالَةُ مَا إِنَهُ مَا إِنَهُ مَا إِنَا اللَيْ عَامَةُ مَا إِنَا اللَيْ اللَهُ مَا اللَهُ مَا اللَهُ مَا الْحَامَةُ مَا مَا إِنَا الْحَالَةُ مَا اللَهُ مَا اللَهُ مَا الْحَامَةُ مَا الْحَامِ مِنْ الْعَامَةُ مَ مَالَوْنِي مَا إِنَا مَا إِنَا اللَهُ إِنَا اللَّذِي عَامَةُ مَا إِنَا مَا إِنَا إِنَا مَا الْعَامَةُ مَا اللَّ مُوالُولُ مَا إِنَا إِنَا إِنَا مَا اللَهُ مَا مَا إِنَا إِنَا مَا إِنَا مَا إِنْ مَا الْحَامَةُ مَا مَا مَا أَن مُوالُولُولُولُكُومَ مَا إِنَا مَا مَا مَا إِنَا إِنَا إِنَا اللَهُ مَا مَا مَا إِنَا مَا مَا مَا مُولُولُولُ مَا مَا مَا مَا مَا مُولُولُ مَا مُولُولُ مَا مَا مَا مَا مُعَامِ مَا مَا مَا مُولُولُولُولُكُومُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُولُ مَائِعُ مَا مَا مَا مَا مَالَكُولُولُهُ مَا مَا م

﴿٦١﴾ يقول تعالى ﴿وإن جنحوا﴾؛ أي: الكفار المحاربون؛ أي: مالوا إلى السَّلَم؛ أي: الصلح وترك القتال، ﴿فاجنح لها وتوكَّل على اللّه﴾؛ أي: أجبهم إلى ما طلبوا متوكلاً على ربِّك؛ فإنَّ في ذٰلك فوائد كثيرةً: منها: أن طلب العافية مطلوبٌ كلَّ وقت؛ فإذا كانوا هم المبتدئين في ذٰلك؛ كان أولى لإجابتهم.

ومنها: أن في ذلك إجماماً لِقُواكم واستعداداً منكم لقتالهم في وقت آخر إن احتيج إلى ذلك<sup>(١)</sup>. ومنها: أنّكم إذا أصلحتُم وأمن بعضكم بعضاً وتمكَّن كلِّ من معرفة ما عليه الآخر؛ فإن الإسلام يعلو ولا يُعلى عليه؛ فكلُّ مَن له عقلَ وبصيرة إذا كان معه إنصافٌ؛ فلا بدَّ أن يؤثره على غيره من الأديان؛ لحسنه في أوامره ونواهيه، وحسنه في معاملته للخلق والعدل فيهم. وأنه لا جور فيه ولا ظلم بوجه؛ فحينئذ يكثر الراغبون فيه والمتَّبعون له، فصار هٰذا السلم عوناً للمسلمين على الكافرين.

٦٢ - ٦٢ ولا يُخاف من السلم إلا خَصْلة واحدة، وهي أن يكون الكفار

في (ب): «احتيج لذلك».

قصدهم بذلك خَذْع المسلمين وانتهاز الفرصة فيهم، فأخبرهم الله أنَّه حسبُهم وكافيهم خداعهم، وأنَّ ذلك يعود عليهم ضرره، فقال: ﴿وإن يريدوا أن يَخدَعوك فإنَّ حسبَك الله؟؛ أي: كافيك ما يؤذيك، وهو القائم بمصالحك ومهمَّاتك؛ فقد سبق لك من كفايته لك ونصره ما يطمئنَّ به قلبك، فَلَهُوَ ﴿الذي أَيَّدك بنصره وبالمؤمنين؟؛ أي: أعانك بمعونة سماويَّة، وهو النصر منه الذي لا يقاومه شيء، ومعونة بالمؤمنين بأن قيَّضهم لنصرك، ﴿وألَّف بين قلوبهم؟: فاجتمعوا، وائتلفوا، وازدادت قوَّتهم بسبب اجتماعهم، ولم يكن هذا بسعي أحدٍ، ولا بقوّة غير قوَّة وازدادت قوَّتهم بسبب اجتماعهم، ولم يكن هذا بسعي أحدٍ، ولا يقدر على تقليب الله، فلو ﴿أنفقت ما في الأرض جميعاً؟: من ذهبٍ وفضة وغيرهما لتأليفهم بعد تلك النفرة والفرقة الشديدة، ﴿ما ألَّفْتَ بين قلوبهم؟: لأنه لا يقدر على تقليب تلك النفرة والفرقة الشديدة، ﴿ما ألَّفْتَ بين قلوبهم؟: واذكروا نعمة الله عليكم إذ ألَّف بين قلوبهم وجمعها بعد الفرقة؛ كما قال تعالى: ﴿واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتُم أعداء فألف بين قلوبهم وجمعها بعد الفرقة؛ كما قال تعالى: ﴿واذكروا نعمة الله عليكم إذ فانقذكم منها؟.

FOI سورة الأنفال (FOI ـ ٦٤)

٤٦٤ ثم قال تعالى: ﴿يا أيها النبيَّ حسبك الله؟؛ أي: كافيك، ﴿ومن اتَّبعك من المؤمنين؟؛ أي: وكافي أتباعك من المؤمنين. وهذا وعدٌ من الله لعباده المؤمنين المتَّبعين لرسوله بالكفاية والنصرة على الأعداء؛ فإذا أتوا بالسبب الذي هو الإيمان والاتباع؛ فلا بدَّ أن يكفِيَهم ما أهمَّهم من أمور الدين والدنيا، وإنما تتخلَّف الكفاية بتخلُف شرطها.

﴿يَتَأَيُّهُا النَّبِيُّ حَتِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِنَالِ إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَدِيرُونَ يَغْلِبُوا مِائَنَيْنِ وَإِن يَكُن مِنكُمْ مِنافَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفُ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَفَقَهُونَ ٢ الْنَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَتَ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ مِنائِةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمُ آلَفٌ يَغْلِبُوا آلفَيْنِ بِإِذَنِ اللَّهِ وَاللَهُ مَعَ الصَّنبِينَ ٢

(٣٦) يقول تعالى لنبيه ﷺ: ﴿يا أَيُّها النبيُ حرَّض المؤمنين على القتال؟! أي: حُتَّهم ونهِّضْهم إليه بكل ما يقوِّي عزائمهم وينشط هممهم؛ من الترغيب في الجهاد ومقارعة الأعداء، والترهيب من ضدً ذلك، وذكر فضائل الشجاعة والصبر، وما يترتَّب على ذلك من خير الدنيا والآخرة، وذكر مضارً الجبن، وأنه من الأخلاق الرذيلة المنقصة للدين والمروءة، وأن الشجاعة بالمؤمنين أولى من غيرهم، ﴿إن

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنفال (٦٦)

تكونوا تألمونَ فإنَّهم يألمونَ كما تألمونَ وترجونَ من الله ما لا يرجون». ﴿إِن يَكُن منكم»: أيها المؤمنون، ﴿عشرون صابرون يغلبوا مائتين وإن يكن منكُم مائةٌ يغلبوا ألفاً من الذين كفروا»: يكون الواحد بنسبة عشرة من الكفار، وذلك بأنَّ الكفار ﴿قومٌ لا يفقهونَ»؛ أي: لا علم عندهم بما أعدَّ الله للمجاهدين في سبيله؛ فهم يقاتلون لأجل العلوُ في الأرض والفساد فيها، وأنتم تفقهون المقصود من القتال أنَّه الله، وهٰذه كلُها دواع للشجاعة والصبر والإقدام على القتال.

(٦٦) ثُمَّ إن هٰذا الحكم خففه الله على العباد، فقال: ﴿الآن خفَّف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفاً»: فلذلك اقتضت رحمته وحكمته التخفيف. ﴿فإن يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين وإن يكن منكم ألفٌ يغلبوا ألفين بإذن الله والله مع الصابرين»: بعونه وتأييده.

ولهذه الآيات صورتها صورة الإخبار عن المؤمنين بأنهم إذا بلغوا لهذا المقدار المعيَّن يغلبون ذلك المقدار المعيَّن، في مقابلته من الكفار، وأن الله يمتنَّ عليهم بما جعل فيهم من الشجاعة الإيمانية، ولكنَّ معناها وحقيقتها الأمر، وأنَّ الله أمر المؤمنين في أول الأمر أن الواحد لا يجوز له أن يفرَّ من العشرة والعشرة من المائة والمائة من الألف، ثم إنَّ الله خفَّف ذلك، فصار لا يجوز فرار المسلمين من مثليهم من الكفار؛ فإن زادوا على مثليهم؛ جاز لهم الفرار.

**أحدهما:** أنها بصورة الخبر، والأصل في الخبر أن يكون على بابه، وأنَّ المقصود بذلك الامتنان والإخبار بالواقع.

والثاني: تقييدُ ذٰلك العدد أن يكونوا صابرين؛ بأن يكونوا متدرِّبين على الصبر، ومفهوم هذا أنَّهم إذا لم يكونوا صابرين؛ فإنه يجوز لهم الفرار، ولو أقل من مثليهم، إذا غَلَبَ على ظنَّهم الضرر؛ كما تقتضيه الحكمة الإلهية.

ويجاب عن الأول بأنَّ قوله: ﴿الآن خفَّف اللَّه عنكم...﴾ إلى آخرها: دليلٌ على أن لهذا الأمر<sup>(١)</sup> لازمٌ وأمر محتَّم، ثم إن اللَّه خفَّفه إلى ذُلك العدد؛ فهٰذا ظاهرٌ في أنه أمر، وإن كان في صيغة الخبر، وقد يقال: إن في إتيانه بلفظ الخبر

(۱) في (ب): «أمر».



FOR سورة الأنفال (٦٧ لـ ٦٨)

نكتةٌ بديعة لا توجد فيه إذا كان بلفظ الأمر، وهي تقوية قلوب المؤمنين، والبشارة بأنهم سيغلبون الكافرين.

ويجاب عن الثاني: أن المقصود بتقييد ذلك بالصابرين أنه حثٍّ على الصبر، وأنه ينبغي منكم أن تفعلوا الأسباب الموجبة لذلك؛ فإذا فعلوها؛ صارت الأسباب الإيمانيَّة والأسباب الماديَّة مبشُرة بحصول ما أخبر الله به من النصر لهذا العدد القليل.

أما كَانَ لِنَبِي أَن بَكُونَ لَهُ أَسَرَىٰ حَتَى يُنْعِنُ فِي ٱلأَرْضُ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدَّنْيَا وَاللَهُ يُرِيدُ ٱلأَخِرَةُ وَٱللَهُ عَزِيرُ حَكِيمُ إلى لَوَلَا كِنَبُ مِنَ ٱللَهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذَتُمْ عَذَابً عَظِيمٌ اللَّهُ فَكُلُوا مِمَا غَنِمْتُمْ حَلَلًا طَبِّبًا وَٱنْقُوا ٱللَهُ إِنِ ٱللَهِ عَفُورٌ رَحِيمٌ إلى ﴾.

(٦٧) هذه معاتبة من الله لرسوله وللمؤمنين يوم بدر إذ أسروا المشركين وأبقوهم لأجل الفداء، وكان رأي أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في هذه الحال قتلهم واستئصالهم، فقال تعالى: ﴿ما كان لنبيَّ أن يكونَ له أسرى حتًى يُنْخِنَ في الأرض؟ إذر أي: ما ينبغي ولا يليق به إذا قاتل الكفار الذين يريدون أن يطفئوا نور الله، ويسعَوْن لإخماد دينه وأن لا يبقى على وجه الأرض مَن يعبدُ الله أن يتسرَّع إلى أسرهم وإبقائهم لأجل الفداء الذي يحصُلُ منهم، وهو عَرَضٌ قليل يالنسبة إلى أله، ويسعَوْن لإخماد دينه وأن لا يبقى على وجه الأرض من يعبدُ الله أن يتسرَّع إلى أسرهم وإبقائهم لأجل الفداء الذي يحصُلُ منهم، وهو عَرَضٌ قليل بالنسبة إلى أمصرهم وإبقائهم لأجل الفداء الذي يحصُلُ منهم، وهو عَرَضٌ قليل بالنسبة إلى يوسروا؛ فإذا أتخنوا، وبَطَلَ شرَّهم؛ فما دام لهم شرَّ وصولةً؛ فالأوفق أن لا المصلحة المقتضية لإبادتهم وإبطال شرَّهم؛ فما دام لهم شرَّ وصولةً؛ فالأوفق أن لا المصلحة المقتضية لإبادتهم وإبطال شرَّهم؛ فما دام لهم شرَّ وصولةً؛ فالأوفق أن لا المصلحة المقتضية لإبادتهم وإبطال شرَّهم؛ فما دام لهم شرَّ وصولةً؛ فالأوفق أن لا المصلحة المقتضية لإبادتهم وإبطال شرَّهم، واضمحل أمرُهم؛ فما يعمن وصولة بغال والنسبة إلى أسرهم وإبقائهم لأجل الفداء الذي يحصُلُ منهم، وهو عرَضٌ قليل بالس بأخذ المصلحة المقتضية لإبادتهم وإبطال شرَّهم، واضمحل أمرُهم؛ فحينتيذ لا بأس بأخذ المول من منهم وإبقائهم. يقول تعالى: ﴿تريدون؟ : بأخذكم الفداء وإبقائهم ﴿عَرَضَ دينواراً والقائم وغرضً أله يريدُ الفداء وإبقائهم ﴿عرضَ في والله يريدُ الأخرة هي يالي ذلك.

(٦٨) ﴿لولا كتابٌ من الله سَبَقَ﴾: به القضاء والقدر؛ أنَّه قد أحلَّ لكم الغنائم، وأنَّ الله رفع عنكم أيُّها الأمة العذاب، ﴿لمسَّكم فيما أخذتم عذابٌ عظيمٌ ﴾. وفي الحديث: «لو نزل عذابٌ يوم بدر؛ ما نجا منه إلا عمر»<sup>(١)</sup>.

(١) عزاه السيوطي في «الدر المنثور» (٣٦٦/٣) لأبن المنذر وأبي الشيخ وابن مردويه. وله شاهد بنحوه عند مسلم (١٧٦٣).

سورة الأنفال (٦٩ ـ ٧١)

﴿ ٢٩﴾ ﴿ فكلوا مما غنمتُم حلالاً طيّباً»: وهٰذا من لطفه تعالى بهٰذه الأمة أن أحلَّ لها الغنائم ولم تحلَّ<sup>(١)</sup> لأمة قبلها، ﴿ واتَقوا اللهُ»: في جميع أموركم، ولازموها شكراً لنعم الله عليكم. ﴿ إِنَّ الله غفورَ»: يغفر لمن تاب إليه جميع الذنوب، ويغفر لمن لم يشركُ به شيئاً جميع المعاصي، ﴿ رحيمَ»: بكم حيث أباح لكم الغنائم وجعلها حلالاً طيباً.

يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِمَن فِنَ أَيْدِيكُم مِنَى الْأَسْرَىٰ إِن يَعْلَمِ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِتَآ أَخِذَ مِنصَحُمٌ وَيَغْفِرُ لَكُمُّ وَآللَهُ غَفُورٌ وَحِيدٌ ۞ وَإِن يُرِيدُوا خِيَانَكَ فَقَدْ خَانُوا اللَّه مِن قَبْلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمُ وَٱللَّهُ عَلِيدُ حَكِيرُ ۞ ﴾.

(۲۷) وهذه نزلت في أسارى يوم بدر<sup>(۲)</sup>، وكان من جملتهم العباس عمَّ رسول الله عَنْ، فلما طلب منه الفداء؛ ادَّعى أنه مسلم قبل ذٰلك، فلم يسقِطوا عنه الفداء، فأنزل الله تعالى جبراً لخاطره ومَنْ كان على مثل حالِهِ: ﴿يا أَيُّها النبيُّ قُلْ لِمَن في أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيراً يؤتِكُم خيراً ممَّا أُخِذَ منكم؟؛ أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيراً كثيراً<sup>(۳)</sup> مما أخذ منكم؟ أي: من المال، بأن ييسًر لكم من فضله خيراً كثيراً<sup>(۳)</sup> مما أخذ منكم؟ ويغفِر أي: من المال، بأن ييسًر لكم من فضله خيراً كثيراً<sup>(۳)</sup> مما أخذ منكم؟ أي: من المال، بأن ييسًر لكم من فضله خيراً كثيراً<sup>(۳)</sup> مما أخذ منكم؟ ويغفِر لكم؟ : ذنوبكم ويدخلكم الجنة. ﴿والله غفورٌ رحيمٌ؟ : وقد أنجز الله وعده للعباس وغيره، فحصل له بعد ذلك من المال شيءً كثيرٌ، حتى إنه مرَّة لما قدم على النبي يتنز مال كثير؛ أتاه العباس، فأمره أن يأخذ منه بثوبه ما يطيق حمله، فأخذ منه ما أخذ منه من الغار.

(٧١) ﴿وإن يربدوا خيانَتَكَ»: في السعي لحربك ومنابذتك، ﴿فقد خانوا الله من قبلُ فأمْكَنَ منهم»: فليحذَروا خيانتك؛ فإنه تعالى قادرٌ عليهم، وهم تحت قبضته. ﴿واللّه عليمٌ حكيمٌ»؛ أي: عليم بكل شيء، حكيم يضع الأشياء مواضعها، ومن علمه وحكمته أن شَرَعَ لكم لهذه الأحكام الجليلة الجميلة، وقد<sup>(٥)</sup> تكفَّل بكفايتكم شأنَ الأسرى وشرَّهم إن أرادوا خيانةً.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَنَهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْفُسِبِمْ فِي سَبِيلِ ٱتَّهِ وَالَّذِينَ ءَاوَوا

(٢) أخرجه مسلم (١٧٦٣) عن ابن عباس.

- (١) في (ب): «ولم يحلها».
- (٣) في (ب): «خيراً وأكثر».
- ٤) أخرجه البخاري (٤٢١) تعليقاً بصيغة الجزم.
  - (٥) في (ب): "وإنْ».

وَنَصَرُوَا أُولَئِهِكَ بَعَضُهُمْ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضُ وَالَذِينَ مَامَنُوا وَلَمَ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُمُ مِن وَلَنِيَتِهِم مِن شَيْءٍ حَقَّ يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اسْتَصَرُوكُمْ فِي الدِينِ فَعَلَنَڪُمُ النَّصْرُ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَنَقٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ٢٠٠٠ .

سورة الأنفال (٧٢ ـ ٧٣)

(٧٢) لهذا عقدُ موالاة ومحبَّة عقدها الله بين المهاجرين الذين آمنوا وهاجروا في سبيل الله وتركوا أوطانهم لله لأجل الجهاد في سبيل الله وبين الأنصار الذين آوَوَا رسولَ الله ﷺ وأصحابه وأعانوهم في ديارهم وأموالهم وأنفسهم؛ فلهؤلاء بعضُهم أولياء بعض؛ لكمال إيمانهم وتمام اتُصال بعضهم ببعض. ﴿والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا كفانَهم قطعوا ولايتكم بانفصالهم عنكم في وقت شدَّة الحاجة إلى الرجال، فلمًا لم يهاجروا؛ لم يكن لهم من ولاية المؤمنين شيءٌ، لكنَّهم ﴿إن استنصروكم في الدين ؟ أي : لأجل قتال من قاتلهم؛ [لأجل دينهم] ﴿فعليكُمُ النصرُكَ: والقتال معهم، وأما من قاتلوهم لغير في من المقاصد؛ فليس عليكم النصرُكَ: والقتال معهم، وأما من قاتلوهم لغير وبينَهم ميثاقَكَ ؟ أي : عهدٌ بترك القتال ؛ فإنهم إذا أراد المؤمنون المتميزون الذين لم يهاجروا قتالهم؟ فلا تعينوهم عليهم؛ لأجل ما بينكم وبينكم يهاجروا قتالهم؟ من الميناة، ما أنتم عليه من الأحوان من الذين لم يهاجروا قتالهم؟ فلا تعينوهم عليهم ؟ لأجل ما بينكم وبينهم من الميثاق. يهاجروا قتالهم؟ من الميناة ما أنتم عليه من الأحوال، فيشرعُ لكم من الذين لم يها تعملونَ بصيرَكَ: يعلمُ ما أنتم عليه من الأحوال، فيشرعُ لكم من الميثاق. يُلكُ ما تعملونَ بصيرَكَ: يعلمُ ما أنتم عليه من الأحوال، فيشرعُ لكم من الميثاق. يَليَّ بكم.

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعَضٍ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنُ فِتْـنَةٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ٢

(٣٧) لما عقد الولاية بين المؤمنين؛ أخبر أن الكفار حيث جمعهم الكفر فبعضُهم أولياء بعض<sup>(١)</sup>؛ فلا يواليهم إلاً كافر مثلهم، وقوله: ﴿إلاّ تفعلوهَ»؛ أي: موالاة المؤمنين ومعاداة الكافرين؛ بأن واليتموهم كلَّهم أو عاديتموهم كلَّهم أو واليتم الكفرة الكافرين، أن واليتموهم كلَّهم أو عاديتموهم كلَّهم أو واليتم الكافرين، ومعاداة الكافرين، أن واليتموهم كلَّهم أو عاديتموهم كلَّهم أو واليتم الكافرين ومعاداة الكافرين، أن واليتموهم كلَّهم أو عاديتموهم كلَّهم أو عاديتموهم كلَّهم أو واليتم الكفرة موالاة المؤمنين ومعاداة الكافرين، أن واليتموهم كلَّهم أو عاديتموهم كلَّهم أو واليتم الكافرين وعاديتم المؤمنين، واليتموهم كلَّهم أو عاديتموهم كلَّهم أو واليتم الكافرين وعاديتموهم كلَّهم أو واليتم الكافرين وعاديتم المؤمنين، وتحد في الأرض وفساد كبيرًا، فإنه يحصُلُ بذلك من الشرِّ ما لا ينحصر من اختلاط الحقِّ بالباطل والمؤمن بالكافر وعدم كثير من العبادات الكبار كالجهاد والهجرة وغير ذلك من مقاصد الشرع والدين والدين وحدهم أولياء بعضهم لبعض.

﴿وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَاوَوا وَنَصَرُوَا أُوْلَيْهِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ

(١) في **(ب):** «لبعض».



سورة الأنفال (٧٤ ــ ٧٥) 🥯

حَقَّا لَمُم مَنْفِرَةٌ وَرِزَقٌ كَرِيمٌ ۞ وَالَذِينَ مَامَنُوا مِنْ بَعَدُ وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا مَعَكُمَ فأُوْلَتِهِكَ مِنكُزً رَأُوْلُوا الأَرْحَامِ بَعَضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِنَبِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِ شَقٍ عَلِيمٌ ۞ ﴾.

الآيات السابقات في ذكر عقد الموالاة بين المؤمنين من المهاجرين والأنصار . ولهذه الآيات في بيان مدحهم وثوابهم:

٤٤ فقال: ﴿والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والذين آوَوْا ونصروا أولتُك هم المؤمنون<sup>(١)</sup>»: من المهاجرين والأنصار؛ هم: المؤمنون (حقًّا»؛ لأنهم صدَّقوا إيمانهم بما قاموا به من الهجرة والنصرة والموالاة بعضهم لبعض وجهادهم لأعدائهم من الكفار والمنافقين. ﴿لهم مغفرة»: من الله تُمحى بها سيئاتهم وتضمحلُ بها زلاَتُهم. ﴿وَ لهم ﴿رزقٌ كَرِيمٌ ﴾؛ أي: خير كثير من الربً الكريم في جنات النعيم، وربما حصل لهم من الثواب المعجَّل ما تَقَرُّ به أعينهم، وتطمئنُ به قلوبهم.

٢٥٧ وكذلك من جاء بعد لهؤلاء المهاجرين والأنصار ممَّن اتَّبعهم بإحسان فآمن وهاجر وجاهد في سبيل الله. ﴿فأولنُك منكم : لهم ما لكم وعليهم ما عليكم ؛ فهذه الموالاة الإيمانية، وقد كانت في أول الإسلام لها وقع كبير وشأن عظيم، حتى إنَّ النبيَّ يَتَلِيُرُ آخى بين المهاجرين والأنصار أخوَّة خاصَّة غير الأخوة الإيمانية العامة، وحتى كانوا يتوارثون بها، فأنزل الله: ﴿وأولو الأرحام بعضُهم أولى ببعض في كتاب الله فلا يرثه إلا أقاربه من العصبات وأصحاب الفروض فإن لم يكونوا ؛ فأقرب قراباته من ذوي الأرحام كما دلَّ عليه عموم الآية الكريمة، وقوله: ﴿في كتاب الله ﴾ فلا يرثه إلا أقاربه من العصبات وأصحاب الفروض ما يعم عليم ﴾ عليم ها يعلمه من أحوالكم التي يجري من شرائعه الدينية عليكم ما يناسبها.

تم تفسير سورة الأنفال. ولله الحمد والمنة.

金 泰 泰

(1) فى (ب): «أى المؤمنون».

٦٣ ٤

تفسير سورة براءة ويقال سورة التوبة

وهى مدنية

سورة التوبة (١ ـ ٣)

﴿بَرَآءَةُ مِنَ أَلَقِهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَنَهَدَتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ فَسِيحُوا فِي ٱلأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَأَعْلَمُوا أَنَكُرُ غَيْرُ مُعْجِرِي أَلَقَهِ وَأَنَّ اللَهَ مُخْزِى الْكَفِرِينَ ﴾.

(1 ـ ٢) أي: هذه (براءة من الله) ومن (رسوله): إلى جميع المشركين المعاهدين؛ أنَّ لهم أربعة أشهر يسيحون في الأرض على اختيارهم آمنين من المؤمنين، وبعد الأربعة الأشهر؛ فلا عهد لهم ولا ميثاق. وهذا لمن كان له عهد مطلق غير مقدر أو مقدر بأربعة أشهر فأقل، أما من كان له عهد مقدّر بزيادة على أربعة أشهر؛ فإنه يتعين أن يتمم له عهده إذا لم يُخَف منه خيانة، ولم يبدأ بنقض العهد.

ثم أنذر المعاهَدين في مدة عهدهم أنَّهم وإن كانوا آمنين؛ فإنهم لن يعجزوا الله ولن يفوتوه، وأنه من استمر منهم على شركه؛ فإنه لا بدَّ أن يخزيه، فكان لهذا مما يجلبهم إلى الدخول في الإسلام إلا من عاند، وأصرَّ، ولم يبال بوعيد الله.

﴿وَأَذَنَّ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجَ الْأَحْتَبَ أَنَّ اللَّهَ بَرِيَّ مِنَ الْمُشْرِكِينُ وَرَسُولُةً فَإِن تُبْـتُمُ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَإِن قَوَلَيْتَمْ فَأَعْـلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى اللَّهُ وَبَشِرِ الَّذِينَ كَفَرُوا بِعَذَابِ أَلِيمِ ٢٠٠

(٣) لهذا ما وعد الله به المؤمنين من نصر دينه وإعلاء كلمته وخذلان أعدائهم من المشركين الذين أخرجوا الرسول ومَنْ معه من مكة من بيت الله الحرام وأجلَوْهم مما لهم التسلُّط عليه من أرض الحجاز؛ نصر الله رسولَه والمؤمنين حتى افتتح مكة وأذلَّ المشركين وصار للمؤمنين الحكمُ والغَلَبَةُ على تلك الديار، فأمر النبيُ ﷺ<sup>(١)</sup> مؤذِّنه أن يؤذَّن يوم الحج الأكبر، وهو يوم النحر، وقت اجتماع الناس مسلمهم وكافرهم من جميع جزيرة العرب: أن يؤذُّن بأنَّ الله بريءً ورسوله من المشركين؛ فليس لهم عنده عهدٌ وميثاقٌ؛ فأينما وُجِدوا قُتِلوا، وقيل لهم: لا تقربوا المسجد الحرام بعد عامكم لهذا! وكان ذٰلك سنة تسع من الهجرة، وحجَّ بالناس أبو

(١) في (ب): «فأمر اللهُ».



سورة التوبة (٤ \_ ٥)

بكر الصديق رضي الله عنه، وأذَّن ببراءة يوم النحر ابنُ عمُّ رسول الله ﷺ علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

ثم رغَّب تعالى المشركين بالتوبة ورهَّبهم من الاستمرار على الشرك، فقال: ﴿فإن تُبْتُم فهو خيرٌ لكم وإن تولَّيْتم فاعلموا أنَّكم غير معجزي اللهَ؟؛ أي: فائتيه، بل أنتم في قبضته، قادر أن يسلط عليكم عباده المؤمنين. ﴿وبشر الذين كفروا بعذاب أليم؟؛ أي: مؤلم مفظع في الدنيا بالقتل والأسر والجلاء وفي الآخرة بالنار وبئس القرار.

﴿إِلَا الَذِينَ عَلَمَدَتُم مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْنًا وَلَمْ يُظْهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَآيَتُواً إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَبِهِمٌ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُنَقِينَ ٢٠٠٠

٤﴾ أي: لهذه البراءة التامَّة المطلقة من جميع المشركين، ﴿إلَّا الذين عاهَدْتُم من المشركين؟: واستمرُّوا على عهدهم، ولم يجرِ منهم ما يوجبُ النقضُ؛ فلا نَقَصوكم شيئاً، ولا عاونوا عليكم أحداً؛ فهؤلاء أَتِمُوا إليهم<sup>(١)</sup> عهدهم إلى مدتهم قلَّت أو كثرت؛ لأنَّ الإسلام لا يأمر بالخيانة، وإنما يأمر بالوفاء. ﴿إنَّ الله يحبُّ المتَقين؟: الذين أذَّوا ما أمروا به، واتَّقوا الشرك والخيانة وغير ذٰلك من المعاصي.

﴿فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَأَقْنُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُّمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَأَقْمُدُوا لَهُمْ كُلَ مَرْصَدُ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَمَاتَوُا الزَّكَوْةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ ٱللَهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ٢٠٠٠.

(ه) يقول تعالى: ﴿فإذا انسلخ الأشهرُ الحُرُمَ؟؛ أي: التي حُرَّم فيها قتال المشركين المعاهدين، وهي أشهر التَّشيير الأربعة، وتمام المدة لمن له مدة أكثر منها؛ فقد برِنَت منهم الذمة. ﴿فاقتُلُوا المشركين حيث وجدتموهم؟: في أي مكان وزمان، ﴿وخذوهم؟: أسرى، ﴿واحصروهم؟؛ أي: ضيِّقوا عليهم؛ فلا تَدَعوهم يتوسَّعون في بلاد الله وأرضه التي جعلها الله معبداً لعباده؛ فهؤلاء ليسوا أهلا لسكناها، ولا يستحقُون منها شبراً؛ لأنَّ الأرض أرض الله، وهم أعداؤه المنابذون لي معان معاده، ولم منها؛ فقد برِنَت منهم الذمة. ﴿واحصروهم؟؛ أي: ضيِّقوا عليهم؟ فلا تَدَعوهم وزمان، ﴿وخذوهم؟: أسرى، ﴿واحصروهم؟؛ أي: ضيِّقوا عليهم؟ فلا تَدَعوهم يتوسَّعون في بلاد الله وأرضه التي جعلها الله معبداً لعباده؛ فهؤلاء ليسوا أهلا لسكناها، ولا يستحقُون منها شبراً؛ لأنَّ الأرض أرض الله، وهم أعداؤه المنابذون له ولرسله، المحاربون"

(۱) في (ب): «أَتِمُوا لهم».
 (۲) في (ب): «المحاربة».

سورة التوبة (٦ ـ ٧).

يمرُون عليه، ورابطوا في جهادهم، وابذلوا غاية مجهودكم في ذلك، ولا تزالوا على لهذا الأمر حتى يتوبوا من شركهم. ولهذا قال: فإن تابوا »: من شركهم، وأقاموا الصَّلاة »؛ أي: أدَّوها بحقوقها، فوآتوا الزكاةَ »: لمستحقيها، فَخَلُّوا سبيلَهم »؛ أي: اتركوهم، وليكونوا مثلكم لهم ما لكم، وعليهم ما عليكم. فإنَّ الله غفور رحيم »: يغفر الشرك فما دونه للتائبين، ويرحمهم بتوفيقهم للتوبة ثم قبولها منهم.

وفي لهذه الآية دليل على أن من امتنع من أداء الصلاة أو الزكاة؛ فإنه يقاتَل حتَّى يؤديها؛ كما استدلَّ بذلك أبو بكر الصديق رضي الله عنه.

﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ ثُمَّ أَتَلِغَهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ فَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ٢

والسبب في ذٰلك أن الكفار قومٌ لا يعلمون؛ فربَّما كان استمرارُهم على كفرهم لجهل منهم إذا زال اختاروا عليه الإسلام؛ فلذٰلك أمر الله رسوله. وأمَّتُه أسوتُه في الأحكام أن يجيروا من طَلَبَ أن يسمع كلام الله.

وفي لهذا حجةُ صريحةٌ لمذهب أهل السنة والجماعة، القائلين بأن القرآن كلام الله غير مخلوق؛ لأنَّه تعالى هو المتكلَّم به، وأضافه إلى نفسه إضافة الصفة إلى موصوفها، وبطلان مذهب المعتزلة ومن أخذ بقولهم أنَّ القرآن مخلوقٌ، وكم من الأدلَّة الدالَّة على بطلان لهذا القول، ليس لهذا محل ذكرها!

﴿حَكَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدً عِندَ ٱللَهِ وَعِندَ رَسُولِهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَهَدَتُم عِندَ الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ فَمَا اسْتَقَنْمُوا لَكُمْ فَآسْتَقِيمُوا لَمُمْ إِنَّ ٱللَهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴿٢﴾.

٧﴾ هذا بيان للحكمة الموجبة لأن يتبرأ الله ورسوله من المشركين، فقال:



سورة التوبة (٨ ـ ١١)

لا يفون للمشركين عهد عند الله وعند رسوله : هل قاموا بواجب الإيمان أم تركوا رسول الله والمؤمنين من أذيتهم ؟ أَمَا حاربوا الحقَّ ونصروا الباطل ؟! أَمَا سَعَوْا في الأرض فساداً ؟! فيحقَّ لهم أن يتبرَّأ الله منهم ، وأن لا يكون لهم عهدٌ عنده ولا عند رسوله . ﴿إِلَّا الذين عاهدتم : من المشركين ﴿عند المسجد الحرام : فإنَّ لهم في العهد ـ وخصوصاً في هذا المكان الفاضل ـ حرمة أوجب أن يراعوا فيها ، ﴿فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم إن الله يحبُ المتَّقين .

﴿ حَيْفَ وَإِن يَظْهَرُوا عَلَى حَمْمَ لَا يَرْتَبُوا فِيكُمْمَ إِلَا وَلَا ذِمَةً يُرْضُونَكُم بِأَفْوَاهِهِمْ وَتَأْبَى تَلْوَبُهُمْ وَأَحَدَى وَإِن يَظْهَرُوا عَلَى مَنْ اللّهِ وَعَايَتِ اللّهِ فَمَنّا قَلِيلًا فَصَدُوا عَن سَبِيلِهِ إِنَّهُمْ سَآهُ تَلُوبُهُمْ وَأَحْدَبُهُمْ وَأَحْدَبُهُمْ وَأَخْذَبُهُمْ مَا اللّهُ عَمَدُهُمُ وَأَخْذَبُهُمْ مَا اللّهُ عَمَدُوا عَن سَبِيلِهِ إِنَّهُمْ سَآهُ مَا اللّهُ وَتَمَدُّوا يَعْمَمُونَ اللّهُ وَعَايَتِ اللّهِ فَمَنّا قَلِيلًا فَصَدُوا عَن سَبِيلِهِ إِنَّهُمْ سَآهُ تَلُوبُهُمْ وَأَخْذَبُهُمْ وَأَخْذَبُهُمُ مَا اللّهُ وَلَا يَعْمَمُ اللّهُ عَمَدُوا عَن سَبِيلِهِ أَنْهُمْ سَآهُ مَا عَانُوا يَعْمَمُونَ فَا مَوْمِن إِلَا وَلَا ذِمَةً وَأُولَتَهِكَ هُمُ المُعْتَدُونَ إِن فَا مَا عَانُوا عَامَةُ وَأَوْنَتُهُمُ مَا اللّهُ وَا عَانُوا عَنْ مَا اللّهُ عَمَانُوا عَن سَبِيلِهِ أَنْ اللّهُ عَامَةُ أَنْ اللّهُ عَامَةُ وَا عَنْ اللّهُ عَامُ مَا اللّهُ عَمَانُونَ إِلَى اللّهُ عَمَانُوا اللّهُ عَمْمُ اللّهُ عَنْ عَامُوا الْعَمَانُونَ عَلَى اللّهُ عَنْ عَامَانُوا الْعَمْعَةُ أَنْ اللّهُ عَلَى مُوا إِلَى وَلَكُمْ أَنَهُ وَلَا عَمَامُ الْمُعْتَدُونَ إِنّا عَامُوا وَقَائِهُ وَتَعْدُوا الْتَحَمَدُونَ إِنّا الْمُعْتَدُونَ إِنّا وَالْحَابُوا الْعَمَانُ مَنْ الْعَمَانَ الْمُعَالَى الْعَالَةُ مَا إِن اللّهُ عَلَى إِنَا وَأَنْ الْعَمَانُ الْحَمَانُ الْعَمَانَ الْمُعَالَى إِن أَنَا إِنْ مَا الْمُعْتَدُونَ عَامُوا الْحَمَانُونَ اللهُ مَا الْمُعْتَدُونَ إِنَا عَامُ الْمُعْتَدُونَ إِنَا الْحَالُونَ الْحَالَةُ مَنْ مَا الْمُعْتَدُونَ الْحَالَ مَا عَالَةً مَا مَا لَهُ عَلَيْ مَا عَالَةً مُن أَعْتَامُ مَا الْحَمَانُ مَا عَامُونَ عَامُونَ الْحَمَانِ مَا مَا حَالَةُ مَا الْحَمَانُ مَا مَا عَالَهُ عَامُ مَا الْحَمَانُ وَالْحَامُ مَا الْحَمَانُ مَا مَا مُعْتَعُمُ مَالُولُ مَا عَالَهُ عَامَا مَا مَا الْحَامُ مَا الْحَمَانُ مَا الْحَمَانُ مَا مَا مَا الْمَالُولُ مَا مُعَامُ وَالْحَامُ مَا الْمُعْمَانُ الْحَمَانُ مَا الْحَمَانُ مَا إِنَا مَا مُولُولُ مَا مَالْمُ مَا مَا مُولُولُوا مُعْ مُ مَا الْمُعَامُ مَا مَا مُولُولُ مَا مَا مُوا الْحَامُ مَامُ مَا مُوالْحَامُ مَالُولُ مَا مَالْحُولُ مَا مَالْعُوا مَع

أنهم (إن يظهروا عليكم): يكون للمشركين عند الله عهد وميثاق. (و): الحال أنهم (إن يظهروا عليكم): بالقدرة والسلطة لا يرحموكم. و (لا يرقبوا فيكم إلاً ولا ذِمَّة)؛ أي: لا ذمة ولا قرابة، ولا يخافون الله فيكم، بل يسومونكم سوء العذاب؛ فهذه حالكم معهم لو ظهروا، ولا يغرَّنَكم منهم ما يعاملونكم به وقت الخوف منكم؛ فإنهم (يرضونكم بأفواهِهم وتأبى قلوبُهم): الميل والمحبَّة لكم، بل هم الأعداء حقًا، المبغضون لكم صدقاً. (وأكثرهم فاسقون): لا ديانة لهم ولا مروءة.

﴿ ٩﴾ ﴿ اشتروا بآيات الله ثمناً قليلاً؟ ؛ أي: اختاروا الحظَّ العاجل الخسيس في الدنيا على الإيمان بالله ورسوله والانقياد لآيات الله، ﴿ فصدُّوا ﴾ : بأنفسهم وصدُّوا غيرهم ﴿ عن سبيله إنَّهم ساء ما كانوا يعملون؟ .

(١١) فَذُبُوا عن دينكم وانصروه واتَّخذوا مَن عاداه عدوًا ومَن نَصَره لكم وليًا والمحم وليًا والمحم يدور معه وجوداً وعدماً، لا تجعلوا الولاية والعداوة طَبْعِيَّة (٢)

 (١) في (ب): «جعلوهم». (٢) في (ب): «طبيعيّة».

FOR سورة التوبة (١٢ ـ ١٣)

تميلون بهما حيثما مال الهوى وتتَّبعون فيها<sup>(١)</sup> النفس الأمَّارة بالسوء، ولهذا [إن] ﴿تابوا﴾: عن شركهم ورجعوا إلى الإيمان، ﴿وأقاموا الصَّلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في الدين﴾: وتناسَوًا تلك العداوة إذ كانوا مشركين؛ لتكونوا عباد الله المخلصين، وبهذا يكون العبد عبداً حقيقةً. لمَّا بيَّن من أحكامه العظيمة ما بيَّن، ووضَّح منها ما وضَّح أحكاماً وحكَماً وحُكماً وحِكمةً؛ قال: ﴿ونفصُل الآيات﴾؛ أي: نوضحها ونميزها ﴿لقوم يعلمون﴾: فإليهم سياق الكلام، وبهم تُعرف الآيات والأحكام، وبهم عُرف دين الإسلام وشرائع الدين. اللهمَّ اجعلنا من القوم الذين يعلمون ويعملون بما يعلمون برحمتك وجودك وكرمك وإحسانك يا رب العالمين!

﴿وَإِن نَّكُنُوا أَيْمَنَنَهُم مِنْ بَعَدٍ عَهَدِهِم وَطَعَنُوا فِ دِينِكُمْ فَقَنِلُوا أَجِمَّةَ الْكُفَرِ إِنَّهُمْ لاَ أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَهُمْ يُنتَهُون ۞ أَلَا لُتَنَالُون قَوْمًا نَّكَنُوا أَيْمَنَهُمْ وَهَكُوا بِإِخْرَاج الرَّسُولِ وَهُم بَدَءُوكُمْ أَوَّلَك مَرَّةً أَتَخْشَوْنَهُمْ فَاللَهُ أَحَقُ أَن تَخْشَوْهُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِين ۞ وَيُذْهِبَ غَيْطَ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللَهُ عَلَى مَن يَشَآهُ وَاللَهُ عَلَيْهِمْ وَيَشْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَ

(١٢) يقول تعالى بعدما ذكر أنَّ المعاهدين من المشركين إن استقاموا على عهدهم فاستقيموا لهم على الوفاء: ﴿وإن نَكَثُوا أَيمانَهم من بعد عهدهم»؛ أي: نقضوها وحلُّوها؛ فقاتلوكم أو أعانوا على قتالكم أو نقصوكم، ﴿وطعنوا في دينكم»؛ أي: عابوه وسخروا منه، ويدخُل في هذا جميع أنواع الطعن الموجَّهة إلى الدين أو إلى القرآن، ﴿فقاتلوكم أو أعانوا على قتالكم أو نقصوكم، أوطعنوا في دينكم»؛ أي: عابوه وسخروا منه، ويدخُل في هذا جميع أنواع الطعن الموجَّهة إلى دينكم»؛ أي: عابوه وسخروا منه، ويدخُل في هذا جميع أنواع الطعن الموجَّهة إلى الدين أو إلى القرآن، ﴿فقاتلوا أَنْمَة الكفر»؛ أي: القادة فيه، الرؤساء الطاعنين في دين الرحمٰن، الناصرين لدين الشيطان. وخصَّهم بالذكر لعظم جنايتهم ولأنَّ غيرهم أكمر ليم في لهم، وليدلً على أن مَن طَعَنَ في الدين، وتصدَّى للردُ عليه فإنه من أئمة الكفر. ﴿إنهم لا أيمانَ لهم»؛ أي: لا عهود ولا مواثيق يلازمون على الوفاء بها، الكفر. إنهم لا أيمانَ لهم»؛ أي: لا عهود ولا مواثيق يلازمون على الوفاء بها، الكفر. إنهم لا يزالون خائنين ناكثين للعهد لا يوثق منهم. ﴿لعلم جايتهم ولأنَّ عبرهم الكفر. في الدين الموثيق في الدين، وتصدَى للردُ عليه فإنه من أئمة الكفر. إنهم لا أينمانَ لهم»؛ أي: لا عهود ولا مواثيق يلازمون على الوفاء بها، الكفر. إنهم لا أيمانَ لهم»؛ أي: لا عهود ولا مواثيق يلازمون على الوفاء بها، الكفر. إنهم لا أيمانَ لهم»؛ أي: لا عهود ولا مواثيق يلازمون على الوفاء بها، في ينهم. في الدين ناكثين للعهد لا يوثق منهم. في المؤمي ذ في قتالكم إياهم إلى لا يزالون خائنين ناكثين للعهد لا يوثق منهم. ألعلهم»: عن الطعن في دينكم، وربما دخلوا فيه.

(١٣) ثم حتَّ على قتالهم وهيَّج المؤمنين بذكر الأوصاف التي صدرت من لهوَلاء الأعداء، والتي هم موصوفون بها، المقتضية لقتالهم، فقال: ﴿أَلا تقاتلُون

في (ب): «فيهما».

سورة التوبة (١٤ ـ ١٦)

قوماً نَكَثوا أيمانهم وهَمُوا بإخراج الرسول»: الذي يجب احترامه وتوقيره وتعظيمه، وهمُوا<sup>(١)</sup> أن يجلوه ويخرجوه من وطنه، وسعوا في ذلك ما أمكنهم، ﴿وهم بدؤوكم أول مرة»: حيث نقضوا العهود، وأعانوا عليكم وذلك حيث أعانت<sup>(٢)</sup> قريش وهم معاهدون بني بكر حلفاءهم على خزاعة حلفاء رسول الله ﷺ، وقاتلوا معهم كما هو مذكور مبسوطٌ في السيرة. ﴿أتخشَوْنَهم﴾: في ترك قتالهم؟ ﴿فاللّه أحقُّ أن تَخْشَوه إن كنتم مؤمنين﴾: فالله<sup>(٢)</sup> أمركم بقتالهم، وأكّد ذلك عليكم غاية

(15) ثم أمر بقتالهم، وذكر ما يترتب على قتالهم من الفوائد وكل هذا حتَّ وإنهاضٌ للمؤمنين على قتالهم فقال: ﴿قاتلوهم يعذَّبُهم اللَّهُ بأيديكم؟: بالقتل، وينخزهم؟: إذا نصركم اللَه عليهم، وهم الأعداء الذين يطلب خزيهم ويحرص عليه، وينصركم عليهم؟: هذا وعدَّ من الله وبشارة قد أنجزها، ﴿ويَشْفِ صدور قوم مؤمنين؟.

(١٩) فوينذهب غيظ قلوبهم»: فإنَّ في قلوبهم من الحنق والغيظ عليهم ما يكون قتالهم وقتلُهم شفاءً لما في قلوب المؤمنين من الغم والهم ؛ إذ يَرَوْن لهؤلاء الأعداء محاربين لله ولرسوله، ساعين في إطفاء نور الله، وزوالاً للغيظ الذي في قلوبكم<sup>(3)</sup>. ولهذا يدلُ على محبة الله للمؤمنين<sup>(٥)</sup>، واعتنائه بأحوالهم، حتى إنه جعل من جملة المقاصد الشرعيَّة شفاء ما في صدورهم وذهاب غيظهم. ثم قال ويتوبُ الله على من الله على من الغم والفسم ، حتى إنه رفي جعل من جملة المقاصد الشرعية شفاء ما في مدورهم وذهاب غيظهم ، حتى إنه رفي جعل من جملة المقاصد الشرعيَّة شفاء ما في صدورهم وذهاب غيظهم. ثم قال الإسلام ويزيِّنه في قلوبهم ويكم على محبة الله للمؤمنين<sup>(٥)</sup>، واعتنائه بأحوالهم، حتى إنه جعل من جملة المقاصد الشرعيَّة شفاء ما في صدورهم وذهاب غيظهم. ثم قال الإسلام ويزيِّنه في قلوبهم ويكرّه إليهم الكفر والفسوق والعصيان. فوالله عليم حكيمَّه: يضع الأشياء مواضعها، ويعلم من يصلحُ للإيمان فيهديه، ومن لا يصلحُ في حكيمَه عليه في غيَّه وطغيانه.

أَمَرْ حَسِبَتُمَ أَن تُتَرَكُوا وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَهَدُوا مِنكُمْ وَلَدْ يَنْخِدُوا مِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ. وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةٌ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ٢٠٠٠.

(١٦) يقول تعالى لعباده المؤمنين بعدما أمرهم بالجهاد: ﴿أَم حسبتُم أَنْ

- (۱) في (ب): «وهم همُّوا».
   (۲) في (ب): «عاونت».
- (٣) في (ب): «في قلوبهم». (٤) في (ب): «في قلوبهم».
  - ٥) في (ب): «لعباده المؤمنين».

This file was downloaded from QuranicThought.con

72.

سورة التوبة (١٧ ـ ١٨)

تُنْزَكوا﴾: من دون ابتلاء وامتحان وأمر بما يَبينُ به الصادقُ والكاذب، ﴿ولما يَعْلَمُ اللَّهُ الذين جاهدوا منكم﴾؛ أي: علماً يظهر مما في القوة إلى الخارج؛ ليترتَّب عليهُ الثواب والعقاب، فيعلم الذين يجاهدون في سبيله لإعلاء كلمته، ﴿ولم يتَخذوا من دون الله ولا رسولِهِ ولا المؤمنينَ وَليجةَّه؛ أي: وليًا من الكافرين، بل يتَخذون الله ورسوله والمؤمنين أولياء. فشرع الله الجهادَ ليحصُلَ به هٰذا المقصود الأعظم، وهو أن يتميَّزَ الصادقون الذين لا يتحيَّزون إلَّا لدين الله من الكاذبين الذين يزعمون الإيمان وهم يتَّخذون الولائج والأولياء من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين. ﴿والله خبيرُ بما تعملونَه؛ أي: يعلم ما يصير منكم ويصدر، فيبتليكم بما يظهر به حقيقة ما أنتم عليه، ويجازيكم على أعمالكم خيرها وشرَّها.

(مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْفُرُوا مَسَدِجِدَ اللَّهِ شَنِهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسِهِم بِٱلْكُفْرِ أُوْلَتِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَنْتُهُمْ وَفِي ٱلنَّارِ هُمْ خَلادُونَ شَي إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَدِجِدَ ٱللَّهِ مَنْ مَامَنَ بِٱللَّذِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَحِرِ وَآفَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَمَانَ ٱلزَّكَوْةَ وَلَدَ يَخْشَ إِلَا ٱللَّهُ فَعَسَىٰ أُوْلَتِهِكَ أَن يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ شَي ﴾.

(١٧) يقول تعالى: ﴿ما كَانَ؟؛ أي: ما ينبغي، ولا يليق ﴿للمشركين أن يَعْمُروا مساجد الله؟: بالعبادة والصلاة وغيرها من أنواع الطاعات، والحالُ أنهم شاهدون ومقرُون على أنفسهم بالكفر بشهادة حالهم وفطرهم وعِلْم كثير منهم أنهم على الكفر والباطل؛ فإذا كانوا ﴿شاهدين على أنفسهم بالكفر؟ وعَدم الإيمان الذي هو شرط لقَبول الأعمال؛ فكيف يزعُمون أنهم عمارُ مساجد الله؛ والأصل منهم مفقود والأعمال منهم باطلة؟! ولهذا قال: ﴿أولَنْكَ حَبِطَتْ أعمالهم؟؛ أي: بطلت وضلت. ﴿وفي النار هم خالدون؟.

(١٨) ثم ذكر من هم عُمَّار مساجد الله، فقال: ﴿إِنَّما يَعْمُرُ مساجدَ الله مَن آمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة؟: الواجبة والمستحبَّة بالقيام بالظَّاهر منها والباطن، ﴿وآتى الزكاة؟: لأهلها، ﴿ولم يَخْشَ إلا الله؟؛ أي: قَصَرَ خشيته على ربَّه، فكفَّ عن ما حرَّم الله، ولم يقصِّر بحقوق الله الواجبة؛ فوصفهم بالإيمان النافع، وبالقيام بالأعمال الصالحة التي أُمُّها الصلاة والزكاة، وبخشية الله التي هي أصل كلِّ خير؛ فهؤلاء عُمَّار المساجد على الحقيقة وأهلُها الذين هم أهلها. فعسى أولتُك أن يكونوا من المهتدين؟: و ﴿عسى؟ من الله واجبةً، وأما مَن لم

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة التوبة (١٩ ـ ٢١)

يؤمن بالله ولا باليوم الآخر ولا عنده خشيةً لله؛ فهٰذا ليس من عمار مساجد الله ولا من أهلها الذين هم أهلُها، وإن زعم ذٰلك وادَّعاه.

(١٩) لما اختلف بعضُ المسلمين أو بعضُ المسلمين وبعضُ المشركين في تفضيل عِمارة المسجد الحرام بالبناء والصلاة والعبادة فيه وسقاية الحاجِّ على الإيمان بالله والجهاد في سبيله؛ أخبر الله تعالى بالتفاوتِ بينهما، فقال: ﴿ اجعلتُم سِقايةَ الحاجِّ في سبيله؛ أخبر الله تعالى بالتفاوتِ بينهما، فقال: ﴿ اجعلتُم سِقايةَ الحاجِّ في سبيله؛ أخبر الله تعالى بالتفاوتِ بينهما، فقال: ﴿ اجعلتُم سِقايةَ الحاجِّ في سبيله؛ أخبر الله تعالى بالتفاوتِ بينهما، فقال: ﴿ اجعلتُم سِقايةَ الحاجِّ في سبيله؛ أخبر الله تعالى بالتفاوتِ بينهما، فقال: ﴿ المعامِ مِنْ زمزم؛ كما هو المعروف إذا أطلق هذا الاسم أنه المراد، ﴿ وعمارةَ المسجدِ الحرام كمن آمنَ بالله واليوم الآخر وجاهَدَ في سبيل الله المراد، ﴿ وعمارةَ المسجدِ الحرام كمن أمن بالله أفضلُ من سقاية الحاجِ وعمارة المسجد الحرام كمن أمن بالله أفضلُ من سقاية الحاجِ وعمارة المسجد الحرام يربيل الله أفضلُ من سقاية الحاجِ وعمارة المسجد الحرام بدرجاتِ كثيرة؛ لأنَّ الإيمان أصلُ الدين وبه تُقبل الأعمال وتزكو الحصال، وأمًا الجهاد في سبيل الله؛ فهو ذروة سنام الدين، [الذي] به يُحفظ الدين الحصال، وأمًا الجهاد في سبيل الله؛ فهو ذروة سنام الدين، [الذي] به يُحفظ الدين الحاجِ في في يونيَسَر الحرام وسقاية الحرام مادحةُ ويُخذَل الباطل، وأمًا عمارة المسجد الحرام وسقاية الحاجِ؛ فهي متوقَفة على الإيمان، وليها من الحرام وسقاية الحاجِ؛ فهي، وإن كانت أعمالاً صالحةً؛ فهي متوقَفة على الإيمان، وليس فيها من الحاجِ؛ فهي ما الحاجِ؛ فهي، وإن كانت أعمالاً صالحة في معنوفة على الإيمان، والماد ما في الإيمان والجهاد؛ فلذلك قال: ﴿لا يستوونَ عند الله والله لا يَهدي المصالح ما في الإيمان والجهاد؛ فلذلك قال: ﴿لا يستوونَ عند الله والله لا يَهدي من الحوام والحيا ما المورة.

٢٠ ثم صرح بالفضل فقال: (الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم): بالنفقة في الجهاد وتجهيز الغزاة، (وأنفسهم): بالخروج بالنفس، (أعظمُ درجةً عند الله وأولتك هم الفائزون)؛ أي: لا يفوز بالمطلوب، ولا ينجو من المرهوب إلَّا مَن اتَّصف بصفاتهم، وتخلَّق بأخلاقهم.

(۲۱) فريبشرُهم ربَّهم): رحمةً<sup>(۱)</sup> منه وكرماً وبرًا بهم واعتناء ومحبة لهم، فرحمة منه): أزال بها عنهم الشرور، وأوصل إليهم بها كلَّ خير، فورضوانِ):

· (١) في (ب): «جوداً».

سورة التوبة (٢٢ ـ ٢٤)

منه تعالى عليهم، الذي هو أكبر نعيم الجنة وأجلُه، فيُحِلُّ عليهم رضوانه؛ فلا يسخط عليهم أبداً، ﴿وجناتٍ لهم فيها نعيمٌ مقيمٌ﴾: من كلُّ ما اشتهته الأنفس وتَلَذُ الأعين مما لا يَعْلَمُ وصفَه ومقداره إلا الله تعالى، الذي منه أنَّ الله أعدَّ للمجاهدين في سبيله مائة درجةٍ، ما بين كلُّ درجتين كما بين السماء والأرض، ولو اجتمع الخلقُ في درجةٍ واحدةٍ منها؛ لَوَسِعَتْهم.

﴿٢٢﴾ ﴿خالدين فيها أبداً؟: لا ينتقلون عنها ولا يبغون عنها حِوَلاً. ﴿إِنَّ اللَه عندَه أَجرٌ عظيمٌ؟: لا تُستغرب كثرتُه على فضل الله، ولا يُتَعَجَّب من عظمه وحسنه على من يقول للشيء كن فيكون.

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنْتَخِذُوا عَابَاءَكُمْ وَلِخُوْتَكُمْ أَوْلِيَاةَ إِنِ السَتَحَبُّوا الْكُفْرَ عَلَى الإيمنيٰ وَمَن يَتُوَلَّهُم مِنكُمْ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِلُونَ ٢ قُلْ إِن كَانَ مَابَاؤَكُمْ وَأَبْنَازُكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ وَأَنْوَبَهُمْ وَمَنْ يَتُوَلَّهُم مِنكُمْ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِلُونَ ٢ قُلْ إِن كَانَ مَابَاؤُكُمْ وَأَبْنَازُكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ وَأَنْوَبَهُمْ وَمَنْ يَتُولَهُم مِنكُمْ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِلُونَ ٢ قُلْ إِن كَانَ مَابَاؤُكُمُ وَأَبْنَازُكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ وَأَنْوَبُهُمْ وَمَنْ يَتُولَهُمُ مِنكُمْ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِلُونَ ٢ قُلْ إِنْ كَانَ مَابَاؤُكُمُ وَأَبْنَاؤُكُمُ وَالْمَعْذَا أَحْبَتُ وَالْحَوْنَكُمْ وَأَنْوَبُهُمْ وَاللَّهُ وَمَسْدِكُونُ أَقْتَوْنَعُومَا وَتِجْدَرُهُ تَغْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسْتَكُمُ أَنْهُمُ أَعْذَلُكُمُ وَأَنْوَا لَمَنْ وَعَنْ يَتُولُكُمُ وَأَنْوَكُمُ وَأَنْوَاتُكُمْ وَأَنْوَالَهُ أَعْتَوْنَهُ وَمَعْنُولُهُ وَمَعْتُولُكُمُ وَأَنْوَا أَعْتَوْنَهُ وَاللَهُ أَنْ أَنْتُكُمُ وَاللَهُ وَرَسُولُهُ وَاللَهُ لَا يَتَعْتُ وَاللَهُ لَا يَتَجْذُونُونُهُمُ وَاللَهُ وَرَسُولُهُ وَوَلِيلًا أَنَ أَنْتُتَخْتُونُهُمُ مِنْ أَنْهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَحَمْهُمُ وَاللَهُ لَا يَتَعْتُونُولُونَ الْتُنْهُ وَاللَهُ لَا يَعْتَمُ وَاللَهُ أَنْتُولُولُونُهُمُ وَأَنْوَبُهُمُ وَاللَهُ لَا يَعْذَي وَاللَهُ لَا يَعْذَلُهُ وَاللَهُ لَا يَتَعْتُونُونُ إِلَيْتَكُمُ مَالُولُنَا وَاللَهُ لَا يَعْتَمُ وَاللَهُ وَوَنُولُولُهُ وَاللَهُ لا يَعْذَلُونُولُكُمُ وَاللَهُ أُعْنُولُ مُنَا أَنْ

٢٣﴾ يقول تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا﴾: اعملوا بمقتضى الإيمان؛ بأن توالوا من قام به وتعادوا من لم يَقُم به. و ﴿لا تتَّخذوا آباءكم وإخوانكم﴾: الذين هم أقرب الناس إليكم، وغيرهم من باب أولى وأحرى؛ فلا تتَّخذوهم ﴿أولياء إن استحبُوا﴾؛ أي: اختاروا على وجه الرِّضا والمحبَّة، ﴿الكفر على الإيمان ومَن يتولَّهم منكم فأولتك هم الظالمون﴾: لأنَّهم تجرَّؤوا على معاصي الله، واتّخذوا أعداء الله أولياء، وأصلُ الولاية المحبَّة والنُصرة، وذلك أنَّ اتّخاذهم أولياء موجب لتقديم طاعتهم على طاعة الله ومحبتهم على محبة الله ورسوله.

٤٤% ولهذا ذكر السبب الموجب لذلك، وهو أن محبَّة الله ورسوله يتعيئ تقديمهُما<sup>(١)</sup> على محبَّة كلَّ شيء، وجعلُ جميع الأشياء تابعةً لهما، فقال: ﴿قُلْ إِن كان آباؤكم؟: ومثلهم الأمهات، ﴿وإخوانُكم؟<sup>(٢)</sup>: في النسب والعشرة، ﴿وأزواجكم وعشيرتكم؟؛ أي: قراباتكم عموماً، ﴿وأموالُ اقْتَرَفْتُموها؟؛ أي:

- (۱) كذا في (ب)، وفي (أ): «تقديمها». والصواب ما أثبت.
  - (٢) كذا في النسختين، دون ذكر ﴿وأبناكم﴾.



سورة التوبة (٢٤)

اكتسبتموها وتعبتم في تحصيلها، خصَّها بالذُكر لأنها أرغب عند أهلها، وصاحبها أشدُّ حرصاً عليها ممَّن تأتيه الأموال من غير تعب ولا كدً. ﴿وتجارة تخشَوْن كسادها﴾؛ أي: رخصها ونقصها، ولهذا شاملٌ لجميع أنواع التجارات والمكاسب من عروض التجارات من الأثمان والأواني والأسلحة والأمتعة والحبوب والحروث والأنعام وغير ذلك. ﴿ومساكنُ ترضَوْنَها﴾: من حُسِنها وزخرفتها وموافقتها لأهوائكم؛ فإن كانت لهذه الأشياء ﴿أحبَّ إليكم من الله ورسولِهِ وجهادٍ في سبيله﴾: فأنتم فَسَقَةً ظَلَمَةً، ﴿فتربَّصواَ﴾؛ أي: انتظروا ما يَحِلُّ بكم من العقاب، الخارجين عن طاعة الله، المقدِّمين على محبَّة الله شيئاً من المذكورات.

ولهذه الآية الكريمة أعظم دليل على وجوب محبَّة الله ورسوله، وعلى تقديمهما على محبَّة كلِّ شيء، وعلى الوعيد الشديد والمَقت الأكيد على مَنْ كان شيءٌ من [هذه] المذكورات أحبَّ إليه من الله ورسوله وجهادٍ في سبيله، وعلامة ذٰلك أنَّه إذا عرض عليه أمران: أحدُهما يحبُّه الله ورسوله وليس لنفسه فيه هوىً. والآخرُ تحبُّه نفسه وتشتهيه ولْكنَّه يفوَّت عليه محبوباً لله ورسوله أو ينقصه؛ فإنَّه إن قدم ما تهواه نفسه على ما يحبُّه الله؛ دلَّ على أنه ظالمٌ تاركٌ لما يجب عليه.

 الْقَدْ نَصَرَحُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ حَيْدِيَرٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَنْكُمْ كَثَرْتُكُمْ فَلَمْ تُعْنِ عَنَكُمْ شَبْغًا وَصَاقَتْ عَلَيْحُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّذَيِرِينَ شَ ثُمَّ أَنزَلَ اللَهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِهِ. وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودا لَز تَرَوْهُمَا وَعَذَبَ اللَّذِينِ كَفُرُواً وَذَلِكَ جَزَاتُهُ الْكَفِرِينَ شَ شُدً يَنُوبُ اللَهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَلَى مَن يَشَاتُهُ وَاللَهُ عَفُورٌ رَحِيمُ شَ هُ.

يمتنُّ تعالى على عباده المؤمنين بنصره إياهم في مواطن كثيرة من مواطن اللقاء ومواضع الحروب والهيجاء، حتى في يوم حُنين الذي اشتدَّت عليهم فيه الأزمةُ ورأوا من التخاذل والفرار ما ضاقت عليهم به الأرضُ على رُخبها وسَعَتها، وذلك أن النبيَّ ﷺ لما فتح مكة؛ سمع أنَّ هوازِنَ اجتمعوا لحربِهِ، فسار إليهم ﷺ في أصحابه الذين فتحوا مكة وبمَنْ أسلم من الطُّلقاء أهل مكة، فكانوا اثني عشر ألفاً، والمشركون أربعة آلاف، فأُعْجِبَ بعض المسلمين بكثرتهم، وقال بعضهم: لن نغلبَ اليوم من قلَّة، فلما التَقَوْا هم وهوازن؛ حملوا على المسلمين حملةً واحدةً، فانهزموا لا يلوي أحدٌ على أحدٍ، ولم يبقَ مع رسول الله ﷺ إلا نحو مائة رجل

٦٤٤

## <sup>1</sup> سورة التوبة (٢٥ ـ ٢٧)

ثبتوا معه، وجعلوا يقاتلون المشركين، وجعل النبي ﷺ يُرَكِّضُ بغلته نحو المشركين ويقول: «أنا النبيُّ لا كَذِبْ أنا ابن عبد المطَّلِبُ<sup>()</sup>. ولما رأى من المسلمين ما رأى؛ أمر العباس بن عبد المطلب أن ينادي في الأنصار وبقيَّة المسلمين، وكان رفيعَ الصوت، فناداهم: يا أصحابَ السَّمُرة! يا أهل سورةِ البقرة! فلما سمعوا صوتَه؛ عطفوا عطفة رجل واحدٍ، فاجتلدوا مع المشركين، فهزم الله المشركين هزيمةً شنيعةً، واستولَوا على معسكرهم ونسائهم وأموالهم.

(٢٥) وذلك قوله تعالى: ﴿لقد نَصَرَكم الله في مواطنَ كثيرة ويومَ حنينٍ»: وهو اسمَّ للمكان الذي كانت فيه الوقعة بين مكة والطائف، ﴿إذ أعجبتُكم كثرتُكم قلم تُغْنِ عنكم شيئاًه؛ أي: لم تفِذكم شيئاً قليلاً ولا كثيراً، ﴿وضاقت عليكم الأرضَ»: \_ بما أصابكم من الهمَّ والغمِّ حين انهزمتم \_ ﴿بما رَحُبَتْ»؛ أي: على رُحْبها وسَعَتها، ﴿ثم ولَيْتَم مدبرينَ»؛ أي: منهزمين.

(٢٦) ﴿ ثم أنزل الله سكينَتَه على رسوله وعلى المؤمنين ﴾: والسكينة: ما يجعله الله في القلوب وقتَ القلاقل والزلازل والمفظِعات مما يثبِّتها ويسكَنها ويجعلها مطمئنة، وهي من نعم الله العظيمة على العباد، ﴿وأنزل جنوداً لم تَرَوْها ﴾: وهم الملائكة، أنزلهم الله معونة للمسلمين يوم حنين يثبِّتونهم ويبشرونهم بالنصر، ﴿وعذَب الذين كفروا ﴾: بالهزيمة والقتل والتيلاء المسلمين يوم حنين يثبِّتونهم ويبشرونهم بالنصر، ﴿وعذَب الذين كفروا ﴾: بالهزيمة والقتل والتربي يعذّبها ويسكَنها ويحملها مطمئنة، وهي من نعم الله العظيمة على العباد، ﴿وأنزل جنوداً لم تروها ﴾: وهي من نعم الله العظيمة على العباد، أو أنزل جنوداً لم تروها ﴾: وهي المانية معونة للمسلمين يوم حنين يثبِّتونهم ويبشرونهم بالنصر، أو عذّب الذين كفروا ﴾: بالهزيمة والقتل واستيلاء المسلمين على نسائهم وأولادهم وأموالهم. أو ذلك جزاء الكافرين ﴾: يعذّبهم الله في الدنيا، ثم يردُهم في الآخرة إلى عذاب غليظ.

(٢٧) ﴿ثم يتوبُ الله من بعد ذلك على من يشاء ﴾: فتاب الله على كثيرٍ ممَّن كانت الوقعة عليهم، وأتوا إلى النبي ﷺ مسلمين تائبين، فردً عليهم نساءهم وأولادهم. ﴿والله غفورٌ رحيمٌ ﴾؛ أي: ذو مغفرةٍ واسعةٍ ورحمةٍ عامةٍ، يعفو عن الذوب العظيمة للتائبين، ويرحمهم بتوفيقهم للتوبة والطاعة والصفح عن جرائمهم وقبول توباتهم، فلا يياسنَ أحدٌ من رحمته ومغفرته، ولو فعل من الذئوب والإجرام ما فعل.

﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِنَّمَا ٱلْشَرِكُونَ جَعَشُ فَلَا يَقْرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ

(۱) أخرجه مسلم (۱۷۷۵ و ۱۷۷۲).



سورة التوبة (٢٨)

هَــَـذأَ وَإِنْ خِفْتُـد عَيْـلَةُ فَسَوْفَ يُغْنِـيكُمُ اللهُ مِن فَضْـلِهِ. إِن شَـاَةً إِنَ اللهَ عَلِـدُ حَكِبِمُ ۞﴾.

(٢٨) يقول تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا إنما المشركون؟: بالله، الذين عبدوا معه غيره ﴿نَجَسَ ﴾ أي: خبثاء في عقائدهم وأعمالهم، وأيَّ نجاسة أبلغُ ممَّن كان يعبد مع الله آلهة لا تنفع ولا تضرُّ ولا تغني عنه شيئاً، وأعمالهم ما بين محاربة لله وصدً عن سبيل الله ونصر للباطل وردً للحق وعمل بالفساد في الأرض لا في الصلاح؟! فعليكم أن تطهروا أشرف البيوت وأطهرها عنهم؛ ﴿فلا يقرَبوا المسجد الصلاح؟! فعليكم أن تطهروا أشرف البيوت وأطهرها عنهم؛ فولا يقرَبوا المسجد الصلاح؟! فعليكم أن تطهروا أشرف البيوت وأطهرها عنهم؛ ولا يقرَبوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا ولا يقرو سنة تسع من الهجرة، حين حجَّ بالناس أبو بكر الصديق، وبعث النبيُ ﷺ ابن عمه عليًا أن يؤذُن يوم الحجِّ الأكبر ببراءة، فنادى أن المديق، وما سردية، ولا يقرو المسجد المديق، وبعث النبيُ تَعْلَى الله عليه من الهجرة، حين حجَّ بالناس أبو بكر المديق، وبعث النبي تَعْلى ابن عمه عليًا أن يؤذُن يوم الحجِّ الأكبر ببراءة، فنادى أن المديق، ولا المراة بعد العام مشركَ ولا يطوف بالبيت عريانً<sup>(1)</sup>. وليس المراد هنا نجاسة البدن؛ فإن الكافر كغيره طاهر البدن؛ بدليل أن الله تعالى أباح وطء الكتابيَّة وما البدن؛ مثريان أنا. وليس المراد هنا نجاسة البدن؛ فإن الكافر كغيره طاهر البدن؛ بدليل أن الله تعالى أباح وطء الكتابيَّة وم الحبَّ المراد هنا نجاسة البدن؛ فإن الكافر كغيره طاهر البدن؛ بدليل أن الله تعالى أباح وطء الكتابيَّة وما البدن؛ فإن الكام رباحة، ولهم تقلَّروا منها تقلَّرهم من النجاسات، وإنما المراد كما وما أمراد كناره منها أنهم تقلَّروا منها تقلُّرهم من النجاسات، وإنما المراد كما الكفَّر، ولم يُنْقَل عنهم أنهم تقلَّروا منها تقلُّرهم من النجاسات، وإنما المراد كما تقلَّم نجاستهم المعنويَة بالشرك؛ فكما أن التوحيد والإيمان طهارة؛ فالشرك نجاسة.

وقوله: ﴿وإن خِفْتُمَهُ: أَيُّها المسلمون، ﴿عَيْلَةَ ﴾؛ أي: فقراً وحاجة من منع المشركين من قُربان المسجد الحرام؛ بأن تنقطع الأسباب التي بينكم وبينهم من الأمور الدنيويَّة، ﴿فسوف يُغنيكم الله من فضله ﴾: فليس الرزق مقصوراً على باب واحد ومحلُّ واحد، بل لا ينغلق بابٌ؛ إلَّا وفُتِحَ غيرُه أبوابٌ كثيرة؛ فإن فضل الله واسع، وجوده عظيم، خصوصاً لمن ترك شيئاً لوجه<sup>(٣)</sup> الكريم؛ فإن ألله أكرم الأكرمين، وقد أنجز الله وعده؛ فإنَّ الله أغنى المسلمين من فضله، وبَسَطَ لهم من الأرزاق ما كانوا من أكبر الأغنياء والملوك. وقوله: ﴿إِن شاء ﴾: تعليقُ للإغناء بالمشيئة؛ لأن الغنى في الدنيا ليس من لوازم الإيمان، ولا يدلُّ على محبَّة الله؟ فلهذا علَّقه الله بالمشيئة؛ فإنَّ الله يعطي الدنيا من يحبُّ ومن لا يحب، ولا يعلي الإيمان والدين إلا من يحبُ. ﴿إِنَّ الله عليمٌ حكيمٌ ﴾؛ أي: علمه واسعٌ، يعلم مَن

- (۱) سبق تخريجه.
- (٢) في (ب): «ولم يأمر يغتسل مما أصاب منها».
  - (٣) في (ب): الوجهه».

سورة التوبة (٢٩)

يَليق به الغنى ومَن لا يَليق، ويضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها.

وتدلُّ الآية الكريمة ـ وهي قوله: ﴿فلا يَقْرَبوا المسجدَ الحرام بعد عامهم هذا» ـ أنَّ المشركين بعدما كانوا هم الملوك والرؤساء بالبيت، ثم صار بعد الفتح الحكم لرسول الله والمؤمنين مع إقامتهم في البيت ومكة المكرمة، ثم نزلت هذه الآية ولما مات النبيُّ ﷺ؛ أمر أن يُجْلَوا من الحجاز؛ فلا يبقى فيها دينان، وكل هذا لأجل بُعْدِ كلِّ كافر عن المسجد الحرام، فيدخل في قوله: ﴿فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا».

فَتَنْظِلُوا الَّذِيبَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ الْأَخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَتَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيبَ أُونُوا الْكِتَبَ حَتَى يُعْطُوا الْجِزِيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَنْغِرُون

﴿٢٩﴾ لهذه الآية أمرّ بقتال الكفار من اليهود والنصاري من ﴿الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر»: إيماناً صحيحاً يصدِّقونه بأفعالهم وأعمالهم، ﴿ولا يحرَّمون ما حرَّم الله﴾: فلا يتَّبعون شرعه في تحريم المحرمات، ﴿ولا يَدينُون دين الحقَّ﴾؛ أي: لا يدينون بالدين الصحيح، وإن زعموا أنهم على دين؛ فإنه دينُ غير الحق؛ لأنه ما بين دين مبدًّل وهو الذي لم يشرعه الله أصلاً، وإمَّا دينٌ منسوخٌ قد شرعه الله ثم غيَّره بشريعة محمد ﷺ، فيبقى التمسُّك به بعد النسخ غير جائز. فأمَرَهُ بقتال لهؤلاء وحتَّ على ذلك لأنَّهم يدعون إلى ما هم عليه، ويحصل الضرر الكثير منهم للناس، بسبب أنهم أهل كتاب. وغَيًّا ذٰلك القتال: ﴿حتى يُعطوا الجزيةَ﴾؛ أي: المال الذي يكون جزاءً لترك المسلمين قتالهم وإقامتهم آمنين على أنفسهم وأموالهم بين أظهر المسلمين، يؤخذ منهم كلَّ عام كلُّ على حسب حاله من غني وفقير ومتوسط؛ كما فعل ذٰلك أمير المؤمنين عمر بن الخطاب وغيره من أمراء المؤمنين. وقوله: ﴿عن يدٍه؛ أي: حتى يبذلوها (') في حال ذُلِّهم، وعدم اقتدارهم، ويعطوها(٢) بأيديهم، فلا يرسلون بها خادماً، ولا غيره، بل لا تُقبل إلَّا من أيديهم. ﴿وهم صاغرونَ؟: فإذا كانوا بهذه الحال، وسألوا المسلمين أن يُقِرُوهم بالجزية وهم تحت أحكام المسلمين وقهرهم، وحال الأمن من شرَّهم وفتنتهم، واستسلموا للشروط التي أجراها عليهم المسلمون، مما ينفى عزَّهم وتكبُّرَهم وتوجب ذلُّهم وصَغارهم؛ وجب على الإمام أو نائبه أن يعقدَها لهم،

(۲) في (ب): «يعطونها».

(۱) في (ب): «يبذلونها».



سورة التوبة (۳۰)

وإلًا؛ بأن لم يفوا ولم يعطوا الجزية عن يدٍ وهم صاغرون؛ لم يَجُزْ إقرارهم بالجزية، بل يقاتَلون حتى يُسْلِموا.

واستدل بهذه الآية الجمهور الذين يقولون: لا تؤخذ الجزية إلَّا من أهل الكتاب؛ لأنَّ الله لم يذكر أخذ الجزية إلَّا منهم، وأمَّا غيرهم؛ فلم يذكر إلا قتالهم حتى يسلموا. وأُلْحِق بأهل الكتاب في أخذ الجزية وإقرارهم في ديار المسلمين المجوس؛ فإنَّ النبيَّ يَتَلِيُّ أخذ الجزية من مجوس هَجَرَ، ثم أخذها أمير المؤمنين عمر من الفرس المجوس<sup>(۱)</sup>.

وقيل: إن الجزية تُؤخذ من سائر الكفار من أهل الكتاب وغيرهم؛ لأنَّ هٰذه الآية نزلت بعد الفراغ من قتال العرب المشركين والشروع في قتال أهل الكتاب ونحوهم، فيكون هذا القيد إخباراً بالواقع لا مفهوماً له، ويدلُّ على هٰذا أن المجوس أخذت منهم الجزية وليسوا أهل كتاب، ولأنَّه قد تواتر عن المسلمين من الصحابة ومَنْ بعدهم أنهم يَدْعون من يقاتلونهم إلى إحدى ثلاث: إمَّا الإسلام، أو أداء الجزية، أو السيف؛ من غير فرق بين كتابيً وغيره.

﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُنَيْرُ آبَنُ اللَهِ وَقَالَتِ النَّمَكَرَى الْمَسِبِحُ آبَنُ اللَّهُ ذَلِكَ فَوَلْهُم بِأَفَرْهِهِمْ بِمُنهِنُونَ قَوْلَ الَذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ قَنَـنَكَهُمُ اللَّهُ أَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴾ الْخَ أَحْبَارَهُمْ وَرُفْبَنَنَهُمْ أَرْبِكَابًا مِن دُوبِ اللَّهِ وَالْمَسِبِحَ آبَتِ مَتَرِيمَ وَمَا أَسِرُوَا إِلَا يَعْبُدُوا إِلَنَهَا وَحِدًا لَآ إِلَهُ إِلَهُ مَوْ اللَّهِ مَا لَعَنَ مُعَالَ مَعْنَا اللَّهِ وَالْمَسِبِحُ أَبَ يُطْنِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفَوَهِهِمْ وَيَأْبِ اللَّهُ إِلَهُ إِلَهُ مُؤْذَا اللَّهُ وَالْمَسِبِحُ أَبْتُ مَتَ يَطْنِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفَوَهِهِمْ وَيَأْبِ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ وَلَنَّ مَعْتَى اللَّهُمُ مَا أَنْ اللَهُمُ اللَّهُ أَلَى يَوْدَعُونَ أَنْ أَعْ يَطْنِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفَوَهِهِمْ وَيَأْبِي اللَّهُ إِلَى اللَّهُ وَالْمَاسِبِحُ أَبْتُ مَعْتَى أَمَا أَن أَرْسَلُ رَسُولَهُ إِلَهُ إِلَهُ ذَى وَيَابِ الْهَ إِلَى اللَّهِ إِلَيْهِ وَالَذِي عَامَ اللَّهُ أَلَى الْمُعْرُونَ الْهُ الْمَالِهُ الْمَالَهُ اللَهُ وَالَدِي

﴿٣٠﴾ لما أمر تعالى بقتال أهل الكتاب ذكر من أقوالهم الخبيئة ما يهيج المؤمنين الذين يغارون لربهم ولدينه على قتالهم والاجتهاد وبذل الوسع فيه، فقال: ﴿وقالتِ اليهود عزيرً ابن الله؟: وهٰذه المقالة وإن لم تكن مقالة لعامَّتهم؛ فقد قالها فرقةٌ منهم، فيدلُّ ذلك على أنَّ في اليهود من الخبث والشرَّ ما أوصلهم إلى أن قالوا هٰذه المقالة التي تجرؤوا فيها على الله وتنقَّصوا عظمته وجلاله، وقد قيل: إن سبب ادًعائهم في عزير أنه ابن الله: أنه لما تسلَّط<sup>(٢)</sup> الملوك على بني إسرائيل ومزَقوهم

أخرجه البخاري (٣١٥٧).

(۲) فى (ب): «لما سلط».

كلَّ ممزَّق وقتلوا حَمَلَة التوراة؛ وَجَدوا عُزيراً بعد ذٰلك حافظاً لها أو أكثرها<sup>(۱)</sup>، فأملاها عليهم من حفظِه، واستنسَخوها. فادَّعوا فيه هٰذه الدعوى الشنيعة. وقالت النصارى: عيسى ابن مريم (ابنُ الله)، قال الله تعالى: ﴿ذَلكَ»: القول الذي قالوه، ﴿قُولُهم بأفواهِهمَ»: لم يقيموا عليه حجَّة ولا برهاناً، ومَن كان لا يُبالي بما يقول لا يُسْتَغْرَبُ عليه أي قول يقوله؛ فإنه لا دين ولا عقل يحجُزُه عما يريد من الكلام، ولهٰذا قال: ﴿يضاهِئونَ؟؛ أي: يشابهون في قولهم هٰذا ﴿قُولَ الذين كفروا من قبلُه؛ أي: قول المشركين الذين يقولون الملائكة بنات الله، تشابهت قلوبهم فتشابهت أقوالهم في البطلان. ﴿قاتلهم الله أنَّى يُؤَفَكُونَ؟؛ أي: كيف يُصرفون عن

سورة التوبة (٣١) - ٣٢)

(٣١% وهذا وإن كان يُستغرب على أمة كبيرة كثيرة أن تتّفق على قول يدلُّ على بطلانه أدنى تفكُر وتسليط للعقل عليه؛ فإن لذلك سبباً، وهو أنهم ﴿اتَخذوا أحبارهم»: وهم علماؤهم، ﴿ورهبانَهم»؛ أي : العباد المتجردين للعبادة، ﴿أرباباً من دون الله»: يُحِلُون لهم ما حرَّم الله فيُحِلُونه، ويحرَّمون لهم ما أحلَّ الله فيحرَّمونه، ويحرَّمون لهم ما أحلَّ الله فيحرَّمونه، ويحرَّمون لهم ما أحلَّ الله فيحرَّمونه، ويحرَّمون لهم ما حرَّم الله في والأقوال المنافية لدين الرسل، فيتَبعونهم فيحرَّمونه، ويتَبعونهم عليماؤهم، فورهبانَهم» والأقوال المنافية لدين الرسل، فيتَبعونهم عليها، وكانوا أيضاً يغلون في مشايخهم وعُبادهم، ويعظُمونهم، ويتخذون قبورهم عليها، وكانوا أيضاً يغلون في مشايخهم وعُبادهم، ويعظمونهم، ويتَخذون قبورهم أوثانا تُعبد من دون الله، وتُقصد بالذبائح والدُعاء والاستغاثة. ﴿والمسيحَ ابن أوثانا تُعبد من دون الله، وتُقصد بالذبائح والدُعاء والاستغاثة. ﴿والمسيحَ ابن أوثانا تُعبد من دون الله، وتُقصد بالذبائح والدُعاء والاستغاثة. ﴿والمسيحَ ابن أوثانا تُعبد من دون الله، وتُقصد بالذبائح والدُعاء والاستغاثة. ﴿والمسيحَ ابن مريم»: اتَخذوه إلها من دون الله، والحال أنهم خالفوا في ذلك أمر الله لهم على أوثانا تُعبد من دون الله، والحال أنهم خالفوا في ذلك أمر الله لهم على مارماه: والماء واحداً لا إله إلا هو»: فيُخلصون له العبادة مالماة واحداً لا إله إلا هو»: فيُخلصون له العبادة والطاعة ويخصُونه بالمحبَّة والدُعاء، فنبذوا أمر الله، وأشركوا به ما لم يُنَزَّل به مالماة ويخصُونه بالمحبَّة والدُعاء، فنبذوا أمر الله، وأشركوا به ما لم يُنوَل به المائة ويخصُونه بالمحبَّة والدُعاء، فنبذوا أمر الله، وأشركوا به ما لم يُنوَل به ماله أولاءاة ويخمان في فلك أمر الله، وأسركوا به ما لم يُنوَل به ما لمان والطاعة ويخصُونه بالمحبَّة والدُعاء، فنبذوا أمر الله، وأشركوا به ما لم يُنوَل به ما له ينواله ما ما أولاء في شركهم وافرائهم؛ فإنهم ينتقِصونه في ذلك ويصفونه بما لا يَليق وبعاله، والله ما ينواله، والله ما ليله ما ليله ما له يله ما له يله والله وله ومانه وأفعاله عن كل ما نُسِبَ إليه مما يُنافي كماله المقدًس.

(٣٢) فلما تبيئن أنه لا حُجَّة لهم على ما قالوه ولا برهاناً لما أصَّلوه، وإنَّما هو مجرَّد قول قالوه وافتراء افتروه؛ أخبر أنَّهم ﴿يريدونَ بَهٰذا ﴿أَن يُطفئوا نور اللّه مجرَّد قول قالوه وافتراء افتروه؛ أخبر أنَّهم ﴿يريدونَ بِهٰذا ﴿أَن يُطفئوا نور اللّه بِأَفواههم»: ونورُ اللّه دينُه الذي أرسل به الرسل وأنزل به الكتب، وسمَّاه الله نوراً لأنَه يُستنار به في ظلمات الجهل والأديان الباطلة؛ فإنَّه علمٌ بالحقّ وعملٌ بالحقّ،

(١) في (ب): «أو لأكثرها».

سورة التوبة (٣٣ ـ ٣٤)

وما عداه فإنه بضدًه؛ فلهؤلاء اليهود والنصارى ومَنْ ضاهاهم<sup>(١)</sup> من المشركين، يريدون أن يطفئوا نور الله بمجرّد أقوالهم التي ليس عليها دليلُ أصلاً. ﴿ويأبى اللَّهُ إِلاَّ أَن يُتِمَّ نورهَ»: لأنه النور الباهر، الذي لا يمكن لجميع الخلق لو اجتمعوا على إطفائِهِ أن يطفئوه، والذي أنزله جميع نواصي العباد بيده، وقد تكفَّل بحفظه مِن كلُّ مَن يريده بسوء، ولهٰذا قال: ﴿ويأبى اللَّه إِلا أَن يُتِمَّ نوره ولو كره الكافرونَ»: وسَعَوا ما أمكنهم في ردَّه وإبطاله؛ فإنَّ سعيهم لا يضرُّ الحقَّ شيئاً.

﴿٣٣﴾ ثم بين تعالى لهذا النور الذي قد تكفَّل بإتمامه وحفظه، فقال: ﴿هو الذي أرسلَ رسولَه بالهدى؟: الذي هو العلم النافع، ﴿ودين الحقَّ الذي هو العمل النافع، ﴿ودين الحقَّ من الباطل العمل الصالح، فكان ما بعث الله به محمداً ﷺ مشتملاً على بيان الحقّ من الباطل في أسماء الله وأوصافه وأفعاله، وفي أحكامه وأخباره، والأمر بكلِّ مصلحة نافعة للقلوب والأرواح والأبدان؛ من إخلاص الدين لله وحده، ومحبة الله وعبادته، والأمر بكلِّ مصلحة نافعة والأمر بمكلِّ مصلحة نافعة للقلوب والأرواح والأبدان؛ من إخلاص الدين لله وحده، ومحبة الله وعبادته، والأمر بكلِّ مصلحة نافعة والأمر بمكارم الأرواح والأبدان؛ من إخلاص الدين لله وحده، ومحبة الله وعبادته، والأمر بمكارم الأخلاق ومحاسن الشيم والأعمال الصالحة والآداب النافعة، والنهي عن كلِّ ما يضادُ ذلك ويناقضه من الأخلاق والأعمال الصالحة والآداب النافعة، والنهي والأبدان والدنيا والأخرة، فأرسله الله بالهدى ودين الحقٌ؛ ﴿ لِيُظْهِرَهُ على الدين كُله ولي أول وال والذي ويناقضه من الأخلاق والأعمال السيئة المضرة للقلوب والأبدان والذيا والذي ويناقضه من الأخلاق والأعمال السيئة المضرة للقلوب والأبدان والذيا والذي ويناقضه من الأخلاق والأعمال السيئة المضرة للقلوب والأبدان والدنيا والآخرة، فأرسله الله بالهدى ودين الحقٌ؛ ﴿ لِيُظْهِرَهُ على الدين كُله ول كره المشركون؟؛ أي: ليعليه على سائر الأديان؛ بالحجة وألبرهان، والسيف والسيان، وإن كره المشركون ذلك، وبَغَوا له الغوائل، ومكروا مكرهم؛ فإنَّ المكر والسيان، وإن كره المشركون ذلك، وبَغَوا له الغوائل، ومكروا مكرهم؛ فإنَّ المكر والسيان، وإن كره المشركون ذلك، وبَغَوا له الغوائل، ومكروا مكرهم؛ فإنَّ المكر والسيان، وإن كره المشركون ذلك، وبَغَوا له الغوائل، ومكروا مكرهم؛ فإنَّ المكر والسيان، وإن كره المشركون ذلك، وبَغَوا له الغوائل، ومكروا مكرهم؛ فإنَّ المكر والسيان الميرة إلى الحقًا إلى الغوائل، ومكروا مكرهم؛ فإنَّ المكر والسيان، والسيان، وإن كره المشركون ذلك، وبَغَوا له الغوائل، ومكروا مكرهم؛ فإنَّ المكر والسيان، وإلى ألم ماحبه؛ فَوَعْدُ اللهِ لا بدً أن ينجِزَه وما ضَفِنهُ لا بدً أن يقوم السياد.

المَّذَيْنَ الَذِينَ المَنُوْأَ إِنَّ حَيْدًا مِن الأَحْبَارِ وَالرُّقْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَلَ النَّاسِ بِالْمُنطِلِ وَيُمُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَالَذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَة وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيهِ ٢ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَمَ فَتْكُوَىٰ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ رَظُهُورُهُمٌّ هَنَذَا مَا حَنَزَتُمْ لِأَنفُسِكُرُ فَذُوقُوا مَا كُنُمُ تَكْنِزُونَ ٢

﴿ ٤٣﴾ لهذا تحذيرٌ من الله تعالى لعباده المؤمنين عن كثير من الأحبار والرُّهبان؛ أي: العلماء والعباد الذين يأكلون أموال الناس بالباطل؛ أي : بغير حقَّ ويصدُون عن سبيل الله؛ فإنَّهم إذا كانت لهم رواتب من أموال الناس، أو بَذَلَ الناس لهم من

(1) في (ب): "ضاهوه".
 (٢) في (ب): "مكر السيئ".

أموالهم؛ فإنه لأجل علمهم وعبادتهم ولأجل هُداهم وهدايتهم، وهُوَلاء يأخذونها ويصدُّون الناس عن سبيل الله، فيكون أخذهم لها على هذا الوجه سُجتاً وظُلماً؛ فإنَّ الناس ما بذلوا لهم من أموالهم إلا ليدُلُوهم على الطريق المستقيم، ومن أخذهم لأموال الناس بغير حقَّ أن يُعطوهم ليفتوهم، أو يحكموا لهم بغير ما أنزل الله؛ فهؤلاء الأحبار والرُّهبان لِيُحْذَر منهم هاتان الحالتان: أخذهم لأموال الناس بغير حقَّ، وصدُّهم الناس عن سبيل الله.

FOR سورة التوبة (٣٥ ـ ٣٦)

﴿والذين يكنِزون الذَّهب والفضَّةَ﴾؛ أي: يمسكونهما، ﴿ولا يُنفقونها في سبيل اللهَه؛ أي: طرق الخير الموصلة إلى الله، وهذا هو الكنز المحرَّم: أن يمسِكَها عن النفقة الواجبة، كأن يمنع منها الزكاة أو النفقات الواجبة للزوجات أو الأقارب أو النفقة في سبيل الله إذا وجبت؛ ﴿فبشَرْهم بعذابِ أليم».

(٣٥% ثم فسَّره بقوله: ﴿يومَ يُحمى عليها؟ أي : على أموالهم ﴿في نار جهنَّم؟: فيُحمى كل دينار أو درهم على حدته، ﴿فتُكوى بها جباهُهم وجنوبُهم وظهورُهم؟: في يوم القيامة، كلما بردت؛ أعيدت، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، ويقال لهم توبيخاً ولوماً: ﴿هٰذا ما كنزتُم لأنفسِكم فذوقوا ما كنتُم تكنِزونَ؟: فما ظلمكم، ولكنَّكم ظلمتُم أنفسَكم، وعدَّبتموها بهٰذا الكنز.

وذكر الله في هاتين الآيتين انحراف الإنسان في ماله، وذلك بأحد أمرين: إما أن ينفِقَه في الباطل الذي لا يُجدي عليه نفعاً، بل لا ينالُه منه إلا الضرر المحض، وذلك كإخراج الأموال في المعاصي والشَّهوات التي لا تُعين على طاعة الله، وإخراجها للصدِّ عن سبيل الله. وإما أن يمسِكَ ماله عن إخراجِهِ في الواجبات، والنهي عن الشيء أمرٌ بضدًه.

وقـــــولــــــه: ﴿إِنَّ عِـٰذَةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ آتَنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَكُوَتِ وَٱلأَرْضَ مِنْهَا آَرْبَعَتُهُ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِينُ الْقَتِمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَ أَنْنُسَكُمُ وَقَنْظِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَآفَـةَ كَمَا يُمَنْظِلُونَكُمْ كَآفَةُ وَآعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنْقِبِنَ

(٣٦% يقول تعالى: ﴿إِنَّ عدة الشهور عند الله؟؛ أي: في قضاء الله وقدره ﴿اثنا عشر شهرا؟: وهي هذه الشهور المعروفة ﴿في كتاب الله؟؛ أي: في حكمه القدريِّ، ﴿يوم خَلَقَ السموات والأرض؟: وأجرى ليلها ونهارها، وقدَّر أوقاتها، فقسمها على هذه الشهور الأثني عشر شهراً. ﴿منها أربعةٌ حُرُم؟: وهي رجب الفرد

سورة التوبة (٣٧)

وذو القعدة وذو الحجة والمحرم، وسميتْ حُرُماً لزيادة حرمتها وتحريم القتال فيها. فلا تظلِموا فيهنَ أنفسكم؟: يُحتمل أن الضمير يعود إلى الاثني عشر شهراً، وأن الله تعالى بيَّن أنه جعلهًا مقادير للعباد، وأن تُعْمَرَ بطاعته، ويُشْكَرَ الله تعالى على منَّته بها، وتقييضها لمصالح العباد، فلْتَخذروا من ظلم أنفسكم فيها. ويُحتمل أنَّ الضمير يعود إلى الأربعة الحرَّم، وأنَّ لهذا نهي لهم عن الظُّلم فيها خصوصاً، مع النهي عن الظلم كلَّ وقت؛ لزيادة تحريمها وكوَّن الظُّلم فيها أَشدَّ منه في غيرها، ومن ذلك النهي عن القتال فيها على قول من قال: إن القتال في الأشه ۖ الحرم('' لم يُنسخ تحريمهُ؛ عملاً بالنصوص العامة في تحريم القتال فيها، ومنهم من قال: إنْ تحريم القتال فيها منسوخ أخذاً بعموم نحو قوله: ﴿ وقاتلوا المشركينَ كافَّةً كما يقاتلونَكمُ كافَّةَ﴾؛ أي: قاتلُوا جميع أنواع المشركين والكافرين بربِّ العالمين، ولا تخصُّوا أحداً منهم بالقتال دون أحدٍ، بل اجعلوهم كلُّهم لكم أعداءً كما كانوا هم معكم كذٰلك قد أتُّخذوا أهل الإيمان أعداءً لهم لا يألونهم من الشرُّ شيئًا، ويحتملُ أن ﴿كَافَةَ﴾ حالٌ من الواو، فيكون معنى لهذا: وقاتلوا جميعكم المشركين، فيكون فيها وجوب النفير على جميع المؤمنين، وقد نُسخت على لهذا الاحتمال بقوله: وما كان المؤمنون لِيَنفِروا كافة... ﴾ الآية. ﴿واعلموا أن الله مع المتقينَ»: بعونه ونصره وتأييده، فلتحرصوا على استعمال تقوى الله في سرَّكم وعلنكم والقيام بطاعته، خصوصاً عند قتال الكفار؛ فإنه في لهذه الحال ربَّما ترك المؤمن العمل . بالتقوى في معاملة الكفار الأعداء المحاربين.

﴿ إِنَّمَا ٱلنَّبِيَّةُ نِبَادَةٌ فِي ٱلْكُفَرِّ بُضَلُ بِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُجِلُونَهُ عَامًا وَبُحَرِمُونَهُ عَامًا لِيُوَاطِئُوا عِدَةَ مَا حَرَّمَ ٱللَهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللَهُ زَبِينَ لَهُمْ سُوَءُ أَعْمَالِهِمْ وَأللَهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الْكَنِيِينَ ٢٠٠٢.

(٣٧) النسيء هو ما كان أهلُ الجاهلية يستعملونه في الأشهر الحرم، وكان من جملة بدعهم الباطلة أنهم لما رأوا احتياجهم للقتال في بعض أوقات الأشهر الحرم؛ رأوا بآرائهم الفاسدة أن يحافظوا على عدَّة الأشهر الحرم التي حرَّم الله القتال فيها، وأن يؤخروا بعض الأشهر الحرم أو يقدَّموه ويجعلوا مكانه من أشهر الحل ما أرادوا؛ فإذا جعلوه مكانه؛ أحلُوا القتال فيه، وجعلوا الشهر الحلال حراماً؛ فهذا المادوا؛ فإذا جعلوه مكانه؛ أحلُوا القتال فيه، وجعلوا الشهر الحرم التي من أرمان من أرادوا؛ فإذ من ألهم الما مكانه؛ أحلُوا القتال فيه، وجعلوا الشهر الحلال حراماً فهذا المادوا؛ فإذا جعلوه مكانه؛ أحلُوا القتال فيه، وجعلوا الشهر الحلال حراماً فهذا المادوا؛ فإذا جعلوه مكانه؛ أحلُوا القتال فيها، ما أرادوا؛ فإذا جعلوه مكانه في أحلُوا القتال فيها ما أرادوا؛ فإذا جعلوه مكانه أحلُوا القتال فيها فيها ما أرادوا؛ فإذا حمل ما أراد أراد المالية الم مالية المالية الما

سورة التوبة (٣٨)

كما أخبر الله عنهم أنه زيادةً في كفرهم وضلالهم؛ لما فيه من المحاذير : منها: أنّهم ابتدعوه من تلقاء أنفسهم، وجعلوه بمنزلة شرع الله ودينه، واللّه ورسوله بريئان منه.

ومنها: أنهم قلبوا الدين، فجعلوا الحلال حراماً والحرام حلالاً.

**ومنها**: أنهم مؤهوا على الله بزعمهم وعلى عباده، ولَبَسوا عليهم دينهم، واستعملوا الخداع والحيلة في دين الله.

ومنها: أن العوائد المخالفة للشرع مع الاستمرار عليها يزول قبحها عن النفوس، وربَّما ظُنَّ أنها عوائد حسنة، فحصل من الغلط والضلال ما حصل. ولهذا قال: ﴿ يُضَلَّ به الذين كفروا يُحِلُّونه عامًا ويحرِّمونه عامًا لِيواطئوا علَّةَ ما حرَّمَ الله ؛ أي: ليوافقوها في العدد، ﴿ فَيُحِلُّوا ما حرَّم الله. زُيِّنَ لهم سوءُ أعمالهم ؛ أي: زينت لهم الشياطين الأعمال السيئة، فرأوها حسنة بسبب العقيدة المزيَّنة في قلوبهم. ﴿والله لا يهدي القوم الكافرين ؛ أي: الذين انصبغ الكفر والتكذيب في قلوبهم، فلو جاءتهم كلُّ آية لم يؤمنوا.

ثم قال تعالى:

﴿يَتَأَنِّهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوا مَا لَكُوْ إِذَا فِيلَ لَكُو اَنِفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ انَّافَلَتُنَمَ إِلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ الدُّنِيَا مِنَ ٱلْآخِرَةَ فَمَا مَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ الدُّنِيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيـلُ () إِلَا نَنفِـرُوا يُعَذِبْكُمْ عَذَابًا أَلِيـمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُـرُوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى حَصُلِ نَعْنِهِ وَلَا يَعَذِبْكُمْ عَذَابًا أَلِيـمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلَا تَضُـرُوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ

انظر "تفسير الطبري" (١٤/ ٢٨٤).
 (٢) في (ب): «ودَاعي».

سورة التوبة (٣٩)

تكاسلتم وملتم إلى الأرض والدَّعة والسكون فيها. ﴿أَرَضيتم بالحياة الدُّنيا من الآخرة ﴾ أي: ما حالُكم إلَّا حال مَن رضي بالدنيا وسعى لها ولم يبال بالآخرة فكأنه ما آمن بها. ﴿فما متاعُ الحياة الدنيا ﴾: التي مالت بكم وقدَّمتموها على الآخرة ﴿إِلَّا قليلُ ﴾: أفليس قد جعل الله لكم عقولاً تزنون بها الأمور ؟ وأيُّها أحقُّ بالإيثار ؟! أفليست الدنيا من أولها إلى آخرها لا نسبة لها في الآخرة ؟! فما مقدار عمر الإنسان القصير جدًّا من الدنيا حتى يجعله الغاية التي لا غاية وراءها فيجعلَ سعيَهُ وكدَّه وهمَّه وإرادته لا يتعدَّى الحياة الدُنيا<sup>(۱)</sup> القصيرة المملوءة بالأكدار المشحونة بالأخطار ؟! فبأيّ رأي رأيتم إيثارها على الدار الآخرة، الجامعة لكلً نعيم، التي فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذُّ الأعين وأنتم فيها خالدون ؟! فوالله ما آثر الدُنيا على الآخرة من وَقَرَ الإيمان في قلبه، ولا مَنْ جزل رأيه، ولا من عُدً من أولي الألباب.

(٣٩) ثم توعدهم على عدم النفير، فقال: ﴿إِلَّا تَنفِروا يعذَبكم عذاباً أليماً»: في الدُّنيا والآخرة؛ فإن عدم النفير في حال الاستنفار من كبائر الدُّنوب الموجبة لأشدُ العقاب؛ لما فيها من المضارُ الشديدة؛ فإنَّ المتخلَف قد عصى الله تعالى، وارتكب لنهيه، ولم يساعد على نصر دين الله، ولا ذبَّ عن كتاب الله وشرعه، ولا أعان إخوانه المسلمين على عدوَهم الذي يريد أن يستأصلهم ويمحق دينهم، وربما اقتدى به غيره من ضعفاء الإيمان، بل ربما فتَّ في أعضاد من قاموا بجهاد أعداء الله؛ فحقيقٌ بمن لهذا حاله أن يتوعَده الله بالوعيد الشديد، فقال: ﴿إِلاً تَنفِروا سيئلَّه؟ فإنه تعالى متكفلً على عدوَهم الذي يريد أن يستأصلهم ويمحق دينهم، أعداء الله؛ فحقيقٌ بمن لهذا حاله أن يتوعَده الله بالوعيد الشديد، فقال: ﴿إِلاً تَنفِروا يعذَّبُكم عذاباً أليماً ويستبدل قوماً غيركم»: ثم لا يكونوا أمثالكم، ﴿ولا تضرُوه شيئاً»؛ فإنه تعالى متكفل بنصر دينه وإعلاء كلمته؛ فسواءً امتثلتم لأمر الله أو القيتموه وراءكم ظِفريًا. ﴿والله على كل شيء قديرَ»: لا يعجزُه شيء أراده ولا يغالبه أحدٌ.

﴿إِلَّا نَصْرُوهُ فَقَـدْ نَصَكَرُهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَبَهُ الَّذِينَ كَفَكُوا ثَانِي أَثَنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْفَارِ إِذْ يَكُولُ لِصَلَحِبِهِ. لَا تَحْـزَنْ إِنَ اللَّهَ مَعَنَاً فَأَنـزَلَ اللَّهُ سَكِينَنَهُ عَلَيْهِ وَأَيَكَدُمُ بِجُنُودٍ لَمَ تَرَوْهَا وَجَعَكَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَعَكُوا السُّفَلَنُ وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِي الْعُلْيَاً وَاللَّهُ عَزِيرُ حَكِيمُ ٢

فى (ب): «حياته الدنيا».

سورة التوبة (٤٠)

﴿وجعل كلمة الذين كفروا السفلى﴾؛ أي : الساقطة المخذولة؛ فإنَّ الذين كفروا [قد] كانوا على حَرْد قادرين في ظنَّهم على قتل الرسول ﷺ وأخذه حنقين عليه، فعملوا غاية مجهودهم في ذلك، فخذلهم الله ولم يُتِمَّ لهم مقصودَهم، بل ولا أدركوا شيئاً منه، ونصر الله رسوله بدفعه عنه، وهذا هو النصر المذكور في هذا الموضع؛ فإنَّ النصر على قسمين : نصر المسلمين إذا طمعوا في عدوَّهم بأن يُتِمَّ الله لهم ما طلبوا وقصدوا ويستولوا على عدوَّهم ويظهروا عليهم. والثاني : نصر المستضعّف الذي طمع فيه عدوُّه القادر، فنضرُ الله إياه أن يردَّ عنه عدوًه، ويدافع عنه، ولعل هذا النصر أنفع النصرين، ونَضرُ اللهِ إياه أن يردَّ عنه عدوًه، ويدافع عنه، ولعل هذا النصر أنفع النصرين، ونَضرُ اللهِ رسولَه إذ أخرجه الذين كفروا ثاني الميتضعّف الذي طمع فيه عدوُّه القادر، فنضرُ اللهِ إياه أن يردً عنه عدوًه، ويدافع عنه، ولعل هذا النصر أنفع النصرين، ونَضرُ اللهِ رسولَه إذ أخرجه الذين كفروا ثاني النين من هذا النوع. وقوله : ﴿وكلمةُ اللهِ هي العلياه؛ أي : كلماته القداريَّة وكلماته الدينيَّة هي العالية على كلمة غيره، التي من جملتها قوله : ﴿وكان حقًا علينا نَصرُ المؤمنينَه، ﴿إِنَّا لنتصرُ رسلَنا والذين آمنوا في الحياة الدُنيا ويوم يقومُ الأسهادُه، ووإنَّ جندنا لهم الغالبون؟؛ فدين الله هو الطاهر العالي على سائر الأديان بالحجج الواضحة والآيات الباهرة والسلطان الناصر. ﴿والله عزيزَهُ: لا يغالبه مغالبٌ ولا يفوته هاربٌ، ﴿حكيمَهُ: يضعُ الأشياء مواضعها، ويؤخرُ نصرَ حزبه إلى وقتٍ آخر الموضعة الربهة.

(1) في (ب): «غار حراء». والصواب ما في (1).

سورة التوبة (٤١ ــ ٤٢)

وفي لهذه الآية الكريمة فضيلة أبي بكر الصديق بخصيصة لم تكن لغيره من لهذه الأمة، وهي الفوز بلهذه المنقبة الجليلة والصحبة الجميلة، وقد أجمع المسلمون على أنَّه هو المراد بلهذه الآية الكريمة، وللهذا عدُّوا من أنكر صحبة أبي بكر للنبي ﷺ كافراً؛ لأنَّه منكر للقرآن الذي صرَّح بها. وفيها فضيلةُ السكينة، وأنها من تمام نعمة الله على العبد في أوقات الشدائد والمخاوف التي تطيش لها الأفندة، وأنها تكون على حسب معرفة العبد بربَّه وثقته بوعدِه الصادق وبحسب إيمانه وشجاعتِهِ. وفيها أنَّ الحزن قد يعرض لخواصٌ عباد الله الصديقين، مع أنأولى إذا نزل بالعبد أن يسعى في ذهابه عنه؛ فإنه مضعِفٌ للقلب موهِنٌ للعزيمة.

لاَنفِـرُوا خِفَافًا وَثِقَـالًا وَجَـهِدُوا بِأَمَوَلِكُمْ وَأَنفُيكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنْتُمْ تَمْلَمُونَ ۞ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لَاَتَبَعُوكَ وَلَنَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُقَّةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِٱللَهِ لَوِ ٱسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنفُسَهُمْ وَٱللَهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ۞ ﴾ .

(٤) يقول تعالى لعباده المؤمنين مهيِّجاً لهم على النفير في سبيله، فقال: (إنفِروا خفافاً وثقالاً): في العسر واليسر، والمنشط والمكره، والحرَّ والبرد، وفي جميع الأحوال، (وجاهدوا بأموالكم وأنفسِكم في سبيل الله)؛ أي: ابذلوا جهدكم في ذلك، واستفرغوا وُسْعَكم في المال والنفس. وفي هذا دليلٌ على أنه كما يجب الجهادُ في النفس يجب [الجهاد] في المال حيث اقتضت الحاجة ودعت لذلك. ثم قال: (ذلكم خيرٌ لكم إن كنتم تعلمونَ)؛ أي: الجهاد في النفس والمال خيرٌ لكم من التقاعد عن ذلك؛ لأنَّ فيه رضا الله تعالى والفوز بالدرجات العاليات عنده والنصر لدين الله والدُّخول في جملة جنده وحزبه.

٤٢﴾ ﴿لو كان؟: خروجُهم لطلب عرض قريب أو منفعة دنيويَّة سهلة التناول. أو كان السفرُ ﴿سفراً قاصداً؟؛ أي: قريباً سهلاً ﴿لاَتَبعوكَ؟: لعدم المشقَّة الكثيرة، ﴿ولكن بَعُدَت عليهم الشُقَّةَ؟؛ أي: طالت عليهم المسافة، وصعب عليهم السفر؛ فلذلك تثاقلوا عنك، وليس هذا من أمارات العبوديَّة، بل العبد حقيقة المتعبَّدُ لربه في كلِّ حال، القائم بالعبادة السهلة والشاقَّة؛ فهذا العبد لله على كلِّ حال. ﴿وسيحلفون بالله لو استطعنا لخرجنا معكم؟؛ أي: سيحلفون أن تخلفهم عن الخروج أنَّ لهم عذراً، وأنهم لا يستطيعون ذلك، ﴿يُهْلِكون أنفسَهم؟: بالقعود والكذب والإخبار بغير الواقع. ﴿والله يعلم إنَّهم لكاذبونَ؟.

ولهذا العتاب إنما هو للمنافقين، الذين تخلَّفوا عن النبي ﷺ في غزوة تبوك، وأبدوا من الأعذار الكاذبة ما أبدوا، فعفا النبي ﷺ عنهم بمجرَّد اعتذارهم، من غير أن يمتَحِنهم فيتبيَّن له الصادق من الكاذب، ولهذا عاتبه الله على لهذه المسارعة إلى عذرهم، فقال:

سورة التوبة (٢٢ - ٢٥)

﴿عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَنَّى بَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمُ الكَذِبِينَ اللَ لَا يَسْتَنْذِنُكَ الَذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالَيَوْمِ الْآخِرِ أَن يُجَهِدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنشَبِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ المُنَقِينَ ٢ إِنَّمَا يَسْتَنْذِنْكَ الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالَيَوْمِ الْآخِرِ وَآرَنَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ بَمَرَدُونَ ٢ ﴾

(٤٣﴾ يقول تعالى لرسوله ﷺ: ﴿عَفَا الله عنكَ﴾؛ أي: سامحك وغفر لك ما أجريت. ﴿لَم أَدْنَتَ لَهُمَّ فِي التخلُف، ﴿حتَّى يتبيئُ<sup>(١)</sup> لَكَ الذين صَدَقُوا وتعلَم الكاذبينَّ: بأن تمتّحِنهم ليتبيَّن لك الصادق من الكاذب، فتعذر من يستحقُّ العذر ممَّن لا يستحقُّ ذلك.

٤٤ ثم أخبر أن المؤمنين بالله واليوم الآخر لا يستأذنون في ترك الجهاد بأموالهم وأنفسهم؛ لأن ما معهم من الرغبة في الخير والإيمان يحملهم على الجهاد من غير أن يحثَّهم عليه حاثٌ فضلاً عن كونهم يستأذنون في تركِهِ من غير عذر والله عليمٌ بالمتَّقينَ»: فيجازيهم على ما قاموا به من تقواه، ومن علمه بالمتَّقين أنه أخبر أنَّ من علاماتهم أنهم لا يستأذنون في ترك الجهاد.

٤٥﴾ ﴿إنما يستأذنك الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر وارتابت قلوبُهم؟؟ أي: ليس لهم إيمان تامَّ ولا يقينُ صادقٌ؛ فلذلك قلَّت رغبتُهم في الخير، وجبنوا عن القتال، واحتاجوا أن يستأذنوا في ترك القتال. ﴿فهم في رَيْبِهم يتردَّدونَ؟؟ أي : لا يزالون في الشكِّ والحيرة.

لَّهُ وَلَوَ أَرَادُوا الْخُــرُوعَ لَأَعَدُّوا لَمُ عُدَّةَ وَلَنَكِن حَكَرِهَ اللَّهُ الْبِحَافَهُمْ فَشَطَّهُمْ وَقِيلَ اقْعُـدُوا مَعَ ٱلْقَنـعِدِينَ ٥ لَقَ خَـرَجُوا فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا وَلَأَوْضَعُوا خِلَىلَكُمْ يَبْغُوْنَكُمُ الْفِنْنَةَ وَفِيكُرُ سَمَّعُوْنَ لَمُمُّ وَاللَّهُ عَلِيكُ بِالظَّلِمِينَ ۞ لَقَـدِ آبْنَغَوْ الفِتْـنَةَ بِن

فى (ب): «حتى تعلم يتبيّن».



سورة التوبة (٤٦ ـ ٤٨)

لَكَ الْأَمُوَرَ حَقَّ جَمَّة الْحَقِّ وَظَهِمَرَ أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ كَوِهُونَ ۞ ﴿.

٤٦% يقول تعالى مبيًّنا أن المتخلَّفين من المنافقين قد ظهر منهم من القرائن ما يبيئن أنهم ما قصدوا الخروج <sup>(١)</sup> بالكُلية، وأنَّ أعذارهم التي اعتذروها باطلةً ؛ فإنَّ العذر هو المانعُ الذي يمنع إذا بَذَلَ العبدُ وُسْعَه وسعى في أسباب الخروج ثم منعه ما يعبرُ ولما يم المنعُ شرعيً ؛ فلما لله يمنع إذا بَذَلَ العبدُ وُسْعَه وسعى في أسباب الخروج ثم منعه ما يعدر عين الذي يعذر، فوه أما هولاء المنافقون، فلو فأرادوا الخروج ثم منعه لأعذوا له عدًة بنا الذي يعذر، فوه أما هولاء المنافقون، فلو فأرادوا الخروج ثم منعه ما يعدر عين أعدر ما الما لمولاء المنافقون، فلو في أسباب الخروج ثم منعه ما يع شرعيً ؛ فلما الذي يعذر، فوه أما هولاء المنافقون، فلو فأرادوا الخروج يعدر العدروا له عدًة بنا أي الما الذي يعذر، فوه أما هولاء المنافقون، فلو فأرادوا الخروج يعدروا لعدوا له عديم من الأسباب، ولكن لما لم يعدروا له عديم أي علم أنهم ما أرادوا الخروج، فولكن كرة الله انبعائهم على الخروج الخروج الخروج الخروج المعاد من الأسباب، ولكن لما لم أعدوا له عديم من الأسباب، ولكن لما لم أعدوا له عديم من الأسباب، ولكن لما لم يعدروا له عديم من الأمي الما المروج، فولكن كرة الله انبعائهم من معكم في أو ما المروج للغروم الموا له عديم من الأسباب، ولكن لما لم أعدوا له عديم من الأمروم وحمًا وإن كان قد أمرهم وحمَّهم على الخروج وحملهم مقدرين عليه، ولكن بحكمته ما أراد إعانتهم، بل خذلهم وتبطهم، فو قيل وجعلهم مقدرين عليه، ولكن بحكمته ما أراد إعانتهم، بل خذلهم وتبطهم، في أو قبل الغدوا الغروج الغدوا مع القاعدين» : من النساء والمعذورين.

﴿٤٧ ثم ذكر الحكمة في ذلك، فقال: ﴿لو خَرَجوا فيكم ما زادوكم إلا خبالاًه؛ أي: نقصاً، ﴿ولأوضَعوا خِلالكمَه؛ أي: ولسَعَوا في الفتنة والشرّ بينكم وفرَّقوا جماعتكم المجتمعين. ﴿يبغونَكُم الفتنةَه؛ أي: هم حريصون على فتنتكم وإلقاء العداوة بينكم، ﴿وفيكمَه: أناسٌ ضعفاء العقول، ﴿سمَّاعون لهمَه؛ أي: مستجيبون لدعوتهم، يغترُون بهم؛ فإذا كانوا حريصين على خذلانكم وإلقاء الشرّ بينكم وتثبيطكم عن أعدائكم وفيكم مَنْ يَقْبَلُ منهم ويستنصِحُهم؛ فما ظلَّك بالشرّ الحاصل من خروجِهم مع المؤمنين والنقص الكثير منهم؟! فللَّه أتمُّ الحكمة حيث ثبَّطهم، ومنعهم من الخروج مع عباده المؤمنين رحمةً بهم، ولطفاً من أن يُداخِلَهم ما لا ينفعهم بل يضرُهم. ﴿والله عليمٌ بالظالمينَ»: فيُعلِّم عبادَه كيف يحذرونهم، ويبيَّن لهم من المفاسد الناشئة من مخالطتهم.

المؤهكة ثم ذكر أنه قد سبق لهم سوابق في الشرّ، فقال: ﴿لقد ابتَغَوّا الفتنة من قبلَ»؛ أي: حين هاجرتم إلى المدينة، بذلوا الجهد، ﴿وقَلَبُوا لك الأمورَ»؛ أي: أداروا الأفكار، وأعملوا الحيل في إبطال دعوتِكم وخِذُلانِ دينكم، ولم يُقَصِّروا في ذلك. ﴿حتى جاء الحقَّ وظهر أمرُ الله وهم كارهونَ»: فبَطَلَ كيدُهم، وأن محلً بالطُهُم؛ فاحتى جاء الحقُ وظهر أمرُ الله وهم كارهونَ»: فبَطَلَ كيدُهم، وأن لا يبالي المؤمنونَ بنظلُهُ من أنه قد من أنه من أبطال دعوتِكم وخِذُلانِ دينكم، ولم يُقَصِّروا في أداروا الأفكار، وأعملوا الحيل في إبطال دعوتِكم وخِذُلانِ دينكم، ولم يُقصِّروا في أبطك .

(1) فى (ب): «للجهاد».

سورة التوبة (٤٩ ـ ٥١)

﴿وَمِنْهُم مَّن يَحْوُلُ انْنَدَن لِي وَلَا نَفْتِنَيَّ أَلَا فِي الْفِتْـنَةِ سَقَطُواً وَإِنَّ جَهَنَمَ لَمُحِـبَطَةٌ بِٱلْكَفِرِنَ ٢

(<sup>43</sup> ) أي: ومن لهؤلاء المنافقين من يستأذن في التخلّف ويعتذر بعذر آخر عجيب، فيقول: (<sup>11</sup> أن لي) : في التخلُف، (ولا تَفْتِنِي) : في الخروج؛ فإني إذا خرجت فرأيت نساء بني الأصفر لا أصبر عنهن؛ كما قال ذلك الجد بن قيس، ومقصوده قبَّحه الله الرياء والنفاق؛ بأن مقصودي مقصود حسن؛ فإنَّ في خروجي فتنة وتعرضاً للشر، وفي عدم خروجي عافية وكفًا عن الشرً. قال الله تعالى مبينا كذب لهذا القول: (ألا في الفتنة سَقطوا) : فإنه على تقدير صدق لهذا القائل في قصدِه؛ في التخلُف مفسدة كبرى وفتنة عظمى محققة، وهي معصية الله ومعصية رسوله والتجري على الإثم الكبير والوزر العظيم، وأما الخروج؛ فمفسدة قليلة بالنسبة للتخلُف، وهي متوهمة، مع أنَّ لهذا القائل قصده التخلُف لا غير، ولهذا بالنسبة للتخلُف، وهي متوهمة، مع أنَّ لهذا القائل قصده التخلُف لا غير، ولهذا مناصٌ ولا فكاكٌ ولا خلاصٌ.

﴿إِن تُصِبِّكَ حَسَنَةٌ تَسُوَّهُمٌ وَإِن تُصِبِّكَ مُصِيبَةٌ يَتُولُوا فَدْ أَخَذَنَا أَمْرَنَا مِن قَسْلُ وَيَحَوَّلُوا وَهُمْ فَرِحُوْتَ ۞ قُلُ لَن يُصِيبَنَآ إِلَا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَوْلَنَنَا وَعَلَ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ۞ ﴾.

 « • • يقول تعالى مبيناً أن المنافقين هم الأعداء حقًا المبغضون للدين صرفاً: 
 « أن تُصِبُكُ حسنةُ • : كنصر وإدالة على العدو (تَسُوَّهم > ؛ أي : تحزنهم وتغمهم ، 
 «وإن تُصِبُكُ مصيبةُ > : كإدالة العدو عليك (قولوا > : متبجّحين بسلامتهم من الحضور معك : 
 معك : 
 «د أخذنا أمرنا من قبل > ؛ أي : قد حذرنا وعملنا بما يُنجينا من الوقوع في مثل هذه المصيبة ، 
 «يتم المصيبة ، 
 «يتولوا وهم فرحون > : بمصيبتك وبعدم مشاركتهم إياك من المعدو المعن المعدو من المعدو معلى العدو المعدو معد المعدو المعدو المعدو المعدو المعدو المعدو المعدو المعدو المعدوم المعدو المعدو المعدوم المعدوم المعدوم المعدو المعدوم المع وم المعدوم ال معدوم المعدوم الم

سورة التوبة (٥٢ ـ ٥٤)

قُلْ هَلْ تَرْبَصُونَ بِنَآ إِلَآ إِحْدَى الْحُسْنَيَّةِنِّ وَنَحْنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُرُ اللَهُ بِعَذَابٍ مِّنْ عِنــدِي<sub>َّ</sub> أَوْ بِأَيْدِينَاً فَتَرَبَّصُوَّا إِنَّا مَعَكُم تُمَّتَرَبِّصُونَ @﴾.

﴿٢٥﴾ أي: قل للمنافقين الذين يتربَّصون بكم الدوائر: أيَّ شيء تربَّصون بنا؟ فإنكم لا تربَّصون بنا إلا أمراً فيه غاية نفعنا، وهو إحدى الحسنيين: إما الظُّفَر بالأعداء والنصر عليهم ونيل الثواب الأخروي والدنيوي، وإما الشهادة التي هي من أعلى درجات الخَلْق وأرفع المنازل عند الله. وأما تربُّصنا بكم يا معشر المنافقين؟ فنحن (نتربَص بكم أن يصيبَكم الله بعذاب من عنده لا سبب لنا فيه ﴿أو بأيدينا ﴾؛ بأن يسلُطنا عليكم فنقتلكم، (فتربَّصوا): بنا الخير، (إنا معكم متربُصون ): بكم الشر.

وَقُلْ أَنفِقُواْ طَوَعًا أَوْ كَرْهَا لَن يُنْقَبَّلَ مِنكُمٌ إِنّكُمْ كُنتُد فَوْمًا فَسِفِينَ ۞ وَمَا مَنَعَهُدَ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنْتُهُدْ إِلَا أَنَّهُمْ كَنَوْهُوا إِلَنَهِ وَبِرَسُولِهِ. وَلَا يَأْثُونَ أَلضَّكَلُوَةَ إِلَا وَهُمْ كُسَانَ وَلَا يُنفِقُونَ إِلَا وَهُمْ كَنَرِهُونَ ۞ ﴾.

٤٥ ثم بين صفة فسقهم وأعمالهم [فقال]: ﴿وما مَنَعَهم أن تُقْبَلَ منهم نفقاتُهم إلاً أنّهم كفروا بالله وبرسوله ﴾: والأعمال كلُها شرطُ قبولها الإيمان ؛ فهؤلاء لا إيمان لهم ولا عمل صالح، حتى إنَّ الصلاة التي هي أفضل أعمال البدن إذا قاموا إليها قاموا كسالى ؟ قال : ﴿ولا يأتون الصلاة إلا وهم كُسالى ﴾؛ أي : قاموا إليها قاموا كسالى ؟ قال : ﴿ولا يأتون الصلاة إلا وهم كُسالى ﴾؛ أي : متاقلون لا يكادون يفعلونها من ثقلها عليهم. ﴿ولا يُنفقون إلا وهم كارهونَ ﴾ : من متاقلون لا يكادون يفعلونها من ثقلها عليهم. ﴿ولا يُسْتَون الصلاة إلا وهم كُسالى ﴾؛ أي مناقلون لا يكادون يفعلونها من ثقلها عليهم. ﴿ولا يُسْتَون المالة وهم كارهونَ ؟ من مناقلون لا يكادون يفعلونها من ثقلها عليهم. ولا يُنفقون إلا وهم كارهونَ ؟ : من متاقلون لا يكادون يفعلونها من ثقلها عليهم ما مان فعل مثل فعلهم، وأنه ينبغي غير انشراح صدر وثبات نفس ؛ ففي هذا غاية الذم لمن فعل مثل فعلهم، وأنه ينبغي من منشرح الحبد أن لا يأتي الصلاة إلا وهو نشيطُ البدن والقلب إليها، ولا ينفق إلا وهو منشرح الماد من يفتي إلى مان ينبغي مانشرح الصدر ثابت القلب يرجو ذُخرها وثوابها من الله وحده، ولا يتشبه من الما من الما من أنه ينبغي مانشراح صدر ثابت نفس ؛ فلم البدن والقلب إليها، ولا ينفق إلا وهو منشيط الما ما الما من الله وحده، ولا ينفق إلا وهو منشرح الصدر ثابت القلب يرجو ذُخرها وثوابها من الله وحده، ولا ينفق إلا وهو منشرح الما في ألما الما أله من الله وحده، ولا ينشبه ما الما فقين.

﴿فَلَا تُعْجِبُكَ أَمُوَلُهُمُ وَلَا أَوْلَدُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيُعَذِّبُهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ

أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ۞ وَتَعْلِنُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِنكُرُ وَلَكِنَّهُمْ قَوْمُ يَقَرَقُونَ ۞ لَوَ بَجِدُونَ مَلْجَنًا أَوَ مَغَرَرَتٍ أَوْ مُدَّخَلًا لَوَلَوَا إِلَيْهِ وَهُمْ يَجْمَحُونَ ۞ ﴾

FOR QU سورة التوبة (٥٥ ـــ ٨٥).

(٥٥) يقول تعالى: فلا تعجبُك أموالُ لهؤلاء المنافقين ولا أولادُهم؛ فإنه لا غبطة فيها، وأول بركاتها عليهم أن قدَّموها على مراضي ربُّهم وعصوا الله لأجلها. إنَّما يريد الله ليعذَّبَهم بها في الحياة الدُنيا؟: والمراد بالعذاب هنا ما ينالهم من المشقَّة في تحصيلها والسعي الشديد في ذلك وهم القلب فيها وتعب البدن؛ فلو قابلت لَذَاتهم فيها بمشقًاتهم؛ لم يكن لها نسبة إليها؛ فهي لَمَّا ألهتهم عن الله وذكره؛ صارت وبالاً عليهم حتى في الدنيا، ومن وبالها العظيم الخطر أنَّ قلوبهم تتعلَّق بها وإراداتهم لا تتعداها، فتكون منتهى مطلوبهم وغاية مرغوبهم، ولا يبقى في قلوبهم للآخرة نصيبٌ، فيوجب ذلك أن ينتقلوا من الدنيا، هوتر أنفسهُم الملازمة؟!

(٥٦) ﴿ويحلفون بالله إنَّهم لمنكم وما هم منكم ولكنهم؟: قصدهم في حلفهم هذا أنهم ﴿قومٌ يَفْرَقُونَ؟؛ أي: يخافون الدوائر، وليس في قلوبهم شجاعة تحملهم على أن يبيِّنوا أحوالهم، فيخافون إن أظهروا حالهم منكم ويخافون أن تتبرَّؤوا منهم في تفري القلب ثابت تتبرَّؤوا منهم في تماه ذلك على بيان حاله حسنة كانت أو سيئة، ولكن المنافقين خُلِعَ الجنان؛ فإنه يحمله ذلك على بيان حاله حسنة كانت أو سيئة، ولكن المنافقين خُلِعَ عليهم خلعة الجن، وحملهم حليمة منكم ويخافون أن مع على أن يبيِّنوا أحوالهم في قلوبهم منكم ويخافون أن مع على أن يبيِّنوا أحوالهم، فيخافون إن أظهروا حالهم منكم ويخافون أن من على على أن يبيِّنوا أحوالهم، فيخافون إن أظهروا حالهم منكم ويخافون أن من على عليهم خليم منكم ويخافون أن مع على أن يبيِّنوا أحوالهم الأعداء من كل جانب، وأما حال قويً القلب ثابت الجنان؛ فإنه يحمله ذلك على بيان حاله حسنة كانت أو سيئة، ولكن المنافقين خُلِعَ عليهم خلعة الجن، وحُلُوا بحِلْيَةِ الكذب.

الموالية عندما المحالية المحالية المحالية المحالية المحتوم المحالية عندما المحالية المحال المحالية المحالية

وَمِنْهُم مَن بَلِيزُكَ فِي الصَّدَقَنَتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِن لَمْ يُعْطَوًا مِنْهَآ إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ () وَلَوْ أَنَهُمْ رَضُوا مَآ مَاتَنَهُمُ اللَهُ وَرَسُولُمُ وَقَالُوا حَسْبُنَكَ اللَهُ سَيُؤْتِينَا اللَهُ مِن وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَهِ رَغِبُونَ () .

مَّهُ في قسمة الصَّدقات وينتقد عليك في قسمة الصَّدقات وينتقد عليك فيها، وليس انتقادُهم فيها وغيبُهم لقصدِ صحيح ولا لرأي رجيح، وإنَّما مقصودُهم



سورة التوبة (٥٩ ـ ٦٠)

أن يُعْطَوا منها. ﴿فِإِنْ أَعْطوا منها رَضُوا وإن لَم يُعْطَوْا منها إذا هم يسخطونَ﴾: ولهذه حالةٌ لا تنبغي للعبد أن يكون رضاه وغضبه تابعاً لهوى نفسه الدنيويِّ وغرضه الفاسد، بل الذي ينبغي أن يكون [هواه تبعاً] لمرضاة ربَّه؛ كما قال النبي ﷺ: «لا يؤمن أحدُكم حتَّى يكون هواهُ تَبَعاً لما جئت به»<sup>(۱)</sup>.

﴿٥٩﴾ وقال هنا: ﴿ولو أنَّهم رَضوا ما آتاهم الله ورسولُهَ؟ أي: أعطاهم من قليل وكثير، ﴿وقالوا حسبُنا الله؟ أي: كافينا الله فنرضى بما قَسَمه لنا، وليؤملوا فضله وإحسانه إليهم بأن يقولوا: ﴿سيؤتينا الله من فضله ورسولُه إنَّا إلى الله راغبونَه؟ أي: متضرَّعون في جلب منافعنا ودفع مضارَّنا؟ [لسلموا من النفاق، ولهدوا إلى الإيمانِ والأحوالِ العاليةِ].

ثم بيَّن تعالى كيفيَّة قسمة الصدقات الواجبة فقال:

اِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُـقَرَآةِ وَٱلْمَسَكِذِي وَٱلْمَـنِعِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَنْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِّ فَرِيضَتَةَ بِرَى ٱللَهِ وَٱللَهُ عَلِيـدُ حَكِيدٌ ﷺ.

﴿٦٠ يقول تعالى: ﴿إِنَّما الصدقاتَ﴾؛ أي: الزكوات الواجبة، بدليل أن الصّدقة المستحبَّة لكل أحدٍ لا يخصُّ بها أحدٌ دون أحدٍ؛ [أي]: ﴿إِنَّما الصَّدقاتَ»: لهؤلاء المذكورين دون مَنْ عداهم؛ لأنه حصرها فيهم، وهم ثمانية أصناف:

الأول والثاني: الفقراء والمساكين، وهم في لهذا الموضع صنفان متفاوتان؛ فالفقير أشدُّ حاجةً من المسكين؛ لأنَّ الله بدأ بهم، ولا يُبدأ إلا بالأهمِّ فالأهمَّ؛ فَفُسِّرَ الفقير بأنه الذي لا يجد شيئاً أو يجد بعض كفايته دون نصفها، والمسكين الذي يجد نصفها فأكثر، ولا يجد تمام كفايته؛ لأنه لو وجدها؛ لكان غنيًا، فيعطَون من الزكاة ما يزول به فقرهم ومسكنتهم.

**والثالث**: العاملون على الزكاة، وهم كلُّ من له عملٌ وشغل فيها من حافظٍ لها و<sup>(1)</sup>جابٍ لها من أهلها أو راعٍ أو حاملٍ لها أو كاتبٍ أو نحو ذلك، فيعطَوْن لأجل عمالتهم، وهي أجرة لأعمالهم فيها.

 (١) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ١٢ و ١٣)، وضعفه الألباني، وانظر «جامع العلوم والحكم» لابن رجب، الحديث الحادي والأربعون.
 (٢) في (ب): «أو». سورة التوبة (٦٠)

والرابع: المؤلَّفة قلوبهم، والمؤلَّف قلبُه هو السيد المطاع في قومه ممَّن يُرجَى إسلامه أو يُخشى شرُّه أو يُرجى بعطيَّته قوة إيمانه أو إسلام نظيرِهِ أو جبايتها ممَّن لا يعطيها، فيُعطى ما يحصُلُ به التأليف والمصلحة.

777

المخامس: الرقاب، وهم المكاتَبون الذين قد اشتروا أنفسَهم من ساداتهم؛ فهم يسعَوْن في تحصيل ما يفكُ رقابَهم، فيعانون على ذلك من الزكاة. وفكُ الرقبة المسلمة التي في حبس الكفار داخلُ في هذا، بل أولى. ويدخل في هذا أنَّه يجوز أن يعتق [منها] الرقاب استقلالاً؛ لدخوله في قوله: ﴿وفي الرِّقاب﴾.

السادس: الغارمون، وهم قسمان: أحدهما: الغارمون لإصلاح ذات البين، وهو أن يكون بين طائفتين من الناس شرَّ وفتنةٌ، فيتوسط الرجل للإصلاح بينهم بمال يبذُلُه لأحدهم أو لهم كلّهم، فُجِعلَ له نصيبٌ من الزكاة؛ ليكون أنشط له وأقوى لعزمِهِ، فيُغطى ولو كان غنيًا. والثاني: من غَرِمَ لنفسه ثم أعسر؛ فإنَّه يُعطى ما يُوفي به دينَه.

والسابع: الغازي في سبيل الله، وهم الغزاة المتطوِّعة الذين لا ديوان لهم، فيُعْطَوْن من الزكاة ما يُعينهم على غزوهم من ثمن سلاح أو دابَّةٍ أو نفقة له ولعياله؛ ليتوفَّر على الجهاد ويطمئنَّ قلبُه، وقال كثير من الفقهاء: إن تفرَّغ القادر على الكسب لطلب العلم؛ أعطي من الزكاة؛ لأنَّ العلم داخلٌ في الجهاد في سبيل الله. وقالوا أيضاً: يجوز أن يُعطى منها الفقير لحجٌ فرضِهِ. وفيه نظر.

والثامن: ابن السبيل، وهو الغريب المنقطَعُ به في غير بلده، فيُعطى من الزكاة ما يوصله إلى بلده. فهؤلاء الأصناف الثمانية الذين تُدفع إليهم الزكاة وحدهم. فريضة من الله»: فرضها وقدَّرها تابعةَ لعلمه وحكمه، ﴿والله عليمٌ حكيمٌ».

واعلم أن لهذه الأصناف الثمانية ترجع إلى أمرين: أحدهما: مَنْ يُعطى لحاجته ونفعه؛ كالفقير والمسكين ونحوهما. والثاني: من يعطى للحاجة إليه وانتفاع الإسلام به.

فأوجب الله لهذه الحصَّة في أموال الأغنياء لسدً الحاجات الخاصَّة والعامَّة للإسلام والمسلمين، فلو أعطى الأغنياء زكاة أموالهم على الوجه الشرعيَّ؛ لم يبقَ فقيرٌ من المسلمين، ولحصلَ من الأموال ما يسدُّ الثغور، ويجاهَدُ به الكفارُ، وتحصُلُ به جميع المصالح الدينية.



سورة التوبة (٦١)

﴿وَيَعْبَهُمُ الَذِيبَ يُؤْذُونَ النَّبِي وَيَقُولُونَ هُوَ أَذَنَّ فَمَلْ أَذُنُ حَتِرٍ لَحَصُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُرُ وَالَذِينَ يُؤْدُونَ رَسُولَ اللَّهِ لَهُمْ عَنَابُ أَلِيمٌ ﷺ يَطِغُونَ بِاللَّهِ لَكُمُ لِبُرْشُوحُمٌ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ آحَقُ أَنَ يُرَضُوهُ إِن كَانُوا مُؤْمِرِينَ إِلَّهُ مَا عَدَابُ أَلِيمُ يُحَادِدِ اللَّهَ وَرَسُولُمُ فَأَتَ لَمُ نَارَ جَهَنَمَ خَلِدًا فِيهَا ذَلِكَ أَلِيمَ اللَّهِ هُمَ عَنَابُ أَل

﴿ ٢١﴾ أي : ومن لهؤلاء المنافقين، ﴿ الذين يُؤذونَ النبي؟ : بالأقوال الرديَّة والعَيْب له ولدينه، ﴿ ويقولون هو أَذُنَّ؟ ! أي : لا يبالون بما يقولون من الأذيَّة للنبيُ، ويقولون : إذا بلغه عنَّا بعض ذلك؛ جئنا نعتذر إليه، فيقبلُ منَّا؛ لأنه أذُنَّ ! أي : يقبل كلَّ ما يُقال له، لا يُمَيِّزُ بين صادقٍ وكاذب، وقصدهم ـ قبَّحهم الله ـ فيما بينهم أنهم غير مكترثين بذلك ولا مهتمين به؛ لأنه إذا لم يبلغه؛ فهذا مطلوبهم، وإن بلغه ؛ اكتفَوا بما يقولون من الأذيَّة للنبيً .

أعظمها: أذيَّة نبيُّهم الذي جاء لهدايتهم وإخراجهم من الشَّقاء والهلاك إلى الهدى والسعادة.

ومنها: عدم اهتمامهم أيضاً بذلك، وهو قدر زائدٌ على مجرَّد الأذيَّة.

ومنها: قدحُهم في عقل النبي على وعدم إدراكه وتفريقه بين الصادق والكاذب، وهو أكملُ الخلق عقلاً وأتمَّهم إدراكاً وأثقبُهم رأياً وبصيرةً، ولهذا قال تعالى: ﴿قُلْ أَذُنُ خيرٍ لكم؟؛ أي: يقبلُ مَن قال له خيراً وصدقاً، وأما إعراضه وعدم تعنيفه لكثير من المنافقين المعتذرين بالأعذار الكذب؛ فلِسَعَة خُلُقه وعدم اهتمامه بشأنهم<sup>(۱)</sup> وامتثاله لأمر الله في قوله: ﴿سيحلِفون بالله لكم إذا انقلبتُم إليهم ليتُغرِضوا عنهم فأعرضوا عنهم إنهم رجسً؟، وأما حقيقة ما في قلبه ورأيه؛ فقال عنه: ﴿يؤمِنُ بالله ويؤمنُ للمؤمنين؟: الصادقين المصدَّقين، ويعلم الصادق من الكاذب، وإن كان كثيراً يُعْرِض عن الذين يَعْرِفُ كذِبَهم وعدم صدقِعِم، ﴿ورحمة للذين آمنوا منكم؟: فإنَّهم به يهتدون وبأخلاقِهِ يقتدون، وأما غير المؤمنين؛ فإنَّهم للذين آمنوا منكم؟: فإنَّهم به يهتدون وبأخلاقِه يقتدون، وأما غير المؤمنين؛ فإنَّهم للذين آمنوا منكم؟: فإنَّهم به يهتدون وبأخلاقِه يقتدون، وأما غير المؤمنين؛ فإنَّهم لم يقبلوا هذه الرحمة، بل ردُّوها فخسروا دنياهم وآخرتهم. ﴿والذين يؤذون اللذين آمنوا منكم؟: فإنَّهم به يهتدون وبأخلاقِه يقتدون، وأما غير المؤمنين؛ فإنَّهم لم يقبلوا هذه الرحمة، بل ردُّوها فخسروا دنياهم وآخرتهم. أوالذين يؤذون اللذين آمنوا منكم؟: بالقول والفعل إلهم عذابٌ أليم؟: في الدُنيا والآخرة، ومن العذاب لم يقبلوا هذه الرحمة، بل ردُّوها فخسروا دنياهم وآخرتهم. أوالذين يؤذون اللذين آمنوا منكم؟: مؤلم مؤلهم عذابٌ أليم؟: في الدُنيا والآخرة، ومن العذاب

(١) في (ب): «بشأنه».

سورة التوبة (٦٢ ـ ٢٢)

٢٢ فيحلفون بالله لكم لِيُرْضوكم : فيتبرؤوا مما صدر منهم من الأذيَّة وغيرها، فغايتهم أن ترضَوا عليهم. ﴿والله ورسوله أحقُّ أن يُرْضوه إن كانوا مؤمنين : لأنَّ المؤمن لا يقدَّم شيئاً على رضا ربَّه [ورضا رسوله]، فدلَّ هذا على انتفاء إيمانهم؛ حيث قدَّموا رضا غير الله ورسوله.

(٦٣) ولهذا محادًة لله ومشاقًة له، وقد توعًد من حادًه بقوله: ﴿ألم يعلَموا أنّه مَن يحادد الله ورسوله؛ بأن مَن يحادد الله ورسوله؛ بأن أن يحادد الله ورسوله؛ بأن تهاون بأوامر الله وتجرَّأ على محارمه، ﴿فَأَنَّ له نارَ جهنَّم خالداً فيها؟ و ﴿ذَلك الخزي العظيم»: الذي لا خزيَ أشنعُ ولا أفظعُ منه، حيث فاتهم النعيم المقيم، وحصلوا على عذاب الجحيم؛ عياذاً بالله من حالهم".

﴿ يَحْدَرُ الْمُنْكِفُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُكِنْهُم بِمَا فِي قُلُوبِمٍ قُلِ اسْتَهْزِنُوا إِنَ اللَّهُ مُحْمَّحُةٌ مَّا تَحْدَرُونَ إِنَّ وَلَـمِن سَكَالَتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا خُوْضُ وَتَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَمَايَنِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمُ تَسْتَهْزِهُونَ إِنَّ لَا تَعْنَذِرُوا قَدَ كَفَرْمُ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ أَن مَعْتُ عَن مَا آَبِفَقِ مِنكُمْ نُعُدَذِتِ طَآبِهَةً بِأَنَبَهُمْ كَانُونُ الْهُ عَرْبِينَ إِلَى إِنَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مُوَا اللَّهُ عَدَائِهُ الْعَالَيْ اللَّهُ مُعْذَبُهُمْ عَدَيْنَهُمُ مُعْتَعُهُ عُنُهُمُ مَا عَنْ أَنَهُمُ مَنْ اللَّهُ عُمْ أَنَهُمُ الْمُعَانَةُ عُلُهُمُ عَمْنَهُمُ اللَّهُ وَتَعْمَدُ اللَّهُ عَنْهُمُ مَنْ اللَّهُ عَنْهُمُ عَنْ عَنْ أَعْتَى عُلْمُ أَنْ الْعَالَةُ عَنْهُمُ مُعْتَقُومُ وَتَلْعَبُ عُنُ أَنْ أَعْنَالُهُ عَنْهُمُ الْعَالَةُ عَنْهُمُ عَنْ عَنُهُمُ اللَهُ عَنْ عَنْ أَنْهُمُ الْعَنْهُمُ عَدَى إِنَهُ عَنْتَهُمُ عَنْهُمُ عَالَةُ عَنْهُمُ الْعَالَةُ عَامَ أَيْتَهُمُ وَتَعْمَدُ عَامَةً مَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْتُ عَنُونُ أَنَهُمُ مُ عَنْتُهُمُ مُ مُوالُكُنَهُمُ مُ مَا عَنْهُ عُنْهُمُ مُ عَنْتُهُ عَانَا إِلَيْتُهُ إِنَهُ عَنْ عَالَةُ عَلَيْنَ إِلَيْهُمُ مُ مُ الْتُنَهُمُ عَنْهُ عَنْ إِنَّا اللَّهُ عَنْ أَنَالَعُهُ عَنْ أَنَا إِلَيْنَا إِلَيْنَهُ وَسُولِهِ عَنْتُهُمُ مَعْهُ مُنْ أَنْ أَعْنَا عَالَهُ مُعْتُ عَامَةُ مُ مُ أَعْ أَعْتُ عَالَهُ الْعَالَيْنَا الْعَالَةُ عَامَ أَعْتَذَى إِلَيْهُمُ مَا أَعْتُ عَالَا الْعَالَةُ عَالَيْنَ الْنَهُ الْعَالَةُ عُنَا إِلَيْ الْعَالِيَةُ الْعَالِي اللَّهُ الْعَالَةُ الْعَانَةُ إِنَا عَالَهُ عَالَهُ الْعَالَهُ عَالَا عَالَهُ الْعَالَةُ أَنَا عَالَهُ عَالَةً مُ عُنَا أَنْتُنَا عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَا اللَهُ اللَهُ الْعَالُهُ عَالَةُ عُنَا الْعَالَةُ عَلَى أَعْتَابِعُهُ مَا أَعْتُ الْعَالَةُ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا عَلَى أَعْلَةُ عَالَةُ عَامَا أَنْهُ الْ الْعَامُ مُنَا الْعَالَةُ عَالَهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ إِنَا إِنَا الْعَالَةُ عَالُولُ عَالَةُ عَالُولُ مُعْتَ مُ مَائَةُ مَا إِنَا إِنَا إَعْنَا أَعَالُهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَا الْعَالُ الْعَالُهُ الْعَا

٦٤ كانت لهذه السورة الكريمة تسمى الفاضحة؛ لأنها بيَّنت أسرار المنافقين وهتكت أستارهم؛ فما زال الله يقول: ومنهم، ومنهم... ويذكر أوصافهم؛ إلَّا أنه لم يعيِّن أشخاصهم لفائدتين:

إحداهما: أن الله سِتِّيرٌ يحبُّ الستر على عباده.

والثانية: أن الذَّمَّ على مَن اتَّصف بذلك الوصف من المنافقين الذين توجَه إليهم الخطاب وغيرهم إلى يوم القيامة، فكان ذكر الوصف أعمَّ وأنسبَ، حتى خافوا غاية الخوف؛ قال الله تعالى: ﴿لئن لم يَنتَهِ المنافقون والذين في قلوبهم مرضً والمرجفونَ في المدينةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بهم ثم لا يجاوِرونَكَ فيها إلَّا قليلاً. ملعونينَ أينما تُقِفوا أُخِذوا وَقُتَّلوا تَقْتيلاً».

وقال هنا: ﴿يَخْذَرُ المنافَقُونَ أَن تَنزَلُ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تَنبِّئُهُمْ بِمَا فِي قَلُوبِهُمْ﴾؛ أي: تخبرهم وتفضحهم وتبيئن أسرارهم، حتى تكون علانيةً لعباده، ويكونوا عبرة للمعتبرين. ﴿قُلْ استهزِئُواَ﴾؛ أي: استمرُّوا على ما أنتم عليه من الاستهزاء

(٢) في (ب): «أحوالهم».

(١) قى (٢): «أن».

772



سورة التوبة (٢٥ ـ ٢٧)

والسُّخرية. ﴿إِنَّ اللّه مخرجٌ ما تحذرونَ﴾: وقد وفى تعالى بوعدِهِ، فأنزل لهذه السورة التي بيَّنتهم، وفضحتهم، وهتكت أستارهم.

(٥٦ - ٢٦) ﴿ولئن سألتَهم؟: عما قالوه من الطعن في المسلمين وفي دينهم، يقولُ طائفةٌ منهم في غزوة تبوك: ما رأينا مثلَ قُرَّائنا لهؤلاء - يعنون: النبي ﷺ وأصحابه - أرغب بطوناً وأكذب ألسناً وأجبن عند اللقاء... ونحو ذلك<sup>(1)</sup>، لما بلغهم أن النبي ﷺ قد علم بكلامهم؛ جاؤوا يعتذرون إليه ويقولون: ﴿إنَّما كُنَّا متحوضُ ونلعبُ؟؛ أي: نتكلَّم بكلام لا قصدَ لنا به ولا قَصَدْنا الطعن والعيب، تخوضُ ونلعبُ؟؛ أي: نتكلَّم بكلام لا قصدَ لنا به ولا قصدُنا الطعن والعيب، ورسوله كنتم تسليله ويقولون: ﴿إنَّما كُنَّا مورسوله كنتم تستهزئون. لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم؟؛ فإنَّ الاستهزاء بالله ورسوله كنتم تستهزئون. لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم؟؛ فإنَّ الاستهزاء بالله ورسوله كنتم تستهزئون. لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم؟؛ فإنَّ الستهزاء بالله ورسوله كفر مخرجٌ عن الدين؛ لأنَّ أصل الدين مبنيًّ على تعظيم الله وتعظيم دينه ورسوله كفر مخرجٌ عن الدين؛ لأنَّ أصل الدين مبنيً على تعظيم الله وتعظيم دينه ورسوله كفر مخرجٌ عن الدين؛ لأنَّ أصل الدين مبنيً على تعظيم الله وتعظيم دينه ورسوله ذور الى الرسول يعتذرون لا تعتذرون بهذه المقالة، والرسول لا يندونه من العلمي في ذلك. ﴿وَلَ لاستهزاء بالله ورسوله كفر مخرجٌ عن الدين؛ لأنَّ أصل الدين مبنيً على تعظيم الله وتعظيم دينه ورسوله زور بله ورسوله ذور من الما ورسول لا يتندون لهذه المقالة، والرسول لا يزيدهم على ولهذا؛ لما جاؤوا إلى الرسول يعتذرون بهذه المقالة، والرسول لا يزيدهم على ولهذا؛ لما جاؤوا إلى الرسول يعتذرون بهذه المقالة، والرسول لا يزيدهم على ولهذا؛ لما جاؤوا إلى الرسول يعتذرون بهذه المقالة، والرسول لا يزيدهم على ولهذا؛ فرالله وآياتِه ورسوله كنتُم تستهزئون. لا تعتَذروا قد كفرتُم بعد إيمانكم؟ ما قوله: ﴿ أبالله وآياتِه ورسوله كنتُم تستهزئون. لا تعتَذروا قد كفرتُم بعد إيمانكم؟ ما يندونه، في فرائة منهم؟ ما منه في نمانهم منه في فرله، والمانه وآياتِه ورسوله كنتُم تستهزئون. عمن ما منه واستغفارهم وندمهم، فن مذله، وقوله: ﴿ أبالله وآياتِه معن طائفةِ منكم؟ نا لتوبتهم واستغفارهم ويناقهم.

وفي لهذه الآيات دليلٌ على أن من أسرَّ سريرة، خصوصاً السريرة التي يمكر فيها بدينه ويستهزىء به وبآياته ورسوله؛ فإنَّ<sup>(٢)</sup> الله تعالى يظهرها ويفضح صاحبها ويعاقبُهُ أشدَّ العقوبة. وأنَّ مَن استهزأ بشيء من كتاب الله أو سنة رسوله الثابتة عنه أو سَخِرَ بذلك أو تنقَّصه أو استهزأ بالرسول أو تنقَّصه؛ فإنَّه كافرُ بالله العظيم. وأنَّ التوبة مقبولةً من<sup>(٣)</sup> كلِّ ذنبٍ وإن كان عظيماً.

المُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقَاتُ بَعْضُهُم مِنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَتْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ وَيَقَبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ إِنَ الْمُنْفِقِينَ هُمُ الْفَنسِقُونَ () وَعَمَدَ اللَّهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْكُفَارَ نَارَ جَهَنَمَ خَلِينِينَ فِيها هِى حَسْبَهُمْ وَلَعَنَهُمُ الْفَنسِقُونَ () وَعَمَدَ اللَّهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْكُفَارَ نَارَ جَهَنَمَ خَلِينِينَ فِيها هِى حَسْبَهُمْ وَلَعَنَهُمُ الْفَنسِقُونَ () وَعَمَدَ اللَهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْكُفَارَ نَارَ جَهَنَمَ خَلِينِينَ فِيها هِى حَسْبَهُمْ وَلَعَنَهُمُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ إِنَّهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ عَلَى يَقُولُ عَالَى إِنَّهُ وَالْمَافَقُونَ وَالْمَافِقَاتَ بِعَضُهِم مَن بِعَضَ؟ . لأَنهم اشتركوا

- (۱) أخرجه ابن جرير (۱٤/ ٣٣٤)، وله شاهد بسند حسن عند ابن أبي حاتم؛ كما في «الصحيح
   المسند لأسباب النزول، ص(٧٨).
  - (٢) في (ب): ٩إنّه.

<sup>1</sup>سورة التوية (٢٨ ــ ٧٠)

في النفاق، فاشتركوا في تولِّي بعضهم بعضاً، وفي لهذا قطعٌ للمؤمنين من ولايتهم. ثم ذكر وصف المنافقين العام الذي لا يخرُجُ منه صغيرٌ منهم ولا كبيرٌ، فقال: ﴿يأمرون بالمنكر﴾: وهو الكفر والفسوق والعصيان، ﴿وينهَوْن عن المعروف﴾: وهو الإيمان والأخلاق الفاضلة والأعمال الصالحة والآداب الحسنة، ﴿ويَقْبِضُون أيدِيَهم﴾: عن الصدقة وطرق الإحسان؛ فوضفُهم البخلُ. ﴿نَسوا اللهُ: فلا يذكُرونه إلا قليلاً، ﴿فَنَسِيَهمَ»: من رحمته؛ فلا يوفَقهم لخيرٍ ولا يدخِلُهم الجنة، بل يتركهم في الدرك الأسفل من النار خالدين فيها مخلّدين. ﴿إِنَّ المنافقين هم الفاسقونُه: حصر الفسقَ فيهم؛ لأنَّ فسقهم أعظم من فسق غيرهم؛ بدليل أن عذابهم أشدُ من عذاب غيرهم، وأن المؤمنين قد ابتُلوا بهم إذ كانوا بين أظهرهم،

﴿ ٣٦﴾ ﴿ وعد الله المنافقين والمنافقات والكفار نار جهنم خالدين فيها هي حسبهم ولعنهم الله ولهم عذابٌ مقيمٌ : جمع المنافقين والكفار في نار جهنّم واللعنة والخلود في ذلك لاجتماعهم في الدُنيا على الكفر والمعاداة لله ورسوله والكفر بآياته.

﴿ كَالَذِينَ مِن قَبَلِكُمْ كَانُوا أَشَدَ مِنكُمْ قُوَّةُ وَأَكْشَرُ أَمَوَلَا وَأَوَلَـدًا فَأَسْتَمْتَعُوا بِحَلَيْقِهِمْ فَاسْتَمْتَعْتُمْ بِحَلَيْهِكُمْ حَمَا ٱسْتَمْتَعَ الَذِينَ مِن قَبْلِكُم بِحَلَيْقِهِمْ وَخَضْتُمْ كَالَذِى حَاصُوَأً أَوْلَتَهِكَ حَبِطَتَ أَعْمَدْتُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُوْلَتِهَكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ١ أَنَهُ قَائَةً الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَوْرِ نُوج وَعَادٍ وَتَمُودَ وَقَوْرٍ إِبَرَهِمَ وَأَصْحَبِ مَدَيَنَ وَلَمُؤْتَخِكُةُ أُ

(٦٩ - ٧٠) يقول تعالى محذّراً للمنافقين أن يُصيبَهم ما أصابَ مَنْ قبلَهم من الأمم المكذّبة؛ ﴿قوم نوح وعادٍ وشمودَ وقوم إبراهيمَ وأصحاب مَذْيَنَ والمؤتفكاتِ؟؛ أي: قرى قوم لوطٍ؛ فكلُّهم ﴿أتتهم رسلهم بالبيّنات؟؛ أي: بالحق الواضح الجليَّ المبين لحقائق الأشياء، فكذّبوا بها، فجرى عليهم ما قصَّ الله علينا؛ فأنتُم أعمالُكم شبيهة بأعمالهم. ﴿استمتعتُم بخَلاقكم؟؛ أي: بنصيبكم من الواضح الجليَّ المبين لحقائق الأشياء، فكذّبوا بها، فجرى عليهم ما قصَّ الله علينا؛ فأنتُم أعمالُكم شبيهة بأعمالهم. ﴿الله عليه من المؤلفة الأشياء، فكذّبوا بها، فجرى عليهم ما قصَّ الله علينا؛ فأنتُم أعمالُكم شبيهة بأعمالهم. ﴿استمتعتُم بخَلاقكم؟؛ أي: بنصيبكم من الدنيا، فتناولُتموه على وجه اللَّذة والشهوة، معرضين عن المراد منه، واستعنتم به على معاصي الله، ولم تتعدُّ همَّتُكم وإرادتكم ما خُوَلتم من النعم كما فعل الذين من قبلكم. ﴿وخضتُم كالذي خاضوا؟؛ أي: وخضتم بالباطل والزُور وجادلتم من قبلكم. ﴿وخضتُم كالذي خاضوا؟؛ أي: وخضتم بالباطل والزُور وجادلتم من قبلكم. ﴿و

سورة التوبة (٧١ ـ ٧٢)

بالباطل لِتُدْحِضوا به الحقَّ؛ فهذه أعمالُهم وعلومهم: استمتاعٌ بالخَلاق، وخوضٌ بالباطل؛ فاستحقُّوا من العقوبة والإهلاك ما استحقَّ من قبلهم مِمَّن فعلوا كفعلهم، وأما المؤمنون فهم وإن استمتعوا بنصيبهم وما خُوَّلوا من الدُّنيا؛ فإنَّه على وجه الاستعانة به على طاعة الله، وأما علومهم؛ فهي علوم الرسل، وهي: الوصول إلى اليقين في جميع المطالب العالية، والمجادلة بالحقِّ لإدحاض الباطل. قوله: ﴿فما كان اللَّهُ لِيَظْلِمَهمَ : إذا وقع بهم من عقوبته ما أوقع، ﴿ولكن كانوا أنفسَهم يظلمونَ : حيث تجرؤوا على معاصيه، وعَصَوا رسلهم، واتبعوا أمر كل جبار عنيد.

﴿وَالْمُتَوْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَنَتُ بَتَشْئُمُ أَوْلِيَآهُ بَعَضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَلِفِيعُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْثُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُۥ أَوْلَيَتِكَ سَيَرَحُمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّه عَزِيدُ حَكِيمُ () وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَنَتِ جَنَّتِ غَيِّرِي مِن تَمْنِهُمَا الْأَنْهَنَرُ خَلِدِينَ فِيها وَمَسَنِكِنَ مَلِيَّهِةُ فِي جَنَّتِ عَنْنُ وَرِضْوَنَ ثِنِ اللَّهُ وَسَنَكِنَ أَعْنَا لَهُ وَرَسُولَهُ أَوْلَيَهُ

(٧٩) لما ذكر أنَّ المنافقين بعضهم من بعض<sup>(١)</sup>؛ ذكر أن المؤمنين بعضهم أولياء بعض، ووصفهم بضدٌ ما وصف به المنافقين، فقال: ﴿والمؤمنون والمؤمناتُ؟ أي: ذكورهم وإناثهم، ﴿بعضُهم أولياء بعض؟ في المحبَّة والموالاة والانتماء والنُصرة، ﴿يأمرون بالمعروف؟: وهو اسمُ جَامعٌ لكلُ ما عُرف حسنه من العقائد الحسنة والأعمال الصالحة والأخلاق الفاضلة، وأول مَن يدخُلُ في أمرهم أنفسُهم. ﴿وينهَوْن عن المنكر؟: وهو كلُّ ما خالف المعروف، وناقَضَه من العقائد الباطلة والأعمال الخبيئة والأخلاق الزيلة، ﴿ويطيعونَ الله ورسوله؟؛ أي: يدخلهم في رحمته ويشملُهم بإحسانه. ﴿إنَّ الله عزيزُ حكيمٌ؟! أي: قويً قاهرٌ، ومع قوته؛ فهو حكيمٌ يضع كل شيء موضعَه اللائق به الذي يُحمد على ما خلق وأمر به.

﴿ ٢٧ ثم ذكر ما أعد الله لهم من الثواب، فقال: ﴿ وعد الله المؤمنين والمؤمنين والمؤمنات جناتٍ تجري من تحتها الأنهار؟ : جامعةٍ لكلّ نعيم وفرح، خاليةٍ من كلّ

## سورة التوبة (٧٣)

أذى وتَرَح، تجري من تحت قصورها ودورها وأشجارها الأنهار الغزيرة المروية للبساتين الأنيقة التي لا يعلم ما فيها من الخيرات والبركات إلا الله تعالى أخالدين فيها ( لا يبغون عنها حولاً . (ومساكنَ طيبة في جنات عدن ): قد زخرفت وحسنت وأعدت لعباد الله المتَّقين، قد طاب مرآها وطاب منزلُها ومَقيلها، وجمعت من آلات المساكن العالية ما لا يتمنى فوقه المتمنُّون، حتى إن الله تعالى قد أعد لهم غرفاً في غاية الصفاء والحسن، يُرى ظاهرُها من باطنها، وباطِنُها من ظاهرها؛ فهذه المساكن الأنيقة التي حقيقٌ بأن تَسْكُنَ إليها النفوس وتنزعَ إليها القلوب وتشتاقَ لها الأرواح؛ لأنَّها (في جنات عدن) ؛ أي : إقامة، لا يظعنون عنها ولا يتحوَّلون منها. (ورضوانٌ من الله) : يُحلُّه على أهل الجنة (أكبر) : مما الغاية التي أمَّها العابدون، والنهاية التي سعى نحوها المحبُّون؛ فرضا ربَّ الأرض والسماوات أكبرُ من نعيم الجنات. (ذلك هو الفوزُ العظيم) : حيث حصلوا على والسماوات أكبرُ من نعيم الجنات. (ذلك هو الفوزُ العظيم) : حيث حميه الأمور، كلُ مطلوب، وانتفى عنهم كلُ محذور، وحسنت وطابت منهم جميع الأمور، كلُ مطلوب، وانتفى عنهم كلُ محذور، وحسنت وطابت منهم جميع الأمور، والسماوات أكبرُ من نعيم الجنات. (ذلك هو الفوزُ العظيم) : حيث حميل الأمور، كلُ مطلوب، وانتفى عنهم كلُ محذور، وحسنت وطابت منهم جميع الأمور،

﴿يَتَأَيَّبُ النَّبِيُّ جَهِدِ الْكُفَارَ وَالْمُنَفِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَىهُمْ جَهَنَدُّ وَبِنْسَ الْمَصِيرُ (٢) يَعْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَكَفَرُوا بَعَدَ إِسْلَنِهِمْ وَهَمُوا بِمَا لَرَ يَنَالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلَا أَنْ أَغْنَنَهُمُ اللَهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَلِهِ. فَإِن يَتُوبُوا بَكُ خَيْرًا لَهُمْ وَإِن يَتَوَلَّوْا يُعَذِيْهُمُ اللَهُ عَذَابًا أَلِيمًا فِي اللَّذِيَا وَالْآخِرَةَ وَمَا لَهُمْ فِي الْأَرْضِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرِ

(٣٧) يقول تعالى لنبيّه عليه، ﴿يا أَيُّهَا النبيُّ جاهد الكفار والمنافقين؟؛ أي بالغ في جهادهم، والغلظة عليهم حيث اقتضت الحال الغِلظة عليهم، وهذا الجهاد يدخل فيه الجهاد باليد والجهاد بالحجة واللسان؛ فمن بارز منهم بالمحاربة؛ فيجاهد باليد واللسان ومن كان مذعناً للإسلام بذمَّة أو عهد؛ فإنه باليد واللسان والسيف والسنان<sup>(٢)</sup>، ومن كان مذعناً للإسلام بذمَّة أو عهد؛ فإنه يجاهد باليد والجهاد، ويبيَّن له محاسن الإسلام ومساوىء الشرك والكفران<sup>(٢)</sup> ومن كان مذعناً للإسلام بذمَّة أو عهد؛ فإنه يجاهد باليد والبرهان، ويبيَّن له محاسن الإسلام ومساوىء الشرك والكفران<sup>(٢)</sup> في في الذي منهم في الدنيا، فوبيَّن له محاسن الإسلام ومساوىء الشرك والكفران<sup>(٢)</sup> ومن عليهم والمله في الذي منهم بالمحاربة، أي نهرُّهم والمان يجاهد باليد والكفران<sup>(٢)</sup>.

(1) في (ب): «والسيف والبيان».
 (1) في (ب): «والكفر».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة التوبة (٧٤ ـ ٧٧)

﴿٧٤﴾ ﴿يحلفونَ بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمةَ الكفرِ؟؛ أي: إذا قالوا قولاً كقول من قال منهم: ﴿ لَيُخْرِجَنَّ الأعزُّ منها الأذلَّ﴾، والكلاَم الذي يتكلَّم به الواحد بعد الواحد في الاستهزاء بالدين وبالرسول؛ فإذا بلغهم أن النبيَّ ﷺ قد بلغه شيء من ذٰلك؛ جاؤوا إليه يحلفون بالله ما قالوا، قال تعالى مكذِّباً لهم: ﴿ولقد قالوا كلمةَ الكفر وكفروا بعد إسلامهم، : فإسلامهم السابق، وإن كان ظاهره أنه أخرجهم من دائرة الكفر؛ فكلامُهم الأخير ينقُضُ إسلامُهم ويدخِلُهم بالكفر. ﴿وهمُّوا بِما لَم ينالوا﴾: وذٰلك حين همُّوا بالفتك برسول الله ﷺ في غزوة تبوك، فقصَّ الله عليه نبأهم، فأمر من يصدُّهم عن قصدهم. ﴿وَ﴾ الحال أنهم ﴿ما نقمواً﴾ وعابوا من رسول الله ﷺ ﴿إِلَّا أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّهُ ورسولُهُ من فضله﴾: بعد أن كانوا فقراء معوزين، ولهذا من أعجب الأشياء: أن يستهينوا بمن كان سبباً لإخراجهم من الظلمات إلى النور، ومغنياً لهم بعد الفقر! وهل حقُّه عليهم إلا أن يعظِّموه ويؤمنوا به ويُجِلُوه؟! [فاجتمع الدَّاعي الديني وداعي المروءة الإنسانية]. ثم عرض عليهم التوبة، فقال: ﴿فإن يُتوبوا يكُ خيراً لهم﴾؛ لأن التوبة أصلُّ لسعادة الدُّنيا والآخرة، ﴿وإِن يَتَوَلُّوا﴾: عن التوبة والإنابة ﴿يعذُّنِّهم الله عذاباً أليماً في الدُّنيا والآخرة﴾: في الدنيا بما ينالهم من الهم والغم والحزن على نصرة الله لدينه وإعزاز نبيِّه وعدم حصولهم على مطلوبهم، وفي الآخرة في عذاب السعير. ﴿وما لهم في الأرض من وليَّه: يتولَّى أمورهم ويُحَصِّلُ لهم المطلوب، ﴿ولا نصيرٍ»: يدفع عنهم المكروه، وإذا انقطعوا من ولاية الله تعالى؛ فئمَّ أصناف الشرِّ والخسران والشقاء والحرمان.

وَمِنْهُم مَّنْ عَنهُدَ ٱللَّهُ لَـبِفَ ءَاتَدْنَا مِن فَضْلِهِ. لَنصَّدَقَنَ وَلَنَكُوْنَنَ مِنَ الصَّنلِحِينَ شَقَالَةً مَاتَدْهُم مِّنْ عَنهُدَ ٱللَّهُ لَـبِهِ. وَتَوَلَّوا وَهُم مُعْرِضُونَ شَ فَأَعْفَبَهُمْ يَفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ لَلْتَوْتَدَهُم مِّعْرِضُونَ شَ فَأَعْفَبَهُمْ يَفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ بَتَعْرَضُونَ شَ فَأَعْفَبَهُمْ يَفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ بَتَقَوْنَهُم مَّعْرِضُونَ شَ فَأَعْفَبَهُمْ يَعْدَلُونَ أَنْ مَعْدَى مُعْرِضُونَ أَعْفَبَهُمْ يَعْدَلُهُمْ أَنْ مَعْدَالًهُمُ يَعْدَمُونَ مَعْرَضُونَ أَعْفَتَهُمْ يَعْذَبُهُمْ إِلَى يَوْمِ مَعْرَضُونَ مُعْرِضُونَ شَ فَأَعْفَبَهُمْ يَعْذَبُونَ إِلَى يَوْمِ مَعْرَضُونَ مُعْتَقُونَهُمُ مَعْدَمُهُمْ يَعْذَبُهُمْ يَعْدَمُونَا أَنْ يَعْذَبُونَ مَعْتَمُ مَعْمَعُونَ أَعْذَبُهُمْ مَعْتَبُهُمْ يَعْذَبُهُمْ إِنَى الْعَنْتَعَانَ مَعْ يَعْدَمُ مُعَامَعُ مَعْتَبُهُمْ يَعْدَعُهُمُ إِنّهُ عَنْ يَعْدَمُ مَعْتَعْتُهُمْ مَعْتَعْهُمُ مَعْتَعْهُمُ إِنّهُ عَدْمُونُ مُعْتَعُهُمُ مَعْتَعَنَهُمُ مَعْتَمُ مَعْتَمُ مَنْ عَنْهُمُ إِنّهُ عَنْ مُعَاتَكُمُ مَنْ يَعْذَيهُمُ مُعَمَعُهُمُ مُنْتَعُونَهُ مِنْ الْمَنْتَعَنَا مُعَنْ يَعْدَيْنُ مَعْتَعُهُمُ مُعَتَعُهُمُ مِنْ عَنْتَوْلَهُمُ مُعُمْتُونُ مُونَ مُعْتَعْبُهُمُ مِنْتَنَا فَي فَلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ مُعَالَعُ مُنْ عَنْ عَلَيْنُ مَا مَاتَهُ مَعْتَمُ مَاتَهُ مَعْتَعُونُ مُ مَنْ مَعْتَ مُنْتَعَمْهُمُ مُنْ مُعْتَبُهُمُ مُعْتَعُ مُنْ عَلَيْهُ مُعْتَعُمُ مُ مُنْ مُولُولُ مَعْتَ مُنْ مُنَا مُعْتَعُهُمُ مُونَ مَا مُنَهُ مُواتُ مُنْ مُنْ مُ مُنْ مُعْتُمُ مُنَا مُعْتُ مُعْتُ مُ مُنْ مُ مُعْتُ مُ مُنْ مُعْتُونُ مُعْتُ مُعْتُ مُنَا مُعَنْ مُعُنُونَ مِنْ مَاعَنَا مُعْتُعُمُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُونَ مُونَ مُعْتُونُ مُعْتُعُونُ مُ مُعْتُ مُونَ مُونَ مُعْتُ مُونَا مُعْتُ مُنْ مُعْتُ مُواتُ مُعْتُمُ مُعْتُ مُونُ مُعْتُعُمُ مُ مُعْتُ مُواتُ مُعْتُونُ مُ مُعْتُ مُواتُ مُعْتُ مُوالُولُ مُعْتُونُ مُعْتُمُ مُعْتُمُ مُنْ مُعْتُ مُعْتُ مُولَةٍ مُعْتُعُمُ مُولُ مُعْتُ مُونُ مُعْتُ مُعْتُ مُ م مُعْتُونُ مُعْتُمُ مُنْ مُعْتَعُهُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُولَعُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُولُ مُعُ مُعُومُ

﴿٧٥﴾ أي: ومن لهؤلاء المنافقين من أعطى الله عهدة وميثاقة، ﴿لئن آتانا من فضلِهِ؟: من الدنيا فبسطها لنا ووسَّعها، ﴿لَنَصَّدَقَنَ وَلَنكونَنَ من الصالحينَ»: فنصل الرحم ونُقري الضيف، ونعينُ على نوائب الحقّ، ونفعل الأفعال الحسنة الصالحة.

سورة التوبة (٧٧ ـــ ٧٨) :

عن الطاعة والانقياد، ﴿وهم معرضونَه؛ أي: غير ملتفتين إلى الخير.

(٧٧) فلما لم يفوا بما عاهدوا الله عليه؛ عاقبهم و ﴿أعقبهم نفاقاً في قلوبهم»: مستمر ﴿إلى يوم يَلْقَوْنَهُ بِما أَخلفوا اللَّهَ ما وعدوه وبما كانوا يكذبون»: فليحذر المؤمنُ من هذا الوصف الشنيع أن يعاهد ربَّه إن حصل مقصودُهُ الفلانيُ ؛ ليععلنَّ كذا وكذا، ثم لا يفي بذلك؛ فإنَّه ربما عاقبه الله بالنفاق كما عاقب هؤلاء، وقد قال النبيُ يَشَرُّ في الحديث الثابت في «الصحيحين»<sup>(()</sup>: «آية المنافق ثلاثٌ: إذا حطَّم كذاب أن يعاهد ربَّه إن حصل مقصودُهُ الفلانيُ ؛ وقد قال النبيُ يَشَرُّ في الحديث الثابت في «الصحيحين»<sup>(()</sup>: «آية المنافق ثلاثٌ: إذا حطَّم كذا وكذا، ثم لا يفي بذلك؛ فإنَّه ربما عاقبه الله بالنفاق كما عاقب هؤلاء، وقد قال النبيُ يَشَرُّ في الحديث الثابت في «الصحيحين»<sup>(()</sup>: «آية المنافق ثلاثٌ: إذا حطَّم كذَبَ، وإذا عاهد عَدَرَ، وإذا وَعَدَ أَخلَفَ»؛ فهذا المنافق الذي وعد الله وعاهد لئن أعطاه الله من فضله؛ ليصَّدَّةن وليكوننَّ من الصالحين: حدَّث فكذب، وعاهد لئن أعطاه الله من فضله؛ ليصَّدَّةن وليكوننَّ من الصالحين: حدَّث فكذب، وعاهد [فندر]<sup>(۲)</sup>.

الله يعلموا أنَّ الله يعلم سرَّهم ونجواهم وأنَّ الله علام الغيوب»: وسيجازيهم على ما عملوا من الأعمال التي يعلمها الله تعالى.

ولهذه الآيات نزلت في رجل من المنافقين يقال له ثعلبة، جاء إلى النبي على وسأله أن يدعو الله له أن يعطِبَه الله من فضله، وأنه إن أعطاه ليتصدقن ويصل الرحم ويعين على نوائب الحق، فدعا النبي على له، فكان له غنم، فلم تزل تتنامى حتى خرج بها عن المدينة، فكان لا يحضر إلاً بعض الصلوات الخمس، ثم أبعد فكان لا يحضر إلا صلاة الجمعة، ثم كثرت فأبعدها فكان لا يحضر جمعة ولا جماعة، وفقده النبي تله من يأخذ الصدقات من أملها، فمروا على عضر إلا صلاة الجمعة، ثم كثرت فأبعدها فكان لا يحضر جمعة ولا جماعة، فقده النبي تله من الملوات الخمس، ثم أبعد فكان لا يحضر إلا صلاة الجمعة، ثم كثرت فأبعدها فكان لا يحضر جمعة ولا جماعة، يحضر إلا صلاة الجمعة، ثم كثرت فأبعدها فكان لا يحضر جمعة ولا جماعة، يحضر إلا صلاة الجمعة، ثم كثرت فأبعدها فكان لا يحضر جمعة ولا جماعة، فقده النبي تله، فقال: ما هذه إلا جزية، ما هذه إلا أخت الجزية. فلما لم يعطهم؛ جاؤوا فلمية، فقال: ما هذه إلا جزية، ما هذه إلا أخت الجزية. فلما لم يعطهم؛ جاؤوا فلمي فقده النبي تله، فقال: ما هذه إلا جزية، ما هذه إلا أخت الجزية. فلما لم يعطهم؛ جاؤوا فلمية، فأجبر بحاله، فبعث من يأخذ الصدقات من أهلها، فمروا على ثعلبة، فقال: ما هذه إلا جزية، ما هذه إلا أخت الجزية. فلما لم يعطهم؛ جاؤوا فلمي أخبروا بذلك النبي تله، فقال: "يا ويح تعلبة، يا ويح ثعلبة!» ثلاثاً". فلما نزلت فلم يوبروا بذلك النبي تله، فقال: "يا ويح تعلبة، يا ويح ثعلبة!» ثلاثاً". فلما نزلت أخبروا بذلك النبي تله، فقال: إلى أبي بكر بعد وفاة النبي تله، فياها، فجاء بزكاته، فلم يقبلها أله، أبي بكر إلى عمر، فلم يقبلها، فيقال: إنه هلك في زمن عثمان.

- <sup>(1)</sup> البخاري (٢٦٨٢)، ومسلم (٥٩) إلَّا أن لفظ: «إذا عاهد غدر» في الرواية الأخرى: «أربع من كن فيه كان منافقاً..».
  - (٢) في (أ): «وغدر».
- (٣) قصة ثعلبة بن حاطب: أخرجها ابن جرير (١٤/ ٢٧٠)، وقال الألباني: «وهذا حديث منكر على شهرته»، وانظر: «الضعيفة» (١٦٠٧).



سورة التوبة (٧٩)

﴿ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِ الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرُ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمَمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِنَ السَّنَغْفِرُ لَهُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَمُمْ إِن جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَهُ مِنْهُمْ وَلَمَمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِنَى السَّنَغْفِرُ لَهُمْ أَو تَسْتَغْفِرُ لَمَمْ سَبْعِينَ مَنَهُ فَلَن يَغْفِرُ اللَهُ لَمُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ حَذَابُ أَلِيمُ إِنَّهُ المَّاتَ الْمُعْدِعُونُ لَمَ إِن القَوْمَ الْفَنسِقِينَ مَنْهُ فَلَن يَغْفِرُ اللَهُ لَمُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ حَكَمُ مَا إِنّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَنسِقِينَ إِنَّهُ هَا مَنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا إِنَهُ مَا إِنَّهُ مَنْ أَعْنَى الْمُعْمَالُهُ أَلَيْهُ مَن الْمُعْذَى الْمُعْتَعْفِرُ الْمُعْمَانِ إِلَيْهُ وَرَسُولِهُ وَاللَهُ لَا يَهُمْ إِنَّهُ الْمُعَالَةُ عَنْ يَعْتَعْهُمُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّذَى إِنَّا الْمُعَالَةُ اللَهُ مَعْنَ مَنْ أَنْ الْمُعَالَيْ أَعْنَى إِنَهُ إِنَّا اللَّهُ الْعَنْ الْعَرْمَةُ اللْعَنْ عَالَهُ إِنَهُ مُولَنَا الْعَالَقُونُ الْعَالَةُ مُنْ الْعَمَانُ أَنْهُ إِنَهُ إِنَّهُ لَهُ اللَهُ وَاللَهُ اللَهُ اللْهُ مُعَالًا إِنَهُ إِنَّذَاتُهُ إِنَهُ إِنَهُ إِنَّانَةُ لَهُمْ إِنَ الْعَسْتَعْذَى إِلَهُ مُ إِنَهُ إِنَّهُ مَنْ أَعْنَ الْعَنْهُ إِنَهُ إِلَيْ أَنْهُمُ إِنَهُ إِنَهُ إِنَّالَيْ الْقَوْمَ الْعَالَيْ الْمَالِي الْتَعْتَعَانَ مَا الْعَنْعَانِ مَنْ أَنْنَا الْعَنْ الْنَهُ إِنْ الْعَالَيْنَةً مُ إِنَّةُ مُ إِنَا الْعَالَيْ الْقَوْمَ الْعَالَيْنِهُ إِنَّهُ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْنَا إِلَى الْعَالَةُ إِنْ الْعَالَيْنَ مَا الْمُ أَعْنَالَةُ إِنَا الْعَالَةُ إِنَا الْعَالَةُ الْعَانِ الْعَالَةُ الْعَامِ الْعَالَةُ الْحَالَةُ إِنَا إِنَهُ مَا إِنَا الْعَالَةُ مُنَا الْعَالَةُ مَا إِنَا الْعَالَةُ أَنْهُ مَا إِنَا الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ مِنْ الْعَالَهُ مَا إِنَا الْعَالَةُ أَنْ أَعْنَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ الْ

﴿٢٩﴾ وهذا أيضاً من مخازي المنافقين، فكانوا قبّحهم الله لا يدعون شيئاً من أمور الإسلام والمسلمين يرون لهم مقالاً؛ إلا قالوا وطعنوا بغياً وعدواناً، فلما حتَّ الله ورسوله على الصدقة؛ بادر المسلمون إلى ذٰلك، وبذلوا من أموالهم كل على حسب حاله، منهم المكثر ومنهم المقل، فيلمزون المكثر منهم بأنَّ قصدَه بنفقته الرياء والسمعة، وقالوا للمقل الفقير: إنَّ الله غنيَّ عن صدقة هٰذا، فأنزل الله تعالى: ﴿الذين يَلْمِزونَهُ؛ أي: يعيبون ويطعنون ﴿المُطَوّعين من المؤمنين في الصدقات»: فيقولون: مراؤون قصدُهم الفخر والرياء ﴿وَلَه يلمزون ﴿الدِين لا يَجدون إلا جُهْدَهمَ»: فيخرِجون ما استطاعوا ويقولون: الله غنيَّ عن صدقاتهم، أليمه؛ فإنهم جمعوا في كلامهم هذا بين عدة محاذير:

منها: تتبُّعهم لأحوال المؤمنين وحرصهم على أن يجدوا مقالاً يقولونه فيهم، والله يقول: ﴿إِنَّ الذين يحبُّون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذابٌ أليمُ﴾.

ومنها: طعنهم بالمؤمنين لأجل إيمانهم كفراً بالله تعالى وبغضاً للدين.

ومنها: أن اللّمز محرمٌ، بل هو من كبائر الذنوب في أمور الدنيا، وأما اللّمز في أمر الطاعة؛ فأقبح وأقبح.

ومنها: أنَّ من أطاع الله وتطوَّع بخَصْلةٍ من خصال الخير؛ فإنَّ الذي ينبغي إعانته وتنشيطه على عمله، وهُؤلاء قصدوا تثبيطهم بما قالوا فيهم، وعابوهم عليه.

ومنها: أنَّ حكمهم على من أنفق مالاً كثيراً بأنه مراءٍ غلطٌ فاحشٌ وحكم على الغيب ورجمٌ بالظن، وأيُّ شرَّ أكبر من لهٰذا؟!

ومنها: أن قولهم لصاحب الصدقة القليلة: الله غنيًّ عن صدقة لهذا! كلامً مقصوده باطلٌ؛ فإنَّ الله غنيّ عن صدقة المتصدّق بالقليل والكثير، بل وغني عن أهل السماوات والأرض، ولكنه تعالى أمر العباد بما هم مفتقرون إليه؛ فالله وإن كان غنيًا عنه؛ فهم فقراء إليه؛ ﴿فمن يعملُ مثقال ذرَّةٍ خيراً يره﴾، وفي لهذا القول

171

سورة التوبة (٨٠ ـ ٨١)

من التثبيط عن الخير ما هو ظاهر بيّن، ولهٰذا كان جزاؤهم أن يسخر<sup>(١)</sup> الله منهم، ﴿ولهم عذابٌ أليمٌ﴾.

(٨٠) واستغفز لهم أو لا تستغفز لهم إن تستغفز لهم سبعين مرَّةَ ٤: على وجه المبالغة، وإلَّا؛ فلا مفهوم لها، ﴿فلن يغفر الله لهم؟؛ كما قال في الآية الأخرى: أسواءً عليهم أستَغْفَرَتَ لهم أم لم تستغفر لهم لن يَغْفِرَ الله لهم؟. ثم ذكر السبب أسانع لمغفرة الله لهم؟. ثم ذكر السبب المانع لمغفرة الله لهم؟. ثم ذكر السبب أسواءً عليهم أستَغْفَرتَ لهم أم لم تستغفر لهم لن يَغْفِرَ الله لهم؟. ثم ذكر السبب المانع لمغفرة الله لهم، فقال: ﴿ذَلكَ بَأَنَهم كفروا بالله ورسوله؟: والكافر لا ينفعه المانع لمغفرة الله لهم؟. ثم ذكر السبب المانع لمغفرة الله لهم، فقال: ﴿ذَلكَ بَأَنَهم كفروا بالله ورسوله؟: والكافر لا ينفعه المانع لمغفرة الله لهم، فقال: ﴿ذَلكَ بَأَنَهم كفروا بالله ورسوله؟: والكافر لا ينفعه المانع لمغفرة الله لهم، فقال: ﴿ذَلكَ بَأَنَهم كفروا بالله ورسوله؟: والكافر لا ينفعه المانع لمغفرة الله لهم، فقال: ﴿ذلك بَأَنَهم كفروا بالله ورسوله؟: والكافر لا ينفعه المانع لمغفرة الله لهم؟ ما دام كافراً. ﴿والله لا يهدي القوم الفاسقين؟؛ أي: الذين صار الفسق لهم وصفاً؛ بحيث لا يختارون عليه سواه، ولا يبغون به بدلاً، يأتيهم صار الفسق لهم وصفاً؛ بحيث لا يختارون عليه سواه، ولا يبغون به بدلاً، يأتيهم الحقُ الواضح فيردُونه فيعاقبهم الله تعالى بأن لا يوفُقهم له بعد ذلك.

﴿ فَسَرِحَ ٱلْمُخَلِّفُونَ بِمَعْعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ اللَّهِ وَكَرِهُوَا أَن يُجْهِدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْشِيمِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَالُوا لَا نَنِفِرُوا فِي الْحَرُّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرَّا لَق كَانُوا يَفْقَهُونَ ٢ فَ فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلًا وَلِيَبَكُوا كَثِيرًا جَزَامٌ بِمَا كَانُوا بِكَشِبُونَ ٢ هُ فَإِن رَّجَعَكَ اللَّهُ إِلَى طَآبِفَتِهِ مِنْهُمْ فَاسْتَنَدَنُوكَ لِلْحُرُوجِ فَقُل لَن تَخْرُجُوا مَعِيَ أَبَدًا وَلَن نُقَنِئِلُوا مَعَى عَدُوًا إِنَّكُمُ رَضِيبُهُم بِالقُعُودِ أَوَلَ مَنَهُمْ فَاسْتَنَدَنُوكَ لِلْحُرُوجِ فَقُل لَن تَخْرُجُوا مَعِي أَبَدًا وَلَن نُقَنِئِلُوا مَعَى عَدُوًا إِنَّكُمُ رَضِيبُهُم بِالقُعُودِ أَوَّلَ مَنَةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الْخَالِفِينَ

(٨٩) يقول تعالى مبيناً تبجّح المنافقين بتخلّفهم وعدم مبالاتهم بذلك الدالً على عدم الإيمان واختيار الكفر على الإيمان: ﴿فَرِحَ المخلّفون بمَقْعَدِهم خلافَ رسول الله؟: وهذا قدر زائد على مجرّد التخلّف؟ فإنَّ هذا تخلّفٌ محرَّمٌ، وزيادةُ رضا بفعل المعصية وتبجح به. ﴿وكرهوا أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله؟: وهذا بخلاف المؤمنين، الذين إذا تخلّفوا ولو لعذر؟ حزنوا على سبيل الله؟: وهذا بخلاف المؤمنين، الذين إذا تخلّفوا ولو لعذر؟ حزنوا على تخلّفهم، وتأسّفوا غاية الأسف، ويحبُّون أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في وامتنانه. ﴿وقالواك؟ أي: المنافقون: ﴿لا تنفِروا في الحرّك؟ أي: قالوا: إنَّ النفير وامتنانه. ﴿وقالواك؟ أي: المنافقون: ﴿لا تنفِروا في الحرّك؟ أي: قالوا: إنَّ النفير وامتنانه. لايتا بسبب الحرّ فقدموا راحة قصيرة منقضية على الراحة الأبدية التامة، وحذروا من الحرّ الذي يقي منه الظلال ويُذهبُه البكر والآصال على الحرّ الذي لا يُقادرُ قدره، وهو النار الحامية، ولهذا قال: ﴿قل نارُ جهنّم أَشدُ حرًا لو كانوا يفقهون؟.

(١) في (ب): «سخر».



سورة التوبة (٨٢ ـ ٨٤)

(٨٢) لَمَّا آثروا ما يفنى على ما يبقى، ولَمَّا فرُوا من المشقَّة الخفيفة المنقضية إلى المشقَّة الشديدة الدائمة؛ قال تعالى: ﴿فَلْيَضْحَكُوا قليلاً ولْيَبْكُوا كثيراً؟؛ أي: فليتمتَّعوا في هٰذه الدار المنقضية، ويفرحوا بلذًاتها، ويَلْهوا بلعبها، فسيبكون كثيراً في عذاب أليم. ﴿جزاءَ بما كانوا يكسِبونَ؟: من الكفر والنفاق وعدم الانقياد لأوامر ربُّهم.

﴿٨٣﴾ ﴿فإن رَجَعَكَ اللَّه إلى طائفةٍ منهم﴾: وهم الذين تخلَّفوا من غير عذر ولم يحزنوا على تخلُّفهم. ﴿فاستأذنوك للخروج﴾: لغير هٰذه الغزوة إذا رأوا السهولة، ﴿فقل﴾ لهم عقوبةً: ﴿لن تخرجوا معي أبداً ولن تقاتلوا معي عدوًا﴾: فسيُغني الله عنكم، ﴿إِنَّكم رضيتُم بالقعود أولَ مرَّةٍ فاقعُدوا مع الخالفين﴾: وهٰذا كما قال تعالى: ﴿ونُقَلُبُ أَفَئِدَتَهم وأبصارَهم كما لم يؤمنوا به أولَ مرَّةٍ﴾ فإنَّ المتثاقل المتخلف عن المأمور به عند انتهاز الفرصة لن<sup>(١)</sup> يوفَّق له بعد ذٰلك ويُحال بينه وبينه، وفيه أيضاً تعزيرُ لهم؛ فإنَّه إذا تقرَّر عند المسلمين أنَّ هؤلاء من الممنوعين من الخروج إلى الجهاد لمعصيتهم؛ كان ذٰلك توبيخاً لهم وعاراً عليهم ونَكالاً أن يفعلَ أحدٌ كفعلِهم.

﴿وَلَا تُسَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ ۖ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِأَلَدَهِ وَرَسُولِهِ. وَمَاتُوا وَهُمْ فَنسِقُونَ ٢

٤٨٤ يقول تعالى: ﴿ولا تصلَّ على أحدِ منهم مات؟: من المنافقين، ﴿ولا تَقُمْ على قبرِهِ؟: بعد الدفن لتدعو له؛ فإنَّ صلاته ووقوفه على قبورهم شفاعةٌ منه لهم، وهم لا تنفع فيهم الشفاعة، ﴿إنَّهم كفروا بالله ورسولِهِ وماتوا وهم فاسقون؟: ومن كان كافراً ومات على ذلك؛ فما تنفعُه شفاعةُ الشافعين، وفي ذلك عبرةُ لغيرهم وزجرٌ ونكالٌ لهم، ولهكذا كلُّ من عُلم منه الكفر والنَّفاق؛ فإنَّه لا يصلَّى عليه.

وفي لهذه الآية دليلٌ على مشروعيَّة الصلاة على المؤمنين والوقوف عند قبورِهم لَلدُّعاء لهم كما كان النبيُّ ﷺ يفعل ذٰلك في المؤمنين؛ فإنَّ تقييد النهي بالمنافقين يدلُّ على أنه قد كان متقرراً في المؤمنين<sup>(٢)</sup>.

- (۱) في (ب): «٤».
- (٢) كما في "سنن أبي داود" (٣٢٢١)، و"المستدرك" للحاكم (١/ ٣٧٠). وانظر "أحكام الجنائز"
   للشيخ الألباني (١٥٦).

سورة التوبة (٨٥ ـ ٨٨)

﴿وَلَا تُعْجِبُكَ أَمَوَالْمُمَ وَأَوَلَنَدُهُمُ إِنَّمَا بُرِيدُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ ٢

﴿وَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ أَنَّ ءَامِنُوا بِٱللَّهِ وَجَنِهِدُوا مَعَ رَسُولِهِ اسْتَعْدَنَكَ أُوْلُوا الطَّوْلِ مِنْهُمَ وَقَـَالُوا ذَرْنَا نَكُنُ مَعَ ٱلْقَنعِدِينَ ٢﴾ رَضُوا بِآنَ يَكُوْنُوا مَعَ ٱلْخَوَالِفِ وَطْبِعَ عَلَى قُلُوبَهِمْ فَهُمْ لَا يَنْفَهُونَ ٢﴾

القول تعالى في بيان استمرار المنافقين على التثاقل عن الطاعات وأنها لا تؤثَّر فيهم السور والآيات! ﴿وإذا أنزِلَتْ سورةُ : يؤمرون فيها بالإيمان بالله والجهاد في سبيل الله، ﴿استأذَنَكَ أولو الطَّوْل منهم؟ : يعني: أولي الغنى والأموال الذين لا عُذْرَ لهم، وقد أمدَّهم الله بأموال وبنين، أفلا يشكرون الله ويَحْمَدونه ويقومون بما أوجبه عليهم وسهل عليهم أمره؟! ولكن أبوا إلا التكامل والاستئذان في الذين لا عُذْرَ لهم، وقد أمدَّ أولو الطَّوْل منهم؟ : يعني: أولي الغنى والأموال ولي يقومون بما أوجبه عليهم وسهل عليهم الموال وبنين، أفلا يشكرون الله ويَحْمَدونه ويقومون بما أوجبه عليهم وسهل عليهم أمره؟! ولكن أبوا إلا التكامل والاستئذان

(٨٧) قال تعالى: ﴿رَضوا بأن يكونوا مع الخوالف؟ أي: كيف رضوا لأنفسهم أن يكونوا مع النساء المتخلفات عن الجهاد؟! هل معهم فقة أو عقل دلَّهم على ذلك أم ﴿طَبَعَ الله على قلوبهم؟؟! فلا تعي الخير ولا يكونُ فيها إرادةً لفعل ما فيه الخير والفلاح؟ فهم لا يفقهون مصالحهم؟ فلو فقهوا حقيقة الفقه؟ لم يرضوا لأنفُسِهم بهٰذه الحال التي تحطُّهم عن منازل الرجال.

لَالَكِنِ ٱلرَّسُولُ وَالَذِينَ ،َامَنُوا مَعَهُ جَنهَدُوا بِأَمَوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ وَأَوْلَتَبِكَ لَهُمُ ٱلْجَيْرَتُ وَأَوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ أَعَدَّ ٱللهُ لَهُمْ جَنَّنتِ تَجَدِي مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَدَرُ خَدْلِدِينَ فِيهَأَ ذَلِكَ ٱلفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ۞ .

٨٨ يقول تعالى: إذا تخلّف هؤلاء المنافقون عن الجهاد؛ فالله سيُغْنى



سورة التوبة (٨٩ ـ ٩١)

عنهم، ولله عباد وخواصً من خلقِهِ اختصَّهم بفضله يقومون بهذا الأمر، وهم (الرسول): محمد ﷺ، ﴿والذين آمنوا معه يجاهدون ﴿بأموالهم وأنفسهم : غير متثاقلين ولا كَسِلين، بل هم فرحون مستبشرون، فأولئك ﴿لهم الخيراتُ : الكثيرةُ في الدُنيا والآخرة. فأولئك ﴿هم المفلحون﴾: الذين ظَفِروا بأعلى المطالب وأكمل الرغائب.

﴿ ٨٩﴾ ﴿ أُعدَّ الله لهم جناتِ تجري من تحتها الأنهارُ خالدين فيها ذٰلك الفوزُ العظيمُ ﴾: فتبًا لمن لم يرغبْ بما رغبوا فيه وخَسِرَ دينه ودنياه وأخراه، ولهذا نظيرُ قوله تعالى: ﴿قُلْ آمِنوا به أو لا تؤمنوا إِنَّ الذين أوتوا العلمَ من قبلِهِ إذا يُتلى عليهم يَخِرُون للأذقانِ سُجَّداً »، وقوله: ﴿فَإِن يَكْفُرُ بها لهؤلاءِ فقد وكلنا بها قوماً ليسوا بها بكافرينَ ﴾.

﴿وَجَاة ٱلْمُعَذِرُونَ مِنَ ٱلأَعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَمُمْ وَقَعَدَ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَةٍ سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ لَا مَحْفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ () لَذَينَ عَلَى الصَّعَنَاءِ وَلا عَلَى ٱلْمَرْضَى وَلا عَلَى ٱلَّذِينَ لا يَعَدُرُونَ مَا يُنِيقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُوا لِنَهِ وَرَسُولَةٍ. مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِن سَبِيلْ وَاللَّهُ عَنْوُرُ يَجِدُرُنَ مَا يُنِيقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُوا لِنَهِ وَرَسُولَةٍ. مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِن سَبِيلْ وَاللَّهُ عَنْوُرُ يَجِدُرُنَ مَا يُنِيقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُوا لِنَهِ وَرَسُولَةٍ. مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِن سَبِيلْ وَاللَّهُ عَنْوُرُ رَحِيدُ () وَلا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلْ وَاللَّهُ عَنْوُرُ رَحِيدُ إِنَّهُ وَرَعُولُهُ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلْ وَاللَّهُ عَنْقُورُ رَحِيدُ إِذَا مَا أَنَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَحِدُ مَا أَعْوَلُوا لَهُ الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلْ وَاللَّهُ عَنْقُورُ رَحِيدُ أَوَ وَلَكُمُ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن اللَّهُ عَنْقُورُ أَعْتُ وَوَلُوا وَاللَّهُ عَنْقُورُ أَعْلَمُ عَنْونُ وَيَعْ أَعْرَبُهُمْ عَلَى الْذَينِ وَقَلَةُ عَنْفُولُ لِيَعْولُ مِنْ أَعْرَضُ مَعْ عَلَيْهِ مَا يَعْنَ اللَّهُ عَنْولُ اللَّهُ عَنْقُولُ لِيمُ مَنْ اللَّهُ عَنْولُهُ عَنْتُولُكُنَى وَوَلَوا وَتَعْهُ مَعْلَى اللَّذِينَ مَن الدَّعْتِ عَدُوا أَنَّ اللَّهُ عَنْ أَصَحُولُ مِنْ إِنَ اللَهُ عَالَةُ عَلَى اللَّذِينَ مَن اللَّهُ مَا أَنْتُهُ عَنْولُ اللَهُ مَا إِنَّهُ مَا عَلَيْ وَاللَهُ مَصَعْتِهِ نَوْ أَوْسُولُهُ مِن اللَهُ مِن اللَّذَينَ عَلَى إِنَ مَا إِنَّهُ مَوْ أَنَهُ مُولَ مَعْ الْعَنُونَ مَنْ إِن اللَهُ مَوالِ اللَهُ وَسُولُهُ مَا عَلَى اللْعَنْونَ اللَّهُ مَن أَعْوَالَهُ مَعْتُونُ مَن وَالَكُونَ مَنْ أَنَا مَعْنُ وَا مَنْ أَنْهُ مَوْلُهُ مُولَةً مَنْ وَالَةً مَنْ وَا مَنْ أَنْ مَالُكُونُ مَعْ مَنْ أَنْهُ مَا مُولَولَةُ مَا مَا عَلَى الْعَرْخُونُ مَا أَنُهُ مَا مُولَةًا مَ مَا أَنْ مُ أَنْ مَا لَهُ مَنْ أَنَ مَا أَنْتُونُ مَنْ مَا مُونُ مُنْ مَا أَنْهُ مُوا مُوا مِنْ مَ وَالَةً مُعْتُ مُوا مَ مَن الْعَامِ مُوا مَنْ مَا مُوا مَعْ مَا أَعْنُ مَا مَا مُوا مَعْ مَا مُوا مَ مَا مَالْعُ مَا مَاللَهُ مَا مَا مُوا مَعْ م

﴿٩٩﴾ يقول تعالى: ﴿وجاء المعذّرونَ من الأعراب لِيُؤذّنَ لهم؟؛ أي: جاء الذين تهاونوا وقصَّروا منهم في الخروج لأجل أن يؤذنَ لهم في ترك الجهاد؛ غيرَ مبالين في الاعتذار لجفائهم وعدم حيائهم وإتيانهم بسبب ما معهم من الإيمان الضعيف، وأما الذين كذبوا الله ورسوله منهم؛ فقعدوا وتركوا الاعتذار بالكليَّة. ويُحتمل أنَّ معنى قوله: ﴿المعذّرونَ؟؛ أي: الذين لهم عذرٌ أتوا إلى الرسول عَنْ لِيَعْذِرَهم، ومن عادته أن يَعْذِرَ مَن له عذرٌ، ﴿وَقَعَدَ الذينِ كَذَبوا الله ورسوله؟: في دعواهم الإيمان المقتضي للخروج وعدم عملهم بذلك. ثم توعدهم بقوله: أسيُصيب الذين كفروا منهم عذابٌ أليمٌ؟: في الدُنيا والآخرة.

(٩١) لما ذكر المعتذرين، وكانوا على قسمين: قسم معذور في الشرع، وقسم

HE PRINCE GHAZI TRUSI

سورة التوبة (٩٢ \_ ٩٣)

غير معذور؛ ذَكَرَ ذَلك بقوله: ﴿ليس على الضَّعفاء﴾: في أبدانهم وأبصارهم، الذين لا قوَّة لهم على الخروج والقتال، ﴿ولا على المرضى﴾: وهذا شاملٌ لجميع أنواع المرض، التي<sup>(۱)</sup> لا يقدر صاحبُهُ على الخروج والجهاد من عَرَج وعميّ وحُمَّى وذات الجنب والفالج وغير ذلك. ﴿ولا على الذين لا يَجدونَ ما يُنفقونَ»؛ أي: لا يجدون زاداً ولا راحلةٌ يتبلَّغون بها في سفرهم؛ فهؤلاء ليس عليهم حَرَجٌ، بشرط أن ينصحوا لله ورسوله؛ بأن يكونوا صادقي الإيمان، وأن يكون من نيَّتهم وعزمهم أنهم لو قدروا لجاهدوا، وأن يفعلوا ما يقدِرون عليه من الحرَّ والترغيب والتَّشجيع على الجهاد.

أما على المحسنين من سبيل؟؛ أي: من سبيل يكونُ عليهم فيه تَبِعَةٌ؛ فإنهم بإحسانهم فيما عليهم من حقوق الله وحقوق العباد أسقطوا توجُّه اللوم عليهم، وإذا أحسن العبدُ فيما يقدِرُ عليه؛ سقط عنه ما لا يقدرُ عليه.

ويُستدلُّ بهذه الآية على قاعدة، وهي أنَّ مَن أحسن على غيره في نفسه أو في ماله ونحو ذلك، ثم ترتَّب على إحسانه نقص أو تلفّ: أنَّه غير ضامن؛ لأنه محسن، ولا سبيل على المحسنين؛ كما أنه يدلُّ على أن غير المحسن، وهو المسيء؛ كالمفرط؛ أن عليه الضمان. ﴿واللّه غفورٌ رحيم﴾: من مغفرته ورحمته عفا عن العاجزين، وأثابهم بنيَّتهم الجازمة ثوابَ القادرين الفاعلين.

﴿ ٩٢﴾ ﴿ ولا على الذين إذا ما أتوَكَ لِتَحْمِلُهُمَ ﴾: فلم يصادفوا عندك شيئاً ﴿ قَلْتَ ﴾: لهم معتذراً: ﴿ لا أَجِدُ ما أَحْمِلُكُم عليه تَوَلَّوْا وأَعينُهم تفيضُ من الدمع حَزَنا أن لا يجدوا ما ينفقون ﴾: فإنهم عاجزون باذلون لأنفسهم، وقد صدر منهم من الحزن والمشقَّة ما ذكره الله عنهم؛ فهؤلاء لا حَرَجَ عليهم، وإذا سقط الحرجُ عنهم؛ عاد الأمر إلى أصله، وهو أنَّ مَن نوى الخير واقترن بنيَّته الجازمة سَعْني فيما يقدِرُ عليه ثم لم يقدِر؛ فإنَّه ينزَّلُ منزلة الفاعل التام.

﴿ ٩٣﴾ ﴿إِنَّما السبيل؟: يتوجَّه واللوم يتناول ﴿ الذين يستأذِنونك وهم أغنيا ٤٠ : قادرون على الخروج لا عذرَ لهم؛ فهؤلاء ﴿رضوا﴾ لأنفسهم، ومن دينهم ﴿ أَن يكونوا مع الخَوالِفِ؟؛ كالنساء والأطفال ونحوهم. ﴿وَ إِنَّما رضوا بَهٰذه الحال لأَنَّ الله طَبَعَ ﴿على قلوبهم؟؛ أي: خَتَمَ عليها؛ فلا يدخُلها خيرٌ، ولا يحسُّون

كذا في النسختين.

سورة التوبة (٩٤ ـ ٩٥)

بمصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة، ﴿فهم لا يعلمون﴾: عقوبةً لهم على ما اقترفوا.

 إِمَّةَ تَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُلْ لَا تَعْتَذِرُوا لَن نُؤْدِنَ لَكُمْ قَد نَبَانَا اللَّهُ مِن الْخُبَارِكُمْ وَسَبَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَ تُرَدُونَ إِلَى عَنظِر الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَبُنَتِتْكُم الْحُبَارِكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَ تُرَدُونَ إِلَى عَنظِر الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَبُنَتِتْكُم بِحَاكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَ تُرَدُونَ إِلَى عَنظِر الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَبُنَتِتْكُمُ إِنَا كُنتُمْ وَمَعْتُمُ وَرَسُولُهُ ثُمَ تُرَدُونَ إِلَى عَنظِر الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَبُنَتِتْكُمُ بِحَاكُمُ وَرَسُولُهُ ثُمَ تُرَدُونَ إِلَى عَنظِر الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَبُنَتِتْكُمُ بِحَاكَمُ وَمَا مَعْهُمْ وَاللَّهُ وَعَنْهُمْ أَعْرَضُوا عَنْهُمْ إِنَا اللَّهُ وَمَا يَعْتُمُ وَمَا مَعْهُمْ وَالْعَامَةُ وَعَنْهُمْ وَاللَّهُ وَمَا عَنْهُمْ وَمَا عَنْهُمْ وَعَنْهُمْ وَاللَّهُ وَعَنْهُمْ إِنَا عَنْهُمُ وَمَا عَنْهُمْ وَاللَّهُ وَمَا عَنْهُمْ وَاللَّهُ وَمَا عَنْهُمُ وَمَا عَنْهُمُ وَاللَّهُ وَعَنْهُمُ وَمَا عَن المَا تُعْتَقُونَ عَنْهُمْ وَمَا وَمَعْهُمُ وَمَاوَعَهُمُ مَعَنْهُمُ جَهَنَهُمْ حَذَاتُهُ وَمَا عَنْهُمْ وَمَا إِنَّهُمْ وَمَا وَمَا حَمْهُمْ وَمَاؤَمَهُمُ مَعَنَاتُ عَالَهُ مَنْ وَمَنْ اللَهُ مَعْتُ اللَّهُ وَسُولُ عَنْهُمُ وَتُونَ عَنْهُمُ اللَهُ وَعَنْ وَاللَهُ وَمَا عَنْهُمُ وَمَا عَنْهُمُ وَعَنْ عَنْهُمُ وَمَا عَنْهُمُ وَعَنْ عَنْهُمُ وَمَا وَاللَهُ مَنْ وَيَ إِنَّهُمُ وَعَنْهُمُ وَمَاؤَمُ عُمْهُمُ عَنْهُمُ وَمَا عَنْهُمُ اللَّهُ إِنَهُ مَنْ مَنْ إِنْهُ وَالْ اللَهُ وَ وَعَنْ تَوْمَنُوا عَنْهُمُ وَالَنُهُ إِنَا إِنَا اللَّهُ وَالْنَهُ مَا إِنَهُ مُنْ إِنَا عَائُهُ وَا عَنْهُمُ وَالْنُونُ الْنَهُ مَا إِنَا مَنْهُ مُوالَعُنُونَ عَنْهُمُ مَا إِنَا اللَهُ إِنَا إِنَا مَنْ أَوْنُ الْنَهُ مَا إِنَا لُكُومُ مَا لَهُ إِنَا اللَهُ مَا إِنَهُ مَا إِنَهُ وَا عَنْهُمُ مُ إِنَا إِنَا إِنَا اللَهُ الْعَامُ وَالُ مَا الَهُ مَعْتَعُهُمُ مُنَا وَعَنُو مُنُهُ مَا إِنَا إِنَهُ مُنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَهُ مُوا مَعْتُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إَنْ أَعْذَهُ مَا إِعَامُ مُ إِنَا إِ إِنَا

(٩٤) لما ذكر تخلُف المنافقين الأغنياء، وأنه لا عذر لهم؛ أخبر أنهم سيعتذرون ﴿إليكم إذا رجعتُم إليهم»: من غزاتكم، ﴿قُلُ» لهم: ﴿لا تعتِذروا لن نوّمنَ لكم»؛ أي: لن نصدًقَكم في اعتذاركم الكاذب، ﴿قد نبَّأنا اللّه من أخباركم): وهو الصادق في قيله، فلم يبقَ للاعتذار فائدةً؛ لأنهم يعتذرون بخلاف أخباركم): وهو الصادق في قيله، فلم يبقَ للاعتذار فائدةً؛ لأنهم يعتذرون بخلاف ما أخبر الله عنهم، ومحالً أن يكونوا صادقين فيما يخالف خبر الله الذي هو أعلى ما أخبر الله عنهم، ومحالً أن يكونوا صادقين فيما يخالف خبر الله الذي هو أعلى ما أخبر الله عنهم، ومحالً أن يكونوا صادقين فيما يخالف خبر الله الذي هو أعلى مراتب الصدق. ﴿وسيرى اللهُ عملكم ورسولُه»: في الدُنيا؛ لأنَّ العمل هو ميزان مراتب الصدق. ﴿وسيرى اللهُ عملكم ورسولُه»: في الدُنيا؛ لأنَّ العمل هو ميزان ألصدق من الكذب، وأما مجرَّد الأقوال؛ فلا دلالة فيها على شيء من ذلك، ﴿تم يعتمر أن يعملون»: من خلون إلى عالم الغيبِ والشهادة»: الذي لا يخفى عليه خافيةً، وفينبَّتُكم بما كنتُم الصدق من ألك من خير وشرً، ويجازيكم بعدله أو بفضله؛ من غير أن يظرم من ألك، مراتب الصدق من الكذب، وأما مجرًا الأقوال؛ فلا دلالة فيها على شيء من ذلك، أنه تعملون»: من الكذب، وأما مجرًا الذي لا يخفى عليه خافيةً، وفينبَّتُكم من ذلك، أنه تعملون»: من الكذب، وأما مجرًا الذي لا يخفى عليه خافيةً، وفينبَتُكم من ألما أوردُون إلى عالم الغيبِ والشهادة»: الذي لا يخفى عليه خافيةً، وفينبَتُكم من كنتُم تعملون»: من خير وشرًا ويجازيكم بعدله أو بفضله؛ من غير أن يظلمكم مثقال ذرًاة.

(٩٥) واعلم أن المسيء المذنب له ثلاث حالات: إما يُقْبَلُ قولُه وعذرُه ظاهراً وباطناً ويُعفى عنه بحيث يبقى كأنه لم يذنب. [فهٰذه الحالة هي المذكورة هنا في حق المنافقين أن عذرهم غير مقبول، وأنه قد تقررت أحوالهم الخبيئة وأعمالهم السيئة]<sup>(١)</sup>. وإما أن يُعاقبوا بالعقوبة والتَّعزير الفعليِّ على ذنبهم. وإما أن يُعرَضَ عنهم، ولا يقابَلوا بما فعلوا بالعقوبة الفعليَّة. وهٰذه الحال الثالثة هي التي أمر اللَه بها في حقِّ المنافقين، ولهٰذا قال: ﴿سيحلفون باللَهِ لكم إذا انقلبتُم إليهم لتُغرِضوا عنهم فأعرِضوا عنهم ﴾؛ أي: لا توبِّخوهم ولا تجلِدوهم أو تقتلوهم. ﴿إِنَّهُم رجسٌ ﴾؛ أي: إنهم قذرٌ خبثاء، ليسوا بأهل لأن يُبالى بهم، وليس التوبيخ والعقوبة

 (١) كذا في النسختين ولعل من المناسب أن تكون ما بين المعقوفتين بعد قوله: "ولا يقابلوا بما فعلوا بالعقوبة الفعلية". والله أعلم.

سورة التوبة (٩٦ ـ ٩٧)

مفيداً فيهم. ﴿وَ﴾ تكفيهم عقوبة ﴿جهنَّم جزاءً بما كانوا يكسِبون﴾.

(٩٦) وقوله: ﴿يحلفون لَحُم لترضَوْا عنهم؟؛ أي: ولهم أيضاً هذا المقصد الآخر منكم غير مجرَّد الإعراض، بل يحبُون أن ترضَوْا عنهم كانَهم ما فعلوا شيئاً. ﴿فَإِن ترضَوْا عنهم فإنَّ اللَّه لا يرضى عن القوم الفاسقينَ؟؛ أي: فلا ينبغي لَحُم أَيُّها المؤمنون أن ترضَوْا عنهم فإنَّ اللَّه لا يرضى عن القوم الفاسقينَ؟؛ أي: فلا ينبغي لَحُم أَيُّها المؤمنون أن ترضَوْا عنهم فإنَّ اللَّه لا يرضى عن القوم الفاسقينَ؟؛ أي: فلا ينبغي لَحُم في المؤمنون أن ترضَوْا عنهم فإنَّ اللَّه لا يرضى عن القوم الفاسقينَ؟؛ أي: فلا ينبغي لَحُم أَيُّها المؤمنون أن ترضَوْا عنهم فإنَّ اللَّه لا يرضى عن القوم الفاسقينَ؟؛ أي: فلا ينبغي لَحُم في رضاه وغان أن ترضوف عنهم فإنَّ اللَه لا يرضى عن القوم الفاسقينَ؟؛ أي توافقوا ربَّحُم في رضاه وغضبه. وتأمَّل كيف قال: ﴿فَإِنَّ اللَه لا يرضى عن القوم الفاسقينَ؟، ولم يقل: فإنَّ اللَه لا يرضى عنهم؛ ليدلُ ذلك على أن باب التوبة مفتوح، وأنهم مهما يقل: فإنَّ الله لا يرضى عنهم، وأم ما داموا فاسقين؟، ولم تأبوا هم أو غيرهم؛ فإنَّ الله يتوب عليهم ويرضى على من التوبة مفتوح، وأنهم مهما نابوا هم أو غيرهم؛ فإنَّ الله يتوب عليهم ويرضى عنهم، ولهم أو فاسقين؟، وأم ما داموا فاسقين؟

وحاصل ما ذكره الله أنَّ المنافقين المتخلِّفين عن الجهاد من غير عذر إذا اعتذروا للمؤمنين وزعموا أن لهم أعذاراً في تخلَّفهم؛ فإنَّ المنافقين يريدون بذلك أن تُغرِضوا عنهم وتَرْضَوا وتقبلوا عذرَهم: فأمًا قَبولُ العذر منهم والرضا عنهم؛ فلا حبًّا ولا كرامةً لهم. وأمًّا الإعراض عنهم؛ فيعرِض المؤمنون عنهم إعراضهم عن الأمور الرديَّة الرجس.

وفي لهذه الآيات إثباتُ الكلام لله تعالى في قوله. ﴿قَد نَبَّانَا اللّه مَن أَخباركُم﴾، وإثبات الأفعال الاختياريَّة للّه الواقعة بمشيئته وقدرته في لهذا وفي قوله: ﴿وسيرى اللّه عَمَلَكُم ورسولُهَ﴾؛ أخبر أنه سيراه بعد وقوعه. وفيها إثبات الرُّضا للّه عن المحسنين والغضب والسخط على الفاسقين.

﴿ الأَعْرَابُ أَشَدُ كُفْرًا وَنِفَنَاهَا وَأَجْدَرُ أَلَّا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِدًا وَاللَّهُ عَلِيهُ حَكِيمٌ ۞ وَمِنَ الْأَعْرَابِ مَن يَنَّخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُ بِكُرُ الدَّوَآبِرُ عَلَيَهِة دَآبِوَهُ السَّوَةُ وَاللَّهُ سَجِيعٌ عَلِيـهُ ۞ وَمِنَ الأَعْـرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَتَخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَنتٍ عِندَ اللَهِ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ أَلَآ إِنَّهَا قُرَبَةٌ لَهُمُّ سَبُدَغِلْهُمُ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهُمْ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيهُمُ وَاللَّهُ السَّوَةُ وَاللَّهُ سَجِيعٌ عَلِيـهُمُ إِلَى وَعَرَبَ الْأَصْرَابِ مَن يُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ

﴿ ٩٧ يقول تعالى: ﴿ الأعرابُ : وهم سكان البادية والبراري، ﴿ أَشَدُ كَفَراً وَنَفَاقًا ﴾: من الحاضرة الذين فيهم كفر ونفاق، وذلك لأسباب كثيرة؛ منها: أنهم بعيدون عن معرفة الشرائع الدينيَّة والأعمال والأحكام؛ فهم أحرى ﴿ وأجدرُ أَن لا

سورة التوبة (٩٨ ــ ٩٩)

يعلموا حدودَ ما أنزلَ الله على رسوله ﴾: من أصول الإيمان وأحكام الأوامر والنواهي؛ بخلاف الحاضرة؛ فإنَّهم أقرب لأن يعلموا حدود ما أنزل الله على رسولِه، فيحدُثُ لهم بسبب لهذا العلم تصوُّرات حسنة وإرادات للخير الذي يعلمون ما لا يكون في البادية. وفيهم من لطافة الطبع والانقياد للذّاعي ما ليس في البادية. ويجالسون أهل الإيمان، ويخالطونهم أكثر من أهل البادية؛ فلذّلك كانوا أحرى للخير من أهل البادية، وإن كان في البادية والحاضرة كفارٌ ومنافقون؛ ففي البادية أشدُ وأغلظ مما في الحاضرة.

(٩٨) ومن ذلك أنَّ الأعراب أحرصُ على الأموال وأشحُ فيها؛ فمنهم (من يتَخذُ ما ينفِقُ): من الزكاة والنفقة في سبيل الله وغير ذلك، (مغرماً)؛ أي: يراها خسارة ونقصاً، لا يحتسب فيها، ولا يريد بها وجه الله، ولا يكادُ يؤدِّيها إلا كرهاً، (ويتربَص بكم الدوائرَ)؛ أي: من عداوتهم للمؤمنين وبُغضهم لهم أنهم يودُون ويتظرون فيهم دوائر الدَّهر وفجائع الزمان، وهذا سينعكس عليهم. فعليهم (دائرة والسَوّء)، أما المؤمنون؛ فلهم الدائرة الحسنة على أعدائهم، وما صدرت من على وهذا من على ويتظرون فيهم دوائر الدَّهر وفجائع الزمان، وهذا سينعكس عليهم. فعليهم (دائرة السَوّء)، أما المؤمنون؛ فلهم الدائرة الحسنة على أعدائهم، ولهم العُقبى الحسنة. ويتنظرون من عليهم. ونجائع الزمان، وهذا سينعكس عليهم. فعليهم (دائرة والسَوّء)، أما المؤمنون؛ فلهم الدائرة الحسنة على أعدائهم، ولهم العُقبى الحسنة. ويربور ويربور منه المومنون؛ فلهم الدائرة الحسنة على أعدائهم، ولهم العُقبى الحسنة.

﴿٩٩﴾ وليس الأعراب كلُّهم مذمومين، بل منهم ﴿مَن يؤمنُ باللَّه واليوم الآخر﴾: فيسلم بذلك من الكفر والنفاق، ويعمل بمقتضى الإيمان، ﴿ويتَّخِذُ ما ينفِقُ قُرُباتِ عند اللَه﴾؛ أي: يحتسب نفقته ويقصد بها وجة الله تعالى والقربَ منه، ﴿وَ يَجعَلُها وسيلةً لِصَلَواتِ ﴿الرسولَ؟؛ أي: دعائه لهم وتبريكه عليهم. قال تعالى مبيَّناً لنفع صلوات الرسول ؛ ﴿الا إنَّها قُربةٌ لهم؟ : تقرّبهم إلى اللَّه، وتُنمي أموالهم، وتُحِلُّ فيها البركة. ﴿سيدخِلُهم اللَّه في رحمته؟ : في جملة عباده الصالحين. إنَّه ﴿غفورٌ رحيمٌ؟ : فيغفر السيئاتِ العظيمةَ لمن تاب إليه، ويَعُمُ عباده برحمتِهِ التي وسعت كلَّ شيء، ويخصُ عباده المؤمنين برحمةٍ يوفُقهم فيها إلى الخيرات، ويحميهم فيها من المخالفات، ويجزِلُ لهم فيها أنواع المئوبات.

وفي لهذه الآية دليلٌ على أنَّ الأعراب كأهل الحاضرة؛ منهم الممدوح ومنهم المذموم، فلم يذمَّهم اللّه على مجرَّد تعرَّبهم وباديتهم، إنَّما ذمَّهم على ترك أوامر اللّه، وأنهم في مظنة ذٰلك.

ومنها: أنَّ الكفر والنفاق يزيد وينقص ويغلُّظُ، ويخِفُّ بحسب الأحوال.

ومنها: فضيلة العلم، وأنَّ فاقِدَه أقرب إلى الشرِّ ممَّن يعرفه؛ لأنَّ اللّه ذمَّ الأعراب، وأخبر أنهم أشدً كفراً ونفاقاً، وذكر السبب الموجب لذلك، وأنَّهم أجدر أن لا يعلموا حدود ما أنزل الله على رسوله.

سورة التوبة (١٠٠)

ومنها: أن العلم النافع الذي هو أنفع العلوم معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله من أصول الدين وفروعه؛ كمعرفة حدود الإيمان والإسلام والإحسان والتقوى والفلاح والطاعة والبرّ والصّلة والإحسان والكفر والنفاق والفسوق والعصيان والزنا والخمر والربا ونحو ذلك؛ فإن في معرفتها يُتَمَكَّن من فعلها إن كانت مأموراً بها أو<sup>(۱)</sup> تركها إن كانت محظورة، ومن الأمر بها أو النهي عنها.

ومنها: أنه ينبغي للمؤمن أن يؤدي ما عليه من الحقوق، منشرح الصدر، مطمئن النفس، ويحرص أن تكون مغنماً ولا تكون مغرماً.

﴿وَالسَّنبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ وَّضِحَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواً عَنْهُ وَأَعَـدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْــرِي تَحْتَهَـا ٱلأَنْهَـلَرُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَأَ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ٢

(١٠٠) السابقون هم الذين سبقوا هذه الأمة وبَدَروها إلى الإيمان والهجرة والجهاد وإقامة دين الله، ﴿من المهاجرين؟ : ﴿الذين أُخرِجوا من ديارهم وأموالهم يبتغونَ فضلاً من الله ورضواناً وينصرون الله ورسولَه أولنك هم الصادقون؟. ﴿وَ مَن ﴿الأَسْصَارَةُ: ﴿الذين تبوؤا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا من ﴿الأَسْصَارَةُ: ﴿الذين تبوؤا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم من ﴿الأَسْصَارَةُ: ﴿وَالذين اتَبْعُوهم بإحسانَةُ: بالاعتقادات والأقوال والأعمال؛ فهؤلاء خصاصَةٌ ﴾. ﴿والذين اتَبْعُوهم بإحسانَةُ: بالاعتقادات والأقوال والأعمال؛ فهؤلاء هم الذين سبقوا من الله، وحصاصَةُ ومن نعيم المادة وأولاء من ألمان من الله، ومن الله عنهمة بإحسانَةُ الملح وأفضلُ الكرامات من الله، ﴿ضِي الله عنهم إلاء وحصل لهم نهاية المدح وأفضلُ الكرامات من الله، أوضي الله عنهمة، ورضوا عنه وأحسانَةُ لهم الملح وأفضلُ الكرامات من الله، أوضي الله عنهمة إرضي الله عنهمة؛ ورضاه تعالى أكبرُ من نعيم الجنة، ﴿ورضوا عنه وأحمانَ المان وأخلاء من الله، أوضي الله عنهمة؛ ورضاه تعالى أكبرُ من نعيم الجنة، ﴿ورضوا عنه وأعلاً لهم الذين تجري تحري الله عنهمة؛ ورضاه تعالى أكبرُ من نعيم الجنة، ﴿ورضوا عنه وأعلاء أولون الزاهية جنابَ تجري تحمَها الأنهارة؛ الجارية التي تُساق إلى سقي الجنان والحدائق الزاهية منها بدلاً؛ لأنهم مهما تمنوه أدركوه، ومهما أرادوه وجدوه. ﴿ولك الفور الخليمة؛ الذي حليها لدائه؛ النفور منها بدلاً؛ لأنهم مهما تمنوه أدركوه، ومهما أرادوه وجدوه. ﴿ولك الفور وشها بدلاً؛ لأنهم مهما تمنوه أدركوه، ومهما أرادوه وجدوه. ﴿ولك الفور وشهم بلدلاً؛ لأنهم مهما تمنوه أدركوه، ومهما أرادوه وجدوه. ﴿ولك الفور وشهوة للدائه؛ الذي حصل لهم فيه كلُ محبوبِ للنفوس ولذة للأرواح ونعيم لقلوب المورة وشهوة للدائية المادة وألمان النه والدين المورة والرياض النهم واله فيه كلُ محبوبِ للنفوس ولذة للأرواح ونعيم للقلوب وشهوة للأبدان، واندفع عنهم كلُ محدوبِ للنفوس ولذة للأرواح ونعيم لقلوب والهو والهوة للهمان المور والمواد والمواد واندفع عنهم كلُ محدوب. لنفور المواد والمواد واندفع عنهم كلُ محدوم.

في (ب): «مأمورة أو».



سورة التوبة (١٠١ ــ ١٠٢) 🐻

﴿وَمِعْمَنْ حَوْلَكُمْ مِنِ ٱلْأَعْرَابِ مُنَافِقُونٌ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى ٱلنِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمُّ نَحْنُ نَعْلَمُهُمُ سَنُعَذِبُهُم مَّرَّتَيْنِ ثُمَّ بُرَدُونِ إِلَى عَلَابٍ عَظِيمٍ ٢

(١٠١) يقول تعالى: ﴿وممَّن حولَكم من الأعراب منافقون ومن أهل المدينة»: أيضاً منافقون، ﴿مَرَدُوا على النَّفاقَ»؛ أي: تمرَّنوا عليه [واستمرّوا] وازدادوا فيه طغياناً، ﴿لا تعلَمُهم»: بأعيانهم فتعاقبهم أو تعاملهم بمقتضى نفاقهم؛ لما لله في ذلك من الحكمة الباهرة. ﴿نحن نعلمُهم سنعلَّبهم مرتينِ»: يُحتمل أن التثنية على بابها، وأنَّ عذابَهم عذابٌ في الدنيا وعذابٌ في الآخرة؛ ففي الدُّنيا ما ينالهم من الهمَّ والغمِّ<sup>(١)</sup> والكراهة لما يصيب المؤمنين من الفتح والنصر، وفي الآخرة عذابُ النار وبئس القرار، ويُحتمل أنَّ المراد سنغلَّظُ عليهم العذاب، ونضاعفه عليهم، ونكرًره.

وَمَاخَرُونَ آعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَبَتِنًا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ تَرِحِيُمُ ٢ خُذ مِنْ أَمَوَلِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيهُمُ ٢ هُ .

(١٠٢﴾ يقول تعالى: ﴿واَخرون﴾: ممَّن بالمدينة ومَنْ حولها، بل ومن سائر البلاد الإسلاميَّة، ﴿اعترفوا بِذنوبهم﴾؛ أي: أقرُّوا بها وندموا عليها وسعوا في التوبة منها والتطهُّر من أدرانها، ﴿خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيِّئاً»: ولا يكون العمل صالحاً إلا إذا كان مع العبد أصلُ التوحيد والإيمان المخرِجُ عن الكفر والشرك الذي هو شرطٌ لكلٌ عمل صالح؛ فهؤلاء خلطوا الأعمال الصالحة بالأعمال السيئة من التجرِّي على بعض المحرَّمات والتقصير في بعض الواجبات مع الاعتراف بذلك والرجاء بأن يغفر الله لهم؛ فهؤلاء (عسى الله أن يتوبَ عليهم»: وتوبتُه على عبده نوعان: الأولُ: التوفيقُ للتوبة. والثاني: قبولُها بعد وقوعها منهم. ﴿إنَّ اللّه غفورٌ رحيم﴾؛ أي: وصفه المغفرة والرحمة اللتان لا يخلو مخلوقٌ منهما، بل لا بقاء للعالم العلويً والسفليً إلا بهما؛ فلو يؤاخِذُ اللّه الناسَ بظُلْمهم ما ترك على ظهرها من دابَةِ، ﴿إنَّ اللّه يمسك السمُواتِ والأرضَ أن تزولا ولئين زالتا إنْ

(١) في (ب): «والحزن».

سورة التوبة (١٠٣)

أنفسهم الذين قطعوا أعمارهم بالأعمال السيئة إذا تابوا إليه وأنابوا، ولو قُبيل موتهم بأقلِّ القليل؛ فإنَّه يعفو عنهم ويتجاوزُ عن سيئاتهم. فهٰذه الآية دالةً<sup>(1)</sup> على أن المخلِّط المعترف النادم الذي لم يتب توبةَ نصوحاً؛ أنه تحت الخوف والرجاء، وهو إلى السلامة أقرب، وأما المخلِّط الذي لم يعترف، ولم يندم على ما مضى منه، بل لا يزال مصرًا على الذُنوب؛ فإنه يخاف عليه أشدُّ الخوف.

(١٠٣﴾ قال تعالى لرسوله ومَنْ قام مقامه آمراً له بما يطهّر المؤمنين ويتمّم إيمانهم: (مُخذ من أموالهم صدقة): وهي الزكاة المفروضة، (تطهّرُهم وتزكّيهم بها)؛ أي: تطهّرهم من الذَّنوب والأخلاق الرذيلة، (وتزكّيهم)؛ أي: تنميهم، وتزيد في أخلاقهم الحسنة وأعمالهم الصالحة، وتزيد في ثوابهم الدنيوي والأخروي، وتنمي أموالهم، (وصَلٌ عليهم)؛ أي: ادع لهم؛ أي: للمؤمنين عموماً وخصوصاً عندما يدفعون إليك زكاة أموالهم. (إنَّ صلاتَك سَكَنَ لهم)؛ أي: طُمَانينة لقلوبهم واستبشار لهم. (والله سميع): لدعائك سمع إجابة وقَبول. (عليمٌ): بأحوال العباد ونيَّاتهم، فيجازي كلَّ عامل بعمله وعلى قدر نيته. فكان النبيُ تَنَدَّ يمترُلُ لأمر الله، ويأمُرُهم بالصدقة، ويبعثُ عمَّاله لجبايتها؛ فإذا أتاه أحدً بصدقته؛ دعا له وبرَّكُ<sup>(٢)</sup>.

ففي لهذه الآية دلالة على وجوب الزكاة في جميع الأموال، ولهذا إذا كانت للتجارة ظاهرة؛ فإنَّها أموالٌ تنمى ويُكتسب بها؛ فمن العدل أن يواسي منها الفقراء بأداء ما أوجب الله فيها من الزكاة. وما عدا أموال التجارة؛ فإن كان المال ينمى كالحبوب والثمار والماشية المتَخذة للنماء والدرَّ والنسل؛ فإنَّها تجب فيها الزكاة، وإلَّا؛ لم تجب فيها؛ لأنَّها إذا كانت للقُنية؛ لم تكن بمنزلة الأموال التي يتَّخذها الإنسان في العادة مالاً يُتَمَوَّل ويُطلب منه المقاصد المالية، وإنّما صرف عن المالية بالقُنية ونحوها.

وفيها: أن العبد لا يمكنه أن يتطهَّر، ويتزكَّى حتى يخرِجَ زكاة مالِهِ، وأنَّه لا يكفُّرها شيءٌ سوى أدائها؛ لأنَّ الزكاة والتطهير متوقَف على إخراجها.

وفيها: استحباب الدُّعاء من الإمام أو نائبه لمن أدَّى زكاته بالبركة، وأن ذُلك ينبغي أن يكون جهراً؛ بحيث يسمعه المتصدِّق فيسكنُ إليه.

(٢) سبق تخريجه.

-

ጓአኛ



سورة التوبة (١٠٤ ـ ١٠٦) 🔜

**ويؤخد** من المعنى أنه ينبغي إدخالُ السرور على المؤمن بالكلام الليِّن والدعاء له ونحو ذٰلك مما يكون فيه طمأنينة وسكونٌ لقلبِهِ. [وأنه ينبغي تنشيط من أنفق نفقةً، وعمل عملاً صالحاً بالدِّعاء له والثناء ونحو ذلك].

﴿ أَنَدَ يَعْلَمُوا أَنَّ أَنَّهَ هُوَ يَقْبَلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ أَنَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرِّحِيحُ ٢

الزوبة عن أي: أما علموا سَعَةَ رحمة الله وعمومَ كرمه، وأنه (يقدأ) النوبةَ عن عبادِهِ ): التائبين من أي ذنب كان، بل يفرحُ تعالى بتوبة عبده إذا تاب أعظم فرح يقدَّر، (ويأخُذُ الصدقاتِ): منهم؛ أي: يقبلها ويأخُذُها بيمينه، فيُرَبِّيها لأحدهم كما يُربِّي الرجل فَلُوَّه، حتى تكون التمرةُ الواحدة كالجبل العظيم؛ فكيف بما هو أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله هو التوابُ الرحيمُ )؛ أي: كثير التوبة على أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله هو التوابُ الرحيمُ )؛ أي: منهم؛ أي تما مو أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله هو التوابُ الرحيمُ )؛ أي: كثير التوبة على أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله هو التوابُ الرحيمُ )؛ أي: كثير التوبة على أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله هو التوابُ الرحيمُ )؛ أي نما العظيم؛ فكيف بما هو أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله هو التوابُ الرحيمُ )؛ أي: كثير التوبة على أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله هو التوابُ الرحيمُ )؛ أي أي كثير التوبة على أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله مو التوابُ الرحيمُ )؛ أي أي كثير التوبة على أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله مو التوابُ الرحيمُ )؛ أي أي كثير التوبة على أكبر وأكثر من ذلك. (وأنَّ الله مو التوابُ الرحيمُ )؛ أي أي أنه أي أله من التائبين؛ فمن تاب إليه؛ تاب عليه، ولو تكررت منه المعصية مراراً، ولا يَملُ الله من التوبة على من التوبة على عباده حتى يَمَلُوا هم، ويأبوا إلا النَّهارَ والشُرودَ عن بابه وموالاتَهم من التوبة على عباده حتى يَمَلُوا هم، ويأبوا إلا النَّهارَ والشُرودَ عن بابه وموالاتَهم من التوبة على عباده حتى يَملُوا هم، ويأبوا إلا النَّهارَ والشُرودَ عن بابه وموالاتَهم من التوبة ما ويؤمزون بآياته، ويتَّبعون رسوله.

﴿وَقُلِ ٱعْمَلُوا فَسَبَرَى أَنَهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ الْنَيْبِ وَالشَهَنَةِ فَيُبَتِعْكُمُ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ٢

(١٠٥) يقول تعالى: ﴿وَقُلْ ﴾ لَهْوَلاء المنافقين: ﴿عَمَلُوا ﴾: ما ترون من الأعمال، واستمرُّوا على باطلكم؛ فلا تحسَبوا أنَّ ذلك سيخفى، ﴿فسيرى اللَّهُ عَمَلَكم ورسولُه والمؤمنونَ ﴾؛ أي: لا بدَّ أن يتبيَّن عملكم ويتَّضح، ﴿وستردُّون إلى عالم الغيب والشهادة فينبَّئكم بما كنتُم تعملون ﴾: من خير وشرَّ ففي لهذا التهديد والوعيد الشديد على من من ير وشرَّ ففي أدا التهديد والوعيد الشديد على من استمرَّ على باطله وطغيانه وغيله وعصيانه. ويتَضح، ووستردُون إلى عالم الغيب والشهادة فينبَّئكم بما كنتُم تعملون ﴾: من خير وشرَّ ففي لهذا التهديد والوعيد الشديد على من من من خير وشرَّ ففي أدا التهديد والوعيد الشديد على من التمرَّ على باطله وطغيانه وغيله وعصيانه. ويُحتمل أنَّ والوعيد الشديد على من التمرَّ على باطله وطغيانه وغيله وعصيانه. وسيُطْلغ رسولَه وعباده المؤمنين على أعمالكم ولو كانت باطنةً.

﴿وَمَاخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْرٍ آلَلَهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَإِمَّا يَنُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَلَفَهُ عَلِيحُ حَكِيمُ إِلَى •

الله إمّا يعذَّبُهم وإمّا عند المخلَّفين مؤخّرون ﴿ لاَمر الله إمَّا يعذُّبُهم وإمَّا يتوبُ عليهم ﴾: ففي لهذا التخويف الشديد للمتخلِّفين والحث لهم على التوبة



ኘአ£

والندم. ﴿واللّهُ عليمٌ»: بأحوال العباد ونياتهم، ﴿حكيمٌ»: يضع الأشياء مواضعها، وينزِلُها منازلُها؛ فإذا اقتضت حكمتُه أن يغفر لهم ويتوب عليهم؛ غفر لهم وتاب عليهم. وإن اقتضت حكمتُه أن يخذُلَهم ولا يوفِقهم للتوبة؛ فعل ذلك.

سورة التوبة (١٠٧)

﴿وَالَذِينَ أَنَّحْمَدُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَحَصُفُرًا وَتَفَرِبِقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَن خَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَمُ مِن قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَ إِنَّ أَرَدْنَا إِلَّا ٱلْحُسَنَى وَاللَّهُ يَنْهَدُ إِنَّهُمْ لكَذِبُونَ ﷺ لا نَقْمُ فيه أَبَدُأ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى التَقْوَى مِنْ أَوَلَ يَوْمِ أَحَقُ أَن تَتَقُومَ فِيدٍ فِيهِ رِجَالًا يُحِبُونَ أَن يَنَطَهَ رُواً وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَهِرِينَ ﷺ أَفَحَمَّنَ أَسَسَ بَنْ يَعْبُونَ أَنْ تَتَقُومَ فِيدٍ فِيهِ رِجَالًا يُحِبُونَ أَن يَنَطَهُ رُواً وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَهِرِينَ ﷺ أَفَحَمَّ أَسَسَ بُنْيَكَنُو عَلَى اللَّقُونَ عَنْ أَنَكُ الطَّلَالِينَ أَسَسَ بُنْيَكَنَهُ عَلَى شَفَ جُرُفٍ هَارٍ فَأَنْهَارَ بِهِ فِي أَوَ اللَّهُ عَلَى أَنَتَهُمُ ال الطَّلالِينِ فَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى شَفَ جُرُفٍ هَارٍ فَاتَهُ فَنِ فَقُومَ أَنَهُ عَلَى اللَّقُومَ عَلَى اللَّ

(١٠٧﴾ كان أناس من المنافقين من أهل قُباء اتَّخذوا مسجداً إلى جنب مسجد قباء يريدون به المضارَّة والمشاقَّة بين المؤمنين، ويُعِدُّونه لمن يرجونه من المحاربين لله ورسوله؛ يكون لهم حصناً عند الاحتياج إليه، فبيَّن تعالى خِزْيَهم، وأظهر سِرَّهم، فقال: ﴿والذين اتَّخذوا مسجداً ضراراًه؛ أي: مضارَّة للمؤمنين ولمسجدهم الذي يجتمعون فيه، ﴿وكفراًه؛ أي: مقصدهم فيه الكفر إذا قصد غيرهم الإيمان، ﴿وتفريقاً بين المؤمنينَه؛ أي: ليتشعبوا ويتفرَّقوا ويختلفوا، ﴿وإرصاداًه؛ أي: إعداداً ﴿لمن حارب الله ورسوله مِن قبلُه؛ أي: إعانة للمحاربين لله ورسوله، إقداداً ﴿لمن حارب الله ورسوله مِن قبلُه؛ أي: إعانة للمحاربين لله ورسوله، الذين تقدَّم حرابهم واشتدَّت عداوتهم، وذلك كأبي عامر الراهب، الذي كان من أهل المدينة، فلما قدم النبيُّ تَنتج وهاجر إلى المدينة؛ كفر به، وكان متعبداً في الجاهلية، فذهب إلى المشركين يستعين بهم على حرب رسول الله تَنتج، فلما لم وكان على وعد وممائة هو والمنافقون، فكان مما أعدوا له مسجد الضّرار، الوحي بذلك، فبعث إليه النبي تَنتج من يهدمه ويحرقوا له مسجد الضّرار، فنزل

(1) انظر «تفسير الطبري» (١٤/١٠٧)، و «الدر المنثور» (٣/ ٤٩٤).

سورة التوبة (۱۰۸ ــ ۱۱۰)

، قال تعالى بعد ما بيَّن من مقاصدهم الفاسدة في ذلك المسجد: ﴿ولَيَحْلِفُنَّ إِن أَرَدُنا﴾ في بنائنا إيَّاه ﴿إِلا الحسنى﴾؛ أي: الإحسان إلى الضعيف والعاجز والضرير. ﴿والله يشهدُ إنَّهم لكاذبونَ﴾: فشهادة الله عليهم أصدق من حلفهم.

(١٠٨﴾ ﴿لا تقم فيه أبداً؟؛ أي: لا تصلِّ في ذٰلك المسجد الذي بُني ضراراً أبداً؛ فالله يُغنيك عنه، ولست بمضطرٌ إليه. ﴿لمسجدٌ أسَّس على التَّقوى من أول يومَكَ: ظهر فيه الإسلام في قُباء، وهو مسجد قُباء أسَّس على إخلاص الدين لله وإقامة ذكره وشعائر دينه، وكان قديماً في هٰذا عريقاً فيه؛ فهٰذا المسجد الفاضل أحقُّ أن تقومَ فيه؟: وتتعبَّد وتذكر الله تعالى؛ فهو فاضل وأهله فضلاء، ولهٰذا مدحهم الله بقوله: ﴿فيه رحالَ يحبُون أن يتظهّروا؟: من الذُنوب، ويتطهّروا من الأوساخ والنجاسات والأحداث، ومن المعلوم أنَّ مَن أحبَّ شيئاً؛ لا بدَّ أن يسعى له ويجتهد فيما يحبَّ؛ فلا بدَّ أنهم كانوا حريصين على التطهُّر من الذُنوب مدافظين على الجهاد مع رسول الله تَشَرُّ وإقامة شرائع الدين، وممَّن كانوا يتحرَّزون محافظين على الجهاد مع رسول الله تَشَرُّ وإقامة شرائع الدين، وممَّن كانوا يتحرَّزون

وسألهم النبيُّ ﷺ بعدما نزلت لهذه الآية<sup>(١)</sup> في مدحهم عن طهارتهم؟ فأخبروه أنَّهم يُتْبِعون الحجارة الماء، فحمدهم على صنيعهم.

والله يحبُ المطهَّرينَ﴾: الطهارة المعنوية كالتنزُّه من الشرك والأخلاق الرذيلة، والطهارة الحسيَّة كإزالة الأنجاس ورفع الأحداث.

﴿١٠٩﴾ ثم فاضَلَ بين المساجد بحسب مقاصد أهلها وموافقتها لرضاه، فقال: ﴿أَفَمَن أَسَس بنيانَه على تقوى من الله﴾؛ أي: على نيَّة صالحة وإخلاص، ﴿ورضوانِ۞: بأن كان موافقاً لأمره، فجمع في عمله بين الإخلاص والمتابعة. ﴿خيرٌ أم مَنْ أَسَس بنيانَه على شفا﴾؛ أي: على طرف؛ ﴿خَرْفِ هارٍ﴾؛ أي: بال، قد تداعى للانهدام، ﴿فانهار به في نارِ جهنَّم واللهُ لا يهدي التوم الظالمين﴾: لما فيه مصالح دينهم ودنياهم.

١٠٠ لا يزالُ بنيانُهم الذي بَنوًا رِيبةَ في قلوبِهم؟؛ أي: شكًا وريباً ماكثاً في

(۱) أخرجه أحمد (۳/ ٤٢٢)، وابن ماجه (۳۵۵)، والحاكم (۱/ ۱۵۵ و ۲/ ۳۳٤)، وصححه
 ووافقه الذهبي.

سورة التوبة (١١٠)

قلوبهم، ﴿إِلاَّ أَن تَقَطَّعَ قلوبُهم﴾: بأن يندموا غاية الندم، ويتوبوا إلى ربُّهم، ويخافوه غاية الخوف؛ فبلَّلك يعفو الله عنهم، وإلَّا؛ فبنيانُهم لا يزيدهم إلا ريباً إلى ريبهم، ونفاقاً إلى نفاقهم. ﴿والله عليمَّهُ: بجميع الأشياء؛ ظاهرها وباطنها، خفيِّها وجليِّها، وبما أسرَّه العباد وأعلنوه، ﴿حكيمَّهُ: لا يفعل ولا يخلُقُ ولا يأمر ولا ينهى إلَّا ما اقتضته الحكمة وأمر به؛ فلله الحمد.

وفي لهذه الآيات عدة فوائد:

منها: أنَّ اتَّخاذ المسجد الذي يقصد به الضُّرار لمسجد آخر بقربه أنه محرَّم، وأنه يجب هدمُ مسجد الضرار الذي اطُّلع على مقصود أصحابه.

ومنها: أن العمل، وإن كان فاضلاً، تغيِّره النية، فينقلب منهيًّا عنه؛ كما قَلَبَتْ نيةُ أصحاب مسجد الضرار عملَهم إلى ما ترى.

ومنها: أنَّ كل حالة يحصُلُ بها التفريق بين المؤمنين؛ فإنها من المعاصي التي يتعيَّن تركُها وإزالتها؛ كما أنَّ كل حالة يحصُلُ بها جمع المؤمنين وائتلافهم يتعيَّن اتُباعها والأمرُ بها والحتُّ عليها؛ لأنَّ اللّه علَّل اتِّخاذهم لمسجد الضرار بهٰذا المقصد الموجب للنهي عنه كما يوجب ذلك الكفر والمحاربة للّه ورسوله.

ومنها: النهي عن الصلاة في أماكن المعصية والبعد عنها وعن قربها...

ومنها: أن المعصية تؤثر في البقاع كما أثرت معصية المنافقين في مسجد الضرار ونُهي عن القيام فيه، وكذلك الطاعة تؤثر في الأماكن كما أثرت في مسجد قُباء، حتى قال الله فيه: ﴿لَمَسْجِدٌ أَسِّس على التقوى من أول يوم أحقُّ أن تقومَ فيه؟: ولهذا كان لمسجد قباء من الفضل ما ليس لغيره، حتى كان ﷺ يزور قُباء كلَّ سبتِ يصلي فيه<sup>(١)</sup>، وحتَّ على الصلاة فيه<sup>(٢)</sup>.

**ومنها**: أنه يُستفادُ من هٰذه التعاليل المذكورة في الآية أر**بعُ قواعدَ مهمَّة،** وهي: كل عمل فيه مضارَّة لمسلم، أو فيه معصيةٌ لله؛ فإن المعاصي من فروع الكفر، أو فيه تفريقٌ بين المؤمنين، أو فيه معاونةٌ لمن عادى الله ورسوله؛ فإنه محرَّم ممنوع منه، وعكسه بعكسه.

- أخرجه البخاري (١١٩٣)، ومسلم (١٣٩٩) عن ابن عمر.
- (٢) كما عند الإمام أحمد (٣/ ٤٨٧)، وابن ماجه (١٤١٢)، والترمذي (٣٢٤).

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة التوبة (١١١)

[ومنها: أن الأعمال الحسيّة الناشئة عن معصية الله، لا تزال مبعدة لفاعلها عن الله، بمنزلة الإصرار على المعصية حتى يزيلها ويتوبّ منها توبةً تامَّةً؛ بحيث يتقطع قلبُه من الندم والحسرات].

ومنها: أنه إذا كان مسجدُ قُباء مسجداً أسَّس على التقوى؛ فمسجد النبيِّ ﷺ الذي أسَّسه بيده المباركة، وعمل فيه، واختاره الله له من باب أولى وأحرى.

ومنها: أن العمل المبنيَّ على الإخلاص والمتابعة هو العمل المؤسَّس على التَّقوى الموصل لعاملِهِ إلى جنات النعيم، والعمل المبنيَّ على سوء القصد وعلى البِدَع والضَّلال هو العمل المؤسَّس على شفا جُرُفٍ هارٍ، فانهار به في نارِ جهنَّم. والله لا يهدي القوم الظالمين.

إِنَّ اللَّهُ الْسُتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمَوْلَهُم بِأَتَ لَهُمُ الْحَنَّةُ بْقَايِلُونَ فِ
 مَبَيِيلِ اللَّهِ فَيَقْبُلُونَ وَيُقْبَلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَنِيةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُـرَءَانَ وَمَنْ أَوْفَ
 مَبَيِيلِ اللَّهِ فَيَقْبُلُونَ وَيُقْبَلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَنِيةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُـرَءَانَ وَمَنْ أَوْفَ
 مِبَيِيلِ اللَّهِ فَيَقْبُلُونَ وَيُقْبَلُونَ أَعْدَا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَنِيةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُـرَةَانَ وَمَنْ أَوْفَ
 مِمَدِيلِ اللَّهِ فَيَقْبُلُونَ وَالْقُدْرَةُ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي التَّوْرَنِيةِ وَالْإِنجِيلِ وَالْقُدْرَةِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مِنْهِ الْعَاقِ وَالْعَامَ وَالْعَامَ وَالْعَامَ وَمَنْ أَوْفَ
 مِهَ لِي اللَّهُ وَالْعَنْوَزُ الْمَطْلِمُ مَنْ اللَّهُ وَمَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَرَائِ وَمَا الْعَانَ وَمَا أَوْفَ
 مَنَ عَلَيْهِ مَا الْعَنْ أَنَّا وَالْعَامَ إِنَّا الْعَاقُ مُ مَا لَهُ مَنْ اللَّهُ وَمَا أَوْفَلَا الْعَنْ وَمَا الْقُولُ الْعَاقُ الْعَاقُ مَنْ الْعَاقُ لُولُنَا الْمُ وَالْعَامَ وَالْعَالَيْنَ وَمَا أَوْفَ لَهُ عَلَيْ عَلَيْهُ وَالْعَنُونَ وَالْعَاقُ وَلَيْقُولُ الْعَنُونَ الْمُولَةُ الْعَنْ وَمَا الْعَاقُ وَالْقُورَ الْعَاقُولُ الْعَاقُ وَالْعَاقُولُ الْعَاقُولُ الْعَاقُولُ الْعَاقُ وَالْعَاقُ وَالْعَاقُ وَالْعَاقُ وَالْعَاقُ وَالْعَاقُ وَلَالِقُولُ الْعَاقُ لَا عَاقُ الْعَاقُ الْعَاقُ وَى الْعَاقُلُ الْعَاقِ لِلْعَاقُ الْعَاقُ الْعَاقُ لِلْعَاقُ الْعَاقُ الْعَاقُ الْعَاقُ الْعَاقُ الْعَاقِ لَالْعَاقُ لَالْعَاقُ الْعَاقُ لِي الْعَاقُ لِي عَالَيْ الْعَاقُ الْعَاقُ الْعَاقُولُ الْعَاقُ الْعَاقُ مِنْ الْعَاقِ لِي الْعَاقِ الْعَاقِ الْحَاقِ لَالْعَاقُولُ مَالْعَاقُولُ الْعَاقُونِ الْحَاقِلُ لَهِ مِنْ الْعَاقُ لَالْعَاقُ مُ لَالْعَاقُ مَا الْعَاقُ لَالْعَاقُ الْعَاقُ لَا لَا الْعَاقُ لَالْعَاقُولُ الْعَاقُ مِ لَالْعَاقُ 

 عَالَ عُلَيْ مَالَ الْعَاقُ مَالَالَعُنْ مَالَكُولُ مَا الْعَاقُ مِنْ الْحَاقُ الْحَاقُ لَالَالُولُ الْعَاقُ لَالَالُولُ الْعَاقِ لَالْعَاقُ لَالْعَاقُ لَالْعَاقُولُ الْعَاقُ لَا لَعَاقُولُ الْعَاقُ الْعَاقِ لِ الْعَاقُ لَا الْعَ

(١١٩) يخبر تعالى خبراً صدقاً ويعدُ وعداً حقًّا بمبايعة عظيمة ومعاوضة جسيمة، وهو أنه ﴿ اشترى؟ : بنفسه الكريمة ﴿ من المؤمنين أنفسهم وأموالهمى : فهي النَّمن والسلعة المبيعة، ﴿ بأنَّ لهم الجنتي : التي فيها ما تشتهيه الأنفس وتَلَذً الأعين من أنواع اللَّذَات والأفراح والمسرَّات والحور الحسان والمنازل الأنيقات، وصفة العقد والمبايعة بأن يبذُلوا لله نفوسَهم وأموالَهم في جهاد أعدائه؛ لإعلاء كلمتِه وإظهار دينه. فيقاتلون ﴿ في سبيل الله فيَقتُلون ويُقتَلونَي : فهذا العقد والمبايعة قد صدرت من الله مؤكّدة بأنواع التأكيدات. ﴿ وعداً عليه حقًا في التوراة والمبايعة قد صدرت من الله مؤكّدة بأنواع التأكيدات. ﴿ وعداً عليه حقًا في التوراة وجاء بها أكملُ الرسل أولو العزم، وكلُها اتَفقت على هذا الوعد الصادق. ﴿ ومن أوفى بعهدِهِ من الله فاستَبْشِروكه : أيها المؤمنون، القائمون بما وعدكم الله ﴿ ببيعِكُم الذي بايَغتُم بنه ؛ أي : لتفرحوا بذلك وليبشَّر بعضُكم بعضاً ويحتَّ بعضُكم بعضاً. وذلك هو الفوز العظيمي : الذي لا فوز أكبرُ منه ولا أجلُ؛ لأنه يتضمَّن السعادة الذي بايَعتُم بنه ؛ أي : الذي لا فوز أكبرُ منه ولا أجلُ؛ لأنه يتضمَّن السعادة الذي الذي بايَعتُم منه ؛ أي : الذي لا فوز أكبرُ منه ولا أجلُ؛ لأنه يتضمَّن السعادة الذي الذي الله فاستَبْشِروكه : أيها المؤمنون، القائمون بما وعدكم الله وذا الذي بايَعتُم بنه ؛ أي : الذي لا فوز أكبرُ منه ولا أجلُ؛ لأنه يتضمَّن السعادة إوذا الذي بايَعتُم ما منها أي أنه الذي لا فوز أكبرُ منه ولا أجلُ؛ لأنه يتضمَّن السعادة أوراد الأبلينَة والنعيم المقيم، والرُضا من الله الذي هو أكبر من نعيم الجنات.

وإذا أردت أن تعرف مقدار الصفقة؛ فانظُرْ إلى المشتري؛ مَنْ هو؟ وهو الله جلَّ جلاله، وإلى العِوَضِ، وهو أكبر الأعواض وأجلُّها؛ جنات النعيم، وإلى الثمن



المبذول فيها، وهو النفس والمال، الذي هو أحبُّ الأشياء للإنسان، وإلى مَن جرى على يديه عقدُ هٰذا التبايُع، وهو أشرف الرسل، وبأيِّ كتاب رُقِمَ؟ وهي كتب اللَّه الكبار المنزلة على أفضل الخلق.

﴿التَّبِبُونَ الْمَبِدُونَ الْحَنِيدُونَ السَّنَبِحُونَ الرَّكِعُونَ السَّنجِدُونَ الأَمِسُرُونَ بِالْمَعْـرُوبِ وَالنَّكَاهُونَ عَنِ الْمُنڪَرِ وَالْمُنَفِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهُ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ ٢

١١٢ كأنه قيل: من هم المؤمنون الذين لهم البشارة من الله بدخول الجنات ونَيْل الكرامات؟ فقال: هم: ﴿التائبونَ﴾؛ أي: الملازمون للتوبة في جميع الأوقات عن جميع السيئات. ﴿العابدونَ ؟ أي: المتَّصفون بالعبوديَّة لله والاستمرار على طاعته من أداء الواجبات والمستحبَّات في كل وقتٍ؛ فبذٰلك يكون العبد من العابدين. ﴿الحامدون﴾: لله في السرَّاء والضَّرَّاء واليسر والعسر، المعترفون بما لله عليهم من النعم الظاهرة والباطنة، المثنون على الله بذكرها وبذكره في آناء الليل وآناء النهار. ﴿السائحون﴾: فسَّرت السياحة بالصيام، أو السياحة في طلب العلم، وفسِّرت بسياحة القلب في مُعرفة الله ومحبته والإنابة إليه على الدوام، والصحيح أنَّ المرادَ بالسياحة السفرُ في القُرُبات؛ كالحجِّ والعمرة والجهاد وطلب العلم وصلة الأقارب ونحو ذلك. ﴿الراكعون الساجدون؟؛ أي: المكثرون من الصلاة، المشتملة على الركوع والسجود. ﴿الآمرون بالمعروف : ويدخل فيه جميع الواجباتِ والمستحبَّات. ﴿والناهون عن المنكر﴾: وهي جميع ما نهى الله ورسوله عنه. ﴿والحافظون لحدود الله؟: بتعلُّمهم حدودَ ما أنزل الله على رسوله، وما يدخُلُ في الأوامر والنواهي والأحكام، وما لا يدخل، الملازمون لها فعلاً وتركاً. ﴿وبشر المؤمنين ﴾: لم يذكُرُ ما يبشُّرهم به؛ ليعمَّ جميع ما رتَّب على الإيمان من ثواب الدُّنيا والدين والآخرة؛ فالبشارةُ متناولةٌ لكلِّ مؤمَّن، وأما مقدارُها وصفتُها؛ فإنَّها بحسب حال المؤمنين وإيمانهم قوةً وضعفاً وعملاً بمقتضاه.

﴿مَا كَاتَ لِلنَّبِي وَالَذِينَ مَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَدَ كَانُوا أُولِ قُرْفَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ أَنَهُمُ أَصْحَبُ لَلْحَجِيدِ ۞ وَمَا كَاتَ آسْتِغْفَارُ إِبْزَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَوْعِدَةِ وَعَدَهَآ إِيَّاهُ فَلَمَّا بَنَيْنَ لَهُ. أَنَهُ عَدُقٌ لِلَهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لأَقَرُهُ حَلِيهُ ۞ .

المشركين في أي الما يليق ولا يَحْسُنُ للنبيِّ وللمؤمنين به، ﴿أَن يستغفِروا للمشركين في أي أي المن يعد معه غيره، ﴿ولو كانوا أولي قُربى من بعد ما

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة التوبة (١١٤ ـ ١١٥)

تبينَن لهم أنهم أصحابُ الجحيمَ»: فإنَّ الاستغفار لهم في هٰذه الحال غلطٌ غير مفيد؛ فلا يليقُ بالنبيَّ والمؤمنين؛ لأنَّهم إذا ماتوا على الشرك أو عُلِمَ أنهم يموتون عليه؛ فقد حقَّت عليهم كلمة العذاب، ووجب عليهم الخلودُ في النار، ولم تنفغ فيهم شفاعةُ الشافعين ولا استغفارُ المستغفرين. وأيضاً؛ فإنَّ النبيَّ والذين آمنوا معه عليهم أن يوافقوا ربَّهم في رضاه وغضبه، ويوالوا مَنْ والاه الله، ويُعادوا من عاداه الله، والاستغفار منهم لمن تبيَّن أنه من أصحاب النار منافِ لذٰلك مناقضٌ له.

﴿١٤ ﴾ ولئن وُجِدَ الاستغفار من خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام لأبيه؛ فإنه أحن موعدة وَعَدَها إيَّاهَه: في قوله: ﴿سأستغفِر لك ربِّي إنه كان بي حَفِيًّا﴾: وذلك قبل أن يعلم عاقبة أبيه، ﴿فلما تبيئَنَهُ: لإبراهيم أن أباه ﴿عدوٌ للّهُه: سيموت على الكفر، ولم ينفع فيه الوعظ والتذكير؛ ﴿تبرَّأ منهُ: موافقةً لربَّه وتأدباً معه. ﴿إِنَّ إبراهيم لأوًاهُه؛ أي: رجَّاعٌ إلى الله في جميع الأمور، كثير الذكر والدُّعاء والاستغفار والإنابة إلى ربَّه. ﴿حليمَه؟ أي: ذو رحمة بالخلق، وصفح عما يصدُرُ منهم إليه من الزلَّات، لا يستفزَّه جهلُ الجاهلين، ولا يقابل الجاني عليه بجُرْمِهِ، فأبوه قال له: ﴿لأرجُمنَّكَ﴾، وهو يقول له: ﴿سلامٌ عليك سأستغفرُ لك (بيَّهَ؟) فعليكم أن تقتدوا وتتَبعوا مِلَّة إبراهيم في كلَّ شيء إلا قول إبراهيم لأبيه: (لأستغفرنَّ لك؟) كما نبَّهكم الله عليها وعلى غيرها. ولهذا قال:

﴿وَمَا حَانَ اللَّهُ لِيُعْنِلَ فَوْمَا بَعْدَ إِذْ هَدَنْهُمْ حَتَّى يُبَتِنَ لَهُم مَا بَنَّغُونُ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِ شَىْء عَلِيمُ ۞ إِنَّ اللَّهَ لَمُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يُحْيِ. وَيُمِيثُ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللَّه مِن وَلِيْ وَلَا نَصِبِرٍ ۞ ﴾.

(١١٥) يعني: أن الله تعالى إذا مَنَ على قوم بالهداية وأمرهم بسلوك الصراط المستقيم؛ فإنه تعالى يتمَّم عليهم إحسانه، ويبيِّن لهم جميع ما يحتاجون إليه وتدعو إليه ضرورتُهم؛ فلا يتركُهم ضالين جاهلين بأمور دينهم. ففي هذا دليل على كمال رحمته، وأن شريعته وافيةً بجميع ما يحتاجُه العبادُ في أصول الدين وفروعه. ويُحتمل أنَّ المراد بذلك: ﴿وما كان الله لِيُضِلَّ قوماً بعد إذ هَداهم حتى يُبَيِّن لهم وما يعلى وما يحتمل أنَّ المراد بذلك: ﴿وما كان الله لِيُضِلَّ قوماً بعد إذ هَداهم حتى وفروعه. ويُحتمل أنَّ المراد بذلك: ﴿وما كان الله لِيُضِلَّ قوماً بعد إذ هَداهم حتى يُبَيِّن لهم ما يتقونَه. وإذ بيَّن لهم ما يتقون، فلم ينقادوا له؛ عاقبهم بالإضلال جزاءً لهم على ردهم الحق المين بين لهم ما يتقونَه ما يتقونَه ما يتقونَ، فلم ينقادوا له؛ عاقبهم بالإضلال جزاءً لهم على ردهم ما يتقونَه. وإنَّ الله بكل شيء عليمه بالإضلال عليه على على على على ردهم ما يتقونَه. والول أولى. ﴿ إِنَّ الله بكل شيء عليمه.

## OR QURANIC THOUG متلورة التوبة (١١٦ - ١١٨))

﴿١١٦﴾ ﴿إِنَّ الله له ملك السمواتِ والأرض يُحيي ويُميتُ ؟ أي: هو المالك للذلك، المدبِّر لعباده بالإحياء والإماتة وأنواع التدابير الإلهيَّة ؟ فإذا كان لا يُخِلُ بتدبيره القدريي ؟ فكيف يُخِلُ بتدبيره الديني المتعلَّق بإلهيَّته ويترك عباده سدى مهمَلين أو يدعُهم ضالين جاهلين وهو أعظم توليه لعباده ؟! فلهذا قال: ﴿وما لَكُم مهمَلين أو يدعُهم ضالين جاهلين وهو أعظم توليه لعباده ؟! فلهذا قال: ﴿وما لَكُم من دونِ الله من ولي ولا نصيرٍ ؟ أي : ولي يتولاً مي ميتُ المتعلَّق ما لم المالي يتديم مع من مون المالي يتديم المالي يتدبيره الديني المتعلَّق بالهيَّة عاداً كان لا يُخِلُ بتدبيره الم من ولي في في معاني وهو أعظم توليه لعباده ؟!

﴿لَقَدَد نَّابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِي وَٱلْمُهَجِينَ وَالْأَنصَارِ الَّذِينَ انَّبَعُوهُ فِي سَمَاعَةِ الْمُسْرَةِ مِنْ بَعْـدِ مَا كَنَا يَنِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُد ثُمَّ تَابَ عَلَتِهِمُ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ تَحِيثُر ﷺ وَعَلَى النَّلَنَةِ الَّذِينَ خُلِفُوا حَتَى إِذَا صَاقَتْ عَلَتِهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحْبَتْ وَصَاقَتْ عَلَتِهِمَر أَن لَا مَلْحِاً مِنَ اللَهِ إِلَا إِلَيْهِ ثُمَ تَابَ عَلَتِهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحْبَتْ وَصَاقَتْ عَلَتِهِمُ أَن

(١١٧) يخبر تعالى أنه من لطفه وإحسانه ﴿تاب على النبيّّ): محمد ﷺ، ﴿والمهاجرين والأنصار﴾: فغفر لهم الزَّلَّات ووفَّر لهم الحسنات ورقًاهم إلى أعلى الدرجات، وذلك بسبب قيامهم بالأعمال الصعبة الشاقَّات، ولهذا قال: ﴿الذين اتَّبعوه في ساعة العُشرَةِ﴾؛ أي: خرجوا معه لقتال الأعداء في غزوة تبوك<sup>(١)</sup>، وكانت في حرَّ شديد وضيق من الزاد والركوب وكثرة عدو مما يدعو إلى التخلُف، فاستعانوا الله تعالى، وقاموا بذلك ﴿من بعدِ ما كاد يَزيغُ قلوبُ فريق منهم﴾؛ أي: تنقلب قلوبهم ويميلوا إلى الدَّعة والسكون، ولكنَّ الله ثبَّتهم وأيَّدهم وقوَّاهم.

وزيغُ القلب هو انحرافُه عن الصراط المستقيم؛ فإن كان الانحراف في أصل الدين؛ كان كفراً، وإنْ كان في شرائعِهِ؛ كان بحسب تلك الشريعة التي زاغَ عنها: إما قصَّر عن فعلها، أو فَعَلَها على غير الوجه الشرعيِّ. وقوله: ﴿ئمَّ تاب عليهم﴾؛ أي: قبل توبتهم. ﴿إنَّه بهم رءوفٌ رحيمٌ﴾: ومن رأفته ورحمته أنْ مَنَّ عليهم بالتوبة وقبلها منهم، وثبَّتهم عليها.

(١١٨) ﴿وَ كَذَٰلُكَ لَقَدْ تَابَ [اللهُ] ﴿على الثلاثة الذين خُلُفوا﴾: عن الخروج مع المسلمين في تلك الغزوة، وهم كعبُ بن مالك وصاحباه، وقصَّتُهم مشهورةً

(١) في (ب): «وقعة تبوك».



سورة النوبة (١١٨)

معروفة في الصحاح والسنن<sup>(1)</sup>. ﴿حتى إذا ﴾: حزنوا حزناً عظيماً، و ﴿ضاقت عليهم الأرضُ بما رَحَبَتُ ﴾ أي: على سعتها ورحبها، ﴿وضاقت عليهم أنفسُهُم ﴾: التي هي أحبُّ إليهم من كلَّ شيء، فضاق عليهم الفضاء الواسع والمحبوبُ الذي لم تجر العادة بالضيق منه، وذلك لا يكون إلا من أمر مزعج بَلَغَ من الشدَّة والمشقَّة ما لا يمكن التعبيرُ عنه، وذلك لأنهم قدَّموا رضاً الله ورضا رسوله على كلَّ شيء. ﴿وظنُوا أن لا مَلْجَأ من الله إلا إليه ﴾؛ أي: تيقَّنوا وعرفوا بحالهم أنه لا يُنجي من الشدائد ويُلْجَأ إليه إلاً الله وحده لا شريك له، فانقطع تعلَقهم بالمخلوقين، وتعلَقوا بالله ربَّهم، وفرُوا منه إليه، فمكثوا بهٰذه الشدَّة نحو خمسين نيلةً. ﴿ثمَّ تاب عليهم ﴾؛ أي: أذن في توبتهم ووفَّقهم لها، ﴿لِيَتوبوا ﴾؛ أي: لتقعَ منهم فيتوبَ الله عليهم. ﴿إِنَّ الله هو التوَابُ ﴾؛ أي: كثير التوبة والعفو والغفران عن الزلَّات والتُقصان<sup>(٢)</sup>، ﴿الرحيمُ ﴾: وَضفُهُ الرحمة العظيمة التي لا تنزال تَنزِلُ على العباد في كلُّ وقت وحينٍ، في جميع اللحظات ما تقوم به أمورُهم الدينيَّة

وفي هٰذه الآيات دليلٌ على أن توبة اللّه على العبد أجلُّ الغايات وأعلى النهايات؛ فإنَّ اللَّه جعلها نهاية خواصٌ عباده، وامتنَّ عليهم بها حين عملوا الأعمال التي يحبُّها ويرضاها.

ومنها: لطف الله بهم، وتثبيتهم في إيمانهم عند الشدائد والنوازل المزعجة.

ومنها: أنَّ العبادة الشاقَّة على النفس لها فضلٌ ومزيَّة ليست لغيرها، وكلَّما عظُمت المشقة؛ عظم الأجر.

ومنها: أن توبة الله على عبده بحسب ندمِهِ وأسفِهِ الشديد، وأنَّ من لا يبالي بالذنب ولا يُحْرَجُ إذا فعله؛ فإنَّ توبته مدخولةٌ، وإنْ زَعَمَ أنَّها مقبولةٌ.

ومنها: أنَّ علامة الخير وزوال الشدَّة إذا تعلَّق القلب باللّه تعالى تعلُّقاً تامًا وانقطع عن المخلوقين.

ومنها: أنَّ من لطف الله بالثلاثة أنْ وَسَمَهم بوسم ليس بعارٍ عليهم، فقال:

- (١) أخرجها البخاري (٤٤١٨)، ومسلم (٢١٢٠).
  - (٢) في (ب): «والعصيان».



﴿خُلَّفُوا﴾؛ إشارةَ إلى أن المؤمنين خَلَّفوهم أو خُلَّفوا عن مَنْ بُتَّ في قَبول عذرِهم أو في ردُه، وأنهم لم يكن تخلَّفهم رغبةً عن الخير، ولهذا لم يقل: تَخَلَّفوا. ومنها: أن الله تعالى منَّ عليهم بالصدق، ولهذا أمر بالاقتداء بهم، فقال:

OR طورة التوبة (١١٩ - ١٢٠)

﴿يَكَأَنُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَنْقُوا أَلَهُ وَكُونُوا مَعَ ٱلْعَمَىٰدِقِينَ ٢٠٠٠

(١١٩) أي: ﴿يا أَيُها الذين آمنوا﴾: بالله وبما أمر الله بالإيمان به! قوموا بما يقتضيه الإيمان، وهو القيام بتقوى الله تعالى؛ باجتناب ما نهى الله عنه والبعد عنه، ﴿وكونوا مع الصَّادقينَ﴾: في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم، الذين أقوالهم صدقٌ، وأعمالهم وأحمالهم وأحوالهم، الذين أقوالهم مدقٌ، وأعمالهم وأعمالهم، الذين أقوالهم مدقٌ، وأعمالهم وأعمالهم، الذين أقوالهم مدقٌ، وأعمالهم وأعمالهم، وأحوالهم، الذين أقوالهم مدقٌ، وأعمالهم، وأعمالهم، الذين أقوالهم مدقٌ، وأعمالهم وأحوالهم، وأحوالهم، الذين أقوالهم مدقٌ، وأعمالهم وأعمالهم وأحوالهم، الذين أقوالهم مدقٌ، وأعمالهم وأعمالهم، وأحوالهم في ألمالهم، وأعمالهم وأعمالهم، وأحمالهم، الذين أقوالهم مدقٌ، وأعمالهم وأعمالهم وأحوالهم مدقًا، حدقاً، خليَّةً من الكسل والفتور، سالمة من المقاصد السيئة، مشتملة على الإخلاص والنيَّة الصالحة؛ فإنَّ الصدق يهدي إلى المقاصد السيئة، مالهم الحمالهم، والنيَّة الصالحة؛ في أنسالمة من مد ألمقاصد السيئة، مشتملة على الإخلاص والنيَّة الصالحة؛ فإنَّ الصدق يهدي إلى المقام...

﴿مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَمُمْ تِنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُوا عَن رَسُولِ ٱلَّهِ وَلَا يَرْجَبُوا بِأَنْشِبِمْ عَن نَفْسِوً. ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأً وَلَا نَصَبُ وَلَا مَحْمَصَةً فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطَلُّونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ الصُّفَارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍ نَيْتَلا إِلَّا كُذِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَلِيحً إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُضِبُعُ أَجْرَ ٱلْمُحَسِنِينَ ٢ وَلا يَعْمَصُهُ فَلَ صَغِبَرَهُ وَلَا حَمَلُ صَلِيحً إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُضِبُعُ أَجْرَ ٱلْمُحَسِنِينَ اللَّهُ وَلَا يُنْفَقَدَ صَغِبَرَهُ وَلَا حَمَدُ أَنَهُ أَسَلَكُ وَادِيًا إِلَا حُضَينَ مَا لَهُمُ عَلَا عَمَنُ مَعَانَ مَعَانًا يَعْفَينَ

(١٢٠) يقول تعالى حاثًا لأهل المدينة المنوّرة من المهاجرين والأنصار ومَنْ حولَها من الأعراب الذين أسلموا فَحَسُنَ إسلامهم: ﴿ما كان لأهل المدينة ومَن حولَهم من الأعراب أن يتخَلَّفوا عن رسول الله؟؛ أي: ما ينبغي لهم ذلك ولا يَليق بأحوالهم. ﴿ولا يرغَبوا بأنفسِهم؟: في بقائها وراحتها، وسكونه ﴿عن نفسه؟: الكريمة الزكيَّة، بل النبيُ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؛ فعلى كلَّ مسلم أن يفدي النبيَّ يَشِيرُ بنفسه ويقدَّمه عليها؛ فعلامة تعظيم الرسول ومحبَّته والإيمان التام به أن لا يتخلَفوا عنه. ثم ذكر الثواب الحامل على الخروج، فقال: ﴿ذَلك بأنَّهم؟؛ أي: المجاهدين في سبيل الله، ﴿لا يصيبُهم ظمأ ولا نَصَبَّه؟ أي: تعبَّ ومشقَّة، ﴿ولا مَخْمَصَةٌ في سبيل الله؟؟ أي: مجاعةٌ، ﴿ولا يطؤونَ موطئاً يَغيظُ الكفارَة؟ من

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة التوبة (١٢١ ــ ١٢٢)

الخَوْضِ لديارهم والاستيلاء على أوطانهم ﴿ولا ينالون من عَدُوَّ نَيْلاً﴾: كالظَّفَر بجيشَ أو سريَّة أو الغنيمة لمال، ﴿إِلَّا كُتِبَ لهم به عملٌ صالحٌ): لأنَّ لهذه آثار ناشئةٌ عن أعمالهم. ﴿إِنَّ اللَه لا يُنضيعُ أَجرَ المحسنينَ؟: الذين أحسنوا في مبادرتهم إلى أمر الله وقيامهم بما عليهم من حقِّه وحقٍّ خلقه؛ فهٰذه الأعمالُ آثارٌ من آثار عملهم.

﴿١٢١﴾ ثم قال: ﴿ولا ينفقونَ نفقةَ صغيرةَ ولا كبيرةَ ولا يقطعون وادياً﴾: في ذهابهم إلى عدوُهم، ﴿إلا كُتِبَ لهم لِيَجْزِيَهم اللّه أحسنَ ما كانوا يعملون﴾: ومن ذٰلك لهذه الأعمال إذا أخلصوا فيها لله، ونُصحوا فيها.

ففي لهذه الآيات أشدُّ ترغيب وتشويق للنفوس إلى الخروج إلى الجهاد في سبيل الله والاحتساب لما يصيبهم فيه من المشقَّات، وأن ذٰلك لهم رِفْعَةُ درجاتِ، وأن الآثار المترتَّبة على عمل العبد له فيها أجرٌ كبيرٌ.

وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَدَفِرُوا كَآفَةُ فَلَوَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةً لِيَنَفَقَهُوا فِي الدِينِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ٢٠٠٠.

﴿١٢٢﴾ يقول تعالى منبها لعباده المؤمنين على ما ينبغي لهم: ﴿وما كان المؤمنون لينفروا كافَةَ ﴾؛ أي: جميعاً لقتال عدوهم؛ فإنه يحصُلُ عليهم المشقَّة بذلك، ويفوت<sup>(١)</sup> به كثيرٌ من المصالح الأخرى، ﴿فلولا نَفَرَ من كلُ فرقةٍ منهم ﴾؛ أي: من البلدان والقبائل والأفخاذ ﴿طائفة ﴾: تحصُلُ بها الكفاية والمقصودُ؛ لكان أولى.

ثم نبَّه على أنَّ في إقامة المقيمين منهم وعدم خروجهم مصالحَ لو خَرَجوا لفاتَتْهم، فقال: ﴿ليتفقَّهوا﴾؛ أي: القاعدون ﴿في الدِّين ولِيُنذِروا قومَهم إذا رجعوا إليهم﴾؛ أي: ليتعلَّموا العلم الشرعيَّ، ويَعْلَموا معانيه، ويفقهوا أسراره، ولِيُعَلَّموا غيرهم، ولِيُنذِروا قومهم إذا رجعوا إليهم.

ففي لهذا فضيلة العلم، وخصوصاً الفقه في الدين، وأنه أهم الأمور، وأن من تعلَّم علماً؛ فعليه نشره وبثُه في العباد ونصيحتهم فيه؛ فإن انتشار العلم عن العالم

في (ب): «وتفوت».

سورة التوبة (١٢٣ لـ ١٢٤)

من بركته وأجره الذي ينمي<sup>(١)</sup>، وأما اقتصار العالم على نفسه وعدم دعوتِهِ إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة وترك تعليم الجهَّال ما لا يعلمون؛ فأيَّ منفعة حصلت للمسلمين منه؟! وأي نتيجة نتجت من علمه؟! وغايتُه أن يموت فيموت علمُهُ وثمرته، وهذا غاية الحرمان لمن آتاه الله علماً، ومَنَحَهُ فهماً.

وفي لهذه الآية أيضاً دليلٌ وإرشادٌ وتنبية لطيف لفائدة مهمَّةٍ، وهي أن المسلمين ينبغي لهم أن يُعِدُّوا لكلٌ مصلحةٍ من مصالحهم العامَّة مَن يقوم بها، ويوفُّر وقته عليها، ويجتهد فيها، ولا يلتفت إلى غيرها؛ لتقوم مصالحهم، وتتمَّ منافعهم، ولتكون وجهة جميعهم ونهاية ما يقصدون قصداً واحداً، وهو قيام مصلحة دينهم ودنياهم، ولو تفرَّقت الطرق وتعدَّدت المشارب؛ فالأعمال متباينةً، والقصد واحدً، ولهذه من الحكمة العامَّة النافعة في جميع الأمور.

﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَنِيْلُوا ٱلَّذِينَ يَلُونَكُم قِنَ ٱلْصُّفَارِ وَلِيَجِدُوا فِيكُمُ غِلْظَةً وَٱعْلَمُوَّا أَنَّ ٱللَّهُ مَعَ ٱلْمُنَقِينَ ٢

(١٢٣) ولهذا أيضاً إرشاد آخر: بعدما أرشدهم إلى التدبير فيمن يباشر القتال؟ أرشدهم إلى أنهم يبدؤون بالأقرب فالأقرب من الكفار والغلظة عليهم والشدة في القتال والشجاعة والثبات. ﴿واعلموا أنَّ الله مع المتَّقينَ؟؟ أي: وليكنْ لديكم علم أن المعونة من الله تنزِلُ بحسب التقوى؟ فلازموا على تقوى الله؟ يُعِنّكُم وينصُرْكم على عدوِّكم. ولهذا العموم في قوله: ﴿قاتلوا الذين يلونكم من الكفارة: مخصوصً بما إذا كانت المصلحة في قتال غير الذين يلوننا، وأنواع المصالح كثيرة جدًا.

﴿وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُوَرَةً فَمِنْهُم مَن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَلَامِةِ إِبِنَنَاً فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُرَ يَسْتَبْشِرُونَ ۞ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَ رِجْسِهِمْ وَمَاقُوا وَهُمْ كَلْمِرُونَ ۞ أَوَلَا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُفَتَنُونَ فِي كُمُوبِهِم مَرَضُ مَرَائًا مَرَّيَةِبِ ثُمَّ لَا يَتُوبُونَ وَلَا هُمْ يَذَكَرُونَ ۞ ﴾.

١٢٤ يقول تعالى مُبيناً حال المنافقين وحال المؤمنين عند نزول القرآن وتفاؤت ما بين الفريقين، فقال: ﴿ وإذا ما أنزِلَتْ سورةٌ: فيها الأمر والنهي والخبر

في (ب): «الذي ينمى له».

E GHAZI TRU NIC THOUGI

سورة التوبة (١٢٩ ـ ١٢٧)

عن نفسه الكريمة وعن الأمور الغائبة والحتُّ على الجهاد. ﴿فمنهم من يقولُ أَئِّكُم زادتُه هذه إيماناً ﴾؛ أي: حصل الاستفهام لمن حصل له الإيمانُ بها من الطائفتين. قال تعالى مبيِّناً الحال الواقعة: ﴿فأما الذين آمنوا فزادَتُهم إيماناً ﴾: بالعلم بها وفهمها واعتقادِها والعمل بها والرغبةِ في فعل الخير والانكفافِ عن فعل الشرِّ. ﴿وهم يستبشرونَ ﴾؛ أي: يبشُر بعضُهم بعضاً بما منَّ الله عليهم من آياته والتوفيق لفهمها والعمل بها، ولهذا دالٌ على انشراح صدورهم لآيات الله، وطمأنينة قلوبهم، وسرعة انقيادهم لما تحثُّهم عليه.

(١٢٥) ﴿وأما الذين في قلوبهم مرضٌ ؟ أي: شكَّ ونفاق، ﴿فزادتهم رِجْساً إلى رِجْسِهم ؟ أي: مرضاً إلى مرضهم، وشَكًا إلى شكِّهم؛ من حيث إنهم كفروا بها وعاندوها وأعرضوا عنها، فازداد لذلك مرضُهم، وترامى بهم إلى الهلاك والطبع على قلوبهم حتى ﴿ماتوا وهم كافرون ؟، وهذا عقوبةٌ لهم لأنَّهم كفروا بآيات الله، وعصوا رسوله، فأعقَبَهم نفاقاً في قلوبهم إلى يوم يَلْقَوْنَه.

(النفاق: (النوافي المعالى موبِّخاً على إقامتهم على ما هم عليه من الكفر والنفاق: وأولا يَرَوْن أنَّهم يُفتنون في كلِّ عام مرَّة أو مرَّتينَ»: بما يصيبُهم من البلايا والأمراض، وبما يُبْتَلَون من الأوامر الإلهيَّة التي يُراد بها اختبارهم، (شم لا يتوبونَ»: عمّا هم عليه من الشرّ، (ولاً هم يَذَّكُرونَ»: ما ينفعهم فيفعلونه وما يضرهم فيتركونه؛ فالله تعالى يبتليهم كما هي سنَّته في سائر الأمم بالسرَّاء والضرَّاء وبالأوامر والنواهي ليرجِعوا إليه، ثم لا يتوبون، ولا هم يَذَّكُرون.

وفي لهذه الآيات دليل على أنَّ الإيمان يزيدُ وينقُص، وأنه ينبغي للمؤمن أن يتفقَّد إيمانه، ويتعاهده، فيجدِّده، ويُنْميه، ليكونَ دائماً في صعود.

وقوله:

﴿وَإِذَا مَا أُنزِلَتَ سُوَرَةٌ نَظَمَر بَعْشُهُمْرِ إِلَى بَعْضٍ هَـلَ بَرَىٰكُم مِّتْ أَحَدٍ ثُمَّ أَنصَكَرُفُوأً صَرَنِكَ اللَهُ قُلُوبَهُم بِأَنَّهُمْ قَرَّمٌ لَا يَفْقَهُونَ ٢

(١٢٧) يعني: أن المنافقين الذين يحذرون أن تنزل عليهم سورةً تنبِّئهم بما في قلوبهم. إذا نَزَلَتْ سورةٌ ليؤمنوا بها ويعملوا بمضمونها، ﴿نَظَرَ بعضُهم إلى بعض): جازمين على ترك العمل بها، ينتظرون الفرصة في الاختفاء عن أعين المؤمنين، ويقولون: ﴿هل يراكُم مِن أُحدِ ثم انصرفوا﴾: متسلِّلين وانقلبوا

معرضين، فجازاهم الله بعقوبة من جنس عملهم؛ فكما انصرفوا عن العمل؛ (صَرَفَ الله قلوبَهم)؛ أي : صدَّها عن الحقِّ وخذلها، ﴿بِأَنَّهم قومٌ لا يفقهون) : فقهاً ينفعهم؛ فإنَّهم لو فقهوا؛ لكانوا إذا نزلت سورةٌ آمنوا بها وانقادوا لأمرها. والمقصودُ من هذا بيانُ شدَّة نفورهم عن الجهادِ وغيره من شرائع الإيمان؛ كما قال تعالى عنهم: ﴿فإذا أنزِلَتْ سورةٌ محكَمَةٌ وذُكِرَ فيها القتالُ رأيت الذين في قلوبهم مرضٌ ينظرون إليك نَظَرَ المغشيَّ عليه من الموتِ».

OR أنبورة التوبة (١٢٨ \_ ١٢٩)

﴿لَقَدَ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنشُبِكُمْ عَزِيزُ عَلَتِهِ مَا عَنِـنَّهُ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِالْمُوْبِينَ رَءُونُ تَجِـدُ ۞ فَإِن نَوَلَوْا فَقُـلْ حَسْبِي اللهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَّ عَلَيْهِ فَوَكَلْ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ۞

(١٢٨) يمتنُّ تعالى على عباده المؤمنين بما بعث فيهم النبيَّ الأميَّ، الذي من أنفسهم، يعرفون حاله، ويتمكَّنون من الأخذ عنه، ولا يأنفون عن الانقياد له، وهو ﷺ في غاية النُّصح لهم والسعي في مصالحهم. ﴿عزيزٌ عليه ما عَنِتُمَهُ؛ أي يَشُقُ عليه الأمر الذي يَشُقُ عليكم ويُعْنِتُكم. ﴿حريصٌ عليكمَهُ: فيحبُّ لكم الخير، ويسعى جهده في إيصاله إليكم، ويحرص على هدايتكم إلى الإيمان، ويكره لكم الشرَّ، ويسعى جهده في تنفيركم عنه. ﴿بالمؤمنين رءوفٌ رحيمٌه؛ أي: شديد الرأفة والرحمة بهم، أرحم بهم من والديهم، ولهذا كان حقُّه مقدماً على سائر حقوق الخلق، وواجب على الأمة الإيمان به وتعظيمه وتوقيره وتعزيره<sup>(۱)</sup>

تم تفسير سورة التوبة بعون الله ومَنَّه. فلله الحمد أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً.

في (ب): «وتعزيره وتوقيره».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة يونس (۱ ـ ۳)

تفسير سورة يونس

وهي مكية

ينسب أقر الأنخف التتجسير

﴿ الَّحْ يَلْكَ مَايَنَتُ ٱلْكِنَبِ آلْمَكِيدِ ﴾ أكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنَّ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِنتَهُمْ أَن أَنذِرِ النَّاسَ وَيَثِيرِ الَذِينَ مَامَنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِيمٌ قَالَ ٱلْكَفِرُونَ إِنَّ هَنذَا لسَنعِرٌ شُينًا ﴾ .

(١) يقول تعالى: ﴿الّر تلك آياتُ الكتاب الحكيم؟: وهو لهذا القرآنُ، المشتمل على الحكمة والأحكام، الدالَّةُ آياتُه على الحقائق الإيمانية والأوامر والنواهي الشرعيَّة، الذي على جميع الأمة تلقِّيه بالرِّضا والقَبول والانقياد.

﴿٢﴾ ومع هٰذا؛ فأعرض أكثرهُم فهم لا يعلمون، فتعجبوا ﴿أَن أَوْحَيْنَا إلى رجل منهم أَن أَنذِر الناس؟ : عذابَ الله، وخوَفْهم نِقَمَ الله، وذكرهم بآيات الله، ﴿ويشُر الذين آمنوا؟ : إيماناً صادقاً ﴿أَنَّ لهم قَدَمَ صدقٍ عند ربّهم؟ ؛ أي : لهم جزاء موفر وثوابٌ مذخور عند ربّهم بما قدَّموه وأسلفوه من الأعمال الصالحة الصادقة، فتعجَب وثوابٌ مذخور عند ربّهم بما قدَّموه وأسلفوه من الأعمال الصالحة الصادقة، فتعجَب الكافرون؟ في منا فذا أرض من الأعمال الصالحة الصادقة، فتعجَب وثوابٌ مذخور عند ربّهم بما قدَّموه وأسلفوه من الأعمال الصالحة الصادقة، فتعجَب الكافرون؟ في فذا الرجل العظيم تعجُباً حملهم على الكفر به! فَـ﴿قال الكافرون؟ وفذا من أَخْدُمَ من أَخْدُم ما يُعان من هذا الرجل العظيم تعجُباً حملهم على الكفر به! فَحْقال الكافرون؟ وفذا منه أن هذا لساحر مُبينٌ؟ أي : بين السحر، لا يَخْفى بزعمهم على أحدٍ، وهذا من من عنه وعنادهم؛ فإنَّهم تعجُبوا من أمر ليس مما يُتَعَجَب منه ويُستغرب، وهذا من يتعجَب من جهالتهم وعدم معرفتهم بمصالحهم؟ كيف لم يؤمنوا بهذا الرسول وإنما يُتَعَجَب من جهالتهم وعدم معرفتهم بمصالحهم؟ كيف لم يؤمنوا بهذا الرسول الكريم الذي بَعَبَهُ الله من أمر ليس ما يُتَعَجَب منه ويُستغرب، وإنها يُتَعَجَب من وعنادهم؟ فإنَّهم تعجبوا من أمر ليس ما يُتَعَجب منه ويُستغرب، وإنها يُتَعَجب من جهالتهم وعدم معرفتهم بمصالحهم؟ كيف لم يؤمنوا بهذا الرسول وإنما يُتَعَجب من جهالتهم وعدم معرفتهم بمصالحهم؟ كيف لم يؤمنوا بهذا الرسول وإنما يُتَعَجب من جهالتهم وعدم معرفتهم بمصالحهم؟ كيف لم يؤمنوا بهذا الرسول وإنما يُتَعَجب من جهالتهم وعدم معرفتهم بمصالحهم؟ كيف لم يؤمنوا بهذا الرسول الكريم الذي بَعَتَهُ الله من أنفسهم؟ يعرفونه حقَّ المعرفة، فردُوا دعوته، وحرصوا على إبطال دينه؟! والله متمُ نوره ولو كره الكافرون.

﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَـرْشِ يُدَبِّرُ الأَمَرُّ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهِ. ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعْبُـدُوهُ أَفَلَا تَذَكَرُونَ ﴾ إلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَبِيعاً وَعَدَ اللَهِ حَقًاً إِنَّهُ يَبْدَؤُا الْخَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُوُ لِيَجْزِى الَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ بِالْقِسْطِ وَالَذِينَ كَفُرُوا لَهُمْ شَرَاتٌ مِنْ جَبِهِ وَعَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا بَكُفُرُونَ ﴾

(٣) يقول تعالى مبيناً لربوبيَّتِهِ وإلهٰيَّتِهِ وعظمتِهِ: ﴿إِنَّ رَبَّكُم اللَّه الذي خَلَقَ السمُواتِ والأرض في ستَّة أيامَ): مع أنه قادرٌ على خلقها في لحظة واحدة، ولكن لما له في ذلك من الحكمة الإلهية، ولأنَّه رفيقٌ في أفعاله، ومن جملة حكمته فيها أنَّه خلقها بالحقِّ وللحقِّ؛ ليُعْرَفَ بأسمائه وصفاته، ويُفْرَدَ بالعبادة. ﴿ثمَ): بعد خلق السماوات والأرض ﴿استوى على العرشَ): استواءً يليقُ بعظمتِهِ ﴿يدبِّرُ

الأمرَّكِ: في العالم العلوي والسفليً؛ من الإماتة والإحياء، وإنزال الأرزاق، ومداولة الأيام بين الناس، وكشف الضُرِّ عن المضرورين، وإجابة سؤال السائلين؛ فأنواع التدابير نازلة منه وصاعدة إليه، وجميع الخلق مذعِنون لعزَّه خاضعون لعظمته وسلطانه. ﴿ما من شفيع إلَّا من بعد إذنِهِكَ: فلا يُقْدِمُ أحدٌ منهم على الشفاعة، ولو كان أفضل الخلق، حتى يأذن الله، ولا يأذنُ إلا لمن ارتضى، ولا يرتضي إلا أهل الإخلاص والتوحيد له. ﴿ذٰلكمَكَ: الذي هٰذا شأنُه ﴿الله ربُكمَكَ؛ أي: هو الله الذي له وصفُ الإلهيَّة الجامعة لصفات الكمال، ووصف الربوبيَّة الجامع لصفات الأفعال. ﴿فاعبُدوهَكِ؛ أي: أفردوه بجميع ما تقدرون عليه من أنواع العبوديَّة. ﴿أفلا

سورة يونس (٤ ـ ٦)

(٤) فلما ذكر حكمه القدري، وهو التدبيرُ العام، وحكمَهُ الدينيَّ، وهو شرعه الذي مضمونه ومقصوده عبادته وحده لا شريك له؛ ذكر الحكم الجزائيَّ، وهو مجازاته على الأعمال بعد الموت، فقال: ﴿إليه مرجِعُكم جميعاً»؛ أي: سيجمعكم بعد موتكم لميقاتِ يوم معلوم. ﴿إنه يبدأ الخلق ثم يعيدُهُ: فالقادر على ابتداء الخلق قادرٌ موتكم لميقاتِ يوم معلوم. ﴿إنه يبدأ الخلق ثم يعيدُهُ: فالقادر على ابتداء الخلق قادرٌ على إعادته، والذي يرى ابتداءه بالخلق ثم يعيدُهُ: فالقادر على ابتداء الخلق قادرٌ على إعادته، والذي يرى ابتداء بالخلق ثم يعيدُهُ: فالقادر على ابتداء الخلق قادرٌ على إعادته، والذي يرى ابتداءه بالخلق ثم ينكرُ إعادته للخلق؛ فهو فاقد العقل، منكرُ على إعادته، والذي يرى ابتداء الخلق ثم ينكرُ إعادته للخلق؛ فهو فاقد العقل، منكرُ على إعادته الخلق؟ مع أولى منه؛ فهذا دليلَ عقليَّ واضحٌ على المعاد. ثم ذكر الدليل النقليَّ، فقال<sup>(1)</sup>: ﴿وَعْدَ الله حقًا»؛ أي: وعدُه صادِقٌ لا بُدٌ من إتمامه، الدليل النقليَّ، فقال<sup>(1)</sup>: ﴿وَعْدَ الله حقًا»؛ أي: وعدُه صادِقٌ لا بُدٌ من إتمامه، وليجزيَ الذين آمنوا»: بقلوبهم بما أمرهم الله بالإيمان به، ﴿وعملوا الصالحاتِ»؛ بعوارحِهم من واجباتِ ومستحبًاتٍ ﴿بالقِسْطِ»؛ أي: بإيمانهم وأعمالهم جزاء قد بيَّنه بنوارحَهم من أورحَهم من أمرهم الله بالإيمان به، ﴿وعملوا الصالحاتِ»؛ بعد بعوارحِهم من واجباتٍ ومستحبًاتٍ ﴿بالقِسْطِ»؛ أي: بإيمانهم وأعمالهم جزاء قد بيَّنه بعوارحِهم من واجباتٍ ومستحبًاتٍ ﴿بالقِسْطِ»؛ أي: بإيمانهم وأعمالهم جزاء قد بيَّنه بعباده وأخبر أنه لا تعلم نفسٌ ما أخفِيَ لهم من قُرَّةٍ أعين. ﴿والذين كفروا»؛ بقاراتِ الله، وكذبوا رسل الله ﴿لهم شرابٌ من حميم»؛ أي: ماء حارٌ يشوي الوجوه ويقطع الأمعاء، ﴿وعذابٌ أليمَهمُ النه ولكم أله أنهم من قريَّة أعين. أوما كنوي الوجوه بقارات الذا أي أيمَهمُ ما أخفِيَ لهم من قريَةٍ أي أماء، أومالذين كفروا»؛ بيانها وكذبوا رسب كفروا أليمَهمُ الله ولكن أنفُسَهم يظلمون.

هُوَ الَّذِى جَعَلَ الشَّمْسَ ضِمَيَّةُ وَالْقَمَرَ نُوَرًا وَقَدَّرَةُ مَنَازِلَ لِنَعْـلَمُوا عَدَدَ السِّينِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ انَتَهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يُفَصِّلُ الْآيَنسِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ إِنَّ فِي الْخَلِكَفِ الَيَّلِ وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَتَقُونَ ۞ ﴾.

٥ - ٦ لما قرَّر ربوبيَّته وإلهٰيَّته؛ ذكر الأدلة العقليَّة الأفقيَّة الدالَّة على ذلك

(١) كذا في النسختين ؛ جعل تفسير قوله : «وعد الله حقاً» بعد تفسير قوله : «إنه يبدأ الخلق ثم يعيده» .



سورة يونس (٧)

وعلى كماله في أسمائه وصفاته؛ من الشمس والقمر والسماوات والأرض: وجميع ما خلق فيهما من سائر أصناف المخلوقات، وأخبر أنها آيات ﴿لقوم يعلمون﴾ و ﴿لقوم يتَّقونَ》؛ فإنَّ العلم يهدي إلى معرفة الدَّلالة فيها وكيفيَّة استنباط الدلائل<sup>(۱)</sup> على أقرب وجه، والتقوى تُخدِثُ في القلب الرغبة في الخير والرهبة من الشرَّ، الناشِئَيْن عن الأدلَّة والبراهين وعن العلم واليقين.

وحاصل ذلك أنَّ مجرَّد خلق هٰذه المخلوقات بهٰذه الصفة دالُ على كمال قدرة الله تعالى وعلمه وحياته وقيُّوميته، وما فيها من الإحكام والإتقان والإبداع والحُشن دالًّ على كمال حكمة الله وحسن خَلْقه وسعة علمِهِ، وما فيها من أنواع المنافع والمصالح - كجَعْل الشمس ضياة والقمر نوراً يحصل بهما من النفع الضروريِّ وغيره مما<sup>(٢)</sup> يحصُلُ - يدلُّ ذٰلك على رحمة الله تعالى واعتنائه بعبادِهِ وسَعَة برَّه وإحسانه، وما فيها من التخصيصات دالًّ على مشيئة الله وإرادته النافذة، وذُلك دالٌ على أنه وحده المعبودُ المحبوبُ المحمودُ ذو الجلال والإكرام والأوصاف العظام، الذي لا تنبغي الرغبةُ والرهبةُ إلا إليه، ولا يُصْرَفُ خالصُ الدُّعاء إلا له لا لغيره من المخلوقات المربوبات المفتقِرات إلى الله في جميع شؤونها.

**وفي لهذه** الآيات الحثُّ والترغيب على التفكر في مخلوقات الله والنظر فيها بعين الاعتبار؛ فإنَّ بذٰلك تنفسح<sup>(٣)</sup> البصيرة ويزدادُ الإيمان والعقل وتقوى القريحة، وفي إهمال ذٰلك تهاونٌ بما أمر الله به، وإغلاقٌ لزيادة الإيمان، وجمودٌ للذهن والقريحة.

﴿إِنَّ الَّذِيبَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِلَحْيَوْةِ الدُّنْيَا وَأَطْمَأَنُوْا بِهَا وَالَّذِيبَ هُمْ عَنْ مَايَنَنِنَا غَنِفِلُونَ ۞ أُوْلَتِهِكَ مَأْوَنَهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ ﴾.

(٧) يقول تعالى: ﴿إن الذين لا يرجون لقاءنا)؛ أي: لا يطمعون بلقاء الله، الذي هو أكبر ما طمع فيه الطامعون، وأعلى ما أمَّله المؤمِّلون، بل أعرضوا عن ذلك، وربَّما كذَّبوا به، ﴿ورضوا بالحياة الدُنيا؟: بدلاً عن الآخرة، ﴿واطمأَنُوا بها؟؛ أي: ركنوا إليها، وجعلوها غاية أمرهم<sup>(٤)</sup> ونهاية قصدهم؛ فسعوا لها، وأكبُوا على لَذَّاتها وشهواتها؛ بأيَّ طريق حصلتْ حصَّلوها، ومن أيَّ وجه لاحتِ ابتدروها، قد صرفوا إراداتهم ونيَّاتهم وأفكارهم وأعمالهم إليها، فكأنهم خُلِقوا

- (۱) في (ب): «الدليل». (۲) في (ب): «ما».
- (٣) في (ب): "تنفتح". (٤) في (ب): "مرامهم".

This file was downloaded from QuranicThought.com

للبقاء فيها، وكأنَّها ليست بدارِ<sup>(١)</sup> مَمَرٍّ يتزوَّد فيها المسافرون إلى الدار الباقية التي إليها يرحل الأولون والآخرون وإلى نعيمها ولذَّاتها شمَّر الموفَّقون. ﴿والذين هم عن آياتنا غافلون﴾: فلا ينتفعون بالآيات القرآنيَّة ولا بالآيات الأفقيَّة والنفسيَّة، والإعراضُ عن الدليل مستلزمٌ للإعراض والغفلة عن المدلول المقصودِ.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمَدِلُوا الصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمَ رَبَّتُهُم بِإِيمَنِيِمٌ تَجْرِف مِن تَعْنِيهُم الْأَنْهَنُوُ في جَنَّنَتِ النَّقِيمِ ۞ دَعَوَنَهُمْ فِيهَا شَبْحَنَكَ اللَّهُمَّ وَتَجْيَنَّهُمْ فِيهَا سَلَنَمٌ وَمَاخِرُ دَعُوَنَهُمْ أَنِ الْمُتَمَدُ لِلَّهِ رَبِ الْمُنَلِيهِ: ۞ ﴾.

(٩) يقول تعالى: ﴿إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات؟؛ أي: جمعوا بين الإيمان والقيام بموجبه ومقتضاه من الأعمال الصالحة، المشتملة على أعمال القلوب وأعمال الجوارح، على وجه الإخلاص والمتابعة. ﴿يهديهم ربُّهم بإيمانهم؟؛ أي: بسبب ما معهم من الإيمان يُثيبهم الله أعظم الثواب، وهو الهداية، فيُعَلَّمهم ما ينفعهم، ويَمُنُ عليهم بالأعمال الناشئة عن الهداية، ويهديهم للنظر في آياته، ينفعهم، ويَمُنُ عليهم بالأعمال الناشئة عن الهداية، ويهديهم للنظر في آياته، ينفعهم، ويمن عليهمانهم النائمة عن الهداية، ويهديهم ما ويهم ما ويهما الزواب، وهو الهداية، فيُعَلَّمهم ما ويهديهم ويمن الإيمان يُثيبهم الله أعظم الثواب، وهو الهداية، فيُعَلَّمهم ما ويهديهم من الإيمان يثيبهم الله أعظم الثواب، وهو الهداية، فيُعلَّمهم ما ويهديهم ويمن عليهم بالأعمال النائمة عن الهداية، ويهديهم للنظر في آياته، الجزاء إلى الصراط المستقيم، وفي الصراط المستقيم، وفي دار ويهديهم في هذه الدار إلى الصراط المستقيم، وفي الصراط المستقيم، وفي دار الجزاء إلى الصراط المستقيم، ولهذا قال: ﴿تجري من تحقِهم الخواب؟ (لهذاية) الحراء إلى النعيم، ولهذا قال المستقيم، وفي الصراط المستقيم، ومن الخواب؟ ومن الخراء إلى النعيم الجزاء إلى الصراط الموصل إلى جنات النعيم، ولهذا قال المستقيم، وفي المراط المستقيم، وفي دار الجزاء إلى النعيم الخراء إلى الموصل إلى جنات النعيم والهذا قال المعاد وروية المناز؟ الجارية على الذوام. ﴿في جنات النعيم والسرور والبهجة والجور ورؤية المنهار؟ الجرمن وسماع كلامه والاغتباط برضاه وقربه ولقاء الأحبّة والإخوان والتمتُع الرحمن وسماع كلامه والاغتباط برضاه وقربه والمات المعرات المنعمات المشجيات والمناظر المفرحات، ونعيم البدن بأنواع المآكل والمشارب والمناكح ونحو ذلك مما لا تعلمه المفرحات، ونعيم البدن بأنواع المآكل والمشارب والمناكح ونحو ذلك مما لا بعلم والمفون.

﴿١٠﴾ ﴿دعواهم قيها سبحانك اللهمَّ؟؛ أي: عبادتهم فيها لله أولها تسبيحٌ لله وتنزيةٌ له عن النقائص، وآخرها تحميدٌ لله؛ فالتكاليف سقطت عنهم في دار

(۱) في (ب): «دار».



سورة يونس (١١ ـ ١٢)

الجزاء، وإنما بقي لهم أكملُ اللَّذَات، الذي هو ألذُّ عليهم من المآكل اللَّذيذة، ألا وهو ذِكْرُ الله الذي تطمئنُ به القلوب وتفرحُ به الأرواح، وهو لهم بمنزلة النفس من دون كلفة ومشقَّةٍ. ﴿وَ﴾ أما تحيَّتُهم فيما بينَهم عند التلاقي والتَّزاور؛ فهو السلامُ؛ أي: كلامٌ سالمٌ من اللغو والإثم، موصوفٌ بأنه ﴿سلامٌ». وقد قيل في تفسير قوله: ﴿دعواهُم فيها سبحانك [اللهم]... ﴾ إلى آخر الآية: إن أهل الجنة إذا احتاجوا إلى الطعام والشراب ونحوهما؛ قالوا: سبحانك اللهمَّ! فَأُخضِرَ لهم في الحال، فإذا فرغوا قالوا: ﴿الحمدُ للّه ربَّ العالمينَ».

هُ وَلَوَ ثِمَجَهِ لَ اللَّهُ لِلنَّـاسِ الشَّرَ اسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِىَ إِلَتِهِمْ أَجَـلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْبَنَنِهِمْ بَعْمَهُونَ ٢

(١١) وهذا من لطفه وإحسانه بعباده: أنّه لو عجّل لهم الشرّ إذا أتوا بأسبابه وبادَرَهم بالعقوبة على ذلك كما يعجّل لهم الخير إذا أتوا بأسبابه؛ ﴿لَقُضِيَ إليهم أجلُهمَه؛ أي: لمحقتهم العقوبة، ولكنه تعالى يمهِلُهم ولا يهملهم ويعفو عن كثير من حقوقه؛ فلو يؤاخذ الله الناس بظلمهم؛ ما ترك على ظهرها من دابَّة، ويدخل في هذا أن العبد إذا غضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا غضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا غضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا غضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا غضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا غضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا عضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا عضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا عضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا عضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دعا عليهم دعوة لو في هذا أن العبد إذا عضب على أولاده أو أهله أو ماله ربَّما دا عليم حكيم. وقوله: في هذا أن الدين لا يرجون لقاءناه؛ أي: لا يؤمنون بالآخرة؛ فلذلك لا يستعدُون لها ولا يعملون ما يُنجيهم من عذاب الله، في علي علي علي فيمها؛ أي: باطلهم الذي جاوزوا به الحقَّ والحدً في يعمهون»: يترَّددون حائرين، لا يهتدون السبيل، ولا يوفَقون با قوم دليل، وذلك عقوبة لهم<sup>(١)</sup> على ظلمهم وكفرهم بآيات الله.

﴿وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَنَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِء أَوْ قَاعِدًا أَوْ فَآبِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضَرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَآ إِلَى ضُرِّ مَسَّةُمُ كَذَلِكَ زُبِّنَ لِلْمُتْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٢

(١٢) ولهذا إخبارً عن طبيعة الإنسان من حيث هو، وأنَّه إذا مسَّه ضرَّ من مرض أو مصيبة؛ اجتهد في الدعاء، وسأل الله في جميع أحواله؛ قائماً وقاعداً ومضطجعاً، وألحَّ في الدعاء؛ ليكشف الله عنه ضرَّه، ﴿فلما كشفنا عنه ضُرَّه مَرَ كأن لم يَدْعُنا إلى ضُرُ مسَّه﴾؛ أي: استمر في غفلته معرضاً عن ربَّه كأنه ما جاءه

(۱) في (ب): "منه".

۷•۲

ضرَّ فكشفه الله عنه؛ فأيَّ ظلم أعظم من لهذا الظلم؛ يطلب من الله قضاء غرضه؛ فإذا أناله إياه؛ لم ينظر إلى حقِّ ربِّه؛ وكأنه ليس عليه لله حقَّ؟! ولهذا تزيينَ من الشيطان زيَّن له ما كان مستهجناً مستقبحاً في العقول والفطر، ﴿كذلك زُيِّن للمسرفين﴾؛ أي: المتجاوزين للحدِّ ﴿ما كانوا يعملونَ﴾.

سورة يونس (١٣ ـ ١٥)

﴿وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا ٱلْشُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّا طَلَمُواْ وَجَآءَتَهُمْ رُشُلُهُم بِآلِبَيِّنَتِ وَمَا كَافَا لِيُؤْمِنُواً كَذَلِكَ جَزِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ٢ ثُمَّ جَعَلَنَكُمْ خَلَتَهِفَ فِي ٱلأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنَظْرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ٢ ﴾.

(١٣﴾ يخبر تعالى أنه أهلك الأمم الماضية بظلمهم وكفرهم بعدما جاءتهم البيناتُ على أيدي الرسل<sup>(١)</sup> تبيِّن الحقَّ، فلم ينقادوا لها، ولم يؤمنوا، فأحلَّ بهم عقابه الذي لا يُرَدُّ عن كلُّ مجرم متجرِّىء على محارم الله، وهذه سنته في جميع الأمم.

(12) (أم جعلناكم)؛ أي: المخاطبون (خلائف في الأرض من بعدهم لننظر كيف تعملون)؛ فإن أنتم اعتبرتُم، واتَّعظتم بمن قبلكم، واتَّبعتم آيات الله، وصدَّقتم رسله؛ نجوتُم في الدنيا والآخرة، وإن فعلتُم كفعل الظالمين قبلكم؛ أحلَّ بكم ما أحلَّ بهم، ومَنْ أنذرَ فقد أعذرَ.

﴿وَإِذَا تُعْلَىٰ عَلَيْهِمْ مَايَانُنَا بَيِّنَدَتِ قَالَ ٱلَّذِبِتَ لَا يَرْجُونَ لِقَمَّةً مَا أَنْتِ بِقُدْوَانٍ غَيْرٍ هَاذَا أَوْ بَذِلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِنَ أَنْ أَبَدَلَهُ مِن تِسْلَقَاتِي نَفْسِقُ إِنْ أَنَشِعُ إِلَا مَا يُوَخَ إِلَتَ إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ۞ قُل لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا تَكَوْثُهُ عَلَيَكُمْ وَلَا أَدْرَدَكُم بِدٍ-فَقَدَدَ لِبَنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِدُهِ أَنَكَ نَعْقِلُونَ ۞ فَل أَلْوَ سَاءً ٱللَهُ مَا تَكَوْثُهُ عَلَيَكُمْ وَلَا أَدْرَدَكُمُ بِدٍ-فَقَدَدَ لِبَنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِدُهِ أَنَكَ نَعْقِلُونَ ۞ فَلَ أَطْلَمُ مِنْ أَظْلَمُ مِتَنِ أَنْ

(١٥) يذكر تعالى تعنّت المكذّبين لرسوله محمد على وأنهم إذا تُتلى عليهم آيات الله القرآنية المبيّنة للحقّ؛ أعرضوا عنها، وطلبوا وجوه التعنّت، فقالوا جراءة منهم وظلماً: ﴿الله المواتية بقرآنٍ غير هذا أو بدُله؟: فقبّحهم الله؛ ما أجرأهم على الله وأشدَّهم ظلماً وردًا لآياته! فإذا كان الرسول العظيم يأمره الله أن يقول لهم: ﴿قُلْ

(١) في (ب): «رسله».

سورة يونس (١٦ ـ ١٧) 🍯 腻

ما يكون لي \$؛ أي: ما ينبغي ولا يَليقُ ﴿أَن أَبدَلَه من تلقاء نفسي \$؛ فإني رسولٌ محضٌ، ليس لي من الأمر شيء. ﴿إِنْ أَتَبَعُ إِلا ما يوحى إليَّ \$؛ أي: ليس لي غير ذٰلك؛ فإني عبدٌ مأمور، ﴿إني أخاف إن عصيتُ ربي عذابَ يوم عظيم \$: فهٰذا قولُ خير الخلق وأدبُه مع أوامر ربَّه ووحيه؛ فكيف بهٰؤلاء السفهاء الضالَّين الذين جمعوا بين الجهل والضَّلال والظُّلم والعناد والتعنَّت والتعجيز لربِّ العالمين؛ أفلا يخافون عذابَ يوم عظيم؟! فإن زعموا أنَّ قصدهم أن يتبيَّن لهم الحقُ بالآيات التي طلبوا؛ فهم كَذَبة في ذٰلك؛ فإنَّ الله قد بيَّن من الآيات ما يؤمن على مثله البشر، وهو الذي يصرِّفها كيف يشاء؛ تابعاً لحكمته الربانيَّة ورحمته بعباده.

(١٦) وقل لو شاء الله ما تلوتُه عليكم ولا أدراكم به فقد لبِثْتُ فيكم عُمُراً لو طويلاً (من قبله)؛ أي: قبل تلاوته وقبل درايتكم به وأنا ما خَطَر على بالي ولا وقع في ظني. (أفلا تعقلونَ): أنَّي حيث لم أتقوَّلُه في مدة عمري، ولا صَدَر مني ما يدلُ على ذلك؛ فكيف أتقوَّله بعد ذلك، وقد لبثت فيكم عمراً طويلاً، تعرفون حقيقة حالي، بأني أميَّ لا أقراً، ولا أكتب، ولا أدرس، ولا أتعلَّم من أحدٍ، فأتيتُكم بكتاب عظيم أعجز الفصحاء وأعيا العلماء؛ فهل يمكن مع هذا أن يكون من تلقاء نفسي؟! أم هذا دليلٌ قاطع أنه تنزيل من حكيم حميد؟! فلو أعملتم أفكاركم وعقولكم، وتدبَّرتم حالي وحال هذا الكتاب؛ لجزمتم جزماً لا يقبل الرَّيْب بصدقِهِ، وأنَّه الحقُّ الذي ليس بعده إلا الضلال، ولكن إذا<sup>(١)</sup> أبيتم إلا التكذيب والعناد؛ فأنتم لا شكَّ أنكم ظالمون.

(١٧) و فرمن أظلم ممّن افترى على الله كَذِباً أو كَذَبَ بآياتِهِ ؛ فلو كنتُ متقوِّلاً ؛ لكنتُ أظلم الناس، وفاتني الفلاحُ، ولم تَخفَ عليكم حالي، ولكني متقوِّلاً ؛ لكنتُ أظلم الناس، وفاتني الفلاحُ، ولم تَخفَ عليكم حالي، ولكني جتتُكم بآيات الله، فكذبتم بها، فتعيين فيكم الظُّلم، ولا بدَّ أن أمركم سيضمحل ولن تنالوا الفلاح ما دمتُم كذلك. ودلَ قوله: ﴿قال الذينَ لا يرجونَ لقاءنا... ﴾ الآية : أنَّ الذي حَمَلَهم على هذا التعنتُ الذي صدر منهم هو عدم إيماني الفلاح ما دمتُم كذلك. ودلَ قوله: ﴿قال الذينَ لا يرجونَ لقاءنا... ﴾ ولن تنالوا الفلاح ما دمتُم كذلك. ودلَ قوله: ﴿قال الذينَ لا يرجونَ لقاءنا... ﴾ ولن تنالوا الفلاح ما دمتُم كذلك. ودلَ قوله: ﴿قال الذينَ لا يرجونَ لقاءنا... كما الآية : أنَّ الذي حَمَلَهم على هذا التعنتُ الذي صدر منهم هو عدم إيمانهم بلقاء الله وعدم رجائه وأنَّ مَن آمن بلقاء الله؛ فلا بدَّ أن ينقادَ لهذا الكتاب ويؤمنَ به، لأنَّه ما القصد.

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُوبٍ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَؤُلَاً شُفَتَوْنَا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ

(۱) في (ب): «إذ».

ٱتُمَنِيَعُونَ اللهَ بِمَا لا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَتِ وَلا فِي الأَرْضِ سُبْحَنِنُمُ وَنَمَالَى عَمَّا يُشرِكُونَ ﴿﴾.

FOR Q سورة يونس (١٨ ـــ ۲۰۱)

(١٨) يقول تعالى: ﴿ويعبُدونَهُ؛ أي: المشركون المكذّبون لرسول الله ﷺ (من دونِ الله ما لا يضرُهم ولا ينفعُهمَه؛ أي: لا تملك لهم مثقال ذرة من النفع ولا تدفع عنهم شيئاً ﴿ويقولونَهُ: قولاً خالياً من البرهان: ﴿هُؤلاء شفعاؤنا عند الله؟؛ أي: يعبدونهم ليقرُبوهم إلى الله ويشفعوا لهم عنده، وهذا قول من تلقاء أنفسهم، وكلام ابتكروه هم، ولهذا قال مبطلاً لهذا القول: ﴿قل أتنبَّنون الله بما لا يعلم في السموات ولا في الأرض؟؛ أي: الله تعالى هو العالم الذي أحاط معه؛ فأنتم يا معشر المشركين ترعُمون أنه يوجد له فيها شركاء، أفتخبرونه بأمر معه؛ فأنتم يا معشر المشركين ترعُمون أنه يوجد له فيها شركاء، أفتخبرونه بأمر المتضمّن أن هؤلاء الضلال الجهال السفهاء أعلم من رب العالمين؟! فلكتف العاقل بمجرَّد تصوُّر هذا القول؟ فإنه يجزم بفساده وبطلانه. ﴿سيحالى من هذا القول بمحرَّد تصوُّر هذا القول؟ فإنه يجزم بفساده وبطلانه. وأبطلُ من هذا القول بمحرَّد تصوُّر هذا القول؟ فإنه يجزم بفساده وبطلانه. والله الأحدُ الفردُ المتضمِّن أن هؤلاء الفول؟ النهاء أعلم من رب العالمين؟! فليكف العاقل بمحرَّد تصوُّر هذا القول؟ فإنه يجزم بفساده وبطلانه. والله الأحدُ الفردُ المتضمُن اله فولاء الصول الجهال السفهاء أعلم من رب العالمين؟! فليكف العاقل بمحرَّد تصوُّر هذا القول؟ فإنه يجزم بفساده وبطلانه. والموالة الأحدُ الفردُ يشركونَهُ؟ أي: تقدَّس وتنزَّه أن يكون له شريك أو نظير، بل هو الله الأحدُ الفردُ يوالسفليَّ سواه فإنه باطلٌ عقلاً وشرعاً وفطرة، ﴿ذلك بأنَّ الله هو الحقُ وأن ما يدعون من دونه هو الباطل وأنَّ الله هو العليُ الكبرُكْ.

وَمَا كَانَ النَّـاشُ إِلَّا أُمَّـةً وَحِـدَةً فَأَخْتَكَلَفُواْ وَلَوْلَا كَلِمَـةٌ سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ لَقُضِىَ بَيْنَهُمْ فِيما فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۞ وَيَقُولُونَ لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايكَةٌ مِّن زَيِّهِ فَقُلْ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ يَلُو فَانتَظِـرُوَا إِنِّي مَعَكُم مِّرَبَ ٱلْمُنْنَظِرِينَ ۞ ﴾.

﴿١٩﴾ أي: ﴿وما كان الناس إلا أَمَّةَ واحدةَ﴾: متفقين على الدين الصحيح، ولكنهم اختلفوا، ﴿فبعث الله الرسل مبشَّرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه﴾. ﴿ولولا كلمةٌ سبقتْ من ربِّكَ﴾: بإمهال العاصين وعدم معاجلتهم بذنوبهم، ﴿لَقُضِيَ بينهمَ﴾: بأن ننجي المؤمنين ونهلك الكافرين المكذَّبين، وصار هذا فارقاً بينهم ﴿فيما فيه يختلفونَ﴾، ولكنه أراد امتحانهم وابتلاء بعضهم ببعض؛ ليتبيَّن الصادق من الكاذب.

﴿٢٠﴾ ﴿ويقولونَ؟ أي: المكذبون المتعنَّتون: ﴿لولا أُنزِلَ عليه آيةٌ من ربِّهَ؟ ايعنون: آيات الاقتراح التي يعيِّنونها؛ كقولهم: ﴿لولا أُنزِلَ إَلِيه مَلَكٌ فيكونَ معه المعنون: آيات الاقتراح التي يعيِّنونها؛ كقولهم: ﴿لولا أُنزِلَ إَلَيه مَلَكٌ فيكونَ معه المعنون.

سورة يونس (۲۱ ـ ۲۳)

نذيرًا...﴾ الآيات، وكقولهم: ﴿وقالوا لن نؤمنَ لك حتى تَفْجُرَ لنا من الأرض يَنبوعاً...﴾ الآيات. ﴿فقل﴾: لهم إذا طلبوا منك آيةً: ﴿إنما الغيبُ للهَّ؟ أي: هو المحيط علماً بأحوال العباد، فيدبُّرهم بما يقتضيه علمه فيهم وحكمته البديعة، وليس لأحد تدبيرٌ في حكم ولا دليل ولا غاية ولا تعليل. ﴿فانتظروا إني معكم من المنتظرين﴾؟ أي: كل ينتظر بصاحبه ما هو أهلٌ له فانظروا لمن تكون العاقبة.

﴿وَإِذَا أَذَقُنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِنْ بَعْدِ ضَرَّةٍ مَسَّعْهُمْ إِذَا لَهُم مَّكُرٌ فِي ءَايَانِنَا قُلِ ٱللَهُ أَسْرَعُ مَكُرٌا إِنَّ رُسُلَنَا يَكْنُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ٢

(٢١) يقول تعالى: ﴿وإذا أَذَقْنا الناس رحمةَ من بعد ضرًاء مسَّتهم؟: كالصحة بعد المرض والغنى بعد الفقر والأمن بعد الخوف؛ نسوا ما أصابهم من الضرًاء، ولم يشكروا الله على الرخاء والرحمة، بل استمرُوا في طغيانهم ومكرهم، ولهذا قال: ﴿إذا لهم مكرٌ في آياتنا؟؛ أي: يسعَوْن بالباطل ليبطلوا به الحق. ﴿قل الله أسرعُ مكراً؟: فإنَّ المكرّ السيىء لا يحيق إلا بأهله؛ فمقصودهم منعكسٌ عليهم، ولم يم يحارعُ مكراً؟: أي يسلموا من القبران ما أصابهم من الضرئان ولم يشكروا الله على الرخاء والرحمة، بل استمرُوا في طغيانهم ومكرهم، ولهذا والم يشكروا الله على الرخاء والرحمة، ول استمرُوا في طغيانهم مكرٌ في آياتنا؟؛ أي: يسعَوْن بالباطل ليبطلوا به الحق. ﴿قل الله أسرعُ مكراً؟: فإذا لهم مكرٌ في آياتنا؟؛ أي: يسعَوْن بالباطل ليبطلوا به الحق. وقل الله أسرعُ مكراً؟: من المكرّ السيىء لا يحيق إلا بأهله؛ فمقصودهم منعكسٌ عليهم، ولم يم يحاري الله عليهم، ما يعملون، ويحميه الله عليهم، ولم يم يحازيهم الله عليه أوفر الجزاء.

الأُوْ الَذِى بُسَيْرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِ الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِبِم بِرِيج طَيَبَبَوَ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنَّوَا أَنَهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوُا اللَّه تُخْلِصِينَ لَهُ الذِينَ لَبِنَ أَبْجَيْتَنَا مِنْ هَاذِهِ لَنَكُونَتَ مِنَ الشَّكِرِينَ إلَّهُ الْمَعَةُمُ إِذَا هُمْ يَبْعُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ يَتَابَّهُا النَّاسُ إِنَمَا بَعْبَكُمْ عَلَى الشَّكِرِينَ إلَى المَتَا أَجَدَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْعُونَ فِي وَنُو الذَّيْنِ مَنْهُمُ الْحَقِي بِعَانِي النَّاسُ إِنَى هَاذِهِ لَنَكُونَتَ مِنَ الشَّكِرِينَ إِنَّهُمْ أَحَيط الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِي يَتَابَهُا النَّاسُ إِنَمَا بَعْبَكُمْ عَلَى الْنُسِكُمْ مَتَنَعَ الْحَيوْةِ الدَّبَا ثُمَ يَعْفُونَ فِي وَنُنْتَنِيعَكُمْ مِمَا كُنُعُرُ مَا لَهُ إِنَّاسُ إِنَى مَعْذِهِ لَيْ الْعَامَةُ مَنْتَى إِنَا اللَّهُ مُعْتُ إِنَّيْنَ مَنْ عَنْدَ الْعَالَيْ الْعَلَى الْتُنَا اللَّهُ مَعْنَ فَيْ الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقُولَةُ لَقَدَى اللَّهُ مُعَانِي الْعَنْ عَنْهُ إِنَا اللَّهُ إِنَى مُنْ عَنْ الْعَلَيْنُ أَنْهُ الْعَالَ اللَهُ مُعَلَيْنَ الْعَامَ الْعَالَةُ مُعْتَبَهُمُ الْعَنْهُ مِنْعَالَ اللَهُ مُعَامَةُ الْمَنْعَالَ مَعْلَى مَكَانَ مَنْتُولُ الْعَامَ الْحَيْ الْعَالُ مَعْلَى الْعَالَيْنَ مَا إِنَّا الْعَامَ إِنْتَعَامَ إِنَا مَنْ عَانِهُ الْتَعَامُ مِنَ مَا إِنَا الْعَالَيْنَ مُنْ الْعَالَةُ مُعْتَعَامُ إِنَّا الْأَصْ إِنَا اللَهُ مُعْتَى الْعَالَةُ الْتَعَامُ إِنَا مَا إِنْ الْعَنْ الْعَالَيْنَ الْعَالَيْنَ الْعَالَةُ الْعَامُ إِنَا الْعَالَةُ إِنَا الْنَاسُ إِنَا الْعَالَةُ مُنْ الْتَعَامَانِ الْعَامَانِ إِنْ الْعَالَةُ مُنْتَنِ مَا الْعَامَا الْعَامِ الْعَالَةِ مَا مَا إِنَا الْعَالَةُ مَالَةُ مَالَيْنَا الْعَامَةُ مَنْ الْعَالَةُ مَالَتَهُ الْحَالُ الْعَامِ مَا إِنَّا مَا الْعَالَةُ الْعَامُ الْعَالَ الْعَامِ مَالَةُ الْعَالَةُ مَعْنَا الْعَالَةُ مَالْنَا الْعَالَةُ مَا مِ الْعَامِ مُ مَالْكُنَا مِ الْعَالَةُ مَا مَا الْعَالُيْ الْعَامَانَ مَا إِنَا مَنْ الْعَامِ مِنْ الْعَالَةُ مَالَةُ الْعَالَةُ مَا الْعَا الْعَالَةُ مَالْتُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَنْعَا

**V**+**N** 

سورة يونس (٢٤)

وعرفوا أنه لا يُنجيهم من لهذه الشدَّة إلا الله وحده، فدعوه ﴿مخلصين له الدين﴾: ووعدوا من أنفسهم على وجه الإلزام، فقالوا: ﴿لئن أنجَيْنَنا من لهذه لنكوننَ من الشاكرينَ. فلما أنجاهم إذا هم يبغونَ في الأرض بغير الحقّ﴾؛ أي :نسوا تلك الشداة وذلك الدعاء وما ألزموه أنفسهم، فأشركوا بالله مَن اعترفوا أنه لا يُنجيهم من الشدائد ولا يدفع عنهم المضايق؛ فهلا أخلصوا لله العبادة في الرخاء كما أخلصوه في الشدة؟! ولكنَّ لهذا البغي يعود وَبالُه عليهم، ولهذا قال: ﴿يا أَيُّها الناس إنَّما بغيكم على أنفسكم متاعَ الحياة الدُنيا﴾؛ أي : غاية ما تؤمّلون ببغيكم وشرودكم عن الإخلاص لله أن تنالوا شيئاً من حُطام الدُنيا وجاهها النزر اليسير الذي سينقضي سريعاً ويمضي جميعاً ثم تنتقلون عنه بالرغم. ﴿ئم إلينا مرجِعُكمَهُ: في يوم القيامة، ﴿فننبَّئكم بما كنتُم تعملونَ» : وفي لهذا غايةُ التحذير لهم عن الاستمرار على عملهم.

﴿إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَبَوْةِ ٱلدَّنَيَا كَمَاتٍهِ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاتِهِ فَآخَلُطُ بِهِـ نَبَاتُ ٱلأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَنُدُ حَتَّى إِنَّا أَخَذَتِ ٱلأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَأَزَيَّنَتْ وَظَنَى أَهْلُهَآ أَنَّهُمْ فَندِرُون عَلَيْهَآ أَنَهُمْ النَّاسُ أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ بِٱلأَمْسُِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَنَفَكُرُنَ (شَاءً).

في (ب): «إراداتهم».

سورة يونس (٢٩ ـ ٢٦)

الدُّنيا سواء بسواء. ﴿كَذَلِكَ نفصًل الآياتَ﴾؛ أي: نبيِّنُها ونوضِّحها بتقريب المعاني إلى الأذهـان وضرب الأمثـال، ﴿لقـوم يـتفكَّرونَ﴾؛ أي: يُعْمِـلـونَ أفكـارهـم فيـما ينفعهم، وأما الغافل المعرضُ؛ فهٰذا لا تنفعه الآيات، ولا يزيلُ عنه الشكَّ البيانُ.

UR'ANIC THOUGHT

ولما ذكر الله حال الدُّنيا وحاصل نعيمها؛ شوَّق إلى الدار الباقية، فقال:

﴿وَالَقَدُ يَدْعُوٓا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَدِ وَيَهْدِى مَن يَشَلَهُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ٢ \$ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوَا الحُسْنَى وَزِيَهَادَةٌ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلَا ذِلَةٌ أَوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ لَلْمَنَةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ٢ % .

(٢٥) عمَّ تعالى عباده بالدعوة إلى دار السلام والحفَّ على ذٰلك والترغيب، وخصَّ بالهداية من شاء استخلاصه واصطفاءه؛ فهٰذا فضلُه وإحسانُه، والله يختصُّ برحمته من يشاء، وذٰلك عدلُه وحكمته، وليس لأحدِ عليه حُجَّةً بعد البيان والرسل، وسمى الله الجنة دار السلام لسلامتها من جميع الآفات والنقائص، وذٰلك لكمال نعيمها وتمامه وبقائه وحسنه من كلِّ وجه.

(٢٦) ولما دعا إلى دار السلام؛ كأن النفوس تشوَّقت إلى الأعمال الموجبة لها الموصلة إليها، فأخبر عنها بقوله: (للذين أحسنوا الحُسنى وزيادةً)؛ أي: للذين أحسنوا في عبادة الخالق، بأن عبدوه على وجه المراقبة والنصيحة في عبوديَّته، وقاموا بما قدروا عليه منها، وأحسنوا إلى عباد الله، بما يقدرون عليه من الإحسان القولي والفعلي: من بذل الإحسان المالي والإحسان البدني والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتعليم الجالين ونصيحة المعرضين وغير ذلك من ورف الإحسان والنهي من الإحسان وقاموا بما قدروا عليه منها، وأحسنوا إلى عباد الله، بما يقدرون عليه من الإحسان وقاموا بما قدروا عليه منها، وأحسنوا إلى عباد الله، بما يقدرون عليه من الإحسان وولي والنهي عن المعلي والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتعليم الجاهلين ونصيحة المعرضين وغير ذلك من وجوه البر والنهي عن المنكر وتعليم الجاهلين ونصيحة المعرضين وغير ذلك من وجوه البر وزيادة، والنهي عن المنكر وتعليم الحالي والمي وسماع كلامه، والهوز برضاه، والبهجة وزيادة، وليه ألها الكريم، وسماع كلامه ، والفوز برضاه، والبهجة وزيادة، وهي النظر إلى وجه الله الكريم، وسماع كلامه ، والفوز برضاه، والبهجة بقربه؛ ونا النفري والبوئي، والموز برضاه، والبه بقربه؛ ويه البيه، والموز برضاه، والبهجة بقربه؛ وليه أله الكريم، وسماع كلامه ، والفوز برضاه، والبهجة بقربه؛ فبهذا حصل لهم أعلى ما يتمنًاه المتمنُون، ويسأله السائلون.

ثم ذكر اندفاع المحذور عنهم، فقال: ﴿ولا يَرْهَقُ وجوهَهم قَتَرٌ ولا ذِلَّةَ﴾؛ أي: لا ينالهم مكروهٌ بوجه من الوجوه؛ لأنَّ المكروه إذا وقع بالإنسان؛ تبيئن ذٰلك في وجهه وتغيَّر وتكدَّر. وأما هُؤلاء؛ فكما قال الله<sup>(١)</sup> عنهم: ﴿تعرِفُ في وجوههم نَضْرَةَ النعيمَ»، أولئك أصحاب الجنة الملازمون لها هم فيها خالدون، لا يحولون، ولا يزولون، ولا يتغيَّرون.

(1) في (ب): «فَهُم كما قال الله».

<sup>FOR</sup> سورة يونسن (۲۷ تا ۲۹)

﴿وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّنِتَاتِ جَزَآهُ سَنِتَتِمَ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ مَّا لَهُم مِّنَ اللَّهِ مِنْ عَاصِهُ كَأَنَّمَاً أُغْشِبَت وُجُوهُهُمْ قِطَعًا مِّنَ الَيْلِ مُظْلِماً أَوْلَتَهِكَ أَصْحَنُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ٢

(٢٧) لما ذكر أصحاب الجنة؛ ذكر أصحاب النار، فذكر أن بضاعتهم التي اكتسبوها في الدنيا هي الأعمال السيِّئة المُسْخِطَة لله من أنواع الكفر والتَّكذيب وأصناف المعاصي، فجزاؤهم سيئة مثلها؛ أي: جزاء يسؤوهم بحسب ما عملوا من السيئات على اختلاف أحوالهم، فوترهَقُهم؟؛ أي: تغشاهم فذلَّةُ؟: في قلوبهم وخوفٌ من عذاب الله لا يدفعه عنهم دافعٌ ولا يعصِمُهم منه عاصمٌ، وتسري تلك الليئات على اختلاف أحوالهم، فوترهَقُهم؟؛ أي: تغشاهم فذلَّةُ؟: في قلوبهم وخوفٌ من عذاب الله لا يدفعه عنهم دافعٌ ولا يعصِمُهم منه عاصمٌ، وتسري تلك وخوفٌ من عذاب الله لا يدفعه عنهم دافعٌ ولا يعصِمُهم منه عاصمٌ، وتسري تلك الليئات على اختلاف أحوالهم، فوترهَقُهم؟؛ أي: تغشاهم فذلَّةُ؟: في قلوبهم وخوفٌ من عذاب الله لا يدفعه عنهم دافعٌ ولا يعصِمُهم منه عاصمٌ، وتسري تلك الندُلَة الباطنة إلى ظاهرهم، فتكون سواداً في وجوههم (<sup>(۱)</sup>. فكانَّما أغشِيَتُ وجوههم الندُلَة الباطنة إلى ظاهرهم، فتكون سواداً في وجوههم (<sup>(1)</sup>. فكانَّما أغشِيَتُ وجوههم الما الذُلَة الباطنة إلى ظاهرهم، فتكون سواداً في وجوههم (<sup>(1)</sup>. فكانَّما أغشِيَتُ وجوههم الما الذُلَة الباطنة إلى ظاهرهم، فتكون سواداً في وجوههم (<sup>(1)</sup>. فكانَّما أغشِيتَ وجوههم الفَرْمَة. وطعاً من الليل مظلماً أولئك أصحابُ النار هم فيها خالدونَ؟ فكم بين الفريقين من الفَرْق. ويا بُعْدَ ما بينهما من التفاوت! فوجوهُ يومئذ ناضرةً. إلى ربُها ناظرَةً الفرَقًا ويا بُعْدَ ما يومئذ عليها غَبَرَةً. ترهَقُها قَتَرةً أولئك هم الكفرة الفجرة؟.

﴿وَيَوْمَ خَشْدُهُمْ جَمِيمًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُوا مَكَانَكُمْ أَسْتُد وَشُرَكَآؤُكُمْ فَرَيَّلْنَا بَيْهُمْ وَقَالَ شُرَكَآؤُهُم مَّا كُنُمُ إِيَّانَا تَسْبُدُونَ ۞ فَكَفَى إِلَنَهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَّا عَن لَنَسْفِلِينَ ۞ هُنَاكَ تَبْلُوا كُلُ نَفْسٍ مَّآ أَسْلَفَتْ وَرُدُّوَا إِلَى اللَّهِ مَوْلَىٰهُمُ ٱلحَقِّ وَصَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ۞ ﴾.

(٢٨) يقول تعالى: ﴿ويوم نَحْشُرُهم جميعاً؟ أي: نجمع جميع الخلائق لميعاد يوم معلوم، ونحضرُ المشركين وما كانوا يعبدون من دون الله، ﴿ثم نقولُ للذين أشركوا مكانكم أنتم وشركاؤكم؟ أي: الْزَمُوا مكانكم ليقعَ التَّحاكمُ والفَضلُ بينكم وبينهم، ﴿فَرَيَّلْنا بينَهم؟ أي: فرَّقنا بينهم بالبعد البدني والقلبي، فحصلت<sup>(٢)</sup> بينهم العداوةُ الشديدةُ بعد أن بَذَلوا لهم في الدُّنيا خالص المحبَّة وصفو الوداد، فانقلبت تلك المحبَّة والولاية بغضاً وعداوة. وتبرأ شركاؤهم منهم وقالوا: ﴿ما كنتُم إيَّانا تعيدونَ؟: فإننا ننزُه الله أن يكون له شريكُ أو نديدٌ.

٢٩٩ فكفى بالله شهيداً بيننا وبينكم إن كُنًا عن عبادتكم لَغافلين؟ ما

(٢) في (ب): اوحصلت.

(١) في (ب): «الوجوه».

٧٠٨

سورة يونس (۳۰ ـ ۳۱)

أمرناكم بها ولا دعوناكم لذلك، وإنما عبدتم من دعاكم إلى ذلك، وهو الشيطان؛ كما قال تعالى: ﴿ألم أغْهَدُ إليكم يا بني آدمَ أن لا تعبُدوا الشيطان إنَّه لكم عدوً مبينَّه، وقال: ﴿ويومَ يحشُرُهم جميعاً ثم يقولُ للملائكة أهؤلاء إيَّاكم كانوا يعبدُونَ. قالوا سبحانَكَ أنت وَلِيُنا من دونِهِم بل كانوا يعبُدونَ الجِنَّ أكثرُهُم بهم مؤمنونَه: فالملائكة الكرام والأنبياء والأولياء ونحوهم يتبرؤون ممَّن عبدهم يوم القيامة، ويتنصَّلون من دعائهم إياهم إلى عبادتهم، وهم الصادقون البارُون في ذلك.

﴿ ٣﴾ فحينئذ يتحسَّر المشركون حسرة لا يمكن وصفها، ويعلمون مقدار ما قدَّموا من الأعمال وما أسلفوا من رديء الخصال، ويتبيئن لهم يومئذ أنهم كانوا كاذبين، وأنهم مفترون على الله، قد ضلَّت عبادتهم واضمحلَّت معبوداتهم وتقطَّعت بهم الأسباب والوسائل، ولهذا قال: ﴿هنالكَ﴾؛ أي: في ذٰلك اليوم، ﴿تَبْلُو كُلُّ نفس ما أسلفتَ﴾: أي: تتفقَّد أعمالها وكسبها وتتبعه بالجزاء وتجازى بحسبه إن خيراً فخيرٌ وإن شرًّا فشرٌ، ﴿وضلَّ عنهم ما كانوا يفترونَ﴾: من قولهم بصحَّة ما هم عليه من الشرك، وأنَّ ما يعبدون من دون الله تنفعهم، وتدفع عنهم العذاب.

وَقُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَالأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَمَن يُحْرُجُ الْحَقَّ مِنَ الْمَتِيَتِ وَيُحْرُجُ الْمَتِيَتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الأَمَنُ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ () فَلَالِكُرُ اللَّهُ رَبِّكُرُ الْحَتَّى فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِي إِلَا الضَّلَالُ فَأَنَى تُشْرَقُونَ () كَذَلِكَ حَقَّت كَلِمَتُ رَبِّكُ فَلَ فَسَقُوْا أَنَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ () ﴾ .

﴿٣١﴾ أي: قل لهؤلاء الذين أشركوا بالله ما لم ينزُل به سلطاناً محتجًا عليهم بما أقرُوا به من توحيد الرُبوبية على ما أنكروه من توحيد الإلهية: ﴿قُلْ من يرزُقكم من السماء والأرض؟: بإنزال الأرزاق من السماء وإخراج أنواعها من الأرض وتيسير أسبابها فيها. ﴿أم من يملِكُ السمع والأبصار؟؛ أي: من هو الذي خلقهما وهو مالكهما؟ وخصَّهما بالذكر من باب التنبيه على المفضول بالفاضل، ولكمال شرفهما ونفعهما. ﴿ومن يُخْرِجُ الحيَّ من الميّت؟؛ كإخراج أنواع الأسجار والنبات من الحبوب والنَّوى، وإخراج المؤمن من الكافر، والطائر من البيضة... ونحو ذلك، ﴿ويخرِجُ الميّت؟ : عكس هٰذه المذكورات. ﴿ومن يدبَر الأمرَ؟ في العالم العلويَّ والسفليِّ، وهٰذا شاملٌ لجميع أنواع التدابير الإلهيَّة؛ فإنك إذا سألتهم عن ذلك؛ ﴿فسيقولونَ اللَهُ؟: لأنهم يعترفون بجميع ذلك، وأنَّ الله لا

شريك له في شيء من المذكورات، ﴿فقل﴾ لهم إلزاماً بالحجّّة: ﴿أفلا تتَّقونَ﴾: الله فتُخلِصون له العبادة وحدَه لا شريك له، وتخلَعون ما تعبدُون من دونِهِ من الأنداد والأوثان.

سورة يونس (۳۲ ـ ۳٤)

(٣٢) فوذلكم (الذي وصف نفسه بما وصفها به والله ربّكم ) أي : المألوه المعبود المحمود المربّي جميع الخلق بالنّعم، وهو والحقّ فماذا بعد الحقّ إلا الضلال) : فإنه تعالى المنفرد بالخلق والتدبير لجميع الأشياء، الذي ما بالعباد من نعمة إلا منه، ولا يأتي بالحسنات إلا هو، ولا يدفع السيئات إلا هو، ذو الأسماء نعمة إلا منه، ولا يأتي بالحسنات إلا هو، ولا يدفع السيئات إلا هو، ذو الأسماء الحسنى والصفات الكامة العظيمة والجلال والإكرام. ﴿فَأَنَى تُصْرَفُونَ بعد العق عادة بعد الحق ألا مماء نعمة إلا منه، ولا يأتي بالحسنات إلا هو، ولا يدفع السيئات إلا هو، ذو الأسماء الحسنى والصفات الكاملة العظيمة والجلال والإكرام. ﴿فَأَنَى تُصْرَفُونَ ما بالعباد من من هذا ومن منه، ولا منه، ولا يأتي بالحسنات إلا هو، ولا يدفع السيئات إلا هو، عانه عادة ألامماء الحسنى والصفات الكاملة العظيمة والجلال والإكرام. ﴿فَأَنَى تُصْرَفُونَ النّي عانية من عبادة من عبادة من منه، ولا يون بالخلي ليس له من وجوده إلا العدم ولا يملك لنفسه نفعاً من هذا وصفُه إلى عبادة الذي ليس له من وجوده إلا العدم ولا يملك مثقال ذرة، ولا شركة ولا ضربي المركة من الملك مثقال ذرة، ولا شركة المركة المركة منه بنه من الملك مثقال ذرة، ولا شركة له بوجه من الوجوه، ولا يشفع عند الله إلا بإذنه.

(٣٣) فتبًا لمن أشرك به، وويحاً لمن كفر به؛ لقد عَدِموا عقولَهم بعد أن عَدِموا أديانهم، بل فقدوا دنياهم وأخراهم، ولهذا قال تعالى عنهم: (كذلك حقَّت كلمةُ ربِّك على الذين فَسَقوا أنَّهم لا يؤمنون): بعد أن<sup>(١)</sup> أراهم الله من الآيات البينات والبراهين النيرات ما فيه عبرةً لأولي الألباب وموعظةً للمتَّقين وهدى للعالمين.

فَقُلْ هَلْ مِن شُرَكَابَهِكُمْ مَن بَبْدَقُا المَلَنَى نُمَّ بِمِيدُهُمْ فَلِ اللَّهُ بِمَبْدَقُا المُلَلَى ثُمَ يُمِيدُهُمْ مَاَنَ نُؤَقَكُونَ (3) قُلْ هَلْ مِن شُرَكَابِكُمْ مَن يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ قُلِ اللَّهُ يَهْدِى اللَّحَقِّ أَفَسَ يَهْدِى إِلَى يُنَبَعَ أَمَن لَا يَهِذِى إِلَا أَن يُهْدَى فَمَا لَكُو كَيْفَ تَحَكُمُونَ (3) وَمَا يَنَبِعُ أَكْفَرُهُمْ إِلَا طَنًا إِنَّ الطَّنَ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِ شَيَتًا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ مِمَا يَعْدَوْنَ (3) ﴾.

﴿٣٤﴾ يقول تعالى مبيِّناً عجز آلهة المشركين وعدم اتصافها بما يوجب اتخاذها آلهةً مع الله: ﴿قُلْ هُلْ مِنْ شُركائِكُم مَن يَبْدَأ الخلقَ﴾؛ أي: يبتديه، ﴿ثم يُعيدهُ»: وهذا استفهامٌ بمعنى النفي والتقرير؛ أي: ما منهم أحدٌ يبدأ الخلق ثم يعيدُه، وهي أضعف من ذلك وأعجزُ، ﴿قُلْ اللّه يبدأ الخَلْق ثم يُعيدهُ»: من غير مشاركٍ ولا معاونٍ له على ذلك. ﴿فَأَنَى تَوْفَكُونَ﴾؛ أي: تصرفون وتُحرفون عن عبادة المنفرد

في (ب): «يَعْدَما».



سورة يونس (۳۵ ـ ۳۷)

بالابتداء والإعادة إلى عبادة مَنْ لا يَخْلُقُ شيئاً وهم يُخْلَقون.

﴿ ٣٥ ﴿ قُلْ هُلْ مَنْ شُرِكَائِكُمْ مَنْ يَهْدِي إلى الحقِّ : ببيانه وإرشاده أو بإلهامه وتوفيقه، ﴿ قُلْ اللَّهُ : وحده ﴿ يَهَدِي ٤ : إلى الحقّ بالأدلَّة والبراهين وبالإلهام والتوفيق والإعانة إلى سلوك أقوم طريق. ﴿ أَمَنْ لا يَهِدِي ٤ : أي : لا يهتدي ﴿ إلَّا أَنْ يُهْدى ٤ : لعدم علمه ولضلاله، وهي شركاؤهم التي لا تهدي ولا تهتدي إلا أن تُهدى. ﴿ فما لكم كيف تحكمون ٤ : أي : أيُّ شيء جعلكم تحكمون هٰذا الحكم الباطل بصحة عبادة أحدٍ مع الله بعد ظهور الحجة والبرهان أنه لا يستحقُّ العبادة إلا الله وحدَه؟! فإذا تبينَ أنه ليس في آلهتهم التي يعبُدون مع الله أوصاف معنويًّة ولا أوصاف فعليَّة تقتضي أن تُعبد مع الله، بل هي متَّصفة بالنقائص الموجبة لبطلان إلهيَّتها؛ فلايً شيء جُعِلتْ مع الله آلهة؟!

(٣٦) فالجواب: إنّ لهذا من تزيين الشيطان للإنسان أقبح البهتان وأضل الضلال، حتى اعتقد ذلك، وألفه، وظنَّه حقًّا وهو لا شي، ولهذا قال: ﴿وما يتَّبعُ الذين يدعون من دون الله شركاء؟؛ أي: ما يتبعون في الحقيقة شركاء لله؛ فإنه ليس لله شريكُ أصلاً عقلاً ولا نقلاً، وإنَّما يتَّبِعون الظَّنَّ، و ﴿ إنَّ الظنَّ لا يغني من الحقِّ شيئا؟: فسمَّوها آلهة وعبدوها مع الله؛ ﴿إن هي إلا أسماء سمَّيْتموها أنتم وآباؤكم ما أنزلَ الله بها من سلطانٍ؟. ﴿ إنَّ الله عليمَ بما يفعلون؟: وسيجازيهم على ذٰلك بالعقوبة البليغة.

(٣٧) يقول تعالى: ﴿وما كان هٰذا القرآن أن يُفْتَرى من دون الله؛ أي: غير ممكن ولا متصوَّر أن يُفترى هذا القرآن على الله [تعالى]؛ لأنه الكتابُ العظيم، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيلُ من حكيم حميدٍ، وهو الكتاب الذي لو اجتمعت الإنسُ والجنُّ على أن يأتوا بمثله لا يأتون بمثله ولو كان

اسورة يونس (۳۸ ـ ۳۹)

بعضُهم لبعض ظهيراً، وهو الكتاب<sup>(١)</sup> الذي تكلَّم به ربُّ العالمين؛ فكيف يقدِرُ أحدَّ من الخلق أن يتكلم بمثله أو بما يقاربه والكلام تابع لعظمة المتكلم ووصفه؟!! فإن كان أحدّ يماثل الله في عظمتِهِ وأوصاف كمالِهِ؛ أمكن أن يأتي بمثل هذا القرآن، ولو تنزَّلنا على الفرض والتقدير، فتقوَّله أحدَّ على ربَّ العالمين؛ لعاجله بالعقوبة وبادره بالنَّكال.

ولَكُنَّ اللَّه أنزل لهذا الكتاب رحمةً للعالمين وحجَّةً على العباد أجمعين، أنزله (تصديقَ الذي بين يديه): من كتب اللَّه السماوية؛ بأن وافَقَها وصدَّقها بما شهدت به وبشَّرت بنزوله، فوقع كما أخبرت، (وتفصيلَ الكتاب): للحلال والحرام والأحكام الدينيَّة والقدريَّة والإخبارات الصادقة. (لا ريبَ فيه من ربَ العالمين)؛ أي: لا شكَّ ولا مِريَةَ فيه بوجهٍ من الوجوه، بل هو الحقُّ اليقين، تنزيلُ من ربً العالمين، الذي ربَّى جميع الخلق بنعمه، ومن أعظم أنواع تربيته أن أنزلَ عليهم لهذا الكتاب الذي فيه مصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة، المشتمل على مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال.

(٣٨﴾ ﴿أُم يقولونَ؟؛ أي: المكذَّبون به عناداً وبغياً: ﴿افتراهَ؟: محمدٌ على اللّه واختلقه، ﴿قُلَ؟: لهم ملزماً لهم بشيء، إن قدروا عليه؛ أمكن ما ادَّعوه، وإلَّا كان قولهم باطلاً: ﴿فأتوا بسورةٍ مثلِهِ وادْعوا مَنِ استطعتُم من دون اللّه إن كنتُم صادقينَ»: يعاونكم على الإتيان بسورةٍ مثله، وهذا محالٌ، ولو كان ممكناً؛ لادَّعوا قدرتهم على ذٰلك، ولأتوا بمثله، ولكن لما بانَ عجزُهم؛ تبيَّن أن ما قالوه باطلٌ، لا حظٌ له من الحجة.

(٣٩) والذي حملهم على التكذيب بالقرآن المشتمل على الحقّ الذي لا حقّ فوقه أنّهم لم يحيطوا به علماً؛ فلو أحاطوا به علماً وفهموه حقَّ فهمهِ؛ لأذعنوا بالتصديق به، وكذلك إلى الآن لم يأتهم تأويلُهُ الذي وعدهم أن يُنزِلَ بهم العذابَ، ويُحِلَّ بهم النّكالَ، وهذا التكذيب الصادرُ منهم من جنس تكذيب مَن قَبْلِهم، ولهذا قال: (كذلك كذَّب الذين من قبلهم فانظُر كيف كان عاقبةُ الظالمينَ؟ : وهو الهلاك الذي لم يبقِ منهم أحداً؛ فليحذر هؤلاء أن يستمرُّوا على تكذيبهم، فيحلَّ بهم ما أحلَّ<sup>(۲)</sup> بالأمم المكذبين والقرون المهلكين.

(٢) فى (ب): «حَل».



سورة يونس (٤٠ ـ ٤٣)

وفي لهذا دليلٌ على التثبَّت في الأمور، وأنه لا ينبغي للإنسان أن يبادِرَ بقَبول شيء أو ردَّه قبل أن يحيطَ به علماً.

٤٠٤ ﴿ ومنهم مَن يؤمنُ به ؟ أي: بالقرآن وما جاء به، ﴿ ومنهم من لا يؤمنُ به ؟ ومنهم من لا يؤمنُ به ؟ ومن أعلم بالمفسدين؟ وهم الذين لا يؤمنون به على وجه الظُلم والعناد والفساد، فسيجازيهم على فسادهم بأشدُ العذاب.

٤١﴾ ﴿وإن كَذَّبُوكَ»: فاستمرَّ على دعوتك، وليس عليك من حسابهم من شيء، وما من حسابِكَ عليهم من شيء، لكلُّ عمله. ﴿فقل لي عملي ولكم عمُلكم أنتم بريئون مما أعملُ وأنا بريٌ مما تعملون»؛ كما قال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صالحاً فلنفسِهِ ومن أساء فَعَلَيْها».

وَمِعْهُم مَّن يَسْتَيَعُونَ إِلَيْكُ أَفَأَتَ تُسْيِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَنْظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهْدِعِ الْعُمْى وَلَوْ كَانُواْ لَا يُبْقِرُونَ ۞ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئَا وَلَنكِنَّ النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞ ﴾.

٤٢﴾ يخبر تعالى عن بعض المكذّبين للرسول ولما جاء به: ﴿وَ إِنَّ ﴿منهم مَن يستمعونَ : إلى النبيَّ قَتْ وقت قراءته للوحي، لا على وجه الاسترشاد، بل على وجه التفرُّج والتكذيب وتطلُّب<sup>(۱)</sup> العثرات، وهذا استماعٌ غير نافع ولا مجد على أهله خيراً، لا جرم انسدً عليهم باب التوفيق وحرموا من فائدة الاستماع، ولهذا قال: ﴿أَفَانَت تُسْمِعُ الصَّمَ ولو كانوا لا يعقلونَ»: وهذا الاستفهام<sup>(۲)</sup> بمعنى ولهذا قال: ﴿أَفَانَت تُسْمِعُ الصَّمَ ولو كانوا لا يعقلونَ»: وهذا الاستفهام<sup>(۲)</sup> بمعنى ونهذا قال: ﴿أَفَانَت تُسْمِعُ الصَّمَ ولو كانوا لا يعقلونَ»: وهذا الاستفهام<sup>(۲)</sup> بمعنى ولهذا قال: ﴿أَفَانَت تُسْمِعُ الصَّمَ ولو كانوا لا يعقلونَ»: وهذا الاستفهام<sup>(۲)</sup> بمعنى ولهذا قال: ﴿أَفَانَت تُسْمِعُ الصَّمَ ولو كانوا لا يعقلونَ»: وهذا الاستفهام<sup>(۲)</sup> بمعنى ولهذا قال: فأفانَت تُسْمِعُ الصَّمَ ولو كانوا لا يعقلونَه وحرموا من فائدة الاستماع، يعنى النفي المتقرر؛ أي: لا تُسمع الصمَ الذين لا يستمعون القول ولو جهرتَ به، وخصوصاً إذا كان عقلُهم معدوماً؛ فإذا كان من المحال إسماع الأصمَ الذي لا يستمعون القول ولو بهرتَ به، وخصوصاً إذا كان عقلُهم معدوماً؛ فإذا كان من المحال إسماع الأصمَ الذي لا يعقل للكلام؛ فهؤلاء المكذَّبون كذلك ممتنعٌ إسماعك إيَّاهم إسماعاً ينتفعون به، وأما سماع<sup>(۲)</sup> الحجة؛ فقد سمعوا ما تقومُ عليهم به حجَّة الله البالغة؛ فهذا طريق وأما سماع<sup>(۲)</sup> الحجة معليهم، وهو طريق المسموعات المتعلُّقة بالخبر.

٤٣٦ ثم ذكر انسداد الطريق الثاني، وهو طريق النظر فقال: ﴿ومنهم من ينظرُ إليك؟: فلا يفيدُه نظرُه إليك، ولا سَبَرَ أحوالك شيئاً فكما أنَّك لا تهدي العمي

- (۱) في (ب): «وتنطلُب».
   (۲) في (ب): «وهذا استفهام».
  - (٣) في (ب): "إسماع".

This file was downloaded from QuranicThought.com

ولو كانوا لا يبصرون؛ فكذلك لا تهدي لهؤلاء؛ فإذا فسدت عقولُهم وأسماعهم وأبـصـارهـم التي هي الطرق الموصلة إلى العلم ومعرفة الحقائق؛ فأين الطريق الموصل لهم إلى الحق؟!

FOR QUR'A سورة يونس (٤٤ ــ ٤٧).

ودلَّ قوله: ﴿ومنهم من ينظُرُ إليكَ...﴾ الآية: أن النظر إلى حالة النبيُ ﷺ وهديه وأخلاقه وأعماله وما يدعو إليه من أعظم الأدلَّة على صدقه وصحَّة ما جاءً به، وأنَّه يكفي البصير عن غيره من الأدلة.

٤٤﴾ وقوله: ﴿إِنَّ الله لا يظلِمُ الناس شيئاً»: فلا يزيدُ في سيِّناتهم ولا يَنْقُص من حسناتهم، ﴿ولَحَنَّ الناس أنفسهم يَظْلِمونَ»: يجيئهم الحقُّ قلا يقبلونه، فيعاقِبُهم الله بعد ذلك بالطبع على قلوبهم، والختم على أسماعهم وأبصارهم.

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَأَن لَمْ يَلْبَـثُوًا إِلَا سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَبُوا بِلِقَامِالله وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ٢٠٠٠

٤٥% يخبر تعالى عن سرعة انقضاء الدنيا، وأن الله تعالى إذا حشر الناس وجمعهم ليوم لا ريب فيه كأنَّهم ما لبثوا إلا ساعةً من نهار، وكأنَّه ما مرَّ عليهم نعيمٌ ولا بؤسٌ، وهم يتعارفون بينهم كحالهم في الدنيا؛ ففي لهذا اليوم يربح المتَّقون، ويخسر ﴿الذين كذَّبوا بلقاء الله وما كانوا مهتدين﴾ إلى الصراط المستقيم والدين القويم حيث فاتهم النعيمُ، واستحقُّوا دخول النار.

﴿وَلِمَا نُرِيَتَكَ بَعْضَ ٱلَذِى نَوَلَاُمُ أَوَ نَنَوَقَيَّنَكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمَ ثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ ﴿13﴾ أي: لا تحزن أيها الرسول على لهوَلاء المكذّبين، ولا تستعجل لهم؛ فإنهم لا بدَّ أن يصيبهم الذي نَعِدُهم من العذاب: إما في الدنيا فتراه بعينك وتَقَرُ به نفسُك، وإما في الآخرة بعد الوفاء؛ فإنَّ مرجِعَهم إلى الله، وسينبَّنهم بما كانوا يعملون أحصاهُ [الله] ونسوهُ، والله على كلِّ شيءٍ شهيدٌ؛ ففيه الوعيد الشديد لهم والتسلية للرسول الذي كذَبه قومُه وعاندوه.

﴿وَلِحُكْلِ أَتَمَةٍ رََسُولُ فَإِذَا جَمَةَ رَسُولُهُمْ قَضِى بَبَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﷺ مَتَى هَاذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُد صَدِفِينَ ۞ قُل لَا أَمَلِكُ لِنَفْسِى صَرَّرَ وَلَا نَفَعًا إِلَا مَا شَاتَه اللَّهُ لِكُلِ أُمَنَهِ أَجَلُ إِذَا جَاتَه أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَعْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْلِعُونَ ۞ ﴾.

٤٧﴾ يقول تعالى: ﴿وَلَكُلُ أُمَةٍ؟: من الأمم الماضية ﴿رسولٌ»: يدعوهم إلى

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة يونس (٤٨ ـ ٥١)

توحيد الله ودينه. فإذا جاءهم ﴿رسولُهم﴾ بالآيات؛ صدَّقه بعضُهم وكنَّبه آخرون، فيقضي الله بينَهم بالقسط بنجاة المؤمنين وإهلاك المكذبين. ﴿وهم لا يُظْلَمونَ﴾: بأن يعذَّبوا قبل إرسال الرسول وبيان الحجَّة، أو يعذَّبوا بغير جرمهم.

٤٨ ـ ٤٩ فليحذر المكذّبون لك من مشابهة الأمم المهلكين فيحلَّ بهم ما حلَّ بأولتْك ولا يستبطئوا العقوبة ويقولوا: ﴿متى لهذا الوعدُ إن كنتُم صادقينَ﴾: فإنَّ لهذا ظلمٌ منهم؛ حيث طَلَبوه من النبي ﷺ؛ فإنه ليس له من الأمر شيءٌ، وإنما عليه البلاغ والبيان للناس، وأما حسابُهم وإنزال العذاب عليهم؛ فمن الله تعالى، يُنزَّلُ<sup>(١)</sup> عليهم إذا خليم ما أوليان للناس، وأما حسابُهم وإنزال العذاب عليهم؛ فمن الله تعالى، يُنزَّلُ<sup>(١)</sup> عليهم إذا جاء الأجل الذي أجله فيه والوقت الذي قدّره في الله تعالى، يُنزَّلُ<sup>(١)</sup> عليهم إذا جاء الأجل الذي أجَّله فيه والوقت الذي قدَّره فيه الموافقُ لحكمته الإليهية؛ فإذا جاء ذلك الوقت؛ لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون. فليحذر عليهم الموافقُ لحكمته الإليهية؛ فإذا بن من النبي أنهم منهم الأمر شيءًا عليه عليهم إذا جاء الأجل الذي أجَله فيه والوقت الذي قدَّره فيه الموافقُ لحكمته عليهم إذا جاء ذلك الوقت؛ لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون. فليحذر المكذّبون من المجرمين. ولهذا قال:

فَقُلْ أَرَمَّ بَشَرٌ إِنْ أَنَسْكُمْ عَذَائِةٍ بَبَنْنًا أَوْ نَهَارًا مَّاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنْهُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ أَنْمُرَ إِذَا مَا وَقَعَ مَامَنْتُمْ بِدٍيَّ يَآلَئَنَ وَقَدْ كُنُمُ بِهِ. تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ فَمَّ قِيلَ لِلَذِينَ طَلَعُوا ذُوقُوا عَذَابَ الْخُلُدِ هَلَ تُجَرَّوْنَ إِلَا بِمَا كُنُمُ تَكْسِبُونَ ﴾ .

﴿٥٠﴾ يقول تعالى: ﴿قُلْ أَرأَيتُم إِن أَتَاكُم عَذَابُه بِياتًا﴾: وقت نومكم بالليل، ﴿أو نهاراً﴾: في وقت غفلتكم، ﴿ماذا يَسْتَعْجِلُ منه المجرمون﴾؛ أي: أيَّ بشارة استعجلوا بها، وأيَّ عقاب ابتدروه؟

﴿٥٩﴾ ﴿أَنُمَ إذا ما وقع آمنتُم به؟: فإنه لا ينفع الإيمان حين حلول عذاب الله، ويقال لهم توبيخاً وعتاباً في تلك الحال التي زعموا أنهم يؤمنون: ﴿آلآن؟: تؤمنون في حال الشدَّة والمشقَّة، ﴿وقد كنتُم به تستعجلونَ؟: فإنَّ سنة الله في عباده أنه يعتبهم إذا استعتبوه قبل وقوع العذاب؛ فإذا وقع العذابُ؛ لا ينفع نفساً إيمانُها؛ كما قال تعالى عن فرعون لما أدركه الغرق: ﴿قالَ آمنتُ أَنَّه لا إلٰه إلاّ الذي آمنت به بنو قال تعالى عن فرعون لما أيمان منه الما أيمانُها؛ كما قال تعالى عن فرعون لما أدركه الغرق: ﴿قالَ آمنتُ أَنَّه لا إلٰه إلاّ الذي آمنت به بنو قال تعالى عن فرعون لما أدركه الغرق: ﴿قالَ آمنتُ أَنَّه لا إلٰه إلاّ الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمينَ؟، وأنَّه يُقال له: ﴿آلآن وقد عصيتَ قبلُ وكنت من أمفسدينَ؟، وقال عنه أيمانُهم لما رأوا بأسنا سُنَةً الله التي قد خلَتْ في عباده أنه أنه له إلَّه إلاّ الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمينَ؟، وأنَّه يُقال له: ﴿آلآن وقد عصيتَ قبلُ وكنت من خلي منه الما أدركه الغرق أنه أيمانُهم لما رأوا بأسنا سُنَةً الله التي قد خلَتْ في عباده أنه في عباده أنه من أنه لا إلٰه إلاّ الذي أمنت ما أمفسدين؟، وقال قال أمنتُ أنه لا إلٰه إلاّ الذي أمنت ما أمفسدين؟، وقال من ألمان النه أمن أنه ما أدركه الغرق: ﴿قالَ أمنتُ أنَه لا إلٰه إلاّ الذي أمنت ما أمفسدين؟، وقال من المسلمينَة إذا من وأنه يُقال له: ﴿آلآن وقد عصيتَ قبلُ وكنت من ألمفسدين؟، وقال عالى أنه أنه أما أوقع آمنتُم به آلآنَ؟، تدعون الإيمان أنه أذا ما وقع آمنتُم به آلآنَ؟، الله التي أذ ألما منه أمنتُم به آلآنَ؟

في (ب): "يُنزُله".

(٢) في (ب): «تُدْعونَ للإيمان».

FOR QURĂNIC THOU سورة يونس (٥٢ - ٥٥)

﴿وقد كنتُم به تستعجلونَ»: فلمذا ما عملت أيديكم، ولهذا ما استعجلتُم به. ﴿ ٢٥﴾ ﴿ثم قيل للذين ظلمواَ»: حين يوفون أعمالهم يوم القيامة: ﴿ ذوقوا عذابَ الخُلْدِه؛ أي: العذاب الذي تخلدون فيه، ولا يَفْتُرُ عنكم ساعة. ﴿هل تُجْزَوْنَ إِلا بِما كنتُم تكسِبونَ»: من الكفر والتكذيب والمعاصي.

﴿ وَيَسْتَنْبِئُوْنَكَ أَحَقُّ هُوَّ قُلْ إِى وَرَبَتِ إِنَّهُم لَحَقٌّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ۞ وَلَوَ أَنَ لِكُلِ نَفْسِ طْلَمَتْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ لَاَقْنَدَتْ بِهُ وَأَسَرُوا النَّدَامَةَ لَمَا رَأَوُا ٱلْعَذَابَّ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلقِسْطُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ أَلَا إِنَّ لِنَهِ مَا فِي ٱلسَّمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضُ أَلَا إِنَّ وَعْدَ ٱللَهِ حَتُّ وَلَكَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ هُوَ يُحْيِ وَيُعِيتُ وَإِلَيْهِ تُوَحَعُونَ ۞ ﴾.

(٥٣) يقول تعالى لنبيته على: ﴿ويستنبئونك أحقَّ هوه؛ أي: يستخبرك المكذَّبون على وجه التعتُّ والعناد لا على وجه التبيئ والاسترشاد<sup>(١)</sup>. ﴿أحقَّ هوه؛ أي: أصحيح حشر العباد وبعثهم بعد موتهم ليوم المعاد وجزاء العباد بعوه؛ أي: أصحيح حشر العباد وبعثهم بعد موتهم ليوم المعاد وجزاء العباد بأعمالهم إن خيراً فخيرٌ وإن شرًّا فشرًّ؟ ﴿قلَّ : لهم مقسماً على صحَّته مستدلاً عليه بالدليل الواضح والبرهان: ﴿إي ورَبِّي إنَّه لحقَّه: لا مِرْيَة فيه ولا شبه على موتهم ليوم المعاد وجزاء العباد بأعمالهم إن خيراً فخيرٌ وإن شرًّا فشرًّ؟ ﴿قلَّ : لهم مقسماً على صحَّته مستدلاً عليه بالدليل الواضح والبرهان: ﴿إي ورَبِّي إنَّه لحقَّه: لا مِرْيَة فيه ولا شبهة تعتريه، في أنه معتماً على صحَته مستدلاً عليه بالدليل الواضح والبرهان: إي مربع أله أن يبعثكم في فكما ابتدأ خلقكم ولم تكونوا شيئاً؛ كذلك يعيدكم مرَّة أخرى ليجازيكم بأعمالكم.

٤٥% ﴿ وَ إذا كانت القيامة، فلو ﴿ أَنَّ لَكُلِّ نفس ظلمتُ : بالكفر والمعاصي جميع ﴿ ما في الأرض : من ذهب وفضَّة وغيرهما؛ لتفتدي به من عذاب الله، ﴿ لافتدت به : ولما نَفَعَها ذلك، وإنما النفع والضُرُّ والثواب والعقاب على الأعمال الصالحة والسيئة، ﴿ وأُسرُوا ﴾ : أي: الذين ظلموا، ﴿ الندامة لما رأوا العذابَ : ندموا على ما قدَّموا ولات حين مناص، ﴿ وقُضِيَ بينهم بالقِسْطِ ﴾ : أي: العدل التامُ الذي لا ظلم ولا خلم ولا خلم من عالي العداب الله، الما يتفتدي به من عداب الله، أو النواب والعقاب على الأعمال أو الصالحة والسيئة، ﴿ وأُسرُوا ﴾ : أي الذين ظلموا، ﴿ الندامة لما رأوا العذابَ الله الصالحة والسيئة، ﴿ وأُسرُوا ﴾ : أي الذين ظلموا، ﴿ الندامة لما رأوا العذابَ الله الما له النام النام النام النام والعلم ولا جور فيه بوجه من الوجوه.

٥٥% ﴿ أَلا إِن لَمَه ما في السموات والأرض؟: يحكم فيهم بحكمه الديني والقَدَري، وسيحكم فيهم بحكمه الديني والقَدَري، وسيحكم فيهم بحكمه الجزائي، ولهذا قال: ﴿ أَلا إِنَّ وَعَدَ اللَّه حَقَّ وَنَكُنَ أَكْثَرُهُم لا يعلمون؟: فلذلك لا يستعدُون للقاء الله، بل ربَّما لم يؤمنوا به، وقد تواترت عليه الأدلَّة القطعيَّة والبراهين النقليَّة والعقليَّة.

(١) في (ب): «والرُّشاد».



سورة يونس (٥٦ ـ ٥٨)

٥٦ هو يُحيي ويُميتُ ؛ أي: هو المتصرّف بالإحياء والإماتة وسائر أنواع التدابير<sup>(۱)</sup> لا شريك له في ذلك. ﴿وإليه تُرجعونَ : يوم القيامة، فيجازيكم بأعمالكم خيرها وشرّها.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّامُ قَدْ جَآءَتْكُم مَّوْعِظَةٌ مِن رَّنِكُمْ وَشِفَآءٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ٢٠ قُلْ بِفَضْلِ ٱللَهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلَيْفَرَحُوا هُوَ خَبْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ٢٠ ﴾.

(٥٧) يقول تعالى مرغًباً للخلقِ في الإقبال على لهذا الكتاب الكريم بذكر أوصافه الحسنة الضروريَّة للعباد فقال: فيا أيُّها الناس قد جاءتكم موعظةٌ من ربَّكم ﴾؛ أي: تعظكم وتنذركم عن الأعمال الموجبة لسخط الله، المقتضية لعقابه، وتحذَّركم عنها ببيان آثارها ومفاسدها، فوشفاء لما في الصدور ﴾: وهو لهذا القرآن، شفاء لما في الصدور من أمراض الشهوات الصَّادة عن الانقياد للشرع، وأمراض الشُّبهات القادحة في العلم اليقينيَّ؛ فإنَّ ما فيه من المواعظ والترغيب والترهيب والوعد والوعيد مما يوجب للعبد الرغبة والرهبة، وإذا وُجِدَتْ فيه الرغبة في الخير والرَّهبة عن الشرُ ونمتا على تكرُّر ما يرد إليها من معاني القرآن؛ أوجب في الخير والرَّهبة عن الشرُ ونمتا على تكرُّر ما يرد إليها من معاني القرآن؛ أوجب في الخير والرَّهبة عن الشرُ ونمتا على تكرُّر ما يرد إليها من معاني القرآن؛ أوجب في الخير والرَّهبة عن الشرُ ونمتا على تكرُّر ما يرد إليها من معاني القرآن؛ أوجب في الخير والرَّهبة عن الشرُ ونمتا على تكرُّر ما يرد إليها من معاني القرآن؛ أوجب وابيَّنها أحسن بيان مما يزيل الشُبه القادحة في الحقّ ويصل به القلب إلى أعلى موجبًنها أحسن بيان مما يزيل الشُبه القادحة في الحقّ ويصل به القلب إلى أعلى درجات اليقين، وإذا صحَّ القلب من مرضه، ورفَلَ بأثواب العافية؛ تبعنه الجوارحُ كلُها؛ فإنها تصلُح بصلاحه وتفسد، ورفسُر من ما من معاني القرارح.

وهدى ورحمة للمؤمنين؟: فالهدى هو العلم بالحقّ والعمل به، والرحمة هي ما يحصل من الخير والإحسان والثواب العاجل والآجل لمن اهتدى به؛ فالهدى أجلُّ الوسائل، والرحمة أكملُ المقاصد والرغائب، ولكنَّ لا يهتدي به ولا يكون رحمة إلَّا في حقَّ المؤمنين، وإذا حصل الهدى وحلَّت الرحمة الناشئة عنه؛ حصلت السعادةُ والفلاح والربح والنجاح والفرح والسرور.

٥٨ > ولذلك أمر تعالى بالفرح بذلك، فقال: ﴿قُلْ بفضل الله >: الذي هو القرآنُ، الذي هو أعظم نعمة ومِنَّة وفضل تفضَّل الله به على عباده، ورحمتِهِ: الدين

في (ب): «التدبير».

والإيمان وعبادة الله ومحبَّته ومعرفته. ﴿ فَبَذَلَكَ فَلْيَفَرَحُوا هُو خَيرٌ مما يَجْمَعُونَ»: من متاع الدُّنيا ولذَّاتها؛ فنعمة الدين المتَّصلة بسعادة الدارين لا نسبة بينها وبين جميع ما في الدُّنيا مما هو مضمحلٌ زائل عن قريب. وإنَّما أمر الله تعالى بالفرح بفضله ورحمته؛ لأنَّ ذٰلك مما يوجب انبساط النفس ونشاطها وشكرها لله تعالى وقوَّتها وشدَّة الرغبة في العلم والإيمان الداعي للازدياد منهما، وهٰذا فرحٌ محمودٌ؛ بخلاف الفرح بشهوات الدُّنيا ولذَّاتها أو الفرح بالباطل؛ فإنَّ هٰذا مذمومٌ؛ كما قال تعالى عن قوم قارون له: ﴿لا تَفْرَحُ إِنَّ اللَّه لا يحبُّ الفرحينَ»، وكما قال تعالى في الذين فرحوا بما عندهم من الباطل المناقض لما جاءت به الرسل: ﴿فَلَمَ

سورة يونس (٩٩ - ٦٠)

﴿قُلْ أَرَمَّتِتُم مَّآ أَنْذَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِنِ رِزْقٍ فَجَعَلْتُم مِنْهُ حَرَامًا وَحَلَكُ قُلْ ءَآلَهُ أَذِنَ لَكُمَّ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ (٥) وَمَا ظَنُّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ يَوْمَ الْقِيَمَةً إِنَ اللَّهَ لَدُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلِنِكِنَّ أَكْبَرُهُمْ لَا يَشْكُرُونَ ۞ ﴾.

(٩% يقول تعالى منكراً على المشركين الذين ابتدعوا تحريم ما أحلَّ الله وتحليلَ ما حرَّمه<sup>(١)</sup>: ﴿قُلْ أرأيتُم ما أنزل الله لكم من رزقٍ؟؛ يعني: أنواع الحيوانات المحلَّلة التي جعلها الله رزقاً لهم ورحمة في حقَّهم، قل لهم موبُخاً على هذا القول الفاسد: ﴿آللَهُ أَذِنَ لكم أم على الله تفترونَ؟: ومن المعلوم أنَّ الله لم يأذن لهم؛ فعُلِمَ أنهم مفترون.

﴿ ٦٠﴾ ﴿ وما ظنُّ الذين يفترون على الله الكذبَ يوم القيامة؟: أن يفعل الله بهم من النَّكال ويُحِلَّ بهم من العقاب؟ قال تعالى: ﴿ ويومَ القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوهُهُم مسودةً؟

﴿ إِنَّ اللّه لذو فضل على الناسَ»: كثير وذو إحسان جزيل. ولَكُنَّ أكثر الناس لا يشكرون، إما أن لا يقوموا بشكرها، وإما أن يستعينوا بها على معاصيه، وإما أن يحرِّموا منها، ويردُّوا ما منَّ اللّه به على عباده، وقليلٌ منهم الشاكر الذي يعترف بالنعمة، ويثني بها على الله، ويستعين بها على طاعته.

ويستدل بهذه الآية على أنَّ الأصل في جميع الأطعمة الحلُّ؛ إلَّا ما وَرَدَ الشرع

(١) في (ب): «ما حرَّم».



سورة يونس (٦١ ـ ٦٣)

بتحريمه؛ لأن الله أنكر على من حرَّم الرزق الذي أنزله لعباده.

وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُوْا مِنْهُ مِن قُرَمَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّ عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذَ تُفِيضُونَ فِيبُهِ وَمَا يَسْرُبُ عَن زَيّلِكَ مِن مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَا فِي كِنَبٍ مُبِينٍ ٢

(٦) يخبر تعالى عن عموم مشاهدته واطّلاعه على جميع أحوال العباد في حركاتهم وسَكَناتهم، وفي ضمن لهذا الدعوة لمراقبته على الدوام، فقال: ﴿وما تكونُ في شأنِ ؟ أي: حال من أحوالك الدينيَّة والدنيويَّة، ﴿وما تتلو منه من تكونُ في شأنِ ؟ أي: حال من أحوالك الدينيَّة والدنيويَّة، ﴿وما تتلو منه من قرآنِ ؟ أي: وما تتلو من الذي أوحاه الله إليك، ﴿ولا تعملون من عمل ؟ صغير أو كبير، ﴿إلَّا كنًا عليكم شهوداً إذ تُفيضون فيه ؟ أي: وقت شروعكم فيه واستمراركم على العمل به، فراقبوا الله في أعمالكم، وأدُوها على وجه النصيحة واستمراركم على العمل به، فراقبوا الله في أعمالكم، وأدُوها على وجه النصيحة واستمراركم على العمل به، فراقبوا الله في أعمالكم، وأدُوها على وجه النصيحة واستمراركم على العمل به، فراقبوا الله في أعمالكم، وأدُوها على وجه النصيحة وبواطنكم. ﴿وما يعزُبُ عن ربِّكَ ؟ أي: ما يُغابُ عن علمه وسمعه وبصره والاجتهاد فيها، وإيَّاكم وما يَكره الله تعالى ؟ فإنه مطَّلع عليكم عالم بظواهركم ومناهدته (من مثقال ذرَة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبرَ ومشاهدته (من مثقال ذرَة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر ومثاهدته العمل من مثقال ذرَة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر ومثاهدته (من مثقال ذرَة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر ومثاهدته (من مثقال ذرَة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر ومثاهدته إن مئين؟ أي: قد أحاط به علمه وجرى به قلمه. وهاتان المرتبتان من مراتب القضاء والقدر كثيراً ما يُقرنُ الله بينهما، وهما العلم المحيط بجميع الأشياء وكتاب إنَّ ذلك على الله يسيرًه.

﴿الَا إِنَّ أَوَلِيَنَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَفِي الْأَخِرَةِ لَا بَدِيلَ لِكَلِمُنِ اللَّهُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْمَظِيمُ ﴾.

(٦٢) يخبر تعالى عن أوليائه وأحبائه ويذكر أعمالهم وأوصافهم وثوابهم، فقال: ﴿الا إِنَّ أولياء الله لا خوفٌ عليهم؟: فيما يستقبلونه مما أمامهم من المخاوف والأهوال، ﴿ولا هم يحزنونَ؟: على ما أسلفوا؛ لأنهم لم يسلفوا إلَّا صالح الأعمال، وإذا كانوا لا خوفٌ عليهم ولا هم يحزنون؛ ثبت لهم الأمنُ والسعادةُ والخير الكثير الذي لا يعلمه إلا الله تعالى.

٣٦ ثم ذكر وصفَهم، فقال:

واليوم الآخر وبالقدر خيره وشرُه، وصدَّقوا إيمانهم باستعمال التقوى بامتثال الأوامر واجتناب النواهي؛ فكلُّ منْ كان مؤمناً تقيًّا؛ كان للّه تعالى وليًّا.

FOR سورة يونس (٦٤ ـ ١٥٠)

٤٦٤ و فلهم البُشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة : أما البشارة في الدُنيا فهي الثناء الحسن والمودة في قلوب المؤمنين والرؤيا الصالحة وما يراه العبد من لطف الله به وتيسيره لأحسن الأعمال والأخلاق وصرفه عن مساوىء الأخلاق، وأما في الآخرة ؛ فأولها البشارة عند قبض أرواحهم ؛ كما قال تعالى : فإنَّ الذين قالوا ربُنا الله ثم استقاموا تتنزَّلُ عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتُم توعَدون : وفي القبر ما يُبَشَّر به من رضا الله تعالى والنعيم قالوا ربُنا الله ثم استقاموا تتنزَّلُ عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتُم توعَدون : وفي القبر ما يُبَشَّر به من رضا الله تعالى والنعيم المقيم، وفي الآخرة والنعيم قالوا ربُنا الله ثم استقاموا تتنزَّلُ عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتُم توعَدون : وفي القبر ما يُبَشَّر به من رضا الله تعالى والنعيم المقيم، وفي الآخرة تمام البشرى بدخول جنات النعيم والنجاة من العذاب الأليم والنعيم المقيم، وفي الآخرة تمام البشرى بدخول جنات النعيم والنجاة من العذاب الأليم والنعيم ألمقيم، وفي الآخرة تمام البشرى بدخول جنات النعيم والنجاة من العذاب الأليم والنعيم والنيا لي يحمن تغييره ولا تبديله ؛ المقيم، وفي قيله : فلهو حقً لا يمكن تغييره ولا تبديله ؛ أنه الصادق في قيله، الذي لا يقدر أحد أن يخالفه فيما قدره وقضاه. في أنه المور الفور أله المور بدكل محذور، والظفر بكل مطلوب المور ألفور أله لا فور لغير أهل الإيمان والتقوى.

**والحاصل** أنَّ البُشرى شاملةٌ لكل خير وثواب رتَّبه اللّه في الدنيا والآخرة على الإيمان والتقوى، ولهٰذا أطلق ذٰلك فلم يقيِّده.

﴿وَلَا يَحْزُنِكَ قَوْلُهُمْ إِنَّ ٱلْمِـزَةَ لِلَّهِ جَمِيعًا هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ٢

(10% أي: ولا يحزُنُك قول المكذّبين فيك من الأقوال التي يتوصَّلون بها إلى القدح فيك وفي دينك؛ فإن أقوالهم لا تُعِزُهم ولا تضرُك شيئاً. ﴿إِنَّ العزَّة للَه جميعاً؟؛ يؤتيها من يشاء ويمنعها ممن يشاء، قال تعالى: ﴿من كان يريد العزة فلله العزة جميعاً؟ أي: فليطلبها بطاعته؛ بدليل قوله بعده: ﴿إليه يصعدُ الكَلِمُ الطَّيبُ والعمل الصالح يرفعُه؟: ومن المعلوم أنك على طاعة الله، وأنَّ العزَّة لك والعمل الصالح يرفعُه؟: ومن المعلوم أنك على طاعة الله، وأنَّ العزَّة لك والعمل الصالح يرفعُه؟: ومن المعلوم أنك على طاعة الله، وأنَّ العزَّة لك والعمل العزة جميعاً؟ أي: فليطلبها بطاعته؛ بدليل قوله بعده: ﴿إليه يصعدُ الكَلِمُ الطَّيبُ والعمل الصالح يرفعُه؟: ومن المعلوم أنك على طاعة الله، وأنَّ العزَّة لك والعمل العمل الصالح يرفعُه؟: ومن المعلوم أنك على على عليه شيء منها؛ وعلمه ولا تباعك من الله. ﴿ولله العزَّة ولرسوله وللمؤمنين؟. وقوله: أهو السميع العليم؟؛ أي سمعه قد أحاط بجميع الأصوات؛ فلا يخزُبُ عنه مثقالُ ذرة في السماوات قد أحاط بجميع الأصوات؛ فلا يخزُبُ عنه مثقالُ ذرة في السماوات قد أحاط بجميع الأصوات؛ فلا يخذُبُ عنه مثقالُ ذرة في السماوات فلا أول أل ورض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، وهو تعالى يسمعُ قولك وقول أعدائك فلا يُعزُبُ عنه مثقالُ ذرة في السماوات فلا أول أله أيها؛ وعلمه والأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، وهو تعالى يسمعُ قولك وقول أعدائك فلك، ويعلم ذلك تفصيلاً؛ فاكتفِ بعلم الله وكفايته؛ فمن يتَّق الله فهو حسبه.

﴿ أَلَآ إِنَّ يَتَّدِ مَن فِي ٱلْشَمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضُ وَمَا يَتَّبِعُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ĂNIC THOUGHT

سورة يونس (٦٦ ــ ٦٨)

دُونِ ٱللَّهِ شُرَكَاةُ إِن بَنَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمَ إِلَّا بَخْرُصُونَ ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْتِمَلَ لِنَسْكُنُوا فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُتِصِرًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَنِ لِقَوْمِ بَسْمَعُونَ ﴿ ﴾.

(٦٦) يخبر تعالى أن له ما في السماوات والأرض خلقاً وملكاً [وعبيدًا]، يتصرَّف فيهم بما يشاء<sup>(١)</sup> من أحكامه؛ فالجميع مماليك لله مسخَّرون مدبَّرون لا يستحقُّون شيئاً من العبادة وليسوا شركاء لله بوجه من الوجوه، ولهذا قال: ﴿وما يتَّبع الذين يدعون من دون الله شركاء لله بوجه من الوجوه، ولهذا قال: ﴿وما يتَبع الذين يدعون من دون الله شركاء إن يتَبعون إلا الظُنَّه: الذي لا يغني من الحق شيئاً، ﴿وإذ هم إلاً يخرصُونَه: في ذلك خرصٌ<sup>(٢)</sup> وإفك وبهتان؛ فإن كانوا الحق شيئاً، ﴿وإذ هم إلاً يخرصُونَه: في ذلك خرصٌ<sup>(٢)</sup> وإفك وبهتان؛ فإن كانوا صادقين في أنها شركاء لله؛ فليُظْهِروا من أوصافها ما تستحقُّ به مثقال ذرَّة من العبادة؛ فلن يستطر من أوصافها ما تستحقُّ به مثقال ذرَّة من العبادة؛ فلن يستطر من أول الفل أل الظُنَّه: الذي الم الما من العنون من العنون من دون الله مركاء إن يتَبعون إلا الظُنَّه؛ الذي أن كانوا الحق شيئاً، ﴿وإذ هم إلاً يخرصُونَه: في ذلك خرصٌ<sup>(٢)</sup> وإفك وبهتان؛ فإن كانوا مادون في أنها شركاء لله؛ فليُظْهِروا من أوصافها ما تستحقُّ به مثقال ذرَّة من العبادة؛ فلن يستطيعوا؛ فهل منهم أحدٌ يخلق شيئاً أو يرزق أو يملك شيئاً من العبادة؛ فإن كانوا العبادة؛ فإن كانوا العبادة؛ فإن كانوا ما تستحقُّ به مثقال ذرَّة من العبادة؛ فلن يخلو من أوصافها ما تستحقُ به مثقال ذرَّة من العبادة؛ فلن يستطيعوا؛ فهل منهم أحدٌ يخلق شيئاً أو يرزق أو يملك شيئاً من المخلوقات أو يدبِّر الليل والنهار الذي جعله الله قياماً للناس؟!

٤٧٦ و فوهو الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه : في النوم والراحة بسبب الظلمة التي تغشى وجه الأرض ؛ فلو استمرَّ الضياء ؛ لما قروا ولما سكنوا. ﴿ ﴾ ﴾ جعل الله ﴿ النهار مبصراً» ؛ أي : مضيئاً يبصر به الخلقُ فيتصرَّفون في معايشهم ومصالح دينهم ودنياهم. ﴿ إنَّ في ذٰلك لآيات لقوم يسمعون : عن الله سمعَ فَهُم وقبول واسترشاد، لا سمع تعنَّت وعناد ؛ فإنَّ في ذٰلك لآيات لقوم يسمعون : عن الله سمعَ فَهُم وقبول واسترشاد، لا سمع تعنَّت وعناد ؛ فإنَّ في ذلك من الحق، وأن الما مراحة بسبب ومصالح دينهم ودنياهم. ﴿ إنَّ في ذلك لآيات لقوم يسمعون : عن الله سمعَ فَهُم وقبول واسترشاد، لا سمع تعنَّت وعناد ؛ فإنَّ في ذٰلك الآيات لقوم يسمعون : من المعون وقبول والنه الله الله سمعَ فَهُم وقبول واسترشاد، لا سمع تعنَّت وعناد ؛ فإنَّ في ذلك المعون وأنه الإله الحق، وأن إلهية ما سواه باطلة ، وأنه الروف الروف الرحيم العليم الحكيم.

﴿قَالُوا انْتَحْدَدُ اللَّهُ وَلَـكُأْ سُبْحَـنَةٌ هُوَ الْمَنِيُّ لَهُ مَا فِ السَّمَـوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ إِنَّ عِندَكُم مِّن سُلطَنيٰ بِهَـندَأْ أَنَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ قُلْ إِنَّ اللَّيْنَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ﴿ مَنَعٌ فِي الدُّنِنَ ثُمَّ إِلَيْـنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ نُذِيقُهُمُ الْعَذَابَ الشَّدِيدَ بِمَا كَانُوا بَكَفُرُونَ ﴿ ﴾ .

المشركين لرب العالمين: ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ الله وَ لَحَمَّ العالمين: ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ الله وَ لَدَهَه: فَنزَه نفسه عن ذٰلك بقوله: ﴿ سبحانه، أي: تنزه عما يقول الظالمون في نسبة النقائص إليه علوًا كبيراً. ثم برهن عن ذٰلك بعدة براهين:

(1) في (ب): «بما شاء».
(7) في (ب): «في ذلك خرص كذب».

أحدها قوله: ﴿هو الغنيَّ﴾؛ أي: الغِنَى منحصرٌ فيه، وأنواع الغنى مستغرقة فيه؛ فهو الغني الذي له الغنى ألتامُ بكل وجه واعتبار من جميع الوجوه؛ فإذا كان غنيًّا من كل وجه؛ فلأيِّ شيء يتَّخذ الولد؟! ألحاجة منه إلى الولد؟ فهٰذا منافٍ لغناه؛ فلا يتَّخِذ أحدًا ولداً إلا لنقص في غناه؟!

سورة يوتس (٦٩ ــ ٧١)

777

البرهان الثاني قوله: ﴿له ما في السموات وما في الأرض﴾: ولهذه كلمة جامعة عامةً، لا يخرج عنها موجودٌ من أهل السماوات والأرض، الجميع مخلوقون عبيدٌ مماليك، ومن المعلوم أن لهذا الوصفَ العامَّ ينافي أن يكون له [منهم] ولدٌ؛ فإنَّ الولد من جنس والده، لا يكون مخلوقاً ولا مملوكاً؛ فملكيَّته لما في السماوات والأرض عموماً تنافي الولادة.

البرهان الثالث قوله: ﴿إِن عندكم من سُلطانِ بهٰذا ﴾؛ أي: هل عندكم من حجَّةِ وبرهان يدلُّ على أنَّ للّه ولداً؟! فلو كان لهم دليلٌ؛ لأبدَوْه، فلما تحدَّاهم وعجَّزهم عن إقامة الدليل؛ عُلم بطلان ما قالوه، وأنَّ ذٰلك قولٌ بلا علم، ولهٰذا قال: ﴿أتقولون على اللّه ما لا تعلمون ﴾: فإنَّ هٰذا من أعظم المحرَّمات.

(٦٩ - ٧٠) ﴿قُلْ إِنَّ الذين يفترون على الله الكذبَ لا يفلحون، أي: لا ينالون مطلوبهم ولا يحصُل لهم مقصودهم، وإنما يتمتَّعون في كفرهم وكذبهم في الدُنيا قليلاً، ثم ينتقلون إلى الله ويرجعون إليه، فيذيقهم ﴿العذاب الشديد بما كانوا يكفرون، وما ظلمهم الله، ولكن أنفسهم يظلمون.

وَآتَلُ عَلَيْهِمْ نَمَا نُوْج إِذْ قَالَ لِتَوْمِهِ يَقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُمْ مَقَامِ وَتَذَكِيرِي إِخَايَتِ اللَّهِ فَعَمَلُ اللَّهِ قَرَحَتَمْتُ فَأَجْعِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَرَ لَا يَكُنُ أَمَّرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُمَيَةً ثُمَرً أَقْضُوا إِلَى وَلا تُنظِرُونِ (٢) فَإِن نَوَلَيْتُمْ فَمَا سَأَلَنُكُمْ مِنْ أَخْرٍ إِنَ أَجْرِي إِلاَ عَلَى اللَّهِ وَأَمْرَتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُسْلِمِينَ (٢) فَكَرَبُو فَنَجَيْتُهُ فَمَا سَأَلَنُكُمْ مِنْ أَخْرُ إِنَ أَجْرِي إِنَّا عَلَى اللَّهِ وَأَعْرَتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُسْلِمِينَ (٢) فَكَنَابُوهُ فَنَجَيْتُهُ وَمَن مَعَهُ فِي الْفُلُكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتِهِفَ وَأَعْرَقَنَا ٱلَذِينَ كَذَبُوا إِنَّائِكُمْ عَلَيْهُمْ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ إِنَّهُمُ مِنْ أَعْرَى إِنَّا عَلَى اللَّهُ وَالْمَرَتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُسْلِمِينَ عَلَيْهِ فَعَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَالْمَنْ أَنْ أَعْنَى أَعْرَبُونَ إِنَّي عَلَى اللَّهُ وَأَعْرَقُوا إِلَى أَعْ المُسْلِمِينَ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ وَالْعَالَةُ عَلَيْهُمُ فَنَا اللَهِ إِنَّالَةُ وَعَمَانَهُمُ وَعَالَ اللَهُ عَلَى اللَهُ وَا عَنْ عَنْ أَنْذَيْنَ إِنَّا اللَهُ وَالْعَالَةُ عَلَيْهُ وَالْعَالَةُ عَلَيْهُمُ عَالَيْهُمُ وَقُولُونَ مُنَهُ مُعَالَى اللَهُ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ وَأَعْرَقُوا الْنَظِينَ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى أَعْلَيْنَا مُنْ عَلَ اللَهُ مِنْ أَعْنُ المُسْلِمِينَ عَلَيْ فَالُولُ عَلَى أَعْلَى إِنَّا الْعَلِينَ الْنَاسُ مَا عَنْ عَنْتَهُ مُ أَنْ أَعْلَى إِنَا عَلَيْ عَلَى أَنْ أَعْنُ أَنْ عَلَى أَعْلُولُ الْعَلِي عَلَى أَعْلُولُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَالَ عَلَيْ عَلَيْ عَائُولُ مَنْ عَنْ عَالُو الْعُلُكُونَ عَالَيْهُ مُ مَائُولُ مُ عَلَيْ عَلَى أَعْذَى الْنَاعُلُونُ عَالُكُونَ مُولُولُ مَا عَالَهُ عَائُونَ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ أَنْ عَلَى أَعْنُ أَعْنُ أَنُ عَلَيْ عَلَى أَعْنُ أَعْ الْعُنْهُ عَلَيْ اللَّهُ الْعُلَيْ الْعَالَ الْنُهُ مَا عَلَى الْنَا الْعَلَيْ مُ مَا أَنْ أَلُولُ مُ مَا أَنْ أَوْنُ الْعَالِي أَعْنُ أَعْنُ

الألم المجالي لنبيه: واتلُ على قومك ﴿نبأ نوح﴾: في دعوته لقومه حين دعاهم إلى الله مدة طويلة فمكث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً، فلم يزدهم دعاؤه إياهم إلا طغياناً، فتملًلوا منه وسئموا، وهو عليه الصلاة والسلام غير متكاسل ولا متوانٍ في دعوتهم، فقال لهم: ﴿يا قوم إن كانَ كَبُرَ عليكم مَقامي وتذكيري إلى متوانٍ في دعوتهم، فقال لهم: ﴿يا قوم إن كانَ كَبُرَ عليكم مَقامي وتذكيري إلى متوانٍ في دعوتهم، فقال لهم الما يوم إن كانَ كَبُرَ عليكم مَقامي إلى الله مدة الم يزدهم إلى الله مدة الم يزدهم إلى الله مدة المويلة فمكث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً، فلم يزدهم إلى الله مدة طويلة فمكث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً، فلم يزدهم إلى الله ما يردهم إلى الله منه إلى الله مدة الم يوم إلى الله ما يردهم إلى الله ما إلى ما يردهم إلى الله ما يردهم إلى اله ما يرد ما يردهم إلى الله ما يردهم إلى الله ما يردهم إلى ما يردهم إلى الم يردهم إلى ما يرد ما يرد ما يردي إلى متواني إلى ما يرديم إلى ما يرديم إلى ما يرديم إلى ما يرديم إلى إلى إلى إلى ما ير ما يرديم إلى إلى ما يرديم إلى إلى ما يرديم إلى ما يرديم إلى ما يرديم إلى ألم إلى إلى ألم إلى ألم إلى ألم إلى ما يرديم إلى إلى إلى إلى ما يلم إلى إلى ألم إلى ألم إلى إلى ما يله إلى أل

سورة يونس (۷۲ ـ ۷۳) 🥈

بِآيات اللَّهُ؛ أي : إن كان مقامي عندكم وتذكيري إيَّاكم ما ينفعهم<sup>(١)</sup> بِآيات اللَّه الأدلَّة الواضحة البيِّنة، قد شقَّ عليكم، وعَظُم لديكم، وأردتم أن تنالوني بسوء أو تردُّوا الحقَّ. ﴿فعلى اللَّه توكَّلْتُهُ؛ أي : اعتمدتُ على اللَّه في دفع كلُ شرَّ يُراد بي وبما أدعو إليه؛ فهٰذا جندي وعدتي. وأنتم؛ فأتوا بما قدرتم عليه من أنواع العُدَد والعَدَد، ﴿فأجمِعوا أمركمَهُ : كلكم بحيث لا يتخلَف منكم أحدٌ ولا تدَّخروا<sup>(٢)</sup> من مجهودكم شيئاً، ﴿وَهُ أحضروا ﴿شركاءكمَهُ : الذين كنتم تعبدونهم وتوالونهم من دون اللَه ربِّ العالمين، ﴿ثم لا يكُنْ أمرُكم عليكم غُمَّةُه؛ أي : مشتبها خفيًا، بل ليكنُ ذٰلك ظاهراً علانيةً. ﴿ثم اقضوا إليَّه؛ أي : اقضوا عليً نهار.

فلمذا برهانٌ قاطعٌ وآيةٌ عظيمةٌ على صحة رسالته وصدق ما جاء به؛ حيث كان وحده لا عشيرة تحميه ولا جنود تؤويه، وقد بَادَى قومه بتسفيه آرائهم وفساد دينهم وعَيْب آلهتهم، وقد حملوا من بغضه وعداوته ما هو أعظم من الجبال الرواسي، وهم أهل القدرة والسطوة، وهو يقولُ لهم: اجتمعوا أنتم وشركاؤكم ومن استطعتم، وأبدوا كلَّ ما تقدرون عليه من الكيد، فأوقعوا بي إن قدرتُم على ذلك، فلم يقدروا على شيءٍ من ذلك، فعُلِمَ أنه الصادق حقًا، وهم الكاذبون فيما يدعون.

(٧٢) ولهذا قال: ﴿فإن تولَيْتمَهُ: عن ما دعوتكم إليه؛ فلا موجب لتولُيكم؛ لأنه تبيَّن أنكم لا تولون عن باطل إلى حقَّ، وإنما تولُون عن حقَّ قامت الأدلَّة على صحته إلى باطل قامت الأدلَّة على فساده، ومع هذا؛ ﴿فما سألتكم من أجرَهُ: على دعوتي وعلى إجابتكم، فتقولوا: هذا جاءنا ليأخذ أموالنا فتمتنعون لأَجل ذلك. ﴿إن أجري إلَّا على اللهَهُ؛ أي: لا أريدُ الثواب والجزاء إلا منه، ﴿وَ أيضاً؛ فإني ما أمرتكم بأمر وأخالفكم إلى ضدَّه. بل ﴿أُمِرْتُ أن أكون من المسلمينَهُ: فأنا أولُ داخل وأولُ فاعل لما أمرتكم به.

َ ﴿٧٣﴾ ﴿فَكَذَّبُوهُ﴾: بعدما دعاهم ليلاً ونهاراً وسرًّا وجهاراً فلم يزِدْهم دعاؤه إلا

- كذا في النسختين. ولعل الصواب: «ما ينفعكم».
  - (۲) في (ب): «ولا تذخرون».

فراراً. ﴿فَنَجَيْنَاه ومن معه في الفلكَ»: الذي أمرناه أن يصنعه بأعينتا، وقلنا له: إذا فار التنُور؛ فاحمل فيها من كلِّ زوجين اثنين، وأهلَك؛ إلَّا مَن سَبَقَ عليه القول، ومَنْ آمن، ففعل ذلك، فأمر الله السماء بماء منهمر، وفجَّر الأرض عيوناً فالتقى الماء على أمر قد قُدِرَ، وحملناهُ على ذاتِ ألواح ودُسُر، تبجري بأعيننا، ﴿وجعلناهم خلائفَ»: في الأرض بعد إهلاك المكذّبين، ثم بارك الله في ذرِيَّته وجعل ذريته هم الباقين، ونشرهم في أقطار الأرض، ﴿وأغرقنا الذين كذبوا بآياتنا»: بعد ذلك البيان وإقامة البرهان. ﴿فانظر كيف كان عاقبةُ المنذَرينَ»: وهو الهلاك المخزي واللعنة المتتابعة عليهم في كلِّ قرنٍ يأتي بعدهم، لا تسمع فيهم إلا لوماً، ولا ترى إلا قدحاً وذمًا؛ فليحذر هؤلاء المكذّبون أن يحلَّ بهم ما حلَّ بأولتْك الأقوام المكذَبين من الهلاك والخزي والنّكال.

سورة يونس (٧٤)

 الله تُمَا يَعْذَبُ مِنْ بَعْدِهِ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ خَمَاً وَهُمْ بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا بِهِ مِن قَبْلُ كَذَلِكَ نَظْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ () .

٤٧ أي: ثم بعثنا من بعد نوح عليه السلام، ﴿رسلاً إلى قومِهم»: المكذّبين يدعونهم إلى الهدى ويحذّرونهم من أسباب الرَّدى، ﴿فجاؤوهم بالبيِّناتَ»؛ أي: كل نبي أيدً دعوته بالآيات الدالَّة على صحة ما جاء به. ﴿فما كانوا ليؤمنوا بما كذّبوا به من قبلُ»؛ يعني: أن الله تعالى عاقبهم حيث جاءهم الرسول فبادروا بتكذيبه، طبع الله على قلوبهم، وحال بينهم وبين الإيمان بعد أن كانوا متمكَّنين منه؛ كما قال تعالى عاقبهم حيث جاءهم الرسول فبادروا منه؛ من أسباذ من قبلُه على قلوبهم، وحال بينهم وبين الإيمان بعد أن كانوا متمكَّنين منه؛ أي: من قبلُه على قلوبهم، وحال بينهم وبين الإيمان بعد أن كانوا متمكَّنين منه؛ كما قال تعالى عاقبهم حيث جاءهم الرسول فبادروا منه؛ منه؛ كما قال تعالى أو منه، وحال بينهم وبين الإيمان بعد أن كانوا متمكَنين منه؛ كما قال تعالى: ﴿ونقلَبُ أفئِدَتَهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أولَ مرَّةٍ».

ثُمَّرَ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم قُوسَىٰ وَهَدُوبَ <sup>(()</sup> إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِنِهِ. بِنَابَطِنا فَاَسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمَا تُجْرِمِينَ ۞ فَلَمَّا جَآءَهُمُ الْحَقُ مِنْ عِندِنَا قَالُوا إِنَّ هَاذَا لَسِحْرُ مُبِينٌ ۞ قَالَ مُوسَىٰ أَتقُولُونَ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَكُمٌ أَسِحْرُ هَانَا وَلَا يُنْلِحُ ٱلسَّنجُرُونَ ۞ قَالُوا أَجِعْتَنَا لِتَلْفِلَنَا عَمَّا وَجَدَمَا عَلَيْهِ مَابَآهَنَا

(۱) في (ب): إلى آخر القصة.

سورة يونس (٧٥ ــ ٧٦) 💿

وَبَكُونَ لَكُمَا ٱلْكِبْرِيَّةُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا نَحْنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ ٥ عَلِيهِ ٢ اللَّهُ عَلَمًا جَمَّة السَّحَرُةُ قَالَ لَهُم تُوسَىٰ ٱلْقُوا مَا أَنشُر مُلْفُوتَ ٢ اللهُ فلَمَّا ألفَزًا قَالَ مُوسَىٰ مَا جِنْتُد بِدِ السِّحْرُ إِنَّ اللَّهَ سَيُبْعِلْلُهُ. إِنَّ اللَّهَ لَا يُصَلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ٢ الْمُ وَيُحِقُّ اللَّهُ الْحَقّ بِكَلِمَنِيْهِ. وَلَقَ حَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ٥ نَمَا مَامَنَ لِمُوسَىٰ إِلَا ذُرَيَتُهُ مِن فَوْمِهِ. عَلَى خَوْفٍ مِن فِرْعَوْن وَمَلِإِنِهِمَ أَن يَفْنِنَهُمُ ۖ وَإِنَّ فِرْعَوْتَ لَعَالٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ لِمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ٢ كُمُتْمَ مَامَنُهُمْ بِإَلَيْهِ فَعَلَيْهِ تَوْكَلُوا إِن كُنْتُم مُسْلِمِينَ ٥ لِلْقَوْمِ ٱلظَّلْلِمِينَ ٥ وَنِجْدًا بِرَحْمَتِكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ٥ وَأَوْحَبْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّتَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوْنَا وَأَجْعَـلُوا بُرُنَكُمْ قِبْـلَةُ وَأَنِيمُوا الصَّكَوَةُ وَبَنِمِرِ الْمُؤْمِنِينَ @ وَقَالَت مُوسَىٰ رَبَّنَآ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْتِ وَمَلَأَهُ زِينَةُ وَأَمْوَلَا فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنِّيَّأَ رَبَّنَا لِضِلُوا عَن سَبِيلِكُ رَبَّنَا أَطْبِسَ عَلَىٰ أَمَوَٰلِهِمْ وَٱشْدُدْ عَلَى فُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَّى بَرُؤا ٱلْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ٢ أُجِيبَت ذَعْوَتُكُمّا فَأَسْتَقِيمًا وَلَا نَنْبِعَآنِ سَبِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ٥ ٱلْبَحْرَ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدَوًا حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَتُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنَتْ بِهِ. بَنُوَّا إِسْرَدِيلَ وَأَنَّا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ مَالَئِنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ٥ فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءَايَةُ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ عَنْ ءَايَنِنَا لْعَنفِلُونَ ٢٠ وَلَقَدْ بَوْأَنَا بَنِي إِسْرَهِ بِلَ مُبَوَّأَ صِدْقٍ وَرَزَفْنَهُم مِنَ ٱلطَّنِبَنتِ فَمَا أخْتَلَفُوا حَتّى جَآءَهُمُ ٱلْفِلَمُ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ فِيمَا كَانُوْا فِبِهِ بَمْتَلِفُونَ ٢

(٧٥) أي: ثم بعثنا من بعد لهؤلاء الرسل الذين أرسلهم الله إلى القوم المكلِّبين المهلكين (موسى): ابن عمران كليم الرحمٰن أحد أولي العزم من المرسلين وأحد الكبار المقتدى بهم المنزّل عليهم الشرائع المعظّمة الواسعة. ﴿ وَ المرسلين وأحد الكبار المقتدى بهم المنزّل عليهم الشرائع المعظّمة الواسعة. ﴿ وَ جعلنا معه أخاه (هارون) وزيراً. بعثناهما (إلى فرعون ومَلَئِه)؛ أي: كبار دولته ورؤسائهم؛ لأنَّ عامتهم تَبَعٌ للرؤساء، ﴿ بآياتنا): الدالة على صدق ما جاء به من توحيد الله والنهي عن عبادة ما سوى الله تعالى. ﴿ وَسَعَدُوا مَعْذَا مَنْ مَنْ عَالَى فَرَعُونَ وَمَلَئِهِ الله على ما عليهم المرائع المعظّمة الواسعة. ﴿ وَ عليهم المرائع المعظّمة الواسعة. ﴿ وَ جعلنا معه أخاه (هارون) وزيراً. بعثناهما (إلى فرعون ومَلَئِه)؛ أي: كبار دولته ورؤسائهم؛ لأنَّ عامتهم تَبَعٌ للرؤساء، في بآياتنا): الدالة على صدق ما جاء به من توحيد الله والنهي عن عبادة ما سوى الله تعالى. ﴿ فاستكبروا : عنها ظلماً وعلوًا بعدما استيقنوها، ﴿ وكانوا قوماً مجرِمين)؛ أي: وصفهم الإجرام والتكذيب.

﴿٧٦﴾ ﴿فلما جاءهم الحقُّ من عندنا؟: الذي هو أكبر أنواع الحقّ وأعظمُها، وهو من عند الله، الذي خضعت لعظمته الرقاب، وهو ربُّ العالمين المربِّي جميع

السورة يونس (۷۷ - ۸۷)

خلقه بالنعم، فلما جاءهم الحقَّ من عند الله على يد موسى؛ ردُوه فلم يقبلوه، و ﴿قالوا إنَّ لهذا لسحرٌ مبينٌ﴾: لم يكفهم قبحهم الله إعراضهم ولا ردُهم إياه، حتى جعلوه أبطل الباطل، وهو السحر الذي حقيقته التمويه، بل جعلوه سحراً مبيناً ظاهراً، وهو الحقُّ المبين.

(٧٧) ولهذا ﴿قال؟ لهم ﴿موسى؟ موبخاً لهم عن ردّهم الحقَّ الذي لا يردُّه إلا أظلم الناس: ﴿أتقولون للحقِّ لما جاءكم؟؛ أي: أتقولون: إنَّه سحرٌ مبينٌ ﴿أسحرٌ هذا؟؛ أي: فانظروا وصفه وما اشتمل عليه؛ فبمجرَّد ذلك يجزم بأنه الحق، ﴿ولا يفلح الساحرون؟: لا في الدنيا ولا في الآخرة؛ فانظروا لمن تكون له العاقبة، ولمن له الفلاح وعلى يديه النجاح، وقد علموا بعد ذلك وظهر لكلٌ أحدِ أن موسى عليه السلام هو الذي أفلح، وفاز بظَفَر الدُنيا والآخرة.

٧٨ ﴿قالوا ﴾ لموسى رادين لقوله بما لا يرده: ﴿أَجِنْتِنَا عَمَّا وَجَدْنَا عليه آباءنا﴾؛ أي: أجئتنا لتصدُّنا عما وَجَذْنا عليه آباءنا من الشرك وعبادة غير الله وتأمرنا بأن نعبد الله وحده لا شريك له؛ فجعلوا قول آبائهم الضالين حجَّة يردُّون بها الحقَّ الذي جاءهم به موسى عليه السلام. وقوله<sup>(١)</sup>: ﴿وتكون لكما الكبرياءُ في الأرض﴾؛ أي: وجئتمونا لتكونوا أنتم الرؤساء ولتخرِجونا من أراضينا؟ ولهذا تمويةً منهم وترويجُ على جهالهم وتهييجُ لعوامُهم على معاداة موسى وعدم الإيمان به، ولهذا لا يحتجُّ به من عرف الحقائق وميَّز بين الأمور؛ فإنَّ الحجج لا تُدفَعُ إلا بالحجج والبراهين، وأما من جاء بالحقٍّ؛ فَرُدٍّ قوله بأمثال هٰذه الأمور؛ فإنها تدلُّ على عجز موردها عن الإتيان بما يردُّ القول الذي جاء<sup>(٢)</sup> به خصمه؛ لأنه لو كان له حجَّة؛ لأوردها، ولم يلجأ إلى قوله: قصدك كذا أو مرادك كذا، سواء كان صادقاً في قوله وإخباره عن قصد خصمه أم كاذباً، مع أنَّ موسى عليه الصلاة والسلام كلُّ من عرف حاله وما يدعو إليه؛ عرف أنه ليس له قصدٌ في العلو في الأرض، وإنما قصده كقصد إخوانه المرسلين، هداية الخلق وإرشادهم لما فيه نفعهم. ولكن حقيقة الأمر كما نطقوا به بقولهم: ﴿وما نحن لكما بمؤمنينَ﴾؛ أي: تكبُّراً وعناداً، لا لبطلان ما جاء به موسى وهارون، ولا لاشتباهٍ فيه، ولا لغير ذلك من المعاني سوى الظلم والعدوان وإرادة العلو الذي رموا به موسى وهارون.

(۲) في (ب): «جاءه» .

في (ب): «وقولهم».

مبورة يونس (۷۹ ـــ ۸۳)

﴿ وقال فرعون؟ معارضاً للحقّ الذي جاء به موسى ومغالباً (١) لملئِهِ وقومه: ﴿ ائتوني بكلّ ساحر عليم؟ أي: ماهر بالسحر متقن له. فأرسل في مدائن مصر من أتاه بأنواع السّحرة على اختلاف أجناسهم وطبقاتهم.

﴿٨٠﴾ ﴿فلما جاء السحرة﴾: للمغالبة لموسى<sup>(٢)</sup>، ﴿قال لهم موسى ألقوا ما أنتم ملقون﴾؛ أي: أيَّ شيء أردتم، لا أعيِّن لكم شيئاً، وذلك لأنَّه جازمٌ بغلبتِهِ غير مبالٍ بهم وبما جاؤوا به.

﴿١٨﴾ ﴿فلما ألقوا﴾: حبالَهم وعصيَّهم إذا هي كأنها حيَّاتٌ تسعى، فقال ﴿موسى ما جئتم به السحر﴾؛ أي: لهذا السحر الحقيقي العظيم، ولكن مع عظمته ﴿إِنَّ الله سيبطِلُه إنَّ الله لا يُضلِحُ عمل المفسدين﴾؛ فإنَّهم يريدون بذلك نصر الباطل على الحق، وأيَّ فساد أعظم من لهذا؟! ولهكذا كل مفسد عمل عملاً واحتال كيداً أو أتى بمكر؛ فإنَّ عملَه سيبطُل ويضمحلُ، وإن حصل لعمله روجان في وقت ما؛ فإن مآله الأضمحلال والمَحق، وأما المصلحون الذين قصدُهم بأعمالهم وجهُ الله تعالى، وهي أعمال ووسائل نافعةٌ مأمورٌ بها؛ فإنَّ الله يصلحُ أعمالهم ويرقِّيها ويُنَمِّيها على الدوام.

﴿٢٨﴾ فألقى موسى عصاه، فتلقَّفت جميع ما صنعوا، فبطل سِحْرُهم، واضمحلَّ باطلهم. ﴿و﴾ أحقَ ﴿اللَهُ الحقَّ بكلماته ولو كره المجرمون﴾: فألقي السحرة حين تبيَّن لهم الحقَّ، فتوعَدهم فرعون بالصلب وتقطيع الأيدي والأرجل، فلم يبالوا بذلك، وثبتوا على إيمانهم.

﴿٨٢﴾ وأما فرعون ومَلَؤه وأتباعهم؛ فلم يؤمن منهم أحدٌ، بل استمرُّوا في طغيانهم يعمهون، ولهذا قال: ﴿فما آمن لموسى إلا ذُرِّيَةٌ من قومه)؛ أي: شباب من بني إسرائيل صبروا على الخوف لما ثبت في قلوبهم الإيمان، ﴿على خوفٍ من فرعون ومَلَئِهم أن يفتِنَهم؟: عن دينهم. ﴿وإِنَّ فرعونَ لعالٍ في الأرض؟؛ أي: له القهر والغلبة فيها؛ فحقيقٌ بهم أن يخافوا من بطشته، ﴿وَ خصوصاً ﴿إِنَّه كان من القهر والغلبة فيها؛ فحقيقٌ بهم أن يخافوا من بطشته، ﴿وَ خصوصاً ﴿إنه كان من المحرف ما أمن لمصرفين لعالٍ في الأرض؟ أي: له القهر والغلبة فيها؛ فحقيقٌ بهم أن يخافوا من بطشته، ﴿وَ خصوصاً ﴿إِنَّه كان من القهر والغلبة فيها؛ فحقيقٌ بهم أن يخافوا من بطشته، ﴿وَ الله أي المرضي إلى الموسى إلى أنهم النه في الأرض؟ أي: له القهر والغلبة فيها؛ فحقيقٌ بهم أن يخافوا من بطشته، فوع خصوصاً وإنه كان من القهر والغلبة فيها؛ فحقيقٌ بهم أن يخافوا من بطشته، فوع في الموسى إلى أنهم الموسى إلى أنهم أن يفتِنهم.

(۲) في (ب): «مع موسى».

في (ب): «ومغالطاً».

قلوبهم من العقائد الفاسدة أبعد من الحقِّ من غيرهم.

٤٨ (وقال موسى): موصياً لقومه بالصبر، ومذكّراً لهم ما يستعينون به على ذلك، فقال: (يا قوم إن كنتُم آمنتُم بالله): فقوموا بوظيفة الإيمان، وعلى الله وتوكّلوا إن كنتُم مسلمينَ؟؛ أي: اعتمدوا عليه والجؤوا إليه واستنصروه.

« 
 « 
 « 
 « 
 « 
 »
 »
 « 
 »
 »
 « 
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »
 »

٨٦﴾ ﴿ونجنا برحمتك من القوم الكافرين؟: لنسلم من شرَّهم ولنقيم على ديننا<sup>(١)</sup> على وجو نتمكَّن به من إقامة شرائعه وإظهاره من غير معارض ولا منازع.

(٨٧) ﴿ أوحينا إلى موسى وأخيه ﴾: حين اشتد الأمر على قومهما من فرعون وقومه وحرصوا على فتنتهم عن دينهم، ﴿أن تبو القومكما بمصر بيوتا ﴾؛ أي: مروهم أن يجعلوا لهم بيوتا يتمكنون به من الاستخفاء فيها، ﴿واجعلوا بيوتكم قبلة ﴾؛ أي: اجعلوها محلاً تصلون فيها حيث عجزتم عن إقامة الصلاة في الكنائس والبيع العامة. ﴿وأقيموا الصلاة ﴾: فإنها معونة على جميع الأمور، ﴿وبشر المؤمنين ﴾: بالنصر والتأييد وإظهار دينهم؛ فإن مع العسر يسراً، إن مع العسر يسراً. وحين اشتدً الكرب وضاق الأمر؛ فرَّجه الله ووسعه.

(٨٨) فلما رأى موسى القسوة والإعراض من فرعون وملئهم؛ دعا عليهم وأمَّن هارون على دعائه، فقال: ﴿رَبَّنا إنك آتيت فرعونَ وملاًة زينةَ : يتزينون بها من أنواع الحليِّ والثياب والبيوت المزخرفة والمراكب الفاخرة والخدام، ﴿وأموالاَه: أنواع الحليِّ والثياب والبيوت المزخرفة والمراكب الفاخرة والخدام، ﴿وأموالاَه: عظيمة ﴿في الحياة الدُّنيا رَبَّنا لِيُضِلُوا عن سبيلك ؟ أي: إن أموالهم لم يستعينوا بها إلاً على الإضلال في سبيلك فيضِلُون ويُضِلُون. ﴿رَبَّنا الممسْ على أموالهم ؟ أي: أتلفها عليهم إما يستعينوا أي: أنواع على الحياة الدُّنيا رَبَّنا لِيُضِلُوا عن سبيلك ؟ أي: إن أموالهم لم يستعينوا بها إلاً على الإضلال في سبيلك فيضِلُون ويُضِلُون. ﴿رَبَّنا اطمسْ على أموالهم ؟ أي: أتلفها عليهم إما بالهلاك وإما بجعلها حجارة غير منتفع بها، ﴿واشدُدْ على قلوبهم ؟ أي: أي: أي: قال ذلك غضباً أي: أتلفها عليهم إما بالهلاك وإما بجعلها حجارة غير منتفع بها، والمدُدُ على على أموالهم ؟ أي: أي: أتلفها عليهم إما بالهلاك وإما بجعلها حجارة غير منتفع بها، والمدُدُ على قلوبهم ؟ أي: أتلفها عليهم إما بالهلاك وإما بجعلها حجارة غير منتفع بها، والمدُدُ على على من على أموالهم ؟ أي: أموالهم ؟ أي: أموالهم ؟ أي: أتلفها عليهم إما بالهلاك وإما بجعلها حجارة غير منتفع بها، والمدُدُ على على على أموالهم ؟ أي: أموالهم ؟ أي: قال ذلك غضباً معليهم حيث تجرؤوا على محارم الله وأفسدوا عباد الله وصدُّوا عن سبيله، ولكمال عليهم حيث تجرؤوا على محارم الله وأفسدوا عباد الله وصدُّوا عن سبيله، ولكمال معرفته بربَّه بأنَّ الله سيعاقبهم على ما فعلوا بإغلاق باب الإيمان عليهم.

(١) في (ب): «ولنقيم ديننا».

™سورة يونس (۸۴ ـ ۸۹)



سورة يونس (۹۰ ـ ۹۲)

يدعو وهارون يؤمِّن على دعائه، وإن الذي يؤمِّن يكون شريكاً للداعي في ذلك الدعاء. ﴿فاستقيما﴾: على دينكما، واستمرًا على دعوتكما، ﴿ولا تتَّبِعانُ سبيل الذين لا يعلمون﴾؛ أي: لا تتبعانٌ سبيل الجهَّال الضلَّال، المنحرفين عن الصراط المستقيم، المتَّبعين لطرق الجحيم.

(٩٠) فأمر الله موسى أن يسري ببني إسرائيل ليلاً، وأخبره أنهم سَيَتَبِعُونه<sup>(١)</sup>، وأرسل فرعونُ في المدائن حاشرين يقولون: إنَّ هُؤلاء - أي: موسى وقومه لشرذِمَة قليلون. وإنَّهم لنا لغائظونَ. وإنا لجميعُ حاذرونَ. فجمع جنودَه قاصيهم ودانيهم، فأتبعهم بجنوده بغياً وعدواً؛ أي: خروجهم باغين على موسى وقومه ومعتدين في الأرض، وإذا اشتذَ البغي واستحكم الذنبُ؛ فانتظر العقوبةَ. فوجاوزنا ببني إسرائيل البحركة: وذلك أنَّ الله أوحى إلى موسى لموسى ليفرين ومعتدين في الأرض، وإذا اشتذَ البغي واستحكم الذنبُ؛ فانتظر العقوبةَ. فوجاوزنا ببني إسرائيل ليلاً فانتظر العقوبةَ. فوجاوزنا ومعتدين في الأرض، وإذا اشتذَ البغي واستحكم الذنبُ؛ فانتظر العقوبةَ. فوجاوزنا ببني إسرائيل البحركة: وذلك أنَّ الله أوحى إلى موسى لما وصل البحر أن يضربَه وجنودهم خلفهم<sup>(٢)</sup> داخلين، فلما استكمل موسى وقومه بعضاه، فضربه، فانفلق اثني عشر طريقاً، وسلكه بنو إسرائيل، وساق فرعون وجنودهم وخلفهم<sup>(٢)</sup>

(٩٩) قال الله تعالى مبيئناً أنَّ لهذا الإيمان في لهذه الحالة غير نافع له: (آلآنَ): تؤمن وتقرُ برسول الله، (وقد عصيتَ قبلُ)؛ أي: بارزت بالمعاصي والكفر والتكذيب، (وكنت من المفسدينَ): فلا ينفعُك الإيمان كما جرتْ عادةُ الله أن الكفار إذا وصلوا إلى لهذه الحالة الاضطراريَّة أنَّه لا ينفعهم إيمانهم؛ لأنَّ إيمانهم صار إيماناً مشاهداً؛ كإيمان من ورد القيامة، والذي ينفعُ إنما هو الإيمان بالغيب.

﴿٩٢﴾ ﴿فاليوم ننجًيك ببدنِكَ لنكون لمن خلفك آيةً﴾: قال المفسِّرون: إنَّ بني إسرائيل لما في قلوبهم من الرعب العظيم من فرعون، كأنَّهم لم يصدِّقوا بإغراقه، وشكُّوا في ذٰلك، فأمر الله البحر أن يلقِيَهُ على نجوة مرتفعةٍ ببدنه؛ ليكون لهم عبرة وآية. ﴿وإنَّ كثيراً من الناس عن آياتنا لغافلون﴾: فلذٰلك تمرُّ عليهم وتتكرَّر فلا

- في (ب): «يُتَبَعُون».
- (٢) كذا في النسختين. وفي ( أ ) غيرت إلى: «وجنوده خلفه» بخط مغاير.

ينتفعون بها؛ لعدم إقبالهم عليها، وأما من له عقلٌ وقلبٌ حاضر؛ فإنَّه يرى من آيات الله ما هو أكبر دليل على صحَّة ما أخبرت به الرسل.

سورة يونس (۹۳ ـ ۹٤)

ولهذا هو الداء الذي يعرض لأهل الدين الصحيح، وهو أنَّ الشيطان إذا أعجزوه أن يطيعوه في ترك الدين بالكليَّة، سعى في التحريش بينهم وإلقاء العداوة والبغضاء، فحصل من الاختلاف ما هو موجبُ ذلك، ثم حصل من تضليل بعضهم لبعض وعداوة بعضهم لبعض ما هو قرَّة عين اللعين، وإلا؛ فإذا كان ربُّهم واحداً ورسولهم واحداً ودينهم واحداً ومصالحهم العامة متَّفقة؛ فلأيَّ شيء يختلفون اختلافاً يفرَّق شملهم ويشتَّت أمرهم ويَحُلُّ رابطتهم ونظامهم فيفوَّت من مصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة ما يفوِّت ويموت من دينهم بسبب ذلك ما يموت؟! فنسألك اللهمً للها بعبادك المؤمنين، يجمع شملهم، ويرأبُ صدعَهم، ويردُ قاصِيَهم على دانيهم يا ذا الجلال والإكرام!

﴿فَإِن كُنُتَ فِي شَلَقٍ مِنَمَّا أَنَزَلْنَا إِلَىٰكَ فَسَخَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن تَبْلِكُ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن تَرَبِكَ فَلَا تَكُوْنَنَ مِنَ ٱلْمُمَنَّذِينَ ۞ وَلَا تَكُوْنَنَ مِنَ ٱلَذِينَ كَذَبُوا بِتَايَنتِ ٱللَهِ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ۞ ﴾.

﴿٩٤﴾ يقول تعالى لنبيَّه محمدٍ ﷺ: ﴿فإن كنتَ في سُكِّ مما أنزلنا إليكَ؟: هل هو صحيحٌ أم غير صحيح، ﴿فاسأل الذين يقرؤون الكتاب من قبلكَ؟؛ أي: اسأل أهل الكتب المنصفين والعلماء الراسخين؛ فإنهم سيقرُون لك بصدق ما أخبرت به وموافقته لما معهم.

فإن قيل: إن كثيراً من أهل الكتاب من اليهود والنصارى، بل ربما كان أكثرهم ومعظمهم، كذَّبوا رسول الله، وعاندوه، وردُوا عليه دعوته، والله تعالى أمر رسوله

This file was downloaded from QuranicThought.com

**۲۳**+



سورة يونس (٩٤)

أن يستشهدَ بهم، وجعل شهادتَهم حجةً لما جاء به وبرهاناً على صدقه؛ فكيف يكونُ ذٰلك؟! فالجوابُ عن هٰذا من عدة أوجه:

منها: أنَّ الشهادة إذا أضيفت إلى طائفةٍ أو أهل مذهبٍ أو بلدِ ونحوهم؛ فإنَّها إنما تتناول العدول الصادقين منهم، وأما مَنْ عداهم؛ فلُو كانوا أكثر من غيرهم؛ فلا عبرة فيهم؛ لأن الشهادة مبنيَّة على العدالة والصدق، قد حصل ذٰلك بإيمان كثير من أحبارهم الرَّبانيِّين؛ كعبد الله بن سلام<sup>(١)</sup> وأصحابه وكثيرٍ ممَّن أسلم في وقت النبيِّ ﷺ وخلفائه ومن بعدهم.

ومنها: أن شهادة أهل الكتاب للرسول مبنيَّة على كتابهم التوراة الذي ينتسبون إليه؛ فإذا كان موجوداً في التوراة ما يوافق القرآن ويصدُّقُه ويشهدُ له بالصحَّة؛ فلو اتَّفقوا من أولهم وآخرهم على إنكار ذٰلك؛ لم يقدح بما جاء به الرسول.

ومنها: أنَّ الله تعالى أمر رسوله أن يستشهد بأهل الكتاب على صحَّة ما جاءه وأظهر ذلك وأعلنه على رؤوس الأشهاد، ومن المعلوم أن كثيراً منهم من أحرص الناس على إبطال دعوة الرسول محمد ﷺ؛ فلو كان عندهم ما يردُّ ما ذكره الله؛ لأبدَوْه وأظهروه وبيَّنوه، فلما لم يكن شيءٌ من ذلك؛ كان عدم ردُّ المعادي وإقرار المستجيب من أدلُّ الأدلَّة على صحَّة هٰذا القرآن وصدقه.

ومنها: أنه ليس أكثر أهل الكتاب ردَّ دعوة الرسول، بل أكثرُهم استجاب لها وانقاد طوعاً واختياراً؛ فإنَّ الرسولَ بُعِنَ وأَكْثَرُ أهل الأرض المتديِّنين أهل الكتاب<sup>(٢)</sup>، فلم يمكث دينُه مدةً غير كثيرة حتى انقاد للإسلام أكثر أهل الشام ومصر والعراق وما جاورها من البلدان التي هي مقرُّ دين أهل الكتاب ولم يبقَ إلا أهل الرياسات الذين آثروا رياساتهم على الحقِّ ومَنْ تَبِعَهم من العوامُ الجهلة ومن تديَّن بدينهم اسماً لا معنى؛ كالإفرنج الذين حقيقة أمرهم أنَّهم دهريَّة منحلُون عن جميع أديان الرسل، وإنَّما انتسبوا للدين المسيحيِّ ترويجاً لملكهم وتمويهاً لباطلهم؛ كما يعرف ذٰلك من عرف أحوالهم البيِّنة الظاهرة.

وقوله: ﴿لقد جاءك الحق؟؛ أي: الذي لا شكَّ فيه بوجه من الوجوه، ﴿من

- (۱) في (ب): «كعبد الله بن سلام وكعب الأحبار وغيرهما». ثم عدل عنها الشيخ في (أ) إلى ما هو مثبت.
  - (٢) في (ب): أهل كتاب».

اسورة يونس (۹۰ ـ ۹۸)

ربِّك فلا تكوننَّ من الممترينَ<sup>(١)</sup>﴾: كقوله تعالى: ﴿كتابٌ أُنزِلْ إليكَ فلا يكن في صدرك حرجٌ منه﴾.

٩٥% ﴿ولا تكونَنَ من الذين كذَّبوا بآيات الله فتكون من الخاسرين؟ : وحاصل هٰذا أنَّ الله نهى عن شيئين : الشكَّ في هٰذا القرآن، والامتراء منه . وأشد من ذلك التكذيب به، وهو آيات الله البينات، التي لا تقبل التكذيب بوجه، ورتَّب على هٰذا الحسار، وهو عدم الربح أصلاً، وذلك بفوات الثواب في الدنيا والآخرة، وحصول العقاب في الدنيا والآخرة، وحصول العقاب في الدنيا والآخرة، والنهي عن الله البينات، التي لا تقبل التكذيب بوجه، ورتَّب على هٰذا الحسار، وهو عدم الربح أصلاً، وذلك التكذيب بوجه، ورتَّب على هٰذا الحسار، وهو عدم الربح أصلاً، وذلك بفوات الثواب في الدنيا والآخرة، وحصول العقاب في الدنيا والآخرة، والنهي عن الشيء أمرً بضدًه، فيكون أمراً بالتصديق التامً بالقرآن وطمأنينة القلب إليه والإقبال عليه علماً وعملاً؛ فبذلك يكون العبدُ من الرابحين، الذين أدركوا أجلً المطالب وأفضل الرغائب وأتمَّ المناقب، وانتفى عنهم الخسار.

﴿إِنَّ ٱلَّذِيرَتِ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتْ رَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَلَوْ جَآءَتْهُمْ كُلُ مَايَةٍ حَتَى يَرُوُا الْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ۞ ﴾.

(٩٧ - ٩٧) يقول تعالى: ﴿إِنَّ الذين حقَّتْ عليهم كلمةُ ربِّكَ؟ أي: إنهم من الضالين الغاوين أهل النار، لا بدَّ أن يصيروا إلى ما قدَّره الله وقضاه؛ فلا يؤمنون ولو جاءتهم كلُّ آية؛ فلا تزيدُهم الآيات إلا طغياناً وغيًّا إلى غيِّهم، وما ظلمهم الله ولكن ظلموا أنفسهم بردُهم للحقَّ لما جاءهم أول مرة، فعاقبهم الله بأن طبع على قلوبهم ظلموا أنفسهم بردُهم للحقَّ لما جاءهم أول مرة، فعاقبهم الله بأن طبع على قلوبهم وأسماعهم وأبصارهم فلا يؤمنوا حتى يَرَوا العذاب الأليم الذي وُعِدوا به، فحيتهم، وما ظلمهم الله ولكن عليموا أنفسهم بردُهم الآيات إلا طغياناً وغيًّا إلى غيِّهم، وما ظلمهم الله ولكن ظلموا أنفسهم بردُهم للحقَّ لما جاءهم أول مرة، فعاقبهم الله بأن طبع على قلوبهم وأسماعهم وأبصارهم فلا يؤمنوا حتى يَرَوا العذاب الأليم الذي وُعدوا به؛ فحينئذ يعلمون حقَّ اليقين أنَّ ما هم عليه هو الضلال وأنَّ ما جاءتهم به الرسلُ هو الحقَّ، ولكن يعلمون حقَّ اليقين أنَّ ما هم عليه هو الضلال وأنَّ ما جاءتهم به الرسلُ هو الحق، ولكن يعمون حق يوقب لا يُجدي عليهم إيمانهم شيئاً؛ فيومئذ لا ينفع الذين ظلموا معذرتُهم ولا هم في وقب لا يُحدي أن ما هم عليه مو الضلال وأنَّ ما جاءتهم به الرسلُ هو الحقً، ولكن يع وقت لا يُجدي عليهم إيمانهم شيئاً؛ فيومئذ لا ينفع الذين ظلموا معذرتُهم ولا هم يُستَغتبون. وأما الآياتُ؛ فإنَّها تنفعُ مَنْ له قلبُ أو ألقى السمع وهو شهيدٌ.

﴿فَلَوَلَا كَانَتْ قَرْيَةً مَامَنَتْ فَنَفَعَهَآ إِيمَنْهَآ إِلَا قَوْمَ يُونُسَ لَـمَّآ مَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِيْنِ ٢

﴿٩٨﴾ يقول تعالى: ﴿فلولا كانت قريةٌ﴾: من القرى المكذبين، ﴿آمنتُ﴾: حين رأتِ العذاب، ﴿فنفعها إيمانُها﴾؛ أي: لم يكن منهم أحدً انتفع بإيمانه حين رأى العذاب؛ كما قال تعالى عن فرعون ما تقدَّم قريباً لما قال: ﴿آمنتُ أَنَّه لا إِلٰه إِلا الذي آمنت به بنو إسرائيلَ وأنا من المسلمينَ»، فقيل له: ﴿آلَان وقد عصيتَ

(1) في (ب): «ولهذا قال: ﴿فَلَا تَكُونُن مَن الممترينَ»».



سورة يونس (۹۹ ـ ۱۰۰) 菌 کاکا

قبلُ وكنتَ من المفسدين﴾، وكما قال تعالى: ﴿فلمًا جاءهم بأسُنا قالوا آمنًا بالله وحدَه وكَفَرْنا بما كُنًا به مشركين. فلم يك يَنْفَعُهُم إيمانُهم لما رأوا بأسنا سُنَّة الله التي قد خلت في عباده ﴾، وقال تعالى: ﴿حتى إذا جاء أحدَهُم الموتُ قال ربِّ ارجعونِ. لعلِّي أعملُ صالحاً فيما تركتُ، كلاً ﴾، والحكمة في هذا ظاهرةٌ ؛ فإنَّ الإيمان الاضطراريَّ ليس بإيمان حقيقة، ولو صرف عنه العذاب والأمر الذي اضطره إلى الإيمان ؛ لرجع إلى الكفران. وقوله: ﴿إلَّا قومَ يونس لما آمنوا بعدما رأوا العذاب كَشَفْنا عنهم عذابَ الخِزي في الحياة الدُّنيا ومتعناهم إلى حين ﴾: فهم مستثنَوْن من العموم السابق، ولا بدَّ لذلك من حكمة لعالم الغيب والشهادة لم تصلُ ولها وله: ﴿فارَسلُناه إلى مائةِ ألفِ أو يزيدونَ. فآمنوا فمتعناهم إلى حين ﴾، ولعلً ولها ولم تدرِكُها أفهامُنا ؟ قال الله تعالى: ﴿وإنَّ يونُسَ لمن المرسلين... ولم قوله: فأرسلُناه إلى مائةِ ألفِ أو يزيدونَ. فآمنوا فمتعناهم إلى حين ﴾، ولعلً ولولة في ذلك أنَّ غيرهم من المهلكين لو رُدُوا لعادوا لما نهوا عنه، وأما قوم والله أعلم.

وَلَوْ شَلَّهُ رَبُّكَ لَأَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَبِيعًا أَفَأَتَ تُكْمِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى بَكُولُوْا مُؤْمِنِينَ ٥ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَيَجْعَـلُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ۞ ﴾.

﴿ ٩٩ ﴾ يقول تعالى لنبيَّه محمد ﷺ: ﴿ ولو شاء ربَّك لآمن مَن في الأرض كلهم جميعاً ﴾: بأن يلهمهم الإيمان ويوزعَ قلوبهم للتقوى؛ فقدرتُه صالحةً لذلك، ولكنَّه اقتضت حكمته أن كان بعضهم مؤمنين وبعضهم كافرين. ﴿ أفأنت تكرِهُ الناس حتى يكونوا مؤمنين ﴾؛ أي: لا تقدِرُ على ذلك، وليس في إمكانك، ولا قدرة غير الله شيء من ذلك.

(١٠٠﴾ ﴿وما كان لنفس أن تؤمنَ إلَّا بإذنِ اللَّهَ»: بإرادته ومشيئته وإذنه القَدَرِيِّ الشرعيِّ؛ فمن كان من الخَلْقِ قابلاً لذلك يزكو عنده الإيمان؛ وفَقه وهداه، ﴿ويجعلُ الرجسَ﴾؛ أي: الشرَّ والضلال ﴿على الذين لا يعقلِونَ﴾: عن الله أوامرَهُ ونواهيه، ولا يُلقون بالاً لنصائحه ومواعظه.

(۱) في (ب): «علم».

﴿قُلِ ٱنْظُرُوا مَاذَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي ٱلْآيَنَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﷺ فَهَلْ يَنتَظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَيَّامِ ٱلَّذِيتَ خَلَوًا مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتَظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِّت ﷺ ثُمَرَ نُنجِى رُسُلَنَا وَٱلَذِيتَ مَامَنُواْ كَذَلِكَ حَقًّا عَلَتِنَا نُنجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾.

<sup>OR</sup>طورة يونس (۱۰۱ ـ ۱۰٤)

(١٠١) يدعو تعالى عباده إلى النظر لما في السماوات والأرض، والمراد بذلك نظر الفكر والاعتبار والتأمَّل لما فيها وما تحتوي عليه والاستبصار؛ فإن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون وعبراً لقوم يوقنون، تدلُّ على أنَّ الله وحده المعبود المحمود ذو الجلال والإكرام والأسماء والصفات العظام، ﴿وما تُغني الآياتُ والنُّذُر عن قوم لا يؤمنونَ؟؛ فإنهم لا ينتفعون بالآيات؛ لإعراضهم وعنادهم.

(١٠٢ – ١٠٢) ﴿فهل ينتظرون إلاّ مثلَ أيام الذين خَلَوًا من قبلهم؟ أي: فهل ينتظر هُولاء الذين لا يؤمنون بآيات الله بعد وضوحها إلاّ مثلَ أيام الذين خَلَوًا من قبلهم؟ أي: من الهلاك والعقاب؟ فإنّهم صنعوا كصنيعهم، وسنة الله جارية في الأولين والآخرين. ﴿قُلْ فانتظروا إني معكم من المنتظرين؟: فستعلمون لمَن تكون له العاقبة الحسنة والنجاة في الدنيا والآخرة. وليست إلاّ للرسل وأتباعهم، ولهذا له العاقب في له العاقبة الحسنة والنجاة في الدنيا والأخرة. وليست إلاّ للرسل وأتباعهم، وله تكون لما الذين تكون له العاقبة الحسنة والنجاة في الدنيا والآخرة. وليست إلى للرسل وأتباعهم، ولهذا في اله الذين آمنوا؟: من مكاره الدنيا والأخرة. وليست إلى لما لم الذين وله الما الذين تكون لما الذين أيام الذين أولها الأولين والآخرة. والنجاة في الدنيا والآخرة. وليست إلى الما من مكاره الدنيا والخرة واله الما الذين أولها الذين أمنوا؟: من مكاره الدنيا والأخرة والما الذين أولها الذين أولها الما الذين أولها الذين أولها الما الذين والأخرة. وأنها ما الذين والأخرة والنجاة في الدنيا والأخرة. وليست إلى الما وأتباعهم، ولها اله اله أن أنتظروا إن معكم من المنتظرين؟: من مكاره الذين والأخرة وشدائدهما. في الذين أمنوا؟: من مكاره الذين والأخرة وشدائدهما. وله الذين أولانيا والذين أمنوا؟: من مكاره الذين والأخرة وشدائدهما.

 الْقُلْ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ إِن كُنْتُمْ فِي شَكِّ مِن دِينِي فَلَا أَعَبُدُ الَّذِينَ تَتَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَنِكِنَ أَعَبُدُ اللَّهُ الَذِي تَتَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَنِكِنَ أَعَبُدُ اللَّهُ الَذِي يَتُوَفَّنَكُمْ وَأَمِرْتُ أَن أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 
 اللَّهُ الَّذِي يَتُوَفَّنَكُمْ وَأُمِرْتُ أَن أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 
 اللَّهُ الَّذِي يَتُوَفَّنَكُمْ وَأُمِرْتُ أَن أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 
 اللَّهُ الَذِي يَتُوَفَّنَكُمْ وَأُمِرْتُ أَن أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 
 اللَّهُ الَّذِي يَتُوَفَّنَكُمْ وَأُمِرْتُ أَن أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 
 اللَّهُ الَذِي يَتُوفَقَنَكُمْ وَأُمِرْتُ أَن أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 
 اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَمْ مُنْ وَا مَعْنَى اللَّهُ وَالَا تَكُونَنَ اللَّهُ الَذِي يَتُوفَقَنَكُمُ وَأَمِرْتُ أَن أَعْذَى مِن اللَّهُ وَالَنَهُ اللَّهُ وَلا يَشْرُكُمُ وَالَا مَعْدَى إِنَا اللَّهُ وَلَا يَعْهُ اللَهُ وَلا يَعُمُنُ وَلا يَعْذَلُ أَنْ إِن اللَهُ وَعَبْدُ إِنَّا الْعَنْ إِذَا مِن اللَّهُ اللَهُ وَلَا يَعْذَى إِنَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ مُن اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ وَلَا اللَهُ وَلَا إِن الْنَاقِولُ إِنَا إِنَا الْعَالِينَ الْتُولِي الْحُمُ أَنْ الْتُنَا الْحُونُ الْنَالِمُ الْعَالَى الْنَالَةُ الْعُنُولُ الْعُنُ الْمُنْ الْمُعْرِي اللَّالِي الْمُ الْعُنُولِي الْنُ الْنُهُ الْعُنُ الْعُنُ الْحُمْ الْعُنَا الْعَالِي الْعَامِ الْعُنُولِي اللَهُ الْعُنْ الْعَامِ الْعُنُولُكُمُ الْعُنْ الْحُدُولَةُ الْعُنُ الْعُنُونِ اللَّالَالُولُنُهُ مِنْ الْعُنْتُ الْعَالُهُ الْحُدُنِ الْحُولِي الْعُنُونِ اللَهُ مَنِ اللَّا الْعُنْهُ الْعُنَا لِعُنْ الْعُنُولُ الْعُنُ الْعُنُولُ الْعُنَالِ مَا الْعُنُولُ الْعُنُولُ الْعُنُولُ مُ اللَّهُ مُنُ الْ الْعُنْ اللْعُنُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالُ اللَّالُولُ الْحُولُ الْحُولُ الْحُولُ الْعُنُ الْعُنُولُ الْعُنُولُ الْعُنُولُ الْعُنُ الْعُنُ الْعُنُولُ اللْعُنُولُ الْعُ اللْعُنُولُ الْعُنُولُ الْعُنُولُ الْعُولُ الْعُنُ الْعُنُ الْعُ

(١٠٤) يقول تعالى لنبيَّه محمد ﷺ سيد المرسلين وإمام المتقين وخير الموقنين: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الناس إِنْ كَنتُم في شَكْ مِن ديني؟؛ أي: في ريب واشتباه؛ فإني لست في شكَّ منه، بل لديَّ العلم اليقيني أنه الحقُ وأن ما تدعون من دون الله باطلٌ، ولي على ذلك الأدلَّة الواضحة والبراهينُ الساطعة، ولهذا قال: ﴿فلا أُعبدُ اللَّين تعبدونَ من دون اللّه باطلٌ، ولي على ذلك الأدلَّة الواضحة والبراهينُ الساطعة، ولهذا قال: في ولا أعبدُ اللَّين تعبدونَ من دون اللّه باطلٌ، ولي على ذلك الأدلَّة الواضحة والبراهينُ الساطعة، ولهذا قال: في ريب واشتباه؛ باطلٌ، ولي على ذلك الأدلَّة الواضحة والبراهينُ الساطعة، ولهذا قال: فقلا أعبدُ اللّه، ولي تعلن من دون اللّه، ولي على ذلك الأدلَّة الواضحة والبراهينُ الساطعة، ولهذا قال: فقلا أعبدُ الذين تعبدونَ من دون الله» : من الأنداد والأصنام وغيرهما؛ لأنها لا تَخلُقُ ولا ترزقُ ولا تدبَّر شيئاً من الأمور، وإنما هي مخلوقة مسخّرة ليس فيها ما يقتضي

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة يونس (۱۰۵ ـ ۱۰۷) کامی

عبادتها. ﴿ولكنْ أُعبدُ اللّه الذي يتوفَّاكمَ﴾؛ أي: هو الله الذي خلقكم، وهو الذي يميتكم ثم يبعثكم ليجازيكم بأعمالكم؛ فهو الذي يستحقُّ أن يُعبد، ويصلَّى له، [ويخضع]، ويسجد، ﴿وأمِزتُ أن أكون من المؤمنينَ﴾.

﴿١٠٥﴾ ﴿وأن أقِمْ وجهكَ للدين حنيفاَ﴾؛ أي: أخلص أعمالك الظاهرة والباطنة لله، وأقم جميع شرائع الدين، ﴿حنيفاَ﴾؛ أي: مقبلاً على الله معرضاً عما سواه. ﴿ولا تكوننَ من المشركين﴾: لا في حالهم ولا تكن معهم.

(١٠٦) ﴿ولا تدعُ من دون الله ما لا ينفعُك ولا يضرُك؟: ولهذا وصفٌ لكلٌ مخلوق أنه لا ينفع ولا يضرُ، وإنما النافع الضارُ هو الله تعالى. ﴿فإن فعلت؟؛ أي<sup>(١)</sup>: دعوت من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك، ﴿فإنَّك إذاَ لمن (الظالمين؟؛ أي: الضارين أنفسهم بإهلاكها، ولهذا الظلم هو الشرك؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الشَّرك لظلمٌ عظيمٌ؟: فإذا كان خيرُ الخلق لو دعا مع الله غيره؛ لكان من الظالمين المشركين؛ فكيف بغيره؟!

وَإِن يَمْسَسَكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَّ وَإِن ثِرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدَ لِفَضْلِةِ۔ يُصِيبُ بِهِ. مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَهُوَ آلْغَفُورُ ٱلرَّحِيدُ ٢

(١٠٧) هذا من أعظم الأدلَّة على أن اللَّه وحده المستحقُّ للعبادة؛ فإنَّه النافع الضارُ المعطي المانع الذي إذا مسَّ بضُرَّ كفقر ومرض ونحوها: ﴿فلا كاشف له إلَّا هو﴾: لأن الخلق لو اجتمعوا على أن ينفعوا بشيء لم ينفعوا إلا بما كتبه الله ولو اجتمعوا على أن يضرُوا أحداً؛ لم يقدروا على شيء من ضرره إذا لم يرده [اللَّهُ]. ولهذا قال: ﴿وإن يُرِدْكَ بخير فلا رادَّ لفضلهَه؛ أي: لا يقدر أحدٌ من الخلق أن يردَّ فضله وإحسانه؛ كما قال تعالى: ﴿ما يَفْتَح اللَّه للناس من رحمةٍ فلا مُمْسِكَ لها وما يُمْسِكَ فلا مرسِلَ له من بعده. ﴿يعميبُ به مَن يشاء مِن عباده؟؛ أي: يختص الرَّلات، الذي يوفَّق عبده لأسباب مغفرته، ثم إذا فعلها العبد؛ غفر اللَّه ذنوبه كبارها وصغارها، ﴿الرحيمُ»: الذي وسعت رحمتُه كلَّ شيء ووصل جودُه إلى كبارها وصغارها، ﴿الرحيمُ»: الذي وسعت رحمتُه كلَّ شيء ووصل جودُه إلى

(۱) في (ب): «بأن».

سورة يونس (۱۰۸)

فإذا عرف العبد بالدليل القاطع أن الله هو المنفرد بالنعم وكشف النقم وإعطاء الحسنات وكشف السيئات والكربات، وأنَّ أحداً من الخلق ليس بيده من لهذا شيءً إلا ما أجراه الله على يده؛ جزم بأنَّ الله هو الحقُّ وأن ما يدعون من دونه هو الباطلُ ولهٰذا لما بين الدليل الواضح؛ قال بعده:

فَقُلْ يَتَأَيَّبُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِن زَيِكُمُ فَمَنِ اَهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِةِ. وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيَها وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ۞ وَاتَبَعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَأُصْبِرَ حَتَى يَعَكُمُ اللَّهُ وَهُوَ خَبْرُ الْمُكِمِينَ ۞ ﴾.

(١٠٨) أي: ﴿قُلْ»: يا أيها الرسول لما تبيئن البرهان: ﴿يا أيها الناس قد جاءكم الحقَّ من ربَّكم»؛ أي: الخبر الصادق المؤيَّد بالبراهين الذي لا شكَّ فيه بوجه من الوجوه، وهو واصل إليكم من ربَّكم، الذي من أعظم تربيته لكم أن أنزل إليكم لهذا القرآن، الذي فيه تبيانٌ لكلَّ شيء، وفيه من أنواع الأحكام والمطالب الإلهية والأخلاق المَرْضِيَّة ما فيه أعظم تربية لكم وإحسانٍ منه إليكم؛ فقد تبيئن الرشد من الغي، ولم يبقَ لأحدِ شبهة. ﴿فَمَن المتدى»: بهدى الله؛ بأن علم الحقَّ وتفهَّمه وآثره على غيره فلنفسه. والله تعالى غنيَّ عن عباده، وإنَّما ثمرة أعمالهم راجعة إليهم. ﴿ومن ضلَّ»: عن الهدى؛ بأن أعرض عن العلم بالحقَّ أو عن عليكم بوكيل»: فأحفظ أعمالكم وأحاسبكم عليها، وإنَّما أنه نفسه. ﴿وما أنا عليكم وكيلٌ؛ فانظروا لأنفسكم وأحاسبكم عليها، وإنَّما أنا لكم نذيرً مبينٌ، والله عليكم وكيلٌ؛ فانظروا لأنفسكم ما دمتم في مدة الإمهال.

(١٠٩) ﴿واتبع): أيها الرسول ما أوحي إليك علماً وعملاً وحالاً ودعوةً إليه، ﴿واصبرَ»: على ذلك؛ فإنَّ هذا أعلى أنواع الصبر، وإنَّ عاقبته حميدةً؛ فلا تكسل ولا تضجر، بل دُمْ على ذلك واثبت، ﴿حتى يحكم الله»: بينك وبين مَنْ كذَّبك. ﴿وهو خير الحاكمينَ»: فإنَّ حكمه مشتملٌ على العدل التامُ والقِسْط الذي يُحمد عليه. وقد امتثل عَلَى أمر ربَّه، وثبت على الصراط المستقيم، حتى أظهر الله دينه على سائر الأديان، ونصره على أعدائه بالسيف والسنان، بعدما نصره الله وسعة إحسانه.

تم تفسير سُورة يونس. والحمد لله رب العالمين.

\*\* \* \*

This file was downloaded from QuranicThought.com

737

سورة هود (۱ ــ ۳)

تفسير سورة هود عليه السلام

وهي مکية ينسب المتر الكنن التجنبة

﴿الَّرُ كِنَبُ أُسْكِمَتَ مَايَنَتُهُ ثُمَّ فُصِلَتَ مِن لَدُنَ حَكِمٍ خِبِرٍ ﴾ أَلَّا تَعْبُدُوَا إِلَّا اللَّهُ إِلَىٰي لَكُرُ مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَيَكُو ثُمَّ ثُوْبُوَا إِلَيْهِ يُمَنِعَكُم مَّنَعًا حَسَنًا إِلَى أَجَلٍ مُسَتَى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلِ فَصْلَةُ وَإِن تَوَلَّوَا فَإِنِي أَخَاتُ عَلَيْكُوْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعْكُوْ وَهُوَ عَلَ كُلِّ فِينَ وَقِيرُ ﴾ ﴾.

(١) يقول تعالى: لهذا (كتابٌ): عظيم ونزل كريم، (أحكِمَتْ آياته)؛ أي: أتقنت وأحسنت، صادقة أخبارها، عادلة أوامرها ونواهيها، فصيحة ألفاظه بهية معانيه، (ثم فُصِّلَتَ)؛ أي: ميزت وبينت بياناً في أعلى أنواع البيان، (من لَدُنْ حكيم): يضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها، لا يأمر ولا ينهى إلا بما تقتضيه حكمته، (خبير): مطَّلع على الظواهر والبواطن؛ فإذا كان إحكامه وتفصيله من عند الله الحكيم الخبير؛ فلا تسأل بعد لهذا عن عظمته وجلالته واشتماله على كمال الحكمة وسعة الرحمة.

﴿٢﴾ وإنما أنزل الله كتابه لأن لا تعبدوا إلَّا الله؛ أي: لأجل إخلاص الدين كلِّه لله، وأن لا يُشْرِكَ به أحدٌ من خلقه. ﴿إِنني لكمَّه: أَيُّها الناس، ﴿منهَ، أي: من الله ربكم ﴿نذيرَه: لمن تجرَّأ على المعاصي بعقاب الدنيا والآخرة، ﴿وبشيرَه: للمطيعين لله بثواب الدُّنيا والآخرة.

(٣) ﴿وأن استغفروا ربَّكم؟: عن ما صدر منكم من الذُّنوب، ﴿ثم توبوا إليه؟: فيما تستقبلون من أعماركم بالرجوع إليه بالإنابة والرجوع عما يكرهه الله إلى ما يحبَّه ويرضاه، ثم ذكر ما يترتَّب على الاستغفار والتوبة، فقال: ﴿يمتُعْكم متاعاً حسناً؟؛ أي: يعطيكم من رزقه ما تتمتَّعون به، وتنتفعون ﴿إلى أجل مستمى؟؛ أي: إلى وقت وفاتكم، ﴿ويؤت؟: منكم ﴿كلَّ ذي فضل فضلَه؟؛ أي: يعطي أهل الإحسان والبر من فضله وبرَّه ما هو جزاء لإحسانهم من حصول ما يحبُون ودفع ما يكرهونا ما يحبُون ودفع ما يكرها تستيعون به، وتنتفعون ﴿إلى أجل مستمى؟؛ أي: إلى وقت وفاتكم، ﴿ويؤت؟: منكم ﴿كلَّ ذي فضل فضلَه؟؛ أي: يعطي أهل الإحسان والبر من فضله وبرَّه ما هو جزاء لإحسانهم من حصول ما يحبُون ودفع ما يكرهون. ﴿وإن تَوَلَوا؟: عن ما دعوتكم إليه، بل أعرضتُم عنه، وربَّم عنه، يحبُون ودفع ما يكرهون. ﴿وإن تَوَلَوا؟: عن ما دعوتكم إليه، بل أعرضتُم عنه، يحبُون ودفع ما يكرهون. ﴿وإن تَوَلَوا؟: عن ما دعوتكم إليه، بل أعرضتُم عنه، وربَّم عنه، وربَّم عنه، وربَّم عنه، وربَّم عنه، يحبُون وليه ما تحمول ما يحبُون ودفع ما يكرهون. ﴿وإن تواكم عنهم الله فيه الله فيه الأوَّلين والآخرين.

سورة هود (٤ ـ ٦)

٤﴾ فيجازيهم بأعمالهم إن خيراً؛ فخير، وإن شرًا؛ فشر. وفي قوله: ﴿وهو على كلَّ شيء على كلَّ شيء على كلَّ شيء قديرٌ)، ومن جملة الأشياء إحياء الموتى، وقد أخبر بذلك، وهو أصدق القائلين؛ فيجب وقوع ذلك عقلاً ونقلاً.

﴿ٱلَا إِنَّهُمْ يَشُوُنَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ شِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُتْلِنُونَ إِنَّهُمْ عَلِيهُمْ بِذَاتِ ٱلشُدُولِ ٢

(٥) يخبر تعالى عن جهل المشركين وشدة ضلالهم أنهم فيننون صدورَهم؟؟ أي: يميلونها ليستخفوا من الله، فتقع صدورهم حاجبة لعلم الله بأحوالهم ويصره لهيئاتهم. قال تعالى مبيناً خطأهم في لهذا الظنّ فألا حين يَسْتَغْشون ثيابهم؟؟ أي: يتغطون بها، يعلمهم في تلك الحال التي هي من أخفى الأشياء، بل فيعلم ما يُسِرُونَ؟: من الأقوال والأفعال، فوما يُغلِنونَ؟: منها، بل ما هو أبلغُ من ذلك، وهو: فإنه عليمٌ بذات الصدور؟؟ أي: بما فيها من الإرادات والوساوس والأفكار التي لم ينطقوا بها سرًا ولا جهراً؟ فكيف تخفى عليه حالكم إذا ثنيتم صدوركم لتستخفوا منه؟!

ويُحتمل أنَّ المعنى في هُذا: أن الله يذكر إعراض المكذِّبين للرسول، الغافلين عن دعوته، أنَّهم من شدَّة إعراضهم يَثْنون صدورهم؛ أي: يَحدَوْدِبون حين يرون الرسول؛ لئلاً يراهم ويُسْمِعَهم دعوته ويعظَهم بما ينفعهم؛ فهل فوق هٰذا الإعراض شيء؟! ثم توعَّدهم بعلمه تعالى بجميع أحوالهم وأنهم لا يخفون عليه، وسيجازيهم بصنيعهم.

هُ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعَلَّمُ مُسْنَقَرُهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ تُمِينِ ٢٠

(٢) أي: جميع ما دبٍّ على وجه الأرض من آدميٌ<sup>(٢)</sup> وحيوانٍ بَرُيٍّ أو بحريٌ؛ فالله تعالى قد تكفّل بأرزاقهم وأقواتهم، فرزقُهم<sup>(٣)</sup> على الله. ﴿ويعلم مستقرَّها ومستؤدَعَها؟؛ أي: يعلم مستقرَّ لهٰذه الدوابٌ، وهو المكان الذي تقيم فيه وتستقرُ

(۱) في (ب): «فإنه قدير على كل شيء».
 (۲) في (ب): «أو».

(٣) في (ب): "فرزقها".

سورة هود (۷)

فيه وتأوي إليه، ومستودعُها المكانُ الذي تنتقل إليه في ذهابها ومجيئها وعوارض أحوالها. ﴿كُـلُّ﴾: من تفاصيل أحوالها ﴿في كتابٍ مبينٍ﴾؛ أي: في اللوح المحفوظ، المحتوي على جميع الحوادث الواقعة، والتي تقع في السماوات والأرض، الجميع قد أحاط بها علم الله، وجرى بها قلمه، ونفذت فيها مشيئته ووسعها رزقه؛ فلتطمئنَ القلوب إلى كفاية من تكفَّلَ بأرزاقها، وأحاط علماً بذواتها وصفاتها.

﴿وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَٰتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِتَّةِ آَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآهِ لِيَبْلُوكُمْ آَيَّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً وَلَمِن قُلْتَ إِنَّكُم مَّبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولُنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً إِنْ هَـٰذَا إِلَّا سِحْرٌ مَّبِينٌ ۞ وَلَمِنْ أَخَرَنَا عَنَهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أَمَّةِ مَعْدُودَةٍ لَيَقُولُنَ مَا يَحْسِشُهُ أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِمُ لَيْسَ مَصَرُوفًا عَنَهُمْ وَحَافَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِبُونَ ۞ ﴾.

٧﴾ يخبر تعالى أنه ﴿خَلَقَ السمواتِ والأرضَ في ستَّة أيام؟: أولها يوم الأحد، وآخرُها يوم الجمعة. ﴿وَ﴾ حين خلق السماواتِ والأرضُ، ﴿كان عرشُهُ على الماء﴾: فوق السماء السابعة؛ فبعد أن خلقَ السماوات والأرض؛ استوى على عرشه، يدبِّر الأمور ويصرِّفها كيف شاء من الأحكام القدريَّة والأحكام الشرعيَّة. ولهذا قال: ﴿لِيَبْلُوَكُم أَيْكُم أَحْسَنُ عَمَلاً﴾؛ أي: ليمتَحِنَّكُم إذ خَلَقَ لَكُم ما في السماوات والأرض بأمره ونهيه، فينظر أيْكم أحسنُ عملاً. قال الفضيل بن عِياض رحمه الله: أخلصُه وأصوبُه. قيل: يا أبا علي! ما أخلصه وأصوبه؟ فقال: إنَّ العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً؛ لم يُقْبَلْ، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً؛ لم يُقْبَل، حتى يكون خالصاً صواباً. والْخالص: أن يكون لوجه الله، والصواب: أن يكون متَّبِعاً فيه الشرع والسُّنة. وهذا كما قال تعالى: ﴿وما خلقتُ الجِنَّ والإنس إلا ليعبدونِ)، وقال تُعالى: ﴿اللَّهُ الذي خلق سبع سمُواتٍ ومن الأرض متْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الأمر بينَهنَّ لِتَعْلَموا أَنَّ الله على كلِّ شيءٍ قديرٌ وأن الله قد أحاطَ بكلِّ شيءٍ علماً): فالله تعالى خلق الخلق لعبادته ومعرفته بأسمائه وصفاته، وأمرهم بذلك؛ فمن انقاد وأدّى ما أمِرَ به؛ فهو من المفلحين، ومن أعرض عن ذٰلك؛ فأولئك هم الخاسرون، ولا بدَّ أن يجمَعَهم في دار يجازيهم على ما أمرهم به ونهاهم. ولهٰذا ذكر الله تكذيب المشركين بالجزاء، فقال: ﴿ولنن قلتَ إِنَّكم مبعوثون من بعدِ الموت لَيقولَنَّ الذين كفروا إنْ لهذا إلَّا سحرُ مبينَ ﴾؛ أي: ولئن قلتَ لهْؤلاء

سورة هوذ (۸ ـــ ۱۱)

وأخبرتَهم بالبعث بعد الموت؛ لم يصدُقوك، بل كذَّبوك أشدَّ التكذيب<sup>(١)</sup>، وقدحوا فيما جنت به، وقالوا: ﴿إِنْ هٰذا إِلا سحرٌ مُبينَ﴾: ألا وهو الحقُّ المبين.

(٨) ﴿ولئن أَخَرْنا عنهم العذابَ إلى أَمَّةٍ معدودةٍ ؛ أي: إلى وقت مقدًر فتباطؤوه، لقالوا من جهلهم وظلمهم: ﴿ما يحبسُه ؟! ومضمونُ لهذا تكذيبُهم به ؛ فإنهم يستدلُون بعدم وقوعه بهم عاجلاً على كذَب الرسول المخبر بوقوع العذاب ؛ فما أبعد لهذا الاستدلال. ﴿ألا يوم يأتيهم العذابُ ليس مصروفاً عنهم »: فيتمكَّنون من النظر في أمرهم، ﴿وحاق بهم ﴾ ؛ أي: نزل ﴿ما كانوا به يستهزِئون ﴾: من العذاب حيثُ تهاونوا به، حتى جَزَموا بكذب مَنْ جاء به.

﴿وَلَبِينَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِنَّا رَحْمَةَ ثُمَّ نَرَعْنَكُهَا مِنْـهُ إِنَّـهُمْ لَيَتُوشُ كَفُورٌ ﴿ وَلَـبِنَ أَذَقَنَـهُ نَعْمَاةَ بَعْـدَ ضَـرَّآة مَسَّـتُهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ ٱلسَّـبِخَاتُ عَنِيَّ إِنَّهُمْ لَفَحَ فَخُورٌ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ أُوْلَتِهَكَ لَهُم مَّغْمِرَةٌ وَأَجَرٌ كَبِيرٌ ۞ ﴾.

٩ ـ ١٠ ﴾ يخبر تعالى عن طبيعة الإنسان أنه جاهل ظالم: بأنَّ الله إذا أذاقه منه رحمة كالصحة والرزق والأولاد ونحو ذلك، ثم نزعها منه؛ فإنَّه يستسلم لليأس وينقاد للقنوط؛ فلا يرجو ثوابَ الله ولا يخطُرُ بباله أنَّ الله سيردُها أو مثلها أو خيراً منها عليه، وأنَّه إذا أذاقه رحمة من بعد ضرًاء مستنه، أنه يفرح ويَبْطَرُ ويظنُ أنه سيدوم أنه يفرح ويَبْطَرُ ويظنُ أنه سيدوم له ذلك الخير ويظنُ أنه سيدوم له ذلك الخير ويقول: ﴿ذَهَبَ السيئاتُ عني إنَّه لفرح فخورٌ ؟ أي: يفرح منها أو ترم أنه منه منها عليه، وأنَّه إذا أذاقه رحمة من بعد ضرًاء مستنه، أنه يفرح ويَبْطَرُ ويظنُ أنه سيدوم له ذلك الخير ويقول: ﴿ذَهَبَ السيئاتُ عني إنَّه لفرح فخورٌ ؟ أي: يفرح بما أوتي مما يوافق هوى نفسه، فخورٌ بنعم الله على عباد الله، وذلك يحمله على الأشر والبطر والإعجاب بالنفس والتكبُر على الخلق واحتقارهم وازدرائهم، وأيًّ ما يبب أشدُ من هذا؟!

(١١) ولهذه طبيعة الإنسان من حيث هو؛ إلا مَنْ وفَقه الله وأخرجه من لهذا الخُلُق الذميم إلى ضدًه، وهم الذين صبَّروا أنفسهم عند الضراء فلم ييأسوا، وعند السراء فلم يبطروا، وعملوا الصالحات من واجبات ومستحبَّات. ﴿أُولَئُكَ لَهُم مَعْفُرَةَ﴾؛ لذنوبهم يزول بها عنهم كل محذور، ﴿وأجر كبيرَ»؛ وهو الفوز بجناتِ النعيم التي فيها ما تشتهيه الأنفس، وتلذُّ الأعين.

﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعَضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُوا لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ كُنْزُ أَق

(١) في (ب): «أشدً الكذب».

سورة هود (۱۲ ـ ۱٤)

جَمَاءَ مَعَلَمُ مَلَكٌ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ وَكِبِلُ ۞ أَمَ يَقُولُونَ آفْتَرَنَّهُ قُلْ فَأْتَوْا بِمَشْرِ سُوَرٍ فِشْلِهِ. مُفْتَرَيَنتِ وَأَدْعُوا مَنِ ٱسْتَطَعْتُه مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُدْ صَدِقِينَ ۞ فَإِلَمْ بَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ وَأَن لَآ إِلَهُ إِلَا هُوٌ فَهَلْ أَنتُه تُسْلِمُونَ ۞ ﴾.

(١٢) يقول تعالى مسلياً لنبيه محمد على عن تكذيب المكذبين: ﴿فلعلَّ تاركُ بعضَ ما يوحى إليك وضائقٌ به صدرُك أن يقولوا لولا أنزِلَ عليه كنزٌ ﴾ أي: لا ينبغي هٰذا لمثلك؛ أن قولهم يؤثَّر فيك ويصدُّك عما أنت عليه، فتترك بعضَ ما يوحى إليك، ويضيق صدرك لتعنَّتهم بقولهم: ﴿لولا أُنزِلَ عليه كنزٌ أو جاء معه مَلَكَ ﴾: فإنَّ هٰذا القول ناشىء من تعنَّت وظلم وعناد وضلال وجهل بمواقع الحجج والأدلَّة؛ فامض على أمرك، ولا تصدَّك هٰذه الأقوالُ الركيكةُ التي لا تصدرُ إلا من سفيه، ولا يضيق لذلك صدرك؛ فهل أوردوا عليك حجَّة لا تستطيع حلَّها؟! أم قدحوا ببعض ما جئت به قدحاً يؤثّر فيه وينقص قدره فيضيق صدرك لذلك؟! أم عليك حسابُهم ومُطَالَبٌ بهدايتهم جبراً؟! ﴿إنما أنت نذيرٌ والله على كلُ شيء وكيلُ ﴾: فهو الوكيل عليهم، يحفظُ أعمالهم، ويجازيهم بها أتم الجزاء.

(١٣) ﴿ أم يقولون افتراه ﴾؛ أي: افترى محمدٌ هٰذا القرآن، فأجابهم بقوله: ﴿قُلْ ﴾: لهم: ﴿فأتوا بعشر سورٍ مثله مفتريات وادعوا مَنِ استَطَعْتُم من دون الله إن كنتُم صادقين ﴾؛ أي: إنه قد افتراه؛ فإنَّه لا فرق بينكم وبينه في الفصاحة والبلاغة، وأنتُم الأعداء حقًّا الحريصون بغاية ما يمكنكم على إبطال دعوته فإن كنتم صادقين فأتوا بعشر سورٍ مثله مفتريات!

(٤٤) ﴿فإن لم يستجيبوا لكم؟: على شيء من ذلكم، ﴿فاعلموا أنَّما أنزِلَ بعلم الله؟: من عند الله<sup>(١)</sup>؛ لقيام الدليل والمقتضي وانتفاء المعارض. ﴿وأن لا أله إلا هو؟؛ أي: واعلموا أنه لا إله إلا هو؟ أي: هو [وحده] المستحقُّ للألوهيَّة والعبادة. ﴿فهل أنتم مسلمونَ؟؛ أي: منقادون لألوهيته، مستسلمون لعبوديته.

**وفي لهذه الآيات** إرشادٌ إلى أنه لا ينبغي للدَّاعي إلى اللّه أن يصدَّه اعتراضُ المعترضين ولا قدحُ القادحين، خصوصاً إذا كان القدح لا مستندَ له ولا يقدح فيما دعا إليه، وأنه لا يضيق صدرُه، بل يطمئنُّ بذُلك، ماضياً على أمره، مقبلاً على

(۱) في (ب): «فاعلموا أنما أنزل بعلم الله» وقد شطب الشيخ من (ب) قوله: «من عند الله».

V 2 Y

سورة هود (١٠ ــــ ١٧)

شأنه، وأنه لا يجب إجابة اقتراحات المقترحين للأدلَّة التي يختارونها، بل يكفي إقامةُ الدليل السالم عن المعارض على جميع المسائل والمطالب.

وفيها: أن لهذا القرآن معجِزٌ بنفسه، لا يقدر أحدٌ من البشر أن يأتي بمثله، ولا بعشر سور مثله، بل ولا بسورة من مثله؛ لأنَّ الأعداء البلغاء الفصحاء تحدًاهم الله بذٰلك، فلم يعارضوه؛ لعلمهم أنَّهم لا قدرة فيهم على ذٰلك.

وفيها: أن مما يُطْلَبُ فيه العِلْمُ ولا يكفي غلبةَ الظنِّ، علمُ القرآن وعلمُ التوحيد؛ لقوله تعالى: ﴿فاعلموا أنَّما أنزل بعلم الله وأن لا إله إلا هو﴾.

هُمَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدَّنْيَا وَزِينَهَمَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِهَا وَلُحَرِ فِهَا لَا يُتَخَسُونَ ﷺ أُوَلَتِكَ ٱلَذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا النَّــَارُ وَحَمِطَ مَا صَنتَعُوا فِيهَا وَبِنطِلُ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﷺ ﴾.

(١٥) يقول تعالى: ﴿من كان يريد الحياة الدُنيا وزينتَها»؛ أي: كلُّ إرادته مقصورة على الحياة الدُنيا وعلى زينتها من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسوَّمة والأنعام والحرث، قد صرف رغبته وسعيّه وعملَه في هذه الأشياء، ولم يجعل لدار القرار من إرادته شيئاً؛ فهذا لا يكون إلا كافراً؛ لأنه لو كان مؤمناً؛ لكان ما معه من الإيمان يمنعُه أن تكون جميع إرادتِهِ للدار الدُنيا، بل نفس إيمانه وما تيسَّر له من الأعمال أثرَ من آثار إرادتِهِ الدار الآخرة، ولكن، هذا الشقيُ الذي كأنه خُلِقَ للدنيا وحدها، ﴿نوفُ إليهم أعمالهم فيها»؛ أي: نعطيهم ما قُسِمَ لهم في أمَّ الكتاب من ثواب الدُنيا. ﴿وهم فيها لا يُبْخَسونَ»؛ أي: لا يُثقَصون شيئاً مما قُدَرَ لهم، ولكن هذا منتهى نعيمهم.

(17) ﴿أولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلَّا النارُ»: خالدين فيها أبداً، لا يفتر عنهم العذاب، وقد حرموا جزيل الثواب. ﴿وحَبِطَ ما صنعوا فيها»؛ أي: في الدنيا؛ أي: بطل، واضمحلَّ ما عملوه مما يكيدون به الحقَّ وأهله، وما عملوه من أعمال الخير التي لا أساس لها، ولا وجود لشرطها وهو الإيمان.

﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِنَةٍ مِن زَيْدٍ. وَبَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِن فَبَّلِهِ. كِنَبُ مُوسَىَ إِمَامًا وَرَحْمَةً أَوْلَتِهَكَ يُؤْمِنُونَ بِدٍ. وَمَن بَكَفُرَ بِهِ. مِنَ ٱلأَحْرَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُمْ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنَةً إِنَّهُ ٱلحَقُّ مِن زَيِّكَ وَلَكِنَ أَحْتُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ٢

﴿١٧﴾ يذكر تعالى حال رسوله محمد ﷺ ومن قام مقامه من ورثته القائمين

سورة هود (۱۸)

بدينه. وحججه الموقنين بذلك، وأنهم لا يوصف بهم غيرهم، ولا يكون أحدً مثلهم، فقال: ﴿أفمن كان على بيّنةٍ من ربّه﴾: بالوحي الذي أنزل<sup>(١)</sup> الله فيه المسائل المهمَّة ودلائلها الظاهرة، فتيقَّن تلك البيِّنة، ﴿ويتلوه﴾؛ أي: يتلو هٰذه البينة والبرهان برهانٌ آخرُ، ﴿شاهدٌ منه﴾: وهو شاهدُ الفطرة المستقيمة والعقل الصحيح، حين شهد حقيقةَ ما أوحاه الله وشَرَعَهُ وعَلِمَ بعقله حُسْنَهُ فازداد بذلك إيماناً إلى إيمانِهِ ﴿وَ﴾ ثَمَّ شاهدٌ ثالثٌ؛ وهو ﴿كتابُ موسى﴾: التوراة التي جعلها الله ﴿إماماً﴾ للناس ﴿ورحمةَ﴾ لهم، يشهد لهٰذا القرآن بالصدق ويوافقه فيما جاء به من الحقّ؛ أي: أفمنُ كان بهٰذا الوصف، قد تواردت عليه شواهدُ الإيمان وقامتْ لديه أدلُة اليقين؛ كمن هو في الظُّلمات والجهالات ليس بخارج منها؟ لا يستوون عند الله ولا عند عباد الله. ﴿أولتُكَ﴾؛ أي: الذين وفُقوا لقيام الأدلَّة عندهم، يؤمنون بالقرآن حقيقة، فيثمر لهم إيمانهم كلَّ خيرٍ في الدنيا والآخرة.

ومن يكفُز به ؟ أي: القرآن، ﴿من الأحزاب؟؛ أي: سائر طوائف أهل الأرض المتحزِّبة على ردَّ الحق، ﴿فالنار موعده ؟: لا بدَّ من وروده إليها، ﴿فلا تكُ في مِريةِ [منه] ؟؛ أي: في أدنى شكَّ. ﴿إنَّه الحقُّ من ربَّك ولكنَّ أكثر الناس لا يؤمنون ؟: إما جهلاً منهم وضلالاً، وإما ظلماً وعناداً وبغياً، وإلَّا؛ فمن كان قصدُه حسناً وفَهْمُه مستقيماً؛ فلا بدَّ أن يؤمنَ به؛ لأنَّه يرى ما يدعوه إلى الإيمان من كلُّ

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِنِّنِ أَفَتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوَلَتِهِكَ بُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمَ وَيَقُولُ الْأَشْهَـٰدُ هَتَوْلَاًهِ الَذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمٌ أَلَا لَعْـنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴿ اللَّذِينَ بَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴿ أَوَلَتَهِكَ لَمَ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَحُد قِن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَآةُ يُضَاعَفُ لَهُمُ الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّتَعَ وَمَا كَانَ هُمُ قُولَتَهِكَ اللَّذِينَ حَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَضَلَ عَنْهُمُ الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّتَعَ هُمُ الْوَلَتَهِكَ الَذِينَ حَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَضَلَ عَنْهُمُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّاعَةِ وَمَا كَانَ هُمُ الْأَنْسَرُونَ إِنَّهُ لَا اللَّذِينَ عَامَهُمُ وَالَذَخِرَةِ هُمْ كَلُولُونَ إِلَيْ الْعَالِينَةِ اللَّا

(١٨) يخبر تعالى أنه لا أحد ﴿أَظلمُ مَمَّن انترى على الله كذباً؟: ويدخل في هذا كُلُ من كذب على الله بنسبة الشريك له، أو وَصَفَه بما لا يَليق بجلاله، أو

(١) في (ب): "أنزله".

سورة هود (۲۰ ـ ۲۲)

الإخبار عنه بما لم يقل، أو ادعاء النبوَّة، أو غير ذلك من الكذب على الله؛ فهؤلاء أعظم الناس ظلماً. ﴿أولئك يُعْرَضونَ على ربِّهمَ»: ليجازِيَهم بظلمهم؛ فعندما يحكُم عليهم بالعقاب الشديد؛ ﴿يقولُ الأشهادُ»؛ أي: الذين شهدوا عليهم بافترائهم وكذبهم: ﴿هُؤلاء الذين كَذَبوا على ربِّهم ألا لعنة الله على الظالمينَ»؛ أي: لعنة لا تنقطع؛ لأنَّ ظلمهم صار وصفاً لهم ملازماً، لا يقبل التخفيف.

﴿١٩﴾ ثم وصف ظلمهم فقال: ﴿الذين يصدُون عن سبيل الله؟: فصدُّوا بأنفسهم عن سبيل الله، وهي سبيل الرسل التي دعوا الناس إليها، وصدُّوا غيرَهم عنها، فصاروا أتمة يدعون إلى النار ﴿ويبغونَها؟؛ أي: يجتهدون في ميلها وتشيينها وتهجينها؛ لتصير عند الناس غير مستقيمة، فيحسَّنون الباطل؛ ويقبِّحون الحقَّ؛ قبَّحهم الله. ﴿وهم بالآخرة هم كافرون؟.

﴿ ١٦﴾ ﴿ أولئك الذين خسروا أنفسهم؟: حيث فوَّتوها أعظم الثواب واستحقُّوا أشدَّ العذاب، ﴿ وضلَّ عنهم ما كانوا يفترون؟ ؛ أي: اضمحلَّ دينُهم الذي يدعون إليه ويحسُّنونه، ولم تغنِ عنهم آلهتُهم التي يعبدون من دون الله لمَّا جاء أمرُ ربَّك.

﴿ ٢٢﴾ ﴿ لا جرم؟؛ أي: حقًا وصدقاً، ﴿ أنهم في الآخرة هم الأحسرون؟ : حصر الخسار فيهم، بل جعل لهم منه أشدًه؛ لشدة حسرتهم وحرمانهم وما يعانون من المشقَّة من العذاب، فنستجير بالله من حالهم.

ولما ذكر حال الأشقياء؛ ذكر أوصاف السعداء وما لهم عند الله من الثواب، فقال:

﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّدْلِحَتِ وَأَحْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ أُولَنِّهَكَ أَضْحَبُ ٱلْجَنَنَّةِ هُمْ فِبهَا

سورة هود (۲۲ ـ ۲٤)

خَلِدُونَ ٢ الله الله مَثَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَالْأَغْنَ وَالْأَصَحِ وَالْبَصِيرِ وَالسَّعِيعُ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا أَفَلَا نَدَكُرُونَ ٢ ٢

﴿٣٣﴾ يقول تعالى: ﴿إنَّ الذين آمنوا﴾: بقلوبهم؛ أي: صدقوا واعترفوا لما أمر الله بالإيمان به من أصول الدين وقواعده، ﴿وعملوا الصالحات﴾: المشتملة على أعمال القلوب والجوارح وأقوال اللسان، ﴿وأَخْبَتُوا إلى ربُهم﴾؛ أي: خضعوا له واستكانوا لعظمته وذلوا لسلطانه، وأنابوا إليه بمحبته وخوفه ورجائه والتضرُّع إليه. ﴿أولئْكَ﴾: الذين جمعوا تلك الصفات، ﴿أصحابُ الجنة هم فيها خالدون﴾: لأنهم لم يتركوا من الخير مطلباً إلا أدركوه، ولا خيراً إلا سَبَقوا إليه.

﴿٢٤﴾ ﴿مَثَلُ الفريقينَ»؛ أي: فريق الأشقياء وفريق السعداء، ﴿كَالأَعْمَى وَالأَصْمَّ》: لهؤلاء الأشقياء. ﴿وَالبَصْيَرِ وَالسَمِيعَ»: مَثَلَ السعداء. ﴿هُلْ يَسْتَوِيانَ مَثْلَاً؟؟ لا يستوون مثلاً، بل بينهما من الفَرْق ما لا يأتي عليه الوصف. ﴿أَفَلا تَذَكَرُونَ»: الأعمال التي تنفعكم فتفعلونها، والأعمال التي تضرُّكم فتتركونها.

﴿وَلَقَدَ أَرْسَلُنَا نُوْمًا إِلَى قَوْمِهِ إِنَى لَكُمْ نَدِيرٌ مَبِينُ (`` () أَن لَا نَتَبُدُوًا إِلَا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الْمَالُ الَذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىكَ إِلَا بَشَرًا الْمَالُ الَذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىكَ إِلَا بَشَرًا مِنْعَانَ وَمَا زَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَوْمِهِ مَا نَرَىكَ إِلَا بَشَرًا مِنْ نَعْنَا وَمَا زَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَقْمِلِ مِنْ عَنْدِي مَا نَرَىكَ إِلَا اللَّهِ مَنْ عَنْدُ عَمْ أَرَاذِلْكَ بَادِى الْأَلِي وَمَا زَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَقْسِلِ مِنْ عَنْدَيْ وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِ مَنْ عَلَى يَعْتَمُ اللَّهُ مَا لَذَى وَمَا نَزَى كَمُوا مَا يَعْوَمُ أَنْ وَيَعْذِي مَنْ عَلَى بَيْتَعَوْ مِن زَنِي وَمَا نَنْ وَنَعْ عِنْ عِنْدِهِ عَلَى اللَّهُ وَمَا نَنْ وَمَا أَنْ مِنْ عَنْ عِنْهِ عِنْ عِنْهِ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْ أَنْ نَعْتَى وَمَا أَنْ وَمَا أَنْهُ وَمَا أَنْ وَمَا لَذَي مَنْ عَلَى وَمَا أَنْهُ وَمَا أَنْهُ وَمَا أَنْهُ وَمَا أَنْ وَالْنَهُ وَمَا أَنْهُ مُعْلَى وَلَكَوْقُولُ اللَهُ وَلَكُمْ عَلَيْ وَمَا أَنْهُ وَمَا أَنْهُ وَمَا أَنْ وَالَكُمْ مَنْتُنْ وَنَعْنُو وَيَعْنُو وَيَعْ وَمَا أَنْهُ أَنْهُ وَلَكُمْ مَالَكُونُ وَمَا أَنْهُ مَالًا إِنَهُ وَلَكُمْ عَنْ وَنَعْ مَنْ أَنْهُ وَ وَيَعْتَقُو مِنَ يَنْعُرُقُولُ إِلَى مَالَكُ وَلَا أَعْنُ الْعَالِي مَنْ أَنْهُ وَلَكُمْ عَنْ وَنَ يَعْتَى أَنْهُ أَعْلَى وَلَكُونَ وَلَكُمْ عَنْ وَنْ يَعْتَى أَنْهُ أَعْنَا مِنْ مَا أَنْهُ أَعْلُ اللَهُ مَنْ مَا لَكُولُ مَنْ مَنْ مَنْ وَنَنْ وَنَ مَنْ اللَهُ مَا لَكُولُ وَلَكُمُ مَنْ مَا مَنْ مَنْ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ وَالْتَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَنْ مَنْ فَنْ أَنْ وَلَ مَنْ مَا مَنْ أَنْ أَنْ وَمَا أَنْ أَنْ مَا مَنْ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَا مَنْ أَنْ أَنْ وَنَا أَنْنُو مَا مَا أَنْهُ أَنْ أَنْ مَا مُولَ إِنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ مُ مَا مَا مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنُ مَ مَا أَوْلُ أَنْ مَا مُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَا

(١) في (ب): إلى آخر القصة.

سورة هود (۲۰ ـ ۲۷) تْرْجَعُونَ ٢ أَمْ يَقُولُونَ أَفَتَرَنَهُ قُلْ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ فَعَلَىٰ إِجْرَامِي وَأَنَّا بَرِيَّ مِمَّا تَجْدَرِيُونَ وَأُوحِبَ إِلَى نُوجٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا نَبْتَهِسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ٢ وَأَصْنِعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَجْبِنَا وَلَا تَخْطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ طَلَعُوًّا إِنَّهُم مُغْرَقُونَ ٢ وَيَسْنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِن قَوْمِهِ. سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخُرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ ٢ نَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْلِيْهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَنَابٌ مُقِيحُ ٢ حَتَّى إذا جَآءً أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلْنَنُورُ قُلْنَا آخِمْلَ فِيهَا مِنْ كُلٍّ زَوْجَةٍنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقُولُ وَمَنْ ءَامَنَّ وَمَا حَامَنَ مَعَهُ إِلَّا فَلِيلٌ ٢ اللَّهُ وَقَالَ أَرْكَبُوا فِبُهَا بِسَحِ ٱللَّهِ بَجْرِيهَا وَمُرْسَهَأً إِنَّ رَبِّي لَنَفُورُ رَّحِمٌ ٥ وَهِي بَجْرِي بِهِتْم فِي مَقْبِح كَالْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوَحُ ٱبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْـزِلِ يَبْبَنَ ٱرْكَب مَعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ٥ أَلَ سَنَاوِى إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَآءُ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْبَوْمَ مِنْ أَمَرٍ اللَّهِ إِلَّا مَن زَحِحُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُعْرَةِينَ ٥ وَقِيلَ يَتأَرْضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَبَنسَمَاءُ أَقِلِمِي وَخِيضَ ٱلْمَاءُ وَقَفِي ٱلأَمَرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلجُودِتِي وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْرِ ٱلظَّالِمِينَ ( وَنَادَىٰ نُوْحٌ رَبَّهُمْ فَقَالَ رَبٍّ إِنَّ آبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكَمُ ٱلْمَكِمِينَ ٢ يَنتُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ فَلَا تَسْغَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ

مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ٢ قَالَ رَبٍّ إِنِّ أَعُوْدُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ، عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِر لِي وَتَرْحَمْنِيَ أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ۞ فِيلَ يَنْتُحُ أَهْبِطْ بِسَلَمِ مِنَّا وَبَرَكُنتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَدٍ مِتَّن مَعَلَكَ وَأَمَمُ سَنْعَتِعُهُمْ ثُمَّ بِمَشْهُم مِنَّا عَذَابٌ أَلِيعُرُ ٢ كُنتَ تَعَلَّمُهُمَا أَنتَ وَلَا فَوَمُكَ مِن قَبْلٍ هَنذاً فَأَصْبِرُ إِنَّ ٱلْعَنِقِبَةَ لِلْمُنْقِبِنِ ٢

٢٥ أي: ﴿ولقد أرسلنا نوحاً»: أول المرسلين ﴿إلى قومه»: يدعوهم إلى الله وينهاهم عن الشرك، فقال: ﴿إِنِّي لَكُم نَذَيرُ مِبِينَ﴾؛ أي: بينتُ لَكُم ما أنذرتكم به بياناً زال به الإشكال.

٢٦ ﴿أَن لا تعبُدوا إلَّا الله، أي: أخلصوا العبادة لله وحده، واتركوا كلُّ ما يُعبد من دون الله. ﴿إِنِّي أَحَافُ عَلَيكُم عَذَابَ يوم أَلَيمَ»: إنْ لم تقوموا بتوحيد الله وتطيعوني.

٢٢ ففقال الملأ الذين كَفَروا من قومِهِ؛ أي: الأشراف والرؤساء رادين لدعوة نوح عليه السلام كما جَرَتِ العادة لأمثالهم أنَّهم أول مَن ردَّ دعوة المرسلين

سورة هود (۲۸ ـ ۲۹)

﴿ما نراك إلا بشراً مثلًنا﴾: ولهذا مانعٌ بزعمهم عن اتَّباعه، مع أنه في نفس الأمر هو الصوابُ الذي لا ينبغي غيره؛ لأنَّ البشر يتمكَّن البشرُ أن يتلقَّوا عنه ويراجعوه في كلُّ أمرٍ؛ بخلاف الملائكة. ﴿وما نراك اتَّبعك إلا الذين هم أراذِلُنا﴾؛ أي: ما نرى اتَّبعك منَّا إلا الأراذلُ والسَّفَلة ـ بزعمهم ـ وهم في الحقيقة الأشرافُ وأهل العقول، الذين انقادوا للحقٌ، ولم يكونوا كالأراذل الذين يُقال لهم: الملاً، الذين اتَّبعوا كل شيطان مَريدٍ، واتَخذوا آلهة من الحجر والشجر يتقرَّبون إليها ويسجدون لها؛ فهل شيطان مَريدٍ، واتَخذوا آلهة من الحجر والشجر يتقرَبون إليها ويسجدون لها؛ فهل توى أرذل من لهؤلاء وأخس؟! وقولهم: ﴿بادِيَ الرأي﴾؛ أي: إنما اتَبعوك من غير أمرهم، ولم يعلموا أنَّ الحقَّ المبينَ تدعو إليه بداهةُ العقول، وبمجرَّد ما يصل إلى أولي الألباب يعرفونه ويتحققونه، لا كالأمور الخفيَّة التي تحتاج إلى تأمُل وفكر أولي الألباب يعرفونه ويتحققونه، لا كالأمور الخفيَّة التي تحتاج إلى تأمُل وفكر أولي الألباب يعرفونه ويتحققونه، لا كالأمور الخفيَّة التي تحتاج إلى تأمُل وفكر أولي الألباب يعرفونه ويتحققونه، لا كالأمور الخفيَّة التي تحتاج إلى تأمُل وفكر أولي الألباب يعرفونه ويتحققونه، لا كالمور الخفيَّة التي تحتاج إلى تأمُل وفكر أولي الألباب يعرفونه ويتحققونه، لا كالأمور الخفيَّة التي تحتاج إلى تأمُل وفكر مؤيلة لنوح ما يوجبُ لهم الجزم التامً على صدقه.

(٢٨) ولهذا ﴿قالَ لهم نوحٌ مجاوباً: ﴿يا قوم أرأيتُم إن كنتُ على بيّنةٍ من ربّي)؛ أي: على يقين وجزم؛ يعني: وهو الرسول الكامل القدوة، الذي ينقاد له أولو الألباب، وتضمحِلُ في جنب عقله عقول الفحول من الرجال، وهو الصادق حقًا؛ فإذا قال: إني على بيّنة من ربّي؛ فحسبُك بهذا القول شهادة له وتصديقاً. حقًا؛ فإذا قال: إني على بيّنة من ربّي؛ فحسبُك بهذا القول شهادة له وتصديقاً. ووآتاني رحمة من عنده ؛ أي: أوحى إليَّ وأرسلني ومنَّ عليَّ بالهداية، ﴿فعُمْيَتْ حَقَّا، فإذا قال: إني على بينة من ربي؛ فحسبُك بهذا القول شهادة له وتصديقاً. ووآتاني رحمة من عنده ؛ أي: أوحى إليَّ وأرسلني ومنَّ عليَّ بالهداية، ﴿فعُمْيَتْ عليكم ﴾؛ أي: خفيت عليكم وبها تثاقلتم، ﴿أَنْلَزِ مُكموها ﴾؛ أي: أنْكَرِ هكم على ما يحققناه، وشككتم أنتم فيه. وأنتم كارهونَ حتًى حرصتُم على ردً ما جئتُ به، ليس نتقاده، وأنْلَز مُكموها ﴾؛ أي: أي خفيت عليكم وبها تثاقلتم، وأنْلَز مُكموها ﴾؛ أي: أنكرِ هكم على ما يحققناه، وشككتم أنتم فيه. وأنتم كارهونَ حتًى حرصتُم على ردً ما جئتُ به، ليس نتققناه، وأندم كارهونَ حتًى حرصتُم على ردً ما جئتُ به، ليس ذلك ضارًا، وليس بقادح مِن يقيننا فيه، ولا قولكم وافتراؤكم علينا صادًا لنا عمًا كنًا عليه، وإنّما غايته أن يكون صادًا لكم أنتم وموجباً لعدم انقيادكم للحق الذي كنتمون أنَّه باطل؛ فإذا وصلت الحال إلى هذه الغاية؛ فلا نقدر على إكراهكم على كرامكم على كرامون أنه باطل؛ فإذا وصلت الحال إلى هذه الغاية؛ فلا نقدر على إكراهكم على كرامون ؟؟!

﴿٢٩ ﴿وَيَا قَوْم لا أُسْأَلُكُم عَلَيهُ؟ أي: على دَعُوتي إياكُم ﴿مَالاً؟: فتستثقلون المغرم، ﴿إِنْ أُجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهُ: وَكَانَهُم طلبوا منه طردَ المؤمنين الضعفاء، فقال لهم: ﴿وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الذِينَ آَمَنُواَ﴾؟ أي: مَا يَنبغي لي وَلا يَليق بي

ذلك، بل أتلقًاهم بالرُّحب والإكرام والإعزاز والإعظام، ﴿ إنَّهم ملاقو ربُّهم﴾: فمثيبهم على إيمانهم وتقواهم بجنات النعيم. ﴿وَلَكُنِّي أَراكم قوماً تجهلونَّه: حيث تأمرونني بطرد أولياء الله وإبعادهم عنِّي، وحيث رددتُم الحقَّ لأنهم أتباعه، وحيث استدللتم على بطلان الحقِّ بقولكم: إني بشرٌ مثلكم، وإنَّه ليس لنا عليكم من فضل.

سورة هود (۳۰: ۲۲)

﴿٣٠﴾ ﴿ويا قوم مَن يُنصُرني من الله إن طَرَدْتُهمه؛ أي: مَن يمنعني من عذابه؛ فإنَّ طردهم موجب للعذاب والنَّكال الذي لا يمنعه من دون الله مانع.

(٣٦) وولا أقول لكم عندي خزائن الله ولا أعلم الغيبَ ولا أقولُ إني مَلَكُ با أي: غايتي أني رسولُ الله إليكم؛ أبشُركم وأنذركم، وما عدا ذلك؛ فليس بيدي من الأمر شيء، فليست خزائن الله عندي أدبُرها أنا وأعطي مَن أشاء وأحرُمُ مَن أشاء. ﴿ولا أعلمُ الغيبَ فاغبركم بسرائِركم وبواطنكم، ﴿ولا أقولُ إني مَلَكُ الله والمعنى أني لا أدَّعي رتبة فوق رتبتي، ولا منزلة سوى المنزلة التي أنزلني الله بها، ولا أحكم على الناس بظني، فلا ﴿أقول للذين تَزْدَري أعيُنكم ؛ أي : الضعفاء (١) المؤمنين الذين يحتقرهم الملأ الذين كفروا؛ ﴿لن يؤتبهم الله خيراً الله أعلم بما في أنفسِهم : فإن كانوا صادقينَ في إيمانهم؛ فلهم الخير الكثير، وإن كانوا غير ذلك؛ فحسابهم على الله. ﴿إني إذاًه؛ أي : إن قلتُ لكم شيئاً ممَّا تقدًم، ﴿لمن الظَّالمين : وهذا تأيس منه عليه الصلاة والسلام لقومِهِ أن ينبذَ فقراء المؤمنين أو يمقتهم، وتقنيع لقومه بالطُرق المقنعة للمنصف.

(٣٢) فلما رأوه لا ينكفُ عما كان عليه من دعوتهم ولم يدركوا منه مطلوبَهم في والم يدركوا منه مطلوبَهم في والوا يا نوح قد جادلتنا فأكثرت جدالنا فأتنا بما تَعِدُنك [من العذاب] (إن كنت من الصادقين): فما أجهلهم وأضلَهم! حيث قالوا لهذه المقالة لنبيهم الناصح؛ فهلاً من الصادقين): فما أجهلهم وأضلَهم! حيث قالوا إلى المقالة لنبيهم الناصح؛ فهلاً قالوا إن كانور كانور ما والما وأضلَهم! حيث قالوا إلى المقالة لنبيهم الناصح؛ فهلاً قالوا إن كانور كانور ما العذاب] (إن كنت من الصادقين): فما أجهلهم وأضلَهم المحيث قالوا لهذه المقالة لنبيهم الناصح؛ فهلاً قالوا إن كانور ما دقين: يا نوح اقد نصحتنا وأشفقت علينا ودعوتنا إلى أمر لم يتبين لنا فنريد منكور في نصحك؛ لكان لهذا المواب المنصف للذي قد أمر لم يتبين وعليه، وأكنهم منحور في نصحك؛ لكان لما النا فنويد منك أن تبينه لنا لننقاد لك، وإلاً فأنت مشكور في نصحك؛ لكان لهذا الجواب المنصف للذي قد دُعِيَ إلى أمر حفي عليه، ولكنهم في قولهم كاذبون، وعلى نبيهم متجرئون، ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة فضلاً عن أن يردوه بحجة، وعلى وعلى نبيهم متجرئون، ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة فضلاً عن أن يردوه بحجة، وعليه وعليه، ونصحك أن يردوه بحجة، وعلى نبيهم متجرئون، ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة فضلاً عن أن يردوه بحجة، وعلى نبيهم متجرئون، ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة فضلاً عن أن يردوه بحجة، وعلى نبيهم متجرئون، ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة فضلاً عن أن يردوه بحجة، وعلى نبيهم متجرئون، ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة فضلاً عن أن يردوه بحجة، وعلى نبيهم متجرئون، ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة فضلاً عن أن يردوه بحجة، وعلى نبيهم متجرئون، ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة فضلاً عن أن يردوه بحجة، وعلى الما يردولي إلى أمر إلى أمر من يردولي ما يرد

(1) في (ب): «لضعفاء».

سورة هود (۳۳ ـ ۳۷)

ولهٰذا عدلوا من جهلهم وظلمهم إلى الاستعجال بالعذاب وتعجيز الله.

﴿٣٣﴾ ولهذا أجابهم نوحٌ عليه السلام بقوله: ﴿إِنَّما يأتيكم به الله إن شاءَ﴾؛ أي: إن اقتضتْ مشيئته وحكمتُه أن يُنْزِلَه بكم؛ فعل ذٰلك، ﴿وما أنتم بمعجِزينَ»: لله، وأنا ليس بيدي من الأمر شيءٌ.

(٤٤) ﴿ولا ينفعكم نُصحي إنْ أردتُ أنْ أَنصَحَ لَكُم إنْ كَانَ اللَّه يريدُ أنْ يُغُوِيَكُمَ ؛ أي: إن إرادة اللَّه غالبةٌ ؛ فإنَّه إذا أراد أن يغويَكُم لردِّكُمُ الحقَّ ؛ فلو حرصتُ غاية مجهودي ونصحتُ لكم أتمَّ النُّصح .. وهو قد فعل عليه السلام .. ؛ فليس ذُلك بنافع لكم شيئاً. ﴿هو ربُّكُمَ : يفعلُ بكم ما يشاء ويحكم فيكم بما يُريدُ، ﴿وإليه تُرْجَعونَ : فيجازيكُم بأعمالكم.

﴿٣٥﴾ ﴿أُم يقولُونَ افتراه﴾: لهذا الضمير محتملٌ أن يعود إلى نوح كما كان السياق في قصيّهِ مع قومه، وأنَّ المعنى: إنَّ قومه يقولُون: افترى على الله كذباً، وكَذَبَ بالوحي الذي يزعم أنَّه من الله، وأنَّ الله أمره أن يقول: ﴿قُلْ إن افتريتُه فعليَّ إجرامي وأنا بريء مما تُجرمونَه؛ أي: كلَّ عليه وزره، ﴿ولا تَزَرُ وازرةً وزَرَ أخرى ﴾. أي يعمد يتي الحرى أو ما أن يقول: ﴿قُلْ إن افتريتُه فعليَّ إجرامي وأنا بريء مما تُجرمونَه؛ أي: كلَّ عليه وزره، ﴿ولا تَزَرُ وازرةً وزَرَ في أخرى ﴾. ويُحتمل أن يكون عائداً إلى النبيِّ محمد تتي محمد يتي وزم، ولا تَزَرُ وازرة وزرَ في أناء قصة نوح وقومه؛ لأنها من الأمور التي لا يعلمها إلا الأنبياء، فلما شرع الله في أثناء قصة نوح وقومه؛ لأنها من الأمور التي لا يعلمها إلا الأنبياء، فلما شرع الله في قصّها على رسوله، وكانت من جملة الآيات الدالة على صدقه ورسالته؛ ذكر في قصّها على رسوله، مع البيان التام، فقال: ﴿أُم يقولُونَ افتراهَه؟ أي: هذا القرآن أنه لم يقرأ ولم يكتب ولم يرحل عنهم لدراسة على أهل الكتب، فجاء بهذا القرآن الذي تحدًاهم أن يأتوا بسورة من مثله؛ فإذا زعموا مع هذا أنّه افي يعلمون التراه؟ أي: معلمون افتراه؟ أي: هذا القرآن أنه لم يقرأ ولم يكتب ولم يرحل عنهم لدراسة على أهل الكتب، فجاء بهذا الكتاب الذي تحدًاهم أن يأتوا بسورة من مثله؛ فإذا زعموا مع هذا أنه افتراه؟ أي: هذا الكتاب الذي تحدًاهم أن يأتوا بسورة من مثله؛ فإذا زعموا مع هذا أنه افتراه؟ أي: منهم الذران عنهم، وإذا زعموا مع أذا أنه افتراه؟ أي أنهم يعلمون معاندون، ولم يبقَ فائدةً في حجاجهم، بل اللائق في هذه الحال الإعراض عنهم، ولهذا قال: ﴿قُلْ إن افتريتُه فعليَّ إجرامي؟؛ أي: ذنبي وكذبي. ﴿وأنا بريء مما معاندون؟ أي ذله من تله، في تكذبي؟

٣٦% وقوله: ﴿وأوحي إلى نوح أنَّه لن يؤمِنَ مِن قومِكَ إلَّا مَن قد آمنَ؟ أي: قد قسوا ﴿فلا تبتئِس بما كانوا يفعلون؟؛ أي: فلا تحزن ولا تبال بهم وبأفعالهم؛ فإنَّ الله قد مَقَتَهم وأحقَّ عليهم عذابه الذي لا يردُ.

﴿٣٧﴾ ﴿واصنع الفُلْكَ بأعيُننا ووَخينا﴾؛ أي: بحفظنا ومرأى منًا وعلى مرضاتنا، ﴿ولا تخاطِبْني في الذين ظلموا﴾؛ أي: لا تراجِعْني في إهلاكهم، ﴿إنَّهم مرضاتنا، ﴿ولا تخاطِبْني في الذين ظلموا؟؛ أي:

10.

سورة هود (۳۸ ـ ٤٣)

مُغْرَقونَ ؟؛ أي: قد حقَّ عليهم القولُ، ونَفَذَ فيهم القدرُ.

﴿٣٨﴾ فامتثلَ أمر ربَّه، وجَعَلَ يصنع الفلك، ﴿وكلما مَرَّ عليه ملاً من قومِهِ»: ورأوا ما يصنع، ﴿سَخِروا منه قال إن تَسْخَروا منَّا﴾: الآن، ﴿فإنَّا نسخَرُ منكم كما تسخَرونَ﴾.

فلسوفَ تعلمونَ مَن يأتيه عذابٌ يُخْزِيه ويَحِلُّ عليه عذابٌ مقيمٌ﴾: نحنُ أم أنتم؟ وقد علموا ذٰلك حين حلَّ بهم العقاب.

٤٠٤ (حتَّى إذا جاء أمرُنا؟؛ أي: قدرُنا بوقتِ نزول العذاب بهم، ﴿وفار التُور؟؛ أي: أنزل الله السماء بالماء المنهمر، وفجَّر الأرض كلَّها عيوناً، حتى التنور؟؛ أي: أنزل الله السماء بالماء المنهمر، وفجَّر الأرض كلَّها عيوناً، حتى النانير التي هي محلُ النار في العادة وأبعد ما يكون عن الماء تفجَّرت، فالتقى الماء على أمر قد قُدِرَ، ﴿قُلْنا؟ لنوح: ﴿احمل فيها مِن كلُّ زوجين اثنين؟؛ أي: من كلً صنف من أصناف المخلوقات ذكر وأنثى؛ لتبقى مادَّة سائر الأجناس، وأما بقيَّة كلُّ صنف من أصناف المخلوقات ذكر وأنثى؛ لتبقى حملها، ﴿وَاللهُ السماء بالماء المنهمر، وفجَّر الماء تفجَرت، فالتقى الماء على أمر قد قُدِرَ، ﴿قُلْنا؟ لنوح: ﴿احمل فيها مِن كلُّ زوجين اثنين؟؛ أي: من كلً صنف من أصناف المخلوقات ذكر وأنثى؛ لتبقى مادَّة سائر الأجناس، وأما بقيَّة كلُّ صنف من أصناف المخلوقات ذكر وأنثى؛ فيها مِن كلُّ زوجين أنينين؟؛ أي أي من الماء المنه الماء المخلوقات ذكر وأنثى؛ منع مادَة سائر الأجناس، وأما بقيَّة الصناف الرائدة عن الزوجين؛ فلأنَّ السفينة لا تُطيق حملها، ﴿وأَهْلَكَ إلَّا مَن سَبَقَ عليه القولُ؟: معن إلا قليلٌ ؟

٤١﴾ ﴿وقال﴾ نوحٌ لمن أمره الله أن يحمِلَهم: ﴿ارْكَبُوا فيها بسم الله مَجْرِيْها ومُرْساها﴾؛ أي: تجري على اسم الله وترسي<sup>(١)</sup> [على اسم الله وتجري] بتسخيره وأمره. ﴿إِنَّ رَبِّي لَعْفُورٌ رَحَيَّمٌ﴾: حَيْثُ غَفَرَ لنا، ورَحِمنا، ونَجَّانا من القوم الظالمين.

٤٢﴾ ثم وصف جريانها كأنًا نشاهدها، فقال: ﴿وهي تجري بهم﴾؛ أي: بنوح ومَنْ رَكِبَ معه ﴿في موج كالجبال﴾: والله حافِظُها، وحافظُ أهلها، ﴿ونادى نوحُ ابنَهَ﴾: لما ركب ليركبَ معه، ﴿وكانَ﴾ ابنُه ﴿في مَعْزِلَ»: عنهم حين ركبوا؛ أي: مبتعداً، وأراد منه أن يقرب ليركبَ، فقال له: ﴿يا بنيَّ اركب معنا ولا تَكُن مع الكافرينَ»: فيصيبك ما يصيبهم.

٤٣﴾ فقال ابنه مكذًباً لأبيه أنَّه لا ينجو إلَّا مَن رَكِبَ [معه] السفينة: ﴿سآوي إلى جبل يَعْصِمُني من الماء؟ أي: سأرتقي جبلاً أمتنع به من الماء. فقال نوحٌ: ﴿لا عاصِمَ اليوم من أمر الله إلّا مَن رَحِمَ؟: فلا يعصمُ أحداً جبلٌ ولا غيرُه، ولو

كذا في النسختين.

سورة هود (٤٤ ــ ٤٧)

تسبَّب بغاية ما يمكِنُه من الأسباب؛ لَمَا نجا إن لم يُنْجِهِ الله، ﴿وحال بينَهما الموجُ فكانَ﴾ الابنُ ﴿من المغرَقين﴾.

٤٤٤ فلمًا أغرقَهم الله ونجَّى نوحاً ومن معه؛ و﴿قيل يا أرضُ ابلَعي ماءَكَ»: الذي خرج منك، والذي نزل إليك، ابلعي الماء الذي على وجهك، ﴿ويا سماءُ أقلِعيَهُ: فامتَثَلَتا لأمر الله، فابتلعتِ الأرضُ ماءها، وأقلعتِ السماء فنضب الماء من الأرض، ﴿وقُضِيَ الأمرُ»: بهلاك المكذَّبين ونجاة المؤمنين، ﴿واسْتَوَتَ السفينةُ وعلى الجوديَّه؛ أي: أرست على ذلك الجبل المعروف في أرض الموصل، ﴿وقيلَ بُعداً للقوم الظالمينَ، أي: أُتْبِعوا بهلاكهم لعنةً وبُعداً وسُحْقاً لا يزال معهم.

٤٥﴾ ﴿ونادى نوحٌ ربَّه فقالَ ربِّ إنَّ ابني من أهلي وإنَّ وعدَكَ الحقُّه؛ [أي]: وقد قلتَ لي: فاحملْ فيها من كلَّ زوجين اثنين وأهلَكَ، ولن تُخْلِفَ ما وَعَدْتَني به. لعلَّه عليه الصلاة والسلام ـ حملتْه الشفقةُ وأنَّ الله وعده بنجاة أهلِهِ ـ ظنَّ أنَّ الوعد لعمومهم؛ مَن آمن ومَن لم يؤمن؛ فلذلك دعا ربَّه بذلك الدُّعاء، ومع هذا؛ ففوَّض الأمر لحكمة الله البالغة.

٤٦﴾ فقال الله له: ﴿إنَّه ليس من أهلكَ»: الذين وعدتُك بإنجائهم، ﴿إنَّه عملُ غيرُ صالحَ»؛ أي: هذا الدُعاء الذي دعيتَ<sup>(١)</sup> به لنجاة كافر لا يؤمنُ بالله ولا رسوله، ﴿فلا تَسْأَلُنِ ما ليس لك به علمَّه؛ أي: ما لا تعلم عاقبته ومآله، وهل يكون خيراً أو غير خير. ﴿إني أعظُك أن تكونَ من الجاهلينَ»؛ أي: إني أعظُك وعظاً تكون به من الجاهلين.

(٤٧) فحينئذ ندم نوحٌ عليه السلام ندامةٌ شديدة على ما صَدَرَ منه، و ﴿قال رَبِّ إِنِّي أَعودُ بِكَ أَن أَسأَلُكَ ما ليس لي به علمٌ وإلَّا تَغْفِرْ لي وترحَمْني أكن من الخاسرينَ»: فبالمغفرة والرحمة ينجو العبدُ من أن يكون من الخاسرين. ودلَّ لهذا على أنَّ نوحاً عليه السلام لم يكن عندَه علمٌ بأنَّ سؤاله لربُه في نجاة ابنه محرَّمٌ على أنَّ نوحاً عليه السلام لم يكن عندَه علمٌ بأنَّ سؤاله لربُه في نجاة ابنه محرًمٌ داخلٌ في ونوحاً عليه الدين عندَه علمٌ بأنَّ سؤاله لربُه في نجاة ابنه محرًمٌ الخرار في قوله: ﴿ولا تخاطِبْني في الذين ظَلَموا إنَّهم مغرقونَ»، بل تعارض عندَه الأمران، وظنَّ دخوله في قوله: ﴿وأهلَكَ»، وبعد لهذا<sup>(٢)</sup> تبيَّن له أنَّه داخلٌ في المنهيِّ عن الدعاء عليه المرابعة فيهم.

- كذا في النسختين. وعُدَّلت في ( أ ) إلى: «دعوت» بخط مغاير.
  - (۲) فى (ب): «ذلك».



٤٨ فقيل يا نوح اهبط بسلام منًا وبركات عليك وعلى أمم ممَّن معكَ»: من الآدميين وغيرهم من الأزواج التي حملها معه، فبارك الله في الجميع، حتى ملؤوا أقطار الأرض ونواحيها فوأممٌ سنمتُعهم»: في الدُّنيا، في مسَّهم منًا عذابٌ اليمٌ»؛ أي: لهذا الإنجاء ليس بمانع لنا من أنَّ مَنْ كَفَرَ بعد ذٰلك؛ أحلَلنا به العقاب، وإنْ مُتَّعوا قليلاً؛ فسيؤخذون بعد ذٰلك.

سورة هود (٤٨ ـ ٥٠)

٤٩ فال الله لنبيَّه محمد على بعدما قصَّ عليه لهذه القصة المبسوطة التي لا يعلمها إلاً مَنْ مَنَ عليه برسالته: وتلك من أنباء الغيب نوحيها إليكَ ما كنتَ تعلمُها أنت ولا قومُك مِن قَبْلِ لهذاله: فيقولوا: إنَّه كان يعلمها؛ فاحمد الله واشكُرْه واصبر على ما أنت عليه من الدين القويم والصراط المستقيم والدَّعوة إلى الله. ﴿إنَّ العاقبَة على ما أنت عليه من الدين يتقون الشرك وسائر المعاصي، فستكون لك العاقبة على قومِك. كما كانت لنوحيك من أنباء الغيب فوحيها إليكَ ما كنتَ تعلمُها أنت ولا قومُك من قَبْل هذا الله والسُكرة واصبر على ما أنت عليه والدَّعوة إلى الله والسُكرة واصبر على ما أنت عليه من الدين القويم والصراط المستقيم والدَّعوة إلى الله. ﴿إنَّ العاقبة على ما أنت عليه من الدين يتَقون الشرك وسائر المعاصي، فستكون لك العاقبة على قومِكَ كما كانت لنوح على قومِهِ.

﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا'' قَالَ يَقَوْمِ أَعْبُدُوا ٱللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَىهٍ غَبَرُهُو إِن أَسْتَمْ لِمُمْتَرُونَ () مُمْتَرُونَ () يَنقَوْمِ لَا أَسْتَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِن أَجْرِئَ إِلَا عَلَى ٱلَّذِى فَطَرَقْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ () وَيَنقُومِ أَسْتَعْفِرُوا رَبَحُمْ ثُمَّ ثُوبُوا إِلَيْهِ بِرَسِلِ ٱلسَّمَاء عَلَيْكُم مِيرارا وَيَزِدْكُمْ فُوَّةً إِلَى فَوَيَتُوا إِلَيْهِ بِمَعْدُ السَّمَاء عَلَيْكُم مِعْدُوا رَبَحُمْ ثُوبُوا إِلَيْهِ بِرَسِلِ ٱلسَّمَاء عَلَيْكُم مِيرارا وَيَزِدْكُمْ فُوَنَهُ إِلَى فَوَيَتُوا اللَّهُ مَا يَعْدُوا مَعْذَى السَّعْفِرُوا رَبَحُمْ فُوَنَهُ أَوَا يَتَعْدُونُ مَا يَعْذَى مِعْدَى إِنَّ عَنْوُلُوا بَعَنْهُ وَلا نَتَوْلُوا بَعْروبِينَ () قَالُوا يَنعُودُ مَا جَعْنَنَا بِيَتِنَبَرُ وَمَا يَحْنُ بِتَارِي آلِهَذِا عَن قُوْتُهُ أَنْهُ وَتَعْذَى مَعْنُ مَالِهَيْنَا مِن وَيَوْتُ أَنْهُ مُنْهُ الْهَذِي الْمَعْنَا مِنْ عَنْوَلُوا بَعْدُونُ إِنَّ أَنْهُمُ الْهَوْنَا اللَهُ مَا يَعْذُونُ اللَهُ عَنْ وَيَوْتُوا أَنْ مَا مَعْنُ وَتَعْذَى الْهَوْنَا مَعْنُونُ أَعْمَ مُوْدًا أَنَا مَ مَوْمِ أَعْنُ مُوا اللَّهُ مَا لَحَمْ مَنْ الْهُتِنَا بِسُولُو قَالَ إِنْ أَنْسَدُ اللَهُ وَتَعْذَى مَنْ يَعْذَى إِنَا مَاتُعْنُونُ اللَهُ مَالْهُونَ اللَّهُ مَن الْعَنْوَلَة مُن الْعَنْوَةُ الْعَارَ مَنْ مَنْ الْعَنْ مَنْ الْعَنْتُعْذُونُ الْتَكْمُ مُوا أَنْتُولُونُهُ مَا مَعْذَى كَنَا عَنْ يَعْتُونُ مَا مَن مَالَعْهُ مَنْ عَلَى مَنْ عَنْعُولُ الْنَ مَا مَنْ عَلَيْ مَا مَن مَا لَيْعَانُ مَا عَنْ يَعْتُونُ مَا مَنْ عَنْ مَنْ الْتَعْتَ مَا لَكُمُ مَنْ مِنْ عَنْ عَنْ عَوْنَا فَا مَنْ مَا عَنْ يَعْولُونُ مَا عَنْ مَا مَنْ مَا عَنْ مَا مَنْ عَنْ عَنْ قَالَ الْنَهُ مَا مَنْ أَنْتَنَا مَا عَنْ مَنْ الْنُونُ مَا عَنْ مَا مَا عَنْ عَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا عُنْتُ مَعْنُ مَا عَنْتُ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْعَنُ مَا عَنْ يَنْ الْنَا مُونُ مَا عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مُ مَنْ الْنَا مُولُونُ مَنْ مَنْ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عُنْ مَا مَنْ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ عُنْ عَنْ عَنْ أَنْ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَا مَا عَنْ مَا مَا مُوا مِنْ مَا مُوالْنُوا مُوا مَا عَنْ مَ مَنْ مَا مَنْ مَا مَ مَنْ مَا

أي: ﴿وَ﴾ أي: ﴿وَ﴾ أرسلنا ﴿إلى عادِ﴾: وهم القبيلة المعروفة في الأحقاف من أرض اليمن، ﴿أَخَاهِمَ﴾: في النسب، ﴿هوداً﴾: ليتمكّنوا من الأخذ عنه والعلم

(۱) في (ب): إلى آخر القصة.

سورة هود (٥١ ـ ٥٣)

بصدقه، فقال لهم: ﴿اعبُدوا الله ما لكم من إلهِ غيرُه إنْ أنتُم إلَّا مفتَرونَ﴾؛ أي: أمرهم بعبادة الله وحده، ونهاهم عمَّا هم عليه من عبادة غير الله، وأخبرهم أنَّهم قد افتَرَوا على الله الكذب في عبادتهم لغيره وتجويزهم لذلك، ووَضَّحَ لهم وجوب عبادة الله وفساد عبادة ما سواه.

(٥٩) ثم ذكر عدم المانع لهم من الانقياد، فقال: ﴿يا قوم لا أسألُكم عليه أجراً﴾؛ أي: غرامة من أموالكم على ما دعوتكم إليه فتقولوا: هذا يريدُ أن يأخذَ أموالنا، وإنما أدعوكم وأعلَّمكم مجاناً. ﴿إن أَجْرِيَ إِلَّا على الذي فطرني أفلا تعقلونَ»: ما أدعوكم إليه وأنَّه موجبٌ لقبوله، منتفِ المانع عن ردًه.

(٥٣) فقالوا رادين لقوله: ﴿يا هودُ ما جنتنا ببيّنةٍ»: إن كان قصدُهم بالبينة التي يقترحونها؛ فهٰذه غير لازمة للحقّ، بل اللازم أن يأتي النبيُ بآية تدلُّ على صحة ما جاء به، وإن كان قصدُهم أنه لم يأتهم ببيَّنة تشهدُ لما قاله بالصحة؛ فقد كذبوا في ذلك؛ فإنَّه ما جاء نبيَّ لقومه إلَّا وبعث الله على يديه من الآيات ما يؤمن على منه الله؛ المشر، ولو لم يكن له آية إلَّا دعوتُه إياهم لإخلاص الدين لله وحده لا على مثله البشر، ولو لم يكن له آية إلَّا دعوتُه إياهم لإخلاص الدين لله وحده لا مريك له، والأمر بكلً عمل صالح وخُلُق جميل، والنهي من الآيات ما يؤمن على مثله البشر، ولو لم يكن له آية إلَّا دعوتُه إياهم لإخلاص الدين لله وحده لا مريك له، والأمر بكلً عمل صالح وخُلُق جميل، والنهي عن كلِّ خُلُق ذميم من الشريك له، والفواحش والظُلم وأنواع المنكرات، مع ما هو مشتملً عليه هودٌ عليه السلام من الصفات التي لا تكون إلَّا لخيار الخلق وأصدقهم، لكفى بها آيات وأدلة السلام من الصفات التي يون وأولو الألباب يرون أنَّ هٰذه الآية أيات وأدلة الخوارق المنكرات، مع ما هو مشتملً عليه هودٌ عليه على صدقه، بل أهل العقول وأولو الألباب يرون أنَّا هذه الآيات وأدلة المنته وأيات ما يوادلة السلام من الصفات التي لا تكون إلَّا لخيار الخلق وأصدقهم، لكفى بها آيات وأدلة السلام من الصفات التي لا تكون إلَّا لخيار الخلق وأصدقهم، لكفى بها آيات وأدلة السلام من الصفات التي يله مؤلولو الألباب يرون أنَّ هٰذه الآية أكبر من مجرًد الخوارق التي يراها بعض الناس هي المعجزات فقط.

ومن آياته وبيِّناته الدالة على صدقه أنَّه شخصٌ واحدٌ، ليس له أنصار ولا أعوان، وهو يصرخُ في قومه ويناديهم ويعجِزُهم ويقول لهم: إنِّي توكلتُ على اللَّه ربِّي وربكم، ﴿إِنِّي أُشْهِدُ اللَّهَ واشْهَدوا أنَّي بريءٌ مما تشرِكونَ. من دونِهِ فكيدوني جميعاً ثم لا تُنظِرونِ﴾: وهم الأعداءُ الذين لهم السَّطوة والغَلَبة، ويريدون إطفاء ما سورة هود (٤ م ـ ٥٧)

معه من النور بأيِّ طريق كان، وهو غير مكترث منهم ولا مبال بهم، وهم عاجزون لا يقدرون أن ينالوه بشيء من السُّوء، إنِّ في ذلك لآيات لقوم يعقلون. وقولهم: ﴿وما نحنُ بتارِكي آلهتنا عن قولِكَ﴾؛ أي: لا نترك عبادةَ آلهتنا لمجرَّد قولِكَ الذي ما أقمتَ عليه بيِّنةً بزعمهم. ﴿وما نحنُ لك بمؤمنينَ﴾: وهذا تأييس منهم لنبيَّهم هودٍ عليه السلام في إيمانهم، وأنهم لا يزالون في كفرهم يعمهون.

«٤٥» (إن نقولُ»: فيك (إلَّا اعتراكَ بعضُ آلهتنا بسوءٍ»؛ أي: أصابتك
 بخبال وجنون، فصرتَ تَهْذي بما لا يُعْقَلُ؛ فسبحان من طبع على قلوب الظالمين!
 كيف جعلوا أصدقَ الخلق الذي جاء بأحقَّ الحقِّ بهٰذه المرتبة التي يستحي العاقل
 من حكايتها عنهم، لولا أنَّ اللَّه حكاها عنهم؟!

«٥٥ ولهذا بيَّن هودٌ عليه الصلاة والسلام أنه واثق غاية الوثوق أنَّه لا يصيبُه
 منهم ولا من آلهتهم أدى، فقال: ﴿إِنِّي أَشْهِدُ الله واشْهَدوا أنِّي بريءٌ مما تشركون.
 من دونِهِ فكيدوني جميعاً؟؛ أي: اطلبوا لي الضَّرر كلُّكم بكلُ طريق تنمكَّنون بها
 منِّي، ﴿ثم لا تُنظِرونِ؟؛ أي: لا تمهلوني.

(٥٧) ﴿فإن تولَّوا؟: عما دعوتُكم إليه، ﴿فقد أبلغتكُم ما أُرْسِلْتُ به إليكم؟: فلم يبقَ عليَّ تَبِعَةٌ من شأنكم، ﴿ويستخلِفُ ربِّي قوماً غيركم؟: يقومون بعبادته ولا يشرِكون به شيئاً، ﴿ولا تضرُّونه شيئاً؟: فإنَّ ضرركم إنما يعودُ إليكم<sup>(٢)</sup>؛ فالله لا تضرُّه معصية العاصين ولا تنفعه طاعةُ الطائعين<sup>(٣)</sup>، مَنْ عمل صالحاً؛ فلنفسه، ومَن أساء؛ فعليها. ﴿إِنَّ ربِّي على كلِّ شيء حفيظَ».

(۱) في (ب): «لحكمة».

VOS

(٣) في (ب): «المطيعين».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(۲) في (ب): «عليكم».



سورة هود ٥٨ ـ ٦٠)

﴿٥٨﴾ ﴿ولما جاء أمرُنا﴾؛ أي: عذابُنا بإرسال الريح العقيم التي ما تَذَرُ من شيء أتت عليه إلاً جَعَلَتْهُ كالرَّميم؛ ﴿نجَينا هوداً والذين آمنوا معه برحمة منًا ونَجَيناهم من عذاب غليظِ﴾؛ أي: عظيم شديد أحلًه الله بعادٍ فأصبحوا لا يُرى إلاً مساكنُهم.

﴿٥٩﴾ ﴿وتلك عادً》: الذين أوقع الله بهم ما أوقعَ بظُلْم منهم لأنهم ﴿جَحَدُوا بآيات ربِّهمَ»: ولهذا قالوا لهود: ما جئتنا ببيِّنةٍ! فتبيَّن بهٰذا أنهم متيقِّنون لدعوته، وإنما عاندوا وجحدوا، ﴿وعَصَوا رُسُلَهَ﴾؛ لأنَّ من عصى رسولاً؛ فقد عصى جميع المرسلين؛ لأنَّ دعوتهم واحدة، ﴿واتَّبعوا أمر كلُ جبارِهَ؛ أي: متسلُط على عباد الله بالجبروت، ﴿عنيدِهَ؛ أي: معاند لآيات الله، فعصَوا كلَّ ناصح ومشفق عليهم، واتَبعوا كلَّ غاشٌ لهم يريد إهلاكَهم، لا جَرَمَ أهلكهم الله.

﴿ وَأُتَبِعُوا في هٰذَه الدُّنيا لَعِنةَ﴾: فَكُل وقَتِ وَجَيل إِلَا وَلَأَنبَائِهُم القَبِيحَةُ وَأُخبَارِهُم الشَيْعَة ذِكْرٌ يَذْكَرُون بَه وَذَمَّ يَلْحَقُهُم. ﴿ وَيُوم القيامةَ﴾: لهم أيضاً لَعِنةٌ، وأخبارهم الشَيْعة ذِكْرٌ يَذْكَرون بَه وَذَمَّ يَلْحَقُهُم. ﴿ وَيُوم القيامةَ﴾: لهم أيضاً لَعِنةٌ، وأَلا إِنَّ عاداً كفروا رَبَّهُمَه؟؛ أي: جحدوا مَنْ خَلَقَهُم ورَزَقَهُم وربَّاهُم. ﴿ أَلا بَعَداً لِعادً مَعْهُم. في مُود مُواد مَنْ عَاداً مَنْ عَاداً مَنْ عَاداً مَنْ عَاداً مَنْ عَاداً مَعْهُم. ﴿ وَيُوم القيامةَ عَاداً مَنْ عَاداً مَعْنَهُ، وَقَرْبَهُم وَرَزَقَهُم وَرَبَّهُم. في ما أيضاً لَعَنةٌ مُوالا إِنَّ عاداً كَفروا رَبُهُمْ أَنْ عَاداً مَنْ عَلَقَهُم وَرَزَقَهُم وَرَبَّهُم. ﴿ وَلَا عَاداً مَا عَ الما إِنَّ عاداً كَفروا رَبُهُمْ فَيْ أَيْ عَاداً مَنْ عَاداً مَنْ عَلَقَهُم وَرَزَقَهُم وَرَبَاهُم. ﴿ أَلَا عَذ

إِنَّ وَإِلَىٰ نَمُودَ أَخَاهُمْ مَسْلِحًا<sup>((1)</sup> قَالَ يَعَوْمِ أَعْبُدُوا أَلَهُ مَا لَكُمْ تِنْ إِلَّهُ غَيْرُهُمْ هُوَ أَلْشَاكُمْ
 مَنَ الْأَضِ وَآسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَ نُوْيُوَا إِلَيْهُ إِنَّ رَبِّ فَرِيبٌ غَجِبٌ شَ قَالُوا بَصَلِحُ قَدْ كُنْتَ
 مِيا مَرْجُوا قَبْلَ هَذَأَ أَلَنْهَدْنَا أَنْ نَتَبْدُ مَا يَعْبُدُ مَابِتَاؤَا وَإِنَّا لَنِي شَكِ مِتَا تَدْعُوناً إِلَيْهِ مُبِي شَ قَالُ يَعْبُوهُ قَبْلَ هَذَاً أَلَنْهَدْ مَا يَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ مَابَآؤَا وَإِنَّنَا لَنِي شَكِ مِتَا تَدْعُوناً إِلَيْهِ مُربِ شَ قَالَ يَعْوَمُ أَرَةَ بَنْتَ مَرْجُولُ قَبْلَ هَذَاً أَلَنْهَدُ إِن حُمْتُ عَلَى بَيْبَدَةٍ مِن رَبِي قَالَ يَعْوَمِ أَرَى بَعْبُو مِنْ اللَهُ وَلَا يَعْبُونُ مِنْ يَعْبُونُ مَنْ يَعْبُونُ مِنْ اللَهُ مَا تَزْيَدُونَنِي غَيْرَ تَعْسَمِ أَنْ وَيَعْتَوْمِ وَيَعْتَمُ مَا يَعْبُدُ مَا تَزْيَدُونَنِي غَيْرَ تَعْسَمِ أَنْ وَيَعْتَوْمِ مَنْ يَعْبُونُ مِنْ اللَهُ مَا تَزْيَدُونَنِي عَيْرُ تَعْمَنُهُ فَمَا يَعْتَمُ إِنَهُ مَنْ يَعْبُونُ مِنْ أَنْهُ إِنْ عَمْبَعُوا إِنَا يَعْتَمُ مَنْ يَعْبُونُ عَنْ يَعْبُونُ مِنْ أَنْهُ أَنْهَ أَنْتَكُمُ مَنْ يَعْمُ لَكُمْ عَنْ يَعْبُونُ مِنْ مَنْ عَنْ يَعْتَنُهُ فَمَا تَرْبَعُ فَنَا تَعْمَعُونُ مَنْ يَعْمَرُونُهُ مَا تَزْيَدُونَنِي عَيْرَ مَنْ عَيْبُ مَنْ عَنْ يَعْتَنُهُ فَدَا تَنْ عَنْ يَعْتَنُهُ فَمَا يَعْذَا لَكَنَا مَنْ يَعْتَ عَنْهُ مَا مَنْ يَعْبُونُ مَعْتَنَا مَا عَنْ يَعْ مَنْ يَعْتَنْتُ مَنْ يَعْتَنْ مَنْ يَعْتَنْ مَا عُنْ يَعْتَنَا مَنْتُ الْنَهُ وَلَا تَعْتَعُونُ اللَهُ وَلَا تَعْتَ مَاتَكُنُ مَا عَنْ الْنَهُ مَا يَعْتَنَا مَنْ عَنْ يَعْتَنْ عَنْ يَعْتَنَا مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ الْعَنْ عَنْذَا مَنْ عَلَى يَعْتَعُونُ الْنَهُ مَا يَعْتَنَا مَنْ مَنْ يَعْتَ مَنْ مَنْ مُونَا مَنْ مَنْ مَنْ يَنْ يَنْ يَعْنَ مَنْ مُودًا عَنْ مَنْ عَنْ مَنْ يَعْنُ مَنْ عَنْتُ مَنْ يَعْنُ مَنْ يَعْنَ مَنْ مَنْ عُنْ مَا عَنْ يَعْتَ مَنْ مَنْ يَنْ يَعْتَ مَنْ عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ يَعْتَ مَ عَنْ عَنْ مُوهُ مَا عُنْ عَالَهُ مَا عَا يَنْ مَ عَنْ مَ عَنْ مَ عَنْ عَالَهُ مَا عُنْ مَ عَالَهُ مَا مَ عَنْ عُ مَنْ عَالْنَ مَا عَنْ عَا مَ عَنْ مُ مَا عَالَهُ مَا

(۱) في (ب): إلى آخر قصتهم.



۷٥٦

سورة هود (۲۱ ـ ۲۲)

﴿٦١ أي: ﴿وَ أَرسَلْنَا ﴿إلى ثمودَ : وهم عاد الثانية، المعروفون، الذين يسكنون الحِجر ووادي القُرى، ﴿أَخَاهَم : في النسب، ﴿صالحاً : عبد الله ورسوله ﷺ، يدعوهم إلى عبادة الله وحده. فَرْقَالَ يا قوم اعبُدوا الله ؛ أي : وحُدوه وأَخَلصوا له الدين، ﴿ما لكُم من إلٰه غيرُه : لا من أهل السماء ولا من أهل الأرض، ﴿هو أَنشأكم من الأرض ؛ أي : خلقكم فيها، فقال : ﴿واستعمر كم فيها الأرض، فيها ؛ أي : استخلفكم من الأرض ؟ أي : خلقكم فيها، فقال : ﴿واستعمر كَم أهل الرض، في الأرض، في النسب من أهل السماء ولا من أهل الأرض، أو الله عبادة الله عليكم ما الله عيرُه ؛ لا من أهل السماء ولا من أهل الأرض، فيها ؟ أي : استخلفكم فيها وأنعم عليكم بالنّعم الظاهرة والباطنة، ومكَّنكم في الأرض ؛ أي : مصالحها؛ فكما أنه لا شريك له في جميع ذلك ؛ فلا تشركوا به في عبادته الأرض ؟ أي : مصالحها؛ فكما أنه لا شريك له في جميع ذلك ؛ فلا تشركوا به في عبادته فاستغفروه ؛ أي : ارجعوا إليه بالتوبة النصوح والأرك والمعاصي وأقلعوا عنها، وقبول أواستغفر ؟ أي : قريب محيب ؟ أي : قريب محيب أنه ؟ أي : قريب معان وأنه معادته والتنفرون والمعام والمعام والمون والمون والمون الأرض ؟ أي : مما صدر أنه لا شريك له في جميع ذلك ؛ فلا تشركوا به في عبادته أواستغفروه ؟ أي : ارجعوا إليه بالتوبة النصوح والإنابة. ﴿إنَّ رَبِي قريب محيب ؟ أي : قريب محيب ؟ أي : قريب محيب ؟ أي : قريب محيب ؟ أواستغفروه ؟ أي : أي : ارجعوا إليه بالتوبة النصوح والإنابة والمعاصي وأقلعوا عنها، وقبول أي : قريب محيب ؟ أي : قريب محيب ؟ أي : قريب محيا إلى أواستغفروه ؟ أي : أي أم أي قريب محيب ؟ أي : قريب محيا إليه بالتوبة النصوح والإنابة وإن أن رئي قريب محيب ؟ أي : قريب محيب ؟ أي : قريب محيا الوال.

واعلم أنَّ قُرْبَهُ تعالى نوعان: عامَّ وخاصٌ: فالقربُ العامُّ: قربُه بعلمه من جميع الخلق، وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿ونحنُ أقربُ إليه من حبل الوريدِ﴾.

والقربُ الخاصُّ: قربُه من عابديه وسائليه ومحبِّيه، وهو المذكورُ في قوله تعالى: ﴿فاسجُدْ واقْتَرِبْ﴾، وفي لهذه الآية، وفي قوله: ﴿وإذا سألك عبادي عنِّي فإنِّي قريبٌ أجيبُ دعوةَ الدَّاعي﴾، ولهذا النوع قربٌ يقتضي إلطافه تعالى وإجابته لدعواتهم وتحقيقه لمراداتهم، ولهذا يقرن باسمه القريب اسمه المجيب.

(٢٢) فلما أمرهم نبيُهم صالحٌ عليه السلام ورغَبهم في الإخلاص لله وحده؛ ردُوا عليه دعوته، وقابلوه أشنع المقابلة، و﴿قالوا يا صالحُ قد كنتَ فينا مرجُوًّا قبلَ هذا؟؛ أي: قد كنًا نرجوك ونؤمًل فيك العقل والنفع، وهذا شهادةٌ منهم لنبيَّهم صالح: أنَّه ما زال معروفاً بمكارم الأخلاق ومحاسن الشيم، وأنَّه من خيار قومه، ولكنَّه لمَّا جاءهم بهذا الأمر الذي لا يوافقُ أهواءهم الفاسدة؛ قالوا هذه المقالة التي مضمونُها أنَّك قد كنتَ كاملاً، والآن أخلفتَ ظنَّنا فيك، وصرتَ بحالة لا يُرجى منك خيرٌ، وذنبه ما قالوه عنه، [وهو قولهم]: ﴿آتَنهانا أن نعبُدَ ما يعبُدُ آباؤنا؟: وبزعمهم أنَّ هذا من أعظم القدح في صالح؛ كيف قَدَحَ في عقولهم وعقول آبائهم

(۱) في (ب): «سؤله».



سورة هود (٦٣ ـ ٦٨)

الضالين؟! وكيف ينهاهم عن عبادة مَنْ لا ينفع ولا يضرُّ ولا يغني شيئاً من الأحجار والأشجار ونحوها، وأمرهم بإخلاص الدِّين للَه ربِّهم الذي لم تزلْ نِعَمُهُ عليهم تَتْرى وإحسانُهُ عليهم دائماً ينزِلُ، الذي ما بهم من نعمةٍ إلا منه، ولا يدفع عنهم السيئات إلا هو؟! ﴿وإنَّنا لفي شكٌ مما تدعونا إليه مُرِيبٍ﴾؛ أي: ما زلنا شاكِّين فيما دعوتَنا إليه شكًا مؤثِّراً في قلوبنا الريب.

(٣٣) وبزعمهم أنَّهم لو علموا صحَّة ما دعاهم إليه؛ لاتَّبعوه، وهم كَذَبَةً في ذُلك، ولهذا بيَّن كذِبَهم في قوله: ﴿قال يا قوم أرأيتُم إن كنتُ على بيُنةٍ من ربِّي﴾؛ أي: برهان ويقين منِّي، ﴿وآتاني منه رحمةَ﴾؟ أي: مَنَّ عليَّ برسالته ووحيه؛ أي: أفاتابعكم على ما أنتم عليه وما تدعونني إليه. ﴿فمن ينصُرُني من الله إن عصيتُهُ فما تزيدونَني غير تخسيرِهُ؛ أي: غير خسار وتَباب وضرر.

﴿ ٢٤﴾ ﴿ وَيا قوم هٰذه ناقةُ الله لَكُم آيةً ﴾: لها شِرْبٌ من البئر يوماً، ثم يشربون كلُهم مِنْ ضَرْعها، ولهم شِرْبُ يوم معلوم، ﴿ فَذَروها تأكُلُ في أرض الله ﴾؛ أي: ليس عليكم من مؤنتها وعلفها شيءٌ، ﴿ولا تمسُّوها بسوءٍ ﴾؛ أي: بعقرٍ ؛ ﴿ وَاللّهُ عَلَى عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴾.

﴿٦٥﴾ ﴿فعقروها فقالَ»: لهم صَالَحٌ: ﴿تمتَّعوا في دارِكُم ثلاثة أيَّام ذٰلك وعدٌ غير مكذوبٍ»: بل لا بدَّ من وقوعه.

﴿ الله المَّاجاء أمرُنا؟ : بوقوع العذاب، ﴿ نَجَينا صالحاً والذين آمنوا معه برحمةٍ منًا ومِنْ خِزْي يومِئِذٍ؟ : أي: نجيناهم من العذاب والخزي والفضيحة. ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هو القويُّ العزيز؟ : ومن قوَّته وعزَّته أن أهلك الأممَ الطاغيةَ ونجَّى الرسلَ وأتباعهم.

﴿٦٧﴾ وأخذت ﴿الذين ظلموا الصيحة﴾: فقطعت قلوبهم؛ ﴿فأصبحوا في ديارهم جاثمين﴾؛ أي: خامدين لا حراك لهم.

(٦٨﴾ ﴿كأن لم يَغْنَوْا فيها﴾؛ أي: كأنهم لما جاءهم العذاب ما تمتَّعوا في ديارهم ولا أنسوا فيها<sup>(١)</sup> ولا تنعَّموا بها يوماً من الدَّهر، قد فارقهم النعيمُ، وتناولهم العذابُ السرمديُّ، الذي لا ينقطع، الذي كأنه لم يزل. ﴿ألا إنَّ ثمودَ كَفَروا ربَّهم﴾؛ أي: جحدوه بعد أن جاءتهم الآيةُ المبصرةُ. ﴿ألا بُعداً لِنْمودَ﴾: فما

في (ب): «بها».

سورة هود (٦٩)

أشقاهم وأذلَّهم! نستجير بالله من عذاب الدُّنيا وخزيها.

﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبَرَهِيمَ بِٱلْشَرَكِ (١) قَالُوا سَلَكُمَّا قَالَ سَلَكُمَّ فَمَا لَبِتَ أَن جَاءَ بِعِجْل حَسِيدٍ ٥ فَلَمَّا رَءَا أَيْدِيَهُمْ لَا نَصِلُ إِلَيْهِ نَكْرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ حِيفَةً قَالُوا لَا تَخَف إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ٥ وَٱمْرَأَنَهُمْ فَآبِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَزَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ٥ قَالَتْ يَنُوَيَلَتَى مَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنَذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَنَذَا لَشَقَءُ عَجِيبٌ ٢ هَالُوَا أَنَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرٍ اللَّهِ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَنْتُمُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَنْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ فَجِيدٌ فَجَيدٌ اللَّهِ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِنَرْهِيمَ الرَّقِعُ وَجَاءَتُهُ ٱلْبُشْرَى يُجَدِلْنَا فِي قَوْرِ لُوطٍ ٢ إِنَّ إِنَّرِهِيمَ لَمَلِيمُ أَوَهُ مُنِيبٌ ٢ يَتَإِبْرَهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَأًا إِنَّهُ قَدْ جَآءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ ءَانِبِهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُور ٢ جَآمَتْ رُسُلُنَا لُوْطًا سِيَّ، بِينَمْ وَضَاقَ بِهِنْمَ ذَرْعًا وَقَالَ هَٰذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ٢ الله وَجَآءُم قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبْلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ ٱلشَّيِّنَاتِ قَالَ يَنْقَوْمِ هَتُؤْلَاً بَنَاقِ هُنَ أَظْهَرُ لَكُمْ فَاتَقُوا ٱللَّهَ وَلا تَخْرُونِ فِي ضَمْيَغِيُّ ٱلْبَسَ مِنكُرُ رَجُلٌ رَشِيلُ ﴿ مَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَناتِكَ مِنْ حَقِ وَإِنَّكَ لَنَعَلَمُ مَا نُرِيدُ ٢ اللَّهُ فَالَ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ فَوَّةً أَوْ عَاوِىَّ إِلَى زُكْنٍ شَدِيدٍ ٢ قَالُوا يَنْلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓا إِلَيْكٌ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَنْفِق مِنكُمْ أَحَدُ إِلَّا أَمْرَأَنَكُ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ٢ جَاتَهُ أَمْرُهَا جَعَلْنَا عَلِيَهَا سَائِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةُ فِن سِجِيلٍ مَّضُور ٢ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِبِنَ بِبَعِيدٍ ٥

(٦٩) أي: ﴿ولقد جاءت رُسُلُنا﴾: من الملائكة الكرام رسولُنا ﴿إبراهيمَ﴾ الخليل ﴿بالبشرى﴾؛ أي: بالبشارة بالولد حين أرسلهم الله لإهلاك قوم لوط وأمَرَهم أن يمرُوا على إبراهيم فيبشَروه بإسحاق، فلما دخلوا عليه، ﴿قالوا سلاماً قال سلامٌ﴾؛ أي: سلَّموا عليه وردَّ عليهم السلام. ففي هذا مشروعية السلام، وأنَّه لم يزل من ملَّة إبراهيم عليه السلام، وأنَّ السلام قبل الكلام، وأنَّه ينبغي أن يكون الردُ أبلغَ من الابتداء؛ لأنَّ سلامهم بالجملة الفعليَّة الدالَّة على التجدُد، وردُّه بالجملة الاسمية الدالَّة على النُبوت والاستمرار، وبينهما فرقٌ كبيرٌ؛ كما هو معلومٌ

(۱) في (ب): إلى آخر القصة.



سورة هود (۷۰ ـ ۷۱)

في علم العربية. ﴿فما لَبِثَ﴾: إبراهيمُ لما دخلوا عليه، ﴿أن جاء بعجل حنيذَ﴾؛ أي: بادر لبيته فاستحضر لأضيافه عجلاً مشويًّا على الرَّضْفِ سميناً، فقرَّبه إليهم فقال: ألا تأكلونَ.

﴿ وَاللَّمَا رَأَى أَيديَهم لا تَصلُ إليه﴾؛ أي: إلى تلك الضيافة، ﴿ نَكِرَهُم وَأُوجس منهم خِيفةً ﴾: وظنَّ أنهم أتوه بشرٌ ومَكْروه، وذلك قبلَ أن يعرِفَ أمرَهم، وقاوجس منهم خِيفةً ﴾: وظنَّ أنهم أتوه بشرٌ ومَكْروه، وذلك قبلَ أن يعرِفَ أمرَهم، فقالوا: ﴿ لا تَحفُ إِنَّا أَرْسِلْنَا إلى قوم لوطٍ ﴾؛ أي: إنَّا رسلُ الله، أرسلنا الله إلى إهلاك قوم لوطٍ .

٧١﴾ وامرأة إبراهيم ﴿قائمة ﴾: تخدُمُ أضيافَه، ﴿فضَحِكَتْ﴾: حين سمعتْ بحالهم وما أرسلوا به تعجُباً، ﴿فبشَرْناها بإسحاقَ ومن وراءِ إسحاق يعقوبَ ﴾.

﴿٧٢﴾ فتعجّبت من ذٰلك و ﴿قالتْ يا وَيَلتا أَأَلِدُ وأَنا عجوزٌ وهٰذا بعلي شيخاً»: فهٰذان مانعان من وجود الولد. ﴿إِنَّ هٰذا لشيءٌ عجيبٌ».

(٧٣) ﴿قالوا أَتَعْجَبِين من أمرِ الله؟: فإنَّ أمره لا عجب فيه؛ لنفوذ مشيئته التامَّة في كل شيء؛ فلا يُستغرب على قدرته شيء، وخصوصاً فيما يدبَّره ويمضيه لأهل لهذا البيت المبارك. ﴿رحمةُ الله وبركاتُهُ عليكم أهل البيت؛ أي: لا تزال رحمته وإحسانه وبركاته، وهي الزيادة من خيره وإحسانه وحلول الخير الإلهي على العبد. ﴿عليكم أهلَ البيت إنَّه حميدٌ مجيدٌه؛ أي: حميد الصفات؛ لأنَّ صفاته صفات كمال، حميدُ المياب إحسانٌ وجودٌ وبرَّ وحكمة وحلول الخير الإلهي على ما يعبد. ﴿عليكم أهل البيت المبارك. ﴿مُعَالَى معاني والمعانه وبركاتُهُ عليكم أهل البيت أي: لا تزال معانه وإحسانه وبركاته، وهي الزيادة من خيره وإحسانه وحلول الخير الإلهي على معاني حميد معيدُه؛ أي: حميد الصفات؛ لأنَّ صفاته صفات كمال، حميدُ الأفعاله إحسانٌ وجودٌ وبرَّ وحكمةٌ وعدلٌ وقِسْطٌ. وضفت عمان كمال، حميدُ العامة الصفات وسَعَتُها؛ فله صفات الكمال، وله من كلُ صفاته رسَعَتُها؛ فله صفات الكمال، وله من كلُ صفاته صفات إله أعمل الماله المنه المالي أنه من كلُ معاني معان أو معانه وعلي كمال، حميدُ الأفعاله إحسانُ وجودٌ وبرَّ وحكمة وعدلُ وقِسْطٌ.

٤٧٤ ﴿فلما ذَهَبَ عن إبراهيم الرَّوْعُ﴾: الذي أصابه من خيفة أضيافه، ﴿وجاءتُه البُشرى﴾: بالولد؛ التفتَ حينئذِ إلى مجادلة الرسل في إهلاك قوم لوطٍ، وقال لهم: ﴿إِنَّ فيها لوطاً. قالوا نحنُ أعلمُ بمَن فيها لَنُنَجِيَنَه وأَهْلَه إلَّا امرأتُهُ﴾.

(٥٧) ﴿إِنَّ إبراهيم لحليمٌ ؛ أي: ذو خُلُق [حسن] وسعة صدر وعدم غضب عند جهل الجاهلين، ﴿أَوَّاهَ ؛ أي: متضرع إلى الله في جميع الأوقات، أمنيبٌ ؛ أي: رجَّاع إلى الله بمعرفته ومحبَّته والإقبال عليه والإعراض عمَّن سِواه؛ فلذلك كان يجادِلُ عن مَنْ حَتَّم الله بهلاكهم.

٧٦﴾ فقيل له: ﴿يا إبراهيمُ أغرِضُ عن هٰذا﴾: الجدال. ﴿إنَّه قد جاءَ أمرُ ربِّكَ﴾: بهلاكهم، ﴿وإنَّهم آتيهم عذابٌ غيرُ مردودِ﴾: فلا فائدة في جدالك.

(٧٧) ﴿ولما جاءت رسُلُنا﴾؛ أي: الملائكة الذين صدروا من إبراهيم، لما أتوا ﴿لوطاً سيء بهم﴾؛ أي: شقَّ عليه مجيئهم، ﴿وضاق بهم ذَرْعاً وقال هٰذا يومٌ عصيبَ﴾؛ أي: شديدٌ حرجٌ؛ لأنَّه علم أنَّ [قومَه] لا يتركونَهم؛ لأنَّهم في صور شباب جردٍ مردٍ في غاية الكمال والجمال.

سورة هود (۷۷ ــ ۸۲)

(٧٨) ولهذا وَقَعَ ما خطر بباله، فجاءه ﴿قومُهُ يُهْرَعونَ إليه؟؛ أي: يسرعونَ ويبادرون يريدون أضيافه بالفاحشة التي كانوا يعملونها، ولهذا قال: ﴿ومِن قَبْلُ كانوا يعملون السِّيئاتِ؟؛ أي: الفاحشة التي ما سبقهم عليها أحد من العالمين. ﴿قال يا يعملون السِّيئاتِ؟؛ أي: الفاحشة التي ما سبقهم عليها أحد من العالمين. ﴿قال يا قوم هُولاء بناتي هُنَّ أطهرُ لكم؟: من أضيافي ـ وهذا كما عَرَضَ سليمانُ يَلْهُ على المرأتين أن يَشُق الولد المختصم فيه لاستخراج الحقّ ـ ولعداه أنَّ بناته ممتنعٌ منالهنَّ ولا حقَّ لهم في في في في في في ما من العالمين. ﴿قال يا توم هُولاء بناتي هُنَّ أطهرُ لكم؟: من أضيافي ـ وهذا كما عَرَضَ سليمانُ يَلْهُ على المرأتين أن يَشُق الولد المختصم فيه لاستخراج الحقّ ـ ولعلمه أنَّ بناته ممتنعٌ منالهنَّ ولا حقَ لهم فيهي أولا الما منهم منه لاستخراج الحق ي ولعلمه أنَّ بناته ممتنعٌ منالهنَ ولا حق لهم فيهنَ، والمقصود الأعظم دفعُ هذه الفاحشة الكبرى. ﴿فائه ولا ينهم نوني في ضيفي؟؛ أي: إما أن تُراعوا تقوى الله، وإما أن تراعوني في ضيفي ولا تخزوني عندهم. ﴿أليس منكم رجلٌ رشيدٌ؟: فينهاكم ويزجُرُكم. وهذا دليلٌ على ما خطر ويلهم فيه والله، وإما أن تراعوني في ضيفي ولا تخزوني عندهم. ﴿أليس منكم رجلٌ رشيدٌ؟: فينهاكم ويزجُرُكم. وهذا دليلٌ على موجزوني عنه منه والما من تراعوني في ضيفي ما منه الما من تُوبوري الله، وإما أن تراعوني في ضيفي ولا تخزوني عندهم. ﴿أليس منكم رجلٌ رشيدٌ؟: فينهاكم ويزجُرُكم. وهذا دليلٌ على مروجهم وانحلالهم من الخير والمروءة.

﴿٧٩ فَحْقَالُوا له: ﴿لقد علمتَ ما لنا في بناتِكَ من حقٍّ وإنَّك لتعلُّمُ ما نريدُ؟ أي: لا نريد إلَّا الرجال، ولا لنا رغبةٌ في النساء.

﴿ ٨٠﴾ فاشتذ قلقُ لوطٍ عليه الصلاة والسلام و ﴿قال لو أنَّ لي بكم قوَّة أو آوي إلى ركن شديدٍ؟؛ كقبيلة مانعةٍ؛ لمنعتكم. ولهذا بحسب الأسباب المحسوسة، وإلَّا؛ فإنَّه يأوي إلى أقوى الأركان، وهو الله الذي لا يقوم لقوته أحدٌ.

(٨٩) ولهذا لمَّا بَلَغَ الأمرُ منتها، واشتدَ الكربُ؛ ﴿قالوا﴾ له: ﴿إِنَّا رسلُ رَبِّكَ﴾؛ أي: أخبرو، بحالهم ليطمئنَ قلبُه، ﴿لن يَصِلوا إليكَ»: بسوءٍ. ثم قال جبريل بجناحِه، فطمس أعينَهم، فانطلقوا يتوعَدون لوطاً بمجيء الصبح، وأمر الملائكة لوطاً أن يَسْرِيَ بأهله ﴿بِقِطْع من الليلَ»؛ أي: بجانب منه قبل الفجر بكثير؛ ليتمكنوا من البعدِ عن قريتهم، ﴿ولا يلتفت منكم أحدَّه؛ أي: بادروا بكثير؛ ليتمكنوا من البعدِ عن قريتهم، ﴿ولا يلتفت منكم أحدَّه؛ أي: بادروا بلائكة لوطاً أن يَسْرِيَ بأهله ﴿بِقِطْع من الليلَ»؛ أي: بجانب منه قبل الفجر بكثير؛ ليتمكنوا من البعدِ عن قريتهم، ﴿ولا يلتفت منكم أحدَّه؛ أي: بادروا بكثير؛ ليتمكنوا من البعدِ عن قريتهم، ﴿ولا يلتفت منكم أحدَّه؛ أي: بادروا محيدٍ في المائلة إذا يند من الليلَه؛ أي: ما وراءكم، ﴿إلَّا امرأتكَ إنّه مصيبُها»: من العذاب ﴿ما أصابهمَه؛ لأنَّها تشارِكُ قومها في الإثم، فتدلُهم على أضياف لوط إذا نزل به أضيافٌ. ﴿إِنَّ موعِدَهم الصَّبِحُ»: فكأنَّ لوطاً استعجلَ في ألكم، في ألها تشارِكُ قومها في الإثم، فندلُهم على أضياف لوطاً استعجلَ من العدابُ في أنها تشارِكُ قومها في الأله، في ألأله، في أله ما وراءكم، ألما ألمان إله أضياف أن ألمان ألكُ إنَّه محيبُها»: من العذاب ﴿ما أصابهمَه؛ لأنَها تشارِكُ قومها في الإثم، فندلُهم على أضياف لوط إذا نزل به أضيافٌ. ﴿إنَّ موعِدَهم الصَّبِحُ»: فكأنَّ لوطاً استعجلُ ذلك، فقيل له: ﴿أليس الصبحُ بقريبَ».

(٨٢) ﴿ فَلَما جاء أُمرُنا؟: بنزولِ العذاب وإحلاله فيهم ﴿ جَعَلْنا؟: ديارهم

سورة هود (۸۳ ـ ۸٤)

﴿٨٣﴾ ﴿مسوَّمةً عند ربِّكَ؟؛ أي: معلمة عليها علامة العذاب والغضب، ﴿وما هي من الظالمينَ؟: الذين يشابهون لفعل قوم لوطٍ، ﴿ببعيدَ؟: فليحذر العبادُ أن يفعلوا كفعلهم؛ لثلًا يصيبَهم ما أصابهم.

اللهُ عَدَيْنَ أَخَاهُر شُعَبْبَأً (١) قَالَ يَنْقَوْمِ أَعْبُدُوا أَلَقَهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَىهٍ غَبْرُةً وَلَا نَنْقُصُوا الْمِكْبَالَ وَالْمِيزَانَّ إِنِّي أَرْبَاكُم عِخَيْرٍ وَإِنِّي أَخَافُ عَلَبْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ شَمِيطِ ٢ وَيَغَوْمِ أَوْفُوا الْمِحْبَالَ وَالْمِيزَاتَ بِالْتِسْطِ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَسْبَآءَهُمْ وَلَا تَعْنُوْا فِ ٱلأَرْضِ مُفْسِدِينَ ٢ اللهِ عَنِيرُ أَكْمُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينٌ وَمَا أَنَّا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ قْتَالُوا يَنشَعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَّا أَوْ أَن نَفْعَلَ فِ أَمَرُكِنا مَا نَشَتَؤْأ إِنَّكَ لَأَنَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ۞ قَالَ يَنَقَوْمِ أَرَءَيْشُمْ إِن كُنُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن زَبِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَدِكُمْ عَنَّهُ إِنَّ أُرِبِدُ إِلَّا آلإصلَحَ مَا أَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيهِي إِلَّا بِاللَّهُ عَلَيْهِ تَوْكَلْتُ وَإِلَيْهِ أَبِيبُ ٢٠ وَيَنْفَوْمِ لَا يَجْرِمَنَّكُمْ شِقَاقَ أَن يُصِبَكُم يَنْلُ مَآ أَمَابَ قَوْمَ نُوجٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَلِيحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنكُم بِبَعِيدٍ ٥ وَأَسْتَغْفِرُوا رَبَّڪُمْ ثُمَّ ثُوْبُوًا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي رَجِـحُ وَدُودٌ ۞ قَالُوا يَنشَعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا بِمَا تَقُولُ وَإِنَّا لَمَرْبِنَكَ فِينَا ضَعِيفًا ۖ وَلَوْلَا رَهْطُكَ لَرَجْمَنَكُ وَمَآ أَنتَ عَلَيْمَا بِعَـزِيزٍ ٥ فَالَ يَنقُومِ أَرَهْطِي أَعَـزُ عَلَيْكُم مِنَ اللَّهِ وَأَغَذْنُهُوهُ وَزَاءَكُمْ طِهْرِنَّا إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِبِّط ٢ وَيَقَوْمِ أَعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَئِكُمْ إِنِّي عَامِلٌ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَذِبٌ وَآرْنَقِبُوَا إِنِّي مَعَكُمُ رَفِيتٌ ٢ ٢ وَلَمَّا جَمَة أَمَرُنَا خَتَبْنَا شَعَبْنَا وَالَّذِينَ مَامَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ بِنَا وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ طَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِبَدِهِمْ جَشِعِينَ ٢ اللَّهُ كَأَن لَّذِ بَغْنَوْا فِبُمَّ أَلا بُعْدًا لِمَدْبَنَ كَمَا بَعِدَتْ نَسْمُودُ ٢

٤٨٤ أي: ﴿وَ﴾ أرسلنا ﴿إلى مدينَ﴾: القبيلة المعروفة، الذين يسكنون مَذْيَنَ، في أدنى فلسطين، ﴿أخاهم﴾: في النسب، ﴿شُعيباً﴾: لأنَّهم يعرفونه ويتمكَّنون<sup>(٢)</sup>

(١) في (ب): إلى آخر القصة.
 (٢) في (ب): «وليتمكنوا».

من الأخذ عنه، فقال لهم: فيا قوم اعبُدوا الله ما لكم من إله غيرُه ﴾؛ أي: أخلصوا له العبادة؛ فإنَّهم كانوا يشرِكون [به]، وكانوا مع شركهم يَبْخُسون المكيال والميزان، ولهذا نهاهم عن ذلك، فقال: فولا تنقُصوا المِكْيال والميزانَ »: بل أوفوا الكيل والميزان بالقسط. فإني أراكُم بخيرٍ ﴾؛ أي: بنعمة كثيرة وصحَّة وكثرة أموال وبنين؛ فاشكُروا الله على ما أعطاكم، ولا تكفروا بنعمة<sup>(١)</sup> الله فيزيلها عنكم. فوإنِّي أخافُ عليكم عذابَ يوم محيطٍ ﴾؛ أي: عذاباً يحيط بكم ولا يُبقي منكم باقيةً .

سورة هود (٨٥ ــــ ٨٧)

أن تعطوه، فويا قوم أوفوا المكيالَ والميزان بالقِسْطِ ؟؛ أي: بالعدل الذي ترضَوْن أن تعطوه، فولا تَبخَسوا الناس أشياءهم ؟؛ أي: لا تنقصوا من أشياء الناس، فتسرقوها بأخذها بنقص المكيال والميزان، فولا تَعْنَوْا في الأرض مفسِدينَ ؟: فإنَّ الاستمرار على المعاصي يفسِدُ الأديان والعقائد والدِّين والدُّنيا ويهلِكُ الحرنَ والنسل.

٨٦ فرقيةُ الله خيرٌ لكم ؟ أي: يكفيكم ما أبقى الله لكم من الخير وما هو لكم؛ فلا تطمَعوا في أمر لكم عنه غُنيةٌ وهو ضارٌ لكم جدًا، ﴿إِن كنتُم مؤمنينَ ؟: فاعملوا بمقتضى الإيمان. ﴿وما أنا عليكم بحفيظِ ؟ أي: لست بحافظ لأعمالكم ووكيل عليها، وإنَّما الذي يحفظها الله تعالى، وأمَّا أنا فأبلُغكم ما أرسلتُ به.

(١) في (ب): «نعمة».

سورة هود (۸۸ ـ ۹۰)

الغاوين؟! ولهذا القول الذي أخرجوه بصيغة التهكُّم وأنَّ الأمر بعكسه ليس كما ظنُّوه، بل الأمر كما قالوه: إنَّ صلاته تأمُرُه أن ينهاهم عمًّا كان يعبدُ آباؤهم الضالُون وأن يفعلوا في أموالهم ما يشاؤون؛ فإنَّ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، وأيُّ فحشاء ومنكر أكبر من عبادة غير الله، ومن منع حقوق عباد الله، أو سرقتها بالمكاييل والموازين، وهو عليه الصلاة والسلام الحليم الرشيد؟!

(٨٨﴾ ﴿قَالَ﴾ لهم شعبٌ: ﴿يا قوم أرأيتُم إن كنتُ على بيِّنةٍ من ربِّي﴾؛ أي: يقين وطمأنينة في صحَّة ما جنت به، ﴿ورَزَقَني منه رزقاً حسناً﴾؛ أي: أعطاني الله من أصناف إلمال ما أعطاني، ﴿وَ﴾ أنا لا ﴿أريدُ أن أخالِفَكم إلى ما أنهاكم عنه): فلستُ أريدُ أن أنهاكم عن البَحْس في المكيال والميزان وأفعله أنا حتى تتطرق إليَّ التُهمة في ذٰلك، بل ما أنهاكم عن أمر إلا وأنا أول مبتدر لتركِهِ. ﴿إن أريدُ إلَّا الإصلاح ما استطعتُه؛ أي: ليس لي من المقاصد إلاَّ أن تَصْلُحَ أحوالكم وتستقيم منافعكم، وليس لي من المقاصد الخاصَّة لي وحدي شيءٌ بحسب استطاعتي. ولما كان لهذا فيه نوعُ تزكية للنفس؛ دَفَعَ لهذا بقوله: ﴿وما توفيقي إلَّا بالله؟؛ أي: وما يحصل لي من التوفيق لفعل الخير و<sup>(١)</sup> الانفكاك عن الشرُ إلَّا بالله؟ أي: وما ولا بقوَّتي. ﴿عليه توكلتُه؟ أي: اعتمدتُ في أموري ووثقتُ في كفايته. ﴿وإليه أنبُبُ؟ في أداء ما أمرني به من أنواع العبادات، وفي لهذا التقرُب إليه بسائر أفعال الخيرات، وبهذين الأمرين تستقيم أحوال العبد، وهما الاستعانة بربَّه والإنها الخيرات، وبهذين الأمرين تستقيم أحوال العبد، وهما الاستعانة بربَّه والإنها ليها كما قال تعالى: ﴿فاعبُذُه وتوكَلْ عليه؟. وقال: ﴿إيَّاكَ نعبدُ وإينا أنها بالله؟ أي كمان

﴿٩٩» ﴿ويا قوم لا يجرمنَّكم شِقاقيَ»؛ أي: لا تحملنَّكم مخالفتي ومشاقَّتي، ﴿أن يصيبَكُمَ»: من العقوبات، ﴿مثلُ ما أصاب قومَ نوحٍ أو قومَ هودِ أو قومَ صالحِ وما قومُ لوطٍ منكم ببعيدَ»: لا في الدار ولا في الزمان.

٩٠﴾ ﴿واستغفِروا ربَّكم﴾: عما اقترفتم من الذُّنوب، ﴿ثمَّ توبوا إليه﴾: فيما يستقبل من أعماركم بالتوبة النّصوح والإنابة إليه بطاعته وترك مخالفته. ﴿إنَّ ربِّي رحيمٌ ودودُ﴾: لمن تاب وأناب؛ يرحمه فيغفر له ويتقبَّل توبته ويحبُّه.

ومعنى الودود من أسمائه تعالى: أنَّه يحبُّ عباده المؤمنين ويحبُّونه؛ فهو فعولٌ بمعنى فاعل ومعنى<sup>(٢)</sup> مفعول.

(1) في (ب): «أو».
 (1) في (ب): «وبمعنى».

سورة هود (۹۱ ـ ۹۵)

﴿٩٩﴾ ﴿قالوا يا شعيبُ ما نَفْقَهُ كثيراً مما تقولُ ؛ أي: تضجَّروا من نصائحِهِ ومواعظِهِ لهم، فقالوا: ما نفقهُ كثيراً مما تقولُ، وذلك لبُغْضِهم لما يقولُ ونفرتهم عنه. ﴿وإِنَّا لنراك فينا ضعيفاً ؟ أي: في نفسك، لست من الكبار والرؤساء، بل من المستضعفين. ﴿ولولا رهطكَ ؟ أي: جماعتك وقبيلتك، ﴿لَرَجَمْناك وما أنت علينا بعزيز ؟ أي: ليس لك قَدْرُ في صدورنا ولا احترامٌ في أنفسنا، وإنما احترمنا قبيلتك بتركنا إياك.

(٩٢) ﴿قال﴾<sup>(١)</sup> لهم مترقّقاً لهم: ﴿يا قوم أرَهْطي أعزُّ عليكم من الله؛ أي: كيف تراعونني لأجل رَهْطي ولا تراعونني لله، فصار رَهْطي أعزَّ عليكم من الله ﴿واتَّخذتُموه وراءكم ظِهْرِيًّا﴾؛ أي: نبذتُم أمر الله وراء ظهوركم، ولم تُبالوا به، ولا خِفْتُم منه. ﴿إنَّ ربِّي بما تعملون محيطٌ﴾: لا يخفى عليه من أعمالكم مثقالُ ذرَّة في الأرض ولا في السماء، فسيُجازيكم على ما عملتم أتمَّ الجزاء.

﴿ ٩٣﴾ ﴿ وَ لَما أَعَيَوْهُ وَعَجزَ عَنهُمَ ؟ قَالَ : ﴿ يَا قُومُ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ ؟ أَي : على حالتكم ودينكم . ﴿ إِنِّي عامل سوف<sup>(٢)</sup> تعلمونَ من يأتيه عذابٌ يُخزيه : ويحلُّ عليه عذابٌ مقيمٌ، أنا أم أنتم، وقد علموا ذلك حين وقع عليهم العذابُ ، ﴿ وَارتَقِبُوا ﴾ : ما يحلُ بي . ﴿ إِنِّي معكم رقيبٌ هما يَجلُ بكم .

٩٤﴾ ﴿ولما جاء أمرُنا﴾: بإهلاك قوم شعيب، ﴿نجَينا شُعيباً والذين آمنوا معه برحمةِ منًا وأخذتِ الذين ظلموا الصيحةُ فأصبحوا في ديارِهم جاثمينَ﴾: لا تُسْمَعُ لهم صوتاً، ولا ترى منهم حركةً.

 «٩٥» «كأن لم يَغْنَوْا فيها»؛ أي: كأنهم ما أقاموا في ديارهم ولا تنَّعموا فيها حين أتاهم العذاب. «ألا بعداً لمدين»: إذ أهلكها اللهُ وأخزاها، «كما بَعِدَتُ ثمودُ»؛ أي: قد اشتركت هاتان القبيلتان في السَّحق والبُعد والهلاك.

وشعيبٌ عليه السلام كان يسمى خطيب الأنبياء؛ لحسن مراجعته لقومه. وفي قصته من الفوائد والعبر شيء كثير:

منها: أن الكفار كما يعاقَبون ويخاطَبون بأصل الإسلام؛ فكذلك بشرائعه وفروعه؛ لأنَّ شعيباً دعا قومه إلى التوحيد وإلى إيفاء المكيال والميزان، وجعل الوعيد مرتباً على مجموع ذٰلك.

(۱) في (ب): «فقال».

(۲) في (ب): «فسوف».



سورة هود (۹۰)

ومنها: أن نقصَ المكاييل والموازين من كبائر الذُّنوب وتخشى العقوبة العاجلة على من تعاطى ذٰلك، وأنَّ ذٰلك من سرقة أموال الناس، وإذا كان سرقتهم في المكاييل والموازين موجبةً للوعيد؛ فسرِقَتُهم على وجه القهر والغلبة من باب أولى وأحرى.

ومنها: أنَّ الجزاء من جنس العمل؛ فمن بَخَسَ أموال الناس يريد زيادة ماله؛ عوقِبَ بنقيض ذٰلك، وكان سبباً لزوال الخير الذي عنده من الرزق؛ لقوله: ﴿إِنِي أراكم بخيرِ﴾؛ أي: فلا تتسبَّبوا إلى زواله بفعلكم.

ومنها: أن على العبد أن يَقْنَعَ بما آتاه الله ويَقْنَعَ بالحلال عن الحرام وبالمكاسب المباحة عن المكاسب المحرمة، وأنَّ ذٰلك خيرٌ له؛ لقوله: ﴿بِقَيَّةُ الله خيرٌ لكم﴾؛ ففي ذٰلك من البركة وزيادة الرزق ما ليس في التكالب على الأسباب المحرَّمة م<u>ن</u> المَحْق وضدً البركة.

ومنها: أن ذٰلك من لوازم الإيمان وآثاره؛ فإنَّه رتب العمل به على وجود الإيمان، فدلَّ على أنَّه إذا لم يوجد العمل؛ فالإيمان ناقصٌ أو معدومٌ.

ومنها: أنَّ الصلاة لم تزل مشروعة للأنبياء المتقدِّمين، وأنَّها من أفضل الأعمال، حتى إنه متقرِّر عند الكفار فضلها وتقديمها على سائر الأعمال، وأنها تنهى عن الفحشاء والمنكر، وهي ميزانٌ للإيمان وشرائعه؛ فبإقامتها تكمُلُ أحوال العبدِ، وبعدم إقامتها تختلُّ أحواله الدينيَّة.

ومنها: أنَّ المال الذي يرزقُهُ اللّه الإنسان، وإنْ كان اللّه قد خوَّله إياه؛ فليس له أن يصنع فيه ما يشاء؛ فإنه أمانةً عنده، عليه أن يقيم حقَّ اللّه فيه بأداء ما فيه من الحقوق والامتناع من المكاسب التي حرَّمها اللّه ورسوله، لا كما يزعمه الكفار ومن أشبههم؛ أنَّ أموالهم لهم أن يصنعوا فيها ما يشاؤون ويختارون، سواءٌ وافقَ حكمَ اللّه أو خالفه.

ومنها: أن من تَكْمِلَةِ دعوة الداعي وتمامها: أن يكونَ أول مبادرٍ لما يأمر غيره به وأول منتهٍ عما ينهى غيره عنه؛ كما قال شعيبٌ عليه السلام: ﴿وما أريدُ أنْ أخالِفَكم إلى ما أنهاكم عنه﴾، ولقوله تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لم تقولونَ ما لا تفعلونَ [كُبُرَ مقتًا عند اللّهِ أن تقولوا ما لا تفعلون]﴾.

ومنها: أن وظيفة الرسل وسنَّتهم وملَّتهم إرادةُ الإصلاح بحسب القدرة والإمكان، فيأتون بتحصيل المصالح وتكميلها أو بتحصيل ما يُقْدَرُ عليه منها،

717

سورة هود (۹۰)

وبدفع المفاسدِ وتقليلها، ويراعون المصالح العامة على المصالح الخاصة. وحقيقة المصلحة هي التي تَصْلُح بها أحوال العباد، وتستقيم بها أمورهم الدينيَّة والدنيويَّة.

ومنها: أنَّ مَن قام بما يقدِرُ عليه من الإصلاح؛ لم يكن مَلوماً ولا مَذْموماً في عدم فعله ما لا يقدِرُ عليه؛ فعلى العبدِ أن يُقيم من الإصلاح في نفسه وفي غيره ما يقدِرُ عليه.

ومنها: أنَّ العبد ينبغي له أن لا يتَّكل على نفسه طرفة عين، بل لا يزال مستعيناً بربَّه، متوكَّلاً عليه، سائلاً له التوفيق، وإذا حصل له شيءً من التوفيق؛ فلينسبه لموليهِ ومُسْديه ولا يُعْجَب بنفسه؛ لقوله: ﴿وما توفيقي إلَّا بالله عليه توكلتُ وإليه أُنيبُ﴾.

ومنها: الترهيب بأخذات الأمم، وما جرى عليهم، وأنه ينبغي أنْ تُذْكَرَ القَصصُ التي فيها إيقاعُ العقوبات بالمجرمين في سياق الوعظ والزجر؛ كما أنه ينبغي ذِكْرُ ما أكرم الله به أهل التقوى عند الترغيب والحتُ على التقوى.

ومنها: أن التائب من الذنب كما يُسمح له عن ذنبه ويُعفى عنه؛ فإنَّ اللَّه تعالى يحبُّه ويودُه، ولا عبرة بقول من يقول: إنَّ التائبَ إذا تاب؛ فحسبُه أن يُغْفَرَ له ويعودَ عليه العفو، وأما عَوْدُ الودُ والحبُّ؛ فإنه لا يعودُ؛ فإنَّ الله قال: ﴿واستغفِروا ربَّكم ثمَّ توبوا إليه إنَّ ربي رحيمٌ ودودٌ﴾.

ومنها: أنَّ الله يدفع عن المؤمنين بأسبابٍ كثيرةٍ قد يعلمون بعضها وقد لا يعلمون شيئاً منها، وربما دَفَعَ عنهم بسبب قبيلتهم وأهل وطنهم الكفار؛ كما دفع الله عن شعيبٍ رجمَ قومِهِ بسبب رهطِهِ.

وأنَّ لهذه الروابط التي يحصُلُ بها الدفع عن الإسلام والمسلمين لا بأس بالسعي فيها، بل ربَّما تعينً ذلك؛ لأنَّ الإصلاح مطلوبٌ على حسب القدرة والإمكان؛ فعلى لهذا لو ساعد المسلمون الذين تحت ولاية الكفار، وعملوا على جعل الولاية جمهوريَّة يتمكَّن فيها الأفرادُ والشعوبُ من حقوقهم الدينيَّة والدنيويَّة؛ لكان أولى من استسلامهم لدولة تقضي على حقوقهم الدينيَّة والدنيويَّة، وتحرص على إبادتها وجعلهم عَمَلَة وخدماً لهم. نعم؛ إن أمكن أن تكون الدولة للمسلمين وهم الحكام؛ فهو المتعين، ولكن لعدم إمكان لهذه المرتبة؛ فالمرتبة التي فيها دفعً

سورة هود (۹۲ ـ ۱۰۱)

 أُوَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَنِنِنَا وَسُلْطَنَنِ مُبِينِ<sup>(1)</sup> (1) إلى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ مَالَبَعُوَا أَمَرَ فَرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ وَمَالَإِيْهِ مَالَبَكُوا أَمَرَ فَرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ وَمَالَإِيْهِ مَالَبَكُورُهُ أَمْرُ فَرْعَوْنُ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ مُوْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ وَمَعْوَى بَعْدَمُ قَوْمَهُ بَوْمَ الْفِيَدَمَةِ فَاقَرَدَهُمُ التَّارُ وَبِغْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُوهُ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ وَمُعْوَى وَمَا لَعَنْ أَعْرَى وَمَا أَمْنُ فَرْعَوْنَ وَمَا أَمْنُ فَرْعَوْنَ وَمَعْوَى بَعْدَمُ قَوْمَهُ بَوْمَ الْفِيدَى مَةِ مَا أَمْ وَعَوْنُ وَمَا أَمْنُ فَرْعَوْنُ وَا أَمْ وَعَوْمُ أَنْفَتَهُمُ وَمَا أَمْ وَعَوْنُ وَمَا أَمْ وَعَوْنُ وَ مَا قَالَنَهُ فَي مَا إِنَّا مَا لَمُومَنَا فَا لَعْنَهُمُ فَا لَعْنَا وَمُعْتُ فَعْتُهُمُ الْتَعْذَعُهُمُ عَانَتُ وَانْتُعْمَا فِي هَدَذِهِ لَعْنَهُ وَيَوْمَ الْفِينَةُ وَمَوْمَ الْفِينَةُ مِنْ أَنْهُمُ الْتَعْذُقُ عَنْهُ عَالَهُ عَالَهُ مَا أَعْنَا فَا مَا لَعُولُونُ عَلَيْهُمُ الْتُعْنَعُ مَنْ الْعَالَيْنَ الْعَرْسُهُمُ فَمَ الْتُوا إِنَّى الْمُولُولُ الْنَا الْمُعْتُ مَالَكُونَ الْمَنْ الْعَرْدُ أَنْ الْمُعْتُ مَا أَعْنَى مَا لَكُولُ الْعَنْ الْعَنْ عَالَهُ مَنْ أَعْنَا الْعَالَى مَوْنَ الْعَنْ مَعْمَ الْتُعْمَا الْ الْعُرَى الْمُولُولُ الْمُولُ الْعَنْ عَالَهُ مَنْ مَا لَكُولُ الْمُولُولُ الْعُنْتُ عَنْهُمُ مَا الْعَالَى الْعَنْقُولُ الْعَنْتُ مَا لَعُنْتُ عَنْ أَعْنَا الْعَنْ أَنْهُ مَا مُولُكُولُ الْمُ الْعَالَةُ مَا الْتُعْنَا الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْنَا الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَى الْعَنْ الْعَالَيْنَا الْعَنْتُ وَالْعَالَيْ أَنْ أَنْ الْنَا الْعَنْ عَالَا الْعَلَيْ الْعَالَةُ الْعُنْ الْعَنْعَانَ الْعَالَالَةُ الْعَالَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَيْنَا الْعَالَى الْعَالُونَ الْعَالَةُ الْعَالَى الْعَالُولُولُولُ الْعَالَيْ الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَا لَعَا الْعَالَةُ مَا الْعَالُونُ الْعَالَةُ مَا مُوْعُ الْعُنْعَالَةُ الْعَالَةُ مُ مَا لَعْنَا إِنَا الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَ الْعَالَةُ الْعَا الْعَالَةُ الْ الْعَالَةُ الْ

﴿ ٩٦﴾ يقول تعالى: ﴿ ولقد أرسلنا موسى؟: ابن عمران ﴿ بآياتنا؟: الدائة على صدق ما جاء به؛ كالعصا واليد ونحوهما من الآيات التي أجراها الله على يدي موسى عليه السلام، ﴿ وسلطانِ مُبينٍ؟؛ أي: حجة ظاهرة بينة ظهرت ظهور الشمس.

﴿٩٧﴾ ﴿إلى فرعونَ وملئِهِ﴾؛ أي: أشراف قومه؛ لأنَّهم المتبوعون، وغيـرهـم تَبَع لهم، فلم ينقادوا لما مع موسى من الآيات التي أراهم إيَّاها كما تقدم بسطُها في سورة الأعراف، ولكنهم ﴿اتَّبعوا أمرَ فرعون وما أمرُ فرعونَ برشيدِ﴾: بل هو ضالً غاوٍ لا يأمر إلا بما هو ضررً محضٌ.

﴿٩٨﴾ لا جرم لـمًا اتَّبعه قومُه؛ أرداهـم وأهلكهم؛ ﴿يَقْدُمُ قومَه يوم القيامة فأوردَهم النارَ وبنس الوِرْدُ المورودُ﴾.

﴿ وأُتَبِعوا في هٰذه؟؛ أي: في الدنيا ﴿لعنةَ ويوم القيامةِ؟؛ أي: يلعنهم الله وملائكته والناسُ أجمعون في الدنيا والآخرة. ﴿بئس الرُفْدُ المرفودُ؟؛ أي: أي: بئس ما اجتمع لهم، وترادَفَ عليهم من عذاب الله ولعنة الدُّنيا والآخرة.

﴿١٠٠﴾ ولما ذكر قصص لهوَلاء الأمم مع رسلهم؛ قال الله تعالى لرسوله: ﴿ذلك من أنباء القُرى نقصُه عليكَ»: لتنذر به ويكونَ آية على رسالتك وموعظة وذكرى للمؤمنين. ﴿منها قائمٌ»: لم يتلفُ بل بقي من آثار ديارهم ما يدلُّ عليهم. ﴿وَ﴾ منها ﴿حصيدٌ»: قد تهدَّمت مساكنهم، واضمحلَّت منازلهم فلم يبقَ لها أثرٌ.

(١٠١﴾ ﴿وما ظَلَمْناهم﴾: بأخذهم بأنواع العقوبات، ﴿ولَكن ظَلَموا أَنفسَهم﴾: بالشرك والكفر والعناد. ﴿فما أَغنتْ عنهم آلهتُهم التي يَدْعون من دون الله من شيءِ

(١) في (ب): إلى آخر القصة.

سورة هود (۱۰۲ ـ ۱۰۲)

لمًا جاء أمرُ ربِّك»: ولهكذا كلُّ من التجأ إلى غير الله؛ لم ينفغه ذلك عند نزول الشدائد. ﴿وما زادوهم غير تنبيبٍ»؛ أي: خسار ودمار بالضدُّ مما خطر ببالهم.

﴿وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْشَرَىٰ وَهِي ظَلِمُهُ إِنَّ أَخَذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدُ ٢

(١٠٢) أي: يقصِمُهم بالعذاب، ويبيدهم، ولا ينفعهم ما كانوا يَدْعون من دون الله من شيء.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَانَ عَذَابَ الْآذَخِرَةَ ذَلِكَ يَوْمٌ بَخَمُوعٌ لَهُ النَّاشُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَتَسْهُودٌ (() وَمَنَا نُوَخِرُهُ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودِ () يَوْمَ يَأْتِ لَا تَحَكَمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهُ فَمِنْهُ شَقِقٌ وَسَعِيدٌ () فَنَا الَّذِينَ شَقُوا فَغِي النَّارِ لَمُتُمْ فِبَهَا زَفِيرٌ وَسَهِيقٌ () خَلِيبِ فِيهَا مَا دَاسَتِ السَّمَوَتُ وَالأَرْضُ إِلَا مَا شَآءَ رَبُّكُ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِلهُ مَا يَوْنِ أَسَالُ لِلْهُ عَلَيْهُ السَّمَوَتُ وَالأَرْضُ إِلَا مَا شَآءَ رَبُكُ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا يَرِيدُ () المَنْتَةِ خَلِينِ فِيهَا مَا دَاسَتِ السَّمَوَنُ وَالأَرْضُ إِلَا مَا شَآءَ رَبُكُ

﴿١٠٣﴾ ﴿إِن في ذَلكَ؟ المذكور من أخذه للظالمين بأنواع العقوبات، ﴿لاَية لَمَنْ خَافَ عَذَابَ الآخرة؛ أي: لعبرة ودليلاً على أنَّ أهل الظُّلم والإجرام لهم العقوبة الدنيويَّة والعقوبة الأخرويَّة. ثم انتقل من هذا إلى وصف الآخرة، فقال: ﴿ذَلكَ يومٌ مجموع له الناس؟؛ أي: جُمِعوا لأجل ذَلكَ اليوم للمجازاة وليظهر لهم أذلك يومٌ من عظمة الله وسلطانه وعدله العظيم ما به يعرفونه حقَّ المعرفة. ﴿وَذَلكَ يومٌ مشهودَ؟؛ أي: يشهده الله وملائكة وجميعُ المخلوقين.

(١٠٤) ﴿وما نؤخُرُه؟؛ أي: إتيان يوم القيامة، ﴿إِلَّا لأجل مَعْدُودِ؟: إذا انقضى أجل الدُّنيا، وما قدر الله فيها من الخلق؛ فحينئذٍ ينقلهم إلى الدار الأخرى، ويُجري عليهم أحكامه الشرعيَّة، كما أجرى عليهم في الدُّنيا أحكامه الشرعيَّة.

(١٠٥) ﴿يومَ يأتِ؟: ذلك اليومُ ويجتمعُ الخلق، ﴿لا تَكَلَّمُ نفسٌ إلا بإذنِهِ: حتى الأنبياء والملائكة الكرام لا يشفعون إلا بإذنِهِ. ﴿فمنهمَ»؛ أي: الخلق ﴿شقيًّ وسعيدَ»: فالأشقياء هم الذين كفروا بالله، وكذَّبوا رسله وعَصَوا أمره، والسعداء هم المؤمنون المتَّقون.

١٠٦﴾ وأما جزاؤهم: ﴿فأما الذين شَقُوا؟؛ أي: حصلت لهم الشقاوة

(١) الآيات في (ب) لم تذكر.

سورة هود (۱۰۷ ـ ۱۰۹))

والخزي والفضيحة ﴿ففي النار﴾: منغمسون في عذابها مشتدًّ عليهم عقابها. ﴿لهم فيها﴾: من شدَّة ما هم فيه ﴿زفيرٌ وشهيقٌ﴾: وهو أشنع الأصوات وأقبحُها. ﴿١٠٧﴾ ﴿خالدين فيها﴾؛ أي: في النار التي لهذا عذابُها، ﴿ما دامتِ السمواتُ والأرضُ إلَّا ما شاء ربُكَ﴾؛ أي: خالدين فيها أبداً إلَّا المدَّة التي شاء الله أن لا يكونوا فيها، وذٰلك قبل دخولها؛ كما قاله جمهور المفسرين؛ فالاستثناء على لهذا راجعٌ إلى ما قبل دخولها؛ فهم خالدون فيها جميع الأزمان سوى الزمن الذي قبل الدخول فيها. ﴿إِنَّ ربَّك فعَّالٌ لما يريدَه: فكل ما أراد فعله واقتضته حكمتُه؛ فَعَلَه تبارك وتعالى، لا يردُّه أحدٌ عن مُراده.

(١٠٨) ﴿ أما الذين سُعِدوا؟؛ أي: حصلت لهم السعادة والفلاح والفوز، ﴿ففي الجنَّة خالدين فيها ما دامت السمواتُ والأرض إلَّا ما شاء ربُك؟: ثمَّ أكَد ذُلك بقوله: ﴿عطاءَ غير مجذودِ؟؛ أي: ما أعطاهم الله من النعيم المقيم واللَّذة العالية؛ فإنَّه دائمٌ مستمرً غير منقطع بوقت من الأوقات. نسأل الله الكريم من فضله.

﴿فَلَا تَكُ فِى مِرْيَةٍ مِّمَّا يَعْبُدُ هَتَؤُلَاً مَا يَعْبُدُونَ إِلَا كَمَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُهُم مِّن قَبْلُ وَإِنَّا لَمُوَفُوهُمْ نَصِيبَهُمْ غَيْرَ مَنْتُوصِ ٢

(١٠٩) يقول الله تعالى لرسوله محمد ﷺ: ﴿فلا تكُ في مِرْيَةٍ ممًا يعبدُ هُوْلاء ﴾: المشركون؛ أي: لا تشكَّ في حالهم، وأنَّ ما هم عليه باطلٌ؛ فليس لهم دليلٌ شرعيًّ ولا عقليَّ، وإنما دليلُهم وشبهتهم أنهم يعبُدون كما يعبدُ آباؤهم من قبلُ، ومن المعلوم أن لهذا ليس بشبهةٍ فضلاً عن أن يكون دليلاً؛ لأنَّ أقوال ما عدا الأنبياء يحتجُ لها لا يحتج بها، خصوصاً أمثال لهؤلاء الضالين، الذين كثر خطؤهم وفساد أقوالهم في أصول الدين؛ فإنَّ أقوالهم وإن اتَّفقوا عليها؛ فإنَّها خطأ وضلال (وإنَّا لَمُوفُوهم نصيبَهم غير منقوص) الي لا بدً أن ينالهم نصيبُهم من الدُّنيا مما حتب لهم، وإن كثر ذلك النصيب أو راق في عينك؛ فإنَّه لا يدلُ على صلاح حالهم؛ فإنَّ الله يعطي الدُّنيا من يحبُّ ومن لا يحبُّ، ولا يعطي الإيمان والدين الصحيح إلَّا من يُحِبَّ. والحاصلُ أنَّه لا يُغترُ باتفاق الضالين على قول الضالين من آبائهم الأقدمين، ولا على ما خوَّلهم الله، وآتاهم من الدُنيا.

﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ فَأَخْتُلِفَ فِيوْ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَبِّكَ لَقُضِي بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ

لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ وَإِنَّ كُلًا لَمَّا لَيُوَفِيَنَهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ فَاسْنَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَظْنَوْا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَلَا تَرَكَنُوا إِلَ الَذِينَ طَلَمُوا فَتَسَتَكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَاتَهُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ ﴾

مبورة هود (۱۱۰ ـ ۱۱۳)

(١١٠) يخبر تعالى أنه آتى موسى الكتاب الذي هو التوراة، الموجب للاتفاق على أوامره ونواهيه والاجتماع، ولكن مع لهذا؛ فإنَّ المنتسبين إليه اختلفوا فيه اختلافاً أضرَّ بعقائدهم وبجامعتهم الدينيَّة. ﴿ولولا كلمة سبقت من ربِّكَ»: بتأخيرهم وعدم معاجلتهم بالعذاب، ﴿لَقُضِيَ بِبنَهِمَ»: بإحلال العقوبة بالظَّالم، ولكنًا معالى التي المي المنتسبين إليه اختلفوا فيه بتأخيرهم وعدم معاجلتهم بالعذاب، ﴿لَقُضِيَ بِبنَهِمَ»: بإحلال العقوبة بالظَّالم، ولكنًا مع أوامر، وإذ كلمة سبقت من ربِّكَ»: ولكنَّه تعالى اقتضت حكمته أن أخَّر القضاء بينَهم إلى يوم القيامة، وبقوا في شكَّ مريبٍ. وإذا كانت لهذه حالُهم مع كتابهم؛ فمع القرآن الذي أوحاه الله إليك غير مريبٍ. وإذا كانت لهذه حالُهم مع كتابهم، وأن يكونوا في شكَّ مستغربٍ من طائفة اليهود أن لا يؤمنوا به، وأن يكونوا في شكَّ مستغربٍ من طائفة اليهود أن لا يؤمنوا به، وأن يكونوا في شكَّ منه مريبٍ.

(١١١) ﴿وإن كُلاً لَمَا لَيُوَفِّيَنَّهُم ربَّك أعمالَهم؟؛ أي: لا بدَّ أن يقضي الله بينهم<sup>(١)</sup> يوم القيامة بحكمه العدل، فيجازي كلاً بما يستحقُّه. ﴿إنه بما يعملون؟: من خير وشرً، ﴿خبيرَ﴾: فلا يَخفى عليه شيء من أعمالهم؛ دقيقِها وجليلِها.

﴿١١٢﴾ ثم لما أخبر بعدم استقامتهم التي أوجبتِ اختلافَهم وافتراقَهم؛ أمر نبيَّه محمداً ﷺ ومَنْ معه من المؤمنين أن يستقيموا كما أفروا، فيسلكوا ما شرعه الله من الشرائع، ويعتقِدوا ما أخبر الله به من العقائد الصحيحة، ولا يَزيغوا عن ذلك يمنة ولا يسرة، ويدوموا على ذلك، ولا يَطْغَوْا بأن يتجاوزوا ما حدَّه الله لهم من الاستقامة، وقوله: ﴿إِنَّه بما تعملون بصيرَ﴾؛ أي: لا يخفى عليه من أعمالكم شيء، وسيجازيكم عليها. ففيه ترغيبُ لسلوك الاستقامة وترهيبُ من ضدُها.

﴿١١٣﴾ ولهذا حذَّرهم عن الميل إلى من تعدَّى الاستقامة، فقال: ﴿ولا مَرْتَكَنُوا﴾؛ [أي: لا تميلوا] ﴿إلى الذين ظلموا﴾: فإنَّكم إذا ملتم إليهم وافقتموهم على ظلمهم أو رضيتم ما هم عليه من الظُّلم؛ ﴿فَتَمَسَّكُم النارُ﴾: إن فعلتُم ذُلك. على ظلمهم أو رضيتم ما هم عليه من الظُّلم؛ ﴿فَتَمَسَّكُم النارُ»: إن فعلتُم ذُلك. ﴿وما لكم من دون الله من أولياء﴾: يمنعونكم من عذاب الله، ولا يحصَّلون لكم شيئاً من ثواب الله. ﴿ثم لا تُنصرونَ﴾؛ أي: لا يدفع عنكم العذابُ إذا مستم النارُه ولا يحصَلون لكم في ظلمهم أو رضيتم ما هم عليه من الظُّلم؛ وفَتَمَسَّكُم النارُ» ولا يحصَلون لكم في ظلمهم أو رضيتم ما هم عليه كرفي من عنونكم من عذاب الله، ولا يحصَلون لكم شيئاً من ثواب الله. ﴿ثم لا تُنصرونَ﴾؛ أي: لا يدفع عنكم العذابُ إذا مسَّكم.

(۱) في (ب): «لا بد أن الله يقضي بينهم».

سورة هود (١١٤ ـ ١١٥) 🐻

إليه بظلمه وموافقته على ذٰلك والرضا بما هو عليه من الظلم، وإذا كان هٰذا الوعيد في الركون إلى الظلمة؛ فكيف حال الظلمة بأنفسهم؟! نسأل الله العافية من الظلم.

﴿وَأَقِعِرِ ٱلصَّبَلُوةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلُفًا مِنَ ٱلَيْلِ إِنَّ ٱلْحَسَنَنَتِ بُذْهِبْنَ ٱلسَّبِّتَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّكِرِينَ @ وَٱصْبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾.

(١١٤ ﴾ يأمر تعالى بإقامة الصلاة كاملة ﴿طَرَفِي النهار ﴾؛ أي: أوله وآخره، ويدخل في لهذا صلاة الفجر وصلاتا الظهر والعصر، ﴿وزُلَفاً من الليل ﴾: ويدخل في ذلك صلاة المغرب والعشاء، ويتناول ذلك قيام الليل ؛ فإنَّها مما تُزْلِفُ العبد وتقرّبه إلى الله تعالى. ﴿إنَّ الحسنات يُذْهِبُنَ السيُئاتِ ﴾؛ أي: فهذه الصلوات الخمس وما ألحق بها من التطوُّعات من أكبر الحسنات، وهي مع أنها حسنات تقرّب إلى الله وتوجِبُ الثواب ؛ فإنَّها تُذْهِبُ السيُئات وتمحوها، والمراذ بذلك الصغائر ؛ كما قيَّدتها الأحاديث الصحيحة عن النبي يَتَقَرَّب مثل قوله: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان ؛ مكفراتُ لما بينهنَ ما الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان ؛ مكفراتُ لما بينهنَ ما وجلَّ: ﴿إِنْ تَجْتَنِبوا كبائِرَ ما تُنْهَوْنَ عنه نكفًر عنكم ميناتِكم وندخِلْكم مُدْخلاً وجلًا : وإن تَجْتَنِبوا كبائِرَ ما تُنْهَوْنَ عنه نكفًر عنكم ميناتِكم وندخِلْكم مُدْخلاً المستقيم، وعدم مجاوزته وتعديه، وعدم الرُكون إلى الذين ظلموا، والأمر بإقامة المستقيم، وعدم مجاوزته وتعديه، وعدم الرُكون إلى الذين ظلموا، والأمر بإقامة الصلاة، وبيان أنَّ الحسنات يُذْهِبُ السيئات ؛ الجميع ﴿ذكرى للذاكرينَ ﴾ المستقيم، وله من الموات المائية الينات باله منه الذين ظلموا، والأمر بإقامة المستقيم، وعدم مجاوزته وتعدًيه، وعدم الرُكون إلى الذين ظلموا، والأمر بإقامة الصلاة، وبيان أنَّ الحسنات يُذْهِبْنَ السيئات؛ الجميع ﴿ذكرى للذاكرينَ ﴾: يفهمون المُولاة للشُرور والسيئات.

(١١٥) ولْكن تلك الأمور تحتاج إلى مجاهدة النفس والصبر عليها، ولهذا قال: ﴿واصبِزَ﴾؛ أي: احبس نفسك على طاعة الله وعن معصيته وإلزامها لذلك واستمرَّ ولا تضجر. ﴿فإنَّ اللَّه لا يُضيعُ أَجْرَ المحسنينَ﴾: بل يتقبَّل اللَّه عنهم أحسن الذي عملوا ويَجْزيهم أَجْرَهم بأحسن ما كانوا يعملون.

َ وَفِي هٰذا ترغيبٌ عظيمٌ للزوم الصبر بتشويق النفس الضعيفة إلى ثواب الله كلَّما وَنَتْ وَفَتَرَتْ.

(۱) أخرجه مسلم (۲۳۳) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن فَبْلِكُمْ أَوْلُوا بَقِيَّةٍ يَنْهَوْتَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا تِمَتَنَ أَجَجَهُنَا مِنْهُمُ وَاتَبَهَ ٱلَذِيتَ ظَلَمُوا مَآ أُنْرِئُوا فِيهِ وَكَانُوا مُحْرِمِينَ إِلَى ﴾.

FOR سورة هود (۱۱۲ \_ ۱۱۷)

**VV**'

(١١٦) لمّا ذكر تعالى إهلاك الأمم المكذّبة للرسل، وأنَّ أكثرهم منحرفون عن أهل الكتب الإلهية، وذلك كلَّه يقضي على الأديان بالذَّهاب والاضمحلال؛ ذكر أنَّه لولا أنه جعل في القرون الماضية بقايا من أهل الخير، يدعون إلى الهدى وينهون عن الفساد والرَّدى، فحصل من نفعهم، وأبقيت به الأديان، ولكنَّهم قليلون جدًا<sup>(١)</sup>، وغاية الأمر أنَّهم نجوا باتباعهم المرسلين، وقيامهم بما قاموا به من دينهم، وبكون حجَّة الله أجراها على أيديهم؛ ليهلك من هَلَكَ عن بيِّنة ويحيا من حَيَّ عن ييَّنة ﴿وَلَى لَكن ﴿اتَّبِع الذين ظلموا ما أُتَرِفوا فيه ﴾؛ أي: اتَّبعوا ما هم فيه من النعيم والترف، ولم يبغوا به بدلاً. ﴿وكانوا مجرمين ﴾؛ أي: ظالمين باتَباعهم ما أترفوا فيه، فلذلك حقَّ عليهم العقابُ واستأصلهم العذابُ.

وفي لهذا حتَّ لهذه الأمة أن يكون فيهم بقايا؛ مصلحون لما أفسد الناس، قائمون بدين الله، يدعون من ضلً إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، ويبصِّرونهم من العمى، ولهذه الحالة أعلى حالة يرغب فيها الراغبون، وصاحبها يكون إماماً في الدين؛ إذا جعل عمله خالصاً لربِّ العالمين.

﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهُا مُصْلِحُونَ ﴾.

﴿١١٧﴾ أي: وما كان الله ليهلك القرى بظُلم منه لهم والحالُ أنَّهم ﴿مصلحون﴾؛ أي: مقيمون على الصلاح مستمرون عليه؛ فما كان اللّه ليهلكهم إلا إذا ظلموا، وقامت عليهم حجَّة اللّه.

ويُحتمل أنَّ المعنى: وما كان ربُّك لِيُهْلِكَ القرى بظلمهم السابق إذا رجعوا وأصلحوا عملهم؛ فإنَّ الله يعفو عنهم، ويمحو ما تقدَّم من ظلمهم.

(١) جاء في هامش (ب): «والمعروف في تفسيرها غير هذا المعنى الذي ذكر هنا؛ وهو أنّ هذا بمعنى النفي أي: أنه لم يكن في القرون السالفة أولو بقية... إلخ. إلاّ قليلاً ممَّن أنجينا منهم؛ أي: لكن بقي قليل بهذه الصفة، وهو قريب من المعنى الذي ذكرنا، لكنْ ما ذكرنا في الأصل... الأصل... والله أعلم.

سورة هود (۱۱۸ ـ ۱۲۰)

﴿وَلَوْ شَآءَ رَبَّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أَمَّةً وَحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُغْلِفِينٌ ٥ إِلَّا مَن زَحِمَ رَتُكُ وَلِذَلِكَ خَلَفَهُتُرُ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ٢ ﴾

(١١٨) يخبر تعالى أنه لو شاء لجعل الناس أمَّة واحدة على الدين الإسلامي؛ فإنَّ مشيئته غير قاصرة، ولا يمتنعُ عليه شيءٌ،، ولكنَّه اقتضت حكمته أن لا يزالون مختلفين، مخالفين للصراط المستقيم، متَّبعين السبل الموصلة إلى النار، كلَّ يرى الحقَّ فيما قاله والضَّلال في قول غيره.

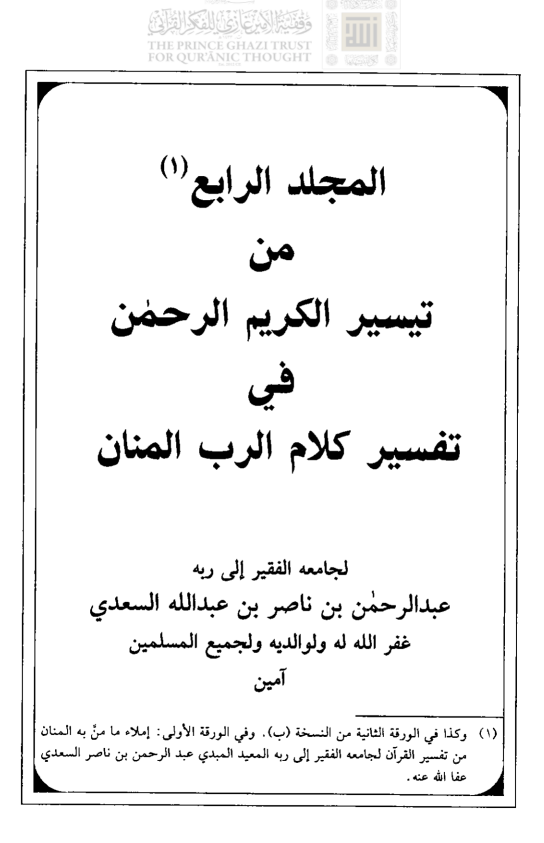
(١١٩) ﴿إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ؟: فهداهم إلى العلم بالحقِّ والعمل به والاتفاق عليه؛ فهؤلاء سبقت لهم سابقة السعادة وتداركتهم العناية الربَّانية والتوفيق الإلهيُّ، وأما من عداهم؛ فهم مخذولون مَوْكولون إلى أنفسهم. وقوله: ﴿ولذلك خَلَقَهم؟؛ أي: اقتضت حكمته أنَّه خلقهم ليكون منهم السعداء والأشقياء والمتفقون أي: اقتضت حكمته أنَّه خلقهم ليكون منهم السعداء والأشقياء والمتفقون والمختلفون والفريق الذي حقت عليهم الضلالة؛ ليتبينُ والمختلفون والمختلفون إلى أنفسهم. وقوله: ﴿ولذلك خَلَقَهم؟ الله والمحتلفون والم من عداهم؛ فهم مخذولون مَوْكولون إلى أنفسهم. وقوله: ﴿ولذلك خَلَقَهم؟ أي: اقتضت حكمته أنَّه خلقهم ليكون منهم السعداء والأشقياء والمتفقون والمختلفون والفريق الذي هدى الله والفريق الذي حقت عليهم الضلالة؛ ليتبينُ للعباد عدلُه وحكمتُه، وليُظْهِر ما كمن في الطباع البشرية من الخير والشرّ، وليقوم سوقُ الجهاد والعبادات التي لا تتمُ ولا تستقيم إلا بالامتحان والابتلاء، ﴿ولا لنَّه وَنَمَ مُوْنُ للهُ وَالفريق الذي حقت عليهم الضلالة؛ ليتبينُ للعباد عدلُه وحكمتُه، وليُظْهِر ما كمن في الطباع البشرية من الخير والشرّ، وليقوم شوقُ الحباد عليه ما خلي والشرّ، وليقوم ألمي أنه كلمة ربِّك لأملانً جهنَّم من الجينة والناس أجمعينَ؟: فلا بلاء المار أوله لأنا والم أوله أنه أوله أنه أوله أنه أو أنه أوله ألها يعملون بأعمالها الموصلة إليها.

وَكُلًا نَقْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرَّسُلِ مَا نُتَبَتْ بِهِ فَوَادَكُ وَجَاءَكَ فِ هَذِهِ ٱلْحَقُ وَمَوْعِظَةً وَذِكْرَىٰ لِلْمُوْمِنِينَ ٢ وَقُل لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ آعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَمِلُونَ ٢ مُنْنَظِرُونَ ٢ وَإِنَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلأَمَرُ كُلُّهُ فَأَعْبُدَهُ وَتَوَكَّل عَلَيْهُ وَمَا رَبُكَ بِعَنِفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ٢

﴿١٢٩ لما ذكر في لهذه السورة من أخبار الأنبياء ما ذَكَرَ؛ ذَكَرَ الحكمة في ذِكْر ذلك، فقال: ﴿وكلاً نَقُصُ عليك من أنباء الرُّسل ما نتبَّتُ به فؤادكَ؟؛ أي: قلبك؛ ليطمئن، ويثبت، ويصبر كما صبر أولو العزم من الرسل؛ فإنَّ النفوس تأنَس بالاقتداء وتنشَط على الأعمال، وتريد المنافسة لغيرها، ويتأيَّد الحقُّ بذِكْر شواهده وكثرة من قام به. ﴿وجاءك في لهٰذهَ؟: السورة ﴿الحقُّ؟: اليقينُ فلا شكَّ فيه بوجه من الوجوه؛ فالعلم بذلك من العلم بالحقَّ الذي هو أكبر فضائل النفوس. ﴿وموعظة وذِكرى للمؤمنينَ؟؛ أي: يتَّعظون به فيرتدعون عن الأمور المكروهة ويتذكَرون الأمور المحبوبة لله فيفعلونها.

FOR QURĂI متورة هود (۱۲۱ ـ ۱۲۳) VV£ ﴿١٢١﴾ وأما من ليس من أهل الإيمان؛ فلا تنفعُهم المواعظُ وأنواع التذكير، ولهذا قال: ﴿وقل للذينَ لا يؤمنونَ؟: بعدما قامت عليهم الآيات: ﴿اعْمَلُوا عَلَى مكانتِكُم﴾؛ أي: حالتكم التي أنتم عليها، ﴿إِنَّا عاملونَ﴾: على ما كنَّا عليه. ﴿١٢٢﴾ ﴿وانتظروا﴾: ما يُحِلُّ بنا، ﴿إِنَّا مُنتظرونَ﴾: ما يحلُّ بكم. ﴿١٢٣﴾ وقد فصَل الله بين الفريقين، وأرى عبادَه نَضرَه لعبادِه المؤمنين، وقَمْعَه لأعداء الله المكذبين. ﴿ولله غيبُ السمواتِ والأرضِ؛ أي: ما غابَ فيهما من الخفايا والأمور الغيبيَّة، ﴿وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الأَمَرُ كَلُّهُ: مَنِ الأعمال والعمال، فيميز الخبيتُ من الطيِّب، ﴿فاعبُذه وتوكَّلْ عليه﴾؛ أي: قم بعبادته، وهي جميع ما أمر الله به مما تقدر عليه. ﴿وتوكُّلْ على اللُّهُ: في ذٰلك. ﴿وما رِبُّك بِغافل عما تعملونَ؟ : من الخير والشرِّ، بل قد أحاط علمُه بذَّلِك، وجرى به قلمه، وسيجرى عليه حكمه وجزاؤه تم تفسير سورة هود. والحمد لله رب العالمين. وصلى الله على محمد وسلم. وكان الفراغ من نسخه في يوم السبت في ٢١ من شهر ربيع الآخر سنة ١٣٤٧.





سورة يوسف (۱ ـ ۳)

VVV

تفسير سورة يوسف بن يعقوب عليهما الصلاة والسلام وهي مكية بنسبير أمتو الأكمي التيتهية

﴿الَّرُ تِلْكَ مَابَتُ الْكِنَبِ الْمُبِينِ ﴾ إِنَّا أَنَزَلَنَهُ قُرَّمَنًا عَرَبِيًّا لَمَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ غَنُ نَقْصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَبْنَا إِلَيْكَ هَنَدَا الْفُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْـلِهِء لَمِنَ الْغَنْفِلِينَ ﴾ .

١﴾ يخبر تعالى أن آيات القرآن هي ﴿آياتُ الكتاب المُبينَ؟؛ أي: البينُ الواضحة ألفاظه ومعانيه.

(٢﴾ ومن بيانه وإيضاحه أنَّه أنزله باللسان العربيِّ، أشرف الألسنة وأبينها، المبين لكلِّ ما يحتاجه الناس من الحقائق النافعة، وكلُّ هٰذا الإيضاح والتبيين ولعلَّكم تعقِلونَ ؛ أي: لتعقلوا حدوده وأصوله وفروعه وأوامره ونواهيه؛ فإذا عَقَلْتم ذٰلك بإيقانكم، واتَّصفت قلوبُكم بمعرفتها؛ أثمر ذٰلك عمل الجوارح والانقياد إليه، و ولعلَّكم تعقلونَ ؛ أي: تزداد عقولكم بتكرُّر المعاني الشريفة العالية على أذهانكم، فتنتقلون من حال إلى أحوال أعلى منها وأكمل.

﴿٣﴾ ﴿نحن نقصُ عليك أحسن القصص﴾؛ وذلك لصدقها وسلاسة عبارتها ورَوْنق معانيها، ﴿بما أوحَيْنا إليك لهذا القرآن﴾؛ أي: بما اشتمل عليه لهذا القرآن الذي أوحَيْناه إليك وفضَّلناك به على سائر الأنبياء، وذاك محضُ منَّة من الله وإحسان. ﴿وإِن كنتَ من قبلِهِ لمن الغافلين﴾؛ أي: ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان قبل أن يوحي الله إليك، ولكنْ جَعَلْناه نوراً نهدي به مَن نشاءُ مِن عبادنا.

**ولما** مدح ما اشتمل عليه لهذا القرآن من القصص وأنها أحسن القصص على الإطلاق؛ فلا يوجد من القصص في شيء من الكتب مثل لهذا القرآن؛ ذكر قصة يوسف وأبيه وإخوته، القصة العجيبة الحسنة فقال:

**VV**A

﴿إِذَ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكُمَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنجِدِينَ () قَالَ يَبُنَى لَا نَصْصُ رُوْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْداً إِنَّ الشَّيْطَنَ لِلإِنسَنِ عَدُوُ مَبْعِينَ () قَالَ يَبْنَى لَا نَصْصُ رُوْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْداً إِنَّ الشَّيْطَنَ لِلإِنسَنِ عَدُوُ مَبْعِنَ () وَيُعْبَرُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَدَمُ مُوْيَا مَ مَا عَلَى اللَّهُ عَدَى اللَّ عَدَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ مَعْتُ مَعْتَ الْمُوالِ عَدُولُ لَكَ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَدُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ وَعَلَى عَدُولُ عَمْ مُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ وَعَلَى عَدُولُ اللَّ عَالَهُ عَلَيْنُ لَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْنُ لَا اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّكَانِ اللَّهُ عَلَيْكَ وَعَلَى عَلَيْهُمُ اللَهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْكَ مَوْ الْكَادِينَا إِنَّ اللَّهُ عَلَيْكَ وَعَلَى عَنْ الْعَالَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَى اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَيْ مِنْ الْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ إِنَا مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى الْحَالَةُ عَلَى مَا الْعَامِ مَا الْعَامَ مَ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا الْعَالَةُ مَا عَالَةُ مَا عَلَيْ عَالَى مَا عَلَى مَا مَ الْعَ الْعَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى مَالَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَيْ مَا الْعَامِ مَ الْعَامِ مَ عَلَى مَا مَ مَا عَلَيْ مَ مَ مَا عَا مَ عَلَى مَا الْعَامِ مَا الْعَامُ مَ مَا عَا عَا عَا عَا عَلَى مَا الْعَا مَ مَا م

سورة يوسف (٤ ـ ٢)

واعلم أن الله ذكر أنه يقصَّ على رسوله أحسن القصص في لهذا الكتاب، ثم ذكر لهذه القصة، وبسطها وذكر ما جرى فيها، فعلم بذلك أنها قصة تامَّة كاملة حسنةً؛ فمَنْ أراد أن يكمَّلها أو يحسَّنها بما يُذكر في الإسرائيليات التي لا يُعْرَفُ لها سندٌ ولا ناقلٌ، وأغلبُها كَذِبٌ؛ فهو مستدرِكٌ على الله، ومكمَّلُ لشيء يزعم أنه ناقص، وحسبُك بأمر ينتهي إلى لهذا الحدُّ قبحاً؛ فإنَّ تضاعيف لهذه السورة قد مُلِنَتْ في كثير من التفاسير من الأكاذيب والأمور الشنيعة المناقضة لما قصّه الله تعالى بشيء كثير؛ فعلى العبد أن يفهم عن الله ما قصَّه، ويدع ما سوى ذلك مما

(٤) فقوله تعالى: ﴿إذ قال بوسُفُ لأبيه : يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الخليل عليهم الصلاة والسلام، ﴿يا أبتِ إنِّي رأيتُ أحد عشر كوكباً والشمسَ والقمرَ رأيتُهم لي ساجدين : فكانت لهذه الرؤيا مقدِّمة لما وصل إليه يوسفُ عليه السلام من الارتفاع في الدُّنيا والآخرة، ولهكذا إذا أراد الله أمراً من الأمور العظام قدَّم بين يديه مقدَّمة توطئةً له وتسهيلاً لأمره، واستعداداً لما يَردُ على العبد من المساق، ولطفاً بعبده وإحساناً إليه فأولها يعقوب بأن السمسَ أمَّه والقمرَ أبوه قدَّم بين يديه مقدَّمة توطئةً له وتسهيلاً لأمره، واستعداداً لما يَردُ على العبد من المساق، ولطفاً بعبده وإحساناً إليه فأولها يعقوب بأن الشمسَ أمَّه والقمرَ أبوه والكواكبَ إخوتُه، وأنَّه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَّه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَّه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَّه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَّه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَّه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَّه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَّه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَه متنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأنَه متنتقل به أرحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له والكواكبَ إخوتُه، وأن ذلك لا يكون إلا بأسباب تتقدَّمه من اجتباء الله له واصطفائه له وإتمام نعمتِهِ عليه بالعلم والعمل والتمكين في الأرض، وأن هذه الغمة ستشمل آل يعقوب الذين سجدوا له، وصاروا تَبعاً له فيها.

(٦) ولهذا قال: ﴿وكَذَلِكَ بَجْتَبِيكَ رَبُّكَ﴾؛ أي: يصطفيك ويختارك بما مَنَّ به عليك من الأوصاف الجليلة والمناقب الجميلة، ﴿ويعلَّمُكَ من تأويل الأحاديثَ»؛ أي: من تعبير الرؤيا وبيان ما تؤول إليه الأحاديث الصادقة كالكتب السماوية ونحوها، ﴿ويتمَّ نعمَته عليكَ»: في الدنيا والآخرة؛ بأن يُؤتيك في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة، ﴿كما أتمَها على أبويك من قبلُ إبراهيم وإسحاق»: حيث

سورة يوسف (٥ ـ ٩)

أنعم الله عليهما بنعم عظيمةِ واسعةِ دينيَّة ودنيويَّة. ﴿إِنَّ ربَّك عليمٌ حكيمٌ﴾؛ أي: عِلمه محيطٌ بالأشياء وبما احتوت عليه ضمائر العباد من البرِّ وغيره، فيعطي كلاً ما تقتضيه حكمته وحمده؛ فإنَّه حكيمٌ يضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها.

OR QUR'ÀNIC THOUGI

(٥) ولما تمَّ<sup>(١)</sup> تعبيرُها ليوسف؛ قال له أبوه: ﴿يا بنيَّ لا تَقْصُصُ رؤياكُ على إخوتك فيكيدوا لك كيداً»؛ أي: حسداً من عند أنفسهم؛ بأن تكون أنت الرئيس الشريف عليهم. ﴿إنَّ الشيطانَ للإنسان عدوٌّ مبينٌ»: لا يفتر عنه ليلاً ولا نهاراً ولا سرًا ولا جهاراً؛ فالبعدُ عن الأسباب التي يتسلَّط بها على العبد أولى. فامتثل يوسفُ أمر أبيه، ولم يخبِرْ إخوته بذٰلك، بل كَتَمَها عنهم.

لَقَدَ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ مَابَنَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ إذ قَالُوا لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَ آيِبِنَا مِنَا وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّ آبَانَا لَغِي ضَلَالٍ شَبِينٍ ﴾ آمْنْلُوا يُوسُفَ آرِ آطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخْلُ لَكُمْ وَجُهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُوا مِنْ بَعَدِهِ قَوْمًا صَلِيعِينَ ﴾ .

﴿٧﴾ يقول تعالى: ﴿لقد كان في يوسُفَ وإخوتِهِ آياتٌ﴾؛ أي: عبر وأدلَّة على كثير من المطالب الحسنة، ﴿للسائلينَ﴾؛ أي: لكلُّ من سأل عنها بلسان الحال أو بلسان المقال؛ فإنَّ السائلين هم الذين ينتفعون بالآيات والعبر، وأما المعرِضون؛ فلا ينتفعون بالآيات والعبر، وأما المعرِضون؛ فلا ينتفعون بالآيات ولا بالقصص<sup>(٢)</sup> والبيُّنات.

﴿ ﴾ ﴿إذ قالوا﴾: فيما بينهم: ﴿لَيوسُفُ وأخوهُ : بنيامينُ ؟ أي: شقيقه، وإلَّا فكلُهم إخوةٌ، ﴿أحبُّ إلى أبينا منا ونحن عصبةٌ ﴾ ؟ أي: جماعة، فكيف يفضلهما [علينا] بالمحبة والشفقة. ﴿إنَّ أبانا لفي ضلال مبينَ ؟ أي: لفي خطأ بيِّن حيث فضَّلهما علينا من غير موجب نراه، ولا أمر نشاهده.

﴿ ٩ ﴿ اقْتُلُوا يوسفَ أو اطرحوه أرضاً ﴾ أي: غيبُوه عن أبيه في أرض بعيدة لا يتمكَّن من رؤيته فيها؛ فإنكم إذا فعلتُم أحد لهذين الأمرين؛ ﴿ يَخُلُ لكم وجهُ أبيكم ﴾ أي: يتفرَّغ لكم، ويُقْبِلُ عليكم بالشفقة والمحبَّة؛ فإنَّه قد اسْتغل قلبه بيوسف شغلاً لا يتفرَّغ لكم، ويُقْبِلُ عليكم بالشفقة والمحبَّة؛ فإنَّه قد اسْتغل قلبه بيوسف شغلاً لا يتفرَّغ لكم، ويُقْبِلُ عليكم بالشفقة والمحبَّة؛ فإنه قد اسْتغل قلبه بيوسف شغلاً لا يتفرَّغ لكم، ويُقْبِلُ عليكم بالشفقة والمحبَّة؛ فإنه قد اسْتغل قلبه بيوسف شغلاً لا يتفرَّغ لكم، ويقْبِلُ عليكم بالشفقة والمحبَّة؛ فإنه قد اسْتغل قلبه بيوسف شغلاً لا يتفرَّغ لكم، ويتعفرونوا من بعده ﴾؛ أي: من بعد لهذا الصنيع قوماً مالحين؛ أي: تتوبون إلى الله وتستغفرونه من بعد ذنبكم، فقدَّموا العزم على التوبة قبل صدور الذنب منهم؛ تسهيلاً لفعله، وإزالة لشناعته، وتنشيطاً من بعضهم لبعض.

(۱) في (ب): «بان».

۲) في (ب): «في القصص».

سورة يوسف (١٠ ـ ١٣)

﴿قَالَ فَآبِلُ مِنْهُمْ لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوْهُ فِي غَيَـٰبَتِ ٱلْجُتِ يَلَنَقِطُهُ بَعْضُ ٱلسَّيَّارَةِ إِن كُنتُمُ

٧٨٠

﴿١٠﴾ أي: ﴿قَالَ قَائَلُ ﴾: من إخوة يوسف الذين أرادوا قتله أو تبعيده: ﴿لا تَقْتُلُوا يوسُفَ ﴾: فإنَّ قتله أعظمُ إثماً وأشنعُ، والمقصود يحصُلُ بتبعيده عن أبيه من غير قتل، ولكن توصَّلُوا إلى تبعيده بأن تلقوه ﴿في غَيابَةِ الجُبَ ﴾: وتتوعَّدوه على أنه لا يخبر بشأنكم، بل على أنَه عبد مملوك آبق [منكم] لأجل أن يلتقطه ﴿بعضُ السيَّارة ﴾: الذين يريدون مكاناً بعيداً فيحتفظون فيه، وهذا القائل أحسنهم رأياً في يوسف وأبرع أهوا المي تبعيده بأن تلقوه ﴿في غَيابَةِ الجُبَ ﴾: وتتوعَدوه على أنه لا يخبر بشأنكم، بل على أنَه عبد مملوك آبق [منكم] لأجل أن يلتقطه ﴿بعض السيَّارة ﴾: الذين يريدون مكاناً بعيداً فيحتفظون فيه، وهذا القائل أحسنهم رأياً في يوسف وأبرع أهونُ من بعض، والضرر الحقيف يُدفع به الضرر الثقيل. فلما اتفقوا على هذا الرأي :

﴿قَالُوا يَتَأَبَّانَا مَا لَكَ لَا <u>تَأْمَنْنَا</u> عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَصِحُونَ ﴾ أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَـدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ لَحَلْفِظُونَ ﴾ قَالَ إِنِّي لَبَحْزُنُنِيَ أَن تَذْهَـبُوا بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِئْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَنفِلُونَ ﴾ قَالُوا لَبِنْ أَكَلَهُ الذِنْبُ وَنَحْنُ عُصْبَةُ إِنَّا إِذَا لَخَلِيرُونَ ﴾ .

(١١﴾ أي: قال إخوة يوسف متوصّلين إلى مقصدهم لأبيهم: ﴿يا أبانا ما لكَ لا تأمَنًا على يوسُفَ وإنًا له لناصحونَ﴾؛ أي: لأيَّ شيء يَدْخُلُكَ الخوفُ منًا على يوسف من غير سبب ولا موجب، والحال أنًا ﴿له لناصحونَ﴾؛ أي: مشفقون عليه نودٌ له ما نودٌ لأنفسنا.

ولهذا يدلُّ على أن يعقوب عليه السلام لا يترك يوسُفَ يذهب مع إخوته للبريَّة ونحوها.

(١٢) فلما نَفَوا عن أنفسهم التَّهمة المانعة لعدم إرساله معهم؛ ذكروا له من مصلحة يوسف وأنسه الذي يحبَّه أبوه له ما يقتضي أن يسمح بإرساله معهم، فقالوا: أرسِلَه معنا غداً يَرتَغ ويلعبَ؟؛ أي: يتنزَّه في البريَّة ويستأنس، ﴿وإنَّا لَهُ لحافظونَ؟؛ أي: سنراعيه، ونحفظه من أذى يريده.

﴿١٣﴾ فأجابهم بقوله: ﴿إِنِّي ليحزُنُني أن تذهبوا به؟؛ أي: مجرَّد ذهابكم به يحزنني ويشقُ عليَّ؛ لأنني لا أقدر على فراقه، ولو مدة يسيرة؛ فهذا مانع من إرساله.

وك مانعٌ ثانٍ، وهو أني فأخاف أن يأكله الذئب وأنتُم عنه غافلون؟؛ أي: في حال غفلتكم عنه؛ لأنه صغيرٌ لا يمتنع من الذئب.

سورة يوسف (١٤ ـ ١٨)

﴿١٤﴾ ﴿قالوا لئن أكلَهُ الذئبُ ونحن عصبةٌ ﴾؛ أي: جماعة حريصون على حفظه؛ ﴿إِنَّا إِذا لخاسرونَ ﴾؛ أي: لا خير فينا ولا نفع يُرجى منَّا إن أكله الذئب وغلبنا عليه.

فلما مهَّدوا لأبيهم الأسباب الداعية لإرساله وعدم الموانع؛ سَمَحَ حينئذ بإرساله معهم لأجل أنسه.

﴿فَلَمَا ذَهَبُوا بِدٍ. وَأَجْمَعُوا أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيْبَتِ الجُبُّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْ لَتُبَيْنَهُم بِأَمْرِهِم هَنَدَا وَهُمْ لَا يَشْمُهُنَ فَلَي وَجَاءُقَ أَبَاهُمْ عِثَاءٌ يَبَكُونَ فَلَى قَالُوا يَتَآبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبَقُ وَتَرَكْنَا بُوسُفَ عِندَ مَتَنعِنا فَأَكَلَهُ اللِّقْبُ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَ كُنَّا مَندِقِينَ فِي وَجَاءُو عَلَ قَيصِهِ. بِدَهِ كَذِبٍ قَالَ بَلْ سَوَلَتْ لَكُمْ أَنْسُكُمْ أَمَرًا فَصَبَرُ جَبِيلٌ وَاللَهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا قَ

(١٩) أي: لما ذهب إخوةُ يوسف بيوسف بعدما أذن له أبوه، وعزموا أن يجعلوه في غيابة الجبّ كما قال قائلُهم السابقُ ذكره، وكانوا قادرين على ما أجمعوا عليه، فنفذوا فيه قدرتهم، وألقوه في الجبّ، ثم إن الله لطف به بأن أوحى إليه وهو بتلك الحال الحرجة: ﴿لَتُنَبَّنَهُم بِأَمرِهِم لهذا وهم لا يشعُرونَ ﴾ أي: سيكون منك معاتبة لهم وإخبارُ عن أمرهم لهذا وهم لا يشعرون بذلك الأمر. ففيه بشارة له بأنه سينجو مما وقع فيه، وأن الله سيجمعه بأهله وإخوته على وجه المرابق له والمعرون في المعرون في المعرون في المعرون أل معاد الحرجة المعرون أل معاد وهم لا يشعرون بذلك الأمر.

﴿١٦﴾ ﴿وجاؤوا أباهم عشاءً يبكون؟: ليكون إتيانُهم متأخراً عن عادتهم، وبكاؤهم دليلاً لهم وقرينة على صدقهم.

(١٧) فقالوا متعذرين بعذر كاذب: ﴿يا أبانا إنَّا ذهبنا نَسْتَبِقُ ): إما على الأقدام أو بالرمي والنضال، ﴿وتركُنا يوسف عند متاعنا ): توفيراً له وراحة، ﴿فأكله الذئبُ ): في حال غيبتنا عنه واستباقنا<sup>(١)</sup>. ﴿وما أنت بمؤمن لنا ولو كنَّا صادقينَ ؟ أي: تعذرنا بهذا العذر، والظاهر أنك لا تصدقنا؛ لما في قلبك من الحزن على يوسف والرقة الشديدة عليه، ولكن عدم تصديقك إيَّانا لا يمنعُنا أن نعتذر بالعذر الحقيقي. وكلُّ هٰذا تأكيدٌ لعذرهم.

(۱۸) () () مما أكَّدوا به قولهم أنهم: ( جاؤوا على قميصه بدم كذبِ ):

زعموا أنَّه دمُ يوسف حين أكله الذئب، فلم يصدِّقُهم أبوهم بذلك، و ﴿قال بل سوَّلت لكم أنفسُكم أمراً؟ أي: زينت لكم أنفسكم أمراً قبيحاً في التفريق بيني وبينه؛ لأنه رأى من القرائن والأحوال ومن رؤيا يوسف التي قصها عليه ما دلَّه على ما قال. ﴿فصبرَ جميلٌ والله المستعانُ على ما تصفونَ؟ أي: أمَّا أنا؛ فوظيفتي سأحرص على القيام بها، وهي أني أصبر على هذه المحنة صبراً جميلاً سالماً من السخط والتشكي إلى الخلق، وأستعين الله على ذلك لا على حولي وقوتي، فوعد من نفسه هذا الأمر، وشكا إلى خالقه في قوله: ﴿إِنَّما أَشكو بِنِّي إذا وعد وفي.

آسورة يوسف (١٩ ـ ٢١)

﴿وَجَآءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمْ فَآَدْنَى دَلُوَهُ قَالَ يَنَبُشْرَى هَلَا غُلَمٌ وَآسَرُوهُ بِضَعَةً وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَسْمَلُونَ ۞ وَشَرَوْهُ بِشَمَنٍ بَخْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ۞ ﴾.

﴿١٩﴾ أي: مكث يوسف في الجبِّ ما مكث، حتى ﴿جاءت سيَّارةُ﴾؛ أي: قافلة تريد مصر، ﴿فأرسلوا وارِدَهمَ﴾؛ أي: فرطهم ومقدَّمهم الذي يعسُّ لهم المياه ويسبرها ويستعد لهم بتهيئة الحياض ونحو ذلك، ﴿فأدلى﴾: ذلك الواردُ ﴿دَلْوَهُ﴾: فتعلَّق فيه يوسف عليه السلام وخرج، فقال: ﴿يا بُشرى لهذا غلامٌ﴾؛ أي: استبشر وقال: لهذا غلامٌ نفيسٌ، ﴿وأُسَرُّوه بضاعةَ».

٤٢٠ وكان إخوته قريباً منه، فاشتراه السيارةُ منهم ﴿بنمن بخس﴾؛ أي: قليل جدًا، فسَره بقوله: ﴿دراهمَ معدودةٍ وكانوا فيه من الزَّاهدينَ﴾: لأنه لم يكن لهم قصدٌ إلا تغييبه وإبعاده عن أبيه، ولم يكن لهم قصدٌ في أخذ ثمنه. والمعنى في لهذا أنَّ السيارة لما وجدوه؛ عزموا أن يُسِرُوا أمره، ويجعلوه من جملة بضائعهم التي معهم، حتى جاءهم إخوته، فزعموا أنَّه عبدٌ أبق منهم، فاشتروه منهم بذلك الثمن، واستوثقوا منهم فيه لئلا يهربَ. والله أعلم.

وَقَالَ الَّذِى اَشْتَرْنَهُ مِن مِصْرَ لِامْرَأَنِهِ آَحَرِي مَنْوَنَهُ عَسَىّ أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَنْخِذُهُ وَلَدَأَ وَحَذَالِكَ مَكْنًا لِيُوسُفَ فِي ٱلأَرْضِ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِينِ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىّ أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَحْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٢

﴿ ٢١﴾ أي: لما ذهب به السيارة إلى مصر وباعوه بها، فاشتراه عزيزُ مصر، فلما اشتراه؛ أعجبَ به ووصًى عليه امرأتَه وقال: ﴿ أكرِمي مثواه عسى أن يَنفَعَنا أو نتَّخِذَه

سورة يوسف (۲۲)

ولداَه ؛ أي : إما أن ينفعنا كنفع العبيد بأنواع الخدم، وإما أن نستمتع فيه استمتاعنا بأولادنا، ولعلَّ ذٰلك أنَّه لم يكن لهما ولدٌ. ﴿وكذٰلك مكَّنًا ليوسفَ في الأرضَ؟ أي : كما يسَّزنا أنْ يشتريَه عزيز مصر ويكرِمَه لهذا الإكرام ؛ جَعَلْنا لهذا مقدمة لتمكينه في الأرض من لهذا الطريق. ﴿ولِنُعَلَّمَهُ مَن تأويل الأحاديثَ» : إذا بقي لا شغل له ولا همَّ له سوى العلم ؛ صار ذٰلك من أسباب تعلَّمه علماً كثيراً من علم الأحكام وعلم التعبيرَ وغير ذٰلك. ﴿والله غالبٌ على أمرِهِ ؟ أي : أمره تعالى نافذً لا يبطله مبطلٌ ولا يغلبه مغالبٌ. ﴿ولكنَ أكثر الناس لا يعلمونَ؟ : فلذٰلك يجري منهم، ويصدُرُ ما يصدُرُ في مغالبة أحكام الله القدريَّة ، وهم أعجز وأضعف من ذٰلك.

﴿وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَهُۥ مَاتَيْنَهُ حَكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ٢

(٢٢) أي: ﴿لما بلغ﴾ يوسف ﴿أَشُدَّهُ؛ أي: كمال قوته المعنويَّة والحسيَّة وصَلَحَ لأن يتحمَّل الأحمال الثقيلة من النبوة والرسالة؛ ﴿آتَيْناه حكماً وعلماً»؛ أي: جعلناه نبيًّا رسولاً وعالماً ربانيًّا. ﴿وكذلك نجزي المحسنين»: في عبادة الخالق ببذل الجهد والنُّصح فيها، وإلى عباد الله ببذل النفع والإحسان إليهم؛ نؤتيهم من جملة الجزاء على إحسانهم علماً نافعاً. ودلَّ هٰذا على أن يوسف وَفًى مقام الإحسان، فأعطاه الله الحكم بين الناس والعلم الكثير والنبوة.

لهذه المحنة العظيمة أعظمُ على يوسفَ من محنة إخوته وصبره عليها، أعظمُ أجراً لأنه صبرُ اختيار مع وجود الدواعي الكثيرة لوقوع الفعل، فقدًم محبَّة اللّه عليها، وأمّا محنته بإخوته؛ فصبره صبر اضطرار؛ بمنزلة الأمراض والمكاره التي وفنية الديني المكالي المكاني THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (مورة يوسف (۲۳ ـ ۲۰)

تُصيب العبد بغير اختياره، وليس له ملجأ إلَّا الصبر عليها طائعاً أو كارهاً.

٢٤ - ٢٢ وذلك أنَّ يوسف عليه الصلاة والسلام بقي مكرَّماً في بيت العزيز، وكان له من الجمال والكمال والبهاء ما أوجب ذلك أن ﴿راوَدَتْه التي هو في بيتها عن نفسه،؛ أي: هو غلامها وتحت تدبيرها والمسكن واحدٌ يتيسَّر إيقاع الأمر المكروه من غير شعور(`` أحدٍ ولا إحساس بشر. ﴿وَ﴾ زادتِ المصيبةُ بأن ﴿غَلَّقَتِ الأبوابَ ﴾: وصار المحلُّ خالياً، وهما آمنان من دخول أحدٍ عليهما بسبب تغليق الأبواب. وقد دعتْه إلى نفسها، فقالتْ: ﴿هَنِتَ لَكَ﴾؛ أي: أفعل الأمر المكروه وأقبل إليَّ! ومع لهذا؛ فهو غريبٌ لا يحتشم مثله ما يحتشمه إذا كان في وطنه وبين معارفه، وهو أسيرٌ تحت يدها، وهي سيدتُه، وفيها من الجمال ما يدعو إلى ما هنالك، وهو شابٌّ عَزَبٌ، وقد توعدته إن لم يفعل ما تأمره به بالسجن أو العذاب الأليم، فصبر عن معصية الله مع وجود الداعي القويِّ فيه؛ لأنَّه قد همَّ فيها همَّا تَرَكَهُ لله، وقدَّم مراد الله على مراد النفس الأمَّارة بالسوء، ورأى من برهان ربُّه - وهو ما معه من العلم والإيمان الموجب لِتَرْكِ كلِّ ما حرَّم الله - ما أوجب له البعد والانكفاف عن لهذه المعصية الكبيرة، و ﴿قَالَ مَعَاذَ اللَّهَ﴾؛ أي: أعوذ باللَّه أن أفعل هٰذا الفعلَ القبيح؛ لأنَّه مما يُسْخِطُ الله ويُبْعِدُ عنه، ولأنَّه خيانةٌ في حقَّ سيَّدي الذي أكرم مثواي؛ فَلا يَليقُ بي أن أقابِلَه في أهله بأقبح مقابلة، وهٰذا من أعظم الظُّلم، والظالم لا يفلحُ.

والحاصل أنَّه جعل الموانع له من لهذا الفعل: تَقُوى الله، ومراعاة حقَّ سيِّده الذي أكرمه، وصيانة نفسه عن الظُّلم الذي لا يفلح مَن تعاطاه، وكذلك ما منَّ الله عليه من برهان الإيمان الذي في قلبه يقتضي منه امتثالَ الأوامر واجتنابَ الزواجر، والجامعُ لذلك كلَّه أنَّ الله صرف عنه السوءَ والفحشاءَ؛ لأنَّه من عباده المخلصين له في عباداتهم، الذين أخلصهم الله واختارهم واختصَّهم لنفسه، وأسدى عليهم من النَّعم، وصرف عنهم من المكاره ما كانوا به من خيار خلقه.

لام لام امتنع من إجابة طلبها بعد المراودة الشديدة؛ ذهب ليهرب منها ويبادِرَ إلى الخروج من الباب ليتخلَّص ويهرب من الفتنة، فبادرته إليه وتعلَّقت بثوبِهِ، فشقَّت قميصَه، فلمًّا وصلا إلى الباب في تلك الحال؛ ألْفَيا سيِّدَها ـ أي:

(۱) في (ب): «إشعار».



سورة يوسف (٢٦ ـ ٢٩)

زوجها ـ لدى الباب، فرأى أمراً شقَّ عليه، فبادرتْ إلى الكذب، وأن المراودة قد كانت من يوسف، وقالت: ﴿ما جزاءُ مَنْ أراد بأهلك سوءاً﴾: ولم تقلّ: من فعل بأهلك سوءاً؛ تبرئةً لها وتبرئةً له أيضاً من الفعل، وإنما النِّزاع عند الإرادة والمراودة، ﴿إلَّا أن يُسْجَنَ أو عذابٌ أليمِ﴾؛ أي: أو يعذَّب عذاباً أليماً.

﴿٢٦﴾ فبرًا نفسه مما رمته به، و ﴿قال هي راوَدَنَّني عن نفسي﴾: فحينئذِ احتملتِ الحالُ صدقَ كلِّ واحد منهما، ولم يعلم أيهما، ولَكنَّ الله تعالى جعل للحقِّ والصدق علاماتٍ وأماراتٍ تدلُّ عليه، قد يعلَمُها العبادُ وقد لا يعلمونَها؛ فمنَّ الله [تعالى] في هٰذه القضية بمعرفة الصادق منهما تبرئةً لنبيه وصفيه يوسف عليه السلام، فانبعث شاهد من أهل بيتها يشهدُ بقرينةٍ مَنْ وجدت معه فهو الصادق، فقال: ﴿إِن كان قميصُهُ قُدَّ من قُبُل فصَدَقَتْ وهو من الكاذبين﴾؛ لأن ذلك يدلُّ على أنه هو المقبل عليها المراوِدُ لها المعالج، وأنها أرادت أن تدفعه عنها، فشقَّت قميصه من هٰذا الجانب.

﴿٢٧﴾ ﴿وإن كان قميصُهُ قُدً مِن دُبُرٍ فكذبتْ وهو من الصادقينَ»: لأنَّ ذٰلك يدلُّ على هروبه منها؛ وأنَّها هي التي طلبتُه، فشقَّت قميصَه من هٰذا الجانب.

﴿٢٨﴾ ﴿فلما رأى قميصَه قُدًّ من دُبُرِ﴾: عَرَفَ بِذٰلك صدق يوسف وبراءته وأنَّها هي الكاذبة، فقال لها سيدها: ﴿إِنَّه مِن كيدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عظيمٌ﴾: وهل أعظم من لهذا الكيد الذي برَّأت به نفسها ممَّا أرادت وفعلتْ ورمتْ به نبيَّ الله يوسف عليه السلام؟!

﴿٢٩﴾ ثم إنَّ سيدَها لما تحقَّق الأمر؛ قال ليوسف: ﴿يوسُفُ أُعرِضُ عن هذا﴾؛ أي: اترك الكلام فيه وتناسَهُ ولا تذكره لأحد طلباً للستر على أهله. ﴿واستغفِري﴾: أيتها المرأة، ﴿لذنبِكِ إنَّك كنتِ من الخاطئين﴾: فأمر يوسف بالإعراض، وهي بالاستغفار والتوبة.

﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ آمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُزَوِدُ فَنَنها عَن نَّقَسِةٍ. قَدْ شَغَفَهَا حُبًّا إِنَّا لَنَرَبَهَا فِي ضَلَكُلٍ ثَبِينٍ ٥ فَلَمَا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَ وَأَعْنَدَتْ لَمُنَ مُتَكَمًا وَمَاتَتْ كُلَ وَحِدَةٍ مِنهُنَ سِكِمْنَا وَقَالَتِ الحُرُج عَلَيْهِنَّ فَلَمَا رَأَيْنَهُ. أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَ وَقُلْنَ حَشَ يَتَو ما هَذَا بَشَرًا إِنْ هَندَا إِلَى مَلَكُ كَرِيدٌ ٢ عَالَتِ أَخْرُج عَلَيْهِنَّ فَلَمَا رَأَيْنَهُ. أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَ وَقُلْنَ حَشَ يَتَو ما هَذَا بَشَرًا إِنْ هَندَا إِلَى مَلَكُ كَرِيدٌ ٢ عَالَتْ فَذَا لِكُنْ أَلَذِى لَتُسْتَفِي فِيهِ وَلَقَدْ زَوَدِئْهُمْ عَن نَفْسِهِ اللَّهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَاذَا إِلَّهُ مَلَكُ كَرِيدٌ ٢ عَنهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا لَعَنهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَهُ عَالَهُ عَلَى مَلَكُ كَرِيدٌ أَنْ عَالَتَ هُذَا لِكُنْ اللَذِى لَتُسْنَى فِيهِ وَلَقَدْ زَوَدِنْهُمْ عَن تَنْسِهِ عَالَتَ عَمَ عَالَتُ عَلَيْهُ عَالَيْهِ عَامَةًا وَقَالَتِ الْعَرْضَ عَالَتْ عَالَتَ عَنَ الْعَرَانِ أَنْهُ وَعَلَيْهُ وَلَعَنْ عَنْ تَعْسِعُهُ عَذَا مَعَنَا مَعَنَا عَالَهُ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَلَى عَنْ يَعْ عَلَى عَنْ عَنْ عَائَةً عَنْ الْعَنْتَنْ عَلَيْهِ وَقَالَتَكُمُ عَلَى عَائَتَهُمَ مَالَكُ كَرَيْهُ عَالَتَ عَامَةًا عَنْنَا عَالَتَ عَائَتُ عَلَيْنِهُ عَلَى مَا الْتَنْعَامَ مَا عَائَهُ عَوْلَتُنْ عَلَيْ عَالَةً عَلَى مَا عَلَيْ عَالَةً عَامَةَ عَلَى عَالَكُ عَلَيْ عَلَى عَالَيْنِهُ عَالَةً عَنْ عَالَيْنِهُ عَالَيْنَا عَامَةًا عَا مَامَوْلُهُ عَلَيْنَا عَالَيْ عَالَتَ عَالَنَهُ عَالَيْنِ عَائَةً عَامَ مَا عَالَهُ عَالَهُ فَا عَالَهُ عَالَ عَالَهُ عَالَيْنَ عَالَةًا عَانَا عَالَهُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةً عَلَى عَالَهُ عَالَيْ عَالَيْنَ عَلَيْنَا عَامَةً عَامَةً عَالَهُ عَلَيْنَ عَالَتَ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةًا عَا عَالَةً عَالَهُ عَالَى كُلُهُ عَالَةً مَالَهُ عَالَةً عَالَهُ عَالَةًا عَائَةُ عَامَا عَا عَا عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَهُ عَالَهُ عَالَنَا عَالَةً عَالَةًا عَائَةًا عَائَةً عَالَهُ عَائَنَا عَالَةًا عَا عَا عَالَةًا عَا عَا عَالَنَا عَا عَا عَامَةًا عَا ع FOR QURA سورة يوسف (۳۰ ـ ۳۲)

تَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُن مِنَ ٱلجَنهِلِينَ ٢ اللَّهُ مَاسَتَجَابَ لَهُ رَيُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيدُ ٢ ثُمَّةَ بَدَا لَهُم مِّنْ بَعْدِ مَا رَأَوْ الْآيَنَتِ لَيَسْجُنُـنَهُ حَتَى حِينِ

﴿٣٠﴾ يعني: أن الخبر اشتهر وشاع في البلد، وتحدَّث به النسوة، فجعلن يَلُمنها ويَقُلُنَ: ﴿امرأَةُ العزيز تراوِدُ فتاها عن نفسه قد شغفها حبًّا﴾؛ أي: لهذا أمرَّ مستقبَحً! هي امرأَةٌ كبيرةُ القدر وزوجها كبيرُ القدر ومع لهذا لم تزلُ تراوِدُ فتاها الذي تحت يدها وفي خدمتها عن نفسه، ومع لهذا؛ فإنَّ حبَّه قد بلغ من قلبها مبلغاً عظيماً. ﴿قد شَغَفَها حبًّا﴾؛ أي: وصل حبَّه إلى شغاف قلبها، وهو باطنه وسويداؤه، ولهذا أعظم ما يكون من الحب. ﴿إِنَّا لنراها في ضلال مبينٍ﴾: حيث وجدت منها لهذه الحالة التي لا ينبغي منها، وهي حالة تحطُّ قدرها وتضعه عند الناس.

(٣١% وكان لهذا القول منهنَّ مكراً ليس المقصودُ به مجردَ اللَّوم لها والقدح فيها، وإنَّما أرَدْنَ أن يتوصَّلْن بهذا الكلام إلى رؤية يوسف الذي فُتِنَتْ به امرأة العزيز لتَخْتَى امرأة العزيز وتريهنَّ إيَّاه ليعذِرْنها، ولهذا سمَّاه مكراً، فقال: ﴿فلما معت بمكرِهِنَ أرسلت إليهنَّ : تدعوهنَّ إلى منزلها للضيافة، ﴿واعتدتْ لهن متَّكاً» ؛ أي : محلاً مهيئاً بأنواع الفرش والوسائد وما يُقصد بذلك من المآكل اللَّذيذة، وكان في جملة ما أتت به وأحضرته في تلك الضيافة طعامً يحتاجُ إلى سكين : إمَّا أترُجُ أو غيره. ﴿والتَت<sup>(١)</sup> كلَّ واحدة منهنَّ سكيناً» : ليقطعن فيها ذلك الطعام، ﴿وقالتُ ليوسف : ﴿اخرج عليهنَّ<sup>(١)</sup>» : في حالة جماله وبهائه، ﴿فلما رأينَهُ أكبَرْنَهُ ﴾؛ أي : أعظمنه في صدورهنَّ ورأين منظراً فائقاً لم يشاهِدنَ مثله ؟ رأينَهُ أكبَرْنَهُ ﴾؛ أي : أعظمنه في صدورهنَّ ورأين منظراً فائقاً لم يشاهِدنَ مئله؟ ألمه ؛ أي : تنزيهاً لله، ﴿ما هذا بشراً إن هذا إلَّا ملك كريمٌ ؛ وذلك أن يوسف للهه ؛ أي : تنزيهاً لله، ﴿ما هذا بشراً إن هذا إلَّا ملك كريمٌ ؛ وذلك أن يوسف أعطي من الجمال الفائق والنور والبهاء ما كان به آيةً للناظرين وعبرةً للمتأملين.

٣٢﴾ فلما تقرّر عندهنَّ جمالُ يوسف الظاهر، وأعجبهنَّ غايةً، وظهر منهنَّ من العذر لامرأة العزيز شيءٌ كثيرٌ؛ أرادت أن تُريَهُنَّ جماله الباطن بالعفة التامَّة، فقالت معلنة لذلك ومبيَّنة لحبَّه الشديد غير مبالية ولأن اللَّوم انقطع عنها من النسوة: وولقد راودتُه عن نفسه فاستعصمَه؛ أي: امتنع، وهي مقيمة على مراودته، لم

(۱) في (ب): «فاتت».

(٢) في (**ب**): «إليهن».



سورة يوسف (۳۳ ـ ۳۰) 🔍

تزدها مرور الأوقات إلَّا محبَّةً وشوقاً وقـلقاً لـوصـالـه وتـوقاً، ولـهٰـذا قـالـت لـه بحضرتهنُّ: ﴿ولئن لم يفعلْ ما آمرُهُ ليسجننَ وليكونَا من الصَّاغرينَ﴾: لتلجِنَه بهٰذا الوعيد إلى حصول مقصودها منه.

﴿٣٣﴾ فعند ذلك اعتصم يوسف بربّه، واستعان به على كيدهِنَّ و ﴿قَالَ رَبَّ السَجْنُ أَحَبُّ إليَّ مما يدعونني إليه : وهٰذا يدلُّ على أن النسوة جعلن يُشِرْن على يوسف في مطاوعة سيدته، وجعلن يَكِدْنَه في ذلك، فاستحبَّ السجن والعذاب الدنيويَّ على لذَّة حاضرة توجب العذاب الشديد. ﴿وإلَّا تصرِفْ عنِّي كيدَهُنَّ أَصبُ إليهنَّ ؛ أي: أَمِل إليهنَّ؛ فإني ضعيفٌ عاجز إن لم تدفع عنِّي السوء؛ صبوتُ إليهنَّ، ﴿وأكن من الجاهلينَ ﴾<sup>(١)</sup>: فإنَّ هٰذا جهلٌ؛ لأنَّه آثر لذَّة قليلة منغَّصة على لذات متتابعات وشهوات متنوعات في جنات النعيم، ومَنْ آثر هٰذا على هٰذا؛ فمن أجهلُ منه؟! فإنَّ العلم والعقل يدعو إلى تقديم أعظم المصلحتين وأعظم اللذَّتين، ويؤثِرُ ما كان محمودَ العاقبة.

٤٤ فاستجابَ له ربُه : حين دعاه، فصرف عنه كَيْدَهُنَّه : فلم تزلُ تراودُه وتستعين عليه بما تقدِرُ عليه من الوسائل حتى أيَّسَها وصَرَفَ الله عنه كيدها. فإنَّه هو السميعة : لدعاء الداعي، فالعليمَة : بنيَّته الصالحة وبنيَّته الضعيفة المقتضية لإمداده بمعونته ولطفه، فهذا ما نجَّى اللهُ به يوسفَ من هٰذه الفتنة الملمَّة والمحنة الشديدة.

(٣٥) وأما أسيادُه؛ فإنَّه لما اشتهر الخبر وبان وصار الناس فيها بين عاذر ولائم وقادح، ﴿بدا لهم﴾؛ أي: ظهر لهم ﴿من بعد ما رأوا الآيات﴾: الدالَّة على براءته، ﴿يَسَجُنُنَه حتى حين﴾؛ أي: لينقطع بذلك الخبر ويتناساه الناس؛ فإنَّ الشيء إذا شاع؛ لم يزل يذكر، ويشاع مع وجود أسبابه؛ فإذا عدمت أسبابه؛ نُسِي، فرأوا أنَّ هٰذا مصلحة لهم، فأدخلوه في السجن.

وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ فَتَكَانُ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِي أَرَسِيَ أَعْصِرُ خَمْرُ وَقَالَ ٱلْآخَرُ إِنِّ أَرَسِيَ آحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْرًا تَأْكُلُ ٱلطَّبَرُ مِنَّهُ نَبِتَنَا بِتَأْوِيلِةٍ. إِنَّا نَرَىنك مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ قَالَ لَا يَأْنِيكُما طَعَامٌ تُرَزَقَانِهِ. إِلَا نَبَأَتُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ. قَبْلَ أَن يَأْنِيكُماً ذَلِكُمَا مِمَّا عَلَمَنِ رَبِّ إِلَى تَرَكُتُ

(1) في (ب): «﴿وأكنَ إِنْ صبوت إليهن ﴿من الجاهلينَ»».

اسورة يوسف (٣٦ ـ ٣٨)

مِلْةَ فَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُم بَالْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﷺ وَاتَبَعْتُ مِلْةَ مَابَآءِ إِبَرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَبَعَقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشَرِكَ بِاللَّهِ مِن شَىْءٌ ذَلِكَ مِن فَضْلِ اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاس وَلَنَكِنَ أَحْتُمَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ۞ يَصَحِبِي السِّجْنِ ءَأَزَبَاتُ مُتَفَرِقُونَ خَيْرُ أَمِ اللَّهُ ٱلْوَحِدُ أَنْهَ النَّهَارُ ۞ مَا تَسْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءَ سَتَبَنْتُوهَا أَنْتُمَ وَمَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ يَهَا مِن سُلُطَنَنٍ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَّا بِلَهِ أَمَرَ أَلَّا مَتَبَدُوا إِلَّا إِيَاهُ وَلِيَنَهُ وَلَيَكُنَ سُلُطَنَنٍ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَا بِلَهِ أَمَرَ أَلَّا مَتَبَدُوا إِلَّا إِيَاهُ ذَلِكَ الذِي مَنْ اللَّهِ عَمَرًا سُلُطَنَنٍ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَا بِلَهِ أَمَرَ أَلَّا مَتَبُدُوا إِلَّا إِيَّهُ ذَلِكَ الذِي أَنْتُونَ مَعْتَبُومَ سُلُطَنَنٍ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَا بِلَهِ أَمَرَ أَلَّا مَتَبُدُوا إِلَا إِيَالَهُ ذَلِكَ اللَهِ مَا اللَّهِ عَالَيْ سُلُطُنُ أَن اللَّذِي الْمُكُمُ اللَّهُ الْمَنْ اللَّهُ عَنْهُمُ إِلَا اللَّهُ أَمَرَ أَلَا مَعْبُدُوا إِلَّهُ مُنْكَذِينَ أَعْتَبْهُومَا أَنْتُهُ مَا أَنَوْكُومُ مَ

(٣٧) فَرْقَالَ» لهما مجيباً لطلبهما<sup>(٢)</sup> : (لا يأتيكما طعامٌ ترزقانِهِ إلَّا نبأتُكما بتأويله قبلَ أن يأتيكما»؛ أي : فلتطمئنَ قلوبُكما فإني سأبادر إلى تعبير رؤياكما، فلا يأتيكما غداؤكما أو عشاؤكما أول ما يجيء إليكما؛ إلَّا نبأتُكما بتأويله قبل أن يأتيكما، ولعلَّ يوسف عليه الصلاة والسلام قصد أن يدعوهما إلى الإيمان في هذه الحال التي بَدَتْ حاجتُهما إليه؛ ليكون أنجعَ لدعوته وأقبل لهما. ثم قال: فذلكما» : التعبير الذي سأعبره لكما، (مما علَّمني ربي»؛ أي : هذا من علم الله علَّمنيه وأحسن إليَّ به. وذلك (إني تركتُ مِلَّة قوم لا يؤمنون بالله وهم بالآخرة هم كافرونَ» : والترك كما يكون للداخل في شيء ثم ينتقل عنه يكون لمن لم يدخُلْ فيه أصلاً؛ فلا يُقال: إنَّ يوسف كان من قبلُ على غير ملَّة إبراهيم.

- ما بين المعقوفتين زيادة لا توجد في النسختين.
  - (٢) في (ب): «لطلبتهما».

سورة يوسف (۳۹ ـ ٤٠) 💿

بقوله: ﴿ما كان لنا﴾ [أي: ما ينبغي ولا يليق بنا] ﴿أَن نُشْرِكَ بِاللّه من شيءِ﴾: بل نُفْرِدُ اللّه بالتوحيد ونُخْلِصُ له الدين والعبادة. ﴿ذَلك من فَضل اللّه علينا وعلى الناسَ﴾؛ أي: لهذا من أفضل [مننِه]<sup>(١)</sup> وإحسانه وفضله علينا وعلى مَنْ هداه اللّه كما هدانا؛ فإنَّه لا أفضل من منَّة اللّه على العباد بالإسلام والدين القويم؛ فمن قبله وانقاد له؛ فهو حظَّه، وقد حصل له أكبر النعم وأجلُّ الفضائل. ﴿ولكنَّ أكثرَ الناس لا يشكرونَ»: فلذلك تأتيهم المنَّة والإحسان فلا يقبلونَها ولا يقومون للّه بحقَّه. وفي لهذا من الترغيب للطريق التي هو عليها ما لا يخفى؛ فإنَّ الفتيين لما تقرَّر عنده أنهما رأياه بعين التعظيم والإجلال وأنه محسنٌ معلَّم؛ ذكر لهما أنَّ لهذه الحالة التي أنا عليها كلّها من فضل اللّه وإحسانه، حيث منَّ عليَّ بترك الشرك وباتباع ملة آبائي<sup>(٢)</sup>؛ فبهٰذا وصلتُ إلى ما رأيتما، فينبغي لكما أن تَسْلُكا ما سلكتُ.

﴿٣٩ ثم صرح لهما بالدعوة فقال: ﴿يا صاحبي السجنِ أأربابٌ متفرِّقونَ خيرٌ أم الله الواحد القهار؟؛ أي: أأربابٌ عاجزة ضعيفة لا تنفع ولا تضرُّ ولا تعطي ولا تمنع وهي متفرِّقة ما بين أشجار وأحجار وملائكة وأموات وغير ذٰلك من أنواع المعبودات التي يتَّخذها المشركون، أتلك خيرٌ أم الله الذي له صفات الكمال الواحد في ذاته وصفاته وأفعاله؟ فلا شريكَ له في شيء من ذٰلك، القهَّار الذي انقادت الأشياء لقهرِهِ وسلطانِهِ؛ فما شاء كان، وما لم يشأ لم يكنْ، ما من دابَّة إلاً هو آخذٌ بناصيتها.

﴿٤٠ ومن المعلوم أنَّ مَن هٰذا شأنه ووصفه خيرً من الآلهة المتفرِّقة التي هي مجرَّد أسماء لا كمال لها ولا فعال لديها، ولهٰذا قال: ﴿ما تعبُدون من دونِهِ إلَّا أسماء سمَّيتُموها أنتم وآباؤكم؟؛ أي: كسوتُموها أسماء [و] سمَّيتموها آلته وآباؤكم؟؛ أي: كسوتُموها أسماء [و] سمَّيتموها آلته، وهي لا شيء، ولا فيها من صفات الألوهيَّة شيء. ﴿ما أنزل الله بها من سلطان؟: بل أنزل الله الله الله الله الله الله أنزل الله الله الما ولا فعال لديها، وله أسماء [و] معيتموها آلهة، وهي أسماء معيتُموها أنتم وآباؤكم؟؛ أي: كسوتُموها أسماء [و] سمَّيتموها آله، وهي أنزل الله الله الله من صفات الألوهيَّة شيء. ﴿ما أنزل الله بها من سلطان؟: بل أنزل الله الله الله الماء أنزل الله المانا؟ الم يكن طريق ولا وسيلة ولا دليل لها. لأن الحكم ﴿لله الموهية أن لا تعبُدوا إلَّا إياه ذلك لم يكن طريق ولا وسيلة ولا دليل لها. لأن الحكم ﴿لله الله المواني الذي يأمرُ وينهي ويشرِّعُ الشرائع ويسنُ الأحكام، وهو الذي أمركم ﴿أن لا تعبُدوا إلَّا إياه ذلك الدين القيئم؟؛ أي: المستقيم الموصل إلى كلُ خير، وما سواه من الأديان؛ فإنَّها الدين القيئم؟؛ أي: المعموم أن ألموضل إلى كلُ ضرحم ﴿لله أن الحكم فهو الذي يأمرُ وينهي ويشرِّع الماء لا يأركما ألها. كان الحكم ولله أن لا تعبُدوا إلى أله ذلك أبي يأمرُ أن المي ويشرِّعُ الشرائع ويسنُ الأحكام، وهو الذي أمركم ﴿أن لا تعبُدوا إلَّا إيًاه ذلك وينهي ويشرِّع الموائع ويسنُ الأحكام، وهو الذي أمركم ﴿أن لا تعبُدوا إلى أله ألدين الدينمي أن المي من ألموضل إلى كلُ خير، وما سواه من الأديان؛ فإنًها الدين القيئمية، بل معوجَة توصل إلى كلُ شرً. ﴿ولكنَ أكثر الناس لا يعلمونَ»:

کذا فی (ب). وفی (أ): «منته».
 (۲) فی (ب): «آبائه».

حقائق الأشياء، وإلَّا؛ فإنَّ الفرق بين عبادة الله وحده لا شريك له وبين الشرك به أظهر الأشياء وأبينها، ولكن لعدم العلم من أكثر الناس بذلك حَصَلَ منهم ما حصل من الشرك. فيوسف عليه السلام دعا صاحبي السجنِ لعبادة الله وحده وإخلاص الدين له، فيُحتمل أنهما استجابا وانقادا فتمَّت عليهما النعمة، ويُحتمل أنَّهما لم يزالا على شركهما، فقامت عليهما بذلك الحجة.

ورة يوسف (٤١ ـ ٤٢)

(٤١% ثم إنه عليه السلام شَرَعَ يعبر رؤياهما بعدما وعدهما ذلك، فقال: ﴿يا صاحبي السجن أما أحدُكُما؟: وهو الذي رأى أنه يعصِرُ خمراً؛ فإنَّه يخرج من السجن، ويسقي ﴿ربَّه خمراً؟؛ أي: يسقي سيده الذي كان يخدمه خمراً، وذلك مستلزم لخروجه من السجن. ﴿وأما الآخر؟: وهو الذي رأى أنّه يحمل فوق رأسه مستلزم لخروجه من السجن. ﴿وأما الآخر؟: وهو الذي رأى أنّه يحمل فوق رأسه خبزاً تأكل الطير من رأسه؟: فإنَّه عبر عن الخبز<sup>(۱)</sup> مالذي تأكل الطير من رأسه؟: فإنَّه عبر عن الخبز<sup>(۱)</sup> مالذي تأكل الطير من رأسه؟: فإنَّه عبر عن الخبز<sup>(۱)</sup> الذي تأكل الطير من رأسه؟: فإنَّه لا يقبر ويستر عن الذي تأكله الطير بلحم رأسه وشحمه وما فيه من المخً، وأنَّه لا يقبر ويستر عن الذي تأكله الطير بلحم رأسه وشحمه وما فيه من المخً ، وأنَّه لا يقبر ويستر عن الطيور، بل يُصلب ويُجعل في محلً تتمكَّن الطيور من أكله، ثم أخبرهما بأنَّ هذا الطيور، بل يُصلب ويُجعل في محلً تتمكَّن الطيور من أكله، ثم أخبرهما بأنَّ هذا التأويل الذي تأوَّله لهما أنَّه لا بدً من وقوعه، فقال: ﴿قُضِيَ الأمرُ الذي في فيه التأويل الذي تأكله الذي تأكله الذي تأكله العما من من وقوعه، فقال: أن مالذي فيه من المع أن ما تحدوما بأنَّ هذا الما ويلور، بل يُصلب ويُجعل في محلً تتمكَّن الطيور من أكله، ثم أخبرهما بأنَّ هذا العيور، بل يُصلب ويُجعل في محلً تتمكَّن الطيور من أكله، ثم أخبرهما بأنَّ هذا العيور، بل يُصلب ويُجعل في محلً تتمكَّن الطيور من أكله، ثم أخبرهما بأنَّ هذا التأويل الذي تأوله لهما أنَّه لا بدً من وقوعه، فقال: ﴿قُضِيَ الأمرُ الذي فيه من التأويان؟؟

﴿وَقَالَ لِلَّذِى ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِنْهُمَا أَذْكُرْنِ عِندَ رَبِّكَ فَأَنسَنهُ ٱلشَّيْطَنُ ذِكْرَ رَبِهِ۔ فَلَبِتَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ۞﴾.

﴿٤٢﴾ أي: ﴿وقالَ》 يوسفُ عليه السلام ﴿للذي ظنَّ أَنَّه ناج منهما﴾: وهو الذي رأى أنه يعصِرُ خمراً: ﴿أَذُكُرْنِي عند ربِّكَ؟ أي: اذكر له شأني وقصَّتي لعله يَرقُ لي فيخرجني مما أنا فيه، ﴿فأنساه الشيطانُ ذِكْرَ ربِّهَ؟ أي: فأنسى الشيطان ذلك الناجي ذكر الله تعالى وذكر ما يُقَرِّبُ إليه ومن جملة ذلك نسيانه ذِكْرَ يوسف الذي يستحقُّ أن يُجازى بأتم الإحسان، وذلك ليتمَّ الله أمره وقضاءه. ﴿فَلَبِتَ فِي السجن بضعَ سنين؟: والبضع من الثلاث إلى التسع، ولهذا قيل: إنه لبتُ سبع سنين.

ولما أراد الله أن يُتِمَّ أمره ويأذن بإخراج يوسف من السجن؛ قدَّر لذَّلك سبباً لإخراج يوسف وارتفاع شأنه وإعلاء قَدْره وهو رؤيا الملك.

سورة يوسف (٤٢ ـ ٤٤) 🐻

﴿وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ أَرَىٰ سَبَّعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبَّعُ عِجَاتٌ وَسَبَّعَ سُنْبُكَتِ خُضَرِ وَأَخَرَ يَابِسَتَ يَتَأْتِبُ ٱلْمَلَأُ أَفَنُونِ فِى رُءْبَنَى إِن كُنتُمْ لِلرُّوَيَا تَعْبُرُونَ ٢ قَعَ قَالُوا أَصْغَنْ أَحْلَنَدٍ وَمَا تَحْتُ بِتَأْوِيلِ ٱلأَحْلَيم بِعَلِينَ ٢ قَنَ وَقَالَ ٱلَذِى غَمَا مِنْهُمَا وَأَذَكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنْبَتُكُم بِتَأْوِيلِهِ فَأَرَّسِلُونِ قَتُن بِتَأْوِيلِ ٱلأَحْلَيم بِعَلِينَ ٢ قَقَالَ ٱلَذِى غَمَا مِنْهُمَا وَأَذَكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنْبَتُكُم بِتَأْوِيلِهِ فَأَرَّسِلُونِ وَقُدَ بِتَأْوِيلُ الْأَحْلَيم بِعَلِينَ اللَّهُ وَقَالَ ٱلَذِى غَمَا مِنْهُمَا وَأَذَكَرَ بَعْدَ أُمَة أَنَا أُنْبَتُكُم بِتَأْوِيلِهِ فَأَرَّسِلُونِ وَشَعْ وَقُدَمَ أَنَهُ أَنَهُمُ اللَيْهِ الْعَدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعٍ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَ سَبَعُ عِجَاتُ وَسَبْعِ سُنُبُكَتِ حُضْرٍ وَأَخْرَ بَابِسَنِ لَعَلِي أَنَى أَنْتَنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَ سَبَعُ عِجَاتُ وَسَبْع مُنْهُ وَلُخُرُ وَاللَّهُ أَنَهُ أَنَهُ أَلَنَ الْمَالَى الْمَالَعُهُمُ بَعَمَانُ وَاللَّهُ وَالَحُلُقُنَ سَبَع مُعْمَرُ وَأُسَنَعُ سَبْئُكُنَ مَعْمَانَ أَخْبَهُ الْبَنِ لَعَلَى أَنَا اللَّهُ مَنْ عَلَى الْمَنْتَى مِنْ مُنْتُ لِلرَّةًا وَالَتَرُونَ عَنَ عَامَةً

لمَّا أراد اللَّه تعالى أن يخرِجَ يوسف من السجن؛ أرى اللَّه الملكَ لهٰذه الرؤيا العجيبة التي تأويلها يتناولُ جميع الأمَّة؛ ليكونَ تأويلها على يد يوسف، فيظهر من فضله ويبين من علمه ما يكون له رفعةً في الدارين. ومن التقادير المناسبة أنَّ الملك الذي ترجع إليه أمور الرعية هو الذي رآها؛ لارتباط مصالحها به، وذٰلك أنَّه رأى رؤيا هالته، فجمع علماء قومه وذوي الرأي منهم وقال:

﴿٤٣﴾ ﴿إِنِي أَرى سبعَ بقراتِ سمانِ بِأَكُلُهُنَ سبعٌ﴾؛ أي: سبعٌ من البقرات ﴿عجافٌ﴾: ولهذا من العجب أنَّ السبع العجافَ الهزيلات اللاتي سقطتْ قوَّتُهن يأكُلُنَ السبع السمان التي كنَّ نهايةً في القوة. ﴿وَ﴾ رأيتُ ﴿سبعَ سُنْبُلاتِ خضرِ﴾ يأكلهن سبعُ سنبلاتٍ يابساتٍ؛ ﴿يا أَيُّها الملا أفتوني في رؤيايَ﴾: لأنَّ تعبير الجميع واحدٌ وتأويلهنَّ شيءٌ واحدٌ، ﴿إِن كنتُم للرؤيا تَعْبُرونَ﴾.

(٤٤) فتحيَّروا ولم يعرفوا لها وجهاً؛ ﴿وقالوا أضغافُ أحلامَهُ؛ أي: أحلام لا حاصلَ لها ولا لها تأويلٌ. وهذا جزمٌ منهم بما لا يعلمون وتعذُرٌ منهم بما ليس بعذر. ثم قالوا: ﴿وما نحنُ بتأويل الأحلام بعالمينَهُ؛ أي: لا نَعْبُرُ إلا الرؤيا وأمَّا الأحلام التي هي من الشيطان أو من حديث النفس فإنًا لا نعبرها. فجمعوا بين الحلام التي هي من الشيطان أو من حديث النفس فإنًا لا نعبرها. فجمعوا بين نعلمُ تأويلها أصغاث أحلام والإعجاب بالنفس فإنًا لا نعبرها. فرهذا أيما من الحيم الحمل التي هي من الشيطان أو من حديث النفس فإنًا لا نعبرها. فجمعوا بين نعلمُ تأويلها أصغاث أحلام والإعجاب بالنفس بحيثُ إنهم لم يقولوا: لا نعلمُ تأويلها أضغاث أحلام والإعجاب بالنفس بحيثُ إنهم لم يقولوا: لا نعلمُ تأويلها! وهذا من الأمور التي لا تنبغي لأهل الدين والحجا. وهذا أيضاً من نعلمُ من الله بيوسف عليه السلام؛ فإنه لو عَبَرَها ابتداء قبل أن يعرضَها على الملا من قومه وعلمائهم فيعجزوا عنها؛ لم يكن لها ذلك الموقع، وأكن لما عرضها عليهم، وقومه وعلمائهم فيعجزوا عنها؛ لم يكن لها ذلك الموقع، وأكن لما عرضها عليهم، وقومه عندهم عليه السلام؛ فإنه لو عَبَرَها ابتداء قبل أن يعرضها على الملا من قومه وعلمائهم فيعجزوا عنها؛ لم يكن لها ذلك الموقع، وأكن لما عرضها علىهم، وقومه عنهم، وقومه وعلمائهم فيعجزوا عنها؛ لم يكن لها ذلك الموقع، وأكن لما عرضها عليهم، وقومه وعلمائهم فيعجزوا عنها؛ لم يكن لها غايةً، فعبرها يوسف ألهم فيعجزوا عنها. وما معنها لها غايةً فعبرها يوسف ألها عليهم، وقومة عليماً من الملك مهتمًا لها غايةً، فعبرها يوسف ألها عليهم، موقعاً عظيماً.

اسورة يوسف (٤٥ ـــ ٤٧)

ولهذا نظيرُ إظهار الله فضلَ آدم على الملائكة بالعلم بعد أن سألهم فلم يعلموا، ثم سأل آدم فعلَّمهم أسماء كلَّ شيء، فحصل بذلك زيادة فضله. وكما يُظْهِرُ فضلَ أفضل خلقِهِ محمدٍ ﷺ في القيامة أن يُلْهِمَ اللهُ الخلقَ أن يتشفَّعوا بآدم ثم بنوح ثم إبراهيم ثم موسى ثم عيسى عليهم السلام، فيعتذِرون عنها، ثم يأتون محمداً ﷺ، فيقول: «أنا لها، أنا لها»<sup>(۱)</sup>، فيشفع في جميع الخلق، وينال ذلك المقامَ المحمودَ الذي يغبِطُه به الأولون والآخرون؛ فسبحان من خَفِيَتْ ألطافُه ودقَّت في إيصاله البر والإحسان إلى خواصٌ أصفيائه وأوليائه.

٤٥﴾ ﴿وقال الذي نجا منهما﴾؛ أي: من الفتيين، وهو الذي رأى أنَّه يعصِرُ خمراً، وهو الذي أوصاه يوسف أن يذكُرَه عند ربّه، ﴿وادَّكَرَ بعد أُمَّةٍ﴾؛ أي: وتذكَّر يوسف وما جرى له في تعبيره لرؤياهما وما وصًاه به وعلم أنه كفيلٌ بتعبير هذه الرؤيا بعد مدَّةٍ من السنين، فقال: ﴿أَنَا أُنبَّكَم بتأويلِهِ فأرسلونِ﴾: إلى يوسفَ لأسأله عنها.

٤٦﴾ فأرسلوه، فجاء إليه، ولم يعنّفه يوسف على نسيانه، بل استمع ما يسأله عنه، وأجابه عن ذلك، فقال: ﴿يوسفُ أَيُّها الصديقُ﴾؛ أي: كثير الصدق في أقواله وأفعاله، ﴿أَفْتِنا في سبع بقراتِ سمانِ يأْكُلُهُنَّ سبعٌ عجافٌ وسبع سنبلات خضرٍ وأَخَرَ يابساتِ لعلّي أرجِعُ إلى الناس لعلّهم يعلمونَّه: فإنَّهم متشوٌفون لتعبيرها، وقد أهمَّتهم.

(٤٧) فعبر يوسفُ السبعَ البقراتِ السمانَ والسبعَ السنبلاتِ الخضر بأنهنَ سبع سنين مخصبات، والسبع البقرات العجاف والسبع السنبلات اليابساتِ بأنَهنَ سنين مجدبات، ولعلَّ وجهَ ذلك ـ والله أعلم ـ أنَّ الخصب والجدب لما كان الحرث مبنيًا عليه، وأنَّه إذا حصل الخصبُ؛ قويتِ الزروع والحروفُ وحَسُنَ منظرُها وكثرت غلالها، والجدب بالعكس من ذلك، وكانت البقر هي التي تُحرث عليها الأرض وتُسقى عليها الحروث في الغالب، والسنبلاتُ هي أعظم الأقوات وأفضلها؛ عبرها بذلك لوجود المناسبة، فجمع لهم في تأويلها بين التعبير والإشارة لما يفعلونه ويستعدُّون به من التدبير في سني الخصب إلى سني الجَدب، فقال: ﴿تزرعونَ سبعَ سنينَ دأباً﴾؛ أي: متتابعاتِ، ﴿فما حصدتُم﴾: من تلك الزروع، ﴿فَلَروه﴾؛ أي:

(1) أخرجه البخاري (٤٧١٢)، ومسلم (١٩٣).

سورة يوسف (٤٨ ـ ٤٩) 🛛

اتركوه ﴿في سُنبُلِهِ﴾: لأنَّه أبقى له وأبعد من<sup>(١)</sup> الالتفات إليه، ﴿إلَّا قليلاً مما تأكلونَ»؛ أي: دبَّروا [أيضًا] أكلكم في لهذه السنين الخصبة، وليكن قليلاً؛ ليكثر ما تدَّخرون، ويعظُم نفعُه ووقعه.

٤٨﴾ ﴿ثم يأتي من بعد ذٰلكَ؟؛ أي: بعد تلك السنين السبع المخصبات، ﴿سبعُ شِدادَ؟؛ أي: مجدبات، ﴿يأكُلْن ما قدَّمتم لهنَّ؟؛ أي: يأكلن جميع ما ادَّخرتموه ولو كان كثيراً، ﴿إِلَّا قليلاً مما تُخصِنونَ؟؛ أي: تمنعونه من التقديم لهنَّ.

٤٩ \$ هو ثم يأتي من بعد ذلك ؟ أي: السبع الشداد (عام فيه يُغاث الناس وفيه يعصرونَ ؟ أي: فيه تكثُر الأمطار والسيول، وتكثُر الغلات، وتزيد على أقواتهم حتَّى إنَّهم يعصرون العنب ونحوه زيادة على أكلهم، ولعلَّ استدلاله على وجود هذا العام الخصب مع أنه غير مصرَّح به في رؤيا الملك ؟ لأنَّه فهم من [التقدير]<sup>(٢)</sup> العام الخصب مع أنه غير مصرَّح به في رؤيا الملك ؟ لأنَّه فهم من التقدير]<sup>(٢)</sup> العام الخصب مع أنه غير مصرَّح به في رؤيا الملك ؟ لأنَّه فهم من التقدير]<sup>(٢)</sup> العام الخصب مع أنه غير مصرَّح به في رؤيا الملك ومن المعلم من التقدير]<sup>(٢)</sup> العام الخصب مع أنه غير مصرَّح به في مرويا الملك ؟ لأنَّه فهم من التقدير]<sup>(٢)</sup> والمام الخري يليها يزولُ به شدَّتُها، ومن المعلوم أنَّه لا يزولُ التقدير.

فلما رجع الرسول إلى الملك والناس، وأخبرهم بتأويل يوسف للرؤيا؛ عجبوا من ذلك، وفرِحوا بها أشدَّ الفرح.

﴿وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱنْتُوْنِ بِدٍ. فَلَمَا جَآهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعَ إِلَى رَبِّكَ فَسْتَلَهُ مَا بَالُ ٱلنِّسْوَةِ ٱلَّتِي فَطَعْنَ آيَدِيَهُنَّ إِذَ رَوَدَنُّنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِدُ. فَلَتَ حَسَ فَطَعْنَ آيَدِيهُنَّ إِنَ رَبِي بِكَيْدِهِنَ عَلِيمٌ ﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُنَ إِذْ رَوَدَنُّنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِدُ. فَلَتَ حَسَ لِيَّو مَا عَلِمْنَا عَلَيْنَهِ مِن سُوَرٍ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْنَنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَتُهُ عَن نَفْسِدُ. وَإِنَّهُمُ لَينَ الصَّندِفِينَ ﴿ عَلَيْنَا عَلَيْنَهِ مِن سُوَرٍ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْنَنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَتُهُمْ عَن نَفْسِدُ. وَالْعَنْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَرٍ قَالَتِ أَمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ آلْنَنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا تُسْتَنْهِ فَا عَلِمْنَا عَلَيْهُ أَنِي لَمَ أَمْنَا أَنْهُ إِلَىٰ أَعْنَهُ وَالَى أَعْذِينَ أَلْعَرْبُ الْعَنْ مُعْمَى إِنَى عَنْ أَنَا لَنَعْنَى فَالَكَ لِيَعْلَمُ أَنِي لَمُ أَخْذَهُ بِاللَّذِينَ عَلَى عَمَوْرُ تَحِمْ أَنْ وَلَكَ الْمُولِي بِهِ مَنْ عَنُورُ قَرْحِمْ إِنَ النَّفْسَ لَامَارَهُ أَنِي الشَوْءِ إِلَا مَا رَحِمَ رَقٍ أَنَ وَبِي عَفُورٌ قَحِيمٌ أَسْتَنْفِصُهُ لِنَفْسَ لَامَارَهُ إِلَيْنَ إِلَى الْتُونِ لِهِهِ أَسْتَنْفُولُولُ يَعْنَى عَلَيْهُ عَلَى مَعْتَى عَلَى مَعْتَى أَنَا الْمَنْ إِيلَى الْعَنْ فَيْمَ أَنْ أَنْهُ عَلَى مَنْ أَنْ أَنَهُ أَنْ أَنُونَ لِهِ أَسْتَنْوْضِهُ لِنَفْسَ لَا عَلَيْ مَنْ اللَّذَي اللَّذَي الْتُو الْنَهُ إِنَا لَكُونَ لِيهِ الْنَ مَعْمَى أَنْ أَنْهُ أَنْ أَوْدَ عَا أَسْتَنْوْلُو عَلَيْهُ عَلَى الْعَلْنَهِ عَلَى أَنْ أَنْ أَنْهُ مَا عَلَى أَنْتُو لَكَنَ الْمَالَةُ عَالَى الْعَنْ فَي عَلَى الْحَقْ إِنْ عَنْوَرُ عَنْ عَنْ عَلَى مَا لَمَا عَانَ عَلَيْ فَلَنَا عَلَى مَا عَنْ عَالَ مَا عَلَى الْعَرَضَ عَالَ الْعَالَ عَنْ عَالَ عَانَ أَنْتُ وَا أَنْ أَنُونُ عَلَى مَا عَلَى مَا عَالَى مَا عَنْ أَنَ الْنَا إِنَ مَا عَلَى أَنْ عَالَ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى أَنْ عَنْ أَنْ أَنَ عَنْ أَنْ عَالَ عَلَى مَا عَالَى أَنْ عَامَ عَلَى مَا عَا عَنْ عَا مَ عَلَى أَنْ وَنَعْنَ عَنْ اللَّهُ عَالَى الْعَالَى مَا عَانَ أَنَا أَنَ أَنَا مَ عَا عَالَ مَا عَالَمَ عَا عَا عَامَ أَنُ عَامَ

(۱) في (ب): اعن".

(۲) كذا في (ب) وفي (أ): «التعبير».

## سورة يوسف (٥٠ ـ ٥٣)

(٥٠) يقول تعالى: ﴿وقال المَلِكُ》 لمن عنده: ﴿ائتوني به؟ أي: بيوسف عليه السلام بأن يخرِجوه من السجن ويحضِروه إليه. فلمًا جاء يوسف الرسول، وأمره بالحضور عند الملك؛ امتنع عن المبادرة إلى الخروج حتًى تتبيئن براءتُه التامَّة، وهذا من صبره وعقله ورأيه التامَّه، فقال للرسول: ﴿ارجغ إلى ربِّكَ؟؛ يعني به: الملك، ﴿فاسْأَلُه ما بالُ النسوة اللاتي قطَّعن أيدِيَهُنَّ؟؛ أي: اسأله ما شأنهن وقصتهن؛ فإنَّ أمرهن ظاهر متَّضح. ﴿إِنَّ ربِّي بِكِيدِهِنَ عنها عنها عنها المُعَام عالمي عنها المُعَام عالي الخروج حتَّى في بواءتُه التامَّة، وأمره بالحضور عند الملك؛ امتنع عن المبادرة إلى الخروج حتَّى تتبيئن براءتُه التامَّة، وهذا من صبره وعقله ورأيه التامَ، فقال للرسول: ﴿ارجغ إلى ربِّكَ؟ يعني به: الملك، ﴿فاسْأَلُه ما بالُ النسوة اللاتي قطَّعن أيدِيهَنَ عليهُ؟.

(٥٩) فأحضرهنَّ الملك وقال: ﴿ما خطبُكُنَّ ﴾ أي: شأنكُن، ﴿إذ راودتُنَّ يوسفَ عن نفسِهِ ﴾: فهل رأيتُن منه ما يريب؟! فبرَّأنَه و ﴿قلن حاشَ لله ما علِمُنا عليمنا من من سوءٍ ﴾؛ أي: لا قليل ولا كثير؟ فحينئذ زال السببُ الذي تُبْنَى عليه التُّهمة، ولم يبقَ إلا ما عند امرأة العزيز، فقالتِ ﴿امرأة العزيز الآنَ حَصحَصَ التُّهمة، ولم يبقَ إلا ما عند امرأة العزيز، فقالتِ ﴿امرأة العزيز الآنَ حَصحَصَ الحَقْهِ ؟ أي: تمحص<sup>(١)</sup> وتبيَّن بعدما كنَّا نُدْخِل معه من السوء والتُّهمة ما أوجب السجن ليوسف<sup>(١)</sup>، ﴿أنا راودتُه عن نفسِهِ وإنَّه لمن الصادقينَ ﴾: أي الما عند امرأة العزيز، فقالتِ أمرأة العزيز الآنَ حَصحَصَ التُّهمة، ولم يبقَ إلا ما عند امرأة العزيز، فقالتِ أمرأة العزيز الآنَ حَصحَصَ السوء والتُّهمة ما أوجب الحقية ؛ أي الما من الودتُه عن نفسِهِ وإنَّه لمن الصادقينَ ﴾: في أقواله وبراءته.

(٥٢) ﴿ذَلكَ : الإقرارُ الذي أقررتُ أني راودتُ يوسفَ<sup>(٣)</sup>، ﴿ليعلم أني لم أَخُنهُ بِالغيبِ»: يُحتمل أنَّ مرادها بذلك زوجها؛ أي: ليعلم أني حين أقررتُ أني راودتُ يوسف أنَّي لم أُخُنهُ بِالغيبِ؛ أي: لم يَجْرِ منِّي إلَّا مجرَّد المراودة، ولم أفسِدُ عليه فراشه. ويُحتمل أنَّ المراد بذلك: ليعلم يوسفُ حين أقررتُ أنِّي أنا الذي راودتُه، وأنَّه صادقٌ أني لم أُخُنه في حال غيبته عنِّي. ﴿وأَنَّ الله لا يَهْدي كيد الخائنينَ»: فإنَّ كلَّ خائنٍ لا بدً أن تعود خيانته ومكره على نفسه، ولا بدً أن يتبينَ أمره.

- (١) في (ب): «تمحض».
   (٢) في (ب): «لسجن يوسف».
  - (٣) في (ب): «ذلك الإقرار الذي أقررت ليعلم أنّي لم أخنه بالغيب».



سورة يوسف (٥٤ ـ ٥٧) 💿

النفس، بل من فضل الله ورحمته بعبده. ﴿إِنَّ رِبِّي غفورٌ رحيمٍ﴾؛ أي: هو غفور لمن تجرَّأ على الذُّنوب والمعاصي إذا تاب وأناب، رحيمٌ بقَبول توبته وتوفيقه للأعمال الصالحة.

ولهذا هو الصوابُ أنَّ لهٰذا من قول امرأة العزيز لا من قول يوسُفَ؛ فإنَّ السياق في كلامها، ويوسُفُ إذ ذاك في السجن لم يحضُرْ.

٤٥﴾ فلما تحقق الملك والناس براءة يوسف التامَّة؛ أرسل إليه الملك، وقال: (ائتوني به أستَخْلِصْه لنفسي)؛ أي: أجعله خصيصة لي ومقرَّباً لديَّ. فأتوه به مكرماً محترماً، ﴿فلمًا كلَّمه)؛ أعجبه كلامه، وزاد موقعُه عنده، فقال له: ﴿إِنَّكَ اليوم لدينا)؛ أي: عندنا ﴿مكينٌ أمينَ﴾؛ أي: متمكِّن أمينٌ على الأسرار.

(٥٥) فقال يوسف طلباً للمصلحة العامة: ﴿اجعلني على خزائن الأرض؟ أي: على خزائن جبايات الأرض وغلالها وكيلاً حافظاً مدبِّراً. ﴿إِنَّي حفيظٌ عليمٌ؟ أي: حفيظ للَّذي أتولًاه؛ فلا يضيعُ منه شيءٌ في غير محلَّه، وضابطٌ للداخل والخارج، عليمٌ بكيفيَّة التدبير والإعطاء والمنع والتصرُّف في جميع أنواع التصرُّفات. وليس ذٰلك حرصاً من يوسف على الولاية، وإنما هو رغبةٌ منه في النفع العام، وقد عرف من نفسه من الكفاية والأمانة والحفظ ما لم يكونوا يعرفونه؛ فلذٰلك طلب من الملك أن يجعلَه على خزائن الأرض، فجعله الملك على خزائن الأرض وولًاه إيَّاها.

(٥٦ - ٥٧) قال تعالى: ﴿وكذٰلك› أي: بهذه الأسباب والمقدّمات المذكورة، ﴿مَكَنًا ليوسفَ في الأرض يتبوّأ منها حيثُ يشاء ٤: في عيش رغد ونعمة واسعة وجاه عريض، ﴿نصيبُ برحمتنا مَن نشاء ٤؛ أي: هذا من رحمة الله واسعة وجاه عريض، ﴿نصيبُ برحمتنا مَن نشاء ٤؛ أي: هذا من رحمة الله يوسف التي أصابه بها وقدَّرها له، وليست مقصورة على نعمة الدنيا. فإن الله لا يضيعُ أجر المحسنين، ويوسف عليه السلام من سادات المحسنين؛ فله في الدُنيا حسنة وفي الآخرة حسنة، ولهذا قال: ﴿ولاجرُ الآخرة خيرَ ٤ - من أجر الدُنيا الله لا حسنة رفي الآخرة حسنة، ولهذا قال: ﴿ولاجرُ الآخرة خيرَ ٤ - من أجر الدُنيا الله لا من آمنوا وكانوا يتَقونَ ؟ أي: لمن جمع بين التقوى والإيمان؟ فبالتَّقوى تُتُرَكُ الأمور المحرمة من كبائر الذنوب وصغائرها، وبالإيمان التام يحصُلُ تصديق القلب والمستحبًات.

﴿وَجَكَآهَ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ مُنكِرُونَ ٥ وَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ

قَالَ ٱتَنُونِ بِأَخِ لَكُمْ مِنْ أَبِكُمْ أَلَا تَرَوْتَ أَنِّ أُوْلِ الْكَبَلَ وَأَنَا خَبَرُ الْمُتَرَلِيَ شَ وَوَالَ لِفِنْبَنِهِ فَلَا كَبَلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَفَرَبُونِ شَ قَالُوا سَنُزُودُ عَنّهُ أَبَنهُ وَلِنَا لَنَعِلُونَ شَ وَقَالَ لِفِنْبَنِهِ الْجَمْلُوا بِعَنْعَتَهُمْ فِ رِحَافِيمْ لَتَلَهُمْ يَمْ فُوْنَهَا إِذَا انتَكَبُوا إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلَهُمْ بَرِحْعُونَ شَ فَلَمَ تَجَمُونا إِلَى أَبِهِمْ فَالُوا يَتَأْبَانَا مُنِعَ مِنَا الكَبَلُ فَأَرْسِلَ مَمَنَا آخَانَا نَحَتَلَ وَإِنَا لَهُ رَجَمُوا إِلَى أَبِهِمْ قَالُوا يَتَأَبَانَا مُنهَمَ مِنْعَالَهُ أَنْ الْتَكْبُونُ الْنَا لَمُن أَنْسَلَمُ مَن وَجَمُوا إِلَى أَبِهِمْ قَالُوا يَتَأَبَانَا مُنهُ عَلَيْهِ إِلَا حَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَى آخَدُوا لِنَهُ أَخْدَى وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ شَ قَالَهُ مَن مَنْكُمُ عَلَيْهِ إِلَا حَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَى أَخَذَا بَعَنْهُمْ وَتَ وَهُو أَرْحَمُ الرَّحِينَ شَ قَالَهُ عَنْهُمْ عَنْهُ أَنْتُهُمُ وَعَمَا لَهُ مَنْ مَنْتُ أَخْدَهُ الْمَابَعُهُمْ وَتَعْمَلُهُمْ رُدَتَ إِلَيْعَاقًا مَالَوْ يَعَابُونَ مَن وَعُو أَرْحَمُ الرَّحِينَ شَ قَالَهُ عَلَى أَنْتُوا يَتَعْبُونَ مَنْ الْنَدُ يُنَعْ مَنْ يَنْ يَعْذَا وَيَعْذَرُونَ مَنْ الْمَن الْعَوْلَ وَنَعْ أَنْ أَنْ أَنْوا مَعْنَ مَنْ أَنْهُ الْمَا وَنَ مَنْ عَنْ أَنْ وَتَوَالَ مَنْتُنَهُ وَعَا مَنْ أَنْ أَنْعَالَهُ عَلَى أَنْهُ عَلَى أَعْلَى مُعَنُونُ وَيَعْنَا أَعْتَنَى وَلَكُنُونُ وَعَا يَعْتَى الْمَنْ وَيَنْ مَنْ أَنْ أَنْهُ مُنْ أَنْ أَنَهُ وَا يَعْتَنَا مَا أَنْ مُنْعَالَى وَنَ مَنْ أَنْ وَنَوْ مَنْ أَنَ أَنَا مَنْ أَنْ أَنْ أَنْتُ وَعَمْ وَالْ مَالَكُنُ مَا أَنَا مَا عَنْ أَنْ أَنْ يَنْتَنُونَ مَنْ الْنَا مَنْ أَنْ أَنْ وَنَا يَنْ وَنُونَ الْنَا مَا أَنْنُ وَالْنَا مَا أَنْ أَنْتُنَا وَنُ وَالْنَا مَنْ أَعْنَا وَا مَنْتُ وَنَا وَلَكُنُونَ وَلَنَ مَنْ أَنْنُ وَالَهُ مَا مَنْ وَنَ أَنْ وَا مَا يَنُو وَالْنَهُ مَنْ وَالْمَا مُنْتَنَ وَا وَنَا يَنْهُ اللَهُ مَنْتَنَهُ وَا مَنْتُولُ وَقُونَ وَا إِنَا أَعْنَا وَا مَنْعُولُ وَا مَا مُنْعُولُ وَالْعُنُ وَ أَنْ وَا مُنْ وَا أَنْ وَا مَا مُوا وَا مَا أَنَهُ وَا مَا مَا مَا مَنْ وَا مَا مَا مَا مَا مَنُو وَا مَا مَا أَنَهُ و

FOF سورة يوسف (۸۹ ـ ۵۹)

أي: لما تولَّى يوسف عليه السلام خزائن الأرض؛ دبَّرها أحسنَ تدبير، فزرع في أرض مصرَ جميعها في السنين المخصبة زروعاً هائلةً، واتَّخذ لها المحلَّاتِ الكبارَ، وجبا من الأطعمة شيئاً كثيراً، وحفظه وضبطه ضبطاً تامًا، فلما دخلتِ السنونَ المجدبةُ، وسرى الجدب حتى وصل إلى فلسطين التي يقيم فيها يعقوب وبنوه، فأرسل يعقوبُ بنيه لأجل الميرة إلى مصر.

۵۸﴾ فجاء ﴿إخوةُ يوسفَ فدخلوا عليه فعرفهم وهم له منكرون﴾؛ أي: لم يعرفوه.

(٥٩) ﴿ولما جهّزهم بجهَازهم؟؛ أي: كال لهم كما كان يَكيلُ لغيرِهم، وكان من تدبيرِه الحسن أنَّه لا يَكيل لكلُ واحدٍ أكثر من حِمْل بعير، وكان قد سألهم عن حالهم، فأخبروه أنَّ لهم أخاً عند أبيه، وهو بنيامين، فقال لهم: ﴿ائتوني بأخ لكم من أبيكم؟: ثم رغَّبهم في الإتيان به، فقال: ﴿ألا تَرَوْنَ أَنِّي أوفي الكيل وأنا خيرُ المنزلين؟: في الضيافة والإكرام.



سورة يوسف (٦٠ ـ ٦٥)

﴿٦٠﴾ ثمَّ رهَّبهم بعدم الإتيان به، فقال: ﴿فَإِن لَم تأتوني به فلا كَنِلَ لَكُم عندي ولا تَقْرَبُونِ؟: وذٰلك لعلمه باضطرارهم إلى الإتيان إليه، وأنَّ ذٰلك يحملهم على الإتيان به.

﴿٦١﴾ فقالوا: ﴿سنراوِدُ عنه أباهَ﴾: دلَّ لهٰذا على أن يعقوب عليه السلام كان مولَعاً به لا يصبِرُ عنه، وكان يتسلَّى به بعد يوسف؛ فلذُلك احتاج إلى مراودةٍ في بعثه معهم، ﴿وإِنَّا لفاعلونَ﴾: لما أمرتنا به.

﴿٢٢﴾ ﴿وقال﴾ يوسفُ ﴿لفتيانِهِ﴾ الذين في خدمتِهِ: ﴿اجعَلوا بضاعَتَهم﴾؛ أي: الثمن الذي اشتروا به منه الميرة، ﴿في رحالهم لعلَّهم يعرفونها﴾؛ أي: بضاعتهم إذا رأوها بعد ذلك في رحالهم؛ ﴿لعلَّهم يرجِعونَ﴾: لأجل التحرُّج من أخذها على ما قيل. والظاهر أنَّه أراد أن يرغُبهم في إحسانه إليهم بالكيل لهم كيلاً وافياً ثم إعادة بضاعتهم إليهم على وجه لا يحسُّون بها ولا يشعرون لما يأتي؛ فإنَّ الإحسان يوجب للإنسان تمام الوفاء للمحسن.

﴿ ٢٣﴾ ﴿ فَلَمَّا رَجِعُوا إلى أبيهم قالوا يا أبانا مُنِعَ منا الكيلُ»؛ أي: إن لم ترسلُ معنا أخانا، ﴿ فأرسِلُ معنا أخانا نَكْتَلُ»؛ أي: ليكون ذلك سبباً لكيلنا. ثم التزموا له بحفظه فقالوا: ﴿ وِإِنَّا له لحافظونَ»: من أن يعرض له ما يكره.

﴿٢٤﴾ ﴿قالَ》 لهم يعقوبُ عليه السلام: ﴿هل آمنُكم عليه إلَّا كما أمِنتُكم على أخيه من قبلُ»؛ أي: قد تقدَّم منكم التزام أكثر من هذا في حفظ يوسف، ومع هذا؛ فلم تَفوا بما عقدتم من التأكيد؛ فلا أثق بالتزامكم وحفظكم، وإنما أثقُ بالله تعالى. ﴿فاللَه خيرٌ حافظاً وهو أرحمُ الراحمينَ»؛ أي: يعلم حالي وأرجو أن يرحمني، فيحفظه ويردُّه عليَّ، وكأنَّه في هذا الكلام قد لان لإرساله معهم.

 سورة يوسف (٦٦ ـــ ٦٨)

سهل لا ينالك ضررٌ؛ لأن المدة لا تطول، والمصلحة قد تبيَّنت.

(٦٦) فقال لهم يعقوب: ﴿لن أرسِلَه معكم حتى تؤتوني مَوْثِقاً من اللَه؟؛ أي : عهداً ثقيلاً وتحلفون بالله ﴿لتأتَنَني به إلَّا أن يُحاطَ بَكُمَ؟؛ أي : إلَّا أن يأتيكُم أمرَّ لا قَبِلَ لكم به ولا تقدرون دفعه، ﴿فلمًا آتَوْه مَوْثِقهم؟: على ما قال وأراد؟ ﴿قال: اللَه على ما نقولُ وكبلَ؟؛ أي : تكفينا شهادتُه علينا وحفظه وكفالته (<).</p>

(٦٧) ثم لما أرسله معهم؛ وصَّاهم إذا هم قدموا مصر أن لا يَدْخلوا فمن باب واحد وادخُلوا من أبواب متفرَقة : وذٰلك أنه خاف عليهم العين؛ لكثرتهم وبهاء منظرهم؛ لكونهم أبناء<sup>(٢)</sup> رجل واحد، وهذا سبب، فو لا فؤما أغني عنكم من الله : شيئاً؛ فالمقدَّر لا بدَّ أن يكون. فإن الحكم إلا لله بُ أي : القضاء قضاؤه والأمر أمره؛ فما قضاه، وحكم به لا بدَّ أن يقع. فوعليه توكلتُ ب أي : اعتمدت على الله لا على ما وصَّيتكم به من السبب. فوص. المتوكِّلون : فإنَّ بالتوكُل يحصُل كل مطلوب، ويندفع كل مرهوب.

(٦٨) ﴿ولما ﴾ ذهبوا و ﴿دَخَلوا من حيث أمرهم أبوهم ما كان ﴾: ذلك الفعل ﴿يُغْني عنهم من الله من شيء إلَّا حاجة في نفس يعقوب قضاها ﴾: وهو موجب الشفقة والمحبة للأولاد، فحصل له في ذلك نوعُ طمأنينة وقضاء لما في خاطره، وليس هٰذا قصوراً في علمه ؛ فإنه من الرسل الكرام والعلماء الربانيين، ولهذا قال عنه: ﴿وإنَّه لذو علم ﴾؛ أي: لصاحب علم عظيم، ﴿لما علَّمناه ﴾؛ أي: لتعليمنا إيَّاه، لا بحوله وقوَّته أدركه، بل بفضل الله وتعليمه. ﴿ولكنَّ أكثر الناس لا يعلمون ﴾: عواقب الأمور ودقائق الأشياء، وكذلك أهل العلم منهم يخفى عليهم من العلم وأحكامه ولوازمه شيء كثيرً.

﴿وَلَمَنَا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَتُ ءَاوَىتَ إِلَيْهِ أَحَاهُ قَالَ إِنِّى أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَبِسْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢ ٢ فَلَنَا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَمَلَ السِقَايَةَ فِي رَخْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَنَ مُؤَذِّنًا أَنْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُوْنَ ٢ قَالُوا وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِم مَاذَا تَفْقِدُونَ ٢ قَلْ قَالُوا نَفْقِدُ صُوَاعَ المَلِكِ وَلِمَن جَاءَ بِهِ حِمْلُ بَعِبِرٍ وَأَنَا بِهِ زَعِيمُ آَتَ قَالُوا تَاللَهُ لَقَدْ عَلِنتُهُم آَلَةً فِي الْأَرْضِ

- في (ب) «كفاءته».
- (٢) في (ب): «ابن». وفي (أ): جاءت كلمة «أبناء» بخط مغاير.

This file was downloaded from QuranicThought.com

وَمَا كُمَّا سَنِوْفِينَ ٢ مَنْ قَالُوا هَمَا جَزَرُهُ, إِن كُسْتُمْ كَذِبِينَ ٢ قَالُوا جَرَوُهُ مَن وُجِدَ فِ رَحْلِهِ. فَهُوَ جَزَرُوُمُ كَذَلِكَ نَجْزِى الظَلَالِينَ ٢ مَنْدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِهِ ثُمَ اسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءٍ أَخِبَهُ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَّ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ إِلَا أَن يَشَآء اللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَآةُ وَفَوَق كُذَلِكَ يَعْدَا لِيُوسُفَّ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ إِلَا أَن يَشَآء اللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَآةُ وَفَوَق كُذَلِ فِي عَلِيمُ عَلِيمُ اللَّهُ فَا أَخَدُهُ فَي دِينِ الْمَلِكِ إِلَا أَن يَشَآء اللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَآةُ وَفَوَق كُلَ فِي غَلِيمُ عَلِيمُ اللَّهُ فَا أَن يَشَاءَ اللَّهُ وَاللَّهُ فَا أَن أَمَّ لَهُ ذَلَهُمْ وَمَا تَعْبَلُهُ مَا تَعْنَاهُ وَفَوَق كُلُنَا فِي غَلِيمُ عَلِيمُ اللَّهُ فَا أَسْتَعْرَبُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا أَعْلَمُ بِمَا نَتِيمُونَ أَن اللَّهُ وَقَوْق كُلُو فَا أَعْدَا فِي نَفْسِهِ. وَلَمَ يُبَدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُ أَنَ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ أَن أَن أَعْلَمُ بِيمَا نَتُيمُونَ أَن اللَّهُ وَقُودَ عَلَي اللَهُ فَي أَنَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ مَنْ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ أَعْلَمُ بِمَا نَعْبَعُونَ هَا مَنْ وَعَالًا مِعَائَةً إِلَى اللَّهُ فَي أَسُولُ مَا أَنْ وَاللَهُ وَاللَهُ وَلَ

سورة يوسف (٦٩ ـ ٧٣)

(٦٩) أي: لما دخل إخوة يوسف على يوسف؛ ﴿آوى إليه أخاهَ؛ أي: شقيقه، وهو بنيامين، الذي أمرهم بالإتيان به وضمَّه إليه، واختصَّه من بين إخوته، وأخبره بحقيقة الحال، و ﴿قال إِنِّي أَنَا أَخُوكُ؛ فلا تبتئسَ، أي: لا تحزن. ﴿بِمَا كانوا يعملونَ»: فإنَّ العاقبة خيرٌ لنا، ثم خبره بما يريد أن يصنع ويتحيَّل لبقائِهِ عنده إلى أن ينتهي الأمر.

﴿فلما جهَّزهم بجهَازهم﴾؛ أي: كال لكلِّ واحدٍ من إخوته، ومن جملتهم أخوه لهذا، المجعل السُقايةَ»: وهو الإناء الذي يُشرب به ويُكال فيه (في رحل أخيه ثم»: أوعوا متاعهم، فلما انطلقوا ذاهبين؛ ﴿أَذَن مؤذَّنَ أيتها العيرُ إنكم لسارقونَ»: ولعل لهذا المؤذَّن لم يعلم بحقيقة الحال.

(٧١) ﴿قالوا ﴾ أي: إخرة يوسف، ﴿وأقبلوا عليهم ﴾: لإبعاد التُّهمة ؛ فإنَّ السارق ليس له همَّ إلا البعد والانطلاق عمَّن سرق منه ؛ لتسلم له سرقته، وهُؤلاء جاؤوا مقبلين إليهم، ليس كهم همَّ إلا إزالة التهمة التي رُموا بها عنهم، فقالوا في هذه الحال: ﴿ماذا تفقِدون ﴾؟ ولم يقولوا: ما الذي سَرَقْنا ؟ لجزمهم بأنهم بُرآء من السرقة.

﴿٧٢﴾ ﴿قالوا نفقِدُ صُواعَ الملك ولَمن جاء به حِمْلُ بعيرِ﴾؛ أي: أجرة له على وجدانه، ﴿وأنا به زعيمٌ﴾؛ أي: كفيل. ولهذا يقوله المؤذَّن المتفقّد.

﴿ ٧٣﴾ ﴿قالوا تالله لقد علمتُم ما جننا لِنُفْسِدَ في الأرض؟: بجميع أنواع المعاصي، ﴿وما كنَّا سارقين؟: فإنَّ السرقة من أكبر أنواع الفساد في الأرض.

٨٠٠

وإنما أقسموا على علمهم أنَّهم ليسوا مفسدين ولا سارقين؛ لأنَّهم عرفوا أنهم سَبَروا من أحوالهم ما يدلُّهم على عفَّتهم وورعهم وأنَّ هذا الأمر لا يقع منهم بعلم من اتَّهموهم، وهٰذا أبلغ في نفي التُهمة من أنْ لو قالوا: تاللّهِ لم نُفْسِدْ في الأرض ولم نُسرِقَ.

ورة يوسف (٤٧ ــ ٧٧)

٤٤ فقالوا فما جزاؤه، أي: جزاء هذا الفعل، فإن كنتُم كاذبين، بأن كان معكم.

(٧٥) ﴿قالوا جزاؤه مَن وُجِدَ في رحله فهو؟ أي: الموجود في رحله، جزاؤه؟: بأن يتملّكه صاحب السرقة، وكان لهذا في دينهم؟ أنَّ السارق إذا ثبتت عليه السرقة؟ كان ملكاً لصاحب المال المسروق، ولهذا قالوا: ﴿كَذَلِكَ نَجْزِي الظالمين؟.

(٧٦) فبدأ المفتش بأوعيتهم قبل وعاء أخيه، وذلك لتزول الرئيبة التي يظنَّ أنها فعلت بالقصد. فلما لم يَجِدْ في أوعيتهم شيئاً، ﴿استَخْرَجها من وعاء أخيه»: ولم يَقُل: وجدها أو سرقها أخوه مراعاة للحقيقة الواقعة؛ فحينئذ تمَّ ليوسف ما أراد من بقاء أخيه عنده على وجه لا يشعر به إخوته. قال تعالى: ﴿كذلك كِذَنا ليوسُفَ»؛ أي ابتاء أخيه عنده على وجه لا يشعر به إخوته. قال تعالى: ﴿كذلك كِذنا ليوسُفَ»؛ أي ابتاء أخيه عنده على وجه لا يشعر به إخوته. قال تعالى: ﴿كذلك كِذنا ليوسُفَ»؛ أي ابتاء أخيه عنده على وجه لا يشعر به إخوته. قال تعالى: ﴿كذلك كِذنا ليوسُفَه؛ أي ابتاء أخيه عنده على وجه لا يشعر به إخوته. قال تعالى: ﴿كذلك كِذنا ليوسُفَه؛ أي أي يسرّنا له لهذا الكيد الذي توصَّل به إلى أمر غير مذموم. ﴿ما كان لِيأَخُذَ أخاه في دينِ الملكِ»: لأنَه ليس من دينه أن يُتَمَلَّك السارق، وإنَّما له عندهم جزاء أحر؛ فلو رُدَّتِ الحكومة إلى دين الملك؛ لم يتمكَّن يوسُفُ من إبقاء أخيه عنده، ولكنّه جعل الحكم منهم ليتمَّ له ما أراد. قال تعالى: ﴿نوفَ مُن لهاء أخيه عنده، ولكنّه جعل الحكم منهم ليتمَ له ما أراد. قال تعالى: إن نوفي من الماء منده، ولكنّه جعل الحكم منهم ليتمَّ له ما أراد. قال تعالى: يوسُفُ من إبقاء أخيه عنده، ولكنّه جعل الحكم منهم ليتمَ له ما أراد. قال تعالى: إنه نوفي من إبقاء أخيه عنده، ولكنّه جعل الحكم منهم ليتمَ له ما أراد. قال تعالى: إنه نوفي من إبقاء أخيه عنده، ولكنّه جعل الحكم منهم فيتمَ له ما أراد. قال تعالى: عالم أي يوسُفُ من إبقاء أخيه عنده، ولكنّه جعل الحكم منهم فيتمَ له ما أراد. قال تعالى: عالم أو يو علم منهم فيتمي ينه ما أراد. قال مقصدها؛ كما رَفَعْنا درجاتٍ من يوسف. فوفَوق كُلٌ ذِي عِلْم عَلِيمَ»؛ فكل عالم فوقه من هو أعلم منه حتى ينتهي يوسف. فوفَوق منه منه منه منه عليمَه؛ فكل عالم فوقه من هو أعلم منه حتى ينتهي العلم إلى عالم الى عالم أله منه حتى ينتهي يوسف. فوفَوق من ها عليم والشهاذة.

سورة يوسف (۷۸ ـ ۸۱) 🖉

﴿٧٨﴾ ثم سلكوا معه مسلك التملُّق لعله يسمح لهم بأخيهم، فَ﴿قَالُوا يَا أَيُّهَا العزيز إنَّ له أباَ شيخاً كبيراَ﴾؛ أي: وإنه لا يصبر عنه، وسيشقُ عليه فراقه. ﴿فَخُذْ أحدَنا مكانه إنَّا نراك من المحسنين﴾: فأحسن إلينا وإلى أبينا بذٰلك.

﴿٧٩﴾ فقال يوسُفُ: ﴿معاذَ الله أن نأخُذَ إلَّا مَن وجذنا متاعنا عنده؟؛ أي: هذا ظلمٌ منا لو أخذنا البريء بذنب من وَجَذنا متاعنا عنده، ولم يقل: من سرق. كلُّ هذا تحرُزٌ من الكذب. ﴿إِنَّا إِذَاَ؟؛ أي: إن أخذنا غير من وجد في رحله، ﴿لظالمونَ؟: حيثُ وَضَعْنا العقوبة في غير موضعها.

﴿٨﴾ أي: فلما استيأس إخوة يوسف من يوسف أن يسمح لهم بأخيهم، ﴿خَلَصوا نَجِيًا﴾؛ أي: اجتمعوا وحدهم ليس معهم غيرهم، وجعلوا يَتَناجَوْن فيما بينهم، فَـ﴿قَالَ كبيرُهم ألم تعلموا أنَّ أباكم قد أخذ عليكم مَوْثِقاً من اللهُ»: في حفظه وأنَّكم تأتون به إلَّا أن يُحاط بكم، ﴿ومِن قبلُ ما فرَّطتُم في يوسفَ»: فاجتمع عليكم الأمران: تفريطُكم في يوسفَ السابق، وعدمُ إتيانِكم بأخيه باللاحق؛ فليس لي وجة أواجه به أبي. ﴿فلنُ أبرحَ الأرضَ﴾؛ أي: سأقيم في هذه الأرض ولا أزال بها، ﴿حتَّى يأذنَ لي أبي أو يحكمَ اللهُ ليَّ ؛ أي: يقدرُ لي المجيء وحدي أو مع أخي، ﴿وهو خير الحاكمينَ .

(٨١﴾ ثم وصَّاهم ما يقولون لأبيهم، فقال: (ارجِعوا إلى أبيكم فقولوا يا أبانا إنَّ ابنك سرقَ﴾؛ أي: وأخذ بسرقته، ولم يحصل لنا أن نأتيك به مع ما بذلنا من الجهد في ذلك، والحال أنَّا ما شَهِدْنا بشيء لم نعلَمُه، وإنَّما شهِدْنا بما علمنا؛ لأنَّنا رأينا الصَّواع استُخْرِج من رحله. ﴿وما كنَّا للغيب حافظينَ﴾؛ أي: لو كنا نعلم الغيبَ؛ لما حَرَصْنا وبذَلْنا المجهود في ذَهابه معنا، ولمَا أعطيناك عهودنا ومواثيقنا، فلم نظنَّ أن الأمر سيبلغ ما بلغ.

This file was downloaded from QuranicThought.com

﴿٢٨﴾ ﴿واسألَ﴾: إن شكحُتَ في قولنا ﴿القريةَ التي كنًا فيها والعير التي أقبلنا فيها﴾ فاطَّلعوا على ما أخبرناك به، ﴿وإنَّا لصادقونَ﴾: لم نكذِب، ولم نغيًر، ولم نبدًل، بل هٰذا الواقع.

اللورة يوسف (۸۲ ـ ۸۲)

﴿٨٣﴾ فلما رجعوا إلى أبيهم وأخبروه بهذا الحبر؛ اشتدَّ حزنُه وتضاعف كَمَدُهُ واتَّهمهم أيضاً في هذه القضيَّة كما اتَّهمهم في الأولى و ﴿قال بل سؤَلَتْ لكم أنفسُكم أمراً فصبرٌ جميلٌه؛ أي: ألجاً في ذلك إلى الصبر الجميل الذي لا يضحبُه تسخُّط ولا جزعٌ ولا شكوى للخلق. ثم لجاً إلى حصول الفرج لما رأى أنَّ الأمر اشتدَّ والكربة انتهت، فقال: ﴿عسى اللَهُ أن يأتيني بهم جميعاَه؛ أي: يوسف وبنيامين وأخوهم الكبير الذي أقام في مصر. ﴿إنَّه هو العليمَه: الذي يعلم حالي واحتياجي إلى تفريجه ومنَّته واضطراري إلى إحسانه، ﴿الحكيمَه: الذي جعل لكلُ شيءٍ قَدَراً، ولكلُ أمرٍ منتهى بحسب ما اقتضته حكمته الربانيَّة.

وَنَوَلَنُ عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَفَىٰ عَلَى بُوشُفَ وَأَتَيَضَتْ عَبْـنَاهُ مِرَى ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ ﷺ قَالُوا تَاللَّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ بُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا أَوَ تَكُوْنَ مِنَ ٱلْهَٰلِكِينَ ﷺ قَالَ إِنَّمَا أَشْكُوا بَنِي وَحُزْنِ إِلَى اللَهِ وَأَعْـلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

٤٨﴾ أي: وتولَّى يعقوبُ عليه الصلاة والسلام عن أولاده بعدما أخبروه لهذا الخبر، واشتدَّ به الأسف والأسى، وابيضَتْ عيناه من الحزن الذي في قلبه والكمد الخبر، واشتدَّ به الأسف والأسى، وابيضَتْ عيناه من ذلك؛ ﴿فهو كظيمٌ ؛ أي : الذي أوجب له كثرةَ البُكاء حيث<sup>(١)</sup> ابيضَّت عيناه من ذلك؛ ﴿فهو كظيمٌ ؛ أي : ممتلىء القلب من الحزن الشديد، ﴿وقال يا أسفى على يوسف ؛ أي : ظهر منه ما كَمَنَ من الهمِّ<sup>(٢)</sup> القديم والشوق المقيم، وذكَّرَتْه لهذه المصيبة الخفيفة بالنسبة للأولى، المصيبة الخبيمة بالنسبة للأولى، المصيبة الأولى.

الله تفتأ تَذْكُرُ يوسفَه؛ أي: لا تزال تذكر يوسف في جميع أحوالك، ﴿حتى تكون حَرَضاَه؛ أي: فانياً لا حَراك فيك ولا قدرة لك على الكلام، ﴿أو تكونَ من الهالكينَه؛ أي: لا تترك ذكره مع قدرتك على ذكره أبداً.

٨٦٨ فقال يعقوب: ﴿إِنَّما أَشْكُو بِشِّي ؟ أي: ما أبتُ من الكلام،

(٢) في (ب): «ظهر منه وبرّز الهُمُّ».

في (ب): «حتى».

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة يوسف (۸۷ ـ ۸۹) 🗟

﴿وحُزْنِي﴾: الذي في قلبي. ﴿إلى اللّهَ﴾: وحدَه لا إليكم ولا إلى غيركم من الخلق؛ فقولوا ما شئتم، ﴿وأعلمُ من اللّه ما لا تعلمونَ﴾: من أنَّه سيردُهم عليَّ ويقرُ عيني بالاجتماع بهم.

﴿ يَنَبَىٰ اَذَهَبُوا فَتَحَتَسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْتَسُوا مِن زَقِيم اللَّوْ إِنَّهُ لَا يَأْتَسُ مِن رَقِيم اللَّهِ إِلَا الْقَوْمُ الْكَفِرُونَ ﴿ فَلَمَا دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُوا يَتَأَيُّهُا الْعَزِيرُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا الشُرُ وَحِضْنَا بِحَنَحَةٍ تُرْجَعَةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّفَ عَلَيْناً إِنَّ اللَّهَ يَجْرِى الْمُتَصَدِيْنَ ﴿ قَالَ عَلَيْتُمُ بِحَنَحَةٍ تُرْجَعَةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّفَ عَلَيْناً إِنَّ اللَّهَ يَجْرِى الْمُتَصَدِيْنَ ﴿ قَالَ عَلَيْتُمُ مَا فَعَلَتُمُ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ أَسَتَر جَهِلُونَ ﴿ فَا عَالَوْا أَوَنَكَ لَا لَتَه يَعْزِى الْمُتَصَدِيْنَ مَا فَعَلَتُمُ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقَ عَلَيْناً إِنَّ اللَهَ يَعْذِى الْمُتَصَدِيْنَ وَهَالَوْا أَوَنَكَ لَائَتَهُ يَوْسُفُ وَأَخِيهِ إِذَا أَسَتَر وَهَاذَا أَخِنْ عَلَيْهُ إِنَا اللَّهُ عَلَيْنَا وَهَاذَا أَخِي قَدْ مَنَ اللَهُ عَلَيْنَا إِنَّهُ عَلَيْنَا وَهَاذَا أَخِي قَالَوْا نَالَدُ لَعَظْمَ اللَّهُ عَلَيْنَا الْهُولُ عَالُوا نَاللَهُ لَعَذَ مَنَ اللَهُ عَلَيْنَا الْبُومُ قَالُوا نَالَهُ لَكُمُ وَهُو أَنْهُ عَلَيْنَا الْبُومُ يَعْذِي عَلَيْهُ مَنْ اللَهُ عَنْهُ الْعَالَةُ لَمُ الْكَفَرُ اللَّهُ عَلَيْنَا إِنَا يَتَو مَالُولُ الْمَالَى الْعَالَى الْمَسْتَى وَهَانَهُمُ لَاللَهُ لَحْسَنَا لَحَدَى اللَهُ عَلَيْ مَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ مَا لَهُ عَلَيْنَا وَعَالَوْلُ نَالَةُ لَا يُعْمَدُهُ اللَهُ عَلَيْ مَا لَهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْ عَلَى إِنَا عَلَى الْعَصَابُ فَقَلَيْنَا الْتَنْتَعَالَ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ عَلَيْنَهُ عَلَيْ عَلَى الْحَدِي فَا عَالَهُ عَلَيْ الْنَا عَالَهُ الْنَا عَلَيْ الْتَعْذَى الْحَالَةُ عَلَيْ عَلَى الْعَالَةُ عَلَيْ عَلَى الْعَالَةُ عَلَيْ مَا عَلَى الْعَالَةُ عَلَى الْكَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَلَيْنَا الْعَالَةُ عَلَى الْ الْعَنَا عَالَهُ اللَّا عَلَيْ الْحَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ عَلَى الْنَا الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَائِي مَا الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَهُ عَا الْنَالَةُ الْحَالَةُ الْعَا الْعَا الْعَلَا الْعَا الَعَا ع

(٨٧) أي: قال يعقوب عليه السلام لبنيه: ﴿يا بَنِيَّ اذهبوا فتحسَّسوا من يوسف وأخيه)؛ أي: احرصوا واجتهدوا على التفتيش عنهما، ﴿ولا تيأسوا من رَوْح الله)؛ فإنَّ الرجاء يوجِبُ للعبد السعي والاجتهاد فيما رجاه، والإياس يوجِبُ له التثاقل والتباطؤ، وأولى ما رجا العباد فضل الله وإحسانه ورحمته وروحه. ﴿إنَّ لا ييأس من رَوْح الله إلا القومُ الكافرون؟ فإنَّ من رَوْح الله إلى يعتبعدون رحمته، ورحمة ورحمة ورحمة ورحمة ورحمة ورحمة ورحمة لا ييأس من رود من من رود التثاقل والتباطؤ، وأولى ما رجا العباد فضل الله وإحسانه ورحمته وروحه. وإنَّ والم ييأس من رَوْح الله إلى القومُ الكافرون؟ فإنَّ من رَوْح الله إلى يعتبعدون رحمته، يورحبُ يعيأس من روحة ورحمة وروحه. وأنَّ ييأس من رَوْح الله إلى القومُ الكافرون؟ في فإنَّ ما رجا العباد ورحمته، يعدون رحمته، يورحبُ من من روْح الله إلى القومُ الكافرين. ودلَّ هذا على أنَّه بحسب إيمان العبد يكون رجاؤه لرحمة الما يمان العبد العبد ودلَّ هذا على أنَّه بحسب إيمان العبد يكون رجاؤه لرحمة وروحه.

(٨٨) فذهبوا. فلما دخلوا على يوسف، ﴿قالوا﴾: متضرّعين إليه: ﴿يا أَيُّهَا العزيز مسَّنا وأهلَنا الضُرُّ وجئنا ببضاعةٍ مُزْجاةٍ فأوْفِ لنا الكيلَ وتصدَّقْ عليناً﴾؛ أي: قد اضطررنا نحنُ وأهلُنا ﴿وجئنا ببضاعةٍ مُزْجاةٍ ﴾ أي: مدفوعة مرغوب عنها لقلَّتها وعدم وقوعها الموقع؛ ﴿فأوفِ لنا الكيلَ»؛ أي: مع عدم وفاء العوض، وتصدَقْ علينا بالزيادة عن الواجب. ﴿إِنَّ اللّه يَجْزِي المتصدِّقين): بيواب الدنيا والآخرة.

الأمر وبلغ أشدًه؛ رقَّ لهم يوسفُ رقَّة شديدةً، وعرَّفهم بنفسه، وقَة شديدةً، وعرَّفهم بنفسه، وعاتبهم فقال: ﴿مل علمتُم ما فعلتُم بيوسف وأخيه﴾: أما يوسفُ؛ فظاهرٌ فعلُهم فيه، وأما أخوه؛ فلعلَه ـ واللَه أعلم ـ قولهم: ﴿إِن يَسْرِقُ فقد سَرَقَ أَخٌ له من قبلُ»، أو أن السبب الذي فرَّق بينه وبين أبيه هم السبب فيه والأصل الموجب

له. ﴿إِذْ أَنْتُم جَاهَلُونَ﴾: وَهُذَا نَوْع اعتَدَارِ لَهُم بَجَهَلَهُم أَو تُوبِيخ لَهُم إِذْ فَعَلُوا فَعَل الجاهلين، مع أنَه لا ينبغي ولا يَليق منهم.

**اسورة يوسف (۹۰ – ۹۳)** 

﴿٩٠﴾ فعرفوا أن الذي خاطبهم هو يوسف، فقالوا: ﴿أَإِنَّكَ لأنت يوسفُ قال أنا يوسفُ وهذا أخي قد منَّ الله علينا﴾: بالإيمان والتقوى والتمكين في الدُّنيا، وذلك بسبب الصبر والتقوى، فَ﴿إِنَّه من يتَّق ويَصبِرُ﴾؛ أي: يتَّقي فعل ما حرَّم الله ويصبر على الآلام والمصائب وعلى الأوامر بامتثالها. ﴿فإنَّ الله لا يُضيع أجر المحسنين﴾: فإنَّ هذا من الإحسان، والله لا يُضيعُ أجرَ من أحسنَ عملاً.

﴿٩١﴾ ﴿قالوا تالله لقد آئرك الله علينا﴾؛ أي: فضّلك علينا بمكارم الأخلاق ومحاسن الشيم، وأسأنا إليك غاية الإساءة، وحرضنا على إيصال الأذى إليك والتبعيد لك عن أبيك، فآثرك الله تعالى ومكَّنك مما تريد [وإن كُتّا لخاطئين، وهذا غاية الاعتراف منهم بالجرم الحاصل منهم على يوسف].

(٩٢) فقال لهم يوسف عليه السلام كرماً وجوداً: ﴿لا تَنْرِيبَ عليكم اليومَ؟؛ أي الأرَّبُ عليكم ولا ألومكم، ﴿يَغفِرُ اللهُ لَكُم وهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ؟؛ فسمح لهم سماحاً تامًا من غير تعيير لهم على ذكر النَّنب السابق، ودعا لهم بالمغفرة والرحمة، وهذا نهاية الإحسان الذي لا يتأثّى إلا من خواصٌ الخلق وخيار المصطَفَيْن.

﴿ اَذْهَبُوا بِقَمِيمِي هَٰذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُو أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ () وَلَمَّا فَصَلَتِ الْعِبُرُ قَالَ أَنُوهُمْ إِنِي لَأَحِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوَلَا أَن تُفَيِّدُونِ () قَالُوا ثَالَةِ إِنَّكَ لَغِي شَلَلِكَ القَتَدِيمِ () فَلَمَّا أَن جَآءَ الْبَشِيرُ الْقَنْهُ عَلَى وَجَهِدٍ. فَارْتَذَ بَصِيرًا قَالَ أَلَمَ أَقُل لَحُمْ إِنِي أَعْلَمُ مِنَ اللَهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ () فَالُوا يَتَأْبُونُ إِنَّا لَهُ عَلَى وَجَهِدٍ.

سورة يوسف (٩٤ ــ ٩٩) 💿

﴿ ٤ ﴾ ﴿ وَلَما فَصلت العير ﴾: عن أرض مصر مقبلةً إلى أرض فلسطين؛ شمَّ يعقوبُ ريح القميص، فقال: ﴿ إِنِّي لأَجِدُ ربح يوسفَ لولا أن تُفَنِّدونِ ﴾؛ أي: تسخرون منِّي، وتزعُمون أنَّ هذا الكلام صدر منِّي من غير شعور؛ لأنَّه رأى منهم من التعجُب من حاله ما أوجب له هٰذا القول.

٩٥﴾ فوقع ما ظنَّه بهم، فقالوا: ﴿تَالَلُهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلالَكَ القديمَ﴾؛ أي: لا تزال تائها في بحرٍ لُجِّيُ<sup>(١)</sup>، لا تدري ما تقول.

﴿٩٦﴾ ﴿فَلَمَا أَن جاء البشيرُ》: بقرب الاجتماع بيوسف وإخوته وأبيهم، ﴿القاهَ؟ أي: القميص ﴿على وجههِ فارتدَّ بصيراَ»؛ أي: رجع على حاله الأولى بصيراً بعد أن ابيضَّت عيناه من الحزن، فقال لمن حَضَرَهُ من أولاده وأهله الذين كانوا يفنِّدونَ رأيه، ويتعجَّبون منه منتصراً عليهم مُتبجحاً بنعمة الله عليه: ﴿أَلَم أَقُل لكُم إِنِّي أعلم من الله ما لا تعلمونَ»: حيث كنتُ مترجياً للقاء يوسف مترقباً لزوال الهمُ والغمُ والحزن.

﴿٩٧﴾ فأقرُوا بذنبهم، ونجعوا بذلك و﴿قالوا يا أبانا استغفر لنا ذنوبنا إنَّا كنا خاطئينَ﴾: حيث فعلنا معك ما فعلنا.

﴿٩٨﴾ فَ﴿قَالَ﴾ مجيباً لطلبتهم ومسرعاً لإجابتهم: ﴿سوفَ أُستغفِرُ لَكُم رَبِّي إِنَّه هو الغفور الرحيم﴾: ورجائي به أن يغفرَ لكم ويرحمكم ويتغمَّدكم برحمته.

وقد قيل: إنه أخَّر الاستغفار لهم إلى وقت السحر الفاضل؛ ليكونَ أتمَّ للاستغفار وأقرب للإجابة.

﴿فَكَمَنَا دَخَلُوا عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ وَقَالَ أَدْخُلُوا مِصْرَ إِن شَآة ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﷺ وَرَفِيَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْضِ وَخَرُوا لَمُ سُجَداً وَقَالَ يَتَأَبَتِ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُمْيَنَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّ حَقَّاً وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَآةَ بِكُمْ مِنَ ٱلبَدْوِ مِنْ بَعْدِ أَن نَزَغَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَذِتُ إِنَّ رَبِي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاةً إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْمَكِيمُ إِن أُ

﴿٩٩﴾ أي: ﴿فَلَمَّا﴾ تبجهَّز يعقوب وأولاده وأهلهم أجمعون وارتحلوا من بلادهم قاصدين الوصول إلى يوسف في مصر وسُكْناها، فلمًا وصلوا إليه و ﴿دخلوا على يوسفَ آوى إليه أبويهِ﴾؛ أي: ضمَّهما إليه واختصَّهما بقربه وأبدى لهما من

(1) في (ب): «في بحر الحب». وقد استبدلها الشيخُ بما أثبت في هامش (1).

البرَّ والإحسان<sup>(١)</sup> والتبجيل والإعظام شيئاً عظيماً. ﴿وقالَ﴾ لجميع أهله: ﴿ادخُلُوا مصر إن شاء الله آمنينَ»: من جميع المكاره والمخاوف. فدخلوا في هٰذه الحال السارَّة، وزال عنهم النَّصَبُ ونكد المعيشة وحَصَلَ السرور والبهجة.

المورة يوسف (١٠٠ - ١٠١)

﴿١٠٠﴾ ﴿ورفع أبويه على العرش﴾؛ أي: على سرير الملك ومجلس العزيز، وخرُّوا له سجَّداً؟ ؛ أي: أبوه وأمه وإخوته سجوداً على وجه التعظيم والتبجيل والإكرام. ﴿وقالَ﴾ لمَّا رأى لهذه الحال ورأى سجودهم له: ﴿يا أبتِ لهذا تأويلُ رؤيايَ من قبلُ؟ : حين رأى أحد عشر كوكباً والشمس والقمر له ساجدين؛ فهٰذا وقوعُها الذي آلت إليه ووصلت. ﴿قد جَعَلها ربِّي حقًّا﴾: فلم يَجْعَلْها أضغاتَ أحلام. ﴿وقد أحسنَ بي؟: إحساناً جسيماً، ﴿إِذْ أَخْرَجَنِي مِن السَّجِنِ وَجَاءَ بِكُمْ من البَدْوِ): وهذا من لطفه وحسن خطابه عليه السلام؛ حيث ذَكَرَ حاله في السجن، ولم يَذْكُرْ حاله في الجبِّ كتمام عفوهِ عن إخوته، وأنَّه لا يذكر ذلك الذنب، وأنَّ إتيانكم من البادية من إحسان الله إلَيَّ، فلم يقل جاء بكم من الجوع والنصب، ولا قال: أحسنَ بكم، بل قال: أحسن بي، جعل الإحسان عائداً إليه؛ فتبارك من يختصُّ برحمتِهِ من يشاءُ من عبادِهِ ويَهَبُ لهم من لدنه رحمةً إنه هو الوهاب، ﴿من بعدِ أَن نَزَغَ الشيطان بيني وبينَ إخوتيَ﴾: فلم يقل: نَزَغَ الشيطانُ إخوتي، بل كأنَّ الذنب والجهل صدر من الطرفين؛ فالحمد لله الَّذي أخزى الشيطان ودَحَرَهُ وجَمَعَنا بعد تلك الفرقة الشاقة. ﴿إِنَّ رَبِّي لطيفٌ لَما يَشاءَ﴾: يوصِلُ برَّه وإحسانه إلى العبد من حيث لا يشعر ويوصِلُه إلى المنازل الرفيعة من أمور يكرهها. ﴿إِنَّه هو العليمُهُ: الذي يعلم ظواهر الأمور وبواطِنَها وسرائر العباد وضمائرهم. ﴿الحكيم﴾: في وضعه الأشياء مواضعها وسَوْقِهِ الأمور إلى أوقاتها المقدَّرة لها.

 وَتِ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمَتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِي، فِ ٱلدُّنِيَا وَٱلْاَخِرَةَ قَوْفَنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِالصَّلِلِحِينَ ()
 .

(١٠١﴾ لما أتمَّ الله ليوسف ما أتمَّ من التمكين في الأرض والملك وأقرَّ عينه بأبويه وإخوته وبعد العلم العظيم الذي أعطاه الله إيَّاه، فقال مقرًا بنعمة الله شاكراً لها داعياً بالثبات على الإسلام: ﴿ربَّ قد آتيتني من الملكَ»: وذٰلك أنَّه كان على

(١) في (ب): «الإكرام».

سورة يوسف (۱۰۲ ـ ۲۰۱۶) 💴

خزائنَ الأرض وتدبيرها ووزيراً كبيراً للملك، ﴿وعلَّمْتَني من تأويل الأحاديث﴾؛ أي: من تأويل أحاديث الكتب المنزَلَة وتأويل الرؤيا وغير ذلك من العلم. ﴿فاطر السمواتِ والأرض... توفَّني مسلماً﴾؛ أي: أدم عليَّ الإسلام وثبُّتني عليه حتى توفَّاني عليه، ولم يكن لهذا دعاءً باستعجال الموت. ﴿وألحِقْني بالصَّالحينَ﴾: من الأنبياء الأبرار والأصفياء الأخيار.

﴿ذَلِكَ مِنْ أَبْلَمَ ٱلْغَيْبِ نُوْجِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَتكُرُونَ ٢

﴿١٠٢﴾ لما قصَّ الله لهذه القصة على محمد ﷺ؛ قال الله له: ﴿ذَلكَ»: [الإنباء] الذي أخبرناك به (من أنباء الغيبَ»: الذي لولا إيحاؤنا إليك؛ لما وصل إليك لهذا الخبر الجليل، فإنك لم تكن حاضراً ﴿لديهم إذ أجمعوا أمرَهمَ»؛ أي: إخوة يوسف. ﴿وهم يمكُرونَ»: به حين تعاقدوا على التفريق بينه وبين أبيه في حالةٍ لا يطّلع عليها إلا الله تعالى ولا يمكنُ أحداً أن يصل إلى علمها إلا بتعليم الله له إيَّاها؛ كما قال تعالى لما قصَّ قصةَ موسى وما جرى له؛ ذَكَرَ الحال التي لا سبيل للخلق إلى علمها إلاً بوحيه، فقال: ﴿وما كنتَ بجانب الغربيَّ إذ قَضَيْنا إلى موسى الأمرَ وما كنت من الشاهدين...) الآيات؛ فهذا أدلً دليل على أنَّ مَن جاء بها رسول الله حقًا.

وَمَا أَحَثَرُ النَّامِ وَلَوَ حَرَضتَ بِمُؤْمِنِينَ ۞ وَمَا تَسْتُلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِحَرٌ لِلْمَنَلِمِينَ ۞ وَحَاَيْنِ مِنْ ءَايَةٍ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنّهَا مُعْرِضُونَ ۞ وَمَا يُؤْمِنُ أَحْذَرُهُم بِاللَّهِ إِلَا وَهُم مُشْرِكُونَ ۞ أَفَاَمِنُوَا أَن تَأْتِيهُمْ غَنِينَةٌ مِنْ عَذَابِ اللَهِ أَوْ تَأْتِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْنَةَ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۞ ♦.

(١٠٣﴾ يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ: ﴿وما أكثرُ الناس ولو حرصتَ﴾: على إيمانهم ﴿بمؤمنينَ﴾: فإنَّ مداركهم ومقاصِدَهم قد أصبحت فاسدةً؛ فلا ينفعهم حرصُ الناصحين عليهم، ولو عدمت الموانع؛ بأنْ كانوا يعلِّمونهم ويدعونهم إلى ما فيه الخير لهم ودفع الشرُّ عنهم من غير أجرٍ ولا عوض، ولو أقاموا لهم من الشواهد والآيات الدالَّاتِ على صدقِهِم ما أقامواً.

١٠٤ ولهذا قال: ﴿وما تسألُهم عليه من أجرِ إنْ هو إلَّا ذِكْرُ للعالمينَ؟: يتذكَّرون به ما ينفعُهم لِيفعلوه، وما يضرُّهم ليترُكوه.

\*\*\*

١٠٥﴾ ﴿وكَأَيْنَ؟؛ أي: وكم ﴿من آيَةٍ في السمواتِ والأرض بمرُّون عليها؟:

المورة يوسف (١٠٩ ـ ١٠٩)

﴿١٠٦﴾ ومع لهذا، إنْ وُجِدَ منهم بعضُ الإيمان، فلا ﴿يؤمِنُ أَكثرُهم بِاللَّه إلَّا وهم مشركونَ﴾: فهم وإن أقرُّوا بربوبيَّةِ الله تعالى وأنَّه الخالق الرازق المدبِّر لجميع الأمور؛ فإنَّهم يشركون في ألوهيَّة اللّه وتوحيده.

(١٠٧) فلهؤلاء الذين وصلوا إلى لهذه الحال لم يبقَ عليهم إلا أنْ يَحِلَّ بهم العذاب ويفجاهم العقابُ وهم آمنون، ولهذا قال: ﴿أفأمنوا؟؛ أي: الفاعلون لتلك العذاب ويفجاهم العقابُ وهم آمنون، ولهذا قال: ﴿أفأمنوا؟؛ أي: الفاعلون لتلك عذابٌ يغشاهم ويعمَّهم ويستأصِلُهم، ﴿أن تأتِيَهُم غاشيةٌ من عذاب الله؟؛ أي: عذابٌ يغشاهم ويعمَّهم ويستأصِلُهم، ﴿أو تأتيهمُ الساعةُ بغتةَ؟؛ أي: فجأة، ﴿وهم لا يشعُرونَ؟؛ أي: فإنهم قد استوجبوا لذلك؛ فَليتوبوا إلى الله، ويتركوا ما يكون الماء ويفجأهم ويتمرُّوا ما يكون الماء الماء ولهم أمنون، ولهذا قال: ﴿أفأمنوا؟؛ أي الله؟ أي الله عذابٌ يغشاهم ويعمَّهم ويستأصِلُهم، ﴿أو تأتيهمُ الساعةُ بغتةً؟؛ أي: فجأة، ﴿وهم ما الله؟ إلى الله، ويتركوا ما يكون ما يكون ما يقابهم.

﴿قُلْ هَٰذِهِ- سَبِيلِي أَدْعُوَا إِلَى اللَّهُ عَلَى بَصِبِرَةٍ أَنَّا وَمَنِ أَنَّبَعَنِي وَشَبَحْنَ اللَهِ وَمَا أَنَّا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ٥ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِى إِلَتِهِم مِّنْ أَهْلِ الْقُرَىَّ أَفَلَر فِ الْأَرْضِ فَبَـنظُرُوا كَيْفَ كَاتَ عَنِبَهُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَبَرٌ لِلَذِينَ آ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ ﴾.

(١٠٨) يقول تعالى لنبيَّه محمد ﷺ: ﴿قُلْ لَلنَّاس: ﴿هٰذَه سبيلي؟؛ أي: طريقي التي أدعو إليها، وهي السبيل الموصلة إلى الله وإلى دار كرامته، المتضمنة للعلم بالحقِّ والعمل به وإيثاره، وإخلاص الدين لله وحده لا شريك له. ﴿أدعو إلى الله؟؛ أي: أحتُّ الخلق والعباد إلى الوصول إلى ربهم وأرغَّبهم في ذلك وأرهُبهم مما يُبْعِدُهم عنه، ومع هذا؛ فأنا ﴿على بصيرةٍ؟: من ديني؛ أي: على علم ويقين من غير شكُّ ولا امتراء ولا مِزية. وكذلك ﴿مَنِ اتَّبعني؟: يدعو إلى الله كما أدعو على بصيرةٍ من أمره. ﴿وسبحان الله؟: عما نُسبَ إليه مما لا يليق بجلاله أو ينافي كماله. ﴿وما أنا من المشركين؟: في جميع أموري، بل أعبد الله مخلصاً له الدين.

﴿١٠٩﴾ ثم قال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلِكَ إلا رجالاً»؛ أي: لم نرسل ملائكة ولا غيرهم من أصناف الخلق؛ فلأي شيء يَسْتَغْرِبُ قومك رسالتك، ويزعُمون أنه ليس لك عليهم فضل، فلك فيمَن قبلك من المرسلين أسوة حسنة.

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة يوسف (١١٠ ـ ١١١) محمل

فنوحي إليهم من أهل القُرى؟؛ أي: لا من البادية، بل من أهل القرى، الذين هم أكمل عقولاً وأصحُ آراء، وليتبيئن أمرهم ويتَضح شأنهم. ﴿أقلم يسيروا في الأرض؟: إذا لم يصدِّقوا لقولك، ﴿فينظروا كيفَ كان عاقبةُ الذين من قبلهم؟: كيف أهلكهم اللهُ بتكذيبهم؛ فاحذروا أن تُقيموا على ما قاموا عليه، فيصيبكم ما أصابهم. ﴿ولَدارُ الآخرة؟؛ أي: الجنة وما فيها من النعيم المقيم، ﴿خيرٌ للذين أتَقَوَا؟: الله في امتثال أوامره واجتناب نواهيه؛ فإنَّ نعيم الدُّنيا منغَصٌ منكَد منقطعٌ، ونعيم الآخرة تامٌ كامل لا يفنى أبداً، بل هو على الدوام في تزايدِ وتواصل. عطاءً الأدنى؟

﴿ حَتَىٰ إِذَا ٱسْتَبْتَسَ الرُّسُلُ وَطَنُّوا أَنَہُمْ قَدْ حُدِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِى مَن نَشَاةٌ وَلَا يُرَدُ بَأَسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْمِعِينَ ﷺ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَنَبُ مَا كَانَ حَدِيثَا يُعْتَرَعْب وَلَنَصِين تَصْدِيقَ ٱلَذِى بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَفْصِبِلَ حُلِّ شَىٰ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ
يَوْمُونُ ﴾ .

(١١٠) يخبر تعالى أنه يرسل الرسل الكرام، فيكذّبهم القوم المجرمون اللئام، وأن الله تعالى يمهلهم ليرجعوا إلى الحقّ، ولا يزال الله يمهلهم حتى إنّه تصلُ الحال إلى غاية الشدَّة منهم على الرسل، حتى إنَّ الرسل على كمال يقينهم وشدَّة تصديقهم بوعد الله ووعيده ربَّما أنه يخطُرُ بقلوبهم نوعٌ من الإياس ونوعٌ من ضعف العلم والتصديق؛ فإذا بلغ الأمر هٰذه الحال؛ ﴿جاءهُم نصرُنا فنُجُي مَن نشاء﴾: وهم الرسل وأتباعهم، ﴿ولا يُرَدُّ بأسُنا عن القوم المجرمين﴾؛ أي: ولا يُرَدُّ عذابنا عمن اجترم وتجرأ على الله؛ فما لهم من قوَّةٍ ولا ناصر.

(١١١) ﴿لقد كان في قصصهم»؛ أي: قصص الأنبياء والرسل مع قومهم ﴿عبرةُ لأولي الألباب»؛ أي: يعتبرون بها أهل الخير وأهل الشر، وأنَّ مَن فعل مثلَ فعلهم؛ ناله ما نالهم من كرامة أو إهانة، ويعتبرون بها أيضاً ما لله من صفات الكمال والحكمة العظيمة، وأنَّه الله الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له وحده لا شريك له. وقوله: ﴿ما كان حديثاً يُفْتَرى﴾؛ أي: ما كان هٰذا القرآن الذي قصَّ الله به عليكم من أنباء الغيب ما قصَّ من الأحاديث المُفْتَراة المختَلَقَة. ﴿ولَكَنْ﴾: كان إنصديقَ الذي بين يديه): من الكتب السابقة؛ يوافقها ويشهدُ لها بالصحة، THE PRINCE FOR QURA آسورة يوسف (۱۱۱)

﴿وتفصيلَ كلُّ شيءٍ ( يحتاجُ إليه العباد من أصول الدين وفروعه ومن الأدلَّة والبراهين. ﴿وهدى ورحمة لقوم يؤمنون : فإنَّهم بسبب ما يحصُلُ لهم به من العلم بالحقَّ وإيثاره يحصُلُ لهم الهدى، وبما يحصُلُ لهم من الثواب العاجل والآجل تحصُلُ لهم الرحمة.

في ذِكْر شيء من العبر والفوائد التي اشتملت عليها لهٰذه القصَّة العظيمة التي قال الله في أولها: ﴿نحنُ نقصً عليك أحسنَ القَصَصِ﴾، وقال: ﴿لقد كان في يوسُفَ وإخوتِهِ آياتٌ للسائلينِ﴾، وقال في آخرها: ﴿لقد كان في قَصَصِهِم عبرةً لأولي الألبابِ﴾، غير ما تقدَّم في مطاويها من الفوائد.

فصل

فمن ذلك: أن لهذه القصة من أحسن القصص وأوضحها وأبينها؛ لما فيها من أنواع التنقُلات: من حال إلى حال، ومن محنة إلى محنة، ومن محنة إلى منحة ومنَّة، ومن ذلَّ إلى عزَّ، ومن رقً إلى ملك، ومن فرقة وشتات إلى اجتماع وائتلاف، ومن حزن إلى سرور، ومن رخاء إلى جَدْب، ومن جدب إلى رخاء، ومن ضيق إلى سَعَة، ومن إنكارٍ إلى إقرار؛ فتبارك من قصَّها فأحسنها، ووضَّحها، وبيَّنها.

ومنها: أن فيها أصلاً لتعبير الرؤيا؛ فإنَّ<sup>(١)</sup> علم التعبير من العلوم المهمَّة التي يعطيها الله من يشاء من عبادِهِ، وإنَّ أغلب ما تُبنى عليه المناسبة والمشابهة في الاسم والصفة:

فإنَّ رؤيا يوسف التي رأى أن الشمس والقمر وأحد عشر كوكباً له ساجدين وجه المناسبة فيها أنَّ لهذه الأنوار هي زينة السماء وجمالها وبها منافعها؛ فكذلك الأنبياء والعلماء زينة للأرض وجمال، وبهم يُهْتَدى في الظُّلمات كما يُهْتَدى بهذه الأنوار، ولأنَّ الأصل أبوه وأمه، وإخوتُه هم الفرع؛ فمن المناسب أن يكون الأصلُ أعظمَ نوراً وجزماً لما هو فرعً عنه؛ فلذلك كانت الشمسَ أمَّه والقمر أبوه والكواكبَ إخوتُه. ومن المناسبة أنَّ الشمس لفظٌ مؤنثٌ؛ فلذلك كانت أمه، والقمر والكواكب مذكَرات؛ فكانت لأبيه وإخوته. ومن المناسبة أنَّ الساجد معظمً مُحترِمٌ للمسجود له، والمسجودُ له معظَّم مُحترَمٌ؛ فلذلك دلَّ ذلك على أن يوسف يكون معظَّماً

(١) في (ب): «وإنَّ».

سورة يوسف (۱۱۱)

محترماً عند أبويه وإخوته، ومن لازم ذٰلك أن يكون مجتبى مفضًلاً في العلم والفضائل الموجبة لذٰلك، ولذٰلك قال له أبوه: ﴿وكذٰلك يَجْتَبِكَ رَبُك ويعلَّمُك من تأويل الأحاديث﴾.

ومن المناسبة في رؤيا الفتيين: أنَّه أوَّل رؤيا الذي رأى أنَّه يعصِرُ خمراً؛ أنَّ الذي يعصر خمراً في العادة يكون خادماً لغيره، والعصرُ يُقْصَدُ لغيره؛ فلذلك أوَّله بما يؤول إليه؛ أنَّه يسقي ربَّه، وذلك متضمَّن لخروجه من السجن. وأوَّل الذي رأى أنه يحمِلُ فوق رأسِهِ خبزاً تأكُلُ الطير منه بأنَّ جلدة رأسه ولحمه وما في ذلك من المخ أنه هو الذي يحمل<sup>(۱)</sup> وأنه سيبرزُ للطيور بمحلِّ تتمكَّن من الأكل من رأسه، فرأى من حاله أنَّه سيُقتل ويُصلب بعد موته فيُبْرَزُ للطيور فتأكل من رأسه، وذلك لا يكون إلا بالصلب بعد القتل.

وأوَّل رؤيا الملك للبقرات والسُّنبلات بالسنين المخصبة والسنين المجدبة، ووجه المناسبة أنَّ الملك به ترتبط أحوال الرعية ومصالحها، وبصلاحه تصلح وبفساده تفسد، وكذلك السنون بها صلاح أحوال الرَّعية واستقامة أمر المعاش أو عدمه، وأما البقر؛ فإنَّها تُحْرَثُ الأرض عليها ويُسْتَقى عليها الماء وإذا أخصبت السنة؛ سمنت، وإذا أجدبت؛ صارت عجافاً، وكذلك السنابل في الخصب تكثر وتخضرُ، وفي الجدب تقلُ وتيبس، وهي أفضل غلال الأرض.

ومنها: ما فيها من الأدلَّة على صحة نبوة محمد ﷺ؛ حيث قصَّ على قومه لهذه القصة الطويلة، وهو لم يقرأ كتب الأولين، ولا دارس أحداً يراه قومُهُ بين أظهرهم صباحاً ومساءً، وهو أميَّ لا يخطُّ ولا يقرأ، وهي موافقة لما في الكتب السابقة، وما كان لديهم إذ أجمعوا أمرهم وهم يمكرون.

ومنها: أنه ينبغي البعد عن أسباب الشرُ وكتمانُ ما تُخشى مضرَّته؛ لقول<sup>(٢)</sup> يعقوب ليوسف: ﴿[يا بني] لا تَقْصُصْ رؤياكَ على إخوتِكَ فيكيدوا لك كَيْداً﴾.

ومنها: أنه يجوز ذكر الإنسان بما يكره على وجه النصيحة لغيره؛ لقوله: فيكيدوا لك كيداً».

ومنها: أنَّ نعمة اللَّه على العبد نعمةً على من يتعلَّق به من أهل بيته وأقاربه وأصحابه، وأنَّه ربما شملتهم وحصل لهم ما حصل له بسببه؛ كما قال يعقوبُ في

(۱) في (ب): «يحمله».
(۲) في (ب): «لقوله».

سورة يوسف (١١١)

تفسيره لرؤيا يوسف: ﴿وكَذَلَكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيَعَلَّمَكَ مَن تَأْوَيَلَ الأَحَادَيْتُ وَيُتِّمُ نعمته عليكَ وعلى آل يعقوب﴾، ولما تَمَّت النعمة على يوسف؛ حصل لآل يعقوب من العزِّ والتمكين في الأرض والسرور والغبطة ما حصل بسبب يوسف.

ومنها: أنَّ العدل مطلوبٌ في كل الأمور، لا في معاملة السلطان رعيته، ولا فيما دونه، حتى في معاملة الوالد لأولاده في المحبَّة والإيثار وغيره، وأنَّ في الإخلال بذلك يختلُ عليه الأمر وتفسُدُ الأحوال، ولهذا لما قدَّم يعقوب يوسف في المحبة وآثره على إخوته؛ جرى منهم ما جرى على أنفسهم وعلى أبيهم وأخيهم.

ومنها: الحذر من شؤم الذنوب، وأنَّ الذنب الواحد يستتبع ذنوباً متعدَّدة، ولا يتمُ لفاعله إلا بعدة جرائم؛ فإخوة يوسف لما أرادوا التفريق بينه وبين أبيه؛ احتالوا لذلك بأنواع من الحيل، وكذبوا عدة مرات، وزوَّروا على أبيهم في القميص والدَّم الذي فيه، وفي إتيانهم عشاء يبكون، ولا تستبعد أنَّه قد كَثَرَ البحث فيها في تلك المدَّة، بل لعل ذلك اتَّصل إلى أن اجتمعوا بيوسف، وكلما صار البحث؛ حصل من الإخبار بالكذب والافتراء ما حصل، وهذا شؤمُ الذنب وآثاره التابعة والسابقة واللاحقة.

ومنها: أنَّ العبرة في حال العبد بكمال النهاية لا بنقص البداية؛ فإنَّ أولاد يعقوب عليهم السلام جرى منهم ما جرى في أول الأمر مما هو أكبرُ أسباب النقص واللوم، ثم انتهى أمرُهم إلى التوبة النصوح والسماح التامِّ من يوسف ومن أبيهم والدُّعاء لهم بالمغفرة والرحمة، وإذا سَمَحَ العبد عن حقَّه؛ فالله خير الراحمين، ولهذا في أصحِّ الأقوال أنهم كانوا أنبياء؛ لقوله تعالى: ﴿وأوحَيْنا إلى إبراهيم وإسماعيلَ وإسحاق ويعقوبَ والأسباطِ»، وهم أولاد يعقوب الاثنا عشر وذرِّيَّتهم، ومما يدلُّ على ذلك أن في رؤيا يوسف أنه رآهم كواكبَ نيِّرة، والكواكب فيها النور والهداية، الذي من صفات الأنبياء؛ فإنْ لم يكونوا أنبياء؛ فإنَّهم علماء هداة.

ومنها: ما منَّ الله به على يوسف عليه الصلاة والسلام من العلم والحِلْم ومكارم الأخلاق والدَّعوة إلى الله وإلى دينه وعفوه عن إخوته الخاطئين عفواً بادَرَهم به وتمَّم ذلك بأن لا يُثَرُبَ عليهم ولا يعيِّرَهم به، ثم برّه العظيم بأبويه وإحسانه لإخوته بل لعموم الخلق.

ومنها: أن بعض الشر أهون من بعض، وارتكاب أخف الضررين أولى من ارتكاب أعظمهما؛ فإنَّ إخوة يوسف لما اتَّفقوا على قتل يوسف أو إلقائه أرضاً،



سورة يوسف (١١١)

وقال قائل منهم: ﴿لا تَقْتُلوا يوسف وألقوه في غيابةِ الجبِّ﴾؛ كان قولُه أحسنَ منهم وأخفَّ، وبسببه خفَّ عن إخوته الإثم الكبير.

ومنها: أنَّ الشيء إذا تداولته الأيدي وصار من جملة الأموال ولم يُعْلَم أنه كان على غير وجه الشرع؛ أنه لا إثم على مَنْ باشره ببيع أو شراء أو خدمةٍ أو انتفاع أو استعمال؛ فإنَّ يوسف عليه السلام باعه إخوتُه بيعاً حراماً لا يجوز، ثم ذهبتْ به السيَّارة إلى مصر، فباعوه بها، وبقي عند سيِّده غلاماً رقيقاً، وسماه الله سيداً<sup>(١)</sup>، وكان عندهم بمنزلة الغلام الرقيق المكرم.

ومنها: الحذر من الخلوة بالنساء التي يُخشى منهنَّ الفتنة، والحذر أيضاً من المحبَّة التي يُخشى ضررها؛ فإنَّ امرأة العزيز جرى منها ما جرى بسبب توحدها بيوسفَ وحبِّها الشديدِ له، الذي ما تركها حتَّى راودتْه تلك المراودة، ثم كذبت عليه، فسُجِنَ بسببها مدة طويلة.

ومنها: أنَّ الهمَّ الذي همَّ به يوسف بالمرأة ثم تركه لله مما يرقِّيه<sup>(٢)</sup> إلى الله زُلفى؛ لأنَّ الهمَّ داع من دواعي النفس الأمَّارة بالسوء، وهو طبيعة لأغلب الخَلْق، فلما قابل بينه وبينَ محبَّة الله وخشيته؛ غلبتْ محبَّة الله وخشيته داعي النفس والهوى، فكان ممن﴿خافَ مقام ربَّه ونهى النفس عن الهوى﴾، ومن السبعة الذين يُظِلُّمهم الله في ظلِّ عرشه يومَ لا ظلَّ إلَّا ظلُّه: أحدُهم: رجلٌ دعته امرأةٌ ذات منصبٍ وجمال فقال: إني أخاف الله<sup>(٣)</sup>. وإنَّما الهمُّ الذي يُلام عليه العبد الهمُّ الذي يُساكنه، ويصير عزماً ربَّما اقترن به الفعل.

ومنها: أنَّ مَنْ دَخَلَ الإيمان قلبَه، وكان مخلصاً للَّه في جميع أموره؛ فإنَّ اللَّه يدفع عنه ببرهان إيمانه وصدق إخلاصه من أنواع السوء والفحشاء وأسباب المعاصي ما هو جزاءً لإيمانه وإخلاصه؛ لقوله: ﴿وهمَّ بها لولا أن رأى برهانَ ربَّه وكذُلك لنصرِفَ عنه السوءَ والفحشاء إنَّه من عبادنا المخلصينَ»: على قراءة من قرأها بكسر اللام، ومن قرأها بالفتح؛ فإنَّه من إخلاص الله إياه، وهو متضمَّن لإخلاصه هو بنفسه، فلما أخلص عمله لله؛ أخلصَه الله، وخلَّصه من السوء والفحشاء.

**ومنها**: أنه ينبغي للعبد إذا رأى محلاً فيه فتنة وأسباب معصية أن يفرَّ منه ويهربَ

- (۱) في (ب): «شراء».
  (۲) في (ب): «يقرُّبُه».
- (٣) كما في «صحيح البخاري» (٦٦٠)، ومسلم (١٠٣١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

سورة يوسف (۱۱۱)

غاية ما يمكِنُه؛ ليتمكَّن من التخلُّص من المعصية؛ لأنَّ يوسف عليه السلام لما راودته التي هو في بيتها؛ فرَّ هارباً يطلُبُ الباب ليتخلَّص من شرِّها.

ومنها: أنَّ القرائن يُعمل بها عند الاشتباه، فلو تخاصم رجلٌ وامرأته في شيء من أواني الدار؛ فما يصلُح للرجل؛ فإنَّه للرجل، وما يصلُح للمرأة؛ فهو لها، هٰذا إذ لم يكن بيِّنة، وكذا لو تنازع نجارٌ وحدادٌ في آلة حرفتهما من غير بيِّنة، والعمل بالقافة في الأشباه والأثر من هٰذا الباب؛ فإنَّ شاهد يوسف شهد بالقرينة وحكم بها في قدَّ القميص واستدلَّ بقدٌه من دُبُره على صدق يوسف وكذبها. ومما يدلُّ على هٰذه القاعدة أنَّه استدلَّ بوجود الصُّواع في رَحْل أخيه على الحكم عليه پالسرقة من غير بيِّنةِ شهادةٍ ولا إقرار؛ فعلى هٰذا إذا وجد المسروقُ في يد السارق، خصوصاً إذا كان معروفاً بالسرقة؛ فإنَّه يحكم عليه بالسرقة، وهٰذا أبلغ من الشهادة. وكذلك وجود الرجل يتقيًّا الخمر أو وجود المرأة التي لا زوج لها ولا سيِّدَ حاملاً؛ فإنَّ يقام بذلك الحدُ ما لم يقم مانعٌ منه، ولهٰذا سمَّى الله هٰذا الحكم شاهداً، فقال: فوشهد شاهدٌ من أهلها».

ومنها: ما عليه يوسف من الجمال الظاهر والباطن؛ فإنَّ جماله الظاهر أوجب للمرأة التي هو في بيتها ما أوجب، وللنساء اللاتي جمعتْهن حين لُمنَها على ذلك أن قطَّعن أيديهنَّ وقلن: ﴿ما لهذا بشراً إن لهذا إلَّا مَلَكٌ كريمٌ﴾. وأما جماله الباطن؛ فهو العفَّة العظيمة عن المعصية مع وجود الدواعي الكثيرة لوقوعها وشهادة امرأة العزيز والنسوة بعد ذلك ببراءته، ولهذا قالت امرأة العزيز: ﴿ولقد راودتُه عن نفسه فاستَعْصَمَ»، وقالت بعد ذلك: ﴿الآنَ حَصْحَصَ الحقُّ أنا راودتُه عن نفسِهِ

ومنها: أن يوسف عليه السلام اختار السجنَ على المعصية؛ فلمكذا ينبغي للعبد إذا ابْتُلِيَ بين أمرين: إما فعل معصية، وإما عقوبة دنيويَّة: أن يختار العقوبة الدنيويَّة على مواقعة الذنب الموجب للعقوبة الشديدة في الدُّنيا والآخرة، ولهذا من علامات الإيمان أن يكره العبدُ أن يعودَ في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكرهُ أن يُلقى في النار.

ومنها: أنه ينبغي للعبد أن يلتجىء إلى الله ويَختَمِي بحماه عند وجود أسباب المعصية ويتبرَّأ من حوله وقوته؛ لقول يوسف عليه السلام: ﴿وإلَّا تَضرِف عنّي كيدَهُنَّ أصبُ إليهنَّ وأكُنْ من الجاهلين﴾.

سورة يوسف (١١١)

ومنها: أن العلم والعقل يدعوان صاحبهما إلى الخير وينهيانه عن الشرّ، وأنَّ الجهل يدعو صاحبه إلى موافقة هوى النفس وإن كان معصية ضارًا لصاحبه.

ومنها: أنَّه كما على العبد عبوديَّة للّه في الرخاء؛ فعليه عبوديَّة في الشدَّة؛ فيوسف عليه السلام لم يزلْ يدعو إلى الله، فلما دَخَلَ السجن؛ استمرَّ على ذلك ودعا الفتيين إلى التوحيد ونهاهما عن الشرك. ومن فطنته عليه السلام أنَّه لما رأى فيهما قابليَّة لدعوته حيث ظنًا فيه الظنَّ الحسن، وقالا له: ﴿إِنا نراك من المحسنينَ» وأتياه لأن يَعْبُرَ لهما رؤياهما، فرآهما متشوِّقَيْنِ لتعبيرها عنده، رأى ذلك فرصة فانتهزها، فدعاهما إلى الله تعالى قبل أن يَعْبُرَ رؤياهما؛ ليكون أنجحَ لمقصوده وأقربَ لحصول مطلوبه، وبيَّن لهما أولاً أنَّ الذي أوصله إلى الحال التي رأياه فيها من الكمال والعلم إيمانُه وتوحيدُه وتركُه مِلَّة مَنْ لا يؤمن باللّه واليوم الآخر، وهٰذا دعاءً لهما بالحال، ثم دعاهما بالمقال، وبيَّن فساد الشرك وبرهن عليه، وحقيقة التوحيد وبرهن عليه.

ومنها: أنَّه يبدأ بالأهمِّ فالأهمِّ، وأنَّه إذا سُئِلَ المفتي، وكان السائل حاجته من<sup>(1)</sup> غير سؤاله أشد؛ أنَّه ينبغي له أن يعلِّمه ما يحتاجُ إليه قبل أن يجيب سؤاله؛ فإنَّ لهذا علامةٌ على نصح المعلِّم وفطنته وحسن إرشاده وتعليمه؛ فإنَّ يوسف لما سأله الفتيان عن الرؤيا؛ قدَّم لهما قبل تعبيرها دعوتهما إلى الله وحده لا شريك له.

ومنها: أن مَنْ وقع في مكروه وشدَّة؛ لا بأس أن يستعين بمَنْ له قدرة على تخليصه أو الإخبار بحاله، وأنَّ لهذا لا يكون شكوى للمخلوق؛ فإنَّ لهذا من الأمور العاديَّة التي جرى العُرْفُ باستعانة الناس بعضهم ببعض، ولهذا قال يوسف للذي ظنَّ أنَّه ناج من الفتيين: ﴿اذْكُرْنِي عند ربِّكَ﴾.

ومنها: أنه ينبغي ويتأكَّد على المعلَّم استعمال الإخلاص التامِّ في تعليمه، وأن لا يجعل تعليمه وسيلةً لمعاوضة أحدٍ في مال أو جاه أو نفع، وأن لا يمتنع من التعليم أو لا ينصح فيه إذا لم يفعل السائلُ ما كلَّفه به المعلِّم؛ فإنَّ يوسف عليه السلام قد قال، ووصَّى أحد الفتيين أن يذكرَه عند ربَّه، فلم يذكره ونسي، فلما بدت حاجتهم إلى سؤال يوسف؛ أرسلوا ذٰلك الفتى، وجاءه سائلاً مستفتياً عن تلك الرؤيا، فلم يعنِّفه يوسف، ولا وبَّخه لتركه ذكره، بل أجابه عن سؤاله جواباً تامًا من كل وجه.

ومنها: أنه ينبغي للمسؤول أن يدلَّ السائل على أمر ينفعه مما يتعلَّق بسؤاله ويرشِدَه إلى الطريق التي ينتفع بها في دينه ودنياه؛ فإنَّ لهذا من كمال نصحه وفطنته وحسن إرشاده؛ فإنَّ يوسف عليه السلام لم يقتصِرْ على تعبير رؤيا الملك، بل دلَّهم - مع ذلك - على ما يصنعونَ في تلك السنين المخصبات من كثرة الزَّزع وكثرة جبايته.

سورة يوسف (١١١)

ومنها: أنه لا يُلام الإنسان على السعي في دفع التُّهمة عن نفسه وطلب البراءة لها، بل يُحْمَدُ على ذلك؛ كما امتنع يوسف عن الخروج من السجن حتى تتبيَّل لهم براءته بحال النسوة اللاتي قطعن أيديهنَّ.

ومنها: فضيلة العلم؛ علم الأحكام والشرع، وعلم تعبير الرؤيا، وعلم التدبير والتربية، وأنه أفضل من الصورة الظاهرة، ولو بلغت في الحسن جمال يوسف؛ فإنَّ يوسف بسبب جماله حصلت له تلك المحنة والسجن، وبسبب علمه حصل له العزُ والرِّفعة والتمكين في الأرض؛ فإنَّ كلَّ خيرٍ في الدنيا والآخرة من آثار العلم وموجباته.

ومنها: أنَّ علم التعبير من العلوم الشرعيَّة، وأنَّه يثاب الإنسان على تعلُّمه وتعليمه، وأنَّ تعبير الرؤيا داخلٌ في الفتوى؛ لقوله للفتيين: ﴿قُضِيَ الأمرُ الذي فيه تستفتيان﴾، وقال الملك: ﴿أفتوني في رؤيايَ﴾، وقال الفتى ليوسف: ﴿أفْتِنا في سبع بقراتٍ...﴾ الآيات؛ فلا يجوز الإقدام على تعبير الرؤيا من غير علم.

ومنها: أنه لا بأس أن يخبِرَ الإنسانُ عمَّا في نفسه من صفات الكمال من علم أو عمل إذا كان في ذلك مصلحةً، ولم يقصِد به العبد الرياء، وسَلِمَ من الكذب؛ لقول يوسف: ﴿اجعَلْني على خزائن الأرض إنِّي حفيظٌ عليمٌ﴾.

وكذلك لا تُذَمُّ الولاية إذا كان المتولِّي فيها يقوم بما يقدِرُ عليه من حقوق اللّه وحقوق عباده، وأنَّه لا بأس بطلبها إذا كان أعظم كفاءةً من غيره، وإنَّما الذي يُذَمُّ إذا لم يكن فيه كفايةٌ، أو كان موجوداً غيره مثله أو أعلى منه، أو لم يُرِذ بها إقامة أمر الله؛ فبهٰذه الأمور يُنهى عن طلبها والتعرُّض لها.

ومنها: أن الله واسعُ الجود والكرم، يجودُ على عبده بخير الدنيا والآخرة، وأنَّ خير الآخرة له سببان: الإيمانُ، والتقوى، وأنه خيرٌ من ثواب الدُّنيا وملكها، وأنَّ العبد ينبغي له أن يدعو نفسه، ويشوُّقَها لثواب الله، ولا يَدَعَها تحزن إذا رأت أهل الدُنيا ولذاتها وهي غير قادرة عليها، بل يسلَّيها بثواب الله الأخرويِّ وفضلِهِ العظيم؛

RINCE GHAZI TRU UR'ĂNIC THOUGH

سورة يوسف (١١١)

لقوله تعالى: ﴿ولأَجْرُ الآخرة خيرُ للذين آمنوا وكانوا يتَّقونَ﴾.

ومنها: أنَّ جباية الأرزاق إذا أريدَ بها التوسعة على الناس من غير ضررٍ يلحقهم؛ لا بأس بها؛ لأنَّ يوسف أمرهم بجباية الأرزاق والأطعمة في السنين المخصبات<sup>(۱)</sup> للاستعداد للسنين المجدبة، وأنَّ لهذا غير مناقض للتوكُّل على الله، بل يتوكَّل العبد على الله، ويعمل بالأسباب التي تنفعه في دينه ودنياه.

ومنها: حسن تدبير يوسف لمًا تولَّى خزائن الأرض حتى كَثُرَتْ عندهم الغلَّات جدًا، حتى صار أهلُ الأقطار يقصدون مصر لطلب الميرةِ منها؛ لعلمهم بوفورها فيها، وحتى أنَّه كان لا يَكِيل لأحد إلَّا مقدار الحاجة الخاصَّة، أو أقلَّ لا يزيد كلَّ قادم على كيل بعيرٍ وحملِهِ.

ومنها: مشروعيَّة الضيافة، وأنها من سنن المرسلين، وإكرام الضيف؛ لقول يوسف لإخوته: ﴿أَلا تَرَوْنَ أَنِّي أوفي الكيل وأنا خيرُ المنزِلينَ﴾.

ومنها: أنَّ سوء الظن مع وجود القرائن الدالَّة عليه غير ممنوع ولا محرَّم؛ فإنَّ يعقوب قال لأولاده بعدما امتنع من إرسال يوسف معهم حتى عالجوه أشدَّ المعالجة ثم قال لهم بعد ما أتوه وزعموا أن الذئبَ أكَلَه: ﴿بل سوَّلت لكم أنفسُكم أمراً﴾، وقال لهم في الأخ الآخر: ﴿هل آمَنُكُم عليه إلَّا كما أمِنتُكم على أخيه من قبل»، ثم لما احتبسه يوسفُ عنده، وجاء إخوتُه لأبيهم؛ قال لهم: ﴿بل سوَّلت لكم أنفسُكم أمراً﴾؛ فهم في الأخيرة وإن لم يكونوا مفرَّطين؛ فقد جرى منهم ما أوجب لأبيهم أن قال ما قال من غير إثم عليه ولا حرج.

ومنها: أن استعمال الأسباب الدافعة للعين وغيرها<sup>(٢)</sup> من المكاره أو الرافعة له بعد نزولها غير ممنوع، بل جائز، وإن كان لا يقع شيءٌ إلَّا بقضاء وقدرٍ؛ فإنَّ الأسباب أيضاً من القضاء والقدر؛ لأمر يعقوب؛ حيث قال لبنيه: ﴿يا بنيَّ لا تدخُلوا من بابٍ واحدٍ وادخلوا من أبواب متفرقة﴾.

ومنها: جواز استعمال المكايد التي يُتَوَصَّل بها إلى الحقوق، وأنَّ العلم بالطُّرق الخفية الموصلة إلى مقاصدها مما يُحمد عليه العبد، وإنَّما الممنوع التحيُّل على إسقاط واجبٍ أو فعل محرم.

ومنها: أنَّه ينبغي لمن أراد أن يوهِمَ غيره بأمرٍ لا يحبُّ أن يطَّلع عليه أن يستعملَ

(١) في (ب): «المخصبة».
 (٢) في (ب): «أو غيرها».

سورة يوسف (١١١)

المعاريض القوليَّة والفعليَّة المانعة له من الكذب؛ كما فعل يوسف حيث ألقى الصُّواع في رحل أخيه، ثم استخرجها منه موهماً أنَّه سارقٌ، وليس فيه إلا القرينة الموهمة لإخوته، وقال بعد ذلك: ﴿معاذَ اللَّه أن ناحُذَ إلَّا مَن وجدنا متاعنا عنده)، ولم يقل: مَنْ سَرَق متاعنا. وكذلك لم يقل: إنا وجدنا متاعنا عنده؛ بل أتى بكلام عامً يَصْلُح له ولغيره، وليس في ذلك محذورٌ، وإنَّما فيه إيهامٌ أنَّه سارقٌ؛ ليحصُلُ المقصود الحاضر، وأنه يبقى [عند] أخيه، وقد زال عن الأخ هٰذا الإيهام بعدما تبيَّنت الحال.

ومنها: أنَّه لا يجوز للإنسان أن يشهدَ إلَّا بما عَلِمَهُ وتحقَّقهُ [إما]<sup>(١)</sup> بمشاهدة أو خبر من يثق به، وتطمئنُ إليه النفس؛ لقولهم: ﴿وما شَهِدْنا إلا بما علمنا﴾.

ومنها: لهذه المحنة العظيمة التي امتحنَ الله بها نبيَّه وصفيَّه يعقوب عليه السلام؛ حيث قضى بالتفريق بينه وبين ابنه يوسف الذي لا يقدر على فراقه ساعةً واحدةً ويحزِنُه ذٰلك أشدَّ الحزن، فحصل التفريق بينه وبينه مدةً طويلة لا تقصر عن ثلاثين<sup>(٢)</sup> سنة، ويعقوبُ لم يفارِقِ الحزنُ قَلْبَهُ في هذه المدة، ﴿وابيضَّتْ عيناه من الحزنِ فهو كظيمٌ﴾، ثم ازداد به الأمر شدَّة حين صار الفراق بينه وبين ابنه الثاني شقيق يوسف، هذا وهو صابرٌ لأمر الله محتسبُ الأجر من الله قد وَعَدَ من نفسه الصبر الجميل، ولا شكَّ أنه وفي بما وعد به، ولا ينافي ذلك قوله: ﴿إِنَّما أَسْكو بنَّي وحزني إلى الله﴾؛ فإنَّ الشكوى إلى الله لا تُنافي الصبر، وإنَّما الذي ينافيه الشكوى إلى المخلوقين.

ومنها: أنَّ الفرج مع الكرب، وأنَّ مع العسر يسراً؛ فإنَّه لما طال الحزن على يعقوب واشتدَّ به إلى أنهى ما يكون، ثم حصل الاضطرار لآل يعقوب ومسَّهم الضرُّ؛ أذِنَ اللَّه حينتذِ بالفرج، فحصل التلاقي في أشدً الأوقات إليه حاجة واضطراراً، فتمَّ بذلك الأجر وحصل السرورُ وعُلِمَ مِن ذلك أنَّ اللَّه يبتلي أولياءه بالشدَّة والرَّخاء والعسر واليسر؛ ليمتحنَ صبرهم وشكرهم، ويزداد بذلك إيمانُهم ويقينُهم وعِرْفانُهم.

ومنها: جواز إخبار الإنسان بما يجد وما هو فيه من مرض أو فقرٍ ونحوهما على

كذا في (ب). وفي (أ): «إلا» والصواب ما أثبت.

(٢) في (ب): "خمسة عشر". وصوبها الشيخ في هامش (أ) كما هو مثبت.



سورة الرعد (١)

غير وجه التسخُط؛ لأنَّ إخوة يوسف قالوا: ﴿يا أَيُّها العزيز مسَّنا وأهلَنا الضرُّ﴾، ولم يُنْكِرُ عليهم يوسف.

ومنها: فضيلة التقوى والصبر، وأنَّ كلَّ خير في الدنيا والآخرة فمن آثار التقوى والصبر، وأنَّ عاقبة أهلهما أحسن العواقب؛ لقوله: ﴿قد منَّ اللّه علينا إنَّه من يتَّقِ ويَصْبِرْ فإنَّ اللّه لا يضيع أجر المحسنين﴾.

ومنها: أنه ينبغي لمن أنعم الله عليه بنعمةٍ بعد شدَّة وفقر وسوء حال أن يعترف بنعمة الله عليه، وأن لا يزال ذاكراً حاله الأولى؛ ليحدث لذلك شكراً كلَّما ذكرها؛ لقول يوسف عليه السلام: ﴿وقد أحسنَ بي إذ أخرَجَني من السجن وجاء بكم من البَدْوِ﴾.

ومنها: لطف الله العظيم بيوسف؛ حيث نقله في تلك الأحوال، وأوصل إليه الشدائد والمحن؛ ليوصله بها إلى أعلى الغايات ورفيع الدرجات.

ومنها: أنه ينبغي للعبد أن يتملَّق إلى الله دائماً في تثبيت إيمانه، ويُعْمِلَ الأسباب الموجبة لذلك، ويسأل الله حسنَ الخاتمة وتمام النَّعمة؛ لقول يوسف عليه الصلاة والسلام: ﴿ربِّي قد آتَيْنَني من الملك وعلَّمْتني من تأويل الأحاديث فاطر السمواتِ والأرض أنتَ وليِّي في الدُنيا والآخرة توفَّني مسلماً وألحقْني بالصَّالحين﴾. فهذا ما يسَر الله من الفوائد والعبر في هٰذه القصة المباركة، ولا بدَّ أن يظهر للمتدبِّر المتفكِّر غير ذلك؛ فنسأله تعالى علماً نافعاً وعملاً متقبَّلاً إنه جوادٌ كريمٌ.

> تم تفسير سورة يوسف وأبيه وإخوته عليهم الصلاة والسلام. والحمد لله رب العالمين.

> > \* \* \*

تفسير سورة الرعد وهي مدنية ـ وقيل مكية انســــم أللَّم الكَلَي التِصَــــم

المَرَّ تِلْكَ مَايَنتُ الْكِنَبِّ وَالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِّكَ الْحَقُّ وَلَنِكِنَ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ .
الموالة على كلَّ ما يحتاج إليه
العباد من أصول الدين وفروعه، وأن الذي أُنزِلَ إلى الرسول من ربَّه هو الحقُّ المُبين؛ لأنَّ أخباره صدق وأوامره ونواهيه عدلٌ مؤيَّدة بالأدلَّة والبراهين القاطعة؛

۸۲۰

سورة الرُّعدُ (٢)

فمن أقبل عليه وعلى علمه؛ كان من أهل العلم بالحقّ الذي يوجب لهم علمهم العمل بما أحب الله. ﴿ولكنَّ أكثر الناس [لا يؤمنون]﴾: بهذا القرآن: إمّا جهلاً وإعراضاً عنه وعدم اهتمام به، وإما عناداً وظلماً؛ فلذلك أكثر الناس غير منتفعين به؛ لعدم السبب الموجب للانتفاع.

الله الذي رَفَعَ السَّمَوَاتِ مِعَدٍ عَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْقِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ يَعْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى يَدَبِرُ اللَّمَرَ بَفَصِلُ اللَابَتِ لَعَلَكُم بِلِقَاءِ رَيَكُمْ تُوَنِنُونَ () وَهُوَ الَذِي مَدَ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوْجَعْلَ مَسْمَى يَدَبِرُ النَّمَسُ وَالْقَمَرُ كُلُ الْمَاتِ لَعَلَكُم بِلِقَاءِ رَيَكُمْ تُوَنِنُونَ () وَهُوَ الَذِي مَدَ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوَسِى وَأَنْهَ أَ وَمِن كُلِ النَّمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ آئْنَدُ يُعْشِى اللَّيْلَ النَّهَارُ إِنَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوْجَيْنِ آئْنَدُ يُعْشِى الَيْبَارُ إِنَّ الْخَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوَسِى وَأَنْهُ أَ وَمِن كُلِ النَّمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ آئْنَدُ يَعْشِى الَيْبَارُ إِنَّ الْنَابَارُ إِنَّ وَنَعْ وَنَعْتُ وَجَعْلَ وَيَها رَعْمَى اللَّذِي مَدَ فَيها ذَيْتِكُمْ فَيها رَوْجَيْنِ آئْنَدُونَ يَعْشَى الَيْبَارُ إِنَّ أَنْ وَنَعْتُ وَوَيَعْتُ وَزَرْعَ وَتَعْتُ وَوَجَعْنَ أَنْتَيْنُ لَعْتَي وَوَزَرَعُ وَنَعْ وَنَعْنُ وَجَعَلَ وَيَعْتُ اللَّهُ وَزَرَعُ وَنَعْتُونَ وَعَنْ وَنَ الْنَوْنَ وَعَمَةُ مُنَتَخُورَتُ وَجَعَنَ أَنْ الْنَابَارُ إِنَّ فَا وَنَعْ وَلُ عَنْتُ وَزَيْتُ وَعَنْتُ مِنْ الْتَعْدَى وَنَ الْقَعْرَ الْنَعْنَ وَقَعْمَ وَيَعْتُ وَيَعْتُ وَيَعْتُ وَنَ الْنَعْوَى الْنَعْرَبُ وَنَ وَيَعْتُ وَيَعْتُ وَعَنْ وَعَنْ وَعَنْ الْنَعْنَ وَيَ الْنَابَعُونَ الْتَعْوَى وَيَعْتُ وَيْ وَزَنْ عَنْ وَيَعْ وَيَعْنَ وَ وَعَلَيْ وَيَ وَيَعْتُ وَيَ وَ وَجَعَلَ وَعَالَ وَعَنْ وَا لَكَلُ وَي وَنَ الْنَعْنَ وَ وَعَلَى وَيَعْنُ وَ وَعَنْ وَيَ الْعَنْسُ وَالْعَالُ وَي وَنَ الْنَ وَعَنْ وَ وَجَعَى أَنْ الْنَعْنَ وَ وَعَنْ وَ وَنِي وَنَ وَنَوْنَ الْنَعْنَ وَ وَجَعَلَ وَعَنْ وَنِ الْنَا وَ الْنَ وَى أَنْ وَيَ الْعَالَ مُنْ الْعَاقُ وَ مَعْتَى أَنْ وَعَنْ وَيَ الْنَ وَنَ الْنُ وَي الْعَاقُ وَ وَعَنْ وَ وَعَنْ وَيَ وَنَ الْعَنْ وَ وَعَنْ وَ الْنَاقُ وَ وَعَنْ وَعَنْ وَعَانُ وَعَا وَعَنْ أَنْ وَنَ الْنَالَ مَنْ وَنَ الْعَاقِ وَ وَ وَعَنْ وَ وَعَانَ وَعَنْ وَعَنْ وَي أَن وَنَوْعَ وَا وَعَالَيْ وَي مَنْ وَيَ وَ وَعَنْ وَ وَعَنَ وَ الْعَاقُ وَنَ أَعْنُ وَ وَ وَعَنْ وَ وَعَنْ وَ وَ أُعْ وَ الْ

(٢) يخبر تعالى عن انفراده بالخلق والتدبير والعظمة والسلطان الدال على أنه وحده المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلا له، فقال: (الله الذي رفع السموت): على عظمها واتساعها بقدرته العظيمة، (ونير عَمَدِ تَرَوْنها)؛ أي: ليس لها عَمَدٌ من تحتها؛ فإنَّه لو كان لها عَمَدٌ؛ لرأيتُموها، (لام ): بعدما خلق السماوات والأرض، رستوى على العرش): العظيم، الذي هو أعلى المخلوقات، استواة يليق بجلاله ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر): لمصالح العباد ومصالح مواشيهم وانسوي على ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر): لمصالح العباد ومصالح مواشيهم، ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر): لمصالح العباد ومصالح مواشيهم ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر، (تجري): بتدبير العزيز العليم اللي ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر، (تجري): بتدبير العزيز العليم اللي وشمارهم. (كلُّ عن من الشمس والقمر، وتجري): بتدبير العزيز العليم اللي ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر، وتجري): بعدما خلق السماوات والأرض، وشمارهم. (كلُّ عن من الشمس والقمر، وتجري): بعدما خلق المسموالة مواشيهم ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر، وتجري): بعدما علي العزيز العليم اللي ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر، وتجري): بعدما معزيز العليم اللي ويناسب كماله. (وسخّر الشمس والقمر، وتجري): بعدما معزيز العليم اللي عليهم الي الدار الآخرة التي هي دار القرار؛ فعند ذلك أبدل مسمّى): يسيما فيلقيان في الدار الأرض ويبدّلها، فتكور الشمس والقمر واليعم اللي يطوي الله السماوات ويبدّلها ويُغَيِّر الأرض ويبدّلها، فتكور الشمس والقمر، ويند أبل مينور، ويرار؛ فعند ذلك أشد الحمرة، وليعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذيين. وقوله: ودربُر ينحمع الأس ينصل الآيات»: هذا العارم وليعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذيين. وقوله: ودبر الأس ينصل الآمر؛ يدبر العارم ويبدي عالم الدين كفروا أنهم كانوا كاذيين. وقوله: على العارم، وينغيور المرارمي ويرارم ويرزق، ويغني على مرير الملك؛ يدبر الأمور في العالم العلوي والسفلي، فيخلق ويرزق، ويغني على سرير الملك؛ يدبر الأمور في العالم العلوي والسفلي، فيخلق ويرزق، ويغني على سرير الملك؛ يدبر الأمور في العالم العلوي والسلولي، فيخلق ويرزق، ويغني ويفي ويفي ويقي أرمر، ويني ويني أور، أي المير، ويغي وينان ويفي أوران المور، ويغني وينان ويفي وينون ويفي ويغيل العلم وينوي، ويبغي وينو، ويغي ويأير، ويغي ويفي ويغي الغري

···· كذا في (ب). وفي ( أ ): «تجمع».

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الرعد (٣ ـ ٤)

ويفرِّجُ الكربات، وينفذُ الأقدار في أوقاتها التي سبق بها علمهُ وجرى بها قلمه، ويرسل ملائكته الكرام لتدبير ما جعلهم على تدبيره، وينزِّل الكتب الإلهية على رسله، ويبين ما يحتاجُ إليه العباد من الشرائع والأوامر والنواهي، ويفصِّلها غايةً التفصيل ببيانها وإيضاحها وتمييزها. ﴿لعلَّكم﴾: بسبب ما أخرج لكم من الآيات الأفقيَّة والآيات القرآنيَّة، ﴿بلقاء ربَّكم توقنون﴾: فإنَّ كثرة الأدلَّة وبيانها ووضوحها من أسباب حصول اليقين في جميع الأمور الإلهيَّة، خصوصاً في العقائد الكبار؛ كالبعث والنشور والإخراج من القبور.

وأيضاً؛ فقد عُلم أنَّ الله تعالى حكيمٌ؛ لا يخلُق الخلق سدىّ، ولا يتركهم عبثاً؛ فكما أنَّه أرسل رسله وأنزل كتبه لأمر العباد ونهيهم؛ فلا بدَّ أن ينقلَهم إلى دار يحلُّ فيهم جزاؤه؛ فيجازي المحسنين بأحسن الجزاء، ويجازي المسيئين بإساءتهم.

(٣) فوهو الذي مدَّ الأرضَ ؛ أي: خلقها للعباد ووسَّعها وبارك فيها ومهَّدَها للعباد وأودع فيها من مصالحهم ما أودع، فوجعل فيها رواسيَ ؛ أي: جبالاً عظاماً؛ لثلاً تميدَ بالخلق؛ فإنَّه لولا الجبال؛ لمادت بأهلها؛ لأنها على تيار ماء لا ثبوت لها ولا استقرار إلا بالجبال الرَّواسي التي جعلها الله أوتاداً لها. فو بحعل ثبوت لها ولا استقرار إلا بالجبال الرَّواسي التي جعلها الله أوتاداً لها. فو بحعل فيها رأنهاراً تسقي الآدميين وبهائمهم وحروثهم؛ فأخرج بها من الأشجار والزروع والثمار خيراً كثيراً، ولهذا قال: فومن كلَّ الثمرات جعل فيها زوجين النين ؟؛ أي: عيار ماء لا والثمار خيراً كثيراً، ولهذا قال: فومن كلَّ الثمرات جعل فيها زوجين النين؟ أي: عيوان والثمار خيراً كثيراً، ولهذا قال: فومن كلَّ الثمرات جعل فيها زوجين النين؟ أي: منافين ما يحتاج إليه العباد. فينغشي الليل النهاري: فتظلم الآفاق، فيسكن كلَّ منفين مما يحتاج إليه العباد. فينغشي الليل النهارة: في فيها من الأشجار والزروع من لي مأواه، ويستريحون من التعب والنصب في النهار، ثم إذا قضوا مآربهم من النوم؛ غشي وليهار الليلَ؛ فإذا هم مصبحون [منتشرون]<sup>(1)</sup> في مصالحهم وأعمالهم في النهار، ثم إذا قضوا مآربهم من النوم؛ غشي النهار، فومن رحمية جعل لكم الليل والنَّهار لتسكنوا فيه وليَبْبَغوا من من التعب والنصب في النهار، ثم إذا قضوا مآربهم وأعمالهم في النهار، فومن رحمية جعل لكم الليل والنَّهار لتسكنوا فيه وليَبْتُغوا من من النوم؟ في ولنهار الليلَ؛ فإذا هم مصبحون [منتشرون]<sup>(1)</sup> في مصالحهم وأعمالهم في النهار، فومن رحمية جعل لكم الليل والنَّهار لتسكنوا فيه وليَبْتُغوا من من النوم؟ فيها وينظرون فيها نظر اعتبار دائة على أن الذي خلقها ودبَّرها وصرَفها ينفرون في ذلك لآياتِ على المالل الذي يخلقها ودبَّرها وصرَفها مؤلون ينفكرون؟ في ذلك لآياتِ على أن الذي خلقها ودبَّرها وصرَفها من مؤلم من مؤلفوا والم الحيار مان الذي كلها وربي في ولمرَفها ولمومن وليها نظر اعتبار دائة على أن الذي خلقها ودبَّرها وصرَفها مؤلومي ينفكرون؟ في فيله ولا معبود سواه، وأنَه عالم الغيب والشهادة الرحمن وأله والدي ورأنه الذي ولماله الرحيم، وأنه الذي من مالي أن ماله مي ما حَليَه والرمي ما مألهما في منفي ما حملي ولما مم ما مي ما مرفي ما ما مي ما مأله الذي وما ما ما ما مي ما مألهه ما ما ما ممارم وما ما ما ميم ما مأله ما ما ما مم ما م

٤﴾ أو عن الآيات على كمال قدرتِهِ وبديع صنعته أن جعل أن يارض

فى (1): «منتشرين»، وما أثبت من (ب).

سورة الرعد (٥)

قِطَعَ متجاوراتٌ وجناتٌ ( فيها أنواع الأشجار : من الأعناب والنخل والزَزع، وغير ذلك، والنخيل التي بعضها (صنوان) ؛ أي : عدة أشجار في أصل واحد . وعنوان) : بأن كان كل شجرة على حدتها، والجميع (يُسْتى بماء واحد ) : وأرضه واحدةً . وأحدةً . وأصف طببة تنبت الكلا والعشب الكثير والأشجار والزروع، ولهذه أرض تلاصقها لا أرض طببة تنبت الكلا والعشب الكثير والأشجار والزروع، ولهذه أرض تلاصقها لا تنبتُ كلاً ولا تمسك ماءً، ولهذه تمسك الماء ولا تنبت الكلا، ولهذه تنبيتُ الزروع]<sup>(1)</sup> والأشجار ولا تنبيت الكلا، ولهذه المرة حلوةً ولهذه تنبيتُ ذلك بنه لهذا التنوع في ذاتها وطبيعتها أم ذلك تقدير العزيز الرحيم؟ فلك بنه ما يشدون ويعقلونَ ؛ أي : لقوم لهم عقول تهديهم إلى ما ينفعهم وتقودهم وأهل البلادة؛ فهم في ظلماتهم يعمَهون وفي غيّهم يتردّدون، لا يهتدون إلى ربّهم سببلاً ولا يعون له قيلاً.

وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبٌ قَوْلُتُمْ أَءِذَا كُنَّا تُزَبًّا أَءِنَا لَفِى خَلْقٍ جَدِيدٌ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَـرُوا بِرَتِيمٌ وَأُولَتِهِكَ ٱلأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِرٌ وَأُولَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ٢٠٠٠.

(٥) يحتمل أنَّ معنى قوله: ﴿وإن تَعْجَبُ›: من عظمة الله تعالى وكثرة أدلَّة التوحيد؛ فإنَّ العجب مع هذا إنكار المكذَّبين وتكذيبهم بالبعث وقولهم: ﴿أَإذَا كُنَّا تراباً أَإِنَّا لَفي خلقٍ جديدِ﴾؛ أي: هذا بعيدٌ في غاية الامتناع بزعمهم أنَّهم بعدما كانوا تراباً أن الله يُعيدهم؛ فإنَّهم من جهلهم قاسوا قدرة الخالق بقدرة المخلوق، فلما رأوا هذا ممتنعً على قدرة الخالق، ونسوا فلما رأوا هذا ممتنعاً في قدرة المخلوق، ظنُّوا أنه ممتنعٌ على قدرة الخالق، ونسوا أنَّ الله خلقهم أول مرَّة ولم يكونوا شيئاً. ويُحتمل أنَّ معنى على قدرة الخالق، ونسوا فلما رأوا هذا ممتنعاً في قدرة المخلوق، ظنُّوا أنه ممتنعٌ على قدرة الخالق، ونسوا أنَّ الله خلقهم أول مرَّة ولم يكونوا شيئاً. ويُحتمل أنَّ معناه: وإن تعجَبُ من قولهم وتكذيبهم للبعث؛ فإنَّ ذلك من العجائب؛ فإنَّ الذي تُوضَّح له الآيات ويرى منها أنَّ والحائب، ولكن ذلك من العجائب؛ فإنَّ الذي تُوضَّح له الآيات ويرى منها ألادلة القاطعة على البعث ما لا يقبل الشكَّ والريبَ ثم ينكرُ ذلك؛ فإنَّ قوله من الحائب، وأن الذي تُوضَح له الآيات ويرى منها أنَّ الله جلقهم أول مرَّة ولم يكونوا شيئاً. ويُحتمل أنَّ معناه: وإنَّ تعجَبُ من قولهم وتكذيبهم للبعث؛ فإنَّ ذلك من العجائب؛ فإنَّ الذي تُوضَّح له الآيات ويرى منها أنَّ والدة القاطعة على البعث ما لا يقبل الشكَّ والريبَ ثم ينكرُ ذلك؛ فإنَّ قوله من ومحائب، ولكن ذلك بن أولد من ألادلة القاطعة على البعث ما لا يقبل الشكَّ والريبَ ثم ينكرُ ذلك؛ فإنَّ قوله من وحدائبًه، ولكن ذلك لا يُستغرب على ﴿الذين كفروا بربهم؟: وجَحَدوا وحدائيَّته، ألاما يعائب، ولكن ذلك لا يُستغرب على ﴿الذين كفروا بربهم؟: حيم من الهدى فو ي أعجائب، ولكن ذلك لا يُستغرب على ﴿الذين كفروا بربهم؟: حيم من الهدى فو ي أعجائب، ولكن ذلك من العجائب على ألاذين كفروا بربهم؟: وجم من الهدى فوله من أومي أطبور المان فلم يؤمنوا، وعُرض عليهم من الهدى فو ي أعباقيم؟: حيث دُعُوا إلى الإيمان فلم يؤمنوا، وعُرض عليهم الهدى فلم يهتدوا، أعناقيهم؟: حيث دُعُوا إلى الإيمان فلم يؤمنوا، وعُرض عليهم الهدى فلم يهندوا، أعناقيهم؟: حيث دُعُوا إلى الإيمان فلم يؤمنوا، وعُرض عليهم الهدى فلم يهندوا، أعناقيهم ما من ما مربورا، وعُرض عليهم من الهدى فلم يهنوا، وعُرض عليهم الهدى فلم يهنوا، وعُرض عاليهم ما مرماهم ما مرمام مرما ما ما مرموا، وعُ

- (1) في (1): «الزرع». وما أثبت من (ب).
  - (٢) في (ب): «من».



سورة الرعد (٢ = ٧)

فقلِبَت قلوبهم وأفندتهم عقوبةً على أنهم لم يؤمنوا به أول مرة. ﴿وأولَنْك أصحابُ النار هم فيها خالدون﴾: لا يخرجون منها أبداً.

﴿وَيَسْنَعْجِلُوَكَ بِالسَّيِنَةِ فَبَلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمُثْلَثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ٢٠ ﴾ .

(٢) يخبر تعالى عن جهل المكذّبين لرسوله، المشركين به، الذين وُعظوا فلم يتُعظوا، وأُقيمت عليهم الأدلَّة فلم ينقادوا لها، بل جاهروا بالإنكار، واستدلُّوا بحِلُم الله الواحد القهار عنهم وعدم معاجلتهم بذنوبهم أنهم على حقَّ، وجعلوا يستعجلون الرسول بالعذاب، ويقول قائلهم: ﴿اللهمَّ إن كان هٰذا هو الحقَّ من عندِكَ فأمطِرْ علينا حجارةً من السماء أو اتتنا بعذاب أليم؟! ﴿وَ الحال أنَّه فقد عندِكَرون في حالهم ويتركون جهلهم؟! فوائل الله وأيامه في الأمم المكذبين، أفلا عندِكَرون في حالهم ويتركون جهلهم؟! فوائل الله وأيامه في الأمم المكذبين، أفلا عند من قبلهم المتُلاتَه؛ أي: وقائع الله وأيامه في الأمم المكذبين، أفلا يتفكَّرون في حالهم ويتركون جهلهم؟! فوائن ربَّك لذو مغفرة للناس على ظلمِهم؟! شريحهم خيره وإحسانه وإحسانه وبرُه وعفوه نازلاً إلى العباد، وهم لا يزال شريحهم خيره وإحسانه فإن تابوا إليه؛ فهو حبيبهم؛ لأنه يحبُ التوابين ويحبُ شريحهم خيره وإحسانه؛ فإن تابوا إليه؛ فهو حبيبهم؛ لأنَّه يحبُ التوابين ويحبُ أمتركهم خيره وإحسانه؛ فإن تابوا إليه؛ فهو حبيبهم؛ لأنه يحبُ التوابين ويحبُ شريحهم خيره وإحسانه؛ فإن تابوا إليه؛ فهو حبيبهم؛ لأنه يحبُ التوابين ويحبُ ألمتهم إلى بابه، ويجرمون فلا المتطهرين، وإن لم يتوبوا؛ فهو طبيبُهم؛ يبتليهم بالمصائب ليطهرهم من المالم يعني ويحبُ أول يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفرُ المنوب جميعاً إنه هو الحفور الرحيم». فوانَ ربَّك لشديدُ العقابِه: على من لم فول يزل مصرًا على الذيوب، قد أبى التوبة والاستغفار والالتجاء إلى العزيز الغفار؛ يزل مصرًا على الذيوب، قد أبى التوبة والاستغفار والالتجاء إلى العزيز الغفار؛ يول مصرًا على الذيوب، قد أبى التوبة والاستغفار والالتجاء إلى العزيز الغفار؛ يزل مصرًا على الذيوب، قد أبى التوبة والاستغفار والالتجاء إلى الماديون المادي يفر الموالي أبى ماد المرفورة فل أمس على فلمور؛ في أبك شديدُ العقابُ الماديور العنور الرحيم». فإنَّ أخذ، ألم شديدُ العقابُ الماديور العلى الغور؛ الغفار؛ يول مصرًا على الذيوب، قد أبى أخذ، ألم شديدُ العام ول العزيز الغفار؛ فليحذير العبادُ عقوباتِه بأهل الجراتم؛ فإنَّ أخذ، ألم شديدُ ألم مادي أله أبي المادي الغفار؛ المن مر مربي مادي العبادُ عقوباتِه أبى أخذ، ألم شدي أم ألم فليذي المول الخرائم ألم شديم أبه ألم الخفور الحرام

﴿وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن زَبِهِ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ ﴿ ﴾ .

الحرابة أي: ويقترح الكفارُ عليك من الآيات التي يُعَيِّنُونَها ويقولون: ﴿لولا أُنزِلُ عليه آيةً من ربِّه﴾، ويجعلون لهذا القول منهم عُذراً لهم في عدم الإجابة إلى الرسول، والحال أنَه منذرٌ، ليس له من الأمر شيءٌ، والله هو الذي ينزَّل الآيات، وقد أيَّده بالأدلَة البيِّنات التي لا تخفى على أولي الألباب، وبها يهتدي من قصدُه الحقُّ، وأما الكافر الذي مِنْ ظلمه وجهله يقترح على الله الآيات؛ فهذا اقتراحٌ منه الحقُّ، وأما الكافر الذي من المول منهم على الله الآيات؛ فهذا الحقول منهم على أولي الألباب، وبها يهتدي من قصدُه الحقُّ، وأما الكافر الذي من ظلمه وجهله يقترح على الله الآيات؛ فهذا اقتراحٌ منه الحقُّ، وأما الكافر الذي مِنْ ظلمه وجهله يقترح على الله الآيات؛ فهذا اقتراحٌ منه الحقُّ، وأما الكافر الذي مِنْ ظلمه وجهله يقترح على الله الآيات؛ فلهذا الذي من المولي الذي من المولي المولي المولي الله الآيات؛ منه الحقل الذي من المولي المولي الله الآيات؛ إلى المولي الذي من المولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي الذي من المولي من المولي من المولي المولي المولي المولي المولي من على أولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي من المولي المولي مولي المولي من المولي من المولي من المولي مولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي من المولي المولي المولي المولي مولي المولي المو

(۱) في (ب): «وهم لا يزال شرهم».

سورة الزعد (٨ ـ ١١)

باطلٌ وكذبٌ وافتراء<sup>(١)</sup>؛ فإنَّه لو جاءته أيُّ آية كانت؛ لم يؤمن ولم ينقد؛ لأنَّه لم يمتنع من الإيمان لـعـدم مـا يـدلُّه على صحته، وإنَّما ذٰلك لهوى نفسه واتَّباع شهوته. ﴿ولكلُ قوم هادِ﴾؛ أي: داع يدعوهم إلى الهدى من الرسل وأتباعهم، ومعهم من الأدلَّة والبراهين ما يدلُ على صحَّة ما معهم من الهدى.

الله يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ حُتْلُ أَنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَحُتُلُ شَيْءٍ عِندَمُ يَعْدَارٍ هَا عَذَبُهُ مَا تَحْمِدُ ٱلْغَبَبِ وَالشَّهَدَةِ ٱلْحَبِيرُ ٱلْمُتَحَالِ ٢ سَوَآةٌ يَنكُر مَّن أَسَرَ ٱلْقُولَ وَمَن جَهَدَارٍ هَا عَذَبُهُ عَذَهُ عَذَبُ مَعَةِبَتَ مِنْ عَذَبُ مَعَةِبَتَ مِنْ عَذَبُ عَذَبُ عَدَمُ عَمَدَ بِعَدَمُ عَذَبُ ٱلْمَتَحالِ ٢ سَوَآةٌ يَنكُر مَّن أَسَرَ ٱلْقُولَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَن هُوَ مُسْتَخْفٍ بِالَيَّلِ وَسَارِبُ بَالنَّهَارِ شَ لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدْبُهِ وَمِنْ خَلْفِهِ جَهَرَ بِهِ وَمَن هُو مُسْتَخْفٍ بِالَيَّلِ وَسَارِبُ بَالنَّهَارِ شَ لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدْبُهِ وَمِن يَعْفَظُونَهُ مِن أَمْرِ ٱللَّهِ إِنَى ٱللَهُ لَا يُعَبِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُعَبِّرُوا مَا بِأَنفُسِمَ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَهُ بِقَوْمِ مُوَا فَنَهُ مَنْ أَمْرِ اللَهِ إِنَّهُ إِن اللَهُ عَذِهِ وَالَيْنَ مَا يَعْتَمُ مَا يَعْقِرِهُ مَا اللَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ مَن أَمَر مُوَا هُ مُعَقِبَتُ مِن أَمْر اللَهُ إِنهُ إِنّهُ إِنَّى مَا يَعْتَبُهُ مَا يَعْتَمُ مُ مَعَقِبَهُ مَ أَنهُ مُن مُوَا فَعَنَهُ عَذَكُمُ مَ مَا لَهُ مَن أَمَ عَلَهُ مَن أَمَر اللهُ عَذَهُ مُعَقِيمًا مَ عَنْقَعُهُمُ مُعَقِبَنُهُ مَعْنَهُ إِنَا عَنْ إِنَهُ مُعَقِيمًا مُوا مَا عَنْهُ مَعْنَهُ مُعَقِيمًا مَن مَا مَن مَ مَعَقَدِهُ مَعْتَهُ مُعَامًا مَا عَامَ مَنْ عَامَةً مَنْ مَا مُعَامًا مُ مَا مُعَامًا مَ مُوالُونُ عَنْ مَا عَنْ مَا عَلَهُ مِن أَمْ مَن اللَهُ عَامَةُ مَن وَالِي عَامَةً مُعَةًا مَنْ مُوا مُسْتَخُونُهُ مَا مَا عَامَةً مُ إِنَّةً إِنَّا مَا مُعَتَبِهُ مُعَامًا مَا مَا مَا مَا مُنْ مَا مَا مُعَامَ مَا مُوا مُوا مُنْ مَنْ مَا مَا مُ مَا مُوا مُنَا مَا مَا مَنْ مَا مَا مُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُ مَا مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مُعَامَ مُوا مَا مَا مَا مُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَ مُ مُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُومَ مُنْ مَا مَ مَا مَا مَا مُوا مُوا مَا مَا مُوا مَا مَا مَا مُ مَا مَا مَ مَا مَا مَا مَا مَا مُ مَا مُ مَا مَا مِ مَا مَا مُ مَا مَا مَ مُ مَا مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مَا مَ مَا مَ مَا مُ مَا مَ مَا مُ مَا مُ مَا مَ مَ مُ مَا مَ مَا مَا مَ مُ مَ مَ مَا مَ م

﴿ الله يعلمُ ما تحمِلُ كلُ أنثى؟: من بني آدم وغيرهم، ﴿ وما تَغيضُ الأرحامُ؟ ﴿ اللّه يعلمُ ما تحمِلُ كلُ أنثى؟: من بني آدم وغيرهم، ﴿ وما تَغيضُ الأرحامُ؟ أي: تَنْقُصُ مما فيها، إما أن يَهْلِكَ الحمل أو يتضاءل أو يضمحلٌ، ﴿ وما تزدادُ؟: الأرحام وتكبر الأجنَّة التي فيها، ﴿ وكلُ شيء عنده بمقدارِ؟: لا يتقدَّم عليه ولا يتأخَّر ولا يزيد ولا يَنْقُص إلَّا بما تقتضيه حكمته وعلمه؛ فإنَّه ﴿عالمُ الغيب والشهادةِ الكبيرُ؟: في ذاته وأسمائه وصفاته، ﴿ المتعالِ؟: على جميع خلقه بذاتِهِ وقدرته وقهره.

(١٠) ﴿سواءٌ منكم؟: في علمه وسمعه وبصره، ﴿مَنْ أَسَرَ القول ومن جَهَرَ به ومن هُمَنْ أَسرَ القول ومن جَهَرَ به ومن هو مستخف بالليل؟؛ أي: ومن هو مستخف بالنهار؟؛ أي: داخل سربه في النهار، والسربُ هو ما يستخفي<sup>(٢)</sup> فيه الإنسان: إما جوف بيته، أو غار، أو مغارة، أو نحو ذلك.

(١١) ﴿له؟! أي: للإنسان ﴿معقباتٌ؟: من الملائكة يتعاقبون في الليل والنهار، ﴿من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله؟؛ أي: يحفظون بدنه وروحه من كلِّ مَن يريده بسوء، ويحفظون عليه أعماله، وهم ملازمون له دائماً؟ فكما أنَّ علم الله محيطٌ به؟ فالله قد أرسل هوّلاء الحفظة على العباد بحيث لا تَخْفى أحوالهم ولا أعمالهم ولا يُنسَى منها شيء. ﴿إِنَّ الله لا يغيِّر ما بقوم؟: من

(٢) في (ٻ): «ما يختفي».

في (ب): «وافتراه».



سورة الرعد (١٢ ـ ١٤)

النعمة والإحسان ورَغَدِ العيش، ﴿حتَّى يغيِّروا ما بأنفسِهم﴾: بأن ينتقلوا من الإيمان إلى الكفر، ومن الطاعة إلى المعصية، أو من شكر نعم الله إلى البطر بها، فيسلُبُهم الله عند ذلك إياها، وكذلك إذا غير العباد ما بأنفسهم من المعصية، فانتقلوا إلى طاعة الله؛ غيَّر الله عليهم ما كانوا فيه من الشقاء إلى الخير والسرور والغبطة والرحمة. ﴿وإذا أراد الله بقوم سوءاكَ؛ أي: عذاباً وشدَّة وأمراً يكرهونه؛ فإنَّ إرادته لا بدَّ أن تنفذ فيهم، فإنه ﴿لا مردَّ لهُ، ولا أحد يمنعهم منه، ﴿وما لهم من دونِهِ من والكه: يتولَّى أمورهم، فيجلب لهم المحبوبَ، ويدفع عنهم المكروة. فليَحذروا من الإقامة على ما يكره الله؛ خشية أن يحلَّ بهم من العقاب ما لا يُرَدً عن القوم المجرمين.

هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرْفَتِ خَوْدًا وَطَمَعُمَا وَيُنبِّئُ ٱلسَّحَابَ ٱلِنِّقَالَ ۞ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعْد بِحَمَدِهِ وَٱلْمَلَيَمِكُةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلضَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَمَا مَن يَشَآهُ وَهُمْ يُجُدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمَحَالِ ۞ ﴾.

(١٢) يقول تعالى: ﴿هو الذي يُريكم البرقَ خوفاً وطمعاً؟ أي: يُخاف منه الصواعق والهدم وأنواع الضَّرر على بعض الثمار ونحوها، ويُطمع في خيره ونفعه، ﴿ويُنشِىء السَّحاب الثُقَال؟: بالمطر الغزير الذي به نفعُ العباد والبلاد.

(١٣) ﴿ويسبُح الرعدُ بحمد، ( وهو الصوت الذي يُسمع من السحاب المزعج للعباد؛ فهو خاضعٌ لربَّه، مسبُح بحمد، ﴿وَ تَسبُّح ﴿الملائكةُ من خِيفَتِهُ ؛ أي: خُشَّعاً لربهم خائفين من سطوتِهِ، ﴿ويرسل الصواعقَ) : وهي هٰذه النار التي تخرج من السحاب. ﴿فيصيبُ بها مَن يشاءُ : من عباده بحسب ما شاءه وأراده. ﴿وهو شديدُ المحالُه ؛ أي : شديد الحَوْل والقوَّة ؛ فلا يريد شيئاً إلَّا فعله، ولا يتعاصى عليه شيءٌ، ولا يفوتُه هاربٌ. فإذا كان هو وحده الذي يسوق للعباد الأمطار والسحب التي فيها مادة أرزاقهم، وهو الذي يدبُّر الأمور وتخضع له المخلوقاتُ العظام التي يُخاف منها وتزعِجُ العباد، وهو شديد القوة ؛ فهو الذي يستحقُ أن يُعْبَدَ وحده لا شريك له، ولهذا قال:

﴿ لَمُ دَعَوْةُ لَمُعَنَّ وَٱلَذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِنَى، إِلَا كَبَسِطِ كَتَبَهِ إِلَى ٱلْمَاءِ لِبَلْغَ هَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِنِهِدٍ وَمَا دُعَامُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَا فِي ضَلَالِ ﴿ ﴾ .

وإخلاص دعاء العبادة ودعاء المسألة له تعالى؛ أي: هو الذي ينبغي أن يُصرف له الدعاء والخوف والرجاء والحبُّ والرغبة والرهبة والإنابة؛ لأنَّ ألوهيَّته هي الحقَّ، وألوهيَّة غيره باطلة. فَ﴿الذينَ يدعونَ من دونه ﴾: من الأوثان والأنداد التي جعلوها شركاء لله، ﴿لا يستجيبون لهم ﴾؛ أي: لمن يَدْعوها ويعبُدها بشيء قليل ولا كثير، لا من أمور الدُّنيا ولا من أمور الآخرة. ﴿إِلَّا كباسط كقَّيه إلى الماء ﴾: الذي لا تناله كفَّاه لبعدِه؛ ﴿ليبلغَ ﴾: ببسط كفَّيه إلى الماء ﴿قاه ﴾؛ فإنَّه عطشان، ومن شدَّة الكفار الذين يدعون معه آلهة لا يستجيبون لهم بشيء وصولها إليه؛ فلا يصلُ إليه؛ كذلك الكفار الذين يدعون معه آلهة لا يستجيبون لهم بشيء ولا ينفعونهم في أشدُ الأوقات واليهم حاجة؛ لأنَّهم فقراء؛ كما أنَّ من دعوهم فقراء ﴿لا يملكون مثقال ذرَّة في السموات ولا في الأرض وما لهم فيهما من شِرَك وما له منهم من ظهير ﴾، ﴿وما دعاءُ الكافرين إلا في ضلال ﴾: لبطلان ما يَدْعون من دون الله، فبطلت عبادتُهم ودعاؤهم؛ لأنَّ الوسيلة تَبْطُلُ ببطلان غايتها، ولما كان اللهُ تعالى هو الملك الحق المبين؛ كانت عبادتُه حقًا متَّصلة النفع بصاحبها في الديا ولما كان الله تعالى هو الملك الحق

سورة الرعد (١٥)

وتشبيه دعاء الكافرين لغير الله بالذي يبسط كفَّيه إلى الماء ليبلغ فاه من أحسن الأمثلة؛ فإنَّ ذلك تشبيه بأمر مُحال؛ فكما أن لهذا محالٌ؛ فالمشبَّه به محالٌ، والتعليق على المحال من أبلغ ما يكون في نفي الشيء؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الذين كفروا وكذَّبوا بآياتنا لا تُفَتَّحُ لهم أبوابُ السماء ولا يدخلونَ الجنَّةَ حتى يَلِجَ الجَمَلُ في سَمَّ الخِياط﴾.

﴿وَيَقْتِهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَظِنَلْهُم بِٱلْمُدُوِّ وَٱلْآصالِ ٢ ٢

(١٩) أي: جميع ما احتوت عليه السماوات والأرض كلُّها خاضعة لربُّها، تسجد له ﴿طوعاً وكرهاَ؟ فالطَّوْع لمن يأتي بالسجود والخضوع اختياراً كالمؤمنين، والكَرْهُ لمن يستكبر عن عبادة ربُه، وحالُه وفطرتُه تكذَّبه في ذلك. ﴿وظلالُهم بالغُدُو والآصال؟؛ أي: ويسجد له ظلال المخلوقات أوَّلَ النهار وآخره، وسجودُ كلَّ شيء بحسب حاله؛ كما قال تعالى: ﴿وإن مِن شيء إلَّا يسبُّح بحمدِهِ ولكن لا تفقهونَ تسبيحَهم؟؛ فإذا كانت المخلوقات كلُّها تسجد لربُّها طوعاً وكرهاً؛ كان هو الإله حقًا، المعبود المحمود حقًا، وإلهٰيَّة غيره باطلة، ولهٰذا ذكر بطلانها وبرهن عليه بقوله:

﴿قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ قُلِ ٱنَّهُ قُلْ أَفَأَنَّخَذَتُم مِن دُونِهِ أَوْلِيَآه لَا يتليكُونَ لِأَنفُسِهِم نَفَعًا وَلَا ضَرًّا



سورة الرعد (١٦ ـ ١٧)

قُلْ هَلْ يَسْنَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمَّ هَلَ نَسْنَوِى ٱلظُّلُمَنَتُ وَالنُّوَرُ أَمَّ جَعَلُوا لِلَهِ شُرَكَآهَ خَلَقُوا كَخَلَقِهِ. نَنَشَبَهَ الْمَلَقُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللَهُ خَلِقُ كُلِ شَىْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّنُرُ ٢

(١٦) أي: قل لهؤلاء المشركين به أوثاناً وأنداداً؛ يحبُّونها كما يحبُّون الله، ويبذُلون لها أنواع التقرُّبات والعبادات: أفتاهت عقولكم حتى اتَّخذتم من دونه أولياء تتولُّوْنهم بالعبادة وليسوا بأهل لذلك؛ فإنَّهم ﴿لا يملِكون لأنفسهم نفعاً ولا ضَرًا﴾، وتتركون ولاية من هو كامل الأسماء والصفات، المالك للأحياء والأموات، الذي بيده الحَلْق والتدبير والنفع والضُرُّ؛ فما تستوي عبادة الله وحده وعبادة المشركين به، كما لا يستوي الأعمى والبصير، وكما لا ﴿تستوي الظلماتُ والنور﴾: فإن كان عندهم شكَّ واشتباة وجعلوا له شركاء، زعموا أنَّهم خلقوا كخَلْقه، وفعلوا كفعله؛ به، كما لا يستوي الأعمى والبصير، وكما لا ﴿تستوي الظلماتُ والنور﴾: فإن كان فازِلْ عنهم هذا الاشتباه واللبس بالبرهان الدالً على تَوَحُدِ الإله بالوحدانيَّة، فقل لهم: اللهُ خالقُ كلِّ شيء؛ فإنه من المحال أن يَخْلُقَ شيء من الأشياء نفسَه، ومن علمها أيضاً أن يوجدَ مِن دون خالق، فتعيَّن أنَّ ليها إلها خالقاً لا شريك له في خلقه؛ لأنه الواحدُ القهارُ؛ فإنَّه لا توجد الوحدة والقهر إلَّا لله وحده، على ينتهي خلقه ولانه الوحد القهار؛ فإنه من المحال أن يَخلُق شيء من الأشياء نفسَه، ومن المحال أيضاً أن يوجدَ مِن دون خالق، فتعيَّن أنَّ ليها إلها خالقاً لا شريك له في خلقه؛ لأنه الواحدُ القهارُ؛ فإنَّه لا توجد الوحدة والقهر إلَّا لله وحده؛ فالمخلوقات المحال أيضاً أن يوجدَ مِن دون خالق، فتعيَّن أنَّ ليها إلها خالقاً لا شريك له في خلقه؛ لمنه الواحد القهارُ؛ فالقهر والتوحيد متلازمان متعينان لله وحده، فتبينَ بالدليل كلُ مخلوق فوقه مخلوق يقهره، ثم فوق ذلك القاهر قاهرَ أعلى منه، حتى ينتهي القهر للواحد القهار؛ فالقهر والتوحيد متلازمان متعينان لله وحده، فتبينَ بالدليل العقلي الواحد القهار فالقهر والتوحيد متلازمان متعينان لله وحده، فتبين بالدليل كانت عبادته باطلة.

﴿ أَنذَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّبَلُ زَبَدًا تَرَابِيكُ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآة حِلْيَةٍ أَوْ مَنَيْعٍ زَيَدٌ مِنْلَةُ كَنَائِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلُ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَبَذَهَبُ جُفَكَٓةً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ ٢

(١٧﴾ شبَّه تعالى الهدى الذي أنزل<sup>(١)</sup> على رسوله لحياة القلوب والأرواح بالماء الذي أنزله لحياة الأشباح. وشبَّه ما في الهدى من النفع العام الكثير الذي يضطرُّ إليه العباد بما في المطر من النفع العامُ الضروريِّ. وشبَّه القلوب الحاملة للهدى وتفاوتها بالأودية التي تسيل فيها السيول؛ فَوَادٍ كبيرٌ يَسَعُ ماءً كثيراً كقلبِ كبيرٍ يسعُ علماً كثيراً، ووادٍ صغيرٌ يأخذ ماءً قليلاً كقلبِ صغيرٍ يسعُ علماً

في (ب): «أنزله».

سورة الرعد (١٨) \_

قليلاً... ولهكذا. وشبَّه ما يكون في القلوب من الشهوات والشُّبهات عند وصول الحقَّ إليها بالزَّبد الذي يعلو الماءَ ويعلو ما يوقَدُ عليه النار من الحلية التي يُراد تخليصُها وسبكها، وأنها لا تزال فوق الماء طافيةَ مكدِّرةَ له حتى تذهب وتضمحلَّ، ويبقى ما ينفع الناس من الماء الصافي والحلية الخالصة، كذلك الشبهاتُ والشَّهوات لا يزال القلب يكرهها ويجاهدها بالبراهين الصادقة والإرادات الجازمة حتى تذهب وتضمحلً ويبقى القلبُ خالصاً صافياً ليس فيه إلَّا ما ينفعُ الناس من العلم بالحقّ وإيثاره والرغبة فيه؛ فالباطل يذهبُ ويَمْحَقُهُ الحقُّ؛ ﴿إِنَّ الباطل كان زهوقاً»، وقال هنا: ﴿كَذَلِكَ يَضَرِبُ الله الأمثالَ»: ليتَّضح الحقُّ من الباطل والهدى من الضلال.

﴿لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسَيَّىٰ وَالَّذِيبَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَمُ لَوْ أَتَ لَهُم مَّا فِ آلأَرْضِ جَمِيعًا وَمِنْلَهُ مَعَهُ لَافَتَدَوْا بِهِءْ أَوْلَبَهِكَ لَمُمْ سُوَهُ ٱلْحِسَابِ وَمَاْوَنِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئِسَ آلِهَادُ ٢

١٨﴾ لما بيَّن تعالى الحقَّ من الباطل؛ ذَكَرَ أَنَّ الناس على قسمين: مستجيباً لربِّه فذكر ثوابه، وغير مستجيب فذكر عقابه، فقال: ﴿للَّذِينَ استجابُوا لربِّهم، ؛ أي: انقادت قلوبُهم للعلم والإيمان، وجوارحُهم للأمر والنهي، وصاروا موافقين لربِّهم فيما يريده منهم؛ فلهم ﴿الحسنى﴾؛ أي: الحالة الحسنة والثواب الحسن؛ فلهم من الصفات أجلُّها، ومن المناقب أفضلُها، ومن الثواب العاجل والآجل ما لا عينُ رأت ولا أذنَّ سمعت ولا خطر على قلب بشر. ﴿وَالَّذِينَ لَم يُسْتَجْيَبُوا لَهُ﴾: بعدما ضَرَبَ لهم الأمثال وبيَّن لهم الحقَّ لهم الحالةُ غير الحسنة. فَ﴿لُو أَنَّ لَهُم مَا في الأرض جميعاً، من ذهب وفضةٍ وغيرهما، ﴿ومثله معه لافتَدَوْا به، عن عذاب يوم القيامة؛ ما تُقُبِّلُ منهم. وأنَّى لهم ذٰلك؟! ﴿أُولَئُكَ لَهُم سوء الحسابَ﴾: رهو الحساب الذي يأتي على كلِّ ما أسلفوه من عمل سيى، وما ضيعوه من حقوق الله وحقوق عباده، قد كُتِبَ ذٰلك وسُطِرَ عليهم: ﴿وقالوا يا وَيْلَتَنا مالٍ هٰذا الكتاب لا يغادِرُ صغيرةً ولا كبيرةً إلا أحصاها ووَجَدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلمُ ربُّك أَحداً». ﴿وَلَهُ بعد هذا الحساب السيىء، ﴿مأواهم جهنَّمَ»: الجامعة لكلُّ عذاب من الجوع الشديد والعطش الوجيع والنار الحامية والزقُّوم والزمهرير والضَّريع، وجميع ما ذكره الله من أصناف العذاب. ﴿وبنس المهادُكُ؛ أي: المَقَرُّ والمسكن مسكنهم.

أَنْنَ يَعْلَرُ أَنْنَا أَنِنَ إِلَيْكَ مِن زَيْكَ ٱلْحَقُ كَمَنْ هُوَ أَحْنَ إِنَّا يَنَذَكُرُ أُزْلُوا الأَثِبَ (إ) الَّذِينَ يُوفُونَ

سورة الرعد (١٩ ـ ٢١)

بِمَهْدِ اللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْبِينَانَ ۞ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَوْتَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوَّهَ المِسَابِ ۞ وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتِغَاةَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوَةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً وَيَدَرُونَ بِلِمُسَنَةِ السَّبِيَّةَ أُوْلَبِتِكَ لَهُمْ عُفْهَى الدَّارِ ۞ جَنَّتُ عَدْنِ بَنْخُلُوْمَا وَمَن صَلَحَ مِنْ وَالْمَلَتِيكَةُ بَدَخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ۞ سَلَمُ عَلَيْكُمْ عِلَيْكُمْ بِعَا صَبَرْتُمْ فَيْعَم

(١٩ \_ ٢٠٢) يقول تعالى: مفرقاً بين أهل العلم والعمل وبين ضدَّهم: ﴿ أَنَمَن يعلَمُ أَنَّما أَنزِلَ إليك من ربِّك الحقَّ؟: ففهم ذلك وعمل به. ﴿ كَمَن هو أعمى؟: لا يعلم الحقَّ ولا يعمل به؛ فبينهما من الفرق كما بين السماء والأرض؛ فحقيق بالعبد أن يتذكَّر ويتفكَّر، أيُّ الفريقين أحسن حالاً وخير مآلاً، فيؤثر طريقها، ويسلك خلف فريقها، ولكن ما كلُ أحد يتذكَّر ما ينفعه ويضره. ﴿ إِنَّما يتذكَر ويتفكَّر، أيُّ الفريقين أحسن حالاً وخير مآلاً، فيؤثر طريقها، ويسلك خلف فريقها، ولكن ما كلُ أحد يتذكَّر ما ينفعه ويضره. ﴿ إِنَّما يتذكَر ويتفكَّر، أيُّ الفريقين أحسن حالاً وخير مآلاً، فيؤثر طريقها، ويسلك خلف فريقها، ولكن ما كلُ أحد يتذكَّر ما ينفعه ويضره. ﴿ إِنَّما يتذكَر وصفوة بني آدم. فإن سألتَ عن وصفِهم؛ فلا تجد أحسن من وصف الذي لهم وصفوة بني آدم. فإن سألتَ عن وصفِهم؛ فلا تجد أحسن من وصف الله لهم وصفوة بني آدم. فإن سألتَ عن وصفِهم؛ فلا تجد أحسن من وصف الله لهم بقوله: ﴿ الذين يُوفونَ بعهدِ اللهِ؟: الذي عَهِدَهُ إليهم والذي عاهدهم عليه من وصفون بقوله: ومن ما لكَ أحد ينفَى أوليها من التنمي من وصف الله لهم وصفوة بني آدم. فإن سألتَ عن وصفِهم؛ فلا تجد أحسن من وصف الله لهم بقوله: ﴿ الذين يُوفونَ بعهدِ اللهِ؟: الذي عَهِدَهُ إليهم والذي عاهدهم عليه من وصفون بقوله: فولها: يقوله: فإلذي يوفونَ بعهدِ اللهِ؟: الذي عَهِدَهُ إليهم والذي عاهدهم عليه من وصف الله لهم بقوله: فولها: يوفونَ بعهدِ اللهِ؟: الذي عَهِدَهُ إليهم والذي عاهدهم عليه من وصف الله القيام بحقوقه كاملة موفرة؛ فالوفاء بها توفيتها حقًها من التتميم لها والنصح فيها، ومن تمام الوفاء بها أنَّهم ﴿لا ينقُضون الميثاقَ؟؛ أي: العهد الذي عاهدوا الله عليهُ أَنْ ما مادخل في ذلك جميع المواثيق والعهود والأيمان والذيور التي يعقِدُها عليها، من من أولي الألباب الذين لهم الثواب العظيم إلى الم العام والنه والمُور التي يعقِدُها وعد ما الهمان والنُذور التي يعقِدُها وعده اله يعفها وبخسها والندور التي يعقِدُها عليه من ما مادان، فدخل في ذلك جميع المواثيق والعهود والأيمان والنُّه الما والمُون العبد من أولي الألباب الذين لهم الثواب العظيم إلا بأدائها كاملة وعدم نقضها وبخسها.

(٢١﴾ ﴿والذين يصلونَ ما أمرَ اللهُ به أن يوصَلَ»: ولهذا عامَّ في كلُ ما أمر الله بوصله من الإيمان به وبرسوله ومحبَّته ومحبَّة رسوله والانقياد لعبادته وحده لا شريك له ولطاعة رسوله، ويصلون آباءهم وأمهاتهم ببرُهم بالقول والفعل وعدم عقوقهم، ويصلون الأقارب والأرحام بالإحسان إليهم قولاً وفعلاً، ويصلون ما بينَهم عقوقهم، ويصلون الأقارب والأرحام بالإحسان إليهم قولاً وفعلاً، ويصلون ما بينَهم وبين الأزواج والأصحاب والمماليك بأداء حقَّهم كاملاً موفَراً من الحقوق الدينيَّة وبين الأزواج والأصحاب والمماليك بأداء حقيهم كاملاً موفَراً من الحقوق الدينيَّة والدنيويَّة. والديب الذي يجعل العبد واصلاً ما أمر الله به أن يوصَلَ خشية الله والديويَّة موفَراً من الحقوق الدينيَّة والدنيويَّة. والسبب الذي يجعل العبد واصلاً ما أمر الله به أن يوصَلَ خشية الله وخوفُ يوم الحساب، ولهذا قال: ﴿ويَخْشَوْنَ ربَّهم؟ أي أي يحافونه، فيمنعهم خوفُهم منه ومن القدوم عليه يوم الحساب أن يتجرَّؤوا على ما يوصَلَ خشية الله

في (ب): «عاهدوا عليه الله».

<sup>F</sup> سورة الرعد (۲۲ ـ ۲۲)

في شيء ممَّا أمر الله به؛ خوفاً من العقاب ورجاءً للثواب.

٤٢٢ ﴿ والذين صبروا؟: على المأمورات بالامتثال، وعن المنهيًات بالانكفاف عنها والبعد منها، وعلى أقدار الله المؤلمة بعدم تسخُطها، ولكن بشرط أن يكون ذلك الصبر ﴿ ابتغاءَ وجه ربُّهم؟: لا لغير ذلك من المقاصد والأغراض الفاسدة؛ ذلك الصبر ﴿ ابتغاءَ وجه ربُّهم؟: لا لغير ذلك من المقاصد والأغراض الفاسدة؛ فإنَّ هذا الصبر النافع، الذي يُحبِّسُ به العبد نفسه طلباً لمرضاة ربَّه ورجاء للقرب منه والحظوة بثوابه، وهو الصبر الذي من خصائص أهل الإيمان، وأما الصبر فإنَّ هذا الصبر النافع، الذي يُحبِّسُ به العبد نفسه طلباً لمرضاة ربَّه ورجاء للقرب منه والحظوة بثوابه، وهو الصبر الذي من خصائص أهل الإيمان، وأما الصبر والكفر؛ فلما المشترك الذي غايتُه التجلُّد ومنتهاه الفخر؛ فهذا يصدُر من البَرَ والفاجر والمؤمن والكافر؛ فليس هو الممدوح على الحقيقة. ﴿ وأقاموا الصَّلاة؟: بأركانها وشروطها المشترك الذي غايتُه التجلُّد ومنتهاه الفخر؛ فهذا يصدرُ من البَرَ والفاجر والمؤمن والكافر؛ فليس هو الممدوح على الحقيقة. ﴿ وأقاموا الصَلاة؟: بأركانها وشروطها المشترك الذي عايتُه التعلُّد ومنتهاه الفخر؛ فهذا يصدرُ من البَرَ والفاجر والمؤمن والكافر؛ فلما مرزقناهم مرًا وعلانية؟: دخل في ذلك والكافر؛ فليس هو الممدوح على الحقيقة. ﴿ وأقاموا الصَلاة؟: بأركانها وشروطها المنفقات الهستحبَّة، وأنهم ينفقون حيث ومكم النفقات الواجبة كالزكوات والكفارات والنفقات (<sup>11</sup>) المستحبَّة، وأنهم ينفقون حيث النفقات الواجبة كالزكوات والكفارات والنفقات (<sup>11</sup>) المستحبَّة، وأنهم ينفقون من أساء النفقات الابه، فيعطون من أماء يقبهم بقول أو فعل؛ لم يقابلوه بفعله، بل قابلوه بالإحسان إليه، ويحسِنون إلى مَن أساء اليهم، ويعفون عمَّن ظلَمهم، ويصلون من قَطَعهم، ويحسنون إلى مَن أساء الذين وصِفَتْ صفاتهم الجليلة ومناقبهم الجميلة؛ ﴿لهم عُقبى الدارك.

(٢٢ - ٢٤) فسَّرها بقوله: ﴿جناتُ عدنِ﴾؛ أي: إقامةٍ لا يزولون عنها ولا يبغون عنها حِوَلاً؛ لأنَّهم لا يرون فوقها غايةً؛ لما اشتملت عليه من النعيم والسرور، الذي تنتهي إليه المطالب والغايات، ومن تمام نعيمهم وقرَّة أعينهم أنَّهم ﴿يدخُلونها وَمَن صَلَحَ من آبائهم وأزواجهم وذرِّيَّاتهم): من الذكور والإنات وأزواجهم؛ أي الخطراء والأشباه والأصحاب وأزواجهم، أو الخروجة، وكذلك النظراء والأشباه والأصحاب والأحباب؛ فإنَّهم من أزواجهم وذرَيَّاتهم، والأشباه والأصحاب وأزواجهم، أي اي الخليم من كلُّ وأزواجهم، أي أي الخليم من أبائهم وأزواجهم وذريًاتهم): من الذكور والإناث وأزواجهم، أي أي الخروجة، وكذلك النظراء والأشباه والأصحاب والأحباب؛ فإنَّهم من أزواجهم وذريًاتهم، ويقولون: ﴿سلامٌ عليكم؟؛ أي حلَّ عليكم البلامة وكرامة الله لهم، ويقولون: ﴿سلامٌ عليكم؟؛ أي حلَت عليكم السلامة والتحيَّة من الله وحَصَلَت لكم، وذلك متضمُن لزوال كلُ مكره عليكم؟؛ أي المروم إلى مكروه عليكم؟؛ أي الما عليكم؟؛ أي الله وحصلت لكم، وذلك متضمُن لزوال كلٌ مكره؟ ومسلامٌ عليكم؟؛ أي الما عليكم؟؛ أي الما عليكم؟؛ أي الما عنهم عليكم؟؛ أي الما عنهم عليكم؟؛ أي الما عنه، وذلك متضمُن لزوال كلٌ مكره؟

(1) في النسختين: «والنفقات» مكررة مرتين.

سورة الرعد (٢٥ ـ ٢٧)

ولعلها تحظى بهٰذه الدار التي هي مُنْيَةُ النفوسِ وسرورُ الأرواحِ الجامعة لجميع اللَّذَات والأفراح؛ فلمِثْلها فليعمل العاملون، وفيها فليتنافس المتنافسون.

﴿وَٱلَذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعَدِ مِينَنْقِهِ، وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلأَرْضِ أُوْلَتِهِكَ لَهُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوَءُ ٱلدَّارِ ٢

(٢٥) لما ذكر حال أهل الجنة؛ ذكر أنَّ أهل النار بعكس ما وصفهم به، فقال عنهم: ﴿والذين ينقُضون عهد الله من بعد ميثاقِهِ»؛ أي : من بعدما أكَّده عليهم على أيدي رسله وغلَّظ عليهم، فلم يقابلوه بالانقياد والتسليم، بل قابلوه بالإعراض والنقض. ﴿ويقطَعون ما أمر الله به أن يوصَلَ» : فلم يَصلوا ما بينهم وبين ربَّهم والنقض. ﴿ويقطَعون ما أمر الله به أن يوصَلَ» : فلم يَصلوا ما بينهم وبين ربَّهم والنقض. ﴿ويقطَعون ما أمر الله به أن يوصَلَ» : فلم يَصلوا ما بينهم وبين ربَّهم والنقض. ﴿ويقطَعون ما أمر الله به أن يوصَلَ» : فلم يَصلوا ما بينهم وبين ربَّهم والنقض. أو يقطعون ما أمر الله به أن يوصَلَ» : فلم يَصلوا ما بينهم وبين ربَّهم والنقض. أو يقطعون ما أمر الله به أن يوصَلَ» : فلم يَصلوا ما بينهم وبين ربَّهم والنقض. إلا يمان المالح، ولا وصلوا الأرحام، ولا أدًوا الحقوق، بل أفسدوا في الأرض بالكفر والمعاصي والصد عن سبيل الله وابتغائها عوجاً. ﴿أولتُك لهم الله به أن يومَلَ» : أي وابتغائها عوجاً. ﴿أولتُك لهم المالخ، أو الله به أن وعباده الموابية وابتغائها عوجاً. ﴿أولتُك لهم الموابي الكفر والمعاصي والصد عن سبيل الله وابتغائها عوجاً. ﴿أولتُك لهم وهي العن أي المائين في من الله وابتغائها عوجاً. ﴿أولتُك لهم وهي العد أي أو من الله وملائكته وعباده المؤمنين. أو لهم سوء الدار» : وهي الجحيم بما فيها من الله والتسليم الله وابتغائها عوجاً. ﴿أولتُك لهم وهي الجحيم بما فيها من الله واله ألم من الله وملائكته وعباده المؤمنين. أو يولهم موء الدار» : وهي الجحيم بما فيها من العذاب الأليم .

﴿ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُوا بِٱلْحَبَوَةِ ٱلدُّنَّيَا وَمَا ٱلْحَيَوَةُ ٱلثَّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنعٌ ٢

﴿٢٦﴾ أي: هو وحده يوسِّع الرزق ويبسُطُه على من يشاء ويَقْدِره ويضيِّقه على من يشاء ويَقْدِره ويضيِّقه على من يشاء. ﴿وفرحوا﴾؛ أي: الكفار ﴿بالحياة الدنيا﴾: فرحاً أوجب لهم أن يطمئنُوا بها ويغفلوا عن الآخرة، وذلك لنقصان عقولهم. ﴿وما الحياة الدُّنيا في الآخرة إلَّا متاعَ﴾؛ أي: شيء حقير يُتَمَتَّع به قليلاً ويفارق أهله وأصحابه ويُعقِبُهم وَيلاً طويلاً.

﴿وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَيِّقِهِ قُلْ إِنَّ اللَهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ۞ ٱلَذِينَ ءَامَنُوْا وَتَطْـمَيْنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِنِكْرِ ٱللَّهِ تَطْـمَيِنُ ٱلَذِينِ ءَامَنُوا وَعَـبِلُوا الصَّلِحَتِ طُوبَ لَهُمْر وَحُسْنُ مَتَابِ ۞ ﴾.

(٢٧) يخبر تعالى أنَّ الذين كفروا بآيات الله يتعنَّتون على رسول الله ويقترحون ويقولون: ﴿لولا أنزلَ عليه آيةٌ من ربِّه؟: وبزعمهم أنها لو جاءت لآمنوا، فأجابهم الله بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ الله يُضِلُ مَن يشاء ويهدي إليه من أنابَ؟؛ أي: طلب رضوانه، فليست الهداية والضلال بأيديهم حتى يجعلوا ذلك متوقفاً على الآيات، ومع ذلك؛ فهم كاذبون فرلو أننا نزَّلنا إليهم الملائكة وكلَّمهم الموتى وحَشَرْنا عليهم كُلُك عليه الموتى ويقترحون الله يقوله: ﴿قُلْ إِنَّ الله يُضِلُ مَن يشاء ويهدي إليه من أنابَ؟؛ أي: طلب رضوانه، فليست الهداية والضلال بأيديهم حتى يجعلوا ذلك متوقفاً على الآيات، ومع ذلك؛ فهم كاذبون فر أو أننا نزَّلنا إليهم الملائكة وكلَّمهم الموتى وحَشَرْنا عليهم كُلُ شيء قُبُلاً ما كانوا لِيُؤمنوا إلا أن يشاء الله ولكنَّ أكثرهم يجهلونَ؟.



ولا يلزمُ أن يأتي الرسولُ بالآية التي يعيَّنونها ويقترحونها، بل إذا جاءهم بآيةٍ تبيئُ ما جاء به من الحقِّ؛ كفى ذلك وحصل المقصودُ وكان أنفع لهم من طلبهم الآيات التي يعيِّنونها؛ فإنَّها لو جاءتهم طِبْقَ ما اقترحوا، فلم يؤمنوا بها؛ لعاجلهم العذاب.

سورة الرغد (٢٨ ـ ٢٩)

(٢٨) ثم ذكر تعالى علامة المؤمنين، فقال: ﴿الذين آمنوا وتطمئنَ قلوبُهم بذكر الله؟؛ أي: يزول قلقها واضطرابها، وتحضُرُها أفراحها ولذَّاتها. ﴿ألا بذكر الله تطمئنَ القلوب؟؛ أي: حقيق بها وحريَّ أن لا تطمئنَ لشيء سوى ذكره؛ فإنَّه لا شيء ألذُ للقلوب ولا أشهى ولا أحلى من محبة خالقها والأنس به ومعرفته، وعلى قَدْر معرفتها بالله ومحبَّتها له يكون ذِكْرُها له، هٰذا على القول بأنَّ ذكرَ الله ذِكْرُ العبد لربَّه من تسبيح وتهليل وتكبير وغير ذلك، وقيل: إن المراد بذِكْر الله تغرفُ معاني أنزله ذكرى للمؤمنين؛ فعلى هٰذا معنى طمأنينة القلب بذكر الله أنها حين والبراهين، وبذلك تطمئنُ القلوب؟ فعلى هٰذا معنى طمأنينة القلب بذكر الله أنها حين يَعْرِفُ معاني القرآن وأحكامه تطمئنُ لها؛ فإنَّها تدل على الحقِّ المبين المؤيد بالأدلة والبراهين، وبذلك تطمئنُ القلوب؟ فإنها لا تطمئنُ إلا باليقين والعلم، وذلك في يتعرفُ معاني القرآن وأحكامه تطمئنُ لها؛ فإنَّها تدل على الحقِّ المبين المؤيد بالأدلة والبراهين، وبذلك تطمئنُ القلوب؟ فإنها لا تطمئنُ إلا باليقين والعلم، فؤلك في كتاب الله مضمونٌ على أتمُ الوجوه وأكملها، وأما ما سواه من الكتب التي لا ترجعُ إليه؟ فلا تطمئنُ بها، بل لا تزال قلقةً من تعارض الأدلَة وتضادً الأحكام، فولو كان من عندِ غير الله لَوَجدوا فيه اختلافاً كثيراً»، وهٰذا إنما يعرفه من خبَرَ كان من عندِ غير الله لَوَجدوا فيه اختلافاً كثيراً»، وهٰذا إنما يعرفه من خبَرَ كان من عندِ غير الله لَوَجدوا فيه اختلافاً كثيراً»، وهٰذا إنما يعرفه من خبَرَ كان من عندِ غير الله لَوَجدوا فيه اختلافاً كثيراً»، وهٰذا إنما يعرفه من خبَرَ كان من عندِ غير الله لَوَجدوا فيه اختلافاً كثيراً»، وهٰذا إنما يعرفه من خبَرَ كان من عندِ غير الله لَوَجدوا فيه اختلافاً كثيراً»، وهٰذا إنما يعرفه من خبَرَ كان من عندِ فراله منها من الله من الواع العلوم؟ فإنه الحاليه أي يا ما منوا بقلوبهم كتابَ الله، وتدبَّره، وتدبَّر غيره من أنواع العلوم؟ فإنَّه يجد بينها وبينه فرقاً عظيماً.

بالله وملائكته وكتبه ورسله والدين امنوا وعملوا الصالحات»؛ أي: أمنوا بقلوبهم بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وصدَّقوا هذا الإيمان بالأعمال الصالحة؛ أعمال القلوب كمحبة الله وخشيته ورجائه، وأعمال الجوارح كالصلاة ونحوها. «طوبى لهم وحسنُ مآب»؛ أي: لهم حالةٌ طيبةٌ ومرجع حسنٌ، وذلك بما ينالون من رضوان الله وكرامته في الدنيا والآخرة، وإنَّ لهم كمال الراحة وتمام الطمأنينة، ومن جملة ذلك شجرةُ طوبى التي في الجنة، التي يسير الراكب في ظلُّها مائة عام ما يقطعُها؛ كما وردت بها الأحاديث الصحيحة<sup>(۱)</sup>.

﴿ كَنَالِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ فَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أُمَمُ لِتَنْلُوَا عَلَيْهِمُ ٱلَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ

(١) رواية: أن طوبى شجرة في الجنة مسيرة مائة عام عند الإمام أحمد (٣/ ٧١)، وأبي يعلى
 (١٣٧٤)، وابن حبان (٧٤١٣)، وقد جاء الحديث عند البخاري (٤٨٨١)، ومسلم (٢٨٢٦)
 وغيرهما دون ذكر اسم الشجرة (طوبى)، وانظر «الصحيحة» (١٩٨٥). والله أعلم.



سورة الرعد (۳۰ ـ ۳۱)

يَكْفُرُونَ بِالزَّحْنِيُّ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَنَّهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَنَابٍ ٢

﴿٣٠» يقول تعالى لنبيَّه محمد ﷺ: ﴿كَذَلَكَ أَرسَلْنَاكَ؟: إلى قومك تدعوهم إلى الهدى، ﴿قد خَلَتْ من قبلها أَمَّمَ؟: أَرسَلْنَا فيهم رسَلْنَا، فلستَ ببدع من الرسل حتى يستنكروا رسالتك، ولستَ تقول من تلقاء نفسك، بل تتلو عليهم آياتِ الله، التي أوْحاها الله إليك، التي تطهر القلوب وتزكِّي النفوس، والحال أنَّ قومك يكفرون بالرحمٰن، فلم يقابلوا رحمته وإحسانه ـ التي أعظمها أن أرسلناك إليهم رسولاً وأنزلنا عليك كتاباً ـ بالقبول والشكر، بل قابلوها بالإنكار والردُ؛ أفلا يعتبرون بمَنْ خلا من قبلهم من القرون المكذَّبة كيف أخذهم الله بذنوبهم؟ ﴿قُل الربوبيَّة؛ فهو ربي الذي رَبَّاني بنعمِهِ منذ أوجدني، وهو إلهٰي الذي ﴿عليه توكلتُ؟ في جميع أموري وإليه أنيب<sup>(١)</sup>؛ أي: أرجع في جميع عباداتي وفي حاجاتي.

﴿وَلَقِ أَنَّ قُرْءَانًا سُتِرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوَ فُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوَ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْنَى بَل يَلَهِ ٱلأَمْرُ جَمِيعًا أَفَلَمْ يَاتِفِسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَن لَوْ يَشَآهُ ٱللَهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ جَمِيعَاً وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةُ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِن دَارِهِمْ حَتَى يَأْتِي وَعْدُ ٱللَهِ إِنَّ ٱللَهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ٢

 سورة الرعد (٣٢ ـ ٣٤)

لا يخلِفُ الميعاد﴾: ولهذا تهديدُ لهم وتخويفٌ من نزول ما وعدهم الله به على كفرهم وعنادهم وظلمهم.

﴿وَلَقَدِ أَسَنُهَزِيَّ بِرُسُلٍ مِن قَبَلِكَ فَأَمَلَيَتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ثُمَّ أَخَذَتُهُمٌ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﷺ . ﴿٢٢﴾ يقول تعالى لرسوله مثبّتاً له ومسلياً : ﴿ولقد استُهزِىء برسل من قبلِكَ ﴾ فلستَ أوَّلَ رسول كُذُب وأوذِيَ . ﴿فأمليتُ للذين كفروا ﴾ : برسلهم ؛ أي : أمهلتهم مدة حتى ظنُّوا أنَّهم غيرُ معذَّبين، ﴿ثم أخذتُهم ﴾ : بأنواع العذاب . ﴿فكيف كان عقابِ ﴾ : كان عقاباً شديداً وعذاباً أليماً ؛ فلا يغترَّ هؤلاء الذين كذَّبوكَ واستهزَوا بك بإمهالنا ؛ فلهم أسوةٌ فيمن قبلهم من الأمم، فليحذَروا أن يُفْعَلَ بهم كما فُعِلَ بأولتك .

(٣٣) يقول تعالى: ﴿أَفَمَن هو قَائَمٌ على كُلُّ نَفْس بِما كَسَبْتُ؟: بالجزاء العاجل والآجل، بالعدل والقسط، وهو اللَّه تبارك وتعالى؛ كمن ليس كلَّلك ولهذا قال: ﴿وجعلوا للَّهِ شركاءَ؟: وهو اللَّهُ الأحدُ الفردُ الصمدُ الذي لا شريك له ولا ندَّ ولا نظير. ﴿قُلْ؟: لهم إن كانوا صادقين: ﴿سموهم؟: لِتَعْلَمَ حالَهم. ﴿أَم تَنْبَعُونَه بِما لا يعلم في الأرض؟: فإنَّه إذا كان عالم الغيب والشهادة، وهو لا يعلم له شريكاً؛ عُلِمَ بذلك بطلان دعوى الشريك له، وأنّكم بمنزلة الذي يُعْلِمُ اللَّه أنَّ له شريكاً وهو لا يعلم، من دعوى الشريك له، وأنّكم بمنزلة الذي يُعْلِمُ اللَّه أنَّ له شريكاً وهو لا يعلمه، وهذا أبطل ما يكون! ولهذا قال: ﴿أَم بَظَاهر أقوالكَم، وأما في أي: غاية ما يمكن من دعوى الشريك له تعالى أنه بظاهر أقوالكَم، وأما في أي: غاية ما يمكن من دعوى الشريك له تعالى أنه بظاهر أولكم، وأما في لتحقيقة؛ فلا إله إلا الله، وليس أحدٌ من الخلق يستحقُّ شيئاً من العبادة. ولكن أورُبُنَ للذين كفروا مكرُهم؟: الذي مكروه، وهو كفرهم وشركهم وتكذيبهم لايات الله. ﴿وصدُوا عن السبيل؟؛ أي: عن الطريق المستقيمة الموصلة إلى الله قرأي دار كرامته. ﴿ومن يُضْلِل الله فما له من هادٍ؟: لأنه ليس لأحدٍ من الأم شيءً.

(٣٤) ولهم عذابٌ في الحياة الدنيا ولعذابُ الآخرة أشقُ»: من عذاب الدُنيا؛



سورة الرعد (٣٥ ـ ٣٧)

لشدَّته ودوامه. ﴿وما لمهم من الله من واقِ﴾: يقيهم من عذابِ [اللّهِ]؛ فعذابُهُ إذا وجَّهه إليهم لا مانع منه.

الذِينَ الْجَنَةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنْقُونُ تَجَرِى مِن تَحْلَهَا الأَنْهَرُ أَصُّلُهَا دَايِمٌ وَظِلْهَأْ بَلْكَ عُقْبَى الْذِينَ انْفَوْأَ وَعُفْبَى الْكَفِرِينَ النَّارُ ٢٠٠٠

(٣٥) يقول تعالى: ﴿مَثَلُ الجنة التي وُحِدَ المتَّقونَ»: الذين تركوا ما نهاهم الله عنه، ولم يقصروا فيما أمرهم به؛ أي: صفتها وحقيقتها، ﴿تجري من تحتها الأنهار»: أنهار العسل وأنهار الخمر وأنهار اللبن وأنهار الماء التي تجري في غير أخدودٍ، فتسقي تلك البساتين والأشجار، فتحمل جميع أنواع الثمار. ﴿أَكُلُها دائمَ وظلُهاَ»: دائمَ أيضاً. ﴿تلك عُقبى الذين اتَّقواَ»؛ أي: عاقبتهم ومآلهم التي إليها يصيرون. ﴿وعُقبى الكافرين النار؟: فكم بين الفريقين من الفرق المبين؟

﴿وَالَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكٌ وَمِنَ ٱلْآخَزَابِ مَن يُنكِرُ بَعَضَةًم قُل إِنَّمَا أَيْرَتُ أَنَّ أَعْبُدَ ٱللَّهَ وَلَا أُشْرِكَ بِلاً إِلَيْهِ أَدْعُوا وَإِلَيْهِ مَصَابٍ ٢

(٣٦) يقول تعالى: ﴿والذين آتيناهم الكتابَ﴾؛ أي: مننًا عليهم به وبمعرفته، ﴿يفرحون بما أنزل إليك﴾: فيؤمنون به ويصدُقونه ويفرحون بموافقة الكتب بعضها لبعض وتصديق بعضها بعضاً، ولهذه حال مَنْ آمن مِنْ أهل الكتابين. ﴿ومن الأحزاب مَن ينكِرُ بعضه﴾؛ أي: ومن طوائف الكفار المتحربين على الحقّ من ينكر بعض لهذا القرآن ولا يصدقه؛ فمن اهتدى فلنفسه، ومن ضلَّ ؛ فإنما يضلُّ عليها، إنما أنت يا محمد منذرً تدعو إلى الله. ﴿قُل إِنَّما أَمِرْتُ أَن أَعبدَ الله ولا أَشرك به﴾؛ أي: بإخلاص الدين لله وحده. ﴿إليه أدعو وإليه مآبِ﴾؛ أي: مرجعي الذي أرجع به إليه، فيجازيني بما قمتُ به من الدعوة إلى دينه والقيام بما أمرت به.

﴿وَكَذَلِكَ أَنَزَلْنَهُ حَكْمًا عَرَبِيًّا وَلَبِنِ ٱنَّحَتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيَ وَلَا وَافِ ٣٣٠ .

(٣٧) أي: ولقد أنزلنا لهذا القرآن والكتاب (حُخْماً عربيًا)؛ أي: محكماً متقناً بأوضح الألسنة وأفصح اللغات؛ لئلاً يقع فيه شكُّ واشتباه، وليوجب أن يُتَّبع وحدَه ولا يُداهن فيه ولا يتَّبع ما يضادُه ويناقضه من أهواء الذين لا يعلمون، ولهذا توعَّد رسوله ـ مع أنه معصومً ـ ليمتنَّ عليه بعصمته، ولتكون أمَّتُه أسوتَه في الأحكام،



سورة الرعد (٣٨ - ٤٠)

فقال: ﴿ولئن اتَّبعتَ أهواءهم بعدما جاءك من العلمَّه: البيِّن، الذي ينهاك عن اتِّباع أهوائهم. ﴿ما لك من الله من وليَّه: يتولَّاك فيحصل لك الأمر المحبوب. ﴿ولا واقِهَ: يقيك من الأمر المكروه.

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَحَمَلْنَا لَمُتُمْ أَزْوَنِجًا وَذُرِيَّةٍ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِى بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ لِكُلِّ أَجَلٍ كِنَابٌ ۞ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُۥ أَمُّ الْكِتَبِ ۞ ﴾.

(٣٨) أي: لست أول رسول أرسل إلى الناس حتى يستغربوا رسالتك. فقد أرسَلْنا رسلاً من قبلِكَ وجَعَلْنا لهم أزواجاً وذُرِّيَّتَهُ: فلا يعيبك أعداؤك بأن يكون لك أزواج وذرِّيَّة كما كان لإخوانك المرسلين؛ فلاي شيء يقدحون فيك بذلك وهم يعلمون أن الرسل قبلك كذلك إلَّا لأجل أغراضهم الفاسدة وأهوائهم، وإن طلبوا منك آية اقترحوها؛ فليس لك من الأمر شيء. فما هكان لرسول أن يأتي بآية إلَّا بإذنِ الله»: والله لا يأذن فيها إلَّا في وقتها الذي قدَّره وقضاه. هولكل أجل كتابٌه: لا يتقدم عليه ولا يتأخَّر عنه، فليس استعجالهم بالآيات أو بالعذاب موجباً لأن يقدِّم الله ما كتب أنه يؤخَّر، مع أنَّه تعالى فعَّالٌ لما يريد.

٢٩٩ ﴿ يمحو الله ما يشاء ٢ من الأقدار، ﴿ وَيُنْبِتُ ٢ ما يشاء منها، وهذا المحو والتغيير في غير ما سبق به علمه وكَتَبَه قلمه؛ فإنَّ هذا لا يقع فيه تبديلٌ ولا تغييرٌ؛ لأنَّ ذلك محالٌ على الله أن يقع في علمِه نقصٌ أو خلل، ولهذا قال: ﴿ وعنده أَمُّ الكتاب؟ أي: اللوح المحفوظ الذي ترجِعُ إليه سائر الأشياء؛ فهو أصلها، وهي فروعٌ [له] وشعبٌ؛ فالتغيير والتبديل يقع في الفروع والشعب؛ كأعمال اليوم والليلة التي تكتبها الملائكة ويجعل الله لثبوتها أسباباً ولمحوها أسباباً، لا تتعدَّى تلك الأسباب ما رُسِم في اللوح المحفوظ؛ كما جعل الله البرَّ والصلة والإحسان من أسباب طول العمر وسعة الرزق، وكما جعل المعاصي سبباً لمحق بركة الرزق والعمر، وكما جعل أسباب النجاة من المهالك والمعاطب سبباً للسلامة، وجعل التعرُض لذلك سبباً للعطب؛ فهو الذي يدبُّر الأمور بحسب قدرته وإرادته، وما يدبُّره منها لا يخالف ما قد علمه وكتبه في اللوح المحفوظ.

﴿وَإِن مَا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُم أَوْ نَتَوَقَيَّنَكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ ﴾ أَوَلَمَ يَرَوْا أَنَا نَأْتِى ٱلْأَرْضَ نَنْقُصُها مِنْ أَطْرَافِها وَٱللَّهُ يَحَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكَمِدٍ وَهُوَ سَتَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ \*\*\* لا تعجل عليهم بإصابة ما يوعَدون [به] من

سورة الرعد (٤١ ـ ٤٣) ا

العذاب؛ فهم إن استمرُّوا على طغيانهم وكفرهم؛ فلا بدَّ أن يصيبَهم ما وُعِدوا به: إما أنْ نرينَّك إيَّاه في الدنيا فَتَقَرَّ بذٰلك عينك، أو نتوفَّيَنَّكَ قبل إصابتهم؛ فليس ذٰلك شغلاً لك. ﴿فإنما عليك البلاغ﴾: والتبيين للخلق، ﴿وعلينا الحسابُ﴾: فنحاسب الخلق على ما قاموا به مما عليهم وضيَّعوه، ونثيبهم أو نعاقبهم.

(٤١﴾ ثم قال متوعًداً للمكذبين: ﴿أو لم يروا أنا نأتي الأرضَ ننقُصُها من أطرافها ( يقيل: بإهلاك المكذبين واستئصال الظالمين، وقيل: بفتح بلدان المشركين ونقصهم في أموالهم وأبدانهم، وقيل غير ذلك من الأقوال. والظاهر -والله أعلم - أنَّ المراد بذلك أنَّ أراضي لهؤلاء المكذَّبين جعل الله يفتحها ويجتاحها ويُحِلُّ القوارع بأطرافها تنبيها لهم قبل أن يجتاحهم النقص ويوقع الله بهم من القوارع ما لا يردُه أحد، ولهذا قال: ﴿والله يحكم لا مُعَقَّبَ لحكمِهِ : ويدخل في لهذا حكمه الشرعيُّ والقدريُّ والجزائيُ فلهذه الأحكام التي يحكم الله فيها توجد في غاية الحكمة والإتقان، لا خلل فيها ولا نقص، بل هي مبنيَّة على القسط والعدل والحمد؛ فلا يتعقبُها أحدً، ولا سبيل إلى القدح فيها؛ بخلاف حكم غيره؛ والعدل والحمد فلا يتعقبُها أحدً، ولا سبيل إلى القدح فيها؛ بخلاف حكم غيره؛ والعدل والحمد فلا يتعقبُها أحدًا ولا يواني القدح فيها؛ بخلاف حكم غيره؛

﴿وَقَدْ مَكَرُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِنَّهِ ٱلْمَكْرُ جَمِيعُتْ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسُ وَسَبَعْلَمُ ٱلْكُفَرُ لِمَنْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ> كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَكُأْ قُلْ حَفَى بِٱللَهِ شَهِـيَا بَيْنِي وَبَبْنَكُمْ وَمَنْ عِندَمُ عِلْمُ ٱلْكِنَبِ ۞ ﴾.

٤٢﴾ يقول تعالى: ﴿وقد مكر الذين من قبلهم؟: برسلهم وبالحقّ الذي جاءت به الرسل، فلم يُغْنِ عنهم مكرهم، ولم يصنعوا شيئاً؛ فإنّهم يحاربون الله ويبارزونه. ﴿فلله المكرُ جميعاً؟؛ أي: لا يقدر أحدَّ أن يمكر مكراً إلاّ بإذنه وتحت قضائه وقدره؛ فإذا كانوا يمكرون بدينه؛ فإنَّ مكرهم سيعود عليهم بالخيبة والندم؛ فإنَّ الله وبعلم ما تكسِبُ كلُّ نفسٍ؟؛ أي: همومها وإراداتها وأعمالها الظاهرة فإنَّ الله وبعلم ما تكسِبُ كلُّ نفسٍ؟؛ أي: همومها ولم يصنعوا شيئاً؛ فإنهم يحاربون الله ويبارزونه. ﴿فلله المكرُ جميعاً؟؛ أي: لا يقدر أحدً أن يمكر مكراً إلاّ بإذنه وتحت قضائه وقدره؛ فإذا كانوا يمكرون بدينه؛ فإنَّ مكرهم سيعود عليهم بالخيبة والندم؛ فإنَّ الله وبعلم ما تكسِبُ كلُّ نفسٍ؟؛ أي: همومها وإراداتها وأعمالها الظاهرة والباطنة، والمكر لا بدً أن يكون من كسبها؛ فلا يخفى على الله مكرهم، فيمتنع أن يمكروا مكراً يضرُ الحقَّ وأهله ويفيدهم شيئاً. ﴿وسيعلم الكفيرة وأعمالها الظاهرة أن يمكروا مكراً إلى أن يكون من كسبها؛ فلا يخفى على الله مكرهم، فيمتنع أن يمكروا مكراً إلى أن يكون من كسبها؛ فلا يخفى على الله مكرهم، فيمتنع أن يمكروا مكراً الحقَّ وأهله ويفيدهم شيئاً. ﴿وسيعلم الكفيرة وأمن عقبى الدار؟؛ أي أن يضو أنه أن الما م قدمينا من يمكروا مكراً الحق وأهله ويفيدهم شيئاً. ﴿وسيعلم الكفَار لمن عُقبى الدار؟؛ أي أن أن مكروا أن العاقبة للمتَقِينَ للكفُور، وأعمالها الظاهرة الدار؟؛ أي أن أنهم أوْ لِرُسُلِه؟ ومن المعلوم أنَّ العاقبة للمتَقِينَ لِلكُفْرِ، وأعْماله.

٤٣﴾ ﴿ويقول الذين كفروا لستَ مرسلاً؟؛ أي: يكذَّبونك ويكذِّبون ما أرسلت

ለቸለ

به. ﴿قُلَى لَهُم إِنْ طَلَبُوا عَلَى ذَلِكَ شَهَيداً: ﴿كَفَى بِاللَّه شَهيداً بِينِي وَبِينَكُمَ»؛ وشهادته بقوله وبفعله وإقراره: أما قوله؛ فبما أوحاه الله إلى أصدق خلقه مما يُثْبِتُ به رسالته. وأما فعله؛ فلأنَّ اللَّه تعالى أيَّد رسوله ونصره نصراً خارجاً عن قدرته وقدرة أصحابه وأتباعه، وهذا شهادة منه له بالفعل والتأييد، وأما إقراره؛ فإنَّه أخبر الرسول عنه أنه رسول<sup>(۱)</sup>، وأنه أمر الناس باتباعه؛ فمن اتَّبعه؛ فله رضوانُ اللَّه وكرامته، ومن لم يتَّبعه؛ فله النار والسخط، وحلَّ له مالُه ودمه، واللَّه يقرُّه على ذلك؛ فلو تقوَّل عليه بعض الأقاويل؛ لعاجله بالعقوبة.

سورة ابراهيم

﴿وَمَنْ عَندَه علمُ الكتابِ﴾: وهذا شاملَ لكلِّ علماء أهل الكتابين؛ فإنَّهم يشهدون للرسول، من آمن واتَّبع الحقَّ، صرَّح بتلك الشهادة التي عليه، ومن كتم ذلك؛ فإخبار الله عنه أنَّ عنده شهادةً أبلغ من خبره، ولو لم يكن عنده شهادةً؛ لردَّ استشهاده بالبرهان؛ فسكوته يدلُّ على أن عنده شهادةً مكتومةً، وإنَّما أمر الله باستشهاد أهل الكتاب لأنَّهم أهل هذا الشأن، وكلُّ أمر إنما يُستشهد فيه أهله ومن هم أعلم به من غيرهم؛ بخلاف مَنْ هو أجنبيَّ عنه؛ كالأميِّين من مشركي العرب وغيرهم؛ فلا فائدة في استشهادهم؛ لعدم خبرتهم ومعرفتهم.

> تم تفسير سورة الرعد. والحمد لله رب العالمين.

تفسير سورة إبراهيم عليه الصلاة والسلام

## وهي مكبة

ينسب أنذر الأثن التتبسغ

﴿الَرُ حِيَّبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلْمَنَتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمَ إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ () اللَّهِ الَّذِى لَهُ مَا فِ السَّمَوَّتِ وَمَا فِ الْأَرْضُ وَوَثِيلٌ لِلْكَفِرِينَ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ () الَّذِينَ يَسْتَحِبُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَيَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا أُولَبِكَ فِي ضَلَلِمٍ بَعِبدٍ () ﴾

(١) في (ب): «رسوله».

سورة ابراهيم (١ ــ ٤)

(١- ٢) يخبر تعالى أنه أنزل كتابه على رسوله محمد ﷺ؛ لنفع الخلق؛ ليخرج الناس من ظلمات الجهل والكفر والأخلاق السيئة وأنواع المعاصي إلى نور العلم والإيمان والأخلاق الحسنة. وقوله: ﴿بِإذن ربِّهم﴾؛ أي: لا يحصل منهم المراد المحبوب لله إلا بإرادة من الله ومعونة؛ ففيه حتَّ للعباد على الاستعانة بربهم. ثم فسَّر النور الذي يهديهم إليه لهذا الكتاب، فقال: ﴿إلى صراط العزيز الحميد﴾؛ أي: الموصل إليه وإلى دار كرامته، المشتمل على العلم بالحق والعمل به. وفي ذكر العزيز الحميد بعد ذكر الصراط الموصل إليه إشارة إلى أنَّ مَنْ سَلَكه؟ والعمال وفي ذكر العزيز الحميد بعد ذكر الصراط الموصل إليه إشارة إلى أنَّ مَنْ سَلَكه؟ وأنه عزيز بعز الله، قويً ولو لم يكن له أنصار إلاّ الله، محمود في أموره، حسن وأنه عزيز ألله، وأنه مألوة معبود بالعبادات التي هي منازل الصراط المستقيم، بأحكامه وأحكامه، وأنه مألوة معبود بالعبادات التي هي منازل الصراط المستقيم، وأنه كما أن له ملك السماوات والأرض خلقاً ورزقاً وتدبيراً؛ فله الحكم على عباده وأنه كما أن له ملك السماوات والأرض خلقاً ورزقاً وتدبيراً؛ فله الحكم على عباده وأنه كما أن له ملك السماوات والأرض خلقاً ورزقاً وتدبيراً؛ فله الحكم على عباده والبرهان؛ توعًد من لم يتقد لذلك، فقال: ﴿وويلٌ للكافرين من عذال المين والبرهان؟ توعًد من لم يَنْقَدْ لذلك، فقال: ﴿وويلٌ للكافرين من عذابِ شديدية؛ لا لم يقدر قدره، ولا يوصَفُ أمره.

﴿٣﴾ ثم وصفهم بأنهم الذين استحبوا ﴿الحياة الدُّنيا على الآخرة﴾: فرضوا بها واطمأنوا وغفلوا عن الدار الآخرة. ﴿ويصدُونَ﴾ الناس ﴿عن سبيل الله﴾: التي نَصَبها لعباده وبيَّنها في كتبه وعلى ألسنة رسله؛ فهٰؤلاء قد نابَذوا مولاهم بالمعاداة والمحاربة. ﴿ويَبْغُونها﴾؛ أي: سبيل الله ﴿عوجاً﴾؛ أي: يحرصون على تهجينها وتقبيحها للتنفير عنها، ولكن يأبى الله ﴿عوجاً﴾؛ أي: يحرصون على تهجينها وتقبيحها للتنفير عنها، ولكن يأبى الله إلا أن يُتِمَّ نوره ولو كره الكافرون. ﴿ولائكَ الذين ذُكِر وصفهم ﴿قُول الله ﴿عوجاً؟ إلى الله أولئكَ الله وأولئكَ الذين ذُكِر وصفهم ﴿في ضلال بعيدَ»: لأنهم ضلُوا وأضلُوا وشاقُوا الله ورسولُه وحاربوهما؛ فأي ضلال أبعدُ من هذا؟! وأما أهل الإيمان؛ فبعكس هؤلاء؛ ويحمنون الله ورسولُه وحاربوهما؛ فأي ضلال أبعدُ من هذا؟! وأما أهل الإيمان؛ فبعكس مؤلاء؛ ويحمن الله، ورسولُه وحاربوهما أي فالله أبعدُ من هذا؟! وأما أهل الإيمان؛ في سبيل الله، ورسولُه، وحاربوهما أي أي ضلال أبعدُ من هذا؟! وأما أهل الإيمان؛ في سبيل الله، ورسولُه، وحاربوهما أي أي ضلال أبعدُ من هذا؟! وأما أهل الإيمان؛ في منول الله، ورسولُه، وحاربوهما أي أي ضلال أبعدُ من هذا؟! وأما أهل الإيمان؛ في ضلوا وشاقُوا الله، ورسولُه وحاربوهما أي أي ضلال أبعدُ من هذا؟! وأما أهل الإيمان؛ فبعكس مؤلاء؛ وبعنون بالله وآياته، ويستحبُون الآخرة على الدنيا، ويدعون إلى سبيل الله، ويحسنونها مهما أمكنهم، ويبينون استقامتها.

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن زَسُولٍ إِلَّا بِـلِسَانِ قَوْمِهِ، لِيُبَتِيَنَ لَهُمُ فَيُصِلُ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَتِهْدِى مَن يَشَكَآهُ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾.

٤﴾ ولهذا من لطفه بعباده أنَّه ما أرسل رسولاً إلا بلسان قومه؛ ليبيئن لهم ما يحتاجون إليه، ويتمكّنون من تعلُّم ما أتى به، بخلاف ما لو أتى على غير لسانهم؛

سورة ابراهيم (٥)

فإنهم يحتاجون إلى تعلُّم<sup>(١)</sup> تلك اللغة التي يتكلَّم بها، ثم يفهمون عنه. فإذا بيَّن [لهم] الرسول ما أمروا به ونُهوا عنه وقامت عليهم حجَّة الله؛ ﴿فيضلُ اللّه مَن يشاء﴾: ممَّن لم ينقذ للهدى، ﴿ويَهدي من يشاء﴾: ممَّن اختصَّه برحمته. ﴿وهو العزيز الحكيم﴾: الذي من عزته أنه انفرد بالهداية والإضلال وتقليب القلوب إلى ما شاء، ومن حكمته أنه لا يضع هدايته ولا إضلاله إلا بالمحل اللائق به.

ويستدل بهذه الآية الكريمة على أن علوم العربية الموصلة إلى تبيئن كلامه وكلام رسوله أمورٌ مطلوبةٌ محبوبةٌ لله؛ لأنَّه لا يتمُّ معرفة ما أنزل على رسوله إلا بها، إلا إذا كان الناس في حالة<sup>(٢)</sup> لا يحتاجون إليها، وذلك إذا تمرَّنوا على العربية، ونشأ عليها صغيرهم، وصار طبيعةً لهم؛ فحينئذٍ قد اكتفوا المؤنة، وصلحوا على أن<sup>(٣)</sup> يَتَلَقُّوْا عن الله وعن رسوله ابتداءَ، كما تلقًى عنهم الصحابة رضي الله عنهم.

﴿ وَلَقَدَد أَرْسَكُنَا مُوسَى بِنَايَنَتِنَا أَتْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَيَحَرِّهُم بِأَيَّذِم ٱللَّهُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَاَيَنتِ لِكُلِّ صَتَبَارِ شَكُورِ ٥ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اذْكُرُوا نِعْمَة ٱللَّهِ عَلَيْكُم إِذَ أَجْمَىكُم مِنْ مَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَءَ ٱلْعَذَابِ وَلَذَيْعُوْنَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْبُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم مِنْ مَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَءَ ٱلْعَذَابِ وَلَذَيْعُوْنَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْبُونَ نِسَاءَكُمْ أَوْفِي ذَلِكُم مِنْ مَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَءَ ٱلْعَذَابِ وَلَذَيْعُوْنَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْبُونَ نِسَاءً كُمْ أَوْفِي ذَلِكُمْ مِنْ مَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَءَ ٱلْعَذَابِ وَلَذَيْتُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْبُونَ فِي مَعْتَى أَنْهُ عَلَيْهُ مَوْدَةً أَنْهُ مَعْتَكُمْ وَلَهُ مَعْتَى إِنَّهُ مَعْتَى إِنَهُ الْعَذَابِ وَيَدَعُونَ أَبْنَاءَكُمُ وَيَسْتَحْبُونَ فِي مَا يَعْتَعُونَ الْنَهُ مُنْتَعَانَهُ مَوْنَ أَنْهُ وَلَهُ مُوسَى الْعَوْنَ وَلَهُ أَوْوَلُكُمْ مُوالَكُمْ أَنَهُ وَيَنْ عَنْتُكُمْ وَلَهُ أَنْحَ مَوْمَ يَعْتَى مَالُهُ مُوالَكُمُ مُوْءَ الْعَذَى وَلَهُ مُوسَعَمُ أَلَهُ وَيَ وَلَهُ لَكُلُكُمُ مَا لَكُمُ مُنَا أَنْهُ مَوْنَ أَبْذَا عَالَهُ مُوسَعَانَهُ مُوالاً أَنْهُ مَعْتَى أَنَهُ عَيْتَكُمْ أَنْ أَعْنَهُمُ مَالَكُمُ فَرَقِي مَنْ وَيُعَالُهُ مُوسَى أَعْذَابُ وَلَذَ عَاذَى مُوسَنَا أَعْمَ وَيَعْتَعُمُونَ مَنْ أَعْتَنَا أَعْذَابُ مُوسَعَانَ فَوْتَنَ أَنَهُ وَمَنَا أَن فِي ٱلْأَنُونِ جَعِيمَة إِنَا مَا عَنَانَهُمُ وَيَنَا مُوسَنِ فَنَا أَعْنَا أَنْهُ وَلِي أَنَا مُوسَعَى فَا أَن مُسْتَعَانَهُ مُولَعَا أَنَا مُوسَى أَنَا مُوسَنَا إِنَا مَا أَنَا مُوسَعَانَ أَعْنُ مُنْعَالَهُ مَالَكُ مُ مُوسَعَانَ مَعْتَى مَا أَنَهُ مَا مُو أَنْلُكُونَا أَنَاعُ مُوسَا مِنَا مَا مُوسَعَانَ مُوسَالًا مُوسَعَا مُوسَعَانَ مَا أَنْ مُوسَالُ مَا مُ أَنَا مُوسَعَا مُ مُ أَعْنَا مُعَانَ مُوسَ مَا مَعْنَ مَا أَنْ مُوسَعَانَ مَا أَعْنَا مُ مُوسَعَانَ أَنْ مُعَانَ مُ مُ مُنَ مُ مُولُ مُنْ مَا أَنَا مُوسَا مَا أَنْ أَنَهُ مُوسَا مَا مُوسَا مُوسَعَا مُوسَ مَا مَا مُوسَى مَا مَنَا مُوسَا مَعْ مُ مُ مَنَ مَ

الموافقة المحالى الله أوسل موسى بآياته العظيمة الدالمة على صدق ما جاء به وصحَّته، وأمره بما أمر الله به رسوله محمداً على ال وبما أمر به جميع الرسل قومهم: (أن أخْرَج قومك من الظُلمات إلى النورَه؛ أي: ظلمات الجهل والكفر وفروعه إلى نور العلم والإيمان وتوابعه. (وذَكْرَهم بأيام الله، أي: بنعمه عليهم وأرحسانه إليهم، وبأيامه في الأمم المكذّبين ووقائعه بالكافرين؛ ليشكروا نعمه وإحسانه إليهم، وبأيامه في الأمم المكذّبين ووقائعه بالكافرين؛ أي: بنعمه عليهم وإحسانه إليهم، وبأيامه في الأمم المكذّبين ووقائعه بالكافرين؛ ليشكروا نعمه وإحسانه إليهم، وبأيامه في الأمم المكذّبين ووقائعه بالكافرين؛ ليشكروا نعمه وليحذروا عقابه. (إنَّ في ذلكَ»؛ أي: في أيام الله والكفر والعمة والحفرة والعلم، وبأيامه في الأمم المكذّبين ووقائعه بالكافرين؛ ليشكروا نعمه واليحذروا عقابه. (إنَّ في ذلكَ»؛ أي: في أيام الله على العباد، (لايات لكلُ مبار أيحد والعمة، والنهم، وبأيامه في الأمم المكذّبين ووقائعه بالكافرين؛ ليشكروا نعمه واليحذروا عقابه. (إنَّ في ذلكَ»؛ أي: في أيام الله على العباد، ولايات لكلُ مبار المان واليحذروا عامه، وإنامه في الأمم المكذّبين ووقائعه بالكافرين؛ ليشكروا نعمه واليحذروا عقابه. (إنَّ في ذلكَ»؛ أي: في أيام الله على العباد، ولمان والي الحمل واليحذروا على العباد، ولايات لكلُ واليحذروا عاله، في أيام الله على العباد، ولايات لكلُ مبار والعمد والضيق، شكور على السراء مبار في النعمة؛ فإنَّه يستدلُ بأيامه على كمال قدرته وعميم إحسانه وتمام عدله وحكمته.

(١) في (ب): «إلى أن يتعلموا».
 (٢) في (ب): «بحالة».
 (٣) في (ب): «وصلحوا لأن».

سورة ابراهيم (٦ ـ ٨)

(۲) ولهذا امتثل موسى عليه السلام أمر ربَّه، فذكَّرهم نعم الله، فقال: (اذكروا نعمة الله عليكم)؛ أي: بقلوبكم وألسنتكم، (إذ أنجاكم من آل فرعونَ يسومونكم)؛ أي: يُولُونكم، (سوء العذاب)؛ أي: أشده. وفسَّر ذلك بقوله: (ويذبِّحون أبناءكم ويَسْتَحيون نساءكم)؛ أي: يبقونهنَّ فلا يقتلونهنَّ. (وفي ذلكم): الانجاء (بلاء من ربّكم عظيمَ)؛ أي: نعمة عظيمة، أو وفي ذلكم العذاب الذي ابتُليتم به من فرعون وملئه ابتلاءً من الله عظيمً لكم لينظر هل تصبرون أم لا.

﴿ وقال لهم حاثًا على شكر نعم الله: ﴿ إذْ تأذَّن ربُّكم ﴾؛ أي: أعلم ووعد، ﴿ لئن شكرتُم لأزيدنَّكم ﴾: من نعمي، ﴿ ولئن كفرتُم إن عذابي لشديدُ ﴾: ومن ذلك أنْ يزيل عنهم النعمة التي أنعم بها عليهم. والشكرُ: هو اعتراف القلب بنعم الله، والثناء على الله بها، وصرفها في مرضاة الله تعالى. وكفر النعمة ضدُّذُلك.

الله فوقال موسى إن تكفُروا أنتم ومن في الأرض جميعاً : فلن تضرُّوا الله شيئاً، فإنَّ الله غنيَّ حميدً، فالطاعات لا تزيد في ملكه، والمعاصي لا تنقصه، وهو كامل الغنى، حميدً في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، ليس له من الصفات إلا كل صفة حمدٍ وكمال، ولا من الأفعال إلَّا كل مفت جميلًا.

 (٩) يقول تعالى مخوّفاً عباده ما أحلَّه بالأمم المكذَّبة حين جاءتهم الرسل فكذَّبوهم، فعاقبهم بالعقاب العاجل الذي رآه الناس وسمعوه، فقال: ﴿ألم يأتِكُم نبأ الذين من قبلكم قومُ نوح وعادِ وثمودَ»: وقد ذكر الله قصصهم في كتابه وبسطها. ﴿والذين من بعدِهم لا يعلمُهم إلَّا الله»: من كثرتهم وكون أخبارهم اندرست؛ فهؤلاء كلَّهم ﴿جاءتهم رسلُهم بالبيناتِ؟؛ أي: بالأدلة الدالَّة على صدق ما جاؤوا به، فلم يرسل الله رسولاً إلا أتاه من الآيات ما يؤمِنُ على مثلِهِ البشرُ؛ فحين أتتهم في أتبكم بأ في في في من بعدِهم لا يعلمُهم إلَّا الله»: من كثرتهم وكون أخبارهم اندرست؛ فهؤلاء كلَّهم ﴿جاءتهم رسلُهم بالبيناتِ؟؛ أي: بالأدلة الدالَّة على صدق ما جاؤوا به، فلم يرسل الله رسولاً إلا أتاه من الآيات ما يؤمِنُ على مثلِهِ البشرُ؛ فحين أتتهم رسلُهم بالبينات؛ لم يؤمنُ على مثلِهِ البشرُ؛ فحين أتتهم أي رسلُهم بالبينات؛ لم يؤمنوا بها جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا ألم على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما جاؤوا به، ولم يتفوَّهوا بشيء مما يدلُّ على الإيمان؛ كقوله: أي: لم يؤمنوا بما أرسلتم به وإنا لفي شكُّ مما تدعوننا إليه مريبٍ؛ أي: أي يوم يوقع في الرسلهم عن أرسلهم من الصواعِق حذار الموت».

II سورة ابراهيم (٩ - ١١)
 I

(١٠) وقد كذبوا في ذلك وظلموا، ولهذا ﴿قالتَ لهم ﴿رسُلُهم أفي اللّه شكَّه؛ أي: فإنه أظهر الأشياء وأجلاها؛ فمن شَكَّ في اللّه ﴿قاطر السمواتِ والأرضِ الذي وجود الأشياء مستند إلى وجوده؛ لم يكن عنده ثقةً بشيء من المعلومات، حتى الأمور المحسوسة. ولهذا خاطبتهم الرسل خطابَ من لا يشكُ فيه، ولا يصلح الريب فيه. ﴿يدعوكمَ : إلى منافعكم ومصالحكم، ﴿ليغفرَ لكم من ذنوبكم ويؤخَرَكم إلى أجل مسمَى ؟ أي: ليثيبكم على الاستجابة لدعوته بالثواب العاجل والآجل، فلم يدعُكم لينتفع بعبادتكم، بل النفع عائد إليكم. فردُوا على رسلهم ردَّ السفهاء الجاهلين، ﴿وقالوا ﴾ لهم: ﴿إنْ أنتم إلَّا بشرَ مثلُنا ؟ أي: فكيف تَفْضُلوننا بالنبوة والرسالة؟ ﴿تريدون أن تصدُّونا عما كان يعبد آباؤنا ؟: فكيف نتركُ رأي الآباء وسيرتهم لرأيكم؟! وكيف نطيعكم وأنتم بشرَ مثلنا؟! ﴿فاتونا بسلطان مبين؟؛ أي: بحجَّة وبيَّنة ظاهرة، ومرادهم بيَّنة يقترحونها هم، وإلَّا ؛ فقد بقدًم أنَّ رسلهم جاءتهم بالبينات.

﴿١١﴾ ﴿قالت لهم رسلهم﴾ مجيبين لاقتراحهم<sup>(١)</sup> واعتراضهم: ﴿إِن نحن إلَّا بِسْرَ مثلُكم﴾؛ أي: صحيح وحقيقة أنًا بشرَ مثلكم. ﴿ولكن﴾ ليس في ذلك ما يدفعُ ما جئنا به من الحقّ؛ فإنَّ ﴿اللَّه يَمُنُ على مَن يشاء من عبادِهِ﴾؛ فإذا منَّ اللَّه علينا بوحيه ورسالته؛ فذلك فضله وإحسانه، وليس لأحدِ أن يَحْجُرَ على اللَه قضله

في (ب): «عن اقتراحهم».

سورة ابراهيم (١٢)

ويمنعه من تفضله؛ فانظروا ما جئناكم به؛ فإنْ كان حقًّا؛ فاقبلوه، وإن كان غير ذلك؛ فردُوه، ولا تجعلوا حالنا حجَّة لكم على ردِّ ما جئناكم به، وقولكم: فائتونا بسلطانِ مبينَه، فإنَّ هذا ليس بأيدينا وليس لنا من الأمر شيء. ﴿وما كان لنا أن ناتِيَكم بسلطانِ إلَّا بإذن اللَّهُ: فهو الذي إن شاء جاءكم به وإن شاء لم يأتِكُم به، وهو لا يفعل إلَّا ما هو مقتضى حكمته ورحمته. ﴿وعلى اللَّهُ: لا على غيره، ﴿فليتوكَّل المؤمنونَ»: فيعتمدون عليه في جلب مصالحهم ودفع مضارِّهم؛ لعلمهم بتمام كفايته وكمال قدرتِهِ وعميم إحسانه، ويثقون به في تيسير ذلك، وبحسب ما معهم من الإيمان يكونُ توكُّلهم. فعُلم بُهذا وجوب التوكُل وأنَّه من لوازم الإيمان ومن العبادات الكبار التي يحبُّها الله ويرضاها لتوقُّف سائر العبادات

(١٢) ﴿وما لنا أن لا نتوكل على الله وقد هدانا سُبُلَنا؟ أي: أيْ شيء يمنعنا من التوكُّل على الله والحال أننا على الحقِّ والهدى، ومن كان على الحقِّ والهدى؛ فإِنَّ هداه يوجب له تمام التوكُّل، وكذَّلك ما يُعْلَمُ من أنَّ الله متكفِّل بمعونة المهتدي وكفايته، يدعو إلى ذٰلك؛ بخلاف من لم يكن على الحقِّ والهدى؛ فإنَّه ليس ضامناً على الله؛ فإنَّ حاله مناقضةٌ لحال المتوكِّل؟! وفي هٰذا كالإشارة من الرسل عليهم الصلاة والسلام لقومهم بآيةٍ عظيمةٍ، وهو أنَّ قومهم في الغالب أنَّ لهم القهر والغلبة عليهم، فتحدَّتهم رسلُهم بأنَّهم متوكِّلون على الله في دفع كيدهم ومكرهم، وجازمون بكفايته إيَّاهم، وقد كفاهم الله شرَّهم مع حرصهم على إنلافهم وإطفاء ما معهم من الحقِّ، فيكون لهذا كقول نوح لقومِهِ: ﴿يا قومُ إن كان كَبُرُّ عليكم مقامي وتذكيري بآيات الله فعلى الله توكَّلْتُ فأجمِعوا أمرَكم وشُركاءَكم ثمَّ لا يكن أمرُكم عليكم غُمَّة ثم اقضوا إليَّ ولا تُنظِرونِ...﴾ الآيات، وقول هود عليه السلام: ﴿قَالَ إِنِّي أَشْهِدُ اللَّه واشْهَدوا أني بريَّ مما تشرِكونَ من دونِهِ فكيدوني جميعاً ثم لا تُنظِرونِ﴾. ﴿ولَنَصْبِرَنَّ على ما آذَيْتُمونا﴾: وَلنستمرنَّ على دعوتِكم ووعَظِكم وتذكيركم، ولا نبالي بما يأتينا منكم من الأذى؛ فإنَّا سنوطُن أنفسنا على ما ينالنا منكم من الأذى؛ أحتساباً للأجر ونصحاً لكم، لعلَّ الله أنّ يهدِيَكم مع كثرة التذكير . ﴿وعلى الله : وحدَه لا على غيره، ﴿فُلَيتُوكُل المتوكِّلون﴾: فإنَّ التوكُّل عليه مفتاح لكل خير.

واعلم أن الرسل عليهم الصلاة والسلام توكُّلهم في أعلى المطالب وأشرف

المراتب، وهي التوكُّل على الله في إقامة دينه ونصره وهداية عبيده وإزالة الضَّلال عنهم. وهذا أكمل ما يكون من التوكُّل.

Fسورة ابراهيم (١٣ ـ ١٥)

(١٤) ﴿ولَنُسْكِنَنَّكُمُ الأرض من بعدهم ذلك؟؛ أي: العاقبة الحسنة التي جعلها الله للرسل ومَنْ تَبِعَهم جزاء، ﴿لِمَنْ خاف مقامي؟: عليه في الدنيا، وراقب الله مراقبة من يعلم أنه يراه، ﴿وخاف وعيدِ؟؛ أي: ما توعَّدت به مَنْ عصاني؛ فأوجب له ذلك الانكفاف عمَّا يكرهُهُ الله والمبادرة إلى ما يحبُّه الله.

(١٥) ﴿ واستفتر الجاء أي: الكفار؛ أي: هم الذين طلبوا واستعجلوا فَتْحَ الله وفرقانَهُ بين أوليائه وأعدائه، فجاءهم ما استفتحوا به، وإلَّا؛ فالله حليم، لا يعاجِل



سورة ابراهيم (١٦ ـ ١٨) 🥘

من عصاه بالعقوبة. ﴿وَخَابَ كُلُّ جَبَارِ عَنِيدِ﴾؛ أي: خسر في الدنيا والآخرة من تجبَّر على الله وعلى الحقِّ وعلى عباد الله، [واستكبر]<sup>(١)</sup> في الأرض، وعاند الرسل، وشاقَّهم.

٩٦ هومن ورائه جهنَّمُه؛ أي: جهنَّم لهذا الجبار العنيد بالمرصاد؛ فلا بدَّ له من ورودها، فيذاق حينئذ العذاب الشديد. ﴿ويُسْقى من ماءٍ صديدِه: في لونه وطعمه ورائحته الخبيثة، وهو في غاية الحرارة.

(١٧) فيتَجَرَّعُه : من العطش الشديد، فولا يكادُ يُسيغُهُ : فإنه إذا قرب إلى وجهه؛ شواه، وإذا وصل إلى بطنه؛ قطع ما أتى عليه من الأمعاء، فويأتيه الموتُ من كلِّ مكان وما هو بميَّتِ ؟ أي : يأتيه العذاب الشديد من كلَّ نوع من أنواع العذاب، وكلُّ نوع منه من شدَّته يبلغ إلى الموت، ولكنَّ الله قضى أن لا يموتوا؛ كما قال تعالى: ﴿لا يُقْضى عليهم فيموتوا ولا يُخَفَّفُ عنهم من عذابها كذلك نَجْزي كلَّ كفورَ . وهم يصطرخون فيها، ﴿ومن ورائِه ؟؛ أي : الجبار العنيد ﴿عذابٌ غليظ ؟ أي : قويَّ شديدٌ لا يعلم بوصفه وشدَّته إلا الله تعالى.

هُمَّثَلُ الَّذِيبَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ أَعْمَنْلَهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَذَتْ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِتَا كَسَبُوا عَلَى شَيْءُ ذَلِكَ هُوَ الضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ۞﴾ .

التي عملوها لله بأنّها في ذَهابها وبطلانها واضمحلالها كاضمحلال الرماد بها الأعمال التي عملوها لله بأنّها في ذَهابها وبطلانها واضمحلالها كاضمحلال الرماد الذي هو أدقُ الأشياء وأخفها إذا اشتدت به الريح في يوم عاصف شديد الهبوب؛ فإنّه لا يُبقي منه شيئاً ولا يُقْدَرُ منه على شيء يذهب ويضمحلُ فكذلك أعمال الكفار، ولا يقيرون ممًا كسبوا على شيء يذهب ويضمحلُ فكذلك أعمال الكفار، ولا يقرون ممًا كسبوا على شيء يدهب ويضمحلُ درًة منه؛ لأنّه مبنيً على ولا يقدر منه على شيء يذهب ويضمحلُ فكذلك أعمال الكفار، ولا يقدرونَ ممًا كسبوا على شيء يذهب ويضمحلُ نحيد الهبوب؛ فإنّه لا ولا يقدرونَ ممًا كسبوا على شيء يذهب ويضمحلُ يحيث بطَلَ سعيهم واضمحلُ على على معروون ممًا كسبوا على شيء يذهب ويضمحلُ يحيث بطَلَ سعينهم واضمحلُ على على معلوما يتكذيب. وذلك هو الضلال البعيد في عملوها ليَكيدوا بها الحقً فإنّهم عملهم. وإمّا أنَّ المراد بذلك أعمال الكفار التي عملوها ليَكيدوا بها الحقً فإنّهم عملهم والمحل ومنا على معيهم مائلًا معال معيهم، ولن يضروا الله ورسله وجنده وما معهم من الحقُ شيئاً.

(۱) کذا فی (ب). وفی ( أ ): «استکبروا».

﴿ أَلَمَرَ تَرَ أَنَ اللَّهَ خَلَقَ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ بِالحَقِّ إِن يَسَأَ يُذْهِبَكُمْ وَيَأْتِ عِطَقِ جَدِيدِ () وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيرِ () وَبَرَزُوا لِلَهِ جَمِيعًا فَقَالَ الضُّعَقَتُوا لِلَذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُد مُغْنُونَ عَنَّا مِن عَذَابِ اللَّهِ مِن شَيْءُ قَالُوا لَوَ هَدَنِنَا اللَّهُ لَهَدَيْنَكُمْ سَوَآَءً عَلَيْ نَا أَجَرِعْنَا أَمَ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن عَذَابِ اللَّهِ مِن شَيْءُ قَالُوا لَوَ هَدَنِنَا اللَّهُ ل

Fسورة ابراهيم (١٩ ـ ٢١)

﴿١٩﴾ ينبَّه تعالى عباده بأنَّه ﴿خَلَقَ السمُواتِ والأرض بالحقَّ﴾؛ أي: ليعبده الخلق ويعرفوه ويأمرهم وينهاهم، وليستدلوا بهما وما فيهما على ما له من ضفات الكمال، وليعلموا أنَّ الذي خَلَقَ السماوات والأرض ـ على عظمهما وسعتهما ـ قادرٌ على أن يعيدَهم خلقاً جديداً؛ ليجازِيَهم بإحسانهم وإساءتهم، وأنَّ قدرته ومشيئته لا تَقْصُرُ عن ذٰلك.

ولهذا قال: ﴿إِنْ يَشَأْ يُذْهِبْكُم ويأَتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ﴾: يُحتمل أنَّ المعنى: إنْ يَشأ يُذهبكم ويأت بقوم غيركم يكونون أطوعَ للَه منكم. ويُحتمل أنَّ المراد: إن يَشأ يُفْنيكم ثم يعيدهم بالبعث خلقاً جديداً. ويدلُّ على هذا الاحتمال ما ذكره بعده من أحوال القيامة.

﴿٢٠﴾ ﴿وما ذَلك على الله بعزيزِه؛ أي: بممتنع، بل هو سهل عليه جدًا، ﴿ما خَلْقُكُم ولا بَعْنُكم إلا كنفس واحدة وهو الذي يبدأ الخَلْق ثم يعيدُه وهو أهونُ عليه﴾.

(٢١) ﴿ وبرزوا ٤؛ أي: الخلائق ﴿ لَلَه جميعاً ٤: حين يُنفخُ في الصور فيخرجون من الأجداث إلى ربُّهم، فيقفون في أرض مستوية، قاع صفصف، لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً، ويبرُزون له لا يخفى عليه منهم خافيةً؛ فإذا برزوا؛ صاروا يتحاجُون، وكل يدفع عن نفسه ويدافع ما يقدر عليه، ولكن أتى لهم ذلك؟! فيقول ﴿ الضعفاء ٤؛ أي: التابعون والمقلَّدون، ﴿ للذين استكبروا ٤: وهم المتبوعون وزيَّنتموه لنا فأغويتمونا. ﴿ فهل أنتم اليوم ﴿ مُغنون عنًا من عذاب الله من شيء ٤ أي: ولو مثقال ذرَّة فلو ﴿ قالوا ٤؛ أي: المتبوعون والرؤساء: أغويناكم كما غوينا، وزيَّنتموه لنا فأغويتمونا. ﴿ فهل أنتم اليوم ﴿ مُغنون عنًا من عذاب الله من شيء ٤ أي: ولو مثقال ذرَّة فلو ﴿ قالوا ٤؛ أي: المتبوعون والرؤساء: أغويناكم كما غوينا، ولا مَهْرَبَ لنا من عذاب الله لهديناكم ؟ فلا يُغني أحد أحداً. ﴿ سواءً علينا أجزعنا ٤: من العذاب، ﴿ أَم صَبَرنا ٤: عليه. ﴿ ما لنا من مَحيص ٤؛ أي: [من] ملجاً ناجأ إليه، ولا مَهْرَبَ لنا من عذاب الله.

سورة ابراهيم (٢٢)

﴿وَقَالَ الشَّبِطَنُ لَمَا قَضِى الأَمَرُ إِنَ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِّ وَرَعَدَنَّكُمْ فَأَخَلَقَنْكُمْ وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُمْ قِن شُلْطَنٍ إِلَّا أَن دَعَوْنُكُمْ فَاسْنَجَبْنُد لِّي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُمْ مَآ أَنَا بِمُصْبِخِهُمْ وَمَا أَنتُد بِمُصْبِحِتٌ إِنِّي حَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْنُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ ٱلظَّلِيدِينَ لَهُمْ عَذَابُ إَلِيمُ فِي وَأَدْخِلَ ٱلَذِيرَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَانِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن قَبْلُ آلاً نَعْدَابُ فَ إِيدُونِ رَبِهِمٌ فِيمَا سَلَامُ فَا مَنْهُ عَامَانُ إِلَى اللَّهُ وَعَمَانُ وَعَمَانُ لَهُمْ عَذَابُ

(٢٢ ) أي: ﴿وقال الشيطان ): الذي هو سبب لكل شرّ يقع ووقع في العالم خاطباً لأهل النار ومتبرئاً منهم، ﴿لمَا قُضِيَ الأمر »: ودخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النارَ: إنَّ الله وَعَدَكم وعدَ الحقّ »: على ألسنة رسله فلم تطيعوه؛ فلو أطعتموه؛ لأدركتم الفوز العظيم. ﴿ووعدتُكم »: الخير، ﴿فأخلفتُكم »؛ أي: لم يحصُل ولن يحصُل لكم ما منَّيتكم به من الأماني الباطلة. ﴿وما كان لي عليكُم من سلطان »؛ أي: من حجة على تأييد قولي، ﴿إلا أن دعوتُكم فاستجبتُم لي »؛ أي: هذه نهاية ما عندي أني دعوتُكم إلى مُرادي وزيَّنته لكم فاستجبتُم لي »؛ أي: هذه نهاية ما عندي أني الحال بهذه الصورة؛ ﴿فلا تلوموني ولوموا أنفسكم »: فأنتم السبب وعليكم المدار في موجب العقاب. ﴿ما أنا بمصر خِكَم »؛ أي: بمغيثكم من الشدَّة التي أنتم بها، ﴿وما أنتم بمصر خيَّ »: كلَّ له قسطٌ من العذاب. ﴿إنَّي كفرتُ بما أسركتمونِ من قبل »؛ أي: تبرأت من جعلكم لي شريكاً مع الله، فلست شريكاً لله، ولا تجب طاعتي. ﴿إنَّ الظالمين »: لأنفسهم بطاعة الشيطان ﴿لهم عذابَ أليمٌ »: خالدين فيه أبداً. وهذا من الطف الله بعباده أن حذَّرهم من طاعة الشيطان، وأخبر بمداخلِه التي يدخل منها على الإنسان ومقاصدِه فيه، وأنه يقصدُ أن يدخله النيران.

وهنا بيَّن لنا أنَّه إذا دخل النار وجندُه<sup>(١)</sup>؛ أنَّه يتبرَّأ منهم لهذه البراءة، ويكفُر بشركِهم، ولا ينبِّئك مثل خبير. واعلم أن الله ذكر في لهذه الآية أنه ليس له سلطانَّ، وقال في آية أخرى: ﴿إِنَّما سُلطانُهُ على الذين يَـتَـوَلَّوْنَهُ والذين هم به مشركونَ﴾؛ فالسلطان الذي نفاه عنه هو سلطان الحجَّة والدليل، فليس له حجَّة أصلاً على ما يدعو إليه، وإنما نهاية ذلك أن يُقيم لهم من الشُبَه والتزيينات ما به يتجرؤون على المعاصي، وأما السلطان الذي أثبته؛ فهو التسلُّط بالإغراء على

في (ب): «وحزبه».

🗠 سورة ابراهيم (٢٣ ـ ٢٦)

المعاصي لأوليائه يؤزَّهم إلى المعاصي أزًا، وهم الذين سلَّطوه على أنفسهم بموالاته والالتحاق بحزبه، ولهذا ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربِّهم يتوكَّلون.

(٢٣) ولما ذكر عقاب الظالمين؛ ذكر ثواب الطائعين، فقال: ﴿وأَدْخِلَ الذين آمنوا وعملوا الصالحات؟؛ أي: قاموا بالدين قولاً وعملاً واعتقاداً، ﴿جناتٍ تجري من تحتها الأنهارُة: فيها من اللَّذَات والشَّهَوات ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر. ﴿خالدين فيها بإذنِ ربَّهم؟؛ أي: لا بحولهم وقوَّتهم، ولا خطر على قلب بشر. ﴿خالدين فيها بإذنِ ربَّهم؟؛ أي: يحتي بعضهم بعضاً بالسلام والتحية والكلام الطيب.

﴿ أَلَمْ نَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَهَ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّحَمَّاءِ () تُؤْتِ أُكُلَهَا كُلَّ حِيْهِ بِإِذِنِ رَبِّهَاً وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ بَنَنَكَرُونَ () وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِبَنَةِ كَشَجَرَةٍ خَبِينَةٍ اجْتُنَتْ مِن فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارِ () ﴾.

٤٤% يقول تعالى: ﴿أَلَم تَرَ كَيف ضَرَبَ اللّه مثلاً كَلْمةً طيبةً؟: وهي شهادة أن لا إله إلا الله وفروعها ﴿كشجرة طيبة؟: وهي النخلة ﴿أَصلُها ثَابِتٌ؟: في الأرض. ﴿وفرعُها؟: منتشرٌ ﴿في السماء؟: وهي كثيرة النفع دائماً.

(٢٥) ﴿ تؤتي أكلَها؟! أي: ثمرتها، ﴿ كلَّ حين بإذن ربِّها؟: فكذلك شجرة الإيمان أصلُها ثابتٌ في قلب المؤمن علماً واعتقاداً، وفرعُها من الكلم الطيِّب والعمل الصالح والأخلاق المرضيَّة والآداب الحسنة في السماء دائماً، يصعَدُ إلى الله منه من الأعمال والأقوال التي تخرِجُها شجرة الإيمان، ما ينتفعُ به المؤمن وينتفع غيره، ﴿ ويضربُ الله الأمثالَ للناس لعلَّهم يتذكَرون؟: ما أمرهم به ونهاهم وينتفع غيره، ﴿ ويضربُ الله الأمثالَ للناس لعلَّهم يتذكَرون؟: ما أمرهم به ونهاهم عنه؛ فإنَّ في ضرب الأمثال تقريباً المعقولة من الأمثال المحسنة وينتفع غيره، أو يضربُ الله الأمثالَ للناس لعلَّهم يتذكَرون؟: ما أمرهم به ونهاهم عنه؛ فإنَّ في ضرب الأمثال تقريباً للمعاني المعقولة من الأمثال المحسوسة، ويتبينً عنه؛ فإنَّ في ضرب الله غاية البيان ويتَضح غاية الوضوح، وهذا من رحمته وحسن المعنى الذي أراده الله غاية البيان ويتَضح غاية الوضوح، وهذا من رحمته وحسن تعليمه؛ فلله أتمُ الحمد وأكمله وأعمَّه. فهذه صفة كلمة التوحيد، وثباتُها في قلب المؤمن.

٢٦﴾ ثم ذكر ضدًها، وهي كلمة الكفر وفروعها، فقال: ﴿ومَثَلُ كَلمةٍ خبيئة كشجرةٍ خبيئةٍ»: المأكل والمطعم، وهي شجرة الحنظل ونحوها. ﴿اجتَثَتَ»: هٰذه الشجرة ﴿من فوق الأرض ما لها من قرارٍ»؛ أي: [من] ثبوت؛ فلا عروق تمسكها، ولا ثمرة صالحة تنتِجُها، بل إنْ وُجِدَ فيها ثمرةً؛ فهي ثمرةٌ خبيئة، كذلك



سورة ابراهيم (۲۷ ـ ۲۸)

كلمة الكفر والمعاصي، ليس لها ثبوتٌ نافعٌ في القلب، ولا تثمِرُ إلا كلَّ قولٍ خبيثٍ وعملٍ خبيثٍ يستضر به صاحبه، ولا ينتفعُ، ولا<sup>(١)</sup> يصعدُ إلى الله منه عملُ صالح، ولا ينفع نفسه، ولا ينتفع به غيره.

هِ يُنَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الصَّابِتِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآيَخِرَةِ وَيُضِلُ اللَّهُ الظَّلِلِمِينَّ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ٢

(٢٧) يخبر تعالى أنَّه يثبِّت عباده المؤمنين؛ أي: الذين قاموا بما عليهم من الإيمان القلبي التام، الذي يستلزم أعمال الجوارح ويثمِّرها، فيثبتهم الله: في الحياة الدنيا عند ورود الشبهات بالهداية إلى اليقين، وعند عروض الشهوات بالإرادة الجازمة على تقديم ما يحبُّه الله على هوى النفس ومرادها، وفي الآخرة عند الموت بالثبات على الدين الإسلامي والخاتمة الحسنة، وفي القبر عند سؤال الملكين للجواب الصحيح إذا قيل للميت: من ربُّك؟ وما دينُك؟ ومن نبيُك؟ نبيًي. فويضِلُ الله الظالميني: عن الصواب في الدنيا والآخرة، وما ظلمهم الله ولكنَّهم ظلموا أنفسهم.

**وفي** لهذه الآية دلالة على فتنة القبر وعذابه ونعيمه؛ كما تواترت بذلك النصوص عن النبيِّ ﷺ في الفتنة وصفتها ونعيم القبر وعذابه.

الَّمَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَلُوا نِعْمَتَ اللَهِ كُفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ٢ جَهَنَمَ يَصْلَوْنَهُمْ وَبَعْدَى اللَّهِ عَلَيْهُ عَمَدَ اللَّهُ عَمَدَةَ وَعَمَدُهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْ عَمَدَةَ وَعَمَدُهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَمَدَهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَاللَّهُ عَمَدَهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدَةُ وَعَمَدَهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَاللَّهُ عَمَدَةُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَمَدُهُمْ وَاللَّهُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمْ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَ وَعَمَدُونُهُمُ وَعَمَدُوهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُ وَعَمَدُهُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُ وَعَمَدُهُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُ وَعَمَةُ وَعَمَدُهُمُ وَالَحَلُولُ وَعَمَةُ وَا وَالَحَمُونُهُ عَمَةُ وَعَمَدُونُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَدُهُمُ وَعَمَةُ وَعَمَةُ وَعَمَةُ وَعَمَا وَعَمَدُهُمُ وَعَمَا وَعَنَا وَعَنَا وَعَنَا وَعَمَا وَعَن وَعَمَدُونُهُمُ إِنَا وَعَمَا وَعَنَا وَعَنا وَعَنا وَعَنا وَعَنا وَعَنا وَعَنا وَعَمَا وَعَمَا وَعَمَا وَعَمَا وَعَمَا وَعَنا وَعَمَا وَعَ إِلَى النَّارِ فَا إِنَّا وَعَانَهُ وَعَمَا وَا وَعَمَا وَالَا وَالَحَامِ وَعَمَا وَا مَنا وَعَمَا وَا مَعَامَ مُ المَا عَمَا وَالَحَامِ وَالَهُ وَا عَامَا وَا وَالَحَامُ وَا عَانَا وَا وَا مَعَامَ وَا عَامَةُ وَا مَعَامَا وا مُوالاً عَلَيْ مَا مَا وَالَكُمُوا وَا مَعَامُ والَا عَامَةُ ومَا مَعَامُ وَا مَا مَا مَا مَا مَا مُعَامَا وَعُمُ مَا مَا مَا مَا مُوا مُعَامُ مَا مَا مَا مَا مُ مَا مُ مَا مُوا مَا مُوا مُعَامُ مُعَامُ مُعَامُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُعَامُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُعَامُ مَا مُعَامُ مُوا مُعَامُ مُعَامُ مُ مُعَامُ مَا مُ مُوا مُعَامُ مَا مُوا مُعَامُ مُعَامُ مَا مُوا مُ مَا مُ مُعَا مُوا مُوا مُعَامُ مُ مُ مُعَمَا مُ مَا

المكلمة يقول تعالى مبينًا حال المكلَّبين لرسوله من كفار قريش وما آلَ إليه أمرُهم: ﴿ الم تَرَ إلى الذين بدَّلوا نعمة الله كفراً»: ونعمة الله هي إرسال

- (۱) في (ب): «فلا».
- (٢) كما في حديث البراء بن عازب في قصة خروجه مع النبي ﷺ في جنازة رجل من الأنصار : أخرجه الإمام أحمد (٤/٢٨٧ و ٢٨٨ و ٢٩٥ و ٢٩٦)، وأبو داود (٤٧٥٣)، والحاكم (١/ ٣٧) وقال: «صحيح على شرط الشيخين» وأقره الذهبي، ووافقهما الألباني في «أحكام الجنائز» ص(١٥٩).

محمد ﷺ إليهم يدعوهم إلى إدراك الخيرات في الدُّنيا والآخرة وإلى النجاة من شرور الدُّنيا والآخرة، فبدَّلوا هذه النعمة بردِّها والكفر بها والصدَّ عنها بأنفسهم وصدَّهم غيرهم حتى ﴿أُحلُوا قومَهم دار البوارِ﴾: وهي النار؛ حيث تسبَّبوا لإضلالهم، فصاروا وبالاً على قومهم من حيث يُظَنُّ نفعهم، ومن ذٰلك أنهم زيَّنوا لهم الخروج يوم بدر ليحاربوا الله ورسوله، فجرى عليهم ما جرى، وقُتِلَ كثيرَ من كبرائهم وصناديدهم في تلك الوقعة.

FOR سورة ابراهيم (٢٩ - ٣١)

٢٩ ، وجهنم يَصْلَوْنها، أي: يحيط بهم حرُّها من جميع جوانبهم. ﴿وبنس القرارُ».

﴿٣٧ ﴿ وجعلوا لله أنداداً؟ ؛ أي: نظراء وشركاء، ﴿لَيُضِلُوا عَن سَبِيله؟ ! أي: ليضلُوا العباد عن سبيل الله بسبب ما جعلوا لله من الأنداد ودَعَوْهم إلى عبادتها. ﴿قُلْ؟ لهم متوعداً: ﴿تمتَّعوا؟ بكفركم وضلالكم قليلاً؛ فليس ذلك بنافعكم، ﴿فَإِنَّ مصيركم إلى النار؟؛ أي: مآلكم ومأواكم فيها وبئس المصير.

فَقُل لِعِبَادِى ٱلَذِينَ ،َامَنُوا يُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَيُنفِقُوا مِمَّا دَدْفَنَهُمْ سِتَرًا وَعَلَانِيَةً مِن قَبَّلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خِلَنُلُ ٢

(٣١% أي: قل لعبادي المؤمنين آمراً لهم بما فيه غاية صلاحهم وأن ينتهزوا الفرصة قبل أن لا يمكنهم ذلك، فيقيموا الصلاة : ظاهراً وباطناً، فوينفقوا مما رزَقْناهم ؛ أي: من النعم التي أنعمنا بها عليهم قليلاً أو كثيراً، فسرًا وعلانية : رزَقْناهم ؛ أي: من النعم التي أنعمنا بها عليهم قليلاً أو كثيراً، فسرًا وعلانية : وهذا يشمل النفقة الواجبة كالزكاة ونفقة من تجب عليه نفقته، والمستحبة وهذا يشمل النفقة الواجبة كالزكاة ونفقة من تجب عليه نفقته، والمستحبة وهذا يشمل النفقة الواجبة كالزكاة ونفقة من تجب عليه نفقته، والمستحبة وهذا يشمل النفقة الواجبة كالزكاة ونفقة من تجب عليه ولا خلال ؛ أي: لا ينفع فيه شيء، ولا ضلاب في قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلال ؛ أي: لا ينفع فيه شيء، ولا مستحبة خليل وصديق ؛ فكل امرى له شأن يغنيه ؛ فليقد ما العبد لنفسه، ولينظر ما قدم لغد، وصديق ؛ ولد يتفته الخرب المستحبة المارى المال النفسه المال النفقة من المال النفية من تجب عليه من العبة والمستحبة المستحبة ونموها.

سورة ابراهيم (٣٢ ـ ٣٤)

(٣٢) يخبر تعالى أنَّه وحده ﴿الذي خلق السمواتِ والأرضَ﴾: على اتُساعهما وعظمهما، ﴿وأنزل من السماء ماءَ﴾: وهو المطر الذي ينزله الله من السحاب، فأخرج بذلك الماء ﴿من الشمراتِ﴾: المختلفة الأنواع، ﴿رزقاً لكمَّهُ: ورزقاً لأنعامكم. ﴿وسخَّر لكم الفُلُكََ»؛ أي: السفن والمراكب، ﴿لتجريَ في البحر بأمرِهُ: فهو الذي يسر لكم صنعتها وأقْدَرَكم عليها وحَفِظَها على تيار الماء لتحميكي لتحميكي يمروفي ورزقاً مروفي في المحرفي بنامي من النها بالمواتِّهُ السفن والمراكب، ألتجريم في البحر بأمرِهُ على من السماء ماءَهُ الماء من التمراتِهُ الماء من المحمة الأنواع، أورزقاً لكمَّهُ ورزقاً للعمام من النه الماء من المواتِهُ المواتِّهُ النواع، ورزقاً لكمَّهُ ورزقاً للعمام من المواتِّهُ الماء من الماء من المواتِهُ الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من المواتِهُ من المواتِهُ من المواتِهُ من المواتِهُ من المواتِهُ ورزقاً لكمَّهُ ورزقاً للعمام من الماء من الماء من الماء من المواتِهُ الماء من المواتِهُ من الماء من المواتِهُ من الماء من الماء من الماء من المواتِهُ المواتِهُ من المواتِهُ منها ماء من المواتِهُ منها ماء من المواتِهُ منها ماء مواتِهُ منها ماء مواتِهُ منها ماء منها. مواتِهُ مواتِهُ ماء منها ماء مواتِكم وأشَجاركم، وتشربوا منها.

﴿٣٣﴾ ﴿وسخَر لكم الشمسَ والقمر دائِبَيْنِ﴾: لا يفتران ولا يَنيان، يسعَيان لمصالحكم من حساب أزمنتكم ومصالح أبدانكم وحيواناتكم وزروعكم وثماركم. ﴿وسخَر لكم الليل﴾: لتسكُنوا فيه، ﴿والنهار﴾ مبصراً لتبتغوا من فضله.

﴿٣٤﴾ ﴿وآتاكم من كلَّ ما سألتُموه﴾؛ أي: أعطاكم من كلَّ ما تعلَّقت به أمانيكم وحاجتكم مما تسألونه إيَّاه بلسان الحال أو بلسان المقال من أنعام وآلات وصناعات وغير ذلك. ﴿وإن تَعُدُّوا نعمة الله لا تُخصوها﴾: فضلاً عن قيامكم بشكرها. ﴿إنَّ الإنسان لظلومٌ كفًارَّه؛ أي: لهذه طبيعة الإنسان من حيثُ هو ظالمٌ متجرِّىءٌ على المعاصي مقصِّرٌ في حقوق ربَّه، كفَّار لنعم الله لا يشكرها ولا يعترفُ بها؛ إلَّا مَن هذاه الله فشَكَرَ نِعَمَهُ، وعَرَفَ حقَّ ربَّه وقام به.

ففي لهذه الآيات من أصناف نعم الله على العباد شيءٌ عظيمٌ مجملٌ ومفصَّلٌ يدعو الله به العباد إلى القيام بشكره وذكره، ويحتُّهم على ذٰلك، ويرغُبهم في سؤاله ودعائه آناء الليل والنهار؛ كما أنَّ نعمته تتكرَّر عليهم في جميع الأوقات.

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ الْجَعَلْ هَٰذَا ٱلْبَلَدَ مَامِنَا [وَاجْتُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﷺ رَبِّ إِنَّهُنَ أَمْسَلَنَ كَثِيرًا مِّن النَّاسُ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنْي وَمَنْ عَصَانِ فَإِنَّكَ غَفُورٌ نَحِيمٌ ﷺ رَبَّنَا إِنِّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُثِيمُوا الصَلَوَة فَاجْعَلْ أَنْفِدَهُ مِنِي النَّكُنتُ مِن ذُرِيَتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُثِيمُوا الصَلَوَة فَاجْعَلْ أَنْفِدَهُ مِنْ النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَإِزَرُقَفْهُم مِنَ النَّمَرَتِ لَعَلَهُمْ يَسْكُونَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُنِيمُوا وَمَا يَعْفَى عَلَى اللَّهِ مِن شَى وَارْزُقْفُهُم مِنَ النَّمَرَتِ لَعَلَهُمْ يَسْكُونَ الْمَعْوَلُ الصَلَوَة وَمَا يَعْفَى عَلَى اللَهِ مِن شَى وَنِ الْأَرْضِ وَلَا فِي السَمَاءِ ﴾ الْحَمَدُ بِقِي أَلِي الْمَاؤَةِ وَعَن إِسْمَنِي يَعْفَى عَلَى اللَّهِ مِن شَى وَالْذُيْقَهُم مِنَ النَّمَرَتِ لَعَلَهُمْ يَسْكُونَ الْمَعْذَهِ الْمَ

وَتَقَبَّسُلُ دُعَكَءٍ ٢ رَبَّنَا أَغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَقَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابً] ٢٠٠٠

(٣٩) أي: ﴿و﴾ اذكر إبراهيم عليه الصلاة والسلام في هذه الحالة الجميلة. ﴿إذ قال إبراهيم ربِّ اجعل هذا البلد﴾؛ أي: الحرم ﴿آمناً﴾: فاستجاب الله دعاءه شرعاً وقدراً، فحرمه الله في الشرع، ويسَّر من أسباب حرمته قَدَراً ما هو معلوم، حتى إنه لم يرذه ظالمٌ بسوء إلَّا قصمه الله؛ كما فعل بأصحاب الفيل وغيرهم ولما دعا له بالأمن؛ دعا له ولبنيه بالأمن، فقال: ﴿واجْنُبْني وبَنِيَّ أن نعبُدً الأصنام﴾؛ أي: اجعلني وإيَّاهم جانباً بعيداً عن عبادتها والإلمام بها.

<sup>FC</sup>سورة ابراهيم (۳۵ ـ ۳۷)

(٣٦) ثم ذكر الموجب لخوفه عليه وعلى بنيه بكثرة مَن افتتن وابتُلِيَ بعبادتها. فقال: ﴿رَبِّ إِنهنَّ أَصْلَلْنَ كثيراً من الناسَ؟؛ أي: ضلوا بسببها، ﴿فمن تَبِعَنِي؟: على ما جئتُ به من التوحيد والإخلاص لله ربَّ العالمين ﴿فإنَّه منِّي؟: لتمام الموافقة، ومن أحبَّ قوماً وتبعهم؛ التحق بهم. ﴿ومَن عصاني فإنَّك غفورٌ رحيم؟: وهذا من شفقة الخليل عليه الصلاة والسلام؛ حيث دعا للعاصين بالمغفرة والرحمة من الله، والله تبارك وتعالى أرحمُ منه بعباده، لا يعذّب إلَّا من تمرَّد عليه.

(٣٧) (ربَّنا إني أسكنتُ من ذُرَيَّتي بوادِ غير ذي زرع عند بينِكَ المحرَّم»: وذلك أنَّه أتى بهاجر أم إسماعيل وبابنها إسماعيل عليه الصلاة والسلام وهو في الرَّضاع من الشام حتى وضعهما في مكة، وهي إذ ذلك ليس فيها سكنٌ ولا داع ولا مجيب، فلما وضعهما؛ دعا ربَّه بهذا الدعاء، فقال متضرّعاً متوكَّلاً على ربّه: رب إني أسكنتُ من ذُرَيَّتي»؛ أي: لا كل ذُرَيَّتي؛ لأنَّ إسحاق في الشام وباقي بنيه كذلك، وإنما أسكن في مكة إسماعيل وذريته. وقوله: ﴿بواد غير ذي زَرَعَه؛ أي: كذلك، وإنما أسكن في مكة إسماعيل وذريته. وقوله: ﴿بواد غير ذي زَرَعَه؛ أي: كذلك، وإنما أسكن في مكة إسماعيل وذريته. وقوله: ﴿بواد غير ذي زَرَعَه؛ أي: كان أرض مكة لا تصلح للزراعة. ﴿ربَّنا لِيقيموا الصلاةَ»؛ أي: اجعلهم موحّدين مقيمين الصلاة؛ لأنَّ إقامة الصلاة من أخصٌ وأفضل العبادات الدينيَّة؛ فمن أقامها كان مقيماً لدينه. ﴿فاجْعَلُ أفندةَ من الناس تَهوي إليهم»؛ أي: تحبُّهم وتحبُّ الموضع الذي هم ساكنون فيه. فأجاب الله دعاءه، فأخرج من ذريَّة إسماعيل محمداً تَشٍ، حتى دعا ذريَّته إلى الدين الإسلاميِّ وإلى ملَّة أبيهم إبراهيم، فاستجابوا الموضاروا مقيمي الصلاة. وافترض الله حجٌ هذا البيت الذي أسكن به ذريَّة

(۱) الآيات ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.

## سورة ابراهيم (٣٨ ـ ٤٢)

إبراهيم، وجعل فيه سرًا عجيباً جاذباً للقلوب؛ فهي تحجُّه ولا تقضي منه وطراً على الدوام، بل كلَّما أكثر العبدُ التردُّد إليه؛ ازداد شوقُه وعظُّم وَلَعُه وتَوْقُه، ولهذا سرُّ إضافته تعالى إلى نفسه المقدسة. ﴿وارزُقْهم من الثمرات لعلَّهم يشكرون﴾: فأجاب الله دعاءه، فصار يُجبى إليه ثمرات كل شيء؛ فإنك ترى مكة المشرفة كلَّ وقت، والثمارُ فيها متوفِّرة، والأرزاق تتوالى إليها من كل جانب.

HE PRINCE GHAZI TRU OR QUR'ÀNIC THOUGI

(٣٨) ﴿ربَّنا إنك تعلم ما نُخفي وما نُغلِنُ؟ أي: أنت أعلم بنا منا، فنسألك من تدبيرك وتربيتك لنا أن تيسًر لنا من الأمور التي نعلمها والتي لا نعلمها ما هو مُقتضى علمك ورحمتك. ﴿وما يخفى على اللهِ من شيءٍ في الأرض ولا في السماء؟: ومن ذٰلك هٰذا الدعاء الذي لم يَقْصِدْ به الخليل إلا الخير. وكثرة الشكر لله ربَّ العالمين.

﴿ ٣٩ ﴿ الحمد لله الذي وَهَبَ لي على الكِبَرِ إسماعيل وإسحاقَ؟: فَهِبَتُهم من أكبر النعم، وكونهم على الكبر في حال الإياس من الأولاد نعمة أخرى، وكونهم أنبياء صالحين أجلُ وأفضل. ﴿ إِنَّ رَبِّي لسميع الدعاء؟؛ أي: لقريب الإجابة ممن دعاه، وقد دعوتُه فلم يخيِّب رجائي.

٤٠ ـ ٤١ ٢ ثم دعا لنفسه ولذرئيته، فقال: ﴿رَبَّ اجعلني مقيم الصَّلاة ومن ذُرُيَّتي رَبَّنا وتقبَّل دُعاء. رَبَّنا اغفز لي ولوالديَّ وللمؤمنين يومَ يقومُ الحسابِ؟: فاستجاب الله له في ذٰلك كله؛ إلَّا أنَّ دعاءه لأبيه إنما كان عن موعدةٍ وعدها إيَّاه، فلما تبيَّن له أنه عدوٌ لله؛ تبرَّأ منه.

ثم قال تعالى:

وَلَا تَحْسَبَكَ اللَّهَ غَافِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَّ إِنَّمَا يُوَخِرُهُمْ لِيَوْمِ نَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَرُ شَهْطِعِبَ مُقْنِعِي رُءُوسِيمْ لَا يَرْبَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمُ وَأَنْخِدَتُهُمْ هَوَآءٌ ۞ ﴾.

٤٢ هذا وعيدٌ شديد للظالمين وتسلية للمظلومين؛ يقول تعالى: ﴿ ولا تحسبنَّ الله غافلاً عما يعملُ الظالمونَ»: حيث أمهلهم وأدرَّ عليهم الأرزاق وتَرَكَهم يتقلبون في البلاد آمنين مطمئنين؛ فليس في هذا ما يدلُّ على حسن حالهم؛ فإنَّ الله يُملي للظالم ويُمْهِلُه ليزداد إثماً، حتى إذا أخذه؛ لم يُفْلِنُه، ﴿ولا أُخَذُ مُالله يُملي للظالم ويُمْهِلُه ليزداد إثماً، حتى إذا أخذه؛ لم يُفْلِنُه، ﴿ولا أُخَذُ وَلِلله يَملي للظالم ويمُهِلُه ليزداد إثماً، حتى إذا أخذه؛ لم يُفْلِنُه، أوكَذَلك أُخذُ وَلِل أُولا يُملي للظالم ويُمْهِلُه ليزداد إثماً، حتى إذا أخذه؛ لم يُفْلِنُه، ﴿وكَذَلك أُخذُ رَبِّكَ إذا أُخذ القُرى وهي ظالمة إنَّ أُخذَهُ أَلِيمٌ شديدٌ م ليوم تَشْخَصُ فيه الأبصارَ»؛

سورة ابراهيم (٤٢ ـ ٤٦)

أي: لا تطرف من شدَّة ما ترى من الأهوال وما أزعجها من القلاقل.

٤٣﴾ ﴿مُهْطِعينَ ﴾؛ أي: مسرعين إلى إجابة الداعي حين يدعوهم إلى الحضور بين يدي الله للحساب، لا امتناعَ لهم ولا محيص ولا ملجاً، ﴿مُقنعي رؤوسهم ﴾؛ أي: رافعيها، قد غُلَّت أيديهم إلى الأذقان، فارتفعت لذلك رؤوسهم، ﴿لا يرتدُ إليهم طرفُهم وأفتِدَتُهم هواء ﴾؛ أي: أفئدتهم فارغةٌ من قلوبهم، قد صعدت إلى الحناجر، لكنَّها مملوءةٌ من كل همٌ وغمٌ وحزن وقلق.

﴿وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْنِبِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ رَبَّنَا آَخِرْنَا إِلَى أَجَحَلٍ قَرِبٍ غَيِّت دَعُوَتَكَ وَنَتَجِعِ ٱلرُّسُلُّ أَوَلَمَ تَحَصُّوْوَا أَقْسَمَتُم مِن قَبْلُ مَا لَحُمُ مِن زَوَالِ ٥ وَسَكَمْتُم في مَسَحِنِ ٱلَذِينَ ظَلَمُوَا أَنفُسَهُمْ وَتَنَيَّكَ لَحُمُ كَيْفَ فَعَكْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ الأَمْسَالَ ٥ وَقَد مَكَرُواْ مَحْرُهُمْ وَعِندَ ٱللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَاتَ مَحْرُهُمْ إِنِّينَ الْمُ

٤٤ يقول تعالى لنبيّه محمد ﷺ: ﴿وأنذِرِ الناس يوم يأتيهم العذابَ ؟ أي: صف لهم صفة تلك الحال، وحذّرهم من الأعمال الموجبة للعذاب، الذي حين يأتي في شدائده وقلاقله، فيقول الذين ظلموا بالكفر والتكذيب وأنواع المعاصي، نادمين على ما فعلوا، سائلين للرجعة في غير وقتها: ﴿ربَّنا أُخْرْنا إلى أُجل قريبَ ؟ أي: رُدَّنا إلى الذَّنا قد أبصرنا؟ ﴿يَجب دعوتَكَ ؟ والله يدعو إلى قريبَ ؟ أي: دُدَّنا إلى الذَّنيا؟ فإنَّا قد أبصرنا؟ ﴿يَجب دعوتَكَ ؟ والله يدعو إلى أجل قريبَ ؟ أي: رُدَّنا إلى الذَّنيا؟ فإنَّا قد أبصرنا؟ ﴿يَجب دعوتَكَ ؟ والله يدعو إلى فريبَ ذار السلام، ﴿ونتَبع الرُّسل ؟ : وهذا كلَّه لأجل التخلُص من العذاب الأليم، وإلاً ؟ في ما كذَيبَة في هذا الوعد؟ فلو رُدُوا لعادوا لما نهوا عنه، ولهذا يوبَخون ويُقال لهم : ﴿أولم تكونوا أقسمتُم من قبلُ ما لكم من زوال؟ : عن الدُّنيا وانتقال إلى الآخرة؟ فها قد تبيَّن لكم حناكم فيما تدعون .

٤٥﴾ ﴿و﴾ ليس عليكم قاصر في الدنيا من أجل الآيات البينات، بل ﴿مكنتُم في مساكن الذين ظلموا أنفُسَهم وتبيَّن لكم كيف فعلنا بهم﴾: من أنواع العقوبات، وكيف أحلَّ الله بهم العقوبات حين كذَّبوا بالآيات البينات، ﴿وضَرَبْنا لكم الأمثالَ﴾: الواضحة التي لا تَدَعُ أدنى شكَّ في القلب إلا أزالته، فلم تنفغ فيكم تلك الآيات، بل أعرضتُم ودمتُم على باطلكم، حتى صار ما صار، ووصلتُم إلى هٰذا اليوم الذي لا ينفع فيه اعتذارُ مَنِ اعتذر بباطل.

٤٦ فوقد مكروا، أي: المكذبون للرسل فمكرَهم»: الذي وصلت

سورة ابراهيم (٤٧ ـ ٤٩) 🐻

إراداتهم وقدرهم عليه، ﴿وعند الله مكرُهُمَهَ؛ أي: هو محيطٌ به علماً وقدرةً، فإنه عاد مكرُهم عليهم، ولا يَحيق المكر السيىء إلَّا بأهله. ﴿وإن كان مكرُهُم لِتَزولَ منه الجبالُه؛ أي: ولقد كان مكرُ الكفار المكذَّبين للرسل بالحقِّ وبمن جاء به من عظمه لِتَزولَ الجبالُ الراسيات بسببه عن أماكنها؛ أي: مكروا مكراً كُبَّاراً لا يُقادَرُ قَدْرُه، ولَكن الله ردَّ كيدهم في نحورهم، ويدخل في هٰذا كلُّ مَنْ مكر من المخالفين للرسل لينصر باطلاً أو يبطل حقًا، والقصد أنَّ مكرهم لم يغنِ عنهم شيئاً ولم يضرَّوا الله شيئاً، وإنَّما ضروا أنفسهم.

﴿ فَلَا عَسَبَنَ ٱللَّه مُعْلِفَ وَعَدِهِ. رُسُلَهُ إِنَّ ٱللَّه عَزِيرٌ ذُو ٱلنِفَامِ ٢ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلأَرْضُ عَبَرَ ٱلأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ وَبَبَرَزُوا يَتَو ٱلْوَنِحِدِ ٱلْقَهَارِ ٥ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ بَوَمَبٍ لِ تُقَرَّذِينَ فِى الأَصْفَادِ ٢ سَرَابِلَهُم مِن قَطِرَانِ وَتَنْشَى وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ ٢ لِيَجْزِى ٱللَهُ كُلَ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ إِنَّ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ٢ هَ هَذَا بَلَنَعُ لِلتَاسِ وَلِيُنذَرُوا بِهِ. وَلِيعَلَمُوا أَنَا هُوَ إِلَهُ وَيَعْنَى وَلِيدَكَرُ أُوْلُوا ٱلأَلَنِهِ ٢ هُ.

(٤٧) يقول تعالى: ﴿فلا تحسبنَّ الله مُخلِفَ وعدِهِ رسلَه؟: بنجاتهم ونجاة أتباعهم وسعادتهم، وإهلاك أعدائهم وخذلانهم في الدنيا وعقابهم في الآخرة؛ فهذا لا بدَّ من وقوعه؛ لأنَّه وعد به الصادقُ قولاً على ألسنة أصدق خلقه، وهم الرسل، وهٰذا أعلى ما يكون من الأخبار، خصوصاً وهو مطابقٌ للحكمة الإلهيَّة والسنن الربانيَّة وللعقول الصحيحة، والله تعالى لا يعجزه شيءً؛ فإنَّه ﴿عزيزُ ذو انتقام؟؛ أي: إذا أراد أن ينتقم من أحدٍ؛ فإنه لا يفوته ولا يعجزه، وذٰلك في يوم القيامة.

٤٨﴾ ﴿يوم تُبَدَّلُ الأرضُ غير الأرض والسمواتُه: تُبَدَّلُ غيرَ السماوات، ولهذا التبديل تبديل صفات لا تبديل ذات؛ فإنَّ الأرض يوم القيامة تُسَوَّى وتُمَدَّ كمدً الأديم، ويُلقى ما على ظهرها من جبل ومَعْلَم، فتصير قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً، وتكونُ السماء كالمهل من شدَّة أهوال ذلك اليوم، ثم يطويها الله تعالى بيمينه. ﴿وبرزواله؛ أي: الخلائق من قبورهم إلى يوم بعثهم ونشورهم في محلَّ لا يخفى منهم على الله شيء، ﴿لله الواحد القهارَه؛ أي: المنفرد بعظمته وأسمائه وصفاته وأفعاله العظيمة وقهره لكلِّ العوالم؛ فكلُها تحت تصرُّفه وتدبيره؛ فلا يتحرَّك منها متحرَّك، ولا يسكنُ ساكنَ إلَّا بإذنِهِ.

٤٩﴾ وترى المجرمين؟؛ أي: الذين وصفُهم الإجرامُ وكثرة الذنوب في

FOR QURANIC THOU سورة ابراهيم (٥٠ ـ ٥٢)

ذلك اليوم، (مقرَّنين في الأصفادِ ﴾؛ أي: يُسَلْسَلُ كلُّ أهل عمل من المجرمين بسلاسل من نارٍ، فيُقادون إلى العذاب في أذلٌ صورة وأشنعها وأبشعها.

(٥) وليس لهذا ظلماً من الله [لهم]، وإنما هو جزاءً لما قدَّموا وكسبوا، ولهذا قال تعالى: اليَجْزِيَ الله كلَّ نفس ما كَسَبَتْ»: من خير وشرَّ بالعدل ولهذا قال تعالى: اليَجْزِيَ الله كلَّ نفس ما كَسَبَتْ»: من خير وشرَّ بالعدل والقِسْط الذي لا جَوْر فيه بوجه من الوجوه. إنَّ الله سريع الحساب»؛ كقوله تعالى: (اقتربَ للناس حسابُهم وهم في غفلةٍ معرضونَ»، ويُحتمل أن معناه سريع المحاسبة؛ فيحاسبُ الخلق في ساعة واحدةٍ كما يرزقهم ويدبُّرهم بأنواع التدابير في المحاسبة؛ ولي لا حَوْر فيه بوجه من الوجوه. إنَّ الله سريع الحساب؟؛ كقوله تعالى: (القرب للناس حسابُهم وهم في غفلةٍ معرضونَ»، ويُحتمل أن معناه سريع المحاسبة؛ فيحاسبُ الخلق في ساعة واحدةٍ كما يرزقهم ويدبُّرهم بأنواع التدابير في لحظة واحدةٍ، لا يشغلُه شأنٌ عن شأنٌ، وليس ذلك بعسير عليه.

(٢٥) فلما بين البيان المبين في هذا القرآن؛ قال في مدحه: وهذا بلاغ للناس ؟؛ أي: يتبلغون به ويتزودون إلى الوصول إلى أعلى المقامات وأفضل الكرامات؛ لما اشتمل عليه من الأصول والفروع وجميع العلوم التي يحتاجها العباد، وليُنْذَروا به ؟: لما فيه من الترهيب من أعمال الشر وما أعد الله لأهلها من العباد، ولينذروا به ؟: لما فيه من الترهيب من أعمال الشر وما أعد الله لأهلها من العباد، ولينذروا به ؟: لما فيه من الترهيب من أعمال الشر وما أعد الله لأهلها من العباد، ولينذروا به ؟: لما فيه من الترهيب من أعمال الشر وما أعد الله لأهلها من العباد، ولينذروا به ؟: لما فيه من الترهيب من أعمال الشر وما أعد الله لأهلها من العباد، ولينذروا به ؟: لما فيه من الترهيب من أعمال الشر وما أعد الله لأهلها من العقاب، ولينذروا به ؟: لما فيه من الترهيب من أعمال الشر وما أعد الله لأهلها من العقاب، ولينذروا به ؟: لما موا ذلك حق اليقين، وليذكر أولو الألباب ؟؛ أي: على ألوهيته ووحدانيته ما صار ذلك حق اليقين، وليذكر أولو الألباب ؟؛ أي: العقول الكاملة ما ينفعهم فيفعلونه وما يضرهم فيتركونه، وبذلك صاروا أولي الألباب والبصائر؛ إذ بالقرآن ازدادت معارفهم وآراؤهم، وتنورت أفكارهم لما الألباب ؟ أي: أخذوه غضًا طريًا؛ فإنه لا يدعو إلاً إلى أعلى الأخلاق والأعمال وأفضلها، ولا الألباب واليه أخذوه غضًا طريًا؛ فإنه لا يدعو إلاً إلى أعلى الأخلاق والأعمال وأفضلها، ولا الألباب ولا أمن الما ما يله أله الما يدعو إلما على الأخلاق والأعمال وأفضلها، ولا الألباب والباب وأذي لا يدعو إلما إلى أعلى الأخلاق والأعمال وأفضلها، ولا الغذوه غضًا طريًا؛ فإنه لا يدعو إلما ما وهذه القاعدة إذا تدرَّب بها العبد الذكين الخذوه غضًا طريًا؛ فإنه لا يدعو إلما ما وهذه القاعدة إذا تدرَّب بها العبد الذكين الخذوه غضًا طريًا؛ فإله المادة وأبينها، وهذه القاعدة إذا تدرَّب ما ما وأفضلها، وهذه القاعدة إذا تدرَّب ما ما وأفضلها، ولا يستدلُ على ذلك إلى على ذلك وما في كل خصلة حميدة. والحمد لله رب العالي ألما ما يلبان العبد الذكين الما ين ما يوا في صادوا في كل خصلة حميدة. والحمد لله رب العالي الما ما يستدلُ ما يذلك في ما ما يلبان ما يما ما يستدل الما يستدا.

تم تفسير سورة إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام.

سورة الحجر (١ ـ ٥)

تفسير سورة الحجر

OR OUR'ANIC THOUGHT

﴿الَّرُ تِلْكَ مَايَتُ الْكِنَّبِ وَقُرْءَانِ مُبِينِ ﴾ رُبَمَا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَقَ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ ذَرْهُمْ بَأْكُلُوا وَيَتَمَتَعُوا وَبُلْهِهِمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ وَمَا أَهْلَكْنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَا وَلَهَا كِنَابٌ مَعْلُومٌ ﴾ مَا نَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَنْخِرُونَ ﴾ .

(١) يقول تعالى معظِّماً لكتابه مادحاً له: ﴿تلك آباتُ الـكـتابِ؟؛ أي: الآيات الدالَّة على أحسن المعاني وأفضل المطالب، ﴿وقرآنِ مُبينِ؟: للحقائق بأحسن لفظ وأوضحه وأدلُه على المقصود.

﴿٣﴾ فَ﴿ذَرْهم بأكلوا ويتمتَّعوا﴾: بلذاتهم، ﴿ويلههم الأمل﴾؛ أي: يؤمِّلون البقاء في الدنيا فيلهيهم عن الآخرة، ﴿فسوف يعلمونَ﴾: أنَّ ما هم عليه باطلٌ، وأنَّ أعمالهم ذهبت خسراناً عليهم، ولا يغترُوا بإمهال الله تعالى؛ فإنَّ هٰذه سنته في الأمم.

٤﴾ ﴿وما أهلكُنا من قريةِ؟: كانت مستحقةً للعذاب، ﴿إِلَّا ولها كتابٌ معلومَ؟: مقدَّر لإهلاكها.

ه» هما تسبِقُ من أمَةٍ أجَلَها وما يستأخِرون»: وإلَّا؛ فالذنوب لا بدَّ من وقوع أثرها وإن تأخَّر.

﴿وَقَالُوا يَتَأَيَّبُهَا الَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ الذِكْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ۞ لَّوَ مَا تَأْتِيْنَا بِالْمَلَتِهِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّندِفِينَ ۞ مَا نُنَزِّلُ الْمَلَتِهِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَا كَانُوْا إِذَا مُنظَرِينَ ۞ إِنَّا تَحْنُ نَزَّلْنَا الذِكْرَ وَإِنَّا لَمُ لَمَنظِلُونَ ۞ ﴾. سورة الحجر (٦ \_ ١٠)

٢﴾ أي: وقال المكذبون لمحمد ﷺ استهزاء وسخريةً: ﴿يا أيها الذي نُزُلُ عليه الذّكر﴾: على زعمك، ﴿إنَّك لمجنون﴾: إذ تظنُّ أنا سنتَّبعك ونترك ما وجدنا عليه آباءنا لمجرَّد قولك.

♦٧ - ٨ (لو ما تأتينا بالملائكة): يشهدون لك بصحة ما جئت به، (إن كنتَ من الصادقين): فلما لم تأت بالملائكة؛ فلستَ بصادق. ولهذا من أعظم الظُّلم والجهل: أما الظُّلم؛ فظاهر؛ فإنَّ لهذا تجرؤ على الله وتعنَّت بتعيين الآيات التي لم يخترها، وحَصَلَ المقصودُ والبرهان بدونها من الآيات الكثيرة الدالة على صحة ما يخترها، وحَصَلَ المقصودُ والبرهان بدونها من الآيات الكثيرة الدالة على صحة ما يخترها، وحَصَلَ المقصودُ والبرهان بدونها من الآيات الكثيرة الدالة على صحة ما يخترها، وحصَلَ المقصودُ والبرهان بدونها من الآيات الكثيرة الدالة على صحة ما يخترها، وحصَلَ المقصودُ والبرهان بدونها من الآيات الكثيرة الدالة على صحة ما الملائكة خير لهم، بل لا ينزل الله الملائكة إلا بالحق الذي لا إمهال على من لم يتتبعه وينقد له. (وما كانوا إذاً ؟ أي: حين تنزل الملائكة إن لم يؤمنوا ولن يومنوا، (منظرين)؛ أي: بممهلينَ، فصار طلبهم لإنزال الملائكة تعجيلاً لأنفسهم بالهلاك والدمار؛ فإن الإيمان ليس في أيديهم، وإنما هو بيد الله، ومنوا ولن يتتبعه وينقد له. (وما كانوا إذاً ؟ أي: حين تنزل الملائكة إن لم يؤمنوا ولن يومنوا، (منظرين)؛ أي: بممهلينَ، فصار طلبهم لإنزال الملائكة تعجيلاً لأنفسهم بالهلاك والدمار؛ فإن الإيمان ليس في أيديهم، وإنما هو بيد الله، ولما ماليلهم الملائكة إلا بالحق الذي له، ولولو أنّا نزلنا يومنوا، (منظرين)؛ أي: بممهلينَ، فصار طلبهم لإنزال الملائكة تعجيلاً لأنفسهم بالهلاك والدمار؛ فإن الإيمان ليس في أيديهم، وإنما هو بيد الله، (ولو أنّا نزلنا يساد الله، ولكنَّ أكثرَهم يجهلونَ؟.

(٩) ويكفيهم من الآيات إن كانوا صادقين لهذا القرآن العظيم، ولهذا قال هنا: (إنَّا نحنُ نزَّلنا الذُكرَ؟؛ أي: القرآن الذي فيه ذكرى لكلِّ شيء من المسائل والدلائل الواضحة، وفيه يتذكَّر مَن أراد التذكُر. ﴿وإنَّا له لحافظونَ؟؛ أي: في حال إنزاله وبعد إنزاله؛ ففي حال إنزاله حافظون له من استراق كلِّ شيطان رجيم، وبعد إنزاله أودعه الله في قلب رسولِهِ واستَوْدَعَهُ في قلوب أمَّته وحفظ الله ألفاظه من التغيير فيها والزيادة والنقص ومعانيه من التبديل؛ فلا يحرَّف محرِّفٌ معنى من معانيه إلا وقيَّض الله له من يبيِّن الحقَّ المبين، وهذا من أعدائهم، ولا يسلَّط عليهم على عباده المؤمنين، ومن حفظه أنَّ الله يحفظ أهله من أعدائهم، ولا يسلَّط عليهم عدوًا يجتاحُهم.

﴿وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ فِى شِيَعِ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَمَا يَأْتِبِمِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ، يَسَنَّهُ زِمُونَ ٢ كَذَلِكَ نَسَـُكُمُ فِى قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ لَا يُؤْمِنُونَ بِدٍ وَقَدْ خَلَتْ سُنَةُ ٱلأَوَّلِينَ ۞ ﴾.

١٠﴾ يقول تعالى لنبيّه إذ كذبه المشركون: لم يزل هذا دأب الأمم الخالية والقرون الماضية، فقد أزسَلنا ﴿قبلك في شيع الأولين﴾؛ أي: فرقهم وجماعتهم رسلاً.



سورة الحجر (١١ ـ ١٧)

١١٦ فوما ياتيهم من رسول؟: يدعوهم إلى الحقّ والهدى، فإلّا كانوا به يستهزئون؟.

(١٢) وكذلك نَسْلُكُه ؟ أي: ندخل التكذيب في قلوب المجرمين ؟ أي: الذين وصفهم الظلم والتكذيب ماقبناهم لما تشابهت قلوبُهم بالكفر والتكذيب تشابهت معاملتهم لأنبياتهم ورسلهم بالاستهزاء والسخرية وعدم الإيمان، ولهذا تشابهت معاملتهم لأنبياتهم ورسلهم بالاستهزاء والسخرية وعدم الإيمان، ولهذا قال: (لا يؤمنون به وقد خَلَتْ سنَّةُ الأولين ؟ أي: عادة الله فيهم بإهلاك مَنْ لم يؤمن بآيات الله.

وَلَقِ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ السَّمَآءِ فَظَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونُ ﴾ لَقَالُوا إِنَّمَا شَكِرَتْ أَبْصَدُرَنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ ﴾ .

٤٤ \_ ٤١٥ أي: ولو جاءتهم كلُّ آية عظيمة؛ لم يؤمنوا وكابروها، فَوْلَو فَتَحْنا عليهم باباً من السماء؟: فصاروا يعرجون فيه ويشاهدونه عياناً بأنفسهم؛ لقالوا من ظلمهم وعنادهم منكرين لهذه الآية: ﴿إِنَّما سُكُرَتْ أَبصارُنا؟؛ أي: أصابها سكر وغشاوة حتى رأينا ما لم نَرَ. ﴿بل نحنُ قومٌ مسحورون؟؛ أي: ليس هذا بحقيقة، بل هذا سحرٌ. وقوم وصلت بهم الحال إلى هذا الإنكار؛ فإنَّهم لا مطمع فيهم ولا رجاء.

ثم ذكر الآيات الدالات على ما جاءت به الرسل من الحق فقال:

﴿وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَّظِرِينَ ۞ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطَنِي تَجِيمٍ ۞ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَفَ ٱلسَّمْعَ فَأَنْبَعَهُ شِهَابٌ ثَبِينٌ ۞ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْقَيْدِنَا فِيهَا رَوَسِى وَٱنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَىءٍ مَوْزُونِ ۞ وَجَعَلْنَا لَكُو فِبَهَا مَعَبِشَ وَمَن لَسْتُمُ لَمُ بِزَزِقِينَ ۞ ﴾.

(١٦) يقول تعالى مبيناً كمال اقتداره ورحمته بخلقه: ﴿ولقد جَعَلْنا في السماء بروجاً ﴾ أي: نجوماً كالأبراج والأعلام العظام يُهتدى بها في ظُلمات البرّ والبحر، وزيّنًاها للناظرين؟ فإنّه لولا النجوم؛ لما كان للسماء هذا المنظر البهي والهيئة العجيبة، وهذا مما يدعو الناظرين إلى التأمّل فيها والنظر في معانيها والاستدلال بها على باريها.

وحَفِظناها من كلَّ شيطان رجيمَ»: إذا استرق السمع؛ اتَّبعته الشهبُ الثواقب، فبقيت السماء ظاهرها مجمّلَ بالنجوم النيرات، وباطنها محروسٌ ممنوعً من الآفات.

**አ**ጚ •

أسورة الحجر (١٨ ـ ٢٢)

(١٨) ﴿إلا من استرق السمع؟؛ أي: [إلا] في بعض الأوقات قد يسترق بعضُ الشياطين السمع بخفية واختلاس. ﴿فَأَنْبَعَهُ شهابٌ مبينَ؟؛ أي: بيّن منير يقتله أو يخبله؛ فربما أدركه الشهاب قبل أن يوصِلَها الشيطان إلى وليّه فينقطع خبر السماء عن الأرض، وربَّما ألقاها إلى وليَّه قبل أن يدرِكَه الشهاب، فيضمُها، ويكذبُ معها مائة كذبة، ويستدلُ بتلك الكلمة التي سُمعت من السماء.

(١٩﴾ ﴿والأرض مددناها﴾؛ أي: وسعناها سعة يتمكَّن الآدميون والحيوانات كلُّها من الامتداد بأرجائها والتناول من أرزاقها والسكونِ في نواحيها. ﴿وَالقَيْنا فيها رواسيَّ؟؛ أي: جبالاً عظاماً تحفظ الأرض بإذن الله أن تميدَ وتثبَّتها أن تزول. ﴿وَأَنبَتْنا فيها من كلِّ شيءٍ موزونَ؟؛ أي: نافع متقوَّم يضطرُّ إليه العباد والبلاد ما بين نخيل وأعناب وأصناف الأشجار وأنواع النبات والمعادن.

٢٠﴾ ﴿وجعلنا لكم فيها معايش؟: من الحرث ومن الماشية ومن أنواع المكاسب والحِرَف، ﴿ومَنَ لستم له برازقين؟؛ أي: أنعمنا عليكم بعبيدٍ وإماءٍ وأنعام للمكاسب والحِرَف، ﴿ومَنَ لستم له برازقين؟؛ أي: أنعمنا عليكم ورماء وأنعام لنفعكم ومصالحكم، وليس عليكم رزقُها، بل خوَّلكم الله إيَّاها، وتكفَّل بأرزاقها.

﴿وَلِن مِّن شَمَّة إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ وَمَا نُنْزِلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ ٢

٢١٦ أي: جميع الأرزاق وأصناف الأقدار لا يملِكُها أحدً إلَّا الله؛ فخزائِنُها بيده، يعطي مَن يشاء ويمنع مَن يشاء بحسب حكمته ورحمته الواسعة. ﴿وما ننزَلُه﴾؛ أي: المقدَّر من كلُّ شيء من مطر وغيره، ﴿إِلَّا بقدرٍ معلومَ»: فلا يزيدُ على ما قدَّره الله، ولا ينقص منه.

﴿وَأَرْسَلُنَا ٱلَرِبَحَ لَوَقِعَ فَأَنَزُلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَلْتَغَيِّنَكُمُوهُ وَمَمَآ أَنشَمْ لَمُ بِحَنزِنِينَ ﴾ (٢٢﴾ أي: وسخَّرنا الرياح رياح الرحمة تُلْقِحُ السحاب كما يُلْقِحُ الذكر الأنثى، فينشأ عن ذلك الماء بإذن الله، فيسقيه الله العبادَ ومواشيَهم وأرضَهم، ويُبقي في الأرض مدَّخراً لحاجاتهم وضروراتهم ما هو مقتضى قدرته ورحمته. ﴿وما أَنتم له بخازِنينَ﴾؛ أي: لا قدرة لكم على خزنِهِ وادْخاره، ولكن الله يخزِنُه لكم ويُسْلُكُه ينابع في الأرض رحمةً بكم وإحساناً إليكم.

وَاِنَّا لَنَحْنُ نَحْيٍء وَنُعِيتُ وَنَحْنُ ٱلْوَلِثُونَ ۞ وَلَقَدْ عَلِمَنَا ٱلْسُتَقْلِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمَنَا ٱلْسُتَعْخِرِينَ ۞ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَحْشُرُهُمُ إِنَّهُ حَكِيمُ عَلِيمٌ ۞ ﴾.

سورة الحجر (٢٣ ـ ٢٩) 💿 كانت

(٢٣ - ٢٥) أي: هو وحده لا شريك له الذي يحيي الخلق من العدم بعد أن لم يكونوا شيئاً مذكوراً، ويميتهم لآجالهم التي قدرها، فونحن الوارثون»؛ كقوله: إنا نحنُ نَرِثُ الأرضَ ومَنْ عليها وإلينا يُرْجَعونَ»: وليس ذلك بعزيز ولا ممتنع على الله؛ فإنه تعالى يعلم المستقدِمين من الخلق والمستأخرين منهم، ويعلم ما تنقصُ الأرض منهم وما تفرِّقُ من أجزائهم، وهو الذي قدرتُهُ لا يعجزُها معجزٌ، فيعيد عباده خلقاً جديداً، ويحشرُهم إليه. فإنَّه حكيمُ»: يضع الأشياء مواضعها، وينزِلُها منازِلَها، ويجازي كلَّ عامل بعمله: إن خيراً؛ فخير، وإن شرًا؛ فشر.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلإِنسَنَ مِن صَلْصَلُلِ مِنْ حَمَلُ مَسْنُونِ ﴿ وَآلَبَانَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ السَّمُومِ ﴾ وَإِذْ قَالَ رُبَّكَ لِلْمَلَتِيكَةِ إِنِّي خَلِقُ بَشَكَرًا مِن صَلْصَلُلِ مِنْ حَمَلُ تَسْنُونِ ﴿ وَلَا تَوَيَّتُهُ وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن تُرْحِي فَقَعُوا لَمُ سَبِعِدِينَ ﴾ فَسَجَد المَلَتِيكَةُ حَصُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ إِلَا إلِيس أَنَ أَن بَكُونَ مَعَ السَّبِعِدِينَ ﴾ قال يتباليش ما لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّبِدِينَ ﴾ قال لَمْ أَكُن لِأَسْجُد لِبَشَرٍ خَلَقْتُمُ مِن مَسْمَلُل مِنْ حَمَلُ مَسْبِعِدِينَ ﴾ فَالَ قَالَا تَكُونَ مَعَ السَّبِدِينَ ﴾ قال لَمْ أَكُن لِأَسْجُد لِبَشَر مَا مَعْمَلُل مِنْ حَمَلُ مَسْبَعِدِينَ ﴾ قال قَالَ عَلَيْهُ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّبِعِدِينَ ﴾ قال لَمْ أَكُن لِأَسْجُد لِبَشَرٍ خَلَقْتُهُ مِن مَا مَعْمَلُل مِنْ حَمَلُ مَسْبَعِدِينَ ﴾ قال قائرة عَامَةُ فَائَكَ مَعْدَمُ ﴾ وَاللَّهُ مَا لَكُن لِأَسْجُد لِبَشَرٍ خَلَقْتُهُ مِن مُعَمَمُونَ مِنْ مَا لَكُن يَعْبَالِهِ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّبِدِينَ ﴾ قال لَمْ أَكُن لِأَسْتُدَ لِنَهُ مَا يَعْرَ مُعَمَمُونَ مِنْ عَلَنَ مَنْ أَنُ وَالَدَى مَا قَالَ عَائِقُونَ مِنْ عَالَ مَائَعُونَ الْمُعْذَى اللَهُ الْعُنْ الْمُعْتَقَدَهُ إِنَ عَلَيْ فَالَكُ مَنْ مَا لَكُن لَعْنَ مَعْتَنَهُ مَنْ قَالَ مَالَكُنُ مَعْ مَنْ عَنْ يَعْهُمُ مِنْ عَرِي الْتُعْدَمُ مَنْ عَلَى مَنْ عَنْ مَالْمَنْهُ لَهُ عُلُهُمُ مَا لَمُعْتَى إِلَا مُولَى قَالَ وَلَكُونَ عَلَيْ مَنْ يَعْهُمُ الْمُعْتَعَيْنَ عَلَى عَالَةُ عَوْنَهُ مَالْتَعْذَى إِنَا عَلَمُ عَلَى مُ قَالَ وَلِنَهُ مَعْذَى مَعْنَ الْمُعْلَمِ مِنْ مَا لَهُ عَامَ مَعْتَ عَالَ مَا مَعْتَنَهُ مَنْ مَا عَلَيْنُ مَا عَنْ عَائِ مَنْ عَالَهُ عَلَيْ مَا عَنْ عَلَيْ عَالَ مَنْ عَلَيْ مَا مَنْ عَلَى مَا عَنْ عَلَيْ مَا عَلَنَ مَعْتَ مَنْ عَلَيْ عَلَى مَنْ عَلَنَ عَانَ عَائُنَهُمُ مَنْ مَا عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَا عَنْ عَنْ عَائِ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ عَائِنُ مَا مَنْ عَائِنَ مَا عَلَنَ مَا عَنْ عَائَةُ مَا مُنْ عَائِنُ مَا عَنْ عَائِ مَنْ عَنْ عَلَنَ عَائِ مَنْ مَا عَانُ مَا عَانَ مَا عَانَ مَا عَنْ عَائِنُ مَا عَنْ عَالَ مَا عَا عَا عَا عَالَ عَائَ مَا عَائُونُ مَا مَا عَا مَالَكُ مَا

يذكر تعالى نعمته وإحسانه على أبينا آدم عليه السلام، وما جرى من عدوًه إبليس، وفي ضمن ذلك التحذير لنا من شرًه وفتنته، فقال تعالى:

٢٦ ( وولقد خلقنا الإنسان ) ؛ أي: آدم عليه السلام (من صَلْصال من حَمَا مَسْتُونَ ) ، وولقد خلقنا الإنسان ) ؛ أي: من طين قد يبس بعدما خُمَّرَ حتى صار له صَلْصَلَةٌ وصوتٌ كصوت الفخار . والحما المسنون : الطينُ المتغيَّر لونه وريحه من طول مكثه .

٢٧ ﴾ ﴿والجانَ ﴾: وهو أبو الجنِّ؛ أي: إبليس، ﴿خَلَقْناه من قبلَ ﴾: خَلْقِ آدم، ﴿من نار السَّموم ﴾؛ أي: من النار الشديدة الحرارة.

(٢٩ - ٢٩) فلما أراد الله خَلْقَ آدم؛ قال للملائكة: ﴿إِنِّي خَالَقٌ بِشُراً مَن صَلْحَال من حَمْإٍ مَسْنونٍ. فإذا سوَّبْتُهَ : جسداً تامًا، ﴿وَنَفَخْتُ فَيه من روحي فَقَعُوا له ساجدينَ».

سورة الحجر (٣٠ ـ ٢٢)

٣٠ - ٣٠ فامتثلوا أمرَ ربّهم، ففسجد الملائكة كلّهم أجمعون»: تأكيدٌ بعد تأكيدٍ؛ ليدلَّ على أنه لم يتخلَف منهم أحدٌ، وذلك تعظيماً لأمر الله وإكراماً لآدم حيث عَلِمَ ما لم يعلموا. فإلَّا إبليسَ أبى أن يكونَ مع الساجدين»: وهذه أول عداوته لآدم وذريَّته.

٣٢ - ٣٢ ﴿قالَ»: الله: ﴿يا إبليسُ ما لك ألا تكون مع الساجدين. قال لم أكن لأسجد لبشر خلقته من صلصال من حماٍ مسنونٍ»: فاستكبر على أمر الله، وأبدى العداوة لآدم وذريَّته، وأعجِبَ بعنصره، وقال: أنا خيرٌ من آدم.

٤٤ ـ ٣٥ ﴿قَالَ﴾ الله معاقباً له على كفره واستكباره: ﴿فَاخْرُجُ مِنها فَإِنَّكَ رَجِيمٌ﴾؛ أي: مطرود ومبعدٌ من كل خير، ﴿وإنَّ عليك اللعنةَ﴾؛ أي: الذمَّ والعيب والبعد عن رحمة الله ﴿إلى يوم الدينَ». ففيها وما أشبهها دليلٌ على أنَّه سيستمرُّ على كفره وبعده من الخير.

(٣٦ - ٣٦) ﴿قال ربّ فأنْظَرْنيَهُ؛ أي: أمهِلْني ﴿إلى يوم يُبْعَثُونَ قَالَ فَإِنَّكَ مَن الْمُنْظَرِينَ. إلى يوم الوقتِ المعلومَهُ: وليس إجابةُ الله لدعائِهِ كرامةً في حقّه، وإنما ذلك امتحانُ وابتلاءً من الله له وللعباد؛ ليتبيئن الصادق الذي يطيع مولاه دون عدوه ممن ليس كذلك، ولذلك حدَّرنا منه غاية التحذير، وشرح لنا ما يريده مناً.

﴿٣٩﴾ ﴿قال ربّ بما أغويتني لأزيْنَنَ لهم في الأرض﴾؛ أي: أزيّن لهم الدُنيا، وأدعوهم إلى إيثارها على الأخرى، حتى يكونوا منقادين لكلٌ معصية، ﴿ولأغويَنَهم أجمعين﴾؛ أي: أصدُهم كلّهم عن الصراط المستقيم، ﴿إلّا عبادَك منهم المخلَصين﴾؛ أي: الذين أخلصتهم، واجتبيتهم لإخلاصهم وإيمانهم وتوكلهم.

٤٠﴾ قال الله: ﴿ لهذا صراطٌ عليَّ مستقيمٌ ؛ أي: معتدلٌ موصلٌ إليَّ وإلى دار كرامتي.

٤١﴾ ﴿إِنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطانُّه: تميلهم به إلى ما تشاء من أنواع الضَّلالات بسبب عبوديَّتهم لربِّهم وانقيادهم لأوامره، أعانهم الله وعصمهم من الشيطان.

٤٢﴾ ﴿إلاّ من اتَّبعك؟: فرضي بولايتك وطاعتك بدلاً من طاعة الرحمٰن، من الغاوينَ؟: والغاوي ضدُّ الراشد؛ فهو الذي عرف الحقَّ وتركه، والضالُّ الذي تركه من غير علم منه به.

٤٣﴾ ﴿وإنَّ جهنَّم لَمَوْعِدُهم أجمعينَ»؛ أي: إبليس وجنوده.



سورة الحجر (٤٤ \_ ٤٩) 💽

٤٤﴾ ﴿لها سبعةُ أبوابِ﴾: كل باب أسفل من الآخر. ﴿لكلُ باب منهم﴾؛ أي: من أتباع إبليس ﴿جزءٌ مقسومٌ﴾: بحسب أعمالهم؛ قال تعالى: ﴿فَكُبْكِبُوا فيها هم والغاوونَ وجنودُ إبليسَ أجمعونَ﴾.

ولما ذكر تعالى ما أعدَّ لأعدائِهِ أتباع إبليس من النَّكال والعذاب الشديد؛ ذكر ما أعدَّ لأوليائه من الفضل العظيم والنعيم المقيم، فقال:

إَنْ ٱلْمُنْقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُمُونٍ ﴿ انْحُلُوهَا بِسَلَمٍ مَامِنِينَ ﴾ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم قِنْ فِلْي إِخْوَنَّا عَلَى شُرُرٍ مُّنَقَنبِلِينَ ﴾ لا بَمَشُهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَمَا هُم يِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾ ف نَجَة عِبَادِى أَنِي أَنَا ٱلْمَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ وَأَنَّ عَدَابِي هُوَ ٱلْمَذَابُ ٱلأَلِيمُ ﴾.

٤٥﴾ يقول تعالى: ﴿إِنَّ المتَّقينَ؟: الذين اتَّقوا طاعة الشيطان وما يدعوهم إليه من جميع الذنوب والعصيان، ﴿في جنَّاتٍ وعيونَ؟: قد احتوت على جميع الأشجار، وأينعت فيها جميعُ الثمار اللذيذة في جميع الأوقات.

٤٦﴾ ويقال لهم حال دخولها: ﴿ادخُلوها بسلام آمنينَ﴾: من الموت والنوم والنّصب واللّغوب واللهم عن الموت والنوم والنّصب واللّغوب وانقطاع شيء من النعيم الذي هم فيه أو نقصانه ومن المرض والحزن والهم وسائر المكدرات.

٤٧﴾ ﴿ونزعنا ما في صدورهم من غِلْ﴾: فتبقى قلوبُهم سالمةً من كلُّ غلُّ<sup>(١)</sup> وحسدٍ متصافية متحابَّة، ﴿إخواناً على سُرُر متقابلين﴾: دلَّ ذلك على تزاورهم واجتماعهم وحسن أدبهم فيما بينهم في كون كلُّ منهم مقابلاً للآخر لا مستدبراً له، متكثين على تلك السُرر المزيَّنة بالفرش واللؤلؤ وأنواع الجواهر.

٤٨﴾ ﴿لا يَمَسُّهم فيها نصبٌ : لا ظاهرٌ ولا باطنٌ، وذلك لأنَّ الله يُنشئهم نشأةً وحياةً كاملةً لا تقبل شيئاً من الآفات. ﴿وما هم منها بِمُخْرَجِينَ»: على سائر الأوقات.

٤٩ ولما ذكر ما يوجب الرغبة والرهبة من مفعولات الله من الجنة والنار؛ ذكر ما يوجب ذلك من أوصافه تعالى، فقال: ﴿نَبَىء عبادي﴾؛ أي: أخبرهم خبراً جازماً مؤيداً بالأدلة، ﴿أني أنا الغفورُ الرحيم﴾: فإنَّهم إذا عرفوا كمال رحمته ومغفرته؛ سعوا بالأسباب<sup>(٢)</sup> الموصلة لهم إلى رحمته، وأقلعوا عن الذُنوب وتابوا منها؛ لينالوا مغفرتَهُ.

(١) في (ب): «دغل».

في (ب): «في الأسباب».

R سورة الحجر (٥٠ - ٥٤)

فالعبد ينبغي أن يكون قلبه دائماً بين الخوف والرجاء والرغبة والرهبة؛ فإذا نظر إلى رحمة ربَّه ومغفرته وجوده وإحسانه؛ أحدث له ذلك الرجاءَ والرغبةَ، وإذا نظر إلى ذنوبه وتقصيره في حقوق ربَّه؛ أحدث له الخوفَ والرهبة والإقلاع عنها.

﴿وَنَبِثَهُمْ عَن ضَيْفٍ إِبْرَهِيمَ ۞ إِذْ دَخَلُوا عَلَتِهِ فَقَالُوا سَلَكُمَا قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ۞ قَالُوا لَا نَوَجَلَ إِنَّا نُبَشِرُكَ بِفُلَدٍ عَلِيمِ ۞ قَالَ أَبَشَرْتُعُونِي عَلَىٰ أَن مَّسَّنِى ٱلْكِبُرُ فَبِدَ ثُبَشِرُونَ ۞ قَالُوا بَشَرْنَكَ بِٱلْحَقِ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْفَنْنِطِينَ ۞ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ إِلَا الضَآلُوت ۞ • .

(٥٩ ) يقول تعالى لنبيَّه محمد ﷺ: ﴿وَنَبَّنْهُم عَنْ ضَيفِ إبراهيمَ ؟ أي: عَنْ أَلَّهُ اللَّهُ العَجيبة ؛ فإنَّ في قصَّك عليهم أنباء الرسل وما جرى لهم ما يوجب لهم العبرة والاقتداء بهم، خصوصاً إبراهيم الخليل، الذي أمرنا الله أن نتَّبَعَ ملَّته، وضيفه هم الملائكة الكرام، أكْرَمَهُ الله بأن جَعَلَهم أضيافه.

(٥٢ ﴾ ﴿إذ دخلوا عليه فقالوا سلاماً ﴾؛ أي: سلَّموا عليه فردً عليهم، ﴿قال إنَّا منكم وَجِلونَ ﴾؛ أي: خائفون؛ لأنَّه لما دخلوا عليه، وحسبهم ضيوفاً؛ ذهب مسرعاً إلى بيته، فأحضر لهم ضيافتهم عجلاً حنيذاً، فقدَّمه إليهم، فلما رأى أيدِيَهم لا تصِلُ إليه؛ خاف منهم أن يكونوا لصوصاً أو نحوهم فقالوا له:

٥٣٥ (٢ تَوَجَلُ إِنَّا نَبْشُرِكُ بغلام عليم): وهو إسحاق عليه الصلاة والسلام تضمنت هذه البشارة بأنَّه ذكر لا أنثى. (حليم): أي: كثير العلم وفي الآية الأحرى: (وبشَرْناه بإسحاقَ نبيًا من الصَّالحينَ)

٤٥ ﴾ ﴿قال ﴾ لهم متعجباً من هذه البشارة: ﴿أَبِشَرْتُمُونِي ﴾: بالولد ﴿على أَنْ مَسَّنِيَ الْكِبَرُ ﴾: وصار نوع إياس منه. ﴿فبم تبشَّرونَ ﴾؛ أي: على أيَّ وجهِ تبشَّرون وقد عدمت الأسباب؟!

سورة الحجر (٥٥ ـ ٦٠)

هُ ٥٥﴾ ﴿قالوا بِشَرْناك بِالحقَّ﴾: الذي لا شكَّ فيه؛ لأنَّ الله على كلَّ شيء قديرٌ، وأنتم بالخصوص يا أهل لهذا البيت، رحمة الله وبركاته عليكم؛ فلا يُسْتَغْرَبُ فضل الله وإحسانُه إليكم. ﴿فلا تَكُنَ من القانطينَ﴾: الذين يستبعدون وجودَ الخير، بل لا تزال راجياً لفضل الله وإحسانِهِ وبرُه وامتنانه.

(٥٦) فأجابهم إبراهيم بقوله: ﴿ومَن يَقْنَطُ من رحمة ربّه إلّا الضّالُون؟: الذين لا علم بربّهم وكمال اقتداره، وأما مَنْ أنعم الله عليه بالهداية والعلم العظيم؛ فلا سبيل إلى القنوط إليه؛ لأنّه يعرف من كَثْرة الأسباب والوسائل والطرق لرحمة الله شيئاً كثيراً.

ثم لما بشَّروه بهٰذه البشارة؛ عَرَفَ أنَّهم مرسلون لأمرٍ مهمٍّ.

﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا المُرْسَلُونَ فَي قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ نَجْمِيبِ فَي إِلَا مَارُ لُولِ إِنَّا لَمُنَجُوهُمْ أَجْمَعِينَ فَي إِلَا امْرَاتُهُ فَذَرْنَا إِنَّهَا لَمِن الْفَنَبِينَ فَي قَالُمَا جَاء عَالَ لُولِ إِنَّا لَمُتَجُوهُمْ أَجْمَعِينَ فَي إِلَا امْرَاتُهُ فَذَرْنَا إِنَّهَا لَمِن الْفَنَبِينَ فَي قَالُما جَاء عَالَ لُولِ الْمُرْسَلُونَ فَي قَالَ إِنَّهُمْ قَوْمٌ شَكُرُونَ فَي قَالُوا بَلْ حِفْنَكَ بِمَا كَانُوا فِيهِ بَمَتَرُونَ فَي أَنْتَرْسَلُونَ فَي قَالَ اللَّتُرْسَلُونَ فِي قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ شُكُرُونَ فَي قَالُوا بَلْ حِفْنَكَ بِمَا كَانُوا فِيهِ بَمَتَرُونَ فَي قَالَتُونَ مِنْحُ وَانَى لَمَنْدِقُونَ فَي قَالَتُنْ الْمُتَرِعْنَ الْتَعْرِ فَي قَالَتُنَا وَانَجْعُ قَدْبُولُهُمْ وَلاَ يَنْغَفُ مِنْحُ وَانَى أَمَدُ وَانَعْتُ مَنْعُونَ فَي وَقَالَتُنَا وَانَتَعْ وَانَتَنْ وَانَعْتُ وَمَنْهُمُونَ فَي وَقَعْمَوْنَ الْمَنْ وَانَعْ وَانَعْ فَي مَنْكُونَ مَنْ وَتَعْتُ مِنْتُ وَانَتَنْ وَانَتَعْ وَانَعْ فَي مَنْعُونَ مَنْ وَتَعْتُ إِنَى وَانَتَعْهُ وَانَكُمْ وَلَيْنَا مَنْسُلُونَ فَي وَقَانَتُ وَانَتُونُ الْمَا وَانَعْنُونُ مَعْتُونُ مَنْ اللَهُ وَلا يَعْتُونُ مَنْهُ وَانَعْهُ مُعْتُونَ اللَهُ وَلا قَالَتُهُ وَنَوْ الْمَتَى وَالْتُو الْنَهِ وَلا يَعْتُنُونُ الْمَا وَلَكُونُ وَلَ وَعَنْتُ وَانَعْهُ مُعْتُونَ اللَهُ وَلا قَالَهُ وَلَا مَنْ وَالْتُو اللَهُ وَلا يَعْتَنُ وَالْتُنُو الْنَا وَ وَانَعْنُوا اللَهُ وَلا عَالَكُونَ فَتَنْ وَمَ مُعْتُونَ اللَهُ وَالْتُعْ وَعَنْتُكُونُ وَانْعُو اللَهُ وَالْتُو الْنَا وَالَة وَلَا عَالَيْ أَنْهُ وَا عَالَيْ مُولُونَ اللَهُ وَالْمَ وَمَ مَنْ وَنُو وَانَعْلَى وَالْحَدُنَا عَالَيْنَا وَالَنَهُ وَالْنَا وَالَنَا وَالْنُونُ الْعَنْ عَالَهُ عَالَهُ وَالْمَا وَالْتُعْتَقُونُ الْنَا وَالْتُعْتَى وَالْ الْعَانُ وَا عَالَيْ الْنَا وَالْنَا الْعَنْ وَا الْعَنْ الْعَاقُ مَا مَا الْعَنْ عَالَهُ الْعَالَة مَا لَ الْعَنْوَنُ مَالَكُونُ الْعَالَة مَالُولُ الْعَالَة مَا عَالَكُونُ الْعَنْعَا مَنْ مَا مَا لَا عَالَهُ مَا مَا الْنَا مَا لَا عَالَهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا الْنَا مَا لَكُونُ مَا مُونُ الْعَالُونَ الْعَالَقُ مَا مَا مَا الْعَا ا

﴿٥٧﴾ أي: ﴿قالَ الخليلُ عليه السلام للملائكة: ﴿فما خطبكُم أَيُّها المرسلونَ؟! أي: ما شأنكم؟ ولأي شيء أرسِلْتُم؟!

٥٨﴾ ﴿قالوا إِنَّا أرسِلْنا إلى قوم مجرِمينَ﴾؛ أي: كثر فسادُهم وعَظُم شرُّهم لنعذُبَهم ونعاقبهم.

(٥٩ ـ ٢٠) ﴿إِلَّا آلَ لوطِ٩؛ أي: إلَّا لوطاً وأهله، ﴿إلَّا امرأتَهُ قدَّرْنَا أَنَّهَا لَمِنَ الغابرينَ﴾؛ أي: الباقين بالعذاب، وأما لوطٌ؛ فَسَنُخْرِجَنَّه وأهله وننجيهم منها.

المورة الحجر (٦١ ـ ٧٤)

عن لهذا إنَّه قد جاء أمُر ربِّك وإنَّهم آتيهم عذابٌ غير مردودِ﴾. فذهبوا منه. ﴿٦٦ ـ ٦٢﴾ ﴿فلما جاء آلَ لـوطِ الـمـرسـلـونَ قـالَ﴾ لـهـم لـوط: ﴿إِنَّكَـم قـوم مُنْكَرونَ﴾؛ أي: لا أعرفكم، ولا أدري من أنتم.

٩٣٦ فَـ فَالوا بل جِئْناك بما كانوا فيه يَمْتَرون؟ أي: جئناك بعذابهم الذي كانوا يشكُون فيه ويكذّبونك حين تَعِدُهم به.

٤٢٤ ﴿ وأتيناك بالحقّ : الذي ليس بالهزل. ﴿ وإنَّا لصادقونَ : فيما قلنا لك. (٦٤ ﴿ فأَسْر بأهلك بقِطْع من الليل؟ أي: في أثنائه حين تنام العيون ولا يدري أحدٌ عن مَسْراك. ﴿ولا يَلْتَفِتْ منكم أحدَّه؟ أي: بل بادروا وأسرعوا، ﴿وامضوا حيثُ تُؤْمَرون؟: كَانَ معهم دليلاً يدلُّهم على أين يتوجَّهون.

٦٦﴾ ﴿وقضَيْنا إليه ذٰلكَ؟؛ أي: أخبرناه خبراً لا مَثْنَوِيَّة فيه، ﴿أَنَّ دابرَ هُؤَلاء مقطوعٌ مصبحينَ؟؛ أي: سيصبِّحهم العذابُ الذي يجتاحهم، ويستأصلهم.

(٦٩ - ٦٩) ﴿وجاء أهلُ المدينة؟؛ أي: المدينة التي فيها لوطٌ، ﴿يستبشرونَ؟؛ أي: يبشَّر بعضُهم بعضاً باضياف لوطٍ وصباحةٍ وجوههم واقتدارهم عليهم، وذلك لقصدِهم فعلَ الفاحشة فيهم، فجاؤوا حتى وصلوا إلى بيت لوطٍ، فجعلوا يعالجون لوطاً على أضيافه، ولوطٌ يستعيدُ منهم ويقولُ: ﴿إِنَّ هؤلاء ضَيفي فلا تَفْضَحونِ. واتَقوا الله ولا تُخزُونِ؟؛ أي: راقبوا الله أول ذلك، وإن كان ليس فيكم خوفٌ من الله؛ فلا تفضحوني في أضيافي، وتنتَهكوا منهم الأمر الشنيع. (٧٧) فَ﴿قَالوا﴾ له جواباً عن قوله: ﴿ولا تخزونِ﴾ فقط: ﴿أولم نَنْهَكَ عن العالمين؟: أن تضيفهم، فنحن قد أنذرناك، ومن أنذر؛ فقد أعذر.

(٧٢ ـ ٧٢) فَحْقَالَ لهم لوطٌ من شدَّة الأمر الذي أصابه: ﴿ لهؤلاء بناتي إن كنتُم فاعلينَ؟: فلم يبالوا بقوله، وللهذا قال الله لرسوله محمد ﷺ: ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهم لفي سكرتِهم يعمهونَ؟: ولهٰذه السكرة هي سكرة محبَّة الفاحشة التي لا يُبالون معها بعذل ولا لوم.

﴿٧٣﴾ فلما بينت له الرسل حالَهم؛ زال عن لوطٍ ما كان يَجِدُه من الضيق والكرب، فامتثل أمر ربَّه، وسرى بأهله ليلاً، فنجوا. وأما أهل القرية؛ ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الصيحةُ مشرقينَ﴾؛ أي: وقت شروق الشمس؛ حين كانت العقوبة عليهم أشد. ﴿٧٤﴾ ﴿فجعَلْنا عالِيَها سافِلَها﴾؛ أي: قلبنا عليهم مدينتهم، ﴿وأمطَرْنا عليهم



سورة الحجر (٧٥ ـــ ٧٩) ا

حجارةً من سجِّيلَ؟: تتبع فيها من شذٍّ من البلد منهم.

﴿ ٧٥﴾ ﴿ إِن في ذَٰلك لآيات للمتوسِّمينَ ﴾ أي : المتأمِّلين المتفكِّرين الذين لهم فكرَّ ورويَّة وفراسةً يفهمون بها ما أريد بذلك مِن أنَّ من تجرَأ على معاصي الله، خصوصاً هٰذه الفاحشة العظيمة، وأنَّ الله سيعاقِبُهم بأشنع العقوباتِ؛ كما تجرؤوا على أشنع السيئات.

لاَمَعَيمَ»؛ أي: مدينة قوم لوط ﴿لَبِسبِيل مُقيمَ»: للسالكين، يعرفه كلُّ مَنْ تردَّد في تلك الدِّيار.

(٧٧) ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لاَيةً للمؤمنين؟: وفي لهذه القصة من العبر: عنايتُه تعالى بخليله إبراهيم؛ فإنَّ لوطاً عليه السلام من أتباعه وممَّن آمن به، فكأنه تلميذً له؛ فحين أراد الله إهلاك قوم لوطِ حين استحقُّوا ذٰلك؛ أمر رسله أن يمرُوا على إبراهيم عليه السلام كي يبشروه بالولد ويخبروه بما بعثوا له، حتى إنَّه جادلهم عليه السلام في إهلاكهم، حتى أقنعوه، فطابت نفسُه، وكذلك لوط عليه السلام، لما السلام في إهلاكهم، حتى أقنعوه، فطابت نفسُه، وكذلك لوط عليه السلام، لما يتشدئوا على يشتدُ غيظه وطريحين أراد الله إهلاك قوم لوطِ حين استحقُّوا ذلك؛ أمر رسله أن يمرُوا على إبراهيم عليه السلام كي يبشروه بالولد ويخبروه بما بعثوا له، حتى إنَّه جادلهم عليه السلام في إهلاكهم، حتى أقنعوه، فطابت نفسُه، وكذلك لوط عليه السلام، لما كانوا أهل وطَنِهِ؛ فربما أخذتُه الرقة عليهم والرأفة بهم؛ قدَّر الله من الأسباب ما به يشتدُ غيظه وحِنقُهُ عليهم، حتى استبطأ إهلاكهم لمًا قبل له: ﴿إنَّ موعِدَهم الصبحُ أليس الصبحُ بقريبٍ».

ومنها: أن الله تعالى إذا أراد أن يُهْلِكَ قرية ازداد شرُّهم وطغيانهم؛ فإذا انتهى؛ أوقع بهم من العقوبات ما يستحقُّونه.

<لَوَإِن كَانَ أَحْصَنُتُ ٱلْأَبْكَةِ لَطَالِعِينَ ٢ أَنْنَقَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لِبِإِمَامِ تُمِبْنِ ٢ • .

الأسحار؛ ولهؤلاء قوم شعيب، نَعَتَهُم الله وأضافهم إلى الأيكة، وهو البستان كثير الأشجار؛ ليذكر نعمته عليهم، وأنهم ما قاموا بها، بل جاءهم نبيُّهم شعيب، فدعاهم إلى التوحيد، وتَرْك ظُلْم الناس في المكاييل والموازين، وعالَجَهم على ذلك أشدً المعالجة، فاستمروا على ظلمهم في حقَّ الخالق وفي حقَّ الخلق، ولهذا وصفهم هنا بالظُلم.

﴿فائتَقَمْنا منهم﴾: فأخذهم عذابُ يوم الظُلَّةِ؛ إنه كان عذاب يوم عظيم. ﴿وإِنَّهما﴾؛ أي: ديار قوم لوطٍ وأصحاب الأيكَة، ﴿لبإمام مُبينٍ﴾؛ أي: لبطريق واضح يمرُ بهم المسافرون كلَّ وقت، فيبين من آثارهم ما هو مشاهَدٌ بالأبصار، فيعتبر بذلك أولو الألباب.

አጓአ

أسورة الحجر (٨٠ ـ ٨٥)

﴿وَلَقَدَ كَذَبَ أَحْكَتُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَمَالَيْنَهُمْ مَايَتِنَا فَكَانُوْا عَنْهَا مُعْرَضِينَ ۞ وَكَانُوا يَنْحِنُونَ مِنَ لَلِجَالِ بُيُوْتًا مَامِنِينَ ۞ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُصْبِحِينَ ۞ فَمَّا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوْا يَكْسِبُونَ ۞ ﴾.

﴿ ٨٠ يخبر تعالى عن أهل الحجر، وهم قوم صالح، الذين يسكنون الحجرَ المعروف في أرض الحجاز: أنَّهم كذَّبوا المرسلين؛ أي: كذَّبوا صالحاً، ومن كذَّب رسولاً؛ فقد كذَّب سائر الرسل لاتفاق دعوتهم، وليس تكذيب بعضهم لشخصِهِ، بل لما جاء به من الحقَّ، الذي اشترك جميع الرسل بالإتيان به.

المالية على المحم المالية على المحم الما جاءهم به صالح من الحق التي 
 من جملتها تلك الناقة التي هي من آيات الله العظيمة .

 كِبْراً وتجبُّراً على الله .

﴿٨٢﴾ ﴿وكانوا﴾: من كثرة إنعام الله عليهم، ﴿يَنْحِتون من الجبال بيوتاً آمنينَ﴾: من المخاوف، مطمئنين في ديارهم؛ فلو شكروا النعمة وصدَّقوا نبيَّهم صالحاً عليه السلام؛ لأدرَّ الله عليهم الأرزاق، ولأكرمهم بأنواع من الثواب العاجل والآجل، ولكنَّهم لما كذَبوا وعقروا الناقة وعتوا عن أمرِ ربِّهم وقالوا: ﴿يا صالحُ

﴿٨٣﴾ ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الصَيْحَةُ مُصْبِحِينَ؟: فتقطعت قلوبهم في أجوافهم وأصبحوا في دارهم جاثمين هلكى، مع ما يتبع ذلك من الخزي واللعنة المستمرة. ﴿٤٨﴾ ﴿فما أغنى عنهم ما كانوا يَكسبونَ؟: لأنَّ أمر الله إذا جاء لا يردُه كَثْرة جنودٍ ولا قوَّة أنصار ولا غزارة أموال.

<لَوْمَا خَلَفْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلسَّاعَة لَآنِيَةٌ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفَحَ الجَمِيلَ ٥ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ ٢ ﴾.

♦٥٨ أي: ما خلقناهما عَبَنًا باطلاً كما يظنُّ ذٰلك أعداء الله، بل ما خلقناهما إلَّا بالحقَّه: الذي منه أن يكونا بما فيهما دالَّتين على كمال خالقهما واقتداره وسعة رحمتِهِ وحكمتِهِ وعلمِهِ المحيط، وأنَّه الذي لا تنبغي العبادةُ إلا له وحدَه لا شريك له. ﴿وإنَّ الساعة لآتيةٌه: لا ريبَ فيها؛ لَخَلْقُ السماوات والأرض أكبرُ من خَلْق الناس. ﴿فاصفَح الصَفْح الجميلَ»: وهو الصفح الذي لا أذيَّة فيه، بل يقابل

سورة الحجر (٨٦ ـ ٨٨) 🐻

إساءة المسيء بالإحسان وذنبَه بالغفران؛ لتنال من ربِّك جزيل الأجر والثواب؛ فإنَّ كلَّ ما هو آتٍ فهو قريبٌ.

وقد ظهر لي معنى أحسن مما ذكرتُ هنا، وهو أنَّ المأمور به هو الصفح الجميل؛ أي: الحسن الذي قد سَلِمَ من الحقد والأذيَّة القوليَّة والفعليَّة، دون الصفح الذي ليس بجميل، وهو الصفح في غير محلُه؛ فلا يُضفَح حيث اقتضى المقام العقوبة؛ كعقوبة المعتدين الظالمين الذين لا ينفعُ فيهم إلا العقوبة، وهذا هو المعنى.

٨٦﴾ إنَّ ربَّك هو الخلَّاق ﴾: لكل مخلوق، العليم ﴾: بكل شيء؛ فلا يعجِزُه أحدٌ من جميع ما أحاط به علمُه، وجرى عليه خلقُه، وذٰلك سائر الموجودات.

﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَنَانِ وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ لا تَمُدَّنَ عَبَيْكَ إِلَى مَا مَتْعَنَا بِهِ أَزْوَبَحُا مِنْهُمْ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَقُلْ إِنِتِ أَنَا النَّذِيرُ ٱلْشِيثُ ﴾ كَمَا مَنْعَنا بِهِ أَزْوَبَحُا مِنْهُمْ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَقُلْ إِنِتِ أَنَا النَّذِيرُ ٱلْشِيثُ ﴾ كَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقْتَسِمِينَ ﴾ آلَدِينَ جَمَعُوا ٱلقُرْءَانَ عِضِينَ ﴾ وَقُلْ إِنِتِ أَنَا النَّذِيرُ ٱلْشِيثُ ﴾ كَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقْتَسِمِينَ ﴾ الْمُقْتَسِمِينَ ﴾ آلَا اللَّذِيرُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا عَنَهُمُ أَخْتَنَا عَلَى الْمُقْتَسِمِينَ ﴾ اللَّهُ مَعَانُ اللَّذِينَ عَضِينَ ﴾ وَقُلْ إِنِتَ أَنَا النَّذِيرُ الْشِيدُ ﴾ مَعْنَا أَنْزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقْتَسِمِينَ ﴾ المُعْتَسِمِينَ إِنَا عَلَى الْمُقْتَسِمِينَ ﴾ المُعْتَسِمِينَ إِنَّا عَلَى الْمُقْتَسِمِينَ ﴾ الْمُعْتَسِمِينَ أَنْ وَعَنْ الْعُرْمَانَ عِضِينَ ﴾ وَعَلَيْنَ عَنْ الْمُعْتَنِينِ إِنَا عَلَى الْمُعْتَسِمِينَ ﴾ إِنَا عَمْدَةُ مِنْعَانَ الْنَدْيَنِ إِلَى الْمُولَنِينَ ﴾ إِنَا عَلَى الْمُنْ عَيْبَيْنَ إِلَى الْمُعْتَنِينِ ﴾ أَنْوَلُكُمْ لَنُهُ وَلَكُنَ عَنْ الْمُعْتَسِمِ أَعْمَنُ عَنَا لَكُونُ عَنْ الْمُعْتَنِينَ الْمُعْتَمِ إِنَا عَلَى الْمُعْتَنِ الْمَا الْعُنْ أَعْمَانُ الْحَالَةُ الْعَنْ مَا عَنَا الْعَنْتَهِمْ وَلَنَعْنَ الْحَالَةُ مَعْتَمُونَ عَنْ أَعْتَ عَلَى الْنَا الْنَذِينَ الْمُعْتَقُلُونَ عَنْ الْعَا عَلَى إِنَا عَلَى الْنَا عَلَى الْحَمَانَ عَلَيْ مَا مَعْتَى إِنَا عَلَى الْنَا عَلَى الْنَابِينَ عَلَيْنَ الْمُعْتَقُونَ عَلَى الْنَا عَلَيْ عَائَتَهُ مَا الْعَانَا مَا مَنْعَانَ مَا مَنْتَعْتَى الْعَنْ الْعَالَيْ الْلَا عَلَيْنَ الْمُعْتَى مَا مَا مَعْتَى الْعَا عَالَالُكَ عَنْتَ عَلَى الْعَنْتَ الْنَا عَالَيْنَا عَالَى الْعُنْتَ الْعُنْ الْنَا عَنْ أَنْ الْتَنْتَ الْنَالْذَيْ عَلَى الْنَالُ لَكَنَا عَلَى الْعَانَ مَا مَا مَعْتَنَا عَالَةُ عَنْ الْعُنْتَ مَا مَعْتَنَا مَا مَنْعَانَ مَا مَا أَنْ أَنْ الْنَا الْنَا عَلَيْنَ مَا مَعْنَ مَا مَنْ عَنْ الْعُنْعَالُ الْعَنْ الْعَالَ الْنَا عَامَا الْنَ الْعَانَ عَنْ الْعُونَا مِ

(٨٧) يقول تعالى ممتنًا على رسوله: ﴿ولقد آتيناك سبعاً من المثاني؟: وهنَّ على الصحيح السور السبع الطوال: البقرة وآل عمران والنساء والمائدة والأنعام والأعراف والأنفال مع التوبة. أو أنَّها فاتحة الكتاب؛ لأنها سبع آيات. فيكون عطف ﴿لقرآن العظيم؟ على ذلك من باب عطف العامً على الخاصُ؛ لكثرة ما في المثاني من التوحيد وعلوم الغيب والأحكام الجليلة وتثنيتها فيها. وعلى القول بأن الفاتحة هي السبع المثاني معناها أنَّها سبعُ آياتٍ تُثنى في كلُ ركعة.

الله في المثاني؛ كان الله قد أعطاه القرآن العظيم مع السبع المثاني؛ كان قد أعطاه أفضلَ ما يتنافسُ فيه المتنافسون وأعظمَ ما فرح به المؤمنون، ﴿قُلْ بفضل اللهِ وبرحمتِهِ فبذلك فَلْيَفُرحوا هو خيرٌ مما يجمعونَ﴾، ولذلك قال بعده: ﴿لا تمدَّنَّ

(۱) الآيات ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.

عينيك إلى ما متَعنا به أزواجاً منهم»؛ أي: لا تعجب إعجاباً يحمِلُك على إشغال فكرك بشهوات الدُّنيا التي تمتَّع بها المترفون واغترَّ بها الجاهلون، واستغْنِ بما آتاك الله من المثاني والقرآن العظيم. ﴿ولا تحزَن عليهم»: فإنَّهم لا خير فيهم يُرجى، ولا نفع يُرتَقَب؛ فلك في المؤمنين عنهم أحسنُ البدل وأفضل العوض. ﴿واخفِضُ جناحك للمؤمنين»؛ أي: ألِن لهم جانبك وحسَّن لهم خُلُقَك محبةً وإكراماً وتودُداً.

FOR Q مورة الحجر (۸۹ ـ ۹۰)

﴿٨٩﴾ ﴿وقل إني أنا النذير المبين﴾؛ أي: قم بما عليك من النذارة وأداء الرسالة والتبليغ للقريب والبعيد والعدوِّ والصديق؛ فإنَّك إذا فعلت ذٰلك؛ فليس عليك من حسابهم من شيء، وما من حسابك عليهم من شيء.

٩٠﴾ وقوله: ﴿كما أنزلنا على المقتسمين﴾؛ أي: كما أنزلنا العقوبة على المقتسمين على بطلان ما جئتَ به، الساعين لصدً الناس عن سبيل الله.

﴿ الذين جَعلوا القرآنَ عِضِينَ؟ أي: أصنافاً وأعضاءً وأجزاءً يصرُفونه بحسب ما يهوونه؛ فمنهم من يقولُ: سحرٌ، ومنهم من يقول: كهانةٌ، ومنهم من يقول: مفترى... إلى غير ذلك من أقوال الكفرة المكذّبين به، الذين جعلوا قدحَهم فيه؛ ليصدُّوا الناس عن الهدى.

(۹۲ - ۹۲) ﴿فوربِّك لنسألنَّهم أجمعينَ»؛ أي: جميع من قدح فيه وعابه وحرَّفه وبدله، ﴿عمَّا كانوا يعملونَ»: وفي لهذا أعظم ترهيب وزجر لهم عن الإقامة على ما كانوا يعملون<sup>(۱)</sup>.

(٩٤) ثم أمر الله رسوله أن لا يبالي بهم ولا بغيرهم، وأن يَصْدَعَ بما أمر الله ويعلنَ بذلك لكلِّ أحدٍ ولا يعوقنَه عن أمره عائقٌ ولا تصدُّه أقوال المتهوَكين. ﴿وأعرض عن المشركينَ﴾: أي؛ لا تبال بهم، واتركُ مشاتَمَتَهم ومسابَّتهم مقبلاً على شأنك.

﴿٩٥﴾ ﴿إِنَّا كَفِيناكَ المستهزئينَ»: بك وبما جئت به. وهذا وعد من الله لرسوله أن لا يضرُه المستهزئون، وأن يكفيه الله إيَّاهم بما شاء من أنواع العقوبة، وقد فعل تعالى: فإنَّه ما تظاهر أحد بالاستهزاء برسول الله على وبما جاء به؛ إلا أهلكَه الله وقَتَلَهُ شرَّ قَتْلَة.

(۱) في (ب): «على ما كانوا عليه».

٨٧ •



﴿٩٦﴾ ثم ذكر وصفهم، وأنهم كما يؤذونك يا رسول الله؛ فإنَّهم أيضاً يؤذون الله، ﴿الذين يجعلون(١) مع الله إلها آخر﴾: وهو ربُّهم وخالقهم ومدبرهم. فسوف يعلمون؟: غِبَّ أفعالهم إذا وردوا القيامة.

٩٧ ولقد نعلم أنك يضيقُ صدرُكَ بما يقولون؟: لك من التكذيب والاستهزاء؛ فنحن قادرون على استئصالهم بالعذاب والتَّعجيل لهم بما يستحقُّونه، ولكنَّ الله يمهلُهم، ولا يهملُهم.

٩٨ فأنت يا محمدُ، ﴿سَبِّحْ<sup>(٢)</sup> بحمد ربِّك وكن من الساجدين؟؛ أي: أكثر من ذكر الله وتسبيحه وتحميده والصلاة؛ فإنَّ ذٰلك يوسع الصدر ويشرَحُه ويُعينك على أمورك.

٩٩ (واعبُذ ربَّك حتى يأتِيَكَ اليقينُ؟؛ أي: الموت؛ أي: استمرَّ في جميع الأوقات على التقرُّب إلى الله بأنواع العبادات. فامتثل ﷺ أمر ربُّه، فلم يزل دائباً في العبادة حتى أتاه اليقين من ربِّه، ﷺ تسليماً كثيراً. تم تفسير سورة الحجر . والحمد لله رب العالمين آمين.

تفسير سورة النحل

وهي مكية

## ينسبه أقم الكنف التصبة

﴿أَنَّ أَمَّرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَكُمْ وَتَعَلَّىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ٢ لَيُ يُنَزِّلُ ٱلْمَلْتِهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ. عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِمِهِ أَنْ أَنَذِرُوا أَنْتُمُ لَا إِلَىٰهَ إِلاّ أَنَا فَأَنْفُونِ ٢٠

١٠ يقول تعالى مقرَّباً لما وعد به محققاً لوقوعه: (أتى أمرُ الله فلا تستعجلوه، : فإنه آتٍ، وما هو آتٍ فإنَّه قريبٌ. ﴿سبحانه وتعالى عما يشركون﴾: من نسبة الشريك والولد والصاحبة والكفؤ وغير ذٰلك مما نسبه إليه المشركون مما لا يليق بجلاله أو ينافي كماله.

> (٢) في (ب): «فسبِّح». فى (ب): «يؤذون الله ويجعلون».

سورة النحل (٢ ـ ٤)

ثم ذكر الأدلة والبراهين على ذٰلك، فقال:

﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ بِٱلْحَقِّ نَعَدَلَى عَمَّا بُشْرِكُونَ ﴾ خَلَقَ الْإِسْدَةِ مِن نُطْفَحَ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ ثُمِينٌ ۞ وَالأَنْعَدَمَ خَلَقَهَاً لَكُمْ فِيهَا دِفَ، وَمَنتَفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ ثُرِيحُونَ وَحِينَ تَتَرَحُونَ ۞ وَتَعْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَمَ تَكُونُوا بَنِلِفِيهِ إِلَا بِشِقِ الأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوْتُ تَرْحِيْهُ ۞ وَالْخَيْلَ وَالْعَالَ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمَ تَكُونُوا بَنِلِفِيهِ إِلَا بِشِقَ تَعْلَمُونَ إِنِي رَبَّكُمْ لَرَءُوْتُ تَرْحِيهُمْ ۞ وَالْخَيْلَ وَالْعَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْحَبُوهَا وَزِينَهُ وَيَعْلَقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ وَعَلَى اللَهِ قَصْدُ السَبِيلِ وَمِنْهَا جَآبِرُ وَلَوْ شَاءَ هَدَىكُمْ أَجْمَعِينَ ۞

لهذه السورة تسمى سورة النعم؛ فإن الله ذكر في أولها أصول النعم وقواعدها، وفي آخرها متمِّماتها ومكمِّلاتها.

(٣) فأخبر أنه (خلق السموات والأرض بالحقّ)؛ ليستدلّ بهما العبادُ على عظمة خالقهما وما له من نعوت الكمال، ويعلموا أنه خلقهما مسكناً لعباده الذين يعبدونه بما يأمرهم به من الشرائع التي أنزلها على ألسنة رسله، ولهذا نزَّه نفسه عن شرك المشركين به، فقال: (تعالى عما يشركون)، أي: تنزَّه وتعاظم عن شركهم؛ فإنه الإله حقًا، الذي لا تنبغي العبادة والحبُّ والذُلُ إلا له تعالى.

٤﴾ ولما ذكر خلق السماوات [والأرض]<sup>(٣)</sup>؛ ذكر خَلْقَ ما فيهما، وبدأ بأشرف ذلك، وهو الإنسان، فقال: ﴿خلق الإنسان من نُطفتِه: لم يزل يدبُرها ويرقيها وينميها حتى صارت بشراً تامًا كامل الأعضاء الظاهرة والباطنة، قد غمره بنعمه

(٢) فى (ب): «لا إله إلا أنا فاتقون».

(۱) في (ب): «المرسلين».
 (۲) زيادة لا توجد في النسختين

FOR OUR'ANIC THOUGHT

سورة النحل (٥ ـ ٨)

الغزيرة، حتى إذا استتمَّ فَخَرَ بنفسه وأُعْجِب بها. ﴿فَإِذا هو خصيمٌ مبينٌ﴾: يُحتمل أن المراد: فإذا هو خصيمٌ لربٌه؛ يكفر به، ويجادل رسلَه، ويكذُب بآياته، ونسي خلقَه الأوَّل، وما أنعم اللّه عليه به من النعم، فاستعان بها على معاصيه.

ويُحتمل أنَّ المعنى أنَّ الله أنشأ الآدميَّ من نطفةٍ، ثم لم يزل ينقله من طَوْرِ إلى طَوْرٍ، حتى صار عاقلاً، متكلِّماً، ذا ذهن ورأي، يخاصم ويجادل؛ فليشكرِ العبدُ ربَّه الذي أوصله إلى لهذه الحال، التي ليس في إمكانه القدرة على شيء منها.

٤٦ ﴿ولكُم فيها جمالٌ حين تُربحونَ وحين تَسْرَحونَ﴾؛ أي: في وقت رواحها وراحتها وسكونها ووقت حركتها وسرحها، وذلك أنَّ جمالها لا يعود إليها منه شيءً؛ فإنَّكم أنتم الذين تتجمَّلون بها كما تتجملون بثيابكم وأولادكم وأموالكم وتُعْجَبون بذٰلك<sup>(۱)</sup>.

﴿ ٧﴾ ﴿وتحملُ أَثْقَالَكُمَ》: من الأحمال الثقيلة، بل وتحملكم أنتم، ﴿ إلى بلدِ لم تكونوا بالغيه إلَّا بِشِقٌ الأنفسَ》: ولكن الله ذلَّلها لكم؛ فمنها ما تركبونه، ومنها ما تحملون عليه ما تشاؤون من الأثقال إلى البلدان البعيدة والأقطار الشاسعة. ﴿ إنَّ ربَّكم لرءوفٌ رحيمٌ»: إذ سخَّر لكم ما تضطرُون إليه وتحتاجونه؛ فله الحمدُ كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه وسعة جوده وبرُهِ.

الأمم والخيل والبغال والحميرَ»: سخَّرناها لكم؛ ولتَرْكَبوها وزينةَ»؛ أي: تارة تستعملونها للضرورة في الركوب، وتارة لأجل الجمال والزينة، ولم يذكر الأكل؛ لأنَّ البغال والحمير محرَّم أكلها، والخيل لا تستعمل في الغالب للأكل، بل يُنهى عن ذبحها لأجل الأكل خوفاً من انقطاعها، وإلَّا؛ فقد ثبت في «الصحيحين» أنَّ النبيَّ عَيْرُ أذن في لحوم الخيل<sup>(٢)</sup>. ﴿ويخلق ما لا تعلمونَ»: مما يكون بعد

- جاء في هامش (ب): «المشهور في التفسير أن قوله: ﴿حين تريحونَ﴾ أي إذا راحت الأنعام على أهلها وعادت من مسارحها»، والله أعلم.
  - (٢) أخرجه البخاري (٥٥٢٠)، ومسلم (١٩٤١) عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما.

سورة النحل (٩ ـ ١٢)

نزول القرآن من الأشياء التي يركبها الخلقُ في البَرِّ والبحرِ والجوِّ ويستعملونها في منافعهم ومصالحهم؛ فإنَّه لم يذكُرُها بأعيانها؛ لأنَّ الله تعالى لم يذكر في كتابه إلا ما يعرفُهُ العباد أو يعرفون نظيرَه، وأمَّا ما ليس له نظيرٌ؛ فإنَّه لو ذُكِرَ؛ لم يعرفوه ولم يفهموا المراد منه، فيَذْكُرُ أصلاً جامعاً يدخُلُ فيه ما يعلمون وما لا يعلمون؛ كما ذكر نعيم الجنة، وسمَّى منه ما نعلم ونشاهد نظيره؛ كالنخل والأعناب، والرمَّان وأجمل ما لا نعرف له نظيراً في قوله: ﴿فِيهما من كلِّ فاكهةٍ زوجانِ﴾ فكذلك هنا ذكر ما نعرفه من المراكب؛ كالخيل والبغال والحمير والإبل والسفن،

(٩) ولما ذكر تعالى الطريق الحسي، وأنَّ الله قد جعل للعباد ما يقطعونه به من الإبل وغيرها؛ ذكر الطريق المعنويَّ الموصل إليه، فقال: ﴿وعلى الله قَضدُ السبيلَ»؛ أي: الصراط المستقيم، الذي هو أقرب الطرق وأخصرها، موصل إلى الله وإلى كرامته، وأما الطريقُ الجائر في عقائده وأعماله، وهو كلُّ ما خالف الصراط المستقيم؛ فهو قاطعٌ عن الله، موصلٌ إلى دار الشقاء، فسلك المهتدون الصراط المستقيم بإذن ربَّهم، وضلَّ الغاوون عنه، وسلكوا الطرق الجائرة. ﴿ولو شاء لهداكم أجمعينَ»: ولكنه هدى بعضاً كرماً وفضلاً، ولم يهدِ آخرين حكمةً منه وعدلاً.

هُوَ الَّذِى آَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآَءٌ لَكُمْ مِنْهُ شَكَرَكُ وَمِنْهُ شَكَرٌ فِيهِ ثَسِيمُونَ ﷺ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرَعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِبِلَ وَالأَعْنَبَ وَمِن كُلِ النَّمَرَتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآبَهُ لِقَوْمِ يَنَفَكُرُونَ ۞ ﴾.

(١٠ - ١١) بذلك على كمال قدرة الله الذي أنزل لهذا الماء من السحاب الرقيق اللطيف ورحمته، حيث جعل فيه ماء غزيراً منه يشربون، وتشرب مواشيهم، ويسقون منه حروثَهم، فتخرج لهم الثمرات الكثيرة والنعم الغزيرة.

﴿وَسَخَرَ لَحَثُمُ ٱلَيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ ۖ وَالنُّجُومُ مُسَخِّرَتُ بِأَمْرِقِ<sup>ت</sup>ُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ٢

(١٢) أي: سخَّر لكم هذه الأشياء لمنافعكم وأنواع مصالحكم؛ بحيث لا تستغنون عنها أبداً؛ فبالليل تسكنون وتنامون وتستريحون، وبالنهار تنتشرون في معايِشِكم ومنافع دينكم ودنياكم، وبالشمس والقمر من الضياء والنور والإشراق

سورة النحل (١٣ ـ ١٤) 🕷

وإصلاح الأشجار والثمار والنبات وتجفيف الرطوبات وإزالة البرودة الضارَّة للأرض وللأبدان وغير ذلك من الضروريَّات والحاجيات التابعة لوجود الشمس والقمر، وفيهما وفي النُّجوم من الزينة للسماء والهداية في ظلمات البرَّ والبحر ومعرفة الأوقات وحساب الأزمنة ما تتنوَّع دلالاتها وتتصرَّف آياتها، ولهذا جمعها في قوله: فإنَّ في ذلك لآياتٍ لقوم يعقلونَ﴾؛ أي: لمن لهم عقولٌ يستعملونها في التدبُّر والتفكُّر فيما هي مهيئة له مستعدَّة، تعقِل ما تراه وتسمعُه، لا كنظر الغافلين الذين حظُّهم من النظر حظُّ البهائم التي لا عقل لها.

﴿وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِ ٱلأَرْضِ مُحْنَلِفًا ٱلْوَنُهُ إِنَى فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَذَكَرُونَ ٢٥ .
﴿١٣﴾ أي: فيما ذرأ الله ونشر للعباد من كلَّ ما على وجه الأرض من حيوان وأشجار ونبات وغير ذلك مما تختلفُ ألوانه وتختلف منافعه آيةً على كمال قدرة الله وعميم إحسانِهِ وسَعَةِ بره وأنَّه الذي لا تنبغي العبادة إلا له وحده لا شريك له. ﴿لقوم يذكرونَ ﴾؛ أي: يستحضرون في ذاكرتهم ما ينفعُهم من العلم شريك له. ﴿لقوم يذكرونَ ﴾؛ أي: يستحضرون في ذاكرة ما على وجه الأرض من حيوان الله وعميم إحسانِهِ وسَعَةِ بره وأنَّه الذي لا تنبغي العبادة إلا له وحدَه لا شريك له. ﴿لقوم يذكرونَ ﴾؛ أي: يستحضرون في ذاكرتهم ما ينفعُهم من العلم النافع ويتأملون ما دالله ويتختلف ما ينفعُهم من العلم النافع ويتأملون ما دعاهم الله إلى التأمَّل فيه حتى يتذكَروا بذلك ما هو دليل عليه.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى سَخَرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْبَةُ تَلْبَسُونَهَا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ مَوَاحِرَ الْمُعُا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ مَا مَوْتَهُ لَحْمَا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ مَا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ مَا مَعْتَى وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ مَا مَوْتَنَا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ مَا مَا مَعْتُونُهُمَا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ مَا مَعْتُوا مِنْهُ مَعْتَى وَقَصْلُونُهُمَا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ مَا مَا مَنْ مَا مَعْتُ مَعْتَى مُوالْحَدُ مَا مَا مَنْ مَا مَنْ وَعَشَ وَتَسَرَّعُنَا لَمُعْلَى مَوَاخِمَ مَوَاخِمَ فِيْهِ وَلِنَتْبَتَغُوا مِنْ فَضْعِلِهِ وَلَعَنَا مَا مَنْ مَعْتَ لُ

(١٤) أي: [و]هو وحده لا شريك له والذي سخَّر البحر»: وهيأه لمنافعكم المتنوَّعة؛ ولتأكلوا منه لحماً طريًا»: وهو السمك والحوتُ الذي يصطادونه منه، ووتستخرجوا منه حِلْيَة تلبسَونها»: فتزيدُكم جمالاً وحُسناً إلى حسنكم. ووترى الفُلُكَ»؛ أي: السفن والمراكب ومواخِرَ فيه»؛ أي: تَمْخَرُ البحر العجاجَ الهائلَ بمقلاً في المعافرين وأرزاقهم وأمتعتهم الفُلُكَ»؛ أي: السفن والمراكب ومواخِرَ فيه»؛ أي: تَمْخَرُ البحر العجاجَ الهائلَ وحسناً إلى حسنكم. ووترى بمقلاً في يسلما ورفترى بمقلاً في معادونه منه، وترى الفُلُكَ»؛ أي: السفن والمراكب ومواخِرَ فيه»؛ أي: تَمْخَرُ البحر العجاجَ الهائلَ وحساراتهم التي يطلبون بها الأرزاق وفضل الله عليهم. وله ولعظكم تشكرون»: وتجاراتهم التي يطلبون بها الأرزاق وفضل الله عليهم. ولمع علكم تشكرون»: الذي يسرً لكم هذه الأشياء وهيأها وتُثنون على الله الذي مَنَّ بها؛ فلله تعالى الحمدُ والشكر والثناء؛ حيث أعطى العباد من مصالحهم ومنافعهم فوق ما يطلبون وأعلى ما ينه.

﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِكَ أَن نَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَنَرُا وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ٥ وَعَلَىٰمَتِهُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ٥ ﴾.

FOR سورة النحل (١٥ ـ ٢٠) ﴿١٥ - ١٦﴾ أي: ﴿وَأَلْقِيُّهُ: اللَّهُ تَعَالَى لأَجْلَ عَبَادُهُ ﴿فَي الأَرْضُ رَوَاسَيُّهُ: وهي الجبال العظام؛ لئلًا تميدَ بهم وتضطربَ بالخلق، فيتمكّنون من حَرْث الأرض والبناء والسير عليها، ومن رحمته تعالى أن جعل فيها أنهاراً يسوقها من أرض بعيدةٍ إلى أرض مضطرَّة إليها؛ لسقيهم وسقي مواشيهم وحروثهم؛ أنهاراً على وجه الأرض وأنهارا في بطنها يستخرجونها بحفرها حتى يصلوا إليها فيستخرجونها بما سخر الله لهم من الدوالي والآلات ونحوها، ومن رحمته أن جعلَ في الأرض سُبُلاً؛ أي: طرقاً توصِلُ إلى الديار المتنائية. ﴿لعلَّكُم تهتدُونَ﴾: السبيل إليها، حتى إنك تجدُ أرضاً مشتبكةً بالجبال مسلسلةً فيها، وقد جعل الله فيما بينها منافل ومسالك للسالكين.

7.47

﴿أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لَّا يَغْلُقُ أَفَلَا نَنَكَرُونَ ٢ إَن وَإِن تَعْدُوا بِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُخْصُوها إِن اللَّهَ لَعَفُورٌ تَحِيحٌ ٢ ٢ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ٢ يَخْلَفُونَ شَبْنَا وَهُمْ يُخْلَفُونَ ٢ أَمَوْتُ غَيْرُ أَحْيَاتُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ٢ إِلَهُمْ إِلَهُ ۖ وَيُوِدُّ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلاَّخِرَةِ قُلُونُهُمْ مُنكِرَةٌ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ٢ جَمَرَمَ أَتَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْسَنَّكَمِينَ ٢

﴿١٧﴾ لما ذكر تعالى ما خَلَقَهُ من المخلوقات العظيمة وما أنعم به من النعم العميمة؛ ذكر أنه لا يشبهه أحدٌ، ولا كفء له ولا ندَّ له، فقال: ﴿أَفَمَنْ يَخْلُقُ﴾: جميع المخلوقات، وهو الفعَّال لما يريد، ﴿كمن لا يَخْلُقُ﴾: شيئاً لا قليلاً ولا كثيراً. ﴿أَفَلا تَذَكِّرُونَ﴾: فتعرفون أن المنفرد بالخلق أحقُّ بالعبادة كلُّها؛ فكما أنه واحدٌ في خلقه وتدبيره؛ فإنَّه واحدٌ في إلهيَّتِه وتوحيده وعبادته، وكما أنَّه ليس له مشاركٌ إذ أنشأكم وأنشأ غيركم؛ فلا تجعلوا له أنداداً في عبادته، بل أخلصوًا له الدين .

﴿١٨﴾ ﴿وإِن تَعُدُّوا نَعَمَّةُ اللَّهُ: عَدَداً مَجَرِداً عَنِ الشَّكْرِ، ﴿لا تُحْصُوهَا﴾: فضلاً عن كونكم تشكّرونها؛ فإنَّ نعمه الظاهرة والباطنة على العباد بعدد الأنفاس واللحظات، من جميع أصناف النعم، مما يعرف العباد ومما لا يعرفون، وما يدفع عنهم من النقم؛ فأكثر من أن تحصى. ﴿إِنَّ اللَّه لَعْفُورٌ رَحِيمٌ، يَرْضَى مَنْكُمُ باليسير من الشكر مع إنعامه الكثير.

﴿١٩ - ٢٠﴾ وكما أن رحمته واسعةً وجوده عميمٌ ومغفرته شاملةً للعباد؛ فعلمه



سورة النحل (۲۱ ـ ۲۳)

محيطٌ بهم، يعلم ما يسرُّون وما يعلنون بخلاف مَنْ عُبِد من دونه فإنهم ﴿لا يَخْلُقون شيئاَ﴾: قليلاً ولا كثيراً. ﴿وهم يُخْلَقونَ﴾؛ فكيف يَخْلُقون شيئاً مع افتقارهم في إيجادهم إلى الله تعالى؟!

(٢١ - ٢٢) ومع لهذا؛ ليس فيهم من أوصاف الكمال شيء لا علم ولا غيره.
أموات غير أحياء؟: فلا تسمع ولا تُبْصِر ولا تَعْقِلُ شيئاً، أفتُتَخَذُ لهذه آلهة من دون ربَ العالمين؟! فتبًا لعقول المشركين ما أضلَها وأفسدَها؛ حيث ضلَت في أظهر الأشياء فساداً، وسوَّوا بين الناقص من جميع الوجوه؛ فلا أوصاف كمال، ولا شيء من الأشياء فساداً، وسوَّوا بين الناقص من جميع الوجوه؛ فلا أوصاف كمال، ولا شيء من الأشياء فساداً، وسوَّوا بين الناقص من جميع الوجوه؛ فلا أوصاف كمال، ولا أطهر الأشياء فساداً، وسوَّوا بين الناقص من جميع الوجوه؛ فلا أوصاف كمال، ولا شيء من الأشياء فساداً، وسوَّوا بين الناقص من جميع الوجوه الذي له كلُّ صفة كمال وله من تيء من الأفعال! وبين الكامل من جميع الوجوه الذي له كلُّ صفة كمال وله من الك الصفة أكملها وأعظمها؛ فله العلم المحيطُ بكلُ الأشياء والقدرةُ العامَة والرحمة الواسعة التي ملات جميع العوالم والحمدُ والمجدُ والكبرياء والعظمة التي لا يقدر أحد من الواسعة التي ملات جميع العوالم والحمدُ والمجدُ والكبرياء والعظمة التي لا يقدر أوهو الله الإسعاد والعظمة التي لا يقدر أحد من الخلق أن يحيط ببعض أوصافه، ولهذا قال: ﴿ إلهكم إلٰه واحدَهُ: وهو الله الأحد الفرد الصمد، الذي لم يلذ، ولم يولذ، ولم يكنُ له كفواً أحدً؛ فلم الإيمان والعدار والحدُ والمجدُ والكبرياء والعظمة التي لا يقدر أحد من الحلق أن يحيط ببعض أوصافه، ولهذا قال: ﴿ إلهكم إلٰه واحدَهُ: وهو الله الأحد الفرد الصمد، الذي لم يلذ، ولم يولذ، ولم يكنُ له كفواً أحدً؟ وهو الله الإحد الفرد الصمد، الذي لم يلذ، ولم يولذ، ولم يكن له كفواً أحدًا وأهل الإيمان والعقول أجلَتْه قلوبُهم، وعظَمته، وأحبَته حبًا عظيماً، وصرفوا له كلَ ما التطاعوا من القربات البدنيَّة والماليَّة وأعمال القلوب وأعمال الجوارح، وأنتوا ما يليه بأسمائِه الحسنى وصفائِه وأفعاله المقدسة.

و﴿الذين لا يؤمنونَ بالآخرة قلوبُهُم مُنْكِرَةَ﴾: لهٰذا الأمر العظيم، الذي لا ينكِرُه إلَّا أعظم الخَلْق جهلاً وعناداً، وهو توحيد الله. ﴿وهم مستكبرونَ﴾: عن عبادته.

﴿٢٣﴾ ﴿لا جَرَمَ﴾؛ أي: حقًا لا بدًّ ﴿أَنَّ الله يعلم ما يُسِرُون وما يُغلِنونَ»: من الأعمال القبيحة. ﴿إِنَّه لا يحبُ المستكبرينَ»: بل يبغضهم أشدً البغض، وسيجازيهم من جنس عملهم. ﴿إِنَّ الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنَم داخرينَ».

﴿وَإِذَا قِبِلَ لَهُم مَّاذَا أَنَزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ لِيَحْطِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ بَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُونَهُم بِعَيْرٍ عِلْمُ آلَا سَتَة مَا يَرِزُونَ ﴾ قَدْ مَحَرَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَفَ اللَهُ بُنْيَنَهُم بِعَيْرٍ عِلْمُ آلَا سَتَة مَا يَرِزُونَ ﴾ قَدْ مَحَرَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَفَ اللَهُ بُنْيَنَهُم بِعَيْرٍ عِلْمُ آلَا سَتَة مَا يَرِزُونَ ﴾ وَأَنَدَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَبْتُ لَا يَسْعُرُونَ ﴾ ثُمَّ بَوْمَ الْقِيَنِيَةِ يُخْرِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُكَآءِى الَذِينَ يَنْتُمُونَ أَسَالَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَبْتُ لَا يَسْعُرُونَ ﴾ ثُمَّ بَوْمَ الْقِيَنَةِ يُخْرِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى الَذِينَ يَنْتُونَنُهُمُ ٱلْمَنَتُهُونَ فِيهِمْ قَالَ الَذِينَ أُوقُوا ٱلْعِلْمَ إِنَّ الْحَزْى آلَوَمَ وَالسُوءَ عَلَى الْتَعْفُ مِن فَوْقِهِمْ تَتَوَفَنُهُمُ ٱلْمَنَتُهُمُ الْمَنَةِ فَنَهُ مَا اللَّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ إِنَّ

**AVA** 

<sup>1</sup> سورة النجل (٢٤ ـ ٢٧)

كُنْتُمَر تَمَمَلُونَ (1) فَادَخُلُوا أَبَوْبَ جَهَنَمَ خَلِلِينَ فِيهَا فَلَبِنْسَ مَنْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ (1) ﴾ (٢٤) يقول تعالى مخبراً عن شدَّة تكذيب المشركين بآيات الله: ﴿وإذا قيلَ لهم ماذا أَنْزَلَ ربُكم ﴾؛ أي: إذا ستلوا عن القرآنِ والوحي الذي هو أكبر نعمة أنعم الله بها على العباد؛ فماذا قولكم به؟ وهل تشكرون هذه النعمة وتعترفون بها أم تكفرون وتعاندون؟ فيكون جوابهم أقبحَ جواب وأسمجه، فيقولون عنه: إنَّه ﴿أساطيرُ الأولينَ ﴾؛ أي: كذبَّ اختلقه محمدً على الله، وما الكذب.

(٢٥) فقالوا لهذه المقالة، ودعوا أتباعهم إليها، وحَمَلوا وِزْرَهم ووِزْرَ مِنْ انقاد لهم إلى يوم القيامة، وقوله: ﴿ومِنْ أوزار الذين يُضِلُونهم بغير علم؟؛ أي: من أوزار المقلّدين الذين لا علم عندَهم إلا ما دَعَوْهم إليه، فيحملون إثم ما دَعَوْهم إليه وأما الذين يعلمون؛ فكلٌ مستقلٌ بِجُرمه؛ لأنّه عرف ما عرفوا. ﴿ألا ساء ما يَزِرونَ؟؛ أي: من إليه وأما الذين يعلمون؛ فكلٌ مستقلٌ بِجُرمه؛ لأنّه عرف ما عرفوا. ﴿ألا ساء ما يَزِرونَ؟؛ أي: من أفزار الذين يُضِلُونهم بغير علم؟؛ أي: من أوزار المقلّدين الذين لا علم عندَهم إلا ما دَعَوْهم إليه، فيحملون إثم ما دَعَوْهم إليه وأما الذين يعلمون؛ فكلٌ مستقلٌ بِجُرمه؛ لأنّه عرف ما عرفوا. ﴿ألا ساء ما يَزِرونَ؟؛ أي: من أوزار المقلّون إذم ما دَعَوْهم أليه مرفوا. ﴿ألا ساء ما أوزار المؤمن إلى أنها ما دَعَوْهم أليه عرف ما عرفوا. ﴿ألا ساء ما أوزورونَ؟؛ أي: من أوزار المأور المنقِلِ لظهورهم من وزرهم ووزر من أضلُوه.

E GHAZI TRU NIC THOUGH

سورة النحل (٢٨ ـ ٣٠)

والاعتراف بعنادهم، فيقولون: ﴿ضَلُّوا عَنَا وَشَهِدوا على أَنفِسِهم أَنَّهم كانوا كافرينَ﴾: ﴿قال الذين أوتوا العلم﴾؛ أي: العلماء الربانيُّون: ﴿إِنَّ الْخِزْيَ اليومَ﴾؛ أي: يوم القيامة، [﴿والسوءَ﴾؛ أي]: العذاب ﴿على الكافرينَّه. وفي لهذا فضيلة أهل العلم، وأنَّهم الناطقون بالحقِّ في لهذه الدُّنيا ويوم يقوم الأشهاد، وأنَّ لقولهم اعتباراً عند الله وعند خلقه.

(٨٢) ثم ذكر ما يفعل بهم عند الوفاة وفي القيامة، فقال: ﴿الذين تتوفّاهم الملائكة ظالمي أنفُسِهِم؟؛ أي: تتوفّاهم في هذه الحال التي كَثُر فيها ظلمُهم وغيّهم، وقد علم ما يلقى الظلمة في ذلك المقام من أنواع العذاب والخزي والإهانة. ﴿فَالقَوُا السَّلَم؟؛ أي: استسلموا وأنكروا ما كانوا يعبُدونهم من دون الله، وقالوا: ﴿ما كُنَّا نعملُ مِن سوء؟؛ فيتال لهم: ﴿بلى؟ كنتُم تعملون السوءَ. فَرْإِنَّ الله مواوا: ﴿ما كنتُم تعملون؟ فلا يُفيد من أنواع العذاب والخزي والإهانة. ﴿فَالقَوُا السَّلَم؟؛ أي استسلموا وأنكروا ما كانوا يعبُدونهم من الواع العذاب والخزي دون الله، وقالوا: ﴿ما كُنَّا نعملُ مِن سوء؟؛ فلا يُفيدكم الجحود شيئاً. وهذا في السوءَ. فَرْإِنَّ الله عليم بما كنتُم تعملون السوءَ. فَرْإِنَّ الله عليم بما كانوا عليه في الدُنيا؛ ظنًا أنه ينفعهم؛ فإذا شهدت على مواقف القيامة؛ ينكرون ما كانوا عليه في الدُنيا؛ ظنًا أنه ينفعهم؛ فإذا شهدت عليهم مواقف القيامة؛ ينكرون ما كانوا عليه في الدُنيا؛ ظنًا أنه ينفعهم؛ فإذا شهدت عليهم مواقف القيامة؛ ينكرون ما كانوا عليه في الدُنيا؛ ظنًا أنه ينفعهم؛ فإذا شهدت عليهم حرفي يعترفوا بدُنوبهم من ين مواق واعترفوا، واعترفوا، ولهذا لا يدخلون النار عليهم عوار مُوم أور أي أله عليم ما كانوا عليه في الدُنيا؛ ظنًا أنه ينفعهم؛ فإذا شهدت عليهم موار أله القيامة؛ ينكرون ما كانوا عليه في الدُنيا؛ ظنًا أنه ينفعهم؛ فإذا شهدت عليهم موارف القيامة ينكرون ما كانوا عليه أورُوا واعترفوا، ولهذا لا يدخلون النار حتى يعترفوا بدُنوبهم.

(٢٩) فإذا دخلوا<sup>(١)</sup> أبواب جهنَّم، كلُّ أهل عمل يدخُلون من الباب اللائق بحالهم؛ فبئسَ ﴿مثوى المتكبُرينَ﴾: نار جهنم؛ فإنَّها مثوى الحسرة والندم، ومنزل الشقاء والألم، ومحلُّ الهموم والغموم، وموضعُ السَّخط من الحيِّ القيُّوم، لا يُفَتَّر عنهم من عذابها، ولا يُرْفَع عنهم يوماً من أليم عقابها، قد أعرض عنهم الربُّ الرحيم، وأذاقهم العذاب العظيم.

وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا خَيْرُ لِلَذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنيَا حَسَنَةُ وَلَدَارُ اللَّذِينَ ٱتَّقَوْا مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا خَيْرُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنيَا حَسَنَةُ وَلَدَارُ الْمُتَقِينَ لَكُمْ عَادُوا جَنَتُ عَدْدِ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِى مِن قَيْتِهَا الأَنْهَنُرُ لَمُمْ وَلَدَارُ الْمُتَقِينَ أَنْهُمْ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِى مِن قَيْتِهَا اللَّذَينَ مُتَن وَلَكُمْ عَادُوا عَدَرُ لَمُمْ وَلَدَارُ الْمُتَقِينَ اللَّذِينَ مَن اللَّذِينَ مَاذَا الْمُنْقِدِينَ عَنْ عَدْنِ يَدْخُلُونَها تَجْرِى مِن قَيْتِهَا اللَّذَينَ لَمُ وَلَكُمْ لَمُمْ وَلَكَمْ مَا مَا اللَّهُ الْمُنْفِينَ مَنْ اللَّذِينَ عَدْنُ لَهُمْ مَا يَعْدَلُونَ عَذَى إِن اللَّذَينَ مَا لَكُنُونَ مَنْ مَعْنَا إِن الْمُنْفَتِينَ عَالَهُ مَنْ مَا مَعْتُ الْمُعْمَرُ لَمُ مَا يَعْتُونُ الْمُنْعَدِينَ اللّهُ الْمُنْعَدِينَ الْمُنْعَانُ أَنْ عَنْ أَعْهُمُ الْمَاتُونَ عَنْ أَنْهُ الْمُنْعَانُ أَنْ وَلُونَ مَا أَنْ أَعْنَوْنُ مَا مَن الْمَا لَعُنُونُ مَا لَمَن أَنْ الْقُولُ مَا الْمُنْكَرُبُهُمُ الْمَائِكُونُ مَا الْمَنْتَ عَنْهُمُ الْمَالَذِي اللَّهُ عَالَهُ الْمُعَالُ الْمُعَنْقُونُ الْعُنْ مُ الْمَا مُنْ الْمُنْعَانُ مُوالُ الْمُ الْعَنْ مَا الْعَانَ إِن الْذَ الْمُنْ عَالَهُ الْمُنْتَقِينَ الْعُنْقُ مُ الْمَا الْمُ مَا الْمُنَا الْمُ عَلَيْ مَا الْعَن مُ إِن الْعَا الْمُنْهُ مُ الْمَا الْمُ الْمُ الْعَالَةِ مَا الْعَالَةُ مُ أَنْ عَالُ الْمُ الْمُ مِن الْعَالَةُ مَا الْعَانَ الْعَنْ مَ إِنْ أَنْ عَالُ الْمُ مُنْ الْمُ الْعَالَةُ الْعُنْ مِ الْمُنْ الْمُنَا الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ مَا الْمُ لِنَا لِ الْعَانِ مَ مِنْ الْعَالَ الْحُنُهُ مَا الْعَالُونُ مَا الْعُنُونُ مُ مَا مُنَا الْمُ مَا الْعُنْ مُ مَا الْمُ مَا الْعَامَةُ مَا الْعَامُ مُ مَالَالُ الْحُنْعُامُ مَا الْعُنَا مُنْ مَا لَكُونُ مَالُولُ مَا الْعُنَا مُ مَا الْعَامِ مُ الْعُلُولُ مُ مُوالُولُولُونُ مَا مَا لَكُونُ مَا الْعُنَا مُولُ مَا مُولُ مَا مَا أَعْنُ مُ مَا مُ مَا مُ مَا مَا أَعْنُ مُ مُ مَا الْعُنْ مَا مُ مَا مُوا مَا مُ مَا مُ مَا مَا مَا الْعُوا مِ مَا مَا الْعُولُ مَا مَا الْعُوا مَ مُ مَا مُولُ مَعْع

٣٠ لما ذَكَرَ الله قيل المكذبين بما أنزل الله؛ ذَكَرَ ما قاله المتَّقون، وأنَّهم اعترفوا بأنَّ ما أنزل الله نعمة عظيمة وخيرٌ عظيمٌ امتنً الله به على العباد،

في (ب): «ودخلوا».

فقبلوا تلك النعمة، وتلقَّوْها بالقَبول والانقياد، وشكروا الله عليها، فعَلِموها وعملوا بها. ﴿للذين أحسنوا﴾: في عبادة الله تعالى وأحسنوا إلى عباد الله؛ فلهم ﴿في لهذه الدُّنيا حسنةَ»: رزقَ واسعٌ وعيشةٌ هنيَّةٌ وطمأنينةُ قلبٍ وأمنَّ وسرورٌ. ﴿ولدار الآخرة خيرٌ»: من لهذه الدار وما فيها من أنواع اللذَّات والمشتهيات؛ فإنَّ لهذه نعيمها قليلٌ محشوٌ بالآفات منقطع؛ بخلاف نعيم الآخرة، ولهٰذا قال: ﴿ولنعم دارُ المتَّقينَ».

أ سورة النحل (٣١ ـ ٣٣)

(۳۲ - ۳۱) وجناتُ عَذَنِ يدخلونها تجري من تحتها الأنهار لهم فيها ما يشاؤون،؛ أي: مهما تمنَّته أنفسهم وتعلَّقت به إراداتهم؛ حصل لهم على أكمل الوجوه وأتمُّها؛ فلا يمكنُ أن يطلُبوا نوعاً من أنواع النعيم الذي فيه لَذَةُ القلوب وسرور الأرواح؛ إلَّا وهو حاضرٌ لديهم، ولهذا يُعطِّي الله أهل الجنة كلُّ ما تمنَّوْه عليه، حتى إنَّه يذكِّرهم أشياء من النعيم لم تخطر على قلوبهم؛ فتبارك الذي لا نهاية لكرمِهِ ولا حدٌّ لجوده، الذي ليس كمثله شيءٌ في صفات ذاته وصفات أفعاله وآثار تلك النعوت وعظمة الملك والملكوت. ﴿كَذَّلْكَ بَجْزِي اللَّه المتَّقَيْنَ﴾: لِسَخَطِ الله وعذابِهِ؛ بأداء ما أوجبه عليهم من الفروض والواجبات المتعلقة بالقلب. والبدن واللسان من حقِّه وحقٍّ عباده، وترك ما نهاهم الله عنه. ﴿اللهِ مَتُوَفَّاهِم الملائكةُ ﴾: مستمرِّين على تقواهم، ﴿طيبينَ ﴾؛ أي: طاهرين مطهَّرين من كل نقص ودنَس يتطرَّق إليهم ويُخِلُّ في إيمانهم، فطابت قلوبهم بمعرفة الله ومحبَّته، وألسنتهم بذكرِهِ والثناء عليه، وجوارِحُهم بطاعته والإقبال عليه. ﴿يقولون سلامٌ عليكم ﴾؛ أي: التحية الكاملة حاصلةً لكم، والسلامة من كلِّ آفة، وقد سلمتُم من كلِّ ما تكرهون. ﴿ ادخُلوا الجنَّة بما كنتُم تعملونَ ﴾: من الإيمان بالله والانقياد لأمرِهِ؛ فإنَّ العمل هو السبب والمادة والأصلُ في دخول الجنة والنجاة من النار، وذلك العمل حصل لهم برحمة الله ومنَّته، لا بحولهم وقوَّتهم.

هُمَّلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمُ الْمَلَتِبِكَةُ أَوْ بَأْتِيَ أَمَّرُ رَبِّكَ كَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِن قَبَّلِهِجْ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَهُ وَلَنِكِن كَانُوا أَنْشُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ٢ ۞ فَأَصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَيِلُوا وَحَاقَ بِهِم تَا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِيُونَ ۞ ﴾.

٣٣﴾ يقول تعالى: هل ينظُرُ لهؤلاء الذين جاءتهم الآيات فلم يؤمنوا وذُكُروا فلم يتذكَروا ونُكُروا فلم يتذكَروا، ﴿إِلَّا أَن تأْتِيَهُمُ الملائكةُ؟: لقبض أرواحهم، ﴿أو يأتي أمرُ ربِّكَ؟:



سورة النحل (٣٤ ـ ٣٥)

بالعذاب الذي سيحِلُّ بهم؛ فإنَّهم قد استحقُّوا لوقوعه فيهم. ﴿كَذَلِكَ فَعَلَ الذين من قبلهم): كذَّبوا وكفروا، ثم لم يؤمنوا، حتى نزل بهم العذاب. ﴿وما ظلمهم الله)؛ إذ عذَّبهم، ﴿ولكن كانوا أنفسَهم يظلِمونَ)؛ فإنَّها مخلوقةً لعبادة الله؛ ليكونَ مآلُها إلى كرامة الله، فظلموها وتركوا ما خُلِقَتْ له وعرَّضوها للإهانة الدائمة والشقاء الملازم.

﴿٣٤﴾ ﴿فأصابهم سيّئاتُ ما عملوا ﴾؛ أي: عقوبات أعمالهم وآثارها، ﴿وحاق بهم ﴾؛ أي: نزل ﴿ما كانوا به يستهزئون ﴾: فإنهم كانوا إذا أخبرتهم رسلُهم بالعذاب؛ استهزؤوا به، وسخروا ممّن أخبر به، فحلَّ بهم ذٰلك الأمر الذي سخروا منه.

﴿وَقَالَ الَّذِيبَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَـاَءَ اللَّهُ مَا عَبَـدْنَا مِن دُونِـهِـ مِن شَىّعٍ نَحْنُ وَلَا ءَابَـآؤْنَا وَلَا حَرَّمْنَـا مِن دُونِهِ مِن شَيَّءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ الَذِيبَ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَا ٱلْبَكَخُ ٱلْشِـينُ

﴿وَلَقَدْ بَعَشْنَا فِي كُلِّ أَمْتَةٍ رَسُولًا أَبِ أَعْبُدُوا ٱللَّهَ وَٱجْتَـنِبُوا ٱلطَّغُوتَ فَمِنْهُم مَّن هَدَى

(۱) في (ب): «على».

سورة النحل (۳۹ ـ ٤٠)

﴿٣٧﴾ ﴿إِن تحرِض على هداهم؟: وتبذل جهدك في ذٰلك، ﴿فَإِنَّ اللَه لا يَهْدِي من يُضِلُّ؟: ولو فَعل كلَّ سبب؟ لم يهده إلَّا الله. ﴿وما لهم من ناصرينَ؟: ينصرونهم من عذاب الله، ويَقونَهُم بأسَه.

﴿وَأَفْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِيهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُّ بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَ أَحْتَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٢ إِلَيْهِ حَهْدَ أَيْمَنِيهِمْ الَّذِى يَغْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ كَفَرُوًا أَنَهُمْ كَانُوْا كَانِينَ ٢ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَقَ، إِنَا أَرْدَنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٢

(٣٨) يخبر تعالى عن المشركين المكذّبين لرسوله أنّهم ﴿أقسموا باللّه جَهْدَ أَيمانِهِمَ﴾؛ أي: حلفوا أيماناً مؤكّدة مغلّظة على تكذيب الله وأن الله لا يَبْعَتُ الأموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذّباً لهم: ﴿بلى﴾ الأموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذّباً لهم: ﴿بلى المعاموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذّباً لهم. (بلى الموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذّباً لهم الما يتبعتُ والموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذّباً لهم. (بلى الموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذّباً لهم الما والموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذّباً لهم والم الموات الموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذًا لهم الموات الموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذّباً لهم والم والي الموات ولا يقدِرُ على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً. قال تعالى مكذًا لهم ولا يغيّره.

(٣٩ ـ ٤٠) ثم ذكر الحكمة في الجزاء والبعث، فقال: ﴿ليبيئنَ لهم الذي يختلفونَ فيه؟: من المسائل الكبار والصغار، فيبيئن حقائقها ويوضّحها، ﴿ولِيَعْلَمَ الذين كفروا أنَّهم كانوا كاذبين؟: [حين]<sup>(٢)</sup> يَرَوْن أعمالهم حَسَراتٍ عليهم، وما الذين كفروا ألَّهم التي يَذعون مع الله من شيء لمًا جاء أمرُ ربِّك، وحين يَرَوْن ما

(٢) كذا في (ب). وفي ( أ ): «حتى».

(1) في (ب): «فلا تجدون».



سورة النحل (٤١ ـ ٤٣)

يعبُدون حطباً لجهنَّم، وتكوَّر الشمس والقمر، وتتناثر النُّجوم، ويتَّضح لمن يعبُدُها أنها عبيدٌ مسخَّرات، وأنهنَّ مفتقراتٌ إلى اللَه في جميع الحالات، وليس ذٰلك على الله بصعبٍ ولا شديدٍ؛ فإنَّه إذا أراد شيئاً قال له كن فيكون من غير منازعةٍ ولا امتناع، بل يكون على طِبْقِ ما أراده وشاءه.

﴿وَالَّذِينَ هَاجَكُوا فِي ٱلَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِعُوا لَنْبَوِنَنَّهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَلَأَخِرُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَقَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ۞ ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ ﴾.

٤١% يخبر تعالى بفضل المؤمنين الممتحنين، ﴿الذين هاجروا في الله؟ أي: في سبيله وابتغاء مرضاته، ﴿من بعدِ ما ظُلِموا؟: بالأذيَّة والمحنة من قومهم، الذين يفتِنونَهم ليردُوهم إلى الكفر والشرك، فتركوا الأوطان والخُلان، وانتقلوا عنها لأجل طاعة الرحمٰن، فذكر لهم ثوابين: ثواباً عاجلاً في الدُّنيا من الرزق الواسع والعيش الهنيء الذي رأوه عياناً بعدما هاجروا وانتصروا على أعدائهم وافتتحوا البلدان وغَنِموا منها الغنائم العظيمة فتموَّلوا وآتاهم الله في الدُّنيا حسنةً. ﴿ولأَجْرُ الآخرة؟: والذين وعَدَهم على لسان رسوله خيرٌ و ﴿أكبرُك من أجر الدنيا؛ كما قال تعالى: والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله أعظمُ درجةً عند الله وأولئك هم الفائزونَ. يبشَّرُهم ربُّهم برحمةٍ منه ورضوانٍ وجناتٍ لهم فيها نعيم مقيمٌ. خالدينَ علمٌ ويقينٌ بما عند الله من الأجر والثواب لِمَنْ آمنَ به وهاجرَ في نادينا لهم يتخلَفٌ عن ذٰلك أحدٌ.

٤٢﴾ ثم ذَكَرَ وصف أوليائه، فقال: ﴿الذين صَبَروا﴾: على أوامر الله، وعن نواهيه، وعلى أقدار الله المؤلمة، وعلى الأذيَّة فيه والمحن. ﴿وعلى ربَّهم يتوكَّلونَّ؟؛ أي: يعتمدون عليه في تنفيذ محابَّه لا على أنفسهم، وبذَلك تنجحُ أمورُهم وتستقيم أحوالُهم؛ فإنَّ الصبر والتوكُل ملاكُ الأمور كلُها؛ فما فات أحداً شيء من الخير إلا لعدم صبرِه وبذَل جهدِه فيما أريد منه أو لعدم توكُله واعتماده على الله.

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ فَسَنَاؤًا أَهْـلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْـتُمْ لَا تَعْامُونُ ﴾ بِٱلْبَيِّنَتِ وَٱلزَّبُرُ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعْلَهُمْ يَنَفَكُرُوك ﴾ . ﴿٣٤﴾ يقول تعالى لنبيّه محمد ﷺ: ﴿وما أرسلنا من قبلِكَ إلَّا رجالاً﴾؛ أي:

748

السورة النحل (٤٤ ــ ٤٧).

لستَ ببدع من الرسل، فلم نرسِل قبلَكَ ملائكةً، بل رجالاً كاملين لا نساءً. (نوحي إليهم): من الشرائع والأحكام ما هو من فضلهِ وإحسانِهِ على العبيد، من غير أن يأتوا بشيءٍ من قِبَل أنفسهم. (فاسألوا أهل الذُكر)؛ أي: الكتب السابقة إن كنتُم لا تعلمونَ): نبأ الأوَّلين، وشكَكْتم، هل بَعَتَ الله رجالاً؟ فاسألوا أهل العلم بذلك، الذين نزلت عليهم الزُّبر والبيِّنات، فعلموها وفهموها؛ فإنَّهم كلهم قد تقرَّر عندهم أنَّ الله ما بعث إلَّا رجالاً يوحي إليهم من أهل القرى.

وعموم لهذه الآية فيها مدحُ أهل العلم، وأنَّ أعلى أنواعه العلم بكتاب الله المنزل؛ فإنَّ الله أمر مَنْ لا يعلم بالرجوع إليهم في جميع الحوادث، وفي ضمنه تعديلُ لأهل العلم وتزكيةٌ لهم؛ حيث أمر بسؤالهم، وأنّ بذلك يخرج الجاهل من التَّبِعة، فدلَّ على أنَّ الله ائتمنهم على وحيه وتنزيله، وأنهم مأمورون بتزكية أنفسهم والاتصاف بصفات الكمال.

٤٤﴾ وأفضل أهل الذكر أهل لهذا القرآن العظيم؛ فإنهم أهل الذكر على الحقيقة، وأولى من غيرهم بهذا الاسم، ولهذا قال تعالى: ﴿وأنزَلْنا إليك الذّكر﴾؛ أي: القرآن الذي فيه ذِكر ما يحتاج إليه العباد من أمور دينهم ودنياهم الظاهرة والباطنة، ﴿لِتُبَيِّنَ للناس ما نُزِّلَ إليهم﴾: ولهذا شاملٌ لتبيين ألفاظه وتبيين معانيه. ﴿ولعلَّهم يتفكَّرون﴾: فيه، فيستخرجون من كنوزه وعلومه بحسب استعدادهم وإقبالهم عليه.

﴿ أَفَاَمِنَ ٱلَّذِينَ مَكْرُوا ٱلسَّيِّنَاتِ أَن يَغَسِفَ اللَّهُ بِيمُ ٱلأَرْضَ أَوْ بَأْلِيَهُمُ ٱلْعَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَسْعُرُونَ ۞ أَوْ يَأْخُدَهُمْ فِي تَقَلِّبِهِدْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ۞ أَوْ يَأْخُذَهُرْ عَلَى تَغَوَّفِ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَوُوُكُ تَرَحِيُرُ ۞ ﴾.

٤٥ ـ ٤٧ لهذا تخويفٌ من الله تعالى لأهل الكفر والتكذيب وأنواع المعاصي من أن يأخذَهم بالعذاب على غِرَّة وهم لا يشعرون: إمَّا أن يأخُذَهم العذاب من فوقهم، أو من أسفل منهم بالخَسْفِ وغيره، وإما في حال تقلَّبهم وشغلهم وعدم خطور العذاب ببالهم، وإما في حال تخوُفهم من العذاب؛ فليسوا بمعجزين الله<sup>(١)</sup> في حالة من هٰذه الأحوال، بل هم تحت قبضته، ونواصيهم بيده، ولكنه رءوف

(١) في (ب): «لله».

سورة النحل (٤٨ ـ ٥٠)

رحيم، لا يعاجل العاصين بالعقوبة، بل يمهلهم ويعافيهم ويرزقهم، وهم يؤذونه ويؤذون أولياءه، ومع لهذا يَفْتَحُ لهم<sup>(١)</sup> أبواب التوبة، ويدعوهم إلى الإقلاع عن السيئات التي تضرُّهم، ويَعِدُهم بذلك أفضلَ الكرامات ومغفرةَ ما صدر منهم من الذئوب؛ فليستح المجرمُ من ربَّه أن تكون نعمُ اللهِ عليه نازلةً في جميع [اللحظات] ومعاصيه صاعدة إلى ربَّه في كلِّ الأوقات، وليعلم أنَّ الله يمهلُ ولا يهملُ، وأنه إذا أخذ العاصي؛ أخذه أخذ عزيز مقتدر؛ فليتب إليه، وليرجع في جميع أموره إليه؛ فإنَّه رءوف رحيم؛ فالبدارَ البدارَ إلى رحمته الواسعة، وبرَّه العميم، وسلوك الطرق الموصلة إلى فضل الربَّ الرحيم، ألا وهي تقواه، والعمل بما يحبُّه ويرضاه.

﴿أَوَلَمَرْ يَرَوَّا إِلَىٰ مَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَىْءٍ يَنَفَيَّوُّا ظِلَنْلَمُ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَالشَّمَآبِلِ سُجَدًا يَتَهِ وَهُرَ دَخِرُونَ ٥۞ رَبِّتَهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن دَآبَةِ وَالْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ۞ يَخافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْفِهِرْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ٩ ۞ ﴾ .

٤٨﴾ يقول تعالى: ﴿أولم يروا﴾؛ أي: الشاكُون في توحيد ربِّهم وعظمته وكماله، ﴿إلى ما خَلَقَ اللَه من شيءَ﴾؛ أي: إلى جميع مخلوقاته، وكيف تتفيَّأ أظلتها ﴿عن اليمين والشمائل سُجَّداً للهَه؛ أي: كلها ساجدةٌ لربها خاضعة لعظمته وجلاله، ﴿وهم داخِرونَ﴾؛ أي: ذليلون تحت التسخير والتدبير والقهر، ما منهم أحدٌ إلَّا وناصيته بيد الله وتدبيره عنده.

٤٩﴾ ﴿ولله يسجد ما في السمواتِ وما في الأرضِ من دابَّة﴾: من الحيوانات الناطقة والصامتة، ﴿والملائكةُ﴾: الكرام، خصَّهم بعد العموم لفضلهم وشرفهم وكثرة عبادتهم، ولهذا قال: ﴿وهم لا يستخبرونَ﴾؛ أي: عن عبادته؛ على كثرتهم وعظمة أخلاقهم وقوَّتهم؛ كما قال تعالى: ﴿لن يستنكف المسيحُ أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقربون﴾.

﴿ ٥٠﴾ ﴿يخافون ربَّهم من فوقهم﴾ : لمَّا مدحَهم بَكَثْرَةِ الطاعة والخضوع لله؟ مدحَهم بالخوفِ من الله الذي هو فوقهم بالذات والقهر وكمال الأوصاف؟ فهم أذلًاء تحت قهره. ﴿ويفعلون ما يؤمرون﴾؛ أي: مهما أمرهم الله تعالى؛ امتثلوا

(١) في (ب): «عليهم».

٨٨٦

سورة النخل (٥١ ـ ٥٥)

لأمره طوعاً واختياراً. وسجود المخلوقات لله تعالى قسمان: سجودُ اضطرار ودلالةٍ على ما له من صفات الكمال، ولهذا عامَّ لكل مخلوق من مؤمنٍ وكافرٍ وبَرَّ وفاجرٍ وحيوانٍ ناطقٍ وغيرِه. وسجودُ اختيارٍ يختصُّ بأوليائه وعباده المؤمنين من الملائكة وغيرهم من المخلوقات.

إِنَّا اللَّهُ لَا نَنْجَدُوا إِلَىٰهَيْنِ آَثَنَيْنٌ إِنَّمَا هُوَ إِلَّهُ وَنِمِدٌ فَإِنِّنَى فَارَهَبُونِ ( وَ وَلَمُ مَا فِ السَّمَوَنِ وَ وَالَهُ اللَّهُ وَ وَالَهُ وَ وَالَمُ مَا فِ السَّمَوَنِ وَ وَالَهُ اللَّذِينِ وَ اللَّذَينِ وَ اللَّهُ اللَّذِينِ وَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْدَرِ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ وَ وَ اللَّهُ اللَّذَينِ وَ اللَّذَينِ وَ اللَّذَينِ وَ اللَّهُ اللَّذِينَ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ وَ اللَّهُ اللَّذَينِ وَ اللَّذَينِ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذَينِ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ وَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ اللَّذُانُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ مُوَ اللَّهُ وَ اللَّهُ مُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ مُعَامَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ مُنْ اللْقُولُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّالَ اللَّهُ وَ اللَّهُ مُوالَى اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّا اللَّهُ وَ اللَّالَةُ وَ اللَّهُ وَ اللَّالَ اللَّهُ وَ اللَّالَ اللَّهُ مُوالَى اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّذَا اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّذَا اللَّذَا اللَّعُولُولُولُولُولُ اللَّهُ مُوالَى اللَّهُ وَ اللَّعُولُ اللَّعُمُ مُولَا اللَّعُولُولُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّعُولُولُ اللَّهُ وَ اللَّعُولُولُ اللَّالَ اللَّعُولُولُ اللَّعُولُولُ اللَّالَ اللُكُولُ وَ اللَّعُولُولُولُولُ اللَّهُ وَ اللَّعُولُولُ اللَّهُ مُ الللَّعُولُ مُ مَاللَهُ مُولُولُ اللَّالَ اللَّهُ مُولُولُولُولُ اللَّهُ مُولُولُ اللَّالَ اللَّهُ مُولُولُولُعُمُ مَا لَ اللَّعُولُولُ اللَعُولُ اللَّ مَالَ اللَعُلُول

(٥٩) يأمر تعالى بعبادته وحده لا شريك له، ويستدلُّ على ذٰلك بانفراده بالنعم [والوحدانية]، فقال: و لا تتَّخذوا إلهين اثنين؟؛ أي: تجعلون له شريكاً في إلهيَّته، وهو ﴿إِنَّما هو إله واحدٌ؟: متوحٌد في الأوصاف العظيمة، متفرَّد بالأفعال كلَّها؛ فكما أنَّه الواحد في ذاته وأسمائِهِ ونعوته وأفعاله؛ فَلْتُوحَدوه في عبادته، ولهذا قال: ﴿فإيَّايَ فارْهَبونِ؟؛ أي: خافوني، وامتثلوا<sup>(١)</sup> أمري، واجتنبوا نهي من غير أن تشركوا شيئاً من المخلوقات؛ فإنَّها كلها لله تعالى مملوكة.

(٥٢) فَوْلَه ما في السموات والأرض وله الدين واصِباً؟ أي: الدين والعبادة والذُلُ في جميع الأوقاتِ لله وحدَه على الخلق أن يُخْلِصوه لله ويَنْصَبِغوا بعبوديَّته. والذُلُ في جميع الأوقاتِ لله وحدَه على الخلق أن يُخْلِصوه لله ويَنْصَبِغوا بعبوديَّته. وأفغير الله تتَقونَ؟: من أهل الأرض أو أهل السماوات؛ فإنَّهم لا يملِكون لكم ضرًا ولا نفعاً، والله المنفرد بالعطاء والإحسان.

(٥٣﴾ ﴿وما بكم من تعمةِ : ظاهرةٍ وباطنةٍ ﴿فَمِنَ اللّهِ : لا أحد يَشْرَكُه فيها، (شم إذا مسَّكُم الضُّرُ» : من فقر ومرض وشدَّة ﴿فَإِلَيه تجأرونَ ؛ أي : تضجُون بالدُّعاء والتضرُّع لعلمكم أنَّه لا يدفعُ الضرَّ والشدَّة إلَّا هو؛ فالذي انفرد بإعطائكم ما تحبُون، وصرف ما تكرهون، هو الذي لا تنبغي العبادة إلا له وحده.

٥٤ - ٥٥ ولكنَّ كثيراً من الناس يظلمون أنفسهم ويجحدون نعمة الله عليهم إذا نجًاهم من الشدَّة - فصاروا في حال الرخاء -؛ أشركوا به بعض مخلوقاته الفقيرة، ولهذا قال: ﴿ليكفروا بما آتيناهم﴾؛ أي: أعطيناهم؛ حيث نَجَّيْنَاهم من

فى (ب): «أي: فامتثلوا».

سورة النحل (٥٦ ـــ ٦٠) 🔰

الشدة، وخلِّصناهم من المشقَّة. ﴿فتمتَّعوا﴾: في دُنياكم قليلاً ﴿فسوف تعلمونَ﴾: عاقبة كفرِكُم.

﴿وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِبِبًا مِّمَّا رَزَقْنَهُمُ تَاللَّهِ لَتُسْتَلُنَ عَمَّا كُنتُم تَغْتَرُونَ ﴿ وَيَجْعَلُونَ يَتَع ٱلْبَنَنَتِ سُبْحَنَهُمْ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ۞ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِٱلأَنثَى ظَلَ وَجْهُهُم مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ ۞ يَنُوَرَى مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوَةٍ مَا بُشِرَ بِلاَءَ أَبْشَيكُهُمْ عَلَى هُونِ أَمَّ يَدُسُّهُ فِي ٱلنُّرَابُ أَلَا سَلَةً مَا يَحَكُمُونَ ۞ لِلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ السَوْءَ وَيَنَهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى وَهُو ٱلْعَزِيرُ أَنْعَى

(٥٦) يخبر تعالى عن جهل المشركين وظلمهم وافترائهم على الله الكذب، وأنَّهم يجعلون لأصنامهم التي لا تعلمُ ولا تنفعُ ولا تضرُّ نصيباً مما رزقهم الله وأنعم به عليهم، فاستعانوا برزقِهِ على الشرك به، وتقرَّبوا به إلى أصنام منحوتةٍ؛ كما قال تعالى: ﴿وجعلوا لله مما ذَراً من الحَرْث والأنعام نصيباً فقالوا هذا لله بزعمِهم وهذا لشركائِنا فما كانَ لشركائِهِم فلا يَصِلُ إلى الله...﴾ الآية. ﴿تالله لَتُسْأَلُنَّ عما كنتُم تفترون﴾: ويُقال: ﴿آللَهُ أمركم بهٰذا أم على الله تفترون﴾؟ وما ظنُّ الذين يفترون على الله الكذب يوم القيامة؟! فيعاقبهم على ذٰلك أشدً العقوبة.

(٥٧ - ٥٩) ﴿ويجعلون لله البناتِ﴾: حيث قالوا عن الملائكةِ العبادِ المقرَّبين: إنَّهم بناتُ الله، ﴿ولهم ما يشتهونَ﴾؛ أي: لأنفسهم الذُّكور، حتى إنهم يكرهون البنات كراهة شديدة؛ فكان أحدهم ﴿إذا بُشِّرَ بالأنثى ظلَّ وجهه مسودًا»: من الغمَّ الذي أصابه، ﴿وهو كظيمٌ ﴾؛ أي: كاظم على الحزن والأسف إذ بُشَرَ بأنثى، وحتى إنه يُفْتَضَح عند أبناء جنسه، ويتوارى منهم من سوء ما بُشِّرَ به، ثم يُعْمِلُ فكرَه ورأيَه الفاسد فيما يصنع بتلك البنت التي بُشَرَ بها: ﴿أَيُمْسِكُه على هُوَنِ ﴾؛ أي: يتركها من غير قتل على إهانةٍ وذلٌ، ﴿أُم يدسَّه في التَّرابَ»؛ أي: يدفنها وهي حيَّة، وهو الوأدُ الذي ذمَّ الله به المشركين. ﴿ألا ساء ما يحكمونَ»: إذ أردأ القسمين، وهو الإناث اللاتي يأتفون بأنفسهم عنها ويكرهونها؛ فكيف أردأ القسمين، وهو الإناث اللاتي يأنفون بأنفسهم عنها ويكرهونها؛ فكيف ينسبونها لله تعالى؟! فبئس الحكم حكمهم.

(٦٠) ولما كان لهذا من أمثال السَّوْء التي نسبها إليه أعداؤه المشركون؛ قال تعالى: ﴿للذين لا يؤمنون بالآخرة مَثَلُ السَّوْءَ﴾؛ أي: المثل الناقص والعيب التامُ. وولله المَثَل الأعلى؟: وهو كلُّ صفة كمال، وكلُّ كمال في الوجود فالله أحقُ به من غير أن يستلزم ذلك نقصاً بوجه، وله المثل الأعلى في قلوب أوليائه، وهو التعظيم والإجلال والمحبَّة والإنابة والمعرفة. ﴿وهو العزيزُ﴾: الذي قَهَرَ جميع الأشياء، وانقادت له المخلوقاتُ بأسرها. ﴿الحكيمُ﴾: الذي يَضَعُ الأشياء مواضِعَها فلا يأمر ولا يفعل إلا ما يُحمد عليه، ويُثنى على كماله فيه.

FC سورة النحل (71 ـ ٦٣)

744

﴿وَلَوَ يُؤَلِّذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا نَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَاَبَقٍ وَلَيَكِن يُوَخِرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَآءً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَنْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ٢

(٦٦) لما ذكر تعالى ما افتراه الظالمون عليه؛ ذَكَرَ كمال حلمِهِ وصبرِهِ، فقال: ولو يؤاخِذُ الله الناس بظلمِهِمَهُ: من غير زيادة ولا نقص، إما تَرَكَهُ على ظهرها إمن دابَّة ﴾؛ أي: لأهلك المباشرين للمعصية وغيرهم من أنواع الدواب والحيوانات؛ فإنَّ شؤم المعاصي يَهْلِكُ به الحرث والنسل. (ولكن يؤخِّرُهمَهُ: عن تعجيل العقوبة عليهم، (إلى أجل مسمَّى): وهو يوم القيامة. (فإذا جاء أجلُهم لا يستأخِرونَ ساعةً ولا يستقدِمونَ ﴾: فليَحْذَروا ما داموا في وقتِ الإمهال قبل أن يجيء الوقتُ الذي لا إمهالَ فيه.

﴿وَبَعْمَلُونَ لِنَّهِ مَا يَكْرَهُونَ ۖ وَتَعِيفُ أَلَسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَ لَهُمُ الْمُسْتَنَى لَا جَمَرَمَ أَنَ لَمُمُ النَّارَ وَأَنَبَهُ مُفْرَطُونَ ٢ مَالَةٍ لَقَدْ أَرْسَلْنَآ إِلَىٰ أُسَمِ مِن قَبْلِكَ فَزَيَّنَ لَمُمُ ٱلشَيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ فَهُوَ وَلِيْهُمُ ٱلْيَوْمَ وَلِمُتَدَ عَذَابٌ أَلِيدٌ ٢ ﴾.

(٢٢) يخبر تعالى أنَّ المشركين ﴿يجعلون لله ما يكرهون ﴾: من البنات ومن الأوصاف القبيحة، وهو الشرك؛ بصرف شيء من العبادات إلى بعض المخلوقات التي هي عبيدً لله؛ فكما أنهم يكرهون ولا يرضَوْن أن يكونَ عبيدُهم - وهم مخلوقون من جنسِهم - شركاء لهم فيما رزقهم الله؛ فكيف يَجْعَلون له شركاء من مخلوقون من جنسِهم - شركاء لهم فيما رزقهم الله؛ فكيف يَجْعَلون له شركاء من عبيده؟ ﴿وَ السُنتُهم المَحْدُ العمر الله؛ فكيف يَجْعَلون له شركاء من مخلوقات مخلوقون من جنسِهم - شركاء لهم فيما رزقهم الله؛ فكيف يُجْعَلون له شركاء من عبيده؟ ﴿وَ لَحْ الله فَعْنَ الله فَكُونَ عبيدُهم - وهم مخلوقون من جنسِهم - شركاء لهم فيما رزقهم الله؛ فكيف يَجْعَلون له شركاء من عبيده؟ ﴿وَ الله الله فكيف يَجْعَلون له شركاء من عبيده؟ ﴿وَ الله الله فكيف ألسنتُهم الكذبَ أَنَّ لهم عبيده؟ ﴿وَ الله الله الله الله الله الله الله المادة الحسنة في الدنيا والآخرة؛ ردً عليهم بقوله: ﴿لا الحسنى ﴾؛ أي: أن لهم الحالة الحسنة في الدنيا والآخرة؛ ردً عليهم بقوله: ﴿لا الحسنى ﴾؛ أي: أن لهم مفرطونَ ؛ مقدمون إليها، ماكثون فيها، غير خارجين منها أبداً.

(٦٣) بين تعالى لرسوله علم أنه ليس هو أول رسول كُذَّب، فقال تعالى: (تالله لقد أرسَلْنا إلى أمم من قبلِكَ): رسلاً يدعونَهم إلى التوحيد، فزيَّنَ لهم الشيطانُ أعمالَهم): فكذَّبوا الرسل، وزعموا أنَّ ما هم عليه هو الحقُّ المنجِّي من



سورة النحل (٦٥ ـ ٦٧) 🛛

كلَّ مكروه، وأنَّ ما دعت إليه الرسل؛ فهو بخلاف ذٰلك، فلما زيَّن لهم الشيطان أعمالَهم؛ صار ﴿وليُهم﴾: في الدنيا، فأطاعوه واتَّبعوه وتولَّوْه، ﴿أفتتَّخِذونَهُ وذُرِّيَّتَهُ أولياء من دوني وهم لكم عدوً بئسَ للظالمينَ بدلاً﴾. ﴿ولهم عذابٌ أليمٌ﴾: في الآخرة؛ حيث تولَّوا عن ولاية الرحمٰن ورَضُوا بولاية الشيطان، فاستحقُّوا لذٰلك عذاب الهوان.

﴿[وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُوا فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ٢٠٠٠.

﴿وَاللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاتَهُ فَأَحْيَا بِدِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَأَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ۞ .

﴿ ٣٥﴾ عن الله مواعظه وتذكيره، فيستدلُون بذٰلك على أنّه وحده المعبود، الذي لا تنبغي العبادة إلّا له وحده؛ لأنّه المنعم بإنزال المطر وإنبات جميع أصناف النبات، وعلى أنه على كلُ شيء قديرٌ، وأنَّ الذي أحيا الأرض بعد موتها قادرٌ على إحياء الأموات، وأن الذي نشر لهذا الإحسان لذو رحمةٍ واسعةٍ وجودٍ عظيم.

فَوَإِنَّ لَكُرْ فِي ٱلْأَنْعَدِ لَعِبْرَةٌ نُسْتِيكُر مِّمَّا فِي بُطُونِهِ۔ مِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنًا خَالِصًا سَآبِعَا لِلشَّدِرِينَ () وَمِن ثَمَرَتِ النَّخِيلِ وَٱلأَغْنَبِ نَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرَ وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآبَةَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ () ﴾ .

(٦٦) أي: ﴿إِنَّ لَكُم في الأنعام): التي سخَّرها الله لمنافعكم، ﴿لعبرةَ﴾: تستدلُّون بها على كمال قدرة الله وسعة إحسانه؛ حيث أسقاكم من بطونها المشتملة على الفَرْث والدَّم، فأخرج من بين ذٰلك لبناً خالصاً من الكدر سائغاً للشاربين للذَّته ولأنه يُسقي ويغذي؛ فهل لهذه إلَّا قدرة إلهيئة لا أمور طبيعيَّة؟! فأي شيء في الطبيعة يقلب العلف الذي تأكلُه البهيمة والشراب الذي تشربه من الماء العذب والملح لبناً خالصاً سائغاً للشاربين؟!

﴿٦٧﴾ وجعل تعالى لعباده من ثمرات النخيل والأعناب منافع للعباد ومصالح من أنواع الرزق الحسن الذي يأكُلُه العباد طريًّا ونضيجاً وحاضراً ومدَّخراً وطعاماً وشراباً يُتَّخَذُ من عصيرها ونبيذها ومن السَّكَر الذي كان حلالاً قبل ذٰلك، ثمَّ

في النسختين لا يوجد تفسير للآية (٦٤)؛ ولعل المؤلف \_ رحمه الله \_ سها عنها.

إن الله نَسَخَ حِلَّ المسكرات وأعاض عنها بالطيِّبات من الأنبذة وأنواع الأشربة اللذيذة المباحة، ولهذا قال من قال: إنَّ المراد بالسَّكَر هنا الطعام والشراب اللذيذ، وهو أولى من القول الأول. ﴿إنَّ في ذلك لآية لقوم يعقلونَ»: عن الله كمال اقتداره؛ حيث أخرجها من أشجار شبيهة بالحطب، فصارت ثمرةً لذيذةً وفاكهةً طيبةً، وعلى شمول رحمته؛ حيث عمَّ<sup>(١)</sup> بها عباده، ويسَّرها لهم، وأنَّه الإله المعبود وحَده؛ حيث إنه المنفردُ بذلك.

﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلْفَتْلِ أَنِ ٱنَّخِلِى مِنَ اَلِمِبَالِ بُيُوْنَا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِتَا يَعْرِشُونَ ﴾ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ ٱلتَمَرَنِ فَاسْلُكِى سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْبُحُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ تُخْلَفُ أَلَوْنُهُ فِيهِ شِفَاً لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةُ لِقَوْمِ يَنَفَكُرُونَ ﴾ .

العجيبة، ويَسَر لها المراعي، ثم الرجوع إلى بيوتها التي هداها الله هذه الهداية العجيبة، ويَسَر لها المراعي، ثم الرجوع إلى بيوتها التي أصلحتها بتعليم الله لها وهدايته لها، ثم يخرج من بطونها هذا العسل اللذيذ مختلف الألوان بحسب اختلاف أرضها ومراعيها؛ فيه شفاء للناس من أمراض عديدة؛ فهذا دليل على كمال عناية الله تعالى وتمام لطفه بعباده، وأنَّه الذي لا ينبغي أن يُحَبَّ غيره، ويُدْعى سواه.

﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ ثُرٌ يَنُوَفَنَكُمْ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَدْنَكِ ٱلْمُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَرَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئاً إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيهُ فَدِيرٌ ٢

(٧٧) يخبر تعالى أنه الذي خَلَقَ العباد ونقلهم في الخليقة طوراً بعد طور، ثم بعد أن يستكملوا آجالهم يتوفَّاهم، ومنهم من يُعَمِّرُهُ حتى يُرَدَّ ﴿إلى أرذل العُمُرَ»؛ أي: أخسَه، الذي يبلغ به الإنسان إلى ضَعْف القوى الظاهرة والباطنة، حتى العقل الذي هو جوهر الإنسان يزيد ضَعْفُهُ، حتى إنَّه ينسى ما كان يعلمه، ويصير عقلهُ كعقل الطفل، ولهذا قال: ﴿لِكَنْ لا يعلم بعدَ علم شيئاً إنَّ الله عليم قديرٌ»؛ أي: قد أحاط علمه وقدرته بجميع الأشياء، ومن ذلك ما يُنَقِّلُ به الآدميَّ من أطوار الخلقة خلقاً بعد خلق؛ كما قال تعالى: ﴿الله الذي خَلَقَكُم من ضَعْفِ ثم جعل من بعدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثم جعلٌ من بعد قُوَّةٍ ضعفاً وشيبةً يَخلُقُ ما يشاء وهو العليم القديرُ».

(١) في (ب): "عَمَّم".



سورة النحل (٧١ ـ ٧٢)

﴿وَائِلَهُ فَضَلَ بَعْضَكُم عَلَى بَعْضٍ فِي ٱلرِّزْقِ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّلُوا بِرَآدِى رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ آيَعَنْهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآةً أَفَبِنِعْمَةِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ٢

(٧١) وهذا من أدلة توحيده وقبح الشرك به؛ يقول تعالى: كما أنكم مشتركون بأنكم مخلوقون مرزوقون؛ إلاً أنَّه تعالى ﴿فَضَلَ بِعضَكَم على بِعض في الرزق): فجعل منكم أحراراً لهم مال وثروة، ومنكم أرقًاء لهم لا يملكونَ شيئاً من الدنيا؛ فكما أن سادتهم الذين فضَّلهم الله عليهم بالرزق ليسوا ﴿برادي رزقِهِم على ما مَلَكُتْ أيمانُهم فهم الذين فضَّلهم الله عليهم بالرزق ليسوا ﴿برادي رزقِهِم على ما مَلَكَتْ أيمانُهم فهم فله مواءًه : ويرون هذا من الأمور الممتنعة؛ فكذلك مَن أشركتُ أيمانُهم فهم فيه سواءًه : ويرون هذا من الأمور الممتنعة؛ فكذلك مَن أشركتُ أيمانُهم فله ما أن من الدنيا ويرون هذا من الأمور الممتنعة فكذلك مَن أشركتُ أيمانُهم فله فيه سواءًه : ويرون هذا من الملك مثقال ذرَّةٍ؛ فكيف تجعلونها أشركتُم بها مع الله ؛ فإنَّها عبيدً ليس لها من الملك مثقال ذرَّةٍ؛ فكيف تجعلونها شركاء لله تعالى؟! هل هذا إلَّا مِن أعظم الظُلم والجحود لنعم الله، ولهذا قال: أحدار.

﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَنَوْجًا وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ الطَّيِّبَتِّ أَفَيَالْبَطِلِ بُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللَّهِ هُمْ يَكْفُرُونَ ٢

(٧٧) يخبر تعالى عن منّته العظيمة على عباده؛ حيث جعل لهم أزواجاً ليسكنُوا إليها، وجعل لهم من أزواجهم أولاداً تَقَرَّ بهم أعينُهم ويخدِمونهم ويقضونَ حواتِجَهم وينتفعونَ بهم من وجوه كثيرة، ورزَقَهم من الطيبات من المآكل والمشارب والنّعم الظاهرة التي لا يقدِرُ العبادُ أن يُحصوها. ﴿أفبالباطلِ يؤمنونَ وبنعمة الله هم يكفُرون؟؛ أي: أيؤمنون بالباطل الذي لم يكن شيئاً مذكوراً، ثم أوجَدَه الله، وليس له من وجوده سوى العدم؟ فلا تَخلُقُ ولا تَرْزُقُ ولا تدبُرُ من الأمور<sup>(۱)</sup> شيئاً، وهذا عامٍ لكلٍ ما عُبِدَ من دون الله؛ فإنها باطلةً؛ فكيف يتَخذها المشركون من دون الله. ﴿وبنعمة الله هم يكفرون﴾: يجحَدونها، ويستعينون بها المشركون من دون الله. إنهم الما هم يكفرون؟ والله؟ أن أنهم من الماتي فرون الله؟ فائله باطلةً فكيف يتَخذها المشركون من دون الله. إنهم من هذا إلاً من أظلم الظلم وأفجر الفجور وأسفه السَّفَه؟!

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللَهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ

في (ب): «الأمر».

FOR سورة النحل (٧٣ ـ ٧٦)

(٧٧ ـ ٧٤) يخبر تعالى عن جهل المشركين وظلمهم، أنّهم يعبدون من دونه آلهة اتَّخذوها شركاءَ لله، والحال أنَّهم لا يملكون لهم رزقاً من السماوات والأرض؛ فلا يُنزِلون مطراً ولا رزقاً، ولا يُنبِتون من نبات الأرض شيئاً، ولا يملكون مثقال ذرَّة في السماوات والأرض، ولا يستطيعون لو أرادوا؛ فإنَّ غير المالك للشيء ربَّما كان له قوَّة واقتدارٌ على ما ينفع من يتَّصل به، وهؤلاء لا يملكون ولا يقدرون؛ فهذه صفة آلهتهم؛ كيف جعلوها مع الله وشبَّهوها بمالك الأرض والسماوات الذي له الملك كلُّه والحمد كلُّه والقوة كلُّها، ولهذا قال: ﴿فلا تضربوا لله الأمثالَ»: المتضمَّنة للتسوية بينه وبين خلقه. ﴿إنَّ الله يعلمُ وأنتمُ لا تعلمونَ»: فعلينا أن لا نقولَ عليه بلا علم، وأن نسمعَ ما ضَرَبُه العليم من الأمثال؛ فلهذا ضَرَبَ تعالى مَثَلَيْنِ له ولمن يُعْبَدُ من دونِهِ:

(٥٧) أحدهما: عبد مملوك؟ أي: رقيق لا يملك نفسه ولا يملك من المال والدُنيا شيئا، والثاني: حرَّ غنيَّ قد رزقه الله منه رزقا حسناً من جميع أصناف المال، وهو كريم محبَّ للإحسان؟ فهو ينفِقُ منه سرًّا وجهراً؟ هل يستوي هٰذا وذاك؟! لا يستويان؟ مع أنَّهما مخلوقان، غير محال استواؤهما؟ فإذا كانا لا يستويان؟ فكيف يستوي المخلوق العبدُ الذي ليس له ملك ولا قدرة ولا استطاعة، يستويان؟ فكيف يستوي المخلوق العبدُ الذي ليس له ملك ولا قدرة ولا استطاعة، بل هو فقير من جميع الماله، وذاك؟! لا يستوي المخلوق العبدُ الذي ليس له ملك ولا قدرة ولا استطاعة، يستويان؟ فكيف يستوي المخلوق العبدُ الذي ليس له ملك ولا قدرة ولا استطاعة، بل هو فقير من جميع الوجوه، بالرب الخالق المالك لجميع الممالك، القادر على كل شيء؟! ولهذا حمد نفسه واختصَّ بالحمدِ بأنواعه، فقال: (الحمدُ لله»: فكانًه على قيلَ: إذ كان الأمرُ كذلك؟ فلم سوَّى المشركون آلهتهم بالله؟! قال: فلو علموا حقيقة العلم؟ لم يتجرّووا على الشرك الخطيم.

﴿٢٦﴾ والمثل الثاني: مَثَلُ ﴿رجلين أحدُهما أبكمُ : لا يسمعُ ولا ينطِقُ، و﴿لا يقدِرُ على شيءٍ : لا قليل ولا كثير، ﴿وهو كَلْ على مولاهَ ؛ أي : يخدمه مولاه ولا يستطيع هو أن يخدِمَ نفسه؛ فهو ناقصٌ من كلُ وجه، فهل يَسْتَوي هذا ومَنْ

This file was downloaded from QuranicThought.com

893



سورة النحل (٧٧ ـ ٧٩)

كان ﴿يأْمُرُ بِالعدل وهو على صراطٍ مستقيمٍ﴾: فأقوالُهُ عدلٌ وأفعاله مستقيمةٌ؛ فكما أنهما لا يستويان؛ فلا يستوي مَنْ عُبِدَ من دون الله وهو لا يقدِرُ على شيء من مصالحه؛ فلولا قيامُ الله بها؛ لم يستطغ شيئاً منها، لا يكون كفواً ولا ندًّا لمن لا يقولُ إلَّا الحقَّ، ولاً يفعلُ إلَّا ما يُحْمَدُ عليه.

﴿وَيَلَمِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَآ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَا كَلَمْتِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ إِتّ ٱللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَـدِيرٌ ٢

٧٧﴾ أي: هو تعالى المنفرد بغيب السماوات والأرض؛ فلا يعلم الخفايا والبواطنَ والأسرارَ إلَّا هو، ومن ذلك علمُ الساعة؛ فلا يدري أحدً متى تأتي إِلا اللَّهُ؛ فإذا جاءت وتجلَّت؛ لم تكن ﴿إِلَّا كَلْمَحَ البصر أو هو أقربُ﴾: منَّ ذٰلك، فيقومُ الناس من قبورِهم إلى يوم بعثِهِم ونُشورِهم، وتفُوتُ الفرصُ لمَنْ يريد الإمهال. ﴿إِنَّ اللَّه على كلُّ شيءٍ قديرٌ؟: فلا يُستغرب على قدرته الشاملة إحياؤه للموتى .

﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بْطُونِ أَمَّهَا تِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلأَبْصَدَر وَٱلْأَفِيدَةُ لَعَلَكُمْ نَشَكُرُونَ ٢

٧٨﴾ أي: هو المنفرد بهذه النِّعم؛ حيث ﴿أخرجكم من بطون أمَّهاتِكم لا تعلمونَ شيئاً﴾: ولا تقدِرون على شيءٍ. ثم إنَّه ﴿جَعَلُ لَكُم السمعَ والأبصَّارَ والأفئدةَ﴾: خصَّ لهٰذه الأعضاء الثلاثة لشرفِها وفضلِها ولأنَّها مفتاحٌ لكلُّ علم؛ فلا وَصَلَ للعبد علمٌ إلَّا مِنْ أحدٍ لهذه الأبواب الثلاثة، وإلَّا؛ فسائر الأعضاء والقوى الظاهرة والباطنة هو الذي أعطاهم إيَّاها وجعل يُنَمِّيها فيهم شيئاً فشيئاً إلى أن يصل كلُّ أحدٍ إلى الحالة اللائقة به، وذٰلك لأجل أن يشكروا الله باستعمال ما أعطاهم من لهذه الجوارح في طاعة الله؛ فمن استعملها في غير ذٰلك؛ كانتْ حجَّةً عليه، وقابل النعمة بأقبح المعاملة.

﴿ٱلَمْ يَرَوْإِ إِلَى ٱلطَّيْبِ مُسَخَّرَتٍ فِي جَوْ السَّتَكَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهُ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِعَوْرٍ يُؤْمِنُونَ ٢

﴿٧٩﴾ أي: لأنهم المنتفعون بآيات الله، المتفكُرون فيما جُعِلَتْ آيَةٌ عليه، وأما غيرهم؛ فإنَّ نظرهم نظرُ لهوٍ وغفلةٍ. ووجه الآية فيها أنَّ الله تعالى خَلَقَها بخلقةٍ

194



<sup>1</sup>سورة النحل (٨٠ ـــ ٨١)

تَصْلُحُ للطيران، ثم سخَّر لها لهذا الهواء اللطيف، ثم أودعَ فيها من قوَّة الحركة ما قدرت به على ذٰلك، وذٰلك دليلٌ على حكمتِهِ وعلمِهِ الواسع وعنايتِهِ الربانيَّة بجميع مخلوقاتِهِ وكمال اقتدارِهِ؛ تبارك ربُّ العالمين.

﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ بُيُوَتِكُمْ سَكًا وَجَعَلَ لَكُرُ مِّن جُلُو ِ ٱلأَنْعَذِهِ بُوْتَا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ طَعَنِكُمْ وَيَوْمَ إِنَّامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَتَنْنَا وَمَتَنعًا إِلَى حِينِ فِي وآلَة جَعَلَ لَكُمْ مِعَا خَلَقَ ظِلَكُلا وَجَعَلَ لَكُر مِّنَ ٱلْحِبَالِ أَحْتَنَنَا وَجَعَلَ لَكُمْ سَنَبِيلَ تَقِيكُمُ أَلَحَتَ وَسَنَبِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ فَإِن تَوَلَّوْ إِنَّهُ عَلَيْهُمُ الْحَدَّةِ وَجَعَلَ لَكُمْ سَنَبِيلَ تَقِيكُمُ عَلَكَ الْلَكُمُ أَسْبَيلُ وَجَعَلَ لَكُر مِّنَ ٱلْحِبَالِ أَحْتَنَنَا وَجَعَلَ لَكُمْ سَنَبِيلَ تَقِيكُمُ

﴿٨٨﴾ يذكر تعالى عبادة نعمه، ويستدعي منهم شكرها والاعتراف بها، فقال: ﴿والله جعل لكم من بيوتِكُم سكَناَ﴾: في الدُّور والقصور ونحوها، تُكِنُّكُم من الحرُّ والبرد، وتستُركم أنتم وأولادكم وأمتعتكم، وتتَّخذون فيها البيوت والغرف، والبيوت التي هي لأنواع منافعكم ومصالحكم، وفيها حفظٌ لأموالكم وحُرَمِكم وغيرِ ذلك من الفوائد المشاهدة. ﴿وجعلَ لكُم من جلود الأنعام﴾: إما من الجلدِ نفسِه، أو مما نَبَتَ عليه من صوفٍ وشعر ووبر، ﴿بيوتاً تَسْتَحِفُّونها﴾؛ أي: خفيفة الحمل<sup>(١)</sup> تكون لكم في السفر، والمنازل التي لا قَصْدَ لكم في استيطانها، فتقيكم من الحرُّ والبرد والمطر، وتقي متاعكم من المطر. ﴿وَجَعلَ لكُم هُمن أصوافِها﴾؛ أي: تتمتّعون والرد والمطر، وتقي متاعكم من المطر. ﴿وَجَعلَ لكم هُمن أصوافِها؟؛ أي: تتمتّعون والبرد هُوأوبارِها وأشعارِها أثاثاًهُ: وهذا شاملٌ لكلُ ما يُتَّخذ منها من الآنية والأوعية والمطر، والمنازل من المطر. ﴿وَجَعلَ لكم هُمن أصوافِها؟؛ أي: تتمتّعون والبرد مُوأوبارِها وأشعارِها أثاثاًهُ وهذا شاملٌ لكلُ ما يُتَخذ منها من الآنية والأوعية والمُوش والألبسة والأجلَّة وغير ذلك. ﴿ومتاعاً إلى حينٍ؟؛ أي: تتمتّعون بذلك في هُذه الدُّنيا وتنتفعون بها؛ فهذا مما سخَّر الله العباد لصنعته وعمله.

(٨٩) ﴿واللهُ جَعَلَ لكُم مما خَلَقَ﴾ أي: من مخلوقاته التي لا صنعةً لكم فيها، ﴿ظلالا﴾: وذلك كأظِلَة الأشجار والجبال والآكام ونحوها. ﴿وجعل لكُم من الجبال أكناناً»؛ أي: مغارات تُكِنُّكم من الحرِّ والبرد والأمطار والأعداء. ﴿وجعَلَ لكم سرابيلَ»؛ أي: ألبسة وثياباً، ﴿تقيكُمُ الحرَّ»: ولم يذكر الله البردَ؛ لأنَّه قد تقدَّم أنَّ هٰذه السورة أولها في أصول النعم وآخرها في مكمَّلاتها ومتمَّماتها، ووقاية البرد من أصول النَّعم؛ فإنَّه من الضرورة وقد ذكره في أولها في قوله: ﴿لكُم فيها

في (ب): «المتحمار».



سورة النحل (۸۲ ـ ۸۵)

دِفْءٌ ومنافعُ﴾. و ﴿تقيكُم بأسَكُمَ﴾؛ أي: وثياباً تَقيكم وقت البأس والحرب من السلاح، وذلك كالدُّروع والزُّرود<sup>(١)</sup> ونحوها. ﴿كَذَلْكَ يُتِمُّ نعمتُه عليكم﴾: حيث أسبغَ عليكم من نعمِهِ ما لا يدخُلُ تحت الحصر. ﴿لعلَّكُمْ ﴾: إذا ذكرتُم نعمة الله ورأيتموها غامرة لكم من كلِّ وجه؛ ﴿تُسْلِمونَ﴾: لعظمتِهِ وتنقادون لأمرِهِ وتصرفونها في طاعة مُوليها ومُسْديها؛ فكثرةُ النعم من الأسباب الجالبة من العباد مزيدَ الشُّكر والثناء بها على الله تعالى.

٨٢﴾ ولكن أبى الظالمونَ إلَّا تمرُّداً وعناداً، ولهذا قال الله عنهم: ﴿فإنْ تَرْلُوا﴾: عن الله وعن طاعته بعدما ذُكُروا بنعمه وآياته، ﴿فَإِنَّما عليكُ البِلاغُ المبين﴾: ليس عليك من هدايتهم وتوفيقهم شيءً، بل أنت مطالَبٌ بالوعظ والتَّذْكير والإنذار والتحذير.

﴿٨٢﴾ فإذا أدَّيْت ما عليك؛ فحسابُهم على الله؛ فإنَّهم يَرَوْنَ الإحسان ويعرفون نعمةَ الله، ولْكنُّهم يُنْكِرونَها ويَجْحَدونها. ﴿وأكثرُهُم الكَافرونَ﴾: لا خير فيهم، وما ينفعهم توالي الآيات؛ لفساد مشاعرهم وسوء قصودهم، وسيَرَوْنَ جزاء اللَّه لكلّ جبارٍ عنيدٍ كفورٍ للنعم متمرَّدٍ على الله وعلى رسله.

﴿وَيَوْمَ نَبْعَتُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ثُمَّ لَا يُؤْدَتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْنَبُونَ وَإِذَا رَءًا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلْعَذَابَ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ ٢٠ ۖ إِذَا رَءًا ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا شْرَكَانَهُمْ قَالُوا رَبَّنَا هَتُؤْلَاً شُرَكَاؤُنَا ٱلَّذِينَ كُنَّا نَدْعُوا مِن دُونِكُ فَأَلْقُوا إِلَيْهِمُ ٱلْقُولَ إِنَّكُمْ لَكَذِبُونَ ٥ وَأَلْفَوْا إِلَى ٱللَّهِ يَوْمَبِدٍ ٱلسَّلَمَ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ٨

﴿٨٤ \_ ٨٥﴾ يخبر تعالى عن حال لهؤلاء الذين كفروا في يوم القيامة، وأنَّه لا يُقبِل لهم عذرٌ ولا يُرْفَعُ عنهم العقاب، وأنَّ شركاءهم تتبرَّأُ منهُم، ويقرُّون على أنفسَهم بالكفر والافتراء على الله، فقال: ﴿ويومَ نبعتُ مَن كُلُّ أُمَةٍ شهيداً﴾: يشهدُ عليها بأعمالهم وماذا أجابوا به الدَّاعي إلى الهدَى، وذُلك الشهيد الذي يبعثُهُ اللَّه أزكى الشهداء وأعدلهم، وهم الرسل الذين إذا شهدوا؛ تمَّ عليهم الحكم. ﴿ثم لا<sup>(٢)</sup> يؤذَّنُ للذين كفروا﴾: في الاعتذار؛ لأنَّ اعتذارهم بعدمًا علمواً يقيناً بطلانَ ما هم عليه اعتذارٌ كاذبٌ لا يفيدُهم شيئاً، وإنْ طَلَبُوا أيضاً الرجوع إلى الدُّنيا

> (١) في (ب): «الزَّرَد». (٢) فى (ب): «فلا».



آسورة النحل (٨٦ ـ ٨٩)

ليستدركوا؛ لم يُجابوا ولم يُغْتَبوا، بل يبادِرُهم العذاب الشديد الذي لا يخفَّف عنهم من غير إنظار ولا إمهالٍ من حين يرونه؛ لأنَّهم لا حسنات لهم، وإنَّما تعدُّ أعمالهم وتُحصى ويوقَفون عليها، ويُقَرَّرُون بها، ويُفْتَضَحون.

﴿٨٦﴾ ﴿وإذا رأى الذين أشركوا شركاءهم : يوم القيامة، وعلموا بطلانها، ولم يمكِنُهم الإنكار، ﴿قالوا ربَّنا لهؤلاء شركاؤنا الذين كُنًا ندعو من دونِكَ : ليس عندها نفع ولا شفع، فنوَّهوا بأنفسهم ببطلانها، وكفروا بها، وبدت البغضاء والعداوة بينَهم وبينَها، ﴿فَالقَوْا إليهم القول ؟ أي : ردَّت عليهم شركاؤهم عليهم قولهم، فقالت لهم : ﴿إِنَّكم لكاذبون ؟ : حيثُ جعلتُمونا شركاء لله وعبدتُمونا معه، فلم نأمُرْكم بذلك، ولا زَعَمْنا أنَّ فينا استحقاقاً للألوهيَّة ؛ فاللوم عليكم .

٨٧﴾ فحينئذ استسلموا لله، وخضعوا لحكمه، وعلموا أنهم مستحقون للعذاب، ﴿وضلَ عنهم ما كانوا يفترون﴾: فدخلوا النارَ وقد امتلأت قلوبُهم من مَقْتِ أنفسهم ومن حَمْدِ ربُهم، وأنَّه لم يعاقِبْهم إلَّا بما كسبوا.

﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَكَدُواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَتُهُمْ عَذَابًا فَوْفَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ٢

هَمَهَ» حيث كفروا بأنفسهم، وكذَّبوا بآيات الله، وحاربوا رُسُلَه، وصدُّوا الناس عن سبيل الله، وصاروا دعاةً إلى الضلال، فاستحقُّوا مضاعفة العذاب كما تضاعَفَ جرمُهم، وكما أفسدوا في أرض الله.

﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِمٍ ۖ وَجِنْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَـَؤُلَآءً وَنَزَّكَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةَ وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ٢

سورة النحل (٩٠)

يحتاج إليه العبادُ؛ فهو مبيَّن فيه أتمُّ تبيين، بألفاظ واضحةٍ ومعانٍ جليَّةٍ، حتى إنَّه تعالى يُثَنِّي فيه الأمور الكبار التي يحتاجُ القلب لمرورها عليه كلَّ وقتِ وإعادتها في كلِّ ساعةٍ ويعيدُها ويُبديها بألفاظِ مختلفةٍ وأدلَّةٍ متنوعةٍ لتستقرَّ في القلوب فتثمرَ من الخير والبرِّ بحسب ثبوتها في القلب، وحتى إنه تعالى يجمع في اللفظ القليل الواضح معاني كثيرةً يكون اللفظُ لها كالقاعدة والأساس. واعتبر هٰذا بالآية التي بعد هٰذه الآية، وما فيها من أنواع الأوامر والنواهي التي لا تُحصر.

فلما كان لهذا القرآن تبياناً لكلِّ شيء؛ صار حجَّة الله على العباد كلِّهم، فانقطعت به حجَّةُ الظالمين، وانتفع به المسلمونَ، فصار هدى لهم يهتدون به إلى أمر دينهم ودُنياهم ورحمةً ينالون به كلَّ خير في الدُنيا والآخرة؛ فالهدى ما نالوا به من علم نافع وعمل صالح، والرحمة ما ترتَّب على ذلك من ثواب الدُنيا والآخرة؛ كصلاح القلب وبرَّه وطمأنينتِهِ، وتمام العقل الذي لا يتمُّ إلَّا بتربيتِهِ على معانيه التي هي أجلُّ المعاني وأعلاها، والأعمال الكريمة والأخلاق الفاضلة والرزق الواسع والنصر على الأعداء بالقَوْل والفعل ونَيْل رضا الله تعالى وكرامتِهِ العظيمة التي لا يعلم ما فيها من النعيم المقيم إلَّا الربُّ الرحيم.

﴾ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَـٰنِ وَإِيتَآمٍ ذِى ٱلْفُرْبَ وَيَنْعَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغْيِ يَعِظْكُمْ لَمَلَكُمْ تَذَكَرُونَ ۞﴾.

﴿٩٠﴾ فالعدل الذي أمر الله به يشملُ العدلَ في حقّه وفي حقَّ عباده؛ فالعدلُ في ذٰلك أداء الحقوق كاملةً موفورةً؛ بأن يؤدِّيَ العبد ما أوجب الله عليه من الحقوق الماليَّة والبدنيَّة والمركَّبة منهما في حقَّه وحقَّ عباده، ويعامل الخلق بالعدل الحقوق الماليَّة والبدنيَّة والمركَبة منهما في حقَّه وحقَّ عباده، ويعامل الخلق بالعدل ولاية ، التامّ، فيؤدِّي كلُّ وال ما عليه تحت ولايتِهِ، سواء في ذٰلك ولاية الإمامة الكبرى وولاية القضاء ونواب الخليفة ونواب القاضي. والعدل: هو ما فَرَضَه الله عليهم في عقود اليه القضاء ونواب الخليفة ونواب القاضي. والعدل: هو ما فَرَضَه الله عليهم في عقود البيع والشراء وسائر المعاوضات بإيفاء جميع ما عليك؛ فلا تبخسُ لهم حقًا، عقود البيع والشراء وسائر المعاوضات بإيفاء جميع ما عليك؛ فلا تبخسُ لهم حقًا، ولا تغشّهم ولا تخدعُهم وتظلِّمُهم؛ فالعدل واجبّ، والإحسان فضيلةً مستحبً، وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ في مستحبً، وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير ذلك من أنواع النفع، حتى يدخلَ فيه وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم وغير، وحصً الله إيتاء ذي القربى وإن كان وذلك مي ألك كنفع النهم مليم وبيهم وبعيدهم، نكن من كان أقربَ كان أحقً بالبرً.

وقوله: ﴿وينهى عن الفحشاءِ ﴾: وهو كلُّ ذنب عظيم استفحشته الشرائعُ والفِطَر؛ كالشركِ بالله والقتل بغير حقَّ والزَّنا والسرقة والعُجب والكِبْر واحتقار الخلق وغير ذلك من الفواحش، ويدخل في المنكر كلُّ ذنبٍ ومعصيةٍ متعلَّق بحقٌ الله تعالى، وبالبغي كلُّ عدوان على الخلق في الدَّماء والأموال والأعراض. فصارت لهذه الآية جامعةً لجميع المأمورات والمنهيَّات، لم يبقَ شيءٌ إلَّا دخل فيها. فهٰذه قاعدة ترجع إليها سائر الجزئيَّات؛ فكلُّ مسألة مشتملة على عدل أو إحسان أو إيتاء ذي القربى؛ نهى الله عنه، وبها يُعْلَمُ حُسنُ ما أمر الله به وقُبح ما نهى عنه، وبها يُعتبر ما عند الناس من الأقوال، وتردُّ إليها سائر الأحوال؛ فتبارَكَ مَن جعل في يعنه، وبها يُعتبر ما عند والشفاء والنور والفرقان بين جميع الأشياء، ولهٰذا قال: ﴿يعظِّكُم﴾؛ به، أي: بما بيَّنه لكم في كتابه بأمركم بما فيه غاية صلاحكم ونهيكم عما فيه مضرَّتكم. ﴿لعلَّكُم بيَّنه لكم في كتابه بأمركم بما فيه غاية صلاحكم ونهيكم عما فيه مضرَّتكم. تذكَرون»: ما يعظِّكُم به فتفهمونه وتعقِلونه؛ فإنَّكم إذا تذكَّرتموه وعقلتموه؛ عملتم بمقتضاه، فسعدتُم سعادةً لا شقاوة معها.

۸۹۸

سورة النحل (٩١)

فلما أمر بما هو واجبٌ في أصل الشرع؛ أمر بوفاء ما أوجبه العبدُ على نفسه، فقال:

﴿وَأَوَقُوْا بِمَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَلَمَدَتُّمَ وَلَا نَنْقُضُوا الْأَيْنَانَ بَمَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلَتُمُ اللَّهَ عَلَيْحَتُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ٢ \$ وَلَا تَكُونُوا كَالَتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ قُوَّةٍ أَنَكَنَا نَنَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةً هِنَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةً إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ وَلَيْبَيَنَنَ لَكُرْ يَوْمَ الْفِيكَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْلِفُونَ ﴾.

مبورة النحل (٩٢ ـ ٩٤)

قلت وأكَّدته. ﴿إِنَّ الله يعلم ما تفعلونَ﴾: فيجازي كلَّ عامل بعمله على حسب نيَّته ومقصدِهِ.

﴿٩٢﴾ ﴿ولا تكونوا ﴾: في نقضكُم للعهودِ بأسوأ الأمثال وأقبحها وأدلُها على سفه متعاطيها، وذلك ﴿كالتي ﴾ تَغْزِلُ غزلاً قويًا ؛ فإذا استحكم وتمَّ ما أريد منه ؛ نقضتُه فجعلتُه ﴿أنكاثا ﴾: فتعبت على الغزل، ثم على النقض، ولم تستفذ سوى الخيبة والعناء وسفاهة العقل ونقص الرأي ؛ فكذلك مَنْ نَقَضَ ما عاهد عليه ؛ فهو ظالمَ جاهلٌ سفية ناقص الدين والمروءة. وقوله : ﴿تَخذون أيمانكم دَخَلاً بينكم أن ظالمَ جاهلٌ سفية ناقص الدين والمروءة. وقوله : ﴿تَخذون أيمانكم دَخَلاً بينكم أن المؤكنة أمةً هي أربى من أمَتِ ؟ أي : لا تنبغي هذه الحالة منكم ؛ تعقدون الأيمان ما عاهد عليه ؛ فهو ظالمَ جاهلٌ سفية ناقص الدين والمروءة. وقوله : ﴿تَخذون أيمانكم دَخَلاً بينكم أن المؤكّدة، وتنتظرون فيها الفرصَ : فإذا كان العاقدُ لها ضعيفاً غير قادر على الآخر ؛ وتقديما لها تعقيم العقد واليمين، بل لعجزه . وإن كان قويًا يرى مصلحتَه الدنيويَة في وتقديما بها على مراد الله منكم وعلى المروءة الإنسانيَة والأخلاق المرضيَّة ؛ لأجل نقضيها ؛ نقضها غير ما الم عرف أنه تعليما العقد واليمين، بل لعجزه . وإن كان قويًا يرى مصلحتَه الدنيويَّة في وتقديما لها على مراد الله منكم وعلى المروءة الإنسانيَة والأخلاق المرضيَّة ؛ لأجل أن تكون أمة أمه أكثر عدداً وقوًا من الأخرى . وهذا ابتلاء من الله وامتحان يبتليكم أن تكون أمة أكثم على مراد الله منكم وعلى المروءة الإنسانيَة والأخلاق المرضيَّة ؛ لأجل وتقديما لها على مراد الله منكم وعلى المروءة الإنسانيَة والأخلاق المرضيَّة ؛ لأجل أله تكمون أمة أكثر عدداً وقوة من الأخرى . وهذا ابتلاء من الله وامتحان يبتليكم أن تكون أله يُمْتَحنُ به الصادق الوفيُ من الفاجر الله إله يحيزي الذي يُمْتَحنُ به الصادق الوفيُ من الفاجر أله المقيميَّة . ﴿وليبيَننَ لكم يومَ القيامةِ ما كنتُم فيه تختلفونَ ؛ فيجازي كلاً بعمله اله ويخزي الفارى الفاجر عنه الموري أله في من الفاجر أله أله والمرضياة ؛ فيجازي كثر في من الفاجر أله تكون اله أله من الفاجر أله وليه أمن الفاجر الله الهادر .

﴿وَلَوْ شَكَة ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أَمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَكَّهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآَهُ وَلَتُشْتَلُنَّ عَمَّا كُنْتُر تَعْمَلُونَ ٢

﴿٩٣﴾ أي: ﴿لو شاء الله﴾ لجَمَعَ الناس على الهدى، وجعلهم ﴿أَمَّةَ واحدةَ﴾: ولُكنَّه تعالى المنفرد بالهداية والإضلال، وهدايتُهُ وإضلالُهُ من أفعاله التابعة لعلمِهِ وحكمتِهِ، يعطي الهداية من يستحقُّها فضلاً، ويمنعُها مَنْ لا يستحقُّها عدلاً ﴿ولَتُسْأَلُنَّ عما كُنتم تعملونَ﴾: من خيرٍ وشرً، فيجازيكم عليها أتمَّ الجزاء وأعدله.

﴿وَلَا نَنْجِدُوَا أَيْمَنَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَلَزِلَ قَدَمُ بَعْدَ ثَبُوتِهَا وَتَذُوقُوا الشَّوَة بِمَا صَدَدَتُّمْ عَن سَجِيلِ اللَّهُ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞﴾.

(١) في (ب): «بِمَا عَمِل».

شئتُم وفَيْتُم بها، ومتى شئتُم نَقَضتُموها؛ فإنَّكم إذا فعلتُم ذَلك؛ تَزِلُّ أقدامُكم بعد ثبوتها على الصِّراط المستقيم. ﴿وتذوقوا السُّوعَ»؛ أي: العذاب الذي يسوؤكم ويَحْزُنكم. ﴿بما صدَدتُم عن سبيل اللهَ»: حيث ضللتُم وأضللتُم غيركم. ﴿ولكم عذابٌ عظيمٌ»: مضاعف.

سورة النحل (٩٥ ـ ٩٦)

﴿وَلَا تَشْتَرُوا بِمَهْدِ اللَّهِ ثَمَنُنَا قَلِيلًا إِنَّمَا عِندَ اللَّهِ هُوَ خَيْرٌ لَكُوْ إِن كُنتُدْ تَعْلَمُونَ ﷺ مَا عِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَا عِندَ اللَّهِ بَاقٍ وَلَنَجْذِينَ الَذِينَ صَبَرُوَا أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَمْمَلُونَ ٢ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُجْيِنَتُهُ حَيَوْةُ طَيِّـبَهُ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَجْرَهُم إِحَسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢

﴿ ٩٥﴾ يحذُّر تعالى عباده من نقض العهود والأيمان لأجل متاع الدُّنيا وحطامها، فقال: ﴿ولا تشتروا بعهد الله ثَمَناً قليلاً»: تنالونه بالنَّقْض وعدم الوفاء. ﴿ إِنَّما عند الله؟: من الثواب العاجل والآجل لمن آثر رضاه وأوفى بما عاهد عليه الله، ﴿هو خيرٌ لكم؟: من حطام الدُّنيا الزائلة ﴿إِن كنتم تعلمونَ؟.

(٩٦) فآثروا ما يبقى على ما يفنى؛ فإنَّ الذي ﴿عندكم ﴾: ولو كَثُر جدًا لا بدَّ أن ينفذ ويفنى، ﴿وما عند الله باق ﴾: ببقائه، لا يفنى ولا يزول؛ فليس بعاقل من آثر الفاني الخسيس على الباقي النفيس، وهذا كقول العالى: ﴿بل تؤثرون الحياة الدُنيا والآخرة خير وأبقى ﴾. ﴿وما عندَ الله خير للأبرار ﴾. وفي هذا الحث والترغيب على الزُّهد في الدنيا، خصوصاً الزُّهد المتعين، وهو الزُّهد فيما يكون ضرراً على العبد ويوجب له الاشتغال عما أوجب الله عليه وتقديمه على حقَّ الله؛ فإنَّ هذا الأخرة واجبّ. ومن الدواعي للزُّهد أن يقابلَ العبد لَذَّاتِ الدُّنيا وشهواتها بخيرات الآخرة فإنَّه يجد من الفرق والتفاوت ما يدعوه إلى إيثار أعلى الأمرين، وليس الزُّهد الممدوح واجبّ. ومن الدواعي للزُّهد أن يقابلَ العبد لَذَّاتِ الدُّنيا وشهواتها بخيرات الآخرة فواقب أن والتفاع للعبادات القاصرة؛ كالصلاة والصيام والذُكْر ونحوها، بل لا يكون العبدُ زاهداً زهداً صحيحاً حتًى يقوم بما يقدرُ عليه من الأوامر الشرعيَّة الظاهرة والباطنة، ومن الدعوة إلى الله وإلى دينه بالقول والفعل؛ فالزهدُ الحقيقي هو الزهد فيما لا ينفعُ في الدين والدُّنيا، والرغبةُ والسعي في كلَّ ما ينفع . ﴿ولنجزينَ الذين صبروا ﴾: على طاعة الله وعن معصيته، وفَطَموا أنفسَهم عن الشهوات الدنيوية المفرة بدينهم؟ في الدين والدُّنيا، والرغبةُ والسعي في كلَّ ما ينفع . ﴿ولنجزينَ الذين صبروا ﴾: على طاعة الله وعن معصيته، وفَطَموا أنفسَهم عن الشهوات الدنيويَّة المضرَّة بدينهم؟ أضعاف كثيرة؟ فإنَّ الله لا يضيع أجر من أحسن عملاً مثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة؟ فإنَّ الله لا يضيع أجر من أحسن عملاً.

﴿٩٧﴾ ولهذا ذكر جزاء العاملين في الدُّنيا والآخرة فقال: ﴿مَنْ عمل صالحاً من ذَكَرِ أو أنثى وهو مؤمنٌ ﴾: فإنَّ الإيمان شرطٌ في صحَّة الأعمال الصالحة وقَبولها، بل لا تسمَّى أعمالاً صالحة إلَّا بالإيمان، والإيمان مقتض لها؛ فإنَّه التصديق الجازم المثمِرُ لأعمال الجوارح من الواجبات والمستحبًّات؛ فمَنْ جَمَعَ بين الإيمان والعمل الصالح؛ ﴿فَلَنَحْبِيَنَّهُ حياةً طيبةَ ﴾: وذلك بطمأنينة قلبه وسكون نفسه وعدم التفاتِهِ لما يُشَوَّش عليه قلبه ويرزُقُه الله رزقاً حلالاً طيّباً من حيث لا يحتسب. ولنجزينَنَهم ﴾: في الآخرة ﴿أجرَهم بأحسنِ ما كانوا يعملونَ ﴾: من أصناف اللذَّات؛ ممًا لا عينٌ رأت، ولا أذنَ سمعت، ولا خطرَ على قلب بشر، فيؤتيه الله في الدُّنيا حسنةً وفي الآخرة حسنةً.

﴿فَإِذَا قَرْأَتَ ٱلْقُرْءَانَ فَآسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ۞ إِنَّمُ لَيْسَ لَمُ سُلْطَنُ عَلَى الَّذِينَ ،امَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ إِنَّمَا سُلْطَنْنُمُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَقُوْنَمُ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ۞ ﴾ .

٩٨ - ١٠٠ > أي: فإذا أردت القراءة لكتاب الله الذي هو أشرف الكُتُب وأجلُها، وفيه صلاحُ القلوب والعلوم الكثيرة؛ فإنَّ الشيطان أحرصُ ما يكون على العبد عند شروعِه في الأمور الفاضلة، فيسعى في صرفِه عن مقاصدِها ومعانيها؛ فالطريق إلى السلامة من شرَّه، الالتجاء إلى الله والاستعاذة به من شرَّه، فيقول القارىء: أعوذُ بالله من الشيطان الرجيم؛ متدبراً لمعناها، معتمداً بقلبه على الله في صرفه عنه، مجتهداً في دفع وسواسه<sup>(۱)</sup> وأفكاره الرَّديئة، مجتهداً على الله في القارىء: أعوذُ بالله من الشيطان الرجيم؛ متدبراً لمعناها، معتمداً بقلبه على الله في القارىء: أعوذُ بالله من الشيطان الرجيم؛ متدبراً لمعناها، معتمداً بقلبه على الله في صرفه عنه، مجتهداً على السبب القارىء: أعوذُ بالله من الشيطان الرجيم؛ متدبراً معناها، معتمداً بقلبه على الله في مرفه عنه، مجتهداً في دفع وسواسه<sup>(۱)</sup> وأفكاره الرَّديئة، مجتهداً على السبب الأقوى في دفعه، وهو التحلي بحِلية الإيمان والتوكُل؛ فإنَّ الشيطان ولايس له سلطانَ ؟؛ أي: تسلُط فعلى الذين آمنوا وعلى ربُهم ؟: وحده لا شريك له، عليهم سبيلً. فإنَّما سلطانُه ؟؛ أي: تسلُط فعلى المومنين المتوكَلين عليه شرً الشيطان ولا يبقى له معلمانَه؟ أي: وسلطانُه؟ أي: تسلُط فعلى الذين آمنوا وعلى ربُهم ؟: وحده لا شريك له، عليهم سبيلٌ. فإنَّما سلطانُه؟؛ أي: تسلُط فعلى الذين آمنوا وعلى ربُهم ؟: وحده لا شريك له، في عليه شرً الشيطان ولا يبقى له وليهم وليًا، وذلك بتخليهم عن ولاية المن المتوكَلين عليه شرً الشيطان والا يم لهم وليًا، وذلك بتخليهم عن ولاية الله، ودخولهم في طاعة الشيطان، وانضمامهم لهم وليًا، وذلك بتخليهم عن ولاية على أنفسهم، فأزَّهم إلى المعاصي أزًا، وقادهم إلى النار قَوْداً.

﴿وَإِذَا بَذَلْنَا ءَايَةَ مَكَانَ ءَايَةٍ وَأَلَهُ أَعْدَمُ بِمَا يُتَزِلُ فَالْوَا إِنَّمَا أَنَتَ مُفتَرٍ بَل

(١) في (ب): «وساوسه».

سورة النحل (٩٨ ــ ١٠٠)



9.4

أَكْثَرُهُوْ لَا يَعْلَمُوْنَ ٥ قُلْ نَزَلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَيْلِكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ عَامَنُوا وَهُدَى وَبُشَرَب لِلْمُسْلِمِينَ ۞ ﴾.

R هورة النحل (١٠٩ ــ ١٠٢)

﴿١٠١﴾ يذكُر تعالى أنَّ المكذَّبين بهٰذا القرآن يتتبَّعون ما يَرَوْنَه حجَّة لهم، وهو أنَّ الله تعالى هو الحاكم الحكيم، الذي يَشْرَع الأحكام ويبدُّل حكماً مكان آخر؛ لحكمته ورحمته؛ فإذا رأوه كذلك؛ قدحوا في الرسول وبما جاء به، و﴿قالوا إنما أنت مُفْتَرَ»، قال الله تعالى: ﴿بل أكثرهم لا يعلمونَّه: فهم جهالٌ، لا علم لهم بربُّهم ولا بشرعِهِ، ومن المعلوم أن قدح الجاهل بلا علم لا عبرةَ به؛ فإنَّ القدح في الشيء فرعٌ عن العلم به وما يشتمل عليه مما يوجب المدح والقدح.

(١٠٢) والمذا ذكر تعالى حكمته في ذلك، فقال: ﴿قُلْ نُزَّلُه رُوحُ القُدُسَ»: وهو جبريلُ الرسول المقدَّس المنزَّه عن كلِّ عيب وخيانةٍ وآفةٍ، ﴿بِالْحَقَّ﴾؛ أي: نزوله بالحقِّ، وهو مشتملٌ على الحقِّ في أخباره وأوامره ونواهيه؛ فلا سبيل لأحد أَن يَقْدَحَ فيه قدحاً صحيحاً؛ لأنَّه إذا عُلِمَ أنَّه الحقُّ؛ عُلِمَ أنَّ ما عارَضَه وناقَضَه باطلٌ. ﴿لِيثُبَ اللَّذِينِ آسْنُوا﴾: عند نزول آيَاتِهِ وتوارُدِها عليهم وقتاً بعد وقتٍ؛ فلا يزال الحقُّ يصلُ إلى قلوبهم شيئاً فشيئاً، حتى يكون إيمانهم أثبتَ من الجبال الرواسي. وأيضاً؛ فإنَّهم يعلمون أنَّه الحقُّ، وإذا شرع حكماً من الأحكام، ثم نَسَخَه؛ علموا أنه أبدله بما هو مثلُه أو خيرٌ منه لهم، وأنَّ نسخَه هو المناسب للحكمة الربانيَّة والمناسبة العقليَّة. ﴿وسَدَى وبشرى للمسلمينَ﴾؛ أي: يهديهم إلى حقائق الأشياء، ويبيِّن لهم الحقَّ من الباطل والهدى من الضَّلال، ويبشِّرهم أنَّ لهم أجراً حسناً ماكثين فيه أبداً. وأيضاً؛ فإنه كلَّما نزل شيئاً فشيئاً؛ كان أعظم هدايةً وبشارةً لهم مِنْ لو أتاهم جملةً واحدةً وتفرَّق الفكرُ فيه، بل يُنْزِلُ اللَّه حكماً وتارة أكثر؛ فإذا فهموه وعَقَلوه وعَرَفوا المراد منه وتروَّوْا منه؛ أنزل نظيره..... وهكذا. ولذلك بلغ الصحابة رضي الله عنهم به مبلغاً عظيماً، وتغيَّرت أخلاقهم وطبائعهم، وانتقلوا إلى أخلاق وعوائد وأعمال فاقوا بها الأوَّلين والآخرين، وكان أعلى وأولى لمن بعدَهم أن يتربُّوا بعلومه، ويتخلَّقوا بأخلاقه، ويستضيئوا بنورِهِ في ظُلمات الغيِّ والجهالات، ويجعلوه إمامهم في جميع الحالات. فبذٰلك تستقيم أمورهم الدينيَّة والدنيويَّة .

﴿وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَكُّ لِسَاتُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَبِيُّ

سورة النحل (١٠٣ ـ ٨٠٩) المحققة

وَهَـٰذَا لِسَانُ عَـَرَفِتُ شَبِينُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ لَا يَهْدِيهُمُ ٱللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيحُرُ ۞ إِنَّـمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ وَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ۞ ﴾.

﴿١٠٣﴾ يخبر تعالى عن قِيل المشركين المكذَّبين لرسوله: ﴿أَنَّهِم يقولونَ إِنَّمَا يعلّمُه﴾: لهذا الكتاب الذي جاء به، ﴿بَشَرَّ﴾: وذٰلك البشرُ الذي يشيرون إليه أعجميُّ اللسان. ﴿ولهذا﴾: القرآن ﴿لسانٌ عربيٌّ مبينَّ﴾: هل لهذا القول ممكنٌ أو له حظٌ من الاحتمال؟! ولكن الكاذب يكذِبُ ولا يفكُر فيما يؤول إليه كذبه، فيكون في قوله من التناقض والفساد ما يوجب ردَّه بمجرَّد تصوُّره.

الدائة دلالة صريحةً على الحقّ المبين فيردُونها ولا يقبلونها، ﴿لا يهديهِمُ اللّهَ»: حيث جاءهم الهدى فردُوه فعوقِبوا بحِرْمانِهِ وخِذْلان الله لهم. ﴿ولهمَ»: في الآخرة ﴿عذابٌ أليمً».

(١٠٥) ﴿إنما يفتري الكذب؟؛ أي: إنما يصدُرُ افتراء الكذب من ﴿الذين لا يؤمنون بآيات الله؟: كالمعاندين لرسولِهِ من بعد ما جاءتهم البينات. ﴿وأولتْك هم الكاذبونَ؟؛ أي: الكذب منحصرٌ فيهم، وعليهم أولى بأن يطلق من غيرهم. وأما محمدٌ ﷺ المؤمن بآيات الله الخاضع لربِّه؛ فمُحالٌ أن يكذِبَ على الله، ويتقوَّل عليه ما لم يَقُلْ، فأعداؤه رَمَوْه بالكذب الذي هو وصفُهم، فأظهر الله خِزْيهم وبيَّن فضائحهم؛ فله تعالى الحمد.

هُمَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِيهِ إِلَّا مَنْ أُحَكِرِهَ وَقَلْبُمُ مُطْمَعٍنٌ بِالْإِيمَنِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِالكُفرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِد غَضَبٌ مِن اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ هَ نَعْلَيهُ الْعَمَانِ اسْتَحَبُوا الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَأَتَ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْحَفرِينَ ﴿ أُولَتَهِكَ الَذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَعْهِمْ وَأَبْصَرِهِمٌّ وَأُولَتَهِكَ هُمُ الْغَنفِلُونَ ﴿ كَانَ عَ

١٠٦ - ١٠٨ يخبر تعالى عن شناعة حال مَن كَفَرَ به من بعد إيمانه فعمي بعدما أبصر، ورجع إلى الضلال بعدما اهتدى، وشَرَحَ صدرَه بالكفر راضياً به مطمئنًا: أنَّ لهم الغضبَ الشديدَ من الربِّ الرحيم، الذي إذا غَضِبَ؟ لم يَقُمُ لغضبِ شيء وغضب عليهم كلُّ شيء. ﴿ولهم عذابٌ عظيمٌه؟ أي: في غاية الشدَّة، مع أنَّه دائمٌ أبداً. وذلك أنَّهم ﴿استحبُوا الحياة الدُّنيا على الآخرة»: حيث ارتدُوا على الآخرة»: حيث ارتدُوا على الآخرة»

سورة النحل (١٠٩ ـ ١١١)

أدبارهم؛ طمعاً في شيء من حطام الدُّنيا، ورغبةً فيه، ورهداً في خير الآخرة. فلمَّا اختاروا الكفر على الإيمان؛ منعهم الله الهداية، فلم يهدِهم؛ لأنَّ الكفر وصفُهم، فطبع على قلوبهم؛ فلا يدخُلُها خيرٌ، وعلى سمعهم وعلى أبصارهم؛ فلا ينفذُ منها ما ينفعهم ويصل إلى قلوبهم، فشملتُهم الغفلةُ وأحاط بهم الخِذْلان

9.5

وحُرِموا رحمة الله التي وسعت كلَّ شيء، وذٰلك أنَّها أتتهم فردُوها وعُرِضَتْ عليهم فلم يقبَلوها.

﴿١٠٩ ﴿لا جرم أنهم في الآخرة هم الخاسرون؟: الذين خسروا أنفسهم وأموالهم وأهليهم يوم القيامة، وفاتهم النعيمُ المقيمُ، وحصلوا على العذاب الأليم، وهذا بخلاف من أكْرِه على الكفر وأُجْبِر عليه، وقلبُهُ مطمئنٌ بالإيمان راغبٌ فيه؛ فإنَّه لا حرج عليه ولا إثم، ويجوزُ له النُّطق بكلمة الكفر عند الإكراه عليها.

**ودنَّ ذٰلك** على أنَّ كلام المكره على الطلاق أو العتاق أو البيع أو الشراء أو سائر العقود أنَّه لا عبرةَ به ولا يترتَّب عليه حكمٌ شرعيٍّ؛ لأنَّه إذا لم يعاقَب على كلمة الكفر إذا أكره عليها؛ فغيرُها من باب أولى وأحرى.

(١١٠) أي: ثم ﴿إنَّ رَبَّكَ؟: الذي ربَّى عباده المخلصين بلطفه وإحسانه لغفور رحيمٌ لمن هاجر في سبيله، وخلَّى دياره وأمواله طالباً لمرضاة الله، وفُتِنَ على دينه ليرجعَ إلى الكفر، فثبت على الإيمان، وتخلَّص ما معه من اليقين، ثم جاهد أعداء الله ليُدْخِلَهم في دين الله بلسانِهِ ويدِه، وصَبَرَ على هٰذه العبادات الشاقَّة على أكثر الناس؛ فهٰذه أكبرُ الأسباب التي تُنال بها أعظم العطايا وأفضل المواهب، وهي مغفرة الله للذنوب صغارها وكبارها، المتضمَّن ذلك زوال كلَّ أمر مكروه، ورحمته العظيمة التي بها صلحت أحوالهم واستقامت أمور دينهم ودنياهم؟ فلهم الرحمة من الله في يوم القيامة.

(١١١) حين ﴿تأتي كلَّ نفس تجادِلُ عن نفسها﴾: كلَّ يقول: نفسي نفسي، لا يهمُه سوى نفسه؛ ففي ذٰلك اليوم يفتقر العبدُ إلى حصول مثقال ذرَّة من الخير. ﴿وتُوفَى كلُّ نفس ما عملتَ﴾: من خيرٍ وشرً. ﴿وهم لا يُظْلَمونَ﴾: فلا يزادُ في

سورة النحل (١١٢ ـ ١١٤)) 🛛

سيئاتهم، ولا يُنْقَصُ من حسناتهم. ﴿فاليوم لا تُظْلَمُ نفسٌ شيئاً ولا تُجْزَوْن إلَّا ما كنتُم تعملونَ﴾.

وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُطْمَبٍنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا قِن كُلِّ مَكَانِ نَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْمَعُونَ ﷺ وَلَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِيُونَ ﷺ).

(١١٢ - ١١٣) ولهذه القرية هي مكَّة المشرَّفة التي كانت آمنةً مطمئنةً لا يُهاج فيها أحدً، وتحترمها الجاهليَّةُ الجَهْلاء، حتى إنَّ أحدهم يجد قاتلَ أبيه وأخيه فلا يَهيجُهُ مع شدَّة الحميَّة فيهم والنعرة العربيَّة، فحصل لها من الأمن التامً ما لم يحصل لسواها، وكذلك الرزق الواسع، كانت بلدة ليس فيها زرعٌ ولا شجرٌ، ولكن يسَّرَ الله لها الرزق يأتيها من كلَّ مكان، فجاءهم رسولٌ منهم يعرفون أمانته وصدقَه؛ يدعُوهم إلى أكمل الأمور، وينهاهم عن الأمور السيِّئة، فكذَّبوه وكفروا بنعمة الله عليهم، فأذاقهم الله ضدَّ ما كانوا فيه، وألبسهم هلباس الجوع به الذي وعدم شُخْرِهم، وما ظلَمَهُمُ الله ولكنْ كانوا أنفسَهم يظلمونَ.

﴿ فَكُلُوا مِمَا رَزَقَحُمُ اللهُ حَلَلًا طَتِبًا وَالشَّحُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ إِن كُنتُمَ إِتَاهُ تَعْبُدُونَ () إِنَّمَا حَزَمَ عَلَيْحَمُ الْمَيْمَةَ وَالذَّمَ وَلَحْمَ الْخِنِزِيرِ وَمَا أُعِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَ عَبَرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ () وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ السِنَتُمُ الكَذِبَ هَذا عَبَرَ بَاغِ وَلَا عَرَامٌ لِنَفْتَرُوا عَلَى اللَهِ الكَذِبَ إِنَّ اللَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَهِ الكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ مَنَتُ فَلِيلٌ وَهُدا حَرَامٌ لِنَفْتَرُوا عَلَى اللَهِ الكَذِبَ إِنَّ اللَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَهِ الكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ مَنَتُ فَلِيلٌ وَهُدا حَرَامٌ لِنَفْتَرُوا عَلَى اللَهِ الكَذِبَ إِنَّ اللَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَهِ الكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ مَنَتُ فَلِيلٌ وَهُدا حَرَامٌ لِنَفْتَرُوا عَلَى اللَهِ الكَذِبَ إِنَّ اللَينَ مَعْتَرُونَ عَلَى اللَهِ الْكَذِبَ لا يُفْلِعُونَ مَنْتُ فَلِيلٌ وَهُذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُوا عَلَى اللَهِ الكَذِبَ إِنَّ اللَيْنَ مَادُولُ حَرَّنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْنَ مِنَكُمُ الْمَنْعُونَ إِلَيْنَةُ عَلَيْنَهُمُ وَعَلَى اللَهُ اللَّعَنَ اللَهِ الْمَائَةُ وَلَنَهُمُ عَدَائُونَ اللَهُ الْمَائِنَهُ عَلَيْتُهُمُ اللَهُ الْمَائِذَةُ إِلَيْ مَاللَهِ الْنَهُ اللَهُ الْنَهُ وَمَا عَلَمَ إِنَّهُ وَعَالَى اللَهُ اللَهُ عَنَا لَعَنَوْ الْكَذَا لَهُ عَنْوَرُ أَحِيلُ وَيَعْهُ مَوْلُوا لِيمَا عَيْنَهُ اللَهُ الْمَكَذِبَهُمُ عَنَا اللَهُ الْنَهُ اللَهُ الْعَائِنَهُمُ مَا عَلَمَ اللَهُ الْنَهُ اللَهِ الْعَائِينَ الْ عَلَيْنَهُمُ اللَهُ الْنَعْنَهُمُ عَنَا عَالَيْنَهُ مُعَنَا مَا لَهُ عَائَهُمُ مَا عَالَهُ عَالَهُ مَا عَالَيْنَهُمُ اللَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ الْعَالَةُ عَنْهُ مَنْ عَلَمُ عَلَى اللَهُ الْعَالَةُ عَالَهُ عَالَهُ مَنْ إِنَهُ مَا عَنَ عَلَنَهُ مَنْ عَلَهُ الْعَالَهُ مَا عَالَهُ عَالَهُ مَا عَلَيْ أَنْ اللَهُ مَا عَالَهُ مَا مَنْ الْعَالَةُ عَالَهُ عَالَهُ مَا عَالَهُ اللَهُ مَا عَالَهُ مَا عَالَهُ مَالُولُ الْنَا الْعُنْعَالُ الْنَا مَالَهُ مَالَهُ مَا عَالَهُ مَا عَالُهُ مَا إِنَهُ مَا عَالَهُ مَا مَنْ الْنَا مَنْ مَا عَالَهُ مَا مَنْ عَوْنَ الَعَامُ مَا اللَهَ مَا مَا مَا عَالَهُ مَا إِن

(١١٤) يأمر عباده بأكل ما رزقهم الله من الحيوانات والحبوب والثمار وغيرها. (حلالاً طيباً)؛ أي: حالة كونها متّصفة بهذين الوصفين؛ بحيث لا تكون مما حرَّم الله أو أثراً من غَضب ونحوه؛ فتمتّعوا بما خَلَقَ الله لكم من غير إسراف ولا تَعَد. (واشكُروا نعمة الله): بالاعتراف بها بالقلب، والثناء على الله بها، وصرفها في طاعة الله. (إن كنتُم إيَّاه تعبُدون)؛ أي: إن كنتُم مخلصين له العبادة؟ فلا تشكُروا إلَّا إيَّاه، ولا تنسَوا المنعم.

9.0

٩٠٦

Q RQ سلورة النحل (١١٩ - ١١٩)

(١١٥) ﴿إنّما حرّم عليكم؟: الأشياء المضرّة تنزيها لكم، وذلك: كالميتة، ويدخُلُ في ذلك كلُّ ما كان موته على غير ذكاةٍ مشروعة، ويُستثنى منه ميتة الجراد والسمكِ. ﴿والدَّمَ؟: المسفوح، وأما ما يبقى في العروق واللحم؛ فلا يضرَّ. ﴿ولحم الجنزير؟: لقذارتِهِ وخبيه، وذلك شامل للحمه وشحمه وجميع أجزائه. ﴿ولحم الجنزير؟: لقذارتِهِ وخبيه، وذلك شامل للحمه وشحمه وجميع أجزائه. ﴿وما أُهِلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به أسمل للحمه وشحمه وجميع أجزائه. ﴿وما أُهِلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به أسمل للحمه وشحمه وجميع أجزائه. ﴿وما أُهِلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به الشرك. ﴿وما يُعلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به الشرك. ﴿وما أُهلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به الشرك. ﴿وما أُهلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به أوما أُهلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به الشرك. ﴿وما أُهلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به أوما أُهلَ لغير الله به؟: كالذي يذبح للأصنام والقبور ونحوها؛ لأنه مقصودٌ به الشرك. ﴿وما أُهلَ لغير الله به؟: كال شيء من المحرَّمات؛ بأن حملته الضرورة وخاف إن لم يأكلُ أن يَهُلِكَ؛ فلا جناحَ عليه إذا لم يكن باغياً أو عادياً؛ أي: إذا لم يُوذ أكل المحرَّم، وهو غير مضطرًا ولا متعدً الحلال إلى الحرام أو متجاوز لما زادً على قَدْر الضرورة؛ فهذا الذي حرَّمه الله من المباحات.

﴿١١٦﴾ ﴿ولا تقولوا لما تَصِفُ ٱلسنتُكم الكَذِبَ لهٰذا حلالٌ ولهٰذا حرامٌ؟؛ أي: لا تحرُّموا وتحلُّلوا من تلقاء أنفسكم كذباً وافتراءً على الله وتقوُّلاً عليه؛ ﴿لتَفْتَرُوا على الله الكذِبَ إنَّ الذين يفترونَ على الله الكَذِبَ لا يفلِحونَ؟: لا في الدُّنيا ولا في الآخرة، ولا بدَّ أن يُظْهِرَ الله خِزْيَهم.

﴿١١٧﴾ وإن تمتَّعوا في الدُنيا؛ فإنَّه ﴿متاعٌ قليلٌ؟: ومصيرهم إلى النار، ﴿ولهم عذابَ أليمٌ».

﴿١١٨﴾ فالله تعالى ما حرَّم علينا إلَّا الخبيثات تفضُّلاً منه وصيانةً عن كلِّ مستقذر، وأما الذين هادوا؛ فحرَّم الله عليهم طيباتٍ أُحِلَّت لهم بسبب ظُلْمِهم عقوبةً لهم؛ كما قَصَّه في سورة الأنعام في قوله: ﴿وعلى الذين هادوا حَرَّمْنا كلَّ ذي ظُفُر ومن البقر والغنم حرَّمْنا عليهم شحومَهُما إلَّا ما حَمَلَتْ ظهورُهما أو الحوايا أو ما اختلَطَ بعظمٍ ذلك جزيناهم ببغيهم وإنَّا لصادقونَ﴾.

<لَمْ أَنَّذَ إِنَّى رَبَّكَ لِلَذِينَ عَمِلُوا السُّوَءَ بِحَهَالَةٍ ثُمَّ تَـابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوّا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ تَحِيمُ ٢

﴿١١٩﴾ ولهذا حضَّ منه لعبادِهِ على التوبة ودعوةٌ لهم إلى الإنابة، فأخبر أنَّ من عمل سوءاً ﴿بجهالةِ﴾ : بعاقبةٍ ما تَجْني عليه، ولو كان متعمَّداً للذنب؛ فإنَّه لا بدَّ أن ينقص ما في قلبه من العلم وقتَ مقارفة الذنب؛ فإذا تاب وأصلح بأنْ تَرَكَ الذنب وندم<sup>(١)</sup> عليه

(۱) في (ب): «وعزم».

سورة النحل (١٢٠ ـ ١٢٤) 🐖

وأصلح أعمالَه؛ فإنَّ الله يغفر له ويرحمُه ويتقبَّل توبتَه ويعيدُه إلى حالته الأولى أو أعلى منها.

﴿إِنَّ إِبَرَهِيمَ كَانَ أَمَّةً قَانِتًا لِلَهِ حَنِفًا وَلَرَ بَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﷺ شَاكِرًا لِأَنْعُمِهُ آجْتَبَنَهُ وَهَدَنَهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَفِيمٍ ۞ وَمَاتَيْنَهُ فِي الدُّنْبَا حَسَنَةٌ وَإِنَّمُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَينَ الصَّلِحِينَ ثُمَّ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ أَنِ ٱنَّبِعْ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۞ ﴾.

(١٢٠) يخبر تعالى عمًّا فَضَّلَ به خليلَه إبراهيم عليه الصلاة والسلام وخصَّه به من الفضائل العالية والمناقب الكاملة، فقال: ﴿إِنَّ إبراهيم كان أَمَّةَ ﴾؛ أي: إماماً جامعاً لخصال الخير هادياً مهتدياً، ﴿قانتاً لله ﴾؛ أي: مديماً لطاعة ربَّه مخلصاً له جامعاً لخصال الخير هادياً مهتدياً، ﴿قانتاً لله ﴾؛ أي: مديماً لطاعة ربَّه مخلصاً له الدين، ﴿حنيفاً ﴾: معرضاً عمَّن سواه. ﴿ولم يَكُ من المشركين؟: في قولِهِ وعمله وجميع أحواله؛ لأنَّه إمام الموحدين.

﴿١٢١﴾ ﴿شاكراً لأنعمِهِ﴾؛ أي: آتاه الله في الدُّنيا حسنةً، وأنعم عليه بنعم ظاهرةٍ وباطنةٍ، فقام بشكرها، فكان نتيجةُ لهذه الخصال الفاضلة أنِ ﴿اجتباه﴾ ربُّهَ واختصَّه بخلَّته وجعله من صفوة خلقِهِ وخيار عباده المقرَّبين. ﴿وهداه إلى صراطِ مستقيم﴾: في علمه وعمله، فعلم بالحقِّ وآثره على غيره.

﴿١٢٢﴾ ﴿وآتيناه في الدُّنيا حسنةَ﴾: رزقاً واسعاً، وزوجةً حسناء، وذرِّيَّة صالحين، وأخلاقاً مرضية. ﴿وإِنَّه في الآخرة لمنَ الصَّالحينَ﴾: الذين لهم المنازل العاليةُ والقُرْبُ العظيم من الله تعالى.

﴿١٢٣﴾ ومن أعظم فضائله أنَّ اللَّه أوحى لسيِّد الخلق وأكملِهِم أن يتَّبع ملَّة إبراهيم ويقتدي به هو وأمَّته.

﴿إِنَّمَا جُعِلَ السَّبْتُ عَلَى الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيدٍ وَإِنَّ رَبُّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَغْلَلِفُونَ ٢

(١٢٤) يقول تعالى: ﴿إِنَّما جُعِلَ السَّبْتُ؟؛ أي: فرضاً ﴿على الذين اختلفوا فيه؟: حين ضلُوا عن يوم الجمعة، وهم اليهود، فصار اختلافهم سبباً لأن يجب عليهم في السبتِ احترامه وتعظيمه، وإلَّا؛ فالفضيلةُ الحقيقيَّة ليوم الجمعة، الذي هدى الله لهذه الأمة إليه. ﴿وإِنَّ رَبَّكَ لَيحكُمُ بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه

يختلفون»: فيبيئن لهم المحقّ من المبطِل والمستحقّ للثواب ممن استحقّ العذاب<sup>(۱)</sup>.

المورة النحل (١٢٥ ـ ١٢٦)

أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةُ وَحَدِلْهُم بِٱلَتِي هِىَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ ثَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ٢٠٠٠.

﴿١٢٥﴾ أي: ليكن دعاؤك للخلق مسلمهم وكافرهم إلى سبيل ربِّك المستقيم المشتمل على العلم النافع والعمل الصالح، ﴿بالحكمة ﴾؛ أي: كل أحد على حسب حاله وفَهْمه وقَبُوله وانقياده، ومن الحكمة الدعوةُ بالعلم لا بالجهل، والبدأة بالأهمِّ فالأهمِّ، وبالأقرب إلى الأذهان والفهم، وبما يكون قَبوله أتمَّ، وبالرفق واللين؛ فإنِ انقاد بالحكمة، وإلًّا؛ فينتقل معه بالدعوة بالموعظة الحسنة، وهو الأمر والنهى المقرون بالترغيب والترهيب: إما بما تشتمل عليه الأوامر من المصالح وتعدادها والنواهي من المضار وتعدادها، وإما بذكر إكرام من قامَ بدين الله وإهانةِ من لم يقُم به، وإما بذكر ما أعدَّ الله للطائعين من الثواب العاجل والآجل وما أعدَّ للعاصين من العقاب العاجل والآجل؛ فإن كان المدعوُّ يرى أن ما [هو] عليه حقًّ، أو كان داعيةً إلى الباطل؛ فيجادَلُ بالتي هي أحسن، وهي الطُّرق التي تكون أدعي لاستجابته عقلاً ونقلاً، ومنْ ذلك الاحتجاج عليه بالأدلَّة التي كان يعتقدها؛ فإنَّه أقرب إلى حصول المقصود وأن لا تؤدِّي المجادلة إلى خصام أو مشاتمةٍ تذهب بمقصودها ولا تحصُل الفائدة منها، بل يكون القصدُ منها هداية الخلق إلى الحقِّ لا المغالبة ونحوها. وقوله: ﴿إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعَلَمُ بَمَنْ ضُلٍّ عَنْ سَبِيلُهُ﴾؛ علم السبب الذي أدَّاه إلى الضلال، وعلم أعماله المترتِّبة على ضلالته، وسيجازيه عليها. ﴿وهو أعلم بالمهتدين»: علم أنَّهم يَصْلُحون للهداية فهداهم، ثم منَّ عليهم فاجتباهم.

﴿وَإِنْ عَاقَبْشَتْر فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوفِنْشُر بِهِ. وَلَمِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَبْرٌ لِلصَّدِينِ ﷺ وَأَصْبِر وَمَا صَبْرُكَ إِلَا بِاللَهُ وَلَا تَحْذَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا بَمْكُرُونَ ﷺ إِنَّ ٱللَهَ مَعَ ٱلَذِينَ ٱنْقَوَا وَٱلَذِينَ هُم تُحْسِئُونَ ﷺ ﴾.

١٢٦﴾ يقول تعالى مبيحاً للعدل ونادباً للفضل والإحسان: ﴿وإنْ عاقَبْتُمَهُ: مَنْ أَساء إليكم بالقول والفعل، ﴿فعاقِبوا بمثل ما عُوقِبْتُم به؟: من غير زيادة منكم على

فى (ب): «العقاب».



سورة النحل (١٢٧ ــ ١٢٨) سورة الإسراء (١) JRANIC THOUGI

ما أجراه معكم. ﴿ولَئِن صبرتُم﴾: عن المعاقبة وعفوتُم عن جرمهم، ﴿لهو خيرٌ للصَّابرينَ﴾: من الاستيفاء، وما عند الله خيرٌ لكم وأحسن عاقبةً؛ كما قال تعالى: ﴿فمن عفا وأَصْلَحَ فأُجْرُهُ على الله﴾.

(١٢٨ - ١٢٨) ثم أمر رسوله بالصبر على دعوة الخلق إلى الله والاستعانة بالله على ذٰلك وعدم الاتّكال على النفس، فقال: ﴿واضبِرُ وما صَبْرُكَ إلَّا بالله﴾: هو الذي يُعينك عليه ويُثَبِّتُك. ﴿ولا تَحْزَن عليهمَ»: إذا دعوتَهم فلم تَرَ منهم قَبولاً لدعوتَك؛ فإنَّ الحزن لا يُجدي عليك شيئاً. ﴿ولا تَكُ في ضَيْقِ﴾؛ أي: شدَّة لدعوتَك؛ فإنَّ الحزن لا يُجدي عليك شيئاً. ﴿ولا تَكُ في ضَيْقِ﴾؛ أي: شدَّة وكرَج ﴿مما يمكرونَ»: فإنَّ مكرهم عائدً إليهم، وأنت من المتَّقين المحسنين، والله مع المتقين المحسنين، والله مع المتقين المحسنين بعونه وتوفيقه وتسديده، وهم الذين اتَقوا الكفر والمو في في في في في في في قيان المحسنين، والله مع الذي إليهم، وأنت من المتَقين المحسنين، والله مع المتقين المحسنين، يونه وتوفيقه وتسديده، وهم الذين اتَقوا الكفر والمعاصي، وأحسنوا في عبادة الله؛ بأن عبدوا الله كأنَّهم يرونَه؛ فإنْ لَم يكونوا يَرُونه فإنَّه من كل وجه. نسأل الله أن يَجعكن من المتقين المحسنين، يونه وتوفيقه وتسديده، وهم الذين اتَقوا الكفر والمعاصي، وأحسنوا في عبادة الله؛ بأن عبدوا الله كأنَّهم يرونَه؛ فإنْ لَم يكونوا يَرُونه فإنَّه من من من ما من على معان المقال الم يُعنوا العفر والمعاصي، وأحسنوا في عبادة الله؛ بأن عبدوا الله كأنَّهم يرونَه؛ فإنْ لَم يكونوا يرونه فإنَّه من من من من من من من ما ما الله أن يرونه من الما الله أن أن معرفيا من المتقين المحسنين.

تم تفسير سورة النحل. ولله الحمد والمنة.

\* \* \*

تفسير سورة بني إسرائيل وهي مكية

بنسبع أقد الكتب التتبسية

﴿شَبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِء لَبَلَا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَكَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَكَرَكْنَا حَوْلَهُ لِلْجَرِيَمُ مِنْ ءَايَنِيْنَأْ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞﴾.

سورة الإسراء (١)

نفس المسجد الحرام، لكن ثبت في الصحيح أنه أُسْرِيَ به من بيت أم هانىء<sup>(١)</sup>؛ فعلى لهذا تكون الفضيلة في المسجد الحرام لسائر الحرم؛ فكلَّه تضاعف<sup>(٢)</sup> فيه العبادة كتضاعفها في نفس المسجد، وأنَّ الإسراء بروحه وجسده معاً، وإلَّا لم يكن في ذلك آيةً كبرى ومنقبةً عظيمة.

وقد تكاثرت الأحاديث الثابتة عن النبي ﷺ في الإسراء<sup>(٢)</sup> وذكر تفاصيل ما رأى، وأنه أُسْرِيَ به إلى بيت المقدس، ثم عُرِج به من هناك إلى السماوات حتى وصل إلى ما فوق السماوات العُلى، ورأى الجنة والنار، والأنبياء على مراتبهم، وفُرِضَ عليه الصلواتُ خمسين، ثم ما زال يراجعُ ربَّه بإشارة موسى الكليم حتى صارت خمساً في الفعل<sup>(٤)</sup> وخمسين في الأجر<sup>(٥)</sup> والثواب، وحاز من المفاخر تلك الليلة هو وأمتُه ما لا يعلم مقدارَه إلَّا الله عز وجل. وذكرة هنا وفي مقام الإنزال للقرآن ومقام التحدي بصفة العبوديَّة؛ لأنَّه نال هٰذه المقامات الكبار بتكميله لعبوديَّة

وقوله: ﴿الذي بارَكْنا حوله﴾؛ أي: بكثرة الأشجار والأنهار والخصب الدائم، ومن بركته تفضيله على غيره من المساجد سوى المسجد الحرام ومسجد المدينة، وأنه يُطْلَبُ شدُّ الرحل إليه للعبادة والصلاة فيه، وأنَّ الله اختصَّه محلاً لكثيرٍ من أنبيائه وأصفيائه.

﴿وَمَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَنَهُ هُدَى لِبَنِ إِسْرَمِيلَ أَلَّا تَنْخِذُوا مِن دُونِ وَكِيلًا ﴾ ذُرِّيَةَ مَن حَمَلْنَا مَعَ نُوْجٌ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُولًا ۞ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَمِيلَ فِي ٱلْكِنَبِ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلأَرْضِ مَرَّيَّةٍ وَلَنَعْلَنَ عُلُوًا كَيدِكُ ۞ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ أُولَنِهُمَا بَعَثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلَنَلَ ٱلدِيَارُ وَكَانَ وَعَدًا مَفْعُولًا ۞ لُنَهِ بَنَ أَولَنِهُمَا بَعَثَنَا وَقَدَدَنَكُمُ إِنَّهُ الْمَحْدِيرِ فَجَاسُوا خِلَنَلَ ٱلدِيَارُ وَكَانَ وَعَدًا مَفْعُولًا ۞ لَذَا عَامَ مُو

- (۱) انظر «سيرة ابن هشام» (۲/ ۱۰) ط دار إحياء التراث العربي. وانظر «الفتح» (۷/ ۲۰٤) فقد جمع الحافظ ابن حجر بين الروايات.
  - (٢) في (ب): «تتضاعف».

91.

- (٣) كما في "صحيح البخاري" (٣٢٠٧و٣٨٨٧)، ومسلم (١٦٢) وقد ساق الحافظ ابن كثير أحاديث الإسراء في أول تفسير سورة الإسراء.
  - (٤) في (ب): «بالفعل».
    (٥) في (ب): «بالأجر».

سورة الإسراء (٢ ـ ٥)

أَسَانَتُمْ فَلَهَأَ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ لِيَسْتُوُا وُجُوهَكُمْ وَلِيَدْخُلُوا ٱلْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِيُسَتِبُرُوا مَا عَلَوْا تَشْبِرًا ۞ عَسَىٰ رَثِيْكُو أَن يَرْمَكُرُ وَإِنْ عُدْثُمْ عُدَنَا وَجَعَلنا جَهَنَّمَ لِلْكَفِرِينَ حَصِبًا ۞ ﴾.

(٢) كثيراً ما يَقْرِنُ الباري بين نبوَّة محمد ﷺ ونبوَّة موسى ﷺ وبين كتابيهما وشريعتيهما؛ لأنَّ كتابيهما أفضل الكتب، وشريعتيهما أكمل الشرائع، ونبوَّتيهما أعلى النبوَّات، وأتباعهما أكثر المؤمنين، ولهذا قال هنا: ﴿وآتينا موسى الكتابَ»: أعلى النبوَّات، وأتباعهما أكثر المؤمنين، ولهذا قال هنا: ﴿وآتينا موسى الكتابَ»: الذي هو التوراة، ﴿وجَعَلْناه هدى لبني إسرائيلَ»: يهتدونَ به في ظُلُمات الجهل إلى العلم بالحق. ﴿الَّا تتَخذوا مِن دوني وكيلاً»؛ أي: وقلنا لهم ذٰلك، وأنزلنا إلى العلم بالحق. ﴿الَّا تتَخذوا مِن دوني وكيلاً»؛ أي: وقلنا لهم ذٰلك، وأنزلنا إلى العلم بالحق. ﴿الله عنهما الله وحده، ويُنبوا إليه، ويتَخذوه وحدة وكيلاً واليهم في أمر دينهم وكيلاً بي أي من المخلوفين شيئاً ومديراً ولا ينفعونَهم بشيء.

(٣﴾ ﴿ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنا مع نوحَ؟؛ أي: يا ذُرِّيَّة مَنْ مَنَنًا عليهم وحملناهم مع نوح. ﴿إِنَّه كان عبداً شكوراً؟: ففيه التنويه بالثناء على نوح عليه السلام بقيامه بشكر الله واتُصافه بذلك، والحتْ لذُرَّيَّتِهِ أن يقتدوا به في شكره ويتابعوه عليه، وأن يتذكَّروا نعمةَ الله عليهم إذ<sup>(١)</sup> أبقاهم، واستخلفهم في الأرض، وأغرق غيرهم.

٤﴾ ﴿وقَضَينا إلى بني إسرائيلَ»؛ أي: تقدَّمنا وعَهِدْنا إليهم وأخبرناهم في كتابهم أنهم لا بدَّ أن يقعَ: منهم إفسادٌ في الأرض مرتين بعمل المعاصي والبَطَر لنعم الله والعلوَ في الأرض والتكبُّر فيها، وأنَّه إذا وقع واحدةً منهما؛ سلَّطَ الله عليهم الأعداء وانتقم منهم، وهٰذا تحذيرٌ لهم وإنذارٌ لعلَّهم يرجعون فيتذكَّرون.

(٥) ﴿فإذا جاء وَعْدُ أولاهما)؛ أي: أولى المرتين اللتين يفسدون فيهما؛ أي: إذا وقع منهم ذلك الفسادُ، ﴿بَعَنْنا عليكمَ): بعثاً قدريًا وسلَّطنا عليكم تسليطاً كونيًّا جزائيًّا، ﴿عباداً لنا أولي بأس شديدِ)؛ أي: ذوي شجاعة وعددٍ وعُدَّةٍ، فنصرهم اللهُ عليكم، فقتلوكم وسَبَوْا أولادكم ونهبوا أموالكم، وجاسوا ﴿خلالَ الدِّيارَ): فهتكوا الدُّور، ودخلوا المسجد الحرام، وأفسدوه. ﴿وكان وعداً مفعولاً): لا بدً من وقوعه لوجود سببه منهم. واختلف المفسَّرون في تعيين هُوْلاء المسلَّطينَ؛ إلَّا أنَّهم سورة الإسراء (٦. ـ ٨)

اتَّفقوا على أنَّهم قومٌ كفارٌ: إمَّا من أهل العراق، أو الجزيرة، أو غيرها؛ سلَّطهم الله على بني إسرائيل لما كَثُرَتْ فيهم المعاصي وتركوا كثيراً من شريعتهم وطَغَوا في الأرض.

(٦) ﴿ثم رَدَدْنا لَكُمُ الْكَرَّةَ عليهم ﴾؛ أي: على لهؤلاء الذين سُلطوا عليكم فأُجْلَيْتموهم من دياركم، ﴿وأمدَدْناكم بأموال وبنينَ ﴾؛ أي: أكثرنا أرزاقكم وكثَّرناكم وقوَّيناكم عليهم، ﴿وجعلناكُم أكثرَ نفيراً ﴾: منهم، وذلك بسبب إحسانكم وخضوعكم لله.

(٧) (أن أحسنتُم أحسنتُم لأنفسِكم): لأنَّ النفع عائدٌ إليكم حتى في الدُّنيا كما شاهدتم من انتصاركم على أعدائكم. (وإنْ أسأتُم فلها)؛ أي: فلأنفسكم يعود الضرر؛ كما أراكم الله من تسليط الأعداء. (فإذا جاء وعدُ الآخرة)؛ أي: المرَّة الأخرى<sup>(١)</sup> التي تفسِدون فيها في الأرض؛ سلَّطنا أيضاً عليكم الأعداء، (ليسوءوا وجوهكم): بانتصارهم عليكم وسَبْيِكم، (وليَدْخُلوا المسجد كما دُخَلوه أوَّل مرَّةٍ): والمراد بالمسجد مسجد بيت المقدس، (ولينَبَروا)؛ أي: يخرَّبوا ويدمروا مرَةٍ): عليه (تبيراً): فيخربوا بيوتكم ومساجدكم وحروثكم.

(٨) وعسى ربّكم أن يرحمَكم): فيُديل لكم الكرة عليهم، فرحمهم وجعل لهم الدولة وتوعَّدهم على المعاصي، فقال: ﴿وإن عُدتم): إلى الإفساد في الأرض، ﴿عُذنا): إلى عقوبتِكم، فعادوا لذلك، فسلَّط الله عليهم رسوله محمداً ﷺ، فانتقم الله به منهم؛ فلهذا جزاء الدُّنيا، وما عند الله من النَّكال أعظمُ وأشنعُ، ولهذا قال: ﴿وجَعَلْنا جهنَّم للكافرين حصيراً): يصلونها ويلازمونها لا يخرجون منها أبداً. وفي لهذه الآيات التحذير لهذه الأمّة من العمل بالمعاصي؛ لتلاً يصيبهم ما أصاب بني إسرائيل؛ فسنَّة الله واحدة لا تبدَّل ولا تغيَّر، ومن نظر إلى تسليط الكفرة على المسلمين والظَّلَمة؛ عَرَفَ أنَّ ذلك من أجل ذنوبهم عقوبة لهم، وأنَّهم إذا أقاموا كتاب الله وسنَّة رسوله؛ مكَّن لهم في الأرض، ونصرهم على أعدائهم.

﴿إِنَّ هَٰذَا ٱلْفُرْآنَ يَهْدِى لِلَّتِي هِـــ أَقَوْمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرَ كَيْــَبُرُ ۞ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَمُمْ عَذَابًا ٱلِيـمَا ۞ ﴾.

(١) في (ب): «الأخرة».



سورة الإسراء (٩ ــ ١٢)

٩ - ١٠ يخبر تعالى عن شرف القرآن وجلالته وأنَّه ﴿يهدي للتي هي أقومَهُ ؛ أي: أعدلُ وأعلى من العقائد والأعمال والأخلاق؛ فمن اهتدى بما يدعو إليه القرآنُ ؛ كان أكملَ الناس وأقومَهم وأهداهم في جميع الأمور . ﴿ويبشُرُ المؤمنين الذين يعملونَ الصَّالحاتِ» : من الواجبات والسُّنن، ﴿أَنَّ لهم أجراً كبيراً» : أعدَّه الله لهم في دار كرامته لا يعلم وصفَّه إلاً هو . ﴿وأَنَّ الذين لا يؤمنون بالآخرةِ أعتَذنا لهم عذابا أليماًه ؛ فالقرآنُ مشتملٌ على البشارة والنُّذارة وذِكْرِ الأسباب التي تُنال بها البشارة، وهو الإيمان والعمل الصالح، والتي تستحقُّ بها النذارة، وهو ضدُ ذٰلك .

﴿وَبَيْعُ ٱلْإِنْسَنُ بِٱلشَّرِ دُعَآءَمُ بِٱلْحَيْرِ ۖ وَكَانَ ٱلْإِسْنَنُ عَجُولًا ۞٠.

(١١) ولهذا من جهل الإنسان وعجلته؛ حيث يدعو على نفسه وأولاده بالشرّ عند الغضب، ويبادِرُ بذلك الدعاء كما يبادِرُ بالدَّعاء في الخير، ولكنَّ الله من لطفه<sup>(١)</sup> يستجيبُ له في الخير ولا يستجيبُ له بالشر، ولو يُعَجُلُ الله للناس الشرَّ استعجالهم بالخير لَقُضي إليهم أجلهم.

﴿وَجَعَلْنَا ٱلَيْلَ وَالنَّهَارَ مَايَنَيْنَ فَمَحَوَنَآ ءَايَةَ ٱلَيْلِ وَجَعَلْنَآ ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوْا فَضْلَا مِن زَيَكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَـكَدَ ٱلسِّنِينَ وَلَفِسَابَ وَكُلَ شَىءٍ فَصَلْنَهُ تَفْصِيلًا ﴿ ﴾ .

(١٢) يقول تعالى: ﴿وجعلنا الليلَ والنهار آيتين›؛ أي: دالَّتين على كمال قدرة الله وسَعَة رحمته وأنَّه الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له. ﴿فَمَحَوْنا آية الليل›؛ أي: جعلناه مظلماً للسكون فيه والراحة. ﴿وجعلنا آية النهار مبصرةَه؛ أي: مضيئة، ﴿لتبغوا فَضلاً من ربُّكم›: في معايشكم وصنائعكم وتجاراتكم وأسفاركم، مضيئة، ﴿لتبغوا فَضلاً من ربُّكم›: في معايشكم وصنائعكم وتجاراتكم وأسفاركم، فولتعلموا›: بتوالي الليل والنهار واختلاف القمر ﴿عَدَدَ السنين والحسابَ»: أي: بينًا ولنهارتم، ولايتعلموا›: يتوالي الليل والنهار واختلاف القمر ﴿عَدَدَ السنين والحسابَ»: في معايشته، ولايتعلموا›: يتوالي الليل والنهار واختلاف القمر ﴿عَدَدَ السنين والحسابَ»: في معاينون عليها ما تشاؤون من مصالحكم. ﴿وكلَّ شيء فصَلنا، تفصيلاَه، إي أي: بينًا ونا فراد في والراحة في من الباطل؛ كما قال تعالى: ﴿ما فرَظْنا في الكتاب من شيءَ».

وَكُلَّ إِنسَنٍ ٱلْزَمْنَهُ طَتَبِرُوُ فِي عُنْقِدٍ. وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْفِينَمَةِ كِتَبًا يَلْقَنْهُ مَنشُولًا ۞ ٱقْرَأُ كِنَبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْبَوْمَ عَلَيْكَ حَسِبًا ۞ ﴾.

(۱) في (ب): «بلطفه».

<sup>OR</sup>تلبورة الإسراء (١٣ ــ ١٧)

(١٤ - ١٤) ولهذا إخبارٌ عن كمال عدله: أنَّ كلَّ إنسان يُلْزِمُهُ طائِرَهُ في عنقِهِ؛ أي: ما عمل من خير وشرَّ يجعله الله ملازماً له لا يتعدَّاه إلى غيره؛ فلا يحاسَبُ بعمل غيره ولا يحاسَبُ غيره بعمله. ﴿ونخرِجُ له يوم القيامةِ كتاباً يلقاهُ منشوراً في فيه عملُهُ من الخير والشرَّ حاضراً صغيرُهُ وكبيرُهُ، ويقال له: ﴿قرأ كتابَكَ كفى بنفسِكَ اليوم عليك حسيباً في: ولهذا من أعظم العدل والإنصاف أن يقال للعبدِ: حاسِبُ نفسَكَ؛ ليعرف ما عليه من الحقِّ الموجب للعقاب.

912

مَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِةٍ وَمَن ضَلَ فَإِنَّـمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۖ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةً وِزَرَ أَخْرَى وَمَا كُنَّا مُعَذِبِينَ حَتَى نَبْعَتَ رَسُولًا ٢

المشركين لا يعداية كل أحد وضلاله لنفسه. لا يحمل أحد ذنب أحد، ولا يدفع عنه مثقال ذرّة من الشرّ، والله تعالى أعدل العادلين، لا يعذّب أحداً حتى تقوم عليه الحجّة بالرسالة ثم يعاند الحجّة، وأما من انقاد للحجّة أو لم تبلُغه حجّة الله تعالى؛ فإنَّ الله تعالى لا يعذّب أحداً حتى تقوم عليه الحجّة بالرسالة ثم يعاند الحجّة، وأما من انقاد للحجّة أو لم تبلُغه حجّة الله تعالى؛ فإنَّ الله تعالى لا يعذّب به. استدل بهذه الآية على أنَّ أهل الفترات وأطفال المشركين لا يعذّب أحداً حتى تقوم عليه الحجّة بالرسالة ثم يعاند الحجّة، وأما من انقاد للحجّة أو لم تبلُغه حجّة الله تعالى؛ فإنَّ الله تعالى لا يعذّب به. استدل بهذه الآية على أنَّ أهل الفترات وأطفال المشركين لا يعذّبهم الله حتى يبعثَ إليهم وسولاً؛ لأنَّه منزًه عن الظّلم.

﴿وَإِذَا أَرَدْنَا أَن تُبْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتَرَفِبَهَا فَفَسَقُوا فِبِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَرْنَنَهَا تَدْمِيرًا ﷺ وَكُمْ أَهْلَكْنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَىٰ بِرَبِكَ بِدُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ۞ ﴾.

١٦ الله يخبر تعالى أنه إذا أراد أن يُهْلِكَ قريةً من القرى الظالمة ويستأصلها بالعذاب؛ أمر مُتْرَفيها أمراً قدريًا، ففسقوا فيها، واشتدً طغياتُهم؛ فضحقً عليها القولُه؛ أي: كلمة العذاب التي لا مردً لها؛ ففدمَّزناها تدميراً له

(١٧) و هولاء أمم كثيرة أبادهم الله بالعذاب من بعد قوم نوح؛ كعاد وثمود وقوم لوط وغيرهم ممّن عاقبهم الله لما كثر بغيُهم واشتدَّ كفرُهم؛ أنزل الله بهم عقابَه العظيم. ﴿وكفى بربِّك بذُنوب عبادِهِ خبيراً بصيراً»: فلا يخافوا منه ظلماً، وأنه يعاقبهم على ما عملوه.

وَّتَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَمُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نَّرِيدُ ثُمَّرَ جَعَلْنَا لَمُ جَهَنَمَ يَصْلَنَهَا مَذْمُومًا مَدْحُورًا ٥ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْبُهُم تَشكُورًا ٢ كُلًا نُمِدُ هَتَؤُلَآءِ وَهَتَؤُلَآءٍ مِنْ عَطَلَهِ رَبِكَ وَمَا كَانَ عَطَآهُ رَبِكَ مَظُورًا ٢ انظر كَيْفَ فَضَلَنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلَاخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَتِ وَإَكْبَرُ نَفْضِيلِهِ اللَهِ ﴾.

سورة الإسراء (١٨ ــ ٢٢)

(١٨) يخبر تعالى أن ﴿مَن كان يريدُ : الدنيا ﴿العاجلة﴾ المنقضية الزائلة، فعمل لها وسعى، ونسي المبتدأ أو المنتهى: أنَّ الله يعجّل له من حطامها ومتاعها ما يشاؤه ويريده، مما كَتَبَ الله له في اللوح المحفوظ، ولكنَّه متاعٌ غير نافع ولا دائم له، ثم يجعل له في الآخرة ﴿جهنَّم يَضلاها﴾؛ أي: يباشر عذابها، ﴿مذموماً مدحوراً﴾؛ أي: في حالة الخِزْي والفضيحة والذمِّ من الله ومن خلقِهِ والبعد عن رحمةِ الله، فيجمعُ له بين العذاب والفضيحة.

﴿١٩﴾ ﴿ومن أراد الآخرةَ﴾: فرضِيَها وآثرها على الدُّنيا، ﴿وسعى لها سَغيَها﴾: الذي دعت إليه الكتب السماويَّة والآثار النبويَّة، فعمل بذٰلك على قدر إمكانه، ﴿وهو مؤمنَّ﴾: بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر. ﴿فأولئْك كان سعيُهم مشكوراَ﴾؛ أي: مقبولاً منمًى مدَّخراً، لهم أجرهم وثوابهم عند ربهم.

٤٠٢ ومع لهذا؛ فلا يفوتُهم نصيبُهم من الدُّنيا؛ فكلًا يُمِدُّه الله منها؛ لأنَّه عطاؤه وإحسانه. ﴿وما كان عطاءُ ربَّك محظوراً ﴾؛ أي: ممنوعاً من أحدٍ، بل جميعُ الخلق راتِعون بفضلِهِ وإحسانِهِ.

﴿٢١﴾ ﴿انظر كيف فضَّلنا بعضَهم على بعض﴾: في الدُّنيا بسَعة الأرزاق وقلَّتها، واليُسْر والعُسْر، والعلم والجهل، والعقل والسَّفَه، وغير ذَلك من الأمور التي فضَّل الله العباد بعضهم على بعض بها. ﴿وللآخرة أكبرُ درجاتٍ وأكبرُ تفضيلاً»: فلا نسبة لنعيم الدُّنيا ولذَّاتها إلى الآخرة بوجه من الوجوه؛ فكم بين من هو في الغرف العاليات واللذَّات المتنوعات والسرور والخيرات والأفراح ممَّن هو يتقلَّب في العرب، ويعذَّب بالعذاب الأليم، وقد حلَّ عليه من الوجوم، فرحم بين من من الأمور موقع في الله العاليات والله العام ما على بعض بها. ﴿وللآخرة أكبرُ درجاتٍ وأكبرُ تفضيلاً»: فلا نسبة لنعيم الدُّنيا ولذَّاتها إلى الآخرة بوجه من الوجوه؛ فكم بين من من على يتقلَّب في الغرف العاليات واللذَّات المتنوعات والسرور والخيرات والأفراح ممَّن هو يتقلَّب في الجحيم، ويعذَّب بالعذاب الأليم، وقد حلَّ عليه سَخَطُ الربُ الرحيم، وكلًّ من الدارين بين أهلها من التفاوت ما لا يمكنُ أحداً عدًه.

أَلا تَجْعَـل مَعَ ٱللهِ إِلَىها مَاخَر فَنَقْعُدَ مَذْمُومًا تَخْذُولًا ().

مبورة الإسراء (٢٣ ـ ٢٥)

دينه لله، وتعلَّق به دون غيره؛ فإنَّه محمودٌ مُعانٌ في جميع أحواله.

فَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوًا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَىنًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْحِيبَرَ
 أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقْلُ لَمُمَا أَنِ وَلَا نَنْهَرُهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلًا حَصَرِيمًا ()
 وَاَخْفِضْ
 لَهُمَا جَناحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل ذَبِ ارْحَمْهُمَا كَا رَبُيَانِ صَعِيلًا ()

﴿٢٣﴾ لما نهى تعالى عن الشرك به؛ أمر بالتوحيد، فقال: ﴿وقضى رَبُّكَ﴾ قضاء دينيًّا، وأمر أمراً شرعيًا ﴿أن لا تعبُدُواَ﴾: أحداً من أهل الأرض والسماوات الأحياء والأموات، ﴿إلَّا إِنَّاهَ﴾: لأنَّه الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي له كلُّ صفة كمال، وله من تلك الصفة أعظمها، على وجه لا يشبهه أحدً من خلقه، وهو المنعِمُ بالنعم الظاهرة والباطنة، الدافع لجميع النقم، الخالق، الرازق، المدبر تحميع الأمور؛ فهو المتفرّد بذلك كلّه، وغيره ليس له من ذلك شيء. ثم ذكر بعد حقّه القيام بحق الوالدين، فقال: ﴿وبالوالدين إحساناًه؛ أي: أحسنوا إليهما بجميع وجوه الإحسان القوليّ والفعليّ؛ لأنهما سببُ وجود العبد، ولهما من المحبّة للولد وجوه الإحسان القوليّ والفعليّ؛ لأنهما سببُ وجود العبد، ولهما من المحبّة للولد وجوه الإحسان القوليّ والفعليّ؛ لأنهما سببُ وجود العبد، ولهما من المحبّة للولد ويحتاجان من اللطف والإحسان ما هو معروفٌ، ﴿فلا تَقُلُ لهما أَفَّ»: وهذا أدنى مراتب الأذي، نبّه به على ما سواه، والمعنى: لا تؤذيهما أفّه: وهذا أدنى مراتب الأذي، نبّه به على ما سواه، والمعنى: لا تؤذيهما في ذولا تُنْهَرُهُماهُ؛ أي: ترجُرهما وتتكلّم لهما كلاماً خشناً. ﴿وقل لهما قولاً كريماً» بلفظٍ يحبّانه، وتأدًب وتلطَّف بكلام ليُن حسن يلذً على قلوبهما، وتلمئنٌ به تنهرَهُماهُ؛ أي: ترجُرهما وتتكلَّم لهما كلاماً خشناً. ﴿وقل لهما قولاً كريماً» مراتب الأذي، نبَّه به على ما سواه، والمعنى: لا تؤذيهما أو كريماً»؛ أي المن الذي الما قولاً كريماً منهرَ فولاً يحبانه، وتأدَّب وتلطَّف بكلام ليُن حسن يلذً على قلوبهما، وتطمئنَ به نفوسهما، وذلك يختلفُ باختلاف الأحوال والعوائد والأزمان.

٤٤ فواخفض لهما جناح الذَّلَ من الرحمةِه؛ أي: تواضع لهما ذُلًّا لهما ورحمةً واحتساباً للأجر، لا لأجل الخوف منهما أو الرجاء لما لهما ونحو ذلك من المقاصد التي لا يؤجَر عليها العبد. فوقل ربَّ ارحمهماه؛ أي: ادعُ لهما بالرحمة أحياء وأمواتاً؛ جزاءً على تربيتهما إيَّاك صغيراً. وفُهمَ من هذا أنَّه كلَّما ازدادت التربية؛ ازداد الحقَّ. وكذلك من تولَى تربية الإنسان في دينِهِ ودُنياه تربية صالحةً غير الأبوين؛ فإنَّ له على من ربًاه حقًا التربية.

This file was downloaded from QuranicThought.com

917



سورة الإسراء (٢٦ ـ ٢٩)

ينظر إلى أعمالكم وأبدانكم، وإنما ينظر إلى قلوبكم وما فيها من الخير والشر. ﴿إِن تكونوا صالحين﴾: بأن تكون إرادتُكم ومقاصدكم دائرةً على مرضاة الله، ورغبتكم فيما يقربكم إليه، وليس في قلوبكم إرادات مستقرة لغير الله. ﴿فَإِنَّه كان للأَوَّابِينَ﴾؛ أي: الرجَّاعين إليه في جميع الأوقات؛ ﴿غفوراً﴾: فمن اطَّلع الله على قلبه، وعلم أنه ليس فيه إلَّا الإنابة إليه ومحبَّته ومحبَّة ما يقرِّب إليه؛ فإنَّه وإن جرى منه في بعض الأوقات ما هو مقتضى الطبائع البشريَّة؛ فإنَّ الله يعفو عنه، ويغفر له الأمور العارضة غير المستقرَّة.

﴿وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّمُ وَٱلْمِسْكِينَ وَآبَنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا لَمُذِرْ تَبَذِيرًا ﴾ إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُوَأَ إِخْوَنَ ٱلشَّيَنطِينُ وَكَانَ ٱلشَّيْطِنُ لِرَبِهِ، كَفُولًا ۞ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِغَآ، رَحْمَقِ مِّن رَيِكَ نَرْجُوهَا فَقُل لَهُمْ فَوْلَا مَيْسُولًا ۞ وَلَا جَمَعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهُمَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَنَقْعُدَ مَلُومًا تَعْسُولًا ۞ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ الرِزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ، خَبِيرًا بَعِيرًا ۞ ﴾.

(٢٦ \_ ٢٢) يقول تعالى: ﴿وَآت ذَا القُربى حقَّهُ: من البرَّ والإكرام الواجب والمسنون، وذلك الحقُّ يتفاوت بتفاوت الأحوال والأقارب والحاجة وعدمها والأزمنة، ﴿والمسكينَ»: آنه حقَّه من الزَّكاة ومن غيرها؛ لتزول مسكنتُه، ﴿وابن السبيل»: وهو الغريب المنقطع به عن بلده، فيُعطى الجميع من المال، على وجه لا يضرُّ المعطي، ولا يكون زائداً على المقدار اللائق؛ فإنَّ ذٰلك تبذير، قد نهى الله عنه وأخبر: إنَّ المبلُرين (إخوانُ الشياطين»: لأنَّ المقدار اللائق؛ فإنَّ ذٰلك تبذير، قد نهى الله عنه وأخبر: إنَّ المبلُرين (إلا يكون زائداً على المقدار اللائق؛ فإنَّ ذٰلك تبذير، قد نهى الله عنه وأخبر: إنَّ المبلُرين (إخوانُ الشياطين»: لأنَّ الشيطان لا يدعو إلَّا إلى كلِّ خَصلة دميمة، فيدعو الإنسان إلى البخل والإمساك؛ فإذا عصاه؛ دعاه إلى الإسراف والتبذير، والله تعالى إنَّما يأمرُ بأعدل الأمور وأقسطِها، ويمدحُ عليه؛ كما في قوله عن عباد الرحمٰن الأبرار: ﴿والذين إذا أنفقوا لم يُسْرِفوا ولم يَقْتُروا وكان بين ذٰلك قواماً».

(٢٩ ﴾ (<sup>(1)</sup> وقال هنا: ﴿ولا تجعل يَدَكَ مغلولة إلى عنقك ﴾: كناية عن شدة الإمساك والبخل، ﴿ولا تَبْسُطُها كلَّ البسط ﴾: فتنفق فيما لا ينبغي أو زيادة على ما ينبغي، ﴿فتقعدَ ﴾: إن فعلت ذلك ﴿مَلوماً ﴾؛ أي: تُلام على ما فعلتَ، ﴿مَحسوراً ﴾؛ أي: حاسر اليد فارغها؛ فلا بقي ما في يدك من المال، ولا خَلَفَه مدحٌ وثناءٌ.

ذكر المؤلف تفسير الآية (٢٩) بعد الآية (٢٧) لتناسبهما.

أسورة الإسراء (٢٨ ـ ٣٢)

(٢٨) وهذا الأمر بإيتاء ذي القربى مع القدرة والغنى، فأمًا مع العُدْم أو تعسُر النفقة الحاضرة؛ فأمر تعالى أن يُردُّوا ردًا جميلاً، فقال: ﴿وإمًا تعرضَنَ عنهم ابتغاء رحمةٍ من ربِّك ترجوها؟؛ أي: تعرض عن إعطائِهِم إلى وقت آخر ترجو فيه من الله تيسير الأمر. ﴿فقُلْ لهم قولاً ميسوراً؟؛ أي: لطيفاً برفقٍ ووعد بالجميل عند سُنوح الفرصة واعتذار بعدم الإمكان في الوقت الحاضر؛ لينقلبوا عنك مطمئيَّة خواطرهم؟ كما قال تعالى: ﴿قولٌ معروفٌ ومغفرةٌ خيرٌ من صدقةٍ يَنبَعُها أذى؟: وهذا أيضاً من لطف الله تعالى بالعباد، أمرهم بانتظار الرحمة والرزق منه؛ لأنَّ انتظار ذلك عبادة، وكذلك وعدُهم بالصدقة والمعروف عند التيسُر عبادةً حاضرةً؛ لأنَّ الهمَّ بفعل الحسنة حسنةٌ، ولهذا ينبغي للإنسان أن يفعل ما يَقْدِرُ عليه من الخير، وينوي فعل ما لم يقدِرُ عليه لِيُناب على ذلك، ولعلَّ الله يسرً له بسبب رجائه.

٣٠﴾ ثم أخبر تعالى: أنَّ الله ﴿يبسُطُ الرزق لمن يشاء﴾: من عباده ويقدِرُه ويضيِّقه على من يشاء حكمة منه. ﴿إنَّه كان بعبادِهِ خبيراً بصيراً﴾: فيَجزيهم على ما يعلمُهُ صالحاً لهم، ويدبُرهم بلطفه وكرمه.

﴿وَلَا نَقْنُلُوا أَوْلَدَكُمْ خَشْبَةَ إِمْلَتَقٍ نَحْنُ نَرَزُقُهُمْ وَإِيَّاكُرْ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْنًا كَبِبُرًا ٢

(٣١) ولهذا من رحمته بعباده؛ حيث كان أرحم بهم من والديهم، فنهى الوالدين أن يقتُلوا أولادهم خوفاً من الفقر والإملاق، وتكفَّل برزق الجميع، وأخبر أنَّ: ﴿قَتْنَهم كان خِطْئاً كبراً؟ أي: من أعظم كبائر الذنوب؛ لزوال الرحمة من القلب، والعقوق العظيم، والتجري على قتل الأطفال الذين لم يجر منهم ذنبٌ ولا معصيةٌ.

﴿وَلَا نَفْرَبُوا ٱلَنِّنَّةُ إِنَّهُمْ كَانَ فَنْحِشَهُ وَسَمَّة سَبِيلًا ٢٠٠٠.

٣٢% والنهي عن قربانه أبلغ من النهي عن مجرًد فعله؛ لأنَّ ذلك يشمل النهي عن جميع مقدّماته ودواعيه؛ فإنَّ من حام حول الحمى يوشك أن يقع فيه، خصوصاً هذا الأمر الذي في كثير من النفوس أقوى داع إليه، ووصف الله الزّنا وقبْحه بأنه حكان فاحشةَ ؟ أي: إثماً يُستفحش في الشرع والعقل والفِطَر ؟ لتضمَّنه التجرّي كان فاحشةَ ؟ أي: إثماً يُستفحش في الشرع والعقل والفِطَر ؟ لتضمَّنه التجرّي على الحرمة في حقَّ الله وحقَّ المرأة وحقَّ أهلها أو زوجها وإفساد الفراش واختلاط الأنساب وغير ذلك من المفاسد. وقوله: ﴿وساء سبيلاً ؟ أي: بئس السبيل سبيلُ من تجرًا على هذا الذنب العظيم.

سورة الإسراء (٣٣ ــ ٣٤) 💿

﴿وَلَا نَقْتُلُوا النَّفَسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَهُ إِلَا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُنِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ. سُلْطُنَنَا فَلَا يُسَرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُولًا ٢

﴿٣٣﴾ وهذا شاملٌ لكلٌ نفس حرَّم الله قتلَها من صغير وكبير وذكر وأنثى وحرَّ وعبد ومسلم وكافر له عهد، ﴿إلَّا بالحق): كالنفس بالنفس، والزاني المحصن، والتارك لدينه المفارق للجماعة، والباغي في حال بغيه إذا لم يندفع إلَّا بالقتل. ﴿ومَن قُتِلَ مظلوماً﴾؛ أي: بغير حقَّ، ﴿فقد جَعَلْنا لوليَّه﴾: وهو أقرب عَصَباته وورثتِه إليه ﴿سلطاناً﴾؛ أي: حجة ظاهرة على القصاص من القاتل، وجعلنا له أيضاً تسلُّطاً قدريًا على ذٰلك، وذلك حين تجتمع الشروط الموجبة للقصاص؛ كالعمد العدوان والمكافأة. ﴿فلا يسرفُ : الولي ﴿في القتل إنَّه كان منصوراً»: والإسراف مجاوزةُ الحدّ: إما أن يمثَّل بالقاتل، أو يقتُله بغير ما قَتَلَ به، أو يَقْتُلُ غير القاتل. وفي هذه الآية دليلٌ إلى أنَّ الحقٌ في القتل للوليّ؛ فلا يُقْتَص إلَّا باذنه، وإن عفا؛ سقط القصاص، وأنَّ وليَّ المقتول يُعينه الله على القاتل ومن أعانه، حتى يتمكَّن من قتله.

وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ الْبَنِيمِ إِلَّا بِٱلَنِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَى يَبْلُغَ أَشْتَأُمُ وَآَوَفُوا بِٱلْمَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولًا ٢

(٣٤) وهذا من لطفه ورحمته باليتيم الذي فَقَدَ والده وهو صغيرٌ غير عارف بمصلحة نفسه ولا قائمٌ بها أنْ أمر أولياءه بحفظه وحفظ ماله وإصلاحه وأنْ لا يقرَبوهُ ﴿إِلَّا بالتي هي أحسنُ : من التُجارة فيه وعدم تعريضه للأخطار والحرص على تنميته، وذلك ممتدً إلى أن يبلغ اليتيمُ ﴿أَشَدَّه ؛ أي : بلوغه وعقله ورشده ؛ فإذا بَلَغ أَشدَه ؛ زالت عنه الولاية ، وصار وليَّ نفسه، ودفع إليه ماله؛ كما قال فإذا بَلَغ أَشدَه ؛ زالت عنه الولاية ، وصار وليَّ نفسه، ودفع إليه ماله ؛ كما قال على تنميته، وذلك ممتدً إلى أن يبلغ اليتيم فأشدَه ؛ أي : بلوغه وعقله ورشده ؛ فإذا بَلَغ أَشدَه ؛ زالت عنه الولاية ، وصار وليَّ نفسه، ودفع إليه ماله ؛ كما قال تعالى : ﴿فإنْ آسَدُم بنها منهم رُشداً فاذفعوا إليهم أموالَهم ، فوأوفوا بالعهد ؟ : الذي عاهدتم الخلق عليه . فإنَّ العهد كان مَسْؤولًا ؛ أي : عليه ماله ، وإن لم عاهدتم الذفيوا إليهم أموالَهم ، في في في في في منوولا ، أي : الذي عاهدتم الخلق عليه . فإنَّ العهد كان مَسْؤولًا ؛ أي : بلعوليه ، وإن لم مسؤولين عن الوفاء به وعدمه ؛ فإن وفيتم ؛ فلكم الثواب الجزيل، وإن لم مسؤولين عن الوفاء به وعدمه ؛ فإن وفيتم ؛ فلكم الثواب الجزيل، وإن لم عاهديم الغلوا .

﴿وَأَوَفُوا ٱلْكَبْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِٱلْفِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَفِيمْ ذَلِكَ خَبْرٌ وَأَحْسَنُ تأْوِيلًا ۞﴾ .

(١) في (ب): «وإن لم تَفُوا».

الموازين بالقسط من غير بخس ولا والموازين بالقسط من غير بخس ولا نقص. ويؤخذ من عموم المعنى، النهي عن كلِّ غشٌ في ثمن أو متمَّن أو معقود عليه، والأمر بالنُصح والصدق في المعاملة. ﴿ذلك خيرَ»: من عدمه، ﴿وأحسنُ تأويلاَ»؛ أي: أحسن عاقبة، به يسلم العبد من التَّبِعات، وبه تنزل البركة.

FOR سورة الإسراء (٣٦ ـ ٣٩)

﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَعَبَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُرُلا ٢

﴿٣٦﴾ أي: ولا تتَّبع ما ليس لك به علم، بل تثبَّت في كلِّ ما تقوله وتفعله؛ فلا تظنَّ ذٰلك يذهب لا لك ولا عليك. ﴿إِنَّ السمع والبصر والفؤاد كلُّ أولئك كان عنه مسؤولاًه : فحقيق بالعبد الذي يعرف أنه مسؤول عما قاله وفعله وعما استعمل به جوارحه التي خلقها الله لعبادته أن يُعِدَّ للسؤال جواباً، وذٰلك لا يكون إلَّا باستعمالها بعبوديَّة الله، وإخلاص الدِّين له، وكفِّها عما يكرهه الله تعالى.

﴿وَلَا تَعْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۖ إِنَّكَ لَن تَقْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَى تَبْلُغَ ٱلِجِبَالَ طُولًا ٢ كُلُ ذَلِكَ كَانَ سَبِتْتُمُ عِندَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا ۞ ذَلِكَ مِنَا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكْمَةً وَلَا تَجْعَلُ مَعَ ٱللَهِ إِلَّهَا مَاخَرَ فَلْلَقَى فِي جَهَنَمَ مَلُومًا مَدْحُورًا ۞ ﴾.

(٣٧) يقول تعالى: ﴿ولا تمش في الأرض مَرَحاً»؛ أي: كبراً وتيهاً وبطراً متكبراً على الحقّ ومتعاظماً على الخلق. ﴿إِنَّكَ»: في فعلك ذلك ﴿لن تَخْرِقُ الأرض ولن تبلُغَ الجبال طولاً»: في تكبرك بل تكون حقيراً عند الله، ومحتقراً عند الخلق، مبغوضاً، ممقوتاً، قد اكتسبت شرَّ الأخلاق، واكتسبت بأرذلها، من غير إدراك لبعض ما تروم.

﴿٣٨﴾ ﴿كل ذٰلك﴾: المذكور الذي نهى الله عنه فيما تقدَّم من قوله: ﴿لا تَجْعَلْ مع الله إلها آخر﴾، والنهي عن عقوق الوالدين، وما عُطِف على ذٰلك، ﴿كان سَيِّئُهُ عند ربِّك مكروهاً﴾؛ أي: كل ذٰلك يسوء العاملين ويضرُّهم والله تعالى يكرهه ويأباه.

(<sup>49</sup>) (ذلك) الذي بيَّنَاه ووضَّحناه من لهذه الأحكام الجليلة، (مما أوحى اليك ربُّك من الحكمة): فإنَّ الحكمة الأمر بمحاسن الأعمال ومكارم الأخلاق والنهي عن أراذل الأخلاق وأسوأ الأعمال. ولهذه الأعمال المذكورة في لهذه الآيات من الحكمة العالية التي أوحاها ربُّ العالمين لسيَّد المرسلين في أشرف الكتب ليأمر بها أفضل الأمم؛ فهي من الحكمة التي من أوتيها؛ فقد أوتي خيراً كثيراً. ثم ختمها

سورة الإسراء (٤٠ ـ ٤٢)

بالنهي عن عبادة غير الله كما افتتحها بذٰلك، فقال: ﴿ولا تَجْعَلْ مع الله إلها آخر فَتُلقى في جهنَّمَهَ؛ أي: خالداً مخلَّداً؛ فإنَّه من يُشْرِك بالله فقد حرَّم الله عليه الجنة ومأواه النار. ﴿مَلوماً مَذحوراًهَ؛ أي: قد لحقتك اللائمة واللعنة والذمُّ من الله وملائكته والناس أجمعين.

﴿ أَفَأَصْفَنِكُمْ رَبُّكُم بِٱلْبَنِينَ وَأَغَنَدَ مِنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ إِنَّنَّأَ إِنَّكُمْ لَنَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا ٢

٤٠٤ وهذا إنكار شديد على من زَعَمَ أَنَّ اللّه اتَّخذ من خلقه بنات، فقال: (أفأصفاكم ربُّكم بالبنين)؛ أي: اختار لكم الصَّفوة والقسم الكامل، (واتَّخذ): لنفسه (من الملائكة إناثاً): حيث زعموا أن الملائكة بنات الله. (إنَّكُم لَتَقُولُونَ قَولاً عَظِيماً): فيه أعظم الجرأة على الله، حيث نسبتُم له الولد المتضمُّن لحاجته، واستغناء بعض المخلوقات عنه، وحكموا له بأردأ القسمين، وهن الإناث، وهو الذي خلقكم واصطفاكم بالذكور، فتعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيراً.

وَلَقَدَ صَبَّرْفَنَا فِي هَذَا ٱلْقُرَمَانِ لِيَدْكُرُوا وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نُفُولًا ﴿ وَلَقَدَ صَبَّرْفَا فِي هَذَا ٱلْقُرَمَانِ لِيَدْكُرُوا وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نُفُولًا ﴾ قُل لَّو كَانَ مَعَهُ مَالِحَةً كَا يَقُولُونَ إِذَا لَابَنَعَوْا إِلَى ذِى ٱلْعَبْنِ سَبِيلًا ﴾ شَبَحْنَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِعًا ﴾ شَبَحُ لَهُ السَّهَوَتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن شِن شَقْءِ إِلَا يُسَبِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تُسْبِحُهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُولًا ﴾ •.

٤١% يخبر تعالى أنه صرَّف لعباده في لهذا القرآن؛ أي: نوَّع الأحكام ووضَّحها وأكثر من الأدلَّة والبراهين على ما دعا إليه، ووعظ وذكَّر لأجل أن يتذكَّروا ما ينفعهم فيَسْلُكوه وما يضرُّهم فيدعوه، ولكن أبى أكثر الناس ﴿إلَّا نفوراً عن آيات الله؛ لبغضهم للحقِّ ومحبَّتهم ما كانوا عليه من الباطل، حتى تعصَّبوا لباطلهم، ولم يُعيروا آيات الله لهم سمعاً، ولا ألقَوْا لها بالاً.

٤٢﴾ ومن أعظم ما صرًف فيه الآيات والأدلَّة التَّوحيد الذي هو أصل الأصول، فأمر به ونهى عن ضدَّه وأقام عليه من الحجج العقليَّة والنقليَّة شيئاً كثيراً؛ بحيث إنَّ من أصغى إلى بعضها لا تَدَعُ في قلبه شكًا ولا ريباً، ومن الأدلَّة على ذلك هذا الدليل العقليُ الذي ذكره هنا، فقال: ﴿قَلَّ : للمشركين الذين يجعلون مع الله إلها آخر: ﴿لو كان معه آلهة كما يقولونَ ؛ أي: على موجب زعمهم مع الله إلها آخر: إذ كان معه آلهة كما يقولونَ ؛ أي: لا تُخدوا سبيلاً إلى الله وافترا بعدون بعدون مع الله إلها آخر: ولو كان معه أله من العربي في في قلبه شكًا ولا ريباً، ومن الأدلَّة على مع الله إلها آخر: إلى كان معه آلهة كما يقولونَ ؛ أي: لا تُخدوا سبيلاً إلى الله وافترائهم ؛ وإذا لا يُتَغَوا إلى ذي العرش سبيلاً ؛ أي: لا تُخذوا سبيلاً إلى الله بعبادته والإنابة إليه والتقرُب وابتغاء الوسيلة؛ فكيف يجعل العبد الفقير الذي يرى

شدَّة افتقاره لعبوديَّة ربَّه إلها مع الله؟! هل هٰذا إلَّا من أظلم الظلم وأسفه السَّفَه؛ فعلى هٰذا المعنى تكون هٰذه الآية كقوله تعالى: ﴿أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب﴾: وكقوله تعالى: ﴿ويوم يَحْشُرُهم وما يعبُدون من دون الله فيقول أأنتُم أضللتُم عبادي هُؤلاء أم هُم ضلُّوا السبيل قالوا سبحانك ما كان ينبغي لنا أن نتَّخذ من ذونِكَ من أولياءَ﴾.

أسورة الإسراء (٤٢ ـ ٤٤)

ويُحتمل أنَّ المعنى في قوله: ﴿قُلْ لو كان معه آلهةٌ كما يقولون إذاً لابُتَغَوًا إلى ذي العرش سبيلاًه؛ أي: لطلبوا السبيل وسَعَوْا في مغالبة الله تعالى، فإما أن يعلوا عليه فيكون مَن علا وقَهَرَ هو الربَّ الإله، فأما وقد علموا أنهم يقرُّون أنَّ آلهتهم التي يدعون<sup>(١)</sup> من دون الله مقهورةٌ مغلوبةٌ ليس لها من الأمر شيء؛ فلم اتَّخذوها وهي بهذه الحال؟! فيكون هذا كقوله تعالى: ﴿ما اتَّخَذَ اللهُ من ولدٍ وما كان معه من إلٰهِ إذاً لَذَهَبَ كلُّ إلٰهِ بما خَلَقَ ولعلا بعضهم على بعض﴾.

٤٣﴾ ﴿سبحانه وتعالى؟؛ أي: تقدَّس وتنزَّه وعلت أوصافه، ﴿عما يقولون؟: من الشرك به واتِّخاذ الأنداد معه، ﴿علوًا كبيراً؟: فعلا قدرُه وعظُم وجلَّت كبرياؤه التي لا تُقادر أن يكون معه آلهة؛ فقد ضلَّ مَن قال ذلك ضلالاً مبيناً وظلم ظلماً كبيراً، لقد تضاءلت لعظمتِهِ المخلوقاتُ العظيمةُ، وصغرَت لدى كبريائِهِ السماواتُ السبع ومن فيهن والأرضون السبع ومن فيهن، والأرض جميعاً قبضتُه يوم القيامة والسماواتُ مطوياتٌ بيمينه، وافتقر إليه العالمُ العلويُّ والسفليُ فقراً ذاتيًا لا ينفكُ عن أحدٍ منهم في وقت من الأوقات، هذا الفقر بجميع وجوهه؛ فقرً من جهة الخلق والرزق والتدبير، وفقرٌ من جهة الاضطرار إلى أن يكون معبودَه ومحبوبَه الذي إليه يتقرَّبون، وإليه في كل حال يفزعون.

٤٤﴾ ولهذا قال: ﴿تسبّح له السمواتُ السبع والأرض ومن فيهن وإن من شي؟»: من حيوان ناطق وغير ناطق، ومن أشجار ونبات وجامد، وحيَّ وميت، ﴿الَّا يسبّح بحمدِهِ»: بلسان الحال ولسان المقال، ﴿ولَكنَ لا تفقَهون تسبيحَهمَ»؛ أي: تسبيح باقي المخلوقات التي على غير لغتكم، بل يحيطُ بها علاَّم الغيوب. إنَّه كان حليماً غفوراً»: حيثُ لم يعاجِلْ بالعُقوبة مَن قال فيه قولاً تكاد السماواتُ والأرض تنفَطِر منه وتَخِرُ له الجبال، ولكنَّه أمهلهم، وأنعم عليهم، وعافاهم،

في (ب): «يعبدون».

سورة الإمبراء (٤٥ ـ ٤٨)

ورزقهم، ودعاهم إلى بابِهِ ليتوبوا من لهذا الذنب العظيم؛ ليعطيهم الثواب الجزيل، ويغفر لهم ذنبهم؛ فلولا حلمُهُ ومغفرته؛ لسقطت السماوات على الأرض، ولما ترك على ظهرها من دابَّةٍ.

﴿وَلِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْمَانَ جَمَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا تَسْتُورًا ﴾ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي مَاذَانِهِمْ وَقُرَأَ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَمُ وَلَوًا عَلَى أَدْنَدِهِر نُفُورًا ۞ غَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَبِعُونَ بِهِ إِذَ يَسْتَبِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذَا هُمْ خَتُوكَ إِذَ يَقُولُ الظَّلِحُونَ إِنَّ تَنْبِعُونَ إِلَا رَجُلًا مَسْحُورًا ۞ ٱنظَرْ بِمَا يَسْتَبِعُونَ إِذَ لَكَمْتَالَ فَضَلُواْ فَلَا يَسْتَطِعُونَ الظَّلِحُونَ إِن تَنْبِعُونَ

٤٥% يخبر تعالى عن عقوبته للمكذبين بالحقّ الذين ردُوه وأعرضوا عنه أنّه يَحول بينَهم وبين الإيمان، فقال: ﴿وإذا قرأتَ القرآنَ؟: الذي فيه الوعظُ والتَّذكير والهدى والإيمان والخير والعلم الكثيرُ؛ ﴿جَعَلْنا بينَك وبين الذين لا يؤمنونَ بالآخرة حجاباً مستوراً؟: يستُرهم عن فهمه حقيقةً وعن التحقُّق بحقائقه والانقياد إلى ما يدعو إليه من الخير.

٤٦﴾ ﴿وجَعَلْنا على قلوبِهِم أَكِنَّةَ ؟ أي: أغطية وأغشية لا يفقهون معها القرآن، بل يسمعونه سماعاً تقوم به عليهم الحجَّة، ﴿وفي آذانهم وَقُراً ؟ أي: صمماً عن سماعه، ﴿وإذا ذكرتَ ربَّك في القرآن وحدَه ؟: داعياً لتوحيده، ناهياً عن الشرك به؛ ﴿وَلَوا على أدبارِهِم نُفوراً ؟: من شدَّة بُغضهم له ومحبَّتهم لما هم عليه ما الشرك به؛ ﴿وازا ذكرتَ ربَّك في القرآن وحدَه ؟: داعياً لتوحيده، ناهياً عن الشرك به؛ ﴿وَلَوا على أدبارِهِم نُفوراً ؟: من شدَّة بُغضهم له ومحبَّتهم له ومحبَّتهم لما هم عليه ما الشرك به؛ ﴿وَلَوا على أدبارِهِم نُفوراً ؟: من شدَّة بُغضهم له ومحبَّتهم لما هم عليه من الباطل؛ كما قال تعالى : ﴿وإذا ذكرتَ ربَّك في القرآن وحدَه المارُق وحدَم ؟: داعياً لتوحيده، ناهياً عن الشرك به إوراً على أدبارِهِم نُفوراً ؟: من شدَّة بُغضهم له ومحبَّتهم لما هم عليه من الباطل يما يقال تعالى : ﴿وَإذا ذكرتَ ربَّك في القرآن وحدَه السمارُق قلوبُ الذين لا يؤمنون ما يه القرآن وحدَه الله وحدَه الله الله وحدَه الما يقوم عليه ما يؤمنون أول على أدبارِهِم نُفوراً ؟: من شدَّة مُنفوماً ؟

٤٧﴾ فنحنُ أعلم بما يستمعون به ؟ أي: إنَّما مَنَعْناهم من الانتفاع عند سماع القرآن لأنَّنا نعلم أن مقاصدهم سيِّنة ؛ يريدون أن يعثروا على أقلِّ شيء لِيَقْدَحوا به، وليس استماعُهم لأجل الاسترشاد وقَبول الحقّ، وإنَّما هم معتمدون على عدم اتباعه، ومَنْ كان بهذه الحالة ؛ لم يُفِدْهُ الاستماع شيئاً، ولهذا قال: ﴿إذْ يستَمِعونَ النباعه، ومَنْ كان بهذه الحالة ؛ لم يُفِدْهُ الاستماع شيئاً، ولهذا قال: ﴿إذْ يستَمِعونَ النباعه، ومَنْ كان بهذه الحالة ؛ لم يُفِدْهُ الاستماع شيئاً، ولهذا قال: ﴿إذْ يستَمِعونَ النباعه، ومَنْ كان بهذه الحالة ؛ لم يُفِدْهُ الاستماع شيئاً، ولهذا قال: ﴿إذْ يستَمِعونَ النباعه، ومَنْ كان بهذه الحالة ؛ لم يُفِدْهُ الاستماع شيئاً، ولهذا قال: ﴿إذ يستَمِعونَ النباعه، ومَنْ كان بهذه الحالة ؛ لم يُفِدْهُ الاستماع شيئاً، ولهذا قال أوان أوان تتَعِعونَ إلى وإذ هم نَجوى ؟ أي : متناجين، ﴿إذْ يقولُ الظالمونَ؟ : في مناجاتهم : ﴿إنْ يتَعونَ إلى مناباتهم المونَة : في مناجاتهم المان يتَعونَ إلى أنهم غير معتبرين لما قال، وأنَّه يَهْذي لا يدري ما على على على عدم معتمدورا؟ نهم جازمون أنَّهم غير معتبرين لما قال، وأنَّه يُذي لا يدري ما يقول.

٤٨﴾ قال تعالى: ﴿انظر﴾: متعجباً ﴿كيف ضربوا لك الأمثالُ؟: التي هي

ORC بقورة الإسراء (٤٩ ـــ ٥١)

أَضلُ الأمثال وأبعدُها عن الصواب، ﴿فضَلُوا﴾: في ذلك، أو فصارت سبباً لضلالهم؛ لأنَّهم بَنَوا عليها أمرهم، والمبنيُّ على فاسدِ أفسدُ منه. فلا يـهـتدون ﴿سبيلاَ﴾؛ أي: لا يهتدون أيَّ اهتداءٍ، فَنَصِيبُهُم الضلال المحضُ والظُّلم الصرف.

﴿وَقَالُوْا أَوَذَا كُنَّا عِظْلَمًا وَرُقَلْنًا أَوَنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ٢ ﴾ قُلْ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا () أَوْ خَلْقًا بِمَتَا يَحَبُّمُ فِ صُدُورِكُمَ فَسَيَقُولُونَ من يُسِيدُنَّا قُلِ ٱلَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَقً فَسَيُنْوَضُونَ إِلَيْكَ رُمُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هُوَّ قُلْ عَسَىّ أَن يَكُونَ فَرِيبًا () يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَسَنَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ. وَتَظْنُونَ إِن لَيَنْتُمْ إِلَا قَلِيلًا () .

٤٩ يخبر تعالى عن قول المنكرين للبعث وتكذيبهم به واستبعادهم بقولهم : (إذا كُنًا عظاماً ورُفاتاً)؛ أي: أجساداً بالية. ﴿إِنَّا لَمبعوثون خلقاً جديداً)؛ أي: لا يكون ذلك، وهو محالٌ بزعمهم، فجهلوا أشدَّ الجهل؛ حيثُ كذَّبوا رسل الله، وجَحَدوا آيات الله، وقاسوا قدرةَ خالق السماواتِ والأرض بِقُدَرِهِمُ الضعيفة العاجزة، فلما رأوا أنَّ لهذا ممتنعٌ عليهم لا يقدرون عليه؛ جعلوا قدرة الله كذلك؛ فسبحان مَنْ جَعَلَ خلقاً من خلقه يزعُمون أنَّهم أولو العقول والألباب مثالاً في جهل أظهر الأشياء وأجلاها وأوضحها براهين وأعلاها؛ لِيُري عباده أنه ما ثَمَّ إلا توفيقه رحمةً إنَّك أنت الوهاب).

(٥٠ - ٥١) ولهذا أمر رسوله ﷺ أن يقول لهؤلاء المنكرين للبعث استبعاداً: وقُلْ كونوا حجارة أو حديداً. أو خلقاً مما يكبر ؟ أي: يعظُم في صدوركم ؟: لتسلموا بذلك ـ على زعمكم ـ من أن تنالكم قدرة الله أو تنفذ فيكم مشيئته ؟ فإنكم غير معجزين الله في أيَّ حالة تكونون وعلى أيَّ وصف تتحوَّلون، وليس لكم في أنفسكم تدبيرٌ في حالة الحياة وبعد الممات ؟ فدعوا التدبير والتصريف لِمَن هو على كلُّ شيء قدير وبكلُ شيء محيط . فلسيقولون ؟: حين تُقيم عليهم الحجَّة في البعث : فمن يعيدنا قل الذي فَطَرَكم أول مرة ؟: فكما فطركم ولم تكونوا شيئاً مذكوراً فإنَّه سيعيدكم خلقاً جديداً ؟ فحما بَدَانا أوَّلَ خلق نعيدُه ؟، ففسينغضونَ إليك رؤوسهم ؟؛ أي: يهزُونها إنكاراً وتعجُباً مما قلت . فويقولون متى هو ؟ أي: متى وقتُ البعث الذي تزعمه على قولك؟ لا إقراراً منهم لأصل البعث، بل أي: متى وقتُ البعث الذي تزعمه على قولك؟ لا إقراراً منهم لأصل البعث، بل في منه منهم وتعجيزٌ . فقل عسى أن يكونَ قريباً ؟: فليس في تعيين وقتِهِ فائدةً، في مائدة منهم وتعجيزٌ . في على من أن يكونَ قريباً ؟ فليس في تعيين وقتِهِ فائدةً،

سورة الإسراء (٥٢ ـ ٤ ٥))

وإنَّما الفائدة والمدار على تقريره والإقرار به وإثباته، وإلَّا؛ فكلُّ ما هو آتٍ؛ فإنَّه قريب.

(٢٥) ﴿يوم يدعوكم؟: للبعث والنُشور وينفُخ في الصور، ﴿فتستجيبونَ بحمدِه؟؛ أي: هو بحمدِه؟؛ أي: هو المحمود تعالى على فعله، ويجزي به العباد إذا جمعهم ليوم التَّنادِ، ﴿وتظنُونَ إن لمحمود تعالى على فعله، ويجزي به العباد إذا جمعهم ليوم التَّنادِ، ﴿وتظنُونَ إن لَينتُم إلَّا قليلاً»: من سرعة وقوعه، وأنَّ الذي مرَّ عليكم من النعيم كأنَّه ما كان؛ فهذا الذي يقول عنه المنكرون: متى هو؟ يندمون غاية الندم عند ورودِه، ويُقال لهم: هٰذا الذي كُنتُم إلَّه الذي كَنتُم الذي ما كان؟ لهم في المور عنه المنكرون. متى هو؟ يندمون غاية الندم عند ورودِه، ويُقال فهٰذا الذي يقول عنه المنكرون.

﴿وَقُل لِمِبَادِى يَقُولُوا ٱلَنِي هِىَ أَحْسَنُ ۖ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنَزَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَات لِلإِنسَنِ عَدُوًا مُبِينَا ۞ رَبُكُمْ أَعْلَمُ بِكُرُّ إِن يَشَأْ يَرَحَمَكُمُ أَو إِن يَشَأْ يُعَذِّبَكُمْ وَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ۞ وَرَبُكَ أَعْلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَلَقَدْ فَضَّلَنَا بَعْضَ النَّبِيَنَ عَلَى بَغْضٌ وَمَا يَن

وَمَّنَهُ وَهُذَا مَن لَطْفِهِ بعباده؛ حيثُ أمرهم بأحسن الأخلاق والأعمال والأقوال الموجبة للسعادة في الدُنيا والآخرة، فقال: ﴿وقُلْ لعبادي يقولوا التي هي أحسنُ»: وهذا أمر بكلٍ كلام يقرّب إلى الله؛ من قراءة وذكر وعلم وأمر بمعروف ونهي عن منكر وكلام حسن لطيف مع الخلق على اختلاف مراتبهم ومنازلهم، وأنه إذا دار الأمر بين أمرين حسنين؛ فإنَّه يؤمَر بإيثار أحسَنِهما إن لم يمكن الجمعُ بينَهما، والقول الحسنُ داع لكلٌ خلق جميل وعمل صالح؛ فإنَّ مَن مَلَكَ لسانه؛ مَلَكَ جميع أمره. وقوله: ﴿إِنَّ الشيطانَ يَنْزَغُ بينهم»؛ أي: يسعى بين العباد بما يُفْسِدُ عليهم دينهم ودنياهم؛ فدواء هذا أن لا يُطيعوه في الأقوال غير الحسنة التي يدعوهم إليها، وأن يَلينوا فيما بينَهم؛ لينقمعَ الشيطانُ الذي ينزغ بينهم؛ فإنَّه عدوُهم الحقيقيُّ الذي ينبغي لهم أن يحاربوه؛ فإنَّه يدعوهم ليكونوا من أصحاب السعير، وأما إخوانهم؛ فإنَّه موان نزغ الشيطان فيما بينهم وسعى في العداوة؛ فإنَّ محر الحقيقيُ الذي ينبغي لهم أن يحاربوه؛ فإنَّه يدعوهم ليكونوا من أصحاب السعير، وأما إخوانهم؛ فإنَّه موان نزغ الشيطان فيما بينهم وسعى في العداوة؛ فإنَّ الحزم كلً

٤٠% ﴿رَبُّكُم أَعلم بَكُمَ﴾: من أنفسكم؛ فلذلك لا يريد لكم إلَّا ما هو الخير، ولا يأمركم إلَّا بما فيه مصلحة لكم، وقد تريدون شيئاً الخيرُ في عكسه. ﴿إِن يَشَأْ يَرْحَمْكُم أو إِن يَشَأ يُعَذَّبُكُمَّهُ: فيوفَق مَن شاء لأسباب الرحمة، ويخذُلُ

من شاء فَيَضِلُّ عنها فيستحقُّ العذاب. **﴿وما أرسلناك عليهم وكيلاً﴾**: تُدبُّرُ أمرهم وتقوم بمجازاتهم، وإنَّما الله هو الوكيل، وأنت مبلغٌ هادٍ إلى صراط مستقيم.

ORO تلبورة الإسراء (٥٥ ـ ٥٧)

٥٥% فوربَّك أعلمُ بمن في السمواتِ والأرض؟: من جميع أصناف الخلائق، فيعطي كلاً منهم ما يستحقُّه وتقتضيه حكمتُه، ويفضَّل بعضَهم على بعض في جميع الخصال الحسيَّة والمعنويَّة؛ كما فضَّل بعض النبيِّين المشتركين بوحيه على بعض، بالفضائل والخصائص الرَّاجعة إلى ما مَنَّ به عليهم، من الأوصاف الممدوحَة، والأخلاق المرضيَّة والأعمال الصالحة وكَثْرة الأتباع ونزول الكتب على بعضهم، المشتملة على الأحكام الشرعيَّة والعقائد المرضيَّة؛ كما أنزل على داود زَبوراً، وهو فلمَ ينكِرُ المكذُبون لمحمدِ ﷺ ما أنزله الله عليه وما فضَّله بعضهم على بعض كتباً؟

﴿قُلِ ٱدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِنِ دُوَنِهِ، فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضَّرِ عَنكُمْ وَلَا تَعْوِيلًا ۞ أُوَلَيْكَ ٱلَذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَيِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيْهُمْ أَقَرْبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَةً إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذُورًا ۞ ﴾.

ومن العجب أنَّ السَّفه عند الاعتياد والممارسة وتلقَيه عن الآباء الضالِّين بالقبول يراه صاحبه هو الرأي السديد والعقل المفيد، ويرى إخلاصَ الدِّين للّه الواحد الأحد الكامل المنعم بجميع النعم الظاهرة والباطنة هو السَّفه والأمر المتعجَّب منه؛ كما قال المشركون: ﴿أجعلَ الآلهةَ إلهاً واحداً إنَّ هٰذا لشيءٌ عُجابٌ﴾.

٩٧ هذه أخبر أيضاً أنَّ الذين يعبُدونهم من دون الله في شخل شاغل عنهم باهتمامهم بالافتقار إلى الله وابتغاء الوسيلة إليه؛ فقال: ﴿أُولَئْكُ الذين يَدْعُونَ﴾:

سورة الإسراء (٥٨ ـ ٥٩)) 🖥

من الأنبياء والصالحين والملائكة، ﴿يَبْتَغُونَ إلى ربِّهم الوسيلةَ أَيُّهم أَقَرِبُ﴾؛ أي: يتنافسون في القرب من ربَّهم، ويبذُلون ما يقدرون عليه من الأعمال الصالحة المقرِّبة إلى الله تعالى وإلى رحمتِه، **﴿ويخافون عذابَه**﴾: فيجتنبون كلَّ ما يوصِلُ إلى العذاب. ﴿إِنَّ عذاب ربِّك كان محذوراً﴾؛ أي: هو الذي ينبغي شدَّة الحذر منه والتوقِّي من أسبابه. وهٰذه الأمور الثلاثة الخوف والرجاء والمحبَّة التي وَصَفَ الله بها هٰؤلاء المقرَّبين عنده هي الأصل والمادَّة في كلِّ خير؛ فمن تَمَّتْ له؛ تَمَّتْ له أموره، وإذا خلا القلبُ منها؛ ترحَّلت عنه الخيرات، وأحاطت به الشرور.

وعلامة المحبَّة ما ذَكَرَهُ اللَّه أن يجتهد العبدُ في كلِّ عَمَلٍ يقرِّبُه إلى اللَّه، وينافس في قربه بإخلاص الأعمال كلَّها للَّه، والنُّصح فيها وإيقاعها في أكمل الوجوه المقدور عليها؛ فمن زعم أنه يحبُّ اللَّه بغير ذُلك؛ فهو كاذب.

وَإِن مِن قَرْبَـةٍ إِلَّا غَتْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيَكَمَةِ أَوَّ مُعَذِّبُوُهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَلِكَ فِ آلكِنَكِ مَسْطُولُ ٢

المواجعة في: ما من قريةٍ من القُرى المكذَّبة للرسل إلَّا لا بدَّ أن يصيبهم هلاكُ قبل يوم القيامة أو عذابٌ شديدٌ، كتابٌ كتبه الله وقضاءً أبرمه لا بدَّ من وقوعه؛ فليبادر المكذَّبون بالإنابة إلى الله وتصديق رُسُلِهِ قبل أن تتمَّ عليهم كلمةُ العذاب ويحقَّ عليهم القول.

وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالْآيَنَتِ إِلَّا أَن كَذَبَ بِهَا ٱلْأَوَلُونَ وَمَالَيْنَا نَمُودَ ٱلنَّافَة مُبْصِرَةً فَظَلَمُوا بِهَأَ وَمَا نُرْسِلُ بِاللَايَنتِ إِلَّا تَغْيِفًا ۞ وَإِذ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ وَمَا جَعَلَنَا ٱلرُّنَا ٱلَتِيَ أَرْتِيَنَكَ إِلَا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَٱلشَجَرَةَ ٱلمَلُونَةَ فِي ٱلْقُرْمَانِ وَنُخَوِّفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَا طُغْيَنَنَا كَبِيرَ شَيْ إِلَى إِلَا يَتْنَةً لِلنَّاسِ وَٱلشَجَرَةَ ٱلمَلُونَةَ فِي ٱلْقُرْمَانِ وَنُخَوِّفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَنَا

٩٩ يذكر تعالى رحمته بعدم إنزاله الآيات التي يقترح بها المكذُبون، وأنَّه ما منعه أن يرسِلَها إلَّا خوفاً من تكذيبهم لها؛ فإذا كذَّبوا بها؛ عاجَلَهم العقابُ وحلَّ بهم من غير تأخير كما فعل بالأولين الذين كذبوا بها، ومن أعظم الآيات الآيةُ التي أرسلها الله إلى نُمود، وهي الناقة العظيمةُ الباهرة التي كانت تصدُرُ عنها جميع القبيلة بأجمعها، ومع ذٰلك كذَّبوا بها، فأصابهم ما قصَّ الله علينا في كتابه. وهؤلاء كذٰلك؛ لو جاءتهم الآيات الكبار؛ لم يؤمنوا؛ فإنَّه ما منعهم من الإيمان خفاءُ ما

سورة الإسراء (٦٠)

جاء به الرسول واشتباهه هل هو حقَّ أو باطل؟ فإنه قد جاء من البراهين الكثيرة ما دلَّ على صحَّة ما جاء به الموجب لهداية مَنْ طلب الهداية؛ فغيرُها مثلُها، فلا بدَّ أن يسلكوا بها ما سلكوا بغيرها، فتركُ إنزالها والحالة لهذه خيرٌ لهم وأنفع. وقوله: ﴿وما نرسل بالآيات إلا تخويفاَهَ؛ أي: لم يكن القصدُ بها أن تكون داعيةً وموجبةً للإيمان الذي لا يحصُلُ إلَّا بها، بل المقصود منها التخويف والترهيب؛ ليرتدِعوا عن ما هم عليه.

﴿ ٦٠﴾ ﴿وإذ قلنا لك إنَّ ربَّك أحاط بالناس》: علماً وقدرةً؛ فليس لهم ملجأً يلجؤون إليه ولا ملاذ يلوذون به عنه، وهذا كاف لمن له عقلٌ في الانكفاف عما يكرهه الله الذي أحاط بالناس، ﴿وما جَعَلْنا الرؤيا التي أرَيْناكَ»: أكثر المفسرين على أنَّها ليلة الإسراء، ﴿والشجرةَ الملعونةَ》: التي ذكرت ﴿في القرآن》: وهي شجرة الزقُوم التي تَنْبُتُ في أصل الجحيم.

والمعنى: إذا كان لهذان الأمران قد صارا فتنة للناس، حتى استلج الكفّّار بكفرهم وازداد شرُّهم، وبعض مَن كان إيمانة ضعيفاً رجع عنه، بسبب أنَّ ما أخبرهم به من الأمور التي كانت ليلة الإسراء، ومن الإسراء من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى كان خارقاً للعادة، والإخبار بوجود شجرة تَنْبُتُ في أصل الجحيم أيضاً من الحوارق؛ فهذا الذي أوجب لهم التكذيب؛ فكيف لو شاهدوا الآيات العظيمة والخوارق الجسيمة؟! أليس ذلك أولى أن يزداد بسببه شرُّهم؛ فلذلك رحمهم الله وصرفها عنهم. ومن هنا تعلم أنَّ عدم التصريح في الكتاب والسنة بذكر الأمور العظيمة التي حَدَثَت في الأزمنة المتأخرة أولى وأحسن؛ لأنَّ الأمور التي لم يشاهد ربباً في قلوب بعض المؤمنين ومانعاً يمنعُ من أم يدخل الإسلام ومنفراً عنه، بل ربباً في قلوب بعض المؤمنين ومانعاً يمنعُ من أم يدخل الإسلام ومنفراً عنه، بل فنما يزيدهم»: التخويف في الأزمنة المتأخرة أولى وأحسن؛ لأنَّ الأمور التي لم يشاهد ربباً في قلوب بعض المؤمنين ومانعاً يمنعُ من أم يدخل الإسلام ومنفراً عنه، بل يناس لها نظيراً ربَّما لا تقبلها عقولُهم، [لو أُخبرُوا بها قبل وُقُوعِها] فيكون ذلك ربباً في قلوب بعض المؤمنين ومانعاً يمنعُ من أم يدخل الإسلام ومنفراً عنه، بل ربباً في قلوب بعض المؤمنين ومانعاً يمنعُ من أم يدخل الإسلام ومنفراً عنه، بل فما يزيدهمي : التخويف في الا طنيانا كبيراًه : وهذا أبلخ ما يكون في التحلي بالشرَّ ومحبَّه وبغض الخير وعدم الانقياد له.

﴿وَلِذَ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوَا إِلَّا إِلِيِسَ قَالَ مَآسَجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِيـنَا ﷺ قَالَ أَرَمَيْنَكَ هَلَا ٱلَّذِى حَكَرَّمْتَ عَلَىَّ لَمِنْ أَخَرَتَنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيَنَمَةِ لِأَحْتَنِكَى ذُيَيَّتَهُم إِلَّا قَلِيـلًا ﷺ قَالَ ٱذْهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَمَ جَزَآؤُكُمْ جَزَآءُ مَوْفُورًا ۞ وَٱسْتَفْزِزُ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم

سورة الإسراء (٦١ ـ ٢٤) 💿

بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَادِكْهُمْ فِي ٱلْأَمَوْلِ وَٱلْأَوْلَئِدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّبْطَنُ إِلَّا غُرُورًا ۞ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُّ وَكَفَىٰ بِرَبِكَ وَكِيلًا ۞ ﴾.

(٦١﴾ ينبَّه تبارك وتعالى عباده على شدَّة عداوة الشيطان وحرصه على إضلالهم، وأنَّه لما خَلَقَ اللَّه آدم؛ استكبر عن السجود له و ﴿قال﴾ متكبَّراً: (أأسجُدُ لمن خلقتَ طيناً)؛ أي: من طين، وبزعمه أنَّه خيرٌ منه؛ لأنه خُلِقَ من نارٍ، وقد تقدَّم فساد لهٰذا القياس الباطل من عدة أوجه.

﴿ ٢٢﴾ فلما تبين لإبليس تفضيل الله لآدم؛ ﴿قالَ مَخاطباً لله: ﴿أرأيتَكَ هٰذا الذي كرَّمْتَ عليَّ لئن أُخَرْتَنِ إلى يوم القيامةِ لأحتَنِكَنَّ ذُرَيَّتُهُ ؟؛ أي: لأستأصلَنْهم بالإضلال ولأُغوِيَنَّهم، ﴿إلَّا قليلاً ﴾: عرف الخبيثُ أنَّه لا بدَّ أن يكون منهم من يعاديه ويعصيه.

﴿ ٣٣ ﴾ فقال الله له: ﴿ اذهبْ فمن تبعك منهم ﴾: واختارك على ربُّه ووليِّه الحقِّ، ﴿ فَإِنَّ جَهَنَّم جزاؤكم جزاءَ موفوراً ﴾؛ أي: مدَّخراً لكم موفَّراً جزاء أعمالكم.

٤٦٤ ثم أمره الله أن يفعل كلَّ ما يقلِرُ عليه من إضلالهم، فقال: ﴿واستفزِزُ من استطعتَ منهم بصوتِكَ»: ويدخل في هٰذا كلَّ داعٍ إلى المعصية، ﴿وأجلِبْ عليهم بخيلِكَ ورَجِلكَ»: ويدخل فيه كلُّ راكب وماش في معصية الله؛ فهو من خيل الشيطان ورَجِلهِ. والمقصود أنَّ الله ابتلى العباد بهٰذا العدو المبين الداعي لهم خيل الشيطان ورَجِلهِ. والمقصود أنَّ الله ابتلى العباد بهٰذا العدو المبين الداعي لهم خيل الشيطان ورَجِلهِ. والمقصود أنَّ الله ابتلى العباد بهٰذا العدو المبين الداعي لهم خيل الشيطان ورَجِلهِ. والمقصود أنَّ الله ابتلى العباد بهٰذا العدو المبين الداعي لهم خيل الشيطان ورَجِلهِ. والمقصود أنَّ الله ابتلى العباد بهٰذا العدو المبين الداعي لهم خيل الميطان ورَجِلهِ. والمقصود أنَّ الله ابتلى العباد بهٰذا العدو المبين الداعي لهم ولى معصية الله بأقواله وأفعاله. ﴿وشارِكُهم في الأموال والأولاد»: وذلك شامل وعدم تأديب الأولاد وتربيتهم على الخير وترك الشرّ، وأخذ الأموال بغير حقها أو وضعها بغير حقها أو استعمال المكاسب الرديَّة، بل ذَكَرَ كثيرٌ من المفسّرين أنه وضعها بغير حقها أو استعمال المكاسب الرديَّة، بل ذَكرَ كثيرٌ من المفسّرين أنه والجماع، وأنه الموال والأولاد»: وأله ألمراب وضعها بغير حقُها أو استعمال المكاسب الرديَّة، بل ذَكرَ كثيرٌ من المفسّرين أنه والحماع، وأنَه إذا لم يُسَمَّ الله في ذلك؛ شارك فيه السمية عند الطعام والسراب الحديث<sup>(1)</sup>. ﴿وعِذهمَهُ: الأوعاذ المؤنية الله في ذلك؛ شارك فيه السيطان؛ كما ورد فيه الحديث<sup>(1)</sup>. ﴿وعِذهمَهُ: الأوعاذ المزخرَفَة التي لا حقيقة لها، ولهذا قال: ﴿وما والعديث<sup>(1)</sup>. ﴿وعِذهمَهُ: الأوعاذ المزخرَفَة التي لا حقيقة لها، ولهذا قال: ﴿وما والعديثُون أنهم على الحقية لها، ولهذا قال: ﴿وما والعديث<sup>(1)</sup>. إلى غروراكه؛ أي: باطلاً مضمحالاً كن يزيَّن لهم المعامي والمراب والحديثُون أنهم على المزار في أله من من من من والها، ولهذا قال: ﴿وما والعمائ ألها منوائ ألهُ غروراكه؛ أي: باطلاً مضمحالاً كن يزيَّن لهم المعامي والمائي والها مضمحان إلهم يظنُون أنهم على الحق، وقال والعقائد الفاسدة، ويعدهم عليها الأجر؛ لأنهم يظنُون أنهم على الحق، وقال والعقائد الفاسدة، ويعدهم عليها الأجر؛ لأنهم يظنُون أنهم على الحق، وقال واله ألها له من من من من من من من من من ما من من ما من مي مان واله ما مما مي أله ما ممامحالي ألها مي ما أله

کما في «صحيح البخاري» (١٤١)، ومسلم (٢٠١٨).

<sup>OR</sup> سورة الإسراء (٦٥ ـ ٦٧)

تعالى: ﴿الشيطان يَعِدُكُم الفقر ويأمُرُكم بالفحشاءِ والله يَعِدُكُم مغفرةً منه وفضلاً﴾. (٦٥﴾ ولما أخبر عما يريد الشيطان أن يفعل بالعباد؛ ذَكَرَ ما يُغتَصَمُ به من فتنته، وهو عبوديَّة الله والقيام بالإيمان والتوكُل، فقال: ﴿إِنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطانَّه؛ أي: تسلُّط وإغواءً، بل الله يدفع عنهم بقيامهم بعبوديَّته كلَّ شرً، ويحفظُهم من الشيطان الرجيم، ويقوم بكفايتهم. ﴿وكفى بربِّك وكيلاً»: لمن توكَّل عليه، وأدَّى ما أمر به.

 آنَةُ مُ ٱلَّذِى يُزْجِى لَحَّمُ ٱلْفُلْكَ فِى ٱلْبَحْرِ لِتَبْنَعُوْا مِن فَضْلِهِ أَنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَجِعَا اللَّهُ وَإِذَا مَسَكُمُ اللَّذِي يَزْجِى لَحَانَ الْمَدَنُ اللَّهُ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ وَإِذَا مَسَكُمُ اللَّبُرِ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ ٱلإِنسَنُ كَفُورًا إِنَّ أَنْفَالَتُ فَامَاً تَجْدَدُوا لَكُوْ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالَا يَعْدَمُ اللَّبُرِ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ ٱلإِنسَنُ كَفُورًا إِنَّا الْمَالَمُ اللَّذَي أَنْ يَغْسِفُ وَكَانَ آلَاِنسَنُ كَفُورًا إِنَّ الْمَا تَجْدَدُوا لَكُوْ مَنْ مَنْ مَن مَدْعُونَ إِلَا اللَّذِي أَنْ الْمِنْتُمُ وَكَانَ الْإِنسَنُ كَفُورًا إِنَّ الْمَا الْمُعَنْمُ مَا الْعُنْمُ فِي ٱلْبَعْرِ مَنَى مَا تَدْعُونَ إِلَا اللَّذِي أَوْ لَكُونُ الْمُوالَا إِن الْمَالِ اللَّذِي أَعْرَضْتُمُ وَكَانَ الْإِنسَنُنَ كَفُورًا إِنَّى أَعْلَمْ الْمُعْمَرُ إِنَّا يَعْذِي مَنْ مَا لَكُونُ الْمُعْذَلُ اللَهُ الْمُولَى اللَّذِي أَعْمَانُهُمُ وَتَعْذَلُ اللَهُ لَكُونُ الْمُولَى اللَّذَي الْمَنْ مَا لَعُنْهُ مَا الْمُوالَ الْكُو وَكَمُولًا إِنَّى أَنَا أَمْ أَمَانَتُمَ أَنْ يَعْمِدُكُمُ فِيهِ تَارَةً أُخْرَى فَيْرَسِلَ عَلَيْحَمُ مَا مِن وَكِيدَةُ مُنَا اللَهُ مَنْ الْمُعْذَى إِنَا الْمُعْمَانِ مُ مَالَكُمُ مَا اللَهُ مَن الْمُنْتُ الْمُ مَن الْمُ الْمُنْتُ الْمُ الْمُ مَنْ الْمُنْتُ الْمُ الْمُ أَعْتَى الْمُ الْمُنْ الْمُ الْمُ الْمُ مُ مَا لَحُولُ لَكُونُ لَكُونُ الْمُ لَكُونَا الْمُولَى الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ مُ مَا لَكُولُ وَكَانَهُ مَا مَا لَنَهُ اللَهُ اللَّذِي الْمُ الْمُعْنِي لَكُنُ الْمُولَى فَا إِنَا الْنَ الْمُ الْمُ الْمُ الْ مَا تَعْتَكُمُ مِنَا الْمُولِي عَلَي مُ الْمُولُ الْمُوا الْحُولُ عَالَى الْنُولِي مُنَا الْمُولِي الْعُنُ الْمُ الْعُنُونُ الْعُلُولُ مُ مَا لَعُنَا الْمُ الْحُولُ مُ مَالُولُ مَا الْمُعَالُولُ مُنَا الْعُنُ مُ مَالَالُ الْحُمُ الْحُولُ الْعُلَالُ الْمُولُولُ الْنُولُ مُنْ الْمُ الْحُولُ الْمُ الْحُولُ الْمُ لَعُ الْنُولُولُ الْنُ الْمُ الْمُ الْمُ الْحُولُ الْحُولُ الْلُولُ الْعُلُولُ الْعُلُولُ مُ مَا الْمُ الْمُ الْمُ لُ الْعُولُولُ الْعُلُولُ الْعُلُولُ الْعُلُولُ الْمُ الْمُ الْعُنُ الْعُمُ مُ الْعُمُ الْمُ الْعُنُولُ مُ الْحُعُنُ الْمُع

﴿٦٦﴾ يذكر تعالى نعمته على العباد بما سخّر لهم من الفُلك والسفن والمراكب، وألهمهم كيفيَّة صنعتها وسخّر لها البحر الملتطم يحملها على ظهره؛ المراكب، وألهمهم كيفيَّة صنعتها وسخّر لها البحر الملتطم يحملها على ظهره؛ لينتفع العباد بها في الركوب والحمل للأمتعة والتجارة، وهذا من رحمته بعباده؛ فإنَّه لم يزل بهم رحيماً رءوفاً، يؤتيهم من كلِّ ما تعلَّقت به إرادتهم ومنافعهم.

(٦٧) ومن رحمته الدالَّة على أنَّه وحده المعبود دون ما سواه أنَّهم إذا مسَّهم الضَّرُ في البحر، فخافوا من الهلاك لتراكُم الأمواج؛ ضلَّ عنهم ما كانوا يدعون من دون الله في حال الرَّخاء من الأحياء والأموات، فكانَّهم لم يكونوا يدعونهم في وقتٍ من الأوقات؛ لعلمهم أنَّهم ضعفاء عاجزون عن كشف الضُرَ، وصرخوا بدعوة فاطر الأرض والسماوات، الذي تستغيث به في شدائدها جميع المخلوقات، وأخلصوا له الدعاء والتضرُّ في أرض والموات، فكانُهم لم يكونوا يدعونهم في وقتٍ من الأوقات؛ لعلمهم أنَّهم ضعفاء عاجزون عن كشف الضُرَ، وصرخوا بدعوة وأطر الأرض والسماوات، الذي تستغيث به في شدائدها جميع المخلوقات، وأخلصوا له الدعاء والتضرُّع في هذه الحال، فلما كَشَف الله عنهم الضُرَّ ونجاهم إلى الرَّب والموات، الذي تستغيث من من ما يتفع ولا يضوُ ونجاهم والخلصوا له الدعاء والتضرُّع في هذه الحال، فلما كَشَف الله عنهم الضُرَّ ونجاهم ولا يضوُ ولا يصور ولا يعلموا ما كانوا يدعون إليه من قبل، وأشركوا به مَن لا ينفع ولا يضوُ ولا يعلي ولا يعلي ولا يعلي ولا يمنع، وأعرضوا عن الإخلاص لربَّهم ومليكهم.

ولهذا من جهل الإنسان وكفرِهِ؛ فإنَّ الإنسان كفورٌ للنِّعم؛ إلَّا مَن هدى الله فمنَّ عليه بالعقل السليم واهتدى إلى الصراط المستقيم؛ فإنَّه يعلم أنَّ الذي يكشف الشدائد، وينجِّي من الأهوال هو الذي يستحقُّ أن يُفْرَدَ، وتُخْلَصَ له سائر الأعمال في الشدَّة والرَّخاء واليُسر والعُسر، وأما من خُذِلَ ووُكِلَ إلى عقله الضعيف؛ فإنَّه لم

سورة الإسراء (٢٨ ـ ٧١)

يلحَظْ وقت الشدَّة إلَّا مصلحته الحاضرة وإنجاءه في كلِّ تلك الحال، فلما حصلتْ له النجاةُ وزالت عنه المشقَّة؛ ظنَّ بجهله أنَّه قد أعجز الله، ولم يَخْطُرْ بقلبه شيء من العواقب الدنيويَّة فضلاً عن أمور الآخرة.

(٦٦ - ٦٩) وللمذا ذكرهم الله بقولِهِ: ﴿أَفَأَمِنتُم أَن يَحْسِفَ بَكُم جانبَ البَرُ أُو يرسلَ عليكم حاصباً؟ أي: فهو على كل شيء قديرٌ، إن شاء أنزل عليكم عذاباً من أسفلَ منكم بالخسف، أو من فوقِكم بالحاصب، وهو العذابُ الذي يَحصُبُهم فيصبحوا هالكين؛ فلا تظنُّوا أنَّ الهلاك لا يكون إلا في البحر، وإنْ ظننتُم ذلك؛ فانتم آمنون من ﴿أن يعيدكم؟: في البحر؛ ﴿تارةَ أخرى فيرسل عليكم قاصِفاً من الريح؟؛ أي: ريحاً شديدةَ جدًّا تقصف ما أتت عليه، ﴿فيغرقَكم بما كفرتم ثم لا تَجِدوا لكم علينا به تبيعاً؟؛ أي: تبعة ومطالبة؛ فإنَّ الله لم يظلمُكُم مثقال ذرَّة.

وَلَقَدْ كَرَّمَنَا بَنِي عَادَمَ وَمَمَلْنَكُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَذَقْنَنَهُم مِنَ ٱلطَّبِبَنِ وَفَضَلْنَهُمْ عَلَى حَثِيرٍ مِتَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ۞<.</p>

﴿ ٧٧ وَهٰذا من كرمِهِ عليهم وإحسانه الذي لا يقادَرُ قَدْرُهُ ؛ حيث كرَّم بني آدم بجميع وجوه الإكرام، فكرَّمهم بالعلم والعقل وإرسال الرسل وإنزال الكتب، وجعل منهم الأولياء والأصفياء، وأنعم عليهم بالنَّعم الظاهرة والباطنة، ﴿ وَحَمَلْناهم في البرَّه : على الركاب من الإبل والبغال والحمير والمراكب البريَّة. وفي ﴿ البحر ﴾ : في السفن والمراكب، ﴿ وَرَزَقْناهم من الطيبات ﴾ : من المآكل والمشارب والملابس والمائح ؛ فما من طيب تتعلَّق به حوائجهم إلاً وقد أكرمهم المآكل والمشارب والملابس والمائح ؛ وفي ﴿ البحر ﴾ : في السفن والمراكب، ﴿ وَرَزَقْناهم من الطيبات ﴾ : من المآكل والمشارب والملابس والمائح ؛ فما من طيب تتعلَّق به حوائجهم إلاً وقد أكرمهم الله به ويسَّره لهم غاية والمناكح ؛ فما من طيب تتعلَّق به حوائجهم إلاً وقد أكرمهم الله به ويسَّره لهم غاية والمناكح ؛ فما من المائل التي ليست لغيرهم من أنواع المخلوقات، أفلا يقومون وفضَّلهم به من الفضائل التي ليست لغيرهم من أنواع المخلوقات، أفلا يقومون بشكر مَنْ أولى النعم ودَفَعَ النَّقم ولا تحجبهم النَّعم عن المنعم عن المنعم في بشكر مَنْ أولى النعم ودَفَعَ النَقم ولا تحجبهم النَّعم عن المنعم عن المنعم في أما والمناد به من المائوب والمائوب والمائوب أولغانهم على كثير ممَن خَلَقْنا تفضيلا » : بما خصَّهم به من المائوب والمائوب والمائوب والمائوب أنها من أولي النعم على كثير ممَن عليهم مائم ألهم على كثير ممان ألهم على كثير ممان ألهم على كثير ممان أنواع المخلوقات، أفلا يقومون والمائوب من أولى النعم ودَفَعَ النَقم ولا تحجبهم النَّعم عن المنعم فيشتغلوا بها عن عبادة ربُهم، بل ربَّما استعانوا بها على معاصيه؟!

فَيَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَّاسٍ بِإِمَنِمِيْمٌ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَبَهُمْ بِيَبِينِهِ فَأُوْلَتِهِكَ يَقْرَءُونَ كِتَبَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِمِلًا ١٩ وَمَن كَانَ فِي هَٰذِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَمَدُّ سَبِيلًا ١٩ ﴾.

٧١﴾ يخبر تعالى عن حال الخلق يوم القيامة، وأنه يدعو كلَّ أناس معهم إمامهم وهاديهم إلى الرُّشد، وهم الرسل ونوابهم، فتعرض كلُّ أمة، ويحضرها رسولهم الذي دعاهم، وتعرض أعمالهم على الكتاب الذي يدعو إليه الرسول هل

هي موافقة له أم لا؟ فينقسمون بهذا قسمين: ﴿فمن أوتي كتابه بيمينه﴾: لكونه اتَّبع إمامه الهادي إلى صراطٍ مستقيم، واهتدى بكتابه، فكثرت حسناتُه، وقلَّت سيئاتُه؛ ﴿فأولَتْك يقرؤون كتابهم﴾: قراءة سرورٍ وبهجة على ما يرون فيها مما يفرِحُهم ويسرُّهم، ﴿ولا يُظلمون فنيلاً﴾: ممّا عملُوه من الحسنات.

البورة الإسراء (٧٢ ــ ٧٤)

﴿٧٢﴾ ﴿ومن كان في لهذه : الدنيا ﴿أعمى ؟: عن الحقّ ؛ فلم يقبَلُه ولم ينقد له، بل اتَّبع الضلال، ﴿فهو في الآخرة أعمى ؟: عن سلوك طريق الجنّة كما لم يسلكه في الدنيا، ﴿وأضلُ سبيلاً؟: فإنَّ الجزاء من جنس العمل، وكما تَدين تُدان.

وفي لهذه الآية دليل على أنَّ كلَّ أمة تُدعى إلى دينها وكتابها وهل عملت به أم لا؟ وأنهم لا يؤاخذون بشرع نبيَّ لم يؤمروا باتَّباعه، وأنَّ الله لا يعذَّب أحداً إلَّا بعد قيام الحجَّة عليه ومخالفته لها، وأنَّ أهل الخير يعظَوْن كتبهم بأيمانهم، ويحصُلُ لهم من الفرح والسرور شيءٌ عظيم، وأنَّ أهل الشرَّ بعكس ذٰلك، وأنهم لا يقدِرون على قراءة كتبهم من شدَّة غمَّهم وحزنهم وثبورهم.

﴿وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِنَعْنَرِى عَلَيْنَا غَيْرُهُ وَإِذَا لَأَقَتَذُوكَ خَلِيلًا (٢) وَلَوْلَا أَن تُبَنَّئُكَ لَقَد كِدنَ تَرْكَنُ إِلَيْهِم شَيْنَا قَلِيلًا (٢) إِذَا لَأَذَقَنَنَك صِعْفَ الْحَيَوة وَصِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَا يَجَدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا (٢) وَإِن كَادُوا لِيَسْتَفِرُونَكَ مِن ٱلأَرْضِ لِتُحْرِجُوكَ مِنْهَاً وَإِذَا لَا يَبْبَقُونَ خِلَفَكَ إِلَا قَلِيلًا (٢) مَنْ مَنْ عَدَامُ لَا تَعْدَاكَ مِعْف رُسُولَاً وَلَا يَحَدُ لِسُنَّذَا تَحْوَيلًا إِنَّ

(٧٣) يذكر تعالى منّته على رسوله محمد على وحفظه له من أعدائه الحريصين على فتنته بكل طريق، فقال: ﴿وإن كادوا لَيَفْتِنونك عن الذي أوحينا إليك لتفتري على الله علينا»؛ أي: قد كادوا لك أمراً لم يُذْرِكوه، وتحيَّلوا لك على أن تفتري على الله غير الذي أنزلنا إليك، فتجيء بما يوافقُ أهواءهم، وتدعُ ما أنزل الله إليك. غير الذي أنزلنا إليك، فتجيء بما يوافقُ أهواءهم، وتدعُ ما أنزل الله إليك. فير الذي أنزلنا إليك، فتجيء بما يوافقُ أهواءهم، وتحيَّلوا لك على أن تفتري على الله غير الذي أنزلنا إليك، فتجيء بما يوافقُ أهواءهم، وتدعُ ما أنزل الله إليك. فير الذي أنزلنا إليك، فتجيء بما يوافقُ أهواءهم، وتدعُ ما أنزل الله إليك. فوإذا»: لو فعلت ما يهرون؛ ﴿لاَتَخدُوك خليلاً»؛ أي: حبيباً صفيًا أعزً عليهم من أحبابهم لما جَبَلكَ الله عليه من مكارم الأخلاق ومحاسن الآداب المحبَّبة للقريب والبعيد والصديق والعدو، ولكن لتعلم أنَّهم لم يعادوك وينابذوك العداوة إلَّا للحقُ الذي جئتَ به لا لِذَاتك؛ كما قال تعالى: ﴿قد نعلمُ إنَّه لَي حديناً في أنه الذي يقولون والبعيد والك ألذي الذي الله الله اللذي جئتَ به لا لِذَاتك؛ كما قال تعالى: ﴿قد نعلمُ إنَّه لم يعادوك وينابذوك الذي يقولون والبعيد والمديق والك كما قال تعالى: ﴿قد نعلمُ إنَّه لم يحدونَ هذي حديناً الذي يقولون والذي جئتَ به لا لِذَاتك؛ كما قال تعالى: ﴿قد نعلمُ إنَّه لَي يكمُ أَله الذي يعدون والذي أَلهم لم يعادوك وينابذوك الداني يقولون والبي جئتَ به لا لِذَاتك؛ كما قال تعالى: ﴿قد نعلمُ إنَّه لَي حرُنُك الذي يقولون والذي جنتَ به لا لِذَاتك؛ كما قال تعالى: إقد نعلمُ إنَّه لَي يَحرُنُك الذي يقولون والذي حدينا ما يكمن الظالمين بآيات الله يجحدونَ».

٤٧٤ ﴿وَ﴾ مع هٰذا ﴿لولا أَن ثَبَّتْناكَ؟ : على الحقّ وامتنَّنا عليك بعدم الإجابة

سورة الإسراء (٧٥ ـ ٧٧)]

لداعيهم، ﴿لقد كدتَ تركنُ إليهم شيئاً قليلًا؟ : من كثرة المعالجة ومحبَّتك لهدايتهم.

﴿٧٥﴾ ﴿إذاً : لو ركنت إليهم بما يهوون، ﴿لأذقناك ضعفَ الحياة وضعفَ المماتِ ؛ أي: لأصبناك بعذاب مضاعف في الدُّنيا والآخرة، وذُلك لكمال نعمة الله عليك وكمال معرفتك. ﴿ثمَّ لا تَجدُ لك علينا نصيراً»: ينقذك مما يحلُّ بك من العذاب، ولكن الله تعالى عَصَمَكَ من أسباب الشَّرُ ومن الشَّرَ، فنبَّتك وهداك الصراط المستقيم، ولم تركَنْ إليهم بوجه من الوجوه؛ فله عليك أتمُ نعمة وأبلغ منحةٍ.

(٧٦ ـ ٧٧) ﴿وإن كادوا لَيَسْتَفِزُونك من الأرض لِيُخْرِجوك منها؟ أي: من بغضهم لمقامك بين أظهرهم، قد كادوا أن يخرجوك من الأرض ويُجلوك عنها، ولو فعلوا ذلك؛ لم يلبثوا بعدك فيها إلاً قليلاً، حتى تحلَّ بهم العقوبة؛ كما هي سنة الله التي لا تحول ولا تبدل في جميع الأمم، كل أمة كذبت رسولها وأخرجته؛ عاجلها الله بالعقوبة، ولمًا مكر به الذين كفروا وأخرجوه؛ لم يلبثوا إلاً قليلاً حتًى أخرجة وأولاً من الأرض ويُجلوك عنها، من الأرض ويُجلوك عنها، ولو فعلوا ذلك؛ لم يلبثوا بعدك فيها إلاً قليلاً، حتى تحلُّ بهم العقوبة؛ كما هي منة الله التي لا تحول ولا تبدل في جميع الأمم، كل أمة كذبت رسولها وأخرجته؛ عاجلها الله بالعقوبة، ولمًا مكر به الذين كفروا وأخرجوه؛ لم يلبثوا إلاً قليلاً حتًى أوقع الله بهم ببدرٍ، وقَتَلَ صناديدهم، وفضً بيضتهم؛ فله الحمد.

وفي لهذه الآيات دليلٌ على شدة افتقار العبد إلى تثبيت الله إياه، وأنَّه [ينبغي له أن] لا يزال متملُقاً لربَّه أن يثبته على الإيمان ساعياً في كلِّ سبب موصل إلى ذٰلك؛ لأنَّ النبيَّ ﷺ ـ وهو أكمل الخلق ـ قال الله له: ﴿ولولا أن ثَبَّنْناك لقد كِدت تَرْكَنُ إليهم شيئاً قليلاكه؛ فكيف بغيره؟!

وفيها: تذكيرُ الله لرسوله منَّته عليه وعصمته من الشرِّ، فدلَّ ذٰلك على أنَّ اللَّه يحبُّ من عباده أن يتفطَّنوا لإنعامه عليهم عند وجود أسباب الشرِّ بالعصمة منه والثبات على الإيمان.

وفيها: أنه بحسب علوَّ مرتبة العبد وتواتُرِ النِّعم عليه من اللَّه يَعْظُمُ إِنْمُهُ ويتضاعفُ جرمُهُ إذا فعل ما يُلام عليه؛ لأنَّ اللَّه ذكَّر رسوله لو فعل ـ وحاشاه من ذلك ـ بقوله: ﴿إِذا لأَذَقْناك ضعفَ الحياة وضعفَ الممات ثم لا تجِدُ لك علينا نصيراَهُ .

وفيها: أنَّ اللَه إذا أراد إهلاك أمَّة؛ تضاعف جُرمها وعَظُم وكَبُر، فيحقُّ عليها القولُ من اللَه، فيوقع بها العقاب؛ كما هي سنَّته في الأمم إذا أخرجوا رسولهم.

﴿ أَقِيرِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا

(2) وَمِنَ ٱلَيْلِ فَتَهَجَدْ بِهِ نَافِلَةُ لَكَ عَمَىٰ أَن يَبْعَنْكَ رَبُكَ مَقَامًا تَحْمُونًا (2) وَقُل رَبِّ أَدْخِلِنِى مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِى مُخْرَجَ صِدْقِ وَاجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلْطَناً نَصِيرًا (2) وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُ وَزَهَقَ آلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا (2) .

OR سورة الإسراء (٨٧ ــ ٨٠)

(٧٨) يأمر تعالى نبيَّه محمداً على بإقامة الصلاة تامَّة ظاهراً وباطناً في أوقاتها، ولِدُلُوكُ الشمس؟ أي: ميلانها إلى الأُفقِ الغربيِّ بعد الزوال، فيدخُلُ في ذلك صلاة الظهر وصلاة العصر وإلى غَسَقِ الليل؟ أي: ظلمتِهِ، فدخل في ذلك صلاة المغرب وصلاة العشاء، وقرآنَ الفجرِ؟ أي: صلاة الفجر، وسمَّيت قرآناً لمشروعيَّة إطالة القرآن فيها أطول من غيرها، ولفضل القراءة؛ حيث يشهدها الله وملائكةُ الليلِ وملائكة النهار.

ففي لهذه الآية ذكرُ الأوقات الخمسة للصَّلوات المكتوبات، وأن الصَّلوات الموقعة فيه فرائضُ؛ لتخصيصها بالأمر.

وفيها أنَّ الوقت شرطٌ لصحَّة الصلاة، وأنَّه سببٌ لوجوبها؛ لأنَّ اللَّه أمر بإقامتها لهذه الأوقات، وأنَّ الظهر والعصر يُجمعان، والمغرب والعشاء كذلك؛ للعذر؛ لأنَّ اللَّه جمع وقتهما جميعاً.

**وفيه** فضيلةُ صلاة الفجر، وفضيلة إطالة القراءة فيها، وأنَّ القراءة فيها ركنٌ؛ لأنَّ العبادة إذا سُمِّيت ببعض أجزائها؛ دلَّ على فرضيَّة ذٰلك.

(٧٩) وقوله: ﴿ومن الليل فتهجّد به»؛ أي: صلّ به في سائر أوقاته، ﴿نافلة لكَهُ؛ أي: لتكون صلاة الليل زيادة لك في علو القدر ورفع الدرجات؛ بخلاف غيرك؛ فإنَّها تكون كفَّارة لسيئاته. ويُحتمل أن يكون المعنى أنَّ الصلوات الخمس فرضٌ عليك وعلى المؤمنين؛ بخلاف صلاة الليل؛ فإنها فرض عليك بالخصوص؛ لكرامتك على الله أن جَعَلَ وظيفتك أكثر من غيرك، وليكثر ثوابك، وتنال بذلك المقام المحمود، وهو المقام الذي يحمده فيه الأوَّلون والآخرون، مقام الشفاعة وكلُهم يعتذر ويتأخّر عنها، حتى يستشفعوا بسيد ولد آدم ليرحمهم الله من هم الموقف وكربو، فيشفع عند ربَّه، فيشفّعه ويُقيمه مقاماً يغبطه به الأوَّلون والآخرون، وتكون له المنَّة على جميع الخلق.

٨٠﴾ وقوله: ﴿وقل ربُّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صَدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صَدْقٍ﴾؛ أي:



سورة الإسراء (٨١ ـ ٨٣)

اجعل مداخلي ومخارجي كلَّها في طاعتك وعلى مرضاتك، وذٰلك لتضمُّنها الإخلاص وموافقته<sup>(۱)</sup> الأمر. ﴿واجعل لي من لدنك سلطاناً نصيراً﴾؛ أي : حجة ظاهرة وبرهاناً قاطعاً على جميع ما آتيه وما أذره، وهٰذا أعلى حالة يُنْزِلُها الله العبد، أن تكون أحوالُهُ كلُّها خيراً ومقربةً له إلى ربَّه، وأن يكون له على كلِّ حالة من أحواله دليلٌ ظاهرٌ، وذٰلك متضمُّن للعلم النافع والعمل الصالح للعلم بالمسائل والدلائل.

(٨٩) وقوله: ﴿وقل جاء الحقُّ وزَهَقَ الباطل》: والحقُّ هو ما أوحاه الله إلى رسوله محمد ﷺ، فأمره الله أن يقول ويعلِنَ: قد جاء الحقُّ الذي لا يقوم له شيءٌ، وزَهَقَ الباطلُ؛ أي: اضمحل وتلاشى. ﴿إنَّ الباطل كان زَهوقاً»؛ أي: هذا وصف الباطل، ولكنَّه قد يكون له صولةً وروجان إذا لم يقابله الحقُّ، فعند مجيء الحقُّ؛ يضمحلُ الباطل، ولكنَّه قد يكون له صولةً وروجان إذا لم يقابله الحقُّ، فعند مجيء الحقُّ؛ يضمحلُ الباطل مان ولكنَّه قد يكون له صولةً وروجان إذا لم يقابله الحقُّ، فالذي لا يقوم له وصف الباطل، ولكنَّه قد يكون له صولةً وروجان إذا لم يقابله الحقُّ، فعند مجيء الحقُّ؛ إلى الحقُّ، فعند مجيء والمحقّ؛ يقم الباطل، ولكنَّه قد يكون له صولةً وروجان إذا لم يقابله الحقُّ، فعند مجيء الحقُّ؛ ولهذا لا يروج الباطل إلا في الأزمان والأمكنة الخالية من العلم بآيات الله وبيناته. وقوله:

﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآةٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّنِلِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ ﴾.

(٨٢) فالقرآن مشتمل على الشفاء والرحمة، وليس ذلك لكل أحدٍ، وإنّما ذلك للمؤمنين به المصدّقين بآياته العالمين به، وأما الظّالمون بعدم التصديق به أو عدم العمل به؛ فلا تزيدُهم آياته إلا خساراً؛ إذ به تقوم عليهم الحجّة؛ فالشفاء الذي تضمنّه القرآن عامَّ لشفاء القلوب من الشَّبه والجهالة والآراء الفاسدة والانحراف السيىء والقصود السيئة؛ فإنه مشتملٌ على العلم اليقيني الذي تزول به كلُ شبهة وجهالة، والوعظ والتذكير الذي يزول به كلُ شهوة تخالف أمر الله، ولما العبي من المُعمن من المُعمن من المُعمن من المُعمن من المُعمن من المُعمن ما عليهم الحجّة؛ فالشفاء الذي تضمنّه القرآن عامً لشفاء القلوب من الشُبه والجهالة والآراء الفاسدة والانحراف السيىء والقصود السيئة؛ فإنه مشتملٌ على العلم اليقيني الذي تزول به كلُ شبهة وجهالة، والوعظ والتذكير الذي يزول به كلُ شهوة تخالف أمر الله، ولشفاء الأبدان من آلامها وأسقامها، وأما الرحمة؛ فإنّ ما فيه من الأسباب والوسائل التي يحتُ من آلامها متى فعلها العبد، فاز بالرحمة والسعادة الأبدية والثواب العاجل والآجل.

﴿وَإِذَا آنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنْسَانِ أَعْهَضَ وَنَتَا بِحَانِيهِ ۖ وَإِذَا مَشَهُ ٱلشَّرُّ كَانَ يَغُوسَا ٢

(٨٣) لهذه طبيعة الإنسان من حيث هو، إلّا مَن هداه الله؛ فإنَّ الإنسان عند إنعام الله عليه يفرح بالنّعم، ويبطَرُ بها، ويعرِضُ، وينأى بجانبِهِ عن ربّه؛ فلا يشكُرُه، ولا يذكرُه. ﴿وإذا مسَّه الشرَّ﴾: كالمرض ونحوه، ﴿كان يؤوساً﴾: من

(١) في (ب): اوموافقة،



937

سورة الإسراء (٨٢ ـ ٨٧)

الخير، قد قطع عن ربُّه رجاءه، وظنَّ أنَّ ما هو فيه دائمٌ أبداً، وأمَّا مَنْ هداه الله؛ فإنَّه عند النعم يخضعُ لربُّه، ويشكر نعمته، وعند الضرَّاء يتضرَّع، ويرجو من اللّه عافيته وإزالة ما يقعُ فيه، وبذَلك يخفُّ عليه البلاء

﴿قُلْ كُنُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ، فَرَتُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَ أَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴿ ﴾ .

٤٨٤ أي: ﴿قُلْ كُلُّ : من الناس، ﴿يعملُ على شاكلتِهِ ؟ أي : على ما يَليق به من الأحوال: إن كانوا من الصفوة الأبرار؟ لم يشاكِلُهم إلا عملهم لربً العالمين، ومن كانوا من غيرهم من المخذولين؟ لم يناسِبُهم إلَّا العمل للمخلوقين، ولم يوافِقهم إلَّا ما وافق أغراضهم. وربك ﴿أعلم بمن هو أهدى سبيلاً»: فيعلمُ مَنْ يَصْلُحُ للهداية فيهديه، ومن لا يَضْلُحُ لها فيخذله ولا يهديه.

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ حَنِ ٱلرُّوحَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَبِّ وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ٢

وفي لهذه الآية دليلٌ على أنَّ المسؤول إذا سُئِلَ عن أمرٍ، الأَوْلَى بالسائل غيره أن يعرِضَ عن جوابه، ويدلَّه على ما يحتاجُ إليه، ويرشِدَه إلى ما ينفعه.

﴿وَلَمِنِ شِنْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِٱلَّذِى أَوَحَيْنَآ إِلَيْكَ ثُمَّ لَا يَجِدُ لَكَ بِهِ۔ عَلَيْنَا وَكِيلًا ﴿ لَ رَحْمَةً مِن زَبِكُ إِنَّ فَشْلَمُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرُ ﴿ ﴾ .

٨٦٨ - ٨٨٧ يخبر تعالى أنَّ القرآن والوحي الذي أوحاه إلى رسوله رحمةً منه عليه وعلى عباده، وهو أكبر النعم على الإطلاق على رسوله؛ فإنَّ فضل الله عليه كبيرٌ لا يقادَرُ قدرُهُ؛ فالذي تفضَّل به عليك قادرٌ على أن يَذْهَبَ به ثم لا تجِدُ رادًا يردُه ولا وكيلاً يتوجَّه عند الله فيه؛ فَلْتَغْتَبِطْ به وتَقَرَّ به عينك، ولا يحزنك تكذيبُ المكذبين واستهزاء الضالين؛ فإنَّهم عرضت عليهم أجلُّ النعم فردُوها لهوانهم على الله وخِذْلانِهِ لهم.



سورة الإسراء (٨٨ ـ ٩٣) 🔘 🕬

قُلُ لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِبرًا ٢

﴿٨٨﴾ وهٰذا دليلٌ قاطعٌ وبرهانٌ ساطعٌ على صحَّة ما جاء به الرسول وصدقه؛ حيث تحدًى الله الإنس والجنَّ أن يأتوا بمثله، وأخبر أنهم لا يأتون بمثله، ولو تعاونوا كلُّهم على ذلك؛ لم يقدِروا عليه، ووقع كما أخبر الله؛ فإنَّ دواعي أعدائه المكذَّبين به متوفَّرة على ردِّ ما جاء به بأيَّ وجه كان، وهُم أهلُ اللسان والفصاحة؛ فلو كان عندَهم أدنى تأهُل وتمكُن من ذلك؛ لفعلوه، فعُلِمَ بذلك أنهم أذعنوا غاية الإذعان طوعاً وكرهاً، وعَجَزوا عن معارضتِه، وكيف يقدِرُ المخلوق من تراب، الإذعان طوعاً وكرهاً، وعَجَزوا عن معارضتِه، وكيف يقدِرُ المخلوق من تراب، الناقصُ من جميع الوجوه، الذي ليس له علمٌ ولا قدرةً ولا إرادةً ولا مشيئةً ولا على سائر الخفيات، الذي له الكمالُ المطلقُ والحمدُ المطلقُ والسماوات، المطلع لو أنَّ البحر يمدًه من بعده سبعةُ أبحر مداداً والأشجاز كلَّها أقلامٌ؛ لنَفِدَ المداد وفنيتِ الأقلام ولم تنفَذ كلماتُ الله؛ فكما أنَّه ليس أحدً من المحلوة نو أنَّ البحر يمدًه من بعده سبعةُ أبحر مداداً والأشجاز كلَّها أقلامٌ؛ لنَفِدَ المداد وفنيتِ الأقلام ولم تنفَذ كلماتُ الله؛ فكما أنه ليس أحدً من المحلوقين ممائلاً لله وفنيتِ وأسمائِه وصفاتِه وأفعائِه تبارك وتعالى؛ فتبًا لمن المنه علم من المخلوقين مائلاً لله ومنابَ وأمسائِه وصفاتِه وأفعائِه تبارك وتعالى؛ فتها أحدًا فليس كمثلِه ألما لله المخلوقِ، وزعم أنَّ محمداً علي الله، واختلفه من المنه منه.

٨٩ - ٩٣ يقول تعالى: ﴿ولقد صرَّفْنا للناس في هٰذا القرآن من كلّ مثل»؛
أي: نوَّعنا فيه المواعظ والأمثال، وثنَّيْنا فيه المعاني التي يضطرُ إليها العبادُ لأجل أن

## FOR سورة الإسراء (٩٢ ـ ٩٦)

يتذكروا ويتَّقوا، فلم يتذكَّر إلا القليلُ منهم، الذين سبقت لهم من الله سابقة السعادة، وأعانهم الله بتوفيقه، وأما أكثر الناس؛ فأبوًا إلا كُفوراً لهذه النعمة التي هي أكبرُ من جميع النعم، وجعلوا يتعنَّتون عليه آياتٍ غيرَ آياتِهِ يخترعونها من تِلقاء أنفسهم الظالمة الجاهلة، فيقولون لرسول الله ﷺ الذي أتى بهذا القرآن المشتمل على كل برهان وآية: (لن نؤمنَ لك حتَّى تَفَجُرَ لنا من الأرض يَنبوعاًه؛ أي : أنهاراً جارية، (أو تكونَ لك جنَّة من نخيل وعنبَ»: فتستغني بها عن المشي في الأسواق والذَّهاب والمجيء، (أو تُسقِطَ السماء كما زَعَمْتَ علينا كِسَفاًه؛ أي : يشهدون لك بما جنت به، (أو يكونَ لك جنَّة من نخيل وعنبَه: أي من الأرض يَنبوعاًه؛ أي : يشهدون لك بما جنت به، (أو يكونَ لك بيتَ من زخرفِه؛ أي مقابلة ولماينة يشهدون لك بما جنت به، (أو يكونَ لك بيتَ من زخرفِه؛ أي عان المشي في الذهب وغيره، (أو تأتي بالله والملائكة قبيلاًه؛ أي جميعاً أو مقابلة ولمعاينة يشهدون لك بما جنت به، (أو يكونَ لك بيتَ من زخرفِه؛ أي عان المشي في يشهدون لك بما جنت به، وأو يكونَ لك بيتَ من زخرفِه؛ أي عان أوكلام الذهب وغيره، إذ ترقى في السماء، : رُقِيًا حسيًا. (وه مع هذا فلن (نؤمنَ ليُرقِيْكَ حتى تنزُلَ علينا كتاباً نقرَوه و ولما كانتُ هذه تعنات وتعجيزات وكلام أسفه الناس وأظلمهم، المتضمنة لرد الحقً وسوء أدب مع الله، وأن الرسول تُت مو الذي يأتي بالآيات؛ أمره الله أن ينزَهه، فقال: (قل سبحانَ ربَّي): عمًا تقولون علواً كبيراً، وسبحانه أن تكونَ أحكامُهُ وآياتُهُ تابعة لأهواتهم الفاسدة وآرائهم الضالة. (هل كنتُ إلاً بشراً رسولاً»: ليس بيده شيء من الأمر.

٩٤ و هذا السبب الذي منع أكثر الناس من الإيمان؛ حيث كانت الرسل التي تُرْسَلُ إليهم من جنسهم بشراً، و هذا من رحمته بهم أن أرسل إليهم بشراً منهم؛ فإنَّهم لا يطيقون التلقي من الملائكة.

٩٥ فلو فكانَ في الأرض ملائكة يمشونَ مطمئنين : يَنْبُتون على رؤية الملائكة والتلقي على رؤية الملائكة والتلقي عنهم : فَلَنَزَ لَنا عليهم من السماءِ مَلَكاً رسولاً : ليمكنَهم التلقي عنه.

٩٦ ( حقل كفى بالله شهيداً بيني وبينكم إنَّه كان بعبادِهِ خبيراً بصيراً ( فمن شهادتِهِ لرسولِهِ ما أيَّدَه به من المعجزات، وما أنزل عليه من الآيات، ونصره على مَن عاداه وناواه؛ فلو تقوَّل عليه بعض الأقاويل؛ لأخَذَ منه باليمين، ثم لقطع منه الوتينَ؛ فإنَّه خبيرٌ بصيرٌ، لا تخفى عليه من أحوال العبادِ خافيةٌ.

وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجَدَ لَمُمْ أَوْلِيَآهَ مِن دُونِهِ ۖ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمُ ٱلْقِيَكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكْمًا وَصُنَّاً مَّأْوَنَهُمْ جَهَنَمٌ حَكَمًا خَبَتَ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴿

سورة الإسراء (٩٧ ـ ١٠٠)

جَزَاؤَهُم بِأَنَهُمْ كَفَرُوا بِعَايَنِنَا وَقَالُوا أَءِذَا كُنَّا عِظَمَا وَرُقَنَتًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ۞ ﴾ أوَلَمْ يَرَوْإِ أَنَّ اللَهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ قَـادِرُ عَلَىٰ أَن يَحْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَا رَيْبَ فِيهِ فَأَبَ ٱلظَّلِلُمُونَ إِلَّا كُفُولًا ۞ قُل لَوَ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحْمَةِ رَبِّ إِذَا لَأَمْسَكُمُمْ خَشْبَةَ آلِإِمْنَافٍ وَكَانَ ٱلإِنسَنُ قَتُورًا ۞ \$.

(٩٧ ) يخبر تعالى أنَّه المنفرد بالهداية والإضلال؛ فمن يهدِهِ فييسِّره لليسرى ويجنِّبه العسرى؛ فهو المهتدي على الحقيقة، ومن يُضْلِلْه فيخذله ويَكِله إلى نفسه: فلا هادي له من دون الله، وليس له وليَّ ينصره من عذاب الله حين يحشُرُهم الله على وجوهِهِم، خزياً عُمياً وبُكماً، لا يبصرون، ولا ينطقون. (مأواهم)؛ أي: مقرُّهم ودارهم (جهنَّمُ): التي جمعت كلَّ همُ وغمٌ وعذاب. (كلَّما خَبَتَ)؛ أي: تهيّأت للانطفاء، (فِرْدْناهم سعيراً)؛ أي: سَعَّرْناها بُهم، لا يُفَتَّرُ عنهم العذابُ، ولا يُقضى عليهم فيموتوا، ولا يخفف عنهم من عذابها.

٩٨ > ولم يظلِمُهم الله تعالى، بل جازاهم بما كفروا بآياته وأنكروا البعث الذي أخبرت به الرُّسل، ونطقت به الكتب، وعجَّزوا ربَّهم؛ فأنكروا تمام قدرته، ووقالوا أإذا كنًا عظامًا ورُفاتاً أإنًا لَمَبْعوثونَ خلقاً جديداً ؟ أي: لا يكون هٰذَا؛ لأنَّه في غاية البعد عند عقولهم الفاسدة.

﴿٩٩﴾ ﴿أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّه الذي خلق السملواتِ والأرضَ؟: وهي أكبر من خلق الناس، ﴿قادرٌ على أن يَخْلُقَ مثلَهمَ؟: بلي إنَّه على ذٰلك قدير. ﴿وَ﴾ لَكنه قد جَعَلَ لَذَلك ﴿أَجلاً لا رَيْبَ فِيهِ﴾: ولا شكَّ وإلا فلو شاء لجاءهم به بغتة ومع إقامته الحجج والأدلة على البعث؛ ﴿فأبى الظَّالمونَ إلَّا كُفوراً﴾: ظُلْماً منهم وافتراء.

﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿قُلْ لو أنتم تملِكونَ خزائنَ رحمةِ ربِّي ﴾: التي لا تَنْفَدُ ولا تبيد، ﴿إِذَا لأَمْسَكْتم خشية الإنفاق ﴾؛ أي: خشية أن يَنْفَدَ ما تنفِقون منه، مع أنَّه من المحال أن تَنْفَدَ خزائنُ الله، ولكنَّ الإنسان مطبوعٌ على الشحُ والبخل.

وَلَقَدٌ ءَائَيْنَا مُوسَىٰ نِسْعَ ءَايَنتٍ بَيِنَنَتْ فَسْتَلْ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ إِذْ جَاءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فِرْعَوْنُ إِنِّي لَأَظُنُكَ يَنُمُوسَىٰ مَسْحُولًا ٢﴾ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَـَوُلَآءٍ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّـمَنوَتِ وَٱلأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِي لَأَظُنُكَ يَنفِرْعَوْتُ مَشْبُولًا ۞ فَأَرَادَ أَن يَسْتَفِزَهُم مِّنَ ٱلأَرْضِ فَأَغْرَقْنَهُ وَمَن مَعَهُ جَمِيعًا

Q Ruel و الإسراء (١٠٢ ـ ١٠٦)

(١٠٢) فَرْقَالَهُ له موسى: ﴿لقد علمتَهُ: يا فرعونُ، ﴿ما أُنزلُ هُؤلامَهُ: الآيات. ﴿إِلَّا رَبُّ السمواتِ والأرضِ بصائرَةُ: منه لعباده؛ فليس قولُكَ هُذا بالحقيقة، وإنَّما قلت ذٰلك ترويجاً على قومك واستخفافاً لهم. ﴿وإِنِّي لأَظنُّك يا فرعونُ مَنْبوراَهُ؛ أي: ممقوتاً، مُلْقى في العذاب، لك الويل والذمُ واللعنة.

(١٠٢ - ١٠٢) ﴿ فأرادَه: فرعون ﴿ أَن يَسْتَفِزَهم من الأرض؟ أي: يُجْلِيَهم ويخرِجَهم منها، ﴿ فأَغْرَقْناه ومن معه جميعاً؟: وأورثنا بني إسرائيل أرضَهم ويخرِجَهم منها، ﴿ فأَغْرَقْناه ومن معه جميعاً؟: وأورثنا بني إسرائيل المُنوا الأرض فإذا جاء وغدُ الأخرة جئنا بكم لفيفاً؟؛ أي: جميعاً؟ لِيُجازِي<sup>(١)</sup> كلَّ عامل بعمله.

﴿وَبِالْحَقِ أَنزَلْنَهُ وَبِالْحَقِ نَزَلُ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَيِّرُ وَبَذِيرًا ٢

(١٠٥) أي: وبالحق أنزلنا لهذا القرآن الكريم لأمر العباد ونهيهم وثوابهم وعقابهم، وعقابهم، وعقابهم، وعقابهم، وعقابهم، وعقابهم، وعمال وعقابهم، وعقابهم، وعمال والحق نزلك؛ أي: بالصدق والعدل والحفظ من كلَّ شيطان رجيم، وعقابهم، ووما أزسَلناك إلَّا مبشَراً»: من أطاع الله بالثواب العاجل والآجل، وينذر. لمن عصى الله بالعقاب العاجل والآجل، ويلزم من ذلك بيانُ ما يبشَر به وينذر.

﴿وَقُرْءَانَا فَرَقَنَاهُ لِنَقْرَآةُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْمَ وَنَزَلْنَاهُ نَنزِيلًا () قُلْ ءَامِنُوا بِعِ آرْ لَا تُزْمِنُوا إِنَّ الَذِينَ أُوتُوا الْمِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتَـلَى عَلَيْهِمْ يَخِزُونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّدًا () وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَآ إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا إِن كَانَ أُوتُوا الْمِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتَـلَى عَلَيْهِمْ يَخِزُونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّدًا () وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمُوسُ وَيَعُولُونَ سُبْحَن رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمُعْوَلُونَ سُبْحَن رَبِينا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِينَا لَمُعْولُونَ سُبْحَن رَبِينا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِينَا لَمُعْولُونَ سُبْحَان رَبِينَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِينَ لَمُعْولُونَ سُبْحَون وَيَوْدُونَ لِللّهُ وَعَنْ وَيَعُولُونَ سُبْحَن رَبِينا إِن كَانَ وَعَد رَبِن لَمَعُولُونَ سُبْحَون وَيَعْولُونَ سُبْحَان رَبِينا إِن كَانَ وَعَد رَبِنا لَمُعُولُونَ سُبْحَان واللّهُ وَعَنْ مَعْتُولُ إِنّا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِي لَكُونَ وَيَعُولُونَ سُبْحَان وَالْحَقْ إِنّا لَكُونَ وَيَتُولُونَا إِنّا لَكُنَ لَعَنْ وَلُ إِنّا لَكُونَ وَيَعْهُمُونَا إِنَا إِنَهُ عَنْ إِنّا إِنْ عَامَنُوا إِنَا لَكُنَ وَقُونُونَ سُبْحَانَ إِنَا إِنَا إِنَا عَلَيْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا مَعَنَونُونَ لِلْعَانِ إِنَا لَكَانَ وَيَقُولُونَ سُبْحَان مِنْ إِنَا إِنَانَ إِنَهُ إِنَا لَكُنَ وَعَنْ إِنَا إِنَا لَ وَعَدُ رَبِي الْمَالِي الْعَلَى إِنَا لِنَا لِنا إِنَا أَنْ إِنَا أَنْ أَنْ أَنَ وَعَنَا إِنَا إِنَ أَنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إَنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَ إِنَ أَنْ أَ

(۱) **في (ب): «لنجازي».** 

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة الإسراء (١٠٧ ـ ١٠١) المادي 🔘

والباطل؛ ﴿لتقرأه على الناس على مكث﴾؛ أي: على مَهْل؛ ليتدبَّروه، ويتفكَّروا في معانيه ويستخرجوا علومَه، ﴿ونزَّلْناه تنزيلاَ﴾؛ أي: شيئاً فشيئاً مفرَّقاً في ثلاث وعشرين سنة. ﴿ولا يأتونَكَ بِمَثَلِ إلَّا جِئْناكَ بالحقِّ وأحسنَ تفسيراَ﴾.

(١٠٧) فإذا تبيئ أنَّه الحقُ الذي لا شكَّ فيه ولا ريب بوجهٍ من الوجوه، فَوْقُلْ له لمن كَذَّب به وأعرض عنه: ﴿آمِنوا به أو لا تُؤمنوا (: فليس لله حاجة فيكم ولستُم بضاريه شيئاً، وإنَّما ضرر ذلك عليكُم؛ فإنَّ لله عباداً غيركم، وهم الذين آتاهُمُ الله العلم النافع؛ ﴿إذا يُتْلَى عَلَيْهِم يَخِرُونَ للأذقَانِ سُجَّداً ؟؛ أي: يتأثرون به غاية التأثر ويخضعون له.

﴿١٠٨﴾ ﴿ويقولون سبحانَ ربّنا؟: عما لا يَليقُ بجلالِهِ مما نَسَبَهُ إليه المشركون.
﴿إِنْ كَانَ وَعَدُ ربُنا؟: بِالبَعْثُ وَالْجَزَاء بِالأَعْمَالَ، ﴿لَمَفْعُولاً؟: لا خُلْفَ فيه ولا شُكً.

﴿١٠٩﴾ ﴿ويحُرون للأذقانِ﴾؛ أي: على وجوههم، ﴿يبكونَ ويزيدُهُمَ﴾: القرآن ﴿خشوعاَ﴾: ولهؤلاء كالذين منَّ الله عليهم من مؤمني أهل الكتاب؛ كعبد اللّه بن سلام، وغيره ممَّن أسلم<sup>(۱)</sup> في وقت النبيِّ ﷺ وبعد ذلك.

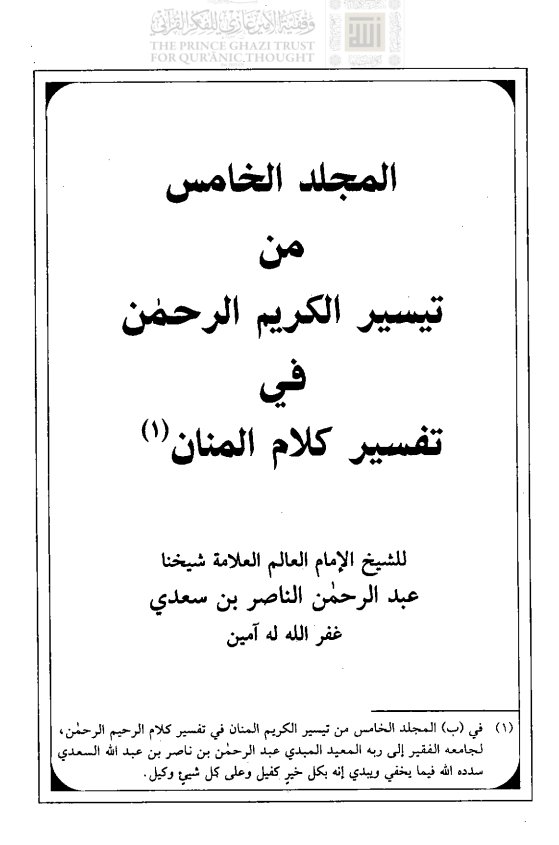
وَقُلِ آدَعُوا ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُوا ٱلرَّحْنَنَّ أَيَّا مَّا تَدْعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاَءُ ٱلحُسْنَىٰ وَلَا جَمْهَرَ بِصَلَانِكَ وَلَا تُخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَنِع بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ وَقُلِ ٱلحَمْدُ بَنَهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَحِذُ وَلَمَا وَلَة نَكُن لَمُ شَرِيكُ فِ ٱلمُلْكِ وَلَة يَكُن لَمُ وَلِقٌ مِنَ ٱلذَّلِّ وَكَبَرْهُ تَكْبِيرًا ۞ ﴾.

(١١٠) يقول تعالى لعباده: ﴿ادعوا اللَّه أو اذعوا الرحمٰنَ ؟ أي: أيهما شئتم. ﴿آيًا ما تدعوا فله الأسماء الحسنى ؟ أي: ليس له اسمّ غير حسن؟ أي: حتى ينهى عن دعائه به؟ [بل] أيَّ اسم دعوتُموه به؟ حَصَلَ به المقصودُ، والذي ينبغي أن يُدعى في كلِّ مطلوب بما يناسِبُ ذٰلك الاسم. ﴿ولا تَجْهَز بصلاتك؟ أي: قراءتك، ﴿ولا تُخافِتُ بها؟ فإنَّ في كلِّ من الأمرين محذوراً، أمّا الجهرُ؟ فإنَّ المشركين المكذِّبين به إذا سمعوه، سبُّوه، وسبُّوا مَنْ جاء به. وأما المخافتةُ؟ فإنَّه لا يحصُلُ المقصود لمن أراد استماعَه مع الإخفاء. ﴿وابتغ بينَ ذٰلك؟ أي: بين

(١) في (ب): "ممّن آمن".

QUR'ÀNIC THOUGHT 924 سورة الإسراء (١١١) (١١١) ﴿ وقل الحمد لله؟: الذي له الكمالُ والثناءُ والحمدُ والمجدُ من جميع الوجوه، المنزَّه عن كلِّ آفة ونقص. ﴿الذي لم يتَّخِذُ ولداً ولم يكُن له شريكَ في الملك) : بل الملكُ كلَّه لله الواحد القهار؛ فالعالم العلويُّ والسفليُّ كلُّهم مملوكون لله، ليس لأحدٍ من الملك شيء. ﴿ولم يَكُن له وليَّ من الذَّلَ؟؛ أي: لا يتولى أحداً من خلقه ليتعزز به ويعاونه، فإنه الغنى الحميد، الذي لا يحتاج إلى أحدٍ من المخلوقات في الأرض ولا في السماوات، ولكنَّه يتخذ أولياءه إحساناً منه إليهم ورحمة بهم، ﴿الله وليَّ الذينَ آمنوا يُخْرِجُهُم من الظُّلُماتِ إلى النُّورِ﴾. وكبِّره تكبيراً؟؛ أي: عظمه وأجلَّه بالإخبار بأوصافه العظيمة، وبالثَّناء عليه. بأسمائِهِ الحسنى، وبتمجيدِهِ بأفعاله المقدَّسة، وبتعظيمه وإجلاله بعبادتِهِ وحدَه لا شريك له، وإخلاص الدِّينَ كلُّه له. تم تفسير سورة الإسراء ولله الحمد والمنة والثناء الحسن على يد جامعه عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن سعدي. غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين. آمين. وصلى الله على محمد وسلم تسليماً كثراً. وذلك في ٧ جمادى الأولى سنة ١٣٤٤هـ. ونقلته من خط المؤلف بقلم الفقير إلى ربه سليمان الحمد البسام غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين. آمين. وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. آمين ثم آمين. , ÷. ang sa tang

This file was downloaded from QuranicThought.com



بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله، وأصلي وأسلم على محمد وآله وصحبه.

أما بعدُ؛ فلما كان علم التفسير للقرآن أشرف العلوم على الإطلاق وأهمها وأحقها بتحقيق معانيه وفهم مبانيه؛ لكونه تنزيلاً من حكيم حميدٍ، أنزله هدى ورحمة للعباد وتبياناً لكلَّ شيء وتفصيلاً لكلَّ ما يحتاجونه في دينهم ودُنياهم وأخراهم، وكان من خاصَة علم القرآن أنَّ فَهْمَ بعضِهِ وطائفةٍ منه يعينُ على فهم جميعه؛ لأنَّ القرآن من أوَّله إلى آخره يدورُ على تقرير الأصول النافعة والحقائق والشرائع الكبار والأحكام الحسنة والعقائد الصحيحة، ويوجّه العباد إلى كلِّ خير، مناسبةٍ في غاية اليُسر والشُهولة والإحكام والحُسْنِ الذي لا مور لذي لا مزير عليه م

وقد تكرَّر عليَّ السؤال من كثير من الأصحاب في نشر تفسيرنا لهذا جميعه، وألحُوا لما يرونه من الفائدة الكبيرة، فاعتذرتُ بأنَّ ذلك يصعُبُ جدًا؛ لأنَّه مبسوط، وأيضاً في لهذه الأوقات قلَّت رغباتُ الناس في الكتب المطوَّلة؛ لذلك أحببتُ إجابتهم لنشر بعض ما طلبوا، وهو الاقتصار على جزء واحدٍ من أجزاء لهذا التفسير<sup>(1)</sup>، ووقع الاختيارُ على الجزء الأوسط من سورة الكهف إلى آخر النمل؛ فما لا يحصُلُ جميعُه لا يُتْرَكُ جميعُه.

وأرجو الله وأسأله أن يجعل ذٰلك خالصاً لوجهه، نافعاً لنا ولإخواننا، وأن يُمِدَّنا بعونِهِ وعنايتهِ وتوفيقِهِ؛ إنَّه جوادٌ كريمٌ رءوفٌ رحيمٌ.

وأتبعته بكلّيات وأصول من كليات التفسير؛ لاستدراك ما لعله يفوت القارىء في غير لهذا الجزء؛ فإنَّ الأصول والكلّيات تبنى عليها الفروع والجزئيّات، ويحصُلُ بها من النفع والفائدة على اختصارها ما لا يحصُلُ في الكلام الطويل، وهو حسبُنا ونعم الوكيل.

المؤلف

(١) كانت لهذه رغبة الشيخ وقد طبع الجزء الخامس مفرداً في حياة الشيخ، ثم طبع الكتاب كاملاً
 بعد وفاة الشيخ رحمه الله. انظر المقدمة.

سورة الكهف (۱ ـ ۲)

## تفسير سورة الكهف

وهي مكية بنسب اللهِ النَّنْجَرِ التَجَيِرِ (<sup>()</sup>

﴿لَقُبُدُ لِنَهِ ٱلَّذِى أَنَزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنَّبَ وَلَمَر بَجْعَل لَمُ عِرَبًا ﴾ قَيِّمًا لِيُنذِرَ بَأْمَا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ وَبُبَشِرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَنِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ﴾ مَتَكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ۞ وَبُنذِرَ ٱلَّذِينَ قَالُوْ ٱلْخَكَدَ ٱللَّهُ وَلَدًا ۞ مَّا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَابِهِرْ كَبْدًا ۞ قَبْذِرَ ٱلْقَرَهِمِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَا كَذِبًا ۞ فَلَعَلَكَ بَنخِعُ فَنُمَا أَخْرَ عَمَالُونَ أَل

(١) فرالحمد»: هو الثناء عليه بصفاته التي هي كلُّها صفات كمال، وبنعمه الظاهرة والباطنة، الدينيَّة والدنيويَّة، وأجلُّ نعمه على الإطلاق إنزالُه الكتاب العظيم على عبده ورسوله محمد ﷺ، فحمد نفسه، وفي ضمنه إرشادُ العباد ليحمدوه على إرسال الرسول إليهم، وإنزال الكتاب عليهم. ثم وَصَفَ هٰذا الكتاب بوصفين مشتملين على أنَّه الكامل من جميع الوجوه، وهما: نفي العِوَج عنه، وإثباتُ أنَّه مشتملين على أنَّه الكامل من جميع الوجوه، وهما: نفي العِوَج عنه، وإثباتُ أنَّه مشتملين على أنَّه الكامل من جميع الوجوه، وهما: نفي العِوَج عنه، وإثباتُ أنَّه مشتملين على أنَّه الكامل من جميع الوجوه، وهما: نفي العِوَج عنه، وإثباتُ أنَّه مشتملين على أنَّه الكامل من جميع الوجوه، وهما: نفي العِوَج عنه، وإثباتُ أنَّه مقيمً<sup>(٢)</sup> مستقيمً: فنفي العِوَج يقتضي أنَّه ليس في أخباره كذبّ، ولا في أوامره ونواهيه ظلم ولا عَبَتٌ. وإثبات الاستقامة يقتضي أنَّه لا يخبر ولا يأمر إلا بأجلً ونواهيه ظلم ولا عَبَتٌ. وإثبات الاستقامة يقتضي أنَّه لا يخبر ولا يأمر وأوامره مقيمً<sup>(٢)</sup> مستقيمة: فنفي العوَج يقتضي أنَّه ليس في أخباره كذبّ، ولا في أوامره ونواهيه ظلم ولا عَبَتٌ. وإثبات الاستقامة يقتضي أنَّه لا يخبر ولا يأمر وألمره ونواهيه ظلم ولا عَبَتٌ. وإثبات الاستقامة يقتضي أنَّه لا يخبر ولا يأمر وأوامره ونواهيه الإخبارات، وهي الأخبار التي تملاً القلوب معرفة وإيماناً وعقلاً؛ كالإخبار والإخبار ولا عبر أراحي ورفي أوامره ونواهيه بأسماء الله وصفاته وأفعاله، ومنها الغيوب المتقدمة والمتأخرة، وأنَّ أوامره ونواهيه ألمام والعوريا واليه ورفيا وتحدملها؛ لاشتمالها على كمال العدل والقِسْط بركِي النفوس والعبوديَة لله ربَّ العالمين وحده لا شريكَ له. وحقيقٌ بكتابٍ موصوفٍ بماذ أير أن يَحْمَدِ الله نفسَه على إنزالِهِ، وأن يتمدَّح إلى عباده به.

٢﴾ وقوله: ﴿لينذِرَ بأساً شديداً من لَدُنه﴾؛ أي: لينذر بهذا القرآن الكريم عقابَه الذي عنده؛ أي: قدره وقضاه على من خالف أمره، ولهذا يشمَلُ عقاب الدُنيا وعقاب الآخرة. ولهذا أيضاً من نعمه أن خوَف عباده وأنذرَهم ما يضرُهم ويُهلكهم؛

البسملة في الأصل وضعت قبل قوله: "تفسير سورة الكهف".

(٢) في (ب): «قَيِّم».

كما قال تعالى لما ذَكَرَ في هٰذا القرآن وصف النار؛ قال: ﴿ذَلك يُخَوِّفُ اللّه به عبادَه يا عبادِ فاتَّقونِ﴾؛ فمن رحمته بعباده أن قيَّض العقوباتِ الغليظةَ على من خالف أمره وبيَّنها لهم وبيَّن لهم الأسباب الموصلة إليها. ﴿ويبشَر المؤمنين الذين يعملونَ الصَّالحاتِ أنَّ لهم أجراً حسناَ»؛ أي: وأنزل اللّه على عبدِه الكتاب ليبشر المؤمنين به وبرسلِه وكتبِه الذين كمل إيمانهم، فأوجب لهم عمل الصالحات، وهي الأعمال الصالحة من واجبٍ ومستحبُّ، التي جمعت الإخلاص والمتابعة: ﴿أَنَّ لهم أجراً حسناَ»: وهو الثوابُ الذي رتَّبه اللّه على الإيمان والعمل الصالح، وأعظمُه وأجلُه الفوز برضا الله ودخول الجنة التي فيها ما لا عينَ رأت ولا أذنَ سمعت ولا خطَرَ على قلب بشر. وفي وصفه بالحُسْنِ دلالةً على أنَّه لا مكدًر فيه ولا منغُص بوجه من الوجوه؛ إذ لو وُجِدَ فيه شيءٌ من ذلك؛ لم يكن حسنُهُ تامًا.

سورة الكهف (٣ \_ ٥)

﴿٣﴾ ومع ذلك؛ فلهذا الأجر الحسن ﴿ماكثينَ فيه أبداً﴾: لا يزول عنهم ولا يزولون عنه، بل نعيمُهم في كلُّ وقت متزايدٌ. وفي ذكر التبشير ما يقتضي ذِكْر الأعمال الموجبة للمبشَّر به، وهو أنَّ لهذا القرآن قد اشتمل على كل عمل صالح موصل لما تستبشرُ به النفوس، وتفرحُ به الأرواح.

٤٤ - ٥﴾ ﴿وينذرَ الذين قالوا اتَّخذ اللّهُ ولداً؟ : من اليهود والنَّصارى والمشركين، الذين قالوا لهذه المقالة الشنيعة؛ فإنّهم لم يقولوها عن علم ولا يقين؛ لا علم منهم ولا علم من آبائهم الذين قلّدوهم واتّبعوهم، بل إن يتّبعون إلّا الظنّ وما تَهوى الأنفُسُ. ﴿كَبُرَتْ كَلْمَةً تَحْرُجُ من أَفواههم ﴾؛ أي : عَظَمت شناعتُها واشتدت عقوبتُها، وأيُ شناعة أعظم من وصفه بالاتّخاذ للولد<sup>(۱)</sup> الذي يقتضي نقصه واشتدت عقوبتُها، وأيُ شناعة أعظم من وصفه بالاتّخاذ للولد<sup>(۱)</sup> الذي يقتضي نقصه واشتدت عقوبتُها، وأيُ شناعة أعظم من وصفه بالاتّخاذ للولد<sup>(۱)</sup> الذي يقتضي نقصه واشتدت عقوبتُها، وأيُ شناعة أعظم من وصفه بالاتّخاذ للولد<sup>(۱)</sup> الذي يقتضي نقصه ومشاركة غيره له في خصائص الربوبيَّة والإلهيَّة والكذب عليه؟! ﴿فمن أظلمُ ممَّن ومشاركة غيره له في خصائص الربوبيَّة والإلهيَّة والكذب عليه؟! ﴿فمن أظلمُ ممَّن ومشاركة غيره له في خصائص الربوبيَّة والإلهيَّة والكذب عليه؟! فنمن أظلمُ ممَّن ومشاركة غيره له في خصائص الربوبيَّة والإلهيَّة والكذب عليه؟! فنمن أظلمُ ممَّن ومشاركة غيره له في خصائص الربوبيَّة والإلهيَّة والكذب عليه؟! فونمن أظلمُ ممَّن ومشاركة عله من الله كذباً ؟! ولهذا قال هنا: ﴿إن يقولون إلَّا كَذِباًه؟! والنتقال من شيء الغربي على الله من الصدق شيء. وتأمَّل كيف أبطل هذا القول بالتدريج والانتقال من شيء بلا علم من المدة عليه من علم ولا لآبائهم؟! والقول على الله من أبل علم لا شكَ في منعه وبطلانه. ثم أخبر ثانياً أنّه قولٌ قبيحٌ شنيعٌ، فقال: إلى أبطل منه: فأخبر أولاً أنه ﴿ما لهم به مِن علم ولا لآبائهم؟: والقول على الله من علم لا منه تولي قبيحٌ منيعٌ، فقال: إلى أبطل منه: فأخبر من أنواههم؟. ثم ذكر ثالناً مرتبته من القبح، وهو الكذب المان في ألمان في أي ألمان في ألمان من أولي ألمان من ألمان من أخبر ثانياً أنه قولٌ قبيحٌ منيعٌ، فقال: إلى ألمان من أخبر ثانياً أنه من القبح، وهو الكذب مليحُم من القبح، وهو الكذب ملي ألمان من أول ما لهم به من علم مولا ألمانهم؟ من من من من من ألمان من من من ألمان من ألمان من من أله ألمان من من من من ما مم من ألمان من ألمان من من من ألمان ماله من مالذي ألمان مالهم ما ممن من من ألمان من ألمان ما ما

(۱) فى (ب): «الولد».

927

سورة الكهف (٦ ـ ٨)

(7) ولما كان النبيُ ﷺ حريصاً على هداية الخلق، ساعياً في ذلك أعظم السعي، فكان ﷺ يفرح ويسرُ بهداية المهتدين، ويحزن ويأسفُ على المكذَّبين الضالين؛ شفقة منه ﷺ عليهم، ورحمة بهم؛ أرشده الله أن لا يَشْغَلَ نفسه بالأسف على هؤلاء الذين لا يؤمنون بهذا القرآن؛ كما قال في [الآية] الأخرى: ﴿لعلَّك باخعٌ نفسَكَ أن لا يكونوا مؤمنين»، وقال: ﴿فلا تذهب نفسك عليهم حسراتٍ»، وهنا قال: ﴿فلعلَّك باخعٌ نفسَك»؛ أي: مهلكها غمَّا وأسفاً عليهم، وذلك أنَّ أجرك قد وَجَبَ على الله، وهؤلاء لو عَلِمَ اللهُ فيهم خيراً لهداهم، ولكنَّه علم أنهم لا يَصْلُحون إلا للنار؛ فلذلك خَذَلَهم فلم يهتدوا؛ فإشغالك نفسك غمَّا وأسفاً عليهم ليس فيه فائدةً لك.

وفي لهذه الآية ونحوها عبرةً؛ فإنَّ المأمور بدعاء الخلق إلى الله عليه التبليخ والسعي بكلِّ سبب يوصِلُ إلى الهداية، وسدَّ طرق الضَّلال والغواية، بغاية ما يمكِنُه، مع التوكُّل على الله في ذٰلك؛ فإن اهتدوا؛ فبها ونعمت، وإلَّا؛ فلا يحزن ولا يأسف؛ فإنَّ ذلك مضعفٌ للنفس، هادمٌ للقُوى، ليس فيه فائدةٌ، بل يمضي على فعلِهِ الذي كُلِّف به وتوجَّه إليه، وما عدا ذلك؛ فهو خارجٌ عن قدرته. وإذا كان النبيُّ ﷺ يقولُ الله له: ﴿إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أُحببتَ﴾، وموسى عليه السلام يقول: ﴿ربِّ إني لا أملِكُ إلَّا نَفْسي وأخي....﴾ الآية؛ فمن عداهم من باب أولى وأحرى؛ قال تعالى: ﴿فَذَكَرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكَرٌ لست عليهم بمصيطرٍ﴾.

﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةُ لَمَّا لِنَبْلُوَهُمْ أَبْهُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ۞ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِبدًا جُرُزًا ۞ ﴾.

(٧) يخبر تعالى أنه جعل جميع ما على وجه الأرض من مآكل لذيذة ومشارب وملابسَ طيبة<sup>(١)</sup> وأشجار وأنهار وزروع وثمار ومناظرَ بهيجة ورياض أنيقة وأصوات شجيَّة وصور مليحة وذهب وفضة وخيل وإبل ونحوها؛ الجميع جعله الله زينةً لهذه الدار فتنة واختباراً؛ ﴿لِنَبْلُوَهم أَيُهم أحسنُ عملاً»؛ أي: أخلصه وأصوبه.

﴿٨﴾ ومع ذٰلك سيجعلُ الله جميع لهٰذه المذكورات فانيةً مضمحلًةً وزائلةً منقضيةً، وستعود الأرض ﴿صعيداً جُرزاَ﴾: قد ذهبت لذَّاتها وانقطعتْ أنهارُها واندرستْ آثارُها وزال نعيمُها. سورة الكهف (٩)

لهذه حقيقة الدُّنيا، قد جلاًها الله لنا كأنَّها رأي عين، وحذَّرنا من الاغترار بها، ورغَّبنا في دار يدوم نعيمها ويسعد مقيمها، كلُّ ذلك رحمة بنا، فاغترَّ بزُخْرُفِ الدُّنيا وزينتها مَنْ نَظَرَ إلى ظاهر الدُّنيا دون باطنها، فصحبوا الدُّنيا صحبة البهائم، وتمتَّعوا بها تمتُّع السوائم، لا ينظُرون في حقَّ ربِّهم، ولا يهتمُون لمعرفته، بل همُهم تناول الشهوات من أيَّ وجه حصلت وعلى أيَّ حالةِ اتَّفقت؛ فهؤلاء إذا حضر أحدَهم الموتُ، قلق لخراب ذاتِه وفوات لذَّاتِهِ، لا لما قدَّمت يداه من التفريط والسيئات. وأمَّا من نظَرَ إلى باطن الدُّنيا وعلم المقصود منها ومنه؛ فإنَّه تناول منها ما

واما من نظر إلى باطن الدنيا وعلم المفصود منها ومنه؛ فإنه تناول منها ما يستعين به على ما خُلِقَ له، وانتهز الفرصة في عمره الشريف، فجعل الدُّنيا منزل عبورٍ لا محلَّ حبور، وشُقَّة سفرٍ لا منزل إقامةٍ، فبذل جهدَهُ في معرفة ربَّه وتنفيذ أوامره وإحسان العمل؛ فهذا بأحسن المنازل عند الله، وهو حقيقٌ منه بكلٌ كرامة ونعيم وسرورٍ وتكريم، فنظر إلى باطن الدُّنيا حين نظر المغترُ إلى ظاهرها، وعمل لآخرتِهِ حين عملَ البطَّال لدُنياه، فشتَّان ما بين الفريقين! وما أبعد الفرق بين الطائفتين!

(١) في (ب): «وأضافهم».

سورة الكهف (١٠ ـ ١٤)

قد رُقِمَتْ فيه أسماؤهم وقصَّتُهم لملازمتهم له دهراً طويلاً.

(١٠) ثم ذكر قصَّتهم مجملةً فصَّلها بعد ذلك فقال: ﴿إِذ أوى الفتيةَ»؛ أي: الشباب ﴿إلى الكهف﴾: يريدون بذلك التحصُّن والتحرُّز من فتنة قومهم لهم، ﴿فقالوا ربَّنا آتنا من لدُنك رحمةَ»؛ أي: تُثَبَّتنا بها وتحفظُنا من الشرَّ وتوفَّقنا للخير، ﴿وهيِّىء لنا من أمرِنا رَشَداَ»؛ أي: يسَّر لنا كلَّ سبب موصل إلى الرشد، وأصلح لنا أمر ديننا ودُنيانا؛ فجمعوا بين السعي والفرار من الفُتنة إلى محلٌ يمكن الاستخفاء فيه، وبين تضرُّعهم وسؤالهم لله تيسير أمورهم وعدم اتّكالهم على أنفسهم وعلى الخلق.

(١١) فلذلك استجاب الله دعاءهم، وقيَّض لهم ما لم يكن في حسابهم؛ قال: ﴿فضَرَبْنا على آذانهم في الكهف؟؛ أي: أنمناهم ﴿سنينَ عدداً»: وهي ثلاثمائة سنة وتسع سنين، وفي النوم المذكور حفظٌ لقلوبهم من الاضطراب والخوف وحفظٌ لهم من قومهم، [وليكون آية بينة].

﴿١٢﴾ ﴿ثم بعثناهم﴾؛ أي: من نومهم، ﴿لنعلم أيُّ الحزبينِ أحصى لما لَبِثوا أمداً﴾؛ أي: لنعلم أيُّهم أحصى لمقدار مدَّتهم؛ كما قال تعالى: ﴿وكذٰلك بَعَنْناهم ليتساءلوا بينهم...﴾ الآية، وفي العلم بمقدار لَبْثِهِم ضبطٌ للحساب، ومعرفةٌ لكمال قدرة الله تعالى وحكمتِهِ ورحمتِهِ؛ فلو استمرُّوا على نومهم؛ لم يحصُل الاطلاع على شيء من ذٰلك من قصتهم.

الله المُحْتَىٰ نَقْصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْبَةُ مَامَنُوا بِرَبِيهِد وَذِدْنَهُمْ هُدَى ٢ وَرَبَطْنَا عَلَ تُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُنَا رَبُ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَّدْعُوَا مِن دُونِهِ إِلَهُمَّ لَقَد قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ١ ﴾ .

﴿ ١٣﴾ لهذا شروعٌ في تفصيل قصَّتهم، وأنَّ الله يقصُّها على نبيَّه بالحقِّ والصدق الذي ما فيه شكَّ ولا شبهةٌ بوجه من الوجوه. ﴿إنَّهم فتيةُ آمنوا بربِّهم﴾: ولهذا من جموع القلَّة، يدلُّ ذلك على أنَّهم دون العشرة، آمنوا بالله وحدَه لا شريك له من دون قومهم، فشكر اللهُ لهم إيمانَهم، فزادهم هدى؛ أي: بسبب أصل اهتدائهم إلى الإيمان زادهم الله من الهدى الذي هو العلم النافع والعمل الصالح؛ كما قال تعالى: ﴿ويزيدُ الله الذين اهتَدَوْا هدىَ﴾.

٤١٤ وربطنا على قلوبهم؟؛ أي: صبَّرناهم وثبَّتناهم وجعلنا قلوبهم مطمئنَّة

في تلك الحالة المزعجة، ولهذا من لطفِهِ تعالى بهم وبرِّه أَنْ وفَقهم للإيمان والهدى والصبر والثبات والطمأنينة. ﴿إذ قاموا فقالوا ربَّنا ربَّ السمواتِ والأرضَ»؛ أي: الذي خَلَقَنا ورَزَقَنا ودبَّرنا وربَّانا هو خالق السماواتِ والأرض، المنفرد بخلق لهذه المخلوقات العظيمة، لا تلك الأوثان والأصنام، التي لا تَخلَق ولا ترزُقُ ولا تملِكُ نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، فاستدلوا بتوحيد الربوبيَّة على توحيد الإلهيَّة. ولهذا قالوا: ﴿لن نَدَعُوَ من دونِهِ إلهاكَ؛ أي: من سائر المخلوقات، ﴿لقد قُلْنا إذاكَ م أي: إن دَعَوْنا معه آلهة بعدما علمنا أنَّه الربُّ الإله الذي لا تجوز ولا تنبغي العبادة إلا له ـ ﴿شططاكَ؛ أي: ميلاً عظيماً عن الحقّ، وطريقاً بعيدة عن الصواب، فجمعوا بين الإقرار بتوحيد الربوبيَّة وتوحيد الإلهيَّة والتزام ذلك وبيان أنَّه الحقُ وما سواه باطلٌ، وهذا دليلٌ على كمال معرفتهم بربُهم وزيادة الهدى من الله لهم.

سورة الكهف (١٩ ـــ ١٢)

هَتَوْلَاءٍ قَوْمُنَا أَتَخَدُوا مِن دُونِهِ ۖ اللهَةُ لَوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَنِ بَبِّنٍ فَمَنْ أَظْلَمُ مِتَنِ ٱفْتَرَى عَلَى ٱللَهِ كَذِبًا ٢

(١٩) لما ذكروا ما مَنَّ الله به عليهم من الإيمان والهدى والتقوى؛ التفتوا إلى ما كان عليه قومُهم من اتِّخاذ الآلهة من دون الله، فمقتوهم، وبيَّنوا أنهم ليسوا على يقين من أمرهم، بل هم في غاية الجهل والضلال، فقالوا: ﴿لولا يأتونَ عليهم بسلطانِ بيّن﴾؛ أي: بحجَّة وبرهان على ما هُمْ عليه من الباطل، ولا يسلطانِ بيّن﴾؛ أي: بحجَّة وبرهان على ما هم عليهم عليهم من الله، فمقتوهم، وبيَّنوا أنهم ليسوا على بسلطانِ بيّن﴾؛ أي: بحجَّة وبرهان على ما هم في غاية الجهل والضلال، فقالوا: ﴿لولا يأتونَ عليهم بسلطانِ بيّن﴾؛ أي: بحجَّة وبرهان على ما هم عليه من الباطل، ولا يسلطانِ بيّن؟ الباطل، ولا يستطيعون والفلال إلى ذلك، وإنَّما ذلك افتراء منهم على الله وكذبٌ عليه، وهذا أعظم الظُلم، ولهذا قال: ﴿فمن أظلمُ ممَّنِ افترى على الله كَذِباً».

﴿وَإِذِ آغَنَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ فَأَوْرًا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشَرُ لَكُمْ رَبُكُم مِن زَحْمَتِهِ۔ وَيُهَنِينَ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مِرْفَقًا @﴾

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الكهف (١٧ ــ ١٨))

إلى الله في صلاح أمرهم ودعائه بذلك، وبين الثقة بالله أنه سيفعل ذلك، لا جَرَمَ أَنَّ اللّه نَشَرَ لهم من رحمتِهِ وهيًّا لهم من أمرهم مِرْفَقاً؛ فحفظ أديانهم وأبدانهم، وجعلهم من آياته على خلقه، ونشر لهم من الثناء الحسن ما هو من رحمته بهم، ويسَّر لهم كلَّ سبب، حتَّى المحلُّ الذي ناموا فيه كان على غايةٍ ما يمكنُ من الصيانة؛ ولهذا قال:

وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت نَزَاوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْمِمِينِ وَإِذَا غَرَبَت نَّفْرِضُهُمْ ذَات ٱلشِّمَالِ وَهُمْ فِى فَجْوَةٍ نِنْهُ ذَلِكَ مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهُ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجْدَ لَمُ وَلِيَّا مُرْشِدًا ۞ وَتَعْسَبُهُمْ أَيْفَسَاطُا وَهُمْ رُقُوْدٌ وَنْقَلِّبُهُمْ ذَاتَ ٱلْمِمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَكُلْبُهُم بَنْسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَوِ ٱطْلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِيرًا وَلَمْلِنْتَ مِنْهُمْ رُعْبُ إِنَّالَ وَلَمْ الْمَعْدَةِ وَلَيْتَا الْمَعْدَةِ وَمَن يَعْدَالُ وَلَمْ مَنْ يَهْدَا لَهُ عَلَى عَنْ اللَّهُ مَا يَعْدَالُهُ وَلَيْتَ اللَّهُ فَتَعَالَ وَعُمْ مَنْ يَعْدَى اللَّهُ مَا يَعْدَالْهُ مَنْ يَعْدَ يَسْقِطُ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَوَ ٱطْلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ وَلَيْ أَعْنَ مَا إِنَّهُ وَلَعْلَهُ وَالْمَالَةِ وَلَيْ عَالَهُ وَعُمْ مَنْ أَعْنَ عَلَى مَعْتَ مُ إِذَا عَالَهُ عَلَى مَعْتَقُولُ أَعْنَ مَا يَعْهُمُ وَلَيْنَا مُوالْقَالَ الْمَالَةِ اللَّهُ عَامَةُ إِلَى إِنْ أَعْلَى الْنَصَلِ لَهُ مَلَعَتْ عَلَيْهِ مَنْ مَعْتَ إِنَاتَ الْمَعْتَ عَلَيْهُمْ مَ إِنَا عَنْ مَعْتَ إِنَهُ مَعْتَلَةُ وَمَعْنَا إِنَهُ مِنْ أَنْ عَلَى مَا إِلَيْ وَالْتُعْمَالُ مَعْتَعَهُمْ فَعُولَة مُعْتَدُ مَنْ عَالَى إِلَهُ مَعْتَعَالُهُ وَلَيْتَ مَنْ مُعْتَى إِنَّعَانَهُمُ مَنْتَكَامُ لَهُمْ مُولُولُ مُولَعْلَهُمُ مَا إِنَّا عَلَيْ عَا الْتَعْتَعَانَا أَعْلَمُ عَلَيْنِهُ عَالَيْهُ مَا إِلَى أَعْلَى أَعْنَا عَامَ عَلَيْهِ مَا إِنْتَ إِنَّهُمُ مُ إِنَا عَلَيْ الْتَعْتَ عَائِيْ

(١٧) أي: حفظهم الله من الشمس، فيسَّر لهم غاراً إذا طلعت الشمس؛ تميلُ عنه يميناً، وعند غروبها تميلُ عنه شمالاً؛ فلا ينالُهم حرُّها فتفسدُ أبدانُهم بها. ﴿وهم في فجوة منه ؛ أي: من الكهف؛ أي: مكان متَّسع، وذٰلك ليطرُقَهم الهواءُ والنسيم، ويزولُ عنهم الوخم والتأذي بالمكان الضيَّق، خصوصاً مع طول المكث، و وؤذلك من آيات الله ؟: الدالَة على قدرته ورحمته وإجابة دعائهم وهدايتهم حتى في هٰذه الأمور، ولهٰذا قال: ﴿مَن يَهْدِ الله فهو المهتدِ ؟؛ أي: لا سبيل إلى نيل الهداية إلاً من الله ؟ فهو الهادي المرشدُ لمصالح الدارين. ﴿ومَن يُضْلِل فلن تَجِدَ له وليًا مرشداً ؟ أي: لا تجد من يتولًاه ويدبُره على ما فيه صلاحه، ولا يرشِدُه إلى الخير والفلاح ؟ لأنَّ الله قد حَكَمَ عليه بالضَّلال، ولا رادً لحكمِهِ.

(١٨) ﴿ وتحسبهم أيقاظاً وهم رقودٌ ؟ أي: تحسبهم أيها الناظر إليهم كأنّهم (١) أيقاظ، والحالُ أنّهم نيامٌ. قال المفسرون: وذلك لأنّ أعينَهم منفتحة لثلاً تفسدَ وفالناظرُ إليهم يحسبهم أيقاظاً وهم رقودٌ. ﴿ ونقلَبُهم ذات اليمين وذات الشمال : وهذا أيضاً من حفظه لأبدانهم؛ لأنّ الأرض من طبيعتها أكلُ الأجسام المتّصلة بها وهذا أيضاً من حفظه لأبدانهم على جنوبهم يميناً وشمالاً بقدر ما لا تُفسدُ الرض من قدر المعدر ما لا تُفسدُ الأرض من طبيعتها أكلُ الأجسام المتّصلة بها وهذا أيضاً من حفظه لأبدانهم على جنوبهم يميناً وشمالاً بقدر ما لا تُفسدُ الأرض من طبيعتها أكلُ الأجسام المتّصلة بها وهما وحكان من قدَر الله أن قلبهم على جنوبهم يميناً وشمالاً بقدر ما لا تُفسدُ الأرض أجسامهم ، والله تعالى قادرٌ على حفظهم من الأرض من غير تقليب، ولكنّه تعالى حكيمٌ، أراد أن تجري سنّته في الكون ويربُطَ الأسباب بمسبّباتها. أوكلُ بما ما المال

فى (ب): «كأنه».

🗄 سورة الكهف (۱۹ ـ ۲۰)

ذراعية بالوصيد ﴾؛ أي: الكلب الذي كان مع أصحاب الكهف أصابَهُ ما أصابَهم من النوم وقتّ حراستِهِ، فكان باسطاً ذراعيه بالوصيد؛ أي: الباب أو فنائه. لهذا حفظُهم من الأرض، وأما حفظُهم من الآدميين؛ فأخبر أنَّه حماهم بالرُّعب الذي نَشَرَهُ الله عليه؛ فلو اطّلع عليهم أحدً؛ لامثلاً قلبه رعباً وولَّى منهم فراراً، ولهذا الذي أوجب أن يبقَوا كلَّ لهذه المدَّة الطويلة وهم لم يعثر عليهم أحدٌ مع قربهم من المدينة جدًا، والدليل على قربهم أنَّهم لما استيقظوا؛ أرسلوا أحدَهم يشتري لهم طعاماً من المدينة، وبقوا في انتظاره، فدلٌ ذلك على شدَّة قربهم منها.

﴿وَكَذَلِكَ بَعَنْنَهُمْ لِيَتَسَآءَلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ فَآبِلُ مِنْهُمْ حَتْم لِمُنْتُمْ قَالُوا لَبِنْنَا يَوْمًا أَوْ مَعْضَ يَوْرِ قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَرُ بِمَا لَبِنْتُمْ فَكَامَحُتُوا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَدِيرٍ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهُمْ أَذَكَ طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقٍ مِنْهُ وَلِيَتَلَطَفُ وَلَا يُشْعِرَنَ بِكُمْ آَحَدًا ۞ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ بُعِيدُوكُمْ فِي مِلْتِهِمْ وَلَن تُفْدِحُوا إِذًا أَبْهَمُ آَحَدًا ۞ ﴾.

١٩ ) يقول تعالى: ﴿ كَذَلِكَ بَعَثْنَاهِمَ >: من نومهم الطويل، ﴿ ليتساءلُوا بينَهم ﴾؛ أي: ليتباحثوا للوقوف على الحقيقة من مدَّة لبنهم. ﴿قال قائلٌ منهم كم لبِنْتُم قالوا لَبِثنا بوماً أو بعض يوم﴾: وهٰذا مبنيٍّ على ظنُّ القائل، وكأنَّهم وقع عَندهُم اسْتِباةٌ في طول مدَّتهم؛ فلهذا ﴿قَالُوا رَبُّكُم أَعلَمُ بِمَا لَبِئْتُم﴾: فردُوا العلم إلى المحيط علمَهُ بكلِّ شيءٍ جملةً وتفصيلاً، ولعلَّ الله تعالى بعد ذلك أطلعهم على مدَّة لبثهم؛ لأنَّه بَعَثَهم ليتساءلوا بينَهم، وأخبر أنَّهم تساءلوا وتكلَّموا بمبلغ ما عندَهم وصار آخر أمرهم الاشتباه؛ فلا بدَّ أن يكون قد أخبرهم يقيناً؛ عَلِمْنا ذَلكَ من حكمته في بعثهم، وأنه لا يفعل ذلك عبثًا، ومن رحمته بمن طلبَ علم الحقيقة في الأمور المطلوب علمُها وسعى لذلك ما أمكنه؛ فإن الله يوضّح له ذلك، وبما ذَكْرَ فيما بعده من قوله: ﴿وكذَّلك أَعْتَرْنا عليهم ليَعْلَموا أَنَّ وعد الله حقَّ وأَنَّ الساعةَ لا رَيْبَ فيها؟؛ فلولا أنَّه حصل العلم بحالهم؛ لم يكونوا دليلاً على ما ذكر. ثم إنَّهم لما تساءلوا بينهم، وجرى منهم ما أخبر الله به؛ أرسلوا أحدَهم بوَرِقِهم؛ أي: بالدراهم التي كانت معهم؛ ليشتري لهم طعاماً يأكلونه من المدينة التي خرجوا منها، وأمروه أن يتخيَّر من الطعام أزكاه؛ أي: أطيبه وألذَّه، وأن يتلطِّف في ذهابه وشرائه وإيابه، وأن يختفي في ذلك، ويُخفي حال إخوانه، ولا يُشْعِرَنَّ بِهِم أَحِداً.

٢٠٦ وذكروا المحذور من الملاع غيرهم عليهم وظهورهم عليهم أنهم بين



سورة الكهف (٢١)

أمرين: إما الرَّجم بالحجارة فيقتلونهم أشنع قِتلة لِحِنْقهم عليهم وعلى دينهم، وإما أن يفتنوهم عن دينهم ويردُّوهم في ملَّتهم، وفي هٰذه الحال لا تفلحون أبداً، بل يخسرون في دينهم ودُنياهم وأخراهم. وقد دلَّت هاتان الآيتان على عدة فوائد:

منها: الحثُّ على العلم وعلى المباحثة فيه؛ لكون الله بعثهم لأجل ذُلك. ومنها: الأدب فيمن اشتبه عليه العلم أن يردَّه إلى عالمه، وأن يَقِفَ عند حدَّه. ومنها: صحة الوكالة في البيع والشراء وصحَّة الشركة في ذُلك.

ومنها: جواز أكل الطيِّبات والمطاعم اللَّذيذة إذا لم تخرُجُ إلى حدٌ الإسراف المنهيِّ عنه؛ لقوله: ﴿فَلَيَنظُرُ أَيُّها أَزَكى طعاماً فليأَتِكُم برزقٍ منه؟: وخُصوصاً إذا كان الإنسان لا يلائمه إلا ذٰلك، ولعلَّ هٰذا عمدة كثير من المفسِّرين القائلين بأنَّ هؤلاء أولاد ملوك؛ لكونهم أمروه بأزكى الأطعمة التي جرت عادة الأغنياء الكبار بتناولها.

ومنها: الحثُّ على التحرُّز والاستخفاء والبعد عن مواقع الفتن في الدين واستعمال الكِتْمان في ذلك على الإنسان وعلى إخوانه في الدين.

ومنها: شدة رغبة لهؤلاء الفتية في الدين وفرارهم من كلُّ فتنةٍ في دينهم وتركُهم أوطانَهم (`) في الله.

ومنها: ذِكْر ما اشتمل عليه الشرُّ من المضارُّ والمفاسد الداعية لبغضِهِ وتركِهِ، وأنَّ لهذه الطريقة هي طريقة المؤمنين المتقدِّمين والمتأخِّرين؛ لقولهم: ﴿وَلَن تُفْلِحُوا إِذَا أبداَهِ.

وَكَذَلِكَ أَعَثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوَا أَنَ وَعْدَ ٱللَهِ حَقٌّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَآ إِذ يَتَنَذَيْعُونَ بَيْنَهُمْ أَمَرَهُمْ فَقَالُوا آبْنُوا عَلَيْهِم بُنْدِنَاً زَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِذً قَالَ ٱلَّذِيبَ غَلَبُوا عَلَى آمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَكَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ٢٠٠٠

٤٢٦ يخبر تعالى أنَّه أَطْلَعَ الناس على حال أهل الكهف، وذلك ـ والله أعلم ـ بعدما استيقظوا وبعثوا أحدهم يشتري لهم طعاماً وأمروه بالاستخفاء والإخفاء،

في (ب): «لأوطائهم».

سورة الكهف (٢٢)

فأراد الله أمراً فيه صلاحٌ للناس وزيادةُ أجر لهم، وهو أنَّ الناس رأوا منهم آيةً من آيات الله المشاهَدَةِ بالعيان على أنَّ وعدَ الله حقَّ لا شكَّ فيه ولا مِزيةَ ولا بُعْدَ بعدما كانوا يتنازعون بينَهم أمرَهم؛ فمن مثبت للوعد والجزاء ومن نافٍ لذلك، فجعل قصَّتَهم زيادةَ بصيرةِ ويقينِ للمؤمنين وحجَّةَ على الجاحدين، وصار لهم أجرُ هذه القضيَّة، وشهَّر الله أمرهم، ورفع قدرهم، حتى عظَّمهم الذين اطلعوا عليهم؛ قالوا: ﴿ابنوا عليهم بُنياناً﴾: الله أعلمُ بحالهم ومآلهم! وقال مَنْ غَلَبَ على أمرهم \_ وهم الذين لهم الأمرُ \_:

لَنَتَّخِذَنَّ عليهم مسجداً؟؛ أي: نعبد الله تعالى فيه ونتذكَّر به أحوالهم وما جرى لهم. ولهذه الحالة محظورة نهى عنها النبيُ ﷺ<sup>(١)</sup> وذمَّ فاعليها، ولا يدلُّ ذكرها هنا على عدم ذمَّها؛ فإنَّ السياق في شأن أهل الكهف والثناء عليهم، وأنَّ لهؤلاء وصلت بهم الحالُ إلى أن قالوا ابنوا عليهم مسجداً بعد خوف أهل الكهف الشديد من قومهم وحَذَرِهم من الاطِّلاع عليهم، فوصلت الحال إلى ما ترى.

وفي لهذه القصة دليلٌ على أنَّ من فرَّ بدينه من الفتن؛ سلَّمه اللّه منها، وأنَّ مَن حرص على العافية؛ عافاه اللّه، ومن أوى إلى اللّه؛ آواه اللّه وجعله هدايةً لغيره، ومن تحمل الذُّلَّ في سبيله وابتغاء مرضاته؛ كان آخرُ أمره وعاقتبه العز العظيم من حيث لا يحتسب، وما عند اللّه خيرٌ للأبرار.

﴿سَيَقُولُونَ ثَلَنَنَهُ زَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَمَّنَا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل زَقٍ أَعَلَمُ بِعِدَتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَا مِرْهَ ظَهِرًا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَحَدًا ٢٠٠٠

٢٢﴾ يخبر تعالى عن اختلاف أهل الكتاب في عدَّة أصحاب الكهف اختلافاً صادراً عن رجمهم بالغيب وتقوُّلهم بما لا يعلمون، وأنَّهم فيهم على ثلاثة أقوال: منهم من يقولُ: ﴿ثلاثةٌ رابُعهم كلبهم﴾، ومنهم من يقول: ﴿خمسةٌ سادسُهم كلبُهم﴾، وهذان القولان ذكر الله بعدهما أنَّ هذا رجمٌ منهم بالغيب، فدلً على بطلانهما، ومنهم من يقول: ﴿سبعةٌ وثامِنُهم كلبُهم﴾، وهذا ـ والله أعلم ـ هو

(١) كما في «صحيح البخاري» (٤٣٥)، ومسلم (٥٣١) عن عائشة وابن عباس رضي الله عنهما، وعن جندب بن عبد الله كما في مسلم (٥٣٢). وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في "اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٦٦٩): «فقد نواترت النصوص عن النبي ﷺ، بالنهي عن ذلك والتغليظ فيه».

سورة الكهف (٢٣)

الصواب؛ لأنَّ الله أبطل الأوَّلَيْن ولم يبطِلُه، فدلَّ على صحَّته، وهٰذا من الاختلاف الذي لا فائدة تحته، ولا يحصُلُ بمعرفة عددهم مصلحة للناس دينيَّة ولا دنيويَّة، ولهٰذا قال تعالى: ﴿قُلْ رَبِّي أَعلَمُ بِعِدَّتِهم لا يعلمُهُم إلَّا قليلُ»: وهم الذين أصابوا الصوابَ وعلموا إصابتهم. ﴿فلا تمارِكَ: تجادل وتُحاج ﴿فيهم إلَّا مراء ظاهراكَ؛ أي: مبنياً على العلم واليقين، ويكون أيضاً فيه فائدة، وأما المماراة المبنيَّة على الجهل والرجم بالغيب أو التي لا فائدة فيها: إما أن يكونَ الخصمُ معانداً، أو تكون المسألةُ لا أهميَّة فيها ولا تحصُلُ فائدة دينيَّة بمعرفتها؛ كعدد أصحاب الكهف ونحو ذلك؛ فإنَّ في كثرة المناقشات فيها والبحوث المتسلسلة تضييعاً للزَّمان وتأثيراً في مودَّة القلوب بغير فائدة. ﴿ولا تَسْتَفْتِ فيهم»؛ أي: في شأن أهل الكهف ومنهم)؛ أي: من أهل الكتاب، ﴿أحداكَة: وذلك لأنَّ مبنى كلامهم فيهم على الرجم بالغيب والظنِّ الذي لا يُغني من الحقّ سيئاء ففيها دليلً على المنع من ومنهم)؛ أي: من أهل الكتاب، ﴿أحداًكَة: وذلك لأنَّ مبنى كلامهم فيهم على الرجم بالغيب والظنِّ الذي لا يُغني من الحق شيئاً؛ ففيها دليلٌ على المنع من الرجم بالغيب والظنِّ الذي لا يُغني من الحق شيئاً؛ فني على المان هذه لا الكتاب، وأحداكَه وذلك لأنَّ مبنى كلامهم فيهم على ويالي بما تكلَّم به، وليس عنده ورعٌ يحجُزُه، وإذا نُهي عن استفتى فيه، أو لكونه لا يبالي بما تكلَّم به، وليس عنده ورعٌ يحجُزُه، وإذا نُهي عن استفتاء هذا الجنس؛

وفي الآية أيضاً دليلٌ على أن الشخص قد يكون منهيًّا عن استفتائه في شيء دون آخر، فيُسْتَفْتى فيما هو أهلٌ له بخلاف غيره؛ لأنَّ اللَّه لم يَنْهَ عن استفتائهم مطلقاً، إنَّما نهى عن استفتائهم في قصَّةِ أصحاب الكهف وما أشبهها.

﴿وَلَا لَقُولَنَّ لِشَاىً: إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ۞ إِلَا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ وَآذَكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتٌ وَقُلْ عَسَىٰٓ أَن يَهْدِيَنِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَٰذَا رَشَدًا ۞ ﴾.

﴿٢٢﴾ هذا النهيُ كغيرِهِ، وإنْ كان لسبب خاصٌ وموجه للرسول ﷺ؛ فإنَّ الخطاب عامَّ للمكلَّفين؛ فنهى الله أن يقولَ العبدُ في الأمور المستقبلة: ﴿إنَّي فاعلٌ ذَٰلِكَ﴾: من دون أن يقرنَه بمشيئة الله، وذٰلك لما فيه من المحذور، وهو الكلامُ على الغيوب<sup>(۱)</sup> المستقبلة التي لا يَدْري هل يفعلُه أم لا؟ وهل تكون أم لا؟ وفيه ردُّ الفعل الغيوب<sup>(۱)</sup> المستقبلة التي لا يَدْري هل يفعلُه أم لا؟ وهل تكون أم لا؟ وفيه ردُّ الفعل الفعل إلى مشيئة الله، وذٰلك لما فيه من المحذور، وهو الكلامُ على الغيوب<sup>(۱)</sup> المستقبلة التي لا يَدْري هل يفعلُه أم لا؟ وهل تكون أم لا؟ وفيه ردُّ الفعل إلى مشيئة العبد استقلالاً، وذٰلك محذورُ محظورٌ؛ لأنَّ المشيئة كلها لله، وأله الفعل إلى مشيئة الله من تيسير الفعل إلى مشيئة الله من تيسير الفعل إلى مشيئة الله من العالمين؟، والما في ذكر مشيئة الله من تيسير الأمر وتسهيلِهِ وحصول البركةِ فيه والاستعانةِ من العبد لربَّه.

THE PRINCE GHAZI TRUS OR OUR'ANIC THOUGH (۲۶ - ۲۶)

(٤٢) ولما كان العبد بشراً لا بدَّ أن يسهو عن ذكر المشيئة<sup>(١)</sup>؛ أمَرَه الله أن يستثني بعد ذلك إذا ذَكَرَ؛ ليحصُلَ المطلوب ويندفعَ المحذورُ. ويؤخذُ من عموم قوله: ﴿واذكُرْ رَبَّك إذا نسيتَ»: الأمرُ بذِكْر الله عند النسيان؛ فإنَّه يزيله ويذكُر العبدَ ما سها عنه. وكذلك يؤمَرُ الساهي الناسي لذِكْرِ الله أن يَذْكُرَ ربَّه ولا يكوننَ من العبدَ ما سها عنه. وكذلك يؤمَرُ الساهي الناسي لذِكْرِ الله أن يَذْكُرَ ربَّه ولا يكوننَ من العبدَ ما سها عنه. وكذلك يؤمَرُ الساهي الناسي لذِكْرِ الله أن يَذْكُرَ ربَّه ولا يكوننَ من العبدَ ما سها عنه. وكذلك يؤمَرُ الساهي الناسي لذِكْرِ الله أن يَذْكُرَ ربَّه ولا يكوننَ من العافلين. ولما كان العبدُ مفتقراً إلى الله في توفيقه للإصابة وعدم الخطأ في أقواله وأفعاله؛ أمره الله أن يقول: ﴿عسى أن يَهدِيني ربِّي لأقربَ من هذا رَشَداً»: فأمره أن يدعو الله أن يقول: من الغافلين. وحريً بعبد تكون هذه حاله، ثم يبذل جهده، ويستفرغُ وسعه في طلب الرشد، وحريًّ بعبد تكون هذه حاله، ثم يبذل جهده، ويستفرغُ وسعه في طلب الهدى والرشد، أن يوفَق لذلك، وأن تأتيه المعونةُ من ربَّه، وأن يسددي أله أل يعدو الله ويرجوه ويثيق به أن يهدِينه أورب الطرق الموصلة إلى الهدى والرشد، وحريًّ بعبد تكون هذه حاله، ثم يبذل جهده، ويستفرغُ وسعه في طلب ألمدي والرشد، أن يُوفَق لذلك، وأن تأتيه المعونةُ من ربَّه، وأن يسددي وأن يسددي وأله ويرجوه ويثيق به أن يهدِينه أن يهدِينه أورب الطرق الموصلة إلى ألهدى والرشد، وحريًّ بعبد تكون هذه حاله، ثم يبذل جهده، ويستفرغُ وسعه في طلب ألمدى والرشد، أن يُوفَق لذلك، وأن تأتيه المعونةُ من ربَّه، وأن يسددة في جميع أموره.

﴿ وَلِيَقُوا فِي كَمْفِهِمْ ثَلَثَ مِانَةٍ سِنِينَ وَأَزْدَادُوا تِنْعًا ٢ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُولً لَمُ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ، وَأَسْبِعْ مَا لَهُم مِن دُونِيهِ، مِن وَلِيّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ آحَدًا

(٢٦ - ٢٦) لمًا نها، الله عن استفتاء أهل الكتاب في شأن أهل الكهف لعدم علمهم بذلك، وكان الله عالم الغيب والشهادة العالم بكل شيء؛ أخبر، الله بمدة لمنهم، وأنَّ علم ذلك عند، وحدَه؛ فإنَّه من غيب السماوات والأرض، وغيبُها مختص به؛ فما أخبر به عنها على ألسنة رُسُلِهِ؛ فهو الحق اليقين الذي لا يُشَكُّ معنه، وأنَّ علم ذلك عند، وحدَه؛ فإنَّه من غيب السماوات والأرض، وغيبُها مختص به؛ فما أخبر به عنها على ألسنة رُسُلِهِ؛ فهو الحق اليقين الذي لا يُشَكُّ فيه، وما لا يُطْلِعُ رسلَه عليه؛ فإنَّ أحداً من الخلق لا يعلمه. وقوله: ﴿ أَبْصِرَ به منه، وما لا يُطْلِعُ رسلَه عليه؛ فإنَّ أحداً من الخلق لا يعلمه. وقوله: ﴿ أَبْصِرَ به فيه، وما لا يُطْلِعُ رسلَه عليه؛ فإنَّ أحداً من الخلق لا يعلمه. وقوله: ﴿ أَبْصِرَ به وأسمعَهُ: تعجُبٌ من كمال سمعه وبصره وإحاطتهما بالمسموعات والمبصرات وأسمع له: يعدما أخبر بإحاطة عليه بالمعلومات، ثم أخبر عن انفراده بالولاية العامة والخاصة؛ وأسمع الغلي الذي يتولَّى تدبير جميع الكون، والوليُّ لعباده المؤمنين؛ يخرجُهم من الغلمات إلى الذي يتولَى تدبير جميع الكون، والوليُ لعباده المؤمنين؛ يخرجُهم من والطُلمات إلى الذي يتولَى تدبير جميع الكون، والوليُ لعباده المؤمنين؛ يخرجُهم من ووليه من وليُّ أله، أله عالمة والحامة بالمسموعات والمعامة؛ وقد من والوليُ الذي يتولَى تدبير جميع الكون، والوليُ لعباده المؤمنين؛ يخرجُهم من الظُلمات إلى النور، ويسرّهم لليسرى، ويجنّهم العسرى، ولهذا قال: ﴿ما لهم من ونوني من وليَّه؛ أي أي هو الذي تولَى أصحاب الكهف بلطفِهِ وكرمِه، ولم يَكْولهم الطُل الحكم الكوني إلى أحد من الخلق. ﴿ولا يُشْرِكُ في حكمِهِ أحداكه: وهذا يشمَلُ الحكم الكوني إلى أحد من الخلق. ﴿ولا يُشْرِكُ في حكمِهِ أحداكه: وهذا يشمَلُ الحكم الكوني وله ألى أحد من الخلق. وفولا يشريك في حكمه أحداكه: وهذا يشمر الهم من ولهذا يشمر أله من الحكم الكوني ولدي والحرم الحكم الكوني والحكم الشرعي الديني؛ فإنَّه الحاكم في خلقه قضاء وقدراً وخلقاً وتدبيراً، والحكم المرعي ولهم بأمره ونهبِه وثوابِه وعقابِه.

ولما أخبر أنه تعالى له غيب السماواتِ والأرض؛ فليس لمخلوقٍ إليها طريقٌ إلَّا

في (ب): «أن يسهو فيترك ذكر المشيئة».



سورة الكهف (٢٧ ـ ٢٨) 🥯

عن الطريق<sup>(۱)</sup> التي يُخبر بها عبادَه، وكان هٰذا القرآن قد اشتمل على كثيرٍ من الغُيوب؛ أمر تعالى بالإقبال عليه، فقال:

﴿وَٱتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنْتِهِ. وَلَن تَجِحَد مِن دُونِهِ. مُلْتَحَدًا ٢

(٢٧) التلاوة: هي الأتباع؛ أي: اتّبع ما أوحى الله إليك بمعرفة معانيه وفهمها وتصديق أخباره وامتثال أوامره ونواهيه؛ فإنّه الكتاب الجليل، الذي لا مبدًل لكلماته؛ أي: لا تُغَيَّر ولا تُبَدًل لصدقها وعدلها وبلوغها من الحسن فوق كلّ غاية، ووَتَمَت كلمة ربّك صدقا وعدلاًه؛ فلكمالها<sup>(٢)</sup> استحال عليها التغيير والتبديل، فلو كانت ناقصة لمعرض لها ذلك أو شيء منه. وفي هذا تعظيم للقرآن في ضمنه الترغيب على الإقبال عليه. ﴿وَلَن تَجِدَ من دونه مُلتَحداً»؛ فايت ناقصة إلى المعرف فوق كلّ غاية، معانيه وفق كلّ غاية، أي تكلمة ربّك صدقا وعدلاًه؛ فلكمالها<sup>(٢)</sup> استحال عليها التغيير والتبديل، فلو كانت ناقصة لمعرض لها ذلك أو شيء منه. وفي هذا تعظيم للقرآن في ضمنه ربّك ملجأ تلع أي الإقبال عليه. ﴿وَلَن تَجِدَ من دونه مُلتَحداً»؛ أي : لن تجد من دون ربّك ملجأ تلجأ إليه ولا معاذا تعوذ به؛ فإذا تعين أنّه وحده الملجأ في كلّ الأمور؛ تعين أن يكون هو المألوه المرغوب إليه في السرّاء والضرّاء، المفتقر إليه في جميع الأحوال، المسؤول في جميع المطالب.

﴿وَآصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَنَّهُم بِٱلْغَـدَوْةِ وَٱلْشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةًمْ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَـةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّا وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا فَلْبَهُمْ عَن ذِكْرِنَا وَاَتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُمُ فُرُطًا ۞

لام ٢٨ له يأمر تعالى نبيَّه محمداً عَلَى وغيره أسوته في الأوامر والنواهي أن يصبر نفسه مع المؤمنين العُبَّاد المنيبين. ﴿اللّذين يَدْعُونَ ربَّهم بالغداة والعشيِّه؛ أي: أول النهار وآخره؛ يريدون بذلك وجه الله، فوصفهم بالعبادة والإخلاص فيها؛ ففيها الأمر بصحبة الأخيار ومجاهدة النفس على صحبتهم ومخالطتهم، وإنْ كانوا فقراء؛ فإنَّ في صحبتهم من الفوائد ما لا يُحصى. ﴿ولا تَغَدُ عيناك عنهم»؛ أي: لا تجاوزهم بصرك وترفع عنهم نظرك؛ ﴿تريد زينةَ الحياةِ الدُنيا»؛ فإنَّ هذا ضارًّ غير نافع، قاطعٌ عن المصالح الدينيَّة؛ فإنَّ ذلك يوجب تعلُّق القلب بالدُنيا، فتصير الأفكار والهواجس فيها، وتزول من القلب الرغبةُ في الآخرة؛ فإنَّ زينة الديات للناظر وتَسْحَر القلب؟، في يعلم نظرك؛ أو يعنه عنهم العبادة الدُنيا، فتصير والشهوات، فيضيع وقته، وينفرط أمره، فيخسر الخسارة الأبديَّة والندامة السرمديَّة،

- (۱) في (ب): «إلى من الطريق».
   (۲) في (ب): «فلتمامها».
  - (٣) في (ب): «وتسحر العقل».

This file was downloaded from QuranicThought.com

901

سورة الكهف (٢٩)

ولهذا قال: ﴿ولا تُطِغ من أغفَلُنا قلبه عن ذكرنا : غَفَلَ عن الله فعاقبه بأن أغفَلَه عن ذكره، ﴿واتَبَع هواه ؛ أي: صار تبعاً لهواه؛ حيث ما اشتهت نفسُه فعله، وسعى في إدراكه، ولو كان فيه هلاكه وخُسرانه؛ فهو قد اتَّخذ إلهه هواه؛ كما قال تعالى: ﴿أفرأيتَ مَنِ اتَّخذ إلهه هواه وأضلَّه الله على علم... ﴾ الآية. ﴿وكان أمرُهُ ﴾ أي: مصالح دينه ودنياه ﴿فُرُطاً ﴾؛ أي: ضائعة معطَّلة؛ فهذا قد نهى الله عن طاعته؛ لأن طاعته تدعو إلى الاقتداء به، ولأنَّه لا يدعو إلَّا لما هو متَّصف به.

ودلَّت الآية على أنَّ الذي ينبغي أن يُطاع، ويكون إماماً للناس مَن امتلاً قلبُه بمحبَّة الله، وفاض ذلك على لسانه، فلهج بذكر الله، واتَّبع مراضي ربَّه، فقدَّمها على هواه، فحفظ بذلك ما حَفِظَ من وقته، وصلحت أحوالُه، واستقامت أفعاله، ودعا الناس إلى ما منَّ الله به عليه؛ فحقيقٌ بذلك أن يُتَبع، ويُجعل إماماً.

**والصبر المذكور** في هذه الآية هو الصبر على طاعة الله، الذي هو أعلى أنواع الصبر، وبتمامه يتمُّ باقي الأقـسـام.

**وفي الآية** استحبابُ الذّكر والدُّعاء والعبادة طرفي النهار؛ لأنَّ اللّه مدحهم بفعله، وكلُّ فعل مَدَحَ اللّه فاعله؛ دلَّ ذٰلك على أن اللّه يحبُّه؛ وإذا كان يحبه فإنَّه يأمر به ويرغُب فيه.

﴿وَقُلِ ٱلْحَقَّ مِن تَنِيَكُمْ فَمَن شَآة فَلْيَوْمِن وَمَن شَآة فَلْيَكْفُرُ إِنَّا آعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِيَمْ شُرَادِقُهما قَران يَسْتَغِيثُوا يُعَانُوا بِمَآءٍ كَالَمْهَلِ يَشْوِى الْوُجُوهُ بِنَسَ الشَّرَابُ وَسَآةت مُرْتَفَقًا ﷺ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ۞ أُوَلَتِكَ لَمُ جَنَتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَخْبِيمُ الأَنْهَنُرُ يُمَلَّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَيَبْسُونَ ثِيَابًا خُضْرًا مِن

(٢٩) أي: ﴿قُلْ للناس يا محمدُ: هو<sup>(١)</sup> ﴿الحقَّ من ربِّكُمَ، أي: قد تبيئن الهدى من الضلال، والرُّشد من الغيَّ، وصفات أهل السعادة وصفات أهل الشقاوة، وذلك بما بيَّنه الله على لسان رسوله؛ فإذا بان واتَّضح ولم يبقَ فيه شبهةً؛ ﴿فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفرَ، أي: لم يبق إلَّا سلوكُ أحد الطريقين بحسب توفيق العبد وعدم توفيقه، وقد أعطاه الله مشيئةً بها يقدِرُ على الإيمان والكفر والخير

(۱) في (ب): «هذا».

سورة الكهف (۳۰ ـ ۳۱) 🐻

﴿٣٧ ثم ذكر الفريق الثاني، فقال: ﴿إِنَّ الذين آمنوا وعملوا الصالحاتِ»؛
أي: جمعوا بين الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقَدَر خيره وشرَّه وعمل الصالحات من الواجبات والمستحبات. ﴿إِنَّا لا نُضيعُ أَجْرَ مَن أحسنَ عملاً»: وإحسانُ العمل أن يريدَ العبدُ العمل لوجه الله متبعاً في ذلك شرع الله؛ فهذا العمل لا يضيعُه الله ولا شيئاً منه، بل يحفظُه للعاملين، ويوفيَّهم من الأجر بحسب عملهم وفضله وإحسانه.

﴿٣١﴾ وذكر أجرهم بقوله: ﴿أولئك لهم جناتُ عَذن تجري من تحتها الأنهار يُحَلَّون فيها من أساورَ من ذهبٍ ويلبسون ثياباً خضراً من سُندُس وإسْتَبْرَقٍ متَّكئين فيها على الأرائك؟ [أولئك] أي: أولئك الموصوفون بالإيمان والعمل الصالح، لهم الجناتُ العالياتُ التي قد كَثُرَت أشجارُها فأجَنَّتُ مَنْ فيها، وكثرت أنهارُها، فصارت تجري من تحت تلك الأشجار الأنيقة والمنازل الرفيعة، وحليتُهم فيها الذهب، ولباسُهم فيها الحرير الأخضر من السُندس، وهو الغليظُ من الديباج، والإستبرق وهو ما رَقٌ منه، متَكئين فيها على الأرائك، وهي السرر المزيَّنة المجمَّلة

OR QUR البورة الكهف (۳۲ - ۳۳)

بالنياب الفاخرة؛ فإنَّها لا تسمَّى أريكة حتى تكون كذلك، وفي اتّكائهم على الأرائك ما يدلُّ على كمال الراحة وزوال النَّصب والتعب وكون الخدم يسعَوْن عليهم بما يشتهون، وتمام ذلك الخلود الدائم والإقامة الأبديَّة؛ فهذه الدار الجليلة، (نعم الثوابُ): للعاملين، ﴿وحَسُنَتْ مرتَفَقاً): يرتَفِقون بها، ويتمتَّعون بما فيها مما تشتهيه الأنفس، وتلذَّ الأعينُ من الحبرة والسرور والفرح الدائم واللَّذَات المتواترة والنعم المتوافرة، وأيَّ مرتَفَق أحسنُ من دارٍ، أدنى أهلها يسير في مُلكِه ونعيمه وقصوره وبساتينه ألفي سنة؟ ولا يرى فوقَ ما هو فيه من النعيم، قد أغطِيً فنعيمُهم على الدوام، متزايدٌ في أوصافه وحسنه، فنسأل الله الكريم أنْ لا يحرِمَن خيرَ ما عنده من الإحسان بشرَّ ما عندنا من التقصير والعصيان. ودلت الآية الكريمة فنعيمُهم على أن الجليّة عامَّة للذكور والإنات؛ كما ورد في الأحبار الصحيحة؛ وما أشبهها على أن الجليّة عامَّة للذكور والإنات؛ كما ورد في الأحبار الصحيحة؛

وَأَضَرِبَ لَهُم مَنْئَلًا زَجُلَيْنِ حَمَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَنَيْنِ مِنْ أَعْنَكِ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعَا لَكُنَا ٱلجُنَنَيْنِ ءَانَتْ أَكْلَهَا وَلَمْ تَظْلِر مِنْهُ شَيْئًا وَفَجَرْنَا خِلَكَهُمَا نَهْرًا ٢٢ وَ وَكَانَ لَمُ ثَمَرٌ ﴾ .

(٣٢) يقول تعالى لنبيه على: اضرب للناس مَثَلَ هذين الرجلين: الشاكر لنعمة الله، والكافر لها، وما صدر من كلَّ منهما من الأقوال والأفعال، وما حصل بسبب ذلك من العقاب العاجل والآجل والثواب؛ ليعتبروا بحالهما، ويتَّعظوا بما حصل عليهما، وليس معرفة أعيان الرجلين وفي أيَّ زمان أو مكان هما فيه فائدة أو نتيجة؛ فالنتيجة تحصُلُ من قصتهما فقط، والتعرُض لما سوى ذلك من التكلُف. توصل عليهما، وليس معرفة أعيان الرجلين وفي أيَّ زمان أو مكان هما فيه فائدة أو نتيجة؛ فالنتيجة تحصُلُ من قصتهما فقط، والتعرُض لما سوى ذلك من التكلُف. وحصل عليهما، وليس معرفة أعيان الرجلين وفي أيَّ زمان أو مكان هما فيه فائدة أو نتيجة؛ فالنتيجة تحصُلُ من قصتهما فقط، والتعرُض لما سوى ذلك من التكلُف. وحمل عليهما، وليس معرفة أعيان الرجلين وفي أيَّ زمان أو مكان هما فيه فائدة أو نتيجة فلي فالنتيجة تحصُلُ من قصتهما فقط، والتعرُض لما سوى ذلك من التكلُف. ومحموصاً أشرف الأشجار العنمة الله الجليلة جعل الله له جنتين؛ أي: بستائين وخصوصاً أشرف الأسجار العنب والنخل؛ فالعنب وسطها، والنخل قد حفَّ بذلك ودار به، فحصل فيه من حسن المنظر وبهائه وبروز الشجر والنخل للهمس والرياح ودار به، فحصل فيه من حسن المنظر وبهائه وبروز الشجر والنخل الشمس والرياح ودار به، فحصل فيه من حسن المنظر وبهائه وبروز الشجر والنخل الشمس والرياح ودار به، فحصل فيه من حسن المنظر وبهائه وبروز الشجر والنخل الشمس والرياح ودار به، فحصل فيه من حسن المنظر وبهائه وبروز الشجر والنخل الشمس والرياح ودار به، فحصل فيه من حسن المنظر وبهائه وبروز الشجر والنخل الأشمار وتنضجا وتنجوهر، ومع ذلك جعل بين تلك الأشجار زرعاً.

﴿٣٣﴾ فلم يبق عليهما إلا أن يقالَ: كيف ثمارُ هاتين الجنتين؟ وهل لهما ماء يكفيهما؟ فأخبر تعالى أنَّ كلاً من ﴿الجنتين آتت أكلَها﴾؛ أي: ثمرها وزرعها ضعفين؛ أي: متضاعفاً، وأنها ﴿لم تظلم منه شيئاً﴾؛ أي: لم تنقص من أكلِها أدنى شيء، ومع ذلك فالأنهار في جوانبها سارحة كثيرة غزيرة.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الكهف (٣٤ ـ ٣٦)

﴿٣٤﴾ ﴿وكان له﴾؛ أي: لذلك الرجل ﴿ثمرَ﴾؛ أي: عظيم؛ كما يفيده التنكير؛ أي: قد استكملت جنتاه ثمارهما، وارجحنَّت أشجارهما ولم تعرض لهما آفةٌ أو نقصٌ، فهٰذا غاية منتهى زينة الدُنيا في الحرث، ولهٰذا اغترَّ هٰذا الرجل وتبجَّح وافتخر، ونسي آخرته.

أَ ﴿ فَقَالَ لِصَحْبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرًا ۞ وَدَخَلَ جَنَـتُمُ وَهُوَ طَـالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا ۞ وَمَا أَظُنُ السّتاعَة قَـآبِمَةً وَلَمِن زُدِدتُ إِلَى رَبِّ لَأَجِدَنَ خَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَبًا ۞ ﴾.

٤٣﴾ أي: فقال صاحب الجنتين لصاحبه المؤمن وهما يتحاوران؛ أي: يتراجعان بينهما في بعض الماجريات المعتادة مفتخراً عليه: ﴿أَنَا أَكثرُ منك مالاً وأعزُّ نفراً»: فَخَرَ بكثرة مالِهِ وعزَّةِ أنصاره من عبيدٍ وخدم وأقارب، وهذا جهلٌ منه، وإلَّا؛ فأيً افتخار بأمر خارجيً ليس فيه فضيلةٌ نفسيَّة ولا صفةٌ معنويَّة، وإنَّما هو بمنزلة فخر الصبيِّ بالأماني التي لا حقائق تحتها؟!

(٣٦ - ٣٦) ثم لم يكفِ هذا الافتخار على صاحبه، حتى حَكَمَ بجهله وظلمه، وظلمه، وظنَ لما دخل جنته، ﴿فقال ما أظنُ أن تبيدَه؛ أي: تنقطعَ وتضمحلً (هذه أبداًه: فاطمأنَ إلى هذه الدنيا، ورضي بها، وأنكر البعث، فقال: ﴿وما أظنُ الساعة قائمةً ولئن رُدِدتُ إلى ربِّيَه: على ضرب المثل؛ ﴿لأَجِدَنَ خيراً منها مُنْقَلَباًه؛ أي: ليعطيني خيراً من هاتين الجنتين! وهذا لا يخلو من أمرين: إمَّا أن يكون عالماً بحقيقة الحال، فيكون كلامُهُ هذا على وجه التهكم والاستهزاء، فيكون زيادة كفر إلى كفرو. وإما أن يكون هذا ظنَّه في الحقيقة، فيكون من أجهل فيكون زيادة كفر إلى كفرو. وإما أن يكون هذا ظنَّه في الحقيقة، فيكون من أجهل الناس وأبخسهم حظًا من العقل؛ فأي تلازم بين عطاء الدُنيا وعطاء الآخرة حتى يظنَّ بجهله أنَّ من أُعطِي في الدنيا أُعطِي في الآخرة؟! بل الغالب أنَّ الله تعالى الآخرة نصيبٌ. والظاهر أنَّه يعلم حقيقة الحال، ولكنَه قال هذا الكلام على وجه التهجُّم والاستهراء، يعلم على أعدائه، الذين عماء الدُنيا وعطاء الآمات الم في يظنَّ بجهله أنَّ من أُعطِي في الدنيا أُعطِي في الآخرة؟! بل الغالب أنَّ الله تعالى الآخرة نصيبٌ. والظاهر أنَّه يعلم حقيقة الحال، ولكنَه قال هذا الكلام على وجه التهجُّم والاستهزاء؛ بدليل قوله: ﴿وَدَخَلَ جنّته وهو ظالمُ لنفسِهُه: فإثبات أنَّ وصفه الظلم في حال دخوله الذي جرى منه من القول ما جرى، يدلُ على تمرُده وعناده.

﴿قَالَ لَمُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِثُهُ أَكَفَرْنَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَّابٍ ثُمَّ مِن نُظْفَتُو ثُمَّ سَؤَدكَ رَجُلًا



977

٢ لَنِكِنَا هُوَ اللَّهُ رَبِّي وَلَا أَشْرِكَ بِرَقِ أَحَدًا ۞ وَلَوَلَا إِذْ دَخَلَتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَا بِاللَّهِ ﴾.

البورة الكهف (٤٠ ـ ٣٩)

(٣٧) أي: قال له صاحبُهُ المؤمنُ ناصحاً له ومذكِّراً له حاله الأولى التي أوجده الله فيها في الدُّنيا (من تراب ثم من نطفة ثم سوَّاك رَجُلاً)؛ فهو الذي أنعم عليك بنعمة الإيجاد والإمداد، وواَصَلَ عليك النعم، ونقلك من طَوْر إلى طَوْر، حتى سوَّاك رجلاً كامل الأعضاء والجوارح المحسوسة والمعقولة، وبذلك يسَّر لك الأسباب وهيًّا لك ما هيًّا من نعم الدنيا، فلم تحصُل لك الدُّنيا بحولك وقوَّتك، بل بفضل الله تعالى عليك؛ فكيف يَليقُ بك أن تكفُرَ بالله الذي خلقك من ترابٍ ثم من نطفةٍ ثم سوَّاك رجلاً، وتجهل نعمته، وتزعم أنَّه لا يبعثك، وإن بعثك أنَّه يعطيك خيراً من جنتك؟! هذا ممًا لا ينبغي ولا يليقُ.

(٣٨) ولهذا لما رأى صاحبُهُ المؤمن حاله واستمراره على كفرِهِ وطغيانه؛ قال مخبراً عن نفسه على وجه الشُّكر لربَّه والإعلان بدينهِ عند ورود المجادلات والشُبه: ولكنَّا هو الله ربي ولا أشرِكُ بربِّي أحداً»: فأقرَّ بربوبيَّة ربَّه وانفراده فيها والتزام<sup>(١)</sup> طاعته وعبادته، وأنَّه لا يشركُ به أحداً من المخلوقين.

ثم أخبر أنَّ نعمة الله عليه بالإيمان والإسلام، ولو مع قلَّة ماله وولده؛ أنَّها هي النعمة الحقيقيَّة، وأنَّ ما عداها معرَّضٌ للزوال والعقوبة عليه والنَّكال، فقال:

إن تسَرَنِ أَنَا أَفَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا ٢ فَعَسَىٰ رَتِى أَن يُؤْتِيَنِ خَيْرًا مِن جَنَئِكَ وَبُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ السَّمَاءِ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ٢ أَنْ أَوْ يُصِبِحَ مَآؤُها غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبًا عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ السَّمَاءِ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ٢ أَنْفَقَ فِيهَا وَهِ خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِها وَيَقُولُ يَلَبَنَنِى لَمُ عَالَهُ وَأَحِيطَ بِنُمَرِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلِّهُ كَفَيْهِ عَلَى مَآ أَنْفَقَ فِيهَا وَهِ خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِها وَيَقُولُ يَلَبَنَنِي لَمُ أَنْسَرِكَ بِرَتِ أَحَدًا ٢ وَلَهَ تَكُن لَهُمْ فِنَةً بَعُمَرُونَهُ مِن دُونِ آللَهِ وَمَا كَانَ مُنْمَعِرًا ٢ يَقِو الحَقَ هُوَ خَيْرٌ نَوَابًا وَخَبَرُ عُفْبًا ٢ ٥

٣٩﴾ أي: قال للكافر صاحبُهُ المؤمنُ: أنت وإن فخرتَ عليَّ بكثرة مالك وولدك، ورأيتني ﴿أقلَّ منك مالاً وولداً﴾؛ فإنَّ ما عند الله خيرَ وأبقى، وما يُرجى من خيره وإحسانه أفضلُ من جميع الدُّنيا التي يتنافس فيها المتنافسون.

في (ب): «التزم».

سورة الكهف (٤٠ ـ ٤٤)

﴿٤٠﴾ ﴿فعسى ربِّي أن يُؤْتِيَني خيراً من جنَّتك ويرسلَ عليها﴾؛ أي: على جنَّتك التي طغيتَ بها وغَرَّتُك، ﴿حُسباناً من السماء﴾؛ أي: عذاباً بمطر عظيم أو غيره. ﴿فتصبحَ﴾: بسبب ذٰلك ﴿صعيداً زَلَقاً﴾؛ أي: قد اقتلعت أشجارها، وتلفت ثمارها وغرق زرعُها، وزال نفعُها.

﴿ ٤١﴾ ﴿ أو يصبح ماؤها؟ الذي مادتُها منه ﴿ غوراً؟ ؟ أي: غائراً في الأرض. ﴿ فَلَنْ تَسْتَطْيِعَ لَهُ طَلَباً؟ ؟ أي: غائراً لا يُستطاع الوصول إليه بالمعاول ولا بغيرها، وإنَّما دعا على جنته المؤمن غضباً لربَّه؟ لكونها غرَّته وأطغتُه واطمأنَّ إليها؟ لعلَّه ينيبُ، ويراجع رُشده، ويبصر في أمره.

٤٢﴾ فاستجاب الله دعاءه، ﴿وأحيطَ بشمرِهِ﴾؛ أي: أصابه عذابٌ أحاط به واستهلكه فلم يبقَ منه شيءٌ، والإحاطة بالثمر يستلزمُ تَلَفَ جميع أشجارِهِ وثمارِهِ وزرعِهِ، فندم كلَّ الندامة، واشتدَّ لذلك أسفه. ﴿فأصبحَ يقلُبُ كفَيْه على ما أنفق فيها؟؛ أي: على كثرة نفقاته الدنيويَّة عليها، حيث اضمحلَّت وتلاشت، فلم يبق لها عوضٌ، وندم أيضاً على شرَكِه وشرَه، ولهذا قال: ﴿ويقولُ يا ليتني لم أشرِكُ بِرَبِي أحدامًا.

﴿٢٤﴾ قال الله تعالى: ﴿ولم تَكُن له فئةٌ ينصُرونَه من دونِ الله وما كان منتصراً﴾؛ أي: لما نزل العذاب بجنَّته؛ ذهب عنه ما كان يفتخرُ به من قوله لصاحبه: ﴿أنا أكثرُ منك مالاً وأعزُّ نفراً»، فلم يدفعوا عنه من العذاب شيئا أشدً ما كان إليهم حاجةٌ، وما كان بنفسه منتصراً، وكيف ينتصر أو يكون له أشدً ما كان إليهم حاجةٌ، وما كان بنفسه منتصراً، وكيف ينتصر أو يكون له المدار على قضاء الله وقدره الذي إذا أمضاه وقدَره لو اجتمع أهلُ السماء والأرض على إزالة شيء منه لم يقدروا؟! ولا يُستبعد من رحمة الله ولطفِهِ أنَّ والأرض على إزالة شيء منه لم يقدروا؟! ولا يُستبعد من رحمة الله ولطفِهِ أنَّ ماحب هذه الجنَّة التي أحيط بها تحسَّنت حاله، ورزقه الله الإنابة إليه وراجع ماحب هذه الجنَّة التي أحيط بها تحسَّنت حاله، ورزقه الله الإنابة إليه وراجع رشدَه، وذهب تمرُدُه وطغيانه؛ بدليل أنَّه أظهر النَّدم على شركه بربَّه، وأنَّ الله أذهب عنه ما يُطفِه أنَّ الله الموابي أنَّه أظهر النَّدم على شركه بربَّه، وأنَّ الله والفوبة أنَّه أظهر النَّدم على شركه بربَّه، وأنَّ الله وإذا أراد الله بعبد خيراً عجَّل له العقوبة أذهب عنه ما يُطفِيه والله إذا أواد الله بعبد خيراً عجَّل له العقوبة أذهب عنه ما يُطفيه والله إلانابة إليه وراجع ماحب هذه الجنَّة التي أحيط بها تحسَّنت حاله، ورزقه الله الإنابة إليه وراجع رشدة، وذهب تمرُدُه وطغيانه؛ بدليل أنَّه أظهر النَّدم على شركه بربَّه، وأنَّ الله أذهب عنه ما يُطغيه وعاقبه في الدُّنيا، وإذا أراد الله بعبد خيراً عجَّل له العقوبة أذهب الدُنيا، وفضلُ الله لا تحيطُ به الأوهام والعقول، ولا ينكرُه إلَّا ظالمُ جهولٌ.

٤٤﴾ ﴿هنالك الوَلايةُ للّه الحقّ هو خيرٌ ثواباً وخيرٌ عقباً﴾؛ أي: في تلك الحال التي أجرى الله فيها العقوبة على من طغى وآثر الحياة الدُّنيا، والكرامة لمن آمن وعمل صالحاً وشكر الله ودعا غيره لذلك؛ تبيَّن وتوضَّح أن الولاية الحق لله سورة الكهف (٤٥)

وحده<sup>(1)</sup>؛ فمن كان مؤمناً به تقيًّا؛ كان له وليًّا، فأكرمه بأنواع الكرامات، ودَفَعَ عنه الشرور والمَثُلات ـ ومن لم يؤمن بربُّه ويتولَّاه؛ خَسِرَ دينه ودُنياه ـ فثوابُهُ الدنيويُّ والأخرويُّ خيرُ ثواب يُرجى ويؤمَّل.

ففي لهذه القصة العظيمة اعتبارٌ بحال الذي أنعم الله عليه نعماً دنيويَّة، فألهتْه عن آخرته، وأطغتْه، وعصى الله فيها، أنَّ مآلها الانقطاع والاضمحلال، وأنَّه وإن تمتَّع بها قليلاً؛ فإنَّه يحرمها طويلاً، وأنَّ العبد ينبغي له إذا أعجبه شيءٌ من مالِه أو ولدِهِ أن يضيفَ النعمة إلى موليها ومُسْديها، وأن يقولَ: ما شاء اللهُ، لا قوَّة إلَّا بالله؛ ليكون شاكراً [لله] متسبُّباً لبقاء نعمته عليه؛ لقوله: ﴿ولولا إذْ دخلتَ جنَّتك قلتَ ما شاء اللهُ لا قوَّةَ إلَّا بالله؟

وفيها: الإرشاد إلى التسلّي عن لذّات الدُّنيا وشهواتها بما عند الله من الخير؛ لقوله: ﴿إِنْ تَرَنِ أَنا أقلَّ منك مالاً وولَداً فعسى ربِّي أن يُؤتِيَني خيراً من جنَّتكَ﴾.

وفيها: أنَّ المال والولد لا ينفعانِ إنْ لم يُعينا علي طاعة الله؛ كما قال تعالى: ﴿وما أموالكم ولا أولادُكم بالتي تُقَرَّبُكم عندنا زُلفى إلا مَن آمنَ وعملَ صالحاً﴾.

**وفي**ه:الدُّعاء بِتَلَفِ مال مَنْ كان مالُهُ سببَ طغيانِهِ وكفره وخسرانِهِ، خصوصاً إنْ فضَّل نفسه بسببهِ على المؤمنين، وفَخَرَ عليهم.

وفيها: أنَّ ولاية الله وعدمها إنما تتَّضح نتيجتها إذا انجلى الغبار وحقَّ الجزاء، ووجد العاملونَ أجرهم؛ فَهْهنالِكَ الوَلاية لله الحقِّ هو خيرَ ثواباً وخيرَ عُقْباً﴾؛ أي: عاقبةَ ومآلاً.

﴿وَاَضْرِبْ لَهُمْ مَثْلَ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا كَمَآةٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَآةِ فَأَخْلَطَ بِهِ. نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَدْرُوهُ الزِيَحُ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَىٓءٍ مُقْنَدِرًا ۞ المالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا ۚ وَالْبَقِيَتُ الصَلِحَتُ خَيُرُ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ۞ ﴾.

٤٥﴾ يقول تعالى لنبيًه على أصلاً ولمن قام بوراثته بعده تبعاً: اضرب للناس مَثَلَ الحياة الدنيا؟؛ ليتصوَّروها حقَّ التصوُّر ويعرفوا ظاهرها وباطنها، فيقيسوا بينها وبين الدار الباقية، ويؤثروا أيَّهما أولى بالإيثار. وإنَّ مَثَلَ هٰذه الحياة الدُّنيا كمثل المطر؛ ينزِلُ على الأرض، فيختلط نباتها، تُنْبِتُ من كلِّ زوج بهيج، فبينا زهرتُها

(١) في (ب): «أن الولاية للَّه الحق».

سورة الكهف (٤٦)

ورُخرفها تسرُّ الناظرين، وتفرِحُ المتفرَّجين، وتأخذُ بعيون الغافلين؛ إذ أصبحت همشيماً تذروه الرياح»: فذهب ذلك النبات الناضر والزهر الزاهر والمنظر البهيَّ، فأصبحت الأرض غبراء تراباً قد انحرف عنها النظرُ، وصرف عنها البصرُ، وأوحشت القلبَ؛ كذلك هذه الدُّنيا؛ بينما صاحبها قد أُعْجِبَ بشبابِهِ، وفاق فيها على أقرانِه وأترابِهِ، وحصَّل درهمها ودينارَها، واقتطف من لدَّتِهِ أزهارها، وخاض في الشهوات في جميع أوقاته، وظنَّ أنَّه لا يزال فيها سائر أيامه؛ إذ أصابه الموتُ أو التلفُ لماله، فذهب عنه سرورُهُ، وزالت لذَتُه وحبوره، واستوحش قلبُه من الآلام، وفارق شبابَه وقوتَه ومالَه، وانفرد بصالح أو سيىء أعماله، هنالك يعضُّ الظالم على يديه ليستدركَ ما فرط منه من الغفلات؛ بالتوبة والأعمال الصالحات، فالعاقل الحازمُ الموفَق يعرِضُ على نفسِهِ هذه الحالة، ويقول لنفسه: قدّري أنَّك قد متُ، ولا بدً أن تموتي؛ فأيُّ الحالتين تختارين: الاغترار بزخرِف هذه الدار، والتمتُع بها كتمتُّ الأنعام السارحة، أم العمل لدار أكلُها دائمٌ وظلُها، وفيها ما ترفي منه الأنيا، ينه الموت، ال

٤٦﴾ ولهذا أخبر تعالى أنَّ المال والبنين ﴿زِينَةُ الحياة الدُنيا﴾؛ أي: ليس وراء ذلك شيءٌ، وأنَّ الذي يبقى للإنسان وينفعُهُ ويسرُّه الباقيات الصالحات، ولهذا يَشْمَلُ جميع الطاعات الواجبات والمستحبَّة من حقوق الله وحقوق عبادِه من صلاةٍ وزكاةٍ وصدقةٍ وحجٌ وعمرةٍ وتسبيح وتحميدٍ وتهليل [وتكبير] وقراءةٍ وطلب علم نافع وأمر بمعروفٍ ونهي عن منكر وصلة رحم وبرُّ والدين وقيام بحقٌ الزوجات والمماليكُ والبهائم وجميع وجوه الإحسان إلى الخلق، كلُّ لهذا من الباقيات الصالحات؛ فهٰذه خيرٌ عند الله ثواباً وخيرٌ أملاً؛ فثوابُها يبقى ويتضاعفُ على الآباد، ويؤمَل أجرُها وبرُها ونفعها عند الحاجة؛ فهٰذه التي ينبغي أن يَتَنافَس بها المتنافسون، ويستبقَ إليها العاملون، ويجدً في تحصيلها المجتهدون.

وتأمَّل كيف لما ضَرَبَ الله مثل الدُّنيا وحالها واضمحلالها؛ ذَكَرَ أَنَّ الذي فيها نوعان: نوعٌ من زينتها يُتمتَّع به قليلاً ثم يزول بلا فائدةٍ تعود لصاحبه، بل ربَّما لحقته مضرَّته، وهو المال والبنون. ونوعٌ يبقى لصاحبِهِ على الدَّوام، وهي الباقياتُ الصالحاتُ.

﴿وَيَوْمَ نُسَبِّرُ ٱلجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةُ وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُفَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ وَعُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ



صَفًا لَقَدْ حِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَن خَبْعَلَ لَكُم مَّوْعِدًا ۞ وَوُضِعَ ٱلْكِنَبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَٰذَا ٱلْكِتَبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنِهَاً وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ آَحَدًا ۞ ﴾.

آسورة الكهف (٤٧ ـ ٤٩)

٤٧ ـ ٤٨ ٤ يخبر تعالى عن حال يوم القيامة وما فيه من الأهوال المقلقة والشدائد المزعجة، فقال: ﴿ويومَ نُسَيِّرُ الجبالَ»؛ أي: يزيلها عن أماكنها؛ يجعلها كثيباً، ثم يجعلها كالعهن المنفوش، ثم تضمحلُ وتتلاشى وتكون هباء منبنًا، وتبرز الأرض فتصير قاعاً صفصفاً لا عوج فيه ولا أمتاً، ويحشُرُ الله جميع الخلق على الأرض فتصير قاعاً صفصفاً لا عوج فيه ولا أمتاً، ويحشُرُ الله جميع الخلق على وقعور البحار، ويجمعهم بعدما تفرَّقوا، ويعيدهم بعدما تمزَّقوا خلقاً جديداً، فيغرَضونَ عليه من بطون الفلوات فيغرضونَ عليه مقا لينا من منهم أحداً، بل يجمع الأولين والآخرين من بطون الفلوات فيغرضونَ عليه مقا لينا من معدما تفرَّقوا، ويعيدهم بعدما تمزَّقوا خلقاً جديداً، فيغرضونَ عليه مقا ليستعرضهم وينظرَ في أعمالهم ويحكم فيهم بحكمه العدل الذي لا جَوْر فيه ولا أهل، ويقول لهم: ﴿لقد جِئْمونا كما خَلْناكم أولَ مرقَه أولَ مرقاً إلى الخير والشرَ التي كسبوها؛ كما قال تعالى: ﴿ولقد جِئْمونا كما خَلْناكم أولَ مرقاً أولَ مرقاً أولَ مرق في الخير والشرَ التي كسبوها؛ كما قال تعالى: ﴿ولقد جِئْمونا كما خَلْناكم أولَ مرقه أولَ مرقه أولَ مرقه أولَ مرقا أولَ مرقه أولَ مرقا أولَ مرقه أولَ مرق أولَ مرق أولَ مرة أولَ مرق أولَ مرق أولَ مرة وي الخير والشرَ التي كسبوها؛ كما قال تعالى: ﴿ولقد جِئْمونا كما خَلْناكم أولَ مرق أولَ مرة وي الخير والشرَ التي كسبوها؛ كما قال تعالى: ﴿ولقد جِئْمونا فرادى كما خَلْقناكم أولَ مرة وي أولَ مرة وتركتُم ما خوَلْناكم وراء ظهوركُم وما نَرى معكم شفعاءكم الذين زعمتُم أولَ مرة وتركتُم ما خوَلْناكم وراء ظهوركُم وما نَرى معكم شفعاءكم الذين زعمتُم أولَ مرة وتركتُم ما خولناكم وراء ظهوركُم وما نَرى معكم شفعاءكم الذين زعمتُم أولَ مرة في أعمال والذين زعمتُم أولَ من نجعلَ لكم موعداًه؟ أي أنكرتُم الجزاء على الأعمال ووعدَ الله وعيدام أوري مرعمة أولا مركمة وركم وما نَرى معكم شفعاءكم الذين زعمتُم أولَ من نجعلَ لكم موعداًه؟ أي: أنكرتُم الجزاء على الأعمال ووعدَ الله وعده أنه وعده أولا أن مرعمة ورعدم ورا أول مركرتُم الجزاء على الأعمال ووعدَ الله وعمد أولا أومور.

(٤٩) فحينئذ تُحضَرُ كتب الأعمال التي كتبها الملائكة الأبرار<sup>(١)</sup>، فتطير لها القلوب، وتَعْظُم من وقعها الكروب، وتكاد لها الصمُ الصلاب تذوب، ويشفق<sup>(٢)</sup> منها المجرمون؛ فإذا رأوها مسطرة عليهم أعمالهم محصى عليهم أقوالهم وأفعالهم؛ منها المجرمون؛ فإذا رأوها مسطرة عليهم أعمالهم محصى عليهم أقوالهم وأفعالهم؛ قالوا: ﴿يا وَيَلَتَنا مالِ هٰذا الكتاب لا يغادِرُ صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، أي: لا يترك خطيئة صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، أي: لا يترك خطيئة صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، أي: لا يترك خطيئة صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، أي: لا يترك خطيئة صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، أي الله الترك بيرك خطيئة صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، أي الما سرًا عمل سرًا علي يترك خطيئة صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، أي الما يترك خطيئة صغيرة ولا كبيرة إلى وهي مكتوبة فيه محفوظة لم ينس منها عمل سرًا ولا علانية ولا ليل ولا نهار. ﴿ووجدوا ما عَمِلوا حاضراً»: لا يقدرون على إنكاره، ﴿ولا يظلم ربُك أحداً»: فحينئذ يجازَوْن بها ويُقَرَّرون بها ويُخزون ويحقً عليهم العذاب، إذلك بما قدمت أيديهم وأنًا الله ليس بظلاًم للعبيدية : بل هم غير خارجين عن عدلي من عنها مالأمال التي كتبها المالية والأردين على ولا علانية ولا يظلم ربُك أحداً»: فحينئذ يجازَوْن بها ويُقَرَّرون بها ويُخزون ويحقً علي عليهم العذاب، إذلك بما قدَّمت أيديهم وأنًا الله ليس بظلاًم للعبيدية : بل هم غير خارجين عن عدلي وفضليه.

(۱) في (ب): «كتبتها الملائكة الكرام».
 (۲) في (ب): «وتشفق».

سورة الكهف (٥٠ ـ ٥٢)

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْهِكَةِ ٱسْجُدُلُا لِآدَمَ فَسَجَدُوَا إِلَّا إِنِلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ<del>:</del> أَفَنَتَّخِذُوَنَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوَلِيكَآءَ مِن دُونِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُقًا بِنْسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلًا ﴿ ﴾ .

(٥٠) يخبر تعالى عن عداوة إبليس لآدم وذُرِّيَّته، وأنَّ الله أمر الملائكة بالسجود لآدم إكراماً وتعظيماً وامتثالاً لأمر الله، فامتثلوا ذلك؛ ﴿إلَّا إبليس كان من الحِنَّ فَفَسَقَ عن أمر ربَّه)، وقال: ﴿أأسجدُ لمن خَلَقْتَه طيناً». وقال: ﴿أنا خيرٌ منه)، فتبيَّن بهذا عداوته لله ولأبيكم؛ فكيف تتَّخذونه ﴿وذُرِيَّته)؛ أي: الشياطين ﴿أولياء من دوني وهم لكم عدُوً بئس للظالمينَ بدلاً»؛ أي: بئس ما اختاروا لأنفسهم من ولاية الشيطان الذي لا يأمرهم إلَّا بالفحشاء والمنكر عن ولاية الرحمٰن الذي كلُّ السعادة والفلاح والسرور في ولايته.

وفي لهذه الآية الحثَّ على اتَّخاذ الشيطان عدوًّا والإغراء بذٰلك وذِكْرُ السبب الموجب لذٰلك، وأنَّه لا يفعل ذٰلك إلَّا ظالمٌ، وأيُّ ظلم أعظم من ظلم من اتَّخذ عدوَّه الحقيقي وليًّا وترك الوليَّ الحميد؟! قال تعالى: ﴿اللَّهُ وليُّ الذين آمنوا يُخْرِجُهُم من الظُّلماتِ إلى النُّورِ والذين كَفَروا أولياؤُهُم الطَّاغوتُ يُخْرِجونَهم من النُّورِ إلى الظُّلُماتِ»، وقال تعالى: ﴿إنَّهم اتَّخذوا الشياطين أولياءَ مِنْ دونِ اللهُ﴾.

٥٢ ولما ذكر حال من أشرك به في الدُّنيا، وأبطل لهذا الشرك غاية الإبطال، وحكم بجهل صاحبه وسفَّهه؛ أخبر عن حالهم مع شركاتهم يوم القيامة، وأنَّ الله

THE PRINCE GHAZ سورة الكهف (٥٣ - ٤٤)

يقول لهم: نادوا شُرَكائِنَي بزعمكم؛ أي: على موجب زعمكم الفاسد، وإلَّا ؛ فبالحقيقة ليس لله شريكُ في الأرض ولا في السماء؛ أي: نادوهم لينفعوكم ويخلِّصوكم من الشدائد. ﴿فَدَعَوْهم فلم يستجيبوا لهم»: لأنَّ الحكم والملك يومئذِ لله، لا أحد يملِكُ مثقال ذرَّة من النفع لنفسه ولا لغيره. ﴿وجعلنا بينهم؟؛ أي: بين المشركين وشركائهم ﴿موبقاً؟؛ أي: مهلكاً يفرِّق بينهم وبينهم، ويبعِدُ بعضهم من بعض، ويتبيَّن حينئذٍ عداوة الشركاء لشركائهم، وكفرهم بهم، وتبرِّيهم منهم؟ كما قال تعالى: ﴿وإذا حُشِرَ الناسُ كانوا لهم أعداءً وكانوا بعبادتِهم كافرينَ؟

﴿وَرَبَا ٱلْمُجْمِعُونَ ٱلنَّارَ فَظُنُّوا أَنَّهُم مُّوَافِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنَّهَا مَصْرِفًا ٢

(٥٣) أي: لما كان يوم القيامة، وحصل من الحساب ما حصل، وتميَّز كلُ فريق من الخلق بأعمالهم، وحقَّت كلمة العذاب على المجرمين، فرأوا جهنَّم قبل دخولها، فانزعجوا، واشتذً قلقهم لظنِّهم أنهم مواقعوها، وهذا الظنُّ قال المفسرون: إنَّه بمعنى اليقين، فأيقنوا أنَّهم داخلوها، ﴿ولم يجدوا عنها مصرِفاً»؛ أي: معدلاً يعدلون إليه، ولا شافع لهم من دون إذنه. وفي هذا من التخويف والترهيب ما ترعد له الأفئدة والقلوب.

﴿وَلَقَدَ صَرَقَنَا فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن حُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ آلإِنسَنُ أَحَمَرُ شَيْءٍ جَدَلًا (٢) .
(٤٥) يخبر تعالى عن عظمة القرآن وجلالته وعُمومه، وأنَّه صرَّف فيه ﴿من كُلِّ مَثَلَ ؛ أي : من كلِّ طريق موصل إلى العلوم النافعة والسعادة الأبديَّة وكل طريق يعصِمُ من الشرَّ والهلاك ؛ ففيه أمثالُ الحلال والحرام، وجزاء الأعمال، والترغيب والترهيب، من الشرَّ والهلاك ؛ ففيه أمثالُ الحلال والحرام، وجزاء الأعمال، والترغيب والترهيب، والأخبار الصادقة النافعة للفلوب ؛ اعتقاداً وطمأنينة ونوراً، وهذا مما يوجب التسليم والأخبار الصادقة النافعة للقلوب ؛ اعتقاداً وطمأنينة ونوراً، وهذا مما يوجب التسليم لهذا القرآن وتلقيه بالانقياد والطاعة وعدم المنازعة له في أمر من الأمور ، ومع ذلك ؛ كان كثير من الناس يجادلونَ في الحق بعدما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الحق، ولما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الحق، ولحق بعدما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الحق، ولما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الحق، ولما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الخان كان كثير من الناس يجادلونَ في الحق بعدما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الحق، ولما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الحق، ولما تبيئ، ويجادلون بالعال وما زمان القراب الحق بعدما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الحق، ولما تبيئ، ويجادلون بالباطل ليُذَحضوا به الحق، ولما من يعاد ولي بيانو وحجّته وبرهانه، وإلى الإيمان بالله، الحق، ولما ما ما يوجب له ذلك ، وعدم الما عنه، مع الحق، ولما ما والحاد ومنازعة فيه، مع ما الحق، ولما عدل منهم، والذي أوجب له ذلك، وعدم الإيمان بالله، وراحاتهم والعدل منهم، والذي أوجب له ذلك، وعدم الإيمان بالله، وراحاهم العذاب القاد، لا لقصور في بيانيه وحجّته وبرهانه، وإلَّه فلو جاءهم العذاب والحام هم والغاد ، وراحانهم ، والذي أوجب له ذلك، وعدم الإيمان بالله، وجاءهم ما جاءهم العذاب وراحاه منها ما ما مانها ، ولهذا قال:

﴿وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُوا رَبَّهُمَ إِلَّا أَن تَأْنِبُهُمْ سُنَّهُ ٱلْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلًا ٢

سورة الكهف (٥٥ ـ ٥٧)

(٥٥) أي: ما منع الناس من الإيمان ـ والحالُ أنَّ الهدى الذي يحصُلُ به الفرق بين الهدى والضلال والحقُ والباطل قد وَصَلَ إليهم وقامت عليهم حُجَّة الله، فلم يمنعهم عدم البيان، بل منعهم الظُّلم والعدوان عن الإيمان، فلم يبقَ إلاً أن تأتيهم سنَّة الله وعادتُه في الأولين، من أنَّهم إذا لم يؤمنوا؛ عوجلوا بالعذاب، أو يرونَ العذاب قد أقبل عليهم، ورأوه مقابلة ومعاينة؛ أي: فليخافوا من ذلك، وليتوبوا من كفرهم؛ قبل أن يكون العذاب الذي لا مردً له.

﴿وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِبِينَ وَبُحَدِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلحَقِّ وَٱتَخَذُوَا ءَايَتِي وَمَا أُندِرُوا هُزُوًا ۞﴾.

(٥٦) أي: لم نرسل الرُسُلَ عَبَثاً، ولا ليتَّخذهم الناس أرباباً، ولا ليدعوا إلى أنفسهم، بل أرسلناهم يدعون الناس إلى كلِّ خير، وينهَوْن عن كلِّ شرِّ، ويبشرونهم على امتثال ذلك بالثواب العاجل والآجل، وينذرونهم على معصية ذلك بالعقاب على امتثال ذلك بالثواب العاجل والآجل، وينذرونهم على معصية ذلك بالعقاب العاجل والآجل، فقامت بذلك حجة الله على العباد، ومع ذلك يأبى الظالمون العاجل والآجل، فقامت بذلك حجة الله على العباد، ومع ذلك يأبى الظالمون العاجل والآجل، فقامت بذلك معصية في معصية ذلك بالعقاب العاجل والآجل، فقامت بذلك حجة الله على العباد، ومع ذلك يأبى الظالمون أمكنهم، وفي دحض الحق وإبطاله، واستهزؤوا برسل الله وآياته، وفرحوا بما مهما مكنهم، وفي دحض الحق وإبطاله، واستهزؤوا برسل الله وآياته، وفرحوا بما عندهم من العلم، ﴿ويأبى الله أن يُتِمَ نورَه ولو كره الكافرون»، ويظهر الحق على الباطل فيدمَعُه فإذا هو زاهِقٌ»، ومن على العالم.

وَوَمَنْ أَظْلَمُرُ مِثَن ذُكِرَ بِتَابَنتِ رَبِّهِ فَأَعَرَضَ عَنْهَا وَنِسَى مَا قَدَّمَتْ يَلَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ آكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي مَاذَانِهِمْ وَقَرَّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن بَهْتَدُوٓا إِذًا أَبَدًا ﴾ وَرَنُكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَوَ يُؤَاخِدُهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجَلَ لَهُمُ الْعَذَابَ بَل لَهُم مَوْعِدُ لَن يَجِدُوا مِن دُونِيهِ مَوْبِلًا ۞ وَيَلْكَ ٱلْقُرَى آهَلَكْنَهُمْ لَمَا طَلَوُا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَوْعِدُ لَنَهُ فَ

(٥٧» يخبر تعالى أنَّه لا أعظم ظلماً ولا أكبر جرماً من عبدٍ ذُكِّر بآيات الله وبُيِّن له الحقُّ من الباطل والهدى من الضلال، وخُوِّف ورُهِّب ورُغِّب، فأعرض عنها، فلم يتذكَّر بما ذُكُر به، ولم يرجِعْ عما كان عليه، ﴿ونسي ما قدَّمت يداه﴾ من الذُّنوب، ولم يراقب علَّام الغيوب؛ فهٰذا أعظم ظلماً من المعرض الذي لم تأتِهِ

## FOR QURANIC THOUGHT سورة الكهف (٥٩ - ٥٩)

آياتُ الله ولم يُذَكَّر بها، \_ وإن كان ظالماً \_؛ فإنَّه أَشدُ<sup>(۱)</sup> ظلماً من هذا؛ لكون العاصي على بصيرة وعلم أعظم ممَّن ليس كذلك، ولكنَّ الله تعالى عاقبه بسبب إعراضِهِ عن آياته ونسيانِهِ لذنوبه ورضاه لنفسه حالة الشرَّ مع علمه بها، أن سدَّ عليه أبواب الهداية بأنْ جَعَلَ على قلبِهِ أكنَّةً؛ أي: أغطية محكمةً تمنعه أن يفقه الآيات وإن سمعها؛ فليس في إمكانه الفقة الذي يصل إلى القلب. **﴿وفي** آذاتهم وقراً»؛ أي: صمماً يمنعهم من وصول الآيات ومن سماعها على وجه الانتفاع، وإن كانوا بهذه الحالة؛ فليس لهدايتهم سبيلٌ. **﴿وإن** تَدْعُهُم إلى الهدى فلن يَهْتَدوا إذا أبداً»: لأنَّ الذي يُرجى أن يجيبَ الداعي للهدى من ليس عالماً، وأما هؤلاء الذين أبصروا شم عموا، ورأوا طريق الحقّ فتركوه، وطريق الضلال فسلكوه، وعاقبهم الله بإقفال القلوب والطَّبع عليها؛ فليس في هدايتهم من يُحال بنه معيان في مائه مؤلاء الذين أبصروا موا القلوب والطبع عليها؛ فليس في هذا يُحاله أن يُحال بينه وبينه، ولا يتمكَّن منه بعد ذلك ما التخويف لمن ترك الحقَّ بعد علمه أن يُحال بينه وبينه، ولا يتمكَّن منه بعد ذلك ما هو أعظم مرهبٍ وزاجرٍ عن ذلك.

(٥٩) ثم أخبر تعالى عن سعة مغفرته ورحمته، وأنَّه يغفر الذنوب ويتوب الله على من يتوب فيتغمده برحمته ويشمله بإحسانه، وأنه لو آخذ<sup>(٢)</sup> العباد على ما قدَّمت أيديهم من الذُّنوب؛ لعجَّل لهم العذاب، ولكنَّه تعالى حليمٌ لا يَعْجَلُ بالعقوبة، بل يُمْهِلُ ولا يُهْمِلُ، والذُّنوب لا بدَّ من وقوع آثارها، وإنْ تأخَّرت<sup>(٢)</sup> عنها مدة طويلة، ولهذا قال: ﴿بل لهم موعدٌ لن يَجِدوا من دونِهِ موئلاً»؛ أي: لهم موعد يجازون فيه بأعمالهم، لا بدَّ لهم منه، ولا مندوحة لهم عنه، ولا ملجأ ولا محيد عنه.

٩٩ ولهذه سنَّته في الأولين والآخرين، أن لا يعساجِلَهم بالعقاب، بل يستدعيهم إلى التوبة والإنابة؛ فإن تابوا وأنابوا؛ غَفَرَ لهم ورحمهم وأزال عنهم العقاب، وإلَّا؛ فإن استمرُّوا على ظلمهم وعنادهم، وجاء الوقتُ الذي جعله موعداً لهم؛ أنزل بهم بأسه، ولهذا قال: ﴿وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا ؟؛ أي: بظلمهم، لا بُظلم منَّا. ﴿وجعلنا لمهلكهم موعداً ؟؛ أي: وقتاً مقدَّراً لا يتقدَّمون عنه ولا يتأخرون.

- (۱) في (ب): «أخف». وقد أعاد الشيخ كتابتها بخطه في هامش ( أ ): «أشد».
  - (۲) فى (ب): «وَاخَذَ».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الكهف (٦٠)

﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَنْهُ لَا أَبْدِعُ حَقَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا ٢ فَلَمَّا بَلَغَا تَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِبَا حُوْنَهُمَا فَأَنَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ سَرَبًا ٢ فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَـنهُ ءَانِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ٢ ٱلحُوْتَ وَمَآ أَنسَدِيْهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ أَنْ أَذَكُرُمُ وَٱتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ عَجَبًا ٢ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ فَأَرْتَدًا عَلَى ءَانَارِهِمَا قَصَصًا ٢ فَصَحًا عَبْدًا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا المَنْيَنَة رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَدُنَّا عِلْمًا ٢٠ قَالَ لَهُ مُوْسَىٰ هَلْ أَنْبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا ٢٠ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ٢ ٢ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمَرْ تَجْطَ بِهِ خَبْرًا ٢ اللهُ عَالَ سَتَجِدُنِهَ إِن شَآة أَلَمَهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ٢ هُمَا قَالَ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْتَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّى أُخدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا أَنْظُلُقا حَتَى إِذَا رَكِبًا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَفَها (<sup>11)</sup> قَالَ أَخَرَقْنُهَا لِنُعْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَبْنًا إِمْرًا ٢ قَالَ أَلَمُ أَقُلْ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ٢ قَالَ لَا نُؤَاخِذْنِي بِمَا نُسِيتُ وَلَا تُرْهِقْنِي مِن أَمْرِي عُسْرًا ٢٠ فَأَنظَلَقًا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلُمًا فَقَنَلَهُمْ فَالَ أَقَنْلْتَ نَفْسًا زَكِبَةُ بِغَيْرِ نَفْسٍ لَّقَدْ جِنْتَ شَيْئًا نُكْرُ ٢ الله عَالَ أَنْدِ أَقُل لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ٢ هُ قَالَ إِن سَأَلَنُكَ عَن شَيْع بَعْدَهَا فَلَا تُصَاجِبِيٍّ قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِّي عُذْلَا ٢٠٠ فَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَنيَا آَهْلَ قَرْبَةٍ أَستَطعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُوْا أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدًا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنفَضَّ فَأَفَحَامَةً قَالَ لَوْ شِنْتَ لَنّخذتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ٢ قَالَ هَٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَيَثْنِكَ سَأُنَبِتُكَ بِنَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع غَلَيْهِ صَبْرًا ٢ لِمُسَكِمِنَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدتُّ أَنْ أَعِبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكٌ بَأَخُذُ كُلّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ٢ ٱلْغُلَكُمُ فَكَانَ أَبْوَاهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنُا وَكُفُرًا ٢٠ اللهُ فَأَرَدْنَا أَن يُبْدِلُهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكُوْهُ وَأَقْرَبَ رُحْمًا ٥ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِلْلَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَمُ كَنْزُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا أَشْدَهُمَا وَيَسْتَخْرِهَا كَنَرْهُمَا رَحْمَةً مِّن رَّبِّكَ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمْرِيْ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمَر نَسْطِع غَلَيْهِ صَبْرًا ۞ ﴾.

HE PRINCE GHAZI TRUST DR QUR'ÀNIC THOUGHT

(٦٠) يخبر تعالى عن نبيًه موسى عليه السلام وشدَّة رغبته في الخير وطلب العلم أنَّه قال لفتاه؛ أي: خادمه الذي يلازمه في حضره وسفره، وهو يُوشَعُ بن

(۱) في (النسختين) إلى قوله: ﴿ذَلَكَ تأويل ما لم تسطع عليه صبراً﴾.

سورة الكهف (٢١ ـ ٢٥)

نون، الذي نبَّأه الله بعد ذلك: ﴿لا أَبْرَحُ حتى أَبْلُغَ مجمع البحرينَ﴾؛ أي: لا أزال مسافراً وإن طالت عليَّ الشُّقة ولحقتني المشقَّة حتى أصل إلى مجمع البحرين، وهو المكان الذي أوحي إليه أنَّك سَتَجِد فيه عبداً من عباد الله العالمين، عنده من العلم ما ليس عندك، ﴿أو أمضيَ حُقُباً﴾؛ أي: مسافة طويلة. المعنى أنَّ الشوق والرغبة حَمَلَ موسى أن قال لفتاه هذه المقالة.

(11) ولهذا عزمٌ منه جازم، فلذلك أمضاه، ﴿فلما بلغا؟ أي: هو وفتاه مُجْمَعَ بينهما نسيا حوتَهما؟: وكان معهما حوتٌ يتزوَّدان منه ويأكلان، وقد وُعِدَ أنَّه متى فقد الحوت؛ فثمَّ ذلك العبد الذي قصدته. ﴿فاتَّخذَ»: ذلك الحوت إسبيلَه؟؛ أي: طريقه ﴿في البحر سَرَباكَ. ولهذا من الآيات، قال المفسرون: إنَّ ذلك الحوت الذي كانا يتزوَّدان منه لما وصلا إلى ذلك المكان أصابه بللُ البحر، فانسرب بإذن الله في البحر، وصار مع حيواناته حيًّا.

(٢٦) فلما جاوز موسى وفتاه مجمع البحرين؛ قال موسى لفتاه: ﴿آتِنا غداءنا لقد لَقينا مِن سَفَرِنا هذا نَصَباً»؛ أي: لقد تعبنا من هذا السفر المجاوز فقط، وإلاً؛ فالسفر الطويل الذي وصلا به إلى مجمع البحرين لم يجدا من التعب فيه، وهذا من الآيات والعلامات الدائة لموسى على وجود مطلبه، وأيضاً؛ فإنَّ الشوق المتعلَّق بالوصول إلى ذلك المكان سهَّل لهما الطريق، فلمَّا تجاوزا غايتهما؛ وجدا مسَّر بالوصول إلى ذلك المكان سهَّل لهما الطريق، فلمَّا تجاوزا عاتمينا، والتعب فيه، والتعب فيه، وهذا من التعب والعلامات الدائة لموسى على وجود مطلبه، وأيضاً؛ وإلى التعب فيه، وهذا من التعب والعلامات الدائة لموسى على وجود مطلبه، وأيضاً؛ والعلماء الشوق المتعلق التعب والعلامات المائة لموسى على وجود مطلبه، وأيضاً؛ والتعب وحداً مسَّل العمان التعب معلى وجود معان المائة المولية، والتعليماً؛ وحداً مسَّل العمان العلمان العلمان المائة لموسى على موجود مطلبه، وأيضاً؛ والعلمان المائة الموسى على وجود مطلبه، وأيضاً؛ والمائن المائة الموسى على وجود مطلبه، وأيضاً؛ والعلمان المائة المولية، والمائة المائة الموسى على وجود مطلبه، وأيضاً؛ والمائة الموسى على وجود مطلبه، وأيضاً المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة الموسى على وجود مطلبه، وأيضاً المائة ال مائة المائة الما

(٦٣) فلما قال موسى لفتاه لهذه المقالة؛ قال له فتاه: ﴿أرأيتَ إذْ أَوَيْنَا إلى الصخرة فإنّي نسيتُ الحوتَ》 [أي: ألم تعلم حين آوانا الليل إلى تلك الصخرة المعروفة بينهما فإني نسيت الحوت]، ﴿وما أنسانيهُ إلّا الشيطانُ»: لأنّه السببُ في ذلك، ﴿واتَخذ سبيله في البحر عَجَباً»؛ أي: لما انسرب في البحر ودخل فيه؛ كان ذلك من العجائب. قال المفسرون: كان ذلك المسلك للحوت سرباً ولموسى وفتاه خجاً.

﴿٦٤﴾ فلما قال له الفتى لهذا القول، وكان عند موسى وعد من الله أنَّه إذا فَقَدَ الحوت؛ وَجَدَ الخَضِرَ، فقال موسى: ﴿ذٰلك ما كُنَّا نَبْغَ﴾؛ أي: نظلب. ﴿فارْتَذَاكَ؛ أي: رجعا ﴿على آثارِهما قصصاً﴾؛ أي: رجعا يَقُصَّان أثرهما [إلى المكان] الذي نسيا فيه الحوت.

(٦٥) فلما وصلا إليه؛ ﴿وجدا عبداً من عبادنا؟: وهو الخضر، وكان عبداً

سورة الكهف (٦٦ ـ ٧٢)

صالحاً لا نبيًّا على الصحيح. ﴿آتيناه رحمةً من عندنا﴾؛ أي: أعطاه الله رحمةً خاصَّة، بها زاد علمه وحسن عمله، ﴿وعلَّمناه من لَدُنَّا﴾؛ أي: من عندنا ﴿عِلْماً﴾: وكان قد أُعطي من العلم ما لم يعطَ موسى، وإنْ كان موسى عليه السلام أعلمَ منه بأكثر الأشياء وخصوصاً في العلوم الإيمانيَّة والأصوليَّة؛ لأنَّه من أولي العزم من المرسلين، الذين فضَّلهم الله على سائر الخلق بالعلم والعمل وغير ذٰلك.

(٦٦) فلما اجتمع به موسى؛ قال له على وجه الأدب والمشاورة والإخبار عن مطلبه: ﴿هُلُ أَتَّبِعُكُ على أَن تُعَلَّمنَي مما عُلَّمْتَ رُسْداً﴾؛ أي: هل أتَّبِعك على أن تُعَلَّمني مما عُلَّمْتَ رُسْداً﴾؛ أي: هل أتَّبِعك على أن تُعَلَّمني مما عُلَمْتَ رُسُداً﴾؛ أي: هل أتَّبِعك على أن تُعَلَّمني مما عُلَمْتَ رُسُداً﴾ أي: هل أتَّبِعك على أن تُعَلَّمني مما عُلَمْتَ رُسُداً﴾ أي: هل أتَّبِعك على أن تُعَلَّمني مما عُلَمْتَ رُسُداً﴾ أي الحالي أن تُعَلَّمني مما عُلَمْتَ رُسُداً مُعلمني مما علَّمك الله ما به أسترسُدُ وأهتدي وأعرف به الحقَّ في تلك القضايا، وكان الخضر قد أعطاه الله من الإلهام والكرامة ما به يحصُلُ له الأطلاع على بواطن كثيرٍ من الأشياء التي خَفِيَتْ حتى على موسى عليه السلام.

﴿٦٧﴾ فقال الخضر لموسى: لا أمتنع من ذٰلك، ولكنَّك ﴿لَنْ تَسْتَطَيعَ مَعَيَ صِبراَ﴾؛ أي: لا تقدر على اتُباعي وملازمتي؛ لأنَّك ترى ما لا تقدر على الصبر عليه من الأمور، التي ظاهرها المنكَر وباطنها غيرُ ذٰلك.

﴿٦٨﴾ ولهٰذا قال: ﴿وكيفَ تصبر على ما لم تُحِطُّ به خُبُراً﴾؛ أي: كيف تصبر على أمرٍ ما أحطتَ بباطنه وظاهره وعلمتَ المقصودَ منه ومآله.

﴿٦٩﴾ فقال موسى: ﴿سَتَجِدُني إن شاء اللّهُ صابراً ولا أعصي لك أمراً﴾: ولهذا عزمٌ منه قبل أن يوجد الشيء الممتَحَن به، والعزمُ شيء ووجودُ الصبر شيء آخر؛ فلذلك ما صَبَرَ موسى عليه السلام حين وقع الأمر.

﴿٧٠﴾ فحينئذ قال له الخضر: ﴿فَإِنِ اتَّبَعْتَنِي فَلا تَسْأَلْنِي عَن شيءٍ حتًى أُحدِثَ لك منه ذِكْراَكه؛ أي: لا تبتدئني بسؤال منك وإنكار حتى أكون أنا الذي أخبرك بحالِهِ في الوقت الذي ينبغي إخبارُك به، فنهاه عن سؤالِهِ، ووعَدَه أن يوقفه على حقيقة الأمر.

﴿ ٧٧﴾ ﴿فانطلقا حتى إذا رَكِبا في السفينةِ خَرَقَها﴾؛ أي: اقتلع الخضرُ منها لوحاً، وكان له مقصودٌ في ذٰلك سيبينه، فلم يصبرُ موسى عليه السلام؛ لأنَّ ظاهره أنه منكرٌ؛ لأنَّه عَيْبٌ للسفينة وسببٌ لغرق أهلها، ولهذا قال موسى: ﴿ أَخَرَقْتَها لِتُغْرِقَ أهلها لقد جنتَ شيئاً إمراً﴾؛ أي: عظيماً شنيعاً، وهذا من عدم صبره عليه السلام.

﴿٢٢﴾ فقال له الخضر: ﴿أَلَم أَقُل إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ معي صبراً﴾؛ أي: فوقع كما أخبرتك.

﴿٧٣﴾ وكان لهذا من موسى نسياناً، فقال: ﴿لا تؤاخِذْنِي بِما نسيتُ ولا تُزْهِقْنِي مِن أمري عُسراً﴾؛ أي: لا تُعَسِّز عليَّ الأمر، واسمح لي؛ فإنَّ ذلك وقع على وجه النسيان، فلا تؤاخِذْنِي في أول مرة، فجمع بين الإقرار به والعذر منه، وأنَّه ما ينبغي لك أيُها الخضر الشدَّة على صاحبك، فسمح عنه الخضر.

(٧٤) ﴿فانطلقا حتَّى إذا لقيا عُلاماً»؛ أي: صغيراً، ﴿فَقَتَلَه﴾<sup>(١)</sup>: الخضر، فاشتدَّ بموسى الغضب، وأخذته الحميَّة الدينيَّة حين قتل غلاماً صغيراً لم يُذيب ﴿قال أقتلتَ نفساً زكِيَّة بغير نفس لقد جئتَ شيئاً نُكْراً»: وأيَّ نُكْرٍ مثل قتل الصغير الذي ليس عليه ذنبٌ ولم يقتل أحدا؟! وكان الأول من موسى نسياناً، وهذه غير نسيانٍ، ولكن عدم صبر.

٧٥﴾ فقال له الخضرُ معاتباً ومذكّراً: ﴿أَلَمَ أَقُلَ لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعْيَ صبراً؟؟

٧٦> فَـ﴿قال> له موسى: ﴿إِن سَأَلَتُكَ عَن شَيءٍ بعد هُـذه المرة؛ ﴿فَلا تَصَاحِبْنيَ ؟ أي: فأنت معذور بذلك وبترك صحبتي، ﴿قَد بَلَغْتَ مَن لَدُنّي عُذْراً ؟ أي: أعذرت مني، ولم تقصر.

(٧٧) ﴿فانطلقا حتى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها ﴾ أي: استضافاهم فلم يُضَيِّفوهُما، ﴿فوجدا فيها جداراً بريدُ أن ينقضَ ﴾ أي: [قد] عاب واستهدم، ﴿فاقامَهُ : الخضرُ ؟ أي بناه وأعاده جديداً، فَرقال ﴾ له موسى: ﴿لو شنتَ لاتَّخَذْتَ عليه أجراً ﴾ أي: أهل هذه القرية لم يضيفونا مع وجوب ذلك عليهم، وأنت تبنيه من دون أجرة، وأنت تقدِرُ عليها؟!

﴿٧٨﴾ فحينئذ لم يف موسى عليه السلام بما قال، واستعذر الخضرُ منه، فَوْقَالَ» له: ﴿هٰذَا فراقُ بَيني وبينكَ»: فإنَّك شرطتَ ذٰلك على نفسك، فلم يبقَ الآن عذرُ ولا موضعٌ للصُّحبة. ﴿سأنبُئك بتأويل ما لم تستطِغ عليه صبراً»؛ أي: سأخبرك بما أنكرتَ عليَّ وأنبَّئك بأنَّ لي في ذٰلك من المآرب وما يؤول إليه الأمر.

﴿٧٩﴾ ﴿أما السفينة﴾: التي خرقتها، ﴿فكانتْ لمساكينَ يعملون في البحر﴾: يقتضي ذلك الرَّقَة عليهم والرأفة بهم، ﴿فأردتُ أن أَعِيبها وكان وراءَهُم مَلِكٌ يأخذ كلَّ سفينة غَضباً﴾؛ أي: كان مرورهم على ذلك الملك الظالم؛ فكلُّ سفينة صالحةٍ

(۱) فى (ب): «قتله».

- اسورة الكهف (٧٣ \_ ٧٩)



سورة الكهف (٨٠ ـ ٨٢) 👿

تمرُّ عليه ما فيها عيبٌ غَصَبها وأخَذَها ظلماً، فأردتُ أن أخْرِقها ليكونَ فيها عيبٌ فتسلم من ذٰلك الظالم.

﴿٨١﴾ وهو وإن كان فيه إساءة إليهما وقطع لذُرَيَّتهما؛ فإنَّ الله تعالى سيعطيهما من الذُرِيَّة ما هو خيرٌ منه، ولهذا قال: ﴿فأَرَذَنا أَن يُبْدِلهَما رَبُهما خيراً منه زكاة وأقربَ رُحْماً»؛ أي: ولداً صالحاً زكيًّا واصلاً لرحِمِهِ؛ فإنَّ الغلام الذي قُتِلَ لو بلغ لَعَقهما أَشدً العقوق بحملهما على الكفر والطغيان.

﴿ ٨٢﴾ ﴿ وأمَّا الجدارُ؟ : الذي أقمته؛ ﴿ فكان لِغُلامين يتيمينِ في المدينةِ وكان تحته كنزُ لهما وكان أبوهما صالحاً؟ أي : حالهما تقتضي الرأفة بهما ورحمتهما؛ لكونِهما صغيرين، عدما أباهما، وحفظهما الله أيضاً بصلاح والدهما. ﴿ فأراد ربُّك أن يَبْلُغا أَشدَهما ويستخرِجا كَنْزَهُما؟ ؛ أي : فلهذا هدمتُ الجدار واستخرجتُ ما أن يَبْلُغا أَشدَهما ورددتُهُ وأعدتُه مجاناً؟ في نفلهذا هدمتُ الجدار واستخرجتُ ما تحتَهُ من كنزهما ورددتُهُ وأعدتُه مجاناً؟ في : فلهذا هدمتُ المدين في المدينة وكان أبوهما مالحاً؟ ؛ أي الله أيضاً بصلاح والدهما. ﴿ فأراد ربُك أن يَبْلُغا أَشدَهما ويستخرِجا كَنْزَهُماكَ ؛ أي : فلهذا هدمتُ الجدار واستخرجتُ ما تحتَهُ من كنزهما ورددتُهُ وأعدتُه مجاناً؟ ﴿ رحمة من ربِّكَ؟ ! أي : هذا الذي فعلتُه رحمةً من ربِّكَ؟ ! أي : هذا الذي فعلتُه رحمةً من وبُكَ ؛ أي : هذا الذي فعلتُه رحمةً من وبُكَ ؛ أي : هذا الذي فعلتُه من يبتُن من يبتُنها الله أيضاً من كنزهما ورددتُهُ وأعدتُه مجاناً؟ ﴿ رحمة من ربِّكَ؟ ! أي : هذا الذي فعلتُه رحمةً من وبُكَ ؛ أي : هذا الذي فعلتُه رحمةً من وبُكَ ؛ أي : هذا الذي فعلتُه من يبتُن أي أي أن أو أورد أي أن يبتُن من يبتُنها إذا الذي فعلتُه من وبتُكَ ؛ أي نهما ورحمة من ربتُكَ ؛ أي : هذا الذي فعلتُه من وبتُن أي أي نهما ورحمة من وبتُن أي أو أورد أي أنها أنه من يبتُن شيئاً رحمة من وبلغانا الله عبدَه الخضر. ﴿ وما فعلتُهُ عن أمري ؟ أي : ما أتيت شيئاً من علم يُنظي عليه صبراً .

وني لهذه القصة العجيبة الجليلة من الفوائد والأحكام والقواعد شيءٌ كثيرٌ ننبًه على بعضه بعون الله:

فمنها: فضيلة العلم والرُّحلة في طلبه، وأنَّه أهمُّ الأمورِ؛ فإنَّ موسَّى عليه السلام رحل مسافةً طويلةً، ولقي النَّصب في طلبه، وترك القعود عند بني إسرائيل لتعليمهم وإرشادهم، واختار السفر لزيادة العلم على ذٰلك.

ومنها: البداءةُ بِالأهمِّ فالأهمِّ؛ فإنَّ زيادة العلم وعلم الإنسان أهمُّ من تَزْكِ ذُلك والاشتغال بالتعليم من دون تزوُّد من العلم، والجمعُ بين الأمرين أكمل.

فى (ب): «يحدهما».

ومنها: جواز أخذِ الخادم في الحضَرِ والسفر؛ لكفاية المؤن<sup>(١)</sup> وطلب الراحة؛ كما فعل موسى.

ومنها: أنَّ المسافر لطلب علم أو جهادٍ أو نحوه، إذا اقتضتِ المصلحةُ الإخبار بمطلبه وأين يريدُه؛ فإنَّه أكمل من كتمه؛ فإنَّ في إظهاره فوائدَ من الاستعداد له عدَّته وإتيان الأمر على بصيرةِ وإظهار الشوق لهذه العبادة الجليلة؛ كما قال موسى: لا أبرحُ حتى أبلغَ مجمع البحرين أو أمضيَ حُقُباً، وكما أخبر النبيُ ﷺ أصحابه حين غزا تبوك بوجهه مع أنَّ عادته التَّورية، وذلك تَبَعٌ للمصلحة.

ومنها: إضافةُ الشرُّ وأسبابه إلى الشيطان على وجه التسويل والتزيين، وإنَّ كان الكلُّ بقضاء الله وقدره؛ لقول فتى موسى: ﴿وما أنسانيهُ إلَّا الشيطانُ أنْ أَذْكُرَهُ﴾.

ومنها: جواز إخبار الإنسان عمَّا هو من مقتضى طبيعة النفس من نَصَبِ أو جوع أو عطش إذا لم يكن على وجه التسخُّط وكان صدقاً؛ لقول موسى: ﴿لقد لقينا من سَفَرِنا لهذا نَصَباً﴾.

ومنها: استحبابُ كون خادم الإنسان ذكيًّا فطناً كيِّساً؛ ليتمَّ له أمره الذي يريده. ومنها: استحباب إطعام الإنسان خادمه من مأكله وأكلهما جميعاً؛ لأنَّ ظاهر قوله: ﴿آتنا غداءنا﴾: إضافة إلى الجميع: أنَّه أكل هو وهو جميعاً.

ومنها: أنَّ المعونة تنزل على العبد على حسب قيامه بالمأمور به، وأنَّ الموافق لأمر الله يُعان ما لا يُعان غيره؛ لقوله: ﴿لقد لَقينا من سَفَرِنا لهذا نَصَباً﴾، والإشارة إلى السفر المجاوز لمجمع البحرين، وأما الأول؛ فلم يَشْتَكِ منه التعب مع طُولِهِ؛ لأنَّه هو السفر على الحقيقة، وأما الأخير؛ فالظاهر أنه بعض يوم؛ لأنَّهم فقدوا الحوتَ حين أووا إلى الصخرة؛ فالظاهر أنَّهم باتوا عندها، ثم ساروا من الغد، حتى إذا جاء وقتُ الغداء؛ قال موسى لفتاه: آتنا غداءنا؛ فحينتذٍ تذكَرَ أنَّه نَسِيَهُ في الموضع الذي إليه منتهى قصده.

ومنها: أنَّ ذَلكُ العبد الذي لقياه ليس نبيًّا، بل عبداً صالحاً؛ لأنَّه وصفه بالعبوديَّة، وذكر منَّة الله عليه بالرحمة والعلم، ولم يَذْكُر رسالته ولا نبوَّته، ولو كان نبيًّا؛ لذكر ذلك كما ذكر غيره. وأما قوله في آخر القصة: ﴿وما فعلتُهُ عن أمري﴾؛ فإنَّه لا يدلُ على أنَّه نبيَّ، وإنَّما يدلُّ على الإلهام والتحديث؛ كما يكون

(۱) في (ب): «المؤنة».

سورة الكهف (٨٢)

سورة الكهف (٨٢)

لغير الأنبياء؛ كما قال تعالى: ﴿وأَوْحَيْنا إلى أَمِّ موسى أَنْ أَرْضِعِيهَ﴾، ﴿وأَوْحَى رَبُّكَ إلى النَّحْل أَنِ اتَّخِذي من الجبال بيوتاً﴾.

ومنها: أنَّ العلم الذي يعلَّمه الله لعبادِهِ نوعان: علمٌ مكتسبٌ يدرِكُه العبد بجدًه واجتهاده، ونوعٌ: علمٌ لَدُنًيَّ يهبُه الله لمن يمنُّ عليه من عباده؛ لقوله: ﴿وعلَّمْناه من لَدُنًا علماً﴾.

ومنها: التأدب مع المعلَّم وخطاب المتعلَّم إيَّاه ألطف خطاب؛ لقول موسى عليه السلام: ﴿هل أَتَّبِعُك على أن تُعَلِّمني مما عُلَّمْتَ رُشْداَ﴾: فأخرج الكلام بصورة الملاطفة والمشاورة، وأنَّك هل تأذنُ لي في ذلك أم لا؟ وإقرارُهُ بأنَّه يتعلَّم منه؛ بخلاف ما عليه أهل الجفاء أو الكِبْر، الذي لا يُظْهِر للمعلِّم افتقاره إلى علمه، بل يدَّعي أنَّه يتعاون هو وإيَّاه، بل ربَّما ظنَّ أنه يعلِّم معلِّمه وهو جاهلٌ جدًا؛ فالذُّلُ للمعلم وإظهارُ الحاجة إلى تعليمه من أنفع شيء للمتعلم.

ومنها: تواضع الفاضل للتعلُّم ممَّن دونه؛ فإنَّ موسى بلا شكُّ أفضل من الخضر.

ومنها: تعلُّم العالم الفاضل للعلم الذي لم يتمهَّر فيه ممَّن مَهَرَ فيه، وإن كان دونَه في العلم بدرجاتٍ كثيرةٍ؛ فإنَّ موسى عليه السلام من أولي العزم من المرسلين، الذين منحهم الله وأعطاهم من العلم ما لم يعطِ سواهم، ولكن في لهذا العلم الخاصِّ كان عند الخضر ما ليس عنده؛ فلهٰذا حرص على التعلُّم منه؛ فعلى لهذا لا ينبغي للفقيه المحدَّث إذا كان قاصراً في علم النحو أو الصرف أو نحوه من العلوم أن لا يتعلَّمه ممَّن مَهَرَ فيه، وإنْ لم يكن محدُّثاً ولا فقيهاً.

ومنها: إضافة العلم وغيره من الفضائل لله تعالى، والإقرار بذلك، وشكر الله عليها؛ لقوله: ﴿تُعَلِّمَني مما عُلِّمْتَ﴾؛ أي: مما علمك الله تعالى.

ومنها: أن العلم النافع هو العلم المرشد إلى الخير، فكلَّ علم يكون فيه رشد وهداية لطريق<sup>(١)</sup> الخير وتحذيرٌ عن طريق الشرِّ أو وسيلة لذلك؛ فإنَّه من العلم النافع، وما سوى ذلك؛ فإمَّا أن يكون ضارًا أو ليس فيه فائدةً؛ لقوله: ﴿أَن تُعَلَّمَني مما عُلِّمْتَ رُشداً﴾.

ومنها: أن من ليس له قوَّة الصبر على صحبة العالم والعلم وحسن النَّبات على

(۱) في (ب): «لطرق».

٩٧٨ سورة الكهف (٨٢) ذٰلك؛ أنَّه [يفوته بحسب عدم صبره كثير من]<sup>(١)</sup> العلم؛ فمن لا صبر له؛ لا يدركُ العلم، ومن استعمل الصبر ولازمه؛ أدرك به كل أمرِ سعى فيه؛ لقول الخضر يتعذر من موسى بذكر المانع لموسى من الأخذ عنه: إنَّه لاَّ يصبر معه. ومنها: أن السبب الكبير لحصول الصبر إحاطةُ الإنسان علماً وخبرةً بذٰلك الأمر الذي أمِرَ بالصبر عليه، وإلًّا؛ فالذي لا يدريه أو لا يدري غايته ولا نتيجته ولاً فائدته وثمرته ليس عنده سببُ الصبر؛ لقوله: ﴿وكيف تصبِرُ على ما لم تُحِط به خَبْراً﴾؛ فجعل الموجب لعدم صبره عدم إحاطته خُبراً بالأمر. ومنها: الأمر بالتأنِّي والتثبُّت وعدم المبادرة إلى الحكم على الشيء حتى يعرفَ ما يُراد منه وما هو المقصود. ومنها: تعليقُ الأمور المستقبلة التي من أفعال العباد بالمشيئة، وأن لا يقولَ الإنسان للشيء: إني فاعل ذلك في المستقبل إلَّا أن يقول إن شاء الله. ومنها: أن العزم على فعل الشيء ليس بمنزلة فعله؛ فإنَّ موسى قال: ﴿سَتَجِدُنِي إن شاء الله صابراً﴾: فوطَنْ نفسه على الصبر ولم يفعل. ومنها: أنَّ المعلِّم إذا رأى المصلحة في إيزاعه للمتعلِّم أن يترك الابتداء في السؤال عن بعض الأشياء حتى يكون المعلِّم هو الذي يوقفه عليها؛ فإنَّ المصلحة تتَّبع؛ كما إذا كان فهمه قاصراً، أو نهاه عن الدقيق في سؤال الأشياء التي غيرها أهمُّ منها أو لا يدرِكُها ذهنُه، أو يسأل سؤالاً لا يتعلُّق في موضع الىحث. ومنها: جواز ركوب البحر في غير الحالة التي يخاف منها. ومنها: أنَّ الناسي غير مؤاخذٍ بنسيانه؛ لا في حقٍّ الله، ولا في حقوق العُبَادِ؛ لقوله: ﴿لا تؤاخِذْنِي بِما نسيتُ﴾. ومنها: أنَّه ينبغي للإنسان أن يأخُذَ من أخلاق الناس ومعاملاتهم العفَّوَ منها وما سمحتْ به أنفسُهم، ولا ينبغي له أن يكلُّفَهم ما لا يطيقون أو يشقَّ عليهم ويرهِقَهم؛ فإنَّ لهذا مدعاة إلى النفور منه والسآمة، بل يأخذ المتيسِّر ليتيسر له الأمر.

(۱) في ( أ ): «أنه ليس بأهل لتلقي العلم». ثم عَدَل عنها الشيخ في هامش (ب) إلى ما أثبت.

سورة الكهف (٨٢)

ومنها: أنَّ الأمور تجري أحكامها على ظاهرها، وتُعَلَّقُ بها الأحكام الدنيويَّة في الأموال والدماء وغيرها؛ فإنَّ موسى عليه السلام أنكر على الخضِرِ خرقَه السفينة وقتلَ الغلام، وأنَّ هٰذه الأمور ظاهرها أنَّها من المنكر، وموسى عليه السلام لا يَسَعُهُ السكوتُ عنها في غير هٰذه الحال التي صَحِبَ عليها الخضر، فاستعجل عليه السلام، وبادَرَ إلى الحكم في حالتها العامَّة، ولم يلتفتْ إلى هٰذا العارض الذي يوجب عليه الصبر وعدم المبادرةِ إلى الإنكار.

ومنها: القاعدة الكبيرة الجليلة، وهو أنَّه يُذْفَعُ الشرُّ الكبير بارتكاب الشرُّ الصغير، ويُراعى أكبر المصلحتين بتفويت أدناهما؛ فإنَّ قتل الغلام شرَّ، ولكنَّ بقاءه حتى يفتن أبويه عن دينهما أعظمُ شرًا منه، وبقاء الغلام من دون قتل وعصمته وإن كان يظنُّ أنه خيرٌ؛ فالخير ببقاء دين أبويه وإيمانهما خيرٌ من ذُلك؛ فلذُلك قَتَلَهُ الخضر. وتحت هٰذه القاعدة من الفروع والفوائد ما لا يدخُلُ تحت الحصر، فتزاحُمُ المصالح والمفاسدِ كلِّها داخلٌ في هٰذا.

ومنها: القاعدة الكبيرة أيضاً، وهي أنَّ عمل الإنسان في مال غيره إذا كان على وجه المصلحة وإزالةِ المفسدةِ أنَّه يجوزُ، ولو بلا إذنِ، حتى ولو ترتَّب على عمله إتلافُ بعض مال الغير؛ كما خَرَقَ الخضر السفينةَ لتعيبَ فتسلمَ من غَضب الملك الظالم؛ فعلى هٰذا: لو وقع حرقٌ أو غرق أو نحوهما في دار إنسانٍ أو ماله، وكان إتلافُ بعض المال أو هدمُ بعض الدار فيه سلامةٌ للباقي؛ جاز للإنسان، بل شُرِعَ له ذٰلك؛ حفظاً لمال الغير. وكذلك لو أراد ظالمٌ أخذَ مال الغير، ودفع إليه إنسانٌ بعض المال افتداءَ للباقي؛ جاز، ولو من غير إذن.

ومنها: أن العمل يجوز في البحر كما يجوز في البرّ؛ لقوله: ﴿يعملون في البحر﴾، ولم ينكر عليهم عملهم.

ومنها: أنَّ المسكين قد يكون له مالٌ لا يبلُغ كفايته ولا يخرجُ بذٰلك عن اسم المسكنة؛ لأنَّ الله أخبر أنَّ لهؤلاء المساكين لهم سفينة.

ومنها: أنَّ القتل من أكبر الذنوب؛ لقوله في قتل الغلام: ﴿لقد جئتَ شيئا نُكْراَ﴾.

**ومنها**: أنَّ القتل قصاصاً غير مُنْكَرِ؛ لقوله: ﴿بغيرِ نفس﴾. **ومنها**: أنَّ العبد الصالح يحفظُهُ اللَّه في نفسه وفي ذُرِّيَّتِهِ. **ومنها**: أن خدمة الصالحين أو مَنْ يتعلَّق بهم أفضل من غيرها؛ لأنَّه علَّل

This file was downloaded from QuranicThought.com

استخراج كنزهما وإقامة جدارهما بأنَّ () أباهما صالح.

ومنها: استعمال الأدب مع الله تعالى في الألفاظ؛ فإنَّ الخضر أضاف عَيْبَ السفينة إلى نفسه؛ بقوله: ﴿فأردتُ أن أعيبها﴾، وأما الخيرُ؛ فأضافه إلى الله تعالى؛ لقوله: ﴿فأراد ربَّك أن يَبْلُغا أَشدَّهما ويستخرِجا كَنزَهما رحمةً من ربِّكَ؟؛ كما قال إبراهيم عليه السلام: ﴿وإذا مرضتُ فهو يشفينِ، وقالت الجنُّ: ﴿وأَنًا لا ندري أشرُّ أريدَ بِمَن في الأرض أم أرادَ بهم ربَّهم رَشَداً﴾؛ مع أنَّ الكلَّ بقضاء الله وقدره.

سورة الكهف (٨٣)

ومنها: أنَّه ينبغي للصاحب أن لا يفارِقَ صاحبه في حالةٍ من الأحوال ويترك صحبتَهُ حتى يُغتِبَه ويُغذِرَ منه؛ كما فعل الخضر مع موسى.

**ومنه**ا: أن موافقة الصاحب لصاحبه في غير الأمور المحذورة مدعاةً وسببً لبقاء الصحبة وتأكُّدها؛ كما أنَّ عدم الموافقة سببٌ لقطع المرافقة.

[ومنها: أن هذه القضايا التي أجراها الخضر هي قدر محض، أجراها اللَّه وجعلها على يد هذا العبد الصالح ليستدل العباد بذلك على ألطافه في أقضيته، وأنه يقدر على العبد أموراً يكرهها جداً وهي صلاح دينه، كما في قضية الغلام، أو وهي صلاح دنياه كما في قضية السفينة، فأراهم نموذجاً من لطفه وكرمه ليعرفوه، ويرضوا غاية الرضا بأقداره الكريهة].

 كَوَلَيْتَتْلُوْلُكُ عَن ذِى ٱلْقَـرْتِيْنِ قُلْ سَتَأْتَلُوا عَلَيْكُم مِّنَهُ فِكْرًا () إِنَّا مَكْنًا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَالَيْنَهُ مِن كُلِ شَىْءٍ سَبَبًا () فَأَنَّهَ سَبَبًا () حَتَى إذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْبِ حَمْتَةٍ وَوَجَدَ عِدَهَا قَوْماً قُلْنَا يَدَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِبَ وَإِمَّا أَن نَتَحِذَ فِيهِم حُسْنًا () قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ هَسَوْفَ نُعَذِبُهُم ثُمَرَ مِرَةً إِنَى زَبِهِ عَمَدَبُهُ عَذَابًا لَكُوْ () وَإِمَّا أَن تَتَحِذَ فِيم المُسْتَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْوا يُسَرًا هُمَا يَعْدَانُهُ عَدَابًا فَكُولُ عَذَابًا مَن اللَّهُ مَنْ وَاللَهُ مَنْ عَالَهُ مَنْ المُسْتَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرًا يُعْذَا يَعْدَلُهُ عَذَابًا اللَّهُ عَذَابًا فَكُولُ عَنْ وَعَمَا مَن عَالَهُ مَرْيَةً عَذَابًا مَن المُسْتَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْوَا يُعْمَا عَدَى اللَهُ مَنْ عَدَى الْعَرْبَةِ عَالَهُ عَالَهُ مَنْ عَالَهُمُ عَذَابًا عُمَن عَامَ اللَّهُ عَنْ عَالَهُ مَنْ عَالَهُ عَنْ عَالَهُ عَالَهُ عَنْ عَالَهُ مَنْ عَالَهُ عَنْ أَعْنَا الْعَنْذِي عَنْهُ عَنْ عَلَى الْتَعَالُقُولُ عَلَيْهُمُ عَنْهُ عَالًا إِلَّا مَن المُنْتَنْ وَسَنَعُولُ لَهُ مِنْ عَالَهُ عَنْ إِنَى يَعْدَا الْعَالَةُ عَالَهُ عَالَهُ عَنْ إِنَا الْنَهُ عَذِي أَنْ الْتَعْرَبُهُمُ عَالَهُ عَالَهُ عَنْ الْعَالُهُ عَالَهُ عَذَا اللَّهُ عَلَى إِنَا عَالَهُ عَالًا إِلَيْ عَالَ الْعَابُولُ عَلَيْ عَالَيْتُولُ عَيْ الْمُسْتَى وَعَالَهُ عَالَهُ عَلَيْ مَنَا عَالُهُ عَالَهُ عُمَالَةً إِنَى إِنَهُ عَالَهُ عَالُهُ عَالُهُ عَالُكُولُهُ عَالُهُ عَالُهُ عَالَيْ

(٨٣) كان أهل الكتاب أو المشركون سألوا رسولَ الله عن قصّة ذي القرنين، فأمره الله أن يقول: ﴿ ١٣ مَعْذِ وَخَطَبٌ عَنَ قَصَّة ذي القرنين، فأمره الله أن يقول: ﴿ سأتلو عليكم منه ذِكْراً ﴾: فيه نبأً مفيدٌ وخطابٌ عجيبٌ؛ أي: سأتلو عليكم من أحواله ما يُتَذَكَّر فيه ويكون عبرةً، وأما ما سوى ذلك من أحواله؛ فلم يَتْلُه عليهم.

(1) في (ب): "أن».

سورة الكهف (٨٤ ـ ٨٨)) 🖉

(٨٤ - ٨٨) ﴿إِنَّا مَكَنًا له في الأرض؟؛ أي: مَلَّكَهُ اللّه تعالى ومكَّنه من النفوذ في أقطار الأرض وانقيادهم له. ﴿وآتيناه من كلِّ شيء سبباً. فأتبع سبباً؟؛ أي: أعطاه الله من الأسباب الموصلة له لما وَصَلَ إليه ما به يستعين على قهر البلدان وسهولة الوصول إلى أقاصي العمران، وعَمِلَ بتلك الأسباب التي أعطاه الله إياها؟ أي: استعملها على وجهها؛ فليس كلُّ من عنده شيء من الأسباب يسلُكُه، ولا كلُّ أي: استعملها على وجهها؛ فليس كلُّ من عنده شيء من الأسباب التي أعطاه الله إياها؟ أي: استعملها على وجهها؛ فليس كلُّ من عنده شيء من الأسباب التي أعطاه الله إياها أي: استعملها على وجهها؛ فليس كلُّ من عنده شيء من الأسباب يسلُكُه، ولا كلُّ أي: استعملها على وجهها؛ فليس كلُّ من عنده شيء من الأسباب التي أعطاه الله إياها أحد يكون قادراً على السبب؛ فإذا اجتمع القدرةُ على السبب الحقيقي والعملُ به؟ حصل المقصودُ، وإن عُدِما أو أحدُهما؛ لم يحصُل، وهذه الأسباب التي أعطاه الله إياها أمد يمون المقصودُ، وإن عُدِما أو أحدُهما؛ لم يحصُل، وهذه الأسباب التي أعطاه الله إياها أمد يمون المقصودُ، وإن عُدِما أو أحدُهما؛ لم يحصُل، وهذه الأسباب التي أعطاه الله ولم يحمل الما أم يخبرنا الله ولا رسولُهُ بها، ولم تتناقلها الأخبارُ على وجه يفيدُ العلم؛ ونحورها لم يحصُل، وهذه الأسباب التي أعطاه الله فلهذا لا يَسَعُنا غير السكوت عنها وعدم الالتفات لما يَذكرُهُ النقلة للإسرائيليات ونحوها، ولكنًا نعلم بالجملة أنَّها أسبابٌ قويًة كثيرةُ داخليةً وخارجيةً، بها صار له ولي ورهما، ولكنتا نعلم بالجملة أنَّها أسبابٌ قويًة كثيرةُ داخليةً وخارجيةً، بها صار له ونحوها، ولكنتا نعلم بالجملة أنها أسبابٌ قويًة كثيرةُ داخليةً وخارجيةً، بها صار له مندوها، ولكنتا نعلم بالجملة أنها أسبابٌ قويًة كثيرةً داخليةً وضارجيةً، بها صار له مندوها، ولكنتا نعلم بالجملة أنها أسبابٌ قويًة كثيرةُ داخليةً وخارجيةً، بها صار له ونحوها، ولكنتا نعلم بالجملة أنها أسبابٌ قويًة كثيرةً داخليةً وخارجيةً، وخارجيةً، وها ما وسما له ما رله ما أرض وألم ومغاربها وأنحائها.

﴿٨٧﴾ فكان عند ذي القرنين من السياسة الشرعيَّة ما استحقَّ به المدح والثناء؛ لتوفيق الله له لذلك، فقال: سأجعلهم قسمين: ﴿أَمَّا مَنْ ظَلَمَ﴾: بالكفر، ﴿فسوف نعذُبُه ثم يردُ إلى ربِّه فيعدُبه عذاباً نُكْراَهَ؛ أي: تحصُلُ له العقوبتان؛ عقوبة الدنيا، وعقوبة الآخرة.

﴿٨٨﴾ ﴿وأَمَّا مَنْ آمن وعمل صالحاً فله جزاء الحُسْنى؟ أي: فله الجنة والحالة الحسنة عند الله جزاء يوم القيامة. ﴿وسنقولُ له من أمرنا يُسْراً؟ أي: وسنُحْسِنُ إليه ونَلْطُفُ له بالقول ونيسُر له المعاملة. وهذا يدلُ على كونه من الملوك الصالحين [و] الأولياء العادلين العالمين؛ حيث وافق مرضاةَ الله في معاملة كلُ أحدِ بما يليق بحاله.

المُحْمَّمُ أَنْبَعُ سَبَبًا () حَتَى إذا بَلَغَ مَطْلِعُ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمِ لَمَ جَعَل لَمُهُم قِن دُوْخَهَا سِبْرًا () كُذَلِك وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَبْهِ خُبْرًا () ثُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا () حَتَى إذا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ وَجَدَ سِبْرًا () كُذَلِك وَقَدْ أَحَطْنَا بِما لَدَبْهِ خُبْرًا () ثُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا () حَتَى إذا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ وَجَدَ مِن دُوْخِبَهِ ما قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَنْتَقُونَ فَوْلًا () قَالُوا يَدَا الْفَرْيَنِي إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوحَ مُنْسِدُونَ فِي اللَّذَيْنِ وَبَعَدُ مُوْفِهِ ما قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَنْتَقُونَ فَوْلًا () قَالُوا يَدَا الفَرْيَنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوحَ مُنْسِدُونَ فِي اللَّذَيْنِ وَبَعَدُ فَيَ اللَّذَيْنِ وَبَعَدُ إِنَّا اللَّذَيْنِ وَبَعَنُ أَنْهُ مَعْدًا وَنَ اللَّذَيْنِ وَبَعْدَ أَعْمَالُونَ فَي اللَّذَيْنِ وَيَعْتُونِ فَهَلَ تَحَمَّلُ لَكَ خَرْبًا عَلَى أَن تَعْمَلُ وَيَنْهُمُ سَدًا وَيَنْهُمُ سَدًا اللَّذَيْنِ وَبَعْهُ وَيَعْهُونَ فَقُولُ عَنْهُ لَعْهُ وَيَعْهُمُ وَمَا لَكَنَ خَرْبًا عَلَى أَنْهُ وَقَا لَنْ يَنْهُ مَعْدَا إِنَهُ عَلَى إِنَا مَاكَنَى فِيهِ رَقِي خَيْرُ فَاعْمِنُونِي فَيْتُونَ وَيَعْهُونَ فَيْنَ الْنَيْنُ وَقَدْ أَعْظُنُ وَعَالَهُ وَلَهُ مَنْ الْمَعْتُونَ وَعَالُ مَا يَعْتَى فَيْ إِنَا الْعَنْعُولَ حَيْنُ الْمَعْتَى وَيَ إِنَا مَنْكَنَ وَعَالُ اللْنَهُ مَا اللَهُ عُنْ أَنْهُ مُوا لَهُ مَعْتَى إِنَا حَتَى إِنَا الْنَهُ مَنْ الْسَدَعُولُ حَبْنُ الْمُ مَا الْمَعْتَوْمَ الْعَابُكُونُ وَيَ أَنْهُونَ أَنْهُ مُولًا عَالَا مَا الْعَنْ الْمَ مَنْ الْحُولُ عَنْ الْحَدُولُ حَيْ أَعْنُ الْنَعْتُ الْعَنْ الْعَامُ مَنْ عَوْمَ الْعَا عَامُ مَنْ عَنْ مَنْ مَنْ الْعَنْ مَا لَهُ مَنْ مَا الْنَعْهُ الْعَاقُ عَالَ مَا مَنْ عَنْ مَا مَنْ عَالَ مَنْ عَالَ الْنَ اللَهُ مَنْ الْعَدُونَ عَالَ اللَهُ مَنْ الْنَهُ مَا اللَهُ مَا الْنَا مَنْ مَا الْنَا عَامَا مَنْ الْعَالُ اللَهُ لَكُنَ مَ مَنْ الْنَا عَالَ مَعْنَا الْنَهُ مَنْهُ مَنْ أَنَا مَعْنَ الْنَعْهُ مُ مَا مَا عَامَ مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ أَنْهُ مَا مَنْ مَا مَ مَنْ مَ مَا مَا مَا مَا مَ مَكَنُ مُ مَا مَنْهُ مَ مَا الْنَ عَالَهُ مَا مَا مَا مَعْنُ مَ

ORO ما الكهف (٨٩ - ٩٤)

٨٩ أي: لما وصل إلى مغرب الشمس؛ كرَّ راجعاً، قاصداً مطلعها، متَّبعاً للأسباب التي أعطاه الله.

﴿٩٠﴾ فوصل إلى مطلع الشمس ف ﴿وجدها تطلُعُ على قوم لم نجعل لهم من دونِها سِتْراَهُ؛ أي : وجدها تطلُعُ على أناس ليس لهم سترٌ من الشمس : إما لعدم استعدادِهم في المساكن، وذلك لزيادة همجيَّتهم وتوحُشهم وعدم تمدُّنهم، وإما لكون الشمس دائمة عندهم لا تغرُبُ [عنهم] غروباً يُذكر؛ كما يوجد ذلك في شرقيً إفريقيا الجنوبي، فوصل إلى موضع انقطع عنه علم أهل الأرض فضلاً عن وصولهم إياه بأبدانهم.

٩١﴾ ومع لهذا؛ فكلَّ لهذا بتقدير الله له وعلمه به، ولهذا قال: ﴿كَذَلَكَ وَقَدْ أَحَطْنا [بما لديه خبراً»؛ أي:] بما عنده من الخير والأسباب العظيمة، وعِلْمُنا معه حيثما توجَّه وسار.

(٩٢ - ٩٢) ﴿ثم أتبع سبباً. حتى إذا بلغ بين السَّدَّين؟: قال المفسَّرون: ذهب متوجَّهاً من المشرق قاصداً للشمال، فوصل إلى ما بين السدَّيْن، وهما سدَّان كانا معروفين في ذلك الزمان، سدَّان من سلاسل الجبال المتَّصلة يمنةً ويسرةً، حتى تتصل بالبحار<sup>(١)</sup>، بين يأجوجَ ومأجوجَ وبين الناس، ﴿وجد﴾: من دون السدين ﴿قوماً لا يكادون يفقهون قولاً»؛ لعُجْمَةِ ألسنتهم واستعجام أذهانِهِم وقلوبهم.

٩٤ وقد أعطى الله ذا القرنين من الأسباب العلميَّة ما فقه به ألسنة أولئك القوم وفقههم وراجعهم وراجعوه، فاشتَكُوا إليه ضرر يأجوج ومأجوج، وهما أمَّتان

(1) في (ب): «وهما سدًّان كانا سلاسل جبال معروفين في ذلك الزمان».

سورة الكهف (٩٥ ـ ٩٨)

عظيمتان من بني آدم، فقالوا: ﴿إِنَّ يأجوج ومأجوجَ مفسدون في الأرض﴾: بالقتل وأخذ الأموال وغير ذلك. ﴿فهل نَجْعَلُ لك خَرْجاً﴾؛ أي: جُعْلاً؛ ﴿على أن تجعلَ بيننا وبينَهم سدًا﴾: ودلَّ ذلك على عدم اقتدارهم بأنفسهم على بنيان السدُّ، وعرفوا اقتدار ذي القرنين عليه، فبذلوا له أجرةً ليفعل ذلك، وذكروا له السببَ الداعي، وهو إفسادهم في الأرض.

﴿٩٥﴾ فلم يكن ذو القرنين ذا طمع ولا رغبةٍ في الدُّنيا ولا تاركاً لإصلاح أحوال الرعيَّة، بل قصدُه الإصلاح؛ فلذلك أجاب طلبتهم؛ لما فيها من المصلحة، ولم يأخذ منهم أجرةً، وشَكَرَ ربَّه على تمكينه واقتداره، فقال لهم: ﴿ما مَكَّني فيه ربِّي خِيرٌ ﴾؛ أي: مما تبذلون لي وتعطوني، وإنَّما أطلب منكم أن تعينوني بقوَّة منكم بأيديكم؛ ﴿أَجْعَلْ بِينَكم وبينهم رَدْماً ﴾؛ أي: مانعاً من عبورهم عليكم.

(٩٦) ﴿ آتوني زُبَرَ الحديدِ؟؛ أي: قطع الحديد، فأعطَوْه ذٰلك، ﴿حتى إذا ساوى بين الصَّدَفين؟؛ أي: الجبلين اللذين بُني بينهما السدُّ، ﴿قال انفُخوا؟: النار؛ أي أوقدوها إيقاداً عظيماً واستعملوا لها المنافيخ لتشتدُّ فتذيبَ النحاس، فلما ذاب النحاس الذي يريُد أن يُلْصِقَهُ بين زُبَرِ الحديد، ﴿قال آتوني أَفْرِغ عليه قِطْراً؟؛ أي: نحاساً مذاباً، فأفرغ عليه القطر، فاستحكم السدُّ استحكاماً هائلاً، وامتنع به من وراءه من الناس من ضرر يأجوج ومأجوج.

﴿٩٧﴾ ﴿فما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نَقْبَاً﴾؛ أي: فما لهم استطاعةً ولا قدرةٌ على الصعود عليه؛ لارتفاعِهِ، ولا على نقبِهِ؛ لإحكامِهِ وقوَّته.

(٩٨) فلما فَعَلَ هٰذا الفعل الجميل والأثر الجليل؛ أضاف النعمة إلى موليها، وقال: ﴿ هٰذا رحمة من ربِّي ﴾؛ أي: من فضله وإحسانه عليَّ، وهٰذه حال الخلفاء والصالحين إذا منَّ الله عليهم بالنَّعم الجليلة؛ ازدادَ شكرُهُم وإقرارُهُم واعترافُهم بنعمة الله؛ كما قال سليمانُ عليه السلام لما حَضَرَ عنده عرشُ ملكة سبأ مع البعد العظيم؛ قال: ﴿ هٰذا من فضل ربِّي لِيَبْلُوني أَاسْكُرُ أَم أَكْفُرُ ﴾؛ بخلاف أهل التجبُر العظيم؛ قال: ﴿ هٰذا من فضل ربِّي لِيَبْلُوني أَاسْكُرُ أَم أَكْفُرُ ﴾؛ بخلاف أهل التجبُر والعظيم؛ قال: ﴿ هٰذا من فضل ربِّي لِيَبْلُوني أَاسْكُرُ أَم أَكْفُرُ ﴾؛ بخلاف أهل التجبُر والعليم والعرفي والتكبُر والعلق في الأرض؛ فإنَّ النعم الكبار تزيدُهم أسراً وبطراً؛ كما قال قارونُ لما آتاه الله من الكنوز ما إنَّ مفاتِحَهُ لتنوءُ بالعُضبَةِ أولي القوَّة؛ قال: ﴿ إِنَّما أوتيتُهُ لما آتاه الله من الكنوز ما إنَّ مفاتِحَهُ لتنوءُ بالعُضبَةِ أولي القوَّة؛ قال: ﴿ إِنَّما أوتيتُهُ لما آتاه الله من الكنوز ما إنَّ مفاتِحَهُ لتنوءُ بالعُضبَةِ أولي القوَّة؛ قال: ﴿ إِنَّما أوتيتُهُ لما آتاه الله من الكنوز ما إنَّ مفاتِحَهُ لتنوءُ بالعُضبَةِ أولي القوَّة؛ قال: ﴿ إِنَّما أوتيتُهُ لما آتاه الله من الكنوز ما إنَّ مفاتِحَهُ لتنوءُ بالعُضبَةِ أولي القوَّة؛ قال: ﴿ إِنَّما أوتيتُهُ على علم عندي ﴾. أي : ذكرة من أمرة وما وزمُ ما تَنْ مفاتِحَهُ التفوْ بالعُضبَةِ أولي القوَّة؛ قال: ﴿ إِنَّما أوتيتُهُ على علم عندي ﴾. وقوله: ﴿ فاذا جاء وعدُ ربِي ﴾؛ أي : دخَه فانهدم، واستوى هو والأرض، ﴿ وكان وعدُ ربِي حقًا﴾.

وَتَرَكُنَا بَعْضَهُمْ بَوَمَبِذِ يَبُوجُ فِي بَعَضٌ وَنَفِخَ فِي الشُورِ فَجَعَتَهُمْ جَمَا ٢٠ .
الناه وتَرَكُنا بَعْضَهُمْ بَوَمَبِذِ يَبُوجُ فِي بَعْضُ وَنَفِخَ فِي الشُورِ فَجَعَتَهُمْ جَمَا ٢٠ .
الناس من كثرتهم واستيعابهم للأرض كلِّها يموجُ بعضُهم ببعض؛ كما قال تعالى:
الناس من كثرتهم واستيعابهم للأرض كلِّها يموجُ بعضُهم ببعض؟ كما قال تعالى:
الناس من كثرتهم واستيعابهم للأرض كلِّها يموجُ بعضُهم ببعض؟ ويُحتمل أن الضمير يعودُ إلى يأجوج ومأجوج، وأنَّهم إذا خرجوا على الناس من كثرتهم واستيعابهم للأرض كلِّها يموجُ بعضُهم ببعض؟ كما قال تعالى:
الناس من كثرتهم واستيعابهم للأرض كلُّها يموجُ بعضُهم ببعض؟ كما قال تعالى:
الناس من كثرتهم واستيعابهم للأرض كلُّها يموجُ بعضُهم ببعض؟ كما قال تعالى:
بعضُهم ببعض؟ بعض واستيعابهم للأرض كلُها يموجُ بعضُهم ببعض واستيعابهم للأرض بعلها يموجُ بعضُهم ببعض؟ كما قال تعالى:

وَتُشِخَ فِي الصُّورِ فَحَمَّعْنَهُمْ جَمْعًا ۞ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوَمَعٍدِ لِلْكَشِرِينَ عَرْضًا ۞ الَّذِينَ كَانَتْ أَعْبُنُهُمْ فِي غِطَلَمٍ عَن ذِكْرِى وَكَانُوا لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ۞ ﴾.

﴿٩٩﴾ أي: إذا نفخ إسرافيل في الصور؛ أعاد الله الأرواح إلى الأجساد، ثمَّ حَشَرَهم وجمعهم لموقف القيامة، الأوَّلين منهم والآخرين، والكافرين والمؤمنين؛ ليُسألوا، ويُحاسبوا، ويُجزون<sup>(١)</sup> بأعمالهم.

﴿١٠٠﴾ فأما الكافرون على اختلافهم؛ فإنَّ جهنم جزاؤهم خالدين فيها أبداً، ولهذا قال: ﴿وعَرَضنا جهنَّم يومئذ للكافرينَ عرضاً؟؛ كما قال تعالى: ﴿وإذا الجحيمُ سعرتَ؟؛ أي: عُرِضَتْ لهم لتكون مأواهم ومنزلهم، وليتمتَّعوا بأغلالها وسعيرها وحميمها وزمهريرها، وليذوقوا من العقاب ما تبكم له القلوبُ، وتُصمُّ الآذان.

(١٠١﴾ وهذا آثار أعمالهم وجزاء أفعالهم؛ فإنّهم في الدُّنيا كانت أعينُهم في غطاء عن ذكر الله؛ أي: معرضين عن الذكر الحكيم والقرآن الكريم، ﴿وقالوا قلوبُنا في أكِنَةٍ مما تَدْعونا إليه ﴾، وفي أعينهم أغطية تمنعهم من رؤية آيات الله النافعة؛ كما قال تعالى: ﴿وعلى أبصارِهم غِشاوة ﴾. ﴿وكانوا لا يستطيعون النافعة؛ كما قال تعالى: ﴿وعلى أبصارِهم غِشاوة ﴾. ﴿وكانوا لا يستطيعون النافعة؛ أي: لا يقدرون على سمع آيات الله، الموصلة إلى الإيمان ؛ لبغضهم القرآن والرسول؛ فإذ المعلمية أي أيت الله معالى في أكرابي المالية في أكرابية ما تَدْعونا إليه إلى أبصارِهم غِشاوة ﴾. ﴿وكانوا لا يستطيعون النافعة ؛ كما قال تعالى: ﴿وعلى أبصارِهم غِشاوة ﴾. ﴿وكانوا لا يستطيعون النافعة ؛ أي: لا يقدرون على سمع آيات الله، الموصلة إلى الإيمان ؛ لبغضهم القرآن والرسول؛ فإذًا المبغض لا يستطيع أن يلقي سمعة إلى كلام من أبغضه ؛ فقد القرآن والرسول ؛ فإذًا العلم والخير ؛ فليس لهم سمع ولا بصر ولا عقل نافع ؛ فقد كفروا بالله، وحدوا آياته، وكرابوا رسله، والمتحقوا جهنّم، وساءت معاراً.

﴿أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن يَنْجِدُوا عِبَادِي مِن دُونِ أَوْلِيَآءً إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَّمَ لِلكَفِرِينَ نُزُلًا ٢

كذا في النسختين وعدلت في (1) بخط مغاير ويجزوا.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الكهف (١٠٢ ـ ٢٠٤)

١٠٢ ولهذا برهانٌ وبيانٌ لبطلان دعوى المشركين الكافرين، الذين اتَّخذوا بعض الأنبياء والأولياء شركاء لله يعبُدونهم، ويزعمون أنَّهم يكونون لهم أولياء، ينجُونهم من عذاب الله، ويُنيلونهم ثوابه، وهم قد كفروا بالله وبرسوله (١)، يقول الله لهم على وجه الاستفهام والإنكار المتقرِّر بطلانه في العقول: ﴿أَفَحَسِبَ الذين كفروا أن يَتَّخِذوا عبادي من دوني أولياءَ ﴾؛ أي: لا يكُون ذٰلك، ولا يوالى ولَى الله معادياً لله أبداً؛ فإنَّ الأولياء موافقون لله في محبَّته ورضاه وسخطه وبغَّضه، فيكون على لهذا المعنى مشابهاً لقوله تعالى: ﴿ويوم يَحْشُرُهم جميعاً ثم يقولُ للملائكةِ أَهْوَلاءٍ إيَّاكُم كانوا يعبُدونَ \* قالوا سبحانك أنت وَلِيُّنا من دونِهم﴾؛ فمن زعم أنه يتَّخِذُ وليَّ اللَّه وليًّا له وهو معادٍ للَّه؛ فهو كاذبٌ. ويُحتمل ـ وهو الظاهر \_ أنَّ المعنى: أفَّحسِبَ الكفارُ بالله المنابذون لرسلِهِ أن يتَّخذوا من دونِ الله أولياء ينصرونهم وينفعونهم من دونِ الله ويدفعونَ عنهم الأذى؟ لهذا حسبانٌ باطلٌ وظنٍّ فاسدٌ؛ فإنَّ جميع المخلوقين ليس بيدهم من النفع والضرِّ شيٍّ، ويكون لهذا كقوله تعالى: ﴿قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مَن دُونِهِ فَلا يُمَلِّكُونَ كَشْفَ الضُّرُّ عَنْكُم ولا تحويلاً، ﴿ولا يملِكُ الذين يدعونَ من دونِهِ الشفاعةَ». ونحو ذٰلك من الآيات التي يَذْكُرُ الله فيها أن المتَّخِذ من دونه وليًّا ينصُرُه ويواليه ضالٌ خائبُ الرجاء غير نائلُ لبعض مقصودِهِ. ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا جِهَنَّمَ للكافرين نُزُلاً﴾؛ أي: ضيافة وقِرىً؛ فبنس النَّزل نَزُلهم، وبنست جهنم ضيافتهم.

فَقُلْ هَلْ نُلَيَّنَكُمْ بِالْأَخْسَرِنَ أَعْمَلًا ۞ الَّذِينَ مَنَلَّ سَعْبُهُمْ فِي الْمَيْوَةِ الدُّنَبَا وَثُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ سُنْعًا ۞ أُوْلَتِيكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِنَايَتِ رَتِيهِمْ وَلِقَآبِهِ. لَحَبَطَتْ أَعْمَاتُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَزْنَا ۞ ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ جَهَنَمُ بِمَا كَفَرُواْ وَأَغَذَوْا مَايَتِي وَرُسُلِي هُزُوًا ۞ ﴾.

﴿١٠٣﴾ أي: قل يا محمدُ للناس على وجه التحذير والإنذار: هل أخبِرُكُم بأخسر الناس ﴿أعمالاً﴾ على الإطلاق؟

﴿١٠٤﴾ ﴿الذين ضلَّ سعيُهم في الحياة الدُّنيا﴾؛ أي : بطل واضمحلٌ كلُّ ما عملوه من عمل، ﴿وهم يحسبون أنَّهم﴾ محسنونَ في صنعه؛ فكيف بأعمالهم التي يعلمون أنها باطلةٌ وأنَّها محادَّةٌ للَه ورسله ومعاداة؟!

(١٠٥) فمن هم هؤلاء الذين خسرت أعمالُهم فخسروا أنفسهم يوم القيامة وأهليهم يوم القيامة ألا ذلك هو الخسران المبين؟ ﴿أُولَئُكَ الذين كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِهم ولقائِهِ»؛ أي: جحدوا الآيات القرآنيَّة والآيات العيانيَّة الدالَّة على وجوب الإيمان به وملائكته ورسله وكتبه واليوم الآخر. ﴿فَحِطَتَ»: بسبب ذلك ﴿أَعمالُهم فلا نقيمُ لهم يوم القيامة ورَناً» : لأنَّ الوزن فائدته مقابلة الحسنات بالسيئات والنظر فلا نقيمُ لهم يوم القيامة ورسله وكتبه واليوم الآخر. ﴿فَحِطَتَ» : بسبب ذلك ﴿أَعمالُهم فلا نقيمُ لهم يوم القيامة ورَناً» : لأنَّ الوزن فائدته مقابلة الحسنات بالسيئات والنظر في الراجح منها والمرجوح، وهؤلاء لا حسنات لهم؛ لعدم شرطها، وهو الإيمان؛ في الراجح منها والمرجوح، وهؤلاء لا حسنات لهم العدم شرطها، وهو الإيمان؛ كما قال تعالى : فومَن يعمل من الصالحات وهو مؤمنٌ فلا يخاف ظلماً ولا مضماً»، لكن تعدُّ أعمالُهم، وتُحصى ويقرّرون بها، ويُخرّون بها على رؤوس الأشهاد ثم يعنبون عليها.

. هورة الكهف (١٠٥ - ١٠٧)

(١٠٦) ولهذا قال: ﴿ذَلك جزاؤُهم؟؛ أي: حبوط أعمالهم، وأنَّه لا يُقام لهم يوم القيامة وزنَّ؛ لحقارتهم وخسَّتهم بكفرهم بآيات الله واتِّخاذهم آياتِهِ ورسلِهِ هزواً يستهزئون بها ويسخَرون [منها]<sup>(٢)</sup>، مع أنَّ الواجب في آيات الله ورسله الإيمانُ التامُ بها والتعظيم لها والقيام بها أتمَّ القيام، وهؤلاء عكسوا القضيَّة، فانعكس أمرُهم وتعسوا وانتكسوا في العذاب.

ولما بيَّن مآل الكافرين وأعمالهم؛ بيَّن أعمال المؤمنين ومآلهم، فقال:

﴿ إِنَّ ٱلَّنِينَ ءَامَنُوْا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِبِحَٰتِ كَانَتْ لَمُمْ جَنَّتْتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﷺ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبَغُونَ عَنْهَا حِوَلًا ﷺ ﴾.

(١٠٧) أي: ﴿إِنَّ الذين آمنوا》: بقلوبهم، ﴿وعملوا الصالحات》: بجوارحهم، وشمل هذا الوصف جميع الدين؛ عقائده وأعماله، أصوله وفروعه الظاهرة والباطنة؛ فهؤلاء على اختلاف طبقاتهم من الإيمان والعمل الصالح، ﴿لهم جناتُ الفردوس》: يُحتمل أن المراد بجنات الفردوس أعلى الجنة ووسطها وأفضلها، وأنَّ هذا الثواب لمن كمَّل الإيمان والعمل الصالح، وهم الأنبياء والمقرَّبون، ويُحتمل أن يُراد بها جميع منازل الجنان، فيشمل هذا الثواب جميع طبقات أهل الإيمان من المقرَّبين والأبرار والمقتصدين؛ كلُّ بحسب حاله، وهذا [أولى]<sup>(٣)</sup> المعنيين؛ لعمومه، ولذكر الجنة بلفظ الجمع المضاف إلى الفردوس،

كذا في ( أ ). وفي (ب): «فخسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة».

<sup>(</sup>٢) كذا في (ب). وفي (أ): «منهم».
(٣) كذا في (ب). وفي (أ): «أول».

سورة الكهف (١٠٨ ـ ٩ ٦٠) 🔊

وأنَّ الفردوس يُطلق على البستان المحتوي على الكرم أو الأشجار الملتفَّة، ولهذا صادق على جميع الجنة؛ فجنَّة الفردوس نُزُلُ وضيافةً لأهل الإيمان والعمل الصالح، وأيُّ ضيافة أجلُّ وأكبر وأعظم من لهذه الضيافة، المحتوية على كلِّ نعيم للقلوب والأرواح والأبدان؟! وفيها ما تشتهيه الأنفس وتلذَّ الأعينُ، من المنازل الأنيقة والرياض الناضرة والأشجار المثمرة والطيور المغردة المشجية والمآكل اللذيذة والمشارب الشهيَّة والنساء الحسان والخدم والولدان والأنهار السارحة والمناظر الرائقة والجمال الحسي والمعنوي والنعمة الدائمة، وأعلى ذٰلك وأفضله وأجلُّه التنعُم بالقرب من الرحمٰن ونيل رضاه الذي هو أكبر نعيم الجنان، والتمتُّع برؤية وجهه الكريم وسماع كلام الرءوف الرحيم فلله تلك الضيافة؛ ما أجلها وأجملها وأدومها وأكملها! وهي أعظم من أن يحيطَ بها وصفُ أحدٍ من الخلائق، أو تخطر على القلوب؛ فلو عَلِمَ العبادُ بعض ذٰلك النعيم علماً حقيقياً يصل إلى قلوبهم لطارت إليها قلوبُهم بالأشواق، ولتقطَّعت أرواحهم من ألم الفراق، ولساروا إليها زرافاتٍ ووحداناً، ولم يؤثروا عليها دنيا فانيةً ولذاتٍ منغصةً متلاشيةً، ولم يفوِّتوا أوقاتاً تذهب ضائعةً خاسرةً، يقابل كلُّ لحظة منها من النعيم من الحقب آلافٌ مؤلِّفة، ولَكنَّ الغفلة شملت، والإيمان ضَعُف، والعلم قلَّ، والإرادة وَهَتْ (١)، فكان ما كان؛ فلا حول ولا قوَّةَ إلَّا بالله العليّ العظيم.

﴿١٠٨﴾ وقولهُ: ﴿خالدين فيها﴾: لهذا هو تمام النعيم، أنَّ فيها النعيم الكامل، ومن تمامه أنه لا ينقطع، ﴿لا يبغون عنها حِوَلاً»؛ أي: تحوُّلاً ولا انتقالاً؛ لأنَّهم لا يرون إلَّا ما يعجِبُهم ويبهِجُهم ويسرُّهم ويفرحهم، ولا يرون نعيماً فوق ما هم فيه.

﴿قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَبِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحَرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَنتُ رَبِّ وَلَق جِنْنَا بِمِثْلِهِ۔ مَدَدًا ٢

﴿١٠٩﴾ أي: قل لهم مخبراً عن عظمة الباري وسعةِ صفاتِهِ وأنها لا يحيطُ العباد بشيء منها: ﴿لو كان البحرُ﴾؛ أي: هٰذه الأبحر الموجودة في العالم ﴿مداداً لكلماتِ ربِّيِ﴾؛ أي: وأشجارُ الدُنيا من أولها إلى آخرها من أشجار البلدان والبراري والبحار أقلامٌ، ﴿لَنَفِدَ البحرُ﴾: وتكسرت الأقلام ﴿قبل أن تنفَدَ كلماتُ

فى (ب): «نفذت».

488

## سورة الكهف (١١٠)

ربِّي ﴾: ولهذا شيءً عظيمٌ لا يحيط به أحدً، وفي الآية الأخرى: ﴿ولو أَنَّ مَا في الأرض من شجرةٍ أقلامٌ والبحرُ يمدُّه من بعدِه سبعةُ أبحر ما نَفِدَت كلماتُ اللَّه إنَّ اللَّه عزيزٌ حكيمٌ ﴾: ولهذا من باب تقريب المعنى إلى الأذهان؛ لأنَّ لهذه الأشياء مخلوقةٌ، وجميع المخلوقات منقضيةٌ منتهيةٌ، وأما كلام الله؛ فإنَّه من جملة صفاتِه، وصفاتُهُ غير مخلوقة ولا لها حدَّ ولا منتهى؛ فأيَّ سعة وعظمة تصورتها القلوب؛ فالله فوق ذلك، ولهكذا سائر صفات الله تعالى؛ كعلمه وحكمته وقدرته ورحمته؛ لما يله بن الماوت وأهذا من نسبة عمله عالى المعنى الموات وأهل الأرض؛ لكان من النسبة إلى علم الخلائق من الأوَّلين والآخرين أهل السماوات وأهل الأرض؛ لكان من البحر بالنسبة للبحر وعظمتِهِ، ذلك بأنَّ الله له الصفات العظيمة الواسعة الكاملة، وأنَّ إلى ربَّك المنتهى.

﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلَكُمْ يُوحَىَ إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَيَعِدُّ فَمَن كَانَ بَرْجُوا لِقَآة رَبِهِ فَلَيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكِ بِعِبَادَةِ رَبِيعِ أَحَدًا ٢

(١١٠ أي: قل يا محمدُ للكفار وغيرهم: ﴿إنَّما أنا بشرّ مثلكم﴾؛ أي: لست باله، ولا لي شركة في الملك، ولا علم بالغيب، ولا عندي خزائن الله، وإنَّما أنا بشرّ مثلكم، عبدٌ من عبيد ربي. ﴿يوحى إليَّ أنَّما إلٰهكم إله واحدٌه؛ أي: فُضَلتُ عليكم بالوحي الذي يوحيه الله إليَّ، الذي أجلُه الإخبار لكم، ﴿أنَّما إلٰهكم إله واحدٌه؛ أي: لا شريك له ولا أحد يستحقُ من العبادة مثقال ذرّة [غيره]، وأدعوكم إلى العمل الذي يقربُكم منه ويُنيلكم ثوابه ويدفع عنكم عقابه، ولهذا قال: ﴿فَمَن كان يَرْجو لقاءَ ربّه فليعملُ عملًا صالحاً»: وهو الموافق لشرع الله من واجب ومستحب، ﴿ولا يُشْرِكُ بعبادة ربّه أحداً»؛ أي: لا يرائي بعمله، بل يعمله خالصاً لوجه الله تعالى؛ فهذا الذي جمع بين الإخلاص والمتابعة هو الذي ينال ما يرجو ويطلب، وأما مَن عدا ذلك؛ فإنّه خاسرٌ في دنياه وأخراه، وقد فاته القرب من مولاه ونيل رضاه.

آخر تفسير سورة الكهف. ولله الحمد.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة مريم (٢ - ٤)

تفسير سورة مريم وهي مدنية<sup>(١)</sup> بنسيراقو الأكمز التصغ

﴿ حَمْقِيعَمَّ ۞ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِكَ عَبْدَمُ زَحَرِيًّا ۞ إِذْ نَادَى رَيَّهُ نِدَاة خَفِتِ ۞ قَالَ رَبِّ إِنِي وَحَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَآشَتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبَا وَلَمْ أَحُنُ بِدُعَابِكَ رَبِّ شَقِيًّا ۞ وَإِنِي خِفْتُ ٱلْمَوَلِى مِن وَرَاءى وَحَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِى مِن لَدُنكَ وَلِيًّا ۞ يَرْتُنِي وَبَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبُ وَآجْعَكْلُهُ رَبِّ رَضِيَّتَا ۞ ﴾.

﴿٢﴾ أي: لهذا ﴿ذِكْرُ رحمةِ ربَّك عبدَه زكريًا﴾: سنقصُه عليك، ونفصَّله تفصيلاً يُعرِّف به حالة نبيَّه زكريا وآثاره الصالحة ومناقبه الجميلة؛ فإنَّ في قصَّها عبرة للمعتبرين وأسوة للمقتدين، ولأنَّ في تفصيل رحمته لأوليائِه وبأيِّ سبب حصلت لهم مما يدعو إلى محبَّة الله تعالى والإكثار من ذكرهِ ومعرفتِه والسبب الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى اصطفى زكريًا عليه السلام لرسالتِه، وخصَّه الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى اجتبى واصطفى زكريًا عليه السلام لرسالتِه، وعلَّم والسبب الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى المرسلين، ودعات والموسلة من الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى المرسلين، ودعا العبد إلى ربَّه، وعليه الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى المرسلين، ودعا العبد إلى ربَّه، وعلمهم الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى اجتبى واصطفى زكريًا عليه السلام لرسالتِه، وعلمهم وعليه الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى اجتبى واصطفى زكريًا عليه السلام لرسالتِه، وعليهم الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى اجتبى واصطفى زكريًا عليه السلام لرسالتِه، وعليهم ما يدعو إلى معبَّة الله من المرسلين، ودعا العباد إلى ربَّه، وعليهم ما الموصل إليه، وذلك أنَّ الله تعالى اجتبى واصطفى زكريًا عليه السلام لرسالتِه، وخصَّه بوحيه، فقام بذلك قيام أمثاله من المرسلين، ودعا العباد إلى ربَّه، وعلمهم ما علمه الله، وذلك أنَّ الله تعالى اجتبى واصطفى زكريًا عليه السلام لرسالتِه، وخصَّه بوحيه، فقام بذلك قيام أمثاله من المرسلين، ودعا العباد إلى ربَّه، وعلمهم ما علمهم الله، ونصح لهم في حياته وبعد مماتِه كإخوانه من المرسلين ومن المُوسلين الله، ونصح لهم في حياته وبعد مماتِه كإخوانه من المرسلين ومن المُوسلين الله.

﴿ 2. ٤﴾ فلما رأى من نفسه الضعف، وخاف أن يموتَ، ولم يكن أحدٌ ينوب منابه في دعوة الخلق إلى ربَّهم والنُّصح لهم، شكا إلى ربَّه ضعفه الظاهر والباطن، وانداه نداء خفيًا؛ ليكون أكمل وأفضل وأتمَّ إخلاصاً، فقال: ﴿ربَ إِنِّي وَهَنَ العظمُ منِّي﴾؛ أي: وَهَى وضَعُفَ، وإذا ضعف العظم الذي هو عماد البدن؛ ضعف غيره. منييه؛ أي: وَهَى وضَعُفَ، وإذا ضعف العظم الذي هو عماد البدن؛ ضعف غيره. ﴿واستعل الرأس شيباً»؛ لأنَّ الشيب دليلُ الضعف والكبر ورسولُ الموت ورائدُه واندُو من فقال: من أحدً يومان أي والمالي من منيية في دعوة العلم الذي هو عماد البدن؛ ضعف غيره. وانديه في الرأس شيباً»؛ لأنَّ الشيب دليلُ الضعف والكبر ورسولُ الموت ورائدُه ونديرُه، فتوسَّل إلى الله تعالى بضعفه وعجزه، وهذا من أحبً الوسائل إلى الله؛ ونذيرُه، فتوسَّل إلى الله تعالى بضعفه وعجزه، وهذا من أحبً الوسائل إلى الله؛ ونذيرُه، يدلُ على التبرِّي من الحول والقوة وتعلُق القلب بحول الله وقوَّته. ﴿ولم أكن بدعائِكَ ربَ شقئِاً»؛ أي: لم تكن يا ربَّ تردُني خائباً ولا محروماً من الإجابة، بل متائبًا ولدعائي واصلاً من أحبً الموسائل إلى الله بدعائِكَ ربَ شقئِاً»؛ أي أي المو م والقوة وتعلُق القلب بحول الله وقوَّته. وله أكن المو الذي الذه والذي من أحب الوسائل إلى الله بنه منه منه معنه والكبر ورسولُ المو من اله واله أكن ونذيرُه، فتوسَّل إلى الله تعالى بضعفه وتعزُق القلب بحول الله وقوَّته. فولم أكن بدعائِكَ ربَ شقئِاً»؛ أي أي لم تكن يا ربَّ تردُني خائباً ولا محروماً من الإجابة، بل من تزلُ بي حفيًا ولدعائي مجيباً، ولم تزل ألطافُك تتوالى عليً وإحسائُك واصلاً لم تزلُ الما فُك تتوالى عليً وإحسائُك واصلاً لم تزلُ ألطافُ الله الله الله الله الله واصلاً من الإحسائي محيباً، ولم تزل ألطافُك تتوالى عليً وإحسائُك واصلاً من الم تزلُ ألما ألى الله الله والم ألى إلى الله الله واصلاً من الم تول ألما ألى المولي والم ألى إلى الم الم تول ألما ألى الم أله واصلاً من الإحسائي محيباً، ولم تزل ألما ألى تتوالى عليً وإحسائُك واصلاً من الم تزلُ ألما ألى أله ألى أله مالهُ من الم واله أله اله والم اله من اله والم أله من اله والم ألى أله من الم والم ألى ألم أله اله مالي مالي ماله واله أله والم أله من اله واله أله والم أله اله مالي ماله واله اله ماله واله أله واله أله واله أله ماله ماله واله أله واله أله واله أله

 (۱) كذا في النسختين، وقد حكى الإجماع على مكيتها ابن الجوزي والقرطبي. انظر كتاب «ابن السعدي مفسراً» (ص٢٧٥). إليَّ، ولهذا توسُّل إلى اللّه بإنعامه عليه وإجابة دعواته السابقة، فسأل الذي أحسن سابقاً أن يتمُّم إحسانَه لاحقاً.

«٥» (وإنّي خفتُ المواليَ من ورائي؟؛ أي: وإني خفتُ من يتولّى على بني
 إسرائيل من بعد موتي أن لا يقوموا بدينك حقَّ القيام، ولا يدعوا عبادك إليك،

وظاهر لهذا أنَّه لم يَرَ فيهم أحداً فيه لياقةٌ للإمامة في الدين، ولهذا فيه شفقةُ زكريًّا عليه السلام ونصحُه وأنَّ طلبه للولد ليس كطلب غيره؛ قصدُهُ مجردُ المصلحة الدنيويَّة، وإنَّما قصدُه مصلحة الدين والخوف من ضياعه، ورأى غيرَه غيرَ صالح لذلك، وكان بيتُه من البيوت المشهورة في الدِّين ومعدن الرسالة ومظنَّة للخير، فدعا الله أن يرزقَه ولداً يقوم بالدين من بعدِهِ، واشتكى أنَّ امرأته عاقر؛ أي: ليست تلدُ أصلاً، وأنَّه قد بلغ من الكبر عتيًا؛ أي: عمراً يندُرُ معه وجود الشهوة والولد. ﴿فهب لي من لَدُنكَ وليًا﴾ .

٢﴾ ولهذه الولاية ولاية الدين وميراث النبوَّة والعلم والعمل، ولهذا قال: إيرثني ويَرِثُ من آل يعقوبَ واجْعَلْه ربِّ رضيًا﴾؛ أي: عبداً صالحاً ترضاه وتحبِّبه إلى عبادك.

والحاصل أنَّه سأل اللَّه ولداً ذكراً صالحاً يبقى بعد موته ويكون وليًّا من بعده ويكون نبيًّا مرضيًّا عند اللَه وعند خلقِهِ، ولهذا أفضل ما يكون من الأولاد، ومن رحمة اللَه بعبدِهِ أنْ يرزقَه ولداً صالحاً جامعاً لمكارم الأخلاق ومحامد الشيم، فرحمه ربُّه واستجاب دعوته فقال:

﴿ بَنزَكَرِنَا إِنَّا نَبْشِرُكَ بِفُلَدٍ ٱسْمُهُ يَعْيَى لَمْ خَعْمَل لَمُ مِن قَبْلُ سَمِبًا ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِى غُلَنُمُ وَكَانَتِ ٱسْرَأَتِي عَاقِدًا وَقَدَ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِبًا ﴿ قَالَ كَذَلِكَ يَكُونُ لِى غُلَنُمُ وَكَانَتِ آسْرَأَتِي عَاقِدًا وَقَدَ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِبًا ﴿ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُكَ هُوَ عَلَى هَدَةً وَعَانَتُ آسْرَأَتِي عَاقِدًا وَقَدَ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِبًا ﴿ قَالَ كَذَلِكَ عَالَ رَبُكَ هُوَ عَلَى هُوَ عَلَى هُوَ عَلَى هُوَ عَلَى مَعْتُ لَ مَعْتُ وَقَدَ عَلَقَتُكَ مِن قَبْلُ وَلَةٍ تَكْ شَيْنًا إِنَّ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُكَ هُوَ عَلَى هُوَ عَلَى هُمَةٍ وَعَقَدَ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَةٍ تَكُ شَيْنًا ﴾ فَالَ رَبِ الْحَكْمَ عَلَى عَلَى أَنَا مَنْ عَلَى مُعَنَى مَا اللّهُ عَلَى مَعْتُ لِي عَلَى مَعْتَى مَا الْحَكْمَ عَنْ عَلَى أَنْ عَالَ كَذَلِكَ عَلَى مُوَ عَلَى هُوَ عَلَى هُوَ عَلَى مَعْنُ لَ عَلَى مَا لَنَ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَ مَنْ عَالًا مَا اللّهُ عَلَى مَعْتُ لَنَ عَنْ أَنْ عَنْ عَلَى مَعْنَ عَلَى مَعْنَ عَلَيْ عَلَى مَا لَنَهُ مَعْنَى عَلَى مُعْنَ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَا لَنَا مَنْ عَنْ عَنْ عَالَ مَنْ أَنْ عَلَى مَعْنَى عَلَى مُعْتَى عَالَهُ مَالَى عَالَةًا مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَى مِنْ عَنِي عَلَى عَلَى عَلَى مَا لَكُنَا عَلَى مُ عَلَى الْعَامِ مَنْ عَالَى مَا الْعَامِ مَنْ عَنْ عَالَى مَا عَنْ عَلَى عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَعْنَ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مُ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَنَا عَلَى مَا عَلَى مَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَنَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَعْنَ عَلَى مَا عَلَى مَ عَلَى مَا عَلَى عَالَا عَانَا مَا عَالَا عَا عَانَا مَ مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا عَالَ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَالَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عُ مَا عَلَى مُنَا مَ مَا عَلَى مَا عَا مَا مَا عَا عَا عَا عَا مَا عَا مَعْنَ مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا عَا مَ مَ مَ مَ مَا

(٧) أي: بشره الله تعالى على يد الملائكة بيحيى، وسمًاه الله له يحيى، وكان اسماً موافقاً لمسمًاه؛ يحيا حياة حسيَّةً فتتمُّ به المنَّة، ويحيا حياةً معنويَّة، وهي حياة القلب والروح بالوحي والعلم والدين. ﴿لم نجعل له من قبلُ سميًا﴾؛ أي: لم يسمُّ هٰذا الاسم قبله أحدٌ، ويُحتمل أنَّ المعنى: لم نجعلُ له من قبل مثيلاً

سورة مريم (٥ ـ ٧)

CE GHAZI TRU 'ÃNIC THOUGH

سورة مريم (٨ ــ ١١)

ومسامياً؛ فيكون ذٰلك بشارةَ بكماله واتُصافه بالصفات الحميدة، وأنَّه فاق من قبله، ولكن على لهذا الاحتمال؛ لهذا العموم لا بدَّ أن يكون مخصوصاً بإبراهيم وموسى ونوح عليهم السلام ونحوهم ممَّن هو أفضلُ من يحيى قطعاً.

٨﴾ فحينئذ لما جاءته البشارة بلهذا المولود الذي طلبه؛ استغربَ وتعجب وقال: ﴿ربَّ أَنَّى يكونُ لي غلام﴾: والحال أنَّ المانع من وجود الولد موجود بي وبزوجتي، وكأنَّه وقتَ دعائه لم يستحضرُ لهذا المانع؛ لقوَّة الوارد في قلبه وشدَّة الحرص العظيم على الولد، وفي لهذه الحال حين قُبِلَتْ دعوتُه؛ تعجَّب من ذٰلك.

﴿٩﴾ فأجابه الله بقوله: ﴿كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُو عَلَيَّ هَيِّنَ﴾؛ أي: الأمر مستغربٌ في العادة، وفي سنة الله في الخليقة، ولكن قدرة الله تعالى صالحةٌ لإيجاده بدون أسبابها؛ فذلك هيِّن عليه، ليس بأصعب من إيجاده قبلُ، ولم يك شيئاً.

(١٠) ﴿قال ربِّ اجعل لي آيةَ ﴾؛ أي: يطمئنُ بها قلبي، وليس لهذا شكًا في خبر الله، وإنَّما هو كما قال الخليل عليه السلام: ﴿ربَّ أرني كيفَ تُحيي الموتى قال أوَلَم تؤمن قال بلى ولكن ليطمئنَ قلبي ﴾: فطلب زيادة العلم والوصول إلى عين اليقين بعد علم اليقين، فأجابه الله إلى طِلْبَتِهِ رحمةً به. ﴿قال آيتُك أن لا تكلَّم عين اليقين بعد علم اليقين، فأجابه الله إلى طِلْبَتِهِ رحمةً به. ﴿قال آيتُك أن لا تكلَّم الناس ثلاثَ ليال سويًا ﴾، وفي الآية الأخرى: ﴿ثلاثة أيام إلا رَمْزاً ﴾، والمعنى واحد؛ لأنَّه تارة يعبَّر بالليالي، وتارةً بالأيَّام، ومؤدًاها واحدٌ، وهذا من الآيات العلم والوصول إلى عن اليقين بعد علم اليقين، فأجابه الله إلى طِلْبَتِهِ رحمةً به. ﴿قال آيتُك أن لا تكلَّم واحد؛ لأنَّه تارة يعبَّر بالليالي، وتارةً بالأيَّام، ومؤدًاها واحدٌ، وهذا من الآيات واحد؛ لأنَّه تارة يعبَّر بالليالي وتارةً بالأيَّام، ومؤدًاها واحدٌ، وهذا من الآيات واحد؛ لأنَّه تارة يعبَّر بالليالي، وتارةً بالأيَّام، ومؤدًاها واحدٌ، وهذا من الآيات واحد؛ لأنَّه تارة يعبَّر بالليالي، وتارةً بالأيَّام، ومؤدًاها واحدٌ، وهذا من الآيات واحدينا لا نقصَ فيه من الكلام مدة ثلاثة أيام وعجزَه عنه من غير خرس ولا آفة بل مو العجيبة؛ فإنَّ منعَه من الكلام مدة ثلاثة أيام وعجزَه عنه من غير خرس ولا آفة بل من الكلام الذي يتعلَّق بالأدلة على قدرة الله الخارقة للعوائد، ومع هذا ممنوعٌ من الكلام الذي يتعلَّق بالأدلة على قدرة الله الخارقة لعوائد، ومع هذا ممنوعٌ من الكلام الذي يتعلَّق بالأدميَّن وخطابهم، وأما التسبيح [والتهليل] والذكر ونحوه من الكلام الذي يتعلَّق بالآدميَّن وخطابهم، وأما التسبيح [والتهليل] والذكر ونحوه من الكلام الذي يتعلَق بالآدميَّن وخطابهم، وأما التسبيح [والتهليل] والذكر ونحوه من الكلام الذي يتعلَق بالآدميَّن وخطابهم، وأما التسبيح [والتهليل].

(١١﴾ فاطمأنَّ قلبُه، واستبشر بهذه البشارة العظيمة، وامتثل لأمر الله له بالشكر بعبادته وذكره، فعكف في محرابه، وخرج على قومه منه ﴿فأوحى إليهم﴾؛ أي: بالإشارة والرمز، ﴿أن سبِّحوا بكرةَ وعشيًا﴾: لأنَّ البشارة بيحيى في حقٌ الجميع مصلحة دينية.

﴿ يَنِيَجْنِي خُذِ ٱلْكِتَبَ بِفُوَّةٌ وَمَاتَيْنَهُ ٱلْحَكْمَ صَبِيَتَا ۞ وَحَنَانًا مِّن لَدُنًا وَزَكُوْةً وَكَاتَ تَقِيَّا ۞ وَبَتَانًا مِن لَدُنًا وَزَكُوْةً وَكَاتَ تَقِيَّا ۞ وَبَتَرًا بِوَلِدَيْهِ وَلَمْ يَكُونُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ۞ .

- سورة مريم (١٢: ــ ١٥)

(١٢) دلَّ الكلام السابق على ولادة يحيى وشبابه وتربيته، فلما وصل إلى حالة يفهم فيها الخطاب؛ أمره الله أن يأخذ الكتاب بقوَّة؛ أي: بجدِّ واجتهادٍ، وذٰلك بنهم فيها الخطاب؛ أمره الله أن يأخذ الكتاب بقوَّة؛ أي: بجدِّ واجتهادٍ، وذٰلك بالاجتهاد في حفظ ألفاظه وفهم معانيه والعمل بأوامره ونواهيه، لهذا تمامُ أخذ الكتاب بقوَّة، في نواهيه، لهذا تمامُ أخذ الكتاب بقوَّة؛ أي: معن الفاظه وفهم معانيه والعمل بأوامره ونواهيه، لهذا تمامُ أذ يأخذ الكتاب بقوَّة؛ أي: معن منا ألفاظه وفهم معانيه والعمل بأوامره ونواهيه، لما أنهذا تمامُ أخذ الكتاب بقوَّة؛ أي: معن ألفاظه وفهم معانيه والعمل بأوامره ونواهيه، لما أذ يأخذ الكتاب بقوَّة، فامتثل أمر ربَّه، وأقبل على الكتاب فحفظه وفهمه، وجعل الله فيه من الذَّكاء والفطنة ما لا يوجد في غيره، ولهذا قال: ﴿وآتيناه الحكم صبيًا﴾ [أي:

(١٣) وآتيناه أيضاً ﴿حناناً من لَدُنّا﴾؛ أي: رحمة ورأفة تيسَّرت بها أموره، وصلحت بها أحواله، واستقامت بها أفعاله. ﴿وزكاة﴾؛ أي: طهارة من الآفات والذنوب، فَطَهُرَ قلبُه وترَكَّى عُقلُه، وذٰلك يتضمَّن زوال الأوصاف المذمومة والأخلاق الرديئة وزيادة الأخلاق الحسنة والأوصاف المحمودة، ولهذا قال: ﴿وكان تَقِيًا﴾؛ أي: فاعلاً للمأمور تاركاً للمحظور.

٤١% ومن كان مؤمناً تقيًّا؛ كان لله وليًّا، وكان من أهل الجنة التي أُعدَّت للمتقين، وحصل له من الثواب الدنيوي والأخروي ما رتَّبه الله على التَّقوى، وكان أيضاً ﴿برًا بوالديه؟؛ أي: لم يكن عاقًا ولا مسيئاً إلى أبويه، بل كان محسناً إليهما بالقول والفعل. ﴿ولم يكن جباراً عَصِيًا؟؛ أي: لم يكن متجبراً متكبراً عن عبادة الله، ولا مترفعاً على عباد الله ولا على والديه، بل كان متواضعاً منذلًلاً عبادة الله، ولا مترفعاً على على وي منذلًا لا على وكان من أهل الجنة التي أُعدًا ولا مسيئاً إلى أبويه، بل كان محسناً إليهما بالقول والفعل. ﴿ولم يكن جباراً عَصِيًا؟؛ أي: لم يكن متجبراً متكبراً عن عبادة الله، ولا مترفعاً على عباد الله ولا على والديه، بل كان متواضعاً منذلًا من عبادة الله، ولا متواضعاً منذلًا أواباً لله على الدوام، فجمع بين القيام بحقً الله وحق خلقه.

(١٥﴾ ولهذا حصلت له السلامة من الله في جميع أحواله؛ مبادئها وعواقبها؛ فلذا<sup>(١)</sup> قال: ﴿وسلامٌ عليه يومَ وُلِدَ ويومَ يموتُ ويومَ يُبْعَثُ حيًّا﴾: وذلك يقتضي سلامته من الشيطان والشرَّ والعقاب في هٰذه الأحوال الثلاثة وما بينها، وأنَّه سالمٌ من النار والأهوال ومن أهل دار السلام؛ فصلوات الله وسلامه عليه وعلى والده وعلى سائر المرسلين، وجعلنا من أتباعِهِم إنَّه جوادٌ كريمٌ.

﴿وَاَذَكُرْ فِى ٱلْكِنَٰبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَدَت مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا ﴿ وَاَذَكُرْ فِى ٱلْكِنَٰبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَدَت مِن دُونِفِهُم حِمَابًا فَأَرْسَلُنَآ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ قَالَتْ إِنِّ أَعُوْدُ بِٱلرَّحْنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيَّا ﴿ قَالَ إِنَّمَآ أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَنَمًا زَكِيَّا ﴾ قَالَتْ إِنَّ قَالَتْ أَنَ

(۱) في (ب): «فلهذا».

سورة مريم (١٦ ـ ١٩)

يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَنُ بَغِيًّا ۞ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَنَ هَـبَنُّ وَلِنَجْعَكُمُ: ،ايَةُ لِلنَّاسِ وَرَحْمَةُ مِنَاً وَكَانَ أَمْرًا مَقْضِيًا ۞ ﴾.

(١٦) لما ذكر قصة زكريًا ويحيى، وكانت من الآيات العجيبة؛ انتقل منها إلى ما هو أعجب منها تدريجاً من الأدنى إلى الأعلى، فقال: ﴿واذْكُرَ في الكتاب﴾: الكريم مريماً : عليها السلام، وهذا من أعظم فضائلها؛ أنْ تُذْكَرَ في الكتاب العظيم الذي يتلوه المسلمون في مشارق الأرض ومغاربها؛ تُذْكَر فيه بأحسن الذكر وأفضل الثناء؛ يتلوه المسلمون في مشارق الأرض ومغاربها؛ تُذْكَر في الكتاب مريم في حالها المساء ؛ وذكر في الكتاب من الأملى الذي يتلوه المسلمون في الكتاب من أعظم فضائلها؛ أنْ تُذْكَرَ في الكتاب العظيم الذي مريم أعزم السلام، وهذا من أعظم فضائلها؛ أنْ تُذْكَرَ في الكتاب العظيم الذي يتلوه المسلمون في مشارق الأرض ومغاربها؛ تُذْكَر فيه بأحسن الذكر وأفضل الثناء؛ جزاء لعملها الفاضل وسعيها الكامل؛ أي : واذْكُرْ في الكتاب مريم في حالها الحسنة حين (انتبذت )؛ أي : تباعدت عن أهلها (مكاناً شرقيًا) ؛ أي : مما يلي الشرق عنهم.

(١٧) فوفاتَخذت من دونهم حجاباً ؟ أي: ستراً ومانعاً، ولهذا التباعد منها واتَخاذ الحجاب لتعتزل وتنفرد بعبادة ربِّها، وتقنت له في حالة الإخلاص والخضوع والذل لله تعالى، وذلك امتثال منها لقوله تعالى: ﴿وإذ قالتِ الملائكة يا مريم إنَّ الله اصطفاكِ وطهرك واصطفاك على نساء العالمينَ. يا مريمُ اقْنُتي لربِّكِ واسجُدي وارتَّ الله الله الملائكة يا مريمُ والذل لله تعالى، وذلك امتثال منها لقوله تعالى: ﴿وإذ قالتِ الملائكة يا مريمُ والذل لله تعالى، وذلك امتثال منها لقوله تعالى: ﴿وإذ قالتِ الملائكة يا مريمُ إنَّ الله اصطفاكِ وطهرك واصطفاك على نساء العالمينَ. يا مريمُ اقْنُتي لربِّكِ واسجُدي واركَعي مع الرَّاكعينَ . وقوله: فأرسَلْنا إليها روحنا ؟: وهو جبريلُ عليه السلام، فنتمنًا لها بشراً سويًا ؟؛ أي: كاملاً من الرجال في صورة جميلة وهيئةٍ حسنةٍ لا عيبَ فيه ولا نقص؛ لكونها لا تحتملُ رؤيته على ما هو عليه.

(١٨) فلما رأته في لهذه الحال، وهي معتزلة عن أهلها، منفردة عن الناس، قد اتَخذت الحجاب عن أعز الناس عليها، وهم أهلها؛ خافت أن يكون رجلاً قد تعرَّض لها بسوء وطَمِعَ فيها، فاعتصمت برئها واستعاذت منه فقالت له: ﴿إِنِّي أعوذُ بالرحمٰنِ منك ؟ أي: ألتجىء به، وأعتصم برحمته أن تنالني بسوء، ﴿إِن كنتَ تقيًّا ؟ أي: إن كنت تخاف الله وتعمل بتقواه؛ فاترك التعرُّض لي؛ فجمعت بين الاعتصام برئها وبين تخويفه وترهيبه وأمره بلزوم التقوى، وهي في تلك الحالة الخالية والشباب والبعد عن الناس، وهو في ذلك الجمال الباهر والبشريَّة الكاملة السويَّة، ولم ينطق والبعد عن الناس، وهو في ذلك الجمال الباهر والبشريَّة الكاملة السويَّة، ولم ينطق عن الشرَّ وأسبابه، وهذه العقَّة خصوصاً مع اجتماع الدواعي، وعدم المانع مِن أفضل الأعمال، ولذلك أثنى الله عليها، فقال: ﴿ومريمَ ابنةَ عمرانَ التي أحصنت فَرْجَها وَنَفَخُنا فيه من روحنا؟، ﴿والتي أحصنت فرجَها فنَفَخنا فيه من روحنا وجَعلناها وابنها المَّة للعالمين؟؛ فأعاضها الله بعفَتها ولداً من آيات الله، ورسولاً من رسله.

٩٩ فلما رأى جبريل منها الرَّوْع والخيفة؛ قال: ﴿إِنَّما أَنَا رَسُولُ رَبُّكَ ﴾؛

سورة مريم (۲۰ ـ ۲۳)

أي: إنما وظيفتي وشغلي تنفيذُ رسالة ربي فيك، ﴿لأَهَبَ لسك غسلاماً زكيًا﴾:ولهذه بشارةٌ عظيمةٌ بالولد وزكائه؛ فإنَّ الزكاء يستلزم تطهيره من الخصال الذَّميمة واتُصافه بالخصال الحميدة.

٢٠﴾ فتعجبت من وجود الولد من غير أب، فقالت: ﴿أَنَّى يكونُ لَي غَلامٌ وَلَم يمسَنني بشرٌ ولم أَكُ بَعْيًا؟: والولد لا يوجد إلا بذلك.

﴿٢١﴾ ﴿قال كَذَلكِ قال ربُّكِ هو عليَّ هيئنُ ولِنَجْعَلَه آيةً للناسِ : تدلَّ على كمال قدرة الله تعالى وعلى أنَّ الأسباب جميعها لا تستقلُ بالتأثير، وإنَّما تأثيرها بتقدير الله، فيُري عباده خرقَ العوائد في بعض الأسباب العاديَّة؛ لتلَّ يقفوا مع الأسباب، ويقطعوا النظر عن مقدَّرها ومسبَّبها. ﴿ورحمة منَّا﴾ : [أي]: ولنجعله رحمةً منَّا به ويوالدته وبالناس: أما رحمة الله به؛ فَلِمَا خَصَّه الله بوحيه، ومنَّ عليه رحمة منَّا به وبوالدته وبالناس: أما رحمة ألله به؛ فَلِمَا خَصَّه الله بوحيه، ومنَّ عليه المُسباب، ويقطعوا النظر عن مقدَّرها ومسبَّبها. ﴿ورحمة منَا﴾ : [أي]: ولنجعله رحمة منَّا به وبوالدته وبالناس: أما رحمة الله به؛ فَلِمَا حصل لها من الفخر والثناء بما منَّ به على أولي العزم. وأما رحمتُه بوالدته؛ فلِمَا حصل لها من الفخر والثناء رحمة منَا به على أولي العزم. وأما رحمتُه بوالدته؛ فلِمَا حصل لها من الفخر والثناء رسولاً، يتلو عليه م أولي العزم. وأما رحمتُه بوالدته؛ فلِمَا حصل لها من الفخر والثناء رسولاً، يتلو عليه م آياته، ويزكيَّهم، ويعلَّمهم الكتاب والحكمة فيؤمنون به، ويطيعونه، وتحصُلُ لهم سعادة الدنيا والآخرة. ﴿وكانَه؛ أي أي وجود عيسى عليه والدلام، فالما على أولي العزم. وأما رحمتُه بوالدته؛ فلاما حصل لها من الفخر والثناء رسولاً، يتلو عليهم أن بَعَتَ فيهم الحسن والمنافع العظيمة. وأما رحمتُه بالناس؛ فإنَّ أكبر نعمه عليهم أن بَعَتَ فيهم راسولاً، يتلو عليهم آياته، ويزكيَّهم، ويعلَّمهم الكتاب والحكمة فيؤمنون به، ويطيعونه، وتحصُلُ لهم سعادة الدنيا والآخرة. ﴿وكانَه؛ أي أي : وجود عيسى عليه ويليعونه، وتحصُلُ لهم سعادة الدنيا والآخرة. ﴿وكانَه؛ أي أي : وجود عيسى عليه والسلام على هذه الحالة ﴿أمراً مقضِيَاًهُ : قضاء سابقاً؛ فلا بدً من نفوذ هذا التقدير والقضاء، فنفخ جبريل عليه السلام في جيها.

فَحَمَلَتْهُ فَأَسْبَدَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِمَيًّا () فَأَجَآءَهَا ٱلْمَخَاشُ إِلَى جِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَنَتِنَعَى
 مِتْ فَبْلَ هَذَا وَحَصُنتُ نَسْبًا مَّنسِيًّا () فَنَادَتْهَا مِن تَعْنِبُمَ ٱلْا تَحْزَنِ قَدْ جَعَلَ رَيُّكِ تَعْنَكِ سَرِئِكَ
 مِتْ فَبْلَ هُذَا وَحَصُنتُ نَسْبًا مَّنسِيًّا () فَنَادَتْهَا مِن تَعْنِبُمَ ٱلا تَحْزَنِ قَدْ جَعَلَ رَيُّكِ تَعْنَكِ سَرِئِكَ
 مِنْ فَبْلَ هُذَا وَحَصُنتُ نَسْبًا مَنسِيًّا () فَنَادَتْهَا مِن تَعْنِبُمَ ٱلا تَحْزَنِ قَدْ جَعَلَ رَيُّكِ تَعْنَكِ سَرِئِكَ
 مِنْ فَبْلَ هُذَا وَحَصُنتُ نَسْبًا مَنسِيًّا ()
 فَنَادَتْنها مِن تَعْنِبُمُ اللَّهُ عَذَى وَقَدَرِي عَنْنَا اللَّهُ عَنْكُ سَرِئِكَ وَعَنْهُ اللَّهُ فَعَزَى وَقَدْرَى عَدْنَا أَنْهُ فَا الْبَعْنَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ أَعْذَى الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ عَانَ الْعَنْقُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ فَيْعَانُ الْعَنْ مَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ عَنْ أَعْتَى الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَانَ الْعَنْ وَقَدْ مَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْعُ الْنَ الْعَامَةُ الْعَنْعُ الْعَانَا الْعَالَةُ الْمَ أَنْ الْعَنْتُ الْعَنْ الْعَنْعَانُ الْعَنْ عَنْ الْعَنْسُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْهُ الْعَا عَنْ عَالَا الْعَنْ الْعَنْ عَنْ الْمُعْلَى الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْتُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْعَا عَنْ الْعَنْ الْعَا عَزَيْنَ الْمَعْلَى الْعَالَ الْعَالَةُ الْعَامَا عَنْ الْعَنْ الْعَامُ الْعَا عَامَا عَانِ الْعَالَى الْعَامَا عَالَى الْعَامَا الْعَنْ الْعَا عَامَا الْعَامَ الْعَامُ الْعَالَا الْعَا عَالَى الْعَامَ الْعَامَا الْعَامَا الْعَامَا الْعَانَ الْعَامَا عَامَا عَالَى الْعَامَا الْعَامَ الْعَامَا الْعَامَةُ الْعَامَانِ الْعَامَا الْعَامَا الْعَامَا الْعَامَةُ الْعَامَا الْعَامَةُ الْعَامَا الْعَامَا الْعَامَا الْعَامَا الْعَامَا الْعَامَةُ الْعَامَا الْعَامَا الْعَامُ الْعَامَا الْعَامَ الْعَامَ الْعَامَا الْعَامَا الْعَامَ الْعَا عَامَا الْعَامَا الْعَامَ الْعَامَ أَمَا الْعَامَا الْعَامَا الْعَامِ الْعَامِ الْعَالُ الْعَامَا الْعَاعَا الْعَا الْعَامَ الْعَا الْعَا الْعَامَا الْعَالَةُ الْعَامَا

﴿٢٢﴾ أي: لما حملت بعيسى عليه السلام؛ خافت من الفضيحة، فتباعدت عن الناس مكاناً قصيًا.

﴿ ٢٣﴾ فلما قَرُبَ وِلادُها؛ ألجأها المخاصُ إلى جذع نخلةٍ، فلما آلمها وجع الولادة، ووجعُ الانفراد عن الطعام والشراب، ووجعُ قلبها من قالة الناس، وخافتُ عدمَ صبرِها؛ تمنَّت أنَّها ماتت قبل هذا الحادث وكانت نَسْياً منسيًّا؛ فلا تُذْكَر، وهذا التمنِّي بناءَ على ذلك المزعج، وليس في هذه الأمنيَّة خيرٌ لها ولا مصلحةٌ، وإنَّما الخير والمصلحة بتقدير ما حَصَلَ.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة مريم (٢٤ ـ ٢٨)

٤٤% فحينئذ سكَّن المَلَكُ رَوْعها، وثبَّتَ جأشها، وناداها من تحتها؛ لعلَّه من الله علَّه من المَلَكُ رَوْعها، وثبَّتَ جأشها، وناداها من تحتها؛ لعلَّه من<sup>(١)</sup> مكان أنزل من مكانها، وقال لها: لا تَحْزني؛ أي: لا تجزعي ولا تهتمي؛ ف قد جعل ربُك تحتك سريًا؟؛ أي: نهراً تشربين منه.

٢٥﴾ ﴿وهُزِّي إليك بجذع النخلةِ تُساقِطُ عليك رُطَباً جنيًا﴾؛ أي: طريًا لذيذاً نافعاً.

﴿٢٦﴾ ﴿فَكُلِي﴾: من التمر، ﴿واشربي﴾: من النهر، ﴿وقَرُي عَيْناً﴾: بعيسى؛ فهذا طمأنينتها من جهة السلامة من ألم الولادة وحصول المأكل والمشرب الهنيّ، وأما من جهة قالة الناس؛ فأمرها أنّها إذا رأت أحداً من البشر أن تقولَ على وجه الإشارة: ﴿إِنِّي نذرتُ للرحمٰن صوماً﴾؛ أي: سكوتاً، ﴿فلن أكلمَ اليوم إنسيًا﴾؛ أي: لا تخاطبيهم بكلام لتستريحي من قولهم وكلامهم، وكان معروفاً عندهم أنَّ السكوت من العبادات المشروعة. وإنَّما لم تؤمَّر بمخاطبتهم<sup>(٢)</sup> في نفي ذلك عن نفسها، لأنَّ الناس لا يصدِّقونها، ولا فيه فائدة، وليكون تبرئتها بكلام عيسى في المهد أعظم شاهدٍ على براءتها؛ فإنَّ إتيان المرأة بولدٍ من دون زوج ودعواها أنَّه من غير أحدٍ من أكبر الدعاوى التي لو أقيم عدَّة من الشهود لم تصدَّق بذلك، فجُعِلَتُ بيِّنةُ هٰذا الخارق للعادة أمراً من جنسه، وهو كلام عيسى في حال صغره جدًا،

﴿فَأَنَتَ بِهِ قَوْمَهَا تَحْمِلْهُمْ قَالُواْ بِنَمَرْبَعُ لَقَدْ حِنْنِ شَيْحًا فَرِيَّا ﴾ يَتَأَخْتَ هَدُونَ مَا كَانَ أَبُوُكِ آمَرَأَ سَوْءِ وَمَا كَانَتْ أَمَّكِ بَغِيًّا ﴾ فَأَشَارَتْ إِلَيَّةٍ قَالُواْ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ في آلْمَهْدِ صَبِيًّا ﴾ قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱنَّهِ ءَاتَدْنِيَ ٱلْكِنْبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِالسَّلَوَةِ وَالزَّكُوَةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴾ وَبَعَلَنِي بَبَيًّا ﴾ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ عَلَيْ يَوْمَ فِي السَّلَوَةِ وَالزَّكُوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴾ وَبَعَلَنِي وَلَمْ يَعْعَلَنِي عَبْمَانِي عَبْد

﴿٢٧﴾ أي: فلما تعلَّت مريمُ من نفاسها؛ أتتْ بعيسى قومَها تحمِلُه، وذٰلك لعلمها ببراءة نفسها وطهارتها، فأتتْ غير مباليةٍ ولا مكترثةٍ، فقالوا: ﴿لقد جئتِ شيئاً فَرِيًا﴾؛ أي: عظيماً وخيماً، وأرادوا بذلك البغي حاشاها من ذٰلك.

(٢٨) ﴿يا أخت هارونَ؟: الظاهر أنَّه أخَّ لها حقيقيٍّ فنسبوها إليه، [وكانوا

(١) في (ب): «في». (٢) في (ب): «بخطابهم».

يسمون بأسماء الأنبياء، وليس هو هارون بن عمران أخا موسى، لأن بينهما قروناً كثيرة]، ﴿ما كان أبوك امرأ سَوَءٍ وما كانت أمَّك بغيًا؟؛ أي؛ لم يكن أبواك إلَّا صالحينِ سالمينِ من الشرُ، وخصوصاً لهذا الشرَّ الذي يشيرون إليه، وقصدُهم: فكيف كنتِ على غير وصفهما وأتيتِ بما لم يأتيا به؟! وذلك أن الذُرِيَّة في الغالب بعضها من بعض في الصلاح وضدُه، فتعجَّبوا بحسب ما قام بقلوبهم؛ كيف وقع منها؟!

سورة مريم (۲۹ ـ ۲۲)

﴿ ٢٩﴾ ﴿ فأشارتُ لهم ﴿ إليه ؟ أي: كلَّمو، وإنَّما أشارت لذَلك لأنَّها أمرت عند مخاطبة الناس لها أن تقول: ﴿ إنَّي نذرتُ للرحمٰن صوماً فلن أكَلَّمَ اليوم إنسيًّا ٥، فلما أشارت إليهم بتكليمه ؟ تعجَّبوا من ذلك، وقالوا: ﴿ كيف نكلَّمُ مَن كانَ في المهدِ صَبيًا ﴾ ؟ لأنَّ ذلك لم تجرِ به عادةً ولا حصل من أحدٍ في ذلك السنَّ.

﴿ ٣٠ فحينئذِ قال عيسى عليه السلام وهو في المهد صبيًّ: ﴿ إِنَّي عبد اللَّهُ آتَانِيَ الكتاب وجَعَلَني نبيًّا﴾ : فخاطبهم بوصفه بالعبوديَّة، وأنه ليس فيه صفة يستحقُّ بها أن يكون إلها أو ابنا للإله، تعالى الله عن قول النصارى المخالفين لعيسى في قوله : ﴿ إِنِّي عبد الله من قوله : ﴿ إِنَّي عبد الله من قوله : ﴿ إِنَّ عَلَى مَعْلَى فَي قَوْلَهُ النصارى المخالفين لعيسى في قوله : ﴿ إِنِّي عبد الله ، ومدَّعون موافقته، ﴿ آتَانِيَ الكتاب وَجَعَلَني نبيًا﴾ : فخاطبهم بوصفه بالعبوديَّة، وأنه ليس فيه صفة يستحقُّ بها أن يكون إلها أو ابنا للإله، تعالى الله عن قول النصارى المخالفين لعيسى في قوله : ﴿ إِنِّي عبد الله ، ومدَّعون موافقته، ﴿ آتَانِيَ الكتابَ ؛ أي : قضى أن يؤتيني الكتابَ، وجعله من الكتاب ، في جملة أنبيائه ؛ فهذا من كماله لنفسه.

(٣٢) وأوصاني أيضا أن أبر والدتي فأحسن إليها غاية الإحسان، وأقوم بما ينبغي لها؛ لشرفها وفضلها، ولكونها والدة لها حق الولادة وتوابعها. ﴿ولم يَجْعَلَني جباراً؟ أي: متكبراً على الله مترفعاً على عباده، ﴿شقيًا؟: في دنياي وأخراي، فلم يجعلني كذلك، بل جعلني مطيعاً له خاضعاً خاشعاً متذللاً متواضعاً لعباد الله سعيداً فى الدُنيا والآخرة أنا ومن اتَّبعنى.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة مريم (۳۲ ـ ۳۲)

﴿٣٣﴾ فلما تم له الكمالُ ومحامد الخصال؛ قال: ﴿وسلامٌ عليَّ يومَ ولِذتُ ويوم أموتُ ويومَ أبعثُ حيًّا﴾؛ أي: من فضل ربي وكرمه حصلتْ لي السلامةُ يوم ولادتي ويوم موتي ويوم بعثي من الشرَّ والشيطان والعقوبة، وذلك يقتضي سلامته من الأهوال ودار الفجَّار، وأنَّه من أهل دار السلام؛ فهذه معجزةٌ عظيمة وبرهانٌ باهرٌ على أنَّه رسول الله وعبدُ الله حقًا.

ذَلِكَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمٌ قَوْلِتَ ٱلْحَقِّ الَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ۞ مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَنْجِذَ مِن وَلَدِّ سُبَحْنَهُ إِذَا قَضَى أَمَرُ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَمُ كُن فَبَكُونُ ۞ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَتَيْكُو فَأَعْبُدُوهُ هَذَا صِرَطٌ مُسْتَفِيرٌ ۞ ﴾.

(٣٤ - ٣٥) أي: ذلك الموصوف بتلك الصفات عيسى ابن مريم من غير شك ولا مرية، بل فول الحقّ وكلام الله الذي لا أصدقَ منه قيلاً ولا أحسن منه حديثاً؛ فهذا الخبر اليقينيَّ عن عيسى عليه السلام، وما قيل فيه ممًا يخالفُ هٰذا؛ فإنَّه مقطوعٌ ببطلانه، وغايتُه أن يكون شكًا من قائلِهِ لا علم له به، ولهٰذا قال: فإلَّه مقطوعٌ ببطلانه، وغايتُه أن يكون شكًا من قائلِهِ لا علم له به، ولهٰذا قال: والذي فيه يَمْتَرونَكَ؛ أي: يشكُون فيمارون بشكَهم ويجادلون بِخَرْصِهِم؛ فمن قائل عنه: إنَّه الله، أو ابن الله، أو ثالث ثلاثة، تعالى الله عن إفكِهِم وتقوُلهم علوًا عنه: إنَّه الله، أو ابن الله، أو ثالث ثلاثة، تعالى الله عن إفكِهِم وتقوُلهم علوًا معنه: إنَّه الله، أو ابن الله، أو ثالث ثلاثة، تعالى الله عن إفكِهِم وتقوُلهم علوًا الأمور المستحيلة؛ لأنَّه الغنيُّ الحميد المالك لجميع الممالك؛ فكيف يتَخذ من عبادِه ومماليكه ولداً. فسبحانهه؛ أي: تنزَّه وتقدَّس عن الولد والنقص، فإذا تضى أمراكه؛ أي: من الأمور الصغار والكبار؛ لم يمتنغ عليه ولم يستصعب، فإذا منا يقول له كن فيكونك؛ فإذا كان قدرُهُ ومشيئتُه نافذاً في العالم العلويً والسفلي، فكيف يكون له ولدًا؟ وإذا كان قدرُهُ ومشيئتُه نافذاً في العالم العلويً في في منتبعد إيدا من عنه ولديًا؟ الما عن قدرُهُ ومشيئتُه نافذاً في العالم العلويً والسفلي، فكيف يم من عرفيه من غازا كان، إذا أنه الغابَون عنه من العالي الما يكنه في منه أذا والسفلي، فكيف يُسْتَبُعدُ إيجاده عيسى من غير أب؟!

﴿٣٦﴾ ولهذا أخبر عيسى أنَّه عبدٌ مربوب كغيره، فقال: ﴿وإنَّ اللَّه ربِّي وربُّكم﴾: الذي خلقنا وصوَّرنا ونَفَذَ فينا تدبيرُه وصَرَفَنا تقديرُه. ﴿فاعبدوه﴾؛ أي: أخلصوا له العبادة واجتهدوا في الإنابة. وفي هذا الإقرار بتوحيد الربوبيَّة وتوحيد الإلهيَّة والاستدلال بالأول على الثاني، ولهذا قال: ﴿هٰذا صراطٌ مستقيمٌ»؛ أي: طريق معتدلٌ موصلٌ إلى الله؛ لكونِهِ طريق الرسل وأتباعهم، وما عدا هٰذا؛ فإنَّه من طرق الغي والغيل والغالية.

﴿فَاخْنَكُفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيَّلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن مَّشْهَدِ يَوْمِ عَظِيمٍ ﷺ أَسْمَع بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَأْ لَكِنِ ٱلظَّلِمُونَ ٱلْيَوْمَ فِي ضَلَالِ مُبِينِ ۞ ﴾.

سورة مريم (٣٧ ـ ٣٨)

﴿٣٧﴾ لما بيَّن تعالى حال عيسى ابن مريم الذي لا يُشَكَّ فيها ولا يُمترى؛ أخبر أنَّ الأحزاب؛ أي: فرق الضلال من اليهود والنصارى وغيرهم على اختلاف طبقاتهم اختلفوا في عيسى عليه السلام؛ فمن غال فيه وجاف؛ فمنهم من قال: إنه الله! ومنهم من قال: إنه ابن الله! ومنهم من قال: إنه ثالثُ ثلاثة! ومنهم من لم يجعله رسولاً، بل رماه بأنَّه ولد بغيَّ كاليهود! وكل هؤلاء أقوالهم باطلةً، وآراؤهم فاسدة مبنيَّة على الشكَّ والعناد والأدلَّة الفاسدة والشُبه الكاسدة، وكلُ هؤلاء مستحقُون للوعيد الشديد، ولهذا قال: ﴿قويلُ للذين كفروا﴾: بالله ورسله عظيم﴾؛ أي: مشهد يوم القيامة، الذي يشهدُه الأولون والآخرون، أهل السماوات وأهل الأرض، الخالق والمخلوق، الممتلىء بالزلازل والأهوال، المشتمل على وأهل الأرض، الخالق والمخلوق، الممتلىء بالزلازل والأهوال، المشتمل على

(٣٨» ﴿أسمِع بهم وأبصِرْ يوم يأتوننا»؛ أي: ما أسمعهم وما أبصرهم في ذلك اليوم، فيقرُون بكفرِهم وشركِهم وأقوالهم، ويقولون: ﴿رَبَّنا أَبْصَرْنا وَسَمِعْنا فازجِعْنا نعملُ صالحاً إنَّا موقنونَ»: ففي القيامة يستيقنون حقيقة ما هم عليه. ﴿لَكُنِ الظالمونَ اليوم في ضلال مبيين»: وليس لهم عذرٌ في لهذا الضلال؛ لأنَّهم بين معاند ضالٌ على بصيرة عارف بالحقَّ صادف عنه، وبين ضالٌ عن طريق الحق، متمكن من معرفة الحقَّ والصواب، ولكنَّه راض بضلاله، وما يمن بفر من سوء من سوء من معاند من ما معاند من معاند ضالٌ على بصيرة عارف بالحقَّ صادف عنه، وبين ضالُ عن طريق الحقَّ، متمكن من معرفة الحقُ والصواب، ولكنَّه راض بضلاله، وما هو عليه من سوء معاليه، غير ساع في معرفة الحقَّ من المالي، معرفة من الباطل.

وتأمَّل كيف قال: **﴿فويلٌ للذين كفروا**﴾؛ بعد قوله: ﴿فا**ختلف الأحزاب من** بينهم﴾، ولم يقلٌ: فويلٌ لهم؛ ليعود الضمير إلى الأحزاب؛ لأنَّ من الأحزاب المختلفين طائفةَ [أصابت] ووافقت الحقَّ فقالت في عيسى: إنَّه عبدُ الله ورسولُه، فآمنوا به واتَّبعوه؛ فهٰؤلاء مؤمنون غير داخلين في هٰذا الوعيد؛ فلهٰذا خصَّ الله بالوعيد الكافرين.

﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْمُسْرَةِ إِذْ قُضِى ٱلْأَمَرُ وَهُمْ فِي غَفْلَتِو وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ إِنَّا تَحْنُ نَرِفُ ٱلأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ۞﴾

سورة مريم (۳۹ ـ ٤٠)

﴿٣٩ - ٤٠ ﴾ الإنذار: هو الإعلام بالمخوف على وجه الترهيب والإخبارُ بسفاته، وأحقُّ ما يُنْذَر به ويخوَّف به العباد يومُ الحسرة حين يُقضى الأمر، فيُجْمع الأولون والآخرون في موقفٍ واحدٍ، ويُسألون عن أعمالهم؛ فمن آمن بالله واتَّبع رسله؛ سَعِدَ سعادةً لا يشقى بعدها، ومَنْ لم يؤمن بالله ويتَّبع رسله؛ شقي شقاوة لا يسعدُ<sup>(١)</sup> بعدها، وخَسِرَ نفسَه وأهله؛ فحينئذ يتحسَّر ويندم ندامة تنقطع<sup>(٢)</sup> منها القلوبُ، وتتصدَّع منها الأفئدة، وأيُ حسرة أعظم من فوات رضا الله وجنَّتِه واستحقاق سخطِهِ والنار على وجهٍ لا يَتَمَكَّنُ من الرجوع لِيَسْتَانِفَ العمل، ولا سبيل القلوبُ، وتتصدَّع منها الأفئدة، وأيُ حسرة أعظم من فوات رضا الله وجنَّتِه واستحقاق سخطِهِ والنار على وجهٍ لا يَتَمَكَّنُ من الرجوع لِيَسْتَانِفَ العمل، ولا سبيل واستحقاق من علي الغفية، والذار على وجه لا يَتَمَكَّنُ من الرجوع لِيَسْتَانِفَ العمل، ولا سبيل واستحقاق سخطِهِ والنار على وجه لا يَتَمَكَّنُ من الرجوع لِيَسْتَانِفَ العمل، ولا سبيل واستحقاق سخطِه والنار على وجه لا يتَمَكَّنُ من الرجوع لِيَسْتَانِفَ العمل، ولا سبيل من هذا الله وجنَّتِه له إلى تغيير حالِه بالعود إلى الدُنيا؟! فهذا قدَّامهم، والحالُ أنَّهم في الدُنيا في غفلة عن هذا الى تغيير حالِه بالعَوْد إلى الدُنيا؟! فهذا قدَّامهم، والحالُ أنَّهم في الدُنيا في غفلة عن هذا الى تغيير حالِه بالعَوْد إلى الدُنيا؟! فهذا قدَّامهم، والحالُ أنَّهم في الدُنيا في غفلة عن هذا الى تغيير حالِه بالعود إلى الدُنيا؟! فهذا قدَّامهم، ولو خطر؛ فعلى سبيل الغفلة، قد عمَّتهم عن هذا اله وله إلى تغيير حالِه بالعمرة العلم من وات رضا ما ما العظم، ولا يتَبعون رسله، قد أله ما الغفلة، وسبير أله المنهم اله من ما ما ولها إلى آخرها سبق ما ما الغفلة، ولا يتَبعون رسله، قد أله ومَنْ أولها إلى آخرها سبق عن أهلها ويذهبون عنها، وما خلوه ومن ومن أله المنهوا فيها، وما فيها من أولها إلى آخرها ومن أله المارض ومَنْ أولها إلى آخرها سبق في فنهم وين الله ويذهبون عنها، وسبونُ الله الأرض ومَنْ أولها إلى آخرها ما ما ما عملوا فيها، وما خلوه ومن أم ما ما ما ومن ومن أولها إلى آخرها أله الأرض ومن أحما مربق وملو فيها، وما خسروا فيها أو رام ومن أمن ما عملوا فيها، وما خسروا فيها أو راموا ومن عمل عمل خيراً فلا يلومنً إلا نوس أله ومن وما وما خمل عمن أله اله والهه ما عمل

﴿وَاذَكُرُ فِي ٱلْكِنَكِ إِبَرَهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيعًا نَبِيًّا ﷺ إذ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْعَمُ وَلا يُبْصِرُ وَلا يُغْنِى عَنكَ شَيْتًا ﷺ يَتَأْبَتِ إِلَى قَدْ جَآءَنِى مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمَ يَأْذِلَكَ فَأَنَّبِعْنِى آهْدِكَ مِرَطًا سَوِيًا ﷺ يَتَأْبَتِ لا تَعْبُدُ الشَّيْطَنَ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْنَنِ عَصِيًا ﷺ يَتَأْبَتِ إِنَ آخَالُ مُورَطًا سَوِيًا ﷺ يَتَأْبَتِ لا تَعْبُدِ الشَّيْطَنَ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْنَنِ عَصِيًا ﷺ يَتَأْبَتِ إِنَ آخَالُهُ مَا لَمَ يَتَأْبَتِ إِنَ يَتَأْبَتِ إِنِي آخَالُهُ مَعْزَالًا سَوِيًا ﷺ يَتَأْبَتِ لا تَعْبُدِ الشَّيْطَنَ إِنَّ الشَيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْنَنِ عَصِيًا ﷺ يَتَأْبَتِ إِنَ آخَالُهُ أَن يَمْسَنَكَ عَذَابٌ مِن الرَّحْنَنِ فَتَكُونَ لِلشَيْطَنِ وَلِيًا ۞ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَن مَالِهَ يَ يَتَأْبَتِ إِنَ أَعَانُ لَمِن لَنَ يَعْبَدُونَ اللَّيْطَنَ وَلِيمًا مَا لَنَ عَنْكُونَ عَنْكُونَ يَتَبَعَن وَلِيمًا مَ أَن الْمَنْعَذِيلُ مَن اللَهِ يَعْبَا إِنْ يَعْبَعُونَ يَتَابَتِ إِنَ اللَّي لَذُرُ تَنتَكُونَ لَكَ رَبِي آلَهُ وَاللَّيْنَ مِينَا إِنَي قَالَ أَنْ وَلَيْعَنْ وَلِيما أَن يَ لَمَ نَعْبَدُ لَكَنَ مَن اللَهِ وَي يَتَعْبُونَ مِنْ الْنَ يَعْبَعُونَ اللَّيَابَ إِنَي قَالَ مَالَى مَن يَنْ أَنْهُ عَنْ الْتَعْذَي لَكُنَ وَأَعْبَعَنْ أَنَ لَكُونَ عَالَ مَنْ يَعْتَا إِنَي الْنَعْ مَنْ اللَهُ وَلَى مَن يَعْتَنُ مَا مَا مَالَكُمُ عَلَيْ عَيْنَ الْنَا يَعْنَا إِنَهُ مَا يَعْنَ مَنْ يَعْتَنَ إِنَا إِنَا يَعْبَ اللَّهُ وَا إِنَى يَعْتَعْنَ الْنَ وَيَ عَنْ يَ لَعْنَ عَلَى عَانَ مَنْ يَعْتَنَ عَلَيْ عَلَى مَا يَعْتَ لَكُ يَعْنَ الْنَ عَانَ مَنْ يَنْ يَعْنَ أَنْتَنِي يَعْبَعُونَ مَا يَعْنَ وَا يَعْنَى إِنَا مَا إِنَا مَا يَعْتَ عَنْ يَنْ يَعْنَ مَنْ يَ مَا مَا مَ مَا يَعْ يَعْنَ عَنْ عَالَكُمُ مَنْ يَعْنَ مَا يَتَ يَعْتَنَ إِنَ مَا مَا مَا مَالَ مَا أَنْ وَا مَا مَنْ يَا يَتَ مَا يَ مَ يَعْنَ مَ الْعُنْ عَالَ أَنْتَ مَا يَا مَا مَا يَ مَا يَنْ يَعْمَ مَا يَعْنَ مَ مَا يَ مَا مَا مَ مَا مَ مَا مَا مَ مَا يَ مَ يَ مَ مَا مَ مَ مَا يَ مَ مَا يَ مَا يَ مَا يَعْ يَعْنَ مَ مَا مَ مَا مَا مَ مَنْ يَ مَ مَ مَا مَ مَ مَ مَا مَا مَ مَ

أجلُّ الكتب وأفضلُها وأعلاها لهذا الكتاب المبين والذُّكر الحكيم؛ فإن ذُكِرَ فيه الأخبار؛ كانت أصدقَ الأخبار وأحقَّها وأنفعها، وإنْ ذُكِرَ فيه الأمر والنهي؛ كانت أجلَّ الأوامر والنواهي وأعدلها وأقسطها، وإنْ ذُكِرَ فيه الجزاء والوعد والوعيد؛ كان

 <sup>(1)</sup> في (ب): «لا سعادة».
 (۲) في (ب): «تتقطع».

1 . . .

أصدق الأنباء وأحقَّها وأدلَّها على الحكمة والعدل والفضل، وإنْ ذُكِرَ فيه الأنبياءُ والمرسلون؛ كان المذكور فيه أكملَ من غيره وأفضل، ولهذا كثيراً ما يُبدىء ويعيدُ في قَصص الأنبياء الذين فضَّلهم على غيرهم، ورَفَعَ قدرهم وأعلى أمرهم بسبب ما قاموا به من عبادة الله ومحبتَه والإنابة إليه والقيام بحقوقه وحقوق العباد ودعوة الخَلْق إلى الله والصبر على ذٰلك والمقامات الفاخرة والمنازل العالية، فذكر الله في هذه السورة جملةً من الأنبياء؛ يأمر الله رسولَه أن يَذْكُرَهم؛ لأنَّ في ذكرهم إظهارَ الثناء على الله وعليهم، وبيانَ فضله وإحسانه إليهم، وفيه الحتُّ على الإيمان بهم ومحبتهم والاقتداء بهم فقال:

سورة مريم (٤١ ـ ٤٣)

(٤٤ ) وواذْكُرْ في الكتاب إبراهيم إنَّه كان صديقاً نبيًا ؟: جمع الله له بين الصديقيَّة والنبوَّة؛ فالصَّدِيق كثيرُ الصدق؛ فهو الصادق في أقوالِهِ وأفعالِهِ وأحوالِهِ، المصدِّق بكل ما أُمِرَ بالتصديق به، وذلك يستلزمُ العلم العظيم، الواصل إلى القلب، المصدِّق نيه، الموجب لليقين، والعمل الصالح الكامل، وإبراهيم عليه السلام هو أفضلُ الأنبياء كلَّهم بعد محمد ﷺ، وهو الأب الثالث للطوائف الفاضلة، وهو الذي خليل الثالث مديرًا المديم من أفضلُ الما من مدينة من أفوالِهِ وأفعالِهِ وأحوالِهِ، المصدِّق بكل ما أُمِرَ بالتصديق به، وذلك يستلزمُ العلم العظيم، الواصل إلى القلب، الموثِّر فيه، الموجب لليقين، والعمل الصالح الكامل، وإبراهيم عليه السلام هو أفضلُ الأنبياء كلَّهم بعد محمد ﷺ، وهو الذي دعا الثالث للطوائف الفاضلة، وهو الذي جعل الله في ذُريَّيَةِ النبوَّة والكتاب، وهو الذي دعا الخلق إلى الله، وصبر على ما ناله من العذاب العذاب العذي منه، العلم معاليه مو الذي دعا الخلق إلى الله، وصبر على ما ناله من العذاب العظيم، فدعا القريب والبعيد، واجتهد في دعوة أبيه مهما أمكنه.

٤٢﴾ وذكر الله مراجعته إيًاه فقال: ﴿إذْ قال لأبيه ﴾: مهجّناً له عبادة الأوثان ﴿يا أبتِ لم تعبدُ ما لا يسمعُ ولا يبصِرُ ولا يغني عنك شيئاً ﴾؛ أي: لم تعبد أصناماً ناقصةً في ذاتها وفي أفعالها؛ فلا تسمع، ولا تبصر، ولا تملِكُ لعابدها نفعاً ولا ضرًا، بل لا تملِكُ لأنفسها شيئاً من النفع، ولا تقدِرُ على شيءٍ من الدفع؟! فهذا برهانٌ جليَّ دالٌ على أنَّ عبادة الناقص في ذاته وأفعاله مستقبحٌ عقلاً وشرعاً، ودكَّ تنبيهه وإشارتُه أنَّ الذي يجبُ ويحسُنُ عبادةُ مَنْ له الكمالُ، الذي لا يَنال العبادُ نعمةً إلَّا منه، ولا يدفعُ عنهم نقمةً إلَّا هو، وهو الله تعالى.

٤٣﴾ ﴿يا أبت إني قد جاءني من العلم ما لم يأتك﴾؛ أي: يا أبت لا تَحْقِرْني وتقول: إنّي ابنُك، وإنَّ عندك ما ليس عندي، بل قد أعطاني الله من العلم ما لم يُغطِكَ، والمقصودُ من لهذا قوله: ﴿فَاتَبِغْني أَهْدِكَ صراطاً سويًا﴾؛ أي: مستقيماً معتدلاً، وهو عبادة الله وحدَه لا شريك له، وطاعتُهُ في جميع الأحوال.

وفي لهذا من لطف الخطاب ولينه ما لا يخفى، فإنَّه لم يقل: يا أبتِ أنا عالمٌ وأنت جاهلٌ، أو: ليس عندكَ من العلم شيءٌ، وإنَّما أتى بصيغة [تقتضي] أنَّ عندي

سورة مريم (٤٤ ـ ٤٧)

وعندك علماً، ، وأنَّ الذي وصل إليَّ لم يصِلْ إليكَ ولم يأتِكَ؛ فينبغي لك أن تَتَّبعَ الحجة وتنقاد لها.

٤٤﴾ ﴿يا أبتِ لا تعبُدِ الشيطانَ》: لأنَّ مَنْ عَبَدَ غير الله؛ فقد عبد الشيطان؛ كما قال تعالى: ﴿ألم أغهَدُ إليكُم يا بني آدمَ أن لا تعبُدوا الشيطانَ إنَّه لكم عدوً مبينٌ». ﴿إنَّ الشيطان كانَ للرحمٰن عَصِيًا؟: فمن اتَّبع خطواتِهِ؛ فقد اتَّخذه وليًّا، وكان عاصياً لله بمنزلة الشيطان. وفي ذكر إضافة العصيان إلى اسم الرحمٰن إشارة إلى أنَّ المعاصي تمنع العبدَ من رحمةِ الله وتُغْلِقُ عليه أبوابها؛ كما أنَّ الطاعة أكبر الأسباب لنيل رحمتِهِ.

﴿ ٤٤ ولهذا قال: ﴿يا أبتِ إِنِّي أَخَافُ أَن يمسَّكَ عذابٌ من الرحمٰنَ ؛ أي: بسبب إصرارك على الكفر، وتماديك في الطغيان، ﴿ فتكونَ للشَّيْطانِ وليَّا ﴾؛ أي: في الدُّنيا والآخرة، فتنزل بمنازله الذَّميمة، وترتع في مراتعه الوخيمة، فتدرَّج الخليل عليه السلام بدعوة أبيه بالأسهل فالأسهل، فأخبره بعلمه، وأنَّ ذٰلك موجبٌ لاتُباعك إيَّاي، وأنَّك إن أطعتني؛ اهتديتَ إلى صراط مستقيم. ثم نهاه عن عبادة الشيطان، وأخبره بما فيها من المضارِّ. ثم حذَّره عقاب الله ونقمته إنْ أقام على حاله، وأنَّه يكون وليًا للشيطان.

٤٦﴾ فلم ينجع لهذا الدعاء بذلك الشقي، وأجاب بجواب جاهل وقال: (راغب أنت عن آلهتي يا إبراهيم): فتبجَّح بآلهته التي هي من الحجر والأصنام، ولاَمَ إبراهيم عن رغبتِه عنها، ولهذا من الجهل المفرط والكفر الوخيم؛ يتمدَّح بعبادة الأوثانِ ويدعو إليها. (لثن لم تَنْتَهِ)؛ أي: عن شتم آلهتي ودعوتي إلى عبادة الله، (لأرجُمَنَكَ)؛ أي: قتلاً بالحجارة، (والهجرني ملياً)؛ أي: لا تكلُّمني زماناً طويلاً.

٤٧﴾ فأجابه الخليل جوابَ عباد الرحمٰن عند خطاب الجاهلين، ولم يشتِمْه، بل صبر، ولم يقابل أباه بما يكره، وقال: ﴿سلامٌ عليكَ؟ أي: ستسلم من خطابي إياك بالشتم والسبَّ وبما تكره، ﴿سأستغفر لك ربِّي إنَّه كان بي حَفِيًا؟ أي: لا أزال أدعو الله لك بالهداية والمغفرة بأن يهدِيَك للإسلام الذي به تحصُلُ المغفرة؛ فإنَّه كان بي حَفِيًا؛ أي: رحيماً رءوفاً بحالي معتنياً بي، فلم يزل يستغفرُ الله له رجاء أن يهدِيَه الله، فلما تبيَّن له أنَّه عدوً لله، وأنَّه لا يفيدُ فيه شيئاً؛ ترك الاستغفار له وتبرًا منه. مبورة مريم (٤٨ ـ ٥٠)

وقد أمرنا الله باتُباع ملَّة إبراهيم؛ فمن اتُباع ملَّته سلوك طريقه في الدَّعوة إلى الله بطريق العلم والحكمة واللين والسهولة والانتقال من رتبة إلى رتبةً<sup>(١)</sup>، والصبر على ذلك، وعدم السآمة منه، والصبر على ما ينال الداعي من أذى الخَلْق بالقول والفعل، ومقابلة ذلك بالصفح والعفو، بل بالإحسان القوليِّ والفعليِّ.

٤٨ فلما أيس من قومه وأبيه؛ قال: ﴿وأعتزِلُكم وما تدعونَ من دون الله ؛ أي: أنتم وأصنامكم، ﴿وأدعو ربِّي : ولهذا شاملٌ لدعاء العبادة ودعاء المسألة ، ﴿عسى أن لا أكونَ بدُعاء ربِّي شَقِيًا ؟ أي: عسى الله أن يسعِدَني بإجابة دعائي وقَبول أعمالي، ولهذه وظيفةُ من أيس ممَّن دعاهم \_ فاتَّبعوا أهواءهم، فلم تنجَعُ فيهم المواعظ، فأصرُوا في طغيانهم يعمهون \_ أنْ يشتغلَ بإصلاح نفسه، ويرجو القبولُ من ربِّه، ويعتزل الشرَّ وأهله.

٤٩ ولما كان مفارقة الإنسان لوطنه ومألفه وأهله وقومه من أشق شيء على النفس لأمور كثيرة معروفة، ومنها انفرادُه عمن يتعزَّز بهم ويتكثَّر، وكان مَنْ ترك شيئاً لله؛ عُوَّضه الله خيراً منه، واعتزل إبراهيمُ قومه؛ قال الله في حقَّه: ﴿فلمًا متيئاً لله؛ عُوَضه الله خيراً منه، واعتزل إبراهيمُ قومه؛ قال الله في حقَّه: ﴿فلمًا اعتزَلَهم وما يعبُدون من دون الله وَهَبْنا له إسحاقَ ويعقوبَ وكلاًه: من إسحاقَ ويعقوبَ، وحلاً الناس، ويعقوبَ، وحمل له ولهؤلاء الصالحين<sup>(٢)</sup> المرسلين إلى الناس، الذين خصَهم الله بوحيه، واختارهم لرسالته، واصفاهم من العالمين.

(٥٠) ﴿ ووهبنا لهم؟؛ أي: لإبراهيم وابنيه إسحاق ويعقوب، ﴿ من رَحْمَتِنا؟ وهذا يشمَلُ جميع ما وَهَبَ اللَّه لهم من الرحمة من العلوم النافعة والأعمال الصالحة والذُرِيَّة الكثيرة المنتشرة، الذين قد كَثُر فيهم الأنبياء والصالحون، ﴿ وَجَعَلْنا لهم لسانَ صدق عليًا؟: وهذا أيضاً من الرحمة التي وَهَبَها لهم؛ لأنَّ الله وعد كلَّ محسن أن ينشُرَ له ثناء صادقاً بحسب إحسانه، وهؤلاء من أئمة المحسنين، فنشر الله الثناء الحسن الصادق غير الكاذب العالي غير الخفيِّ، فِذكَرُهم ملاً الخافقين، والثناء عليهم ومحبَّتُهم امتلات بها القلوب وفاضت بها الألسنة، فصار قدوة للمقتدين وأئمة للمهتدينَ، ولا تزال أذكارُهم في سائر العصور متجدِّدة، وذلك فضلُ الله يؤتيه مَنْ يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

- (1) في (ب): «من مرتبة إلى مرتبة».
- (۲) في (ب): «فحصل له هبة هؤلاء الصالحين».

1...٣

سورة مريم (٥١ ـ ٥٤)

﴿وَٱذَكْرَ فِي ٱلْكِنْكِ مُوسَىٰٓ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِّيَّا ۞ وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلأَيْتَنِ وَقَرَّيْنَهُ نِجَيًّا ۞ وَوَهَبْنَا لَمُ مِن رَّحْمَيْنَآ أَخَاهُ هَرُونَ نِبِيَّا ۞ ﴾.

(٥) أي: واذكر في هذا القرآن العظيم موسى بن عمران على وجه التَّبجيل له والتعظيم والتعريف بمقامه الكريم وأخلاقه الكاملة. ﴿إِنَّه كان مُخْلَصاً؟: قُرىء بفتح اللام على معنى أنَّ الله تعالى اختاره، واستخلصه، واصطفاه على العالمين، وقرىء بكسرها على معنى أنَّ الله تعالى اختاره، واستخلصه، واصطفاه على العالمين، وقرىء بكسرها على معنى أنَّ الله تعالى اختاره، واستخلصه، واصطفاه على العالمين، وقرىء بكسرها على معنى أنَّ الله تعالى اختاره، واستخلصه، واصطفاه على العالمين، وقرىء بكسرها على معنى أنَّ الله تعالى اختاره، واستخلصه، واصطفاه على العالمين، وقرىء بكسرها على معنى أنَّ الله تعالى اختاره، واستخلصه، واصطفاه على العالمين، فوصفُهُ الإخلاص في جميع أعماله وأقواله ونيَّاتِهِ، لوصفُهُ الإخلاص في جميع أحواله، والمعنيان متلازمان؛ فإنَّ الله أخلصه لإخلاصه، وإخلاصه موجبٌ لاستخلاصه، وأجلُ حالةٍ يوصَف بها العبدُ الإخلاص منه والنبوَّة؛ فإن الله أخلصه منه والستخلاص من ربه. ووكان رسولاً نبيًا؟؛ أي: جمع الله له بين الرسالة والنبوَّة؛ فالرسالة تقتضي تبليغ كلام المرسِل وتبليغَ جميع ما جاء به من الشرع دقه وجله، والنبوَّة؛ في ما جاء به من المرع وله، والموانية أي أي أله أوجلاص منها العبد الإخلاص منه والاستخلاصه، وأجلُ حالةٍ يوصَف بها العبد الإخلاص منه والنبوَّة؛ فالرسالة منه والستخلاصه، وأجلُ حالةٍ يوصَف بها العبد الإخلاص منه والنبوَّة؛ فارسالة منه والسالة بينه وين الرسالة والنبوَّة بنه وين المريل وتبليغَ جميع ما جاء به من الشرع دقه ورجلُه، والنبوَة تقتضي إيحاء الله إليه وتخصيصه بإنزال الوَحي إليه؛ فالنبوَة بينه وين وربيه، والرسالة بينه وين الخلق.

(٢٥% بل خصَّه الله من أنواع الوحي بأجلُّ أنواعه وأفضلها، وهو تكليمُه تعالى وتقريبُه مناجياً لله تعالى، وبهٰذا اختُصَّ من بين الأنبياء بأنَّه كليم الرحمٰن، ولهٰذا قال: ﴿ونادَيْناه من جانب الطُّورِ الأيمنَ؟؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن بل مؤال المعنى قوله تعالى: أو: الأيمن؛ أي: والفراء دولَها؟. ﴿وَانَجْنَاهُ مَنْ جَلَاهُ مَنْ النَّامُ مَنْ النَّامُ مَنْ النَّامُ مَنْ النَّمُنُ والبُركة، ويدلُّ على مقربَّنا من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن؛ أي: الأيمن؛ أي: الأيمن؛ أو: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن؛ أي: الأيمن؛ أي: الأيمن؛ أو: النام، من من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في موقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في موقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيرِه، أو: الأيمن؛ أي: الأبطن من اليُمْن والبركة، ويدلُّ على هذا المعنى قوله تعالى: أن الذاء هو النوا.

وفي لهذا إثبات الكلام لله تعالى وأنواعه من النَّداء والنجاء؛ كما هو مذهبُ أهل السنة والجماعة؛ خلافاً لمن أنكر ذلك من الجهميَّة والمعتزلة، ومن نحا نحوهم.

(٥٣) وقوله: ﴿ووهَبْنا له من رحمتنا أخاه هارونَ نبيًا؟: لهذا من أكبر فضائل موسى وإحسانه ونصحِهِ لأخيه هارون: أنَّه سأل ربَّه أن يُشْرِكَه في أمرِهِ وأن يجعلَه رسولاً مثله، فاستجاب الله له ذٰلك، ووهب له من رحمتِهِ أخاه هارونَ نبيًا؛ فنبوَّة هارونَ تسابعةً لنبوَّة موسى عليهما السلام، فساعده على أمرِهِ وأعانه عليه.

﴿وَٱذَكُرْ فِي ٱلْكِنَٰبِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِّيَّا ۞ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوْةِ وَكَانَ عِندَ رَبِهِ، مَرْضِيَّا ۞ ﴾.

٤٥ أي: واذكر في القرآن الكريم لهذا النبيَّ العظيم، الذي خَرَجَ منه الشعبُ

1 • • £

العربيَّ، أفضل الشعوب وأجلَّها، الذين منهم سيِّد ولد آدم. ﴿إِنَّه كان صادقَ الوعدِ ﴾؛ أي: لا يَعِدُ وعداً إلَّا وَقَى به، وهٰذا شاملُ للوعد الذي يعقده مع الله أو مع العباد، ولهذا لما وعد من نفسِهِ الصبرَ على ذبح أبيه له؛ قال: ﴿سَتَجِدني إن شاءَ الله من الصابرينَ»: وفَّى بذلك، ومكَّن أباه من الذبح الذي هو أكبر مصيبةِ تصيبُ الإنسان. ثم وَصَفَه بالرسالة والنبوَّة التي هي أكبر منن الله على عبده، وجعله<sup>(۱)</sup> من الطبقة العليا من الخلق.

سورة مريم (٥٥ ـ ٨٥)

(٥٥) (٤٧) بأمرُ أهله بالصلاة والزكاة ؛ أي: كان مقيماً لأمر الله على أهله، فيأمرُهُم بالصلاة المتضمِّنة للإحسان إلى العبيد؛ فكمَّل نفسه، وكمَّل غيره، وخصوصاً أخصَّ الناس عنده، وهم أهله؛ إلى العبيد؛ فكمَّل نفسه، وكمَّل غيره، وخصوصاً أخصَّ الناس عنده، وهم أهله؛ لأنَّهم أحقُ بدعوته من غيرهم. (٤ كان عند ربَّه مَرْضِيًا): وذلك بسبب امتثالِهِ لمراضي ربَّه واجتهادِه فيما يُرضيه؛ ارتضاه الله وجَعلَه من خواصً عباده وأوليائهِ المراضي ورضي المواص ربَّه من خواصً على المتفرية المتضمَّنة الإحسان المن المعبود؛ فكمَّل نفسه، وكمَّل غيره، وخصوصاً أخصَّ الناس عنده، وهم أهله؛ المراضي ربَّه واجتهادِه من غيرهم. (٤ كان عند ربَّه مَرْضِيًا): وذلك بسبب امتثالِهِ المراضي ربَّه واجتهادِه فيما يُرضيه؛ ارتضاه الله وجَعلَه من خواصً عباده وأوليائهِ المقرَّبين؛ فرضي الله عنه، ورضي هو عن ربَّه.

﴿وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْبِ إِدْرِئِسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ﴿ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴿ وَالْوصف بصفات (٢٥﴾ أي : اذكر في الكتاب<sup>(٢)</sup> على وجه التَّعظيم والإجلال والوصف بصفات الكمال إدريس . ﴿أَنَّه كان صدِّيقاً نبيًّا ﴾ : جَمَعَ الله له بين الصَّدِيقيَّة الجامعة للتصديق التام والعلم الكامل واليقين الثابت والعمل الصالح، وبين اصطفائِهِ لوحيه واختياره لرسالتِهِ .

٧٥ ﴾ ﴿ وَرَفَعْناه مكاناً عليًا ﴾؛ أي: رفع الله ذكره في العالمين ومنزلته بين المقرَّبين، فكان عالي الذكر عالي المنزلة.

﴿أُوْلَتِهَكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم تِنَ ٱلنَّبِيِّنَ مِن ذُرِنَّةِ ءَادَمَ وَمِتَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُرج وَمِن ذُرَتَةِ إِبَرَهِيمَ وَإِسْرَةِ بِلَ وَمِتَنْ هَدَيْنَا وَٱجْنَبَيْنَأْ إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَتُ ٱلرَّحْمَنِ خَرُوا سُجَدًا وَتُكِيَّا ﴾ ٢

٥٨﴾ لهما ذَكَرَ لهُؤلاء الأنبياء المُكْرَمين وخواصَّ المرسلين وذَكَرَ فضائِلَهم ومراتبهم؛ قال: ﴿ولَتْكَ الذين أنعم اللّه عليهم من النبيِّينَ﴾؛ أي: أنعم اللّه عليهم نعمةً لا تُلحق ومنَّةً لا تُسْبَق؛ من النبوَّة والرسالة، وهم الذين أمِرْنا أن ندعُو اللّه أن يهدِيَنا صراط الذين أنعم عليهم، وأنَّ مَن أطاع اللّه كان ﴿مع الذين أنعمَ اللّه عليهِم

(١) في (ب): «وأهلها».

(٢) في (٢): «الكتب».

سورة مريم (٥٩ ـ ٦٠)

من النبيِّين... \$ الآية، وأنَّ بعضهم ﴿من ذُرِّيَّة آدم وممَّن حملنا مع نوح؟؛ أي: من ذرِّيَّته. ﴿ومن ذُرِّيَّة إبراهيم وإسرائيلَ؟: فهٰذه خير بيوت العالم، اصطفاهم الله واختارهم واجتباهم، وكان حالهم عند تلاوة آيات الرحمٰن عليهم، المتضمِّنة للإخبار بالغُيوب وصفات عَلَّام الغيوب والإخبار باليوم الآخر والوعد والوعيد؛ ﴿خَرُوا سُجَّداً وبُكِيَّاً؟؛ أي: خضعوا لآيات الله، وخشعوا لها، وأثَّرت في قلوبهم من الإيمان والرغبة والرهبة ما أوجب لهم البُكاء والإنابة والسُّجود لربِّهم، ولم يكونوا من الذين إذا سمعوا آيات الله؛ خَرُّوا عليها صُمَّا وعُمياناً.

وفي إضافة الآيات إلى اسمه الرحمٰن دلالة على أنَّ آياته من رحمتِهِ بعبادِهِ وإحسانِهِ إليهم؛ حيث هداهم بها إلى الحقِّ، وبصَّرهم من العمى، وأنقذهم من الضَّلالة، وعلَّمهم من الجهالة.

 فَنَكُفَ مِنْ بَعَدِمٍ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَوَةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا 
 إِلَّا مَن 
 تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَأُولَئِتِكَ يَنْخُلُونَ لَلْجَنَةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا 
 مَنَيْئًا 
 مَنَا حَمَّى وَعَدَ 
 التَحْنَنُ عِبَادَهُ بِالنَّيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعَدْمُ مَأْنِيًا 
 إِلَا يَسْمَعُونَ فَيْعَانَ فَيْبَا 
 مَنْ عَادَهُ وَاللَّهُ وَعَدَ اللَّهُ وَعَدَ وَعَدَمُ اللَّهُ وَعَدَهُ 
 الرَّحْنَنُ عِبَادَهُ إِلَى اللَّهُ عَانَهُ وَعَدُمُ مَانِيكَ وَعَدْهُ مَانِي اللَّهُ وَعَانَ اللَّهُ وَعَانَ اللَّهُ وَعَانَهُ اللَّهُ وَعَانَهُ وَعَانَهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ وَعَدُمُ اللَّهُ وَعَدُهُ التَّعَنُ عَنْ اللَّهُ وَعَانَهُ وَعَانَ اللَّهُ وَعَانَ اللَّهُ وَعَانَهُ اللَّهُ وَعَانَهُ اللَّهُ وَعَدُمُ وَنُوعَهُمْ وَعَانَ اللَّ وَعَانَهُ اللَّهُ وَعَانَهُ وَعَانَهُ وَعَنَا إِلَى اللَهُ اللَّهُ وَعَنَا اللَّعَنَ الْنَ الْنُولُ اللَهُ اللَعَنَا اللَّهُ الْعَنْ وَعَانَهُ وَالَةُ وَاللَهُ وَالَعَ الْعَنُونَ اللَّهُ وَعَنَا إِلَى اللَهُ الْعَنْ وَعَنَا إِنَا اللَّهُ وَعَلَيْ وَالْقُلُهُ وَعَنْهُ الْوَا الْعَنَا اللَّهُ الْعَنُونَ الْتُعَالَى اللَهُ اللَهُ وَعَانَهُ الْحَالَ اللَهُ وَعَانَهُ الْعَامَةُ وَعَانَا إِنَا اللَّهُ اللَهُ وَعَامُ الْنَالَةُ وَلَعْهُمُ الْمُعَانَ الْعَامَ الْعَالَةُ وَعَامَ الْعَامَ الْمُعَالَى إِنَا الْعَالَيْنَ الْعَالَ الْعَالَيْ الْعَامَانِ الْعَالَى الْعَالَةُ الْعَامِ الْعَالَى الْعَامَ الْحَالَ الْعَامَ الْحَالَالَهُ الْعَامَ الْعَامَا الْعَامَانَ الْعَامِ الْحَامَةُ الْنَاعَانَا اللَّهُ وَالَعَانَا الْعَامَانِ الْعَامِ الْعَامَانَ الْعَالَ الْعَامَانَ الْعَامَانَ الْعَامَ مَالَى الْعَامَ الْعَامَانَ مَعَنَا الْعَامِ الْحَامَانَ الْعَامِ الْعَامِ مَا الْعَامِ الْعَامَا الْعَامَا الْعَال الْعَامَ الْعَامَانُهُ إِنَا الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَالَةُ مَالَا الْعَامُ مَا الْعَالُ مَالُعُنَا الْعَالَةُ مِنْ الْعَالَةُ الْعَامِ مَالَعُ الَعَامَانَ الْعَالَيْنَ الَعَالَ الْعَامُ مَا الْعَالُ الْعَامَ

(٩٥) لما ذَكَرَ تعالى لهولاء الأنبياء... المخلصون<sup>(١)</sup>، المتَّبِعون لمراضي ربَّهم، المنيبون إليه؛ ذكر مَنْ أتى بعدَهم وبدَّلوا ما أمروا به، وأَنَّه خَلَفَ (من بعدِهم خَلْفَ): رجعوا إلى الخَلْفِ والوراء، ف (أضاعوا الصَّلاة): التي أمروا بالمحافظة عليها وإقامتها، فتهاوَنوا بها وضيَّعوها، وإذا ضيَّعوا الصلاة التي هي عماد بالمحافظة عليها وإقامتها، فتهاوَنوا بها وضيَّعوها، وإذا ضيَّعوا الصلاة التي هي عماد الدين وميزانُ الإيمان والإخلاص لربً العالمين، التي هي آكدُ الأعمال وأفضل الدين وميزانُ الإيمان والإخلاص لربً العالمين، التي هي آكدُ الأعمال وأفضل الحصال؛ كانوا لما سواها من دينهم أضيعَ وله أرفض. والسبب الداعي لذلك أنَّهم الخصال؛ كانوا لما من دينهم أضيعَ وله أرفض. والسبب الداعي لذلك أنَّهم الجعوا شهواتِ أنفسهم وإراداتها، فصارت هممُهم منصرفة إليها مقدمة لها على حقوق الله، فنشأ من ذلك التضييع لحقوقه والإقبال على شهواتِ أنفسهم مهما على حقوق الله، فنشأ من ذلك التضييع لحقوقه والإقبال على شهواتِ أنفسهم مهما على حقوق الله، فنشأ من ذلك التضييع لحقوقه والإقبال على شهواتِ أنفسهم مهما على حقوق الله، فنشأ من ذلك التضييع لحقوقه والإقبال على شهواتِ أنفسهم معما على حقوق الله، فنشأ من ذلك التضييع لحقوقه والإقبال على شهواتِ أنفسهم مهما على على خلولة أي أنهم ما من منهم منصرفة إليها مقدمة لها على حقوق الله، فنشأ من ذلك التضييع لحقوقه والإقبال على شهواتِ أنفسهم مهما على خلولة أي أمن ألك التضييع لحقوقه والإقبال على شهواتِ أنفسهم مهما على الحت لهم حصًلوها، وعلى أي وجهِ اتَّفقت تناولوها. ﴿ فسوف يَلْقَوْنَ عَيَاتُهُ بأى عذاباً مضاعفاً شديداً.

٢٠٦ ثم استثنى تعالى فقال: ﴿إِلَّا مَن تَابَ؟: عن الشرك والبدع والمعاصي،

(١) في النسختين، وضعت كلمة: (قطع) بخط صغير فوق كلمة «المخلصون».

1...7

فأقلع عنها، وندم عليها، وعزم عزماً جازماً أن لا يعاوِدَها، ﴿وَآمَنَ﴾ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ﴿وعَمِلَ صَالِحاً»: وهو العمل الذي شرعه الله على ألسنة رسلِهِ إذا قصد به وجهه، ﴿فأولَنْكَ» : الذين جمعوا بين التوبة والإيمان والعمل الصالح، ﴿يدخُلون الجنَّةَ» : المشتملة على النعيم المقيم والعيش السليم وجوار الربَّ الكريم، ﴿ولا يُظْلَمون شيئاً» : من أعمالهم، بل يجِدونها كاملة، موفَّرة أجورها، مضاعفاً عددها.

سورة مريم (٦١)

(17) ثم ذكر أنَّ الجنَّة التي وعدهم بدخولها ليست كسائر الجنات، وإنما هي حجَنَّاتِ عدنِ ؟؛ أي : جنات إقامةٍ لا ظعن فيها ولا حوَل ولا زوال، وذلك لسعتها وكثرة ما فيها من الخيرات والسرور والبهجة والحبور . ﴿التي وَعَدَ الرحمٰن عباده بالغيب؟؛ أي : التي وَعَدَها الرحمٰن، أضافها إلى اسمه الرحمٰن؛ لأنَّها فيها من الرحمة والإحسان ما لا عينَ رأت ولا أذنَّ سمعت ولا خَطَرَ على قلب بشر، وسماها تعالى رَحْمَتَهُ، فقال : ﴿وأَمَّا الذين ابيضَت وجوهُهم ففي رحمةِ الله هم فيها خالدونَ؟ . وأيضاً؛ ففي إضافتها إلى رحمته ما يدلُّ على استمرار سرورها، وأنَّها باقيةٌ ببقاء رحمتِهِ التي هي أثرُها وموجَبُها.

والعبادُ في لهذه الآية المرادُ عبادُ إللهيَّته، الذين عَبَدوه والتزموا شرائِعَه، فصارت العبوديَّة وصفاً لهم؛ كقوله: ﴿وعبادُ الرحمٰن﴾، ونحوه؛ بخلاف عباده المماليك فقط، الذين لم يعبُدوه؛ فلمؤلاء وإن كانوا عبيداً لربوبيَّته لأنَّه خلقهم ورزقهم ودبَّرهم؛ فليسوا داخلين في عبيد إللهيَّته، العبوديَّة الاختيارية التي يُمْدَحُ صاحبها، وإنَّما عبوديَّتهم عبوديَّة اضطرارٍ لا مدح لهم فيها.

وقوله: ﴿بِالغيبَ﴾: يُحتمل أن تكون متعلَّقة بوعد الرحمٰن، فيكون المعنى على هٰذا:أنَّ الله وَعَدَهم إيَّاها وعداً غائباً لم يشاهِدوه، ولم يَرَوْه فآمنوا بها، وصدَّقوا غيبها، وسَعَوا لها سَعَيها مع أنَّهم لم يَرَوْها؛ فكيف لو رأوها؛ لكانوا أشدَّ لها طَلَباً وأعظم فيها رغبةً وأكثر لها سعياً، ويكون في هٰذا مدحٌ لهم بإيمانهم بالغيبِ، الذي هو الإيمان النافع.

**ويُحت**مل أن تكونَ متعلَّقة بعبادِهِ؛ أي: الذين عبدوه في حال غيبهم وعدم رؤيتهم إيَّاه؛ فهٰذه عبادتُهم ولم يروه؛ فلو رأوه؛ لكانوا أشدَّ له عبادةً وأعظم إنابةً وأكثر حبًّا وأجلَّ شوقاً.

ويحتمل أيضاً أنَّ المعنى: هذه الجناتُ التي وَعَدَها الرحمٰن عبادَه من الأمور

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة مريم (٦٢ ـ ٦٤)

التي لا تدرِكُها الأوصاف ولا يعلمُها أحدٌ إلَّا الله؛ ففيه من التشويق لها والوصف المجمل ما يهيجُ النفوسَ، ويزعِجُ الساكن إلى طلبها، فيكون لهذا مثل قوله: ﴿فلا تُعلَم نفسٌ ما أُخفِيَ لهم من قُرَّةِ أُعيُنٍ جزاءَ بما كانوا يعملون﴾.

والمعاني كلُّها صحيحةً ثابتةً، ولكن الاحتمال الأوَّل أولى؛ بدليل قوله: ﴿إِنَّه كان وعـدُهُ مَأْتِيًّا﴾: لا بدَّ من وقوعه؛ فإنَّه لا يُخْلِفُ الميعاد، وهو أصدق القائلين.

(٦٢) ﴿لا يسمعون فيها لغواً»؛ أي: كلاماً لاغياً لا فائدة فيه ولا ما يؤثم؛ فلا يسمَعون فيها شتماً ولا عيباً ولا قولاً فيه معصية لله أو قولاً مكدراً، ﴿إلَّا سلاماً»؛ أي: [إلا] الأقوال السالمة من كلِّ عيب؛ من ذكرٍ لله، وتحيَّة، وكلام سرورٍ وبشارةٍ، ومطارحة الأحاديث الحسنة بين الإخوان، وسماع خطاب الرحمٰن، والأصوات الشجيَّة من الحور والملائكة والولدان، والنغمات المطربة، والألفاظ الرخيمة؛ لأن الدار دار السلام؛ فليس فيها إلَّا السلام التامُ من جميع الوجوه. (ولهم رزقُهم فيها بُكرةً وعشيًا»؛ أي: أرزاقهم من المآكل والمشارب وأنواع اللذَّات مستمرَّةٌ حيثما طلبوا وفي أيَّ وقت رغبوا، ومن تمامِها ولَذَّتها وحُسْنها أن تكونَ في أوقات معلومةٍ بُكرةً وعشيًا؛ ليعظُم وقعها، ويتمَّ نفعها.

﴿٦٣﴾ ف ﴿تلك الجنةُ﴾: التي وصفناها بما ذكر ﴿التي نورِثُ من عبادنا مَن كان تَقِيَّا﴾؛ أي: نورثها المتَّقين، ونجعلها منزلهم الدائم، الذي لا يظعَنون عنه ولا يَبْغون عنه حوَلاً؛ كما قال تعالى: ﴿وسارِعوا إلى مغفرةٍ من ربُّكم وجنَّةٍ عرضُها السمواتُ والأرضُ أعدَّت للمتَّقين﴾.

﴿وَمَا نَنَنَزَّلُ إِلَا بِأَمَرِ رَبِّكٌ لَهُمَ مَا بَحْيَنَ آيَدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَعْبَے ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَئْبَكَ نَسِيَّتَا () رَبُّ اَلسَّمَوْتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَاصْطَهِرْ لِيِبَدَتِهِ مَلْ تَغْلَمُ لَمُ سَمِيًّا () .

وما بينَ ذٰلكَ»؛ أي: له الأمور الماضية والمستقبلة والحاضرة في الزمان والمكان؛ فإذا تبيَّن أنَّ الأمر كلَّه للّه، وأننا عبيدٌ مدبَّرون، فيبقى الأمر دائراً بين هل تقتضيه الحكمةُ الإلهيَّةُ فَيُنفِذهُ أم لا تقتضيه فيؤخِّره؟ ولهذا قال: ﴿وما كان ربَّك نسيًّا﴾؛ أي: لم يكن الله لينساك ويهمِلَك؛ كما قال تعالى: ﴿ما ودَّعَكَ ربَّك وما قَلى﴾: بل لم يَزَلْ معتنياً بأمورِكُ مجرِياً لك على أحسن عوائِدِه الجميلة وتدابيره الجميلة؛ أي: فإذا تأخَّر نزولنا عن الوقت المعتاد؛ فلا يَحْزُنْكَ ذٰلك ولا يَهُمُك، واعلم أن الله هو الذي أراد ذٰلك؛ لما له من الحكمة فيه.

سورة مريم (٢٥ - ٦٢)

(٦٥) ثم علَّل إحاطة علمه وعدم نسيانه بأنه ﴿رب السمواتِ والأرض؟ فربوبيَّتُهُ للسماواتِ والأرض، وكونهما على أحسن نظام وأكمله، ليس فيه غفلةً ولا إهمالٌ ولا سدى ولا باطلٌ: برهانٌ قاطعٌ على علمه الشامل؛ فلا تَشْغَلْ نفسَك بذلك، بل اشغَلْها بما ينفعُك ويعود عليك طائله، وهو عبادته وحدَه لا شريك له، واصطَبِرُ لعبادتِهِ؟؛ أي: اصبر نفسَك عليها، وجاهِدُها، وقُم عليها أتمَّ القيام وأكمله بحسب قدرتك، وفي الاشتغال بعبادة الله تسليةٌ للعابد عن جميع التعلَّقات والمشتهيات؛ كما قال تعالى: ﴿ولا تَمُدَّنَ عينيكَ إلى ما متَّعْنا به أزواجاً منهم زهرةً عليها...﴾ الآية.

(هل تعلم له سَمِيًا)؛ أي: هل تعلم لله مسامياً ومشابهاً ومماثلاً من المخلوقين؟ ولهذا استفهام بمعنى النفي المعلوم بالعقل؛ أي: لا تعلم له مسامياً ولا مشابهاً؛ لأنه الربُّ وغيره مربوبٌ، الخالق وغيره مخلوقٌ، الغنيُّ من جميع الوجوه، وغيره فقيرٌ بالذات من كلٌ وجه، الكامل الذي له الكمال المطلق من جميع الوجوه، وغيره ناقصٌ ليس فيه من الكمال إلاّ ما أعطاه الله تعالى؛ فهذا برهانٌ قاطعٌ على أنَّ اللهَ هو المستحقُّ لإفرادِهِ بالعبوديَّة، وأنَّ عبادته حقٌ، وعبادةُ ما سواه باطلٌ؛ فلهذا أمر بعبادِتِه وحدَه والاصطبارِ لها، وعلَل [ذلك] بكماله وانفرادِه باطلٌ؛ فلهذا أمر بعبادِته من الكمال إليها، وعلَل [ذلك] بكماله وانفرادِه باطلٌ؛ فلهذا أمر بعبادِته وحدَه والاصطبارِ لها، وعلَل [ذلك] بكماله وانفرادِه بالعظمة والأسماء الحسنى.

﴿وَبَقُولُ ٱلْإِنسَنُ أَءِذَا مَا مِتْ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَيًّا ۞ أَوَلَا بَذَكُرُ ٱلْإِنسَنُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن قَبَلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ۞ ﴾.

﴿٦٦﴾ المراد بالإنسان هاهنا كلُّ منكر للبعث مستبعد لوقوعه؛ فيقولُ مستفهماً على وجه النفي والعناد والكفر: ﴿أإذا ما مِتُّ لسوفَ أُخْرَجُ حيًا﴾؛ أي: كيف

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة مريم (٦٧ ـ ٧٠)

يعيدني الّله حيًّا بعد الموت وبعد ما كنتُ رميماً؟! لهذا لا يكون ولا يُتَصَوَّر! ولهذا بحسب عقله الفاسد ومقصده السيئ وعنادِهِ لرسل اللّه وكتبِهِ؛ فلو نَظَرَ أدنى نَظَرِ وتأمَّل أدنى تأمُّل؛ لرأى استبعاده للبعث في غاية السخافة.

﴿٦٧﴾ ولهذا ذكر تعالى برهاناً قاطعاً ودليلاً واضحاً يعرفه كلُّ أحدٍ على إمكان البعث، فقال: ﴿أوَلا يذكُرُ الإنسانُ أنَّا خَلَقْناهُ من قبلُ ولم يكُ شيئاً﴾؛ أي! أولا يلتفتُ نظره ويستذكِرُ حالته الأولى، وأنَّ الله خلقه أولَ مرَةٍ ولم يكُ شيئاً؟! فمن قدرَ على خلقه من المرة ولم يكُ شيئاً؟! فمن قدرَ على خلقه من العدم، ولم يكُ شيئاً؟! فمن قدرَ على خلقه من العدم، ولم يكُ شيئاً؟! فمن قدرَ على خلقه من العدم، ولم يكُ شيئاً؟! فمن قدرَ على إمكان أنَّا حَدَقَتُ نظره ويستذكرُ حالته الأولى، وأنَّ الله خلقه أولَ مرَةٍ ولم يكُ شيئاً؟! فمن قدرَ على خلقه من العدم، ولم يكُ شيئاً؟! فمن قدرَ على خلقه من العدم، ولم يكُ شيئاً مذكوراً؛ أليس بقادر على إنشائِهِ بعدما تمزَق، وجَمْعِهِ بعدما تفرَّق؟! وهذا كقوله: ﴿وهو الذي يُبدىء الخلقَ ثم يعيدُهُ وهو أهونُ عليه؟.

وفي قوله: ﴿أولا بِذَكُرُ الإنسانَ》: دعوةٌ للنظر بالدليل العقليَّ بألطف خطاب، وأنَّ إنكار من أنكَرَ ذٰلك مبنيٍّ على غفلةٍ منه عن حالِهِ الأولى، وإلَّا؛ فلو تَذَكَّرها وأحضَرَها في ذهنِهِ؛ لم ينكرْ ذٰلك.

﴿فَوَرَبِكَ لَنَحْشُرُنَهُمْ وَالنَّيَنَطِينَ ثُمَّ لَتُحْضِرُنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَمَ جِثِبًا ۞ ثُمَّ لَنَنزِعَۍ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيْهُمْ أَشَدُ عَلَى الرَّحْنَنِ عِنِيًا ۞ ثُمَ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِالَدِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَا صِلِبًا

﴿٦٨ أقسم الله تعالى وهو أصدق القائلين بربوبيتية لَيَحْشُرَ[نً] لهؤلاء المنكرين للبعث هم وشياطينهم، فيجمعهم لميقات يوم معلوم، المم مُنْحُضِرَنَهم حول جهنم جِئِيًا، أي: جاثين على ركبهم من شدَّة الأهوال وكثرة الزلزال وفظاعة الأحوال، منتظرين لحكم الكبير المتعال.

٧٠﴾ وكل لهذا تابعٌ لعدله وحكمته وعلمه الواسع، ولهذا قال: ﴿ثم لنحنُ أعلم بالذين هم أولى بها صِلِيًا﴾؛ أي: علمنا محيطٌ بمن هو أولى صِلِيًا بالنار، وقد FOR سورة مريم (۷۱ ـ ۷۳)

علمناهم، وعلمنا أعمالهم واستحقاقها وقسطها من العذاب،

1.1.

وَإِن تِنكُمُز إِلَّا وَارِدُهَأً كَانَ عَلَى رَتِكَ حَتْمًا مَقْضِبَا ۞ ثُمَّ نُنَجّى الَّذِينَ ٱتَّقَوْأ وَّنَذَرُ الظَلِيِبِنَ فِيهَا جِنِيَّا ۞ ﴾.

(٧١) ولهذا خطابٌ لسائر الخلائق؛ بَرَّهم وفاجِرِهم، مؤمنهم وكافرهم؛ أنَّه ما منهم من أحدٍ إلَّا سيرِدُ النار، حكماً حتَّمه الله على نفسِه، وأوعد به عباده؛ فلا بدَّ من نفوذِه، ولا محيدَ عن وقوعه. واختُلِفَ في معنى الورود: فقيل: ورودُها حضورُها للخلائق كلُهم حتى يحصُل الانزعاج من كلُ أحدٍ، ثم بعدُ يُنَجِّي الله المتَّقين.

وقيل: ورودُها دخولُها، فتكون على المؤمنين برداً وسلاماً. وقيل: الورودُ هو المرور على الصراط الذي هو على متن جهنَّم، فيمرُّ الناس على قدرِ أعمالهم؛ فمنهم من يمرُّ كلمح البصر، وكالريح، وكأجاويد الخيل، وكأجاويد الركاب، ومنهم من يسعى، ومنهم يمشي مشياً، ومنهم من يزحفُ زحفاً، ومنهم من يُخطَف فيلقى في النار؛ كلُّ بحسب تقواه.

(٧٢) ولهذا قال: ﴿نُم ننجي الذين اتَّقَوْا ﴾: الله تعالى بفعل المأمور واجتناب المحظور. ﴿وِنَذَرُ الظالمينَ ﴾: أنفسهم بالكفر والمعاصي ﴿فيها جِثِيًا ﴾: ولهذا بسبب ظلمهم وكفرهم، وجب لهم<sup>(١)</sup> الخلودُ وحقَّ عليهم العذاب، وتقطَّعت بهم الأسباب.

وَرَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُنَا بَيَنَنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُولْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَى ٱلْفَرِيقَةِنِ خَبَرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيَّا ٢٠٠ وَكُرْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَنْتَنَا وَرِهْكَا ٢٠٠ ﴾

(٧٣) أي: وإذا تُتلى على هُؤلاء الكفار آياتُنا بيناتٍ؛ أي: واضحات الدُلالة على وحدانية الله وصدق رسله، توجِبُ لمن سَمِعَها صدقَ الإيمان وشدَّة الإيقان؛ قابلوها بضدً ما يجب لها، واستهزؤوا بها وبمن آمن بها، واستدلُوا بحسن حالهم في الدُّنيا على أنَّهم خيرٌ من المؤمنين، فقالوا معارضين للحقّ: ﴿أَيُّ الفريقين»؛ أي: نحن والمؤمنون (خيرٌ مقاماً)؛ أي: في الدُّنيا من كثرة الأموال والأولاد وتفوُق<sup>(٢)</sup> الشهوات. ﴿وأحسن نَدِيًا»؛ أي: مجلساً؛ أي: فاستَنْتَجوا من هذه المقدِّمة الفاسدة بسبب أنَّهم أكثر مالاً وأولاداً، وقد حصلت [لهم] أكثرُ مطالبهم من

(۲) في (ب): «وتوفر».

(۱) في (ب): «له».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة مريم (٧٤ - ٧٧)

الدُّنيا، ومجالسهم وأنديتهم مزخرفةٌ مزوَّقةٌ، والمؤمنون بخلاف لهذه الحال؛ فهم خيرٌ من المؤمنين!!

﴿٤٧﴾ ولهذا دليلٌ في غاية الفساد، وهو من باب قلب الحقائق، وإلَّا؛ فكثرة الأموال والأولاد وحسنُ المنظر كثيراً ما يكون سبباً لهلاك صاحبِهِ وشقائِهِ وشرَّه، ولهذا قال تعالى: فوكم ألهلكنا قبلَهم من قرن هم أحسنُ أثاثاًه؛ أي : متاعاً من أوان وفرش وبيداً وفرش وبيوت وزخارف، فورغم أله أي : أي : أي : أي : أي : أوان وفرش وبيوت وزخارف، فورغياًه (<sup>(1)</sup>) أي : أحسن مرأى ومنظراً من غضارة العيش وسرور اللذات وحسن الصور؛ فإذا كان لهولاء المهلكون أحسنَ مرأى ومنظراً من غضارة العيش وفرش وبيوت وزخارف، فورغياًه (<sup>(1)</sup>) أي : أحسن مرأى ومنظراً من غضارة العيش وسرور اللذات وحسن الصور؛ فإذا كان لهولاء المهلكون أحسنَ منهم أثاثاً ورئياً، ولم يمنغهم ذلك من حلول العقاب بهم؛ فكيف يكونُ لهولاء وهم أقلًا منهم وأذلُ معتصمين من العذاب، في أي أي المها من أوان أولاء المهلكون أحسنَ منهم أثاثاً ورئياً، ولم يمنغهم ذلك من حلول العقاب بهم؛ فكيف يكونُ لمؤلاء وهم أقلُ منهم أثاثاً ورئياً، وأذلُ معتصمين من العذاب، في أنها أن من أولي أولاء المهلكون أحسن من منهم أثاثاً ورئياً، ولم يمنغهم ذلك من حلول العقاب بهم؛ فكيف يكونُ لمؤلاء وهم أقلُ منهم أثاثاً ورئياً، وأذلُ من معتصمين من الغذاب ، فكيف يكونُ أولاء، والم أنه منهم أثاثاً ورئياً، ولم معتصمين من العذاب، فكيف يكونُ أولاء أدل مؤلاء وهم أقلُ منهم وأذلُ من أولاً أذلك من حلول العقاب بهم؛ فكيف يكونُ مؤلاء وهم أقلُ منهم وأذلُ من من العذاب، فأكفًارُكم خيرٌ من أوليُنكم أم لكم براءةً في الزُبُره؟! وعُلِمَ مِن أهذا أن الاستدلال على خير الآخرة بخير الدُنيا من أفسدِ الأدلَة وأنه من طرق الكفار.

﴿قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ مَدًّأَ حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوَعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَاِمَّا ٱلسَّاعَة فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَّكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا ٢

(٥٧) لما ذكر دليلهم الباطل الدالَّ على شدَّة عنادهم وقوَّة ضلالهم؛ أخبر هنا أنَّ مَن كان في الضلالة؛ بأن رَضِيَها لنفسه، وسعى فيها؛ فإنَّ الله يمدُّه منها ويزيدُه فيها حبًا؛ عقوبةً له على اختيارها على الهدى؛ قال تعالى: ﴿فلمًا زاغوا أزاغَ الله قلوبَهم»، حبًا؛ عقوبةً له على اختيارها على الهدى؛ قال تعالى: ﴿فلمًا زاغوا أزاغَ الله قلوبَهم»، وونقلَّبُ أفئِدَتَهم وأبصارَهم كما لم يُؤْمِنوا به أوَّلَ مرَّةٍ ونذَرُهم في طغيانِهم يعمهونَ». حتَّى إذا رأواك؛ أي: القائلون: ﴿أيُّ الفريقين خيرٌ مقاماً وأحسنُ نَدِيًا»، ﴿ما الأعمال العدابَ في عليها على الهدى؛ قال تعالى: في ما منها ويزيدُه فيها فونقل في الفيان من منها على الهدى؛ قال تعالى: في ما منها وازاغَ الله قلوبَهم»، فونقل أفؤت أوابًا أفئِدَتَهم وأبصارَهم كما لم يُؤْمِنوا به أوَّلَ مرَّةٍ ونذَرُهم في طغيانِهم يعمهونَ». وحتَّى إذا رأواك؛ أي: القائلون: ﴿أيُّ الفريقين خيرٌ مقاماً وأحسنُ نَدِيًا»، إما يوعدون إمَّا العدابَ»؛ أي: القائلون: في أمّ الساعة في التي هي بابُ الجزاء على يوعدون إمَّا العذابَ»؛ إلى القائلون: في أمّ الساعة في التي هي بابُ الجزاء على يوعدون إمَّا العذابَ في منها أو أصعف جُنداً في ألهم بطلانُ يوعمون من هو شَرَّ مكاناً وأضعف جُنداً»؛ أي: فحينينذ يتبيَّن لهم بطلانُ دعواهم، وأنَّهم أهل السرو وأضعف جنداً، ولكن لا يفي مال الغذابَ في مضمحلًه، ويتيقَنون أنَّهم أهل السرو وأضعف جنداً، ولكن لا يفيدهم هذا العلم شيئاً؛ لأنَه لا يمكنهم الرجوع إلى الدُنيا فيعملون غير عملهم الأول.

﴿وَيَزِيدُ اللَّهُ ٱلَّذِيبَ ٱهْتَدَوْا هُدَى وَٱلْبَقِيَنَتُ ٱلْمَنْلِحَتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ نُوَابًا وَخَيْرٌ مَرَدًّا ۞﴾. ﴿7٧﴾ لما ذكر أنه يُمِدُّ للظالمين<sup>(٢)</sup> في ضلالهم؛ ذَكَرَ أنَّه يزيد المهتدين هدايةً من فضلِهِ عليهم ورحمتِهِ، والهدى يشمَلُ العلم النافع والعمل الصالح؛ فكلُ مَنْ

- (1) في (ب): «وأحسن رئيا». وقد شطب الشيخ أحسن في (1).
  - (۲) فى (ب): «للضالين».

سَلَكَ طريقاً في العلم والإيمان والعمل الصالح؛ زاده الله منه، وسهَّله عليه، ويسَّره له، ووهب له أموراً أخر لا تدخُلُ تحت كسبِهِ، وفي لهذا دليلٌ على زيادة الإيمان ونقصه؛ كما قاله السلف الصالح.

سورة مريم (٧٧ ـ ٧٨)

ويدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿ليزدادَ الذين آمنوا إيماناً﴾، ﴿وإذا تُلِيَتْ عليهِم آياتُهُ زادتُهم إيماناً﴾. ويدلُّ عليه أيضاً الواقع؛ فإنَّ الإيمان قولُ القلب واللسان وعملُ القلب واللسان والجوارح، والمؤمنون متفاوتون في هٰذه الأمور أعظم تفاوتٍ

ثم قال: ﴿والباقياتُ الصالحاتُ»؛ أي: الأعمال الباقية التي لا تنقطع إذا انقطع غيرها، ولا تضمحلُّ هي الصالحاتُ منها؛ من صلاة وزكاة وصوم وحجً وعمرة وقراءة وتسبيح وتكبير وتحميد وتهليل وإحسان إلى المخلوقين وأعمال قلبيَّة وبدنيَّة؛ فهذه الأعمال ﴿خيرٌ عند ربِّك ثواباً وخيرٌ مَرَدًا»؛ أي: خيرٌ عند الله ثوابها وأجرها، وكثيرُ للعاملين نفعها وردُها، وهذا من باب استعمال أفعل التفضيل في غير بابه؛ فإنَّه ما ثَمَّ غيرُ الباقيات الصالحات عملٌ ينفع ولا يبقى لصاحبِهِ ثوابَهُ ولا ينجَعُ، ومناسبتُه ذكر الله التا الصالحات. واللّه أعلم: أنَّه لما ذَكَرَ أنَّ الظالمين صاحبها؛ أخبر هنا أنَّ الما والولد وحسن المقام ونحو ذٰلك علامة لحسن حال ومنشورُ الفلاح، هو العملُ بما يحبُّه الله ويرضاه.

﴿ أَفَرَةَيْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ خِائِدَتَا وَقَالَ لَأُوَتَيَكَ مَالًا وَوَلَدًا ۞ أَطَّلَعَ ٱلْغَبَ أَمِ أَغَّذَ عِندَ الرَّحْنِ عَهْدًا ۞ كَلًا سَنَكْنُتُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَمُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا ۞ وَنَرِيْتُمُ مَا يَقُولُ وَيَأْنِيْنَا فَرْدًا ۞ ﴾.

(٧٧) أي: أفلا تعجبُ من حالة لهذا الكافر الذي جمع بين كفره بآيات الله ودعواه الكبيرة أنه سيُؤتى في الآخرة مالاً وولداً؛ أي: يكون من أهل الجنة، لهذا من أعجب الأمور؛ فلو كان مؤمناً بالله وادّعى لهذه الدّعوى؛ لسهل الأمر.

ولهذه الآية وإنْ كانت نازلةً في كافرٍ معيَّن<sup>(\\</sup>؛ فإنَّها تشمل كلُّ كافرٍ زعم أنَّه على الحقِّ، وأنَّه من أهل الجنة

٨٢ قال الله توبيخاً له وتكذيباً: ﴿أَطْلَعَ الغيبَ؟؛ أي: أحاط علمُه بالغيب

وهو العاص بن واثل؛ كما في «صحيح البخاري» (٤٧٣٥) عن خباب رضي الله عنه.

E GHAZI TRU NIC THOUGH

سورة مريم (۷۹ ـ ۸۳)

حتى عَلِمَ ما يكون، وأنَّ من جملة ما يكونُ أنَّه يُؤتى يوم القيامة مالاً وولداً. ﴿أَمَ اتَّخَذَ عند الرحمٰن عهداً﴾: أنَّه نائلٌ ما قاله؛ أي: لم يكن شيءٌ من ذلك، فعُلِمَ أنَّه متقوِّلٌ قائل ما لا علم له به. ولهذا التقسيم والترديدُ في غاية ما يكون من الإلزام وإقامة الحجَّة؛ فإنَّ الذي يزعم أنه حاصلٌ له خيرٌ عند الله في الآخرة لا يخلو: إما أن يكونَ قولُهُ صادراً عن علم بالغيوب المستقبلة، وقد عُلِمَ أنَّ لهذا لله وحده؛ فلا أحد يعلم شيئاً من المستقبلات الغيبيَّة إلَّا ما أطلعه الله عليه<sup>(١)</sup> من رسله.

وإمَّا أن يكون متَّخِذاً عهداً عند اللّه بالإيمان به واتَّباع رسله الذين عَهِدَ الّله لأهلِهِ، وأوزَعَ أنَّهم أهل الآخرة، والناجون<sup>(٢)</sup> الفائزون؛ فإذا انتفى لهذان الأمران؛ عُلِمَ بذٰلك بطلان الدعوى.

﴿٧٩ ولهٰذا قال تعالى: ﴿كلَّا ؟ أي: ليس الأمر كما زعم؟ فليس للقائل الطَّلاع على الغيب، لأنَّه كافرٌ ليس عنده من علم الرسائل<sup>(٣)</sup> شيءٌ، ولا اتَّخذ عند الرحمٰن عهداً؟ لكفرِهِ وعدم إيمانه ولُكنَّه يستحقُّ ضدَّ ما تقوَّلَه، وإنَّ قوله مكتوبٌ محفوظٌ ليُجازى عليه ويعاقب، ولهٰذا قال: ﴿سنكتُبُ ما يقولُ ونَمُدُ له من العذاب مَدًا﴾؟ أي: نزيده من أنواع العقوبات كما ازداد من الغي والضَّلال.

﴿[وَالْتَخَذُواْ مِن دُوبِ اللَّهِ ءَالِهَةَ لِيَكُونُوا لَمُتُمْ عِزَّا ٥ كَلَّأَ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا ٥ ]<sup>(١)</sup> أَلَد نَرَ أَنَّا أَرْسَلَنَا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكَنِفِرِينَ تَؤْزُهُمْ أَزًا ۞ فَلَا تَعْجَلَ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا نَعُدُ لَهُمْ عَدًا ۞ ﴾.

٨٣﴾ ولهذا من عقوبة الكافرين: أنّهم لمّا لم يعتصِموا بالله ولم يتمسَّكوا بحبل الله، بل أشركوا به ووالوا أعداءه من الشياطين؛ سلّطهم عليهم وقيَّضهم، فجعلت الشياطينُ تؤزُهم إلى المعاصي أزًا، وتزعِجُهم إلى الكفر إزعاجاً، فيوسوسون لهم،

- (۱) في (ب): «إليه».
   (۲) في (ب): «الناجون».
  - (٣) في (ب): «الرسل».
  - ٤) لم تذكر الآيتان (٨١ ـ ٨٢) في النسختين، ولم تفسرا.

ويوحون إليهم، ويزيِّنون لهم الباطل، ويقبِّحون لهم الحقَّ، فيدخل حبُّ الباطل في قلوبهم ويتشرَّبها، فيسعى فيه سعي المحقَّ في حقَّه، فينصره بجهده، ويحارب عنه، ويجاهد أهل الحق في سبيل الباطل، وهذا كلُّه جزاءً له على تولَّيه من وليَّه وتولِّيه لعدوه؛ جَعَلَ له عليه سلطاناً، وإلَّا؛ فلو آمن بالله وتوكَّل عليه؛ لم يكن له عليه سلطانٌ؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّه ليس له سلطانٌ على الذين آمنوا وعلى ربِّهم يتوكَّلون. إنَّما سلطانُهُ على الذين يَتَوَلَّوْنَه والذين هم به مشركونَ﴾.

سورة مريم (٨٤ ـ ٨٧)

٤٨٤ ﴿فلا تَعْجَلُ عليهم؟ أي: على لهؤلاء الكفار المستعجلين بالعذاب، ﴿إِنَّمَا نَعُدُ لهم عدًا؟ أي: إيَّ الهم أياماً معدودةً؟ لا يتقدَّمون عنها ولا يتأخرون، نُمْهِلُهم ونحلم عنهم مدَّة ليراجِعوا أمر الله؟ فإذا لم ينجَع فيهم ذلك؟ أخذُناهم أخذ عزيز مقتدر.

﴿يَوَمَ تَحَشُّرُ ٱلْمُتَقِينَ إِلَى ٱلرَّحْنِ وَفَدًا ٢۞ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْمِبِينَ إِلَى جَهَنَمَ وِرْدًا ۞ لًا يَعْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَا مَنِ أَنَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْنِ عَهدًا ۞ ﴾.

(٨٩) يخبر تعالى عن تفاوت الفريقين: المتَّقين والمجرمين، وأنَّ المتَّقين له باتُقاء الشرك والبدع والمعاصي، يحشُرُهم إلى موقف القيامة مكرمين مبجَّلين معظَّمين، وأنَّ مآلهم الرحمٰن، وقصدَهم المنان وفداً<sup>(١)</sup> إليه، والوافد لا بدَّ أن يكونَ في قلبِهِ من الرجاء وحسن الظنِّ بالوافد إليه ما هو معلومٌ، فالمتَّقون يفدون إلى الرحمٰن راجين منه رحمته وعميم إحسانِهِ والفوز بعطاياه في دار رضوانه، وذلك بسبب ما قدَّموه من العمل بتقواه واتباع مراضيه، والفوانه، وألك الثواب على المتَقين له معلومٌ، فالمتَّقون يفدون على عرف ألى الرحمٰن منه رحمته وعميم إحسانِهِ والفوز بعطاياه في دار رضوانه، وذلك بسبب ما قدَّموه من العمل بتقواه واتباع مراضيه، وأنَّ الله عَهِدَ إليهم بذلك الثواب على ألسنة رسله، فتوجَّهوا إلى ربَّهم مطمئنين به، وائقين بفضله.

٨٦﴾ وأما المجرمون؛ فإنَّهم يُساقون ﴿إلى جهنَّم وِزِداً﴾؛ أي: عطاشاً، ولهذا أبشعُ ما يكون من الحالات سوقهم على وجهِ الذُّلُ والصغار إلى أعظم سجن وأفظع عقوبةٍ، وهو جهنَّم، في حال ظمئهم ونصبهم؛ يستغيثون فلا يُغاثون، ويَدْعونَ فلا يُستجاب لهم، ويستشفعونَ فلا يُشفع لهم.

﴿٨٧﴾ ولهذا قال: ﴿لا يملكون الشفاعةَ﴾؛ أي: ليست الشفاعة ملكهم ولا لهم منها شيء، وإنّما هي لله تعالى، ﴿قل لله الشفاعةُ جميعاً﴾، وقد أخبر أنّه لا تنفعُهم شفاعةُ الشافعين؛ لأنّهم لم يتَّخذوا عنده عهداً بالإيمان به وبرسله، وإلّاً؛ فمن اتَّخذ

في (ب): «وفوداً».

This file was downloaded from QuranicThought.com

1.15

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ĂNIC THOUGHT

سورة مريم (٨٩ ـ ٩٥)

عنده عهداً، فآمن به وبرسله، واتَّبعهم؛ فإنَّه ممَّن ارتضاه الله وتحصُلُ له الشفاعة؛ كما قال تعالى: ﴿ولا يشفعونَ إلَّا لِمن ارْتَضى﴾. وسمى الله الإيمانَ به واتِّباع رسله عهداً؛ لأنَّه عهد في كتبه وعلى ألسنة رسله بالجزاء الجميل لمن اتَّبعهم.

﴿وَقَالُوا أَنَخَذَ الرَّحْنَنُ وَلَدًا ۞ لَقَدْ جِنْتُمْ شَيْئًا إِنَّا ۞ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنَفَظَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الأَرْضُ وَيَخِرُ لَلِجَبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوَا لِلزَّحْنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَخِى لِلزَّحْنِ أَن يَنْخِذَ وَلَدًا ۞ إِن حُلُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ إِلَا ءَاتِي الرَّحْنِي عَبْدًا ۞ لَقَد أَحْصَنهُمْ وَعَدَهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُهُمْ ءَاتِبِهِ يَوْمَ الْفِينَمَةِ فَنْرُهُ ۞ ﴾.

١٨٨﴾ ولهذا تقبيحٌ وتشنيعٌ لقول المعاندين الجاحدين، الذين زعموا أن الرحمٰن اتَّخذَ ولداً؛ كقول النصارى: المسيح ابن اللّه، واليهود: عزيز ابن اللّه، والمشركين: الملائكة بنات الله؛ تعالى الله عن قولِهِم علوًا كبيراً.

(٨٩ ـ ٨٩) ﴿لقد جنتُم شيئاً إدًّا؟؛ أي: عظيماً وخيماً من عظيم أمره أنَّه: «تكاد السمواتُ؟: على عظمتها وصلابتها؛ ﴿يَتَفَطَّرْنَ منه؟؛ أي: من لهذا القول، ﴿وتنشقُ الأرض؟: منه؛ أي: تتصدَّع وتنفطر، ﴿وتخرُّ الجبال هَدًا؟؛ أي: تندكُ الجبال ﴿أَن دَعَوا للرحمٰن ولداً؟؛ أي: من أجل لهذه الدعوى القبيحة تكاد لهذه المخلوقات أن يكون منها ما ذُكِرَ.

﴿٩٢﴾ والحال أنه ﴿ما يَنبغي﴾؛ أي: لا يليق ولا يكون ﴿للرحمٰن أن يتَّخِذَ ولداَ﴾: وذٰلك لأنَّ اتِّخاذه الولد يدلُّ على نقصه واحتياجه، وهو الغنيُّ الحميدُ، والولد أيضاً من جنس والدِهِ، واللَه تعالى لا شبيه له ولا مثل ولا سميً.

﴿ ٩٣﴾ ﴿إِنْ كُلُّ مَن في السمواتِ والأَرْض إَلَّا آتي الرحمٰن عبداً﴾؛ أي: ذليلاً منفي متعاص ولا ممتنع، الملائكة والإنس والجنَّ وغيرهم، الجميع مماليك متصرَّف فيهم، ليس لهم من الملك شيء، ولا من التدبير شيءً؛ فكيف يكون له ولدٌ وهٰذا شأنه وعظمة ملكه؟!

﴿٩٤﴾ ﴿لقد أحصاهم وعدَّهم عدًا﴾؛ أي: لقد أحاط علمُهُ بالخلائق كلُّهم، أهل السماواتِ والأرض، وأحصاهم، وأحصى أعمالهم؛ فلا يضلُّ ولا ينسى ولا تخفى عليه خافيةٌ.

﴿٩٥﴾ ﴿وكلُّهم آتيه بوم القيامةِ فَزِداً﴾؛ أي: لا أولاد ولا مال ولا أنصار، ليس معه إلَّا عمله، فيجازيه الله ويوفِّيه حسابه، إن خيراً؛ فخير، وإن شرًا فشرً؛ كما قال تعالى: ﴿ولقد جِنْتُمونا فُرادى كما خَلَقْناكم أوَّلَ مَرَّةٍ﴾.

1+15

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِيلُوا ٱلصَّدْلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْنَ وُدًّا ﴿ ﴾ .

(٩٦) هذا من نعمه على عباده الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح: أن وَعَدَهُم أَن يَجْعَلَ لهم وذًا؛ أي: محبة ووداداً في قلوب أوليائِه وأهل السماء والأرض، وإذا كان لهم في القلوب وذً؛ تيسَّر لهم كثيرٌ من أمورهم، وحصل لهم من الخيرات والدَّعوات والإرشاد والقبول والإمامة ما حصل، ولهذا ورد في من الحديث الصحيح:<sup>(1)</sup> «إنَّ الله إذا أحبَّ عبداً؛ نادى جبريلَ: إنِّي أحبُ فلاناً فأحبَّه. فأحبَّه، فأحبَّه، فأحبَّه، فأحبَّه فأن أخرَبُ والإرض، والأرض، وإذا كان لهم في القلوب وذً؛ تيسَّر لهم كثيرٌ من أمورهم، وحصل لهم من الخيرات والدَّعوات والإرشاد والقبول والإمامة ما حصلَ، ولهذا ورد في الحديث الصحيح:<sup>(1)</sup> «إنَّ الله إذا أحبَّ عبداً؛ نادى جبريلَ: إنِّي أحبُ فلاناً فأحبَّه، فأحبَّه، فأحبَّه، فأحبَّه، في من الحديث الصحيح:<sup>(1)</sup> وإنَّ الله إذا أحبَّ عبداً؛ نادى جبريلَ: إنِّي أحبُ فلاناً فأحبَّه، فأحبَّه، ونا والمامة، ما حصلَ، ولهذا ورد في الحديث الصحيح:<sup>(1)</sup> «إنَّ الله إذا أحبَّ عبداً؛ نادى جبريلَ: إنِّي أحبُ فلاناً فأحبَّه، وأحبَّه، وأوم، ونا وأوم، وأحبَّوه، وأوم، وأحبَّوه، فودًوم، وأوم، وأوم، وأحبَّوه، فودًوم إلى أوليائِهِ وأحبابِهِ.

سورة مريم (٩٦ ـ ٩٨)

﴿فَإِنَّمَا يَسْتَرْنَنُهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ. قَوْمًا لُذًا ٢ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هَلْ تُحِشُ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ نَسْتَعُ لَهُمْ دِكْنَرُ ٢

(٩٧) يخبر تعالى عن نعمتِهِ، وأنَّه يسَّر هذا القرآن الكريم بلسان الرسول محمد ﷺ؛ يسَّر ألفاظه ومعانيه؛ ليحصل المقصودُ منه والانتفاع به؛ ﴿لِتُبَشِّرَ به المتَّقينَ»: بالترغيب في المبشَر به من الثواب العاجل والآجل، وذِكْر الأسباب الموجبة للبشارة، ﴿وتُنذِرَ به قوماً لُدًا»؛ أي: شديدين في باطلهم، أقوياء في كفرهم، فتنذِرَهم، فتقوم عليهم الحجَّة، وتتبيَّن لهم المحجَّة، فيهلِك مَن هَلَك عن بيِّنة، ويحيا مَن حيَّ عن بيِّنة.

٩٨ ثم توعَدهم بإهلاك المكذبين قبلهم، فقال: ﴿وكم أَهْلَكْنا قبلَهم من قرنِ ٥: من قوم نوح وعاد وثمود وفرعون وغيرهم من المعانِدين المكذّبين، لما استمرُوا في طغيانِهم؛ أهلكهم الله؛ فليس لهم من باقيةٍ. ﴿هل تُحِسُّ منهم من أحدِ أو تسمعُ لهم رِكْزاً ٥: والرُّكْزُ: الصوتُ الخفيُّ؛ أي: لم يبقَ منهم عينٌ ولا أثرٌ، بل بقيتُ أخبارُهم عبرةَ للمعتبرين، وأسمارُهم عظةَ للمتعظين. تم تفسير سورة مريم، ولله الحمد والشكر.

\* \* \*

(١) أخرجه البخاري (٦٠٤٠) ومسلم (٢٦٣٧)، عن أبي هريرة رضي الله عنه.

سورة طه (۱ ـ ٤)

تفسير سورة طه

﴿طه ۞ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْمَانَ لِنَشْقَىٰ ۞ إِلَّا نَدْكِرُةُ لِمَن يَخْشَىٰ ۞ تَنزِيلًا مِتَنْ خَلَقَ الأَرْضَ وَالتَمَوَّتِ ٱلْفَلَ ۞ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ آسْتَوَىٰ ۞ لَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الْفَرَىٰ ۞ وَإِن تَجْهَرَ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ۞ ٱللهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوُّ لَهُ ٱلأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ ۞

(١- ٢) ﴿ طهره: من جملة الحروف المقطَّعة المفتَتَح بها كثيرٌ من السور، وليست اسماً للنبي ﷺ. ﴿ما أنزلنا عليكَ القرآن لِتَشْقى؟؛ أي: ليس المقصود بالوحي وإنزال القرآن عليك وشرع الشريعة لِتَشْقى بذلك، ويكونَ في الشريعة تكليف يشقُ على المكلَّفين، وتعجزُ عنه قُوى العاملين، وإنَّما الوحي والقرآن والشرع شَرَعَهُ الرحيم الرحمٰن، وجَعَلَهُ موصلاً للسعادة والفلاح والفوز، وسهَّله غاية التسهيل، ويسَّر كلَّ طرقه وأبوابه، وجعله غذاء للقلوب والأرواح وراحةً للأبدان، فتلقَّنه الفطر السليمة والعقول المستقيمة بالقبول والإذعان؛ لِعِلْمها بما احتوى عليه من الخير في الذُنيا والآخرة.

وخصَّ بالتَّذكِرَةِ مَنْ يخشى؛ لأنَّ غيرِه لا ينتفع به، وكيف ينتفعُ به من لم يؤمن بجنَّة ولا نارٍ ولا في قلبه من خشيةِ اللّه مثقال ذرة؟! هٰذا ما لا يكون، ﴿سَيَذَكِّرُ مَنْ يخشى. ويتجنَّبُها الأشقى. الذي يَصلى النار الكُبرى﴾.

٤﴾ ثم ذَكَرَ جلالة لهذا القرآن العظيم، وأنه تنزيلُ خالقِ الأرض والسماوات،

(۱) في (ب): «إلى أجل».

المدبِّر لجميع المخلوقات؛ أي: فاقبلوا تنزيلَه بغاية الإذعان والمحبَّة والتسليم، وعظَّموه نهاية التعظيم. وكثيراً ما يقرِنُ بين الخَلْق والأمر؛ كما في هٰذه الآية وكما في قوله: ﴿ألا لَهُ الخلقُ والأمرَّه، وفي قوله: ﴿اللَّه الذي خَلَقَ سبعَ سمواتٍ ومن الأرض مثلَهُنَّ يتنزَّلُ الأمرُ بينهنَّه، وذلك أنَّه الخالق الآمر الناهي؛ فكما أنه لا خالق سواه؛ فليس على الخلق إلزامٌ ولا أمرٌ ولا نهيَّ إلَّا من خالقهم. وأيضاً؛ فإنَّ خلقه للخلق فيه من التدبير<sup>(١)</sup> القدريِّ الكونيِّ، وأمره فيه التدبير الشرعيُ الدينيُّ؛ فكما أنَّ الخلق لا يخرُجُ عن الحكمة، فلم يَخْلُق شيئاً عبثاً؛ فكذلك لا

سورة طه (٥ ـ ٨)

الحرف فلما بين أنه الخالق المدبر الآمر الناهي؛ أخبر عن عظمته وكبريائه، فقال: الرحمن على العرش؟: الذي هو أرفع المخلوقات وأعظمها وأوسعها، استوى؟: استواءً يَليقُ بجلالِهِ ويناسب عظمتَه وجمالَه، فاستوى على العرش، واحتوى على الملك.

(٢ ﴾ ﴿له ما في السمواتِ وما في الأرض وما بينَهما ﴾: من مَلَكِ وإنسيَّ وجنيً وحيوانِ وجمادِ ونباتِ، ﴿وما تحتَ الثَّرى ﴾؛ أي: الأرض؛ فالجميع مُلكٌ لله تعالى، عبيدٌ مدبَّرون مسخَّرون تحت قضائه وتدبيره، ليس لهم من المُلك شيء، ولا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرًّا ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً.

(٧) (وإن تَجْهَز بالقول فإنَّه يعلم السرَّه: الكلام الخفي، (وأخفى): من السرَّ، الذي في القلب ولم يُنطق به، أو السَّر ما خطر على القلب، وأخفى ما لم يخطُر؟ يعلم تعالى أنه يخطُرُ في وقته وعلى صفته. المعنى أنَّ علمه تعالى محيطٌ بجميع الأشياء؛ دقيقها وجليها؛ خفيها وظاهرها؛ فسواء جهرتَ بقولك أو أسررتَه؟ فالكلُ سواء بالنسبة لعلمه تعالى.

كذا في (أ) وفي (ب): «فيه التدبير».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة طه (۹ ـ ۱۱)

أي: له الأسماء الكثيرة الكاملة الحسنى: من حسنها أنّها كلّها أسماءً دالةً على المدح؛ فليس فيها اسمّ لا يـدلُّ على المدح والحمد، ومن حسنها أنّها ليست أعلاماً محضةً، وإنما هي أسماءً وأوصافٌ، ومن حسنها أنّها دالَّة على الصفات الكاملة وأنَّ له من كلِّ صفةٍ أكملها وأعمَّها وأجلَّها، ومن حسنها أنَّه أمر العبادَ أن يدعوه بها؛ لأنّها وسيلةٌ مقربةٌ إليه؛ يحبُّها ويحبُّ من يحبُّها، ويحبُّ من يحفظُها، ويحبُّ من يبحث عن معانيها، ويتعبَّد له بها؛ قال تعالى: ﴿وللّه الأسماءُ الحسنى فاذعوه بها﴾.

﴿وَهَلْ أَتَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰٓ ۞ إِذْ رَمَا نَازًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوّا إِنِّ ءَانَسْتُ نَازًا لُعَقِ مَانِيكُمْ مِنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدَى ۞ فَلَمَّا أَنَنَهَا نُودِى يَنْمُوسَىٰٓ ۞ إِنِّ أَنَّا رَبُّكَ فَاخْلُعْ نَعَلَيْكُ إِنَّكَ بِأَلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوى ۞ [وَأَنَا آخَتَرْتُكَ فَأَسْتَنِعْ لِمَا يُوحَىّ ۞ إِنَّى آَنَا رَبُّكَ إِنَهَ إِلَهُ إِلَا أَنَا فَاعْبَدُنِ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوَةَ لِلِحَرِىٰ ۞ [وَأَنَا آخَتَرْتُكَ فَأَسْتَنِعْ لِمَا يُوحَى ۞ إِنِّي أَنَّا رَبُكَ وَلَنَهُ إِنَّهُ إِذَا مَنْتَنِيهُ إِنَّالَهُ إِنَّانِهُ الْمُقَدَّى أَنَّهُ مُوْعَى ۞ [وَأَنَا آخَتَرْتُكَ فَأَسْتَنِعْ لِمَا يُوحَى ۞ إِنَّنَا اللَّهُ لَا إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّنَا مَاعَبُدُوا وَالْمَقَدَى الْمُعَانَةُ لِنَعْبَى إِنَّهُ الْنَهُ الْمَا اللَّهُ الْمُعَنَ

(٩ ـ ١٠) يقول تعالى لنبيه محمد تلك على وجه الاستفهام التقريري والتعظيم لهذه القصَّة والتفخيم لها: (هل أتاك حديث موسى): في حاله التي هي مبدأ سعادته ومنشأ نبوَّته؛ أنَّه رأى ناراً من بعيد، وكان قد ضلَّ الطريق، وأصابه البرد، ولم يكن عنده ما يتدفَّأ به في سفره. فقال لأهله: (إني آنستُ)؛ أي: أبصرتُ فوالم يكن عنده ما يتدفَّأ به في سفره. فقال لأهله: (إني آنستُ)؛ أي: أبصرتُ فاراراً): وكان ذلك في جانب الطور الأيمن. (لعلم العلي آتيكم منها بقبَس): تصطلون فناراً): وكان ذلك في جانب الطور الأيمن. والعلم المادي منها بقبَس): معطون فناراً من بعيد، وكان قد ضلَّ الطريق، وأصابه البرد، ولم يكن عنده ما يتدفَّأ به في سفره. فقال لأهله: (إني آنستُ)؛ أي: أبصرتُ فاراراً): وكان ذلك في جانب الطور الأيمن. (لعلم أولم أولم أو أجدُ على النار هدى)؛ أي: من يهديني الطريق. وكان مطلبهُ النور الحسي والهداية الحسيَّة، فوجَدَ ثَمَّ النور المعنويَّ؛ نور الوحي الذي تستنير به الأرواح والقلوب، والهداية الحقيقيَّة؛ هداية الصراط المستقيم الموصلة إلى جنَّات النعيم، فحصل له أمرً لم يكن في حسابِه ولا خطر بباله.

(١١﴾ فلمًا أتاها، أي: النار التي آنسها من بعيد، وكانت في الحقيقة نوراً، وهي نارً تحرق وتشرق، ويدلُّ على ذلك قوله ﷺ: «حجابُهُ النورُ أو النارُ، لو كَشَفَهُ؛ لأحرقت سُبُحات وجهه ما انتهى إليه بصره<sup>(٢)</sup>». فلما وصل إليها؛ نودِيَ منها؛ أي: ناداه الله؛ كما قال: ﴿وناديناه من جانب الطور الأيمن وقرَّبْناه نَجِيًّا﴾.

ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.
 أخرجه مسلم (١٧٩)، عن أبي موسى.

سورة طه (۱۲ ـ ۱۵)

(١٢) ﴿إني أنا ربَّك فاخلَغ نعلَيْكَ إنَّك بالواد المقدَّس طُوىَ؟ : أخبره أنَّه ربَّه، وأمره أن يستعدَّ ويتهيَّأ لمناجاته ويهتمَّ لذلك، ويُلْقيَ نعليه، لأنَّه بالوادي المقدَّس المطهَّر المعظَّم، ولو لم يكن من تقديسِهِ إلَّا أنَّه <sup>(١)</sup> اختاره لمناجاته كليمَه موسى؛ لكفى وقد قال كثيرٌ من المفسِّرين: إنَّ الله أمره أن يُلْقِيَ نعليه لأنهما من جلد حمار<sup>(٢)</sup>؛ فالله أعلم بذلك.

﴿ ١٣﴾ ﴿ وأنا اخترتُك؟ أي: تخيَّرْتك واصطفيتُك من الناس، ولهذه أكبر نعمة ومنّة أنعم الله بها عليه تقتضي من الشُكر ما يَليق بها، ولهذا قال: ﴿ فاستمع لما يُوحى؟ أي: ألق سمعك للذي أوحي إليك؟ فإنّه حقيقٌ بذلك؟ لأنّه أصل الدين ومبدؤه وعماد الدعوة الإسلامية.

٤١ في الله الذي يوحيه إليه بقوله: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللّه لا إِلَّه إِلَّا أَنَاكَ؛ أي: اللّه المستحقُّ الألوهيَّة المتَّصف بها؛ لأنه الكامل في أسمائه وصفاته، المنفرد بأفعاله، الدي لا شريكَ له ولا مثيلَ ولا كفو ولا سَمِيًّ. ﴿فَاعْبُدُنِيَةَ: بجميع أنواع العبادة ظاهرها وباطنها أصولها وفروعها. ثم خصَّ الصَّلاة بالذّكر، وإن كانت داخلة في العبادة؛ لفضلها أصولها وفروعها. ثم خصَّ الصَّلاة بالذّكر، وإن كانت داخلة في العبادة؛ لفضلها أصولها وفروعها. ثم خصَّ الصَّلاة بالذّكر، وإن كانت داخلة في العبادة؛ لفضلها وشرفها وتضمَّنها عبوديَّة القلب واللسان والجوارح. وقوله: ﴿لِذِكْرِيَةَ: الله لا مالاً للتعليل؛ أي: أقم الصلاة لأجل ذكركَ إيَّاي؛ لأن ذكره تعالى أبلًا لمقاصد، وبه معادته؛ فالقلب المعطَّل عن ذكر الله أبل من كل عير وقد خَرِبَ كلَّ الحراب، فشرع الله للعباد أنواع العبادات التي معطل عن كل عنه عن كل عنه إلمام القلب، أي: أقم الصلاة لأجل ذكركَ إيَّاي؛ لأن ذكره تعالى أبل المقاصد، وبه <sup>(1)</sup> عبوديَّة القلب، واللسان والحوارح. وقوله: أبلًا لمقاصد، وبه <sup>(1)</sup> عبوديَّة القلب، وبه سعادته؛ فالقلب المعطَّل عن ذكر الله معطل عن ذكر الله المقصد، وبه أبل الله للعباد أنواع العبادات التي أبل المقصود منها إقامة ذكره، وخصوصاً الصلاة؛ قال تعالى: ﴿ إنه ما أبل المعاد أنواع العبادات التي المعطر عن كلُ خير وقد خَرِبَ كلَّ الحراب، فشرع الله للعباد أنواع العبادات التي المعصود منها إقامة ذكره، وخصوصاً الصلاة؛ قال تعالى: ﴿ اتلُ ما أوحِيَ إليكَ من المقصود منها إقامة ذكره، وخصوصاً الصلاة؛ قال تعالى: ﴿ الله أكبرُه؛ أي: المعلوم أله ألكراب، فشرع الله للعباد أنواع العبادات التي المقصود منها إقامة ذكره، وخصوصاً الصلاة؛ قال تعالى: ﴿ الله أكبرُه؛ أي: المقال ما أوحي إليكَ من المقصود منها إمانه أكبرُه، وأله من منهم عن الفحشاء والمنكر وألذكر الله أكبرُه؛ أي: الكام ألم أله أكبرُه أله، أله أكبرُه أله أكبرُه أله أكبرُه أله أله أكبرُه؛ أي: المائم أله أكبرُه، أي ألما أله أكبرُه، أي أله أكبرُه أي: ألما أوحي أله أله أله أكبرُه، أله أكبرُه، أله أله أله أله أله أكبرُه، أله، أله أله أله أله أكبرُه، أي أله أله أله أكبرُه، أله أله أله أكبرُه، أله أله أكبرُه، أله أله أكبرُه، أله أكبرُه، أله أكبرُه، أله أله أكبرُه، ألهه أكبرُه، أله أله أله أله أكبرُه، أله أله أكبه أله ألهه أل

(١٥) ﴿إِنَّ الساعة آتيةً؟؛ أي: لا بدَّ من وقوعها، ﴿أكاد أخفيها؟؛ أي: عن نفسي؟ كما في بعض القراءَات؟ كقوله تعالى: ﴿يسألونك عن الساعةِ قُلْ إِنَّما

(۱) في (ب): «أن الله».

1 • 7 •

- (٢) أخرجه الترمذي (١٧٣٤)، والحاكم في "المستدرك" (٢/ ٣٧٩)، وتعقبه الذهبي، وقال
   الألباني: "ضعيف جدًا". انظر "ضعيف سنن الترمذي" (٢٩١).
  - (٣) في (ٻ): «وهو». `

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة طه (١٦ ـ ١٧)

علمُها عند الله﴾، وقال: ﴿وعنده علمُ الساعةِ﴾؛ فعلمُها قد أخفاه عن الخلائق كلِّهم؛ فلا يعلمها مَلَكٌ مقرَّبٌ ولا نبيٌّ مرسل، والحكمة في إتيان الساعة: ﴿لِتُجْزِى كلُّ نفس بما تَسْعى﴾: من الخير والشرُّ؛ فهي الباب لدار الجزاء، ﴿ليَجزيَ الذين أساؤوا بما عَمِلوا ويَجْزِيَ الذين أحسَنوا بالحُسْنى﴾.

﴿فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنَّهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَأَنَّبَعَ هَوَنِهُ فَتَرْدَى ٢

(١٦) أي: فلا يصدُّك ويشغَلُك عن الإيمان بالساعة والجزاء والعمل لذلك مَنْ كان كافراً بها، غير معتقد لوقوعها، يسعى في الشكَّ فيها والتشكيك، ويجادلُ فيها بالباطل، ويقيم من الشُّبه ما يقدر عليه؛ متبعاً في ذٰلك هواه، ليس قصدُهُ الوصول إلى الحق، وإنَّما قُصاراه اتُباع هواه؛ فإيَّاك أن تصغي إلى مَنْ هذه حالُه أو تقبلَ شيئاً من أقواله وأعماله الصادَّة عن الإيمان بها والسعي لها سعيها. وإنَّما حذَّر الله تعالى عمَّن هٰذه حاله؛ لأنَّه من أخوف ما يكون على المؤمن بوسوسته وتدجيله وكون النفوس مجبولةً على التشبَّه والاقتداء بأبناء المؤمن الواجب أو عن كمالِهِ، أو يوقع الشبهة في القلب، وعن الخرف ما يكون على المنتملة على ذلك.

وذكر في هٰذا الإيمان به وعبادته والإيمان باليوم الآخر؛ لأن هٰذه الأمور الثلاثة أصولُ الإيمان وركنُ الدين، وإذا تمَّت؛ تمَّ أمر الدين، ونقصُه أو فقدُه بنقصِها أو نقص شيء منها. وهٰذه نظيرُ قوله تعالى في الإخبار عن ميزان سعادةِ الفِرَق الذين أوتوا الكتاب وشقاوتهم: ﴿إِنَّ الذين آمنوا والذين هادوا والصَّابتينَ والنَّصارى مَنْ آمنَ بالله واليوم الآخر وعَمِلَ صالحاً فلا خوفٌ عليهم ولا هم يَحْزَنُونَ﴾. وقوله: ﴿فتردى﴾؛ أي: تهلك وتشقى إنِ اتَّبعت طريق من يصدُّ عنها، وقولُه تعالى:

﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ بَنْعُوسَىٰ ۞ قَالَ هِىَ عَصَاىَ أَنَوَكَؤُا عَلَيْهَا وَأَهْشُ بِهَا عَلَى غَنَمِى وَلِى فِيهَا مَنَارِبُ أُخْرَىٰ ۞ قَالَ ٱلْقِهَا بَنْعُوسَىٰ ۞ فَأَلْفَنْهَا فَإِذَا هِى حَيَّةُ تَسْعَىٰ ۞ قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفَّ سَنْعِبِدُهَا سِيرَتَهَا ٱلأُولَى ۞ وَأَضْعُمْ بَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ نَخْرُجْ بَيْضَآه مِنْ غَيْرِ سُوَء مَايَةُ أُخْرَىٰ ۞ لِلْإِيْكِ مِنْ مَايَنِيَا ٱلْكُبْرَى ۞ ﴾.

﴿١٧﴾ لما بيَّن الله لموسى أصلَ الإيمان؛ أراد أن يبيِّن له ويريه من آياته ما

يطمئنُّ به قلبه، وتقرُّ به عينه، ويقوى إيمانُه بتأييد الله له على عدوَّه، فقال: ﴿وما تلك بيمينِك يا موسى﴾: لهذا مع علمه تعالى، ولكن لزيادة الاهتمام في لهذا الموضع؛ أُخرج الكلام بطريق الاستفهام.

ا سورة طه (۱۸ 🛶 ۲۳)

1.44

(١٨) فقال موسى: ﴿هي عصايَ أتوكًا عليها وأهشَّ بها على غنمي؟: ذكر فيها هاتين المنفعتين؛ منفعة لجنس الأدمي، وهو أنَّه يعتمد عليها في قيامة ومشيه، فيحصُل فيها معونةً ومنفعةٌ للبهائم، وهو أنَّه كان يرعى الغنم؛ فإذا رعاها في شجر الخبط ونحوه؛ هشَّ بها؛ أي: ضرب الشجر ليتساقطَ ورقُه فيرعاه الغنم. هذا الحُلُق الحسن من موسى عليه السلام الذي من آثارِهِ حُسْنُ رعاية الحيوان البهيم والإحسان إليه دلَّ على عنايةٍ من الله له واصطفاء وتخصيص تقتضيه رحمةُ الله وحكمتُه. ﴿ولي فيها مآربُ؟؛ أي: مقاصد ﴿أخرى؟: غير هذين الأمرين. ومن أدب موسى عليه السلام أنَّ الله لما سأله عمًا في يمينه، وكان السؤال

١٩﴾ - ٢٠ فقال الله له: ﴿القها يا موسى. فألقاها فإذا هي حيَّةً تسعى؟: انقلبت بإذن الله ثعباناً عظيماً، فولَى موسى هارباً خائفاً ولم يعقب.

وفي وصفها بأنها تسعى إزالةً لوهم يمكن وجوده، وهو أنْ يُظنَّ أنها تخييلٌ لا حقيقة؛ فكونها تسعى يزيلُ لهذا الوهم.

﴿٢١﴾ فقال الله لموسى: ﴿خُذَها ولا تَخَفَى ؛ أي: ليس عليك منها بأسٌ، ﴿سنعيدُها سيرتها الأولى؟؛ أي: هيئتها وصفتها؛ إذ كانت عصا، فامتثل موسى أمر الله إيماناً به وتسليماً، فأخذها، فعادت عصاه التي كان يعرفها. هذه آيةٌ.

(٢٢) ثم ذكر الآية الأخرى، فقال: ﴿واضمُمْ يدك إلى جناحِكَ؟ أي: أدخل يدك إلى جيبك، وضمَّ عليك عَضُدك الذي هو جناحُ الإنسان؛ ﴿تَخْرُجُ بيضاءً من غير سوءِ؟ أي: بياضاً ساطعاً من غير عيبٍ ولا برص. ﴿آيةُ أخرى؟

﴿٢٣﴾ قال الله: ﴿فذانك برهانان من ربَّك إلى فرعون وملته إنَّهم كانوا قوماً فاسقينَ»؛ ﴿لِنُرِيَكَ من آياتنا الكبرى»؛ أي: فعلنا ما ذكرنا من انقلاب العصا حيَّة تسعى ومن خروج اليد بيضاء للناظرين، لأجل أن نُرِيَكَ من آياتنا الكبرى الدالَّة على صحَّة رسالتك وحقيقة ما جئتَ به، فيطمئنُ قلبك، ويزداد علمُك، وتثقُ بوعد الله لك بالحفظ والنُّصرة، ولتكون حجَّة وبرهاناً لمن أرسِلْتَ إليهم.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة طه (۲٤ ـ ۳۰)

﴿ اَذَهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُمْ طَنَى ۞ قَالَ رَبِّ اَشْتَحْ لِي صَدْرِي ۞ وَتَعَبِّرْ لِيَ أَمْرِي ۞ وَأَخْلُلْ عُقْدَةُ مِن لِسَانِي ۞ يَنْفَقُوا فَوْلِي ۞ وَآجْعَل نِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي ۞ هَنُرُونَ أَخِى ۞ آَشُدُدْ بِهِ أَرْرِي ۞ وَأَشْرِكُهُ فِيَ أَمْرِي ۞ كَن نُسَيَحَك كَثِيرًا ۞ وَنَذْكُرُكَ كَثِيرًا ۞ إِنَّك كُنتَ بِنَا بَصِيرًا ۞ قَالَ قَدْ أُونِيتَ سُؤْلَكَ بَنُمُوسَىٰ ۞ ﴾.

(٢٤) لما أوحى الله إلى موسى ونبًاه وأراه الآيات الباهرات؛ أرسله إلى فرعون ملك مصر، فقال: ﴿اذهبْ إلى فرعون إنّه طغى؟؛ أي: تمرّد وزاد على الحدُ في الكفر والفساد والعلوّ في الأرض والقهر للضعفاء، حتى إنّه ادّعى الربوبيَّة والألوهيَّة قبحه الله؛ أي: وطغيانه سبب لهلاكه، ولكن من رحمة الله وحكمتِه وعدلِه أنّه لا يعذب أحداً إلّا بعد قيام الحجة بالرسل.

(٢٥) فحينئذ عَلِمَ موسى عليه السلام أنَّه تحمَّل حملاً عظيماً؛ حيث أُرسِلَ إلى هذا الجبار العنيد، الذي ليس له منازعٌ في مصر من الخلق، وموسى عليه السلام وحدَه، وقد جرى منه ما جرى من القتل، فامتثل أمر ربَّه، وتلقَّاه بالانشراح والقَبول، وسأله المعونة وتيسير الأسباب التي هي من تمام الدَّعوة، فقال: ﴿ربَّ القَبُول، وسأله المعونة وتيسير الأسباب التي هي من تمام الدَّعوة، فقال: ﴿ربَ الشَرخ لي صدريَه؛ أي: وسِّعه وافسحه لاتحمَّل الأذى القوليَّ والفعليَّ، ولا يتكذر قلبي بذلك، ولا يفيل المدخ في محمد في من تمام الدَّعوة، فقال: ﴿ربَ القَبُول، وسأله المعونة وتيسير الأسباب التي هي من تمام الدَّعوة، فقال: ﴿ربَ الشَرخ لي صدريَه؛ أي: وسِّعه وافسحه لاتحمَّل الأذى القوليَّ والفعليَّ، ولا يتكذر قلبي بذلك، ولا يضيق صدري؛ فإنَّ الصدر إذا ضاق؛ لم يصلح صاحبُه لهداية الخلق ودعوتهم؛ قال الله لنبيَّه محمد تَقْبي:

٢٦﴾ ﴿ويسُرْ لي أمري﴾؛ أي: سهل عليَّ كلَّ أمر أسلكه وكلَّ طريق أقصده في سبيلك، وهوِّنُ عليَّ ما أمامي من الشدائد، ومن تيسير الأمر أن ييسًر للداعي أن يأتي جميع الأمور من أبوابها، ويخاطبَ كلَّ أحدِ بما يناسب له، ويدعوه بأقرب الـطُرق الموصلة إلى قبول قوله.

(٢٧ ـ ٢٨) ﴿واحلُلْ عقدةً من لساني. يَفْقَهوا قولي؟: وكان في لسانه ثِقَلْ لا يكاد يُفْهَمُ عنه الكلام كما قال المفسُرون؛ كما قال الله عنه: إنَّه قال: ﴿وأخي هارونَ هو أفصحُ مني لساناً؟، فسأل الله أن يَحُلَّ منه عقدةً؛ يفقهوا ما يقولُ، فيحصل المقصود التامُ من المخاطبة والمراجعة والبيان عن المعاني.

٢٩ - ٣٠ ﴿واجعل لي وزيراً من أهلي؟؛ أي: عويناً يعاونني ويؤازرني

سورة طه (۲۱ ـ ۳۱)

ويساعدني على من أرسِلْتُ إليهم، وسأل أن يكون من أهلِهِ؛ لأنه من باب البرِّ، وأحقُ ببر الإنسان قرابتُه. ثم عيَّنه بسؤاله، فقال: ﴿هارونَ أخي﴾.

(٣١ - ٣٢) (اشدد به أزري)؛ أي قوّني به وشدً به ظهري. قال الله: (سَنَشُدُ عَضُدَكَ بأخيك ونَجْعَلُ لكما سلطاناً)، (وأشرِنمه في أمري)؛ أيٰ: في النبوَّة؛ بأن تجعله نبيًّا رسولاً كما جعلتني.

٣٣ ـ ٣٢ ثم ذكر الفائدة في ذلك، فقال: ﴿كي نسبّحكَ كثيراً. ونذكُرَكَ كثيراً»: علم عليه الصلاة (والسلام)<sup>(١)</sup> أنَّ مدار العباداتِ كلَّها والدينِ على ذِكْرِ الله، فسأل الله أن يجعلَ أخاه معه يتساعدان ويتعاونان على البرُ والتقوى، فيكثر منهما ذِكْرُ الله من التسبيح والتهليل وغيره من أنواع العبادات.

٣٥﴾ ﴿إنَّك كنتَ بنا بصيراَ﴾: تعلمُ حالنا وضعفنا وعَجْزَنا وافتقارَنا إليك في كلّ الأمور، وأنت أبصرُ بنا من أنفسنا وأرحم؛ فمُنَّ علينا بما سألناك، وأجب لنا في فيما دعوناك.

٣٦﴾ فقال الله: ﴿قد أوتيتَ سُؤْلَكَ يا موسى﴾؛ أي: أعطيت جميع ما طلبت، فسنشرح صدرك، ونيسر أمرك، ونحلُ عقدة من لسانك؛ يفقهوا قولك، ونشدُ ﴿عَضُدَكَ بأخيك هارون، ونجعلُ لكما سلطاناً؛ فلا يصلونَ إليكما بآياتِنا، أنتما ومَن اتَّبعكما الغالبون﴾.

ولهذا السؤال من موسى عليه السلام، يدلَّ على كمال معرفته بالله وكمال فطنتِهِ ومعرفتِهِ للأمور وكمال نصحِهِ، وذلك أنَّ الدَّاعي إلى الله المرشِدِ للخلق، خصوصاً إذا كان المدعوُّ من أهل العناد والتكبُّر والطُّغيان<sup>(٢)</sup>، يحتاج إلى سعة صدر، وحلم تامَّ على ما يصيبه من الأذى، ولسان فصيح يتمكَّن من التعبير به عن ما يريده ويقصده، بل الفصاحةُ والبلاغة لصاحب هذا المقام من ألزم ما يكون؛ لكثرة المراجعات والمراوضات، ولحاجته لتحسين الحقّ وتزيينه بما يقدر عليه؛ ليحبَّبه إلى النفوس، وإلى تقبيح الباطل وتهجينه لينفَّرَ عنه، ويحتاج مع ذلك أيضاً أن يتيسَّر له أمره، فيأتي البيوت من أبوابها، ويدعو إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن؛ يعامل الناس كلَّ بحسب حاله، وتمام ذلك أن يكون؛ لك

کلمة (السلام) زیادة على النسختين.
 في (ب): «عناد وتكبر وطغيان».

سورة طه (۲۷ ـ ٤٠)

بدَّ أن تؤثر؛ فلذٰلك سأله عليه الصلاة والسلام لهذه الأمور، فأغطِيَها.

وإذا نظرتَ إلى حالة الأنبياء المرسلين إلى الخلق؛ رأيتَهم بهْذه الحال بحسب أحوالهم، خصوصاً خاتمهم وأفضلهم محمد ﷺ؛ فإنَّه في الذُّروة العليا من كلُّ صفة كمال، وله من شرح الصدرِ وتيسير الأمر وفصاحةِ اللسان وحسن التعبيرِ والبيان والأعوانِ على الحقِّ من الصحابة فَمَنْ بعدَهم ما ليس لغيره.

﴿وَلَقَدْ مَنَنًا عَلَيْكَ مَرَّةُ أُخْرَىٰ ۞ إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَيِّكَ مَا يُوحَىٰ ۞ أَنِ أَفْذِفِيهِ فِ التَّابُوتِ فَأَفْذِفِهِ فِي ٱلْبَرِ فَلْيُلْفِهِ ٱلْبَمُ بِالسَّاطِ يَأْخُذُهُ عَدُوٌ لَى وَعَدُوٌ لَمَّ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ عَمَبَةً مِّنِي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ۞ إِذ تَسْفِي أُخْتُكَ فَنَقُولُ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى مَن يَكْفُلُمُ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰ أُمِنَكَ تَعْ وَلَا تَحْزَنُ وَقَنَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَكَ مِنَ ٱلْعَدِ وَفَنَتَكَ فُنُونًا فَلَيْنَ اللَّهِ عَلَى مَن يَكْفُلُمُ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰ أُمِنَكَ كَنْ وَلَا تَحْزَنُ وَقَنَلْتَ نَفْسَا فَنَجَيْنَكَ مِنَ ٱلْغَدِ وَفَنَتَكَ فُنُونًا فَلَيْتُ سِنِينَ فِي آهَلِ مَذْبَنَ ثُمَ جِنْتَ عَلَى وَلَا تَحْزَنُ وَقَنَلْتَ نَفْسَا فَنَجَيْنَكَ مِنَ ٱلْغَدِ وَفَنَتَكَ فُنُونًا فَلَيْتُ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَذْبَنَ مُ

(٣٧ - ٣٩) لما ذكر مِنَّته على عبده ورسوله موسى بن عمران في الدين والوحي والرسالة وإجابة سُؤْلِهِ؛ ذكر نعمته عليه وقت التربية والتنقُّلات في أطواره، فقال: ﴿ولقد مَنَنًا عليك مرة أخرى»: حيث ألهمنا أمَّك أن تقذِفَك في التابوت وقت الرَّضاع خوفاً من فرعون؛ لأنه أمر بذبح أبناء بني إسرائيل، فأخفته أمُه وخافت عليه خوفاً من فرعون؛ لأنه أمر بذبح أبناء بني إسرائيل، فأخفته أمُه وخافت عليه خوفاً من فرعون؛ لأنه أمر بذبح أبناء بني إسرائيل، فأخفته أمه وخافت عليه خوفاً من فرعون؛ لأنه أمر بذبح أبناء بني إسرائيل، فأخفته أمه وخافت عليه خوفاً من فرعون؛ لأنه أمر بذبح أبناء بني إسرائيل، فأخفته أمُه وخافت عليه خوفاً من فرعون؛ لأنه أمر بذبح أبناء بني إسرائيل، فأخفته أمه وخافت عليه خوفاً من فرعون؛ لأنه أمر بذبح أبناء بني إسرائيل، فأخفته أمه مصر، فأمر الله اليمَّ أن يُلقيه في الساحل، وقيَّض أن يأخذه أعدى الأعداء لله ولموسى، ويتربَّى في أولاده، ويكون قرَّة عين لمن رآه، ولهذا قال: ﴿وألقيتُ مصر، فأمر الله اليمَّ أن يُلقيه في الساحل، وقيَّض أن يأخذه أعدى الأعداء لله ولموسى، ويتربَّى في أولاده، ويكون قرَّة عين لمن رآه، ولهذا قال: ﴿وألقيتُ على عيني»؛ أي: ولتربَّى على عليك محبَّة مني»؛ فكلُ من رآه أحبَّه. ﴿ولِتُصنَع على عيني»؛ أي: ولتربَّى على نظري وفي حفظي ولد وكفالة أجلُ وأكمل من ولاية البَرُ الرحيم القادر على إيصال مصالح عبده ودفع المضارً عنه؛ فلا ينتقلُ من حالة إلى حالة إلاً وأكمل من والة إلى حالة إلاً الماد عاد موالله تعالى هو الذي دبَّر ذلك لمصلحة موسى!

٤٠ في ومن حسن تدبيره أنَّ موسى لما وقع في يد عدوه؛ قلقت أمَّه قلقاً شديداً، وأصبح فؤادها فارغاً، وكادت تُخْبِرُ به، لولا أنَّ الله ثبَّتها وربط على قلبها؛ ففي هذه الحالة حرَّم الله على موسى المراضع؛ فلا يقبل ثديَ امرأة قطً؛ ليكون مآله إلى أمَّه فترضِعَه ويكونَ عندها مطمئنَّة ساكنةً قريرة العين، فجعلوا يعرضون عليه المراضع؛ فلا يقبلُ ثدياً، فجاءتْ أختُ موسى، فقالت لهم: ﴿هل أدلُكم﴾: على أهل بيتٍ يكفُلونه لكم وهم له ناصحونَ، ﴿فَرَجَعْناك إلى أَمُك كي

1.17

تَقَرَّ عينُها ولا تحزن وقتلتَ نفساً»: وهو القبطيُّ لما دخل المدينة وقتَ غفلةٍ من أهلها وَجَدَ رجلين يقتتلانِ: واحدٌ من شيعة موسى والآخر من عدوه قبطيً، فاستغاثه الذي من شيعتِه على الذي من عدوه، فوَكَرَهُ موسى فقضى عليه، فدعا الله وسأله المغفرة فَغَفَرَ له، ثم فرَّ هارباً لما سمع أنَّ الملاً طَلَبوه يريدون قتله. فنجَيناك من الغمَهُ<sup>(1)</sup>: من عقوبة الذنب ومن القتل، فوفَتَنَّاك فُتوناً»؛ أي : اختبرناك وبَلَوْناك فوجدناك مستقيماً في أحوالك، أو نقَّلْناك في أحوالك وأطوارك من فرعون وملته حين أرادوا قتله، فعليت سنين في أهل مَدْيَنَ» : حين فرَّ هارباً من فرعون وملته حين أرادوا قتله، فتوجَه إلى مدين، ووصل إليها، وتزوَّج هناك، ومكث عشر سنين أو ثمان سنين، في مدين، بل بقدرٍ واطف منًا<sup>(1)</sup>، وهذا يدلُ على كمال اعتناء الله بكليمه موسى عليه السلام.

سورة طه (٤١ ـ ٤٢)

٤١﴾ ولهذا قال: ﴿واصطنعتُك لنفسيَه؛ أي: أجريت عليك صنائعي ونعمي وحسن عوائدي وتربيتي؛ لتكون لنفسي حبيباً مختصًا، وتبلغ في ذلك مبلغاً لا يناله أحدٌ من الخلق إلَّا النادر منهم.

وإذا كان الحبيب إذا أراد اصطناع حبيبه من المخلوقين، وأراد أن يبلغ من الكمال المطلوب له ما يبلغ؛ يبذُلُ غايةَ جهدِهِ ويسعى نهايةَ ما يمكِنُه في إيصاله لذلك؛ فما ظنَّك بصنائع الربِّ القادر الكريم؟! وما تحسبُه يفعلُ بمن أراده لنفسِهِ، واصطفاه من خلقِهِ.

﴿آذَهَبَ أَنَتَ وَلَخُوكَ بِتَانِنِي وَلَا نَبِيَا فِي ذِكْرِي ۞ آذَهَبَآ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَنَى ۞ فَقُولًا لَهُ قَوْلَا لَبِنَا لَمَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ۞ قَالَا رَبَّنَآ إِنَّنَا غَنَافُ أَن يَفْرُطُ عَلَيْنَا أَو أَن يَطْغَى ۞ قَالَ لَا تَخَافَآ إِنِّنِي مَعَكُمَآ أَسْمَعُ وَأَرَفٍ ۞ ﴾.

٤٢﴾ لما امتنَّ الله على موسى بما امتنَّ به من النعم الدينيَّة والدنيويَّة؛ قال له: (اذهب أنت وأخوك): هارون (بآياتي)؛ أي: الآيات التي مني، الدالَّة على الحقَّ وحسنه وقبح الباطل؛ كاليد والعصا ونحوها؛ في تسع آياتٍ إلى فرعون وملتهِ،

- في (ب): «فنجاه الله».
- (٢) في (ب): "أي جنت مجيئاً قد مضى به القدر وعلمه الله وأراده في هذا الوقت وهذا الزمان وهذا المان ليس مجيئك».



سورة طه (٤٢ ـ ٤٧)

**﴿ولا تَنِيا في ذِكْرِي**﴾؛ أي: لا تفترا ولا تكسلا عن مداومة ذِكْرِي بالأستمرار عليه والْزَماه كما وعدتُما بذلك: ﴿كي نسبُحَكَ كثيراً ونَذْكُرَكَ كثيراً﴾؛ فإنَّ ذكر الله فيه معونةً على جميع الأمور؛ يسهّلها، ويخفُف حملها.

1.44

٤٣﴾ ﴿اذهبا إلى فرعون إنَّه طغى﴾؛ أي: جاوز الحدَّ في كفرِهِ وطغيانِهِ وظلمه وعدوانه.

٤٤﴾ فقولا له قولاً ليناكه؛ أي: سهلاً لطيفاً برفق ولين وأدب في اللفظ من دون فحش ولا صَلَف ولا غِلْظَةٍ في المقال أو فظاظةٍ في الأفعال. فلعله : بسبب القول اللين في مَذَكَر ه : ما ينفعه فياتيه فأو يَخشى : ما يضرُه فيتركه؛ فإنَّ القول الليِّن داع لذلك، والقول الغليظ منفرً عن صاحبه، وقد فُسِّر القول الليِّن في قوله : في أن لليِّن داع لذلك، والقول الغليظ منفرً عن صاحبه، وقد فُسِّر القول الليِّن في قوله : في أن لليِّن داع لذلك، والقول الغليظ منفرً عن صاحبه، وقد فُسِّر القول الليِّن في قوله : في في أن لليِّن داع لذلك، والقول الغليظ منفرً عن صاحبه، وقد فُسِّر القول الليِّن في قوله : في أن لك إلى أن تَزَكَّى. وأهدِيَك إلى ربِّك فتَخشى ؟ فإنَّ في هذا الكلام من لطف القول وسهولتِه وعدم بشاعته ما لا يخفى على المتأمل ؛ فإنَّ أتى به فهل من الدالَّة على العرض والمشاورة، التي لا يشمئزُ منها أحد، ودعاه إلى التركي والتطهر من الدالَة على العرض التي أصلها التطهر من الشرك، الذي يقبله كلُّ عقل سليم، ولم يقل : أزكيكي دائلي من المول ، الذي يقبله كلُّ عقل سليم، ولم يقل : أزكيكي دائل من الأدناس، التي أصلها التطهر من الشرك، الذي يقبله كلُّ عقل سليم، ولم يقل : أزكيكي ما الدائَة على العرض والمالارة، التي لا يشمئزُ منها أحد، ودعاه إلى التركي والتطهر من الدائي عليه كلُّ عقل سليم، ولم يقل : أزكيك، بل قال : فرتزكي في أنه أنه ، منه دعاه إلى سبيل ربه الذي رباه وأنعم الكيك ، بل قال : فرتزكي في ألهذا الكلام الليَّن الذي يأخذ حسنُه بالقلوب ؛ عليه مائم الذي يأخذ حين ما المي الذي يأخذ حسنُه بالقول ؛ عليه مائم من الأمر من الشرك، الذي يقبله كل عقل الذي رباه فقال : فوأهدِيك أركيك، بل قال : فرامانه، التي ينبغي مقابلتها بشكرها وذكرها، فقال : فوأهدِيك عليه بالنعم الفاهرة والبطنة، التي ينبغي مقابلتها بشكرها وذكرها، فقال : فوأهدِيك علي أل في أله في أله أنه في أله في أله أله أذذ عزيز مقتدر .

٤٥﴾ ﴿قالا ربَّنا إنَّنا نخافُ أَن يَفْرُطَ عليناً؟ أَي: يبادرنا بالعقوبة والإيقاع بنا قبل أن تبلِّغه رسالاتك، ونقيم عليه الحجَّة، ﴿أو أَن يَطْغى؟ أَي: يتمرَّد عن الحقِّ، ويطغى بملكه وسلطانه وجندِهِ وأعوانِهِ.

٤٦﴾ ﴿قال لا تخافا﴾: أن يَفْرُطَ عليكما؛ ﴿إِنَّنِي معكما أسمع وأرى﴾؛ أي: أنتما بحفظي ورعايتي، أسمع قولكما، وأرى جميع أحوالكما؛ فلا تخافا منه. فزال الخوفُ عنهما، واطمأنَت قلوبُهما بوعد ربُّهما.

﴿فَأَنِيَاهُ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولَا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَّ إِسْرَةٍ بِلَ وَلَا تُعَذِّبْهُمْ قَدْ جِعْنَكَ بِثَابَةٍ مِّن زَبْكُ وَٱلسَّلَامُ عَلَى مَنِ ٱنَّبَعَ ٱلْهُدَىٰ ۞ إِنَّا قَدْ أُوحِىَ إِلَيْنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَبَ وَتَوَلَّى ۞ ﴾ .

٤٧﴾ أي: فأتياه بلهذين الأمرين: دعوتُه إلى الإسلام، وتخليصُ لهذا الشعب الشريف بني إسرائيل من قيدِهِ وتعبيدِهِ لهم؛ ليتحرَّروا ويملكوا أمرهم، ويقيم فيهم موسى(<sup>()</sup> شرع الّله ودينه. ﴿قد جنناك بآيةِ﴾: تدلُّ على صدقِنا، فألقى موسى عصاه؛ فإذا هي ثعبانٌ مبينٌ، ونزع يده فإذا هي بيضاءُ للناظرينَ... إلى آخر ما ذَكَرَ الله عنهما. ﴿والسلامُ على مَنِ اتَّبَعَ الهدى﴾؛ أي: من اتَّبع الصراط المستقيم واهتدى بالشرع المُبين؛ حصلت له السلامة في الدُّنيا والآخرة.

سورة طه (٤٨ \_ ٥٠)

1 • 48.

٤٨﴾ ﴿إنَّا قد أوحي إلينا ﴾؛ أي: خبرنا (٢) من عند الله لا من عند أنفسنا؛ ﴿أَنَّ العذابَ على من كَذَبَ وتولَى ﴾؛ أي: كذَّب بأخبار الله وأخبار رسلِه، وتولَّى عن الانقياد لهم واتِّباعهم، ولهذا فيه الترغيب لفرعون بالإيمان والتصديق واتِّباعهما والترهيب من ضدً ذلك، ولكن لم يُفِذ فيه لهذا الوعظ والتذكير، فأنكر ربَّه وكفر وجادل في ذلك ظلماً وعناداً.

﴿قَالَ فَمَن تَذِيكُمَا يَعُوسَىٰ ٥ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِى أَعْطَىٰ كُلَّ نَعَيْءٍ خَلَقَكُم ثُمَّ هَدَىٰ ٥ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ٥ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ فِي كِتَبَ لَا يَضِلُ رَبِّ وَلَا يَنسَى ٥ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلَا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَلَهِ مَاتَهُ فَأَخْرَحْنَا بِهِ أَزْوَنَجًا مِن نَبَاتٍ شَتَى وَيْنَهَا نُخْرِعُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ٢ هُ إِنَّى فَا نَعْبَدُكُمْ وَلِيَهَا اللَّهُ وَالَا لَهُ اللَّهُ مَا أ

٤٩ كان : قال فرعون لموسى على وجه الإنكار : فضن ربُّكما يا موسى ؟ ٥٠ كان فأجاب موسى بجواب شاف كاف واضح، فقال : فربُنا الذي أعطى كلَّ شيء خَلْقَه ثم هدى ؟ أي : ربُّنا الذي خلق جميع المخلوقات، وأعطى كلَّ مخلوق خَلْقَه اللاثق به، [الدال] على حسن صنعة من خلقه، من كبر الجسم وضغره وتوسطه وجميع صفاته، ثم هدى كلَّ مخلوق إلى ما خَلَقَه له، وهذه الهداية الكاملة<sup>٢٧)</sup> المشاهدة في جميع المخلوقات؛ فكلُّ مخلوق تجدُه يسعى لما خُلِقَ له من المنافع وفي دفع المضارً عنه، حتَّى إنَّ الله أعطى الحيوان البهيم من العقل ما يتمكَن<sup>(٤)</sup> به على ذلك، وهذا كقوله تعالى : فالذي أحسن كلَّ شيء خَلَقه؟. وهذاها لمصالحها؛ هو الربُّ على الحقيقة؛ فإنكاره إنكارً لأعظم الأشياء وجوداً، وهداها لمصالحها؛ هو الربُّ على الحقيقة؛ فإنكاره إنكارً لأعظم الأشياء وجوداً،

(١) في (ب): «ويقيم موسى فيهم».
 (٢) في (ب): «خبر».
 (٣) في (ب): «العامة».

E GHAZI TRUNIC THOUG

سورة طه (٥١ ـ ٥٣)

وهو مكابرةً ومجاهرةٌ بالكذب؛ فلو قُدّرَ أنَّ الإنسان أنكر من الأمور المعلومة ما أنكر؛ كان إنكارُهُ لربِّ العالمين أكبر من ذٰلك.

٤١٥ ولهذا لما لم يمكن فرعون أن يعانِدَ هذا الدليل القاطع؛ عدل إلى المشاغبة، وحاد عن المقصود، فقال لموسى: ﴿فما بالُ القرون الأولى؟؛ أي: ما شأنهم؟ وما خبرهم؟ وكيف وصلت بهم الحالُ وقد سبقونا إلى الإنكار والكفر والظُلم والعناد ولنا فيهم أسوة؟

(٥٢) فقال موسى: ﴿علمُها عند ربِّي في كتاب لا يَضِلُّ ربِّي ولا ينسى؟ أي: قد أحصى أعمالهم من خير وشرً، وكتبه في كتابه<sup>(١)</sup>، وهو اللوح المحفوظ، وأحاط به علماً وخبراً؛ فلا يضلُّ عن شيء منها ولا ينسى ما عَلِمهُ منها، ومضمون ذلك أنَّهم قَدِموا إلى ما قدَّموه ولاقَوْا أعمالهم وسيجازَوْن عليها؛ فلا معنى لسؤالك واستفهامك يا فرعون عنهم؛ فتلك أمةً قد خلت، لها ما كسبت ولكم ما كسبتُم؟ فإنْ كان الدليل الذي أورذناه عليك والآياتُ التي أريناكها قد تحقَّقتَ صدقَها ويقينَها، وهو الواقع؛ فانقذ إلى الحقٌ، ودغ عنك الكفر والظُّلم وكثرةَ الجدال بالباطل، وإن كنتَ قد شككت فيها أو رأيتَها غير مستقيمة؛ فالطريق مفتوحٌ، وبابُ ويقينَها، وهو الواقع؛ فانقذ إلى الحقٌ، ودغ عنك الكفر والظُّلم وكثرةَ الجدال بالباطل، وإن كنتَ قد شككت فيها أو رأيتَها غير مستقيمة؛ فالطريق مفتوحٌ، وبابُ وجَحدوا بها واستيقَتَنْها أنفسُهم ظلماً وعلوًا؟، وقال موسى: ﴿لقد علمتَ ما أنزلَ هُولاءٍ إلَّا ربُّ السمواتِ والأرضِ بصائرَ؟؟! فعُلم أنه ظالمٌ في جداله، قملة العرك الما أنزلَ في الأرض.

(٥٣) ثم استطرد في لهذا الدليل القاطع بذكر كثير من نعمه وإحسانه الضروري، فقال: (الذي جَعَلَ لكم الأرضَ مَهْداً»؛ أي: فراشاً بحالةٍ تتمكَّنون من السكون فيها والقرار والبناء والغراس وإثارتها للازدراع وغيره، وذلَّلها لذلك، ولم يجعلها ممتنعة عن مصلحةٍ من مصالحكم. (وسَلَكَ لكم فيها سُبُلاً»؛ أي: نفذ لكم الطرق الموصلة من أرض إلى أرض، ومن قطر إلى قطر، حتى كان الأدميون يتمكَّنون من يتمكَّنون من العرق ما متنعة عن مصلحةٍ من مصالحكم. (من قطر إلى قطر، حتى كان الأدميون ينها متنعة عن مصلحةٍ من مصالحكم. (من قطر إلى قطر، حتى كان الأدميون يتمكَّنون من يتمكَّنون من العرق الموصلة من أرض إلى أرض، ومن قطر إلى قطر، حتى كان الأدميون يتمكَّنون من العرق الموصلة من أرض إلى أرض، ومن قطر إلى قطر، حتى كان الأدميون من يتمكنون من الوصول إلى جميع الأرض بأسهل ما يكون، وينتفعون بأسفارهم أكثر مما ينتفعون بإقامتهم. (وأنزل من السماء ماء فأخرجنا به أزواجاً من نباتٍ شتى)؛

(۱) في (ب): «في كتاب».
 (۲) الملوان: أي الليل والنهار.

This file was downloaded from QuranicThought.com

أي: أنزل المطر، فأحيا به الأرض بعد موتها، وأنبت بذلك جميعَ أصناف النوابت على اختلاف أنواعها وتشتَّت أشكالها وتبايُنِ أحوالها، فساقَه وقدَّره ويسَّره رزقاً لنا ولأنعامنا، ولولا ذلك؛ لهلك مَن عليها من أدميٍّ وحيوانٍ.

سورة طه (٤٥ - ٥٥)

٤٩٥ ولهذا قال: ﴿كُلُوا وارْعَوْا أنعامَكُمَ»: وسياقها على وجه الامتنان؛ ليدلَّ ذَلك على أنَّ الأصل في جميع النوابت الإباحة؛ فلا يَحْزُمُ منها إلَّا ما كان مضرًا كالسموم ونحوه. ﴿إنَّ في ذلك لآياتِ لأولي النَّهى»؛ أي: لذوي العقول الرزينة والأفكار المستقيمة، على فضل الله وإحسانه ورحمته وسعة جوده وتمام عنايته، وعلى أنَّه الربُّ المعبود المالك المحمود، الذي لا يستحقُّ العبادة سواه، ولا الحمد والمدح والثناء إلَّا مَن امتنَّ بهذه النعم، وعلى أنَّه على كلَّ شيء قديرٌ؛ فكما أحيا الأرض بعد موتها؛ إنَّ ذلك لمحيي الموتى. وخصَّ الله أولي النَّهى بذلك لأنَّهم المنتفعون بها الناظرون إليها نظر اعتبار، وأمًا مَن عداهم؛ فإنَّهم بمنزلة البهائم المنتفعون بها الناظرون إليها نظر اعتبار، وأمَّا مَن عداهم في فائَهم منزلة البهائم وأجسادهم<sup>(١)</sup> مُعْرِضةٌ، ﴿وكَأَيْن من آيةٍ في السمواتِ والأرض يمرُون عليها وهم عنها معرضونَ».

الأما يُنْزِلُه الله عليها من المطر،
وأنَّها بإذن ربَّها تُخرج النبات المختلف الأنواع؛ أخبر أنَّه خَلَقَنا منها، وفيها يعيدُنا وأنَّها بإذن ربَّها تُخرج النبات المختلف الأنواع؛ أخبر أنَّه خَلَقَنا منها، وفيها يعيدُنا إذا متنا فَدُفِنًا فيها، ومنها يخرجُنا هَتَارة أُخرى»؛ فكما أوجدنا منها من العدم، وقد علمنا ذلك وتحقَّقناه؛ فسيعيدُنا بالبعث منها بعد موتنا؛ ليجازينا بأعمالنا التي عملناها عليها. وهذان دليلان على الإعادة عليما منها، وفيها يعيدُنا إذا متنا فَدُفِنًا فيها، ومنها يخرجُنا هَتَارة أُخرى»؛ فكما أوجدنا منها من العدم، وقد علمنا ذلك وتحقَّقناه؛ فسيعيدُنا بالبعث منها بعد موتنا؛ ليجازينا بأعمالنا التي عملناها عليها. وهذان دليلان على الإعادة عقليًّان واضحان: إخراجُ النبات من الأرض بعد موتها، وإخراجُ المكلَّفين منها في إيجادهم.

﴿وَلَقَدَ أَرَبَىٰتُهُ ءَايَنِيَنَا كُلَّهَا فَكَذَبَ وَأَبَى ۞ قَالَ أَجِنْتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِخْرِكَ يَنْمُومَىٰ ۞ فَلَنَاأَنِيَنَكَ بِسِخْرٍ مِنْلِمِهِ فَأَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا تُخْلِفُهُ عَنْ وَلَا أَنت ۞ قَالَ مَوْعِدُكُمُ يَوْمُ الزِينَةِ وَأَن يُحْشَرَ النَّاسُ ضُحَى ۞ فَتَوَلَى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَمُ ثَنَ ۞ قَالَ لَهُم مُوسَى وَيَلَكُمْ لَا تَفْتَرُوا عَلَى اللَهِ حَدِبًا فَيُسْتَحِنَكُمْ بِعَذَاتٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ

في (ب): «وأجسامهم».

سورة طه (٥٦ ـ ٥٩)

٥٦ لعيانية والفواطع جميع أنواعها الآيات والعِبَر والقواطع جميع أنواعها العيانيَّة والأفقيَّة والنفسيَّة؛ فما استقام ولا ارعوى، وإنَّما كَذَّب وتولَّى؛ كذب الخبر وتولَّى عن الأمر والنهي، وجعل الحقَّ باطلاً والباطل حقًا، وجادل بالباطل ليضلُ الناس.

(٥٧ ) فقال: ﴿ اجتنا لِتُخْرِجَنا من أرضنا بسحرِكَ ): زعم أنَّ هٰذه الآيات التي أراه إيَّاها موسى سحرٌ وتمويةٌ، المقصود منها إخراجُهم من أرضهم والاستيلاءُ عليها؛ ليكون كلامه مؤثراً في قلوب قومه؛ فإنَّ الطباع تميل إلى أوطانها، ويصعُبُ عليها الخروج منها ومفارقتها، فأخبرهم أنَّ موسى هٰذا قصده؛ ليبغِضوه ويسعَوْا في محاربته.

٥٨ ﴾ ﴿فلنأتينَك بسحر ﴾: مثل سحرك، فأمهِلُنا واجعلْ لنا ﴿موعداً لا نخلِفُه نحن ولا أنت مكاناً سُوى ﴾؛ أي: مستو علمنا وعلمك به، أو مكاناً مستوياً معتدلاً لنتمكَّن من رؤية ما فيه.

٩ ٩ ﴾ فقال موسى: ﴿موعدُكم يوم الزينةِ ﴾: وهو عيدُهم الذي يتفرّغون فيه ويقطعون شواغلهم، ﴿وأن يُحْشَرَ الناس ضُحىَ ﴾؛ أي: يُجمعون كلهم في وقت

الآيات ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.

الضُّحى. وإنَّما سأل موسى ذٰلك لأنَّ يوم الزينة ووقت الضحى منه يحصُلُ منه كثرة الاجتماع ورؤية الأشياء على حقائقها ما لا يحصُل في غيره.

(٦٠) ﴿ فتولَّى فرعونُ فجمع كيدَهَ؟ أي: جميع ما يقدرُ عليه مما يكيد به موسى، فأرسل في مدائنه من يحشُرُ السحرة الماهرين في سحرهم، وكان السحر إذ ذلك متوفراً، وعلمه<sup>(١)</sup> مرغوباً فيه، فجمع خلقاً كثيراً من السحرة، ثم أتى كلَّ منهما للموعد، واجتمع الناس للموعدِ، فكان الجمعُ حافلاً، حضره الرجال والنساء والملأ والأشراف والعوامً والصغار والكبار، وحضُوا الناس على الاجتماع، وقالوا إللناس هل أنتم مجتمعون لعلَّنا نتَّبع السحرةَ إن كانوا هم الغالبين؟

(١٦) فحين اجتمعوا من جميع البلدان؛ وَعَظَهم موسى عليه السلام، وأقام عليهم الحجَّة، وقال لهم: ﴿ويلَكم<sup>(٢)</sup> لا تَفْتَروا على الله كَذِباً فيُسْحِتَكم بعدابٍ؟ أي: لا تنصروا ما أنتم عليه من الباطل بسحركم، وتغالبون الحقَّ، وتفتَرون على الله الكذبَ، فيستأصِلُكم بعذابٍ من عنده، ويخيب سعيُكم وافتراؤكم؛ فلا تدركون ما تطلبون من النصر والجاه عند فرعون وملئه، ولا تسلموا من عذاب الله.

(٢٢) وكلام الحقِّ لا بدَّ أن يؤثِّر في القلوب، لا جرم ارتفع الخصامُ والنزاع بين السحرة لمَّا سمعوا كلام موسى وارتبكوا، ولعلَّ من جملة نزاعهم الاشتباه في موسى هل هو على الحقِّ أم لا؟ ولكنهم إلى الآن ما تمَّ أمرهم؛ ليقضي الله أمراً كان مفعولاً؛ ليهلِكَ من هَلَكَ عن بينةٍ ويحيا من حَيَّ عن بينةٍ؛ فحينئذ أسرّوا فيما بينهم النجوى، وأنَّهم يتَّفقون على مقالةٍ واحدةٍ؛ لينجوا في مقالهم وفعالهم، وليتمسَّك الناس بدينهم.

(٦٣) والنجوى التي أسرُوها فسَّرها بقوله: ﴿قالوا إنْ هٰذانِ لساحرانِ يُريدان أنْ يخرِجاكم من أرضِكم بسحرِهما؟؛ كمقالة فرعون السابقة؛ فإمَّا أن يكونَ ذٰلك توافقاً من فرعون والسحرة على هٰذه المقالة من غير قصدٍ، وإما أن يكون تلقيناً منه لهم مقالته التي صمَّم عليها وأظهرها للناس، وزادوا على قول فرعون أن قالوا: ﴿وَيَذْهَبَا بطريقتِكُم المُثلى؟؛ أي: طريقة السحر؛ حسدكم عليها، وأراد أن يظهر ويند العمر المعالة من غير قصدٍ، وإما أن يكون تلقيناً منه لهم مقالته التي صمَّم عليها وأظهرها للناس، وزادوا على قول فرعون أن قالوا: ﴿وَيَذْهَبَا بطريقتِكُم المُثلى؟؛ أي: طريقة السحر؛ حسدكم عليها، وأراد أن يظهر ويند العام، ويند من عرفي قول فرعون أن قالوا: مُويدُهُمَا بطريقتِكُم المُثلى؟؛ أي: طريقة السحر؛ حسدكم عليها، وأراد أن يظهر عليكم ؛ ليكون له الفخرُ والصيتُ والشهرة، ويكون هو المقصودُ بهٰذا العلم الذي عليكم؛ ليكون له الفخرُ والصيتُ والشهرة، ويكون هو المقصودُ بهٰذا العلم الذي منكم زمانكم فيه ويذهب عنكم ما كنتُم تأكلون بسببه، وما يتبع ذلك من الرياسة.

(٢) في (ب): «ويحكم».

سورة طه (٦٠ ـ ٦٣)

سورة طه (٦٤ ـ ٧٠)

(٢٤) وهذا حضَّ من بعضهم على بعض<sup>(1)</sup> على الاجتهاد في مغالبته، ولهذا والهذا وفات وهذا حضَّ من بعضهم على بعض<sup>(1)</sup> على الاجتهاد في مغالبته، ولهذا قالوا: (فأجْمِعوا كيدَكم)؛ أي: أظهروه دفعة واحدة متظاهرين متساعدين فيه متناصرين متفقاً رأيُكم وكلمتُكم، (شم ائتوا صفًا): ليكونَ أمكنَ لعملكم وأهيبَ لكم في القلوب، ولثلاً يتركَ بعضُكم بعض مقدورهِ من العمل، واعلموا أنَّ مَن أفلح اليوم ونجح وغلب غيره؛ فإنَّه المفلح الفائز؛ فهذا يوم له ما بعده من الأيام؛ وممكنَ أمكنَ لعملكم وأهيبَ أفلح اليوم ونجح وغلب غيره؛ فإنَّه المفلح الفائز؛ فهذا يوم له ما بعده من الأيام؛ فما من أصلبهم في باطلهم وأشدًهم فيه! حيث أبوا بكل سببٍ ووسيلةٍ وممكنٍ ومكن أمكنَ ومكن ومكن ومكن أبوا أن مَن أمكن أول من العمل، واعلموا أنَّ مَن أمكن أول وي من العمل، واعلموا أنَّ مَن أول من العمل، واعلموا أنَّ من أمكم في العمل، واعلموا أنَّ من أول من أول من العمل، واعلموا أنَّ من أول من من أول من من أول م

(٦٥) ويأبى الله إلاً أن يُتِمَّ نورَه ويظهرَ الحقَّ على الباطل، فلما تمَّتْ مكيدتُهم وانحصر قصدُهم ولم يبقَ إلاً العمل؛ ﴿قالوا له لموسى: ﴿إمَّا أن تلقي ؟: عصاك، ﴿وإمَّا أن نكونَ أولَ من ألقى ؟: خيَّروه موهمين أنَّهم على جزم من ظهورهم عليه بأيِّ حالة كانت.

﴿ الله موسى: ﴿ لَ القوا﴾: فألْقُوا حبالهم وعصيهم؛ ﴿ إذا حبالُهم وعصيهم؛ ﴿ فَإذا حبالُهم وعصيتُهم يُخَيَّلُ إليه ﴾؛ أي: إلى موسى ﴿ من سحرِهم ﴾: البليغ، ﴿ أَنَها تسعى ﴾: [أنها حيات تسعى].

٦٧ الما خُيِّل إلى موسى ذلك؛ أوجس في نفسِهِ خيفةً كما هو مقتضى الطبيعة البشريَّة، وإلَّا؛ فهو جازمٌ بوعد الله ونصره.

٩٨٦ ﴾ ﴿قَلْنَا لَهُ ﴾: تثبيتاً وتطميناً: ﴿لا تَحْفُ إِنَّكَ أَنْتَ الأَعلى ﴾: عليهم؛ أي: ستعلو عليهم، وتقهرهم، ويذلُوا لك، ويخضعوا.

(٦٩) فوألقِ ما في يمينِكَ ؟؛ أي: عصاك؛ فتَلقَف ما صنعوا إنَّما صنعوا كيدُ ساحر ولا يفلِحُ الساحر حيث أتى ؟؛ أي: كيدهم ومكرهم ليس بمثمر لهم ولا ناجح؟ فإنَّه من كيد السحرة الذين يموّهون على الناس ويُلَبّسون الباطل ويخيّلون أنهم على الحقّ.

٧٠ فألقى موسى عصاه، فتلقَّفت ما صنعوا كلَّه وأكلتْه، والناسُ ينظُرون لذلك الصنيع، فعَلِمَ السحرةُ علماً يقيناً أنَّ لهذا ليس بسحر، وأنَّه من الله، فبادروا للإيمان، ﴿فَأَلُقي السحرةُ ساجدينَ، ﴿قالوا آمنًا بربِّ العالمين ربِّ موسى

- (۱) في (ب): «لبعض».
- (۲) في (ب): «فلله درهم ما...». وقد طمسها الشيخ في (1).

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة طه (۷۱ ـ ۷۲)

وهارون»، فوقع الحقُّ وظهر وسطع، وبطل السحر والمكر والكيدُ في ذلك المجمع العظيم، فصارت بيَّنة ورحمةً للمؤمنين وحجَّة على المعاندين.

٧١﴾ فقال فرعون للسحرة: ﴿آمنتُم له قبلَ أَن آذَنَ لكم؟؛ أي: كيف أقدمتُم على الإيمان من دون مراجعة منَّى ولا إذن، استغرب ذلك منهم لأدبهم معه وذلُّهم وانقيادهم له في كلِّ أمر من أمورهم، وجعل هذا من ذاك، ثم استلجَّ فرعونُ في كفره وطغيانه بعد هذا البرهان، واستخفَّ بقوله (١) قومَهُ، وأظهر لهم أنَّ هذه الغلبة من موسى للسحرة ليس لأنَّ الذي معه الحقُّ، بل لأنَّه تمالأ هو والسحرة ومكروا ودبَّروا ا أن يخرجوا فرعونَ وقومَه من بلادهم، فقبل قومُه هٰذا المكرَ منه، وظنُّوه صدقاً، ﴿فاستخفَّ قومَه فأطاعوه إنَّهم كانوا قوماً فاسقينَ؟؛ مع أنَّ لهذه المقالة التي قالها لا تدخُلُ عقلَ من له أدنى مُسْكة من عقل ومعرفة بالواقع؛ فإنَّ موسى أتى من مَدْيَنَ وحيداً، وحين أتى؛ لم يجتمع بأحدٍ من السحرة ولا غيرهم، بل بادَرَ إلى دعوة فرعون وقومه، وأراهم الآيات، فأراد فرعونُ أن يعارِضَ ما جاء به موسى، فسعى ما أمكنه، وأرسل في مدائنه من يجمعُ له كلُّ ساحر عليم، فجاؤوا إليه، ووعدهم الأجر والمنزلة عند الغلبة، وهم حرصوا غاية الحرص وكادوا أشدَّ الكيد على غلبتهم لموسى، وكان منهم ما كان؛ فهل يمكن أو يُتَصَوَّر مع لهذا أن يكونوا دبَّروا هم وموسى واتَّفقوا على ما صدر؟! هذا من أمحل المحال. ثم توعَّد فرعون السحرة فقال: لأقَطْعَنَّ ﴿أَيدِيَكُم وأَرْجُلَكُم من خلافٍ ﴾: كما يفعل بالمحاربِ الساعي بالفساد؛ يَقْطَعُ يده اليمني ورجله اليسري. ﴿ولأَصَلَّبَنَّكُم في جـ ذوع النخلَ؟؛ أي : لأجل أن تشتهروا وتختزوا. ﴿وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُ عَذَابًا وَأَبِقَى﴾؛ يعني: بزعمه هو وأمته(٢) وأنَّه أشدُّ عذاباً من الله وأبقى؛ قلباً للحقائق، وترهيباً لمن لا عقل له.

(٧٢) ولهذا؛ لما عَرَفَ السحرةُ الحقَّ ورزقَهم الله من العقل ما يدرِكون به الحقائق؛ أجابوه بقولهم: ﴿لَن نُؤثِرَكَ على ما جاءَنا من البيّناتِ﴾ [أي لن نختارك وما وعدتنا به من الأجر والتقريب على ما أرانا الله من الآيات البينات]: الدالَّاتِ على أنَّ الله هو الربُّ المعبود وحدَه، المعظَّم المبجَّل وحده، وأنَّ ما سواه باطل، ونؤثِرَكَ على الذي فَطَرنا وخَلَقنا، لهذا لا يكونُ. ﴿فاقض ما أنت قاض﴾: مما أوعَذتنا به من القطع والصلب والعذاب، ﴿إنَّما تقضي لهذه الحياةَ الدُنياً﴾؛ أي :

(٢) كذا في (أ)، وفي (ب): «هو أو الله».

(١) في (ب): «عقول».

سورة طه (۲۳ ـ ۲۷)

إنما توعدنا به غاية ما يكون في لهذه الحياة الدُّنيا ينقضي ويزولُ ولا يضرُّنا؛ بخلافِ عذاب الله لمن استمرَّ على كفرهِ؛ فإنَّه دائمٌ عظيمٌ. ولهذا كأنَّه جوابٌ منهم لقوله: ﴿وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنا أَشدُ عذاباً وأبقى﴾. وفي لهذا الكلام من السَّحرة دليلٌ على أنَّه ينبغي للعاقل أن يوازنَ بين لَذَات الدُّنيا ولذَات الآخرة وبين عذاب الدُّنيا وعذاب الآخرة.

﴿٣٧ ﴿ إِنَّا آمَنًا بِرَبّنا لِيَغْفِرَ لنا خَطَايانَهُ؛ أي: كُفْرَنا ومعاصينا؛ فإنَّ الإيمان مكفِّر للسيئاتِ، والتوبة تجبُّ ما قبلها. وقولهم: ﴿ وما أَكْرَهْتَنا عليه من السحرَ»: الذي عارَضْنا به الحقَّ. لهذا دليلٌ على أنهم غير مختارين في عملهم المتقدِّم، وإنما الذي عارَضْنا به الحقَّ. لهذا دليلٌ على أنهم غير مختارين في عملهم المتقدِّم، وإنما الكرههم]<sup>(١)</sup> فرعونُ إكراهاً. والظاهر ـ والله أعلم ـ أنَّ موسى لما وعظهم ـ كما تقدَّم في قوله: ﴿ وما أَكْرَهْتَنا عليه من السحرَه: [أكرههم]<sup>(١)</sup> فرعونُ إكراهاً. والظاهر ـ والله أعلم ـ أنَّ موسى لما وعظهم ـ كما منهم موقعاً عروبَ أكرهما إكثرة معهم ووقع منهم موقعاً كبيراً، ولهذا تنازعوا على اللهِ كَذِباً فَيُسْحِتَكُم بعذابَ أنَّر معهم ووقع منهم موقعاً كبيراً، ولهذا تنازعوا بعد لهذا الكلام والموعظة. ثمَّ إنَّ فرعونَ ألزمهم غذلك وأكرههَم على المكر الذي أَجْرَوْه، ولهذا تكلَّموا بكلامه السابق قبل إتيانهم؛ فنه وأكرههم على المكر الذي أجرَوْه، ولهذا تكلَّموا بكلامه السابق قبل إتيانهم أخبَروا على ما والموعظة. أن أنَّ موسى ما موقعاً كبيراً، ولهذا تنازعوا بعد لهذا الكلام والموعظة. أي أنَّ موحونَ ألزمهم عيث قراد إن أن فرعونَ ألزمهم ما في وأكرههم على المكر الذي أجرَوْه، ولهذا تكلَّموا بكلامه السابق قبل إتيانهم أنه منهم موقعاً كبيراً، ولهذا نكروهم عليه، ولعلَّ هذه النكتة التي قامت بقلوبهم من فحروا على ما سنَّه لهم وأكرههم عليه. ولعلَّ هذه النكتة التي قامت بقلوبهم من كراهتهم لمعارضة الحقُ بالباطل، وفعلهم ما فعلوا على وجه الإغماض هي التي كراهتهم ما موحمهم الله بسببها، ووقَقهم للإيمان والتوبة. ﴿ والله حَيرَهُ: مما أوعدتنا<sup>(٢)</sup> من الأجر والمنزلة والجاه، ﴿ وأبقى»: ثواباً وإحساناً، لا ما يقول أوعدتنا<sup>(٢)</sup> من الأجر والمنزلة والجاه، ﴿ وأبقى»: ثواباً وإجماناً، لا ما يقول فرعون: أورون: في غذاباً ما من معهم ما فعلوا على وجه الإغماض هي أثرت معهم ورحمهم الله بسببها، ووقَقهم للإيمان والتوبة. فواباً وإلما من أثمن أينا أسدً عذاباً وأبقى ؛ يريد أنه أشد عذاباً وأبقى.

وجميع ما أتى من قَصَص موسى مع فرعون يَذْكُرُ الله فيه إذا أتى على قصة السحرة أن فرعون توعدهم بالقطع والصلب ولم يذكر أنَّه فعل ذٰلك، ولم يأتِ في ذٰلك حديثُ صحيح، والجزم بوقوعه أو عدمِهِ يتوقَّف على الدليل. واللّه أعلم بذٰلك وغيره، [ولكن توعده إياهم بذلك مع اقتداره، دليل على وقوعه، ولأنه لو لم يقع لذكره اللَّه، ولاتفاق الناقلين على ذلك].

﴿إِنَّهُمْ مَن يَأْتِ رَئِبُمُ مُحْمِرِمًا فَإِنَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ٢ وَمَن يَأْتِدِء مُؤْمِنَا قَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَنِّ فَأُولَتِيكَ لَهُمُ ٱلدَّرَحَتُ ٱلْعُلَىٰ ٢ حَتَّتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَمْنِهَا ٱلْأَنْهَرُ وَذَلِكَ جَزَآهُ مَن تَرَكَى ٢

٤٩ يخبر تعالى أنَّ مَن أتاه وقَدِم عليه مجرماً ـ أي: وصفه الجرم من كل وجه،

(۱) كذا في (ب). وفي ( أ ): «أكرهم».
(۲) في (ب): "وعدتنا".

وذلك يستلزم الكفر ـ واستمرَّ على ذلك حتى مات؛ فإنَّ له نار جهنم الشديد نَكالها، العظيمة أغلالها، البعيد قعرها، الأليم حرها وقرها، التي فيها من العقاب ما يُذيب الأكباد والقلوب، ومن شدَّة ذلك أنَّ المعذَّب فيها لا يموت ولا يحيا، لا يموت فيستريح ولا يحيا حياة يتلذَّذ بها، وإنَّما حياته محشوَّة بعذاب القلب والروح والبدن، الذي لا يُقَدَّره ولا يُفَتَّر عنه ساعة؛ يستغيث فلا يُغاث، ويدعو فلا يُستجاب له؛ نعم؛ إذا استغاث؛ أُغيث بماء كالمهل يشوي الوجوه، وإذا دعا؛ أجيب: بأخسؤوا فيها، ولا تكلمون.

سورة طه (٥٧ ـ ٧٩)

(٧٥ - ٧٦) ومن يأت ربَّه مؤمناً به، مصدقاً لرسله، متَّبعاً لكتبه، قد عمل الصالحات الواجبة والمستحبَّة؛ ﴿فأولئك لهم الدرجات العلى؟؛ أي: المنازل العاليات في الغرف المزخرفات، واللَّذَات المتواصلات، والأنهار السارحات، والخلود الدائم، والسرور العظيم، فيما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. و﴿ذلك؟: الثواب ﴿جزاء من تزكَّى؟؛ أي: تطَهَّر من الشرك والكفر والفسوق والعصيان: إما أن لا يفعلها بالكلية، أو يتوب مما فعله منها، وزكَّى أيضاً لمنوات وزكَّى؟؛ أي: المنازل والكفر والفسوق والعصيان: إما أن لا يفعلها بالكلية، أو يتوب مما فعله منها، وزكَّى أيضاً نفسه، ونما والخلود والكفر والفسوق والعصيان: إما أن لا يفعلها بالكلية، أو يتوب مما فعله منها، وزكَّى أيضاً نفسه، ونما والخلو، وسمَّيت الحالية، أو يتوب مما فعله منها، وزكَّى أيضاً نفسه، ونما والعمل الصالح؛ فإنَّ للتزكية معنيين: التنقية، وزكَّى أيضاً نفسه، والزيادة بحصول الخير، وسمَّيت الزكاة زكاة لهذين الأمرين.

﴿وَلَقَدْ أَوْحَيْنَآ إِلَى مُوْسَىٰ أَنْ أَسَرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسًا لَا تَخَفُ دَرًكًا وَلَا تَخْشَىٰ ٢٠ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِمُنُودِهِ. فَغَشِيَهُم مِنَ ٱلْبَمِّ مَا غَشِيَهُمْ (٥) وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ فَوْمَتُمُ وَمَا هَدَىٰ ٢٠ ﴾

(٧٧ - ٧٩) لما ظهر موسى بالبراهين على فرعون وقومه؛ مكث في مصر يدعوهم إلى الإسلام ويسعى في تخليص بني إسرائيل من فرعون وعذابه، وفرعون في عتو ونفور، وأمره شديد على بني إسرائيل، ويريه الله من الآيات والعبر ما قصّه الله علينا في القرآن، وبنو إسرائيل لا يقدرون أن يُظهروا إيمانهم ويعلنوه، قد اتّخذوا بيوتهم مساجد، وصبروا على فرعون وأذاه، فأراد الله تعالى أن ينجيهم من عدوهم ويمكن لهم في الأرض؛ ليعبدوه جَهراً ويُقيموا أمره، فأوحى إلى نبيه موسى أن يواعِد بني إسرائيل سرًا ويسيروا أولَ الليل ليتمادوا<sup>(١)</sup> في الأرض، وأخبره أنَّ فرعون وقومه شَيَّبعونه، فخرجوا أولَ الليل، جميع بني إسرائيل [هم] ونساؤهم وذريَّتُهم، فلما أصبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذريَّتُهم، فلما أصبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذريَّتُهم، فلما أصبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذريَّتُهم، فلما أصبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذريَّتُهم، فلما أصبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذريَّتُهم، فلما أصبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذريًاتهم منه منه على أحمد أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذليً منه منهم أصبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذريًاتهم منه منه الما أصبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا ونساؤهم وذريًاته منه منه منه أسبح أهل مصر، وإذا هم ليس فيهم منهم داع ولا

(١) في (ب): «الكلمة غير واضحة».

سورة طه (۸۰ ـ ۸۱)

مجيبٌ، فَحَنَقَ عليهم عدوُّهم فرعون، وأرسل في المدائن من يَجْمَعُ لِه الناس ويحضُّهم على الخروج في أثر بني إسرائيل، [ليوقع بهم وينفذ غيظه، والله غالب على أمره، فتكاملت جنود فرعون فسار بهم يتبع بني إسرائيل] فاتَّبَعوهم مشرِقين، فلما تراءى الجمعانِ؛ قال أصحابُ موسى: إنَّا لَمدركون، وقلقوا، وخافوا: البحر أمامهم. وفرعون من ورائهم؛ قد امتلأ عليهم غيظاً وحنقاً، وموسى مطمئنُ القلب ساكنُ البال، قد وَثِقَ بوعد ربَّه فقال: ﴿كلَّ إَنَّ معي ربي سيهدينِ﴾؛ فأوحى الله إليه أن يَضرِبَ البحر بعصاء، فضربه، فانفرق اثني عشر طريقاً، وصار الماء كالجبال العالية عنَّ يمين الطرق ويسارها، وأيبس اللَّهُ طُرُقهم التي انفرق عنها الماء، وأمرهم الله أن لا يخافوا من إدراكِ فرعونَ ولا يَخْشُوا من الغرق في البحر، فسلكوا في تلك الطرق، فجاء فرعونُ وجنودُه، فسلكوا وراءهم، حتَّى تكامل قوم موسى خارجين وقوم فرعون داخلين؛ أمر الله البحر، فالتطم عليهم، وغَشِيَهم من اليم ما غَشِيَهم، وغرقوا كلُّهم، ولم ينجُ منهم أحدٌ، وبنو إسرائيل ينظُرون إلى عدوُّهم، قد أقرَّ الله أعيُنَهم بهٰلاكِهِ<sup>(١)</sup>، وهٰذا عاقبة الكفر والضلال وعدم الاهتداء بهدي الله، ولهذا قال تعالى: ﴿وأَضلَّ فرعونُ قومَهَ؛ بما زيَّن لهم من الكفر، وتهجين ما أتى به موسى، واستخفافِهِ إيَّاهم، وما هداهم في وقت من الأوقات، فأوردهم موارد الغيِّ والضَّلال، ثم أوردهم مورد العذاب والنَّكَال.

لَايَبَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ قَدْ أَبْعَيْنَكُمْ مِنْ عَدُوَكُمْ وَوَاعَدَنَكُمْ جَابِبَ الطُّورِ ٱلأَيْعَنَ وَنَزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَ وَالسَّلْوَىٰ ٥ٍ كُلُوا مِن طَبِّبَنِتِ مَا رَزَقْنَنَكُمْ وَلَا تَطْغَوْا فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِيٌّ وَمَن يَحْلِلْ عَلَيَهِ عَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ٥ٍ وَإِنِي لَنَفَارٌ لِمَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ ٱهْتَدَى ٢ٍ ٥

﴿ ٨ - ١٨﴾ يذكر تعالى بني إسرائيل منّته العظيمة عليهم بإهلاك عدوّهم، ومواعدته لموسى عليه السلام بجانب الطور الأيمن؛ لينزل عليه الكتاب الذي فيه الأحكام الجليلة والأخبار الجميلة، فتتمَّ عليهم النعمة الدينيَّة بعد النعمة الدنيويَّة، ويذكر منّته أيضاً عليهم في التيه بإنزال المنِّ والسلوى والرزق الرَّغَد الهني، الذي يحصُلُ لهم بلا مشقَّة، وأنه قال لهم: ﴿كُلوا من طيِّبات ما رَزَقْناكمَهُ؛ أي: واشكروه على ما أسدى إليكم من النعم. ﴿ولا تَطْغَوْا فيهَه؛ أي: في رزقه فتستعملونه في معاصيه وتبطرون النعمة فإنكم إن فعلتم ذلك حلَّ عليكم غضبي؛

 <sup>(1)</sup> كذا في (أ) وفي (ب): "بهلاكهم".

سورة طه (۸۲ ـ ۸٤)

أي: غضبتُ عليكم ثم عذَّبتكم. ﴿وَمَن يَحْلُلُ عليه غضبي فقد هوى﴾؛ أي: ردي وهلك وخاب وخسر؛ لأنه عَدِمَ الرَّضا والإحسان، وحلَّ عليه الغضب والخسران.

(٨٢) ومع هذا؛ فالتوبة معروضة ، ولو عمل العبد ما عمل من المعاصي، ولهذا قال: ﴿وإنّي لغفارٌ ؛ أي: كثير المغفرة والرحمة ، ﴿لمن تابَ : من الكفر والبدعة والفسوق ، و﴿آمن : بالله وملائكته وكتبِه ورسلِه واليوم الآخر ، ﴿وعمل صالحاً» : من أعمال القلب والبدن وأقوال اللسان ، ﴿نَمَ المتدى ؛ أي : سلك صالحاً» : من أعمال القلب والبدن وأقوال اللسان ، ﴿نَمَ المتدى ؛ أي : سلك الصراط المستقيم ، وتابع الرسول الكريم ، واقتدى بالدين القويم ؛ فهذا يغفر الله وملائكته وكتبِه ورسلِه واليوم الآخر ، ﴿وعمل الصراط المستقيم ، وتابع الرسول الكريم ، واقتدى بالدين القويم ؛ فهذا يغفر الله أوزاره ، ويعفو عما تقدم من ذنبه وإصراره ؛ لأنه أتى بالسب الأكبر للمغفرة والرحمة ، بل الأسباب كلُها منحصرة في هذه الأشياء ؛ فإنَّ التوبة تجبُ ما قبلها ، والإيمان والإسلام يهدم ما قبله ، والعمل الصالح الذي هو الحسنات يُذْهِبُ والإيمان والإسلام يهدم ما قبله ، والعمل الصالح الذي هو الحسنات يُذْهِبُ ما تسباب ، وتابع الرمون المعاني يهتدى به ، ودعوة إلى دين الحق وردً بدعة أو كفر أو كفر أو كفر أو كم أو كما من ذنبه وإصراره ؛ لأنه أتى بالسبب الأكبر للمغفرة والرحمة ، بل الأسباب كلُها منحصرة في هذه الأشياء ؛ فإنَّ التوبة تجبُ ما قبلها ، والإيمان والإسلام يهدم ما قبله ، والعمل الصالح الذي هو الحسنات يُذْهِبُ السيئات ، وسلوكُ طرق الهداية ، بجميع أنواعها ، من تعلَّم علم وتدبُر آية أو كفر أو ضلالة وجهاد وهجرة وغير ذلك ، من جزئيَّات الهداية كلها مكفُرات أو كفر أو ضلالة وجهاد وهجرة وغير ذلك ، من جزئيَّات الهداية كلها مكفُرات للذنوب محضّلات لغاية المطلوب .

وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَعُوسَىٰ ٢ اللهِ قَالَ هُمْ أُوْلَاً عَلَى أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ٢ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضْلَهُمُ السَّامِرِيُّ ٢ مَوسَى إِلَى قَوْمِهِ. غَضَبَنَ أَسِفُأْ قَالَ يَقَوْمِ أَلَمْ يَعِدَكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ المَعَهُدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَمِلَ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَخْلَفَتُمُ مَوْعِدِى ٢ هُ.

﴿٨٣﴾ كان الله تعالى قد واعَدَ موسى أن يأتِيَهُ لِيُنْزِلَ عليه التوراة ثلاثين ليلةً، فأتمَّها بعشر، فلما تمَّ الميقات؛ بادر موسى عليه السلام إلى الحضور للموعد شوقاً لربه وحرصاً على موعوده، فقال الله له: ﴿وما أَعْجَلَكَ عن قومك يا موسى﴾؛ أي: ما الذي قدَّمك عليهم؟ ولِمَ لم تصبِر حتى تَقْدِمَ أنت وهم؟

(١) في (ب): «طلباً».

**ነ**•۳۸

(٣) في (ب): «وشوقا».

(۲) فى (ب): «ومسارعة».

سورة طه (٥٥ ـ ٨٩)

ابتليناهم واختبرناهم فلم: ﴿فإنًا قد فَتَنًا قومَكَ من بعدِكَ﴾؛ أي: بعبادتهم للعجل ابتليناهم واختبرناهم فلم يصبِروا، وحين وصلت إليهم المحنة كفروا، ﴿وأضلَهم السامرِئي﴾: فأخرج لهم عجلاً جسداً وصاغَهُ فصار له خُوارٌ، وقال لهم: لهذا إلهٰكم وإله موسى، فنسِيَه موسى، فافتتن به بنو إسرائيل، فعبدوه، ونهاهم هارونُ، فلم ينتهوا.

﴿٨٦﴾ فلما رجع موسى إلى قومِهِ وهو غضبان أسف؛ أي: ممتلىء غيظاً وحنقاً وغمًا؛ قال لهم موبّحاً ومقبحاً لفعلهم: ﴿يا قوم ألم يَعِدْكُم ربّكم وعداً حسناً»: وذلك بإنزال التوراة. ﴿أفطالَ عليكُمُ العهدُه؛ أي: المدة فتطاولتم غيبتي وهي مدة قصيرة؟! هذا قول كثير من المفسرين، ويُحتمل أنَّ معناه: أفطال عليكُم عهد النبوَّة والرّسالة، فلم يكن لكم بالنبوَة علم ولا أثرٌ، واندرست آثارُها، فلم تقفوا منها على خبر، فانمحت آثارُها لبعد العهد بها، فعبدتُم غير الله لغلبة الجهل وعدم النبوَّة خبر، فانمحت آثارُها لما معد النبوَة علم ولا أثرٌ، واندرست آثارُها، فلم تقفوا منها على خبر، فانمحت آثارُها لبعد العهد بها، فعبدتُم غير الله لغلبة الجهل وعدم العلم بآثار منها على خبر، فانمحت آثارُها لبعد العهد بها، فعبدتُم غير الله لغلبة الجهل وعدم العلم بآثار الرسالة؟! أي: ليس الأمر كذلك، بل النبوَة بين أظهركم، والعلم قائم، والعذر غيرُ مقبول. ﴿أُم أردتُمَهُ: بفعلكم ﴿أن يَحلَّ عليكم غضبٌ من ربّكمه؟! في فتعرّضتم مقبول. ﴿أُم أردتُمهُ: بفعلكم ﴿أن يَحلَّ عليكم غضبٌ من ربّكمه؟! أي: فتعرّضتم أسبابه واقتحمتم موجب عذابه، وهذا هو الواقع. ﴿فالحله العلم قائمٌ وهذا هو الواقع. ﴿فلم تقفوا منها على ألرسالة؟! أي: ليس الأمر كذلك، بل النبوَّة بين أظهركم، والعلم قائمٌ، والعذر غيرُ مقبول. ﴿أُم أردتُمَهُ: بفعلكم ﴿أن يَحلَّ عليكم غضبٌ من ربّكمه؟! أي: فتعرَّضتم مقبول. ﴿أم أردتُمهُ: بفعلكم هأن يَحلَّ عليكم غضبٌ من ربّكمه؟! أي: حين أمرتكم وأن يتحرَّضتم أمرتكم إلى أي أي أي أم تحترموا حاضراً.

﴿قَالُوا مَآ أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِنَّا مُحِلَّنَآ أَوَزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَدَفْنَهَا فَكَنَالِكَ أَلْقَى ٱلتَامِئِنُ ۞ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ فَقَالُوا هَٰذَا إِلَّهُكُمْ وَإِنَّهُ مُوسَى فَنَسَ أَفَلَا يَرُونَ أَلَا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعًا ۞ ﴾.

(٨٧ ـ ٨٨) أي: قالوا له: ما فعلنا الذي فعلنا عن تعمَّدٍ منًا وملكٍ منًا لأنفسنا، ولكن السبب الداعي لذلك أنَّنا تأثَّمنا من زينة القوم التي عندنا، وكانوا فيما يَذْكُرون استعاروا حُلِيًّا كثيراً من القبط، فخرجوا وهو معهم، وألقوه وجمعوه حين ذهب موسى ليراجعوه فيه إذا رجع، وكان السامريُ قد بصر يومَ الغرق بأثر الرسول، فسوَّلت له نفسُه أن يأخذَ قبضةً من أثرو، وأنَّه إذا ألقاها على شيء حَيِيَ فتنة وامتحاناً، فألقاها على ذٰلك العجل الذي صاغه بصورة عجل، فتحرَّك العجلُ وصار له خُوارٌ وصوتٌ، وقالوا: إنَّ موسى ذهب يطلُبُ ربَّه، وهو هاهنا، فنسِيَه.

﴿٨٩﴾ ولهذا من بلادتهم وسخافة عقولهم؛ حيث رأوا لهذا الغريب الذي صار له خُوارٌ بعد أن كان جماداً، فظنُوه إلٰه الأرض والسماوات، أفلا يَرَوْنَ أنَّ العجل لا

1 • 2 •

﴿يرجِعُ إليهم قولاً؟؛ أي: لا يتكلَّم ويراجعهم ويراجعونه، ﴿ولا يملكُ لهم ضرًا ولا نفعاً؟؛ فالعادم للكمال والكلام والفعال لا يستحقُّ أن يُعْبَدَ، رهو أنقصُ من عابديه؛ فإنَّهم يتكلَّمون ويقدِرون على بعض الأشياء من النفع والدفع بإقدارِ اللّه لهم.

سورة طه (۹۰ ـ ۹٤)

﴿وَلَقَدْ قَالَ لَمُمَّ هَنُرُونُ مِن قَبْلُ يَفَوْمِ إِنَمَا فَتِنتُم بِهِ ۖ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحْنُ فَأَنَّبِعُونِ وَأَطِيعُوا أَمْرِى ١٥ قَالُوا لَن نَّبُرَحَ صَلَيْهِ عَكِفِينَ حَتَى يَتِحِعَ إِلَيْنَا مُوسَى ١٥ قَالَ يَهَدُونُ مَا مَنَعَك إِذ رَأَيْنَهُمْ صَلُواً ١٦ أَنَد يَتَبِعَنَ أَنَع مَعَيْنَ أَمْرِى ٢٠ قَالَ يَبْنَؤُمَ لَا تَأْخُذ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيَّ خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسَرَةٍ بِلَ وَلَمَ تَرْقُبْ فَوْلِي ١٠

٩٠ - ٩٠ أي: إنَّهم باتَخاذهم<sup>(١)</sup> العجل ليسوا معذورينَ فيه؛ فإنَّه وإن كانت عَرَضَتْ لهم الشبهةُ في أصل عبادته؛ فإنَّ هارونَ قد نهاهم عنه، وأخبرهم أنه فتنة، وأن ربَّهم الرحمٰن الذي منه النعم الظاهرة والباطنة، الدافع للنقم، وأنَّه أمرهم أن يتَبعوه ويعتزلوا العجل، فأبوا وقالوا: ﴿لن نَبْرَحَ عليه عاكفينَ حتَّى يرجِعَ إلينا موسى﴾.

٩٢ \_ ٩٣ ﴾ فأقبل موسى على أخيه لائماً له، وقال: ﴿يا هارونُ ما منعكَ إذَ رَأَيتَهم ضَلُوا. أن لا تَتَبِعَنِ : فتخبِرَني لأبادِرَ للرُجوع إليهم. ﴿أفعصيتَ أمريَ : في قولي: ﴿اخلُفني في قومي وأصلِح ولا تَتَّبع سبيلَ المفسدينَ»: فأخذ موسى برأسِ هارون ولحيتِه يجرُه من الغضب والعتب عليه.

(4٤) فقال هارون: ﴿يا ابن أمَّهُ: ترقيقٌ له، وإلَّا فهو شقيقه. ﴿لا تأخُذُ بلحيتي ولا برأسي إني خشيتُ أن تقولَ فرَقتَ بين بني إسرائيلَ ولم تَرْقُب قَوْليَهُ: فإنَّك أمرتني أن أخْلُفَكَ فيهم؛ فلو تبعتُك؛ لتركتُ ما أمرتَني بلزومِه، وخشيتُ لائمتَكَ، وأن تقول: فرَقْتَ بين بني إسرائيل؛ حيث تركتَهم وليس عندَهم راع ولا خليفةٌ؛ فإنَّ هذا يفرَقُهم، ويشتَّت شملَهم؛ فلا تَجْعَلْني مع القوم الظالمين، ولا تشمَّت فينا الأعداء. فندم موسى على ما صَنَعَ بأخيه وهو غير مستحقٌ لذلك، فقال: ﴿ربَّ اغفِرْ لي ولأخي وأذخِلْنا في رحمتِكَ وأنت أرحم الراحمين».

ثم أقبل على السامريُّ:

فى (ب): «أن انخاذهم».



سورة طه (٩٥ ـ ٩٨)

﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَنِمِرِئُ ۞ قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُواْ بِهِ. فَقَبَضْتُ قَبْضَتُهُ فِنْ أَشَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَـبَدْتُهَمَا وَكَـذَلِكَ سَوَلَتْ لِى نَفْسِى ۞ قَـكَالَ فَآذَهَبْ فَإِنَ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاشٌ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَن تُخْلَفَهُمُ وَٱنظُرْ إِلَى إِلَيْهِكَ ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفَاً لَنُحَوِّقَنَهُمْ ثُرَّ لَنَسِفَنَـهُمْ فِي ٱلْبَعْرِ نَسْفًا ۞ ﴾.

(٩٩ ـ ٩٦) أي: ما شأنُك يا سامريُّ حيثُ فعلتَ ما فعلتَ؟ فقال: ﴿بَصُرْتُ بِما لَم يَبْصُرُوا بِهَ»: وهو جبريلُ عليه السلام على فرس، رآه وقتَ خروجهم من البحر وغرق فرعون وجنوده على ما قاله المفسرون، ﴿فَقَبضتُ قبضةً من أثرَ حافر فرسِهِ، فنبذتُها على العجل، ﴿وكَذَلك سَوَّلَتْ لي نفسيَ»: أنْ أقبِضَها ثمَّ أنبِذَها، فكان ما كان.

(٩٧) فقال له موسى: اذهب؛ أي: تباعَدْ عنّي واستأخِرْ منّي. ﴿فَإِنَّ لَكُ فَي الحياة أن تقولَ لا مِساسَ»؛ أي: تعاقَبُ في الحياة عقوبة، لا يدنو منك أحدٌ ولا يَمَسَّك أحدٌ، حتى إنَّ من أراد القرب منك؛ قلت له: لا تَمَسَّني ولا تَقْرَبْ مني؛ عقوبةً على ذٰلك؛ حيث مسَّ ما لم يمسَّه غيره وأجرى ما لم يجره أحدٌ. ﴿وإنَّ لَكَ مَوْحَداً لن تُخْلَفَهُ : فَتُجازى بعملك من خير وشرٌ. ﴿وانظُرْ إلى إلهٰك الذي ظَلَتَ موعداً لن تُخْلَفَهُ : فَتُجازى بعملك من خير وشرٌ. ﴿وانظُرْ إلى إلهٰك الذي ظَلَتَ موعداً لن تُخْلَفَهُ : فَتُجازى بعملك من خير وشرٌ. ﴿وانظُرْ إلى إلهٰك الذي ظَلَتَ عليه عاكفاً»؛ أي: العجل، ﴿لَنُحَرَّقَنَه ثم لَنَنْسِفَنَه في اليم نَسْفاً»: ففعل موسى غليه عاكفاً»؛ أي: العجل، ﴿لَنُحَرَّقَنَه ثم لَنَنْسِفَنَه في اليم مَنسفاً»: ففعل موسى غليه عاكفاً»؛ أي العجل، فأراد موسى عليه السلام إتلاف. وكان قد أشرِبَ العجل في قلوب بني إسرائيل، فأراد موسى عليه السلام إتلاف وهم ينظُرون على ألك ألك وجه لا تمكن إعادتُه؛ بالإحراق والسَّحق وذَرِبهِ في اليم ونسفِه؛ ليزول ما في وجه لا تمكن إعادتُه؛ بالإحراق والسَّحق وذَرِبهِ في اليم ونسفِه؛ ليزول ما في قلوبهم من حبه كما زال شخصه، ولانًا في إلها إلها إلى ألها إلى ألها بالإحراق والسَّحق وذَرِبهِ في اليم ونسفِه؛ ليزول ما في العجلُ في اليم ونسفِه؛ إلى العلي العجل.

فلما تبيَّن لهم بطلانه؛ أخبرهم بمن يستحقُّ العبادة وحده لا شريك له، فقال:

﴿ إِنَّكُمْ آلَنَهُ ٱلَّذِى لَا إِلَهُ إِلَّهُ إِنَّكُمْ أَلَذِى لَا إِلَهُ إِلَّكُمْ أَلَذِى لَا إِلَ

﴿٩٩﴾ أي: لا معبود إلا وجهه الكريم؛ فلا يؤلَّه ولا يُحَبُّ ولا يُرجى ولا يُخاف ولا يُدعى إلا هو؛ لأنَّه الكامل الذي له الأسماء الحسنى والصفات العُلى، المحيط علمه بجميع الأشياء، الذي ما من نعمة بالعباد إلا منه، ولا يدفع السوء إلا هو؛ فلا إله إلا هو، ولا معبود سواه.

لَا كَذَلِكَ نَتُضُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءٍ مَا قَدْ سَبَقً وَقَدْ ءَانَيْنَكَ مِن لَذَنَا ذِحَرًا () مَن أغرض عَنهُ قَإِنَهُ يَحِبُلُ يَوْمَ الْتِيَمَةِ وِزَلا () خَلِينَ فِيوْ وَمَاءَ لَمُمْ يَوْمَ الْقِيَمَة حْلَا () .
لا السائفين؛ كهذه القصَّة العظيمة، وما فيها من الأحكام وغيرها، التي لا ينكرها أحد من أهل الكتاب؛ فأنت لم تدرُس أخبار الأولين، ولم تتعلَّم ممَّن دراها؛ فإخبارك من أهل الكتاب؛ فأنت لم تدرُس أخبار الأولين، ولم تتعلَّم ممَّن دراها؛ فإخبارك بالحق اليقين من أخبارهم دليل على أنك رسولُ الله حقًا، وما جنت به صدق، ولهذا قال: ﴿وقد آتيناك مِن لَدُنَّه؟ أي: عطيَّة نفيسة ومِنحة جزيلة من عندنا، ولهذا قال: ﴿وقد آتيناك مِن لَدُنَّه؟ أي: عطيَّة نفيسة ومِنحة جزيلة من عندنا، ما لله تعالى من الأسماء والصفات الكاملة، ويُتَذَكَرُ به أحكام الأمر والنهي وأحكام وذكر يُتَذَكَرُ به ولهذا قال: أهو هذا القرآن الكريم؛ ذِكْرَ للأخبار السابقة واللاحقة، وذكر يُتَذَكَرُ به ما لله تعالى من الأسماء والصفات الكاملة، ويُتَذَكَرُ به أحكام الأمر والنهي وأحكام، وإذكراء، وهذا مما يدلُ على أنَّ القرآن مشتملٌ على أحسن ما يكون من الأجكام، وإذكراء، وهذا مما يدلُ على أنَّ القرآن مشتملٌ على أحسن ما يكونُ من الأجكام، وإذا كان القرآن ذكراً للرسول ولأمَّته؟ فيجبُ تلقيه بالقَبول والتهي والانقياد وإذا كان القرآن ذكراً للرسول ولأمَته؟ فيجبُ تلقيه بالقَبول والتسليم والانقياء وإذا كان القرآن ذكراً للرسول ولأمته؟ فيجبُ تلقيه بالقَبول ما أور عاليه والانقياء والتعظيم، وأن يُهتَدَى بنوره إلى الصراط المستقيم، وأنْ يُقبِلوا عليه بالتعلَم

سورة طه (۹۹ ـ ۱۰٤)

1+ 24

(١٠٠ وأما مقابلته بالإعراض أو ما هو أعظم منه من الإنكار؛ فإنَّه كفرً لهذه النعمة، ومن فعل ذلك؛ فهو مستحقٌ للعقوبة، ولهذا قال: ﴿مَنْ أَعْرَضَ عنه): فلم يؤمن به أو تهاونَ بأوامرِهِ ونواهيهِ أو بتعلَّم معانيه الواجبة، ﴿فإنَّه يَحْمِلُ يوم القيامةِ وِزْراً): وهو ذنبُه الذي بسببه أعرض عن القرآن، وأولاه الكفر والهجران.

(١٠١﴾ ﴿خالدين فيه؟؛ أي: في وِزَرِهم؛ لأنَّ العذاب هو نفس الأعمال، تنقلب عذاباً على أصحابها بحسب صغرها وكبرها، ﴿وساءَ لهم يومَ القيامةِ حِمْلاً»؛ أي: بنس الحملُ الذي يحمِلونه والعذابُ الذي يعذَّبونه يوم القيامة. ثم استطرد فذكر أحوال يوم القيامة وأهواله فقال:

<لَكُوْمَ يُفَخُ فِى ٱلصَّورَ وَغَشُرُ ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِلِ زُرْقًا ٢ يَتَخَفَتُونَ بَيْنَهُمْ إِن لَبَثْتُمْ إِلَّا عَشْرًا هُمَا يَحَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيعَةً إِن لَبِنْتُمْ إِلَّا يَوْمَا ٢ هُ ﴾

١٠٢ ـ ١٠٤ أي: إذا نُفِخَ في الصور، وخرج الناس من قبورهم؛ كل على حسب حاله؛ فالمتَقون يُحْشَرون إلى الرحمٰن وفداً، والمجرِمون يُحْشَرون زُرقاً

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة طه (۱۰۰ ـ ۱۱۰) 🍯 🔜

ألوانُهم من الخوف والقلق والعطش؛ يتناجَوْن بينَهم ويَتَخافَتون<sup>(1)</sup> في قِصَرِ مدَّة الدُّنيا وسرعة الآخرة، فيقول بعضُهُم ما لبثتُم إلَّا عشرة أيَّام، ويقول بعضُهم غير ذلك، والله يعلمُ تخافَتَهم ويسمعُ ما يقولون: ﴿إِذْ يقولُ أمثلُهم طريقةً﴾؛ أي: أعدلهم وأقربهم إلى التقدير: ﴿إِنْ لَبِثْتُم إلَّا يوماً﴾: والمقصود من هذا الندم العظيم؛ كيف ضيَّعوا الأوقات القصيرة وقطعوها ساهين لاهين معرضين عما ينفعُهم مقبِلين على ما يضرُهم؛ فها قد حضر الجزاءُ، وحقَّ الوعيد، فلم يبق إلَّا الندم والدُّعاء بالويل والثبور؛ كما قال تعالى: ﴿قال كم لَبِثْتُم في الأرض عَدَدَ سنين. تعلمونَ﴾.

﴿وَيَسْتَلُوْنَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا ﷺ فَيَنَدُرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ﷺ لَا تَرَى فِيهَا عِوَجًا وَلَا أَمْتًا ۞ يَوْمِبِذٍ يَثْبِعُونَ ٱلْنَّاعِى لَا عِنَجَ لَمُ وَخَشَعَتِ ٱلْأَصْوَاتُ لِلرَّحْنَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَا هَمْسًا ۞ يَوْمِبِذٍ لَا نَنفَعُ ٱلشَّفَنعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَرَضِى لَهُ قَوْلًا ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِطُونَ بِهِ عِلْمَا ۞ فَوَ مَوْمِنُ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَرَضِى لَهُ قَوْلًا ۞ حَمَلُ ظُلْمًا ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَا يَخَاتُ طُلْمًا وَلَا هَمْ يَعْهَمُ عَ

(١٠٠ - ١٠٧) يخبر تعالى عن أهوال القيامة وما فيها من الزلازل والقلاقل، فقال: ﴿ويسألونك عن الجبال؟؛ أي: ماذا يُصنعُ بها يوم القيامة؟ وهل تبقى بحالها أم لا؟ ﴿فقل ينسِفُها ربِّي نسفاً؟؛ أي: يزيلُها ويقلعُها من أماكنها، فتكون كالعهن وكالرمل، ثم يدكُها فيجعلها هباءً منبئًا، فتضمحِلُّ وتتلاشى، ويسوِّيها بالأرض، ويجعل الأرض ﴿قاعاً صفصفاً؟: مستوياً، ﴿لا ترى فيها؟: أيُها الناظر، عوَجاكَ: هٰذا من تمام استوائها، ﴿ولا أَمْتاً؟؛ أي: أودية وأماكن منخفضة أو مرتفعة، فتبرز الأرض وتتَسع للخلائق ويمدُّها الله مدَّ الأديم، فيكونون في موقف واحدٍ، يسمعُهم الداعي، وينفذُهُم البصرُ.

المحمد أوليا قال: (يومنذ يتَبعونَ الداعيَ): وذلك حين يبُعثون من قبورهم ويقومون منها؛ يدعوهم الداعي إلى الحضور والاجتماع للموقف، فيتَبعونه مهطعينَ إليه، لا يلتفتون عنه، ولا يعرُجون يمنةً ولا يسرةً. وقوله: (لا عِوَجَ لَهُ)؛

في (ب): «ويتخافون».

أي: لا عوج لدعوة الداعي، بل تكون دعوته حقًّا وصدقاً لجميع الخلق، يُسمِعُهم جميعَهم، ويصيح لهم أجمعين، فيحضُرون لموقف القيامة خاسّعة أصواتُهم للرحمٰن. ﴿فلا تسمعُ إلَّا همساً ﴾؛ أي: إلا وطء الأقدام أو المخافتة سرًّا بتحريك الشفتين فقط؛ يملكهم الخشوعُ والسكوتُ<sup>(١)</sup> والإنصاتُ؛ انتظاراً لحكم الرحمٰن فيهم، وتعنوا وجوهُهم؛ أي: تذِلُّ وتخضع، فترى في ذٰلك الموقف العظيم الأغنياء والفقراء والرجال والنساء والأحرار والأرقاء والملوك والسوقة، ساكتين منصتين ينفصِلُ كلَّ منهم به ولا ماذا يفعلُ به، قد اشتغل كلَّ بنفسِهِ وشأنه عن أبيه وأخيه وصديقه وحبيبه، لكلِّ امرىء منهم يومتذٍ شأنَّ يُغنيه، [فحينئذ] يحكم فيه الحاكم العدلُ الديَّانُ، ويجازي المحسنَ بإحسانِهِ والمسيءَ بالحرمان.

اسورة طه (۱۰۸ ـ ۱۱۰)

والأمل بالربّ الكريم الرحمٰن الرحيم أن يُري الخلائقَ منه من الفضل والإحسان والعَفْو والصَّفْح والغُفْران ما لا تعبَّرُ عنه الألسنةُ ولا تتصوَّره الأفكارُ، ويتطلَّع لرحمتِهِ إذ ذاك جميعُ الخلق؛ لما يشاهدونه، فيختصُ المؤمنون به وبرسله بالرحمةِ.

فإن قيل من أين لكم لهذا الأمل؟ وإن شئت قلتَ: من أين لكم لهذا العلم بما ذُكِرَ؟

قلنا: لما نعلمُهُ من غلبة رحمتِهِ لغضبِهِ، ومن سَعَةِ جودِهِ الذي عمَّ جميع البرايا، ومما نشاهده في أنفسنا وفي غيرنا من النعم المتواترة في لهذه الدار، وخصوصاً في فضل القيامة؛ فإنَّ قوله: ﴿وخشعتِ الأصواتُ للرحمٰن﴾ ﴿إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرحمٰنُ﴾، مع قوله: ﴿الملكُ يومئذِ الحقُّ للرحمٰن﴾، مع قوله ﷺ: ﴿إِنَّا لَلَه مائةً رحمةٍ، أنزل لعباده رحمةً بها يتراحمون ويتعاطفون، حتى إن البهيمةَ ترفعُ حافِرَها عن ولدها خشيةَ أن تطأه»، <sup>(٢)</sup> [أي]: من الرحمة المودَعة في قلبها؛ فإذا كان يومُ القيامةِ؛ ضمَّ لهذه الرحمة إلى تسع وتسعين رحمةَ، فرحم بها العباد، مع قوله ﷺ «للهُ أرحمُ بعبادِهِ من الوالدة بولدِها»<sup>(٣)</sup>؛ فقل ما شئتَ عن رحمتِهِ؛ فإنَّها فوق ما تقولُ، وتصوَّرْ فوق ما شئتَ؛ فإنَّها فوق ذلك؛ فسبحان من رحم في غلبها

- (۱) في (ب): «والسكون».
- (٢) كما في «صحيح البخاري» (٦٠٠١)، و«مسلم» (٢٧٥٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه.
  - (٣) أخرجه البخاري (٥٩٩٩)، ومسلم (٢٧٥٤) بنحوه.

1.25



سورة طه (۱۱۱ ـ ۱۱۳)

وعقوبته، كما رحم في فضله وإحسانه ومثوبته، وتعالى مَنْ وسعت رحمتُهُ كلَّ شيء، وعمَّ كرمُهُ كلَّ حيٍّ، وجلَّ من غنيٌّ عن عبادِهِ رحيم بهم، وهم مفتقرونَ إليه على الدوام في جميع أحوالهم؛ فلا غنى لهم عنه طرفةَ عين.

وقوله: ﴿يومئذِ لا تنفعُ الشفاعةُ إلَّا مَن أَذِنَ له الرحمٰن ورضي له قَوْلاً﴾؛ أي: لا يشفع أحدٌ عنده من الخلق إلَّا مَنْ<sup>(١)</sup> أَذِنَ له في الشفاعة، ولا يأذنُ إلَّا لمن رَضِيَ قوله؛ أي: شفاعته؛ من الأنبياء والمرسلين وعباده المقرَّبين فيمن ارتضى قوله وعمله، وهو المؤمن المخلص؛ فإذا اختلَّ واحدٌ من هٰذه الأمور؛ فلا سبيلَ لأحدٍ إلى شفاعة من أحد.

(١١٢ - ١١٢) وينقسم الناسُ في ذلك الموقف قسمين: ظالمين بكفرِهم وشرِّهم؛ فهوُلاء لا ينالُهم إلَّا الخيبة والحرمان والعذاب الأليم في جهنَّم وسخطُ الدَّيَّان. والقسم الثاني: مَنْ آمَنَ الإيمان المأمور به، وعمل صالحاً من واجب ومسنون؛ ﴿فلا يخافُ ظلماً»؛ أي: زيادة في سيئاتِهِ. ﴿ولا هَضْماً»؛ أي: نقصاً من حسناته، بل تُغْفَرُ ذنوبُهُ وتُطَهَرُ عيوبه وتضاعَفُ حسناتُه، ﴿وإن تَكُ حسنة يضاعِفْها ويؤتِ من لَدُنْه أجراً عظيماً».

﴿وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبْتَنَا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنْفُونَ أَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ ذِكْرُ ٢

(١١٣) أي: وكذلك أنزلنا لهذا الكتاب باللسان الفاضل العربي الذي تفهمونه وتفقهونه ولا يخفى عليكم لفظُهُ ولا معناه. ﴿وصرَّفنا فيه من الوعيدِ»؛ أي: نوعناها أنواعاً كثيرةً؛ تارةً بذكر أسمائِهِ الدالَّة على العدل والانتقام، وتارةً بذكر المَثُلاتِ التي أحلَّها بالأمم السابقة، وأمر أن تَعْتَبِرَ بها الأممُ اللاحقةُ، وتارةً بذكر آثار الذُّنوب وما تُكْسِبُه من العيوب، وتارةً بذِكْر أهوال القيامة وما فيها من المزعجاتِ والمقلقاتِ، وتارةً بذكر جهنَّم وما فيها من أنواع العقابِ وأصناف العذابِ؛ كل لهذا رحمةً بالعباد؛ ﴿لعلَّهم يتَقونَ»: الله، فيترُكونَ من السُرً والمعاصي ما يضرُهم، ﴿أو يحدِنُ لهم ذِكْراً»: فيعملون من الطاعات والخير ما والمعامي ما يضرُهم، ﴿أو يحدِنُ لهم ذِكْراً»: فيعملون من الطاعات والخير ما والمعامي ما يضرُهم، فأو يحدِنُ لهم ذِكْراً»: فيعملون من الطاعات والخير ما

(۱) في (ب): «إذا».

﴿فَنَعَكَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ وَلَا تَعْجَلْ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْـلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَخُيُهُم وَقُل زَبِّ زِدْنِي عِلْمَا ١

1.27

أسورة طه (١١٤ ـ ١١٥)

(١١٤) لما ذكر تعالى حكمة الجزائي في عبادو، وحكمه الأمري الديني الذي أنزله في الكتاب وكان لهذا من آثار ملكه؛ قال: ﴿فتعالى اللَهُ؟ أي: جلّ وارتفع وتقدّس عن كلّ نقص وآفة. ﴿الملكَ؟ : الذي المُلْكُ وصفُه، والخلق كلُّهم مماليك له، وأحكام المُلك القدريَّة والشرعيَّة نافذة فيهم. ﴿الحقَّهُ؟ أي: وجوده ومُلكه وكماله من كل نقص وآفة. ﴿الملكَ؟ : الذي المُلْكُ وصفُه، والخلق كلُّهم مماليك له، وأحكام المُلك القدريَّة والشرعيَّة نافذة فيهم. ﴿الحقَّهُ؟ أي: وجوده ومُلكه وكماله مع عن كلَ نقص وآفة. ﴿الملكَ؟ : الذي المُلْكُ وصفُه، والخلق كلُّهم مماليك له، وأحكام المُلك القدريَّة والشرعيَّة نافذة فيهم. ﴿الحقَّهُ؟ أي: وجوده ومُلكه وكماله حقَّ فصفات الكمال لا تكون حقيقة إلا لذي الجلال، ومن ذلك الملك؟ ملكَ غيره من الخلق، وإن كان له ملكَ في بعض الأوقات على بعض الأشياء؟ فإنًا ملكَ فولا تغير من الخلق، وإن كان له ملكَ في بعض الأوقات على بعض الأشياء؟ فإنَّ ملكَ في ينه ين يزول ملكا حيًا قيوماً جليلاً. ولا تغير من الخلق، وإن كان له ملكَ في بعض الأوقات على بعض الأشياء؟ فإنًا حين ينوه عليك جبريلُ، وأما الربُ؟ فلا يزال ولا يزول ملكاً حيًا قيوماً جليلاً. فولا تغير من يلك جمعة في إلى اله قد خولا تغيجل بالقرآن من قبل أن يُقضى إليك وحيه ؟؟ أي: لا تباذِ بتلقَف القرآن حمين يقوع منه؟ فإذا فراغ منه؟ فإذا قرغ منه؟ فاقراه؟ فإنًا الله قد ضمن يلك جمعة في مائيًا عليه عله؟ أي منه؟ فإذا قرغ منه؟ فإذا قرغ منه؟ فإذا قرئ منه؟ في القرآن الله قد تعمين يلك جمعة في صدرك وقراءتك إيَّاه؟ كما قال تعالى: ﴿لا تُحرَكُ به لسائكَ كانت عَجلَتُهُ تشريلُ، وأصبر حتى يفوغ منه؟ فإذا قرئ منه؟ في يل أن يمائكَ ولما ضمين يلك جمعة في صدرك وقراءتك إيَّاه؟ كما قال تعالى: ﴿لا تُحرَكُكُ به لسائكَ كانت عَجلَتُهُ علي على محبَّته القرآن الله قد تعرب معانى أن يسائكَ وفا قرأناه فاتَبغ قرآنهُ. ثم إنَّا على محبَّته العلم وحرص وعمان عليه؟ في من يلك جمعة وقرآنهُ أياه؟ كما قال تعالى: ﴿لا على محبينه المام؟ في كان محمله قربرة ألحير وحرم ومادرتُهُ إلى على محبية أمرة العلم في أن العلم خير، وكثرة الخير وحرصة ملى في أن العلم ولا قبل ألك أله ألك ألكه ومادي ألكما ماله ماله ماله أله أله أله ألها ماله ما ماله أول أله أوله أمن أله أله؟ مالهم ماله مالهم ومراته ألهم الاجتها والمي ما مالهم أله ألهم ألهم ماله أل

ويؤخذ من لهذه الآية الكريمة الأدب في تلقِّي العلم، وأنَّ المستمع للعلم ينبغي له أن يتأنَّى ويصبِرَ حتى يفرغ المملي والمعلِّم من كلامه المتَّصل بعضه ببعض؛ فإذا فَرَغَ منه؛ سأل إن كان عنده سؤالٌ، ولا يبادِرُ بالسؤال وقطع كلام مُلقي العلم؛ فإنَّه سببٌ للحرمان، وكذلك المسؤول ينبغي له أن يستملي سؤال السائل ويعرف المقصودَ منه قبل الجواب؛ فإنَّ ذلك سببٌ لإصابة الصواب.

﴿وَلَقَدْ عَهِدُنَّا إِلَى مَادَمَ مِن فَنَّكُ فَنَسِىَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَنْهَا ٢

(١١٥) أي: ولقد وصَّينا آدم وأمرناه وعَهِدْنا إليه عهداً ليقوم به، فالتزَمَه وأذعن له وانقادَ وعزمَ على القيام به، ومع ذٰلك نَسِيَ ما أُمِرَ به، وانتقضت عزيمتُه المحكمة، فجرى عليه ما جرى، فصار عبرةَ لذرِّيَّته، وصارت طبائعُهم مثل طبيعة آدم؛ نسي فنسيت ذُرِّيَّتُه، وخَطِىء فخطئوا، ولم يثبت على العزم المؤكَّد وهم

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة طه (۱۱۲ ـ ۱۲۱)

كَذْلك، وبادر بالتوبة من خطيئته، وأقرَّ بها، واعترفَ فغُفِرَتْ له، ومن يشابِهْ أباه فما ظلم.

ثم ذكر تفصيل ما أجمله، فقال:

﴿١١٦﴾ أي: لما أكمل خلقَ آدم بيدِهِ، وعلَّمه الأسماء، وفضَّله وكرَّمه؛ أمر الملائكة بالسجود له إكراماً وتعظيماً وإجلالاً، فبادروا بالسُّجود ممتثلين، وكان بينهم إبليسُ، فاستكبر عن أمرِ ربِّه، وامتنع من السجود لآدم، وقال: ﴿أنا خيرٌ منه خَلَقْتَني من نارٍ وخَلَقْتَه من طينٍ﴾.

(١١٨ ـ ١١٨) فتبينت حينئذ عداوتُه البليغةُ لآدم وزوجِهِ لما كان عدوًا لله، وظهر من حسده ما كان سبب العداوة، فحذًر الله آدم وزوجه منه، وقال: لا فيُخْرِجَنَّكُما من الجنَّةِ فَتَشْقى﴾: إذا أخرِجْتَ منها؛ فإنَّ لك فيها الرزق الهني والراحة التامة، فإنَّ لَكَ ألَّا تَجُوعَ فِيهَا ولا تَعْرَى. وأنَّك لا تَظمَأُ فِيهَا ولا تَضحَى﴾؛ أي: تصيبُك الشمس بحرَّها، فضَمِنَ له استمرار الطعام والشراب والكسوة والماء وعدم التعب والنَّصَب، ولُكنَّه نهاه عن أكل شجرةٍ معيَّنة، فقال: فولا تَقْرَبا هٰذه الشجرة فتكونا من الظالمين﴾.

(١٢٠) فلم يزل الشيطانُ يوسوسُ لهما ويُزيِّن أكل الشجرة ويقولُ: ﴿هل أَدُلَّكَ على شجرةِ الخُلَدِ»؛ أي: [الشجرة] التي مَنْ أكل منها خَلَدَ في الجنة، ﴿ومُلْكِ لا يَبْلى»؛ أي: لا ينقطع إذا<sup>(١)</sup> أكلتَ منها.

(٢١) فأتاه بصورة ناصح، وتلطَّف له في الكلام؛ فاغترَّ به آدم، فأكلا<sup>(٢)</sup> من الشجرة، فسُقِطَ في أيديهما وسَقَطَتْ كسوتُهما، واتَّضحت معصيتُهما، وبدا لكلُ منهما سوأة الآخر بعد أن كانا مستورَيْن، وجعلا يَخْصِفان على أنفسهما من ورق

(١) في (ب): «إن⊪.

(٢) في (ب): «وأكلا».

أشجار الجنَّة؛ ليستَتِر بذلك، وأصابهما من الخجل ما الله به عليم. ﴿وعصى آدم ربه فغوى﴾: فبادرا إلى التوبة والإنابة وقالا:

اسورة طه (۱۲۲ ـ ۱۲٤)

(١٢٢) ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسْنَا وإن لَم تَغْفِر لَنَا وترحَمْنَا لَنَكُونَنَ مَن الخاسرينَ؟: فاجتباه ربُّه واختاره ويَسَّرَ له التوبة، فتاب عليه وهدى، فكان بعد التوبة أحسنَ منه قبلَها، ورجع كيدُ العدوُ عليه، وبَطَلَ مكرُهُ، فتمَّت النعمة عليه وعلى ذُرِّيَّته، ووجب عليهم القيام بها والاعتراف وأن يكونوا على حَذَر من هذا العدوُ المرابط الملازم لهم ليلاً ونهاراً، ﴿يا بني آدمَ لا يَفْتِنَنَّكُم الشيطانُ كما أخرجَ أبَوَيْكُم من الجنَّة ينزعُ عنهما لباسَهما ليُريَهما سوآتهما إنه يراكم هو وقبيلُهُ [من حيث لا ترونهم] إنا جعلنا الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون».

﴿قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَى جَمِيعًاً بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُقٌ فَإِمَّا بِأَلِيَنَكُمْ مِنِي هُدًى فَمَنِ ٱتَبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى ۞ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن نِصَحِرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةُ ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ أَعْمَىٰ ۞ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرَتِنَيَ آَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ۞ قَالَ كَذَلِكَ أَنْتَكَ ءَايَنْنَا فَنَسِينهَاً وَكَذَلِكَ ٱلْيَمْ لُسَىٰ ۞ وَكَذَلِكَ نَجْزِى مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِتَايَتِ رَبِهِ وَلِعَذَابُ ٱلْاَخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَى هُ

(١٢٣) يخبر تعالى أنَّه أمر آدم وإبليس أن يَهْبِطا إلى الأرض، وأن يتَّخذوا (١) الشيطان عدوًا لهم، فيأخذوا الحذر منه، ويُعِدُّوا له عدَّته، ويحاربوه، وأنَّه سيُنْزِل عليهم كتباً ويرسل إليهم رسلاً يبيَّنون لهم الطريق المستقيم الموصلة إليه وإلى جنته، ويحذُرونهم من هذا العدو المبين، وأنَّهم أيَّ وقت جاءهم ذلك الهدى الذي هو الكتب والرسل؛ فإنَّ من اتَّبعه؛ اتَبع ما أمِرَ به، واجتنب ما نُهِيَ عنه؛ فإنَّه لا يضلُ في الدُّنيا ولا في الآخرة ولا يشقى فيهما، بل قد هُدِيَ إلى صراط مستقيم في الدُّنيا والآخرة، وله السعادة والأمن في الآخرة. وقد نفى عنه الخوف والحزن في آية أخرى بقوله: ﴿فَمَن اتَّبَع هُدايَ فلا خوفٌ عليهم ولا هُمْ يَحْزَنونَ﴾، واتَّباع الهدى بتصديق الخبر وعدم معارضتِهِ بالشَّبه، وامتال الأمرِ بأن لا يعارِضَه بشهوة.

(١٢٤) ﴿ وَمَن أعرضَ عَن ذِكْرِيَ؟ أي: كتابي الذي يُتَذَكَّر به جميع المطالب العالية، وأن يتركه على وجه الإعراض عنه أو ما هو أعظم من ذلك؛ بأن يكون على وجه الإعراض له معيشة ضنكاً؟ أي: فإنَّ جزاءه أن نَجْعَلَ

(1) أي: آدم وزوجه وذريته.

1.28

سورة طه (١٢٥ ـ ١٢٧) 🍯 کاری 🖥

معيشَته ضيقةً مشقَّةً، ولا يكون ذٰلك إلَّا عذاباً. وفُسُرت المعيشةُ الضَّنْك بعذاب القبر، وأنَّه يُضَيَّقُ عليه قبرُه، ويُخْصَرُ فيه، ويعذَّبُ جزاءً لإعراضِهِ عن ذِكْرِ ربُه، ولهذه إحدى الآيات الدالَّة على عذاب القبر.

**والثانية**: قوله تعالى: ﴿ولو تَرَى إذِ الظالمونَ في غَمَراتِ الموتِ والملائكةُ باسطو أيديهم...﴾ الآية.

والثالثة: قوله: ﴿وَلَنُذيقَنَّهم من العذابِ الأدنى دونَ العذابِ الأكبرِ﴾. والرابعة: قوله عن آل فرعون: ﴿النارُ يُعْرَضونَ عليها غُدُوًا وعَشِيًّا...﴾ الآية. والذي أوجب لمن فسرها بعذاب القبر فقط من السلف وقصروها على ذٰلك - والله أعلم - آخر الآية، وأنَّ الله ذَكَرَ في آخرها عذابَ يوم القيامة.

وبعض المفسِّرين يرى أن المعيشة الضَّنْكَ عامَّة في دار الدنيا؛ بما يُصيبُ المعرِضَ عن ذِكْرِ ربَّه من الهموم والغموم والآلام، التي هي عذابٌ معجَّل، وفي دار البرزخ، وفي الدار الآخرة؛ لإطلاق المعيشة الضَّنْكِ وعدم تقييدها. ﴿ونحشُرُه﴾؛ أي: لهذا المعرض عن ذِكْر ربَّه ﴿يومَ القيامةِ أعمى﴾: البصر على الصحيح؛ كما قال تعالى: ﴿ونحشُرُهم يومَ القِيامة على وجوهِهِم عُمْياً وبُكْماً وصُمَّا﴾.

﴿١٢٥﴾ ﴿قال﴾: على وجه الذُّلُ والمراجعة والتألُّم والضجر من لهذه الحالة: ﴿رِبُّ لِمَ حشرتَني أعمى وقد كنتُ﴾: في دار الدُّنيا ﴿بِصِيراً﴾: فما الذي صيَّرني إلى لهٰذه الحالة البشعة؟

﴿ ١٢٦﴾ ﴿قال كذلك أتَتْكَ آياتُنا فنسيتَها؟: بإعراضِكَ عنها، ﴿ وكذلك اليومَ تُنسى؟؛ أي: تُتْرَكُ في العذاب؛ فأجيب بأنَّ لهذا هو عينُ عملك، والجزاء من جنس العمل؛ فكما عَميتَ عن ذِكْر ربِّك، وعشيتَ عنه، ونسيتَه ونسيت حظَّك منه؛ أعمى اللهُ بَصَرَكَ في الآخرة، فحُشِرْتَ إلى النار أعمى أصمَّ أبكم، وأعرض عنك، ونسيتك، ونسيتك، ونسيتك في العذاب.

﴿١٢٧﴾ ﴿وكَذَلِكَ؟ أي: لهذا الجزاء نجزيه ﴿مَن أسرفَ؟: بأن تعدَّى الحدود وارتكب المحارم وجاوز ما أَذِنَ له، ﴿ولم يؤمن بآيات ربِّهَ؟: الدالَّة على جميع مطالب الإيمان دلالة واضحة صريحة؟ فالله لم يَظْلِمُه ولم يَضَع العقوبة في غير محلُها، وإنَّما السبب إسرافُه وعدم إيمانه. ﴿ولعذابُ الآخرةِ أَشدُّهَ: من عذاب الدُّنيا أضعافاً مضاعفة، ﴿وأبقى؟: لكونِهِ لا ينقطعُ؛ بخلاف عذاب الدُّنيا؛ فإنَّه منقطع؛ فالواجب الخوف والحذر من عذاب الآخرة.

This file was downloaded from QuranicThought.com

﴿أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِحِبٍمُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِأُوْلِي ٱلتُّحَىٰ ٢

سورة طه (۱۲۸ ـ ۱۲۹)

(١٢٨) أي: ﴿أَفَلَم يَهْدِ ﴾: لَهْوَلاء<sup>(1)</sup> المكذّبين المعرضين ويدلّهم على سلوك طريق الرشاد وتجنّب طريق الغي والفسادِ ما أحلَّ الله بالمكذبين قبلهم من القرون الخالية والأمم المتتابعة، الذين يعرفون قصّصهم، ويتناقلون أسمارهم، وينظرون بأعينهم مساكِنَهم من بعدهم؛ كقوم هودِ وصالح ولوطٍ وغيرهم، وأنّهم لما كذّبوا رُسُلَنا وأعرضوا عن كُثُنا؛ أصبناهم بالعذاب الأليم؛ فما الذي يؤمَّنُ هؤلاء أن يَحِلَّ بهم ما حلَّ بأولتُك؟ ﴿أَكُفَّارُكُم خيرَ من أولَئِكُم أم لكم براءة في الزُبُر أم يقولونُ نحنُ جميعٌ مُنتَصِرٌ»: لا شيء من هذا كلّه، فليس هؤلاء الكفار خيراً من أولتُك حتى يُدفَع عنهم العذاب بخيرهم، بل هم شرَّ منهم، لأنّهم كفروا بأشرف الرسل وخير الكتب، وليس لهم براءةً مزبورةً وعهدَ عند الله، وليسوا كما يقولون إنَّ بندوبهم من أسباب الهداية؛ لكونها من الآيات الدالَّة على صحَّة رسالة الدين بذيوبهم من أسباب الهداية؛ لكونها من الآيات الدالَّة على صحَّة رسالة الذين بندوبهم من أسباب الهداية؛ لكونها من الآيات الدالَّة على صحَّة رسالة الذين بندوبهم من أسباب الهداية؛ لكونها من الآيات الدالَّة على عحمَّة رسالة الدين بندوبهم في أنتمون الم عنهم، بل هم أذلُ وأحقر من ذلك؛ فإهلاك القرون الماضية وخير الكتب، وليس لهم براءةً مزبورةً وعهدَ عند الله، وليسوا كما يقولون إنَّ بندوبهم من أسباب الهداية؛ لكونها من الآيات الدالَّة على صحَّة رسالة الرسل النهى؛ أي بنغيم بها أولي بنتفع بالآيات، إنها ينتفعُ بها أولو بندينوبهم وبطلان ما هم عليه، ولكن ما كلُ أحدٍ ينتفع بالآيات، إنها ينتفعُ بها أولو النَّهى؛ أي : العقول السليمة والفطر المستقيمة، والألباب التي تَرْجُرُ أصحابَها عمًا لا ينبغي .

وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلٌ مُسَمَّى ٢ فَاصْبِر عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّح بِحَمْدِ رَيْكَ فَبَنَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآبِي ٱلَيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى ٢

(١٢٩) هذه تسلية للرسول وتصبير له عن المبادرة إلى إهلاك المكلّبين المعرضين، وأنَّ كفرَهم وتكذيبَهم سببٌ صالحٌ لحلول العذاب بهم ولزومِهِ لهم؛ لأنَّ الله جَعَلَ العقوبات سبباً وناشئاً عن الذُنوب ملازماً لها، وهؤلاء قد أتَوًا بالسبب، ولكنَّ الذي أخَره عنهم كلمة ربِّك المتضمنة لإمهالهم وتأخيرهم وضرب الأجل المسمَّى؛ فالأجل المسمَّى ونفوذُ كلمة الله هو الذي أخَر عنهم العقوبة إلى إبَّانِ وقتها، ولعلَّهم يراجعون أمر الله فيتوب عليهم ويرفع عنهم العقوبة إلى عليهم الكلمة.

(۱) في (ب): «هولاء».

سورة طه (۱۳۰ ـ ۱۳۲)

﴿١٣٠﴾ ولهذا أمر الله رسولَه بالصبر على أذيَّتِهم بالقول، وأمره أن يتعوَّض عن ذٰلك وليستعين عليه بالتسبيح ﴿بحمدِ﴾ ربِّه في لهذه الأوقات الفاضلة؛ ﴿قَبَلَ طَلُوع الشمس وقبل(`` غروبها﴾، وفي أطراف النهار أوله وآخره؛ عموم بعد خصوص، وأوقات ﴿الليل﴾ وساعاته، لعلَّك إنْ فعلتَ ذٰلك ترضى بما يعطيك ربُّك من الثواب العاجل والآجل، وليطمئنَّ قلبُك، وتَقَرَّ عينُك بعبادة ربِّك، وتتسلَّى بها عن أذيَّتِهم؛ فيخفٌ حينئذٍ عليك الصبر.

﴿وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيَّكَ إِلَىٰ مَا مُتَّعْنَا بِهِءِ أَزْوَجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لِنْفِيْنَهُمْ فِيدٍ وَزِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْغَىٰ ٢

١٣١﴾ أى: ولا تمد ﴿عَنِنَيْكَ ﴾ معجباً ولا تكرر النظر مستحسناً إلى أحوال الدُّنيا والممتَّعين بها من المآكل والمشارب اللذيذة والملابس الفاخرة والبيوت المزخرفة والنساء المجمَّلة؛ فإنَّ ذٰلك كلَّه زهرةُ ﴿الحَياةِ الدُّنيا؟؛ تبتهج بها نفوسُ المغترين، وتأخُذُ إعجاباً بأبصار المعرِضين، ويتمتَّع بها بقطع النظرِ عن الآخرة القومُ الظالمون، ثم تذهب سريعاً وتمضي جَميعاً، وتقتلُ محبِّيها وعَشَّاقَهاً فيندمون حيث لا تنفع الندامة، ويعلمون ما هم عليه إذا قدِموا يوم<sup>(٢)</sup> القيامة، وإنَّما جعلها الله فتنةً واختباراً ليعلمَ من يَقِفُ عندها ويغترُ بها ومَنْ هو أحسنُ عملاً. كما قال تعالى: ﴿إِنَّا جَعلنًا ما على الأرضِ زِينَة لها لنَبلوهم أيُّهُم أحَسنُ عَملاً وإنَّا لجاعلونَ ما عَلَيْها صعيداً جُرُزاً». ﴿وَرِزقُ رَبِّكَ؟: العاجل من العلم والإيمان وحقائق الأعمال الصالحة، والآجل من النعيم المقيم والعيش السليم في جوار الربُّ الرحيم، ﴿خَيرٌ ﴾: مما متَّعنا به أزواجاً في ذاته وصفاته، ﴿وأبقى﴾: لكونِهِ لا ينقطع أكُلُها دائمٌ وظلُّها؛ كما قال تعالى: ﴿بِل تؤثِرُونَ الحياة الدُّنيا. والآخرةُ خيرٌ وأبقى﴾.

وفي لهذه الآية إشارةٌ إلى أنَّ العبد إذا رأى من نفسِهِ طموحاً إلى زينة الدُّنيا وإقبالاً عليها أنْ يُذَكِّرَها ما أمامها من رزقٍ ربِّه، وأنْ يوازِنَ بين لهذا ولهذا.

﴿وَأَمْرِ أَهْلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَآصْطَبِرُ عَلَيْهَا لَا نَسْتَلُكَ رِزْفَا ۚ غَنُ مَرْزُقُكُ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلنَّقَوَىٰ ٢

﴿١٣٢﴾ أي: حُتَّ أهلك على الصلاة، وأزْعِجْهم إليها من فرض ونفل، والأمرُ بالشيء أمرّ بجميع ما لا يتمُّ إلَّا به، فيكون أمراً بتعليمهم ما يُضلِحُ الصلاة ويفسِدُها

> في (ب): «وغروبها». (۲) فى (ب): «فى يوم».

1+01

## سورة طه (۱۳۳)

ويُكْمِلُها. ﴿واصْطَبْرَ عليها ﴾؛ أي: على الصلاة بإقامتها بحدودها وأركانها [وآدابها] وخشوعها؛ فإنَّ ذلك مشقٌ على النفس، ولكن ينبغي إكراهها وجهادُها على ذلك والصبر معها دائماً؛ فإنَّ العبد إذا أقام صلاته على الوجه المأمور به؛ كان لما سِواها من دينِهِ أحفظَ وأقوم، وإذا ضيَّعها؛ كان لما سِواها أضيعَ. ثم ضَمِنَ تعالى لرسولِهِ الرزقَ، وأن لا يَشْغَلُه الاهتمام به عن إقامة دينِهِ، فقال: ﴿نحن نرزُقُكَ ﴾؛ أي: واشتغل بذِكْرِنا؟! ورزقُ الله عامً للمتَّقي وغيره؛ فينبغي الاهتمام بما يجلبُ السعادة الأبديَّة، وهو التقوى، ولهذا قال: ﴿والعاقبَةُ في الذُنيا والآخرة ﴿للتَّقوى ﴾: التي هي فعل المأمور وتركُ المنهيُ؛ فمن قام بها؛ كان له العاقبةُ؛ كما قال يوا والمتعل المُتوى، ولهذا قال في ألمتقل بارزاق الخلائق علمه فكيف بمن قام بأمرِنا والمتعل بذِكْرِنا؟! ورزقُ الله عامً للمتَّقي وغيره؛ فينبغي الاهتمام بما يجلبُ السعادة والمتعل بذكريا؟! ورزكُ المنهيُ في فمن قام بها؛ كان له العاقبةُ؛ كما قال تعالى

وَقَالُوا لَوْلَا يَأْتِينَا بِثَايَةٍ مِنْ زَيِّهِ ۖ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي الصَّحْفِ الْأُولَى ٢ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ لَقَـالُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَنِيكَ مِن قَبْلِ أَن نَذَلِلَ وَنَخْرَى ٢ قُلْ حُكُلٌ مُتَرَبِّصٌ فَنَرَبَصُواً فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَبُ ٱلصِّرَطِ السَّوِيِّ وَمَنِ الْعَنْدَى ٢

(١٣٣) أي: قال المكذّبون للرسول ﷺ: هلاً يأتينا بآيةٍ من ربّه؛ يعنونَ آيات الاقتراح؛ كقولهم: ﴿وقالوا لَن نؤمنَ لك حتى تَفْجَرَ لنا من الأرض يَنبوعاً أو تكونَ لك جَنَّةُ من نخيل وعِنَبِ فَتُفَجِّرَ الأنهار خلالها تَفْجِيرا. أو تسقِطَ السماء كما زعمتَ علينا كِسَفاً أو تأتيَ بالله والملائكة قبيلاً»، وهذا تعنَّت منهم وعناد وظلمً؛ فإنَّهم هم والرسول بشرّ عبيدً لله؛ فلا يليقُ منهم الاقتراح بحسب أهوائهم، وإنّما الذي ينزِلُها ويختارُ منها ما يختارُ بحسب حكمتِهِ هو الله، ولما كان<sup>(١)</sup> قولهم، ولولا يأتينا بآية من ربّه»: يقتضي أنَّه لم يأتِهِم بآيةٍ على صدقِهِ ولا بيّنة على حقّه وهذا كذب وافتراء؛ فإنه أتى من المعجزات الباهرات والآيات القاهرات ما يحصُلُ بعضه المقصودُ، ولهذا قال: ﴿أَوَلَمُ اتَاتِهم]»: إن كانوا صادقينَ في قولهم، وأنهم يطلبُون الحقَّ بدليله، ﴿بيَّنَةُ ما في الصَّحف الأولى؟؛ أي: هذا القرآن العظيم، المصدِّق لما في الصحف الأولى من التوراة والإنجيل والكتب السابقة، المطابق لها، المخبر بما أخبرت به، وتصديقُهُ أيضاً مذكورٌ فيها، ومبشَّر بالرسول بها، وهذا لها، المخبر بما أخبرت به وتصديقُهُ أيضاً ماكورٌ فيها، والكتب المابقرة، وأنهم كقولهم، وأنهم المابق

(۱) في (ب): «ولأن».



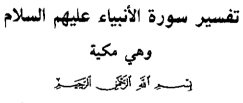
سورة طه (١٣٤ ــ ١٣٥) سورة الأنبياء (١) ANIC THOUGHT

وذِكْرى لقوم يؤمنونَ﴾؛ فالآياتُ تنفعُ المؤمنين ويزداد بها إيمانُهم وإيقانُهم، وأما المعرضونَ عنها المعارضون لها؛ فلا يؤمنونَ بها ولا ينتفعونَ بها. ﴿إِنَّ الذين حقَّتْ عليهم كلمةُ ربِّك لا يؤمنون. ولو جاءَتْهم كلُّ آيةٍ حتى يَرَوُا العذابَ الأليم﴾.

الله (١٣٤) وإنَّما الفائدة في سوقها إليهم ومخاطبتهم بها لتقومَ عليهم حجَّة الله، ولئلًا يقولوا حين ينزلُ بهم العذاب: ﴿لولا أرسلتَ إلَيْنا رسولاً فنتَّبعَ آياتِك من قبل أن نَذِلً ونَخْرى ؟: بالعقوبة؛ فها قد جاءكم رسولي ومعه آياتي وبراهيني؛ فإن كنتُم كما تقولون؛ فصدًقوه.

(١٣٥) ﴿ المنون: ﴿قُلْ ﴾: يا محمد مخاطباً للمكذِّبين لك الذين يقولونَ تربَّصوا به ريَبُ المنون: ﴿قُلْ كُلُّ متربِّصٌ ﴾: فتربَّصوا بي الموت، وأنا أتربَّص بكم العذاب، ﴿قُلْ هل تَرَبَّصون بنا إلا إحدى الحُسْنَيَيْنِ ﴾؛ أي: الظفر أو الشهادة؛ فنحن نتربَّص بكم أن يصيبَكم اللهُ بعذابٍ من عنده أو بأيدينا. ﴿فَتَرَبَّصوا فستعلمونَ مَنْ أصحابُ الصُراطِ السويِّ ﴾؛ أي: المستقيم، ﴿ومَنِ الهتَدى ﴾: بسلوكِهِ أنا أم أنتُم؛ فإنَّ صاحبه هو الفائزُ الراشدُ الناجي المفلحُ، ومَنْ حادَ عنه خاسرٌ خائبٌ معذَّب. وقد عُلِمَ أنَّ الرسول هو الذي بهٰذه الحالة، وأعداؤه بخلافه. والله أعلم.

梁 恭 恭



﴿ آَقَنَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَتِمْ مُعْرِضُونَ ﴾ مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِحْرِ مِّن تَرَبِّهِم تُحَدَثٍ إِلَا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ لَاهِيَةَ قُلُوبُهُمُّ وَأَسَرُّواْ النَّجْوَى الَّذِينَ ظَلَقُواْ هَلَ هَـٰذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمٌ أَفَنَأْتُوْتِ ٱلسِّحْدَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونِتَ ﴾ قَالَ رَبِّ يَعْلَمُ الْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَآهِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيدُ ﴾

(١) هذا تعجُبٌ من حالة الناس، وأنَّهم<sup>(١)</sup> لا يَنْجَعُ فيهم تذكيرٌ، ولا يَرْعَوونَ

إلى نذير، وأنَّهم قد قرب حسابهم ومجازاتهم على أعمالهم الصالحة والطالحة، والحال أنهم ﴿في غفلةٍ معرضونَ﴾؛ أي: غفلة عمَّا خُلِقوا له، وإعراض عما زُجِروا به، كأنَّهم للدُّنيا خُلقوا، وللتمتُّع بها ولدوا، وأنَّ الله تعالى لا يزال يجدُّد لهم التَّذكير والوعظ، ولا يزالون في غفلتهم وإعراضهم.

سورة الأنبياء (٢ ـ ٣)

٢﴾ ولهذا قال: ﴿ما يأتيهم من ذكر من ربّهم محدَثِ»: يذكّرهم ما ينفعهم ويحتُّهم عليه، وما يضرهم ويرهبهم منه. ﴿إلّا استمعوهُ؟: سماعاً تقوم عليهم به الحجَّة، ﴿وهم يلعبونَ».

(٣) (الهية قلوبُهم)؛ أي: قلوبهم غافلة معرضة الهية بمطالبها الدُنيوية، وأبدانُهم العبة، قد اشتغلوا بتناول الشهوات والعمل بالباطل والأقوال الرديَّة، مع أن الذي ينبغي لهم أن يكونوا بغير لهذه الصفة؛ تُقْبِل قلوبُهم على أمر الله ونهيه، وتستمعه استماعاً تفقه المراد منه، وتسعى جوارحهم في عبادة ربِّهم التي خلقوا الأجلها، ويجعلون القيامة والحسابَ والجزاء منهم على بال؛ فبذلك يتمُ لهم أمرُهم وتستقيمُ أحوالُهم وتزكو أعمالُهم. وفي معنى قوله: (اقتربَ للناس حسابُهم): قولان:

أحدُهما: أنَّ لهذه الأمَّة هي آخر الأمم، ورسولُها آخرُ الرسل، وعلى أمته تقوم الساعةُ؛ فقد قَرُبَ الحساب منها بالنسبة لما قبلها من الأمم؛ لقوله ﷺ: «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين»؛ وقرن بين إصبعيه السبابة والتي تليها<sup>(1)</sup>.

والقول الثاني: أنَّ المراد بقُرب الحساب الموتُ، وأنَّ مَن مات قامتْ قيامتُه ودخل في دار الجزاء على الأعمال، وأن لهذا تعجُّب من كلِّ غافل معرض لا يدري متى يفجؤه الموتُ صباحاً أو مساء؛ فلهذه حالة الناس كلِّهم؛ إلَّا من أدركته العناية الربانيَّة، فاستعدَّ للموت وما بعده.

ثم ذكر ما يتناجى به الكافرون الظالمون على وجه العناد ومقابلة الحقُّ بالباطل، وأنهم تناجَوْا وتواطؤوا فيما بينهم أن يقولوا في الرسول ﷺ: إنَّه بشرَ مثلكم؛ فما الذي فضَّله عليكم وخصَّه من بينكم؟! فلو ادَّعى أحدَّ منكم مثل دعواه؛ لكان قولُه من جنس قوله، ولكنَّه يريد أن يتفضَّل عليكم ويرأس فيكم؛ فلا تطيعوهُ ولا تصدِّقوه، وإنَّه ساحرٌ، وما جاء به من القرآن سحرٌ؛ فانفروا عنه ونفَروا الناس،

(١) أخرجه البخاري (٦٥٠٥)، ومسلم (٢٩٥١).



سورة الأنبياء (٤ ـ ٥)

وقولوا: ﴿أفتأتونَ السَّخرَ وأنتُم تبصِرونَ﴾: لهذا وهم يعلمون أنَّه رسولُ اللّه حقًّا بما يشاهدون<sup>(١)</sup> من الآيات الباهرة ما لم يشاهد غيرهم، ولكن حملهم على ذلك الشقاء والظُّلم والعناد.

﴿٤ ﴾ والله تعالى قد أحاط علماً بما تناجَوًا به، وسيُجازيهم عليه، ولهذا قال: ﴿قال ربِّي يعلمُ القولَ﴾: الخفيَّ والجليَّ ﴿في السماء والأرض﴾؛ أي: في جميع ما احتوت عليه أقطارهما. ﴿وهو السميعُ﴾: لسائر الأصوات باختلاف اللُّغات على تفنُّن الحاجات. ﴿العليم﴾: بما في الضمائر، وأكنَّته السرائر.

﴿بَلْ قَالُوْا أَصْغَنْتُ أَحْلَنِمٍ بَلِ آفْتَرَيْتُهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَتَأْنِنَا بِتَايَتُر كَمَا أُرْسِلَ ٱلْأَوْلُونَ مَا ءَامَنَتْ قَبْلَهُم مِن قَرْبَيْةٍ أَهْلَكْنَهَأَ أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ ﴾.

وه ﴾ يذكر تعالى ائتفاكَ المكذُّبين بمحمدٍ على وبما جاء به من القرآن العظيم، وأنهم تقوَّلوا فيه (٢)، وقالوا فيه الأقاويل الباطلة المختلفة؛ فتارةً يقولون: أضغاثُ أحلام بمنزلة كلام النائم الهاذي الذي لا يُحِسُّ بما يقول! وتارةً يقولون: افتراهُ واختلقَه وتقوَّله من عند نفسه! وتارةً يقولون: إنَّه شاعرٌ وما جاء به شِعر! وكلُّ مَن له أدنى معرفة بالواقع من حالة الرسول، ونظر في لهذا الذي جاء به؛ جزم جزماً لا يقبل الشكِّ أنه أجلُّ الكلام وأعلاه، وأنَّه من عندُ الله، وأنَّ أحداً من البشر لا يقدِرُ على الإتيان بمثل بعضه؛ كما تحدَّى الله أعداءه بذلك ليعارِضوه مع توفُّر دواعيهم لمعارضته وعداوته، فلم يقدِروا على شيء من معارضته وهم يعلمون ذٰلك؛ وإلَّا فما الذي أقامهم وأقعدهم وأقضً مضاجعهم وبلبل ألسنتهم إلا الحق الذي لا يقوم له شيء، وإنَّما يقولون لهذه الأقوال فيه حيث لم يؤمنوا به؛ تنفيراً عنه لمن لم يعرفه، وهو أكبرُ الآيات المستمرَّة الدالَّة على صحَّة ما جاء به الرسول ﷺ وصدقه، وهُو كافٍ شافٍ؛ فمن طَلَبَ دليلاً غيره أو اقترح آيةً من الآيات سواه؛ فهو جاهلٌ ظالمٌ مشبةٌ للهؤلاء المعاندين الذينُ كذَّبوه، وطلبوًا من الآيات الاقتراحيَّة ما هو أضرُّ شيء عليهم، وليس لهم فيها مصلحةً؛ لأنَّهم إن كان قصدُهم معرفةَ الحقِّ إذا تبيَّن دليله؛ فقد تبيَّن دليلُه بدونها، وإن كان قصدُهم التعجيزَ وإقامة العذر لأنفسهم إن لم يأتِ بما طَلَبوا؛ فإنَّهم بِهٰذه الحالة على فرض إتيان ما طلبوا من الآيات لا يؤمنون قطعاً؛ فلو جاءتهم كلُّ آيةٍ لا يؤمنون حتى يروا العذابَ الأليم، ولهٰذا قال الله

(۲) فى (ب): «كلمة غير واضحة».

في (ب): "شاهدوا».



سورة الأنبياء (٦ ـ ٩)

عنهم: ﴿فَلْيَأْتِنا بِآية كما أَرْسِلَ الأولونَ﴾؛ أي: كناقة صالح وعصا موسى ونحو ذلك.

(٦) قال الله: ﴿ما آمنت قبلَهم من قرية أَهْلَكْناها؟ أي: بهذه الآيات المقترحة، وإنَّما سنَّتُه تقتضي أنَّ من طَلَبها، ثم حَصَلَتْ له، فلم يؤمن؛ أن يعاجِلَه بالعقوبة؛ فالأولون ما آمنوا بها، أفيؤمنُ هُؤلاء بها؟! ما الذي فضَّلهم على أولئك؟! وما الخير الذي فضَّلهم بمعنى النفي؛ أي: لا يكونُ ذلك منهم أبداً.

﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا فَبَلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىٓ إِلَيْهِمْ فَسَّلُوْا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ () وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَمَا كَانُوْا خَلِلِينَ () ثُمَّ صَدَفْنَهُمُ ٱلْوَعْدَ فَأَنجَيْنَهُمْ وَمَن نَشَآءُ وَآهْلَكَنَا ٱلْمُسْرِفِينَ () ﴾.

( ٩ - ٩ هذا جوابٌ لِشُبَه المكذّبين للرسول القائلين: هلًا كان مَلَكاً لا يحتاج إلى طعام وشراب وتصرَّف في الأسواق! وهلًا كان خالداً! فإذا لم يكن كذلك؛ دل على أنه ليس برسول! وهذه الشُبه ما زالت في قلوب المكذّبين للرسل، تشابهوا في الكفر؛ فتشابهت أقوالهم؛ فأجاب تعالى عن هذه الشُبه، لهؤلاء المكذّبين للرسول، المُقِرِّين بإثبات الرُّسل قبله، ولو لم يكن إلَّا إبراهيم عليه السلام، الذي قد أقرَّ بنبوَّته جميع الطوائف، والمشركون يزعمون أنَّهم على دينِه وملَّته؛ بأنَّ الرُّسل قبل محمد تلك كلّهم من البشر الذين يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق، وتطرأ عليهم العوارض البشرية من الموت وغيره، وأنَّ الله أرسلهم إلى قومهم وأممهم، محمد تلك كلّهم من البشر الذين يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق، وتطرأ عليهم العوارض البشرية من الموت وغيره، وأنَّ الله أرسلهم إلى قومهم وأممهم، محمد تلك تُقام الشُبه الماطة على إنكار رسالته، وهي ما وَعَدَهم به من النجاة والسعادة لهم ولأنباعهم، وأهلك المسرفين المكذّبين لهم؛ فما بال محمد النج تُقام الشُبه الباطلة على إنكار رسالته، وهي مؤونهم إن أسل محمد عله ألهم إن أقرار من المؤتب والمكار ومناته، وأنَّ الله أرسلهم إلى قومهم وأمعهم، وأنه الما مراين الما الذين يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق، وتطرأ عليهم العوارض البشرية من الموت وغيره، وأنَّ الله أرسلهم إلى قومهم وأمعهم، وأنه الله مرايل الما ويمون المحمد؟! فهذا إلزام لهم في غاية الوضوح، محمد المرسلين، الذين يقرُ بهم المكذّبون لمحمد؟! فهذا إلزام لهم في غاية الوضوح، وأنَّهم إن أقرًوا برسول من البشر، ولن يقرُوا برسول من غير البشر، أنَّ شبههم وأنَّهم إن أقرًوا برسول من المادها وتناقُضِهم بها.

فلو قُدِّرَ انتقالُهم لهذا إلى إنكار نبوَّة البشر رأساً، وأنَّه لا يكون نبيَّ إنْ لم يكن مَلَكاً مخلَّداً لا يأكلُ الطعام؛ فقد أجاب الله عن لهذه الشبهة بقوله: ﴿وقالوا لولا أنزِلَ عليه مَلَكٌ ولو أنزَلْنا مَلَكاً لقضي الأمر ثم لا يُنظَرونَ. ولو جَعَلْناه مَلَكاً لجعلناهُ

سورة الأنبياء (١٠)

رَجُلاً ولَلَبَسْنا عليهم ما يَلْبِسونَ﴾، وأنَّ البشر لا طاقة لهم بتلقِّي الوحي من الملائكة، ﴿قل لو كانَ في الأرض ملائكة يمشون مطمئنينَ لَنَزَّلْنا عليهم من السماءِ مَلَكاً رسولاً﴾؛ فإن حصل معكم شكٌّ وعدم علم بحالة الرسل المتقدِّمين؛ فاسألوا أهل الذِّكر من الكتب السالفة؛ كأهل التوراة والإنجيل؛ يخبرونَكم بما عندَهم من العلم، وأنَّهم كلَّهم بشرٌ من جنس المرسَل إليهم.

ولهذه الآية وإنّ كان سبُبها خاصًا بالسؤال عن حالة الرسل المتقدِّمين من أهل<sup>(۱)</sup> الذكر، وهم أهل العلم؛ فإنَّها عامَّة في كلِّ مسألة من مسائل الدين أصوله وفروعه إذا لم يكن عند الإنسان علمٌ منها أنْ يسألَ من يَعْلَمُها؛ ففيه الأمر بالتعلُّم والسؤال لأهل العلم، ولم يؤمر بسؤالِهِم إلَّا لأنَّه يجبُ عليهم التعليم والإجابة عما عملوه.

وفي تخصيص السؤال بأهل الذّكر والعلم نهيّ عن سؤال المعروف بالجهل وعدم العلم، ونهي له أن يتصدّى لذلك. وفي هٰذه الآية دليلٌ على أن النساء ليس منهنً نبيَّة؛ لا مريم ولا غيرها؛ لقوله: ﴿إِلَّا رجالاَ﴾.

﴿لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِنَبًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ٢

﴿١٠﴾ أي: ﴿لقد أنزلنا إليكم؟: أيُّها المرسل إليهم محمد بن عبدالله بن عبد المطلب ﴿كتاباً؟: جليلاً وقرآناً مبيناً. ﴿فيه ذِكُرُكُم؟؛ أي: شرفكم وفخركم وارتفاعكم: إن تذكَّرتم به ما فيه من الأخبار الصَّادقة فاعتقدتمُوها، وامتنَلْتُم ما فيه من الأوامر، واجتنبتم ما فيه من النواهي؛ ارتفع قدرُكم وعظُم أمركم. ﴿أفلا تعقِلونَ؟: ما ينفعكم وما يضرُكم؛ كيف لا<sup>(٢)</sup> تعلمون على ما فيه ذكرُكم وشرفُكم في الدنيا والآخرة؟! فلو كان لكم عقلٌ؛ لسلكتُم هٰذا السبيل، فلما لم تسلكوه وسلكتُم غيره من الطُرق التي فيها ضَعَتُكم وخِسَّتُكم في الدنيا والآخرة وشقاوتُكم فيهما؛ عُلم أنه ليس لكم معقولٌ صحيحٌ ولا رأيٌّ رجيحٌ.

ولهذه الآية مصداقها ما وقع؛ فإنَّ المؤمنين بالرسول والذين<sup>(٣)</sup> تذكُّروا بالقرآن من الصحابة فَمَنْ بعدَهم؛ حصل لهم من الرَّفعة والعلوُّ الباهر والصيت العظيم والشرف على الملوك ما هو أمرٌ معلومٌ لكلُ أحدٍ؛ كما أنه معلومٌ ما حصل لمن لم يَرْفَعْ بهٰذا

- (١) في (٩): «لأهل».
- (٢) في (ب): «لا ترضون ولا تعلمون». وقد شطب الشيخ كلمة لا ترضون في ( <sup>1</sup>).
  - (٣) في (ب): «الذين».

القرآن رأساً، ولم يهتدِ به ويتزكَّى به من المقتِ والضَّعَةِ والتَّدْسِيَة والشقاوةِ؛ فلا سبيل إلى سعادة الدُنيا والآخرة إلَّا بالتذكُر بهٰذا الكتاب.

سورة الأنبياء (١١ ـ ١٥)

﴿ وَكَمْ فَصَمْنَا مِن قَرْبَةِ كَانَتْ طَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا مَاخَرِينَ ۞ فَلَمَّا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُم تِنْهَا يَرْكُشُونَ ۞ لَا تَرْكُشُوا وَآرْجِعُوا إِلَىٰ مَا أَتُوفِتُمَ فِيهِ وَمَسَكِيكُمُ لَعَلَّكُم تُتَنَاوُنَ ۞ قَالُوا يَوْبَلُنَا إِنَا كُنَا طَلِيمِينَ ۞ فَمَا زَالَت تِلْكَ دَعْوَنِهُمْ حَتَى جَعَلْنَهُمْ حَصِيدًا خَيهِ بِنَ ۞ ﴾.

(١١) يقول تعالى محذّراً لهؤلاء الظّالمين المكذّبين للرسول بما فعل بالأمم المكذّبة لغيره من الرسل: ﴿وكم قَصَمْنا﴾ أي: أهلكنا بعذابٍ مستأصل ﴿من قريةِ﴾: تَلِفَتْ عن آخرها، ﴿وأنشأنا بعدَها قوماً آخرينَ».

(١٢ - ١٢) وإنَّ لهؤلاء المهلَكين لما أحسُوا بعذاب الله وعقابه وباشرهم نزولُه؛ لم يمكن لهم الرجوعُ، ولا طريق لهم إلى النزوع، وإنَّما ضربوا الأرض بأرجلهم ندماً وقلقاً وتحسُّراً على ما فعلوا، فقيل لهم على وجه التهكُّم بهم: ﴿لا تركُضوا وارجِعوا إلى ما أترفتُم فيه ومساكِنِكم لعلَّكم تُسألونَ»؛ أي: لا يفيدكم الركض والندم، ولكن؛ إنَّ كان لكم اقتدارً؛ فارجعوا إلى ما أترفتُم فيه من اللذَّات والمشتَهيات ومساكِنِكم المزخرفات ودُنياكم التي غرَّتكم وألهتكم حتى جاءكم أمر الله؛ فكونوا فيها متمكَّنين، وللذَّاتها جانين، وفي منازلكم مطمئين معظّمين؛ لعلكم أن تكونوا مقصودين في أموركم كما كنتُم سابقاً مسؤولين من مطالب الدُنيا كحالتكم الأولى، وهيهات!

المقت، وحلَّ بهم العقاب والمقت، وحلَّ بهم العقاب والمقت، وخلَّ بهم العقاب والمقت، وذهب عنهم عزُّهم وشرفُهم ودنياهم، وحضرهم ندمُهم وتحسُّرهم؟! ولهذا ﴿قالوا يا وَيَلَنا إِنَّا كَنَّا ظالمين﴾.

(١٩) فيما زالت تلك دَعُواهم؟؛ أي: الدعاء بالويل والثبور والندم والإقرار على أنفسِهِم بالظُّلم وأنَّ الله عادلٌ فيما أحلَّ بهم، وحتى جَعَلْناهم حصيداً خامدينَ؟؛ أي: بمنزلة النبات الذي قد حُصِدَ وأنيم؛ قد خمدت منهم الحركات، خامدينَ؟؛ أي: بمنزلة النبات الذي قد حُصِدَ وأنيم؛ قد خمدت منهم الحركات، وسكنت منهم الأصوات؛ فاحذروا أيُّها المخاطبون، أن تستمرُوا على تكذيب أشرف الرُّسل، فيحلُ بكم كما حلَّ بأولتْك.

﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾ لَوْ أَرَدْنَا أَن نَنَجِذَ لَمَوُا لَأَتَّخَذْنَهُ مِن لَدُنَاً إِن كُنَا فَنعِلِينَ ﴾ • .

سورة الأنبياء (١٦ ـ ١٩)

(١٦) يخبر تعالى أنه ما خلق السماواتِ والأرضَ عَبَناً ولا لَعِباً من غير فائدة، بل خلقها بالحقِّ وللحقٌ؛ ليستدلَّ بها العبادُ على أنَّه الخالق العظيم، المدبِّر الحكيم، الرحمٰن الرحيم، الذي له الكمالُ كلُّه والحمدُ كلُّه والعزَّةُ كلُّها، الصادق في قيله، الصادقةُ رسلُه فيما تخبر عنه، وأنه القادر على خلقِهما مع سَعَتِهِما وعِظَمِهِما، قادرٌ على إعادة الأجساد بعد موتها؛ ليجازي المحسنُ بإحسانه، والمسىء بإساءته.

﴿١٧﴾ ﴿لو أردْنا أن نَتَّخِذَ لهواً؟: على الفرض والتقدير المُحال؛ ﴿لاَتَخذناه من لَدُنَّاكَ؛ أي: من عندنا، ﴿إِن كنَّا فاعلينَ؟: ولم نطلِعكُم على ما فيه عبتٌ ولهوٌ؛ لأنَّ ذٰلك نقصٌ ومَثَلُ سَوْءٍ لا نحبُّ أن نوِيَه إياكم؛ فالسماوات والأرض اللذان بمرأى منكم على الدوام لا يمكنُ أن يكون القصدُ منهما العبثُ واللهو؛ كلُّ هٰذا تنزُّل مع العقول الصغيرة وإقناعها بجميع الوجوه المقنعة؛ فسبحان الحليم الرحيم الحكيم في تنزيله الأشياء منازلها.

لاَبَلَ نَقَذِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُمْ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَنَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندُمُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَلَا يَسْتَحْبِرُونَ ﴾ يُسَبِّحُونَ ٱلَيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ .

(١٨) يخبر تعالى أنه تكفَّل بإحقاق الحقِّ وإبطال الباطل، وإنْ كان باطلٌ قبلَ وجُودِلَ به؛ فإنَّ اللَه يُنْزِلُ من الحقِّ والعلم والبيان ما يدمغُه فيضمحلُّ ويتبيَّن لكلُّ أحدِ بطلانُه. ﴿ فإذا هو زاهقَ﴾؛ أي: مضمحلٌ فانٍ. وهٰذا عامٌ في جميع المسائل أحدِ بطلانُه. ﴿ فإذا هو زاهقَ﴾؛ أي: مضمحلٌ فانٍ. وهٰذا عامٌ في جميع المسائل ألدينيَّة، لا يورِدُ مبطلٌ شبهة عقليَّة ولا نقليَّة في إحقاق باطل أو ردِّ حقٌ؛ إلَّا وفي أدلَة الله من القواطع العقليَّة والنقليَّة ما يذهبُ ذلك القول الباطل ويقمعُه؛ فإذا هو أدلَة الله من القواطع العقليَّة والنقليَّة ما يذهبُ ذلك القول الباطل ويقمعُه؛ فإذا هو منبيَّن بطلانُه لكلُ أحدٍ. وهٰذا يتبيئن باستقراء المسائل مسألة مسألة ؛ فإنَّك تجدُها متبيئن بطلانُه لكلُ أحدٍ. وهٰذا يتبيئن باستقراء المسائل مسألة مسألة ؛ فإنَّك تجدُها كذلك. ثم قال: ولكم أيُّها الواصفون الله بما لا يَليقُ به من اتُخاذ الولد والصاحبة ومن الأنداد والشُركاء حظُّكم من ذلك ونصيبكم، الذي تدركون الويل والنَدامة ومن الأندامة ومن الأنداد والضادين على من الأنداد والماحبة من الأنداد والماحبة من الأنداد والمُركاء حظُّكم من ذلك ونصيبكم، الذي بعائلة تؤملون الولد والماحبة ومن الأنداد والخُسران، ليس لكم مما قُلتم فائدةٌ، ولا يرجع عليكم بعائدة تؤملونها، وتعملون الذي ولم الذي ولدي الماحبة والخُسران، ليس لكم مما قُلتم فائدةٌ، ولا يرجع عليكم بعائدة تؤملونها، وتعملون الأجلها، وتسعَوْن في الوصول إليها؛ إلَّا عكس مقصودكم، وهو الخيبة والحرمان.

﴿١٩﴾ ثم أخبر أنَّه له ملك السماواتِ والأرض وما بينهما؛ فالكل عبيده ومماليكه، فليس لأحدٍ منهم ملكٌ ولا قسطٌ من الملك ولا معاونةٌ عليه، ولا يشفعُ

إلَّا بإذن الله؛ فكيف يتَخذ من لهؤلاء آلهة؟! وكيف يُجعل لله منها ولد؟! فتعالى وتقدَّس المالك العظيم الذي خضعت له الرقاب، وذلَّت له الصعاب، وخشعت له الملائكة المقرَّبون، وأذعنوا له بالعبادة الدَّائمة المستمرة أجمعون؛ ولهذا قال: فومن عنده»؛ أي: [من] الملائكة، فإلا يَسْتَكْبِرونَ عن عبادتِهِ ولا يستحسرونَه؛ أي: لا يملُون، ولا يسأمون لشدَّة رغبتهم وكمال محبَّتهم وقوَّة أبدانهم.

FOR سورة الأنبياء (٢٠ ـ ٢٢)

٢٠ يسبّحون الليل والنهار لا يفتُرون، أي: مستغرِقين في العبادة والتسبيح في جميع أوقاتهم، فليس في أوقاتهم وقتّ فارغٌ ولا خالٍ منها، وهم على كثرتِهِم بهذه الصفة.

وفي لهذا من بيان عظمتِهِ وجلالة سلطانِهِ وكمال علمِهِ وحكمته ما يوجبُ أن لا يُعْبَدَ إلَّا هو، ولا تُضرَفَ العبادةُ لغيره.

﴿ أَمِرِ ٱتَّحَدُوا مَالِهَةً مِّنَ ٱلأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ ۞ لَوَ كَانَ فِيهِمَا مَالِمَةً إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا فَسُبَحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْضِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ۞ أَمِرِ ٱتَحَدَوا مِن مَالِمَةٌ قُلْ هَاتُوا بُرُهَنَكُمٌ هَذَا ذِكْرُ مَن مَّعِيَ وَذِكْرُ مَن قَبَلْ بَلْ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْحَقِّ فَهُم تُعْرِضُونَ ۞ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ إِلَا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَهُ لَآ إِلَهُ إِلَهُ إِلَا أَنَا فَاعَبُدُونِ

(١٦) لما بيَّن تعالى كمال اقتدارِهِ وعظمته وخضوع كلِّ شيءٍ له؛ أنكر على المشركين الذين اتَّخذوا من دون الله آلهة من الأرض في غاية العجزِ وعدم القدرة. هم يُنشِرونَ»: استفهام بمعنى النفي؛ أي: لا يقدرون على نشرِهِم وحشرِهِم؛ هم يُنشِرها قوله تعالى: ﴿واتَّخذوا من دونِهِ آلهة لا يخلُقون شيئاً وهُم يُخلَقون. ولا يملِكونَ لأنفسِهم نفعاً ولا ضَرًّا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً»، ﴿واتَّخذوا من دون الله آلهة لعلَّهم يُنصَرونَ. لا يستطيعونَ نصرَهم وهم لهم جندٌ محضرون».

(٢٢) فالمشرك يَعْبُدُ المخلوق الذي لا ينفع ولا يضرُ، ويدعُ الإخلاص لله الذي له الكمالُ كلُه وبيده الأمرُ والنفعُ والضرُ، ولهذا من عدم توفيقه وسوء حظَّه وتوفُّر جهله وشدَّة ظلمِهِ؛ فإنَّه لا يصلحُ الوجود إلَّا على إلٰه واحدٍ؛ كما أنَّه لم يوجد إلا بربٌ واحد، ولهذا قال: ﴿لو كان فيهماهَ؛ أي: في السماواتِ والأرض، ﴿آلهةُ إلَّا الله لفسدتاهَ: في ذاتهما، وفَسَدَ مَنْ فيهما من المخلوقات.

وبيانُ ذلك: أنَّ العالم العلويَّ والسفليَّ على ما يُرى في أكمل ما يكون من الصَّلاح والانتظام، الذي ما فيه خللٌ ولا عيبٌ ولا ممانعةٌ ولا معارضةٌ، فدلَّ ذٰلك

RINCE GHAZI TRUST UR'ÀNIC THOUGHT

سورة الأنبياء (٢٣ ـ ٢٤)

على أن مدبِّره واحدٌ وربَّه واحدٌ وإلَّهه واحدٌ؛ فلو كان له مدبِّران وربَّان أو أكثر من ذلك؛ لاختلَ نظامُه وتقوَّضت أركانُه؛ فإنهما يتمانعان ويتعارضان، وإذا أراد أحدُهما تدبير شيء وأراد الآخر عدمه؛ فإنَّه محالٌ وجود مرادهما معاً، ووجود مراد أحدِهِما دونَ الآخر يدلُّ على عَجْزِ الآخر وعدم اقتدارِهِ، واتفاقُهما على مرادٍ واحدٍ في جميع الأمور غيرُ ممكن؛ فإذا يتعيَّن أن القاهر الذي يوجدُ مرادُهُ وحدَه من غير ممانع ولا مدافع هو الله الواحد القهَّار، ولهٰذا ذكر الله دليل التمانع في قوله: ﴿ما تَتَخَذَ اللهُ من ولدٍ وما كان معه من إلٰه إذا لَذَهَبَ كلُّ إلٰهِ بما خَلَقَ ولَعَلا بعضُهم على بعض سبحانَ اللهِ عما يصفونَهُ، ومنه على أحد التاويلين قوله تعالى: ﴿قُل لو كانَ معه آلهةً كما يقولون إذا لائتَغُوا إلى ذي العرش سبيلاً. سبحانَهُ وتعالى عمًا يقولونَ علوًا كبيراًه؟ ولهٰذا قال هنا: ﴿فسبحان اللهَهَ؟ أي: تنزَّه وتقدًا من كلً وأعظمها؟ فربوبيَّته ما دونَه من باب أولى، ﴿عسبحان اللهَه؟ أي: تنزَّه وتقدًس عن كلً واعظمها؟ فربوبيَّته ما دونَه من باب أولى، ﴿عما يصفونَ؟؟ أي: الجاحدون وأعظمها؟ فربوبيَّته ما دونَه من باب أولى، ﴿عما يصفونَ؟؟ أي: الذي هو سقف المخلوقات وأوسعها واعظمها؟ فربوبيَّته ما دونَه من باب أولى، ﴿عما يصفونَ؟؟ أي أنه ما يصفونَ؟؟ أي الذي هو ما كلً

((1) لا يُسْأَلُ عما يفعلُ»: لعظمته وعزَّته وكمال قدرتِهِ<sup>(1)</sup>؛ لا يقدرُ أحدٌ أن يمانعه أو يعارضه؛ لا بقول ولا بفعل، ولكمال حكمتِهِ ووضعه الأشياء مواضعها وإتقانها أحسن شيء يقدَّره العقل؛ فلا يتوجَّه إليه سؤالً؛ لأنَّ خلقَه ليس فيه خللُ ولا إخلالً. (وهم)؛ أي: المخلوقون كلهم، (يُسألونَ»: عن أفعالهم وأقوالهم؛ لعجزِهم وفقرِهم، ولكونِهم عبيداً، قد استحقَّت أفعالُهم وحركاتُهم؛ فليس لهم من التصرُّف والتدبير في أنفسهم ولا في غيرهم مثقال ذرَّة.

﴿٢٤﴾ ثم رجع إلى تهجين حال المشركين، وأنَّهم اتَّخذوا من دونه آلهةً؛ فقُلْ لهم موبِّخاً ومقرَّعاً: ﴿أم اتَّخذوا من دونِهِ آلهةً قل هاتوا برهانَكمَهُ؛ أي: حجَّتكم ودليلكم على صحَّة ما ذهبتُم إليه، ولن يجدوا لذلك سبيلاً، بل قد قامتِ الأدلة القطعيَّة على بطلانِهِ، ولهذا قال: ﴿هٰذا ذكرُ مَن معيَ وذِكرُ من قبليَهُ؛ أي: قد اتُفقت الكتب والشرائع على صحَّة ما قلتُ لكم من إبطال الشرك؛ فهٰذا كتابُ الله الذي فيه ذِكرُ كلِّ شيء بأدلَته العقليَّة والنقليَّة، وهٰذه الكتب السابقة كلُها براهينُ<sup>(٢)</sup> وأدلَة لما قلتُ. ولمَّا عُلم أنَّهم قامت عليهم الحجَّة والبرهانُ على بطلان ما ذهبوا

(1) في (ب): «قدته».
 (1) في (ب): «برهان».

إليه؛ عُلم أنَّه لا برهان لهم؛ لأنَّ البرهان القاطع يُجزَمُ أنَّه لا معارض له، وإلَّا؛ لم يكن قطعيًّا، وإن وُجِدَ معارضات؛ فإنَّها شُبَّه لا تغني من الحقُّ شيئاً. وقوله: ﴿بل أكثرهُم لا يعلمون الحقَّه؛ أي: وإنَّما أقاموا على ما هم عليه تقليداً لأسلافهم؛ يجادِلون بغير علم ولا هدى، وليس عدمُ علمهم الحقَّ لخفائِهِ وغموضِه، وإنَّما ذلك لإعراضهم عنه، وإلَّا؛ فلو التفتوا إليه أدنى التفاتِ؛ تبيَّن لهم الحقُّ من الباطل تبيَّناً واضحاً جليًا، ولهذا قال: ﴿فهم معرضونَ﴾.

سورة الأنساء (٢٥ ـ ٢٧)

(٢٥) ولما حول تعالى على ذكر المتقدّمين، وأمر بالرجوع إليها في بيان لهذه المسألة؛ بيَّنها أتمَّ تبيين في قوله: ﴿وما أرسَلْنا من قبلِكَ من رسول إلَّا نوحي إليه أنَّه لا إله إلَّا أنا فاعبدونَ؟: فكلُّ الرسل الذين من قبلك مع كتبِهم زُبْدَةُ رسالتِهم وأصلُها الأمرُ بعبادةِ الله وحدَه لا شريك له وبيانُ أنَّه الإله الحقُّ المعبودُ وأنَّ عبادة ما سواه باطلة.

﴿وَقَالُوا ٱتَخْدَ ٱلرَّحْنُ وَلَداً سُبْحَنَةُ بَلْ عِبَادٌ تَنْكُرُونَ ﴾ لَا يَسْبِقُونَهُ بِآلَقَوْلِبِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَسْمَلُونَ ﴾ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَا لِمِنِ ٱرْتَضَى وَهُم مِّنْ خَشْبَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ وَمَن يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّ إِلَهُ مِن دُونِهِ فَلَاكَ نَجْزِيهِ جَهْنَدً كَذَلِكَ جَزِى ٱلظَلالِمِينَ ﴾ .

(٢٦) يخبر تعالى عن سفاهة المشركين المكذبين للرسول، وأنَّهم زعموا -قبَّحهم الله - أنَّ الله اتَّخذ ولداً، فقالوا: الملائكة بناتُ الله! تعالى الله عن قولهم، وأخبر عن وصف الملائكة بأنَّهم<sup>(١)</sup> عبيدٌ مربوبون مدبَّرون، ليس لهم من الأمر شيءٌ، وإنَّما هم مُكْرَمونَ عند الله، قد ألزمهم<sup>(٢)</sup> الله، وصيَّرهم من عبيد كرامتِه ورحمتِه، وذلك لما خصَّهم به من الفضائل والتطهير عن الرذائل، وأنَّهم في غاية الأدب مع الله والامتثال لأوامره.

لاَّلَى اللَّامَ اللَّامَ المَّالَّةِ بَالقُولَ»؛ أي: لا يقولون قُولاً مما يتعلَّق بتدبير المملكة حتى يقول الله؛ لكمال أدبهم وعلمهم بكمال حكمته وعلمه. ﴿وهم بأُمرِهِ يعملُونَ»؛ أي: مهما أمَرَهم؛ امتثلوا لأمره، ومهما دبَّرهم عليه؛ فعلوه؛ فلا

(٢) في (ب): «أكرمهم».

(۱) في (ب): «بأنه».
 (۳) في (ب): «فلا».

his file was downloaded from QuranicThought.com

صورة الأنبياء (٢٨ ـ ٣٠)

يعصونه طرفةَ عين، ولا يكون لهم عملٌ بأهواء أنفسهم من دون أمر الله.

(٢٨) ومع هذا؛ فالله قد أحاط بهم علمه، فعلم ﴿ما بينَ أيديهم وما خلفهم»؛ أي: أمورهم الماضية والمستقبلة؛ فلا خروج لهم عن علمه؛ كما لا خروج لهم عن أمره وتدبيره، ومن جزئيًات وصفهم بأنهم لا يسبقونه بالقول أنَّهم لا يشفعون لأحد بدون إذنه ورضاه؛ فإذا أذِنَ لهم وارتضى مَنْ يشفعون فيه شفعوا فيه؛ ولكنه تعالى لا يرضى من القول والعمل إلا ما كان خالصاً لوجهه متَبعاً فيه الرسول.

ولهذه الآية من أدلَّة إثبات الشفاعة، وأنَّ الملائكة يشفعون. ﴿وهم من خشيتِهِ سففِقونَ﴾؛ أي: خائفون وجلون، قد خَضَعوا لجلالِهِ، وعَنَتْ وجوهُهم لعزُه وجماله.

﴿٢٩﴾ فلما بيَّن أنَّه لا حقَّ لهم في الألوهيَّة، ولا يستحقُّون شيئاً من العبوديَّة بما وصفهم به من الصِّفات المقتضية لذلك؛ ذكر أيضاً أنَّه لا حظَّ لهم ولا بمجرَّد الدَّعوى، وأنَّ مَنْ قال منهم: إنِّي إلٰهُ من دون الله على سبيل الفرض والتنزل. ﴿فَذَلِكَ نَجْزِيه جَهَنَّم كذَلِك نجزي الظَّالمينَ»: وأيُّ ظلم أعظمُ من ادَّعاء المخلوق الناقص الفقير إلى الله من جميع الوجوه مشارَكَتَهُ<sup>(١)</sup> الله في خصائص الإلٰهيَّة والربوبيَّة؟!<

﴿أَوَلَمَرَ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوًا أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَتْقَا فَفَنَقْنَاتُهُمَاً وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍَّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ٢

فى (ب): «مشاركه».

1.72

محيي الموتى، وأنَّه الرحمن الرحيم؟ ولهذا قال: ﴿أفلا يؤمنونَ﴾؛ أي: إيماناً صحيحاً ما فيه شكَّ ولا شرك.

ا سورة الأنبياء (٣١ ـ ٣٣)

ثم عدَّد تعالى الأدلَّة الأفقيَّة، فقال:

وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِيَ أَن نَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُكُ لَعَكَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ﷺ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقْفًا تَحْفُوطُ أَ وَهُمْ عَنْ ءَانِنِهَا مُعْرِضُونَ ﷺ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْتَلَ وَٱلنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْفَكَرُ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ۞ ﴾.

﴿٣١﴾ أي: ومن الأدلَّة على قدرته وكماله ووحدانيَّته ورحمته أنَّه لما كانت الأرضُ لا تستقرُ إلَّا بالجبال؛ أزساها بها، وأزتَدَها لثلًا تميدَ بالعباد؛ أي: لثلًا تضطرب؛ فلا يتمكَّن العباد من السكون فيها ولا حرثها ولا الاستقرار بها، فأرساها بالجبال، فحصل بسبب ذلك من المصالح والمنافع ما حصل.

ولما كانت الجبالُ المتَّصل بعضها ببعض قد اتَّصلت اتصالاً كثيراً جدًّا؛ فلو بقيت بحالها جبالاً شامخاتٍ وقللاً باذخاتٍ؛ لتعطَّل الاتِّصال بين كثير من البلدان؛ فمن حكمة الله ورحمته أن جعل بين تلك الجبال ﴿فِجاجاً سُبُلاً﴾؛ أي: طرقاً سهلة لا حَزْنَةَ، ﴿لعلَّهم يهتَدونَ﴾: إلى الوصول إلى مطالبهم من البلدان، ولعلَّهم يهتدونَ بالاستدلال بذلك على وحدانيَّة المنَّان.

(٣٢ ـ ٣٢) ﴿وجَعَلْنا السماء سَقَفاَ﴾: للأرض التي أنتم عليها ﴿محفوظاً﴾: من السقوط؛ ﴿إِنَّ اللّه يمسِكُ السمواتِ والأرضَ أن تزولاً»؛ محفوظاً أيضاً من استراق الشياطين للسمع. ﴿وهُم عن آياتِها معرِضونَ﴾؛ أي: غافلون لاهون.

ولهذا عامَّ في جميع آيات السماء؛ من علوِّها، وسعتها، وعظمتها، ولونها الحسن، وإتقانها العجيب، وغير ذلك من المشاهَدِ، فيها من الكواكب الثوابت والسيَّارات، وشمسها وقمرها النيِّرات، المتولَّد عنهما الليل والنهار، وكونهما دائماً في فلكهما سابحين. وكذلك النجوم، فتقوم بسبب ذلك منافعُ العباد من الحرُّ والبرد والفصول، ويعرفون حسابَ عباداتهم ومعاملاتهم، ويستريحون في ليلهم ويهدؤون ويسكنون، وينتشرون في نهارهم ويسعَوْن في معايشهم؛ كل هذه الأمور إذا تدبَّرها اللبيب وأمعن فيها النظر؛ جزم جزماً لا شكَّ فيه أن الله جعلها مؤقّتة في وقتِ معلوم إلى أجل محتوم، يقضي العبادُ منها مآرِبَهم، وتقومُ بها منافعُهم، وليستمتعوا وينتفعوا، ثم بعد هذا ستزول وتضمحلُّ ويفنيها الذي أوجدها ويُسكَنُها الذي

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنبياء (٣٤ ـ ٣٥)

حركها، وينتقل المكلَّفون إلى دار غير هٰذه الدار؛ يجدون فيها جزاء أعمالهم كاملاً موفراً، ويعلم أنَّ المقصود من هُذه الدار أن تكون مزرعةً لدار القرار، وأنَّها منزلُ سفرٍ لا محلُّ إقامة.

﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلَدُ أَفَإِين مِتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ٢ كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَنَبَلُوكُم بِٱلشَرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةُ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ۞ ﴾.

٤٤ إلى الما كان أعداء الرسول يقولون: ﴿تربَّصوا به رَيْبَ المنونِ﴾؛ قال الله تعالى: لهذا طريقٌ مسلوكٌ ومعبدٌ منهوكٌ؛ فلم نجعل لبشر من قبلك يا محمد الخلدَ في الدُّنيا؛ فإذا متَّ؛ فسبيل أمثالك من الرسل والأنبياء والأولياء [وغيرهم]. ﴿أفإن متَّ فهم الخالدونَ»؛ أي: فهل إذا متَّ؛ خلدوا بعدك، فليهنهم الخلود إذاً إن كان، وليس الأمر كذلك، بل كلُ من عليها فان.

(٣٥) ولهذا قال: ﴿كلَّ نفس ذائقةُ الموتِ»: وهذا يشملُ سائر نفوس الخلائق، وأنَّ هذا كأسٌ لا بدَّ من شربِهِ وإن طال بالعبدِ المدى وعُمَّر سنين، ولكن الله تعالى أوجد عبادَهُ في الدُّنيا، وأمرهم ونهاهم، وابتلاهم بالخير والشرِّ وبالغنى<sup>(۱)</sup> والفقر والعزُ والذُّل والحياة والموت؛ فتنةَ منه تعالى؛ ﴿ليبلوَهُم أَيُّهم أحسنُ عملاَ»، ومَن يفتتن عند مواقع الفتن ومن ينجو، ثمَّ ﴿لِينا تُرْجَعونَ»: فنجازيكم بأعمالكم؛ إن خيراً فخير، وإن شرًا؛ فشر، وما ربُّك بظلاًم للعبيد.

ولهذه الآية تدلُّ على بطلان قول مَنْ يقول ببقاء الخَضِر، وأنَّه مخلَّد في الدُّنيا؛ فهو قولٌ لا دليل عليه، ومناقض للأدلَّة الشرعيَّة.

وَإِذَا رَمَاكَ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا إِن يَتَخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوا آهَـذَا ٱلَّذِي يَدْكُرُ مَالِهَـتَكُمْ وَهُم بِذِحْرِ ٱلْحَمْنِ هُمْ حَنِرُونَ ﷺ خُلُقَ ٱلإِنسَنُ مِنْ عَجَلُ سَأُوبِكُمْ مَايَتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُون شَوْ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُد مَكْفِقِينَ ﷺ لَوْ يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لَا يَكُفُونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلنَّارَ وَلَا عَن ظُهُورِهِد وَلَا هُمْ يُعَمَرُونَ ﷺ بَرْسُلِ مِن عَبَلُ مَائَوِينَ فَتَبْهَنُهُمْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا عَن ظُهُورِهِد وَلَا هُمْ يُعَمَرُونَ إِن جَعْدَهُ وَلَتَذِينَ سَخَرُوا مِنْهُمْ مَا اللَّهُ وَلَا عَن ظُهُورِهِ وَلَا هُمْ يُعَمَرُونَ ﴾ وَلَقَدَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَتَذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كُنُوا بِهِ يَسْتَجْزِهُونَ ﴾

فى (ب): «بالغنى».

﴿٣٦﴾ ولهذا من شدَّة كفرِهِم؛ فإنَّ المشركين إذا رأوا رسول الله ﷺ؛ استهزؤوا به وقالوا: ﴿أَلهٰذَا الذي يَذْكُرُ المهتَكَمَ»؛ أي: لهذا<sup>(١)</sup> المحتقر بزعمهم، الذي يسبُ المهتكم ويذمَّها ويقع فيها؛ أي: فلا تُبالوا به، ولا تحتفلوا به. لهذا استهزاؤُهم واحتقارُهم له بما هو من كماله؛ فإنَّه الأكمل الأفضل، الذي من فضائله ومكارمه إخلاص العبادة لله، وذمَّ كلَّ ما يُعْبَدُ من دونه وتنقَّصه، وذكرُ محلَّه ومكانته، ولكنَّ محلَّ الازدراء والاستهزاء لهؤلاء الكفار الذين جَمَعوا كلَّ خُلُق ذميم، ولو لم يكنَ محلَّ الازدراء والاستهزاء لهؤلاء الكفار الذين جَمَعوا كلَّ خُلُق ذميم، ولو لم يكن فذا؛ فذكرُهم للرحمن الذي هو أعلى حالاتهم كافرون به؛ لأنَّه لا يذكرونه ولا يؤمنون به إلاً وهم مشركون؛ فذِكْرُهم كفرَّ وشركٌ؛ فكيف بأحوالهم بعد ذلك؟! ولهذا قال: ﴿وهم بذِكْرِ الرحمٰن هم كافرونَ». وفي ذكر اسمه الرحمٰن هنا بيانً لقباحة حالهم، وألهم يكنُ الرحمٰن هم كافرونَ». وفي ذكر اسمه الرحمٰن هنا بيانً مولهذا قال: ﴿وهم بذِكْرِ الرحمٰن هم كافرونَ». وفي ذكر اسمه الرحمٰن هنا بيانً

سورة الأنبياء (٣٦) ـ ٤٠)

(٣٧) ﴿ خُلِقَ الإنسانُ من عَجَلَ؟ أي: خُلِق عجولاً، يبادِرُ الأشياء، ويستعجِلُ بوقوعها؛ فالمؤمنون يستعجِلون عقوبة الله للكافرين ويتباطؤونها، والكافرون يتولَّون ويستعجلون بالعذاب تكذيباً وعناداً ويقولون: ﴿متى هٰذا الوعدُ إن كنتُم صادقينَ»، والله تعالى يُمْهِلُ ولا يُهْمِلُ، ويحلَم ويجعلُ لهم أجلاً مؤقَّتاً، إذا جاء أجَلُهُم لا يستأخرونَ ساعةً ولا يستقدِمونَ». ولهٰذا قال: ﴿سأريكم آياتي؟؛ أي: في انتقامي ممَّن كَفَر بي وعصاني، ﴿فلا تستعجلونَ»: ذٰلك.

٨٦ وكذلك الذين كفروا يقولون: ﴿ متى لهذا الوعدُ إن كنتُم صادقينَ؟: قالوا لهذا القول اغتراراً ولما يحقَّ عليهم العقاب وينزلُ بهم العذاب.

﴿ ٣٩﴾ فلو ﴿ يعلم الذين كفروا﴾ حالَهم الشنيعة ﴿ حين لا يكفُون عن وجوههم النار ولا عن ظهورهم؟ إذ قد أحاطَ بهم من كلَّ جانب، وغَشِيَهم من كلَّ مكان، ﴿ ولا هم يُنصَرون؟ أي: لا ينصرهم غيرُهم؟ فلا نُصِروا، ولا انتصروا.

﴿ ٤٠ ﴿ بِل تأتيهم النار ﴿ بِغِتْهَ : فَتِبهتُهم من الانزعاج والذعر والخوف العظيم : ﴿ فلا يستطيعون ردَّها ﴾ : إذ هم أذلُ وأضعف من ذلك . ﴿ ولا هم يُنظَرون ﴾ أي : يُمْهَلون فيؤخّر عنهم العذاب ؛ فلو علموا هذه الحالة حقَّ المعرفة ؛ لما استعجلوا

فى (ب): «أهذا».

1+77

سورة الأنبياء (٤١ ـ ٤٤)

بالعذاب، ولخافوه أشدَّ الخوف، ولكن لما ترحَّلَ عنهم لهذا العلم؛ قالوا ما قالوا. (٤١﴾ ولما ذَكَرَ استهزاءَهم برسوله بقولهم: ﴿أَلهٰذا الذي يَذْكُرُ آلهتكمَ﴾؛ سلَّه بأن لهذا دأب الأمم السالفة مع رسلهم، فقال: ﴿ولقد استُهزىء برسل من قبلِكَ فحاق بالذين سَخِرواً منهمَه؛ أي: نزل بهم، ﴿ما كانوا به يستهزئونَه؛ أي: نزل بهم العذاب وتقطَّعت عنهم الأسباب؛ فليحذرُ لهؤلاء أنْ يصيبَهم ما أصاب أولتُك المكذِّبين.

وَّقُلْ مَن يَكْلَوُكُم بِالَيَّلِ وَالنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّحَنَيُّ بَلْ هُمْ عَن ذِكْرِ رَبِهِم مُعْرِضُونَ ﴾ آثر لَمَتْم ءَالِهَةُ تَمْنَعُهُم مِّن دُونِنَا لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنفُسِهِمْ وَلَا هُم مِّنَا يُسْحَبُونَ ﴾ بَلْ مَنَعْنَا هَتَوُلَاً وَبَابَآءَهُمْ حَتَى طَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْمُمُرُّ أَفَلَا بِرَوْنِ أَنَا نَأْتِي آلأَرْضَ نَفُصُهَا مِنَ أَطْرَانِهَاً أَنَهُمُ ٱلْغَنِلِبُونَ ﴾ .

﴿ ٤٣﴾ ﴿أُم لهم آلهة تمنّعُهم من دوننا؟ ! أي : إذا أردناهم بسوء ! هل من آلهتهم من يقدِرُ على منعهم من ذلك السوء والشر النازل بهم ! ﴿ لا يستطيعونَ نصرَ أنفسِهم ولا هم منا يُضحَبون؟ ! أي : لا يُعانون على أمورهم من جهتنا، وإذا لم يُعانوا من الله ! فهم مَخْذولون في أمورهم، لا يستطيعون جَلْبَ منفعة ولا دفع مَضَرَّة.

٤٤﴾ والذي أوجب لهم استمرارهم على كفرهم وشركهم قوله: ﴿بل مَتَّغْنا هُوْلاء وآباءَهم حتى طالَ عليهم العُمُرُ﴾؛ أي: أمددناهم بالأموال والبنين، وأطلنا أعـمـارهم، فاشتغلوا بالتمتَّع بها، ولهوا بها عما له خُلقوا، وطال عليهم الأمد،

في (ب): «إذ».

فقست قلوبُهم، وعظُم طعيانُهم، وتغلَّظ كفرانهم؛ فلو لفتوا أنظارهم إلى مَنْ عن يمينهم وعن يسارهم من الأرض؛ لم يَجِدوا إلَّا هالكاً، ولم يسمعوا إلَّا صوتَ ناعيةٍ، ولم يحسُّوا إلا بقرون متتابعة على الهلاك، وقد نَصَبَ الموتُ في كلُ طريق - لاقتناص النفوس - الأشراكَ، ولهذا قال: ﴿أفلا يَرَوْنَ أَنَّا ناتي الأرض نَنقُصُها من أطرافِها﴾؛ أي: بموت أهلها وفنائهم شيئاً فشيئاً حتى يَرِثَ الله الأرض ومَنْ عليها وهو خيرُ الوارثين؛ فلو رأوا هٰذه الحالة؛ لم يغترُوا ويستمرُوا على ما هم عليه فأفهم الغالبونَ﴾: الذين بوسِعِهم الخروج عن قَدَرِ الله، وبطاقتِهِم الامتناع من الموت؛ فهل هٰذا وصفهم حتى يغترُوا بطول البقاء؟ أم إذا جاءهم رسولُ ربُهم، يقبَضِ أرواحهم، أذعنوا وذلُوا ولم يظهر منهم أدنى ممانعةٍ؟

Tسورة الأنبياء (٤٥ ـ ٤٧)

﴿قُلْ إِنَّـمَآ أُنذِرُكُم بِٱلْوَحْيُ وَلَا يَسْمَعُ ٱلصُّحُ ٱلدُّعَلَةَ إِذَا مَا يُنذَرُونَ ﴾ وَلَبِن مَسَتَهُمْ نَفْحَهُ مِّنْ عَذَابٍ رَبِّكَ لَيَقُولُنَ يَنَوَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَلِيمِينَ ﴾.

(٤٥% أي: ﴿قُلْ»: يا محمدُ للناس كلَّهم: ﴿إِنَّمَا أَنَذِرُكُم بِالوَحْيَ»؛ أي: إنما أنا رسولٌ، لا آتيكم بشيء من عندي، ولا عندي خزائنُ الله، ولا أعلم الغيبَ، ولا أقولُ إنَّي مَلَكٌ، وإنما أنذركم بما أوحاه الله لي؛ فإنِ استجَبْتُم فقد استجبتم لله، وسيَّثيبكم على ذلك، وإن أعرضتُم وعارضتم؛ فليس بيدي من الأمر شيء، لله، وسيَّثيبكم على ذلك، وإن أعرضتُم وعارضتم؛ فليس بيدي من الأمر شيء، وإنما الذركم بما أوحاه الله لي؛ فإن استجبتُم فقد استجبتم ولا أقولُ إنَّي مَلكٌ، وإنما أنذركم بما أوحاه الله لي؛ فإن استجبتُم فقد استجبتم ولا أقولُ إنَّي مَلكٌ، وإنما أنذركم بما أوحاه الله لي؛ فإن استجبتُم فقد استجبتم وإنه، وإنها أنذركم بما أوحاه الله لي؛ فإن استجبتُم فقد استجبتم والله، وسيَّنيبكم على ذلك، وإن أعرضتُم وعارضتم؛ فليس بيدي من الأمر شيء، وإنها الأمر لله، والتقدير كلَّه لله. ﴿ولا يسمعُ الصمُ الدُعاءَ»؛ أي: الأصم لا يسمع صوتاً؛ لأنَّ سمعه قد فَسَدَ وتعطَّل، وشرط السماع مع الصوت أن يوجد محل أولكن إذا كان القلبُ غير قابل لسماع الهدى؛ كان بالنسبة للهدى والإيمان بمنزلة ولكن إذا كان القلبُ غير قابل لسماع الهدى؛ ولا يسمعُ الصمُ الدُعاء به؛ أي الموجد أولكن أولكن إذا كان القلبُ غير قابل لسماع ما الموجي منه، ولكن أولكن إذا كان القلوب والأرواح وللفقه عن الله، ولكن إذا كان القلبُ غير قابل لسماع الهدى؛ كان بالنسبة للهدى والإيمان بمنزلة ولكن إذا كان القلبُ غير قابل لسماع الهدى؛ كان بالنسبة إلى والإيمان بمنزلة أولكن إذا كان القلبُ غير قابل لسماع الهدى؛ كان بالنسبة للهدى والإيمان بمنزلة محد ألكن إذا كان القلبُ غير قابل لسماع الهدى؛ كان بالنسبة إلى الأصوات؛ فهؤلاء المشركون صمَّ عن الهدى؛ فلا يُستغربُ عدم المام ما مانهم، خصوصاً في هذه الحالة التي لم يأتِهِمُ العذابُ، ولا مسَّهم ألمه.

٤٦﴾ فلو مسَّهم ﴿نفحة من عذاب ربَّكَ﴾؛ أي: ولو جزء يسيرٌ ولا يسير من عذابِهِ؛ ﴿لَيقُولُنَّ يا وَيْلَنا إِنا كَنَا ظالمينَ﴾؛ أي: لم يكن قولهم إلَّا الدُّعاءَ بالويل والثُبور والندم والاعتراف بظُلْمِهِم وكفرِهم واستحقاقِهِم العذاب.

﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْتِيَسَمَةِ فَلَا نُظْـلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَـالَ حَبَّتَةِ مِنْ خَرْدَلٍ أَنَيْنَـا بِهَأَ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ ٢

٤٧﴾ يخبر تعالى عن حكمة العدل وقضائه القِسْط بين عباده إذا جمعهم يوم

سورة الأنبياء (٤٨ ـ ٥٠) 🍈 腻

القيامة، وأنَّه يضع لهم الموازينَ العادلةَ التي يَبينُ فيها مثاقيلُ الذَّرِ الذي<sup>(۱)</sup> توزن به الحسنات والسيئات؛ ﴿فلا تُظْلَمُ نفسٌ : مسلمةٌ و<sup>(۲)</sup>لا كافرةٌ ﴿شيئاً»: بأن تُنْقَصَ من حسناتها أو يُزادَ في سيئاتها، وإنْ كانَ مثقال ذرة<sup>(۳)</sup> من خردلِ التي هي أصغر الأشياء وأحقرها من خير أو شرَّ أتينا بها وأحضرناها، ليجازى بها صاحبها؛ كقوله: ﴿فمن يَعملَ مثقالَ ذرةٍ خيراً يَرَه. ومن يَعمل مثقَالَ ذَرَّةٍ شرًا يَرَه ﴾، ﴿وقالوا يا وَيْلَتَنا ما لهذا الكتابِ لا يُغادِرُ صغيرةً ولا كبيرةً إلَّا أحصاها ووَجَدوا ما عَمِلوا أي : عالماً بأعمال العباد، حافظاً لها، مثباً لها في الكتاب، عالماً بمقاديرها ومقادير ثوابها وعقابها واستحقاقها، موصلاً للعمال جزاءها.

﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَدْرُونَ ٱلْفُرْقَانَ وَضِيَاَءُ وَذِكْرُ لِلْمُنَقِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْتَ رَتَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَهُم يِّنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ۞ وَهَنَذَا ذِكْرُ مُبَارَكُ أَنَزَلْنَهُ أَفَانَتُمْ لَمُ مُنكِرُونَ ۞ ﴾.

٤٨﴾ كثيراً ما يَجْمَعُ تعالى بين هٰذين الكتابين الجليلين اللَّذين لم يَطْرُق العالم أفضلُ منهما ولا أعظمُ ذكراً ولا أبركُ ولا أعظمُ هدى وبياناً، وهما التوراة والقرآن، فأخبر أنَّه آتى موسى أصلاً وهارون تَبَعاً الفرقان، وهو التوراة الفارقة بين الحقُّ والباطل والهدى والضَّلال، وأنها ﴿ضياءَ﴾؛ أي: نورٌ يهتدي به المهتدون، ويأتمُ به السالكون، وتُغرَفُ به الأحكام، ويميَّز به بين الحلال والحرام، وينير في ظُلمة الجهل والبدع والغواية وذكراً للمتَقين؛ يتذكَّرون به ما ينفعهم وما يضرُهم، ويتذكَّر به الخيرَ والشرَّ، وخصَّ المتَقين بالذَكر، لأنَّهم المنتفعون بذلك علماً وعملاً.

٤٩ ثم فسَّر المتقين فقال: ﴿الذين يَخْشَوْنَ رَبَّهم بِالغيبِ؟؛ أي: يخشونه في حال غيبتهم وعدم مشاهدة الناس لهم؛ فمع المشاهدة أولى، فيتورَّعون عمَّا حَرَّم، ويقومون بما ألزم. ﴿وهم من الساعةِ مشفِقونَ؟؛ أي: خائفون وَجِلون؛ لكمال معرفتهم بربَّهم، فجمعوا بين الإحسان والخوف، والعطف هنا من باب عطف الصفات المتغايراتِ الواردة على شيءٍ واحدٍ وموصوف واحدٍ.

- (١) في (ب): «التي».
   (٢) في (ب): «أو».
  - (٣) في (ب): «حبة».

صفات الرسل والأولياء وأحوالهم، ومن أحكام الشرع من العبادات والمعاملات وغيرها، ومن أحكام الجزاء والجنَّة والنَّار، فَيُتَذَكَّر به المسائل والدَّلائل العقليَّة والنقليَّة، وسماه ذكراً؛ لأنَّه يُذَكِّرُ ما رَكَزَهُ الله في العقول والفطر من التصديق بالأخبار الصادقة، والأمر بالحَسَن عقلاً، والنهي عن القبيح عقلاً.

سورة الأنبياء (٥٠)

وكونُهُ مباركاً يقتضي كثرة خيره ونمائها وزيادتها، ولا شيء أعظم بركةً من لهذا القرآن؛ فإنَّ كلَّ خير ونعمة وزيادة دينيَّةٍ أو دنيويَّةٍ أو أخرويَّة؛ فإنَّها بسببه وأثرَّ عن العمل به؛ فإذا كان ذِكْرًا مباركاً؛ وجب تلقيَّه بالقَبول والانقياد والتسليم، وشُكْرِ اللَه على لهذه المنحة الجليلة، والقيام بها، واستخراج بركته؛ بتعلُّم ألفاظه ومعانيه.

ومقابلتُهُ بضدً لهذه الحالة؛ من الإعراض عنه، والإضراب عنه صفحاً، وإنكاره، وعدم الإيمان به؛ فلهذا من أعظم الكفر وأشدً الجهل والظُّلم، وللهذا أنكر تعالى على مَنْ أنكره، فقال: ﴿أَفَأَنتُم له منكِرونَ﴾.

إِنّا وَلِقَدْ مَالَيْنَا إِبْرَهِيمَ رُشْدُوُ بِن قَبْلُ وَكُنَا بِهِ عَلِمِينَ<sup>(1)</sup> () إِذ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَالَهُ مَالَى اللَّهِ السَّمَانِ اللَّهُ اللَّهِينَ (2) () التَّمَانِيلُ الَتَي اللَّهُ اللَّهُ عَنْدُوْنَ () قَالُوْ الْحِنْدَا بَالْحَقْ آر آنت مِن اللَّعِينَ () قَالَ اللَّهُ رَبُّ رَبُّ الْمُعْذِي وَآلَا وَحَدْنَا بَالْحَقْ آر آنت مِن اللَّعِينَ () الْعَدِينَ أَسْتَنْدُ رَبُّ الْمُنْعَذِي وَآلَا وَحَدْنَا بَالَحَقْ آرَ آَنْتَ مِنَ اللَّعِينَ () الْعَدِينَ اللَّعِينَ () الْتَعِينَ () الْتَعْذِينَ وَآلَا عَلَى ذَلِكُمْ يَنَ اللَّعْدِينَ () الْتَعْدِينَ () اللَّعْذِينَ اللَّهُ مِنْ الْلَهِ مَنْ وَالْمَانَ مَن اللَّعْدِينَ () الْتَعْدِينَ الْتَعْدِينَ الْعَنْ الْمَالْحُدُنُ الْنَالَةُ مِنْتَا الْحَدْمَةُ الْمَا مِنْ الْعَالَى الْعَنْهُ مِنْ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْنَا الْتَعْدَى () الْتَعْدَى الْنَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالَى الْحَدَى الْتَعْدَى الْنَالَةُ الْعَانَ الْتَعْدَى الْتَعْدَى الْنَالِعِينَ الْنَا الْحَدَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْنَالْ الْعَالَى الْتَعْدَى الْنَالِينَ لَعْتَلْعَانَ الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْحَدَى الْتَعْذَى الْتَعْتَى الْعَالَةُ الْتَعْذَى الْتَعْتَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْتَ الْعَانَ الْعَدَى الْتَعْتَ الْعَانَ الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْتَى الْنَا الْعَانَ الْعَالَى الْتَعْذَى الْتَعْتَى الْعَالَةُ الْعَانَ الْعَدَى الْعَانَ الْعَانَ الْعَانُ الْعَالَى الْنَا الْعَانَ ا

 (١) في النسختين: «إلى آخر القصة وهو قوله: ﴿وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين﴾.



سورة الأنبياء (٥١ ـ ٥٤)

وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِى بَنَرْكَنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ۞ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةٌ وَكُلَّا جَعَلَنَا صَلِحِينَ ۞ وَجَعَلْنَاهُمْ أَبِمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْـنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَبْرَتِ وَلِقَامَ ٱلصَلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكُوْةِ وَكَانُواْ لَنَا عَنِبِينَ ۞ ﴾.

(٥٩) لما ذكر تعالى موسى ومحمداً على وكتابيهما؛ قال: ﴿ولقد آتينا إبراهيم رُشَدَهُ من قبلُ»؛ أي: من قبل إرسال موسى ومحمد ونزول كتابيهما، فأراه الله ملكوتَ السماواتِ والأرض، وأعطاه من الرُشد الذي كَمَّلَ به نفسه ودعا الناس إليه ما لم يؤتِهِ أحداً من العالمين غير<sup>(١)</sup> محمدٍ، وأضاف الرُشد إليه لكونِهِ رُشداً بحسب حاله وعلوَّ مرتبتِهِ، وإلَّا؛ فكلُّ مؤمنٍ له من الرشد بحسب ما معه من الإيمان. ووكنَنَا به عالمينَ»؛ أي: أعطيناه رشدَه، واختَصَصناه بالـرسالـة والخُلَّة، واصطفيناه في الدُّنيا والآخرة؛ لعلمنا أنَّه أهل لذلك وكفءٌ له؛ لزكائه وذكائه.

ولهٰذا ذَكَرَ محاجَّتَهُ لقَومه، ونهيهم عن الشُّرك، وتكسير الأصنام وإلزامهم بالحجَّة، فقال:

﴿٥٢﴾ ﴿إِذْ قال لأبيه وقومِهِ ما لهذه التماثيلُ》: التي مَثْلَتُموها؛ نَحَتُموها بأيديكم على صور بعض المخلوقات، ﴿التي أنتُم لها عاكفونَ»: مقيمون على عبادتها، ملازِمون لذلك؛ فما هي؟ وأيَّ فضيلة ثبتت لها؟ وأين عقولُكم التي ذهبت حتى أفنيتُم أوقاتكم بعبادتها؛ والحالُ أنَّكم مثلتموها ونحتُّموها بأيديكم؛ فلهذا من أكبر العجائب؛ تعبُدون ما تنحِتون؟!

﴿٥٣﴾ فأجابوا بغير حجَّة جواب العاجز الذي ليس بيده أدنى شبهة، فقالوا: ﴿وجَدْنا آباءنا﴾: كذلك يفعلونَ فسلكنا سبيلَهم واتَّبعناهم على عبادتها!! ومن المعلوم أنَّ فعل أحدٍ من الخلق سوى الرُّسل ليس بحجَّةٍ ولا تجوز به القدوةُ، خصوصاً في أصل الدين وتوحيد ربَّ العالمين.

﴿٤٥﴾ ولهذا قال لهم إبراهيمُ مضلًا للجميع: ﴿لقد كنتُم أنتم وآباؤكم في ضَلال مبينِ﴾؛ أي: ضلال بين واضح، وأي ضلال أبلغُ من ضلالهم في الشرك وترك التوحيد؟! أي: فليس ما قلتُم يصلُحُ للتَمسُك به، وقد اشتركتُم وإياهم في الضَّلال الواضح البيِّن لكلُ أحدٍ.

في (ب): «بعد».

 «٥٥ ( وقالوا : على وجه الاستغراب لقوله ، والاستفهام لما قال ، وكيف باداهم بتسفيهم وتسفيه آبائهم : (أجئتنا بالحق أم أنت من اللاّعبينَ ؛ أي : لهذا القول الذي قُلْتَه والذي جئتنا به : هل هو حقّ وُجِدَ، أم كلامُك لنا كلام لاعب مستهزى لا يَذري ما يقول؟! ولهذا الذي أرادوا ، وإنما ردَّدوا الكلام بين الأمرين لأنَّهم نزّلوه منزلة المتقرّر المعلوم عند كلِّ أحدٍ، أنَّ الكلام الذي جاء به إبراهيم كلامُ سفيهِ لا يَغقِلُ ما يقول.

أسورة الأنبياء (٥٥ ـ ٥٨)

(٢٥) فردً عليهم إبراهيمُ ردًا بيَّن به وجه سَفَهِهِم وقلَّة عقولهم، فقال: ولل ربُّكم ربُّ السمواتِ والأرض الذي فَطَرَهُنَ وأنا على ذلكم من الشاهدينَ : بُكم ربُّ السمواتِ والأرض الذي فَطَرَهُنَ وأنا على ذلكم من الشاهدينَ : فجمع لهم بين الدَّليل العقليَ والدَّليل السمعيِّ : أمَّا الدليلُ العقليُ ؛ فإنَّه قد عَلِمَ كلُ أحدٍ، حتى هؤلاء الذين جادلهم إبراهيم : أنَّ الله وحده الخالقُ لجميع المخلوقات من بني آدم والملائكة رالجنَّ والبهائم والسماوات والأرض المدبر لهنَّ بجميع أنواع التدبير، فيكون كلُ مخلوق مفطوراً مدبَّراً متصرَّفاً فيه، ودخل في ذلك جميعُ ما عُبِدَ من دون الله، أفيليقُ عند مَنْ له أدنى مُسْكَةٍ من عقل وتمييز، أن يَعْبُدَ مخلوقاً عبدة الخالق الرازق المدبر؟!

وأما الدَّليل السمعيُّ؛ فهو المنقولُ عن الرُّسل عليهم الصلاة (والسلام)<sup>(١)</sup>؛ فإنَّ ما جاؤوا به معصومٌ لا يغلط ولا يخبِرُ بغير الحقِّ، ومن أنواع لهذا القسم شهادة أحدٍ من الرُّسل على ذُلك؛ فلهذا قال إبراهيم: ﴿وأنا على ذلكم﴾؛ أي: أنَّ اللَّه وحدَه المعبودُ، وأنَّ عبادةَ ما سواه باطلٌ، ﴿من الشَّاهِدينَ﴾: وأيُّ شهادةٍ بعد شهادةِ الله أعلى من شهادة الرُّسل، خصوصاً أولي العزم منهم، خصوصاً خليل الرحمٰن؟

٧٥ (٤ ولما بيَّن أنَّ أصنامَهم ليس لها من التدبير شيءً؛ أراد أن يُربَهم بالفعل عجزها وعدم انتصارها، وليكيد كيداً يحصُلُ به إقرارُهم بذلك؛ فلهذا قال: ﴿وتاللهِ لأكيدنَ أصنامَكم ؟؛ أي: أكسرها على وجه الكيد، ﴿بعدَ أن تُوَلُّوا مدبِرينَ ؟: عنها، إلى عيدٍ من أعيادهم.

٨٥ ﴾ فلما تَوَلُّوا مدبرين؛ ذَهَبَ إليها بِخفيةٍ، ﴿فَجَعَلَهُمْ جُذاذاً ﴾؛ أي: كِسَراً

(1) زيادة على النسختين.

سورة الأنبياء (٥٩ ـ ٦٣)

وقطعاً، وكانت مجموعةً في بيت واحدٍ فكسَّرها كلُّها، ﴿إِلَّا كبيراً لهم﴾؛ أي: إلَّا صنمهم الكبير؛ فإنَّه تركه لمقصد سيبيِّنه.

وتأمَّل لهذا الاحتراز العجيب؛ فإنَّ كلَّ ممقوتٍ عند الله لا يُطلق عليه ألفاظ التعظيم إلَّا على وجه إضافتِهِ لأصحابه؛ كما كان النبيُ ﷺ إذا كتب إلى ملوك الأرض المشركين يقول: إلى عظيم الفُرس... إلى عظيم الروم... ونحو ذلك<sup>(1)</sup> ولم يقل: إلى العظيم! وهنا قال تعالى: ﴿إلَّا كبيراً لهم»، ولم يقل: كبيراً من أصنامهم؛ فلمذا ينبغي التنبُه له والاحتراز من تعظيم ما حقَّره الله؛ إلَّا إذا أضيفَ إلى من عظَّمه. وقوله: ﴿لعلَّهم إليه يرجِعونَ»؛ أي: ترك إبراهيم تكسير صَنَمِهم لهذا لأجل أن يرجعوا إليه، ويستملوا حجَّته، ويلتفِتوا إليها، ولا يُعْرِضوا عنها، ولهٰذا قال في آخرها: ﴿فرجَعوا إلى أنفسهم».

♦٩٩ فحين رأوا ما حلَّ بأصنامهم من الإهانة والخزي؛ ﴿قالوا مَن فَعَلَ هٰذا بَالَهتنا إِنَّه لمن الظالمين؟: فرَمَوا إبراهيم بالظُّلم الذي هم أولى به حيث كسَّرها، ولم يدروا أن تكسيره لها من أفضل مناقبه ومن عدلِه وتوحيدِه، وإنَّما الظالم مَنِ اتَّخذها آلهة، وقد رأى ما يفعل بها.

﴿٦٠﴾ ﴿قالوا سَمِغنا فتى يذكُرُهم﴾ \_ أي: يَعيبهم ويذُمُهم، ومَنْ هٰذا شأنُهُ لا بدَّ أن يكون هو الذي كسرها، أو أنَّ بعضهم سَمِعَهُ يذكر أنه سيكيدها \_ ﴿يُقال له إبراهيمُ﴾.

﴿٦١﴾ فلما تحقَّقوا أنه إبراهيم؛ ﴿قالوا فأنوا بِهِ؟ أي: بإبراهيم، ﴿على أعين الناس؟؛ أي: بمرأى منهم ومسمع، ﴿لعلَّهم يشهدونَ؟؛ أي: يحضُرون ما يصنعُ بمن كَسَرَ آلهتهم. وهذا الذي أراد إبراهيم وقَصَدَ: أن يكون بيانُ الحقِّ بمشهدٍ من الناس؛ ليشاهِدوا الحقِّ وتقوم عليهم الحجَّة؛ كما قال موسى حين واعَدَ فرعونَ: ﴿موعِدُكُم يومُ الزَّينة وأن يُحْشَرَ الناس ضحى،

﴿٦٢﴾ فحين حضر الناس وأَحْضِر إبراهيم؛ قالوا له: ﴿أَانتَ فعلتَ لهذا﴾؛ أي: التكسير ﴿بآلهتنا يا إبراهيمُ﴾؟ ولهذا استفهام تقريرٍ؛ أي: فما الذي جرَّاك؟ وما الذي أوجبَ لك الإقدام على لهذا الأمر؟

٣٣ فقال إبراهيم والناس مشاهدونَ: ﴿بل فَعَلَهُ كبيرُهم لهذا؟؛ أي: كسَّرها

کما في "صحيح البخاري" (٧ و٤٢٤٤)، ومسلم (١٧٧٣).

غضباً عليها لمَّا عُبِدَتْ معه، وأراد أن تكونَ العبادةُ منكم لصنمكم الكبير وحدَه، وهذا الكلامُ من إبراهيم القصدُ منه إلزامُ الخصم وإقامةُ الحجَّة عليه، ولهذا قال: ﴿فاسْألوهُم إن كانوا ينطقونَ﴾، وأراد الأصنام المكسَّرة؛ اسألوها لم كُسِّرَتْ؟ والصنم الذي لم يكسر؛ اسألوه لأيِّ شيءٍ كسَّرها؟ إنْ كان عندَهم نطقٌ؛ فسيجيبونكم إلى ذلك، وأنا وأنتم وكلُ أحدٍ يدري أنَّها لا تنطِقُ، ولا تتكلَّم، ولا تنفع ولا تضرُّ، بل ولا تنصر نفسَها ممَّن يريدها بأذى.

FOR سورة الأنبياء (٢٤ ـ ٧٠)

﴿ ٢٤﴾ ﴿ فرجعوا إلى أنفسهم ﴾؛ أي: ثابت عليهم عقولُهم، ورجعت إليهم أحلامُهم، وعلموا أنّهم ضالُون في عبادتها، وأقرُّوا على أنفسهم بالظُّلم والشرك، ﴿ فقالوا إنَّكم أنتم الظالمون؟: فحصل بذلك المقصودُ، ولزمتهم الحجَّة بإقرارهم أنَّ ما هم عليه باطلٌ، وأنَّ فعلَهم كفرٌ وظلمٌ.

٤٦٥ ولكن لم يستمرُّوا على لهذه الحالة، ولكن ﴿نُكِسوا على رؤوسهم؟؛ أي: انقلب الأمر عليهم، وانتكست عقولهم، وضلَّت أحلامهم، فقالوا لإبراهيم: (لقد علمتَ ما لهؤلاء ينطِقونَ؟؛ فكيف تَهَكَّمُ بنا، وتستهزىء بنا، وتأمُرُنا أنْ نسألها، وأنتَ تعلم أنَّها لا تنطِقُ؟

٣٦٦ فقال إبراهيم موبِّخاً لهم ومعلناً بشركِهم على رؤوس الأشهاد ومبيَّناً عدم استحقاق آلهتهم للعبادة: ﴿أَفَتَعْبُدُونَ من دونَ اللَهُ ما لا ينفعُكم شيئاً ولا يضرُّكم»: فلا نفع ولا دفع.

﴿أف لكم ولما تَغْبُدونَ من دون الله ؛ أي: ما أضلَّكم وأخسرَ صفقتكم وما أخسَّكم أنتم وما عبدتُم من دون الله!! إن كنتم تعقِلونَ عرفتُم لهذه الحال، فلما عدمتُم العقلَ وارتكبتم الحهلَ والضَّلال على بصيرةٍ؛ صارت البهائم أحسنَ حالاً منكم.

﴿٦٨﴾ فحينئذ لمَّا أفحمهم ولم يبيَّنوا حجةً؛ استعملوا قوتهم في معاقبتِهِ، فـ ﴿قالوا حرِّقوه وانصُروا آلهتكم إن كنتُم فاعلينََه؛ أي: اقتلوه أشنع القِتلات بالإحراق غضباً لآلهتكم وتُصرةً لها؛ فَتَغساً لهم تَغساً، حيثُ عبدوا من أقرُّوا أنه يحتاجُ إلى نصرِهم واتَّخذوه إلهاًا!

﴿ ٣٩﴾ فانتصر الله لخليلة لمَّا ألقَوْه في النار، وقال لها: ﴿ كوني بَرْداً وسلاماً على إبراهيم﴾: فكانت عليه برداً وسلاماً، لم يَنَلْهُ فيها أذى، ولا أحسَّ بمكروه.
﴿ وأرادوا به كيداً؟: حيث عَزَموا على إحراقه، ﴿ فَجَعَلْناهِمُ

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنبياء (٧١ ـ ٧٣)

الأخسرينَ﴾؛ أي: في الدنيا والآخرة؛ كما جعل الله خليله وأتباعه هم الرابحين المفلحين

(٧١) ﴿ونجَينا، ولوطاً؟: وذلك أنَّه لم يؤمن به من قومِهِ إلَّا لوطُّ عليه السلام، قيل: إنَّه ابن أخيه، فنجَّاه الله، وهاجر ﴿إلى الأرض التي بارَكْنا فيها للعالمين؟؛ أي: الشام، فغادر قومه في بابل من أرض العراق، ﴿وقال إنِّي مهاجر إلى ربِّي إنَّه هو العزيز الحكيم؟. ومن بركةِ الشام أنَّ كثيراً من الأنبياء كانوا فيها، وأنَّ الله اختارَها مهاجَراً لخليلِهِ، وفيها أحدُ بيوتِهِ الثلاثة المقدَّسة، وهو بيت المقدس.

﴿٢٧﴾ ﴿ووهَبْنا له﴾: حين اعتزل قومَه، ﴿إسحاقَ ويعقوبَ﴾: ابن إسحاق، ﴿نافلةَ»: بعدما كبر وكانت زوجتُهُ عاقراً، فبشَّرته الملائكةُ بإسحاق، ﴿ومن وراء إسحاقَ يعقوبَ»، ويعقوب هو إسرائيل الذي كانت منه الأمة العظيمة، وإسماعيل بن إبراهيم الذي كانت منه الأمة الفاضلة العربيَّة، ومن ذريَّته سيد الأولين والآخرين. ﴿وكلاً»: من إبراهيم وإسحاق ويعقوب، ﴿جَعَلْنا صالحينَ»؛ أي: قائمين بحقوقِهِ وحقوق عباده.

﴿٧٣﴾ ومن صلاحِهِم أنَّه جعلهم أئمةً يهدون بأمره، ولهذا من أكبر نعم اللّه على عبده: أن يكونَ إماماً يَهتدي به المهتدونَ، ويمشي خلفَه السالكون، وذٰلك لمًا صبروا، وكانوا بآياتِ اللّه يوقنونَ.

وقوله: ﴿يهدون بأمرِنا﴾؛ أي: يهدون الناس بديننا، لا يأمرون بأهواء أنفسهم، بل بأمر الله ودينِهِ واتّباع مرضاته، ولا يكون العبدُ إماماً حتى يدعو إلى أمر الله.

﴿وأوحَيْنا إليهم فعلَ الخيرات﴾: يفعلونها ويدعون الناس إليها، ولهذا شاملُ للخيرات كلِّها<sup>(١)</sup> من حقوق الله وحقوق العباد، ﴿وإقام الصَّلاة وإيتاء الزَّكاةِ﴾: لهذا من باب عطف الخاصِّ على العامُ؛ لشرف هاتين العبادتين وفضلهما، ولأنَّ مَنْ كمَّلهما كما أمِرَ؛ كان قائماً بدينه، ومن ضيَّعهما؛ كان لما سواهما أضبع، ولأنَّ الصلاةَ أفضلُ الأعمال التي فيها حقُّه، والزكاة أفضلُ الأعمال التي فيها الإحسان لخلقه.

وكانوا لنا، أي: لا لغيرنا ﴿عابدينَ، أي: مديمين على العبادات القلبيَّة

في (ب): «لجميع الخيرات».

والقوليَّة والبدنيَّة في أكثر أوقاتهم، فاستحقُّوا أن تكون العبادة وصفَهم،فاتَّصفوا بما أمر الله به الخلقَ، وخَلَقَهم لأجلِهِ.

أسورة الأنبياء (٧٤ ـ ٧٧)

﴿وَلُوطًا ءَانَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَنَجَيَّنَـهُ مِنَ ٱلْقَرْبِيَةِ ٱلَّتِي كَانَت تَعْمَلُ ٱلْخَبَتَبِتُ إِنَّهُمْ كَانُوْا قَوْمَ سَوْءٍ فَنسِفِينَ ٥ وَأَدْخَلْنَـهُ فِي رَحْمَنِـنَا إِنَّهُ مِنَ ٱلصَّبَلِحِينَ ٢

(٧٤) هذا ثناءً من الله على رسوله لوطٍ عليه السلام بالعلم الشرعي والحكم بين الناس بالصواب والسَّداد، وأنَّ الله أرسله إلى قومه يَدْعوهم إلى عبادة الله وينهاهم عما هم عليه من الفواحش، فَلَبِتَ يدعوهم، فلم يستجيبوا له، فَقَلَبَ الله عليهم ديارَهم، وعذَّبهم عن آخرهم؛ لأنَّهم ﴿كانوا قَوْمَ سَوْءٍ فاسقينَ»: كذَّبوا الدَّاعي وتوعَدوه بالإخراج، ونجَّى الله لوطاً وأهله، فأمره أن يَسْرِيَ بهم ليلاً ليبعدوا عن القرية، فَسَرَوْا ونَجَوْا من فضل الله عليهم ومنته.

(٧٥) ﴿وأدخَلْناه في رحمتِنا؟: التي مَنْ دَخَلُها كان من الآمنين من جميع المخاوف، النائلين كلَّ خير وسعادة وبرَّ وسرور وثناء، وذلك لأنَّه من الصالحين، الذين صَلَحَتْ أعمالهم، وزَكَتْ أحوالُهم، وأصلح الله فاسدَهم، والصلاحُ هو السبب لدخول العبد برحمةِ الله؛ كما أنَّ الفساد سببُ لحرمانه الرحمة والخير، وأعظمُ الناس صلاحاً الأنبياءُ عليهم السلام، ولهذا يَصِفُهم بالصَّلاح، وقال سليمان عليه السلام: ﴿وأَدْخِلْني برحمتِكَ في عبادِكَ الصَّالحين؟.

﴿وَنُوْمًا إِذْ نَتَادَىٰ مِن قَتَبُلُ فَاسْتَجَبْنَا لَمُ فَنَجَيْنَتُهُ وَأَهْلَمُ مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ٢ وَنَصَرْنَهُ مِنَ ٱلْقَوْرِ ٱلَّذِينَ كَذَبُولُ بِتَايَنِيْنَأً إِنَّهُمْ كَانُولْ قَوْمَ سَوْمِ فَـأَغْرَفْنَهُمْ أَجْمَعِينَ ٢

(٧٦ - ٧٦) أي: واذكر عَبْدَنا ورسولنا نوحاً عليه السلام مُنْنِياً مادحاً حين أرسله الله إلى قومه، فلَبِثَ فيهم ألف سنة إلَّا خمسينَ عاماً؛ يدعوهم إلى عبادة الله، وينهاهم عن الشرك به، ويبدي فيهم ويعيدُ، ويدعوهم سرًا وجهاراً وليلاً ونهاراً، فلما راهم لا ينجع فيهم الوعظ ولا يفيدُ لديهم الزجرُ؛ نادى ربَّه وقال: ﴿ربّ لا تَذَرَ على الأرض من الكافرين ديّاراً. إنَّك إن تَذَرُهُم يُضِلُوا عبادك ولا يَلِدوا إلَّا فاجراً كفّاراًه؛ فاستجاب الله له، فأغرقهم، ولم يُبتِ منهم أحداً، ونجَى الله نوحاً وأهله ومن معه من المؤمنين في الفلك المشحون، وجعل ذريَّته هم الباقين، ونصرة الله على قومه المستهزئين.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الأنبياء (٢٨ ـ ٢٩)

﴿وَدَاوُدَ وَسُلَبَمَنَ إِذْ يَحْكُمُانِ فِي ٱلْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَنِهِدِينَ (لا فَفَهَمْنَهَا سُلَيْمَنَ وَكُلًا مَانَبْنَا حُكْمًا وَعِلْمَاً وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ الْجِكَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّبْرُ وَكُنَّا فَنعِلِينَ (لا وَيَعَلَّنَنَهُ صَنْعَتَهَ لَبُوسٍ لَكُمْ لِنُحْصِنَكُم مِّنْ بَأْسِكُمٌ فَهَلْ أَنتُم شَكِرُونَ وَصُنَّا فَنعِلِينَ الرَّبَحَ عَاصِفَةً تَجْرِى بِأَمْرِيهِ إِلَى ٱلأَرْضِ الَتِي بَنرَكْنَا فِهِمْ وَكُنَّا بِكُلْ شَيْءٍ عَلَى أَنتُمَ وَمِنَ الشَّيْمَنَ الرَّجَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِأَمْرِيهِ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَتِي بَنرَكْنَا فِهِماً وَكُنَّا بِكُلْ وَمَنِ الشَّيْطِينِ مَن يَغُوضُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِيكَ وَكُنَا لَهُمْ حَفِظِينَ (لا إِ

(٧٨) أي: واذكر لهذين النبيين [الكريمين<sup>(١)</sup>] داود وسليمان مثنياً مبجِّلاً؛ إذ آتاهما الله العلم الواسع والحكم بين العباد؛ بدليل قوله: ﴿إذ يحكُمانِ في الحَرْثِ إذْ نَفَشَتْ فيه غَنَمُ القومَه؛ أي: إذ تحاكم إليهما صاحبُ حرث نفشت فيه غنم القوم الأخرى؛ أي: رعت ليلاً، فأكلت ما في أشجارِه ورعت زرعه، فقضى فيه داود عليه السلام بأنَّ الغنم تكون لصاحب الحَرْث؛ نظراً إلى تفريط أصحابها، فعاقبهم بهذه العقوبة، وحكم فيها سليمانُ بحكم موافق للصواب؛ بأنَّ أصحابها، فعاقبهم بهذه العقوبة، وحكم فيها سليمانُ بحكم موافق للصواب؛ بأنَّ ويقومون على بستان صاحب الحرث حتَّى يعودَ إلى حاله الأولى؛ فإذا عاد إلى حاله؛ ترادًا، ورَجَعَ كلَّ منهما بماله، وكان لهذا من كمال فهمه وفطنته عليه السلام.

﴿٧٩﴾ ولهٰذا قال: ﴿ففهَمناها سليمانَ﴾؛ أي: فهَمناه هٰذه القضية، ولا يدلُ ذٰلك أن داود لم يُفَهِّمه الله في غيرها، ولهٰذا خصَّها بالذكر؛ بدليل قوله: ﴿وكلاً﴾: من داود وسليمان آتيناهما ﴿حكماً وعلماً﴾: وهٰذا دليلٌ على أن الحاكم قد يصيب الحقَّ والصواب، وقد يخطىء ذٰلك، وليس بملوم إذا أخطأ مع بذل اجتهاده.

ثم ذكر ما خصَّ به كلَّا منهما، فقال: ﴿وسخَّرْنا مع داود الجبالَ يُسَبِّحْنَ والطيرَ»: وذٰلك أنَّه كان من أعبد الناس وأكثرهم لله ذكراً وتسبيحاً وتمجيداً، وكان قد أعطاه اللهُ من حسن الصوت ورِقَّته ورخامتِهِ ما لم يؤتِهِ أحداً من الخلق، فكان إذا سبَّح وأثنى على الله؛ جاوبتُه الجبالُ الصمُّ والطيورُ البهم، وهٰذا فضلُ اللَّه عليه وإحسانه، ولهٰذا<sup>(٢)</sup> قال: ﴿وكنا فاعلينَ».

(1) في (أ): «الكريم».
 (٢) في (ب): «فلهذا».

PRINCE GHAZI TRUST

1.48

أسورة الأنبياء (٨٠ ـ ٨٢)

﴿٨٠﴾ ﴿وعلَّمُناه صنعةً لَبوس لكم؟ أي: علَّم الله داود عليه السلام صنعةً الدُّروع؛ فهو أول من صَنَعَها وعَلمها وسَرَتْ صناعته إلى مَنْ بعده، فألانَ اللَّه له الحديدَ، وعلَّمه كيف يَشْرُدُها، والفائدة فيها كبيرة؛ ﴿لِتُحْصِنَكُم من بأسبكُم؟؛ أي: هي وقاية لكم وحفظٌ عند الحرب واشتداد البأس. ﴿فهل أنتم شاكرونَ؟: نعمة اللَه عليكم؛ حيث أجراها على يد عبده داود؟ كما قال تعالى: ﴿وجَعَلَ لكم سرابيلَ تَقيكم الحرَّ وسَرابيلَ تَقيكم بأسَكُم كذٰلك يُتِمُ نعمتَه عليكم لعلَّكم تُسْلِمونَ».

**يُحتمل** أنَّ تعليم الله لداود صنعةَ الدُّروع وإلانتها أمرَّ خارق للعادةِ، وأنْ يكون كما قاله المفسِّرون: إنَّ الله ألانَ له الحديدَ، حتَّى كان يعمَلُه كالعجين والطين من دون إذابةٍ له على النار.

ويُحتمل أنَّ تعليم الله له على جاري العادة، وأنَّ إلانة الحديد له بما علَّمه الله من الأسباب المعروفة الآن لإذابتها، ولهذا هو الظاهر؛ لأنَّ الله امتنَّ [بذلك] على العباد وأمرهم بشكرها، ولولا أنَّ صنعتَه من الأمور التي جعلها الله مقدورة للعباد؛ لم يمتنَّ عليهم بذلك ويذكُر فائدتها؛ لأنَّ الدُّروع التي صَنَعَ داود عليه السلام متعذُّرُ أنْ يكونَ المرادُ أعيانَها، وإنَّما المنَّةُ بالجنس. والاحتمال الذي ذكره المفسرون لا دليلَ عليه؛ إلَّا قوله: ﴿وأَلَنَا له الحديدَ﴾، وليس فيه أنَّ الإلانةَ من دون سبب، والله أعلم بذلك.

(١٨) ﴿ولسليمان الريح؟؛ أي: سخَّرناها ﴿عاصفةَ؟؛ أي: سريعة في مرورها، ﴿تَجْرِي بِأمرِه؟: حيث دبرت امتثلت أمره، غدوُها شهرٌ ورَواحها شهرٌ، ﴿إلى الأرض التي بارَكْنا فيها؟: وهي أرض الشام؛ حيث كان مقرُه، فيذهب على الريح شرقاً وغرباً، ويكون مأواها ورجوعُها إلى الأرض المباركة. ﴿وكنّا بكلٌ شيء عالميت ماليين؟ قد أحاط علمُنا بجميع الأشياء، وعَلِمُنا من داود وسليمان ما أوصَلْناهما به إلى ما ذكرنا.

(٨٢) ﴿ وَمِنَ الشياطين مَن يغوصون له ويَعْمَلون عملاً دونَ ذَلك؟ : وهذا أيضاً من خصائص سليمان عليه السلام : أنَّ الله سَخَر له الشياطين والعفاريتَ، وسلَّطه على تسخيرهم في الأعمال التي لا يقدِرُ على كثير منها غيرهم، فكان منهم مَن يغوصُ له البحر ويستخرجُ الدُّرَ واللؤلؤ وغير ذلك، ومنهم من يعمل له ﴿محاريبَ يَعُوصُ له البحر ويستخرجُ الدُّرَ واللؤلؤ وغير ذلك، ومنهم من يعمل له ﴿محاريبَ وسمَّتُولُ وماثيلَ وجفانِ مائي مائي ومائيلًا من محاريبَ مائي مائي من مائي منه من يعمل له أن مائي وسلَّطه من يعمل له أومان مائي ومائيل مائيل مائيل مائي مائي مائي مائي مائي مائيل مائيل



سورة الأنبياء (٨٣ ـ ٨٥) 🍯

تعالى. ﴿وكنًا لهم حافظينَ﴾؛ أي: لا يقدِرون على الامتناع منه وعصيانِهِ، بل حَفِظَهم الله له بقوَّته وعزَّته وسلطانه.

وَأَيُوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِى ٱلضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلزَّبِحِينَ ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَمُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُمَرٌ وَمَاتَبْنَهُ أَهْلَمُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّن عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَنْبِدِينَ ﴾

(٨٣) أي: واذكر عبدنا ورسولنا أيوب مثنياً معظماً له رافعاً لقدره حين ابتلاه ببلاء شديد فوجده صابراً راضياً عنه، وذلك أنَّ الشيطان سُلُطَ على جسده ابتلاء من اللَّه وامتحاناً، فنفخ في جسده، فتقرَّح قروحاً عظيمةً، ومكث مدَّةً طويلة، واشتدَّ به البلاءُ، ومات أهله، وذهب مالُه، فنادى ربَّه: ربُ ﴿أَنَّي مَسَّنِيَ الضُرُّ وأنتَ أرحم الراحمين؟: فتوسَّل إلى الله بالإخبار عن حال نفسه، وأنَّه بلغ الضرُ منه كلَّ مبلغ، وبرحمة ربَّه الواسعة العامة.

(٤٨٤) فاستجاب الله له وقال له: ﴿اركُضْ برجلِكَ لهٰذا مغتسَلُ باردٌ وشرابٌ : فركض برجلِهِ، فخرجتْ من ركضتِهِ عينُ ماء باردةٍ، فاغتسل منها، وشرب، فأذهب الله ما به من الأذى. ﴿وآتيناه أهلَه ﴾؛ أي: ردَذنا عليه أهله وماله. ومثلَهم معهم »: بأن منحه الله [مع] العافية من الأهل والمال شيئاً كثيراً، ﴿رحمة من عندنا »: به حيثُ صَبَرَ ورضي، فأثابه الله ثواباً عاجلاً قبل ثواب الآخرة. وذِكْرى للعابدينَ ﴾؛ أي: جعلناه عبرةً للعابدين الذين ينتفعون بالصبر؛ فإذا رأوا ما أصابه من البلاءِ، ثم ما أثابه بعد زواله، ونظروا السببَ؛ وجدوه الصبر، ولهٰذا أثنى الله عليه به في قوله: ﴿إِنَّا وَجَدْناه صابراً نعم العبدُ إنَّه أوابٌ من علموه أسرة، فرعدة وقدوةً عندما يصيبُهُم الضرُ.

﴿وَإِسْمَعِيلَ وَإِذِرِيسَ وَذَا ٱلْكِفَلِّ حُلُّ مِنَ ٱلصَّدِبِينَ ٥ وَأَدْخَلْنَنَهُمْ فِ رَحْمَتِـنَأْ إِنَّهُم مِرَى ٱلْمَطِيِنِ ٥ ﴾.

(٨٥) أي: واذكر عبادنا المصطَفَيْن وأنبياءنا المرسلين بأحسن الذُكر، وأثن عليهم أبلغ الثناء: ﴿إسماعيلَ ابن إبراهيم، ﴿وإدريس وذا الكفلَ»: نَبِيَيْنِ من أنبياء بني إسرائيل؛ ﴿كلَ من هؤلاء المذكورين ﴿من الصابرينَ». والصبر: هو حَبْسُ النفس ومنعها مما تميل بطبعها إليه، وهذا يشملُ أنواع الصبر الثلاثة: الصبر على طاعة الله، والصبر على أقدار الله المؤلمة.

This file was downloaded from QuranicThought.com

FOR QURANIC THOUGHT سورة الأنبياء (٨٨ ـ ٨٨)

فلا يستحقُّ العبد اســم الـصـبـر التامِّ حتى يوفِّي هٰذه الثلاثة حقَّها؛ فلهؤلاء الأنبياء عليهم الصلاة والسلام قد وَصَفَهم الله بالصبرِ؛ فدلَّ أنَّهم وفَّوْها حقَّها وقاموا بها كما ينبغي.

٨٦﴾ ووصفهم أيضاً بالصلاح، وهو يشمَلُ: صلاح القلب بمعرفة الله ومحبَّته والإنابة إليه كلَّ وقت، وصلاح اللسان؛ بأن يكون رطباً من ذكر الله، وصلاح الجوارح باشتغالها بطاعة الله وكفُها عن المعاصي.

فبصبرهم وصلاًحهم أدخلهم الله برحمتِهِ، وجعلهم مع إخوانِهِم من المرسلين، وأثابهم الثواب العاجل والآجل، ولو لم يكن من ثوابهم إلَّا أَنَّ الِله تعالى نَوَّهُ بذكرِهم في العالمين، وجعل لهم لسانَ صدقٍ في الآخرين؛ لكفّى بذلك شرفاً وفضلاً.

﴿وَذَا ٱلنُّونِ إِذِ ذَهَبَ مُعَنِّضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقَدِرَ عَلَيْهِ فَنَكَدَىٰ فِي ٱلظُّلُمَنِ أَن لَآ إِلَىٰهَ إِلَاً أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِّي حُنتُ مِنَ ٱلظَّنِلِمِينَ ۞ فَٱسْتَجَبْنَا لَمُ وَجَمَّيْنَهُ مِنَ ٱلْغَيْرُ وَكَذَلِكَ نُوجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾.

(٨٧ - ٨٨) أي: واذكر عبدنا ورسولنا ﴿ذَا النّونِ، وهو يونس؛ أي: صاحب النون، وهي الحوت، بالذكر الجميل والثناء الحسن؛ فإنّ الله تعالى أرسله إلى قومه، فدعاهم، فلم يؤمنوا، فوعدهم بنزول العذاب بأمد سمّاه لهم، فجاءهم العذاب، ورأوه عِياناً، فعَجُوا إلى الله وضجُوا وتابوا، فرفع الله عنهم العذاب؛ كما قال تعالى: ﴿فلولا كانت قرية آمنت فَنَفَعَها إيمانها إلا قوم يونس لما آمنوا كَشَفْنا قال تعالى: ﴿فلولا كانت قرية آمنت فَنَفَعَها إيمانها إلا قوم يونس لما آمنوا كَشَفْنا عالى تعالى: فونع الله عنهم العذاب؛ كما عنهم عذاب الخزي ومتَعناهم إلى حين، وقال: ﴿وأرسَلناه إلى مائة ألف أو عنهم عذاب الخزي ومتَعناهم إلى حين، وقال: ﴿وأرسَلناه إلى مائة ألف أو يزيدون. فآمنوا فَمَتَعناهم إلى حين، وقال: ﴿وأرسَلناه إلى مائة ألف أو من أكبر فضائله، ولكنه عليه الصلاة والسلام ذَهب مغاضباً وأبق عن ربّه لذنب من أكبر فضائله، ولكنه عليه الصلاة والسلام ذَهب مغاضباً وأبق عن ربّه لذنب من ألدوب التي لم يذكرها الله لنا في كتابه ولا حاجة لنا إلى تعيينها؛ لقوله: ﴿أَنّ اللنوب التي لم يذكرها الله لنا في كتابه ولا حاجة لنا إلى تعيينها؛ وأبق عن ربّه لذنب من إلى المُنوب التي لم يذكرها الله لنه يحين، ولا حاجة لنا إلى تعيينها؛ لقوله: ﴿أَنّ اللنوب التي لم يذكرها الله لنا في كتابه ولا حاجة لنا إلى تعيينها؛ لقوله: ﴿ذَا أَنّ الله ومغاضبة لقومه، وذكرها الله لنا في كتابه ولا حاجة لنا إلى تعيينها؛ لقوله: ﴿ذُا أَبَه المُنوب التي لم يذكرها الله لنا في كتابه ولا حاجة لنا إلى عليه، إلى ألفاهم، وخروجه من بين أظهرهم قبل أن يأمره الله بذلك]. وظن أنَّ الله ومغاضبته لقومه وخروجه من بين أظهرهم قبل أن يأمره الله بذلك]. وظن أنَّ الله يعالى، ومغاضبته لقومه وخروجه من بين أظهرهم قبل أن يأمره الله بذلك]. وظن أنَ الله ومغاضبة من عُروض همانه، أو ظنَّ أنه سيفوتُ الله يعالى، ومغاضبة من عليه، أي أله ميفوت الله تعالى، ومغاضبته لقومة وخروض هذا الظنَّ للكمَل من الخلق على وجه لا يستمرًا ولا يستمر وله، فرضبة أمن أنه من عالى، ومغاضبة من عُروض هم أله أله له الفن أله مانه من على وجه لا يستمر ولا يستمر ولا منه منهم في السله، فركب في السفينة مع أناس، ما فأمترعوا من يُلقون منهم في أله، ما خوم مانه من على ما عليه، في أله مانه من ألهم، ما ألهم ما من الخلق على ورمو مي السفيه، في ألهم أله من الخرم ما علهم في

This file was downloaded from QuranicThought.com

الغرق إن بَقُوا كلُّهم، فأصابت القرعةُ يونس، فالتقمه الحوتُ، وذهب فيه<sup>(١)</sup> إلى ظلمات البحار، فنادى في تلك الظلمات: ﴿لا إلٰه إلا أنتَ سبحانَكَ إني كنتُ من الظالمينَ﴾، فأقرَّ لله تعالى بكمال الألوهيَّة، ونزَّهه عن كل نقص وعيب وآفةٍ، واعترفَ بظلم نفسِه وجنايتِهِ؛ قال الله تعالى: ﴿فَلَوْلا أَنَّه كان من المسبّحينَ. لَلَبِتَ في بطنِهِ إلى يومَ يبعثونَ﴾، ولهذا قال هنا: ﴿فاستَجَبْنا له ونَجَيْناه من الغمُّهُ؛ أي: الشدَّة التي وقع فيها، ﴿وكذلك نُنجي المؤمنينَ﴾: وهذا وعدّ وبشارةً لكلً مؤمن وقع في شدَّة وغمُ: أنَّ الله تعالى سَيُنجيه منها ويكشِفُ عنه، ويخفُفُ لإيمانِهِ؛ كما فعل بيونس عليه السلام.

﴿وَزَكَرِيَّا إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ رَبِّ لَا تَـذَرْنِ فَـحَرْدًا وَأَنتَ خَبْرُ ٱلْوَرِثِينَ ۞ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْــنَا لَهُ بِتَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَـهُۥ إِنَّهُمْ كَانُوْ يُنَارِعُونَ فِى ٱلْخَـبَرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبَا وَرَهَبَـأَ وَكَـكَانُوْ لَنَا خَسْفِعِينَ ۞ ﴾.

(٨٩» أي: واذكر عبدًنا ورسولَنا زكريًا، منوُّها بذكره، ناشراً لمناقبه وفضائله التي من جملتها لهذه المنقبة العظيمة، المتضمَّنة لنُصحه للخلق ورحمة الله إيًّاه، وأنه ﴿نادى ربَّه ربِّ لا تَذَرْني فَرْداًه؛ أي: ﴿قال ربَّ إنِّي وَهَنَ العظمُ منِّي واشتعلَ الرأسُ شيباً ولم أكُن بدعائِكَ ربَّ شقيًا. وإني خفتُ المواليَ من وراني وكانتِ الرأسُ شيباً ولم أكُن بدعائِكَ ربَّ شقيًا. وإني خفتُ المواليَ من وراني وكانتِ امراتي عاقراً فَهَبْ لي مِن لَدُنكَ وَلِيًا. يرثني ويرثُ من آل يعقوبَ والجعله ربًّ الرأسُ شيباً ولم أكُن بدعائِكَ ربَّ شقيًا. وإني خفتُ المواليَ من وراني وكانتِ امراتي عاقراً فَهَبْ لي مِن لَدُنكَ وَلِيًا. يرثني ويرثُ من آل يعقوبَ والجعله ربًّ امراتي عاقراً فَهَبْ لي مِن لَدُنكَ وَلِيًا. يرثني ويرثُ من آل يعقوبَ والجعله ربً من أل يعقوبَ والجعله ربً أجلُه؛ خاف أن لا يقوم أحدٌ بعده مقامَه في الدعوة إلى الله والنُصح لعباد الله، وأن يكون في وقت فرداً ولا يُخلِفَ من يشفَعُه ويعينُه على ما قام به. ﴿وانت خير وان يكون في أن يكون في وقبي فرداً بن أنه لما تقارب رضيًا إذ يكون في وقت فرداً ولا يُخلِفَ من يشفَعُه ويعينُه على ما قام به. ﴿وانت خير الوارثينَ إربُ أن يكون في وقت أرب أله في الدعوة إلى الله والنُصح لعباد الله، وأن يكون في وقت فرداً ولا يُخلِفَ من يشفَعُه ويعينُه على ما قام به. ﴿وانت خير الوارثينَ أوريدُ أي أي أولذي أوريشي ويجري وأنت أرحم بعبادك مني، ولكني أريدُ ما يطمئنُ به قُلبي، وتسكنُ له نفسي ويجري في موازيني ثوابه.

﴿ وَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَى ؟: النبيَّ الكريمَ، الذي لَم يَجعل الله لَهُ مَن قبل سميًا، ﴿ وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ؟: بعدما كانت عاقراً لا يصلُحُ رحمها للولادةِ، وأصلح الله رَحِمَها للحمل لأجل نبيًه زكريا، وهذا من فوائد الجليس والقرين الصالح؛ أنَّه مباركٌ على قرينه، فصار يحيى مشتركاً بين الوالدين. ولما ذَكَرَ هُؤلاء

(١) في (ٻ): «به».

سورة الأنبياء (٨٩ ـ ٩٠)

THE PRINCE GHAZI TRUS FOR OURANIC THOUGH سورة الأنبياء (٩١ ـ ٩٢)

الأنبياء والمرسلين كلًا على انفراده؛ أثنى عليهم عموماً، فقال: ﴿إِنَّهم كانوا يسارِعون في الخيراتِ؟؛ أي: يبادرون إليها، ويفعلونها في أوقاتها الفاضلة، ويكمَّلونها على الوجه اللائق الذي ينبغي، ولا يتركون فضيلةً يقدِرون عليها إلا انتهزوا الفرصة فيها. ﴿ويَدْعوننا رَغَباً ورَهَباً؟؛ أي: يسألوننا الأمورَ المرغوب فيها من مصالح الدنيا والآخرة، ويتعوَّذون بنا من الأمور المرهوب منها من مضارً الدارين، وهم راغبون [راهبون]، لا غافلون لاهون، ولا مدلون. ﴿وكانوا لَنا خاشعينَ؟؛ أي: خاضعين متذلَّلين متضرِّعين، وهذا لكمال معرفتهم بربَّهم.

﴿وَالَّتِي آَحْصَىنَتْ فَرْحَهَمَا فَنَفَخْسَا فِيهِمَا مِن زُوحِنَتَا وَحَعَلْنَهُمَا وَٱبْنَهُمَا ءَايَةً لِلْغَنَلَبِينَ () إِنَّ هَـٰذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَّا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ () وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمُ كُلُّ إِلَيْنَا رَحِعُونَ () فَمَن يَعْمَل مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفرانَ لِسَعْبِهِ. وَإِنَّا لَهُ كَلِبُونَ () .

(٩٩) أي: واذكر مريم عليها<sup>(١)</sup> السلام مثنياً عليها مبيِّناً لقَدْرها شاهراً لشرفها، فقال: ﴿والتي أحصَنَت فرجَها﴾؛ أي: حفظته من الحرام وقربانه، بل ومن الحلال، فلم تتزوَّج؛ لاشتغالها بالعبادة واستغراق وقتها بالخدمة لريُّها، وحين جاءها جبريل في صورة بشر سويًّ تامً الخَلْق والحسن؛ ﴿قالت إنِّي أعوذُ بالرحمٰن منك إن كنتَ تقيَّا﴾، فجازاًها اللَّه من جنس عملها ورزقها ولداً من غير أب، بل نَفَخَ فيها جبريلُ عليه السلام، فحملت بإذنِ الله، ﴿وجَعَلْناها وابْنها آيةً للعالمينَ»؛ حيث حملت به ووضَعَتْه من دون مسيس أحدٍ، وحيث تكلَّم في المهد، وبرَّاها مما ظنَّ بها المتَّهِمُون، وأخبر عن نفسه في تلك الحالة، وأجرى الله على يديه من الخوارق والمعجزات ما هو معلوم، فكانت وابنها آيةً للعالمين، يتحدَّث بها جيلاً بعد جيل، ويعتبر بها المعتبرون.

(٩٢) ولما ذَكَرَ الأنبياء عليهم السلام؛ قال مخاطباً للناس: و إنَّ هٰذه أُمَّتُكم أُمةً واحدةً»؛ أي: هوئلاء الرسل المذكورون هم أمَّتُكم وأثمَّتُكم الذين بهم تأتمُون وبهديهم تقتدون، كلُّهم على دين واحدٍ وصراطٍ واحدٍ، والربُ أيضاً واحدٌ، ولهٰذا قال: ﴿وأنا ربُكم﴾: الذي خلقتُكم وربَّيتكم بنعمتي<sup>(٢)</sup> في الدين والدُّنيا؛ فإذا كان

(٢) في (ب): «بنعمي».

(١) في (ب): «عليه».

سورة الأنبياء (٩٣ ـ ٩٦)

الربُّ واحداً والنبيُّ واحداً والدين واحداً، وهو عبادةُ الله وحده لا شريك له بجميع أنواع العبادة؛ كان وظيفتُكم والواجبُ عليكم القيامَ بها، ولهٰذا قال: ﴿فاعبدونِ﴾: فرتَّب العبادة على ما سبق بالفاء ترتيب المسبب على سببه.

﴿٣٩﴾ وكان اللائق الاجتماع على لهذا الأمر وعدم التفرُق فيه، ولكنَّ البغيَ والاعتداء أبيا إلَّا الافتراق والتقطع، ولهذا قال: ﴿وتقطَّعوا أَمْرَهُم بينَهمَ﴾؛ أي: تفرَّق الأحزابُ المنتسبون لأتباع الأنبياء فرقاً، وتشتَّتوا كلَّ يدَّعي أن الحقَّ معه والباطل مع الفريق الآخر، وكلُّ حزب بما لديهم فرحون. وقد عُلِمَ أنَّ المصيب منهم مَنْ كان سالكاً للدين القويم والصراط المستقيم، مؤتماً بالأنبياء، وسيظهر لهذا إذا انكشَف من كان سالكاً للدين القويم والصراط المستقيم، مؤتماً بالأنبياء، وسينهم بنينَهم بنينَهم بن أي معه منهم الأحرابُ المنتسبون لأتباع الأنبياء فرقاً، وتشتَّتوا كلُّ يدَّعي أن الحقَّ معه والباطل مع الفريق الآخر، وكلُّ حزب بما لديهم فرحون. وقد عُلِمَ أنَّ المصيب منهم مَنْ كان سالكاً للدين القويم والصراط المستقيم، مؤتماً بالأنبياء، وسيظهر لهذا إذا انكشَفَ الغطاء، وبَرَحَ الخفاءُ، وحَشَرَ الله الناس لفصل القضاء؛ فحينتذ يتبينُ الصادق من الكاذب، ولهذا قال: ﴿كلُّه: من الفرق المتفرقة وغيرهم، ﴿إلينا والصادق من الكاذب، ولهذا قال: ﴿كلُهُ: من الفرق المتفرقة وغيرهم، إلينا

(45) ثم فصل جزاءه فيهم منطوقاً ومفهوماً، فقال: ﴿فَمَن يعملُ من الصالحاتِ؟ أي: الأعمال التي شرعَتْها الرسلُ وحَثَّتْ عليها الكتب، ﴿وهو مؤمنَه: بالله وبرسله وما جاؤوا به، ﴿فلا كفرانَ لسعيهِ؟ أي: لا نضيع سَعْيَهُ ولا نبطِلُه، بل نضاعِفُه له أضعافاً كثيرةً. ﴿وإنَّا له كاتبونَ؟ أي: مثبتون له في اللوح المحفوظ وفي الصَّحف التي مع الحفظة؛ أي: ومن لم يَعْمَلُ من الصالحات أو عَمِلَها وهو أو عَمَلُ من المالح من اللوح المحفوظ وفي الموالي من مؤلف من مؤمنَ عنه مؤلف ومؤلف من المعتبه الموالي مؤمنَ المؤلف من مؤمنَ الموالي مؤلف مؤلف مؤلف من المعيفية الموالية مع مؤلف من الموالية مع مؤلف مؤلف من الموالية موالية مؤلفة مؤلف من مؤلف من الموالية موالية موالية موالية مؤلف من المالحات أو عَمِلَها وهو ليس بمؤمن؟ فإنه محرومٌ خامرٌ في دينه ودنياه.

﴿وَحَكَرُمُ عَلَى قَرْبِيَةٍ أَمْلَكْنَهُمَ أَنَّهُمْ لَا يَزْجِعُونَ ﴿ ﴾ .

﴿٩٩﴾ أي : يمتنعُ على القُرى المُهْلَكَة المعذَّبة الرَّجوع إلى الدُّنيا ليستدرِكوا ما فَرَّطوا فيه؛ فلا سبيلَ إلى الرجوع لمن أُهْلِكَ وعـذَّب، فليحذر المخاطبون أن يستمرُّوا على ما يوجب الإهلاك، فيقع بهم، فلا يمكن رفعهُ، وليقلِعوا وقتَ الإمكان والإدراك.

 الأُحَقَّى إِذَا فَنِيحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِن حَكِّل حَدَبٍ يَسِلُون () وَآقَتَرَبَ
 الْوَعْدُ الْحَقُ فَإِذَا هِمَ شَخِصَةُ أَبْصَدُر الَّذِينَ كَفَدُوا يَنَوَبَلْنَا قَدْ حُكَّنَا فِي غَفْلَتَهِ مِنْ هَنَا
 الْوَعْدُ الْحَقُ فَإِذَا هِمَ شَخِصَةُ أَبْصَدُر الَّذِينَ كَفَدُوا يَنَوَبَلْنَا قَدْ حُكَنَا فِي غَفْلَتَهِ مِنْ هَنَا
 الْوَعْدُ الْحَقُ فَإِذَا هِ عَنْقَلَتَهُ مَنْ الْذِينَ كَفَدُوا يَنَوَبَلْنَا قَدْ حُكَنَا فِي غَفْلَتَهِ مِنْ هَاذَا بَعْ عَنْقَاتُ الْعَنْ عَنْ هَاذَا الْعَالَيْ عَنْ الْحَقْقُ فَإِذَا هِ عَامَ اللَّهِ عَامَةُ الْقِينَ اللَّهِ عَنْ هَاذَا الْعَنْقُونَ الْتَعْدَ الْعَالَيْ عَامَةُ الْعَامَةُ الْعَنْ عَنْ عَامَةُ الْعَامَةُ مَنْ عَامَةً مَا عَنْ عَ بَلْ حُكُنَا الْحَالِيهِ إِنَا اللَّهِ عَامَةُ إِنَّا عَامَةً اللَّهِ عَامَةً اللَّهُ عَامَةُ اللَّهُ عَامَةُ الْ

﴿٩٦﴾ لهذا تحذيرُ من الله للناس أن يُقيموا على الكفرِ والمعاصي، وأنَّه قد قَرُبَ انفتاح يأجوجَ ومأجوجَ، وهما قبيلتان عظيمتان من بني آدم، وقد سدَّ عليهم

ذو القرنينِ لما شُكِي إليه إفسادُهم في الأرض، وفي آخر الزمان ينفتحُ السدُّ عنهم؛ فيخرجونَ إلى الناس، وفي لهذه الحالة والوصف الذي ذَكَرَهُ اللّه من كلِّ مكان مرتفع، وهو الحدب، ﴿يَنسِلونَ﴾؛ أي: يسرعون.

أأسورة الأنبياء (٩٧ ـ ٩٩)

في لهذا دلالةٌ على كثرتهم الباهرة، وإسراعهم في الأرض، إما بذواتِهِم، وإمَّا بما خَلَقَ الله لهم من الأسباب التي تقرِّبُ لهم البعيد، وتسهُّلُ عليهم الصعب، وأنَّهم يَقْهَرون الناس، ويَعْلون عليهم في الدُّنيا، وأنه لا يدان لأحدِ بقتالهم.

(٩٧) ﴿واقتربَ الوعدُ الحقُّ؟؛ أي: يوم القيامة الذي وَعَدَ اللَّه بإتيانه، ووعدُهُ حقَّ وصدقٌ؛ ففي ذلك اليوم ترى أبصار الكفار شاخصةً من شدَّة الأفزاع والأهوال المزعجة والقلاقل المفظِعَة، وما كانوا يعرفون من جناياتهم وذنوبهم، وأنَّهم يَدْعون بالويل والنُّبور والندم والحسرةِ على ما فات ويقولون: لقد ﴿كُنَّا في غفلةٍ من هذا؟ اليوم العظيم، فلم نَزَلْ فيها مستغرقين، وفي لهو الدُّنيا متمتَّعين، حتى أتانا اليقين، ووردْنا القيامةَ؛ فلو كان يموتُ أحدٌ من الندم والحسرة لماتوا. ﴿بل كُنَّا ظالمينَ؟ : اعترفوا بظلمِهِم وعَدْل اللَّه فيهم؛ فحينتَذٍ يُؤْمَرُ بهم إلى النار هم وما كانوا يعبدون، ولهٰذا قال:

﴿ إِنَّكُمْ وَمَا نَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَمَ أَنْتُمْ لَهَمَا وَرِدُونَ ﴾ لَوَ كَانَ هَتَوُلَاً اللَّهِ اللَّهُةَ مَّا وَرَدُوهَمَّ وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَهُمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴾ إِنَّ ٱلَذِينَ سَبَعَتْ لَهُم مِنَّا ٱلْحُسْنَى أُوْلَتِهِكَ عَنَهَا مُبْعَدُونَ ﴾ لا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَعُمْ فِي مَا ٱسْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴾ لا يَحْزُنُهُمُ ٱلْفَنَعُ أَلاَحَمَّ وَلَنَاتَقَدَهُمُ آلمَلَتِكَةُ هُنَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَذِي كُنْتُمْ تُوَعَدُونَ ﴾

﴿٩٨﴾ أي: وإنَّكم<sup>(١)</sup> أيها العابدون، مع الله آلهة غيره، ﴿حَصَبُ جَهَنَّمَ﴾؛ أي: وقودها وحطبها، ﴿أنتم لها واردونَ﴾: وأصنامُكم.

﴿٩٩﴾ والحكمةُ في دخول الأصنام النار وهي جمادٌ لا تعقِل، وليس عليها ذنبٌ؛ بيانُ كَذِبٍ من اتَّخذها آلهةَ، وليزداد عذابُهم؛ فلهذا قال: ﴿لو كانَ لهؤلاءِ آلهةً ما وَرَدوها﴾: لهذا كقوله تعالى: ﴿لِيُبَيِّنَ لهم الذي يختلفونَ فيه وليعلمَ الذين كفروا أنَّهم كانوا كاذبينَ»، وكلُّ من العابدين والمعبودين فيها خالدون، لا يخرجون منها، ولا ينتقلون عنها.

(١) في (ب): «إنكم».

سورة الأنبياء (١٠٠ ـ ٤ ١٠) 🧋

﴿ ١٠٠﴾ ﴿لهم فيها زفيرُ : من شدَّة العذاب، ﴿ وهُم فيها لا يسمعونَ : صمَّ بكمَ عميٌ، أو لا يسمعون من الأصوات غيرَ صوتِها؛ لشدَّة غليانها، واشتداد زفيرها وتغيظها.

(١٠١ - ١٠٢) ودُخول آلهة المشركين النار إنَّما هو الأصنام أو مَنْ عُبِدَ وهو راض بعبادتِهِ، وأمَّا المسيح وعزيرٌ والملائكةُ ونحوهم ممَّن عُبِد من الأولياء؛ فإنَّهم لا يُعذَّبون فيها، ويدخُلون في قوله: ﴿إنَّ الذين سَبَقَت لهم منّا الحُسنى»؛ أي: سبقت لهم سابقةُ السعادة في علم الله وفي اللوح المحفوظ وفي تيسيرهم في الدنيا لليسرى والأعمال الصالحة. ﴿أولتْك عنها»؛ أي: عن النار ﴿مبعَدونَ»: فلا لليسرى والأعمال الصالحة. ﴿أولتْك عنها»؛ أي: عن النار ﴿مبعَدونَ»: فلا يدخلونها، ولا يكونونَ قريباً منها، بل يُبْعدَون عنها»؛ أي: عن النار ﴿مبعَدونَ»: فلا ليسرى والأعمال الصالحة. ﴿أولتْك عنها»؛ أي: عن النار ﴿مبعَدونَ»: فلا يدخلونها، ولا يكونونَ قريباً منها، بل يُبْعدَون عنها غايةَ البعدِ، حتًى لا يسمَعوا يدخلونها، ولا يكونونَ قريباً منها، بل يُبْعدَون عنها غايةَ البعدِ، حتًى لا يسمَعوا والمنهم ما المادي وأولتْك عنها»؛ أي: عن النار ﴿مبعَدونَ»: فلا يسمَعوا منها، ولا يكونونَ قريباً منها، بل يُبْعدَون عنها غايةَ البعدِ، حتًى لا يسمَعوا والمادي المادي أي المادي والمادي والمادي والمادي والمادي والمادي والمادي والمادي والمادي منها عليه النه ولا يمادي والمادي والمادي والميعَدونَها، ولا يكونونَ قريباً منها، بل يُبْعدَون عنها غايةَ المعدِ، حتًى لا يسمَعوا والمادي والمادي والمنادي والمادي ما لا عينُ رأت ولا أذنَ سمعت ولا خطَرَ على قلب بشر، مستمرُ لهم ذلك، يزداد حسنُه على الأحقاب.

﴿١٠٣﴾ ﴿لا يَحْزُنُهم الفَزْعُ الأَكبرُ؟؛ أي: لا يقلِقُهم إذا فزع الناس أكبر فزع، وذٰلك يوم القيامة، حين تقرب النار تتغيَّظ على الكافرين والعاصين، فيفزع الناسُ لذلك الأمر، وهؤلاء لا يحزُنُهم؛ لعلِمِهم بما يُقدِمون عليه، وأنَّ الله قد أمَّنهم مما يخافون. ﴿وتتلقَّاهم الملائكةُ؟: إذا بُعِثوا من قبورِهم وأتَوْا على النجائب وفداً لنشورِهم مهنَّئين لهم قائلين: ﴿هٰذا يومُكُم الذي كنتُم توعَدونَ؟: فليهنِكُم ما وعدكم الله، وليعظُم استبشاركُم بما أمامكم من الكرامة، وليكثر فَرَحُكم وسرورُكم بما أمنَّكم الله من المخاوف والمكاره.

﴿يَوْمَ نَظْوِى ٱلسَّحَآةَ كَطَيِّ ٱلسِّحِلِّ لِلْكُتُبُ كَمَا بَدَأْنَآ أَوَّلَ حَمَلَقٍ نُعِيدُةً وَعْدًا عَلَيْنَأً إِنَّا كُنَّا فَنعِلِينَ ۞ وَلَقَدْ حَتَبْنَا فِي ٱلْزَبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ يَرِثْهَا عِبَادِى ٱلسَندلِحُونَ ۞ ﴾.

(١٠٤) يخبر تعالى أنه يوم القيامة يطوي السماواتِ على عِظْمها واتَّساعها كما يطوي الكاتُب للسجل؛ أي: الورقة المكتوب فيها؛ فتنتثر نجومها، وتكور<sup>(١)</sup> شمسها وقمرها، وتزول عن أماكنها.

(۱) في (ب): «ويكور».

لاكما بَدَأنا أوَّلَ خلقٍ نعيدُه﴾؛ أي: إعادتنا للخلق مثل ابتدائنا لخلقهم؛ فكما ابتدائنا أوَّلَ خلقٍ نعيدُه﴾؛ أي: إعادتنا للخلق مثل ابتدائنا لخلقهم، فكما ابتدأنا خلقهم ولم يكونوا شيئاً؛ كذلك نعيدُهم بعد موتهم، ﴿وعداً علينا إنَّا كَنَّا فَاعَلَيْنَ﴾: ننفُذُ ما وَعَدْنا؛ لكمال قدرتِهِ، وأنه لا تمتنعُ منه الأشياء.

مورة الأنبياء (١٠٥ ـ ١٠٦)

(١٠٥) ﴿ولقد كَتَبْنا في الزَّبورِ : وهو الكتاب المزبور، والمراد الكتب المنزلة بعدما المنزلة؛ كالتوراة، ونحوها، ﴿من بعد الذُّكْرِ ؛ أي : كتبناه في الكتب المنزلة بعدما كَتَبْنَاه في الكتاب الله والذي مو اللوح المحفوظ وأمَّ الكتاب الذي توافِقُه جميعُ التقادير المتأخرة عنه والمكتوب في ذلك : ﴿أَنَّ الأرض ؛ أي : أرض الجنَّة، ﴿يَرَبُها عبادي الصَّالحونَ : الذين قاموا بالمأمورات، واجتنبوا المنهيَّات؛ فهم الذين يوربُهم الله عبادي المناحين : والفَقُه جميعُ التقادير المتأخرة عنه والمكتوب في ذلك : ﴿أَنَّ الأرض ؛ أي : أرض الجنَّة، ويوربُهم الله المالحونَ : الذين قاموا بالمأمورات، واجتنبوا المنهيَّات؛ فهم الذين يوربُهم الله الجنات؛ كقول أهل الجنة : ﴿الحمد لله الذي هدانا لهذا»، ﴿وأورثنا وأنَّ المراد الاستخلاف في الأرض، وأنَّ المراد الستخلاف في الأرض، وأنَّ المراد الاستخلاف في الأرض، وأنَّ المراد الستخلاف في الأرض، وأنَّ المراد الستخلاف في الأرض، وأنَّ المراد الاستخلاف في الأرض، وأو عَمَل أنَّ المراد الاستخلاف في الأرض، وأنَّ المراد الاستخلاف في الأرض، وأو عَمَل أنَّ المراد الن من قبلهم. . » الآية.

﴿ إِنَّا فِي هَٰذَا لَبَلَنْعُا لِقَوْمٍ عَتَبِدِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ قُلْ
إِنَّمَا يُوْحَى إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدٌّ فَهَلْ أَنتُم مُسْلِعُونَ ﴾ وَقَا فَقُلْ
الْنَمُا يُوْحَى إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدٌّ فَهَلْ أَنتُم مُسْلِعُونَ ﴾ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ مَانَنتُكُمْ عَلَى سَوَاتُو وَإِنْ أَدَرِينَ أَقَرِبُ أَمَ بَعِيدٌ مَا وَعَدُونَ فَعَلْ أَنتُم مُسْلِعُونَ ﴾ إِنّا تَوَلَّوْا فَقُلْ مَانَنتُكُمْ عَلَى سَوَاتُو وَإِنْ أَدَرِينَ أَقَرِبُ أَمَ بَعِيدٌ مَا وَعَدُونَ فَعَدُونَ اللهُ عَلَى مَا أَنْهُمُ اللّهُ مَا أَنَهُمُ مَا نَعْتَمُ اللّهُ مَا أَدَرِينَ أَنْهُمُ اللّهُ مَا أَمْ بَعِيدٌ مَا وَعَدُونَ اللّهُ اللّهُ مَا الْجَهْرَ مِن أَنْهُ أَنْتُكُمْ عَلَى سَوَاتُو وَإِنْ أَدْرِيتَ أَقْرَبُتُ أَمْ بَعِيدٌ مَا وَعَدُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا الْعَنْهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا الْعَنْهُ مَا الْعَنْهُ أَنْ وَعَدُونَ إِنَّا اللّهُ اللّهُ مَا الْعَهُونَ مِنْ أَنْتُ أَنْهُمُ اللَّهُ أَنْهُ مُواتُ أَنْ أَنْهُ إِنَا أَنْ وَعَذُونَ الْنَعْظُنُهُمُ مَا عَنْتُ مَنْ أَنْ وَاللّهُ مَا تَعَامُ اللّهُمُ اللَّهُ مَنْ اللَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَهُ أَنْهُمُ اللْهُ مُنَا لَهُ مَنْ أَنْهُمُ اللَّهُ مُنْ مُونَ إِنَا الْتُعَالُ وَيَعْدُونَ اللَّهُ إِنَا الْتَعْهُمُ مَا نَعْتُ مُونَ أَنْهُ أَنْتُكُمُ وَنُونَ الْ الْعَنْ أَوْ أَعْقُلُ وَنَتُنَهُ إِلَى عَالًا إِنْ أَنْهُ مَا مَ اللَّهُ مَا أَنْ مَنْ اللْعُولُ وَيَعْذُونَ الْنَالِ الْعَالَى اللْعَالَةُ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْتُنُ مُ أَنْ الْنُولُ الْنُهُ إِنَا مَا الْعَلَى أَنْ أَنْهُ لُكُمُ وَعُنُونَ الْعَالُ الْعَالَى الْنَالُهُ مَا اللَهُ مَا اللَهُ عَلَى مَا عَلَى مَاللَهُ اللَهُ مَا اللَهُ مَا اللْهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْنُنَالُهُ مَا الْحُنُهُ مُنَا إِنَا الْعَانُ أَعْتُ الْعُنُونُ الْعُنْ أَنْهُ مُ إِنَا الْعَالَةُ أَمْ الْنَالُ الْعُنْعُونَ أَعْتُ الْعُنْ أَعْنُ أَن الْعُولُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مَا مَا أَنْ الْعَالَةُ الْعُنْهُ مَا أَنْ الْعُنْ أَعْنُ الْعُنْ أَنْ أَنْ أَعْذُلُ أَعْ أَنْ أَنْهُ الْعُنُونُ الْعُنْ أَنِ الْعُنَا الْعُنَا مَ إِنَا الْعُنَا الْعُنُ الْعُنْ مُ مَا الْعُنْ أَعْذَا الْ

(١٠٦) يُثني الله تعالى على كتابِهِ العزيز القرآنِ ويبين كفايته التامَّة عن كلُّ شيءٍ وأنَّه لا يُستغنى عنه، فقال: ﴿إنَّ في لهذا لبلاغاً لقوم عابدين﴾؛ أي: يتبلَّغون به في الوصول إلى ربَّهم وإلى دار كرامته، فيوصِلُهم إلى أجلُّ المطالب وأفضل الرغائب، وليس للعابدين الذين هم أشرفُ الخلق وراءه غايةٌ؛ لأنَّه الكفيل بمعرفة ربَّهم بأسمائِهِ وصفاتِهِ وأفعالِهِ وبالإخبار بالغيوبِ الصَّادقة وبالدَّعوة لحقائق الإيمان وشواهد الإيقان، المبينُ للمأمورات كلُّها والمنهيَّات جميعها، المعرَّف بعيوب النفس والعمل والطرق التي ينبغي سلوكها في دقيق الدين وجليله، والتَّحذير من طُرُق الشيطان، وبيان مداخلِهِ على الإنسان؛ فمن لم يُغْنِهِ القرآنُ؛ فلا أغناه الله، ومَن لا يكفيه؛ فلا كفاه الله.



سورة الأنبياء (١٠٧ ـ ١١٢) 🐹 💿

(١٠٧﴾ ثم أثنى على رسولِهِ الذي جاء بالقرآن، فقال: ﴿وما أَرْسَلْناك إَلَّا رحمةَ للعالمينَ﴾: فهو رحمتُهُ المهداةُ لعبادِهِ؛ فالمؤمنون به قَبِلوا لهذه الرحمة وشكروها وقاموا بها، وغيرُهم كفروها، وبدَّلوا نعمةَ الله كفراً، وأبوا رحمةَ الله ونعمته.

﴿١٠٨﴾ ﴿قُلْ﴾ يا محمد: ﴿إِنَّما يُوحى إليَّ أَنَّما إلهْكم إلْهُ واحدٌ﴾: الذي لا يُستحقُّ العبادةَ إلَّا هو، ولهذا قال: ﴿فهل أنتُم مسلِمونَ﴾؛ أي: منقادون لعبوديَّتِهِ مستسلِمون لألوهيَّتِهِ؛ فإنْ فَعَلوا؛ فَلْيَحْمدوا ربَّهم على ما منَّ عليهم بهٰذه النعمة التي فاقت المنن.

﴿١١١﴾ ﴿وإن أذري لعلَّه فتنةُ لكم ومتاعٌ إلى حينَ؟؛ أي: لعلَّ تأخير العذاب الذي استعجَلْتُموه شرَّ لكم، وإنْ تُمَتَّعوا في الدُّنيا إلى حين، ثم يكون أعظم لعقوبتكم.

(١١٢) ﴿قال ربِّ احكُم بالحقَّ؟ أي: بيننا وبين القوم الكافرين؟ فاستجابَ الله هذا الدُّعاء، وحكم بينَهم في الدُّنيا قبل الآخرة بما عاقب الله به الكافرين من وقعة بدر وغيرها. ﴿وربُّنا الرحمٰن المستعانُ على ما تصفِونَ؟ أي: نسأل ربَّنا الرحمٰن ونستعينُ به على ما تصفون من قولكم: سنظهرُ عليكُم، وسيضمحلُ دينكم! فنحنُ في هذا لا نعجبُ بأنفسنا، ولا نتَّكِلُ على حولنا وقوَّتِنا، وإنَّما نستعينُ بالرحمٰن الذي ناصيةُ كلِّ مخلوقٍ بيدِهِ، ونرجوه أن يُتِمَّ ما اسْتَعَنَّاه به من رحمتِهِ. وقد فعل ولله الحمد.

\*\*\*\*

سورة الحج (١ ـ ٢)

## تفسير سورة الحج

1+14

قيل مكية وقيل مدنية

ينسب أقر الأثن التصير

﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَيَّكُمْ إِنَى زَلْزَلَهُ ٱلسَّاعَةِ مَى مَعْلِيمٌ ﴿ يَوْمَ تَـرَوْنَهَا تَذْهَلُ حُلُ مُرْضِعَتَهِ عَمَّآ أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنَرَىٰ وَلَئِكِنَّ عَذَابَ ٱللَّو شَدِيدٌ ۞ ﴾.

(١) يخاطب الله الناس كافَة بأن يتَّقوا ربَّهم الذي ربَّاهم بالنعم الظاهرة والباطنة، فحقيقٌ بهم أن يتَّقوه بترك الشَّرك والفسوق والعصيان، ويمتثلوا أوامره مهما استطاعوا. ثم ذكر ما يعينُهم على التَّقوى ويحذُّرهم من تركها، وهو الإخبارُ بأهوال القيامة، فقال: ﴿إنَّ زلزلةَ الساعة شيءٌ عظيمٌ»: لا يُقدَرُ قَدْرُه ولا يُبْلَغُ كُنْهُهُ، ذَلك بأنَّها إذا وقعت الساعة؛ رجفتِ الأرض، وارتجّت، وزُلزلت زلزالها، وتصدَّعت الجبال، واندكت، وكانت كثيباً مهيلاً، ثم كانت هباءً منبئاً، ثم انقسم الناس ثلاثة أزواج؛ فهناك تنفطر السماء، وتكوَّر الشمس والقمر، وتنتثرُ النجوم، ويكون من القلاقل والبلابل ما تنصدعُ له القلوب، وتَجِلُ منه الأفئدة، وتشيبُ منه الولدان، وتذوبُ له الصمُّ الصلاب.

(٢) ولهذا قال: ﴿يوم تَرَوْنَها تذهلُ كلُّ مرضعةٍ عمًا أرضعتْ»: مع أنَّها مجبولةً على شدَّةٍ محبَّتها لولدِها، خصوصاً في هذه الحال التي لا يعيش إلَّا بها، مجبولةً على شدَّة محبَّتها لولدِها، خصوصاً في هذه الحال التي لا يعيش مكارى فوتضع كلُّ ذات حَمْل حَمْلَها»: من شدَّة الفزع والهول، ﴿وَتَرى الناسَ سُكارى وليسوا وما هم بِسُكارى من الخمر، وليسوا سكارى.

﴿وَلَكُنَّ عَذَابَ اللَّه شَدَيدُ»: فلذلك أَذَهَبَ عقولَهم، وفَرَّغَ قلوبَهم، وملاها من الفزع، وبلغت القلوب الحناجرَ، وشخصتِ الأبصار، [و] في ذلك اليوم لا يَجْزِي والد عن ولدِه، ولا مولودٌ هو جازٍ عن والده شيئاً، ويومئذ يَفِرُ المرء من أخيه وأمَّه وأبيه وصاحبتِهِ وفصيلتِهِ التي تؤويه، لكلَّ امرىءٍ منهم يومئذ شأن يُغنيه، وهناك يعضُّ الظالم على يديهِ يقولُ يا ليتني اتَّخذتُ مع الرسولِ سبيلاً، يا ويلتى ليتني لم أتَّخِذُ فلاناً خليلاً، وتسودُ حينئذٍ وجوهٌ وتبيضُ وجوهٌ، وتُنْصَبُ الموازين التي يوزَنُ بها مثاقيلُ الذَّرُ من الخير والشرَّ، وتُنشَرُ صحائفُ الأعمال وما فيها من جميع

سورة الحج (٣ ـ ٤)

الأعمال والأقوال والنيَّات من صغير وكبير، ويُنْصَبُ الصراط على متن جهنَّم، وتُزْلَفُ الجنَّةُ للمتقين، وبُرَّزَتِ الجحيمُ للغَّاوين، إذا رأتُهم من مكانِ بعيدٍ سمعوا لها تغيُّظاً وزفيراً، وإذا أُلقوا منها مكاناً ضيِّقاً مقرَّنينَ دَعَوْا هنالك ثُبوراً، ويُقالُ لهم: لا تدعوا اليومَ تُبوراً واحداً وادْعوا تُبوراً كثيراً، وإذا نادَوْا ربَّهم ليُخْرِجَهم منها؛ قال: اخسؤوا فيها ولا تكلِّمونِ؛ قد غضب عليهم الربُّ الرحيم، وحَضَرَهُمُ العذابُ الأليم، وأيسوا من كلِّ خير، ووجدوا أعمالهم كلَّها، لم يفقدوا منها نقيراً ولا

لهذا؛ والمتَّقون في روضات الجناتِ يُحْبَرون، وفي أنواع اللَّذَات يَتَفَكَّهون، وفيما اشتهتْ أنفسهم خالِدون؛ فحقيقٌ بالعاقل الذي يعرِفُ أنَّ كلَّ لهٰذا أمامه أن يُعِدَّ له عدَّتَه، وأن لا يُلْهِيَهُ الأمل فيتركَ العمل، وأنْ تكونَ تقوى الله شعاره، وخوفُه دثاره، ومحبَّة الله وذكرُه روح أعماله.

وَيَهَنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَبَنَّبِعُ كُلَّ شَيْطَنِ مَرِيدِ ۞ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّكُرُ مَن قَوَلَاهُ فَأَنَّكُمُ يُضِئُّكُم وَبَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِبَرِ ۞ ﴾.

(٣ - ٤) أي: ومن الناس طائفة وفرقة؛ سلكوا طريق الضّلال، وجعلوا يجادلون بالباطل الحقّ؛ يريدون إحقاق الباطل وإبطال الحقّ، والحال أنّهم في غاية الجهل، ما عندهم من العلم شيء، وغاية ما عندهم تقليد أتمَّة الضَّلال من كلَّ شيطان مَريد متمرِّد على الله وعلى رسلِه معاند لهم، قد شاقَّ الله ورسوله، وصار شيطان مَريد متمرِّد على الله وعلى رسلِه معاند لهم، قد شاقَ الله ورسوله، وصار من الأئمة الذين يدعون إلى النار. ﴿كُتِبَ عليه﴾؛ أي: قدَّر على هذا الشيطان من كلَّ من الأئمة الذين يدعون إلى النار. ﴿كُتِبَ عليه﴾؛ أي: قدَّر على هذا الشيطان من المريد، ﴿أنَّه مَنْ تولَّه ﴾؛ أي: الله ورسوله، وصار من المريد، ﴿أنَّه مَنْ تولَّه ﴾؛ أي: النّه وعلى رسلِه معاند لهم، قد شاقً الله ورسوله، وصار من المريد، ﴿أنَّه مَنْ تولَّه ﴾؛ أي: النّهم في غاية ما عندهم تقليد أنهم في في في المريد، وأنَّه من عدعون إلى النار. ﴿كُتِبَ عليه﴾؛ أي: قدَّر على هذا الشيطان من المريد، ﴿أنَّه مَنْ تولَّه ﴾؛ أي: النّه وله النه إلى المراط من المريد، ﴿أنَّه مَنْ تولَّه ﴾؛ أي: النّه إلى عذاب السَعير ﴾: وهذا نائبُ إبليس حقًا؛ فإنَّ الله قال المستقيم؛ ﴿ويهديه إلى عذاب السَعير ﴾: وهذا نائبُ إبليس حقًا؛ فإنَّ الله قال عنه: ﴿إنَّما يدعو حِزْبَهُ ليكونوا من أصحاب السَعير ﴾. في في أنه إلى عنه في الله قال عنه: ﴿إنَّما يدعو حِزْبَهُ ليكونوا من أصحاب السَعير أي في أنه إلى الذي يجادلُ في الله قال عنه: ﴿إنَّما يدعو حِزْبَهُ ليكونوا من أصحاب السَعير أي في في أول الذي يجادلُ في الله قال عنه: ﴿إنَّما يدعو حِزْبَهُ ليكونوا من أصحاب السَعير أي في في أول الذي يجادلُ في ألمان معان مقلًا في منه إلى إضلال الناس، وهو متَبعً ومقلًا لكل شيطان مريد، غلمات بعضها فوق بعض، ويدخل في هذا جمهورُ أهل الكفر والدع؛ فإنًا أكثرهم مقلدةً يجادلون بغير علم.

﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمَ فِ رَبِّبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقَنَنكُم مِّن نُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَتِر ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُمَّ مِن مُضْغَةِ تُخَلَّفَةِ وَغَيْرٍ مُخَلَّفَةِ لِلْبَبَيِّنَ لَكُمْ وَنُفِرُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى أَجَـلِ مُسَتَى ثُمَّ نُخَرِجُكُمْ طِفْلَا ثُمَّ إِسَبَلُغُوَا أَشُدَكُمْ وَمِنكُم مَن يُنَوَفَ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَ

سورة الحج (٥)

أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِحَيْلًا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْيِم شَيْئًا وَتَرَى ٱلأَرْضَ هَامِدَةً فَـإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَـا ٱلْمَاتَمَ ٱهْتَرَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن حُكِّلِ زَقِيح بَهِيچ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّهُ يُتي كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ وَأَنَّ ٱلسَاعَةَ مَاتِيَةٌ لَا رَيْبَ فِيهَا وَأَبَ ٱللَهَ يَبْعَتُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ۞

الفرعة المعالى: ﴿يا أَيُّها الناس إن كنتُم في ريبٍ من البعث؟؛ أي: شكَّ واشتباه وعدم علم بوقوعه، مع أن الواجب عليكم أن تصدُقوا ربله في ذلك، ولكن إذا أبيتُم إلَّا الرَّيْب؟ فهاكم دليلين عقليَّين تشاهدونهما، كلُّ واحدٍ منهما يدلُّ دلالة قطعية على ما شككتُم فيه، ويُزيل عن قلوبكم الريب:

أحدهما: الاستدلال بابتداء خلق الإنسان، وأنَّ الذي ابتدأه سيعيدُه، فقال فيه: ﴿فَإِنَّا خَلَقُناكُم مَن تُرابُكُ: وذلك بَخَلْق أبي البشر آدم عليه السلام، ﴿تُمَّ مَن نطفةٍكَ؛ أي: منيٌ، وهٰذاً ابتداء أول التخليق، ﴿ثم من عَلَقَةٍكَ؛ أي: تنقِلبُ تلك النطفة بإذن الله دما أحمر، ﴿ثم من مُضْعَةٍكَ؛ أي: ينتقل الدم مضعةً؛ أي: قطعة لحم بقدر ما يُمضغ، وتلك المضغة تارة تكون ﴿مخلَّقَهَ؛ أي: مصوَّر منها خلق الآدميَ. وتارة ﴿غير مُخَلَّقةَكَ: بأن تقذِفَها الأرحام قبل تخليقها، ﴿لنبينَ لكمَكَ: أصل نشأتكم؛ مع قدرتِهِ تعالى على تكميل خَلْقِه في لحظة واحدة، ولكن ليُبَيْنَ لنا كمال حكمتِهِ وعظيم قدرتِهِ وسعة رحمتِهِ.

﴿وَنَقِرّ فِي الأرحام ما نشاء إلى أجل مسمَّى»: [أي:] ونُقِرّ؛ آي: نبقي في الأرحام من الحَمْل الذي لم تقذِفه الأرحامُ ما نشاء إبقاءه إلى أجل مسمّى، وهو مدَّة الحمل، ﴿ثم نخرِجُكم﴾: من بطون أمهاتكم ﴿طفلاً»: لا تعلمون شيئاً، وليس لكم قدرةٌ، وسخَّرنا لكم الأمهاتِ، وأجْرَيْنا لكم في ثديها الرزق، ثم تُنَقَّلُونَ<sup>(١)</sup> طوراً بعد طور حتى تبلغوا أشدَّكُم، وهو كمال القوة والعقل. ﴿ومنكُم من يُتَوَفَّى»: من قبل أن يبلغَ سنَّ الأشدَ، ومنكُم مَنْ يتجاوزُه فيردُ (إلى أرذل العمر»؛ أي: أخسه وأرذلِهِ، وهو سنُّ الهرم والتخريف، الذي به يزول العقل ويضمحلُ كما زالت باقي القوة وضعفت، ﴿لِكَيْلا يعلمَ من بعدِ علم شيئاً»؛ أي: لأجل أن لا يَعْلَمَ هٰذا المعمَّر شيئاً مما كان يعلمه قبل ذلك، وذلك لضعف عقله؛ فقوة الآدميِّ محفوفةٌ بضعفين: ضعفُ الطفوليَّة ونقصُها، وضعف الهرم ونقصُه؛ كما

(۱) في (ب): «تنتقلون».

1.9.



سورة الحج (٦ ـ ٩)

قال تعالى: ﴿الله الذي خلقكم من ضَعْفٍ ثم جعل من بعد ضعف قُوَّة ثم جَعَلَ من بعد قُوَّةٍ ضَعْفاً وشَيْبَةً يَخْلُقُ ما يشاءُ وهو العليم القدير﴾.

والدليل الثاني: إحياء الأرض بعد موتها، فقال الله فيه: ﴿وترى الأرض هامدةَه؛ أي: خاشعة مغبرَّة لا نباتَ فيها ولا خُضرة، ﴿فإذا أَنْزَلْنا عليها الماء اهتزَّتَه؛ أي: تحرَّكت بالنبات، ﴿وَرَبَتَه؛ أي: ارتفعت بعد خُشوعها، وذٰلك لزيادة نباتها، ﴿وأنبتت من كلِّ زوجه؛ أي: صنف من أصناف النبات ﴿بَهيجه؛ أي: يُبْهجُ الناظرين ويسرُ المتأملين.

﴿ - ٧﴾ فهذان الدليلان القاطعان يدلَّان على لهذه المطالب الخمسة، وهي لهذه: ﴿ذَلكَ﴾: الذي أنشأ الآدميَّ من ما وَصَفَ لكم وأحيا الأرض بعد موتها، ولمان الله هو الحقَّه؛ أي: الربُّ المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له، وعبادتُهُ وبأنَّ الله هو الحقُّه؛ أي: الربُّ المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له، وعبادتُه هي الحقُ، وعبادة مي من ما وَصَفَ لكم وأحيا الأرض بعد موتها، ولمانَّ الله هو الحقُّه؛ أي: الربُّ المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له، وعبادتُه هي الحق، وعبادتُه هي الحق، وعبادة مي من ما وَصَفَ لكم وأحيا الأرض بعد موتها، ولمانَّ الله هو الحقُّه؛ أي: الربُّ المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له، وعبادتُه هي الحق، وعبادة من ما وَصَفَ لكم وأحيا المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له، وعبادتُه هي الحقُ، وعبادة عيره باطلةً. ﴿ وأنَّه يُحيي الموتى»: كما ابتدأ الخلق، وكما أحيا الأرض بعد موتها، ﴿وأنَّه على كلُ شيء قديرُّه: كما أشهدكم من بديع قدرته وعظيم صنعته ما أشهدكم، ﴿وأنَّ الساعةَ آتيةٌ لا ريبَ فيها؟: فلا وجه لاستبعادها، ﴿وأنَّ الله يبعثُ مَن في القبورِ»: فيجازيكم بأعمالكم حسنها وسيئها.

هُوَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِدُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَبٍ مُّنِيرٍ ۞ ثَانِي عِطْفِهِ-لِيُضِلَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهُ لَمُ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْنٌَ وَلُذِيقُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ عَذَابَ [ٱلْحَرِيقِ] ۞ [ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ۞﴾]<sup>(1)</sup>.

﴿٩﴾ ومع لهذا: ﴿ثانيَ عِطْفِهِ﴾؛ أي: لاوي جانبه وعنقه، ولهذا كنايةٌ عن كبره عن الحقُ واحتقاره للخلق؛ فقد فرح بما معه من العلم غير النافع، واحتقر أهل الحقِّ وما معهم من الحقِّ؛ ﴿ليضلَّ الناس؛ أي: ليكون من دعاة الضَّلال. ويدخل تحت لهذا جميع أئمة الكفر والضلال. ثم ذَكَرَ عقوبتهم الدنيويَّة والأخرويَّة، فقال: ﴿له في اللَّنيا خِزْيٌ ؟ أي: يفتضح لهذا في الدُّنيا قبل الآخرة. ولهذا من آياتِ الله العجيبة؛ فإنَّك لا تَجِدُ داعياً من دعاة الكفر والضلال إلَّا وله من المَقْتِ بين العالمين واللعنة والبُغض والذَّمِّ ما هو حقيقٌ به، وكلَّ بحسب حاله. ﴿ونديقُهُ يومَ القيامةِ عذابَ [الحريق]؟؛ أي: نذيقُه حَرَّها الشديد وسعيرها البليغ، وذُلك بما قدَّمت يداه. ﴿[وأن اللَّه ليس بظلامٍ للعبيد]؟.

سورة الحج (١١ \_ ١٢)

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُمْ خَيْرُ اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَنَهُ فِنْنَةُ انقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَبِرَ الدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةً ذَلِكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ شَ يَدْعُوا مِن دُوبِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُمْ ذَلِكَ هُوَ الضَّلَالُ ٱلْبَحِيدُ شَ يَدْعُوا لَمَن ضَتُرُهُ أَقْرَبُ مِن نَقَعِظِ لَبِنْسَ ٱلْمَوْلَى وَلِبِنْسَ ٱلْعَشِيرُ شَ ﴾.

(١١) أي: ومن الناس مَنْ هو ضعيفُ الإيمان، لم يدخُل الإيمان قلبَه، ولم تخالطُه بشاشتُه، بل دخل فيه إمًا خوفاً وإمًا عادة على وجه لا يثبتُ عند المحن. فإذ أصابَه خيرُ اطمأنَّ به؟؛ أي: إن استمرَّ رزقُه رغداً ولم يحصُل له من المكاره شيءً اطمأنَّ بذلك الخير، لا إيمانه <sup>(١)</sup>؛ فهذا ربَّما أنَّ الله يعافيه ولا يقيَّضُ له من المكاره أسيءً اطمأنَّ بذلك الخير، لا إيمانه<sup>(١)</sup>؛ فهذا ربَّما أنَّ الله يعافيه ولا يقيَّضُ له من الفتن ما يعتم الفتن ما يحصُل له من المكاره في أطمأنَّ بذلك الخير، لا إيمانه<sup>(١)</sup>؛ فهذا ربَّما أنَّ الله يعافيه ولا يقيَّضُ له من الفتن ما يحصُل له من الفتن ما يسمونُ بذلك الخير، لا إيمانه<sup>(١)</sup>؛ فهذا ربَّما أنَّ الله يعافيه ولا يقيَّضُ له من محبوب؛ فإنقلبَ على وجهها؛ أي: ارتدً عن دينه؛ في حصول مكروه أو زوال محبوب؛ في الدُنيا؛ فإنَّه لا يحصُل له بالردة ما أمَّله، الذي جعل الردَّة رأساً لماله وعوضاً عما يظنُ إدراكه، فخاب سعيُه، ولم يحصُل له إلما أمَّله، الذي جعل الردَّة رأساً لماله وعوضاً عما يظنُ إدراكه، فخاب سعيُه، ولم يحصُل له بالردة ما أمَّله، الذي جعل الردَّة رأساً لماله وعوضاً عما يظنُ إدراكه، فخاب سعيُه، ولم يحصُل له إلا ما قُسِم له، وأما الآخرة؛ في الدُنيا؛ فإنَّه لا يحصُل له بالردة ما أمَّله، الذي جعل الردَّة رأساً لماله وعوضاً عما يظنُ إدراكه، فخاب سعيُه، ولم يحصُل له إلاً ما قُسِم له، وأما الآخرة؛ فظاهر، حرم الجنة التي عرضها السماوات والأرض، واستحقً النار. فوذلك هو الخسران المبين؟؛ أي: الواضح البين.

(11 - 11) ﴿يدعو): لهذا الراجع على وجهه من دون الله ما لا ينفعه ولا يضرُّه، ولهذا صفة كلِّ مدعوٌ ومعبودٍ من دون الله؛ فإنه لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعاً ولا ضرَّا. ﴿ذَلك هو الضلال البعيدُ》: الذي قد بلغ في البعد إلى حدً النهاية؛ حيث أعرض عن عبادة النافع الضارُ الغنيَّ المغني، وأقبل على عبادة مخلوقٍ مثله

كذا في (1)، وفي (ب): «لا بإيمانه».

سورة الحج (١٤ ـ ١٥)

أو دونه، ليس بيده من الأمر شيء، بل هو إلى حصول ضدً مقصوده أقرب، ولهٰذا قال: فيدعو لَمَن ضَرُه أقربُ من نفعِهِ»: فإنَّ ضرره في العقل والبدن والدُّنيا والآخرة معلوم. فلبئس المولى»؛ أي: لهذا المعبود، فولبئس العشيرُ»؛ أي: القرين الملازم على صحبته؛ فإنَّ المقصود من المولى والعشير حصول النفع ودفع الضرر؛ فإذا لم يحصل شيءٌ من لهٰذا؛ فإنَّه مذموم ملوم.

﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ جَنَّتِ تَجْرِي مِن تَحْبِهَا ٱلأَنْهَارُ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ٢﴾ .

(15) لما ذكر تعالى المجادل بالباطل، وأنَّه على قسمين: مقلَّدٍ وداع؛ ذكر أن المتسمِّي بالإيمان أيضاً على قسمين: قسم لم يدخُل الإيمان قلبَه كما تقدَّم. والقسم الثاني: المؤمنُ حقيقةً؛ صدَّق ما معه من الإيمان بالأعمال الصالحة، فأخبر تعالى أنَّه يدخِلُهم هجناتٍ تجري من تحتها الأنهار؟: وسمِّيت الجنة جنة لاشتمالها على المازل والقصور والأشجار والنوابت التي تُجِنُّ مَنْ فيها ويستترُ بها من كثرتها. والنَّه يفعلُ الذي المازل والقصور والأشعال المانية كما تقدَّم. والقسم أنَّه يدخِلُهم هجناتٍ تجري من تحتها الأنهار؟: وسمِّيت الجنة جنة لاشتمالها على المازل والقصور والأشجار والنوابت التي تُجِنُّ مَنْ فيها ويستترُ بها من كثرتها. وإنَّ الله يفعلُ ما يفعل ويستترُ بها من كثرتها.

هُمَن كَاتَ يَظُنُّ أَن لَن يَنصُرَهُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنِيَا وَٱلْأَخِرَةِ فَلْيَمَدُدُ بِسَبَبٍ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ثُمَّ لَيُفْطَعُ فَلِيَنظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُمُ مَا يَغِيظُ ٢

(١٥) أي: من كان يظن أنَّ الله لا ينصر رسوله وأنَّ دينه سيضمحل فإنَّ النصر من الله ينزل من السماء، [﴿فَلْيَمدُد بِسَبَبِ إلى السَّمَاءِ ثُمَّ ليَقطَع﴾: النصر عن الرسول<sup>(۱)</sup>، ﴿فَليَنظُر هَل يُذْهِبَنَّ كَيدُهُ﴾؛ أي: ما يكيد به الرسول ويعمله من محاربته والحرص على إبطال دينه ما يُغيظُهُ من ظهورِ دينِهِ. وهذا استفهامٌ بمعنى النفي، وأنَّه لا يقدر على شفاء غيظه بما يعمله من الأسباب.

ومعنى لهٰذه الآية الكريمة: يا أيُّها المعادي للرسول محمدٍ ﷺ، الساعي في إطفاء دينه، الذي يظنُّ بجهله أنَّ سعيه سيفيدُهُ شيئاً! اعلم أنَّك مهما فعلت من الأسباب، وسعيتَ في كيد الرسول؛ فإنَّ ذٰلك لا يُذْهِبُ غيظَكَ ولا يشفي كَمَدَكَ؛

(١) زيادة من هامش (أ). وفي (ب): «فليمدد ذلك الظان ﴿بسبب﴾؛ أي: حبل من السماء وليرق إليها، ثم ليقطع النصر النازل عليه من السماء».

فليس لك قدرة في ذلك، ولكن سنشير عليك برأي تتمكَّن به من شفاء غيظِكَ ومن قطع النصر عن الرسول إن كان ممكناً: ائتِ الأمر مع بابِهِ، وارتقِ إليه بأسبابه: اعمد إلى حبل من ليفٍ أو غيره، ثم علِّقه في السماء، ثم اصعد به حتى تَصِلَ إلى الأبواب التي ينزل منها النصرُ، فسدَّها وأغلِقها واقطعها؛ فبهذه الحال تشفي غيظك؛ فهذا هو الرأي والمكيدةُ، وأما سوى هٰذه الحال؛ فلا يخطر ببالك أنَّك تشفي بها غيظك، ولو ساعدك مَن ساعدك مِن الخلق.

سورة الحج (١٦)

ولهذه الآية الكريمة فيها من الوعد والبشارة بنصر الله لدينِهِ ولرسولِهِ وعباده المؤمنين ما لا يخفى، ومن تأييس الكافرين الذين يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم، واللهُ متمَّ نورِهِ ولو كره الكافرون؛ أي: وسَعَوْا مهما أمكنهم.

﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ ءَايَدَتٍ بَيِّنَدَتٍ وَأَنَّ ٱللَّهُ يَهْدِى مَن يُوِيدُ ٥

(١٦) أي: وكذلك لما فصَّلنا في لهذا القرآن ما فصَّلنا؛ جعلناهُ آياتٍ بيناتٍ واضحاتٍ دالاتٍ على جميع المطالب والمسائل النافعة، ولكن الهداية بيد الله؛ واضحاتٍ دالله على جميع المطالب والمسائل النافعة، ولكن الهداية بيد الله؛ فمن أراد الله هدايته؛ الهندى بلهذا القرآن، وجعله إماماً له وقدوةً واستضاء بنورِهِ، ومن لم يردِ الله هدايته؛ فلو جاءتُه كلُ آية؛ ما آمن ولم ينفغه القرآنُ شيئاً، بل يكون حجةً عليه.

في النسختين: «إلى قوله: ﴿وَهدوا إلى صراط الجميد﴾».

سورة الحج (١٢ ـ ٢٤)

الأوتوا الكتاب من المؤمنين الذين أوتوا الكتاب من المؤمنين والنعاب من المؤمنين واليهود والنصارى والصابئين ومن المجوس ومن المشركين: أنَّ الله سيجمعُهم جميعهم ليوم القيامة، ويفصِلُ بينهم بحكمِهِ العدل، ويجازيهم بأعمالهم التي حَفِظَها وكتبها وشهدها، ولهذا قال: ﴿إنَّ الله على كلُ شيءٍ شهيدُه.

﴿٢٣﴾ ﴿إِنَّ الله يدخِلُ الذين آمنوا وعملوا الصالحاتِ جناتِ تجري من تحتِها الأنهارُ﴾: ومعلومٌ أنَّ لهذا الوصف لا يَصْدُقُ على غير المسلمين، الذين آمنوا بجميع الكتب وجميع الرسل، ﴿يُحَلَّوْنَ فيها من أساورَ من ذهب﴾؛ أي: يسوَّرون في أيديهم، رجالُهم ونساؤهم أساور الذهب، ﴿ولباسُهم فيها حريرٌ»: فتمَ نعيمُهم بذلك<sup>(١)</sup>: أنواع المأكولات اللذيذات، المشتمل عليها لفظ الجنات، وذكر الأنهار السَّارحات، أنهار الماء واللبن والعسل والخمر، وأنواع اللباس والحلي الفاخر.

٤٤ وذلك بسبب أنّهم ﴿هُدوا إلى الطيّبِ من القولَ»: الذي أفضلُه وأطيبُه كلمةُ الإخلاص، ثم سائر الأقوال الطيّبة التي فيها ذكر اللّه أو إحسانُ إلى عباد الله. ﴿وهُدوا إلى صراط الحميدَ»؛ أي: الصراط المحمود، وذلك لأنَّ جميع الشرع كله محتو على الحكمة والحمد وحسن المأمور به وقُبح المنهي [عنه]، وهو الدينُ الذي لا إفراط فيه ولا تفريطَ، المشتمل على العلم النافع والعمل الصالح. أو: وهُدوا إلى صراط الله الحميد؛ لأنَّ اللّه كثيراً ما يُضيف الصراط إليه؛ لأنَّه يوصِلُ صاحبه إلى الله. وفي ذكر الحميد هنا ليبيَّن أنهم نالوا الهداية بحمد ربّهم

كذا في (أ). وفي (ب): «بذكر». وهو الصواب.

سورة الحج (١٨ ــ ٢٥) ومنَّته عليهم، ولهذا يقولون في الجنة: ﴿الحمدُ للَّه الذي هَدانا لهٰذا وما كُنَّا لِتَهْتَدِيَ

١٨ الله واعترض تعالى بين لهذه الآيات بذكر سجود المخلوقات له المحميع من في السماوات والأرض، والشمس، والقمر، والنجوم، والجبال، والشَّجر، والدوابِّ الذي يشمل الحيوانات كلُّها. وكثير من الناس، وهم المؤمنون: ﴿وكثيرَ حقَّ عليه العذاب؟؛ أي: وَجَبَ وكُتِبَ لكفره وعدم إيمانه، فلم يوفُّقُه الله للإيمان؛ لأنَّ الله أهانه. ﴿وَمَن يُهِنِ اللَّه فما لِه من مكرمٍ»: ولا رادً لما أراد، ولا معارضَ لمشيئتِهِ؛ فإذا كانت المخلوقات كلُّها ساجدةً لربُّها، خاضعةً لعظمتِهِ، مستَكينةً لعزَّته، عانيةً لسلطانه؛ دلَّ أنه وحده الربُّ المعبودُ الملكُ المحمودُ، وأنَّ من عدل عنه إلى عبادة سواه؛ فقد ضلَّ ضلالاً بعيداً، وخسر خسراناً مُبيناً.

﴿إِنَّ ٱلَّذِيرَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَجِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْسَبْحِدِ ٱلْحَرَامِ ٱلَّذِى جَعَلْنَهُ لِلنّكاسِ سَوَآة ٱلْعَنْكِفُ فِيهِ وَٱلْبَاذِ وَمَن يُسرِدْ فِيهِ بِإِلْحَسَادِ بِظْلْمِ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ ٢٠٠٠

٢٥% يخبر تعالى عن شناعة ما عليه المشركون الكافرون بربُّهم، وأنَّهم جَمَعوا بين الكفر بالله ورسلِهِ، وبين الصدِّ عن سبيل الله، ومَنْع الناس من الإيمان، والصدِّ أيضاً عن المسجد الحرام الذي ليس ملكاً لهم ولا لأَّبائهم، بل الناس فيه سواءً المقيمُ فيه والطارىء إليه، بل صدُّوا عنه أفضل الخلق محمداً وأصحابه، والحالُ أنَّ المسجد الحرام من حرمتِهِ واحترامه وعظمتِهِ أنَّ ﴿مَن بُودُ فيه بِإلحادٍ بِظُلْم تُذِقْهُ مِن عذاب أليم)؛ فمجرَّد الإرادة للظُّلم<sup>(١)</sup> والإلحاد في الحرم موجبُ للعذابِ، وإنْ كان عَيرُهُ لا يعاقب العبدُ إلَّا بعمل الظَّلم؛ فكيف بمن أتى فيه أعظمَ الظَّلم من الكفر والشرك والصدُ عن سبيله ومنع من يريدُهُ بزيارةٍ؟! فما ظنُّهم أن يفعلَ اللَّه بهم؟!

وفي لهذه الآية الكريمة وجوب احترام الحرم وشدَّة تعظيمه والتحذير من إرادة المعاصي فيه وفعلها.

﴿وَإِذْ بَوَأَنَّا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِلْفُ بِي شَيْئًا وَطَهِّرْ بَيْنَ لِلظَّآبِفِينَ وَٱلْقَنَابِعِينَ وَٱلرُّحَجِ ٱلسُّجُودِ ۞ وَأَذِن فِي ٱلنَّـاسِ بِٱلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَحَالًا وَطَل كُول ضَامِرِ

(١) فى (ب): «إرادة الظلم».

لولا أنْ هَدانا الله ٢.



سورة الحج (٢٦ ـ ٢٨)

يَأْنِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَمِينِ ﴾ لِيَشْهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذَكُرُوا ٱسْمَ ٱللَّهِ فِ أَبَّامِ مَعْدُومَاتٍ عَلَى مَا زَزَقَهُم مِّنْ بَهِـيمَةِ ٱلأَنْعَنَبِرُ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَلْمَعِمُوا ٱلْبَآبِسَ ٱلْفَقِبَرَ ﴾. تَشَتَهُمْ وَلْـيُوفُوا نُدُورَهُمْ وَلْـبَطَوَّفُوا بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَشِيقِ ﴾.

(٢٦) يذكر تعالى عظمة البيت الحرام وجلالته وعظمة بانيه، وهو خليل الرحمٰن، فقال: ﴿وإذ بوَّانا لإبراهيمَ مكانَ البيتِ﴾؛ أي: هيأناه له وأنزلناه إياه، وجعل قسماً من ذُرَّيَّتِهِ من سكانه، وأمره الله ببنيانِهِ، فبناه على تقوى الله، وأسَسه وجعل قسماً من ذُرَيَّتِهِ من سكانه، وأمره الله ببنيانِهِ، فبناه على تقوى الله، وأسَسه على طاعة الله، وبناه هو وابنُه إسماعيل، وأمره أن لا يُشْرِكَ به شيئاً؛ بأن يُخلِصَ على طاعة الله، وبناه هو وابنُه إسماعيل، وأمره أن لا يُشْرِكَ به شيئاً؛ بأن يُخلِصَ الله أعمالَه ويبنيه على اسم الله. ﴿وَطَهَرْ بيتيَ﴾؛ أي: من الشرك والمعاصي ومن الله أعمالَه ويبنيه على اسم الله. ﴿وَطَهَرْ بيتيَ﴾؛ أي: من الشرك والمعاصي ومن الله أعمالَه ويبنيه على اسم الله. ﴿وَطَهَرْ بيتيَ﴾؛ أي: من الشرك والمعاصي ومن الله أعمالَه ويبنيه على اسم الله. ﴿وَطَهَرْ بيتيَ الله وفضله ولتعظُم محبتُه في الله أعمالَه ويبنيه على اسم الله. ووَطَهَرْ بيتيَ الى نفسه لشرفه وفضله ولتعظُم محبتُه في ومن الله أعمالَه وينيه على اسم الله. ﴿وَطَهَرْ بيتيَ الله، وليكونَ أعظم لتطهيره وتعظيمِه إلى القلوب، وتعظيم محبتُه في ومن الما وليت الحرمن إلى نفسه لشرفه وفضله ولتعظُم محبتُه في ومن القلوب، وتنصبَّ إليه الأفئدة من كلَّ جانب، وليكونَ أعظم لتطهيره وتعظيمِه وقراءة وقراءةٍ وتعلم عله منه من أواع القرب، ووالرُكَع السُجوده أي أي المصلين؛ أي: طهره لهؤلاء الفضلاء الذين همَّهم طاعة مولاهم وخدمتُه والتقرُب المصلين؛ أي: طهره لهؤلاء الفضلاء الذين همَّهم طاعة مولاهم وخدمتُه والتقرُب إليه عند بيته؛ فهؤلاء لهم الحقَّ ولهم الإكرام، ومن إكرامهم تطهيرُ البيت لأجلهم.

ويدخل في تطهيرِه تطهيرُهُ من الأصوات اللاغية والمرتفعة التي تشوَّشُ على المتعبِّدين بالصلاة والطواف.

وقدَّم الطواف على الاعتكاف والصلاة لاختصاصه بهٰذا البيت، ثم الاعتكاف لاختصاصِهِ بجنس المساجد.

﴿٢٧ ﴿ وأذُنْ في الناس بالحجَّ؟ أي: أعلِمْهم به، وادْعُهم إليه، وبلَّغْ دانِيَهم وقاصِيَهم فرضَه وفضيلتَه؛ فإنَّك إذا دعوتَهم؛ أتوْك حُجاجاً وعماراً. ﴿رجالاً؟ وقاصِيَهم فرضَه وفضيلتَه؛ فإنَّك إذا دعوتَهم؛ أتوْك حُجاجاً وعماراً. ﴿رجالاً؟ أي: مشاة على أرجلهم من الشوق، ﴿وعلى كلُّ ضامرِ ؟ أي: ناقة ضامر تقطع أي: مشاة على أرجلهم من السير حتى تأتي إلى أشرف الأماكن، ﴿من كلُ فَجُ عميقِ؟ أي: من كلُّ بلدٍ بعيدٍ.

وقد فعل الخليلُ عليه السلام ثم مِنْ بعدِهِ ابنُه محمدٌ ﷺ، فدعيا الناس إلى حجّ لهذا البيت، وأبْدَيا في ذٰلك وأعادا، وقد حَصَلَ ما وَعَدَ اللَّه به؛ أتاه الناس رجالًا وركباناً من مشارق الأرض, ومغاربها.

٢٨﴾ ثم ذكر فوائد زيارة بيت الله الحرام مرغباً فيه، فقال: ﴿لِيَشْهَدُوا مُنافَعَ

لهم»؛ أي: لينالوا ببيت الله منافع دينيَّة من العبادات الفاضلة، والعبادات التي لا تكون إلَّا فيه، ومنافع دنيويَّة، من التكسُب وحصول الأرباح الدنيويَّة، وكلُّ لهذا أمر مشاهدٌ، كلُّ يعرفه. ﴿ويذكُروا اسم الله على ما رَزَقَهم من بهيمةِ الأنعام»: ولهذا من المنافع الدينيَّة والدنيويَّة؛ أي: ليذكروا اسم الله عند ذبح الهدايا شكراً لله على ما رَزَقَهم منها ويسَّرها لهم؛ فإذا ذبحتموها؛ ﴿فكلوا منها وأطعموا البائسَ الفقيرَ»؛ أي: شديد الفقر.

سورة الحج (٢٩: ـ ٣٠)

﴿٢٩﴾ ﴿ثم لْيَقْضوا تَفَنَّهُمَ؟؛ أي: يقضوا نُسُكَهم ويزيلوا الوسخ والأذى الذي لَحِقَهم في حال الإحرام، ﴿وَلَيُوفُوا نُذورَهمَ؟: التي أوجبوها على أنفسهم من الحجّ والعمرة والهدايا، ﴿ولْيَطَّوْفُوا بالبيتِ العتيقَ؟؛ أي: القديم، أفضل المساجد على الإطلاق، المعتق من تسلُّط الجبابرة عليه. وهذا أمر بالطواف، خصوصاً بعد الأمر بالمناسك عموماً؛ لفضلي وشرفه، ولكوني المقصودَ، وما قبلَه وسائلُ إليه. ولعلَّه والله أعلم أيضاً لفائدة أخرى، وهو أنَّ الطواف مشروعً كلَّ والله أعلم أيضا.

(٣٠) (ذلك)؛ أي<sup>(١)</sup>: ذكرنا لكم من تلكُم الأحكام وما فيها من تعظيم حُرُمات الله وإجلالها وتكريمها؛ لأنَّ تعظيم حرماتِ الله من الأمور المحبوبة لله المقرَّبة إليه التي من عَظَّمَها وأجَلَّها أثابه الله ثواباً جزيلاً، وكانت خيراً له في دينه ودُنياه وأخراه عند ربَّه. وحرماتُ الله كلَّ ما له حرمةٌ وأمَرَ باحترامِهِ من عبادةً<sup>(٢)</sup> أو غيرها؛ كالمناسك كلها، وكالحرم والإحرام، وكالهدايا، وكالعبادات التي أمر الله العباد بالقيام بها؛ فتعظيمُها إجلالاً بالقلب ومحبَّتها وتكميلُ العبوديَّة فيها غير متهاونِ ولا متكاسل ولا متثاقل. ثم ذَكَرَ منَّته وإحسانَه بما أحلّه لعبادِهِ من بهيمة الأنعام من إبل وبقرٍ وغنم، وشرعها من جملة المناسك التي يُتَقَرَّبُ بها إليه، فعظمت منَّته فيها

(۱) كذا في (1) وفي (ب): «الذي».
 (۲) في (ب): «بعبادة».

HE PRINCE GHAZI TRUST DR QUR'ĂNIC THOUGHT

سورة الحج (٣١ ـ ٣٢)

من الوجهين. ﴿ إِلَّا ما يُتلى عليكمَ في القرآن تحريمُه من قوله: ﴿حُرِّمَتْ عليكُم الميتةُ والدَّم ولحم الخنزير...﴾ الآية. ولكن الذي من رحمته بعباده أن حرَّمه عليهم ومَنَعَهم منه تزكيةً لهم وتطهيراً من الشرك به وقول الزور<sup>(۱)</sup>، ولهٰذا قال: ﴿ فاجتنبوا الرجسَ﴾؛ أي: الخبث القذر ﴿ من الأوثانِ»؛ أي: الأنداد التي جعلتموها آلهةً مع الله؛ فإنَّها أكبرُ أنواع الرجس.

والظاهر أنَّ ﴿مِنْ﴾ هنا ليست لبيان الجنس كما قاله كثيرٌ من المفسرين، وإنَّما هي للتبعيض، وأنَّ الرجس عامٌ في جميع المنهيَّات المحرَّمات، فيكون منهيًا عنها عموماً، وعن الأوثان التي هي بعضُها خصوصاً، ﴿واجْتَنِبوا قولَ الزُّورَ﴾؛ أي: جميع الأقوال المحرمات؛ فإنَّها من قول الزُّور، [الذي هو الكذب ومن ذلك شهادة الزور، فلما نهاهم عن الشرك والرجس وقول الزور].

﴿ ٣١﴾ أمرهم أن يكونوا ﴿ حُنَفاء للّهَ ؛ أي : مقبلين عليه وعلى عبادته، معرِضين عما سواه. ﴿ غير مشركين به ومَن يشرِكُ باللّهُ : فمثله ﴿ فكأنَّما خَرَ من السماءَ ؛ أي : سقط منها، ﴿ فَتَخْطَفُه الطيرُة : بسرعة، ﴿ أو تَهوي به الريحُ في مكانِ سحيقٍ ؛ أي : بعيد. كذلك المشركون<sup>(٢)</sup>؛ فالإيمان بمنزلة السماء محفوظة مرفوعة، ومن تَرَكَ الإيمان بمنزلة الساقط من السماء عرضة للآفات والبليَّات ؛ فإما أن تَخْطَفَهُ الطيرُ فتقطِّعَه أعضاء، كذلك المشرك المشرك إذا ترك الاعتصام بالإيمان ؛ تخطفتُه الشياطينُ من كلُّ جانب، ومزَّقوه، وأذهبوا عليه دينَه ودُنياه.

﴿ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَتِهِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ۞ لَكُرُ فِيهَا مَنْفِعُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَتَّى ثُمَّرَ يَحِلُّهَآ إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ۞ ﴾.

﴿ ٣٢﴾ أي: ذٰلك الذي ذكرنا لكم من تعظيم حُرُماتِهِ وشعائِرِه، والمرادُ بالشعائرِ أعلامُ الدين الظاهرة:

ومنها: المناسك كلُّها؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفا والمروة من شعائر الله﴾.

ومنها: الهدايا والقُربان للبيتِ، وتقدَّم أنَّ معنى تعظيمها إجلالها والقيام بها وتكميلها على أكمل ما يقدِرُ عليه العبد.

- (۱) في (ب): «وتطهيراً الشرك به وقوله الزور».
  - (۲) في (ب): «المشرك».

11 \* \*

ومنها: الهدايا؛ فتعظيمُها باستحسانها واستسمانها، وأن تكون مكمَّلةً من كلُ وجه. فتعظيمُ شعائِر الله صادرٌ من تَقْوى القلوب؛ فالمعظَّم لها يبرهِنُ على تقواه وصحَّة إيمانِهِ؛ لأنَّ تعظيمها تابعٌ لتعظيم الله وإجلاله.

سورة الحج (٣٣ \_ ٣٥)

(٣٣) ولكم فيها، أي: في الهدايا، ومنافعُ إلى أجل مسمًى»: هذا في الهدايا المسوقة من البُدْن ونحوها؛ ينتفعُ بها أربابُها بالرُّكوب والحَلْبِ ونحو ذلك مما لا يضرُّها إلى أجل مسمًى ونحو ذلك مما لا يضرُّها إلى أجل مسمًى مقدَّر موقت، وهو ذبحها إذا وصلت مَحِلَّها، وهو والبيت العتيق»؛ أي: الحرم كلُه، منى وغيرها؛ فإذا ذُبِحَتْ؛ أكلوا منها وأهدَوًا وأطعَموا البائس الفقير.

﴿وَلِحَـُّكِ أُمَّتَمَ جَعَلْنَا مَسْكًا لِيَذَكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَفَـٰ ِ فَإِلَـٰهُكُرْ إِلَنَهُ وَحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُواً وَبَشِرِ ٱلْمُخْبِدِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَا ذَكِرَ أَلَهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّنِبِينَ عَلَىٰ مَا إَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِى ٱلصَّلَوْةِ وَمَـّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ ﴾.

(<sup>4</sup>7) أي: ﴿ولكلُ أُمَةٍ): من الأمم السالفة ﴿جَعَلْنا منْسَكاً؟؛ أي: فاستبقوا إلى الخيرات وتسارعوا إليها، ولننظر أيُّكم أحسن عملاً. والحكمة في جعل الله لكلِّ أَمَّةٍ مَنْسَكاً؛ لإقامة ذكره والالتفات لشكره، ولهذا قال: ﴿لِيَذْكُروا اسم الله على ما رَزَقَهم من بهيمةِ الأنعام فإلهٰكُم إله واحدَّك: وإن اختلفت أجناسُ الشرائع؛ فكلُها متفقةً على لهذا الأصل، وهو ألوهيَّة الله وإفرادُهُ بالعبوديَّة وترك الشرك به، ولهذا قال: ﴿فله أُسْلِمواكِ؛ أي: انقادوا واستسلموا له لا لغيرِهِ؛ فإنَّ الإسلامَ له طريق إلى الوصول إلى دار السلام. ﴿وبشَّرِ المخبِنينَ؟: بخير الدُّنيا والآخرة، والمخبِتُ، الخاضع لربُه، المستسلم لأمره، المتواضع لعباده.

(٣٥% ثم ذكر صفات المخبتين، فقال: ﴿الذين إذا ذُكِرَ الله وَجِلَتْ قلوبُهُمَ»؛ أي: خوفاً وتعظيماً، فتركوا لذلك المحرَّمات لخوفهم ووجلهم من الله وحده. ﴿والصابرين على ما أصابَهمَ»: من البأساء والضرَّاء وأنواع الأذى؛ فلا يجري منهم لتسخُط لشيء من ذلك، بل صبروا ابتغاء وجه ربَّهم؛ محتسبينَ ثوابه، مرتقبين أجرَه. ﴿والمقيمي الصلاقِ»؛ أي: الذين جَعَلوها قائمة مستقيمة كاملةً؛ بأن أدَّوا اللازمَ فيها والمستحبَّ وعبوديَّتها الظاهرة والباطنة. ﴿ومما رَزَقْناهم يُنفِقونَ»: وهذا يشملُ جميع النفقات الواجبة؛ كالزَّكاة والكفَّارة والنفقة على الزوجات والمماليك والأقارب، والنفقات المستحبَّة؛ كالصدقات بجميع وجوهها.

سورة الحج (٣٦ ـ ٣٧)

وأتى بـ ﴿من﴾ المفيدة للتبعيض لِيُعْلَمَ سهولةُ ما أمر الله به ورغَّب فيه، وأنَّه جزءٌ يسيرٌ مما رَزَقَ الله، ليس للعبدِ في تحصيلِهِ قدرةٌ لولا تيسيرُ الله له ورزقُه إيَّاه؛ فيا أيُّها المرزوق من فضل الله! أنفِقْ مما رَزَقَكَ الله؛ ينفِق اللهُ عليك ويزِدْك من فضله.

﴿وَٱلْبُدْنَ جَمَلْنَهَا لَكُمْ مِن شَمَتِهِ اللَّهِ لَكُرْ فِيهَا خَيْرٌ فَأَذَكُوا السَّمَ اللَّهِ عَلَيْهَا صَوَاَفٌ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَالِعَ وَٱلْمُعَنَّزَ كَلَالِكَ سَخَرْتَهَا لَكُرْ لَمَلَكُمْ نَشْكُرُونَ ﷺ لَن يَنَالَ اللَّهُ لُحُومُهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَنَكِن يَنَالُهُ النَّقَوَىٰ مِنكُمْ كَلَالِكَ سَخَرَهَا لَكُرْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىنَكُرُّ وَبَشِرِ الْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾.

﴿٣٦﴾ لهذا دليل على أن الشعائر عامٍّ في جميع أعلام الدين الظاهرة، وتقدَّم أنَّ اللَه أخبر أنَّ مَن عَظَّمَ شعائِرَه؛ فإنَّ ذلك من تقوى القلوب، وهنا أخبر أن من جُملة شعائرِهِ البُدْنَ؛ أي: الإبل والبقر على أحد القولين، فَتُعَظَّمُ وتستسمن وتُستحسن. (لكم فيها خيرَ؟؛ أي: المهدي وغيره من الأكل والصدقة والانتفاع والثواب والأجر. (فاذكُروا اسم الله عليها؟؛ أي: عند ذبحها، قولوا: بسم الله، واذبُحوها (صَوَافَ؟؛ أي: قائماتِ؛ بأنْ تُقام على قوائمها الأربع، ثم تُعْقَلُ يدُها والنُواب والأجر. (فاذكُروا اسم الله عليها؟؛ أي: سقطت في الأربع، ثم تُعْقَلُ يدُها والنواب من تُنحر. (فإذا وَجَبَتْ جُنوبها؟؛ أي: سقطت في الأرض جُنوبها حين تُسلخ ثم يسقِطُ الجزارُ جنوبَها على الأرض؛ فحينئذٍ قد استعدَّتْ لأن يُؤْكَلَ منها؛ فولكلوا منها؟: وهذا خطابٌ للمهدي، فيجوز له الأكل من هديهِ، (وأطعموا القانعَ والمعتَرَّ؟؛ أي: الفقير الذي لا يسأل تقنَّعاً وتعنفاً، والفقير الذي يسأل؛ فكلٌ منها؟ له حقَّ فيهما. (كذلك سخَرْناها لكم؟؛ أي: البدن، (لعلَّكم تشكرونَ؟) الله على تسخيرها؛ فإنَّه لولا تسخيرُه لها؛ أي: البدن، العلَّكم منهما على تسخيرها؛ فابَّه لولا تسخيرُه الها؛ لم يكن لكم بها طاقة، ولكنَّه دلمها لكم والمحترَّ هذكَم الها؟ للمهدي، فائماتِ بي المها الما عليها؟ أي: الما على من عليه والمعترَة ه أي أي الفقير الذي لا يسأل تقنُعاً وتعنفاً، والفقير الذي يسأل؛ فكل منهما وسخرها رحمة بكم وإحساناً إليكم؟ فاحمَدوه.

(٣٧» وقوله: ﴿لن ينالَ اللَّهَ لحومُها ولا دِماؤها؟؛ أي: ليس المقصود منها ذبحها فقط، ولا ينالُ اللَّه من لحومها ولا دمائها شيءً؛ لكونه الغنيَّ الحميد، وإنَّما ينالُه الإخلاصُ فيها والاحتسابُ والنيَّة الصالحةُ، ولهذا قال: ﴿ولكن ينالُهُ التَّقوى منكم؟: ففي هٰذا حتَّ وترغيبٌ على الإخلاص في النحر، وأن يكونَ القصدُ وجهَ اللَّه وحدَه؛ لا فخراً ولا رياءً ولا سمعةً ولا مجرَّد عادةٍ، وهٰكذا سائر العبادات إن لم يقترِنْ بها الإخلاص وتقوى اللَه؛ كانتْ كالقُشورِ الذي لا لَبَ فيه والجسدِ الذي لا روح فيه. ﴿كَذَلك سَخَرِها لكُم لتكبُّروا اللَه؟؛ أي: تعظُّموه

11.4

FOR OURANIC THOUGH سورة الحج (٣٨ ـ ٣٩).

وتُجِلُوه، كما ﴿هداكم﴾؛ أي: مقابلة لهدايته إيَّاكم؛ فإنَّه يستحقُّ أكمل الثناء وأجلَّ الحمد وأعلى التعظيم. ﴿وبشِّر المحسنينَ﴾: بعبادة الله؛ بأنْ يعبُدوا الله كأنَّهم يرونَه؛ فإنْ لم يصلوا إلى لهذه الدرجة؛ فليغبُدوه معتقدينَ وقتَ عبادتِهِم اطُّلاعَه عليهم ورؤيته إيَّاهم، والمحسنين لعبادِ الله بجميع وجوه الإحسان؛ من نفع مال أو علم أو جاه أو تُصح أو أمر بمعروفٍ أو نهي عن منكر أو كلمةٍ طيَّبةٍ ونحو ذٰلك؛ فالمحسنونَ لهم البشارةُ من الله بسعادة الدُّنيا والآخرةَ، وسَيُحْسِنُ الله إليهم كما أحْسَنوا في عبادته ولعباده؛ ﴿هل جزاءَ الإحسانِ إلَّا الإحسانُ﴾، ﴿للذين أحسنوا الحُسنى وزيادةَ﴾.

إِنَّ اللَّهُ يُدَنِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓأَ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ ٢

﴿٣٨﴾ لهذا إخبارٌ ووعدٌ وبشارةٌ من الله للذين آمنوا أنَّ الله يدافِعُ عنهم كلَّ مكروه، ويدفعُ عنهم كلَّ شرَّ بسبب إيمانِهِم: من شرَّ الكفار وشرُ وسوسة الشيطان وشرور أنفسهم وسيئاتِ أعمالهم، ويحملُ عنهم عند نزول المكاره ما لا يتحمَّلون، فيخفِّف عنهم غاية التخفيف، كلّ مؤمن له من لهذه المدافعة والفضيلة بحسب إيمانه، فمستقلُّ ومستكثرٌ.

﴿إِن اللَّه لا يحبُّ كلَّ خَوَّانٍ﴾؛ أي: خائن في أمانته التي حَمَّله اللَّه إيَّاها، فيبخسُ حقوق اللَّه عليه ويخونُها ويخونُ الخلق. ﴿كفورِ﴾: لنعم اللَّه، يوالي عليه الإحسان، ويتوالى منه الكفر والعصيان؛ فهذا لا يحبُّه اللَّه، بل يُبْغِضُه ويمقُتُه وسيجازيه على كفرِه وخيانتِهِ. ومفهوم الآية أنَّ اللَّه يحبُّ كلَّ أمينِ قائمٍ بأمانته شكورٍ لمولاه.

﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُفْنَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوْأَ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرُ ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوْا مِن دِيَدِهِم بِغَيْرِ حَقٍ إِلَّا أَن يَقُوْلُوْا رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَدِّمَتْ صَوَعِعُ وَبِيَحٌ وَصَلَوْتٌ وَمَسَدِهِدُ يُذَكَرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيراً وَلَيَنصُرَنَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَ ٱللَّهُ لَقَوِئَ عَزِيرُ فِي ٱلَذِينَ إِن مَكَنَّنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا الصَلَوْةِ وَمَاتَوُا الرَّكْوَةِ وَلَيَن إِلَى مَوْدِ وَنَهُوا عَنِ ٱلْمَنكَرُ وَاللَّهِ عَنِينَهُ الأَمُورِ ﴾

٣٩﴾ كان المسلمون في أول الإسلام ممنوعين من قتال الكفار ومأمورين بالصبر عليهم لحكمةٍ إلهيَّةٍ، فلما هاجروا إلى المدينة، وأوذوا وحصل لهم مَنَعَةً

سورة الحج (٤٠)

وقوَّةً؛ أَذن لهم بالقتال؛ كما قال تعالى<sup>(١)</sup>: ﴿أَذِنَ للذين يقاتَلُونَ﴾: يُفهم منه أنهم كانوا قبلُ ممنوعين، فأذِنَ الله لهم بقتال الذين يقاتلون، وإنَّما أذن لهم لأنَّهم ظُلموا بمنعهم من دينهم وأذيَّتهم عليه وإخراجهم من ديارهم. ﴿وإنَّ الله على نصرِهم لَقديرُ﴾: فلْيَسْتَنْصروه ولْيستعينوا به.

٤٠﴾ ثم ذكر صفة ظلمهم، فقال: ﴿الذين أُخْرِجوا من ديارِهم﴾؛ أي: ألجئوا إلى الخروج بالأذيَّة والفتنة، ﴿بغير حقَّ إلَّا﴾: أن ذُنبهم الذي نقَم منهم أعداؤهم، ﴿أَن يَقولواً رَبُّنا اللَّهَ﴾؛ أي: إلَّا أنَّهم وحَّدوا الله وعبدوه مخلصينَ له الدِّين؛ فإنْ كان لهذا ذنباً؛ فهو ذنبهم؛ كقوله تعالى: ﴿وما نَقَموا منهم إلَّا أن يُؤْمِنوا بالله العزيز الحميد): وهذا يدلُّ على حكمة الجهاد؛ فإنَّ (٢) المقصود منه إقامةُ دين الله، أو (٣) ذُبُّ الكفار المؤذين للمؤمنين البادئين لهم بالاعتداء عن ظلمهم واعتدائهم، والتمكُّن من عبادةِ الله وإقامة الشرائع الظاهرة، ولهٰذا قال: ﴿ولولا دَفْعُ اللَّه النَّاسَ بِعضَهِم ببعض﴾: فيدفعُ الله بالمجاهدين في سبيله ضررَ الكافرين؛ ﴿لَهُدَّمَتْ صوامعُ وبيَعَّ وصلواتٌ ومسآجدُ، أي: لَهُدُمَتْ لهذه المعابد الكبار لطوائف أهل الكتاب معابد اليهود والنصارى والمساجد للمسلمين. ﴿ يُذْكَرُ فيها ﴾؛ أي: في هٰذه المعابد اسمُ الله كثيراً»: تُقام فيها الصلوات، وتُتلى فيها كتب الله، ويُذكر فيها اسمُ الله بأنواع الذِّكْر؛ فلولا دفعُ الله الناس بعضَهم ببعض؛ لاستولى الكفارُ على المسلمين، فخرَّبوا معابدهم وفَتَنوهم عن دينهم، فدلَّ لهذا أنَّ الجهاد مشروعٌ لأجل دفع الصائل والمؤذي، ومقصودٌ لغيره. ودلَّ ذٰلك على أنَّ البلدان التي حصلت فيها الطمأنينة بعبادة الله، وعُمِّرَتْ مساجدها، وأقيمت فيها شعائرُ الدين كلُّها من فضائل المجاهدين وبركتهم، دفع الله عنها الكافرين؛ قال الله تعالى: ﴿ولولا دَفْعُ اللَّهِ الناسَ بعضَهم ببعضُ لَفَسَدَتِ الأرضُ ولَكُنَّ الله ذو فضل على العالمينَ﴾.

فإنْ قلتَ: نرى الآن مساجد المسلمينَ عامرةَ لم تَخْرَبْ؛ مع أنَّها كثيرٌ منها إمارة صغيرة وحكومة غير منظَّمة، مع أنَّهم لا يدان لهم بقتال مَنْ جاوَرَهم من الإفرنج، بل نرى المساجد التي تحتَ ولايتهم وسيطرتهم عامرةً، وأهلُها آمنون مطمئنُون؛ مع قدرةِ ولاتِهِم من الكفَّار على هدمها، واللَّهُ أخبر أنه لولا دَفْعُ اللّه الناسَ بعضَهم ببعضٍ؛ لَهُدِّمَتْ هٰذه المعابد، ونحن لا نشاهد دفعا؟

- (1) في (ب): «قال تعالى».
   (1) في (ب): «وأن».
  - (٣) في (ب): «وذب».

سورة الحج (٤)

أجيب بأنَّ جواب لهذا السؤال والاستشكال داخلٌ في عموم لهذه الآية وفردٌ من أفرادها؛ فإنَّ مَنْ عَرَفَ أحوال الدول الآن ونظامها، وأنها تعتبرُ كلَّ أمَّةٍ وجنس تحتّ ولايتها وداخل في حكمها؛ تعتبرُهُ عضواً من أعضاء المملكة وجزءاً من أجزاء الحكومة، سواء كانت تلك الأمةُ مقتدرة بعددها أو عُددها أو مالها أو علمها أو خدمتها، فتراعي الحكوماتُ مصالح ذٰلك الشعب الدينيَّة والدنيويَّة، وتخشى إن لم تفعل ذٰلك أن يختلَّ نظامُها وتفقدَ بعضَ أركانها، فيقوم من أمر الدين بهذا السبب ما يقوم، خصوصاً المساجد؛ فإنَّها ولله الحمد في غاية الانتظام، حتى في عواصم الدول الكبار، وتراعى تلك الدول الحكومات المستقلة؛ نظراً لخواطر رعاياهم المسلمين، مع وجود التحاسد والتباغُض بين دول النصارى، الذي أخبر الله أنه لا يزال إلى يوم القيامةِ، فتبقى الحكومة المسلمة التي لا تقدِرُ تدافعُ عن نفسها سالمةً من كثير ضررهم (١) ؛ لقيام الحسدِ عندهم؛ فلا يقدِرُ أحدُهم أن يمدَّ يدَه عليها، خوفاً من احتمائِها بالآخر، مع أنَّ الله تعالى لا بدَّ أن يُرى عبادَه من نصر الإسلام والمسلمين ما قد وَعَدَ به في كتابه، وقد ظهرت ولله الحمدُ أسبابُه بشعور المسلمين بضرورة رجوعِهم إلى دينِهم، والشعورُ مبدأ العمل؛ فنحمَدُه ونسأله أن يُتِمَّ نعمتَه، ولهذا قال في وعدِهِ الصادق المطابق للواقع: ﴿وَلَيَنصُرَنَّ اللَّهُ من يَنصُرُهُ؟؛ أي: يقوم بنصر دينِهِ، مخلصاً له في ذٰلك، يقاتِلُ في سبيله لتكونَ كلمةُ الله هي العليا.

(أَنَّ اللَّه لقويٍّ عزيزٌ ﴾ أي: كامل القوة، عزيزٌ، لا يُرام، قد قهر الخلائق وأخذ بنواصيهم. فأبشروا يا معشر المسلمين ؛ فإنَّكم وإن ضَعُفَ عددُكم وعُددُكم وقوي عددُ عدوًكم<sup>(٢)</sup> ؛ فإنَّ ركنَكم القويَّ العزيز ومعتمدكم على مَن خَلَقَكُم وَخَلَقَ ما تعملون ؛ فاعملوا بالأسباب المأمور بها، ثم اطلبوا منه نصرَكم ؛ فلا بدَّ أن ينصركم، (يا أيَّها الذين آمنوا إن تَنصُروا الله يَنصُرْكُم ويثبَّت أقدامكَم »، وقوموا أيُّها المسلمون بحق الإيمان والعمل الصالح ؛ فقد (وَعَدَ اللَّه الذين آمنوا وعملوا الصالحات لَيَسْتَخلِفَنَّهُم في الأرض كما اسْتَخلَفَ الذين من قَبْلِهِم ولَيُمَكُنَنَّ لهم شيئاً».

- (۱) في (ب): «من ضررهم».
- (٢) في (ب): «وقوي عدد عدوكم وعدتكم». ولعل الصواب: «وقوي عدد عدوكم وعُددُهم».

سورة الحج (٤١ ـ ٤٤)

٤١% ثم ذكر علامة مَنْ ينصره، وبها يُعرف أنَّ مَن ادَعى أنه يَنْصُرُ اللَّه ويَنْصُرُ دينَه ولم يتَّصِف بهذا الوصف؛ فهو كاذب، فقال: ﴿الذين إن مَكَنَّاهُم في الأرض؟؛ أي: مَلَّكْناهم إياها، وجعلناهم المتسلُّطين عليها من غير منازع ينازعُهم ولا معارض؛ ﴿أقاموا الصلاةَ؟: في أوقاتها وحدودها وأركانها وشروطها في الجمعة والجماعات. ﴿وآتؤا الزَّكاة؟: التي عليهم خصوصاً، وعلى رعيَّتهم عموماً، آتَوُها أهلها الذين هم أهلها. ﴿وأمروا بالمعروف؟: وهذا يشمَلُ كلَّ معروفٍ حُسْنُهُ شرعاً وعقلاً من حقوق الله وحقوق الآدميين. ﴿ونَهَوا عن المنكركِ: كلَ منكر شرعاً وعقلاً، معروف قبحُه، والأمر بالشيء والنهي عنه يدخُلُ فيه ما لا يتم إلَّا به؟ فإذا كان المعروف والمنكر يتوقَّف على تعلَّم وتعليم أجبروا الناس على التعلُّم قاموا بذلك، وإذا كان يتوقَّف على تأديب مقدًا شرعاً أو غير مقدًر؛ كأنواع التعزير؛ قاموا بذلك، وإذا كان يتوقَف على جعل أناس متصدين له؛ لزم ذلك، ونحو ذلك مما لا يتمُ الأمر بالمعروف والنهيُ عن المنكر إلى ونه ما لا يتمُ إلَّا به؟

ولله عاقبةُ الأمورَكَ؛ أي: جميع الأمور ترجِعُ إلى الله، وقد أخبر أنَّ العاقبة للتقوى؛ فمن سلَّطه الله على العباد من الملوك وقام بأمر الله؛ كانتْ له العاقبةُ الحميدةُ والحالةُ الرشيدةُ، ومن تسلَّط عليهم بالجَبَروت، وأقام فيهم هوى نفسه؛ فإنَّه وإن حصل له ملكٌ موقتٌ؛ فإنَّ عاقبتَه غيرُ حميدةٍ؛ فولايتُه مشؤومة، وعاقبته مذمومة.

﴿وَإِن يُكَذِّبُولُكَ فَقَدْ كَنَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوَمُ نُوْجِ وَعَادٌ وَنَمُودُ ﴾ وَقَوْمُ إِنَرْهِيمَ وَقَوْمُ لُوطِ ﴾ وَأَسْحَبُ مَدَيَنَ وَكُذِبَ مُوسَىٌّ فَأَمَلَيْتُ لِلْكَفِرِينَ ثُمَرَ أَخَذْتُهُمٌ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴾ فَكَأَيِّن مِّن قَـرْبِيَةٍ أَهْلَكُنَهَا وَهِم طَالِمَةٌ فَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِها وَبِعْرِ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرِ مَشِيدٍ ﴾ أفاكر يَسِبُوا في الأرضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَآ أَرْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَآ فَإِنَّهُ

٤٢ - ٤٤ يقول تعالى لنبيًه محمد تلكي : وإن يكذّبك لهؤلاء المشركون؛ فلستَ بأوَّل رسول كُذُب، وليسوا بأول أمة كَذَّبَت رسولها؛ ﴿فقد كَذَبَتْ قبلَهم قومُ نوح وعاد وثمودُ. وقومُ إبراهيم (وقومُ لوط). وأصحابُ مَدْيَنَ»؛ أي: قوم شعيب. ﴿وَكُذَبَ موسى فأمليتُ للكافرينَ»: المكذّبين، فلم أعاجِلْهم بالعقوبة، بل أمهلتُهم حتى استمرُّوا في طغيانهم يعمهونَ وفي كفرِهِم وشرِّهم يزدادون، ﴿ثُمَّ أَخَذْتُهمَ»:

بالعذاب أخذَ عزيز مقتدر . ﴿فكيف كان نَكيرِ﴾؛ أي : إنكاري عليهم كفرهم وتكذيبهم كيف حالُه؟! كان أشدَّ العقوبات وأفظعَ المَثْلات؛ فمنهم من أغرقَه، ومنهم من أخذَته الصيحةُ، ومنهم من أُهْلِكَ بالريح العقيم، ومنهم من خُسِفَ به الأرض، ومنهم من أُرْسِلَ عليه عذابُ يوم الظُّلَّة؛ فليعتبِرْ بهم هُؤلاء المكذَّبون أن يصيبَهم ما أصابهم؛ فإنَّهم ليسوا خيراً منهم، ولا كُتِبَ لهم براءةً في الكتب المنزَّلة من الله. وكم من المعذَّبين المهلكين أمثال هُؤلاء كثيراً

أسورة الحج (٤٥ ـ ٤٧)

(٥٤) ولهذا قال: ﴿فَكَأَيُن مَن قَرِيتَهُ؛ أي: وَكَم مَن قَرِيةٍ، ﴿أَهْلَكْناهَا»: بالعذاب الشديد والخزي الدنيوي، ﴿وهي ظالمةَ»: بكفرها بالله وتكذيبها لرسله، لم يكن عقوبتُنا لها ظلماً منا. ﴿فهي خاوية على عروشها»؛ أي فديارُهم متهدَّمة قصورُها وجدراتُها، قد سقطت على عروشها<sup>(١)</sup>، فأصبحت خراباً بعد أن كانت عامرة، وموحشة بعد أن كانت آهلة بأهلها آنسة. ﴿وبتر معطَّلَةٍ وقصر مَشيدَ»؛ أي: وكم من بئر قد كان يزدحمُ عليه الخلقُ لشُرْبهم وشرب مواشيهم، ففُقِدَ أهلُه وعُدِمَ منه الوارد والصادر! وكم من قصر تعبَ عليه أهلُه فشيَّدوه ورفعوه وحصَّنوه ورخرفوه؛ فحين جاءهم أمرُ الله؛ لم يُغَن عنهم شيئاً، وأصبح خالياً من أهله، قد صاروا عبرةً لمن اعتبر ومثالاً لمن فكّر ونظر.

٤٦﴾ ولهذا دعا الله عبادَه إلى السير في الأرض لينظُروا ويعتبِروا، فقال: ﴿ أَفَلَم يَسيروا في الأرض؟ بأبدانهم وقلوبهم؛ ﴿ فتكون لهم قلوبٌ يعقِلونَ بها؟ : آياتِ الله ويتأمَّلون بها مواقعٌ عِبَرِهِ، ﴿ أَو آذانٌ يسمعونَ بها؟ : أخبارَ الأمم الماضين وأنباء القرون المعذَّبين، وإلَّا فمجرَّد نظر العين وسماع الأذُن وسير البدن الخالي من التفكُّر والاعتبار غير مفيدٍ ولا موصل إلى المطلوب، ولهذا قال: ﴿ فإنَّها لا تَعْمى الأبصارُ ولكن تَعْمى القلوبُ التي في الصُّدور؟؛ أي : هٰذا العمى الضارُ في الدين عمى القلب عن الحقِّ حتى لا يشاهدَه كما لا يشاهِدُ الأعمى المرنيَّات، وأما عمى البصر؛ فغايتُه بلغةً ومنفعةً دنيويَّةٌ.

﴿وَبَسْتَعْجِلُوْنَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعَدَةً وَلِكَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ۞ وَكَأَنِّن مِن قَرْبَةٍ أَمْلَيْتُ لَمَا وَهِى ظَالِمَةٌ ثُمَّ أَخَذَتُهَا وَإِلَىَ ٱلْمَصِيرُ ۞ ﴾ ﴿٤٧﴾ أي: يتعجَّلُك لهؤلاء المكذَّبون بالعذاب لجهلهم وظلمهم وعنادهم

(۱) في (ب): «سقطت عروشها».

سورة الحج (٤٨ ـ ٥١) 🍯 🎉

وتعجيزاً لله وتكذيباً لرسله، ولن يُخْلِفَ الله وعده؛ فما وَعَدَهُم به من العذاب لا بدَّ من وقوعه، ولا يمنعُهم منه مانعٌ، وأمَّا عَجَلَتُهُ والمبادرةُ فيه؛ فليس ذلك إليك يا محمدُ، ولا يستفزنَّك عجلتُهم وتعجيزُهم إيَّانا؛ فإنَّ أمامهم يوم القيامة الذي يُجمع فيه أولهم وآخرهم، ويجازَوْن بأعمالهم، ويقع بهم العذابُ الدائم الأليم، ولهٰذا قال: ﴿وإنَّ يوماً عند ربِّكَ كألفِ سنةٍ مما تَعُدُونَ﴾: من طوله وشدَّته وهولِهِ؛ فسواء أصابهم عذابٌ في الدنيا أم تأخَّر عنهم العذاب؛ فإنَّ هٰذا اليوم لا بدً أن يدرِكهم.

ويُحتمل أنَّ المراد أنَّ اللَّه حليمٌ، ولو استعجلوا العذاب؛ فإنَّ يوماً عنده كألف سنة مما تعدُّون؛ فالمدَّة وإنْ تطاوَلْتُموها، واستبطأتم فيها نزول العذاب؛ فإنَّ اللَّه يمهل المدد الطويلةَ، ولا يُهمل، حتى إذا أخذ الظالمين بعذابه؛ لم يُفْلِتْهم.

٤٨﴾ ﴿وكأين من قرية أمليتُ لها؟؛ أي: أمهلتها مدة طويلة، ﴿وهي ظالمةٌ ﴾؛ أي: مع ظلمهم، فلم يكن مبادرتُهم بالظُّلم موجباً لمبادرتِنا بالعقوبة، ﴿تُم أَخذتُها بالعذابِ وإليَّ المصيرُ ﴾؛ أي: مع عذابها في الدنيا سترجعُ إلى الله فيعدَّبُها بذنوبها؛ فليحذَر هؤلاء الظالمون من حلول عقاب الله، ولا يغترُوا بالإمهال.

فَقُلْ يَتَأَبُّهُا النَّاسُ إِنَّمَاً أَمَّا لَكُمْ نَذِيرٌ مَبِينٌ ۞ فَٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الضَّلِحَاتِ [لَهُم مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيبُرٌ ۞ وَٱلَّذِينَ سَعَوْا فِنَ مَايَنِيْنَا مُعَجِزِينَ] أُوْلَتِهِكَ أَصْحَابُ ٱلْجَجيم

ه ٤٩﴾ يأمر تعالى عبده ورسوله محمداً ﷺ أن يخاطِبَ الناس جميعاً بأنّه رسولُ الله حقًا؛ مبشراً للمؤمنين بثواب اللَّه، منذراً للكافرين والظالمين من عقابِهِ. وقولُهُ: ﴿مبينَ﴾ أي؛ بيُنُ الإنذار، وهو التخويف مع الإعلام بالمَخُوف، وذٰلك لأنَّه أقام البراهين الساطعة على صدق ما أنذرهم به.

(٥٠﴾ ثم ذَكَرَ تفصيل النَّذارة والبِشارة، فقال: ﴿فالذين آمنوا﴾: بقلوبهم إيماناً صحيحاً صادقاً، ﴿وعملوا الصالحات﴾: بجوارِحِهم [﴿في جنَّاتِ النعيم﴾؛ أي: الجنات التي يُتَنَعَّمُ بها بأنواع النعيم من المآكل والمشارب والمناكح والصُّوَر والأصوات والتنعُم برؤية الربَّ الكريم وسماع كلامه.

(٥) ﴿والذين كفروا؟؛ أي: جَحَدوا نعمةَ ربُّهم، وكذَّبوا رُسُله وآياته]<sup>(١)</sup>.

 كذا في النسختين؛ فقد سها المؤلف رحمه الله وأدخل الآيتين (٥٦ و٥٧) من هذه السورة مع الآية (٥١).

فأولئك ﴿أصحابُ الجحيمَ﴾؛ أي: الملازمون لها، المصاحبون لها في كلِّ أوقاتهم؛ فلا يخفّف عنهم من عذابِها، ولا يفتَّرُ عنهم لَحْظةٌ من عقابها.

سورة الخج (٥٢ ـــ ٥٣)

﴿وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِنَا تَنَنَى آلْفَى الشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيْتَنِهِ. فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُلَقِى الشَّيْطَنُ ثُمَّ بُحْكِمُ اللَّهُ مَايَنَتِهِ. وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِمُ () لِيَعَمَلُ مَا يُلَقِى الشَّيْطَنُ فِتْنَةُ لِلَذِينَ فِي قُلُومٍ مَرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُ وَإِنَّ الظَّلِمِينَ لَفِى شِقَاقٍ بَعِيدٍ إِلَهَ بَطَنُ فِتِنَةَ لِلَذِينَ فِي قُلُومٍ مَرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُ وَإِنَّ الظَّنِيمِينَ أَفَى اللَّ

(٥٢) يخبر تعالى بحكمته البالغة واختياره لعباده وأنَّ الله ما أرسل قبل محمد من رسول ولا نبي إلَّا إذا تمنَى ؟؛ أي: قرأ قراءته التي يذكر بها الناس ويأمرُهم وينهاهم، فألقَى الشَيطَانُ في أُمنِيَتِهِ؟؛ أي: في قراءته من طرقه ومكايده ما هو مناقض لتلك القراءة مع أنَّ الله تعالى قد عَصَمَ الرسل بما يبلغون عن الله وحَفِظَ وحيّه أن يشتبِهَ أو يختلطَ بغيره، ولكنْ هٰذا إلقاءً من الشيطان غير مستقرً ولا مستمرً، وإنَّما هو عارضٌ يعرضُ ثم يزول، وللعوارض أحكامٌ، ولهذا قال: فينسخُ الله ما يُلقي الشيطانُ؟؛ أي: يزيله، ويذهبهُ، ويبطُه، ويبينُ أنه ليس من آياته. وهي يحكم الله آياتِه؟؛ أي: يتقنها، ويحرَّرها، ويحفظها، فتبقى خالصةً من مخالطة إلقاء الشيطان. في أيني يقنها، ويحرَّرها، ويحفظها، فتبقى خالصةً من مخالطة إلقاء الشيطان. في الشياطين؟؟

(٥٣﴾ فمن كمال حكمتِهِ مكَّن الشياطين من الإلقاء المذكور؛ ليحصُلَ ما ذكره بقولِهِ ﴿لِيَجْعَلَ ما يلقي الشيطانُ فتنةَ﴾: لطائفتين من الناس لا يبالي الله بهم: [وهم الذين] ﴿في قلوبِهِم مرضٌ﴾؛ أي: ضَعْفٌ وعدم إيمان تامَّ وتصديق جازم، فيؤثُّر في قلوبهم أدنى شبهةٍ تطرأ عليها؛ فإذا سمعوا ما ألقاه الشيطان؛ داخَلَهم الريبُ والشكُ، فصار فتنةً لهم.

﴿والقاسيةِ قلوبُهُمَ﴾؛ أي: الغليظة التي لا يؤثر فيها زجرٌ ولا تذكيرٌ، ولا تَفْهَمُ عن الله وعن رسوله لقسوتها؛ فإذا سمعوا ما ألقاه الشيطان؛ جعلوه حجةً لهم على باطلهم، وجادلوا به، وشاقُوا الله ورسوله، ولهذا قال: ﴿وإنَّ الظالمينَ لفي شقاقٍ

كذا في النسختين؛ وعليه فسرها المؤلف والآية: ﴿عليم﴾.

11+7



سورة الحج (٤٥ ـ ٥٥)

بعيدِهَ؛ أي: مشاقَّة للّه ومعاندةِ للحقِّ ومخالفةٍ له بعيد من الصواب. فما يلقيه الشيطانُ يكون فتنةً لهٰؤلاء الطائفتين، فيظهر به ما في قلوبهم من الخبثِ الكامن فيها.

ولهذه الآيات فيها بيانُ أنَّ للرسول ﷺ أسوةٌ بإخوانِهِ المرسلين؛ لما وَقَعَ منه عند قراءتِهِ ﷺ ﴿والنجم﴾، فلما بَلَغَ: ﴿أفرأيتُمُ اللاتَ والعُزَّى. ومناةَ النَّالثَةَ الأخرى﴾؛ ألقى الشيطانُ في قراءته: تلك الغرانيق العلى. وإنَّ شفاعَتَهُنَ<sup>(٢)</sup> لَتُرْتَجى؛ فحصل بذٰلك للرسول حزنٌ وللناس فتنةً؛ كما ذكر الله، فأنزل الله لهذه الآيات<sup>(٢)</sup>.

﴿وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِ مِرْيَعَ مِنْهُ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ بَأْنِيَهُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ ۞ ٱلْمُلْكُ يَوْمَبِذِ لِلَهِ بَحْكُمُ بَيْنَهُمَّ فَكَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِلُواْ الصَّئلِحَتِ فِ جَنَّنِ ٱلنَّعِيمِ ۞ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِعَابَنِيْنَا فَأُوْلَتَبِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِبٌ ۞ ﴾.

«٥٥) يخبر تعالى عن حالة الكفار، وأنَّهم لا يزالون في شكَّ مما جئتَهم به يا
 محمدُ؛ لعنادهم وإعراضهم، وأنَّهم<sup>(٤)</sup> لا يبرحون مستمرِّين على هٰذه الحال، 
 حتَّى

- (۱) في (ب): «فيميزون».
   (۲) في (1) و(ب): «شفاعتهم».
- (٣) قصة الغرانيق اختلف العلماء في ثبوتها عن النبي ﷺ، انظر تفسير ابن كثير (٥/ ٤٤١) وفتح الباري (٨/ ٤٤١) والدرر المنثور (٤/ ٦٦١) وأضواء البيان (٤/ ٧٣٠) وللشيخ الألباني رسالة مفردة بعنوان نصب المجانيق لنسف قصة الغرانيق.
  - (٤) في (ب): «وأنه».

تأتِيَهُمُ الساعةُ بغتةَ﴾؛ أي: مفاجأة، ﴿أو يأتِيَهُمْ عذابُ يوم عقيمَ﴾؛ أي: لا خير فيه، وهو يوم القيامة؛ فإذا جاءتهم الساعةُ أو أتاهم ذلك اليوم؛ علم الذين كفروا أنَّهم كانوا كاذبين، وندموا حيث لا ينفعُهم الندمُ، وأبْلِسوا، وأَيِسوا من كلَّ خير، وودُوا لو آمنوا بالرسول واتَّخذوا معه سبيلاً. ففي لهذا تحذيرُهم من إقامتهم علَى مِرْيَتِهِم وفِرْيَتِهِم.

سورة الحج (٥٦ ـ ٥٩)

(٥٦ - ٥٦) (الملكُ يومئذِ»؛ أي: يوم القيامة (لله): تعالى لا لغيره، يحكُمُ بينَهم؟: بحكمه العدل وقضائه الفصل. (فالذين آمنوا؟: بالله ورسلِهِ وما جاؤوا به، (وعمِلوا الصالحاتِ؟: ليصدِّقوا بذلك إيمانَهم (في جنَّاتِ النعيم؟: نعيم القلب والروح والبدن مما لا يصفه الواصفون ولا تدركه العقول. (واللِينَ كَفَرُوا؟: بالله ورسله، (وكذَّبوا بآياتنا؟: الهاديةِ للحقِّ والصواب، فأعرضوا عنها أو عاندوها (فأولتك لهم عذابٌ مُهينَ؟: لهم من شدَّتِهِ وألمِهِ وبلوغِهِ للأفندة؛ كما استهانوا برسلِهِ وآياتِهِ؛ أهانهم الله بالعذاب.

﴿وَالَذِينَ هَاجَرُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّةَ قُتِلُوٓاْ أَوَّ مَاتُواْ لَيَتَرَدُقَنَّهُمُ اللَّهُ رِزْفً حَسَنًا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ۞ لَيُدْخِلَنَّهُم مُدْخَكَلا يَرْضَوْنَـهُمْ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَسَلِيمُ حَلِسُرُ

(٥٨) لهذه بشارة كبرى لمن هاجر في سبيل الله، فخرج من داره ووطنه وأولاده وماله ابتغاء وجه الله ونصرة لدين الله؛ فهذا قد وجب أجرُه على الله؛ مواولا مات على فراشه أو قُتِلَ مجاهداً في سبيل الله. ﴿لَيَرْزُقَنَّهُمُ اللهُ رزقاً حسناً»: مواء مات على فراشه أو قُتِلَ مجاهداً في سبيل الله. ﴿لَيَرْزُقَنَّهُمُ اللهُ رزقاً حسناً»: في البرزخ وفي يوم القيامة<sup>(١)</sup>؛ بدخول الجنّة الجامعة للرَّوح والرَّيحان والحُسن والإحسان ونعيم القلب والبدن، ويُحْتَمَلُ أنَّ المراد<sup>(٢)</sup> أنَّ المهاجر في سبيل الله قد أو يُقْتَلُ موات على فراشه أو قُتِلَ مجاهداً في سبيل الله. ﴿لَيَرْزُقَنَّهُمُ اللهُ رزقاً حسناً»: والإحسان ونعيم القلب والبدن، ويُحْتَمَلُ أنَّ المراد<sup>(٢)</sup> أنَّ المهاجر في سبيل الله قد أو يُقْتَلُ شهيداً؛ فكلُهم مضمونٌ له الرزق؛ فلا يتَوَهَم أنه إذا خرج من دياره وأمواله تعقل أو يُقْتَلُ شهيداً؛ فكلُهم مضمونٌ له الرزق؛ فلا يتَوَهَم أنه إذا خرج من دياره وأمواله منه أنه يموتُ على فراشه أو يُقْتَلُ شهيداً؛ فكلُهم مضمونٌ له الرزق؛ فلا يتَوَهًم أنه إذا خرج من دياره وأمواله ميفتقر ويحتاج؛ فإنَّ رازقَه هو خير الرازقين. وقد وقع كما أخبر؛ فإنَّ المهاجرين المهاجرين السابقين تركوا ديارة المهاجرين الله، فلم يلبثوا إلاً يسيراً حتى السابقين تركوا دياره وأمواله منه أنه إذا حرب من الها منه أنه إذا منا ميفتقر ويحتاج؛ فإنَّ رازقَه هو خير الرازقين. وقد وقع كما أخبر؛ فإنَّ المهاجرين السابقين تركوا ديارهم وأبناءهم وأموالهم نُضرَة لدين الله، فلم يلبثوا إلاً يسيراً حتى السابقين تركوا ديارهم وأبناءهم من العباد، فاجتبوا من أموالها ما كانوا به من أغنى الناس.

(۲) في (ب): «المعنى».

(1) في (ب): «وفي القيامة».

HE PRINCE GHAZI TRUST DR OUR'ANIC THOUGHT

سورة الحج (٩٩ ـ ٦١)

(٥٩) ويكون على لهذا القول قولُهُ: ﴿لَيُدْخِلَنَهُم مُدْخَلًا يرضَوْنَهُ»: إمَّا ما يفتحُ الله عليهم من البلدان، خصوصاً فتحَ مكَّة المشرَّفة؛ فإنَّهم دخلوها في حالة الرضا والسرور، وإمَّا المرادُ به رزق الآخرة، وأنَّ ذٰلك دخولُ الجنَّة، فتكون الآية جمعت بين الرزقين؛ رزق الدُّنيا ورزق الآخرة. والنفظ صالحٌ لذٰلك كله، والمعنى صحيحٌ؛ فلا مانعَ من البلدان، ورزق الآخرة، وأنَّ ذُلك دخولُ الجنَّة، فتكون الآية جمعت بين الرزقين؛ رزق الدُّنيا ورزق الآخرة، وأنَّ ذُلك دخولُ الجنَّة، فتكون الآية محمعت بين الرزقين؛ رزق الدُّنيا ورزق الآخرة. والنفظ صالحٌ لذٰلك كله، والمعنى صحيحٌ؛ فلا مانعَ من إرادةِ الجميع. ﴿وإنَّ الله لعليمٌ» : بالأمور؛ ظاهرها وباطنها، متقدِّمها ومتأخرها. وحمال الموادة الجميع، وإينَّ الله لعليمٌ» : بالأمور؛ ظاهرها وباطنها، متقدِّمها ومتأخرها. وحمال الحرية الخلائقُ ويبارزونه بالعظائم، وهو لا يعاجلُهم بالعقوبة، مع كمال اقتدارِهِ، بل يواصِلُ لهم رزقَه، ويُسْدي إليهم فضله.

الله فَالِفَ وَمَنْ عَافَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَـنصُرَنَيْهُ أَنَدَهُ إِن ٱللَهَ اللَهُ اللَّهُ اللَّ المُعُمُولُ اللَّهُ اللَّ

﴿٦٠ ذٰلك بأنَّ من جُنِيَ عليه وظُلِمَ؛ فإنَّه يجوز له مقابلةُ الجاني بمثل جنايته؛ فإنْ فعل ذٰلك؛ فليس عليه سبيلٌ، وليس بِمَلوم؛ فإنْ بُغِيَ عليه بعد لهذا؛ فإنَّ الله ينصرُه؛ لأنَّه مظلومٌ؛ فلا يجوز أن يُبْغَى عليه بسبب أنَّه استوفى حقَّه، وإذا كان المجازي غيرَه بإساءته إذا ظُلِمَ بعد ذٰلك؛ نَصَرَه الله؛ فالذي بالأصل لم يعاقب أحداً إذا ظلم وجُنِيَ عليه؛ فالنصر إليه أقرب. ﴿إنَّ الله لعفوٌ غفورٌه؛ أي: يعفو عن المذبين؛ فلا يعاجِلُهم بالعقوبة، ويغفر ذنوبهم، فيزيلها ويزيل آثارها عنهم؛ فالله لهذا وصفُه المستقرُ اللازم الذاتيُ، ومعاملتُهُ لعباده في جميع الأوقات بالعفو والمغفرة، فينبغي لكم أيها المظلومون المجنيُّ عليهم أن تعفوا وتصفحوا وتغفروا؛

﴿ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَّهَ يُولِجُ ٱلَّتِـلَ فِي ٱلنَّهَـارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَـارَ فِي ٱلَّتِـلِ وَأَنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِبُرُ ۞ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَتَ مَا يَتْعُونَ مِن دُونِيهِ هُوَ ٱلْبَطِلُ وَأَتَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِقُ ٱلْصَبِيرُ ۞ ﴾.

﴿٦١﴾ ذٰلك الذي شَرَعَ لكم تلك الأحكامَ الحسنة العادلة هو حَسَنُ التصرُف في تقديره وتدبيره، الذي ﴿يولِجُ الليلَ في النهارِ﴾؛ أي: يُدْخِلُ لهذا على لهذا ولهذا على لهذا ولهذا على لهذا، ويزيدُ في أحدِهما ما يَنْقُصُه من (`` الآخر، ثم بالعكس، فيترتَّب على ذلك قيامُ الفصول ومصالح الليل والنهار

(1) في (ب): «في».

والشمس والقمر، التي هي من أجلً نعمِهِ على العباد، وهي من الضروريَّات لهم. ﴿وأنَّ الله سميعُ»: يسمع ضجيجَ الأصوات باختلاف اللغات على تفنُّن الحاجات. ﴿بِصيرٌ»: يرى دبيبَ النملة السوداء تحت الصخرة الصمَّاء في الليلة الظُّلماء، سواء منكم مَن أسرَّ القول ومَن جَهَرَ به، ومن هُو مُسْتَخفِ بالليل وسارب بالنهار.

FORسورة الحج (۲۲ ـ ۲۳):

﴿٦٢﴾ ﴿ذٰلكَ»: صاحب الحكم والأحكام، ﴿بَأَنَّ اللَّه هو الحقُّ؟؛ أي: الثابتُ الذي لا يزال ولا يزول، فالأولُ الذي ليس قبله شيء، الآخِرُ الذي ليس بعدَه شيء، كامل الأسماء والصفات، صادقُ الوعد، الذي وعدُهُ حقٌّ ولقاؤه حقٌّ ودينه حتَّى وعبادته هي الحقُّ النافعة الباقية على الدوام. ﴿وأَنَّ ما يدعون من دونِهِ، أمن الأصنام والأنداد من الحيوانات والجمادات، ﴿هو الباطلَّهُ: الذي هو باطلُ في نفسه، وعبادتُه باطلةٌ؛ لأنها متعلِّقةٌ بمضمحلٌ فانٍ، فتبطُلُ تبعاً لغايتها ومقصودها. ﴿وأَنَّ اللَّه هو العليُّ الكبيرُ﴾: العليُّ في ذاته؛ فهو عالٍ على جميع المخلوقات، وفي قَدْرِهِ؛ فهو كامل الصفات، وفي قهرهِ لجميع المخلوقات، الكبيرُ في ذاتِهِ وفي أسمائِهِ وفي صفاتِهِ، الذي من عظمتِهِ وكبريائِهِ أنَّ الأرضَ قبضتُه يوم القيامة والسماوات مطوياتٌ بيمينِهِ، ومن كبريائِهِ أنَّ كرسيَّه وَسِعَ السماواتِ والأرض، ومن عظمتِهِ وكبريائِهِ أنَّ نواصى العباد بيدِهِ؛ فلا يتصرفون إلا بمشيئته، ولا يتحرَّكون ويسكُنون إلَّا بإرادتِهِ، وحقيقةُ الكبرياء التي لا يـعـلمها إلَّا هو؛ لا مَلَكُ مقرَّبٌ ولا نبيٌّ مرسلٌ: أنَّها كلُّ صفة كمال وجلال وكبرياء وعظمةٍ؛ فهي ثابتةٌ له، وله من تلك الصفة أجلُها وأكملُها، ومن كبريائِهِ أنَّ العباداتِ كلَّها، الصادرةَ من أهل السماوات والأرض كلُها، المقصودُ منها تكبيرُهُ وتعظيمُهُ وإجلالُهُ وإكرامُهُ، ولهذا كان التكبير شعاراً للعبادات الكبار كالصلاة وغيرها.

﴿ أَلَمَ تَـرَ أَكَ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّـمَآءِ مَآهُ فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُغْضَـرَةً إِكَ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبِبُرُ ۞ لَمُ مَا فِي السَّـمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَإِكَ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْغَنِيُ ٱلْحَـمِيدُ ۞ ﴾.

﴿ ٣٣﴾ لهذا حنَّ منه تعالى وترغيبٌ في النظر بآياتِهِ الدَّالَة على وحدانيَّته وكماله، فقال: ﴿ أَلَم تَرَبُ ؛ أي: ألم تشاهِد ببصرك وبصيرتك، ﴿ أَنَّ الله أُنْزَلَ مِنَ السماء ماءَه: وهو المطر، فينزِلُ على أرض خاشعةٍ مجدبةٍ، قد اغبرَّت أرجاؤُها ويَبِسَ ما فيها من شجرٍ ونبات، فتصبح مخضُرَّة ؛ قد اكتست من كلُّ زوج كريم، وصار لها بذلك منظرٌ بهيجٌ، أنَّ الذي أحياها بعد موتها وهمودها لَمحيي الموتى بعد أن كانوا رميماً. ﴿إِنَّ الله لطيفٌ خبيرٌه: اللطيفُ: الذي يدرِكُ بواطن الأشياء وخفيًاتها

1114



سورة الحج (٢٤)

وسرائرها، الذي يسوقُ إلى عباده<sup>(١)</sup> الخير، ويدفَعُ عنه الشرَّ بطرقٍ لطيفةٍ تَخْفى على العباد. ومن لطفِهِ أنَّه يُري عبده عزَّتَه في انتقامه، وكمال اقتدارِهِ، ثم يظهِرُ لطفَه بعد أن أشرف العبدُ على الهلاك. ومن لطفِهِ أنَّه يعلم مواقعَ القطرِ من الأرض وبذور الأرض في بواطنها، فيسوق ذٰلك الماء إلى ذٰلك البذر الذي خفي على عِلْم الخلائق، فَيَنْبُتُ منه أنواعُ النبات. ﴿خبيرَ﴾: بسرائر الأمور وخبايا الصَّدور وخفايا الأمور.

٩٦٤ ﴿له ما في السمواتِ والأرض خَلْقاً وعبيداً، يتصرّف فيهم بملكه وحكمته وكمال اقتدارًه، ليس لأحدٍ غيره من الأمر شيءٌ. ﴿وإِنَّ اللَّهُ لهو الْغَنَيُّ﴾: بذاتِهِ، الذي له الغنى المطلقُ التامُّ من جميع الوجوه. ومن غناه أنَّه لا يحتاجُ إلى أحدٍ من خَلْقِهِ ولا يواليهم من ذلَّةٍ ولا يتكنَّرُ بهم من قِلْةٍ. ومن غناه أنه ما اتَّخذ صاحبةً ولا ولداً. ومن غناه أنَّه صمدٌ لا يأكل ولا يشرب ولا يحتاجُ إلى ما يحتاج إليه الخلقُ بوجهٍ من الوجوه؛ فهو يُطْعِمُ ولا يُطْعَمُ. ومن غناه أَنَّ الخلق كلَّهُم مفتقرون إليه؛ في إيجادهم وإعدادهم وإمدادهم، وفي دينهم ودنياهم. ومن غناه أنَّه لو اجتمع مَن في السمارات ومَن في الأرض، الأحياء منهم والأموات، في صعيدٍ واحدٍ، فسأل كل منهم ما بلغت أمنيَّتُه، فأعطاهم فوق أمانيهم؛ ما نَقَصَ ذُلك من ملكه شيء. ومن غناه أنَّ يَدَهُ سحاءُ بالخير والبركات الليل والنهار، لم يزل إفضاله على الأنفاس. ومن غناه وكرمِه ما أودعه في دار كرامتِهِ مما لا عينٌ رأت ولا أذنٌ سمعت ولا خَطَرَ على قلب بشر. ﴿الحمَّيدَ﴾؛ أي: المحمود في ذاته، وفي أسمائه؛ لكونها حسنى، وفي صفاته؛ لكونها كلها صفات كمال، وفي أفعاله؛ لكونها دائرة بين العدل والإحسان والرحمة والحكمة، وفي شرعه؛ لكونه لا يأمر إلَّا بِما فيه مصلحةٌ خالصةٌ أو راجحةٌ، ولا ينهى إلَّا عما فيه مفسدةٌ خالصةٌ أو راجحةٌ، الذي له الحمدُ الذي يملأ ما في السماوات والأرض وما بينهما وما شاء بعدها، الذي لا يُخصى العبادُ ثناءً على حمده، بل هو كما أثنى على نفسه وفوق ما يُثنى عليه عباده، وهو المحمود على توفيق من يوفِّقه وخذلان من يخذله، وهو الغنيُّ في حمده، الحميد في غناه.

﴿ أَلَدْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلْفُلْكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِدِ وَيُمْسِكُ ٱلسَّتَمَاءَ أَن

(١) في (ب): «عبده».



تَقَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِءً إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفٌ تَجِيحُ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِت أَخْبَاكُمْ ثُمَّ يُمِينُكُمُ نُمَّ يُمَيِّـيكُمُ إِنَّ ٱلإِنسَنَ لَكَفُورٌ ۞ ﴾

FOR سورة الحج (٦٥ ـ ٦٧)

(10 ) أي: ألم تشاهذ ببصرك وقلبك نعمة ربّك السابغة وأياديه الواسعة، و (أنَّ الله سخَّرَ لكم ما في الأرض): من حيوانات ونبات وجمادات؛ فجميع ما في الأرض مسخَّر لبني آدم؛ حيواناتُها لركوبه وحمله وأعماله وأكله وأنواع انتفاعه، وأشجارُها وثمارها يقتاتُها، وقد سُلَّط على غرسها واستغلالها، ومعادنها يستخرجها وينتفع بها. (والفلك)؛ أي: وسخَّرَ لكم الفلك، وهي السفن، (تجري في البحر بأمرِهِ): تحمِلُكم وتحمل تجاراتكم وتوصِلُكم من محل إلى محلَّ وتستخرجون من البحر حلية تلبسونها. ومن رحمته بكم أنه (مُسْبِكُ السماء أن تَقَعَ على الأرض)؛ فلولا رحمتُهُ وقدرتُهُ؛ لسقطت السماء على الأرض، فتلف ما عليها، وهلك من فيها: (إنَّ الله يُمْسِكُ السمواتِ والأرضَ أن تزولا ولئن زالتا إن أمْسَكَهُما من أحكِ من بعدِه إنَّه كان حليماً غفوراً». (إنَّ الله بالناس لرءوفٌ رحيمٌ): أرجم بهم من والديهم ومن أنفسهم، ولهذا يريد لهم الخير، ويريدون لها الشرَّ والضرَّ، ومن والديهم ومن أنفسهم، ولهذا يريد لهم الخير، ويريدون لها الشرَّ والضرَّ، ومن

(٦٦) ﴿ وهو الذي أحياكم ﴾: وأوجدكم (١) من العدم، ﴿ثم يُميتُكم ﴾: بعد أن أحياكم، ﴿ثم يُحييكم ﴾: بعد أن أحياكم، ﴿ثم يُحييكم ﴾: بعد موتكم؛ ليجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته. إن الإنسان ﴾؛ أي: جنسه إلاً مَن عَصَمَهُ الله؛ ﴿لكفورَ ﴾: لنعم الله، كفورً بالله، لا يعترف بإحسانه، بل ربَّما كفر بالبعث وقدرة ربَّه.

 إِنَّكُلِ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَزِعُنَكَ فِي ٱلْأَمَرُ وَآدَعُ إِلَى رَبِكُ إِنَّكَ لَمَكَ هُدَى تُسْتَقِيمِ 
 مَن يَقِيمِ أَنَهُ وَإِن جَدَلُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ اللَّهُ يَعْكُمُ بَيْنَكُمُ يَوْمَ آلَةِيَمَةِ فِيما كُنتُم فِيهِ تَغْتَلِغُونَ اللَّهِ أَلَدَ تَعْلَمُ أَتَ ٱللَهُ يَعْمَلُونَ اللَهُ يَعْكُمُ اللَّهُ يَعْمَمُ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ يَعْكُمُ اللَّهُ يَوْمَ أَلَةِ يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَالأَرْضُ اللَّهُ أَعْلَمُ اللَهُ عَمْلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا فِي اللَّهُ مَا إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَامُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ مَا فَى اللَّهُ مَا إِنَّكُمُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ عَنْهُ مُنَا إِنَّهُ اللَّهُ الْعُلُونَ الْعُنْ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ عَلَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللُكُلُولُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللْعُالَةُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ عَلَى اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ الْحُالَةُ الْمُعُولُ الْحُالَةُ الْحُولُ الْعُنُولُ الْعُلُولُ الْحُولُ الْحُلُولُ اللَّهُ اللَهُ الْعُلُولُ الْحُالَةُ اللَهُ الْ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَعُهُ اللَهُ اللَهُ الْحُولُ الْحُولُ الْحُالِلُولُ اللَهُ ا

(٦٧) يخبر تعالى أنَّه جَعَلَ لكلُ أمةٍ ﴿مَنْسَكاً ﴾؛ أي: معبداً وعبادةً، قد تختلفُ في بعض الأمور، مع اتَّفاقها على العدل والحكمة؛ كما قال تعالى: ﴿لكلُ

(۱) في (ب): «أوجدكم».

E GHAZI TRU NIC THOUGI

سورة الحج (٢٨ ـ ٢٩)

جَعَلْنا منكم شِرْعةً ومنهاجاً ولو شاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُم أَمَّةً واحدةً ولَكن لِيَبْلُوَكُم فيما آتاكم...﴾ الآية، ﴿هم ناسِكُوه ﴾؛ أي: عاملون عليه بحسب أحوالهم؛ فلا اعتراض على شريعةٍ من الشرائع، خصوصاً من الأميين أهل الشرك والجهل المبين؛ فإِنَّه إذا ثبتت رسالةُ الرسول بأدلتها؛ وجب أن يُتَلَقَّى جميع ما جاء به بالقَبول والتسليم وترك الاعتراض، ولهذا قال: ﴿فَلا يَنازِعُنَّكَ فَي الأَمْرَ﴾؛ أي: لا ينازِعُك المكذِّبون لك، ويعترِضون على بعض ما جنتَهم به بعقولُهم الفاسدة؛ مثلَ منازعَتِهِم في حلِّ الميتةِ بقياسهَم الفاسد؛ يقولونَ: تأكلونُ ما قَتَلْتُم وَلا تأكلونَ ما قَتَلَ اللَّهُ؟! وكقولهم: ﴿إِنَّما البيعُ مثلُ الرِّبا﴾... ونحو ذٰلك من اعتراضاتهم التي لا يلزم الجواب عن أعيانها، وهم منكرون لأصل الرسالة، وليس فيها مجادلةٌ ومحاجَّةٌ بانفرادها، بل لكلِّ مقام مقال؛ فصاحب هذا الاعتراض المنكِرُ لرسالة الرسول إذا زَعَمَ أَنَّه يجادِل ليسترشدُ؛ يُقال له: الكلامُ معك في إثبات الرُّسالة وعدِمها، وإلَّا؛ فالاقتصارُ على هٰذه دليلٌ أنَّ مقصوده التعنت والتعجيز، ولهٰذا أمر اللَّهُ رسولَه أن يدعُو إلى ربِّه بالحكمة والموعظة الحسنة ويمضي على ذٰلك؛ سواءً اعترضَ المعترِضون أم لا، وأنه لا ينبغي أن يَثْنيكَ عن الدَّعُوةِ شيءٌ؛ لأنَّك على ﴿هدى مستقيم ﴾؛ أي : معتدل، موصل للمقصودٍ، متضمن علم الحقِّ والعمل به؛ فأنت على ثقةٍ من أمرك ويقينٍ من دينك، فيوجِبُ ذٰلك لكَ الصَّلابة والمضيَّ لما أمرك به ربُّك، ولست على أمرٍّ مشكوكٍ فيه أو حديثٍ مفترى، فتقف مع الناس ومع أهوائهم وآرائهم ويوقِفُكَ اعتراضُهم، ونظير هٰذا قولُه تعالى: ﴿فتوكُّلْ على اللَّهِ إِنَّكَ على الحقِّ المبين﴾ .

مع أنَّ في قوله: ﴿إنَّك لعلى هدى مستقيمَ»: إرشاداً لأجوبة المعترضين على جزئيَّات الشرع بالعقل الصحيح؛ فإنَّ الهدى وصفٌ لكلٌ ما جاء به الرسول، والهدى ما تحصُلُ به الهدايةُ في مسائل الأصول والفروع، وهي المسائل التي يُعْرَفُ حسنُها وعدلُها وحكمتُها بالعقل والفطرة السليمة، وهٰذا يُعْرَفُ بتدبَّر تفاصيل المأمورات والمنهيَّاتِ.

(٦٨ \_ ٦٩ ﴾ ولهذا أمره الله بالعدول عن جدالهم في هٰذه الحالة، فقال: ﴿وإن جادَلُوكَ فَقُل اللّهُ أُعلم بما تعملُونَ ﴾؛ أي: هو عالمٌ بمقاصدِكم ونيَّاتكم؛ فمجازيكم عليها في يوم القيامة الذي يحكم الله بينكم ﴿فيما كنتُم فيه تختلفُونَ ﴾: فمن وافَقَ الصراط المستقيم؛ فهو من أهل النعيم، ومن زاغَ عنه؛ فهو من أهل الجحيم.

سورة الحج (٧٠ ـ ٧٢)

﴿٧٧ ومن تمام حكمِهِ أن يكون حُكماً بعلم؛ فلذلك ذَكَرَ إحاطة علمه وإحاطة كتابه، فقال: ﴿أَلم تَعْلَمُ أَنَّ اللَه يعلمُ ما في السماء والأرضَ»: لا يخفى عليه منها خافيةٌ من ظواهر الأمور وبواطنها؛ خفيتها وجليتها، متقدِّمها ومتأخَّرها؛ [إن] ذلك العلم المحيطَ بما في السماء والأرض، قد أثبتَه الله في كتاب، وهو: اللوحُ المحفوظُ، حين خَلَقَ اللَه القلم؛ "قال له: اكتب! قال: ما أكتبُ؟ قال: اكتب ما لا يُحاط به؛ فالله تعالى يسيرٌ عليه أن يحيطَ علماً بجميع الأشياء، وأن يكتُبَ ذلك في كتابٍ مطابق للواقع.

﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَمَرْ يُنَزِّلْ بِهِ، سُلَطَنَنَا وَمَا لَيَّسَ لَمُمْ بِهِ، عِلْمُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرِ ۞ وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَتَنَا بَيِنَنَتِ تَعْرِفُ فِى وُجُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْمُنكَرُّ يَسْطُونَ بِٱلَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَنِيَنَا قُلْ أَفَأَنَيَتْكُم بِشَرِّ مِن ذَلِكُرُ ٱلنَّارُ وَعَدَهَا ٱللَّهُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا وَبِشَ ٱلْمُصِيرُ ۞ ﴾.

(٧٩) يذكر تعالى حالة المشركين به العادلينَ به غيرَه، وأنَّ حالهم أقبحُ الحالات، وأنَّه لا مستندَ لهم على ما فعلوه؛ فليس لهم به علمٌ، وإنَّما هو تقليدً تلقُّوه عن آبائهم الضالين، وقد يكون الإنسانُ لا علم عندَه بما فعله، وهو في نفس الأمر له حجَّة ما علمها، فأخبر هنا أن الله لم يُنَزِّل في ذلك ﴿سُلطاناً﴾؛ أي: حجة تدلُّ عليه وتجوَّزه، بل قد أنزل البراهين القاطعة على فسادِهِ وبطلانِهِ، ثم توعًد الظالمين منهم المعاندين للحق، فقال: ﴿وما للظَّالمين من نصيرِ﴾: ينصُرُهم من عذاب الله إذا نَزَلَ بهم، وحلَّ.

(٧٢) وهل لهؤلاء الذين لا علم لهم بما هم عليه قصد في أتباع الآيات والهدى إذا جاءهم أم هم راضون بما هم عليه من الباطل، ذكر ذلك بقوله: ﴿وإذا تُتلى عليهم آياتُنا؟: التي هي آيات الله الجليلة المستلزمة لبيان الحقّ من الباطل؟ لم يلتفتوا إليها، ولم يرفعوا بها رأساً، بل (تعرف في وجوه الذين كفروا المنكَرَ؟: من بُغضِها وكراهتِها؟ ترى وجوههم معبسةً وأبشارهم مكفهرةً. ﴿يكادونَ يَسْطُونَ مَن بُغضِها وكراهتِها؟ ترى وجوههم معبسةً وأبشارهم مكفهرةً. ﴿يكادونَ يَسْطُونَ مَن بُغضِها وكراه من أي من العالي المنكرة المنكرة الما يسلم من العلي الم من الما من الم عليه من الباطل؟

(۱) أخرجه أحمد (٥/ ٣١٧)، وأبو داود (٤٧٠٠)، والترمذي (٢١٥٥)، والحديث صححه
 الألباني في «الصحيحة» (١٣٣)، و«السنة» لابن أبي عاصم (١/ ٤٨).

سورة الحج (٧٣ \_ ٧٤)

بالذين يتلونَ عليهم آياتِنا، أي: يكادون يوقِعون بهم القتلَ والضربَ البليغ من شدَّة بغضِهم وبغض الحقَّ وعداوته؛ فهٰذه الحالة من الكفار بنس الحالةُ وشرُّها بنس الشرُّ، ولكن ثَمَّ ما هو شرَّ منها: حالتُهم التي يؤولون إليها؛ فلهٰذا قال: ﴿قُلُ أفأنبِّنُكم بشرِّ من ذٰلكم النارُ وَعَدَها اللهُ الذين كفروا وبنس المصيرُ»: فهٰذه شرُّها طويلٌ عريضٌ، ومكروهُها وآلامُها تزدادُ على الدوام.

﴿ يَتَأَبُّهُمَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ إِنَ ٱلَّذِينَ تَتَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلَقُوا دُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُوا لَمُ وَإِن يَسْلَبُهُمُ ٱلذُبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِدُوهُ مِنْهُ ضَعْفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ٢ مَ مَا قَـكَدُوا ٱللَهَ حَقَّ قَـكَدُوهِ إِنَّ ٱللَهَ لَقَوِئُ عَزِيرُ ٢ ﴾.

﴿٢٧ - ٤٧﴾ لهذا مثلٌ ضَرَبَه الله لقبح عبادة الأوثان وبيانِ نُقصان عقول مَن عَبَدها وضَعْفِ الجميع، فقال: ﴿يا أيها الناسُ»: لهذا خطابٌ للمؤمنين والكفَّار؟ المؤمنون يزدادون علماً وبصيرةً، والكافرون تقوم عليهم الحجَّة. ﴿ضُرِبَ مَنْلُ فاستَمِعوا له ؟ أي: ألقوا إليه أسماعكم، وافهموا<sup>(٢)</sup> ما احتوى عليه، ولا يصادف منكم قلوباً لاهية وأسماعاً معرضةً، بل ألقوا إليه القلوبَ والأسماعَ، وهو لهذا: ﴿إِنَّ الذِين تَدْعونَ من دونِ الله أسماعكم، وافهموا<sup>(٢)</sup> ما احتوى عليه، ولا يصادف منكم قلوباً لاهية وأسماعاً معرضةً، بل ألقوا إليه القلوبَ والأسماعَ، وهو لهذا: ﴿إِنَّ الذِين تَدْعونَ من دونِ الله ﴾: في تَعونَ من دونِ الله في قدرتهم خلق لا أولى، ذول الله، في قدرتهم خلقُ لمذا وأن الذين تَدْعونَ من دونِ الله ؟ سيئة لا يستَنْقِدوه منها؛ فليس في قدرتهم خلق لمذا ألمخلوق المحرفة ألف ألفي ؟: ولهذا علماع معرفة من باب أولى، فولو الجتمعوا له ؟: بل أبلغُ من ألمخون المحرف إلى ألفي ؟: ولمنا أبلغ من دون الله، إلفي يقدرن يحلقوا المخلوق المحرفية منا أولى، فولو الجتمعوا له ؟: بل أبلغ من ألمخون الله ؟: الذي هو من أحقر المحلوقات وأخسها؛ فليس في قدرتهم خلق لهذا المحذوق الله، إلفي من العجز. المحلوق الضعيف؛ فلما ضيئاً لا يستَنْقِدو منه ؟: ولهذا غايةُ ما يصير من العجز. المخلوق الطالب ؟: الذي هو المعبودُ من دون الله، فوالملوب؟: الذي هو ألمغن منهما من يتعلق بهذا الضعيف وينزله منزلة رب العالي، إله حق قدره، حيث سوًى الفي العالوب؟: الذي هو رب العامين؛ فكل منهما ضعيفٌ، وأضعفُ منهما من يتعلق بهذا المعيف وينزله منزلة ربّ العالمين؟ فلا منها طعيف وأسمية منهما من يتعلق بهذا الضعيف وينزله منزلة ربّ العالمين؟ فلا ما قدر الله حق قدره، حيث سوًى الفي العمين العجز من حميع الوجوه، سوًى مَنْ لا يملكُ لنفسه ولا لغيره منزلة ربّ العالمين؟ فلا ما قدر الله حق قدره، حيث سوى الماي لهذا المعيف وينزله منزلة ربّ العالمين؟ فلا ما قدر الله حق قدره، موى من يعلى ألفي الفير العامين ولا من من حميع الوجوه بالغني العامين ولا مراً ولا مواً ولا منوراً بمن هو النافع الضار المعطي المائع مالك والمصراً ولا مواً ولا مواً ولا نشوراً بمن هو النافع الضار الماعي المائع مالك الملك والمصرر في في الفي المانع المائي مالك الملك والمحمور في مالماي المان مان مالمية المائع مالك الما مله مالك الملك والمحمو

﴿إِنَّ اللَّه لَقَوِيٍّ عزيزٌ﴾؛ أي: كامل القوة، كاملِ العزَّة، من كمال قوَّتِهِ وعزَّتِهِ: أنَّ نواصي الخلق بيديه، وأنَّه لا يتحرَّك متحرِّكُ ولا يسكُنُ ساكنٌ إلَّا بإرادتِهِ

(۱) في (ب): «وتفهموا».

1114

ومشيئتِهِ؛ فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، ومن كمال قوَّتِهِ: أنه يمسِكُ السماواتِ والأرضَ أن تزولا، ومن كمال قوَّته: أنه يبعثُ الخلق كلَّهم، أوَّلهم وآخرهم بصيحةٍ واحدةٍ، ومن كمال قوَّته أنَّه أهلك الجبابرة والأمم العاتية بشيء يسيرٍ وسوطٍ من عذابه.

سورة الحج (٧٥ ـ ٧٧)

الله يَصْطَفِى مِنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسَ إِنَ اللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ شَ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَإِلَى ٱللَهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ٢ ﴾.

(٧٧ - ٧٦) لما بيَّن تعالى كمالَه وضعفَ الأصنام وأنَّه المعبود حقًّا؛ بيَّن حالة الرسل وتميُّزهم عن الخلق بما تميَّزوا به من الفضائل، فقال: ﴿الله يصطفي من الملائكة رسلاً ومن الناس؟ أي: يختار ويجتبي من الملائكة رسلاً ومن الناس رسلاً؛ يكونون أزكى ذلك النوع وأجمعَهُ لصفاتِ المجدِ وأحقَّه بالاصطفاء؛ فالرسلُ لا يكونون إلَّا صفوةَ الخلق على الإطلاق، والذي اختارهم واجتباهم ليس جاهلاً بحقائق الأشياء، أو يعلم شيئاً دون شيء، وإن<sup>َّ(١)</sup> المصطفي لهم السميعُ البصيرُ، الذي قد أحاط علمُهُ وسمعُهُ وبصرُهُ بجميع الأشياء؛ فاختياره إيَّاهم عن علم منه أنهم أهلُ لذلك، وأنَّ الوحي يصلُحُ فيهم؛ كما قال تعالى: ﴿اللهُ أعلمُ حيث يجعلُ رسالتَه؟. ﴿وإلى الله تُرْجَعُ الأمور؟؛ أي: هو يرسل الرسل يدعون الناس فلما وظيفةُ الرسل، وأمَّا الجزاءُ على تلك الأعمال؛ فمصيرُها إلى الله؛ فلا تعدم فلما وعلمُ وعدلاً.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا أَرْكَعُوْا وَٱسْجُدُوْا وَاعْبُدُوا رَيَّكُمْ وَآَفْكُوْا ٱلْخَبْرُ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ ٢ ٢ ٢ وَجَنِهِدُوا فِ ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اَحْتَبْنَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ
فِ ٱلْآيْنِ مِنْ حَرَجٌ نِيلَةُ أَبِيكُم إِنَرَهِيمَ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِ هَذَا لِيَكُوْنَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّامِنُ فَأَقِبِمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوْةَ وَٱعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَكُمْ فَيَعْتُمُ الْمُسْلِمِينَ مَن ٱلْمُولَى وَنِعْدَ ٱلنَصِيرُ (٢) ﴾

۷۷ يأمر تعالى عباده المؤمنين بالصَّلاة، وخصَّ منها الرَّكوع والسُّجود

(۱) في (ب): «وإنما».

سورة الحج (٧٨)

لفضلهما وركنيَّتِهِما وعبادته التي هي قرَّة العيون وسلوةُ القلب المحزون، وإنَّ ربوبيَّته وإحسانَه على العباد يقتضي منهم أن يُخْلِصوا له العبادةَ، ويأمرهم بفعل الخيرِ عموماً، وعلَّق تعالى الفلاح على لهذه الأمور، فقال: ﴿لَعلَّكُم تفلحونَ»؛ أي: تفوزون بالمطلوب المرغوب، وتَنْجون من المكروه المرهوب؛ فلا طريق للفلاح سوى الإخلاص في عبادة الخالق والسعي في نفع عبيده؛ فمن وُفَّق للْلك؛ فله القَدَحُ المعَلَّا من السعادة والنجاح والفلاح.

(٧٨) ﴿ وجاهدوا في الله حقَّ جهاده؟: والجهاد بذلُ الوسع في حصول الغرض المطلوب؛ فالجهادُ في الله حقَّ جهادِهِ هو القيامُ التامُ بأمر الله، ودعوةُ الخلق إلى سبيله بكلٌ طريق موصل إلى ذلك؛ من نصيحةٍ وتعليم وقتال وأدبِ وزجر ووعظٍ وغير ذلك. ﴿هو اجتباكُم؟؛ أي: اختاركم يا معشر المسلمين من بين الناس، واختار لكم الدين، ورضية لكم، واختار لكم أفضلَ الكتب وأفضلَ بين الناس، واختار لكم الدين، ورضية لكم، واختار لكم أفضلَ الكتب وأفضلَ الرسل؛ فقابِلوا هذه المنحة العظيمة بالقيام بالنام، ودعوةُ وزجر ووعظٍ وغير ذلك. ﴿هو اجتباكُم؟؛ أي: اختاركم يا معشر المسلمين من بين الناس، واختار لكم الدين، ورضية لكم، واختار لكم أفضلَ الكتب وأفضلَ الرسل؛ فقابِلوا هذه المنحة العظيمة بالقيام بالجهاد فيه حقَّ القيام. ولما كان قولُهُ. وحجاهدوا في الله حقَّ جهادِهِ؟؛ ربما تَوَهَّمَ متوهُمَ أنَّ هذا من باب تكليف ما لا وحجاهدوا في الله حقَّ جهادِهِ؟؛ ربما توهَمَ متوهُمَ أنَّ هذا من باب تكليف ما لا يُطاق أو تكليف ما يشقُ؛ احترزَ منه بقوله: ﴿وما جَعَلَ عليكم في الله من باب تكليف ما ما يُطاق أو تكليف ما يشقُ؛ احترزَ منه بقوله: ﴿وما جَعَلَ عليكم في الدِّين من أولاً ما المولة؛ فأولاً: ما يُطاق أو تكليف ما يشقُ؛ احترزَ منه بقوله: ﴿وما جَعَلَ عليكم في الدِّين من أولاً ما المولة؛ فأولاً ما الرباب الموجبة للتَّخفيف؛ حموس لا يُتْقِلها ولا يَوْودُها، ثم إذا عَرَضَ بعض أولاً ما الله من باب تكليف ما المرباب الموجبة للتَّخفيف؛ خفَّف ما أمر به: إما بإسقاطِه، أو إسقاطِ بعضِهِ.

ويؤخذ من لهذه الآية قاعدةٌ شرعيةٌ، وهي أن «المشقَّة تجلب التَّيسير» و«الضرورات تبيح المَخطورات»، فيدخُلُ في ذُلك من الأحكام الفروعيَّة شيء كثيرٌ معروفٌ في كتب الأحكام.

﴿ملةَ أبيكم إبراهيم﴾؛ أي: لهذه الملة المذكورة والأوامر المزبورة ملَّةُ أبيكم إبراهيم، التي ما زال عليها؛ فالزموها واستمسكوا بها. ﴿هو سمَّاكُم المسلمينَ من قبلُه؛ أي: في الكتب السابقة مذكورونَ ومشهورونَ، ﴿وفي لهذاَه؛ أي: لهذا الكتاب ولهذا الشرع؛ أي: ما زال لهذا الاسم لكم قديماً وحديثاً؛ ﴿ليكونَ الرسولُ شهيداً عليكمَه: بأعمالكم خيرِها وشرَّها، ﴿وتكونوا شهداءَ على الناسَة: لكونِكُم خيرَ أمَّةٍ أخرِجَت للناس، أمَّة وسطاً عدلاً خياراً، تشهدونَ للرسل أنَّهم بَلَّغوا أمَمَهم، وتشهدون على الأمم أنَّ رُسُلَهم بلَّغَنْهم بما أخبركم الله به في كتابه.

أفأقيموا الصلاة؟: بأركانِها وشروطِها وحدودِها وجميع لوازمها، ﴿وآتوا

المنافقة المتحقيمة المستحقيمة على ما أولاكم. (واعتصموا بالله»؛ الزَّكاةَ»: المفروضة لمستحقيمة؛ شكراً لله على ما أولاكم. (واعتصموا بالله»؛ أي: امتنعوا به، وتوكَّلوا عليه<sup>(۱)</sup> في ذَلك، ولا تتَّكِلوا على حولكم وقرَّتِكم. (هُوَ أي: امتنعوا به، وتوكَلوا عليه<sup>(۱)</sup> في ذلك، ولا تتَّكِلوا على حولكم وقرَّتِكم. فَهُوَ مولاكمَ»: الذي يتولَّى أمورَكم، فيدبُرُكم بحسن تدبيرِه، ويصرَّفُكم على أحسن تقديره. (فنعم النصيرُ لمن استنصرَهُ فدفع عنه المكروه. مطلوبُهُ، ونعم النصيرُ لمن استنصرَهُ فدفع عنه المكروه. تم تفسير [سورة] الحج. والحمد لله رب العالمين. وهي مكية بنسم التي التحسير

 المَنْوَ الْذَيْنَ الْمُؤْمِنُونَ () الَّذِينَ هُمْ فِ صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ () وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ )
 وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوْةِ فَنِعِلُونَ () وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوحِهِمْ خَشِعُونَ () وَالَّذِينَ هُمْ آقَ وَالَذِينَ هُمْ لِلزَّكُوْةِ فَنِعِلُونَ () وَالَذِينَ هُمْ لِفُرُوحِهِمْ خَيْظُونُ () إِلَا عَلَى أَنُونَجِهِمْ أَقُ مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُويِينَ () فَمَنِ ابْتَغَى وَرَآهَ ذَلِكَ فَأُولَتِيكَ هُمُ العَادُونَ () مَلَكَتَ أَيْمَنْتِيهِمْ وَالَمَنْتِيهِمْ عَيْرُ مَلُويِينَ () فَمَنِ ابْتَغَى وَرَآهَ ذَلِكَ فَأُولَتِيكَ هُمُ الْعَادُونَ () وَالَذِينَ هُرْ لِأَمْنَنْتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ () وَالَذِينَ هُمْ عَنَ ابْتَغَى وَرَآهَ ذَلِكَ فَأُولَتِيكَ هُمُ أَقَادَتِكَ هُمُ أَنْوَنِيُونَ () الَذِينَ مُوَ الَذِينَ الْعَرْدَوْنَ هُمْ فَيَهُمْ عَيْرُ مَلُونَتِهِمْ وَالَتِيكَ هُمُ أَ أَنْوَنِينُونَ () الَذِينَ مَ الْذَينِ عَمْ وَعَهْدِهِمْ وَعَنْ هُمْ فَيَا عَمْ مَ الْتَعَادُونَ () الْوَنُعْنَ الْنَذِينَ هُمْ الْعَادُونَ () الْذَيْ الْنَذِينَ مُ أَنْ الْتَعْهُ مَنْ الْتَعْذَى الْنَهُ مُعْتَى وَرَالَهُ مُ الْعَادُونَ () الْوَلَيْتَيْ هُمُ الْعَادُونَ إِنْ الْوَلَتَهِ مُ الْعَادُونَ الْذَيْتَ مُعْرَضُونَ الْنَاقُونَةِ مُنْ الْعَادُونَ الْنَاقِينَ مُ الْعَادُونَ الْنَذِينُونَ الْنَالَذِينَ الْمُ الْعَادُونَ الْعَادُونَ الْنُولُونَ الْنَاسَ الْعَادُونَ الْنَالَذَيْتَ الْحَدَيْنُ الْنَائِهُمُ الْعَادُونَ الْنَا الْنَابِ الْتَعْنُ الْنَا الْنَابُ الْوَلِيُعُونَ الْنَوْنَ الْنَالَذَيْنَ الْعَادَةُ الْعَالَةُ مُونَ الْنَالَدُونَ الْنَا الْنَالَذَا الْتَعْنَ الْنَا الْلُكَانُونَ الْنَالِي الْعَادَةِ الْنَاسُونُ الْنَائِنَةُ وَالْنَا الْنَهُ مَا الْعَامَةُ الْعَانَ الْنَالَذِي الْنَالَةُ الْنَامَةُ الْعَالَيْنُ الْ وَالْنَابِي الْعَالَةُ الْعَالَيْنَا الْذَلْعَالَا الْنَا الْنَابُ الْنَالَةُ الْنَاسُونَ الْنَالَالَا الْنَالَةُ الْنَالِيَالُونَ الْنَالُولُونُ الْنَالُونُ الْنَابُ الْنَاسُولُونُ الْنَالُهُ الْعَالَةُ الْنَالُهُ الْعَالَةُ الْعَامُ الْعَالَيُ الْعَالَةُ الْعَابُ الْنَالِلُنُونُ الْنَالْعُونَ الْنَالُونُ الْ

لهذا تنويه من اللَّه بذِكْرِ عبادِهِ المؤمنين، وذِكْرِ فلاحِهم وسعادتِهم، وبأيَّ شيء وَصَلوا إلى ذٰلك، وفي ضمن ذلك الحثُّ على الاتصاف بصفاتهم والترغيب فيها؛ فليزِنِ العبدُ نفسه وغيره على لهذه الآيات؛ يعرف بذٰلك ما معه وما مع غيره من الإيمان زيادةً ونقصاً، كثرةً وقلةً.

(١) فقوله: ﴿قد أفلح المؤمنونَ؟؛ أي: قد فازوا وسَعِدوا ونجحوا، وأدركوا كلَّ ما يرام، المؤمنون الذين آمنوا بالله، وصدَّقوا المرسلين.

٢﴾ الذين من صفاتهم الكاملة أنهم ﴿في صلاتهم خاشِعونَ﴾: والخشوع في الصلاة هو حضورُ القلب بين يدي الله تعالى، مستحضراً لقربه، فيسكن لذلك قلبه، وتطمئن نفسه، وتسكن حركاتُه، ويقلُ التفاتُه، متأدًباً بين يدي ربَّه، مستحضراً

(۱) في (ب): «على». وفي ( أ ): طمس وكتب فوق السطر بخط مغاير «عليه».



سورة المؤمنون (٣ ـ ٧) 🔇

جميع ما يقوله ويفعله في صلاتِهِ من أول صلاته إلى آخرها، فتنتفي بذٰلك الوساوس والأفكار الرديَّة، ولهذا روح الصلاة والمقصود منها، وهو الذي يُكْتَبُ للعبد؛ فالصلاةُ التي لا خشوع فيها ولا حضورَ قلبٍ، وإنْ كانت مُجْزِيَةً مثاباً عليها؛ فإنَّ الثواب على حسب ما يَعْقِلُ القلب منها.

(٣) ﴿والذين هم عن اللغو》: وهو الكلام الذي لا خير فيه ولا فائدة، (معرضون》: رغبة عنه وتنزيها لأنفسهم وترفُعاً عنه، وإذا مرُوا باللغو مرُوا كراماً، وإذا كانوا معرضين عن اللغو؛ فإعراضُهم عن المحرَّم من باب أولى وأحرى، وإذا مَلَكَ العبدُ لسانَه وخَزَنَه إلَّا في الخير؛ كان مالكاً لأمرِو؛ كما قال النبيُ ﷺ لمعاذ بن جبل حين وصَّاه بوصايا؛ قال: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟». قلت: بلى يا رسول الله! فأخذ بلسان نفسه وقال: «كفَّ عليك هٰذا»<sup>(١)</sup>. فالمؤمنون من صفاتهم الحميدة كفَّ ألسنتهم عن اللغو والمحرَّمات.

٤﴾ ﴿والذين هم للزَّكاةِ فاعلونَ؟؛ أي: مؤدُّون لزكاة أموالهم على اختلاف أجناس الأموال؛ مزكين لأنفسهم من أدناس الأخلاق ومساوىء الأعمال التي تزكو النفوس بتركِها وتجنَّبِها؛ فأحسنوا في عبادة الخالق في الخشوع في الصلاة، وأحسنوا إلى خلقه بأداء الزَّكاة.

٥﴾ ﴿والذين هم لفروجهم حافظون﴾: عن الزِّنا، ومن تمام حفظها تجنُّب ما يدعو إلى ذٰلك؛ كالنظر واللمس ونحوهما، فحفظوا فروجهم من كلُّ أحدٍ.

٢ الآلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانُهم؟: من الإماء المملوكات؛ (فإنَّهم غيرُ ملومين؟: بقربهما؛ لأن الله تعالى أحلهما.

(٧) ﴿فمن ابتغى وراء ذٰلك؟: غير الزوجة والسُرِّيَّة؛ ﴿فأولئك هم العادونَ؟: الذين تعدَّوا ما أحلَّ الله إلى ما حرَّمه، المتجرُّئون على محارم الله. وعموم لهذه الآية يدلُّ على تحريم [نكاح] المتعة؛ فإنَّها ليست زوجةً حقيقةً مقصوداً بقاؤها ولا مملوكة، وتحريم نكاح المحلَّل لذلك. ويدل قوله: ﴿أو ما مَلَكَتْ أيمانُهم؟: أنَّه يُشترط في حلَّ المملوكة أن تكونَ كلُّها في ملكه؛ فلو كان له بعضُها؛ لم تحلً؛ لأنَّها ليست ممَّا ملكت يمينُه، بل هي ملكٌ له ولغيره؛ فكما أنَّه لا يجوز أن يَشْتَرِكَ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ٢٣١)، والترمذي (٢٦١٦)، وابن ماجه (٢٩٧٣)، وقال الترمذي: «حديث
 حسن صحيح». وانظر «الإرواء» (٤١٣).

في المرأة الحرَّة زوجان؛ فلا يجوزُ أن يشترِكَ في الأمة المملوكة سيدان. (٨) (والذين هم لأماناتِهم وعَهدِهم راعونَ ٤؛ أي: مراعون لها، ضابطون، حافظون، حريصون على القيام بها وتنفيذها. وهذا عامَّ في جميع الأمانات التي هي حقَّ لله، والتي هي حقَّ للعباد؛ قال تعالى: ﴿إنَّا عَرَضنا الأمانة على السمواتِ والأرض والجبال فأبيْنَ أنْ يحمِلنها وأشفَقْنَ منها وحملها الإنسانَ ٤: فجميع ما أوجبه الله على عبدِه أمانة على العبد حفظُها بالقيام التام بها. وكذلك يدخُلُ في ذلك أمانات الآمين ؛ كامانات الأموال والأسرار ونحوهما؛ فعلى العبد مراعاة الأمرين وأداء الأمانتين؛ ﴿إنَّ اللَّه يأمرُكم أنْ تؤدُوا الأمانات إلى أهلها ٥، وكذلك العهد يَشمَلُ العهدَ الذي بينهم وبين ربهم والذي بينهم وبين العباد، وهي الالترامات والعقود التي يعقدها العبدا؛ فعليه مراعاتها والوفاء بها، ويحرُمُ عليه التفريطُ فيها وإهمالها.

FOR Q سورة المؤمنون (٨ - ٢٢)

﴿ إوالدين هم على صَلَواتهم يحافِظونَ ؟ أي : يداومون عليها في أوقاتها وحدودها وأشراطها وأركانها ؛ فمدحهم بالخشوع بالصلاة وبالمحافظة عليها، لأنه لا يتمُ أمرُهم إلاً بالأمرين ؛ فمن يداومُ على الصلاة من غير خُشوع أو على الخُشوع من دون محافظةٍ عليها ؛ فإنَّه مذمومٌ ناقصٌ .

 الفراد الموادن المواد الموا ما ما مواد المواد الموا المواد المواد

(11) ﴿الذين يَرِنُونَ الفِرْدَوْسَ؟: الذي هو أعلى الجنَّة ووسطُها وأفضلُها؛ لأنَّهم حُلُوا من صفات الخير أعلاها وذروتها، أو المراد بذلك جميع الجنة؛ ليدخلَ بذلك عموم المؤمنين على درجاتهم في مراتبهم كلَّ بحسب حاله. ﴿هم فيها خالدونَ؟: لا يَظْعَنون عنها ولا يَبْغون عنها حِولاً؛ لاشتمالها على أكمل النعيم وأفضله وأتمَّه من غير مكدِّرٍ ولا منغصٍ.

﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِسْنَنَ مِن سُلَنَلَةٍ مِن طِينٍ ﴾ ثُمَّ جَعَلَنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ ثُوَ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْفَحَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكَسُوْنَا ٱلْعِظْمَر لَحْمًا ثُرَ أَنشَأْنَهُ خَلْقًا مَاخَرٌ فَتَبَارَكَ ٱللَهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِلِقِينَ ﴾ ثُمَّ إِنَّكُر بَعْدَ ذَلِكَ لَيَتِتُونَ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ تُعَشُونَ ﴾ .

ذكر الله في لهذه الآيات أطوار الآدميّ وتنقُّلاته من ابتداء خلقه إلى آخر ما يصير إليه : ﴿١٢﴾ فذكر ابتداء خلق أبي النوع البشري آدم عليه السلام، وأنه ﴿من سُلالةِ

سورة المؤمنون (١٢ ـ ١٦)]

من طينٍ﴾؛ أي: قد سُلَّتْ وأُخِذَتْ من جميع الأرض، ولذْلك جاء بنوه على قدر الأرض: منهم الطيب والخبيث وبين ذٰلك، والسهل والحزن وبين ذٰلك.

﴿١٣﴾ ﴿ثم جعلنا؟ أي: جنس الآدميين ﴿نطفة؟: تخرُجُ من بين الصُّلب والترائب، فتستقر ﴿في قَرارٍ مكينٍ؟: وهو الرحم، محفوظة من الفساد والريح وغير ذٰلك.

٤١٤ ﴿ ثم خلقنا النطفة ؟: التي قد استقرّت قبل ﴿ علقة ؟؛ أي: دما أحمر بعد مضي أربعين يوماً من النطفة ، ثم ﴿ خلقنا العلقة ؟: بعد أربعين يوماً ﴿ مضغة ؟؛ مضي أربعين يوماً من النطفة ، ثم ﴿ خلقنا العلقة ؟: بعد أربعين يوماً ﴿ مضغة ؟! أي: قطعة لحم صغيرة بقدر ما يُمضَغ من صغرها ، ﴿ فَخلَقنا المضغة ؟: اللينة ﴿ عظام ؟: صلبة قد تخلّلت اللحم بحسب حاجة البدن إليها ، ﴿ فَكَسَوْنا العظام ﴿ عظام ؟: صلبة قد تخلّلت اللحم بحسب حاجة البدن إليها ، ﴿ فَكَسَوْنا العظام ﴿ عظام ؟: صلبة قد تخلّلت اللحم بحسب حاجة البدن إليها ، ﴿ فَكَسَوْنا العظام ﴿ عظام ؟: صلبة قد تخلّلت اللحم كسوة للعظام ؟ كما جعلنا العظام عماداً للحم ، وذلك في الأربعين الثالثة ، ﴿ثم أنشأناه خَلْقاً آخر ؟: نفخ فيه الروح ، فانتقل من كونه جماداً إلى أن صار حيواناً . ﴿ فتبارك الله ؟ أي: تعالى وتعاظم وكثر خيره ، ﴿ أحسنُ الخالقيزَة : ﴿ الذي أحسنَ كلَّ شيء خَلَقَهُ وبدأ خَلْقَ الإنسان من طين. ثم جماداً إلى أن صار حيواناً . ﴿ فتبارك الله ؟ أي: تعالى وتعاظم وكثر خيره ، والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشأناه خَلْقاً آخر ؟ نفخ فيه من وحيه وجعل لكم السمع والم خلف أحسنُ الغلي ؟ أي أنسان من طين. ثم معلما إلى أن صار حيواناً . ﴿ فتبارك الله ؟ أي: تعالى وتعاظم وكثر خيره ، والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون ؟ فنه من روجه وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون ؟ فخلقه كله حسنٌ ، والإنسان من أحسن مؤلوقاته ، بل هو أحسنها على الإطلاق ؟ كما قال تعالى : ﴿لقد خَلَقْنا الإنسان في أحسن تقويم ؟ ، ولهذا كان خواصُه أفضل المخلوقات وأكملها.

﴿ ١٥﴾ ﴿ ثم إنكم بعد ذٰلك؟ : الخلق ونفخ الروح، ﴿ لَمَيْتُونَ؟ : في أحد أطواركم وتنقُّلاتكم.

(١٦) ﴿ ثم إِنَّكم يوم القيامةِ تُبْعَثونَ؟ : فتجازَوْن بأعمالكم حسنها وسيئها؛ قال تعالى: ﴿ أيحسَبُ الإنسان أن يُتْرَكَ سدى. ألم يَكُ نطفةً من مَنِيٍّ يُمْنى. ثم كان علقةً فَخَلَقَ فسَوًى. فَجَعَلَ منه الزوجينِ الذَّكَرَ والأنثى. أليس ذلك بقادرٍ على أن يُحيي الموتى».

وَلَقَتَدْ خَلَقْنَا فَوَقَتَكُمْ سَبْعَ طَرَآيِقَ وَمَا كُمَّا عَنِ ٱلْخُلَقِ غَنِيلِيَنَ ﴾ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآَءُ يِقَدَرٍ فَأَسْكَنَهُ فِي ٱلأَرْضِّ وَلِنَّا عَلَى ذَمَاجٍ بِهِ لَقَندِرُونَ ﴾ فَأَسْأَنَا لَكُر بِهِ جَنَّتِ قِن نَخِيلِ وَأَعْنَبِ لَكُرْ فِيهَا فَرَكِهُ كَذِيرَةٌ وَيِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ وَشَجَرَةُ نَخْرُجُ مِن طُورٍ سَبْنَاءَ تَلْهُ بِالدُّهْنِ وَصِبْحٍ لِلَاكِلِينَ ﴾ THE PRINCE GHAZI TRUST OR OUR ANIC THOUGHT (۲۰ – ۲۰) متورة المؤمنون (۲۰ – ۲۰)

(١٧) لما ذكر تعالى خلق الآدمي؛ ذكر مسكنه وتوفُّر النعم عليه من كل وجه، فقال: ﴿ولقد خَلَقنا فوقَكُم﴾: سقفاً للبلاد ومصلحةً للعباد، ﴿سبع طرائقَ﴾؛ أي: سبع سماواتٍ طباقاً، كلُّ طبقةٍ فوق الأخرى، قد زُيَّنَتْ بالنَّجوم والشمس والقمر، وأودِعَ فيها من مصالح الخلق ما أودع. ﴿وما كُنَّا عن الخلق غافلينَ»؛ فكما أن خَلُقَنا عامً لكل مخلوق؛ فعلمنا أيضاً محيطٌ بما خَلَقْنا؛ فلا نغفل مخلوقاً ولا ننساه، ولا تَخْلُقُ خلقاً فنضيَّعه، ولا نغفل عن السماء فتقع على الأرض، ولا ننسى ذرَّةً في لجج البحار وجوانب الفلوات ولا دابَّة إلَّا سُقنا إليها رزقها، ﴿وما من دابَّة في الأرض إلَّا على الله رِزْقُها ويعلم مُسْتَقَرَّها ومُسْتَوْدَعَها»: وكثيراً ما يقرنُ تعالى ومن خلقهِ وعلمِه؛ كقوله: ﴿ألا يعلمُ من خَلَقَ وهو اللطيفُ الخبيرَ»، ﴿بلى وهو الخلاقُ العليم»؛ لأنَّ خلق المخلوقات من أقوى الأدلَّة العقليَّة على على علم خالقها وحكمته.

(١٨) ﴿ وأنزلنا من السماء ماءَ : يكون رزقاً لكم ولأنعامكم بقدر ما يكفيكم فلا ينقصه [بحيث لا يكفي الأرض والأشجار، فلا يحصل منه المقصود. ولا يزيده زيادة لا تحتمل]، بحيث يتلف المساكن، ولا تعيش منه النباتات والأشجار، بل أنزله وقت الحاجة لنزوله، ثم صرفه عند التضرُر من دوامه، ﴿فأسكنّاه في الأرض ﴾ أي: أنزلناه عليها، فسكن واستقرَّ وأخرج بقدرةٍ منزلِهِ جميع الأزواج الأرض ﴾ أي: أنزلناه عليها، فسكن واستقرَّ وأخرج بقدرةٍ منزلِهِ جميع الأزواج الأرض والنتقرَّ وأخرج بقدرةٍ منزلِهِ جميع الأزواج النراتية، وأسكنّاه في يوصل إليه ولا ينبل معدا التضرُر من دوامه، ﴿فأسكنّاه في الأرض ﴾ أي: أنزلناه عليها، فسكن واستقرَّ وأخرج بقدرةٍ منزلِهِ جميع الأزواج النباتيَّة، وأسكنة أيضاً معدًا في خزائن الأرض؛ بحيث لم يذهب نازلاً حتى لا النباتيَّة، وأسكنه أيضاً معدًا في خزائن الأرض؛ من سومن لم يذهب نازلاً حتى لا يوصل إليه ولا يُبلغ قعره. أو إنَّا على ذَهابٍ به لَقادِرونَ»: إمَّا بأن لا نُنْزِلَه، أو لنباتيَّة، وأسكنه أيضاً معدًا في خزائن الأرض؛ محد منه المقصود منه، وهذا تنبية منه لنباد أن ينفر من دواماً معدًا في خزائن الأرض عليها، ما يذهابٍ به لَقادِرونَ» إما بأن لا نُنْزِلَه، أو يوصل إليه ولا يُبلغ قعره. فو إنَّا على ذَهابٍ به لَقادِرونَ» إمان لا نُنْزِلَه، أو لا يوجد منه المقصود منه، وهذا تنبية منه لعباده أن يشكروه على نعمته ويقدروا عدمها؛ ماذا يحصُلُ به من الضَّرر؛ كقوله له العاده أن يشكروه على نعمته ويقدروا عدمها؛ ماذا يحصُلُ به من الضَّرو؛ كقوله لعباده أن يأرأينُم إن أصبحَ ماؤكم غَوْراً فمن يأتيكم بماء معين؟

(١٩) فأنشأنا لكم به»؛ أي: بذلك الماء، وجناتٍ»؛ أي: بساتين ومن نخيل وأعنابٍ»: خصَّ تعالى لهذين النوعين، مع أنه ينشر منه غيرهما من الأشجار؛ لفضلهما ومنافعهما التي فاقت بها الأشجار، ولهذا ذكر العامَّ في قوله: ولكم»؛ أي: في تلك الجنات فواكه كثيرة منها تأكُلون من تينٍ وأتُرجَّ ورمانٍ وتفاح وغيرها.

٢٠﴾ ﴿وشجرة تخرج من طور سَيناءَ﴾: وهي شجرة الزيتون؛ أي: جنسها، خُصَّت بالذكر لأنَّ مكانها خاصٌ في أرض الشام، ولمنافعها التي ذُكِرَ بعضُها في

سورة المؤمنون (٢١ ـ ٢٢)

قوله: ﴿تَنْبُتُ بِالدَّهن وصِبْغ للآكلين﴾؛ أي: فيها الزيت الذي هو دهنٌ، يُسْتَعْمَلُ استعمالَه من الاستصباح بهُ، واصطباغ للآكلين؛ أي: يـجـعـل إداماً للآكلين وغير ذٰلك من المنافع.

﴿وَإِنَّ لَكُرٌ فِي ٱلْأَنْمَنِيمِ لَعِبْرَةٌ لَمُنْقِبِكُم تِمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُرٌ فِيهَا مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ (٢) وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تُحْمَلُونَ(٢) .

﴿٢١﴾ أي: ومن نعمه عليكم أن سَخَّرَ لكم الأنعام؛ الإبل والبقر والغنم، فيها عبرةً للمعتبرين ومنافع للمنتفعين، فيستُحَرَّم ممَّا في بُطونها؟: من لبنٍ يخرُجُ من بين فَرْثٍ ودم خالص سائغ للشاربين، فولكم فيها منافعُ كثيرةً؟: من أصوافها وأوبارها وأشعارها، وجعل لكم من جلود الأنعام بيوتاً تستخفُونها يوم ظَعْنِكُم ويوم إقامتِكُم، فومنافي من أوماني ومنافي من أصوافها وأوبارها وأشعارها، وجعل لكم من جلود الأنعام بيوتاً تستخفُونها يوم ظَعْنِكُم ويوماً في أطونها؟ من المن يحرُبُ من أصوافها في أورم خالص سائغ للشاربين، فولكم فيها منافعُ كثيرةً؟

﴿٢٢﴾ ﴿وعليها وعلى الفُلْكِ تُحْمَلُونَ﴾؛ أي: جعلها سفناً لكم في البرّ، تحملون عليها أثقالكم إلى بلدٍ لم تكونوا بالغيهِ إلَّا بشِقٌ الأنفس؛ كما جعل لكم السفنَ في البحر تحملكم وتحمل متاعكم قليلاً كان أو كثيراً؛ فالذي أنعم بهٰذه النعم وصنَّف أنواع الإحسان وأدرَّ علينا من خيره المدرار هو الذي يستحقُّ كمالَ الشُكْر وكمال الثناء والاجتهاد في عبوديَّته وأن لا يُستعان بنعمه على معاصيهِ.

(١) في (النسختين): إلى آخر القصة وهي قوله: ﴿إِن في ذٰلك لآيات وإن كنا لمبتلين﴾.

THE PRINCE GHAZI TRUST OR OURANIC THOUGHT سورة المؤمنون (۲۲ ـ ۲٤)

(٢٣) يذكر تعالى رسالة عبده ورسوله نوح عليه السلام أول رسول أرسله لأهل الأرض، فأرسله إلى قومه، وهم يعبدون الأصنام، فأمرهم بعبادة الله وحده، فقال: ولي قوم اعبُدوا الله؟ أي: أخلصوا له العبادة؛ لأنَّ العبادة لا تصحُ إلا بإخلاصها. وما لكم من إله غيره؟: فيه إبطال ألوهيَّة غير الله وإثباتُ الإلهيَّة لله تعالى؛ لأنَّه وحلوا له الحالق الرازق الذي له الميادة؛ ما أنتم على من إله عبره؟: فيه إبطال ألوهيَّة غير الله وإثباتُ الإلهيَّة لله تعالى؛ لأنَّه الحالق الحالق الما لكم من إله عبره؟: فيه إبطال ألوهيَّة غير الله وإثباتُ الإلهيَّة لله تعالى؛ لأنَّه الحالق الرازق الذي له الكمانُ كلُه، وغيرُه بخلاف ذلك. ﴿أفلا تتَقونَهُ: ما أنتم عليه من عبادة الأوثان والأصنام التي صُورت على صور قوم صالحين، فعبدوها مع الله؟

(٤٤) فاستمرَّ على ذلك يدعوهم سرًّا وجهاراً وليلاً ونهاراً ألف سنة إلَّا خمسين عاماً، وهم لا يزدادون إلَّا عتوًّا ونفوراً، ﴿فقال الملاَّه: من قومه الأشراف والسادة المتبوعون على وجه المعارضة لنبيَّهم نوح والتحذير من اتباعه: ﴿ما هذا إلَّا بشرَّ مثلُكم، قصدُهُ حين إلَّا بشرَّ مثلُكم يريد أن يَتَفَضَّلَ عليكمَه؛ أي: ما هذا إلَّا بشرَ مثلُكم، قصدُهُ حين العربي البقرة أن يزيد عليكم فضيلة ليكون متبوعاً، وإلَّا ؛ فما الذي يفضّله عليكم العربي أي: ما هذا إلَّا بشرَ مثلُكم، قصدُهُ حين الله بشرَّ مثلُكم يريد أن يتَقَضَّلَ عليكمَه؛ أي: ما هذا إلَّا بشرَ مثلُكم، قصدُهُ حين العربي البقرة أن يزيد عليكم فضيلة ليكون متبوعاً، وإلَّا ؛ فما الذي يفضّله عليكم وهو من جنسكم ؟! وهذه المعارضة لا زالت<sup>(۱)</sup> موجودة في مكذًبي الرسل، وقد أجاب الله عنها بجواب شاف على ألسنة رسله؛ كما في قوله: ﴿قالواه؛ أي: لم لمسلم مني أن أنتُم إلَّا بشرَّ مثلُنا تريدونَ أن تصدُونا عمًا كان يعبدُ آباؤنا فأتونا بسلطانِ مبينِ. قالت لهم رسلهم إن نحنُ إلَّا بشرَّ مثلُكم ولكنَّ الله يَمُنَّ على مَن يشاء من عبادِهِ»: فألم الله ومن مني أله منها بحواب شاف على ألسنة رسله؛ كما في قوله: ﴿قالواه؛ أي: يسلطانِ مبينِ. قالت لهم رسلهم إن نحنُ إلَّا بشرَّ مثلُكم ولكنَّ الله يمنا على أي يعبدُ أباؤنا فأتونا بسلطانِ مبينِ. قالت لهم رسلهم إن نحنُ إلَّا بشرَّ مثلُكم ولكنَّ الله يَمُنَ على من يسلمانِ مبينٍ. قالت لهم رسلهم إن نحنُ إلَّا بشرَّ مثلُكم ولكنَ الله يمُنً على من يسلمانِ مبينِ. قالت لهم رسلهم إن نحنُ إلَّا بشرَ مثلُكم ولكنَ الله يمُنً على من يسلمانِ مبينٍ. قالت لهم رسلهم إن نحنُ إلَّا بشرَ مثلُكُم ولكنَ الله يمُنً على من يسلمانِ مبينِ. قالت لهم وسلهم إن نحنُ إلَّا بشرَ مثلُكُم ولكنَ الله يمُنً على من يسلم على إله، وتمنعوه من إيصال فضلِهِ علينا.

وقالوا أيضاً: ﴿ولو شاء الله لأنزلَ ملائكةَ ( وهذه أيضاً معارضةً بالمشيئة باطلةً ؛ فإنَّه وإنْ كان لو شاء لأنزل ملائكة ؛ فإنَّه حكيمٌ رحيمٌ ، حكمتُه ورحمته تقتضي أن يكونَ الرسول من جنس الآدميين ؛ لأنَّ الملائكة لا قدرة لهم على مخاطبتِه ، ولا يمكن أن يكون إلَّا بصورة رجل ، ثم يعود اللبسُ عليهم كما كان ، وقولهم : ﴿ما سمعنا بهذا ؟ أي : بإرسال الرسول ﴿في آبائنا الأوَّلينَ ؟ وأيَّ حجَّة في عدم سماعِهم إرسالَ رسول في آبائهم الأولين ؟! لأنَّهم لم يحيطوا علماً بما تقدَّم ؛ فلا يجعلون جهلهم حجَّةً لهم! وعلى تقدير أنَّه لم يرسل منهم رسولاً : فإما أن يكونوا على الهدى ؛ فلا حاجة لإرسال الرسول إذ ذاك ، وإما أن يكونوا على

(۱) في (ب): «ما زالت».

سورة المؤمنون (۲۵ ـ ۲۸)

غيره؛ فليحمدوا ربَّهم ويشكروه أن خصَّهم بنعمةٍ لم تأتِ آباءهم ولا شعروا بها، ولا يجعلوا عدم الإحسان على غيرهم سبباً لكفرِهم للإحسان إليهم. (٢٥ ﴾ ﴿إنْ هو إلَّا رجلٌ به جِنَّةٌ ﴾؛ أي: مجنون، ﴿فتربَّصوا به ﴾؛ أي: انتظروا به ﴿حتى حينِ﴾: إلى أن يأتيه الموت.

ولهذه الشبه [التي] أوردوها<sup>(١)</sup> معارضةً لنبوَّة نبيَّهم دالةً على شدَّة كفرهم وعنادهم وعلى أنَّهم في غاية الجهل والضَّلال؛ فإنَّها لا تَصْلُحُ للمعارضة بوجه من الوجوه؛ كما ذكرنا، بل هي في نفسها متناقضةً متعارضة؛ فقوله: ﴿ما لهذا إلَّا بشرَ مثلُكُم يريدُ أن يتفضَّل عليكُمَهُ؛ أثبتوا أنَّ له عقلاً يكيدُهم به ليعلُوَهم ويسودَهم، ويحتاجُ مع لهذا أن يُحْذَرَ منه لئلاً يُغترَّ به؛ فكيف يلتئم مع قولهم: ﴿إِنَّ هو إلَّا رجلٌ به جِنَّةً ﴾؟! وهل لهذا إلا من مشبِّه ضالً، منقلب عليه الأمر، قصده الدفع بأيً طريق اتَّفق له، غير عالم بما يقول. ويأبى الله إلَّا أنْ يُظْهِرَ خِزْيَ مَن عاداه وعادى رسله.

٢٦﴾ فلما رأى نوحٌ أنَّه لا يفيدُهم دعاؤه إلَّا فراراً؛ ﴿قال ربَّ انْصُرْني بِما كُذَّبُونِ﴾: فاستنصر ربَّه عليهم غضباً لله حيث ضيَّعوا أمره وكذَّبوا رسله. وقال: ﴿ربَّ لا تَذَرْ على الأرضِ من الكافرين دَيَّاراً. إنَّك إن تَذَرْهُم يُضِلُوا عبادَكَ ولا يَلِدوا إلَّا فاجراً كفَّاراً﴾. قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ نادانا نوحٌ فَلَنِعْمَ المجيبونَ﴾.

(٢٧) ﴿ فَأُوحينا إليه ﴾: عند استجابتنا له سبباً ووسيلةً للنجاة قبل وقوع أسبابِهِ: أن اضنَع الفُلْكَ ﴾؛ أي: السفينة ﴿بأعيننا ووحينا ﴾؛ أي: بأمرنا لك ومعونتنا، وأنت في حفظنا وكلاءتنا؛ بحيث نراك ونسمعك. ﴿فإذا جاء أمرنا ﴾: بإرسال الطوفان الذي عُذُبوا به، ﴿وفار التَّنُورُ ﴾؛ أي: فارت الأرض وتفجّرت عيوناً حتى محلَّ النار الذي لم تجر العادة إلَّا ببعدِه عن الماء. ﴿فاسَلُك فيها من كل زوجينِ النسل لسائر الحيوانات التي اقتضتِ الحكمةُ الربَّانيَّة إيجادها في الأرض. إلنسل لسائر الحيوانات التي اقتضتِ الحكمةُ الربَّانيَّة إيجادها في الأرض. ألنين في أمدة في الفلك من كلَّ جنس من الحيوانات ذكراً وأنثى تبقى<sup>(٢)</sup> مادة وأمدك ﴾؛ أي: أدخل هي الفلك من كلَّ جنس من الحيوانات ذكراً وأنثى تبقى النسل لسائر الحيوانات التي اقتضتِ الحكمةُ الربَّانيَّة إيجادها في الأرض. موأملك ﴾؛ أي: أدخلهم ﴿إلَّا مَن سَبقَ عليه القولُ ﴾: كابنه، ﴿ولا تخاطِبْني في الذين ظَلَموا ﴾؛ أي: لا تَدْعُني أن أنجيهم ؛ فإنَّ القضاء والقدَرَ قد حتم. ﴿إِنَّا لَنْهُم مغرقون ﴾.

﴿٢٨﴾ ﴿فإذا استويتَ أنت ومن مَعَكَ على الفِلكَ؟؛ أي: علوتُم عليها

(۱) في (ب): «أوردها».
(۲) كذا في (أ). وفي (ب): «لتبقى».

واستقلَّتْ بكم في تيار الأمواج ولُجج اليمُ؛ فاحْمَدوا الله على النجاة والسلامة. وقل<sup>(۱)</sup>: ﴿الحمدُ لله الذي نجَّانا من القوم الظالمينَ﴾: ولهذا تعليمٌ منه له ولمن معه أن يقولوا لهذا شكراً له وحمداً على نَجاتِهِم من القوم الظالمين في عملهم وعذابهم.

OR OUR سورة المؤمنون (۲۹ \_ ۳۲)

(٢٩) ﴿وقل ربَّ أنزِلْني منزلاً مباركاً وأنت خير المنزِلينَ؟؛ أي: وبقيتُ عليكُم نعمةٌ أخرى؛ فادَعوا الله فيها، وهي أن ييسِّرَ الله لكم منزلاً مباركاً، فاستجاب الله دعاءه؛ قال الله: ﴿وقَضِيَ الأمرُ واستوتْ على الجوديَّ وقيل بُعداً للقوم الظَّالمين...) إلى أن قال: ﴿قَبِلَ يا نوحُ اهبِظْ بسلام منًا وبركاتٍ عليك وعلى أمم ممَن معكَ ...) الآية.

﴿٣٠﴾ ﴿إِنَّ في ذٰلكَ؟؛ أي: في لهذه القصة ﴿لآياتِ؟: تدلُّ على أنَّ الله وحدَه المعبود، وعلى أنَّ رسوله نوحاً صادقٌ، وأنَّ قومه كاذبون، وعلى رحمة الله بعباده؛ حيث حملهم في صُلْبِ أبيهم نوح في الفلك لما غَرِقَ أهلُ الأرض، والفلك أيضاً من آيات الله؛ قال تعالى: ﴿ولقد تَرَكْناها آيَةً فهل مِن مُدَّكِرٍ﴾. ولهذا جمعها هنا؛ لأنَّها تدلُّ على عدة آيات ومطالب. ﴿وإن كنا لَمُبْتَلينَ﴾.

إِنَّهُ الْمُتْأَنَا مِنْ بَعَدِهِرْ قَرْنَا مَاخَدِنَ () فَآَرْسَلْنَا فِيسٍ رَسُولًا مِنْتُمْ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إَلَيْهِ عَبُرُهُ الْمَكْذُ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ الْحَيَوْةِ عَبُرُهُ الْمَكْذُ اللَّهُ الْمَكْذُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِلِقَآهِ الْكَخْرَةِ وَأَذَقْنَعُهُم فِي الْحَيَوْةِ عَبْرُهُ اللَّذَيْبَا مَا هَذَا إِلَّهُ بَنْقُونَ () وَعَالَ الْمَكْلُمُ مِنَا تَأْكُونَ مِنْهُ وَيَعْبَرُبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ () وَلَمَنْ الْمَعْتُمُ الْدُنْبَا ما هُذَا إِنَّا بَعْرَشُ مِنْا تَدْعَرُونَ اللَّذَيْنَ مَا عَنْدُونَ مِنْهُ وَيَعْبَرُبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ () وَلَمَنْ الْمَعْتُمُ مِنَا تَذْتُرُ مِنْكُرُ اللَّذَيْنَا ما هُذَا إِنَّكُونُ إِنَّكُمُ لِمَنْكُمُ الْعَنْمُ الْمَعْتُمُ الْمُعْتُمُ الْمَعْتُمُ الْمُعْتُمُ مَنْكُمُ مِنَا تَشْرَبُونَ اللَّهُ وَعَظْنَا الْنَكُمُ عَنْرَبُونَ () وَتَعْتَمُونَ اللَّهُ مَا يَعْذَعُونَ اللَّهُ مَنْ الْمُعْتُمُ الْمَنْتُمُ مِنْتَكُمُ الْعَنْتُ مِنْتَكُمُ الْمَنْتُ الْمُنْتُ مَنْتُ مَنْتُ مُعْتَا الْنَكُمُ مُعْذَى مُعْذَى الْعَنْ مَعْبَعُونُ الْنَا مُونَ الْنَهُ مَا تَعْتُ فِيسَمُ وَيُعْتُ مُنْتُمُ الْمَنْ مُنْ الْمَعْتُمُ الْمُعْتُمُ الْعَنْتُ مَعْبَاتَ الْذَيْ الْمُعْتُمُ الْمَنْ مِنْ الْعَنْتُ مَعْبَاتَ هُمَ الْمَا لَكُلُ مُعْتُ مُعْتُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَكُنُونُ اللَغَالَ اللَّذَيْ مَا مَنْ الْعَمْ لِي اللَعُنُونُ الْنَا لَهُ مُنْتُكُمُ الْمَانَا الْذَيْ الْعَنْ مَنْ مَنْ الْمُعْتُ مُ الْمَا لَكُونُ الْنَا لَهُ مُعْتَى الْمُ مَنْ الْمَنْ مُنْ الْنَا لَكُونُ الْعَنْ مُعْتُ الْمَا لَكُونُ الْنَا لَكُونُ مَنْ مُنْتُ مُنْ مَا عُنْ مَا مُنْتُنَا اللَهُ مُنْ مُعْتُ مُ مُعْتَى الْمَنْ الْنَا مُنْ مَا عَنْ مَنْ مَا عُنْ مَا مُنْتُ مَا مُنْتُ الْمَا الْمَنْتُ مَا مَنْتُ الْمَالْمُ مَنْ مُ مُنْتُ الْمُ الْمَا لُكُونُ الْمُ مُنْتُ الْمُ مُنْتُ مُنْتُ الْمَا الْمُ الْعُنْ مُنْتُ مُ الْمَالْتُ مُ أَنْ الْنَا مُ مُونُ الْعُنْ الْنَا مُ الْمَا مُ مَا مُنْ الْمَا مُ مُ الْمُ مُنْ مُ الْعَنْ مُ مَا مَا مُ مَنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ مَا مُ الْنَا مُ مُنْ الْنَا مُولُ مُنْعُنُ مُ مَا مُ مَا مُ الْعَالَ الْعُنْ الْعُ مُ مُونُ الْعُ

﴿٣١﴾ لما ذكر نوحاً وقومه وكيف أهلكهم؛ قال: ﴿ثم أنشأنا من بغدِهم قرناً آخرينَ؟: الظاهر أنَّهم ثمودُ قومُ صالح عليه السلام؛ لأنَّ لهذه القصة تشبه قصتهم. ﴿٣٢﴾ ﴿فارسَلْنا فيهم رسولاً منهم؟: من جنسِهِم يعرفون نسبه وحسبه وصدقَه؛

(١) فى (٩): «فقل».

ليكونَ ذٰلك أسرعَ لانقيادِهم إذا كان منهم وأبعد عن اشمئزازِهم، فدعا إلى ما دعتُ إليه الرسلُ أممهم: ﴿أَنِ اعبدوا الله ما لكم من إلٰهِ غيرُهُ﴾: فكلُهم اتَّفقوا على لهذه الدعوة، وهي أول دعوة يدعون بها أممهم؛ الأمر بعبادة الله، والإخبار أنَّه المستحقُّ لذلك، والنهي عن عبادة ما سواه، والإخبار ببطلان ذٰلك وفساده، ولهٰذا قال: ﴿أَفَلا تَنَقونَ﴾: ربَّكم فتَجْتَنِبوا لهٰذه الأوثان والأصنام.

﴿٣٣﴾ فقال ﴿الملأ من قومِهِ الذين كَفَروا وكذَّبوا بلقاءِ الآخرة وأتْرَفْناهم في الحياة الدنيا﴾؛ أي: قال الرؤساءُ الذين جمَعوا بين الكفرِ والمعاندةِ وإنكار البعثِ والجزاء، وأطغاهم ترفُهم في الحياة الدُّنيا؛ معارضةً لنبيَّهم وتكذيباً وتحذيراً منه. ﴿مَا خَذَا إِلَّا بِشَرٌ مثلُكمَ»؛ أي: من جنسكم، ﴿يأْكُلُ ممَّا تأكُلونَ منه ويشربُ ممَّا هذا إلَّا بشرٌ مثلُكمَ»؛ أي: من جنسكم، ﴿يأْكُلُ ممَّا تأكُلونَ منه ويشربُ ممَّا مَذا إلَّا الذي يُفَرّوا في أَلَّا إِلَى المَعاندةِ وإنكار البعثِ والجزاء، وأطغاهم ترفُهم في الحياة الدُّنيا؛ معارضةً لنبيَّهم وتكذيباً وتحذيراً منه. ﴿ما هٰذَا إلَّا بشرٌ مثلُكمَ»؛ أي: من جنسكم، ﴿يأْكُلُ ممَّا تأكُلونَ منه ويشربُ ممَّا مُذا إلَّا الما الذي يُفَضِّلُه عليكم؟! فهلاً كان ملكاً لا يأكل الطعام ولا يشرب الشراب!

(٣٤) ﴿ولئِنْ أَطعتُم بشراً مثلَكم إنَّكم إذاً لخاسرونَ؟؛ أي: إن تبعتُموه وجعلتُموه لكم رئيساً وهو مثلكم؛ إنَّكم لمسلوبو العقل نادمون على ما فعلتم! وهٰذا من العجب؛ فإنَّ الخسارَ والندامةَ حقيقةً لمن لم يتابِعْه ولم يَنْقَدْ له، والجهلُ والسفهُ العظيم لِمَنْ تكبَّرَ عن الانقياد لبشرِ خصَّه الله بوحيِهِ، وفضَّلَه برسالته وابتُلي بعبادة الشجر والحجر، وهٰذا نظيرُ قولهم: ﴿قالوا أبشراَ منًا واحداً نتَّبِعُهُ إنَّا إذاً لفي ضلال وسُعُرٍ. أَأَلْقِيَ الذَّكْرُ عليهِ من بَيْنِنا بل هو كذابٌ أَشِرَ؟.

(٣٩ - ٣٦) فلما أنكروا رسالَتَه وَ رَدُوها؛ أنكروا ما جاء به من البعث بعد الموت والمجازاة على الأعمال، فقالوا: ﴿ أَيَعِدُكُم أَنَّكُم إذا مِتُم وكُنْتُم تُراباً وعظاماً أَنَّكُم مخرَجونَ. هيهاتَ هيهاتَ لما توعَدونَه؛ أي: بعيدٌ بعيدٌ ما يعدُكم به من البعث بعد أنْ تمزُقتم وكنتم تراباً وعظاماً. فنظروا نظراً قاصراً، ورأوا هذا بالنسبة إلى قُدَرِهم غير ممكن، فقاسوا قدرة الخالق بقُدَرِهم، تعالى الله، فأنكروا قدرتَه إلى أي يعد بعيدٌ معني ما يودُكم به من إلى قُدَرِهم غير ممكن، فقاسوا قدرة الخالق بقُدَرِهم، تعالى الله، فأنكروا قدرتَه إلى قُدرَهم على إحياء الموتى، وعجزوه غاية التَّعجيز، ونسوا خَلْقَهم أول مرة، وأنَّ الذي ينتم تراباً معلى إلى قُدرَهم، تعالى الله، فأنكروا قدرتَه إلى قُدرَوهم من العدم؛ فإعادته لهم بعد البلاء أهون عليه، وكلاهما هين لديه؛ فلم لا ينتأهم من العدم؛ فإعادته لهم بعد البلاء أهون عليه، وكلاهما هين لديه؛ فلم لا يُنكرون أول خُلْقهم ويكابرون المحسوسات ويقولون: إنَّنا لم نزل موجودين، حتى يَسْلَم لهم إنكارُهم إلى أنكروم المالي إلى أنشاهم من العدم؛ فإعادته لهم بعد البلاء أهون عليه، وكلاهما هين لديه؛ فلم لا يُوهم إن أنكروم المالي إلى أنشاهم من العدم؛ فإمادته لهم بعد البلاء أهون عليه، وكلاهما هين لديه؛ فلم لا يُنتَقُل ما ملهم إلى الاحتجاج على إثبات وجود الخالق يَسْلَم لهم إنكارُهم البعث ويُنتَقَل معهم إلى الاحتجاج على إثبات وجود الخالق يَسْلَم إلى إنهم إلى إذا مروموان المحيي أسلما أول خُلْقهم ويكابرون المحسوسات ويقولون: إنَّنا لم نزل موجودين، حتى الماليم إلى إلى إلى الاحتجاج على إثبات وجود الخالق يسلم يُنكرُهم البعث ويُنتَقَل معهم إلى الاحتجاج على إثبات وجود الخالق العظيم؟! وهنا دليل آخر، وهو أن الذي أحيا الأرض بعد موتها؛ إنَّ ذلك لمحيي الموتى؛ إنَّه على كل شيء قدير. وثمَ دليلٌ آخر، وهو ما أجره موهم إلى الاحتجاج على إبات وجود الخالق الموتي إلى الموتى؛ إنَّه على كل شيء قدير. وثمَ دليلٌ آخر، وهو ما أجاب به المنكرينَ للبعث الموتى؛ إنَّه على كل شيء قدير. وثمَ دليلٌ آخر، وهو ما أجاب به المنكرينَ للبعن الموتى؛ إنه المولي إلى الاحيا إلى الاحي والمول أخلوم الموتي إلى الاحي موما أجل أول أمر أول مذي ألموم المري ما أول من أذلك المحي إلموتي إلى المولي أول أجل أول ما أول أول أخل أول أول أبل أول أول أول أول أول أول أول

er our anic though مسورة المؤمنون (۳۷ ـ ٤٣) (٤٣ ـ ٤٣)

في قوله: ﴿بل عَجِبوا أَنْ جَاءَهُم مُنْذِرٌ منهُم فقال الكافرونَ هٰذا شيءٌ عَجَيبٌ. أَإِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرابا ذٰلك رَجْعٌ بِعَيدٌ﴾. فقال في جوابهم: ﴿قَدْ عَلِمُنا مَا تَنْقُصُ الأَرْضُ منهمَ﴾؛ أي: في البِلي ﴿وعندنا كتابٌ حفيظٌ﴾.

(٣٧) ﴿إِنْ هِي إِلَّا حِياتُنا الدُّنيا نموتُ ونحياً؛ أي: يموت أناس ويحياً أناس، ﴿وما نحن بمبعوثينَ؟

﴿ ٣٨ ﴿إِنْ هو إِلا رَجلٌ بِه جِنَّة ﴾ (١): فلهذا أتى بما أتى به من توحيد الله وإثبات المعاد! ﴿فتربّصوا به حتى حين ﴾؛ أي: ارفعوا عنه العقوبةَ بالقتل وغيره احتراماً له ولائَه مجنونٌ غيرُ مؤاخذ بما يتكلَّم به؛ أي: فلم يبقَ بزعمِهِم الباطل مجادلة معه لصحة ما جاء به؛ فإنَّهم قد زعموا بُطلانه، وإنَّما بقي الكلام هل يوقِعون به أم لا؛ فبزعمهم أنَّ عقولَهم الرزينةَ اقتضتِ الإبقاءَ عليه وتركَ الإيقاع به مع قيام الموجب!! فهل فوق هذا العناد والكفر غاية؟!

﴿٣٩﴾ ولهذا لما اشتدً كفرُهم ولم ينفغ فيهم الإنذارُ؛ دعا عليهم نبيَّهم، فقال:
﴿رَبُ انصُرْنِي بِما كَذَبُونِ؟؛ أي: بإهلاكهم وخزيهم الدنيويِّ قبل الآخرة.

﴿ثُمَرَ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِرْ قُرُونًا مَاخَرِينَ ۞ مَا نَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُنَ ۞ شُمَّ أَنَسَلَنَا رُسُلَنَا تَنْزَأُ كُلَّ مَا جَآة أُمَّة رَسُولُهُا كَذَّبُوهُ فَأَنَّعَنَا بَعْضَهُم بَعْضًا وَحَعلنَنُهُمْ أَحَدِيثَ فَبْعَدًا لِقَوْرِ لاَ يُؤْسُنُونَ ۞ ﴾.

﴿ ٤٢ ـ ٤٣﴾ أي: ثم أنشأنا من بعد لهؤلاء المكذِّبين المعانِدين ﴿قروناً آخرينٍ﴾ :

 (۱) سها المؤلف ـ رحمه الله ـ وقام بتفسير الآية (۲٥) من نفس السورة؛ وصواب الآية: ﴿إِن هو إلا رجل افترى على الله كذباً وما نحن له بمؤمنين﴾.

سورة المؤمنون (٤٤)

كلُّ أمةٍ في وقت مسمًى وأجل محدود، لا تتقدَّم عنه ولا تتأخّر، وأرسَلْنا إليهم رُسُلاً متتابعةً لعلَّهم يؤمنون وينيبون، فلم يزلِ الكفرُ والتكذيب دأبَ الأمم العُصاة والكَفَرة البغاة، ﴿كلَّ سا جاء أمَّةَ رسولُها كَذَّبوه﴾: مع أنَّ كلَّ رسول يأتي من الآيات ما يؤمن على مثلِهِ البشر، بل مجرَّد دعوةِ الرسل وشرعِهِم يدلُّ على حَقَّيَّة ما جاؤوا به.

٤٤﴾ ﴿فَأَتَبَعْنا بعضَهم بعضاً»: بالهلاك، فلم يبقَ منهم باقيةٌ، وتعطَّلت مساكنُهم من بعدِهم، ﴿وجَعَلْناهم أحاديثَ»: يتحدَّثُ بهم مَن بعدهم، ويكونون عبرةُ للمتَّقين ونَكالاً للمكذُبين وخزياً عليهم مقروناً بعذابهم. ﴿فبعداً لقوم لا يؤمنونَ»: ما أشقاهم! وَتعْساً لهم! ما أخسر صفقتهم!

﴿ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَنُرُونَ بِتَايَنَيْنَا وَسُلْطَنِي تَبِينِ ۞ إِلَى فِرْعَوْتَ وَمَلَإِنْهِ فَاسْتَكْبَرُوْا وَكَانُوْا قَوْمًا عَالِينَ ۞ فَقَالُوا أَنْوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِنْلِنِتَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَنِدُونَ ۞ قَكَ ٱلْمُهْلَكِينَ ۞ وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَى آلْكِنَتَ لَعَلَهُمْ بَهَنَدُونَ ۞ ﴾.

مر عليَّ منذ زمانٍ طويل كلامٌ لبعض الغلماء، لا يحضُرني الآنَ اسمُه، وهو أنَّه بعد [بعث] موسى ونزول التوراةِ، رَفَعَ اللَّهُ العذاب عن الأمم؛ أي : عذاب الاستئصال، وشرع للمكذَّبين المعانِدين بالجهاد، ولم أذرِ من أين أخذَه، فلمَّا تَدَبَّرْتُ هٰذه الآيات مع الآيات التي في سورة القصص؛ تبيَّنَ لي وجُهُه : أمَّا هٰذه الآيات؛ فلأنَّ الله ذَكَرَ الأمم المُهْلَكة المتنابعة على الهلاك، ثم أخبر أنَّه أرسل موسى بعدَهم وأنزل عليه التوراةَ فيها الهداية للناس، ولا يَرِدُ على هٰذا إهلاكُ فرعون؛ فإنَّه قبل نزول التوراة.

وأما الآيات التي في سورة القصص؛ فهي صريحةً جدًّا؛ فإنَّه لما ذَكَرَ هلاك فرعون؛ قال: ﴿ولقد آتينا موسى الكتابَ من بعدِ ما أهْلَكْنا القرونَ الأولى بصائرَ للناس وهدى ورحمةً لعلّهم يتذكرون﴾: فهذا صريحٌ أنَّه آتاه الكتابَ بعد هلاك الأمم الباغية، وأخبر أنَّه أنزلَه بصائر للناس وهدى ورحمةً.

ولعل من لهذا ما ذَكَرَ اللَّهُ في سورة يونس من قوله: ﴿ ثُمَّ بَعَنْنا من بعدِهِ﴾؛ أي: من بعد نوح، ﴿رُسُلاً إلى قومهم فجاؤوهم بالبينات فما كانوا ليؤمنوا بما كَذَّبوا به من قَبْلُ كَذُلك نَطْبَعُ على قلوبِ المعتدين. ثم بَعَثْنا من بَعْدِهم موسى وهارون...﴾ الآيات. والله أعلم.

سورة المؤمنون (٤٥ ـ ٤٩)

٤٦﴾ وقال هذا: ﴿ثم أرسَلْنا موسى وأخاه هارونَ بآياتِنا وسلطانٍ مُبينٍ. إلى فرعونَ وملتِهِ»: كهامان وغيره من رؤسائهم، ﴿فاستَكْبَرواَ»؛ أي: تكبَّروا عن الإيمان بالله واستكبروا على أنبيائِهِ، ﴿وكانوا قوماً عالينَ»؛ أي: وصفهم العلوُ والقهرُ والفسادُ في الأرض، فلهذا صدر منهم الاستكبار، ذلك غيرُ مستكثَرٍ منهم.

(٤٧) ﴿فقالوا» كِبراً وتيهاً وتحذيراً لضَعفاء العقول وتمويهاً: ﴿أَنوْمَنُ لِبَشَرَيْنِ مَثْلِنا»: كما قاله مَنْ قبلَهم سواءً بسواءٍ؛ تشابهت قلوبُهم في الكفر، فتشابهت أقوالُهم وأفعالُهم، وجحدوا منَّة الله عليهما بالرسالة. ﴿وقومُهُما»؛ أي: بنو إسرائيل. ﴿لنا عابدونَ»؛ أي: معتَّدونَ بالأعمال والأشغال الشاقَّة؛ كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ نَجْيَناكم من آلِ فرعونَ يسومونَكم سوءً العذابِ يذبُحون أبناءكم ويستَخيون أوراذ نَجْيناكم من آلِ فرعونَ يسومونَكم سوءَ العذابِ يذبُحون أبناءكم ويستَخيون نساءكم ووقومُهُما»؛ أي: منو أوراذ نَجْيناكم من آلِ فرعونَ يسومونَكم سوءَ العذابِ يذبُحون أبناءكم ويستَخيون نساءكم وفي ذلكُم بلاءً من ربَّكم عظيمٌ»: فكيف نكون تابعين بعد أن كُنَّا متبوعينَ؟! ونظيرَ قولِهم قولُ قوم نوح: ﴿أنؤمنُ للك واتَبَعَكَ إلكُ والذي ما أوراني ألماء ما والأشغال الشاقَة والماء مالي والأسعاد والنه في العام ويستَخيون نساءكم وفي ذلكُم بلاءً من ربًكم عظيمٌ»: فكيف نكون تابعين بعد أن كُنًا متبوعينَ؟! وكيف يكون هؤلاء رؤساءَ علينا؟! ونظيرُ قولِهم قولُ قوم نوح: ﴿أنؤمنُ لكون أوراني ألك والكوني في أي أوراني أله عليهما والما والماء ما أوراني أبناءكم ويستَخيون نساءكم ون أبناءكم ويستَخيون نساءكم وفي ذلكُم بلاءً من ربًكم عظيمٌ»: فكيف نكون تابعين بعد أن كُنًا متبوعينَ؟! وكيف يكون هؤلاء رؤساءَ علينا؟! ونظيرُ قولِهم قولُ قوم نوح: ﴿أنؤمنُ ما واتَبَعَكَ إلَّا الذين هم أراذلُنا بادِيَ الرأي».

٤٨ هن المعلوم أن لهذا لا يَصْلُحُ لدفع الحقّ، وأنه تكذيبٌ ومعاندةٌ، ولهٰذا قال: (فَكَذَبُوهما فَكَانوا من المُهَلَكَينَ؟: في الغرقِ في البحر وبنو إسرائيل ينظُرون.

٤٩ فولقد آتينا موسى؟: بعدما أهلكَ الله فرعونَ وخلَص الشعبَ الإسرائيليَّ مع موسى وتمكَّن حينئذٍ من إقامة أمرِ الله فيهم وإظهارِ شعائرِهِ؟

(۱) في (أ): «موسى»، والصواب ما أثبت من (ب).

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المؤمنون (٥٠ ـ ٥١)

وعدَه اللهُ أن ينزِّل عليه التوراةَ أربعين ليلةَ، فذهب لميقاتِ ربِّه؛ قال اللّه تعالى: ﴿وكَتَبْنا له في الألواح من كلِّ شيءٍ موعظةَ وتفصيلاً لكلِّ شيءٍ﴾. ولهذا قال هنا: ﴿لعلَّهم يهتدونَ﴾؛ أي: بمعرفة تفاصيل الأمر والنهي والثوابِ والعقابِ ويعرفونَ ربَّهم بأسمائِهِ وصفاتِهِ.

﴿وَيَحَمَّلْنَا أَبْنَ مَرْبَمَ وَأُمَّتُهُ ءَايَةً وَءَاوَيْنَهُمَا إِلَى رَبْوَمِ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِيبٍ ٥

(٥٠) أي: وامتَنَنَا على عيسى ابن مريم وجَعَلْناه وأمَّه من آيات الله العجيبة؛ حيث حملتْه وولدتْه من غير أبٍ، وتكلَّم في المهد صبيًّا، وأجرى الله على يديه من الآيات ما أجرى. ﴿وآوَيْناهما إلى ربوةٍ﴾؛ أي: مكان مرتفع، ولهذا والله أعلم وقتَ وضعِها، ﴿ذاتِ قَرارٍ﴾؛ أي: مستقَرَّ وراحةٍ، ﴿ومَعينَ﴾؛ أي: ماء جارٍ؛ بدليل قوله: ﴿قد جعل ربُّكِ تحتَكِ﴾؛ أي: تحت المكان الذي أنت فيه لارتفاعه ﴿سَرِيًا﴾؛ أي: نهراً، وهو المَعِيْن. ﴿وهُزِّي إليكِ بجِذْعِ النخلةِ تُساقِطْ عليك رُطَباً جَنِيًا. فكُلي واشْرَبي وقَرِّي عيناً﴾.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّبِبَتِ وَٱعْمَلُواْ صَلِبِكًا إِنِّ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۞ وَإِنَّ هَٰذِهِ أَمَّتُكُمَرَ أَمَةَ وَنِحِدَةَ وَأَنَا رَبُّصُمْ فَأَنَقُونِ ۞ نَتَعَطَّعُواْ أَمَرَهُم بَيْنَهُمْ وُبُرًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ۞ فَذَرْهُمُ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَى حِينٍ ۞ أَيَخْسَبُونَ أَنَمَا نُمِدُهُم بِهِ مِن مَالٍ وَبَنِينٌ ۞ نُمَارِعُ كَمْ فِ لَفَيْرَتِ بَلَ لَا يَنْعُرُونَ ۞﴾.

(٥٩) هذا أمر منه تعالى لرسلِهِ بأكل الطيِّبات التي هي: الرزق والطيِّبُ الحلال، والشكر للَّه<sup>(١)</sup> بالعمل الصالح الذي به يَصْلُحُ القلب والبدن والدنيا والآخرة، ويخبِرُهم أنَّه بما يعملون عليم؛ فكلُ عمل عملوه وكلُ سعي اكتسبوه؛ فإنَّ الله يعلمه، وسيجازيهم عليه أتمَّ الجزاء وأفضلَه، فدلَّ هذا على أنَّ الرسل كلَّهم متفقون على إباحة الطيبات من المآكل وتحريم الخبائثِ منها، وأنَّهم متَّفقون على كلِّ عمل صالح، وإن تنوَّعت بعضُ أجناس المأموراتِ واختلفت بها الشرائعُ؟ التي هي صلاحٌ في جميع الأزمنة قد اتَّفقت عليها الأزمنة. ولهذا؛ الأعمال الصالحة التي هي صلاحٌ في جميع الأزمنة قد اتَّفقت عليها الأنبياء والشرائع؛ كالأمر بتوحيد الله وإخلاص الدين له ومحبَّنه وخوفِهِ ورجائِهِ والبرُ والصدقِ والوفاءِ بالعهد

(۱) في (ب): «الرزق الطيب الحلال وشكر الله».

RUNCE GHAZI IRUST سورة المؤمنون (٥٢ – ٥٦) me or a construction of the construction of

وصلةِ الأرحام وبرَّ الوالدين والإحسان إلى الضعفاء والمساكين واليتامى والحنوُّ والإحسان إلى الخلق ونحو ذلك من الأعمال الصالحة، ولهذا كان أهل العلم والكُتُب السابقة والعقل حين بَعَثَ الله محمداً ﷺ يستدلُون على نبوَّته بأجناس ما يأمر به وينهى عنه؛ كما جرى لِهرَقْل وغيره؛ فإنَّه إذا أمر بما أمر به الأنبياءُ الذين من قبلِهِ ونهى عما نَهَوْا عنه؛ دلَّ على أنَّه من جنسهم؛ بخلاف الكذَّاب؛ فلا بدَّ أن يأمر بالشرَّ وينهى عن الخير

(٣٥) ولكن أبى الظالمون المُفْتَرقُون<sup>(٢)</sup> إلَّا عصياناً، ولهذا قال: ﴿فتقطَّعوا أمرَهم بينَهم زُبُراً؟؛ أي: تقطَّع المنتسبون إلى أتباع الأنبياء ﴿أَمْرَهم؟؛ أي: دينهم ﴿بينَهم زُبُرا؟؛ أي: قطعاً ﴿كلُّ حزبٍ بما لديهم؟؛ أي: بما عندهم من العلم والدين ﴿فرِحون؟: يزعمون أنَّهم المحقُّون، وغيرُهم على غير الحقَّ، مع أن المحقَّ منهم مَن كان على طريق الرُّسل من أكل الطيبات والعمل الصالح، وما عداهم فإنَّهم مبطِلون.

٤٥% ﴿فَذَرْهُم في غمرتهم؟؛ أي: في وسط جهلهم بالحقِّ ودعواهم أنَّهم هم المحقون ﴿حتى حينٍ؟؛ أي: إلى أن ينزِلَ العذابُ بهم؛ فإنَّهم لا ينفعُ فيهم وعظً، ولا يفيدُهم زجرٌ؛ فكيفَ<sup>(٣)</sup> يفيدُ بمن يزعُمُ أنَّه على الحقِّ ويطمع في دعوة غيرِهِ إلى ما هو عليه؟

٥٥ - ٥٦ ﴿ أيحسبونَ أَنَّما نُمِدُّهُم به من مالِ وبنينَ. نسارعُ لهم في الخيراتَه؛ أي: أيظنُونَ أَنَّ زيادتنا إيَّاهم بالأموال والأولاد دليلٌ على أنَّهم من أهل الخيراتَه؛ أي: وأنَّ لهم خيرَ الدُّنيا والآخرة، وهٰذا مقدَّم لهم؟! ليس الأمر

(٢) أي: المغلوبون في الخصومة.

(1) في (ب): «من».

(٣) في (ب): «وكيف».



سورة المؤمنون (٥٧ ــ ٦٠)) ا

كَذَلك؛ ﴿بِل لا يشعرونَ﴾: أنَّما نُملي لهم ونُمْهِلُهم ونُمِدَّهم بالنعم ليزدادوا إثماً وليتوفَّر عقابهم في الآخرة، وليغتَبِطوا بما أوتوا، حتى إذا فَرِحوا بما أوتوا؛ أخَذْناهم بغتةً.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةِ رَبِّهِم تُشْفِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَابَتِ رَبِّهِمْ بُوْمِنُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُر بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ۞ وَٱلَذِينَ بُؤْثُونَ مَا مَاتَوَا وَقُلُوتُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ ذَجِعُونَ ۞ أَوَلَتِهِكَ يُسْتَرِعُونَ فِي ٱلْحَيَّزَتِ وَهُمْ لَمَا سَنِقُونَ ۞ وَلَا تُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِنَبٌ يَنطِقُ بِالْحَقِّ وَهُرُ لَا يُظْلَمُونَ ۞ ﴾.

لمَّا ذَكَرَ تعالى الذين جمعوا بين الإساءة والأمن، الذين يزعُمون أنَّ عطاء اللَّه إياهم في الدنيا دليلٌ على خيرهم وفضلهم؛ ذَكَرَ الذين جمعوا بين الإحسان والخوفِ، فقال:

﴿٥٧﴾ ﴿إِنَّ الذينَ هم من خَشْيَةِ ربُهم مشفِقونَ﴾؛ أي: وجِلون، مشفقة قلوبُهم، كلُّ ذٰلك من خشية ربُهم؛ خوفاً أن يَضَعَ عليهم عدلَه؛ فلا يُبقي لهم حسنةً، وسوءَ ظنِّ بأنفسهم أن لا يكونوا قد قاموا بحقِّ الله تعالى، وخوفاً على إيمانِهِم من الزَّوال، ومعرفةً منهم بربُهم وما يستحقُّه من الإجلال والإكرام. وخوفُهم وإشفاقُهم يوجِبُ لهم الكفَّ عما يوجِبُ الأمرُ المخوفُ من النُّنوب والتقصير في الواجبات.

﴿٥٨﴾ ﴿والذين هم بآياتِ ربُّهم يؤمنونَه؛ أي: إذا تُلِيَتْ عليهم آياتُه؛ زادتْهم إيماناً، ويتفكَّرون أيضاً في الآيات القرآنيَّة، ويتدبَّرونها، فَيَبِينُ لهم من معاني القرآن وجلالتِهِ واتَّفاقِهِ وعدم اختلافِهِ وتناقضِهِ وما يدعو إليه من معرفة الله وخوفِهِ ورجائِهِ وأحوال الجزاء، فيحدثُ لهم بذلك من تفاصيل الإيمان ما لا يُعَبِّرُ عنه اللسانُ، ويتفكَّرون أيضاً في الآيات الأفقيَّة؛ كما في قوله: ﴿إِنَّ في خَلْقِ السمواتِ والأرضِ واختلافِ الليل والنهارِ لآياتٍ لأولي الألباب...﴾ إلى آخر الآيات.

﴿ ٥٩﴾ ﴿ والذين هم بربّهم لا يُشْرِكُونَ ﴾ أي: لا شركاً جليًا؛ كاتخاذ غير الله معبوداً يدعوه ويرجوه، ولا شركاً خفيًا؛ كالرياء ونحوه، بل هم مخلصونَ لله في أقوالهم وأعمالهم وسائر أحوالهم.

﴿ ٦٠﴾ ﴿والذين يؤتونَ ما آتوا﴾؛ أي: يعطون من أنفسهم مما أُمِروا به ما آتوا من كلُ ما يقدرون عليه من صلاةٍ وزكاةٍ وحجٌ وصدقةٍ وغير ذٰلك، ومع هٰذا



﴿قلوبُهُم وَجِلَةٌ ﴾؛ أي: خائفة ﴿أنَّهم إلى ربُّهم راجِعونَ ﴾؛ أي: خائفةٌ عند عرض أعمالها عليه والوقوف بين يديه أن تكونَ أعمالُهم غيرَ منجِّيةٍ من عذاب الله؛ لعلمِهِم بربُّهم، وما يستحقُّه من أصناف العبادات.

FOR سورة المؤمنون (٦١ ـ ٦٢)

1.1.1.1.1.1.1.1.1

(٦٦) ﴿أولئك يسارِعونَ في الخيراتِ؟؛ أي: في مَيْدان التَّسارِع في أفعال الخير؛ همَّهم ما يقرَّبُهم إلى الله، وإرادتُهم مصروفة فيما يُنجي من عذابِه؛ فكلُّ خير سمعوا به أو سَنَحَتْ لهم الفرصة [إليه]؛ انتهزوه وبادَروه؛ قد نَظَروا إلى أولياً الله وأصفيائِهِ أمامهم، ويمنة ويسرة؛ يسارِعون في كلُّ خير، وينافِسون في أولياً الله وأصفيائِهِ أمامهم، ويمنة ويسرة؛ يسارِعون في كلُّ خير، وينافِسون في أولياً ولله عند ربَّهم؛ فن ما محمد والله والما أولياً النه وأصفيائِهِ أمامهم، ويمنة ويسرة؛ يسارِعون في كلُّ خير، وينافِسون في أولياً الله وأصفيائِهِ أمامهم، ويمنة ويسرة؛ يسارِعون في كلُّ خير، وينافِسون في الرُّألفي عند ربَّهم؛ فنافَسوهُم، ولمَّا كان المسابِقُ لغيرِهِ المسارِعُ؛ قد يسبِقُ لجدًه وتشميره، وقد لا يسبِقُ لتقصيرِهِ؛ أخبر تعالى أنَّ هؤلاء من القسم السابقين، فقال: ورهم لها»؛ أي: للخيرات، ﴿سابِقونَ»: قد بلغوا ذِرْوَتَها، وتبارَوْا هم والرعيل أولول، ومع هذا قد سبقت لهم من الله سابِقُ السعادةِ ألهم سابقون.

(٦٢) ولما ذَكَرَ مسارَعَتَهم إلى الخيرات وَسَبْقَهم إليها؛ ربَّما وَهِمَ وَاهمُ أَنَّ المطلوب منهم ومن غيرهم أمرَ غير مقدور أو متعسِّر؛ أخبر تعالى أنه (لا نكلُفُ نفساً إلا وُسْعَها)؛ أي: بقدر ما تسعه ويفضُلُ من قوتها عنه، ليس ممَّا يستوعبُ قوتها؛ رحمة منه وحكمةً؛ لتيسير طريق الوصول إليه، ولتعمر جادة السالكين في كلُ وقت إليه. (ولدينا كتابٌ ينطقُ بالحقَّ): وهو الكتابُ الأوَّل الذي فيه كلُ وقت إليه، وأورينا كتابٌ ينظقُ بالحقَّلَ»: وهو الكتابُ الذي في على أنه مرابي منهم أمرً غير مقدور أو متعسُر، أخبر تعالى أنه في ما يستوعبُ نفساً إلا وسُعَها»؛ أي المالكين في قوتها؛ رحمة منه وحكمةً؛ لتيسير طريق الوصول إليه، ولتعمر جادة السالكين في كلُ وقت إليه. (ولدينا كتابٌ ينظقُ بالحقَّ): وهو الكتابُ الأوَّل الذي فيه كل ميء، وهو يطابقُ كان حقًا. (وهو يطابقُ ما يستومن): وينقص منيء، وهو يؤمر، أو يزداد<sup>(١)</sup> في عقوبتِهم وعصانِهِم.

- (۱) في **(ب):** «يزاد».
- (٢) الآيات ما بين المعقوفتين؛ لا توجد في النسختين.

سورة المؤمنون (٦٣ ـ ٦٧)

(14) والمرابعة والذين المترفيهم؟؛ أي: متنعميهم الذين ما اعتادوا إلا التَّرفَ والرَّفاهية والنعيم، ولم تحصُل لهم المكارة؛ فإذا أخذناهم ﴿بالعذابِ؟، ووجدوا مسَّه؛ ﴿إذا هم يجأرون؟: يصرُخون ويتوجَّعون؛ لأنَّه أصابهم أمرَ خالفَ ما هم عليه، ويستغيثونَ، فيقالُ لهم: ﴿لا تجأروا اليومَ إنَّكم منًا لا تُنصَرونَ؟: وإذا لم تأتِهِم النُصرةُ من الله، وانقطع عنهم الغوثُ من جانِبِه؛ لم يستطيعوا نصرَ أنفسِهِم، ولم ينصُرْهم أحدٌ.

﴿٦٦﴾ فكأنًه قيل: ما السببُ الذي أوصلَهم إلى لهذه الحال؟ قال: ﴿قد كانتُ آياتي تُتْلى عليكم؟: لتؤمِنوا بها وتُقْبِلوا عليها، فلم تَفْعَلوا ذٰلك، بل ﴿كنتُم على أعقابِكُم تنكِصونَ؟؛ أي: راجعين القهقرى إلى الخلف، وذٰلك لأنَّ باتَباعهم القرآن يتقدَّمون، وبالإعراض عنه يستأخِرون، وينزلون إلى أسفل سافلين.

(٦٧) ﴿مستكبرينَ به سامراً تَهجُرونَ»: قال المفسِّرون: معناه: مستكبرين به: الضمير يعود إلى البيت المعهود عند المخاطبين أو الحرم؛ أي: متكبِّرين على الناس بسببه، تقولون: نحنُ أهلُ الحرم؛ فنحنُ أفضلُ من غيرِنا وأعلا. ﴿سامراً»؛ أي: جماعة يتحدثون بالليل حول البيت. ﴿تَهجُرونَ»؛ أي: تقولون الكلامَ الهُجْرَ الذي هو القبيح في لهذا القرآن؛ فالمكذَّبون كانت طريقتُهم في القرآنِ الإعراضُ عنه، ويوصي بعضُهم بعضاً بذلك، ﴿وقال الذين كَفَروا لا تَسْمَعوا لهٰذا القرآن والْغَوْا فيه لعلَّكم تغلِبونَ»، وقال الله عنهم: ﴿أَفَمِنْ لهٰذا الحديثِ تَعْجَبونَ.

(1) في (أ): «علموا». والصواب كما أثبت في (ب).

وتَضْحَكُونَ ولا تبكونَ. وأنتم سامِدونَ﴾، ﴿أَم يقولون تقوَّلَهَ﴾ فلما كانوا جامعينَ لهٰذه الرذائل؛ لا جَرَمَ حقَّت عليهم العقوبةُ، ولَمَّا وقعوا فيها؛ لم يكن لهم ناصرٌ ينصُرُهم ولا مغيثٌ ينقِذُهم، ويوبَّخون عند ذلك بهٰذه الأعمال الساقطة.

OR صلورة المؤمنون (١٨ ـــ ٧٠)

(٨٦) ﴿ أَفَلَم يَذَبَّرُوا القولَ؟؛ أي: أفلا يتفكَّرون في القرآن ويتأمَّلونه ويتدبَّرونه؛ أي: فإنَّهم لو تدبَّروه؛ لأوجبَ لهم الإيمان، ولَمَنَعَهم من الكفر، ولكن المصيبة التي أصابتهم بسبب إعراضهم عنه. ودل هذا على أنَّ تدبُّر القرآن يدعو إلى كلُّ خير ويعصِمُ من كلُّ شرُ، والذي منعهم من تدبُّرو أنَّ على قلوبهم أقفالُها. ﴿ أَم جاءهم ما لم يأتِ آباءَهُمُ الأوَّلينَ؟ أي: أوَ منعهم من تدبُّرو أنَّ على قلوبهم أقفالُها. ﴿ أَم جاءهم ما لم يأتِ أَباءَهُمُ الأوَّلينَ؟ أي: أو منعهم من الإيمان أنَّه جاءهم رسولُ كلُّ خير ويعصِمُ من كلُ شرُ، والذي منعهم من تدبُّرو أنَّ على قلوبهم أقفالُها. ﴿ أَم جاءهم ما لم يأتِ آباءَهُمُ الأوَّلينَ؟ أي: أو منعهم من الإيمان أنَّه جاءهم رسولُ وكلَّ حيات ما جاء آباءَهم الأوَّلينَ؟ أي: أو منعهم من الكفار ما أخبر الله عنهم: وكاتَبُ ما جاء آباءَهم الأوَّلينَ؟ أي: أو منعهم من الكفار ما أخبر الله عنهم: ما خالف ذلك! ولهذا قالوا هم ومن أشبههم من الكفار ما أخبر الله عنهم: أو وكذلك ما أرسلنا من قبلكَ في قرية من نذير إلا قال مُتْرَفوها إنَّا وحدنا آباءنا على أو وكذلك ما أرسلنا من قبلكَ في قرية من نذير إلا قال مُتْرَفوها إنَّا وجدنا آباءنا على أمَة وإنًا على آثارهم مقتلون؟ إن كان قصدُكم الحقّ. فأجم بأهدى ممَّنهم أو وكنا آباءنا على أمَة وإنًا على آثارهم مُقتلونَه. إن كان قصدُكم الحقٌ. فأجابوا حم ومن أشبها من أكم أولو النا من قبلكَ في قرية من نذير إلا قال مُتْرَفوها إنَّا وجدنا آباءنا على أمَة وإنَّا على آثارهم مُقتلونَة. إن كان قصدُكم الحقٌ. فأجابوا بحقيقة أمرهم: وحدتُكم بأهدى ممَّا وحدتُهم أمر أنا من أباءكم في قريزة من نذير ألوا إذا ما أرسلنا من قبلكَ في قرية من نذير ألما ما أولو الما أرسلنا من قبلكَ في قرية من نذير ألما أمر ألما أولو الما أرسلنا من قبلكَ أو كان قصدُكم الحقٌ. فأجابوم أمر أولو أولو أولو أولو أولو أولو الما أمر ما أورونَه.

(٦٩) وقوله: ﴿أَمْ لَمْ يَعْرَفُوا رَسُولَهُمْ فَهُمْ لَهُ مَنْكُرُونَ﴾ أي: أَوَ مَنِعَهُمْ مَنْ اتباع الحقِّ أَنَّ رَسُولَهُمْ مَحْمَداً ﷺ غير معروفٍ عندهم فهم منكرونَ لَه يقولونَ: لا نعْرِفُهُ ولا نعرِفُ صدقَه، دعونا [حتى] نَنظُر حالَه ونالَ عنه مَنْ له به خبرةً؟ أي: لم يكن الأمرُ كذلك؛ فإنَّهم يعرفون الرسولَ ﷺ معرفة تامّة، صغيرهم وكبيرهم، يعرفون منه كلَّ خُلُق جميل، ويعرفون صدقَه وأمانَتَه، حتى كانوا يسمُونه ـ قبل البعثة ـ: الأمين<sup>(1)</sup>؛ فَلِمَ لا يصدِّقونَهُ حين جاءهم بالحقَّ العظيم والصدق المبين؟! مروفي هذه المين<sup>(1)</sup>؛ فَلِمَ لا يصدِّقونَهُ حين جاءهم بالحقَّ العظيم والصدق المبين؟! معموع منه، ولا عبرة بكلامه؛ لأنَّه يهذي بالباطل والكلام السخيف! قال الله في مسموع منه، ولا عبرة بكلامه؛ لأنَّه يهذي بالباطل والكلام السخيف! قال الله في مدق وعدلٌ لا اختلافَ فيه ولا تناقُضَ؛ فكيفَ يكونُ مَنْ جاء به، به جِنَّةً؟! وهلاً يكون إلَّا في أعلى درج الكمال من العلم والعقل ومكارم الأخلاق! وأيضاً؛ فإنَّ في يكون إلَّا في أعلى درج الكمال من العلم والعقل ومكارم الأخلاق! وأيضاً؛ فإنَّ في يكون إلَّا في أعلى درج الكمال من العلم والعقل ومكارم الأخلاق! وأيضاً؛ فإنَّ في يكون إلَّا في أعلى درج الكمال من العلم والعقل ومكارم الأخلاق! فإنَّ في يكون إلَّا في أعلى درج الكمال من العلم والعقل ومكارم الأخلاق! وأيضاً؛ فإنَّ في يكون إلَّا في أعلى درج الكمال من العلم والعقل ومكارم الأخلاق! وأيضاً؛ فإنَّ في

(١) كما في قصة بناء الكعبة: أخرجه الإمام أحمد (٣/ ٤٢٥)، والحاكم (١/ ٤٥٨)، وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد" (٣/ ٢٩٢): "رواه أحمد، وفيه هلال بن جندب، وهو ثقة، وفيه كلام، وبقية رجاله رجال الصحيح". وانظر "فقه السيرة" (ص٨٠) فقد حسنها الشيخ الألباني.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المؤمنون (٧١ ـ ٧٤)) 👳

لهذا الانتقال مما تقدَّم؛ أي: بل الحقيقة التي منعتهم من الإيمان أنَّه ﴿جاءَهُم بالحقِّ وأكثرُهم للحقِّ كارهونَ¢، وأعظمُ الحقِّ الذي جاءهم به: إخلاصُ العبادة للَّه وحده، وترك ما يُغبَد من دون اللَّه، وقد علم كراهتهم لهٰذا الأمر وتعجُّبهم منه؛ فكونُ الرسول أتى بالحقِّ، وكونُهم كارهين للحقِّ بالأصل، هو الذي أوجب لهم التكذيب بالحقِّ؛ لا شكًا ولا تكذيباً للرسول؛ كما قال تعالى: ﴿فَإِنَّهم لا يَكَلُبُونَكُ ولْكنَّ الظالمينَ بآياتِ اللَه يَجْحَدونَ﴾.

(٧١) فإن قيل: لِمَ لم يكن الحقَّ موافقاً لأهوائهم؛ لأجل أن يؤمنوا أو يُسْرِعوا الانقياذ؟ أجاب تعالى بقوله: ﴿ولوِ اتَبَعَ الحقُّ أهواءهم لَفَسَدَتِ السمواتُ والأرضُ): ووجه ذلك أنَّ أهواءهم متعلَّقة بالظُّلم والكفر والفساد من الأخلاق والأعمال؛ فلو اتَبع الحقُ الفسدتِ السماواتُ والأرضُ؛ لفساد التصرُف والأعمال؛ فلو اتَبع الحقُ أهواءهم متعلَقة بالظُّلم والكفر والفساد من الأخلاق والأعمال؛ فلو اتَبع الحقُ أهواءهم بلغلة بالظُّلم والكفر والفساد من الأخلاق والأعمال؛ فلو اتَبع الحقُ أهواءهم نفسدتِ السماواتُ والأرض؛ لفساد التصرُف والغمال؛ فلو اتَبع الحقُ أهواءهم؛ لفسدتِ السماواتُ والأرض ما استقامتا إلَّا بالحقُ والعدل. ﴿بل أَتيناهم بذِكْرِهِمَ العدل؛ فالسماواتُ والأرض ما استقامتا إلَّا بالحقُ فخرُهُم وشرفُهم حين يقومون به ويكونون به سادةَ الناس. ﴿فهم عن ذِكْرِهِم مَعْزِ فَوْسَونَهِ، الفُلم والذالم وعدم توفيق؛ ونسمواتُ والأرض ما استقامتا إلَّا بالحقُ مُعْرِضونَ»: شقاوة منهم وعدم توفيق؛ ﴿نَسُوا الله فَنَسِيَهم»، فنهم عن ذِكْرِهِم والمام المواتُ والأرض ما استقامتا إلَّا بالحقُ مُعْرِضونَ»: شقاوة منهم وعدم توفيق؛ في أسوا الله فَنَسِيَهم، في في أنهوا الله فأنساهم فخرُهُم وشرفهم حين يقومون به ويكونون به سادةَ الناس. في فهم عن ذِكْرِهِم أنه أنه أنه أنساهم فرضونَه إلى أتيناهم وعدم توفيق؛ وأنسوا الله فَنَسِيَهم، في في أنهوا الله وأنساهم فرضونَه والقوآن ومَن جاء به أعظمُ نعمةٍ ساقها الله إليهم، فلم يقابوها إلا بالرد أنفُسَهم؟؛ فهل بعد هذا الحرمان حرمانٌ؟! وهل يكون وراءه إلَّا نهايةُ الخسران؟!

﴿أَمْرِ نَسْتُلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِفِينَ ٥

(٧٢) أي: أوَ مَنَعَهم من اتّباعك يا محمد أنّك تسألُهم على الإجابة أجراً؛ (فهم من مَغْرَم مُثْقَلونَ): يتكلّفون من اتّباعك بسبب ما تأخذُ منهم من الأجر والخراج، ليس الأمر كذلك. (فخراجُ ربّك خيرٌ وهو خير الرازقينَ): وهذا كما قال الأنبياء لأممهم: (يا قوم لا أسألُكُم عليه أجراً إن أجرِيَ إلَّا على الله)؛ أي: ليسوا يدعون الخلق طمعاً فيما يُصيبهم منهم من الأموال، وإنَّما يدعونَهم نُصحاً لهم وتحصيلاً لمصالحهم، بل كان الرسلُ أنصحَ للخلق من أنفسهم، فجزاهُم اللهُ عن أممهم خيرَ الجزاءِ، ورزَقَنا الاقتداء بهم في جميع الأحوال.

﴿وَإِنَّكَ لَتَدْعُوْمُمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ۞ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ ٱلصِّرَطِ لَنَكِبُوُنَ ۞ ﴾.

٧٢ - ٧٢ ذكر الله تعالى في هذه الآيات الكريمات كلَّ سببِ موجبِ

للإيمان، وذَكَرَ الموانع، وبيَّن فسادها واحداً بعد واحدٍ، فذكر من الموانع: أنَّ قلوبَهم في غَمْرةٍ، وأنهم لم يَدَّبَروا القول، وأنَّهم اقتدَوْا بآبائهم، وأنَّهم قالوا: برسولهم جنَّةٌ؛ كما تقدم الكلام عليها.

وذكر من الأمور الموجبة لإيمانهم: تدبَّرُ القرآن، وتلقي نعمة الله بالقَبول، ومعرفة حال الرسول محمد تلك وكمال صدقد وأمانتد، وأنَّه لا يسألُهم عليه أجراً، وإنَّما سعيُهُ لنفعهم ومصلحتهم، وأنَّ الذي يَدْعوهم إليه صراط مستقيم، سهل على العاملين لاستقامته، موصل إلى المقصود من قرب، حنيفيَّة سمحةً؛ حنيفيَّة في التوحيد، سمحة في العمل؛ فدعوتُك إيَّاهم إلى الصراط المستقيم موجب لمن يريد الحقَّ أن يَتَبِعَك؛ لأنَّه مما تشهدُ العقول والفطر بحسنِه وموافقتِهِ للمصالح؛ فأين يذهبونَ إنْ لم يتابِعوك؟ فإنَّهم ليس عندهم ما يُغنيهم ويكفيهم عن متابعتِك؟ لأنَّهم فعن الصراط»: ناكِبون، متجنَّبون، منحرفون عن الطريق الموصل إلى الله وإلى دار كرامته، ليس في أيديهم إلَّا ضلالات وجهالات، وهكذا كلَّ من خالَفَ الحقً؟ لا بدَّ أن يكونَ منحرفاً في جميع أموره؛ قال تعالى: ﴿فإن لم يَسْتَجبوا لك فاغلَمُ أنَّما يَتَبِعون أهواءهم ومَنْ أَضَلُ مِمَّنِ انَّبِع هواه بغير هدى من الله».

وَلَوْ رَحْمَنَهُمْ وَكَشَفْنَا مَا بِهِم مِّن ضُرِ لَلَجُوْا فِ طُغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞ وَلَقَد أَخَذْنَهُم بِالْعَذَابِ فَمَا ٱسْتَكَانُوْا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَنَضَرَّعُونَ ۞ حَتَى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ ﴾.

(٧٧) لهذا بيان لشدَّة تمرُّدهم وعنادهم، وأنَّهم إذا أصابهم الضُرُّ؛ دَعَوُا اللَّه أن يكشف عنهم ليؤمنوا، أو ابتلاهم بذلك ليرجعوا إليه؛ أنَّ الله إذا كشف الضُرَّ عنهم؛ ﴿لَجُوا﴾؛ أي: استمرُّوا ﴿في طُغيانهم يَعْمَهونَ﴾؛ أي: يجولون في كفرهم حائرينَ مترددين؛ كما ذكر الله حالهم عند ركوب الفُلك، وأنَّهم يدعون<sup>(١)</sup> مخلصين له الدينَ، وينسَوْن ما يشركُون به، فلما أنجاهم؛ إذا هم يَبْغونَ في الأرض بالشُرْك وغيره.

٧٦﴾ ﴿ولقد أُخَذْناهم بالعذابِ﴾: قال المفسِّرونَ: المرادُ بذلك الجوع الذي أصابهم سبع سنين، وأنَّ الله ابتلاهم بذلك ليرجِعوا إليه بالذُّلُ والاستسلام، فلم

(١) في (ب): اليدعونه".

اللورة المؤمنون (٧٥ ـ ٧٢)

سورة المؤمنون (۷۷ ـ ۸۰)

ينجَعْ فيهم، ولا نَجَحَ منهم أحدٌ. ﴿فما استَكانوا لربِّهمَ﴾؛ أي: خضعوا وذلُّوا، ﴿وما يتضرَّعونَ﴾: إليه ويفتقرون، بل مرَّ عليهم ذٰلك ثم زال كأنه لم يُصِبْهم، لم يزالوا في غيِّهم وكفرهم.

﴿٧٧﴾ ولَكن وراءهم العذاب الذي لا يردُّ، وهو قوله: ﴿حتى إذا فَتَحْنا عليهم بابًا ذا عذاب شديدٍ﴾: كالقتل يومَ بدر وغيره؛ ﴿إذا هم فيه مُبْلِسونَ﴾: آيِسون من كلَّ خيرٍ، قُد حَضَرَهم الشرُّ وأسبابُه؛ فليحذَروا قبل نزول عذاب الله الشديد، الذي لا يردُّ؛ بخلاف مجرَّد العذاب؛ فإنَّه ربما أقلع عنهم؛ كالعقوبات الدنيويَّة التي يؤدُب الله بها عبادَه؛ قال تعالى فيها: ﴿ظَهَرَ الفسادُ في البرَّ والبحر بما كَسَبَتْ أيدي الناسِ لِيذُيقَهم بعضَ الذي عَمِلوا لعلَّهم يرجِعونَّ﴾.

﴿وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنْنَا لَكُمْ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَقِيدَةَ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِى ذَرَأَكُمْ فِي ٱلأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِى يُعْيِ. وَيُمِيتُ وَلَهُ ٱخْتِلَافُ ٱلَيَّلِ وَٱلنَّهَارِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ .

المراكة يخبرُ تعالى بِمِنَنِه على عباده الدَّاعي لهم إلى شكرِهِ والقيام بحقُه، فقال: وهو الذي أنشأ لكم السمعَة: لِتُذرِكوا به المسموعاتِ فَتَنْتَفِعوا في دينِكم ودُنْياكم، والأبصارَة: لِتُدْرِكوا بها المُبْصَراتِ فتنتفِعوا بها<sup>(١)</sup> في مصالِحِكم، ﴿والأفئدةَة؛ أي: العقول التي تدركون بها الأشياء وتتميَّزون بها عن البهائم؛ فلو عدِمْتُم السمعَ والأبصارَ والعقول بأن كنتم صمًّا عمياً بكماً؛ ماذا تكونُ حالكم؟ وماذا تفقِدون من ضروريَّاتِكم وكمالكم؟ أفلا تشكرون الذي منَّ عليكُم بهٰذه النَّعم؛ فتقومون بتوحيدِه وطاعتِهِ؟ ولكنَّكم قليلاً شكركم<sup>(٢)</sup> مع توالي النعم عليكم.

﴿٧٩﴾ ﴿وهو﴾: تعالى ﴿الذي ذَرَأَكم في الأرض﴾؛ أي: بثَّكم في أقطارها وجهاتها، وسلَّطكم على استخراج مصالحها ومنافعها، وجعلها كافيةً لمعايِشِكُم ومساكِنِكم. ﴿وإليه تُخشَرون﴾: بعد موتِكُم فيجازيكم بما عَمِلْتُم في الأرض من خيرٍ وشرٍّ، وتُحدُّث الأرضُ التي كنتُم فيها بأخبارها.

(٢) كذا في (ب)، وفي (أ): "شكرهم".

فى (ب): «فتنتفعون به».

OR QURANIC THOUGHT مسورة المؤمنون (۸۱ ـ ۸۰)

فيه؟ ولو شاء أن يجعل الليل سرمداً من إله غيرُ الله يأتيكم بضياء أفلا تُبْصِرونَ؟ ومن رحمتِهِ جَعَلَ لكُم الليلَ والنهار لِتَسْكُنوا فيه ولِتَبْتَغوا من فضلِهِ ولعلَّكم تشكُرون. ولهذا قال هنا: ﴿أفلا تعقلونَ﴾؛ فتعرفون أنَّ الذي وَهَبَ لكم من النُّعم السمعَ والأبصارَ والأفئدةَ، والذي نَشَرَكم في الأرض وحدَه، والذي يُحيي ويُميت وحدَه، والذي يتصرَّف بالليل والنهار وحدَه؛ إنَّ ذلك موجبٌ لكم أن تُخلِصوا له العبادة وحدَه لا شريك له، وتترُكوا عبادةَ مَنْ لا ينفَعُ ولا يضرُّ ولا يتصرَّف بشيء، بل هو عاجزٌ من كلٍّ وجهٍ؛ فلو كان لكم عقلٌ؛ لم تَفْعَلوا ذلك.

﴿ بَلْ قَالُوا مِثْلَ مَا قَـالَ ٱلأَوْلُونَ ۞ قَالُوا أَءِذَا مِنْمَا وَكُمَّا تُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنًا لَتَبْعُونُونَ ۞ لَقَدْ وُعِذَا نَحْنُ وَمَاكَاؤُنَا هَٰذَا مِن قَتْلُ إِنْ هَانَا إِلَا أَسْتَطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ ۞ .

(٨٩ - ٨٣) أي: بل سَلَكَ لهؤلاء المكذّبون مَسْلَكَ الأوَّلين من المكذّبين بالبعث، واستَبْعَدوه غاية الاستبعاد، وقالوا: ﴿أَإِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تراباً وعظاماً أَإِنَا لَمَبْعوثونَ ﴾؛ أي: لهذا لا يُتَصَوَّرُ ولا يدخلُ العقل بزعمهم. ﴿لقد وُعِذنا نحنُ وآباؤنا هذا من قبلُ ﴾؛ أي: ما زلنا نوعد بأنَّ البعث كائنَ نحن وآباؤنا، ولم نره، وآباؤنا هذا من قبلُ ﴾؛ أي: ما زلنا نوعد بأنَّ البعث كائنَ نحن وآباؤنا، ولم نره، وآباؤنا هذا من قبلُ ﴾؛ أي: ما زلنا نوعد بأنَّ البعث كائنَ نحن وآباؤنا، ولم نره، ولم يأتَتَحَدَّتُ فا من قبلُ ﴾؛ أي: ما زلنا نوعد بأنَّ البعث كائنَ نحن وآباؤنا، ولم التي ولم يتحدَّثُ فا من قبلُ هذا لا أساطيرُ الأولينَ ﴾؛ أي: قصَصُهم وأسمارُهم التي يتحدَّثُ فات بعث كائنَ نحن وآباؤنا، ولم التي ولم يأت بعدُ بي أن البعث كائنَ نحن وآباؤنا، ولم نره، ولم يأت بعدُ أن العقل بأولينَ بالله أراهم التي ولم يأت بعدُ أن العقل من وكنوا قبَّحهم الله؛ فإنَّ الله أراهم من آباتِه أي أي فل من أي فا من أبله أراهم التي يتحدَّثُ بها وتُلهي، وإلَّا فليس لها حقيقة، وكذبوا قبَّحهم الله؛ فإنَّ الله أراهم من آباتي من آباتِه أكبرَ من خلق أن أبلاس أبله أراهم ألي أي أي فليس لها حقيقة أن والم أوات والأرض أكبرُ من خلق من آباتِه أكبرَ من أبله أراهم أباتِه أكبرَ من أبله أراهم أباتِه أكبرَ من أبله أراهم أباتِه أكبرَ من البعث، ومثله: ﴿لَخَلْقُ السمواتِ والأرض أكبرُ من خلق ألناس)، ﴿وضرب لنا مثلاً ونَسِيَ خَلْقَه قال مَن يُحيي العظام وهي رميمٌ ...) الناس؟، أوترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها ألماء اهترَّتْ ورَبَتْ...) الآبات.

٨٤ - ٨٨ أي: قُلْ لَهْوَلاء المكذّبين بالبعث، العادلين بالله غيرَهُ؛ محتجًا عليهم بما أثبتوه وأقرَّوا به من توحيد الرُبوبيَّة وانفراد الله بها على ما أنكروه من توحيد الرُبوبيَّة وانفراد الله بها على ما أنكروه من توحيد الإلهيَّة والعبادة، وبما أثبتوه من خَلْق المخلوقات العظيمة على ما أنكروه من توحيد الرُبوبيَّة وانفراد المقيمة بها على ما أنكروه من توحيد الرُبوبيَّة وانفراد الله بها على ما أنكروه من توحيد الرُبوبيَّة وانفراد الله بها على ما أنكروه من توحيد الرُبوبيَّة وانفراد والله بها على ما أنكروه من توحيد الرُبوبيَّة وانفراد والله بها على ما أنكروه من توحيد الرُبوبيَّة والعبادة، وبما أثبتوه من خَلْق المخلوقات العظيمة على ما أنكروه من إعادة العليمة على ما أنكروه من المعلية الموتي الموتي الذي هو أسهل من ذلك: ﴿لِمَنِ الأرضُ ومَن فيها بها وجبال المالك الحالقُ للأرض ومَن عليها من حيوان ونباتٍ وجمادٍ وبحارٍ وأنهارٍ وجبال، المالك



سورة المؤمنون (٨٦ ـ ٨٩)

لذلك، المدبِّر له؛ فإنَّك إذا سألتَهم<sup>(١)</sup> عن ذلك؛ لا بدَّ أن يقولوا: الله وحدَه. فقل لهم إذا أقرُوا بذلك: ﴿أفلا تَذَكَرونَ﴾؛ أي: أفلا ترجعون إلى ما ذكَّركم الله به مما هو معلومٌ عندكم مستقرَّ في فِطَرِكُم قد يُغيبه الإعراضُ في بعض الأوقات، والحقيقة أنَّكم إن رجعتم إلى ذاكِرَتِكُم بمجرَّد التأمُّل؛ علمتُم أنَّ مالك ذلك هو المعبود وحده، وأن إلهيَّة من هو مملوكٌ أبطلُ الباطل.

(٨٦ - ٨٢) ثم انتقل إلى ما هو أعظم من ذلك، فقال: ﴿قُلْ مَن رَبُّ السَمُواتِ السبعَ؟: وما فيها من النيُّرات والكواكب السيَّارات والثوابت، ﴿وربُ العرش العظيمَ»: الذي هو أعلى المخلوقات وأوسُعها وأعظمُها؛ فمن الذي خَلَقَ ذلك ودبَّره وصرَّفه بأنواع التدبير؟ ﴿سيقولون للهَ؟؛ أي: سيقرُون بأنَّ الله رَبُ ذلك كله، قل لهم حين يُقِرُون بذلك: ﴿أفلا تتَقونَ؟: عبادةَ المخلوقات العاجزة وتقون الربَّ العظيم في المعالي المالي والمالي المالي المالي المالي المالي الذي حَلَق والموشعها وأعظمُها؛ فمن الذي خَلَق ذلك ودبَّره وصرَفه بأنواع التدبير؟ ﴿سيقولون لله؟؛ أي: سيقرُون بأنَّ الله رَبُ ذلك كله، قل لهم حين يُقِرُون بذلك: ﴿أفلا تتَقونَ؟: عبادةَ المخلوقات العاجزة وتتقونَ الربَّ العظيم كامل القدرة عظيم السلطان؟! وفي هذا من لطف الخطاب من قوله: ﴿أفلا تذكرونَ؟، ﴿أفلا تتَقونَ؟؛ والوعظ بأداة العرض الجاذبة للقلوب ما لا يخفى.

(٨٨ ـ ٩٨٩ ثم انتقل إلى إقرارهم بما هو أعم من ذلك كله، فقال: ﴿قل من بيدِ ملكوتُ كلّ شيءٍ ؟ أي: ملك كل شيء من العالم العلوي والعالم السفلي، ما نبصِرُه وما لا نبصِرُه، والملكوتُ صيغة مبالغة ؛ بمعنى الملك. ﴿وهو يُجيرُ ؟ عباده من الشرّ ويدفع عنهم المكارة ويحفظُهم مما يضرُهم، ﴿ولا يُجارُ عليه ؟ عباده من الشرّ ويدفع عنهم المكارة ويحفظُهم مما يضرُهم، ﴿ولا يُجارُ عليه ؟ أي: لا يقدر أحد أن يجيرَ على الله ولا يدفع الشرّ الذي قدَّره الله، بل ولا يشفع أي: أي: لا يقدر أحد أن يجيرَ على الله ولا يدفع الشرّ الذي قدّره الله، بل ولا يشفع أي: لا يقدر أحد أن يجيرَ على الله ولا يدفع الشرّ الذي قدَّره الله، بل ولا يشفع أحد عنده إلى الله ولا ينفع الشرّ الذي قدَّره الله، بل ولا يشفع أحد عنده إلَّا بإذنه. ﴿سيقولون لله ؟ أي: سيقرُون أنَّ الله المالك لكل شيء، أمر المحير أحد عنده إلَّا بإذنه. ﴿سيقولون لله ؟ أي: سيقرُون أنَّ الله المالك لكل شيء أحد عنده إلَّا بإذنه. ﴿سيقولون لله ؟ أي: سيقرُون أنَّ الله المالك لكل شيء، أحد عنده إلَّا بإذنه. ﴿سيقولون لله ؟ أي: سيقرُون أنَّ الله المالك لكل شيء أحد عنده إلَّا بإذنه. ﴿سيقولون لله ؟ أي: سيقرُون أنَّ الله المالك لكل شيء أحد عنده إلَّا بإذنه. ﴿سيقولون لله كه أي: سيقرُون أنَّ الله المالك لكل شيء أحد عنده إلى يقرون بذلك ملزماً لهم: ﴿فانَى المحير ألذي لا يُحار عليه، ﴿قل لهم حين يقرون بذلك ملزماً لهم: ﴿فانَى ولا قِسْطَ من الملك، وأنَّهم عاجزون من جميع الوجوه، وتركتُم الإخلاص للمالك ولا قسط من الملك، وأنَّهم عاجزون من جميع الوجوه، وتركتُم الإخلاص للمالك ما العظيم القادر المدبِّر لجميع الأمور؟ فالعقول التي دلَّتكم على هذا لا تكون إلا العظيم القادر المدبِّر لجميع الأمور؟ فالعقول التي دلَتكم على هذا لا تكون إلى ما وحقائق لهم، وحمين الماري الحمان لما وقلبَ المان المان ما وقلبَ المان ما وقلبَ ما وحمين العمان أله، ما وحسَّن لهم وقلبَ العقائق لهم فسَحرر عقولَهم، كما سَحرت السحرة أعينَ الناس.

﴿بَلْ أَنَيْنَنُهُم بِٱلْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَنْدِبُونَ ۞ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَلَم مِنْ إِلَيْهٍ إِذَا

(۱) في (ب): «سألتم».



لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَيْهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبَحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُون @ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ ﴾.

R سورة المؤمنون (۹۰ ـ ۹۲)

٩٠ - ٩٠ يقولُ تعالى: بل أتينا هُؤلاء المكذِّبين بالحقِّ؛ المتضمِّن للصدق فى الأخبار، العدل في الأمر والنهي؛ فما بالُهم لا يعترِفون به، وهو أحقُّ أن يُتَّبِع، ولَيس عندَهم ما يعوِّضُهم عنه إلَّا الكذبُ والظَّلَمُ؟! ولَهٰذا قال: ﴿وإنَّهم لَكَاذَبُونَ ـ ما اتَّخَذَ الله من ولدٍ وما كان معه من إلٰهِ﴾: كذَّبٌ يُعْرَفُ بخبر الله وخبر رسلِهِ، ويُعْرَفُ بالعقل الصحيح، ولهذا نَبَّهَ تعالى على الدليل العقليِّ على امتناع إلهين فقال: ﴿إِذَاهُ؛ أي: لو كَانْ معه آلهةٌ كما يقولون؛ ﴿لَذَهَبَ كُلَّ إِلَٰهِ بِما خَلَقَ﴾؛ أي: لانفرد كلُّ واحدٍ من الإلهين بمخلوقاتِهِ واستقلَّ بها، ولحرص على ممانعة الآخر ومغالبته، ﴿ولَعَلا بِعضُهم على بعض ﴾؛ فالغالب يكون (أ) هو الإله؛ فمع التمانُع<sup>(٢)</sup> لا يمكِنُ وجودُ العالَم ولا يُتَصَوَّرُ أن يَنْتَظِمَ هٰذا الانتظامَ المُدْهِشَ للعقول، واعتبر ذٰلك بالشمس والقمر والكواكب الثابتة والسيَّارة؛ فإنَّها منذ خُلِقَتْ وهي تجري على نظام واحدٍ وترتيب واحدٍ، كلُّها مسخرةُ بالقدرةِ، مدبَّرةُ بالحكمة لمصالح الخَلْق كلُّهم، ليست مقصورة على مصلحةِ أحدٍ دون أحدٍ، ولن ترى فيها خللاً ولا تناقضاً ولا معارضةً في أدنى تصرُّف؛ فهل يُتَصَوَّرُ أن يكون ذٰلك تقدير إلٰهيْن ربَّيْن. ﴿سبحان اللهِ عمَّا يَصفِونَ﴾: قد نطقتْ بلسانِ حالِها، وأفهمتْ ببديع أشكالها: أنَّ المدبِّر لها إلهُ واحدٌ؛ كامل الأسماء والصفات، قد افتقرت إليه جميعُ المخلوقات في ربوبيَّتِهِ لها وفي إلْهيَّتِهِ لها؛ فكما لا وجود لها ولا دوام إلَّا بربوبيَّتِهِ؟ كَذَلِكَ لا صلاح لها ولا قِوامَ إلَّا بعبادته وإفراده بالطاعة. ولهذا نبَّه على عظمةِ صفاتِهِ بأنموذج من ذٰلك، وهو علمُهُ المحيطُ، فقال: ﴿عالم الغيبَ﴾؛ أي: الذي غاب عن أبصارِنا وعلمنا من الواجبات والمستحيلات والممكنات **﴿والشهادةِ﴾** : وهو ما نشاهِدُ من ذٰلك. ﴿فتعالى﴾؛ أي: ارتفع وعظم ﴿عما يُشْرِكُونَ﴾: به، ولا علم عندَهم إلَّا ما علَّمه الله.

﴿قُل زَبِّ إِمَّا تُرِيَنِي مَا يُوْعَدُونَ ٢٠ (٢٠) رَبِّ فَكَ تَجْعَكَنِي فِ ٱلْقَوْرِ ٱلظَّلِلِينَ ٢٠ وَإِنَّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَندِرُونَ ٢٠ ﴾.

- كذا في (ب). وفي (أ): (أن يكون». والصواب ما أثبت.
- (٢) كذا في (ب). في (أ): «فمن التمانع». والصواب ما أنبت.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة المؤمنون (۹۳ ـ ۹۸)

﴿ ٥٩ . ٥٩ لمّا أقام تعالى على المكذّبين أدلَّتَه العظيمةَ، فلم يلتَفِتوا لها، ولم يُذْعِنوا لها؛ حقَّ عليهم العذابُ، ووُعِدوا بنزوله، وأرشد اللهُ رسولَه أن يقول: وُقُلْ ربِّ إمَّا تُرِيَنِي ما يوعَدونَ ؟ أي: أيَّ وقتِ أريتني عذابَهم وأحضرتَني ذلك، ﴿ ربِّ فلا تَجْعَلْني في القوم الظالمين؟ أي: اعصِمْني وازحَمْني مما ابتلَيْتَهم به من الذُنوب الموجبة للنقم، واخمِني أيضاً من العذاب الذي ينزلُ بهم؛ لأنَّ العقوبة العامَّة تَعُمُّ عند نزولها العاصي وغيره. قال الله في تقريب عذابهم: ﴿ وَإِنَّا على أن نُرِيَكَ ما نَعِدُهُم لَقادِرونَ ؟ ولَكنْ إنْ أَخْزناه؛ فلحكمةٍ، وإلَّا؛ فقُدْرَتنا صالحةً لإيقاعِهِ [فيهم].

اَدْفَعْ بِالَتِي هِى أَحْسَنُ ٱلسَّبِتُةُ فَتَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ۞ وَقُل رَّبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَنِتِ ٱلشَّبَطِينِ ۞ وَأَل رَّبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَنِتِ ٱلشَّبَطِينِ ۞ وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ ۞ ﴾.

﴿٩٦﴾ لهذا من مكارم الأخلاق التي أمر اللهُ رسولَه بها، فقال: ﴿ادفَعْ بالتي هي أحسنُ السيئةَ ؟ أي: إذا أساء إليك أعداؤك بالقول والفعل؛ فلا تقابِلُهم بالإساءة؛ مع أنَّه يجوزُ معاقبة المسيء بمثل إساءته، ولكن اذفَعْ إساءتهم إليك بالإحسان منك مع أنَّه يجوزُ معاقبة المسيء بمثل إساءته، ولكن اذفَعْ إساءتهم إليك بالإحسان منك إليهم؛ فإنَّ ذٰلك فضلٌ منك على المسيء، ومن مصالح ذٰلك أنَّه تخفُ الإساءة عنك في الحال وفي المستقبل، وأنَّه أدعى لجلب المسيء إلى الحقّ، وأقرب إلى ندمه وأسفه ورجوعِه بالتوبة عمَّا فَعَلَ، ويتَّصِفُ<sup>(1)</sup> العافي بصفة الإحسان، ويقهرُ ندمه وأسفه ورجوعِه بالتوبة عمَّا فَعَلَ، ويتَّصِفُ<sup>(1)</sup> العافي بصفة الإحسان، ويقهرُ ندمه وأسفه ورجوعِه بالتوبة عمَّا فَعَلَ، ويتَّصِفُ<sup>(1)</sup> العافي بصفة الإحسان، ويقهرُ بذلك عدوًه النيطان، ويستوجبُ الثواب من الربَّ؛ قال تعالى: ﴿فَمَنْ عفا وأصلحَ فَاجرُهُ على الله وقال تعالى: وادفَعْ بالتي هي أحسنُ السيئة فإذا الذي بينَكَ وبينَهُ بذلك ما يتقاما ويقبرُ والحرورة على المان، ويقهرُ والحرورة على الثواب من الربَّ؛ قال تعالى: فوقمن عفا وأصلحَ عداوةً كانَه ولينَ حمي أوال الذي يقال تعالى: والم على المواب من الربَّ؛ قال تعالى: فوقمن عفا وأصلحَ عداوةً كانَه ولينَ حميمًا والمان والمان، والمان عليه ما والمان والمان من أوالي من الربَّ؛ قال تعالى: فوقمن على والمان والمان والمان المواب من الربَّ؛ قال تعالى: فوقمن عفا وأصلحَ عداوةً كانَه وليَّ حميمً. وما يُلَقًاها ؟؛ أي: ما يوفَق لهذا الخُلُق الجميل ﴿إلَّا الذين صَبَروا وما يُلَقًاها إلَّا ذو حظً عظيم».

وقوله: ﴿نحن أعلم بما يَصِفونَ﴾؛ أي: بما يقولون من الأقوال المتضمَّنة للكفر والتكذيب بالحق، قد أحاط علمُنا بذٰلك، وقد حَلِمُنا عنهم وأمهَلْناهم وصبَرْنا عليهم، والحقُّ لنا، وتكذيبُهم لنا؛ فأنت يا محمد ينبغي لك أن تصبِرَ على ما يقولون، وتقابِلَهم بالإحسان. هٰذه وظيفة العبد في مقابلة المسيء من البشر.

٩٨ \_ ٩٨ وأما المسيء من الشياطين؛ فإنَّه لا يُفيد فيه الإحسانُ، ولا يدعو

(۱) في (ب): «وليتصف».

حِزْبَهُ إِلَّا لِيكونوا من أصحاب السعير؛ فالوظيفة في مقابلته أن يسترشِدَ بما أرشد الله إليه رسوله، فقال: ﴿وقَلَ رَبَّ أَعوذُ بِكَ﴾؛ [أي: أعتصم بحولك وقوَّتك متبرئًا من حولي وقوَّتي]، ﴿من هَمَزات الشياطين. وأعوذُ بِكَ رَبَّ أَن يحضُرونِ﴾؛ أي: أعوذُ بِك من الشرَّ الذي يصيبُني بسبب مباشرتِهِم وهَمْزِهِم ومسَّهم، ومن الشرَّ الذي بسبب حضورِهم ووسوستِهِم، وهذه استعادة من مادَّة الشرِّ كلَّه وأصله، ويدخُلُ فيه الاستعادة من جميع نَزَغات الشيطان ومن مسَّه ووسوستِهِ؛ فإذا أعاذ اللهُ عبدَه من هذا الشرَّ، وأجاب دعاءَه؛ سَلِمَ من كلَّ شرَّ، ووفَقَ لكلِّ خير.

R يوزة المؤمنون (٩٩ ي ١٠٠)

﴿حَتَى إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ۞ لَعَلَى أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرْكُتُ كَلَّ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَآبِلُها وَمِن وَرَآبِهِم بَرَنَخُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ ﴾.

(٩٩ ـ ١٠٠) يخبرُ تعالى عن حال مَنْ حَضَرَهُ الموت من المفرَّطين الظَّالمين: أنَّه يندمُ في تلك الحال إذا رأى مآله، وشاهَدَ قُبْحَ أعماله، فيطلبُ الرجعة إلى الدنيا، لا للتمتُّع بلذَاتها واقتطاف شَهَواتها، وإنَّما ذلك يقول: ﴿لعلِّي أعملُ صالحاً فيما تركتُ؟: من العمل وفرَّطتُ في جَنْب الله. ﴿كلَّبَه ؛ أي: لا رجعة له ولا فيما تركتُ؟: من العمل وفرَّطتُ في جَنْب الله. ﴿كلَّبَه ؛ أي: لا رجعة له ولا إمهالَ، قد قضى الله أنَّهم إليها لا يُرْجَعون، ﴿إنَّها بُل إي: مقالتُه التي تمنَّى فيها الرجوعَ إلى الديا، لا للتمتُّع بلذًاتها واقتطاف شَهَواتها، وإنَّما ذلك يقول: ﴿لعلِّي أعملُ صالحاً فيما تركتُ؟: من العمل وفرَّطتُ في جَنْب الله. ﴿كلَّبَه ؛ أي: لا رجعة له ولا إمهالَ، قد قضى اللهُ أنَّهم إليها لا يُرْجَعون، ﴿إنَّها ؟ أي: مقالتُه التي تمنًى فيها الرجوعَ إلى الدُّنيا ﴿كلمةُ هو قائلُها؟ أي: مجرد قول باللسانِ، لا يفيدُ صاحبَه إلَّا الرجوعَ إلى الدُّنيا ﴿كلمةُ هو قائلُها؟ أي: محرد قول باللسانِ، لا يفيدُ صاحبَه إلَّا الحسرةَ والندم، وهو أيضاً غير صادقٍ في ذلك؛ فإنَّه لَوْ رُدَ لَعادَ لما نُهِيَ عنه الرجوعَ إلى الدُّنيا ﴿كلمة هو قائلُها؟ أي: من أمامهم وبين أيديهم برزخ، وهو أومن ورائِهم برزخ إلى يوم يُبْعَثونَ؟ أي أي: من أمامهم وبين أيديهم برزخ، وهو الحاجز بين الدُّنيا والآخرة، وفي هذا الحاجزُ بين الدُّنيا والآخرة، وفي هذا المرزخ يتنعًم ومن وليعون أيدا أله عُدَّهُ، أي أي المائهم وبين أيديهم برزخ، وهو الحاجز بين الدُّنيا والآخرة، وفي هذا المرزخ يتنعًم ولي الحاجز بين الدُّنيا والآخرة، وفي هذا المرزخ يتنعًم ولي أحجزوا له أهُبَتَهُ، أي أي العاصونَ من موتِهِم إلى يوم يبعثونَ؛ أي أي ذ فليَعُدُوا له عُدَتَهُ، ولي أخذوا له أهُبَتَهُ.

﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِ الشَّورِ فَلا آنسابَ بَيْنَهُمْ يَوْمِيدِ وَلَا يَسَابَمُونَ شَ فَمَن تُمْلَتْ مَوَزِينُهُمُ فَأُولَكَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ شَ وَمَن خَفَتْ مَوَزِينُهُمْ وَأُولَكَتِكَ الَّذِينَ خَيرُوا أَنفُسَهُمْ فِ جَهَنَمَ فَأُولَكَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ شَ وَتُعَدِّمُ وَأُولَكَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ شَ وَتُعَدَّمُ وَاللَّذِينَ خَيرُوا أَنفُسَهُمْ فِ جَهَنَمَ خَلَيْهُ وَأُولَكَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ شَ وَتُعَدَّ مَوَزِينُهُ وَأُولَكَتِكَ اللَّذِينَ خَيرُوا أَنفُسَهُمْ فِ جَهَنَمَ خَلَيْهُ وَاللَّذِينَ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيها كَلِلْحُونَ شَ أَلَمَ تَكُنْ مَايَتِي تُنْلَى عَلَيْكُمُ وَتَحْشَرُ وَتُعَدَّدُ مَا لَيْنَ مَعَنَكُمُ مَايَتِي تُنْلَى عَلَيْكُمُ وَ يَهُمُ فَعَنَا تَعْذَى أَنَهُ اللَّذُونَ شَ النَّارُ وَهُمْ فِيها كَلِلْحُونَ شَ أَلَمْ تَكُنْ مَايَتِي تُنْلَى عَلَيْكُمُ وَتَحْشَرُ عَلَيْتُ مَايَتِي تُنْلَى عَلَيْكُمُ وَتَكُونَ عَلَيْ مَايَتِي تُنْلَى عَلَيْكُمُ وَيَتُهُ مَايَتُونَ مَنْ مَايَتُ مَوْتُونَ مَنْ اللَهُ مَعْتُونَ عَلَيْ مَايَتُونَ مَ اللَّهُ مَايَتُونَ مَنْ اللَهُ مَعْمَةُ وَلَا مَنْتُنَا مُوسَ مُعَنا مُعَنَا مَوْنِينَ مُ مَالِينَ مَنْ عَلَيْكُمُ مَالِعُونَ مَنْ مَايَتُ مَوْنِينَ مَنْ مَنْتُونَ وَتُكُونَ مَنَا لَعْهُمُ أَنْسَهُمْ فِي جَهُمَ مَنْ الْنُونَ مُعَنَا مُعَنَا مَنْ مَالَكُونَ مَنْ اللَهُ مَنْ مَاللَهُ مَنْ مَنْ مَالَكُونَ مُنْ مَاللَهُ مَنْ مَالُونَ مَنْ مَاللَهُ مَا مَنْ مَاللَهُ مَاللَكُونَ مُنْ مُ مَنْ عَلَى مَنْ مَالْعَنْ مَنْ مَالَكُهُ مَنْ مَا لَعْتَنْ مُونَ مَن مُ الْنَا مُونَ مُ عَنْ عَنْ مَا لَكُولُونَ مَن اللَهُ مَن مُ مُعَنْ مَنْ مُعَمَا مَالَكُونَهُمُ مَنْ مَنْ عَلَيْ مَنْ الْنَا مَنْ مَا مِنْ مَالْتُ مَا مَنْ مَالَكُمُ مُ مَنْ مَالَكُمُ مَنْ مَنْ مَ مَنْ مُ مَا مُعْتُ مُونَ مَنْ مَنْ مَالْمُ مَالْحُونَ مَنْ مُ مَا مَنْ مَالَكُمُ مَالَكُونُ مُومَ مَنْ مَايَعُ مَا مَنْ مَا مَنْ مَنْ مُ مُ مَنْ مُوالُونَتُ مَا مَنْ مَالَكُونُ مُوالُعُنُ مَالُكُمُ مُنْتُ مُوسَ مَالَكُمُ مُنْ مُولِعُنُ مَ مَا مَايَ مُ مَ مُ مَ مَ مَايُ مُوالُكُونَ مُ مُ مُ مُنْ مُ مُنَا مُ مُوالِعُ مَنْ مُ مُ مَ مَ مَامِنِ مَا مَ مَا مَ مُنْ مُ مَ مَ مَ مَ مَا



سورة المؤمنون (١٠١ ـ ٧٠ ')

ذِكْرِى وَكُنتُم مِنْهُمْ نَصْحَكُونَ ۞ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْبَوْمَ بِمَا صَبُوًا أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ۞ قَنَلَ كَمْ لَبِفْتُرْ فِي ٱلأَرْضِ عَكَدَ سِنِينَ ۞ قَالُوا لَبِقْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسْتَلِ ٱلْمَآذِينَ لِبَفْتُرْ إِلَا قَلِيلَا لَوَ أَنْكُمْ كُنتُر تَعْلَمُونَ ۞ ﴾.

(١٠١) يخبر تعالى عن هول يوم القيامةِ، وما في ذلك [اليوم] من المزعجات والمقلقاتِ، وأنَه إذا نُفِخَ في الصور نفخةُ البعث، فحُشِرَ الناس أجمعون، لميقاتِ يوم معلوم؛ أنَّه يُصيبهم من الهول ما يُنسيهم أنسابَهم التي هي أقوى الأسباب، فغير الأنساب من باب أولى، وأنَّه لا يسألُ أحدٌ أحداً عن حالِهِ؛ لاشتغالِهِ بنفسه؛ فلا يدري هل يَنجو نجاةَ لا شقاوةَ بعدَها أو يشقى شقاوةَ لا سعادةَ بعدها؛ قال تعالى: فإذا جاءتِ الصَّاخَة. يوم يَفِرُ المرءُ من أخيه وأمّه وأبيه. وصاحبتِهِ وبنيه. لكلُّ امرىءٍ منهم يومنذٍ شأنٌ يُغنيه﴾.

(١٠٢﴾ وفي القيامة مواضعُ يشتدُ كربُها ويعظُمُ وقْعُها؛ كالميزان الذي يُمَيَّزُ به أعمالُ العبدِ، ويُنْظَرُ فيه بالعدل ما له وما عليه، وتَبين فيه مثاقيلُ الذَّرُ من الخيرِ والشر. ﴿فَمَنْ ثَقُلَتْ موازينُهُ﴾: بأن رَجَحَتْ حسناتُه على سيئاته؛ ﴿فأولتُك هم المفلحونَ﴾: لنجاتِهِم من النار، واستحقاقِهِم الجنَّة، وفوزِهم بالثناء الجميل.

﴿١٠٣﴾ ﴿ومَنْ خَفَّتْ موازينُهُ؟ : بأن رَجَحَتْ سيئاتُه على حسناتِهِ وأحاطتْ بها خطيئاتُهُ؛ ﴿فأولتُك الذين خَسِروا أَنفُسَهمَ؟ : كلُّ خسارةٍ غير لهذه الخسارةِ؛ فإنَّها بالنسبة إليها سهلةٌ، ولكن لهذه خسارةٌ صعبةٌ؛ لا يُجْبَرُ مُصابها، ولا يُسْتَدْرَكُ فائِتُها؛ خسارةٌ أبديَّة وشقاوةٌ سرمديَّة، قد خسر نفسَه الشريفة التي يتمكَّن بها من السعادة الأبديَّة، ففوَّتها لهذا النعيم المقيم في جوار الربِّ الكريم. ﴿في جهنَمَ خالدونَ؟ : لا يخرُجون منها أبدَ الآبدينَ، ولهذا الوعيد إنَّما هو ـ كما ذكرنا ـ لمن أحاطَتْ حسناتُه بحسناتِهِ، ولا يكون ذٰلك إلَّا كافراً؛ فعلى لهذا لا يُحاسَبُ محاسبةَ من توزَنُ عليئاتُه وسيئاتُه؛ فإنَّهم لا حسنات لهم، ولكن تعدُّ أعمالُهم وتُحصى، فيوقَفون عليها، ويقرَّرون بها، ويُخْزَوْن بها.

وأمًا مَنْ مَعَهُ أصلُ الإيمان، ولكنْ عَظُمَتْ سيئاتُه، فرجَحَتْ على حسناتِهِ؛ فإنَّه وإن دَخَلَ النار؛ لا يَخْلُدُ فيها كما دلَّت على ذٰلك نصوص الكتاب والسنة.

النارُه؛ فم ذَكَرَ تعالى سوءَ مصير الكافرين، فقال: ﴿تَلْفَحُ وجوهَهُم النارُه؛ أي: تغشاهم من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفةَ، ويتقطَّع لهبُها عن أي: تغشاهم من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفةَ، ويتقطَّع لهبُها عن أي: تغشاهم من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفةَ، ويتقطَّع لهبُها عن أي: تغشاهم من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفةَ، ويتقطَّع لهبُها عن أي: تغشاهم من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفةَ، ويتقطَّع لهبُها عن أي: تغشاهم من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفة من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفة من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفة من أي من حميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفة من جميع جوانبِهم، حتى تصيبَ أعضاءهم الشريفة من جميع جوانبِ من أي من أ من أي من من أي من أ

This file was downloaded from QuranicThought.com

وجوههم، ﴿وهم فيها كالِحونَ﴾: قد عَبَسَتْ وجوهُهم وقَلَصَتْ شفاهُهم، من شدَّة ما هم فيه، وعظيم ما يَلْقَوْنَه.

) بيورة المؤمنون (١٠٥ \_ ١١٠)

(١٠٥) فيُقالُ لهم توبيخاً ولوماً: ﴿أَلَم تَكُنْ آيَاتِي تُتْلَى عليكم؟: تُدْعَون بها لِتَوْمنوا وتُعْرَضُ عليكم وعناداً، وهي لِتَوْمنوا وتُعْرَضُ عليكم وعناداً، وهي آيَاتُ بيناتٌ، دالَّاتٌ على الحقُ والباطل، مبيَّناتٌ للمحقُ والمبطل؟!

﴿١٠٦﴾ فحينئذ أقرُوا بظلمهم حيث لا ينفع الإقرار: ﴿قالوا ربَّنا غَلَبَتْ عَلَيْنا شِقْوَتُنا﴾؛ أي: غلبت علينا الشَّقاوة الناشئة عن الظُّلم والإعراض عن الحقِّ والإقبال على ما يضرُّ وتركِ ما ينفعُ، ﴿وكنًا قوماً ضالَينَ»: في عملهم، وإن كانوا يَدْرون أنَّهم ظالمون؛ أي: فعلنا في الدُّنيا فعلَ التائِهِ الضالُ السفيهِ؛ كما قالوا في الآية الأخرى: ﴿وقالوا لو كُنَّا نَسْمَعُ أو نَعْقِلُ ما كُنًا في أصحاب السَّعيرَ».

﴿١٠٧﴾ ﴿ربَّنا أَخْرِجْنا منها فإنْ عُدْنا فإنًا ظالِمونَ﴾: وهم كاذِبون في وعدِهم لهذا؛ فإنَّهم كما قال تعالى: ﴿لو رُدُّوا لَعادوا لما نُهوا عنه﴾، ولم يُبْقِ اللّه لهم حجَّة، بل قطع أعذارَهم، وعَمَّرَهم في الدُّنيا ما يتذكَّر فيه من تذكَّر<sup>(١)</sup>، ويرتدِعُ فيه المجرمُ.

(١٠٨﴾ فقال الله جواباً لسؤالهم: ﴿اخسؤوا فيها ولا تُكَلِّمونِ﴾: ولهذا القول نسألُه تعالى العافية ـ أعظمُ قول على الإطلاق يسمعهُ المجرمون في التخييبِ والتُلُ والخسارِ والتأييس من كلَّ خيرِ والبُشرى بكل شرً، ولهذا الكلام والغضب من الربِّ الرحيم أشدً عليهم، وأبلغُ في نِكايتهم من عذاب الجحيم.

(١٠٩ ثم ذكر الحال التي أوصلَتْهم إلى العذاب وقَطَعَتْ عنهم الرحمة، فقال: (إنَّه كان فريقٌ من عبادي يقولونَ ربَّنا آمنًا فاغفِرَ لنا وارْحَـمْنا وأنتَ خيرُ الراحمينَ): فجمعوا بين الإيمان المقتضي لأعمالِهِ الصالحة، والدُّعاء لربَّهم بالمغفرة والرحمة، والتوسُّل إليه بربوبيَّته ومنَّته عليهم بالإيمان، والإخبار بسعة رحمتِهِ وعموم إحسانِهِ، وفي ضمنِهِ ما يدلُّ على خضوعهم وخشوعهم وانكسارِهم لربُّهم وخوفهم ورجائهم؛ فهؤلاءِ ساداتُ الناس وفضلاؤهم.

﴿١١٠﴾ ﴿فاتَخَذْتُموهُمَ؟: أَيُّهَا الكفرةُ الأَنذالُ ناقصو العقول والأحلام، ﴿سِخْرِيًا﴾: تهزؤون بهم وتحتقرونهم حتى اشتغلتُم بذكر السَّفه، ﴿حتى أَنْسَوْكُمُ

(۱) في (ب): «المتذكر».



سورة المؤمنون (۱۱۱ ـ ۱۱۲)

ذِنْحري وكنتم منهم تَضْحَكونَ﴾: ولهذا الذي أوجبَ لهم نسيان الذَّكر اشتغالُهم بالاستهزاء بهم؛ كما أنَّ نسيانهم للذِّكر يحثُّهم على الاستهزاء؛ فكلُّ من الأمرين يمدُّ الآخر؛ فهل فوق لهٰذه الجرأة جرأة؟!

﴿١١١﴾ ﴿إِنِّي جزيتُهُمُ اليومَ بِما صَبَروا﴾: على طاعتي وعلى أذاكم حتى وصلوا إليَّ ﴿أنَّهم هُمُ الفائزونَ﴾: بالنعيم المقيم والنَّجاة من الجحيم؛ كما قال في الآية الأخرى: ﴿فاليومَ الذين آمنوا من الكُفَّارِ يَضْحَكونَ...﴾ الآيات.

(١١٤ ـ ١١٤) ﴿قالَ لهم على وجهِ اللَّوم وأنَّهم سفهاء الأحلام حيث انتَسَبَو في لهذه المدَّة اليسيرة كلَّ شرَّ أوصَلَهم إلى غضبِهِ وعقوبتِهِ، ولم يكتَسِبوا ما انتَسَبَه المؤمنون من الخير<sup>(١)</sup> الذي يوصِلُهم إلى السعادة الدائمة ورضوان ربَّهم: ﴿كم لَبِنْتُم في الأرض عددَ سنينَ. قالوا لَبِنْنا يوما أو بعضَ يومَّه: كلامُهم لهذا مبنيَّ على استقصارِهم جدًا لمدَّة مُخْبِهِم في الدُّنيا، وأفاد ذٰلك، لكنَّه لا يفيدُ مقدارَه ولا يُعَيِّئُه؟ فلهذا قالوا: ﴿فاسألِ العادينَه؟ أي: الضابطين لعددِهِ، وأمَّا هم؟ ففي شغل شاغل وعذاب مذهل عن معرفةِ عددِهِ. فقال لهم: ﴿إن لبثتم إلَّا قليلاًه: سواء عيَّنتُم عدَدَه أم لا، ﴿لو أنكم كنتُم تعلمونَ».

﴿ أَمَحَسِبْتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَنًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ۞ فَتَعَنَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ لَآ إِلَهُ إِلَهُ إِلَا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرَشِ ٱلْكَرِمِ ۞ ﴾.

(١١٦ ـ ١١٦) أي: ﴿أَفْحَسِبْتُمَ أَيُّهَا الْحَلْقُ، ﴿أَنَّمَا خَلَقْناكُم عَبَّنًا﴾؛ أي: سدى وباطلاً تأكلون وتشربون وتمرّحون وتتمتَّعون بَلذًات الدُّنيا ونتركُكم لا نأمُرُكم ولا ننهاكُم <sup>(٢)</sup> ولا نُثيبكم ونعاقبكم، ولهذا قال: ﴿وأَنَّكُم إلينا لا تُرْجَعونَ﴾؟ لا يَخْطُر هٰذا ببالكم. ﴿فتعالى اللهُه؛ أي: تعاظمَ وارتفعَ عن هٰذا الظنِّ الباطل الذي يرجع إلى القدح في حكمته، ﴿المَلكُ الحقُّ لا إلٰه إلا هو ربَّ العرش العظيم»: فكونُهُ ماكرُكم الذي يرجع إلى القدح في حكمته والملك الذي المُوكم المُكام الذي يرجع إلى القدح في حكمته، والملكُ الحقُّ لا إلٰه إلا هو ربَّ العرش العظيم»: الكونُهُ ملكاً للخلق كلُهم حقًا في صدقِهِ ووعدِهِ [و] وعيدِهِ مألوها معبوداً لما له من الكمال الذي الكمال الذي المكن الحقُّ المال الذي أنه ملكاً الخلق كلهم حقًا في حديثه من باب أولى يمنعُ أن يَخْلُقَكُم عَبْناً.

﴿وَمَن يَبْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا مَاخَرَ لَا بُرْهَنَنَ لَهُ بِهِـ فَابِّنَمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِۦۗ إِ ٱلْكَنِفِرُونَ ٥ لَ وَقُل زَبِ ٱغْفِرْ وَأَرْحَمْ وَأَنَ خَيْرُ ٱلْزَجِينَ ۞ ﴾.

110+ سورة النور (١ ـ ٢) ١١٧ ) أي: ومن دعا مع الله آلهة غيره بلا بينة من أمرو ولا برهان على ذلك يدلُّ على(١) ما ذهب إليه، ولهذا قيدٌ ملازمٌ؛ فكلُّ مَن دعا غيَّر الله؛ فليس له برهانٌ على ذٰلك، بل دلَّت البراهينُ على بطلانِ ما ذهبَ إليه، فأعرض عنها ظلماً وعناداً؛ فَهْذا سيقدُمُ على ربِّه فيجازيه بأعمالِهِ ولا ينيلُه من الفلاح شيئاً؛ لأنه كافر، ﴿إِنَّه لا يفلحُ الكافرونَ؟: فكفرُهم منعهم من الفلاح. (١١٨) ﴿وقل»: داعياً لربِّك مخلصاً له الدين: ﴿ربِّ اغْفِرَ»: لنا حتى تُنْجِيَنا من المكروه، وارحَمْنا لتوصِلَنا برحمتك إلى كلُّ خير. ﴿وأنت خيرُ الراحمين﴾: فكلُّ راحم للعبدِ؛ فالله خيرٌ له منه، أرحمُ بعبدِهِ من الوالدة بولدِها، وأرحمُ به من تم تفسير سورة المؤمنين من فضله<sup>(٢)</sup> وإحسانه تفسير سورة النور وهي مدينة ينسب أنكر الأثني التصير ﴿سُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَآ مَالِنَتِ بَيْنَتِ لَعَلَّكُمْ نَذَّكُرُونَ ٢ وحفظناها من كلِّ شيطان، ﴿وفَرَضْناها﴾؛ أي: قدَّرنا فيها ما قدَّرنا من الحدود والشهادات وغيرها، ﴿وأنزلنا فيها آياتٍ بيِّناتٍ﴾؛ أي: أحكاماً جليلةً وأوامر وزواجر وحِكماً عظيمة؛ ﴿لعلَّكم تذكَّرون﴾: حين نبيُّنُ لكم، ونُعْلِمُكم ما لم تكونوا تعلمون. ثم شرع في بيان تلك الأحكام المشار إليها، فقال: ﴿ ٱلْزَانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلُّ فَنِعِدٍ مِّنْهُمَا مِأَنَةَ جَلَدَةٍ وَلَا تَأْخُذَكُم بِهما رأفةٌ في دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ تَوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرْ وَلِيَشْهَدْ عَدَابَهُمَا طَآبَفَةُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢ ٢﴾ لهذا الحكم في الزاني والزانية البكرين: أنَّهما يُجلد كلُّ منهما مائة جلدةٍ، (۱) في (ب): «ولا برهان يدل علي».

(٢) في (ب): «فضل الله».

سورة النور (٣)

وأما الثيِّب؛ فقد دلَّت السنة الصحيحة المشهورة أنَّ حدَّه الرجم(`` .

ونهانا تعالى أن تأخُذَنا رأفةً بهما<sup>٢١)</sup> في دين الله تمنعُنا من إقامة الحدِّ عليهما، سواء رأفة طبيعيَّة، أو لأجل قرابة أو صداقة أو غير ذٰلك، وأنَّ الإيمان موجبٌ لانتفاء لهذه الرأفة المانعة من إقامة أمرِ الله؛ فرحمتُه حقيقةً بإقامة الحد<sup>ّ(٣)</sup> عليه، فنحنُ وإن رَحِمْنا لِجَرَيان القدر عليه؛ فلا نَرْحَمُه من لهذا الجانب.

وأمَرَ تعالى أن يَحْضُرَ عذابَ الزانيين ﴿طائفةٌ﴾؛ أي: جماعة من المؤمنين؛ ليشتهر ويحصُلَ بذلك الخزي والارتداع، وليشاهدوا الحدَّ فعلاً؛ فإنَّ مشاهدة أحكام الشرع بالفعل مما يَقُوى به العلم، ويستقرُّ بها الفهم، ويكونُ أقربَ لإصابة الصواب؛ فلا يزادُ فيه ولا ينقص. والله أعلم.

﴿الزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةُ وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَاَ إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرَمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢٠٠٠.

٣ أهذا بيان لرذيلة الزنا، وأنه يدنس عِرْض صاحبه وعِرْض مَنْ قارَنَه ومازَجَه ما لا يفعله بقيةُ الذنوب، فأخبر أن الزاني لا يُقْدِمُ على نكاحه من النساء إلا أنثى زانيةٌ تناسب حالُه حالَها، أو مشركةٌ بالله لا تؤمن ببعثٍ ولا جزاءٍ، ولا تلتزمُ أمر الله.

والزانيةُ كَذْلَكَ لا ينكِحُها إلا زانٍ أو مشركً.

وحُرِّم ذَلك على المؤمنين؟؛ أي: حرم عليهم أن يُنْكِحُوا زانياً أو يَنْكِحُوا زانيةً. ومعنى الآية أنَّ مَن اتَّصف بالزَّنا من رجل أو امرأة، ولم يَتُبْ من ذَلك؛ أن المُقْدِمَ على نكاحِهِ مع تحريم الله لذلك لا يخلو إمَّا أنْ لا يكون ملتزماً لحكم الله ورسولِهِ؛ فذاك لا يكون إلَّا مشركاً، وإمَّا أنْ يكون ملتزماً لحكم الله ورسولِهِ، فأقدم على نكاحِهِ، مع علمه بزناه؛ فإنَّ هٰذا النكاح زنا، والناكح زانٍ مسافح؛ فلو كان مؤمناً بالله حقًا؛ لم يُقْدِمْ على ذٰلك.

ولهذا دليلٌ صريحٌ على تحريم نكاح الزانية حتى تتوبَ، وكذَّلك نكاح الزاني حتى يتوبَ؛ فإنَّ مقارنة الزوج لزوجته والزوجة لزوجها أشدُّ الاقترانات

- (١) كما في "صحيح البخاري" (٦٨١٤)، ومسلم (١٦٩٢).
- (۲) في (ب): «رأفة في».
  (۳) في (ب): "حد الله».

والازدواجات، وقد قال تعالى: ﴿احشُروا الذين ظلموا وأزواجَهم﴾؛ أي: قرناءهم، فحرَّم اللهُ ذٰلك لما فيه من الشرِّ العظيم، وفيه من قِلَّةِ الغَيْرَةِ وإلحاق الأولاد الذين ليسوا من الزوج، وكون الزاني لا يعفها بسبب اشتغاله بغيرها؛ مما بعضُه كافٍ في التحريم<sup>(1)</sup>.

سورة النور (٤)

وفي لهذا دليلٌ أنَّ الزاني ليس مؤمناً كما قال النبي ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمنٌ»<sup>(٢)</sup>؛ فهو وإنْ لم يكن مشركاً، ؛ فلا يُطْلَقُ عليه اسم المدح الذي هو الإيمانُ المطلق.

وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَىٰتِ ثُمَّ لَرْ يَأْثُوْا بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَأَجْلِدُوهُرْ شَنِينَ جَلَدَةً وَلَا نَقْبَلُوا لَمُمْ شَهَدَةً أَبَدًاً وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ الْفَلسِقُونَ () إِلَا ٱلَٰذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُرُرٌ تَحِيدُ () ﴾ .

٤٤ لما عظَّم تعالى أمر الزنا<sup>(٣)</sup> بوجوب جلدِه وكذا رَجْمِه إن كان محصناً، وأنَّه لا تجوز مقارنته ولا مخالطته على وجه لا يَسْلَم فيه العبدُ من الشرَّ؛ بيَّن تعالى تعظيم الإقدام على الأعراض بالرمي بالزَّنا، فقال: ﴿والذين يرمونَ المحصناتِ﴾؛ أي: النساء الأحرار العفائف، وكذلك الرجال، لا فرق بين الأمرين، والمرادُ بالرمي الرميُ بالزنا؛ بدليل السياق. ﴿ثم لم يأتواَ»: على ما رموا به ﴿بأربعة شهداءَ»؛ أي: رجال عدول يشهدون بذلك صريحاً ﴿فاجلدوهم ثمانينَ جلدةَ»: بسوطِ متوسطٍ يؤلِمُ فيه، ولا يبالِغُ بذلك حتى يُتْلِفَه؛ لأن القصد التأديب لا الإتلاف.

وفي لهذا تقريرُ حدَّ القذف، ولَكن بشرط أن يكون المقذوف كما قال تعالى محصناً مؤمناً، وأما قذف غير المحصن؛ فإنَّه يوجِبُ التعزير، ﴿ولا تَقْبَلُوا لَهُم شهادة أبداكَه؛ أي: لهم عقوبة أخرى، وهو أنَّ شهادة القاذف غير مقبولة، ولو حُدَّ على القَذْف، حتى يتوبَ؛ كما يأتي. ﴿وأولتُكَ هم الفاسقونَه؛ أي: الخارجون عن طاعة الله، الذين قد كَثَرَ شرَّهم، وذٰلك لانتهاك ما حرَّم الله، وانتهاك عِرْضِ أخيه، وتسليط الناس على الكلام بما تكلَّم به، وإزالة الأخوة التي عقدها الله بين أهل الإيمان، ومحبَّة أن تَشيعَ الفاحشةُ في الذين آمنوا. وهذا دليلُ على أن القذف من كبائر الذيوب.

فى (ب): «كاف للتحريم».

- (٢) أخرجه البخاري (٢٤٧٥)، ومسلم (٥٧)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
   (٣) كذا في (ب)، وفي (أ) يوجد بياض على الكلمة. ولعل الصواب الزاني، والله أعلم.

سورة النور (٥ \_ ٧)

(ه) وقوله: ﴿إِلَّا الذين تابوا من بعدِ ذٰلك وأصلَحوا فإنَّ الله غفورٌ رحيمٌ »: فالتوبة في هٰذا الموضع أن يُكَذِّبَ القاذفُ نفسه، ويقرَّ أنَّه كاذبٌ فيما قال، وهو واجبٌ عليه أن يُكَذِّبَ نفسه، ولو تيقَّن وقوعَه؛ حيث لم يأتِ بأربعة شهداءً؛ فإذا تاب القاذف وأصلح عَمَلَه وبدَّل<sup>(۱)</sup> إساءته إحساناً؛ زال عنه الفسقُ، وكذلك تُقبل شهادتُه على الصحيح؛ ﴿فإنَّ الله غفورٌ رحيمٌ »، يغفِرُ الذنوبَ جميعاً لمن تاب وأناب.

وإنَّما يُجْلَدُ القاذف إذا لم يأت بأربعة شهداء إذا لم يكن زوجاً؛ فإنْ كان زوجاً؛ فقد ذُكِرَ بقوله:

﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزَوْبَجَهُمْ وَلَمْ يَكُنُ لَهُمْ شُهَدَاهُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَدَهُ أَحَدِهِمْ أَنَعُ شَهَدَتِهِ بِاللَّهِ أَنِّسُ لَمِنَ الطَّحَدِفِينَ ﴾ وَالْحَنِيسَةُ أَنَّ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ الْكَذِبِينَ ﴾ وَيَذَرُوْا عَنَها تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَدَتِ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ وَالْحَنَيسَةَ أَنَّ غَضَبَ اللَّهِ عَلَيْهِ الطَّندِقِينَ ﴾ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُمُ وَأَنَّ اللَّهُ تَوَابُ حَصِيمُ إِلَى اللَّهُ

وإنَّما كانت شهاداتُ الزوج على زوجتِهِ دارئةَ عنه الحدَّ؛ لأنَّ الغالب أنَّ الزوج لا يُقْدِمُ على رمي زوجتِهِ التي يدنُسُه ما يدنِّسُها إلا إذا كان صادقاً، وِلأنَّ له في ذٰلك حقًا، وخوفاً من إلحاق أولادٍ ليسوا منه به، ولغير ذٰلك من الحكم المفقودة في غيره، فقال:

(٢ - ٧) ﴿والذين يرمون أزواجهم ﴾؛ أي: الأحرار لا المملوكات ﴿ولم يكن لهم ﴾: على رَمْيِهِم بذلك ﴿شهداء إلا أنفسُهُم ﴾: بأن لم يُقيموا شهداء على ما رموهم به، ﴿فشهادة أحدِهم أربعُ شهاداتِ بالله إنَّه لَمِنَ الصادقين ﴾: سماها شهادة لأنها نائبة منابَ الشهود؛ بأن يقولَ: أشهدُ بالله أنَّي لمن الصادقين فيما رميتُها به. ﴿والخامسة أنَّ لعنة ألمَّ على ما أوالخامسة أنَّ لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين ﴾؛ أي: يزيد في الخامسة مع المي أوالخامسة في الذهب المادة أنَّي لمن الصادقين فيما رميتُها به. ﴿والخامسة أنَّ لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين ﴾؛ أي: يزيد في الخامسة مع أوالخامسة أنَّ لعنة إلمَّ الله عليه إن كان من الكاذبين ﴾؛ أي: يزيد في الخامسة مع أوالخامسة أنَّ لعانُه أنَّ عليه المادة أنَّ عليه إذ كان كان من الكاذبين أي أوالخامسة مع أوالخامسة أنَّ لعانَه إلى الله أنَّ عليه الخامسة مع أوالخامسة أنَّ لعانة إلى الله أنَّ يدُعُوَ على نفسه باللعنة إنْ كان كان كان أوالخامسة مع الشهادة أنَّ عليه أن كان من الكاذبين ؟؛ أي: يزيد في الخامسة مع الشهادة أنَّ لعانة إلى الله أنْ يدُعُوَ على نفسه باللعنة إنْ كان كان كان أوالخاف أوالخاف أن كان كان أوالخامسة مع الشهادة المادكورة مؤكّداً تلك الشهادات بأن يَدْعُوَ على نفسه بالله أنْ عان من الكاذبين؟ أوالخاف أوالذه أوالخاف أواذا تُمَ العانُه ؟

وظاهرُ الآياتِ ولو سمَّى الرجلَ الذي رماها به؛ فإنَّه يسقطُ حقُّه تَبَعاً لها. وهل يُقام عليها الحدُّ بمجرَّد لعان الرجل ونكولها أم تُحبس؟ فيه قولانِ للعلماء، الذي يدلُّ عليه الدليل أنه يُقام عليها الحدُّ؛ بدليل قوله: ﴿ويدرؤوا عنها العَذابَ أن

(۱) في (ب): «بَدَل».

سورة النور (٨ ـ ١٠)

تَشْهَدَ. . . ﴾ إلى آخره؛ فلولا أنَّ العذاب ـ وهو الحدُّ ـ قد وَجَبَ بلعانِهِ؛ لم يكن لعانها دارئاً له.

وظاهر الآيات يدلُّ على اشتراط لهذه الألفاظ عند اللِّعان منه ومنها، واشتراط الترتيب فيها، وأنْ لا يُنقَصَ منها شيءٌ ولا يبدَّل شيء بشيء، وأنَّ اللعان مختصَّ بالزوج إذا رمى امرأته، لا بالعكس، وأنَّ الشبه في الولد مع اللعان لا عبرةَ به؛ كما لا يعتبر مع الفراش، وإنما يعتبر الشبه حيث لا مرجّح إلَّا هو.

(١٠) ﴿ولولا فضلُ الله عليكم ورحمتُه وأنَّ الله تَوَّابٌ حكيمٌ»: وجواب الشرط محذوفٌ يدلُّ عليه سياق الكلام؛ أي: لأحلَّ بأحد المتلاعنين الكاذب منهما ما دعا به على نفسه، ومن رحمتِه وفضلِه ثبوتُ لهذا الحكم الخاصِّ بالزوجين؛ لشدَّة الحاجة إليه، وأنْ بيَّنَ لكم شدَّة الزُّنا وفظاعته وفظاعة القذف به، وأنْ شَرَعَ التوبة من ألتوبة منهما معلم محدوث من ألتوبة منهما مع أي ألتوبة منهما معلم محدوث من ألتوبة منهما معلي معلم محدوث من ألتوبة منهما من ألتوبة منهما معلم محدوث من ألتوبة ألتوبة ألتوبة من ألتوبة ألتوبة من ألتوبة

(١) في النسختين إلى آخر الآيات وهو قوله: ﴿لهم مغفرة ورزق كريم﴾.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة التور (١٠)

عَلَيْحَكُمْ وَرَحْمَتُهُمُ وَأَنَّ أَلَمَة رَءُوفٌ رَحِيرٌ () \* يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَنَبِعُوا خُطُوَنِ الشَّيْطَنِ وَمَن يَنَيَّع خُطُوَنِ الشَّيْطَنِ فَإِنَّهُ بَأَمُ بِالْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرُ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَهِ عَلَيْكُر وَرَحْمَتُهُ مَا زَى مِنكُر مِنْ أَحَدٍ أَبَدَا وَلَذِكِنَ اللَه يُذَكِي مَن يَشَآهُ وَاللَه سَمِيعُ عَلِيرٌ () وَلا يَأْتُلُ أُوْلُوا الفَضل مِنكُر وَالسَّعَة أَن يُؤْتُوا أُولِي الفُرْنَ وَالْمَسَكِينَ وَالْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَيَعَفُوا وَلِيَصَفُواً أَلَا شَخْبُونَ اللَّهُ وَالسَّعَة أَن يُؤْتُوا أُولِي الفُرْنَ وَالمَسَكِينَ وَالْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَيَعَفُوا وَلِيَصَفُوا أَلَا شَخْبُونَ أَن يَعْفِرُ اللَّهُ أَن يُؤْتُوا أُولِي الفُرْنَ وَالمَسَكِينَ وَالْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِيَعَفُوا وَلِيَصَفُوا أَلَا يَحْمُرُ وَلَقَهُ غَفُورُ تَحِيمُ () إِنَّ الَذِينَ بَرُعُونَ اللَّهُ مُولَى اللَّذِيلَ لَكُمُ وَاللَّهُ عَفُورُ أَلَا يُعْبُونَ أَن يَعْبُونَ أَنَ يَعْفِرُ اللَهُ فَعُورُ اللَّذِيلَ وَالْآخِرَةِ وَلَقَهُ عَفُورُ تَحِيمُ () إِنَّهُ وَلَكُمُ مُونَ اللَّهُ مُولاً الْمُعْبَعُونَ أَنَهُ بُعَنْبُونَ وَالْأَخِرَةِ وَلَقَهُ عَفُورُ نَحِيمُ اللَهُ وَيَعْلَمُ إِنَا اللَّذِينَ بَرُعُونَ الْمَعْتَلَة الْمُولَى اللَّهُ مَنْ اللَهُ فَيْتُو وَالْآخِرَةِ وَلَقَتُهُ عَفُورُ نَعْمَةُ الْحَقَ وَيَعْلَمُونَ أَنَ اللَهُ هُو اللَّذُيبَ وَوَالَاحِرَةِ وَلَقُلُ الْقَيْبَاتِ لِلْعَايَةِ بُونَ إِنَّهُ مَعْتَمُونَ أَنَو اللَّذُي اللَّذُي اللَائِينَ اللَهُ وَلَيْهُ وَي اللَّذِيبَ الْمُعْبَينَ اللَهُ وَلَا وَلَيْعَيْبُونَ اللَقُولُونَ اللَّهُ وَالَالَة وَلَا وَقُولُونَ اللَهُ وَلَنَهُ وَا لَكُونَ اللَهُ عَوْمَةً وَيَعْتَعُونَ اللَّهُ وَلَنَهُونَ وَالَكُونُ وَاللَهُ عَلَي وَالَائِنَهُ وَالَةُ وَلَنَهُ وَلَنَهُ وَا وَلَقَنْ وَالَهُ وَالَهُ مَنْهُ وَوالَةُ وَالَة وَلَنَة وَلَة وَلَهُ وَلَقُولُونَ وَالَةُ وَلُونُ وَالَقُونَ اللَولَا اللَهُ مَالَةُ وَلَكُونَ وَاللَقُونَ اللَهُ وَالَنَهُ مَنْ أَنَهُ وَلَا وَالْتَعْتَقُونُ وَاللَقُولُ الْنُولُولُولُ ووَالَتَهُ مَوالَةُ وَالَةُ وَاللَهُ وَالَالَا وَا وَالَعَنْهُ وَاللَهُ وَالَعَا وَالَنَ وَالَعَ وَا إِنَع

لما ذكر فيما تقدَّم تعظيم الرمي بالزِّنا عموماً؛ صار ذٰلك كأنَّه مقدَّمة لهذه القصَّة التي وقعت على أشرف النساء أم المؤمنين رضي الله عنها، ولهذه الآياتُ نزلت في قصة الإفك المشهورة الثابتة في الصحاح والسُّنن والمساند<sup>(۱)</sup>، وحاصلُها أن النبيَّ ﷺ في بعض غزواته ومعه زوجتُهُ عائشة الصديقةُ بنت الصديق، فانقطع عِقدُها، فانحبست في طلبه، ورَحُلوا جَمَلَها وهَوْدَجَها فلم يَفْقِدوها، ثم استقلُ الجيش راحلاً، وجاءت مكانَهم، وعلمت أنَّهم إذا فقدوها؛ رجعوا إليها، فاستمروا في مسيرهم، وكان صفوانُ بن المعطل السُّلميُ من أفاضل الصحابة رضي الله عنه، واحلتَه، فركبَتُها من دون أن يكلَّمها أو تكلَّمه، ثم جاء يقودُ بها بعدما نزل الجيشُ واحلتَه، فركبَتُها من دون أن يكلَّمها أو تكلَّمه، ثم جاء يقودُ بها بعدما نزل الجيشُ معيا الظهيرة، فلما رأى بعضُ المنافقين الذين في صحبة النبيُ ﷺ في ذلك السفر مجيء صفوان بها في هذه الحاك؛ أشاع ما أشاع، ووشي الحديث، وتلقَّفته الألسن، حتى اغترَّ بذلك بعضُ المافقين، وصاروا يتناقلون هذا الكلام، والحبس الوحي مدةً طويلةً عن رسول الله ﷺ، وبلغ الخبرُ عائشة بعد ذلك بمدًة، حزنا شديداً؛ فأنزل الله براءتها في من أنوان المون أنه معد ذلك بمدًة وحرنا شديداً؛ فأنزل الله براءتها في منه ما وعلون أما وراحين ألذين في منهم المؤلفين الذين وتلقَفته وحرنا شديداً؛ فانزل الله براءتها في هذه الآيات، ووعظ الله المؤمنين والخس مر

(۱) قصة الإفك: أخرجها البخاري (٤٧٥٠ و٤٧٥٧)، ومسلم (٢٧٧٠)، وأحمد (٦/ ١٩٤)،
 وانظر "تفسير ابن كثير" (٦/ ٢٣).

سورة النور (١١ ـ ١٣) (١١) فقوله تعالى: ﴿إِنَّ الذِّين جاؤوا بالإفكِ؟؛ أي: الكذب الشنيع، وهو رمي أم المؤمنين، ﴿عصبةٌ منكُمَه؛ أي: جماعة منتسِبون إليكم يا معشر المؤمنين، منهم المؤمن الصادقُ في إيمانه، لكنَّه اغترَّ بترويج المنافقين، ومنهم المنافق. ﴿لا تَحْسَبُوه شرًّا لكم بل هُو خيرٌ لكمَ؟: لِما تضمَّنَ ذٰلك تبرئةَ أُمَّ المؤمنين ونزاهتَها والتنوية بذِكْرها، حتى تناول عمومُ المدح سائرَ زوجاتِ النبيُّ ﷺ، ولِما تضمَّن من بيان الآياتِ المضطرِّ إليها العباد، التي ما زال العملُ بها إلى يوم القيامة؛ فكل هٰذا خيرٌ عظيمٌ، لولا مقالَةُ أهل الإفك، لم يحصل بذلك(``، وإذا أراد الله أمراً؛ جعل له سبباً، ولذلك جَعَلَ الخطابَ عامًا مع المؤمنين كلهم، وأخبر أنَّ قَدْحَ بعضِهم ببعض كقدح في أنفسهم؛ ففيه أنَّ المَؤمنين في توادُّهم وتراحُمِهم وتعاطُفِهم واجتماعِهم على مصالحهم كالجسدِ الواحدِ، والمؤمنُ للمؤمن كالبنيانِ يشدُّ بعضُه بعضاً؛ فكما أنَّه يكره أن يَقْدَحَ أحدٌ في عرضه؛ فليكره مِنْ كلُّ أحدٍ أنْ يَقْدَحَ في أخيه المؤمن الذي بمنزلة نفسه، وما لم يصل العبدُ إلى لهذه الحالة؛ فإنَّه من نَقْص إيمانه وعدم نُصحه. ﴿لكلُّ امرىءٍ منهم ما اكْتَسَبّ من الإثم﴾: ولهذا وعيدٌ للذين جاؤوا بالإفك، وأنَّهم سيُعاقبون على ما قالوا من ذٰلك، وقد حدَّ النبيُّ عَظِيرَ منهم جماعةً، ﴿وَالذي تَوَلَّى كِبْرَهُ﴾؛ أي: معظم الإفك، وهو المنافقُ الخبيثُ عبدالله بن أُبِي بن سَلول لعنه الله. ﴿له عذابٌ عظيمٌ : ألا وهو الخلودُ في الدرك الأسفل من النار .

(١٢) ثم أرشد الله عباده عند سماع مثل لهذا الكلام، فقال: ﴿لولا إذْ سَمِعْتُمُوهُ ظنَّ المؤمنون والمؤمناتُ بأنفسِهم خيراً؟؟ أي: ظنَّ المؤمنون بعضُهم ببعض خيراً، وهو السلامة مما رُمُوا به، وأنَّ ما معهم من الإيمان المعلوم يَدْفَعُ ما قيل فيهم من الإفك الباطل. ﴿وقالواً﴾ بسبب ذلك الظِّنِّ: ﴿سبحانكَ﴾؛ أي: تنزيهاً لك من كلِّ سوء، وعن أن تَبتليَ أصفياءكَ بالأمور الشنيعة. ﴿ هٰذا إفكُ مبينَ ﴾؛ أي: كذبّ وبهتٌ من أعظم الأشياء وأبينها؛ فلهذا من الظنِّ الواجب حين سماع المؤمن عن أخيم المؤمن مثلَ لهذا الكلام، وأن يبرِئَه بلسانِهِ، ويكذُّبَ القائل لذلك.

﴿١٣﴾ ﴿لولا جاؤوا عليه بأربعة شهداءَ﴾؛ أي: هلَّا جاء الرامون على ما رَمَوْا به بأربعة شهداء؛ أي: عدول مرضيين، ﴿فَإِذْ لَم يَأْتُوا بِالشهداءِ فأولئك عندَ اللهِ هم

فى (ب): «ذلك».

سورة النور (١٤ ـ ١٨)

الكاذبونَ﴾: وإن كانوا في أنفسِهم قد تيقَّنوا ذٰلك؛ فإنَّهم كاذبونَ في حكم الله؛ لأنَّه حوَّمَ عليهم التكلُّم بذٰلك من دون أربعة شهود، ولهٰذا قال: ﴿فأولتْك عند اللَه هم الكاذبون﴾: ولم يَقُلْ: فأولَنْك هم الكاذبون، وهٰذا كلُّه من تعظيم حرمةِ عِرْضِ المسلم؛ بحيثُ لا يجوز الإقدام على رميِهِ من دون نِصاب الشهادة بالصدق.

(1٤) ﴿ولولا فضلُ اللّهِ عليكم ورحمتُهُ في الدُّنيا والآخرة﴾: بحيث شملكم إحسانُه فيهما في أمر دينكم ودنياكم ﴿لَمَسَّكُم فيما أَفَضْتُمَ﴾؛ أي: خضتم ﴿فيهُ: من شأن الإفك ﴿عذابٌ عظيمٌ»: لاستحقاقِكم ذٰلك بما قلتُم، ولُكن من فضل الله عليكم ورحمتِهِ أن شَرَعَ لكم التوبةَ، وجعل العقوبةَ مطهِّرةَ للذنوب.

(١٥﴾ ﴿إِذ تَلَقَوْنَه بِالسِنَتِكَمَ﴾؛ أي: تلقَّفونه ويُلقيه بعضُكم إلى بعض وتستوشون حديثَه وهو قولٌ باطلٌ. ﴿وتقولون بأفواهِكُم ما ليس لكم به علمٌ»: والأمران محظوران؛ التكلُّم بالباطل، والقولُ بلا علم. ﴿وتحسبونَه هيِّناً»: فلذلك أقدمَ عليه مَن أقدمَ مِن المؤمنين الذين تابوا منه. وتطهَّروا بعد ذٰلك. ﴿وهو عندَ الله عظيمُ»: وهٰذا فيه الزجرُ البليغ عن تعاطي بعض الذُّنوب على وجه التهاون بها؛ فإنَّ العبدَ لا يُفيدُه حسبانُه شيئاً، ولا يخفف من عقوبتِهِ الذَّب، بل

﴿ ١٦﴾ ﴿ ولولا إذ سمِغتُموه ﴾ أي: وهلاً إذ سمعتُم أيها المؤمنون كلامَ أهل الإفك، ﴿ ولولا إذ سمِغتُموه ﴾ أي: وهلاً إذ سمعتُم أيها الإفك، ﴿ قلتم ﴾: منكرين لذلك معظَمين لأمره: ﴿ما يكونُ لنا أن نتكَلَّمَ بهٰذا ﴾ أي: ما ينبغي لنا وما يليقُ بنا الكلامُ بهٰذا الإفك المبين؛ لأنَّ المؤمن يمنعُه إيمانُه من ارتكاب القبائح. ﴿ هٰذا بهتانَ ﴾؛ أي: كذب ﴿ عظيمَ ﴾.

(١٧) ﴿يعِظُكم اللّهُ أن تعودوا لمثلِهِ؟؛ أي: لنظيره من رمي المؤمنين بالفُجور؛ فالله يعِظُكم وينصحُكم عن ذٰلك، ونعم المواعظ والنصائح من ربَّنا؛ فيجبُ علينا مقابلتُها بالقبول والإذعان والتسليم والشُّكر له على ما بيَّن لنا، أنَّ الله نِعِمَّا يَعِظُكم به. ﴿إِنْ كنتُم مؤمنينَ؟: دلَّ ذٰلك على أنَّ الإيمان الصادق يمنعُ صاحبه من الإقدام على المحرَّمات.

(١٨) ﴿ ويبيئن الله لكم الآياتِ؟: المشتملة على بيان الأحكام والوعظ والزجر والترغيب والترهيب، يوضّحُها لكم توضيحاً جليًا. ﴿والله عليم (حكيم)<sup>(١)</sup>؟؛ أي:

كامل العلم، عامُ الحكمة؛ فمن علمِهِ وحكمتِهِ أن علَّمكم من علمه، وإنْ كان ذٰلك راجعاً لمصالحكم في كلُّ وقت.

F سورة النور (۱۹ ـ ۲۱)

﴿١٩﴾ ﴿إِنَّ الذين يحبُّونَ أن تشيعَ الفاحشةُ ؛ أي: الأمور الشنيعة المستَقْبَحة، فيحبُّون أن تشتهر الفاحشة ﴿في الذين آمنوا لهم عذابُ أليمَ ؛ أي: موجع للقلب والبدن، وذلك لغشّه لإخوانه المسلمين، ومحبة الشرّ لهم، وجراءته على أعراضهم؛ فإذا كان هذا الوعيد لمجرَّد محبَّة أن تشيعَ الفاحشةُ واستحلاء ذلك بالقلب؛ فكيف بما هو أعظمُ من ذلك من إظهارِهِ ونقلِه؟ وسواء كانت الفاحشة صادرةَ أو غير صادرةٍ، وكل هذا من رحمة الله لعباده المؤمنين، وصيانة أعراضهم؛ كما صان دماءهم وأموالهم، وأمرهم بما يقتضي المصافاة، وأن يحبَّ أحدُهم لأخيه ما يحبُّ لنفسه، ويكرَهَ له ما يكرَهُ لنفسه. ﴿وَاللَه يعلم وأنتم لا تعلمونَ : فلذلك علَّمكم، وبيَّن لكم ما تجهلونَه.

﴿ ٢٠﴾ ﴿ ولولا فضلُ الله عليكم؟: قد أحاط بكم من كلَّ جانب ﴿ ورحمتُهُ عليكم، ﴿ وأَنَّ الله رءوفُ رحيم؟: لما بيَّن لكم لهذه الأحكام والمواعظ والحِكَم الجليلة، ولما أمهلَ من خالف أمره، ولكنَّ فضلَه ورحمتُه، وأنَّ ذلك وصفه اللازم أثر لكم من الخيرِ الدنيويِّ والأخرويِّ ما لن تحصوه أو تعدُّوه.

﴿٢١﴾ ولما نهى عن لهذا الذنب بخصوصِهِ؛ نهى عن الذَّنوب عموماً، فقال: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لا تتَبِعوا خطواتِ الشيطانِ﴾؛ أي: طرقَه ووساوسَه. وخطواتُ الشيطان يدخُلُ فيها سائرُ المعاصي المتعلِّقة بالقلب واللسان والبدن.

ومن حكمتِهِ تعالى أن بيَّن الحُكْمَ ـ وهو النهي عن اتَّباع خطوات الشيطان ـ والحِكمة ـ وهو بيانُ ما في المنهيِّ عنه من الشرَّ المقتضي والداعي لتركه ـ، فقال: ﴿ومَن يَتَّبِغ خُطُواتِ الشيطانِ فإنَّهَ؟ أي: الشيطان ﴿يأمُرُ بالفحشاءَ؟؛ أي: ما تستفحشُه العقول والشرائعُ من الذُّنوب العظيمة مع ميل بعض النفوس إليه، ﴿والمنكَرِكَ: وهو ما تُنْكِرُهُ العقولُ ولا تعرفُه؛ فالمعاصي التي هي خُطُوات الشيطان لا تَخْرُجُ عن ذٰلك، فنهى الله عنها العبادَ نعمة منه عليهم أن يشكروه ويَذْكُروه؛ لأنَّ ذٰلك صيانة لهم عن التدنَّس بالرذائل والقبائح؛ فمن إحسانِهِ عليهم أن نهاهم عنها كما نهاهم عن أكل السموم القاتلة ونحوها. ﴿ولولا فضلُ اللهِ عليكُم ورحمتُه ما زكى منكُم من أحدِ أبداً؟؛ أي: ما تطهر من اتَباع خطواتِ الشيطانِ؟ لأنَّ

سورة النور (۲۲ ـ ۲۳)

به، والنقصُ مستولِ على العبدِ من جميع جهاتِهِ، والإيمانُ غير قويًّ؛ فلو خُلًي ولهذه الدواعي؛ ما زكى أحدٌ بالتطهُّرِ من الذَّنوب والسيئات والنماء بفعل الحسنات؛ فإنَّ الزكاء يتضمَّن الطهارة والنماء، ولكنَّ فضلَه ورحمتَه أوجبا أن يتزكَّى منكم من تزكَّى، وكان من دعاء النبيً ﷺ: «اللهمَّ! آتِ نفسي تَقُواها، وزكُّها أنت خيرُ من زَكَّاها، أنت وَلِيُّها ومولاها»<sup>(۱)</sup>. ولهذا قال: ﴿ولكنَّ الله يزكِّي مَن يشاءُ»: من يعلمُ منه أن يتزكَّى<sup>(۲)</sup> بالتزكية، ولهٰذا قال: ﴿واللهُ سميعٌ عليمُ».

﴿٢٢﴾ ﴿ولا يَأْتَلُ؟ أي: لا يحلف ﴿أولو الفضل منكُم والسَّعة أن يُؤتوا أولي القُربى والمساكينَ والمهاجرينَ في سبيل الله وَلْيَعْفوا وَلْيَصْفَحوا؟ : كان من جملة الخُربى والمساكينَ في الإفك مِسْطَح بن أثاثة، وهو قريبٌ لأبي بكر الصديق رضي الله عنه، وكان مسطحٌ فقيراً من المهاجرين في سبيل الله، فحلف أبو بكر أن لا يُنْفِق عليه وكان مسطحٌ فقيراً من المهاجرين في سبيل الله، فحلف أبو بكر أن لا يُنْفِق عليه وكان مسطحٌ فقيراً من المهاجرين في سبيل الله، فحلف أبو بكر أن لا يُنْفِق عليه وكان مسطحٌ فقيراً من المهاجرين في سبيل الله، فحلف أبو بكر أن لا يُنْفِق عليه وكان مسطحٌ فقيراً من المهاجرين في سبيل الله، فحلف أبو بكر أن لا يُنْفِق عليه بقولهِ الذي قال، فنزلت لهذه الآية [ينهاه]<sup>(٣)</sup> عن لهذا الحلف المتضمَّن لقطع النفقة عنه، ويحنُّه على العفو والصفح، ويَعِدُهُ بمغفرةِ الله إن غَفَرَ له، فقال : ﴿ألا تُحبُونَ أن يَغْفِرَ الله لن يَغْفِرَ الله له نقال : إلى يتفقق عليه، أن يَغْفِرَ الله لكم والله على العفو والصفح، ويَعِدُهُ بمغفرةِ الله إن غَفَرَ له، فقال : ألا تُحبُونَ أن يَغْفِرَ الله له فقال : ﴿ألا تُحبُونَ النه في أن ينفون المناه الفقة على الفول الفور ا

وفي لهذه الآيةِ دليلٌ على النفقة على القريب، وأنَّه لا تُتُرَكُ النفقةُ والإحسانُ بمعصية الإنسان، والحثُّ على العفو والصفح ولو جرى منه ما جرى من أهل الجرائم.

﴿٢٣﴾ ثم ذكر الوعيدَ الشديدَ على رمي المحصنات، فقال: ﴿إِنَّ الذين يَرْمونَ المحصناتِ﴾؛ أي: العفائف عن الفجور ﴿الغافلاتِ﴾: اللاتي<sup>(٤)</sup> لم يَخْطُرُ ذٰلك بقلوبهنَّ، ﴿المؤمناتِ لُعِنوا في الدُّنيا والآخرةَ»: واللعنةُ لا تكونُ إلاّ على ذنب كبير، وأكَّد اللعنة بأنها متواصلة عليهم في الدارين. ﴿ولهم عذابٌ عظيمَ»: وهذا زيادةُ على اللعنة، أبعدَهم عن رحمتِهِ وأحلَّ بهم شدَّة نقمتِهِ، وذٰلك العذاب يوم القيامة.

(۱) أخرجه مسلم (۲۷۲۲) من حديث زيد بن أرقم.
 (۲) في (ب): «يزكي<sup>a</sup>.
 (۲) في (ب): «التي<sup>a</sup>.
 (٤) في (ب): «التي<sup>a</sup>.

FOR QURA سورة النور (٢٤ - ٢٦)

(٢٥) ﴿ يومئذ يوفّيهم الله دينَهُمُ الحقَّ؟ أي: جزاءهم على أعمالهم الجزاء الحقَّ الذي بالعدل والقسط ؛ يجدون جزاءها موفَّراً لم يفقدوا منها شيئاً، ﴿ وقالوا يا وَيْلَتَنا مالِ هٰذا الكتابِ لا يغادرُ صغيرةَ ولا كبيرةَ إلَّا أحصاها وَوَجَدوا ما عَمِلوا حاضراً ولا يَظْلِمُ ربُّكَ أحداً؟، ﴿ ويعلمونَ؟ في ذٰلك الموقف العظيم ﴿ أَنَّ اللَّهَ هو الحقُّ المبينُ؟، فيعلمون انحصار الحقِّ المبين في الله تعالى ؛ فأوصافُه العظيمة حقَّ، وأفعالُه هي الحقَّ، وعبادتُه هي الحقَّ، ولقاؤه حقَّ، [ووعدُه] ووعيدُه حقًّ، وحكمه الدينيُّ والجزائيُ حقٌ، ورسلُه حقٌ ؛ فلا نَمَّ حقَّ إلَّا في الله، وما مِن الله.

﴿٢٦﴾ ﴿الخبيثاتُ للخبيثين والخبيثونَ للخبيثاتِ﴾؛ أي: كلُّ خبيثٍ من الرجال والنساء والكلماتِ والأفعال مناسبٌ للخبيثِ وموافقٌ له ومقترنٌ به ومشاكلٌ له، وكلُ طيب من الرجال والنساء والكلماتِ والأفعال مناسبٌ للطيِّبِ وموافقٌ له ومقترنٌ به ومشاكلٌ له، وكلُ طيب من الرجال والنساء والكلماتِ والأفعال مناسبٌ للطيِّبِ وموافقٌ له ومقترنٌ به ومشاكلٌ له، وكلُ ومشاكلٌ له؛ فهذه كلمةٌ عامةٌ وحصرٌ لا يخرجُ منه شيءٌ، من أعظم مفرداتِهِ أنَّ الأنبياء، خصوصاً سيدهم محمد ﷺ، من أعظم مفرداتِهِ أنَّ المُنبيان من الرجال والنساء والكلماتِ والأفعال مناسبٌ للطيِّبِ وموافقٌ له ومقترنٌ به ومشاكلٌ له؛ فهذه كلمةٌ عامةٌ وحصرٌ لا يخرجُ منه شيءٌ، من أعظم مفرداتِهِ أنَّ الطيبين من الخلق على الإطلاق، لا يناسِبُهم إلَّا كلُ طيبٍ من النساء؛ فالقدح في عائشة رضي الله عنها بهذا الأمر قدحٌ في النبي ﷺ، وهو المقصودُ بهذا الإفك من عائشة رضي الله عنها بهذا الأمر قدحٌ في النبي ﷺ، وهو المقصودُ بهذا الإفك من عائشة رضي الله عنها بهذا الأمر قدحٌ في النبي ﷺ، وهو المقصودُ بهذا الإفك من عائشة رضي الله عنها بهذا الأمر قدحٌ في النبي ﷺ، وهو المقصودُ بهذا الإفك من عائشة رضي الله عنها بهذا الأمر قدحٌ في النبي ﷺ، وهو المقصودُ بهذا الإفك من عائشة رضي الله عنها بهذا الأمر قدحٌ في النبي ﷺ يعلمُ أنَّها لا تكون إلَّا طيبةً وهم ما هي<sup>(١)</sup> صديقةُ النساء وأفضلُهن واهرة من هذا الأمر القبيح؛ والمائي والي عليه والي يعد والمائهن والمائهن والمائي والمائهن والمائهن والمائي والمائهن والي والوحيُ عليه والمائين والمائي والمائي والمائين والمائهن والمائي والمائين والي والمائين والي مائول والوحي عليه وهو في والمائين والي والوحي عليه والمائي؟

ثم صرَّح بذلك بحيثُ لا يبقى لمبطلٍ مقالًا، ولا لشكُّ وشبهةٍ مجالًا، فقال: ﴿أولتُك مبرَّؤونَ مما يقولونَ»: والإشارةُ إلى عائشة رضي اللَّه عنها أصلًا، وللمؤمناتِ المحصناتِ الغافلاتِ تبعاً لها. ﴿مغفرةٌ﴾: تستغرق الذنوب. ﴿ورزقٌ كريمٌ﴾: في الجنة صادرٌ من الربَّ الكريم.

- (١) في (ڀ): «وهي هي».
- (٢) أخرجه البخاري (٢٥٨١)، ومسلم (٢٤٤٢) عن عائشة رضي الله عنها.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النور (٢٧ ـ ٢٨)

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُبُوتًا غَبَرَ بُبُوتِكُمْ حَقَى نَسْتَأْنِسُوا وَشُمَلِمُوا عَلَىٰ آهْلِهَا ذَلِكُمْ خَبُرٌ لَكُمْ لَمَلَكُمْ تَذَكُرُونَ ۞ فَإِن لَمَ تَجِدُوا فِيهَآ أَحَدًا فَلَا نَدْخُلُوهَا حَتَى بُؤذَن لَكُرُّ وَإِن قِيلَ لَكُمُ أَنْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ أَزَى لَكُمْ وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيرٌ ۞ لَبَسَ عَلَكُمْ جُنَاحُ أَن تَدْخُلُوا بُبُوتًا غَيْر مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَعٌ لَكُرُ وَاللَهُ يَعَلَمُ مَا بُدُونِ وَمَا تَكْمُنُونَ ۞ .

٤٢٧ يُرشد الباري عبادَه المؤمنين أن لا يدخُلوا بيوتاً غير بيوتهم بغير استئذانٍ؟ فإنَّ في ذٰلك عدَّة مفاسدَ:

منها: ما ذكرهُ الرسولُ ﷺ: حيث قال: «إنَّما جُعِلَ الاستئذانُ من أجل البصرِ»<sup>(۱)</sup>؛ فبسبب الإخلال به يقع البصر على العوراتِ التي داخل البيوت؛ فإنَّ البيت للإنسان في ستر عورةِ ما وراءه بمنزلة الثوبِ في ستر عورةِ جسدِهِ.

ومنها: أنَّ ذٰلك يوجب الرِّيبةَ من الداخل، ويتَّهم بالشرِّ سرقةٍ أو غيرها؛ لأنَّ الدُّخول خفيةَ يدلُّ على الشرُ، ومنع اللَّه المؤمنين من دخول غير بيوتهم ﴿حتى تَسْتَأْنِسوا<sup>(٢)</sup>﴾؛ أي: تستأذنوا، سمى الاستئذانَ استئناساً؛ لأنَّ به يحصُلُ الاستئناس، وبعدمه تحصُل الوحشةُ، ﴿وتُسَلَّموا على أهلها﴾: وصفة ذٰلك ما جاء في الحديث: «السلام عليكم، أأدخل؟»<sup>(٣)</sup>. ﴿ذٰلكمَ﴾؛ أي: الاستئذان المذكور ﴿خيرُ لكم لعلَّكم تَذَكَرُونَ﴾: لاشتماله على عدَّة مصالح، وهو من مكارم الأخلاق الواجبة؛ فإن أذن؛ دخل المستأذن.

﴿٢٨﴾ ﴿فإن لم تجدوا فيها أحداً﴾: فلا تدخلوا فيها ﴿حتى يُؤْذَنَ لَكُم وإن قيلَ لَكُم ارجعوا فارجعوا ﴾؛ أي: فلا تمتنعوا من الرُّجوع ولا تغضبوا منه؛ فإنَّ صاحب المنزل لم يمنَعْكم حقًّا واجباً لكم، وإنَّما هو متبرعٌ؛ فإنْ شاء أذن أو منع؛ فأنتم لا يأخذ أحدكم الكبرُ والاشمئزازُ من هٰذه الحال؛ ﴿هو أزكى لكم﴾؛ أي: أشدُّ لتطهيركم من السيئاتِ وتنميتكم بالحسنات. ﴿والله بما تعملونَ عليم﴾: فيجازي كلً عامل بعملِهِ من كثرةٍ وحسنٍ وعدمِهِ.

- أخرجه البخاري (٦٢٤١)، ومسلم (٢١٥٦) من حديث سهل بن سعد.
  - (۲) في (ب): «يستأنسوا».
- (٣) أخرجه أحمد (٣/ ٤١٤)، وأبو داود (٥١٧٦)، والترمذي (٢٨٥٣)، والحديث صححه الألباني في «الصحيحة» (٨١٨).

(٢٩) هذا الحكم في البيوت المسكونة سواء كان فيها متاع للإنسان أم لا، وفي البيوت غير المسكونة التي لا متاع فيها للإنسان، وأما البيوت التي ليس فيها أهلها، وفيها متاع الإنسان المحتاج للدخول إليه، وليس فيها أحد يتمكن من استئذانه، وذلك كبيوت الكراء وغيرها؛ فقد ذكرها بقوله: ﴿ليس عليكم جُناحَهُ؛ أي: حرج وإثم؛ دلَّ على أنَّ الدُخول من غير استئذان في البيوت السابقة أنه محرً وفيه حرج ﴿أن تدخُلوا بيوتاً عير مسكونةٍ فيها متاع لكمه: وهذا من احترازاتِ القرآن العجيبةِ؛ فإنَّ قولَه: ﴿لا تدخُلوا بيوتاً غير بيوتكم؟: لفظ عامً في كل بيت ليس ملكاً للإنسان، أخرج منه تعالى البيوت التي ليست ملكه وفيها متاعة وليس فيها ساكن، فأسقط الحرج في الدُخول إليها. ﴿والله يعلم ما تُبدونَ وما تكتمون}: أحوالكم الظاهرة والخفيَّة، وعلم مصالِحكم؟ فلذلك شَرَع لكم ما تحتاجون إليه وتضطرُون من الأحكام الشرعيَّة.

سورة التور (٢٩ - ٣٠)

<لَقُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَـَىرِهِمْ وَيَحْفَظُوا فَرُوَجَهُمُ ذَلِكَ أَنَكَ لَهُمُ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ٢

﴿٣٧ أي: أرشدِ المؤمنين وقُلْ لهم الذين معهم إيمانَ يمنعُهم من وقوع ما يُخِلُّ بالإيمان ﴿يغضُوا من أبصارِهم﴾: عن النظر إلى العورات وإلى النساء الأجنيَّات وإلى المُردانِ، الذين يُخاف بالنظرِ إليهم الفتنة وإلى زينة الدُّنيا التي تفتنُ وتوقِعُ في المحذور. ﴿ويحفَظُوا فروجَهم﴾: عن الوطء الحرام في قُبُل أو دُبُر أو ما وتوقِعُ في المحذور. ﴿ويحفَظُوا فروجَهم﴾: عن الوطء الحرام في قُبُل أو دُبُر أو ما وردن ذلك وعن التمكين من مسها والنظر إليها. ﴿ذلكَ : الحفظُ للأبصار والفروج وردن ذلك وعن التمكين من مسها والنظر إليها. ﴿ذلكَ : الحفظُ للأبصار والفروج وردن ذلك وعن التمكين من مسها والنظر إليها. ﴿ذلكَ : الحفظُ للأبصار والفروج ما أزكى لهم؟ : أطهرُ وأطيبُ وأنمى لأعمالهم؛ فإنَّ من حفظَ فرجَه وبصرَه؛ طَهُرَ من الخَبَثِ الذي يتدنَّس به أهلُ الفواحش، ورَكَتْ أعمالُه بسبب تركِ المحرَّم من الذي الذي يتدنَّس به أهلُ الفواحش، ورَكَتْ أعمالُه بسبب تركِ المحرَّم من الخبَثِ الذي يتدنَّس به أهلُ الفواحش، ورَكَتْ أعمالُه بسبب تركِ المحرَّم من الذي أن تطمعُ إليه النفس وتدعو إليه؛ فمن تَرَكَ شيئاً لله؛ عوَّمَه الله خيراً منه من الذي أنه بصره عن المحرم أنار الله بصيرتَه، ولأنَّ العبد إذا حفيظَ فرجَه وبصرة عن الذي أنه؛ فمن تَرَكَ شيئاً لله؛ عوْضَه الله يومرة والما بنه الذي أنه، الذي أله؛ فمن تَركَ شيئاً لله؛ عوْضَه الله خيراً منه من عن الحرام ومقدماته مع دواعي الشهوة؛ كان حفظُه لغيرو أبلغَ، ولهذا سمَّاه الله عن الحرام ومقدماته مع دواعي الشهوة؛ كان حفظُه لغيرو أبلغَ، ولهذا سمَّاه الله حفظاً؛ فالشيء المحفوظُ إن لم يجتهد حافظُهُ في مراقبتِه وحفظِه وعمل الأسباب أصوحة إنها مراقر إن لم يجتهد حافظُه في مراقبتِه وحفظِه وعمل الأسباب ألموجبة لحفظِه؛ لم يُنْحَفِظُ، كذلك البصر والفرج إن لم يجتهدِ العبدُ في حفظِه أو من أو من أومن.

(۱) في (ب): «التي».

1177

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النور (٣١)

وتأمَّل كيف أمر بحفظ الفرج مطلقاً لأنَّه لا يُباح في حالةٍ من الأحوال، وأما البصرُ؛ فقال: ﴿يَغْضُوا مِن أبصارِهم﴾: أتى بأداة مِنْ الدالَّة على التبعيض؛ فإنَّه يجوز النظر في بعض الأحوال لحاجةٍ؛ كنظر الشاهدِ والمعامل والخاطبِ ونحو ذٰلك. ثم ذكَرهم بعلمِهِ بأعمالهم ليجتهِدوا في حفظ أنفسِهِم من المحرَّمات.

وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضَضَىٰ مِنْ أَبْصَدِهِنَ وَيَحَفَظَىٰ فُرُوحَهُنَ وَلَا يُبْدِيكَ زِينَتَهُنَ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلِيَضْرِيْنَ عِنْمُرِهِنَ عَلَى جُهُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِيكَ زِينَتَهُنَ إِلَا لِعُولَنِهِينَ أَوْ ءَابَآبِهِكَ أَوْ ءَابَآء بَعُولَنِهِكَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآء بُعُولَتِهِنَ أَوْ إِخْوَنِهِنَ أَوْ بَنِيَ إِخْوَلِنِهِينَ أَوْ نِسَآبِهِنَ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَنْمَنُهُنَ أَوِ النَّبِعِيكَ غَيْرِ أُوْلِي آلِارَبَةِ مِنَ الرِّعُولَنِهِينَ أَ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَتِ النِّسَاةِ وَلَا يَضْرِينَ بِأَرْجُلِهِنَ أَوْ النَّهِ بَعْمَ الْمُولَةِ إِنِينَ الْمُ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَتِ النِّسَاةِ وَلَا يَضْرِينَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعَلَمَ مَا يُغْفِينَ مِن زِينَتِهِينَ وَ

﴿ ٣١﴾ لما أمر المؤمنين بغض الأبصار وحفظ الفروج؛ أمر المؤمناتِ بذلك، فقال: ﴿ وقُل للمؤمنات يَغْضُضْنَ من أبصارِهِنَّ : عن النظر إلى العورات والرجال بشهوةٍ ونحو ذلك من النظر الممنوع. ﴿ ويَحْفَظْنَ فروجَهُنَّ : من التمكين من جماعها أو مسِّها أو النظر المحرَّم إليها، ﴿ ولا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ : كالثياب الجميلة والحلي وجميع البدن كلَّه من الزينة. ولما كانت الثيابُ الظاهرة لا بدَّ لها منها؟ قال: ﴿ إلَّا ما ظَهَرَ منها ؟ أي : الثياب الظاهرة التي جرتِ العادةُ بلبسها إذا لم يكنُ في ذلك ما يدعو إلى الفتنة بها، ﴿ وَلَيَضْرِبْنَ بَخُمُرِهِنَّ على جيوبهنَّه: وهذا لكمال الاستتار.

ويدلُّ ذٰلك على أن الزينةَ التي يحرُمُ إبداؤها يدخل فيها جميعُ البدن كما ذكرنا. ثم كرَّر النهي عن إبداء زينتهن؛ ليستثني منه قوله: ﴿إِلَّا لِبُعولَتِهِنَّ»؛ أي: أزواجهنَّ، ﴿أو آبائهنَّ أو آباء بعولتهنَّه: يشمل الأبَ بنفسه والجدَّ وإنْ علا، [﴿أو إبنائهنَ أو أبناءِ بُعُولَتِهِنَ»: ويدخل فيه الأبناء، أو أبناء البعولة مهما نزلوا]، ﴿أو إخوانهنَّ أو بني إخوانهنَّه: أشقاء أو لأب أو لأم. ﴿أو بني أخواتِهِنَّ أو نسائهنَّه؟ أي: يجوز للنساء أن يَنْظُرَ بعضُهُنَّ إلى بعض مطلقاً، ويُحتمل أنَّ الإضافة تقتضي أي: يجوز أن تَنْظُرَ إليها الذَّمِيَّةُ، ﴿أو ما ملكتْ أيمانُهُنَّ»: فيجوز للمملوك إذا كان كلُّه لائشي أن يَنْظُرَ إليها الذَّمِيَّة، ﴿أو ما ملكتْ أيمانُهُنَّ»: فيجوز للمملوك إذا كان كلُّه

النظر، ﴿أو التابعينَ غير أولى الإربَةِ من الرجالَه؛ أي: [أو]<sup>(١)</sup> الذين يَتْبَعُونَكُم ويتعلَّقون بكم من الرجال الذين لا إربةَ لهم في هذه الشهوة؛ كالمعتوه الذي لا يدري ما هنالك، وكَالْعِنِين الذي لم يبقَ له شهوةٌ لا في فرجه ولا في قلبه؛ فإنَّ هٰذا لا محذورَ من نظرِهِ. ﴿أو الطفل الذين لم يَظْهَروا على عوراتِ النساءََه؛ أي: الأطفال الذين دونَ التمييز؛ فإنَّه يجوز نَظَرُهم للنساء الأجانب، وعلَّل تعالى ذلك بأنَّهم ﴿لم يظهروا على عورات النساءَه؛ أي: ليس لهم علمٌ بذلك، ولا وجدت فيهم الشهوة بعدُ، ودلَّ هٰذا أنَّ المميِّز تستترُ مِنه المرأةُ؛ لأنَّه يظهرُ على عوراتِ النساء.

سورة النور (٣١)

﴿ولا يَضْرِبنَ بأرجلهنَّ لِيُعْلَمَ ما يُخفينَ من زينتهنَّ﴾؛ أي: لا يَضْرِبْنَ الأرض بأرجُلِهِنَّ ليصوِّتَ ما عليهنَّ من حلي كخلاخل وغيرها، فَتُعْلَمَ زينتُها بسببه، فيكونَ وسيلةَ إلى الفتنة.

ويؤخذُ من لهذا ونحوه قاعدةُ سدُّ الوسائل، وأن الأمر إذا كان مباحاً ولكنَّه يفضي إلى محرم أو يُخاف من وقوعه؛ فإنَّه يمنع منه. فالضَّربُ بالرجل في الأرض الأصلُ أنَّه مباحٌ، ولكن لما كان وسيلةً لعلم الزينة؛ منع منه.

ولما أمر تعالى بهذه الأوامر الحسنة، ووصَّى بالوصايا المستحسنة، وكان لا بد من وقوع تقصير من المؤمن بذلك؛ أمر الله تعالى بالتوبة، فقال: ﴿وتوبوا إلى الله جميعاً أيُّها المؤمنون»، [لأن المؤمنَ يدعوه إيمانه إلى التوبة]. ثم علَّق على ذلك الفلاح، فقال: ﴿لعلَّكم تفلحونَ»: فلا سبيلَ إلى الفلاح إلَّا بالتوبة، وهي الرجوع مما يكرهُ الله ظاهراً وباطناً إلى ما يحبُّه ظاهراً وباطناً. ودلَّ هذا أنَّ كلَّ مؤمن محتاجٌ إلى التوبة؛ لأنَّ الله خاطب المؤمنين جميعاً. وفيه الحثُّ على الإخلاص بالتوبة في قوله: ﴿وتوبوا إلى الله؟؛ أي: لا لمقصد غير وجهه من سلامةٍ من إفات الدُنيا أو رياءٍ وسمعة، أو نحو ذلك من المقاصد الفاسدة.

﴿وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَى مِنكُمْ وَٱلشَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَآبِكُمْ إِن يَكُونُوا فَقَرَآة يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ وَٱللَّهُ وَسِحُ عَلِيمٌ (٢) وَلَيَسْتَمْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَى يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ وَٱلَذِينَ يَبْنَعُونَ ٱلْكِنَبَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْتُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَمَاتُوهُم مِن مَّالِ اللَهِ ٱلَذِينَ مَاتَحَكُمُ وَلَا تُكْرِهُوا فَنَبَنِيكُمْ عَلَى ٱلْبِغَاءِ إِنَّ أَدَدَنَ تَحَصُّنَا لِبَبَعُوا عَرَضَ الحَيوةِ آلَذِينَ اللَّهُ مِنْ بَعَدِ إِكْرَهِهِنَ غَفُورٌ نَحِيمٌ (٢) ﴾.

(1) في (1): «والذين».

سورة النور (۳۲ ـ ۳۳)

﴿٣٢ يأمر تعالى الأولياء والأسيادَ بإنكاح مَنْ تحتّ ولايَتِهِم من الأيامى، وهم مَنْ لا أزواجَ لهم من رجالٍ ونساءٍ ثَيْبٍ وأبكارٍ، فيجب على القريب وولي اليتيم أن يزوِّجَ مَنْ يحتاجُ للزواج ممَّن تجبُ تفقته عليه، وإذا كانوا مأمورين بإنكاح مَنْ تحتَ أيديهم؛ كان أمرُهم بالنُكاح بأنفسهم من باب أولى. ﴿والصالحين من عبادِكُم وإمائِكُم﴾: يُحتمل أنَّ المرادَ بالصالحين صلاحُ الدين، وأنَّ الصالح من العبيد والإماء \_ وهو الذي لا يكون فاجراً زانياً \_ مأمورَ سيِّده بإنكاحه جزاءً له على صلاحِه السورة أنَّ نِكاح الزاني والزانية محرمٌ حتى يتوبَ، ويكون مؤيِّداً للمذكور في أول السورة أنَّ نِكاح الزاني والزانية محرمٌ حتى يتوبَ، ويكون التخصيصُ بالصلاح في العبيد والإماء دونَ الأحرارِ؛ لكثرة وجود ذلك في العبيد عادة.

ويُحتمل أنَّ المرادَ بالصَّالحين الصَّالحين للتزوُّج المحتاجين إليه من العبيد والإماء، يؤيِّدُ لهذا المعنى أنَّ السيَّد غير مأمور بتزويج مملوكِهِ قبل حاجتِهِ إلى الزواج، ولا يبعُدُ إرادةُ المعنيينِ كليهما. والله أعلم. وقوله: ﴿إِن يكونوا فقراءَ﴾؛ أي: الأزواج والمتزوِّجين، ﴿يُغْنِهِمُ الله من فضلِهِ﴾: فلا يمنعكم ما تتوهَّمون من أنَّه إذا تزوَّج افتقر بسبب كَثْرَةِ العائلة ونحوه.

وفيه حثَّ على التزوُّج ووعدٌ للمتزوِّج بالغنى بعد الفقر. ﴿واللَّه واسعٌ﴾: كثير الخير عظيمُ الفضل. ﴿عليمٌ﴾: بمن يستحقُّ فضلَه الدينيَّ والدنيويَّ أو أحدَهما ممَّن لا يستحقُّ، فيعطي كلَّا ما علمه، واقتضاه حكمه.

﴿٣٣﴾ ﴿وليستعفِفِ الذين لا يَجدون نكاحاً حتى يُغنيهم الله من فضلِهِ»: هٰذا حكم العاجز عن النّكاح، أمره اللّه أن يستعفف؛ أن يكفّ عن المحرَّم ويفعلَ الأسبابَ التي تكفَّه عنه، من صرف دواعي قلبه بالأفكار التي تخطُرُ بإيقاعِهِ فيه، ويفعل أيضاً كما قال النبيُ ﷺ: «يا معشر الشباب! من استطاعَ منكم الباءةَ؛ فليتزوَّج، ومن لم يستَطِعْ؛ فعليه بالصَّوم، فإنَّه له وجاء (<sup>()</sup>. وقوله: ﴿الذين لا يَجدون نكاحاًه؛ أي: لا يقدرون نكاحاً: إما لفقرهم، أو فقر أوليائهم وأسيادهم، أو امتناعهم من تزويجهم، وليس لهم قدرةً<sup>(٢)</sup> على إجبارهم على ذلك. وهذا التقدير أحسنُ من تقدير مَنْ قَدَّر لا يجدونَ مهر نكاح، وجعلوا المضاف إليه نائباً

- أخرجه البخاري (٥٠٦٥)، ومسلم (١٤٠٠) من حديث ابن مسعود.
  - (۲) في (ب): «من قدرة».

سورة النور (٣٢)

منابَ المضاف؛ فإنَّ في ذلك محذورين: أحدهما: الحذفُ في الكلام، والأصل عدم الحذف. والثاني: كون المعنى قاصراً على مَنْ له حالان: حالةُ غنى بمالِهِ، وحالةُ عُـذم، فيخرُجُ العبيد والإماءُ ومَنْ إنكاحُهُ على وليَّهِ كما ذكرنا، ﴿حتى يُغْنِيَهُمُ اللَهُ من فضلِهِ﴾: وعدَّ للمستعفف أنَّ الله سَيُغْنِيه وييسَّرُ له أمره، وأمرَّ له بانتظار الفرج؛ لئلا يشقَّ عليه ما هو فيه.

وقوله: ﴿والذين يبتغونَ الكتاب مما مَلَكَتْ أيمانكُم فكاتِبوهم إن علمتُم فيهم خيراَه؟ أي: من ابتغى وطلب منكم الكتابة وأن يَشْتَرِي نفسَه من عبيدٍ وإماء فأجيبوه إلى ما طلب، وكاتبوه، ﴿إنْ علمتُم فيهمَه؟ أي: في الطالبين للكتابة خيراَه؟ أي: قدرة على التكسَّب وصلاحاً في دينه؟ لأنَّ في الكتابة تحصيلَ المصلحتين: مصلحة العِنْق والحربَّة، ومصلحة العوض الذي يبذَلُه في فداء نفسه، وربما جدَّ واجتهد وأدرك لسيَده في مدَّة الكتابة من المال ما لا يحصُلُ في رقَّه، فلا يكون ضررَ على السيَد في كتابتِه، مع حصول عظيم المنفعة للعبد؟ فلذلك أمر الله بالكتابة على هذا الوجه أمرَ إيجاب؟ كما هو الظاهر، أو أمر استحباب على القول الآخر، وأمر بمعاونَتِهم على كتابتِهم؟ لكونهم محتاجين لذلك؟ بسبب أنَّهم لا مال لهم، فقال: ﴿واتوهم من مال اللَّه الذي آتاكم؟؟ يدخل في ذلك أمر سيده الذي كاتبه أن يعطيه من كتابته أو يسقط عنه منها وأمر الناس بمعونتهم، ولهذا جعل الله للمكاتبين قسطاً من الزكاة ورغب في إعطائه بقوله: ﴿من مال الله الذي آتاكم؟؟ أي: فكما أن المال مال اللَه، وإنّهم الذي أتاكم؟ في يعرف أنه الذي كاتبه أن يعطيه من كتابته أو يسقط عنه منها وأمر الناس بمعونتهم، ولهذا جعل الله لهم، فقال: أن المال الله الذي أتاكم؟ عطيئة من الله الذي أتاكم؟؟ فأتبه أن يعطيه من كتابته أو يسقط عنه منها وأمر الناس بمعونتهم، ولهذا جعل الله فأحسنوا لعباد الله كما أحسن الله الذي بأيديكم عطيئةً من الله الذي أتاكم؟؟ فأحسنوا لعباد الله كما أحسن الله إليكم.

ومفهومُ الآية الكريمة أنَّ العبد إذا لم يطلبِ الكتابة؛ لا يؤمَرُ سيِّدُه أن يبتدئ بكتابته، وأنَّه إذا لم يعلم منه خيراً؛ بأن عَلِمَ منه عكَسَه: إمَّا أنَّه يعلم أنه لا كَسْبَ له، فيكون بسبب ذلك كَلَّا على الناس ضائعاً، وإمَّا أن يخافَ إذا عُتِق وصار في حريَّةِ نفسِهِ أن يتمكَّن من الفسادِ؛ فهٰذا لا يؤمر بكتابتِهِ، بل ينهى عن ذلك؛ لما فيه من المحذور المذكور.

ثم قال تعالى: ﴿ولا تكرهوا فتياتكمَهَ؛ أي: إماءكم ﴿على البِغاءِهَ؛ أي: أن تكون زانيةً؛ ﴿إِنْ أردنَ تحصُّناً»: لأنه لا يُتَصَوَّر إكراهُها إلَّا بهذه الحال، وأما إذا لم تُرِذ تحصُّناً؛ فإنها تكونُ بغيًّا يجبُ على سيِّدها منعُها من ذٰلك، وإنما هٰذا نهيٌ لما كانوا يستعمِلونه في الجاهليَّة من كون السيِّد يُجْبِرُ أمَتَه على البغاءِ؛ ليأخذ منها أجرة

سورة النور (٣٤ - ٣٥)

ذٰلك، ولهٰذا قال: ﴿لِتَبْتَغوا عَرَضَ الحياةِ الدُّنيا﴾: فلا يَليقُ بكم أن تكونَ إماؤكم خيراً منكم وأعفَّ عن الزُّنا وأنتم تفعلونَ بهنَّ ذٰلك لأجل عَرَض الحياة؛ متاع قليل يَعْرِضُ ثم يزولُ؛ فكسبُكم النزاهةَ والنظافةَ والمروءةَ بقطع النظر عن ثوابِ الآخرة وعقابِها أفضلُ من كسبِكُم العَرَضَ القليل الذي يُكْسِبُكُمُ الرذالةَ والخسَّة.

ثم دعا مَنْ جرى منه الإكراء إلى التوبة، فقال: ﴿وَمَن يُكْرِهْهُنَّ فَإِنَّ اللَّه من بعدِ إكراهِهِنَّ غفورٌ رحيمٌ»: فليتُبْ إلى اللَه، وليقلعُ عما صدر منه مما يُغْضِبُه؛ فإذا فَعَلَ ذُلِك؛ غَفَرَ اللَّه ذنوبَه ورَحِمَه؛ كما رَحِمَ نفسه بفكاكها من العذاب، وكما رَحِمَ أمَتَهُ بعدم إكراهِها على ما يضرُّها.

﴿وَلَقَدْ أَنَزَلْنَا ۖ إِلَيْكُرُ ءَايَدِتٍ مُبَيِّنَدَتٍ وَمَثَلًا مِّنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ٢

٤٢% لهذا تعظيمٌ وتفخيمٌ للهذه الآيات التي تلاها على عبادِهِ؛ ليعرفوا قَدْرَها ويقوموا بحقُّها، فقال: ﴿ولقد أُنْزَلْنا إليكم آياتٍ مُبَيِّناتٍ؟؛ أي: واضحاتِ الدّلالَةِ على كلُّ أمر تحتاجون إليه من الأصول والفُروع؛ بحيث لا يبقى فيها إشكالٌ ولا شبهةٌ. ﴿وَى: أنزلنا إليكم أيضاً ﴿مَثَلاً من الذين خَلَوْا من قَبْلِكُم؟: من أخبار شبهةٌ. ﴿وَى: أنزلنا إليكم أيضاً أمَنَلاً من الذين خَلَوْا من قَبْلِكُم؟: من أخبار أولا شبهةٌ. ﴿وَلَقَدَ أَنْزَلْنا إليكم أياتٍ مُبَيِّناتٍ؟! أي: واضحاتِ الدّلالَةِ على كلُّ أمر تحتاجون إليه من الأصول والفُروع؛ بحيث لا يبقى فيها إشكالٌ ولا شبهةٌ. ﴿وَى: أنزلنا إليكم أيضاً ﴿مَثَلاً من الذين خَلَوْا من قَبْلِكُم؟: من أخبار الأولين؛ الصالح منهم والطَّالح، وصفة أعمالهم، وما جرى لهم وجرى عليهم؟ تعتبِرونَه مثالاً ومعتبَراً لمن فَعَلَ مثل أعمالهم أنْ يُجازى مثل ما جُوزوا. ﴿وموعظةَ للمتَّقين؟! من الوعدِ والوعيدِ والترغيبِ والمتَقين؟؛ أي: والنا إليكم موعظةً للمتَّقين؟ من الوعدِ والوعيدِ والترغيبِ والترغيبِ والترغيبِ يتعيفُ بها الله من عمالهم أنْ يُجازى مثل ما جُوزوا. ﴿وموعظةً والتقين؟! من الذين؟! من الذيبَ عنهم والعالح، وموعظةً للمتَّقين؟! من الوعدِ والوعيدِ والترغيبِ والمتَقين؟! أي أين الها الم أيضاً عمالهم أنْ يُجازى مثل ما جُوزوا. ﴿وموعظةً للمتَقين؟! أي أي أي أوليدِ والترغيبِ والترغيبِ والترهيبِ؟ يتُعظُ بها المتَقون، فيكفُون عما يكره الله إلى ما يحبُه الله.

الله نُورُ السَمَنوَاتِ وَاللاَرَضْ مَثَلُ نُورِدٍ. كَمِشْكَوْفِر فِيهَا مِصْبَاحٌ المِصْبَاحُ فِي ذَيَّبَاجَةٍ الزُّبَاجَةُ كَانَبَهَا كَوْكَبٌ دُرِيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَكَرِكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَةٍ وَلَا غَرْبِيَةٍ يَكادُ زَيْتُهَا يُضِيّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسَمُهُ نَنازٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ بَهْدِى اللهُ لِنُورِدٍ. سَ بَشَاءٌ وَبَضْرِبُ اللهُ الأَمْنَالَ لِلنَّاسُ وَاللهُ بِكُلِ مَنْ عَلِيمٌ إِنَّى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُورِدِ. سَ بَشَاءٌ وَبَضْرِبُ اللهُ الأَمْنَالَ لِلنَّاسُ وَاللهُ مَنْ

﴿٣٥﴾ ﴿اللّه نورُ السمُواتِ والأرضَ﴾: الحسيُّ والمعنويُّ. وذٰلك أنَّه تعالى بذاتِهِ نورٌ، وحجابه نورٌ، الذي لو كَشَفَه لأحرقت سُبُحاتُ وجهِهِ ما انتهى إليه بصره من خلقه، وبه استنار العرشُ والكرسيُّ والشمسُ والقمر والنورُ، وبه استنارت الجنةُ. وكذٰلك [النُّور] المعنويُ يرجِعُ إلى الله؛ فكتابه نورٌ، وشرعُه نورٌ، والإيمانُ والمعرفةُ في قلوب رسله وعباده المؤمنين نورٌ؛ فلولا نورُهُ تعالى؛ لتراكمتِ الظُّلمات، ولهٰذا كلُّ محلٌ يفقد نورَه؛ فنمَّ الظُّلمة والحصرُ. ﴿مَثَلُ نورِهِ﴾: الذي

سورة النور (٣٥)

يهدي إليه، وهو نورُ الإيمان والقرآن في قلوب المؤمنين (كمشكاة)؛ أي: كوَّة (فيها مصباح): لأنَّ الكوَّة تجمع نورَ المصباح بحيث لا يتفرَّق. ذلك (المصباح في زُجاجة الزجاجة): من صفائها وبهائها، (كانَّها كوكب دُرِيَّه؛ أي: مضيء إضاءة الدرَّ، (يوقَدُه: ذلك المصباح الذي في تلك الزجاجة الدُريَّةِ (من شجرة مباركة زيتونة)؛ أي: يوقَد من زيت الزيتون، الذي نارُه من أنور ما يكون (لا شرقيَّة): فقط؛ فلا تصيبُها الشمس آخر النهار (ولا غربيَّة): فقط؛ فلا تصيبها الشمس [آخر]<sup>(۱)</sup> النهار. وإذا انتفى عنها الأمران؛ كانت متوسطة من الأرض؛ كزيتون الشام؛ تصيبُه الشمس أول النهار وآخره، فَيَحسنُ ويَطيبُ ويكونُ أصفى لزيتها، ولهٰذا قال: (يكادُ زيتُها): من صفائه (يضيء أي: نور الزيت. مسَّتُه النار؛ أضاء إضاءة بليغةً. (نورٌ على نورِه؛ أي: نور النار ونور الزيت.

ووجه لهذا المثل الذي ضربه الله وتطبيقُه على حالةِ المؤمن ونورِ الله في قلبه أنَّ فطرتَه التي فُطِرَ عليها بمنزلة الزيتِ الصافي؛ ففطرتُه صافيةٌ مستعدَّة للتعاليم الإللهية والعمل المشروع؛ فإذا وصل إليه العلم والإيمان؛ اشتعل ذلك النور في قلبه بمنزلة اشتعال النار في فتيلةِ ذلك المصباح، وهو صافي القلب من سوء القصدِ وسوء الفهم عن الله، إذا وصل إليه الإيمان؛ أضاء إضاءةً عظيمةً لصفائِهِ من الكُدورات، وذلك بمنزلة صفاء الزُجاجة الدُرَيَّةِ، فيجتمع له نورُ الفطرة ونورُ الإيمان ونورُ العلم وصفاء المعرفة نورُ على نورِهِ.

ولما كان لهذا من نور الله تعالى، وليس كلُّ أحدٍ يَصْلُحُ له ذلك؛ قال: (بهدي الله لنورهِ مَن يشاءُ): ممَّن يعلم زكاءه وطهارته، وأنه يزكي معه وينمو. (ويضربُ الله الأمثالَ للناس): ليعقلوا عنه ويفهموا؛ لطفاً منه بهم، وإحساناً إليهم، وليتَّضِحَ الحقُّ من الباطل؛ فإنَّ الأمثال تقرَّبُ المعاني المعقولة من المحسوسة، فيعلمها العبادُ علماً واضحاً. ﴿والله بكلِّ شيء عليمَهُ: فعلمهُ محيطٌ بجميع الأشياء، فَلْتَعْلَموا أنَّ ضربةَ الأمثالَ ضَرْبُ مَن يعلمُ حقائقَ الأشياء وتفاصيلها وأنَّها مصلحةٌ للعباد؛ فليكن اشتغالُكُم بتدبُرها وتعقُّلها لا بالاعتراض عليها ولا بمعارضتها؛ فإنَّه يعلم وأنتم لا تعلمونَ.

ولما كان نورُ الإيمان والقرآنِ أكثر وقوع أسبابِهِ في المساجد؛ ذكرها منوِّهاً بها، فقال:

(١) كذا في النسختين، وقد طمست الكلمة في (أ) وكتب بدلها: أول، بخط مغاير. وهو الصواب.

سورة النور (٣٦ ـ ٣٧)

﴿فِي بُيُوبٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَلَذِكَرَ فِبَهَا ٱسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ۞ رِجَالُ لَا نُلْهِبِهِمْ تِجَنَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَارِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَاءِ ٱلزَّكَوْةَ يَخافُونَ بَوْمَا نَنْقَلْبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلأَبْصَدَرُ ٢٠ لِبَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِعِدُ وَاللَّهُ يَزُرُقُ مَن بَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ٢٠ •

٣٦﴾ أي: يُتَعَبَّدُ لله ﴿في بيوتِ﴾: عظيمةٍ فاضلةٍ هي أحبُ البقاع إليه، وهي المساجد، ﴿أَذِنَ اللَّهَ؟؛ أي: أمر ووصَّى ﴿أَن تُرْفَعَ وِيُذِّكَرَ فِيها اسْمُهَ؟: لهٰذانّ مجموع أحكام المساجد، فيدخُلُ في رفعها بناؤها وكنسُها وتنظيفُها من النجاسات والأذى وصونُها عن المجانين والصبيان الذين لا يتحرَّزون عن النجاسات وعن الكافرِ وأن تُصان عن اللغوِ فيها ورفع الأصواتِ بغير ذِكْرِ اللَّه. ﴿ويُذَكَّرَ فيها اسمُه﴾: يدخُلُ في ذٰلك الصِّلاة كلُّها؛ فرضُها ونفلُها، وقراءةُ القرآن، والتسبيحُ، والتهليل، وغيره من أنواع الذِّكر، وتعلُّم العلم وتعليمُه، والمذاكرةُ فيها، والاعتكافُ، وغيرُ ذٰلك من العباداتِ التي تُفْعَلُ في المساجد، ولهٰذا كانت عِمارةُ المساجد على قسمين: عمارةُ بنيانٍ وصيانةٍ لها، وعمارةٌ بذكرِ اسم الله من الصلاة وغيرها، ولهذا أشرف القسمين، ولهذا شُرِعَتِ الصلواتُ الخمس والجمعةُ في المساجد وجوباً عند أكثر العلماء واستحباباً عُند آخرين.

٣٧﴾ ثم مدح تعالى عُمَّارها بالعبادة، فقال: ﴿ يُسَبِّحُ لهَ : إخلاصاً الغدوَّى: أول النهار ﴿والآصالِ؟: آخره ﴿رجالُ؟: خصَّ هذين الوقتين لِشَرَفِهما ولتيسُّر السير فيهما إلى الله وسهولتِهِ، ويدخل في ذٰلك التسبيح في الصلاة وغيرها، ولهذا شُرِعَتْ أذكارُ الصباح والمساء وأورادُهما عند الصباح والمساء؛ أي: يسبِّح فيها لله رجالٌ، وأيُّ رجال؟! ليسوا ممَّن يؤثِرُ على ربِّه دنيا ذات لذاتٍ ولا تجارَةٍ ومكاسبَ مشغلة عنه. ﴿لا تُلهيهم تجارةُ﴾: ولهذا يَشْمَلُ كلَّ تكسُّب يُقصد به العِوَض، فيكون قوله: ﴿ولا بَنِعْ﴾: من باب عطف الخاصّ على العامّ؛ لكَثرة الاشتغال بالبيع على غيره؛ فهٰؤلاء الرجال وإن أتَّجروا وباعوا واشْتَرَوا؛ فإنَّ ذٰلك لا محذور فيه، لَكنَّه لا تلهيهم تلك بأن يقدِّموها ويؤثِروها على ﴿ذِكُر اللَّه وإقام الصَّلاةِ وإيتاءِ الزكاة﴾: بل جعلوا طاعةَ الله وعبادتَه غايةَ مرادِهم ونهايةَ مقصدِهم؛ فما حال بينَهم وبينَها رفضوه.

ولما كان تركُ الدُّنيا شديداً على أكثر النفوس وحبُّ المكاسب بأنواع التجاراتِ محبوباً لها، ويشقُّ عليها تركُه في الغالب وتتكلُّفُ من تقديم حقَّ إلله على ذٰلك؛ ذَكَرَ ما يَدْعوها إلى ذٰلك ترغيباً وترهيباً، فقال: ﴿يخافون يوماً تتقلُّبُ فيه القلوبُ

1174

سورة التور (٣٨ ـ ٣٩)

والأبصارُ»: من شدَّة هولِهِ وإزعاجِهِ للقلوب والأبدان؛ فلذَّلك خافوا ذَلك اليوم، فَسَهُلَ عليهم العملُ وتركُ ما يَشْغَلُ عنه.

(٣٨) ﴿لِيَجْزِيَهُمُ اللّهُ أَحسنَ ما عَمِلوا؟: والمرادُ بـ ﴿أَحسن ما عَمِلوا؟: أعمالَهم الحسنة الصالحة؛ لأنّها أحسنُ ما عملوا؛ لأنهم يعملون المباحات وغيرها؛ فالثواب لا يكون إلّا على العمل الحسن؛ كقوله تعالى: ﴿ليكفَرَ اللّهُ عنهم أسوأ الذي عَمِلوا ويَجْزِيَهم أَجْرَهم بأحسنِ ما كانوا يعملون ، ﴿ويزيدَهم من فَضْلِهِ؟: وزيادة كثيرة عن الجزاء المقابل لأعمالهم. ﴿واللّه يَزُزُقُ مَن يشاء بغير حساب ؟: يعطيه من الأجر ما لا يحلن ولا تبلغه أمنيتُه، ويعملون المباحات وغيرها؛ والذي عَمِلوا ويَجْزِيَهم أَجْرَهم بأَحسنِ ما كانوا يعملون؟، ﴿ويزيدَهم من فَضْلِه؟: وزيادة كثيرة عن الجزاء المقابل لأعمالهم. ﴿واللّه يَزُزُقُ مَن يشاء بغير حساب ؟: بل يعطيه من الأجر بلا عد يعطيه من الأجر ما لا يلغه عملهم، ولا كيل، وهذا كناية عن كثرتِهِ جدًا.

﴿وَٱلَّذِينَ حَفَرُوٓا أَعْمَلَهُمْ كَسَرُبٍ بِفِيعَةٍ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَاءً حَتَى إِذَا حَاءَمُ لَمَر يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱللَّهُ عِندَمُ فَوَفَىلَهُ حِسَابَةً وَٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴾ أَق كَظُلُمَتِ فِي بَخْرٍ لَجِي بَغْشَلَهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ، مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ، سَحَابٌ ظُلْمَنتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ بِحَدُمُ لَرُ يَكَدُ يَرَنهَأً وَمَن لَزَ يَجْعَلِ ٱللَهُ لَهُ فُوَلًا فَمَا لَهُ مِن نُوْرٍ ﴾ .

**لهذان مثلان ضربهما** الله لأعمال الكفار في بطلانِها وذَهابها سدى وتحسُّر عامليها منها، فقال:

(٣٩) ﴿والذين كفروا؟ : بربّهم وكذّبوا رسلَه ﴿أعمالُهم كسراب بِقيعةٍ؟ ؛ أي : بقاع لا شَجَرَ فيه ولا نبتَ ﴿يحسبُه الظمآنُ ماءَ؟ : شديد العطش، الذي يتوهم ما لا يتوهم غيره، بسبب ما معه من العطش، وهذا حسبانُ باطلٌ، فيقصده ليزيل ظمآه (حتى إذا جاءه لم يَجِدْه شيئاً؟ : فندم ندماً شديداً، وازداد ما به من الظما بسبب انقطاع رجائه؛ كذلك أعمال الكفار بمنزلة السراب، تُرى ويظنّها الجاهل الذي لا عدري الأمور أعمالاً نافعة، فيغرُّه صورتها، ويخلُبُه خيالُها، ويحسبُها هو أيضاً أعمالاً نافعة لهواه، وهو أيضاً محتاج إليها، بل مضطرُّ إليها؛ كاحتياج الظمآن للماء، حتى إذا قدم على أعماله يوم الجزاء؛ وجدها ضائعةً، ولم يجدها شيئاً، والحال أنَّه لم يذهبُ لا له ولا عليه، بل ﴿وجد الله عنده فوفًاه حسابَهُ؟ : لم يَخفَ عليه من عملِهِ نقيرٌ ولا قطمير، ولن يَعْدَمَ منه قليلاً ولا كثيراً. ﴿والله سريعُ الحساب؟ : فلا يَسْتَبْطىء الجاهلون ذلك الوعد؛ فإنَّه لا بدً من إتيانه، وَمَثْلَها الله الله الحساب؟ : فلا يَسْتَبْطىء الجاهلون ذلك الوعد؛ فإنَّه لا بدً من إليها، والله سريعُ

114.

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة النور (٤١ ـ ٤١)

فيها ولا بِرَّ فتزكو فيها الأعمال، وذٰلك للسبب المانع، وهو الكفر.

﴿٤٠﴾ والمثل الثاني لبطلان أعمال الكفار: ﴿كَظُلُماتٍ في بحر لُجًيَّ؟: بعيدٍ قعرُهُ طويل مداهُ، ﴿يغشاه موجٌ من فوقِهِ موجٌ من فوقِهِ سحابٌ ظلماتٌ بعضُها فوق فعرُهُ طويل مداهُ، ﴿يغشاه موجٌ من فوقِهِ موجٌ من فوقِهِ سحابٌ ظلماتٌ بعضُها فوق بعض): ظلمة المحر اللَّجيَّ، ثم فوقه ظلمة الأمواج المتراكمة، ثم فوق ذلك ظلمة اللمواج المتراكمة، ثم فوق ذلك بعض): طلمة السحب المدلهمَّة، ثم فوق ذلك ظلمة الليل البهيم، فاشتدَّت الظلمة جدًا؛ بعيث أنَّ الكائن في تلك الحال ﴿إذا أخرجَ يَدَه لم يكذ يراها؟: مع قربها إليه؛ بحيث أنَّ الكائن في تلك الحال ﴿إذا أخرجَ يَدَه لم يكذ يراها؟: مع قربها إليه؛ فكيف بغيرها؟! كذلك الكفار تراكمت على قلوبهم الظلماتُ؛ ظلمة الطبيعة التي لا خير فيها، وفوقها ظلمة الكفر، وفوق ذلك ظلمة الجهل، وفوق ذلك ظلمة العمال أعمال أحمال أحمال أواذا أخرجَ يَدَه لم يكذ يراها؟: كذلك ظلمة العبيهم الظلماتُ؛ ظلمة الطبيعة التي لا خير فيها، وفوقها ظلمة الكفار تراكمت على قلوبهم الظلماتُ؛ ظلمة الطبيعة التي لا أصادرة عمًا ذكرَ، فبقوا في الظُلمة متحيَّرين، وفي غمرتهم يعمون، وعن الصراط ألمادة أحمال ألمادة متحيَّرين، وفي غمرتهم يعمون، وعن المراط ألمان ألمان ألمان أي الكائن في المادة الخبي والفال يتردّدون، وهذا لأله الم فلمان المالة المراط ألمان ألمان

يُحْتَمَل أَنَّ لهٰذين المثالين لأعمال جميع الكفار؛ كلَّ منهما منطبقٌ عليها، وعدَّدهما لتعدُّد الأوصاف، ويُحتمل أنَّ كلَّ مثال لطائفةٍ وفرقةٍ؛ فالأوَّل للمتبوعين، والثاني للتابعين. والله أعلم.

﴿ ٱلَمَرْ نَسَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَبِّحُ لَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَلَّقَتْتُ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَائَهُ وَتَسْبِيحَهُمُ وَٱلَمَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ٢ (٢) وَلِلَهِ مُلْكُ ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَهِ ٱلْسَصِيرُ ٢

(٤١ نبَّه<sup>(١)</sup> تعالى عبادَه على عظمتِهِ وكمال سلطانِهِ وافتقارِ جميع المخلوقاتِ له في ربوبيَّتها وعبادتها، فقال: ﴿أَلَم تر أَنَّ اللَّه يسبَّحُ له مَن في السمواتِ والأرضِ): من حيوان وجمادٍ، ﴿والطيرُ صافاتِ)؛ أي: صافات أجنِحَتِها في جوً السماء تسبَّحُ ربَّها. ﴿كُلُّه: من هٰذه المخلوقات ﴿قد عَلِمَ صلاتَه وتسبيحَهُ؛ أي: كلُّ له صلاةً وعبادةً بحسب حاله اللائقة به، وقد ألهمه الله تلك الصلاة والتسبيح: إما بواسطة الرسل كالجن والإنس والملائكة، وإما بإلهام منه تعالى كسائر المخلوقات غير ذٰلك.

ولهذا الاحتمال أرجح؛ بدليل قوله: ﴿واللَّهُ عليمٌ بِما يفعلونَ﴾؛ أي: علم جميعَ

أفعالها، فلم يخفَ عليه منه شيء، وسيجازيهم بذلك، فيكون على لهذا قد جَمَعً بين علمها بأعمالهم، وذلك بتعليمه، وبين علمه بأعمالهم المتضمِّن للجزاء. ويُحتمل أنَّ الضمير في قوله: ﴿قد علم صلاتَه وتسبيحَه﴾: يعودُ إلى الله، وأنَّ الله تعالى قد عَلِمَ عباداتِهِم، وإنْ لم تَعْلَموا أيُّها العبادُ منها إلَّا ما أطلعكم الله عليه.

ولهذه الآية كقوله تعالى: ﴿تُسَبِّحُ له السلمواتُ السبعُ والأرضُ ومَنْ فيهنَّ وإن من شيء إلَّا يسبِّح بحمدِه ولكن لا تَفْقَهونَ تسبيحَهم إنَّه كان حليماً غفوراً﴾.

٤٢﴾ فلما بيَّن عبوديَّتهم وافتقارهم إليه من جهة العبادة والتوحيد؛ بيَّن افتقارَهم من جهة الملك السمواتِ والأرض»: من جهة الملك السمواتِ والأرض»: خالقهما<sup>(١)</sup> ورازقهما والمتصرِّفُ فيهما في حكمه الشرعيِّ والقدريِّ في هذه الدار وفي حكمه الجزائيِّ بدار القرار؛ بدليل قوله: ﴿والى الله المصيرُ»؛ أي: مرجع الخلق ومآلهم ليجازِيَهم بأعمالهم.

 أَلَزُ نَرَ أَنَّ اللَّهَ بُـزْجِى سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ جَعَلُهُ زُكَامًا فَنَرَى ٱلْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَلِهِ مَنْزَلُ مِنَ ٱلشَّمَاءِ مِن جِبَالٍ فِهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَهُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَن يَشَآهُ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَذْهَبُ بِٱلْأَبْصَنِرِ ٢ يُقَلِّبُ ٱللَهُ ٱلَيْلَ وَٱلنَّهَارُ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَعِبْرَةُ لِمُؤْلِي ٱلأَبْصَنِرِ ٢ هُ اللَهُ مَا يَدْهُمُ اللَهُ عَالَهُ مَن يَشَاهُ مَا مَن يَعْدَلُهُ مَعْ مُعَالًا مُوَاللَهُ مَا اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مَعْنُ مَن يَعْدَلُهُ مَعْ مَنْ يَعْدَلُهُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَن يَشَاهُ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَنِرِ ٢ مَن يَشَاهُ اللَهُ مَا يَشَلُ وَٱلنَّهَارُ إِنَى اللَهُ عَالَهُ وَيَعْمَدُهُمُ لُهُ عَنْ مَن اللَهُ عَالَيْهُ مَا اللَّهُ مَنْ يَعْدَلُهُ عَنْ مَن اللَّهُ الْعَامُ اللَّهُ عَالَهُ عَامَةُ مُنَا الْمُعَنْ عَالَهُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَامُ مَنْ عَالَهُ مَا عَنْ عَامَ اللَهُ اللَّهُ عَامَةُ مَا عَالَهُ مَا إِنَهُ مَا مَن مَن اللَهُ عَامَةُ اللَّهُمَانِ مَن اللَهُ اللَهُ مَنْ مَن اللَهُمُ مُنَ عَنْ إِنَهُ عَنْهُمُ مُعَالَهُ مَا مُعَامًا مُ مَن مُن اللَهُ الْعَنْهُ مَن مَن مُعَالَةُ مَنْ مَن اللَهُ اللَهُ مَن إِنَهُ عَامَةُ مَنْ مَن مَن مَن مَن مَن مُعَن مَن مَن مَن مُعَن مُ مَن مَن مُ اللَهُ عَامُ مُنَا مُوَقِهُ مُنْ مَن مُعَنْ مَا الْحَمَنِ اللَهُ الْمُ اللَهُ اللَيْلُ مُنْ مُعَامًا إِنَا مُ إِلَا مُعْرَبُهُ مُنْ مُن اللْعَمُ مُ مُ اللَهُ عَامَةُ اللَهُ مُنَا مُواللَهُ مُن اللَهُ مُنَا مُ مُ مُ مُ مُ مُنَا مُ مُ مُنَا مُوالُكُولُ الْمُ مُنَا مُ مُ مُنَا مُ مُنَا مُوْ مُنَا مُ مُنَا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُنَا مُوالُولُهُ مُنَا مُعُمُ مُ مُ مُعَامًا مُوْمَ مُ مُ مُنَا مُوْنُ مُ مُ مُوالُهُ مُوْمَ مُ مُوالُولُولُ مُنَا مُوْنُ مُ مُنَا مُ مُنَهُ مُنَهُ مُوا مُوالِعُنَاهُ مُوامُ مُوالُكُومُ مُوامُ مُ مُوامُ مُوالُ مُ مُوامُ مُوالُولُولُوا مُوامُ مُ مُوامُ مُوامُ مُوامُ إِعَامُ مُوامُ مَا مُوامُ مُوامُ مُوامُ مُوامُ مُوامُ مُوامُ مُو

(23) أي: ألم تشاهذ ببصرك عظيمَ قدرةِ الله وكيف (يُزْجِي)؛ أي: يسوق (سحاباً): قطعاً متفرقة، (ثم يؤلُفُ): بين تلك القطع، فيجعله سحاباً متراكماً مثل الجبال (فترى الوَدْقَ)؛ أي: الوابل والمطر يخرجُ من خلال السحابِ نقطاً متفرَّقة؛ ليحصُلَ بها الانتفاع من دون ضرر، فتمتلىء بذلك العُدران، وتتدفَّق الحُلجان، وتسيل الأوديةُ، وتنبتُ الأرض من كلِّ زوج كريم. وتارةَ ينزَلُ الله من ذلك السحاب بَرَداً يُتْلِفُ ما يصيبُه (فيصيبُ به من يشاءُ ويصرفُه عن مَن يشاءُ)؛ أي: بحسب اقتضاء حكمه القدريَّ وحكمتِهِ التي يُحْمَدُ عليها، (يكاد سَنا بَرَقِهِ)؛ أي: يكادُ ضوءُ برق ذلك السحاب من شدَّته (يذهبُ بالأبصارِ)؛ أليس الذي أنشأها وساقَها لعبادِهِ المفتقرين وأنزلها على وجه يحصُلُ به النفع وينتفي به الضررُ كاملَ القدرة نافذَ المشيئة واسعَ الرحمة؟!

٤٤﴾ ﴿يقلب الله الليل والنهار؟: من حرَّ إلى برد، ومن بردٍ إلى حرًّ، ومن ليل

(۱) في (ب): «خالقها».

سورة التور (٤٢ ـ ٤٤)

سورة النور (٤٥ ـ ٤٦)

إلى نهار، ونهار إلى ليل ويُديلُ الأيام بين عبادِهِ. ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعبرةَ لأولي الأبصارَ»؛ أي: لذوي البصائر والعقول النافذة للأمور المطلوبة منها كما تنفذ الأبصار إلى الأمور المشاهَدَة الحسيَّة؛ فالبصير ينظُرُ إلى لهذه المخلوقات نَظَرَ اعتبار وتفكُّر وتدبُّر لما أريدَ بها ومنها، والمعرضُ الجاهل نَظَرُهُ إليها نظرُ غفلةٍ بمنزلة نَظَرِ البهائم.

وَالَقَهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَةٍ مِن مَآَءٍ فَيِنْهُم مَّن يَسْمِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَسْمِى عَلَى رِجَلَةٍ وَمِنْهُم مَّن يَسْمِى عَلَى أَرْبَعُ يَخْلُقُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٢

(٤٤) ينبًه عباده على ما يشاهدونه أنَّه خَلَقَ جميع الدوابِّ التي على وجه الأرض (من ماءِ)؛ أي: مادَتُها كلُها الماء؛ كما قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنا من الماءِ كلَّ شيء حيَّ؟؛ فالحيوانات التي تتوالد، مادتها ماءُ النطفة حين يلقح الذَّكر الأنثى، والحيوانات التي تتولد من الأرض لا تتولَّد إلَّا من الرطوبات المائية؛ كالحشرات، لا يوجد منها شيء يتولَّد من غير ماء أبداً؛ فالمادة واحدة، ولكن الخنثية، مختلفة من وجوه كثيرة. ﴿فمنهم من يمشي على بطنه؟؛ كالحيّة ونحوها، الخليقة مختلفة من وجوه كثيرة. ﴿فمنهم من يمشي على بطنية؟ كالحيّة، ولكن الخلقة مختلفة من وجوه كثيرة. ﴿فمنهم من يمشي على بطنية؟؛ كالحيّة ونحوها، الخلقة مختلفة من وجوه كثيرة. ﴿فمنهم من يمشي على بطنيه؟؛ كالحيَّة ونحوها، على أربع؟؛ كابميت وكثير من الطُيور، ﴿ومنهم من يمشي على أربع؟؛ كما أنزل المل على نمي على مناع أربع؟؛ كالمحقوما؟ فاختلافُها مع أنَّ الأصل واحدً يدلُ على نفوذ من يمشي ماء أبداً أي أي أي من المحلوقات على أربع؟؛ كمهمة الأنعام ونحوها؟ فاختلافُها مع أنَّ الأصل واحدً يدلُ على نفوذ من أبع أربع؟؛ كمهمة الأنعام ونحوها؟ فاختلافُها مع أنَّ الأصل واحدً يدلُ على نفوذ على أربع؟؛ كما أنول الله على كل شيء قديرة؟ وكمن على أوجلية؟ كما أنزل المطر على منه ألم ما يشاء؟؟ كما أنزل المط على من الموات ألزل الموات على ما يشاؤ من الموات ألذ أنه على كل شيء قديرة؟ كما أنزل المط على على ما يشاؤه من المنوات ألزل المط على على ما يشاؤه من الصفات. ﴿إنَّ الله على كل شيء قديرة؟ كما أنزل المط على على ما يشاؤه من الصفات. فإنَّ الله على كل شيء قديرة؟ كما أنزل المط على من يونوان وغَيْرُ صنوان يُسْعات. وإنَّ الله على كل شيء قديرة؟ كما أنزل المط على من إلى ألزض، وهو لقاح واحد، والأم واحدة، وهي الأرض، والأولاد مختلفو الأصناف والرض، وهو لقاح واحد، والأم واحدة، وهي الأرض، والولاد مختلفو الأصناف ألوض أوران أورض أورض ألم واحدة، والغ أل من عنه من ألك أبن ألفو أن ألفس أورض أورن أورض ألفو أل أورض، وهو الأرض ألما واحدة، والم واحدة، وهي ألرض أول إله أوران أورض أورض في الأكُل إن وألوض أورض أورض أورض أورض أورض أورض في ألك ألم أل أله على على من أول وألم واحدة في ألك ألم أله على على من أوله أورض في ألك ألم أله أول ما واحد ونُفضًا ما ورفي أله أورض في ألك ألم أله أورض أورض أورض أورس ما واحد ولفُفضًا مم من أوله أ

﴿لَقَدْ أَنزَلْنَا ءَايَنتِ ثُبَيِّنَتِ وَٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطٍ تُسْتَقِيمِ ٥

٤٦﴾ أي: لقد رَحِمْنا عبادنا وأنزلنا إليهم آياتٍ بيِّناتٍ؛ أي: واضحات الدِّلالة على جميع المقاصد الشرعيَّة والآداب المحمودة والمعارف الرشيدة، فاتَضحتْ بذٰلك السُّبُل، وتبيَّن الرُشدُ من الغَيِّ والهُدى من الضلال؛ فلم يبق أدنى شبهةٍ لمبطل يتعلَّق بها، ولا أدنى إشكال لمريدِ الصوابِ؛ لأنَّها تنزيلُ مَنْ كَمُلَ علمهُ وكَمُلَتْ رحمتُه وكَمُلَ بيانُه؛ فليس بعد بيانِهِ بيان. لِيَهْلِكَ بعد ذٰلك مَنْ هَلَكَ عن بَيِّنَةٍ وَيَحْبا مَنْ حَيَّ عن بَيِّنَةٍ. ﴿والله يهدي مَن يشاءُ : ممَّن سبقتْ لهم سابقةُ الحسنى وقَدَمُ الصدق سورة النور (٤٧ ـ ٥٠)

﴿إلى صراطٍ مستقيمَ»؛ أي: طريق واضح مختصر موصِل إليه وإلى دار كرامته متضمِّنِ العلمَ بالحقِّ وإيثارَه والعملَ به. عمَّمَ البيانَ التامَّ لجميع الخَلْق، وخَصَّصَ بالهدايةِ مَنْ يشاءُ؛ فهٰذا فضلُه وإحسانُه، وما فضلُ الكريم بممنونٍ، وذاك عدلُه، وقَطَعَ الحجَّةَ للمحتجَ، والله أعلم حيثُ يجعل مع مواقع إحسانه.

۱۱۷٤

﴿وَيَقُولُونَ مَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِّتَهُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكْ وَمَا أُوْلَتِهِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ (٢) وَلِذَا دُعُوَّا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ. لِبَحَكُم بَيْنَهُم إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُعْضُونَ (١) وَلِن يَكُن لَمُمُ الْمَقُ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُدْعِنِينَ ١) أَنِي قُلُوبِهم مَرَضُ أَمِ آرْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيف اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلَ

٤٧﴾ يخبر تعالى عن حالة الظَّالمينَ ممَّن في قلبه مرضٌ وضعفُ إيمانٍ أو نفاقٌ ورَيْبٌ وضعفٌ، علم أنَّهم يقولون بألسنتهم ويلتزمون الإيمان بالله والطاعة، ثم لا يقومون بما قالوا، ويتولَّى فريقٌ منهم عن الطاعة تولياً عظيماً؛ بدليل قوله: ﴿وهُم معرضونَ»؛ فإنَّ المتولَّي قد يكون له نيَّةُ عَوْدٍ ورُجوع إلى ما تولَّى عنه، وهٰذا المتولَّي معرضٌ لا التفات له ولا نَظَرَ لما تولَّى عنه. وتجدُ هٰذه الحالة مطابقة لحال كثير ممَّن يَدَّعي الإيمان والطاعة لله، وهو ضعيفُ الإيمان، تجدُه لا يقوم بكثيرٍ من العبادات، خصُوصاً العبادات التي تشقُّ على كثيرٍ من النفوس؛ كالزكوات، والنفقات الواجة والمستحبَّة، والجهاد في سبيل الله، ونحو ذلك.

٤٨﴾ ﴿وإذا دُعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم؟؛ أي: إذا صار بينَهم وبينَ أحدِ حكومةٌ ودُعوا إلى [حكم] الله ورسوله، ﴿إذا فريقٌ منهم معرضونَ؟: يريدونَ أحكامَ الجاهليَّة ويفضِّلون أحكام القوانين غير الشرعيَّة على الأحكام الشرعيَّة؛ لعلمِهِم أنَّ الحقَّ عليهم، وأنَّ الشرع لا يحكُم إلَّا بما يطابِقُ الواقع.

﴿ ٤٩ ﴿ وَإِن يَكُن لَهُم الْحَقَّ يَأْتُوا إليه ﴾؛ أي: إلى حكم الشرع ﴿ مُذْعِنِينَ ﴾: وليس ذلك لأجل أنَّه حكم شرعيٌّ، وإنَّما ذلك لأجل موافقة أهوائهم؛ فليسوا ممدوحينَ في هذه الحال، ولو أتوا إليه مذعنين؛ لأنَّ العبدَ حقيقةً مَن يتَّبع الحقَّ فيما يحبُّ ويكره، وفيما يسرُّه ويحزنُه. وأما الذي يتَّبع الشرع عند موافقة هواه وينبِذُهُ عند مخالفتِهِ، ويقدِّم الهوى على الشرع؛ فليس بعبدِ على الحقيقة.

سورة النور (٥١ ـ ٥٢)

الذي يعرِضُ عمَّا ينفعُه ويُقْبِلُ على ما يضرُه. ﴿أَم ارتابوا﴾؛ أي: شكُّوا وقلقتْ قلوبُهم من حكم الله ورسوله واتَّهموه أنه لا يحكُمُ بالحقَّ. ﴿أَم يخافون أَن يحيفَ اللهُ عليهم ورسولُهَ؟؛ أي: يحكم عليهم حكماً ظالماً جائراً، وإنَّما هٰذا وصفُهم؛ ﴿بل أولئُك هم الظالمونَ﴾، وأما حكُم اللهِ ورسولِهِ؛ ففي غاية العدالةِ والقِسْط وموافقةِ الحكمة، ﴿ومَنْ أحسنُ من الله حُكْماً لقوم يوقِنونَ﴾.

وفي لهذه الآيات دليلٌ على أنَّ الإيمان ليس هو مجرد القول حتى يقترِنَ به العملُ، ولهٰذا نفى الإيمان عمَّنْ تولَّى عن الطاعة ووجوب الانقياد لحكم اللّه ورسولِهِ في كلِّ حال، وأنَّ مَن لم يَنْقَدْ له دلَّ على مرض في قلبِهِ ورَيْبٍ في إيمانِهِ، وأنَّه يحرم إساءة الظنِّ بأحكام الشريعة، وأنْ يظنَّ بها خلاف العدل والحكمة.

ولمًا ذكرَ حالةَ المعرِضين عن الحكم الشرعيِّ، ذَكَرَ حالة المؤمنين الممدوحين، فقال:

﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوَا إِلَى ٱللَهِ وَرَسُولِهِ۔ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ٥ وَمَن يُطِيعِ آللَهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَقَدِ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآبِزُونَ ۞ ﴾ .

(٥٩) أي: ﴿إِنَّما كان قولَ المؤمنينَ؟: حقيقةً، الذين صَدَّقوا إيمانَهم بأعمالهم حين يدعون ﴿إلى الله ورسولِهِ لِيَحْكُم بِينَهمَ؟: سواء وافق أهواءهم أو خالفها، وأن يقولوا سَمِغنا وأطَغنا؟؛ أي: سمعنا حكم الله ورسولِهِ وأجَبْنا مَنْ دعانا إليه وأطعنا طاعةً تامةً سالمةً من الحرج. ﴿وأولئك هم المفلحونَ؟: حَصَرَ الفلاح فيهم؛ لأنَّ الفلاحَ الفوزُ بالمطلوب والنجاةُ من المكروه، ولا يُفْلِحُ إلَّا مَنْ حَكْمَ الله ورسولَه وأطاع الله ورسولَه.



مَنْ لَم يَتَّصِفُ بوصفِهم؛ فإنَّه يفوته من الفوز بحسب ما قصَّر عنه من لهذه الأوصافِ الحميدة.

سورة النور (٥٢ ـ ٥٤)

واشتملتْ لهذه الآيةُ على الحقّ المشترك بين اللّه وبين رسوله، وهو الطاعةُ المستلزمةُ للإيمان، والحقّ المختص باللّه، وهو الخشيةُ والتقوى، وبقي الحقَّ الثالث المختصُّ بالرسول، وهو التعزيرُ والتوقيرُ؛ كما جَمَعَ بين الحقوق الثلاثة في سورة الفتح في قوله: ﴿لِتُؤْمِنوا بِاللّهِ ورسُولِهِ وتعزَّروهُ وتوقِّروهُ وتسبَّحوهُ بُكْرَةَ وأصيلاً﴾.

 كَافَسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنْنِهِمْ لَبِنَ أَمَرْتَهُمْ لَيَخْرُخُنَّ قُل لَّا نُقْسِمُواً طَاعَةٌ مَعْرُوفَةً إِنَّ اللَّهُ جَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (
 تُقُلُونَ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ فَإِب تَوَلُّوا فَإِنَّهَا هَلَيْهِ مَا مُحْلَ وَعَلَيْكُمُ مَا مُحْلَتُمْ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَنَخُ الْمُبِينُ (
 هُ )
 .

﴿٥٣﴾ يخبِرُ تعالى عن حالة المتخلَّفين عن الرسول على في الجهادِ من المنافقين ومَن في قلوبِهِم مرضٌ وضَعْفُ إيمان أنَّهم يقسِمون بالله: ﴿لئن أَمَرْتَهمَهُ: فيما يُسْتَقْبَلُ أو لئن نصصتَ عليهم حين خرجتَ؛ ﴿لَيَخْرُجُنَّ﴾ والمعنى الأولُ أولى. قال الله رادًا عليهم: ﴿قُلْ لا تقسِمواَ﴾؛ أي: لا نحتاج إلى إقسامكم وإلى أعذاركم؛ فإنَّ الله قد نبَّانا من أخباركم. وطاعتُكُم معروفةٌ لا تَخفى علينا، قد كُنَّا نعرِفُ منكم التثاقلَ والكسلَ من غير عذرٍ؛ فلا وجهَ لِعُذْرِكم وقَسَمِكم، إنَّما يحتاجُ إلى ذٰلك من كان أمرُهُ محتملاً وحاله مُسْتبهةً؛ فهذا ربما يفيدُه العذر براءةً، وأمَّا أنتُم؛ فكلًا ولمَّا، وإنَّما يُنْتَظَرُ بكم ويُخاف عليكم حلول بأس الله ونقمته، ولهذا توعَدهم بقوله: ﴿إِنَّ الله خبيرٌ بما تعملونَ»: فيجازِيكم عليها أتمَّ الجزاء.

٤٤ هذه حالُهم في نفس الأمر، وأمَّا الرسولُ عليه الصلاة والسلام؛ فوظيفتُهُ أَنْ يأْمُرَكُم وينهاكُم، ولهذا قال: ﴿قُلْ أَطْيَعُوا اللَّهَ وأَطْيَعُوا الرسولَ فإنَ»: امتثلوا؛ كان حظَّكُم وسعادَتَكُم، وإنْ ﴿تَوَلَّوْا فإنَّما عليه ما حُمَّلَ»: من الرسالة، وقد أَذَاها، ولا حظَّكُم وسعادَتَكُم، وإنْ ﴿تَوَلَّوْا فإنَّما عليه ما حُمَّلَ»: من الرسالة، وقد أَذَاها، وعد يُعْتُمُ ما حُمَّلَ»: من الرسالة، وقد أَذَاها، وعليكُم ما حُمَّلَ»: من الرسالة، وقد أَذَاها، وعد يُعْتُم عليه ما حُمَّلَ»: من الرسالة، وقد أَذَاها، وعليكُم ما حُمَّلَها عليه ما حُمَّلَ»: من الرسالة، وقد أَذَاها، وعمَّرُكُم واستحقاقُكُم العذاب. ﴿وإن تُطيعوه تَهْتَدواً»: إلى الصراط المستقيم قولاً وعملاً؛ فلا سبيلَ لكم إلى الهداية إلاَّ بطاعتِهِ، وبدون ذَلك لا يمكنُ، بل هو وعملاً؛ فلا سبيلَ لكم إلى الهداية إلاَّ بطاعتِهِ، وبدون ذَلك لا يمكنُ، بل هو محالً. ﴿وما على الرسول إلاَّ البلاغُ المُبينُه؛ أي: تبليغُكُم البينُ الذي لا يُبقي محالً. ويجايز معليه في نفس الأمر، ما حملاً على المراط المستقيم قولاً وعملاً؛ فلا سبيلَ لكم إلى الهداية إلاَّ بطاعتِهِ، وبدون ذلك لا يمكنُ، بل هو محالً. ﴿وما على الرسول إلاّ البلاغُ المُبينُه؛ أي: تبليغُكُم البينُ الذي لا يُبقي لا محالً. ويجايز أولا يُقْلُنُهُ محالً. وما على الرسول إلاً البلاغُ المُبينُه؛ أي: تبليغُكُم البينُ الذي لا يُبقي محالًا. وما على الرسول إلا البلاغُ المُبينُه؛ أي: تبليغُكُم البينُ الذي لا يُبقي ويحاسِبُكم ويجازيكم هو الله تعالى؛ فالرسول ليس له من الأمر شيءً، وقد قام بوظيفتِهِ.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النور (٥٥)

﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَبَسْتَغْلِنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِيبَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِمِ ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُّبَذِلَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَّنَاً يَعْبُدُونَنِي لَا يُثْرِكُونَ بِي شَبْئاً وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَنسِقُونَ ٢

﴿٥٥﴾ لهٰذا من أوعاده الصادقةِ التي شوهِدَ تأويلُها ومَخْبَرُها؛ فإنَّه وعد مَنْ قام بالإيمان والعمل الصالح من هذه الأمة أن يَسْتَخْلِفَهم في الأرض، يكونونَ هم الخلفاءَ فيها، المتصرفين في تدبيرها، ِ وأنه يمكِّن ﴿لهم ٰدينَهُمُ الذي ارتضى لهم﴾، وهو دينُ الإسلام الذي فاقَ الأديانَ كلُّها، ارتضاه للهذه الأمة لفضلِهَا وشرفِها ونعْمتِهِ عليها بأن يتمكُّنوا من إقامتِهِ وإقامةِ شرائعِهِ الظاهرةِ والباطنةِ في أنفسهم وفي غيرِهم؛ لكونِ غيرِهم من أهل الأديان وسائرِ الكفَّار مغلوبينَ ذليلينَ، وأنَّه يبدِّلُهم ﴿منَ بعدِ خوفِهم﴾؟ الذي كان الواحد منهم لا يتمكَّنُ من إظهار دينِهِ وما هو عليه إلَّا بأذى كثيرٍ من الكفار، وكون جماعة المسلمين قليلينَ جدًّا بالنسبة إلى غيرهم، وقد رماهُم أهلُ الأرض عن قوسٍ واحدةٍ، وبَغَوْا لهم الغوائلَ، فوعَدَهم الله هٰذهُ الأمورَ وقت نزول الآية، وهي لم تشاهد الاستخلافَ في الأرض والتمكينَ فيها والتمكينَ من إقامةِ الدينِ الإسلاميِّ والأمنَ التامَّ بحيثُ يعبُدُون الله ولا يشرِكون به شيئاً ولا يخافون أحداً إلَّا الله، فقام صدرُ لهذه الأمة من الإيمان والعمل الصَّالح بما يفوقُ('' على غيرهم، فمكَّنهم من البلاد والعباد، وفُتِحَتْ مشارقُ الأرض ومعاربُها، وحصل الأمنُ التامُ والتمكين التامُ؛ فهٰذا من آيات الله العجيبة الباهرة، ولا يزالُ الأمر إلى قيام الساعة، مهما قاموا بالإيمان والعمل الصالح؛ فلا بدَّ أن يوجَدَ ما وَعَدَهُم الله، وإنَّما يسلِّطُ عليهم الكفار والمنافقين ويُديلُهم في بعض الأحيان بسبب إخلال المسلمين بالإيمان والعمل الصالح. ﴿ وِمَن كَفَرَ بَعد ذُلكَ ﴾: التمكين والسلطنة التامَّة لكم يا معشرَ المسلمينَ، ﴿فأولَتْكَ هم الفاسقونَ»: الذين خرجوا عن طاعة الله وفسدوا، فلم يصلحوا لصالح، ولم يكن فيهم أهليَّة للخير؛ لأنَّ الذي يَتْرُكُ الإيمانَ في حال عَزَّه وقهرِهِ وعدم وجودِ الأسباب المانعة منه يدلُّ على فساد نيَّته وخُبث طويَّته؛ لأنَّه لا داعي له لتركُ الدين إلَّا ذٰلك.

ودلت لهذه الآية أنَّ الله قد مكَّن مَنْ قبلَنا واستخلَفَهم في الأرض؛ كما قال موسى لقومه: ﴿ويَسْتَخْلِفكُم في الأرْضِ فَيَنْظُرَ كيف تعملونَ﴾، وقال تعالى:

(1) في (ب): «يفوقون».

1174

﴿ونريدُ أن نَمُنَّ على الذين استُضْعِفوا في الأرض [ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين] ونـمكُنَ لهم في الأرض﴾.

سورة النور (٥٦ ــ ٥٨)

﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَمَاتُوا ٱلزَّكُوْةَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تَرْحَوُنَ ٢ هَن لَا تَحْسَبَنَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مُعْجَدِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَاتُوا ٱلنَّالُ وَلَبِعْن ٱلْمَصِيرُ ٢ ﴾.

(٢٥% يأمر تعالى بإقامة الصلاة بأركانها وشروطها وآدابها ظاهراً وباطناً، وبإيتاء الزكاة من الأموال التي استخلف الله عليها العباد وأعطاهم إياها؛ بأن يُؤتوها الفقراء وغيرهم ممَّن ذَكَرَهُم الله لمصرف الزكاة؛ فهذان أكبرُ الطاعات وأجلُّهما، جامعتان لحقَّه وحقٌ خلقِه، للإخلاص للمعبود وللإحسان إلى العبيد. ثم عَطَفَ عليهما الأمرَ العامَ، فوميانا العمام، وفيرهم ممَّن ذَكَرَهُم الله لمصرف الزكاة؛ فهذان أكبرُ الطاعات وأجلُّهما، جامعتان لحقَّه وحقٌ خلقِه، للإخلاص للمعبود وللإحسان إلى العبيد. ثم عَطَفَ عليهما الأمرَ العامَ، في العام، في العام، في محقًا وحقٌ خلقِه، للإخلاص للمعبود وللإحسان إلى العبيد. ثم عَطَفَ عليهما الأمرَ العامَ، فومَن العامَ، فقال: فواهيه، فومَن العامَ، فقال: فواهيه، للإخلاص للمعبود وللإحسان إلى العبيد. ثم عَطَفَ عليهما الأمرَ العامَ، فقال: فواهيه، فومَن العامَ، فقال: فواهيه، فومَن الرسولَ»: وذلك بامتثال أوامرِ واجتناب نواهيه، فومَن يُعلم الأمرَ أراما المام المعبود وللإحسان إلى العبيد. ثم عَطفَ عليهما الأمرَ العامَ، فقال: فواهيه، فومَن أومَن أومَن العامَ، فقال: فواهيه، فومَن أومَن أومَن أومَالي أومر واجتناب نواهيه، فومَن أومَن أومَن العامَ، فوامي أومَن أومَن أومان العام، فقال: فواهيه، فومَن أومَن أومَن أومان أومر واجتناب نواهيه، فومَن يُطع الرسولَ فَقَد أطاع الله»، فولما من دون إقامة الصلاة وإيتاء الزّكاة أراد الرحمة إفرام أومان أ

٤٧ ( ٢٧ تحسبنَ الذين كفروا مُعْجِزِينَ في الأرض : فلا يَغْرُزكَ ما مُتَّعوا به في الحياة الدُّنيا؛ فإنَّ الله وإنْ أمْهَلَهُم؛ فإنَّه لا يُهْمِلُهُم؛ ﴿نمتُعُهُم قليلاً ثم نضطرُهم إلى عذاب غليظٍ». ولهذا قال هنا: ﴿ومأواهُمُ النارُ ولبئسَ المصيرُ»؛ أي: بئس المآلُ مآلُ الكافرين؛ مآل الشرَّ والحسرة والعقوبة الأبديَّة.

﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِبِتَ ءَامَنُوا لِيَسْتَنْدِنْكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتَ أَيَّمَنْنُكُمْ وَٱلَّذِينَ لَرَ يَبْلُغُوا ٱلْحَلْمُ مِنْكُرْ ثَلَثَ مَرَّتَوْ مِنْ قَبْلِ صَلَوْقِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِّنَ ٱلظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعَدِ صَلَوْقِ ٱلْحِسَاءً ثَلَثُ عَوْرَتِ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُرُ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعَدَهُنَّ طَوَّفُوتَ عَلَيْكُمْ بَعْضِحُمْ عَلَى بَعْضِ كَذَلِكَ يُبَيْنُ ٱللَّهُ لَيْسَ عَلَيْكُرُ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعَدَهُنَّ طَوَّفُوتَ عَلَيْكُمْ بَعْضُحُمْ عَلَى بَعْضِ كَذَلِكَ يُبَيْنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْنَتِ عَلَيْكُرُ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعَدَهُنَّ طَوَّفُوتَ عَلَيْكُمُ الْحَلُمُ الْحُلُومَ عَلَى مَعْنِ لَكُمُ ٱلْأَيْنَتِ عَلَيْهُمْ عَلِيمُ حَلِيمُ عَلَيْهُ عَلِيمُ مِنَا اللَّهُ مَعْدَهُ أَعْلَيْهُ مَنْ الْتَعْهِيرَ

٥٨ أمر المؤمنين أن يستأذِنَهم مماليكُهم والذين لم يبلُغوا الحُلُمَ منهم، قد ذَكَرَ الله حكمتَه، وأنَّه ثلاثُ عوارتٍ للمستأذَنِ عليهم؛ وقتَ نومِهم بالليل بعد العشاء، وعند انْتِباههم قبل صلاة الفجر؛ فهذا في الغالب أنَّ النائم يستعمل للنوم

في (ب): «وطاعة».

RINCE GHAZI TRU UR'ÀNIC THOUGI

سورة النور (٥٩)

في الليل ثوباً غير ثوبِهِ المعتاد، وأمَّا نومُ النهار؛ [فلمّا]<sup>(۱)</sup> كان في الغالب قليلاً قد ينام فيه العبد بثيابِهِ المعتادة؛ قيَّده بقوله: ﴿وحين تَضَعون ثيابَكم من الظهيرةِ﴾؛ أي: للقائلة وسط النهار؛ ففي ثلاث<sup>(۲)</sup> لهذه الأحوال يكون المماليكُ والأولادُ الصغارُ كغيرهم لا يمكَّنون من الدُخول إلَّا بإذن، وأمَّا ما عدا لهذه الأحوالُ الثلاثة؛ فقال: ﴿ليس عليكُم ولا عليهِم جُناح بعدهنَّ﴾؛ أي: لبسوا كغيرِهم؛ فإنَّهم يُحتاج فقال: ﴿ليس عليكُم ولا عليهِم جُناح بعدهنَّ»؛ أي: لبسوا كغيرِهم؛ فإنَّهم يُحتاج بيضُكم على بعض ﴾؛ أي: يتردَّدون عليكم في قضاء أشغالكم وحوائجكم. رحمةَ شارِعِه وحكمتَه، ولهذا قال: ﴿والله عليم حكيمَهُ؛ ليتأكَّذ ويتقوَّى ويعرف به بالواجبات و[المستحيلات]<sup>(۳)</sup> والمكنات والحكمة التي وَضَعَت كلَّ شيء موضِعَه، فأعطى كلَّ مخلوق خلقه اللائق به، وأعطى كلَّ حكم شرعيً حكمه اللائق به، ومنه هذه الأحكام التي بَيَّنها وبيَّن مآخذها وحَمنَه.

﴿٥٩﴾ ﴿وإذا بَلَغَ الأطفالُ منكم الحُلُمَ》: وهو إنزالُ المنيَّ يقظةً أو مناماً؟ ﴿فَلْيَسْتَأْذِنوا كما استأذنَ الذين من قبلِهِمَ》؛ أي: في سائر الأوقات، والذين مِنْ قبلِهِم هم الذين ذَكَرَهُمُ اللهُ بقوله: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لا تَدْخُلوا بيوتاً غير بيوتِكُم حتى تَسْتَأْنِسوا...﴾ الآية. ﴿كَذَلك يبيئُ الله لكم آياتِهِ﴾: ويوضِّحُها ويفصِّلُ أحكامها. ﴿والله عليم حكيم﴾.

وفي هانين الآيتين فوائدُ:

منها: أنَّ السيِّد وولي الصغير مخاطبان بتعليم عبيدِهم ومَنْ تحتَ ولايَتِهم من الأولاد العلمَ والآدابَ الشرعيَّة؛ لأنَّ الله وجَّه الخطاب إليهم بقوله: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لِيَسْتَأَذِنكُمُ الذين ملكت أيمانكم والذين لم يَبْلُغوا الحُلُم...﴾ الآية، ولا يمكنُ ذٰلك إلَّا بالتعليم والتأديب، ولقوله: ﴿ليس عليكُم ولا عليهِم جُناح بَعْدَهُنَّ﴾.

ومنها: الأمر بحفظِ العورات والاحتياط لذٰلك من كلِّ وجه، وأنَّ المحلَّ والمكانَ الذي مَظِنَّةٌ لرؤيةِ عورة الإنسان فيه، أنَّه منهيَّ عن الاغتسال فيه والاستنجاء ونحو ذٰلك.

- (١) كذا في (ب). وفي (أ): «فلو».
   (٢) في (ب): «ثلاثة».
- (٣) كذا في (ب). وفي (أ): "المستحبات». والصواب ما أثبت من (ب).

سورة النور (١٠)

ومنها: جوازُ كشفِ العورة لحاجةٍ؛ كالحاجة عند النوم وعند البول والغائط ونحو ذٰلك. ومنها: أنَّ المسلمين كانوا معتادين القَيْلولة وسطَ النهار؛ كما اعتادوا نومَ الليل؛ لأنَّ الله خاطَبَهم ببيانِ حالِهِم الموجودةِ.

ومنها: أنَّ الصغير الذي دون البلوغ لا يجوزُ أن يمكنَ من رؤية العورة، ولا يجوزُ أن تُرى عورتُه؛ لأنَّ الله لم يأمَرُ باستئذانِهِم إلَّا عن أمرِ ما يجوز. ومنها: أنَّ المملوك أيضاً لا يجوزُ أن يرى عورةَ سيِّده؛ كما أنَّ سيِّده لا يجوز أن يرى عورتَه؛ كما ذكرنا في الصغير.

ومنها: أنَّه ينبغي للواعظ والمعلَّم ونحوهم ممَّن يتكلَّم في مسائل العلم الشرعيُّ أنَّ يقرِنَ بالحكم بيانَ مأخذِهِ ووجهِهِ، ولا يُلقيه مجرَّداً عن الدليل والتَّعليل؛ لأنَّ الله لما بيَّن الحكم المذكور؛ علَّله بقوله: ﴿ثلاثُ عوراتٍ لكم﴾.

ومنها: أنَّ الصَّغيرَ والعبدَ مخاطبان كما أنَّ وليَّهما مخاطبٌ؛ لقوله: ﴿ليس عليكُم ولا عليهم جناحٌ بَعْدَهُنَّ﴾.

ومنها: أنَّ ريق الصبيِّ طاهرٌ، ولو كان بعد نجاسةٍ؛ كالقيِء؛ لقوله تعالى: ﴿طوَّافونَ عليكُم﴾؛ مع قول النبيِّ ﷺ حين سُئِلَ عن الهرة: «إنها لهيست بِنَجَسٍ، إنَّها من الطَّوَّافينَ عليكم والطَّوَّافاتِ»<sup>(١)</sup>.

ومنها: جوازُ استخدام الإنسان مَنْ تحت يدِهِ من الأطفال على وجهٍ معتادٍ لا يشقُّ على الطفل؛ لقوله: ﴿طوًافونَ عليكم﴾. ومنها: أنَّ الحكم المذكورَ المفصَّل إنَّما هو لما دونَ البلوغ، وأمَّا<sup>(٢)</sup> ما بعدَ البلوغ؛ فليس إلَّا الاستئذان.

ومنها: أنَّ البلوغَ يحصُلُ بالإنزال، فكلَّ حكِم شرعيٍّ رُتَّبَ على البلوغ؛ حصل بالإنزال، ولهذا مجمعٌ عليه، وإنَّما الخلاف هل يَحْصُلُ البلوغُ بالسنُّ أو الإنباتِ للعانةِ. والله أعلم.

﴿وَٱلْقَوْعِدُ مِنَ ٱللِّسَكَاءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِ جَاحً أَن يَضَعْرَ شِيَابَهُ غَيْرَ مُتَبَرِّحَدِتٍ بِزِينَةٍ وَأَن يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرٌ لَهُثَ وَٱللَّهُ سَعِيعُ عَلِيمُ ٢

﴿٦٠﴾ ﴿والقواعدُ من النساءَ؟؛ [أي]: اللاتي قَعَدْنَ عن الاستمتاع والشهوةِ، ﴿اللاتي لا يَرْجونَ نِكاحاً؟؛ أي: لا يَطْمَعْنَ في النكاح ولا يُطْمَعُ فيهن، وذٰلك لكونها

- (١) أخرجه أبو داود (٧٥)، والترمذي (٩٢)، والنسائي (١/ ٥٥)، وابن ماجة (٣٦٧)، والحديث صححه جماعة من أهل العلم. انظر االإرواء، (١٧٣).
  - (۲) في (ب): «فأما».

سورة النور (٦١)

عجوزاً لا تشتهي أو دميمةَ الخِلْقَةِ لا تُشْتَهى ولا تَشْتَهي. ﴿فليس عليهنَ جُناحٌ﴾؛ أي: حرجٌ وإثمٌ، ﴿أَن يَضَعْنَ ثيابَـهُنََّ﴾؛ أي: الثياب الظاهرة كالخمار ونحوه، الذي قال الله فيه للنساء: ﴿وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ على جُيوبِهِنَّ﴾؛ فهٰؤلاء يجوز لهنَّ أن يَكْشِفْنَ وجوهَهُنَّ لأمن المحذور منها وعليها.

ولما كان نفيُ الحرج عنهنَ في وضع الثياب ربَّما تُوُهِّمَ منه جوازُ استعمالها لكلُ شيءٍ؛ دَفَعَ هٰذا الاحتراز بقوله: ﴿غيرَ مُتَبَرِّجات بزينةٍ﴾؛ أي: غير مظهراتٍ للناس زينةً من تجمَّل بثياب ظاهرةٍ، وتَسْتُرُ وجهها، ومن ضربِ الأرض ليعلم ما تُخفي من زينتها؛ لأنَّ مجرُّد الزينة على الأنثى، ولو مع تستُّرها، ولو كانت لا تُشتهى؛ يفتن فيها ويوقِعُ الناظر إليها في الحرج. ﴿وأن يَسْتَعْفِفَنَ خيرٌ لهنَّ﴾: والاستعفافُ طلبُ العفَّة بفعل الأسباب المقتضية لذلك من تزوُّج وتركِ لما يُخشى منه الفتنة. ووالله سميعٌهُ: لجميع الأصوات. ﴿عليمٌهُ: بالنيَّات والمقاصدِ؛ فليحذَرْن من كلُّ

(١٦) يخبر تعالى عن منّته على عبادِهِ، وأنّه لم يجعل عليهم في الدين من حرج، بل يسّره غاية التيسير، فقال: ﴿ليس على الأعمى حَرَجٌ ولا على الأعرج حَرَجٌ ولا على الأعرج حَرَجٌ ولا على المريض حَرَجٌ ﴾؛ أي: ليس على هؤلاء جُناح في ترك الأمور الواجبة التي تتوقَّف على واحدٍ منها، وذلك كالجهاد ونحوه مما يتوقّف على بصر الأعمى أو سلامة الأعرج أو صحّة المريض، ولهذا المعنى العام الذي ذكرناه؛ أطلق الكلام في ذلك، ولم يقيدُ؛ كما قيدًا المعلى أنفسكم ﴾؛ أي: عن من على الأعمى حَرَجٌ ولا على بيتوقَف على واحدٍ منها، وذلك كالجهاد ونحوه مما يتوقف على بصر الأعمى أو سلامة الأعرج أو صحّة المريض، ولهذا المعنى العام الذي ذكرناه؛ أطلق الكلام في ذلك، ولم يقيدُ؛ كما قيدًا ولا على أنفسكم ﴾؛ أي: عرج، ولا على أنفسكم ؟؛ أي: حرج، أن تأكلوا من منها، ولهذا موافق للحديث الثابت: «أنت ومالك لأبيك»<sup>(1)</sup>،

 <sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/۱۷۹)، وأبو داود (۳۵۳۰)، وابن ماجه (۲۲۹۱)، والحديث صححه
 الألباني في «الإرواء» (۸۳۸).

سورة النور (٦١)

والحديث الآخر: «إنَّ أطيبَ ما أكلتُم من كسبِكُم، وإنَّ أولادَكُم من كسبِكُم»<sup>(1)</sup>. وليس المرادُ من قولِهِ: ﴿من بيوتِكُم﴾: بيت الإنسان نفسه؛ فإنَّ هٰذا من باب تحصيل الحاصل، الذي يُتَزَّهُ عنه كلامُ الله، ولأنَّه نفي الحرج عمَّا يُظَنَّ أو يتوهَّمُ فيه الإثمُ من هؤلاء المذكورين، وأمَّا بيتُ الإنسان نفسه؛ فليس فيه أدنى توهُم. ﴿أو بيوتِ آبائِكُم أو بيوت أمَّهاتِكم أو بيوتِ إخوانِكم أو بيوت أخواتِكُم أو بيوتِ أعمامِكُم أو بيوتِ عَمَّاتِكُم أو بيوت أمَّهاتِكم أو بيوتِ إخوانِكم أو بيوت أخواتِكُم أو يتوهُم. ﴿أو مَلَكْتُم مفاتِحَهُ ؛ أي : البيوت التي أنتم متصرًفون فيها بوكالةٍ أو ولايةٍ ونحو ذلك، وأمَّا تفسيرُها بالمملوك؛ فليس بوجيه؛ لوجهين: أحلِهما: أنَّ المملوكَ لا يُقال فيه ملكتَ مفاتِحَهُ، بل يقال: ما ملكَتُموه، أو : ما ملكت أيمانُكم؟ لأنَّهم مالكونَ له جملة، لا لمفاتِحِهِ فقط. والثاني : أنَّ بيوتَ المماليك غيرُ خارجةٍ عن بيت الإنسان نفسه؛ لأنَّ المملوك وما مَلَكَه لسيًّهو، فلا وجه لنفي الحرج عنه.

(أو صديقِكُم »: وهذا الحرج المنفي من<sup>(٢)</sup> الأكل من هذه البيوت؛ كلُّ ذلك إذا كان بدون إذن، والحكمة فيه معلومة من السياق؛ فإن هؤلاء المسمين قد جرت العادة والعرف بالمسامحة في الأكل منها؛ لأجل القرابة القريبة أو التصرُف التام أو الصَّداقة؛ فلو قُدْرَ في أحد من هؤلاء عدم المسامحة والشحُّ في الأكل المذكور؛ لم يَجُز الأكلُ ولم يرتَفِع الحرجُ نظراً للحكمة والمعنى. وقوله: ﴿ليس عليكم جُناحٌ أن تأكلوا جميعاً أو أستاتاً»؛ فكلُ ذلك جائز ؛ أكلُ أهل البيت الواحد جميعاً، أو أكلُ واحد منها والم يرتَفِع الحرجُ نظراً للحكمة والمعنى. وقوله: ﴿ليس عليكم جُناحٌ أن تأكلوا جميعاً أو أستاتاً»؛ فكلُ ذلك جائز ؛ أكلُ أهل البيت الواحد جميعاً، أو أكلُ كلُّ واحد منهم أو محدَه، وهذا نفي للعضيلة، وإلاً؛ فالأفضل الاجتماع على الطعام، فواذا دَخَلُها الإنسان ؛ ﴿فسلُّموا على أنفُسِكُم»؛ أي ذكن في يميوني، مواء في مناح أو أكلُ كلُّ واحد منهم أو حدَم، وهذا نفي للعضي الفضيلة، وإلاً؛ فالأفضل الاجتماع على الطعام، وحدَم، وهذا نفي للحرج لا نفي للفضيلة، وإلاً؛ فالأفضل الاجتماع على الطعام، وحدَم، وهذا نفي للحرج لا نفي للفضيلة، وإلاً؛ فالأفضل الاجتماع على الطعام، وحدَم، وهذا نفي للحرج لا نفي للفضيلة، وإلاً؛ فالأفضل الاجتماع على الطعام، وحدَم، وهذا نفي للعضي السان؛ ﴿فسلُّموا على أنفُسِكُم»؛ أي تكان في البيت ساكنُ أم لاً؛ فإذا دَخَلَها الإنسان؛ ﴿فسلُموا على أنفُسِكُم»؛ أي والما في أواذا دَخَلُها الإنسان؛ ﴿فسلَّموا على أنفُسِكُم»؛ أي عال في أمان فيه تفصيلاً في أحكامه، ثم مدح هذا السلام، فقال: وتحييَة من والاستئذانُ تقدَّم أن فيه تفصيلاً في أحكامه، ثم مدح هذا السلام، فقال: فرتحيية من عند الله مباركة طيبة»؛ أي : سلامكم بقولكم؛ السلامُ عليكُم ورحمة الله وبركاتُه، أو: السلام عليكم ورحمة الله وبركاتُه، وأو: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين؛ إذ تدخلون البيوت فراحية من مواد في من ملكم من في أو: السلام علي أو: السلام علي أو: السلام علي أو: السلام علي أو: السلام على أو: السلام علي أو: السلام على أونه، ورحمة الكه وجعلها تحيَّتَكُم، همباركة إذ يو تمولكم في ما مي مي مدح، إذ الملكم وجعلها تحيَّتكُم، في ماركة»؛ أي : مدموما لكم وجعلها تحيَّتكُم، في ماركة»؛ أو: السلام علي أو: السلام علي الله الحيل من ما مي مي مي مي مي مي مي ما مل مي مي مي ما ما مي مي مي مي ما ما مي مي ما

(١) أخرجه أحمد (٣١/٦)، وأبو داود (٣٥٢٨)، والنسائي (٧/ ٢٤٠). وانظر ما قبله.

ُ(۲) في (ب): «عن».

سورة النور (٦١)

السلامة من النقص وحصول الرحمة والبركة والنَّماء والزيادة، ﴿طيبة﴾: لأنها من الكَلِم الطيِّب المحبوب عند الله، الذي فيه طيبُ نفس للمحيًّا ومحبَّة وجلب مودَّة.

لما بيَّن لنا لهذه الأحكام الجليلة؛ قال: ﴿كَذَلْكَ يَبِيئُ اللَّه لَكُم الآياتِ﴾: الدَّالَّات على أحكامِهِ الشرعيَّة وحِكَمِها ﴿لعلَّكُم تعقلونَّ): عنه؛ فتفهَمونها وتعقِلونها بقُلوبكم، ولتكونوا من أهل العقول والألباب الرَّزينةِ؛ فإنَّ معرفة أحكامه الشرعيَّة على وجهها يزيدُ في<sup>(۱)</sup> العقل ويَنْمو به اللُّبُ؛ لكون معانيها أجلَّ المعاني وآدابها أجلَّ الآداب، ولأنَّ الجزاء من جنس العمل؛ فكما استعمل عقلَه للعقل عن ربِّه وللتفكُّر في آياته التي دعاه إليها؛ زاده من ذٰلك.

وفي لهذه الآيات دليلٌ على قاعدةٍ عامَّةٍ كليَّةٍ، وهي: أنَّ العرف والعادة مخصِّص للألفاظ؛ كتخصيص اللفظ للفظ؛ فإنَّ الأصل أن الإنسان ممنوع من تناول طعام غيره مع أنَّ الله أباح الأكل من بيوت هؤلاء للعُرف والعادةِ؛ فكلُّ مسألة تتوقَّف على الإذن من مالك الشيء إذا عُلِمَ إذنُه بالقول أو العُرف؛ جاز الإقدام عليه.

وفيها: دليلٌ على أنَّ الأب يجوزُ له أن يأخُذَ ويتملَّك من مال ولدِهِ ما لا يضرُه؛ لأنَّ الله سمَّى بيتَه بيتاً للإنسان.

وفيها: دليلٌ على أن المتصرّفَ في بيت الإنسان كزوجتِهِ وأختِهِ ونحوِهما يجوزُ لهما الأكل عادةً وإطعامُ السائل المعتاد.

وفيها: دليلٌ على جواز المشاركة في الطعام، سواء أكلوا مجتمعينَ أو متفرِّقين، ولو أفضى ذٰلك إلى أن يأكُلَ بعضُهم أكثر من بعض.

﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَمُ عَلَىٰ آمْرٍ جَامِعٍ لَمَرْ يَذْهَبُوا حَتَى يَسْتَغْدِنُوهُ إِنَّ الَذِينَ يَسْتَنْذِنُوْنَكَ أُوْلَتَهِكَ ٱلَذِينَ بُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا ٱسْتَغْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَكَانِهِمْ فَأَذَن لِّـمَن شِنْتَ مِنْهُمْ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ تَحِيدُ ٢ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَإِذَا ٱسْتَغْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَكَانِهِمْ فَأَذَن لِّـمَن شِنْتَ مِنْهُمْ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ تَحِيدُ ٢ اللَّهِ وَرَسُولُهُ فَإِذَا سَنْتَ مِنْهُمْ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ إِنِّهِ ٱللَّهُ عَفُورٌ تَحِيدُمُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْمَانُ مَنْ كَدُعَاءٍ مِعْضُكُمْ بَعْضُكُمْ بَعْضُاً قَدْ يَعْسَلُمُ ٱللَّهُ ٱلَذِينَ يَنْوَلُكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَ كَدُعَاءٍ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ فَلَهُ مَعْضُاً قَدْ يَعْسَلُمُ اللَّهُ ٱلَذِينَ يَسْتَلُونَ مِنْكُمْ لِوَاذًا أَسْهِ فَا السَّعَظِيمُهُمْ وَاسْتَغْفِرُ عَنْهُ أَقَد يَعْسَلُهُ اللَهُ اللَّذِينَ يَعْمَانُونُ عَنْ الْمَنِهِ أَنَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّالَيْ وَلَعَانَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ مَنْ عَالِمُونَ عَنْ الْمَسُودِ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّذِينَ اللَهُ اللَّذِينَ عَالَيْهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ وَرَسُولُولُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ الْعَ عَمْلُولُ اللَهُ مَا اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَهُ مُواللَّهُ مَا أَلَيْكَ اللَهُ مُعَوْلًا وَعَالَ اللَهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُ

(۱) فى (ب): «به».

﴿٦٢﴾ لهذا إرشاد من الله لعبادِهِ المؤمنين أنَّهم إذا كانوا مع الرسول ﷺ على أمرِ جامع؛ أي: من ضرورتهِ أو مصلحتِهِ أن يكونوا فيه جميعاً؛ كالجهاد والمشاورة ونحو ذٰلك من الأمور التي يشتركُ فيها المؤمنون؛ فإنَّ المصلحة تقتضي اجتماعُهم عليه وعدمُ تفرُّقهم؛ فالمؤمنُ بالله ورسوله حقًّا لا يذهبُ لأمر من الأمور؛ لا يرجِعُ لأهلِهِ، ولا يذهبُ لبعض الحوائج التي يشذَّ بها عِنهم؛ إلَّا بإذُنٍ من الرسول أو نائبِهِ من بعدِهِ، فجعل موجَبَ الإيمانَ عدمَ الذَّهابِ إلَّا بإذنٍ، ومَدَحَهم على فعلهم هٰذًا وأدَبِهِم مع رسولِهِ وولي الأمر منهم، فقال: ﴿إِنَّ الذين يستأذِنونك أولتُك الذين يؤمِنُون بَاللهِ ورسُولِهِ﴾ : ولكن؛ هل يأذنُ لهم أم لا؟ ذكر لإذنِهِ لهم شرطين: أحدَهما: أن يكون لشأنٍ من شؤونهم وشغل من أشغالهم، فأما مَنْ يستأذنُ من غيرِ عذرٍ؛ فلا يُؤذَّنُ له. والثاني: أن يشاءَ الإذنَ، فتقتضيه المصلحةُ من دونِ مضرَّةٍ بالآذن؛ قال: ﴿فإذا استأذنوناكَ لبعض شأنِهِم فأذن لِمَن شنتَ منهُم»: فإذا كان له عذرٌ، واستأذنَ؛ فإنْ كان في قعودِهِ وعدم ذَهابه مصلحةٌ برأيِهِ أو شجاعته ونحو ذٰلك؛ لم يأذن له. ومع هُذًا؛ إذا استأذنَ وأذِنَ له بشرطيه؛ أمر الله رسولَه أن يَسْتَغْفِرَ له لما عسى أن يَكُون مقصراً في الاستئذان، ولهذا قال: ﴿فَاسْتَغْفِرْ لَهُمَ اللَّهَ إِنَّ اللَّه غَفورٌ رحيمٌ»: يغفرُ لهم الذنوبَ، ويرحمُهم؛ بأن جوَّز لهم الاستئذان مع العذر.

أ سورة النور (٢٢ ـ ٦٣)

(٦٣) ﴿لا تجعلوا دُعاء الرسول بينَكم كدعاء بعضِكُم بعضاً»؛ [أي لا تجعلوا دُعاء الرَّسولِ إيَّاكُم، ودُعَاءَكم للرَّسولِ كَدُعاء بَعْضِكم بَعْضاً]، فإذا دعاكم؛ فأجيبوه وجوباً، حتى إنه تجبُ إجابة الرسول ﷺ في حال الصلاة، وليس أحد إذا قال قولاً يجبُ على الأمَّة قَبولُ قولِه والعملُ به إلَّا الرسول؛ لعصمتِه، وكونِنا مخاطَبينَ يعبُ على الأمَّة قَبولُ قولِه والعملُ به إلَّا الرسول؛ لعصمتِه، وكونِنا مخاطَبينَ يُحييكُمُ . وكذلك لا تجعلوا دعاءكم للرَّسول كدُعاء بعضِكُم بعضاً؛ فلا تقولوا: يا محمدُ عند ندائِكم، أو: يا محمد بن عبد الله! كما يقولُ ذلك بعضكم لبعض، بل من شرفِه وفضلِه وتميُزه ﷺ عن غيرِه أن يُقال: يا رسولَ الله! يا نبيَّ الله! فلا تقولوا: يا معه على أمر جامع لم يَذهبوا حتى يستأذِنوه؛ توعَدَ مَن لم يفعلُ ذلك وذَكَ مَن معه على أمر جامع لم يَذهبوا حتى يستأذِنوه؛ توعَدَ مَن لم يفعلُ ذلك وذَكَ مَن استئذان؛ فهو؛ وإن خفي عليكم بذَهابه على وجه خفيً، وهو المراد بقوله: فيتسلَّلون مِنكم لواذاَه ؛ أي : يلوذون وقت تسلُّلهم وانطلاقهم بشيء يحجُبُهم عن المتذان ؛ فلهو وإذ أي : يلوذون وقت تسلُّلهم وانطلاقهم بعني معن علي اله الين الما يا الما الما الما الما الما يو

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النور (٦٤) ـ سورة الفرقان (١) 🦷

﴿فليحذرِ الذين يخالفونَ عن أمرِهِ﴾؛ أي: يذهبون إلى بعض شؤونهم عن أمرِ الله ورسولِهِ؛ فكيف بمَنْ لم يذهبْ إلى شأن من شؤونه، وإنَّما تركَ أمرَ الله من دون شغل له؛ ﴿أَن تُصيبَهم فتنةٌ﴾؛ أي: شركٌ وشرَّ، ﴿أو يُصيبَهم عذابٌ أليمٌ﴾.

٤٦٤ ﴿ أَلَا إِنَّ لَلَه ما في السمواتِ والأرض ﴾: مُلكاً وعبيداً يتصرَّف فيهم بحكمِهِ القدريُّ وحكمه الشرعيُ. ﴿قد يعلم ما أنتُم عليه ﴾؛ أي: قد أحاط علمُه بما أنتُم عليه ﴾؛ أي: قد أحاط علمُه بما أنتُم عليه من خير وشرَّ، وعلم جميعَ أعمالكم؛ أحصاها علمُه، وجرى بها قلمُه، وكتبتها عليكم الحفظة الكرام الكاتِبون. ﴿ ويومَ يُرْجَعون إليه ﴾؛ أي<sup>(١)</sup>: يوم القيامة ﴿ فينَبَتُهم بما عَمِلوا ﴾: يخبرُهم بجميع أعمالكم؛ أحصاها علمُه ؛ أي<sup>(١)</sup>: يوم قلمُه، وكتبتها عليكم الحفظة الكرام الكاتِبون. ﴿ ويومَ يُرْجَعون إليه ﴾؛ أي أي<sup>(١)</sup>: يوم ملمَه، وكتبتُها عليكم أحفظة الكرام الكاتِبون. ﴿ ويومَ يُرْجَعون إليه ﴾؛ أي أي أي القيامة قليمًا ما قطمة ما قطمه، وكتبتُها عليكم أحفظة الكرام الكاتِبون. ﴿ ويومَ يُرْجَعون إليه ﴾؛ أي أي أي القيامة وليما عليكم أحمال معلمة أعمالكم أحمالكم أحمالاً عليه ما عملوا إلى يوم القيامة في أعمالهم واللهم أو قلم ما قبل أو عدلاً. وعلم أو ما قليم ما قبل أو عدلاً أو عدلاً أو علم أو ما قبل أو علم أو ما قبل أو علم أو ما أي أي أي أو عدلاً.

\* \* \*

تفسير سورة الفرقان وهي مكية عند الجمهور ينهم اللهِ الكَثْنِ التَجَهُ

﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَنْلَمِينَ نَذِيرًا ۞ ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَخِذُ وَلَـدًا وَلَمْ يَكُن لَّمُ شَرِيكٌ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَ شَيْءٍ فَقَدَرُمُ نَفْدِيرًا ۞ ﴾.

(١) هذا بيان لعظمته الكاملة وتفرُّده بالوَحدانية من كلِّ وجه وكثرة خيراتِهِ وإحسانِهِ، فقال: ﴿تبارك﴾؛ أي: تعاظم، وكَمُلَتْ أوصافُه، وكَثُرَتْ خيراتُه، الذي من أعظم خيراتِهِ ونعمه أن نَزَّلَ هٰذا القرآن الفارقَ بين الحلال والحرام والهدى والضلال وأهل السعادة من أهل الشقاوة، ﴿على عبدِهِ﴾: محمد ﷺ، الذي كَمَّلَ مراتبَ العبوديَّة وفاق جميع المرسلين؛ ﴿ليكونَ﴾: ذلك الإنزال للفرقانِ على عبده (للعالمينَ نَذيراً): ينذِرُهم بأسَ الله ونِقَمَهُ ويبيِّنُ لهم مواقعَ رضا الله من سَخَطِهِ، حتى إنَّ مَنْ قَبِلَ نِذارَتَه وعمل بها؛ كان من الناجين في الدنيا والآخرة، الذي حَصَلَتْ لهم السعادةُ الأبديَّة والمُلك السَّرْمَدِيُّ؛ فهل فوق هٰذه النعمةِ وهٰذا الفضل الفضل سورة الفرقان (٢ ـ ٣)

والإحسان شيءً؟! فتبارك الذي هٰذا [من] بعض إحسانِه وبركاتِهِ. (٢) ﴿ الذي له مُلْكُ السَمُواتِ والأرضِ ؛ أي: له التصرُف فيهما<sup>(١)</sup> وحدَه، وجميع مَن فيهما<sup>(١)</sup> مماليكُ وعبيدً له مذعَنون لعظمتِهِ خاضعون لربوبيَّتِهِ فقراء إلى رحمته، الذي ﴿لم يَتَّخِذُ ولداً ولم يكن له شريكٌ في الملكِ : وكيف يكونُ له ولد أو شريكٌ؛ وهو المالكُ وغيرُه مملوكٌ، وهو القاهرُ وغيرُه مقهورٌ، وهو الغنيُ بذاتِهِ من جميع الوجوه والمخلوقونَ مفتقرون إليه [فقراً ذاتيا]<sup>(٢)</sup> من جميع الوجوه؟! من جميع الوجوه والمخلوقونَ مفتقرون إليه [فقراً ذاتيا]<sup>(٢)</sup> من جميع الوجوه؟! يسكُنون ولا يتصرَّفون إلَّا بإذنِهِ؛ فتعالى الله عن ذلك علوًا قديراً؛ فلم يقدِرةُ حقَّ وكيف يكونُ له شريكٌ في الملك ونواصي العبادِ كلّهم بيديهِ؛ فلا يتحرَّكون أو يسكُنون ولا يتصرَّفون إلَّا بإذنِهِ؛ فتعالى الله عن ذلك علوًا قديراً؛ فلم العلويً تذرو مَن قال فيه ذلك، ولهذا قال: ﴿وحَلَقَ كلَّ شيءَ»: شمل العالم العلويً والعالم السفليَّ من حيواناتِه ونباتاتِهِ وجماداتِهِ، ﴿فقدَرَ مقديراً؛ أي أعطى كلُّ مخلوقٍ منها ما يَليقُ به ويناسَبُه من الخلقِ وما تقتضيه حكمتُه من ذلك؛ بحيث صار كلُ مخلوقٍ منها ما يَليقُ به ويناسَبُه من الخلقِ وما تقتضيه حكمتُه من ذلك؛ بعين صار كلُ مخلوقٍ لا يَتصَوَّرُ العقلُ الصحيحُ أن يكونَ بخلاف شكلِهِ وصورتِهِ المشاهَدَة، بل كلُ جزء وعضو من المخلوق الواحد لا يناسبُه غير محلَّه الذي هو فيه؛ قال بل كلُ جزء وعضو من المخلوق الواحد لا يناسبُه غير محلَّه الذي هو فيه؛ قال يوالى: ﴿ربُّنا الذي أعطى كلُّ شَيء خَلْقَ مُوى، والذي قَدَرَ فَهَدى»، وقال

ولما بيَّن كمالَه وعظمتُه وكثرةَ إحسانِهِ؛ كان ذَلك مقتضياً لأن يكونَ وحدَه المحبوبَ المألوه المعظَّم المفردَ بالإخلاص وحدَه لا شريك له؛ ناسبَ أن يذكُرَ بطلانَ عبادةِ ما سواه، فقال:

﴿وَاتَّضَدُوا مِن دُونِهِ ۖ ءَالِهَةَ لَا يَخْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ صَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةَ وَلَا نُشُورًا ٢

(٣) أي: من أعجب العجائب وأدلُ الدليل على سَفَههم ونقص عقولهم، بل أدلُ على ظلمهم وجراءتهم على ربَّهم: أنِ اتَّخذوا آلهةً بهذه الصفة، في غاية<sup>(٣)</sup> العجز أنَّها لا تَقْدِرُ على خلق شيء، بل هم مخلوقون، بل بعضهم مما عملته أيديهم، ﴿ولا يملِكون لأنفُسِهِم ضرًا ولا نفعاًه؛ أي: لا قليلاً ولا كثيراً؛ لأنه نكرةً في سياق النفي. ﴿ولا يملِكون موتاً ولا حياةً ولا نشوراًه؛ أي: بعناً بعد الموت.

(٢) في (أ): «فقراء».

(١) في (ب): «فيها». (٣) في (ب): «كمال».

سورة الفرقان (٤ \_ ٥)

فأعظمُ أحكام العقل بطلانُ إلهٰيتها وفسادُها وفسادُ عقل من اتّخذها آلهةَ وشركاءَ للخالق لسائرِ المخلوقات من غير مشاركةٍ له في ذٰلك، الذي بيده النفع والضرُ والعطاء والمنع، الذي يُحيي ويميتُ ويبعثُ مَنْ في القبور ويجمعُهُم يومَ النشور، وقد جَعَلَ لهم دارين: دار الشقاءِ والخزي والنّكال لمن اتّخذ معه آلهةً أخرى، ودار الفوز والسعادة والنعيم المقيم لمن اتّخذه وحدَه معبوداً.

ِ ولما قرَّر بالدليل القاطع الواضح صحَّة التوحيد وبطلان ضدُّه؛ قرَّر صحَّة الرسالة وبطلان قول من عارَضَها واعترضَها، فقال:

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَنذَا إِلَّا إِفْكُ آفَتَرَنِهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ مَاخَرُونَ ۖ فَقَدْ جَآءُو ظُلْمًا وَرُفِلَا ۞ وَقَالُوا أَسَنطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ اتَحْتَنَبَهَا فَهِى تُعْلَى عَلَيْهِ بُحَصَرَةً وَأَصِدِلَا ۞ قُل أَنزَلَهُ ٱلَذِى يَعْلَمُ السِّرَ فِي السَمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ حَكَانَ غَفُورًا تَحِيَمُ ۞ ﴾.

٤٤ أي: وقال الكافرون بالله، الذي أوجب لَهم كُفْرُهم أنْ قالوا في القرآن والرسول: إنَّ هٰذا القرآنَ كذبٌ كَذَبه محمد، وإفكُ افتراه على الله، وأعانه على ذلك قومً آخرون؛ فردً الله عليهم ذلك بأنَّ هٰذا مكابرةٌ منهم وإقدامً على الظُّلم والزُور الذي لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة الرسول على وكمال صدقِهِ وأمانتِه وبرَّه التامً، وأنَّه لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة الرسول على الذي لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي أن يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي الذي أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي لا يمكن أن يدخلَ عقلَ أحدٍ؛ وهم أشدُ الناس معرفة بحالة أن يأتور الذي أن يأتور الذي الخلق أن يأتور الذي إذا ين يؤمن النبُ الخلق أن يأتور أنه الذي أن ين الذي أن الخلق أن يأتور أنه أن يؤمن أنه الم يجتمع بأحدٍ يُعينه على أن يأتوا بهٰذا القرآنِ الذي هو أجلُ الكلام وأعلاه، وأنَه لم يجتمع بأحدٍ يُعينه على أن يأتوا بهٰذا القرآنِ الذي أول ظلماً فوزوراَنه.

﴿٥﴾ ومن جملة أقاويلهم فيه أنّ قالوا: لهذا الذي جاء به محمدً ﴿أساطيرُ الأولينَ اكْتَتَبَها﴾؛ أي: لهذا قَصَص الأولين وأساطيرُهم، التي تتلقًاها الأفواه وينقلُها كلُّ أحدٍ، استَنْسَخَها محمدٌ؛ ﴿فهِيَ تُملى عليه بُكرةَ وأصيلاً»: ولهذا القول منهم فيه عدةُ عظائم:

مُنها: رميُهم الرسولَ الذي هو أبرُ الناس وأصدقُهم بالكذب والجرأة العظيمة.

ومنها: إخبارُهم عن لهذا القرآن الذي هو أصدقُ الكلام وأعظمُه وأجلًه بأنه كذبٌ وافتراءً.

ومنها: أنَّ في ضمن ذٰلك أنَّهم قادرون أن يأتوا بمثلِهِ، وأن يضاهىء المخلوقُ الناقصُ من كلُ وجه للخالق الكامل من كلُّ وجه بصفةٍ من صفاته، وهي الكلام. سورة الفرقان (٦)

ومنها: أنَّ الرسول قد عُلِمَتْ حالُه<sup>(١)</sup>، وهم أشدُّ الناس علماً بها؛ أنَّه لا يكتبُ ولا يجتمعُ بمن يكتبُ له؛ وهم قد زعموا ذلك.

(٦) فلذلك ردَّ عليهم ذلك بقوله: ﴿قُلْ أَنزَلَه الذي يعلم السرَّ في السمواتِ والأرضَ؟ أي: أنزله مَن أحاط علمهُ بما في السماواتِ وما في الأرض من الغيب والشهادة والجهر والسرً؛ كقوله: ﴿وَإِنَّه لَتَنزَيلُ رَبَّ العالمينَ. نَزَلَ به الرُوحُ الأمينُ. على قُلْبِكَ لتكونَ من المندِرين؟. ووجهُ إقامة الحجة عليهم أنَّ الذي أنزله هو المحيطُ علمه بكل قولة لتنزيلُ رَبَّ العالمينَ. نَزَلَ به الرُوحُ الأمينُ. على قُلْبِكَ لتكونَ من المنذِرين؟. ووجهُ إقامة الحجة عليهم أنَّ الذي أنزله هو المحيطُ علمه بكلُ شيء، في من المنذِرين؟. ووجهُ إقامة الحجة عليهم أنَّ الذي أنزله هو ويقولَ عليه هذا القرآن، ويقولَ عليه مانً الذي أنزله هو ويقولَ: هو من عندو، ويستحلُّ دماء مَن خالفَه وأموالَهم، ويقولَ: هو ويقولَ: هو من عندو، ويستحلُ دماء مَن خالفَه وأموالَهم، ويقولَ: هو ويقولَ: هو من عندو، ويستحلُّ دماء مَن خالفَه وأموالَهم، ويقولَ: هو ويقولَ: هو ويقولَ: هو ويقولَ: هو ويقولَ: هو من عندو، ويستحلُ دماء مَن خالفَه وأموالَهم، ويقولَ: هو ويقولَ: هو ويقولَ: هو ويقولَ: هو ويقولَ: هو من عندو، ويستحلُ دماء مَن خالفَه وأموالَهم، ويقولَ: هو ويقلَ: هو من عندو، ويستحلُ دماء مَن خالفَه وأموالَهم، ويقولَ: هو من عند الله، والله يعلمُ كلَّ شيء، ومع ذلك؛ فهو يؤيده وينصرُهُ على أعدائه ويمكنُه من رقابهم وبلادهم؛ فلا يمكن أحداً أن يُنكِرَ هذا القرآن إلا بعد إنكار أعدائه، وهذا لا يقول به طائفةً من بني آدم سوى الفلاسفة الدهرية.

وأيضاً: فإنَّ ذكر علمِهِ تعالى العام ينبِّههم ويحضُّهم على تدبُّر القرآن، وأنَّهم لو تدبَّروا؛ لرأوا فيه من علمِهِ وأحكامِهِ ما يدلُ دلالةَ قاطعةَ على أنَّه لا يكون إلا من عالم الغيب والشهادة.

ومع إنكارهم للتوحيد والرسالة؛ من لطفِ الله بهم أنَّه لم يَدَعْهُم وظُلْمَهم، بل دعاهم إلى التوبة والإنابة إليه، ووعدهم بالمغفرة والرحمة إن هم تابوا ورجعوا، فقال: ﴿إِنَّه كان غَفوراً﴾؛ أي: وصفُه المغفرةُ لأهل الجرائم والذَّنوب إذا فعلوا أسباب المغفرةِ، وهي الرجوع عن معاصيه والتوبة منها. ﴿رحيماً﴾: بهم؛ حيثُ لم يعاجِلْهم بالعقوبة وقد فعلوا مقتضاها وحيث قبِلَ توبتَهم بعد المعاصي، وحيث محا ما سلف من سيئاتهم، وحيث قبل حسناتِهم، وحيث أعاد الراجع إليه بعد شروده والمقبل عليه بعد إعراضه إلى حالة المطيعين المنيبين إليه.

﴿وَقَالُوا مَالِ هَٰذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَعْشِى فِ ٱلْأَسَرَانِي لَوْلَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونُ مَعَمُ نَدِيرًا ﴿ أَوْ يُلْقَنَ إِلَيْهِ كَنزُ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنّةُ يَأْكُلُ مِنْهَاً وَقَحَالَ الظَّلِلُونِ إِن تَنَبِّعُونَ إِلَا رَجُلا مَسْحُورًا ﴿ ٱنظَرَ حَيْفَ صَرَبُوا لَكَ ٱلأَمْشَلَ فَضَلُّوا فَكَرَ يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴿ شَائِكَ ٱلَّذِي إِن شَتَهَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِن ذَلِكَ جَنّتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا

(۱) في (ب): «حالته».

سورة الفرقان (۷ ـ ۱۰)

الأَنْهَـُرُ وَيَجْعَل لَكَ فُصُورًا ۞ بَلْ كَذَبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن حَـذَبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ۞ إذَا رَأَنَهُم ثِن مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَمَا تَنَيُّظُا وَزَفِيرًا ۞ وَإِنَّا ٱلْقُوا مِنْهَا مَكَانًا ضَيِّقًا مُقَـرَيْنَ دَعَوْا هُنَالِك ثُبُورًا ۞ لَا نَدْعُوا ٱلْيَوْمَ ثُبُورًا وَنِحِدًا وَآدْعُوا ثُبُورًا حَيْيَرُ ۞ ﴾.

(٧) لهذا من مقالة المكذّبين للرسول، التي قَدَحوا [بها] في رسالتِهِ، وهو أنهم اعترضوا بأنّه هلًا كان مَلَكا أو مَلِكا أو يساعِدُه مَلَك؛ فقالوا: ﴿مال لهذا الرسول﴾؛ أي: ما لهذا الذي ادّعى الرسالة تهكُماً منهم واستهزاء ﴿يأكل الطعام﴾: ولهذا من خصائص البشر؛ فهلًا كان مَلَكاً لا يأكل الطعام ولا يحتاج إلى ما يحتاج إليه البشر، خصائص البشر؛ في الأسواق﴾: للبيع والشراء، ولهذا بزعمِهِم لا يَليقُ بمَن يكون رسولاً؛ في مائل الله عام كان مَلكاً المائلة منهم واستهزاء في مال لهذا الرسول؟؛ خصائص البشر؛ فهلًا كان مَلكاً لا يأكل الطعام ولا يحتاج إلى ما يحتاج إليه البشر، في أو يمائل المائلة من المائلة منهم واستهزاء في أكل الطعام ولا يحتاج إلى ما يحتاج إليه البشر، مع أن الله قال: في الأسواق»: للبيع والشراء، ولهذا بزعمِهِم لا يَليقُ بمَن يكون رسولاً؛ مع أن الله قال: فوما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق». في الرسلنا قبلك من المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق». وما أن ألك ما المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق». في المائلة ملكَهُ بأي أي أي المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون مع أن الله قال: وما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق». وليه مَلكَه؛ أي أي الم المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق». ولولا أنزِلَ إليه مَلكَه؛ أي أي المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق». في الأسواق». ولي يو يواونُه في الأسواق». وليولا أنزِلَ إليه مَلكَه؛ أي أي المرسلية، ولا بطوقه وقدرته القيام بها.

الأهمة العنافي إليه كنزّه؛ أي: مالٌ مجموع من غير تعب، ﴿أو تكون له جنَّةُ يأكُلُ منها؟: فيستغني بذٰلك عن مشيه في الأسواق لطلب الرزق، ﴿وقال الظالمون؟: حملهم على القول ظُلْمهُم، لا اشتباه منهم: ﴿إِن تَتَبِعونَ إِلَّا رَجُلاً مَسَخوراً؟: هٰذا وقد علموا كمال عقله وحسن حديثه وسلامته من جميع المطاعن.

﴿ ٩﴾ ولما كانت لهذه الأقوال منهم عجيبة جدًا؛ قال تعالى: ﴿ انظُرْ كيفَ ضربوا لك الأمثالَ»: وهي: هلًا كان مَلَكاً وزالتْ عنه خصائصُ البشر، أو معهُ مَلَكٌ لأنه غير قادر على ما قال، أو أنزِلَ عليه كنزٌ، أو جُعِلَتْ له جنةٌ تُغنيه عن المشي في الأسواق، أو أنه كان مسحوراً. ﴿ فضلُوا فلا [يستطيعون]<sup>(١)</sup> سبيلاً»: قالوا: أقوالاً متناقضة، كلُها جهلٌ وضلالٌ وسفهٌ، ليس في شيء منها هدايةٌ، بل ولا في شيء منها أدنى شبهةٍ تقدحُ في الرسالة، فبمجرَّدِ النظرِ إليها وتصوُّرها يجزم العاقل ببطلانها، ويكفيه عن ردَّها. ولهذا أمر تعالى بالنظر إليها وتدبُّرِها والنظرِ: هل توجِبُ التوقُف عن الجزم للرسول بالرسالة والصدق؟!

(١٠) ولهذا أخبر أنه قادر على أن يعطيك خيراً كثيراً في الدُّنيا، فقال: ﴿تبارك الذي إن شاء جَعَلَ لك خيراً من ذُلك؟؛ أي: خيراً مما قالوا، ثم فسَّره بقوله:



119.

Fسورة الفرقان (١١ - ١٤)

﴿جنَّاتٍ تَجري من تَختِها الأنهار ويَجْعَل لك قُصوراً﴾: مرتفعةً مزخرفةً؛ فقدرتُهُ ومشيئتُهُ لا تقصُرُ عن ذلك، ولكنَّه تعالى لما كانت الدُّنيا عنده في غاية البعد والحقارة؛ أعطى منها أولياءه ورسله ما اقتضتْه حكمتُه منها، واقتراحُ أعدائهم بأنَّهم هلاً رُزِقوا منها رزقاً كثيراً جدًا ظلمٌ وجراءةٌ.

﴿١٢﴾ ﴿إذا رأتُهُم من مكانِ بعيدِه؛ أي: قبل وصولهم ووصولها إليها؛ ﴿سمعوا لها تغيُظاًه: عليهم ﴿وزفيراًه: تقلقُ منهم الأفئدةُ، وتتصدَّعُ القلوبُ، ويكادُ الواحدُ منهم يموتُ خوفاً منها وذُعراً، قد غضبتْ عليهم لغضَبِ خالِقِها، وقد زاد لهبُها لزيادِة كفرهم وشرهم.

(17) ﴿وإذا أُلْقوا منها مكاناً ضيّقاً مقرَّنينَ؟؛ أي: وقت عذابهم<sup>(٢)</sup> وهم في وسطها جمع في مكان، بين ضِيق المكان وتزاحُم السُّكان وتقرينِهم بالسُّلاسل والأغلال؛ فإذا وَصَلوا لذلك المكان النحس وحُبِسوا في أشرَّ حبس؛ ﴿دَعَوْا هنالك تُبوراَ»: دعوا على أنفسِهِم بالثُبور والخزي والفضيحةِ، وعلموا أنَّهم ظالمونَ معتدون، قد عَدَلَ فيهم الخالقُ حيث أنزلهم بأعمالهم لهذا المنزل.

٤٤ وليس ذلك الدعاء والاستغاثة بنافعة لهم ولا مغنية من عذاب الله، بل يُقالُ لهم: ﴿لا تدعوا اليوم ثُبوراً واحداً واذعوا ثُبوراً كثيراً»؛ أي: لو زاد ما قلتُم أضعاف أضعافه؛ ما أفادكم إلَّا الهمَّ والغمَّ والحزنَ.

لمَّا بيَّن جزاء الظالمين؛ ناسَبَ أن يَذْكُرَ جزاءَ المتَّقين، فقال:

فَقُلْ أَنَالِكَ خَيْرٌ أَثَرَ جَنَـَةُ ٱلْخُـلَدِ ٱلَّـنِي وُعِدَ ٱلْمُنْقُوتُ كَانَتْ لَهُمْ جَـزَآة وَمَصِيرًا ﷺ لَمُهُمْ فِيهَا مَا يَشَآَمُونَ خَلِدِينًا كَانَ عَلَى رَبِّكَ وَعْدًا مَسْتُولًا ۞ ﴾.

(٢) في (ب): «أي عذابهم».

(١) في (ب): «وهو».

سورة الفرقان (١٥ ـ ١٦)

﴿١٥﴾ أي: قُلْ لهم مبيِّناً لسفاهة رأيهم واختيارهم الضارِّ على النافع: ﴿أَذْلِكَ﴾: الذي وَصَفْتُ لكم من العذاب ﴿خيرٌ أَم جنَّةُ الخُلْدِ التي وُعِدَ المتَّقونَ﴾: التي زادُها تقوى الله؛ فمن قام بالتقوى؛ فالله قد وَعَدَه إيَّاها، ﴿كانت لهم جزاءَهُ: على تقواهم، ﴿ومصيراَ»: موئلاً يرجعون إليها، ويستقرُون فيها، ويخلُدون دائماً أبداً.

(٢٦) ﴿لهم فيها ما يشاؤون؟؛ أي: يطلبون وتتعلَّق به أمانيهم ومشيئتهم؛ من المطاعم، والمشارب اللذيذة، والملابس الفاخرة، والنساء الجميلات، والقصور العاليات، والجنَّات والحدائق المرجحنَّة<sup>(1)</sup>، والفواكة التي تسر ناظريها وآكليها من حسنها وتنوُّعها وكثرة أصنافها، والأنهار التي تجري في رياض الجنَّة وبساتينها حيث شاؤوا يصرِّفونها ويفجرونها أنهاراً من ماء غير آسن، وأنهارٌ من لبن لم يتغيَّر طعمه، وأنهارُ من خمر لذَّة للشاربين، وأنهارُ من عسل مصفًى وروائح طيبة، ومساكن مرخرفة، والنماء الجميلات، والحمائي من شاؤوا يصرِّفونها ويفجرونها أنهاراً من ماء غير آسن، وأنهارٌ من لبن لم يتغيَّر طعمه، وأنهارُ من خمر لذَّة للشاربين، وأنهارُ من عسل مصفًى وروائح طيبة، ومساكن مزخرفة، وأصواتُ شجيئة تأخذُ من حسنها بالقلوب، ومزاورة الإخوان، والتمتُّع بلقاء الأوباء الأحباب، وأعلى من ذلك كلَّه التمتُّع بالنظر إلى وجه الربِّ الرحيم، وسماع كلامي ودوامه والحبوان، والتمتُّع بلنظر إلى وجه الربِّ الرحيم، وسماع ودوامه وروامه والحيم، وسماعي ورفاها النعيم ومساكن من خمر لذَة للشاربين، وأنهارُ من عسل مصفًى وروائح طيبة، ومساكن مزخرفة، وأصواتُ شجيئة تأخذُ من حسنها بالقلوب، ومزاورة الإخوان، والتمتُع ورفياء الأحباب، وأعلى من ذلك كلَّه التمتُّع بالنظر إلى وجه الربِّ الرحيم، وسماع ورفام والحمان، والماعمة والخلوم، ورزاورة الإخوان، والتميَّع بليها، والأمن من سَخَطه واستمرار هذا النعيم ودوامه وزيادته على ممرً الأوقات وتعاقب الآنات. ﴿كانَه: دخولُها والوصولُ إليها مربَّل وعداً مسؤولاًه: يسأله إيَّاها عبادُه المتَقون بلسان حالهم ولسان مقالهم.

فأيُّ الدارين المذكورتين خيرٌ وأولى بالإيثارِ؟! وأيُّ العاملين عُمَّال دار الشقاء أو عمال دار السعادة أولى بالفضل والعقل والفخر يا أولي الألباب؟! لقد وَضَح الحقُّ واستنار السبيل، فلم يبق للمفرِّط عذرٌ في تركه الدليل؛ فنرجوك يا من قضيتَ على أقوام بالشقاءِ وأقوام بالسعادةِ أن تَجْعَلَنا ممَّن كتبتَ لهم الحسنى وزيادة، ونستغيثُ بك اللهمَّ من حالة الأشقياء ونسألك المعافاة منها.

وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَـيَقُولُ ءَأَنتُمُ أَصْلَلْتُمْ عِبَّادِى هَتَؤُلَاًءِ أَمَّ هُمْ ضَتُلُوا السَّبِيلَ ۞ قَالُوا سُبْحَنيَكَ مَا كَانَ يَلْبَنِي لَنَا أَن نَّتَخِذَ مِن دُولِكَ مِنْ أَوْلِيَاتَه وَلِنَكِن مَتَعْتَهُمْ وَءَابَكَةهُمْ حَتَى نَسُوا الذِكْرِ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا ۞ فَقَدْ كَذَبُكُم بِمَا نَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِبِعُونَ صَرْفًا وَلَا نَصْرُأً وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذِقْهُ عَذَابُولُ كَوَا بُورًا هُونَا وَعَالَوُ

(1) أي: المتسعة المنبسطة.

مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّحَامَ وَبَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسُوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَحُمْ لِغَضِ فِتْنَةً أَتَصْبُرُونُ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِبْرًا ۞ ﴾.

سورة الفرقان (١٧ ــ ١٨)

(١٧) يخبر تعالى عن حالة المشركين وشركائهم يوم القيامة وتبرِّيهم منهم وبطلان سعيهم، فقال: ﴿ويوم يحشُرُهمَ»؛ أي: المكذَّبين المشركين، ﴿وما يَعْبُدون من دونِ الله فيقولُ»: الله مخاطباً للمعبودينَ على وجه التقريع لمن عَبَدَهم: ﴿أَانتم أَضلَلْتُم عبادي هُؤلاء أَم هم ضَلُّوا السبيلَ»: هل أمرتُموهم بعبادتكم وزيَّنتُم لهم ذَلك أَم ذَلك من تلقاءِ أَنفسهم؟

(١٨) ﴿قالوا سبحانك›: نزّهوا الله عن شركِ المشركين به، وبرّووا أنفسَهم من ذلك، ﴿ما كان يَنبَغي لنا﴾؛ أي: لا يليق بنا ولا يَحْسُن منًا أن نتّخِذَ من دونك من أولياء نتولاهم ونعبدهم وندعوهم؛ فإذا كنّا محتاجين ومفتقرين إلى عبادتك ومتبرّين من عبادة غيرك؛ فكيف تأمر أحداً بعبادتنا؟! هذا لا يكون. أو: سبحانك أن نُتَّخذَ ﴿من دونِكَ من أولياءَ»: وهذا كقول المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام: ﴿وإذ قالَ اللهُ يا عيسى ابنَ مريمَ أأنتَ قلتَ للناس اتَّخِذوني وأمّيَ إلهين من دونِ الله قال سبحانكَ ما يكونُ لي أن أقولَ ما ليسَ لي بحقٌ إن كُنتُ قلتُه فقدً عليمتَه تعلمُ ما في نفسي ولا أعلمُ ما في نَفْسِكَ إنّك أنتَ عَلَّمُ الغيوب. ما قلتُ فقد تَحْشُرُهم جميعاً ثم يقولُ للملائِكَةِ أهوَلاء إيَّكُم ما يمن الآية، وقال تعالى: ﴿ويَوَمَ يَحْشُرُهم جميعاً ثم يقولُ للملائِكَةِ أهوَلاء إيَّكُم كانوا يَعْبُدونَ. قالوا سبحانكَ أنتَ وَلِيُنا مِن دونِهِم بل كانوا يَعْبُدونَ الجَنْ أكَنْرُهُم بهم مؤمنونَ»، ﴿وإذا حُشِرَ الناسُ كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادَتِهِ كانوًا لي أن أقولُ ما يم ما وقال تعالى: أولياتَ فلتُ فقدًا

فلما نزَّهوا أنفسهم أن يَدْعوا لعبادةٍ غير اللَّه أو يكونوا أَضَلُّوهم؛ ذَكَروا السبب الموجب لإضلال المشركينَ، فقالوا: ﴿ولكن مَتَّغْتَهُمْ وآباءَهُمَ»: في لذَّاتِ الدُّنيا وشهواتها ومطالبِها النفسِيَّةِ، ﴿حتى نَسوا الذُّكْرَ»: استغالاً في لَذَّاتِ الدُّنيا وإكباباً على شَهَواتها؛ فحافظوا على دُنياهم وضيَّعوا دينَهم، ﴿وكانوا قوماً بوراً»؛ أي: بائرين، لا خير فيهم، ولا يَصْلُحون لصالح، لا يصلُحون إلَّا للهلاك والبوار، فذكروا المانعَ من اتِّباعهم الهُدى، وهو التمتُّع في الدُّنيا، الذي صرفهم عن الهدى، وعدم المقتضي للهدى، وهو أنَّهم لا خير فيهم؛ فإذا عدموا<sup>(١)</sup> المقتضي ووُجِدَ

(۱) في (ب): عدم

سورة الفرقان (١٩ ــ ٢١)

المانعُ؛ فلا تشاءُ من شرٍّ وهلاكٍ إلَّا وجَدْتَهُ فيهم.

(١٩﴾ فلما تبرَّوا منهم؛ قال الله توبيخاً وتقريعاً للمعاندين: ﴿فقد كَذَبوكُم بما تقولونَّه: إنَّهم أمروكم بعبادتهم ورَضوا فِعْلَكم وإنَّهم شفعاء لكم عند ربكم؛ كذَّبوكم في ذٰلك الزعم، وصاروا من أكبر أعدائِكِم، فحقَّ عليكم العذاب. ﴿فما تستطيعونَ صرفاَّه: للعذابِ عنكم بفِعْلِكم أو بفداء أو غيرِ ذٰلك ﴿ولا نصراً»: لعجزكم وعدم ناصرِكم. لهذا حكم الضالين المقلَّدين الجاهلين كما رأيت، أسوأ حكم وأشرُّ مصير. وأما المعاند منهم الذي عَرَفَ الحقَّ وصَدَفَ عنه؛ فقال في حقَه: ﴿ومَن يَظْلِم منكُمَّه: بترك الحقَّ ظلماً وعناداً؛ ﴿نُذِقَه عذاباً كبيراً»: لا يُقادَرُ قَدْرُهُ ولا يُبْلَغ أمرُه.

﴿٢﴾ ثم قال تعالى جواباً لقول المكذبين ـ: ﴿ما لهٰذا الرسول يأكُلُ الطعام ويمشي في الأسواقِ﴾ ـ: [﴿وما أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ من الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُم لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيمشُونَ في الأُسُواقِ﴾]: فما جَعَلناهم جسداً لا يأكلونَ الطعامَ وما جَعَلناهم مَرتَكَةً فلك فيهم أسوةٌ، وأمَّا الغنى والفقرُ؛ فهو فتنةٌ وحكمةٌ من الله تعالى؛ كما قال: ﴿وجَعَلْنا بعضَكم لبعض فتنةَ ﴾: الرسولُ فتنةٌ للمرسَلِ إليهم واختبارً للمطيعين من العاصين، والرُسُل فَتَنَّاهم بدعوة الخلق، والغقرُ؛ فهو فتنةٌ وحكمةٌ من الله تعالى؛ كما قال: ﴿وجَعَلْنا بعضَكم لبعض فتنةَ ﴾: الرسولُ فتنةٌ للمرسَلِ إليهم واختبارً للمطيعين من العاصين، والرُسُل فَتَنَّاهم بدعوة الخلق، والغنيُ فتنةٌ للمرسَلِ إليهم واختبارً للمطيعين من العاصين، والرُسُل فَتَنَّاهم بدعوة الخلق، والغنيُ فتنةٌ للمرسَلِ إليهم واختبارً للمطيعين من العاصين، والرُسُل فَتَنَّاهم بدعوة الخلق، والغنيُ فتنةٌ للمرسَلِ إليهم واختبارً للمطيعين من العاصين، والرُسُل فَتَنَّاهم بدعوة الخلق، والغنيُ فتنةٌ للمرسَلِ إليهم واختبارً للمطيعين من العاصين، والرُسُل فَتَنَّاهم بدعوة الخلق، والغنيُ فتنةٌ للفقير، والفقير فتنةٌ للغني، تلك الفتير في ألمان الخلق في هٰذه الدار دار الفتن والابتلاء والاختبار، والقصد من منهم الغرامة الخلق في هٰذه الدار دار الفتن والابتلاء والاختبار، والقصد من مولاكم أي ألمان الغاني، في فتنةٌ للفقير، والفقير فتنةً للغني، وهُكذا سائر أصناف الخلق في هٰذه الدار دار الفتن والابتلاء والاختبار، والقصد من مولاكم، أم لا تصبرونَ فتستحقُون المعاقبة؟ ﴿وكان ربُك بصيراَهُ: يعلم أحوالكم، ويصلفي من يَعْلَمُهُ يَصلُحُ لرسالتِهِ، ويختصُّه بتفضيلِهِ ويعلم أعمالكم فيجازيكم ويصلفي يله وينه إلى إن شراً فشر.

﴿٢١﴾ أي: قال المكذّبون للرسول، المكذّبون بوعد الله ووعيده، الذين ليس في قلوبهم خوفُ الوعيد ولا رجاءُ لقاء الخالق: ﴿لولا أُنزِلَ علينا الملائكةُ أو نرى رَبَّنا﴾؛ أي: هلاً نزلت الملائكة تشهدُ لك بالرسالةِ وتؤيّدُك عليها، أو تنزِلُ رسلاً مستقلّين، أو نرى ربَّنا فيكلِّمنا ويقول: هٰذا رسولي؛ فاتّبعوه! وهٰذا معارضةً للرسول



FOR QURANIC THOUGHT سورة الفرقان (٢٢ - ٢٣)

بما ليس بمعارض، بل بالتكبُّر والعلوِّ والعتوِّ. ﴿لقدِ اسْتَكْبَرُوا في أَنْفُسِهمَ﴾: حيث اقترحوا لهذا الاقتراح وتجرؤوا لهذه الجرأة؛ فمن أنتم يا فقراء ويا مساكينُ حتى تطلبوا رؤيةَ الله وتزعُموا<sup>(١)</sup> أن الرسالة متوقِّف ثبوتُها على ذلك؟! وأيَّ كِبْر أعظم من لهذا؟! ﴿وعَتَوَا عُتُوًا كبيراً»؛ أي: قسوا وصلبوا عن الحقِّ قساوة عظيمة؛ فقلوبهم أشدُ من الأحجار وأصلبُ من الحديد، لا تَلين للحقّ ولا تُضغي الناصحين؛ فلذلك لم ينجع فيهم وعظٌ ولا تذكيرٌ، ولا اتَّبعوا الحقَّ حين جاءهم والنديرُ، بل قابلوا أصدقَ الخلقِ وأنصَحُهم وآياتِ الله البيناتِ بالإعراض والتكذيب وخسروا أشدُ الخسران، [وحرموا غاية الحرمانِ].

﴿٢٢﴾ ﴿يوم يرون الملائكةَ﴾: [التي اقترحوا نُزُولَها]، ﴿لا بُشرى يومئدِ للمجرِمينَ»: وذلك أنَّهم لا يَرَوْنَها مع استمرارِهم على جُزمِهم وعنادِهم إلَّا لعقوبتِهم وحلول البأس بهم: فأولُ ذلك عند الموت إذا تنزَّلت عليهم الملائكةُ قال الله تعالى: ﴿ولو تَرى إذِ الظالمونَ في غمراتِ الموتِ والملائكةُ باسطو أيديهم أخرِجُوا أنفُسَكُمُ اليَوْمَ تُجْزَوْنَ عذابَ الهُونِ بما كنتُم تقولونَ على الله غيرَ الحقُ وكنتُم عن آياتِهِ تَسْتَكْبِرونَ». ثم في القبر حيث<sup>(٢)</sup> يأتيهم منكرَّ ونكيرَ، فيسألهم عن ربَّهم ونبيَّهم ودينهم، فلا يجيبونَ جواباً يُنجيهم، فيحلُون بهم النقمة وتزول عنهم بهم الرحمة.

ثم يوم القيامة حين تسوقُهُم الملائكةُ إلى النار، ثم يسلُمونَهم لخرنة جهنَّم، الذين يتولُّوْن عذابَهم ويباشِرون عقابَهم. فهذا الذي اقترحوه وهذا الذي طلبوه إن استمرُّوا على إجرامِهِم لا بدَّ أن يَرَوْهُ ويَلْقَوْه، وحينئذ يتعوَّذونَ من الملائكة ويفرُون، ولكن لا مفرَّ لهم، ﴿ويقولون حِجْراً مَحْجوراً»: ﴿يا معشرَ الجنِّ والإنسِ إنِ استَطَعْتُم أن تَنْفُذوا من أقطارِ السمُواتِ والأرضِ فانفُذوا لا تَنفُذونَ إلَّا بسُلْطانِ».

﴿ ٣٣﴾ ﴿وقَدِمْنا إلى ما عملوا من عمل؟؛ أي: أعمالهم التي رَجَوْا أن تكونَ خيراً وتعبوا فيها، ﴿فَجَعَلْناه هباءَ منثوراً؟؛ أي: باطلاً مضمحلاً قد خسروه وخُرِموا أجره وعوقبوا عليه، وذلك لفقده الإيمان وصدوره عن مكذّب لله ورسله؛ فالعمل الذي يقبلُهُ الله ما صَدَرَ من المؤمن المخلص المصدّق للرسل المتّبع لهم فيه.

(٢) في (ب): «حين».

(١) في (ب): «وتزعمون». (

﴿أَصْحَنُهُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِـذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَرَّلُ وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ ﴾.

﴿٢٤﴾ أي: في ذٰلك اليوم الهائل كثير البلابل، ﴿أُصحابُ الجنَّة﴾: الذين آمنوا بالله وعملوا صالحاً واتَّقوا ربَّهم ﴿خيرٌ مستقرًا﴾: من أهل النار، ﴿وأحسنُ مَقيلاً»؛ أي: مستقرُّهم في الجنة وراحتُهم التي هي القيلولة هو المستقرُ النافع والراحةُ التامَّة؛ لاشتمال ذٰلك على تمام النعيم الذي لا يَشوبه كَذَرٌ؛ بخلاف أصحاب النار؛ فإنَّ جهنَّم مستقرُهم ساءت مستقرًا ومقيلاً، وهذا من باب استعمال أفعل النور منه شيءً؛ لأنه لا خير في مقيل أهل النار والناور النافع أفعل النار؛ فإنَّ جهنَّم مستقرُهم ساءت مستقرًا ومقيلاً، وهذا من باب استعمال أفعل النار؛ فإنَّ جهنَّم مستقرُهم ساءت مستقرًا ومقيلاً، وهذا من باب استعمال أفعل النور ومستقرًا ومقيلاً، وهذا من باب استعمال أفعل التفضيل فيما ليس في الطرف الآخر منه شيء؛ لأنه لا خير في مقيل أهل النار ومستقرُهم ؛ كنار ومستقرُهم أما يُشْرِكونَ».

وَيَوْمَ نَشَقَقُ السَّمَاءُ بِٱلْنَمَامِ وَزَلَ المَلَتِهِكَةُ تَنزِيلًا ۞ الْمُلْكُ يَوْمَبٍ لِ الْحَقُ لِلرَّحْنَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَفِرِينَ عَسِيرًا ۞ وَيَوْمَ يَعَضُ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَتَقُولُ يَنَتِينَي الْمَحَدُّتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ۞ يَوَيْلَتَن لَيْنَنِي لَرُ أَنَّخِذْ فَلَانًا خَلِيلًا ۞ لَقَدَ أَضَلَّي عَنِ الذِكْرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِ وَكَانَ الشَّبْطَنُ الإِنسَنِي خَذُولًا ۞ ﴾.

(٢٦ - ٢٦) يُخبر تعالى عن عَظَمَةٍ يوم القيامة وما فيه من الشدَّة والكُروب ومزعجات القلوب، فقال: ﴿ويوم تَشَقَّقُ السماءُ بالغمام): وذلك الغمام ألذي ينزل الله فيه؛ ينزِلُ من فوق السماوات، فَتَنْفَطِرُ له السماواتُ وتشقَّق وتنزِلُ [ملائكة]<sup>(١)</sup> كلُّ سماء، فيقفون صفًّا، إمّا صفًّا واحداً محيطاً بالخلائق، وإمّا كلُّ سماء يكونون صفًا، ثمّا صفًّا واحداً محيطاً بالخلائق، وإمّا كلُّ سماء يكونون صفًا، ثمّا صفًّا واحداً محيطاً بالخلائق، وإمّا كلُّ سماء، فيقنون من من الشدَّة وتنزِلُ أملائكة [ملائكة]<sup>(١)</sup> كلُّ سماء، فيقفون صفًا صفًّا، إمّا صفًّا واحداً محيطاً بالخلائق، وإمّا كلُّ سماء يكونون صفًا، ثم السماء التي تليها صفًا<sup>(٢)</sup>، ولهكذا القصدُ أنَّ الملائكة على كثرَتِهم وقوَّتِهم ينزلون محيطين بالخلق مذعنين لأمر ربُهم لا يتكلَّم منهم أحدً وأقدم على كثرَتِهم وقوَّتِهم ينزلون محيطين بالخلق مذعنين لأمر ربُهم لا يتكلَّم منهم أحدً وأقدم على كثرَتِهم وقوَّتِهم ينزلون محيطين بالخلق مذعنين لأمر ربُهم لا يتكلَّم منهم أحدً وأقدم على كشريتهم وقوَّتِهم ينزلون محيطين بالخلق مذعنين لأمر ربُهم لا يتكلَّم منهم أحدً وأقدم على كثرتَتِهم وقريتهم وقريتهم ينزلون محيطين بالخلق مذعنين أمر ربُهم لا يتكلَّم منهم أحدً وأقدم على مساخطِه، ثم قدم عليه بذُنوب وخطايا لم يتب منها، فيحكُم فيه الملكُ الخلاق منتقال ذرَةٍ، ولهذا قال: ﴿وكان يوماً الخلَّقُ ماكاني يوماً ماكن الكافرين عسيراًه: لصعوبتِهِ الشَّديدة وتعشُر أموره عليه؛ بخلاف المؤمن ؛ فإنًه الحلورين عسيراًه: لصعوبتِهِ الشَّديدة وتعشُر أموره عليه؛ بخلاف المؤمن ؛ فإنًه على الكافرين عسيراًه: لصعوبتِهِ الشَّديدة وتعشُر أموره عليه؛ بخلاف المؤمن ؛ فإنًا على الكافرين عسيراًه: الصعوبتِهِ الشَّديدة وتعشُر أموره عليه؛ بخلاف المؤمن ؛ فإنًا على الكافرين عسيراًه: السماء التي يوماً مؤلم منقال ذرئةٍ من المؤلون المؤمن في أبله وله ألمون ؛ فإنه المال ألم الكافرين عسيراًه إله المون ؛ فإنه من الخاف المورية عليه الملك ألم الما الموري عليه المان المؤمن ؛ فإنه الخلي أموري عليه ألمون المون ؛ فإنه الما الخافري عسيراًه المؤمن ؛ فإنه من أمر أموري عليه ألمون المؤمن ؛ فإنه الما من الكافرين عسيراًه المؤمن ؛ فإنه من أمر أموري الموري عليه ألم ألمون المؤمن ؛ فإله من أمر ألمون الموني عليه ألمون الموري عليه ألم ألمون ؛ إلم ألمون الم

- كذا في (ب). وفي (<sup>†</sup>): (الملائكة).
- (٢) رواه الحاكم (٤/ ٦٦٩ و ٥٧٠) عن ابن عباس موقوفاً، وقال الذهبي: «إسناده قوي». ورواه الدارمي في «الرد على الجهمية» (١٤٣ و ١٤٣)، وانظر «الدر المنثور» (٥/ ١٢٣).
   (٣) في (ب): «الحق».

يسيرٌ عليه خفيفُ الحمل: ﴿ويَوْمَ نحشُرُ المتَّقينَ إلى الرحمٰن وفداً. ونَسوقُ المجرِمين إلى جَهَنَّمَ ورْداَه. وقوله: ﴿الملك يومنذِه؛ أي: يوم القيامةِ، ﴿الحقُ للرحمٰنَه: لا يبقى لأحدٍ من المخلوقين مُلْكٌ ولا صورةُ مُلْكِ؛ كما كانوا في الدنيا، بل قد تساوتِ الملوكُ ورعاياهم والأحرارُ والعبيدُ والأشرافُ وغيرُهم.

1197

سورة الفرقان (٢٧ ـ ٢٩)

وممًا يرتاحُ له القلبُ وتطمئنُ به النفس وينشرحُ له الصدرُ أنَّه أضاف الملك في يوم القيامة لاسمِهِ الرحمٰن؛ الذي وسعتْ رحمتُهُ كلَّ شيء، وعمَّت كلَّ حيَّ، وملأتِ الكائناتِ، وعمرت بها الدُّنيا والآخرة، وتمَّ بها كلُّ ناقص، وزال بها كلُّ نقص، وغلبت الأسماءُ الدالَّةُ عليه الأسماءَ الدالَّة على الغضب، وسبقت رحمتُه غضَبَه وغلبتُه؛ فلها السبق والغلبة، وخَلَقَ هٰذا الآدميَّ الضعيف وشرَّفَه وكرَّمه لِيُتِمَّ عليه نعمته وليتغمَّدَه برحمته، وقد حضروا في موقف الذلِّ والخضوع ولاَستكانة بين يديه؛ ينتظرون ما يحكم فيهم وما يُجري عليهم، وهو أرحم بهم من أنفسهم ووالديهم؛ فما ظنَّك بما يعامِلُهم به، ولا يَهلِكُ على الله إلَّا والخ اللهُ عليه أنها على الله إلَّا من غلبتَ عليه الشقاوة، وحقَّت عليه كلمةً العذاب.

﴿٢٧﴾ ﴿ويوم يَعَضُّ الظالمُ»: بشركِهِ وكفرِهِ وتكذيبِهِ للرسل ﴿على يديهُ»: تأسُّفاً وتحسُّراً وحزناً وأسفاً، ﴿يقولُ يا ليتني اتَّخَذْتُ مع الرسول سبيلاً»؛ أي : طريقاً بالإيمان به وتصديقِهِ واتُباعِهِ.

(٢٨) ﴿يا ويلتى ليتني لم أَنَّخِذُ فلاناً ﴾: وهو الشيطانُ الإنسيُّ أو الجنيُّ (خليلاً) ؛ أي: حبيباً مصافياً، عاديتُ أنصحَ الناس لي وأبرَّهم بي وأرفَقَهم بي، وواليتُ أعدى عدوٌ لي، الذي لم تُفِذني ولايتُهُ إلَّا الشقاءَ والخسارَ والخِزْيَ والبَوارَ.

٢٩ في فلقد أضلَني عن الذُّكْرِ بعد إذ جاءَني»: حيثُ زين له ما هو عليه من الضَّلال بخدعة وتسويله، فوكان الشيطانُ للإنسانِ خَذولاً»: يزيِّن له الباطلَ ويقبِّحُ له الحقَ ويَعدُه الماني ثم يتخلَّى عنه ويتبرَّأ منه؛ كما قال لجميع أتباعه حين قُضِيَ الأمرُ وفَرَغَ الله من حساب الحلق: فوقالَ الشيطانُ لما تُضيَ الأمرُ إنَّ الله وَعَدَكُم الأمرُ وفَرَغَ الله من حساب الحلق: فوقالَ الشيطانُ لما تُضيَ الأمرُ إنَّ الله وَعَدَكُم عنه ويتبرَّأ منه؛ كما قال لجميع أتباعه حين قُضِيَ الأمرُ وفَرَغَ الله من حساب الحلق: فوقالَ الشيطانُ لما تُضيَ الأمرُ إنَّ الله وَعَدَكُم وَعَدَكُم الأمرُ وفَرَغَ الله من حساب الحلق: فوقالَ الشيطانُ لما تُضيَ الأمرُ إنَّ الله وَعَدَكُم وَعْدَ الحقُّ ووعَدَبُكُم ما أنا بِمُضرِخِكُم وما أنتُ من حساب الحلق أنفسَكُم ما أنا بِمُضرِخِكُم وما أنتُ من حلوان أنه وقال الشيطانُ لما تُضي المان إلى أن مُصرِخينًا أن مُعْريكُم فا أنه من ملطان إلاً أن دعوتُ أنه في عالم ويقدي إنه وعد تُكم فا أنه من حساب الحلق في ما أنا بِمُضرِخِكُم وما أنه من حليكم من ملطان إلى أنه من حليكم من ملطان إلى فالم وقال في عليكم من ما أنه من مضرِخيني إنه في إنه من موما أنه من من ملطان إلاً أن دعوتُ كُم فاستجنبُتُه لي فلا تلوموني ولوموا أنفُسَكُم ما أنا بِمُضرِخِكُم وما أنتُ من منه في فلا تلوموني من قبل...» الآية؛ فلينظر العبد لنفسِه وقت الإمكان، كفرتُ بمُور أنه من من من من من من من ما أنا بمُصرِخِكُم وما أنه من قبل...» الآية؛ فلينظر العبد لنفسِه وقت الإمكان، إلى من من من قبل...

سورة الفرقان (۳۰ ـ ۳۲)]

وليَتدارك<sup>(1)</sup> الممكنَ قبل أن لا يمكنَ، وليوالي مَن ولايتُهُ فيها سعادتُهُ، ويعادي مَنْ تنفعُهُ عداوتُهُ وتضرُّه صداقتُه. والله الموفقُ.

﴿وَقَالَ ٱلرَّسُولُ بَـٰرَبِّ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَـٰذُواْ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانَ مَـهْجُورًا ۞ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوًا مِّنَ ٱلْمُجْمِعِينُ وَكَفَى بِرَتلِكَ هَادِيَـا وَنَصِبَرًا ۞ ﴾.

﴿ ٣٠ ﴿ وقال الرسولُ : منادياً لربَّه وشاكياً عليه إعراض قومِهِ عمَّا جاء به ومتأسفاً على ذلك منهم : ﴿يا ربِّ إنَّ قومي ﴾ : الذي أرسلتَني لهدايتهم وتبليغهم ﴿ اتَخذوا لهذه القرآن مَهْجوراً ﴾ ؛ أي : قد أعرضوا عنه وهجروه وتركوه، مع أنَّ الواجب عليهم الانقيادُ لحكمه والإقبال على أحكامه والمشي خلفه.

﴿٣١﴾ قال الله مسلياً لرسولِهِ ومخبراً: إنَّ لهوَلاء الخلق لهم سلفٌ صنعوا كصنيعِهم، فقال: ﴿وكذلك جَعَلْنا لكلُ نبيً عدوًا من المجرمين﴾؛ أي: من الذين لا يصلحون للخير ولا يزكون عليه؛ يعارضونهم، ويردُون عليهم، ويجادلونهم بالباطل. من بعض فوائد ذلك أن يعلوَ الحقَّ على الباطل، وأن يتبيَّن الحقَّ ويتَّضح أتَضاحاً عظيماً؛ لأنَّ معارضة الباطل للحقِّ مما تزيدُهُ وضوحاً وبياناً وكمالَ استدلال، وأن نتبيتَن ما يفعل الله بأهل الحقِّ من الكرامة، وبأهل الباطل من العقوبة؛ فلا تحزن عليهم، ولا تَذْهَبُ نفسُك عليهم حسراتٍ، ﴿وكفى بربِّك هادياً»: يهديك فيحصُلُ لك المطلوبُ ومصالحُ دينك ودنياك، ﴿ونَصيراَ»: ينصُرُك على أعدائِكَ، ويدفعُ عنك كلَّ مكروه في أمر الدين والدُنيا؛ فاكتف به وتوكَّل عليه.

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَحِدَةً حَكَالِكَ لِنُبَيِّتَ بِهِ فُؤَادَكُ وَرَتَلْنَهُ تَرْنِيلَا ۞ وَلَا بَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا حِنْنَاكَ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ تَنْسِيرُ ۞ ﴾.

﴿٣٢﴾ لهذا من جملة مقترحات الكفَّار الذي توحيه إليهم أنفسُهُم، فقالوا: ﴿لولا نُزِّلَ عليه القرآنُ جملةً واحدةَ»؛ أي: كَمَا أُنْزِلَت الكتبُ قبلَه. وأيُّ محذور من نزوله على لهذا الوجه؟! بل نزوله على لهذا الوجه أكمل وأحسن، ولهذا قال: ﴿كذلكَ»: أنزلناه متفرقاً ﴿لِنَنَبَتَ به فؤادَكَ»: لأنَّه كلَّما نزلَ عليه شيء من القرآن؛ ازداد طمأنينةً وثباتاً، وخصوصاً عند ورود أسباب القلق؛ فإنَّ نزول القرآن عند حدوثه يكون له موقعٌ عظيمٌ وتثبيتٌ كثيرٌ أبلغ مما لو كان نازلاً قبل ذٰلك ثم تذكره عند حلول سببه، ﴿ورتَّلْناه ترتيلاً﴾؛ أي: مَهَّلْناه، ودرَّجْناك فيه تدريجاً. ولهذا كلَّه يدلُّ على اعتناء اللَه بكتابه القرآن وبرسولِهِ محمدٍ ﷺ؛ حيث جعل إنزال كتابه جارياً على أحوال الرسول ومصالحِهِ الدينيَّةِ.

(٣٣) ولهذا قال: ﴿وَلا يأتونَكَ بِمَثَلَ»: يعارضون به الحقّ ويدفعون به رسالتك، ﴿إِلَّا جَناك بِالحقِّ وأحسنَ تفسيراً»؛ أي: أنزلنا عليك قرآناً جامعاً للحقِّ في معانيه والوضوح والبيان التامُ في ألفاظِهِ؛ فمعانيه كلُّها حقَّ وصدقٌ لا يشوبها باطلٌ ولا شبهةٌ بوجه من الوجوه، وألفاظُهُ وحدودُهُ للأشياء أوضحُ ألفاظاً وأحسنُ تفسيراً، مبين للمعاني بياناً كاملاً.

وفي لهذه الآية دليلٌ على أنَّه ينبغي للمتكلِّم في العلم من محدِّث ومعلِّم وواعظ أن يقتدي بربِّه في تدبيره حال رسوله، كذلك العالم يدبِّر أمر الخلق، وكلَّما حدثُ موجبٌ أو حصل موسمٌ؛ أتى بما يناسب ذلك من الآيات القرآنية والأحاديث النبويَّة والمواعظ الموافقة لذلك.

وفيه ردُّ على المتكلِّفين من الجهميَّة ونحوهم ممَّن يرى أنَّ كثيراً من نصوص القرآن محمولةً على غير ظاهرها، ولها معانٍ غير ما يُفْهَم منها؛ فإذاً على قولهم لا يكون القرآن أحسنَ تفسيراً من غيره، وإنما التفسير الأحسن على زعمهم تفسيرُهم الذي حرَفوا له المعاني تحريفاً!

﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَٰبَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ أَخَاهُ هَـُرُوبَتَ وَزِيرًا ۞ فَقُلْبَا ٱذْهَبَا إِلَ ٱلْقَوْمِ ٱلَذِيتَ كَذَبُوا بِعَايَنِيَنَا فَدَمَّرْنَتَهُمْ تَدْمِيرُ ۞ وَقَوْمَ نُوجٍ لَمَّا كَذَبُوا الرُّسُلَ أَغْرَقْنَتَهُمْ وَجَعَلْنَتُهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَةَ وَأَعْتَدْنَا لِلظَّلِلِمِينَ عَذَابًا ٱلِيمَا ۞ وَعَادًا وَتَمُودًا وَأَصْبَ ٱلرَّسِ وَقُرُونَا

سورة الفرقان (٣٥ ـ ٤١) 🗑 🖉

بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ۞ وَكُلًا ضَرَبْنَا لَهُ الْأَمَنَالُ وَكُلًا تَـنَّبِيرًا ۞ وَلَقَدْ أَنَوًا عَلَى القَرَيَةِ الَّتِي أُنطِرَتْ مَطـرَ السَّوْءِ أَمَـكَمْ يَكُونُوْ بَيَرَوْنَهَمَا بَلْ كَانُوْا لَا يَرْجُونَ نُشُوْرًا ۞ ﴾

المخاطبين من استمرارهم على تكذيب رسولهم، وقد بسطها في آياتٍ أخرَ؛ ليحذُرَ المخاطبين من استمرارهم على تكذيب رسولهم، فيصيبُهم ما أصاب هؤلاء الأمم الذين كانوا<sup>(١)</sup> قريباً منهم ويعرفون قصصهم بما استفاض واشتُهر عنهم، ومنهم مَنْ يَرَوْن آثارَهم عاناً؛ كقوم صالح في الحجر، وكالقرية التي<sup>(٢)</sup> أَمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْء بحجارة من سِجْيل؛ مياناً؛ كقوم صالح في الحجر، وكالقرية التي<sup>(٢)</sup> أَمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْء بحجارة من سِجْيل؛ يمرُون عاناً؛ كقوم صالح في الحجر، وكالقرية التي<sup>(٢)</sup> أَمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْء بحجارة من سِجْيل؛ يمرُون عليهم مصالح في الحجر، وكالقرية التي<sup>(٢)</sup> أَمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْء بحجارة من سِجْيل؛ يمرُون عليهم مصالح في الحجر، وكالقرية التي<sup>(٢)</sup> أَمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْء بحجارة من سِجْيل؛ يمرُون عليهم مصبحين وبالليل في أسفارهم؛ فإنَّ أولئك الأمم ليسوا شرًا منهم، ورسلهم ليسوا خيراً من رسول هؤلاء؛ أَكْفَارُكُم خيرً من أولئكُم أمْ لكم براءة في الزُّبُرَكَ، ولكنَّ ولكن أن الذي منع ما الذي منهم، ورسلهم ولكن أولئك الأمم ليسوا مراً منهم، ورالهم النوا على من رسول هؤلاء؛ أَكْفَارُكُم خيرً من أولئكُم أمْ لكم براءة في الزُّبُركَ، ولكنَّ ولكن أولا أُكْم أمْ لكم ما يسوا من الرابية ولا يسوا خيراً من الإيمان مع ما شاهدوا من الآيات أنهم كانوا لا يَرْجونَ بعناً ولا أُسُوراً؛ فلا يرجون لقاء ربَّهم، ولا يَخْشَوْن نَكاله؛ فلذلك استمرُوا على عنادهم، وإلَّا أُنشوراً؛ فلذ من الآيات من ما لايت ما لا يبقى معه شكَّ ولا شبهةً ولا إشكالُ ولا ارتيابٌ.

﴿وَإِذَا زَأَوْكَ إِن يَنْجَدُونَكَ إِلَّا هُـزُوًا أَهَدَا الَّذِى بَعَتَكَ اللَّهُ رَسُولًا ﴿ لِيُعَلِّنَا عَنْ ءَالِهَتِـنَا لَوْلَا أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ جِينَ يَرُوْنَ الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ أَرَقَيْتَ مَنِ اَنَّخَـذَ إِلَىٰهِمُ هَوَىٰهُ أَفَاَنَتَ تَكُوْنُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهِ تَعْسَبُ أَنَّ أَصْفَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَا كَالَأَنْعَامِ بَلَ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا ﴿

(٢) كذا في (ب). وفي ( أ ): "الذي».

والشجاعة والكرم وكلِّ خُلُق فاضل. وأنَّ المحتقرَ له والشانىء له قد جمع من السَّفَه والجهل والضلال والتَّناقُض والظُّلم والعدوان ما لا يجمعُه غيره. وحسبه جهلاً وضلالاً أن يَقْدَحَ بهٰذا الرسول العظيم والهُمام الكريم، والقصد من قدحِهِم فيه واستهزائِهِم به؛ تصلُّبهم على باطلهم وغُروراً لِضُعَفَاءِ العقول.

سورة الفرقان (٤٢ = ٤٤)

﴿٤٢﴾ ولهذا قالوا: ﴿إِن كَاد لَيْضِلُنا عن آلهتنا﴾ [هذا الرجل]: بأن يجعل الآلهة إلها واحداً، ﴿لولا أن صَبَرُنا عليها﴾: لأضلنا. زعموا قبَّحهم الله أنَّ الضَّلال هو التوحيد، وأنَّ الهُدى ما هم عليه من الشرك؛ فلهذا تواصَوْا بالصبر عليه، ﴿وانَطَلَقَ الملأ منهم أنِ امشوا واصبروا على آلهتكم﴾، وهنا قالوا: ﴿لولا أن صَبَرْنا عليها﴾: والصبر يُحمد في المواضع كلَّها؛ إلَّا في هٰذا الموضع؛ فإنه صبرً على أسباب الغضب، وعلى الاستكثار من حطب جهنّم، وأما المؤمنون؛ فهم كما قال الله عنهم: ﴿وتواصَوْا بالحقُ وتواصَوْا بالصبر﴾، ولما كان هٰذا حكماً منهم بأنَّهم المهتدون والرسول ضالٌ، يرَوْنَ العذاب﴾: يعلمون علماً حقيقيًا، ﴿مَنَ هو ﴿أَضَلَ سبيلاً﴾. ﴿ويوم يَعَضُ الظالم على يديه يقولُ يا ليتني اتَخَذْتُ مع الرسول سبيلاً...﴾ الأيات.

٤٣﴾ وهل فوق ضلال مَنْ جعل إلهٰه معبودَه<sup>(١)</sup>؛ فما هويه فعله؟! فلهٰذا قال: أرأيتَ مَنِ اتَّخَذَ إلهٰه هواهَ»: ألا تعجبُ من حاله وتنظُر ما هو فيه من الضلال وهو يحكُم لنفسِهِ بالمنازل الرفيعة، ﴿أفأنتَ تكون عليه وكيلاً»؛ أي: لست عليه بمسيطرٍ مسلَّط، بل إنما أنت منذرً قد<sup>(٢)</sup> قمتَ بوظيفتِك. وحسابُهُ على الله.

٤٤﴾ ثمَّ سجَّل تعالى على ضلالهم البليغ بأن سَلَبَهُمُ العقولَ والأسماع، وشبَّههم في ضلالهم بالأنعام السائمة التي لا تسمعُ إلَّا دعاءً ونداءً ﴿صمَّ بكم عميٌ فهم لا يعقِلونَ﴾، بل هم أضلُ من الأنعام؛ فإنَّ<sup>(٣)</sup> الأنعام يهديها راعيها فتهتدي، وتعرف طريق هلاكها فتجتنبه، وهي أيضاً أسلم عاقبةَ من هؤلاء، فتبيَّن بهٰذا أن الرامي للرسول بالضَّلال أحقُ بهٰذا الوصف، وأنَّ كلَّ حيوان بهيم؛ فهو أهدى منه.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدًا ٱلطِّلَ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَمُ سَاكِنَا ثُمَّرَ جَعَلْنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﷺ ثُمَّ قَبَضْنَهُ إِلَيْنَا فَبْضُا يَسِيرًا ۞ ﴾.

(٢) في (ب): قوقد».

(۱) كذا في النسختين.
 (۳) في (ب): «لأن».

سورة الفرقان (٤٩ ـ ٤٩)

(٤٥ ـ ٤٦) أي: ألم تشاهِذ ببصرك وبصيرتِك كمالَ قدرةِ ربِّك وسَعَةِ رحمتِهِ: أنَّه مدَّ على العباد الظلَّ، وذَلك قبل طلوع الشمس، ﴿ثم جَعَلْنا الشمس عليه﴾؛ أي: على الظلِّ ﴿دليلاً﴾: فلولا وجودُ الشمس؛ لما عُرِفَ الظلُّ؛ فإنَّ الضدَّ يعرف بضده، ﴿ثم قَبَضْناه إلينا قبضاً يسيراً﴾؛ فكلَّما ارتفعتِ الشمس؛ تقلَّص الظُّلُ شيئاً فشيئاً، حتى يذهب بالكليَّة. فتوالي الظل والشمس على الخلق الذي يشاهدونه عياناً، وما يترتَّب على ذٰلك من اختلاف الليل والنهار وتعاقبِهما وتعاقبِ الفصول وحصول المصالح الكثيرة بسبب ذٰلك؛ من أدلً دليل على قدرةِ الله وعظمتِهِ، وكمال رحمتِهِ وعنايتِهِ بعبادِهِ، وأنَّه وحدَه المعبودُ المحمودُ المحبوب المعظَّم ذو الجلال والإكرام.

﴿وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَانًا وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ۞﴾.

﴿٤٧﴾ أي: من رحمته بكم ولُطْفِهِ أن جَعَلَ الليل لكم بمنزلةِ اللّباس الذي يَغْشاكم حتى تستقرُوا فيه، وتهدؤوا بالنوم وتسبُتَ حركاتُكم؛ أي: تنقطع عند النوم؛ فلولا الليل؛ لما سكن العبادُ، ولا استمرُوا في تصرُفهم، فضرَّهم ذلك غاية الضرر، ولو استمرَّ أيضاً الظلام؛ لتعطَّلت عليهم معايشُهم ومصالِحُهم، ولكنه جعل النهار نُشوراً؛ ينتشرون فيه لتجاراتهم وأسفارهم وأعمالهم، فيقوم بذلك ما يقوم من المصالح.

﴿وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الْزِيْحَ بُغْرًا بَبْرِكَ يَدَىٰ رَحْمَتِهِ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ طَهُورًا ﷺ لِنُحْمِى بِهِ بَلَدَةُ تَبْنَا وَلْنَفِيَهُم مِنَّا خَلَقْنَا أَنْعَنَمَا وَأَنَاسِىَ كَثِيرًا ۞ وَلَفَدْ صَرَفْنَهُ بَنْتُهُمْ لِبَذَكُرُوا فَأَيَّ أَحْتَرُ النَّاسِ إِلَا كُفُورًا ۞ ﴾.

 THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT سورة الفرقان: (٥٠ ـ ٤٠)

من السماء ماء طهوراً مباركاً، فيه رزقُ العباد ورزقُ بهائمهم؛ هو الذي يستحقُ أن يُعْبَدَ وحدَه ولا يُشْرَكَ معه غيره؟!

٥٠﴾ ولما ذكر تعالى لهذه الآيات العيانيَّة المشاهدة، وصرفها للعباد ليعرفوه ويشكروه ويذكروه؛ مع ذلك: أبى (أكثرُ الناس إلا كُفوراً): لفساد أخلاقهم وطبائعهم.

﴿وَلَوَ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْبَةِ نَذِيرًا ۞ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَحَابِهِدْهُم بِهِ جِهَادًا حَبِيرًا ۞ ﴾

٤١٥ يخبر تعالى عن نفوذ مشيئتِهِ، وأنَّه لو شاء؛ لبعثَ في كلَّ قرية نذيراً؛ أي: رسولاً ينذِرُهم ويحذُرهم؛ فمشيئتُهُ غير قاصرة عن ذلك، ولكنِ اقتضت حكمتُهُ ورحمتُهُ بك وبالعباد يا محمدُ أن أرسَلَك إلى جميعهم؛ أحمرِهم وأسودِهم، عربيُهم وعجميُهم، إنسهم وجنهم.

٤٢ فلا تُطِع الكافرينَ : في تركِ شيء مما أرسِلْتَ به، بلِ ابذل جهدكَ في تبليغ ما أُرْسِلْتَ به، ﴿وجاهِدْهمَ : بالقرآن ﴿جهاداً كبيراً ؛ أي : لا تُبْقِ من مجهودك في نصر الحق وقمع الباطل إلَّا بذلته، ولو رأيتَ منهم من التكذيب والجراءة ما رأيت؛ فابذل جهدك، واستفرغ وُسْعَكَ، ولا تيأس من هدايَتِهِم، ولا تترُكُ إبلاغَهم لأهوائهم.

<<p>وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْمَحْرَيْنِ هَٰذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَٰذَا مِلْحُ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا تَرَيْغًا وَحِجْرًا مَحْجُورًا إِنَّاقَ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا تَرَيْغًا وَحِجْرًا مَحْجُورًا ()

(٥٣) أي: ﴿وهو): وحدَه ﴿اللَّذِي مَسَرَج البحرينَ»: يلتقيانِ؛ البحر العَذَبُ، وهي الأنهار السارحة على وجه الأرض، والبحر الملحُ، وجعل منفعةَ كلِّ واحدٍ منهما مصلحةً للعباد. ﴿وجعل بينهما برزخاً﴾؛ أي: حاجزاً يحجُزُ من اختلاطُ أحدِهما بالآخر، فتذهب المنفعةُ المقصودةُ منها ﴿وحجراً محجوراً﴾؛ أي: حاجزاً حصيناً.

﴿وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَسِهْرُ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ۞﴾.

﴿٤٥﴾ أي: وهو الله وحدة لا شريكَ له الذي خلق الآدميَّ من ماءٍ مَهين، ثم نشر منه ذُرَيَّة كثيرة، وجعلهم أنساباً وأصهاراً، متفرَّقين ومجتمعين، والمادة كلُّها من

سورة الفرقان (٥٥ ـ ٥٨)

ذٰلك الماء المَهين؛ فهٰذا يدلُّ على كمال اقتداره؛ لقوله: ﴿وكان ربُّك قديراً﴾، ويدلُّ على أنَّ عبادته هي الحقُّ وعبادة غيره باطلة؛ لقوله:

﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمْ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ ظَهِيرًا ﴿ ٢

(٥٥) أي: يعبدون أصناماً وأمواتاً لا تضرُّ ولا تنفع، ويجعلونها أنداداً لمالك النفع والضر والعطاء والمنع؛ مع أنَّ الواجب عليهم أن يكونوا مُقْتَدين بإرشادات ربَّهم، ذابِّين عن دينه، ولكنَّهم عكسوا القضية، ﴿وكان الكافر على ربَّه ظهيراً؟: فالباطل الذي هو الأوثانُ والأندادُ أعداء لله؛ فالكافرُ عاوَنَها وظاهرَهَا على ربَّها، والبلع، والبلع، مع أنَّ الواجب عليهم أن يكونوا مُقْتَدين بإرشادات وبُهم، ذابِّين عن دينه، ولكنَّهم عكسوا القضية، ﴿وكان الكافر على ربَّه ظهيراً؟: والبلعم، ذابِّين عن دينه، ولكنَّهم عكسوا القضية، فوكان الكافر على ربَّه ظهيراً؟ على ربَّها، والباطل الذي هو الأوثانُ والأندادُ أعداء لله؛ فالكافرُ عاوَنَها وظاهرَهَا على ربَّها، وصار عدوًا لربَّه مبارزاً له في العداوة والحرب؛ هذا هو الذي خلقة ورزقة وأنعم عليه بالنَّعَم الظاهرة والباطنة، وليس يخرُجُ عن ملكِهِ وسلطانِهِ وقبضتِهِ، والله لم يقطَعُ عنه إحسانَه وبرَّه، وهو بجهله مستمرُّ على هذه المعاداة والمبارزة.

﴿وَمَا آرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَيْرًا وَلَاِيرًا ۞ قُلْ مَا آَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَتَآة أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِهِ سَبِيلًا ۞ وَقَوَكَلْ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَبَّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَىٰ بِهِ بِنُقُوبِ عِمَادِهِ خَبِيرًا۞ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامِ شَرَّحَ سَمَتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرْشِ الرَّحْمَنُ مَسْتَلَ بِهِ خَبِيرًا ۞ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامِ شَرَّهُ أَسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرْشِ الرَّحْمَنُ مَسْتَلَ بِهِ خَبِيرًا ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسْجُدُوا الرَّحْمَنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحْمَنُ ٱلْسَعْدِ لِمَا أَعْرَشِ أَنْوَا لَهُمَ

٤٦% يخبر تعالى أنَّه ما أرسل رسولَه محمداً على الحلق، ولا جعله مَلَكاً، ولا على الخلق، ولا جعله مَلَكاً، ولا عندَه خزائن الأشياء، وإنما أرسله ﴿مبشراَ»: يبشُر من أطاع الله بالثواب العاجل والآجل، بالثواب العاجل والآجل، وذلك مستلزمٌ لتبيينِ ما بِهِ البِشارةُ، وما تحصُلُ به النَّذارةُ من الأوامر والنواهي.

(٥٧) وإنَّك يا محمدُ لا تسألُهم على إبلاغِهِم القرآنَ والهدى أجراً حتى يَمْنَعَهم ذلك من اتَباعك ويتكلَّفون من الغرامة، ﴿إلَّا مَن شاء أن يَتَخِذَ إلى رَبِّه سبيلاً؟ أي: إلَّا مَن شاء أن يُنفِقَ نفقةً في مرضاة ربِّه وسبيله؛ فهذا؛ وإن رغبتَّكم فيه؛ فلستُ أُجبِرُكم عليه، وليس أيضاً أجراً لي عليكم، وإنَّما هو راجعٌ لمصلحتِكم وسلوكِكم للسبيل الموصلة إلى ربكم.

﴿٥٩﴾ ثم أمره أن يتوكَّلَ عليه ويستعينَ به، فقال: ﴿وتوكَّلْ على الحيَّ﴾: الذي له الحياة الكاملة المطلقة ﴿الذي لا يموتُ وسَبِّخ بحمدِهِ﴾؛ أي: اعبُدْه وتوكَّلْ عليه

السورة الفرقان (٥٩ ـ ٢٠)

في الأمور المتعلِّقة بك والمتعلِّقة بالخلق، ﴿وكفى به بذنوبٍ عبادِهِ خبيراً﴾: يَعْلَمها ويجازي عليها؛ فأنتَ ليس عليك من هداهم شيءً، وليس عليك حفظُ أعمالهم، وإنَّما ذلك كلُه بيد الله.

﴿٥٩﴾ ﴿الذي خلقَ السَّمُواتِ والأرضَ وما بينهما في ستَّةِ أيام ثم استوى﴾: بعد ذلك ﴿على العرش﴾: الذي هو سقفُ المخلوقات وأعلاها وأوسعُها وأجملُها، ﴿الرحمٰنُ﴾: استوى على عرشِهِ الذي وَسِعَ السماواتِ والأرض باسمه الرحمٰن الذي وسعتُ رحمتُهُ كلَّ شيءٍ، فاستوى على أوسع المخلوقات بأوسع الصفاتِ، فأثبت بلهذه الآية خَلْقَه للمخلوقاتِ واطُلاعَه على ظاهِرِهم وباطِنِهم وعُلُوَّه فوق العرش ومبايَنَتَهُ إيَّاهم. ﴿فاسأَلْ به خبيراً﴾؛ يعني: بذلك نفسَه الكريمة؛ فهو الذي يعلم أوصافَه وعظمتَه وجلاله، وقد أخبركم بذلك، وأبان لكم من عظمتِهِ ما الكافرون، واستَنْكَفوا عن ذُلك.

﴿٢٠ ولهذا قال: ﴿وإذا قيلَ لهم اسجُدوا للرحمٰن﴾ أي: وحده، الذي أنعم عليكم بسائر النعم، ودفع عنكم جميع النقم، ﴿قالوا﴾ جحداً وكفراً: ﴿وما الرحمٰن﴾: بزعمِهِم الفاسدُ أنَّهم لا يعرفون الرحمٰن، وجعلوا من جملة قوادَجهِم في الرسول أنْ قالوا: ينهانا عن اتُخاذ آلهة مع الله، وهو يدعو معه إلها آخر؛ في الرسول أنْ قالوا: ينهانا عن اتُخاذ آلهة مع الله، وهو يدعو معه إلها آخر؛ يقول: يا رحمٰن<sup>(٢)</sup>! ونحو ذلك؛ كما قال تعالى: ﴿قل ادْعوا الله أو ادْعوا الرحمٰن أَخَا المَّهُ أَخَرُ الْمُولَا يَقول: يا رحمٰن<sup>(٢)</sup>! ونحو ذلك؛ كما قال تعالى: ﴿قل ادْعوا الله أو ادْعوا الرحمٰن أَيَّا ما تَدْعُو فله الأسماء الحسنى»: فأسماؤه تعالى كثيرةً لكثرة أوصافِه وتعدد أيًا ما تَدْعُو فله الأسماء الحسنى»: فأسماؤه تعالى كثيرة لكثرة أوصافِه وتعدد أيًا ما تَدْعُو فله الأسماء الحسنى»: فأسماؤه تعالى كثيرة لكثرة أوصافِه وتعدد أيًا ما تَدْعُو فله الأسماء الحسنى»: فأسماؤه تعالى كثيرة لكثرة أوصافِه وتعدد أيًا ما تَدْعُو فله الأسماء الحسنى»: فأسماؤه تعالى كثيرة ما تأمُرُنا»؛ أي المجرد أيا أن ما تَدْعُو فله الأسماء الحسنى»: فأسماؤه تعالى كثيرة لكثرة أوصافِه وتعدد أيا ما تذعو إذا وحد منها دلً<sup>(٣)</sup> على صفة كمال، ﴿أنسجُدُ لما تأمُرُنا»؛ أي نامجرد أمرك إيانا، وهذا مبنيَّ منهم على التكذيب بالرسول واستكبارِهِم عن طاعته، أوراداذهم»: دعوتُهم إلى السجود للرحمٰن ﴿نُفوراَ»: هرباً من الحق إلى الباطل وزيادة كفر وشقاء.

<لَنَارَكَ ٱلَّذِى جَعَلَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوْجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَبُهَا وَقَحَمُرُا مُمْنِبِرُ شَ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلَيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَن يَنَّكَرَ أَوَ أَرَادَ شُكُورًا ٢

- (۱) كذا في (ب). وفي (أ): «تستعدون».
- : (٢) أخرجه البخاري في «خلق أفعال العباد» (٣٥٥). وانظر «تفسير الطبري» (١٧/ ٥٨٠).
  - (۳) في (ب): «دال».

سورة الفرقان (٦١ ـ ٦٢)

كرَّر تعالى في هٰذه السورة الكريمة قوله: ﴿تباركَ﴾؛ ثلاث مرَّاتٍ؛ لأنَّ معناها كما تقدَّم أنَّها تدلُّ على عظمة الباري وكَثْرة أوصافِهِ وكَثْرة خيراتِهِ وإحسانِهِ.

**ولهذه السورةُ** فيها من الاستدلال على عظمتِهِ وسَعة سلطانِهِ ونفوذِ مشيئتِهِ وعموم علمِهِ وقدرتِهِ وإحاطةِ ملكِهِ في الأحكام الأمريَّة والأحكام الجزائيَّة وكمال حكمته.

**وفيها**: ما يدلُّ على سعة رحمتِهِ وواسع جودِهِ وكثرةِ خيراتِهِ الدينيَّة والدنيويَّة ما هو مقتضِ لتكرار لهذا الوصف الحسن.

(٦٦) فقال: ﴿تبارك الذي جَعَلَ في السماء بروجاً﴾: وهي النجوم عمومها أو منازل الشمس والقمر التي [تنزلها]<sup>(١)</sup> منزلة منزلة، وهي بمنزلة البروج والقلاع للمدن في حفظها، كذلك النجوم بمنزلة البروج المجعولة للحراسة؛ فإنَّها رجوم للمدن في حفظها، كذلك النجوم بمنزلة البروج المجعولة للحراسة؛ فإنَّها رجوم للمدن في مناطين، ﴿وجعل فيها سِراجاً»: فيه النور والحرارة، وهي <sup>(٢)</sup> الشمس ﴿وقمراً منيراً»: فيه النُورُ لا الحرارة، وهذا من أدلًة عظمتِه وكثرة إحسانِه؛ فإنَّ ما فيها منيراً». وهي بمنزلة البروج والقلاع للمدن في حفظها، كذلك النجوم بمنزلة البروج المجعولة للحراسة؛ فإنَّها رجوم المياطين، ﴿وجعل فيها سِراجاً»: فيه النور والحرارة، وهي <sup>(٢)</sup> الشمس ﴿وقمراً منيراً»: فيه النُورُ لا الحرارة، وهذا من أدلًة عظمتِه وكثرة إحسانِه؛ فإنَّ ما فيها من الخلُق البه مان على عظمة خالِقِها في أوصافه الخلُق الباهر والترابي المناطي والمنافع دليلٌ على كثرة خيراتِه.

﴿٢٢﴾ ﴿وهو الذي جَعَلَ الليلَ والنَّهار خِلْفَةَ ؟ أي: يذهبُ أحدُهما ؛ فيخلُفُه الآخر، لهكذا أبداً لا يجتمعان ولا يرتفعان، ﴿لِمَنْ أرادَ أَن يَذَكُّرَ أَو أرادَ شُكوراً ؟ أي: لمن أراد أن يتذكَّر بهما ويعتبر ويستدلَّ بهما على كثير من المطالب الإلهيَّة ويشكر الله على ذلك، ولمن أراد أن يَذَكُرَ الله ويشكره، وله وردٌ من الليل أو ويشكر الله على ذلك، ولمن أراد أن يَذَكُرَ الله ويشكره، وله وردٌ من الليل أو ويشكر النها بهما على كثير من المطالب الإلهيَّة ويشكر الله على ذلك، ولمن أراد أن يَذَكُرَ الله ويشكره، وله وردٌ من الليل أو ويشكر الله ويشكره، وله وردٌ من الليل أو وتشكر النهار ؛ فَمَنْ فاتَه وردُه من أحدهما ؛ أدركه في الآخر، وأيضاً ؛ فإنَّ القلوب تتقلَّب وتنتقل وينتقل في ساعات الليل والنهار، فيحدث لها النشاط والكسل والذكر والغفلة ويتكرران ؛ ليحدث لهما الذكرُ والنشاط والشكر لله في وقت آخر، ولأنَّ أوقات (٢) ويتكرران ؛ ليحدث لهما النشاط والنهار يتوالى على العباد ويتكرران ؛ ليحدث لهما الذكرُ والنشاط والشكر لله في وقت آخر، ولأنَّ أوقات (٢) ويتكرران ؛ ليحدث لهما الذكرُ والنشاط والشكر لله في وقت آخر، ولأنَّ أوقات (٢) ولنهاد بنتقل ويتكرران ؛ ليحدث لهما الذكرُ والنشاط والشكر لله في وقت آخر، ولأنَّ أوقات (٢) ويتكرران ؛ ليحدث لهما الذكرُ والنشاط والشكر لله في وقت آخر، ولأنَّ أوقات (٢) ويتكرران ؛ ليحدث لهما الذكرُ والنشاط والشكر لله في وقت آخر، ولأنَّ أوقات (٢) ويتكرران ؛ ليحدث لهما الذكرُ والنهار ؛ فكلَما تكرَّرت الأوقات ؛ أحدث للعبد همَّة غير ومنادات تتكرَّر بتكرُر الليل والنهار ؛ فكلَما تكرَّرت الأوقات ؛ أحدث للعبد همَّة غير ومنادات تتكرَّر بتكرُر الليل والنهار ؛ فكلَما تكرَّرت الأوقات ؛ أحدث للعبد هماة غير ومنادات تتكرَّر اليل والنهار ؛ فكلَما تكرَّرت الأوقات أحد في متذكرها وشكرها، فوظائفُ العاعات العباد ويمنادات تكرَّر الأوقات ؛ أحدث في العباد في تذكرها وشكرها، فوظائفُ الطاعات ومناد أول أولان ألك أول يكرم أولانك ؛ لذوى غرسُ الإيمان ويبس، فلله أتمُ منزاذ مي وأكملُهُ على ذُلك.

(۱) كذا في (ب). وفي (أ): «تنزل».
 (۲) في (ب): «وهو».
 (۳) في (ب): «أوراد».

سورة الفرقان (٦٣)

ثم ذكر من جملة كثرةِ خيرِهِ، منَّتَه على عبادِهِ الصالحين وتوفيقَهم للأعمال الصالحات التي أكسبتُهم المنازلَ العالياتِ في غرف الجنات، فقال:

﴿وَمِيَادُ ٱلرَّحْنِ ٱلَّذِبِ يَبْشُونَ عَلَى ٱلأَضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدَهِلُونَ قَالُوا سَلَنَمًا ﴾ وَالَذِينَ بَبِيثُوبَ لِرَيْهِمْ سُجَدًا وَقِيْمًا ﴾ وَٱلَذِيبَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفَ عَنَا عَذَابَ جَهَنَمُ إِنّ عَذَابَهَا كَانَ عَرَامًا ﴾ إِنّهَا سَآءَت مُسْتَقَزًا وَمُقَامًا ﴾ وَالَذِيبَ إِنّا أَسْفُولُ لَمْ يُسْوُولُ وَلَمَ يَعْتُرُوا وَكَانَ بَيْرِي ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ وَٱلَذِينَ لَا يَتَعْوَبُ مَعَ اللَهِ إِلَيهًا عَاجَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسُ الَنِي حَرَّمَ اللَهُ إِلَّهَا سَآءَت مُسْتَقَزًا وَمُقَامًا ﴾ وَالَذِيبَ إِنَّا أَسْفُولُ لَمْ يُسْوُولُ وَلَمَ الْتَفْسُ الَتِي حَرَّمَ اللَهُ إِلَّهُ اللَّهُ مِنْ يَنْعَلَى وَلَا يَقْتُ وَعَانَ الْنَوْنَ وَتَعْمَلُ وَلا يَ الْعَدَابُ يَوْمَ الْذِيبَهِ عَرَّمَ اللَهُ وَعَنْدَ فِيهِ مُهَانًا ﴾ إِلاً مَن تَابَ وَعَانَ وَعَن يَعْتَلُونَ الْعَنَانُ يَعْمَلُ وَلِي اللَهُ عَنْهُمُ الْعَنْعَانِهِ عَلَى اللَّهُ وَتَعْذَلُهُ عَنْهُمُ الْعَنْعَانَ اللَّ وَالَذِيبَ يَعْمَلُونَ اللَّهُ مَتَعَانِهُمُ عَمَيْنَانِهِمُ عَمَيْنَا عُمَانًا إِلَى اللَهُ عَنُونَ مَنْ الْنَ وَعَنْ الْعَنْهُ اللَّهُ مَتَعَانِهُ وَعَنْدَ فِيهِ مُعَنَانًا إِلَى اللَّهُ مِعَانَ وَعَنْ الْعَنْ عَمْرًا عَيْنَا الْنَالُي وَتَعْوَى الْذَيبَ وَعَمْنَا اللَّهُ مَتَابًا عَنْ وَالْذَيْبَ يَعْمَانُ اللَهُ مَتَابًا إِلَى اللَهُ مَتَعَانَهُ وَعَنْكَانَ وَالْذِيبَ الْعَنْوَى وَاللَيْنَ عَنْ الْعَانَ وَعَمْ عَنْوا وَعَنْ إِلَيْ اللَهِ مَعْمَانَا فَنَا اللَّهُ مَتَابًا فَ وَعَنْ وَعَانَ الْنُولُولَة وَيَعْذَى الْنَوْنَ وَالْتَنْ عَالَهُ مَنْ عَائِنُهُ وَاللَيْنَ مَنْ الْتَعْرَى وَعَنْ عَالَيْنَ الْنَقُونُ وَعَنْ عَنْ الْنَهِ مَنْ وَعَنْ عَالَنَهُ مَنْ الْنَا وَلَنَا الْنَالَكُونَ وَعَنْ عَامَا وَلَنَ عَنْنَا الْنَهُ مُنْ وَالْتَنِ عَالَة اللَهُ وَتَعْتَى وَعَالًا اللَهُ وَالَتَنَا الْنَ اللَهُ مَنْ عَانَ وَاللَهُ الْتَنَا عَانَهُ وَالَنَا عَانَ وَعَانَ عَالُولُنَ وَالَنَا عَنْ وَالَنَهُ مَنْ وَالَكَنَا عَنْ الْعَنْوَا اللَّالَ وَالْنَ الْنُ وَالْنَا عَالَهُ الْنَا وَى اللَنْ الْنَا عَنْ وَالَنَا عَانَ الْعَانَ اللَهُ مَعْمَانُ اللَهُ مَا عَانَا الْنُولُولَ الْنَا مَنْ الْنُولُولُ الْنُولُول

(٦٣) العبوديَّةُ لله نوعان: عبوديَّةٌ لربوبيَّتِهِ؛ فهٰذه يشتركُ فيها سائرُ الخلق؛ مسلمهُم وكافرُهم، بَرُّهم وفاجِرُهم؛ فكلُّهم عبيدٌ للّه مربوبون مدبرون، ﴿إِن كُلُّ مَنْ في السمواتِ والأرضِ إلَّا آتي الرحمٰنِ عَبْداً﴾.

وعبوديَّةً لألوهيَّتِهِ وعبادتِهِ ورحمتِهِ، وهي عبوديَّةُ أنبيائِهِ وأوليائِهِ، وهي المراد هنا، ولهذا أضافها إلى اسمه الرحمٰن؛ إشارةَ إلى أنَّهم إنَّما وصلوا إلى هذه الحال بسبب رحمته، فَذَكَرَ [أنَّ] صفاتِهِم أكملُ الصفات ونعوتَهم أفضلُ النعوتِ، فوصَفَهم بأنَّهم فيمشونَ على الأرضِ هَوْناًهَ؛ أي: ساكنين متواضعين لله وللخَلْق؛ فهذا وصفُ لهم بالوقارِ والسَّكينَةِ والتَّواضُع للّه ولعبادِهِ، ﴿وإذا خاطَبَهُمُ الجاهلونَهُ؛ أي: خطابَ جهل؛ بدليل إضافةِ الفعل وإسناده لهذا الوصفِ، ﴿قالوا سلاماًهُ؛ أي:

(۱) في النسختين إلى آخر السورة الكريمة.

سورة الفرقان (٦٤ ـ ٦٩)

خاطَبوهم خطاباً يَسْلمونَ فيه من الإثم، ويَسْلَمونَ من مقابلة الجاهل بجهلِهِ، ولهٰذا مدحٌ لهم بالحِلْم الكثير ومقابلة المسيء بالإحسان والعفو عن الجاهل ورزانةِ العقل الذي أوصلهم إلى لهٰذه الحال.

﴿ ٢٤﴾ ﴿ والذين يَبيتونَ لربِّهم سُجَّداً وقياماً ﴾ أي: يكثِرون من صلاة الليل مخلِصين فيها لربُهم متذلِّلين له؛ كما قال تعالى: ﴿ تَتَجافى جُنوبُهم عن المضاجِع يَدْعونَ رَبَّهم خَوْفاً وطَمَعاً ومما رَزَقْناهم يُنفِقون. فلا تَعْلم نفسٌ ما أُخفِي لهم مِن قُرَة أَعْيَن جزاءً بما كانوا يَعْمَلونَ ﴾.

﴿٦٥﴾ ﴿والذين يقولونَ ربَّنا اصرف عنًا عذابَ جَهَنَّمَ﴾؛ أي: ادفعه عنا بالعصمةِ من أسبابِهِ ومغفرةِ ما وَقَعَ منًا مما هو مقتض للعذاب، ﴿إِنَّ عَذابِها كانَ غراماً﴾؛ أي: ملازماً لأهلها بمنزلة ملازمةِ الغريم لغريمه.

﴿ ٢٦﴾ ﴿ إِنَّها ساءتْ مُستقرًا ومُقاماً﴾: ولهذا منهم على وجه التضرُّع لربُّهم، وبيانِ شدَةِ حاجتهم إليه، وأنَّهم ليس في طاقتهم احتمالُ لهذا العذاب، وليتذكَّروا مِنَّةَ الله عليهم؛ فإنَّ صرف الشدَّةِ بحسب شدتها وفظاعتها يعظُمُ وقعُها، ويشتدُ الفرحُ بصرفها.

﴿٢٧﴾ ﴿والذين إذا أنفَقوا﴾: النفقاتِ الواجبةَ والمستحبةَ ﴿لم يُسْرِفوا﴾: بأن يُزيدوا على الحدُّ فيدخُلوا في قسم التبذير، ﴿ولم يَقْتُروا﴾: فيدخلوا في باب البُخل والشُحِّ، وإهمال الحقوق الواجبة، ﴿وكانَ﴾: إنفاقُهم ﴿بِينَ ذٰلكَّ؟: بين الإسراف والشُحِّ، وإهمال الحقوق الواجبة، ﴿وكانَ؟: إنفاقُهم ﴿بِينَ ذُلكَ؟: بين الإسراف والتقتير ﴿قُواماً»: يبذُلون في الواجبات من الزُّكواتِ والكفاراتِ والنفقاتِ الواجبة وفيما ينبغي على الوجه الذي يَنْبَغي من غير ضررٍ ولا ضِرارٍ، وهذا من عدلهم واقتصادهم.

﴿٦٨﴾ ﴿والذين لا يَدْعُونَ مع اللَهِ إِلَهَا آخرَ﴾: بل يَعْبُدُونَه وحدَه مخلصين له الدين حنفاء مقبلينَ عليه معرِضين عمَّا سواه، ﴿ولا يَقْتُلُونَ النفسَ التي حرَّمَ اللَهُ»: وهي نفسُ المسلم والكافرِ المعاهَد ﴿إِلَّا بِالحقَّ》: كقتل النفس بالنفس، وقتل الزاني المحصَن والكافر المعاهَد ﴿إِلَّا بِالحقَّ》: كقتل النفس بالنفس، وقتل الزاني المحصَن والكافر المعاهَد ﴿إِلَّا بِالحقَّةِ: كقتل النفس بالنفس، وقتل الزاني المحصَن والكافر المعاهَد ﴿إِلَّا بِالحقَّةِ: كقتل النفس التي حرَّمَ اللَهُ اللهُ على أومي نفسُ المسلم والكافرِ المعاهَد ﴿إِلَّا بِالحقَّةِ: كقتل النفس بالنفس، وقتل الزاني المحصَن والكافر الذي يَحِلُ قتله، ﴿ولا يَزْنُونَ؟ : بل يحفظون فروجَهم؛ إلَّا على أزواجِهِم أوما مَلَكَتْ أيمانُهم، ﴿ومَنْ يَفْعَلْ ذَلكَ؟؛ أي الشرك بالله أو قتل النفس التي حرَّم الله بنير حقَّ أو الزَّنا؛ فسوف ﴿يَلْقَ أَثَاما؟.

﴿٦٩﴾ ثم فسَّره بقوله: ﴿ يُضاعَفْ له العذابُ يوم القيامةِ ويَخْلُذ فيه ﴾؛ أي: في العذاب ﴿مهاناً ﴾، فالوعيد بالخلودِ لمن فعلها كلَّها ثابتٌ لا شكَّ فيه، وكذلك لمن

أشركَ بالله، وكذلك الوعيد بالعذاب الشديد على كلِّ واحدٍ من هذه الثلاثة؛ لكونها إمَّا شرك وإمَّا من أكبر الكبائر، وأما خلود القاتل والزاني في العذاب؛ فإنَّه لا يتناوله الخلودُ؛ لأنه قد دلَّت النصوصُ القرآنيَّة والسنَّة النبويَّة أنَّ جميع المؤمنين سيخرُجون من النار، ولا يخلُدُ فيها مؤمنٌ، ولو فعل من المعاصي ما فعل. ونصَّ تعالى على هذه الثلاثة لأنها أكبر الكبائر: فالشرك فيه فساد الأديان، والقتلُ فيه فسادُ الأبدان، والزِّنا فيه فساد الأعراض.

شورة الفرقان (٧٠ ـ ٧٢)

﴿٧٧ ﴿ إِلَّا مَن تَابَ : عن هٰذه المعاصي وغيرِها بأن أقْلَعَ عنها في الحال، وندم على ما مضى له من فعلها، وعزم عزماً جازماً أن لا يعود، ﴿وآمنَ ﴾ بالله إيماناً صحيحاً يقتضي تركَ المعاصي وفعل الطاعات، ﴿وعمل صالحاً»: مما أمر به الشارعُ إذا قَصَدَ به وجه الله؛ ﴿قاولتْك يبدُلُ الله سيئاتِهم حسناتٍ ؟ أي : تتبدَّل أفعالُهم وأقوالُهم التي كانت مستعدَّة لعمل السيئات، تتبدَّلُ حسناتٍ ، فيتبدَّل شِرْكُهم إيماناً، ومعصيتُهم طاعةً، وتتبدَّلُ نفس السيئات التي عملوها ثم أحدثوا عن كل ذنب منها توبةً وإنابةً وطاعةً، تبدَّلُ حسناتٍ كما هو ظاهر الآية، وورد في ذلك حديث الرجل الذي حاسبه الله ببعض ذنوبه، فعدَّدها عليه، ثم أبدل مكان كلُ سيئة حسنة، فقال: يا ربًا إنَّ لي سيئاتٍ لا أراها هاهنا<sup>(١)</sup>. والله أعلم. ﴿وكان الله غفوراً»: لمن تاب يغفر الذُنوب العظيمة. ﴿رحيماً» : بعبادِهِ؟ حيثُ دعاهم إلى التوبة بعد مبارزتِهِ بالعظائم، ثم وقَقَهم لها، ثم قَبِلَها منهم.

﴿٧١﴾ ﴿ومن تاب وعَمِلَ صالحاً فإنًه يتوبُ إلى الله مَتاباً؟ أي: فليعلم أنَّ توبتَه في غاية الكمال؛ لأنَّها رجوعٌ إلى الطريق الموصل إلى الله، الذي هو عينُ سعادة العبد وفلاحه؛ فَلْيُخْلِض فيها، ولْيُخَلِّضها من شوائب الأغراض الفاسدة. فالمقصودُ من هذا الحتُ على تكميل التوبة واتُباعها على أفضل الوجوه وأجلها؛ ليقدم على من تاب إليه، فيوفيه أجره بحسب كمالها.

(٧٢) ﴿والذين لا يشهدون الزُورَ»؛ أي: لا يحضُرونَ الزُورَ؛ أي: القول والفعل المحرم، فيجتنبون جميع المجالس المشتملة على الأقوال المحرَّمة أو الأفعال المحرَّمة؛ كالخوض في آيات الله، والجدال الباطل، والغيبة، والنميمة، والسب، والقذف، والاستهزاء، والغناء المحرم، وشرب الخمر، وفرش الحرير

أخرجه مسلم (۱۹۰) من حديث أبي ذر.

سورة الفرقان (٧٣ ـ ٧٤)

والصور... ونحو ذلك، وإذا كانوا لا يشهدون الزور؛ فمن باب أولى وأحرى أن لا يقولوه ويفعلوه، وشهادة الزُّور داخلة في قول الزُّور، تدخل في لهذه الآية بالأولوية، ﴿وإذا مَرُوا باللغوِ﴾: وهو الكلام الذي لا خيرَ فيه ولا فيه فائدةً دينيةً ولا دنيويةٌ؛ ككلام السفهاء ونحوهم ﴿مَرُوا كِراماً﴾؛ أي: نَزَّهوا أَنفُسَهم، وأكرموما عن الخوض فيه، ورأوا الخوضَ فيها وإن كان لا إثم فيه؛ فإنَّه سفة ونقصٌ للإنسانيَّة والمروءة؛ فربؤوا بأنفسهم عنه. وفي قوله: ﴿إذا مَرُوا بِاللغوِ﴾: إشارة إلى أنهم لا يقصدون حُضورَه ولا سماعَه، ولكن عند المصادفةِ التي من غير قصدِ يُكْرِمونَ أنفسهم عنه.

﴿ ٣٧﴾ ﴿ والذين إذا ذُكَروا بآياتِ ربِّهم ﴾: التي أمَرَهُم باستماعها والاهتداء بها ﴿لم يَخِرُوا عليها صُمًّا وعُمياناً ﴾ أي: لم يقابلوها بالإعراض عنها، والصمم عن سماعها، وصرف النظر والقلوب عنها كما يفعله من لم يؤمن بها ويصدق، وإنَّما حالهم فيها وعند سماعها كما قال تعالى: ﴿ إنَّما يؤمنُ بآياتنا الذين إذا ذُكَروا بها خَرُوا سُجَّداً وسَبَّحوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وهُم لا يَسْتَكْبِرونَ ﴾: يقابلونها بالقبول والافتقار إليها والانقيادِ والتسليم لها، وتجدُ عندَهم آذاناً سامعةً وقلوباً واعيةً، فيزداد بها إيمانُهم، ويتمُ بها إيقانُهم، وتُحْدِثُ لهم نشاطاً، ويفرحون بها سروراً واغتباطاً.

(٧٤) ﴿والذين يقولونَ ربَّنا هَبْ لنا من أزواجِنا؟ أي: قُرَنائِنا من أصحابِ وأقرانِ وزوجاتِ، ﴿وذُرِيَّاتِنا قُرَّةَ أَعينِ؟ أي: تَقَرُّ بهم أعيننا، وإذا اسْتَقْرَأنا حالَهم وصفاتِهِم؛ عَرَفْنا من هِمَمِهِم وعلوً مرتبتِهِم [أنَّهم لا تَقَرُ أَعْيُنُهم حَتَّى يَرَوهُم مُطِيعين لربَّهم عَالِمين عَامِلين وهذا كما أنه دعاء لأزواجهم] وذُريَّاتِهم في صلاحهم؛ فإنَّه دعاء لأنفسهم؛ لأنَّ نفعه يعودُ عليهم، ولهٰذا جعلوا ذٰلك هبة لهم، فقالوا: ﴿هَبُ لناكِ، بل دعاؤهم يعودُ إلى نفع عموم المسلمين؛ لأنَّ بِصَلاحِ مَنْ ذُكِرَ يكونُ سبباً لصلاح كثيرٍ ممَّن يتعلَّق بهم وينتفعُ بهم.

﴿واجْعَلْنا للمتَّقين إماماً﴾؛ أي: أوْصِلْنا يا ربَّنا إلى هٰذه الدرجة العالية؛ درجة الصديقين والكُمَّل من عباد الله الصالحين، وهي درجة الإمامة في الدين، وأن يكونوا قدوة للمتَّقين في أقوالهم وأفعالهم، يُقتدى بأفعالهم ويطمئنُ لأقوالهم ويسير أهل الخير خلفَهم، فيهدون ويهتدون. ومن المعلوم أنَّ الدعاءَ ببلوغ شيء دعاءً بما لا يتمُ إلَّا به، وهٰذه الدرجة ـ درجة الإمامة في الدين ـ لا تتمُ إلَّا بالصبر واليقين؛ كما قال تعالى: ﴿وجعلناهم أئِمَةً يهدونَ بأمرِنا لمًا صبروا وكانوا بآياتنا يوقنونَ﴾:

171+

فهذا الدَّعاء يستلزم من الأعمال والصبر على طاعةِ الله وعن معصيتِهِ وأقدارِهِ المؤلمة ومن العلم التام الذي يوصل صاحِبَه إلى درجة اليقين خيراً كثيراً وعطاء جزيلاً، وأن يكونوا في أعلى ما يمكن من درجاتِ الخُلْقِ بعد الرسل. (٧٥ - ٢٧) ولهذا لما كانت هِمَمُهُم ومطالِبُهم عاليةً، كان الجزاء من جنس العمل، فجازاهم بالمنازل العاليات، فقال: ﴿أُولَئُك يُجْزَوْنَ الغرفةَ بما صبروا﴾؛ أي: المنازل الرفيعة والمساكن الأنيقة الجامعة لكلِّ ما يشتهى وتلدُّه الأعين، وذلك بسبب صبرهم نالوا ما نالوا؛ كما قال تعالى: ﴿والملائكةُ يَدْخُلُون عليهم مِن كلُّ باب. سلامً عليكم بما صَبَرْتُم فنعمَ عُقْبى الدَّارِ»، ولهذا قال هنا: ﴿ويلَقُونَ فيها تحيَّةَ وسلاماً»: من ربَّهم ومن ملائكتِهِ الكرام ومن بعض على بعض، ويَسْلَمون من

FOFسورة الفرقان (٧٥ ـ ٧٦)

والحاصل أنَّ الله وَصَفَّهم بالوَقار، والسَّكينة، والتَّواضع له ولعبادِهِ، وحسنِ الأدب، والحلم، وسعةِ الخُلُق، والعفو عن الجاهلين، والإعراض عنهم، ومقابلةً إساءتهم بالإحسان، وقيام الليل، والإخلاص فيه، والخوف من النار، والتضرُّع لربِّهم أن يُنَجِّيَهم منها، وإخراج الواجب والمستحبِّ في النفقات، والاقتصاد في ذٰلك. وإذا كانوا مقتصدينَ في الإنفاق الذي جَرَتِ العادةُ بالتفريط فيه أو الإفراط؛ فاقتصادُهُم وتوسُّطُهم في غيره من باب أولى، والسلامةُ من كبائِر الذُّنوب، والاتِّصاف بالإخلاص لله في عبادتِهِ، والعِفْةِ عن الدِّماء والأعراض، والتوبة عند صدور شيءٍ من ذلك، وأنهم لا يحضُرون مجالس المنكر والفسوق القوليَّة والفعليَّة، ولا يفعلونها بأنفسهم، وأنَّهم يتنزَّهون من اللغو والأفعال الرديَّة، التي لا خير فيها، وذلك يستلزمُ مروَّتهم وإنسانيَّتَهم وكمالَهم ورفعةَ أنفسِهم عن كلّ خسيس قوليٍّ وفعليٍّ، وأنَّهم يقابِلون آياتِ الله بالقَبول لها والتفهُّم لمعانيها والعمل بها والاجتهاد في تنفيذِ أحكامها، وأنَّهم يَدْعون الله تعالى بأكمل الدُّعاء في الدُّعاء الذي ينتفعونَ به، وينتفع به من يتعلَّقُ بهم، وينتفعُ به المسلمون من صلاح أزواجِهم وذُرِّيَّتِهم، ومن لوازم ذلك سعيُهم في تعليمهم ووعظِهِم ونُصْحِهِم؛ لأنَّ مَنْ حَرَصَ على شيءٍ ودعا الله فيه؛ لا بدَّ أن يكون متسبباً فيه، وأنَّهم دَعَوا الله ببلوغ أعلى الدرجات الممكنة لهم، وهي درجة الإمامة والصديقيَّة؛ فلله ما أعلى لهذه الصفات، وأرفع لهذه الهمم، وأجل لهذه المطالب، وأزكى تلك النفوس، وأطهر تيك القلوب، وأصفى لهؤلاء الصفوةِ، وأتقى لهؤلاء السادة. ولله فضلُ الله عليهم، ونعمتُهُ، ورحمتُهُ التي جلَّلتهم، ولطفُه الذي أوصلهم إلى هٰذه المنازل.

سورة الفرقان (٧٧) ـ سورة الشعراء

وَللَه مِنْةُ اللّه على عبادِهِ أَنْ بَيَّنَ لَهم أوصافَهم ونعتَ لهم هيئاتِهِم، وبيَّن لهم هِمَمَهم وأوضحَ لهم أجورَهم؛ ليشتاقوا إلى الاتُصاف بأوصافهم، ويبذُلوا جهدهم في ذٰلك، ويسألوا الذي منَّ عليهم وأكرمهم، الذي فضلُهُ في كل زمان ومكان وفي كل وقت وأوان أنْ يَهْدِيَهم كما هداهم، ويتولَّاهم بتربيته الخاصَّة كما تولَّاهم.

فاللهمَّ لك الحمدُ، وإليك المشتكى، وأنت المستعان، وبك المستغاث، ولا حول ولا قوة إلَّا بك، لا نملِكُ لأنفسنا نفعاً ولا ضرًا، ولا نقدر على مثقال ذرَّة من الخير إن لم تُيَسِّرْ ذلك لنا؛ فإنَّا ضعفاء عاجزون من كلِّ وجه، نشهد أنَّك إن وَكَلْتَنا إلى أنفسنا طرفة عين؛ وَكَلْتَنا إلى ضعفٍ وعجزٍ وخطيئةٍ؛ فلا نثق يا ربَّنا إلَّا برحمتك، التي بها خلقتنا ورزَقْتَنا وأنعمتَ علينا بما أنعمتَ من النعم الظاهرة والباطنة، وصرفت عنا من النقم؛ فارحمنا رحمةً تُغنينا بها عن رحمةٍ مَنْ سواك، فلا خاب من سألكَ ورجاك.

(٧٧) ولما كان الله تعالى قد أضاف لهؤلاء العبادَ إلى رحمتِهِ واختصَّهم بعبوديَّتِهِ لشرفهم وفضلِهِم، ربَّما توهَّم متوهِّم أنَّه وأيضاً غيرهم؛ فَلِمَ لا يدخل في العبوديَّة؟! فأخبر تعالى أنَّه لا يبالي ولا يعبأ بغيرٍ لهؤلاء، وأنَّه لولا دعاؤكم إيَّاه دعاء العبادة ودعاء المسألة؛ ما عبأ بكم ولا أحبَّكم، فقال: ﴿قُلْ ما يَعْبَأُ بكم رَبِّي لولا دُعاؤكُم فقد كَذَّبْتُم فسوف يكون لِزاماً؟! أي : عذاباً يُلْزَمُكُم لزومَ الغريم، ربَّما توهُم ولا يعبأ بغيرٍ فولاء، وأنَّه لولا دعاؤكم إيَّاه دعاء العبوديَّة؟ فأخبر تعالى أنَّه لا يبالي ولا يعبأ بغيرٍ لمؤلاء، وأنَّه لولا دعاؤكم إيَّاه دعاء محادة ودعاء المسألة؛ ما عبأ بكم ولا أحبَّكم، فقال: ﴿قُلْ ما يَعْبَأُ بكم رَبِّي لولا دعاؤكُم فقد كَذَّبْتُم فسوف يكون لِزاماً؟! أي : عذاباً يُلْزَمُكُم لزومَ الغريم لعريمه، وسوف يحون عباده المؤمنين.

تم تفسير سورة الفرقان. فلله الحمد والثناء والشكر أبدا.

تفسير سورة الشعراء وهي مكية عند الجمهور

ينسب أقر الكلي التتجسير

﴿ لمسترّ () نِلْكَ مَابَتُ الْكِنَبِ الْتُبِينِ () لَتَلَكَ بَنَجْعُ نَّمْسَكَ أَلَا بَكُونُوا مُؤْمِنِينَ () إِن نَشَأَ نُنْزَلْ عَلَيْهِم مِنَ ٱلتَمَاتِ مَابَةً فَظَلَتْ أَعْنَتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ () وَمَا بَأْنِيمٍ مِن ذِكْرٍ مِنَ الرَّعْني عُدَنو إلَّا نُنْزَلْ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّمَاتِ مَابَةً فَظَلَتْ أَعْنَتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ () وَمَا بَأْنِيمٍ مِن ذِكْرٍ مِنَ الرَّعْني عُدَنو إلَّا كَنُولُ مُؤْمِنِينَ () مَنْذَل عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّمَاتِ مَابَةً فَظَلَتْ أَعْنَتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ () وَمَا بَأْنِيمِ مِن ذِكْرٍ مِن الرَّعْني عُدَنو إلَّا كَنُولُ مُنْتُنَهُمْ مَا تَعْنَتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ () وَمَا يَأْنِيمِ مِن ذِكْرٍ مِن الرَّعْني عُدَنوُ إِنّهُ كَنُولُ مُنْكَنُ كَنُولُ مَا كَانُوا مِن أَنْ أَعْنَتُهُمْ مَنْهُ مَنْ مَنْتُ إِلَى كَنُولُ مَا كَنُولُ مِنْ أَنْ مَنْهُ وَمَا يَأْنَتُ أَعْنَتُهُمْ مَنْ مَنْتُ إِلَى كَنُولُ مِنْ أَنْ مَنْ أَعْنَتُ أَعْنَدُ مُعَدَنُ إِلَى كَنُولُ مَنْ مَا كَنُولُ مِن أَنْ أَعْنَ كَنُولُ مَا كَنُولُ مِن أَنْ أَنْ أَعْنَ مَنْ مَن أَنْ مَنْ الرَّضَ مِن أَنْ أَعْنَدُ أَنْنَا فَيْهِ فَن أَنْ فَن ذَلِكَ لَائَةً أَمَ مَنْ أَنْكُولُولُ مُؤْمِنِينَ أَن الْمَنْ أَنْ أَنْ مَنْتُمُ مِنْ أَنْمَا فِيهَا مِن كُلُنَا فَعْنَدُهُمْ مُنْهُ عَنْمَة إِنَ فَي ذَلِكَ لَهُ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْتُمَ مُعْدَيْ إِلَا الْمَنْ فَيَ مَن عُنُ مَا مُنْهُ مَا مُنْهُ مُنْكَذَا مُنْتُ فَيْمَا مُنْ مَن مَ أَنْ أَعْنَا مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَنْهُ مُعْدَي أَنْ أَعْنَ مُنْ عُنُ أَنْ أَعْذَا مَالَكُمُ مُ مُؤْمِنِينَ أَنْ أَنْ أَعْلَنَا مِنْنَا مِن أَنْ أَعْنَي مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا مُ أَنْ مَا مُعْدَى أَنْ أَنْ أَعْنَ أَنْ عَامُ مُنْكَنُ مُنْكَنُ مُنْهُ مُنْعُ مُنْعُنُهُ مُنَا مُنْكَذَلُ مَنْ مَالْعُنُونُ مُنْهُ مُنْ أَنْ أَنْ أَعْنَا مُنَا مُنْ مَائُونُ مُنْ أَعْنَا مَا مُنْتُ أَعْنُ مُنْ مُنَا مَالْعُنُ مُنْ أَعْنُ مُنْ مَالُ مُنْ مَنْ مُنْ مُعْنُ مُنْ أُنْهُ مُنْ أَنْ أَنْ مُنْ مُنَا مُ أَنْ مُنْ مُنْ أَعْنَا مُ أَعْنَانُ مُنْ أَنْ أَعْنَا مُوالا مُنْ أَنْ مُ مُنْ مُنَا مُ أَنْ مُنْ مُ مُعْذَلُكُ مُنْ أَنْ أَنُ مُنُ مُ أَنْ أَعْنَانُ مُنَا أَعْنُ مُنُ أَعْنَا مُ أَنْ أَنْ أَعْنُ أَنْ مُنْع

سورة الشعراء (١ ـ ٨)

١ - ٢ يشير الباري تعالى إشارة تدلً على التعظيم لآياتِ الكتاب المُبين البين الواضح الدالُ على جميع المطالب الإلهيَّةِ والمقاصدِ الشرعيَّة؛ بحيث لا يبقى عند الناظر فيه شكَّ ولا شبهة فيما أخبر به أو حكم به؛ لوضوحِهِ ودلالتِهِ على أشرف المعاني وارتباطِ الأحكام بحُكمِها وتعليقِها بمناسبِها، فكان رسولُ الله ﷺ يُنْذِرُ به المعاني وارتباطِ الأحكام بحُكمِها وتعليقِها بمناسبِها، فكان رسولُ الله ﷺ منه عنه الناس، ويَهْدي على على عنه منه ينذ أخبر به أو حكم على عنه الناظر فيه شكَّ ولا شبهة فيما أخبر به أو حكم به؛ لوضوحِهِ ودلالتِهِ على أشرف الناظر فيه شكَّ ولا شبهة فيما أخبر به أو حكم به عمان منه فكان رسولُ الله يُتَقَربُ منه المعاني وارتباطِ الأحكام بحُكمِها وتعليقِها بمناسبِها، فكان رسولُ الله يتقدي يُنذر به الناس، ويَهْدي به الصراطُ المستقيمَ، فيهتدي بذلك عبادُ الله المتَّقون، ويعرضُ عنه من كُتِبَ عليه الشقاء، فكان يحزنُ حزناً شديداً على عدم إيمانهم؛ حرصاً منه على الخبر، ونُصحاً لهم.

﴿ الله فلهذا قال تعالى لنبيه: ﴿ لَعَلَّكَ بِاحْعٌ نَفْسَكَ ﴾ أي: مهلكها وشاقً عليها ﴿ الا يكونوا مؤمنينَ ﴾ أي: فلا تفعل ولا تُذْهِبْ نفسَكَ عليهم حسراتٍ ؛ فإنَّ الهداية بيد الله، وقد أدَّيْت ما عليك من التبليغ، وليس فوقَ هٰذا القرآن المُبين آيةً حتى نُنْزِلَها ليؤمنوا بها؛ فإنَّه كافٍ شافٍ لمن يريدُ الهداية.

٤﴾ ولهذا قال: ﴿إِن نَشَأ نُنَزِّلْ عليهم من السماءِ آيةَ ﴾؛ أي: من آيات الاقتراح ﴿فَظَلَّتْ أعناقُهم ﴾؛ أي: أعناق المكذّبين ﴿لها خاضعينَ ﴾: ولكن لا حاجة إلى ذلك ولا مصلحة فيه؛ فإنَّه إذ ذاك الوقت يكون الإيمان غير نافع، وإنَّما الإيمانُ النافعُ الإيمانُ بالغيب؛ كما قال تعالى: ﴿هل يَنظُرون إلَّا أن تَأتِيَهُمُ الملائكةُ أو يأتيَ رَبُّكَ أو يأتِيَ بعضُ آياتِ ربِّكَ يومَ يأتي بعضُ آياتِ ربَّكَ لا يَنفَعُ نفساً إيمانُها... ﴾ الآية.

﴿ وَما يأتيهم من ذِكْرِ من الرحمٰن مُحْدَثِ : يأمرُهُم وينهاهُم ويذكَّرهم ما ينفعُهم ويذكَّرهم ما ينفعُهم ويضرُّهم ﴿ وَلَمَا كَانُوا عَنه معرضينَ : بقلوبِهم وأبدانِهم. هٰذا إعراضُهم عن الذكر المحدَث الذي جرت العادة أنَّه يكون موقعُهُ أَبلغَ من غيرِهِ؛ فكيف بإعراضهم عن عن غيرِهِ؟! وهٰذا لأنَّهم لا خير فيهم، ولا تنجَعُ فيهم المواعظُ.

٢﴾ ولهٰذا قال: ﴿فقد كذَّبوا﴾؛ أي: بالحقّ، وصار التكذيبُ لهم سجيَّةً لا تتغيَّرُ ولا تتبدَّلُ، ﴿فسيأتيهم أنباءُ ما كانوا به يستهزِئونَ﴾؛ أي: سيقع بهم العذابُ ويحلُّ بهم ما كذَّبوا به؛ فإنَّهم قد حقَّتْ عليهم كلمةُ العذاب.

٧﴾ قال الله منبهاً على التفكَّر الذي ينفع صاحبَه: ﴿أُوَلَم يَرَوْا إلى الأرض كم أنبَتْنا فيها من كلُ زوج كريم﴾: من جميع أصناف النباتات، حسنة المنظر، كريمة في نفعها.



سورة الشعراء (٩)

الأرض بعد موتها، ﴿وما كان أكثرُهُم مؤمنينَ﴾؛ كما قال تعالى: ﴿وما أكثرُ الناس ولو حَرَضْتَ بمؤمنينَ﴾.

﴿٩﴾ ﴿وإنَّ ربَّكَ لهو العزيزُ》: الذي قد قَهَرَ كلَّ مخلوقٍ، ودان له العالمُ العلويُّ والسفليُ. ﴿الرحيمُ》: الذي وسعتْ رحمتُهُ كلَّ شيءٍ، ووصل جودُهُ إلى كلِّ حيٍّ، العزيز الذي أهلك الأشقياء بأنواع العقوبات، الرحيم بالسعداء؛ حيث أنجاهم من كل شرَّ وبلاءٍ.

﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰٓ أَنِ امْتِ ٱلْتَوَمَ الظَّلِيِينَ (١) ٢ قَتْمَ فِزْعَوْنُّ أَلَا يَنْفُونَ ٢ قَلَ رَبّ إِنّ أَخَافُ أَن بُكَذِبُونِ ٥ وَيَضِيقُ صَدْرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَىٰ خَنُونَ ٢ وَلَمُمْ عَلَ ذَلْبُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ٥ قَالَ كَلَّا فَأَدْهَبَا بِعَايَنِيْنَأْ إِنَّا مَعَكُم مُسْتَبِعُونَ ٢ فَأْتِيَا فِرْعَوْتِ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ٥ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ ٢ فَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِشَتَ فِينَا مِنْ عُمُرَكَ سِنِينَ ٥ وَفَعَلْتَ فَعَلَنَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ١ وَالَ فَعَلْنُهَآ إِذَا وَأَنَّا مِنَ ٱلطَّبَآلِينَ ٥ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِى رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ تَمْنُهَا عَلَىٰ أَنْ عَبَدَتَ بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ ٢ فَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ٢ مَا رَبُّ ٱلسَمَنَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّأْ إِن كُنْتُم تُوفِينِينَ ٢ قَالَ لِمَنْ حَوْلُهُ أَلَا تَسْتِعُونَ ٢ قَالَ رَذْكُر وَرَبُّ مَابَآبِكُمُ ٱلأَوَلِينَ ٢ هُ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونُ ٢ وَمَا بَيْنَهُمَّأْ إِن كُنُمْ تَمْقِلُونَ ٥ قَالَ لَبِنِ ٱتَّخَذْتَ إِلَىهَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَشْجُونِينَ ٥ قَالَ أَوَلَق جِنْتُكَ بِشَيْءٍ ثُمِيبِنٍ ٥٠ قَالَ فَأْتِ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ٢٠ فَأَلْفَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعْبَانُ مُّبِينٌ ٢ اللهُ وَزَنَّعَ بَنَمُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَنَّهُ لِلنَّظِرِينَ ٢ مَعْلَ لِلْمَلَإِ حَوْلَتُهُ إِنَّ هَذَا تَسْبِحُ عَلِيتُمُ ٢ أَن يُغْرِجَكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ. فَمَادَا تَأْمُرُونَ ۞ قَـالُوَا أَرْجِهْ وَأَخَهُ وَآبَعَتْ فِي ٱلْمَآبِنِ حَسِّرِينَ ٢ يَـأَتُولَكَ بِحُـلِ سَخَارٍ عَلِيمٍ ٢ فَجُبِعَ السَّحَكَرُةُ لِيبِقَنتِ بَوْمٍ مَعْلُومٍ ٥ وَفِيلَ لِلنَّاسِ هَلْ أَنْتُم تُجْتَمِعُونَ ٢ لَتَلَنَّا نَتَّبِعُ ٱلسَّحَرَةَ إِن كَانُوا هُمُ ٱلْغَلِبِينَ ٢ مَنْ ظَلَمًا جَآء ٱلسَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ ٱلْغَلِبِينَ ٥ قَالَ نَعَمْ وَلِنَّكُمْ إِنَا لَّمِنَ ٱلْمُقَرِّبِنَ ٢ عَالَ لَمُم مُوسَىٓ ٱلْفُؤْ

 (١) في النسختين: إلى آخر القصة. قوله: ﴿إِن في ذٰلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين. وإن ربك لهو العزيز الرحيم». الم فققية ال

1418

## OR QURANIC THOUG سورة الشعراء (١٠ ـ ١٤)

مَّا أَنَّمُ مُلْقُرُنَ فَي قَالَمَوْ حِبَالَهُمْ وَعِصِبَهُمْ وَقَالُوا بِعِزَةٍ فَرَعَوْنَ إِنَّا لَحَقُ الفَلِلِمُونَ فَ مَعُوى عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا بَأَفِكُونَ فَ قَالَتَى السَّحَرَةُ سَحِدِينَ فَ قَالُوا مَا يَلْكُونَ فَ قَالَتَى السَّحَرَةُ سَحِدِينَ فَ قَالُوا مَا يَلْكَينَ اللَّذِي اللَّذِي الْعَرَبُ مُعَنَى وَحَدُونَ فَ قَالَتَى مَا يَنْعَرُونَ فَ قَالَتَى السَّحَرَةُ سَحِدِينَ فَ قَالُوا مَا يَنْحَدُمُ اللَّهِ مَا يَلْعَدُونَ فَ قَالَتَى السَّحَرَةُ سَحِدِينَ فَ قَالُوا مَا يَحْرُ لِنَا لَكُمُ اللَّهِ مَا يَحْرُبُ مَا يَحْدُمُ اللَّهُ لَكَبَرُكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ السَحْرُ فَلْتَحْرُ فَ قَالُونَ عَمَدُونَ فَ قَالُونَ مَا يَعْذَى لَكُمْ اللَّهُ فَقَدِينَ فَ قَالُونَ مَعْدَدُ لَنَ مُعْتَعْدُ مَنْتَعْذَلُ لَنْتَعْذَبُ فَي قَالُونَ فَ قَالُونَ لَا سَبَرُ لِقا إِلَى رَبْنَا مُعْتَدُونَ فَ أَنْ الْنَوْمِينَ وَ اللَّذَي فَي وَقَدِينَ فَ وَقَوْنُ فَ الْمَالُونَ فَ فَعْذَينَ مَعْتَى فَ فَالَنُونَ فَ فَقَدَينَ مَنْ عَنْتُ لَنْعَرْ فَ فَ قَالُونَ فَ فَالْتُونُ مَنْ عَلَيْنُ مُعْتَقُونَ فَ فَ قَالُونَ فَ الْعَرْبُ وَعَوْنُ فَ الْمَالُونِ فَ فَا فَرْعَوْنُ إِنَا لَنْعَرْ مُنْتُعْذُ الْنَ فَعْتَى فَا لَكُونُ فَ فَى قَالُونَ فَ عَنْعَدُونَ فَ قَالَتَنْ عَنْتُ الْ الْعَذِينَ فَ قَالُونَ فَ عَالَيْنُ مَا عَنْتُ فَى عَنْتُ الْعَنْ فَيْ يَعْتَى الْعَنْ فَقَنْ الْعَنْ عَنْ يَعْتَى فَى كُنُ فَقَتَ الْنَ مَنْتُ الْعَنْ يَعْتَى وَ الْمَنْتُ فَى تَعْتَى فَيْ عَنْ يَعْتَى فَيْتَ وَيُعْتَى وَ الْعَنْتَ مَنْ عَنْتُ وَى فَيْتَ الْعَنْ وَنَ الْعَنْ وَيَ وَى الْعَنْتُ الْعَنْ يَنْ عَنْ وَى قَتْنُونُ فَ فَنْ يَ فَنْ وَى فَنْ عَنْ مَنْ عَنْتُ فَى فَقَوْنَ الْنَا لَعْنُونَ فَ عَنْ وَقَتَنْ عَنْ وَ فَقَتَنَا فَقَا فَتَنْ وَى فَقْتَ الْعَنْ فَنْ وَى فَنْتُ فَقَتَ وَقُونَ فَ عَنْ فَى عَنْتُنُونُ فَ فَنْ فَنْ فَنْ فَقْنَ وَ مَنْ مَنْ مَنْ عَنْ فَ عَنْ فَنْ الْنَا وَلَنْ الْنَا مُعْتَ فَقْ عَنْ وَقَنْ وَلَنْ الْنُوسَانِ مَنْ وَقُونُ عَنْ عَنْ مَنْ وَقُولُ عَالَهُ فَتَنْ الْنُولُنُ مَا عَنْ الْعَنْ الْعَنْ وَى فَالْمَا وَ مَنْ مَنْ مَنْ وَلَنْ الْعَنْ الْعَا وَ الْعَنْ وَ فَنْ الْعَنْ وَالْنَا مَا عَنْ الْنَا عَاقُونُ وَ فَن

أعاد الباري تعالى قِصَّةَ موسى وثَنَّاها في القرآن ما لم يُثَنَّ غيرها؛ لكونها مشتملةً على حكم عظيمةٍ وعبر، وفيها نبؤه مع الظالمين والمؤمنين، وهو صاحب الشريعة الكُبرى، وصاحب التوراة أفضل الكتب بعد القرآن، فقال:

(١٠ - ١١) واذْكُرْ حالة موسى الفاضلة وقت نداء الله إيَّاه حين كلَّمه ونبَّاه وأرسله، فقال: ﴿أَنِ اسْتِ القومَ الطَّالمينَ ﴾: الذين تَكَبَّروا في الأرض وعَلَوْا على أهلها وادَّعى كبيرُهُم الربوبيَّة، ﴿قومَ فرعونَ أَلَا يَتَقونَ ﴾؛ أي : قُلْ لهم بلين قول ولطف عبارةٍ: ألا تتقونَ الله الذي خَلَقَكم ورَزَقَكُم فتترُكون ما أنتم عليه من الكفر. (المف عبارةٍ: ألا تتقونَ الله الذي خَلَقَكم ورَزَقَكُم فتترُكون ما أنتم عليه من الكفر. (المفونَة على فرا مومينا لعذي وسائلاً لهم بلين قول ولطف عبارةٍ: ألا تتقونَ الله الذي خَلَقَكم ورَزَقَكُم فتترُكون ما أنتم عليه من الكفر. (لا معونَة على هذا الحمل الثقيل: ﴿قال ربِّ إِنِّي أَخَافُ أَن يكذّبونِ. ويضيقُ صَدْري ولا يَنطَلقُ لساني ﴾، فقال موسى عليه السلام معتذراً من ربه ومبيَّناً لعذره وسائلاً له ولا ينظلقُ لساني ﴾، فقال : ﴿والمُول مَن ربه ومبيَّناً لعذرة وسائلاً له ولا ينظلقُ لساني ﴾، فقال المعلى السلام معتذراً من ربه ومبيَّناً لعذرة وسائلاً له ولا ينظلقُ لساني ﴾، فقال : ﴿وال ربِّ إِنِّي أَخافُ أَن يكذّبونِ. ويضيقُ صَدري ولا يَنظلقُ لساني ﴾، فقال: ﴿ربُ اشْرَح لي صَدري. ويسَوِّ في أمري . واخلُلْ عُقدَه من الساني . واخلُلْ عُقدَه أولا من أولا من أولا أولا إلى على من الله مالذ أولا أن يكذّبون . واخلُلْ عُقدَه أولا ينظلقُ لساني أله مالي واجعَل لي وزيراً من أهلي . هارونَ أخي أولي ألى على ما واخته أولا إلى على ما واختل أولا ألها ما ي على أمري . ولهم عليَّ ذنبُ ؟ أي الماني . في قتل القبطي ، فالوا إلى أن يُقْنُونُه . فالونا لي على أمري . أولهم عليَ ذنبُ ؟ أي : في قتل القبطي ، فالخان أن يقتُلون ».

سورة الشعراء (١٥ ـ ٢٢)

(١٧ - ١٧) ﴿قال كلاً ؟ أي: لا يتمكنون من قتلِكَ ؛ فإنَّا سنجعلُ لكما سلطاناً ؛ فلا يصلون إليكُما [بآياتنا] أنتما ومن اتَّبَعَكما الغالبون، ولهذا لم يتمكن فرعونُ من قتل موسى مع منابذتِهِ له غاية المنابذة وتسفيه رأيه وتضليله وقومه، فاذهبا بآياتنا؟ : الدالة على صدقِكُما وصحَّة ما جئتما به، ﴿إنَّا معكم منابذتِهِ له غاية المنابذة وتسفيه رأيه وتضليله وقومه، فاذهبا بآياتنا؟ : الدالة على صدقِكُما وصحَّة ما جئتما به، ﴿إنَّا معكم منابذتِهِ له غاية المنابذة وتسفيه رأيه وتضليله وقومه، فاذهبا بآياتنا؟ : الدالة على صدقِكُما وصحَّة ما جئتما به، ﴿إنَّا معكم منتمعونَ : أحفظُكُما وأكلؤكُما، ﴿فَاتِيا فرعونَ فقولا إنَّا رسولُ ربَّ العالمينَ ؟ أي : أي : أرسلنا إليك لِتُؤمِنَ به وبنا، وتنقاد لعبادتِه وتذعنَ لتوحيدِهِ. ﴿أَنْ أَرْسِلْ مَعَنا أَي : أَسِرائيلَ كَنهُ عنهم عذَابَكَ، وازفَعْ عنهم يَدَكَ ليَعْبُدوا ربَّهم، ويُقيموا أمر ني إسرائيلَ : فكفً عنهم عذَابَكَ، وازفَعْ عنهم يَدَكَ ليَعْبُدوا ربَّهم، ويُقيموا أمر دينِهِ من يعنا منا إليك ليُتُومِنَ به وبنا، وتنقاد لعبادتِه وتذعنَ لتوحيدِهِ ربَّهم، ويُعَنهما معن عنه في إسرائيلَ ؟ : فكُفً عنهم عذَابَكَ، وازفَعْ عنهم يَدَكَ ليَعْبُدوا ربَّهم، ويُقيموا أمر دينِهما من أن دينِهِ منه أن البول أنهم، ويُنهم عنهم يَدَكَ بي يعبدوا ربَّهم، ويُقيموا أمر أي النه وينهم عذابَهُ عنهم عنهم يَدَكَ بي يعبدوا ربَّهم، ويُقيموا أمر دينِهم.

(١٩ \_ ١٩) فلما جاءا لفرعونَ وقالا له ما قالَ الله لهما؛ لم يؤمنُ فرعونُ، ولم يَلِنُ، وجعل يعارض موسى، فقال: ﴿أَلَم نُرَبِّكَ فينا وليداً؟؛ أي: ألم ننعم عليكَ ونقوم بتربيتِكَ منذ كنت وليداً في مهدِكَ ولم تزل كذلك، ﴿ولَبِثْتَ فينا من عُمُرِكَ سنينَ. وفَعَلْتَ فَعْلَتَكَ التي فَعَلْتَ؟: وهي قتلُ موسى للقبطيّ حين ﴿استغانَهُ الذي من شيعتِهِ على الذي من عَدُوَه فَوَكَزَهُ موسى فقضى عليه...؟ الآية. ﴿وأَنت من الكافرين؟؛ أي: وأنت إذ ذاك طريقُك طريقُنا وسبيلُك سبيلُنا في الكفر، فأقرً على نفسِهِ بالكفرِ من حيث لا يدري.

﴿٢٢ ـ ٢٢﴾ فقال موسى: ﴿فعلتُها إذا وأنا من الضَّالِينَ﴾؛ أي: عن غير كفر، وإنَّما كان عن ضلال وسَفَه، فاستغفرتُ ربي فغفر لي، ﴿ففررتُ منكم لمَّا خِفْتُكم﴾: حين تراجعتُم بقتلي، فهربتُ إلى مدينَ، ومكثتُ سنينَ، ثم جئتُكم وقد وهب ﴿لي ربِّي حُكماً وجَعَلني من المرسلين﴾.

فالحاصلُ أنَّ اعتراضَ فرعونَ على موسى اعتراضُ جاهل أو متجاهل؛ فإنَّه جَعَلَ المانعَ من كونِهِ رسولاً أن جرى منه القتلُ، فبيَّن له موسى أن قَتْلَه على وجَهِ الضلال والخطأ الذي لم يقصِدْ نفسَ القتل، وأنَّ فضل الله تعالى غيرُ ممنوع منه أحدٌ؛ فلم منعتُم ما منحني اللَّه من الحكم والرسالة؟

بقي عليك يا فرعون إدلاؤكَ بقولِكَ : ﴿أَلَم نربُكَ فينا وليداَ﴾؟ وعند التحقيق يتبيئَ أن لا مِنَّةَ لك فيها، ولهذا قال موسى: ﴿وتلك نعمةُ تمنُّ بها ﴿عليَّ أن عَبَّذَتَ بني إسرائيلَ»؛ أي: تدلي عليَّ بهٰذه المنَّة لأنَّك سَخَّرْتَ بني إسرائيلَ، وجعلتَهم لك بمنزلةِ العبيدِ، وأنا قد أسْلَمْتَني من تعبيدِكَ وتسخيرِكَ، وجعلتها عليَّ نعمةً؛ فعند التصوُّر يتبيئُ أنَّ الحقيقة أنَّك ظلمتَ هٰذا الشعب الفاضل، وعذَّبْتَهم THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT سورة الشعراء (۲۲ ـ ۲۸)

وسخُرْنَهم بأعمالك، وأنا قد سلَّمنَي اللَّه من أذاك، مع وصول أذاك لقومي؛ فما لهذه المنة التي تَمُتُ<sup>(۱)</sup> بها وتُذلي بها؟!

(٣٦ - ٢٥) ﴿قال فرعونُ وما ربَّ العالمينَ»: ولهذا إنكارَ منه لربَّه ظلماً وعلوًا، مع تيقُن صحة ما دعاه إليه موسى، ﴿قال ربَّ السمواتِ والأرض وما بينَهما»؛ أي: الذي خَلَقَ العالم العلويَّ والسفليَّ، ودبَّره بأنوع التدبير، وربَّاه بأنواع التربية، ومن جملة ذلك أنتم أيُّها المخاطبون؛ فكيف تنكرونَ خالقَ المخلوقات وفاطرَ الأرض والسفليَ الأرض وقال ربُّ السمواتِ والمُخلوقات وفاطرَ الأرض والسفليَ المرتبية، ومن جملة ذلك أنتم أيُّها المخاطبون؛ فكيف تنكرونَ خالقَ المخلوقات وفاطرَ الأرض وألم وفاطرَ الأرض والسفليَ المخاطبون؛ فكيف تنكرونَ خالقَ المخلوقات وفاطرَ الأرض والسماواتِ، إن كنتُم موقِنينَ»، فقال فرعون متجرهماً ومعجباً لقوله: ﴿ألا تستمعونَ»: ما يقوله هذا الرجل.

(٢٦ - ٢٧) فقال موسى: ﴿ربُّكم وربُ آبائِكُمُ الأوَّلين؟: تعجَّبْتُم أم ٧، استكبرتُم أم أذعنتُم، فقال فرعون معانداً للحق قادحاً بمن جاء به: ﴿إنَّ رسولَكُم الذي أرسِلَ إليكم لمجنونٌ؟: حيث قال خلاف ما نحن عليه، وخالَفَنا فيما ذهبنا إليه؛ فالعقل عنده وأهل العقل مَنْ زَعموا أنَّهم لم يُخْلَقوا، أو أن السماوات والأرض ما زالتا موجودتين من غير موجد، وأنهم بأنفسهم خُلِقوا من غير خالق! والعقل عنده أن يُنْبَتَ والأرض ما زالتا موجودتين من غير موجد، وأنهم بأنفسهم خُلِقوا من غير خالق! والأرض ما زالتا موجودتين من غير موجد، وأنهم بأنفسهم خُلِقوا من غير خالق! والعقل عنده أن يُنْبَتَ والعقل عنده أن السماوات والمعلم عنده أن العقل من جميع الوجوه! والجنون عنده أن يُنْبَتَ والعقل عنده أن يُعْبَدَ المخلوق الناقص من جميع الوجوه! والجنون عنده أن يُعْبَتَ عليه، وعالق!

(٢٨) فقال موسى عليه السلام مجيباً لإنكار فرعون وتعطيلِهِ لربَّ العالمين: (ربُّ المشرقِ والمغربِ وما بينَهما): من سائر المخلوقات، ﴿إِنْ كَنتُم تعقِلُونَ» فقد أَذَيْتُ لكم من البيان والتبيين ما يفهمُهُ كلُّ من له أدنى مُسْكَةٍ من عقل؛ فما بالُكم تتجاهلون فيما أخاطبكم به؟! وفيه إيماء وتنبية إلى أنَّ الذي رميتُم به موسى من الجنون أنَّه داؤكم، فرميتُم أزكى الخلق عقلاً وأكملهم علماً [بالجنون]!، والحالُ أنَّكم أنتم المجانين؛ حيث ذهبت عقولُكم عن إنكار أظهر الموجودات؛ خالق الأرض والسماوات وما بينهما؛ فإذا جَحَدْتُموه؛ فأيُّ شيء تثبتون؟! وإذا جهلِتموه؛ فأيُّ شيء تعلمون؟! وإذا لم تؤمنوا به وبآياته؛ فبأيٌ شيء بعد الله وآياته تؤمنون؟! تالله؛ إنَّ المجانين الذين بمنزلة البهائم أعقل منكم، وإنَّ الأنعام السارحةَ أهدى منكم.

فى (ب): "كلمة غير واضحة من حيث الخط».

سورة الشعراء (٢٩ ـ ٤٠) 💿

٢٩ - ٣٣ فلما خنقت فرعونَ الحجةُ وعجزتْ قدرتُهُ وبيانُه عن المعارضة؛ الله: متوعداً لموسى بسلطانه: ﴿لَئِن اتَّخذتَ إِلَها عَيري لأَجْعَلَنَّكَ من المسجونينَ﴾: زعم قبَّحه الله أنَّه قد طمع َفي إضلال موسى، وأن لا يتَّخِذَ إلهاً غيرَه، وإلَّا؛ فقد تقرَّر أنه هو ومن معه على بصيرةٍ من أمرهم، فقال له موسى: اولو جنتُك بشيء مُبين ؟؛ أي: آية ظاهرة جليَّة على صحَّة ما جنتُ به من خوارق العادات، ﴿قال فأَتِ به إن كنتَ من الصادقينَ. فألفى عصاه فإذا هي مُعبانَ﴾؛ أي: ذكر الحيات. ﴿مبينَ﴾: ظاهرُ لكلِّ أحدٍ لا خيالٌ ولا تشبيهٌ، ﴿ونَزَغَّ يدَه﴾: من جيبه، ﴿فإذا هي بيضاءُ للنَّاظِرينَ﴾؛ أي: لها نورٌ عظيم لا نقصَ فيه لمن نظر إليها.

﴿٣٤ \_ ٣٧﴾ ﴿قال﴾ فرعون ﴿للملا حولَه﴾: معارضاً للحقِّ ومَنْ جاء به: ﴿إِنَّ لهذا لساحرٌ عليمٌ. يريدُ أنْ يُخْرِجَكم من أرضِكُم﴾: موَّه عليهم لعلمِهِ بضَعْفِ عقولهم أنَّ هٰذا من جنس ما يأتي به السحرةُ؛ لأنَّه من المتقرِّر عندَهم أنَّ السحرة يأتون من العجائب بما لا يقدِرُ عليه الناس، وخوَّفَهم أنَّه قصدُهُ بهذا السحر التوصُّل إلى إخراجهم من وطنهم؛ ليجدُّوا ويجتهدوا في معاداةِ مَنْ يريدُ إجلاءهم عن أولادِهِم وديارِهِم، ﴿فماذا تأمرونَ﴾ أن نَفْعَلَ به؟ ﴿قالوا أَزْجِه وأَخاهُ)؛ أي: أُخْرْهِما، ﴿وَإِبْعَثْ فِي المدائن حاشرينَ﴾: جامعين للناس، يأتوكَ أولئك [الحاشرون] ﴿بكلُّ سَحَّارٍ عليمَ﴾؛ أي: ابعثْ في جميع مُدُنِكَ التي هي مقرُّ العلم ومعدنُ السحر مَنْ يجمعُ لك كُلَّ ساحرٍ ماهرٍ عليم في سحرِهِ؛ فإنَّ الساحرَ يُقَابَلُ بسحرٍ من جنس سحرِهِ، ولهذا من لطَّفِ اللَّه؛ أن يريَّ العبادَ بطلانَ ما موَّه به فرعونُ الجاهلُ الضالُّ ألمضلُّ أنَّ ما جاء به موسى سحرٌ؛ قيضهم أن جمعوا أهل المهارة بالسحر؛ لينعقد المجلسُ عن حضرةِ الخلق العظيم، فيظهر الحقُّ على الباطل، ويقر أهل العلم وأهل الصناعة بصحَّةِ ما جاء به موسى، وأنَّه ليس بسحر.

٤٠ \_ ٣٨ هعمل فرعون برأيهم، فأرسل في المدائن من يَجْمَعُ السحرةَ، واجتهدَ في ذٰلك وجدً، ﴿فَجُمِعَ السَّحرةُ لميقاتِ يوم معلومٍ»: قد واعَدَهم إيَّاه موسى، وهو يوم الزينةِ الذي يتفرَّغون فيه من أشغالهم، ﴿وقيلَ للناس هل أنتم مُجْتَمِعونَ﴾؛ أي: نودي بعموم الناس بالاجتماع في ذٰلك اليوم الموعود، ﴿لعلَّنا نَتَّبِعُ السحرةَ إن كانوا هم الغالبينَ﴾؛ أي: قالوا للناس: اجتَمِعوا لِتَنْظُروا غلبةَ السحرة لموسى، وأنَّهم ماهرون في صناعتِهِم، فنتَّبِعَهم ونعظَّمَهم ونعرفَ فضيلة علم

1118

السحر. فلو وُفِّقوا للحقِّ؛ لقالوا: لعلَّنا نتَّبعُ المحقَّ منهم، ونعرفُ الصوابَ؛ فللذلك ما أفاد فيهم ذلك إلَّا قيامَ الحجة عليهم.

السعراء (٤١ ـ ٥١)
 السعراء (٤١ ـ ٥١)

﴿ ٤١ ـ ٤٢﴾ ﴿فلما جاء السحرةُ﴾: ووصلوا لفرعونَ؛ قالوا له: ﴿ إَنَّ لَنَا لأَجراً إِنَّ كَنَا نَحْتُ الْحَرابِ وَ الْعَالَمِينَ؟ لَحَمَ الْحَرُ وَ الْعَرَابُ وَ إِنَّكُمْ لَمِنَ إِنْ كَنَا نَحْمَ﴾: لكم أجر وثواب، وإنَّكم لَمِنَ المقرَّبِينَ عندي؛ وعَدَهم الأجرَ والقربة منه؛ ليزدادَ نشاطُهم ويأتوا بكلٌ مقدورِهم في معارضة ما جاء به موسى.

(٤٣ - ٤٥) فلما اجتمعوا للموعدِ هم وموسى وأهلُ مصر؛ وعَظَهم موسى وذكَرهم وقال: ﴿ويلَكُم لا تفتروا على الله كذباً فيُسْحِتَكُم بعذابٍ وقد خابَ مَنِ افتَرى»، فتنازعوا وتخاصموا، ثم شجَّعهم فرعونُ وشجَّع بعضُهم بعضاً، ﴿قال لهم موسى ألقوا ما أنتم مُلْقونَ»؛ أي: ألقوا كل ما في خواطركم إلقاؤه ولم يقيده بشيء دون شيء لجزمه ببطلان ما جاؤوا به من معارضة الحق، ﴿فَالَقَوَا حِبَالَهُم وَعِمِينَ أَلَو مَنْ معارضة الحق، ﴿فَالَقَوَا حِبَالَهُم وَعُمَنَ أَلَقوا كل ما في خواطركم إلقاؤه ولم يقيده بشيء دون شيء لجزمه ببطلان ما جاؤوا به من معارضة الحق، ﴿فَالَقَوَا حِبَالَهُم وَعِمِينَهُمَهُ : فإذا هي حياتُ تسعى، وسَحَروا بذلك أعين الناس. ﴿وقالوا بعزَّة فرعونَ إنَّا لنحنُ الغالبونَ» فاستعانوا بعزَّة عبدِ ضعيفِ عاجزٍ من كلَّ وجه؛ إلَّا أنه قد تجبَّر وحصلَ له صورة مُلْكِ وجنودٍ، فغرَّتهم تلك الأبهة، ولم تنفذ بصائرُهم فرعونَ إلى حقيقة الأمر، أو أنَّ هذا قَسَمٌ منهم بعزَةٍ فرعونَ، والمقسَم عليه أنهم غالبون، إلى حقيقة الأمر، أو أنَّ هذا قَسَمٌ منهم بعزَةٍ فرعونَ، والمقسَم عليه أنهم غالبون، فو فالقول ما أله من معارضة الحق، ولما يؤهم موسى فرعونَ إلى أنه من معارضة الحق، وفالوا بعزَّة موعونَ إلى النه من معارضة الحق، وفالوا بعزَّة عبدِ ضعيفِ عاجزٍ من كلَّ وجهه؛ إلَّا أنه فرعونَ إلى معيفي ماجزٍ من كلَّ وجهه؛ إلى أنه فرعونَ إلى مورة مُلْك وجنودٍ، فعرَّتهم تلك الأبهة، ولم تنفذ بصائرُهم في في فوالقى موسى عصاه فإذا هي تَلْقَفُ» : تبتلع وتأخذُ هما يأوكونَ» : فَالْتَقْت جميعُم فوالقى موسى عصاه فإذا هي تَلْقَفُ» : تبتلع وتأخذُ هما يأوكونَه : فَالْتَقْت موسى عصاه فإذا هي تَلْقَفُ» : تبتلع وتأخذ هما يأوكونَه : فَالْتَقْت جميعُ فاليون، وذالقى موسى عصاه فإذا هي تَلْقَفُ» : تبتلع وتأخذ هما يأوكونَه : فالقوا موسى عصاه فإذا هي تَلْقَفُ» : تبتلع وتأخذُ هما يأوكونَه : فالتَقْت جميعُ مائورُ ما يأوكونَه : فالقُوْ من الحبال والعصيً ؛ لأنها إفكَ وكذبَ وزورَ، وذلك كلُه باطلَ لا يقوم فا لم فالقَوْ من الحبال والعصيً ؛ لأنها إفكَ وكذبَ وزورَ، وذلك كلُه باطلَ لا يقوم م ألحق ولا يقاومُه.

٤٦ ـ ٤٦ فلما رأى السحرة لهذه الآية العظيمة؛ تيقَّنوا لعلمِهِم أن لهذا ليس بسحر، وإنَّما هو آية من آيات الله ومعجزة تنبىء بصدق موسى وصحَّة ما جاء به، فأُلُقِيَ السحرة ساجدينَ»: لربُهم، ﴿قالوا آمنًا بربُ العالمينَ. ربُ موسى وهارونَ»: وانقمع الباطلُ في ذلك المجمع، وأقرَّ رؤساؤُهُ ببطلانِهِ، ووضَحَ الحقُّ وظهر، حتى رأى ذلك الناظرون بأبصارهم.

٤٩ - ٥١ ولكن أبى فرعونُ إلَّا عتوًا وضلالاً وتمادياً في غيَّه وعناداً، فقال للسحرة: ﴿آمنتُم له قبل أن آذَنَ لكم؟ يتعجَّبُ ويُعَجِّبُ قومَه من جراءتهم عليه وإقدامِهم على الإيمانِ من غير إذنِهِ ومؤامرتِهِ، ﴿إِنَّه لَكبيرُكُم الذي علَّمَكُمُ السحرَ؟: وإقدامِهِم على الإيمانِ من غير إذنِهِ ومؤامرتِهِ، ﴿إِنَّه لَكبيرُكُم الذي علَّمَكُمُ السحرَ؟: هذا؛ وهو الذي جمع السحرةَ، وملؤه الذين أشاروا عليه بجمعِهِم من مدائنِهِم، وقد علموا أنَّهم ما اجتمعوا بموسى ولا رأوه قبل ذلك، وأنهم جاؤوا من السحر بما

سورة الشعراء (٥٢ ـ ٥٩)

يحيِّرُ الناظرين ويُهيلُهم، ومع ذلك؛ فراجَ عليهم لهذا القولُ الذي هم بأنفُسِهم وقفوا على بطلانِهِ؛ فلا يُسْتَنكَرُ على أهل لهذه العقول أن لا يُؤمنوا بالحقِّ الواضح والآيات الباهرةِ؛ لأنَّهم لو قال لهم فرعون عن أيَّ شيء كان، أنَّه على خلاف حقيقته؛ صدَّقوه. ثم توعَد السحرةَ، فقال: ﴿لأَقَطَّعَنَّ آيَدِيَكُم وأَرْجُلَكُم من خِلافٍ؟؛ أي اليد اليمنى والرجل اليسرى؛ كما يفعل بالمُفْسِدِ في الأرض، ﴿ولأَصَلَبَنَكُم أجمعينَ؟: لتختزوا وتذلُّوا، فقال السحرةُ حين وجدوا حلاوة الإيمان وذاقوا لَذَّته فلا ضَيْرَهُ؛ أي : لا نُبالي بما توعَّدْتَنا به، ﴿إِنَّا إلى ربَّنا مُنْقَلِبونَ. إنَّا نطمعُ أن يَغْفِرَ لنا ربُنا خطايانا؟: من الكفر والسحر وغيرهما ﴿أَن كُنَّا أولَ المؤمنينَ؟ توعدهم به لسلطانه واقتداره إذ ذاك، ويحتمل أنَّ الله منعه منهم.

(٥٢) ثم لم يزل فرعونُ وقومُهُ مستمرِّين على كفرِهِم؛ يأتيهم موسى بالآيات البيناتِ، وكلما جاءتهم آيةٌ وبلغت منهم كلَّ مبلغ؛ وعدوا موسى وعاهَدوه لَئِن كَشفَ اللهُ عنهم؛ ليؤمننَ به وليرسلنَّ معه بني إسرائيل، فيكشفُه الله، ثم ينكثونَ. فلمًا يَئِسَ موسى من إيمانيهم، وحقَّتْ عليهم كلمة العذاب، وآن لبني إسرائيل أن فلمًا يَئِسَ موسى من إيمانيهم، وحقَّتْ عليهم كلمة العذاب، وآن لبني إسرائيل أن ينجيهم من أسرِهم ويمكنَ لهم في الأرض؛ أوحى الله إلى موسى: ﴿أَن أُسْرِ بِعبادي ﴾؛ أي: أخرُجْ ببني إسرائيل أوكن الله إلى موسى: ﴿أَن أُسْرِ بِعبادي ﴾؛ أي: أخرُجْ ببني إسرائيل أوكا الليل؛ ليتمادَوًا ويتمَهَلوا في ذَهابهم ﴿إِنَّكُم مُتَّبَعونَ ﴾؛ أي: سيتبعُكم فرعونُ وجنودُه. ووقع كما أخبر؛ فإنهم لما أصبحوا، وإذا بنو إسرائيل قد سَرَوًا كلهم مع موسى.

٥٦ - ٥٦ ﴿ فأرسَلَ فرعونُ في المدائن حاشرينَ؟: يجمعون الناس؛ ليوقع ببني إسرائيل، ويقولُ مشجعاً لقومه: ﴿إِنَّ هُؤَلاءِ؟؛ أي: بني إسرائيل ﴿لَشِرٰذِمَة قليلونَ. وإنَّهم لَنا لَغائِظونَ؟: فنريد أن ننفذَ غيظَنا في هُؤلاء العبيدِ الذين أبقُوا منًا، ﴿وإِنَّا لجميعٌ حاذِرونَ؟؛ أي: الحذر على الجميع منهم، وهم أعداء للجميع، والمصلحة مشتركة.

(٥٩ ـ ٥٩) فخرج فرعونُ وجنودُه في جيش عظيم ونفير عامٍّ، لم يتخلَّف منهم سوى أهل الأعذار الذين منعهم العجزُ؛ قال الله تعالى: ﴿فأَخْرَجْناهُم من جنَّاتٍ وعيونِ»؛ أي: بساتين مصر وجنانها الفائقة وعيونها المتدفَّقة وزروع قد ملات أراضيهم وعمرت بها حاضرتهم وبواديهم، ﴿ومقام كريمٍ»: يُعْجِبُ الناظرين ويُلهي المتأمِّلين؛ تمتَّعوا به دهراً طويلاً، وقضوا بلذَّاتِهِ وشهواتِهِ عمراً مديداً على الكفر

والعناد والتكبُّر على العباد والتيه العظيم، ﴿كَذَلَكَ وَأَوَرَنْنَاهَا﴾؛ أي: لهذه البساتين والعيون والزُّروع والمقام الكريم ﴿بني إسرائيلَ﴾: الذين جَعَلوهم من قَبْلُ عبيدَهم وسُخُروا في أعمالهم الشاقَّة؛ فسبحان مَنْ يؤتي الملكَ مَنْ يشاءُ وينزِعُه عمَّن يشاءُ ويعزُّ من يشاءُ بطاعتِهِ، ويذلُ من يشاء بمعصيتِهِ.

أسورة الشعراء (٦٠ ـ ٦٨)

﴿٢٠ - ٢٢﴾ ﴿فَأَنْبَعُوهُم مَشْرَقَيْنَ﴾؛ أي: اتَّبِع قومُ فرعون قومَ موسى وقتَ شُروقِ الشمس، وساقوا خلفَهم مُحِقِّينَ على غيظٍ وحنقٍ قادرين، ﴿فلما تراءى الجمعانِ﴾؛ أي: رأى كلَّ منهما صاحبه، ﴿قال أصحابُ موسى﴾: شَاكِينَ لموسى وحزنين: ﴿إِنَّا لَمُدْرَكُونَ﴾. فقال موسى مثبَّتاً لهم ومخبراً لهم بوعدِ ربَّه الصادق: ﴿كلَّهُ؛ أي: ليس الأمر كما ذكرتُم أنَّكم مُدْرَكُون، ﴿إِنَّ معي ربُي سَيَهْدِينِ﴾: لما فيه نجاتي ونجاتُكم.

(٦٦ - ٦٨) ﴿فَأُوْحَيْنَا إلى موسى أَنِ اضْرِب بعصاك البحرَ»: فضربه، ﴿فَانفَلَقَ﴾: اثني عشر طريقاً، ﴿فَكَانَ كُلُّ فِزَقِ كَالطودِ»؛ أي: الجبل ﴿العظيم»: فدخله موسى وقومُه، ﴿وَأَزَلَفْنا ثَمَّ»: في ذٰلك المكان ﴿الآخَرينَ»؛ أي: فرعون [و]قومه، وقرَّبْناهم، وأدخَلْناهم في ذٰلك الطريق الذي سلك منه موسى وقومه، ﴿وَأَنجَيْنا موسى ومَن معه أجمعينَ»: استَكْمَلوا خارجين، لم يتخلَف منهم أحدً، ﴿وَأَنجَيْنا موسى ومَن معه أجمعينَ»: استَكْمَلوا خارجين، لم يتخلَف منهم أحدً، فوما على على عدق ما جاء به موسى عليه السلام وبطلانِ ما عليه فرعونُ وقومُه، ﴿وما كان أكثرُهُم مؤمنينَ»: مع هذه الآيات المقتضية للإيمان؛ لفسادِ قلوبكم، ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ لهو العزيزُ الرحيمُ»: بعزَّتِهِ أهلكَ الكافرين المكذّبين، وبرحمتِهِ نجَى موسى ومن معه أجمعين.

﴿وَاتَلْ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبَرَهِيمَ ﴾ إِذ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَا تَعْبُدُونَ ﴾ ﴿ وَاتَلْ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبَرَهِيمَ ﴾ وَالَوْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظُلُ لَمَا عَكِفِينَ ﴾ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذ تَدْعُونَ ﴾ أَوْ يَنفعُونَكُمْ أَوْ يَشُرُونَ ﴾ قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا اللَّهَ عَذَقٌ لِي يَفْعَلُونَ ﴾ قَالَ أَذَرَيَتِتُم مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴾ أَنتُمْ وَمَابَاؤُكُمُ أَ وَجَدْنَا عَابَتُهَمْ عَدُوٌ لِي إِلَا رَبَ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴾ الَذِي خَلَقَنِي فَهُوَ بَهِينِ ﴾ وَالَذِي هُوَ يُظْعِمُونَ وَيَسْقِينِ ﴾ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴾ وَالَذِي يُسِتُنِي نُعَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ اللَّهِ عَالُوا بَل

في النسختين إلى آخر هذه القصة: ﴿وإن ربك لهو العزيز الرحيم).

سورة الشعراء (٦٩ ــ ٨٢)

يَعْفِرُ لِي خَطِيَتَنِي بَوْمَ اللَّذِيبِ () رَبِّ هَبْ لِي حُصَّمًا وَأَنْحِقْنِي بِالطَّبَنلِحِينَ () وَأَجْعَلَ لِي لِسَانَ صِدْفِ فِي ٱلْآخِرِينَ () وَأَجْعَلَنِي مِن وَرَنَةِ جَنَةِ النَّعِيمِ () وَأَغْفِرْ لِأَبِيَّ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الشَّبَآلِينَ () وَلَا تُخْذِينِ يَوْمَ يُبْعَثُونَ () وَيَرْبَتِ الْجَحِيمُ لِلْنَاوِينَ () وَقِدِ بَنُونَ () إِلَا مَنْ أَتَى اللَّهَ يِقَلَّبِ سَلِيمِ () وَأَزْلِفَتِ الْجَنَّةُ الْمُنْفِينَ () وَرَزِيَتِ الْجَحِيمُ الْنَاوِينَ () وَقِيلَ لَمُ أَبْنَ مَا كُنْدَ تَعْبَدُونَ () مِن دُونِ اللَّهِ هَلَ يَعْمُرُونَهُ أَوْ يَنْعَيْرُونَ () وَنَزِيَتِ الْجَحِيمُ الْنَاوِينَ () وَقِيلَ لَمُ أَبْنَ مَا كُنْدَ تَعْبَدُونَ () مِن دُونِ اللَّهِ هَلْ يَعْمَرُونَهُ أَوْ يَنْعَيْرُونَ () وَتَرْبَتِ الْجَحِيمُ الْنَاوِينَ () وَقِيلَ لَمُ أَبْنَ مَا كُنْدَ تَعْبَدُونَ () وَنَهُ أَوْ يَنْعِيرُونَ () وَتُعْمَدُونَ اللَّهِ هَلْ يَعْمَ مَالًا وَيَعْ مَمْ وَالْقَاوُنَ () وَجُنُونُ إِلِيسَ أَجْمَعُونَ () وَاللَّهِ هُلْ يَعْمَدُونَهُ أَوْ يَنْعَيْرُونَ () وَتُرَبَيْتِ الْجَحِيمُ الْنَاوِينَ () وَقِيلَ هُمْ وَالْقَاوُنَ الْكُنُونَ الْعَقُونَ الْكُنُونَ وَ وَجُنُونُ إِلِيسَ أَجْمَعُونَ () وَقُولُمَ الْحَيْ يُنْهُ وَتَعْتَى مُنْ وَالْقَاوُنَ الْ وَجُعْنُونَ الْنَاقُونُ وَتُعْتَى الْتُعْتَقُونَ وَنَ أَوْ يَنْعَيْنُ وَلَا يَعْتَعُونُ الْعَادُينَ اللَّهُ مَنْ يَعْتَى الْعَيْمُ وَيَعْ الْعَارُونَ الْكَنُونَ الْكُلَا الْمُعْتَقُونُ الْتَعْتَقُونَ وَلُعُنُ وَيَعْتَقُونُ وَيَعْنَ الْعَالَيْتَ الْتَعْرَبُونَ الْتُعَيْعُونَ وَعْمَ الْ الْمُعْتَلُونَ وَيْنَ مَا لَكُنَهُ وَيَعْتَونَ الْ الْتُولُونَ () وَنْ يَنْعَمُونَ الْنَا مِنْتَعْذِي مَنْ مَنْتَنِي الْنَاعَيْنُ مُنَ وَي مَعْتَقُونُ الْنَهُ الْنَا مُنَا الْمُعْتَعُونَ الْنَ الْعَالَ وَي مَنْ وَ الْعَاقُونُ وَنُ مَنْتَعُونَ وَ الْنَعْذِينَ الْعَاقُونُ وَ وَنَ الْتَعْذَي مَنْ مَ مَ مَنْ أَنَ مَ مَنْ الْعُنُونَ وَ الْتُعْنُونُ وَالْتُولُونُ وَنُ مَنْ الْعَالَةُ وَقُولُ وَعَا مَ أَنَ وَلَ الْعَاقِ وَ وَ الْنَاقُونُ وَ الْلَعْ الْعَاقُونُ والْتُعْتُونُ وَ وَالْنُولُولُولُولُولُ وَعُنُونُ وَ مَنْتَعْنُونَ وَ الْعَاقُ وَى مَ وَنَ الْعَاقُولُ وَقُولُولُولُولُ مَ

﴿٢٩ ـ ٢٩﴾ أي: وَاتْلُ يا محمدُ على الناس نبأ إبراهيم الخليل وخَبَرَه الجليل في لهذه الحالة بخصوصها، وإلَّا؛ فله أنباءً كثيرة، ولكن من أعجب أنبائِهِ وأفضلِها لهذا النبأ المتضمنُ لرسالتِهِ ودعوتِهِ قومَه ومحاجَّتِهِ إيَّاهم و[إبطاله]<sup>(١)</sup> ما هم عليه، ولذلك قيَّدَه بالظرفِ فقال: ﴿إذْ قال لأبيهِ وقومِهِ ما تَعْبُدونَ. قالوا﴾: متبجَّحين بعبادتِهِم: ﴿نعبدُ أصناماً﴾: ننجتُها ونَعْمَلُها بأيدينا، ﴿فنظلُ لها عاكفينَ﴾؛ أي: مقيمين على عبادتها في كثيرٍ من أوقاتنا.

(٧٢ - ٧٤) فقال لهم إبراهيم مبيناً لعدم استحقاقِها للعبادةِ: ﴿هل يسمعونَكُم إذ تَذعونَ﴾: فيستجيبونَ دعاءكم ويفرِّجونَ كَرْبَكُم ويزيلون عنكم كلَّ مكروه، ﴿أو يَنفَعونَكُم أو يَضُرُونَ﴾: فأقرُوا أنَّ ذٰلك كُلَّه غيرُ موجودٍ فيها؛ فلا تسمع دعاءً، ولا تنفع، ولا تضر! ولهذا لما كسَّرها وقال: ﴿بَلْ فَعَلَهُ كبيرُهم هٰذا فاسألوهم إن كانوا يَنطِقونَ﴾؛ قالوا له: ﴿لقد عَلِمْتَ ما هُؤلاء ينطِقونَ﴾؛ أي: هٰذا أمر متقررٌ من حالها، لا يقبلُ الإشكالَ والشكَّ. فلجؤوا إلى تقليد آبائهم الضالين، فقالوا: ﴿بل وَجَدْنا آباءنا كذلك يفعلونَ﴾: فتبِغناهم على ذٰلك، وسَلَكُنا سبيلَهم، وحافظنا على عاداتهم.

◊٥٧ ـ ٨٢﴾ فقال لهم إبراهيم: أنتُم وآباؤكم كلُّكم خصومٌ في [هذا] الأمر، والكلامُ مع الجميع واحدٌ: ﴿أفرأيتُم ما كنتُم تعبُدونَ. أنتُم وآباؤكم الأقْدَمونَ. فإنَّهم

 <sup>(</sup>۱) كذا في (ب). وفي (أ): «وإبطالهم».

عدوًّ لي؟: فَلْيَضُرُونَ بِأَدِنَى شيء من الضَّرر، ولْيَكيدونِ فلا يقدرونَ. ﴿ لَا رَبَّ العالمينَ. الذي خَلَقَني فهو يهديني؟: هو [المنفَرِدُ]<sup>(١)</sup> بنعمة الخلق ونعمة الهداية للمصالح الدينيَّة والدنيويَّة، ثم خصَّص منها بعض الضروريَّات، فقال: ﴿والذي هو يُطْعِمُنِي ويسقينِ. وإذا مرضت فهو يشفينِ. والذي يُميتُني ثم يحيينِ. والذي أطمعُ أن يَغْفِرَ لي خطيتي يومُ الدينِ؟: فهذا هو وحدَه المنفردُ بذلك، فيجبُ أن يُفْرَد بالعبادة والطاعة، وتُتَرَكَ هذه الأصنام التي لا تخلقُ ولا تهدي، ولا تمرضُ ولا تشفي، ولا تطعمُ ولا تسقي، ولا تميت ولا تحيي ولا تهدي، ولا تمرضُ ولا الكروب ولا مغفرة الذي المين والتي قاطعٌ وحجةُ باهرةً لا تقدرون أنتم وآباؤكم على معارضتها، فدلً على استراكِم في الضلال وتركِمُ طريق الهدى والرشد. قال الله تعالى: ﴿وحاجَّهُ قومُهُ قَالَ أَتُحاجُونِي في الله وقد هدانِ...﴾ الآيات.

سورة الشعراء (٨٣ ـ ٨٩)

(٨٣ - ٨٤) ثم دعا عليه السلام ربَّه، فقال: ﴿ربَّ هَبْ لي حُكْماً»؛ أي: علماً كثيراً أعرِفُ به الأحكامَ والحلالَ والحرام، وأحكُمُ به بين الأنام، ﴿وَالْحِقْنِي علماً كثيراً أعرِفُ به الأحكامَ والحلالَ والحرام، وأحكُمُ به بين الأنام، ﴿وَالْحِقْنِي بالصالحينَ»: من إخوانِهِ الأنبياء والمرسلين، ﴿وَاجْعَلْ لي لسانَ صِدْقٍ في الآخرينَ»؛ أي: اجعل لي ثناء صدق مستمرً إلى آخر الدهر. فاستجاب الله دعاءَه، فوهب له من العلم والحكم ما كان به مِن أفضلِ المرسلين، وألحقه بإخوانِهِ الآخرينَ»؛ أي: المحلم ما كان به مِن أفضلِ المرسلين، وألحق الذهر. في الله دعاءَه، فوهب له من العلم والحكم ما كان به مِن أفضلِ المرسلين، وألحقه بإخوانِهِ الأولى المرسلين، وألحقه بإخوانِهِ الله دعاءَه، فوهب له من العلم والحكم ما كان به مِن أفضلِ المرسلين، وألحقه بإخوانِهِ المرسلين، وألحقه بإخوانِهِ النه من العلم والحكم ما كان به مِن أفضلِ المرسلين، وألحقه بإخوانِهِ الله المرسلين، وألحقه بإخوانِهِ الله من العلم والحكم ما كان به مِن أفضلِ المرسلين، وألحقه بإخوانِهِ الله والحرينَه، أولي آخرينَ والحقي والحقي معلماً مثنياً عليه في حميع الملل في كلُّ المرسلين، وألحقان إلى أخرين المربين، وألحقه بإخوانِهِ المرسلين، وربعلَه محبوباً مقبولاً معظماً مثنياً عليه في جميع الملل في كلُّ الموقات، قال تعالى: ﴿وتَرَكُنا عليه في الآخرينَ سلامٌ على إبراهيمَ. إنَّا كذلك نخرينَ المُحْرِينَ المُنْ على إبراهيمَ. إنَّا كذلك نخرينَ المُحْمِنِينَ. إنَّا مينهُ عليه في الآخرينَ سلامٌ على إبراهيمَ. إنَّا كذلك نخرينَ المُحْرِينَ المُحْرِينَ مالمَ على إبراهيمَ. إنَّا كذلك نخرينَ المُحْرِينَ المُ على إبراهيمَ. إنَّا ما ينه من عبادِنا المؤمنينَ».

« ۸ الله الجنَّةِ التي من وَرَثَةِ جنَّةِ النعيم ؟ أي: من أهل الجنَّةِ التي يورِئُهم اللهُ
 إيَّاها، فأجاب الله دعاءَه، فرفَعَ منزلتَه في جنات النعيم.

﴿٢٨﴾ ﴿واغْفِرُ لأبي إنَّه كان من الضَّالِينَ﴾: وهذا الدعاء بسبب الوعد الذي قال لأبيه: ﴿سأستغفر لك ربَّي إنَّه كانَ بي حَفِيًّا﴾، قال تعالى: ﴿وما كَانَ استغفارُ إبراهيم لأبيهِ إلَّا عن مَوْعِدَةٍ وَعَدَها إيَّاه فَلَمًا تَبَيَّنَ له أنه عدوً للّه تبرًأ منه إنَّ إبراهيم لأواة حليمٌ﴾.

(٨٧ - ٨٩) ﴿ولا تُخْزِنْنِ يَوْمَ يُبْعَثُونَ؟؛ أي: بالتوبيخ على بعض الذُّنوب والعقوبة عليها والفضيحة، بل أسْعِدْني في ذَلك اليوم الذي لا يَنْفَعُ فيه مالٌ ولا

(1) كذا في (ب). وفي (1): «المتفرد».



سورة الشعراء (٩٠ ـ ١٠٤) 🚺

بنونٌ؛ ﴿إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّه بِقَلْبِ سَلَيْمَ﴾: فَهٰذا الذي ينفعُهُ عندَكَ، وَهٰذا الذي ينجو من العقاب ويستحقُّ جزيل الثواب.

والقلبُ السليمُ: معناهُ: الذي سَلِمَ من الشركِ والشكِّ ومحبة الشرِّ والإصرار على البدعةِ والذُّنوب، ويلزم من سلامتِهِ ممَّا ذُكِرَ اتُصافُهُ بأضدادِها من الإخلاص والعلم واليقين ومحبَّة الخير وتزيينه في قلبِهِ، وأن تكون إرادتُهُ ومحبتُهُ تابعةً لمحبَّةِ الله، وهواه تبعاً لما جاء عن الله.

(٩٠ - ٩٠) ثم ذكر من صفات ذلك اليوم العظيم وما فيه من الثواب والعقاب، فقال: ﴿وأُزْلِفَتِ الجنَّةُ ؟ أي: قُرْبَتْ ﴿للمتَّقِينَ ﴾: ربَّهم، الذين امتثلوا أوامره، واجتنبوا زواجِرَه واتَّقوا سَخَطَهُ وعقابَه. ﴿وَبُرَزَتِ الجحيمُ ؟ أي: بُرُزَتْ واستَعَدَّتْ بجميع ما فيها من العذاب ﴿للغاوينَ ﴾: الذين أَوْضَعوا في معاصي الله، وتجرؤوا على محارمِهِ، وكذَّبوا رسلَه، وردُّوا ما جاؤوهم به من الحقّ، ﴿وقيلَ لهم أينَ ما كنتُم تعبُدونَ. من دونِ الله هل يَنصرونَكم أو يَنتَصِرونَ ): بأنفسِهِم ؟ أي: فلم يكن من ذلك من شيء ، وظهر كَذِبُهم وخزيُهم، ولاحت خسارتُهم وفضيحتُهم، وبان ندمُهم، وضلَّ سعيهم. ﴿فكُبْكِبوا فيها ﴾؟ أي: ألقوا في النار ﴿هم ﴾؟ أي: ما كانوا يعبدون، ﴿والغاوونَ ؟ العابدونَ لها، ﴿وجنودُ إبليسَ أَجمعونَ ؟: من الإنس والجنَّ، الذين أزَّهم إلى المعاصي أزًا، وتسلَّط عليهم بشركِهِم وعدم إيمانهم، ومقلدِ لهم على شركهم،

1772

صالحاً؛ ﴿فلو أَنَّ لنا كَرَّةَ﴾؛ أي: رجعةَ إلى الدُّنيا وإعادةَ إليها، ﴿فنكونَ من المؤمنينَ»: لنسلمَ من العقاب ونستحقَّ الثواب. هيهاتَ هيهاتَ؛ قد حيلَ بينَهم وبين ما يشتهونَ، وقد غُلُقَتَ منهم الرُّهون. ﴿إِنَّ في ذٰلكَ»: الذي ذَكَرْنا لكم ووصَفْنا ﴿لآيةَ»: لكم، ﴿وما كان أكثرُهُم مؤمنينَ»: مع نزول الآياتِ.

قرة الشعراء (١٠٠ ـ ١١٠)

كَذَبَتْ قَرْمُ نُتِي ٱلْمُرْسَلِينَ<sup>(1)</sup> (1) إذ قَالَ لَمُتُم أَخُولُمْ نُتُحُ أَلَا نُنْقُونَ (1) إذ نَتْمَرُ أَنِينُ (1)
 مَنْ قَاتَقُوْلُ اللّهُ وَأَطِيعُونِ (1) و1 أَنْوَبْنُ لَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٌ إِنَّ أَجْرِى إِلَا عَلَى رَبِ الْمَلَمَدِينَ (1)
 قَاتَقُوْلُ اللّهُ وَأَطِيعُونِ (1) في قَاتُوا أَنْوَبْنُ لَكَ وَأَتَبْعَكَ ٱلأَرْدَلُونَ (1) قَالَ وَمَا عِلَي بِمَا كَانُوا فَاتَقُوْلُ اللّهُ وَأَطِيعُونِ (1) في قائرا أَنْوَبْنُ لَكَ وَأَتَبْعَكَ ٱلأَرْدَلُونَ (1) قال وَمَا عِلَي بِمَا كَانُوا فَاتَقُوا اللّهُ وَأَطِيعُونِ (1) في قائرا أَنْوَبْنُ لَكَ وَأَتَبْعَكَ ٱلأَرْدَلُونَ (1) قال وَمَا عِلَي بِمَا كَانُوا فَاتَقُوا اللّهُ وَأَعْلِيعُونِ (1) في قائرون أَنْ وَيَعْتَعُونُ (1) وَنَا إِلَا يَعْنُ بِنَا كَانُوا فَا يَعْنُ رَبِّ عَلَى رَبِّ أَنْ وَرَا إِلَى قَالَ اللّهُ وَعَلَيْ فَالَهُ وَمَا عَلَى بِنَا كَانُوا اللّهُ وَاللّهُ وَأَعْلَى إِنَّهُ عَلَى مِنْ أَنْهُ وَمَا أَنَا إِلَا يَعْنُ فَنُونُ فَي وَمَا يَعْنُ مِنْ إِنَّا إِلَا يَعْذَي فَنْ وَيَعْنُونُ مَنْ وَمَا عَلَي وَمَا إِنَّهُ اللّهُ وَعَنْ عَنْ أَنْ إِنَا لَهُمُ وَنَعْهُونَ فَى وَمَا أَنْهُ وَمَا مَنْ إِنْ إِنَا إِلَّهُ وَعَنْ يَعْذَى إِنْ أَنَا إِلَهُ اللّهُ وَقَالُولُ لَنِي نَتُنُ عَلَى وَيَتَعْهُ وَى أَنْهُ إِنَّ أَنْهُ وَمَا يَعْذَى إِنَّ إِنَا إِنَا يَنْ أَنْ إِنَا لَهُ مَائُولُ وَالْتُعْتُونِ فَى وَقَانَ مَائُولُ مَا يَعْرَي مَا عَنْ أَذَا لَهُ أَنْ فَالَهُ فَا يَعْنُ فَقَانَ مُولَا مَا يَعْنُ أَعْذَي فَلْعُنْ مَنْ أَعْنَا بِعَالَى مَنْ الْنَوْنَا مَنْ عَالَى مَالْنُونُ الْنَالَةُ مَا عَنْ مَنْ عَالَى أَنْتُ عُولُ الْنَالَة مُو مَنْ عَالُولُ عَنْ مَنْ عَلَى مَنْ عَنْعُنْ عَالَى مَالْنَا فَالْ عَالَا لَهُ مَنْ عَنْعُونُ مَا يَعْنُ أَنْهُ الْنَا لَعْنُ مَا عَنْ مَنْ عَالَهُ عَنْ مَا عَنْ أَنْ إِنَا اللّهُ عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ مَا يَنْ أَنْهُ وَنْ أَنْ مَالْنَا مَنْ عَلَى مَا عَانُ وَا إِنْ أَنْ 

 مَا عَنْ عَنْ أَنْهُ مَا مَالَهُ مَا عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ عَانُ مَا عَالَهُ مَا عَنْ عَالَى مَا عَانُ مَا عَالَهُ مَا مَا مَا عَالَهُ مَا عَانُ مَا عَالَهُ مَا مَا عَالَنُو مَا عَانُ مُوا مَا عَالَةُ مَا مَا عَالُ الْنَا مَا مَن

(١٠٠ - ١١٠) يذكر تعالى تكذيب قوم نوح لرسولهم نوح، وما ردَّ عليهم وردُّوا عليه، وعاقبة الجميع، فقال: ﴿كَذَّبت قومُ نوح المرسلينَ»: جمعهم، لأنَّ<sup>(٢)</sup> تكذيبَ نوح كتكذيب جميع المرسلين؛ لأنَّهم كلَّهم اتُفقوا على دعوة واحدة وأخبار واحدة؛ فتكذيبُ أحدِهم كتكذيب بجميع ما جاؤوا به من الحقّ. كذبوه ﴿إذَ قال لهم أخوهم»: في النسب ﴿نوحَ»: وإنَّما ابتعتَ الله الرسل مِن نسب مَن أرسل إليهم؛ لثلاً يشميرُوا من الانقياد له، ولأنَّهم يعرفون حقيقتَه؛ فلا يحتاجون أن يبحثوا عنه، فقال لهم مخاطباً بألطف خطاب؛ كما هي طريقة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم: ﴿ألا تَتَقونَ»: الله تعالى، فتتركون ما أنتم مقيمونَ عليه من عبادة الوثان، وتُخلِصون العبادة لله وحدَه. ﴿إِنَّي لكم رسولُ أمينَ»: فكونه رسولاً يشكُروا الله تعالى على أنُ خَصَّهم بهٰذا الرسول الكريم. وكونُهُ أميناً يقتضي أنَّه لا يقول<sup>(٣)</sup> على الله، ولا يزيدُ في وحيه ولا يَنْقصُ. وهذا يوجب لهمُ التصديقَ الله لا

(١) في النسختين: إلى آخر القصة.
 (٢) في (ب): «وجعل».
 (٣) في (ب): «يتقول».

سورة الشعراء (١١١ ـ ١١٥)

والطاعة لأمره، ﴿فاتقوا الله وأطيعونِ﴾: فيما أمركم به ونهاكم<sup>(١)</sup> عنه؛ فإنَّ لهذا هو الذي يترتَّب على كونِهِ رسولاً إليهم أميناً؛ فلذلك رتَّبه بالفاء الدالَّة على السبب، فذكر السبب الموجب، ثم ذكر انتفاء المانع، فقال: ﴿وما أسألُكُم عليه من أجرٍ﴾: فتتكلَّفون من المَغْرَم الثقيل ﴿إِنْ أَجْرِيَ إلَّا على ربِّ العالَمينَ﴾: أرجو بذلك القُرْبَ منه والثواب الجزيل، وأمَّا أنتم؛ فمُنْيَتي ومُنتهى إرادتي منكم النُّصحُ لكم وسلوكُكُم الصراط المستقيم، ﴿فاتَقوا الله وأطيعونِ﴾: كرَّر ذلك عليه السلام؛ لتكريره دعوةً قومِهِ وطول مَكْثِهِ في ذلك؛ كما قال تعالى: ﴿فَلَبِثَ فيهم ألف سنة إلَّا خمسين عاماً﴾، و﴿قال ربَّ إنِّي دعوتُ قومي ليلاً ونهاراً. فلم يَزِدْهُم دعائي إلَّا فراراً...﴾ الآيات.

(١١٩) فقالوا ردًا لدعوته ومعارضةً له بما ليس يَضلُحُ للمعارضة: ﴿أَنوْمَنُ لَكَ واتَبَعَكَ الأَرْذَلُونَ ﴾؛ أي: كيف نتَبِعُك ونحن لا نرى أتباعَكَ إلاً أسافل الناس وأراذِلَهم وسَقَطَهم. بهذا يُعْرَفُ تكبُرهم عن الحقّ وجهلُهُم بالحقائق؛ فإنَّهم لو كان قصدُهُم الحقَّ؛ لقالوا ـ إن كان عندَهم إشكالٌ وشكَّ في دعوته ـ: بين لنا صحةً ما جتت به بالطرق الموصلة إلى ذٰلك! ولو تأمَّلوا حقَّ التأمُل؛ لعلموا أنَّ أتباعه هم سليب تعتيم من الحقّ وجهلُهُم بالحقائق؛ فإنَّهم لو كان جندت به بالطرق الموصلة إلى ذٰلك! ولو تأمَّلوا حقَّ التأمُل؛ لعلموا أنَّ أتباعه هم سليب خاصيةً عقلهِ، فالذا عندَهم إشكالٌ وشكَّ في دعوته ـ: بين لنا صحة ما الأعلَوْنَ، خيار الخلق، أهل العقول الرزينة والأخلاق الفاضلة، وأنَّ الأرذل مَن وأبى الأعلَوْنَ، خيار الخلق، أهل العقول الرزينة والأخلاق الفاضلة، وأنَّ الأرذل من وأبى الأعلَوْنَ، خيار الخلق، أهل العقول الرزينة والأخلاق الفاضلة، وأنَّ الأرذل من وأبى الأعلَوْنَ، خيار الخلق، أهل العقول الرزينة والأخلاق الفاضلة، وأنَّ الأرذل من وأبى الأعلَوْنَ، خيار الخلق، أهل الكمَّل. وبمجرَّد ما يتكلَّم أحدُ الخصمين في الكلام وأبى النود لمي أن يَسْجُدَ لها ويَدْعُوها، وأبى الأبلول؛ يُغرَفُ فساد ما عنده؛ بقطع النظر عن صحة دعوى خصيه؛ فقوم نوح لما الباطل؛ يُغرَفُ فساد ما عنده؛ بقطع النظر عن صحة دعوى خصيه؛ فقوم نوح لما يتكلَّم أحدُ الخصمين في الكلام معنا عنهم أنهم قالوا في ردُهم دعوة نوح : ﴿أَنؤمنُ لك واتَبَعَكَ الأرذلونَ»: فبَنَوْ على هذا الأصل الذي كلُ أحدٍ يعرف فسادَهُ ردً دعوتِهِ؛ عرفنا أنَّهم ضالُون معلى هذا الأصل الذي كلُ أحدٍ يعرف فسادَهُ ردً دعوتِه؛ عرفنا أنهم ضالون معلى هذا الأصل الذي كلُ أحدٍ يعرف فسادَهُ ردًا دعوتِه؛ عرفنا أنهم ضالون منه في أولون أول لم نشاهِد من آيات نوح ودعوتِهِ العظيمةِ ما يفيدُ الخيرة واليقينَ الماليون ألكون أون ألم أول الفي منها أمان منه ألم أول من ألون من ألما الذي كلُ ما جاء به.

(١١٢ ـ ١١٥) فقال نوحٌ عليه السلام: ﴿وما علمي بما كانوا يَعْمَلُونَ. إنْ حسابهم إلَّا على ربًي لو تشعُرونَ؟؛ أي: أعمالُهُم وحسابُهم على الله، إنَّما عليَّ التبليغُ، وأنتم دعوهم عنكم؛ إنْ كان ما جئتُكم به الحقَّ؛ فانقادوا له، وكلَّ له عملُه، ﴿وما أنا بطاردِ المؤمنينَ؟: كانَّهم ـ قَبْحهم الله ـ طلبوا منه أن يَطْرُدَهم عنه عنه إنه المومنينَ؟

(۱) فى (ب): «وأنهاكم».

PRINCE GHAZITRUS me or and the second s

تكبُّراً وتجبُّراً ليؤمنوا، فقال: ﴿وما أنا بطاردِ المؤمنينَ؟؛ فإنَّهم لا يستحقُّون الطردَ والإهانةَ، وإنَّما يستحقُّون الإكرامَ القوليَّ والفعليَّ؛ كما قال تعالى: ﴿وإذا جاءكِ الذين يؤمنونَ بآياتِنا فَقُلْ سلامٌ عليكم كَتَبَ ربُّكم على نفسِهِ الرحمةَ؟. ﴿إِنَّ أَنَا إَلَّا نذيرٌ مبينَ؟؛ أي: ما أنا إلَّا منذر ومبلغ عن الله، ومجتهد في نصح العباد وليس لي من الأمر شيء إن الأمر إلا لله.

(١١٦) فاستمر نوح عليه الصلاة والسلام على دعوتهم ليلاً ونهاراً، سرًا وجهاراً، فلم يزدادوا إلاً نفوراً، ووقالوا لَئِن لم تَنتَه يا نوحُ؟: من دعوتِكَ إيًّانا إلى الله وحده؛ ولتكونَن من المَرْجومينَ؟؛ أي: لنقتُلَنَّكَ شرَّ قِتْلة؛ بالرمي بالحجارة؛ كما يُقْتَلُ الكلب فتبًا لهم! ما أقبح هذه المقابلة! يقابلون الناصح الأمين الذي هو أشفقُ عليهم من أنفسهم بشرً مقابلة.

(١١٧ - ١١٨) لا جَرَمَ لمَّا انتهى ظلمُهم واشتدً كفرُهم؛ دعا عليهم نبيئهم بعد الله المالية المال المالية مالية المالية الما

(114 - 117) ﴿فَأَنجَيْنَاه وَمَن معه في الفُلْكِ؟؛ أي: السفينة ﴿المشحونِ؟: من الخَلْق والحيوانات، ﴿نَم أَغْرَقْنَا بِعَدَ؟؛ أي: بِعد نبوح ومن معه من المؤمنين ﴿الباقينَ؟؛ أي: جميع قومه. ﴿إِنَّ في ذَلِكَ؟؛ أي: نجاة نوح وأتباعه وإهلاك مَنْ كَذَّبَه ﴿لاَيةَ؟: دالَة على صِدق رُسُلِنا وصحَّة ما جاؤوا به وبطلانِ ما عليه أعداؤهم المكذَّبون بهم. ﴿وإِنَّ ربَّكَ لهو العزيزُ؟: الذي قهر بِعزِّهِ أعداءَه فأغرقهم بالطُّوفان ﴿الرحيمُ؟: بأوليائه؛ حيث نجَّى نوحاً ومن معه من أهل الإيمان.

﴿ كَذَبَتْ عَادُ ٱلْمُرْسَلِينَ<sup>(١)</sup> ﷺ إِذْ قَالَ لَمَتْمَ أَخُولُهُمْ هُوُدُ أَلَا نَنْقُوْنَ ﷺ إِنِ لَكُوْ رَسُولُ أَمِينُ ﷺ فَاتَقُوْا اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﷺ وَمَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْتِهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِىَ إِلَا عَلَى رَبِّ ٱلْمَلْمِينَ ﷺ أَتَبَنُونَ بِكُلِّ رِبِيعِ مَايَةُ تَعْبَثُونَ ﷺ وَتَنْتَخِدُونَ مَصَتائِعَ لَمَلَكُمْ تَخْذُدُونَ ﷺ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم جَبَادِينَ ﷺ فَاتَقُوْا اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﷺ وَانَتَنْهُوا الَذِي أَمَدَكُمُ عِلَيْهِ لِمَا تَعْبَدُونَ ﷺ وَانَتَنْهُونُ

(1) في النسختين إلى آخر القصة.

سورة الشعراء (١٢٣ ـ ١٣٥)

وَعُيُونٍ ﴾ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴾ قَالُوا سَوَآةً عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ أَمَر نَكُن قِنَ الوَعِظِينَ ﴾ إِن هَذا إِلَا خُلُقُ الأَوَّلِينَ ﴾ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذِبِينَ ﴾ فَكَذَبُوهُ فَأَهْلَكْنَهُمُ إِنَ ذَلِكَ لَآئِيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم تُوْمِنِينَ ﴾ وَإِنَّ رَبَّكَ لَحُوَ الْعَزِيرُ الرِّحِيمُ ﴾ .

(١٢٣ - ١٢٧) أي: كذّبت القبيلة المسماة عاداً رسولهم هوداً، وتكذيبُهم له تكذيب لغيره؛ لاتفاق الدعوة، ﴿إذ قال لهم أخوهم»: في النسب ﴿هودُ»: بلطف وحسن خطاب: ﴿الا تتقونَ»: الله، فتترُكون الشركَ وعبادة غيره، ﴿إِنّي لكم رسولُ أمينٌ»! أي: أرسلني الله إليكم رحمة بكم واعتناء بكم، وأنا أمينٌ؛ تعرفون ذلك مني. رتب على ذلك قوله: ﴿فاتَقوا الله وأطيعونِ»؛ أي: أدوا حقّ الله تعالى، وهو التقوى، وأدوا حقي؛ بطاعتي فيما آمركم به وأنهاكم عنه؛ فهذا موجب ذلك مني. رتب على ذلك مني النسب في مونا أمينٌ؛ أي: أرسلني الله إليكم رحمة بكم واعتناء بكم، وأنا أمينٌ؛ تعرفون ذلك مني. رتب على ذلك قوله: ﴿فاتَقوا الله وأطيعونِ»؛ أي: أدوا حقي الله تعالى، وهو التقوى، وأدوا حقي؛ بطاعتي فيما آمركم به وأنهاكم عنه؛ فهذا موجب لأن تتبعوني وتُطيعوني، وليس ثمّ مانع يمنعُكم من الإيمان، فلستُ أسألكم على رب العالمينَ»: الذي ربًاهم بنعمِهِ وأدرً عليهم فضلَه وكرمه؛ خصوصاً ما ربّى به أولياء ورب أولياء وألياء ورب أولياء وأل على أله المائم على أولياء وألها على أن أولياء وأدوا حقي ألمائم منه الإيمان، فلستُ أسألكم على أن تتبعوني وتُطيعوني، وأدم بنعمِهِ وأدرً عليهم فنه فهذا موجب أولياء وألياء وأولياء، وأنهاكم على أله المائكم على أن تتبعوني وتُطيعوني، وأبهم أورا حتى أوله عنه منه الإيمان، فلستُ أسألكم على أن تتبيعوني وتُطيعوني، وأدم جب أورا حتى تستنتية إلوا ذلك المغرم. ﴿أن أخري إلاً على وب العالمينَه: الذي ربًاهم بنعمِهِ وأدرً عليهم فضلَه وكرمه؛ خصوصاً ما ربّى به أولياءه وأنبياءه.

﴿١٢٨ - ١٣٥﴾ ﴿ أَتَبَنُونَ بَكُلُّ رِبِعِهَ؛ أي: مَدَخَلَ بِين الجبال ﴿ آيَةًهَ؛ أي: علامة ﴿ تَعْبَثُونَهَ؛ أي: تفعلون ذلك عَبَّمًا لغير فائدة تعود بمصالح دينكم ودنياكم، ﴿ وتَتَخِذُونَ مصانعَهَ؛ أي: بركا ومجابي للمياه؛ ﴿ لَعَلَّكُم تَخْلُدُونَهُ: والحال أنَّه لا سبيل إلى الخلود لأحد. ﴿ وإذا بطشتُمَهُ: بالخَلْق ﴿ بطَشتُم جبًارِينَهُ: قتلاً وضرباً وأخذَ أموال. وكان اللَّه تعالى قد أعطاهم قوة عظيمةَ، وكان الواجب عليهم أن يَسْتَعينوا بقوَّتِهم على طاعةِ الله، ولكنَّهم فخروا واستكبروا وقالوا: مَنْ أَشَدُ منَّ وَقَوْمَ؟ واستعملوا قَوَّتَهم في معاصي الله وفي العبث والسفه؛ فلذلك نهاهم نبيَّهم عن ذلك. ﴿ فاتَقوا الله ي واتركوا شِرْكَكَم وبَطَرَكَم ﴿ وأَطْعِعُونَهُ: حيثُ علمتُم أَتَى رسولُ الله إليكم أمينُ ناصحٌ. ﴿ واتَقوا الذي أَمدَكَم بأياماه، وأما تَعْلَمونَهُ؛ أي: أمدكم بما لا يُجْهَلُ ولا يُنْكَرُ من الأنعام، ﴿ أُمدَكُم بأنعامه: من التي رسولُ الله إليكم أمينُ ناصحٌ. ﴿ واتَقوا الذي أَمدَكَمَهُ؛ أي: أعطاكم ﴿ بما حصوصاً الذكورَ؛ أفضل القسمين. هذا تذكيرُهم بالنعم، فأمدكُم بأنعامه: من عذاب حصوصاً الذكورَ؛ أفضل القسمين. هذا تذكيرُهم بالنعم، ثم ذكرَهم حلولَ عذاب الله فقال: إلي أنه أنه علي عليكم عذاب عليكم عنه، عنهامه، عن أعلامه، عن عليكُم، ويرِّي بكم أحافُ أن ينزِكَكَم عذابَ عظيمة، إذا نزَلَ لا يُرُولا مُعَلَى عليكُم عذاب الله فقال: ﴿ إِنّي أَخَافُ عليكم عذابَ عظيمٌ، إذا نزَلَ لا يُرَدً إن استَمَرَيْتُم على كفركم وبَغْيِكُم. THE PRINCE GHAZI TRUST سورة الشعراء (١٣٦ - ١٤٠)

(١٣٦ - ١٣٨) فقالوا معاندينَ للحقِّ مكذّبين لنبيَّهم: ﴿سواءً علينا أوعظتَ أم لم تكن من الواعظينَ ؟ أي: الجميع على حدَّ سواء! وهذا غاية العتوّ ؛ فإنَّ قوماً بلغت بهم الحال إلى أن صارت مواعظُ الله التي تُذيبُ الجبالَ الصُمَّ الصُلابَ، وتتصدَّعُ لها أفتدة أولي الألباب، وجودُها وعدمُها عندهم على حدَّ سواء؛ لَقَوْم انتهى ظلمُهم واشتدَّ شقاؤُهم وانقطعَ الرجاءُ من هدايَتِهم، ولهٰذا قالوا: ﴿إِنَ هٰذا إلَّا خُلُقُ الأوَّلينَ ؟ أي: هٰذه الأحوال والنعم ونحو ذٰلكَ عادة الأولينَ ؟ تارةً يستغنون، وتارة يفتقرونَ، وهٰذه أحوال الدَّهر؛ لأنَّ هٰذه محنٌ ومنحٌ من الله تعالى وابتلاءً لعباده. ﴿وما نحن بمُعَذَّبينَ ؟: وهٰذا إنكارٌ منهم للبعث، أو تنزُّلُ مع نبيَّهم وتهكُمَّ به؛ أنَّنا على فرض أنَّنا نُبْعَتُ ؟ فإنَّا كما أُورَّتْ علينا النعمُ في الدنيا؛ كذلك لا تزال

(١٤٩ ـ ١٤٩) ﴿ فَكَذَبُوهَ؟ أي: صار التكذيب سَجَيَّة لهم وخُلُقاً لا يردعُهم عنه رادعٌ ؛ ﴿ فَأَهْلَكْناهُمَ : ﴿ بريح صرصر عاتيةٍ . سَخَرَها عليهم سبع ليال وثمانية أيًام حسوماً فترى القومَ فيها صَرْعى كَأَنَّهم أعجازُ نخل خاويةً . ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ أَيَّام حسوماً فترى القومَ فيها صَرْعى كَأَنَّهم أعجازُ نخل خاويةً . ﴿ إِنَ فِي ذَلِكَ لَيَهُ حسوماً فترى القومَ فيها صَرْعى كَأَنَّهم أعجازُ نخل خاويةً . ﴿ إِنَ فِي ذَلِكَ لَيْهَم عليهم سبع ليال وثمانيةً الله معنوماً فترى القومَ فيها صَرْعى كَأَنَّهم أعجازُ نخل خاويةً . ﴿ إِنَ فِي ذَلِكَ لَيْهَم عليهم سبع ليال وثمانيةً المعنوماً فترى القومَ فيها صَرْعى كَأَنَّهم أعجازُ نخل خاويةً . ﴿ إِنَ فِي ذَلِكَ لَيْهُم على صَدْق نبينا هودٍ عليه السلام، وصحَة ما جاء به، وبطلانِ ما عليه قومُه من الشرك والجبروت . ﴿ وَما كان أكثرُهُم مؤمنينَ يَ مع وجود الآياتِ المقتضيةِ لا يعني أن الشرك والجبروت . ﴿ وَما كان أكثرُهُم مؤمنينَ الله مع وجود الآياتِ المقتضية لا يعني أن الشرك والجبروت . ﴿ وَما كان أكثرُهُم مؤمنينَ الله عليه قومُه من الشرك والجبروت . ﴿ وَما كان أكثرُهُم مؤمنينَ ما جاء به، وبطلانِ ما عليه قومُه من الشرك والجبروت . ﴿ وَمَا كان أكثرُهُم مؤمنينَ به مع وجود الآياتِ المقتضيةِ لا يعني أنهما مؤمنينَ الشرك والجبروت . ﴿ وَما كان أكثرُهُم مؤمنينَ ما جاء مع ورالاياتِ المقتضية و من أن الشرك والجبروت . ﴿ وَمَا كان أكثرُهُم مؤمنينَ ما عليه موم مؤمنينَ ما عليه ورالاياتِ المقتضية و والله من المؤمنين . فوانَ ما عليه مو العزيزُ الله مان معه من المؤمنين .

﴿ كَذَبَتْ نَعُوُدُ ٱلْمُرْسَلِينَ (() () إذ قَالَ لَهُمْ آخُولُهُمْ صَلِيحُ أَلَا نَنْقُونَ () إِنِ الْكُمْ رَسُولُ أَمِينَ ) () قَانَتُقُوا الله وَأَطِيعُونِ () وَمَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ إِن أَجْرِيَ إِلَا عَلَى رَبِ ٱلْعَلَمِينَ () أَنْ تَتَحْذُونُ فَ مَا هَنَهُمَا هَ وَأَشْتَعُونِ () وَزُرُوعِ وَتَحْدَل طَلْعُهَا هَضِيعُ () وَتَنْحَرُونَ فِ مَا هَنَهُمَا مَامِينِ () وَ وَتَحْدَلُ وَعُدُونِ () وَزُرُوعِ وَتَحْدَل طَلْعُهَا هَضِيعُ () وَتَنْحَدُونَ أَنْ تَتَحْذُونَ وَ مَا هَنَهُمَا مَالله عَلَيْ وَ وَ جَنَتَنِ وَعُيُونِ () وَزُرُوعِ وَتَحْدَل طَلْعُهَا هَضِيعُ () وَتَنْحَدُونَ مَن الْمُعَانَ مَنْ اللَّهُ وَتَحْدَلُ اللهُ وَتَنْتُونُ وَ الْتَعْوَى اللَّهُ وَتَنْعُونُ وَ وَتَنْعَمُونَ مَن اللَّهُ وَالْمَعْوَى اللَّهُ وَتَحْتَمُونَ اللَّهُ وَتَحْدَلُ مَا اللَّهُ وَتَنْعَمُونَ وَ الْنَعْمَعُونَ وَ الْنَعْمَا لَهُ مَعْدِعُ مَا اللَّذِينَ وَيَ الْتَعْدِينَ اللَّهُ وَتَحْتَنُونُ وَ وَتَنْعَدُونُ وَ الْنَعْمَونَ وَ الْنَذِينَ اللَّهُ اللَينَ وَقَعْ وَتَعْتُونُ اللَّهُ وَلَكْنَهُ وَلَعْهُونَ وَ وَلَيْعُول اللَهُ وَلَكُمُ وَقَا لَعْهُمُ مَالَيْهُ اللَّهُ وَتَعْرَقُ الَذِينَ الْمُسَعَول أَمَن وَلا يُعْتَعُونَ وَ الْنَقْطُونُ وَ الْمُعَالَى اللَهُ وَعَنْتُهُ الْنَهُ وَتَعْذَى الْعَنْهُ اللَّهُ وَتَعْلَى الْمَا لَذِينَ الْعَالَيْنُ وَ الْعَنْتُهُمُ الْمَالَكُونَ وَ الْعَنْدُونُ وَ الْعَلْمُ اللَهُ اللَّهُ وَالْعَالَي وَيَ الْعَالَي وَلَى الْمُعْذُونُ وَ مَا الْعَنْدُ وَ الْنَا الْمُعْذُى الْعَالَي وَا الْعَالَي وَا الْعَالَى الْحَدُونُ وَ الْعَنْونُ وَ مَا الْعَالَي وَا لَكُنُونُ وَ الْنُونُ وَ لَعْتَعُونُ وَ الْحَدَي فَ وَلَكُمُ اللْعَالَة وَ الْعَنْونِ وَ الْنَهُ وَا لَكُنُ مَا الْعَالَي وَا لَكُنُونُ وَ مَنْ الْعَنْ وَ الْعَنْ وَي الْعَالَى الْحَدُونُ الْعَانُ اللَهُ وَ الْعَنْ الْعَالَى الْعَالَ مَنْ الْعَنْ وَ مَا مَنْ الْعَنْ وَ مَا الْعَالَي وَ مَا اللَهُ وَ الْعَنْ وَ وَنَتَعْهُ مَا الْعَالَة مَالَا لَهُ وَا الْعَانُ وَ مَا الْعَالَة مَا الْحَدَانُ مَا الْحَدُونُ مَ مَا الْعَالُ الْعَالَ مَالَى وَ مَا مَالْعَالُ وَ مَا الْعَالَقُونُ الْعَا الْعَامُ مَا الْعَالَ مَا الْعَالَالَ الْعَالَ مَا الْعَا

في النسختين: إلى آخر القصة.

سورة الشعراء (١٤١ ـ ١٥٤)

﴿١٤٤ - ١٤٤﴾ ﴿كذبتْ شمودُ القبيلةُ المعروفةُ في مدائن الحِجْر ﴿المرسلينَ : كذَّبوا صالحاً عليه السلام، الذي جاء بالتوحيد، الذي دعتْ إليه المرسلون، فكان تكذيبُهم له تكذيباً للجميع، ﴿إذ قال لهم أخوهم صالحَ : في النسب برفق ولين : ﴿ألا تتَّقونَ : الله تعالى وَتَدَعون الشركَ والمعاصي. ﴿إِنِّي لكم رسولَ : من الله ربّكم، أَرْسَلَني إليكُم لطفاً بكم ورحمة، فتلقّوا رحمته بالقَبول، وقابِلوها بالإذعان. ﴿أمينَ : تعرفون ذلك منِّي، وذلك يوجِبُ عليكم أن تؤمِنوا بي وبما جئتُ به، ﴿وما أَسألكُم عليه من أجرٍ : فتقولون : يمنعُنا من الثوابَ إلَّا منه.

(١٤٩ - ١٥٢) ﴿ أَتُتَرَكُونَ في ما هاهنا آمنينَ. في جناتٍ وعيونِ. وزُروع ونَخْلِ طَلْعُها هَضيمٌ ؟ أي: نضيدٌ كثيرٌ ؟ أي: أتحسبونَ أنَّكم تُتَرَكُونَ في هٰذه الخيرات والنَّعم سدى تتنعَمون وتمتعون كما تتمتَّع الأنعام؟ وتُتركون سدى لا تُؤْمَرون ولا تُنهوْن، وتستعينونَ بهٰذه النعم على معاصي الله، ﴿ وَتَنْرَكُونَ مَن الجبالِ بيُوتاً مَنهوْن، وتستعينونَ بهٰذه النعم على معاصي الله، ﴿ وَتَنْحِتونَ من الجبالِ بيُوتاً فارهينَ ؟ أي: بلغت بكم الفراهةُ والحِدْق إلى أن اتَّخذتُم بيوتاً من الجبال بيُوتاً الصلابِ. ﴿ فَاتقوا الله وأطيعونِ. ولا تُطيعوا أمرَ المسرفينَ ؟ أي: الذين تجاوزوا الحدة، ﴿ وَتَنْحِتونَ من الجبالِ بيُوتاً الصلابِ. ﴿ فَاتقوا الله وأطيعونِ. ولا تُطيعوا أمرَ المسرفينَ» الذين وصفُهم ودأبهم الحدة، ﴿ الذين وصفُهم ودأبهم الحدة، والذين يُفْسِدونَ في الأرض ولا يُضلعوا أمرَ المسرفينَ» الذين وصفُهم ودأبهم الحدة، إلى أن اتَخذتُم بيوتاً من الجبال الصمَّ الحدة، إلى أن اتَخذتُم بيوتاً من الجبال الصمَّ الحدة، ﴿ الذين يُفْسِدونَ في الأرض ولا يُضلعوا أمرَ المسرفينَ» الذين تجاوزوا الحدة، والذين يُفْسِدونَ في الأرض ولا يُضلعوا أمرَ المسرفينَه ما يوغيم ودأبهم الحدة، والذين يُفْسِدونَ في الأرض ولا يُضلعونَ ؟ أي الذين وصفُهم ودأبهم ما يكون؟ إلى الذين وصفُهم ودأبهم ما يكون؟ إلى المتعادي والدعوة إليها إفساداً لا إصلاحَ فيه، وهذا أضرُ هو يكون؟ في الأوساد في الما عندَهم مستعدُون لمعارضة نبيهم. موضعون في الموعون أوليا عندَهم مستعدُون لمعارضة نبيهم. موضعون في الدعوة إليها إفسادا في الدين فيهم وذا أسرًا عندَهم مستعدُون معارضة نبيهم، وولائهم ولا يُفْسِدونَ في الدعوة لما يمارضة نبيهم، ولعلهم الذي قال الله فيهما نهي المدينة تسعة رَهط يُفْسِدونَ في الأرض ولا يُضلوني في الذين قال الله فيهم : ﴿ وكانَ في المدينةِ تسعة رَهط يُفْسِدونَ في الأرض ولا يُضلوني في أورض في أول الله فيهم : ﴿ وكانَ في المدينةِ تسعة رَهط يُفْسِدونَ في الأرض ولا يُضلوونَ في أول الله فيهم : فوكانَ في المدينةِ تسعة رَهط يُفْسِدونَ في الأرض ولا يُضابِ ولا يُضلوونَ في أول الله في أول الله في الذي أول الله في أول الم في المدونَ في الذي في الدوونَ في أول الله في أول ولول في أول اله أول اله في أول اله في أول إله في أول إله في أول إله في أول إله أول أول أول إله أول إله في أول

(١٥٤ - ١٥٤) فلم يُفِذ فيهم لهذا النهيُ والوعظُ شيئاً، فقالوا لصالح: ﴿إنَّمَا أَنتَ مَن المسحَّرينَ»؛ أي: قد سُحِرْتَ فأنت تهذي بما لا معنى له، والم<sup>(١)</sup> أنت إلَّا بشرٌ مثلُنا»؛ فأيُّ فضيلة فُقْتَنا بها حتى تَذعُونا إلى اتَّباعك، ﴿فأَتِ بَآيَةٍ إِن كَنتَ مَن الصادقينَ»؛ أي فضيلة فُقْتَنا بها حتى تَذعُونا إلى اتَّباعك، ﴿فأَتِ بَآيَةٍ إِن كَنتَ مَن الصادقينَ»؛ فأيُ فضيلة فُقْتَنا بها حتى تَذعُونا إلى اتَّباعك، ﴿فأَتِ بَآيَةٍ إِن كَنتَ مَن الصادقينَ»؛ فأي فضيلة فُقَتَنا بها حتى تَذعُونا إلى اتَّباعك، إذ فأَتِ بَآيةٍ إِن كَنتَ مَن الصادقينَ»؛ أي أن محرَّد الما حتى تَذعُونا إلى التَّباعك، إذ فأَتِ بآية إن كَنتَ مَن الصادقينَ»؛ فأي فضيلة فُقَتَنا بها حتى تَذعُونا إلى الله من دعا إليه من أكبر الآيات من الصادقين إلى محمد أو فأَتِ بآية إلى أن محرَّد اعتبار حالته وحالةٍ ما دعا إليه من أكبر الآيات البيات البيات على صحَةٍ ما جاء به وصدقِهِ، وأَكَنَّهم من قسوتهم سألوا آياتِ الاقتراح التي في الغالب لا يُفْلِحُ مَن طَلَبها؛ لكونِ طلبه مبنيًا على التعنُتِ على اللها إلى الله ألمان المترشاد.

(۱) في (ب): شطبت «الواو».

(١٥٦ ـ ١٥٦) فقال صالح: ﴿ لهذه ناقةٌ >: تخرُجُ من صخرة صماءَ ملساءَ ـ تابَعْنا في لهذا كثيراً من المفسرين، ولا مانع من ذلك ـ تَرَوْنَها وتشاهِدونها بأجمَعِكم، ﴿لها شِرْبٌ ولكم شِرْبُ يوم معلومَ >؛ أي: تشربُ ماء البئر يوماً، وأنتم تشربون لَبَنها، ثم تصدُرُ عنكم اليوم الآخر، وتشربون أنتم ماء البئر، ﴿ولا تَمَسُّوها بسوءً >: بعقر أو غيره؛ ﴿فيأَخُذَكُم عذابُ يوم عظيمَ >.

(١٥٩ ـ ١٥٩) فخرجت، واستمرَّت عندَهم بتلك الحال، فلم يؤمنوا، واستمرُّوا على طغيانهم، فعقروها فأصبحوا نادمينَ. فأخَذَهُم العذابُ : وهي واستمرُّوا على طغيانهم، فعقروها فأصبحوا نادمينَ. فأخَذَهُم العذابُ : وهي صيحةً نزلت عليهم فدمَّرتهم أجمعينَ. فإنَّ في ذلك لآيةً» : على صدق ما جاءت به رُسْلُنا وبطلانِ قول معارضيهم. فوما كان أكثرُهُم مؤمنينَ. وإنَّ ربَّك لهو العزيزُ الرحيم».

 المَحْدَبَّتَ قَوْمُ لُولِ الْمُرْسَلِينَ (`) (() إذ قال لَمْمُ أَخُولُهُمْ لُولُ أَلَا لَنَقُونَ () إذ تَكْمُ رَسُولُ أَيِنُ
 الْمَحْدَةُ وَأَطِيعُونِ () وَمَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرَى إِذَا عَلَى رَبِ الْعَالَمِينَ ()
 الْمُكْرَانَ مِنَ الْمُلْلِينَ () وَمَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرَى إِنَّا عَلَى رَبِ الْعَالَمِينَ ()
 الْمُكْرَانَ مِنَ الْمُلْكِينَ () وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَثَكُمْ مِنْ أَجْرِى إِنَّ عَلَى رَبِ الْعَالَمِينَ ()
 الْمُكْرَانَ مِنَ الْمُكْرَانَ مِنَ الْمُلْلِينَ () وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَثَكُمُ مِنْ أَزِيكُمْ مَن أَنْتُمْ قَرْمُ عادُونَ ()
 تَأْتُولُولُ لَيْنَ لَمُ مَا لَكُونَ مِنَ الْمُعْدَعِينَ ()
 وَتَذَرُونَ مَا خَلَقُ لَكُمْ رَثَعْمُ مِنْ أَنْهُمْ مَا أَسْتَلْعُونَ اللَّعْزَمِينَ الْمُعْدَعِينَ الْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَى الْعَالِينَ الْمُعْزَعِينَ الْمُعْزَعِينَ الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْعَالِينَ ()
 وَتَعْذَرُونَ مَا مَالَحُونِ أَعْنَا لِينَا لَهُ مَعْذَلُهُ مَا مُونَ أَنْتُ إِنَّالَهُ الْعُنْتُ الْعُنْ الْمُعْتَعَالَى اللَّهُ الْمُنْ الْعَالِنَ الْمُ الْعُمْعَ مُولُ أَنْهُ الْعَنْهُ الْمُ الْمُنْ الْعَالِينَ الْعُنْمُ مَنْ الْعَالِينَ الْعُنَالِينَ الْعَالِينَ الْتُعْتَعَنِي الْعُنْ إِنَّالَى الْتُعْمَعُنَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْمُونَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعُنْمَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ أَعْتَقَلُى الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَدَى الْعَالِينَ الْعَالَينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ مَا لَعْتَنِي الْعَالِينَ الْعَالَ اللَهُ الْعَالِينَ الْعَالِي الْعَالَى الْعَالَى إِنْ الْعَالِينَ الْعَالَيْ الْعَالِي الْعَالِي لَعَانَ الْعَالِي لَعْتَعَانُ الْعَالِينَ الْعَالِي الْعَالِي مَالَةُ مَالْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي ال وَالَعْلَالِي الْعَالِي الْعَالِي مَا مَالَ اللْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالَى الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعُونَ الْعَالِي الْعَالِي الْعُونَ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْنُ الْعَنْ الْعَا

(١٦٢ - ١٦٧) قالَ لهم وقالوا كما قالَ مَنْ قَبْلَهم، تشابهتْ قلوبُهُم في الكفر، فتشابهتْ أقوالُهم، وكانوا مع شِرْكِهِم يأتون فاحشةً لم يسبِقْهم إليها أحدٌ من العالمين؛ يختارون نكاحَ الذكرانِ المستقذَرِ الخبيث، ويرغبون عمَّا خُلِقَ لهم من أزواجهم؛ لإسرافهم وعدوانِهِم، فلم يزل ينهاهم حتى ﴿قالوا لَئِن لم تَنتَهِ يا لوطُ لَتَكُونَنَّ من المُخْرَجينَ﴾؛ أي: من البلد.

في النسختين: إلى آخر القصة.

ورة الشعراء (١٥٥ ـ ١٧٥)

مبورة الشعراء (١٧٦ ـ ١٨٤) 🐖

يعملونَ»: من فعلِهِ وعقوبتِهِ، فاستجابَ اللَّهُ له ﴿فنجَّيناه وأهلَه أجمعينَ. إلَّا عَجوزاً في الغابِرينَ»؛ أي: الباقين في العذاب، وهي امرأتُهُ. ﴿ثم دمَّزنا الآخرينَ. وأمْطَرْنا عليهم مَطَراً»؛ أي حجارة من سِجِّيل، ﴿فَسَاءَ مَطَرُ المُنذَرينَ»: أهلكهم الله عن آخرِهِم. ﴿إِنَّ في ذٰلك لآيةً وما كان أكثرُهُم مؤمنينَ. وإنَّ ربَّك لَهو العزيزُ الرحيمُ».

الملتفَّة الأشجار<sup>(٢)</sup>، وهم أصحابُ الأيكة؛ أي: البساتين الملتفَّة الأشجار<sup>(٢)</sup>، وهم أصحابُ مَذْيَنَ، فكذبوا نبيَّهم شُعيباً الذي جاء بما جاء به المرسلونَ. ﴿إذْ قال لهم شعيب ألا تَتَقونَ؟ : الله تعالى فتترُكونَ ما يُسْخِطُه ويُغْضِبُه من الكفر والمعاصي، ﴿إِنَّي لكم رسولٌ أمينَ؟ : يترتَّب على ذٰلك أن تتَقوا الله، وتُطيعونِ.

(١٨١ - ١٨٤) وكانوا مع شرْكِهِم يَبْخَسون المكاييل والموازينَ؛ فلذلك قال لهم: ﴿أوفوا الكَيْلُ؟؛ أي: أتمُوه وأكملوه، ﴿ولا تَكونوا من المُخْسِرينَ؟: الذين ينقصون الناس أموالهم ويسلبونها ببَخْسِ المكيال والميزان، ﴿وزِنوا بالقسطاس المستقيم؟؛ أي: بالميزان العادل الذي لا يميل، ﴿واتَقوا الذي خَلَقَكُم والجِبِلَة الأولينَ؟؛ أي: الخليقة الأولينَ؛ فكما انفرد بخلقِكُم وخلقِ من قَبْلَكُم من غير مشاركةٍ له في ذٰلك؛ فأفرِدوه بالعبادة والتوحيد، وكما أنعم عليكم بالإيجاد والإمداد بالنعم؛ فقابلوه بشكره.

(۱) في النسختين: إلى آخر القصة.
 (۲) في (ب): «أشجاره».

THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT Ref. (141 - 141)

1242

(١٨٩ - ١٨٧) قالوا له مكذّبين له رادّين لقوله: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مَن المسحّرينَ»: فأنت تَهذي وتتكلّم كلام المسحور الذي غايتُه أن لا يواخذَ به، ﴿وما أنت إلَّا بشرّ مثلنا»: فليس فيك فضيلة اختصصت بها علينا حتى تَدْعُوّنا إلى اتّباعك. ولهذا مثل قول من قبلَهم ومَنْ بعدَهم، ممَّن عارضوا الرسل بهذه الشبهة، التي لم يزالوا يُدْلون بها ويَصولون ويتَّفِقون عليها؛ لاتفاقِهِم على الكفر، وتشابُه قلوبِهم، وقد أجابت عنها الرسل بقولِهم: ﴿إِنْ نَحْنُ إلَّا بشرّ مثلُكُم ولكن الله يمنُ على مَن يشاء من عبادِهه. ﴿وإِنْ نَظُنُكُ لَمِنَ الكاذبينَ»: ولهذا جراءة منهم وظلم وقولُ زور، قد من عبادِهه. ﴿وإِنْ نَظُنُكَ لَمِنَ الكاذبينَ»: ولهذا جراءة منهم وظلم وقولُ زور، قد وجادلوه؛ إلَّا وقد أظهر الله على يديه من الآيات ما به يتيقَنون صدقة وأمانته، وجادلوه؛ إلاً وقد أظهر الله على يديه من الآيات ما به يتيقَنون صدقة وأمانته، وجادلوه؛ إلاً وقد أظهر الله على يديه من الآيات ما به يتيقَنون صدقة وأمانته، وجادلوه؛ ولا معيا عليه السلام، الذي يسمَّى خطيبَ الأنبياء؛ لحسن مراجعتِه قومه ومعادلوه؟ وإذ منظنًا منه من الذي يسمَّى خطيبَ الأنبياء له معن مراجعتِه قومه ومعادلوه؟ وإذ من منه منهم الله على يديه من الآيات ما به يتيقَنون صدقة وأمانته، ومعادلوه؟ وإذ قلم الله على يديه من الآيات ما به يتيقَنون صدقه وأمانته، ومعادلوه؟ وأنه ما من رسول من الرسل واجَه قومة وأمانته، ومعادلوه؟ وأذ منهم الله على يديه من الآيات ما به يتيقَنون صدقه وأمانته، ومعادلوه؟ وأمانته، وإن كنتُ من الصادقينَه؟ كقول إخوانهم السماء هم أي ين عذاب تستأصلنا، إن كنتُ من الصادقينَه؟ كقول إخوانهم السماء أو انْتِنا بعذاب أليم عذاب تستأصلنا، إن كنتُ من الصادقينَه؟ كقول إخوانهم الماء أو أنْتا الهمَ إن عذاب تستأصلنا، إن كنتُ من الصادقينَه؟ كقول إخوانهم السماء أو أنْتا الهم أن

﴿١٨٨﴾ ﴿قالَ﴾ شعيبٌ عليه السلام: ﴿رَبَّي أَعلَمُ بِما تعملُونَ﴾؛ أي: نزول العذاب ووقوعُ آياتِ الاقتراحِ لستُ أنا الذي آتي بها وأُنْزِلُها بكم، وليس عليَّ إلَّا تبليغُكم ونُصحكم، وقد فعلتُ، وإنَّما الذي يأتي بها ربي، العالِم بأعمالكم وأحوالكم، الذي يجازيكم ويحاسبكم.

(١٩٩ - ١٩١) ﴿فَكَذَبُوهَ؟ أي : صار التكذيب لهم وصفاً، والكفر لهم ديدناً، بحيث لا تفيدهم الآيات، وليس بهم حيلة إلَّا نزول العذاب، ﴿فَأَخَذَهُم عذابُ يوم الظُّلَّةَ؟ : أظلَّتُهم سحابةٌ، فاجتمعوا تحتَها مستلذَّين لظلَّها غير الظليل، فأحرقتهم بالعذاب، فظلوا تحتها خامدين، ولديارهم مفارقين، ولدار الشقاء والعذاب نازلين، إنَّه كان عذابَ يوم عظيم؟ : لا كَرَةَ لهم إلى الدنيا فيستأنفوا العمل، ولا يُفَتَّرُ عنهم العذابُ ساعةً ولا هم يُنظَرون. ﴿إنَّ في ذَلك لاَيةَ؟ : دالَّة على صدق شُعيب وصحَّة ما دعا إليه وبطلان ردٌ قومه عليه، ﴿وما كان أكثرُهُم مؤمنينَ؟ : مع رؤيَتِهم الآيات؛ لأنَّهم لا زكاءَ فيهم ولا خير لديهم؛ ﴿وما أكثرُ الناس وَلَوْ حرصتَ بمؤمنينَ؟

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الشعراء (١٩٢ ـ ١٩٥) 😸

﴿الرحيمِ»: الذي الرحمَةُ وصفُه، ومن آثارها جميعُ الخيرات في الدُّنيا والآخرةِ، من حين أوجدَ اللهُ العالَمَ إلى ما نهاية له، ومن عزَّتِهِ أن أهلَكَ أعداءَه حين كذَّبوا رسلَه، ومن رحمتِهِ أن نَجَّى أولياءَه ومَنِ اتَّبعهم من المؤمنين.

﴿وَإِنَّهُمْ لَنَخِيْلُ رَبِّ ٱلْمَكْمِينَ ﷺ نَزَلَ بِهِ ٱلْرَحُ ٱلأَمِينُ ﷺ عَلَى قَلَبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنَذِينَ ﷺ بِلِسَانٍ عَرَفٍ شِينٍ ۞ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ ٱلأَوَّلِينَ ۞ أَوَلَز يَكُن لَمَّمْ مَايَةً أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَتُوًا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ ۞ وَلَوَ نَزَّلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلأَعْجَمِينَ ۞ فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوْ بِهِ مُؤْمِنِينَ ۞ كَنْزَلِكَ سَكَكَنَهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمَحْرِينَ ۞ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَى يَرُو اللَّذَي آلاَكُونَ عَلَيْهِم مَّا كَانُو وَهُمْ لَا يَشْعُرُهِنَ ۞ فَيُقُولُوا هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ ۞ ﴾.

﴿١٩٢﴾ لمَّا ذَكَرَ قَصَصَ الأنبياءِ مع أممهم، وكيف دَعَوْهم وردُوا عليهم به، وكيف أهلك الله أعداءَهم وصارت لهم العاقبةُ؛ ذكر هٰذا الرسول الكريم والنبيَّ المصطفى العظيم وما جاء به من الكتاب الذي فيه هدايةٌ لأولي الألباب، فقال: ﴿وإِنَّه لتنزيلُ ربِّ العالمينَ»: فالذي أنزله فاطرُ الأرض والسماوات، المربي جميعَ العالم العلويِّ والسفليِّ، وكما أنه ربًاهم بهدايتهم لمصالح دنياهم وأبدانهم؛ فإنَّه يربَّيهم أيضاً بهدايتهم لمصالح دينهم وأخراهم، ومن أعظم ما ربًاهم به إنزالُ هٰذا الكتاب الكريم، الذي اشتمل على الخير الكثير والبرُ الغزير، وفيه من الهداية لمصالح الدارينِ والأخلاق الفاضلةِ ما ليس في غيره، [و] في قوله: ﴿إِنَّه لَتنزيلُ ربَّ العالمينَ؟ من تعظيمه وشدَّة الاهتمام فيه من كونه نَزَلَ من الله لا من غيره مقصوداً فيه نفعكم وهدايتكم.

﴿١٩٣ ـ ١٩٥﴾ ﴿نزل به الرُّوحُ الأمينُ﴾: وهو جبريلُ عليه السلام، الذي هو أفضل الملائكة وأقواهم، الأمين الذي قد أمِنَ أن يزيدَ فيه أو يَنْقُصَ ﴿على قلبِكَ﴾: يا محمدُ ﴿لتكونَ من المُنْذِرينَ﴾: تهدي به إلى طريق الرشادِ وتنذِرُ به عن طريق الغي، ﴿بلسانٍ عربيَّ﴾: وهو أفضل الألسنة، بلغة مَن بُعِثَ إليهم وباشر دعوتهم أصلاً، اللسان البيُّن الواضح.

وتأمَّل كيف اجتمعت لهذه الفضائِل الفاخرة في لهذا الكتاب الكريم؛ فإنَّه أفضل الكتب، نزل به أفضل الملائكة، على أفضل الخلق، على أفضل بَضْعَةٍ فيه، وهي قلبُهُ على أفضل أمَّة أخرجت للناس، بأفضل الألسنةِ وأفصحِها وأوسعِها، وهو اللسانُ العربيُ المبينُ.

﴿١٩٦﴾ ﴿وإنَّه لفي زُبُرٍ الأوَّلينَ؟؛ أي: قد بشرت به كتبُ الأوَّلين وصدَّقَتْه، وهو لمَّا نزل طِبْقَ ما أخبرتُ به، صدَّقها، بل جاء بالحقِّ وصدَّق المرسلينَ.

Rue الشعراء (١٩٦ ـ ٢٠٤) -

﴿١٩٧﴾ ﴿أوَلَمْ يكن لهم آيةَ﴾: على صحته وأنَّه من الله ﴿أن يَعْلَمَهُ علماءُ بني إسرائيلِ»: الذين قد انتهى إليهم العلم، وصاروا أعلم الناس، وهم أهل الصنف؛ فإنَّ كلَّ شيء يحصُلُ به اشتباة يُرْجَعُ فيه إلى أهل الخبرة والدُّراية، فيكون قولهم حجَّة على غيرهم؛ كما عرف السحرة الذين مَهَروا في علم السحر صدقَ معجزة موسى، وأنَّه ليس بسحرٍ؛ فقول الجاهلين بعد هذا لا يُؤْبَهُ به.

(١٩٩ - ١٩٩) ﴿ولو نَزَلْناه على بعض الأعجمينَ؟: الذين لا يفقهونَ لسانَهم ولا يقدِرون على التعبير لهم كما ينبغي. ﴿فَقَرَأَهُ عليهم ما كانوا به مؤمنينَ؟ يقولونَ ما نَفْقَهُ ما يقولُ ولا ندري ما يدعو إليه! فَلْيَحْمَدوا ربَّهم أن جاءهم على لسانِ أفصح الخَلْقِ وأقدَرِهم على التعبيرِ على المقاصد بالعبارات الواضحة وأنصحهم، وليبادروا إلى التصديق به وتلقيَّه بالتَسليم والقَبول.

(٢٠٠ - ٢٠٣) ولكنَّ تكذيبَهم له من غير شبهة إنْ هو إلا محضُ الكفر والعناد وأمرَ قد توارثَتُه الأممُ المكذبةُ؛ فلهذا قال: ﴿كَذَلَكَ سَلَكْناه في قلوب المجرمينَ»؛ أي: أَذَخَلْنا التكذيبَ وأنظمناهُ في قلوب أهل الإجرام؛ كما يَدْخُلُ السلكُ في الإبرة، فتشرَّبَتُه، وصار وصفا لها، وذلك بسبب ظلمهم وجرمهم؛ فلذلك ﴿لا الإبرة، فتشرَّبَتُه، وصار وصفا لها، وذلك بسبب ظلمهم وجرمهم؛ فلذلك ﴿لا يؤمنونَ به حتى يَرَوا العذابَ الأليمَ»: على تكذيبهم، ﴿في قلوب أهل الإجرام؛ كما يَدْخُلُ السلكُ في يؤمنونَ به حتى يَرَوا العذابَ الأليمَة على على تكذيبهم، ﴿فيأتيهم بَغْتَةً وهم لا يؤمنونَ به حتى يَرَوا العذابَ الأليمَة، على تكذيبهم، في قلوب أهل لا يؤمنونَ به حتى يَرَوا العذابَ الأليمَة، على تكذيبهم، في قلوب أوهم لا يشعرونَهُ أي أي: يأتيهم على حين غفلة وعدم إحساس منهم ولا استشعار بنزوله؛ يشعرونَه؛ أي: يأتيهم على حين غفلة وعدم إحساس منهم ولا استشعار بنزوله؛ يشعرونَه؛ أي يأتيهم على حين غفلة وعدم إحساس منهم ولا استشعار بنزوله؛ يشعرونَه؛ أي أي: يأتيهم على حين غفلة وعدم إحساس منهم ولا استشعار بنزوله؛ يشعرونَه؛ أي ينظروا ويُمْهَلوا، والحال أنه قد فات الوقت، وحلَّ بهم العذابُ إليمان الذي يؤلمونَه؛ أي النظروا ويُمْهَلوا، والحال أنه قد فات الوقت، وحلَّ بهم العذابُ أي ينظرونَ يأي يُنظروا ويُمْهَلوا، والحال أنه قد فات الوقت، وحلَّ بهم العذابُ أي يُنفَير والي يُنظروا ويُمْهَلوا، والحال أنه قد فات الوقت، وحلَّ بهم العذابُ أي يُنفَع عنهم، ولا يُفَتَرُ ساعةً.

﴿ أَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْطِلُونَ ﷺ أَفَحَرَيْتَ إِن مَتَعْنَىٰهُمْ سِنِينَ ﷺ ثُرَّ جَاءَهُم مَّا كَانُوا يُوعَدُون ٢ مَا أَغْنَى عَنْهُم مَا كَانُوا يُمْتَعُونَ ۞ ﴾.

٤٠٢٦ يقول تعالى: ﴿أُفَبِعذَابِنا؟: الذي هو العذاب الأليم العظيم الذي لا يُستهانُ به ولا يُحْتَقَرُ ﴿يستعجلونَ؟؟! فما الذي غرَّهم؟! هل فيهم قوَّةً وطاقةً للصبر عليه؟! أم عندهم قوةً يقدرونَ على دفعه أو رفعه إذا نزل؟! أم يُغْجِزُوننا ويظنُون أنَّنا لا نقدر على ذٰلك؟!

سورة الشعراء (٢٠٥ ـ ٢١٣) ﴿٢٠٥ ـ ٢٠٧﴾ ﴿أَفْرَأَبِتَ إِنْ مَتَّعْنَاهِم سَنِينَ﴾؛ أي: أفرأيت إذا لم نستعجِلْ عليهم بإنزال العذاب وأمْهَلْناهم عدَّةَ سنين يتمتَّعون في الدُّنيا، ﴿ثم جاءَهُمْ ما كِانوا يوعَدُونَ؟: من العذاب، ﴿ما أغنى عنهم ما كانوا يُمَتَّعونَ؟: من اللذَّاتِ والشَّهواتِ؛ أي: أيُّ شيءٍ تغني عنهم وتفيدُهم، وقد مضت وبطلت واضمحلْتْ، وأعقبتْ تَبَعاتها، وضوعفَ لهم العذاب عند طول المدَّةِ. القصدُ أنَّ الحذر من وقوع العذاب واستحقاقهم له، وأما تعجيله [أو]<sup>(١)</sup> تأخيره؛ فلا أهميَّةَ تحتَّه، ولا جدوى

عنده.

﴿وَمَا أَهْلَكْنَا مِن قَرْبَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ٢ فَيْ ذِكْرَىٰ وَمَا كُنَّا طَلِيهِنَ ٢ وَهُ وَمَا تَنْزَلْتَ بِهِ ٱلشَّيْنِطِينُ ٢ وَمَا يَنْبَنِى لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ٢ إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ

٢٠٨ \_ ٢٠٩ يُخبرُ تعالى عن كمالِ عدلِهِ في إهلاك المكذِّبين، وأنَّه ما أوقع بقريةٍ هلاكاً وعذاباً إلَّا بعد أن يُعْذِرَ منهم، ويبعثَ فيهم النُّذُرَ بالآيات البيناتِ، فيدعونهم إلى الهدى، وينهونهم عن الردى، ويذكِّرونَهم بآيات الله، وينبِّهونَهم على أَيَّامِهِ في نعمه ونقمه. ﴿ذكرى﴾: لهم وإقامة حُجَّة عليهم، ﴿وما كُنَّا ظالمينَ﴾: فنهلكَ القري قبل أن نُنْذِرَهم ونأخُذَهم وهم غافلون عن النُّذُر؛ كما قال تعالى: ﴿وما كُنَّا معذُّبِينَ حتى نبعثَ رسولاً، ﴿رسلاً مبشِّرِينَ ومنذِرِينَ لئلًّا يكونَ للناس على الله حُجَّة بعد الرسل .

٢١٢ : ٢١٢ ولما بيَّنَ تعالى كمالَ القرآنِ وجلالَتِهِ؛ نَرَّهه عن كلُّ صفةِ نقص، وحماه وقتَ نزولِهِ وبعد نزولِهِ من شياطين الجنِّ والإنس، فقال: ﴿وما تَنَزَّلَتْ به الشياطينُ وما ينبغي لهم﴾؛ أي: لا يَليق بحالهم ولا يناسبهم، ﴿وما يستطيعونَ﴾: ذٰلك ﴿إِنَّهم عنَّ السَّمْعِ لَمَعْزولونَ﴾: قد أبعدوا عنه، وأُعِدَّتْ لهم الرُجوم لحفظِهِ، ونزل به جبريلُ أقوى الملائكة، الذي لا يقدر شيطانٌ أن يَقْرَبَه أو يَحومَ حولَ ساحتِهِ، وهٰذا كقوله: ﴿إِنَّا نحنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وإِنَّا له لَحافظونَ﴾.

﴿نَلَا نَنْعُ مَعَ أَنَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ٢ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِتِ وَالْحَفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنْبَحَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢ ۖ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِيَّ \* مِمَّا تَعْمَلُونَ ٢ ﴿٢١٣﴾ ينهى تعالى رسولَه أصلاً وأمَّته أسوةً له في ذٰلك عن دعاءِ غيرِ اللَّه من

(١) كذا في (ب). وفي ( أ ): «و».

جميع المخلوقين، وأنَّ ذٰلك موجبٌ للعذاب الدائم والعقاب السرمديُ؛ لكونِهِ شركاً، ومن يشرِكُ بالله؛ فقد حرَّمَ الله عليه الجنَّةَ، ومأواه النار، والنهي عن الشيء أمرَّ بضدُه؛ فالنهيُ عن الشرك أمرَّ بإخلاص العبادة لله وحدَه لا شريكَ له؛ محبَّة وخوفاً ورجاءً وذلًا وإنابةً إليه في جميع الأوقات.

Q السورة الشعراء (٢١٤ = ٢١٦)

(١١٤) ولمًا أمره بما فيه كمالُ نفسه؛ أمَرَه بتكميل غيره، فقال: ﴿وأَنذِر عشيرتَكَ الأقربينَ»: الذين هم أقربُ الناس إليك، وأحقُّهم بإحسانك الديني والدنيوي، ولهذا لا ينافي أمره بإنذار جميع الناس؛ كما إذا أمِرَ الإنسان بعموم الإحسان، ثم قيل له: أحسن إلى قرابتِكَ؛ فيكون لهذا الخصوص<sup>(۱)</sup> دالًا على التأكيد وزيادة الحتْ. فامتثل ﷺ لهذا الأمرَ الإلهيَّ، فدعا سائرَ بطون قريش، فعمَّم وخصَّص، وذكَّرهم ووعظهم، ولم يُبْقِ ﷺ من مقدوره شيئاً من نصحهم وهدايتهم إلَّا فعلَه، فاهتدى من اهتدى، وأعرض من أعرض.

(٢١٥) ﴿وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مَن المؤمنينَ ( بلين جانبك ، ولطفِ خطابِك لهم وتودُّدك وتحبَّبك إليهم وحُسنِ خُلُقِك والإحسان التامِّ بهم ، وقد فعل ﷺ ذلك ؛ كما قال تعالى : ﴿فبما رحمةٍ من الله لِنتَ لهم ولو كنتَ فَظًا غليظَ القلب لأنْفَضُوا من حولِكَ فاعفُ عنهم واستَغْفِرْ لهم وشاوِرْهم في الأمر ؛ فهٰذه أخلاقُه ﷺ أكملُ الأخلاق التي يحصُلُ بها من المصالح العظيمة ودفع المضارُ ما هو مشاهدٌ ؛ فهل يَليقُ بمؤمن بالله ورسوله يدَّعي اتّباعَه والاقتداء به أن يكون كَلَّ على المسلمين ، شرسَ الأخلاق، شديدَ الشَّكيمةِ [عليهم]، غليظَ القلب، فظَّ القول على المسلمين ، شرسَ الأخلاق، شديدَ الشَّكيمةِ [عليهم]، غليظَ القلب ، فظَّ القول وظيعَه، وإنْ رأى منهم معصيةً أو سوءَ أدب ؛ هَجَرَهُم ومَقَتَهم وأبنَغَضَهم، لا لينَ عنده، ولا أدبَ لديه، ولا توفيقَ؛ قد حصلُ من هٰذه المعاملة من المفاسِدِ وتعطيل وقد<sup>(٢)</sup> رماه بالنّفاق والمداهنةِ، وذكر نفسَه ورفَعَها وأُعْجِبَ بعمله؟! فهل يعدُّ هذا إلا من جهله وتزيين الشيطان وخدعه له؟!

٢١٦﴾ ولهذا قال الله لرسوله: ﴿فَإِنْ عَصَوْكَ﴾: في أمر من الأمور؛ فلا تتبرَّأ منعملهم؛ ولا تتبرَّأ من عملهم؟

(۱) في (ب): «خصوصاً».
 (۲) في (ب): «قهل هذا».
 (۳) في (ب): «فهل هذا».

This file was downloaded from QuranicThought.com

فعِظْهُم عليه، وانصَحْهم، وابذُلْ قدرتَكَ في ردِّهم عنه وتوبَتِهِم منه. ولهذا الدفع احتراز وَهُم من يتوهَّم أنَّ قوله: ﴿واخْفِضْ جِناحِك للمؤمنينَ﴾: يقتضي الرضاء بجميع ما يصدُرُ منهم ما داموا مؤمنينَ، فدفع لهذا بلهذا. والله أعلم.

﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْمَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ۞ ٱلَّذِى بَرَيْكَ حِينَ تَقُومُ ۞ وَتَقَلُّبُكَ فِي ٱلسَّنْجِدِينَ ۞ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّبِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ﴾.

﴿٢١٧﴾ أعظم مساعدٍ للعبد على القيام بما أُمِرَ به الاعتمادُ على ربَّه والاستعانةُ بمولاه على توفيقِهِ للقيام بالمأمور؛ فلذلك أمر الله تعالى بالتوكُّل عليه، فقال: ﴿وتوكَّلْ على العزيز الرحيم﴾: والتوكُّل هو اعتمادُ القلب على الله تعالى في جلب المنافع ودفع المضارٌ، مع ثقتِهِ به وحسنِ ظنَّه بحصولِ مطلوبِهِ؛ فإنَّه عزيزٌ رحيم؛ بعزَّته يقدرُ على إيصال الخير ودفع الشرُ عن عبده، وبرحمتِهِ به يفعلُ ذٰلك.

﴿٢١٨ \_ ٢٦٢﴾ ثم نبَّهه على الاستعانة باستحضارِ قُرْبِ الله والنُّزول في منزل الإحسان، فقال: ﴿الذي يراك حين تقومُ. وتَقَلَّبُكَ في الساجدينَ؟؛ أي: يراك في لهذه العبادة العظيمة، التي هي الصلاة؛ وقت قيامِكَ وتقلُّبِكَ راكعاً وساجداً؛ خصَّها بالذَّكْرِ لفضلها وشرفها، ولأنَّ من استحضر فيها قربَ ربَّه؛ خَشَعَ وذلَّ وأكملها، وبتكميلها يَكْمُلُ سائرُ عملِهِ، ويستعينُ بها على جميع أموره. ﴿إِنَّه هو السميعُ؟: لسائر الأصوات على اختلافها وتشتُّتها وتنوَّعها. ﴿العليمُ؟: الذي أحاط بالظواهر والبواطنِ والغيبِ والشهادةِ. فاستحضارُ العبد رؤيةَ الله له في جميع أحواله، وسمعَه لكلُ ما ينظِقُ به، وعلمَه بما ينطوي عليه قلبُه من الهمَّ والعزم والنيَّاتِ؛ مما يعينُه

المُعْلُ أُتَنِتْكُمْ عَلَى مَن تَنَزَّلُ الشَّيَطِينُ نَ تَنَزَّلُ عَلَى كُلِ أَنَّاكٍ أَيِمِ اللَّهُ يُلْقُونَ السَّعَةُ
 وَأَحْتَرُهُمْ كَذِبُونَ اللَّهُ عَلَى مَن تَنَزَّلُ الشَّيَطِينُ اللَّهُ مَا الْعَاوُرَنَ اللَّهُ عَلَى أَلَز نَزَ أَنَّهُمْ فِ حُلِ وَادِ يَهِمُونَ
 وَأَحْتَرُهُمْ كَذِبُونَ اللَّهُ فِ حُلْ وَالشُّعَرَةُ يَنَيْمُهُمُ الْفَاوُرَنَ اللَّهُ الَّذِ نَزَ أَنَّهُمْ فِ حُلْ وَادِ يَهِمُونَ
 وَأَحْتَرُهُمْ كَذِبُونَ اللَّهُ عَلَى وَالشُّعَرَةُ يَنَيْمُهُمُ الْفَاوُرَنَ اللَّهُ الَذِ نَزَ أَنَّهُمْ فِ حُلْ وَادِ يَهِمُونَ
 وَاللَّعَرَانُ مَا اللَّهُ الْذِي وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ مَا الْعَاوُنِ وَعَمَانُونُ وَا الْتَعْمَانُ وَا اللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ مَا الْعَالُونَ وَاللَّهُ عَلَى وَا الْتَعْهُمُ وَ وَاللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى وَا وَعَامَةُ وَعَمَانُونَ وَعَالَهُ وَا اللَّهُ عَلَى وَا الْعَالِينَ عَامَانُ وَعَمَانُونَ وَعَمَانُ وَ وَعَالَى اللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ عَلَيْ وَا الْتَعْتَعُمُ وَا مَنْ عَالَهُ اللَهُ عَلَى وَا الْتَعْلَى وَعَالَى اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ وَا الْتَعْتَعَانُ وَعَالَهُمُ مَنْ عَنْعَانُ وَعَانَهُ مَا عَنْ عَامُونَ اللَّهُ عَلَيْ وَا اللَّهُ عَالَيْ وَا لَهُ عَلَى إِنَهُ مَنْ الْنَهُ مَ عَلَيْ وَا مَعَيلُولُ اللَّهُ عَامُ وَعَانَهُ مَنْ وَالْعَالَى وَالْمُولُ اللَهُ عَلَيْ وَالْمُ الْعَالَى اللَهُ الْعَلَى مَنْ مَا عُلَى إِنَا مَ الْعَالِي مُولُونَ عَلَيْ عَلَى الْعَانِ مَنْ الْعَالَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْعَالَى الْعَالِي مَا لَهُ عَلَى مَا عَلَى مُ عَالَهُ مَا عَالُولُ الْعَالَى الْعَالَى الْنَهُ مَا عَانَ الْعَامُ مَا لَهُ عَلَى الْعَالَى مَا لَهُ عَلَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَلَى مَا لَهُ عَلَى الْعَالَى مَا عَلَى مُ عَلَى الْعَالَى مَا مَا الْحَالَى مُوالَعُ الْحُولُ الْعَانَ مَا مَالَ مَا لَهُ مَا مَا الْعَامِ مَ عَلَى 
وَ مَا عَامُ مَالَهُ مَالَكُولُ الْعَامِ مَا عَلَى مَا مَا مَا مَالَ مَالُهُ مَالُهُ مَالَةُ مَا مَا مَالَ مَالَالَ مَا مَالَهُ مَا مَالَهُ مَا مَالَا مَالَةُ مَا مَا مَالْعَا مَا مَا مَا الْعَامِ مَا مَا مَا مَا مَا مَالَةُ مُ مَالَ

لهذا جوابٌ لمن قال مِنْ مكذَّبي الرسول: إنَّ محمداً ينزلُ عليه شيطانٌ، وقول من قال: إنَّه شاعرٌ.

٢٢١ ـ ٢٢٣ فقال: ﴿هل أُنبُّنُكم؟؛ أي: أخبركم الخبر الحقيقيَّ الذي لا

شكَّ فيه ولا شبهةَ عن<sup>(١)</sup> مَنْ تَنَزَّلُ الشياطين عليه؛ أي: بصفة الأشخاص الذين تَنَزَّلُ عليهم الشياطين. هَتَنَزَّلُ على كُلُ أَفَاكِهُ؛ أي: كذابٍ كثير القول للزُّورِ والإفك بالباطل، هَأَثيمَهُ: في فعلِهِ كثير المعاصي. هذا الذي تَنَزِلُ عليه الشياطين وتناسبُ حالُه حالَهم. هُلقونَهُ: عليه هالسمعَهُ: الذي يَسْتَرِقُونه من السماء، هوأكثَرُهُم كاذبونَهُ؛ أي: أكثر ما يُلقون إليه كذباً، فَيَصْدُقُ واحدةً ويَكْذِبُ معها مائة، فيختلط الحقُ بالباطل، ويضمحلُ الحقُ بسبب قليّهِ وعدم علمِهِ. فهذه صفة الأشخاص الذين تَنَزِّلُ عليهم الشياطين، وهٰذه صفةُ وحيهِم له.

المورة الشعراء (٢٢٤ ـ ٢٢٢)

وأمًّا محمدٌ ﷺ؛ فحالُه مباينةٌ لهذه الأحوال أعظمَ مباينةٍ؛ لأنه الصادق الأمين البارُ الراشدُ، الذي جمع بين برُ القلب وصدق اللهجة ونزاهة الأفعال من المحرَّم، والوحيُ الذي ينزِلُ عليه من عند الله ينزِلُ محروساً محفوظاً مشتملاً على الصدق العظيم الذي لا شكَّ فيه ولا ريبَ؛ فهل يستوي يا أهلَ العقول هذا وأولئك؟! وهل يشتبهانِ إلَّا على مجنونٍ لا يميِّزُ ولا يفرِقُ بين الأشياء؟!

(۱) في (ب): «على».



سورة الشعراء (٢٢٧) \_ سورة النمل (١)

تُخَالِفُ أَقْوَالُه أَفْعَالَه]<sup>(١)</sup>؛ الذي لا يأمُرُ إلَّا بالخير، ولا ينهى إلَّا عن الشرِّ، ولا أخبر بشيء إلَّا صدق، ولا أمر بشيءٍ إلَّا كان أول الفاعلين له، ولا نهى عن شيء إلَّا كان أول التاركين له؛ فهل تناسب حالُهُ حالةَ الشعراء أو يقارِبُهم؟ أم هو مخالف لهم من جميع الوجوه؟ فصلواتُ الله وسلامه على هٰذا الرسول الأكمل، والهمام الأفضل، أبدَ الآبدين، ودهرَ الدَّاهرين، الذي ليس بشاعرٍ ولا ساحرٍ ولا مجنونٍ، ولا يَليقُ به إلَّا كلُ كمال.

(٢٢٧) ولما وَصَفَ الشعراء بما وَصَفَهم به؛ استثنى منهم مَنْ آمنَ بالله ورسولِهِ وعَمِلَ صالحاً وأكثر من ذِكْر الله وانتصر من أعدائِهِ المشركين من بعد ما ظلموهم، فصار شعرُهُم من أعمالهم الصالحة وآثار إيمانهم؛ لاشتمالِهِ على مدح أهل الإيمان والانتصار من أهل الشرك والكفر والذبِّ عن دين الله وتبيين العلوم النافعة والحقْ والانتصار من أهل الشركين من بعد ما ظلموهم، والانتصار من أهل الشرك والكفر والذبِّ عن دين الله وتبيين العلوم النافعة والحقْ والانتصار من أهل الأيمان والانتصار من أهل الشرك والكفر والذبِّ عن دين الله وتبيين العلوم النافعة والحقْ والانتصار من أهل الشرك والكفر والذبِّ عن دين الله وتبيين العلوم النافعة والحقْ على الانتصار على الموان وذكروا الله كثيراً على الأخلاق الفاضلة، فقال: ﴿إلَّا الذين آمَنوا وعَمِلوا الصالحاتِ وذَكروا الله كثيراً وانتصروا من بعد ما ظُلِموا وسَيَعْلَمُ الذين ظَلَموا أيَّ مُنقَلَب يَنقَلِبونَ»: إلى موقف والتصروا من بعد ما ظُلِموا وسَيَعْلَمُ الذين ظَلَموا أيَّ مُنقَلَب ينقَلِبونَ».

\* \* \*

﴿طسَّ نِلْكَ مَايَنتُ ٱلْمُزْمَانِ وَكِتَابٍ ثَمِينٍ ﴾ هُدَى وَمُنْمَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ يُعِبِمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْثُونَ ٱلزَّكُوْةَ وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ هُمْ ثُرِقِنُونَ ﴾ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلأَخِرَةِ زَيَّتَا لَهُمْ أَعْسَلَهُمْ فَلُهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ أُوْلَتِكَ ٱلَذِينَ لَهُمْ سُوَهُ ٱلْعَنَدَابِ وَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلأَخْسَرُونَ ﴾ وَلِنَكَ لَنَلُقَى ٱلْقُرْمَاتِ مِن لَدُنْ حَكِمٍ (عَلِيمٍ) ﴾ .

﴿ ﴾ ينبُه تعالى عباده على عظمة القرآن، ويشيرُ إليه إشارة دالَّة على التعظيم، فقال: ﴿تلك آياتُ القرآنِ وكتابِ مبينَ﴾؛ أي: هي أعلى الآيات وأقوى البيِّنات

(1) زيادة من (ب) لا توجد في (1).

سورة النمل (٢ \_ ٥)

وأوضح الدِّلالات وأبينها على أجلِّ المطالب وأفضل المقاصد وخير الأعمال وأزكى الأخلاق؛ آياتٌ تدلُّ على الأخبار الصَّادقة والأوامرِ الحسنةِ والنَّهي عن كلَّ عمل وخيم وخُلُق ذَميم، آياتٌ بلغتْ في وضوحِها وبيانها للبصائر النيِّرة مبلغ الشمس للأبصار، آياتٌ دلَّت على الإيمان ودعت للوصول إلى الإيقان وأخبرت عن الغيوب الماضية والمستقبلة [على] طبق ما كان ويكون، آياتٌ دعت إلى معرفة الربِّ العظيم بأسمائِهِ الحسنى وصفائِهِ العليا وأفعاله الكاملة، آياتٌ عرَّفتنا برسله وأوليائِهِ ووصفتهم حتى كأنَّنا ننظرُ إليهم بأبصارنا.

(٢) ولكن مع لهذا؛ لم ينتفغ بها كثيرٌ من العالمين، ولم يهتدِ بها جميع المعاندين؛ صوناً لها عن من لا خير فيه ولا صلاح ولا زكاء في قلبه، وإنما اهتدى بها من خصَّهم الله بالإيمان واستنارت بذلك قلوبهم وصَفَتْ سرائرُهم، فلهذا قال: هدى وبُشرى للمؤمنينَ؟؛ أي: تهديهم إلى سلوك الصراط المستقيم، وتبيئن لهم ما ينبغي أن يَسْلُكوه أو يَتْرُكوه، وتبشَّرهم بثواب الله. المرتَّب على الهداية لهٰذا الطريق.

(٣) ربّما قيل: لعلّه يكثُر مدعو الإيمان؛ فهل يُقبل من كلّ أحدِ ادّعى أنه مؤمنٌ ذلك؟ أم لا بدَّ لذلك من دليل وهو الحقُّ؟ فلذلك بيَّن تعالى صفة المؤمنين، فقال: ﴿الذين يقيمون الصلاة﴾: فرضَها ونفلَها؛ فيأتون بأفعالها الظاهرة من أركانها وشروطها وواجباتها [بل] ومستحبًّاتها وأفعالها الباطنة وهو الخشوع الذي هو روحها وشروطها وواجباتها [بل] ومستحبًّاتها وأفعالها الباطنة وهو الخشوع الذي هو روحها ولبها؛ باستحضار قرب الله وتدبُّر ما يقوله المصلي ويفعله، ﴿ويؤتون الزَّكاة﴾: ولبُها؛ باستحضار قرب الله وتدبُّر ما يقوله المصلي ويفعله، ﴿ويؤتون الزَّكاة﴾: وأنها؛ ويفعله، ويفعله، ويؤتون الزَّكاة؟

٤﴾ ﴿إِنَّ الذين لا يؤمنُونَ بِالآخرةِ»: ويكذُبون بها ويكذُبون مَن جاء بإثباتها؟ ﴿زِيَّنًا لهم أعمالهم فهم يَعْمَهونَ﴾: حائرين، متردُدين، مؤثِرين سَخَطَ الله على رضاه، قد انقلبتْ عليهم الحقائقُ، فرأوا الباطل حقًا والحقَّ باطلاً.

**QUR'ĀNIC THOUGHT** 

سورة النمل (٦ ـ ٩)

(٢) ﴿وإِنَّكَ لَتُلَقَى القرآنَ مِن لَدُنْ حكيم [عليم]<sup>(١)</sup> ﴾ أي: وإنَّ لهذا القرآن الذي ينزِلُ عليك، وتتلقَّنُهُ ينزل من عند حكيم، يَضَعُ الأشياءَ مواضعَها، وينزِلُها منازلها، [خبير]<sup>(٢)</sup> بأسرار الأحوال<sup>(٢)</sup> وبواطنها كظواهرها. وإذا كان من عند حكيم منازلها، [خبير]<sup>(٢)</sup> بأسرار الأحوال<sup>(٢)</sup> وبواطنها كظواهرها. وإذا كان من عند حكيم [خبير]<sup>(٢)</sup> ؛ علم أنه كلَّه حكمةً ومصالحُ للعباد من الذي أعلم بمصالحهم منهم.

﴿إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ إِنِي مَانَسْتُ نَارَا<sup>(٤)</sup> سَتَانِيكُمْ يِنْبَهَا بِحَبَى أَق مَانِيكُم بِشِهَابِ قَبَس لَمَلَكُرُ تَصْطَلُونَ ٢) فَلَمَا جَآءَهَا نُودِى أَنْ بُولِكَ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَنَ أَنَّهِ رَبِ ٱلْمَالَمِينَ ﴾ يَمُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللَّهُ الْمَزِيرُ الْمَكِيمُ ۞ وَأَلَيْ عَصَالًا فَلَمَا رَمَاها تَهَنَزُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَى مُدْبِلُ وَلَرَ يُعَقِبُ يَمُوسَى لا غَمَّ إِذَا لَقَهُ الْمَزِيرُ الْمَكِيمُ ۞ وَأَلَيْ عَصَالًا فَلَمَا رَمَاها تَهَنَزُ كَأَنَها جَآنُ يَشُوسَى لا غَمَّ إِنَّ مَانَهُ المَزِيرُ الْمَكِيمُ ۞ وَأَلَيْ عَصَالًا فَلَمَا رَمَاها تَهَنَزُ كَأَنَها جَآنُ وَلَى مُدْبِلُ وَلَرَ يُعَقِبُ يَشُوسَى لا غَمَد إِنَّ مَعْدَ إِنَّهُ وَالَيْ عَمَالًا فَلَكَ مَنْ طَلَرَ فُرَ بَدَلَ حُسْنًا بَعْدَ سُوَهِ فَإِنِي عَفُولُ يَشُومُنَ وَأَنْجُولُ وَأَنْ مَانَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَنْعَانُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ إِلَا مَن ظَلَرَ فُرَ بَدَلَ حُسْنًا بَعْدَ سُوَهِ فَإِنِي عَفُولً يَشَوْمُ فِي يَسْعِ مَالَكُ وَأَنَهُ وَعَوْنُهُ وَالَنْ عَالَ لَهُ مَا يَعْذَلُهُ اللَّهُ الْنَهُ الْمَالَةُ مَنْ عَنْمُ وَنَعَنُ إِنَّهُمُ مَا عَانَ مَعْتَى فَقُولُكُمُ مَانَا مَعْتَصُلُونَ وَقَوْمُوعَ إِلَى عَنْوَلُونُ أَنْ اللَهُ مَنْ فَالْتَنْ مَعْتَى مَوْلَهُمُ مَسْبَعَنَ إِنَّهُ مَنْ عَلَى مَنْ عَنْتُولُونُ وَتَعْرَبُونُ وَقَوْمُو أَنْهُ مَنْ عَنُولُ الْمُنَا مَعْتَى مَعْتَلَهُ مَنْهُمُ مَابَنُ مَا عَنْهُ مَا عُنُولُ وَمَا فَيْ عَلَيْ مَعْتَى الْمُعَنْ مَعْتَى إِنَا عَمَالًا مَنْ عَنْ عَنُي مُ عَنْ عَلَى عَمَالَهُ مَنْ عَلَيْ عَالَيْ عَالَى مُوسَلًا مَنْ عَنْ عَنْ عَنْعَنْ الْعَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَعْتَى مُولَى مَنْ عَالَهُ عَنْنَا مَا عَنْ عَالَنَا مَا عَنْ عَلَى مَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَلَيْ عَالَى مُعَالًا عَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ عَلَى مُنْ عَلَى مُعَنْ عُنْ مُولَى مُنْ عَالَنَا مَانَا مَعْتَ مَنْ عَنْ عُنْ عَنْ عَنْ مَنِهُ مَالَكُو مَنْ مُولَنُ مَنْ عَالَيْ عَالَهُ مَا عَنْ عَنْهُ مَنْ مَا عَنْ مُولَى مَالَعُ مَالَكُ مُولَى مُنْ مَا مُنْ الْعَامُ مُولَى مَا مُعَالَى مُولَعُ مَنْ عَالَيْ مَا عَانَ مُ مَا مُ مَا عُلَنْ عَانَ مُولَى مَا مُعْتَ مَا مُ مُولَعُ مَالَكُ مُ مَا مَا مُ

الوحي إليه واصطفائه برسالته الحالة الفاضلة الشريفة من أحوال موسى بن عمران ابتداء الوحي إليه واصطفائه برسالته وتكليم الله إياه، وذلك أنَّه لمَّا مَكَتَ في مدين عدة سنين، وسار بأهله من مدين متوجها إلى مصر، فلما كان في أثناء الطريق؛ ضلَّ، وكان في ليلةٍ مظلمةٍ باردةٍ، فقال لهم: ﴿إني آنستُ ناراًه؛ أي: أبصرتُ ناراً من بعيد، ﴿ساتَيكُم منها بخبرَه: عن الطريق، ﴿أو آتيكم بشهابٍ قَبَسٍ لعلَّكُم تصطلونَه؛ أي: تستدفئون، وهذا دليلٌ على أنَّه تائة ومشتدً بردُه هو وأهله.

الله المحامل المحامل المودي أن بوركَ مَنْ في النار ومن حولها ؟ أي: ناداه الله ومن حولها ؟ أي: ناداه الله عمال وأخبره أنَّ الله محلُّ مقدسٌ مباركٌ، ومن بركتِهِ أن جَعَلَهُ اللّه موضعاً لتكليم الله لموسى وندائه وإرساله. الموسحان الله ربَّ العالمين؟: عن أن يُظَنَّ به نقصٌ أو سوءٌ، بل هو الكامل في وصفه وفعله.

هو الله الله الله الله العزيز الحكيم، إلى : أخبره الله أنَّه الله المستحقُ
 للعبادة وحدَه لا شريك له؛ كما في الآية الأخرى: 
 هإنِّي أنا الله لا إله إلَّا أنا
 العبادة وحدَه لا شريك له؛ كما في الآية الأخرى:

- في النسختين: "خبير".
   (٢) في النسختين.
- (٣) في (ب): «الأمور».

فاغبُدْني وَأَقِم الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾. ﴿العزيزِ﴾: الذي قَهَرَ جميع الأشياء وأذعنتْ له كلُّ المخلوقات َ ﴿الحكيمُ»: في أمره وخَلْقِهِ، ومن حكمتِهِ أَنْ أرسلَ عبده موسى بنُ عمران، الذي عَلِمَ اللهُ منه أنَّه أهلٌ لرسالته ووحيه وتكليمه، ومن عزَّتِهِ أَن تعتمد عليه ولا تستوحش من انفرادك وكثرة أعدائِكَ وجبروتِهم؛ فإنَّ نواصيهم بيد الله وحركاتهم وسكونهم بتدبيره.

سورة النمل (١٠ ـ ١٣)

١٠ ﴿ وَالَقِ عصاكَ؟ : فألقاها، ﴿ فَلَمَّا رَآها تَهتزُ كَأَنَّها جانَّ؟ : وَهُو ذَكَرَ الحيات سريعُ الحركة؛ ﴿ وَلَم مُدْبِراً وَلَم يُعَقِّبُ؟ : ذُعراً من الحية التي رأى على مقتضى الطبائع البشرية، فقال الله له: ﴿يا موسى لا تخفُ، وقال في الآية الأخرى: ﴿ أَفْبِلُ ولا تَخَفُ إِنَّكَ من الآمِنينَ؟ . ﴿ إِلَي موسى لا تخفُ، وقال في الآية الأخرى: ﴿ أَفْبِلُ ولا تَخَفُ إِنَّكَ من الآمِنينَ؟ . ﴿ إِلَي لا يخافُ لديَّ المرسلونَ؟ الأخرى: ﴿ أَفْبِلُ ولا تَخَفُ إِنَّكَ من الآمِنينَ؟ . ﴿ إِلَي موسى لا تخفُه، وقال في الآية الأخرى: ﴿ أَفْبِلُ ولا تَخَفُ إِنَّكَ من الآمِنينَ؟ . ﴿ إِلَي الحَافُ لديًّ المرسلونَ؟ الأَخرى: ﴿ أَقْبِلُ ولا تَخَفُ إِنَّكَ من الآمِنينَ؟ . ﴿ إِلَي لا يخافُ لديًّ المرسلونَ؟ الأَخْرَى جميع المخاوف مندرجة في قضائِهِ وقدرهِ وتصريفِهِ وأمرهِ، فالذين اختصَهم الله اللهُ النَّذِي المُوسائِة والذين اختصَهم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ من الآمِنينَ؟ . ﴿ إِنِي اللهُ الذي الموسلونَ؟ الأَنْ رَعْنَ إِنَّكَ من الآمِنينَ؟ . ﴿ إِنِي عالَهُ اللهُ الذي الموسلونَ؟ الأَنْ جميع المخاوف مندرجة في قضائِهِ وقدرهِ وتصريفِهِ وأمرهِ، فالذين اختصَهم اللهُ برَسَائِهِ واصطفاهم لوحيه لا ينبغي لهم أن يخافوا غيرَ الله ؛ خصوصاً عند زيادة القُرْبِ منهم والحظوة بتكليمه.

(١١﴾ ﴿إِلَّا مَن ظلمَ ثُمَّ بَدًلَ حسناً بعد سوءَ؟؛ أي: فهذا الذي هو محلُ الخوف والوحشة؛ بسبب ما أسدى من الظُّلم وما تقدَّم له من الجرم، وأما المرسلون؛ فما لهم وللوحشة والخوف؟! ومع هذا؛ من ظَلَمَ نفسَه بمعاصي الله و<sup>(۱)</sup>تاب وأناب فبدَّلَ سيئاتِهِ حسناتٍ ومعاصيه طاعاتٍ؛ فإنَّ الله غفورٌ رحيمٌ؛ فلا ييأس أحدٌ من رحمته ومغفرتِهِ؛ فإنَّه يغفر الذنوبَ جميعاً، وهو أرحمُ بعباده من الوالدة بولدها.

(١٢) ﴿وأدخل يَدَكَ في جيبك تَخْرُج بيضاءَ من غير سوءٍ؟: لا برصَ ولا نقص، بل بياضٌ يبهر الناظرين شعاعه ﴿في تسع آياتِ إلى فرعونَ وقومِهَ؟! أي: هاتان الآيتان ـ انقلابُ العصا حيَّة تسعى وإخراجُ اليدِ من الجيب فتخرجُ بيضاءً ـ في جملة تسع آياتٍ تذهبُ بها وتدعو فرعون وقومه. ﴿إنَّهم كانوا قوماً فاسقينَ؟ فَسَقوا بشركِهِم وعتوُهم وعلوُهم على عباد الله واستكبارِهِم في الأرض بغير الحقّ. (١٣) فذهب موسى عليه السلام إلى فرعون وملئه، ودعاهم إلى الله تعالى، وأراهم الآيات، ﴿فلمًا جاءتهم آياتُنا مبصرةَ؟: مضيئةً تدلُ على الحقّ ويُبْضَرُ بها كما تُبْصِرُ الأبصارُ بالشمس، ﴿قالوا لهذا سحرٌ مبينَ؟: لم يكفِهِم مجرَّدُ القول بأنه كما تُبصرُ الأبصارُ بالشمس، فقالوا لهذا سحرٌ مبينَ؟

(١) في (ب): «ثم».

سورة النمل (١٤)

سحرٌ، بل قالوا: مبينٌ ظاهرٌ لكلُ أحدٍ! ولهٰذا من أعجب العجائب؛ الآيات المبصرات والأنوار الساطعات تُجْعَلُ من أبينِ الخُزَعْبِلات وأظهر السحرِ، هل لهٰذا إلَّا من أعظم المكابرة وأوقح السفسطة؟!

(١٤) فوجحدوا بها؟ أي: كفروا بآيات الله جاحدين لها، فواستيقنتها أنفسهم؟؛ أي: ليس جحدهم مستنداً إلى الشك والريب، وإنّما جحدُهم مع علمهم وتيقُنهم بصحَتها فظلماً؟: منهم لحقٌ ربهم ولأنفسهم، فوعلوًا؟: على الحقُ وعلى العباد وعلى الانقياد للرسل. ففانظُرْ كيفَ كان عاقبةُ المفسدين؟: أسوأ عاقبة؛ دمَرهم الله، وغرَقَهم في البحر، وأخزاهم، وأورث مساكِنَهم المستضعفين من عباده.

﴿ وَلَقَدْ النّبَا دَاوُدُ أَوَمَا وَسُلَيْدَنَ عِلْمَا وَلَا لَمَعْدَ لَقَو الَّذِي فَصَلَى عَلَى كَبِرِ مِن عِبَادِهِ الْمَوْمِينَ الْحَدُ وَوَرِيَ سَلَيْدَنُ دَاوُدٌ وَقَالَ بِتَابَّهُمَا النّاسُ عُلْمَا مَنظِقَ الطَّبْرِ وَأُوبِينَا مِن كُلِ شَيْءٌ إِنَّ هَذَا لَمُو الفَصَرُلُ النَّبِنُ () وَحُثِرَ لِمُلَيْمَن جُوُدُهُ مِنَ الْحِنِ وَالْطَبْرِ وَأُوبِينَا مِن كُلِ شَيْءٌ إِنَّ هَذَا لَمُو انْتَا عَن وَار التَّمْلِ قَالَتْ نَعَلَدٌ يَتَأَبُّهَمَا التَّمُ الْحَمُونُهُ مِنَ الْحِنِ وَالطَبْرِ فَهُمْ مُوزَعُونَ () حَمْدُومُ وَمُح انْتَا عَن وَار التَّمْلِ قَالَتْ نَعَلَدٌ يَتَأَبُّهَمَا التَّمُلُ الْحَمْدُ مَنْحِنَعُمُ لَا يَعْطَينُكُمُ سُلَيْمَنُ وَجُعُومُ وَمُح وَعَلَى وَار التَّمْلِ قَالَتْ نَعَلَدٌ مِنَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِ أَوْرِعِينَ أَنْ أَشْكُرَ يَعْمَتَكَ الَّى أَعْمَدَ عَلَى وَعَلَى وَلِدِي وَالْتَعْذِي اللَّعْرَ فَيْمَةًا مِنْ عَنْقَدُهُ وَالْعَاقِ وَعَلَى وَعَنْ وَعُمْدُهُ وَمَعْ وَعَلَى وَلِدَقَ وَلَنْ عَنْكَمَ مَناحِكًا مِن وَقَالَ وَيْعَنْ أَنْ الْمَكْرَ يَعْمَتَكَ الْتَعْدَ عَى وَعَلَى وَلِعَنْ وَلِمَعْتَ وَالِكَتَ وَلَنْهَ الْعَنْ عَمَاكَ عَنْ وَيَعْتَعُونَ وَعَلَى وَلِعَنْ وَلِيَتَ وَلَنَاتِي اللَّابِي الْعَابَةُ وَقَالَ الْتَعْمَا وَيَعْنَى مَعْتَى مَنْ الْتَعْذِي فَقَالَ الْعَنْ الْعَاقِ فَيْ وَيَعْذَى مَنْ الْعَنْفَى الْعَنْبُ فَيْ وَيَعْذَى الْعَنْعَةُ أَو وَعِنْتَنْهُ أُولَكَ مَنْ الْتَعْمَى مَنْ أَنْ عَنْ أَنْهُ الْعَاقُلُ عُولُونَ اللَّعْذِي وَالْعَابِ عَنْ الْعَنْكَةُ مَنْ الْعَائِي فَيْتَنْ وَيَعْنَى مَنْ الْعَنْ مَنْ وَالْعَنْ عَمْ الْعَنْعَى وَى وَعْنَوْنَوْنَكَ مَنْ الْتَعْذَى مَنْ الْعَنْتَ عَنْ الْتَعْذَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَنْهُ الْعَنْ الْعَنْ وَ وَعَنْتَكَمُ مَنْ الْعَنْ وَقُونَ مَنْ عَنْ وَعَانَ مَنْتَنْ وَالْنَا وَ وَنَعْ عَنْ مَا لَمُ وَلَكُونَ وَقَوْنَ وَنَ الْتَعْوَى وَنَ الْعَرْ وَ وَعَنْ وَالْتَ مَنْتَ مَنْ الْعَنْ وَ وَلَ وَعَنْ وَالْعَنْ مَا مَنْ وَلَكُونُ وَ مَنْتَ عَنْهُ مَا مَنْ وَنَ الْعَنْ وَ وَقَعْنَ وَ مَنْ الْعَنْ وَلَهُ وَ وَقَنْ مَالَا الْنَا الْعَنْ وَالْعَالَقَعْنُ وَالْنُ مَنْ الْعَنْ وَالَعْنُ وَالْعَا وَ وَلَكُونُ وَ مَنْ وَالْعَنْ وَ

(1) في النسختين: إلى آخر القصة.

1455-

سورة النمل (١٥)

مِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِبِ () الَّا تَعَلَّوا عَلَى وَأَتَوْنِ مُسْلِمِينَ () قَالَتُ بَمَا يَمْ وَ اللَّذُرُ لِلِيهِ أَمْرِى مَا حُسْنُ قَاطِعَةً أَثَر حَتَى تَشْهَدُونِ () قَالُوا خَسُ أُوْلُوا فَوَ وَأُوْلُوا بَلْمِ شَدِيدِ وَالأَثْرُ لِلِيهِ قَائَظُو مَاذَا تَأْمُرِنَ () قَالَتْ إِنَّ الْمُلُولَة إِذَا مَحْمُلُوا فَرَرِيةً أَسْتَمُوها وَجَعَلُوا أَغَرَ وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ () قَالَتْ إِنَّ الْمُلُولَة إِذَا مَحْمُلُوا فَرَرِيمَة أَسْتَمُوها وَجَعَلُوا أَغَرَ وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ () قَالَتْ إِنَّ الْمُلُولَة إِذَا مَعْدَلَةً مُنْتَذَكُونَ يَعْمَلُونَ () قَالَتْ مُسْلَةً إلَيْهِم بِعَدِيمَة فَتَاطِرَةً مِمْ يَبِعُ الْمُرْسَلُونَ () قَا مُنْتَذَكُر فَلَ أَشْرُونَ () قَالَتُنْهُمَ اللَّذِي اللَّذِي الذَي اللَّذِي اللَّذَا الْمُعْذَلُهُ إِذَا الْمُونَى اللَّذَا الْمُنْعَانَة الْتِعْمَ فَلَذَا الْمُونَى اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي الْمَالَةُ اللَّذِي الْنَا الْمُنْعَالًا الْمُنْ الْتِعْمَ فَلْنَا الْمُونَى إِلَيْهُمُ الْمُعْذِي اللَّذِي الْمَالُولُ الْمَالُولَ الْمُونَى الْمَالُولُ الْمُنْ الْمَالُولُ الْمَا الْمَالُولُ الْمُونَى الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمُعْذِي الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمُعْتَلُكُمُ الْمَالَى الْعَمْرُونَ الْنَالَة الْمَالَى الْمَالُولُ الْمُولَى الْمَالُولُ الْمُولَى الْتَعْتَى الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالْ الْمَالَى الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَا الْمَالَى الْمَالُولُ الْحَمْنُ الْمَالَى الْمَالَى الْعَمْلُونَ الْعَالَى الْمَالَى الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالْلَكُونَ الْمَالَى الْمَا الْعَلَى مَنْ الْعَنْ الْمَالَى الْعَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَنْ الْمُولُولُونَ الْمَالَقُونَ الْعَالَى الْعَنْ الْعَنْ الْحَدَى الْمَالَى الْمَالَى الْمَالَى الْعَالَ الْمَالَى الْمَالَى الْمَا الْمَنْ الْعَالَى الْعَالَى الْعَلَى الْعَلَى الْنَا الْعَلَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَ الْعَلَى الْعَالَى الْعَالْمُول

(<sup>10</sup>) يذكر في هذا القرآن وينوُه بمنَّته على داود وسليمان ابنه بالعلم الواسع الكثير؛ بدليل التَّنكير؛ كما قال تعالى: ﴿وداودَ وسليمانَ إذ يَحْكُمانِ في الحَرْثِ إذ نَفَشَتْ فيه غنمُ القوم وكُنَّا لحكمِهم شاهدينَ. ففَهَّمْناها سليمانَ وكلاً آتينا حكماً وعلماً...) الكثير؛ بدليل التَّنكير؛ كما قال تعالى: ﴿وداودَ وسليمانَ إذ يَحْكُمانِ في الحَرْثِ إذ وَعَلماً...) الآية. وقالا شاكرين لربهما منَّته الكُبرى بتعليمهما: ﴿الحمدُ للَّه الذي فَضَمَّمْناها سليمانَ وكلاً آتينا حكماً وعلماً...) الآية. وقالا شاكرين لربهما منَّته الكُبرى بتعليمهما: ﴿الحمدُ للَّه الذي فَضَمَّلْنا على كثير من عبادِه المؤمنين؟ فحمدا الله على جَعْلِهما من المؤمنين أهل الذي أضَلَا على كثير من عبادِه المؤمنين؟ فحمدا الله على جَعْلِهما من المؤمنين أهل السعادة، وأنَّهم كانوا من خواصُهم. ولا شكَّ أن المؤمنين أربع درجات: الصالحون، ثم فوقهم الشهداء، ثم فوقهم الصديقونَ، ثم فوقهم الأنبياء. وداود وسليمان من خواصٌ من نوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَّهم من وسليمان من خواصُهم. ولا شكَ أن المؤمنين أربع درجات: مواليمان من خواصُ ما أول دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَّهم من وسليمان من خواصُ الرسل، وإن كانوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَّهم من وسليمان من خواصُ الرسل، وإن كانوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَّهم من وسليمان من خواصً الرسل، وإن كانوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَّهم من من معلمان من خواصً الرسل، وإن كانوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَّهم من وسليمان من خواصً الرسل، وإن كانوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَهم من وسليمان من خواصً الرسل، وإن كانوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَهم من معلما وسليمان من خواصً الرسل، وإن كانوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنَهم من وسليمان من خواصً الرسل، وإن كانوا دون درجة أولي العزم الخمسة، لكنهم من عمليمان في مالمان مال الفضلة، وهذا عنوان معادة العملة، وله يكرأ بعلما مالم الفضر إلى أن يرى جميع النعم من ربه؛ فلا يفخرُ بها شاكراً لله على نعمه الدينية والدنيويَّة، وأن يرى جميع النعم من ربه؛ فلا يفخرُ بها شاكراً لله ملى مام، بل يرى أنها تستحقً عليه شكراً كثيراً.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النمل (١٦ ـــ ١٩)

(١٦) فلما مدحهما مشتركين؛ خصَّ سليمان بما خصَّه به لكون الله أعطاه ملكاً عظيماً وصار له من الماجريات ما لم يكن لأبيه صلى الله عليهما وسلم، فقال: ﴿وورث سليمانُ داودَهَ؛ أي: ورث علمه ونبوَّته، وانضمَّ علم أبيه إلى علمه، فلعلَّه تعلَّم من أبيه ما عنده من العلم مع ما كان عليه من العلم وقت أبيه؛ كما تقدَّم من أبيه ما عنده من العلم مع ما كان عليه من العلم وقت أبيه وتحدُّثاً بنعمتِهِ: ﴿يا أَيُها الناس عُلَمنا منطقَ الطيرَ»: فكان عليه من العلم وقت أبيه وتحدُّثاً بنعمتِهِ: ﴿يا أَيُها الناس عُلَمنا منطقَ الطيرَ»: فكان عليه من العلم وقت أبيه وتحدُّثاً بنعمتِهِ: ﴿يا أَيُها الناس عُلَمنا منطقَ الطيرَ»: فكان عليه الصلاة والسلام يفقهُ ما تقولُه تتحديم في الما علمان منطقَ الطيرَ»: فكان عليه الصلاة والسلام يفقهُ ما تقولُ وتتكلمُ به؛ كما راجعَ الهدهدَ وراجَعَه، وكما فهم قول النملة للنمل أي أي أيها الناس عُلَمنا منطقَ الطيرَ»: فكان عليه الصلاة والسلام يفقهُ ما تقولُ وتتكلمُ به؛ كما راجعَ الهدهدَ وراجَعَه، وكما فهم قول النملة للنمل أي أي أي أي أنها الناس عُلَمنا منطقَ الطيرَة وكما فهم قول النملة والسلام علما يأتي، وهذا لم يكن لأحدٍ غير سليمان عليه السلام، ﴿وأوتينا من كلُ شيءًه؛ أي أعطانا الله من النعم ومن أسباب الملك ومن السلطنة والقهر ما لم يؤت أحداً أي: أعطانا الله من النعم ومن أسباب الملك ومن السلطنة والقهر ما لم يؤت أحداً أي أي أمانا الله من النعم ومن أسباب الملك ومن السلطنة والقهر ما لم يؤت أحداً أعدا أي: أعطانا الله من النعم ومن أسباب الملك ومن السلطنة والقهر ما لم يؤت أحداً أي أخذاً أما أماء من الأمان الما يؤت أحداً أول منهرً ورَواحها شهرًا من الأعمال التي يعبَرًا عنها أعل أعلمان التي يعبر أعلها منهم ورأواحها شهر أورواحها شهر أورواحها شهر أي أمانا ما الما ونضانا الله، وفضًانا، واختصًنا به (لهو الفضلُ المبينَ»: الواضح الجلي، فاعترف أعلمان الله وفضلًا الله، وفضًانا، واختصًا به (لهو الفضلُ المبينَهُ: الواضح الجليً، فاعترف أعطانا الله، وفضًانا، واختصنا به ألهو الفضلُ المبينَهُ: الواضح الجليً، فاعترف أكمل اعتراف بعمة الله تعالى.

(١٧) (وحُشِرَ لسليمانَ جنودُهُ من الجنَّ والإنس والطير فهم يوزَعونَ : أي جُمِعَ له جنودُه الكثيرةُ الهائلة المتنوَّعة من بني آدم ومن الجنُّ والشياطين ومن الطيور . (فهم يوزَعونَ : يُدَبَّرون ويردُ أولُهم على آخرهم وينظَّمون غاية التنظيم في سيرهم ونزولهم وحَلَّهم وتَرْحالهم، قد استعدَّ لذلك وأعدً له عدَّته، وكلُّ هٰذه الجنود مؤدم أولُهم على آخرهم وينظَّمون غاية التنظيم في سيرهم ونزولهم وحَلَّهم وتَرْحالهم، قد استعدَّ لذلك وأعدً له عدَّته، وكلُّ هٰذه الجنود في الجنون ويزد أولُهم على آخرهم وينظَّمون غاية التنظيم في سيرهم وينظَمون أولُهم على آخرهم وينظَمون غاية التنظيم في سيرهم ونزولهم وحَلَّهم وتَرْحالهم، قد استعدَّ لذلك وأعدً له عدَّته، وكلُّ هٰذه الجنود مؤتمرة بأمرِه لا تقدرُ على عصيانِهِ ولا تتمرَّد عليه ؛ كما قال تعالى: ﴿هٰذا عطاؤنا فامُنُنْ أو أمْسِكَ»؛ أي أعط بغير حساب.

(١٨) فسار بهذه الجنود الضخمة في بعض أسفاره، أحتى إذا أتوًا على وادي النمل قالت نملة ٢: منبهة لرفقتها وبني جنسها: إيا أيُّها النمل ادخُلوا مساكِنَكم لا يَخطِمَنَكُم سليمانُ وجنودُه وهم لا يشعرونَ ٢: فنصحت هذه النملة وأسمعت النمل : يَخطِمَنَكُم سليمانُ وجنودُه وهم لا يشعرونَ ٢: فنصحت هذه النملة وأسمعت النمل : إما بنفسِها، ويكون الله قد أعطى النمل أسماعاً خارقة للعادة؛ لأنَّ التنبيه للنمل الذي قد ملا الوادي بصوت نملة واحدة من أعجب العجائب. وإما بأنَّها أخبَرَتْ مَنْ حولَها من النمل قلد ملا الوادي بصوت نملة واحدة من أعجب العجائب. وإما بأنَّها أخبَرَتْ مَنْ حولَها من النمل ثما الذي قد ملا الوادي بصوت نملة واحدة من أعجب العجائب. وإما بأنَّها أخبَرَتْ مَنْ حولَها من النمل ثم سرى الخبرُ من بعضهنَّ لبعض حتى بَلَغَ الجميع وأمَرَتْهُنَ بالحذر والطريق في ذلك، وهو دخول مساكنهنَ، وعرفت حالة سليمان وجنوده وعظمة ما سلطانِه، واعتذرت عنهم أنَّهم إنْ حَطَموكم؟ فليس عن قصدِ منهم ولا شعور.

سورة الثمل (۲۰)

قولِها» : إعجاباً منه بفصاحتها وتُصحها وحسن تعبيرها، وهذا حال الأنبياء عليهم الصلاة والسلام؛ الأدبُ الكاملُ، والتعجُّب في موضعه، وأن لا يبلغَ بهم الضَّحِكُ إلَّا إلى التبسَّم؛ كما كان الرسول ﷺ جُلُ ضَحِكِهِ التبسَّم<sup>(۱)</sup> ؛ فإنَّ القهقهةَ تدلُّ على خفة العقل وسوء الأدب، وعدم التبسَّم والعجب مما يُتَعَجَّب منه يدلُ على شراسة الخلق والجبروت، والرسل منزَّهون عن ذلك. وقال شاكراً لله الذي أوصله إلى هذه الحال: (ربَّ أوزِعَنيَ ؟ أي: ألهمني ووفقني (أن أشكرَ نعمتَكَ التي أنعمتَ عليَّ وعلى والديَّة: فإنَّ النعمةَ على الوالدين نعمةً على الولد، فسأل ربَّه التوفيق ترضاه ؟ أي: ووفقني أن ألنعمةَ على الوالدين نعمة على الولد، فسأل ربَّه التوفيق ترضاه ؟ أي: ووفقني أن أعمل صالحاً ترضاه؛ لكونه موافقاً لأمرك مخلصاً فيه سالماً من المفسدات والمنقصات، (وأدخلني برحمتِكَ»: التي منها الجنة، رفيهم عن المقدرات والمنقصات، فوادخلني برحمتِكَهُ التي منها الجنة، المنه، ومنازلهم، فهذا نموذجٌ ذَكَره الله من حالة سليمان عند سماع خطابِ النملة وندائها.

٢٠٦ ثم ذَكَرَ نموذجاً آخر من مخاطبته للطير، فقال: ﴿وَتَفَقَّدَ الطيرَ ﴾: دلَّ هٰذا على كمال عزمِهِ وحزمِهِ وحسن تنظيمِهِ لجنودِهِ وتدبيرِهِ بنفسه للأمور الصغار والكبار، حتى إنَّه لم يُهْمِلْ هٰذا الأمر، وهو تفقُّد الطيور، والنظرُ هل هي موجودةً كلُّها أم مفقودٌ منها شيء؟ وهٰذا هو المعنى للآية.

ولم يصنع شيئاً مَنْ قال: إنَّه تفقَّد الطير لينظرَ أين الهدهد منه ليدلَّه علي بعدِ الماء وقربِهِ؛ كما زعموا عن الهدهد أنَّه يبصرُ الماء تحت الأرض الكثيفة؛ فإنَّ هٰذا القول لا يدلُّ عليه دليلٌ، بل الدليلُ العقليُّ واللفظيُّ دالًّ على بطلانِهِ: أما العقليُّ؛ فإنَّه قد عُوفَ بالعادة والتجارب والمشاهدات أنَّ هٰذه الحيوانات كلَّها ليس منها شيءً يبصر هٰذا البصرَ الخارقَ للعادة وينظر الماءَ تحت الأرض الكثيفة، ولو كان كذلك؛ لذَكَرَهُ الله؛ لأنَّه من أكبر الآيات. وأما الدليلُ اللفظيُّ؛ فلو أريد هٰذا المعنى؛ لقال: وطلب الهدهدَ لينظر له الماء، فلمًا فقده؛ قال ما قال، أو: فَفَتَّش عن الهدهد، أو: بحث عنه. ونحو ذٰلك من العبارات. وإنَّما تفقَّد الطيرَ لينظرَ الحاضر منها والغائبَ ولزومَها للمراكز والمواضع التي عيَّنها لها. وأيضاً؛ فإنَّ سليمان عليه

أخرجه أحمد (٤/ ١٩٠)، والترمذي (٣٦٤٥)، والحديث صححه الألباني في «مختصر)
 الشمائل» (١٩٤).

سورة النمل (٢١ ـ ٢٣)

السلام لا يحتاج ولا يضطرُّ إلى الماء بحيث يحتاج لهندسةِ الهدهدِ؛ فإنَّ عنده من الشياطين والعفاريت ما يحفرون له الماء، ولو بلغ في العمق ما بلغ، وسخَّر الله له الريح عُدُوُّها شهرُ ورَواحها شهرٌ؛ فكيف مع ذٰلك يحتاجُ إلى الهدهد؟!

ولهذه التفاسير التي توجد وتشتهر بها أقوالٌ لا يُعْرَفُ غيرُها تَنْقِلُ لهذه الأقوال عن بني إسرائيل مجرَّدة، ويغفل الناقل عن مناقضتها للمعاني الصحيحة وتطبيقِها على الأقوال، ثم لا تزال تَتَناقل وينقُلُها المتأخر مسلَّماً للمتقدُّم، حتى يُظَنَّ أنَّها الحقُّ، فيقع من الأقوال الرديَّة في التفاسير ما يقعُ، واللبيبُ الفطنُ يعرِف أنَّ لهذا القرآن الكريم العربيَّ المبينَ الذي خاطب الله به الخلقَ كلَّهم عالمهم وجاهلهم وأمَرَهم بالتفكُّر في معانيه وتطبيقها على ألفاظه العربيَّة المعروفة المعاني التي لا تجهلُها العربُ العرباءُ، وإذا وَجَدَ أقوالاً منقولة عن غير رسول الله تشري الى لهذا العربُ العرباءُ، وإذا وَجَدَ أقوالاً منقولة عن غير رسول الله تشري أرها إلى لهذا يقطاً أو معنى؛ ردَّها وجزم ببطلانِها؛ لأنَّ عنده أصلاً معلوماً مناقضاً لها، وهو ما يعرفه من معنى الكلام ودلالته.

والشاهدُ أنَّ تفقُّدَ سليمان عليه السلام للطير وفَقْدَهُ الهدهدَ يدلُّ على كمال حزمِهِ وتدبيرهِ للمُلك بنفسه وكمال فطنتِهِ، حتى فَقَدَ لهذا الطائر الصغير، ﴿فقال ما لي لا أرى الهُذهُدَ أم كان من الغائبين﴾؛ أي: هل عدم رؤيتي إيَّاه لقلَّة فطنتي به لكونه خفيًا بين لهذه الأمم الكثيرة؟ أم على بابها بأن كان غائباً من غير إذني ولا أمري؟!

﴿ ٢ ﴾ فحينئذ تغيَّظ عليه وتوعَده فقال: ﴿لأعذَّبَنَه عذاباً شديداً ﴾: دون القتل ﴿أو لأذْبَحَنَه أو ليأتِيَنِي بسلطانِ مبينِ ﴾؛ أي: حجة واضحة على تخلُفه. وهذا من كمال ورعِه وإنصافِهِ؛ أنَّه لم يقسم على مجرَّد عقوبته بالعذاب أو القتل؛ لأنَّ ذٰلك لا يكون إلَّا من ذنبٍ، وغيبته قد تحتمل أنها لعذرِ واضح؛ فلذٰلك استثناه لورعه وفطنته.

(٢٢ ﴾ ففمكث غير بعيدٍ »: ثم جاء، ولهذا يدلُّ على هيبة جنوده منه وشدًة ائتمارهم لأمره، حتى إن لهذا الهدهد الذي خَلَّفَه العذرُ الواضح لم يقدِرْ على التخلُف زمناً كثيراً، ففقال > لسليمانَ: فأحطتُ بما لم تُحِطْ به >؛ أي: عندي من العلم علمٌ ما أحطتَ به على علمك الواسع وعلوٌ درجتك فيه، فوجئتُك من سبأ >: القبيلة المعروفة في اليمن فبنباً يقين >؛ أي: خبر متيقن.

٢٣ ثم فسّر لهذا النبأ فقال: ﴿إِنَّي وجدتُ امرأةَ تملِكُهم ؟؛ أي: تملك قبيلة

سبا، وهي امرأة، ﴿وأوتِيَتْ من كلِّ شيءٍ﴾: يؤتاه الملوك من الأموال والسلاح والجنود والحصون وقلاع ونحو ذلك، ﴿ولها عرشٌ عظيمٌ﴾؛ أي: كرسي ملكها الذي تجلس عليه عرشٌ هائلٌ، وعِظَمُ العروش تدُلُّ على عظمة المملكة وقوة السلطان وكثرة رجال الشوري.

سورة النمل (٢٤ - ٣١)

٤٢٤ ﴿وجدتُها وقَوْمَها يسجُدون للشمس من دونِ الله؟؛ أي: هم مشرِكون يعبُدون الشمس، ﴿وزيَّن لهم الشيطانُ أعمالَهم؟: فرأوا ما هم عليه هو الحقَّ، فهم لا يهتدونَ؟: لأنَّ الذي يرى أنَّ الذي عليه حقَّ لا مطمعَ في هدايته حتى تتغيَّر عقيدتُه.

(٢٥) ثم قال: ﴿أَلَابُ؛ أي: هلاً ﴿يسجدوا لله الذي يُخْرِجُ الخَبْءَ في السمواتِ والأرضِ؟ أي الحَبْء في السمواتِ والأرضَ؟ أي: إيعلم الخفي الخبيء في أقطار السماوات وأنحاء الأرض من صغارِ المخلوقات وبذور النباتات وخفايا الصدور، ويخرج خَبْءَ الأرض والسماء بإنزال المطر وإنبات النبات، ويخرجُ خَبْءَ الأرض عند النفخ في الصور وإخراج الأموات من الأرض من المرض عند النفخ في الصور وإخراج الأموات من الأرض ليجازيَهم بأعمالهم، ﴿ويعلم ما تُخفون وما تُعْلِنُونَ؟.

٢٦﴾ ﴿الله لا إله إلاً هو؟؛ أي: لا تنبغي العبادة والإنابة والذلُّ والحبُّ إلَّا له؛ لأنَّه المألوه؛ لما له من الصفات الكاملة والنعم الموجبة لذلك. ﴿رَبُّ العرش العظيمَ》: الذي هو سقفُ المخلوقات، ووسع الأرضَ والسماوات. فهذا الملك عظيم السلطان كبير الشأن هو الذي يُذَلُّ له ويُخْضِعُ ويُسْجَدُ له ويُرْكَع.

(٢٧ - ٢٨) فسلم الهدهدُ حين ألقى إليه لهذا النبأ العظيم، وتعجَّب سليمان كيف خفي عليه، وقال مثبتاً لكمال عقله ورزانته: ﴿سننظُرُ أَصَدَقْتَ أَم كنتَ من الكاذِبينَ. اذهبْ بكتابي لهذا؟: وسيأتي نصَّه، ﴿فَأَلْقِهِ إليهم ثم تولَّ عنهم؟؛ أي استأخِرْ غير بعيد، ﴿فَانظُرْ ماذا يرجِعونَ؟: إليك وما يتراجَعون به.

(٢٩ - ٢٩) فذهب به، فألقاه عليها، فقالت لقومها: ﴿إِنِي أُلْقِي إِلَيَّ كَتَابٌ كريمٌ ؟ أي: جليل المقدار، من أكبر ملوك الأرض، ثم بيَّنت مضمونَه، فقالت: ﴿إِنَّه من سليمانَ وإنَّه بِـسْــم الله الرحمٰن الرحيم. أن لا تَعْلوا عليَّ وأَتُوني مسلمينَ ؟ أي: لا تكونوا فوقي، بل اخضعوا تحت سلطاني، وانقادوا لأوامري، وأقبلوا إليَّ مسلمين. وهذا في غاية الوجازة مع البيان التامٌ ؛ فإنَّه تضمَّن نهيَه<sup>(١)</sup> عن

(۱) في (ب): «نهيهم».



سورة النمل (٣٢ ـ ٣٧)

العلوِّ عليه والبقاء على حالهم التي هم عليها، والانقيادَ لأمرِهِ والدخول تحت طاعته، ومجيئَهم إليه ودعوتهم إلى الإسلام. وفيه استحبابُ ابتداء الكتب بالبسملة كاملةً، وتقديمُ الاسم في أول عنوان الكتاب.

(٣٢ - ٣٣) فمن حزمها وعقلها أن جمعت كبارَ دولتها ورجال مملكَتِها وقالت: ﴿يا أَيُها الملأ أفتوني في أمري)؛ أي : أخبروني ماذا نجيبُه به؟! وهل ندخُلُ تحت طاعتِهِ وننقادُ أم ماذا نفعل؟! ﴿ما كنتُ قاطعة أمراً حتى تَشْهَدونِ، أي : ما كنتُ مستبدَّة بأمرِ دون رأيكم ومشورَتِكم، ﴿قالوا نحنُ أولو قوَّة وأولو بأس شديدِه؛ أي : ما كنتُ مستبدَّة بأمرِ دون رأيكم ومشورَتِكم، ﴿قالوا نحنُ أولو قوَّة وأولو بأس شديدِه؛ أي : ما كنتُ مستبدَّة بأمرٍ دون رأيكم ومشورَتِكم، فقالوا نحنُ أولو قوَّة وأولو بأس شديدِه؛ أي : ما كنتُ مستبدَّة بأمرِ دون رأيكم ومشورَتِكم، فقالوا نحنُ أولو قوَّة وأولو بأس شديدِه؛ أي : إن رددتِ عليه قولَه، ولم تدخلي في طاعتِهِ؛ فإنًا أقوياء على القتال. فكأنَّهم مالوا إلى هذا الرأي الذي لو تمَّ، لكان فيه دمارُهم، ولكنَّهم أيضاً لم يستقرُوا عليه، بل قالوا: فوالأمرُ إليكِه؛ أي : الرأي ما رأيتِ في طاعتِه؛ فإنًا أقوياء على القتال. وحزمِها واليه، بل قالوا: فوالأمرُ اليكِه؛ أي : الرأي ما رأيتِ في مادينَهم، ومادُولهم، ولكنّهم أيضاً لم فكأنَّهم مالوا إلى هذا الرأي الذي لو تمَّ، لكان فيه دمارُهم، ولكَنّهم أيضاً لم وحزمِها وحزمِها ونهم بعقلها فكان في مادينه، بل قالوا: فوالأمرُ اليكِه؛ أي : الرأي ما رأيتِ في مادينهم، وله بعد بعله بعقلها وحزمِها ونصر مادينه، بل قالوا: فوالأمرُ اليكِه؛ أي الرأي ما رأيتِ لو تمَّ، ولما ومادُولهم، ولكَنهم أيضاً لم وحزمِها ونُصحها لهم، فوانظُريَه: نظر فكرٍ وتدبُر فماذا تأمرينَه.

٤٦ - ٣٥ فقالت لهم مقنعة لهم عن رأيهم، ومبينة سوء مغبَّة القتال: ﴿إِنَّ المملوكَ إذا دخلوا قرية أفسَدوها»: قتلاً وأسراً ونهباً لأموالها وتخريباً لديارها، ووجعلوا أعِزَّة أهلها أذِلَةَ»؛ أي: جعلوا الرؤساء السادة أشراف الناس من الأرذلين<sup>(1)</sup>؛ أي: فهذا رأيٌ غير سديد، وأيضاً؛ فلست بمطيعة له قبل الاختبار وإرسال من يكشف عن أحواله ويتدبَّرُها، وحينئذ نكونُ على بصيرة من أمرِنا. فقالت: ﴿وَالَّذَ عَلَى مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَعْنَا مَنْ مَا أَذَلَةً الله الله وتخريباً لديارها، وحملوا أعرزَة أهلها أَذِلَةً»؛ أي: جعلوا الرؤساء السادة أشراف الناس من الأرذلين<sup>(1)</sup>؛ أي: فهذا رأيٌ غير سديد، وأيضاً؛ فلست بمطيعة له قبل الاختبار وإرسال مَنْ يكشفُ عن أحواله ويتدبَّرُها، وحينئذ نكونُ على بصيرة من أمرِنا. فقالت: فقالت: وأواني مرسلة إليهم بهديَة فناظرة بم يَرْجِعُ المرسلونَ»: منه؛ هل يستمرُ على رأيه وقولِهِ؟ أم تخدعُه الهدية وتُبَدَلُ فكرتَه؟! وكيف أحواله وجنودُه؟!

(٣٦) فأرسلت إليه بهديَّة<sup>(٢)</sup> مع رسل من عقلاء قومها وذوي الرأي منهم. (فلمَّا جاءَ سليمانُ)؛ أي: جاءه الرسل بالهدية، (قال): منكراً عليهم ومتغيِّظاً على عدم إجابتهم: (أتُمِدُونَنِ بمالِ فما آتانِيَ اللَهُ خيرُ مما آتاكم): فليست تقع عندي موقعاً، ولا أفرح بها، قد أغناني الله عنها، وأكثر عليَّ النعم، (بل أنتُم بهديَّكِم تفرحونَ): لحبكُم للدُّنيا، وقلَّة ما بأيديكم بالنسبة لما أعطاني الله.

(٣٧) ثم أوصى الرسول من غير كتاب لما رأى من عقلِهِ وأنَّه سينقُلُ كلامَه على وجهه، فقال: ﴿ارجِعْ إليهم﴾؛ أي: بهديَّتك، ﴿فَلَنَأْتِيَنَّهم بجنودٍ لا قِبَلَ لهم﴾؛ أي: لا طاقة لهم ﴿بها وَلَنُخْرِجَنَّهم منها أَذَلَةُ وهم صاغرونَ﴾: فرجع إليهم

(۱) في (ب): «الأذلين».
 (۲) في (ب): «له هدية».

وأبلَغَهم ما قال سليمانُ، وتجهَّزوا للمسير إلى سليمانَ.

سورة النمل (٣٨ - ٤١)

وأبلغ من ذلك أن ﴿قال الذي عندَه علم من الكتابِ : قال المفسَّرون: هو رجلَّ عالم صالح عند سليمان، يُقالُ له: آصف بن برخيا، كان يعرف اسم الله الأعظم، الذي إذا دُعي به؛ أجابَ، وإذا سُئِل به أعطى: ﴿آنا آتيكَ به قبلَ أن يَرْتَدً إليك طرقُك : بأن يدعوَ الله بذلك الاسم، فيحضرَ حالاً، وأنَّه دعا الله، فحضر. فالله أعلم؛ هل هذا المرادُ، أم أنَّ عندَه علماً من الكتاب يقتدِرُ به على جلب البعيدِ وتحصيل الشديد؟! ﴿فلمَّا رآهَ سليمان ﴿مستقرًا عنده : حمد الله تعالى على أقدارِهِ وملكِهِ وتيسيرِ الأمور له، و﴿قال هذا مِن فضل ربِّي لِيَبْلُوَني أَأَسْكُرُ أَمْ أقدارِهِ وملكِهِ وتيسيرِ الأمور له، و﴿قال هذا مِن فضل ربِّي لِيَبْلُوني أَأَسْكُرُ أَمْ مو دأبُ الملوك الجاهلين، بل علم أنَّ ذلك اختبارَ من ربُه، فخاف أن لا يقومَ بشكرِ هٰذه النعمة، ثم بيَنَ أنَّ هذا الشكر لا ينتفعُ الله به، وإنَّما يرجعُ نفعُه إلى صاحبه، فقال: ﴿ومَن شَكَرَ فإنَّما يشكرُ لنفسه ومَن كَفَرَ فإنَّ ربِّي غنيَّ كريم» عن أعماله، كريمً كثير الخير، يعمُ به الشاكر والكافر؛ إلا أنَّ سكر نعمِهِ داع للمزيد

٤١﴾ ثم قال لِمَنْ عندُه: ﴿نَكُروا لها عرشَها﴾؛ أي: غيروه بزيادة ونقص، ونحن في ذٰلك<sup>(١)</sup>: ﴿ننظُرُه: مختبرينَ لعقلِها: ﴿أَتهتدي﴾ للصوابِ ويكونُ عندَها

(۱) في (ب): «ونحو ذلك».

سورة النمل (٤٢ ـ ٤٤)

ذكاء وفطنة تَليقُ بملكها، ﴿أَم تَكُونُ مَن الذِّين لا يهتدونَ﴾.

٤٢﴾ ﴿فلما جاءت﴾: قادمة على سليمان؛ عرض عليها عرشَها، وكان عهدُها به قد خلَّفته في بلدها، و﴿قيلَ لها أَهْكذا عرشُكَ﴾؛ أي: أنَّه استقرَّ عندنا أنَّ لك عرشاً عظيماً؛ فهل هو كهذا العرش الذي أحضَرْناه لك؟ ﴿قالتْ كانَّه هو﴾: وهذا من ذكائِها وفطنتِها: لم تَقُلْ هو لوجود التغيير فيه والتنكير، ولم تَنْفِ أنَّه هو لأنها عَرَفَتْه، فأتت بلفظٍ محتمل للأمرين، صادقٍ على الحالين.

فقال سليمان متعجِّباً من هدايتها وعقلِها وشاكراً لله أن أعطاه أعظَمَ منها: ﴿وأوتينا العلمَ مِن قبلِها﴾؛ أي: الهدايةَ والعقلَ والحزم من قبل لهذه الملكة، ﴿وكُنَّا مسلمينَ﴾: وهي الهدايةُ النافعة الأصليَّة.

ويُحتمل أنَّ لهذا من قول ملكة سباً: وأوتينا العلمَ عن مُلْكِ سليمانَ وسلطانِهِ وزيادةِ اقتدارِهِ من قبل لهذه الحالة التي رأيْنا فيها قدرتَه على إحضار العرش من المسافة البعيدة، فأذْعَنَّا له وجِئْنا مسلمينَ له خاضعينَ لسلطانه.

٤٣﴾ قال الله تعالى: ﴿وصدَها ما كانتْ تعبُدُ من دونِ الله»؛ أي: عن الإسلام، وإلاً؛ فلها من الذكاء والفطنة ما به تعرفُ الحقَّ من الباطل، ولكنَّ العقائدَ الباطلة تُذْهِبُ بصيرة القلب. ﴿إنَّها كانت من قوم كافرين»: فاستمرَّتْ على دينهم، وانفرادُ الواحد عن أهل الدين والعادة المستمرَّة بأمر يراه بعقلِهِ من ضلالهم وخطئهم من أندرِ ما يكون؛ فلهذا لايُسْتَغْرَبُ بقاؤُها على الكَفرِ.

في (ب): «وهي».

شاهدتْ وعلمت نبوَّتَه ورسالتَهُ؛ تابتْ ورجعتْ عن كفرها و﴿قالتْ ربُ إِنِّي ظلمتُ نفسى وأسلمتُ مع سليمانَ لله ربِّ العالمين﴾.

سورة النمل (٤٠ ـ ٤٦)

فهذا ما قصَّه الله علينا من قصَّة ملكة سبأ وما جرى لها مع سليمانَ، وما عدا ذلك من الفروع المولَّدة والقصص الإسرائيليَّة؛ فإنَّه لا يتعلق بالتفسير لكلام الله، وهو من الأمور التي يقف الجزم بها على الدليل المعلوم المعصوم، والمنقولات في لهذا الباب كلها أو أكثرها ليس كذلك؛ فالحزمُ كلُّ الحزم الإعراضُ عنها وعدم إدخالِها في التفاسير. والله أعلم.

﴿وَلَقَدَ أَرْسَلُنَا إِلَى فَمُودَ أَخَاهُمْ مَتَلِحًا أَنِ أَعْبُدُوا أَلَقَهُ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ بَغْتَصِمُونَ (1) (1) قَالَ يَنَقَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُنَ بِالسَّتِنَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ قَالُوا أَظَيَرْنَا بِلَ وَبِمَن مَعَكُ قَالَ طَتِمُرُكُمْ عِندَ ٱللَّهِ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ تُغْتَنُونَ (2) وي نِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُوت في الأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ (2) قَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللَّهِ لَكُمْ تُعْتَمُ نُعْ النُقُولَنَ لِوَلِيَهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ. وَإِنَّا لَصَكِفُونَ (2) وَعَكَرُوا مَحَكُر النُقُولَنَ لِوَلِيَهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ. وَإِنَّا لَصَكِفُونَ (2) وَعَكَرُوا مَحَكُر وَهُمْ لَا يَشْعَدُونَ فَي الْمُولَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى الْمُولَا يَقَاسَمُوا بِاللَّهِ لَكَيَتَنَهُ وَأَهْ لَمُ نُعْرَ النُقُولَنَ لِوَلِيَهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ. وَإِنَّا لَصَكِفُونَ (2) وَعَكَرُوا مَحَكُر وَمُمْ لَا يَشْعَدُونَ فَي وَاللَّهُ اللَهُ اللَّائِنُ عَنْتُ عَامَهُوا بِاللَهِ اللَّهِ عَالَيْهِ وَقَوْمَهُمْ أَعْتَوْنَ وَعَمْ لَا يَشْعُمُ لَا يَشْعَدُونَ مَعْدُولُ مَعْذَى الْعَالَةُ مُعَلِيهُ أَنْ عَنْتَصِيفُونَ الْ الْمُعَالَى الْعَلَيْتُ الْسَعَمُولُ مَعْلَكُونَ وَاللَهُ فَالْعُلَنَةُ وَلَكُونَ الْتَعَاسَمُوا اللَّهُ فَعَلَيْتُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ لِوَلِيَهُ مَعْذَى مَعْنَتُهُمُ مَا عَالَهُ وَعَالَيْنَهُ وَاللَّهُ فَالْعُنْتُ الْتُولُونَ اللَّهُ وَعَلَيْهُمُ وَتَعْ الْحُرُنَ لَا يَعْتَلُونَ اللَهُ وَاللَّهُ فَالْعُنُ الْتُولُونَ الْتُعَالَى وَتَعْتَعُونَ الْنُولَةِ عَاللَهُ وَنَا مَعْتَلُكَ الْعَلَيْ وَلَكُولُ مُعْتَلُونَ اللَهُ مَا لَعُولَةُ عَلَيْنَا اللَهُ وَالْتَعْتَمُونَ الْ مُعَلِكُ الْعَلَيْ وَلَكُونَ اللَهُ فَاللَهُ مَا مُولَةُ مَا مُولَعُهُ الْتَعْتُ

٤٥﴾ يخبرُ تعالى أنَّه أرسل إلى ثمود القبيلة المعروفة أخاهم في النسب صالحاً، وأنَّه أمرهم أن يعبُدوا الله وحدَه، ويترُكوا الأنداد والأوثان؛ ﴿فإذا هم فريقان يختصمون﴾: منهم المؤمن، ومنهم الكافر ـ وهم معظمهم ـ.

٤٦﴾ ﴿قال يا قوم لم تستعجلونَ بالسيئة قبل الحسنة؟ أي: لم تبادرونَ فعل السيئاتِ وتحرصونَ عليها قبل فعل الحسناتِ التي بها تحسُنُ أحوالُكم وتصلُحُ أمورُكم الدينيَّة والدنيويَّة، والحالُ أنَّه لا موجبَ لكم إلى الذَّهاب لفعل السيئات أمورُكم الدينيَّة والدنيويَّة، والحالُ أنَّه لا موجبَ لكم إلى وتدعر نفعل السيئات أمورُكم متعفرون الله والمعل الميئات فعل أمورُكم وتصلُحُ أولا تستغفرون الله والدنيويَّة، والحالُ أنَّه لا موجبَ لكم إلى الذَّهاب لفعل السيئات أمورُكم وتصلُحُ أمورُكم الدينيَّة والدنيويَّة، والحالُ أنَّه لا موجبَ لكم إلى الذَّهاب لفعل السيئات فلولا تستغفرون الله؟

(1) في النسختين: إلى آخر القصة.

سورة النمل (٤٧ \_ ٥٢)

﴿٤٧﴾ ﴿قالوا﴾: لنبيُّهم صالح مكذَّبين ومعارضينَ: ﴿اطَّيَرْنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ﴾: زعموا قَبَّحَهُمُ الله أنهم لم يَرَوْا على وجهِ صالح خيراً، وأنَّه هو ومن معه من المؤمنين صاروا سبباً لمنع بعض مطالبهم الدنيويَّة! فقال لهم صالحّ: ﴿طائِرُكَم عند الله﴾؛ أي: ما أصابكم إلَّا بذنوبكم. ﴿بِل أَنتم قومٌ تُفْتَنونَ﴾: بالسَّراء والضرَّاء، والخير والشرِّ؛ لينظر هل تُقْلِعون وتتوبون أم لا؛ فهٰذا دأبُهم في تكذيبِ

٤٨﴾ ﴿وكان في المدينةِ»: التي فيها صالحٌ، الجامعة لمعظم قومه ﴿تسعةُ رَهطٍ يَفسِدون في الأرض ولا يُضلِحونَه؛ أي: وصفُهُم الإفساد في الأرض، ولا لهم قصدٌ ولا فعلٌ بالإصلاح، قد استعدُّوا لمعاداةِ صالح والطعنِ في دينِهِ ودعوةِ قومهم إلى ذٰلك؛ كما قال تعالى: ﴿ما يُضلِحونَهُ أَمر المعاداةِ مالح والطعنِ في دينِهِ ودعوةِ المم قصدٌ ولا يُفري الأرض، ولا تُعمينُون أولا فعلٌ بالإصلاح، قد استعدُّوا لمعاداةِ صالح والطعنِ في دينِهِ ودعوةِ المم قصدُ ولا يُضلِحونَهُ ولا يُفري المعاداةِ مالح والطعنِ في الأرض، ولا يُفري قول أولا يُفري أولا يفي المعاداةِ صالح والطعنِ في دينِهِ ودعوةِ قومهم قصدٌ ولا فعلٌ بالإصلاح، قد استعدُّوا لمعاداةِ صالح والطعنِ في دينِهِ ودعوةِ قومهم قومهُ ما المارةُ ولا فعلُ بالإصلاح، قد استعدُّوا لمعاداةِ صالح والطعنِ في دينِهِ ودعوةِ قومهم إلى ذلك على الأرض ولا يُضلِحونَهُ ولا يُفري أولا أولا أول أولا أولا أولامية والمعادةِ مالح والطعنِ في دينِهِ ودعوةِ قومهم إلى ذلك على الأرض ولا يُضلِحونَهُ.

٤٩ فلم يزالوا بهذه الحال الشنيعة حتى أنّهم من عداوتهم ﴿تقاسموا فيما بينَهم؛ كلُ واحد أقسم للآخر: ﴿لَنُبَيْنَنَهُ وأَهلُه ﴾؛ أي: لنأتِيَنَهم () ليلاً هو وأهله، فلنقتلتهم، ﴿ثم لنقولَنَ لوليه ﴾: إذا قام علينا وادًعى علينا أنًا قَتَلْناهم؛ ننكر ذٰلك وننفيه ونحلف: ﴿إِنَّا لَصادِقونَ ﴾.

« <sup>٥</sup> فتواطؤوا على ذلك، ومكروا مكراً»: دبَّروا أمرهم على قتل صالح
 وأهله على وجه الخُفْيَةِ حتى من قومهم<sup>(٢)</sup> خوفاً من أوليائه، ومَكرنا مكراً»:
 بنصرِ نبيِّنا صالح عليه السلام وتيسيرِ أمرِهِ وإهلاكِ قومِهِ المكذُبين. وهم لا
 يشعُرونَ».

﴿٥٩﴾ ﴿فانظر كيف كان عاقِبَةُ مَكْرِهِمَ》: هل حصل مقصودُهم وأدركوا بذلك المكر مطلوبَهم؟ أم انتقض عليهم الأمر؟! ولهذا قال: ﴿أَنَّا دَمَّرْناهم وقومَهم أجمعينَ》: أهلَكُناهم واستأصَلْنا شأفَتَهم فجاءتهم صيحةُ عذابٍ فأُهْلِكوا عن آخرهم.

(١) في (ب): «نأتيهم».
 (٢) في (ب): «حتى قومهم».

وقائعَ الله في أوليائِهِ وأعدائِهِ، فيعتبِرون بذٰلك، ويعلمون أنَّ عاقبة الظُّلم الدَّمار والهلاك، وأنَّ عاقبة الإيمان والعدل النجاة والفوز.

سورة النمل (٥٣ \_ ٥٦)

﴿٥٣﴾ ولهذا قال: ﴿ وأنجَينا الذين آمنوا وكانوا يتَّقونَ ؛ أي: أنجينا المؤمنين بالله وملائكتِهِ وكتبِهِ ورسلِهِ واليوم الآخر والقدَرِ خيرِهِ وشرَّه، وكانوا يتَّقون الشركَ بالله والمعاصيَ، ويعملونَ بطاعتِهِ وطاعةِ رسلِهِ.

﴿وَلُوطًا إِذْ فَسَالَ لِفَوْمِـهِ، أَسَأْتُوْتِ ٱلْفَتَحِشَةَ وَأَنتُمْ تُبْعِبُونِ <sup>(1)</sup> ﴿ وَلُوطًا إِذْ فَسَالَ لِفَوْمِـهِ، أَسَأْتُوْنَ ٱلرِّحَالَ شَهْوَةُ مِّن دُونِ ٱللِسَلَّوَ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تَحْهَلُونَ ﴾ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ، إِلَّا أَن قَسَالُوْا أَخْرِجُوَا ءَالَ لُوطِ مِن قَرْيَنِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَنطَهَّرُونَ ﴾ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ، إِلَّا أَن قَدَرْنَهَا مِنَ ٱلْغَنْبِينَ ﴾ وَأَسْطَرْنَا عَلَيْهِم مَطَرًا فَسَاءَ مَطَرُ الْمُنذَرِينَ ﴾

٤٤% أي: واذكر عبدًنا ورسولَنا لوطاً ونبأه الفاضلَ حين قال لقومِهِ داعياً لهم إلى الله وناصحاً: ﴿أتأتونَ الفاحشةَ؟؛ أي: الفَعْلَةَ الشنعاء التي تستفحِشُها العقولُ والفطرُ وتستقبِحُها الشرائع. ﴿وأنتُم تبصِرونَ؟: ذٰلك وتعلمونَ قُبحَه، فعاندتم وارتكَبْتُم ذٰلك ظلماً منكم وجرأةً على الله.

(٥٥) ثم فسَّر تلك الفاحشة فقال: ﴿ أَإِنَّكُم لتأتونَ الرجالَ شهوةً من دون النساء؟؛ أي: كيف توصَّلْتم إلى هٰذه الحال، فصارت شهوتُكم للرجال وأدبارِهم محلُّ الغائط والنجو والخبث، وتركتُم ما خلقَ اللهُ لكم من النساء من المحالُ الطيَّبة التي جُبِلَتِ النفوس إلى الميل إليها، وأنتم انقلبَ عليكم الأمرُ، فاستحسنتُم القبيح، واستقبحتُم الحسن؟! ﴿ بل أنتم قومٌ [مسرفون]<sup>(٢)</sup>؟: متجاوزون لحدود الله متجرُئون على محارمه.

٤٦٥ فما كان جوابَ قومِهِ : قبولٌ ولا انزجارٌ ولا تذكُرُ وادُكارٌ، إنّما كان جوابُهم المعارضة والمناقضة والتوعُد لنبيَّهم الناصح ورسولهم الأمين بالإجلاء عن وطنِهِ والتشريدِ عن بلدِهِ؛ فما كان جوابَ قومِهِ ﴿إِلَّا أَن قالوا أخرجوا آلَ لوطٍ من قريَبِكُمَ : فكأنَّه قبل: ما نقمتُم منهم وما ذنبُهم الذي أوجبَ لهم الإخراج؟ فقالوا : فريَبَكُمَهُ : فكأنَّه قبل: ما يتنزَّهون عن اللواط واديبُهم الذي أوجبَ لهم الإخراج؟ فقالوا : فريبَكُمُهُ : فكان جوابَ قومِهِ ﴿إِلَّا أَن قالوا أخرجوا آلَ لوطٍ من قريبَكُمُهُ : فكأنَّه قبل: ما يتنزَّهون عن اللواط وا يتنزَّهون عن الله الذي أوجبَ لهم الإخراج؟ فقالوا : فريبَكُمُهُ : فكأنَّه قبل: ما يتنزَّهون عن اللواط وأدبار الذي أوجبَ لهم الإخراج؟ فقالوا : في أَنهم أناسٌ يتطهّرونَهُ ؛ أي : يتنزَّهون عن اللواط وأدبار الذُكور!!

(١) في النسختين: إلى آخر القصة.

(٢) كذا في النسختين. وصواب الآية ﴿تجهلون﴾.

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النمل (٥٧ ـ ٥٩)

جعلوا أفضلَ الحسناتِ بمنزلة أقبح السيئات، ولم يكتفوا بمعصيَتِهِم لنبيِّهم فيما وعظهم به، حتى وصلوا إلى إخراجِهِ، والبلاءُ موكلٌ بالمنطق؛ فهم قالوا: أخرِجوهم من قريَتِكُم إنَّهم أناسٌ يتطهَّرون! ومفهوم لهذا الكلام: وأنتُم متلوِّثون بالخُبثِ والقذارةِ المقتضي لنزول العقوبة بقريَتِكم ونجاةِ من خَرَجَ منها.

(٥٧ - ٥٨) ولهذا قال تعالى: ﴿فَأَنجَيْنا، وأَهلَهُ إِلَّا امرأَتَه قَدَّرْناها من الغابرينَ»: وذلك لمَّا جاءتُه الملائكةُ في صورة أضيافٍ، وسمع بهم قومُه، فجاؤوا إليه يريدونَهم بالشرِّ، وأغلق الباب دونَهم، واشتدً الأمر عليه، ثم أخبرتُهم الملائكة عن جليَّة الحال، وأنَّهم جاؤوا لاستنقاذِه وإخراجِهِ من بين أظهرهم، وأنَّهم يريدون عن جليَّة الحال، وأنَّهم جاؤوا لاستنقاذِه وإخراجِهِ من بين أظهرهم، وأنَّهم يريدون عن جليَّة الحال، وأنَّهم جاؤوا لاستنقاذِه وإخراجِهِ من بين أظهرهم، وأنَّهم يريدون عن جليَّة الحال، وأنَّهم جاؤوا لاستنقاذِه وإخراجِهِ من بين أظهرهم، وأنَّهم يريدون إهلاكَهم ما وأنَّهم جاؤوا لاستنقاذِه وإخراجِهِ من بين أظهرهم، وأنَّهم يريدون عليهم، وأنَّهم يريدون عليهم، وأنَّ موعِدَهم الصبح، وأمروه أن يسريَ بأهلِهِ ليلاً إلَّا امرأتَه؛ فإنَّه سيصيبُها ما أصابهم، فخرج بأهلِهِ ليلاً، فنجوا، وصبَّحَهم العذابُ، فقلبَ الله عليهم مدارَم عليهم حجارة من سجيل منضود ميوم، ورأنَّهم جاؤوا لامنا أمل عليهم حجارة من سبي أظهرهم، وأنَّهم يريدون عليهم دوان موعِدَهم الصبح، وأمروه أن يسريَ بأهلِه ليلاً إلى الله عليهم معارة أمرانه عليهم معارة من سجيل منضود ميوم، ورأنَّه عالم الله عليهم معارة من سجيل منضود عليهم مدارة من موجعل أعلاها أسفلها، وأمطر عليهم مطراً فساء مَطَرُ المُنذَرينَ»؛ عليهم منهم أمر ملتُهم، وبن العذابُ عذابُهم؛ لأنَّهم أنْذِروا وخوُفوا فلم ينزَجِروا ولم يرتَذعوا، وأحروا، فأحرًا الله بهم عقابَه الشديد.

﴿قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ وَسَلَمٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَقَ مَاللَهُ خَيْرُ أَمَّا يُشْرِبُون ۞﴾.

﴿ ٥٩ أي : قل الحمدُ لله الذي يستحقُّ كمالَ الحمدِ والمدح والثناءِ؛ لكمال أوصافه وجميل معروفه وهباتِهِ وعدلِهِ وحكمتِهِ في عقوبته المكذَّبين وتعذيب الظالمين، وسلَّم أيضاً على عبادِهِ الذين تخيَّرهم واصطفاهم على العالمين من الأنبياء والمرسلين وصفوة الله ربَّ العالمين، وذلك لرفع ذِخْرِهم وتنويها بقَدْرِهم وسلامتهم من الشرَّ والأدناس وسلامةِ ما قالوه في ربُّهم من النقائص والعيوب. ﴿ آللَهُ خيرٌ أَمْ ما يُشْرِكونَ؟ : ولهذا استفهامٌ قد تقرَّر وعُرِفَ؛ أي : الله الربُّ العظيم كاملُ الأوصاف عظيمُ الألطاف خيرٌ أم الأصنامُ والأوثانُ التي عَبَدوها معه وهي ناقصةُ من كلِّ وجه؛ لا تنفعُ ولا تضرُّ ولا تملِكُ لأنفسها ولا لِعابديها مثقالَ ذرَّةٍ من الخير؛ فاللهُ خيرٌ مما يُشْرِكون.

ثم ذكر تفاصيل ما به يُعْرَفُ ويتعيَّنُ أنَّه الإلْهُ المعبودُ، وأنَّ عبادَتَه هي الحقُّ وعبادةَ ما سواه هي الباطلُ، فقال:

﴿أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَحُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ مَآهُ فَأَنْبَشْنَا بِهِ، حَدَآبِقَ ذَات

بَهْجَمَرِ مَّا كَانَ لَكُرُ أَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَاً أَوِلَكُمْ مَّعَ ٱللَّهِ بَلَ هُمَ قَوْمٌ يَعَدِلُونَ ﴿ (٦) أي: أمَّن خَلَقَ السماواتِ وما فيها من الشمس والقمر والنجوم والملائكة والأرض وما فيها من جبال وبحار وأنهار وأشجار وغير ذلك، ﴿وأُنزل لكمَهُ؛ أي: لأجلكم ﴿من السماءِ ماءً فأَنْبَتْنا به حدائقَهُ؛ أي: بساتين ﴿ذاتَ بهجةٍه؛ أي: حسن منظر من كثرة أشجارها وتنوُّعها وحسنِ ثمارها. ﴿ما كانَ لَكُم أَن تُنبِتوا شَجَرَها﴾: لولا مِنَّةُ الله عليكم بإنزال المطر. ﴿أَإِلَهُ مع اللهِهُ: فَعَلَ هٰذه الأفعال حتى يُعبد معه ويُشرَك به، ﴿بل هم قوم يعلِلُونَ﴾: به غيره، ويسوُّون به سواه، مع عليهِم أنَّه وحده خالقُ العالم العلويِّ والسفليِّ ومنزلُ الرزق.

🏚 سورة النمل (٦٠ ـ ١٢)

﴿أَمَّن جَعَلَ الْأَرْضَ فَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهَا أَنْهَدُرًا وَجَعَلَ لَمَّا رَوَاسِحَ وَجَعَلَ بَيْكِ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزُاً أَءِلَنَهُ مَّعَ ٱللَهِ بَلْ أَحْتَمُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢

(٦) أي: هل الأصنام والأوثان الناقصة من كلُّ وجه التي لا فعلَ منها ولا رزقَ ولا نفعَ خيرٌ أم الله الذي (جعل الأرض قَراراً): يستقرُ عليها العبادُ ويتمكَّنون من السكنى والحرث والبناء والذَّهاب والإياب، (وجَعَلَ خلالها أنهاراً)؛ أي: جعل في خلال الأرض أنهاراً ينتفعُ بها العبادُ في زُروعهم وأشجارهم وشُربهم وشرب مواشيهم، (وجَعَلَ لها رَواسي)؛ أي: جبالا تُرسيها وتُثبتها لئلاً تميدً وتكون أوتاداً لها لثلا تضطرب، (وجعل بين البحرين): البحر المالح والبحر العذب (حاجزاً): يمنعُ من اختلاطهما فتفوت المنفعة المقصودة من كل منهما، بل فيحصُلُ منها مقاصدُها ومصالحها. (أله مع الله): فعل ذلك حتى يُعدَلَ به الله ويُشركَ به معه، (بل أكثرُهم لا يعلمون): فيشركون بالله تقليداً لرؤسائهم، وإلَّا، فلو علموا حقَّ العلم لم يشركوا به شيئاً.

﴿أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ لِذَا دَعَاهُ وَبَيَكْشِفُ ٱلسُّوَّمَ وَبَجْعَلُكُمْ خُلَفَكَآءَ ٱلْأَرْضُ أَءَكَ لَمَّعَ ٱللَّهِ قَلِيـكَا مَا نَدَكَرُونَ ٢

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة النمل (٦٣ ـ ٦٤)

بقوم بعدكم؟! أإله مع الله يفعل لهذه الأفعالَ؟! لا أحد يفعلُ مع الله شيئاً من ذلك، حتى بإقرارِكم أيُّها المشركون، ولهذا كانوا إذا مسَّهم الضُرُّ دَعَوا اللّه مخلصين له الدين؛ لعلمِهم أنَّه وحدَه المقتدر على دفعه وإزالته، ﴿قليلاً ما تَذَكَرونَ﴾؛ أي: قليلاً تذكُركم وتدبُّركم للأمور التي إذا تذكَّرتموها اذكرتُم ورجعتُم إلى الهدى، ولكن الغفلة والإعراض شاملٌ لكم؛ فلذلك ما ازعَوَيْتم ولا اهتديتم.

﴿أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَنتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلزِّيْنَحَ ثُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَنِهِۦ أَءَلَنَهُ مَّعَ ٱللَّهِ تَعَنِى ٱللَّهُ عَنَمًا يُشْرِكُونَ ٢

(٣٣) أي: من هو الذي يهديكم حين تكونون في ظُلُمات البرِّ والبحرِ حيث لا دليل ولا مَعْلَمَ يُرى ولا وسيلةَ إلى النجاة إلَّا هدايتُه لكم وتيسيرُهُ الطريق وجعل ما جعل لكم من الأسباب التي تهتدون بها؟! ﴿ومَن يرسِلُ الرياح بُشراً بين يدي رحمتِهِ؟ أي: بين يدي المطر، فيرسِلُها، فتثيرُ السحاب، ثم تؤلَفُه، ثم تجمعُه، ثم تُلَقِحُه، ثم تُدِرُّه، فيستبشر بذلك العباد قبل نزول المطر. ﴿أَإِلَٰهُ مع اللّه؟: فعل ذلك؟! أم هو وحده الذي انفرد به؟! فلم أشركتُم معه غيرَه وعبدتُم سواه؟! (تعالى الله عما يشرِكون؟: تعاظم وتنزَّه وتقدَّس عن شِرْكِهم وتسويَتِهِم به غيره.

﴿ أَمَن يَبْدَؤُا الْحَلْقُ ثُمَّ بُعِيدُهُ وَمَن بَرْزُفَكُمُ عِنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَضِّ أَءِلَكُمْ مَعَ ٱللَهُ قُل حَاثُوا بُرْهَننَكُمْ إِن كُنتُمْ صَندِفِينَ ٢

(٢٤) أي: من هو الذي يبدأ الخَلْقَ وينشىء المخلوقاتِ ويبتدي خلقَها ثم يعيدُ الحَلْقَ يوم البعث والنشور؟! ﴿ومن يرزقُكم من السماء والأرض ﴾ بالمطر والنبات؟! ﴿ وَمَن يرزقُكم من السماء والأرض ﴾ بالمطر والنبات؟! ﴿ أَإِلَٰهُ مع الله ﴾: يفعلُ ذٰلك ويقدر عليه، ﴿قل هاتوا برهانكم ﴾؛ أي : حجَّتكم ودليلكم على ما قلتم : ﴿ إِن كنتُم صادقين ﴾ وإلاً ؛ فبتقدير أنَّكم تقولون : إنَّ الأصنام لها مشاركة له في شيء من ذلك ؛ فألك مجرَّد دعوى صَدِّقُوهَا بالبرهان، وإلاً ؛ فاعرفوا أنَّكم من ما قلولون : إنَّ الأصنام لها مشاركة من من على ما قلم عليه، ﴿ وَل هاتوا برهانكم ﴾؛ أي الأصنام لها مشاركة على ما قلتم : ﴿ إِن كنتُم صادقين ﴾ وإلاً ؛ فبتقدير أنَّكم تقولون : إنَّ الأصنام لها مشاركة له في شيء من ذلك ؛ فذلك مجرَّد دعوى صَدِّقُوهَا بالبرهان، وإلاً ؛ فاعرفوا أنَّكم مبطلون لا حجَّة لكم، فارجعوا إلى الأدلَّة اليقينيَّة والبراهين القطعيَّة الدالَّة على أنَّ الله هو المتفرِّد المتفرِّد المن مع أن أن الله مع أن أن الله مع أن أن المستحقُّ أن يُصْرَفَ<sup>(١)</sup> له جميع أنواع العبادات.

فَقُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ ٱلْغَبَبَ إِلَا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُوْنَ أَيَّانَ يُبْعَثُون عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةُ بَلْ هُمْ فِي شَلِّي مِنْهَا كَلْ هُم مِنْهَا عَمُونَ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوَا أَءِذَا كُنَّ

(١) في (ب): "تصرف".

تَّزَيَّا وَمَابَآؤَنَا أَبِنَّا لَمُخْرَجُونَ ٢ اللَّهُ لَقَدَ وُعِدْنَا هَٰذَا خَنُ وَبَابَآؤَنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَندًا إِلَّا أَسَطِيرُ الأَوَلِينَ ٢ [قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا حَيْفَ كَانَ عَنِيَبُهُ الْمُجْرِمِينَ ٢ [10].

سورة النمل (٦٥ ـ ٦٨)

(<sup>10</sup>) يخبر تعالى أنه المنفردُ بعلم غيب السماواتِ والأرض؛ كقوله تعالى: (وعنده مفاتِحُ الغيبِ لا يَعْلَمُها إلَّا هو ويَعْلَمُ ما في البرَّ والبحر وما تسقُطُ من ورقة إلَّا يعلمُها ولا حبَّة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلَّا في كتابٍ مبين»، وكقوله: (إنَّ الله عندَه علمُ الساعةِ وينزَّلُ الغيثُ ويعلم ما في الأرحام... إلى آخر السورة؛ فهذه الغيوب ونحوها اختصَّ الله بعلمِها، فلم يعلمُها مَلَكٌ مقرَّب ولا نبيَّ مرسلٌ، وإذا كان هو المنفردُ بعلم ذلك، والمحيط علمه بالسرائر والبواطن والخفايا؛ فهو الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له.

ثم أخبر تعالى عن ضَعْفِ علم المكذُّبين بالآخرة، منتقلًا من شيء إلى ما هو أبلغ منه، فقال: ﴿وما يشعُرونَ﴾؛ أي: وما يدرون ﴿أيانَ يُبْعَثونَ﴾؛ أي: متى البعث والنشور والقيام من القبور؛ أي: فلذلك لم يستعدوا.

﴿٦٦﴾ ﴿بل ادًارَكَ علمُهم في الآخرة﴾؛ أي: بل ضَعُفَ وقلَّ ولم يكن يقيناً ولا علماً واصلاً إلى القلب، وهذا أقلُّ وأدنى درجة للعلم، ضعفه ووهاؤه، بل ليس علماً واصلاً إلى القلب، وهذا أقلُّ وأدنى درجة للعلم، ضعفه ووهاؤه، بل ليس عندهم علمٌ ولا ضعيفٌ، وإنما ﴿هم في شكُّ منها﴾؛ أي: من الآخرة، والشكُّ زال به العلم؛ لأنَّ العلم بجميع مراتبه لا يُجامِعُ الشكَّ. ﴿بل هم منها﴾؛ أي: من الآخرة والشكُّ الخرة في مناكم منها﴾؛ أي: من الآخرة، والشكُّ منها﴾؛ أي: من الآخرة، والشكُّ عندهم علمٌ ولا ضعيفٌ، وإنما ﴿هم في شكُّ منها﴾؛ أي: من الآخرة، والشكُّ نوال به العلم؛ لأنَّ العلم بجميع مراتبه لا يُجامِعُ الشكَّ. ﴿بل هم منها﴾؛ أي: من الآخرة والشكُّ الحمانُ، بل أنكروها واستبعدوها.

٧٦ ولهٰذا قال: ﴿وقال الذين كفروا أإذا كُنَّا تراباً وآباؤنا أإنَّا لَمُخْرَجُونَ﴾؛ أي: هٰذا بعيدٌ غير ممكن؛ قاسوا قدرة كامل القدرة بقُدَرِهِم الضعيفة.

(١) الآية ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.

سورة النمل (٦٩ ـ ٧٤)

لذٰلك واستبعادِهم وقوعَه؛ أي: وبسبب لهذه الأحوال؛ تَرَحَّلَ خوفُ الآخرة من قلوبهم، فأقدموا على معاصي الله، وسَهُلَ عليهم تكذيب الحقُ والتصديق بالباطل، واستحلُّوا الشهواتِ على القيام بالعبادات، فخسروا دُنياهم وأخراهم.

﴿٦٩﴾ ثمَّ نبَّههم على صدق ما أخبرت به الرسل، فقال: ﴿قُلْ سَيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيف كَانَ عاقبةُ المجرمينَ؟؛ فلا تجدون مجرماً قد استمرَّ على إجرامه إلَّا وعاقبتُه شرُّ عاقبة، وقد أحلَّ الله به من الشرِّ والعقوبة ما يَليق بحاله.

﴿وَلَا تَحْذَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي صَنِّتِي مِّمَّا يَـمَكُرُونَ ۞ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا أَلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِدِقِينَ ۞ قُلْ عَمَىٰٓ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى تَسْتَعْجِلُونَ ۞ ﴾.

﴿٧٧ أي: لا تحزن يا محمدُ على لهؤلاء المكذّبين وعدم إيمانهم؛ فإنَّك لو علمتَ ما فيهم من الشرّ وأنَّهم لا يَصْلُحون للخير؛ لم تأسَ ولم تحزن، ولا يضيق صدرك ولا تقلق نفسك بمكرِهِم؛ فإنَّ مكرَهم سيعود عاقبته عليهم، ﴿ويمكُرون ويَمْكُرُ اللهُ والله خيرُ الماكرينَ﴾.

(٧) ويقولُ المكذُبون بالمَعاد وبالحقُ الذي جاء به الرسولُ مستعجلينَ للعذاب: ﴿متى لهذا الوعدُ إن كنتُم صادقينَ﴾: ولهذا من سفاهة رأيهِم وجهلِهِم؟ فإنَّ وقوعَه ووقتَه قد أجَّله الله بأجَلِهِ وقَدَرَه بقدرٍ؟ فلا يدلُّ عدم استعجاله على بعض مطلوبهم، ولكن مع لهذا قال تعالى محذُراً لهم وقوعَ ما يستعجِلون<sup>(١)</sup>:

٧٢﴾ ﴿قل عسى أن يكونَ رَدِفَ لكم؟؛ أي: قرب منكم وأوشك أن يقعَ بكم ﴿بعضُ الذي تستعجِلونَ؟: من العذاب.

وَوَإِنَّ رَبَّكَ لَدُو فَضَلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَئِكِنَّ أَحْفَرُهُمْ لَا يَشْكُرُونَ ۞ وَإِذَ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ وَمَا مِنْ غَايِبَةِ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ إِلَّا فِي كِنَنْبٍ شُبِينٍ ۞ ﴾.

لاَّسَانِّه عباده على سَعَةِ جوده وكَثْرَةِ أفضاله، ويحثُّهم على شكرِها، ومع لهذا؛ فأكثر الناس قد أعرضوا عن الشكر، واشتغلوا بالنعم عن المنعم.

٤٧٤ ﴿ وَإِنَّ رَبَّك لَيعلمُ ما تُكِنَّه؛ أي: تنطوي عليه ﴿ صدورُهم وما يُغلِنونَ»: فليحذروا من عالم السَّرائر والظُّواهر وليراقبوه.

في (ب): «ما استعجلوه».

(٧٥) ﴿وما من غائبةٍ في السماء والأرض؟؛ أي: خفيّةٍ وسرَّ من أسرار العالم العلويِّ والسفليَّ ﴿لَا في كتابٍ مبينِ؟: قد أحاط ذلك الكتابُ بجميع ما كان ويكون إلى أن تقومَ الساعةُ؛ فكل حادث يحدث جليٌّ أو خفيٌّ؛ إلَّا وهو مطابقٌ لما كتب في اللوح المحفوظ.

سورة النمل (٧٥ ـ ٧٨)

﴿إِنَّ هَنذَا ٱلْقُرْوَانَ يَقُشُ عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ أَحْتَمَرَ ٱلَّذِى هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۞ وَإِنَّمُ لَمُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

<sup>47</sup> ولهذا خبر عن هيمنةِ القرآن على الكتبِ السابقةِ وتفصيله وتوضيحه لما كان فيها قد وقع فيه اشتباهُ واختلافٌ عند بني إسرائيل، فقصَّه لهذا القرآن قصًّا زال به الإشكال، وبيَّن الصوابَ من المسائل المختلَف فيها.

(٧٧) وإذا كان بهذه المثابة من الجلالة والوضوح وإزالة كلَّ خلافٍ وفَضل كلَّ مشكل؛ كان أعظم نعم الله على العباد، ولكن ما كل أحدٍ يقابِلُ النعمة بالشُّكر، ولهذا بيَّن أن نفعه ونورَه وهُداه مختصٌ بالمؤمنين، فقال: ﴿وإنَّه لهدى؟: من الضلالة والغيِّ والشبه، ﴿ورحمةٌ؟: تنثلج له صدورُهم وتستقيم به أمورهم الدينيَّة والدنيويَّة، ﴿للمؤمنين؟: به المصدَّقين له المتلقِّين له بالقبول المقبِلين على تدبُّره المتفكِّرين في معانيه؛ فهٰؤلاء تحصُلُ لهم به الهداية إلى الصراط المستقيم والرحمة المتضمِّنة للسعادة والفوز والفلاح.

﴿إِنَّ رَبِّبُكَ يَقْضِي بَيْنَهُم مِحْكَمِهِۦ وَهُوَ ٱلْغَزِيزُ ٱلْعَلِيحُ ۞﴾.

المختلفين وسيحكم بين المختصمين وسيحكم بين المختلفين بحكم بين المختلفين بحكم أي : إنَّ الله تعالى سيفصِلُ بين المختصمين وسيحكم بين المختلفين بحكمه العدل وقضائِه القسط ؛ فالأمور ؛ وإنْ حَصَلَ فيها استباة في الدُّنيا بين المختلفين لخفاء الدليل أو لبعض المقاصد ؛ فإنَّه سيبين فيها الحقُّ المطابقُ للواقع حين يحكمُ الله فيها . (العليم) حين يحكمُ الله فيها . (العليم بأقوال المختلفين ، وعن ماذا صدرت ، وعن غاياتها بحميع الأشياء ، العليم بأقوال المختلفين ، وعن ماذا صدرت ، وما عليم بألم ومقاصد المعام ، وما مع المعاد المقاصد ؛ فإنَّه سيبين فيها الحقُّ المطابقُ للواقع حين يحكمُ الله فيها . (وهو العزيزُ : الذي قهر الخلائق فأذعنوا له . (العليم) حين يحكم الله فيها . وهو العزيزُ : الذي قهر الخلائق فأذعنوا له . (العليم والعليم بأقوال المختلفين ، وعن ماذا صدرت ، وعن غاياتها ومقاصدها ، ومقاصدها ، ومقاصدها .

﴿فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِ ٱلْمُبِينِ ٢ إِنَّكَ لَا تُسْعِمُ ٱلْمَوْتِي وَلَا تُسْبِعُ الضَّمَ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِينَ ٢٥ وَمَا أَتَ بِهَدِى ٱلْمُعْنِ عَن صَلَالَتِهِمُ إِن تُسْعِمُ إِلَا مَن بُؤْمِنُ بِعَابَنتِنَا تُسْلِمُونَ ٢٥ ﴾.

سورة النمل (٧٩ ـ ٨٢)

﴿٧٩ أي: اعتمد على ربّك في جلب المصالح ودفع المضار وفي تبليغ الرسالة وإقامة الدين وجهاد الأعداء. ﴿إِنَّكَ على الحقِّ المُبين؟: الواضح، والذي على الحقِّ يدعو إليه ويقوم بنصرته أحقُ من غيرِهِ بالتوكُل؛ فإنّه يسعى في أمر مجزوم به، معلوم صدقه، لا شكَّ فيه ولامِرْيَةَ، وأيضاً؛ فهو حقٌ في غاية البيان، لا خفاء به ولا اشتباه.

﴿٨٠﴾ وإذا قمتَ بما حملت وتوكلَّت على الله في ذٰلك؛ فلا يضرُّك ضلالُ مَن ضلَّ وليس عليك هداهم؛ فلهذا قال: ﴿إِنَّكَ لا تُسْمِعُ الموتى ولا تُسْمِعُ الصمَّ الدُّعاءَ﴾؛ أي: حين تدعوهم وتناديهم، وخصوصاً: ﴿إذا وَلَوْا مُذبِرِينََ؟: فإنه يكونُ أبلغَ في عدم إسماعهم.

(٨٩ فوما أنت بهادي العُمْي عن ضلالتهم : كما قال تعالى: ﴿إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أُحببتَ وَلَكَنَّ اللَّه يَهْدِي مَن يشاءُ . ﴿إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يؤمنُ بِآياتنا فهم مسلمونَ ﴾ : أي : هؤلاء الذين ينقادون لك ، الذين يؤمنون بآيات الله وينقادون لها بأعمالهم واستسلامهم ؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يستجيبُ الذين يسمعونَ. والموتى بأعمالهم واستسلامهم ؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يستجيبُ الذين يسمعونَ. والموتى بأعمالهُ ما لله يُعْدِي مَا تَعْالى: ﴿إِنَّ اللهِ عَنْ اللهِ مَن يؤمنُ بِآياتنا فهم مسلمونَ ﴾ الله ين الله ينقادون لك الذين يؤمنون بآيات الله وينقادون لها مع من مسلمونَ أي أي الله ولنقادون لها بأعمالهم واستسلامهم ؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يستجيبُ الذين يسمعونَ. والموتى يبعُنُهُم اللهُ ثم إليه يُرْجَعونَ».

وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقُوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ ذَابَتُهُ مِنَ ٱلأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِغَايَنِيَنَا لَا يُوْقِنُونَ ٢

(٨٢) أي: إذا وقع على الناس (القولُ) الذي حَتَّمهُ الله وفرضَ وقته؛ (خرجنا لهم دابَّةَ) خارجةً (من الأرض)، أو دابةً من دوابً الأرض، ليست من السماء، ولهذه الدابَّة (تكلَّمهم)؛ أي: تكلَّم العباد أنَّ الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون)؛ أي: لأجل أنَّ الناس ضَعُفَ علمهم ويقينهم بآيات الله؛ فإظهار<sup>(١)</sup> الله لهذه الدابة من آياتِ الله العجيبة؛ ليبيتن للناس ما كانوا فيه يمترون. ولهذه الدابَّة المشهورة التي تخرج في آخر الزمان، وتكون من أشراط الساعة؛ كما تكاثرت بذلك الأحاديث<sup>(٢)</sup>، [لم يذكر الله ورسوله كيفيَّة لهذه الدابة، وإنَّما ذكر أثرها والمقصود منها، وأنَّها من آيات الله؛ تكلُّم الناسَ كلاماً خارقاً للعادة حين يقعُ القول على الناس

- (۱) في (ب): «فأظهر».
- (٢) كما في «صحيح مسلم» (١٥٨ و٢٩٤٧)، و«مسند الإمام أحمد» (٥/ ٢٦٨)، وانظر كتاب
   «أشراط الساعة» للشيخ يوسف الوابل وفقه الله.

FOR OURANIC THOUGH سورة النمل (٨٣ ـ ٨٦)

11771

وحين يمترونَ بآياتِ الله، فتكون حجَّة وبرهاناً للمؤمنين، وحجَّة على المعاندين] (١).

﴿وَيَقِمَ غَشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِنَن يُكَذِّبُ بِنَابَتِنَا فَهُمَ يُوزَعُونَ ﴾ حَتَّى إذَا جَآءُو قَالَ أَكَذَبَتُم بِنَابَتِق وَلَد ثُمُجِطُوا بِهَا عِلْمًا أَمَّاذَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴾ وَوَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا طَلَمُوا فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ ﴾

٨٣﴾ يخبر تعالى عن حالة المكذّبين في موقف القيامة، وأنَّ الله يجمَعُهم ويحشُرُ من كلُّ أمةٍ من الأمم فوجاً وطائفةً، ﴿مِمَّن يكذُبُ بآياتِنا فهم يُوزَعون﴾: يُجْمَعُ أوَّلُهم على آخرهم، وآخرهم على أولهم؛ ليعمَّهم السؤال والتوبيخ واللوم.

﴿٤٨﴾ ﴿حتى إذا جاؤوا﴾: وحضروا؛ قال لهم موبِّخاً ومقرِّعاً: ﴿أَكَذَبْتُم بآياتي ولم تحيطوا بها علماً﴾؛ أي: الواجب عليكم التوقف حتى ينكشف لكم الحقُّ، وأن لا تتكلَّموا إلا بعلم؛ فكيف كذبتم بأمر لم تحيطوا به علماً. ﴿أَم ماذا كنتم تعملونَ﴾؛ أي: يسألهم عن علمهم وعن عملهم، فيجد علمهم تكذيباً بالحق وعَمَلَهم لغير الله، أو على غير سنة رسولهم.

٨٥﴾ ﴿ووقع القول عليهم بما ظلموا﴾؛ أي: حقت عليهم كلمة العذاب بسبب ظلمهم الذي استمرُوا عليه وتوجهت عليهم الحجة، ﴿فهم لا ينطِقُونَ﴾: لأنه لا حجة لهم.

﴿ٱلَمَرْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِيَسْكُنُوا فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَينَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ٥

٨٦ أي: ألم يشاهِدوا هذه الآية العظيمة والنعمة الجسيمة، وهو تسخيرُ الله لهم الليل والنهار، هذا بظلمتِهِ لِيَسْكُنوا فيه ويستريحوا من التعب ويستعدُّوا للعمل، وهذا بضيائه لينتَشِروا فيه في معاشهم وتصرُّفاتهم. ﴿إِنَّ في ذَلك لآياتِ لقوم يؤمنونَ»: على كمالِ وحدانيَّة الله وسبوغ نعمتِهِ.

وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصَّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَسَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ٥ وَتَرَى ٱلِجُبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةُ وَهِى تَشُرُّ مَرَ ٱلسَّحَابِ صُنْعَ ٱللَهِ ٱلَّذِى آنَفَنَ كُلَّ شَىءً إِنَّهُ

(1) ما بين المعقوفتين زيادة من هامش (1) وفي هامش (ب): «ولم يأت دليل يدل على كيفيتها، ولا من أي نوع، وإنما دلت الآية الكريمة على أن الله يخرجها للناس، وأن هذا التكليم منها خارق للعوائد المألوفة، وأنه من الأدلة على صدق ما أخبر الله به في كتابه. والله أعلم».

سورة النمل (۸۷ ــ ۹۰)

خَبِيُرُ بِمَا تَفْعَالُونَ ٥ مَن جَآةَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُ خَبُرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَعٍ يَوْمِذٍ مَامِنُونَ بِالسَّيِّتَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِ النَّارِ هَلْ تُحْزَرُنَ إِلَّا مَا كُنْتُرْ تَعْمَلُونَ ٢ ﴾.

(٨٧) يخوفُ تعالى عبادَه ما أمامهم من يوم القيامة وما فيه من المحنِ والكروبِ ومزعجات القلوب، فقال: ﴿ويوم يُنفَخُ في الصور فَفَزِغَ﴾: بسبب النفخ فيه ﴿مَن في السور فَفَزِغَ»: بسبب النفخ فيه ﴿مَن في السمواتِ ومن في الأرض؟؛ أي: انزعجوا وارتاعوا وماج بعضُهم ببعض خوفاً مما هو مقدِّمة له ﴿إلا مَن شاء الله ﴾: ممَّن أكرمه الله وثبَّته وحَفِظَه من ألفزع. ﴿وكلُ من ألفزع. ﴿وكلُ من ألفزع. في الصور ﴿أَنَوْه داخِرينَ > صاغِرين من ألفزع. في ألفزع. في ألفزع. في ألفزع. في ألفزع. في ألفزع. في من الخلق عند النفخ في الصور ﴿أَنَوْه داخِرينَ > صاغِرين من ألفزع. في ألفزع. في ألفزع. في ألفزع. في ألفزع. في ألفزع. في أو كلُ من أو أَلَّ مَن شاء الله في ألفز.

(٨٨) ومن هَوْلِهِ أَنَّكَ ﴿ترى الجبال تَحْسَبُها جامدةَ : لا تفقد شيئاً منها<sup>(١)</sup>، وتظنُّها باقية على الحال المعهودة، وهي قد بلغت منها الشدائدُ والأهوالُ كلَّ مبلغ، وقد تفتَّت، ثم تضمحلُ وتكون هباء منبقًا، ولهذا قال : ﴿وهي تَمُرُّ مَرَّ السحابَ»: من خفَّتها وشدَّة ذٰلك الخوف، وذٰلك ﴿صُنْعَ اللهِ الذي أتقنَ كلَّ شيءٍ إنه خبيرٌ بما من خفَّتها وشدَّة ذٰلك الخوف، وذٰلك ﴿صُنْعَ اللهِ الذي أتقنَ كلَّ شيءٍ إنه خبيرٌ بما [تفعلونَ]<sup>(١)</sup>

﴿ ٨٩﴾ ثم بيّن كيفيَّة جزائِهِ، فقال: ﴿ من جاء بالحسنةِ ﴾: اسم جنس، يشملُ كلَّ حسنةٍ قوليةٍ أو فعليةٍ أو قلبيةٍ، [فله عشر أمثالها]<sup>(٣)</sup>: لهذا أقلُّ التفضيل. ﴿ وهم من فزع يومئذٍ آمنونَ ﴾؛ أي: من الأمر الذي فَزِعَ الخلقُ لأجله آمنون، وإنْ كانوا يفزعون معهم.

﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَتِ هَـٰذِهِ ٱلْبَلَدَةِ ٱلَّذِى حَرَّمَهَا وَلَمُ كُلُّ شَىْءً وَأُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ مِنَ ٱلْشَلِيِينَ ۞ وَأَنَ أَتْلُوا ٱلْقُرْءَانَ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِۦ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ

- فى (ب): «لا تفقد منها».
   (۲) فى النسختين: «تعملون».
  - (٣) كذا في النسختين؛ والآية: ﴿فله خير منها﴾.

FOR QU سورة النمل (٩١ - ٩٣)

ٱلْسُندِينَ ٢ وَقُلِ لَفْحَدُ بِلَهِ سَبُرِيكُرُ مَايَنِهِ فَتَعْرِفُونَهَأْ وَمَا رَبُّكَ بِغَنِفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ٢ ٢.

٩١٦ أي: قل لهم يا محمدُ: ﴿إِنَّما أمرتُ أَن أَعْبُدَ رَبَّ هٰذَه البلدةِ ﴾؛ أي: مكةَ المكرمةَ ﴿الذي<sup>(١)</sup> حرَّمها ﴾ وأنعم على أهلِها؛ فيجبُ أن يقابِلوا ذلك بالشكر والقبول، ﴿وله كلُّ شيءٍ ﴾: من العلويَّات والسفليَّات؛ أتى به لئلاً يُتَوَهَّم اختصاصُ ربوبيَّتِهِ بالبيت وحدَه. وأمرتُ لأن ﴿أكونَ من المسلمينَ ﴾<sup>(٢)</sup> ؛ أي: أبادر إلى الإسلام. وقد فعل ﷺ؛ فإنَّه أول هٰذه الأمة إسلاماً، وأعظمها استسلاماً.

(٩٢) ( ٤ ) ( ٤ ) أُمِرْتُ أيضاً ( أن أنْلُوَ ) عليكم ( القرآنَ ) : لِتَهْتَدوا به وتَقْتَدوا و تَقْتَدوا الفاظَه ومعانِيَه ؛ فهذا الذي عليَّ، وقد أدَّيته، ( فَهَمَنِ الفتَدى فإنَّما يهتدي لنفسِهِ ) : نفعُه يعود عليه، وتمرتُه عائدة إليه، ( ومَن ضلَّ فقُل إنَّما أنا من المنابِرينَ ) : وليس بيدي من الهداية شيء .

(٩٣ ﴾ (وقل الحمدُ لله ﴾: الذي له الحمد في الأولى والآخرة، ومن جميع الخلق، خصوصاً أهل الاختصاص والصفوة من عباده؛ فإنَّ الذي وقع والذي ينبغي أن يَقَعَ<sup>(٣)</sup> منهم من الحمد والثناء على ربُّهم أعظمُ مما يقعُ من غيرهم؛ لرفعة درجاتهم وكمال قُربهم منه وكثرة خيراتِه عليهم، (سيريكم آياتِه فتعرفونها ﴾: معرفة تدلُّكم على الحق والباطل؛ فلا بدَّ أن يريكم من آياته ما تستنيرون به في الظلمات؛ ليهلك من هَلَك عن بينة ويحيا مَنْ حَيَّ عن بينة. (وما ربُك بغافل عما تعملون ﴾: وسيحكم بينكم حكماً تحمدونه عليه، ولا حوال، وعلم مقدارَ جزاء تلك الأعمال، وسيحكم بينكم حكماً تحمدونه عليه، ولا يكون لكم حجَّة بوجه من الوجوه عليه. ألطافه ومعونته مستمرة علينا وواصلة منه إلينا، فهو أكرم الأكرمين، وخير الطافه ومعونته مستمرة علينا وواصلة منه إلينا، فهو أكرم الأكرمين، وخير الطافه ومعونته مستمرة علينا وواصلة منه إلينا، فهو أكرم الأكرمين، وخير الطافه ومعونته مستمرة علينا وواصلة منه إلينا، فهو أكرم الأكرمين، وخير أبواب بركاته، ومجزل في جميع الأوقات هباته، ميسر القرآن للمتذكرين، ومسهل أبواب بركاته، ومجزل في جميع الأوقات هباته، ميسر القرآن للمتذكرين، وسهل العامي الراحمين، والحمد له معنه، ولا يكون الم منه المتصاد المور العسيرة، وناتح

على يد جامعه وممليه غبد الرحمٰن بن ناصر بن عبد الله السعدي غفر الله له

(٢) في النسختين: «أول المسلمين».

(١) في (ب): «التي».

(٣) فإن الذي ينبغي أن يقع .

ولوالديه ولجميع المسلمين. وذٰلك في ٢٢ رمضان سنة ١٣٤٣. وتمَّ تحريره من خط مؤلفه في ٢٩ ذي الحجة سنة ١٣٤٦.

\* \* \*

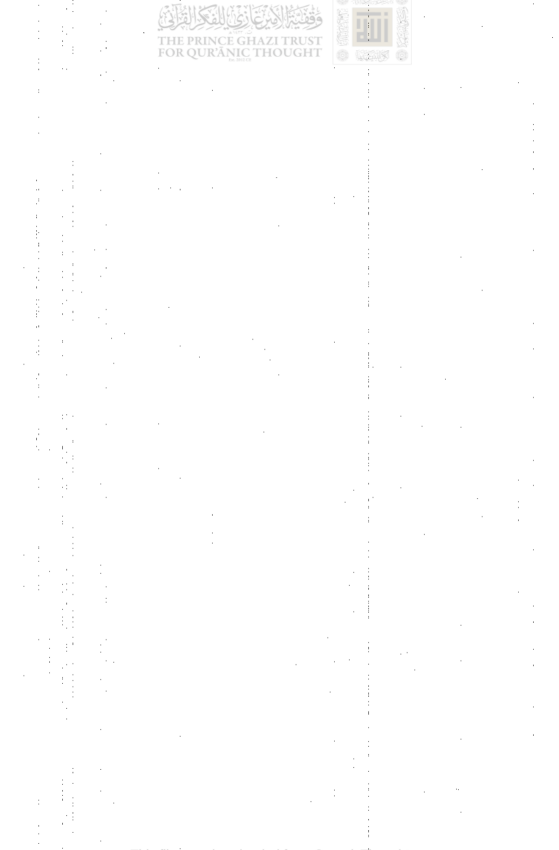
تم الجزء الخامس من «تيسير الكريم الرحمٰن في تفسير كلام المنان»، ويليه الجزء السادس، أوله تفسير سورة القصص.

ويليه في النشر عقب لهذا أصول من أصول التفسير وتفسير ألفاظ عامَّة يكثُرُ في القرآن مرورها، ويحتاجُ الناس إلى معرفتها<sup>(١)</sup>.

(١) انظر مقدمة الكتاب.

|     | · · ·           | ·<br>·<br>· | 4 .         | THE PRI | نَوْنَا لَهُ<br>الْنَوْنَا لِلْمُ |     | TRUST |     |                  |     |  | •  |
|-----|-----------------|-------------|-------------|---------|-----------------------------------|-----|-------|-----|------------------|-----|--|----|
|     |                 |             | •<br>•<br>• | FOR QUI | VĂNIC                             | THO | UGHT  | Ō   | 2015             |     |  | ·. |
|     | · · ·           | : .         | 1<br>0<br>1 |         |                                   |     |       |     | : .              |     |  | :  |
|     |                 |             | а.          |         |                                   |     |       |     | 1<br>1<br>1      |     |  |    |
|     |                 |             |             |         |                                   |     |       |     | 1<br>1<br>1 .    |     |  |    |
|     |                 |             |             |         |                                   |     |       |     | <br> -<br>       |     |  |    |
| 1   |                 |             | · · ·       |         |                                   |     |       |     | :                |     |  |    |
| · · |                 | :.          |             |         |                                   |     |       | ·   | •                |     |  |    |
|     | ·<br>·          |             | •           |         |                                   |     |       |     | -<br>-<br>-<br>- |     |  |    |
|     |                 |             |             |         |                                   |     |       |     |                  |     |  |    |
|     | · :<br>: ·      | ·<br>· :    |             |         |                                   |     |       |     |                  |     |  |    |
| :   |                 | · · ·<br>·  | "<br>".     |         |                                   |     |       |     | : .              |     |  |    |
|     | ·<br>· .<br>: · |             |             |         |                                   |     |       |     | :                |     |  |    |
|     |                 |             | ۰.          | · .     |                                   |     |       |     | <br> -<br> -     |     |  | :  |
|     |                 |             | :<br>::     | ·       |                                   |     |       |     | : .              |     |  |    |
|     |                 |             | •           | · .     |                                   |     |       |     | :<br>:' .        |     |  | ·  |
| :   | · :             |             | :           |         |                                   |     |       |     | : .              |     |  |    |
|     |                 |             |             |         | '                                 | ·   |       |     | 1.               |     |  |    |
|     | • •             | . :         | •           |         |                                   |     |       |     | 1<br>1           |     |  |    |
|     | · · ·           |             |             |         |                                   |     |       |     | :<br>:<br>: :    |     |  |    |
|     | :               | :           |             |         |                                   |     |       | · . | .<br> <br>       |     |  |    |
|     |                 | 1           | · .         |         |                                   |     |       |     | :<br>:.          |     |  |    |
|     |                 | . •         | •<br>• •    |         |                                   |     |       |     |                  |     |  |    |
|     |                 | - i<br>• .  |             |         |                                   |     |       |     | 1 .<br>1<br>1    | :   |  | ·  |
|     |                 |             |             | :       |                                   |     |       | •   | •<br>•<br>•      |     |  |    |
|     | : ;<br>         | .'          |             |         |                                   |     |       |     |                  | • : |  |    |

المجلد السادس من تيسير الكريم الرحمن تفسير كلام المنان من منن الله على عبده وابن عبده وابن أمته عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن سعدي



سورة القصص

تفسير سورة القصص وهي مكية بنسبيه أقو الأكمي التيتبية

﴿طَسَمَةُ ٢٠) يَلْكَ مَايَنْتُ ٱلْكِنَنِي ٱلْمُبِينِ ٢٠) نَتْلُوا عَلَيْكَ مِن نَبَّإٍ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْتَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ فَؤْمِنُونَ (`` ۞ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً يَنْهُمْ بْدَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَخِي. نِسَآءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ٥ وَفُرِيدُ أَن نَمْنَ عَلَ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَبِمَّةُ وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِيبَ ۞ وَنُمَكِّنَ لَمُمْ فِ ٱلأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْبَ وَهَنْمَنْنَ وَجُنُوَدُهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُوْا بَحْدَرُوْنَ ۞ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَبِر مُوسَى أَن أَرْضِعِيةً فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلِقِبِهِ فِي ٱلْبَدِّ وَلَا تَحَافِ وَلَا خَعَزَيٌّ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ اللهُ فَالْنَفَطَهُ مَالُ فِرْعَوْنَ لِبَكُونَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَنَكُنَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَنطِعِينَ ۞ وَقَالَتِ أَمَرَأَتُ فِرْعَوْنَ فَرْتُ عَيْنِ لِي وَلَكٌ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَخِذُهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ٢ اللَّهِ وَأَصْبَحَ فَؤَادُ أَيِّهِ مُوسَحْ فَنرِفًا إِن كَادَتْ لَنْبَدِمِ بِهِ لَوْلَا أَن رَبَظْنَا عَلَى قَلِبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢٠ وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ قُضِبَةً فَبَصُرَتْ بِهِ، عَن جُنُبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ٢ اللهِ اللهُ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَل أَذْلُكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ بَكْفُلُونُمُ لَكُمْ وَهُمْ لَمُ نَصِحُونَ ٢ اللَّ فَرَدَدْنَنُهُ إِلَى أُتِهِ. كَنْ نَقَرّ عَيْنُهُمَا وَلَا يَحْدَرُنَ وَلِنَعْـلَمَ أَنَ وَعْدَ أَلَنَّهِ حَقُّ وَلَكِنَّ أَخْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢ بَلَغَ أَشْدَمُ وَأَسْتَوَى مَانَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَنَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ٢ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَة عَلَى حِينِ غَفْ لَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَنِلَانِ هَندَا مِن شِيَعْنِهِ. وَهَذَا مِنْ عَلُقِقَة فَأَسْتَغَنْنُهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَنِهِ، عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ، فَوَكَزَمُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ قَالَ هَٰذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِيُّ إِنَّمُ عَدُقٌ مُضِلٌّ مَّبِينٌ ٢ اللهُ وَتِ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّكُمْ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّجِيدُ

(١) في النسختين: إلى آخر القصة.

سورة القصص

144.

رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْمِعِينَ ٢ ٱسْتَصَرَمُ بِٱلْأَسِ بَسْتَصْرِخُهُمْ قَالُ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغَوِيٌّ مَّبِينٌ ﴿ فَلَمَّا أَنَّ أَزَادَ أَن يَبْطِشَ بِٱلَّذِى هُوَ عَدُقٌ لَهُمَا قَالَ بَسُوسَىٰ أَثُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَنَلْتَ نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ أِن تَرْبِيدُ إِلّا أَن تَكُونَ جَنَّارًا فِي ٱلأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ ٢ وَجَآة رَجُلُ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْمَى قَالَ ينمُومَى إِبّ ٱلْمَكَذَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَأَخْبَ إِنِّي لَكَ مِنَ ٱلنَّصِحِينَ ٢ عَنَيَ مِنَّهَا خَآبِفًا يَتَرَقَبُ قَالَ رَبِّ الْجَنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْظَلِيِينَ ٥ وَلَنَّا نَوَجَهَ بِلْقَاءَ مَدْتِنَ قَالَ عَسَىٰ رَبِّتِ أَن يَهْدِينِي سَوَآة السَّبِيلِ ٥ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَذْبَكَ وَجَدً عَلَيْهِ أَمَةً فِنَ النَّكَاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ آمَرَأَتَيْنِ تَذُودَانٍ قَالَ مَا خَطْبُكُماً قَالَنَا لَا نَسْقِى حَتَّى بُصْدِرَ ٱلرِّيمَاةُ وَأَبُونَنَا شَبْخُ كَبِيرٌ ٢ لَهُمَا ثُمَّ مَوَلَى إِلَى ٱلظِلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ٢ تَعْشِى عَلَى ٱسْتِحْيَاتِمِ قَالَتْ إِنَّ أَبِى يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَأْ فَلَمَّا جَاءَمُ وَقَصَ عَلَيْهِ ٱلْفَصَصَ قَالَ لَا تَخَفُ نَحَوْتَ مِنَ ٱلْعَوْرِ ٱلظَّلِيدِينَ ٢ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَعْجَرْتَ ٱلْقَوِىُّ ٱلْأَمِينُ ٢ قَالَ إِنِّ أَرِيدُ أَنْ أَنكِحَكَ إِحْدَى آبْنَتَى هَدَتَنِي عَلَىٰ أَن تَأْجُرَنِي فَمَنِيَ حِجَجٌ فَإِنَّ أَتَمَمْتَ عَشْرًا فَحِنْ عِندِكُ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكُ سُتَجِدُنِت إِن شَكَآهَ أَنَّهُ مِنَ ٱلضَّكِلِحِينَ ٢ قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكُ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا غَدُوْنَت عَلَّ وَاللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ۞ ۞ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانسَ مِن جَايِبِ ٱلْطُورِ تَكَارُّ قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوَّا إِنِّي مَانَسَتْ نَازًا لَّعَلِّيَ مَانِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَق جَذُوَقُر مِّرِب ٱلتَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ٢٠ أَنَّا أَتَنَهَا نُودِي مِن شَنطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْقُعَةِ ٱلْعُبَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَنْمُومَى إِنِّتِ أَنَا ٱللَهُ رَبُّ ٱلْعَسَلِينَ ٢ وَإَن أَلْقٍ عَصَاكٌ فَلَمًا رَاهَا تَهَنَزُ كَأَنَّهَا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْرٍ يُعَقِبْ يَسُوسَى أَقْبِلْ وَلَا تَخَفْ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِيهِك ٢ فِي جَيْبِكَ تَخْرِجُ بَيْضَآهُ مِنْ غَبْرٍ سُوَءٍ وَأَصْمُتُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ فَلَانِكَ بُرْهَدْنَانِ مِن تَرْبِكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلِإِنَّهُمْ جَانُوا فَوْمَا فَنْسِقِينَ ٢ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ٢ وَأَخِى حَثُرُوتُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَكَانًا فَأَرْمِيلُهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِقُيٌّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِبُونِ ٢ مَنْ اللَّهُ عَصْدَكَ بِأَخِيكَ وَتَحْمَلُ لَكُمَا سُلْطُنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِنَايَنِيَّاً أَنْتُمَا وَمَنِ ٱتَّبَعَكُمُا ٱلْغَلِبُونَ ٢ الْفَكَلِبُونَ المَّا خَاءَهُم مُوسَى بِنَايَئِنَا بَيِنَتِ قَالُوا مَا هَنذَا إِلَّا

سورة القصص (٢ ـ ٣) 🧕

سِعْرٌ تُمْفَتَرًى وَمَا سَمِعْنَا بِهَنَذَا فِنَ مَابِكَإِنَا ٱلْأَوْلِينَ ٢ اللَّهُ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّنَ أغْلَمُ بِمَن جَمَّة بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَمُ عَنِقِبَةُ ٱلدَّارِّ إِنَّمُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّٰلِمُونَ ٢ ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَحُصُم مِّنْ إِلَىٰهٍ غَبْرِعِ فَأَوْقِدْ لِي يَنهَمْنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَكُ لِي صَرْحًا لَعَكْيَ أَطَلِعُ إِلَىٰ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنْتُمُ مِنَ ٱلْكَلِينَ ٢ الْمَالَمُ وَأَسْتَكْبَرُ هُوَ وَجُنُودُمُ فِ ٱلْأَرْضِ بِغَتَبِ ٱلْحَقِ وَظُنُوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ۞ فَأَحَدْنَكُ وَجُنُودُمُ فَنَبَذْنَهُمْ فِ ٱلْيَتِّر فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلظَّٰلِلِمِينَ ٢ وَجَعَلْنَهُمْ أَبِعَةُ بَنْغُونَ إِلَى ٱلنَّكَأْ وَيَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ٥ أَنْبَعْنَهُمْ فِي هَـٰذِهِ ٱلدُّنْيَا لَعَنكَةٌ وَيَوْمَ ٱلْفِيَـَمَةِ هُم قِرِي ٱلْمَقْبُوجِينَ ٥ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكْنَا ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى بَصَكَآبِرَ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ٢ وَمَا كُنتَ جِمَانِهِ ٱلْغَـرْبِيِّ إِذْ فَضَبْنَتَمْ إِلَى مُوسَى ٱلأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّنِهِدِينَ ٥ وَلَنَكِنَّا أَنشَأْنَا فُرُونَا فَنَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْمُمُرُّ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِ أَهْلِ مَدْيَن تَنْلُواْ عَلَيْهِمْ مَايَدِيْنَا وَلَكِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ وَمَا كُنتَ بِحَانِبِ ٱلظُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِين رَّحْمَةُ نِن زَبِّكَ لِتُنذِرَ فَوْمًا مَّآ أَنَىٰهُم نِن نَذِيرٍ نِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ بَنَدَكُرُنَ ٥ وَلَوَلَآ أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَكُمُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِبِهِمْ فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْلَآ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَنَّبِعَ مَايَنِيْك وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢ فَلَمَا جَمَعَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا فَالُوْا لَوْلَا أُونِي مِثْلَ مَآ أُونِي مُوسَيَّ أَوَلَمْ يَكُفُرُوا بِمَا أُونِي مُوسَىٰ مِن قَبْلُ قَالُوا سِحْرَانِ نَظَنهَرَا وَقَالُوا إِنَّا بِكُلِ كَفِرُونَ ٥ قُلْ فَتَأْتُوا بِكِنَابٍ مِّنْ عِنْدٍ ٱللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَنَّبِعْهُ إِن كُنْتُدْ صَادِقِينَ ٥ فَإِن أَتَر يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَنِّيعُونَ أَهْوَآءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُ مِتَّنِ أَنَّبَعُ هَوَىهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّن ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ٢ اللَّهُ وَلَقَدْ وَصَلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَّكُرُونَ ٢ (٢) (تلك) الآيات المستحقَّة للتعظيم والتفخيم، (آياتُ الكتاب المبين): لكلُ أمرٍ يحتاج إليه العباد؛ من معرفة ربُّهم، ومعرَّفة حقوقه، ومعَرفة أوليائِهِ

وأعدائِهِ، ومعرفة وقائعه وأيامه، ومعرفة ثواب الأعمال وجزاء العمَّال؛ فهٰذا القرآن قد بيَّنها غايةَ التَّبيين، وجَلَّاها للعباد، ووضَّحها.

(٣) من جملة ما أبانَ، قصَّةُ موسى وفرعونَ؛ فإنَّه أبداها وأعادها في عدَّة مواضع، وبسطها في هذا الموضع، فقال: ﴿نتلو عليك من نبأ موسى وفرعونَ بالحقّ﴾: فإنَّ نباهما غريبٌ وخبرهما عجيبٌ، ﴿لقوم يؤمنونَ﴾: فإليهم يُساق



1777

الخطابُ ويوجَّه الكلام؛ حيث إنَّ معهم من الإيمان ما يُقْبِلونَ به على تدبُّر ذٰلك وتلقِّيه بالقَبول والاهتداء بمواقع العِبَرِ، ويزدادون به إيماناً ويقيناً وخيراً إلى خيرهم، وأما مَن عداهم؛ فلا يستفيدونَ منه إلَّا إقامة الحجَّة عليهم، وصانه الله عنهم، وجعل بينهم وبينه حجاباً أن يفقهوه.

I سورة القصص (٤ ـ ٦)

(<sup>۲</sup>» (ونمكُن لهم في الأرض»: فهذه الأمور كلُّها قد تعلَّقت بها إرادة الله وجرت بها مشيئته. (و»: كذلك نريد أن (نُرِيَ فرعون وهامان»: وزيره (وجنودَهما»: التي بها صالوا، وجالوا وعَلَوا وبَغَوا، (منهم»؛ أي: من هٰذه الطائفة المستضعفة (ما كانوا يَخذَرونَ»: من إخراجِهم من ديارهم، ولذلك كانوا يسعَوْن في قمعهم وكسر شوكتهم وتقتيل أبنائهم الذين هم محلُّ ذلك؛ فكل هذا قد أراده الله، وإذا أراد أمراً؛ سهَّل أسبابه ونَهَجَ طرقه، وهذا الأمر كذلك؛ فإنه قدَّر وأجرى من الأسباب - التي لم يشعر بها لا أولياؤه ولا أعداؤه - ما هو سببَ موصلٌ إلى هذا المقصود.

(١) في (ب): «إصلاح»...

سورة القصص (٢ - ٩)

(٧) فأول ذلك لما أوجد الله رسولَه موسى الذي جَعَلَ استنقاذ لهذا الشعب الإسرائيليّ على يديه وبسبه، وكان في وقت تلك المخافة العظيمة التي يذبّحون بها الأبناء، أوحى إلى أمّه أن ترضِعَه ويمكثَ عندها، ﴿فإذا خِفْتِ عليه؟ : بأن أحسستِ أحداً تخافين عليه منه أن يوصِلَه إليهم، ﴿فألقيه في اليمّ؟ أي : نيل مصر، في وسط تابوت مغلق، ﴿ولا تخافي ولا تحزني إنّا رادُوه إليك وجاعلوه من المرسلينَ؟ : فبشّرها بأنَه سيردُه عليها وأنه سيكبر ويسلم من كيدِهم ويحكنُ عليه؟ المحافة العظيمة التي يذبّحون بها وسبت أحداً تخافين عليه منه أن يوصِلَه إليهم، ﴿فألقيه في اليمّ؟ أي : نيل مصر، في وسط تابوت مغلق، ﴿ولا تخافي ولا تحزني إنّا رادُوه إليك وجاعلوه من المرسلينَ؟ وبطدا، أن موسى ليممًا الله ويحله الله منه أن يوصِلَه اليهم، وفالقيه في اليمة.

الله فكانتها خافت عليه، وفعلت ما أمرَت به، ألقته في اليم، وساقه الله تعالى، ختى التقطه (آلُ فرعون): فصار من لَقْطِهم، وهم الذين باشروا وُجْدانَه؛ اليكون لهم عدوًا وحَزَناً؟ أي: لتكون العاقبةُ والمآلُ من هذا الالتقاط أن يكون عدوًا لهم وحَزَناً يَحْزُنُهم؛ بسبب أنَّ الحذر لا ينفع من القدر، وأنَّ الذي خافوا منه من بني إسرائيل قيَّض الله أن يكونَ زعيمُهم يتربَّى تحت أيديهم وعلى نظرِهم وبكفالَتهم.

وعند التدبُّر والتأمُّل تجدُ في طيِّ ذُلك من المصالح لبني إسرائيل ودفع كثير من الأمور الفادحة بهم ومنع كثير من التعديّات قبلَ رسالته؛ بحيث إنَّه صار من كبار المملكة، وبالطبع لا بدَّ أن يحصُلَ منه مدافعةً عن حقوق شعبه، هذا وهو هو ذو الهمة العالية والغيرة المتوقَّدة، ولهذا وصلتِ الحالُ بذلك الشعب المستضعف - الذي بلغ بهم الذُّلُّ والإهانةُ إلى ما قصَّ الله علينا بعضَه - أنَّ صار بعضُ أفراده ينازعُ ذلك الشعبَ القاهرَ العالي في الأرض كما سيأتي بيانُهُ، وهٰذا مقدِّمة للظُّهور؛ فإن الله تعالى من سنَّته الجارية أن جعل الأمور تمشي على التدريج شيئاً فشيئاً، ولا تأتي دفعةً واحدة. وقوله: ﴿إِن فرعونَ وهامانَ وجنودَهما كانوا خاطئينَ ﴾؛ أي: فأردُنا أن نعاقِبهما على خطئهما، ونكيدهم جزاءً على مكرهم وكيدهم.

﴿هِ﴾ فلما التَقَطَهُ آلُ فرعون؛ حنَّن اللَّهُ عليه امرأة فرعون الفاضلة الجليلة المؤمنة آسية بنت مزاحم، ﴿وقالت﴾: لهذا الولدُ ﴿قُرَّةُ عينِ لي ولكَ لا تَقْتُلوهُ﴾؛ أي: أبقِهِ لنا لِتَقَرَّ به أعينُنا، ونُسَرَّ به في حياتنا، ﴿عسى أن يَنفَعَنا أو نَتَخِذَه ولداً﴾؛ أي: لا

(١) في (ب): «البشائر».

1775

يخلو: إمَّا أن يكونَ بمنزلة الخدم الذين يَسْعَونَ في نفعنا وخدمتنا، أو نرقَّيه درجة<sup>(1)</sup> أعلى من ذلك؛ نجعلُهُ ولداً لنا ونكرِمُه ونُجِلُه. فقدَّر الله تعالى أنَّه نَفَعَ امرأةَ فرعونَ التي قالت تلك المقالة؛ فإنَّه لما صار قُرَّةَ عين لها وأحبَّنه حبًّا شديداً، فلم يزل لها بمنزلة الولد الشفيق، حتى كَبُرَ، ونبَّاه الله، وأرسلَه، فبادرت إلى الإسلام والإيمان به، رضي الله عنها، وأرضاها. قال الله تعالى [عن] هذه المراجعات والمقاولات في شأن موسى: ﴿وهم لا يشعرونَ﴾: ما جرى به القلم، ومضى به القدرُ من وصولِهِ إلى ما وَصَلَ إليه. وهذا من لطفِهِ تعالى؛ فإنَّهم لو شَعَروا؛ لكان لهم وله شأنُ آخر.

سورة القصص (١٠ ـ ١٣)

(١٠) ولما فقدت موسى أمَّه حزنت حزناً شديداً، وأصبح فؤادُها فارغاً من القلق الذي أزعجها على مقتضى الحالة البشريَّة، مع أنَّ الله تعالى نهاها عن الحزن والخوف، ووعدها بردِّه. (إن كادَتْ لَتُبْدي به)؛ أي: بما في قلبها (لولا أن رَبَطْنا على قَلْبها): فنبَّثناها، فصبرت ولم تُبَدِ به؛ (لتكونَ): بذلك الصبر والثبات (من المؤمنينَ): فإنَّ العبد إذا أصابتُه مصيبةٌ فصبر وثبتَ؛ ازداد بذلك إيمانُه، ودلَّ ذلك على أنَّ استمرار الجزع مع العبد دليلٌ على ضعف إيمانه.

(١١﴾ ﴿وقالت﴾ أمَّ موسى ﴿لأختِهِ قُصْبِهِ﴾؛ أي: اذهبي فقُصِّي الأثرَ عن أخيك، وابحثي عنه؛ من غيرِ أن يُحِسَّ بك أحدٌ أو يشعروا بمقصودِك، فذهبت تقصُّه، ﴿فَبَصُرَتْ به عن جُنُبٍ وهم لا يَشْعُرونَ﴾؛ أي: أبصرتْه على وجه كانَها مارةً لا قصدَ لها فيه، وهذا من تمام الحزم والحذرِ؛ فإنَّها لو أبصرتْه وجاءتْ إليهم قاصدةً؛ لظنُّوا بها أنها هي التي ألقتْه، فربَّما عزموا على ذبحِهِ عقوبةً لأهله.

(١٢﴾ ومن لُطفِ الله بموسى وأمه أن مَنَعَه من قَبول ثدي امرأةٍ، فأخرجوه إلى السوقِ رحمةً به، ولعل أحداً يطلبُهُ، فجاءت أختُه وهو بتلك الحال، ﴿فقالتْ هل أَدْلُكُم على أهل بيتٍ يَكْفُلونَه لكم وهُم له ناصحونَ﴾: وهذا جُلُ غرضِهم؛ فإنَّهم أحبُوه حبًّا شديداً، وقد منعَه الله من المراضع، فخافوا أن يموتَ.

(۱) في (ب): «منزلة».

سورة القصص (١٤ ـ ١٧)

تَحْزَنَ»: بحيث إنَّه تربَّى عندَها على وجه تكون فيه آمنةً مطمئنةً تفرحُ به وتأخذُ الأجرة الكثيرة على ذلك، ﴿ولِتَعْلَمَ أَنَّ وعدَ اللَّه حقَّ﴾: فأريْناها بعضَ ما وَعَدْناها به عياناً ليطمئنَّ بذلك قلبُها ويزدادَ إيمانُها، ولِتَعْلَمَ أنَّه سيحصُلُ وعدُ اللَّه في حفظِهِ ورسالتِهِ. ﴿ولكنَّ أكثرهم لا يعلمونَ﴾: فإذا رأوا السبب متشوُّشاً؛ شوَّش ذٰلك إيمانَهم؛ لعدم علمهم الكامل أنَّ اللَّه تعالى يجعلُ المحنَ والعقباتِ الشاقَةُ<sup>(١)</sup> بين يدي الأمور العاليةِ والمطالب الفاضلة.

فاستمرَّ موسى عليه الصلاة والسلام عند آلِ فرعونَ يتربَّى في سلطانِهِم ويركبُ مراكِبَهم ويَلْبَسُ ملابِسَهم، وأمَّه بذلك مطمئنةٌ، قد استقرَّ أنَّها أمَّه من الرضاع، ولم يُستنكرُ ملازمتُه إيَّاها و[حنوَّها عليه]<sup>(٢)</sup>. وتأمل هذا اللطف وصيانة نبيَّه موسى من الكذب في منطقِهِ وتيسيرِ الأمر الذي صار به التعلُّق بينه وبينها، الذي بانَ للناس هو الرضاعُ الذي بسببه يسميها أمَّا، فكان الكلامُ الكثيرُ منه ومن غيرِهِ في ذلك كلُّه صدقاً وحقًّا.

(15) فولماً بَلَغَ أَشُدَهُ : من القوَّة والعقل واللب، وذَلك نحو أربعين سنة في الغالب، فواستَوى؟ : كملت فيه تلك الأمورُ ﴿آتَيْناه حكماً وعلماً؟ أي : حكماً يعرف به الأحكام الشرعيَّة، ويحكم به بين الناس، وعلماً كثيراً. فوكذَلك نَجزي المحسنينَ؟ : في عبادة الله، المحسنينَ لخلق الله؛ يعطيهم علماً وحكماً بحسب إحسانِهِم. ودلَّ هٰذا على كمال إحسان موسى عليه السلام.

(١٧ - ١٧) ﴿ودخل المدينة على حين غفلة من أهلها؟: إما وقت القائلة أو غير ذٰلك من الأوقات التي بها يغفلون عن الانتشار، ﴿فوجَدَ فيها رجلين يقتتلان؟: [أي] يتخاصمان ويتضاربان. ﴿هٰذا من شيعتِهِ؟؛ أي: من بني إسرائيل، ﴿وهٰذا من عدوه؟: القبط، ﴿فاستغاثه الذي من شيعتِهِ على الذي من عدوه؟: لأنّه قد اشتهر وعَلِمَ الناسُ أنّه من بني إسرائيل، واستغاثتُهُ لموسى دليلٌ على أنه بَلَغَ موسى عليه السلام مبلغاً يُخافُ منه ويُرجى من بيت المملكة والسلطان. ﴿فوكَزَهُ موسى؟؛ أي: وكز الذي من عدوة استجابة لاستغاثة الإسرائيليّ، ﴿فقضى عليه؟؛ أي: أماته من تلك الوكزةِ لشدَّتِها وقوَّة موسى. فندم موسى عليه السلام على ما جرى منه، و﴿قال هٰذا من عمل الشَّيطانِ؟؛ أي: من تزيينه ووسوسته. ﴿إنَّه عَدُوَّ مَضلً

في (ب): «المحن الشاقة».
 (١) في (أ): «حنوه عليها».

مبينَ»: فلذلك أجريتُ ما أجريتُ بسبب عداوتِهِ البيِّنة وحرصه على الإضلال. ثم استغفر ربَّه، فَـ قَال ربِّ إِنِّي ظلمتُ نفسي فاغفِرُ لي فَعَفَرَ له إنَّه هو الغفورُ الرحيم»: خصوصاً للمُحبِّينَ إليه، المبادِرين للإنابةِ والتوبةِ؛ كما جرى من موسى عليه السلام، فَـ قَالَ» موسى: ﴿ربُ بما أَنْعَمْتَ عليَّ»: بالتوبة والمغفرةِ والنعم الكثيرة، ﴿فلنَ أكونَ ظهيراً»؛ أي: مُعيناً ومساعداً ﴿للمجرِمين»؛ أي: لا أعين أحداً على معصيةٍ. وهذا وعدٌ من موسى عليه السلام بسبب مِنَّةِ الله عليه أن لا الخير وترك الشَّرِ.

ورة القصص (١٨ - ٢٠)

(٨١ - ٩١) فلمًا جرى منه قَتْلُ الذي هو من عدوه؛ أصبح في المدينة خائفاً يتوقَّبُ ٤: هل يشعرُ به آلُ فرعون أم لا؟ وإنما خاف لأنَه قد عَلِمَ أنَه لا يتجوأ أحد على مثل هذه الحال سوى موسى من بني إسرائيل. فبينما هو على تلك الحال؛ فواذا الذي استنصره بالأمس ٤: على عدوه. في تشضر خُه ٤: على قبطي آخر، فقال له موسى ٤: موبى ٤: على عدوه. في تشضر خُه ٤: على قبطي آخر، فقال له موسى ٤: موبى ٤: مال مال ٤: على حاله ٤: في على عدوة من بني إسرائيل. فبينما هو على تلك الحال؛ فواذا الذي استنصره بالأمس ٤: على عدوه. في تشضر خُه ٤: على قبطي آخر، فقال له موسى ٤: موبى ٤: مال معلى قبطي آخر، فقال له موسى ٤: موبى ٤: مال موبي ٤: مال مال ٤: موبي ٤: مال معلى قبطي آخر، فقال له موسى ٤: موبي ٤: مال مال الحواية ظاهر والمحاوم المستصرخ لموسى؟ أي: لم يزل اللجائج بين القبطي والإسرائيلي، وهو وللمخاصم المستصرخ لموسى؛ أي: لم يزل اللجائج بين القبطي والإسرائيلي، وهو يستغيث بموسى، فأخذته الحمية، حتى هم أن يبطش بالقبطي، فوقال ٤ له القبطي والإمرائيلي، وهو راجراً له عن قتله: في قبل أن يطش بالقبطي، فوقال له القبطي والإمرائيلي، وهو جبًا مال إلى أواذ أن يبطش أن يبطش بالقبطي، فوقال له القبطي والإمرائيلي، وهو بستغيث بموسى، فأخذته الحمية، حتى هم أن يبطش بالقبطي، فوقال له القبطي والإمرائيلي، وهو جبًاراً له عن قتله: فأتريد أن تقتلني كما قتلت نفسا بالأمس إن تريد إلاً أن تكون جباراً له عن قتله: في الأرض قتل النفس بغير حق واجبار في الأرض قتل النفس بغير حق وإوما تريد أن تكونَ من المصلحين ٤: وإلاً ولو أردت الإصلاح؛ لحلت بيني وي فروما تريد أن تكونَ من المصلحين ٤: وإلاً ولو أردت الإصلاح؛ لحلت بيني وي ينه من غير قتل أحلا.

﴿٢﴾ وشاع الخبرُ بما جرى من موسى في هاتين القضيَّتين حتى تراوَدَ ملأُ فرعونَ وفرعونُ على قتلِهِ، وتشاوروا على ذلك، فقيَّض<sup>(١)</sup> الله ذلك الرجلُ الناصحَ، وبادرهم إلى الإخبار لموسى بما اجتمع عليه رأي ملئهم، فقال: ﴿وجاء رجلٌ من أقصى المدينة يسعى﴾؛ أي: ركضاً على قدميه من نُضحِهِ لموسى وخوفِهِ أن يوقِعوا به قبلَ أن يشعر، فقال: ﴿يا موسى إنَّ الملأ يأتمرونَ﴾؛ أي: يتشاورون فيك؛ ﴿لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ﴾: عن المدينة ﴿إِنِّي لك من الناصحينَ»: فامتثل نُصحِه.

في (ب): «وقيض».

سورة القصص (۲۱ ـ ۲۰)

﴿٢١﴾ ﴿فخرج منها خائفاً يترقَّبَه: أن يُوْقَعَ به القتلُ، ودعا الله و ﴿قال رَبِّ نَجُني من القوم الظالمينَه: فإنَّه قد تاب من ذنبِهِ، وفعله غضباً من غير قصدٍ منه للقتل؛ فتوعُدُهم له ظلمٌ منهم وجراءةٌ.

﴿٢٢﴾ ﴿ولمًا توجَّه تِلْقاءَ مَذْيَنَ﴾؛ أي: قاصداً بوجهه مدينَ، وهو جنوبي فلسطين؛ حيث لا ملك لفرعون، ﴿قال عسى ربِّي أن يَهْدِيَني سواءَ السبيلَ»؛ أي: وسط الطريق المختصر الموصل إليها بسهولةٍ ورفقٍ. فهداه الله سواء السبيل، فوصل إلى مَذْيَنَ.

﴿٢٣﴾ ﴿ولمًا وَرَدَ ماءَ مَدْيَنَ وجدَ عليه أُمَّةً من الناس يسقونَ»: مواشِيَهم، وكانوا أهل ماشية كثيرة، ﴿ووجد من دونهم»؛ أي: دون تلك الأمة ﴿امرأتينِ تذودانِه: غَنَمَهما عن حياض الناس؛ لعجزِهما عن مزاحمة الرجال، وبخلِهم وعدم مروءتهم عن السقي لهما، ﴿قالَ»: لهما موسى: ﴿ما خَطْبُكُماً»؛ أي: ما شأنكما بهذه الحالة؟ ﴿قالتا لا نسقي حتى يُضدِرَ الرَّعاءُه؛ أي: قد جرتِ العادةُ أنَّه لا يحصُلُ لنا سقي حتى يُضدِرَ الرعاءُ مواشِيَهم؛ فإذا خلا لنا الجوُّ؛ سقينا، ﴿وأبونا شيخٌ كبيرُه؛ أي: لا قوَّة له على السقي، فليس فينا قوَّةٌ نقتدِرُ بها، ولا لنا رجالٌ يزاحِمون الرعاء.

و ٢٥﴾ فلم يزل في هٰذه الحالة داعياً ربه متملِّقاً، وأما المرأتان؛ فذهبتا إلى أبيهما وأخبرتاه بما جرى، فأرسل أبوهما إحداهما إلى موسى، فجاءته ﴿تمشي على استحياءِ﴾، وهٰذا يدلُّ على كرم عنصرِها وخُلُقها الحسن؛ فإنَّ الحياء من الأخلاق الفاضلة، وخصوصاً في النساء، ويدلُّ على أنَّ موسى عليه السلام لم يكن فيما فعله من السقي لهما بمنزلة الأجير والخادم الذي لا يستحى منه عادة، وإنَّما هو عزيزُ النفس، رأت من حسن خُلُقِهِ ومكارِم أخلاقه ما أوجبَ لها الحياء منه، ﴿قَالَتْهُ: له: ﴿إِنَّ أَبِي يدعوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجرَ ما سَقَيْتَ لناهُ؛ أي: لا لمنَّ عليك، بل أنت

الذي ابتدأتنا بالإحسان، وإنَّما قصدُه أن يكافِئَك على إحسانِك، فأجابها موسى، ﴿فلمًا جاءه وقصَّ عليه القَصَصَ﴾: من ابتداء السبب الموجب لهربه إلى أن وَصَلَ إليه، ﴿قالَ﴾: له مسكَّناً رَوْعَهُ جابراً قَلْبَهُ: ﴿لا تَخَف نجوتَ من القوم الظالمينَ﴾؛ أي: ليذهب خوفُك ورَوْعُك؛ فإنَّ الله نجَّاك منهم حيث وصلتَ إلى لهذا المحلَّ الذي ليس لهم عليه سلطانٌ.

أسورة القصص (٢٦ ـ ٢٨)

﴿٢٦﴾ ﴿قَالَتْ إحداهُما ﴾؛ أي: إحدى ابنتيهِ: ﴿يا أَبِتِ اسْتَأْجِزِهَ ﴾؛ أي: اجْعَلْهُ أَجِيراً عندك يرعى الغنم ويسقيها، ﴿إِنَّ خير مَنِ استَأْجِرتَ القويُ الأمينُ ﴾؛ أي: إنَّ موسى أولى مَنِ استُؤْجِرَ ؛ فإنَّه جمع القوَّة والأمانة، وخير أجيرَ استُؤْجِرَ مَن جَمَعَهما؛ [أي]: القوَّة والقدرة على ما استُؤْجِر عليه، والأمانة، في بعدم الخيانة، وهذان الوصفان ينبغي اعتبارُهما في كلُ مَن يَتَوَلَّى للإنسان عملاً بإجارة أو غيرها؛ فإنَّه بعدم القوَّة والأمانة، وخير أجيرَ استُؤْجِرَ مَن جَمَعَهما؛ [أي]: القوَّة والقدرة على ما استُؤْجِرَ عليه، والأمانة فيه بعدم الخيانة، وهذان الوصفان ينبغي اعتبارُهما في كلُ مَن يَتَوَلَّى للإنسان عملاً بإجارة أو غيرها؛ فإنَّ الخلل لا يكون إلا بفقدِهما أو فقد إحداهما، وأمَّا اجتماعُهما؛ فإنَّ العمل يتمُ ويكمُلُ . وإنَّا العمل يتمُ ويكمُلُ . وإنَّما قالت ذلك لائَها شاهدت من قوَّة موسى عند السَّقْي لهما ونشاطِهِ ما عرفي من العقرة به معام أو فقد إحداهما، وأمَّا اجتماعُهما؛ فإنَّ العمل يتمُ ويكمُلُ . وإنَّما قالت ذلك لائَها شاهدت من قوَّة موسى عند السَّقْي لهما ونشاطِهِ ما عرفتَهما، وأنَّا احداهما، وأمَّا اجتماعُهما؛ فإنَّ العمل يتمُ ويكمُلُ . وإنَّما قالت ذلك لائَها شاهدت من قوَّة موسى عند السَّقْي لهما ونشاطِهِ ما عرفَقَ أَن العمل من أولَ من أمَانية وديانية وديانية ورانه رحمهما في حالة في حالةٍ لا يُوجى نفعهما، وإنَّا والله يتم أوانَّه الله عالى .

﴿٢٨﴾ فَـ﴿قَالَ﴾ موسى عليه السلام مجيباً له فيما طلب منه: ﴿ذَلك بِينِي وَبِينَكَ﴾؛ أي: لهذا الشرط الذي أنت ذكرتَ رضيتُ به، وقد تمَّ فيما بيني وبينك، ﴿أَيَّما الأجلينِ قضيتُ فلا عُدوانَ عليَّ﴾: سواء قضيتُ الثمان الواجبة أم تبرَّغتُ بالزائد عليها، ﴿والله على ما نَقُولُ وكيلُّه: حافظٌ يراقِبُنا ويعلم ما تعاقدنا عليه.

ولهذا الرجلُ أبو المرأتينِ صاحبُ مدينَ ليس بشعيب النبيِّ المعروف كما أشتُهِرَ

سورة القصص (۲۹ ـ ۳۱)

عند كثيرٍ من الناس؛ فإنَّ هٰذا قولُ لم يدلَّ عليه دليل<sup>(1)</sup>، وغايةُ ما يكون أن شعيباً عليه السلام قد كانت بـلـدُهُ مديـنَ، وهٰذه القضيةُ جرت في مدينَ؛ فأين الملازمة بين الأمرين؟! وأيضاً؛ فإنَّه غير معلوم أن موسى أدركَ زمانَ شعيبٍ؛ فكيف بشخصهِ؟! ولو كان ذٰلك الرجلُ شعيباً؛ لذكره الله تعالى، ولسمَّته المرأتان. وأيضاً؛ فإنَّ شعيباً عليه الصلاة والسلام قد أهلك الله قومَه بتكذيبِهم إيَّاه، ولم يبقَ وصدً ماشيتهما حتى يأتِبَهُما رجلٌ غريبٌ فيحسِنُ إليهما ويسقي ماشيتهما، وما كان شعيبٌ ليرضى أن يرعى موسى عنده ويكون خادماً له وهو أفضلُ منه وأعلى درجةً؛ إلَّا أنْ يُقال: هٰذا قبل نبوَّة موسى؛ فلا منافاة. وعلى كلً حال؛ لا يُعْتَمَدُ على أنه شعيبٌ النبيَّ بغير نقل صحيح عن النبي ﷺ. والله أعلم.

﴿٣٠﴾ فلمًا أتاها نودي: ﴿يا موسى إنِّي أنا الله ربُّ العالمينَ؟: فأخبره بالوهيَّته وربوبيَّته، ويلزم من ذٰلك أنْ يأمُرَه بعبادتِهِ وتألُّهه كما صرَّح به في الآية الأخرى، ﴿فاغبُدْنِي وأقِم الصَّلاةَ لِذِكْرِي؟.

﴿ ٣١﴾ ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ ﴾: فألقاها، ﴿ فَلَمَّا رَآها تَهْتَزُ ﴾: تسعى سعياً شديداً، ولها صورة مُهيلة ﴿ كَأَنها جانٌ ﴾: ذكرُ الحيات العظيم، ﴿ ولَّى مُدْبِراً ولم يُعَقِّبُ ﴾؛ أي: يرجع لاستيلاء الروع على قلبه، فقال الله له: ﴿يا موسى أَقْبِلُ ولا تَخَفْ إِنَّك من الآمنين ﴾: وهٰذا أبلغُ ما يكون في التأمين وعدم الخوف؛ فإنَّ قولَه: ﴿ أَقْبِلُ ﴾:

- (١) قال الطبري (١٩/ ٥٦٢): «ولهذا مما لا يدرك علمه إلاً بخبر ولا خبر بذلك تجب حجته». وقال ابن كثير: «إنه لو كان إياه [أنه شعيب النبي عليه السلام] لأوشك أن ينص على اسمه في القرآن هاهنا، وما جاء في بعض الأحاديث، من التصريح بذكره في قصة موسى لم يصح إسناده»، «تفسير ابن كثير» (٦/ ٢٣٨).
  - (٢) في (ب): «وعلم».

<sup>OF</sup> شورة القصص (٣٢ - ٣٥)

يقتضي الأمر بإقباله ويجب عليه الامتثال، ولكن قد يكونُ إقبالُهُ وهو لم يزل الأمرُ المخوفُ، فقال: ﴿ولا تَخَفْ﴾: أمر له بشيئين: إقباله، وأنْ لا يكون في قلبِهِ خوفٌ. ولكن يبقى احتمالٌ، وهو أنَّه قد يُقْبِلُ وهو غير خائفٍ، ولكن لا تحصُلُ له الوقاية والأمن من المكروه فقال: ﴿إنك من الآمنينَ»: فحينتذ اندفع المحذور من جميع الوجوه. فأقبل موسى عليه السلام غير خائف ولا مرعوب، بل مطمئنًا واثقاً بخبر ربِّه، قد ازداد إيمانُه وتمَّ يقينُه. فهٰذه آيَةُ أراه اللّه إيَّاها قبل ذَهابه إلى فرعون؛ ليكونَ على يقين تامٌ، ليكون أجرأ له وأقوى وأصلب.

(٢٣) ثم أراه الآية الأخرى، فقال: ﴿اسْلُكْ يَدَكَهُ؛ أي: أدْخِلْها ﴿في جِيبِكَ تَخْرُجُ بِيضاءَ من غير سوءَهُ: فسَلَكَها وأخرجها كما ذكر<sup>(١)</sup> الله تعالى، ﴿واضَمُمُ إليك جناحك من الرَّهْبِهُ؛ أي: ضمَّ جناحك ـ وهو عضُدُك ـ إلى جنبك؛ ليزولَ عنك الرهبُ والخوفُ. ﴿فَذَنِكَهُ؛ أي: انقلاب العصاحية وخروجُ اليد بيضاء من غير سوء ﴿برهانانِ من ربِّكَهُ؛ أي: حجتان قاطعتان من الله ﴿إلى فرعون وملئه إنَّهم كانوا قوماً فاسقينَهُ: فلا يكفيهم مجردُ الإنذار وأمر الرسول إيَّاهم، بل لا بدً من الآيات الباهرة إن نفعت.

٣٣ - ٣٤ فَ﴿قَالَ﴾ موسى عليه السلام معتذراً من ربَّه وسائلاً له المعونَةً على ما حَمَلَه وذاكراً له الموانع التي فيه ليزيل ربَّه ما يَحْذَرُهُ منها: ﴿رَبُّ إِنِّي قَتَلْتُ منهم نفساً﴾؛ أي: ﴿فَأَخَافُ أَن يقتلونِ. وأخي هارونُ هو أفصحُ مني لساناً فأرسِلْهُ معي ردَّهَهُ؛ أي: معاوناً ومساعداً، يصدقون فإنَّه مع تضافر الأخبار يقوى الحقَّ.

(٢) في (ب): «عدوهم».

سورة القصص (٣٦ ــ ٣٨)

من العباد والبلاد، وصار له ولأتباعِهِ الغلبةُ والظهورُ .

(٣٦% فذهب موسى برسالة ربّه، ﴿فلمًا جاءهم موسى بآياتِنا بيّناتِ»: واضحاتِ الدِّلالة على ما قال لهم<sup>(١)</sup>، ليس فيها قصورَ ولا خفاءً، ﴿قالوا؟: على وجه الظُّلم والعلوِّ والعناد: ﴿ما هٰذا إلَّا سحرَ مفترى؟؛ كما قال فرعونُ في تلك الحال التي ظهر فيها الحقُّ، واستعلى على الباطل، واضمحلَّ الباطلُ، وخضع له الرؤساءُ العارفون حقائقَ الأمور: ﴿إنَّه لكبيرُكُمُ الذي علَّمَكُمُ السحرَ؟! هٰذا؛ وهو الذكيُّ غير الزكيِّ، الذي بلغ من المكر والخداع والكيد ما قصَّه الله علينا، وقد علم ما أنزل هُوَّلاء إلَّا رب السماوات والأرض، ولكنَّ الشقاء غالبٌ، ﴿وما سمعنا بهٰذا في آبائنا الأولين؟: وقد كَذَبوا في ذٰلك؛ فإنَّ الله أرسل يوسفَ قبل موسى؛ كما قال تعالى: ﴿ولقد جاءكم يوسُفُ من قبلُ بالبيِّناتِ فما زِلْتُم في شكَّ مما هو مسرفٌ مرتاب؟.

(٣٧) ﴿وقال موسى؟: حين زعموا أنَّ الذي جاءَهم به سحرٌ وضلالٌ، وأنَّ ما هم عليه هو الهدى: ﴿رَبِّي أعلَمُ بمن جاء بالهُدى مِن عندِهِ ومَن تكونُ له عاقبةُ الدار؟؛ أي: إذا لم تُفِدِ المقابلةُ معكم وتبيينُ الآيات البيِّناتِ وأبيتُم إلَّا التَّمادي في غيَّكم واللَّجاج على كفرِكُم؛ فاللَه تعالى العالم بالمهتدي وغيره ومن تكونُ له عاقبةُ الدار؛ نحن أم أنتُم. ﴿إِنَّه لا يُفْلِحُ الظالمونَ؟: فصار عاقبةُ الدار لموسى وأتباعِهِ والفلاحُ والفوزُ، وصار لأولتُك الخسار وسوء العاقبة والهلاك.

(٣٨% ﴿وقال فرعونُ ﴾: متجرَّناً على ربَّه ومموَّها على قومِهِ السفهاء أخفاء العقول: ﴿ويا أيُّها الملاَّ ما علمتُ لكم من إلْهِ غيري ﴾؛ أي: أنا وحدي إلْهُكم ومعبودُكم، ولو كان ثمَّ إلٰهُ غيري؛ لعلمتُه! فانظرُ إلى هٰذا الورع التامِّ من فرعون؛ حيثُ لم يَقُلْ: ما لكم من إلْهٍ غيري! بل تورَّعَ وقال: ما علمتُ لكم من إلهِ غيري! وهٰذا لأنَّه عندَهم العالم الفاضل، الذي مهما قال؛ فهو الحقَّ، ومهما أمر؛ أطاعوه.

فلما قال لهذه المقالةَ التي قد تحتملُ أنَّ ثمَّ إلْهاَ غيره؛ أراد أن يحقِّق النفي الذي جعل فيه ذٰلك الاحتمال، فقال لهامان: ﴿فأوقِدْ لي يا هامانُ على الطينِ﴾: ليجعلَ له لَبِناً من فخَّار، ﴿فاجْعَلْ لي صرحاً﴾؛ أي: بناءَ عالياً<sup>(٢)</sup>؛

ነጘለጘ

﴿لعلِّي أُطَّلِعُ إلى إلٰهِ موسى وإنِّي لأظنُه﴾ كاذباً ولكن سنحقِّقُ لهذا الظنَّ ونريكم كَذِبَ موسى.

اللورة القصص (٣٩ - ٤٢)

فانْظُرُ لهذه الجراءة العظيمة على الله، التي ما بَلَغَها آدميًّ! كذَّبَ موسى، وادَّعى أنه الله، ونفى أن يكونَ له علمٌ بالإله الحق، وفعل الأسباب ليتوصل إلى إله موسى، وكل لهذا ترويجٌ ولكن العجب من لهؤلاء الملأ الذين يزعمون أنَّهم كبارُ المملكة المدبِّرون لشؤونها؛ كيف لعب لهذا الرجل بعقولهم، واستخفَّ أحلامَهم؟! ولهذا لفِسْقِهِم الذي صار صفةً راسخة فيهم؛ فسد دينهم، ثم تبع ذٰلك فساد عقولهم؛ فنسألك اللهمَّ الثبات على الإيمان، وأن لا تُزيغَ قلوبَنا بعد إذ هَدَيْتَنا، وتَهَبَ لنا من لَدُنْكَ رحمةً إنَّك أنت الوهاب.

﴿٣٩﴾ قال تعالى: ﴿واستكبر هو وجنودُهُ في الأرض بغير الحقَّ﴾: استكبروا على عباد الله، وساموهم سوء العذاب، واستكبروا على رسل الله وما جاؤوهم به من الآيات، فكذّبوها، وزعموا أنَّ ما هم عليه أعلى منها وأفضل، ﴿وظنُوا أنَّهم إلينا لا يُرْجَعونَ»: فلذلك<sup>(١)</sup> تجرَّؤوا، وإلَّا؛ فلو علموا أو ظنُوا أنَّهم يُرْجَعون إلينا لا يُرْجَعونَ»: فلذلك<sup>(١)</sup> تجرَّؤوا، وإلَّا؛ فلو علموا أو ظنُوا أنَّهم يُرْجَعون إلى الله؛ لما كان منهم ما كان.

٤٠﴾ ﴿فَأَخَذْناه وجنودَهَ»: عندما استمرَّ عنادُهُم وبَغْيُهم، ﴿فَنبَذْناهم في اليمُ فانظُرْ كيفَ كان عاقبةُ الظالمينَ»: كانت أشرَّ العواقبِ وأخسرَها عاقبةً، أعقبتُها العقوبةُ الدنيويَّة المستمرَّة المتَّصلة بالعقوبة الأخرويَّة.

٤١﴾ ﴿وجعلناهم أئمةً يدعون إلى النار﴾؛ أي: جعلنا فرعونَ وملاً، من الأئمة الذين يُقتدى بهم، ويُمثَني خلفَهم إلى دار الخزي والشقاء. ﴿ويوم القيامةِ لا يُنصَرونَ﴾: من عذاب الله؛ فهم أضعف شيء عن دفعه عن أنفسهم، وليس لهم من دون الله من وليً ولا نصير.

٤٢﴾ ﴿وأَتْبَعْناهم في هذه الدُّنيا لعنةَ﴾؛ أي: وأَتْبَعْناهم زيادةً في عقوبتهم وخِزْيِهِم في الدنيا لعنةً يلعنون، ولهم عند الخلق الثناء القبيح والمقتُ والذمُ، وهذا أمرَّ مشاهدٌ؛ فهم أئمةُ الملعونين في الدُّنيا ومقدمتهم. ﴿ويوم القيامةِ هم من المقبوحينَ﴾: المبعَدين، المستقذرة أفعالهم، الذين<sup>(٢)</sup> اجتمع عليهم مقتُ الله ومقتُ خلقِهِ ومقتُ أنفسهم.

(۱) في (ب): «فكذلك».

(۲) في (ب): «الذي».

٤٣% ﴿ولقد آتينا موسى الكتابَ؟: وهو التوراةُ ﴿من بعدِ ما أَهْلَكْنا القرونَ الأولى؟: الذين كان خاتِمَتُهُم في الإهلاك العامِّ فرعونَ وجنودَه، وهذا دليلَ على أنَّه بعد نزول التوراة انقطعَ الهلاك العامُ، وشُرِعَ جهادُ الكفار بالسيف؛ ﴿بصائرَ للناس؟؛ أي: كتاب الله الذي أنزله على موسى فيه بصائرُ للناس؟ أي: أمور يبصرون بها ما ينفعهم وما يضرُهم، فتقوم الحجَّةُ على العاصي، وينتفع بها المؤمن، فتكون رحمةً في حقِّه وهداية له إلى الصراط المواط المؤمن فرعون وجنودَه، وهذا دليلُ على فرعون وجنودَه، وهذا دليلُ على أنه بعد نزول التوراة انقطعَ الهلاك العامُ، وشُرِعَ جهادُ الكفار بالسيف؟ ﴿بصائرَ للناس؟ أي: أمور للناس؟ أي المؤمن فيه بصائرُ للناس؟ أي: أمور يبصرون بها ما ينفعهم وما يضرُهم، فتقوم الحجَّةُ على العاصي، وينتفع بها المؤمن، فتكون رحمةً في حقًه وهداية له إلى الصراط المستقيم، ولهذا قال: ﴿وهدى ورحمة لعلمَهم يتذكرونَ؟

سورة القصص (٤٣ ـ ٤٦)

٤٤﴾ ولمًا قصَّ الله على رسولِهِ ما قصَّ من لهذه الأخبار الغيبيَّة؛ نبَّه العبادَ على أنَّ لهذا خبرٌ إلهيَّ محضٌ، ليس للرسول طريقٌ إلى علمِهِ؛ إلَّا من جهة الوحي؛ ولهذا قال: ﴿وما كنتَ بجانِبِ الغربيَّ﴾؛ أي: بجانب الطُّورِ الغربيُ وقت قضائنا لموسى الأمر، ﴿وما كنتَ من الشاهدينَ﴾: على ذٰلك حتى يُقالَ: إنَّه وصل إليك من لهذا الطريق.

٤٥﴾ ﴿ولٰكنَّا أنشأنا قروناً فتطاول عليهم العُمُرَى: فاندرس العلمُ ونُسِيَتْ آياتُهُ، فبعثناك في وقتِ اشتدَّت الحاجةُ إليك وإلى ما علَّمناك وأوحينا إليك، ﴿وما كنتَ ثاوياَ>؛ أي: مقيماً، ﴿في أهل مَذيَنَ تتلو عليهم آياتِنا>؛ أي: تعلُّمُهم وتتعلَّم منهم، حتى أخبرت بما أخبرت من شأن موسى في مدين. ﴿ولكنَّا كنَّا مرسِلينَ>؛ أي: ولُكنَّ ذٰلك الخبرَ الذي جئتَ به عن موسى أثرٌ من آثار إرسالِنا إيَّاكَ ووحيٌ لا بسبيل لك إلى علمه بدون إرسالِنا.

٤٦﴾ ﴿وما كنتَ بجانِبِ الطُّورِ إذْ نادَيْنا؟: موسى وأمَزْناه أنْ يأتي القومَ الظالمين ويبلُغَهم رسالتنا ويُرِيَهم من آياتنا وعجائبنا ما قَصَضنا عليك.

والمقصودُ أن الماجريات التي جرت لموسى عليه الصلاة والسلام في لهذه الأماكن، فقصصتَها كما هي من غير زيادةٍ ولا نقص، لا يخلو من أحد أمرين: إمَّا أن تكونَ حَضَرْتَها وشاهَدْتَها، أو ذهبتَ إلى محالِّها فتعلَّمتها من أهلها؛ فحينئذِ قد لا يدلُّ ذٰلك على أنَّك رسول الله؛ إذ الأمور التي يُخْبَرُ بها عن شهادةٍ ودراسةٍ من الأمور المشتركة غير المختصَّة بالأنبياء، ولكن لهذا قد عُلِمَ وتُيُقِّنَ أنه ما كان وما صار؛ فأولياؤك وأعداؤك يعلَمون عدم ذٰلك. فتعيَّن الأمر الثاني، وهو أن لهذا جاءك من قِبَلِ الله ووحيه وإرسالِهِ، فنبت بالدليل القطعيِّ صحةُ رسالتك ورحمةُ الله بك للعبادِ، ولهذا قال: ﴿ولْكن رحمةً من

ربِّكَ لِتُنذِرَ قوماً ما أتاهم من نذير من قَبْلِكَ»؛ أي: العرب وقريش؛ فإنَّ الرسالة عندهم لا تُعرف وقت إرسال الرسول وقبله بأزمان متطاولة، ﴿لعلَّهم يتذكَّرون»: تفصيل الخير فيفعلونه، والشر فيتركونه. فإذا كنتَ بهذه المنزلة؛ كان الواجبُ عليهم المبادرةَ إلى الإيمان بك وشكر هذه النعمة التي لا يُقادَرُ قَدْرُها ولا يُدْرَك شُكرها. وإنذارُه للعرب لا ينفي أنَ يكون مرسَلاً لغيرِهم؛ فإنَّ عربيَّ، والقرآن الذي نزل<sup>(۱)</sup> عليه عربيَّ، وأول من باشر بدعوته العرب، فكانت رسالتُه لهم أصلاً ولغيرِهم تبعاً؛ كما قال تعالى: ﴿أكان للناس عَجَباً أنْ أوْحَيْنا إلى رجل منهم أن أنذِرِ الناسَ»، ﴿قُلْ يا أَيُّها الناسُ إِنِّي رسولُ الله إليكُم جميعاً».

OR QL سورة القصص (٤٧ - ٤٩)

٤٧ ﴿ ولولا أن تُصيبَهم مصيبة بما قدَّمَتْ أيديهم : من الكفر والمعاصي، لقالوا: ﴿ بَنَا لَولا أَرْسَلْتَ إلينا رسولاً فنتَّبِعَ آياتِكَ ونكونَ من المؤمنينَ ؟ أي: فأرسلناك يا محمد، لدفع جُجَهِم، وقطع مقالتهم.

(٤٨) ﴿فَلَمَّا جاءهم الحقَّه: الذي لا شكَّ فيه ﴿من عندِنا»: وهو القرآنُ الذي أوحيناه إليك، ﴿قَالُواْ»: مكذّبين له ومعترضين بما ليس يُعْتَرَضُ به: ﴿لُولا أوتي مِثْلَ ما أوتي موسى ؟ أي: أنْزِلَ عليه كتابٌ من السماء جملة واحدة ؟ أي: فأما ما دام ينزل متفرقاً ؛ فإنه ليس من عند الله، وأيَّ دليل في هذا؟! وأيَّ شبهة أنَّه فأما ما دام ينزل متفرقاً ؛ فإنَّه ليس من عند الله، وأيَّ دليل في هذا؟! وأيَّ شبهة أنَّه ليس من عند الله، وأيَّ دليل في هذا؟! وأيَّ شبهة أنَّه فأما ما دام ينزل متفرقاً ؛ فإنَّه ليس من عند الله، وأيَّ دليل في هذا؟! وأيَّ شبهة أنَّه ليس من عند الله، وأيَّ دليل في هذا؟! وأيَّ شبهة أنَّه ليس من عند الله، وأيَّ دليل في هذا؟! وأيَّ شبهة أنَّه ليس من عند الله حين نزل مفرقاً؟! بل من كمال هذا القرآن واعتناء الله بمن أنزِلَ عليه أن نزل متفرقاً؛ فإنَّ عالمه به فؤاذ رسولِه، ويحصُلَ زيادة الإيمان للمؤمنين، فولا يأتونكَ بِمَثَل إلَّا جئناكَ بالحقٌ وأحسنَ تفسيراً». وأيضاً؛ فإنَّ قياسهم علي كتاب موسى قياسٌ قد نقضوه؛ فكيف يقيسونَه على كتاب كفروا به ولم يؤمنوا أولا يأتونكَ بمثل قال إلا جئناكَ بالحقٌ وأحسنَ تفسيراً». وأيضاً؛ فإنَّ قياسهم على كتاب موسى قياسٌ قد نقضوه؛ فكيف يقيسونَه على كتاب كفروا به ولم يؤمنوا أولا إلا الحقُ وأحسنَ تفسيراً». وأيضاً؛ فإنَّ قياسهم على كتاب موسى قياسٌ قد نقضوه؛ فكفروا بما أوتي موسى من قبلُ قالوا سِخرانِ تظاهَرا»؛ أي القرآن والتوراة تعاونا في سحرهما وإضلال الناس ﴿وقالوا إنَّا بكلً كافرون»؛ أي القرآن والتوراة تعاونا في سحرهما وإضلال الناس ﴿وقالوا إنَّا بكلً كافرون»؛ أي القرآن والتوراة تعاونا في سحرهما وإضلال الناس ﴿وقالوا إنَّا بكلً كافرون»؛ أي فنت بهذا أن القوم يريدون إبطال الحقُ بما ليس ببرهانٍ، وينقضونه بما لا يُنْقَضُ، في في أولون الفي ويقولون الأقوال المتناقضة المختلفة، وهذا شأن كلً كافر، ولهذا صرَّح أنهم كفروا ولا ويقولون الأقوال المتناقضة المختلفة، وهذا شأن كلً كافر، ولهذا صرَّح أنهم كفروا ويقولون الأقوال المتناقضة المختلفة، وهذا شأن كلً كافر، ولهذا صرَّح أنهم كفروا بالي والرسولين.

٤٩ في ولكن هل كفرهم بهما طلباً للحق واتباعاً لأمر عندهم خير منهما، أم

فى (ب): «أنزل».

مجرَّدُ هوى؟! قال تعالى ملزِماً لهم بذلك: ﴿قُلْ فأتوا بكتابٍ من عندِ الله هو أهدى منهما ﴾؛ أي: من التوراة والقرآن؛ ﴿أَتَّبِعُهُ إِن كنتُم صادقينَ ﴾: ولا سبيل لهم ولا لغيرِهِم أن يأتوا بمثلِهِما؛ فإنَّه ما طرق العالم منذ خَلَقَهُ الله مثل هذين الكتابين علماً وهدى وبياناً ورحمةً للخلق، وهذا من كمال الإنصاف من الداعي أن قال: أنا مقصودي الحقَّ والهدى والرشدُ، وقد جئتُكم بهذا الكتاب المشتمل على ذٰلك الموافق لكتاب موسى؛ فيجبُ علينا جميعاً الإذعان لهما واتّباعُهما من حيث كونُهُما هدى وحقًا؛ فإنْ جئتُموني بكتاب من عند الله هو أهدى منهما؛ اتَبَعْتُه، وإلاً؛ فلا أترك هدى وحقًا قد علمتُه لغير هدى وحقٍ.

سورة القصص (٥٠ ــ ٥١)

(٥٠) ﴿ فَإِن لَم يَسْتَجِيبُوا لَكُ ﴾: فلم يأتوا بكتاب أهدى منهما، ﴿فَاعْلَمُ أَنَّما يَتَبِعُون أهواءهم ﴾؛ أي: فاعلم أنَّ تركَهم اتَباعك ليسوا ذاهبين إلى حقَّ يعرفونه ولا إلى هدى، وإنَّما ذلك مجرَّد اتَباع لأهوائِهِم. ﴿ومن أَصْلُ مَمَنِ اتَبْع هواه بغير هدى من الله ﴾: فإنا من أصلُ الناس؛ حيث عرض عليه الهدى والصراط المستقيم الموصل إلى الله وإلى دار كرامتِه؛ فلم يلتفت إليه، ولم يُقْبِلْ عليه، ودعاه هواه إلى سلوك الله وإلى دار كرامتِه؛ فلم يلتفت إليه، ولم يُقْبِلْ عليه، ودعاه هواه إلى سلوك الطرق الموصلة إلى الهلاك والشقاء، فاتّبه وترك الهدى ؛ ودعاه هواه إلى سلوك الطرق الموصلة إلى الهلاك والشقاء، فاتَبعه وترك الهدى؛ فلم يلتفت إليه، ولم يُقْبِلْ عليه، ودعاه هواه إلى سلوك الطرق الموصلة إلى الهلاك والشقاء، فاتَبعه وترك الهدى؛ الذي أوجب له أن يبقى على ضلالِهِ ولا يهديه الله؛ فلهذا قال: ﴿نَّ الله لا فلهل أحدً أضلُ ممَن هذا وصفه؟! ولَكنَّ ظلمه وعدوانَه وعدمَ محبته للحق هو ويلى أوجب له أن يبقى على ضلالِهِ ولا يهديه الله؛ فلهذا قال: ﴿نَّ الله لا يهدي الله؛ فلهذا قال: ﴿نَّ الله لا يهدي القوم الظالمين ﴾؛ أي: الذين صار الظلمُ لهم وصفاً والعنادُ لهم نعتاً، الهداية والماله والميهم أبواب الذي أوجب له أن يبقى على ضلالِهِ ولا يهديه الله؛ فلهذا قال: ﴿نَّ الله لا يهدي الذي أوجب له أن يبقى على ضلالِهِ ولا يهديه وسما يهم وصفا والعنادُ لهم نعتاً، الذي أوجبهم الهدى فرفضوه، وعَرَضَ لهم الهوى فتبعوه، سدُوا على أنفسهم أبواب الذي أولما ألهم وصفاً والمنادُ لهم وطفان والمهم أبواب الغواية وسُبُلها؛ فهم في غيلهم وظلمهم أبواب الهداية وسُبُلها؛ فهم في غيرا لم يستجيبوا لك يعمهون، وفي شقائِهم وهلاكِهِم يترددون، وفي قوله: ﴿فإن لم يستجب للرسول، فافلم أنها أم أنها يستجب للرسول، وزم وذهبَ إلى قول من أم ألم يستجب للرسول؛ وذهبَ إلى كل مَن لم إلى على أنَّ كلَ مَن لم يستجب للرسول، وذهبَ إلى هوى.

(٥ ﴾ ﴿ لقد وَصَّلْنا لهم القولَ ﴾؛ أي: تابَعْناه وواصَلْناه وأنزَلْناه شيئاً فشيئاً رحمة بهم ولطفاً؛ ﴿لعلَّهم يتذكَّرونَ ﴾: حين تتكوَّرُ عليهم آياتُهُ، وتنزِلُ عليهم بيناتُهُ وقت الحاجة إليها، فصار نزولُهُ متفرَّقاً رحمةً بهم، فلِمَ اعترضوا بما هو من مصالحهم؟!

۱۲۸٦

## فصل

سورة القصص (٥١)

في ذِكْر بعض الفوائد والعبر في لهذه القصة العجيبة

فمنها: أنَّ آياتِ اللَّه [تعالى] وعبرَه وأيامَه في الأمم السابقة إنَّما يستفيدُ بها ويستنيرُ المؤمنون؛ فعلى حسب إيمان العبد تكون عبرتُهُ، وأنَّ اللَّه تعالى إنَّما يسوقُ القصص لأجلهم، وأمَّا غيرُهم؛ فلا يعبأ اللَّه بهم، وليس لهم منها نورٌ وهدى. ومنها: أنَّ اللَّه تعالى إذا أراد أمراً؛ هيأ أسبابَه، وأتى بها شيئاً فشيئاً بالتدريج لا دفعة واحدة.

ومنها: أنَّ الأمَّة المستضعفة، ولو بلغت في الضعف ما بلغت، لا ينبغي لها أنْ يستولي عليها الكسلُ عن طلبِ حقِّها، ولا الإياسُ من ارتقائها إلى أعلى الأمور، خصوصاً إذا كانوا مظلومين؛ كما استنقذ الله أمة بني إسرائيل الأمَّة الضعيفة من أسر فرعون وملئه، ومكَّنهم في الأرض، وملَّكهم بلادهم.

**ومنها**: أنَّ الأمة ما دامت ذليلةً مقهورةً، لا تأخُذُ حقَّها، ولا تتكلَّم به لا يقوم لها أمرُ دينها ولا دُنياها، ولا يكون لها إمامةٌ فيه.

ومنها: لطف الله بأمَّ موسى وتهوينُهُ عليها المصيبةَ بالبشارة بأنَّ الله [تعالى] سيردُ إليها ابنها، ويجعله من المرسلين.

ومنها: أنَّ الله يقدِّرُ على عبده بعضَ المشاقِّ لِيُنيلَه سروراً أعظم من ذٰلك، أو يدفعَ عنه شرًا أكثر منه؛ كما قدَّر على أمِّ موسى ذٰلك الحزن الشديد والهمَّ البليغ الذي هو وسيلةً إلى أن يَصِلَ إليها ابنُها على وجهٍ تطمئنُّ به نفسها، وتَقَرُّ به عينُها، وتزداد به غبطةَ وسروراً.

وَمنها: أنَّ الخوف الطبيعيَّ من الخَلْقِ لا يُنافي الإيمان ولا يزيلُه؛ كما جرى لأمُّ موسى، ولموسى من تلك المخاوف.

ومنها: أنَّ الإيمان يزيد وينقص، وأنَّ من أعظم ما يزيدُ به الإيمان، ويتمَّ به اليقينُ؛ الصبرُ عند المزعجات، والتثبيت من الله عند المقلقاتِ؛ كما قال تعالى: ﴿لولا أن رَبَطْنا على قلبِها لِتكونَ من المؤمنينَ﴾؛ أي: ليزداد إيمانُها بذلك، ويطمئنَّ قلبُها.

ومنها: أنَّ من أعظم نعم اللَّه على عبدِهِ وأعظم معونةٍ للعبد على أمورِهِ تثبيتُ اللَّه إيَّاه وربطُ جأشِهِ وقلبِهِ عند المخاوف وعند الأمور المذهلةِ؛ فإنَّه بذُلك

سورة القصص (٥١)

يتمكَّن من القول الصواب والفعل الصواب؛ بخلاف من استمرَّ قـلقُه وروعه وانزعاجُه؛ فإنَّه يضيع فكرُه، ويذهَلُ عقلُه؛ فلا ينتفعُ بنفسه في تلك الحال.

ومنها: أنَّ العبد ولو عَرَفَ أنَّ القضاء والقدر ووعدَ الله نافذٌ لا بدَّ منه؛ فإنَّه لا يهمل فعل الأسباب التي أُمِرَ بها، ولا يكون ذٰلك منافياً لإيمانِهِ بخبر الله؛ فإنَّ الله قد وعد أمَّ موسى أن يردَّه عليها، ومع ذٰلك اجتهدت في ردَّه، وأرسلت أختَه لتقُصَّه وتطلُبَه.

ومنها: جواز خروج المرأة في حوائِجِها وتكليمها للرجال من غير محذورٍ كما جرى لأخت موسى وابنتي صاحب مدينَ.

**ومنها**: جوازُ أخذ الأجرة على الكفالة والرضاع والدلالة على من يفعلُ ذٰلك.

ومنها: أنَّ الله من رحمته بعبده الضعيف الذي يريد إكرامه أن يُرِيَهُ من آياتِهِ ويُشْهِدَهُ من بيِّناتِهِ ما يزيدُ به إيمانه؛ كما ردَّ اللّه موسى على أمَّه؛ لتعلمَ أنَّ وعد الِله حقَّ.

ومنها: أنَّ قتل الكافر الذي له عهدٌ بعقدٍ أو عرفٍ لا يجوزُ؛ فإنَّ موسى عليه السلام عَدَّ قتلَه القبطيَّ الكافر ذنباً، واستغفر الله منه.

ومنها: أنَّ الذي يقتُلُ النفوس بغير حقٍّ؛ يعدُّ من الجبارين الذين يفسِدون في الأرض.

ومنها: أنَّ من قتل النفوس بغير حقٍّ، وزعم أنَّه يريد الإصلاح في الأرض وتهييب أهل المعاصي؛ فإنَّه كاذبٌ في ذٰلك، وهو مفسدٌ؛ كما حكى اللّه قولَ الـقـبـطـيِّ: ﴿إِن تـريـدُ إلَّا أن تكـونَ جـبَّاراً في الأرض وما تـريـدُ أن تكـونَ من المصلحين﴾: على وجه التقرير له لا الإنكار.

ومنها: أنَّ إخبارَ الرجلِ غيرَه بما قيل فيه على وجهِ التحذيرِ له من شرَّ يقع فيه؛ لا يكونُ ذٰلك نميمةَ، بل قد يكونُ واجباً؛ كما أخبر ذٰلك الرجلُ لموسى ناصحاً له ومحذراً.

ومنها: أنَّه إذا خاف القتل والتَّلَفَ في الإقامة؛ فإنَّه لا يلقي بيدِهِ إلى التَّهلكة، ولا يستسلم لذلك، بل يذهبُ عنه كما فعل موسى.

ومنها: أنَّه عند تزاحم المفسدتين؛ إذا كان لا بدَّ من ارتكاب إحداهما؛ فإنَّه يرتكبُ الأخفَّ منهما الأسلم؛ كما أنَّ موسى لما دار الأمرُ بين بقائِهِ في مصر ولُكنَّه سورة القصص (٥١)

يُقتل، أو<sup>(١)</sup> يذهب إلى بعض البلدان البعيدة التي لا يَعْرِفُ الطريق إليها، وليس معه دليلٌ يدلُّه<sup>(٢)</sup> غير ربَّه، ولكن لهذه الحالة أرجى<sup>(٢)</sup> للسلامة من الأولى، فتبِعَها موسى

OR QUR'ÁNIC THOUGI

ومنها: أنَّ الناظر في العلم عند الحاجة إلى التكلُّم فيه إذا لم يترجَّح عندَه أحدُ القولين؛ فإنَّه يستهدي ربَّه، ويسألُه أن يَهْدِيَه الصواب من القولين بعد أن يقصِدَ بقلبِهِ الحقَّ ويبحث عنه؛ فإنَّ الله لا يخيبُ من هٰذه حالُه؛ كما خرج موسى تلقاءَ مدينَ، فقال: ﴿عسى ربِّي أن يَهْدِيَني سواء السبيل﴾.

ومنها: أنَّ الرحمة بالخلق والإحسان على مَن يغْرِفُ ومَن لا يَغْرِفُ من أخلاق الأنبياء، وأنَّ من الإحسان سقي الماشية الماء وإعانة العاجز.

ومنها: استحباب الدعاء بتبيين الحال وشرحِها، ولو كان الله عالماً بها؛ لأنَّه تعالى يحبُّ تضرُّع عبده وإظهار ذُلَّه ومسكنتِهِ؛ كما قال موسى: ﴿ربَّ إِنِّي لما أنزلتَ إِليَّ من خيرٍ فقيرَ﴾

> ومنها: أنَّ الحياء - خصوصاً من الكرام - من الأخلاق الممدوحة. ومنها: المكافأة على الإحسان لم يزل دأبَ الأمم السابقين.

ومنها: أنَّ العبد إذا فعل العمل لله تعالى، ثم حصل له مكافأةً عليه من غير قصد بالقصد الأول؛ فإنَّه<sup>(٤)</sup> لا يُلام على ذلك؛ كما قبل موسى مجازاة صاحب مدين عن معروفه الذي لم يبتغ له، ولم يستشرف بقلبِهِ على عوض.

ومنها: مشروعيَّة الإجارة، وأنَّها تجوز على رعاية الغنم ونحوها مما لا يُقَدَّرُ به العمل، وإنَّما مرده العرف.

ومنها: أنَّه تجوز الإجارة بالمنفعة، ولو كانت المنفعة بضعاً.

ومنها: أنْ خطبة الرجل لابنته الرجل الذي يتخيَّره لا يلام عليه. ومنها: أنَّ خير أجيرٍ وعامل يعمل للإنسان أن يكونَ قويًّا أميناً.

ومنها: أنَّ من مكارَم الأخلاق أن يُحَسِّنَ خُلُقَه لأجيرِه وخادمِهِ، ولا يشقُّ عليه بالعمل؛ لقوله: ﴿وما أريدُ أنْ أشقَّ عليك ستَجِدُني إن شاء الله من الصالحين﴾.

(١) في (ب): «و».
 (٢) في (ب): «أقرب».
 (٣) في (ب): «أقرب».



سورة القصص (٥١)

ومنها: جوازُ عقد الإجارة وغيرِها من العقود من دون إشهادٍ؛ لقوله: ﴿واللَّه على ما نقولُ وكيلُ﴾.

ومنها: ما أجرى الله على يدِ موسى من الآيات البيناتِ والمعجزاتِ الظاهرة من الحيَّة وانقلاب يده بيضاءَ من غير سوء ومن عصمةِ الله لموسى وهارون من فرعون ومن الغرق.

ومنها: أنَّ من أعظم العقوبات أن يكون الإنسانُ إماماً في الشرِّ، وذٰلك بحسب معارضتِهِ لآياتِ الله وبيناتِهِ؛ كما أنَّ من أعظم نعمةٍ أنعم الله بها على عبده، أن يجعله إماماً في الخير هادياً مهديًّا.

ومنها: ما فيها من الدلالة على رسالة محمد ﷺ؛ حيث أخبر بذلك تفصيلاً مطابقاً وتأصيلاً موافقاً قصَّه قصًّا صدَّق به المرسلين وأيَّد به الحقَّ المبين، من غير حضور شيء من تلك الوقائع، ولا مشاهدة لموضع واحد من تلك المواضع، ولا تلاوة دَرَسَ فيها شيئاً من لهذه الأمور، ولا مجالسة أحد من أهل العلم، إنَّ هو إلَّا رسالةُ الرحيم الرحمٰن، ووحيَّ أنزله عليه الكريمُ المنان؛ لينذرَ به قوماً جاهلين، وعن النُذُرِ والرسل غافلين؛ فصلوات الله وسلامُه على مَن مجرَّدُ خبرهِ ينبىء أنه رسولُ الله، ومجرَّدُ أمرِهِ ونهيهِ ينبَّه العقول النيَّرة أنَّه من عند الله؛ كيف وقد تطابَق على صحة ما جاء به وصدقهِ، خبرُ الأوَّلين والآخرين، والشرعُ الذي جاء به من ربَّ العالمين، وما جُبِلَ عليه من الأخلاق الفاضلة التي لا تُناسب ولا تصلح إلا وعت أمتُه معظم بلدان الأمصار بالسيف والسنان وقلوبهم بالعلم والنهار، والهرئ تزلِ الأممُ المعاندة والملوكُ الكفرة المتعاضِدَةُ ترميه بقوس واحدةٍ وتكيدُ له المكايد وتمكُرُ لإطفائِه وإخفائِه وإخمادِهِ من الأرض، وهو قد بَهرَها ، ولم النها، لا يزداد إلاً منهم المه المعاندة والملوكُ الكفرة المتعاضِدَة ترميه بقوس واحدةٍ وتكيد له المكايد وتمكُرُ لإطفائِه وإخفائِهِ وإخمادِهِ من الأرض، وهو قد بَهرَها ما مكايد تزلِ الأممُ المعاندة والملوكُ الكفرة المتعاضِدَةُ ترميه بقوس واحدةٍ وتكيد له المكايد منهوًا، ولا آياته وبراهينه إلا ظهوراً، وكلَّ وقت من الأوقات يظهر من آياته ما هو نموًا، ولا آياته وبراهينه إلا ظهوراً، وكلُ وقت من الأوقات يظهر من آياته ما هر عبرة للعالمين، وهداية للعالِمين، ونوراً وبصيرة للمتوسَّين. والموسمان ما هو

﴿الَذِينَ مَانَيْنَهُمُ الْكِنَبَ مِن قَبْلِهِ، هُم بِهِ، يُؤْمِنُونَ ۞ وَلِذَا يُنْلَى عَلَيْهِمْ قَالُوا حَامَنًا بِهِ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن زَيِّنَا إِنَّا كُنَا مِن قَبْلِهِ. [مُسْلِمِينَ]<sup>(١)</sup> ۞ أُوْلَبَتِكَ يُؤْقَوْنَ أَجْرَهُم مَرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُوا وَيَدَرُهُونَ

بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّنَةَ وَمِتَا رَزَقْنَهُمْ يُنِفِقُونَ ۞ وَإِذَا سَتِمِعُوا اللَّغُوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَآ أَعْدَلُنَا وَلَكُمْ أَعَمَالُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَنِي ٱلْجَنِهِلِينَ ۞ ﴾

لمورة القصص (٢٥ ـ ٥٥)

(٥٢) يذكر تعالى عظمة القرآن وصدقَه وحقَّه، وأنَّ أهل العلم بالحقيقة يعرفونه، ويؤمنونَ به، ويقرُّون بأنه الحقَّ، فقال: ﴿الذين آتيناهم الكتابَ من قبلِهِ﴾: وهم أهلُ التوراة والإنجيل، الذين لم يغيِّروا ولم يبدِّلوا، ﴿هم به﴾؛ أي: بهذا القرآن ومن جاء به ﴿يؤمنون﴾.

(٥٣) ﴿ وإذا يُتْلَى عليهم؟: استمعوا له وأذعنوا، و﴿قالوا آمنًا به إنّه الحقّ من ربّنا؟: لموافقتِهِ ما جاءت به الرسل، ومطابقتِهِ لما ذُكِرَ في الكتب، واشتمالِهِ على الأخبار الصادقة والأوامر والنواهي الموافقة لغاية الحكمة، وهوّلاء الذين تفيدُ شهادتُهم وينفعُ قولُهم؛ لأنّهم لا يقولون ما يقولون إلّا عن علم وبصيرة؛ لأنّهم شهادتُهم وينفعُ قولُهم؛ لأنّهم لا يقولون ما يقولون إلّا عن علم وبصيرة؛ لأنّهم أملُ الخبرة وأهلُ الكتب، وغيرهم لا يدلُ ردُهم ومعارضتُهم للحقّ على شبهة فضلاً عن الحترة وألمُ الكتب، وغيرهم لا يقولون ما يقولون إلّا عن علم وبصيرة؛ لأنّهم أملُ الخبرة وأهلُ الكتب، وغيرهم لا يدلُ ردُهم ومعارضتُهم للحقّ على شبهة فضلاً عن الحجة؛ لأنّهم ما بين جاهل فيه أو متجاهل معاند للحقً؛ قال تعالى، فضلاً عن الحقية إلى الكراب، وقوله: ﴿ إنّا كُنًا من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم بَخرُون للأذقان سُجّداً...؟ الآيات، وقوله: ﴿ إنّا كُنًا من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم بَخرُون على ما من الأذقان سُجّداً...؟ الآيات، وقوله: ﴿ إنّا كُنًا من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم بَخرُون على ما من الأذقان سُجّداً...؟ الآيات، وقوله: ﴿ إنّا كُنًا من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم بخرُون على ما من الأذقان سُجّداً...؟ الآيات، وقوله: ﴿ إنّا كُنًا من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم بخرُون على ما من اللذي الديان الذي الخال من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم بخرُون الأذقان الذي الذي الذي أنه أنهم ما الذي أولوا العلم من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم بخرُون أولان الأذقان سُجّداً...؟ الآيات، وقوله: ﴿ إنّا كُنًا من قبلِهِ إذا يُتْلى عليهم بخرُون إلى الأول الأذقان سُجّداً...؟ الآيات، وقوله: إذا يُنها القرآن، آمنًا بالكتاب الأول والكتاب الآخر، وغيرُنا ينقضُ تكذيبُه بهذا الكتاب إيمانَه بالكتاب الأول.

٤٥% ﴿أولئك؟: الذين آمنوا بالكتابين ﴿يؤتَوْن أَجْرَهُم مرتين؟: أجرأ على الإيمان الدُوَّل، وأجرأ على الإيمان الثاني؛ ﴿بما صَبَروا؟: على الإيمان، وثبتوا على العمل، فلم تُزَغْزِعْهم<sup>(٢)</sup> عن ذلك شبهة، ولا ثناهم عن الإيمان رياسة ولا شهوة. ﴿وَ من خصالهم الفاضلة التي هي من آثار إيمانهم الصحيح أنَّهم ﴿يدروونَ بالحسنة الحينة؟؛ أي: دأبهم وطريقتُهم الإحسان لكلً أحدٍ، حتى للمسيء إليهم بالقول والفعل؛ يقابِلونَه بالقول الحميد والفعل الجميل؛ لعليميم المحميم أمروا؟

(٥٥) ﴿وإذا سمعوا اللغو﴾: من جاهل خاطبهم به، ﴿قالوا﴾: مقالة عباد الرحمن أولي الألباب: ﴿لنا أعمالُنا ولكم أعمالُكم﴾؛ أي: كلَّ سيجازى بعمله الدي عَمِلَه وحده، ليس عليه من وزرِ غيره شيءٌ، ولزم من ذلك أنهم يتبرؤون مما

(٢) في (ب): "يزعزعهم".

فى النسختين: «مؤمنين».

سورة القصص (٥٦ ــ ٥٧)) 🛛 🕅

عليه الجاهلون من اللغو والباطل والكلام الذي لا فائدة فيه. ﴿سلامٌ عليكمَ»؛ أي: لا تسمعون منًا إلَّا الخير، ولا نخاطبكم بمقتضى جهلكم؛ فإنَّكم وإن رضيتُم لأنفسِكم لهذا المرتعَ اللئيم؛ فإنًا ننزُهُ أنفسَنا عنه ونصونُها عن الخوض فيه، ﴿لا نبتغي الجاهلينَه: من كلِّ وجهٍ.

﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَئِكِنَّ أَلَهُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ وَلِهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ

(٥٦) يخبر تعالى أنَّك يا محمد ـ وغيرُك من باب أولى ـ لا تقدِرُ على هداية أحدٍ، ولو كان من أحبً الناس إليك؛ فإنَّ هذا أمرَ غيرُ مقدور للخلق؛ هداية التوفيق وخلق الإيمان في القلب، وإنَّما ذٰلك بيد الله تعالى؛ يهدي مَن يشاء وهو أعلم بِمَن يَضلُحُ للهداية فيهديه ممَّن لا يَضلُحُ لها فيبقيه على ضلاله. وأمَّا إثباتُ الهداية للرسول في قوله تعالى: ﴿وإنَّك لَتَهدي إلى صراطٍ مستقيم ؟: فتلك هداية الهداية للرسول في قوله تعالى: ﴿وإنَّك لَتَهدي إلى صراطٍ مستقيم ؟: فتلك هداية من الهداية للرسول في قوله تعالى: ﴿وإنَّك لَتَهدي إلى صراطٍ مستقيم ؟: فتلك هداية الهداية فيهديه ممَّن لا يَضلُحُ لها فيبقيه على ضلاله. وأمَّا إثباتُ الهداية لله المراحل في قوله تعالى: ﴿وإنَّك لَتَهدي إلى صراطٍ مستقيم ؟: فتلك هداية الهداية للرسول في قوله تعالى: ﴿وإنَّك لَتَهدي إلى صراطٍ مستقيم ؟: فتلك هداية مسلوك الخلق له، وأما كونُهُ يخلُقُ في قلوبهم الإيمان، ويوفَقُهم بالفعل؛ فحاسًا وكلًا، ولكلًا وكلًا، ولهذا له وصراط المستقيم، ويرغَب فيه، ويبذلُ جهدَه في معال البيان والإرشاد؛ فالرسولُ يبيِّن الصراط المستقيم، ويرغَب فيه، ويبذلُ جهدَه في منه الهداية وكلاء، وله من وصل إلى مراط مستقيم ه من من ما ملوك الخلق له، وأما كونُهُ يخلُقُ في قلوبهم الإيمان، ويوفَقُهم بالفعل؛ فحاسًا وكلًا، ولهذا لو كان قادراً عليها؛ لهدى من وصل إليه إحسانُه ونصرُه ومَنعُهُ من من من ملوك منه أبا طالب، ولكنَّه أوصل إليه من الإحسان بالدعوة له للدين والنصح التام مومه عمَّه، ولكنَّه أوصل إليه من الإحسان بالدعوة له للدين والنصح التام منه وعمَّه ما ولكنَّه أوصل إليه من الإحسان بالدعوة له للدين والنصح التام منه وراحل منه معه مه، ولكنَّه أوصل إليه من الإحسان بالدعوة له للدين والنصح التام ما هو أعظم مما فعله معه عمَّه، ولكنَّ الهداية بيد الله.

﴿وَقَالُوًا إِن نَنَيْجِ الْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَف مِنْ أَرْضِنَأْ أَوَلَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنًا يُجْبَى إِلَيْهِ شَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ زِزْقًا مِن لَدُنَّا وَلَئِكِنَ أَحْتَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَكُمْ أَهْلَحْنَا مِن قَرْبَتِم بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا فَلِلَكَ مَسَكِنُهُمْ لَرَ شَتَكَن مِنْ بَعْدِهِمْ إِلَا قَلِيلًا وَكُمْ أَهْلَحْنَا مِن وَمَا كَانَ رَبُكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَى يَبْعَتَ فِق أَيْهَا رَسُولَا بَنْلُوا عَلَيْهِمْ عَالَيْ وَمَا كُنَ الْشَرَىت إِلَا وَأَهْلُهَا طَلْلِمُونَ هِيْ

﴿٥٧ يخبر تعالى أنَّ المكذُبين من قريش وأهل مكة يقولون للرسول ﷺ: ﴿إِن نَتَبِع الهُدى معكَ نُتَخَطَف من أرضِنا؟ : بالقتل والأسر ونهب الأموال؛ فإنَّ الناس قد عادًوْك وخالَفوك؛ فلو تابعناك؛ لتعرَّضنا لمعاداة الناس كلِّهم، ولم يكن لنا بهم طاقة . وهذا الكلام منهم يدلُّ على سوء الظنِّ بالله تعالى، وأنَّه لا ينصرُ دينَه ولا يُعلي كلمتَه، بل يمكُنُ الناس من أهل دينه، فيسومونهم سوء العذاب، وظنُوا أنَّ الباطلَ كلمتَه، بل يمكُنُ الناس من أهل دينه، فيسومونهم مو العذاب ، وظنُّوا أنَّ الباطلَ كلمتَه، بل يمكُنُ الناس من أهل دينه، فيسومونهم سوء العذاب، وظنُّوا أنَّ الباطلَ في المالي المعلم علي المعادة الناس كلُهم، ولم يكن لنا بهم عاقة .

OR الورة القصص (٨٥ ـ ٥٩)

أولم نجعلْهم متمكنين مُمَكَّنين في حرم يكثره المنتابون ويقصدُه الزائرون، قد احترمه القريبُ والبعيد؛ فلا يُهاج أهلُه، ولا يُنْتَقَصون بقليل ولا كثير، والحالُ أنَّ كلَّ ما حولهم من الأماكن قد حَفَّ بها الخوف من كلِّ جانب، وأهلُها غيرُ آمنين ولا مطمئنين؛ فَلْيَحْمَدوا ربَّهم على هذا الأمن التامِّ الذي ليس فيه غيرُهم، وعلى الرزق الكثير الذي يُجبى إليهم من كلُ مكان من الثمرات والأطعمة والبضائع ما به يرتزقون ويتوسَّعون، ولْيَتَبِعوا هٰذا الرسولَ الكريم؛ لِيَتِمَّ لهم الأمنُ والرغدُ، وإياهم وتكذيبَه والبطرَ بنعمة الله؛ فيبدَّلوا من بعدِ أمْنِهم خوفاً، وبعد عزّهم ذُلاً، وبعد غناهم فقراً.

﴿٥٨﴾ ولهذا توعَدهم بما فعل بالأمم قبلَهم، فقال: ﴿وكم أَهْلَكْنا من قرية بَطِرَتْ معيشَتَها؟؛ أي: فخرتْ بها وألهتها واشتغلتْ بها عن الإيمان بالرسل، فأهلكهم الله، وأزال عنهم النعمةَ، وأحلَّ بهم النقمة، ﴿فتلك مساكِنُهم لم تُسْكَن من بعدِهِم إلَّا قليلاً؟؛ لتوالي الهلاك والتَّلف عليهم وإيحاشها من بعدهم، ﴿وكُنَّا نحن الوارثينَ؟: للعباد؛ نميتُهم ثم يرجعُ<sup>(١)</sup> إلينا جميعُ ما متَّغناهم به من النعم، ثم نعيدُهم إلينا، فنجازيهم بأعمالهم.

﴿٩٩﴾ ومن حكمتِهِ ورحمتِهِ أنْ لا يعذُب الأمم بمجرَّدِ كفرِهم قبل إقامةِ الحجَّة عليهم بإرسال الرسل إليهم، ولهذا قال: ﴿وما كان ربُّك مُهْلِكَ القرى﴾؛ أي بكفرِهم وظلمِهم؛ ﴿حتى يَبْعَثَ في أَمُّها﴾؛ أي: في القرية والمدينة التي إليها يَرْجِعُون، ونحوها يتردَّدون، وكلُّ ما حولها ينتَجِعها، ولا تَخفى عليه أخبارها، ﴿رسولاً يتلو عليهم آياتِنا﴾: الدالَة على صحَّة ما جاء به وصِدْقِ ما دعاهم إليه، فيبلغُ قولُه قاصِيَهم ودانِيَهم؛ بخلاف بعث الرسل في القرى البعيدة والأطراف النائية؛ فإنَّ ذٰلك مظنَّة الخفاء والجفاء، والمدن الأمَّهات مظنَّة الظُّهور والانتشار، وفي الخالب أنَّهم أقلُ جفاء من غيرهم، ﴿وَما كُنَّا مُهْلِكي القرى التعري ألمُوا ظالمونَ؟ : بالكفر والمعاصي، مستحقُون للعقوبة. والحاصلُ أنَّ الله لا يعذَب أحداً إلا بظُلْمه وإقامةِ الحجَّةِ عليه.

﴿وَمَا أُوتِيتُم قِن شَيْءٍ فَمَنَعُ الْحَيَوَةِ الدُّنِيَا وَزِينَتُهُمَا وَمَا عِنـدَ اللَّهِ خَيَرٌ وَأَبْقَىٰ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﷺ أَفَسَ وَعَدْنَهُ وَعَدًا حَسَنًا فَهُوَ لَقِيهِ كَمَن مَنَعَنَهُ مَنَعَ الْحَيَوَةِ الدُّنِيا ثُمَ هُو يَزْمَ القِيَنَةِ مِنَ الْمُحْضَرِينَ ۞ ﴾.

(۱) في (ب): «ترجع».

﴿٢٠﴾ لهذا حضَّ منه تعالى لعبادِهِ على الزُّهد في الدُّنيا وعدم الاغترار بها، وعلى الرغبة في الأخرى وجعلها مقصودَ العبدِ ومطلوبَه، ويخبِرُهم أنَّ جميع ما أوتيه الخلقُ من الذهب والفضة والحيوانات والأمتعة والنساء والبنين والمآكل والمشارب واللذَّات كلَّها متاعُ الحياةِ الدنيا وزينتُها؛ أي: يُتَمتَّع به وقتاً قصيراً متاعاً قاصراً محشوًّا بالمنغُصات ممزوجاً بالغُصص، ويتزيَّن به زماناً يسيراً للفخر والرياء، ثم يزولُ ذٰلك سريعاً، وينقضي جميعاً، ولم يستفذ صاحبُه منه إلَّا الحسرةَ والندمَ والخيبةَ والحرمانَ، ﴿وما عندَ اللَهِ﴾: من النعيم المقيم والعيش السليم ﴿خيرٌ وأبقى﴾؛ أي: أفضلُ في وصفِهِ وكميَّته، وهو دائمٌ أبداً ومستمرّ سرمداً، ﴿أفلا الدارين أحقُّ للعمل لها؟! فدل ذٰلك أنه بحسب عقل العبد يُؤثِرُ الأخرى على الدارين، وأنَّه ما آثَرَ أحدّ الدُّبا إلا لنقص في عقله.

سورة القصص (٢٠ ـ ٦٣)

(١٦) ولهذا نبَّه العقول على الموازنة بين عاقبة مؤثِرِ الدُّنيا ومؤثِرِ الآخرة، فقال: ﴿أَفَمَن وَعَدْناه وعداً حسناً فهو لاقيهِ ؛ أي: هل يستوي مؤمنٌ، ساع للآخرة سَعْيَها، قد عَمِلَ على وعدِ ربَّه له بالثواب الحسن الذي هو الجنَّة وما فيها من النعيم العظيم؛ فهو لاقيه من غير شكٌ ولا ارتياب؛ لأنَّه وعدٌ من كريم صادق الوعدِ لا يُخْلِفُ الميعاد لعبدِ قام بمرضاتِهِ وجانَبَ سَخَطَه؛ ﴿كمن متَّغناه متاعَ الحياة الدُّنيا﴾ فهو يأخذُ فيها ويعطي، ويأكل ويشرب، ويتمتَّع كما تتمتَّع البهائم، قد اشتغل بدُنياه عن آخرته، ولم يرفغ بهدى الله رأساً، ولم ينقدُ للمرسلين؛ فهو لا يزال كذلك؛ لا يتزوَّد من دُنياه إلا الخسار والهلاك. ﴿نُم هو يوم القيامةِ من المُخضَرين﴾: للحساب، وقد عُلِمَ أنَّه لم يقدُم خيراً لنفسه، وإنَّما قدًم جميع ما يضرُه، وانتقل إلى دار [الجزاء بالأعمال]؛ فما ظنَّكم إلام يصير إليه؟! وما تحسبَون ما يصنعُ به؟! فليختر العاقلُ لنفسه ما هو أولى بالاختيار وأحقُ الأمرين بالإيثار.

وَيَوَمَ يُنَادِيهِم فَبَقُولُ أَبَنَ شُرَكَاءِى الَّذِينَ كُنتُمْ نَزْعُمُونَ ﴾ قَالَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْفَوَلُ رَبَّنَا مَتَوَلَاًهِ الَذِينَ أَغَوَيْنَا أَغْوَيْنَنَهُمْ كَمَا غَوَيْنًا نَبَرَأَنَا إِلَيْكَ مَا كَانُوًا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ وقِيلَ أَدْعُوا شُرَكَاءَكُر فَدَعَوْهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَرَأَوُا الْعَذَابَ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُوا يَبْنَدُونَ ﴾ ويَقْوَلُ رَبَّنَا مَاذَا أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ فَعَيبَتْ عَلَيْهِمُ الأَنْبَآهُ يَوْمَيِدٍ فَهُمْ كَانُوا يَبْنَدُونَ ﴾

﴿٦٢ - ٦٢﴾ لهذا إخبارٌ من الله تعالى عما يسأل عنه الخلائق يوم القيامة، وأنَّه

يسألهم عن أصول الأشياء؛ عن عبادة الله، وإجابة رسله، فقال: ﴿ويوم يناديهم »؛ أي: ينادي مَنْ أشركوا به شركاء يعبُدونَهم ويرجون نفعَهم ودفعَ الضرر عنهم، فيناديهم ليبيئن لهم عجزها وضلالهم، ﴿فيقولُ أين شركائِي »: وليس لله شريك، ولكن ذلك بحسب زعمِهم وافترائِهم، ولهذا قال: ﴿الذين كنتم تزعُمونَ »: فأين هم بذواتِهم؟! وأين نفعُهم؟! وأين دفعُهم؟! ومن المعلوم أنَّهم يتبيئن لهم في تلك الحال أنَّ الذي عبدوه ورجَوْه باطلٌ مضمحلٌ في ذاته وما رجوا منه، فيقرُون على أنفسهم بالضَّلالة والخواية، ولهذا ﴿قال الذين حقَّ عليهم القولُ »: من الرؤساء والقادة في الكفر والشرّ؛ مقرّين بغوايتهم وإغوائهم: ﴿ربَّنا هُؤلاء »: التابعون والذين أغوَيْنا أغوَيْناهم كما غَوَيْنا »؛ أي: كلنا قد اشترك في الخواية وحقً عليه كلمةُ العذاب، ﴿تبرَّانا إليكَ »: من عبادتهم؛ أي: نحن برآء منهم ومن عملهم، ﴿ما كانوا إيَّانا يَعْبُدُونَ »: من عبادتهم أي: نحن برآء منهم ومن عملهم،

Ronget 15 – 78)

(<sup>12</sup>) فوقيل» لهم: فأدعُوا شركاءَكم»: على ما أمَّلتْم فيهم من النفع، فأُمروا بدعائهم في ذلك الوقت الحرج الذي يضطرُ فيه العابدُ إلى مَنْ عَبَدَه، فندَعَوْهم»: لينفعوهم أو يدفعوا عنهم من عذاب الله من شيء، فغلم يستجيبوا لهم»: فعلم الذين كفروا أنَّهم كانوا كاذبين مستحقين للعقوبة، فورَأوا العذاب»: الذي سيحلُ بهم عياناً بأبصارهم بعدما كانوا مكذَّبين به منكِرين له؛ فلو أنَّهم كانوا يهتدونَ»؛ أي: لمَا حصلَ عليهم ما حصل، ولهُدوا إلى صراط الجنَّة كما المُتَدَوا في الديا، ولكن لم يَهْتَدُوا، فلم يُهْتَدَوا.

﴿فَأَمَّا مَن تَابَ وَيَامَنَ وَعَمِلَ صَدَلِحًا فَعَمَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُفْلِحِينَ ٢٠٠٠

٦٧ > لما ذَكَرَ تعالى سؤال الخلق عن معبودِهِم وعن رسلِهِم؛ ذكر الطريق الذي ينجو به العبدُ من عقاب الله تعالى، وأنَّه لا نجاة إلَّا لمن اتَّصف بالتوبة من

سورة القصص (٦٨ ــ ٧٣) 🔍 🗏

الشرك والمعاصي، وآمنَ بالله فعبَدَه، وآمنَ برسلِهِ فصدَّقهم، وعمل صالحاً متَّبعاً فيه للرسل. ﴿فعسى أن يكونَ﴾: من جَمَعَ لهذه الخصال ﴿من المفلحين﴾: الناجحين بالمطلوب، الناجين من المرهوب؛ فلا سبيل إلى الفلاح بدون لهذه الأمور.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

﴿وَرَيْكَ يَخْلُقُ مَا يَشَكَهُ وَيَخْتَكَأَرُ مَا كَانَ لَحَهُمُ الْذِيرَةُ سُبْحَنَ اللَّهِ وَتَعَكَلَ عَمَّا بُشْرِكُونَ ۞ وَرَيْٰكَ يَعْلَمُ مَا نُكِنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ وَهُوَ اللَّهُ لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوُّ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالْأَخِرَةِ وَلَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْبَحُونَ ۞ ﴾.

(١٨ - ٢٠) هذه الآيات فيها عموم خلقِهِ لسائر المخلوقات، ونفوذ مشيئَتِهِ بجميع البريَّات، وانفرادُه باختيار من يختارُه ويختصُّه من الأشخاص والأوامر والأزمان والأماكن، وأنَّ أحداً ليس له<sup>(١)</sup> من الأمر والاختيار شيء، وأنَّه تعالى منزَّه عن كلُّ ما يشركون به من الشريك والظهير والعَوين والولد والصاحبة ونحو ذٰلك مما أشرك به المشركون، وأنَّه العالمُ بما أكنَّتُهُ الصدور وما أعلنوه، وأنَّه وحدَه المعبودُ المحمودُ في الدنيا والآخرة على ما له من صفاتِ الجلال والجمال، وعلى ما أسداه إلى خلقِهِ من الإحسان والإفضال، وأنَّه هو الحاكم في الدارين؛ في الدُنيا بالحكم القدريِّ الذي أثَرُهُ جميعُ ما خَلَقَ وذَرَا، والحكم الدينيِّ الذي أثَرُهُ جميعُ الشرائع والأوامر والنواهي. وفي الآخرة يحكم بحكمِهِ القدريِّ والجزائيَّ، ولهذا

فَقُلْ أَرَمَيْتُمْ إِن جَعَكَ ٱللَّهُ عَلَيْحَكُمُ ٱلَّيَّلَ سَرِّيَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيْمَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُمُ بِضِيَاتُهِ أَفَكَ تَسْمَعُونَ () قُلْ أَرَمَيْتُمْ إِن جَعَكَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلنَّهَارَ سَتَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيَنَمَةِ مَنَ إِلَنَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْعِبُونَ () وَمِن تَحْمَنِهِ. جَعَلَ لَكُمُ ٱلَيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُولُا فِيهِ وَلِتَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ تَسْكُونَ ﴿ ا

(٧١ - ٧٣) هذا امتنانً من الله على عبادِهِ؛ يدعوهم به إلى شكرِهِ والقيام بعبوديتِهِ وحقِّه أن<sup>(٢)</sup> جَعَلَ لهم من رحمته النهارَ ليبتغوا من فضل الله وينتشروا لطلبِ أرزاقهم ومعايِشِهم في ضيائه، والليلَ ليهدؤوا فيه ويسكُنوا وتستريحَ أبدائهم وأنفسُهم من تعب التصرُّف في النهار؛ فهٰذا من فضلِهِ ورحمتِهِ بعبادِهِ؛ فهل أحدٌ

<sup>(</sup>١) في (ب): «لهم».

سورة القصص (٧٤ - ٧٧)

يقدرُ على شيءٍ من ذٰلك فلو جَعَلَ ﴿عليكُمُ الليلَ سرمداً إلى يوم القيامةِ من إله غيرُ الله يأتيكم بضياء أفلا تسمعونَ؟ : مواعظَ الله وآياتِهِ سماعَ فهم وقَبول وانقيادٍ، ولو ﴿جعل عليكم النَّهار سرمداً إلى يوم القيامة من إله غيرُ الله يأتيكم بليل تسكُنون فيه أفلا تُبْصِرونَ؟ : مواقع العِبَر ومواضع الآياتِ فتستنير بصائرُكُم وتسلكون الطريق المستقيم، وقال في الليل: ﴿أفلا تسمعونَ؟، وفي النهار : ﴿أفلا تبصرون؟؛ لأن سلطانَ السمع في الليل أبلغُ من سلطانِ البصرِ، وعكسُه النهار.

وفي لهذه الآيات تنبية إلى أنَّ العبد ينبغي له أن يتدبَّر نعم الله عليه، ويستبصرَ<sup>(1)</sup> فيها، ويقيسَها بحال عدمِها؛ فإنَّه إذا وازنَ بين حالة وجودِها وبين حالةِ عدمِها؛ تنبَّه عقلُه لموضع المنَّةِ؛ بخلاف مَنْ جرى مع العوائدِ، ورأى أنَّ لهذا أمرَّ لم يزلُ مستمرًا ولا يزالُ، وعمي قلبُه عن الثناء على الله بنعمِهِ ورؤيةِ افتقارِهِ إليها في كلُّ وقت؛ فإنَّ لهذا لا يحدثُ له فكرة شكرٍ ولا ذكرٍ.

﴿ وَبَيْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى ٱلَّذِيبَ كُنتُد تَرْعُمُونَ ۞ وَنَزَعْنَا مِن كُلِ أُمَّةِ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاتُوا بُرْهَنَكُمْ فَعَلِمُوا أَنَّ ٱلْحَقَ لِلَهِ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَعْتَرُونَ ۞ .

٤٧ - ٧٤ أي: ويوم ينادي الله المشركين به العادلين به غيرَه، الذين يزعمون أن له شركاء يستحقون أن يُعبدوا وينفعون ويضرُون؛ فإذا كان يوم القيامة؛ أراد الله أن يُظْهِرَ جراءتهم وكذبهم في زعمهم وتكذيبهم (٢) لأنفسهم؛ يناديهم ﴿أينَ شركائِيَ أَن يُظْهِرَ جراءتهم وكذبهم في زعمهم وتكذيبهم (٢) لأنفسهم؛ يناديهم ﴿أينَ شركائِي مَدعونَ من كنتُم تزعُمونَه؛ أي : بزعمهم لا بنفس الأمر؛ كما قال: ﴿وما يَتّبعُ الذين يَدعونَ من كنتُم تزعُمونَه؛ أي : بزعمهم لا بنفس الأمر؛ كما قال: ﴿وما يَتّبعُ الذين مركائِي من دون الله شركاء إن يَتّبعون إلا الظَنَّ [وإن هم إلاّ يخرصون]»، فإذا حضروا هم وإياهم؛ نزع ﴿من كلُ أُمَةٍ، : من الأمم المكذبة ﴿شهيداً» : يشهدُ على ما جرى في الدُنيا من شركهم واعتقادِهم، وهؤلاء بمنزلة المنتخبين؛ أي : انتخبنا من رؤساء المكذبين مَن يتصدًى للخصومة عنهم والمجادلة عن إخوانهم، وهم على من رؤساء المكذبين من يتصدًى للخصومة عنهم والمجادلة عن إخوانهم، وهم على من رؤساء المكذبين من يتحدي شيئاً من الأمم المكذبة ﴿شهيداً» : يشهدُ على من رؤساء المكذبين من يتصدًى للخصومة عنهم والمجادلة عن إخوانهم، وهم على من رؤساء المكذبين من يتصدًى للخصومة منهم والمجادلة عن إخوانهم، ودين كم على من رؤساء المكذبين من يتصدًى للخصومة منهم والمجادلة عن إخوانهم، وهم على من رؤساء المكذبين من يتصدًى للخصومة منهم والمجادلة عن إخوانهم، وما على من رؤساء المكذبين أي يتصدًى للخصومة منهم والمجادلة عن إخوانهم، وديم على من يؤمي واحد؛ فإذا برزوا للمحاكمة، ﴿فقلنا هاتوا برهائكمه : حجبتكم ودليلكم على من يرقساء الله أو يُنون عنكم؟ فلكنا هاتوا برهائكم ينهم أهليَّة وذلك في شيء من كُتُبي؟ هل فيهم أحدًا يستحقُ شيئاً من الإلهيَّة؟ هل ينفعونكم أو يلك في شيء من كنتُبي؟ هم في أو ينهم أهليَّة وي أو يرفي من كما أو ينكم أمن الإلهيَّة؟ هل ينفعونكم أو يلك في أو عنكم من كان لهم من عذاب الله أو يأبي؟ ونهم ولهم من عذاب الله أو ينكم؟ فلكم؟ فلي أو كان فيهم من عذاب الله أو ينعنون عنكم؟ فلي في من عنكم في أو يرفيم وفساده، وهأنًا الحقً للهه؛ : تعالى، قد من عنكم أو يمانكما أو يم وفساده، وهأن الحقي لهم في أو كان لهم من عذاب الله أو يأبي من المان قولهم وفساده، وهأنًا الحقً للهم، ذما يمانى، قالى، قلحول عنكم أو يساده، وهأنًا الحق لهم ما من أو يأبي ما من مي أو أو أو من كمرة أو أو أو يأبي ما مور

(۱) في (ب): «ويتبصر».
 (۲) في (ب): «وتكذيب».



سورة القصص (٧٦)

توجَّهت عليهم الخصومةُ وانقطعتْ حجَّتهم وأفلجت حجةُ الله، ﴿وضلَّ عنهم ما كانوا يفترون﴾: من الكذبِ والإفك؛ اضمحلَّ وتلاشى وعدم، وعلموا أنَّ الله قد عدل فيهم؛ حيث لم يضعِ العقوبةَ إلَّا بمن استحقَّها واستأهلها.

إِنَّا قَدْرُونَ حَاتَ مِن قَوْرِ مُوتَى فَبْعَى عَلَيْهِمْ (') وَمَالَيْنَهُ مِنَ ٱلْخُوْرِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَمُ
 لَنَسُوأُ بِالْمُسْبَبَةِ أَوْلِى ٱلْقُوْةِ إِذْ قَالَ لَمُ قَوْمُتُمُ لَا تَفْتَحُ إِنَّ ٱللَّه لَا يُحِبُ ٱلْفَرِحِينَ () وَأَبْتَنِع فِيماً
 مَاتَىٰكَ ٱللَّهُ ٱلذَارَ ٱلْآخِرَةُ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنياً وَأَحْسِن حَمَا أَحْسَنَ ٱللَهُ
 مَاتَىٰكَ ٱللَّهُ ٱلذَارَ ٱلْآخِرَةُ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنياً وَأَحْسِن حَما أَوْبِتَنْع فِيماً
 إِلَيْكَ وَلا تَنْبُعُ ٱلذَارَ الْآخَرِمَةُ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنياً وَأَحْسِن حَما أَوْبِيتُهُم عَلَى عِلَم 
 إِلَيْكَ وَلا تَنْبُع الْقَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّ أَلَهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ () قَالَ إِنّما أُونِتَ عَلَى عَلَم 
 عِندِينَ أَوْلَمْ يَعْمَ أَى اللَّهُ مَنْتَى أَوْنِ عَالَى مِنْ قَبْلُهِ مِنَ الْذُونِ مَنْ هُوَ أَسَدُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ عَلَى عَلَي عَلَم 
 مِنْ أَلْنَا مَنْ أَنْ أَنْتُ أَوْنِيتُ أَنْ أَنْتُ لَا عَنْتُ لَعْ عَنْمُ أَنَ مَاتَكُ مِنْ أَنْتُدُ مِنْهُ فَوْهُ وَأَحْتَهُ مَعْنَ عِنْتُ لِنَعْنَ اللَّهُ 
 مَنْ عُلَى اللَّهُ مِنْهُ أَوْنِ الْمَنْ عَلَى الْعُنْعَان اللَّهُ 
 مَعْهُ أَوْنَا إِلَى الْقُولَ الْعَامَ 
 مَعْمَانَ عَنْهُ اللَّهُ مَنْ أَنْهُ اللَهُ مَنْ أَنْهُ مِنْ الْعَامَ 
 وَلَا يُنْعَانَ الْعَامَ اللَّهُ وَلَا الْعَنْمَ الْكَا مَنْ أَعْنِي الْعَنْ اللَهُ 
 وَعَنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَنْعَالَ الْعَنْعُرُونَ الْعَنْعَانَ اللَّهُ الْتَنْعَمِ 
 وَيَعْتُ الْعَالَى اللَّهُ الْمُنْتَعَا 
 وَيَعْتَعْتَ عَلَا الْتَعْتَقُونَ الْعَام الْعَنْ اللَهُ الْعَنْعَانِ الْعَنْ الْنُعْنَا الْحَيْنَ الْمُنْعَالُهُ مَنْ عَنْعَا الْعَنْ اللَهُ وَالْتَعْهُ اللَهُ الْقُونُ الْنَعْنَ اللَهُ الْعَنْ الْعُنْ الْمُعْنَى اللَهُ الْقَنْعَانُ الْعَنْ الْنَهُ مَا عَنْ الْنَعْنَا الْتَعْتَعُونُ اللَهُ لَهُ اللَهُ الْعَالَيْنَ اللَهُ الْعَنْ الْعَالَى اللَهُ الْعَنْ اللَهُ الْعَالَةُ الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَنْ الْعَالَى اللَهُ الْعَالَى الْعَالَ الْعَنْعَالَى الْعَالَهُ الْعَالَى الْعَالَعَنْ الْعَالَى الْعَالَةُ مَنْ اللَهُ الْعَنْعَا الْعَنْعَا ا

﴿٧٦ يخبر تعالى عن حالة قارون وما فَعَلَ وفُعِلَ به ونُصِحَ ووُعِظَ، فقال: ﴿إِنَّ قارون كان من قوم موسى ؟ أي: من بني إسرائيل، الذين فَضَلوا العالمين وفاقوهم في زمانهم، وامتَنَّ الله عليهم بما امتنَّ به، فكانت حالُهم مناسبة للاستقامة، ولكنَّ قارون هذا بغى على قومه، وطغى بما أوتِيَه من الأموال العظيمة المُطْخِيَة، ﴿وَآتَيْناه من الكنوزِ ؟ أي: كنوز الأموال شيئاً كثيراً، ﴿ما إنَّ مفاتِحَه كَنوءُ بالعصبةِ أولى القوَقِ : والعُصبة من العشرة إلى التسعة إلى السبعة ونحو ذلك؟ أي: حتى إنَّ مفاتح خزائنِ أموالِهِ تُثْقِلُ الجماعةَ القويةَ عن حملها؛ هذه المفاتيح؟ فما ظنَّك بالخزائن؟! ﴿إذ قال له قومُهُ : ناصحين له محذًرين له عن الطُّغيان : ﴿لا تَفْرَحَ إن الله لا يحبُ الفرحينَ؟ ؟ أي : لا تفرخ بهٰذه الدُنيا العظيمة، وتفتخر بها، وتلهيك عن الآخرة؛ فإنَّ الله لا يحبُّ الفرحين بها المكبِّين على محبَّتها.

(۱) في النسختين: إلى آخر القصة.

سورة القصص (٧٧ - ٧٩)

(٧٧) ﴿وابْتَغ فيما آتاكَ الله الدارَ الآخرةَ ؟ أي: قد حصل عندك من وسائل الآخرة ما ليس عند غيرك من الأموال، فابتغ بها ما عندَ الله، وتصدَّق، ولا تقتصر على مجرَّد نيل الشهوات وتحصيل اللذَّات، ﴿ولا تنسَ نصيبَكَ من الدُّنيا؟ أي: لا نأمُرُك أن تتصدَّق بجميع مالِكَ وتبقى ضائعاً، بل أنفِق لآخِرَيَكَ واستمتغ بدُنياك استمتاعاً لا يَنْلُمُ دينَك ولا يضرُ بآخرتك، ﴿وأحسنَ : إلى عباد الله ﴿كما أحسنَ اللهُ : عليك بهذه الأموال، ﴿ولا تَبْغ الفسادَ في الأرض؟ : بالتكبُر والعمل بمعاصي الله والاشتغال بالنَّعَم عن المنعم. ﴿إنَّ الله لا يحبُ المفسدينَ؟ : بل يعاقِبُهم على ذٰلك أشدً العقوبة.

1444

﴿٧٨ فَحَقَّالَ قَارُونُ رادًا لنصيحتِهِم كافراً لنعمة ربّه: ﴿إِنَّمَا أُوتَيتُهُ على علم عندي ﴾؛ أي: إنَّما أدركتُ هٰذه الأموالَ بكسبي ومعرفتي بوجوه المكاسب وحِذْقي. أو: على علم من الله بحالي؛ يعلم أنِّي أهلَ لذلك؛ فلم تنصحوني على ما أعطاني الله؟! قال تعالى مبيِّناً أنَّ عطاءه ليس دليلاً على حسن حالة المُعطى: أوز. على علم من الله بحالي أمن عطاءه ليس دليلاً على حسن حالة المُعطى: أولم يعلم أنَّ الله؟! قال تعالى مبيِّناً أنَّ عطاءه ليس دليلاً على حسن أله المُعلى ما أور: على علم من الله بحالي مبيِّناً أنَّ عطاءه ليس دليلاً على حسن أله المُعطى: أولم أور: على علم من الله؟! قال تعالى مبيِّناً أنَّ عطاءه ليس دليلاً على حسن مالة المُعطى: أولم معاني الله؟! قال تعالى مبيِّناً أنَّ عطاءه ليس دليلاً على حسن مالة منه قوَّةً وأكثرُ جمعاً يعلم أنَّ الله قد أهلكَ من قبله من القرونِ مَن هو أشدً منه قوَّةً وأكثرُ جمعاً ٤: فما المانعُ من إهلاك قارون مع مضيً عادينا وسنَّينا بإهلاك من هو مثله وأولم منه إذا فعلم منه إذا فعل ما يوجب الهلاك؟! ﴿ولا يُسْأَلُ عن ذنوبِهِمُ المجرمونَ ٤: بل يعاقبُهم الله ويعذّبهم على ما يعلمُه منهم؛ فهم وإن أنبتوا لأنفسِهم حالةً حسنة وأعظمُ منه إذا فعل ما يوجب الهلاك؟! ﴿ولا يُسْأَلُ عن ذنوبِهمُ المجرمونَ ٤: بل يعاقبُهم الله ويعذّبهم على ما يعلمُه منهم؛ فهم وإن أنبتوا لأنفسِهم حالة حسنة وشهروا لها بالنَجاة؛ فليس قولُهم مقبولاً، وليس ذلك رادًا عنهم من العذاب شيئاً؛ وشهروا لها بالنَجاة؛ فايس قولُهم مقبولاً، وليس ذلك رادًا عنهم من العذاب شيئاً؛ وشهروا لها بالنَجاة؛ فايس قولُهم مقبولاً، وليس ذلك رادًا عنهم من العذاب شيئاً؛ وشهروا لها بالنَجاة؛ فايكارُهم لها لا محلً له.

٩٧﴾ فلم يزل قارونُ مستمرًا على عنادِهِ وبغيهِ وعدم قَبول نصيحةِ قومِهِ، فرحاً بطراً، قد أعجبتْه نفسُه وغرَّه ما أوتيه من الأَموال، ﴿فخرج﴾ ذات يوم ﴿في زينتِهِ﴾؛ أي: بحالةٍ أرفع ما يكونُ من أحوال دُنياه، قد كان له من الأموال ما كان، وقد استعدَّ وتجمَّل بأعظم ما يمكنه، وتلك الزينةُ في العادة من مثله تكونُ هائلةً، جمعت زينة الدُنيا وزهرتها وبهجتها وغضارتها وفخرها، فرمقتْه في تلك الحالة العيونُ، وملات بَزَّتُه القلوب، واختلبت زينته النفوس، فانقسم فيه الناظرون قسمين، كلَّ تكلَّم بحسب ما عنده من الهمَّة والرغبة، فَـ﴿قَالَ الذين يريدونَ الحياة الدنيا﴾؛ أي: الذين تعلَّقتُ إرادتُهم فيها، وصارت منتهى رغبتِهِم، ليس لهم إرادةً في سواها: ﴿يا ليتَ لنا مثلَ ما أوتي قارونُ؟ : من الدُنيا ومتاعها وزهرتها، ﴿إِنَّه لذو حظَّ عظيم﴾ : وصدقوا إنَّه لذو حظً عظيم لو كان الأمر منتهياً إلى رغباتهم وإنّه

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة القصص (۸۰ ـ ۸۲)

ليس وراء الدُّنيا دار أخرى؛ فإنَّه قد أُعْطِيَ منها ما به غايةُ التنعم<sup>(۱)</sup> بنعيم الدنيا، واقتدر بذلك على جميع مطالبه، فصار لهذا الحظُّ العظيم بحسب هِمَّتِهم، وإنَّ هِمَّةَ جعلت لهذا غاية مرادها ومنتهى مطلبها؛ لمن أدنى الهمم وأسفلها وأدناها، وليس لها أدنى صعود إلى المرادات العالية والمطالب الغالية.

﴿ ٨﴾ ﴿ وقال الذين أوتوا العلم؟: الذين عرفوا حقائق الأشياء ونظروا إلى باطن الدنيا حين نظر أولئك إلى ظاهرها: ﴿ويلَكُم؟: متوجّعين من ما تمنّوا لأنفسهم، راثين لحالهم، منكرين لمقالهم، ﴿ثوابُ الله؟: العاجلُ من لذّة العبادة ومحبّته والإنابة إليه والإقبال عليه، والآجلُ من الجنّة وما فيها ممّا تشتهيه الأنفس وتلذً والإنابة إليه والإقبال عليه، والآجلُ من الجنّة وما فيها ممّا تشتهيه الأنفس وتلذً العينُ خير من هذا الذي تمنّيتُم ورغبتُم فيه؛ فهذه حقيقة الأمر، ولكن ما كلَّ مَن الأعينُ خير من هذا الذي تمنّيتُم ورغبتُم فيه؛ فهذه حقيقة الأمر، ولكن ما كلَّ مَن يعلم ذلك يؤثر الأعلى على الأدنى، فما يُلقًى ذلك ويوفَقُ له ﴿ إلا الصابِرونَ؟؛ الذين حبسوا أنفسَهم على طاعة الله وعن معصيتِه وعلى أقدارِهِ المؤلمة وصبروا الذين جبسوا أنفسَهم على طاعة الله وعن معصيتِه وعلى أقدارِهِ المؤلمة وصبروا على جواذب الدني يؤثر الله على الذي الله عن ربّهم وأن تحولَ بينهم وبينَ ما خلِقوا الذين جبينها أنفسَهم على طاعة الله وعن معصيتِه وعلى أقدارِهِ المؤلمة وصبروا الذين جبين أنه وبينَ ما كلُ مَن على جواذب الدُن الغلي على المؤلم على الذي من على معليمة على الله وعن معصيتِه وعلى أقدارِهِ المؤلمة وصبروا الذين حبوا أنفسَهم على طاعة الله وعن معصيتِه وعلى أقدارِهِ المؤلمة وصبروا على جواذب الدُنيا وشهواتِها أن تَشْعَلَهم عن ربّهم وأن تحولَ بينهم وبينَ ما خلِقوا لذي خلي في أنه وإذا الذين على أفوا أله؛ على جواذب الدُنيا وشهواتِها أن تشعَلَهم عن ربّهم وأن تحولَ بينهم وبينَ ما خلِقوا له؛ فهؤلاء الذين يؤثرون ثوابَ الله على الدُنيا الفانية.

(٨٩) فلما انتهت بقارونَ حالةُ البغي والفخرِ، وازَّيَّنت الدُّنيا عنده، وكَثُر بها إعجابُه؛ بَغَتَهُ العذاب، ﴿فَخَسَفْنا به وبدارِهِ الأرضَ﴾: جزاء من جنس عملِهِ؛ فكما رفع نفسه على عباد الله؛ أنزله الله أسفلَ سافلين هو وما اغترَّ به من داره وأثاثِهِ ومتاعِهِ. ﴿فما كان له من فئةٍ﴾؛ أي: جماعةٍ وعصبةٍ وخدم وجنودٍ، ﴿ينصرونَه من دونِ الله وما كان من المنتصرينَ»؛ أي: جاءه العذاب فما نُصِرَ ولا انْتَصَرَ.

﴿٨٢﴾ ﴿وأصبح الذين تَمَنَوا مكانه بالأمس؟؛ أي : الذين يريدونَ الحياة الدنيا، الذين قالوا: يا ليت لنا مثل ما أوتي قارونُ ﴿يقولونَّهُ : متوجَّعين ومعتَبرين وخائفينَ من وقوع العذاب بهم : ﴿ويكانَ اللّهَ يَبْسُطُ الرزقَ لِمَن يشاءُ من عبادِهِ ويقدِرُهُ؛ أي : يضيِّقُ الرزق على من يشاء . فعلمنا حينئذِ أنَّ بسطَه لقارون ليس دليلاً على خير فيه، وأنّنا غالطون في قولنا : إنَّه لذو حظَّ عظيم، و﴿لولا أن مَنَ اللّه عليناَهُ : فلم يعاقِبْنا على ما قُلْنا؛ فلولا فضلُه ومنَّتُه؛ ﴿لخسف بناكٍ : فصار هلاكُ قارون عقوبةً له وعبرةً وموعظةً لغيرهِ، حتى إنَّ الذين غبطوه سمعتَ كيف ندِموا، وتغيَّر فِكْرُهم الأول، ﴿ويكانَه لا يفلَحُ الكافرونَهُ؛ أي : لا في الدنيا، ولا في الآخرة.

Ĵ.

﴿ تِلْكَ الدَّارُ ٱلْآخِرَةُ جَعْمَتُهُمَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُنْقِينَ ﴿ ﴾ ا

OR ـ ٨٣) القصص (٨٢ ـ ٨٤)

(٨٣) لما ذَكَرَ تعالى قارونَ وما أوتيه من الدُّنيا وما صارت إليه عاقبةُ أمره، وأنَّ أهل العلم قالوا: ثوابُ الله خيرٌ لمن آمنَ وعمل صالحاً؛ رغَّب تعالى في الدار الآخرة، وأخبر بالسبب الموصل إليها، فقال: ﴿تلك الدارُ الآخرةَ»: التي أخبر الله بها في كتبِه وأخبرت بها رسلُه التي قد جمعت كلَّ نعيم واندفع عنها كلُّ مكدُّر ومنغُص، فنجعلُها»: داراً وقراراً فللذين لا يريدونَ علوًا في الأرض ولا فساداً»؛ أي: ليس لهم إرادةً؛ فكيف العملُ للعلوِّ في الأرض على عبادِ الله والتكبُّر عليهم وعلى الحقَّ؟! فولا فساداً»: وهذا شاملٌ لجميع المعاصي؛ فإذا كان<sup>(١)</sup> لا إرادة لهم في العلوِّ في الأرض ولا الفسادِ<sup>(٢)</sup>؛ لزم من ذلك أن تكون إرادتُهم مصروفةً إلى الله، وقصدُهم الدارَ الآخرة، وحالُهُم التواضعَ لعبادِ الله والانقيادَ للحقّ والعملَ الصالح، وهؤلاء هم الدارَ الآخرة، وحالُهُم التواضعَ لعبادِ الله والانقيادَ للحقّ والم المال ماله، وأنجام المال والمالية من ذلك أن تكون إرادتُهم مصروفةً والعملَ والله، وقصدُهم الدارَ الآخرة، وحالُهُم التواضعَ لعبادِ الله والانقيادَ للحقّ والعملَ الصالح، ولمؤلاء هم المارَّة ونستمرُ لمن اتَقى الله تعالى. وغيرهم، وإن حَصَلَ مالة الفلاح والنجاح التي تستقرُ وتستمرُ لمن اتَقى الله تعالى. وغيرهم، وإن حَصَلَ

وعلم من لهذا الحصر في الآية الكريمة أنَّ الذين يريدونَ العلوَّ في الأرض أو الفساد ليس لهم في الدار الآخرة نصيبٌ، ولا لهم منها نصيبٌ.

هُمَن جَانَة بِالْحُسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَمَن جَمَاءَ بِالسَّبِّئَةِ فَلَا يُجْزَى ٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّتِنَاتِ إِلَّا مَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ٢

(٤٨) يخبر تعالى عن مضاعفة فضلِهِ وتمام عدلِهِ، فقال: (من جاء بالحسنة): شَرَطَ فيها أن يأتي بها العاملُ؛ لأنه قد يَعْمَلُها ولَكن يقترن بها ما لا تُقْبَلُ منه أو يُبْطِلُها؛ فهذا لم يجىء بالحسنة، والحسنة اسم جنس يشملُ جميعَ ما أمر الله به ورسولُه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة المتعلّقة بحقّه تعالى وحقوق العباد<sup>(٣)</sup>، (فله خيرٌ منها)؛ أي: أعظم وأجلُّ، وفي الآية الأخرى: (فله عَشرُ أمثالِها): هذا التضعيف للحسنةِ لا بدَّ منه، وقد يقترن بذلك من الأسباب ما تزيدُ به المضاعفة؛ كما قال تعالى: (والله يضاعِفُ لِمَن يشاءُ واللهُ واسعٌ عليمٌ):

(٢) في (ب): «والإفساد».

(۱) في (ب): «كانوا».
 (۳) في (ب): «وحق عباده».

سورة القصص (٨٥ ـ ٨٦)

بحسب حالِ العاملِ وعملِهِ ونفعِهِ ومحلَّه ومكانِهِ، ﴿ومن جاء بالسيَّنةِ﴾: وهي كلُّ ما نهى الشارعُ عنه نهي تحريم؛ ﴿فلا يُجزى الذين عَمِلوا السيئاتِ إلَّا ما كانوا يعملونَ﴾؛ كقوله تعالى: ﴿مَن جاء بالحسنةِ فله عشرُ أمثالِها ومن جاءَ بالسيَّئةِ فلا يُجزى إلَّا مثلَها وهم لا يُظلمونَ﴾.

﴿إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتِ لَرَآدُكَ إِلَىٰ مَعَادُ قُل زَبِيَّ أَعْلَمُ مَن جَآةَ بِٱلْهُدَىٰ وَمَنْ هُوَ
فِ ضَلَالٍ تُمِينِ ٥ وَمَا كُنتَ تَرْجُوًا أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَنْبُ إِلَا رَحْمَةُ مِن رَّتِكَ فَلَا
فِ ضَلَالٍ تُمِينِ ١ مَنْ وَعَا كُنتَ تَرْجُوًا أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَنْبُ إِلَا رَحْمَةُ مِن رَّتِكَ فَلَا
عَرُوْنَى ظَهِيرًا لِلْكَنْفِرِينَ ٢ مَنْ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ مَايَنتِ اللَّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَى رَعْمَةُ مِن رَّتِكَ فَلَا
تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَنْفِرِينَ ٢ مَنْ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ مَايَنتِ اللَّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَيْكَ مَنْ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى الْعَنْ عَلَى وَانْ يَعْتَى اللَّهُ مَعْهُ مِنْ اللَّهُ مِعْدُ الْنَعْذِينَ عَلَى وَانْ عُلَى مَايَتُ اللَهُ مَعْهُ إِذَا لَكُونَنَ عَلَيْهِ مَا لَكُنْ عَلَى الْعَامِ اللَّهُ مَعْهُ إِنَا الْعَلَيْ وَاللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْنَهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى الْعَنْ عَلَى مَايَنَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ مَنْ الْنُعْهِ عَلَى الْعَنْ عَلَى الْعَلَى الْنَهُ عَلَى الْذَي لَكُونَنَ عَلَى الْنَقْ عَلَى الْنَالَةُ إِلَى مَعَانَهُ إِلَى الْتُعْلَمُ مَن الْنَهُ إِلَى مَنْ الْمُنْهُونَ عَلَى الْعَلَيْ عَلَى الْنَانَ الْتُعُونَ عَلَى الْتُنْ عَلَيْ الْحَتَى الْعَلَى الْحَدُ لَقُنْ عَلَى الْنَا الْعَنْ عَلَيْ الْ الْعَنْ عَلَى الْنَهُ عَلَى اللَهُ الْنَهُ إِلَى الْحَالَةُ اللَهُ الْحَالَةُ الْتُنْهِ الْعَالَ الْنَا عَلَيْ الْلَكَذُونِ إِنَا اللْعَالَى الْعَلَيْلُ مَا الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ الْنَاسُ مَا الْعَالَى الْنَا الْعَلَى الْ الْعَلَى الْ الْعَلَى الْكَلَعْنِي مَا الْعَالَى الْ الْعَالَ الْ الْعَانَ الْتَنْ الْعَالَةُ الْنَاسَ الْعَالَى الْعَالَةُ الْنَالَةُ مَا عَالَةُ الْتُنْتَعَا عَامَالُ الْحَالَةُ عَلَى الْعَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْعَالَى الْنَالْتُ مَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْنَالِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالِ الْنَالَ الْعَالَ الْنُ لَكَلَ الْعَالَ الْعَالَةُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْحَالَ الْنَالُ الْعَالَ الْ الْعَالَ الْنَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَةُ الْنَا الْعَا الْعَالُ الْعَالَ الْعَامِ الْعَالَةُ الْعَالُ الْعَالَ الْ

﴿٨٩﴾ يقول تعالى: ﴿إِنَّ الذي فَرَضَ عليك القرآنَ﴾ أي: أنزله، وفرضَ فيه الأحكام، وبيَّن فيه الحلال والحرام، وأمرك بتبليغِهِ للعالمين والدعوةِ لأحكامِهِ جميع المحلَّفين؛ لا يليقُ بحكمته أن تكون الحياة هي الحياة الدُّنيا فقط من غير أن يُثاب العبادُ ويعاقبوا، بل لا بدَّ أن يَرُدَّكَ إلى معادٍ يُجازَى فيه المحسنونَ بإحسانهم والمسيئون بمعصييَتِهِم، وقد بيَّنت لهم الهدى وأوضحت لهم المنهجَ؛ فإنْ تَبِعوكَ والمسيئون بمعصيتَتِهِم، وقد بيَّنت لهم الهدى وأوضحت لهم المنهجَ؛ فإنْ تَبِعوكَ والمسيئون بمعصيتَتِهِم، وقد بيَّنت لهم الهدى وأوضحت لهم المنهجَ؛ فإنْ تَبِعوكَ والمسيئون بمعصيتَتِهِم، وقد بيَّنت لهم الهدى وأوضحت لهم المنهجَ؛ فإنْ تَبِعوكَ فذلك حظُّهم وسعادتُهم، وإنْ أبَوْا إلَّا عِصْيانَكَ والقدحَ بما جئتَ به من الهدى وتفضيلَ ما معهم من الباطل على الحقً؛ فلم يبقَ للمجادلةِ محلً، ولم يبقَ الهدى وتفضيلَ ما معهم من الباطل على الحقً؛ فلم يبقَ للمجادلةِ محلً، ولم يبقَ الهدى وتفضيلَ ما معهم من الباطل على الحقً فلم يبقَ للمجادلةِ محلً، ولم يبقَ قال: إلَّا المحاذاة والمدينَ بما يبقَ به من الهدى ومَنْ في يبقَ للمجادلةِ محلً، ولم يبقَ الهدى وتفضيلَ ما معهم من الباطل على الحقً فلم يبقَ للمجادلةِ محلً، ولم يبقَ الهدى وتفضيلَ ما معهم من الحكام ما يبقَ فلم يبقَ للمجادلةِ محلً، ولم يبقَ واله الهدى وتفيلَ ما معهم من الباطل على الحقً والشهادة والمحقُ والمبطل، ولهذا إلى الهذى وتفريلَ ما معهم من العالِم بالغيب والشهادة والمحقُ والمبطل، ولهذا وتفال: ﴿قل ربِي أعلمُ مَن جاء بالهدَى ومَنْ هو في ضلال مبينهُ: وقد علم أنَّ والذ أول المضلُون.

﴿٢٨﴾ ﴿وما كنتَ تَرْجو أَن يُلْقى إليك الكتابُ﴾؛ أي: لم تكن متحرًياً لنزول لهذا الكتاب عليك، ولا مستعدًا له، ولا متصديًا، ﴿إلَّا رحمةً من ربَّكَ﴾: بك وبالعباد، فأرسلك بهذا الكتاب الذي رَحِمَ به العالمينَ، وعلَّمهم ما لم يكونوا يعلَمون، وزكًاهم وعلَّمهم الله يكونوا يعلَمون، وزكًاهم وعلَّمهم الكتاب والحكمة، وإن كانوا من قبلُ لَفي ﴿ضلال مبينِ»: فإذا علمتَ أنَّه أنزله إليك رحمةً منه؛ علمت أنَّ وعلَّمهم ما لم يكونوا يعلَمون، وزكَّاهم وعلَّمهم الله يكونوا يعلَمون، وزكَّاهم وعلَّمهم الكتاب والحكمة، وإن كانوا من قبلُ لَفي ﴿ضلال مبينِ»: فإذا علمتَ أنَّ وعلَّمهم الكتاب والحكمة، وإن كانوا من قبلُ لَفي ﴿ضلال مبينِهُ فائه رحمةٌ وفضلُ من الله؛ فلا يكن في محاديًا منه، وعلَّمهم من الله، ولا يعمَمون، وركَّاهم أنزله إليك رحمةً منه؛ علمتَ أنَّ جميع ما أمر به ونهى عنه؛ فإنَّه رحمةٌ وفضلُ من الله؛ فلا يكن في صدرك حرجٌ من شيء منه، وتظنَّ أنَّ مخالِفَه أصلحُ وأنفع، وفلا تكوننَ ظهيراً للكافرينَه؛ أي : معيناً لهم على ما هو من شُعَبِ كفرِهم، ومن جملة منه؛ عملة منه؛ علمة عليه على ما هو من شعبًا معلم ومن منه، ومنه على ما ما مو من أي مخالِفَه أصلحُ وأنفع، من الله؛ فلا يكن في من ألكه إلى على ما هو من شُعَبِ كفرِهم، ومن منه، ومله منه، ومن منه عنه؛ فائَه رحمة وأنفع، من الله على ما هو من شُعَبِ كفرِهم، ومن منه علمه ملى ما هو من شُعَبِ كفرِهم، ومن منه معله منه منه منه منه منه، والمنفعة.

ا سورة القصص (٨٧ ـ ٨٨) ـ سورة العنكبوت (١ ـ ٣)

(٨٧) ﴿ولا يَصُدُنَكَ عن آياتِ الله بعد إذ أُنزِلَتْ إليكَ»: بل أَبْلِغُها وأَنْفِذُها، ولا تُبالِ بمكرِهم، ولا يَخْدَعُنَّكَ عنها، ولا تتبع أهواءهم، ﴿وادعُ إلى ربُكَ»؛ أي: اجعل الدعوة إلى ربَّك منتهى قصدِكَ وغاية عَمَلِكَ، فكلُ ما خالف ذٰلك؛ فارفُضْه من رياءٍ أو سمعةٍ أو موافقةِ أغراض أهل الباطل؛ فإنَّ ذٰلك داعٍ إلى الكون معهم ومساعدتهم على أمرِهم، ولهذا قال: ﴿ولا تكوننَ من المشركينَ»: لا في شركهم، ولا في فروعه وشعبه التي هي جميع المعاصي.

﴿٨٨﴾ ﴿ولا تَدْعُ مع الله إلها آخرَ»: بل أخلِص لله عبادتَك؛ فإنَّه ﴿لا إلٰه إلَّا هو»: فلا أحدَ يستحقُ أن يؤلَّه ويحبَّ ويعبدَ إلَّا الله الكامل الباقي الذي ﴿كلُ شيءٍ هالكُ مضمحلُّ سواه؛ فعبادة الهالك شيءٍ هالكُ مضمحلُّ سواه؛ فعبادة الهالك السيء هالكُ الله الكامل الباقي الذي ﴿كلُ شيءٍ هالكُ مضمحلُّ سواه؛ فعبادة الهالك مشيء هالكُ الله الكامل الباقي الذي الكل شيء هالكُ مضمحلُّ سواه؛ فعبادة الهالك الباطل باطلةُ ببطلان غايتها وفساد نهايتها، ﴿له الحكمُهُ: في الدُّنيا والآخرة، وإليه»: لا إلى غيره ﴿تُرْجَعونَ»: فإذا كان ما سوى الله باطلاً هالكاً، والله هو الباطل باطلةُ ببطلان غايتها وفساد نهايتها، ﴿له الحكمُهُ: في الدُّنيا والآخرة، وإليه»: لا إلى غيره ﴿تُرْجَعونَ»: فإذا كان ما سوى الله باطلاً هالكاً، والله هو الباقي الذي لا إله إلاً هو، وله الحكم في الدُّنيا والآخرة، واليه مرجعُ الخلائق الباقي الذي لا إله إلاً هو، وله الحكم في الدُّنيا والآخرة، والما عليه، إلى يعره أوليه من على من له عقل أن يعبدَ الله وعلائق الباقي الذي لا إله إلاً هو، وله الحكم في الدُّنيا والآخرة، والما عليه، ليجازيَهم بأعمالهم؛ تعينً على مَن له عقلُ أن يعبدَ الله وحدة على من يكله، واله، وعملَ له، وحدة إله على من على من له عقلُ أن يعبدَ الله وحدة له، وله ما على من له على من على من على من على من على من عليه، والا مرجع عاله، وعملَ ما يعبدَ الله وحدة واله، والا مرجع الما يقربُه ويُدْنيه، ويحدة من من معظه وعقابِه، وأن يُقْدِمَ على ربَه غير تائبٍ ولا مقلع عن خطبُه وذنوبِهِ

تم تفسير سورة القصص. ولله الحمد والثناء والمجد دائماً أبداً. له ه **تفسير سورة العنكبوت** [وهي] مكية ينهر القر التَنْهَا التَصَفِّ

﴿الَّهَ ﴾ آَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُونَا أَن يَقُولُوَا مَامَتُ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ وَلَقَد فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن فَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيْعَلَمَنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾.

٩ ـ ٣ يخبر تعالى عن تمام حكمتِهِ، وأنَّ حكمته لا تقتضي أنَّ كلَّ مَنْ قال إنَّه مؤمنٌ وادَّعى لنفسه الإيمان؛ أن يَبْقَوا في حالة يَسْلَمون فيها من الفتن والمحن، ولا يَعْرِضُ لهم ما يشوُش عليهم إيمانَهم وفروعه؛ فإنَّهم لو كان الأمر كذلك؛ لم

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة العنكبوت (٤ ـ ٥) (

يتميَّز الصادقُ من الكاذب والمحقُّ من المبطل، ولَكن سنَّته وعادته في الأولين وفي لهذه الأمة أنَّ يَبْتَلِيَهُم بالسرَّاء والضرَّاء والعسر واليسر<sup>(۱)</sup> والمنشط والمكره والغنى والفقر وإدالة الأعداء عليهم في بعض الأحيان ومجاهدة الأعداء بالقول والعمل ونحو ذٰلك من الفتن، التي ترجعُ كلُّها إلى فتنة الشبهات المعارضَة للعقيدة والشهوات المعارضة للإرادة؛ فمن كان عند ورود الشُبُهات يَئْبُتُ إيمانُه ولا يتزلزل ويدفَعُها<sup>(۲)</sup> بما معه من الحقِّ، وعند ورود الشهوات الموجبة والداعية إلى المعاصي والذُنوب أو الصارفة عن ما أمر الله به ورسولُه، يعملُ بمقتضى الإيمان ويجاهد قلبه شكًا وريباً، وعند اعتراض الشهواتِ تضرفُه إلى المعاصي أو تصلوفُه عن الواجبات؛ دلَّ ذٰلك على صدق إيمانِه وصحَّته، ومن كان عند ورود الشُبُهات يَئْبُتُ إيمانُه ولا يتولي قلبه شكًا وريباً، وعند اعتراض الشهواتِ تضرفُه إلى المعاصي أو تصلوفُه عن الواجبات؛ دلَّ ذٰلك على عدم صحَّة إيمانه وصدقه. والناس في هذا المقام درجاتُ الواجبات؛ الله؛ فمستقلَّ ومستكثرٌ . فنسألُ الله تعالى أن يُئَبَّنا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وأن يثبَّت قلوبَنا على دينه؛ فالابتلاء والامتحانُ للنفوس الحياة الدنيا وفي الآخرة، وأن يثبَّت قلوبَنا على دينه؛ فالابتلاء والامتحانُ للنفوس بمنزلة الكير يُخْرِجُ خَبَنَها وطيبَها.

﴿أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلشَّبِيَّاتِ أَن يُسْبِقُوناً سَآءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾.

﴿ ٤﴾ أي: أحسبَ الذين همُهم فعلُ السيئات وارتكابُ الجنايات أنَّ أعمالهم ستُهمَلُ وأنَّ الله سيغفل عنهم أو يفوتونه؛ فلذلك أقدموا عليها وسَهُلَ عليهم عملها؟! ﴿ساء ما يحكمونَ؟ أي: ساء حكمهم؛ فإنَّه حكمٌ جائرٌ لتضمُّنه إنكار قدرة الله وحكمتِهِ، وأنَّ لديهم قدرةً يمتنعون بها من عقاب الله، وهم أضعفُ شيء وأعجزه.

هُمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاّءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَآتَ وَهُوَ ٱلسَّيمِيعُ ٱلْعَلِيدُ ۞ وَمَن جَلهَدَ فَإِنَّمَا يُجَهِدُ لِنَفْسِدٍ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيُّ عَنِ ٱلْعَنلَمِينَ ۞ ﴾.

♦ ٥﴾ يعني: يا أيُّها المحبُ لربَّه، المشتاق لقربه ولقائه، المسارع في مرضاته! أبشِز بقرب لقاء الحبيب؛ فإنَّه آتِ، وكل ما هو آتِ قريب<sup>(٣)</sup>، فتزوَّد للقائِهِ، وسِز نحوَه مستصحباً الرجاء مؤمَّلاً الوصول إليه.

- (۱) في (ب): «واليسر والعسر».
  (۲) في (ب): «ويدفعه».
  - (٣) في (ب): «إنما هو قريب».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٢) ولكن ما كل من يدَّعي يُعطى بدعواه، ولا كل من تمنَّى يُعطى ما تمنَّاه؛ فإنَّ الله سميعٌ للأصوات عليم بالنيَّات؛ فمن كان صادقاً في ذلك؛ أتاله ما يرجو، ومن كان كاذباً؛ لم تنفعه دعواه، وهو العليم بمن يَصْلُحُ لحبَّه ومن لا يصلح، ومن جاهدَك: نفسه وشيطانَه وعدوَّه الكافر؛ ﴿فإنَّما يجاهدُ لنفسِهِ»: لأنَّ نفعَه راجعٌ إليه، وثمرته عائدةٌ إليه، والله غنيَّ عن العالمين، لم يأمرهم بما أمرهم به ليتفعَ به، ولا نهاهم عمَّا نهاهم عنه بخلاً منه عليهم، وقد علم أنَّ الأوامر والنواهي يحتاج المكلَّف فيها إلى جهادٍ؛ لأنَّ نفسه تتثاقل بطبعها عن الخير، وشيطانَه ينهاه عنه، وعدوَّه الكافر يمنعه من إقامة دينه كما ينبغي، وكل هذه<sup>(١)</sup> معارضاتٌ تحتاج إلى مجاهداتٍ وسعي شديد

FOR سورة العنكبوت (٦ ـ ٨)

﴿ وَالَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ لَتُكَفِّرُنَ عَنْهُمُ سَيِّتَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَتَهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِى كَانُوا يَتَمَلُونَ ٢٠٠٠

(٧) يعني: أنَّ الذين منَّ الله عليهم بالإيمان والعمل الصالح سيكفُرُ الله عنهم سيئاتهم؛ لأنَّ الحسنات يُذْهِبْن السيئات، ﴿ولَنَجْزِيَنَهم أحسنَ الذي كانوا يعملون﴾؛ وهي أعمال الخير من واجبات ومستحبات، فهي أحسن ما يعمل العبد؛ لأنَّه يعمل المباحات أيضاً وغيرها.

﴿وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنًا وَإِن حَهَدَاكَ لِتَشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَاً إِلَىّ مَرْجِعُكُمْ فَأَنَبِثِكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿﴾.

أو المرابع الإنسان ووصَّيْناه بوالديه حُسناً؛ أي: ببرِّهما والإحسان إليهما بالقول والعمل، وأن يحافظَ على ذلك ولا يعقهما ويسيء إليهما في قوله وعمله، فوان جاهداك على أن تشرك في ما ليسَ لك به علمٌ»: وليس لأحد علمٌ وإن جاهداك على أن تشرك في ما ليسَ لك به علمٌ»: وليس لأحد علمٌ بصحَّة الشرك بالله، وهذا تعظيمٌ لأمر الشرك. في فلا تُطِعْهُما إليَّ مرجِعُكم فأنتُنكم بما كنتُم تعملونَ»: فأجازيكم بأعمالكم في في والديكم، وقاد وعمله، بما كنتُم تعملون الله ما في قوله وعمله، فوان جاهداك على أن تشرك في ما ليسَ لك به علمٌ»: وليس لأحد علمٌ بعلمٌ بعلمٌ بعلمٌ المرابع المرك في ما ليسَ لك به علمٌ»: وليس لأحد علمٌ بعلمٌ بعلمٌ المرابع الله، وهذا تعظيمٌ لأمر الشرك. في فاله تُطِعْهُما إليَّ مرجِعُكم فأنتُنكُم بما كنتُم تعملونَ»: فأجازيكم بأعمالكم في فيرُوا والديكم، وقدّموا طاعتهما إلاً على الماءة الله ورسوله؛ فإنَها مقدَّمة على كل شيء.

﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ لَنَدْخِلَنَّهُمْ فِ ٱلصَّلِحِينَ ٢

(۱) في (ب): «هذا».

سورة العنكبوت (٩ ـ ١١) 🔜

﴿٩﴾ أي: مَنْ آمن بالله وعمل صالحاً؛ فإنَّ الله وعده أن يُذْخِلَه الجنة في جملة عباد<sup>(١)</sup> الله الصالحين من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، كلَّ على حسب درجته ومرتبته عند الله؛ فالإيمان الصحيح والعمل الصالح عنوانٌ على سعادة صاحبه، وأنَّه من أهل الرحمٰن والصالحين من عباد الله.

﴿وَمِنَ ٱلنَّامِنِ مَن يَقُولُ ءَامَنَتَا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِى فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَبِن جَآءَ نَصْرُ مِن زَيِّكَ لَيُقُولُنَ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمٌ أَوَ لَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ ﷺ وَلَيَعْلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَذِينَ مَامَنُواْ وَلَيَعْلَمَنَ ٱلْمُنْفِقِينَ ۞ ﴾.

فلذا الصنف من الناس من الذين قال الله فيهم: ﴿ومن الناس من يعبدُ الله على حرفٍ فإن أصابَه خيرٌ اطمأنَّ به وإنْ أصابَتْه فتنةُ انقلبَ على وجههِ خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخسران المبين». ﴿أو ليسَ الله بأعلَمَ بِمَا في صُدُورِ العَالَمِينَ»: حيث أخبركم<sup>(٢)</sup> بلذا الفريق الذي حالُه كما وَصَفَ لكم، فتعرفون بذلك كمالَ علمهِ وسعةِ حكمتِهِ. ﴿ولَيَعلَمَنَّ الله الذِينَ آمَنُوا ولَيَعلَمَنَ المُنَافِقِينَ»؛ أي: فلذلك قَدَّرَ مِحَناً وابتلاءً؛ ليظهر علمه فيهم، فيجازيهم بما ظهر منهم، لا بما يعلمه بمجرَّده؛ لأنهم قد يحتجُون على الله أنهم لو ابْتُلوا لَنَبَتُوا.

﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ حَفَرُواْ لِلَذِينَ ءَامَنُوا أَنَّبِعُواْ سَبِيلَنَا وَلَنَحْمِلْ خَطَّيَنَكُمْ وَمَا لَهُم بِحَدِيلِينَ مِنْ خَطَيَبُهُم تِن شَىٰةٍ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ۞ وَلَيَحْمِلُنَ أَنْقَالَهُمْ وَأَنْقَالًا مَّعَ أَنْقَالِهِمْ ٱلْقِيَبَمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ۞ ﴾.

(۱) في (ب): «عباده».
 (۲) في (ب): «خبركم».

R QURANIC THOUGHT سورة العنكبوت (١٢ ـ ١٤)

(١٢) يخبر تعالى عن افتراء الكفار ودعوتِهم للمؤمنين إلى دينِهم، وفي ضمن ذلك تحذيرُ المؤمنين من الاغترار بهم والوقوع في مَكْرِهم، فقال: ﴿وقال الذين كَفَروا للذينَ آمنوا اتَّبِعوا سبيلنا﴾: فاترُكوا دينَكم أو بعضه، واتَّبِعونا في دينِنا؟ فإنَّنا نضمنُ لكم الأمر، ونَحمِلُ ﴿خطاياكم﴾: وهذا الأمر ليس بأيديهم؟ فلهذا قال: ﴿وما هم بحاملينَ من خطاياهم من شيءَ﴾: لا قليل ولا كثير؟ فهذا التحمُّل ولو رضي به صاحبه؟ فإنَّه لا يفيدُ شيئاً؟ فإنَّ الحقَّ لله، والله تعالى لم أخرى.

(١٣) ولما كان قوله: ﴿وما هُم بحاملينَ مِن خطاياهم من شيءٍ : قد يُتَوَهَم منه أيضاً أنَّ الكفَّار الدَّاعين إلى كفرهم ـ ونحوهم ممَّن دعا إلى باطله ـ ليس عليهم إلاً ذنبُهم الذي ارتكبوه دون الذَّنب الذي فعله غيرُهم، ولو كانوا متسببين فيه؛ قال محترزاً عن هذا الوهم: ﴿وَلَيَحْمِلُنَ أَنْقَالَهُم ؟ أي : أَثقال دُنوبهم التي عملوها، محترزاً عن هذا الوهم: ﴿وَلَيَحْمِلُنَ أَنْقَالَهُم ؟ أي : أَثقال دُنوبهم التي عملوها، ووائقالاً مع أثقالاً مع أثقالاً مع أي : أَثقال دُنوبهم التي عملوها، ووائقالاً مع أثقالهِم ؟ : وهي الدُنوب التي بسببهم ومن جَرَّائهم؛ فالذنبُ الذي فعله فوائقالاً مع أثقالهِم ؟ : وهي الدُنوب التي بسببهم ومن جَرَّائهم ؟ فالذنبُ الذي فعله التابعُ لكل من التابع والمتبوع حصة منه: هذا لأنَّه فَعَلَه وباشَرَه، والمتبوع لأنَّه تسببهم ومن جَرَّائهم ؟ فالذنبُ الذي فعله التابعُ لكل من التابع والمتبوع حصة منه: هذا لأنَّه فعله التابعُ لها أبقره، والمتبوع لأنَّه الحسنة إذا فعلها التابعُ له أجرُها بالمباشرة ولذي ولدا ي والدامي . وقوليهم الذي فعله تسببهم ومن جَرَّائهم ؟ فالذنبُ الذي فعله التابعُ لكل من التابع والمتبوع حصة منه عنه أذا فعلها التابعُ له أجرُها بالمباشرة والدامي والدامي ألدامي أبقرة إذا فعلها التابعُ له أجرُها بالمباشرة ولدام أبهم ؟ : وقوليهم أنَّ الحسنة إذا فعلها التابعُ له أجرُها بالمباشرة ولذا ولداعي أبه ؟ كما أنَّ الحسنة إذا فعلها التابعُ له أجرُها بالمباشرة ولدامي أولداعي أجره بالتسبب، فولي فعليه أبه كانوا يفترونَ ؟ : من الشرً وتزيينه وقوليهم : ﴿وَلَنحمِلْ خطاياكُم ؟ .

﴿وَلَقَـدَ أَرْسَلْنَا نُوُحًا إِلَى قَوْمِهِء فَلَبِتَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَدَهُمُ ٱلظُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِيْمُونَ ٥ هُمَ فَالْجَيْنَةُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهَمَا مَاتِةً لِلْعَالَمِينَ ١ هُ .

(18) يخبر تعالى عن حكمِهِ وحكمتِهِ في عقوبات<sup>(1)</sup> الأمم المكذبة، وأنَّ الله أرسل عبده ورسوله نوحاً عليه [الصلاة و] السلام إلى قومه يدعوهم إلى التوحيد وإفراد الله بالعبادة والنهي عن الأنداد والأصنام، ﴿فَلَبِثَ فيهم»: نبيًا داعياً ﴿أَلْفَ سنة إلَّا خمسينَ عاماً»: وهو لا يني بدعوتِهِم ولا يفتُرُ في نصحهم؛ يدعوهم ليلاً ونهاراً وسرًا وجهاراً، فلم يرشدوا ولا<sup>(٢)</sup> اهتدوا بل استمرُّوا على كفرهم وطغيانهم، حتى دعا عليهم نبيَّهم نوحٌ عليه الصلاة والسلام مع شدَّة صبره وحلمه واحتماله، فقال: ﴿ربَّ لا تَذَرُ على الأرض من الكافرين دياراً»، ﴿فَاخَذَهُمُ الطوفانُ»؛ أي:

· (٢) في (ب): «ولم».

سورة العنكبوت (١٥ ـ ١٦)

الماء الذي نزل من السماء بكثرةٍ ونَبَعَ<sup>(١)</sup> من الأرض بشدَّةٍ، ﴿وهم ظالمونَ﴾؛ مستحقُّون للعذاب.

(١٥) ﴿فَأَنجَيْناه وأَصحابَ السفينةِ﴾: الذين ركبوا معه؛ أهلَه ومن آمن به، ﴿وَجَعَلْناها﴾؛ أي: السفينة أو قصة نوح ﴿آيةً للعالمينَ﴾: يعتبِرون بها على أنَّ مَنْ كذَّب الرسل آخرُ أمرِهِ الهلاكُ، وأنَّ المؤمنين سيجعل الله لهم من كلِّ همَّ فرجاً ومن كل ضيقٍ مخرجاً، وجعل الله أيضاً السفينة؛ أي: جنسها آية للعالمين؛ يعتبرون بها رحمة ربُهم الذي قيَّض لهم أسبابها، ويسَّر لهم أمرها، وجعلها تحملهم، وتحمِلُ متاعَهم من محلٌ إلى محلٌ، ومن قطر إلى قطر.

(١٦) يذكر تعالى أنَّه أرسل خليله إبراهيم عليه السلام إلى قومه يَدْعوهم إلى الله، فقال لهم<sup>(٢)</sup>: ﴿اعبُدوا اللَّهَ﴾؛ أي: وحدوه وأخلِصوا له العبادة وامتَئِلوا ما أمركم به، ﴿واتَّقوه﴾: أن يغضب عليكم فيعذَّبَكم، وذلك بترك ما يُغضبه من المعاصي. ﴿ذلكم﴾؛ أي: عبادة الله وتقواه ﴿خيرٌ لكم﴾: من ترك ذلك، ولهذا المعاصي. ﴿ذلكم﴾؛ أي: عبادة الله وتقواه ﴿خيرٌ لكم﴾: من ترك ذلك، ولهذا من باب إطلاق أفعل التفضيل بما ليس في الطرف الآخر منه شيء؛ فإنَّ تَرْكَ عبادة الله وتقواه ﴿خيرٌ لكم؟ في ترك ذلك، ولهذا من باب إطلاق أفعل التفضيل بما ليس في الطرف الآخر منه شيء؛ فإنَّ تَرْكَ عبادة الله وتواه ﴿خيرٌ لكم؟ في عبادة الله وتقواه إلى المعاصي. وذلك بترك أله وتقواه ﴿خيرٌ لكم؟ في الطرف الآخر منه شيء؛ فإنَّ تَرْكَ عبادة الله وترك في الطرف الآخر منه شيء؛ فإنَّ تَرْكَ عبادة الله وتواه في الطرف الآخر منه شيء؛ فإنَّ تَرْكَ عبادة الله وترك في الماس والما والذي عبادة الله وتقواه في الطرف الآخر منه أولا الناس من باب إطلاق أفعل التفضيل بما ليس في الطرف الآخر منه شيء؛ فإنَّ تَرْكَ عبادة الله وتقواه في ألم كانت عبادة الله وتقواه خيراً للناس والذي الناس والأنه كانت عبادة الله وتقواه خيراً للناس والآخرة إلا بذلك، وله أله والم والأنه والآخرة إلى نيل كرامته في المراد والآخرة إلى أن كنتُم تعلمونَه. ذلك؛ فاعلموا والآخرة؛ فإنَّ من آثار عبادة الله وتقواه. ﴿ إن كنتُ معلمونَهُ: ذلك؛ فاعلموا الإمور، وانظُروا ما هو أولى بالإيثار.

(1) في (ب): «فنبع».
 (۲) في (ب): «فقال».

المجمعة المحمة المرهم بعبادة الله وتقواه؛ نهاهم عن عبادة الأصنام، وبين لهم نقصها وعدم استحقاقها للعبودية، فقال: ﴿إِنَّمَا تعبُدُونَ مِن دونِ اللّه أوثاناً وتخلُقون إفكاكَة: تنجتونها، وتخلُقونها بأيديكم، وتخلُقون لها أسماء الآلهة، وتخلُقون المحذب بالأمر بعبادتها والتمسُك بذلك. ﴿إِنَّ الذينَ تدعون (من دونِ اللّه): في نقصه وأنَّ ليس فيه ما يدعو إلى عبادته، ﴿لا يملكون لكم رزقاكة: فكانًه قيل: في نقصه وأنَّ ليس فيه ما يدعو إلى عبادته، ﴿لا يملكون لكم رزقاكة: فكانًه قيل: في نقصه وأنَّ ليس فيه ما يدعو إلى عبادته، ﴿لا يملكون لكم رزقاكة: فكانًه قيل: في نقصه وأنَّ لمذه الأوثان مخلوقة ناقصة لا تملك نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياة قد بان لنا أنَّ لهذه الأوثان مخلوقة ناقصة لا تملك نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياة من العبادة والتأله، والقلوبُ لا بدَّ أن تطلب معبوداً تألهُهُ وتسأله حوائجها. فقال ذرة حائل لهم على من يستحقُّ العبادة: ﴿فابَتَعُوا عند الله الرُزَقَ في نقصه والتأله، والقلوبُ لا بدَّ أن تطلب معبوداً تألهُهُ وتسأله حوائجها. فقال من العبادة والتأله، والقلوبُ لا بدَّ أن تطلب معبوداً تألهُهُ وتسأله حوائجها. فقال المقال ذرة حائل لهم على من يستحقُ العبادة، ودينه، فوائبَهُ وتسأله موائبها، والتأله، والقلوبُ لا بدَّ أن تطلب معبوداً تألهُهُ وتسأله حوائجها. فقال حائل المقدر المجيب لدعوة مَنْ دعاه لمصالح دينهِ ودُنياه، ﴿واعبُدُوه؟ : فإنَّه هو الميسُر له المقدر المجيب لدعوة مَنْ دعاه لمصالح دينهِ ودُنياه، ﴿واعبُدُوه؟ : وحده لا شريكَ بها المقدر المجيب لدعوة من النعم فمنه، وجميع ما اندفع ويندفع من النقم عنهم؟ فهو الدافع لها. ﴿إلى تُوجَعونَهُ: فيجازيكم أنها على شِرْكِكم، وارغُبوا فيما يقربُكم بما جميع ما في ولدفع الها. أليه منه وأنتم على شِرْكِكم، وارغَبوا فيما يقربُكم بما ملكم؟ عن النقم على شِرْكِكم، وارغبوا في على ما عملتم، وينبُنكم بما معليه، فهو الدافع ولدوا القدوم عليه وأنتم على شِرْكِكم، وارغَبوا فيما يقربُكم بما معمم؟ ما دادوم عليه. أليه ما مانهم على شِرْكِكم، وارغَبوا فيما يقربُكم بما معملة منه ما دادوا القدوم عليه وأنتم على شِرْكِكم، وارغَبوا فيما يقربُكم بما معلي أسررتم وأعلنتُم؟ ما حلورا القدوم عليه وأنتم على شِرْكِكم، وارغَبوا فيما يقربُكم بما أسررتم وأعلنتُم؟ ما حادووا القده عليه وأنتم على شِرْكِكم، وارغَبوا فيما

ورة العنكبوت (٢٧ \_ ٢٠)

(١٩) ﴿أوَلَمْ يَرَوْا كيف يُبدىء الله الخلقَ ثم يعيدُه؟: يوم القيامةِ ﴿إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللّه يسيرُ؟؛ كما قال تعالى: ﴿وهو الذي يبدأ الخلقَ ثم يعيدُه وهو أهونُ عليه؟.

(۱) في (ب): «يجازيكم».

سورة العنكبوت (٢١ ـ ٢٣)

بعدما أماتنا وإليه النُشور. ولهٰذا قال: ﴿ثم اللَهُ﴾: بعد الإعادة ﴿يُنْشِىءُ النشأة الآخرة﴾: وهي النشأةُ التي لا تَقْبَلُ موتاً ولا نوماً، وإنَّما هو الخلودُ والدوامُ في إحدى الدارين. ﴿إِنَّ اللَه على كلُ شيءٍ قديرٌ﴾: فقدرته تعالى لا يُعْجِزُها شيء، وكما قَدِرَ بها على ابتداءِ الخلق؛ فقدرتُه على الإعادة من باب أولى وأحرى.

٤٢١ فيعذَّبُ من يشاء ويرحمُ من يشاء ﴾ أي: هو المنفرد بالحكم الجزائي، وهو إثابةُ الطائعين ورحمتهم، وتعذيبُ العاصين والتنكيل بهم، ﴿وإليه تُقْلَبُونَ ﴾ أي: ترجِعونَ إلى الدار التي بها تجري عليكم أحكام عذابِهِ ورحمتِهِ، فاكتسبوا في لهذه الدار ما هو من أسباب رحمتِهِ من الطاعات، وابتعدوا من أسباب عذابِهِ وهو المعاصي.

(٢٢) ﴿وما أنتم بِمُعْجِزِينَ في الأرض ولا في السماء؟؛ أي: يا لهوَلاء المكذُّبون المتجرِّؤون على المعاصي! لا تحسبوا أنه مغفولٌ عنكم أو أنكم معجزون<sup>(١)</sup> لله في الأرض ولا في السماء؛ فلا تَغُرَّنَّكم قدرتُكم وما زينت لكم أنفسكم وخدعتُكم من النجاة من عذاب الله، فلستُم بمعجزينَ الله في جميع أقطار العالم، ﴿وما لكُم من دونِ الله من وليَّ؟: يتولَّكم فيحصِّلَ لكم مصالح دينكم ودنياكم. ﴿ولا نصيرِ؟: ينصُرُكم فيدفع عنكم المكارِة.

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِعَابَنتِ ٱللَّهِ وَلِقَ آبِهِ أُوْلَتِهِكَ بَبِسُوا مِن رَّحْمَقِ وَأُوْلَتِهِكَ لَمُمْ عَذَاب أَلِيرٌ ٢

(٢٣) يخبر تعالى من هم الذين زال عنهم الخيرُ وحَصَلَ لهم الشرُ، وأنَّهم الذين كفروا به وبرسله وبما جاؤوهم به، وكذَّبوا بلقاء الله، فليس عندهم إلَّا الذَّنيا؛ فلذلك أقدموا<sup>(٢)</sup> على ما أقدموا عليه من الشرك والمعاصي؛ لأنه ليس في قلوبهم ما يخوِّفهم من عاقبة ذلك، ولهذا قال: ﴿أولَتْكَ يَئِسوا من رحمتي﴾؛ أي: فلذلك لم يعملوا سبباً واحداً يُحَصِّلونَ به الرحمةَ، وإلَّا؛ فلو طمعوا في رحمته؛ لعملوا لذلك أعمالاً.

والإياس من رحمة الله من أعظم المحاذير، وهو نوعان: إياسُ الكفَّار منها وتركُهم جميع سبب يقرُبُهم منها. وإياسُ العصاة بسبب كثرةِ جناياتهم أوْحَشَتْهم فمَلَكَتْ قلوبَهم، فأحدث لها الإياس. ﴿وأولَتْك لهم عذابٌ أليمٌ﴾؛ أي: مؤلم موجع.

(١) في (ب): «أو معجزين الله».
 (٢) في (ب): «قدموا».



131.

QURĂNIC THOUGHT مطورة العنكبوت (٢٢ - ٢٦)

وكأن لهذه الآياتِ معترضاتٌ بين كلام إبراهيم لقومه وردُهم عليه، والله أعلمُ بذٰلك.

 فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِدٍ إِلَّا أَن قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَنْجَمَدُ اللَّهُ مِنَ النَّارُ إِنَّ فِى
 ذَلِكَ لَاَيَنَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ( وَ وَقَالَ إِنَّمَا الْتَخَذَثَر مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَوَدَّةَ بَمَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْةِ
 أَلَدُنْنِكَ لَاَيَنَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ( وَ وَقَالَ إِنَّمَا الْتَخَذَثُر مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَوَدَّةَ بَمَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْةِ
 أَلَدُنْنِكَ لَاَيَنَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ( وَ وَقَالَ إِنَّمَا الْتَخَذَثُر مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَوَدَّةَ بَمَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْةِ
 أَلَدُنْنِكَ ثُمَرَ يَوْمِنُونَ وَقَالَ إِنَّمَا الْتَخَذَثُر مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَوَدَةً بَمَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْةِ
 أَلَذَيْنَا مُوَمَا وَمَا وَمَا وَمَالَ إِنَّهُمُ الْنَارُ الْتَعْذَبُونَ اللَّهُ مَنْهُ مَعْضًا وَمَأُونَكُمُ النَّارُ
 أَلَدُنْتَكَ ثُمَرَ يَوْم مَنْوَيَنَا مَوْدَا مَا لَيْعَانُ إِنَّهُ الْحَيَوْةِ
 أَلَّهُ اللَّذَيْنَ مَوْذَهُ مَعْنُ وَمَا وَمَاوَى الْمُعَالُهُ الْنَارُ
 وَمَا وَمَا وَى عَوْمَانُ وَعَالَ اللَّهُ مَالَى الْنَارُ وَ وَمَا وَعَلَّوْ الْنَهُ مَنْهُ مَعْهُ مِنْ الْنَارُ الْنَالَهُ اللَّذَيْنَا مُعَنَا وَمَا وَمَا وَمَا وَمَا وَمَا وَمَا إِنَا لَا الْذَارُ وَيَعْوَنُ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْهُ مَنْ يَعْمَى إِنَا لَهُ إِنَا الْتَالَةُ لَنَا لَكُنُ مَنْ مَنْ مَنْ وَمَا لَيْ أَنْنَا مُورَةً مُ مَنْ الْنَالُ إِنَا لَهُ مَا لَاللَهُ مِنْ الْنَا لَحُيْ مُ مِنْ الْنَا لُولَالْمُ اللَّهُ مِنْ الْنَا لَحُدُمُ مِنْ الْنَا لَهُ مَالْنَالُ الْعَالَةُ مَنْ الْحُمَالُولُ مَنْ أَوْمَا مَالَةُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا الْعَالُولُنَا مُولَقُونُ مَا مُعَالَهُ مَالَهُ مَالَكُمُ مَالَةُ مَا مَنْ إِنَا مُعَالَا لَعُنَا مُ إِنْعَانُهُ مَا لَهُ مَا مَعْنَا مُعَامِ مَا لَعَانُ مُ مَالَةُ مَالَهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُعْرَا مُ الْعَالَةُ اللَّالَالَالَةُ مَا مَالَهُ مَالَمُ مَا مَالَهُ مَالَعُنَا مَا مَا مَالَحُومَةُ مَا مَالَةُ مَا مُ أُنَا مُ مَا مَا مَا مَا مَا مُعْرَا مَا مَا مَا مَا مَا مَالَعُنَا مُ مَا مَا مَا مَا مُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا م

٤٢% أي: فما كان مجاوبة قوم إبراهيم لإبراهيم<sup>(١)</sup> حين دعاهم إلى ربّه قبولَ دعوتِهِ والاهتداء بنُصحه ورؤيةَ نعمة الله عليهم بإرساله إليهم، وإنّما كان مجاوبتُهم له شرّ مجاوبة، ﴿قالوا اقْتُلُوهُ أو حَرّقُوهُ : أَسْنع القتلات، وهم أناس مقتدرون، له شرّ مجاوبة، فقلوا أقتُلوهُ أو حَرّقوهُ : أَسْنع القتلات، وهم أناس مقتدرون، لهم السلطانُ، فألقوه في النار، ﴿فانجاه اللهُ : منها. ﴿إِنَّ في ذلك لآياتِ لقوم يومنونَ : في في النار، فانجاه الله : منها. ﴿إِنَّ في ذلك لآياتِ لقوم لهم السلطانُ، فألقوه في النار، ﴿فانجاه اللهُ : منها. ﴿إِنَّ في ذلك لآياتِ لقوم يومنونَ : في ذلك لآياتِ لقوم يومنونَ : في ذلك لاياتِ لقوم القوم ورفية : منها. وإنّ في ذلك لاياتِ لقوم الهم السلطانُ، فألقوه في النار، فأنجاه اللهُ : منها. وإنّ في ذلك لاياتِ لقوم الهم السلطانُ، فألقوه في النار، أفانجاه الله في أنهم منها. وإنّ في ذلك لاياتِ لقوم الله الموانُ : في ذلك لاياتِ القوم الما الما الله : منها. وإنّ في ذلك لاياتِ لقوم يومنونَ : في ذلك المان من يومنونَ : في ذلك المان عربون من اللهم السلوانُ، فألقوه في النار، في فانجاه الله أي : منها. وإنّ في ذلك لاياتِ لقوم يومنونَ : في ذلك المان من يومنونَ : في ذلك الآياتِ القوم من النار، في النار، في الله أي الله أي منها. وإنّ في ذلك المان عربون من يومنونَ القوم من المانُ من ألقوه في النار، في القوم من المانُ ويرتَّ منها. وإنّ ما من يول من يومنونَ المان من من أنهم من منه منهم وناقضَهم وبالمان قول من خليلهم أن ألمعارضي المان من المان ما له أنهم من أن ألمان من من أله المعارضين للرسل كأنهم منواصوا وحتَ بعضهم منهم أله المان التكذيب.

٢٥﴾ ﴿وقال﴾: لهم إبراهيمُ في جملةِ ما قاله من نُصحه: ﴿إِنَّمَا اتَّخذَتُم مَنْ دُون اللّه أوثاناً مودَّةَ بَيْنِكُم في الحياة الدُّنيا﴾؛ أي: غايةُ ذلك مودَّة في الدنيا ستنقطعُ وتضمحلُ، ﴿ثم يومَ القيامةِ يَكْفُرُ بِعضْكم بِعض ويلعنُ بِعضُكم بِعضاً﴾؛ أي: يتبرُّأ كلَّ من العابدين والمعبودين من الآخر، وإذا حُشِرَ الناسُ؛ كانوا لهم أي: يتبرُّأ كلَّ من العابدين والمعبودين من الآخر، وإذا حُشِرَ الناسُ؛ كانوا لهم أعداء وكانوا بهم أي: يتبرُّأ كلَّ من العابدين والمعبودين من الآخر، وإذا حُشِرَ الناسُ؛ كانوا لهم أي: يتبرُّأ كلَّ من العابدين والمعبودين من الآخر، وإذا حُشِرَ الناسُ؛ كانوا لهم أعداء وكانوا بمن العاد، وأن من العابدين والمعبودين من الآخر، وإذا حُشِرَ الناسُ؛ كانوا لهم أعداء وكانوا بعادتهم كافرين والمعبودين من الآخر، وإذا حُشِرَ الناسُ عنه كانوا لهم أعداء وكانوا بعادتهم كافرين؛ فكيف تتعلَّقون بِمَن يعلمُ أنه سيتبرأ من عابديه، عليه أعداء وكانوا بعاد اللهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين والمعبودين من الآخر، وإذا حُشِرَ الناسُ عامرًا من العابدين والمعبودين من الآخر، وإذا حُشِرَ الناسُ عابديه، أعداء وكانوا لهم أعداء وكانوا بمن يعلمُ أي مان العابي كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين؛ فكيف تتعلقون بمن يعلمُ أنه سيتبرأ من عابديه، ويلعنهم، وأنَّ مأوى الجميع العابدين والمعبودين ﴿النار).

إِنَّ فَعَامَنَ لَمُ لُولاً وَقَالَ إِنِّى مُهَاجِرُ إِلَى رَبِّ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ 
 وَوَهَبْنَا لَهُ 
 إِسْحَنَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَمْنَنَا فِى ذُرِيْتَيْوِ ٱلشَّبُوَةَ وَٱلْكِنَبَ وَءَانَيْنَهُ أَجْرَمُ فِى ٱلدَّنِيمَ وَإِنَّهُ فِى ٱلْآخِرَةِ
 إِسْحَنَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَمْنَنَا فِى ذُرِيْتَيْوِ ٱلْشُبُوَةَ وَٱلْكِنَبَ وَءَانَيْنَهُ أَجْرَمُ فِى ٱلدَّنِيمَ وَإِنَّهُ فِى ٱلْآخِرَةِ
 إِسْحَنَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَمْنَنَا فِى ذُرِيْتَيْوِ ٱلْشُبُوَةَ وَٱلْكِنَبَ وَءَانَيْنَنَهُ أَجْرَمُ فِى ٱلدَّنِيمَ وَإِنَّهُ فِى ٱلْآخِرَةِ
 إِنَّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَالْكُمَانَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَانِ اللّهُ وَعَانَ اللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْعَامَ الْعَنْهُ وَا الْعَامَةُ وَاللَّهُ إِنَّا اللَّهُ وَالْكُمُونَ وَالْعَانِ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّذِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّعْذَانَ الْعَامَ الْعَامُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُولُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّاعَانَ اللَّهُ وَلَا اللَّذَيْنَ أَنْ وَالْعَالَةُ وَالْعَانُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّالَةُ إِنَّهُ الْعَامُ وَلَكُونُ وَالْعَامُ مُواللَّهُ إِنَّا الْعَامُ الْ الْعَامَةُ وَالْعَامُ اللّهُ وَاللَّعْتُونَ وَجَعَمْنَا اللّهُ وَاللَّهُ إِنَّالَةُ وَالْتُكَانَةُ وَالْتُعَانَةُ الْعَامُ إِنَا الْتُعَامُ إِنّا إِنَالَا الْعَالَةُ إِنَا الْعَامَةُ وَلَ الْعَالَةُ إِنَّهُ إِنَّةً إِنَالَهُ وَالْعَالَةُ الْعَامَةُ الْعَامُ الْمُ أَنْ إِنَا الْعَالِي الْعَامِ الْعَالَيْ الْعَامُ الْعَامُ مُولُ الْعَامُ الْعَامِ الْعَالَةُ الْعَامِ الْعَامُ الْعَنْهُ مُولُلُهُ أَنْ أَنْتُ الْعَامِ مُعَامُ وَالْحُنَامُ الْعَامُ مُولُولُ الْعَامُ الْعَامُ الْعَالَةُ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامِ مُولَةُ الْعَامُ مُولُولُ الْعَامُ الْعَامُ لَالْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ الْعُنْهُ الْعَامِ الْعَامُ مُ أَنْ أَنْ

٢٦﴾ أي: لم يزل إبراهيمُ عليه الصلاة والسلام يَدْعو قومَه، وهم مستمرُّون

(1) في (ب): «إبراهيم».

سورة العنكبوت (٢٧)

على عنادهم؛ إلَّا أنَّه آمن له بدعوته لوطُّ الذي نبَّاه الله وأرسله إلى قومِهِ كما سيأتي ذِكْره، **﴿وقال**﴾: إبراهيمُ حين رأى أنَّ دعوةَ قومِهِ لا تفيدُهم شيئاً: ﴿إِنِّي مهاجرٌ إلى ربِّي﴾؛ أي: هاجِرٌ أرضَ السوء، ومهاجِرٌ إلى الأرض المباركة، وهي الشام. ﴿إِنَّه هو العزيزُ﴾؛ أي: الذي له القوَّة، وهو يقدِرُ على هدايتكم، ولُكنَّه حكيمٌ، ما اقتضت حكمتُه ذٰلك.

ولمًا اعتزلهم وفارَقَهم وهم بحالِهم؛ لم يذكر الله عنهم أنَّه أهلكهم بعذاب، بل ذَكَرَ اعتزالَه إيَّاهم وهجرتَه من بين أَظهُرِهم، فأمَّا ما يُذْكَرُ في الإسرائيلياتِ أَنَّ الله تعالى فتح على قومِهِ باب البعوض، فشرب دِماءَهم، وأكل لحومَهم، وأتَلفَهم عن آخرهم؛ فهذا يتوقَفُ الجزم به على الدليل الشرعيِّ، ولم يوجدُ؛ فلو كان اللَّه استأصَلَهم بالعذاب؛ لَذَكَرَه كما ذَكَرَ إهلاكَ الأمم المكذَّبة، ولكن هل من أسرار ذلك أن الخليل عليه السلام من أرحم الخلق وأفضلهم وأحلمهم وأجلَّهم؛ فلم يَدْعُ على قومِهِ كما دعا غيرُه، ولم يكن اللهُ لِيَجْزِيَ بسببه عذاباً عامًا؟ ومما يدلُّ على ذلك أنَّه راجع الملائكة في إهلاكَ قوم لوط، وجادَلَهم، ودافَعَ عنهم، وهم يوجدُ قومَه. والله أعلم بالحال.

﴿٢٧﴾ ﴿ووهَبْنا له إسحاقَ ويعقوبَ﴾؛ أي: بعدما هاجر إلى الشام، ﴿وجَعَلْنا في ذرَيَّتِهِ النبوَّة والكتاب؟: فلم يأتِ بعدَه نبيٌّ إلَّا من ذُرَيَّتِهِ، ولا نزل كتابٌ إلَّا على ذرَيَّته، حتى خُتموا بابنه محمد ﷺ وعليهم أجمعين. وهذا من أعظم<sup>(١)</sup> المناقب والمفاخر، أن تكونَ موادُ الهدايةِ والرحمةِ والسعادةِ والفلاح والفوزِ في ذُرِيَّتِهِ، وعلى أيديهم اهتدى المهتدون، وآمن المؤمنون، وصلح الصالحون، والأولاد الذين بهم قَرَّت عينُه، ومعرفة الله ومحبَّته والإنابة إليه. ﴿وإنَّه في الآخرة لَمِنَ الصالحين؟ على أيفرا عينُه، ومعرفة الله ومحبَّته والإنابة إليه. ﴿وإنَّه في الآخرة الإطلاق وأعلاهم منزلةً. فجمع الله له بين سعادةِ الدُّنيا والآخرة.

﴿وَلُوطٌا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ؞ إِنَّكُمْ لَتَأْتُوَنَ ٱلْفَحِشَمَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ قِن ٱلْعَنَلَمِينَ ۞ أَبِنَكُمْ لَنَأْتُونَ ٱلْزِجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَكَادِيكُمُ ٱلْمُنكَرُّ فَمَا

(1) في (ب): «وهذا أعظم».

ROURANIC THOUGHT سورة العنكبوت (٢٨ - ٣٥)

كَاتَ جَوَابَ قَوْمِدِهِ إِلَّا أَن قَـالُوا انْتِنَا بِعَدَابِ اللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِفِينَ ﷺ قَـالَ رَبِّ انصُرْنِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ ۞ [وَلَمَّا جَآءَتَ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِالْبُسْرَى قَالُوْا مُهْلِكُوْا أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْبَةُ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُوا طَلِيبِينَ ۞ قَالَ إِنَ فِيهَا لُوطاً قَالُوا نَحْ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا لَسَنَجِينَهُ وَأَهْلَهُ إِلَا ٱمْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْمَنْبِينِ ۞ قَالَ إِنَ فِيهَا لُوطاً قَالُوا نَحْتُ أَعْلَمُ بِمَن فِيها لَسَنَجِينَةُ وَأَهْلَهُ إِلَا ٱمْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْمَنْبِينَ ۞ وَلَمَا أَن حَاةَت رُسُلُنَا أَعْلَمُ بِمَن فِيها لَسُوطاً قَالُوا نَحْتُ رَسُلُنَا وَطَا مِعَنَ قَالُوا مِعَنَّ مِن فَيها لَنْهُوبِيهَ وَالْعَلَةُ وَالْعَلَةُ إِلَا ٱمْرَأَتَهُ تُوطا مِعَنَ الفَنِيونَ اللهُ مَعْذِهِ الْمُعَانِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ إِلَى الْمُولَا عَلَنُهُ مِنْ الْعَنْهِ وَلَى قَنْتُ تُوطا مِعَنَهُ وَلَا عَوْنَ أَنْهُ مَنْ عَالَهُ وَالْعَلَةُ وَاللَّهُ إِلَا ٱمْرَأَتَهُ عَنْنَ أَنْ وَلَكَ عَنْ تُوطا مِعَنَ مِنْ الْقَرْبَعِنَ وَقَوْمِ اللَّهُ وَالْ مُنْتُولُ لَا تَعْتَعَ مِنَ الْفَنِيونَ كَنْ وَلَى الْمُؤْلُكُولُ الْعَنْ وَلِعَانُ أَنْ عَلَى الْقَرْبَةِ وَلَى الْعَنْ أَوْلَنَا مَالَيْنَ وَسُلُكُولُ تُوطا مِعَانَ مِن الْفَالُولُ عَنْ إِلَا مُرَائِكُ لَيْ الْفَرَيْتُ الْنَا مُعَلَى الْعَالُولُ عَالَى الْمُؤْلُولُ الْعَنْهُ وَلا عَالُولُ عَنْ

تقدَّم أنَّ لوطاً عليه السلام آمن لإبراهيم وصار من المهتدين به، وقد ذكروا أنَّه ليس من ذُرِّيَّة إبراهيم، وإنَّما هو ابن أخي إبراهيم؛ فقوله تعالى: ﴿وجَعَلْنا في ذُرِّيَّتِهِ النبوَّة والكتاب﴾: وإن كان عامًا؛ فلا يناقض كون لوط نبيًّا رسولاً، وهو ليس من ذُرِّيَّتِهِ؛ لأنَّ الآية جيء بها لسياق المدح والثناء على الخليل، وقد أخبر أنَّ لوطاً اهتدى على يديه، ومن اهتدى على يديه؛ أكمل ممَّن اهتدى مِن ذُرِّيَّتِهِ بالنسبة إلى فضيلة الهادي. والله أعلم.

(٢٩ - ٢٩) فأرسل الله لوطاً إلى قومه، وكانوا مع شركهم قد جمعوا بين فعل الفاحشة في الذكور وتقطيع السبيل وفُشُوً المُنكرات في مجالسهم، فنصحهم لوط عن هذه الأمور، وبيَّن لهم قبائحها في نفسها وما تؤول إليه من العقوبة البليغة، فلم يَرْعَووا ولم يَذَكَروا. ﴿فَمَا كَان جوابَ قومِهِ إلا أن قالوا انْتِنا بعذابِ الله إن كَنتَ من الصادقين».

(٣٠ - ٣٥) فأيس منهم نبيُّهم، وعلم استحقاقهم العذاب، وجزع من شدة تكذيبهم له، فدعا عليهم، وهقال ربَّ انصُرْني على القوم المفسِدين»: فاستجاب الله دعاءه، فأرسل الملائكة لإهلاكِهم، فمرُوا بإبراهيم قبل ذلك، وبشَروه بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب، ثم سألهم إبراهيم: أين يريدون؟ فأخبروه أنَّهم يريدون إهلاكَ قوم لوط، فجعل يراجعُهم ويقول: (أنَّ فيها لوطاً»، فقالوا له: (لَنُنَجِّيَنَهُ وأهلَه إلَّا امرأتَه كانت من الغابرين): ثم مضَوا حتى أتوا

ما بين المعقوفتين زيادة لا توجد في (1). وفي (ب): إلى آخر القصة.

لوطاً، فساءه مجيئهم، وضاق بهم ذَرْعاً؛ بحيث إنه لم يعرفهم، وظنَّ أنَّهم من جملة أبناء السبيل الضيوف، فخاف عليهم من قومه، فقالوا له: ﴿لا تَخَفُ ولا تَحْزَنَ كَ: وأخبروه أنَّهم رسل الله، ﴿إِنَّا منجُوكَ وأَهْلَكَ إِلَّا امرأتَكَ كانت من الغابرين. إنَّا منزلون على أهل هذه القرية رجزاً ﴾؛ أي: عذاباً ﴿من السماء بما كانوا يَفْسُقونَ : فأمروه أن يَسْرِيَ بأهله ليلاً، فلما أصبحوا؛ قَلَبَ الله عليهم ديارهم، وأهلكتهم فصاروا سمراً من الأسمار وعبرةً من العبر. ﴿ولقد تَرَكْنا منها آية بَيْنَة لقوم يعقلونَ ﴾؛ أي: تركنا من ديار قوم لوط آثاراً بيِّنة لقوم يعقلون العبار بقار بقار بقار فينتفعونَ بها؛ كما قال تعالى: ﴿وإنَّكُم لَتَمُرُونَ عليهم مصبحينَ. وبالليلِ أفلا تعقِلونَ ﴾.

وَإِلَىٰ مَدَيَىٰ أَخَاهُمْ شُعَيْبُنَا فَقَـالَ يَنَقَوْمِ ٱعْبُدُوا اللَّهَ وَأَرْجُوا ٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَلَا تَعْنَوْا فِى آلأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۞ فَكَـذَبُوهُ فَأَخَـذَتْهُمُ ٱلرَّخِفَتَهُ فَأَصْبَحُوا فِ دَارِهِمْ جَيْثِينَ ۞ ﴾.

(٣٦ ـ ٣٧) أي: ﴿وَ﴾ أرسلنا ﴿إلى مَذْيَنَ﴾: القبيلة المعروفة المشهورة (شُعَنِباً): فأمرهم بعبادة الله وحده لا شريك له، والإيمان بالبعث ورجائه والعمل له، ونهاهم عن الإفسادِ في الأرض ببخس المكاييل والموازين والسعي بقَطْع الطُّرُق. ﴿فكذبوه﴾: فأخذهم عذابُ الله، ﴿فأصبحوا في دارِهم جاثمينَ﴾.

﴿وَعَادًا وَتَسْهُوذَا وَقَد نَبَيَّتِ لَكُمْ مِن مَسَكِنِهِمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِينَ ۞ وَقَدُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَمَنِنَ وَلِقَدْ جَآءَهُم مُوسَ بِٱلْبَيْنَتِ فَلَسْتَكْبُرُا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَنِبِقِبِنَ ۞ فَكُلًا آخَذْنَا بِذَلْبِهِ فَيسْهُم مَن أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَن أَخَذَتُهُ الصَّبْحَةُ وَمِنْهُم مَن خَسَفْنَ بِعَامَهُم مَن مَنْ أَغْرَنَنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَن أَخَذَتُهُ الصَّبْحَةُ وَمِنْهُم مَن خَسَفْنَ بِعُرَضُ وَلَ

(٣٨﴾ أي: وكذلك ما فَعَلْنا بعادٍ وثمودَ، وقد علمتَ<sup>(١)</sup> قَصَصهم، وتبيَّن لكم بشيء تشاهدونه بأبصارِكم من مساكِنِهم وآثارِهِم التي بانوا عنها، وقد جاءتهم رسلُهم بالآيات البينات المفيدة للبصيرة، فكذَّبوهم وجادلوهم، وزين لهم الشيطان

سورة العنكبوت (٣٦ ـ ٣٩)

عملهم، حتى ظنوا أنه أفضل مما جاءتهم به الرسل. (٣٩» وكذلك قارونُ وفرعونُ وهامانُ، حين بعث الله إليهم موسى بن عمران بالآيات البينات والبراهين الساطعات، فلم ينقادوا، واستكبروا في الأرض على عباد الله فأذلُوهم، وعلى الحقِّ فردوه فلم يقدروا على النجاء حين نزلت بهم العقوبة. (وما كانوا سابقينَ؟: اللهَ ولا فائتينَ، بل سلَّموا واستَسلموا.

سورة العنكبوت (٣٩ ـ ٤١)

﴿٤٠﴾ ﴿فكلاً»: من له وَلاء الأمم المكذّبة ﴿أَخذَنَا بِذَنبِهِ»: على قدره وبعقوبة مناسبة له، ﴿فمنهم مَن أَرْسَلْنَا عليه حاصباً»؛ أي: عذاباً يَخْصِبُهم كقوم عاد حين أرسل الله ﴿عليهم الريح العقيم» و﴿سخّرها عليهم سبعَ ليال وثمانية أيام حسوماً ورسل الله ﴿عليهم الريح العقيم» و﴿سخّرها عليهم سبعَ ليال وثمانية أيام حسوماً فترى القوم فيها صَرْعى كأنّهم أعجازُ نخل خاوية»، ﴿ومنهم من أَخَذَتُه الصيحةُ» فترى القوم فيها صَرْعى كأنّهم أعجازُ نخل خاوية»، ﴿ومنهم من أَخَذَتُه الصيحةُ» فترى القوم فيها صَرْعى كأنّهم أعجازُ نخل خاوية»، ﴿ومنهم من أُخَذَتُه الصيحةُ» كقوم صالح، ﴿ومنهم مَن خَسَفْنا به الأرض»: كقارون، ﴿ومنهم من أُغْرَقْناكِ على كفرعون وهامان وجنودهما. ﴿وما كان اللهُهُ؛ أي: ما ينبغي ولا يليقُ به تعالى أن يظلمهم لكمال عدله وغناه التام عن جميع الخلق، ﴿ولَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظلِمُونَ» منعوماً منعوماً منهم من أغْرَقْناكِ على من أغرَقْناكَ عليهم سبع ليال وثمان ومنهم من أغْرَقْناك في كفرعون وهامان وجنودهما. ﴿وما كان اللهُه؛ أي: ما ينبغي ولا يليقُ به تعالى أن يظلمهم لكمال عدله وغناه التام عن جميع الخلق، ﴿ولكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظلِمُونَ» منعوها حقوها خلي منه من أغرَقْناك أنهم منعوها حميه الخلق، فولكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظلِمُونَ في عليه منهم أن أنهُ مؤلوا أَنفُ مؤرفًا في مؤلوها أن منهم من أغرَقْناك أن منه منهم من أغرَقْناك أَنهُ مؤلوا أَنفُ أَنهم ينظلمون أَنهم ينعوها منه منه منه منه منهم أنه أَنها مخلوقةً لعبادة الله وحده؛ فلولاء وَضَعوها في غير موضِعِها، وشَعَلوها أَنهُ بالشهوات والمعاصي، فضرُوها غاية الضرر من حيث ظنُوا أَنهم ينفعونها.

﴿مَنَلُ الَّذِبِنَ الَّحَدُوا مِن دُوبِ اللَّهِ أَوْلِيمَاً، كَمَشَلِ الْمَنكُونِ الَّحَدَث بَيْتَاً وَاِنَّ أَوَهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْمَنكُبُونِ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ () إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُوبَ مِن دُونِيهِ مِن شَحْءُ وَهُوَ الْمَزِيرُ الْحَكِيمُ () وَيَلْكَ الْأَمْنَالُ نَضْرِبُهَمَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهُمَ إِلَا الْعَمَلِيُونَ () .

٤١٤ هذا مثلٌ ضربه الله لمن عَبَدَ معه غيرَه يقصدُ به التعزُّز والتقوِّي والنفع، وأنَّ الأمر بخلاف مقصوده؛ فإنَّ مَثَلَه كمثل العنكبوت اتَّخذت بيتاً يقيها من الحرُّ والبرد والآفات، ﴿وإنَّ أوهنَ البيوتِ﴾: أضعفها وأوهاها ﴿لبيتُ العنكبوتِ﴾: فالعنكبوت من الحيوانات الضعيفة، وبيتُها من أضعف البيوت؛ فما ازدادت باتُخاذه إلَّا ضعفاً.

كذلك لهؤلاء الذين يتَّخذون من دونه أولياء فقراء عاجزون من جميع الوجوه،

(1) في (ب): «وأشغلوها».

سورة العنكبوت (٤٢ ـ ٤٣)

وحين اتَّخذوا الأولياء من دونه يتعزَّزون بهم ويستَنْصِرونهم؛ ازدادوا ضَعْفاً إلى ضعفهم ووهناً إلى وهنهم؛ فإنَّهم اتَّكلوا عليهم في كثير من مصالحهم، وألْقَوْها عليهم، وتخلُّوا هم عنها؛ على أنَّ أولئك سيقومون بها، فخذلوهم، فلم يحصُلوا منهم على طائل، ولا أنالوهم من معونتهم أقلَّ نائل؛ فلو كانوا يعلمون حقيقة العلم حالهم وحال مَن اتَّخذوهم؛ لم يَتَّخِذوهم، ولتبرؤوا منهم، ولتولُّوا الربَّ القادر الرحيم، الذي إذا تولَّه عبدُه وتوكَّل عليه؛ كفاه مؤونة دينه ودنياه، وازداد قوَّة إلى قوَّته في قلبه وبدنه<sup>(۱)</sup> وحاله وأعماله.

﴿٢﴾ ولمَّا بيَّن نهاية ضَعْف آلهة المشركين؛ ارتقى من لهذا إلى ما هو أبلغ منه، وأنَّها ليس بشيء، بل هي مجرَّدُ أسماء سمَّوْها وظنونِ اعتقدوها، وعند التحقيق يتبيَّن للعاقل بطلانها وعدمها، ولهذا قال: ﴿إنَّ اللّه يعلمُ ما يَدعونَ من دونِه من شيءٍ؟ أي : إنَّه تعالى يعلم - وهو عالم الغيب والشهادة - أنَّهم ما يدعون من من دون الله شيئا موجوداً ولا إلها له حقيقةً؛ كقوله تعالى: ﴿إنَّ هما ما يدعون من من دون الله شيئا موجوداً ولا إلها له حقيقةً؛ كقوله تعالى: ﴿إنَّ اللّه يعلم ما يدعون من من دون الله شيئا موجوداً ولا إلها له حقيقةً؛ كقوله تعالى: ﴿إنَّ اللّه مي الماء مرعون من من دون الله شيئا موجوداً ولا إلها له حقيقةً؛ كقوله تعالى: ﴿وما يَتّبعُ الذين ماء ما يدعون من من دون الله شيئا موجوداً ولا إلها له مقيقةً؛ كقوله تعالى: فوله: أي ألماء ماء ينتوها أنتُم وآباؤكم ما أنزَلَ اللّه بها من سلطانِ، وهو العزيزُه: الذي له القوَّ معن يدعون إلا الظنَّه. فوهو العزيزُه: الذي له القوَّة بعنون ما الذي ألله يعلم مواضيعها، والشيئ ما ما يدعون ألذين ما ماء موجوداً إلى الله بها من سلطانِه، وقوله: فوما يتبعُ الذين يدعون إلا الظنَّه. أوهو العزيزُه: الذي له القوَّة ما يدعون إلا الظنَّه. أوهو العزيزُه: الذي له القوَّة معالى، الذي أله ما ألذي أله بها من معلمانِه، وقوله: فوما يتبعُ الذين جميعا، يدعون من دون الله شركاء إن يَتْبعون إلا الظنَّه. أوهو العزيزُه: الذي له القوَّة معان ألذي أحسن كلَّ شيء خلقة وأتقنَ ما أمره.

٤٣﴾ ﴿وتلك الأمثالُ نَضْرِبُها للناس؟؛ أي: لأجلهم ولانتفاعهم وتعليمهم؛ لكونِها من الطرق الموضحة للعلوم؛ لأنَّها تُقَرَّبُ الأمور المعقولة بالأمور المحسوسة، فيتَضح المعنى المطلوب بسببها؛ فهي مصلحة لعموم الناس. ﴿وَ لَكُن ﴿مَا يَعقِلُهَا»: لفهمها وتدبرها وتطبيقها على ما ضُرِبَتْ له وَعَقَلَها في القلب لكن ﴿مَا يَعقِلُهَا»: إلى تلوم بسببها؛ فهي مصلحة لعموم الناس. ﴿وَ الْكُن ﴿مَا يَعقِلُهَا»: لفهمها وتدبرها وتطبيقها على ما ضُرِبَتْ له وَعَقَلَها في القلب لكن ﴿مَا يَعقِلُهَا»: إلى تقوم الناس. ﴿وَ وَلَكَن ﴿مَا يَعقِلُهَا»: لفهمها وتدبرها وتطبيقها على ما ضُرِبَتْ له وَعَقَلَها في القلب ﴿وَ الله العالمونَ بالله وَعَلَمَ الله مَن الله مَا وَعَقَلَها في القلب وَالَهُ العالمونَ ؛ أي: إلَّا أهلُ العلم الحقيقي، الذين وصل العلمُ إلى قلوبهم. وهذا مدحٌ للأمثال التي يضرِبُها، وحتُ على تدبُّرها وتعقيلها، ومدحٌ لمن يَعقِلها، ومدحٌ لما يعقِلها، وأنه على ما فُرونَ العلم العلم وحتُ على ما في القلب وهذا مدحٌ للأمثال التي يضرِبُها، وحتُ على تدبُّرها وتعقيلها، ومدحٌ لمن يعقِلها، ومدحٌ لما يعقِلها، وأنه على ما أله ألما العلم الحقيقي، الذين وصل العلم إلى قلوبهم. وأنَّه عنوانُ على أنَّ من أهل العلم، فعلوم أنَّ من أما ألها ألها أمر أله على ما مُربَع والها، ومدحٌ لما يعقبها، وأنه عنوانُ على أنه من أهل العلم، فعُلِمَ أنَّ مَن لم يَعْقِلُها ليس من العالمين.

والسببُ في ذٰلك أنَّ الأمثال التي يضربها الله في القرآن إنَّما هي للأمور الكبار والمطالب العالية والمسائل الجليلة، فأهلُ العلم يعرفون أنَّها أهمُّ من غيرها؛ لاعتناء الله بها، وحثِّه عبادَه على تعقُّلها وتدبُّرها، فيبذَلون جهدَهم في معرفتها، وأمًا من لم يَعْقِلْها مع أهميُّتها؛ فإنَّ ذٰلكَ دليلٌ على أنَّه ليس من أهل العلم؛ لأنَّه إذا لم يعرف المسائل المهمَّة، فعدم معرفتِهِ غيرَها من باب أولى وأحرى، ولهذا أكثرُ ما يضربُ اللهُ الأمثالَ في أصول الدين ونحوها.

سورة العنكبوت (٤٤ ـ ٤٥)

﴿خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَبَةَ لِلْمُؤْمِنِينَ ٥

٤٤﴾ أي: هو تعالى المنفرة بخلق السماوات على علوها وارتفاعها وسَعَتِها وحسنها وما فيها من الشمس والقمر والكواكب والملائكة، والأرض وما فيها من الجبال والبحار والبراري والقفار والأشجار ونحوها، وكلُّ ذٰلك خَلَقَه بالحقِّ؛ أي: لم يَخْلَقْها عبثاً ولا سدى ولا لغير فائدة، وإنَّما خلقها ليقوم أمره وشرعُه، ولتتمَّ نعمتُه على عباده، ولِيَرَوا من حكمتِهِ وقهرِهِ وتدبيرهِ ما يدلُّهم على أنَّه وحدَه معبودُهم ومحبوبُهم وإلْههم ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيةَ للمؤمنينَ»: على كثير من المطالب الإيمانيَّة، إذا تدبَّرها المؤمن؛ رأى ذلك فيها عياناً.

﴿ ٱنْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَابِ وَأَقِمِ ٱلصَّكَانَةُ ۖ إِنَّ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَالْمُنكَرِّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَحْبَرُ وَالَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ٢

٤٥﴾ يأمر تعالى بتلاوة وحيه وتنزيله، وهو لهذا الكتاب العظيم، ومعنى تلاوتِهِ: اتّْبَاعُهُ بامتثال ما يأمرُ به واجتناب ما ينهى [عنه]، والاهتداءِ بهداه، وتصديق أخباره، وتدبُّر معانيه، وتلاؤة ألفاظه. فصار تلاوةُ لفظِهِ جزءَ المعنى وبعضَه، وإذا كان لهذا معنى تلاوة الكتاب؛ عُلِمَ أَنَّ إقامةَ الدين كُلُّه داخلةً في تلاوة الكتَّاب، فيكون قوله: ﴿وأقم الصلاة ﴾: من باب عطف الخاصِّ على العامُّ؛ لفضل الصلاة وشرفها وآثارها الجميلة، وهي: ﴿إِنَّ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكرَ»: فالفحشاءُ كلُّ ما استُغْظِمَ واستُفْحِشَ من المعاصي التي تشتهيها النفوس، والمنكَر كلُّ معصية تُنْكِرُها العقول والفطر .

ووجهُ كونِ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر : أنَّ العبد المقيم لها المتمَّم لأركانها وشروطها وخشوعها يستنيؤ قلبُه ويتطهَّر فؤاده ويزدادُ إيمانُه وتقوى رغبتُه في الخير وتقلُّ أو تعدم رغبتُه في الشرُّ؛ فبالضرورة مداومتها، والمحافظةُ عليها على هٰذا الوجه تنهى عن الفحشاء والمنكر؛ فهٰذا من أعظم مقاصدِ الصلاةِ (`` وثمراتها.

فى (ب): «أعظم مقاصدها».

1312

سورة العنكبوت (٤٦)

ونَمَّ في الصلاة مقصودٌ أعظمُ من هٰذا وأكبرُ، وهو ما اشتملت عليه من ذِكْرِ اللَّه بالقلب واللسان والبدن؛ فإنَّ اللَّه تعالى إنَّما خلق العباد<sup>(۱)</sup> لعبادتِهِ، وأفضلُ عبادة تقع منهم الصلاة، وفيها من عبوديَّات الجوارح كلَّها ما ليس في غيرها، ولهٰذا قال: (ولَذِكْرُ اللَّه أكبرُ : ويُحْتَمَلُ أنَّه لمَّا أَمَرَ بالصلاة ومدحها؛ أخبر أنَّ ذِكْرَه تعالى خارج الصلاة أكبرُ من الصلاة؛ كما هو قولُ جمهور المفسّرين، لكنَّ الأول أولى؛ لأنَّ الصلاة أفضلُ من الذَّكر خارجها، ولأنَّها ـ كما تقدَّم ـ بنفسِها من أكبر الذكر. وواللَّه يعلم ما تصنعونَ : من خيرٍ وشرَّ، فيجازيكم على ذٰلك أكمل الجزاء وأوفاه.

وَلا تَجْدَدِلُوا أَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ إِلَّا بِالَنِي هِى أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَٰذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا ءَامَنَا بِإِلَّذِي أَنِنِ أَنِنَ أَنْذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا ءَامَنَا بِإِلَّذِي أَنِنِ إَيْحَامُ وَإِلَىٰهُمَا وَإِلَىٰهُكُمْ وَنِعِدُ وَنَحْنُ لَمُ مُسْلِمُونَ ٤

(٤٦) ينهى تعالى عن مجادلة أهل الكتاب إذا كانت عن غير بصيرة من المجادل أو بغير قاعدة مُرْضِيَّة، وأنْ لا يجادِلوا إلَّا بالتي هي أحسن؛ بحسن خُلَق ولطف ولين كلام ودعوة إلى الحق وتحسينه، وردً عن الباطل وتهجينه بأقرب طريق موصل لذلك، وأنْ لا يكون القصدُ منها مجرَّد المجادلة والمغالبة وحب العلو، بل موصل لذلك، وأنْ لا يكون القصدُ منها مجرَّد المجادلة والمغالبة وحب العلو، بل موصل لذلك، وأنْ لا يكون القصدُ منها مجرَّد المجادلة والمغالبة وحب العلو، بل موصل لذلك، وأنْ لا يكون القصدُ منها مجرَّد المجادلة والمغالبة وحب العلو، بل موصل لذلك، وأنْ لا يكون القصدُ منها مجرَّد المجادلة والمغالبة وحب العلو، بل مؤلم من قصده وحاله أنه لا إرادة له في الحق، وإلَّا»: مَنْ ظَلَمَ من أهل الكتاب؛ بأن والمغالبة؛ فهذا لا فائدة في جداله؛ لأنَّ المقصود منها ضائع، فوقولوا آمنًا بالذي منينيَّة على الإيمان بما أزل إليكم وألهُنا وإلهُكم واحده؛ إنَّ المقصود منها ضائع، ووقولوا آمنًا بالذي منيَق من أول الكتاب؛ بأن من أول إلينا وأنزلَ إليكم وإلهُنا وإلهُكم واحده؛ إنَّ المقصود منها ضائع، ووقولوا آمنًا بالذي منينيَّة على الإيمان بما أزل إليكم وألهُكم واحده؛ إنَّ المقصود منها ضائع، ووقولوا آمنًا بالذي مني منيَة ملى الأيمان بما أنزل إليكم وأنزل إليهم، وعلى الإيمان برسولكم ورسولهم، أنزلَ إلينا وأنزَلَ اليكم وأنزل إليهم، وعلى الإيمان برسولكم ورسولهم، وعلى أنَّ الألمة واحدٌ، ولا تكن مناظرتُكم إيَّاهم على وجه يحصُلُ به القدحُ في شيء من الكتب الإلهية أو بأحد من الرسل كما يفعله الجهلةُ عند مناظرة الخصوم شيء من الكتب الإلهية أو بأحد من الرسل كما يفعله الجهلة عند مناظرة الخصوم يقدحُ بجميع ما معهم من حقَّ وباطل؛ فهذا ظلم وخروجٌ عن الواجب وآداب قريرًا النظر؛ فإنَّ الواجب أن يُردً ما مع الخصم من الباطل، ويُقْبَلَ ما معه من الحق، ولا يقرد من الرسل كما يفيله الجهلةُ مند مناظرة الخصوم شيء من الواجب أن يُردً ما مع الخصم من الباطل، ويُقْبَلَ ما معه من الحق، ولا يؤدُ ألحقُ أول أولوب فارد أول أدل الذورا.

وأيضاً؛ فإنَّ بناء مناظرة أهل الكتاب على لهذا الطريق فيه إلزامٌ لهم بالإقرار بالقرآن وبالرسول الذي جاء به؛ فإنَّه إذا تكلَّم في الأصول الدينيَّة والتي اتَّفقت عليها

(١) في (ب): «الخلق».

سورة العنكبوت (٤٧)

الأنبياء والكُتُب وتقرَّرت عند المتناظرين وثبتت حقائقها عندهما وكانت الكتبُ السابقةُ والمرسَلون مع القرآن ومحمد ﷺ قد بيَّتها، ودلَّت عليها وأخبرت بها؛ فإنَّه يلزمُ التصديقُ بالكتب كلُّها والرسل كلُّهم، وهذا من خصائص الإسلام، فأمَّا أن يُقالَ: نؤمن بما دلَّ عليه الكتابُ الفلانيُّ دون الكتاب الفلانيٌّ، وهو الحقُّ الذي صَدَّقَ ما قبله؛ فهٰذا ظلمَ وهوى<sup>(۱)</sup>، وهو يرجع إلى قوله بالتكذيب؛ لأنَّه إذا كذَّب القرآن الدالَّ عليها المصدق لما بين يديه من التوراة؛ فإنَّه مكذَّب لما زعم أنه به مؤمن. وأيضاً؛ فإنَّ كلَّ طريق تثبت بها نبوَّة أي نبيُّ كان؛ فإنَّ مثلها وأعظم منها القرآن الدالَّ عليها المصدق لما بين يديه من التوراة؛ فإنَّه مكذَّب لما زعم أنه به مؤمن. وأيضاً؛ فإنَّ كلَّ طريق تثبت بها نبوَّة أي نبيُّ كان؛ فإنَّ مثلها وأعظم منها مؤمن. وأيضاً وألهر وأظهر. وكلُ شبهة يُقدح بها في نبوَّة محمد ﷺ أعظم منها يمكن توجيهها إلى نبوَّة غيره؛ فإذا ثبت بطلائها في غيره؛ فثبُوت بطلانِها في حقَّه ﷺ أظهرُ وأظهر. وقوله: هونحن له مسلمونَه؛ أي : منقادون مستسلمون فهو السعيدُ، ومَن آمنَ به واتَّخذه إلها وآمنَ بجميع كتبه ورسلِهُ وانقاد لله واتَّبع رسلَه؛ فهو السعيدُ، ومَن انحرفَ عن هذا الطريق؛ فهو الشقي.

﴿وَكَذَلِكَ أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ فَالَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِنَبَ يُؤْمِنُونَ بِدٍ وَمِنْ هَتَؤْلَاً، مَن يُؤْمِنُ بِدٍ وَمَا يَحْحَدُ بِتَابَنِيْنَا إِلَّا ٱلْكَنِوُرَنَ ۞ وَمَا كُنتَ نَتْلُوا مِن قَبْلِهِ، مِن كِنَبِ وَلَا تَخْطُلُو بِيَمِينِكَ إِذَا لَآرَبَابَ الْمُبْطِلُونَ ۞ ﴾.

٤٧﴾ أي: ﴿وكذلك أنزَلْنا إليكَ»: يا محمدُ، لهذا ﴿الكتابِ الكريم، المبيئَ كلَّ نبأ عظيم، الداعي إلى كلِّ خُلُق فاضل وأمر كامل، المصدِّق للكتب السابقة، المخبر به الأنبياء الأقدمون، ﴿فالذين آتيناهم الكتابَ»: فعرفوه حقَّ معرفتِهِ ولم يداخِلُهم حسدٌ وهوى، ﴿يؤمنونَ به ﴾: لأنَّهم تيقَّنوا صِدْقَه بما لديهم من الموافقات، وبما عندَهم من البشارات، وبما تميَّزوا به من معرفة الحسن والقبيح والصدق والكذب. ﴿ومِن لهؤلاءَ ﴾: الموجودين ﴿مَن يؤمنُ به ﴾: إيماناً عن بصيرة لا عن رغبةٍ ولا رهبة، ﴿وما يجحدُ بآياتنا إلَّا الكافرونَ ﴾: الذين دأبهم الجحودُ لا عن رغبةٍ ولا رهبة، ﴿وما يجحدُ بآياتنا إلَّا الكافرونَ ﴾: الذين دأبهم الجحودُ من المحقّ والعنادُ له، ولهذا حصرٌ لمن كفر به؛ أنَّه لا يكون من أحدٍ قصدُه متابعة الحقّ، وإلَّا؛ فكلُ مَنْ له قصدٌ صحيحٌ؛ فإنَّه لا بدَّ أن يؤمنَ به؟ لما استمل عليه من البيناتِ لكلَ مَنْ له عقلٌ أو ألقى السمع وهو شهيدٌ. ومما يدلُ على صحيةٍ أنَّه جاء به لهذا النبيُّ الأمين، الذي عَرَفَ قومُه صدقَه وأمانتَه ومدخلَه ومخرجَه وسائرًا

(۲) في (ب): «و».

(۱) في (ب): «وجور».

سورة العنكبوت (٤٨ ـ ٥٠)

أحواله، وهو لا يكتبُ بيده خطًّا، بل ولا<sup>(١)</sup> يقرأ خطًّا مكتوباً، فإتيانُه به في لهذه الحال من أظهر البينات القاطعة التي لا تقبلُ الارتياب أنَّه من عند اللّه العزيز الحميد.

(٤٨ ﴾ ولهذا قال: ﴿وما كنتَ تتلو ﴾؛ أي: تقرأ ﴿من قبلِهِ من كتاب ولا تَخُطُه بيمينك إذا ﴾: لو كنت بهذه الحال ﴿لارتابَ المبطِلونَ ﴾: فقالوا تَعَلَّمَهُ من الكتب السابقة أو استنسخه منها، فأمًا وقد نزل على قلبك كتاباً جليلاً تحدَّيْتَ به الفصحاءَ والبلغاء الأعداء الألدَّاء أن يأتوا بمثلِهِ أو بسورةٍ من مثله، فعَجزوا غاية العجز، بل ولا حدَّثتهم أنفسهم بالمعارضة؛ لعلمهم ببلاغتِهِ وفصاحتِهِ، وأنَّ كلام أحدٍ من البشر لا يبلغ أن يكون مجارياً له أو على منواله، ولهذا قال:

﴿بَلْ هُوَ ءَايَنْتُ بَيِّنَنْتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمُ وَمَا يَجْحَكُ بِعَايَنِيْنَا إِلَّا ٱلظَّالِمُونَ ٢

٤٩ هذا القرآن ﴿آباتٌ بيناتٌ ﴾: لا خفيًّاتٌ ﴿في صدور الذين أوتوا العلم ﴾: وهم سادةُ الخلق وعقلاؤُهم، وأولو الألباب منهم والكُمَّل منهم، فإذا كان آياتٍ بيناتٍ في صدور أمثال هوَّلاء؛ كانوا حجَّة على غيرهم، وإنكارُ غيرهم لا يضرُّ، ولا يكون ذلك إلَّا ظلماً، ولهذا قال: ﴿وما يجحدُ بآياتنا إلا الظَّالمونَ ﴾: لا يجحدُ بآياتنا إلا الظَّالمونَ ﴾: لا عمرُة لله يوما لا يمان منهم والكُمَّل منهم، فإذا كان آياتٍ بيناتٍ في صدور أمثال هوَّلاء؛ كانوا حجَّة على غيرهم، وإنكارُ غيرهم لا يضرُّ، ولا يكون ذلك إلَّا ظلماً، ولهذا قال: ﴿وما يجحدُ بآياتنا إلا الظَّالمونَ »: لا يُحدُه العلم، وهو متمكِّن من يضرُّ، ولا يحدُها إلَّا جاهلٌ، تكلَّم بغير علم، ولم يقتدِ بأهل العلم، وهو متمكِّن من معرفته على حقيقته، وإمَّا متجاهلٌ عرف أنه حقٌ فعانَدَه، وعرف صدقَه فخالَفه.

﴿وَقَالُوا لَوَلَا أُنزِكَ عَلَيْهِ ءَايَنْتُ مِن زَيَّتِهِ قُلْ إِنَّمَا الْآبَنْتُ عِندَ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَّا نَذِيرُ شَبِئُ ۞ أَوَلَدُ بَكْفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَة وَذِحْرَىٰ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ قُلْ كَفَى إِلَلَهِ بَبْنِي وَبَيْنَكُمْ شَبِيدًا بَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَالَذِينَ ءَامَنُوا بِالْبَطِلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أَوْلَتِهِكَ هُمُ الْخَلِيرُونَ ۞ ﴾.

(1) في (ب): «خطًا ولا».
 (۲) في (ب): «ولهذا قال: إنما...».

أنا نذيرٌ مبينَ»: وليس لي مرتبة فوق لهذه المرتبة. وإذا كان القصدُ بيانَ الحقِّ من الباطل؛ فإذا حصل المقصود بأيِّ طريق كان؛ كان اقتراحُ الآيات المعيَّنات على ذلك ظلماً وجوراً وتكبُّراً على الله وعلى الحق، بل لو قُدُرَ أن تنزِلَ تلك الآياتُ ويكونَ في قلوبهم أنَّهم لا يؤمنون بالحقِّ إلَّا بها؛ كان ذلك ليس بإيمان، وإنما ذلك شيء وافق أهواءهم، فآمنوا لا لأنَّه حقٌ، بل لتلك الآيات؛ فأيُّ فائدة حصلت في إنزالها على التقدير الفرضيِّ؟

سورة العنكبوت (٥١)

(٥) ولما كان المقصودُ بيانَ الحقّ؛ ذكر تعالى طريقَه، فقال: ﴿أَوَلَمَ يَكْفِهِمَ»: في علمهم بصدقك وصدق ما جئتَ به، ﴿أَنَا أَنْزَلْنَا عليك الكتابَ يُتلى عليهم»: في علمهم بصدقك وصدق ما جئتَ به، ﴿أَنَا أَنْزَلْنَا عليك الكتابَ يُتلى عليهم»: وهذا كلامٌ مختصرٌ جامعٌ فيه من الآيات البينات والدلالات الباهرات شيء كثير؛ فإنَّه كما تقدَّم إتيانُ الرسول به بمجرَّده وهو أميُّ من أكبر الآيات على صدقه، ثم عجزهم عن معارضته وتحديهم إيًاه<sup>(١)</sup> آية أخرى، ثم ظهوره وبروزه جهراً علانية ثم عجزهم عن معارضته وتحديهم إيًاه<sup>(١)</sup> آية أخرى، ثم ظهوره وبروزه جهراً علانية يُتلى عليهم ويقالُ هو من عند الله، قد أظهره الرسول وهو في وقتٍ قلَّ فيه أن يُتلى عليهم، ويقالُ هو من عند الله، قد أظهره الرسول وهو في وقتٍ قلَ فيه أنصارُه وكثرَ مخالفوه وأعداؤه؛ فلم يُخفِهِ، ولم يَثْنِ ذلك عزمه، بل صرَّح به على رؤوسِ الأشهاد، ونادى به بين الحاضر والباد؛ بأنَّ هذا كلامُ ربي؛ فهل أحدً يقدر معلى معارضته أو بين الحاضر والباد؛ مانَّ هذا كلامُ ربي؛ فهل أحدًا يقد معلى معلى معلى مؤوس الأسهاد، ونادى به بين الحاضر والباد؛ مانَ هذا كلامُ ربي؛ فلهل أحدًى على مؤوس الأسهاد، ونادى به بين الحاضر والباد؛ بأنَّ هذا كلامُ ربي؛ فهل أحدً يقد معلى معارضته أنه أنه أنه أنه أنه معارضة معان مناد الله، قد أطهره الرسول وهو في وقتٍ قلَّ فيه أنها أنها أنها أنها أنها أنها أنه أنه أذلك عزمه، بل صرَّح به على مؤوس الأسهاد، ونادى به بين الحاضر والباد؛ بأنَّ هذا كلامُ ربي؛ فهل أحدً يقدر وأوسِ الأسهاد، ونادى به بين الحاضر والباد؛ بأنَّ هذا كلامُ ربي؟ فهل أحدً يقد معلى معارضته أو ينطقُ بماراته أو يستطيع مجاراته أو ما يقته للواقع.

ثم هيمنتُهُ على الكتب المتقدَّمة وتصحيحُهُ للصحيح، ونفيُ ما أُدْخِلَ فيها من التحريف والتبديل، ثم هدايته لسواء السبيل في أمره ونهيه؛ فما أمر بشيء فقال العقلُ: ليتَه لم يأمُرْ به، ولا نهى عن شيء فقال العقلُ: ليته لم ينهَ عنه، بل هو مطابقٌ للعدل والميزان والحكمة المعقولة لذوي البصائر والعقول، ثم مسايرة إرشاداته وهدايته وأحكامه لكلِّ حال وكلُ زمان بحيث لا تصلُح الأمورُ إلَّا به؛ فجميع ذلك يكفي مَنْ أراد تصديقَ الحقّ، وعَمِلَ على طلب الحقّ؛ فلا كفى الله من لم يَكْفِهِ القرآن، ولا شَعْى الله من لم يَشْفِهِ الفرقان، ومن اهتدى به واكتفى؛ فإنَّه رحمةً له وخيرٌ<sup>(٣)</sup>؛ فلذلك قال: ﴿إِنَّ في ذٰلك لرحمةً وذِكْرى لقوم يؤمنونَ﴾:

(۱) في (ب): «إيّاهم».
(۲) في (ب): «السابقين».

(٣) في (ب): «فإنه خير له».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة العنكبوت (٢٩ ـ ٢٩)

وتطهير العقائد، وتكميل الأخلاق، والفتوحات الإلهية والأسرار الربانية.

(٥٢) ﴿قُلْ كَفَى بِاللَه بِينِي وبِينَكُم شَهِيداً؟: فأنا قد استَشْهَدْتُه؛ فإنْ كَنتُ كَاذَباً؛ أحلَّ بي ما به تعتبرون، وإنْ كان إنما يؤيِّدني، وينصرني، وييسِّر لي الأمور؛ فلتكفكم هٰذه الشهادة الجليلة من الله؛ فإن وقع في قلوبكم أنَّ شهادته - وأنتم لم تسمَعوه ولم تَرَوْه - لا تكفي دليلاً؛ فإنَّه ﴿يعلم ما في السمواتِ والأرض؟: ومن جملةِ معلوماته حالي وحالكم ومقالي لكم<sup>(١)</sup>؛ فلو كنت متقوِّلاً عليه مع عَلمِهِ بذلك وقدرته علي على عقوبتي؛ كما قال مواتِ والأرض؟: ومن تقوَّل عليه مع عَلمِهِ بذلك جملةِ معلوماته حالي وحالكم ومقالي لكم<sup>(١)</sup>؛ فلو كنت متقوِّلاً عليه مع عَلمِهِ بذلك تقوَّلَ عَليه مع عَلمِهِ بذلك تقوَّلَ عَلَيه مع علمهِ بذلك بي السمواتِ والأرض؟: ومن يقوَّل عليه مع عَلمِهِ بذلك معلمة ما في السمواتِ والأرض؟: ومن بقوَّلَ عليه مع عَلمِهِ بذلك معلوم تقوَّلَ عَليه مع عَلمِهِ بذلك بي وقدرتِه على عقوبتي؛ لكان قدحاً في علمه وقدرته وحكمته؛ كما قال تعالى: ﴿ولو وقدرتِه على عقوبتي والله أولئكَ هم الجاسرونَ؟: حيث خَسِروا الإيمان بالله وملائكتِه منوالي وكتر أنه المعنون من القل عليه مع علمه وقدرتِه على عقوبتي ألمنوا والذين آمنوا وقدينه وقدرته وحكمته؛ كما قال تعالى: ﴿ولو وقدرتِه على عقوبتي كَان قدحاً في علمه وقدرته وحكمته؛ كما قال تعالى: ﴿ولو منه باليمين ثم لَقَطَعْنا منه الوتينَ». ووالذين آمنوا وقدرتِه ورفي عليه والذي أله أولئين أمنوا وكتبه ورسله واليوم الآخر، وحيث فاتهم النعيمُ المقيمُ، وحيث خصل لهم في مقابلة الحق الصحيح كلُّ باطل قبيح، وفي مقابلة النعيم كل عذاب أليم، فخسروا أنفسَهم وأهليهم يوم القيامةِ .

وَيَسْتَعْجِلُوْنَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوْلَا أَجَلُ مُسَمَّى لَجَاءَهُمُ ٱلْعَلَابُ وَلَيَأْنِيَّتُهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُهُنَ ﴾ يَسْتَعْجِلُوْنَكَ بِالْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَفِرِينَ ﴾ يَوْمَ يَعْشَىٰهُمُ ٱلْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَبَقُولُ دُوقُوا مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ .

(٥٣) يخبر تعالى عن جهل المكذّبين للرسول وما جاء به، وأنّهم يقولون استعجالاً للعذاب وزيادةَ تكذيب: (متى لهذا الوعدُ إنْ كُنْتُم صادقينَ؟ يقول تعالى: (ولولا أجلّ مسمَّى): مضروبٌ لنزولِهِ ولم يأتِ بعدُ، (لجاءهم العذابُ): بسبب تعجيزِهم لنا وتكذيبِهم الحقَّ؛ فلو آخذناهم بجهلهم؛ لكان كلامُهم أسرعَ لبلائِهم وعقوبتِهم، ولكن مع ذلك؛ فلا يستبطئون<sup>(٢)</sup> نزوله فإنه سيأتيهم (بغتةً وهم لا يشعرونَ) فوقع كما أخبر الله تعالى، لما قدموا لبدر بطِرينَ مفاخِرين ظانَين أنَّهم قادرون على مقصودِهم، فأحانهم<sup>(٣)</sup> الله، وقتل كبارهم، واستوعبَ جملة أشرارِهم، ولم يَبْقَ منهم بيتٌ إلَّا أصابتُه تلك المصيبة، فأتاهم العذابُ من حيث لم يحتَسِبوا، ونزل بهم وهم لا يشعرونَ.

- (۱) في (ب): «ومقالكم».
  - (٣) أي: أهلكهم.

(٢) في (ب): <sup>a</sup>فلا يستعجلون<sup>a</sup>.

٤٥﴾ لهذا؛ وإنْ لم ينزلْ عليهم العذابُ الدنيويُّ؛ فإنَّ أمامهم العذابَ الأخرويُّ الذي لا يَخْلُصُ منهم أحدٌ منه، سواءً عوجِلَ بعذاب الدنيا أو أُمْهِل، فَ﴿إِنَّ جهنَّم لمحيطةُ بالكافرينَّه: ليس لهم عنه معدلٌ ولا متصرفٌ؛ قد أحاطتْ بهم من كلُّ جانب كما أحاطتْ بهم ذنوبُهم وسيئاتُهم وكفرُهم، وذُلك العذابُ هو العذابُ الشديد.

سورة العنكبوت (٤٢ ـ ٦٠)

٥٥﴾ ﴿يومَ يغشاهُمُ العذابُ من فوقِهم ومن تحتِ أرجلهم ويقولُ ذوقوا ما كنتُم تعملون؟: فإنَّ أعمالَكم انقلبتْ عليكم عذاباً، وشَمَلَكم العذابُ كما شَمَلَكم الكفرُ والذنوبُ.

﴿ يَنعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَأَعْبُدُونِ ﴿ كُلُ نَفْسٍ ذَابِقَةُ ٱلمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَت ۞ وَالَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنَتِ لَنُبُوَتَنَهُم مِّنَ ٱلْحَنَّةِ غُرُفًا تَجْرِي مِن تَقْطَ ٱلْأَنْهَدُرُ خَلِلِينَ فِهَأَ نِعْمَ آَجُرُ ٱلْعَبِلِينَ ۞ ٱلَذِينَ صَبَرُوا وَعَلَى رَبِيهِمْ يَنَوَكُلُونَ ۞ ﴾.

(٥٦ - ٥٩) يقول تعالى: ﴿يا عبادي الذين آمنوا؟: بي وصدَّقوا رسولي، ﴿إنَّ أَرضي واسعة فإيَّايَ فاغبُدون؟: فإذا تعذَّرَتْ عليكم عبادةُ ربُكم في أرض؛ فارْتَحِلوا منها إلى أرض أخرى؛ حيث كانت العبادة لله وحده؛ فأماكنُ العبادة ومواضعُها واسعة، والمعبودُ واحدٌ، والموتُ لا بدَّ أن ينزل بكم، ثم تُزجَعون إلى ربكم، في أرض أخرى؛ حيث كانت العبادة لله وحده؛ فأماكنُ العبادة ومواضعُها واسعة، والمعبودُ واحدٌ، والموتُ لا بدَّ أن ينزل بكم، ثم تُزجَعون إلى ربكم، في أرض أخرى؛ حيث كانت العبادة لذ منزل بكم، ثم تُزجَعون إلى ربكم، في أرض أخرى؛ حيث كانت العبادة لذ وحده؛ فأماكنُ العبادة ومواضعُها واسعة، والمعبودُ واحدٌ، والموتُ لا بدَّ أن ينزل بكم، ثم تُزجَعون إلى ربكم، في العالية فيجازي مَنْ أحسنَ عبادته وَجَمَعَ بين الإيمان والعمل الصالح بإنزاله الغرف العالية أفيتُم تلك المنازل في جنات النعيم أجرُ العاملين لله. ﴿الذين صبروا؟: على عبادة الله وعلى ربَهم يتوكَلون؟: في ذلك، فصبرُهم على عبادة الله يقتضي بذل بكم ما مال الذيقة الجامعة، لما تشتهيه الأنفس، وتلذُ الأعين، والذين صبروا؟: على عبادة الله وعلى ربَهم يتوكَلون؟: في ذلك، فصبرُهم على عبادة الله يقتضي بذل الجهد والطاقة في ذلك، والمحاربة العظيمة للشيطان، الذي يدعوهم إلى الإخلال بي مادة الله وعلى ربَهم يتوكَلون؟: في ذلك، فصبرُهم على عبادة الله يقتضي بذل الجهد والطاقة في ذلك، والمحاربة العظيمة للشيطان، الذي يدعوهم إلى الإخلال بي ميه من ذلك. والمحاربة العظيمة للشيطان، الذي يدعوهم إلى الإخلال بي مي من ذلك. وتوكُلهم يقتضي شدَةَ اعتمادهم على الله، وحسنَ ظنَهم به أن يحقي ما عزموا عليه من الأعمال ويكملها. ونصً على التوكُل وإنْ كان داخلاً في يحقي ما عزموا عليه من الأعمال ويكملها. ونصً على التوكُل وإنْ كان داخلاً في الصرء بلائَه يُحتاج إليه في كل فعل وتركِ مأمور به، ولا يتم إلى إلا به.

﴿وَكَأَبِّن مِّن دَآبَتُم لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا اللَّهُ بَرَزُقْهَا وَإِيَّاكُمْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ٢

﴿ ٣٠﴾ أي: الباري تبارك وتعالى قد تكفَّل بأرزاق الخلائق كلِّهم قويُهم وعاجزهم؛ فكم ﴿من دابَةٍ﴾ في الأرض ضعيفةِ القُوى ضعيفة العقل، ﴿لا تَخمِلُ رزقَها﴾: ولا تدَّخِرُه، بل لم تزل لا شيء معها من الرزق، ولا يزال الله يسخُرُ لها

سورة العنكبوت (٦١ ـ ٦٣)

الرزقَ في كل وقت بوقته. ﴿اللَّهُ يرزُقُها وإيَّاكمَهُ: فكلكم عيالُ الله القائم برزقكم كما قام بِخَلْقِكُم وتدبيرِكم. ﴿وهو السميعُ العليمَهُ: فلا تخفى<sup>(١)</sup> عليه خافيةٌ، ولا تهلكُ دابَّةٌ من عدم الرزق بسبب أنها خافيةٌ عليه؛ كما قال تعالى: ﴿وما من دابَّةٍ في الأرض إلَّا على الله رزقُها ويعلم مستقرَّها ومستَوْدَعَها كلَّ في كتاب مبينَهُ.

﴿وَلَبِنِ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَوَنِ وَالأَرْضَ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْفَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفِكُونَ ﴾ اللَّهُ يَبْسُطُ الزِزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ لَهُ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ نَزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْبَا بِهِ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَهِ بَلْ أَحْتَمُوهُمُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ .

(17 - ٣٦) هذا استدلال على المشركين المكذّبين بتوحيد الإلهية والعبادة، وإلزام لهم بما أثبتوه من توحيد الرئبوبية؛ فأنت لو ﴿ سألتَهم مَنْ خلق السمواتِ والأرضَ؟ ومَنْ نزّل من السماء ماء فأحيا به الأرض بعد موتها؟ ومن بيدِه تدبير جميع الأشياء؟ ﴿ ليقولنَّ اللّه وحدَه، ولاعترفوا بعجز الأوثان ومَنْ عَبَدوه مع الله على شيء من ذلك! فاغجَب لإفكهم وكذبهم وعُدولهم إلى مَنْ أقرُوا بعجزه وأنه لا على شيء من ذلك! فاغجَب لإفكهم وكذبهم وعُدولهم إلى مَنْ أقرُوا بعجزه وأنه لا على شيء من ذلك! فاغجَب لإفكهم وكذبهم وعُدولهم إلى مَنْ أقرُوا بعجزه وأنه لا يستحقُّ أن يدبر شيئاً! وستجلَّ عليهم لعدم العقل، وأنهم السفهاء ضعفاء الأحلام! يستحقُّ أن يدبر شيئاً! وستجلَّ عليهم لعدم العقل، وأنهم السفهاء ضعفاء الأحلام! أنه لا ينفعُ ولا يضرُ ولا يخلقُ ولا يرزقُ -، ثم صرف له خالصَ الإخلاص وصافي العبوديَّة، وأسركه مع الربِّ الخالق الرازق النافع الضار؟! وقل: الحمدُ لله الذي بين الهدى من المديم، وأوضح بطلان ما عليه المشركون؛ ليحذره الموفقون. الذي العبوري أنه لا ينفعُ ولا يضرُ ولا يخلقُ ولا يرزقُ -، ثم صرف له خالصَ الإخلاص وصافي وقل: الهدى من العلويَّ والسفلي، وقل، وصوه يدري العبوديَّة، وأسركه مع الربِّ الخالق الرازق النافع الضار؟! وقل: الحمدُ لله الذي بين الهدى من المدي من المشركون؛ ليحذره الموفقون. العبوري أرض العالي المشركون؛ ليحذره الموفقون. العبوري والموليَّ والسفليَّ، وقام بتدبيرهم ورزقِهم، وبسطَ بين الهدى من يشاء، وضيَّقه على من يشاء حكمة منه، ولعلمه بما يُصْلِحُ عباده، وما يعرفي وما ينبغي لهم.

﴿وَمَا هَٰذِهِ ٱلْحَيْقُ ٱلدُّنِّآ إِلَّا لَهُوٌ وَلَعِثٌ وَإِنَّ ٱلذَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِى ٱلْحَبَوَانُّ لَوَ كَافُل يَعْلَمُونَ ٢ ٢ فَإِذَا رَكِبُوا فِي ٱلْفُلَكِ دَعَوْا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلذِينَ فَلَمَا بَخَسْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ٢ لِيَكْفُرُوا بِمَا مَانَيْنَهُمْ وَلِيَسَنَّعُواً فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ آلَهِ أُوْلَمْ يَرَوْأَ أَنَا جَعَلَنَا حَرَمًا مَوِنَا وَبُنَخَطَفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفِيَالَبْطِلِ مُؤْمِنُونَ وَبِغِمَةِ اللَهِ يَكْفُرُونَ ٢ أَوَلَ

(۱) في (ب): "تخفى".

ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ حَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِٱلْحَقِ لَمَّا جَآءَهُۥ ٱلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَنْوَى لِلْحَيَمِينَ ۞ جَهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾.

OR O العنكبوت (٢٤ ـ ٢٦)

(٢٤) يخبر تعالى عن حالة الدُنيا والآخرة، وفي ضمن ذلك التزهيد في الدنيا والتشويق للأخرى، فقال: ﴿وما لهذه الحياةُ الدُنيا﴾: في الحقيقة ﴿إلا لهوَ ولعبّ﴾: تلهو بها القلوبُ، وتلعبُ بها الأبدانُ؛ بسبب ما جعلَ الله فيها من الزينة واللذَّات والشهواتِ الخالبة للقلوب المعرضة، الباهجة للعيون الغافلة، المفرحة للنفوس المبطلة الباطلة، ثم تزول سريعاً وتنقضي جميعاً ولم يحصل منها محبًها للنفوس المبطلة الباطلة، ثم تزول سريعاً وتنقضي جميعاً ولم يحصل منها محبًها المفرحة إلاً على الندم والمناه المعالية القلوبُ، وتلعبُ بها الأبدانُ؛ بسبب ما جعلَ الله فيها من الزينة واللذَّات والشهواتِ الخالبة للقلوب المعرضة، الباهجة للعيون الغافلة، المفرحة إلى المفوس المبطلة الباطلة، ثم تزول سريعاً وتنقضي جميعاً ولم يحصل منها محبًها أو على الندم والحسرة والخسران. وأما الدارُ الآخرةُ؛ فإنها دار ﴿الحيوانَهُ؛ أنه على الندم والحسرة والخسران. وأما الدارُ الآخرةُ؛ فإنها دار ﴿الحيوانَهُ؛ أنها أي على الندم والحسرة والخسران. وأما الدارُ الآخرةُ؛ فإنها دار ﴿الحيوانَهُ؛ أي على الندم والحسرة والخسران. وأما الدارُ الآخرةُ؛ فإنها دار ﴿الحيوانَهُ؛ أي الماذ من منا محبًا أي على الندم والحسرة والخسران. وأما الدارُ الآخرةُ؛ فإنها دار ﴿الحيوانَهُ؛ أي أي على الندم والحسرة والخسران. وأما الدارُ الآخرةُ؛ فإنها دار ﴿الحيوانَهُ؛ أي أي على الندم والحسرة والذي أن تكونَ أبدانُ أهلها في غاية القوَّة، وقواهم في غاية الشدَّة؛ لأنها أبدانُ وقوى خُلِقَتْ للحياة، وأن يكون موجوداً فيها وقواهم في غاية المندَة؛ وتم به اللذَّة من مفرحات القلوب وشهوات الأبدان من وقواهم في غاية المناكح وغير ذلك، ممًا لا عينٌ رأتْ ولا أذنْ سمعتْ ولا خلُول على قلب بشر.

لو كانوا يعلمون﴾: لما آثروا الدُّنيا على الآخرة، ولو كانوا يعقِلونَ؛ لما رغبوا عن دار الحيوان، ورغبوا في دار اللهو واللعب. فدلَّ ذلك: أنَّ<sup>(١)</sup> الذين يعلمون لا بدَّ أن يؤثِروا الآخرة على الدُّنيا؛ لما يعلمونه من حالة الدارين.

(<sup>17</sup>) مم ألزم تعالى المشركين بإخلاصهم لله في حال<sup>(1)</sup> الشدَّة عند ركوب البحر وتلاطم أمواجه وخوفِهم الهلاك؛ يتركون إذا أندادَهم، ويخلصون الدُّعاء لله وحدَه لا شريك له، فلمَّا زالت عنهم الشدة ـ ونجَّاهم من أخلصوا له الدُعاء إلى البرَّ ـ أشركوا به مَن لا نجَّاهم من شدَّة، ولا أزال<sup>(1)</sup> عنهم مشقَّة؛ فهلاً أخلصوا لله الدعاء في حال الرخاء والشدة واليُسر والعُسر؛ ليكونوا مؤمنين به حقًا، مستحقِّين ثوابه، مندفعاً عنهم عقابه، ولكن شركهم هذا بعد نعمتنا عليهم بالنجاة من البحر ليكونَ عاقبتُه كفر ما آتيناهم، ومقابلة النعمة بالإساءة، وليكملوا تمتَّعهم في الدُّنيا، الذي هو كتمتَّع الأنعام، ليس لهم همَّ إلا بطونُهم وفروجُهم. فسوف يعلمونَ»: حين ينتقِلون من الدُّنيا إلى الآخرة شدَّة الأسف وأليم العقوبة.

(٢) في (ب): «حَالَة».

(۱) في (ب): «على أن».
 (۳) في (ب): «زال».

سورة العنكبوت (٦٧ ــ ٦٩)

﴿٢٧ ثم امتنَّ عليهم بحرمه الآمن، وأنَّهم أهلُه في أمنٍ وسعةٍ ورزقٍ، والناس من حولهم يُتَخَطَّفونَ ويخافون، أفلا يعبدونَ الذي أطعمهم من جوع وآمَنَهم من خوف؟! ﴿أفبالباطل يؤمنونَ﴾: وهو ما هم عليه من الشركِ والأقوالِ والأفعالِ الباطلةِ، ﴿وبنعمةِ الله﴾: هم ﴿يكفرونَ﴾؟ فأينَ ذهبتْ عقولهم، وانسلختْ أحلامُهم حيث آثروا الضلال على الهدى، والباطلَ على الحقَّ والشَّقاء على السعادة، وحيث كانوا أظلمَ الخلق؟!

﴿١٨﴾ فمن ﴿أُظلم ممَّن افترى على الله كذباً﴾: فنسب ما هو عليه من الضَّلال والباطل إلى الله، ﴿وكذَب بالحقِّ لما جاءهَ): على يد رسولِهِ محمدٍ ﷺ، ولْكنَّ هٰذا الظالمَ العنيدَ أمامه جهنَّم، ﴿أليس في جهنَّم مثوى للكافرينَ﴾: يُؤخَذُ بها منهم الحقَّ، ويُخْزَوْن بها، وتكون منزلهم الدائم الذي<sup>(١)</sup> لا يخرجون منه؟

﴿ وَالذين جاهدوا فينا؟: وهم الذين هاجروا في سبيل الله وجاهدوا أعداءَهم وبَذَلوا مجهودَهم في اتَّباع مرضاتِه؟ ﴿ لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنا؟ أي: الطرق الموصلة إلينا، وذلك لأنهم محسنونَ. والله مع المحسنينَ: بالعون والنصر والهداية.

دلَّ هٰذا على أنَّ أحرى الناس بموافقة الصواب أهلُ الجهاد، وعلى أنَّ مَنْ أحسنَ فيما أُمِرَ به؛ أعانه الله ويَسَّرَ له أسبابَ الهداية، وعلى أنَّ مَنْ جدً واجتهد في طلب العلم الشرعيِّ؛ فإنَّه يحصُلُ له من الهداية والمعونة على تحصيل مطلوبهِ أمورَ إلٰهيَّةٌ خارجةٌ عن مدرك اجتهادِهِ، وتيسَّر له أمر العلم؛ فإنَّ طلب العلم الشرعيِّ من الجهاد في سبيل الله، بل هو أحدُ نوعي الجهاد، الذي لا يقومُ به إلا خواصُّ الخلق، وهو الجهادُ بالقول واللسان للكفار والمنافقين، والجهادُ على تعليم أمور الدين وعلى ردٌ نزاع المخالفين للحقٌ، ولو كانوا من المسلمين.

> تم تفسير سورة العنكبوت ـ بحمد الله وعونه. ۲ ه ه

> > (1) في (ب): «الذين».

سورة الروم (١ ـ ٥)

## تفسير سورة الروم

وهي مکية

ينسب ألمَو الكَثْفِ التَحْسَدِ

﴿الَّمَ ﴾ غُلِبَتِ الرُّمُ ﴾ فِ آذنَ الأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعَدِ غَلَبِهِمْ سَيَغَلِبُونَ ﴾ فِ بِضْعِ سِنِينُ لِلَهِ الأَسَرُ مِن قَبَّلُ وَمِنْ بَعَدُ وَيَوَمَعِدٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ بِنَصْرِ اللَّهُ يَنصُرُ مَن يَشَالُهُ وَهُوَ الْعَنذِيرُ الرَّحِيمُ ﴾ وَعَدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَمُ وَلَئِكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ يَعْلَمُونَ ظَنِهِرًا مِنَ الْحَبَوَةِ الدُّنِا وَهُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُرَ غَنِفُونَ ﴾ .

( - ٥) كانت الفرس والروم في ذلك الوقت من أقوى دول الأرض، وكان يكون بينهما من الحروب والقتال ما يكون بين الدول المتوازنة، وكانت الفرس مشركينَ يعبُدون النار، وكانت الرومُ أهلَ كتاب ينتسبون إلى التوراة والإنجيل، وهم أقربُ إلى المسلمين من الفرس، [فكان المؤمنون]<sup>(()</sup> يحبُون غَلَبَتَهم وظهورَهم على الفرس، وكان المشركون لاشتراكِهم والفرسُ في الشرك يحبُون ظهورَ الفرس على أرضهم، فظهر الفرسُ على الروم وغلبوهم<sup>(٢)</sup> غُلباً لم يُحِطُ بِمُلْكِهِم بل بأدنى أرضهم، ففرح بذلك مشركو مكة وحزن المسلمون، فأخبرهم الله، ووعدَهم أن الروم ستغلب الفرس في يضع سنينَ»: تسع أو ثمان ونحو ذلك مما لا يزيدُ علي العشر ولا ينقُصُ عن الثلاث، وأنَّ غلبةَ الفرس للروم ثم غلبةَ الروم للفرس كل والنصر لمجرَّد وجود الأسباب، وإنَّما هي لا بدً أن يقترن بها القضاء والقدر.

﴿ويومنذِهِ؛ أي: يوم يخلب الرومُ الفرس ويقهرونهم، ﴿يفرحُ المؤمنون بنصر الله ينصُرُ مَنْ يشاءُهَ؛ أي: يفرحون بانتصارهم على الفرس، وإنْ كان الجميع كفاراً، ولكنَّ بعضُ الشرُّ أهونُ من بعض، ويحزنُ يومئذ المشركون. ﴿وهو العزيزُه: الذي له العزَّةُ التي قهر بها الخلائق أجمعين، يؤتي المُلْكَ مَنْ يشاء، وينزِعُ الملك ممَّن يشاء، ويعزُّ من يشاء ويذلُّ من يشاء. ﴿الرحيمُه: بعباده المؤمنين؛ حيث قيَّضَ لهم من الأسباب التي تسعِدُهم وتنصُرُهم ما لا يدخُل في الحساب.

(٢) في (ب): «فغلبوهم».

۱۳۲٦

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الروم (٦ ـ ٧)

(7) (وعدَ اللهِ لا يُخلِفُ الله وعدَه): فتيقَنُوا ذلك، واجزِمُوا به، واعْلَمُوا أنَّه لا بدَّ من وقوعه. فلمًا نزلت لهذه الآيات التي فيها لهذا الوعدُ؛ صدَّق بها المسلمون، وكفر بها المشركون، حتى تراهن بعضُ المسلمين وبعضُ المشركين على مدَّة سنين عيَّنوها، فلما جاء الأجل الذي ضربه الله. انتصر الروم على الفرس، وأجلَوْهم من بلادهم التي أخذوها منهم، وتحقَّق وعد الله. وهذا من الفرس، وأجلَوْهم من بلادهم التي أخذوها منهم، وتحقق وعد الله وهذا من الفرس، ما أخر المشركين على مدَّة سنين عيَّنوها، فلما جاء الأجل الذي ضربه الله. انتصر الروم على الفرس، وأجلَوْهم من بلادهم التي أخذوها منهم، وتحقق وعد الله. وهذا من الفرس، وأجلَوْهم من بلادهم التي أخذوها منهم، وتحقق وعد الله. وهذا من الفرس، وأجلَوْهم من بلادهم التي أخذوها منهم، وتحقق وعد الله. وهذا من من المور الغيبيَّة التي أخبر بها الله قبل وقوعها ووجدت في زمان مَنْ أخبرهم الله بها حقًا فلما حقيقي ويعلم ويعفي المور الغيبيَّة التي أخبر بها الله قبل وقوعها ووجدت في زمان مَنْ أخبرهم الله بها من المسلمين والمشركين. ولما منهم، ويكمون أيات ويعلمون الله بها من المسلمين والمشركين. ولم ولمن من المور الغيبيَّة التي أخبرهم الله بها من المسلمين والمشركين. ولم ولمن من اله وقوعها ووجدت في زمان مَنْ أخبرهم الله بها من المسلمين والمشركين. ولمن أكثر الناس لا يعلمونَه الله بها من الم حقى حقيًا فلألك يوجد فريقٌ منهم يكذّبون بوعده، ويكذّبون آياته.

(٧) ولهؤلاء الذين لا يعلمون؛ أي: لا يعلمون بواطن الأشياء وعواقِبَها، وإنَّما ويعلمونَ ظاهراً من الحياة الدُنيا؟: فينظرون إلى الأسباب، ويجزمون بوقوع الأمر الذي في رأيهم انعقدت أسباب وجودٍو، ويتيقَّنون عدم الأمر الذي لم يشاهِدوا له من الأسباب المقتضية لوجودٍو شيئاً؛ فهم واقفون مع الأسباب، غيرُ ناظرين إلى مسبِّبها المتصرف فيها. ﴿وهم عن الآخرةِ هم غافلونَ؟: قد توجَّهت قلوبُهم وأهواؤهم وإراداتهم إلى الدنيا وشهواتِها وحطامِها؛ فعملتْ لها وسعتْ وأقبلتْ بها وأدبرتْ، وغفلت عن الآخرة؛ فلا الجنة تشتاقُ إليها، ولا النار تخافها وتخشاها، ولا المقام بين يدي الله ولقائه يروَّعُها ويزعِجُها، وهٰذا علامة الشقاء، وعنوانه الغفلة عن الآخرة.

ومن العجبِ أنَّ هذا القسم من الناس قد بلغت بكثير منهم الفطنة والذكاء في ظاهر الدُنيا إلى أمر يحيِّر العقول ويدهش الألباب، وأظهروا من العجائِب الذَّرَيَّةِ<sup>(1)</sup> والكهربائية والمراكب البريَّة والبحريَّة والهوائيَّة ما فاقوا به، وبرَّزوا وأعجبوا بعقولهم، ورأوا غيرهم عاجزاً عما أقدرهم اللهُ عليه، فنظروا إليهم بعين الاحتقار والازدراء، وهم مع ذلك أبلد الناس في أمر دينهم، وأشدُّهم غفلةً عن آخرتهم، وأقلُهم معرفة بالعواقب. قد رآهم أهل البصائر النافذةِ في جهلهم يتخبَّطون، وفي ضلالهم يَعْمَهون، وفي باطِلِهم يتردَّدون، نسوا الله فأنساهم أنفسهم، أولئْك هم والماسقون، ثم نظروا إلى ما أعطاهم الله وأقدرهم عليه من الأفكار الدقيقة في الدنيا وظاهرها، وحرموا من العقل العالي، فعرفوا أنَّ الأمر لله والحكم له في عبادِه، إن هو إلا توفيقُه أو<sup>(٢)</sup> خذلائَه، فخافوا ربهم وسألوه أن يتمَّ لهم ما وهبهم من نور العقول والإيمان حتى يصلوا إليه ويحلُّوا بساحته. وهذه الأمور لو قارنها الإيمان

(١) في (ب): «النارية». (٢) في (ب): قوه.

وبُنِيَتْ عليه؛ لأثمرت الرقيَّ العالي والحياة الطيبة، ولكنها لما بُني كثيرٌ منها على الإلحاد؛ لم تثمر إلا هبوط الأخلاق وأسباب الفناء والتدمير.

سورة الروم (٨ ـ ٩)

﴿أَوَلَمْ يَنْفَكُرُوا فِي آنَفْسِمِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ ٱسْمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَا بِالْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَلِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَآيٍ رَبِعِمْ لَكَفِرُونَ ﴾ أَوَلَتَر يَسِبُرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدً مِنْهُمْ قُوَّةَ وَأَنْارُوا ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهَمَا أَحْتُنَ مَعُرُوهَا وَمَا يَنْهُمُ رُسُلُهُم بِآلِيَتِنَتِ فَمَا كَاتَ ٱللَهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَيْكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِعُونَ ﴾ فَتَرَعْ كَانَ عَنوبَهُ أَلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَالُوا أَشَدً مِنْهُمْ قُوَّةَ وَأَنْارُوا ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهَمَا أَحْتُنَ مَعْرُوهَا وَمَا يَنْهُمُ رُسُلُهُم بِآلِيَتِنَتِ فَمَا كَاتَ ٱللَهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَيْكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِعُونَ ﴾

(٨) أي: أفلم يتفكر لهؤلاء المكذّبون لرسل الله ولقائه ﴿في أنفسهم)؛ فإنّ في أنفسهم آيات يَعْرِفُون<sup>(()</sup> بها أن الذي أوجدهم من العدم سيعيدُهم بعد ذلك، وأن الذي نقلهم أطواراً من نطفة إلى علقة إلى مضغة إلى آدمي قد نفخ فيه الروح إلى طفل إلى شاب إلى شيخ إلى هرم غير لائتي أن يتركمه سدى مهملين. لا ينهون، ولا يؤمرون، ولا يثابون، ولا يعاقبون. ﴿ما خلق الله السموات والأرض وما بينهون، ولا يؤمرون، ولا يثابون، ولا يعاقبون. ﴿ما خلق الله الله الله الله ولقائه في أنفسهم بعد ذلك، وأن الذي نقلهم أطواراً من نطفة إلى علقة إلى مضغة إلى آدمي قد نفخ فيه الروح ينهون، ولا يؤمرون، ولا يثابون، ولا يعاقبون. ﴿ما خلق الله السموات والأرض وما بنهون، ولا يعاقبون. إلى منهمان الله السموات والأرض وما بينهما إلى أبل مسمًى إلى أي أي أي أي أوما بينهما إلى أجل تنقضي به الدنيا وتجيء القيامة، وتبدئل الأرض غير الأرض والسماوات. فوانًا من الناس بلقاء ربهم لكافرونَ»: فلذلك لم يستعدُوا القائه، ولم يصدقوا رسله التي أخبرت به.

(٩) وهذا الكفر عن غير دليل، بل الأدلَّة القاطعة دلَّت على البعث والجزاء، ولهذا نبَّههم على السير في الأرض والنظر في عاقبة الذين كذَّبوا رسلَهم وخالفوا أمرهم ممَّن هم أشدُّ من هؤلاء قوَّة وأكثر آثاراً في الأرض من بناء قصور ومصانع ومن غرس أشجار ومن زرع وإجراء أنهار، فلم تُغن عنهم قوَّتُهم، ولا نفعتُهم آثارُهم حين كذَّبواً رسلَهم الذين جاؤوهم بالبينات الدالات على الحقِّ وصحة ما جاؤوهم به؛ فإنَّهم حين ينظُرون في آثار أولئك؛ لم يجدوا إلَّا أمماً بائدةً، وخلقاً مهلكين، ومنازل بعدهم موحشة. وذمَّ من الخلق عليهم متتابعٌ، وهذا جزاءً معجَّل نموذج للجزاء الأخروي ومبتدأ له؛ وكلُّ هذه الأمم المهلكة لم يظلِمهُمُ الله بذلك الإهلاك، وإنما ظلموا أنفسهم وتسبَّبوا في هلاكها.

(١) في (ب): «يعرف».

1377



سورة الروم (١٠ ــ ١٦)

﴿١٠﴾ ﴿ثم كان عاقبةُ الذين أساؤوا﴾؛ أي: المسيئين ﴿السوأى﴾؛ أي: الحالة السيئة الشنيعة، وصار ذٰلك داعياً لهم لأن ﴿كذَّبوا بآيات الله وكانوا بها يستهزئون﴾: فهٰذا عقوبةٌ لسوئهم وذنوبهم، ثم ذٰلك الاستهزاء والتكذيب يكونُ سبباً لأعظم العقوبات وأعضل المثلات.

﴿ اللَّهُ يَبَدُوُّا الْخَلْقُ ثُمَّ يُعِيدُهُ ثُمَّ إِلَيْهِ نُرْجَعُونِ ﴾ وَبَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُجْرِعُونَ ﴾ وَلَمَ يَكُن لَّهُم مِّن شُرَكَآبِهِمْ شُفَعَتْوُا وَكَانُوا بِشُرَكَآبِهِمْ كَفِرِينَ ﴾ وَيَوْمَ نَقُوْمُ السَّاعَةُ يَوْمَبِذِ يَنفَرَقُونَ ۞ فَأَمَّا الَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِيلُوا الصَّلِحَتِ فَهُمْ فِي رَوْضَهُ يُحْبَرُونَ ۞ وَأَمَّا الَذِينَ كَفَرُوا وَبَكَنَبُوا بِنَابَنِينَا وَلِقَآيِ الْآخِرَةِ فَأُولَتِهِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ۞

(١١ - ١٣) يخبر تعالى أنَّه المتفرِّدُ بإبداء المخلوقات، ثم يعيدُهم. ثم إليه يُرجعون بعد إعادتهم ليجازيهم بأعمالهم. ولهذا ذكر جزاء أهل الشرِّ ثم جزاء أهل الخير، فقال: ﴿ويوم تقومُ الساعةُ»: ويقوم الناس لربَّ العالمين، [ويرون]<sup>(١)</sup> القيامة عياناً، يومنذِ ﴿يُبْلِسُ المجرمونَ»؛ أي: ييأسون من كلِّ خير، وذلك أنهم ما قدَّمُوا لذلك اليوم إلَّا الإجرام، وهي الذنوب من كفرِ وشركِ ومعاص، فلما قدَّموا أسباب العقاب، ولم يخلوها بشيء من كفر وشركِ ومعاص، فلما قدَّموا أنهم ما أسباب العقاب، ولم يخلوها بشيء من كلُّ خير، وذلك أنهم ما وقيامة عياناً، يومنذِ ﴿يُبْلِسُ المجرمونَ»؛ أي: ييأسون من كلِّ خير، وذلك أنهم ما قدَّموا لذلك اليوم إلَّا الإجرام، وهي الذنوب من كفرِ وشركِ ومعاص، فلما قدَّموا وأفلسوا، وضلَّ عنهم ما كانوا يفترونه من نفع شركائهم وأنهم يشفعون لهم، ولهذا قال: ﴿ولمان من كلُّ عنهم ما كانوا يفترونه من نفع شركائهم وأنهم يفعون لهم، ولهذا قال: ﴿ولمان من كلُّ من علما قدَّموا وأفلسوا، وضلَّ عنهم ما كانوا يفترونه من نفع شركائهم وأنهم يشفعون لهم، ولهذا قال: ﴿ولم يكن لهم من شركائِهِمَ»: التي عَبَدوها مع الله ﴿ شفعاء وكانوا وأفلسوا، وقال المان الموان أوليم يشفعون لهم، ولهذا وأفلسوا، وقال عنهم ما كانوا يفترونه من نفع شركائهم وأنهم يشفعون لهم، ولهذا وقال: أولم يكن لهم من شركائِهم أولي ألهم وأنهم يشفعون لهم، ولهذا وقال: أولم يكن لهم من شركانوا منه أسباب التواب؛ أيسوا، وأولوا وأليوا: وقال عنهم ما كانوا يفترون ممَّن أشركوهم مع الله، وتبرَّأ المعبودون وقالوا: تبرَّأنا إليك، ما كانوا إيَّانا يعبدونَ، والتعنوا وابتعدوا.

رسُلُنا ﴿فأولُنْكَ في العذاب مُحْضَرونَ﴾: فيه، قد أحاطتْ بهم جهنَّم من جميع جهاتهم، واطَّلع العذابُ الأليمُ على أفئدتهم، وشوى الحميمُ وجوهَهم، وقطَّع أمعاءَهم؛ فأين الفرق بين الفريقين؟! وأين التساوي بين المنعمين والمعذبين؟!

۱۳۳

🖻 سورة الروم (١٧ ـــ ١٩)

﴿فَسُبْحَنَ اللَّهِ حِينَ تُنْسُوِكَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِبًا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ يُحْرِجُ الْحَتَ مِنَ الْمَبِّتِ وَيُحْزِجُ الْبَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَيُمْتِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تُخْرَجُوكَ ﴾ .

(١٧ - ١٨) هذا إخبارً عن تنزُهه عن السوء والنقص وتقدُّسه عن أن يماثِلُه أحدُّ من الخلق، وأمرَّ للعباد أن يسبُّحوه حين يُمسون، وحين يُصبحون، ووقت العشي ووقت الظهيرة؛ فهذه الأوقات الخمسة أوقات الصلوات الخمس، أمر الله عبادَه بالتسبيح فيها والحمد، ويدخُلُ في ذلك الواجب منه؛ كالمشتملة عليه الصلوات الخمس، والمسبح فيها والحمد، ويدخُلُ في ذلك الواجب منه؛ كالمشتملة عليه الصلوات الخمس، والمستحبُّ؛ كأذكار الصباح والمساء وأدبار الصلوات وما يقترنُ بها من الخمس، والمستملة عليه الصلوات الخمس، والمستحبُّ؛ كأذكار الصباح والمساء وأدبار الصلوات وما يقترنُ بها من الخمس، والمستحبُّ؛ كأذكار الصباح والمساء وأدبار الصلوات وما يقترنُ بها من الخوافل؛ لأنَّ هذه الأوقات التي اختارها الله لأوقات المفروضات هي أفضلُ الخوات، فالتسبيحُ والتحميدُ فيها والعبادة فيها أفضلُ من غيرها، بل العبادة وإن لم الأوقات؛ فالتسبيحُ والتحميدُ فيها والعبادة فيها أفضلُ من غيرها، بل العبادة وإن لم الموقات؛ فالتسبيحُ والتحميدُ فيها والعبادة منها من عامي من غيرها، ما العبادة وإن لم الموقات؛ فالتسبيحُ والتحميدُ فيها والعبادة فيها أفضلُ من غيرها، بل العبادة وإن لم الموقات؛ فالتسبيحُ والتحميدُ فيها والعبادة منها أفضلُ من غيرها، على العبادة وإن لم الموقات؛ فالتسبيحُ والتحميدُ فيها والعبادة فيها أفضلُ من غيرها، من العبادة وإن لم الموقات؛ فالتسبيحُ والتحميدُ فيها والعبادة منها تنزيه لله بالفعل أن يكون له شتملُ على قول: سبحان الله؛ فإنَّ الإخلاص فيها تنزيه لله بالفعل أن يكون له شريكٌ في العبادة، أو أن يستحقَّ أحدٌ من الخلق ما يستحقُه من الإخلاص والإنابة.

(١٩) (يُخْرِجُ الحيَّ من الميِّتِ): كما يُخرج النباتَ من الأرض الميتة، والسنبلة من الحبة، والشجرة من النواة، والفرخ من البيضة، والمؤمن من الكافر... ونحو ذلك. (ويخرِجُ الميَّتَ من الحيَّه: بعكس المذكور، (ويُحيي الأرض بعدَ موتِها): فينزل عليها المطر وهي ميتة هامدةً؛ فإذا أنزل عليها الماء؛ الأرض بعدَ مورَبَتْ، وأنبتَتْ من كلُّ زوج بهيج. (وكللك تُخْرَجونَّه: من قبورِكم. فهذا دليلٌ قاطعٌ وبرهانٌ ساطعٌ أنَّ الذي أحيا الأرض بعد موتِها فإنه يعي في من من الحيَّه، والمؤمن من ما الماء؛

الأموات؛ فلا فرقٌ في نظر العقل بين الأمرين، ولا موجب لاستبعاد أحدهما مع مشاهدة الآخر.

﴿وَمِنْ ءَايَنِتِهِءَ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَسَّعُر بَشَرٌ تَنَتِيْرُونَ ۞ وَمِنْ ءَايَنِتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَنَجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةَ وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ۞﴾.

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الروم (۲۰ ـ ۲۲)

﴿٢٠ هذا شروعٌ في تعداد آياتِهِ الدَّالَة على انفراده بالإلٰهيَّة وكمال عظمته ونفوذ مشيئتِهِ وقوَّة اقتدارِهِ وجميل صنعِهِ وسعة رحمتِهِ وإحسانه، فقال: ﴿ومن آياتِهِ أَن حَلَقَكُم من ترابِّهَ: وذٰلك بخلق أصل النسل آدم عليه السلام، ﴿ثم إذا أنتُم بشرَّ تنتَشِرونَهُ؛ [أي: الذي خلقكم من أصلِ وَاحدٍ وَمَادَةٍ وَاحدة]، وبثّكم في أقطار الأرض وأرجائها.

ففي ذٰلك آيات على أنَّ الذي أنشأكم من لهذا الأصل، وبثَّكم في أقطار الأرض هو الربُّ المعبود الملكُ المحمود والرحيمُ الودود، الذي سيعيدُكم بالبعث بعد الموت.

(٢١) ﴿ومن آياتِهِ»: الدالَّة على رحمتِهِ وعنايتِهِ بعباده وحكمتِهِ العظيمة وعلمِهِ المحيط، ﴿أَنْ خَلَقَ لَكُم من أَنفسِكُم أَزواجاً»: تناسِبُكُم، وتناسبونهنَّ، وتشاكِلُكُم، وتشاكلونهن؛ ﴿لِنَسْكُنوا إليها وجعل بينكم مودَّة ورحمةَ»: بما رتَّب على الزواج من الأسباب الجالبة للمودَّة والرحمة، فحصل بالزوجة الاستمتاع واللَّذَة والمنفعة من الأسباب الجالبة للمودَّة والرحمة، فحصل بالزوجة الاستمتاع واللَّذَة والمنفعة بوجود الأوبين أُنفسِكم أوراجاً»: من الزواج من الأسباب الجالبة للمودَّة والرحمة، فحصل بالزوجة الاستمتاع واللَّذَة والمنفعة بوجود الأولاد وتربيتهم والسكون إليها؛ فلا تجد بين أحد في الخالب مثل ما بين الزوجين من المودَّة والرحمة، فحصل بالزوجة الاستمتاع واللَّذة والمنفعة بوجود الأولاد وتربيتهم والسكون إليها؛ فلا تجد بين أحد في الخالب مثل ما بين الزوجين من المودَّة والرحمة، في ذلك لاياتِ لقوم يتفكرونَ»: يُغمِلون الزوجين من المودَة والرحمة، وينتَقِلون من شيء إلى شيء.

﴿وَمِنْ ءَايَنِيْهِ. خَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْلِلَفُ أَلْسِنَنِكُمْ وَأَلْوَنِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَسَتِ لِلْمَنِلِمِينَ ٢٠٠٠ .

﴿٢٢﴾ والعالمون: هم أهلُ العلم الذين يفهمون العِبَرَ ويتدبَّرون الآيات، والآياتُ في ذلك كثيرة: فمن آياتِ خَلْقِ ﴿السمواتِ والأرضِ﴾: وما فيهما؛ أنَّ ذلك دالًّ على عظمة سلطان الله وكمال اقتداره، الذي أوجد لهذه المخلوقات العظيمة، وكمال حكمتِهِ؛ لما فيها من الإتقان، وسعة علمه؛ لأنَّ الخالق لا بدَّ أن يعلم ما خلقه؛ ﴿ألا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ﴾، وعموم رحمته وفضله؛ لما في ذلك من المنافع الجليلة، وأنه المريد الذي يختارُ ما يشاء؛ لما فيها من التخصيصات والمزايا، وأنَّه وحده الذي يستحقُّ أن يُعبد ويوحَد؛ لأنه المنفرد بالخلق؛ فيجب أن يُفْرَدَ بالعبادة.

فكل لهذه أدلَّة عقليَّة نبَّه اللّه العقول إليها، وأمرها بالتفكُّر واستخراج العبرة منها، ﴿وَ﴾ كَذَلك في ﴿اختلاف ألسنتكم وألوانكم﴾: على كَثْرَتِكُم وتبايُنِكُم مع أنَّ

1344

سورة الروم (٢٣ ـ ٢٥)

الأصل واحدٌ ومخارج الحروف واحدةٌ، ومع ذٰلك؛ لا تجدُ صوتين متَّفقين من كل وجه، ولا لونين متشابهين من كلُ وجه؛ إلَّا وتجد من الفرق بين ذٰلك ما به يحصُلُ التمييز.

ولهذا دالٌ على كمال قدرتِهِ ونفوذِ مشيئتِهِ وعنايته بعبادِهِ ورحمتِهِ بهم، أنْ قَدَّرَ ذٰلك الاختلاف؛ لئلاً يقع التشابه، فيحصل الاضطراب، ويفوت كثير من المقاصد والمطالب.

﴿وَمِنْ ءَايَنِيْهِ. مَنَامُكُرُ بِٱنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱيْنِعَآ تُوَكُم مِن فَضْلِهِ ۖ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ٢

(٢٣) أي: سماع تدبُّر وتعقُّل للمعاني والآيات في ذلك؛ إنَّ ذلك دليلُ على رحمة الله تعالى؛ كما قال: ﴿ومن رحمتِهِ جَعَلَ لكم الليلَ والنهارَ لِتَسْكُنوا فيه ولِتَبْتَغوا من فضلِهِ ولعلَّكم تشكرونَ ، وعلى تمام حكمتِهِ؛ إذ حكمتُه اقتضت سكون الخلق في وقت لمصالحهم سكون الخلق في وقت لمصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة، ولا يتم ذلك إلا بتعاقب الليل والنهار عليهم، والمنفردُ بذلك هو المستحق للعبادة.

﴿وَمِنْ ءَابَنْنِهِ. يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءَ فَيُحْيِ. بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدُ مَوْتِهَأَ إِنَ فِي ذَلِكَ لَاَيْنَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞﴾.

(٢٤) أي: ومن آياتِهِ أن يُنَزِّلَ عليكم المطر الذي تحيا به البلادُ والعباد، ويريكم قبلَ نزوله مقدِّماتِهِ من الرعد والبرق الذي يُخاف ويُطمع فيه. ﴿إنَّ في ذلك لاياتِ﴾: دالَة على عموم إحسانِهِ وسَعةِ علمِهِ وكمال إثقانِهِ وعظيم حكمتِهِ، وأنَّه يُحيي الموتى، كما أحيا أكبي يحيي الموتى، كما أحيا أكبي يحيي الموتى من الرعد موتها، ﴿لقوم يعتلونَ﴾؛ أي: لهم عقولُ يعقِلُ بها ما تسمعُه وتراه وتحفظُه، وتستدلُ به على ما جعل دليلاً عليه.

﴿وَمِنْ ءَايَنِيهِ أَن تَقُوْمَ السَّمَاءُ وَٱلأَرْضُ بِأَمْرِهِ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِّنَ ٱلأَرْضِ إِذَا أَنَتُمْ عَوْجُونَ وَلَهُ مَن فِي السَّمَاوَتِ وَٱلأَرْضِّ حَصُلُ لَهُم قَنَنِنُونَ ٢ وَهُوَ الَذِي يَبْدَقُمُ الْخَاقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيَةٍ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعَلَى فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ الْحَرِيمُ ﴾.

٢٥٦ أي: ومن آياته العظيمة أن قامت السماوات والأرض واستقرّتا وثبتتا لأمرِهِ، فلم يتزلزلا، ولم تسقط السماء على الأرض؛ فقدرتُه العظيمةُ التي بها

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الروم (٢٦ ـ ٢٨)

أمسك السماواتِ والأرضَ أن تزولا؛ يقدِرُ بها على أنَّه إذا دعا الخلق دعوةً من الأرض؛ إذا هم يَخْرُجونَ. ﴿لَخَلْقُ السمُواتِ والأرض أكبرُ من خَلْق الناس﴾.

٢٦﴾ ﴿وله مَن في السمُواتِ والأرضَ؟ : الكلُّ خلقُه ومماليكه والمتصرَّف فيهم من غير منازعٍ ولا معاونٍ ولا معارضٍ، وكلُّهم قانتون لجلالِهِ، خاضعون لكماله.

﴿٢٧﴾ ﴿وهو الذي يبدأ الخَلْقَ ثم يعيدُه وهو﴾؛ أي: إعادةُ الخلق بعد موتهم، ﴿أهونُ عليه﴾: من ابتداء خَلْقِهم، وهٰذا بالنسبة إلى الأذهان والعقول؛ فإذا كان قادراً على الابتداء الذي تقرُّون به؛ كان قدرتُه على الإعادة التي هي أهون أولى وأولى.

ولمًا ذكر من الآيات العظيمةِ ما به يعتبر المعتبرونَ، ويتذكَّر المؤمنون، ويستبصِرُ المهتدون؛ ذكر الأمر العظيم والمطلب الكبير، فقال: ﴿وله المَثَلُ الأعلى في السمواتِ والأرضِ : وهو كلُّ صفةِ كمال، والكمال من تلك الصفة، والمحبة والإنابة التامة الكاملة في قلوب عباده المخلصين والذكر الجليل والعبادة منهم؛ فالمَثَلُ الأعلى هو وصفُه الأعلى وما ترتَّب عليه، ولهٰذا كان أهلُ العلم يستعمِلون في حقِّ الباري قياس الأولى، فيقولون: كلُّ صفة كمال في المخلوقاتِ؛ فخالِقُها أحق بالاتُصاف بها على وجه لا يشارِكُه فيها أحدٌ، وكلُّ نقص في المخلوقا<sup>(١)</sup> يُنَزَّه عنه؛ فتنزيهُ الخالق عنه من باب أولى وأحرى. ﴿وهو العزيزُ الحكيمُ ؛ أي: له العزَّة الكاملة والحكمة الواسعة، فعزَّتُه أوجدَ بها المخلوقاتِ وأظهرَ المأموراتِ،

﴿ضَرَبَ لَكُم مَّشَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ هَل لَكُم مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْنُكُم مِّن شُرَكَآء فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنْتُد فِيهِ مَوَآةٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ صَكَنَاكُ نُفَصِّلُ ٱلْآيَكِ لِقَوْمِ يَعْقِلُون ٱتَّبَعَ الَذِينِ ظَلَمُوا أَهْوَآءَهُم بِغَيْرٍ عِلْمٍ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ اللَهُ وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِينَ ٢

﴿٢٨﴾ لهذا مثلٌ ضربَه الله لِقُبح الشرك وتهجينه، مثلًا من أنفسكم لا يحتاجُ إلى حلَّ وترحال وإعمال الجِمال. ﴿هل لكم ممَّا ملكتْ أيمانُكم من شُرَكاء فيما رَزَقْناكم﴾؛ أي: هل أحدٌ من عبيدكم وإمائِكم الأرقاءِ يشارِكُكم في رزقكم، وتَرَوْنَ

(۱) في (ب): «المخلوقات».

137.5

## ا سورة الروم (٢٩ ـ ٣٠)

أنَّكم وهم فيه على حدٍّ سواء. ﴿تخافونَهم كخيفَتِكم أنفسَكُم ﴾؛ أي: كالأحرار الشركاء في الحقيقة، الذين<sup>(1)</sup> يُخاف من قسمه واختصاص كل شيء بحاله ؟! ليس الأمر كذلك ؛ فإنَّه ليس أحدٌ مما ملكت أيمانُكم شريكاً لكم فيما رَزَقَكم الله تعالى، هذا؛ ولستُم الذين خَلَقْتُموهم ورزَقْتُموهم، وهم أيضاً مماليكُ مثلكم ؛ فكيفَ تَرْضَوْنَ أن تجعلوا لله شريكاً من خلقه، وتجعلونَه بمنزلتِهِ وعديلاً له في العبادة ، وأنتُم لا تَرْضَوْنَ مساواة مماليككم لكم ؟! هذا من أعجب الأشياء، ومن أدلً شيء على سَفَهِ من اتَّخذ شريكاً مع الله، وأنَّ ما اتَّخذه باطل مضمحلً، ليس مساوياً لله ولا له من العبادة شيء . (كذلك نفصلُ الآيات »: بتوضيحها بأمثلتها (لقوم يعقلونَ »: الحقائق ويعرفون. وأمًا مَنْ لا يعقِلُ ؛ فلو فُصلت له الآيات وبينت له البيَّنات ؛ لم يكن له عقلٌ يبصرُ به ما تبيئن، ولا لبَّ يعقِل به ما توضّح ؛ فأهلُ العقول والألباب هم الذين يُساق إليهم الكلام، ويوجَّه الخطاب.

﴿٢٩ ﴾ وإذا عُلِمَ من هذا المثال أنَّ من اتَّخذ من دون الله شريكاً يعبُدُه ويتوكَّل عليه في أموره؛ فإنه ليس معه من الحقُّ شيءً؛ فما الذي أوجبَ لهم الإقدامَ على أمر باطل توضَّح بطلائه وظهر برهائه؟ أوجب لهم ذلك اتباع الهوى، فلهذا قال أمر باطل توضَّح بطلائه وظهر برهائه؟ أوجب لهم ذلك اتباع الهوى، فلهذا قال في أبل اتبع الذين ظلَموا أهواءَهم بغير علمَه: هويت أنفسُهم الناقصةُ التي ظهر من في أموره ألدين ظلَموا أهواءَهم بغير علمَه: هويت أنفسُهم الناقصةُ التي ظهر من ولا اتبع الذين ظلَموا أهواءَهم بغير علمَه والفِطَرُ بردَه بغير علم عليه في أموره في الذين ظلَموا أهواءَهم بغير علمَه عليه والفِطَرُ بردَه بغير علم عليه في أموره ألدين ظلَموا أهواءَهم بغير علمَه في من الحق الفسُهم الناقصةُ التي ظهر من نقصها () ما تعلَّق به هواها أمرا يجزمُ العقل بفسادِه والفِطَرُ بردَه بغير علم دليهم عليه ولا برهان قادهُم إليه، فضمن يهدي من أضلَّ الله ؟ أي ذلا تعجبوا من عدم هذايتهم؛ فإنَّ الله تعالى أضلَّهم بظلمهم، ولا طريقَ لهداية من أضلَّ الله ؟ أي الله عاليه أولما أمرا يجزمُ العقل بفسادِه والفِطَرُ بردَه بغير علم دليهم عليه ولا برهان قادهُم إليه، فضمن يهدي من أضلَّ الله ؟ أي ذلا تعجبوا من عدم هدايتهم؛ فإنَّ الله تعالى أضلَّهم بظلمهم، ولا طريقَ لهداية من أضلَّ الله ؟ لما الله يعارضً عله أنه إله أنه الله عمان ما من عدم من أحد ما حليق عدايتهم عليه من أصر من أصلًا الله ؟ أي الله تعالى أضلَّهم بظلمهم، ولا طريقَ لهداية من أضلً الله ؟ لأنه ليس أحد معارضاً لله أو منازعاً له في ملكه، فومالهم من ناصرينَه ين ينصرونهم حين تحقُّ عليهم كلمةُ العذاب، وتنقطِعُ بهم الوصل والأسباب.

﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلِدِينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱنَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱنَّهُ ذَلِكَ ٱلذِيكُ ٱلْقَيِّمُ وَلَنكِکُ أَڪْثُرَ ٱلنَّكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ۞ مُنِبِينَ إِلَيْهِ وَأَنْقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ مِنَ ٱلَذِيكَ فَتَرْفُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ بِشِيَعًا كُلُ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ۞ ﴾.

٢٠ يأمرُ تعالى بالإخلاص له في جميع الأحوال وإقامةِ دينهِ، فقال: ﴿فَأَقَمْ

(1) في (ب): «الذي».

(٢) في (ب): القصالها».



سورة الروم (۳۱)

وجهَكَ»؛ أي: انصبه ووجُهه ﴿للدينَ»: الذي هو الإسلامُ والإيمانُ والإحسان، بأن تتوجَّه بقلبك وقصدِك وبَدَنِكَ إلى إقامة شرائع الدين الظاهرة كالصلاة والزكاة والصوم والحج ونحوها، وشرائعه الباطنة كالمحبَّة والخوف والرجاء والإنابة، والإحسان في الشرائع الظاهرة والباطنة؛ بأن تعبدَ الله فيها كأنَّك تراه؛ فإنْ لم تكنْ تراه؛ فإنَّه يراك.

وخص الله إقامة الوجه؛ لأنَّ إقبال الوجه تَبَعٌ لإقبال القلب، ويترتَّب على الأمرين سعيُ البدن، ولهذا قال: (حَنِفاَ)؛ أي: مقبلاً على الله في ذلك معرضاً عمَّا سواه، وهذا الأمر الذي أمرناك به هو (قطرةَ الله التي قطَرَ الناس عليها): ووضع في عقولهم حُسْنَها واستقباحَ غيرها؛ فإنَّ جميع أحكام الشرع الظاهرة والباطنة قد وَضَعَ الله في قلوب الخلق كلَّهم الميلَ إليها، فوضع في قلوبهم محبَّة الحقِّ وإيثار الحقَّ، وهذا حقيقة الفطرة. ومَنْ خَرَجَ عن هذا الأصل؛ فلعارض عرض لفطرته أفسدها؛ كما قال النبيُ تَثَرَّ: «كلُّ مولودٍ يولَدُ على الفطرةِ فأبواه عرض لفطرته أفسدها؛ كما قال النبيُ تَثَرَّ: «كلُّ مولودٍ يولَدُ على الفطرةِ فأبواه عرض لفطرته أسدها؛ كما قال النبيُ تَثَرَّ: «كلُّ مولودٍ يولَدُ على الفطرةِ فأبواه غلق الله فيجعلُ المخلوقَ على غير الوضع الذي وَضَعةُ الله. ﴿ذلك ﴾: الذي أمرُناك به (الله في جميع شرائهِ أي : الطريق المستقيم الموصل إلى الله وإلى كرامتِه؛ فإنَّ مَن أقام وجهه للدين حنيفًا؛ فإنَّه سالك الصراط المستقيم في جميع شرائعِه وطرقِه، (ولكنَّ أكثرَ الناسِ لا يعلمونَ»: فلا يتعرَّون الدين القيم، وإن عرفوه؛ لم يَنْكوه.

(٣٩) ﴿ منيبينَ إليه واتَقوه ﴾: وهٰذا تفسيرُ لإقامة الوجه للدين؛ فإنَّ الإنابة إنابة القلب وانجذابُ دواعيه لمراضي الله تعالى، ويلزم من ذلك عملُ<sup>(٢)</sup> البدن بمقتضى ما في القلب، فشمل ذلك العبادات الظاهرة والباطنة، ولا يتمُ ذلك إلا بترك المعاصي الظلمرة والباطنة، ولا يتمُ ذلك إلا بترك المعاصي الظاهرة والباطنة، ولا يتمُ ذلك إلا بترك وتركَ المعاصي الظاهرة والباطنة، ولا يتمُ ذلك إلا بترك وتركَ المعاصي الظاهرة والباطنة، ولا يتمُ ذلك إلا بترك ما في القلب، فشمل ذلك العبادات الظاهرة والباطنة، ولا يتمُ ذلك إلا بترك المعاصي الله تعالى، ويلزم من ذلك عملُ<sup>(٢)</sup>

- أخرجه البخاري (١٣٥٩)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
  - (٢) في (ب): «حمل».



سورة الروم (٣٢ ـ ٣٤)

المنهيَّات أصلَها، والذي لا يُقبل معه عملٌ، وهو الشركُ، فقال: ﴿ولا تكونوا من المشركين﴾: لكونِ الشرك مضادًا للإنابة التي رُوحها الإخلاصُ من كلَّ وجه.

(٣٢) ثم ذَكَرَ حالة المشركين مهجناً لها ومقبّحاً، فقال: ﴿من الذين فَرَقوا دينَهم﴾: مع أنَّ الدين واحدٌ، وهو إخلاصُ العبادة لله وحدَه، وهؤلاء المشركون فرَقوه: منهم من يعبدُ الشمس والقمر، ومنهم من يعبدُ الشمس والقمر، ومنهم من يعبدُ الشمس والقمر، ومنهم من يعبدُ الأولياء والصالحين، ومنهم يهودٌ، ومنهم نصارى، ولهذا قال: ﴿وكانوا شِيَعاَ»؛ أي : كلُّ فرقةٍ من فرق الشرك تاهت وتعصَّبت على نصرِ ما معها من الباطل ومنابذة غيرهم ومحاربتِهم. ﴿كلُّ حزبٍ بما لديهم»: من العلوم المخالفة لله وحدة من من يعبدُ الأولياء والمضار، ومنهم من يعبدُ الشمس والقمر، ومنهم من يعبدُ الأولياء والصالحين، ومنهم يهودٌ، ومنهم نصارى، ولهذا قال: ﴿وكانوا شِيَعاَ»؛ أي : كلُّ فرقةٍ من فرق الشرك تاهت وتعصَّبت على نصرِ ما معها من الباطل ومنابذة غيرهم ومحاربتِهم. ﴿كلُّ حزبٍ بما لديهم»: من العلوم المخالفة لعلوم الرسل ﴿فرحدَنَ» : به يحكمون لأنفسِهم بأنَّه الحقُّ وأنَّ غيرهم على باطل.

وفي لهذا تحذير للمسلمين من تشتَّتهم وتفرَّقهم فرقاً، كلُّ فريق يتعصَّبُ لما معه من حقَّ وباطل، فيكونون مشابهين بذلك للمشركين في التفرُق، بل الدين واحدٌ، والرسول واحدٌ، والإله واحدٌ، وأكثر الأمور الدينيَّة وقع فيها الإجماع بين العلماء والأئمَّة، والأخوَّة الإيمانيَّة قد عقدها الله وربَطَها أتمَّ ربط؛ فما بالُ ذلك كلَّه يُلغي ويُبنى التفرُقُ والشقاقُ بين المسلمين على مسائل خفيَّةٍ أو فروع خلافيَّةٍ يضلَّلُ بها بعضُهم بعضاً ويتميَّز بها بعضُهم عن بعض؟! فهل هذا إلَّا من أكبر نزغات الشيطانِ وأعظم مقاصدِهِ التي كاد بها المسلمين؟! وهل السعي في جمع كلمتهم وإزالةٍ ما بينَهم من الشقاق المبنيَّ على ذلك الأصل الباطل إلَّا من أفضل الجهادِ في سبيل الله وأفضلِ الأعمال المقرِّة إلى الله؟!

ولما أمر تعالى بالإنابة إليه، وكان المأمور بها هي الإنابة الاختيارية، التي تكون في حالِ العسر واليسر والسَّعة والضيق؛ ذكر الإنابة الاضطراريَّة التي لا تكون مع الإنسان إلَّا عند ضيقِهِ وكربِهِ؛ فإذا زال عنه الضيق؛ نَبَذَها وراء ظهرِهِ، ولهذه غيرُ نافعةٍ، فقال:

﴿وَإِذَا مَسَّ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم تُمِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَتُهُم مِّنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم بِرَيْهِمْ يُشْرِكُونَ ٢ لِيَكْفُرُوا بِمَا ءَانَيْنَهُمْ فَتَمَتَّعُوا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ٢ أَمَ أَنَزَلْنَا عَلَيْهِمْ شَلْطَنَا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُوا بِهِ يُشْرِكُونَ ٢ ﴾.

﴿٣٣ - ٣٤﴾ ﴿وإذا مَسَّ الناسَ ضُرَّه: مرضٌ أو خوفٌ من هلاك ونحوه، ﴿دَعَوْا ربَّهم منيبين إليه؟: ونسوا ما كانوا به يشرِكون في تلك الحال؛ لعلمِهم أنَّه

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الروم (٣٥ ـ ٣٧)

لا يكشفُ الضُّرَ إلَّا الله، فَ﴿إِذَا أَذَاقَهُم منه رحمةَ ﴾: شفاهم من مرضهم وآمَنَهم من خوفهم، ﴿إذا فريقٌ منهمَ ﴾: ينقُضون تلك الإنابةَ التي صدرت منهم، ويشرِكون به مَنْ لا دَفَعَ عنهم ولا أغنى ولا أفقر ولا أغنى، وكلُّ هٰذا كفرٌ بما آتاهم اللَّه ومنَّ به عليهم حيثُ أنجاهم وأنقَذَهم من الشدَّة وأزال عنهم المشقَّة؛ فهلاً قابلوا هٰذه النعمة الجليلة بالشُّكر والدوام على الإخلاص له في جميع الأحوال؟!

(٢٥) ﴿أُم أُنزَلْنَا عليهم سلطاناً ﴾ أي: حجَّة ظاهرةً، ﴿فهو ﴾ أي: ذٰلك السلطان ﴿يتكلَّمُ بما كانوا به يشركون ﴾: ويقول لهم: أثبتوا على شِرْكِكُم واستمرُّوا على شَرْكِكُم واستمرُّوا على شَرْكِكُم واستمرُّوا على شَكْكُم ؛ فإنَّ ما أنتم عليه هو الحقُّ، وما دعتكم الرسلُ إليه باطل ؛ فهل ذٰلك السلطان موجودٌ عندهم حتى يوجِبَ لهم شدَّة التمسُك بالشرك ؟ أم البراهين العقليَّة والسمعيَّة والكتب السماويَّة والرسل الكرام وسادات الأنام قد نَهوا أشدً النهي عن ألبتوا على شَرْكِكُم وأستمرُّوا السلطان موجودٌ عندهم حتى يوجبَ لهم شدَّة التمسُك بالشرك؟ أم البراهين العقليَّة والسمعيَّة والكتب السماويَّة والرسل الكرام وسادات الأنام قد نَهوا أشدً النهي عن ذلك، وحذَروا من سلوك طرقه الموصلة إليه، وحكموا بفساد عقل ودين من ارتكبه؟!

﴿وَإِذَا أَذَفَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُوا بِمَّا وَإِن تُصِبْهُمْ سَتِنَةُ بِمَا فَذَمَتْ أَيدِيهِمْ إِذَا هُمْ بَقْنَطُونَ () أَوَلَمَ بَرَوْا أَنَّ ٱللَهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن بَشَآَءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَابَنَتِ لِقَوْمِ بُؤْمِنُونَ ﴾

(٣٦ - ٣٧) يخبر تعالى عن طبيعة أكثر الناس في حال الرخاء والسدَّة أنّهم إذا أذاقهم الله منه رحمةً من صحَّةٍ وغنى ونصر ونحو ذلك؛ فرحوا بذلك فرح بَطَر لا فرح شُكْر وتبجَّح بنعمة الله. ﴿وإن تُصِبْهُم سيئةٌ ﴾؛ أي: حالَّ تسوؤهم، وذلك ﴿ما قَدَّمَت أيديهم ﴾: من المعاصي، ﴿إذا هم يَقْنَطون ﴾: ييأسون من زوال ذلك ألمقر والمرض ونحوه، وهذا جهلَّ منهم وعدم معرفة. ﴿أَوَلَمْ يرَوَا أَنَّ الله يبسطُ الفقر والمرض ونحوه، وهذا جهلَّ منهم وعدم معرفة. ﴿أَوَلَمْ يرَوَا أَنَّ الله يبسطُ وَمِعا قَدَمَت أيديهم ﴾: من المعاصي، ﴿إذا هم يَقْنَطون ﴾: ييأسون من زوال ذلك ألفقر والمرض ونحوه، وهذا جهلَّ منهم وعدم معرفة. ﴿أَوَلَمْ يرَوَا أَنَّ الله يبسطُ وَعدم معرفة أوَلَمْ يرَوا أَنَّ الله يبسطُ وَعيمة من يشاء وَيَقْدِرُ ﴾: فالقنوط بعدما علم أن الخير والشرَّ من الله والرزق سعته وضيقه من تقديره ضائعٌ ليس له محلًّ ؛ فلا تنظر أَيُّها العاقل لمجرَّد الأسباب، بل وضيقه من تقديره الله ولهذا قال: في ذلك لاَياتِ لقوم يؤمنون ﴾: فهم الذين يعتبرونَ بنظر أَيُّها العاقل لمجرَّد الأسباب، بل يعتبرونَ بنظرنَ أَيُّها العاقل لمحرَّد الأسباب، بل يعتبرونَ بنظر ألم ولمنون ﴾: في مالذين وجوده الذين الله ورحمته وجوده المعنوري محلً إلى في ذلك لاَياتِ لقوم يؤمنون إذا وينهم الذين وجوده الحمل الذين وجوده الذين وجوده الله لِمَنْ يشاء وقَبْضِهِ، ويعرفون بذلك حكمة الله ورحمته وجوده وجدي القلوب لسؤالِه في جميع مطالب الرزق.

فَعَانِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّمُ وَٱلْمِسْكِينَ وَأَنْ ٱلسَّبِيلِ ذَلِكَ خَيَّرٌ لِلَّذِيبَ يُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ وَأَوْلَبَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَمَا ءَاتَيْتُد مِن زِبًا لِبَرَبُولَ فِي آمَوْلِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُولُ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُد مِّن ذَكُوْرَ تُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَهِ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ۞﴾.

## سورة الروم (٣٨ ـــ ٣٩)

(٣٨» أي: فأعطِ القريب منك ـ على حسب قريدِ وحاجتِهِ ـ حقَّه الذي أوجبه الشارع أو حضَّ عليه من النفقةِ الواجبة والصدقةِ والهديَّة والبرَّ والسلام والإكرام والعفوِ عن زلَّته والمسامحة عن هفوتِهِ، وكذلك آتِ المسكين الذي أسْكَنَهُ<sup>(١)</sup> الفقرُ والحاجةُ ما تُزيل به حاجَتَه وتدفعُ به ضرورتَه من إطعامه وسقيه وكسوتِهِ. **(وابنَ** السبيلَّه: الغريب المنقطع به في غير بلدِهِ، الذي في مظنَّة شدَّة الحاجة، وأنَّه لا مال معه ولا كسب قد دَبَر نفسَه به في سفره؛ بخلاف الذي في بلده؛ فإنَّه وإن لم يكن له مالٌ، لكن لا بدَّ في الغالب أن يكونَ في حرفةٍ أو صناعةٍ ونحوها تسدُّ حاجته، ولهٰذا جعل الله في الزَّكاة حصةً للمسكين وإبن السبيل.

﴿ذَلكَ ﴾ أي: إيتاء ذي القربى والمسكين وابن السبيل: ﴿خيرَ للذين يريدون؟ بذلك العمل ﴿وَجْهَ الله ﴾ أي: خير غزيرَ وثوابّ كثيرً ؛ لأنّه من أفضل الأعمال الصالحة، والنفعُ المتعدِّي الذي وافق محلَّه المَقْرونُ به الإخلاص؛ فإن لم يُرَدْ به وجهُ الله ؛ لم يكن خيراً للمعطي، وإن كان خيراً ونفعاً للمعطى ؛ كما قال تعالى: ﴿لا خيرَ في كثير مِن نَجواهم إلَّا مَنْ أمر بصدقةٍ أو معروفٍ أو إصلاح بينَ الناس ﴾: مفهومُها أنَّ هٰذه المستثنيات خيرً ؛ لنفعها المتعدِّي، ولكن مَنْ يفعلُ ذلك التعام رضاة الله ؛ فسوف نؤتيه أجراً عظيماً، وقوله : ﴿وأولئك ﴾ : الذين عملوا هٰذه عقابه.

ومثل ذلك العملُ الذي يُراد به الزيادة في الجاه والرياء عند الناس؛ فهذا كلَّه لا يربو عند الله. ﴿وما آتيتُم من زكاةَ﴾؛ أي: مال يطهِّرِكم من الأخلاق الرَّذيلة، ويطهِّر أموالكم من البُخل بها، ويزيدُ في دفع حاجة المعطىٰ؛ ﴿تريدونَ﴾: بذلك ﴿وجهَ الله فأولتُك هم المُضعِفونَ﴾؛ أي: المضاعَف لهم الأجر، الذين تربو

(۱) في (ب): «أسكته».

سورة الروم (٤٠ ـ ٤٢)

نفقاتُهم عند الله، ويُربيها اللهُ لهم، حتى تكونَ شيئاً كثيراً، ودنَّ قولُه: ﴿وما آتَيْتُم من زكاةٍ﴾: أنَّ الصدقة مع اضطرارِ من يَتَعَلَّق بالمنفق أو مع دَيْنِ عليه لم يَقْضِهِ ويقدِّمُ عليه الصدقَة؛ أنَّ ذٰلك ليس بزكاةٍ يؤجَر عليه العبد، ويُرَدُ تصرُّفُه شرعاً؛ كما قال تعالى في الذي يُمْدَحُ: ﴿الذي يؤتي ماله يتزكَّى﴾؛ فليس مجردُ إيتاءِ المال خيراً، حتى يكون بهٰذه الصفة، وهو أن يكونَ على وجهٍ يَتَزَكَّى به المؤتي.

اللَّهُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُبِينُكُمْ ثُمَّ يُمْبِيكُمْ هَـلَ مِن شُرَكَآبٍكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْءٍ سُبْحَننَمُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ٢

٤٠﴾ يخبر تعالى أنَّه وحده المنفرد بخلقكم ورزقكم وإماتتكم وإحيائكم، وأنه ليس أحدٌ من الشركاء التي يدعوها المشركون مَنْ يشارِكُ الله في شيءٍ من هٰذه الأشياء؛ فكيف يشرِكون بِمَنِ انفردَ بهٰذه الأمور من ليس له تصرُفٌ فيها بوجهٍ من الوجوه؟ فسبحانَه وتعالى، وتقدَّس، وتنزَّه، وعلا عن شِرْكِهِم؛ فلا يضرُه ذٰلك، وإنَّما وبالُه<sup>(١)</sup> عليهم.

﴿ظَهَرَ ٱلْمُسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَيلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ٣٠٠ .

(٤) أي: استعلن ﴿الفسادُ في البرُ والبحرِ؟؛ أي: فساد معايشهم ونقصها وحلول الآفات بها وفي أنفسهم من الأمراض والوباء وغير ذلك، وذلك بسبب ما قدَّمَتْ أيديهم من الأعمال الفاسدةِ المفسدةِ بطبعها. لهذه المذكورة، ﴿لِيُذيقَهم بعضَ الذي عملوا؟؛ أي: ليعلموا أنَّه المجازي على الأعمال، فعجَّل لهم نموذجاً من جزاء أعمالهم في الدنيا؛ ﴿لعلَّهم يرجِعونَ؟: عن أعمالهم التي أثَّرت لهم من الفساد ما أثَّرت ما أنَّم أمن جزاء أعمالهم في الدنيا؛ ولعلمهم من المحازي على الأعمال، فعجَّل لهم نموذجاً من جزاء أعمالهم في الدنيا؛ ﴿لعلموا أنَّه المجازي على الأعمال، فعجَّل لهم نموذجاً من جزاء أعمالهم في الدنيا؛ ﴿لعلمهم يرجِعونَ؟: عن أعمالهم التي أثَّرت لهم من ورضي أنعم ببلائِهِ، من جزاء أعمالهم في الدنيا؛ ولعلَّهم يرجِعونَ؟: عن أعمالهم التي أثَّرت لهم من ورضي أنفساد ما أثَرت من أنعم ببلائِهِ، أمرُهم؛ فسبحان من أنعم ببلائِهِ، وتفضَّل يعقوبتِهِ، وإلَّا؛ فلو أذاقهم جميع ما كسبوا؛ ما ترك على ظهرِها من دابَّةِ.

وَقُلْ سِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلُ كَانَ أَحْتَرُهُر تُسْمِكِينَ ﴿ ﴾ . ﴿13﴾ والأمر بالسير في الأرض يدخُلُ فيه السير بالأبدان<sup>(٢)</sup> والسيرُ في القلوب للنظر والتأمُّل بعواقب المتقدِّمين، ﴿كان أكثرُهُم مشركينَ﴾: تجدون عاقِبَتَهم شرَّ

(1) في (ب): «وبالهم».
 (٢) في (ب): «في الأبدان».

FOR QUR'ĂN سورة الروم (٤٢ ـ ٤١)

العواقب، ومآلهم شرَّ مآل: عذابٌ استأصلهم، وذمًّ، ولعنُّ من خَلْق اللَّه يتبعهم، وخزيٌ متواصلٌ؛ فاحذروا أن تفعلوا أفعالهم؛ يُحذى بكم حَذْوَهم؛ فإنَّ عدل اللَه وحكمته في كل زمان ومكان.

﴿فَأَفِعْرِ وَجْهَكَ لِلَّذِينِ ٱلْقَيِّسِمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمُ لَا مَرَدَّ لَمُ مِنَ اللَّهِ يَوَمِيلِ يَصَدَّعُونَ ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِأَنفُسِمِ يَمْهَدُونَ ﴾ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا القَبْلِحَنتِ مِن فَضْلِهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الكَفِرِينَ ۞ ﴾.

٤٣﴾ أي: أقبل بقلبك وتوجَّه بوجهِك، و اسْعَ ببدنِك لإقامة الدين القيَّم المستقيم، فنفُذ أوامره ونواهيه بجدً واجتهاد، وقم بوظائفِهِ الظاهرة والباطنة، وبادِر زمانك وحياتك وشبابك، فمن قبل أن يأتيَ يوم لا مردً له من الله»: وهو يوم القيامة، الذي إذا حياتك وشبابك، فمن قبل أن يأتيَ يوم لا مردً له من الله»: وهو يوم القيامة، الذي أن أنك وحياتك وسائفِهِ الظاهرة والباطنة، وبادِر أمانك وحياتك وشبابك، فمن قبل أن يأتيَ يوم لا مردً له من الله»: وهو يوم القيامة الذي أن يأتيَ يوم لا مردً له من الله»: وهو يوم القيامة، الذي أنك وحياتك وشبابك، في أن يأتي يوم لا مردً له من الله وحياتك وشبابك، في أن يأتي يوم العاملون ليستأنفوا<sup>(١)</sup> العمل، بل أفيامة، القيامة، ولا يُرجأ العاملون ليستأنفوا<sup>(١)</sup> العمل، بل فُرغَ من الأعمال، ولم يبقَ إلا جزاء العمال. في يوم أنه العمال، ولم يبقًا أي ينفرً قون عن ذلك اليوم، ويصدرون أشتاتاً متفاوتين؛ لِيُرَوْا أعمالهم.

٤٤ ـ ٤٤ فَ فَمْنَ كَفَرْهُ: منهم، فَعْعَلِيه كَفُرُهُ : ويعاقب هو بنفسِهِ، لا تَزِرُ وازرَ أخرى، فومن عَمِلَ صالحاً : من الحقوق التي لله والتي للعباد الواجبة والمستحبَّة فلأنفسِهِم : لا لغيرهم؛ فيَمْهَدونَ ؛ أي : يهيئون، ولأنفسهم والمستحبَّة فلأنفسِهم : لا لغيرهم؛ فيَمْهَدونَ ؛ أي : يهيئون، ولأنفسهم والمستحبَّة فلأنفسِهم : لا لغيرهم في مُهَدونَ ؛ أي : يهيئون، ولأنفسهم محدود يعمرون آخرتهم، ويستعدون للفوز بمنازلها وغرفاتها، ومع ذلك جزاؤهم ليس مقصوراً على أعمالهم، بل يجزيهم الله من فضلِه الممدود وكرمِهِ غير المحدود معموماً المعاد الواجبة مقصوراً على أعمالهم، بل يجزيهم الله من فضلِه الممدود وكرمِهِ غير المحدود ما<sup>(٢)</sup> لا تبلغُه أعمالهم، بل يجزيهم الله من فضلِه الممدود وكرمِهِ غير المحدود مقصوراً على أعمالهم، وذلك لأنَّه أحبَّهم، وإذا أحبَّ الله عبداً؛ صبًا عليه ما<sup>(٢)</sup> لا تبلغُه أعمالهم، وذلك لأنَّه أحبَّهم، وإذا معن وانا معيد والمع والباطنة، وهذا بمناز الله من فضلِه الممدود وكرمِهِ غير المحدود ولا<sup>(٢)</sup> لا تبلغُه أعمالهم، وذلك لأنَّه أحبَّهم، وإذا أحبَّ الله عبداً؛ صبًا عليه ما<sup>(٢)</sup> لا تبلغُه أعمالهم، وذلك لأنَّه أحبَّهم، وإذا أحبَّ ما له عبداً؛ صبًا عليه وها المدود وكرمِه غير المحدود ولاحسان صبًا، وأجزل له العطايا الفاخرة، وأنعم عليه بالنعم الظاهرة والباطنة، وهذا بخلاف الكافرين؛ فإنَّ الله لمَّا أبغضَهم ومقَتَهم؛ عاقبَهم وعنَّبهم، ولم يَزدُهم وهذا بخلاف الكافرين؛ فإنَّ الله لمَّا أبغضَهم ومقَتَهم؟ عاقبَهم وعنَّبهم، ولم يزدُهم وهذا بخلاف الكافرين؛ فإنَّ الله لمَّا أبغضَهم ومقَتَهم؟ ما زاد من قبلهم، ولهذا قال: ألمَّه العامي الكافرين».

﴿وَمِنْ ءَايَنِيهِ أَن يُرْسِلَ ٱلرَائِحَ مُبَشِّرَيْتِ وَلِيُذِيقَكُمُ مِّن زَحْمَتِهِ، وَلِتَجْرِى ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ. وَلِتَبْنَعُوْا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ تَسْكُرُونَ (٢

· ﴿٤٦﴾ أي: ومن<sup>(٣)</sup> الأدلَّة الدالَّة على رحمته وبعثِهِ الموتى وأنَّه الإله المعبود

(٢) في (ب): «وما».

في (ب): «أن يستأنفوا».

(٣) في (ب): «من».

سورة الروم (٤٧ ــ ٤٩)

والملك المحمود، أن أرسل ﴿الرياحَ»: أمام المطر ﴿مبشراتِ»: بإثارتها للسحاب ثم جمعِها، فتبشر بذلك النفوس قبل نزوله، ﴿ولِيذيقَكم من رحمتِهِ»: فَيُنْزِلَ عليكم مطراً تحيا به البلادُ والعبادُ وتذوقون من رحمتِهِ ما تعرفون أنَّ رحمته هي المنقذة للعباد الجالبة لأرزاقهم، فتشتاقون إلى الإكثار من الأعمال الصالحة الفاتحة لخزائن الرحمة، ﴿ولِتَجْرِيَ الفلكَ»: في البحر ﴿بأمرِهِ»: القدريّ، ﴿ولِتَبْتَغوا من فضلِهِ»: بالتصرُّفِ في معايشكم ومصالحكم. ﴿ولعنَّكُم تشكُرونَ»: مَنْ سخُّر لكم الأسباب، ويَسَّرَ لكم الأمور؛ فهذا المقصود من النعم أنْ تقابَلَ بشكر الله تعالى؛ ليزيدَكم الله منها، ويبقيَها عليكم، وأمَّا مقابلة النعم بالكفرِ والمعاصي؛ فهذه حالُ من بدًل

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ غَآَءُوهُم بِٱلْبَيْنَكِ فَأَنْنَقَمْنَا مِنَ ٱلَّذِينَ آجَرَبُولًّ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢

لاك ﴾ أي : ﴿ولقد أرْسَلْنَا مَن تَبَلِكَ ﴾ : في الأمم السالفين ﴿رَسَلاً إلَى قومهم ﴾ : حين جَحَدوا توحيدَ الله وكذَّبوا بالحقَّ، فجاءتهم رسلُهم يدعونَهم إلى التوحيد والإخلاص والتصديق بالحقَّ وبطلان ما هم عليه من الكفر والضَّلال، وجاؤوهم بالبينات والأدلَّة على ذَلك، فلم يؤمِنوا ولم يزولوا عن غيهم، ﴿فانتَقَمْنا من الذين أجرَموا ﴾ : ونصرنا المؤمنينَ أتباع الرسل، ﴿وكان حقًّا علينا تصرُ المؤمنين ﴾ أي : أوجَبْنا ذَلك على أنفسنا، وجعلُناه من جملةِ الحقوقِ المتعيِّنة، وعدناهم به ؛ فلا بدً من وقوعِهِ، فأنتُم أيُّها المكذِّبون لمحمدٍ ﷺ إن بقيتُم على تكذيبكم ؛ حلَّت بكم العقوبةُ، ونصرناه عليكم.

﴿اللَّهُ الَّذِى يُرْسِلُ الرِّبَحَ فَنْثِيرُ سَحَابًا فَبَبْسُطُهُ فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآهُ وَيَجْعَلْهُ كِسَفًا فَنَرَى الْوَدَقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ، مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُرَ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَلِن كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْهِم مِن قَبْلِهِ. لَمُبْلِسِينَ ﴿ فَانَظُرْ إِلَىٰ مَاتَ رَحْمَتِ اللَّهِ حَيْفَ يُعْ بَمَدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمْعِي الْمَوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾

٤٨ ـ ٤٩ ٤ يخبر تعالى عن كمال قدرته وتمام نعمته أنَّه ﴿يرسلُ الرياح فتثير سحاباً»: من الأرض، ﴿فيَبْسُطُه في السماءَ»؛ أي: يمدُّه ويوسُعه ﴿كيف يشاءُ»؛ أي: على أيَّ حالة أرادها من ذلك، ﴿ثم يجعلُهُ»؛ أي: ذلك السحاب الواسع ﴿كِسَفاَ»؛ أي: سحاباً ثخيناً قد طبَّق بعضَه فوق بعض. ﴿فترى الوَدْقَ

1321

ا سورة الروم (٥٠ ـ ٥٣)

يخرُجُ من خلالِهِ﴾؛ أي: السحاب؛ نقطاً صغاراً متفرَّقة، لا تنزل جميعاً فتُفَطِّدُ ما أتت عليه، ﴿فَإِذا أَصَابَ﴾؛ أي: بذلك المطر مَنْ ﴿يشاءُ من عبادِهِ إِذَا هم يستبشرونَ»: يبشَّر بعضهم بعضاً بنزوله، وذلك لشدَّة حاجتهم وضرورتهم إليه؛ فلهذا قال: ﴿وإن كانوا مِن قبلِ أن يُنَزَّلَ عليهم من قبلِهِ لَمُبْلِسينَ﴾؛ أي: آيِسين قانطين لتأخُّر وقت مجيئه؛ أي: فلما نزل في تلك الحال؛ صار له موقعٌ عظيم عندهم وفرحٌ واستبشارٌ.

﴿٥٠﴾ ﴿فانظر إلى آثار رحمة الله كيف يُحيي الأرض بعد موتها﴾: فاهتزَتْ ورَبَتْ وأنبتت من كلَّ زوج كريم. ﴿إنَّ ذَلكَ﴾: الذي أحيا الأرض بعد موتها ورَبَتْ وأنبتت من كلَّ زوج كريم. ﴿إنَّ ذَلكَ﴾: الذي أحيا الأرض بعد موتها ﴿لَمُحْيي الموتى وهو على كلَّ شيءٌ قديرٌ»: فقدرتُه تعالى لا يتعاصى عليها شيءٌ، وإن تعاصى على قَدْرِ خَلْقِهِ، ودقٌ عن أفهامهم، وحارت فيه عقولهم.

﴿وَلَبِنِ أَرْسَلْنَا رِيحًا فَرَأَوْهُ مُصْفَنَرًا لَظَلُوا مِنْ بَعَدِهِ يَكْفُرُونَ ۞ فَإِنَّكَ لَا تُسْيِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْيِعُ الصُّمَرَ ٱلدُّعَاءَ إذا وَلَقا مُدْبِرِينَ ۞ وَمَآ أَنتَ بِهَٰدِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَلَلَئِهِمُّ إِن تُسْيعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِتَابَئِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ۞ ﴾.

(٥٩) يخبر تعالى عن حالة الخَلْق وأنَّهم مع هٰذه النعم عليهم بإحياء الأرض بعد موتها ونشر رحمة الله تعالى: لو أرسَلْنا على هٰذا النبات الناشىء عن المطر وعلى زُروعهم ريحاً مضرَّة متلفة أو منقصة ، ﴿فرأوهُ مُصفرًا»: قد تداعى إلى التلف، ﴿لَطَلُوا من بعلام يكفرون : فينسَوْن النعم الماضية، ويبادرون إلى الكفرا وهؤلاء لا ينفع فيهم وعظ ولا زجرٌ.

﴿٢٥﴾ ﴿فَإِنَّكَ لا تُسْمِعُ الموتى ولا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعاءَ»: وبالأولى: ﴿إذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ»: فإنَّ الموانع قد توفَّرت فيهم عن الانقياد والسماع النافع كتوفُّر هٰذه الموانع المذكورة عن سماع الصوتِ الحسيِّ.

(٥٣) ﴿وما أنت بهادِ العُمْي عن ضلالَتِهم؟: لأنّهم لا يقبلون الإبصارَ بسبب عَماهم؛ فليس فيهم<sup>(١)</sup> قابليَّة له. ﴿إِن تُسْمِعُ إلَّا مَن يؤمنُ بآياتنا فهم مسلمونَ؟: فهؤلاء الذين ينفعُ فيهم إسماعُ الهدى، المؤمنون بآياتنا بقلوبهم، المنقادون لأوامرنا، المسلمون لنا؛ لأنَّ معهم الداعي القويَّ لقَبول النصائح والمواعظ، وهو

في (ب): «منهم».



سورة الروم (٤٥ ـ ٥٥)

استعدادُهم للإيمان بكلِّ آيةٍ من آيات الله، واستعدادُهم لتنفيذ ما يقدِرون عليه من أوامر الله ونواهيه.

اللهُ الَذِى خَلَفَكُم مِن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةَ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّقَ ضَعْفَا وَشَيْبَةُ يَخْلُقُ مَا يَشَآةُ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ٥

(30) يخبر تعالى عن سعة علمه وعظيم اقتداره وكمال حكمتِه؛ أنَّه ابتدأ خَلْقَ الآدميين من ضَعْف، وهو الأطوارُ الأولى من خلقه من نطفة إلى علقة إلى مضغة إلى أن صار حيواناً في الأرحام إلى أن وُلِدَ وهو في سنَّ الطُّفولية، وهو إذ ذاك في غاية الضعف وعدم القوَّة والقدرة، ثمَّ ما زال الله يزيدُ في قوَّته شيئاً فشيئاً، حتى غاية الضعف وعدم القوَّة والقدرة، ثمَّ ما زال الله يزيدُ في قوَّته شيئاً فشيئاً، حتى الطُولِ ورجع إلى المعف وعدم ألقوَّة والقدرة، وكملت قواه الظاهرة والباطنة، ثم انتقل من هذا الطور ورجع إلى الضعف والشيبة والهرم. ﴿يَخْلُقُ ما يشاء ﴾: بحسب حكمتِه، ومن حكمتِه أن يري العبدَ ضعفة، وأنَّ قوَّته محفوفة بضعفين، وأنَّه ليس له من ألطور ورجع إلى الضعف والشيبة والهرم. ﴿يَخْلُقُ ما يشاء ﴾: بحسب حكمتِه، ومن حكمتِه، ومن حكمتِه، وأنَّ قوَّته محفوفة بضعفين، وأنَّه ليس له من فنه الطور ورجع إلى الضعف والشيبة والهرم. ﴿يَخْلُقُ ما يشاء ﴾: بحسب حكمتِه، ومن حكمتِه أن يُري العبدَ ضعفَه، وأنَّ قوَّته محفوفة بضعفين، وأنَّه ليس له من فنه الطور ورجع إلى الضعف والشيبة والهرم. ﴿يَخْلُقُ ما يشاء ﴾: بحسب حكمتِه ومن حكمتِه أن يُري العبدَ ضعفَه، وأنَّ قوَّته محفوفة بضعفين، وأنَّه ليس له من في الطور ورجع إلى الضعف والشيبة والهرم. وينه في حموفة بضعفين، وأنَّه ليس له من ومن حكمتِه أن يُري العبدَ ضعفَه، وأنَّ قوَّته محفوفة بضعفين، وأنَّه ليس له من في الزيادة؛ لطغى وبغى وعتا، وليعلم العبادُ كمالَ قدرة الله، التي لا تزال في الزيادة؛ يحلق بها الأشياء، ويدبَّر بها الأمورَ، ولا يلحقُها إعياء ولا ضعف ولا معف ولا يقصَّ بوجه من الوجوه.

وَيَتِمَ نَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِدُ الْمُجْمِعُونَ مَا لَمِثُوا غَيْرَ سَتَاعَةً كَذَلِكَ كَانُوا بُوْفَكُونَ ﴿ وَقَالَ الَذِينَ أُوتُوا الْهِلْمَ وَالإِيمَنَ لَقَدْ لَمِنْتُدَ فِي كِنَبِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ فَهَكذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَكِكَتَكُمْ كُنتُر لَا تَعْلَمُونَ ٢ فَيَوْمَهِذِ لَا يَنفَعُ الَذِينَ طَلَمُوا مَعْذِرَتُهُمَ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ٢

(٥٥) يخبر تعالى عن يوم القيامة وسرعة مجيئه، وأنَّه إذا قامت الساعة ؛ أقسم والمجرمونَ : بالله أنهم (ما لَبِثوا) : في الدُّنيا (إلَّا ساعة)، وذُلك اعتذار منهم ؛ لعلَّه ينفعُهم العذر، واستقصار لمدَّة الدنيا. ولمَّا كان قولُهم كذباً لا حقيقة له ؛ قال تعالى : (كذلك كانوا يُؤفكون) ؛ أي : ما زالوا وهم في الدنيا يؤفكون عن الحقائق ويأتفكون الكذبَ ؛ ففي الدُنيا كذَّبوا الحقَّ الذي جاءت<sup>(١)</sup> به المرسلون، وفي الآخرة أنكروا الأمرَ المحسوس، وهو اللبتُ الطويلُ في الدنيا ؛ فهذا خُلُقهم القبيح، والعبدُ يُبْعَتُ على ما مات عليه. ٤٦ ( ٥٦ ( وقال الذين أوتوا العلم والإيمان ؛ أي: منَّ اللَّهُ عليهم بهما، وصارا وصفاً لهم، العلم بالحق والإيمان المستلزم إيثار الحقّ، وإذا كانوا عالمين بالحقّ، مؤثرين له؛ لزمَ أن يكونَ قولُهم مطابقاً للواقع مناسباً لأحوالهم؛ فلهذا قالوا الحقّ: (لقذ لَبِثْتُم في كتاب الله ؛ أي: في قضائِهِ وقدرهِ الذي كتبه الله عليكم وفي حكمه وإلى يوم البعث ؛ أي: عُمرتم عمراً يتذكّر فيه المتذكّر، ويتدبَّر فيه المتدبر ويعتبر فيه المعتبر، حتى صار البعث، ووصلتُم إلى هذه الحال. ﴿فهذا يوم البعث ولٰكنّكم كنتُم لا تعلمون : فلذلك أنكرتُموه في الدُّنيا، وأنكرتُم إقامتكم في الدُّنيا وقتاً تتمكَّنون فيه من الإنابةِ والتوبةِ، فلم يزل الجهلُ شعاركم، وآثاره من التكذيب والخسار دِثاركم.

﴿٧٥﴾ ﴿فيومئذ لا ينفعُ الذين ظَلَموا معذرتُهم﴾: فإن كذَّبوا، وزعموا أنَّهم ما قامت عليهم الحجَّة، أو ما تمكَّنوا من الإيمان؛ ظهر كَذِبُهم بشهادة أهل العلم والإيمان وشهادة جلودِهم وأيديهم وأرجلهم، وإنْ طلبوا الإعذارَ، وأنَّهم يردُّون، ولا يعودون لِما نُهوا عنه؛ لم يمكَّنوا؛ فإنَّه فات وقتُ الإعذار، فلا تُقبل معذرتُهم. ولا يعودون لِما نُهوا عنه؛ لم يمكَّنوا؛ فإنَّه فات وقتُ الإعذار، فلا تُقبل معذرتُهم. ﴿ولا هم يُسْتَعْتَبُونَ؟ أي ما معذراً من العلم والإيمان وشهادة ما العلم والإيمان وشهادة جلودِهم وأيديهم وأرجلهم، وإنْ طلبوا الإعذارَ، وأنَّهم يردُّون، ولا يعودون لِما نُهوا عنه؛ لم يمكَّنوا؛ فإنَّه فات وقتُ الإعذار، فلا تُقبل معذرتُهم.

﴿وَلَقَدَ ضَمَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَٰذَا الْقُرْمَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَلَبِن جِنْتَهُم بِعَابَدَةٍ لَيَقُولَنَ الَّذِينَ حَفَرُوَا إِن أَنتُم الِآ مُنْطِلُونَ ٥ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَهُ عَلَ قُلُوبِ الَّذِيبَ لَا يَعَلَمُونَ ١٠ فَاصْبِر إِنَّ وَعْدَ اللَهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَنَكَ الَّذِينَ لَا يُوْفِنُونَ ٢٠ ﴾.

(٥٩ - ٥٩) أي: ﴿ولقد ضَربْنا﴾: لأجل عنايتنا ورخمَنِنا ولطفنا وحسن تعليمنا ﴿للناس في هذا القرآنِ من كلَّ مثلَ»: تتَضِح به الحقائقُ وتُعرف به الأمور وتنقطعُ به الحجَّة، وهذا عامٌ في الأمثال التي يضرِبُها الله في تقريب الأمور المعقولة بالمحسوسة، وفي الإخبار بما سيكون وجلاء حقيقتهِ حتى كأنَه وَقَعَ، ومنه في هذا الموضع ذكرُ الله تعالى ما يكون يوم القيامةِ، وحالةَ المجرمين فيه، وشدَّة أسفِهم، وأنَّه لا يقبلُ منهم عذرٌ ولا عتابٌ، ولكن أبى الظالمون الكافرون إلاّ معاندة الحقُ الواضح، ولهذا قال: ﴿ولئن جِئْتَهم بآيةٍ﴾؛ أي: أيَّ آية تدلُّ على صحة ما جئتَ به، ﴿ليقولَنَ الذين كَفَروا إن أنتُم إلاّ مبطلونَ﴾؛ أي: قالوا للحقٌ: إنَّه باطل! وهذا به، فليقولَنَ الذين كَفَروا إن أنتُم إلاّ مبطلونَه؛ أي: قالوا للحقٌ: إنَّه باطل! وهذا من كفرهم وجراءتهم وطبع الله على قلوبهم وجَهْلهم المفرطِ، ولا تدركُ الأسياء على من كفرهم وجراءتهم وطبع الله على قلوبهم وجَهْلهم المفرطِ، ولا تدل كالنه يَطْبَعُ الله على قلوب الذين لا يعلمونَه: فلا يَدْخُلُها خيرٌ، ولا تدركُ الأسياء على من كفرهم وجراءتهم وطبع الله على قلوبهم وجَهْلهم المفرطِ، ولهذا قال. حقيقتها، بل ترى الحق باطلاً والباطل حقًا.

This file was downloaded from QuranicThought.com

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة الروم (٦٠) ـ سورة لقمان (٢)

(٦٠) ﴿فاصبز﴾: على ما أمرتَ به وعلى دعوتِهِم إلى اللَّه ولو رأيتَ منهم إعراضاً؛ فلا يصدَّنَك ذٰلك. ﴿إِنَّ وعدَ اللَّه حقَّ﴾؛ أي: لا شكَّ فيه، وهٰذا مما يُعين على الصبر؛ فإنَّ العبد إذا علم أنَّ عمله غير ضائع، بل سيجدُه كاملاً؛ هانَ عليه ما يلقاه من المكاره، وتيسَر<sup>(1)</sup> عليه كلُّ عسير، واستقلَّ من عملِهِ كلَّ كثير. ﴿ولا يَسْتَخِفَنَكَ الذين لا يوقنونَه؛ أي: قد ضعفَ إيمانُهم وقلَّ يقينُهم فخفَّت ولا يَسْتَخِفَنَكَ الذين لا يوقنونَه؛ أي: قد ضعفَ إيمانُهم وقلَّ يقينُهم فخفَّت لذلك أحلامُهم، وقلَّ صبرُهم؛ فإيَّاكَ أن يستخفُوك وحملوك على عدم الثبات على الأوامر والنواهي، والنفسُ تساعِدُهم على هٰذا، وتطلُبُ التشبُّه والموافقة<sup>(٢)</sup>، وهٰذا مما يدلُّ على أنَّ كلَّ مؤمن موقن رزين العقل؛ يَسْهُلُ عليه الصبر، وكلَ ضعيف اليقين؛ ضعيف العقل خفيفُه؛ فالأول بمنزلة اللُبٌ، والآخر بمنزلة القشور. فالله المستعان.

\* \* \*

تفسير سورة لقمان [وهي] مكية إنهام التربي التتمية

(آلَمَّةُ ۞ نِلْكَ مَابَتُ الْكِنْبِ الْمُتَكِمِرِ ۞ هُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ۞ الَّذِينَ يُقِيمُونَ السَّلَوْةَ وَبُؤْثُونَ الزَّكُوْةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ بُوَقِنُونَ ۞ أُوَلَتِكَ عَلَى هُدَى مِن تَرَبِّهِمْ وَأُوْلَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞ ﴾.

٤٢ يشيرُ تعالى إشارةَ دالَّةَ على التعظيم إلى ﴿آيات الكتاب الحكيم﴾؛ أي: آياتُهُ محكمةٌ صدرتْ من حكيم خبير.

ومن<sup>(1)</sup> إحكامها أنَّها جاءت بأجلُ الألفاظ وأفصحها وأبينها، الدالَّة على أجلُ المعاني وأحسنها.

ومن إحكامها أنها محفوظةً من التغييرِ والتبديل والزيادة والنقص والتحريف.

- (1) في (ب): «ويسر».
   (1) في (ب): «تجعل».
  - (٣) في (ب): "والمرافقة".
    (٤) في (ب): "من".

This file was downloaded from QuranicThought.com

1321;

سورة لقمان (٣ \_ ٤)

ومن إحكامها أنَّ جميعَ ما فيها من الأخبار<sup>(١)</sup> السابقةِ واللاحقة والأمور الغيبيَّة كلِّها مطابقةٌ للواقع، مطابقٌ لها الواقع، لم يخالِفُها كتابٌ من الكتب الإلْهية، ولم يخبر بخلافها نبيَّ من الأنبياء، ولم يأتِ ولن يأتيَ علم محسوسٌ ولا معقولٌ صحيحٌ يناقِضُ ما دلَّت عليه.

ومن إحكامها أنها ما أَمَرَتْ بشيء إلَّا وهو خالصُ المصلحة أو راجِحُها، ولا نَهَتْ عن شيء إلَّا وهو خالصُ المفسدة أو راجِحُها، وكثيراً ما يجمع بين الأمر بالشيء مع ذكر حكمتِهِ وفائدتِهِ، والنهي عن الشيء مع ذكرِ مضرَّتِهِ.

ومن إحكامها أنَّها جمعت بين الترغيب والترهيب والوعظ البليغ الذي تعتدل به النفوس الخيِّرة، وتحتكمُ فتعملُ بالحزم.

ومن إحكامها: أنَّك تَجِدُ آياتها<sup>(٢)</sup> المتكرَّرة كالقصص والأحكام ونحوها قد اتَّفقت كلُّها وتواطأت، فليس فيها تناقضٌ ولا اختلافٌ؛ فكلَّما ازدادَ بها البصير تدبَّراً وأعمل فيها العقل تفكُّراً؛ انبهر عقلُه وذهلَ لبُّه من التوافُق والتواطُؤ، وجزم جزماً لا يُمْتَرى فيه أنه تنزيلٌ من حكيم حميدٍ.

(٣) ولكن مع أنه حكيمٌ يدعو إلى كلِّ خُلُق كريم وينهى عن كلِّ خُلُق لثيم، أكثرُ الناس محرومون من الاهتداء به، معرضون عن الإيمان والعمل به؛ إلَّا مَنْ وفَقَه الله تعالى وعَصَمَه، وهم المحسنون في عبادة ربَّهم، والمحسنون إلى الخلق؛ فإنَّه (هدى): لهم يهديهم إلى الصراط المستقيم، ويحدُّرهم من طرق الجحيم. ورحمةَ): لهم تحصُلُ لهم به السعادة في الدنيا والآخرة والخيرُ الكثيرُ والثوابُ الجزيلُ والفرح والسرور، ويندفعُ عنهم الضَّلال والشقاء.

٤ ثم وَصَفَ المحسنين بالعلم التام، وهو اليقين الموجب للعمل والخوف من عقاب الله، فيتركون معاصيه، ووصَفَهم بالعمل، وخصَّ من العمل عملين فاضلين: والصلاة المستمِلَة على الإخلاص، ومناجاة الله تعالى، والتعبُّد العام للقلب واللسان والجوارح المعينة على سائر الأعمال. ﴿والزَّكَاةَ : التي تُزَكِّي صاحبها من الصفات الرذيلة، وتنفع أخاه المسلم وتسدُّ حاجته، ويَبِينُ بها أنَّ العبدَ يُؤْثِرُ محبَّة الله على محبَّبِ للمال لما هو الرفي من العمل، وحصَّ من العمل عملين فاضلين : مُوالحدين الموجب للعام للقلب واللسان والحدين المدينة على الإخلاص، ومناجاة الله تعالى، والتعبُّد العام للقلب واللسان والجوارح المعينة على سائر الأعمال. ﴿والزَّكَاةَ : التي تُزَكِّي صاحبها من الصفات الرذيلة، وتنفع أخاه المسلمَ وتسدُّ حاجته، ويَبِينُ بها أنَّ العبدَ يُؤْثِرُ محبَّة الله على محبَّبِهِ للمال، فيخرِجُ (٣) محبوبَه من المال لما هو أحبُّ إليه، وهو طلب مرضاة الله.

(1) في (ب): "الأحكام".
 (1) في (ب): "آياته".
 (1) في (ب): "فيخرجه".

سورة لقمان (٥ - ٦)

﴿٥﴾ فَ﴿أُولَئُكُ﴾: المحسنون الجامعون بين العلم التامِّ والعمل ﴿على هدى؟؛ أي: عظيم كما يفيدُه التنكيرُ، وذلك الهدى حاصلٌ لهم وواصلٌ إليهم ﴿من ربِّهم﴾: الذي لم يَزَلْ يربِّيهم بالنعم ويدفَعُ عنهم النَّقَمَ، وهٰذا الهدى الذي أوصله إليهم من تربيتِهِ الخاصَّة بأوليائه، وهو أفضلُ أنواع التربية. ﴿وأولتُك هم المفلحونَ﴾: الذين أدركوا رضا ربَّهم وثوابَه الدنيوي والأخروي، وسلموا من سَخَطِهِ وعقابه، وذٰلك لسلوكهم طريقَ الفلاح، الذي لا طريقَ له غيرها.

ولمًا ذَكَرَ تعالى المهتدين بالقرآن المقبلين عليه؛ ذَكَرَ من أعرض عنه ولم يرفَعْ به رأساً، وأنَّه عوقب على ذٰلك بأن تَعَوَّضَ عنه كل باطل من القول، فترك أعلى الأقوال وأحسن الحديث، واستبدل به أسفل قول وأقبحه؛ فلذٰلك قال:

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَخِذَهَا هُرُؤًا أَوْلَتِكَ لَهُمْ عَذَابٌ شُهِيْنُ ۞ وَإِذَا نُتَلَى عَلَتَهِ مَايَنُنَا وَلَى مُسْتَحْبِرًا كَأَن لَّمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَ فِي أَذُلَيْهِ وَقُلُ فَبَشِرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيهٍ ۞ إِنَّ الَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمْ جَنَّتُ التَّعِيم فِهِمَ وَعْدَ اللَهِ حَقًا وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ۞ ﴾.

(1) فرمن الناس من : هو محروم مخذول فيشتري ؛ أي : يختار ويرغب رغبة من يبذُل الثمن في الشيء، فرلهو الحديث ؛ أي : الأحاديث الملهية للقلوب، الصادة لها عن أجل مطلوب، فدخل في هذا كل كلام محرّم وكل لغو وباطل<sup>(1)</sup> وهَذَيان ؛ من الأقوال المرغبة في الكفر والفسوق والعصيان، ومن أقوال ورائد وهن أقوال الرادين على الحق المجادلين بالباطل ليُدْحضوا به الحق، ومن غيبة ونميمة وكذب وشتم وسبً، ومن غناء ومزامير شيطان. ومن الماجريات الملهية الرادين على الحق المحدث في فذا كل كلام محرًم وكل لغو وراطل<sup>(1)</sup> وهَذَيان ؛ من الأقوال المرغبة في الكفر والفسوق والعصيان، ومن أقوال الرادين على الحق المجادلين بالباطل ليُدْحضوا به الحق، ومن غيبة ونميمة وكذب وشتم وسبً، ومن غناء ومزامير شيطان. ومن الماجريات الملهية التي لا نفع فيها الحديث ولد دُنيا ؛ فهذا الصنف من الناس فيشتري لمهو الحديث عن هدي الحديث عن ومن أقوال في دين ولا دُنيا ، في الكام في أي : بعد ما ضلً في فعله أضلً غيره؛ لأن الحديث والم الخرب والمل في شتري في الكفر والفسوق والحديث عن هدي وشتم وسبًا، ومن غناء ومزامير شيطان. ومن الماجريات الملهية التي لا نفع فيها ومنم وسبًا، ومن غناء ومزامير شيطان. ومن الماجريات الملهية التي لا نفع فيها الحديث في دين ولا دُنيا ؛ فهذا الصنف من الناس في شتري لمهو الحديث عن هدي والمدي في والم في ذا على في فعله أضل غيره؛ لأن الحديث والحل المن ويشتري والمال في فعله أصل في فعله أصل غيره والحدي والمدي والحمل النافع والحق الماس في أول المستقيم، ولا يتم له فدا حتى يقدح في الهدى والحق، ويتَّخذ آيات الله هزواً، يَسْخَر<sup>(٢)</sup> بها ويمَنْ جاء بها؛ فإذا جمع بين مالهدى والحق، ويتَّخذ آيات الله هزواً، يَسْخَر<sup>(٢)</sup> بها ويمَنْ جاء بها؛ فإذا جمع بين مالهدى والحق، ويتَّخذ آيات الله هزواً، يَسْخَر<sup>(٢)</sup> بها ويمَنْ جاء بها؛ فإذا جمع بين مالهدى والحرل والمراط المستقيم، ولا يتم له في أول ألمول من المادي من عاد مالي من المادي من ماله من الحل من على ماله مال والترغيب في ماله مال مالي من لا علم ماله والترغيب فيه والقدح في الحق والاستهزاء به وبأهله؛ أضلً من لا علم مالمن والحق مال النال والترغيب في والمدى في الحق والاستهزاء به وبأهله؛ أضلً من لا علم ماله والترغيب فيه والقدح في الحق والاستهزاء به وبأهله؛ أضلً من لا علم ماله ماله والترغيب في واله ماله والمر مي أله ماله ماله ماله ماله ماله م

(۱) في (ب): «لغو باطل».
 (۲) في (ب): «ويسخر».

سورة لقمان (٧ ــ ١٠)

عندَه، وخَدَعَه بما يوحيه إليه من القول الذي لا يميِّزه ذٰلك الضالُ، ولا يعرف حقيقته، ﴿أولتُك لهم عذابٌ (مهينٌ)﴾<sup>(١)</sup>: بما ضلُّوا، وأضلُّوا، واستهزؤوا بآيات الله، وكذَّبوا الحقَّ الواضح.

﴿ حَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِعَدْرِ عَمَدٍ تَرَقُنُهُمْ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَسِيدَ بِكُمْ وَبَنَ فِيهَا مِن كُلُّ دَابَةُ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَبْلَنَنَا فِيهَا مِن حُصِّلِ زَقِع كَرِيمٍ ﴿ هَذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِدْ بَلِ ٱلظَّلِلِمُونَ فِي صَلَالٍ ثُبِينِ ﴾.

- (١) في النسختين: ﴿اليمَهُ. والآية: ﴿مهينَهُ.
  - (٢) في (ب): «وهذه».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة لقمان (١١)

دابَّةِ﴾؛ أي: نشر في الأرض الواسعة من جميع أصناف الدوابِّ التي هي مسخَّرة لبني آدم ولمصالحهم ومنافعهم، ولمَّا بنَّها في الأرض؛ علم تعالى أنه لا بدَّ لها من رزق تعيشُ به، فأنزل من السماء ماء مباركاً، ﴿فأنبتُنا فيها من كلَّ زوج كريم﴾: المنظر، نافع، مبارك، فرتعت فيه الدوابُّ المنبَّة، وسكن إليه كلُّ حيوان.

(١١) ولمذاكب؛ أي: خَلْقُ العالم العلويِّ والسفليِّ من جماد وحيوانٍ وسوق أرزاق الخلق إليهم، فَخَلْقُ اللَه : وحدَه لا شريكَ له، كلَّ مقرَّ بذلك، حتى أنتم يا معشر المشركين، فأروني ماذا خَلَقَ الذين من دونِهِ ؛ أي: الذين جَعَلْتُموهم له شركاء تدعونهم وتعبدونهم، يلزم على لهذا أن يكون لهم خَلْقٌ كخلقِهِ ورزقٌ كرزقِهِ ؛ فإن كان لهم شيء من ذلك ؛ فأرونيه؛ ليصحَّ ما ادَّعيتم فيهم من استحقاق العبادة. ومن المعلوم أنَّهم لا يقدرونَ أن يُروه شيئاً من الخلق لها؛ لأنَّ جميع المذكورات قد أقرُوا أنَّها خلق الله وحده، ولا ثَمَّ شيءً يعلم غيرها، فثبت عجزُهم عن إثبات شيء لها تستحقُّ به أن تُعبد، ولكن عبادتُهم إيَّاها عن غير علم وبصيرةٍ، بل عن جهل وضلال، ولهذا قال: في الظالمون في ضلال مبين ؟ أي: جليً واضح ؟ الإخلاص للخالق الراق الماك لكلُّ الأمور.

﴿وَلَقَدْ مَانَبْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَهِ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنَّ حَمِيكٌ (0) وَوَصَّيْنَا ٱلإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَلْهُ فِ عَامَيْنِ أَنِ عَظِيمُ<sup>(1)</sup> (0) وَوَصَيْبَنَا ٱلإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَلْهُ فِ عَامَيْنِ أَنِ اَشْكُرُ لِي وَلُوَلِيَنِكَ إِلَى اللَّهُ مَنْ وَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَلْهُ فِ عَلَمْ فَلَا مَظِيمُ<sup>(1)</sup> (0) (1) (10) وَوَصَيْبَنَا ٱلإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَلْهُ فِ عَامَيْنِ أَن مَشْكُرُ لِي وَلُوَلِيَنِكَ إِلَى اللَّذِينَا مَعْرُوفَا وَإِن جَنهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا مُشْكُرُ لِي وَلُولِيَنِكَ إِلَى اللَّذِينَا مَعْرُوفَا وَانَتِيْعِ سَبِيلَ مَن أَنَابَ إِلَى ثُنُو بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُشْكُرُ لِنَعْمُونَ فِي اللَّذِينَ عَمْرُوفَا أَوَانَتِيْعَ سَبِيلَ مَن أَنَابَ إِلَى فَنْهَ فَلَا مِنْكُمُ فَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ إِن اللَّذِينَ عَمْرُوفَ أَوَانَتْنِعْ سَبِيلَ مَن أَنَابَ إِلَى فَنْهُ فَلَا مُنْ عَمْدُو فِي مَعْرَضُ فَا اللَّذَيْنَ عَلَى اللَهُ فَلَا مُعْرُوفَ أَوْنَا عَنْكُونُ مَنْ السَمَعُونِ وَالْمَ فَنَكُنُ فِي مَعْرَةٍ فَى الْمُعْتَى فَا اللَّهُ إِنَّهُ اللَهُ عَمْدَهُ وَمَنْهُ وَهُ الْمَعْرَفِي وَا السَمَعُونِ وَانَهُ عَن الْمُنْكَرُ وَاسَبِرُولَ عَنْ أَنَهُ لَعْ عَنْ أَنْهُ لَعْ يَعْذَلُهُ فَي يَعْمَلُونَ فَى مَعْرَدَ أَنْ المَعْمُونِ وَانَهُ عَنْ اللَّهُ لَكُنُولُ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ الْمُعْنُونَ وَلَنْهُ عَنْ عَنْ أَنْهُ لَعْ فَي مَنْ وَ مَعْمَوهُ وَالْمُ

فى النسختين: إلى آخر قصته.

وَأَغْضُض مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَتِ لَصَوْتُ لَغْيَدٍ ٢

(١٢) يخبرُ تعالى عن امتنانِهِ على عبدِهِ الفاضل لقمان بالحكمة، وهي العلم بالحقّ على وجهه وحكمته؛ فهي العلم بالأحكام، ومعرفةُ ما فيها من الأسرار والأحكام؛ فقد يكون الإنسانُ عالماً ولا يكون حكيماً، وأما الحكمة؛ فهي مستلزمة للعلم، بل وللعمل، ولهذا فُسَرت الحكمة بالعلم النافع والعمل الصالح. ولما أعطاه الله هذه المنة العظيمة؛ أمره أن يشكره على ما أعطاه؛ ليباركَ له فيه، وليزيدَه من فضله، وأخبره أنَّ شكر الشاكرين يعودُ نفعُه عليهم، وأنَّ من كفر فلم وليزيدَه من فضله، وأن من كفر فلم أعطاه الله هذه المنة العظيمة؛ أمره أن يشكره على ما أعطاه؛ ليباركَ له فيه، وليزيدَه من فضله، وأخبره أنَّ شكر الشاكرين يعودُ نفعُه عليهم، وأنَّ من كفر فلم يشكر الله؛ عاد وبالُ ذلك عليه، والله غنيً عنه حميدٌ فيما يقدّره ويقضيه على من غلم غلم على من لوازم ذاته، وكونُه حميداً في صفات كماله حميداً في خلاف أمره؛ فعناه تعالى من لوازم ذاته، وكونُه حميداً في صفات كماله حميداً في حميل الفي الحماء أحدهما إلى الله إلى الله؛ عاد وبالُ ذلك عليه، والله غنيً عنه حميدً فيما يقدّره ويقضيه على من خالف أمره؛ في من نفل الم أله؛ عاد وبالُ ذلك عليه، والله غنيً عنه حميدً فيما يقدّره ويقضيه على من خالف أمره؛ فعناه تعالى من لوازم ذاته، وكونُه حميداً في صفات كماله حميداً في حميل منه من لوازم ذاته، وكل واحد من الوصفين صفة كمال، واجتماع أحدهما إلى الآخر زيادة كمال إلى كمال.

سورة لقمان (١٢ ـ ١٣

واختلف المفسرون هل كان لقمانُ نبيًّا أو عبداً صالحاً<sup>(1)</sup>، والله تعالى لم يذكُر عنه إلَّا أنه آتاه الحكمة، وذكر بعضَ ما يدلُّ على حكمته في وعظه لابنه، فذكر أصول الحكمة وقواعدها الكبار، فقال:

(١٣) ﴿وإذ قال لقمانُ لابنِهِ وهو يَعِظُهُ ؟ أو: قال له قولاً به يعظه، والوعظُ : الأمرُ والنهيُ<sup>(٢)</sup> المقرون بالترغيب والترهيب ؟ فأمرَهُ بالإخلاص ونهاه عن الشرك وبيَّن له السبب في ذلك، فقال: ﴿إنَّ الشركَ لظلمٌ عظيمٌ ﴾: ووجه كونه عظيماً أنَّه لا أفظع وأبشع ممَّن سوَّى المخلوق من تراب بمالك الرقاب، وسوَّى الذي لا يملك من الأمر شيئاً بمالك الأمرِ كلَّه، وسوَّى الناقص الفقير من جميع الوجوه بالربِّ الكامل الغنيِّ من جميع الوجوه، وسوَّى مَن لم يُنْعِمْ بمثقال ذرَّةٍ من النعم، ولا يصرف الذي ما بالخلق من نعمةٍ في دينهم ودنياهم وأخراهم وقلوبهم وأبدانهم إلَّا منه، ولا يصرف السوء إلَّا هو ؟ فهل أعظم من هذا الظلم شيَّ؟! وهل أعظمُ ظلماً ممَّن ولا يصرف السوء إلَّا هو ؟ فهل أعظم من هذا الظلم شيَّ؟!

- (١) قال ابن كثير: «ولهذا كان جمهور السلف على أنه لم يكن نبياً، وإنما ينقل كونه نبياً عن عكرمة إن صح السند إليه، فإنه رواه ابن جرير وابن أبي حاتم من حديث وكيم عن إسرائيل عن جابر عن عكرمة قال: كان لقمان نبياً، وجابر هذا ابن يزيد الجعفي، وهو ضعيف، والله أعلم». «تفسير ابن كثير» (٦/ ٣٣٧).
  - (٢) في (ب): «يعظه بالأمر والنهي».

سورة لقمان (١٤ ـ ١٥)

خلقه الله لعبادته وتوحيدِهِ، فذهب بنفسه الشريفة، فجعلها في أخسِّ المراتب، جعلها عابدةَ لمن لا يسوى شيئاً، فظلم نفسه ظلماً كبيراً؟!

(١٤) ولما أمر بالقيام بحقّه بترك الشرك الذي من لوازمه القيام بالتوحيد؛ أمر بالقيام بحقّ الوالدين، فقال: ﴿ووصَّينا الإنسان﴾ أي: عهدنا إليه وجعلناه وصية عنده سنسأله عن القيام بها وهل حَفِظَها أم لا؟ فوصيناه ﴿بوالديه﴾، وقلنا له: ﴿اللهُ لَا يَعْده سنسأله عن القيام بها وهل حَفِظَها أم لا؟ فوصيناه ﴿بوالديه﴾، وقلنا له: ﴿اللهُ لَا يَعْد مِناه ﴿بوالديه معي ملى معصيتي وأداء حقوقي وأن لا تستعين بنعمي على معصيتي والتواضع لهما وإلى اليهما بالقول الليّن والكلام اللطيف والفعل الجميل ﴿ولوالديك : بالإحسان إليهما بالقول الليّن والكلام اللطيف والفعل الجميل والتواضع لهما وإكرامهما وإجلالهما والقيام بمؤونتهما واجتناب الإساءة إليهما من كلّ وجه بالقول والفعل، فوصيناه بهذه الوصية وأخبرناه أنَّ ﴿ليَ المصيرُ ؛ أي: مسترجع أيُّها الإنسان إلى من وصًاك وكلَّفك بهذه الحقوق، فيسألك: هل قمت بها سترجع أيُّها الإنسان إلى من وصًاك وكلَّفك بهذه الحقوق، فيسألك: هل قمت بها الموجب لبرً الوالدين في الأم، فقال: ﴿حَمَلَتُه أمَّه وهناً على وهن؟ أي: مشقة فيثيبك الثواب الجزيل، أم ضيَّعتها فيعاقبك العقاب الوبيل؟! ثمَّ ذَكَرَ السببَ مسترجع أيَّها الإنسان إلى من وصًاك وكلَّفك بهذه الحقوق، فيسألك: هل قمت بها موجبك الثواب الجزيل، أم ضيَّعتها فيعاقبك العقاب الوبيل؟! ثمَّ ذَكَرَ السببَ على مشقة؛ فلا تزال تلاقي المشاقً من حين يكون نطفة من ألوحم والمرض على والضعف والموضي ؟! ثمّ ذَكَرَ السببَ على مشقة؛ فلا تزال تلاقي المشاقً من حين يكون نطفة من ألوحم والمرض عاله في والضعف والثقل وتغير الحال، ثم وجع الولادة ذلك الوجع الشديد، ثم ﴿فصالُه في عامينَ ؟! وهم ملازمٌ لحضانة أمّه وكفاتها ورضاعها. أفما يحسُنُ بمن تحمَل على والضعف والثقل وتغير الحال، ثم وجع الولادة ذلك الوجع الشديد، ثم ﴿فصالُه في عامينَ ؟! وله هذه الشدائد مع شدة الحب أن يؤكَد على ولده، ويوصي إلى من عمل على ولده أله ويومي إليه بتمام الإحسان واله ألمون على أله ولده، ويوصي ألم ولدمان اله.

﴿١٥﴾ ﴿وإن جاهداكَ؟؛ أي: اجتهد والداك ﴿على أن تشرِكَ بي ما ليس لك به علم فلا تُطِعْهُما؟: ولا تظنَّ أنَّ لهذا داخل في الإحسان إليهما؛ لأنَّ حق الله مقدَّم على حقِّ كل أحدٍ، ولا طاعة لمخلوقٍ في معصية الخالق، ولم يقل: وإنْ جاهداك على أن تُشْرِكَ بي ما ليس لك به علمٌ؛ فعقَّهما، بل قال: ﴿فلا تُطِعْهُما؟؛ أي: في الشرك<sup>(١)</sup>، وأمَّا برُّهما؛ فاستمرَّ عليه، ولهذا قال: ﴿وصاحِبْهُما في الدُّنيا معروفاً؟ أي: صحبة إحسان إليهما بالمعروف، وأما اتَّباعُهما وهما بحالة الكفر والمعاصي؛ فلا تتَّبِعُهما، ﴿واتَبِعُ سبيلَ مَنْ أناب إليَّ؟: وهم المؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله، المستسلمون لربُّهم، المنيبون إليه، واتّباع سبيلهم أن يَسْلُكَ مسلَكَهم في الإنابة إلى الله، التي هي انجذابُ دواعي القلب وإراداته إلى الله، ثم يتبَعُها سعي

(۱) في (ب): «بالشرك».

البدن فيما يرضي الله ويقرُّبُ منه، ﴿نَمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمَ﴾: الطائع والعاصي والمنيب وغيره، ﴿فأَنِبْنُكُم بِما كنتُم تعملونَ﴾: فلا يخفى على الله من أعمالهم خافيةً.

سورة لقمان (١٦) ـ ١٩)

(١٦) إيا بنيَّ إنَّها إن تَكُ مثقالَ حبةٍ من خردلِه: التي هي أصغرُ الأشياء وأحقرُها فنتكن في صخرةٍه؛ أي: في وسطها، فأو في السمواتِ أو في الأرضَه: في أيَّ جهة من جهاتهما؛ فيأتِ بها اللهُه: لسعة علمه وتمام خبرتِه وكمال قدرتِه، ولهذا قال: فإنَّ الله لطيفٌ خبيرُه؛ أي: لطف في علمه رخبرته، حتى اطَّلع على البواطن والأسرار وخفايا القفار والبحار. والمقصودُ من هذا الحتُّ على مراقبة الله والعمل بطاعته مهما أمكن، والترهيبُ من عمل القبيح قلَّ أو كَثَرَ.

(١٧) ﴿يا بنيَّ أَقِم الصَّلاة ﴾: حثًه عليها وخصَّها لأنَّها أكبرُ العبادات البدنيَّة ، ﴿وَأَمُز بالمعروفِ وانْهَ عن المنكرِ ﴾: وذلك يستلزم العلم بالمعروف ؛ ليأمر به ، والعلم بالمنكر ؛ لينهى عنه ، والأمر بما لا يتمُ الأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر إلَّا به، من الرفق والصبر ، وقد صرَّح به في قوله : ﴿واصيرَ على ما أصابك ﴾: ومن كونه فاعلاً لما يأمر به، كافًا لما يُنهى عنه، فتضمَّن هُذا تكميلَ نفسه بفعل الخير وترك الشر، وتكميلَ غيره بذلك بأمره ونهيه . ولمَّا عُلِمَ أنَّه لا بدَّ أن يُبتلى إذا أمر ونهى وأنَّ في الأمر والنهي مشقَّة على النفوس ؛ أمره بالصبر على ذلك، فقال : ﴿واصيرَ على ما أصابَكَ إِنَّ ذلك ﴾: الذي وَعَظَ به لقمانُ ابنَه ﴿من عزم الأمورِ ﴾ أي : من الأمور التي يُعْزَمُ عليها، ويهتمُ بها، ولا يوفَق لها إلا أهلُ العزائم .

(١٨) ﴿ولا تُصَعِّرْ خدَّك للناس؟؛ أي: لا تُمِلْهُ وتعبس بوجهك للناس تكبُّراً عليهم وتعاظماً، ﴿ولا تَمْش في الأرض مَرَحاً؟؛ أي: بَطِراً فخراً بالنعم ناسياً المنعم معجباً بنفسك. ﴿إِنَّ الله لا يحبُّ كلَّ مختالِ؟: في نفسه وهيئته وتعاظمه ﴿فخورِ؟: بقوله.

﴿١٩﴾ ﴿واقصِد في مشيِكَ﴾؛ أي: امش متواضعاً مستكيناً لا مشي البطر والتكبَّر ولا مشي التماوت، ﴿واغْضُض من صوبِكَ»: أدباً مع الناس ومع الله، ﴿إِنَّ أَنكر الأصواتِ﴾؛ أي: أفظعها وأبشعها ﴿لصوتُ الحميرِ»: فلو كان في رفع الصوت البليغ فائدةً ومصلحةً؛ لما اختصَّ بذلك الحمار الذي قد عُلِمْتَ خسَّتَه وبلادَتَه.

ولهذه الوصايا التي وصَّى بَها لقمانُ لابنه؛ تجمَعُ أمَّهاتِ الحكم، وتستلزمُ ما لمُ

سورة لقمان (۲۰ ــ ۲۱)

يُذكر منها<sup>(1)</sup>، وكلُّ وصية يُقرن بها ما يدعو إلى فعلها إن كانت أمراً وإلى تركها إن كانت نهياً، وهذا يدلُّ على ما ذكرنا في تفسير الحكمة: أنَّها العلم بالأحكام وحِكَمِها ومناسباتها: فأمَرَه بأصل الدين وهو التوحيدُ، ونهاه عن الشرك، وبيَّن له الموجب لتركِهِ. وأمَرَه ببرُ الوالدين، وبيَّن له السبب الموجب لبرُّهما، وأمره بشكرِه وشكرِهما، ثم احترز بأنَّ محلَّ برُّهما وامتثال أوامرهما ما لم يأمرا بمعصية، ومع ذلك؛ فلا يعقُّهما، بل يحسنُ إليهما، وإن كان لا يطيعُهما إذا جاهداه على الشرك. وأمره بمراقبة الله وخوفه القدوم عليه، وأنَّه لا يغادر صغيرةً ولا كبيرةً من الخير والشرُ إلاَّ أتى بها، ونهاه عن التكبُّر. وأمره بالتواضع ونهاه عن البَطَرِ والأشرِ والمرح. وأمره بالسُكون في الحركات والأصوات، ونهاه عن ضدً ذلك. وأمره بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإقامة الصلاة وبالصبر اللذين يسهل بهما كلُ أمر؛ كما قال تعالى: ﴿واستَعينوا بالصَّبر والصلاةِ﴾. فحقيقُ الله إعما كلُ

﴿ ٱلَّذِ نَرَوْإِ أَنَّ اللَّهَ سَخَرَ لَكُمْ مَّا فِى السَّمَوَٰتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ يَعْمَعُ ظَنِهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجُدِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدُى وَلَا كِنَبٍ مُّنِيرٍ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبِعُوا مَآ أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلَ نَنَّيَّعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَابَآَهَنَأْ أَوَلَوْ كَانَ الشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ۞ .

فى (ب): «فيها».

سورة لقمان (٢٢)

به كتبه، وأرسل به رسله، فجعل فيجادِلُ في اللّه؟ أي: يجادل عن الباطل ليدحض به الحقَّ، ويدفع به ما جاء به الرسول من الأمر بعبادة الله وحده، وهذا المجادلُ على غير بصيرة؛ فليس جدالُه عن علم؛ فيترك وشأنه، ويسمح له في الكلام. فولا هدى»: يقتدي به بالمهتدين فولا كتاب منيرك؛ أي: نير مبين للحق؛ فلا معقول ولا منقول ولا اقتداء بالمهتدين، وإنما جداله في الله مبنيَّ على تقليد آباء غير مهتدين، بل ضالين مضلين، ولهذا قال: فوإذا قيلَ لهم اتبعوا ما أنزلَ الله»: على أيدي رسله؛ فإنه الحقُ، وبُيَّنتُ لهم أدلتُه الظاهرة، فالواك معارضينَ ذلك: فوبل نتبعُ ما وَجَدْنا عليه آباءناك: فلا نترك ما وجدنا عليه آبانا الميطانُ يدعوهم إلى عذاب السعيرك؛ أي: فاستجاب له آباؤهم، ومشوا خلفه الشيطانُ يدعوهم إلى عذاب السعيرك؛ أي: فاستجاب له آباؤهم، ومشوا خلفه فما وصاروا من تلاميذ الشيطان، واستولت عليهم الحيرة؛ فهل هذا موجب لاتباعهم فصاروا من تلاميذ الشيطان، واستولت عليهم الحيرة؛ فهل هذا موجب لاتباعهم فملالهم وضلال من تبعهم؟! أم ذلك يرهبُهم من سلوك سبيلهم، وينادي على فرائما ذلك عدارة لهم ومكرّ لهم، وبالحقة أتباعه من أعدائِه الذين تمكن منهم، وطروة، في على مودة الله منه، وباليه من المودة، في المه الحيرة؛ في القمه وصاروا من تلاميذ الشيطان، واستولت عليهم الحيرة؛ فهل هذا موجب لاتباعهم وساروا من ولاميذ الشيطان، واستولت عليهم من ما وله محبة لهم ومدي على وطارهم وضلال من تبعهم؟! وليس دعوة الشيطان لآبائهم ولهم محبة لهم ومودة، فرائما ذلك عداوةً لهم ومكرّ لهم، وبالحقيقة أتباعه من أعدائِه الذين تمكن منهم،

وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ، إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَنَّ وَإِلَى اللَّهِ عَلَيْهُ أَنْ وَمُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَنَّ وَإِلَى اللَّهِ عَلَيْهُ الْمُوْرِ () وَمَن كَفَرُ فَكَرَ يَحْرُنِكَ كُفَرُهُ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُبَيْتُهُم بِمَا عَمِلُواً إِنَّ اللَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ الشَّدُورِ () وَمَن كَفَرُ فَكَرُ نَصْحُومُهُمْ إِلَى اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ اللَّهُ وَمَن كَفَرُ فَكَر يَحْرُبُهُمُ إِلَى اللَّهِ عَلَيْمُ بِنَا عَمَلُوا إِنَّ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ مُولَ إِنْ اللَهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَهُ عَلَيمُ الللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ مَالَةُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ مَعْتُ اللَّهُ عَلَيمُ مَعْتُ مُوالَعُ اللُ اللَّهُ عَلَيمُ إِلَيمُ عَلَيمُ مَالِكُهُ مَعْتَ عَلَيمُ عَلَيلُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ مِنْ اللَهُ عَلَيمُ مُ مُ أَلُكُمُ مَالَةًا مَعْتُ مُ مَا اللَهُ عَلَيمُ مَا اللَّهُ مُعَالًا إِنَعْ مَا إِلَهُ عَلَيمُ مُوا مُوالُولُ اللَهُ عَل

(٢٢) ﴿ومَن يسلم وجهَه إلى الله؟؛ أي: يخضعُ له وينقادُ له بفعل الشرائع مخلصاً له دينَه، ﴿وهو محسنَّ؟: في ذلك الإسلام؛ بأن كان عملُه مشروعاً، قد اتَّبع فيه الرسولَ ﷺ، أو: ومن يسلم وجهَه إلى الله بفعل جميع العباداتِ وهو محسنَ فيها؛ بأن يعبدَ الله كأنَّه يراه؛ فإن لم يكن يراه؛ فإنَّه يراه. أو: ومَن يسلم وجهَه إلى الله بالقيام بحقوقه، وهو محسن إلى عباد الله، قائم بحقوقهم، والمعاني متلازمةً، لا فرق بينها إلاً من جهة اختلاف مورد اللفظتين، وإلاً؛ فكلُّها متفقة على القيام بجميع شرائع الدين على وجه تُقبل به وتَكْمل؛ فمن فعل ذلك؛

(۱) في (ب): «عينهم».

سورة لقمان (٢٣ \_ ٢٥)

﴿فقد استمسكَ بالعروةِ الوُثقى﴾؛ أي: بالعروة التي مَنْ تمسَّكَ بها؛ توثَّق ونجا وسلم من الهلاك وفاز بكلِّ خير، ومَنْ لم يُسلم وجهه لله، أو: لم يحسِنْ؛ لم يستمسك بالعروة الوثقى، وإذا لم يستمسكُ [بالعروة الوثقى]؛ لم يكنْ ثَمَّ إلَّا الهلاك والبوار. ﴿وإلى الله عاقبةُ الأمور﴾؛ أي: رجوعُها وموئلُها ومنتهاها، فيحكم في عباده ويجازيهم بما آلتْ إليه أعمالُهم، ووصلت إليه عواقِبُهم، فليستعدُّوا لذلك الأمر.

(٢٣﴾ ﴿ومَن كَفَرَ فلا يَحْزُنكَ كَفَرُهَ﴾: لأَنَّكَ أَدَّيت ما عليك من الدَّعوة والبلاغ؛ فإذا لم يهتدِ<sup>(١)</sup>؛ فقد وجب أجرُك على الله، ولم يبقَ للحزن موضعٌ على عدم اهتدائِهِ؛ لأنَّه لو كان فيه خيرٌ؛ لهداه الله، ولا تحزن أيضاً على كونهم تجرؤوا عليك بالعداوة، ونابذوك المحاربة، واستمرُّوا على غيِّهم وكفرِهم، ولا تتحرَّقُ عليهم بسبب أنَّهم ما بودروا بالعذاب، إنَّ ﴿إلينا مرجِعُهم فننبُّنُهم بما عملواًه: من كفرِهم وعداوتِهم وسعيِهم في إطفاءِ نورِ الله وأذى رسله. إنه ﴿عليمٌ بذات الصُدورَهُ: التي ما نطق بها الناطقون؛ فكيف بما ظهر وكان شهادة؟!

﴿٢٤﴾ ﴿نمتُعُهم قليلاً》: في الدنيا؛ ليزداد إثمهُم ويتوفَّر عذابُهم. ﴿ثم نضطرُّهمَ»؛ أي: نلجِتُهم ﴿إلى عذابٍ غليظٍ»؛ أي: انتهى في عظمِهِ وكبرِهِ وفظاعتِهِ وألمه وشدَّته.

﴿وَلَبِن سَأَلَنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمَّدُ لِلَّهِ بَل أَحْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ لِلَهِ مَا فِي التَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ۞ وَلَوَ أَنَّمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقْلَدُمُ وَٱلْبَحْرُ بَمُدَّهُمُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَتِحْمِ مَا نَفِدَت كَلِمَتُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيرُ حَكِيمٌ ۞ مَا خَلَقُكُمْ وَلَا بَعْثَكُمْ إِلَا حَنَفْسِ وَحِدَةٍ إِنَّ اللَّهَ مَعِيغُ بَعِبِرُ ۞

مُوَّلَكُهُ أي: ﴿وَلَئُنَهُ سَأَلَتَ هُؤَلَاء الْمَشْرِكِينَ الْمَكَذِّبِينَ بِالْحَقِّ: ﴿مَنْ خَلَقَ السَمُواتِ والأَرْضَهُ: لعلموا أنَّ أصنامهم ما خلقتْ شيئاً من ذٰلك، ولبادروا بقولهم: ﴿اللَّهُهُ: الذي خلقهما وحدَه، فَوْقُلْهُ لهم ملزماً لهم ومحتجًا عليهم بما أقرُوا به على ما أنكروا: ﴿الحمدُ للّه ﴾: الذي بيَّن النور وأظهر الاستدلال عليكم من أنفسكم؛ فلو كانوا يعلمون؛ لجزموا أنَّ المنفرد بالخَلْق والتدبير هو الذي يُفْرَدُ

في (ب): «يهتدوا».

THE PRINCE GHAZI TRUST مورة لقمان (۲۲ ـ ۲۷) FOR QURĂNIC THOUGHT

بالعبادة والتوحيد، ولكن ﴿أكثرَهم لا يعلمونَ﴾: فلذلك أشركوا به غيره، ورَضُوا بتناقُض ما ذهبوا إليه على وجه الحيرة والشكُّ لا على وجهِ البصيرةِ.

(٢٦) ثم ذكر في هاتين الآيتين نموذجاً من سعة أوصافه؛ ليدعو عباده إلى معرفته ومحبَّته وإخلاص الدين له، فذكر عموم ملكه، وأنَّ جميع ما في السماوات والأرض، وهذا شاملٌ لجميع العالم العلويٌ والسفليٌ؛ أنَّه ملكه، يتصرَّف فيهم بأحكام الملك المقدريَّة وأحكامه الأمريَّة وأحكامه الجزائيَّة؛ فكلُهم عبيدٌ مماليكُ مدبَرون مسخَرون، يس لهم من الملك شيء، وأنَّه واسع الغنى؛ فلا يحتاج إلى ما مدبَرون مسخَرون، ليس لهم من الملك شيء، وأنَّه واسع الغنى؛ أنه ملكه، عبيدٌ مماليكُ معمر ما في السماوات بأحكام الملك القدريَّة وأحكامه الأمريَّة وأحكامه الجزائيَّة؛ فكلُهم عبيدٌ مماليكُ مدبَرون مسخَرون، ليس لهم من الملك شيء، وأنَّه واسع الغنى؛ فلا يحتاج إلى ما مدبَرون مسخَرون، ليس لهم من الملك شيء، وأنَّه واسع الغنى؛ فلا يحتاج إلى ما يحتاج إليه المدين والصديقين والملك شيء، وأنَّه واسع الغنى؛ فلا يحتاج إلى ما يحتاج إليه أحدً من الحلق، أما أريدُ منهم من رزق وما أريد أن يُطْعِمونِه، وأنَّ ماليها، وأنَّه واسع الغنى؛ فلا يحتاج إلى ما يحتاج إليه أحدًا من الملك شيء، وأنَّه واسع الغنى؛ فلا يحتاج إلى ما يحتاج إليه أحدًا من الملك شيء، وأنَّه واسع الغنى؛ فلا يحتاج إلى ما يحتاج إليه ما أرون مسخَرون، ليس لهم من الملك شيء، وأنَّه واسع الغنى؛ فلا يحتاج إلى ما يحتاج إليه أحدً من الحلق، أما أريدُ منهم من رزق وما أريد أنه ما يحتاج إلى ما يحتاج إليه أحدًا من الخلق، أما أريدُ منهم من رزق وما أريد أي أي عمونيه، وأنَّ عمال النبيَين والصديقين والشهداء والصالحين لا تنفع الله شيئا، وإنما تنفع عامليها، والله غنيُّ عنهم وعن أعمالهم، ومن غناه أن أغناهم وأقناهم في دنياهم وأخراهم.

ثم أخبر تعالى عن سَعَةٍ حمدِهِ، وأنَّ حمدَه من لوازم ذاتِهِ؛ فلا يكون إلَّا حميداً من جميع الوجوه؛ فهو حميدٌ في ذاته، وهو حميدٌ في صفاته؛ فكلُّ صفة من صفاته يستحقُّ عليها أكملَ حمدِ وأتمَّه؛ لكونها صفاتِ عظمةٍ وكمال، وجميع ما فَعَلَه وخَلَقَه يُحمد عليه، وجميع ما أمر به ونهى عنه يُحمد عليه، وجميع ما حكم به في العباد وبين العباد في الدُّنيا والآخرة يُحمد عليه.

(٢٧) ثم أخبر عن سعة كلامِهِ وعظمةِ قوله بشرح يبلغُ من القلوبِ كلَّ مبلغ، وتنبهرُ له العقول وتحير فيه الأفئدة وتسيح في معرفتِهِ أولو الألباب والبصائر، فقال: وولو أنَّ ما في الأرض من شجرةِ أقلامَ ٤: يُكتب بها، ﴿والبحرُ يَمُدُه من بعدِهِ سبعةُ أبحر ٤: مداداً يستمدُّ بها؛ لتكسَّرت تلك الأقلام، ولفني ذلك المداد، ولم تنفد كلَماتُ الله ٤: وهذا ليس مبالغة لا حقيقة له، بل لمَّا علم تبارك وتعالى أنَّ العقول تتقاصر عن الإحاطة ببعض صفاته، وعلم تعالى أنَّ معرفته لعباده أفضل نعمةِ أنعم بها عليهم وأجلُ منقبةٍ حصَّلوها، وهي لا تمكنُ على وجهها، ولكن ما لا يُدْرَكُ كلُه لا يُتْرَكُ كلُه، فنبَّههم تعالى على بعضها تنبيها تستنير به قلوبُهم، وتنشرخ له صدورُهم، ويستدلُون بما وصلوا إليه إلى ما لم يصلوا إليه، ويقولون كما قال أفضلُهم، وأعلمُهم بربَّه: «لا نُحصي ثناء عليك، أنت كما أُنْيَنتَ على نفسِك»<sup>(1)</sup>

(۱) كما في "صحيح مسلم» (٤٨٦) من حديث عائشة رضي الله عنها.

سورة لقمان (۲۸)

وهٰذا التمثيلُ من باب تقريب المعنى الذي لا يُطاق الوصول إليه إلى الأفهام والأذهان، وإلَّا؛ فالأشجار وإن تضاعَفَت على ما ذَكِرَ أضعافاً كثيرةَ، والبحور لو امتدَّت بأضعاف مضاعفة؛ فإنَّه يُتَصَوَّر نفادها وانقضاؤها؛ لكونها مخلوقةً، وأمَّا كلام الله تعالى؛ فلا يُتَصَوَّرُ نفادُه، بل دنَّنا الدليلُ الشرعيُّ والعقليُّ على أنَّه لا نفاد له ولا منتهى؛ فكل شيء ينتهي إلَّا الباري وصفاته، ﴿وأنَّ إلى ربُك المنتهى﴾، وإذا تصوَّر العقلُ حقيقة أوَّليَّته تعالى وآخريَّته، وأنَّ<sup>(١)</sup> كلَّ ما فرضه الذهنُ من الأزمان السابقة مهما تسلسل الفرضُ والتقدير؛ فهو تعالى قبل ذلك إلى غير نهاية، وأنَّه مهما فرض الذهنُ والعقل من الأزمان المتأخرة وتسلسلَ الفرضُ والتقديرُ وساعد على ذلك مَنْ ساعد بقلبِهِ ولسانِهِ؛ فالله تعالى بعد ذلك إلى غير والتقديرُ والعله في جميع الأوقات يحكم ويتكلَّم ويقولُ ويفعل كيف أرادَ، وإذا أراد، لا مانعَ له من شيء من أقواله وأفعاله؛ فإذا تصوَّر العقلُ خلك؛ عرف أن المثل الذي ضربه الله لكلامه ليُذرِكَ العبادُ شيئاً منه، وإلَّا فالكُورُ عرف

ثم ذكر جلالة عزَّته وكمال حكمتِهِ، فقال: ﴿إِنَّ اللَّه عزيزُ حكيمٌ ﴾؛ أي: له العزَّة جميعاً الذي ما في العالم العلويِّ والسفليِّ من القوَّة إلَّا منه، هو الذي أعطاها للخلق؛ فلا حول ولا قوَّةَ إلَّا به، وبعزَّته قهر الخلق كلَّهم، وتصرَّف فيهم ودبَّرهم، وبحكمته خَلَقَ الخلق، وابتدأه بالحكمة، وجعل غايتَه والمقصودَ منه الحكمة، وكذلك الأمرُ والنهي وُجِدَ بالحكمة، وكانت غايتُه المقصودةُ الحكمةَ؛ فهو الحكيم في خلقه وأمره.

(٢٨ ) ثم ذكر عظمة قدرتِهِ وكمالها، وأنَّه لا يمكن أن يتصوَّرها العقلُ، فقال: أما خَلْقُكم ولا بغثُكم إلَّا كنفس واحدةِ ): ولهذا شيء يحير العقول: أنَّ خَلْقَ جميع الخَلْق على كثرتِهم وبعثهم بعد موتِهم بعد تفرَّقهم في لمحة واحدة كخلقِهِ نفساً واحدةً؛ فلا وجه لاستبعادِ البعث والنُشور والجزاء على الأعمال؛ إلَّا الجهل بعظمة الله وقوَّة قدرتِهِ. ثم ذَكَرَ عموم سمعِهِ لجميع المسموعات وبصرِهِ لجميع المبصرات، فقال: ﴿إنَّ الله سميعٌ بصيرٌ ﴾.

﴿أَلَرْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ ٱلَّيَّلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ

(۱) في (ب): «وأنه».

يَجْرِيَّ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيُرُ ٢ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِقُ ٱلْكَبِرُ ٢

سورة لقمان (٢٩ - ٣١)

(٢٩) وهذا فيه أيضاً انفرادُه بالتصرُف والتدبير، وسعة تصرُفه بإبلاج الليل في النهار وإيلاج النهار في الليل؛ أي: إدخال أحدِهما على الآخر؛ فإذا دخل أحدُهما؛ ذهب الآخر، وتسخيره للشمس والقمر يجريان بتدبير ونظام لم يختل منذ خلَقَهما؛ ليقيم بذلك من مصالح العباد ومنافِعهم في دينهم ودُنياهم ما به يعتبرون وينتفِعون، و كلّ منهما فيجري إلى أجل مسمّى»: إذا جاء ذلك الأجل؛ انقطع جريانهما رتعطَل سلطانهما، وذلك في يوم القيامة حين تكورُ الشمس، وينتفيون، و فركل منهما في منا مسمّى»: إذا جاء ذلك الأجل؛ انقطع جريانهما رتعط و منافِعهم في دينهم ودُنياهم ما به يعتبرون وينتفِعون، و فركل منهما فيجري إلى أجل مسمّى»: إذا جاء ذلك الأجل؛ انقطع جريانهما رتعط رتفيهما وتنتهي دار الدُنيا، ودلك في يوم القيامة حين تكورُ الشمس، ويُخسَف وشر. فوني ما سلطانهما، ودلك في عليهما وأن الله بما تعملونَ»: من خير وشر. فرخبيرَ»: لا يخفي عليه شيء من ذلك، وسيجازيكم على تلك الأعمال وشر.

(٣٠) ﴿ذَلك؟ (١): الذي بيَّن لكم من عظمتِهِ وصفاتِهِ ما بيَّن ﴿بَأَنَّ الله هو الحقَّى: في ذاته وفي صفاته، ودينُهُ حقَّ، ورسلم حقَّ، ووعدُه حقَّ، ووعيده حقَّ، وعبادتُه هي الحق. ﴿وأَنَّ ما يدعونَ من دونِهِ الباطلُ»: في ذاته وصفاته؛ حقَّ، وعبادتُه هي الحق. ﴿وأَنَّ ما يدعونَ من دونِهِ الباطلُ»: في ذاته وصفاته؛ فلولا إيجادُ الله له؛ لما وُجِدَ، ولولا إمدادُه؛ لما بقي؛ فإذا كان باطلاً؛ كانت عبادتُه أبطل وأبطل. ﴿وأَنَّ الله هو العليُّ»: بذاته فوق جميع مخلوقاته الذي عبادتُه أبطل وأبطل. ﴿وأَنَّ الله هو العليُّ»: بذاته فوق جميع مخلوقاته الذي عبادتُه أبطل وأبطل. ﴿وأَنَّ الله هو العليُّ»: بذاته فوق جميع مخلوقاته الذي عبادتُه أبطل وأبطل. ﴿وأَنَّ الله هو العليُّه: بذاته وما ما بقي والله فوق جميع مخلوقاته الذي عبادتُه إلي ما وأبطل. ﴿وأَنَ الله هو العليُّهُ والعليُهُ والله فوق جميع مخلوقاته الذي على عبادتُه إله أبطل وأبطل. ﴿وأَنَ الله هو العليُّه: بذاته وما ما بقي والله فوق جميع مخلوقاته الذي علي على على الخلق والله والله إله والله والله وأبطل. ﴿وأَنَ الله هو العليُ والما والما والله والله وأبطل. ﴿وأَنَ الله والعليُ الله والما واله والذي والله والله والله والله والله والله واله الذي علي الخلق. وأن ألله واله والما واله واله اله واله الما واله والله واله الذي والله والله والله والله والله واله الله واله الله واله الذي والله واله الله واله الما والله واله اله والله والله والله واله الكبرياء في ذاته وصفاته، وله الكبرياء في قلوب أهل السماء والأرض.

﴿ أَلَمَرَ نَرَ أَنَّ آلْفُلُكَ تَجْرِى فِي ٱلْحَرِ بِيعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيَكُمْ مِّنْ مَايَنِتِهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِكُلِّ صَبَّارِ شَكُورِ ۞ وَإِذَا غَشِيَهُم مَوَجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱللِّينَ فَلَمَّا نَخَنهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ فَمِنْهُم مُقْنَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَنِيْنَآ إِلَا كُلُ خَتَّارِ كَفُورِ ۞ ﴾.

(٣١% أي: ألم تَرَ من آثار قدرتِهِ ورحمتِهِ وعنايتِهِ بعباده أن سَخَرَ البحر تجري فيه الفُلْك بأمره القدري ولطفِهِ وإحسانِهِ؛ ﴿لِيُرِيَكُم من آياتِهِ»: ففيها الانتفاع والاعتبار. ﴿إنَّ في ذٰلك لآياتِ لكلُ صبارٍ شكورِ» فهم المنتفعون بالآيات ﴿صبَّارِ»

(١) في (ب): «وذلك».

سورة لقمان (۳۲ ـ ۳۳)

على الضراء. ﴿شكورٍ﴾ على السَّراء، صبَّارٍ على طاعة الله وعن معصيته وعلى أقدارِهِ، شكورٍ لله على نِعَمِهِ الدينيَّة والدنيويَّة.

(٣٢) وذكر تعالى حال الناس عند ركوبِهِم البحر وغشيان الأمواج كالظُلل فوقهم أنَّهم يخلِصون الدُّعاء لله والعبادة، ﴿ فلما نجَّاهم إلى البرّ : انقسموا فريقين : فرقة مقتصدة ؛ أي : لم تقم بشكر الله على وجه الكمال، بل هم مذبون ظالمون لأنفسهم، وفرقة كافرة لنعمة الله جاحدة لها، ولهذا قال : ﴿ وما يَجْحَدُ بآياتنا إلَّا كلُّ خَتَّارٍ ﴾ أي : غدًار، ومن غدرِه أنَّه عاهد ربَّه لئن أنجيتَنا من البحر وشدَّتِهِ لنكوننَ من الشاكرين. فغدر، ولم يف بذلك. ﴿ كفورَ ؟ لنعم الله ؟ فهل يَليقُ بِمَن نجَّاهم الله من هٰذه الشدَّة إلَّا القيام التامُ بشكر نعم الله؟!

﴿يَتَأَيُّهُا النَّاسُ اتَقُوْا رَبَّكُمْ وَأَخْشَوًا بَوْمَا لَا يَجْزِبِ وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ. وَلَا مَوْلُودٌ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ. شَيْئاً إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ خَقٌ فَلَا تَغْتَرَنَّكُمُ الْحَيَوْةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغْزَنَّكُم بِاللَّهِ الْغُرُورُ ٢

﴿٣٣﴾ يأمر تعالى الناس بتقواه، التي هي امتثال أوامره وتركُ زواجره، ويستلفتُهم لخشية يوم القيامة، اليوم الشديد الذي فيه كلُّ أحدٍ لا يهمَّه إلَّا نفسَهُ. وه لا يجزي والدِّ عن ولدِه ولا مولودَّ عن والدِه شيئاً: لا يزيدُ في حسناتِه ولا ينقصُ من سيئاتِه، قد تمَّ على كلٌ عبد عملُه، وتحقَّق عليه جزاؤه. فلفتُ النظر للهذا اليوم الممهيل من سيئاتِه، قد تمَّ على كلٌ عبد عملُه، وتحقَّق عليه جزاؤه. فلفتُ النظر للهذا اليوم الممهيل من يناتِه، قد تمَّ على كلٌ على عمله وتحقَّق عليه جزاؤه. فلفتُ النظر للهذا اليوم الممهيل مما يقوِّي العبدَ ويسهّل عليه تقوى الله، وهذا من رحمة الله بالعباد؛ يأمُوهم بتقواه التي فيها سعادتُهم، ويَعدُهم عليها الثواب، ويحذُرُهم من العقاب، ويزعجهُم إليه بالمواعظِ والمخوفات، فلك الحمدُ يا ربَّ العالمين. ﴿ إنَّ العقاب، ويرَعجهُم إليه بالمواعظِ والمخوفات، فلك الحمدُ يا ربَّ العالمين. ولا يعترَّنُكُم وعدَ الله حقَّة: فلا تمتروا فيه، ولا تعملوا عملَ غير المصدِّق؛ فلهذا قال: ﴿فلا العقاب، ويراحيُهُ الحياة الذينية ولا يعمرَ من الفتن والمحن والمعن. وإنَّ تعرَّنُكُم الحياة الدُنياة: برينتها وزخارفها وما فيها من الفتن والمحن. ولا يعُرَنْكُم وهذا المواتِه، ولا يعملَ غير المصدِّق؛ فلهذا قال: ﴿فلا المواح واليه، وله من الفتن والمحن. ولا يعُرَنْكُم وهذ ولا يعرون فيه، ولا تعملوا عملَ غير المصدِق؛ فلهذا قال: ﴿فلا عنوني الله الغَرورُة: الذي هو الشيطان، الذي ما زال يخدعُ الإنسان، ولا يغفل عنه في يعمل وهل وقوا حقَّه أم قصَّروا فيه؟ وهذا أمرٌ يجب الاهتمامُ به، وأن يجعلَه العبدُ نُصبَ عينه ورأسَ مال تجارية التي يسعى إليه، ومن أعظم العوائق عنه والقواطع دونَه وهل وقوا حقَّه أم قصَّروا فيه؟ وهذا أمرٌ يجب الاهتمامُ به، وأن يجملَه العبدُ نُصبَ عينه ورأسَ مال تجارية التي يسعى إليه، ومن أعظم العوائق عنه والقواطع دونَه عينه ورأسَ مال الموائي المورية والموسَلَ ألهم والله على عبادَه أن يتعُرُهم الدُنيا أو علي مال الموسُوسُ المسوُلُ، فنهى تعالى عبادَه أن يتعُرَهم الدُنيا أو الدُنيا أو الموسُورُ الموسُ المسوُلُ، فنهى تعالى عبادَه أن يعدورة الدُنيا أو يعمُرهم الدُنيا أو الدُنيا أو الدُنيا أو المورم ومن أعطم العوائق عنه والقواطع دونَه عنه والله الغرور، هي يعدم مومر من المسوُلُ، فنهى تعالى عبادَه أن يأيمورا هي يعمرة مالدُنيا أو أو يعمره

﴿إِنَّ ٱللَّهَ عِندَمُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْدِى نَفْشُ مَّاذَا

NIC THOUGHT منظرة لقمان (٣٤) \_ سورة السجدة (٢)

تَحْسَبُ غَلَما وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيّ أَرْضٍ تَعُونُ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمُ خَبِيرُ ٢

(٣٤) قد تقرَّر أنَّ الله تعالى أحاطَ علمُه بالغيب والشهادة والظواهِرِ والبواطِن، وقد يُطْلِعُ الله عبادَه على كثير من الأمور الغيبيَّة، وهذه الأمور الخمسة من الأمور التي طَوَى علمها عن جميع الخُلْق؛ فلا يعلمُها نبيَّ مرسلٌ ولا ملكٌ مقرَّبٌ، فضلاً عن غيرهما، فقال: ﴿إنَّ الله عندَه علم الساعةِ ﴾؛ أي: يعلم متى مُرساها؛ كما قال تعالى: ﴿يَسْألونَكَ عن الساعةِ أيَّانَ مُرساها. قُل إنَّما علمُها عند ربِّي لا يُجَلِّيها لوقتِها إلَّا هو لا تأتيكم إلَّا بَغْتَةً... ﴾ الآية، ﴿ويُنَزَلُ الغيثَ ﴾؛ أي: هو المنفرد بإنزاله، وعلم وقتِ نزولِهِ، ﴿ويعلمُ ما في الأرحام ﴾: فهو الذي أنشأ ما فيها، وعلم ما هو؛ هل هو ذكر أم أنثى؟

ولهذا يسأل الملك الموكل بالأرحام ربَّه: هل هو ذَكَرَّ أم أنثى؟ فيقضي الله ما يشاء<sup>(1)</sup>. ﴿وما تَذري نفسٌ ماذا تكسِبُ غداً»: من كَسُبِ دينها ودُنياها، ﴿وما تدري نفسٌ بأي أرض تموتُ»: بل الله تعالى هو المختصُّ بعلم ذلك جميعه. ولمَّا خصَص [اللَّه] هذه الأشياء؛ عمَّم علمَه بجميع الأشياء، فقال: ﴿إِنَّ اللَه عليمَ خبيرٌ»: محيطٌ بالظواهر والبواطن والخفايا والخبايا والسرائر، ومن حكمتِهِ التامَّة أَنْ أخفى علمَ هٰذه الخمسة عن العبادِ؛ لأنَّ في ذلك من المصالح ما لا يخفى على من تدبر ذلك.

تم تفسير سورة لقمان بفضل الله وعونه والحمد لله. تفسير سورة السجدة [وهي] مکية ينسب أنمو التخيب التتبسير

المَرَ () تَنزِيلُ الْكِتَنبِ لَا رَيْبَ مِعِدٍ مِن رَّبِ الْمَنكَمِينَ () آمَرَ يَقُولُونَ أَفَتَرَيْهُ بَلْ هُوَ الْحَقْ مِن رَّبِكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أَنَىٰهُم مِن نَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ () .

· (١) \_ كما في «صحيح البخاري» (٦٥٩٥)، و«مسلم» (٢٦٤٦) من حديث أنس رضي الله عنه.

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة السجدة (٣ ـ ٤)

ربَّاهم بنعمتِهِ، ومن أعظم ما ربَّاهم به لهذا الكتاب، الذي فيه كلُّ ما يُصْلِحُ أحوالَهم ويتمِّم أخلاقَهم، وأنَّه لا ريبَ فيه ولا شكَّ ولا امتراءَ.

(٣٧) ومع ذٰلك؛ قالَ المكذَّبون للرسول الظالمونَ في ذٰلك: افتراه محمدً واختلَقَه من عند نفسه! وهٰذا من أكبر الجراءة على إنكار كلام اللَّه، ورَمْي محمدٍ بأعظم الكذِبِ، وقدرة الخَلْق على كلام مثل كلام الخالق، وكلُّ واحد من هٰذه، من الأمور العظائم، قال اللَّه رادًا على من قال: افتراه: ﴿بل هو الحقَّه: الذي لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفِهِ تنزيلٌ من حكيم حميدٍ ﴿من ربِّكَ»: أنزله رحمةَ للعباد، ﴿لِتُنذِرَ قوماً ما أتاهم من نذير من قبلِكَ»؛ أي: هم في حال ضرورة وفاقةٍ لإرسال الرسول وإنزال الكتاب لعدم النذير، بل هم في جهلهم يعْمَهون، وفي ظلمة ضلالهم يتردّدون، فأنزلنا الكتاب عليك، ﴿لعلَّهم يهتدونَ»: من ضلالهم، واقيًها تقتضي منهم الإيمان والتصديق التامَّ به، وهو كونُه من ربُ العالَمين، وأنَّه متَّ، والحق مقبولٌ على كلَّ حال، وأنه لا ريبَ فيه بوجه من الوجوه؛ فليس فيه ما يوجب الريبة؛ لا بخبر غير مطابق للواقع<sup>(1)</sup>، ولا بخفاء واشتباه معانيه، وأنهم ما يوجب الريبة والرسالة، وأن فيه الهداية لكلًّ عنه بوجه من الوجوه؛ فليس فيه ما يوجب الريبة على كلُّ حال، وأنه لا ريبَ فيه بوجه من الوجوه؛ فليس فيه ما يوجب الريبة على الرسالة، وأن فيه الهداية لكلًّ خير وإحسان.

﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامِ فُرَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعُ أَفَلَا نَتَذَكَرُونَ ۞ يُدَبِّرُ ٱلأَمَرَ مِن السَّمَاء إلَى ٱلأَرْضِ ثُرَ يَعْرُبُهُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَوَ مِتَا تَعُدُّونَ ۞ ذَلِكَ عَلِمُ ٱلْغَبْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ۞ ٱلَذِي أَحْسَنَ كُلَّ مَى عَلَمَهُمُ وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلإِسَنِ مِن طِينٍ ۞ ثُولَةً مَعَانَهُ مِن سُلَنَلَةٍ مِن مَّاءٍ مَهِينٍ ۞ ثُمَ سَنَوْ مِنَا تَعْدُونَ فَي ذَلِكَ عَلِمُ اللَّهَيْدَةِ ٱلْعَرْشِرُ

٤٤ يخبر تعالى عن كمال قدرته بخلقه السماوات والأرض في ستة أيام، أولها يوم الأحد، وآخرها الجمعة، مع قدرته على خلقها بلحظة، ولكنَّه تعالى رفيقٌ حكيمٌ، ﴿ثم استوى على العرش﴾: الذي هو سقفُ المخلوقات استواءً يليقُ بجلالِهِ، ﴿ما لكم من دونِهِ من وليُ﴾: يتولأكم في أمورِكم فينفَعُكم ﴿ولا شفيع﴾:

فى (ب): «لا بخبر لا يطابق الواقع».

يشفعُ لكم إنْ توجَّه عليكم العقاب. ﴿أفلا تتذكَّرونَ﴾: فتعلمون أنَّ خالق الأرض والسماوات، المستوي على العرش العظيم، الذي انفرد بتدبيركم وتولِّيكم، وله الشفاعةُ كلُّها، هو المستحقُّ لجميع أنواع العبادة!

سورة السجدة (٥ ـ ١٠)

«٥» 
 «يدبّرُ الأمرَ»: القدريَّ والأمر الشرعيَّ، الجميع هو المنفرد بتدبيره، نازلة 
 تلك التدابير من عند الملك القدير، 
 «من السماء إلى الأرض»: فيُسْعِدُ بها 
 ويشقي، ويُغني ويُفقر، ويعزُّ ويذلُّ ويكرم ويُهين، ويرفع أقواماً ويضع آخرينَ، 
 وينتِّل الأرزاق، 
 «ثم يَغرُجُ إليه»؛ أي: الأمر ينزِلُ من عنده، ويعرُجُ إليه 
 في يوم 
 كان مقدارُهُ ألف سنةٍ ممَّا تعدُّونَ»: وهو يعرُجُ إليه، ويصِلُه في لحظة.

(٢) ﴿ذَلِكَ»: الذي خلق تلك المخلوقات العظيمة، الذي استوى على العرش العظيم، وانفرد بالتدابير في المملكة، ﴿عالمُ الغيب والشهادة العزيزُ الرحيم»: فبسعة علمِهِ وكمال عزَّتِهِ وعموم رحمتِهِ أوجَدَها، وأوْدَعَ فيها من المنافع ما أوْدَعَ، ولم يعسُرُ عليه تدبيرُها.

﴿٧﴾ ﴿الذي أحسنَ كلَّ شيءٍ خَلَقَهَ، أي: كلَ مخلوقٍ خلقَهُ الله؛ فإنَّ الله أحسن خلقَه، وخَلَقَهُ خلقاً يليقُ به ويوافِقُه؛ فهذا عامٌ، ثم خصَّ الآدميَّ لشرفِهِ وفضلِهِ، فقال: ﴿وبدأ خَلْقَ الإنسانِ من طينٍ﴾: وذلك بخلق آدم عليه السلام أبي البشر.

٨﴾ ﴿ثم جعل نَسْلُهَ ؛ أي: ذريَّة آدم ناشئة ﴿من ماء مَهينَ؟: وهو النطفةُ المستقدرةُ الضعيفة.

(٩) (ثم سوَّاه) بلحمِهِ وأعضائِهِ وأعصابه وعروقِهِ، وأحسن خِلْقَتَه، ووضع كُلَّ عضو منه بالمحلُ الذي لا يليقُ به غيره، (ونفخ فيه من روحِهِ): بأن أرسل إليه المَلَكَ؛ فينفخ فيه الروحَ، فيعود بإذن الله حيواناً بعد أن كان جماداً، (وجَعَلَ لكم السمعَ والأبصارَه؛ أي: ما زال يعطيكم من المنافع شيئاً فشيئاً حتى أعطاكم السمع والأبصار (والأفئدة قليلاً ما تشكرون): الذي خلقكم، وصوَّركم.

﴿وَقَالُواْ أَءِذَا صَلَلْنَا فِي ٱلأَرْضِ أَءِنَا لَغِي خَلْقٍ جَدِيدٍ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَفِرُونَ ٢ اللهُ قُلْ يَنُوَفَنَكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى ثُوَكِّلَ بِكُمْ ثُمَرَ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ٢

(١٠) أي: قال المكذِّبون بالبعثِ على وجه الاستبعاد: ﴿أَإِذَا ضَلَلْنا فِي الأَرضَةِ؛ أي: بَلينا وتمزَّقْنا وتفرَّقْنا في المواضع التي لا تعلم، ﴿أَإِنَّا لَفي خلقٍ

سورة السجدة (١١ ـ ١٣)

جديدِه؛ أي: لمبعوثون بعثاً جديداً؛ بزعمهم أن هٰذا من أبعد الأشياء! وذلك بقياسهم<sup>(۱)</sup> قدرة الخالق على قُلَرِهِم<sup>(۲)</sup>، وكلامهم هٰذا ليس لطلب الحقيقة، وإنَّما هو ظلم وعناد وكفرّ بلقاء ربهم وجحدٌ، ولهٰذا قال: ﴿بل هم بلقاء ربُهم كافرونَهُ: فكلامُهم عُلِمَ<sup>(۳)</sup> مصدرُهُ وغايتُهُ، وإلَّا؛ فلو كان قصدُهم بيان الحق لبيُنَ لهم من الأدلَّة القاطعة على ذلك ما يجعله مشاهداً للبصيرة بمنزلة الشمس للبصر، ويكفيهم أنهم عندهم<sup>(٤)</sup> علمَّ أنهم قد ابتُدِئوا من العدم؛ فالإعادةُ أسهلُ من الابتداء، وكذلك الأرضُ الميتة ينزِلُ الله عليها المطرَ فتحيا بعد موتها، وينبتُ به متفرَّقُ بذورها.

﴿١١﴾ ﴿قُلْ يَتُوفَاكُم مَلَكُ الموت الذي وُكُلَ بِكُمَ﴾؛ أي: جعله الله وكيلاً على قبض الأرواح، وله أعوان، ﴿ثُمَّ إلى ربِّكُم تُرجعونَ﴾: فيجازيكم بأعمالكم، وقد أنكرتُم البعث؛ فانظُروا ماذا يفعلُ الله بكم.

وَلَنُو تَرَى إِذِ ٱلْمُجْمِثُونَ نَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْيَا وَسَمِعْنَا فَأَرْمِعْنَا نَعْمَلَ صَلِحًا إِنَّا مُوفِنُونَ ۞ وَلَوَ شِنْنَا لَآنَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَنِهَا وَلَئِكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لأَمْلَأَنَ جَهَنَمَ مِنِ ٱلْجِنَّذِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِبَنَ ۞ فَذُوفُوا بِمَا نَسِبَتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَاذَا إِنَّا نَسِينَكُمٌ وَذُوفُوا عَذَابَ ٱلْخُلْدِ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ ﴾.

(١٢) لما ذكر تعالى رجوعَهم إليه يوم القيامةِ؛ ذكر حالَهم في مقامهم بين يديه، فقال: ﴿ولو ترى إذ المجرِمونَ﴾: الذين أصرُّوا على الذنوبِ العظيمة، ﴿ناكِسوا رؤوسِهم عند ربَّهم﴾: خاشعين خاضعين، أذلاًء مقرِّين [بجرمهم]<sup>(٥)</sup>، سائلين الرجعة قائلين: ﴿ربَّنا أَبْصَرْنا وسَمِعْنا﴾؛ أي: بان لنا الأمرُ ورأيناه عياناً، فصار عينَ يقين، ﴿فارْجِعْنا نعملُ صالحاً إنَّا موقِنونَ﴾؛ أي: صار عندَنا الآن يقينٌ بما كنا نكذُب به؛ أي: لرأيت أمراً فظيعاً وحالاً مزعجة وأقواماً خاسرين وسؤالاً غير مجابٍ؛ لأنَه قد مضى وقتُ الإمهال.

﴿١٣﴾ وكلُّ لهذا بقضاءِ الله وقدرِهِ؛ حيث خلَّى بينَهم وبين الكفر والمعاصي؛

- (۱) في (ب): «لقياسهم».
   (۲) بقدرهم.
- (٣) في (ب): «ظلم».
  (٤) في (ب): «معهم».
  - (٥) كذا في (ب). وفي ( أ ): «بجرمكم».

This file was downloaded from QuranicThought.com

السورة السجدة (١٤ ـ ١٦)

فلهٰذا قال: ﴿ولو شِئْنا لآتَيْنا كلَّ نفس هُداها﴾؛ أي: لهدينا الناس كلَّهم وجَمَعْناهم على الهدى، فمشيئتُنا صالحة لذلك، ولكنَّ الحكمة تأبى أن يكونوا كلَّهم على الهدى، ولهٰذا قال: ﴿ولكنَ حقَّ القولُ منيَ﴾؛ أي: وجب وثبت ثبوتاً لا تغيُّرُ فيه، ﴿لأملأنَّ جهنَّم من الجِنَّةِ والناس أجمعينَ﴾: فهٰذا الوعدُ لا بدَّ منه ولا محيدَ عنه؛ فلابدَ من تقرير أسبابه من الكفرِ والمعاصي.

(١٤) فذلوقوا بما نسيتُم لقاء يومِكُم هذا؟؛ أي: يقال للمجرمين الذين ملكهم الذلُ، وسألوا الرجعة إلى الدُنيا؛ ليستدركوا ما فاتهم: قد فات وقت الرجوع، ولم يبق إلاً العذاب، فذوقوا العذاب الأليم بما نسيتُم لقاء يومِكُم هذا، وهذا النسيانُ نسيانُ ترك؛ أي: بما أعرضتُم عنه، وتركتُم العمل له، وكانكم غير وهذا النسيانُ نسيانُ ترك؛ أي: بما أعرضتُم عنه، وتركتُم العمل له، وكانكم غير قادمين عليه ولا ملاقيه. ﴿إِنَّا نَسيناكُمَ؟؛ أي: تركناكم بالعذاب جزاءً من جنس عملكُم؛ فكم أي تركيم أي: تركناكم بالعذاب من يرفي إلا العذاب فروت أي تم عنه، وتركتُم العمل له، وكانكم غير قادمين عليه ولا ملاقيه. ﴿إِنَّا نَسيناكُمَ؟؛ أي: تركناكم بالعذاب جزاءً من جنس عملكُم؛ فكما نسيتُم العمل له، وكانكم غير قادمين عليه ولا ملاقيه. ﴿إِنَا نَسيناكُمَ؟؛ أي: تركناكم بالعذاب جزاءً من جنس عملكُم؛ فكما نسيتم نُسيتم، وذوقوا عذاب الخُلْدِ؟؛ أي: العذاب غير المنقطع؛ فإنَّا العذاب إذا كان له أجلٌ وغايةً؛ كان فيه بعضُ التنفيس والتخفيف، وأمًا عذاب جنم فإنًا العذاب إذا كان له أجلٌ وغايةً؛ كان فيه بعضُ التنفيس والتخفيف، وأمًا عذاب جهمًا عذاب من أن الما عذاب أولان أي الما مذاب أي أي: تما أولان أي المذاب في أما عذاب أولان العذاب إذا كان له أجلٌ وغايةً؛ كان فيه بعضُ التنفيس والتخفيف، وأمًا عذاب جهم أن العذاب إذا كان له أجلٌ وغايةً؛ كان فيه بعضُ التنفيس والتخفيف، وأمًا عذاب جهم أي أنه الما منه عنه، وأمًا عذاب جهنم الما منه على أولاما وأما وأله أولون والمعاصي.

﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِتَايَنِينَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكَتِرُواْ بِهَا خَرُواْ سُجَدًا وَسَبَحُواْ بِحَدْدِ رَبِيهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ 1 ٢ ٢ شَ نَتَجَانَ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَنَهُمْ يُفِقُونَ ١ فَنَ ذَلَهُ تَعْلَمُ نَقْشُ مَّآ أَخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعْبُنِ جَزَاةٌ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٢

(١٥) لما ذَكَرَ الكافرين بآياته وما أعدَّ لهم من العذاب؛ ذَكَرَ المؤمنين بها ووَصْفَهم وما أعدَّ لهم من الثواب، فقال: ﴿إِنَّما يؤمنُ بآياتنا ﴾؛ أي: إيماناً حقيقيًا مَنْ يوجد منه شواهدُ الإيمان، وهم ﴿الذين إذا ذُكَروا ﴾ بآيات ربِّهم، فتُلِيَتْ عليهم آيات القرآن، وأتتهم النصائحُ على أيدي رسل الله، ودُعوا إلى التذكُّر ؛ سمعوها فقبلوها وانقادوا و (خرُوا سُجَّداً ﴾ أي: خاضعين لها خضوعَ ذِكْر لله وفرح بمعرفتِه، ﴿وسبَّحوا بحمدِ ربِّهم وهم لا يستخبرونَ ﴾: لا بقلوبِهم ولا بأبدانِهِم فيمتنعون من الانقيادِ لها، بل متواضعون لها، قد تَلَقَّوْها بالقَبول والتسليم وقابَلوها بالانشراح والتسليم، وتوصَّلوا بها إلى مرضاة الربِّ الرحيم، واهتَدَوا بها إلى الصراط المستقيم.

١٦﴾ وتتجافى جنوبهم عن المضاجِع؟؛ أي: ترتفع جنوبُهم وتنزعجُ عن

This file was downloaded from QuranicThought.com

مضاجِعِها اللذيذِة إلى ما هو ألذُّ عندهم منه وأحبُّ إليهم، وهو الصلاة في الليل ومناجاة الله تعالى، ولهذا قال: ﴿يَدْعون ربَّهمَهَ؛ أي: في جلب مصالِحِهم الدينيَّة والدنيويَّة ودفع مضارِّهما ﴿خوفاً وطمعاًه؛ أي: جامعين بين الوصفين؛ خوفاً أن تُرَدَّ أعمالُهم، وطمعاً في قبولها؛ خوفاً من عذاب الله، وطمعاً في ثوابه، ﴿وممَّا ررَقْناهمَه: من الرزق قليلاً أو كثيراً، ﴿يُنفِقونَهُ: ولم يذكُر قيد النفقة، ولا المنفَق عليه؛ ليدلَّ على العموم؛ فإنَّه يدخُلُ فيه النفقة الواجبة؛ كالزكوات والكفارات ونفقة الزوجات والأقارب، والنفقة المستحبَّة في وجوه الخير، والنفقة والإحسان المالي خيرٌ مطلقاً؛ سواء وافق فقيراً أو غنيًا<sup>(1)</sup>، قريباً أو بعيداً، ولكن الأجر يتفاوت بتفاوتِ النفع، فهٰذا عملهم.

(١٧) وأمًا جزاؤهم؛ فقال: ﴿فلا تعلمُ نَفَسٌ؛ يدخل فيه جميعُ نفوس الخلق؛ لكونه نكرةً في سياق النفي؛ أي: فلا يعلمُ أحدٌ ﴿ما أُخفِيَ لهم من قُرَةِ أعينَ»: أمن الخير الكثير والنعيم الغزير والفرح والسرور واللَّذَة والحبور؛ كما قال تعالى على لسان رسوله: «أعددتُ لِعبادي الصالحين ما لا عينَ أت، ولا أذنَ سمعت، ولا خَطَرَ على قلب بشر»<sup>(٢)</sup>؛ فكما صلُّوا في الليل ودعوا وأخفوا العمل؛ جازاهم من جنس عملهم، فأخفى أجرهم، ولهذا قال: ﴿جزاءَ بما كانوا يَعْمَلُونَ».

﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَامِقًا لَا يَسْتَوُنَ ﴾ أَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعِبْلُوا الصَّلِحَتِ فَلَهُمْ جَنَنَتُ الْمَأْوَى نُزُلًا بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴾ وَأَمَّا ٱلَذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَنِهُمُ ٱلنَّ يَخْرُجُوا مِنْهَآ أُعِيدُوا فِيهَا وَقِبِلَ لَهُمْ دُوقُوا عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَذِي كُنتُم بِهِ تَكَذِبُونَ ﴾ .

المتباينين، وأن حكمته تقتضي على ما تقرَّرَ فيها من عدم تساوي المتفاوتَيْنِ المتباينين، وأن حكمته تقتضي عدم تساويهما، فقال: ﴿أفمن كان مؤمناً»: قد عَمَرَ قلبَه بالإيمان، وانقادت جوارِحُه لشرائعه، واقتضى إيمانُه آثاره وموجباتِه من ترك مساخِطِ الله التي يضرُ وجودها بالإيمان، ﴿كمن كان فاسقاً»: قد خرب قلبُه وتعطَّل من الإيمان، فلم يكن فيه وازعٌ دينيٌّ، فأسرعتْ جوارحُه بموجبات الجهل

(۱) فى (ب): «غنياً أو فقيرا».

سورة السجدة (١٧ ـ ١٨)

(٢) أخرجه البخاري (٤٧٧٩) ومسلم (٢٨٢٤) عن أبي هريرة.

والظلم في<sup>(١)</sup> كلِّ إثم ومعصيةٍ، وخرج بفسقِهِ عن طاعة ربِّه، أفيستوي لهذان الشخصان؟! ﴿لا يستوونَ﴾: عقلاً وشرعاً؛ كما لا يستوي الليل والنهار والضياء والظلمة، وكذلك لا يستوي ثوابُهما في الآخرة.

أسورة السجَّدة (١٩ ــ ٢١)

(١٩) (أمًا الذين آمنوا وعَمِلوا الصالحاتِ؟: من فروض ونوافل، (فلهم جناتُ (المأوى؟؛ أي: الجنات التي هي مأوى اللذّات، ومعدنُ الخيرات، ومحلُ الأفراح، ونعيمُ القلوب والنفوس والأرواح، ومحلُ الخلود، وجوار الملك المعبود، والتمتَّع بقربه والنظر إلى وجهه وسماع خطابه، (نزّلاً؟: لهم؛ أي: ضيافةَ وقرى؛ (مما كانوا يعملونَ؟: فأعمالُهم التي تَفَضَّلَ الله بها عليهم هي التي أوصلَتُهم لتلك المنازل العالية العالية، التي لا يمكن التوصُل إليها ببذل الأموال، ولا بالجنود والخدم، ولا بالأولاد، بل ولا بالنفوس والأرواح، ولا يتقرّب إليها بشيء أصلاً سوى الإيمان والعمل الصالح.

﴿٢٧ ﴿ وَأَمَّا الذين فَسَقوا فمأواهُمُ النارُ ﴾؛ أي: مقرَّهم ومحلُّ خلودهم النارُ، التي جمعت كلَّ عذابٍ وشقاءٍ، ولا يُفَتَّرُ عنهم العقابُ ساعة، ﴿كلَّما أرادوا أن يَخُرُجوا منها أُعيدوا فيها ﴾: فكلَّما حدَّثتهم إرادتُهم بالخروج لبلوغ العذابِ منهم كلَّ مبلغ؛ رُدُوا إليها، فذهب عنهم روح ذلك الفرج، واشتدَّ عليهم الكرب، ﴿وقيل لهم ذوقوا عذابَ النارِ الذي كنتُم به تكذَّبون ﴾.

فهٰذا عذابُ النار الذي يكونُ فيه مقرُّهم ومأواهم، وأما العذابُ الذي قبل ذٰلك ومقدمة له، وهو عذاب البرزخ؛ فقد ذُكِرَ بقوله:

﴿وَلَنُذِيقَنَّهُم فِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾

﴿٢١﴾ أي: ولنذيقن الفاسقين المكذبين نموذجاً من العذاب الأدنى، وهو عذاب البرزخ، فنذيقهم طرفاً منه قبل أن يموتوا: إما بعذاب بالقتل ونحوه كما جرى لأهل بدر من المشركين، وإمًا عند الموت؛ كما في قوله تعالى: ﴿ولو ترى إذ الظالمونَ في غَمَراتِ الموتِ والملائكة باسطوا أيديهم أخرِجوا أنفُسَكُم اليومَ تُجْزَوْنَ عذابَ الهُونِ﴾، ثم يكمل لهم العذاب الأدنى في برزَخِهم.

ولهذه الآيةُ من الأدلة على إثبات عذاب القبر، ودلالتُها ظاهرةً؛ فإنَّه قال:

(۱) في (ب): امن».

سورة السجدة (٢٢ ـ ٢٤)

﴿وَلَنُذَيقَنَّهم من العذاب الأدنى﴾؛ أي: بعض وجزء منه، فدلَّ على أن ثَمَّ عذاباً أدنى قبل العذاب الأكبر، وهو عذاب النار، ولما كانت الإذاقة من العذابِ الأدنى في الدنيا قد لا يَتَّصلُ بها الموت، فأخبر تعالى أنَّه يذيقُهم ذٰلك؛ لعلَّهم يرجِعون إليه، ويتوبون من ذنوبهم؛ كما قال تعالى: ﴿ظَهَرَ الفسادُ في البرُ والبحرِ بما كَسَبَتْ أيدي الناس لِيُذيقَهم بعضَ الذي عَمِلوا لعلَّهم يرجِعونَ﴾.

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَن ذَكِرَ بِنَايَكَتِ رَبِّهِ ثُرَّ أَعْرَضَ عَنْهَأَ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنَلَقِمُونَ ٢

(٢٢) أي: لا أحد أظلم وأزيدُ تعدياً ممَّنْ ذُكِّرَ بآيات ربَّه، التي أوصلها إليه ربَّه، الذي يريد تربيتَه وتكميلَ نعمتِهِ عليه على يدِ رسلِهِ، تأمره وتذكُره مصالحه الدينيَّة والدنيويَّة، التي تقتضي أن يقابِلَها الدينيَّة والدنيويَّة، التي تقتضي أن يقابِلَها بالدينيَّة والدنيويَّة، الذي يريد تربيتَه وتكميلَ نعمتِهِ عليه على يدِ رسلِهِ، تأمره وتذكُره مصالحه الدينيَّة والدنيويَّة، والدنيويَّة، وتنهاه عن مضارًه الدينيَّة والدنيويَّة، التي تقتضي أن يقابِلَها بالإيمان والتسليم والانقياد والشكر، فقابلها لهذا الظالمُ بضدً ما ينبغي، فلم يؤمن بها ولا اتَّبَعها، بل أعرض عنها وتركها وراء ظهرِهِ؛ فلهذا من أكبر المجرمين، الذين يستحقُون شديد النقمة، ولهذا قال: ﴿إِنَّا من المجرِمين منتقِمونَ».

﴿وَلَقَدْ مَائَبْنَا مُوسَى الْحِتَنَبَ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةٍ مِن لِقَآبِدٍ. وَحَمَلْنَهُ هُدًى لِّبَيْ إِسْرَةٍ بِلَ () وَحَمَلْنَا مِنْهُمْ أَبِيَّةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُولٌ وَكَانُولْ بِتَايَنِيَنَا بُوفِنُونَ () إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْفِينَمَةِ فِيمَا كَانُولْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ () ﴾.

(٣٢) لما ذكر تعالى آياتِهِ التي ذَكَرَ بها عباده، وهو القرآن الذي أنزله على محمد ﷺ، ذكر أنه ليس ببدع من الكتب، ولا من جاء به بغريب من الرسل، فقد آتى اللَّه موسى الكتابَ : الذي هو التوراة المصدُقَةُ للقرآن، التي قد صَدَقَها القرآنُ، فتطابق حقُّهما، وثبت برهانُهما. ﴿فلا تكن في مريةٍ من لقائِهِ : لأنَّه قد القرآنُ، فتطابق حقُّهما، وثبت برهانُهما. ﴿فلا تكن في مريةٍ من لقائِهِ : لأنَّه قد تواردتُ أدلَّة الحق وبيناتُه، فلم يبق للشكُ والمريةِ محلٌ، فوجعلناه ؛ أي : والردتُ أدلَّة الحق وبيناتُه، فلم يبق للشكُ والمريةِ محلٌ، فوجعلناه ؛ أي : والكتاب الذي آتيناه موسى في مريةٍ من لقائِه ، أي : والمات برهانُهما. وفي يني إسرائيلَ والمريةِ محلٌ، فوجعلناه ، في في موتي من القائِم ، أي : والكتاب الذي أي : الذي المات برهائُهما بن إسرائيلَ والمريةِ محلٌ، في أصول دينهم، وفروعهم، وشرائعه موافقةً لذلك الزمان في بني إسرائيل، وأما هذا القرآن الكريم : فجعله الله هدايةً للناس كلُهم ؛ لأنَّه هدايةً للخلق في أمر دينهم ودُنياهم إلى يوم فرعلهما، وذلك لكمالِهِ وعلوه، فوانَّه في أم الكتاب أذي نا القرآن الكريم ؛ القيامة، وذلك الزمان في بني إسرائيل، وأما هذا القرآن الكريم ؛ ألقيامة، وذلك المالي وعلوه، في أم الكتاب أذي أمر دينهم ودُنياهم إلى أنه مدايةً لذلك الزمان في أمر دينهم ودُنياهم إلى يوم فرائعه موافقةً لذلك الزمان في ألكن ألكنا، وأما هذا القرآن الكريم ؛ ألقيامة، وذلك لكمالِه وعلوه، في أم الكتاب لَذينا لَعلي حكم ها.

٤٢٤ فوجَعَلنا منهم»؛ أي: من بني إسرائيل، وأئمة يهدونَ بأمرِنا»؛ أي: علماء بالشرع وطرق الهداية مهتدين في أنفسهم يهدون غيرهم بذلك الهدى؛ فالكتاب الذي أُنْزِل إليهم هدى، والمؤمنون به منهم على قسمين: أئمَّة يهدون



۱۳٦۸

أسورة السجدة (٢٥ - ٢٦)

بأمر الله، وأتباع مهتدون بهم، والقسم الأول أرفع الدرجات بعد درجة النبوَّة والرسالة، وهي درجة الصديقين، وإنما نالوا هذه الدرجة العالية، ﴿لما صبروا﴾: على التعلَّم والتعليم والدُّعوة إلى الله والأذى في سبيله، وكفُّوا نفوسَهم عن جِماحها في المعاصي واسترسالِها في الشهوات. ﴿وكانوا بآياتِنا يوقِنونَ﴾؛ أي: وصلوا في الإيمان بآيات الله إلى درجة اليقين، وهو العلم التامُّ الموجب للعمل، وإنَّما وصلوا إلى درجة اليقين؛ لأنَّهم تعلَّموا تعلُّما صحيحاً، وأخذوا المسائل عن أدلتها المفيدة لليقين، فما زالوا يتعلَّمون المسائل، ويستدلُّون عليها بكثرة الدَّلائل،

﴿أَوَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكَنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتٍ أَفَلَا يَسْمَعُونَ ٢ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَا نَسُوقُ آلمَاءَ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخَبِجُ بِهِ زَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنَنَهُهُمْ وَأَنفُسُهُمٌ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ٢ ﴾.

(<sup>(1)</sup> يعني: أولم يتبين للمؤلاء المكذّبين للرسول<sup>(()</sup> ويهديهم إلى الصواب كم أهْلَكْنا قبلهم من القرون الذين سَلَكوا مسلَكَهم، ﴿يمشون في مساكنهم»: فيشاهِدونها عياناً؛ كقوم هود وصالح وقوم لوط. ﴿إنَّ في ذٰلك لآياتِ»: يستدلُّ بها على صدق الرسل التي جاءتهم، وبطلان ما هم عليه من الشرك والشرّ، وعلى أنَّ مَنْ فعل مثل فعلهم؛ فَعِلَ بهم كما فُعِلَ بأشياعه من قبل، وعلى أنَّ الله تعالى مجازي العباد وباعثهم للحشر والتناد. ﴿أفلا يسمعونَ»: آيات الله، فيعونَها، فينتفعون بها؛ فلو كان لهم سمعٌ صحيحٌ وعقلٌ رجيحٌ؛ لم يقيموا على حالةٍ يجزم بها<sup>(٢)</sup> بالهلاك.

- (۱) في (ب): «للرسل».
- (۲) في (ب): «لم يجزم».

سورة السجدة (۲۷ ـ ۳۰)

(٢٧﴾ ﴿أولم يَرَوَا﴾: بأبصارهم نعمتنا وكمال حكمتنا، ﴿أَنَّا نسوقُ الماء إلى الأرض الجرز؟: التي لا نبات فيها، فيسوق الله المطر الذي لم يكن قبلُ موجوداً فيها، فيفرغُه فيها من السحاب أو من الأنهار؛ ﴿فنخرِجُ به زرعاً؟؛ أي: نباتاً مختلف الأنواع، ﴿تأكُلُ منه أنعامُهم؟: وهو نباتُ البهائم ﴿وأَنفسُهُم؟: وهو طعام الآدميين. ﴿أفلا يبصرونَ؟: تلك المنَّة التي أحيا الله بها البلاد والعباد، فيستبصرون فيهتدون بذلك البصر وتلك البصيرة إلى الصراط المستقيم؟ ولكن غلب عليهم العمى، واستولت عليهم الغفلة، فلم يبصروا في ذلك بصر الرجال، وإنَّما نظروا إلى ذلك نظر الغفلة ومجرَّد العادة، فلم يوفَّقوا للخير.

﴿وَيَقُولُونِ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْفَنْتُ إِن كُنتُمْ مُسَدِقِينَ ﴾ قُلْ يَوْمَ ٱلْفَنْتِ لَا يَنفُعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَنْتُهُمْ وَلَا هُرُ يُنظَرُونَ ﴾ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَٱنطِرْ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ ﴾ .

(٢٨%) أي: يستعجلُ المجرمون بالعذاب الذي وُعِدوا به على التكذيب جهلاً منهم ومعاندةً، ﴿ويقولونَ متى لهذا الفتحُ؟: الذي يفتحُ بيننا وبينكم بتعذيبنا على زعمكم ﴿إِن كنتُم؟ [أيها الرسلُ] ﴿صادقينَ؟: في دعواكم.

﴿ ٢٩﴾ ﴿ قُلْ يومَ الفتح؟: الذي يحصُلُ به عقابُكم لا تستفيدون به شيئاً؟ فلو كان إذا حَصَلَ؟ حَصَلَ إمهالُكم لتستدركوا ما فاتكم حين صار الأمر عندكم يقيناً؟ لكان لذلك وجه، ولكن إذا جاء يومُ الفتح؟ انقضى الأمرُ، ولم يبق للمحنة والابتلاء محلٌ، فلا ﴿ ينفعُ الذين كفروا إيمانُهم؟: لأنَّه صار إيمانَ ضرورةٍ، ﴿ولا هم يُنظَرون؟؟ أي: يُمْهَلون، فيؤخَرُ عنهم العذاب، فيستدركون أمرهم.

﴿ وَاعْرَض عنهم ؟: لما وصل خطابهم لك وظلمهم إلى حالة الجَهْل واستعجال العذاب. ﴿ وانتظر ؟: الأمر الذي يَحِلُ بهم ؛ فإنَّه لا بدَّ منه، ولكن له أجلُ إذا جاء لا يتقدَّم ولا يتأخَّر، ﴿إنَّهم منتظرونَ ؟: بك رَيْبَ المنون، ومتربَّصون بكم دوائرَ السوء، والعاقبة للتقوى.

تم تفسير سورة السجدة بحول الله ومنَّه. فله تعالى كمال الحمد والثناء والمجد.

• ۳۲۱

FOR Q سورة الأحزاب (١ ـ ٣)

## تفسير سورة الأحزاب

﴿ يَتَأَبُّهُا النَّبَى اتَقِ اللَّهَ وَلَا تُطِعِ الْكَفِرِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ إِنَ اللَّهَ حَابَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ وَوَتَزَخَل عَلَ اللَّهُ مَا بُوحَى إِلَيْكَ مِن تَرْلِكُ إِنَ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ وَتَوَكَّل عَلَ اللَّهُ وَحَنَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾

(١-٢) أي: يا أيُّها الذي منَّ اللَّهُ عليه بالنبوَّة واختصَّه بوحيه وفضَّله على سائر الخلق! اشكُر نعمة ربِّك عليك باستعمال تَقُواه التي أنت أولى بها من غيرك، والذي يجب عليك منها أعظم من سواك؛ فامتثل أوامره ونواهِيَه، وبلَّغ رسالاته، وأدُّ إلى عبادِهِ وَحْيَهُ، وابدُلِ النصيحة للخَلْق، ولا يَصُدَّنَكَ عن هذا المقصود صادً ولا يردُك عنه رادً، فلا تُطع مل من سواك؛ فامتثل أوامره ونواهِيَه، وبلَّغ رسالاته، وادُ إلى عبادِهِ وَحْيَهُ، وابدُلِ النصيحة للخَلْق، ولا يَصُدَّنَكَ عن هذا المقصود صادً ولا يردُك عنه دادً، فلا أعظم من سواك؛ فامتثل أوامره ونواهِيَه، وبلَّغ رسالاته، وادُ إلى عبادِهِ وَحْيَهُ، وابدُلِ النصيحة للخَلْق، ولا يَصُدَّنَكَ عن هذا المقصود صادً ولا يردُك عنه رادً، فلا تُطع كلَّ كافر قد أظهر العداوة لله ولرسوله<sup>(۱)</sup>، ولا منافق قد استبطنَ التكذيبَ والكفرَ وأظهر صدَّه؛ فهؤلاء هم الأعداء على الحقيقة؛ فلا تُطِعْهُم في بعض الأمور التي تنقُضُ التقوى وتناقِضُها، ولا تتَبعُ أهواءهم؛ يضلُوك عن الصواب. ﴿وَ لَكن ﴿اتَبِع ما يُوحى إليكَ من ربِّكَ» : فإنَّه هو الهدى عن المور التي تنقُضُ التقوى وتناقِضُها، ولا تتَبعُ أهواءهم؛ يضلُوك عن الصواب. ﴿وَ لَكن ﴿اتَبع ما يُوحى إليكَ من ربِّكَ» : فإنَه هو الهدى عن الصواب. في يُعْلُوك أنه في ما يُوحى إليكَ من ربِكَ» : فإنَه هو الهدى قن يعملوك من التقوى مناقِضُها، ولا تتَبعُ أهواءهم؛ يضلُوك يم ألك ثواب ربَّك؛ فإنه في ما يُوحى إليكَ من ربَّكَ» : فإنَه هو الهدى قالو منه منكم من الخير والشرُ.

(٣) فإن وقع في قلبِك أنّك إن لم تُطِعْهم في أهوائهم المضلّة؛ حصل عليك منهم ضررٌ، أو حصل نقصٌ في هداية الخلق؛ فادفَع ذلك عن نفسك، واستعمل ما يقاوِمُه ويقاوِمُ غيره، وهو التوكُّل على الله؛ بأن تعتمدَ على ربّك اعتماد مَن لا يملِكُ لنفسه ضرًا ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً في سلامتك من شرّهم وفي إقامة الدين الذي أمرتَ به، وثِق بالله في حُصول ذلك الأمر على أيّ حال كان.

وكفى بالله وكيلاك : تُوكلُ إليه الأمور، فيقوم بها وبما هو أصلح للعبد، وذلك لعلمِهِ بمصالح عبدِهِ من حيث لا يعلمُ العبدُ، وقدرتِهِ على إيصالها إليه من حيث لا يقدر عليها العبدُ، وأنَّه أرحم بعبده من نفسه ومن والديه وأرأفُ به من كلُ

(۱) في (ب): «ورسوله».

سورة الأحزاب (٤)

أحدٍ، خصوصاً خواصَّ عبيده، الذين لم يزل يربِّيهم ببرِّه ويدرُّ عليهم بركاتِهِ الظاهرةَ والباطنةَ، خصوصاً وقد أمَرَهُ بإلقاء أموره إليه، ووعَدَه أن يقوم بها؛ فهناك لا تسأل عن كلِّ أمرٍ يتيسَّر، وصعب يتسهَّل<sup>(۱)</sup>، وخطوبٍ تهون، وكروبٍ تزول، وأحوال وحوائج تُقضى، وبركاتٍ تنزل، ونِقَم تُدْفَع، وشرورِ تُرفع. وهُناك ترى العبد، الضعيفَ الذي فوَّضَ أمره لسيِّده قد قام بأمورِ لا تقوم بها أمَّة من الناس، وقد سهَّل الله عليه ما كان يصعُبُ على فحول الرجال. وبالله المستعان.

﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِدٍ. وَمَا جَعَلَ أَزْوَىٰجَكُمُ ٱلَّتِمِى تُظْلِهِرُونَ مِنْهُنَ أُمَّهَنِيَكُرُ وَمَا جَعَلَ أَدْعِبَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ فَرَلْكُم بِأَفْوَهِكُمْ وَٱللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو بَهْدِى التَّبِيلَ ﴾ آدَعُوهُمْ لِآبَابِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُوا ءَابَآءَهُمْ فَإِخْوَتُكُمْ فِ ٱلَذِي عَلَيْكُمْ جُنَاكُ فِيمَا أَخْطَأْتُه بِهِ. وَلَنكِن مَّا تَصَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَهُ يَقُولُ الْعَنْ وَكُ

وما جَعَلَ أَدْعِياءَكُم أَبِناءَكُم﴾: والأدعياء: الولد الذي كان الرجل يدَّعيه وهو ليس له، أو يُدعى إليه بسبب تبنِّيه إيَّاه؛ كما كان الأمر في الجاهلية<sup>(٢)</sup> وأول الإسلام، فأراد الله تعالى أن يُبْطِلَه ويزيلَه، فقدَّم بين يدي ذُلك بيانَ قُبحه، وأنَّه باطلٌ وكذبٌ، وكل باطلٍ وكذبٍ لا يوجد في شرع الله ولا يتَّصف به عبادُ الله،

(۱) في (ب): «يسهل».
 (۲) في (ب): «بالجاهلية».

يقول تعالى: فالله لم يجعل الأدعياء الذين تَدَّعونَهم أو يُدعونَ إليكم أبناءكم؛ فإنَّ أبناءكم في الحقيقة مَنْ وَلَدْتُموهم وكانوا منكم، وأمَّا لهؤلاء الأدعياء من غيركم؛ فلا جعل الله لهذا كلهذا، ﴿ذلكمَ ﴾: القول الذي تقولون في الدَّعيِّ: إنَّه ابنُ فلان الذي ادَّعاه، أو والده فلان، ﴿قُولُكُم بأفواهِكُمَ ﴾؛ أي: قول لا حقيقة له ولا معنى له، ﴿واللَهُ يقولُ الحقَّ»؛ أي: اليقين والصدق؛ فلذلك أمركم باتّباعه على قوله وشرعِه؛ فقولُه حقَّ، وشرعُهُ حقَّ، والأقوال والأفعال الباطلة لا تُنسب إليه بوجه من الوجوه، وليست من هدايتُه؛ لأنه لا يَهْدي إلَّا إلى السبيل المستقيمة والطرق الصادقة، وإنْ كان ذلك واقعاً بمشيئتِهِ؛ فمشيئته عامَّةً لكلَّ ما وجد من خيرٍ وشرً.

سورة الأحزاب (٥)

(•) ثم صرح لهم بترك الحالة الأولى المتضمنة للقول الباطل، فقال: (اذعوهُم) ؛ أي: الأدعياء (لآبائِهِم) : الذين ولدوهم (هو أقسط عند الله) ؛ أي: أعدلُ وأقوم وأهدى، (فإن لم تَعلَموا آباءَهم) : الحقيقيين (فإخوانكم في الدين وَمَواليكُم) ؛ أي: إخوتكم في دين الله ومواليكم في ذلك ؛ فاذعوهم بالأخوة الإيمانيَّة الصادقة والموالاة على ذلك ؛ فترك الدعوة إلى من تبنًاهم حَتْم لا يجوز فعلها، وأما دعاؤهم لآبائهم ؛ فإن علموا ؛ دعوا إليهم، وإن لم يعلموا ؛ اقتصر على ما يُعْلَمُ منهم، وهو أخوة الدين والموالاة ؛ فلا تظنُّوا أنَّ حالة عدم علمكم بآبائهم عذرٌ في دعوتهم إلى مَن تبنًاهم ؛ لأن المحذور لا يزول بذلك .

فوليس عليكم مُخاحِ فيما أخطأتُم به ؟ : بأن سَبَق على لسان أحدِكم دعوتُهُ إلى مَنْ تبنَّاه؛ فهٰذا غير مؤاخذٍ به، أو علم أبوه ظاهراً فدعوتُموه إليه، وهو في الباطن غير أبيه<sup>(۱)</sup>؛ فليس عليكم<sup>(۲)</sup> في ذلك حَرَجٌ إذا كان خطأ. فولكن \$ يؤاخِذُكُم بما تعمَّدَتْ قلوبُكُم من الكلام بما لا يجوزُ. فوكان الله غفوراً رحيماً \$: غفر لكم ورحمكم؛ حيث لم يعاقبُكم بما سَلَفَ، وسمح لكم بما أخطأتُم به، ورحِمَكُم؟ حيث بين لكم أحكامَه التي تُصْلِحُ دينَكم ودُنياكم؛ فله الحمد تعالى.

﴿الَنَبِيُّ أَوَلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمِمَّ وَأَزْوَجُهُمُ أَمَّهَنَّهُمُ وَأَوْلُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمَ أَوَلَب بِبَعْضٍ فِي حِنَّبِ ٱللَّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَنجِرِينَ إِلَا أَن تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيَآبِكُم مَّعْرُوفًا حَات ذَلِكَ فِي الْحِنَّبِ مَسْطُورًا ٢٣٠.

(۲) في (ب): «فليس في عليكم».

(1) فى (ب): «ليس أباه».

سورة الأحزاب (٦)

(٢) يخبر تعالى المؤمنين خبراً يعرفون به حالة الرسول على ومرتَبَته، فيعامِلونه يمقتضى تلك الحالة، فقال: ﴿النبيُ أولى بالمؤمنين من أنفُسِهم﴾: أقرب ما للإنسان وأولى ما له نفسه؛ فالرسولُ أولى به من نفسِه؛ لأنَّه عليه الصلاة والسلام بَذَلَ لهم من النُّصح والشفقة والرأفة ما كان به أرحم الخلق وأرأفهم؛ فرسولُ الله أعظمُ الخلق مِنْا لفيم، من كلَّ أحدٍ؛ فإنَّه لم يصل إليهم مثقالُ ذرَّةٍ من الخير ولا أعظمُ الخلق مِنَة عليهم من كلَّ أحدٍ؛ فإنَّه لم يصل إليهم مثقالُ ذرَّةٍ من الخير ولا أنفم من النُصح والشفقة والرأفة ما كان به أرحم الخلق وأرأفهم؛ فرسولُ الله أندفَعَ عنهم مثقالُ ذرَّةٍ من الخير ولا أندفَعَ عنهم مثقالُ ذرَّةٍ من الشرِ إلاّ على يديه وسببه؛ فلذلك وجب عليهم <sup>(1)</sup> إذا وأن لا يعارض مراد النفس أو مرادُ أحدٍ من الناس مع مرادِ الرسول أن يقدم مراد الرسول، وا وأن لا يعارض قول الرسول بقول أحدٍ كائناً ما كان، وأن يَفْدوه بأنفسهم وأموالهم وأولاهم، وأولاهم، وأولاهم، وأولاهم مثقالُ ذرَةٍ من الخير ولا يتارض مرادُ النفس أو مرادُ أحدٍ من الناس مع مرادِ الرسول أن يقدم مراد الرسول، يتقدّموا بيتارض قول الرسول بقول أحدٍ كائناً ما كان، وأن يَفْدوه بأنفسهم وأموالهم يتقدّموا بين يديه، وهو يتي أب للمؤمنين؛ كما في قراءة بعض الصحابة يربيهم كما وأولادهم، ويقدّروا من يقول أب للمؤمنين؛ كما في قراءة بعض الصحابة يربيهم كما والاحرام إوالدُ أولاده، فترتَب على هذه الأبوَّة أن كان نساؤه أمهاتهم، أي نه الحرمة يربي الوالدُ أولاده، فترتَب على هذه الأبوَّة أن كان نساؤه أمهاتهم، أي ذرق في الحرمة ولا حترام والإكرام، لا في الخلوة والمحرميَّة، وكانَ هذا مقدِّمة لما سيأتي في قصة زيد بن محمد، حتى أنزل الله: ﴿ما كان زيد بن محمد، حتى أنزل الله: ﴿ما كان زيد بن محمد، حتى أنزل الله: ﴿ما كانَ زيد بن محمد، حتى أنزل الله: ﴿ما كانَ نساق منهم أبي أولا من أولى المؤمنين في أولى في قولة من كان نساؤه أمهاتهم، أي أنه الحرمة والاحرام ما وي أول ما ما سيأتي في قصة والاحترام والإكرام، لا في الخلوة والمحرميَة، وكانَ لما من مناؤه، مناه ما مناتية، وكان يرم ما كان ما كان ما وله.

فأخبر في لهذه الآية أنَّ المؤمنين كلَّهم أولادٌ للرسول؛ فلا مزيَّة لأحدِ عن أحدِ، وإن انقطعَ عن أحدِهم انتسابُ الدعوة؛ فإنَّ النسبَ الإيمانيَّ لم ينقطعُ عنه؛ فلا يحزنُ ولا يأسف، وترتَّب على أنَّ زوجات الرسول أمهاتُ المؤمنين: أنَّهنَّ لا يحللنَ<sup>(٢)</sup> لأحدِ من بعده؛ كما سيصرَح<sup>(٣)</sup> بذلك، ولا يحلُّ لكم أن تَنْكِحوا أزواجَه من بعدِهِ أبدا.

وأولو الأرحام»؛ أي: الأقارب قَرُبوا أو بعدوا ﴿بعضُهم أولى ببعض في كتاب الله»؛ أي: في حكمه، فيرتُ بعضُهم بعضاً ويبرُ بعضُهم بعضاً؛ فهم أولى من الحلف والنصرة، والأدعياء الذين كانوا من قبلُ يرثون بهذه الأسباب دون ذوي الأرحام، فقطع تعالى التوارُنَ بذلك، وجعله للأقارب لطفاً منه وحكمةً؛ فإنَّ الأمر لو استمرَّ على العادة السابقة؛ لحصل من الفساد والشرّ والتحيُّل لحرمان الأقارب من الميراث شيءٌ كثيرٌ، ﴿من المؤمنينَ والمهاجرينَ﴾؛ أي: سواء كان الأقارب مؤمنين مهاجرين أو<sup>(3)</sup> غيرَ مهاجرين؛ فإنَّ ذوي الأرحام مقدَّمون في ذٰلك. وهٰذه

- (۱) في (ب): «عليه».
  (۲) في (ب): «لا يحل».
  - (٣) في (ب): «كما الله صرح».
    (٤) في (ب): «و».



1475

السورة الأحزاب (٧ - ١١)

الآية حجَّة على ولاية ذوي الأرحام في جميع الولايات؛ كولاية النكاح والمال وغير ذلك، ﴿إِلَّا أَن تَفْعَلوا إلى أوليائِكُم معروفاً﴾؛ أي: ليس لهم حقَّ مفروضٌ، وإنَّما هو بإرادتِكم، إنْ شئتُم أن تتبرَّعوا<sup>(١)</sup> لهم تبرُّعاً وتُعطوهم معروفاً منكم، ﴿كان﴾: ذلك الحكم المذكور ﴿في الكتابِ مسطوراً﴾؛ أي: قد سُطِرَ وكُتبَ وقدَّره الله؛ فلا بدَّ من نفوذه.

﴿وَلِذَ أَخَذَنَا مِنَ ٱلنَّبِيَّـِنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَلِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِيثَنَقًا غَلِيظُنَا ۞ لِيَسْتَلَ ٱلصَّندِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا أَلِيمًا

الحمسة المذكورون خصوصاً ـ ميثاقهم النبيّين عموماً ومن أولي العزم ـ وهم لهؤلاء الخمسة المذكورون خصوصاً ـ ميثاقهم الغليظ وعهدَهم الثقيل المؤكّد على القيام بدين الله والجهاد في سبيله، وأنَّ لهذا سبيل قد مشى عليه الأنبياء المتقدّمون، حتى ختموا بسيّدهم وأفضلهم محمد ﷺ، وأمر الناس بالاقتداء بهم، وسيسأل الله الأنبياء وأتباعهم عن لهذا العهد الغليظ؛ هل وَفوا فيه وصدَقوا فيثيبهم جنات النعيم، أم كفروا فيعدبهم العذاب الأليم؟ قال تعالى: ﴿من المؤمنينَ رجالٌ صَدَقوا ما عاهَدوا الله عليه﴾.

﴿ يَتَأَبُّهُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا آذَكُرُوا نِسْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذَ جَآءَتَكُمْ جُنُودٌ فَآرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوَهِمَاً وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِبًا ۞ إِذَ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَيَن أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الأَبْصَدُرُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنْتَاجِرَ وَتَظْنُونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ۞ هُنَالِكَ ٱبْتَلِيَ ٱلْمُؤْسَنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَاكَ شَدِيدًا ۞ ﴾.<

(1) في (ب): «تبرعوا».

سورة الأحزاب (١٢)

المستحكمة والشدائد الشديدة، فلم يزل الحصارُ على المدينة مدةً طويلة، والأمر كما وصف الله: فوإذ زاغت الأبصارُ وبلغت القلوبُ الحناجرَ وتظنُّونَ بالله الظُّنونا»؛ أي: الظنون السبئة أنَّ الله لا ينصر دينَه ولا يتمُ كلمته، فهنالك التُلي المؤمنون»: بهذه الفتنة العظيمة، فوزُلْزِلوا زلزالاً شديداً»: بالخوف والقلق والجوع؛ ليتبينَ إيمانهم ويزيد إيقانهم، فظهر ولله الحمد من إيمانهم وشدة يقينهم ما فاقوا فيه الأولين والآخرين. وعندما اشتدً الكربُ وتفاقمتِ الشدائدُ؛ صار إيمانهم عين اليقين، فولمًا رأى المؤمنونَ الأحزابَ قالوا هٰذا ما وَعَدَنا اللهُ ورسولُه وصدق الله ورسوله وما زادَهُم إلَّا إيماناً وتسليماً».

وهنالك تبيَّن نفاق المنافقين، وظهر ما كانوا يضمرون؛ قال تعالى:

﴿وَإِذْ بَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا ٢

١٢ و هذه عادة المنافق عند الشدَّة والمحنة؛ لا يثبتُ إيمانه، وينظُر بعقله القاصر إلى الحالة الحاضرة<sup>(1)</sup>، ويصدِّق ظنَّه.

فى (ب): «القاصرة».

حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْأَخْرَ وَذَكَر اللَّهُ كَذِيرًا ﴿ وَلَمَّا رَمَا الْمُؤْمِنُونَ الْأَخْرَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَق اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَننَا وَنَسْلِيمًا رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَنهَدُوا اللَّهَ عَلَيَـهُ فَيَنْهُم مَّن قَضَى تَعْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنْتَظِرُ وَمَا بَذَلُوا بَدِيلًا ﴿ لِيَجْزِى اللَّهُ الصَّدِقِينَ بِصِدَقِهِمْ وَيُعَذِبَ الْمُنْفِقِينَ إِن سَمَة أَوَ بَتُولَ عَلَيْهِمْ إِنَّ الفَوْمِينِينَ تَحِمَا أَن مَعَقَدُهُ الصَّدِقِينَ بِصِدَقِهِمْ وَيُعَذِبَ الْمُنْفِقِينَ إِن سَمَة أَوَ بَتُولَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَقُولًا لِيَجْزِى اللَّهُ الصَّدِقِينَ بِصِدَقِهِمْ وَيُعَذِبَ الْمُنْفِقِينَ إِن سَمَة أَوَ بَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَقُولًا تَحِمَا إِنَّ وَرَدَ اللَّهُ الصَّدِقِينَ بِصِدَقِهِمْ وَيُعَذِبَ الْمُنْفِقِينَ إِن سَمَة أَوَ بَتُوبَ عَلَيْهِمُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَقُولًا تَحِمَّ إِنَّا اللَّهُ الصَادِقِينَ وَعَدَقِيمَ وَيُعَذِبَ اللَّنَهِ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ الْعَولَةُ وَيَعَ تَحِمَا إِنَّذُو وَمَا بَذَلَقَا أَنْهُ إِن اللَّهُ اللَّذِينَ عَقُولُولُ اللَّهُ وَلَعَ فَقُولُكُمْ وَنَ وَعَذَى إِنَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَعْ إِنَهُ اللَّهُ وَلَعَنْ أَوَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِيلَى اللَّهُ عَنْ يَعْرُ وَلَعَهُ اللَّهُ وَمَعْتَى أَنَهُ فَقُولُهُمْ وَتَعَى أَنَهُ فَوَيَتًا عَنْ وَيَع التَّهُ فَوَيَتَ عَنِي اللَّهُ وَلَيْ وَيَ وَقَائِنُ وَقَدِينَ اللَّهِ مِنْ وَيَعَالُ وَكَانَ اللَهُ إِن اللَّهُ وَ مَنْتُولُ

R متورة الأحزاب (١٢ ـ ١٤)

(١٣) فوإذ قالت طائفة»: من المنافقين بعد ما جزعوا وقلَّ صبرُهم صاروا أيضاً من المخذّلين؛ فلا صبروا بأنفسهم، ولا تركوا الناس من شرَّهم، فقالت لهده الطائفة: فيا أهلَ يَثْرِبَ»: يريدون: يا أهل المدينة! فنادَوهُم باسم الوطن المنبىء<sup>(٢)</sup> عن التسمية فيه؛ إشارة إلى أنَّ الدين والأخوة الإيماية ليس له في قلوبهم قدر؛ وأنَّ الذي حملهم على ذلك مجردُ الخور الطبيعي. فيا أهلَ يثربَ لا مُقام المنبىء<sup>(٢)</sup> عن التسمية فيه؛ إشارة إلى أنَّ الدين والأخوة الإيماية ليس له في قلوبهم قدر؛ وأنَّ الذي حملهم على ذلك مجردُ الخور الطبيعي. فيا أهلَ يثربَ لا مُقام المنبىء<sup>(٢)</sup> عن التسمية فيه؛ إشارة إلى أنَّ الدين والأخوة الإيماية ليس له في قلوبهم قدر؛ وأنَّ الذي حملهم على ذلك مجردُ الخور الطبيعي. فيا أهلَ يثربَ لا مُقام الخندق وخارج المدينة، فأرجعوا»: إلى المدينة. فهذه الطائفة تُخذَلُ عن الجهاد وتبيَّن أنَّهم لا قوة لهم بقتال عدوهم ويأمرونهم بترك القتال؛ فهذه الطائفة أشرُ الطوائف وأضرُها، وطائفة أخرى دونهم، أصابهم الجبنُ والجزع، وأحبُوا أن الذي ينخزلوا عن الصفوف، فجعلوا يعتذرون بالأعذار الباطلة، وهم الدين قال الله ينخزلوا عن الصفوف، فجعلوا يعتذرون بالأعذار الباطلة، وهم الذين قال الله ينخزلوا عن الصفوف، فجعلوا يعتذرون بالأعذار الباطلة، وهم الذين قال الله فيهم: فيهم: في وليمن غليها الخطر ونخافُ عليها أن يَهْجُمَ عليها الأعداء ونحن غيبً عنها؛ فأذن لنا؛ نرجع إليها في قنوحسهم، أومارهي بعورةًا أن ورتن منهم النبيً يقولونَ إنَّ بيوتنا عورةًه؛ أي: عليها الخطر ونخافُ عليها أن يَهْجُمَ عليها الأعداء ونحن غيبً عنها؛ فأذن لنا؛ نرجع إليها ونخافُ عليها، وهم كذبةً في ذلك، فوما هي بعورة إن يريدون»؛ أي: ما قصدهم، ولا فرارابًه: ولكن جعلوا هذا الكلام وسيلة وعادراً لهم؛ فهؤلاء قلَّ إيمائهم، وليس له ثبوتٌ عند اشداد المحن.

٤١٤ ﴿ وَلُو دُخلت عليهم؟ : المدينة ﴿من أقطارِها؟ ، أي : لو دخل الكفار إليها

(۱) الآيات ما بين المعقوفتين إلى ۲۷ لا توجد في النسختين.
 (۲) في (ب): «المبني فيه».

سورة الأحزاب (١٥ ـ ١٨) 🚿

من نواحيها واستولوا عليها؛ لا كان ذٰلك، ثم سُئِلَ هُؤلاء ﴿الفتنة﴾؛ أي: الانقلاب عن دينهم والرجوع إلى دين المستولين المتغلبين، ﴿لاَتَوْها﴾؛ أي: لأعطوها مبادرين، ﴿وما تَلَبَّثوا بها إلَّا يسيراَ﴾؛ أي: ليس لهم منعة ولا تصلُّب على الدين، بل بمجرَّد ما تكون الدولة للأعداء؛ يعطونهم ما طلبوا، ويوافقونهم على كفرهم.

(١٥) هذه حالهم، والحال أنهم قد ﴿عاهدوا الله من قبلُ لا يولُونَ الأدبارَ وكانَ عهدُ الله مسؤولاَ؟: سيسألُهم عن ذٰلك العهد، فيجِدُهم قد نَقَضوه؛ فما ظنَّهم إذا بربَّهم؟!

(١٦) ﴿ الله الله المعلى الله ومخبراً أنّهم لا يفيدُهم ذلك شيئاً: ﴿ لن يَنفَعَكُم الفرارُ إن فَرَرْتُم من الموتِ أو القتل؟ : فلو كنتُم في بيوتكم؛ لبرزَ الذين كُتِبَ عليهم القتل إلى مضاجعهم، والأسبابُ تنفع إذا لم يعارِضْها القضاء والقدر؛ تُتب عليهم القضاء والقدر؛ من الموتِ أو المبابُ تنفع إذا لم يعارِضْها القضاء والقدر؛ فإذا جاء القضاء والقدر؛ ويمن كُلُ سبب، وبطلت (١٠) كل وسيلة ظنها الإنسان تنجيه، ﴿ وإذا كُت مي الموتِ أو المبابُ تنفع إذا لم يعارِضْها القضاء والقدر؛ فإذا جاء القضاء والقدر؛ من الموتِ أو القدر؛ والمبابُ تنفع إذا لم يعارِضْها القضاء والقدر؛ فإذا جاء القضاء والقدر؛ تلاشى كلُ سبب، وبطلت (١٠) كل وسيلة ظنها الإنسان تنجيه، ﴿ وإذا كُن أن من الموت والقتل، لتنعموا في الدنيا؛ فإنّكم ملى أن تُمتَعون إلا تميم المون إلى من الموت والقتل، المنعموا في الدنيا؛ فأنّكم على أن أن سُبكم المرابُ من الموت والقتل، النعموا في الدنيا؛ فأنّكم على أن أن سُبكم المون الما أمر الله وتفويتُكم على أنفسِكم التمتُع الأبديَّ في النعيم السرمديِّ.

(١٧) (14 ما بيَّن أنَّ الأسباب كلَّها لا تغني عن العبد شيئاً إذا أراده الله بسوء، فقال: (قل من ذا الذي يعصِمُكم)؛ أي: يمنَعُكم من (اللهِ إنْ أراد بكم سوءاً)؛ أي: شرًا، (أو أراد بكم رحمةً): فإنَّه هو المعطي المانع، الضار النافع، الذي لا يأتي بالخير إلَّا هو، ولا يدفعُ السوء إلَّا هو، (ولا يجدونَ لهم من دون الله وليَّا): يتولَّاهم فيجلب لهم المنافع<sup>(٢)</sup> (ولا نصيراً): ينصرهم<sup>(٣)</sup> فيدفعُ عنهم المضارً؛ فليمتثلوا طاعة المنفرد بالأمور كلِّها، الذي نفذت مشيئتُه ومضى قدرُه ولم ينفعُ مع ترك ولايتِهِ ونصرتِهِ وليَّ ولا ناصرٌ.

(١٨) ثم توعد تعالى المخذّلين المعوّقين وتهدَّدهم فقال: ﴿قد يعلمُ اللَه المعوّقينَ منكم؟: عن الخروج لمن لم يخرجوا، ﴿والقائلين لإخوانهم؟: الذين خرجوا: ﴿هَلُمَ إلينا؟؛ أي: ارجِعوا كما تقدَّم من قولهم: ﴿يا أهل يثربَ لا مُقامَ لكم فارْجِعوا؟، وهم مع تعويقِهم وتخذيلِهم ﴿لا يأتون البأسَ؟: القتال والجهاد

- (۱) في (ب): «وبطل».
   (۲) في (ب): «النفع».
  - (٣) في (ب): «أي ينصرهم».

بأنفسهم، ﴿إِلَّا قليلاً»: فهم أشدُّ الناس حرصاً على التخلُّف لعدم الداعي لذُلك من الإيمان والصبر، [ووجود] المقتضي للجبن من النفاق وعدم الإيمان.

سُلُورة الأحزاب (١٩ بـ ٢١)

۱۳۷۸

(۱) في (ب): «عن».

(٣) في (ب): «الكامل البطل»

(١٩) ﴿أَشِحَة عليكم؟ : بأبدانهم عند<sup>(١)</sup> القتال، وأموالهم عند النفقة فيه؛ فلا يجاهدون بأموالهم وأنفسهم، ﴿فإذا جاء الخوفُ رأيتَهم ينظُرون إليك؟ : نظر المَغْشِيُ ﴿عليه من الموت؟ : من شدَّة الجبن الذي خلع قلوبَهم والقلق الذي وصاروا في حال الأمن والطمأنينة؛ ﴿سَلَقوكم بألسنة حداده؟؛ أي : خاطبوكم وصاروا في حال الأمن والطمأنينة؛ ﴿سَلَقوكم بألسنة حداده؟؛ أي : خاطبوكم وتكلَّموا معكم بكلام حديد ودعاو غير صحيحة، وحين تسمعُهم تظنُّهم أهل الشجاعة والإقدام. ﴿أَشحَة على الخيرِ؟ : الذي يُراد منهم، وهذا شرُّ ما في الإنسان : أن يكون شحيحاً بما أمر به، شحيحاً بماله أن ينفِقه في وجهه، شحيحاً بعلمه ونصيحته ورأيه. ﴿أُولتُكَ؟ : الذي يُراد منهم، وهذا شرُّ ما في إيمانهم؛ أحبط الله أعداء الله أو يدعو إلى سبيل الله، شحيحاً بجاهه، شحيحاً بعلمه ونصيحته ورأيه. ﴿أُولتُكَ؟ : الذين بتلك الحالة ﴿لم يُؤمِنوا؟ : سبب عدم والمهم الله أعمالهم. ﴿وكان ذلك على الله يسيراً؟ : وأما المؤمنون؟ فقد إيمانهم؛ أحبط الله أعمالهم. ﴿وكان ذلك على الله يسيراً؟ : وأما المؤمنون؟ فقد والم الله شحُ أنفسهم، ووكان ذلك على الله يسيراً؟ : وأما المؤمنون؟ فقد والم المؤمنون؟ فقد إلهم المواله من أمروا به من بذل أبدانهم في القتال في والهم الله شحُ أنفسهم، ووكان ذلك على الله يسيراً؟ : وأما المؤمنون؟ فقد والهم الله شحُ أنفسهم، وأموالهم للنفقة في طرق الخير، وجاههم وعلمهم في القتال في

(٢٠) فيحسبون الأحزاب لم يذهبوا، أي : يظنُون أنَّ هُوَلاء الأحزاب الذين تحزَّبوا على حرب رسول الله ﷺ وأصحابِهِ لم يَذْهَبوا حتى يستأصلوهم، فخاب ظنُّهم، وبطل حسبانهم. فوان يأت الأحزاب : مرة أخرى، فيودُوا لو أنَّهم بادون في الأعراب يسألونَ عن أنبائِكُم، أي : لو أتى الأحزاب مرة ثانية مثل هذه المرة؛ في الأعراب يسألونَ عن أنبائِكُم، أي : لو أتى الأحزاب مرة ثانية مثل هذه المرة؛ وقد لو أنهم مع أباعراب يسألونَ عن أنبائِكُم، أي : لو أتى الأحزاب مرة ثانية مثل هذه المرة؛ وقد لو أنَّهم مادون في الأعراب يسألونَ عن أنبائِكُم، أي : لو أتى الأحزاب مرة ثانية مثل هذه المرة؛ وقد لو أنهم مع أباعراب يسألونَ عن أنبائِكُم، أي : لو أتى الأحزاب مرة ثانية مثل هذه المرة؛ وقد لو أنهم مع أباعراب يسألونَ عن أنبائِكُم، أي : لو أتى الأحزاب مرة ثانية مثل هذه المرة؛ وقد لو أو الغي العراب في القرب منها، وأنهم مع الأعراب في البادية، ولا في القرب منها، وأنهم مع الأعراب في البادية، يستخبرون عن أخباركم، ويسألون عن أنبائكم ماذا حصل العراب في القرب منها، وأنهم مع مع ألغراب في البادية، يستخبرون عن أخباركم، ويسألون عن أنبائكم ماذا حصل العراب في القرب منها، وأنهم مع ألغراب في القرب منها، وأنهم مع ألغراب في البادية، يستخبرون عن أخباركم، ويسألون عن أنبائكم ماذا حصل العراب في القرب منها، وأنهم مع الأعراب في البادية، يستخبرون عن أخباركم، ويسألون عن أنبائكم ماذا حصل عليكم أو فيكم ما الأعراب في البلابي، فلا تبالوهم، ولا تأسوا عليهم.

(٢١) ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة : حيث حَضَرَ الهيجاءَ بنفسه الكريمة، وباشرَ موقف الحرب وهو الشريف الكامل والبطل<sup>(٣)</sup> الباسل، فكيف تشخُون

(۲) في (ب): «يبالي».



سورة الأحزاب (٢٢ ـ ٢٢) 🐹

بأنفسكم عن أمرٍ جادَ<sup>(1)</sup> رسولُ الله ﷺ بنفسه فيه، فتأسَّوا به في لهذا الأمر وغيره.

واستدَّل الأصوليُون في لهذه الآية على الاحتجاج بأفعال الرسول ﷺ، وأنَّ الأصل أنَّ أمَّته أسوتُه في الأحكام؛ إلَّا ما دلَّ الدليل الشرعيُّ على الاختصاص به؛ فالأسوةُ نوعان: أسوةٌ حسنةٌ وأسوةٌ سيئةٌ، فالأسوةُ الحسنةُ في الرسول ﷺ؛ فإنَّ المتأسِّي به سالكَ الطريق الموصل إلى كرامة الله، وهو الصراط المستقيم، وأمَّا الأسوة بغيره إذا خالَفَه؛ فهو الأسوة السيئة؛ كقول المشركين<sup>(٢)</sup> حين دعتهم الرسل للتأسي بهم : ﴿إِنَّا وَجَدْنا آباءنا على أمَّةٍ وإنَّا على آتارِهِم مهتدونَ﴾: ولهذه الأسوةُ الحسنةُ إنَّما يسلُكُها ويوفَّقُ لها مَنْ كان يرجو الله واليوم الآخر؛ فإنَّ ذلك ما معه<sup>(٣)</sup>

(٢٣) ولما ذكر أنَّ المنافقين عاهدوا الله لا يولُون الأدبار ونقضوا ذلك العهد؛ ذكر وفاء المؤمنين به، فقال: ﴿من المؤمنينَ رجالٌ صَدَقوا ما عاهَدوا الله عليه»؛ أي: وَفَوْا به وأتموُّه وأكملوه، فبذلوا مُهَجَهُم في مرضاتِه، وسبَّلوا نفوسهم في طاعته. ﴿فمنهم من قضى نحبَهُ﴾؛ أي: إرادته ومطلوبَه وما عليه من الحقّ، فقُتل في سبيل الله أو مات مؤدياً لحقَّه لم ينقصُه شيئاً، ﴿ومنهم مَن ينتظِرُ»: تكميل ما عليه؛ فهو شارعٌ في قضاء ما عليه ووفاء نحبِهِ ولما يُكْمِلُه، وهو في رجاء تكميل ما ساعٍ في ذلك مجدٌ، ﴿وما بَدَلوا تبديلاً»: كما بدَّل غيرُهم، بل لم يزالوا على العهد، لا يلوون ولا يتغيرون؛ فهؤلاء الرجال على الحقيقة، ومن<sup>(3)</sup> عداهم فصُورُهم صورُ رجال وأما الصفاتُ؛ فقد قَصُرَتْ عن صفاتِ الرجال.

(۱) في (ب): «جاء».
 (۲) الكفار.
 (۳) في (ب): «فإن ما معه».
 (٤) في (ب): «وما».

٤٢٤ ﴿ لِيَجْزِي اللّهُ الصادقينَ بصِدْقِهمَهُ؛ أي: بسبب صدقهم في أقوالهم وأحوالهم ومعاملتهم مع الله واستواء ظاهرِهم وباطِنِهم، قال الله تعالى: ﴿ هٰذا يومُ يَنفَعُ الصادقينَ صدقُهم لهم جناتٌ تجري من تحتها الأنهارُ خالدين فيها أبداً...) الآية؛ أي: قدَرنا ما قدَّرنا من هٰذه الفتن والمحن والزلازل ليتبيئن الصادق من الآية؛ أي: قدَرنا ما قدَّرنا من هٰذه الفتن والمحن والزلازل ليتبيئن الصادق من الكاذب، فيَجزي الصادقين بصدقهم، ﴿ ويعذُبَ المنافقينَ»: الذين تغيَّرت قلوبُهم واعمائهم عند حلول الفتن، ولم والمحن والزلازل ليتبيئن الصادق من واعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، ﴿ إن شاءَ»: تعذيبُهم؛ وأعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، ﴿ إن شاءَ»: تعذيبُهم؛ واعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، وإن شاءَهُ: تعذيبُهم؛ وأعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، وإن شاءَهُ: تعذيبُهم؛ وأعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، وإن شاءَهُ: تعذيبُهم؛ وأعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، وإن شاءَهُ: تعذيبُهم؛ وأعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، وإن شاءَهُ: تعذيبُهم؛ وأعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، وإن شاءَهُ: تعذيبُهم؛ وأعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليه، وإن شاءَهُ تعذيبُهم؛ وأعمائهم عند حلول الفتن، ولم يَفوا بما عاهدوا الله عليهم، فلم يوفَقُهم، وأو يتوبَ علي عليهم؛ عليهم عليهم والإنابة، وهذا هو الغالب على كرم الكريم، ولهذا ختم الآية باسمين دائين على المغفرة والفضل والإحسان، فقال: وإنَّهم كان ختم الآية مانهم، ولو أكثروا من العصيان، إذا يفوراً رحيماًه؛ غفوراً لذنوب المسرفين على أنفسهم، ولو أكثروا من العصيان، إذا يفوراً رحيماًه؛ غفوراً لذنوب المسرفين على أنفسهم، ولو أكثروا من العصيان، إذا يفوراً رحيماًه؛ غفوراً رحيمائه؛ دائون على وفقَقهم للتوبة، ثم قَبِلها منهم، وستر عليهم النوبة، أمن أيزا بالمتاب. (رحيمائه: يهم؛ حيث وفَقَهم للتوبة، ثم قَبِلها منهم، وستر عليهم النوا بالمتاب. فوال المون على وستر وليقهم من ولو أكثروا مانهم، وستر عليهم الفورا بالميان المهم، وستر عليهم أله ما يفهما وساديمانه، وينه عليهما والولهما من ما منهم، وستر عليه أفوراً ما ما ما ما ما ما ما ما مال

بورة الأحراب (٢٤ ـ ٢٦)

(٢٥) فوردً الله الذين كفروا بغيظِهِم لم ينالوا خيراً»؛ أي: ردَّهم خائبين، لم يحصُل لهم الأمر الذي كانوا حريصين عليه، مغتاظين، قادرين عليه، جازمين بأنَّ لهم الدائرة، قد غرَّتهم جموعهم وأُغجبوا بتحزُّبهم وفرِحوا بعددِهم وعددِهم، فأرسل الله عليهم ريحاً عظيمةً، وهي<sup>(١)</sup> ريح الصَّبا، فزعزعت مراكزَهم، وقوَّضت خيامهم، وكفأت قدورَهم، وأزعجتهم، وضربهم الله بالرعب، فانصرفوا بغيظهم، وهذا من نصر الله لعباده المؤمنين. فوكفى الله المؤمنينَ القتالَ»: بما صَنَعَ لهم من الأسباب العاديَّة والقدريَّة. فوكان الله قويًا عزيزاً»: لا يغالِبُه أحدً إلَّا غلِب، ولا يستنصره أحدً إلا غَلَب، ولا يعجزُه أمرَّ أراده، ولا ينفع أهل القوَّة والعزَّة قوتُهم وعزَّتُهم إن لم يُعِنهُم بقوَّته وعزَّته.

﴿٢٦﴾ ﴿وأنزلَ الذين ظاهَروهم﴾؛ أي: عاونوهم ﴿من أهل الكتاب﴾؛ أي: من اليهود ﴿من صياصِيهم﴾؛ أي: أنزلهم من حصونهم نزولاً مظفوراً بهم مجعولين تحت حكم الإسلام، ﴿وَقَذَفَ في قلوبِهِمُ الرعبَ﴾: فلم يقووا على القتال، بل استسلموا وخضعوا وذلُوا. ﴿فريقاً تقتلونَ»: وهم الرجال المقاتلون، ﴿وتأسرونَ فريقاً»: من عداهم من النساء والصبيان.

(۱) في (ب): «وهو».

ما اجتَرحوه.

سورة الأحزاب (٢٧ ـ ٢٨) 🕺 🔊 💿

٢٧﴾ ﴿ وأورَثَكَمٍ ﴾ أي: غنمكم ﴿أرضَهم وديارَهم وأموالَهم وأرضاً لم تطوّوها ﴾ أي: أرضاً كانت من قبلُ من شرفِها وعزَّتِها عند أهلها لا تتمكَّنون من وطئها، فمكَّنكم الله، وخَذَلَهم، وغَنِمْتُم أموالهم، وقتلتموهم، وأسرْتُموهم، ﴿وكان اللهُ على كلِّ شيءٍ قديراً ﴾: لا يعجِزُه شيء، ومن قدرتِهِ قدَّر لكم ما قدَّر.

وكانت لهذه الطائفة من أهل الكتاب هم بنو قريظة من اليهود في قرية خارج المدينة غير بعيد، وكان النبي ﷺ حين هاجر إلى المدينة وادَعَهم وهادَنَهم فلم يقاتلهم ولم يقاتِلوه، وهم باقون على دينهم، لم يغير عليهم شيئاً، فلما رأوا يوم الخندق الأحزاب الذين تحزَّبوا على رسول الله وكَثرتَهم وقلَّة المسلمين، وظنُّوا أنهم سيستأصلون الرسول والمؤمنين، وساعد على ذلك تدجيل بعض رؤسائهم عليهم، فنقضوا العهد الذي بينهم وبين رسول الله ﷺ ومالؤوا المشركين على قتاله، فلما خذَلَ الله المشركين؛ تفرَّغ رسول الله ﷺ نقتالهم، فحاصرهم في معايلهم، ونزلوا على حكم سعد بن معاذ رضي الله عنه، فحكم فيهم أن تُقْتَل معايلهم، وتُسبى ذراريهم وتُغنم أموالهم، فأتمَّ الله لرسوله والمؤمنين المنَّة، وأسبغ مقاتِلَتُهُم، وتُسبى ذراريهم وتُغنم أموالهم، فأتمَّ الله لرسوله والمؤمنين المنَّة، وأسبغ من أسروا، ولم يزل لطفُ الله بعبادِهِ المؤمنين مستمرًا.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ قُل لِأَزْوَبِهِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْتَ ٱلْحَبَوْةَ ٱلدُّبْبَا وَزِينَتَهَا فَلَعَالَةِتَ أُمَيَّعَكُنَّ وَأَسَرِّعَكُنَّ سَرَلِمًا جَمِيلًا (٥) وَلِن كُنتُنَّ تُرِدْتَ ٱللَّهَ وَرَسُولُمُ وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ الِمُحْسِنَتِ مِنكُنَّ أَجَرًا عَظِيمًا (٢) ﴾.

(1) في (ب): «متفقات في».
 (٢) في (ب): «يخبرهن».

سورة الأحزاب (٢٩)

الحال، ﴿فتعالَيْن أَمَتّعكُنَّ﴾: شيئاً مما عندي من الدنيا، ﴿وأُسرَّخكُنَّ﴾؛ أي: أفارقكن ﴿سراحاً جميلاً»: من دون مغاضبةٍ ولا مشاتمةٍ، بل بسعة صدرٍ وانشراح بال، قبل أن تبلغَ الحالُ إلى ما لا ينبغي.

وفي لهذا التخيير فوائدُ عديدة: ﴿

منها: الاعتناءُ برسوله والغيرةُ عليه أن يكون بحالة يشقُ عليه كثرةُ مطالب زوجاته الدنيويَّة.

ومنها: سلامتُه ﷺ بلهذا التخيير من تَبِعَةِ حقوق الزوجات، وأنَّه يبقى في حرَّية نفسه إن شاء أعطى وإن شاء منع، ما كان على النبيِّ من حرج فيما فرضَ الله له.

ومنها: تنزیهُهُ عمَّا لو کان فیهنَّ مَن تؤثِرُ الدُّنیا علی اللّه ورسوله والدار الآخرة عنها، وعن مقارنتها.

ومنها: سلامةُ زوجاتِهِ رضي الله عنهنَّ عن الإِثم والتعرُّض لسخط اللَّه ورسوله، فحسم الله بهذا التخيير عنهنَّ التسخُط على الرسول الموجب لسَخَطِهِ المُسْخِطِ لربَّه الموجب لعقابه.

ومنها: إظهار رفعتهنَّ وعلوٌ درجتهنَّ وبيان علوُ هممهنَّ أن كان اللَّهُ ورسولُه والدار الآخرة مرادَهُنَّ ومقصودَهن دون الدُّنيا وحطامها.

ومنها: استعدادُهُنَّ بهٰذا الاختيار للأمر الخيار للوصول إلى خيار درجات الجنة وأنْ يكنَّ زوجاتِهِ في الدُّنيا والآخرة.

(۱) في (ب): «ولم».

سورة الأحزاب (٣٠ ـ ٣٢)

ومنها: ظهورُ المناسبة بينه وبينهنَّ؛ فإنَّه أكمل الخلق، وأراد الله أن تكون نساؤه كاملاتٍ مكمَّلاتٍ طيباتٍ مطيَّباتٍ، ﴿الطيِّباتُ للطيبين والطيُّبونَ للطيبات﴾.

ومنها: أنَّ لهذا التخيير داع وموجب للقناعة التي يطمئنُّ لها القلبُ وينشرحُ لها الصدرُ، ويزول عنهنَّ جشعُ الحرص وعدم الرِّضا الموجب لقلق القلب واضطرابِهِ وهمَّه وغمَّه.

**ومنها**: أن يكون اختيارهنَّ لهذا سبباً لزيادة أجرهنَّ ومضاعفتِهِ، وأن يكنَّ بمرتبةِ ليس فيها أحدٌ من النساء، وللهذا قال:

﴿يَلِنِسَاءَ النَّبِيَ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلِحِشَتَو تُبَيِّنَـةِ يُضَلِّعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَهِ يَسِيرُا ۞ ۞ وَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ لِلَهِ وَرَسُولِهِ. وَتَعْمَلْ صَلِحًا نُّوْتِهَا آجَرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقًا كَرِيبًا ۞ ﴾.

• • • • • لما اخترنَ الله ورسولَه والدارَ الآخرة؛ ذَكَرَ مضاعفَة أجرهنَّ ومضاعفة ورفتَ ومضاعفة ورفتَ ومضاعفة وزرِهِنَ وإثمهنَّ لو جرى منهنً؛ ليزداد حذرهنَ وشكرهنَّ الله تعالى، فجعل من أتى منهنَّ بفاحشة ظاهرةٍ لها العذابُ ضعفين.

﴿ ٣١﴾ ﴿ وَمَن يَقْنُتْ مَنكَنَى ؟ أي: تطيع الله ورسولَه وتعملُ صالحاً قليلاً أو كثيراً، ﴿ نؤتِها أَجْرَها مرَّتينِ ؟ أي: مثل ما نعطي غيرها مرَّتين، ﴿ وأَعْنَدْنا لها رزقاً كريما ؟: وهي الجنة، فَقَنَتْنَ للهِ ورسوله وعَمِلْنَ صالحاً، فعلم بذلك أجرهنً.

﴿ يَنِينَاتُهُ النَّبِي لَسَتُنَ حَالَمَدٍ مِنَ النِّسَآةِ إِنِ اتَقَيَّتُنَ فَلَا غَضْمَعْنَ بِالْقَوْلِ فَبْطَمَعَ الَّذِى فِ قَلْبِدٍ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفاً ۞ وَقَرْنَ فِ بُيُوتِكُنَّ وَلَا نَبَرَّحْت تَبَحُ الْجَهِلِيَّةِ الأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَوْةَ وَمَاتِينَ الزَّكَوْةَ وَأَطِعْنَ اللَهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَتُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَشِلَهِرَكُرُ تَطْهِ بِرًا ۞ وَأَنْ مَا يُعَانُ مَا يُعَانَ إِنَهُ وَاللَّهُ إِنَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَتُهُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَشِلَهِرَكُرُ تَطْهِ بِرًا ۞ وَأَنْكُرْنَ مَا يُعْلَى فِي بُيُوتِكُنَ مِنْ عَائِقَةٍ إِنَّهُ لِي اللَّهُ لَيُعْذِي اللَّهُ لَيُعْمَعُ أَلَهُ مَنْ مَا لَوَتَعْنَ الْمَائِينَةِ وَمَاتِينَ اللَّهُ لَيْ يَعْدُونُهُ وَالْعَانَ الْمَعْمَانَ أَنْ أَعْمَى الْمَعْمَةِ اللَهُ لَقَدَمَنَ اللَهُ لَعَنْ اللَهُ لَهُ اللَهُ لَقُولَةُ عَنْتُكُمُ الرَّحْسَمُ أَنْ أَنْتُ مَنْ اللَهُ لَوْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَعَرْبَعُولَةُ أَوْلَ أَنْتُ وَالْعَنْ اللَهُ لَنُهُ لِي اللَّهُ لَيْ وَاللَهُ الْتُعَامَعَ أَنْ أَعْمَانَ مَنْ اللَهُ مَنْ إِلَيْ عَائَةً وَوَلَعْ مَعْمَعَ أَنْتُقُولُ وَقُطْعَيْمَ وَعُنْتُ وَالْعَانَ وَقُولُولُهُ وَقُولُكُولُ وَالْوَقُ وَقَوْنَ إِنَهُ وَتَعْتَى وَلَا لَبَيْعَى مَنْ مَا لَمُ لِيلَةُ وَاللَّهُ مَا عَنْتُ مَالَةُ مَا مَاتِي مَا الْتَعَامَةُ وَأَعْنَ أَنْتَهُ وَالْعَامَةُ إِنَا الْمَنْ الْتُنَهُ مُنْ عَامَةً مَا مُعَالَةُ مَنْ الْمَالَةُ مَنْ الْلَهُ مَنْ مَعْلَهُ مَا عَلَيْ الْحَالَةُ مَنْ أَنْ الْمَالِي الْعَالَ مَا الْتُعَالُ اللَمَ كَانَ لَهُ اللَهُ مَا مَا مَا اللَهُ مِنْ أَسَلَمُ وَا عَلَهُ مَنْ أَنَهُ مَا مُولَالُهُ مَا أَنْ الْنُهُ مِنْ مَا الْمَالَةُ إِنَا مَ

﴿ ٣٢﴾ يقول تعالى: ﴿ يا نساءَ النبييُ : خطابٌ لهنَ كلهنَ ﴿ لستنَ كَأْحَدٍ مَن النساء إنِ اتَّقَيْتُنَ» : الله؛ فإنَّكُنَّ بذلك تفقن النساء ولا يلحقكُنَّ أحدٌ من النساء؛ فكمِّلْنَ التقوى بجميع وسائلها ومقاصدها، فلهٰذا أرشدهنَ إلى قطع وسائل المحرم، فقال: ﴿فلا تَخْضَعْنَ بالقولَ»؛ أي: في مخاطبة الرجال، أو بحيث يسمعون، فَتَلِنَّ في ذٰلك، وتتكلَّمْنَ بكلام رقيق، يدعو ويطمع ﴿ الذي في قلبِهِ مرضٌ ﴾؛ أي: سورة الأحزاب (٣٣)

مرض شهوة الزنا فإنه مستعدً ينتظرُ أدنى محركٍ يحرُّكُه لأنَّ قلبه غيرُ صحيح؛ فإنَّ القلب الصحيح ليس فيه شهوة لما حرَّم الله؛ فإنَّ ذلك لا تكاد تُميله ولا تُحركه الأسباب لصحة قلبه وسلامته من المرض؛ بخلاف مريض القلب الذي لا يتحمَّلُ ما يتحمَّلُ الصحيح، ولا يصبرُ على ما يصبرُ عليه؛ فأدنى سبب يوجَدُ ويدعوه إلى الحرام يُجيب دعوته ولا يتعاصى عليه؛ فهذا دليلَ على أنَّ الوسائل لها أحكام المقاصد؛ فإنَّ الخضوع بالقول واللين فيه في الأصل مباح، ولكن لمَّا كان وسيلةً إلى المحرَّم؛ منع منه، ولهذا ينبغي للمرأة في مخاطبة الرجال أن لا تُلينَ لهم القول.

ولمًا نهاهنً عن الخضوع في القول؛ فربما تُوُهِّم أنهنَّ مأمورات بإغلاظ القول؛ دَفَعَ هٰذا بقوله: ﴿وقلنَ قولاً معروفاً ﴾؛ أي: غير غليظ ولا جاف؛ كما أنه ليس بليِّن خاضع. وتأمَّل كيف قال: ﴿فلا تَخْضَعْنَ بالقول ﴾، ولم يقل: فلا تَلِنَّ بالقول، وذلك لأنَّ المنهيَّ عنه القول الليِّن الذي فيه خضوع المرأة للرجل وانكسارُها عنده، والخاضِعُ هو الذي يُطمع فيه، بخلافِ من تكلَّم كلاماً ليِّناً ليس فيه خضوعٌ، بل ربَّما صار فيه ترفَّع وقهرً للخصم؛ فإنَّ هٰذا لا يطمع فيه خصمُه، وقال المد الله يقال: ﴿فَلَا عَدَمَ عَنَهُ العَالِي فَعَالَ عَنَهُ مَا مُوراتً بإغلامًا ليَّناً ليس فيه خضوعٌ، بل ربَّما صار فيه ترفَّع وقهرً للخصم؛ فإنَّ هٰذا لا يطمع فيه خصمُه، ولهذا مدح الله رسولَه باللين، فقال: ﴿فَبِما رحمةٍ من الله لِنتَ لهم ﴾، وقال لموسى وهارون: ﴿أذَهَبَا إلى فرعونَ إنَّه طغى. فقولًا له قَوْلاً ليِّناً لعله يَتَذَكَّر أو يخشى﴾.

ودل قوله: ﴿فيطمعَ الذي في قلبِهِ مرضٌ ﴾؛ مع أمره بحفظ الفرج وثنائِهِ على الحافظين لفروجهم والحافظات، ونهيه عن قربان الزنا: أنَّه ينبغي للعبد إذا رأى من نفسه لهذه الحالة، وأنه يهشُّ<sup>(۱)</sup> لفعل المحرم عندما يرى أو يسمع كلام من يهواه ويجد دواعي طمعِهِ قد انصرفت إلى الحرام، فليعرف أنَّ ذلك مرض، فليجتهد في إضعاف لهذا المرض وحسم الخواطر الرديَّة ومجاهدة نفسه على سلامتها من لهذا المرض الخطر وسؤال الله العصمة والتوفيق، وأنَّ ذلك من حفظ الفرج المأمور به.

٣٣٦ ﴿وقَرْنَ في بُيوتِكُنَّ ﴾ أي: اقْرُرْنَ فيها؛ لأنه أسلمُ وأحفظُ لَكُنَّ، ﴿ولا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجاهليةِ الأولى ﴾؛ أي: لا تُكْثِرْنَ الخروج متجمّلات أو متطيّبات كعادة أهل الجاهلية الأولى، الذين لا علم عندهم ولا دين؛ فكلُّ هٰذا دفع للشرُ وأسبابه.

(١) في (ب): «يشتهي».

سورة الأحزاب (٣٤)

ولما أمرهنَّ بالتقوى عموماً وبجزيئات من التقوى نصَّ عليها لحاجة النساء إليها، كذلك أمرهن بالطاعة، خصوصاً الصلاة والزكاة اللتان يحتاجُهما ويضطرُّ إليهما كلُّ أحدٍ، وهما أكبر العبادات وأجلُّ الطاعات، وفي الصلاة الإخلاص للمعبود، وفي الزكاة الإحسان إلى العبيد.

ثم أمرهنَّ بالطاعة عموماً، فقال: ﴿وأَطِعْنَ اللَّه ورسولَه﴾: يدخُلُ في طاعة اللَه ورسوله كـلُّ أمر أمرا<sup>(۱)</sup> به أمرَ إيجابٍ أو<sup>(۲)</sup> استحبابٍ، ﴿إِنَّمَا يريدُ اللَه﴾: بأمرِكُنَّ بما أمَرَكُنَّ به ونَهْيِكُنَّ عمَّا<sup>(۳)</sup> نهاكنَّ عنه؛ ﴿ليُذَهِبَ عنكم الرجسَه؛ أي: الأذى والشر والخبث ﴿أَهلَ البيتِ ويُطَهِّرَكُم تطهيراًه: حتى تكونوا طاهرينَ مطهَّرين؛ أي: فاحمدوا، ربَّكم واشكُروه على هٰذه الأوامر والنواهي التي أخبركم بمصلحتها، وأنها محضُ مصلحتِكُم، لم يرد الله أن يجعلَ عليكم بذلك حرجاً ولا مشقةٌ، بل لتتزكَّى نفوسُكم، وتتطهَّر<sup>(3)</sup> أخلاقُكم، وتَحْسُنَ أعمالُكم، ويعظُم بذلك أجركم.

(٣٤) ولمًا أمرهنَ بالعمل الذي هو فعلٌ وتركٌ؛ أمرهنَ بالعلم، وبيَّن لهنَ طريقه، فقال: ﴿واذْكُرْنَ ما يُتلى في بُيوتِكُنَ من آياتِ الله والحكمةِ»، والمرادُ بآيات الله القرآن، والحكمةُ أسرارُه أو سنةُ رسوله، وأمْرُهُنَّ بذكره يشمل ذِكْرَ لفظِهِ بتلاوتِهِ وذكر معناه بتدبُّره والتفكُّر فيه واستخراج أحكامه وحِكَمِهِ، وذِكْرَ العمل به وتأويله.

إنَّ الله كان لطيفاً خبيراً»: يدرك سرائر<sup>(°)</sup> الأمور وخفايا الصدور وخبايا السماواتِ والأرض والأعمال التي تَبين وتُسَرُّ؛ فلطفُه وخبرتُه يقتضي حقُّهنَّ على الإخلاص وإسرار الأعمال ومجازاةِ الله على تلك الأعمال. ومن معاني اللطيف: الذي يسوقُ عبدَه إلى الخير، ويعصِمُه من الشرَّ بطرقِ خفيةٍ لا يشعر بها، ويسوقُ إليه من الرزق ما لا يدريه، ويريه من الأسباب التي تكرهُها النفوس، ما يكون ذٰلك طريقاً له إلى أعلى الدرجات وأرفع المنازل.

﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَةِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلْقَنِينَاتِ وَالصَّدِقِينَ وَٱلْصَّدِقَتِ

(٤) في (ب): «ولتتطهر».

- (1) في (ب): «أمر».
   (1) في (ب): «و».
  - (٣) في (ب): "بما».
  - (٥) في (ب): «أسرار».

reghazi (۳۵ - ۳۵) مبورة الأحزاب (۳۵ - ۳۷) meret

وَٱلصَّابِينَ وَٱلصَّابِرَتِ وَٱلْخَلِشِعِينَ وَٱلْخَلِشِعَتِ وَٱلْمُتَصَدِّقِينَ وَٱلْمُتَصَدِّقَتِ وَٱلصَّبَبِعِينَ وَٱلْحَلِفِظِينَ فَتُرُوجَهُمْ وَٱلْحَلِظَتِ وَٱلذَّكِرِينَ ٱللَهَ كَثِيرًا وَٱلذَّكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَهُ لَهُم مَّغْفِرَةَ وَأَجْرًا عَظِيمًا ٢

٣٥﴾ لما ذَكَرَ تعالى ثوابَ زوجاتِ الرسول ﷺ وعقابهنَّ لو قُدَّرَ عدم الامتثال وأنَّه ليس مثلهنَّ أحدُ من النساء؛ ذكر بقيَّة النساء غيرهنَّ، ولما كان حكمهنَّ والرجال واحداً؛ جعل الحكمَ مشتركاً، فقال: ﴿إِنَّ المسلمينَ والمسلماتِ﴾: وهذا في الشرائع الظاهرة إذا كانوا قائمين بها، ﴿والمؤمنينَ والمؤمناتِ﴾: وهذا في الأمور الباطنة من عقائد القلب وأعماله، ﴿والقانتينَ﴾؛ أي: المطيعين لله ولرسوله، ﴿والقانتاتِ والصادقينَ»: في مقالهم وفعالهم، ﴿والصادقاتِ والصابرينَ»: على الشدائد والمصائب، ﴿والصابراتِ والخاشعينَ»: في جميع أحوالهم خصوصاً في عباداتهم ولا سيما<sup>(١)</sup> في صلواتهم، ﴿والخاشعاتِ والمتصدِّقينِ﴾: فرضاً ونفلاً، ﴿والمتصدقاتِ والصائمينَ والصائماتِ»: شمل ذلك الفرض والنفل، ﴿والحافظينَ فروجَهم﴾: عن الزنا ومقدِّماته، ﴿والحافظات والدَاكرينَ اللَّه كثيراً﴾؛ أي: في أكثر الأوقات، خصوصاً في أوقات الأوراد المقيَّدة؛ كالصباح والمساء، وأدبار الصلوات المكتوبات، ﴿والذاكرات أعدَّ الله لهم، أي: المؤلاء الموصوفين بتلك الصفاتِ الجميلةِ والمناقب الجليلةِ، التي هي ما بين اعتقاداتٍ وأعمال قلوب وأعمال جوارح وأقوال لسانٍ ونفع متعدٍّ وقاصرٍ وما بين أفعال الخير وترك الشرِّ ألذي مِّنْ قام بهنَّ فقد قام بالدِّين كلُّه ظاهرِهِ وبأطنِهِ بالإسلام والإيمان والإحسان، فجازاهم على عملهم بالمغفرة لذنوبهم؛ لأنَّ الحسنات يُذْهِبنَ السيئات. ﴿وأجرأ عظيماً﴾: لا يقدرُ قَدْرَهُ إِلَّا الذي أعطاه؛ مما لا عينٌ رأت ولا أذنَّ سمعت، ولا خطر على قلب بشر. نسألُ الله أن يجعلُنا منهم.

﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلَّذِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمٌّ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَ ضَلَاًلا مُبِينًا ٢

(٢٦) أي: لا ينبغي ولا يَليقُ بمن<sup>(٢)</sup> اتَّصف بالإيمان إلَّا الإسراعُ في مرضاة الله ورسولِهِ والهربُ من سَخَطِ الله ورسوله وامتثالُ أمرهما واجتنابُ نهيهما؛ فلا يليقُ بمؤمنٍ ولا مؤمنةٍ، ﴿إذا قضى اللهُ ورسولُه أمراً»: من الأمور

». (۲) في (ب): «ممن».

َ (١) في (ب): «خصوصاً».

سورة الأحزاب (٣٧)

وحَتَّما به وألزما به ﴿أن يكون لَهُمُ الْخِيَرَةُ من أمرِهمَ﴾؛ أي: الخيار هل يفعلونَه أم لا؟ بل يعلم المؤمن والمؤمنةُ أنَّ الرسول أولى به من نفسِه؛ فلا يجعل بعض أهواء نفسِهِ حجاباً بينَه وبينَ أمر الله ورسوله، ﴿ومَن يعص الله ورسولَه فقد ضلَّ ضلالاً مبيناً﴾؛ أي: بيُنًا؛ لأنه ترك الصراط المستقيم الموصلة إلى كرامة الله إلى غيرها من الطرق الموصلة للعذاب الأليم، فذكر أولاً السبب الموجب لعدم معارضة أمر الله ورسولِهِ، وهو الإيمان، ثم ذَكَرَ المانعَ من ذٰلك، وهو التخويف بالضّلال الدالً على العقوبة والنكال.

﴿وَإِذ تَقُولُ لِلَّذِي أَنَعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَـمْتَ عَلَيْـهِ أَمْسِكَ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَنِّنَ اللَّهَ وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَنُهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ يِّنْهَا وَطَرًا زَوَحْنَكَهَا لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَيَّ فِي أَزْفَجَ أَدْعِبَآبِهِمَ إِذَا قَضَوْ مِنْهُنَ وَطَرًا وَكَاتِ أَمَرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ٢

﴿٣٧﴾ وكان سببُ نزول لهذه الآياتِ<sup>(۱)</sup> أنَّ الله تعالى أراد أن يَشْرَعَ شرعاً عامًا للمؤمنين أنَّ الأدعياء ليسوا في حكم الأبناء حقيقةً من جميع الوجوه، وأنَّ أزواجَهم لا جُناح على مَنْ تَبَنَّاهُم نكاحهنَّ، وكان لهذا من الأمور المعتادة التي لا تكاد تزولُ لا جُناح على مَنْ تَبَنَّاهُم نكاحهنَّ، وكان لهذا من الأمور المعتادة التي لا تكاد تزولُ أمراً؛ جعل له سبباً، فكان<sup>(٢)</sup> زيد بن حارثة يُدعى زيد بن محمد، قد تبنًاه أمراً؛ جعل له سبباً، فكان<sup>(٢)</sup> زيد بن حارثة يُدعى زيد بن محمد، قد تبنًاه أمراً؛ جعل له سبباً، فكان<sup>(٢)</sup> زيد بن حارثة يُدعى زيد بن محمد، قد تبنًاه أمراً؛ جعل له سبباً، فكان<sup>(٢)</sup> زيد بن حارثة يُدعى زيد بن محمد، قد تبنًاه النبيُّ يَثْ فقيل له: زيد بن محمد، قد تبنًاه النبيُ يَثْ في فصار يُدعى إليه، حتى نزل ﴿ادْعوهم لآبائِهِم﴾؛ فقيل له: زيد بن حارثة، وكان قد<sup>(٢)</sup> وقع النبيُّ يَثْ في فصار يُدعى إليه، حتى نزل ﴿ادْعوهم لآبائِهِم﴾؛ فقيل له: زيد بن محمد، قد تبنًاه في قلي أمراً؛ جعل له سبباً، فكان<sup>(٢)</sup> زيد بن حارثة يُدعى زيد بن محمد، قد تبنًاه النبيُّ يَثْ معار أمراً؛ معار يُدعى إليه، حتى نزل ﴿ادْعوهم لآبائِهِم﴾؛ فقيل له: زيد بن محمد أمراً وقع النبيُ قرياً أن جاء زيد بن حارثة يستأذنُ النبيً يَثْ في فراقها؛ قال الله: ﴿واذْ تقولُ وأنْ أن جاء زيد بن حارثة يستأذنُ النبيً يَثْ في فراقها؛ قال الله: ﴿واذْ تقولُ للذي أنه ماله أن يكون بينها وبين زيد ما القدى أنه ما الله عليه؟؛ أي الله عليه؟؛ أي الله يُثْرُ عنه في فراقها؛ قال الله: ﴿واذْ تقولُ عنهما الذي أنه ما الله عليه؟؛ أي الله عليه؟؛ ما والخالي ما ما أو أنعمتَ عليه؟؛ بالعتق والإرشاد والتعليم حين جاءك مشاوراً في فراقها، فقلتَ له ناصحاً له ومخبراً بمصلحته مقداً لها على رغبتك مع وقوعها في قلبك: ﴿أمسكُ عليك زَوْجَكَ»؛ أي : لا تفارِقُها واصبِن ما ما ما ما ما ما ما من أو أنه على أو ما ما ما على ما ما ماءك منهما في قلبك : ﴿أمسكُ عليك زَوْجَكَ»؛ أي أي الما على ما ماءك منه ما واءك منها.

- (١) أخرجه البخاري (٤٧٨٧ و٧٤٢٠)، وقال الحافظ في «الفتح» (٨/ ٥٢٣): فوقد أخرج ابن أبي حاتم هذه القصة من طريق السدي فساقها سياقاً واضحاً حسناً».
  - (٢) في (ب): «وكان».
    (٣) في (ب): «وكان».

سورة الأحزاب (٣٧)

وواتَق الله»: تعالى في أمورك عامَّة وفي أمر زوجك خاصَّة ؛ فإنَّ التقوى تحتُّ على الصبر وتأمر به، وتُخفي في نفسِكَ ما الله مُبديه»: والذي أخفاه أنَّه لو طلَّقها زيدٌ ؛ لتروَّجها ﷺ، وتخشى الناس»: في عدم إبداء ما في نفسك، ووالله أحقُّ أن تخشاه»: فإنَّ خشيته جالبة لكلَّ خير مانعة من كلِّ شرَّ، وفلما قضى زيد منها وطراً» ؛ أي: طابت نفسُه ورغِبَ عنها وفارقها، فزوَّجناكها» : وإنَّما فَعَلْنا ذلك لفائدة عظيمة، وهي : فلكيلا يكونَ على المؤمنيين حرج في أزواج أدعيائِهِم» : حيث رأوك تزوَّجت زوج زيد بن حارثة الذي كان من قَبْلُ يَنْتَسِبُ أدعيائِهِم» : حيث رأوك تزوَّجت زوج زيد بن حارثة الذي كان من قَبْلُ يَنْتَسِبُ وطرِه منها و في أزواج أدي الخوال ما لا يجوز ذلك، وهي قبل انقضاء وطرِه منها ؛ قيد ذلك بقوله : فإذا قضَوًا منهنَ وطراً وكان أمرُ الله مفعولاً» ؛ أي : لا بدً من فعلِه ولا عائق له ولا مانع

وفي لهذه الآيات المشتملات (١) على لهذه القصة فوائد:

منها: الثناءُ على زيد بن حارثة، وذلك من وجهين: أحدِهما: أنَّ اللّه سمَّاه في القرآن ولم يسمَّ من الصحابة باسمه غيره. والثاني: أنَّ اللّه أخبر أنَّه أنعم عليه؛ أي: بنعمة الإسلام والإيمان، وهٰذه شهادةً من اللّه له أنه مسلم مؤمنٌ ظاهراً وباطناً، وإلَّا؛ فلا وجه لتخصيصه بالنعمة؛ إلَّا أنَّ<sup>(٢)</sup> المراد بها النعمة الخاصة.

**ومنها**: أن المُعْتَقَ في نعمة المعتِقِ.

**ومنها**: جواز تزوج زوجة<sup>(٣)</sup> الدَّعي كما صرح به.

ومنها: أنَّ التعليم الفعليَّ أبلغُ من القولي، خصوصاً إذا اقترن بالقول؛ فإنَّ ذٰلك نورٌ على نور.

ومنها: أن المحبة التي في قلب العبد لغير زوجته ومملوكته ومحارمه إذا لم يَقْتَرِنَ بها محذورٌ لا يأثم عليها العبد، ولو اقترن بذلك أمنيته أن لو طلَّقها زوجُها لتزوَّجها من غير أن يسعى في فرقةٍ بينَهما أو يتسبَّب بأيِّ سبب كان؛ لأنَّ الله أخبر أنَّ الرسول ﷺ أخفى ذلك في نفسه.

ومنها: أنَّ الرسول ﷺ قد بلَّغَ البلاغَ المبين، فلم يدغ شيئاً مما أوحي إليه إلَّا

- (۱) في (ب): «المشتملة».
   (۲) في (ب): «لولا أن».
  - <sup>(٣)</sup> في (ب): «بزوجة».



سورة الأحزاب (٣٨)

وبلَّغه، حتى لهذا الأمر الذي فيه عتابه، ولهذا يدلُّ على أنَّه رسولُ اللّه، ولا يقول إلَّا ما أوحي إليه، ولا يريد تعظيمَ نفسِهِ.

ومنها: أنَّ المستشارَ مؤتمنٌ، يجبُ عليه ـ إذا استُشير في أمر من الأمور ـ أن يُشير بما يعلمُه أصلَح للمستشيرِ<sup>(١)</sup>، ولو كان له حظُّ نفس بتقدُّم<sup>(٢)</sup> مصلحة المستشير على هوى نفسه وغرضه.

ومنها: أنَّ من الرأي الحسن لمن استشار في فراق زوجة أن يُؤْمَرَ بإمساكها مهما أمكن صلاحُ الحال؛ فهو أحسن من الفرقة.

ومنها: أنَّه يتعيَّن أن يقَدُّم العبد خشية اللَّه على خشية الناس، وأنَّها أحقُّ منها وأولى.

ومنها: فضيلةُ زينب رضي الله عنها أم المؤمنين؛ حيث تولَّى اللّه تزويجها من رسوله ﷺ من دون خطبة ولا شهودٍ، ولهٰذا كانت تفتخرُ بذْلك على أزواج رسول اللّه ﷺ، وتقول: زوَّجَكُنَّ أهاليكنَّ وزوَّجَني اللّه من فوق سبع سماواتِ<sup>(٣)</sup>.

ومنها: أنَّ المرأة إذا كانت ذات زوج لا يجوزُ نِكاحها ولا السعيُ فيه وفي أسبابه حتى يقضِيَ زوجُها وَطَرَهُ منها، ولا يقضي وَطَرَهُ حتى تنقضيَ عِدَّتُها؛ لأنَّها قبل انقضاء عدتها وهي في عصمتِهِ أو في حقُّه الذي له وطرٌ إليها ولو من بعض الوجوه.

هُمَّا كَانَ عَلَى ٱلَّذِي مِنْ حَجٍ فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَمُ سُـنَّهَ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقْدُولًا ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَيْغُونَ رِسَلَنَتِ ٱللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشُوْنَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ۞ ﴾.

الأسم المذا دفع لطعن من طعن في الرسول على كثرة أزواجه، وأنَّه طعن بما الأسطعن فيه، فقال: فوما كان على النبيُ من حرجَه؛ أي: إثم وذنب فيما فيما فرض الله لهه؛ أي: قدَّر له من الزوجات؛ فإنَّ هذا قد أباحه الله له كما أباحه للأنبياء قبلَه، ولهذا قال: فسنة الله في الذين خَلُوا من قبلُ وكان أمرُ الله قَدَرا مقدوراً»؛ أي: لا بدً من وقوعِه.

- - (٣) أخرجه البخاري (٧٤٢٠) من حديث أنس بن مالك.

OR OUR (٤١ ـ ٣٩) مسورة الأحراب (٣٩ ـ ٤١)

﴿الذين يبلّغونَ رسالاتِ الله : فيتلون على العباد آياتِ الله وحججه وبراهينه ﴿الذين يبلّغونَ رسالاتِ الله : فيتلون على العباد آياتِ الله وحججه وبراهينه ويدعونَهم إلى الله، ﴿ويَخْشَوْنَه : وحدَه لا شريك له، ﴿ولا يَخْشَوْنَ أَحداً : إلَّا الله ؛ فإذا كان هذا سنة في الأنبياء المعصومين الذين وظيفتهم قد أدَّوْها وقاموا بها أتم القيام، وهو دعوةُ الخلق إلى الله والخشية منه وحده، التي تقتضي فعل كل مأمور وترك كل محظور، [دل ذلك على أنه لا نقص فيه بوجه]. ﴿وكفى بالله المرسلين.

هُمَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَنَكِن رََسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّتُ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ٢

﴿٤٩ أي: لم يكن الرسول ﴿محمدَه: ﷺ ﴿آبا أحدِ من رجالِكُمَهُ: أَيُّهَا اللَّمَة، فقطع انتساب زيد بن حارثة منه من هذا الباب. ولما كان هذا النفيُ عامًا في جميع الأحوال إن حُمِلَ ظاهر اللفظ على ظاهره؛ أي: لا أبوَّة نسب ولا أبوَّة ادعاء، وكان قد<sup>(۱)</sup> تقرَّر قيما تقدَّم أنَّ الرسول ﷺ أَبَّ للمؤمنين كلَّهم، وأزواجَه أمها أمهاتُهم، فاحترز أن يدخُل هذا النوع بعموم النهي المذكور؛ فقال: ﴿ولَكُن رَسولَ اللَّهُ مَن الله وحاتَمَ النبينَ ؟ أي: لا أبوَّة نسب ولا أبوَّة أمها أمهاتُهم، فاحترز أن يدخُل هذا النوع بعموم النهي المذكور؛ فقال: ﴿ولَكُن أمهاتُهم، فاحترز أن يدخُل هذا النوع بعموم النهي المذكور؛ فقال: ﴿ولَكُن رَسولَ اللَّهُ مَن الله وحاتَمَ النبينَ ؟ أي: هذا النوع بعموم النهي المذكور؛ فقال: ولكن المولول أمهاتُهم، فاحترز أن يدخُل هذا النوع بعموم النهي المذكور؛ فقال: ولكن المؤمنين كلهم، وأزواجَه أمهاتُهم، فاحترز أن يدخُل هذا النوع بعموم النهي المذكور؛ فقال: ولكن المول الله وحاتَمَ النبيينَ؟؛ أي: هذه مرتبته؛ مرتبة المطاع المتبوع المهتدَى به المؤمنين له الذي يجبُ تقديم محبته على محبة كلُّ أحدِ، الناصح، الذي لهم ولي المؤمنين في المؤمنين في أي المؤمنين له الذي يجبُ تقديم محبته على محبة كلُّ أحدٍ، الناصح، الذي لهم أي أي المؤمنين المؤمنين المي عليماني المؤمن له الذي يجبُ قليمان أي أي لهم، وكان الله بكل شيء عليماني؛ أي قد أحاط علمُه بجميع الأشياء، ويعلم حيث يجعل رسالاتِه، ومن يَضلُحُ لفضله ومَن أحاط علمُه بجميع الأشياء، ويعلم حيث يجعل رسالاتِه، ومن يَضلُحُ لفضله ومَن لا يَضلُح.

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا انْدَكْرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۞ وَسَبِّحُوْ بَكْوُهُ وَأَصِيلًا ۞ هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتِهِكُتُمُ لِيُخْرِحَكُم مِّنَ الظُّلُمَنَتِ إِلَى النُّوْزِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا يَوَمَ يَلَقُوْنَهُ سَلَمٌ وَأَعَدَ لَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا ۞ ﴾.

٤١٦ يأمر تعالى المؤمنين بذكره ذكراً كثيراً؛ من تهليل وتحميد وتسبيح وتكبير

(١) في (ب): «وقد كان».

سورة الأحزاب (٤٢ ـ ٤٥)

وغير ذلك من كل قولٍ فيه قُربة إلى الله، وأقلُّ ذلك أن يلازِمَ الإنسان أوراد الصباح والمساء وأدبار الصلوات الخمس وعند العوارضِ والأسباب، وينبغي مداومة ذلك في جميع الأوقات على جميع الأحوال؛ فإنَّ ذلكَ عبادةً يسبِقُ بها العامل وهو مستريحٌ وداعٍ إلى محبة الله ومعرفتِهِ وعونٌ على الخير وكفٌ للسان عن الكلام القبيح.

٤٢﴾ ﴿وسبِّحوه بكرةً وأصيلاً؟؛ أي: أول النهار وآخره؛ لفضلهما وشرفهما وسهولة العمل فيهما.

﴿٢٤﴾ ﴿هو الذي يصلِّي عليكُم وملائكتُه ليخرِجَكم من الظلماتِ إلى النور وكان بالمؤمنين رحيماً﴾؛ أي: من رحمته بالمؤمنين ولطفه بهم أن جَعَلَ من صلاتِه عليهم وثنائِه وصلاةِ ملائكته ودعائهم ما يخرِجُهم من ظلمات الذُّنوب والجهل إلى نور الإيمان والتوفيق والعلم والعمل؛ فهذه أعظمُ نعمةٍ أنعم بها على العباد الطائعين، تستدعي منهم شكرها والإكثار من ذكر الله الذي لطف بهم ورحمهم وجعل حملةَ عرشهِ أفضل الملائكة ومن حوله يسبَّحون بحمدِ ربَّهم، ويستغفرونَ ولتَبَعوا سبيلَكَ وقِهِمْ عذابَ الملائكة ومن حوله يسبَّحون بحمدِ ربَّهم، ويستغفرونَ واتَبَعوا سبيلَكَ وقِهِمْ عذابَ الجحيم. ربَّنا وأذخِلْهم جناتِ عدنِ التي وَعَدْتَهم ومَن واتَبَعوا سبيلَكَ وقِهِمْ عذابَ الجحيم. ربَّنا وأذخِلْهم جناتِ عدنِ التي وَعَدْتَهم ومَن الذين آمنوا، فيقولون: ﴿ربَّنا وسعتَ كلَّ شيءٍ رحمةً وعلماً فاغفر للذين تابوا واتَبَعوا سبيلَكَ وقِهِمْ عذابَ الجحيم. ربَّنا وأذخِلْهم جناتِ عدنِ التي وَعَدْتَهم ومَن الذين من آبائهم وأزواجهم وذُريَّاتِهِم إنَّك أنت العزيزُ الحكيم. وقِهِمُ السيئاتِ ومَن مَلَحَ من آبائهم وأزواجهم وذُريَّاتِهِم إلَّك أنت العزيزُ الحكيم. وقيمُ عليهم في مناتِ السيئاتِ يومئذٍ فقد رَحِمْتَه وذلك الفوزُ العظيمَ»: فهذه رحمتُه ونعمتُه عليهم في الدُنيا.

٤٤﴾ وأما رحمتُه بهم في الآخرة؛ فأجلُّ رحمة وأفضلُ ثواب، وهو الفوز برضا ربُّهم وتحيَّته، واستماع كلامه الجليل، ورؤية وجهِهِ الجميل، وحصول الأجر الكبير الذي لا يدريه ولا يعرِفُ كُنْهَهُ إلَّا من أعطاهم إياه، ولهٰذا قال: ﴿تحيَّتُهم يوم يَلْقَوْنَه سلامٌ وأعدَّ لهم أجراً كريماً﴾.

﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَثِّبُرًا وَنَـذِيرًا ۞ وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذِيهِ وَسِرَاجًا تُنِيرًا ۞ وَيَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِنَ ٱللَّهِ فَصْلًا كَبِيرًا ۞ وَلَا لُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَيَعْ أَدْنِلُهُمْ وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ۞ .

هذه الأشياء التي وصف الله بها رسولَه محمداً ﷺ هي المقصود من رسالتِهِ وزبدتها وأصولها التي اختصَّ بها، وهي خمسةُ أشياء:

سورة الأحزاب (٤٦)

أحدها: كونُه ﴿شاهداً﴾؛ أي: شاهداً<sup>(١)</sup> على أمته بما عملوه من خيرٍ وشرِّ؛ كما قال تعالى: ﴿لِتكونوا شهداءَ على الناس ويكون الرسولُ عليكم شهيداً»، ﴿فكيف إذا جئنا من كلُّ أمةٍ بشهيدٍ [وجئنا بك على هؤلاء شهيداً]»: فهو ﷺ شاهدُ عدل مقبول.

الثاني والثالث: كونه ﴿مبشِراً ونذيراً﴾: وهذا يستلزم ذكر المبشَّر والمنذَر وما يبشَّر به ويُنذَرُ والأعمال الموجبة لذلك: فالمبشَّر هم المؤمنون المتقون، الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح وترك المعاصي، لهم البُشرى في الحياة الدنيا بكل ثواب دنيويٍّ ودينيٍّ رُتَّبَ على الإيمان والتقوى، وفي الأخرى بالنعيم المقيم، وذلك كلَّه يستلزم ذكر تفصيل المذكور من تفاصيل الأعمال وخصال التقوى وأنواع الثواب. والمنذَر هم المجرمون الظالمون، أهلُ الظلم والجهل، لهم النذارةُ في الدنيا من العقوبات الدنيويَّة والدينيَّة المرتَّبة على الجهل والظلم، وفي الأخرى بالعقاب الوبيل والعذاب الطويل. وهذه الجملة تفصيلُها ما جاء به تشرَّ من الكتاب

٤٦﴾ الرابع: كونُه ﴿دَاعِياً إلى اللهَ؟؛ أي: أرسله الله يدعو الخلق إلى ربَّهم ويشوِّقُهم<sup>(٢)</sup> لكرامته ويأمُرُهم بعبادتِهِ التي خُلقوا لها، وذلك يستلزم استقامتَه على ما يدعو إليه وذِكْرَ تفاصيل ما يدعو إليه؛ بتعريفهم لربَّهم بصفاتِهِ المقدَّسة، وتنزيهه عما لا يَليق بجلالِهِ، وذكر تفاصيل ما يدعو إليه؛ بتعريفهم لربَّهم بصفاتِهِ المقدَّسة، وتنزيهه عما لا يَليق بجلالِهِ، وذكر تفاصيل ما يدعو إليه؛ والدعوة إلى الله بأقرب طريق موصل إليه، لا يَليق بعما لا يَليق بجلالِهِ، وذكر تفاصيل ما يدعو إليه ويأمرُهم بعبادتِهِ التي خُلقوا لها، وذلك يستلزم استقامتَه على ما يدعو إليه وذِكْرَ تفاصيل ما يدعو إليه؛ بتعريفهم لربَّهم بصفاتِهِ المقدَّسة، وتنزيهه عما لا يَليق بجلالِهِ، وذكر أنواع العبوديَّة، والدعوة إلى الله بأقرب طريق موصل إليه، وإعطاء كلَّ ذي حقٌ حقَّه، وإخلاص الدَّعوة إلى الله لا إلى نفسه وتعظيمها؛ كما وإعطاء كلَّ ذي حقٌ حقَّه، وإخلاص الدَّعوة إلى الله لا إلى نفسه وتعظيمها؛ كما قد يعرضُ ذلك لكثير من النفوس في هذا المقام، وذلك كلُه بإذن ربه له<sup>(٣)</sup> في الدعوة وأمره وإرادتِهِ وقدره.

الخامس: كونه ﴿سراجاً منيراً﴾ وذلك يقتضي أنَّ الخلق في ظلمة عظيمة، لا نور يُهتدى به في ظلماتها، ولا علم يُستدلُّ به في جهاتها، حتى جاء الله بهذا النبيً الكريم، فأضاء الله به تلك الظلمات، وعلَّم به من الجهالات، وهدى به ضلالاً إلى الصراط المستقيم، فأصبح أهل الاستقامة قد وَضَحَ لهم الطريق، فَمَشَوْا خلف هذا الإمام، وعرفوا به الخير والشرَّ وأهلَ السعادة من أهل الشقاوة، واستناروا به

- (1) في (ب): «مشاهداً».
- (٣) في (ب): «بإذن الله».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٢) في (ب): «ويسوقهم».

سورة الأحزاب (٤٧ ـ ٤٩)

لمعرفةِ معبودِهم، وعرفوه بأوصافِهِ الحميدةِ وأفعالِهِ السَّديدة وأحكامه الرشيدة.

﴿٤٧﴾ وقوله: ﴿وبشر المؤمنين بأنَّ لهم من الله فضلاً كبيراً؟: ذكر في هٰذه الجملة المبشَّر، وهم المؤمنون، وعند ذِكْر الإيمان بمفردِه تدخُلُ فيه الأعمال الصالحة، وذَكَرَ المبشَّر، وهم المؤمنون، وعند ذِكْر الإيمان العظيم الجليل الذي لا يقادر الصالحة، وذَكَرَ المبشَّر به، وهو الفضلُ الكبيرُ؛ أي: العظيم الجليل الذي لا يقادر قَدْرُهُ من النصر في الدنيا وهداية القلوب وغفران الذنوب وكشف الكروب وكثرة الأرزاق الدارَة وحصول النعم السارَة والفوز برضا ربَّهم وثوابه والنجاة من سخطه وعقابِه، وهذا مما ينشَّط العاملين أن يذكر نهم من ثواب الله على أعمال الأرزاق الدارَة وحصول النعم السارَة والفوز برضا ربَّهم وثوابه والنجاة من سخطه وعقابِه، وهذا مما ينشَّط العاملين أن يذكرَ لهم من ثواب الله على أعمالهم ما به وعقابِه، وهذا مما يندَّطُ العاملين أن يذكرَ لهم من ثواب الله على أعمالهم ما به يستعينونَ على سلوك الصراط المستقيم، وهذا من جملة حكم الشرع: كما أنَّ من حكمه أن يَذْكُرَ في مقام الترهيب العقوباتِ المرتَبَةَ على ما يُرَهَبُ منه؛ ليكون عوناً على الكروب وكنرة على الذي المراح المالين أن يذكر لهم من ثواب الله على أعمالهم ما به وعقابِه، وهذا مما يندُلُمُ العاملين أن يذكرَ لهم من ثواب الله على أعمالهم ما به وغذا في يؤمن الله على أعمالهم ما به على أن يذكرَ لهم من ثواب الله على أعمالهم ما به يستعينونَ على سلوك الصراط المستقيم، وهذا من جملة حكم الشرع: كما أنَّ من حكمه أن يَذْكُرَ في مقام الترهيب العقوباتِ المرتَبَةَ على ما يُرَهَبُ منه؛ ليكون عوناً على الكفُ عما حرم الله.

﴿٤٨ ولمّا كان ثَمّ طائفة من الناس مستعدة للقيام بصد الداعين إلى الله من الرسل وأتباعهم، وهم المنافقون الذين أظهروا الموافقة في الإيمان وهم كفرة فجرة في الباطن، والكفار ظاهراً وباطناً؛ نهى الله رسوله عن طاعتهم وحذره ذلك، في الباطن، والكفار ظاهراً وباطناً؛ نهى الله رسوله عن طاعتهم وحذره ذلك، فقال: ﴿ولا تطع الكافرينَ والمنافقينَه؛ أي: في كلّ أمر يصد عن سبيل الله، ولكن لا يقتضي لهذا أذاهم، بل لا تُطِعْهُم، ﴿ودَع أذاهم في في أوتون الله، ورفت في الإيمان وهم كفرة فجرة وفي الباطن، والكفار ظاهراً وباطناً؛ نهى الله رسوله عن طاعتهم وحذره ذلك، وقال: ﴿ولا تطع الكافرينَ والمنافقينَه؛ أي: في كلّ أمر يصد عن سبيل الله، ولكن لا يقتضي لهذا أذاهم، بل لا تُطِعْهُم، ﴿ودَع أذاهم في أوتوني أو

﴿يَتَأَيَّبُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَأَ إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَشُوهُۍ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِذَةٍ تَعْنَدُونَهُمَّ فَمَتِعُوهُنَ وَبَمَتِحُوهُنَ سَرَاحًا جَمِيلًا ٢

٤٩ بحبر تعالى المؤمنين أنّهم إذا نكحوا المؤمنات ثم طلّقوهنَ من قبل أن يَمَسُوهنَ؛ فليس عليهنَ في ذلك عدَّة يعتدُها أزواجهنَ عليهن، وأمرهم بتمتيعهنَ بهٰذه الحالة بشيء من متاع الدُّنيا الذي يكون فيه جبرٌ لخواطرهنَ لأجل فراقهنَ، وأن يفارِقوهنَ فراقاً جميلاً من غير مخاصمةٍ ولا مشاتمةٍ ولا مطالبةٍ ولا غير ذلك.

ويستدلُّ بهٰذه الآية على أنَّ الطلاق لا يكونُ إلَّا بعد النكاح، فلو طلَّقها قبل أن ينكحَها أو علَّق طلاقَها على نكاحها؛ لم يقع؛ لقوله: ﴿إذا نَكَحْتُمُ المؤمناتِ ثم طلَّقْتُموهنَّ﴾، فجعل الطلاق بعد النكاح، فدل على أنَّه قبل ذٰلك لا محلَّ له. وإذا

1498

كان الطلاق الذي هو فرقةً تامةً وتحريمٌ تامَّ لا يقع قبل النكاح؛ فالتحريمُ الناقص لظهارٍ أو إيلاءٍ ونحوه من باب أولى وأحرى أن لا يقعَ قبل النكاح؛ كما هو أصحُّ قولي العلماء.

سورة الأحراب (٤٩)

2.00

**و[بدل] على** جواز الطلاق لأنَّ اللّه أخبر به عن المؤمنين على وجهٍ لم يلُمهم عليه، ولم يؤنَّبهم مع تصدير الآية بخطاب المؤمنين.

وعلى جوازه قبل المسيس؛ كما قال في الآية الأخرى: ﴿لا جُناحَ عليكم إن طَلَّقْتُمُ النساءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهنَّ﴾.

وعلى أنَّ المطلقة قبل الدخول لا عدَّةَ لها، بل بمجرَّدِ طلاقِها يجوزُ لها التزوجُ حيث لا مانعَ.

وعلى أنَّ عليها العدَّة بعد الدُّخول. وهل المراد بالدخول والمسيس الوطءُ كما هو مجمعٌ عليه أو وكذلك الخلوة ولو لم يحصُل معها وطءٌ كما أفتى بذلك الخلفاءُ الراشدون، وهو الصحيح؛ فمتى<sup>(۱)</sup> دَخَلَ عليها وطئها أم لا، إذا خلا بها، وجب عليها العِدَّة.

وعلى أنَّ المطلقة قبل المسيس تُمتَّع على الموسع قدره وعلى المُقْتِر قَدْرُهُ، ولكن لهذا إذا لم يفرض لها مهرٌ؛ فإنْ كان لها مهرٌ مفروضٌ؛ فإنَّه إذا طَلَّقَ قبلُ الدُّخول؛ تَنَصَّفَ المهر، وكفى عن المتعة.

وعلى أنه ينبغي لمن فارق زوجته قبل الدُّخول أو بعده أن يكون الفراقُ جميلاً يَحمدُ فيه كلُّ منهما الآخر، ولا يكون غيرَ جميل؛ فإنَّ في ذُلك من الشرَّ المترتِّب عليه من قدح كلُّ منهما بالآخر شيء كثير.

وعلى أن العدَّة حقَّ للزوج؛ لقوله: ﴿فما لكم عليهن من عدَّةٍ﴾: دلَّ مفهومُه أنّه لو طلَّقها بعد المسيس؛ كان له عليها عدة.

وعلى أنَّ المفارقة بالوفاة تعتدُ مطلقاً؛ لقوله: ﴿ثم طلَّقْتُموهنَّ . . . ﴾ الآية .

وعلى أنَّ مَن عدا غير المدخول بها من المفارَقات من الزوجات بموتٍ أو حياةٍ عليهنَّ العدة.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَنِّبَى إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّتِيَ ءَاتَيْتَ أُجُورَهُنَ وَمَا مَلكَتْ يَمِينُكَ مِنَّآ أَفَآَة

(۱) في (ب): «فمن». `

سورة الأحزاب (٥٠)

اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَمَنَاتِ عَمَّنتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَانِكَ ٱلَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَأَمْرَةً تُوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي إِنْ أَرَادَ النَبِيُّ أَن يَسْتَنكِمَهَا خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِيْنَكَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَبْعَنْهُمْ لِكَبْلَا بَكُونَ عَلَيْكَ حَجُّ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا تَحِيـمًا ۞.

(٥٠) يقول تعالى ممتنًا على رسولِهِ بإحلاله له ما أحلَّ مما يشترك هو والمؤمنون وما ينفردُ به ويختصُ: ﴿يا أَيُها النبيُ إِنَّا أَحَلَنْنا لَكَ أَزُواجَكَ اللَّآمي آتيتَ أَجورَهُنَّ بَ أَي: أعطيتهنَ مهورهنَ من الزوجات، وهذا من الأمور المشتركة بينَه وبين المؤمنين؛ فإنَّ المؤمنين كذلك يباح لهم مَن<sup>(١)</sup> آتَوْهُنَ أَجورَهُنَ من الأزواج. ﴿وَيَ كذلك أَحَلَنا لَكَ أَجورَهُنَ من الأزواج. ﴿وَيَ كذلك أَحلَلنا لَكَ أَحلَلنا لَكَ أَحلَنا لَكَ أَمَور المشتركة بينَه وبين المؤمنين؛ فإنَّ المؤمنين كذلك يباح لهم مَن<sup>(١)</sup> آتَوْهُنَ أَجورَهُنَ من الأزواج. ﴿وَيَ كذلك أَحلَلنا لَكَ أَحلَلنا لَكَ أَما مَلَكَتْ يمينُكَ الله أَي: الإماء التي ملكتَ، أَمما أَفاء الله عليكَهُ : من غنيمة الكفار من عبيدِهِم، والأحرار مَن لهنَّ زوجُ منهم ومَن أَفاء الله عليكَهُ : من غنيمة الكفار من عبيدِهِم، والأحرار مَن لهنَ زوجُ منهم ومَن الأزواج وبناتِ عملك وبناتِ عملك وبناتِ عملك وبناتِ عملكة، وكذلك من المشترك قوله : ﴿وبناتِ عملك وبناتِ عملك وبناتِ عملك وبناتِ عملك وبناتِ عملك وبناتِ عمل معايدِهِم، والأحرار مَن لهنَّ زوجُ منهم ومَن إلا زوجَ لهن، وهذا أيضا مشتركَ، وكذلك من المشترك قوله : ﴿وبناتِ عملك وبناتِ عملك وبناتِ عملك وبناتِ عاليكَ الله من المشترك قوله والخال والخالة القريبين والبي وبناتِ خالايكَ وبناتِ خالاتِكَهُ : شمل العمَ والعمة والخال والخالة القريبين والبعيدين، وهذا حصرُ المحللات، يؤخذ من مفهومه أنَّ ما عداهنَ من الأقارب غير محلًا ؛ كما تقدًا في سورة النساء؛ فإنَه لا يُباح من الأقارب من الأول والخال كل إلى منا المروع مطلقاً، والأصول مطلقاً، وفروع الأب والأم، وإن نزلوا، وفروع مَن فوقَهم لصليهِ؛ فإنَه لا يُباح.

وقوله: ﴿اللَّاتِي هاجَزنَ [معك]»: قَيْدٌ لحلَّ هٰوَلاء للرسول؛ كما هو الصواب من القولين في تفسير هٰذه الآية، وأما غيره عليه الصلاة والسلام؛ فقد عُلم أنَّ هٰذا قيد لغير الصحَّةِ. ﴿وَ﴾ أحللنا لك ﴿امرأَةَ مؤمنةَ إن وهبت نفسَها للنبيِّ»: بمجرَّدِ هبتها نفسها، ﴿إنْ أرادَ النبيُ أن يَسْتَنكِحَها»؛ أي: هٰذا تحت الإرادة والرغبة، ﴿خالصة لك من دونِ المؤمنينَ»؛ يعني: إباحة الموهوبة<sup>(٢)</sup>، وأما المؤمنون؛ فلا يحلُّ لهم أن يتزوَّجوا امرأةَ بمجرَّد هبتها نفسها لهم. ﴿قد عَلِمُنا ما فَرَضْنا عليهم في أزواجهم وما ملكت أيمانُهم»؛ أي: قد علمنا ما على المؤمنين وما يحلُّ لهم وما لا يحل من الزوجات وملك اليمين، وقد أغلَمْناهم بذلك، وبيَّنَا فرائِضَه فما في هٰذه الآية مما يخالفُ ذٰلك؛ فإنَّه خاصٌ لك؛ لكون الله جَعَلَه خطاباً للرسول وحده بقوله: ﴿يا أَيُّها النبيُّ إنا أخلَلْنا لك...﴾ إلى آخر الآية.

في (ب): «ما».
 (٢) في (ب): «الموهبة».

سورة الأحزاب (٥١) وقوله: ﴿خالصةً لك من دون المؤمنينَ؟: وأبَخنا لك يا أيُّها النبيُّ ما لم نُبح لهم، ووسَّعْنا عليك ما لم نوسِّع على غيرك؛ ﴿لكيلا يكونَ عليك حَرِّجَ»: وَهُذَا

من زيادة اعتناء الله تعالى برسوله ﷺ، ﴿وكان اللَّه عَفوراً رحيماً﴾؛ أي: لم يزل متصفأ بالمغفرة والرحمة، وينزل على عباده من مغفرته ورحمته وجودٍه وإحسانِهِ ما اقتضته حكمتُه، ووجدت منهم أسبابُه.

٢ تُرْجِى مَن تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُنْوِى إِلَيْكَ مَن تَشَاءُ وَمَنِ ٱبْنَغَيْتَ مِمَّنْ عَزَلْتَ فَلَا جُنَاعَ عَلَيْكَ ذَلِكَ أَدْنَى أَن تَقَرّ أَعَيْنُهُنَّ وَلَا يَحْزَتَ وَيَرْضَعِن بِمَا ءَالَيْتَهُنَّ حُلُّهُنٌّ وَأَلَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قْلُوبِكُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَلِيمًا ١

﴿٥١﴾ ولهذا أيضاً من توسعة الله على رسوله ورحمته به أن أباحَ له تَزْكَ القَسْم بين زوجاتِهِ على وجه الوجوب، وأنَّه إنْ فَعَلَ ذٰلك؛ فهو تبرعٌ منه، ومع ذٰلك؛ فقد كان ﷺ يجتهدُ في القَسْم بينهنَّ في كلُّ شيءٍ، ويقول: «اللهم! لهذا قَسْمي فيما أملك؛ فلا تَلُمْني فيما لا أملِك»<sup>(1)</sup>، فقال هنا: ﴿تُرْجِي مَن تشاء منهنَ﴾؛ أي: تؤخر من أردتَ من زوجاتك، فلا تؤويها إليك، ولا تبيتُ عندها، ﴿وتُؤوي إليك مَن تشاءَ﴾؛ أي: تضمُّها وتبيت عندها، ﴿وَ﴾ مع ذٰلك؛ لا يتعيَّنُ لهٰذا الأمر. فمن ﴿ابتغيتَ﴾؛ أي: أن تؤويها، ﴿فلا جُناح عليكَ﴾: والمعنى أنَّ الخيرة بيدك في ذلك كله. وقال كثيرٌ من المفسِّرين: إنَّ لهذا خاصٌّ بالواهبات له أن يُرجي من يشاء ويؤوي من يشاء؛ أي: إن شاء؛ قَبِلَ مَنْ وَهَبَتْ نفسها له، وإن شاء؛ لم يقبلها. والله أعلم.

ثم بيَّنَ الحكمةَ في ذٰلك، فقال: ﴿ذٰلكَ﴾؛ أي: التوسعةُ عليك وكونُ الأمر راجعاً إليك وبيدك وكونُ ما جاء منك إليهنَّ تبرعاً منك؛ ﴿أدنى أن تَقَرَّ أُعيُنُهُنَّ ولا يحزنَّ ويرضينَ بما آتيتهنَّ كلهنَّ﴾: لعلمهنَّ أنَّك لم تتركُ واجباً ولم تفرُّط في حقٍّ لازم، ﴿والله يعلم ما في قلوبكم﴾؛ أي: ما يعرض لها عند أداء الحقوق الواجبة والمستحبَّة وعند المزاحمة في الحقوق؛ فلذلك شرع لك التوسعة يا رسول الله؛ لتطمئنَّ قلوبُ زوجاتك، ﴿وَكان اللَّه عليماً حليماً﴾؛ أي: واسع العلم، كثير

(١) - أخرجه أحمد (٦/ ١٤٤)، وأبو داود (٢١٣٤)، وابن ماجه (١٩٧١)، والنسائي (٧/ ٢٤)، والترمذي (١١٤٠)، وابن حبان (١١/ ٥)، والحاكم (٢/ ١٨٢)، وصححه ووافقه الذهبي، واختلف في وصله وإرساله، وانظر: «الأرواء» (٢٠١٨).



سورة الأحزاب (٢٩ ـ ٥٢) 😸

الحلم، ومِنْ علمِهِ أَنْ شَرَعَ لكم ما هو أصلحُ لأموركم وأكثرُ لأجورِكم، ومن حلمِهِ أَنْ لم يعاقِبُكُم بما صَدَرَ منكم، وما أصرتْ عليه قلوبُكم من الشرّ.

﴿لَا يَجِلُ لَكَ النِّسَلَةُ مِنْ بَعْدُ وَلَاَ أَن تَبَدَّلَ بِبِنَ مِنْ أَنْفَج وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ وَكَانَ أَلَقَهُ عَلَى كُلِ شَىْءٍ زَفِيبًا ۞﴾.

﴿٢٥﴾ ولهذا شكر من الله الذي لم يزل شكوراً لزوجاتِ رسولِهِ رضي الله عنهنَّ، حيث اخترنَ الله ورسولَه والدارَ الآخرة؛ أنْ رَحِمَهُنَّ وقَصَرَ رسولَه عليهنَّ، عنهنَّ، حيث اخترنَ الله ورسولَه والدارَ الآخرة؛ أنْ رَحِمَهُنَّ وقَصَرَ رسولَه عليهنَّ، فقال: ﴿لا يحلُّ لك النساءُ من بعدُه: زوجاتك الموجودات، ﴿ولا أن تَبَدَّلَ بهنَ من أزواجَه؛ أي: ولا أن تطلَقَ بعضهنَّ فتأخذَ بَدَلَها، فحصل بهذا أمنهنَّ من أزواجَه؛ أي: ولا أن تطلُقَ بعضهنَّ فتأخذَ بَدَلَها، فحصل بهذا أمنهنَ من أرواجَه؛ أي: ولا أن تطلُقَ بعضهنَّ فتأخذَ بَدَلَها، فحصل بهذا أمنهنَ من أن أرواجَه؛ أي: ولا أن تطلُقَ بعضهنَّ فتأخذَ بَدَلَها، فحصل بهذا أمنهنَ من الضرائر ومن الطلاق؛ لأنَّ الله قضى أنهنَّ زوجاتُه في الدنيا والآخرة، لا يكون بينه وبينهنَ فرقة، فولو أعجبك حسنهنَّه؛ أي: حسن غيرهنً؛ فلا يَخلُلْنَ لك، ﴿إلَّا ما ملكتْ يمينُكَه؛ أي: السراري؛ فذلك جائزُ لك؛ لأنَّ المملوكات في كراهة ما ملكتْ يمينُكَه؛ أي: السراري؛ فذلك جائزُ لك؛ لأنَّ المه على كل شيء ما ملكتْ يمينُكَه؛ أي: السراري؛ فذلك جائزُ لك؛ لأنَّ المملوكات في كراهة من أنوجات أي أي أي أن الله على كل شيء ما ملكتْ يمينُكَه؛ أي: السراري؛ فذلك جائزُ لك؛ لأنَ المملوكات في كراهة ألزوجات أي أي أي من من أوجات في الإضرار للزوجات. ﴿وكان الله على كل شيء رقيباً»؛ أي: مراقباً للأمور وعالماً بما إليه تؤول وقائماً بتدبيرها على أكمل نظام راحسن إحكام.

المَنْتَائِبُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَدْخُلُوا بُبُونَ ٱلنَّبِي إِلَا آن يُؤذَن لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَّهُ وَلَذِكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَادَخْلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانَتَشِرُوا وَلَا مُسْتَغْسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤذِى النَّبِيَ فَيَسْتَعْي. مِنكُمٌ وَاللَهُ لَا يَسْتَعْي. مِنَ ٱلْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَنَعًا فَسَتَلُوهُنَ مِن وَرَآء حِجَابٌ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِفُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَحَقٍّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَنعًا تَنكِحُوا أَزُوبَحَمُ مِنْ بَعْدِهِ أَبْدًا إِنَّ ذَلِكُمْ حَانَ تَنكِحُوا أَزُوبَحَمُ مِنْ بَعْدِهِ أَبْدًا إِنَّ ذَلِكُمْ حَانَ عِندَ ٱلْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَنعًا فَسَتَعْهِ فَن تَنكِحُوا أَزُوبَحَمُ مِنْ بَعْدِهِ أَبْدًا إِنَّ ذَلِكُمْ حَانَ عَندَ اللَّهِ عَظِيمًا أَن تُودُوا رَسُولَتَ اللَهِ وَلَا أَن تَنكِحُونُ أَزُوبَحَمُ مِنْ بَعْدِهِ أَعْدَا لَهُ مَن اللَّهُ وَلَا أَن تَنكِحُونُ أَزَوْبَحَمُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ وَعُلُوبِهِنَ وَمَا كَانَ لَحُمْ أَن تُؤْذُوا رَسُولَتَ اللَهِ وَلَا أَن تُنكِحُونُ إِنَا تُعْتَعُوهُونَ أَنَوْ مَعْهَا أَنُ إِنَهُ مَنْ مَعْذَى إِعَامَ أَنْ وَالَعَهُ مَن مَا أَنُوبُومُ أَنْ أَنْ أَعَامَةً أَنْ أَنَهُ وَا أَنَعْدَا أَنَ أَنَتُ مَا أَنَهُ مُنْ أَنْوَنُهُ فَيْ أَنَهُ مَا أَنَهُ عَانَ أَنْوَنُونُ مَنْ أَيْسَتَعَى إِنَّهُمُ أَنَهُ مَا أَنْ تَعَامُ مَنْ الْحَقَا أَنَهُ مَا أَنَهُ مُنْ مَا أَنَهُ مَا أَنْ أَنَهُ مَنْ عَامَا أَنَا اللَهُ مَا أَنَهُ مَا أَنَهُ مَانَ مَنْ أَنَهُمُ أَنَ أَنَهُ مُ

(٣٥) يأمر تعالى عبادَه المؤمنين بالتأذُب مع رسول الله على في دخول بيوتِهِ، فقال: ﴿يا أَيُها الذين آمنوا لا تدخُلوا بيوت النبيَ إلَّا أن يُؤذَنَ لَكُم إلى طعام»؛ أي: لا تدخُلوها بغير إذن للدخول فيها لأجل الطعام، وأيضاً لا تكونوا ﴿ناظرينَ إناه»؛ أي: منتظرين ومتأنين لانتظار نضجه أو سعة صدر بعد الفراغ منه. والمعنى: أنكم لا تدخُلوا بيوتَ النبيَ إلَّا بشرطين: الإذن لَكُم بالدخول، وأن يكون جلوسُكم بمقدار الحاجة، ولهذا قال: ﴿ولَكَنْ إذا دُعيتُم فاذُخُلوا فإذا طَعِمتُم

FC سورة الأحزاب (٥٣)

فانتَشِروا ولا مُسْتَأْنِسينَ لحديثٍ﴾ ﴿ أي: قبل الطعام وبعده.

ثم بيَّن حكمة النهي وفائدتَه، فقال: ﴿إِنَّ ذَلكمَهُ؛ أي: انتظاركم الزائد على الحاجة ﴿كان يؤذي النبيَّهُ؛ أي: يتكلَّف منه ويشقُّ عليه حبسُكم إيَّاه عن شؤون بيتِهِ وأشغاله فيه، ﴿فيَسْتَحيي منكمَهُ: أن يقولَ لكم: اخرُجوا! كما هو جاري العادة أن الناس ـ خصوصاً أهل الكرم منهم ـ يَسْتَحيونَ أن يُخرِجوا الناس من مساكنهم، ﴿وَهُ لكن ﴿اللَّه لا يَسْتَحيي من الحقَّهُ: فالأمر الشرعيُّ، ولو كان يُتَوَهَّم أنَّ في تركِهِ أدباً وحياءً؛ فإنَّ<sup>(١)</sup> الحزم كلَّ الحزم اتباعُ الأمر الشرعيُّ، وأنْ يجزمَ أنَّ ما خالفه ليس من الأدب في شيء، والله تعالى لا يستحيي أن يأمُرَكم بما فيه الخيرُ لكم والرفقُ لرسوله كائناً ما كان.

فَهٰذا أدبُهم في الدخول في بيوته، وأما أدبُهم معه في خطاب زوجاتِهِ؛ فإنَّه: إمَّا أن يحتاجَ إلى ذلك، أو لا يحتاجُ إليه؛ فإن لم يحتج إليه؛ فلا حاجة إليه، والأدب تركُه، وإن احتيج إليه، كأن يسألهنَّ متاعاً أو غيره من أواني البيت أو نحوها؛ فإنَّهنَّ يُسْأَلُنَ همن وراءِ حجابَه؛ أي: يكون بينكم وبينهنَّ سترٌ يستر عن النظر؛ لعدم الحاجة إليه، فصار النظر إليهنَّ ممنوعاً بكلِّ حال، وكلامهنَّ فيه التفصيلُ الذي ذكره الله. ثم ذكر حكمةَ ذلك بقوله: هذاكُم أطهرُ لقلوبكم وقلوبهنَّه؛ لأنّه أبعدُ عن الريبة، وكلَّما بَعُدُ الإنسان عن الأسباب الداعيةِ إلى الشرَّ؛ فإنَّه أسلمُ له وأطهرُ لقلبِه؛ فلهٰذا من الأمور الشرعيَّة التي بيَّن الله كثيراً من تفاصيلها أنَّ جميعَ وسائل

ثم قال كلمةً جامعةً وقاعدةً عامةً: ﴿وما كان لكم﴾: يا معشر المؤمنين؛ أي: غير لائق ولا مستحسن منكم، بل هو أقبحُ شيء، ﴿أَن تُؤذوا رسولَ اللهَّه؛ أي: أذيَّة قوليَّة أو فعليَّة بجميع ما يتعلَّق به، ﴿ولا أَن تَنكِحوا أزواجَه من بعده أبداً»: هٰذا من جملة ما يؤذيه؛ فإنَّه ﷺ له مقامُ التعظيم والرفعةِ والإكرام، وتزوُّجُ زوجاتِهِ بعدَه مخلُ بهٰذا المقام، وأيضاً؛ فإنهنَّ زوجاتُه في الدُّنيا والآخرة، والزوجيَّةُ باقيةً بعد موته؛ فلذلك لا يحلُّ نكاحُ زوجاتِهِ بعده لأحدِ من أمته. ﴿إِنَّ ذَلكَم كان ولله الحمد والشكر.

(۱) في (ب): «فإنه».

سورة الأحزاب (٥٤ ـ ٥٦ ) ا

٤٥٤ ثم قال تعالى: ﴿إِن تُبْدوا شيئاً﴾؛ أي: تظهروه، ﴿أَوْ تُخفوه فإنَّ الله كان بكلُ شيء عليماً»: يعلم ما في قلوبكم، وما أظهرتموه؛ فيجازيكم عليه.

﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِي ءَابَآيِهِنَ وَلَا أَبْنَآبِهِنَ وَلَا إِخْرَتِهِنَ وَلَا أَبْنَاءٍ إِخْرَتِهِنَ وَلا أَبْنَاءٍ أَخَرَتِهِنَ وَلا نِسَآيِهِنَ وَلا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُنُّ وَأَنْفِينَ اللَهُ إِنَ اللَهُ كَانِ عَلَى كُلِّ مَنْءٍ شَهِـيدًا @﴾.

(٥٥) لمًا ذكر أنهنَ لا يُسألن متاعاً إلاً من وراء حجاب، وكان اللفظُ عامًا لكلُ أحدِ؛ احتيجَ أن يُستثنى منه لهؤلاء المذكورون من المحارم، وأنَه ﴿لا جُناحَ عليهنَ في عدم الاحتجاب عنهم، ولم يذكر فيها الأعمام والأخوال؛ لأنّهنَ إذا لم يَحْتَجِبْنَ عَمَّن هنَّ عماته وخالاته من أبناء الإخوة والأخوات مع رفعتهنَ عليهم؛ يحتجبنَ عمَّن هنَ عماته وخالاته من أبناء الإخوة والأخوات مع رفعتهنَ عليهم؛ فعدم احتجابهنَ عن عمّهنَ وخالهنَّ من باب أولى، ولأنَّ منطوق الآية الأخرى المصرّحة بذكر العمَّ والخال مقدَّمة على ما يُفهم من لهذه الآية، وقوله: ﴿ولا جُناحَ عليهم؛ فعدم احتجابهنَ عن عمَّهنَ وخالهنَّ من باب أولى، ولأنَّ منطوق الآية الأخرى المصرّحة بذكر العمَّ والخال مقدَّمة على ما يُفهم من لهذه الآية، وقوله: ﴿ولا مناه المعرَّخَة بنكر العمَّ والخال مقدَّمة على ما يُفهم من هذه الآية، وقوله: فولا المصرّحة بذكر العمَّ والخال مقدَّمة على ما يُفهم من هذه الآية، وقوله: فولا مناهنيَّ بأي أي: اللاتي من الناه الكفار، ويُحتمل أنَّ المراد جنس النساء بنه في الدين، فيكون ذلك مخرجاً لنساء الكفار، ويُحتمل أنَّ المراد جنس لمانهينَ بأي أي: المراد جناح عليهن أن لا يحتجبن عن نسائهينًا أي: اللاتي من النسائهينَ في الدين، فيكون ذلك مخرجاً لنساء الكفار، ويُحتمل أنَّ المراد جنس نسائهينَ بأي أي المراد جنس النساء؛ فإنَّ المرأة لا تحتجب عن المرأة، ﴿ولا ما مَلَكَتُ أيمانُهينَ إذا المراد جنس النساء؛ فإنَّ المرأة لا يكون في ذلك محذورَ شرعيَّ، فقال: ﴿واتَقينَ الله؟ أي ينهم من أي والما أنَ المراد جنس أي ما ملكمَتْ أيمانهينَ الله؟ أي المراد جنس أي ما ما ملكمَتُ أيمانهينَ الله أي المراد جنس أن المرأة، وله الحناح عن له ولاء؛ شرطَ فيه وفي غيره لزومَ النساء النساء؛ فإنَّ المرأة لا يكون في ذلك محذورَ شرعيً، فقال: في أن المرأة وفي غيره لزومَ العبدُ أي مرطَ أي ما مألكمَتْ أيمانهينَ الله؟ أي المراد جنس أي ملكمان المرأة في وله أي المرأة، وله إله كان على كلُ شيء ملها العبد أي أي المرأة، وله أول الله كان على كلُ شيء شياه العبدا أي أي المرأة، ولها ما ما ملكمَن على كلُ شيء ملكما العباد ظاهرها وباطنها، ويسمعُ أقوالهم، ويرى حركاتِهم؟ أي يمانها، يأ ما مألها، وأله أي المرأة، أول الله كان على كلُ شيء مي يما المها الما أي أي أي أي أي ما أي ما مأم أول الم أولهما ملكما ملى أولاه ما ما

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمُلَتِهِكَنُهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ بَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ٢

﴿٥٦﴾ ولهذا فيه تنبية على كمال رسول الله ﷺ ورفعةِ درجتِهِ وعلوَ منزلته عند الله وعند خلقه ورفع ذِكْرِهِ، و﴿إنَّ الله﴾ تعالى ﴿وملائكتَه يصلُون﴾ عليه؛ أي: يثني الله عليه بين الملائكةِ وفي الملأ الأعلى لمحبَّته تعالى له، ويُثني عليه الملائكة المقرَّبون، ويدعون له ويتضرَّعون. ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا صلُوا عليه وسلُموا تسليماً﴾: اقتداءَ بالله وملائكته، وجزاءَ له على بعض حقوقِهِ عليكم، وتكميلاً لإيمانكم، وتعظيماً له ﷺ ومحبةً وإكراماً، وزيادةً في حسناتكم. وتكفيراً من سيئاتكم، وأفضلُ هيئات الصلاة عليه ـ عليه الصلاة والسلام ـ ما علَّم به أصحابه: «اللهمَّ صلَّ على محمد وعلى آل محمدٍ كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد



12 ...

مجيد، وبارك على محمدٍ وعلى آل محمدٍ كما باركت على آل إبراهيم إنَّك حميدٌ مجيدٌ»<sup>(۱)</sup>. ولهذا الأمر بالصلاة والسلام عليه مشروعٌ في جميع الأوقات، وأوجبَه كثيرٌ من العلماء في الصلاة.

Rملورة الأحزاب (٥٧ ــ ٥٨)

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤَدُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُمْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُمْعِينًا ﷺ وَالَّذِينَ يُؤَدُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَنِ بِغَيْرِ مَا اَحْتَسَبُواْ فَقَدِ آخْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وإنْمَا شَبِينًا ۞ ﴾

(٥٧ - ٥٨ > لما أمر تعالى بتعظيم رسوله ﷺ والصلاة والسلام عليه؛ نهى عن أذيته، وتوعَد عليها، فقال فإنَّ الذين يؤذونَ الله ورسولَه >: وهذا يشملُ كلَّ أذيتَه قوليَّة أو فعليَّة من سبًّ وشتم أو تنتقص له أو لدينه أو ما يعود إليه بالأذى، فوليَّة أو فعليَّة من سبًّ وشتم أو تنتقص له أو لدينه أو ما يعود إليه بالأذى، فوليَّة أو فعليَّة من سبًّ وشتم أو تنتقص له أو لدينه أو ما يعود إليه بالأذى، فوليَّة أم الله في الدُنيا ؟: أي: أبعدهم وطردهم، ومِنْ لَغَنِهم في الدُنيا أنه يتحتَّم (٢) فقتلُ من شتم الرسول وآذاه، فوالآخرة وأعدَّ لهم عذاباً [مهيناً] (٢) : جزاء له على أذاه أن يُؤذى بالعذاب [الأليم] : ماذيَّة الرسول ليست كأذيَّة غيره؛ لأنه صلى الله على أذاه أن يُؤذى بالعذاب [الأليم] : ماذيَّة الرسول ليست كأذيَّة غيره؛ لأنه صلى الله عليه وسلم لا يؤمن العبد بالله حتى يؤمنَ برسوله، وله من التعظيم الذي هو من لوازم الإيمان ما يقتضي ذلك أن لا يكونَ مثل غيره، وإن كان أذيَّة المؤمنين عظيمة وإنها عليمة عظيماً الذي من عليه وسلم لا يؤمن العبد بالله حتى يؤمنَ برسوله، وله من التعظيم الذي هو من وإنمها عليمان ما يقتضي ذلك أن لا يكونَ مثل غيره، وإن كان أذيَّة المؤمنين عظيمة الذي أو أنهما عظيماً، ولهذا قال فيها: فوالذين يؤذونَ المؤمنين والمؤمنين عليم وانه أنهمة عظيماً، ولهذا قال فيها: فوالذين يؤذونَ المؤمنين والمؤمنين عليمة وإ أم أنهمة عظيماً، ولهذا قال فيها: فوالذين يؤذونَ المؤمنين والمؤمنين عليمة وإ مؤ أمتها عظيماً، ولهذا قال فيها: فوالذين يؤذونَ المؤمنين والمؤمنين عليمة وإ مؤ أو أنها أنهمة عليماً، ولهذا قال فيها: فوالذين يؤذونَ المؤمنين والمؤمنين عليمة وإ مؤ أنها الذي المؤ أم مينابة بعيرهم ما وأمة منهم موجبة للأذى، فقد اختملوا : على ظهورهم وأمة النه باحترامِها، ولهذا كان سبُ آحاد المؤمنين موجباً للمومنين موجباً للموني من ما مرمة أمر أمينات بغيرها وأم المؤ أمان أو أم أنهما مينابة باحترامِها، ولهذا كان سبُ آحاد المؤمنين موجباً للمواب أو أمن من ألهم مينابة أم أمول ما يعورم أم مينابة أبلغ، وحمي أم مينا مرمبة إما الدين وحمن مرببو؛ فتعزيرُ من سبَ الصحابة أبلغ، وتعزيرُ من سبَ العلماء وأهل الدين مرمبة أو أم أمم مينا أم مي أو أم أما ألهم أو أم أم أم أم أمله ما علماء وأم أمن من أمم ألم أما أما أم أم أم أم أمم أما أم أموله أو أم أم أم أم أم أم أم أم أ

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِّى قُلُ لِأَزْوَجِكَ وَبَنَائِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيْبِيهِنَّ ذَلِكَ أَدْفَى أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيَّنُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُولًا تَجِيمًا ٢ ۞ ۞ لَيِن لَرَ يَنَهِ ٱلْمُنَفِقُونَ وَأَلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا بُحَاوِرُونَكَ فِيهَآ إِلَّا قَلِيلًا ۞

- (۱) أخرجه البخاري (۱۳۵۷)، ومسلم (٤٠٦) من حديث كعب بن عجرة. وانظر "جلاء الأفهام"
   لابن القيم.
  - (۲) في (ب): «يحتم».
     (۳) في النسختين: «أليما».
    - ٤) كذا في النسختين.



سورة الأحزاب (٥٩ ــ ٦١).

أَيْنَمَا ثُقِفُوَا أُخِدُوا وَقُتِلُوا تَفْتِـبَلَا ۞ سُنَّةَ اللَّهِ فِ الَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبَلُ وَلَن تَجَدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبَدِيلَا ۞ ﴾.

(٥٩) هٰذه الآية هي التي تسمّى آية الحجاب، فأمر الله نبيَّه أن يأمرَ النساء عموماً، ويبدأ بزوجاتِهِ وبناتِهِ للأَنهنَ آكدُ من غيرهنَّ، ولأنَ<sup>(١)</sup> الآمر لغيره ينبغي أن يبدأ بأهله قبل غيرهم؛ كما قال تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا قُوا أَنفسَكم وأهليكم يبدأ بأهله قبل غيرهم؛ كما قال تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا قُوا أَنفسَكم وأهليكم ناراً». ﴿أَن يُذنينَ عليهنَّ من جلابيبِهنَّ»: وهنَّ اللَّاتي يَكُنَّ فوق الثياب من ملحفة وخمار ورداء ونحوه؛ أي : يغلين بها وجوهَهن وصدورَهن، ثم ذكر حكمة ذٰلك، وخمار ورداء ونحوه؛ أي : يغطين بها وجوهَهن وصدورَهن، ثم ذكر حكمة ذٰلك، وذلك أذلك أدنى أن يُعْرَفْنَ فلا يُؤذَينَ»: دلَّ على وجود أذيَّةٍ إن لم يحتجبْن، وذلك من على وخمار ورداء ونحوه؛ أي : يغطين بها وجوهَهن وصدورَهن، ثم ذكر حكمة ذٰلك، وذلك لأنهنَ إذا لم يحتجبْن، ربَّما ظنَّ أَنهنَّ غير عفيفاتٍ، فيتعرَض لَهُنَّ مَنْ في وذلك من يريدُ وذلك الأنهنَ إذا لم يحتجبْن، ربَّما ظنَّ أَنهنَّ غير عفيفاتٍ، فيتعرَض لَهُنَ مَن ويريدُ وذلك الشوء في في أول الله أي في في أَنهنَ عن يريدُ وذلك المنهنَ إذا لم يحتجبْن، ربَّما ظنَّ أَنهنَ غير عفيفاتٍ، فيتعرض لَهنَ من يريدُ وذلك النهنَ إذا لم يحتجبْن، ربَّما ظنَّ أَنهنَ عنه وظنَ أَنهنَ إماء، فتهاون بهنَ من يريد وذلك أَنهنَ إذا لم يحتجبْن، ربَّما ظنَ أَنهنَ عنهنَ منهنَ إماء، فتهاون بهنَ من يريدُ وذلك علي مرضً في قلبه مرضٌ، في في أَنهنَ إنهنَ إماء، فتهاون بهنَ من يريدُ وذلك عنه عفر لكم ما سَلَفَ ورَجمَكُم بأَن بيَّن لكم الأحكما وأوضح الحلال والحرام؛ ولهذا سدًّ للباب من جهتهنً.

﴿٦٢ ـ ٦٦﴾ وأما من جهة أهل الشرّ؛ فقد توعَّدهم بقوله: ﴿لئن لم ينتهِ المنافقونَ والذين في قلوبهم مرضٌ ؟ أي: مرض شكَّ أو شهوةٍ، ﴿والمرجِفون في المدينة ؟ أي: المخوِفون المرهِبون الأعداء، المتحدَّثون<sup>(٢)</sup> بكثرتِهم وقوَّتِهِم وقوَّتِهِم وضعف المسلمين، ولم يذكر المعمولَ الذي ينتهون عنه؛ ليعمَّ ذلك كلَّ ما توحي به أنفسُهم إليهم، وتوسوسُ به، وتدعو إليه من الشرّ من التعريض بلمؤمنات بالسلام وأهله، والإرجاف بالمسلمين، وتم وتوهين تواهم من ألفي من الشرّ من المدينة إلى المعلمين والذين في قلوبهم مرض الذي ينتهون عنه؛ أي المتحدَّثون<sup>(٢)</sup> بكثرتِهم وقوَّتِهِم وقوَتِهِم وضعف المسلمين، ولم يذكر المعمولَ الذي ينتهون عنه؛ ليعمَّ ذلك كلَّ ما توحي وضعف المسلمين، ولم يذكر المعمولَ الذي ينتهون عنه؛ ولعمَّ ذلك كلَّ ما توحي وضعف المسلمين، ولم يذكر المعمولَ الذي من الشرّ من التعريض بسبّ الإسلام وأهله، والإرجاف بالمسلمين، وتوهين أوهين قواهم، والتعرض للمؤمنات بالسوء والفاحشة. وغير ذلك من المعاصي الصادرة من أمثال لمؤلاء.

﴿لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمَ﴾؛ أي: نأمرك بعقوبتهم وقتالهم ونسلِّطك عليهم، ثم إذا فعلنا ذٰلك؛ لا طاقةَ لَهم بك، وليس لهم قوةٌ ولا امتناعٌ، ولهذا قال: ﴿ثم لا يجاورونَكَ فيها إلَّا قليلاَه؛ أي: لا يجاورونك في المدينة إلَّا قليلاً؛ بأن تقتُلَهم أو تنفيهم، وهٰذا فيه دليلٌ لنفي أهل الشرِّ الذين يُتَضَرَّر بإقامتهم بين أظهر المسلمين؛ فإنَّ ذٰلك أحسم للشرَّ وأبعد منه، ويكونونَ ﴿ملعونينَ أينما تُقِفوا أُخِذوا وقُتِّلوا تَقْتيلاَه؛ أي: مبعَدين حيتُ<sup>(٣)</sup>

- (١) في (ب): «ولأنه».
  - (٣) في (ب): «أين».



18+4:

وُجِدوا، لا يحصُلُ لهم أمنٌ، ولا يقرُ<sup>(١)</sup> لهم قرارٌ، يخشون أن يُقتلوا أو يُحبسوا أو يعاقَبوا.

R متورة الأحزاب (٢٢ - ٦٦)

(٦٢) ﴿سُنَّةَ الله في الذين خَلَوْا من قبلُ : أَنَّ مَن تمادى في العصيانِ وتجرَّأ على الأذى ولم ينته منه ؛ فإنَّه يعاقَب عقوبةَ بليغةَ ، ﴿ولَنْ تَجِدَ لَسَنَّةِ اللّه تبديلاً ؛ أي : تغييراً ، بل سنته تعالى وعادتُه جاريةٌ مع الأسباب المقتضية لأسبابها.

﴿ يَسْتَلُكُ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَ السَّاعَة تَكُوْنُ قَرِبَتًا ﷺ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَفِرِينَ وَآعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ۞ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَداً لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ۞ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَنَيَتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولاً ۞ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُرَةَهُا فَأَضَلُونَا السَّبِيلَا ۞ رَبَّنَا ءَاتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِرَتَ العَنَابِ وَالْعَنْهُمُ لَمَنَا كَ

﴿٦٣﴾ أي: يستخبرك الناسُ عن الساعة استعجالاً لها، وبعضُهم تكذيباً لوقوعها وتعجيزاً للذي أخبر بها، ﴿قُلَ﴾ لهم: ﴿إِنَّما علمُها عند اللهَ»؛ أي: لا يعلمُها إِلَّا الله؛ فليس لي ولا لغيري بها علمٌ، ومع لهٰذا؛ فلا<sup>(٢)</sup> تستبطئوها، ﴿وما يُدْرِيكَ لعلَّ الساعةَ تكونُ قريباَ».

(17) حرورة محيء الساعة قرباً وبعداً ليس تحته نتيجةً ولا فائدةً، وإنما النتيجة والخسار والربح والشقاوة (<sup>(1)</sup> والسعادة: هل يستحقَّ العبدُ العذاب أو يستحقَّ العذاب؛ فهذه سأخبركم بها وأصفُ لكم مستحقَّها، فوصف مستحقً العذاب ووصف العذاب؛ لأنَّ الوصف المذكور منطبقٌ على لهوّلاء المكذّبين بالساعة، ووصف العذاب؛ لأنَّ الوصف المذكور منطبقٌ على لهوّلاء المكذّبين بالساعة، فقال: فإنَّ الله لَعَنَ الكافرين؟؛ أي: الذين صار الكفر دأبهم وطريقتهم الكفر بالله ووصف العذاب، ووصف العذاب؛ لأنَّ الوصف المذكور منطبقٌ على لموّلاء المكذّبين بالساعة، فقال: فإنَّ الله لَعَنَ الكافرين؟؛ أي: الذين صار الكفر دأبهم وطريقتهم الكفر بالله فقال: فإنَّ الله لَعَنَ الكافرين؟؛ أي: الذين صار الكفر دأبهم وطريقتهم الكفر بالله وبرسُلِهِ وبما جاؤوا به من عند الله، فأبعدهم في الدنيا والآخرة من رحمته، وكفى بذلك عقاباً، فوأعدً لهم مسعيراً؟؛ أي: ناراً موقدةً تُسَعَرُ في أجسامهم، ويبلغُ بلك عقاباً، فواعدً لهم مسعيراً؟؛ أي: ناراً موقدة تُسَعَرُ في أجسامهم، ويبلغ بندلك عقاباً، فواعدً لهم مسعيراً؟؛ أي: ناراً موقدة تُسَعَرُ في أجسامهم، ويبلغ بذلك عقاباً، فواعدً لهم مسعيراً؟؛ أي: ناراً موقدة تُسَعَرُ في أجسامهم، ويبلغ بذلك عقاباً، فواعدً لهم مسعيراً؟؛ أي: ناراً موقدة تُستعر في أخل بالهم، ولا يغذ عنه، ولا يقذاب إلى أفئدتهم، ويخلدون في ذلك العذاب الشديد، فلا يخرجونَ منه، ولا يفتر عنهم ساعةً، فولا يحدون؟ لهم فوليًا؟: فيعطيهم ما طلبوه فولا نصيراً؟ يُفَتَرُ عنهم ساعةً، فولا يحدون؟ لهم فوليًا؟: فيعطيهم ما طلبوه فولا نصيراً؟ ينهُ تَرُ عنهم ماعة، ماعذاب السعير، يفتَرًا عنهم العلي النصير وأحاطَ بهم عذاب السعير، يدفعُ عنهم العذابَ، بل قد تخلَّى عنهم العلي النصير وأحاطَ بهم عذابُ السعير، وبلغ منهم مبلغاً عظيماً، ولهذا قال: فيوم تُقَلَّبُ وجوهُهم في النارك؛ فيذوقون

(٢) في (ب): «قد تستبطئونها».

(1) في (ب): «ولا يقرر».

· (٣) في (ب): «والشقا».

سورة الأحزاب (٦٧ ـ ٦٩)

حرَّها، ويشتدُّ عليهم أمرُها، ويتحسرون على ما أسلفوا. و ﴿يقولُونَ يا لَيْتَنا أَطَعْنا الله وأَطَعْنا الرسولا﴾: فسلِمْنا من لهذا العذاب، واستَحْقَقنا كالمطيعين جزيلَ الثواب، ولكن أمنية فاتَ وقتُها، فلم تفدهم إلا حسرةَ وندماً وهمًا وغمًا وألماً.

﴿٦٧﴾ ﴿وقالوا ربَّنا إنَّا أَطَعْنا سادتنا وكبراءنا﴾: وقلَّدْناهم على ضلالهم، ﴿فأَضَلُونا السبيلا﴾؛ كقوله تعالى: ﴿ويوم يَعَضُّ الظالمُ على يديهِ يقولُ يا ليتني اتَّخَذْتُ مع الرسولِ سبيلاً. يا وَيْلتى لَيْتَني لم أَتَّخِذْ فلاناً خليلاً. لقد أَضلَّني عن الذُكْر [بعد إذ جاءني]...﴾ الآية.

﴿٦٨﴾ ولما علموا أنّهم هم وكبراءهم مستحقُّون للعقاب؛ أرادوا أن يشتفوا ممَّنٰ أضلُوهم، فقالوا: ﴿ربَّنا آتهم ضِعْفَيْنِ من العذاب والْعَنْهم لَعناً كبيراً؟: فيقول الله ﴿لكلُ ضعف؟: فكلُكم اشتركتُم في الكفر والمعاصي، فتشتركون في العقاب، وإنٰ تفاوت عذابُ بعضِكم على بعض بحسب تفواتِ الجرم.

﴿ يَتَأَبُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَأَلَٰذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ وَجِيهُا ٢

(٢٩) يحذّر تعالى عبادَه المؤمنين عن أذيَّة رسولهم محمد على النبي الكريم الرءوف الرحيم، فيقابلوه بضدً ما يجب له من الإكرام والاحترام، وأن لا يتشبّهوا بحال الذين آذوًا موسى بن عمران كليم الرحمٰن، فبرَّاه اللَّه مما قالوا من الأذيَّة؛ أي : أظهر اللَّه لهم براءته، والحالُ أنَّه عليه الصلاة والسلام ليس محلَّ التهمة والأذية؛ فإنَّه كان وجيها عند اللَه، مقرباً لديه، من خواصُ المرسلين، ومن عباد اللَه أن المحلومين، فبرَّاه اللَّه مما قالوا من الأذيَّة؛ والأذية؛ فإنَّه كان وجيها عند اللَه، مقرباً لديه، من خواصُ المرسلين، ومن عباد الله، أن المن الذيَّة والأذية؛ والذية عان المحلومين، فلم يزجرهم ما له من الفضائل عن أذيَّته والتعرُض له بما عباد الله أن المحلمين، ومن عباد الله أن المحلمين، فلم يزجرهم ما له من الفضائل عن أذيَّته والتعرُض له بما يكره. فاحذروا أيُّها المؤمنون أن تتشبَّهوا بهم في ذلك، والأذيَّة المشار إليها هي يكره. فاحذروا أيُّها المؤمنون أن تتشبَّهوا بهم في ذلك، والأذيَّة المشار إليها هي يكره. فاحذروا أيُّها المؤمنون أن تتشبَّهوا بهم في ذلك، والأذيَّة المشار إليها هي ذلك إلا أنَّه آدرُ؛ أي: كبير الخصيتين، واشتهر ذلك عندهم، فأراد الله أن يبرَّنه من يعهم، فاحذروا أيُّها موسى أن لما رأوا شدَّة حيائِه وتستُره عنهم: إلى ما يمنعُه من ذلك إلا أنَّه آدرُ؛ أي: كبير الخصيتين، واشتهر ذلك عندهم، فأراد الله أن يبرَّنه منهم، فاختسل يوما، ووضع ثوبه على حجر، ففرً الحجر بثوبه، فأهوى موسى ذلك منهم، فاغتسل يوما، ووضع ثوبه على حجر، ففرً الحجر بثوبه، فأموى موسى في الله أن يبرَّه منهم، فاغتسل يوما، ووضع ثوبه على حجر، ففرً الحجر بثوبه، فأموى موسى في فرال عنه ما رموه به أله.

- (1) في (ب): «عباده».
   (۲) في (ب): «لموسى».
- (٣) أخرجه البخاري (٣٤٠٤)، ومسلم (٣٣٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

أَنَّذَكُمُ الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلا سَدِيلا ٢ يُسْلِح لَكُمْ أَعْمَالكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ أَعْمَالكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ أَعْمَالكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ أَعْمَالكُمْ وَيَعْفِر لَكُمْ أَعْمَالكُمُ وَيَعْ مُوالله اللهُ إِنَّالَهُ إِنَّا أَنْ أَعْمَالَهُ وَقُولُوا فَوْلاً عَظِيمًا إِنَّا إِنَّا إِنْ أَعْمَالَهُ إِنْ وَاللَّذَا اللَّذِينَ عَالَهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَاللهُ إِنَّا أَعْنَا إِنَّا إِنْ أَعْزَالْ أَعْلَهُ إِنَّ إِن

1818

الطورة الأحزاب (٧٠ ـ ٧٣)

(٧٧) يأمر تعالى المؤمنين بتقواه في جميع أحوالِهِم في السرِّ والعلائية، ويخصُّ منها ويندب للقول السديد، وهو القول الموافق للصواب أو المقارب له عند تعذُّر اليقين من قراءةٍ وذكر وأمر بمعروف ونهي عن منكر وتعلَّم علم وتعليمه والحرص على إصابة الصواب في المسائل العلميَّة وسلوك كلِّ طريق موصِل لذلك وكل وسيلةٍ تُعين عليه. ومن القول السديد لينُ الكلام ولطفُه في مخاطبة الأنام والقول المتضمُن للنُصح والإشارة بما هو الأصلح.

(٧٧) ثم ذَكَرَ ما يترتَّب على تقواه وقول القول السديد، فقال: (يُضلِح لكم أعمالَكم)؛ أي: يكون ذلك سبباً لصلاحها وطريقاً لقَبولها؛ لأنَّ استعمال التقوى تُتَقَبَّلُ به الأعمال؛ كما قال تعالى: ﴿إنَّما يتقبَّلُ الله من المتَّقينَ»: ويوفَق فيه الإنسان للعمل الصالح، ويُضلِحُ الله الأعمال أيضاً بحفظها عما يُفْسِدُها وحفظ ثوابها ومضاعفتِهِ؛ كما أنَّ الإخلال بالتقوى والقول السديد سبب لفساد الأعمال وعدم قَبولها وعدم ترتب آثارِها عليها، ﴿ويَغفِرُ لكمَ»: أيضاً هذنوبكم»: التي هي السببُ في هلاكِكُم؛ فالتَّقوى تستقيمُ بها الأمور، ويندفعُ بها كلُّ محذور، ولهذا قال: ﴿ومَن يُطِع اللهَ ورسولَه فقد فار فوراً عظيماً».

﴿ إِنَّا حَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلشَّلَوَٰتِ وَٱلْآَرَضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْيِلَنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا آلإِنسَنُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ٢۞ لِيُعَذِبَ ٱللَهُ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقَتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَيَتُوْبَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَنَتِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُولًا رَّحِيـمَا ٢۞ ﴾.

(٧٢) يعظِّم تعالى شأنَ الأمانةَ التي ائتمنَ اللَّه عليها المكلَّفين، التي هي امتثال الأوامر واجتناب المحارم في حال السرَّ والخفية كحال العلانية، وأنَّه تعالى عَرَضَها على المخلوقات العظيمة السماواتِ والأرض والجبال عرض تخيير لا تحتيم، وأنَّكِ على المخلوقات العظيمة السماواتِ والأرض والجبال عرض تخيير لا تحتيم، وأنَّكِ على المخلوقات العظيمة السماواتِ والأرض والجبال عرض تخيير لا تحتيم، وأنَّكِ على المخلوقات العظيمة السماواتِ والأرض والجبال عرض تخيير لا تحتيم، وأنَّكِ على المخلوقات العظيمة السماواتِ والأرض والجبال عرض تخيير لا تحتيم، وأنَّكِ على المحلوقات العظيمة السماواتِ والأرض والجبال عرض تخيير لا تحتيم، وأنَّكِ على المعادي وجهها؛ فلكِ الثوابُ، وإن لم تَقومي بها ولم تؤديها؛ فعليكِ العقاب، ﴿فَابَيْنَ أَن يَحْمِلْنَها وأَسْفَقْنَ منها﴾؛ أي: خوفاً أن لا يقمنَ بما فعليكِ العقاب، في ألمان على ذلك أسمان المعادي وجهلها وتسفقتَنَ منها الله على الإنسان على ذلك أسرط المذكور، فقبِلَها وحملها مع ظلمِهِ وجهلِهِ، وحمل هذا الحمل الثقيل.

سورة سبأ (١)

[أظهروا أنهم] قاموا بها ظاهراً لا باطناً، ومشركون تركوها ظاهراً وباطناً، ومؤمنون قائمون بها ظاهراً وباطناً. فذكرَ الله تعالى أعمالَ لهذه الأقسام الثلاثة وما لهم من الثوابِ والعقابِ، فقال: ﴿ليعذُبَ الله المنافقينَ والمنافقاتِ والمشركينَ والمشركاتِ ويتوبَ الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفوراً رحيماً (عله تعالى الحمدُ حيث خَتَمَ لهذه الآية بهذين الاسمين الكريمين الدالَّيْن على تمام مغفرةِ الله وسعة رحمتِه وعموم جوده، مع أنَّ المحكوم عليهم كثيرٌ، منهم لم يستحقَّ المغفرة والرحمة، لنفاقِه وشركِهِ.

> تم تفسير سورة الأحزاب بحمد الله وعونه. ۲ ه ه

> > تفسير سورة سبأ [وهي] مكية ينهم أندَ الكَنْبِ التَصَحْ

المُمَنَّدُ يَقَوِ ٱلَّذِى لَمُر مَا فِي السَّمَنَوَنِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْآخِرَةُ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْجَبِيرُ ۞ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّـمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَأَ وَهُوَ ٱلرَّجِيمُ ٱلْغَنُورُ ۞ ﴾.

(١) (الحمد): الثناء بالصفات الحميدة والأفعال الحسنة؛ فلله تعالى الحمد؛ لأنَّ جميع صفاته يُحمد عليها لكونها صفاتِ كمال، وأفعالُه يُحمد عليها لأنَّها دائرة بين الفضل الذي يُحمد عليه ويُشكر، والعدل الذي يُحمد عليه ويُعترف بحكمتِه فيه. وحَمَدَ نفسَه هنا على أنَّ (له ما في السموات وما في الأرض): مُلكاً وعبيداً يتصرَّف فيهم بحمده. ﴿وله الحمدُ في الآخرة): لأنَّ في الآخرة يظهرُ من حمدِه والثناء عليه ما لا يكون في الدنيا؛ فإذا قضى الله تعالى بين الخلائق كلَّهم، ورأى الناس والخلق كلُّهم ما حكم به وكمال عدلِه وقسطِه وحكمته فيه؛ حمدوه كلَّهم على ذٰلك، حتى أهل العقاب؛ ما دخلوا النار إلَّا وقلوبُهم ممتلئةً من حمده، وأنَّ هذا من جراء أعمالهم، وأنَّه عادلٌ في حكمه بعقابهم.

وأمًا ظهورُ حمدِهِ في دار النعيم والثواب؛ فذٰلك شيء قد تواردت به الأخبارُ وتوافقَ عليه الدليلُ السمعيُّ والعقليُ؛ فإنَّهم في الجنة يرون من توالي نعم اللّه

سورة سيأ (٢ \_ ٣)

وإدرارِ خيره وكثرة بركاته وسَعَة عطاياه التي لم يبقَ في قلوب أهل الجنة أمنيةً ولا إرادةً إلَّا وقد أعطي فوق ما تمنَّى وأراد، بل يُغطونَ من الخير ما لم تتعلَّق به أمانيهم ولم يخطُر بقلوبهم؛ فما ظنُّك بحمدِهم لربَّهم في هذه الحال مع أنَّ في الجنة تضمحلُّ العوارض والقواطع التي تقطع عن معرفة الله ومحبَّتِه والثناء عليه، ويكون ذلك أحبَّ إلى أهلها من كلَّ نعيم وألنَّ عليهم من كل لَذَة؟! ولهذا؛ إذا رأوا الله تعالى وسمعوا كلامه عند خطابِه لهم؛ أذهلَهم ذلك عن كلَّ نعيم، ويكون الذكر لهم في الجنة كالنَفَس متواصلاً في جميع الأوقات، هذا إذا أضفتَ ذلك إلى أنَّه يظهر لأهل الجنة في الجنةِ كلَّ وقتٍ من عظمة ربَّهم وجلالِه وجمالِه وسعة كمالِه ما يوجب لهم كمالَ الحمد والثناء عليه. كمالِه ما يوجب لهم كمالَ الحمد والثناء عليه. وهو الحكيمَه: في ملكه وتدبيره،

(٢) ولهذا فصَّلَ علمَه بقولِهِ: ﴿يعلم ما يَلِجُ في الأرضِ؟؛ أي: من مطر وبذر وحيوان، ﴿وما يخرُجُ منها؟: من أنواع النباتاتِ وأصناف الحيواناتِ، ﴿وما ينزِلُ من السماء؟: من الأملاك والأرزاق والأقدار، ﴿وما يعرُجُ فيها؟: من الملائكة والأرواح وغير ذلك. ولمَّا ذَكَرَ مخلوقاتِهِ وحكمتَه فيها وعلمَه بأحوالها؛ ذكر مغفرتَه ورحمتَه لها، فقال: ﴿وهو الرحيمُ الغفورُ؟؛ أي: الذي الرحمة والمغفرة وضفُه، ولم تزلُ آثارُهُما تنزِلُ على العباد<sup>(١)</sup> كلَّ وقتٍ بحسب ما قاموا به من مقتضياتهما.

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّ لَنَاْنِيَنَّكُمْ عَلِمِ الْفَيْتِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِ ٱلأَرْضِ وَلَا أَصْعَكُم مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِ كِتَبِ تُبِينِ () لِيَجْزِى الَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنْ أُوْلَتِهِكَ لَمُم مَغْفِرَةً وَرِزْقٌ كَرِيمٌ () وَٱلَذِينَ سَعَوْ فِي ءَايَنِنَا مُعْجِزِينَ أُوْلَتِهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ مِن زِيجْزٍ أَلِيمٌ () .

(۱) في (ب): «عباده».

سورة سبا (٤ ـ ٦)

نموت ونحيا! فأمر الله رسولَه أنْ يردَّ قولَهم ويُبْطِلَه ويقسِمَ على البعث وأنَّه سيأتيهم، واستدلَّ على ذلك بدليل مَن أقرَّ به؛ لزمه أن يصدَّق بالبعث ضرورة، وهو علمُه تعالى الواسعُ العامُ، فقال: ﴿عالم الغيب﴾؛ أي : الأمور الغائبة عن أبصارنا وعن علمنا؛ فكيف بالشهادة؟! ثم أكَّد علمه فقال: ﴿لا يعزُبُ﴾؛ أي : لا يغيب عن علمه ﴿مثقالُ ذرَةٍ في السمُواتِ ولا في الأرض﴾؛ أي : جميع الأشياء بذواتها وأجزائها، حتى أصغر ما يكون من الأجزاء، وهو المثاقيل منها، ﴿ولا قلمُه وتضمَّنه الكتابُ المبينُ الذي هو اللوحُ المحفوظ.

فالذي لا يخفى عن علمِهِ مثقال الذرة فما دونَه في جميع الأوقات، ويعلم<sup>(١)</sup> ما تَنْقُصُ الأرضُ من الأموات وما يبقى من أجسادهم؛ قادرٌ على بعثهم من باب أولى، وليس بعثُهم بأعجبَ من هٰذا العلم المحيط.

٤﴾ ثم ذكر المقصودَ من البعث، فقال: ﴿ليجزِيَ الذين آمنوا﴾: بقلوبهم صدَّقوا الله، وصدَّقوا رسله تصديقاً جازماً، ﴿وعملوا الصالحاتِ﴾: تصديقاً لإيمانهم. ﴿أولتْك لهم مغفرةٌ﴾: لذنوبهم، بسبب إيمانهم وعملهم يندفعُ بها كلُّ شرَّ وعقابٍ، ﴿ورزقٌ كريمٌ﴾: بإحسانهم، يحصلُ لهم به كلُّ مطلوبٍ ومرغوبٍ وأمنيَّة.

﴿٥﴾ ﴿والذين سَعَوًا في آياتنا مُعَاجِزِينَ﴾؛ أي: سعوا فيها كفراً بها وتعجيزاً لمن جاء بها وتعجيزاً لمن أنزلها كما عجَّزوه في الإعادة بعد الموت. ﴿أولَئْكَ لهم عذابٌ من رجزِ أليم﴾؛ أي: مؤلم لأبدانهم وقلوبهم.

وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِـلْمَ ٱلَّذِىٓ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَيَهْدِىٓ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞﴾ .

 لما ذكر تعالى إنكارَ من أنكر البعثَ، وأنَّهم يرونَ ما أنزل على رسوله ليس بحقً؛ ذكر حالة الموفَّقين من العباد، وهم أهل العلم، وأنَّهم يرون ما أنزل الله على رسوله؛ من الكتاب وما اشتملَ عليه من الأخبارِ ﴿هو الحقَّ﴾؛ أي: الحقَّ منحصرٌ فيه، وما خالفه وناقضه فإنه باطل؛ لأنَّهم وصلوا من العلم إلى درجة

ነ ይቀለ።

اليقين، ويرون أيضاً أنَّه في أوامره ونواهيه؛ ﴿يهدي إلى صراطِ العزيز الحميد»: وذلك لأنَّهم<sup>(1)</sup> جزموا بصدق ما أخبر بها من وجوه كثيرةٍ: من جهة علمِهم بصدق مَنْ أخبر بها، ومن جهة موافقتها للأمور الواقعة والكتب السابقة، ومن جهة ما يشاهِدون من أخبارها التي تقع عياناً، ومن جهة ما يشاهدونَ من الآيات العظيمة الدالَّة عليها في الآفاق وفي أنفسهم، ومن جهة موافقتها لما دلَّت عليه أسماؤه تعالى وأوصافُه، ويرون في الأوامر والنواهي أنها تهدي إلى الصراط المستقيم المتضمن للأمور<sup>(٢)</sup> بكل صفة تزكي النفس وتنمي الأجر وتفيد العامل وغيره؛ كالصدق والإخلاص وبر الوالدين وصلة الأرحام والإحسان إلى عموم الخلق ونحو ذلك، وتنهى عن كلِّ صفة قبيحةٍ، تدنَّس النفس، وتحبِطُ الأجر، وتوجِبُ الإثم والوزر من

سورة سبأ (٧ ـ ٨)

ولهذه منقبةً لأهل العلم وفضيلةً وعلامةً لهم، وأنَّه كلَّما كان العبد أعظم علماً وتصديقاً بأخبار ما جاء به الرسول وأعظم معرفةً بحكم أوامره ونواهيه؛ كان من أهل العلم الذين جعلهم الله حجةً على ما جاء به الرسول، احتجً الله بهم على المكذِّبين المعاندين كما في لهذه الآية وغيرها.

﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا هَلَ نَدْلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ يُنَتِّتُكُمْ إِذَا مُزِقِتْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَعِي خَلَقٍ جَحَدِيدٍ ﴿ ٱفَتَرَى عَلَى ٱللَهِ كَذِبًا أَم بِهِ جِنَّةٌ بَلِ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ فِي ٱلْعَذَابِ وَٱلضَّلَالِ ٱلْجَعِدِ ﴿ ٱفَلَرَ يَرَوْأُ إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ إِن نَشَأً تُخْسِف بِهِمُ الأَرْضَ أَو نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَ ٱلسَمَاءَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةٍ لَكُلِّ عَبَدٍ مُنِيبٍ ﴾

(٧) أي: ﴿وقال الذين كفروا): على وجه التكذيب والاستهزاء والاستبعاد، وذِكْر وجه الاستبعاد؛ أي: قال بعضُهم لبعض: ﴿هل ندلُّكم على رَجُل يُنَبِّئُكُم إذا مُرَّقْتُم كلَّ مُمَرَّق إِنَّكم لَفي خَلْقِ جديدِه؟؛ يعنون بذلك الرجل رسولَ الله ﷺ، وأنَّه رجلٌ أتى بما يُستغرب منه، حتى صار بزعمهم فرجةً يتفرَّجون عليه وأعجوبة يسخرون منه، وأنَّه كيف يقولُ: إنكم مبعوثون بعد ما مَزَقَكُمُ البِلى وتفرَّقت أوصالُكم، واضمحلَّت أعضاؤكم!

(٢) في (ب): «للامر».

(۱) في (ب<u>)</u>: «أنهم». 🗉

سورة سبأ (٩)

وقال ما قال، ﴿أُم بِه جِنَّةٌ ﴾: فلا يُستغرب منه؛ فإنَّ الجنون فنونٌ، وكلُّ لهذا منهم على وجه العناد والظُّلم، ولقد علموا أنه أصدقُ خلقِ الله وأعقلُهم، ومِنْ علمِهِم أنَّهم أبدووا وأعادوا في معاداتهم، وبذلوا أنفُسَهم وأموالَهم في صدًّ الناس عنه؛ فلو كان كاذباً مجنوناً؛ لم ينبغ لكم يا أهل العقول غير الزاكيةِ أن تُضغوا لما قال ولا تحتفِلوا بدعوتِهِ؛ فإنَّ المجنون لا ينبغي للعاقل أن يُلْفِتَ إليه نَظَرَه أو يبلغَ قولُهُ منه كلَّ مبلغ، ولولا عنادكم وظلمُكم؛ لَبادَرْتُم لإجابته ولَبَيْتُم دعوتَه، ولكن ما تُعني الآياتُ والنَّذر عن قوم لا يؤمنون، ولهذا قال تعالى: ﴿بل الذين لا يؤمنونَ بالآياتُ والنَّذر عن قوم لا يؤمنون، ولهذا قال تعالى: ﴿بل الذين لا يؤمنونَ إبلاَحرةِه، ومنهم الذين قالوا تلك المقالَة ﴿في العذابِ والضَّلال البعيدِه؛ أي: في أبلغُ من إنكارِهم لقدرةِ الله على البعث، وتُكذيبِهم لرسولهم الذي جاء به، واستهزائِهِم به، وجزمِهِم بأنَّ ما جاؤوا به هو الحقُ فرأوا الحقَّ باطلاً والحقَّ باطلاً والطلا والتهزال حقيًا وهذي الذي على ما جاؤوا به على البعث به وتُكذيبهم لرسولهم الذي جاء به، والم الله الحقي به والطلال والما ما بعيد الذي ليس بقريب من الصواب، وأيُ شقاء وضلال

وَلَقَدْ ءَانَبْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضْلًا يَنجِبَالُ أَوِّبِ مَعَمُمُ وَالطَّذِرُ وَأَلَنَا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ۞ أَنِ ٱعْمَلُ مَنبِغَنتِ وَقَدِّر فِ ٱلنَّزَدِ وَأَعْمَلُوا صَلِيحًا إِنِّ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ۞ ﴾.

١٠﴾ أي: ولقد مننا على عبدنا ورسولنا داود عليه الصلاة والسلام، وآتيناه فضلاً من العلم النافع والعمل الصالح والنعم الدينيَّة والدنيويَّة: ومن نعمِهِ عليه:

سورة سيأ (١٠ ـــ ١١)

ما خصَّه به من أمرِهِ تعالى الجمادات كالجبال والحيوانات من الطيور أن تؤوِّبَ معه وتُرَجَّعَ التسبيحَ بحمدِ ربَّها مجاوبةً له، وفي لهذا من النعمة عليه أن كان ذلك من خصائصه التي لم تكن لأحدِ قبلَه ولا بعدَه، وأنَّ ذلك يكون منهضاً له ولغيره على التسبيح إذا رأوا لهذه الجماداتِ والحيواناتِ تتجاوبُ بتسبيح ربَّها وتمجيدِهِ وتكبيرِهِ وتحميدِهِ؛ كان ذلك مما يُهيج على ذكر الله تعالى.

ومنها: أنَّ ذلك كما قال كثيرٌ من العلماء أنَّه طرباً بصوت داودً؛ فإنَّ اللَّه تعالى قد أعطاه من حُسن الصوت ما فاق به غيرَه، وكان إذا رجَّعَ التسبيحَ والتهليلَ والتمجيدَ<sup>(۱)</sup> بذلك الصوت الرخيم الشَّجِيِّ المطرِب؛ طربَ كلُّ مَنْ سَمِعَهُ من الإنس والجنِّ، حتى الطيور والجبال، وسبَّحت بحمدِ ربُّها.

ومنها: أنَّه لعله ليحصل له أجر تسبيحها، لأنه سبب ذلك، وتسبح تبعاً له.

ومن فضله عليه أن ألانَ له الحديدَ؛ ليعملَ الدروع السابغاتِ، وعلَّمه تعالى كيفيَّة صنعتِهِ؛ بأن يقدِّرَه في ﴿السردِ﴾؛ أي: يقدِّره حَلَقاً ويصنعُه كذلك ثم يُدُخِلُ بعضها ببعض، قال تعالى: ﴿وعلَّمناه صنعةَ لَبوس لكم لِتُحْصِنَكُم من بأسِكُم فهل أنتم شاكرونَ﴾، ولمَّا ذَكَرَ ما امتنَّ به عليه وعلى آله؛ أمره بشكرِهِ وأن يَعْمَلوا صالحاً، ويراقِبوا الله تعالى فيه بإصلاحه وحفظِهِ من المفسداتِ؛ فإنَّه بصيرٌ بأعمالهم، مطَّلع عليها، لا يخفى عليه منها شيءً.

﴿ وَلِسُلَتِمَنَ ٱلرِّبِحَ عُدُوُهُمَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَأَسَلَنَا لَمُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِنَ آلْجِنِ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيَّهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنَ أَمْرِنَا نَذِقْهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِبِ ﴿ يَعْمَلُونَ لَمُ مَا يَشَآهُ مِن تَحَرِبَ وَتَمَنْثِيلَ وَجِعَانِ كَالجُوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِبَنَتْ اعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرَدَ شَكَراً وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي ٱلشَكُورُ ﴿ هُلَمَا قَضَبْنَا عَبَهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَا ذَاتَهُ ٱلْأَضِ تَأَسَكُولُ وَقَلِيلُ مِن عِندَا السَكُورُ إِنَّ فَلَمَا قَضَبْنَا عَبَهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَا ذَاتَهُ أَلَا مَنْ

فى (ب): «والتحميد».

سورة سياً (١٢ ـــ ١٤)

(١٢) لما ذَكَرَ فضلَه على داود عليه السلام؛ ذكر فضلَه على ابنه سليمان عليه الصلاة والسلام، وأنَّ الله سخَّر له الريح تجري بأمرِه وتحمِلُه وتحمِلُ جميعَ ما معه وتقطعُ المسافة البعيدةَ جدًّا في مدةٍ يسيرةٍ، فتسير في اليوم مسيرة شهرين: ﴿غلوُها شهرَه؛ أي: أول النهار إلى الزوال، ﴿ورواحُها شهرَه: من الزَّوال إلى آخر النهار، ﴿وأسَلْنا له عَيْنَ القِطْرِهُ؛ أي: سخَّرْنا له عينَ النُّحاس وسهَّلُه! له المياب في النهار، وأول النهار إلى الزوال، وورواحُها شهرَه؛ من الزَّوال إلى آخر النهار، ﴿وأسَلْنا له عَيْنَ القِطْرِهُ؛ أي: سخَّرْنا له عينَ النُّحاس وسهَّلُه! من النوال إلى آخر وي النهار، ﴿وأسَلْنا له عَيْنَ القِطْرِهُ؛ أي: سخَّرْنا له عينَ النُّحاس وسهَّلُه! من الماب ولي النهار، والماب وسهَّرُه من الماب والماب النهار، وأوال إلى الرواني وغيرها، وسخَّرَ الله له أيناً الماب وسهُلُها النهار، وأوال إلى الزواني وغيرها، وسخَّرَ الله له أيناً ما والماب والماب والماب والماب الماب والماب والما أي النهار، والماب والماب والما الماب والماب والماب والما الماب والماب وا

(١٣) وأعمالُهم<sup>(٤)</sup>؛ كلَّ ما شاء سليمان عَمِلوه؛ ﴿من محاريبَ): وهو كلُّ بناءٍ يُعقد وتحكم به الأبنية؛ فهٰذا فيه ذكرُ الأبنية الفخمة. ﴿وتماثيلَ﴾؛ أي: صور الحيوانات والجمادات من إتقانِ صنعتهم، وقدرتِهِم على ذلك، وعملهم لسليمان. ﴿وجفانِ كالجوابِ؟؛ أي: كالبرك الكبار يعملونها لسليمان للطعام؛ لأنَّه يحتاجُ إلى ما لا يحتاج إليه غيره. ﴿وَ يعملونَ له قدوراً ﴿راسياتِ؟: لا تُزالُ<sup>(٥)</sup> عن أماكِنِها من عِظَمِها، فلما ذكر مِنَّتَه على أماكِنها بالا يحتاج إلى من عظمية الميمان للطعام؛ لأنَّه يحتاجُ إلى من عِظَمِها، فلما ذكر مِنَّتَه عليهم؛ أمرَهم بشكرها، فقال: ﴿عُمَلُوا آل داودَ؟: من عِظَمِها، فلما ذكر مِنَّتَه عليهم؛ أمرَهم بشكرها، فقال: ﴿عُمَلُوا آل داودَ؟: من عِظَمِها، فلما ذكر مِنَّتَه عليهم؛ أمرَهم بشكرها، فقال: ﴿عُمَلُوا آل داودَكَ ما كَلُهم من عظمِها، فلما ذكر مِنَّتَه عليهم؛ أمرَهم بشكرها، فقال: ﴿عُمَلُوا آل داودَكَ ما كَلُهم من عظمِها، فلما ذكر مِنَّتَه عليهم؛ أمرَهم بشكرها، فقال: ﴿عُمَلُوا آل داودَكَ ما كَلُهم من عظمِها، فلما ذكر مِنَّتَه عليهم؛ أمرَهم بشكرها، فقال: ﴿عُمَلُوا آل داودَكَ في الماكِنها لا يحتاج إليه عليها؛ أمرًا من على الجميع، وكثير من هذه المصالح عائد لكلُهم أسكراً»: لله على ما أعطاهم، ومقابلة لما أولاهم. أوقليل من عبادي الشَّكورُكَ فأكثرُهم لم يشكروا الله تعالى على ما أولاهم من نعمِهِ ودَفَعَ عنهم من النَّ كلهم من نعمِهِ ودَفَعَ عنهم من النَّ للمَّ والمكرُ: اعترافُ القلب بمنَّةِ الله تعالى على ما أولاهم من نعمِهِ ودَفَعَ عنهم من النَّ من عادى، والشكريُ اعترافي القلب بمنَة الله تعالى، وتلقيها افتقاراً إليها، وصرفُها في المعصية.

٤١٤ فلم يزل الشياطينُ يعملون لسليمانَ عليه الصلاة والسلامُ كلَّ بناءٍ، وكانوا قد موَّهوا على الإنس، وأخبروهم أنهم يعلمون الغيبَ، ويطَّلعون على المكنوناتِ، فأرادَ اللَّه تعالى أن يُرِيَ العبادَ كَذِبَهم في هٰذه الدعوى، فمكثوا يعملون على عملِهِم، وقضى الله الموتَ على سليمان عليه السلام، واتَّكاً على عصاه، وهي المنسأة، فصاروا إذا مروا به وهو متَّكىءً عليها؛ ظنُّوه حيًّا وهابوه، فغدوا على عَمَلِهِم كذٰلك سنةً كاملةً على ما قيل، حتى سُلُطَتْ دابةُ الأرض على عصاه، فلم

- (١) في (ب): "سهلنا".
- (٣) في (ب): «لا يستعصون».
  - (٥) في (ب): الاتزول.

- (٢) في (ب): «أيضاً له».
- (٤) في (ب): «وأعماله».

تزل ترعاه حتى باد وسقط، فسقط سليمان، وتفرقتِ الشياطينُ وتبينتِ الإنسُ أنَّ الجنَّ ﴿لو كانوا يعلمونَ الغيبَ ما لَبِثوا في العذابِ المُهينَ»: وهو العملُ الشاقُ عليهم؛ فلو علموا الغيبَ؛ لعلموا موتَ سليمان الذي هم أحرص شيءٍ عليه ليسلموا ممَّا هم فيه.

سورة سبأ (١٩ ـــ ١٩)

﴿ لَمَدَ كَانَ لِسَبَلٍ فِي مَسْكَتِهِمْ ءَايَةٌ جَنَتَانِ عَن يَعِينِ وَشِمَالٍ كُلُوا مِن زِزْقِ رَبِكُمْ وَالمَكْرُوا لَمُ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبَّ عَفُورٌ ﴿ هَا مَاعَرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَيَدَلَنَهُم مِحَنَّيْهِمْ جَنَيْنِ دَوَاتَى أَصُل خَمْطٍ وَأَنْلِ وَشَىءٍ مِن سِدْرٍ قَلِيل ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُوا وَهَل تُجَزِى إِلَا الْكَفُورَ ﴿ وَيَحَمَّلنا بَيْنَهُمْ وَيَبْنَ ٱلْقُرَى ٱلَتِي بَنَرَحَتْنا فِيها قُرى ظَنِهِرَةً وَقَدَرْنا فِيها ٱلسَّذِير سِيرُوا فِنها لَيَالِي وَأَيْامًا عَامِنِينَ ﴾ فَقَالُوا رَبَّنَا بَعِد بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ سِيرُوا فِيها لَيَالِي وَبَعَنَى قَدَرُنَا فَيْهَمْ وَيَبْنَ ٱلْقُرَى ٱلَتِي بَنَرَحَتْنا فِيها قُرى ظَنِهِرَةً وَقَدَرْنا فِيها ٱلسَنَيرُ سِيرُوا فِيها لَيَالِي وَأَيَّامًا عامِنِينَ إِنَّهِ فَقَالُوا رَبَّنَا بَعِدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ سِيرُوا فِيها لَيَالِي وَأَيَّامًا عامِنِينَ إِنَّا فَقَالُوا رَبَّنَا بَعِدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ الْحَادِينَ وَمَزَقْنَنَهُمْ كُلَ مُمَزَيْنَ إِنَ فَي ذَلِكَ لَايَنِينَ إِنْ وَالْتَكُمُ مَعَنَى الْتَعْرَبُهُمُ وَرَيْتُ عَلَوْ أَنْ مَنْتَعْمَنُوا سِيرُوا فِيها لَيَالِي وَأَيَّامًا عامِنِينَ هِي فَقَالُوا رَبَّنَا بَعِدَ إِنَّهُ مَنْ عَلَيْهُمْ وَالَيْلُ وَلَيْ وَنِ مَدْ فَقَالُوا رَبْنَا بَعَدَى مَعْ مَعَالَوْنَ أَنْهُمُ فَتَعَالُهُمُ مُعَتَى إِنَّهُ مَعْتَنَهُمُ فَعَمَانَهُمُ فَتَعَرَى مَالَعُ وَلَكُتُ عَالَيْنَا مُولَكُور مُولَكُور فَنْهُ فَيَالَتَهُمُ عَلَيْنَا فِي مَنْ فَي فَوْنَ مَالَهُ عَانِينَ مَنْ عَالَهُ مَنْ عَنَعَهُ مَنْ الْعَانِ فَي فَعَنَا مَنْ مَنْتَعَمَا فَنَ مَنْ عَنْ فَي مَنْ عَالَهُ عَالَنَهُ وَنَ وَيَنَا مُولَا مَنْ يَرْعَلُ مُنْ مَنْ عَنْ عُنَ عُنُ عَنْ الْنَا مَالَنَهُ مُنَا مَا عَنْ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَنْ مَا عَالُهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَالُونُ مَا عَالَيْ مُ مَنْ مُولَ مُولَ أَعْنَا مُ مَنْ عَنْ عَالَكُونَ وَعَا مُعَنَا مُعَنَ مُعَنْ مُ فَيْ مُعَانَ مُعَنْ مُنْ مُولَقُ وَا مَالَكُومُ مُعَانَ مُ مَا مَا مَا مَا مُنَعَا مُوانَ مَا مَا مَعَنْ مُعَانِهُ مَا مَنْ مَائَعَ مَانَهُ م

(١٩ - ١٩) سبأ قبيلة معروفة في أداني اليمن، ومسكنهم بلدة يُقالُ لها: مأرب، ومن نعم الله ولطفة بالناس عموماً وبالعرب خصوصاً أنه قصَّ في القرآن أخبار المهلكين والمعاقبين ممَّن كان يجاورُ العرب، ويشاهدُ آثاره، ويتناقلُ الناس أخبارَه؛ ليكونَ ذٰلك أدعى إلى التصديق وأقربَ للموعظة، فقال: ﴿لقد كان لسباً في مسكنفوم؟؛ أي: محلِّهم الذي يسكنون فيه ﴿آيةٌ؟: والآيةُ هنا ما أدرَّ الله عليهم من النعم، وصرف عنهم من النقم، الذي يقتضي ذلك منهم أن يَعْبُدوا الله ويشكروه. ثم فسَّرَ الآية بقوله: ﴿جنَّتانِ عن يمينِ وشمالَ؟: وكان لهم واد عظيمً تأتيه سيولٌ كثيرة، وكانوا بنوا سدًا محكماً يكونَ مجمعاً للماء، فكانت السيول تأتيه، فيجتمع هناك ماءً عظيمٌ، فيفرًقونَه على بساتينهم التي عن يمين ذلك الوادي وشماله، وتُغِلُ لهم تلك الجنتان العظيمتان من الثمار ما يكفيهم ويَحْصُلُ لهم به الغبطةُ والسرورُ، فأمرهم الله بشكرِ نِعَمِهِ التي أدرًها عليهم من وجوه كثيرة:

منها: هاتان الجنّتان اللتان غالب أقواتهم منهما.

ومنها: أنَّ الله جعل بَلَدَهُم بلدةً طيبةً لحسن هوائها وقلَّة وَخَمِها وحصول الرزق الرغد فيها.



سورة سبأ (١٥ ـ ١٩)

ومنها: أنَّ الله تعالى وَعَدَهم إن شكروه أن يغفرَ لهم ويرحَمَهم، ولهٰذا قال: ﴿بِلدَةٌ طِيبَةٌ وربَّ غفورٌ﴾.

ومنها: أنَّ الله لما علم احتياجَهم في تجاراتِهِم ومكاسِبِهم إلى الأرض المباركة ـ الظاهرُ أنَّها قُرى صنعاء كما قاله غيرُ واحدٍ من السلف، وقيل: إنَّها الشامُ ـ؛ هيَّا لهم من الأسباب ما به يتيسَّر وصولُهم إليها بغايةِ السُّهولة من الأمن وعدم الخوف وتواصُل القرى بينهم وبينها؛ بحيثُ لا يكون عليهم مشقَّةُ بحمل الزاد والمزاد، ولهذا قال: ﴿وجعلنا بينهم وبين القرى التي بارَكْنا فيها قرى ظاهرةً وقدَّرْنا فيها السيرَهَ؛ أي: سيراً مقدراً يعرفونه ويحكمونَ عليه بحيث لا يتيهونَ عنه ليالي وأياماً.

﴿آمنينَ﴾؛ أي: مطمئنين في السير في تلك الليالي والأيام غير خائفينَ، ولهذا من تمام نعمةِ الله عليهم أنْ أمَّنَّهم من الخوف. فأغرَضوا عن المنعِم وعن عبادتِهِ، وبَطِروا النعمةَ وملُّوها، حتى إنَّهم طلبوا وتمنَّوا أن تتباعد أسفارُهم بين تلك القرى التي كان السير فيها متيسراً. ﴿وظلموا أَنْفُسَهم؟: بكفرِهِم بالله وبنعمتِهِ، فعاقَبَهُمُ الله تعالى بهٰذه النعمة التي أطْغَتْهم، فأبادها عليهم، فأرسل عليها ﴿سيلَ العَرِمِهِ؛ أي: السيل المتوعِّر الذي خَرَّبَ سدَّهم، وأتلف جناتهم، وخرَّبَ بساتينَهم، فتبدَّلت تلك الجناتُ ذات الحدائق المعجِبَة والأشجار المثمرة، وصار بَدَلَها أَشْجارٌ لا نفعَ فيها. ولهذا قال: ﴿وبدَّلْناهم بُجَنَّتَنِهم جنتينِ ذواتي أَكُلَ﴾؛ أي: شيءٍ قليل من الأكل الذي لا يقع منهم موقعاً، ﴿خَمْطٍ وأَثْلَ وَشِيءٍ من سدرِ قليل﴾: ولهذا كله شجرٌ معروفٌ، وَلهٰذا مَن جُنس عملهم؛ فكَما بدَّلوا الشكر الحسن بالكفر القبيح؛ بُدُّلُوا تلك النعمة بما ذكر. ولهٰذا قالَ: ﴿ذَلِكَ جَزَيْناهم بما كفروا وهل نُجازي إَلَّا الكفورَ﴾؛ أي: وهل نُجازي جزاء العقوبة ـ بدليل السيَّاق ـ إِلَّا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهُ وبَطِرَ النعمة؟! فلمَّا أصابَهم ما أصابَهم؛ تفرَّقوا وتمزَّقوا بعدما كانوا مجتمعينَ، وجَعَلَهُمُ الله أحاديثَ يُتَحَدَّثْ بهم وأسماراً للناس، وكان يُضْرَبُ بهم المثلُ، فيقالُ: «تفرَّقوا أيدي سبأ»؛ فكلُّ أحدٍ يتحدَّث بما جرى لهم، ولكن لا ينتفُعُ بالعبرة فيهم إلَّا مَنْ قال الله: ﴿إِنَّ فِي ذٰلِكَ لاَّيَاتٍ لَكُلُّ صبارٍ شكورٍ﴾: صبًّارِ على المكاره والشَّدائدِ، يتحمَّلُها لوجه الله، ولا يتسخُّطُها، بل يصُبرُ عليهًا، شكورِ لنعمة الله تعالى، يُقِرُّ بها، ويعترفُ، ويثني على من أولاها، ويصرِفُها في طاعته.

فهٰذا إذا سمع بقصَّتِهم وما جرى منهم وعليهم؛ عَرَفَ بذٰلك أنَّ تلك العقوبة

سورة سبأ (۲۰ ـ ۲۳)

جزاءً لكفرِهم نعمةَ الله، وأنَّ مَنْ فَعَلَ مثلهم؛ فُعِلَ به كما فُعِلَ بهم، وأنَّ شُكْرَ الله تعالى حافظٌ للنعمة دافعٌ للنقمة، وأنَّ رُسُلَ الله صادقون فيما أخبروا به، وأنَّ الجزاء حقَّ كما رأى أنموذَجَه في دار الدنيا.

(٢٠) ثم ذكر أنَّ قوم سبأ من الذين صَدَّقَ عليهم إبليسُ ظنَّه؛ حيث قال لربه: (فبعزَّتِكَ لأُغويَنَهُمْ أجمعينَ. إلَّا عبادَكَ منهم المُخلَصينَ»: وهذا ظنَّ من إبليس لا يقينٌ؛ لأنَّه لا يعلم الغيبَ ولم يأتِهِ خبرٌ من الله أنَّه سيُغويهم أجمعين؛ إلَّا من استثنى؛ فهؤلاء وأمثالهم ممَّن صدَّقَ عليه إبليسُ ظنَّه ودعاهم وأغواهم، ﴿فاتَّبعوه إلَّا فريقاً من المؤمنينَ»: ممَّنْ لم يكفر بنعمة الله؛ فإنَّه لم يدخُل تحت ظنً إبليس، ويُحتمل أنَّ قصة سبأ انتهت عند قولِهِ: ﴿إنَّ في ذٰلك لآياتٍ لكلُ صبار الليهُ عامةً في كلِّ مَنِ اتَبعَهُ.

(٢١) ثم قال تعالى: ﴿وما كان لهَ؟ أي: لإبليس ﴿عليهم من سلطانِ؟ أي: تسلُّط وقهر وقسر على ما يريده منهم، ولكنَّ حكمةَ الله تعالى اقتضت تسليطَه وتسويلَه لبني آدم؛ ﴿لنعلم من يؤمنُ بالآخرة ممَّن هو منها في شكَّ؟؛ أي: ليقوم سوقُ الامتحان، ويُعْلَم به الصادقُ من الكاذب، ويُعْرَفَ مَن كان إيمانُه صحيحاً يثبتُ عند الامتحان والاختبار وإلقاء الشُبَه الشيطانيَّةِ ممَّن إيمانُه غيرُ ثابتٍ يتزلزلُ بأدنى شبهةٍ ويزولُ بأقلِّ داع يدعوه إلى ضدَّه؛ فالله تعالى جعله امتحاناً يمتحن به عبادَه ويُظْهِرُ الخبيثَ من الطيب. ﴿وربُك على كلِّ شيءٍ حفيظَ»: يحفظُ العباد ويحفظُ عليهم أعمالهم، ويحفظُ تعالى جزاءَها؛ فيوفيُهم إيَّاها كاملة موفرةً.

فَوْلِ آدْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرِ ۞ وَلَا نَفَعُ الشَّفَنَعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِتْم قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِقُ الْكَبِيرُ

٢٢ - ٢٢ أي: ﴿قَلْ؟: يا أيها الرسولُ للمشركين بالله غيرَهُ من المخلوقاتِ التي لا تنفعُ ولا تضرُّ ملزماً لهم بعجزِها ومبيَّناً بطلان عبادتها: ﴿ادعوا الذينَ زعمتُم من دون الله؟؛ أي: زعمتموهم شركاء لله إن كان دعاؤكم ينفعُ؛ فإنَّهم قد توفرتُ فيهم أسبابُ العجز وعدم إجابة الدعاء من كلُّ وجه؛ فإنَّهم ليس لهم أدنى ملك، فلا يملكونَ مثقال ذرَّةٍ في السماوات والأرض: على وجه الاستقلال، ولا على



سورة سبأ (۲۲ ـ ۲۳)

وجه الاشتراك، ولهذا قال: ﴿وما لهمَهُ؛ أي: لتلك الآلهة الذين زعمتم ﴿فيهما﴾؛ أي: في السماواتِ والأرض ﴿من شِرْكِ﴾؛ أي: لا شركٌ قليل ولا كثيرٌ؛ فليس لهم ملكُ ولا شركة ملك.

بقي أنْ يُقالَ: ومع ذٰلك؛ فقد يكونون أعواناً للمالك ووزراء له؛ فدعاؤهم يكون نافعاً؛ لأنهم بسبب حاجة الملك إليهم يقضون حوائج مَنْ تعلَّق بهم، فنفى تعالى لهذه المرتبة، فقال: ﴿وما له﴾؛ أي: للَّه تعالى الواحد القهار ﴿منهم﴾؛ أي: من لهؤلاء المعبودين ﴿من ظهير﴾؛ أي: معاون ووزير يساعده على الملك والتدبير. فقلم يبتى إلَّا الشفاعة، فنفاها بقوله: ﴿ولا تنفَعُ الشفاعة عنده إلا لِمَنْ أذِنَ له﴾: فهذه أنواع التعلُّقات التي يتعلَّق بها المشركون بأندادهم وأوثانهم من البشر والشجر والحجر وغيرهم، قَطَعَها الله وبيَّن بطلانَها تبييناً حاسماً لموادً الشرك قاطعاً والحجر وغيرهم، قَطَعَها الله وبيَّن بطلانَها تبييناً حاسماً لموادً الشرك قاطعاً والحجر وغيرهم، قطعَها الله وبيَّن بطلانَها تبييناً حاسماً لموادً الشرك قاطعاً والحجر وغيرهم، قطعَها الله وبيَّن بطلانَها تبييناً حاسماً لموادً الشرك قاطعاً والحجر وغيرهم، قطعَها الله وبيَّن بطلانَها تبييناً حاسماً لموادً الشرك قاطعاً والضر ولا شريكاً للمالك ولا عوناً وظهيراً للمالك ولا يقدِرُ أن يَشْفَعَ بدون إذنِ والضر ولا شريكاً للمالك ولا عوناً وظهيراً للمالك ولا يقدِرُ أن يَشْفَعَ بدون إذنِ وعدمه، وبيَّن في آيات أُخرَ ضررَها على عابديها<sup>(1)</sup>، وأنَّه يوم القيامة في الشرع، بل وعدمه، ويلعنُ بعضُهم بعضاً ومأواهم النارُ، وإذا حُشِرَ الناس كانوا لهم أعداء وكانوا

والعجب أن المشرك استكبر عن الانقياد للرسل بزعمهم أنهم بشرّ، ورضي أن يَعْبُدَ ويدعو الشجر والحجر، استكبر عن الإخلاص للملك الرحمٰن الديان، ورضي بعبادةِ مَنْ ضَرُّهُ أقربُ من نفعِهِ طاعةً لأعدى عدوً له وهو الشيطان!

وقوله: ﴿حتى إذا فُزِّعَ عن قلوبِهِم قالوا ماذا قال ربُّكُم قالوا الحقَّ وهو العليُّ الكبيرُ»: يُحتمل أنَّ الضمير في هٰذا الموضع يعودُ إلى المشركين؛ لأنهم مذكورون في اللفظ، والقاعدة في الضمائرِ أن تعودَ إلى أقرب مذكورٍ، ويكونُ المعنى: إذا كان يوم القيامةِ وفُزِّع عن قلوب المشركين؛ أي: زال الفزع وسُبِّلوا حين رجعت إليهم عقولُهم عن حالهم في الدُّنيا وتكذيبهم للحقُّ الذي جاءت به الرسل؛ أنَّهم

(۱) في (ب): «ضرره على عابديه».

يقرُّون أنَّ ما هم عليه من الكفر والشرك باطلٌ، وأنَّ ما قال اللّه وأخبرت به عنه رسلُه هو الحقُّ، فبدا لهم ما كانوا يُخفون من قبلُ، وعلموا أن الحقَّ للّه، واعترفوا بذُنوبهم. ﴿وهو العليُّ؟:بذاته فوقَ جميع المخلوقاتِ، وقهرُهُ لهم وعلوُّ قدره بما له من الصفات العظيمة جليلة المقدار. ﴿الكبيرُ؟: في ذاته وصفاته، ومن علوَّه أنَّ حكمه تعالى يعلو، وتُذْعِنُ له النفوسُ، حتى نفوس المتكبرينَ والمشركينَ، وهٰذا المعنى أظهرُ، وهو الذي يدلُّ عليه السياق.

سورة سبا (٢٤)

ويُحتمل أنَّ الضمير يعود إلى الملائكة، وذلك أنَّ اللّه تعالى إذا تكلَّم بالوحي؛ سمعتُه الملائكةُ فصُعِقوا وخرُوا للّه سجداً، فيكون أول من يرفعُ رأسة جبريل، فيكلِّمه اللّه من وحيه بما أراد؛ فإذا زال الصعقُ عن قلوب الملائكة وزال الفزعُ، فيسأل بعضُهم بعضاً عن ذلك الكلام الذي صعقوا منه: ماذا قال ربُّكم؟ فيقولُ يعضُهم لبعض: قال الحقَّ: إمَّا إجمالاً لعلمهم أنه لا يقول إلَّا حقًّا، وإمَّا أن يقولوا: قال كذا وكذا<sup>(1)</sup>، للكلام الذي سمعوه منه، وذلك من الحقّ. فيكون المعنى على لهذا أنَّ المشركين الذين عبدوا مع اللّه تلك الآلهة التي وَصَفْنا لكم عجزها ونقصها وعدم نفعها بوجه من الوجوه كيف صَدَفوا وصَرَفوا عن إخلاص العبادة للربّ العظيم العليَّ الكبير الذي من عظمته وجلاله أنَّ الملائكة الكرام والمقرّبين من الخلق يبلغ بهم الخضوعُ والصعقُ عند سماع كلامه لهذا المبلغ، ويقرُون كلُّهم للّه أنَّه لا يقول إلَّا الحقَّ؛ فما بال لهؤلاءِ المشركين المبلغ، ويقرُون كلُّهم لله أنَّه لا يقول إلَّا الحقَّ؛ فما بال هؤلاءِ المشركين المبلغ، ويقرُون كلُّهم لله أنَّه لا يقول إلَّا الحقَّ؛ فما بال هؤلاءِ المشركين المبلغ، ويقرُون كلُّهم لله أنَّه لا يقول إلَّا الحقَّ؛ فما بال هؤلاءِ المشركين المبلغ، ويقرُون كلُّهم لله أنَّه لا يقول إلَّا الحقً؛ فما بال هؤلاءِ المشركين المبلغ،

فَمْ مَن يَرْزُقْكُمْ مِن السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِنَّاكُمْ لَمَكَ هُدًى أَوْ
 فِي ضَكُلٍ تُبِيبٍ () قُل لَا تُسْتَلُون عَمَّا أَجْرَمَنا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ () قُل يَعْمَعُ بَيْنَا
 فِي ضَكُلٍ تُبِيبٍ () قُل لَا تُسْتَلُون عَمَّا أَجْرَمَنا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ () قُل يَعْمَعُ بَيْنَا
 فِي ضَكُلٍ تُبِيبٍ () قُل لَا تُسْتَلُون عَمَّا أَجْرَمَنا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ () قُل يُعْمَعُ بَيْنَا
 فِي ضَكُلٍ تُبِيبٍ () قُل لَا تُسْتَلُون عَمَّا أَجْرَمَنا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ()
 فَلْ يَعْمَعُ بَيْنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَامِ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الْحَكِيمُ () اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الْعَنْ اللهُ اللّهُ الْحَكَمَةُ اللّهُ الْمُعَالَةُ الْحُدُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْحَكِيمُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ إلمُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ

٢٤ يأمر تعالى نبيَّه محمداً على أن يقولَ لمن أشركَ بالله ويسأله عن صحة (٢)

- (1) كما في "صحيح البخاري" (٤٨٠٠)، و"السنة» لأبي عاصم (٥١٥).
  - (٢) في (ب): «حجة».

سورة سبأ (٢٤)

شركِهِ: ﴿مَن يَرُزُقُكُم من السَّمُواتِ والأرضِ﴾: فإنَّهم لا بدَّ أن يُقرُّوا أنَّه الله، ولئن لم يقرُوا؛ فَ﴿قُلِ اللَّهُ﴾: فإنَّك لا تجد من يدفعُ لهذا القول. فإذا تبيَّن أنَّ الله وحده الذي يرزقُكم من السماواتِ والأرض ويُنزِلُ لكم المطر ويُنبِتُ لكم النباتَ ويفجِّرُ لكم الأنهارَ ويُطْلِعُ لكم من ثمار الأشجار وجعل لكم الحيواناتِ جميعَها لنفعِكُم ورزقِكُم؛ فلِمَ تعبدون معه من لا يرزُقُكم شيئاً ولا يفيدكم نفعاً؟! وقوله: ﴿وإنا أو إيَّاكم لعلى هدى أو في ضلال مبينٍ﴾؛ أي: إحدى الطائفتين منًا ومنكم على الهدى مستعليةٌ عليه، أو في ضلال بيَّنِ منغمرةً فيه.

ولهذا الكلام يقولُه من تبيَّنَ له الحقُّ واتَّضح له الصوابُ وجَزَمَ بالحقِّ الذي هو عليه وبطلانٍ ما عليه خصمُه؛ أي: قد شرحنا من الأدلَّة الواضحة عندنا وعندكم ما به يُعْلَم علماً يقينيًّا لا شكَّ فيه مَن المحقُّ منا ومَن المبطلُ ومَن المهتدي ومن الضالُ، حتى إنَّه يصير التعيينُ بعد ذٰلك لا فائدة فيه؛ فإنَّك إذا وازنتَ (١) بين من يدعو إلى عبادة الخالق لسائر المخلوقات، المتصرِّفِ فيها بجميع أنواع التصرُّفات، المسدي جميع النعم، الذي رزقهم وأوصل إليهم كلَّ نعمة ودفَّع عنهم كلَّ نقمة، الذي له الحمدُ كلُّه والملكُ كلُّه وكلُّ أحدٍ من المَلائكة فَمَنْ دونهم خاصْعون لهيبته متذلِّلون لعظمته، وكلُّ الشفعاء تخافه، لا يشفعُ أحدٌ منهم عنده إلَّا بإذنِهِ، العليُّ الكبيرُ في ذاتِهِ وأوصافِهِ وأفعالِهِ، الذي له كلُّ كمال وكلُّ جلال وكلُّ جمال وكلُّ حمد وثناً، ومجدٍ، يدعو إلى التقرُّب لمن هٰذا شأنه، وإخلاص العمل له، وينهى عن عبادةِ مَنْ سواه، وبين من يتقرَّب إلى أوثان وأصنام وقبور لا تَخْلُقُ ولا ترزقُ ولا تملكُ لأنفسها ولا لِمَنْ عَبَدَها نفعاً ولا ضرًّا ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، بل هي جماداتٌ لا تعقل ولا تسمع دعاء عابديها، ولو سمعتُه؛ ما استجابت لهم، ويوم القيامةِ يكفُرون بشِرْكِهم ويتبرؤون منهم ويتلاعنون بينهم، ليس لهم قِسْطٌ من الملك، ولا شركة فيه ولا إعانة فيه، ولا لهم شفاعةً يستقلُّون بها دون الله؛ فهو يدعو من لهذا وصفُه، ويتقرَّبُ إليه مهما أمكَنَه، ويعادي مَنْ أخلصَ الدين لله ويحاربُهُ، ويكذِّبُ رسل الله الذين جاؤوا بالإخلاص لله وحده؛ تبيَّنَ لك (\*) أَيُّ الفريقين: المهتدي من الضالُ والشقيِّ من السعيد، ولم يحتج إلى أن يعينَ لك ذٰلك؛ لأنَّ وصف الحال أوضح من لسان المقال.

فعل الشرط، كذا في الحاشية بخط المؤلف رحمه الله.

(٢) جواب الشرط، كذا في الحاشية بخط المؤلف رحمه الله.

(٢٥) ﴿قُلْ لَهُم: ﴿لا تُسْأَلُونَ عَمًّا أَجْرَمْنَا ولا نسألُ عما تَعْمَلُونَ﴾؛ أي : كلَّ منًا ومنكم له عمله، أنتم لا تُسألون عن إجرامِنا وذنوبِنا لو أذنَننا، ونحنُ لا نُسألُ عن أعمالكم؛ فليكن المقصودُ منًّا ومنكم طَلَبَ الحقائق وسلوكَ طريق الإنصاف، ودَعوا ما كُنًا نعملُ، ولا يكن مانعاً لكم من اتّباع الحقّ؛ فإنَّ أحكام الدُّنيا تجري على الظواهر، ويُتَّبَعُ فيها الحقُّ ويُجْتَنَبُ الباطلُ، وأما الأعمال؛ فلها دارً أخرى يَحْكُمُ فيها أحكمُ الحاكمين، ويفصِلُ بين المختصمين أعدلُ العادلين.

سورة أسبأ (٢٥ ـ ٢٧)

٢٦﴾ ولهذا قال: ﴿قُلْ يَجْمَعُ بِينَنا رَبُنا ثم يفتحُ بِينَنا﴾؛ أي: يحكم بينَنا حكماً يتبيَّن به الصادقُ من الكاذب، والمستحقُّ للثواب من المستحقِّ للعقاب وهو خير الفاتحين.

﴿٢٧﴾ ﴿قُلَى: لَهِم يَا أَيْهَا الرَّسُولُ، وَمَنْ نَابٍ مَنَابَكَ: ﴿أَرُونِي الذَين أَلَحَقَتُم بِهُ شَرِكَاءَ ﴾ أي: أين هم؟ وأين السبيل إلى معرفتهم؟ وهل هم في الأرض أم في السماء؟ فإنَّ عالم الغيب والشهادة قد أخبرنا أنَّه ليس في الوجود له شريكٌ ﴿ويعبُدُونَ مَن دون اللَّه ما لا يضرُهم ولا يَنْفَعُهم ويقولون هُولاء شفعاؤنا عند اللَّه قل أتنبُتُونَ اللَّه بما لا يعلم... ﴾ [الآية]، ﴿وما يتَّبِعُ الذين يدعونَ من دون اللَّه شركاءَ؟ إن يتَبِعونَ إلَّا الظَنَّ وإنَّ هم إلَّا يَخْرُصونَ ﴾، وكذلك خواصُ خلقِهِ من الأنبياء والمرسلين لا يعلم... ﴾ [الآية]، ﴿وما يتَبعُ الذين يدعونَ من دون اللَّه مُركاء؟ إن يتَبعونَ إلَّا الظَنَّ وإنَّ هم إلَّا يَخْرُصونَ ﴾، وكذلك خواصُ خلقِهِ من الأنبياء والمرسلين لا يعلمون له شريكاً؛ فيا أيُّها المشركون! أروني الذين ألحقتم بزعمكم الباطل باللَّه شركاء! وهذا السؤال لا يمكنهم الإجابةُ عنه، ولهذا قال: التألُّه والتعبُد إلَّا هو ﴿العزيزُ ﴾: الذي قهر كلَّ شيء؛ فكلُ ما سواه فهو مقهورً محكرة في شرعة إلَّا أنَّه أمر بتوجيده وإخلاص الدين له، وأحبَّ ذلك وجعله طريقا محمتِه في شرعِه إلَّا أنَّه أمر بتوجيده وإخلاص الدين له، وأحبَّ ذلك وجعله طريقا للنجاة، ونهى عن الشرك به واتخاذ الأنداد من دونِه، وجعلَ ذلك طريقاً لي المقا للنجاة، ونهى عن الشرك به واتخاذ الأنداد من دونِه، وجعلَ ذلك طريقاً ليسقاء عنه مشتملٌ على الحكيمُ؟!

﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَةُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَسَلِيرًا وَلَكِنَّ أَحْتَمَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُون

(۱) في (ب): «يكفي».



سورة سبأ (۲۸ ـ ۳۰)

وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ٢ قُل لَكُمْ مِيمَادُ بَوْمِ لَا تَسْتَغْخِرُونَ عَنهُ سَاعَةُ وَلا تَسْتَغْخِرُونَ عَنهُ سَاعَةُ وَلا تَسْتَغْخِرُونَ

﴿٢٨ يخبر تعالى أنَّه ما أرسل رسولَه ﷺ إلا ليبشِّر جميع الناس بثواب الله، ويخبِرَهم بالأعمال الموجبة ويخبِرَهم بالأعمال الموجبة لذلك، وينذِرَهم عقاب الله، ويخبِرَهم بالأعمال الموجبة له؛ فليس لك من الأمر شيء، وكلُّ ما اقْتَرَحَ عليك أهلُ التكذيب والعناد؛ فليس من وظيفتِكَ، إنَّما ذٰلك بيد الله تعالى. ﴿ولَكنَّ أَكثرَ الناس لا يعلمونَه؛ أي: من وظيفتِكَ، إنَّما ذٰلك بيد الله تعالى. ﴿ولَكنَّ أَكثرَ الناس لا يعلمونَه؛ أي: ليس لم علم علم علم علم عمال الموجبة من وظيفتِكَ، إنَّما ذٰلك بيد الله تعالى. ﴿ولَكنَ أَكثرَ الناس لا يعلمونَه؛ أي: ليس لم علم علم محيحٌ، بل إمَّا جهالٌ أو معاندونَ لم<sup>(١)</sup> يعملوا بعلمهم، فكأنَّهم لا علم علم علم علم علم علم علم عمر علم عرفي علم لهم، ومن عدم علمِهِم جَعْلُهُم عدمَ الإجابة لما اقترحوه على الرسول موجباً لردً دعوته.

﴿٢٩ فَمَمَّا اقترحوه استعجالُهم العذابَ الذي أَنْذَرَهم به، فقال: ﴿ويقولونَ متى هذا الوحدُ إن كنتُم صادقينَ : وهذا ظلمٌ منهم ؛ فأيُّ ملازمة بين صدقِه وبين الإخبار بوقت وقوعِه ؟! وهل هذا إلَّا ردَّ للحقِّ وسفة في العقل؟! أليس النذير في أمرٍ من أحوال الدُّنيا لو جاء قوماً يعلمون صدقَه ونُصحه ولهم عدوً ينتهزُ الفرصة منهم ويعدُّ لهم، فقال بمنهم : مانَّ والله عدوً ينتهزُ الفرصة أمرٍ من أحوال الدُّنيا لو جاء قوماً يعلمون صدقَه ونُصحه ولهم عدوً ينتهزُ الفرصة منهم ويعدُّ لهم، فقال لهم : تركتُ عدوًكم قد سار يريد اجتياحكُم واستئصالَكم ؛ منهم ويعدُّ لهم، فقال لهم : تركتُ عدوًكم قد سار يريد اجتياحكُم واستئصالَكم ؛ فلو قال بعضهم : إن كنتَ صادقاً ؛ فأخبِرْنا بأيَّةِ ساعةٍ يصل إلينا؟ وأين مكانَه الآن؟ فلمو قلل يعدُ هذا القائل عاقلاً أم يُحكم بسفهِه وجنونِه؟! هذا والمخبر يمكن صدقهُ فهل يعدُ هذا القائل عاقلاً أم يُحكم بسفهِه وجنونِه؟! هذا والمخبر يمكن صدقه وكذبُه، والعدوق قد يبدو له غيرهم وقد تنحلُ عزيمته، وهم قد يكون بهم منعَة وكذبُه، والعدوق قد يبدو له غيرهم وقد تنحلُ عزيمته، وهم قد يكون بهم منعَة من النه ولي عن ألما يمكن صدقهُ فلو قال بعضُهم : إن كنتَ صادقاً ؛ فأخبِرْنا بأيَّةِ ساعةٍ يصل إلينا؟ وأين مكانَه الآن؟ ولما يعدُ هذا القائل عاقلاً أم يُحكم بسفهِه وجنونِه؟! هذا والمخبر يمكن صدقهُ وكنبُهُ، والعدو قد يبدو له غيرهم وقد تنحلُ عزيمته، وهم قد يكون بهم منعَة عنه وكذبهُ عن أنفسهم ؛ فكيفَ بمن كذَّبَ أصدقَ الخلقِ المعصوم في خبره، الذي يد ينعون بها عن أنفسهم ؛ فكيفَ بمن كذَبَ أصدقَ الخلقِ المعصوم في خبره، الذي يد ينعون بها عن أنفسهم ؛ فكيفَ بمن كذَبَ أصدقَ الخلقِ المعموم في خبره، الذي يد ينعون بها عن أنفسهم ؛ فكيفَ بمن كذَبَ أصدقَ الخلقِ المعموم في خبره الذي يد عنون ما يعلقُ عن الهوى بالعذاب اليقين، الذي لا مَدْفَعَ له ولا ناصر منه، أليس ردً خبرِه يحبَّة عدم بيان وقت وقوعِهِ من أسفه السفه؟!

﴿٣٠﴾ ﴿قُلْ﴾ لهم مخبراً بوقت وقوعِهِ الذي لا شكَّ فيه: ﴿لَكُم مَيْعَادُ يَوْم لا تَسْتَأْخِرُونَ عَنه سَاعةً ولا تَسْتَقْدِمُونَ﴾: فَاحْذَرُوا ذَلْكَ اليوم وأُعَدُّوا له عَدَّتَه.

وَقَالَ ٱلَّذِيبَ كَفَرُواْ لَن نَُّؤْمِنَ بِهَنَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيَّهُ وَلَوَ تَرَىّ إِذِ ٱلظَّلِلُمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْصُهُمْ إِلَى بَعْضِ ٱلْقَوْلَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ لَوَلَا أَنْتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ ۞ قَالَ ٱلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ أَنَحْنُ

(١) في (ب): "ولم".

127+:

صَحَدَنْنَكُمْ عَنِ ٱلْهُدَىٰ بَعَدَ إِذْ جَآءَكُمْ بَلْ كُنتُم تُجَمِّعِينَ ٢ وَقَالَ الَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا لِلَذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ ٱلَيَّلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَن نَّكْفُرَ بَاللَهِ وَخَعَلَ لَهُ أَندَاداً وَأَسَرُوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوْا الْعَذَابَ وَجَعَلْنَا ٱلْأَعْلَىٰلَ فِي أَعْنَاقِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ٢

سورة سبأ (۳۱ ـ ۳۲)

(٣١% لما ذكر تعالى أنَّ ميعادَ المستعجلين بالعذابِ لابدَّ من وقوعه عند حلول أجله؛ ذكر هنا حالَهم في ذلك اليوم، وأنَّك لو رأيتَ حالَهم إذ وُقِفوا عند ربَّهم واجتمع الرؤساء والأتباعُ في الكفر والضَّلال؛ لرأيتَ أمراً عظيماً وهولاً جسيماً، ورأيت كيف يتراجع و فيرجعُ بعضُهم إلى بعض القولَ»، فيقول (الذين استُضعفوا): وهم الأتباعُ، وللذين استَكبَروا): وهم القادةُ: فلولا أنتُم لَكُنًا مؤمنينَ»: ولكنَّكُم حُلتُم بيننا وبين الإيمان، وزيَّنتُم لنا الكفرانَ<sup>(١)</sup>، فتبعناكم على ذلك، ومقصودُهم بذلك أن يكون العذابُ على الرؤساءِ دونهم.

﴿٣٢﴾ ﴿قال الذين استَخْبَروا للذين استضعفوا﴾: مستفهمينَ لهم ومخبرينَ أنَّ الجميع مشتركون في الجُرم: ﴿أنحن صَدَذناكم عن الهُدى بعد إذ جاءَكُمَ﴾؛ أي: بقوَّتنا وقهرنا لكم، ﴿بل كنتُم مجرمينَ﴾؛ أي: مختارين للإجرام، لستُم مقهورين عليه، وإن كُنًا قد زَيَّنًا لكُم؛ فما كان لنا عليكم من سلطان.

﴿٣٣﴾ فقال ﴿الذين استُضْعِفُوا للذينَ استَكْبَرُوا بلُ مَكْرُ الليل والنهارِ إذ تأمرونَنا أن نكفُرَ بالله ونجعلَ له أنداداً ؟ أي: بل الذي دهانا منكم ووصل إلينا من إضلالكم ما دبَّرتُموه من المكر في الليل والنهار ؛ إذ تُحَسِّنون لنا الكفرَ وتدعوننا إليه، وتقولون: إنَّه الحقُّ، وتقدحون في الحقَّ، وتهجَّنونَه وتزعمونَ أنَّه الباطل ؛ فما زال مكركُم بنا وكيدُكُم إيَّانا حتى أغوَيْتُمونا وقَتَنْتُمونا. فلم تُفِذ تلك المراجعةُ بينَهم زال مكر في التيل والنهار ؛ إذ تُحَسِّنون لنا الكفرَ وتدعوننا إليه، وتقولون: إنَّه الحقُّ، وتقدحون في الحق، وتهجَنونَه وتزعمونَ أنَّه الباطل ؛ فما زال مكركُم بنا وكيدُكُم إيَّانا حتى أغوَيْتُمونا وقَتَنْتُمونا. فلم تُفِذ تلك المراجعةُ بينَهم شيئاً إلا تبرِّي بعضِهم من بعض والندامة العظيمة ، ولهذا قال: ﴿وأسرُوا الندامة لما مراجعة الله منا أوا العذاب ؟ في الحق ، وتقدحون في الحق ، وتهجمونا. فلم تُفِذ تلك المراجعة بينَهم أوا العذاب ؟ فما شيئاً إلا تبرِّي بعضِهم من بعض والندامة العظيمة ، ولهذا قال: ﴿وأسرُوا الندامة لما منا أوا العذاب ؟ في أوا العذاب ؟ إلى منهم من بعض والندامة العظيمة ، ولهذا قال: ﴿وأسرُوا الندامة ممن أوا العذاب ؟ في أوا العذاب ؟ إذا العنهم ذلك الاحتجاج الذي احتج به بعضهم ؟ لينجو من أوا العذاب ؟ وعلم أنَّه ظالم مستحقٌ له، فندم كلُ منهم غاية الندم، وتمنّى أن لو كان أول العذاب ، وعلم أنَّه ظالم مستحقٌ له، فندم كلُ منهم غاية الندم ، وتمنّى أن لو كان ألعل الحق ، وأنَّه ترك ؟

- (١) في (ب): «الكفر»...
  - (٣) في (ب): «وترك».

(٢) فى (ب): «بعضهم على بعض».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة سبأ (٣٤ ـ ٣٧)

دخولِهِمُ النارَ يُظْهِرون ذَلك الندمَ جهراً: ﴿ويومَ يَعَضُ الظالمُ على يَدَيْهِ يقولُ يا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مع الرسول سَبيلاً. يا وَيْلَتى لَيْتَنِي لَم أَتَّخِذُ فُلاناً خليلاً...﴾ الآيات، ﴿وقالوا لو كُنَّا نَسْمَعُ أو نَعْقِلُ ما كنَّا في أصحابِ السعير. فاعترفوا بذَنْبِهِم فَسُحْقاً لأصحاب السَّعيرِك. ﴿وجعلنا الأغلال في أعناق الذين كفروا : يُعَلُّونَ كما يُعَلُّ المسجونُ الذي سيُهانُ في سجنه؛ كما قال تعالى: ﴿إِذِ الأغلال في أعناقِهِم والسلاسلُ يُسْحَبونَ في الحميم ثم في النارِ يُسْجَرونَ...﴾ الآيات. أعلونَ : يُجْزَوْنَ : في هٰذا العذاب والنَّكال وتلك الأغلال الثقال ﴿إِلَّا ما كانوا يَعْمَلُونَ ؟

﴿وَمَا آَرْسَلْنَا فِي فَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَفِرُونَ ٢ وَقَالُوا نَحْنُ أَحْفَرُ أَمُولا وَأَوْلَنَدًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَبِينَ ٢ قُلْ قُلْ إِنَّ رَبِي يَبْسُطُ الرَّزَقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ وَلَيْكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٢ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلَا أَوْلَدُكُمُ بِالَنِي تُقَرِّبُكُمْ عِندا زُلْفَى إِلَا مَن مَامَنَ وَعَمِلَ مَلْلِحًا فَأُولَئِيكَ لَمُمْ جَرَلَهُ الفِيعَفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُوفَنِ عَامَةُ الرَّزِقَ لِمَن يَشَآهُ يَسْعَوْنَ فِي عَلَيْنِ اللَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٢ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلَا أَوْلَيْهِمُ وَلَا أَوْلَيْهِ مَعْذَي مَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَئِيكَ لَمُمْ جَرَلَهُ الفِيعَفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُوفَنِي عامِنُونَ يَسْعَوْنَ فِي عَلَيْنِي مَا لِيَعْلَمُونَ اللَّهُ وَمَا أَمُولَكُمْ وَلَا لَكُولُكُمْ وَلَا لَهُ مَن مَامَنَ وَعَمِنُ وَعَمْ فِي الْغُوفَنِي عامِنُونَ إِنَى وَالَذِينَ عَلَى اللَّهُ مَرَا مَامَنَ وَعَمِنَ وَعَمَنَ مَالِحًا فَأُولَئِينَ لَن اللَّعَانَ إِنَى اللَّالِنَ فَيْعَ إِلَا مَن يَسْعَوْنَ فِي عَلَيْنِينَا مُعَالِحًا فَأُولَئِينَ إِنَّ الْعَرَانِ عَلَى وَلَا لَكُولُكُمُ وَلَقُونَ وَاللَهُمُ فَى الْعُمَنَ مَنْ مَعَنَى مَعْتُ مُعَنَى مَا مَنْ مَعْتَشُونَ الْنَقُولَةِ مَنْ مَائِعُونَ فَي وَاللَيْكَمُ مَالِحًا مَالْتَيْنَ اللَّعْمَةِ فَي الْعَنْ مَوْلَكُمُ وَلَا الْمَالَةُ مُنْ مَنْ مَا أُولَكُمُ مُولُكُولُ وَلَيْتُ مَنْ مَا مَنْ عَمَالُهُ عَلَيْنَ مَا لَيْنَ مَعْتَى إِنَا لَا إِنَي مُولَعَ مَعْتُولُ وَهُمُ فِي الْعُولَيْ وَا مَا مَنْ مِنْ عَالَيْنِ الْنَا مَعْنَا إِنَا عَالَا مَا أَعْنَا أَوْلَنَهُمُ أَنْ وَلَنِي الْنَا مِنْ إِنْ وَالْ مَالْعَنُولُ مَا الْعَنْوَا الْعَالَةُ مَعْتَ وَا عَالَةُ مُولَى مُعْتُمُ مَالَهُ مُعْتَى وَالْنَا مَعْنَ أَعُمُ مُو مُعْتُ مُونَ مَا مُولَنَا إِنَا أَنْ مَا الْمَا الْنَا الْنَا إِنَا مَا مَالَةُ وَالَكُولُولُ مُولُو مَا مَالَالَةُ مَا إِنَا مَا مُولَعَ مَنْ أَعْنُ مُوالُولُهُ مَا مُعَالُ مَا مُولَكُولُ مَا مُولَ مُعْتُ مُولَة مَا مِنْ مَا مَا مُولَعُنُ مُ مَا مُولَعُنَا مُ مَا مَالُولُ مُعَالُ مَا مَا مُولَعُ مُولَا مُعْنُ مُولًا مُولَ م

(٣٤﴾ يخبر تعالى عن حالة الأمم الماضية المكذَّبة للرسل أنَّها كحال لهؤلاء الحاضرين المكذِّبين لرسولهم محمدٍ ﷺ، وأنَّ الله إذا أرسل رسولاً في قريةٍ من القرى؛ كفر به مُتْرَفوها، وأبطرتُهم نعمتُهم، وفخروا بها.

﴿٣٥﴾ ﴿وقالوا نحنُ أكثرُ أموالاً وأولاداَ﴾؛ أي: ممَّن اتَّبع الحقَّ، ﴿وما نحن بمعذَّبينَ﴾؛ أي: أولاً لسنا بمبعوثينَ؛ فإنْ بُعِثْنا؛ فالذي أعطانا الأموال والأولاد في الدنيا؛ سَيُعْطينا أكثر من ذٰلك في الآخرة، ولا يعذِّبُنا.

٣٦﴾ فأجابهم اللهُ تعالى بأنَّ بَسْطَ الرزقِ وتضييقَه ليس دليلاً على ما زعمتُم؛ فإنَّ الرزق تحت مشيئةِ الله؛ إنْ شاءَ؛ بسطه لعبده، وإن شاء؛ ضيَّقَه.

﴿٣٧﴾ وليست الأموال والأولاد ﴿بالتي﴾ تقرب إلى الله ﴿زُلْفِى﴾: وتُدني إليه، وإنَّما الذي يقرُبُ منه زلفي الإيمان بما جاء به المرسلونَ والعملُ الصالح الذي هو من لوازم الإيمان؛ فإنَّ أولئك<sup>(١)</sup> لهم الجزاء عند الله تعالى مضاعفاً الحسنة بعشر

(١) في (ب): «فأولئك».

أمثالها إلى سبعمائة ضعفٍ إلى أضعافٍ كثيرة لا يعلمُها إلَّا الله. ﴿وهم في الغُرُفاتِ آمنونَ﴾؛ أي: في المنازل العاليات المرتفعات جدًا، ساكنين فيها مطمئنين، آمنون من المكدِّرات والمنغُصات لما هم فيه من اللذَّات وأنواع المشتَهَياتِ، وآمنون من الخروج منها والحزن فيها.

سورة سبأ (٣٨ ـ ٤١)

الذين سعوا في آياتنا على وجه التعجيز لنا ولرسلنا والتكذيب؟
أولئك في العذاب مُحضَرونَ،

﴿٣٩ ثم أعادَ تعالى أنه ﴿يَبْسُطُ الرزقَ لِمَن يشاءُ مِنْ عبادِه ويَقْدِرُ له ﴾: ويَقْدِرُ له البرتِّبَ عليه قوله: ﴿وما أَنفَقْتُم من شيء ﴾: نفقةً واجبةً أو مستحبَّةً على قريب أو جارٍ أو مسكينٍ أو يتيم أو<sup>(١)</sup> غير ذلك، ﴿فهو ﴾ تعالى ﴿يُخْلِفُهُ ﴾: فلا تتوهَّموا أنَّ الإنفاق مما يُنقِصُ الرزق، بل وعد بالخلف للمنفق الذي يبسط الرزق لمن يشاءُ ويَقْدِرُ. ﴿وهو خيرُ لما الرزق، بل وعد بالخلف للمنفق الذي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر من الإنفاق مما الرزقي أو يتيم أو<sup>(١)</sup> غير ذلك، ﴿فهو ﴾ تعالى ﴿يُخْلِفُهُ ﴾: فلا تتوهموا أنَّ الإنفاق مما أوراً في أوراً في الرزق، بل وعد بالخلف للمنفق الذي يبسط الرزق لمن يشاءُ ويَقْدِرُ. ﴿وهو خيرُ أو الرزق منه، واسعَوْا في الأسبابِ التي أمرَكم بها.

﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَ يَقُولُ لِلْمَلَتِكَةِ أَهَتُوْلَاً، إِيَّاكُمْ كَانُوْلَ يَعْبُدُونَ ﴾ قَالُوا سُبَحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَل كَانُوا يَعْبُدُونَ الْحِنَّى أَحَكُرُهُم بِهِم تُؤْمِنُونَ ﴾ فَالَبُوْمَ لا يَعْبُدُونَ لِبَعْضِ نَفْعا وَلَا ضَرَّ وَيَقُولُ لِلَذِينَ ظَلَمُوا دُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَتِي كُتُدُ بِهَا تُكَذِبُونَ ﴾ .

(٤٠ - ٤١) ﴿ويوم يحشُرُهم جميعاً»؛ أي: العابدين لغير الله والمعبودين من دونه من الملائكة، ﴿ثم يقولُ»: الله ﴿للملائكةِ»: على وجه التوبيخ لِمَنْ عَبَدَهم: ﴿أَهْوَلاء إِيَّاكُم كَانوا يعبدونَ»؟ فتبرؤوا من عبادتهم و﴿قالوا سبحانَكَ»؛ عَبَدَهم: ﴿أَهْوَلاء إِيَّاكُم كَانوا يعبدونَ»؟ فتبرؤوا من عبادتهم و﴿قالوا سبحانَكَ»؛ أي: تنزيها لك وتقديساً أنْ يكونَ لك شريك أو ندُّ، ﴿أَنت وَلِئِنا من دونِهِم» أي: تنزيها لك وتقديساً أنْ يكونَ لك شريك أو ندُّ، ﴿أَنت وَلِئِنا من دونِهِم» أي: تنزيها لك وتقديساً أنْ يكونَ لك شريك أو ندُّ، ﴿أَنت وَلِئِنا من دونِهِم» فنحن مفتقرونَ إلى ولايتك، مضطرُون إليها؛ فكيف ندعو غيرنا إلى عبادتنا؟ أم كيف نصلح لأن نُتَخذ من دونك أولياء وشركاء، ولكنْ هُؤلاء المشركون ﴿كانوا يعبدونَا اللها؛ فكيف ندعو غيرنا إلى عبادتنا؟ أم يغف نصلح لما أن يتحذ مفتقرونَ إلى ولايتك، مضطرُون إليها؛ فكيف ندعو غيرنا إلى عبادتنا؟ أم يغف نصلح لأن نُتَخذ من دونك أولياء وشركاء، ولكنْ هؤلاء المشركون ﴿كانوا بغف نصلح أوليا أولياء وشركاء، ولكنْ هؤلاء المشركون ﴿كانوا بغبدون الجنَّه؛ أي: الشياطين، يأمرونَهم (٢) بعبادتِنا أو عبادة غيرنا، فيطيعونَهم أن بذلك، وطاعتُهم هي عبادتُهم؛ لأنَّ العبادة الطاعة؛ كما قال تعالى مخاطباً لكلَّ من أند أنتَخذ مع أنهم أن أنه بهم مؤمنونَه؛ أي: مصلاً من أنه أنهم بهم مؤمنونَه؛ أي: مصلافون من أن أنه أنهم أن العبادة الطاعة؛ كما قال تعالى مخاطباً لكلَّ من أنتَخذ معه آلهة: ﴿ألم أغهد إليكُم يا بني آدم أنُ لا تَغبدوا الشيطانَ إنَّه لكم عدوً أنه أنها أي أغبدوني هذا صراطٌ مستقيمَ». ﴿أكثَرُهم بهم مؤمنونَه؛ أي: مصلافون من أنها أوليا، مو التصديقُ الموجِبُ للانقياد.

(۲) في (ب): «يأمرون».

(۱) في (ب): «و».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة سبأ (٤٢ ـ ٤٤)

٤٢﴾ فلما تبرؤوا منهم؛ قال تعالى مخاطباً لهم<sup>(١)</sup>: ﴿فاليوم لا يملِكُ بعضُكُم لبعض نفعاً ولا ضَرَّا»: تقطَّعت بينكم الأسبابُ، وانقطع بعضُكم من بعض، ﴿ونقولُ للذين ظلموا﴾: بالكفر والمعاصي بعدما ندخِلُهُمُ النارَ: ﴿ذوقوا عذابَ النارِ التي كنتُم بها تكذَبونَ»: فاليوم عايَنْتُموها ودخَلْتُموها جزاءً لتكذيبكم وعقوبةً لما أحدثه ذٰلك التكذيبُ من عدم الهربِ من أسبابها.

﴿وَإِذَا نُنْتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنْنَا يَتِنَتِ قَالُواْ مَا هَنَآ إِلَّا رَجُلٌ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمْ عَنَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُكُمْ وَقَالُواْ مَا هَنَذَآ إِلَآ إِفَكَ مُُفَنَّكُ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ إِنْ هَذَآ إِلَا سِحْرُ مَّبِينٌ (() وَمَا ءَانَيْنَهُم مِن كُنْتُ بَدْرُسُونَهَا وَمَا أَرْسَلَنَا إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِن نَّذِيرِ () وَكَذَبَ ٱلَذِينَ مِن قَبِلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا عَالَيْنَهُمْ فَكَذَبُواْ رُسُلِيٌّ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ إِ

﴿٤٣﴾ يخبر تعالى عن حالة المشركين عندما تُتلى عليهم آياتُ اللَّه البيناتُ وحججُه الظاهراتُ وبراهينُه القاطعاتُ، الدالةُ على كل خير، الناهيةُ عن كلِّ شرَ، التي هي أعظمُ نعمةٍ جاءتهم ومنَّةٍ وصلتْ إليهم، الموجبة لمقابلتها بالإيمان والتصديق والانقياد والتسليم، أنَّهم يقابِلونَها بضدً ما ينبغي ويكذَّبونَ مَنْ جاءهم بها وعقولونَ: ﴿ما هٰذا إلَّا رجلٌ يريدُ أن يَصُدَّكُم عما كان يعبدُ آباؤُكم﴾؛ أي: هٰذا قصدُه حين يأمرُكم بالإخلاص لله لتتركوا عوائدَ آبائِكُم الذين تعظمون وتمشون خلفَهم، فردُوا الحقَّ بقول الضالين، ولم يوردوا<sup>(٢)</sup> برهاناً ولا شبهةً؛ فأيُّ شبهة إذا أمرتِ الرسلُ بعضَ الضالين باتباع الحقَّ فادَعَوْا أنَّ إخوانهم الذين على طريقتهم لم يزالوا عليه؟! وهٰذه السفاهة وردُ الحقِّ باقوال الضالين إذا تأملتَ كلَّ حقَّ رُدً؛ فإذا هذا مالُه، لا يُرَدُ إلَّا باقوال الضالين من المشركين والدَّهريين والفلاسفة والصابئين والملحدين في دين الله المارقين؛ فهم أسوةُ كلَّ من رَدًّا الحقَّ إلى يوم القيامة.

ولمًا احتجُوا بفعل آبائِهِم وجعلوها دافعةً لما جاءت به الرسل؛ طعنوا بعد لهذا بالحقِّ، ﴿وقالوا ما لهذا إلا إفكٌ مفترىَ﴾؛ أي: كذبٌ افتراء لهذا الرجلُ الذي جاء به، ﴿وقال الذينَ كفروا للحقِّ لمَّا جاءهم إنْ لهذا إلَّا سحرٌ مبينَ﴾؛ أي: سحرٌ ظاهرٌ بيِّنٌ لكلِّ أحدٍ؛ تكذيباً بالحقِّ وترويجاً على السفهاء.

٤٤﴾ ولمَّا بيَّن ما ردُّوا به الحقَّ، وأنَّها أقوالٌ دون مرتبة الشُّبهة، فضلاً أن

(۱) في (ب): «قال تعالى لهم».
 (۲) فى (ب): «يردوا».

1878

تكون حجَّةً؛ ذكر أنَّهم وإنْ أراد أحدٌ أن يحتجَّ لهم؛ فإنَّهم لا مستند لهم ولا لهم شيءٌ يعتمدونَ عليه أصلاً، فقال: ﴿وما آتيناهم من كتبٍ يدرسونَها﴾: حتى تكون عمدةً لهم، ﴿وما أرسَلْنا إليهم قبلَكَ من نذيرٍ﴾: حتى يكونَ عندَهم من أقوالِهِ وأحوالِهِ ما يدفعون به ما جئتَهم به؛ فليس عندهم علمٌ ولا أثارَةٌ من علم.

سورة سيا (٤٥ ـ ٤٦)

٤٥﴾ ثم خوَّفَهم ما فَعَلَ بالأمم المكذبين قبلَهم، فقال: ﴿وكَذَّبَ الذين من قبلِهِم وما بَلَغوا﴾؛ أي: ما بلغ لهؤلاء المخاطَبون ﴿معشارَ ما آتَيْناهم فكذَّبوا﴾؛ أي: الأمم الذين من قبلهم ﴿رسلي فكيف كان نكيرِ ﴾؛ أي: إنكاري عليهم وعقوبتي إيَّاهم، قد أَعْلَمَنَا ما فَعَلَ بهم من النَّكال، وأنَّ منهم من أغرقه، ومنهم من أهلكه بالريح العقيم وبالصيحة وبالرجفة وبالخسف بالأرض وبإرسال الحاصِبِ من السماء؛ فاحذَروا يا له ولاء المكذَبون أن تدوموا على التكذيب، فيأخذَكُم كما أخَذَ مَنْ قبلَكم ويصيبُكم ما أصابَهم.

 إِنَّ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُوا بِنَهِ مَنْنَى وَفُرَدَى ثُمَ نَنْفَكَرُوا مَا بِصَاحِبِكُر مِن حِنَةٍ إِنْ هُوَ إِلَا نَذِيرُ لَكُم بَيْنَ بَدَى عَذَابِ شَدِيدِ () قُلْ مَا سَأَلَتُكُم مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ إِنَ أَجْرِى إِلَا عَلَى ٱنَّهُ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدُ () قُلْ إِنَّ رَبِّ يَقْذِف بِالحَقّ عَلَمُ النَّيُوبِ () قُلْ جاء الحقُقُ ومَا يُبْدِئُ النَّسُولُ وَمَا يُعِبِدُ () قُلْ إِنَ رَبِّ عَلَمَ أَنِي قُلْمَا سَأَلَتُكُم مِنْ جاء الحقُق وما يُبْدِئُ النَّعُوبِ اللهِ قُلْ إِنَّ عَمَالَهُ مَا اللَّهُ عَلَمُ النَّيُوبِ اللَّهُ جاء الحققُ وما يُبْدِئُ النَّذِينُ النَّهُ فَوْمَوْ عَلَى كُلُ شَيْءٍ شَهِيدُ إِنْ قُلْ إِنَّ رَبِّ عَذَذِهُ جَهَ الحققُ وَمَا يُبْدِئُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَنُوبِ اللَّهُ عُلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَنْوَي جَهَ الْحَقْ وَالَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَنُوبُ الْعُ جَمَة الْحَقَ وَا يُعَالَى الْعَنْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَى اللَّذِينُ الْمُعَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَى الْكُمُ الْمُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَنْهُ اللَّهُ عَلَى الْعَنْهِ عَلَى الْعَلَقُقُوبُ الْمُ عَلَى الْعَالَة عَالَى الْعَلَقُ عَلَى الْعُنُوبُ الْعَالَةُ عَلَى الْعُنْ عَلَى الْعَالَةُ عَلَى الْ مَعْنَا الْعَالَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَامَة عَلَى الْعُنُوبُ الْعَامَة عَلَى الْعُنُوبُ الْعُنَالِ عَامَة الْعُنْعَالَة الْعَامِ الْحَالَة عَلَى الْعَامِ الْحَامُ عَلَى الْعَامَةِ الْعَالَة الْعُنَالَعُنُ الْعُنُونَ الْعَامَة الْعَامِ الْعَامِ الْعُنَالَةُ الْحَامَ الْحَالَةُ عَامَ الْحَامِ اللَّهُ عَلَى الْعَامِ الْعَامِ الْعُولُولَ الْعَامِ الْحَامِ الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَامِ مُ الْحَامِ مَالُهُ الْعَامُ لَ مَا عَلَمُ الْعُنُوبُ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَالَقُ الَالَ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْ الْعَامِ

٤٦﴾ أي: ﴿قُلْ﴾: يا أَيُّها الرسولُ لَهْوَلاء المكذَّبين المعاندين المتصدِّين لردُ الحقُّ وتكذيبِهِ والقدح بِمَنْ جاء به: ﴿إنَّما أَعِظُكم بواحدةٍ﴾؛ أي: بخصلةٍ واحدة أشيرُ عليكم بها وأنصحُ لكم في سلوكها، وهي طريقٌ نَصَفٌ، لست أدعوكم بها إلى اتُباع قولي ولا إلى ترك قولِكُم من دون موجب لذلك، وهي: ﴿أن تقوموا للّهِ منى وفرادى﴾؛ أي: تنهضوا بهمَّةٍ ونشاطٍ وقصدٍ لأَتباع الصواب وإخلاص لله مجتمعين ومتباحِثين في ذلك ومتناظرين وفرادى، كلُّ واحدٍ يخاطِبُ نفسَه بذلكَ؛ فإذا قُمتم لله مثنى وفرادى؛ المتعملتُم فِكْرَكُم وأجَلتُموه وتدبَّرتُم أحوال رسولِكُم: هل هو مجنونٌ مما أمامكم من العذاب الشديد؟ فلو قبلوا هذه الموعظةَ واستعملوها؛ لتبينٌ لهم أكثر مما أمامكم من العذاب الشديد؟ فلو قبلوا هذه الموعظةَ واستعملوها؛ لتبينٌ لهم أكثر من غيرهم أنَّ رسول الله بَنْ ليس بمجنونٍ؛ لأنَّ هيئاته ليست كهيئات المجانين في خنقهم واختلاجهم ونظرهم، بل هيئتُهُ أحسنُ الهيئات، وحركاتُهُ أجلُّ الحركات، وهو أكمل الخلق أدباً وسكينةً وتواضعاً ووقاراً، لا يكون إلَّا لأرزن الرجال عملاً.

This file was downloaded from QuranicThought.com

E GHAZI TRU NIC THOUGI

سورة سبأ (٤٧ ـ ٥٠)

ثم إذا تأمَّلوا كلامَه الفصيحَ ولفظَه المليحَ وكلماتِهِ التي تملأ القلوب أمناً وإيماناً وتزكِّي النفوس وتطهَّرُ القلوب وتبعتُ على مكارم الأخلاق وتحتُّ على محاسن الشَّيَم وترهُبُ عن مساوىء الأخلاق ورذائِلِها، إذا تكلَّم؛ رَمَقَتْهُ العيونُ هيبةً وإجلالاً وتعظيماً؛ فهل لهذا يشبِهُ هَذَيان المجانين وعربَدَتَهم وكلامَهم الذي يشبِهُ أحوالَهم؟! فكلُّ من تدبَّر أحوالَه وقصده استعلام: هل هو رسولُ الله أم لا؟ سواء تفكَّر وحدَه آم معه غيرُهُ؛ جزم بأنه رسولُ الله حقًّا ونبيَّه صدقاً، خصوصاً المخاطبين، الذي هو صاحبُهم، يعرفون أول أمرِهِ وآخرَه.

٤٧﴾ وثَمَّ مانعٌ للنفوس آخرُ عن اتَّباع الداعي إلى الحقّ، وهو أنه يأخذُ أموال مَن يستجيبُ له ويأخذُ أجرةٌ على دعوتِهِ، فبيَّن اللّه تعالى نزاهةَ رسوله عن لهذا الأمر، فقال: ﴿قُلْ ما سألتُكُم من أجرَهَ؛ أي: على اتَّباعكم للحقَّ ﴿فهو لكمَهُ؟ أي: فأشهدكم أنَّ ذٰلك الأجر على التقدير أنَّه لكم. ﴿إِنْ أَجرِيَ إِلَّا على اللّه وهو على كلِّ شيء شهيدَه؛ أي: محيطٌ علمهُ بما أدعو إليه؛ فلو كنتُ كاذباً؛ لأخذني بعقوبته، وشهيدٌ أيضاً على أعمالِكم، سيحفظُها عليكم ثم يجازيكم بها.

٤٨﴾ ولمًا بيَّن البراهين الدالة على صحة الحقِّ وبطلان الباطل؛ أخبر تعالى أنَّ لهذه سنَّتُه وعادته أن يَقْذِف بالحقِّ على الباطل فيدمَغَهُ فإذا هو زاهقٌ؛ لأنَّه بيَّن من الحقِّ في هٰذا الموضع وردَّ به أقوالَ المكذَّبين ما كان عبرةً للمعتبرين وآيةً للمتأملين؛ فإنَّك كما ترى كيف اضمحلَّت أقوالُ المكذَّبين، وتبيَّن كذبُهم وعنادُهم، وظهر الحقُّ وسطح، وبطل الباطلُ وانقمعُ، وذُلك بسبب بيان فيطم الغيوبِ»، الذي يعلم ما تنطوي عليه الوالُ وانقمعُ، وذُلك بسبب بيان فيكم وعنادُهم، وينه من الحق وسطح، وبطل الباطلُ وانقمعُ، وذُلك بسبب بيان فيكم الغيوبِ»، الذي يعلم ما تنطوي عليه القلوبُ من الوساوس والشُبه، ويعلم ما يقابِلُ ذُلك ويدفعُه من الذي يعلم ما يقاب من الذي يقاب من الذي يعلم ما يقاب من الوساوس والشُبه، ويعلم ما يقاب أن أن كان عبرة ما يقاب من الذي يعلم ما تنظوي عليه القلوبُ من الوساوس والشُبه، ويعلم ما يقابلُ ذُلك ويدفعُه من الحرم، الذي يعلم ما تنظوي عليه القلوبُ من الوساوس والشُبه، ويعلم ما يقابلُ ذُلك ويدفعُه من الحرم، الذي يعلم ما تنظوي عليه القلوبُ من الوساوس والشُبه، ويعلم ما يقابلُ ذلك ويدفعُه من الخرب من الوساوس والشُبه، ويعلم ما يقابلُ ذلك ويدفعُه من الخرب من الخرب من الغيوب.

٤٩﴾ ولهٰذا قال: ﴿قُلْ جَاء الحقَّ﴾؛ أي: ظهر وبان وصار بمنزلة الشمس وظَهَرَ سلطانُه، ﴿وما يُبدِىءُ الباطل وما يعيدُ؟؛ أي: اضمحلَّ وبطل أمرُه وذهب سلطانُه؛ فلا يُبدىء ولا يُعيدُ.

This file was downloaded from QuranicThought.com

وإنَّما هدايتي بما ﴿يوحي إليَّ ربي﴾: فهو مادة هدايتي؛ كما هو مادةً هداية غيري؛ إنَّ ربِّي سميعٌ للأقوال والأصواتِ كلِّها، قريبٌ ممَّن دعاه وسأله وعَبَدَهُ.

سورة سبا (٥١ - ٤٤)

﴿وَلَقُو تَرَىّ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأَخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِبٍ ۞ وَقَالُواْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّ لَمُمُ ٱلتَّـنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ۞ وَقَدْ كَفَرُوا بِهِ مِن قَبَلُ وَبَقْذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَكَانٍ بَعِيد ۞ وَحِلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْبَاعِهِم مِن فَبَلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِ شَكِ مُرِبٍ ۞ ﴾.

(٥٩) يقول تعالى: ﴿ولو ترى﴾: أيُّها الرسولُ ومَنْ قام مقامَكَ حالَ لهؤلاء المكذَّبين ﴿إذْ فَزِعوا﴾: حين رأوا العذابَ وما أخبرتُهم به الرسلُ وما كذَّبوا به؛ لرأيتَ أمراً هائلاً ومنظراً مفظِعاً وحالةً منكرةَ وشدَّة شديدةَ، وذلك حين يحقُ عليهم العذابُ، وليس لهم عنه مهربٌ ولا فوتٌ، ﴿وأخِذوا من مكانٍ قريبِ﴾؛ أي: ليس بعيداً عن محلِّ العذاب، بل يُؤخَذون ثم يُقْذَفون في النار.

﴿٢٥﴾ ﴿وقالوا﴾: في تلك الحال: آمنًا باللهِ، وصدَّقْنا ما به كذَّبْنا، ﴿وَ﴾ لَكُنْ ﴿أَنَى لَهُمُ التَّناوُشُ﴾؛ أي: تناولُ الإيمان، ﴿من مكانٍ بعيدِ﴾: قد حيل بينَهُم وبينَه، وصار من الأمور المُحالة في هٰذه الحالة.

(٣٥) فلو أنَّهم آمنوا وقتَ الإمكان؛ لكان إيمانُهم مقبولاً، ولكنَّهم ﴿كفروا به من قبلُ ويَقْذِفُونَ»؛ أي: يرمون ﴿بالغيبِ من مكانِ بعيد»: بقذفهم الباطل ليُدْحِضوا به الحقَّ، ولكن لا سبيل إلى ذلك؛ كما لا سبيل للرامي من مكانٍ بعيد إلى إصابةِ الغرض؛ فكذلك الباطلُ من المُحال أن يغلبَ الحقَّ أو يدفَعَه، وإنَّما يكون له صولةً وقتَ غفلةِ الحقَّ عنه، فإذا برزَ الحقُّ وقاوم الباطلَ؛ قمعه.

٤٥% ﴿وحِيل بينَهم وبينَ ما يَشتهونَ؟: من الشهواتِ واللَّذَاتِ والأولاد والأموال والخدم والجنودِ، قد انفردوا بأعمالِهِم، وجاؤوا فرادى كما خُلِقوا وتَركَوا ما خُوُلوا وراء ظهورهم، ﴿كما فعل بأشياعِهِم؟: من الأمم السابقين حين جاءهم الهلاك حيل بينَهم وبينَ ما يشتهون. ﴿إِنَّهم كانوا في شكُّ مريبٍ؟؛ أي: مُحْدِث الرَّيبة وقلق القلب؛ فلذلك لم يؤمِنوا، ولم يعتَبوا حين استُعْتِبوا.

ولله الحمد والمنَّة والفُضل، ومنه العون، وعليه التوكُّل، وبه الثقة<sup>(١١)</sup>

تم تفسير سورة سباً.

(١) في (ب): «والثقة».

1217

سورة فاطر (۱ ـ ۲)

## تفسير سورة فاطر

﴿ ٱلحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَكَوْتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَّتِيكَةِ رُمُنَّلا أَوْلِيَّ أَجْيَحَةِ مَّغْنَى وَثَلَنَكَ وَرُبَّحُ يَزِيدُ فِى ٱلخَلَقِ مَا يَشَآَهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرُ ۞ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن تَحْمَةِ فَلا مُسْكِ لَهُمَّ وَمَا يُسْسِكْ فَلَا مُرْسِلَ لَمُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ لَلْمَكِيمُ ۞ .

(١) يمدح [الله] تعالى نفسه الكريمة المقدَّسةَ على خلقهِ السماواتِ والأرضَ وما اسْتَمَلَتا عليه من المخلوقات؛ لأنَّ ذلك دليلَّ على كمال قدرتِهِ وسَعة ملكِهِ وعموم رحمتِه وبديع حكمته وإحاطةِ علمه. ولمَّا ذَكَرَ الخلق؛ ذَكَرَ بعده ما يتضمَّنُ الأمر، وهو أنه جعل ﴿الملائكةَ رسلاكَة : في تدبيرِ أوامرِهِ القدريَّة ووسائطَ بينَه وبين منهم خلقِهِ في تبليغ أوامره الدينيَّة. وفي ذِكْرِهِ أنَّه جعل الملائكة رسلاكَة : وفي ذَكْرِهِ أنَّه جعل الملائكة ما لا يتفمَّنُ أحداً دليلُ على كمال قدريَّه ووسائطَ بينَه وبين مخلقهِ في تبليغ أوامره الدينيَّة. وفي ذِكْرِهِ أنَّه جعل الملائكة رسلاً ولم يستثن منهم خلقهِ في تبليغ أوامره الدينيَّة. وفي ذِكْرِهِ أنَّه جعل الملائكة رسلاً ولم يستثن منهم أحداً دليلٌ على كمال طاعتهم لربِّهم وانقيادِهِم لأمرِهِ؛ كما قال تعالى: ﴿لا محدونَ الله ما أمَرَهم ويفعلون ما يُؤمرونَ». ولما كانت الملائكة مدبراتِ بإذن الله ما جَعَلَهم الله موكَلين فيه؛ ذَكَرَ قُوَّتَهم على ذلك وسرعة سيرِهم؛ بأن جَعلَهم ما جَعَلَهم ما الموائكَة مدبراتِ بإذن الله ما جَعَلَهم ويفعلون ما يُؤمرونَ». ولما كانت الملائكة مدبراتٍ بإذن الله ما جَعَلَهم ويفعلون ما يُؤمرونَ». ولما كانت الملائكة مدبراتِ بإذن الله ما جَعَلَهم ويفعلون ما يُؤمرونَ». ولما كانت الملائكة مدبراتِ بإذن الله ما جَعَلَهم ويفعلون ما يُؤمرونَ». ولما كانت الملائكة مدبراتِ بإذن الله ما جَعَلَهم ويفه؛ ذكرَ قُوَّتَهم على ذلك وسرعة سيرِهم؛ بأن جَعَلَهم منهم من له جناحان وثلاثة وأربعة بحسب ما اقتضته حكمتُه. ﴿ يزيدُه في الخَلْقِ ما منهم من له جناحان وثلاثة وأربعة بحسب ما اقتضته حكمتُه. ويزيدُ في الخَلْقِ ما على منهم من له جناحان وثلاثة وأربعة بحسب ما اقتضته مكمتُه. ويزيدُ في الخَلْقِ ما يشاءَهه؛ أي يزيدُ ونها معهودةٍ وفي حسن الأصوات ولذَة النهماتِ. في أن المومي عليها الحسن وفي زيرة وأرائي ما مرت به، أمرت به، ومنه خلقِها وفي العَوَّة وفي منهم من له جناحان وثلاثة وأربعة بحسب ما اقتضته مكمتُه. ويزيدُه أوربي ما يشاءُهه؛ أي ينهماتِ ما منهم من له جناحان وثلاثة وأربعة بحسب ما اعتضم ما مولي ولذي ورباعه؛ أي أن أم معم وفي منه خلقها وفي العوات وفي ألموات ولذي وماني ما مربي قديرةُه المعهودة وفي حس الأصوات ولذي أول منهما مل ما يساءُه، ولا يسنهماتِ ما ميه ما يسيما ما مي ميهم ما يسائمُه

٤٢ ثم ذَكَرَ انفرادَه تعالى بالتدبير والعطاء والمنع، فقال: ﴿ما يَفْتَحِ اللَّهُ للناس من رحمة فلا مُمْسِكَ لها وما يُمْسِكَ»: من رحمتِه عنهم ﴿فلا مرسلَ له من بعدِهِ»: فهذا يوجب التعلُّق بالله تعالى والافتقارَ إليه من جميع الوجوه، وأن لا يُدعى إلَّا هو ولا يُخاف ويُرجى إلَّا هو. ﴿وهو العزيزَ»: الذي قَهَرَ الأشياءَ كلَّها. ﴿الحكيمُ»: الذي يضع الأشياءَ مواضِعَها، ويُنْزِلُها منازلها.

﴿يَأَنُّهُا النَّاسُ أَذَكُرُوا فِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآء وَٱلْأَرْضِ لَا

1848

إِلَهَ إِلَا هُوْ فَأَنَّبِ ثُوْفَكُونَ ﴾ وَإِن بُكَذِبُوكَ فَقَدَ كُذِبَتْ رُسُلُّ مِّن قَبْلِكَ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلأُمُورُ ﴾ ﴾.

سورة فاطر (۳ ـ ۷)

(٣) يأمرُ تعالى جميع الناس أن يَذْكُروا نعمتَه عليهم، وهذا شاملٌ لِذِكْرِها بالقلب اعترافاً وباللسان ثناءً وبالجوارح انقياداً، فإنَّ ذِكْرَ نعمِهِ تعالى داع لشكرِهِ. ثم نَبَّههم على أصول النَّعم، وهي الخلق والرزق، فقال: ﴿هل من خالق غيرُ اللَّه يرزُقُكم من السماء والأرض؟: ولما كان من المعلوم أنَّه ليس أحدً يَخْلُقُ ويرزقُ إلا الله؛ نتج من ذلك أن كان ذلك دليلاً على ألوهيَّته وعبوديَّته، ولهذا قال: ﴿لا الله؟ في الخلق والرزق، فقال أمَّ ليس أحدً يَخْلُقُ ويرزقُ إلا الله؟ الله إلا الله؟ نتج من ذلك أن كان ذلك دليلاً على ألوهيَّته وعبوديَّته، ولهذا قال: ﴿لا الله؟ نتج من ذلك أن كان ذلك دليلاً على ألوهيَّته وعبوديَّته، ولهذا قال: ﴿لا الله؟ من المعلوم أنَّه ليس أحدً يَخْلُقُ ويرزقُ إلا الله؟ الله؟ نتج من ذلك أن كان ذلك دليلاً على ألوهيَّته وعبوديَّته، ولهذا قال ألم إلا الله؟ من المعلوم أنَّه ليس أحدً يخلُقُ ويرزقُ إلا الله؟ الله؟ نتج من ذلك أن كان ذلك دليلاً على ألوهيَّته وعبوديَّته، ولهذا قال ألا إله إلا هو فأنًى تؤفَكونَ؟؟ أي : تُصْرَفون من عبادةِ الخالق الرازق لعبادةِ المخلوق.

٤﴾ ﴿وإن يُكَذُبوكَ؟ يا أَيُّها الرسولُ؛ فلك أسوةً بمن قبلَكَ من المرسلين؛ ﴿فقد كُذَّبَتْ رسلٌ من قبلِكَ؟: فأُهْلِكَ المكذَّبون، ونَجَّى الله الرسل وأتباعهم. ﴿وإلى اللهِ تُرجع الأمورُ؟.

﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَوْةُ الدُّنِكَ ۖ وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللَّهِ الْفَرُورُ ﴾ إِنَّ الشَّيْطَنَ لَكُو عَدُوٌ فَأَنَّخِذُوهُ عَدُوًا إِنَّمَا يَدَعُوا حِرْبَهُ لِيَكُونُوا مِنَ أَضْخَبِ السَّعِيرِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَالَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ لَهُمُ مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرُ ﴾

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة فاطر (٤ ـ ٨)

وأنَّهم خالدون فيها أبداً، ﴿والذين آمنوا﴾: بقلوبِهِم بما دعا الله إلى الإيمان به، ﴿وعملوا﴾ ـ بمقتضى ذٰلك الإيمان بجوارِحِهم ـ الأعمالَ الصالحةَ ﴿لهم مغفرةُ﴾: لدُنوبهم، يزولُ بها عنهم الشرُ والمكروه، ﴿وأجرَ كبيرَّ»: يحصُلُ به المطلوبُ.

﴿أَفَمَن زُبِّنَ لَمُ سُوَءٌ عَمَلِهِ فَرَءَاهُ حَسَنًا ۖ فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَبَهْدِى مَن يَشَآةُ فَلَا نَذْهَبَ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ٢

﴿وَائَتُهُ ٱلَّذِى أَرْسَلَ ٱلرِّئِحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَتُهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهًا كَذَلِكَ ٱلنَّشُورُ ۞﴾ .

﴿ ٩ يَخبر تعالى عن كمال اقتدارهِ وسَعَة جودِهِ وأنَّه ﴿ أرسلَ الرياحَ فتُثير سحاباً فسُقْناه إلى بلدِ مَيْتِ؟ : فأنزله الله عليها، ﴿فأَحْيَيْنا به الأرض بعدَ موتها؟ : فحييتِ البلادُ والعبادُ، وارتزقت الحيواناتُ، ورَتَعَتْ في تلك الخيرات، ﴿كذلك؟ : الذي أحيا الأرض بعد موتها ينشر الأمواتَ من قبورهم بعدما مزَّقَهم البلاء، فيسوقُ إليهم مطراً كما ساقه إلى الأرض الميتة، فينزِلُه عليهم، فتحيا الأجساد والأرواح من القبور، فيأتون للقيام بين يدي الله، ليحكم بينهم ويَفْصِلَ بحكمِهِ العدل.

هُمَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِعًا ۖ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلضَّـلِحُ تَرْفَعُهُمْ وَالَذِينَ يَمْكُرُونَ ٱلسَّيِّعَانِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكْرُ أُوَلَيِّكَ هُوَ تَبُورُ ٢

﴿١٠﴾ أي: يا مَن يُريد العزَّةَ! اطْلُبْها ممَّن هي بيدِهِ؛ فإنَّ العزَّة بيد اللَّه، ولا

(۱) في (ب): اعينيه».

سورة فاطر (١١)

تُنال إلَّا بطاعتِهِ، وقد ذَكَرَها بقولِهِ: ﴿إليه يصعدُ الكلمُ الطيِّبُ»: من قراءة وتسبيح وتحميد وتهليل وكل كلام حسن طيِّب، فيرُفع إلى الله، ويُعرضُ عليه، ويُشي الله على صاحبه بين الملأ الأعلى، ﴿والعملُ الصالحِ»: من أعمال القلوب وأعمال الجوارح ﴿يرفَعُهُ»: الله تعالى إليه أيضاً كالكلم الطيب. وقيل: والعمل الصالحُ يوفَعُ الكلمَ الطَّيِّبَ؛ فيكون رفع الكلم الطيب بحسب أعمال العبد الصالحة فهي التي ترفع كلمه الطيب، فإذا لم يكن له عملٌ صالحٌ؛ لم يُزفَع له قولٌ إلى الله تعالى. فهذه الأعمال التي تُرفع إلى الله تعالى ويَرفَعُ الله صاحِبَها ويعزُه، وأمَّا السيئاتُ؛ فهذه الأعمال التي تُرفع إلى الله تعالى ويَرفَعُ الله صاحِبَها ويعزُه، وأمَّا السيئاتُ؛ فانها بالعكس، يريدُ صاحبُها الرفعةَ بها، ويمكرُ ويكيدُ ويعودُ ذلك عليه، ولا يزدادُ فإنَّا هواناً ونزولاً، ولهذا قال: ﴿والعملُ الصالحُ يرفعُهُ والذين يمكرونَ السيئاتِ لهم عذابٌ شديدَ»: يُهانون فيه غايةَ الإهانة. ﴿ومَكُرُ أولَئك هو يبورُهُ؛ أي: يهلك عذابٌ شديدَ»: يُهانون فيه غايةَ الإهانة. ﴿ومَكُرُ الماطل.

﴿وَالَتَهُ خَلَفَكُمُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثَمَّ جَعَلَكُمْ أَزْفَجُماً وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنكَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَمَا يُعَمَّرُ مِن تُمَتَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِنَبٍّ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَهِ يَمِيرُ ٢

فهذه ثلاثةُ أدلَّة من أدلَّة البعث والنشور، كلُّها عقليَّة، نبَّه اللّه عليها في هٰذه الآيات: إحياء الأرض بعد موتها، وأنَّ الذي أحياها سيُحيي الموتى. وتَنَقُّل الآدمي في تلك الأطوار، فالذي أوجَدَه ونَقًلَه طبقاً بعد طبق وحالاً بعد حال حتى بلغ ما

سورة فاطر (١٢ ـ ١٣)

قُدِّرَ له؛ فهو على إعادتِهِ وإنشائِهِ النشأةَ الأخرى أقدرُ، وهو أهونُ عليه. **وإحاطة** علمه بجميع أجزاء العالم العلويِّ والسفليِّ دقيقها وجليلها، الذي في القلوب، والأجنَّة التي في البطون، وزيادة الأعمار ونقصها، وإثباتُ ذُلك كلَّه في كتاب؛ فالذي كان هذا<sup>(۱)</sup> يسيراً عليه؛ فإعادتُه للأموات أيسرُ وأيسرُ. فتبارك من كَثُرَ خيرُه، ونبَّه عبادَه على ما فيه صلاحُهم في معاشهم ومعادهم.

﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَٰذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَآيَغٌ شَرَابُهُ وَهَٰذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيْبًا وَنَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَة تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلُكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْغُوْا مِن فَشْلِهِ. وَلَعَلَكُمْ تَشَكُرُونَ ١ يُولِجُ الَيَّلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَيَّلِ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حَتُلٌ يَعْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى ذَلِحَتُمُ ٱللَهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَي ٱلْفُلُكَ مِن مَوْلِخُ النَّهُمَ حَتُلٌ يَعْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى ذَلِحَتُمُ ٱللَهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَالَذِينَ مَنْعُونَ مِن فَوْلِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن فِطْمِيرٍ أَنَّ المَدَى أَلَقُلُكُ وَمُولُ مَا لَهُ مَالَهُ وَيُعَالَكُمُ

(١٢) هذا إخبارً عن قدرتِهِ وحكمتِهِ ورحمتِهِ، أنَّه جعل البحرينِ لمصالح العالم الأرضيِّ كلِّهم، وأنَّه لم يسوَّ بينهما؛ لأنَّ المصلحة تقتضي أن تكون الأنهارُ عذبة فراتاً سائغاً شرابها؛ لينتفعَ بها الشاربون والغارسون والزارعون، وأن يكونَ البحرُ ملحاً أجاجاً؛ لئلاً يَفْسُدَ الهواءُ المحيطُ بالأرض بروائح ما يموتُ في البحر من الحيوانات، ولأنَّه ساكنٌ لا يجري؛ فملوحتُه تمنعُه من التغيُّر، ولتكون حيواناتُه أحسنَ وألذَّ، ولهذا قال: ﴿ومن كلُّهُ: من البحر الملح والعذب ﴿تأكلونَ لحماً طريًاهُ: وهو السمك المتيسَّرُ صيدُه في البحر، ﴿وتستخرِجون حِلْيَةَ تَلْبَسونَها﴾: من لؤلؤ ومرجانٍ وغيره مما يوجدُ في البحر، فهذه مصالحُ عظيمةٌ للعباد.

ومن المصالح أيضاً والمنافع في البحر أن سَخَّرَه الله تعالى يحملُ الفلكَ من السفن والمراكب، فتراها تمخُرُ البحر وتشقُّه، فتسلكُ من إقليم إلى إقليم آخر ومن محلِّ إلى محلِّ، فتحمل السائرين وأثقالَهم وتجاراتِهِم، فيحصُلُ بذلك من فضل الله وإحسانه شيءٌ كثير، ولهذا قال: ﴿ولِتَبْتَغوا من فضلِهِ ولعلَّكم تشكُرون﴾.

﴿ ١٣﴾ ومن ذلك أيضاً إيلاجُهُ تعالى الليلَ بالنهارِ والنهارَ بالليلِ؛ يُدْخِلُ هٰذا على هٰذا على هٰذا، كلما أتى أحدُهما؛ ذهب الآخر، ويزيدُ أحدُهما وينقصُ

أضاف الشيخ هنا في هامش (أ) و(ب): «نعته» ثم شطب عليها في هامش (أ).

سورة فاطر (١٤)

الآخرُ ويتساويان، فيقوم بذلك ما يقومُ من مصالح العبادِ في أبدانهم وحيواناتهم وأشجارِهم وزُروعهم، وكذلك ما جعل الله في تسخير الشمس والقمر من مصالح الضياء والنورِ والحركة والسكون وانتشار العباد في طلب فضله وما فيهما من تنضيج الثمار وتجفيف ما يجفَف<sup>(۱)</sup> وغير ذلك مما هو من الضَّرورياتِ التي لو فُقِدَتْ؛ لَلَحِقَ الناسَ الضررُ.

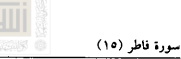
وقوله ﴿كلَّ **يجري لأح**ل مُسَمَّى﴾؛ أي: كلُّ من الشمس والقمر يسيران في فلكهما ما شاء الله أن يسيرا؛ فإذا جاء الأجلُ وقَرُبَ انقضاءُ الدُّنيا؛ انقطع سيرُهما، وتعطَّل سلطانُهما، وخسفَ القمرُ، وكُوِّرَتِ الشمسُ، وانتثرتِ النُّجومُ.

فلما بيَّن تعالى ما بيَّن من لهذه المخلوقات العظيمة وما فيها من العبر الدائَّة على كماله وإحسانِهِ قال: ﴿ذَلكُمُ اللَّه ربُّكم له الملكُ؟؛ أي: الذي انفرد بخَلْق لهذه المذكورات وتسخيرِها هو الربُّ المألوه المعبودُ الذي له الملكُ كلُّه. ﴿والذين تدعونَ من دونِهِ؟: من الأوثان والأصنام، لا يملِكونَ ﴿من قِطْميرَ؟؛ أي: لا يملكون شيئاً لا قليلاً ولا كثيراً، حتى ولا القطمير الذي هو أحقر الأشياء، ولهذا من تنصيص النفي وعمومه؛ فكيف يُدْعَوْنَ وهم غير مالكينَ لشيء من ملك السماواتِ والأرض؟!

(14) ومع لهذا: ﴿إِن تَذْعُوهُمَهُ: لا يسمعوكم؛ لأنهم ما بين جماد<sup>(٢)</sup> وأموات وملائكة مشغولين بطاعة ربهم، ﴿ولو سمعوا﴾: على وجه الفرض والتقدير ﴿ما استَجابوا لكم﴾: لأنَّهم لا يملِكون شيئاً ولا يرضى أكثرُهم بعبادة مَنْ عَبَدَه، ولهذا قال: ﴿ويوم القيامة يكفُرونَ بشِرَكِكُمَّ؛ أي: يتبرؤون منكم، ويقولونَ: سبحانك أنتَ ولِيُنا من دونهم، ﴿ولا ينبَّئك مثلُ خبيرَهَ؛ أي: لا أحدَ ينبُئكَ أصدقُ من الله أنتَ وليُنا من دونهم، ﴿ولا ينبَّئك مثلُ خبيرَه؛ أي: لا أحدَ ينبُئكَ أصدقُ من الله تمتر. فتضمَّنَتْ لهذه الآياتُ الأدلَة والبراهين الساطعةَ الدائَة على أنَّه تعالى المألوهُ المعبودُ الذي لا يستحقُ شيئاً من العبادة سواه، وأنَّ عبادةَ ما سواه باطلةُ متعلقةً بباطل لا تفيدُ عابده شيئاً.

التَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَاءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَهُ هُوَ ٱلْغَنِيُ ٱلْحَبِيدُ إِن يَشَأْ بَدْهِبْحُمْ

(1) في (ب): "وتخفيف ما يخفف".
 (٢) في (ب): "جمادات".



وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ ۞ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ۞ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْدَ أَخْرَى ْ وَلِن تَدَعُ مُنْفَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلَ مِنْهُ شَىْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُـرَقَتْ إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْرَے رَبَّهُم بِالْغَبْبِ وَأَقَامُوا الصَلَوْةُ وَمَن تَـزَكَى فَإِنَّمَا بَـنَزَكَى لِنَفْسِهِ وَإِلَى ٱللَهِ ٱلْمَصِيرُ ۞ ﴾.

(٥١) يخاطبُ تعالى جميع الناس، ويخبرُهم بحالِهم ووصفِهم، وأنهم فقراء فلم الله من جميع الوجوه: فقراء في إيجادِهم؛ فلولا إيجادُه إيَّاهم لم يوجدوا، فقراء في إعدادِهم بالقوى والأعضاء والجوارح، التي لولا إعدادُه إيَّاهم بها؛ لما استعدُّوا لأي عمل كان، فقراء في إمدادِهم بالأقواتِ والأرزاقِ والنعم الظاهرةِ والباطنة؛ فلولا فضلُه وإحسانُه وتيسيرُه الأمور، لما حصل لهم من الرزقِ والنعم شيءٌ، فقراء في فضلُه فضلُه وإحسانُه وتيسيرُه الأمور، لما حصل لهم من الرزقِ والنعم شيءٌ، فقراء في أمرف الغيء موف الذي ما استعدُوا الخيع عمل كان، فقراء في إمدادِهم بالأقواتِ والأرزاقِ والنعم الظاهرةِ والباطنة؛ فلولا فضلُه وإحسانُه وتيسيرُه الأمور، لما حصل لهم من الرزقِ والنعم شيءٌ، فقراء في كرُباتهم وإزالتُهُ لعسرِهم؛ لاستمرَّت عليهم المكارهُ والشدائدُ، فقراء إليه في تربيتهم مرف النقم عنهم ودفع المكارِه وإزالة الكروب والشدائدُ، فلولا دفعُه عنهم وتفريجُه الكرُباتهم وإزالتُهُ لعسرِهم؛ لاستمرَّت عليهم المكارهُ والشدائدُ، فقراء إليه في تربيتهم ورف التربية وأجناس التدبير، فقراء إليه في تألُههم له وحُبَّهم له وتعبدهم وإخلاص العبادة له قراء إليه في تألُههم له وحُبَّهم له وتعبدهم وقلوبُهم وأحوالُهم، فقراء إليه في تربيتهم المكارهُ والشدائدُ، فقراء إليه في تربيتهم وأحوالُهم ما يُضرِحُهم؛ فلولا تعليمُه المكارهُ والمدت أرواحُهم وقلوبُهم وأحوالُهم وأحوالُهم وإخلاص أنواع التربية وأحوالُهم، فقراء إليه في تعليمهم ما لا يعلمون وعملهم بما يُضلِحُهم؛ فلولا تعليمُه الم يتعروا، ولكنَّ الموفَق منهم الذي لا اعتبار النه في كلُحوا؛ فهم فقراء بالذات إليه بكلِّ معنى وبكل اعتبار مناه أنواع الفقر أم لم يشعُروا، ولكنَّ الموفَق منهم الذي لا ييلام إي يناهدُ فقرَّه في كل حال من أمور دينه ودنياه، ويتضرَّعُ له ويسالُه أنَّ لا يَكِلَه إلى ينهم الذي لا يعلمون وعملهم بما يضلو فولا تعليمه؛ وبكل عليمه إي اعتبار، الذي يو أي في ينهم الذي لا يكلمو أي يناهدُ فقرَّه في كل حال من أمور دينه ودنياه، ويتضرَّعُ له ويسألُه أنَّ لا يَكِلَه إلى يناه ينهم ولوفة عين وأنَّه على حميع أمورهِ، ويستصحبُ هذا المعنى في كلً وقت؛ في يفي طرفة عين وأن من مي ربَّه وإلهه الذي هو أرحمُ به من الوالة، وي كل مان من أمور مي ما مورهِ، ويستصحبُ هذا المعنى في كلً وقت؛ ونفي بولوفة اي من الواله الذي هو أرحم ما من م

والله هو الغنيُ الحميدُ»؛ أي: الذي له الغنى التامُ من جميع الوجوه؛ فلا يحتاجُ إلى ما يحتاجُ إليه خلقُه، ولا يفتقرُ إلى شيءٍ مما يفتقرُ إليه الخلقُ، وذٰلك لكمال صفاتِه، وكونِها كلها صفاتِ كمال ونعوتَ جلال، ومن غناه تعالى أنَّه أغنى الخلقَ في الدُّنيا والآخرة، الحميدُ في ذاته، وأسمائِهِ؛ لأنَّها حسنى، وأوصافه؛ لكونها عليا، وأفعاله؛ لأنَّها فضلٌ وإحسانٌ وعدلٌ وحكمةٌ ورحمةٌ، وفي أوامره ونواهيه؛ فهو الحميدُ على ما فيه، وعلى ما منّه<sup>(١)</sup>، وهو الحميدُ في غناه، الغنيُ

(۱) «قوله على ما فيه: أي من الصفات، وعلى ما مَنَّه من الفضل والإنعام وعلى الجزاء بالعدل»،
 كذا في هامش نسخة (أ) بخط المؤلف.

سورة فاطر (١٦ ـ ١٨)

(١٦) ﴿إِن يَشَأُ يُذَهِبْكُم ويأْتِ بِخلقٍ جديدِ﴾: يُحتمل أنَّ المرادَ: إنْ يشأ يُذَهِبْكُم أَيُّها الناس ويأتِ بِغيركم من الناس أطوع لله منكم، ويكون في هذا تهديد لهم بالهلاك والإبادة، وأنَّ مشيئتَه غيرُ قاصرة عن ذلك. ويُحتمل أنَّ المرادَ بذلك إثباتُ البعث والنُشور، وأنَّ مشيئةَ الله تعالى نافذةٌ في كلُّ شيءٍ، وفي إعادتكم بعد موتكم خلقاً جديداً، ولكن لذلك الوقت أجلٌ قدَّره الله لا يتقدَّم عنه ولا يتاخر. (١٧) ﴿وما ذلك على الله بعزيزَهِ؛ أي: بممتنع ولا معجز له.

(1) ويدلُّ على المعنى الأخير ما ذكره بعده في قوله: ﴿ولا تَزَرُ وازرَةً وِزْرَ أخرى﴾؛ أي: في يوم القيامةِ كلُّ أحدٍ يُجازى بعمله، ولا يحملُ أحدَّ ذنبَ أحَدٍ. ﴿وإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ ﴾؛ أي: أنفسٌ مثقلةٌ بالخطايا والذنوب تستغيثُ بمن يحمل عنها بعضَ أوزارها، ﴿لا يُحْمَلُ منه شيءٌ ولو كان ذا قُربي؟: فإنَّه لا يَحْمِلُ عن قَريبٍ، فليست حالُ الآخرة بمنزلةِ حال الَّذْنيا يساعدُ الحميم حميمَه والصديقُ صدبِّقُه، آبِل يوم القيامةِ يتمنَّى العبدُ أنْ يكونَ له حقٌّ على أحدٍ، ولو على والديه وأقاربه. ﴿إِنَّما تنذرُ الذين يَخْشَوْنَ ربَّهم بالغيب وأقاموا الصلاة﴾؛ أي: لهؤلاء الذين يقبلون النذارة وينتفعون بها، أهلُ الخشية لله بالغيب. الذين(١) يخشونَه في حال السرُّ والعلانية والمشهد والمغيب وأهل إقامة الصلاة بحدودها وشروطها وأركانها وواجباتها وخُشوعها؛ لأنَّ الخشيةَ لله تستدعي من العبدِ العملَ بما يخشى من تضييعِهِ العقابُ والهربَ مما يخشى من ارتكابهِ العذاب، والصلاة تدعو إلى الخير وتنهى عن الفحشاء والمنكر. ﴿ومن تزكَّى فإنَّما يتزكَّى لنفسِهِ﴾؛ أي: ومن زكَّى نفسَه بالتنقِّي من العيوب كالرياء والكبر والكذب والغشِّ والمكرِ والخداع والنفاقِ ونحو ذلك من الأخلاق الرذيلة، وتحلَّى بالأخلاقُ الجميلة من الصدقِ والإخلاصِ والتواضُع ولين الجانب والنُصح للعباد وسلامةِ الصدرِ من الحقدِ والحسدِ وغيرِهما من مساوىء الأخلاق؛ فإنَّ تزكِيَتُه يعود نفعُها إليه ويصلُ مقصودُها إليه، ليس يضيعُ من عملِهِ شيَّة. ﴿وَإِلَى اللَّهُ المصيرُ؟: فيجازي الخلائقَ على ما أَسْلَفُوه، ويحاسِبُهم على ما قدَّموه وعَمِلوه، ولا يغادِرُ صغيرةً ولا كبيرةً إلَّا أحصاها.

وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْشِيرُ ﴾ وَلَا ٱلظُّلُمَتُ وَلَا ٱلنُّورُ ﴾ وَلَا ٱلظَّرُورُ ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَحْبَهُ وَلَا ٱلْأَمَوَنُ إِنَّ ٱللَهَ يُسْعِعُ مَن يَشَآَهُ وَمَآ أَنتَ بِمُسْيِعٍ مَّن في ٱلْتُبُورِ ﴾

فى (ب): «أي الذين».

سورة فاطر (١٩ ـ ٢٤)

إِنْ أَنَتَ إِلَّا نَذِيرٌ ٢ ۖ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ٢ ﴾.

(١٩) ـ ٢٣) يخبر تعالى أنَّه لا يتساوى الأضدادُ في حكمة الله وفيما أوْدَعَه في فِطَرِ عباده، فلا فيستوي الأعمى : فاقد البصر فوالبصير ولا الظلمات ولا النور ولا الظلُ ولا الحرور . وما يستوي الأحياء ولا الأموات ؛ فكما أنه من المتقرّر عندكم الذي لا يَقْبَلُ الشكَّ أَنَّ هٰذه المذكورات لا تتساوى ؛ فكما أنه من فلتغلموا أنَّ عدم تساوى المتضادات ولا المتقرّر عندكم الذي لا يَقْبَلُ الشكَّ أَنَّ هٰذه المذكورات لا تتساوى ؛ فكما أنه من والكافر ، ولا الظلمات ولا المتقرّر عندكم الذي لا يَقْبَلُ الشكَّ أَنَّ هٰذه المذكورات لا تتساوى ؛ فكذلك فلتغلموا أنَّ عدم تساوى المتضادات المعنويَّة أولى وأولى ؛ فلا يستوي المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن أولى وأولى ؛ فلا يستوى المؤمن والكافر ، ولا المهتدي والضالُ ، ولا العالم والجاهل ، ولا أصحاب الجنة وأصحاب النار ، ولا أحياء القلوب وأمواتها؛ فبين هٰذه الأشياء من التفاوت والفرق ما لا يعلمه والنار ، ولا أحليه من ضدة ؛ فليختر الحازم لنفسه ما هو أولى به وأحق بالإيثار . فوما أن الله يعمله من ضدًه؛ فليختر الحازم لنفسه ما هو أولى به وأحق بالإيثار . فوما أن يتنافس في يُسمِعُ مَن يشاء »: سماع فَهم وقبول؛ لأنَّه تعالى هو الهادي الموقق . فوما أنت يسمع من في القبور ؛ أي أي أله تعالى هو أولى به وأحق بالإيثار . فوما أنت يسمع من في القبور ؟ أي أله تعالى هو الهادي الموفق . في أن أنه الله بمان الذي ينبغي أن يُتنافس في أسمع من يشاء »: سماع فَهم وقبول؛ لأنَّه تعالى هو الهادي الموفق . فوما أنت أسمع من في القبور ؟ أي أي أله بمان الذي ينبغي أن يُتنافس في أسمع من في القبور ؟ أي أن أله تعالى هو الهادي الموفق . فوما أنت أسمع من في القبور ؟ أي أي أله بمان أو : كما أنَّ دعاءك لا يفيدُ سكان أرسلت به؛ قُبِلَ منك أم لا، ولهذا قال : فإن أنت إلا نذيرً ».

٤٢٤ ﴿إنا أرسلناك بالحقَّ؟ أي: مجرَّدُ إرسالنا إيَّاك بالحقِّ؛ لأنَّ الله تعالى بَعَثَكَ على حين فترةٍ من الرسل وطموس من السُّبل واندراس من العلم وضرورة عظيمةٍ إلى بعنك، فبعنَكَ اللَّه رحمة للعالمين، وكذلك ما بَعَثناك به من الدين القويم والصراط المستقيم حقَّ لا باطل، وكذلك ما أرسلناك به من الدين العويم والصراط المستقيم حقَّ لا باطل، وكذلك ما أرسلناك به من أطاعَكَ العظيم وما استملَ عليه من الذين العظيم وما المتعلم وصرورة العويم والصراط المستقيم حقَّ لا باطل، وكذلك ما أرسلناك به من أطاعَكَ العظيم وما استملَ عليه من الذين العرب محقً وصدقٌ، ﴿بشيراً» : لمن أطاعَكَ بنواب الله العاجل والآجل ﴿ونذيراً»<sup>(1)</sup>: لمن عصاك بعقاب الله العاجل والآجل، بنواب الله العاجل والآجل، في نائية : من الأمم الماضية والقرون الخالية ﴿إلَّ عن بَيْنَةٍ.

﴿وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيَّنَتِ وَبِٱلرُّيُرِ وَبِٱلْكِتَ<sup>نِي</sup> ٱلْمُنِيرِ ۞ ثُوَ آخَذْتُ ٱلَّذِينَ كَفَرُولٌ فَكَيْفَ كَانَ نَكِبِرِ ۞ ﴾.

(۱) في (ب): «نذيراً».

سورة فاطر (٢٥ ـ ٢٨).

(٢٥﴾ أي: وإنْ يكذّبُك أيُّها الرسول هُؤلاء المشركون؛ فلست أول رسول كُذَبَ، ﴿فَقَد كَذَبَ الذين من قبلهم جاءتُهم رسُلُهم بالبيناتِ؟ : الدالَّاتِ على الحقَّ وعلى صدقهم فيما أخبروهم به. ﴿والزُبُرِ؟ أي : الكتب المكتوبة المجموع فيها كثير من الأحكام. ﴿والكتابِ المنيرِ؟ أي : المضيء في أخباره الصادقة وأحكامه العادلة، فلم يكن تكذيبُهم إياهم ناشئاً عن اشتباه أو قصورِ بما جاءتُهم به الرسلُ، بل بسبب ظلوهِم وعنادِهِم

1237

﴿٢٦﴾ ﴿ثم أخذتُ الذين كفروا﴾: بأنواع العقوباتِ ﴿فكيف كان نكيرِ﴾: عليهم؟ كان أشدً النكير وأعظمَ التنكيل؛ فإيَّاكم وتكذيبَ هذا الرسول الكريم، فيصيبكم كما أصاب أولئك من العذاب الأليم والخزي الوخيم.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنَزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخَرَجْنَا بِهِ فَمَرَنِتِ تُمْغَلِّقًا أَلَوْنُهَأْ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدًا بِيضٌ وَحُمَرٌ تُخْتَكِفُ أَلَوْنُهَا وَغَرَبِيبُ سُوْدٌ ۞ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَآتِ وَٱلأَنْغَنِرِ تُخْتَلِفُ أَلُوْنُهُمُ كَذَلِكُ إِنَّمَا يَخْشَى اللَهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتَؤَأْ إِنَ اللَهَ عَزِيزُ غَفُورُ ۞ ﴾.

يذكر تعالى خلقَه للأشياء المتضادًات التي أصلُها واحدٌ ومادتُها واحدةٌ وفيها من التفاوت والفرق ما هو مشاهدٌ معروف؛ ليدلَّ العبادَ على كمال قدرتِهِ وبديع حكمتِهِ:

(٢٧) فمن ذلك أنَّ الله تعالى أنزلَ من السماء ماء، فأخرج به من الثمراتِ المختلفاتِ والنباتات المتنوعاتِ ما هو مشاهدٌ للناظرين، والماء واحدٌ والأرضُ واحدةً. ومن ذلك الجبالُ التي جعلها الله أوتاداً للأرض؛ تجدِها جبالاً مشتبكةً، بل جبلاً واحداً، وفيها ألوان متعددةً، فيها ﴿جُدَدٌ بيضٌ﴾؛ أي: طرائق بيضٌ، وفيها طرائقُ صفرٌ وحمرٌ، وفيها ﴿جُرابيبُ سودٌهُ؛ أي: شديدة السواد جدًا.

﴿٢٢﴾ ومن ذٰلك الناسُ والدوابُ والأنعام؛ فيها من اختلاف الألوان والأوصافِ والأصواتِ والهيئاتِ ما هو مرئيَّ بالأبصار مشهودٌ للنُظَارِ، والكلُّ من أصل واحدٍ ومادةٍ واحدةٍ، فتفاوتُها دليلٌ عقليَّ على مشيئةِ الله تعالى التي خَصَّصَتْ ما خَصَّصَتْ ما مُعَصَّتْ ما مُعَمَّتُ ما مُعَمَّتُ ما مُعَمَّتُ ومادةٍ واحدةٍ واحدةٍ، فتفاوتُها دليلٌ عقليَّ على مشيئةِ الله تعالى التي خَصَّصَتْ ما خَصَّصَتْ ما مُعَمَّتُ منها بلونِهِ ووصفِهِ، وقدرة الله تعالى حيث أوجدها كذلك، وحكمتِهِ ورحمتِهِ حيث منها بلونِهِ ووصفِهِ، وقدرة الله تعالى حيث أوجدها كذلك، وحكمتِهِ ورحمتِهِ حيث كان ذلك الاختلاف وذلك التفاوتُ فيه من المصالح والمنافع ومعرفة الطرق ومعرفة الناس بعضهم بعضاً ما هو معلوم، وذلك أيضاً دليلٌ على سعة علم الله تعالى، وإنه تبعنُ من المصالح والمنافع ومعرفة الطرق ومعرفة الناس بعضهم بعضاً ما هو معلوم، وذلك أيضاً دليلٌ على مؤهده الأشياء وغيرها نظر غفلةٍ لا تحدثُ من يتبعُتُ من أمي من المصالح والمنافع ومعرفة الطرق ومعرفة الناس بعضهم بعضاً ما هو معلوم، وذلك أيضاً دليلٌ على سعة علم الله تعالى، وإنه يبعُثُ من في القبور. ولكن الخافل ينظر في هذه الأشياء وغيرها نظر غفلةٍ لا تحدثُ من يبعُثُ من في القبور. ولكن الخافل ينظر في هذه الأشياء وغيرها نظر منها معلوم، وذلك أيضاً دليلُ على معة علم الله تعالى، وأنه يبعُنُ من في القبور. ولكن الخافل ينظر في هذه الأشياء وغيرها نظر عفلةٍ لا تحدثُ من في القبور. ولكن الخافل ينظر في هذه الأشياء وغيرها نظر عفلةٍ لا تحدثُ من في القبور. ولكن الخافل ينظر في هذه الأسياء وغيرها نظر أيضاً منه وغيرها ما مو معلوم، وذلك ألك أله أوله منه الأسياء وغيرها نظر أيضاً من في القبور. ولكن الخافل ينظر في هذه الأسياء وغيرها نظر أي ما ما مو ما معلوم.

This file was downloaded from QuranicThought.com

RINCE GHAZI TRU UR'ÀNIC THOUG

سورة فاطر (۲۹ ـ ۳۰)

له تذكُّراً، وإنَّما ينتفع بها من يخشى الله تعالى ويعلم بفكرِهِ الصائب وجهَ الحكمة فيها، ولهٰذا قال: ﴿إِنَّما يخشى اللهَ من عبادِهِ العلماءُ﴾: فكلُّ من كان بالله أعلم؛ كان أكثرَ له خشيةً، وأوجبتَ له خشيةُ الله الانكفافَ عن المعاصي والاستعدادَ للقاء مَنْ يخشاه، وهٰذا دليلٌ على فضيلة العلم؛ فإنَّه داع إلى خشية الله، وأهلُ خشيتِهِ هم أهلُ كرامتِهِ؛ كما قال تعالى: ﴿رضي الله عنهم ورَضُوا عنه ذٰلك لِمَنْ خَشِيَ ربَّه﴾. ﴿إِنَّ اللّه عزيزَ»: كامل العزَّة، ومن عزَّته خَلْقُ هٰذه المخلوقات المتضادًات. ﴿غفورَ»: لذنوب التائبين.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُوبَ كِنَبَ ٱللَّهِ وَأَقَـامُوْا ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَنَهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةُ بَرْجُوبَ نِجَنَرَةَ لَن تَتَبُورَ ۞ لِيُوَفِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَبَذِيدَهُم مِّن فَضَّلِهِ؞ إِنَّمُ غَفُورٌ شَكُورٌ ۞ ﴾.

(٢٩ ﴾ ﴿إِنَّ الذين يتلونَ كتاب اللَه ﴾؛ أي : يتَّبعونَه في أوامره فيمتَثِلونها وفي نواهيه فيترُكونها وفي أخباره فيصدِّقونها ويعتَقِدونها ولا يقدِّمون عليه ما خالَفَه من الأقوال، ويتلون أيضاً ألفاظَه بدراستِهِ، ومعانِيه بتتبُّعِها واستخراجِها، ثم خصَّ من ألتلاوة بعدما عمَّ الصلاةَ ـ التي هي عمادُ الدِّين ونورُ المسلمين وميزانُ الإيمان وعلامةُ صدق الإسلام ـ النفقةَ<sup>(١)</sup> على الأقارب والمساكين واليتامى وغيرهم من الزكاة والكفارات والنذور والصدقات، ﴿سرًّا وعلانيةَ ﴾ : في جميع الأوقات؛ ويرجونَ في بذلك ﴿تجارة لن تبورَ ﴾؛ أي : لن تكسدَ وتفسدَ، بل تجارة هي أجلُ التجارات وأعلاها ألا وهي رضا ربُّهم والفوزُ بجزيل ثوابِه والنجاةُ من سخطِهِ وعقابِهِ، وهٰذا فيه الإخلاصُ<sup>(٢)</sup> بأعمالهم، وأنَّهم لا يرجون بها من المقاصدِ السيئةِ والنيَّاتِ الفاسدةِ شيئاً.

﴿٣٠﴾ ذكر أنَّهم حصل لهم ما رَجَوْه، فقال: ﴿لِيُوَفِّيهم أجورَهم﴾؛ أي: أجور أعمالهم على حسب قِلَّتِها وكثرتها وحُسنها وعدمِهِ، ﴿ويزيدَهُم من فضلِهِ﴾: زيادة عن أجورهم. ﴿إِنَّه غفورٌ شكورٌ﴾: غفر لهم السيئاتِ، وقَبِلَ منهم القليل من الحسنات.

﴿وَالَّذِينَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَٰبِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدُ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِ. لَخَبِيرًا

في (ب): «والنفقة».
 (٢) في (ب): «أنهم يخلصون».

ነ £"ለ

سورة فاطر (۳۱ ـ ۳۲)

بَصِيرٌ ٢ ثُمَّ أَوَرَثِنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَاً فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ. وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَتِ بِإِذِنِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضِلُ ٱلْكَبِيرُ ٢ جَنَّنَتُ عَدْنِ يَنَخُلُونَهَا يُحُلَوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلَوْلُوْلَ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ٢ وَوَالُوا ٱلْحَدُد لِلَهِ الَذِي أَذَهَبَ عَنَا الْحَزَنُ إِنَّ رَبَّنَا لَعَفُرُ شَكُورُ ٢ الَذِي آلَذِي آلَذِهِ لَا عَمَدِهِ مِنْ الْنَ

(٣١% يذكر تعالى أنَّ الكتابَ الذي أوحاه إلى رسوله ﴿هو الحقَّ»: من كثرة ما استمل عليه من الحقّ، كأنَّ الحقَّ منحصر فيه؛ فلا يكنَ في قلوبكم حرج منه ولا تتبرَّموا منه ولا تستهينوا به؛ فإذا كان هو الحقَّ؛ لزم أنَّ كلَّ ما دلَّ عليه من المسائل الإلهيَّة والغيبيَّة وغيرها مطابق لما في الواقع؛ فلا يجوز أن يُراذ به ما يخالفُ ظاهره وما دلَّ عليه. ﴿مصدقاً لما بينَ يديهِ : من الكتب والرسل؛ لأنّها أخبرت به، فلما ورما دلَّ عليه. ﴿مصدقاً لما بينَ يديهِ : من الكتب والرسل؛ لأنّها أخبرت به، فلما وُجدَ وظهرَ؛ ظهرَ به صدقُها؛ فهي بشرت به وأخبرت، وهو صدَّقها، ولهذا لا يمكن أحداً أن يؤنَّ من جملة أخبرة المابقة وهو كافر بالقرآن أبداً؛ لأنَّ كفره به ينقض إيمانه بها؛ وأبنَ من جملة أخبارها مطابقة لأخبار القرآن أدلاً من معابقة لأخبار القرآن أدلاً بن عليه من المواتى فلا أخبارها مطابقة لأخبار القرآن أدلاً أخبارها مطابقة لأخبار القرآن أدلاً من جملة أخبارها الخبر عن القرآن، ولأنَّ أخبارها مطابقة لأخبار القرآن أدلكُ فل من جملة أخبارها الخبر عن القرآن، ولأنَّ أخبارها مطابقة لأخبار القرآن ألداً أن أن الله بها؛ في أنَّ من جملة أخبارها الخبر عن القرآن، ولأنَ أخبارها مطابقة لأخبار القرآن ألداً أن أله معاده لها إن أن من جملة أخبارها الخبر عن القرآن، ولأنَّ أخبارها مطابقة لأخبار القرآن ألداً أذا أن الشرائع السابقة لا تليق إلَّا بوقتها وزمانها، ولهذا ما زال الله يرسلُ الرسلَ في أنَّ السرائع السابقة لا تليق إلّا بوقتها وزمانها، ولهذا ما زال الله يرسلُ الرسلَ في أن المرائع السابقة لا تليق ألما محمد على منهم أذلك أنه فحاء بهذا الشرع الذي يصلح له معاده ألما ألما ألما أله معاده ويتم ألما ألهم عقولاً وأحسنهم أفكرار أوأوقهم قلوباً وأزكاهم أذلي ألما كانت هذه الخلق إلى يوم القيامة، ويتكفَل بما هو الخير في كل وقت، ولهذا لما زال الما أن كما مو الخلي في ألما في أله أوركاهم ألما أله ألما أله ألما ألما ألما أله أكمل الأمة أكمل الأمم عقولاً وأحسنهم أفكرار أوأوقهم قلوباً وأزكاهم أنفساً اصطفاهم الأمة أكمل الأمم عقولاً وأحسنهم أفكرار أوأوقهم قلوباً وأزكاهم أنفساً الماله ألما ألما أكمل الأمم عقولاً وأحسنهم ألكاب أمم مو ألخير في كل وقت، والمامي ما وألهم ألما أكما ألما معقولاً وأحسنهم ألكار أورأهم ألكاب أملهم أكمل الأمم عقولاً أحسامه ألكار أورأهم ألكاب أما مي ألما أ

(٣٢) ولهذا قال: ﴿ثم أوْرَنْنا الكتاب الذين اصْطَفَيْنا من عبادِنا﴾: وهم هٰذه الأمة. ﴿فمنهم ظالمٌ لنفسِهُ»: بالمعاصي التي هي دون الكفر، ﴿ومنهم مقتصدٌ»: مقتصرٌ على ما يجب عليه، تاركُ للمحرَّم، ﴿ومنهم سابقٌ بالخيرات﴾؛ أي: سَارَعَ فيها، واجتَهَدَ فسبق غيره، وهو المودي للفرائض، المكثر من النوافل، التاركُ فيها، واجتَهَدَ فسبق غيره، وهو المودي للفرائض، المكثر من النوافل، التاركُ للمحرم والمكرم والمكروه؛ فكلهم اصطفاه الله تعالى لورائة هذا الكتاب، وإن تفاوتت مواتِّبُهم وتميزت ألم الماركُ للمحرم والمكثر من النوافل، التاركُ للمحرم من المكثر من النوافل، التاركُ فيها، واجتَهَد فسبق غيره، وهو المؤدي للفرائض، المكثر من النوافل، التاركُ للمحرم والمكروه؛ فكلهم اصطفاه الله تعالى لورائة هذا الكتاب، وإن تفاوتت مواتِبُهم وتميَّزت أحوالُهم؛ فلكل منهم قسطٌ من وراثيَّه، حتى الظالم لنفسه؛ فإنَّ ما معه من أصل الإيمان وعلوم الإيمان وأعمال الإيمان من وراثة الكتاب؛ أنَّ المراد معه من أصل الإيمان وعلوم الإيمان وأعمال الإيمان من وراثة الكتاب، وقوله، بوراثة المواد الكتاب، وقوله، المراد معه من أصل الإيمان وعلوم الإيمان وأعمال الإيمان من وراثية واستخراج معانيه، وقوله، المراد المراد الكتاب، وقوله، الموراثة المواد الكتاب، وإن تفاويت مراتِبُهم وتميَّزت أحوالُهم؛ فلكل منهم قسطٌ من وراثية واللم لنفسه، فإنَّ ما مواتِ ألمان الإيمان من وراثية الكتاب، وإن المراد معه من أصل الإيمان وعلوم الإيمان وأعمال الإيمان من وراثية واستخراج معانيه، وقوله، بوراثة الكتاب وراثة علمانه وعمله ودراسة ألفاظِه واستخراج معانيه، وقوله، الموراثة الكتاب وراثة علمانه وعمله ودراسة ألفاظِه واستخراج معانيه، وقوله، إلى المراد منه المواثة الكتاب وراثة علمانه وعمله ودراسة ألفاظِه واستخراج معانيه، وقوله، إلى الموراثة الكتاب المواثية علمان من وراثية الكتاب المواثية، وقوله، الموراثة الكتاب المواثية المواثة المواثة الكتاب وله، إلى المواثة المواثية علموه وعمله ودراسة ألفاظِه واستخراج معانيه، وقوله، المواثي المواثية الكتاب ولمواثية الكراثة المواثية المواثية الكتاب ولمواثية الكراثة، المواثية المواثية المواثية وله مواثية المواثية المواثية الكتاب ولمواثية المواثية الكتاب ولمواثة المواثية المواثية المواثية المواثية المواثية المواثية المواثية المواثية المواثية ولمواثية المواثية المواثية وله

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة فاطر (٣٣ ـ ٣٥)

﴿بِإِذِنِ اللَّهِ»: راجعٌ إلى السابق إلى الخيرات<sup>(١)</sup>؛ لَتَلَّا يَغترَّ بِعملَه، بل ما سَبَقَ إلى الخيرات إلَّا بتوفيق الله تعالى ومعونته؛ فينبغي له أن يشتغلَ بشكر الله تعالى على ما أنعم به عليه. ﴿ذٰلك هو الفضلُ الكبيرُ»؛ أي: وراثة الكتاب الجليل لمن اصطفى تعالى من عباده هو الفضلُ الكبيرُ الذي جميع النعم بالنسبة إليه كالعدم، فأجلُ النعم على الإطلاق وأكبرُ الفضل وراثةُ لهٰذا الكتاب.

﴿٣٣﴾ ثم ذكر جزاء الذين أوْرَنَهم كتابَه، ﴿جناتُ عدنِ يَدْخُلُونها ﴾؛ أي: جناتُ مشتملاتٌ على الأشجار والظلّ والظليل والحدائق الحسنة والأنهار المتدفَّقة والقصور العالية والمنازل المزخرفة في أبدٍ لا يزول وعيش لا يَنْفَدُ. والعَدْنُ: الإقامة؛ فجنات عدنِ؛ أي: جنات إقامة، أضافها للإقامة لأنَّ الإقامة والخلود وصفُها عدنِ؛ أي: جنات إقامة، أضافها للإقامة لأنَّ الإقامة والخلود وصفُها ووصفُ العالية ، في من ينفَدُ. والعَدْنُ: الإقامة؛ فجنات عدنِ؛ أي: جنات إقامة، أضافها للإقامة لأنَّ الإقامة والخلود وصفُها ووصفُ عدنِ؛ أي: جنات إقامة، أضافها للإقامة لأنَّ الإقامة والخلود وصفُها ووصفُ العلما، في يُحَمَّز فيها من أساورَ من ذهبِ ؟: وهو الحُليُّ الذي يُجعل في اليدين على ما يحبُون ويرونَ أنَّه أحسنُ من غيره، الرجال والنساء في الحلية في الجنة سواء. فولي ما يحبُون فيها في إسترق أخضر.

(٣٤) ﴿وَ لَمَّا تَمَّ نعيمُهم وكَمُلَتْ لَذَّتُهم؛ ﴿قالوا الحمدُ للَه الذي أَذْهَبَ عَنًا الحَزَنَ»: ولهذا يشملُ كلَّ حزنٍ؛ فلا حزنَ يعرض لهم بسبب نقص في جمالهم ولا في طعامهم وشرابهم ولا في لذَّاتهم ولا في أجسادهم ولا في دوام لَبْيُهم؛ فهم في طعامهم ما يرونَ عليه مزيداً، وهو في تزايدِ أبدَ الآباد. ﴿إِنَّ رَبَّنا لَغفورَ»: حيث غَفَرَ لنا الزَلاتِ. ﴿قَالُوا مَا عَنْ أَجْسَادَمَ وَلا في فَعْمَا فَقَى عَنْ مَعْامهم ولا في مُعَامهم ولا في مُعامهم ولا في في معالهم ولا في طعامهم ولا في دوام لَبْيُهم؛ فهم في تزايدِ أبدَ الآباد. ﴿إِنَّ رَبَّنا لَغفورَ»: حيث غَفَرَ لنا الزَلاتِ. ﴿ شَكُورُهُ: حيث قَبِلَ مَنَّا الحسناتِ وضاعَفُها، وأعطانا من فضلِهِ عَلَمَ لنا الزَلاتِ. ﴿ مُعالَى مَعْدَاتُهُ مَعْمَرَةٍ فَعَلَمُ الحسناتِ وضاعَفُها، وأعطانا من فضلِهِ ما لم تَبْلُغُهُ أعمالُنا ولا أمانينا. فبمغفرتِهِ؛ نَجَوْا من كلَّ مكروه ومرهوبٍ، وبشكرِهِ وفضلِهِ؛ حصل لهم كلُّ مرغوبٍ محبوبٍ.

﴿٣٥﴾ ﴿الذي أَحَلَّنا﴾؛ أي: أنزلنا نزول حلول واستقرارٍ، لا نزول معبرٍ واعتبار ﴿دار المُقامةِ﴾؛ أي: الدار التي تدوم فيها الإقامةُ، والدار التي يُرغب في المقام فيها؛ لكثرة خيراتها وتوالي مسرًاتها وزوال كدوراتها، وذلك الإحلال بفضلِهِ علينا وكرمِهِ، لا بأعمالنا؛ فلولا فضلُهُ؛ لما وَصَلْنا إلى ما وَصَلْنا إليه، ﴿لا يَمَسُّنا فيها نَصبٌ ولا يَمَسُّنا فيها لُغوبٌ﴾؛ أي: لا تعبٌ في الأبدان ولا في القلبِ والقُوى ولا في كثرة التمتُّع.

(1) في (ب): «بالخيرات».

آ سورة فاطر (٣٦ ـ ٣٧)

ولهذا يدلُّ على أن الله تعالى يَجْعَلُ أبدانَهم في نشأةٍ كاملةٍ ويُهَيِّىءُ لهم من أسباب الراحة على الدَّوام ما يكونون بهٰذه الصفة؛ بحيث لا يمسُّهم نصبٌ ولا لغوبٌ ولا همُّ ولا حزنٌ.

ويـدلُّ على أنهم لا ينامون في الجنة؛ لأنَّ النوم فائدتُه زوالُ التعب وحصولُ الراحة به، وأهل الجنةِ بخلافٍ ذلك، ولأنَّه موتٌ أصغر، وأهل الجنة لا يموتون. جعلنا الله منهم بمنَّه وكرمه.

﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَمَ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا وَلَا يُخْفَفُ عَنْهُم مِن عَذَابِهَا كَذَلِكَ نَجَرِى كُلَّ كَفُرِرٍ ٢ وَهُمْ يَصْطَرِتُونَ فِيهَا رَبَّنَآ أَخْرِخْنَا نَعْمَلْ مَنالِحًا غَيْرَ ٱلَذِى كُنَا نَعْمَلُ أَوَلَدُ نُعَمِرُكُم مَّا يَنَدَكَرُ فِيهِ مَن تَذَكَرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِلِينَ مِن شَمِيرٍ ٢ ٢

(٣٦% لما ذكر تعالى حال أهل الجنة ونعيمَهم؛ ذكر حالَ أهل النار وعذابَهم، فقال: ﴿والذين كَفَروا؟؛ أي: جحدوا ما جاءتُهم به رسُلُهم من الآيات وأنكروا لقاء ربِّهم، ﴿لهم نارُ جمعنَم؟: يعذَّبون فيها أشدَّ العذاب وأبلغ العقاب، ﴿لا يقاء ربِّهم، عليهم؟: بالموت ﴿فيمَوتوا؟: فيستريحوا، ﴿ولا يُخَفَّفُ عنهم من يقضى عذابِها؟: فشدَّة العذاب وعِظَمُهُ مستمرَّ عليهم في جميع الآنات واللحظات. ﴿كَذَلِكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورِ؟

فى (ب): «ومدينا».

سورة فاطر (۳۹ ـ ٤٠)

الأعمال؛ سألتُمُ الرجعةَ! هيهات هيهات! فات وقتُ الإمكان، وغضب عليكم الرحيم الرحمٰن، واشتدَّ عليكم عذاب النار، ونسيَكُم أهلُ الجنة، فامكثوا فيها خالدين مخلَّدين وفي العذاب مُهانين، ولهٰذا قال: ﴿فَذَوقُوا فَمَا للظالمين من نصيرِ﴾: ينصُرُهم فيُخْرِجُهم منها، أو يخفُفُ عنهم من عذابها.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَالِمُ غَيْبٍ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُمْ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ۞ .

(٣٨﴾ لمَّا ذكر جزاء أهل الدارين، وذكر أعمال الفريقين؛ أخبر تعالى عن سعة علمِهِ تعالى واطِّلاعه على غيب السمواتِ والأرض التي غابت عن أبصارِ الخَلْق وعن علمهم، وأنَّه عالمٌ بالسرائر وما تنطوي عليه الصُّدور من الخير والشرِّ والزكاء وغيره، فيعطي كلاً ما يستحقُّه، وينزِلُ كلَّ أحدِ منزلته.

هُوَ الَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهِفَ فِي ٱلأَرْضِّ فَمَن كَفَرَ فَعَلَتِهِ كُفُرُمُ وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَّا مَقَناً وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفَرْهُمْ إِلَّا خَسَارًا ﷺ.

﴿٣٩﴾ يخبر تعالى عن كمال حكمتِهِ ورحمتِهِ بعبادِهِ أَنَّه قَدَّرَ بقضائِهِ السابق أَنْ يجعلَ بعضَهم يَخْلُفُ بعضاً في الأرض، ويرسلَ لكلُّ أُمَّةٍ من الأمم النُّذُرَ، فينظرَ كيف يعملونَ؛ ﴿فمن كَفَرَ﴾: بالله وبما جاءتْ به رسلُه؛ فإنَّ كفرَه عليه، وعليه إثمُه وعقوبتُه، ولا يَحْمِلُ عنه أحدٌ، ولا يزداد الكافر بكفرِهِ إلَّا مقتَ ربَّه له وبغضَه إيَّاه، وأيُّ عقوبة أعظمُ من مقت الربِّ الكريم؟! ﴿ولا يزيد الكافرين كُفْرُهُم إلَّا خساراَ﴾؛ أي: يخسرون أنفسَهم وأهليهم وأعمالَهم ومنازلَهم في الجنة؛ فالكافر لا يزالُ في زيادةٍ من الشقاء والخسران والخزي عند الله وعند خلقِهِ والحرمان.

قُلْ أَرَمَيْتُمْ شُرَّكَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُولْ مِنَ ٱلأَرْضِ أَتَر لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلتَمَوَّتِ أَمَر ءَاتَبْنَهُمْ كِنَبَا فَهُمْ عَلَى بَيِّنَتِ مِّنَهُ بَلْ إِن يَعِدُ ٱلظَّلِيمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا غُرُورًا ﴿ ﴾ .

٤٠٤ يقول تعالى معجزاً لآلهة المشركين ومبيناً نقصَها وبطلانَ شِركهم من جميع الوجوه: ﴿قُلْ لَهُ يا أَيُّها الرسول لهم: ﴿أرأيتُم ﴾؛ أي: أخبروني عن شركائكُم ﴿الذين تدعونَ من دونِ الله ﴾: هل هم مستحقُون للدعاء والعبادة؟! فأروني ﴿ماذا خَلَقوا من الأرض ﴾: هل خَلَقوا بحراً أم خلقوا جبالاً أو خلقوا حيواناً أو خلقوا مماداً؟! سيقرُونَ أنَ الخالقَ لجميع الأشياء هو الله تعالى. أم لشركائكُم ﴿شركَ في السمواتِ ﴾: في خلقها وتدبيرها؟! سيقرُونَ أنَ الخلواتَ للماء هو الله تعالى. أم يتما أو خلقوا السمواتِ ؟! فأروني أسركُ في ألم ما ألم المواتِ إلى أو خلقوا من الأرض ؟!

سورة فاطر (٤١)

ولم يَشْركوا الخالقَ في خلقه؛ فلم عبدتُموهم ودعوتُموهم مع إقراركم بعجزهم؟! فانتفى الدليل العقليُّ على صحَّةِ عبادتهم، ودلَّ على بطلانها.

ثم ذكر الدليل السمعي، وأنَّه أيضاً منتف، فلهذا قال: ﴿أَم آتَيْنَاهُم كتاباً﴾ يتكلَّم بما كانوا به يشركون؛ يأمَرُهم بالشركِ وعبادةِ الأوثان. ﴿فهمَه: في شركهم إعلى بينةَه: من ذلك الكتاب الذي نَزَلَ عليهم في صحة الشرك، ليس الأمر كذلك؛ فإنَّه ما نزل عليهم كتابٌ قبل القرآن، ولا جاءهم نذيرٌ قبل رسول اللّه محمد تَثَيَّه، ولو قُدَرَ نزولُ كتاب إليهم وإرسالُ رسول إليهم وزعموا أنَّه أمَرَهم بشرْكِهِم؟ فإنَّا نجزم بكذبهم؛ لأنَّ الله قال: ﴿وما أرسَلنا من قبلِكَ من رسول إلَّه نوحي إليه أنَّه لا إله إلاً أنا فاعبدونِه: فالرسلُ والكتبُ كلُّها متفقةً على الأمر بإخلاص الدين لله تعالى: ﴿وما أمروا إلَّا لِيَعْبُدوا اللهَ مخلِصينَ له الدينَ حفاءَه. فإن قيلَ: إذا كان الدليل المقليُ والنقليُ قد دلًّا على بطلان الشرك؛ فما الذي حفاء م فإن قيلَ: إذا كان الدليل المقليُ والنقليُ قد دلًّا على بطلان الشرك؛ فما الذي منوا فإن قيلَ: إذا كان الدليل المقليُ والنقليُ قد دلًّا على بطلان الشرك؛ فما الذي حمل المشركين على الشركِ وفيهم ذوو العقول والذكاء والفطنة؟! أجاب تعالى بقوله: لهم فيه حُجَةٌ، وإنَّاه ذلك توصيةُ بعضهم لبعض به، وتزينُ بعضِهم لما مالذي حمل المشركين على الشركِ وفيهم ذوو العقول والذكاء والفطنة؟! أجاب تعالى بقوله: في أول إن يَعِدُ الظالمون بعضهم بعضاً الشياطين، وزينُ لهم سوءَ أعمالهم<sup>(٢)</sup> المتأخر بالمتقدَّم الضالُ، وأماني منَّاها الشياطين، وزينُ لهم سوءَ أعمالهم<sup>(٢)</sup> فنشات في قلوبهم، وصارت صفةً من صفاتها، فعَسُرَ زوالُها وتعسَّر الفصالها، فنشات في قلوبهم، وصارت صفةً من صفاتها، فعُسُرَ زوالُها وتعسَّر الفصالها،

اِنَّ اللَّهُ يُتَسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ أَن تَزُوُلاً وَلَبِن زَالَنَا إِنَّ أَسْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِمِدً إِنَّهُ كَانَ خَلِيمًا غَفُورًا ٢ ﴾.

٤١% يخبر تعالى عن كمال قدرتِهِ وتمام رحمتِهِ وسعةِ حلمِهِ ومغفرتِهِ، وأنَّه تعالى ﴿ يمسِكُ السمواتِ والأرضَ»: عن الزوال؛ فإنَّهما لو زالتا؛ ما أمسكهما أحدُّ من الخلق، لعجزت قُدَرُهُم وقُواهم عنهما، ولكنَّه تعالى قضى أن يكونا كما وُجِدا؛ ليحصُلَ للخلقِ القرارُ والنفعُ والاعتبارُ، وليعلموا من عظيم سلطانِهِ وقوَّة قدرتِهِ ما به ليحصُلَ للخلق القرارُ والنفعُ والاعتبارُ، وليعلموا من عظيم سلطانِهِ وقوَّة قدرتِهِ ما به ليحمر من عليما الما والما عنهما، ولكنَّه تعالى قضى أن يكونا كما وُجِدا؛ ليحصُلَ للخلق القرارُ والنفعُ والاعتبارُ، وليعلموا من عظيم سلطانِهِ وقوَّة قدرتِهِ ما به تمتلىء قلوبُهم له إجلالاً وتعظيماً ومحبةً وتكريماً، وليعلموا كما حملوه معفرتِهِ الما به ليحمر للخلق القرارُ والنفعُ والاعتبارُ، وليعلموا من عظيم سلطانِهِ وقوَّة قدرتِهِ ما به تمتلىء قلوبُهم له إجلالاً وتعظيماً ومحبةً وتكريماً، وليعلموا كمال حلمهم، وأو أذبَ تمتلىء قلوبُهم له إجلالاً وتعظيماً ومحبةً وتكريماً، وليعلموا كما ما معامرتِهِ الما المذابين وعدم معاجلتِهِ للعاصين، مع أنَّه لو أمر السماء؛ لَحصَبَتُهم، وأبو أذبَ للأرض؛ للأرض؛ لابتلعتُهم، وأبو أذبَن من عظيم معام ما ولموا في معنورتِه معلمان المذابين وعدم معاجلتِه للعاصين، مع أنَّه لو أمر السماء؛ لما حسكهما، ولو أذبَن الأرض؛ لابتلعتُهم، وأبو أذبَ مع أنَّه لو أمر السماء؛ لأبو من علوراً في الوراً إذبَ الموا أبول أذبَ الما المذابين وعدم معاجلتِه للعاصين، مع أنَّه لو أمر السماء؛ لما ما عليماً عفوراً».

(۱) في (ب): «وزين لهم أعمالهم».

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة فاطر (٤٢ ـ ٤٤)

﴿وَأَفَسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَبْسَنِبِمْ لَبِن جَلَةَهُمْ نَذِيرٌ لَبَكُوْنُنَ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمَمْ فَلَمَّا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَا نُفُورًا ۞ آسْنِكْبَارًا فِى ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّتِيَمُ وَلَا يَحِبْقُ ٱلْمَكْرُ السَّيتىُ إِلَا بِأَهْلِهِ فَهَلَ يَظُرُونَ إِلَا سُنَتَ ٱلْأَوَّلِينَّ فَلَن نَجِدَ لِسُنَتِ ٱللَهِ تَبْدِيلاً وَلَن نَجِدَ لِسُنَتِ ٱللَهِ تَحْوِيلًا ۞ ﴾.

٤٢﴾ أي: وأقسم لهؤلاء الذين كذَّبوك يا رسول الله قسماً اجتهدوا فيه بالأيمان الغليظة: ﴿لَئِن جاءهم نذيرٌ لَيكونُنَّ أهدى من إحدى الأمم﴾؛ أي: أهدى من اليهود والنصارى أهل الكتب، فلم يفوا بتلك الإقسامات والعهود، ﴿فلما جاءهم نذيرٌ»: لم يَهْتَدوا، ولم يَصيروا أهدى من إحدى الأمم، بل لم يَدوموا على ضلالهم الذي كان، بل ﴿ما زادَهم؟ ذَلك ﴿إِلَّا نفوراً؟: زيادة ضلال وبغي وعناد.

﴿٢٣ وليس إقسامُهُم المذكورُ لقصدٍ حسن وطلبِ للحقِّ، وإلَّا؛ لَوُفَقوا له، ولكنه صادرٌ عن استكبارٍ في الأرض على الخلق وعلى الحقِّ، وبهرجةٍ في كلامهم هذا؛ يريدون به المكر والخداع، وأنَّهم أهل الحقِّ الحريصون على طلبه، فيغتر بهم المغترُون، ويمشي خلفهم المقتدون، ﴿ولا يَحيق المكرُ السيِّيءَ ): الذي مقصودُه مقصودٌ سَيِّيءَ ومآله وما يرمي إليه سَيِّيءٌ باطل ﴿إلا بأهلِهِ ): فمكرُهُم إنَّما يعودُ عليهم. وقد أبان الله لعبادِهِ في هذه المقالات وتلك الإقسامات أنَّهم كَذَبَةٌ في ذٰلك مزورون، فاستبان خِزْيُهُم، وظهرت فضيحتُهُم، وتبيَّن قصدُهم السيِّيءُ ، فعاد مكرُهُم في نحورهم، وردَّ الله كيدَهم في صدورهم، فلم يبقَ لهم إلَّا انتظارُ ما يَحِلُّ بهم من العذابِ، الذي هو سنَّةُ الله في الأولين، التي لا تُبَدَّلُ ولا تُغَيَّرُ؛ أنَّ علمة، فليرقَبْ هؤلاء ما فعل والاستكبار على العباد أنْ تَحِلُ به نقمتُه وتُسلَبَ عنه مكرَّمُهم في العذابِ، الذي هو سنَّةُ الله في الأولين، التي لا تُبَدَّلُ ولا تُغَيَّرُ؛ أنَّ يحلُّ من سار في الظلم والعناد والاستكبار على العباد أنْ تَحِلُ به نقمتُه وتُسلَبَ عنه نعمتُه، فليرقَبْ هؤلاء ما فعل بأولتك.

﴿أَرَلَمْ بَسِبُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَبْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدَ مِنْهُمْ قُوْةً وَمَا كانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْهُو فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﷺ وَلَو يُؤَاخِدُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى خَلْهِ مِمَا مِن ذَابَتَةِ وَلَكَتِ يَوْخِرُهُمْ إِلَ أَجَلِ مُسَمَّىٌ فَإِذَا جَمَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَ ٱللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا ۞

٤٤﴾ يحضُّ تعالى على السير في الأرض في القلوب والأبدان للاعتبار لا لمجرَّدِ النظر والغفلة، وأن ينظُروا إلى عاقبة الذين من قبلهم ممَّن كذَّبوا الرسلَ الله وفقية الدرعاري المكرلياني المالية المالية المكرلية المكركة المكرك المكركة المكركة

وكانوا أكثر منهم أموالاً وأولاداً وأشدً قوةً وعمروا الأرض أكثر مما عمرها<sup>(1)</sup> له وكانوا أكثر منهم العذاب؛ لم تنفعهم قوتُهم، ولم تغن عنهم أموالُهم ولا أولادُهم من الله شيئاً، ونفذت فيهم قدرةُ الله ومشيئتُه، ﴿وما كانَ اللهُ لِيُغجِزَهُ من شيء في السمواتِ ولا في الأرضِ»: لكمال علمه وقدرته. ﴿إنَّه كان عليماً قديراً».

٤٥٤ ثم ذَكَرَ تعالى كمالَ حلمِهِ وشدَّةَ إمهاله وإنظارِهِ أربابَ الجرائم والذنوب، فقال: ﴿ولو يؤاخِذُ اللهُ الناس بما كَسَبوا﴾: من الذنوب ﴿ما ترك على ظَهْرِها من دابَقِهَ؛ أي: لاستوعبت العقوبةُ حتى الحيواناتِ غيرَ المكلَّفةِ. ﴿ولَكنَهُ: يُمهلهم تعالى ولا يُهملهم <sup>(٢)</sup>، ﴿يؤخُرُهم إلى أجلِ مسمَّى فإذا جاء أجلُهم فإنَّ الله كانَ بعبادِهِ بصيراً»: فيجازيهم بحسبِ ما عَلِمَهُ منهم من خيرٍ وشرً.

تم تفسير سورة فاطر. والحمد لله رب العالمين.

樂 馨 馨

ِ تفسير سورة يسَ [وهي] مكبة

ينسب أقم الأثني الأيتسيز

﴿ يَسَ ٥ وَٱلْقُرْمَانِ ٱلْمَكِيمِ ٥ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٥ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ٥ مَنْزِيلَ
الْمَزِيرِ ٱلرَّحِيم ٥ لِنُدندِرَ قَوْمًا مَآ أُنذِرَ مَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ٥ لَقَدْ حَقَّ ٱلْفَوْلُ عَلَى ٱكْثَمِعْ
الْمَزِيرِ ٱلرَّحِيم ٥ لِنُدندِرَ قَوْمًا مَآ أُنذِرَ مَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ٥ لَقَدْ حَقَ ٱلْفَوْلُ عَلَى آكَثَمِعْ
الْمَزِيرِ ٱلرَّحِيم ٥ لِنُدندِرَ قَوْمًا مَآ أُنذِرَ مَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ٥ لَقَدْ حَقَ ٱلْفَوْلُ عَلَى آكَثَمِعْ
الْمَزِيرِ ٱلرَّحِيم ٥ لِنُدندِرَ قَوْمًا مَآ أُنذِرَ مَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ٥ لَقَدْ حَقَ ٱلْفَوْلُ عَلَى آكَثَمِعْ
الْمَزِيرِ ٱلرَّحِيم ٥ لِنُدَوْدَ ٥ أَعْنَدُوهُمْ أَعْلَكُمْ فَهِمَ عَنفِلُونَ ١ الْذَقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ ٥ وَجَعَلَنَا
وَمَ بَذِي آلَذِيهُمْ مَا يُوْمِنُونَ ٥ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَدُينَهُمْ فَهُمْ لَا يَبْعِرُونَ ٥ وَمَوَاءً عَلَيْهِمْ مَانَدَرْدَتَهُمْ
مَنْ مَعْمَحُونَ ٥ وَمَعَانَا مِنْ عَلَيْهِمْ مَنْتَا الْمَرْدَنَعْمَ اللَهُ مَنْ يَعْذِيهُمْ فَهُمْ لَا يُبْعِرُونَ ٥ وَمَوَاءً عَلَيْهِمْ مَانَدَرْتَهُمْ
وَنُ بَيْنِ أَيْذَرْتَهُمْ
مَنْ عَنْهُ مُنْعَمَحُونَ ٩ مَنْ مَنْعَنْهُمْ مَنْ يَعْتَمِهُمْ عَلَيْنَذُ عَنْهُمْ لَا يُعْذَرُ الْتَعْهُمْ فَهُمْ لَا يُعْتَمُ لَهُ مُنْقَالًهُ عَلَيْهِمْ مَانَدُونَهُمْ وَيَنْ أَنْذِرُ عَلَى الْذَرْ وَعَنْ أَنْهُ الْدَرْدَتَهُمْ
الْمَهُمْ لَا يَعْتَمُ لَهُ الْحَقْقَانُ وَلَعْنَى الْنُولَةُ مَانَعْهُمْ لَا يَعْنُونُ مَالَا مُولَى مَالَةُ مَنْ مَا مَعْتَمُ مَهُمْ عَنْفُونُ عَلَيْ مَالَةُ مَنْ الْنُعَنْ الْعَنْ مَا مَعْتَعْهُمُ عَانِ مُنْ وَالْعَنْ مَنْ عَالَةُ مَنْ إِنْعَانُهُمْ وَعَنْ مَنْ وَالْعَنْ مَنْهُمُ مَا يَعْنَا مَنْ الْنُولُونُ مَا وَالْتَنْهُمُ عَالَةُ مَالَعُنُ مَا عَنْ مَالَكُنُهُمُ مَنْ عَالَةُ عَنْ مَنْ عَانُ مَنْ عَانُ مَا مَنْ مَالْحَانَهُمُ مَنْ إِنَا عَنْ مَالْ وَالْنَوْلُ مَالَةُ مَا مَا مَالَهُ مَا مَنْ مَالَةُ مَعْ مُ لَ عَنْتُ مَنْ مَالَ مَالَةُ مُنْ مَالُهُ مَا مَنْهُمُ مُنْ مَنْ مَالْعُنُ مَا مَنْ مَالَةُ مَامُ مُنْ عَانُ مُنْ مَا مِنْهُ مِنْ مَا مَنْ مَا مِنْ مَا مَالُونُ مَا مَالَعُنُ مَالْ مُنْ مَا مَا مَا مَالَةُ مَنْ مَا مَا مَا مَنُ مَالَعُ

﴿ ٢﴾ لهذا قسمٌ من الله تعالى بالقرآن الحكيم الذي وَصْفُهُ الحكمةُ، وهي وضعُ

(1) في (ب): «وعمروها أكثر مما عمروها». (٢) في (ب): «يمهلهم».

سورة يسَ (۳ ـ ۵)

كلِّ شيءٍ موضعَه: وضعُ الأمر والنهي في المحلُّ<sup>(١)</sup> اللائق بهما، ووضع الجزاء بالخير والشرَّ في محلِّهما اللائق بهما؛ فأحكامُهُ الشرعيَّةُ والجزائيةُ كلُّها مشتملةٌ على غاية الحكمة. ومن حكمة لهذا القرآن أنه يجمع بين ذِكْر الحُكْم وحِكْمته، فينبُّه العقول على المناسبات والأوصاف المقتضية لترتيب الحكم عليها.

﴿ ٣﴾ ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ المرسلينَ : هٰذا المقسّم عليه، وهو رسالةُ محمد عَنى، وأنَّكَ يا محمد من جملة المرسلين، فلست ببدع من الرسل. وأيضاً؛ فجنت بما جاء به الرسل من الأصول الدينيَّة. وأيضاً؛ فمن تأمل أحوال<sup>(٢)</sup> المرسلين وأوصافهم وعرف الفرق بينهم وبين غيرهم؛ عرف أنَّك من خيار المرسلين بما فيك من الصفات الفرق بينهم وبين غيرهم؛ عرف أنَّك من خيار المرسلين بما فيك من الصفات المقسم عليه وهو القرآنُ الحكيم وبين المقسّم عليه وهو القرآنُ الحكيم وبين المقسّم ولا ينهم وعرف أنَّك من خيار المرسلين بما فيك من الصفات الفرق بينهم وبين غيرهم؛ عرف أنَّك من خيار المرسلين بما فيك من الصفات المقسّم عليه وهو القرآنُ الحكيم وبين المقسّم عليه وهو رسالةُ الرسول محمد على من المقسّم به وهو القرآنُ الحكيم وبين دليلًا ولا شاهد إلى الفاضلة. ولا يخفي ما بين المقسّم به دوهو القرآنُ الحكيم وبين معنه معليه وهو رسالةُ الرسول محمد على من الاتصال، وأنَّه لو لم يكن لرسالية دليلًا ولا شاهد إلى المرالي والمالة والمالة المقسّم من الاتصال، وأنه لو لم يكن لرسالية محمد إلى المقسّم عليه وهو رسالةُ الرسول محمد على من المقسّم به دوليلاً وشاهداً على رسالية المقسّم والمالة المقسّم من الاتصال، وأنَّه لو لم يكن لرسالية محمد إلى المليس والمالة ولا شاهد إلى المؤان الحكيم والمالة المقسّم من الاتصال، وأنَّه لو لم يكن لرسالية محمد إلى أولا شاهداً على رسالة المقسّم عليه وشاهداً على رسالة محمد إلى أولا شاهد إلى القرآنُ العظيم أقوى الأدلةِ المتصلةِ المستمرةِ على رسالة الرسول، فأدلةُ القرآن كلُّها أدلةً لرسالة محمد على المتصلة المقرآن كلُّها أدلةً لرسالة محمد على المتصلة القرآن كلُّها أدلةً لرسالة محمد عليه المتصلة المستمرةِ على رسالة المؤلمة المؤالة المول، فأدلة المقرآن كلُّها أدلةً لرسالة محمد على المؤلمة محمد عليه القرآن المقرآن المقرآن المقرآن المؤلمة القوى الأدلة المتصلةِ المستمرةِ على رسالة الرسول، محمد أولائة القرآن كلُّها أدلةً لرسالة محمد عليه المؤلمة المؤلمة المؤلمة محمد عليه المؤلمة مؤلمة المؤلمة القرآن كلهم المؤلمة المؤلمة مولم المؤلمة المؤلمة

٤﴾ ثم أخبر بأعظم أوصاف الرسول ﷺ، الدالة على رسالته، وهو أنّه ﴿على صراطٍ مستقيمٌ»: معتدل، موصل إلى اللّه وإلى دار كرامته، وذلك الصراط المستقيم مشتملٌ على أعمال، وهي الأعمال الصالحة المصلحة للقلب والبدن والدنيا والآخرة، والأخلاق الفاضلة المزكية للنفس المطهّرة للقلب المنمية للأجر، فهٰذا الصراط المستقيم الذي هو وصفُ الرسول ﷺ ووصفُ دينه الذي جاء به.

فتأمَّل جلالةً لهذا القرآن الكريم؛ كيف جَمَعَ بين القَسَم بأشرف الأقسام على أجلً مُقْسَم عليه، وخبرُ الله وحدَه كافٍ، ولكنَّه تعالى أقام من الأدلَّة الواضحة والبراهين الساطعةِ في لهذا الموضع على صحَّة ما أقسم عليه من رسالة رسولِهِ ما نبَّهنا عليه وأشرنا إشارةً لطيفة لسلوك طريقه.

وهذا الصراط المستقيم فتنزيل العزيز الرَّحيم، فهو الذي أنزل به كتابَه وأنزلَه طريقاً لعبادِهِ موصلاً لهم إليه، فحماه بعزَّته عن التغيير والتبديل، ورَحِمَ به عبادَه رحمة اتَصلت بهم حتى أوصلتْهم إلى دار رحمته، ولهذا ختم الآية بهذين الاسمين الكريمين العزيز الرحيم.

(١) في (ب): «الموضع».
 (٢) في (ب): «أصول».

سورة يس (٦ ـ ١١) 1887. ٤ فلما أقسم تعالى على رسالته، وأقام الأدلَّةَ عليها؛ ذَكَرَ شدَّةَ الحاجة إليها واقتضاء الضَّرورة لها، فقال: ﴿لِتُنذِرَ قوماً ما أَنذِرَ آباؤهم فهم غافلونَ؟: وهم العربُ الأميُّون، الذين لم يزالوا خالين من الكتب، عادمين الرسل، قد عَمَّتْهُمُ الجهالة وغمرتهُمُ الضلالة، وأضْحَكوا عليهم وعلى سَفَهِهِم عقولَ العالمينَ، فأرسل الله إليهم رسولاً من أنفسهم يزكِّيهم، ويعلِّمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لَفي ضلال مُبين، فينذرُ العربَ الأميِّين ومَنْ لَحِقَ بهم من كلِّ أميٍّ، ويذكِّرُ أهل الكتب بما عندهم من الكتب؛ فنعمةُ الله به على العرب خصوصاً وعلى غيرهم عموماً. ♦٧﴾ ولكن لهؤلاء الذين بُعِثْتَ [فيهم] لإنذارِهم بعدما أنذَرْتَهم انقسموًا قسمين. قسمٌ ردَّ لما جنتَ به ولم يَقْبَل النَّذارة، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿لقد حَقَّ القولُ على أكثَرِهم فهم لا يؤمنونَ﴾؛ أي: نفذ فيهم القضاءُ والمشيئةُ أنَّهم لا يزالون في كفرهم وَشِرْكِهم، وإنَّما حُقَّ عليهم القولُ بعد أن عُرِضَ عليهم الحقُّ فرفَضوه؛ فحينئذٍ عوقبوا بالطبع على قلوبهم. الموانع من وصول الإيمان لقلوبهم، فقال: 
إنَّا جَعَلْنا في أعناقِهم أغلالاً»: وهي جمع غِلٍّ، والغلُّ ما يُغَلُّ به العُنْق؛ فهو للعنق بمنزلةِ القيدُ للرُّجْلَ. ولهذه الأغلالُ التي في [الأذقان]`` عظيمةً قد وصَلَتْ ﴿إِلَى﴾: أذقانهم، ورفعت رؤوسهم إلى فوق. ﴿فهم مُقْمَحُونَ﴾؛ أي: رافعوا رؤوسهم من شدَّةِ الغلِّ الذي في أعناقهم؛ فلا يستطيعون أن يَخْفِضوها. عن الإيمان؛ ﴿فهم لا يُبْصِّرونَ﴾: قد غمرهم الجهلُ والشقاءُ من جميع جوانبهم، فلم تُفِدْ فِيهم النَّذارة.

﴿١٠﴾ ﴿وسواءً عليهم أأنذَرْتَهم أم لم تُنذِرْهُم لا يؤمنونَ؟: وكيف يؤمِنُ من طبع على قلبه ورأى الحقَّ باطلاً والباطل حَقًا؟!

(١١) والقسم الثاني الذين قَبِلوا النَّذارَة وقد ذَكَرَهُم بقوله: ﴿إِنَّما تُنذِرُ﴾؛ أي: إنَّما تنفعُ نِذارَتُك ويَتَّعِظُ بنُصْحِكَ ﴿مَنِ اتَّبَعَ الذُّكْرَ﴾؛ أي: من قصْدُه اتَّباع الحقُّ وما ذُكُر به، ﴿وخَشِيَ الرحمٰنَ بالغيبِ﴾؛ أي: مَنِ اتَّصف بهذين الأمرين: القصد

کذا فی (أ) و (ب)، وقد صوبت فی (أ) بخط مغایر «الأعناق».

سورة يسّ (۱۲)

الحسن في طلب الحقّ، وخشية الله تعالى؛ فهم الذين ينتفعونَ برسالتِكَ ويَزْكُون بتعليمِكَ، وهذا الذي وُفِّقَ لـهٰذين الأمرين، بشُره ﴿بمغفرةِ﴾: لذُنوبه ﴿وأجرِ كريمِ﴾: لأعماله الصالحة ونيَّتِهِ الحسنةِ.

(١٢﴾ ﴿إِنَّا نحنُ نُحيي الموتى؟؛ أي: نبعتُهم بعد موتِهِم لِنُجازِيَهم على الأعمال، ﴿وَنَكْتُبُ ما قَدَّموا؟: من الخير والشرَّ، وهو أعمالُهم التي عملوها وباشروها في حال حياتِهِم، ﴿وآثارَهُم؟: وهي آثار الخير وآثارُ الشرَّ التي كانوا هم السببَ في إيجادها في حال حياتِهم وبعدَ وفاتِهِم، وتلك الأعمال التي نشأت من أقوالِهِم وأفعالِهم وأحوالِهم؛ فكلُّ خير عمل به أحدً من الناس بسبب علم العبد وتعليمِهِ أو نُصحه أو أمرِهِ بالمعروف أو نهيهِ عن المنكر أو علم أوْدَعَه عند المتعلَّمين أو في كتب يُنتَفَع بها في حياتِه وبعدَ موتِهِ أو عمل خيراً من صلاةٍ أو زكاةٍ أو صدقةٍ أو إحسانِ فاقتدى به غيرُه، أو عمل مسجداً أو محلاً من المحال المتعلَّمين أو في كتب يُنتَفَع بها في حياتِهِ وبعدَ موتِهِ أو عمل خيراً من صلاةٍ أو زكاةٍ أو صدقةٍ أو إحسانِ فاقتدى به غيرُه، أو عمل مسجداً أو محلاً من المحالُ ومن سنَّ سنَة سينة، فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامةِ،

وهذا الموضع يبيِّنُ لك علوَّ مرتبة الدَّعوة إلى الله والهداية إلى سبيله بكلَّ وسيلةٍ وطريق موصل إلى ذلك، ونزول درجة الداعي إلى الشرَّ الإمام فيه، وأنَّه أسفل الخليقة وأشدَّهم جرماً وأعظمُهم إثماً، ﴿وكلَّ شيءٍ﴾: من الأعمال والنيَّاتِ وغيرها ﴿أخصَيْناه في إمام مُبينِ﴾؛ أي: كتاب هو أمُّ الكتب، وإليه مرجِعُ الكُتُب التي تكون بأيدي الملائكة، وهو اللوحُ المحفوظُ.

﴿وَاَضَرِبْ لَمُم مَّمَثَلًا أَصْحَبَ الْفَرَيَةِ إِذْ جَامَمَا الْمُرْسَلُونَ<sup>(٢)</sup> ﴿ إِذْ أَرْسَلُنَا إِلَيْهِمُ أَنَتَنِ فَكَذَّنُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِنَالِنِ فَقَالُوْ إِنَّا إِلَيْكُم تُرْسَلُونَ ۞ قَالُوا مَا أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِنْلُنَا وَمَا أَنزَلَ الرَّحْنَنُ مِن مَنْ: إِنَّ أَسَمَّر إِلَا تَكْذِبُونَ ۞ قَالُوا رَبُنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمُ لَمُرْسَلُونَ ۞ وَمَا عَلَيْنَا إِلَى الْبَكُنُ الْشِبِثُ ۞ قَالُوا إِنَّا تَطَيِّرُهُ مَنْ مَنْتُو أَسُونَ مِنْ مَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمُ لَمَرْسَلُونَ ۞ الْشِبِثُ ۞ قَالُوا إِنَّا تَطَيِّرُهُ عَلَمُ أَنْهُ وَلَكُمْ أَسِونُ إِنَّا الْمَعْدَى الْتَعْمَةُ الْمَالُ عَ

- كما في "صحيح مسلم" برقم: (١٠١٧) عن جرير بن عبدالله.
  - (٢) في النسختين: إلى آخر القصة.

قَالَ يَنقَوْمِ أَنَّبِعُوا ٱلْمُرْسَكِينَ ﴾ أَنَّبِعُوا مَن لَا يَسْتَلُكُو أَجْرًا وَهُم شُهْتَدُونَ ﴾ وَمَا لِي لَآ أَعْبُدُ الَذِى فَطَرَفٍ وَإِلَيْهِ نُرْحَعُونَ ﴾ مَأَنَّخِذُ مِن دُونِهِ مَالِهِمَةً إِن يُرِدِنِ ٱلرَّحْنُنُ بِعُبْرِ لَا تُغْنِ عَنِي شَفَعَتْهُمْ شَيْتًا وَلَا يُفَدُونِ ﴾ إِنَّ إِذَا لَغِي صَلَكِ شَبِينِ ﴾ إِنِّ مَامَنتُ بِرَيكُمْ قَاسَمَعُونِ ﴾ قِيلَ ٱدَخُلِ لَلْنَنَةً قَالَ يَكَنَتَ قَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ يَعْمَرُ لَا يُعْبَى مَاكُولُ شَبِين المُكْرَمِينَ ﴾ وَمَا أَنْوَلَنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندٍ عَن السَمَاءِ وَمَا كُنَا مُنزِلِينَ كَانَتْ إِنَّهُ مَاكَمُونِ أَنْ وَعَالَهُ مَا اللَّهُ عَلَى مَعْدَى إِلَيْ أَعْلَى مَاكُولُ عَنْهُ وَمَا كُنَا مَالَمُكْرَمِينَ إِنَّهُ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندٍ عَن السَمَاءِ وَمَا كُنَا مُنزِلِينَ كَانَتْ إِلَى مَعْدَةُ وَمَا كُنَا مُنزِلِينَ ﴾ كَانَتْ إِلَا صَيْحَةُ وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ حَكِمُونَ ﴾ يَحَسَرَةً عَلَى آلَعِبَادٍ مَا يَأْتِيهِ وَمَا كُنَا كَانُتْ إِلَى مَنْ عَلَيْهُ اللَهُ عَنْ وَعَالَهُ مَاللَمُونِ إِنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندٍ عَن كَانُو أَنْهُمُ اللَهُ عَلَى الْهُ عَنْهُ اللَهُ عَلَيْ وَالَكُهُ عَنْ وَعَهِ عَنْ عَائُولُونَ عَلَى اللَهُ عَلَى أَنْ أَنْ وَيْ إِن

سورة يس (١٣ \_ ١٥)

(١٣) أي: واضرِبْ لهؤلاء المكذّبين برسالتك الرادّين لدعوتِكَ مثلاً يعتبرونَ به ويكون لهم موعظة إن وُفَقوا للخير، وذلك المثلُ أصحابُ القرية وما جرى منهم من التّكذيب لرسل الله وما جرى عليهم من عقوبتِهِ ونَكاله، وتعيينُ تلك القرية لو كان فيه<sup>(١)</sup> فائدةً؛ لعيَّنها الله، فالتعرّض لذلك وما أشبهه من باب التكلُّف والتكلُّم بلا علم، ولهذا إذا تكلَّم أحدٌ في مثل هذه الأمور؛ تجدُ عنده من الحَبْطِ والحَلْطِ والاختلاف الذي لا يستقرُ له قرارَ ما تعرِفُ به أنَّ طريقَ العلم الصحيح الوقوفُ مع يفنُ الجائل الذي لا يستقرُ له قرارَ ما تعرفُ به أنَّ طريقَ العلم الصحيح الوقوفُ مع يفنُ الجاهل أنَّ زيادتَه بذكر الأقوال التي لا دليلَ عليها ولا حُجَّةَ عليها ولا يَحْصُلُ منها من الفائدة إلاً تشريشُ الذهن واعتيادُ الأمور المشكوكِ فيها. والشاهدُ أنَّ هذه منها من الفائدة إلاً تشويشُ الذهن واعتيادُ الأمور المشكوكِ فيها. والساهدُ أنَّ هذه القريةَ جَعَلَها الله مثلاً للمخاطبين. ﴿إذ جاءها المُرْسَلونَ»: من الله تعالى ا يأمُرونَهم بعبادةِ الله وحدَه وإخلاصِ الدين له، ويَنْهَوْنَهم عن السُرك عن الله تعالى ا

٤٤ ﴿إذ أرسَلْنا إليهم اثْنَنِنِ فَكَذَّبُوهما فَعَزَّزْنا بثالثٍ؟ أي: قوَّيْناهما بثالثٍ، فصاروا ثلاثة رسل؛ اعتناءً من الله بهم، وإقامة للحجَّة بتوالي الرسل إليهم، ﴿فقالوا﴾ لهم: ﴿إنَّا إليكُم مُرْسَلونَ﴾.

(١٥) فأجابوهم بالجواب الذي ما زال مشهوراً عند من ردَّ دعوةَ الرُّسل، فقالوا: ﴿ما أَنتُم إلَّا بشرٌ مثلُنا﴾؛ أي: فما الذي فضَّلَكم علينا وخصَّكم من دوننا؟!

(١) في (ب): الفيها".



سورة يسّ (١٦ ـ ٢١)

قالت الرسل لأممهم: إن نحنُ إلَّا بشرّ مثلُكم، ولكن [اللَّهَ] يمنُ على من يشاءُ من عبادِهِ، ﴿وما أنزل الرحمٰنُ من شيءِهه؛ أي: أنكروا عمومَ الرسالةِ، ثم أنكروا أيضاً المخاطبين لهم، فقالوا: ﴿إِنْ أَنتُم إلَّا تكذِبونَ﴾.

الله فقالت لهؤلاء الرسل الثلاثة: ﴿رَبُنا يَعلم إِنَّا إَلِيكُم لَمُرْسَلُونَ﴾: فلو كنَّا كاذبينَ؛ لأظهر<sup>(١)</sup> الله خِزْيَنا ولبادَرَنا بالعقوبة.

﴿١٧﴾ ﴿وما علينا إلَّا البلاغُ المُبينُ﴾؛ أي: البلاغ المبينُ الذي يحصُلُ به توضيحُ الأمور المطلوب بيانها، وما عدا هٰذا من آيات الاقتراح أو<sup>(٢)</sup> من سرعةِ العذاب؛ فليس إلينا، وإنَّما وظيفتُنا التي هي البلاغُ المبينُ قُمْنا بها وبيُّنَّاها لكم؛ فإنِ اهْتَدَيْتُم؛ فهو حظُّكم وتوفيقُكم، وإن ضَلَلْتُم؛ فليس لنا من الأمر شيءٌ.

(١٨) فقال أصحاب القرية لرُسُلِهِم: ﴿إِنَّا تَطَيَّرُنَا بَكُمٍ؟ أي: لم نو على قدومكم علينا واتِّصالكم بنا إلَّا الشرَّ، ولهذا من أعجب العجائب؟ أن يُجْعَلَ من قَدِم عليهم بأجَلٌ نعمة يُنْعِمُ اللهُ بها على العباد وأجلٌ كرامة يكرمُهم بها، وضرورتهم إليها فوق كلٌ ضرورة، قد قدم بحالة شرَّ زادت على الشرَّ الذي هم عليه واستشأموا بها، ولكنَّ الخِذُلانَ وعدمَ التوفيق يَضْنَعُ بصاحبِهِ أعظم مما<sup>(٣)</sup> يَضْنَعُ ما عليه واستشأموا بها، ولكنَّ الخُذَلانَ وعدمَ التوفيق يَضْنَعُ بصاحبِهِ أعظم ما<sup>(٣)</sup> يَضْنَعُ عليهم بها، عليهم إليها فوق كلٌ ضرورة، قد قدم بحالة شرَّ زادت على الشرَّ الذي هم عليه واستشأموا بها، ولكنَّ الخِذُلانَ وعدمَ التوفيق يَضْنَعُ بصاحبِهِ أعظمَ مما<sup>(٣)</sup> يَضْنَعُ به عدورُه، ثم توعَدوهم فقالوا: ﴿ لَئِن لَم تَنتَهوا لَنَرْجُمَنَّكُمْهُ؛ أي : لَنَقْتُلَنَّكم رجماً بالحجارة أشنع القتلات، ﴿ولَيُمَسَنَّكُم مِنَّا عذابَ البِمْهِ.

﴿١٩﴾ فقالت لهم رسلهم: ﴿طائِرُكُم معكمَ»: وهو ما معهم من الشركِ والشرَّ المقتضي لوقوع المكروه والنقمةِ وارتفاع المحبوبِ والنعمةِ. ﴿ أَإِن ذُكَرْتُمَهُ ؛ أي : بسبب أنَّا ذكَرْناكم ما فيه صلاحُكُم وحظُّكُم قلتُم لنا ما قلتُم، ﴿بل أَنتُم قومٌ مسرِفونَ»: متجاوِزونَ للحدِّ مُتَجَرْهِمونَ في قولِكُم. فلم يزِدْهم دعاؤَهم إلَّا نفوراً واستكباراً.

﴿٢٠﴾ ﴿وجاء من أقصى المدينةِ رجلٌ يسعى﴾: حرصاً على نُضح قومِهِ حين سمعَ ما دَعَتْ إليه الرسل وآمنَ به وعلم ما ردَّ به قومُه عليهم، فقال لهم: ﴿يا قوم اتَبِعوا المرسلينَ﴾: فأمَرَهُم باتَباعهم، ونَصَحَهم على ذٰلك، وشهد لهم بالرسالة. ﴿٢١﴾ ثم ذكر تأييداً لما شهد به ودعا إليه، فقال: ﴿اتَبِعوا مَن لا يَسْأَلُكُم

- (۱) في (ب): «لظهر».
   (۲) في (ب): «و».
  - (٣) في (ب): «ما».

سورة يسَّ (۲۲ ـ ۲۸)

أجراً»؛ أي: اتَّبِعوا مَنْ نَصَحَكُم نُصْحاً يعودُ إليكم بالخير، وليس يريدُ منكم أموالَكُم ولا أجراً على نصحِهِ لكم وإرشادِهِ؛ فهٰذا موجبٌ لاتُباع مَنْ هٰذا وصفُهُ بقي أن يُقالَ: فلعلَّه يَدْعو ولا يأخُذُ أجرةً ولكنَّه ليس على الحقّ، فدَفَعَ هٰذا الاحتراز بقوله: ﴿وهم مهتدونَ﴾: لأنهم لا يَدْعون إلَّا لما يَشْهَدُ العقلُ الصحيح بحُسْنِهِ، ولا يَنْهَوْنَ إلَّا بما يشهدُ العقلُ الصحيح بقُبْحِهِ.

(٢٢ - ٢٢) فكأنَّ قومًا لم يَقْبَلُوا نُصْحَهُ، بل عادوا لائمين له على اتَباع الرسل وإخلاص الدين لله وحده، فقال: ﴿وما لي لا أعبُدُ الذي فَطَرَني وإليه تُرْجَعُونَ ﴾ أي: وما المانعُ لي من عبادة مَنْ هو المستحقُّ للعبادة؛ لأنَّه الذي فَطَرِني وحَلَقَني ورَزَقَني وإليه مال جميع الخلق فيجازيهم بأعمالهم؛ فالذي بيدِه الحلق والرزق ورزَقَني وإليه مال جميع الخلق فيجازيهم بأعمالهم؛ فالذي بيدِه الحلق والرزق ورزَقَني وإليه مال جميع الخلق فيجازيهم بأعمالهم؛ فالذي بيدِه الحلق والرزق ورزَقَني وإليه مال جميع الخلق فيجازيهم بأعمالهم؛ فالذي بيدِه الحلق والرزق ورزَقَني وإليه مال جميع الخلق والآخرة هو الذي يَسْتَحِقُّ أن يُعْبَدُ ويُنْنى عليه ويُمَجدُ دون مَن لا يملكُ نفعاً ولا مرا ولا عطاء ولا منعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً ولا عطاء ولا منعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً ولا عظاء ولا منعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً شيئاً». لأنه لا تُغْنِ عني شيئاً ﴿ولا نشوراً الله الذي يَشْتَحِقُ أن يُعْبَدُ مني عني شيئاً ﴿ولا شيئاً». لأنه لا أحد يشفع عند الله إلا بإذبه؛ فلا تُغني شفاعتُهم عني شيئاً ولا ميتاً ولا أله إذا بإذبه؛ فلا تُغني شفاعتُهم عني شيئا ولا وراً وولا ميتاً». والمهذا الذات المالة إذا باذبه؛ فلا تُعني شفاعتُهم عني شيئا ولا مراً ولا مؤا بإذبه؛ فلا تُغني شفاعتُهم عني شيئا ولا من أولا المنت في أله إذا بإذبه؛ فلا تُغني شفاعتُهم عني شيئا ولا من وصفها ها في مناك مُبين أداده الله بي أني إذاكه؛ أي ذاكه، أي ذاته عليها، وأن وصفها ها في مناك مُبين أدار بتعين أله والأخبار بتعين أله وحده، وذكر الأدلة عليها، وأن عباد الله وحده، وذكر الأدلة عليها، وأن عباد ماله والمن من عبر أله أن المالة والاهتداء، والإخبار بتعين أنا عبادة الله وحده، وذكر الأدلة عليها، وأن عبادة عليها والخبار بنه من أن عبر أله واله عليها، وأن علم عليها والأخبار بنه من أله وركم، وذكر الأدلة عليها، وأن عبادة عليها والمن من عبر أله أن عليها، وأن عبادة عليها واله أله عنه ماله من عليها، وأن عبادة عليها، وأن عبر أله واله فرده، وذكر الرداة عليها، وأن عبادة عبادة عبره من عبر أله ماله من عليها، وأن عبادة عبره اله ماله من عرفي اله ماله من عليها، وأن عادة عبره اله ماله من عليها، وأن عليها ماله من عليها ماله من علهم، وأله ما من عامم من علهما، وأن أله ما من عبلهم، مالهه من عاله

٢٨ عال الله في عقوبة قومه: ﴿وما أَنزَلْنا على قومِهِ من بعلِهِ من جندٍ من السماء ﴾ أي: ما اختَجْنا أن نتكَلْفَ في عقوبتهم فننزلَ جنداً من السماء لإتلافِهِم.

(۱) في (ب): «بتعيين».

سورة يس (۲۹ ـ ۳۳)

﴿وما كُنَّا منزِلينَ﴾: لعدم الحاجةِ إلى ذٰلك، وعظمة اقتدارِ اللّه تعالى، وشدَّةِ ضعفِ بني آدم، وأنَّهم أدنى شيء يصيبهم من عذاب اللّه يكفيهم.

﴿٢٩﴾ ﴿إِن كانتْ﴾؛ أي: ما كانت عقوبتُهم ﴿إِلَّا صيحةً واحدةً﴾؛ أي: صوتاً واحداً تكلَّم به بعضُ ملائكة الله؛ ﴿فإذا هم خامدونَ﴾: قد تقطَّعتْ قلوبُهم في أجوافهم وانْزَعَجوا لتلك الصيحةِ فأصبحوا خامدينَ لا صوتَ ولا حركةَ ولا حياةً بعد ذٰلك العتوُ والاستكبار ومقابلة أشرفِ الخَلْقِ بذٰلك الكلام القبيح وتجبُّرهم عليهم.

﴿٣٠﴾ قال الله متوجِّعاً للعبادِ: ﴿يا حسرةَ على العبادِ ما يأتيهم من رسول إلَّا كانوا به يستهزِئونَ﴾؛ أي: ما أعظم شقاءَهم وأطولَ عناءَهم وأشدَّ جهلَهم حيث كانوا بهٰذه الصفةِ القبيحةِ التي هي سببٌ لكلِّ شقاءِ وعذابٍ ونكال.

﴿٣١ ـ ٣٢﴾ ﴿ألم يروا كم أهلكنا قبلهم من القرون أنهم إليهم لا يرجعون. وإن كلُّ لمَّا جميعٌ لدينا محضرونَ؟؛ يقول تعالى: ألم يَرَ هُؤلاء ويَعْتَبِروا بِمَنْ قبلَهم من القرون المكذَّبة التي أهْلَكَها الله تعالى وأوقَعَ بها عقابَها، وأنَّ جميعَهم قد بادَ وهَلَكَ فلم يرجِعْ إلى الدُّنيا ولنْ يَرْجِعَ إليها، وسيعيدُ الله الجميع خلقاً جديداً، ويبعثُهم بعد موتِهِم، ويحضُرونَ بين يديهِ تعالى؛ ليحكمَ بينهم بحكمِهِ العدل الذي لا يظلِمُ مثقالَ ذَرَّةٍ وإنْ تَكُ حسنةً يضاعِفْها، ويُؤْتِ من لَدُنْه أجراً عظيماً.

وَمَايَةٌ لَمَّمُ ٱلأَرْضُ ٱلْمَيْنَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﷺ وَحَعَلْنَا فِيهَا جَنَّنتِ مِن نَّخِيـلِ وَأَعْنَنَبٍ وَفَجَرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُبُونِ ﷺ لِيَأْكُلُوا مِن فَمَوِدٍ وَمَا عَمِلَتهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ﷺ مُعْمَونَ أَنْ سُبْحَنَ ٱلَذِى خَلَقَ الأَزْوَجَ كُلُهَا مِعًا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِعَا لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾.

﴿٣٣﴾ أي: ﴿وآيةٌ لهمٍ»: على البعثِ والنُّشور والقيام بين يدي اللَّه تعالى للجزاء على الأعمال لهذه ﴿الأرضُ المَيْنَةُ»: أنزل اللَّه عليها المطرَ فأخياها<sup>(١)</sup> بعد موتها، ﴿وأَخْرَجْنا منها حَبًّا فمنه يأكُلونَ﴾: من جميع أصناف الزُّروع ومن جميع أصناف النباتِ التي تأكُلُه أنعامُهم.

(١) في (ب): الفأصابها.



(٣٤) ﴿وجَعَلْنا فيها؟ أي: في تلك الأرض الميتة ﴿جَنَّاتٍ؟ أي: بساتين فيها أشجارٌ كثيرةٌ، وخصوصاً النخيل والأعناب، اللذان هما أشرف الأشجار، ﴿وفَجَرَنا فيها؟ أي: في الأرض ﴿من العيون؟: جعلنا في الارض تلكَ الأشجارَ والنخيل والأعناب.

سورة يسّ (٣٤ ـ ٣٨)

(٣٥% ﴿لِيأْكُلُوا من شَمْرُوِ؟: قوتاً وفاكهةً وأدماً ولذَّةً. ﴿وَ الحال أَنَّ تلك الشمار أَمَا عملتها ﴿أبديهم؟: وليس لهم فيها صنعٌ ولا عملٌ، إنْ هو إلَّا صنعةُ أحكم الحاكمين وخير الرازقين، وأيضاً؛ فلم تَعْمَلُهُ أيديهم بطبخ ولا غيرو، بل أوجد اللهُ هذه الثمارَ غير محتاجةٍ لطَبْخ ولا شيء تؤخَذُ من أشجارِها فتُؤكّلُ في الحال. ﴿أفلا يَشْكُرُونَ؟: مَنْ ساقَ لهم هذه النعم، وأسبغَ عليهم من جُودٍ وإحسانِهِ ما به تَصْلُحُ أمورُ دينهم ودُنياهم، أليس الذي أخيا الأرض بعد موتِها فأنبَتَ فيها الزُروعَ والأشجارَ وأوْدَعَ فيها لذيذَ الثمار وأظهر ذٰلك الجنى من تلك الغصونِ وفَجَرَ الأرض اليابسة الميت بالعُيونِ بقادرٍ على أن يُخيِيَ الموتى؟ بلى إنَّه على كل شيء قدير.

٣٦﴾ ﴿سبحانَ الذي خَلَقَ الأزواجَ كُلَّها؟ أي: الأصناف كلَّها ﴿مما تُنبِتُ الأرضُ؟: فَنَوَّعَ فِيها من الأصناف ما يعسُرُ تعدادُه، ﴿ومن أَنفسِهِم؟: فَنَوَّعَهم إلى ذَكرِ وأَنثى، وفاوتَ بين خَلْقِهِم وخُلُقِهِم وأوصافهم الظاهرة والباطنة ﴿وممَّا لا يعلمونَ؟: من المخلوقات التي قد خُلِقَتْ وغابتْ عن عِلْمِنا، والتي لم تُخلَق بعد؛ فسُبحانه وتعالى أو ولدًا و فُسُبحانه وأو مالي أو ولدًا و فُسُبحانه وأو مالي أو ولدًا و من أو ما يعمُ أو من أو ما يعمر أو من أنفسِهِم؟: فنوَّعَهم إلى أو من أنفسِهم؟: فنوَعَهم إلى أن أو ما يعمر وأوصافهم الظاهرة والباطنة ﴿وممَّا لا يعلمونَ؟: من المخلوقات التي قد خُلِقَتْ وغابتْ عن عِلْمِنا، والتي لم تُخلَق بعد؛ فسُبحانه وتعالى أن يكونَ له شريكٌ أو ظهيرً أو عوينٌ أو وزيرً أو صاحبةً أو ولدًا أو مسُبحانه والي أو منيلٌ في صفاتِ كماله ونعوتِ جلالِهِ، أو يُعجِزَه شيءً يريدُه.

وَمَايَةٌ لَهُمُ ٱلَيَّلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ٢ وَالشَّمْسُ بَحَرِي لِمُسْتَقَرِ لَهَحُأْ ذَلِكَ نَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ٢ وَٱلْقَمَرَ فَذَرَنَتُهُ مَنَاذِلَ حَتَى عَادَ كَالْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ٢ لَا الشَّمْسُ بَلْبَحِي لَمَا أَن تُذْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَيَّلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ

﴿٣٧﴾ أي: ﴿وآيةٌ لهم؟: على نفوذِ مشيئتِهِ وكمال قدرتِهِ وإحيائِهِ الموتى بعد موتهم ﴿الليلُ نسلخُ منه النهارَ؟؛ أي: نزيل الضياءَ العظيمَ الذي طَبَّقَ الأرضَ فنبدِلُه بالظُّلمة ونُحِلُها محلَّه؛ ﴿فإذا هم مظلِمون؟.

(٣٨) وكذلك نزيل هذه الظلمة التي عَمَّتهم وشَمِلَتهم، فنُطْلِعُ<sup>(١)</sup> الشمس،

(۱) في (**ب): «فتطلع».** 

سورة يس (٢٩ - ٤١)

فتضيء الأقطار، وينتشر الخلقُ لمعايشهم ومصالحهم، ولهٰذا قال: ﴿والشمسُ تجري لِمُسْتَقَرِّ لها﴾؛ أي: دائماً تجري لمستقرِّ لها، قدَّرها الله، لا تتعداه ولا تقصر عنه وليس لها تصرف في نفسها ولا استعصاء على قدرة الله تعالى. ﴿ذٰلك تقدير العزيزِ﴾: الذي بعِلْمِهِ جَعَلَها مصالح لعبادِهِ ومنافعَ في دينِهِم ودُنياهم.

﴿٣٩﴾ ﴿والقَمَرَ قَدَّرْنَاه منازَلَ﴾: ينزِلُها<sup>(١)</sup>، كلَّ ليلةٍ ينزِلُ منها واحدةً، حتى﴾: يصغُرَ جدًّا فيعود ﴿كالعُرْجونِ القديم﴾؛ أي: عُرجونَ النخلةِ الذي من قدمه نَشَّ وصَغُر حجمُهُ وانحنى، ثم بعد ذٰلك ما زال يزيدُ شيئاً فشيئاً حتى يتمَّ نورُه، وَيَتَّسِقَ ضياؤُه.

﴿ ٤ ﴾ وكلَّ من الشمس والقمر والليل والنهار قدَّره الله تقديراً لا يتعدَّاه، وكلَّ له سلطانٌ ووقتٌ، إذا وُجِدَ؛ عُدِمَ الآخرَ، ولهٰذا قال: ﴿لا الشمسُ ينبغي لها أن تُدْرِكَ القمرَ ﴾؛ أي: في سلطانِهِ الذي هو الليل؛ فلا يمكنُ أن توجدَ الشمسُ في الليل، فولا الليل، ﴿ولا الليلُ سابِقُ النهارِ ﴾: في منطانِهِ الذي هو الليل؛ فلا يمكنُ أن توجدَ الشمسُ في الليل، فولا الليلُ سابِقُ النهارِ ﴾: في منطانِهِ الذي هو الليل؛ فلا يمكنُ أن توجدَ الشمسُ في الليل، في الليل، فولا الشمسُ ينبغي لها أن الليل، فولا الليلُ سابِقُ النهارِ ﴾: في منطانِهِ الذي هو الليل؛ فلا يمكنُ أن توجدَ الشمسُ في الليل، فولا الليلُ سابِقُ النهارِ ﴾: في منطانِهِ الذي هو الليل؛ فلا يمكنُ أن توجدَ الشمسُ في الليل، فولا الليلُ سابِقُ النهارِ ﴾: في فيدخُلُ عليه قبل انقضاء سلطانِهِ. فوكلُ هذا الليل، فاليل، فولا الليلُ سابِقُ النهارِ اللها والليلُ والليل؛ فلا يمكنُ أن توجدَ الشمسُ في الليل، فولا الليلُ سابِقُ النهارِ ﴾: فيدخُلُ عليه قبل انقضاء سلطانِهِ. فلا يمكنُ أن توجدَ الشمسُ في الليل، فولا الليلُ سابِقُ النهارِ ﴾: فيدخُلُ عليه قبل انقضاء سلطانِهِ. فولمُ أله اليلُ الليل، فولا الليلُ مالِقمر والنجوم في فَلَكِ يَسْبِحونَ ﴾؛ أي : يتَردون على الدوام؛ فكلُ هذا الشمس والقمر والنجوم في فَلَكِ يَسْبِحونَ ﴾؛ أي : يتردون على الدوام؛ فكلُ هذا والحمر والحمة الحالقِ وعظمةِ أوصافِهِ، خصوصاً وصفَ القدرةِ والحكمةِ والعلم في هٰذا الموضع.

﴿٤١ أي: ودليلٌ لهم وبرهانٌ على أنَّ اللهَ وحدَه المعبودُ؛ لأنَّه المنعِمُ بالنِّعم

(۱) فى (ب): «ينزل بها».

سورة يس: (٤٢).

الصارف للنِّقم الذي من جملةِ نعمه ﴿أَنَّا حَمَلُنا ذُرِّيَّتَهم﴾: قال كثيرٌ من المفسِّرين: المرادُ بذلك آباؤهم<sup>(۱)</sup>.

٤٢﴾ ﴿وخَلَقْنا لهم؟؛ أي: للموجودين من<sup>(٢)</sup> بعدِهم ﴿من مثلِهِ؟؛ أي: من مثل ذلك الفلك؛ أي: جنسه ﴿ما يَرْكَبُونَ؟: به. فذكر نعمتَه على الآباء بِحَمْلِهِم في السفن؛ لأنَّ النعمة عليهم نعمةً على الدُّرُيَّة.

وهذا الموضعُ من أشكل المواضع عليَّ في التفسير؛ فإنَّ ما ذَكَرَه كثيرٌ من المفسِّرين من أنَّ المرادَ بالذَرَيَّةِ الآباء مما لا يُعْهَدُ في القرآن إطلاقُ الذُرَيَّةِ على الآباء، بل فيه<sup>(٣)</sup> من الإبهام وإخراج الكلام عن موضوعِهِ ما يأباه كلامُ ربَّ العالمين وإرادتُه البيانَ والتوضيحَ لعبادِهِ. وثَمَّ احتمالُ أحسنُ من هذا، وهو أنَّ المرادَ بالذُرَيَّةِ الجنسُ، وأنَّهم هم بأنفسهم؛ لأنَّهم هم من ذُرَيَّةِ بني آدم، ولكن يَنْقُضُ هذا المعنى قوله: ﴿وخَلَقْنا لهم من مثلِهِ ما يَرْكَبونَهُ: إنَّ أريدَ: وخَلَقْنا من مثل ذٰلك المعنى قوله: ﴿وخَلَقْنا لهم من مثلِهِ ما يَرْكَبونَهُ: إنَّ أريدَ: وخَلَقْنا من مثل ذٰلك المعنى تأباه فصاحةُ القرآن. فإنَّ أريدَ بقوله: ﴿وخَلَقْنا لهم من مثلِهِ ما يركبونَهُ إلا أنَّه يبقى أيضاً أن يكون الكلامُ يه تشويشٌ؛ فإنَّه لو أريد هذا المعنى واتَضح؛ إلَّا أنَّه يبقى أيضاً أن يكون الكلامُ فيه تشويشٌ؛ فإنَّه لو أريد هذا المعنى؛ لقال: وآيةُ لهم أنَّا حَملُناهم في الفُلكِ المُسْحونِ وخَلَقْنا لهم من مثلِهِ ما يركبونَ، فأمَّا أن يُقالَ في الأول: حملنا ذريتهم، وإله أعم وذا الموضيحُ المعنى المعنى واتَضح؛ إلَّا أنه يبقى أيضاً أن يكون الكلامُ وفي الثاني: حملناهم في مثلِهِ ما يركبونَ، فأمَّا أن يُقالَ في الأول: حملنا ذريتهم، والله أعلم بحقيقةِ الحال.

فلمًا وصلتُ في الكتابة إلى لهذا الموضع؛ ظهر لي معنى ليس ببعيدٍ من مرادٍ الله تعالى، وذلك أنَّ مَنْ عَرَفَ جلالة كتابِ الله وبيانَه التامَّ من كلِّ وجهٍ للأمور الحاضرة والماضية والمستقبلةِ، وأنَّه يَذَكُرُ من كلِّ معنى أعلاه وأكمل ما يكون من أحوالِهِ، وكانت الفُلكُ من آياته تعالى ونعمِهِ على عباده من حين أنعم عليهم بتعلَّمها إلى يوم القيامةِ، ولم تزلُ موجودةَ في كلِّ زمان إلى زمانِ المواجَهين بالقرآن، فلمًا خاطبهم الله تعالى بالقرآن، وذَكَرَ حالةَ الفُلك، وعَلِمَ تَعالى أنَّه سيكونُ أعظمُ آياتِ الفلكِ في غير وقتهم وفي غير زمانهم حين يُعَلِّمُهُم صنعةَ الفُلك البحريَّة الشراعيَّة

(۱) وهو اختيار ابن جرير (۲۰/ ٥٢١)، والبغوي (٦/ ١٩)، وابن كثير (٦/ ٥٦٤).

في (ب): «في».

(٢)

(۳) في (ب): «فيها».

سورة يسّ (٤٢ ـ ٤٩)

منها والنّارية والجويَّة السابحة في الجوَّ كالطيور ونحوها والمراكبِ البريَّة ممَّا كانت الآيةُ العظمى فيه لم توجَدُ إلَّا في الذُّرَيَّةِ؛ نبَّه في الكتاب على أعلى نوع من أنواع آياتها، فقال: ﴿وآيةٌ لهم أنَّا حَمَلْنا ذُرُيَّتَهُمْ في الفُلُكِ المشحونِ﴾؛ أي: المملوء ركباناً وأمتعةً، فحملهم الله تعالى، ونجَّاهم بالأسباب التي علَّمهم اللهُ بها من الغرق.

٤٣٦ ولهذا نبَّههم على نعمتِهِ عليهم حيث<sup>(١)</sup> أنجاهم من الغرقِ مع قدرتِهِ على ذلك، فقال: ﴿وإن نشأ نُغْرِقْهم فلا صريخَ لهم؟ ؛ أي: لا أحد يصرُخُ لهم فيعاوِنُهم على الشدَّة ولا يزيلُ عنهم المشقَّة، ﴿ولا هم يُنقَذُونَ؟ : مما هم فيه.

لهم إلى حينٍ، لعلُّهم يرجِعونَ، أو يستدرِكُون ما فَرَطَ منهم. لهم إلى حينٍ، لعلُّهم يرجِعونَ، أو يستدرِكُون ما فَرَطَ منهم.

٤٥﴾ ﴿وإذا قيل لهمُ اتَّقوا ما بَيْنَ أيديكم وما خَلْفَكُم﴾؛ أي: من أحوال البرزخ والقيامةِ وما في الدُّنيا من العقوبات؛ ﴿لعلَّكُم تُرْحَمونَ﴾: أعرضوا عن ذُلك، فلم يرفعوا به رأساً، ولو جاءَتْهم كلُّ آيةٍ.

٤٦﴾ ولهذا قال: ﴿وما تأتيهم مِن آيةٍ مِن آياتِ ربُهم إلَّا كانوا عنها معرضينَ؟ وفي إضافة الآياتِ إلى ربُهم دليلُ على كمالها ووضوحِها؛ لأنَّه ما أبين معرضينَ؟ وفي إضافة الآياتِ إلى ربُهم دليلُ على كمالها ووضوحِها؛ لأنَّه ما أبين من آياتِ اللَّه لعبادِهِ أنْ أوصلَ إليهم الآياتِ التي يستدلُون بها على ما ينفعُهم في دينهم ودنياهم.

﴿٤٧﴾ ﴿وإذا قيلَ لهم أنفِقوا ممًا رَزَقَكُمُ اللّهُ ؛ أي: من الرزق الذي مَنَّ به اللّهُ عليكم، ولو شاء لَسَلَبَكُم إيَّاه، ﴿قالَ الذين كَفَروا للذين آمنوا : معارضينَ للحقِّ محتجين بالمشيئةِ: ﴿ أَنْطُعِمُ مَن لو يشاء الله أَطْعَمَهُ إِنْ أَنتُم : أيها المؤمنون، للحقِّ محتجين بالمشيئةِ: ﴿ أَنْطُعِمُ مَن لو يشاء الله أَطْعَمَهُ إِنْ أَنتُم : إيها المؤمنون، لفي ﴿ ضلالِ مبينِ : حيث تأمروننا بذلك، وهذا مما يدلُ على جهلهم العظيم أو لفي أو يشاء الله أُطْعَمَهُ إِنْ أَنتُم الله المؤمنون، لفي ﴿ ضلالِ مبينِ : حيث تأمروننا بذلك، وهذا مما يدلُ على جهلهم العظيم أو تجاهُلِهِم الوخيم ؛ فإنَّ المشيئة ليست حجَّةً لعاص أبداً؛ فإنَّه وإنْ كان ما شاءَ الله تحافي أو كان ما شاء الله عمر أو كان ما شاء الله عليم أو كان ما شاء الله أطعم أو أبداً وأبداً منه العليم أو تجاهُلِهِم الوخيم ؛ فإنَّ المشيئة ليست حجَّةً لعاص أبداً؛ فإنَّه وإنْ كان ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن أو منه الما منه الما ما يدلُ على جهلهم العظيم أو كان ما شاء الله منه الما منه الله أبداً وأبداً ما يدلُ على حملهم العظيم أو تجاهُلِهِم الوخيم في فإنَّ المشيئة ليست حجَّةً لعاص أبداً؛ فإنه وإنْ كان ما شاء الله على في في في أو أن المشيئة ليست معتما أو أبداً وأبدا ما يقار وأبدا بذا منه أبداً وأبد وأبدا منه الله على منه أو أنه أبيا ما ما ما عليه أو أله ما أو أبه ما أو أبدا ما أبه أبداً وأموا ما أمروا به الم من القوق ما يقدرون جبراً لهم وقهراً.

٤٩ - ٤٩ (ويقولون): على وجه التكذيب والاستعجال: (متى هذا الوعد)

(١) في (ٻ): احين،

FOR OURANIC سورة يسَ (٥٠ ـ ٥٣)

إن تُنتُم صادقينَ». قال الله تعالى: لا يستبعدوا ذلك؛ فإنَّه عن قريبٍ، ﴿ما ينظُرونَ إلَّا صَيحَةً واحدةَ»: وهي نفخةُ الصور. ﴿تأخُذُهمَ»؛ أي: تصيبُهم ﴿وهم يَخِصِّمونَ»؛ أي: وهم لاهون عنها، لم تخطُرُ على قلوبِهِم في حال خصومَتِهم وتشاجُرِهم بينَهم، الذي لا يوجد في الغالب إلَّا وقتَ الغفلة.

«٥٠ وإذا أخذتُهم وقتَ غفلَتِهِم؛ فإنَّهم لا يُنظرونَ ولا يُمهلون؛ 
 «فلا يستطيعون توصيةَ»؛ أي: لا قليلة ولا كثيرة، 
 «ولا إلى أهلِهِم يَرْجِعونَ».

﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصَّهورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِيهِمْ يَسِلُونَ ﴾ قَالُوا يَنَوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقِدِنَاً هَذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ إِن كَانَتْ إِلَا صَيْحَةً وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿٥١﴾ النفخة الأولى هي نفخة الفزع والموت. ولهذه نفخة البعث والنشور؟ فإذا نُفِخَ في الصور؟ خرجوا ﴿من الأجداث﴾ والقبور ﴿يَنْسِلونَ﴾ إلى ربُهم؟ أي: يسرعون للحضور بين يديه، لا يتمكَّنونَ من التأنِّي والتأخُر.

(٥٢) وفي تلك الحال يجزنُ المكذَّبون ويُظْهِرونَ الحسرةَ والندم ويقولون: ﴿يَا وَيَلَنا مَن بَعَثَنا مِن مَرْقَدِنا؟؛ أي: من رقدتنا في القبور؛ لأنه ورد في بعض الأحاديث أنَّ لأهل القبور رقدةً قبيل النفخ في الصور<sup>(١)</sup>. فيُجابون ويُقال لهم: أهذا ما وَعَدَ الرحمنُ وَصَدَقَ المرسلونَ؟؛ أي: هذا الذي وعدكم اللَّه به وعدتكم به الرسل، فظهر صدقُهم رأي عين. ولا تَحْسَبُ أنَّ ذكر الرحمٰن في هذا الموضع لمجرَّدِ الخبر عن وعدِه، وإنَّما ذلك للإخبار بأنَّه في ذلك اليوم العظيم سَيَرَوْنَ من رحمتِهِ ما لا يخطُرُ على الظُّنون ولا حَسَبَ به الحاسبون؛ كقوله: يَذْكُرُ اسمَه الرحمٰن في هذا

٥٣ إن كانت؟: البعثة من القبور ﴿إَلَّا صِيحةَ واحدةَ؟: يَنفُخُ فَيها إسرافيلُ في الصور، فتحيا الأجساد؛ ﴿فإذا هم جميعٌ لَدَيْنا مُخضَرونَ؟: الأولون والآخرون، والإنس والجن؛ ليحاسبوا على أعمالهم.

(۱) كما في «صحيح البخاري» (٤٨١٤)، و«مسلم» (٢٩٥٥) من حديث أبي هريرة.

سورة يسّ (٤٥ ـ ٥٨)

﴿٥٤﴾ ﴿فاليومَ لا تُظْلَمُ نفسٌ شيئاً﴾: لا يُنْقَصُ من حسناتها ولا يُزاد في سيئاتها. ﴿ولا تُجْزَوْنَ إلَّا ما كنتُم تعملونَ﴾: من خير أو شرً؛ فمن وَجَدَ خيراً؛ فليحمد الله، ومن وَجَدَ غير ذٰلك؛ فلا يلومنَّ إلَّا نفسه.

﴿إِنَّ أَسْحَبَ ٱلْجُنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُعُلٍ فَنَكِعُونَ ٥ مُمْ وَأَزْوَجُعُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى الأَرَآبِكِ مُتَّكِئُونَ ٥ لَمُمْ فِبَمَا فَنَكِمَةٌ وَلَهُم مَّا يَدَعُونَ ۞ سَلَنَمٌ قَوْلًا مِن زَبِّ زَجِيمِ ۞ ﴾.

(٥٥ - ٥٦) لما ذكر تعالى أنَّ كلَّ أحدِ لا يُجزى<sup>(١)</sup> إلَّا ما عَمِلَه؛ ذَكَرَ جزاء الفريقينِ، فبدأ بجزاء أهل الجنة، وأخبر أنَّهم في ذلك اليوم ﴿في شُغُلِ فاكهونَه؛ أي: في شُغُل مُفَكِّهٍ للنفس مُلِذً لها من كلَّ ما تهواه النفوس وتَلَذُه العيون ويتمنَّاه المتمنُّون، ومن ذلك افتضاض العذارى الجميلات؛ كما قال: ﴿هم وأزواجُهُم»: من المتمنُّون، ومن ذلك افتضاض العذارى الجميلات؛ كما قال: ﴿هم وأزواجُهُم»: من الحور العين اللَّاتي قد جَمَعْنَ حسنَ الوجوهِ والأبدان وحسنَ الأخلاق ﴿في شُغُلِ فاكلونَ في مُعُلِ فاكلونَهُ عَلَيْ في شُعُل مُفَكِّهٍ للنفس مُلِذً لها من كلَّ ما تهواه النفوس وتَلَذُه العيون ويتمنَّاه المتمنُّون، ومن ذلك افتضاض العذارى الجميلات؛ كما قال: ﴿هم وأزواجُهُم»: من الحور العين اللَّاتي قد جَمَعْنَ حسنَ الوجوهِ والأبدان وحسنَ الأخلاق ﴿في طلال على الأرائِكِهُ؛ أي <sup>(٢)</sup>: السرر المزيَّنة باللباس المزخرَفِ الحسن ﴿متَّكِئونَ»: عليها اتُكاء دالاً على كمال الراحة والطمأنينة واللذة.

﴿٥٧﴾ ﴿لهم فيها فاكهةٌ ﴾: كثيرة من جميع أنواع الثمار اللذيذة؛ من عنب، وتين، ورمان، وغيرها، ﴿ولهم ما يَدَّعونَ ﴾؛ أي: يطلبون؛ فمهما طلبوه وتمنَّوْه؛ أذرَكوه.

﴿٥٨ ولهم أيضاً ﴿سلامٌ حاصلٌ لهم ﴿من ربٌ رحيمٌ : ففي لهذا كلام الربُ تعالى لأهل الجنةِ وسلامُهُ عليهم، وأكَّده بقولِهِ : ﴿قولاً» : وإذا سَلَّم عليهم الربُ الرحيمُ؛ حَصَلَتْ لهم السلامةُ التامةُ من جميع الوجوه، وحَصَلَتْ لهم التحيةُ الربُ التي لا تَحِيَّةُ أعلى منها ولا نعيم مثلها؛ فما ظنَّك بتحيَّة ملك الملوكُ، الربَّ التي لا تَحِيَّة أعلى منها ولا نعيم مثلها؛ فما ظنَّك بتحيَّة ملك الملوكُ، الربِّ العظيم، الروف الرحيم، لأهل دار كرامته، الذين أحلَّ عليهم رضوانَه؛ فلا يسخط العظيم، الروف الرحيم، لأهل دار كرامته، الذين أحلَّ عليهم رضوانَه؛ فلا يسخط عليهم العظيم، الروف الرحيم، لأهل دار كرامته، الذين أحلَّ عليهم رضوانَه؛ من عليهم العظيم، الروف الرحيم، لأهل دار كرامته، الذين أحلَّ عليهم رضوانَه؛ فلا يسخط عليهم أبداً؛ فلولا أنَّ الله تعالى قَدَّرَ أن لا يموتوا أو تزولَ قلوبُهم عن أماكنها من الفرح والنهم النا ينعيم، وأن الله تعالى قدَّرَ أن لا يموتوا أو تزولَ قلوبُهم عن أماكنها من الفرح والنهجة والسرور؛ لحصل ذلك، فنرجو ربَّنا أن لا يَحْرَمُنا ذلك النعيم، وأن يمن عليهم أبداً إلى وجهه الكريم.

﴿وَلَنْتَنَزُوا الْنِمَعَ أَنَبًا الْمُجْمِئُونَ ۞ ۞ ٱلَّز أَعْهَدَ إِلَيْكُمْ يَنَبَنِيَ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنَّ إِنَّهُ لَكُرَ عَدُقٌ مَبِينٌ ۞ وَأَنِ أَعْبُـدُونِ هَذَا صِرَطٌ مُسْتَقِيعٌ ۞ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرَ جِبِلَا

(۱) في (ب): «لا يجازي».
 (۲) في (ب): «أي على».

كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ٢ هَذِهِ جَهَنَمُ الَّتِي كُنتُمْ تُوَعَدُونَ ٢ آصْلَوْهَا الْيَوْمَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ١ أَنَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيَدِيهِمْ وَنَشْهَدُ أَزْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٢ وَلَوْ نَشَآهُ لَطَمَسْنَا عَلَى أَعْبَبِهِمْ فَأَسْتَبَقُوا السَّرَطَ فَأَنَّ يُبْعِرُونَ ١ وَلَوْ نَشَاهُ لَتَسَخْنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَعُوا مُضِيَّا وَلَا يَزْجِعُونَ ٢

🛔 سورة يس (٥٩ ـ ٦٤)

♦ ٩ ٩ لمَّا ذَكَرَ تعالى جزاء المتَّقين؛ ذَكَرَ جزاء المجرمين، ﴿وَ أَنَّهِم يُقال لَهِم يوم القيامةِ: ﴿امْتازوا اليومَ أَيُّها المجرمونَ﴾؛ أي: تميَّزوا عن المؤمنين، وكونوا على حِدَةٍ؛ ليوبُخَهم ويُقَرِّعَهم على رؤوس الأشهادِ قبلَ أن يُدْخِلَهُمُ النار، فيقول لهم:

﴿ الم أغهَذ إليكُم؟؛ أي: آمرُكُم وأوصيكم على ألسنة رُسُلي وأقول لكم: ﴿يا بَني آدمَ أن لا تَغبُدوا الشيطانَ؟؛ أي: لا تطيعوه! ولهذا التوبيخ يدخل فيه التوبيخ عن جميع أنواع الكفر والمعاصي؛ لأنَّها كلها طاعةً للشيطان وعبادةً له، ﴿إِنَّه لكم عدوٌ مُبينَ؟: فاحذَرتكم منه غايةَ التَّحذير، وأنذرتُكم عن طاعتِهِ، وأخبرتُكم بما يدعوكم إليه.

(٦١﴾ ﴿وَ﴾ أمرتُكم: أن تعبدوني بامتثال أوامري وترك زَواجِري. ﴿هٰذَا﴾؛ أي: عبادتي وطاعتي ومعصية الشيطان ﴿صراط مستقيمٌ»: فعُلوم الصراط المستقيم وأعمالُهُ ترجعُ إلى هٰذين الأمرين؛ أي: فلم تَحْفَظوا عهدي ولم تَعْمَلوا بوصِيَّتي، فواليتُم عدوَّكم.

﴿ ٢٢﴾ فأضلَّ ﴿منكم جِبِلاً كثيراً﴾؛ أي: خلقاً كثيراً. ﴿ أفلم تكونوا تعقلونَ ﴾؛ أي: أفلا كان لكم عقلٌ يأمُرُكم بموالاة ربَّكم ووليِّكم الحقِّ، ويزجركم عن اتِّخاذ أعدى الأعداءِ لكم وليًا؟ فلو كان لكم عقلٌ صحيحٌ؛ لما فعلتُم ذٰلك.

﴿٦٣﴾ فإذ أطعتُم الشيطان، وعاديتُم الرحمٰن، وكذَّبتم بلقائِهِ، ووردتُم القيامةَ دار الجزاء، وحقَّ عليكم القولُ بالعذاب، فَـ﴿هذه جهنَّمُ التي كنتُم توعَدونَ﴾: وتكذَّبون بها؛ فانظروا إليها عياناً! فهناك تنزعِجُ منهم القلوبُ، وتزوغُ الأبصارُ، ويحصُلُ الفزعُ الأكبرُ.

٤٤﴾ ثم يُكْمِلُ ذلك بأنْ يُؤْمَرَ بهم إلى النار، ويقالَ لهم: ﴿اصْلَوْهَا اليوم بما كُنتُم تَكْفُرُونَ﴾؛ أي: ادخُلوها على وجه تَصْلاكُم، ويحيطُ بكم حرُّها، ويبلغُ منكم كلتُم تكفُرونَ﴾؛ أي: ادخُلوها على وجه تَصْلاكُم، ويحيطُ بكم حرُّها، ويبلغُ منكم كلً مبلغ بسبب كفرِكُم بآيات الله وتكذيبِكُم لرسل الله.

سورة يسّ (٢٥ ـ ٢٩)

﴿ ٢٥﴾ قال تعالى في بيان وَصْفِهم الفظيع في دار الشقاء: ﴿اليوم نَخْتِمُ على أفواهِهِمَ»: بأن نَجْعَلَهم خُرْساً فلا يتكلمون، فلا يقدِرونَ على إنكارِ ما عَمِلوه من الكُفْرِ والتَّكذيب. ﴿وتُكَلَّمُنا أيْديهم وتَشْهَدُ أرجُلُهم بما كانوا يَكْسِبونَ»؛ أي: تشهد عليهم أعضاؤهم بما حملوه، ويُنْطِقُها الذي أنطقَ كلَّ شيءٍ.

﴿ الله المعامَّة لَعَمَسْنا على أعيْنِهم؟ : بأن نُذْهِبَ أبصارَهم كما طَمَسْنا على نُطْقِهِم؟ ﴿ وَلُو نُشَاءُ لَطَمَسْنا على نُطْقِهِم؟ ﴿ وَاسْتَبَقُوا الصراطَ؟؟ أي : فبادروا إليه؟ لأنَّه الطريق إلى الوصول إلى الجنة. ﴿ وَانْ يُبْصِرُونَ؟ : وقد طُمِسَتْ أبصارُهم؟!

﴿٦٧﴾ ﴿ولو نشاءُ لَمَسَخْناهم على مَكانَتِهِمَ﴾؛ أي: لأذْهَبْنا حَرَكَتَهم، ﴿فما استطاعوا مُضِيًا﴾: إلى الأمام، ﴿ولا يرجِعونَ﴾: إلى ورائِهِم، ليبعدُوا عن النار.

والمعنى: أنَّ لهؤلاء الكفار حقَّتْ عليهم كلمةُ العذاب، ولم يكن بدُّ من عقابهم، وفي ذٰلك الموطن ما ثَمَّ إلَّا النار قد بُرُزَتْ، وليس لأحد نجاةً إلا بالعبور على الصراط، ولهذا لا يستطيعه إلَّا أهلُ الإيمان الذين يمشونَ في نورِهِم، وأمَّا لهؤلاء؛ فليس لهم عند الله عهدٌ في النجاة من النار؛ فإنْ شاء؛ طمس أغيُنَهم، وأبقى حَرَكَتَهم فلم يَهْتَدوا إلى الصراطِ لو اسْتَبَقوا إليه وبادروه، وإن شاء؛ أذهبَ حِراكهم فلم يَسْتَطيعوا التقدُّم ولا التأخُر، المقصودُ أنَّهم لا يَعْبُرونه، فلا تحصُلُ لهم النجاةُ.

﴿وَمَن نُعَمِزُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلَقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ٢

﴿٦٨﴾ يقولُ تعالى: ﴿ومَن نُعَمِّرُهُ﴾: من بني آدم ﴿نُنَكُسُه في الخَلْقِ﴾؛ أي: يعود إلى الحالة التي ابتدأ منها؛ حالة الضعف؛ ضعف العقل وضعف القوة. ﴿أفلا يعقلونَه: أنَّ الآدميَّ ناقصٌ من كلُّ وجه، فيتداركوا قوتهم وعقولَهم، فيستَعْمِلونها في طاعة ربِّهم؟

وَمَا عَلَمْنَنَهُ ٱلشِغَرَ وَمَا يَلْبَعِي لَهُۥ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرَءَانُ تُبِينٌ ۞ لِيُنذِرَ مَن كانَ حَيَّا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى الْكَنِفِرِينَ ۞ ﴾.

﴿٦٩﴾ ينزُه تعالى نبيَّه محمداً ﷺ عمَّا رماه به المشركون من أنَّه شاعرٌ، وأنَّ الذي جاء به شعرٌ، فقال: ﴿وما علَّمناه الشعرَ وما يَنبَغي له﴾: أن يكون شاعراً؛ أي: لهذا من جنس المحال أن يكون شاعراً؛ لأنَّه رشيدٌ مهتدٍ، والشعراء غاوون، يتَّبِعُهُم الغاوون، ولأنَّ الله تعالى حَسَمَ جميع الشُّبه التي يتعلَّق بها الضالُون عن رسوله، فحسم أن يكون يكتبُ أو يقرأ، وأخبر أنَّه ما علَّمه الشعر وما ينبغي له. TH سورة يس (۷۰ ـ ۷۷)

﴿إِنَّ هُو إِلَّا ذِخُرٌ وقرآنٌ مبينٌ﴾؛ أي: ما هٰذا الذي جاء به إلَّا ذكرٌ يتذكَّر به أولو الألباب جميع المطالب الدينيَّة؛ فهو مشتملٌ عليها أتمَّ اشتمال، وهو يذكُرُ العقولَ ما رَكَزَ اللَّهُ في فِطَرِها من الأمر بكلٌ حسن والنهي عن كلٌ قبيح. ﴿وقرآنٌ مُبينٌ﴾؛ أي: مبينٌ لما يُظلَّبُ بيانُه، ولهٰذا حذف المعمولَ؛ ليدلٌ على أنَّه مبينٌ لجميع الحقُّ بأدلَّته التفصيليَّة والإجماليَّة والباطل وأدلَّة بطلانِهِ. أنزله الله كذلك على رسولِهِ.

﴿لَيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا﴾؛ أي: حيَّ القلب واعِيَه؛ فهو الذي يزكو على لهذا القرآن، وهو الذي يزداد من العلم منه والعمل، ويكون القرآنُ لقلبِهِ بمنزلة المطرِ للأرض الطيُّبة الزاكية، ﴿ويَحِقَّ القولُ على الكافرينَ﴾: لأنَّهم قامت عليهم به حُجَّةُ الله وانقطع احتجاجُهم، فلم يبقَ لهم أدنى عذرٍ وشبهةٍ يُدلون بها.

﴿أَوَلَدِ بَرَوْا أَنَا خَلَفْنَا لَهُم مِنَّا عَمِلَتْ أَنِدِيَّا أَنْعَنَمُا فَهُمْ لَهُمَا مَلِكُونَ ٢ وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوْبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ٢ وَلَهُمْ فِيهَا مَنَفِئِحُ وَمَشَارِبٌ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ٢ ﴾.

(٧٧ - ٧٣) يأمرُ تعالى العباد بالنظر إلى ما سَخَّر لهم من الأنعام وذلَّلها وجَعَلَهم مالكينَ لها مطاوعةً لهم في كلَّ أمر يريدونَه منها، وأنَّه جعل لهم فيها منافعَ كثيرةً من حَمْلِهم وحَمْل أثقالِهِم ومحامِلِهم وأمْتِعَتِهم من محلٌ إلى محلٌ، ومن أكْلِهم منها، وفيها دفء، ومن أوبارها وأصوافها وأشعارِها أثاثاً ومتاعاً إلى حين، وفيها زينةً وجمالٌ وغيرُ ذلك من المنافع المشاهدة منها. ﴿أفلا يشكرونَ﴾ اللهُ تعالى الذي أنعم بهذه النعم، ويخلِصونَ له العبادةَ، ولا يتمتَّعون بها تمتَّعاً خالياً من العبرة والفكرة؟!

﴿وَاتَّحَذُوا مِن دُونِ اللَهِ ءَالِهَةَ لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ ٢ لَكَ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَمُمْ جُندُ تُحْضَرُونَ ٢ ﴾ .

(١) حَالَى الله تعالى التي (١) اتَّخذوها مع الله تعالى ورَجُوْا نَصْرَها مَع الله تعالى ورَجُوْا نَصْرَها وشَفْعَها؛ فإنها في غاية العجز. ﴿لا يَسْتَطيعون نَصْرَهم؟: ولا أَنْفُسَهم يَنْصُرونَ: فإذا كانوا لا يستطيعون نَصْرَهم؛ فكيف يَنْصُرونَهم؟! والنصر له شرطانِ: الاستطاعة [والقدرة](٢)؛ فإذا استطاع: يبقى: هل يُريدُ نصرة مِنْ عَبْدِه أم شرطانِ: الاستطاعة [والقدرة](٢)؛ فإذا استطاع: يبقى: ها يُريدُ نصرة مِنْ عَبْدِه أم أواني الما إذا الله الما إذا المعرف أواني ما إذا كانوا لا يستطيعون نَصْرَهم إذا كانوا لا يستطيعون نَصْرَهم في أواني إذا النظر له الما إذا كانوا لا يستطيعون نصرة في أواني والما إذا كانوا لا يستطيعون نَصْرَهم الله الما إذا كانوا لا يستطيعون أواني إذا أواني إذا يمن أواني إذا الما إذا يستطيعون أواني إذا ينفر إذا كانوا لا يستطيعون أواني إذا الما إذا كانوا لا يستطيعون أواني إذا كانوا لا يستطيعون أواني إذا كانوا لا يستطيعون أواني إذا يستطيعون أواني إذا كانوا لا يستطيعون أواني إذا أواني إذا كانوا لا يستطيعون أواني إذا أو أواني إذا أواني إذا إذا أواني إذا أواني إذا أواني إذا أواني إذا أواني إذا أواني إذا إذا أواني إذا أواني

(١) في (ب): «الدين».

۱٤٦٠

(٢) كذا في هامش ( أ ). ولا توجد في (ب)، ولعل الصواب: «الإرادة».



سورة يسّ (٧٦ ـ ٧٨)

لا؟ فنفي الاستطاعةِ ينفي الأمرين كليهما. ﴿وهم لهم جُندٌ محضَرونَ؟؛ أي: محضَرون هم وهم في العذاب، ومتبرَّىءٌ بعضُهم من بعض، أفلا تبرؤوا في الدنيا من عبادة هُؤلاء وأخلصوا العبادةَ للذي بيدِهِ الملكُ والنفعُ والضرُّ والعطاءُ والمنعُ وهو الوليُّ النصيرُ؟!

﴿فَلَا يَحْزُنِكَ فَوْلَهُمُ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ٢

٧٦﴾ أي: فلا يَحْزُنْكَ يا أَيُّها الرسولُ قول المكذُّبين، والمرادُ بالقول ما دلً عليه السياقُ، كلُ قول يَقْدَحون فيه في الرسول أو فيما جاء به؛ أي: فلا تَشْغَلْ قَلْبَكَ بالحزن عليهم. ﴿إِنَّا نعلمُ ما يُسِرُونَ وما يُغلِنونَ﴾؛ فنجازِيهم على حسبِ عِلْمِنا بهم، وإلَّا؛ فقولُهم لا يضرُك شيئاً.

أُوَلَمْ بَرُ ٱلْإِسْكُنُ أَنَّا خَلَفْتُهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيحٌ نُبِنٌ ٢ وَضَرَبَ لَنَا مَنَكُمُ
 وَنِينَ خَلْفَةُمْ قَالَ مَن بُخي الْعِظْمَ وَهِى رَمِيحٌ ﴿ قَالَ بُعْيِبًا الَّذِي اَسْآهَا أَوَّلَ مَنَرَّمْ وَهُوَ
 وَنِينَ خَلْفَةُمْ قَالَ مَن بُخي الْعِظْمَ وَهِى رَمِيحٌ ﴿ قَالَ بُعْيِبًا الَّذِي اَسْآهَا أَوَّلَ مَنَرَّمْ وَهُو
 بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيحُ إِنَا مَنَ بُخي الْعَظْمَ وَهِى رَمِيحٌ ﴿ قَالَ بُعْنِيبًا الَذِي السَآهَا أَوَّلَ مَنَرَمْ وَهُو
 بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيحُ إِنَا اللَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِن الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَسَرُ مِنْهُ تُوقِدُونَ
 يَكُلِ خَلْقٍ عَلِيحُ اللَّهُ وَهُوَ الْمَائِنَةُ وَهُوَ الْنَابِي الْنَا عَلَى مَالَدِي عَلَى اللَّ عَلَى مَالَكُونُ وَهُو الْعَانَانُ اللَّهُ عَلَى مَالَكُمُ الْعَلَى مَالَكُونُ الْعَانَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى مَنْ اللَّهُ عَلَى مَالَكُونُ وَهُو الْمَائَانُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَالَعُهُمْ بَلَى وَهُو الْخَلْنَ 
 الْعَلَيْنُ اللَذِي حَلْقُولُ الْمَالِي اللَّهُ وَعُولَ الْمَائِنَ الْنَائُهُ مِنْ اللَذِي عَلَى الْعُولُ عَلَى مُعَالَى مُعَالَى الْنَا الْعَلَى الْعَلَى الْنَالَةُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْعَلَى مُنْ الْعَنْ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَهُ الْمَائِقُولُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَالَى الْعُلَى مُنْ الْعَالَى الْعَلَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَلَى مُنْ الْنَالَ الْعَلَى مُعَنْ الْعَلَى الْعَلَى مَعْدَى الْنَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى مُنْ الْعَلِي مُ الْعَلَى الْعَلَى مُ الْعُلَى الْمَالِي مُ الْعَلَى مُولُ الْعَلَى مَا الْعَلَى مُنْ الْعَالَى الْحَدُى الْنَا الْحَالَى الْحَمْنَ الْنَا عَالَا الْتُولُ الْعَلَى الْحَالَالَةُ الْعَلَى مَالِي مُو الْعَلَى مُولَى الْنَا الْعَلَى الْعَلَى الْحَالِي الْحَالَى مَالَكُونُ الْعَلَى الْعَالَى مَالْحَالَ الْحَالَى الْعَلَى الْعَالَى الْحَالَ الْحَالَى مَا الْحَالَى مَالْحَالَ الْعَالُ الْحَالَى مَالْعَالَ الْحَالِي مَ مَعْتَ مُ الْعَالِي مَا الْعَلَى مَالَكُولُ الْحَالَى الْعَامِ الْعَلَى مَالَ مَ الْعَلَى مَالْعَالَى مَا الْعَلَى مُ مَالَكُولُ مَائَ الْعَالَ مَا مَنْ الْعَالَى مَا الْعَلَى مَا الْعَا الْعَا الْعَ

لهذه الآياتُ الكريمات فيها ذِكْرُ شبهةِ منكري البعث والجواب عنها بأتمُ جوابِ وأحسنِهِ وأوضحه.

﴿٧٨﴾ ﴿وضرب لنا مثلاً؟: لا ينبغي لأحد أن يضربَه، وهو قياسُ قدرة الخالق بقدرة المخلوق، وأنَّ الأمر المُسْتَبْعَدَ على قدرة المخلوق مُسْتَبْعَدٌ على قدرة

(۱) في (ب): قو».

الخالق، فَسَّرَ لهذا المثل بقوله: ﴿قالَ»: ذَلَكَ الإِنسان: ﴿مَن يُحيي العظامَ وهي رميمَ»؛ أي: هل أحدٌ يحييها؟ استفهام إنكارٍ؛ أي: لا أحَدَ يُحييها بعدما بَلِيَتْ وتلاشَتْ. لهذا وجهُ الشبهة والمثل، وهو أنَّ لهذا أمرٌ في غاية البعدِ على ما يُعْهَدُ من قدرةِ البشر، ولهذا القولُ الذي صَدَرَ من لهذا الإِنسان غفلةً منه ونسيانٌ لابتداء خلقِهِ؛ فلو فَطِنَ لِخَلْقِهِ بعد أن لم يكن شيئاً مذكوراً، فوُجِد عياناً؛ لم يضرِبْ لهذا المثل.

1277

اسورة يش (٧٩ ـــ ٨٣)

﴿٧٩﴾ فأجاب تعالى عن لهذا الاستبعادِ بجوابِ شافِ كافِ، فقال: ﴿قُلْ يُحْيِيها الذي أنشَاها أوَّلَ مَرَقٍهُ: ولهذا بمجرَّدِ تصوُّرِهِ يعلم به علماً يقيناً لا شبهةَ فيه أنَّ الذي أنشاها أوَّلَ مرةِ قادرٌ على الإعادةِ ثاني مرةٍ، وهو أهونُ على القدرةِ إذا تصوَّره المتصوِّر. ﴿وهو بكلِّ خلقٍ عليمٌهُ: لهذا أيضاً دليلُ ثانٍ من صفاتِ الله تعالى، وهو أنَّ علمه تعالى محيطٌ بجميع مخلوقاتِهِ في جميع أحوالِها في جميع الأوقات، ويَعْلَمُ ما تَنْقُصُ الأرضُ من أجسادِ الأمواتِ وما يبقى، ويعلمُ الغيبَ والشهادة؛ فإذا أقرَّ العبدُ بهذا العلم العظيم؛ علم أنَّه أعظمُ وأجلُّ من إحياء الله إلموتى من قبورِهم.

(٨٩» ثم ذكر دليلاً رابعاً، فقال: ﴿أوَ لَيْسَ الذي خلقَ السمواتِ والأرضَ»: على سعتهما وعظمهما ﴿بقادرٍ على أن يَخْلُقَ مثلَهمَ»؛ أي: أن يعيدَهم بأعيانهم ﴿بلى»: قادرٌ على ذلك؛ فإنَّ خَلْقَ السماواتِ والأرض أكبرُ من خَلْقِ الناس. ﴿وهو الخلاقُ العليمُ»: وهذا دليلٌ خامسٌ؛ فإنَّه تعالى الخلاقُ الذي جميع المخلوقات؛ متقدِّمها ومتأخَّرها، صغيرها وكبيرها؛ كلُّها أثرٌ من آثار خلقِهِ وقدرتِهِ، وأنَّه لا يستعصي عليه مخلوقٌ أراد خَلْقَه؛ فإعادتُهُ للأموات فردٌ من أفراد آثارِ خلقِهِ.

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الصافات (١ ـ ٥)

ولهذا قال: ﴿وإليه تُرْجَعونَ﴾: من غير امتراءٍ ولا شكٍّ؛ لتواتُرِ البراهين القاطعةِ والأدلَّةِ الساطعةِ على ذٰلك. فتبارك الذي جَعَلَ في كلامِهِ الهدى والشفاء والنور.

تم تفسير سورة يسَ.

فلله تعالى الحمدُ كما ينبغي لجلاله، وله الثناء كما يليق بكماله، وله المجد كما تستدعيه عظمته وكبرياؤه، وصلى الله على محمد وسلم. مستحمة

﴿ وَالطَّنَظَنِ صَفًا ۞ فَالتَّحِرَتِ زَخْرً ۞ فَالنَّلِيَنَ ذِكْرً ۞ إِنَّ إِلَىهَكُمْ لَوَنِعِدٌ ۞ زَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشْرِقِ ۞ إِنَّا زَيَّنَا السَّمَآءِ الدُّنَا بِزِينَةِ الكَوْكِ ۞ وَحِفْظًا مِن كُلِ شَيْطُنِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشْرِقِ ۞ إِنَّا زَيَّنَا السَّمَآءِ الدُّنَا بِزِينَةِ الكَوْكِ ۞ وَحِفْظًا مِن كُلِ شَيْطُنِ مَارِدِ ۞ نَعْ نَعْتَى وَيُفْتَا السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشْرِقِ ۞ إِنَّا زَيَّنَا السَّمَآءِ الدُّنيَا بِزِينَةِ الكَوْكِ ۞ وَحِفْظًا مِن كُلِ شَيْطُنِ مَارِدِ ۞ نَعْ نُعْتَمُ وَمُعْظًا مِن كُلُ شَيْطُنِ مَارِدِ ۞ لَا يَسَمَعُونَ إِلَى الْتَكَمِ الْكَافِي وَيُفْذَفُونَ مِن كُلُ مَايِرِ ۞ نُعُورًا وَهُمْ مَن كُلُ مَن عُلَيْنَ مَايَمُ مُولًا وَهُمْ مَن عَلَى مَعْتَعُونَ إِلَى الْعَالَ وَيُفْذَفُونَ مِن كُلُ مَايِ وَا مَنْ مُحُورًا وَهُمْ مَن عَلَيْ مَايَمُ مَايِهِ ﴾ مَاي مُولاً مَنْ عَلَيْ الْتَعَلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلُ عَلَيْ مَاي مُولاً وَهُمْ مَنْ عَلَيْ مَا أَنْ أَنْهُ عَلَى مَاللَهُ وَلُعَنْ مَاي مَاي مَاي مَن عُلَ مَايلَةُ عَلَى مَنْ عَلَى وَيُعْذَفُونَ مِن كُلُ مَا مَنْ مَعْلَى مَاي مُولانَ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَى الْتَبَعُونَ إِنَ عَلَى الْعَوْنَ مَا عَالَيْهُ مَاللَهُ عَلَى مَايَ مَا عَلَي مَعْنُ عَلَى مَنْ عَلَيْنَ مَا مَاي إِنَهُمُ أَمْ أَشَدُ عَلَيْنَ أَنْ عَانِ مَنْ عَلَى مَا عَالَدُيْنَ مَن عَلَيْ مَا مَن مَ عَلَى الْعَنْ مَا مَن عَلَيْ مَا مَالْ مَالْعُونَ مَا عَلَى الْعَالَةُ عَلَى مَنْ عَلَيْ مَا عَلَى مَنْ عَلَيْ مَائِ مَنْ عَلَى مَا عَنْ عَامَ مَا مَاي مُولَ مَا مَ إِن مَا عَلَيْ مَ مَنْ خَلَقَنْ مَعْنَانِ مَايَ مَنْ عَلَيْ مَا مِن عَلَيْنَ مَنْ عَلَيْ مَا مِنْ عَلَى مَالَ مَا مَا مَالَكُمُ مُ مَا عَلْنَ مَنْ مَالْتَعْنَ مَن مَا مَنْ مَا مَا مَالَ مَالْعَامَ مَالِعَا مَا مَا مَالْتَعْتَ مَا مَالْتُ مَا مِنْ مَا مَا إِنَا مَا مَالَةُ مَا مَا مَالُولُ مَالُنَا م مَالَكُونُ مَا مَا مَالَهُ مَالَة مَا مَالَ مَا مَا مَايَ مَا مَا مَا مَايَ مَا مَالْعَامِ مَالَةُ مَالْ مَالُ مُ مُوالُ مَالْعُ مَالَمُ مَالُ مَالُ مَا مَا مَا مَالَكُو مَا مَا مَا مَالُنَ مَالَةُ مَالَ مَالَةُ مَ مَا مَا مَ مُ مَال

«٥» (أب السموات والأرض وما بينَهما ورب المشارق)؛ أي: هو الخالق
 لهٰذه المخلوقات، الرازقُ<sup>(٣)</sup> لها، المدبر لها؛ فكما أنَّه لا شريك له في ربوبيَّتِهِ
 لهٰذه المخلوقات، الرازقُ<sup>(٣)</sup> لها، المدبر لها؛ فكما أنَّه لا شريك له في ربوبيَّتِهِ

- (1) في (ب): «في ما».
   (۲) في (ب): «متأهلين».
  - (٣) في (ب): قوالرازق.



إيَّاها؛ فكذلك لا شريك له في ألوهيَّتِهِ. وكثيراً ما يقرَّرُ تعالى توحيد الإلهيَّةِ بتوحيد الربوبيَّةِ؛ لأنَّه دالًّ عليه. وقد أقرَّ به أيضاً المشركون في العبادة، فيلزمُهم بما<sup>(١)</sup> أقرُّوا به على ما أنكروه. وخصَّ الله المشارقَ بالذُكْر؛ لدلالتها على المغارب، أو لأنَّها مشارقُ النجوم التي سيذكرها. فلهٰذا قال:

السورة الصافات (7 - ١١)

﴿ - ٩﴾ ﴿إِنَّا زَيْنًا السماءَ الدُّنيا بزينةِ الكواكبِ وحفظاً من كلُ شيطانِ ماردٍ. لا يَسَّمَّعونَ إلى الملأ الأعلى؟ : ذكر الله في الكواكب هاتين الفائدتين العظيمتين : إحداهما : كونُها زينة للسماء ؛ إذ لولاها ؛ لكانتِ السماء جرماً مظلماً لا ضوء فيه (٢) ، ولكن زيَّنها فيها ؛ لتستنيرَ <sup>(٢)</sup> أرجاؤها وتَحْسُنَ صورتُها ، ويُهتَدى بها في ظُلُمات البرُ والبحر ، ويحصُلَ فيها من المصالح ما يحصُل . والثانية : حراسة السماء عن كلَّ شيطانِ ماردٍ يصل بتمرُدِهِ إلى استماع الملأ الأعلى ، وهم الملائكة ؛ إذا استمعت قذفتها بالشهب الثواقب ﴿من كلَّ جانبَ» : طَرْداً لهم وإبعاداً عن استماع ما يقولُ الملأ الأعلى . ﴿ولهم عذابَ واصِبَ» ؛ أي : دائمٌ معدًّ لهم لتمرُدهم عن طاعةِ ربُهم.

(١٠) ولولا أنه تعالى استثنى؛ لكان ذلك دليلاً على أنّهم لا يستمعون شيئاً أصلاً، ولكن قال: ﴿إِلَّا مَنْ خَطِفَ الخَطْفَةَ»؛ أي: إلّا مَنْ تَلَقَّفَ من الشياطين المَرَدَةِ الكلمةَ الواحدةَ على وجه الخفيةِ والسرقةِ، ﴿فَأَتَبَعَهُ شهابٌ ثاقبٌ»: تارة يدرِكُه قبل أن يوصِلَها إلى أوليائِهِ فينقطع خبرُ السماء، وتارة يُخبِرُ بها قبل أن يدرِكَه الشهابُ، فيكذِبون معها مائةَ كذبةٍ، يروُجونها بسبب الكلمةِ التي سُمِعَتْ من السماء.

(١١) ولَمَّا بيَّن لهذه المخلوقاتِ العظيمةَ؛ قال: ﴿فَاسْتَفْتِهِمَهُ؛ أي: اسأَلَ مَنكري خَلْقِهِم بعد موتِهِم: ﴿أَهم أَشَدُ خَلْقاًهُ؛ أي: إيجادُهم بعد موتِهم أَشَدُ خَلْقاً وأَشَقَ. ﴿أَم مَنْ خَلَقًا إَن يُقِرُوا أَنَّ خَلْقَ السماراتِ وأَشَقٌ. ﴿أَم مَنْ خَلَقَ الناس، فيلزمهم إذا الإقرار بالبعث، بل لو رَجَعوا إلى والأرض أكبرُ من خَلْق الناس، فيلزمهم إذا الإقرار بالبعث، بل لو رَجَعوا إلى أنفسهم والأرض أكبرُ من خَلْق الناس، فيلزمهم إذا الإقرار بالبعث، بل لو رَجَعوا إلى أنفسهم والأرض أكبرُ من خَلْق الناس، فيلزمهم إذا الإقرار بالبعث، بل لو رَجَعوا إلى أنفسهم وفكَّروا فيها؛ لعلموا أنَّ ابتداء خَلْقِهِم من طينٍ لازبٍ أصعب عند الفكر من إنشائهم بعد موتهم، ورابًا من يُقروا إلى أنفسهم وفكَّروا فيها؛ لعلموا أنَّ ابتداء خَلْقِهِم من طينٍ لازبٍ أصعب عند الفكر من كقوله تعالى: فولهما والإنسان من صلين لازبٍ أصعب عند الفكر من أنفسهم وعلي الزب أربها، ولها؛ لعلموا أنَّ ابتداء خَلْقِهم من طينٍ لازبٍ أصعب عند الفكر من إنشائهم بعد موتهم، ولهذا قال: ﴿إِنَّا حَلَقْنَاهُم من طينٍ لازبٍ أصعب عند الفكر من أنفوله تعالي أن أن الندان من صليهم من طينٍ لازبٍ أصعب عند الفكر من أن النام إنها إلى أنهم بعد موتهم، ولهذا قال: ﴿إِنَّا حَلَقَنَاهُم من طينٍ لازبٍ أَسي أَنْ أَنْ يَعْقَ عُنُولُ مُنْ مُن مُ خَلُقًا مُنهم بعد موتهم، ولهذا قال: أنهم من صلين لازبٍ أصعب عند الفكر من أنه أنه الهم بعد موتهم، ولهذا قال: أنه أَبقائهم من طينٍ لازبٍ أَس من في أَنْ أَبقائهم من طينٍ لازبٍ أَس أَس أَنْ أَبقائهم من أَنْ من مُما أُنْ أَبقائهم أُنْ أَبقائهم أُبقال أُنْ أَبقائهم من أَنْ أَبقائهم من أَنْ أُبقائهم أُبقائ

(۲) فى (ب): «فيها».

(۱) في (ب): «ما»ً.

(۳) فى (ب): «ليستنير».

سورة الصافات (١٢ ـ ١٩)) 🚿

(١٢) ﴿بل عجبتَ﴾: أيُّها<sup>(١)</sup> الرسولُ أو أيُّها الإنسانُ من تكذيب مَنْ كَذَّبَ بالبعث بعد أن أرَيْتَهم من الآيات العظيمةِ والأدلَّة المستقيمةِ، وهو حقيقةً محلُّ عجب واستغراب؛ لأنَّه مما لا يَقْبَلُ الإنكارَ. ﴿وَ﴾ أعجبُ من إنكارِهِم وأبلغُ منه أنَّهم في سَخَرونَ»: مَمَّن جاء بالخبر عن البعثِ، فلم يَكْفِهِم مجردُ الإنكار، حتى زادوا السخرية بالقول الحقٌ.

﴿١٣﴾ ﴿و﴾ من العجب أيضاً أنّهم ﴿إذا ذُكُروا﴾: ما يعرفون في فِطَرِهِم وعُقولهم وفَطِنوا له ولَفَتَ نَظَرَهم إليه ﴿لا يَذْكرونَ﴾: ذٰلك؛ فإنْ كان جهلاً؛ فهو من أدلً الدلائل على شِدَّةِ بلادَتِهِم العظيمة؛ حيث ذُكُروا ما هو مستقرَّ في الفطر معلومٌ بالعقل لا يقبلُ الإشكالَ، وإن كان تَجاهُلاً وعناداً؛ فهو أعجبُ وأغربُ.

١٤﴾ ومن العَجَبِ أيضاً أنّهم إذا أُقيمتْ عليهم الأدلَّةُ، وذُكُروا الآياتِ التي يخضعُ لها فحولُ الرجالُ وألبابُ الألِبًاء، يَسْخَرون منها ويَعْجَبونَ.

١٥﴾ ومن العجب أيضاً قولُهُم للحقُ لما جاءهم: ﴿إِنْ هٰذَا إِلَّا سحرٌ مبينَ؟: فجعلوا أعلى الأشياء وأجلُها ـ وهو الحقُ ـ في رتبة أخسَّ الأشياء وأحقرِها.

الأرض والسماوات على قدرة رب الأرض والسماوات على قدرة الآرض والسماوات على قدرة الآدمي الناقص من جميع الوجوه، فقالوا استبعاداً وإنكاراً: ﴿ إذا مِتْنا وكُنَّا تُراباً وعِظاماً أَإِنَا لَمَبْعُوثُونَ. أوَ آباؤنا الأوَّلُونَ﴾.

﴿١٨﴾ ولمَّا كانَ لهذا منتهى ما عندَهم وغايةَ ما لَدَيْهم؛ أمر الله رسولَه أن يُجيبَهم بجواب مشتمل على ترهيبهم<sup>(٢)</sup>، فقال: ﴿قل نعم﴾: ستُبْعَثون أنتم وآباؤكم الأولون، ﴿وأنتُم داخِرون﴾: ذَليلُون صاغِرون لا تمتَنعون، ولا تَسْتَعْصون على قدرةِ الله.

(١٩) ﴿فَإِنَّما هي زجرةً واحدةً؟: يَنْفُخُ إسرافيلُ فيها في الصُّورِ، ﴿فَإِذَا هُمَ؟

(١) في (ب): «يا أيها». (٢) في (ب): «تربيتهم».

مبعوثونَ من قبورهم ﴿يَنظُرُونَ﴾: كما الْتُدِىء خَلْقُهم، بُعثِوا بجميع أجزائِهِم حفاةً عراةً غُرلاً.

RQURA متورة الصافات (٢٠ - ٢٦)

٢٠﴾ وفي تلك الحال يُظْهِرون الندمَ والخزيَ والخسارَ، ويَدْعونَ بالويل والثُبور، ﴿وقالوا يا وَيْلَنا هٰذا يومُ الدينِ﴾؛ فقد أقرُوا بما كانوا في الدنيا به يهزؤون!<sup>(١)</sup>

(٢١) فيُقالُ لهم: ﴿هٰذا يومُ الفصلِ﴾: بين العبادِ فيما بينَهم وبين ربُّهم من الحقوق وفيما بينهم وبين غيرِهم من الحلق.

المشرُوا الَّذِينَ طَلَمُوا وَأَزْوَيْحَهُمْ وَمَا كَانُوا بَعْبُدُونُ شَلْ مِن دُونِ اللَّهِ فَأَهْدُوهُمْ إِلَى مِبْرَطِ الْمُحَمِّيمِ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ شَلْ مَا لَكُرُ لَا نَاصَرُونَ شَلْ بَلْ هُرُ الْيُوَمَ مُسْتَمَالِمُونَ شَلْ

(٢٢ - ٢٢) أي: إذا حضروا يوم القيامة وعاينوا ما به يكذبون ورأوا ما به يكذبون ورأوا ما به يستسخرون؛ يُؤْمَرُ بهم إلى النار التي بها يكذبون، فيقال: (احشروا الذين ظلموا): أنفسَهم بالكفر والشرك والمعاصي (وأزاجَهم): الذين من جنس عملهم، كلَّ يُضَمُّ إلى مَن يُجانِسُه في العمل، (وما كانوا يَعْبُدون من دونِ الله): من الأصنام والأنداد التي زعموها، اجمعوهم جميعاً، واهدوهم (الى صراط المجحيم)؛ أي: سوقوهم سوقاً عنيفاً إلى جهنم.

٤٢٤ ﴿ وَهُ بعدما يتعيَّن أمرُهم إلى النار ويَغْرِفُون أَنَّهم من أَهْلِ دار البوار؛ يُقَالُ: ﴿ وَفُوهُم ﴾: قبل أن توصِلوهم إلى جهنَّم، ﴿ إِنَّهم مسؤولُونَ ﴾: عمَّا كانوا يفترونَه في الدُّنيا؛ ليظهرَ على رؤوس الأشهادِ كَذِبُهم وفضيحتُهم.

(٢٥) فيقال لهم: ﴿ما لكم لا تناصرون﴾: أي: ما الذي جرى عليكم اليوم، وما الذي طرقكم، لا ينصر بعضكم بعضاً، ولا يغيث بعضُكم بعضاً، بعدما كنتُم تزعُمون في الدُنيا أنَّ آلهتكم ستدفعُ عنكم العذابَ وتُغيثكم أو<sup>(٢)</sup> تشفعُ لكم عند الله؟!

٢٦﴾ فكأنهم لا يجيبون لهذا السؤال؛ لأنّهم قد علاهم الذَّلُ والصَّحارُ، واستسلموا لعذابِ النارِ وخَشَعوا وخَضَعوا وأُبْلِسوا، فلم يَنْطِقوا، ولهذا قال: ﴿بل هُمُ اليومَ مُسْتَسْلِمونَ﴾.

في (ب): «يستهزؤون».

(٢) في (ب): «و».

is file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الصافات (٢٧ ـ ٣٦) 💴

(٢٧ - ٢٨) لما جُمِعوا هم وأزواجهم وآلهتُهم وهُدوا إلى صراط الجحيم ووُقِفوا فسُئِلوا فلم يُجيبوا؛ أقبلوا فيما بينَهم يلومُ بعضُهم بعضاً على إضلالِهِم وضلالِهِم، فقال الأتباعُ للمتبوعينَ الرؤساء: ﴿إِنَّكُم كنتُم تأتونَنا عن اليمينِ﴾؛ أي: بالقوَّة والغلبة فتُضِلُونا، ولولا أنتُم؛ لكُنَّا مؤمنينَ.

(٢٩ - ٢٢) ﴿قالوا﴾ لهم: ﴿بل لَم تكونوا مؤمنينَ﴾؛ أي: ما زلتُم مشرِكين كما نحنُ مشركونَ؛ فأيُ شيء فضًلكم علينا؟! وأيُ شيء يوجِبُ لومَنا؟! ﴿وَ﴾ كما نحنُ مشركونَ؛ فأيُ شيء فضًلكم علينا؟! وأيُ شيء يوجِبُ لومَنا؟! ﴿وَ﴾ الحالُ أنَّه ﴿ما كان لنا عليكُم من سلطانَ»؛ أي: قهر لكم على اختيار الكفر، ﴿بل كنتُم قوماً طاغينَ»: متجاوزين للحد<sup>(١)</sup>، ﴿فحقَ علينا»: نحنُ وإيَّاكُم ﴿قولُ رَبْنا إِنَّا لَذَائِقُونَ»: العذاب؛ أي: حقَّ علينا قَذَرُ رَبِّنا وقضاؤه أنَّا وإيَّاكُم سنذوقُ رَبْنا إِنَّا لَذَائِقُونَ»: العذاب؛ أي: حقَّ علينا قَذَرُ رَبِّنا وقضاؤه أنَّا وإيَّاكُم سنذوقُ رَبْنا إِنَّا لَذَائِقُونَ»: العذاب؛ أي: حقَّ علينا قَذَرُ رَبِّنا وقضاؤه أنَّا وإيَّاكُم سنذوقُ العذابَ ونشتركُ في العقاب. ﴿فَي الحَمَّانَ الحَوايَةُ، فاستَجَبْتُم لنا؛ فلا تلومونا العذابَ ونشتركُ في العقاب. فن عليها، وهي الغوايةُ، فاستَجَبْتُم لنا؛ فلا تلومونا ولوموا أنفسكم.

٣٣ - ٣٤ قال تعالى: ﴿فإنَّهم يومنذِه؛ أي: يوم القيامةِ ﴿في العذاب مشترِكونَه: وإن تفاوتتْ<sup>(٢)</sup> مقاديرُ عذابِهِم بحسب جُرمهم؛ كما اشتركوا في الدُّنيا على الكفي الكُنيا على الكفي الكُنيا على الكُنيا على الكفر اشتركوا في الرُّنيا على الكُنيا الكُنيا على الكُنيا على الكُنيا على الكُنيا على الكُنيا على المُنيا على المُنيا على المُنيا على المُنيا على المُنيا على المُنيا على الكُنيا على الكُنيا على المُنيا على الكُنيا الكُنيا الكُنيا على الكُنيا الكُنيا الكُنيا على الكُنيا على الكُنيا على أن الكُنيا ال المُنيا الكُنيا ال

(۱) في (ب): «للحق».
 (۲) في (ب): «تفاوت».

المواقعة م مواقعة المواقعة المواقعة

(٣٧) ولهذا قال تعالى ناقضاً لقولهم: ﴿بل جاء ﴾: محمدٌ ﴿بالحقّ ﴾؛ أي: مجيئه حقًا، وما جاء به من الشرع والكتاب حقَّ، ﴿وصدَقَ المرسلينَ ﴾؛ أي: ومجيئة صَدَق المرسلين؛ فلولا مجيئة وإرساله ؛ لم يكن الرسل صادقين؛ فهو آية ومعجزة لكلِّ رسول قبله؛ لأنَّهم أخبروا به وبشَروا، وأخذ الله عليهم العهدَ والميثاق لئن جاءهم ليؤمننَ به ولَيَنْصُرُنَه، وأخذوا ذٰلك على أممهم، فلما جاء ظهر صِدْقُ الرسل الذين قبله، وتبيَّن كَان مَنْ خالفهم، فلو قدر عدم مجيئه، وهم قد أُخبَروا به؛ لكان ذٰلك قادحاً في صدقهم. وصَدَق أيضاً المرسلين ؛ بأن جاء بما جاؤوا به، ودعا إلى ما دَعَوْا إليه، وآمن بهم، وأخبر بصحة رسالتهم ونبوَّتهم وشرعهم.

(٣٩ \_ ٣٩ ﴾ ولما كان قولُهُم السابقُ: ﴿إِنَّا لَذَائِقُونَ ﴾ قولاً صادراً منهم يحتملُ أن يكونَ صدقاً أو<sup>(١)</sup> غيره؛ أخبر تعالى بالقول الفصل الذي لا يَحْتَمِلُ غيرَ الصدق واليقين، وهو الخبر الصادر منه تعالى، فقال: ﴿إِنَّكُم لَذَائِقُو العذابِ الأليمَ ﴾؛ أي: المؤلم الموجع، ﴿وما تُجْزَوْنَ ﴾: في إذاقة العذاب الأليم ﴿إلَّا ما كُنتُم تعملونَ ﴾: فلم نَظْلِمُكُم، وإنَّما عَدَلْنا فيكم.

ولما كان لهذا الخطاب لفظه عامًا، والمرادُ به المشركون؛ استثنى تعالى المؤمنين، فقال:

﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُتْخَلِّصِينَ ۞ أُوْلَتِهِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ۞ فَرَكِهٌ وَلَهُم مُكْرَمُونَ ۞ فِي جَنَّتِ النَّعِيمِ ۞ عَلَى شُرُرٍ مُنَعَبِلِينَ ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ ۞ بَيْضَاءَ لَذَقِ لِلشَّدرِبِينَ ۞ لا يِهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنَزَفُورَت ۞ وَعِندَهُمْ فَنَصِرَتُ الطَّرْفِ عِبْنُ ۞ كَأَنَّهُنَ بَيْضُ مَكْنُونٌ ۞ ﴾.

٤٠﴾ يقول تعالى: ﴿الَّا عبادَ الله المُخْلَصِينَ﴾: فإنَّهم غير ذائقي العذاب الأليم؛ لأنهم أخلصوا لله الأعمال، فأخلصهم واختصَّهم برحمتِهِ وجادَ عليهم بلطفِهِ.

(۱) في (ب): «و».

سورة الصافات (٤١ ـ ٤٩) 🖥

٤٢ ـ ٤٢﴾ ﴿أولٰئك لهم رزقٌ معلومٌ﴾؛ أي: غير مجهول، وإنَّما هو رزقٌ عظيمٌ جليلٌ لا يُجهلُ أمرُهُ ولا يُبْلَغُ كُنْهُهُ، فسَّره بقوله: ﴿فواكِهُ﴾: من جميع أنواع الفواكه التي تَتَفَكَّه بها النفس للذَّتِها في لونها وطعمها. ﴿وهم مُكْرَمونَ﴾: لا مهانون محتَقَرون، بل معظَّمون مبجَّلون موقَّرون، قد أكرم بعضُهم بعضاً، وأكرمَتْهُمُ الملائكةُ الكرامُ، وصاروا يدخُلون عليهم من كلُّ باب، ويهنتونهم ببلوغ أهنا الثواب، وأكرمَهَم أكرمُ الأكرمين وجادَ عليهم بأنواع الكرامات من نعيم القلوب والأرواح والأبدان.

٤٣﴾ ﴿في جنات النعيم؟؛ أي: الجنات التي النعيم وَضفُها والسرورُ نعمتُها، وذٰلك لما جَمَعَتْهُ ممًا لا عينٌ رأت، ولا أذنٌ سمعت، ولا خَطَرَ على قلب بشر، وسلمتْ من كلِّ مخلٍّ بنعيمها من جميع المكدِّرات والمنغُصات.

٤٤﴾ ومن كرامتهم عند ربُّهم وإكرام بعضهم بعضاً أنَّهم على ﴿سُرُرِ﴾: وهي المجالس المرتفعةُ المزينة بأنواع الأكسيةِ الفاخرةِ المزخرفة المجملة؛ فهم مُتَّكثونَ عليها على وجهِ الراحةِ والطُّمانينة والفرح، ﴿متقابلينَ﴾: فيما بينَهم، قد صَفَتْ قلوبُهم ومحبتُهم فيما بينَهم، قد صَفَتْ وليها على وجهِ الراحةِ والطُّمانينة والفرح، ﴿متقابلينَ﴾: فيما بينَهم، قد صَفَتْ قلوبُهم ومحبتُهم فيما بينَهم، وتَحموا باجتماع بعضهم مع بعض، فلم يتقابلة والمُواي من وجوهم متَكثونَ والمُواي والمُواي المرتفعةُ المزينة بأنواع الأكسيةِ الفاخرةِ المزخرفة المجملة؛ فهم مُتَكثونَ عليها على وجهِ الراحةِ والطُّمانينة والفرح، ومتقابلينَهُ: فيما بينَهم، قد صَفَتْ قلوبُهم ومحبتُهم فيما بينَهم، وتَحموا باجتماع بعضهم مع بعض، فلم يستدبره أو يجعَله وجوههم تدلُّ على متقابلة والمُواي ما دلًا ما ينهم، وتأدَّب بعضهم مع بعض، فلم يستدبره أو يجعَله إلى جانبه، بل من كمال السرور والأدب ما دلَّ عليه ذلك التقابل.

٤٥ ـ ٤٧ ﴿ يُطافُ عليهم بكأسٍ من مَعينَ؟ أي: يتردَّدُ الولدان المستعدُّون لخدمتهم عليهم بالأشربة اللذَّيذة بالكاسات الجميلة المنظر المُتْرَعَة من الرحيق المختوم بالمسك، وهي كاساتُ الخمر، وتلك الخمرُ تخالِفُ خَمْرَ الدُّنيا من كل وجه؛ فإنَّها في لونها ﴿ بيضاءَ؟ من أحسن الألوان، وفي طعمها ﴿ لَذَة للشاربينَ؟ : يلتذُ<sup>(١)</sup> شاربُها بها وقت شُربها وبعدَه، وأنَّها سالمةٌ من غول العقل وذهابِهِ ونزفِهِ ونزفِهِ مال صاحبها، ولي وليس في كرر.

٤٨ ـ ٤٩ فلمًا ذَكَرَ طعامهم وشرابَهم ومجالِسَهم. وعمومُ النعيم وتفاصيلُه داخلٌ في قوله: ﴿جنات النعيم﴾، لكن فصَّلَ هٰذه الأشياءَ لِتُعْلَمَ فتشتاقَ النفوس إليها؛ ذَكَرَ أزواجَهم، فقال: ﴿وعندهم قاصراتُ الطَّرْفِ عِينَّ﴾؛ أي: وعند أهل دار النعيم في محلَّاتهم القريبة حورٌ حسانٌ كاملاتُ الأوصافِ قاصراتُ الطرفِ: إمَّا أنَّها

(۱) في (ب): «يلتذذ».

127+

قَصَرَتْ طَرْفَها على زوجِها لعنَّتِها، وعدم مجاوزتِهِ لغيرِهِ، ولجمال زوجِها وكماله؛ بحيث لا تطلبُ في الجنة سواه، ولا ترغبُ إلَّا به. وإمَّا لأنَّها قَصَرَتْ طَرْفَ زوجها عليها، وذٰلك يدلُ على كمالها وجمالها الفائق، الذي أوجب لزوجِها أن يَقْصُرَ طرفَه عليها. وقَصْرُ الطرفِ أيضاً يدلُّ على قَصْرِ النفس والمحبَّة عليها، وكلا المعنيينِ محتملُ، وكلاهما صحيحٌ.

لورة الصافات (<< - ٥٩)

وكلُّ لهذا يدلُّ على جمال الرجال والنساء في الجنَّة ومحبَّة بعضهم بعضاً محبَّة لا يَطْمَحُ إلى غيره وشدة عفَّتهم كلَّهم وأنَّه لا حَسَدَ فيها ولا تباغُضَ ولا تشاحُنَ، وذٰلك لانتفاء أسبابه. ﴿عِينَ ﴾؛ أي: حسانُ الأعين جميلاتُها ملاحُ الحدق. ﴿كانهنَّ ﴾ أي: الحور ﴿بَيْضَ مكنونَ ﴾؛ أي: مستورً، وذٰلك من حسنهنً وصفائهنَّ، وكون ألوانهنَّ أحسن الألوان وأبهاها، ليس فيه كدرٌ ولا شينٌ.

﴿فَأَفَبَلَ بَعْصُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَلَّهُ لُوَنَ ﴾ قَالَ فَآبِلُ مِنْهُمْ إِنِي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴾ يَقُولُ آءِنَكَ لَيِنَ الْمُسَتِنِينَ ﴾ لَذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَلْمًا أَمِنَّا لَمَدِينُونَ ﴾ قَالَ هَلَ أَنتُم ت فَرَةاهُ فِي سَوَلَهِ الْجَحِيمِ ﴾ قَالَ تَاللَّهِ إِن كِدَتَ لَتُودِينِ ﴾ وَلَوْلَا يَعْمَةُ رَبِي لَكُنتُ مِنَ إِنَّ أَنْمَا خَتْنُ بِمَيَّتِينَ ﴾ إِلَّا مَرْنَتَنَا الأُولَى وَمَا خَتْنُ بِمُعَذَبِينَ ﴾ وَالَهُ قَاطَحَهُ إِنَّ مَنَا أَنْمَا خَتْنُ عَمَدُهُ مَنْ أَعْتَمَا أَنْهُمُ اللهُ وَالَنَّ الْمُعْفَى الْمُعْتَانَ عَالَهُ وَا

This file was downloaded from QuranicThought.com

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

سورة الصافات (٦٠ ـ ٦١)

ببعض وموافقة بعضِهم بعضاً أنّهم أجابوه لما قال، وذهبوا تبعاً له للأطلاع على قريناً. ﴿ فَاطَلَع ﴾ فرأى قريناً ﴿ في سواء الجحيم ﴾ أي: في وسط العذاب وغمراتِهِ. والعذابُ قد أحاطَ به، فقال له لائماً على حالِهِ وشاكراً لله على نعمتِهِ أن نجَّاه من كيدِهِ: ﴿ تاللهِ إنْ كِدْتَ لَتُرْدينِ ﴾ أي: تهلكني بسبب ما أدخلتَ عليَّ من الشُبه بزعمك، ﴿ ولولا نعمةُ ربي ﴾ : على أن ثبتني على الإسلام ﴿ لكنتُ من المُحضرينَ ﴾ : في العذاب معك. ﴿ أفَما نحنُ بِمَيْتينَ. إلَّا مَوْتَتَنا الأولى وما نحنُ والسلامة من العذاب. استفهامٌ بمعنى الإثبات والتقرير. وقوله: ﴿ فأقبل بعضَهُم على بعض يتساءلون ﴾، وحَذَفَ المعمولُ، والمقامُ مقامُ لذَةٍ وسرور، فدلً ذٰلك على أنهم يتساءلون بكلُ ما يتلذّذون بالتحدُّث به والمسائل التي وقع فيها النزاعُ والإشكالُ، ومن المعلوم أنَّ لذَةَ أهل العلم بالتساؤل عن العلم والبحث عنه فوق من المُتُعان المواز، ويحصُلُ من الغذاب منه من من منهم معامُ منه منهم لذا إنهم من المان مؤلكي من من من المُحضرينَ ؟ أي المعلوم أنَّ لذَه المعمولُ، والمقامُ مقامُ لذَةٍ وسرور، فدلً ذٰلك مال منهم أنهم يتساءلون بكلُ ما يتلذّذون بالتحدُّث به والمسائل التي وقع فيها النزاعُ والإشكالُ، ومن المعلوم أنَّ لذَةَ أهل العلم بالتساؤل عن العلم والبحث عنه فوق من انكشافِ الحقائق العلميَّةٍ في الجنة ما لا يمكنُ النوع النوبي ألوافر، ويحصُلُ لهم من انكشافِ الحقائق العلميَّةٍ في الجنة ما لا يمكنُ التعبيرُ عنه.

﴿٦٠ فلما ذكر تعالى نعيمَ الجنَّة ووَصَفَه بهٰذه الأوصاف الجميلة؛ مَدَحَه وشوَّقَ العاملين وحثَّهم على العمل له، فقال: ﴿إنَّ هٰذا لهو الفوزُ العظيمُ ﴾: الذي حصلَ لهم به كلُّ خير وكلُّ ما تهوى النفوس وتشتهي، واندفَعَ عنهم به كلُّ محذور ومكرو فهل فوز يُطْلَبُ فوقَه، أم هو غايةُ الغاياتِ ونهايةُ النهايات؛ حيث حلَّ عليهم رضا رب الأرض والسماواتِ، وفرحوا بقربه، وتنعَموا بمعرفتِهِ، واستروا برؤيتِه، وطربوا لكلامه؟!

﴿ مثل هذا فليعمل العاملون؟: فهو أحقَّ ما أُنْفِقَتْ فيه نفائسُ الأنفاس، وأولى ما شَمَرَ إليه العارفون الأكياس، والحسرة كلُّ الحسرة أن يمضي على الحازم وقتٌ من أوقاته وهو غير مشتغل بالعمل الذي يقرَّبُ لهٰذه الدار؛ فكيف إذا كان يسير بخطاياه إلى دار البوار؟!

﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقْرِمِ ﴾ إِنَّا جَعَلَنَهَمَا فِنْنَةَ لِلطَّللِيِينَ ﴾ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغْرُجُ فِنَ أَصْلِ الْجَحِيمِ ﴾ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّبَطِينِ ﴾ فَإِنَّهُمْ لَاَكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنها ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوَّبًا مِنْ حَيمِ ﴾ ثُمَّ إِنَّ مَرْحِمَهُمْ لَإِلَى الْجَحِيمِ ﴾ إِنَّهُمْ الفَوَا ءَابَآءَ هُمْ صَآلِينَ ﴾ فَمَ إِنَّهُمْ عَلَنَ عَائِبُهِا لَشَوْبًا مِنْ حَيمِ ﴾ وَلَقَدْ صَلَ لَعْبَعُهُمْ الإِلَى الْجَحِيمِ ﴾ وَلَقَ مُّنذِرِينَ ٢ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُنذَدِينَ ٢ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُغْلَصِينَ

R مبورة الصافات (٦٢ ـ ٧٣)

(٦٢) ﴿أذلك خير؟! أي: ذلك النعيم الذي وصفناهُ لأهل الجنَّة خيرٌ أم العذابُ الذي يكون في الجحيم من جميع أصنافِ العذاب؛ فأيُّ الطعامين أولى؟ الطعامُ الذي وُصِفَ في الجنة، ﴿أَمَى طعامُ أهل النار، وهو ﴿شجرةُ الزَّقُومَ»؟

(٦٧) ثم ذكر شرابهم، فقال: ﴿ثم إنَّ لهم عليها؟ أي: على أثر لهذا الطعام (لَشَوْباً من حَميم؟؛ أي: ماءً حارًا قد تناهى حرُه؛ كما قال تعالى: ﴿وإن يَسْتَغيثوا يُغاثوا بماء كالمُهْل يَشْوي الوجوءَ بئس الشرابُ وساءتْ مُرْتَفَقاً؟، وكما قال تعالى: ﴿وسُقوا ماءً حَميماً فقَطَّعَ أمعاءهم؟.

٨٦ ( مَرْجِعَهِمَ»؛ أي: مآلهم ومقرّهم ومأواهم ( لإلى الجحيمَ»: ليذوقوا من عذابه الشديد وحرّه العظيم ما ليس عليه مزيدٌ من الشقاء.

(٦٩ - ٦٣) كأنه قيل: ما الذي أوْصَلَهم إلى لهذه الدار؟ فقال: ﴿إنّهم أَلْفَوْا ﴾؟ أي: وجدوا ﴿آباءهم ضالَينَ. فهم على آثارِهِم يُهْرَعونَ ﴾؟ أي: يسرعون في الضلال، فلم يلتفتوا إلى ما دعتهم إليه الرسلُ ولا إلى ما حَدَّرَتْهم عنه الكتبُ ولا إلى أقوال الناصحين، بل عارضوهم بأن قالوا: إنَّا وَجَدْنا آباءنا على أمَّةٍ وإنا على آثارهم مقتدونَ. ﴿ولقد ضلُّ قبلَهم ﴾؟ أي: قبل لهؤلاء المخاطبينَ ﴿أكثرُ الأولينَ ﴾ وقليلٌ منهم آمن واهتدى، ﴿ولقد أرْسَلْنا فيهم مُنذِرينَ ﴾: ينذِرونَهم عن غيّهم وضلالهم، ﴿فانظُرْ كيف كان عاقبةُ المنذَرين ﴾: كانت عاقبتهم الهلاك والخزي والفضيحة؛ فليحذرْ لهؤلاء أن يستمرُّوا على ضلالهم فيصيبهم مثلُ ما أصابهم.

فى (ب): «معدن».

سورة الصافات (٧٤ ـ ٨٢))

﴿٧٤ ولما كان المُنْذَرون ليسوا<sup>(١)</sup> كلهم ضالين، بل منهم مَنْ آمن وأخلص الدين لله؛ استثناهُمُ الله من الهلاك، فقال: ﴿إِلَّا عبادَ الله المخلَصينَ﴾؛ أي: الذين أخلَصَهم الله وخَصَّهم برحمتِهِ لإخلاصهم؛ فإنَّ عواقِبَهم صارت حميدةً. ثم ذكر نموذجاً من عواقب الأمم المكذَّبين، فقال:

﴿وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوْتٌ فَلَيْعْمَ الْمُجِيبُونَ ۞ وَيَمَتَنِنَهُ وَأَهْلَمُ مِرَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ۞ وَجَعَلْنَا دُرِيَّتَمُ هُرُ الْبَافِينَ ۞ وَتَرْكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ۞ سَلَدُ عَلَى نُوج فِي الْعَالَمِينَ ۞ إِنَّا كَذَلِكَ تَجْرِى الْمُحْسِنِينَ ۞ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ۞ ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْآخَرِينَ ۞ ﴾.

(٧٧ - ٨٢) يخبر تعالى عن عبدِه ورسولِه نوح عليه السلام أول الرسل أنّه لما دعا قومه إلى الله تلك المدة الطويلة، فلم يزدهم دعاؤه إلّا فراراً؛ أنه نادى ربّه، فقال: ﴿ربّ لا تَذَرْ على الأرض من الكافرين ديّاراً...) الآية، وقال: ﴿ربّ فَصَرْني على القوم المُفْسِدينَ﴾<sup>(٢)</sup>. فاستجاب الله له، ومدح تعالى نفسه، فقال: ﴿وَلَّ مَنْ المحيبونَ»: لدعاء الداعينَ وسماع تَبَتَّلِهم وتضرُّعهم، أجابه إجابة طابقت ما سأل، نَجًاه وأهلَه من الكافرين ديّاراً...) الآية، وقال: ﴿ربّ وَفَلَنِغُمَ المحيبونَ»: لدعاء الداعينَ وسماع تَبَتَّلِهم وتضرُّعهم، أجابه إجابة طابقت وذرًيَّته ما سأل، نَجًاه وأهلَه من الكرب العظيم، وأغرق جميع الكافرين، وأبقى نسلَه وذرًيَّة ما مأل، نَجًاه وأهلَه من الكرب العظيم، وأغرق جميع الكافرين، وأبقى نسلَه وذريَّته متسلسلين؛ فجميع الناس من ذُرِّيَّة نوح عليه السلام، وجعل له ثناءً حسنَ وذرُيَّة من ما أل، وقد الآخرين، وذلك لأنّه محسنَ في عبادة الخالق، محسنَ إلى الخلق، ودأرَيَّة منا الخلق، ودأن قبع من الثاء على حسب مستمرًا إلى وقت الآخرين، وذلك لأنّه محسنَ في عبادة الخالق، محسنَ إلى ولما ورفي محسنَ إلى حسن في عبادة الخالق، محسنَ إلى وألما مناء على حسب مستمرًا إلى وقت الآخرين، وذلك لأنّه محسنَ في عبادة الخالق، محسنَ إلى حسب مستمرًا إلى وقت الآخرين، وذلك لأنّه محسنَ في عبادة الخالق، محسنَ إلى وألم الخلق، ودأي محسنَ في عبادة الخالق، محسنَ إلى وألم من الثناء على حسب مستمرًا إلى ووله من عبادِنا المؤمنينَ» : أنْ يَنشُرَ لهم من الثناء على حسب في ألم مشتملَ على جميع شرائع الدين وأصولِه وفروعِه؛ لأنَّ الله مَدَحَ به خواصً خلقه.

 وَإِنَ مِن شِيعَنِهِ لَإِبَرَهِيمَ <sup>(٣)</sup> 
 إِذْ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ 
 إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَ نَعْبَدُونَ فِي قَالَ مِنْ اللَّهِ وَقَوْمِهِ مَاذَ نَعْبَدُونَ فِي قَابَ مَا عَنْكُمُ بِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ 
 أَمُ عَنْكُمُ بَرَبِ الْعَلَمِينَ 
 أَمُ عَنْكُمُ بَرَبِ الْعَلَمِينَ 
 مَاذَا نَعْبَدُونَ فِي فَيَعَالَ إِنِي عَنْتُو مُنْعَلَمُ مَعْبَدُونَ 
 مَاذَا نَعْبَدُونَ فِي فَيَعَالُ اللَّهِ مُوْيَدُونَ اللَّهُ مُوْيَدُونَ 
 مَاذَا نَعْبَدُونَ فِي فَيَعَالُ اللَّهِ مُعَالًا 
 مَاذَا نَعْبَدُونَ فَي فَيَعَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقَوْمِهِ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّا عَامَةُ الْعَالَ الْعَالَي الْعَالَ الْعَالَمُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَمُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُونَ 
 مُوَاعَ عَلَيْ الْعَالَمُ اللَّهُ الْحَالَ الْعَالَ الْحَالَ الْحَالُ الْعَالَ الْحَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَي الْعَالَمُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْحَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَمُ الْعَالَ الْحَالَ الْعَالَي الْعَالَ الْعَالَمُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَي الْحَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَى الْعَالِ الْعَالَ الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالِ الْعَالِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالِي لَا الْعَالَى الْعَالَ الْعَالِ الْعَامِ الْعَالِي الْعَالَى الْعَالِي الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالِي الْعَالَى الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ ال وَالْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ لَالْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ لَالْعَا الْعَالُ لِعَالَ لَالْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ

- (۱) في (ب): «ليس».
- (٢) لهذا دعاء لوط عليه السلام على قومه. وأما دعاء نوح: ﴿قال رب انصرني بما كذبون﴾
   [١٦] [المؤمنون: ٢٦].
  - (٣) في النسختين: إلى آخر القصة.

1878

OR في الصافات (٨٣ ـ ٩٣)

مَا لَكُو لَا نَسْطِقُونَ فَي فَلَغَ عَلَيْهِمْ شَمْرًا بِالَمِينِ فَ فَأَنْبَلُوْا إِلَيْهِ يَرْفُونَ فَ الْمَتَحِيمِ فَ فَأَرَدُوا بِدِ نَتَحِنُونَ فَ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَمْمَلُونَ فَ قَالُوا ابْنُوا لَمُ بُبُنَنَا فَالَقُوهُ فِي الْمَتَحِيمِ فَ فَأَرَدُوا بِدِ كَذْلُه فَمَلْنَهُمُ الأَسْفَلِينَ فَ وَقَالَ إِنَ دَاهِ إِلَى رَبِ سَيَبْدِينِ فَ رَبِ هَنَ الْمَتَلِيعِنَ فَ فَبَنَذَيْنَهُ بِعُلَيْهٍ حَلِيمٍ فَ وَقَالَ إِنَ دَاهِ إِلَى رَبِ سَيَبْدِينِ فَ رَبِ هَنَ الْمَنْلِيعِنَ فَ فَنَنْ الْمَنْلِينِينَ فَ فَالَا يَعْبَدُونَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ فَلَكَ بَنْهَ الْمَتَلِيعِينَ فَ فَنَا نَشْتَرْنَهُ بِعُلَيْهٍ حَلِيمٍ فَ فَلَكَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْرَ قَ مَنْ الْمَنْلِيعِينَ فَ فَنَا نَشْتَرْنَهُ بِعُلَيْهٍ حَلِيمٍ فَ فَلَكَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْرَ قَ الْمَنْعِينَ إِن الْمَنْفِينَ فَ فَالْفُرُ مَاذَا تَرْعَبُ قَالَ يَعْبَدُونَهُ الْمُعْلِينِ فَي فَالْمَا الْمُعْلِينِ فَانْظُرْ مَاذَا تَرْعَبُ قَالَ يَعْبَدُ اللَّهُ فَلَكَ مَعْهُ السَّعْرَ فَي قَالَ اللَّهُ مِنْ الْمَنْعِينَ فَي وَتَنْهُ لِنَهُ مِنَا الْمَتَعْبِينَ فَي فَلَكَ الْمَنْعَالِينَ الْمُعْدِينَ فَى الْمُعْلِينِينَ الْمُعْلِينَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرْعَلْهُ فَاللَهُ عَلَى الْمَتَعْمَةُ الْنَهُ عَلَى مَا تُوْقَعُرُ الْنَا الْمُعْدُونَ إِلَي وَتَنْقُونُ الْمَتَعْتِينِينَ الْمُعْمَعِينِينَ الْمُعْسَنِينَ الْمُوالَى الْمَالَعُ فَالْنَا الْسَتَعْتِينَ الْ الْمَنْوَينِينَ الْمُعْمِينَ الْمُعْتَذِينَ الْمُعْتَى الْمُو الْمَتَالَةُ الْمُتَعْتَى الْمُعْتَعَالَ الْمُولِي الْنَاقُونِينَ الْمُتَعْتَنِينَ الْمُعْتَعَا فَا الْمَالْعَامِ فَي اللَهُ وَاللَهُ مَا لَكُونُ الْمُو الْنُونَ فَى الْمُعْتَعَانِ الْمُونَا اللَهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ وَاللَهُ الْمُونِينَ الللَّهُ فَالْتُولُ الْنُولُونُ الْنَا الْعَنْ الْعَالَةُ مُنْتَعَانَ وَا الْمَعْتَعَانَ الْمُولَا الْمُنْعَالَهُ الْمُونُ الْنَا الْعَالَةُ الْعُولُ الْعُ وَ وَالَكُونَ اللَّالَا الْعَالَيْنُ الْعَالَةُ الْنُوا لَكُنَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ مُنْتَا مُوْتَ الْعَالَةُ الْعُنْعَالَهُ الْعُنْتَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعُنُونَ الْعُولَالَهُ الْعَالَعُونَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ ال

(٨٥ - ٨٨) ومن سلامته أنه سليمٌ من غشٌ الخلق وحَسَدِهم وغير ذٰلك من مساوىء الأخلاق، ولهذا نصح الخلق في الله، وبدأ بأبيه وقومِه، فقال: ﴿إذ قال لأبيه وقومِهِ ماذا تَعْبُدُونَ﴾؟ هذا استفهامٌ على وجه<sup>(١)</sup> الإنكار وإلزامٌ لهم بالحجة فأوافكاً آلهة دون الله تريدونَ﴾؟ هذا استفهامٌ على وجه<sup>(١)</sup> الإنكار وإلزامٌ لهم بالحجة فأوفكاً آلهة دون الله تريدونَ﴾؟ أي: أتعبدون من دون آلهة<sup>(٢)</sup> كذباً ليست بآلهة، ولا تصلح للعبادة؟! ﴿وَمَا ظنُّكم بربَّ العالمينَ»: أن يفعل بكم وقد عبدتُم معه غيره؟! وهذا ترهيبٌ لهم بالحجة معه والنه ترهيبُ من من دون آلهة (١)

٨٨ - ٩٣ فأراد عليه السلام أن يكسِرَ أصنامهم ويتمكَّن من ذلك، فانتهز الفرصةَ في حين غفلةِ منهم لما ذهبوا إلى عيدٍ من أعيادهم، فخرج معهم، ﴿فَنَظَرَ

- (۱) في (ب): «بمعنى».
- (٢) كذا في (أ) وفي (ب): "أي تعبدونه آلهة كذباً». ولعل الصواب: "من دونه» أو: "من دون الله".

سورة الصافات (٩٤ ـ ٩٩)

نظرةً في النجوم. فقال: إني سقيمٌ ﴾: في الحديث الصحيح: «لم يكذَبْ إبراهيمُ عليه السلام إلَّا ثلاث كذباتِ: قولُهُ: إني سقيمٌ، وقوله: بل فعله كبيرُهُم هٰذا، وقوله عن زوجته: إنها أختي<sup>»(١)</sup>. والقصدُ أنَّه تخلَّف عنهم ليتمَّ له الكيدُ بآلهتهم. ولهذا هتولوا عنه مدبرينَ ﴾، فلما وجد الفرصة؛ ﴿فراغ إلى آلهتهم ﴾؛ أي: أسرع إليها على وجه الخفية والمراوغة، ﴿فقالَ ﴾ متهكِّماً بها: ﴿ألا تأكلونَ. ما لكم لا تنطقونَ ﴾؛ أي: فكيف يليقُ أن تُعْبَدَ وهي أنقص من الحيوانات التي تأكُلُ و<sup>(١)</sup>تُكلِّم، وهٰذه جمادٌ لا تأكل ولا تُكلِّم؟! هُوراغَ عليهم ضرباً باليمين ﴾؛ أي:

(41 - 48) وفأقبلوا إليه يزفُونَ؟؛ أي: يسرعون ويُهْرَعون؛ يريدون أن يوقعوا به بعد ما بحثوا و وقالوا: مَنْ فَعَلَ هٰذا بآلهتنا إنَّه لمن الظالمين؟؟ ووقيل لهم: سمِعْنا فتى يذكُرُهم يُقالُ له: إبراهيمُ؟، يقول وتالله لأكيدنَّ أصنامَكُم بعدَ أن تُوَلُّوا مدبِرين؟. فوبَخوه ولاموه، فقال: هبل فعكم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون. فرجَعَوا إلى أنفسِهم فذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون. فرجَعَوا إلى أنفسِهم فذا في فقال: هذا بأله ما أكيدنَّ أصنامَكُم بعدَ أن تُوَلُوا مدبِرين؟. فوبَخوه ولاموه، فقال: هبل فعكم كبيرُهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون. فرجَعَوا إلى أنفسِهم فذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون. فرجَعَوا إلى ينطقون. قال أنفسِهم فذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون. فرجَعَوا إلى ينطقون. قال أنفسِهم فقالوا إنَّكم أنتم الظالمونَ. ثم نُكسوا على رؤوسِهم لقد علمتَ ما هؤلاء ينطقون. قال أنهم أن من دون الله ما لا ينفعكم شيئاً ولا يضرُكم...) الآية، ووقال؟ هنا: هنا: هنا إلى قال من من دون الله ما لا ينفعكم شيئاً ولا يضرُكم...)

(٩٧ - ٩٨) ﴿قالوا ابنوا له بنياناً؟ أي: عالياً مرتفعاً وأوقِدوا فيه النارَ، ﴿فَالقوه في الجحيم؟: جزاءً على ما فعل من تكسير آلهتهم، وأرادوا ﴿به كيداً؟: ليقتُلوه أشنعَ قِتْلَةٍ؛ ﴿فجعلناهُمُ الأسفلينَ؟: ردَّ الله كيدَهم في نُحورهم، وجَعَلَ النار على إبراهيم برداً وسلاماً.

﴿٩٩﴾ ﴿وَ﴾ لما فعلوا فيه لهذا الفعل، وأقام عليهم الحجة، وأعذر منهم؛ ﴿قال إنّي ذاهبٌ إلى ربّي﴾؛ أي: مهاجر إليه، قاصدٌ إلى الأرض المباركة أرض الشام ﴿سيهدينِ﴾: يدلّني على<sup>(٣)</sup> ما فيه الخير لي من أمر ديني ودنياي. وقال في الآية الأخرى: ﴿وأَعْتَزِلُكم وما تَدْعونَ من دونِ الله وأَدْعو ربّي عسى ألّا أكونَ بِدُعاءِ ربي شَقِيًا﴾.

(۱) كما في "صحيح البخاري" (٣٣٥٨)، وامسلم" (٢٣٧١) عن أبي هريرة رضي الله عنه.
 (٢) في (ب): «أو».



﴿١٠٠﴾ ﴿رَبَّ هَبْ لي؟: ولداً يكون ﴿من الصالحين؟، وذٰلك عندما أيس من قومه،ولم يَرَ فيهم خيراً؛ دعا الله أن يَهَبَ له غلاماً صالحاً ينفع الله به في حياتِهِ وبعد مماتِهِ.

سورة الصافات (١٠٠ ـ ١٠٦)

(١٠١﴾ فاستجابَ الله له وقال: ﴿فبشَرناه بغلام حَليم؟: وهذا إسماعيلُ عليه السلام بلا شكَّ؛ فإنَّه ذكر بعدَه البشارة بإسحاقَ، ولأنَّ الله تعالى قال في بُشراه بإسحاقَ: ﴿فبشَرناها بإسحاقَ ومِن وراء إسحاقَ يعقوبَ؟: فدلَّ على أنَّ إسحاقَ غير الذبيح، ووَصَفَ الله إسماعيلُ عليه السلام بالحلم، وهو يتضمَّنُ الصبرَ وحسنَ الخُلُق وسَعَةَ الصدر والعفو عَمَّن جنى.

(١٠٢) ﴿فَلَمَّا بَلَغَ العَلامُ معه السعيَ ؟ أي: أدرك أن يسعى معه، وبلغ سنًا يكون في الغالب أحبَّ ما يكون لوالديه؛ قد ذهبت مشقَّتُه وأقبلت منفعتُهُ، فقال له إبراهيمُ عليه السلام: ﴿إِنِّي أرى في المنام أنِّي أذْبَحُكَ ؟ أي: قد رأيت في النوم والرؤيا أنَّ الله يأمُرُني بِذَبْحِكَ، ورؤيا<sup>(١)</sup> الأنبياء وحيَّ. ﴿فَانظُر ماذا ترى ؟ فإنَّ أمر الله تعالى لا بقر والرؤيا أنَّ الله يأمُرُني بِذَبْحِكَ، ورؤيا<sup>(١)</sup> الأنبياء وحيَّ. ﴿فَانظُر ماذا ترى ؟ فإنَّ أمر الله تعالى لا بقر والرؤيا أنَّ الله يأمُرُني بِذَبْحِكَ، ورؤيا<sup>(١)</sup> الأنبياء وحيَّ. ﴿فَانظُر ماذا ترى ؟ فإنَّ أمر الله تعالى لا بدً من تنفيذِهِ، فقال إسماعيلُ صابراً محتسباً موضياً لربه وبارًا بوالده؛ الله تعالى لا بدً من تنفيذِه، فقال إسماعيلُ صابراً محتسباً موضياً لربه وبارًا بوالده: الله تعالى لا أن أله ما تُؤمَز ؟ أي أي أي أمر الله تعالى لا بدً من تنفيذِه، فقال إسماعيلُ صابراً محتسباً موضياً لربة وبارًا بوالده: إلى الله تعالى لا بدً من تنفيذِه، فقال إسماعيلُ صابراً محتسباً موضياً لربة وبارًا بوالده: إلى الله تعالى لا بدً من تنفيذِه، فقال إسماعيلُ صابراً محتسباً موضياً لربة وبارًا بوالده: إلى أمر الله تعالى لا بدًا ما تُؤمَز ؟ أي أي أم ما أمر أله أمر أله تعالى لا بدًا من تنفيذِه، فقال إسماعيلُ صابراً محتسباً موضياً لربة وبارًا بوالده: إلى أله من الما أنه موطَنٌ نفسَه على الصبر، وقَرَنَ ذلك شاء الله من الصاري، لأنَه لا يكون شيء بدون مشيئة الله.

(١٠٣﴾ ﴿فَلَمَّا أَسْلَما﴾؛ أي: إبراهيم وابنه إسماعيل: إبراهيم جازماً بقتل ابنه وثمرةِ فؤادِهِ امتثالاً لأمر ربَّه وخوفاً من عقابه، والابن قد وطَّن نفسه على الصبر، وهانت عليه في طاعة ربَّه ورضا والده، ﴿وَتَلَّه للجبينِ﴾؛ أي: تلَّ إبراهيمُ إسماعيلَ على جبينِهِ لِيُضْجِعَه فيذبَحَه، وقد انكبَّ لوجهِهِ؛ لئلاً ينظرَ وقت الذبح إلى وجهِهِ.

(1٠٤ ـ ١٠٥) ﴿وناديناه﴾: في تلك الحال المزعجة والأمر المدهش: ﴿أَن يَا إِبرَاهِيمُ. قَد صَدَقَتَ الرؤيا﴾؛ أي: قد فعلتَ ما أُمِرْتَ به؛ فإنَّك وطَّنْتَ نفسك على ذلك، وفعلتَ كلَّ سبب، ولم يبقَ إلَّا إمرار السكين على حلقه. ﴿إِنَّا كَذَلَك نَجْزِي المحسنين﴾: في عبادتنا، المقدِّمين رضانا على شهواتِ أنفسهم.

١٠٦﴾ ﴿إِنَّ لهذا؟: الذي امتحنًا به إبراهيمَ عليه السلام ﴿لهو البَلاءُ المُبِينُ؟؛
أي: الواضح الذي تَبَيَّنَ به صفّاءُ إبراهيم وكمالُ محبَّتِهِ لربُه وخلَّتِهِ؛ فإن إسماعيلَ

(١) في (ب): «ورأي».

سورة الصافات (١٠٧ ـ ١١٣)

عليه الصلاة (والسلام)<sup>(١)</sup> لما وَهَبَهُ الله لإبراهيم؛ أحبَّه حبًّا شديداً، وهو خليل الرحمٰن، والخلَّة أعلى أنواع المحبة، وهو منصبٌ لا يقبل المشاركة، ويقتضي أن تكونَ جميعُ أجزاء القلب متعلقةَ بالمحبوب، فلما تعلقت شعبةً من شُعَبِ قلبِهِ بابنه إسماعيلَ؛ أراد الله تعالى أن يُصَفِّي وُدَّه ويختبرَ خُلَّتَهَ، فأمره أن يذبح مَن زاحَمَ حبَّه حبَّ ربُه، فلما قَدَّمَ حبَّ الله وآثره على هواه وعزم على ذبحِهِ وزال ما في القلب من المزاحم، بقي الذبحُ لا فائدة فيه؛ فلهٰذا قال: ﴿إِنَّ هٰذا لهو البلاءُ المبينُ».

﴿١٠٧﴾ ﴿وفديناه بِذَبْح عظيمَ﴾؛ أي: صار بَدَلَه ذبحٌ من الغنم عظيمٌ ذبحه إبراهيم، فكان عظيماً: منَ جهة أنَّه كان فداء لإسماعيلَ، ومن جهة أنَّه من جملة العبادات الجليلة، ومن جهة أنه كان قرباناً وسنةً إلى يوم القيامةِ.

(١٠٨ ـ ١٠٩) ﴿وتركنا عليه في الآخرين. سلام على إبراهيم؟؛ أي: وأبقينا عليه ثناءً صادقاً في الآخرين؛ كما كان في الأولين؛ فكل وقت بعد إبراهيم عليه السلام؛ فإنَّه فيه محبوبٌ معظَّم مثنى عليه. ﴿سلامٌ على إبراهيم؟؛ أي: تحية عليه؛ كقوله: ﴿قُل الحمدُ للَه وسلامٌ على عبادِهِ الذين اصطفى؟.

﴿١١٠﴾ ﴿إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المحسنينَ؟: في عبادة الله ومعاملة خلقِهِ أَن نُفَرِّجَ عنهم الشدائدَ، ونَجْعَلَ لهم العاقبة والثناء الحسن.

(١١١﴾ ﴿إِنَّه من عبادِنا المؤمنينَ؟: بما أمر الله بالإيمان به، الذين بَلَغَ بهم الإيمانُ إلى درجة اليقين؛ كما قال تعالى: ﴿وكذٰلك نُري إبراهيمَ مَلَكوتَ السمواتِ والأرضِ وليكون من الموقنين؟.

﴿١١٢﴾ ﴿وبَشَرْناهُ بِإسحاقَ نَبِيًّا من الصالحينَ»: لهذه البشارة الثانية بإسحاقَ؛ الـذي من ورائِهِ يعقوبَ، فَبُشَرَ بوجوده وبقائه ووجود ذُرِّيَّتِهِ وكونه نبيًّا من الصالحين؛ فهي بشاراتٌ متعدِّدة.

﴿١١٣﴾ ﴿وبارَكْنا عليه وعلى إسحاقَ﴾؛ أي: أنزَلْنا عليهما البركةَ التي هي النمو والزيادة في علمهما وعملهما وذريتهما، فنشر الله من ذُرِّيَّتِهِما ثلاث أمم عظيمة: أمة العرب من ذُرِّيَّةِ إسماعيلَ، وأمة بني إسرائيل، وأمة الروم من ذُرِّيَّةِ إسحاقَ. ﴿ومن ذُرِّيَّتِهِما محسنٌ وظالمٌ لنفسِهِ مبينٌ﴾؛ أي: منهم الصالح والطالح، والعادل والظالم، الذي تبيَّن ظلمُهُ بكفرِهِ وشركِهِ، ولعل هٰذا من باب دفع الإيهام؛ فإنَّه لمَّا قال: ﴿وبارَكْنا

(۱) زيادة لا توجد في النسختين.

عليه وعلى إسحاقَ﴾؛ اقتضى ذٰلك البركة في ذُرِّيَّتِهِما، وأنَّ من تمام البركة أن تكون الذُرِّيَّة كلُّهم محسنين، فأخبر الله تعالى أنَّ منهم محسناً وظالماً. والله أعلم.

Q سلورة الصافات (١١٤ - ١٣٢)

﴿وَلَقَدْ مَنَتَنَا عَلَى مُوسَىٰ وَمُتَزُونَ<sup>(١)</sup> ۞ وَبَخَيْنَهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْحَرْبِ ٱلْعَلِيمِ ۞ وَنَمَرْنَبُهُمْ فَكَانُوا هُمُ ٱلْنَلِينَ ۞ وَمَانَيْنَهُمَا الْكِنَبَ ٱلْمُسْتَبِينَ ۞ وَهَدَيْنَهُمَا القِرَط الْمُسْتَفِيمَ ۞ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِمَا فِى ٱلْآخِرِينَ ۞ سَلَنُمُ عَلَى مُوسَى وَهَدُونَ ۞ إِنَّا كَذَلِكَ نَخْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمَوْمِنِينَ ۞.

(١٢٢ ـ ١٢٢) يذكرُ تعالى منّته على عبديه ورسوليه موسى وهارون ابني عمران بالنبوَّة والرسالة والدعوة إلى الله تعالى، ونجاتهما وقومهما من عدوَّهما فرعون، ونصرهما عليه، حتى أغرقه الله تعالى، ونجاتهما وقومهما من عدوَّهما فرعون، ونصرهما عليه، حتى أغرقه الله وهم ينظرون، وإنزال الله عليهما الكتاب المستَبين، وهو التوراة التي فيها الأحكام والمواعظُ وتفصيلُ كلَّ شيء، وأنَّ الله هداهما الصراط المستقيم؛ بأن شَرَعَ لهما ديناً ذا أحكام وشرائع مستقيمة موصلة موصلة الكتاب المستَبين، وهو التوراة التي فيها الأحكام والمواعظُ وتفصيلُ كلَّ شيء، وأنَّ الله هداهما الصراط المستقيم؛ بأن شَرَعَ لهما ديناً ذا أحكام وشرائع مستقيمة موصلة إلى الله، ومَنْ عليهما بسلوكِهِ. ﴿وتَرَكنا عليهما في الآخرين، ومن باب أولى موسى وهارونَه؛ أي أنه كن أي أنه على موسى وهارونَه؛ أي أنها كله عليهما في الأخرين، ومن باب أولى وأحرى وهارونَه؛ أي أنها كذلك نَجْزي المحسنين. إنهما من عبادنا المؤمنينَه.

﴿وَإِنَّ إِلَيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ إذ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلَا نَنْقُونَ ﴾ أَنْدَعُونَ بَعْلَا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْمُتَلِقِينَ ﴾ ٱللَهُ رَبَّكُرُ وَرَبَّ مَابَآبِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾ فَكَذَبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونٌ ﴾ إلَا عِبَادَ اللَهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ وَتَرَكَنَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ ﴾ سَلَمُ عَلَى إلَا يَاسِينَ ﴾ إنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي آلمُحْسِنِينَ ﴾ إنّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

(1) في النسختين: إلى آخر القصة.

سورة الصافات (١٣٣ ـ ١٤٠)

يوم القيامةِ في العذاب، ولم يذكرُ لهم عقوبةً دنيويَّةً ﴿إِلَّا عباد اللَّه المُخْلَصِينَ﴾؛ أي: الذين أخلصهم اللَّه ومَنَّ عليهم باتَّباع نبيُهم؛ فإنَّهم غير محضرين في العذاب، وإنَّما لهم من اللَّه جزيل الشواب. ﴿وتركنا عليه﴾؛ أي: على إلياس ﴿في الآخِرينَ»: ثناءً حسناً. ﴿سلامً على إل ياسينَه؛ أي: تحية من الله ومن عبادِهِ عليه. ﴿إِنَّا كَذَلَكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ. إنَّه من عبادِنا المؤمنينَ»: فأثنى اللَّه عليه كما أثنى على إخوانِهِ صلواتُ الله وسلامُه عليهم أجمعينَ.

﴿وَلِنَ لُولَمَا لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ نَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ. أَجْمَعِينٌ ۞ إِلَّا عَجُوْلَا فِي ٱلْفَدِينَ ۞ ثُمَّ دَمَّزَا ٱلْآخَرِينَ ۞ وَلِئَكُم لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ ۞ وَبِالَيْلُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ ﴾.

(١٣٣ - ١٣٨) ولهذا ثناءً منه تعالى على عبدِهِ ورسولِهِ لوطٍ بالنبوَّة والرسالة ودعوتِهِ إلى الله قومَه ونهيِهم عن الشرك وفعل الفاحشةِ، فلمَّا لم ينتهوا؛ نجَّاه الله وأهلَه أجمعين، فَسَرَوًا ليلاً، فنجَوْا؛ ﴿إلَّا عجوزاً في الغابرين؟؛ أي: ألباقين المعذَّبين، وهي زوجة لوطٍ، لم تكن على دينِهِ. ﴿ثم دمَّرْنا الآخرين؟: بأن قَلَبْنا عليهم ديارَهم فجَعَلْنا عالِيَها سافِلَها، وأَمْطَرْنا عليها حجارةَ من سِجيل منضودٍ حتى هَمَدوا وخَمَدوا، ﴿وإنَّكُم لتمرُّون عليهم؟؛ أي: على ديار قوم لوطٍ ﴿مصبحينَ. وبالليل؟؛ أي: في لهذه الأوقات يكثُرُ تَرَدُّدُكم إليها ومروركم بها، فلم تقبل الشك والمِزيَّة. ﴿أَفلا تعقلونَ؟: الآياتِ والعِبَرَ وتنزجِرون عمًا يوجِبُ الهلاكَ؟!

﴿وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ<sup>(()</sup> ۞ إِذَ أَبَنَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمَسْحُونِ ۞ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ۞ فَالْقَمَةُ الْحُوْتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ۞ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينُ ۞ لَلَبِتَ فِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ ۞ فَبَدْنَتُهُ بِالْعَرَلَةِ وَهُوَ سَقِيهُمُ ۞ وَلَلْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةُ مِّن يَقْطِينِ وَأَرْسَلَنَتُهُ إِلَى مِاتَةِ أَلْفٍ أَوْ بَزِيدُونَ ۞ فَتَامَلُوا فَمَتَعْنَعُهُمْ إِلَى حِينٍ ۞ .

﴿١٣٩﴾ ولهذا ثناءٌ منه تعالى على عبدِهِ ورسولِهِ يونسَ بن متَّى؛ كما أثنى على إخوانِهِ المرسَلين بالنبوَّة والرسالة والدَّعوة إلى الله.

الحالية وذكر تعالى عنه أنَّه عاقبَه عقوبةً دنيويَّةً أنجاه منها بسبب إيمانِهِ وأعمالِهِ الحالية، وذكر تعالى عنه أنَّه عاقبَه ويحبِسُه الصالحة، فقال: ﴿إِذْ أَبَقَ﴾؛ أي: من ربَّه مغاضِباً له ظانًا أنه لا يقدِرُ عليه ويحبِسُه

(1) في النسختين: إلى آخر قصته.

في بطن الحوت، ولم يذكُرِ الله ما غاضبَ عليه ولا ذَنْبَهُ الذي ارتكبه؛ لعدم فائِدَتِنا بذكرِهِ، وإنَّما فائدتُنا بما ذكرنا عنه أنه أذنبَ، وعاقبه الله مع كونِهِ من الرُّسل الكرام، وأنَّه نجَّاه بعد ذٰلك، وأزال عنه الملامَ، وقيَّضَ له ما هو سببُ صلاحِهِ. فلمًا أبَقَ؛ لجأ ﴿إلى الفلك المشحونِ﴾: بالركاب والأمتعة.

سورة الصافات (١٤١ - ١٤٨)

(١٤١) فلما رَكِبَ مع غيره والفلك شاحن؛ ثقلتِ السفينةُ، فاحتاجوا إلى إلقاءٍ بعض الركبانِ، وكأنَّهم لم يجدوا لأحدِ مزيَّةً في ذلك، فاقترعوا على أنَّ مَنْ قُرِعَ وغُلِبَ؛ ألقي في البحر؛ عدلاً من أهل السفينة، وإذا أراد الله أمراً؛ هيَّا أسبابه، فلما اقترعوا؛ أصابتِ القرعةُ يونسَ. ﴿فكان من المُدْحَضينَ﴾؛ أي: المغلوبين، فألقي في البحر.

التقامِهِ (فالتَقَمَهُ الحوتُ وهو): وقت التقامِهِ (مُليمٌ)؛ أي: فاعلٌ ما يُلام عليه، وهو مغاضبتُهُ لربّه.

(128 ـ 128) ﴿فلولا أنَّه كان من المسبِّحينَ»؛ أي: في وقتِه السابقِ بكثرةِ عبادته لربِّه وتسبيحِه وتحميدِه وفي بطن الحوت حيث قال: ﴿لا إلٰه إلا أنت سبحانَكَ إنَّي كُنْتُ من الظالمينَ»؛ ﴿لَلَبِثَ في بطنِهِ إلى يوم يُبْعَثونَ»؛ أي: لكانتُ مقبرتَهَ، ولكن بسبب تسبيحِه وعبادتِهِ للّه؛ نجَّاه الله تعالى، وكذلك ينجي اللّه المؤمنين عند وقوعهم في الشدائد.

(١٤٥) ﴿فَنبَذْناه بالعراءِ؟: بأن قَذَفَهُ الحوت من بطنِهِ بالعراء، وهي الأرض الخالية العاريةُ من كلَّ أحدٍ، بل ربَّما كانت عارية من الأشجارِ والظُّلال. ﴿وهو سقيمٌ؟؛ أي: قد سَقِمَ ومَرضَ بسبب حبسِهِ في بطن الحوت حتى صار مثل الفرخ الممعوط من البيضة.

١٤٦ ﴿ وَأُنبَتْنا عليه شجرة من يَقْطينِ؟: تُظِلُّه بظلُها الظليل؛ لأنَّها باردة الظُّلال، ولا يسقُطُ عليها ذبابٌ، وهٰذا من لطَفِهِ به وبرُه.

(١٤٨ ـ ١٤٨) ثم لَطَفَ به لطفا آخرَ، وامتنَّ عليه مِنَةً عظمى، وهو أنَّه أرسله إلى مائة ألفِ، : من الناس ﴿أو يَزيدونَ؟ : عنها، والمعنى أنَّهم إنَّ لم يزيدوا عنها؛ لم ينقصوا، فدعاهم إلى الله تعالى، ﴿فآمنوا؟ : فصاروا في موازينِهِ؛ لأنَّه الدَّاعي لهم، ﴿فمتَّغناهم إلى حينَ؟ : بأن صَرَفَ الله عنهم العذابَ بعد ما انعقدتُ أسبابُهُ؛ قال تعالى : ﴿فلولا كانتُ قريةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَها إيمانُها إلَّا قومَ يونُسَ لما آمنوا كَشَفْنا عنهم عذابَ الخِزْي في الحياة الدُّنيا ومَتَعْناهم إلى حينٍ؟.

سورة الصافات (١٤٩ ـ ١٥٨)

﴿فَاسْتَفْتِهِمْ أَلِزَبِكَ أَلَبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ ۞ أَمْ خَلَقْنَا الْمَلَتِهِكَةَ إِنَّنَا وَمُمْ شَهِدُونَ ۞ أَلَا إِنَّهُم فِنْ إِنْكِهِمْ لَيُقُرُونَ ۞ وَلَدَ اللَهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ۞ أَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَ الْبَسَنِينَ ۞ مَا لَكُرْ كَيْتَ تَعْكُمُونَ ۞ اللَا نَذَكُرُونَ ۞ أَمْ لَكُرْ سُلطَنٌ مُبِيتُ ۞ مَاتُوا بِكِنَبِكُرْ إِن كُنُمُ مَندِفِينَ ۞ ﴾.

(١٤٩) يقول تعالى لنبيّه ﷺ ﴿فَاسْتَفْتِهِمْ ؟ أي: اسأل المشركين باللّهِ غيرَه، الذين عبدوا الملائكة وزَعَموا أنَّها بناتُ اللّه، فجمعوا بين الشركِ باللّه ووصفِهِ بما لا يَليقُ بجلالِهِ. ﴿أَلربِّكَ البناتُ ولهم البنونَ ؟ أي: هٰذه قسمة ضيزى، وقولٌ جائرٌ من جهة جعلهم الولدَ للّه تعالى، ومن جهة جعلهم أردأ القسمينِ وأخسَهما له، من جهة جعلهم أردأ القسمينِ وأخسَهما له، وهو البناتُ، التي لا يَليقُ البناتُ، التي لا يَليقُ فَلهُ من جهة جعلهم أردأ القسمينِ وأخسَهما له، من جهة جعلهم الولدَ لله تعالى، ومن جهة جعلهم أردأ القسمينِ وأخسَهما له، وهو البناتُ، الله، من جهة جعلهم الولدَ لله تعالى، ومن جهة جعلهم أردأ القسمينِ وأخسَهما له، وهو البناتُ، التي لا يَرْضَوْنَهُنَ لأنفسِهِم؟ كما قال في الآية الأخرى: ﴿ويَجْعَلُونَ للّه البناتِ للّه، ومن جهة جعلهم أردأ القسمينِ وأخسَهما له، وهو البناتُ، التي لا يَرْضَوْنَهُنَ لأنفسِهِم؟ كما قال في الآية الأخرى: ﴿ويَجْعَلُونَ للّه الله البناتِ منهم ما يُشْتَهونَكَ، ومن جهة جعلهم الملائكة بناتٍ للّه، ومن جهة بعلهم أردأ القسمينِ وأخسَهما له، وهو البناتُ، التي لا يَرْضَوْنَهُنَ لأنفسِهِم؟ كما قال في الآية الأخرى: ﴿ويَجْعَلُونَ لله الله البناتِ منها الملائكة بناتٍ لله، ومن جهة جعلهم الملائكة بناتٍ التي لا يَرْضَوْنَهُنَ لأنفسِهِم؟ ما قال في الآية الأخرى: ولهم ما يُشْتَهونَكَ، ومن جهة جعلهم الملائكة بناتٍ لله، وحكمِهم بذلك.

الفراه عالى في بيان كَذِبِهم: ﴿أَمْ خَلَقْنا الملائكةَ إِناثاً وهم شاهِدونَ﴾: خَلْقَهم؛ أي: ليس الأمر كذلك؛ فإنَّهم ما شَهِدوا خلقَهم، فدلً على أنَّهم قالوا هٰذا القول بلا علم، بل افتراءً على الله.

(١٥١ ـ ١٥٧) ولهذا قال: ﴿ أَلا إِنَّهم من إِفْكِهِمَ؟ أي: كذبهم الواضح؟ ﴿ليَقولونَ وَلَدَ اللّهُ وإِنَّهم لَكاذبونَ. أصطفى؟؟ أي: اختار ﴿ البناتِ على البنينَ. مالَكُم كيفَ تَحْكُمونَ؟: هذا الحكمَ الجائرَ. ﴿ أَفَلا تَذَكَّرونَ؟: وتميَّزونَ هذا القول الباطل الجائر؟ فإنَّكم لو تَذَكَّرْتُم؟ لم تقولوا هذا القول. ﴿ أَم لكم سلطانَ مبينَ؟؟ أي: حجَّة ظاهرةً على قولكم من كتاب أو رسول، وكلُ هذا غير واقع، ولهذا قال: ﴿فَاتُوا بكتابِكُم إِن كُنتُم صادقينَ؟: فإنَّ مَنْ يقولُ قولاً لا يُقيم عليه حجَّة شرعيَّة؟ فإنَّه كاذبٌ متعمَّد أو قائلٌ على الله بلا علم.

﴿وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًأْ وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ٥ مُبْحَنَ اللَّهِ عَمَّا يَصِغُونَ إِلَا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ٥ ﴾.

 وبينَه نسبٌ؛ لم يكونوا<sup>(١)</sup> كَلْلك.

۱٤۸۲

(١٦٠ ـ ١٦٠) ﴿سبحانَ الله؟: الملك العظيم، والكامل الحليم، عما يصفه به المشركون من كل وصف أوجَبَه كفرُهم وشركُهم. ﴿إِلَّا عبادَ الله المخلَصين؟: فإنَّه لم يُنَزِّه نفسَه عمًا وَصَفوه به؛ لأنَّهم لم يَصِفوه إلَّا بما يليق بجلالِهِ، وبذلك كانوا مخلَصين.

سورة الصافات (١٥٩ ــ ١٧٠)

﴿ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْتَدُونَ ٢

(١٦١ - ١٦٣) أي: إنَّكُم أيُّها المشركون ومَنْ عَبَدْتُموه مع الله لا تقدِرون أن تَفْتِنوا وتُضِلُوا أحداً إلا مَنْ قضى الله أنَّه من أهل الجحيم، فَنَفَذَ<sup>(٢)</sup> فيه القضاء الإلهيُّ . والمقصودُ من لهذا بيانُ عجزِهم وعجزِ آلهتهم عن إضلال أحدٍ، وبيانُ كمال قدرةِ الله تعالى؛ أي : فلا تَظْمَعوا بإضلال عبادِ الله المخلَصين وحزبِه المفلحين.

(171 ـ ١٦٦) لهذا فيه بيانُ براءة الملائكة عليهم السلام عمًّا قاله فيهم المشركونَ، وأنَّهم عبادُ الله، لا يعضونَه طرفةَ عين؛ فما منهم من أحدِ إلَّا وله مقامٌ وتدبيرُ قد أمره<sup>(٢)</sup> الله به لا يتعدَّاه ولا يتجاوزه، وليس لهم من الأمر شيءٌ، فوإنًّا لنحنُ الصافُونَ»: لله عما لا لنحنُ الصافُونَ»: لله عما لا يتيقُ به؛ فكيف مع هذا يَضْلُحون أن يكونوا شركاء لله، تعالى الله!

فَوَإِن كَانُوا لَيَقُولُونَ فِي لَوْ أَنَّ عِندَا ذِكْرًا مِنَ الْأَوَّلِينَ فِي لَكُنَا عِبَادَ اللَّهُ الْمُخْلَصِينَ فِي فَكْفَرُوا بِهِ فَسَوَفَ يَعْلَمُونَ فِي وَلَفَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنَنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ فِي إِنَّهُمْ لَمُمُ الْمَصُورُونَ فِي وَلِنَّ جُمَدَنَا لَهُمُ الْغَلِبُونَ فِي فَنَوَلَ عَنْهُمْ حَتَى حِبْنٍ فِي وَلَمْضِرْهُمْ فَسَوْفَ يُبْعِرُونَ فِي أَنَهُمْ الْمَصُورُونَ فِي وَلِنَ جُمَدَنَا لَهُمُ الْغَلِبُونَ فَنَوَلَ عَنْهُمْ حَتَى حِبْنٍ فِي وَلَمْضِرْهُمْ فَسَوْفَ يُبْعِرُونَ فِي أَنَهُمْ الْمَصُورُونَ فِي وَلَقَ جُمَدَنَا لَمُهُمُ الْغَلِبُونَ فَنَوَلَ عَنْهُمْ حَتَى حِبْنِ فِي وَلَمْنِهُمْ فَسَوْفَ يُبْعِرُونَ فَي وَلَقَمْ مَنْوَى يَعْذَبُ يَسَاحِبُهِمْ فَسَابَهُ سَبَاحُ الْمُنذَرِينَ فِي وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَى حِبْنِ أَعْمَ يَسَاحُونُ الْعَمْدُونَ فَي فَنَوَلَ عَنْهُمْ حَتَى حِبْنِ فَي وَلَقِنْهُمْ فَسَوْفَ يُعْمِرُونَ فَي وَالْمَعْمُ

﴿١٦٧ ـ ١٧٠﴾ يخبرُ تعالى أنَّ لهوَلاء المشركين يُظْهِرونَ التمنِّي ويقولون: لو جاءنا من الذُّكْرِ والكتبِ ما جاء الأولين؛ لأخلَصْنا لله العبادة، بل لكنَّا المخلِصينَ على الحقيقةِ، وهم كَذَبَةٌ في ذَلك؛ فقد جاءهم أفضلُ الكتب فكفروا به، فعُلِمَ أنَّهم

- (1) في (ب): «لم يكن».
- (۳) في (ب): «أمر الله».

- (٢) في (ب): «فينفذ» (
- (٤) في النسختين: إلى آخر السورة.

سورة الصافات (١٦٢ ـ ١٨٢)

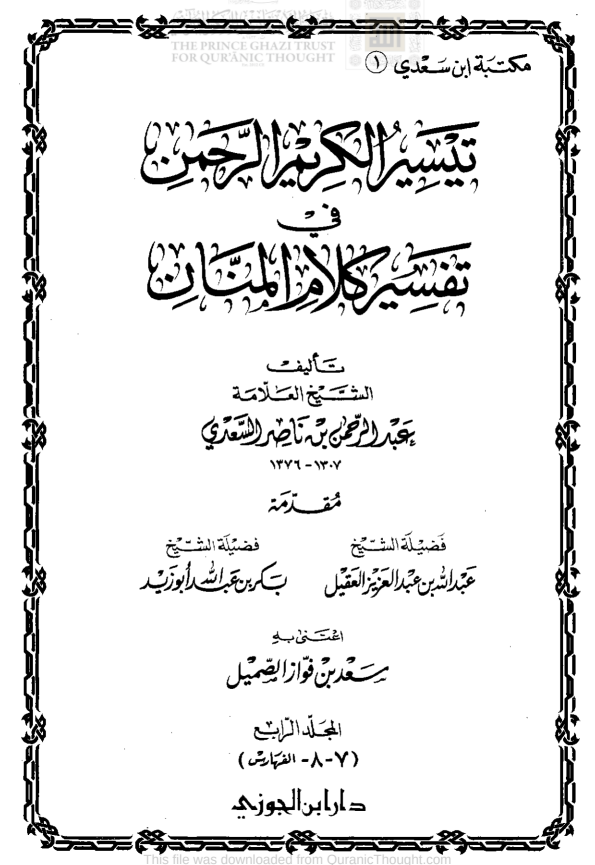
متمرِّدونَ على الحقِّ. ﴿فسوف يعلمونَ﴾: العذابَ حين يقعُ بهم.

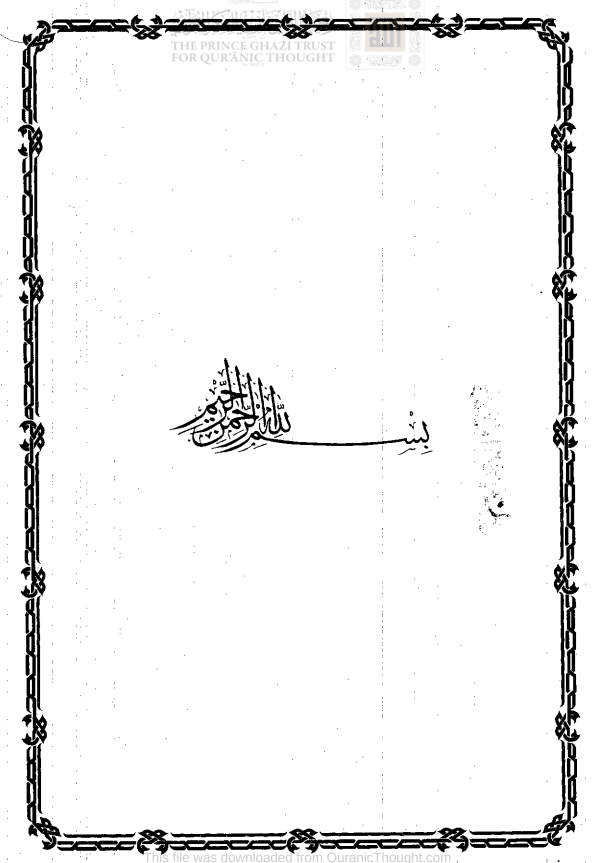
(١٧٩ ـ ١٧٩ ﴾ ولا يحسبوا أيضاً أنَّهم في الدنيا غالبون، بل قد سَبَقَتْ كلمةُ الله التي لا مردً لها ولا مخالفَ لها لعبادِهِ المرسَلين وجندِهِ المفلِحين أنَّهم الغالبونَ لغيرِهِم المنصورون من ربَّهم نصراً عزيزاً يتمكَّنون فيه من إقامة دينهم. ولهذه بشارة عظيمة لمن اتَّصف بأنَّه من جندِ الله؛ بأن كانت أحوالُه مستقيمة، وقاتل ولهذه بشارة عظيمة لمن اتَصف بأنَّه من جندِ الله؛ بأن كانت أحوالُه مستقيمة، وقاتل مَن أمر بقر بقد من العاد واله مستقيمة، وقاتل ولمن أمر بقارة عظيمة لمن المنصورون من ربَّهم نصراً عزيزاً يتمكَّنون فيه من إقامة دينهم. ولمنه بشارة عظيمة لمن المصورون من من جندِ الله؛ بأن كانت أحوالُه مستقيمة، وقاتل مَن أمر بقر بقارة من أمر بقتالهم أنه غالب منصورً ثم أمر رسولَه بالإعراض عَمَّن عاندوا ولم يَقْبَلوا الحقَّ، وأنَّه ما بقي إلَّا انتظارُ ما يَحِلُّ بهم من العذاب، ولهذا قال: فوأبصرهم فسوفَ يُبْموونَ في من يحلُ به من العذاب، ولهذا قال: فوأبصرهم فسوفَ يُبْعوونَ في نصرونَ في من أي من من العذاب، ولهذا قال وأبصرهم في أنها الحقّ، وأنه ما بقي إلَّا انتظارُ ما يَحِلُّ بهم من العذاب، ولهذا قال: فوأبصرهم في أن أر في أنه مي من العذاب، ولهذا قال أوابصرهم فسوفَ يُبْصرونَ في من منهم، فوابعهم من العذاب، ولهذا قال وأبصرهم في أنه ينون ين أنهما بقي إلَّا انتظارُ ما يَحِلُ بهم من العذاب، ولهذا قال أوابصرهم في أنه وأبقه مي أنهم أوابهم في أوابهم في أوابصرهم وأبهم أبه الحقوبة في أنه النتظارُ ما يحملُ المُنذَرينَ في لائَه صباح الشرً والعقوبة أي ذا ين يرب منهم، فونساء صباح المُنذَرينَه؛ لأنَه صباح الشرً والعقوبة أي ذال منهم، كرر الأمر بالتولي عنهم وتهديدهم بوقوع العذاب.

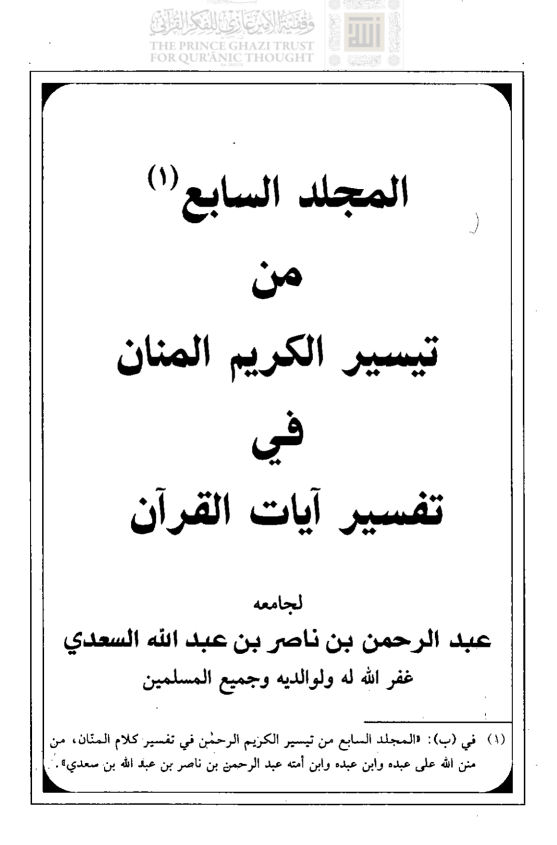
﴿١٨٠ ـ ١٨٢ ﴾ ولما ذكر في لهذه السورة كثيراً من أقوالهم الشنيعة التي وَصَفوه بها؛ نزَّه نفسَه عنها، فقال: ﴿سبحانَ ربِّكَ ﴾ أي: تنزَّه وتعالى، ﴿ربُ العزَّقِ ﴾ أي: الذي عزَ فقهر كلَّ شيء، واعتزَّ عن كل سوء يصفونه به، ﴿وسلامٌ على المرسلين ﴾: لسلامتهم من الذُّنوب والآفات، وسلامة ما وصفوا به فاطر الأرض والسماوات. ﴿والحمدُ لله ربِّ العالمين ﴾: الألف واللام للاستغراق؛ فجميعُ أنواع الحمدِ من المُنوب والأفات، وسلامة ما وصفوا به فاطر الأرض والسماوات. ﴿واللهم السُنيعة التي ربَّى بها العالمين أنواع الموسلين أوالحمدُ لله ربِّ العالمين ﴾: الألف واللام للاستغراق؛ فجميعُ أنواع الحمدِ من المُنوب والأفعالِ التي ربَّى بها العالمين وأذرَّ عليهم فيها الحمدِ من الصفاتِ الكاملةِ العظيمةِ والأفعالِ التي ربَّى بها العالمينَ وأذرَّ عليهم فيها النعم وصَرَفَ عنهم بها النَّقَمَ ودَبَرَهم تعالى في حَرَكاتِهم وسكونِهِم وفي جميع أنواع العمر في كل موصفوا به فاطر الأرض المعدِ من الصفاتِ الكاملةِ العظيمةِ والأفعالِ التي ربَّى بها العالمينَ وأذرَّ عليهم فيها الحمدِ من الصفاتِ الكاملةِ العظيمةِ والأفعالِ التي ربَّى بها العالمينَ وأذرَّ عليهم فيها النعم وصرَفَ عنهم بها النعم وميهم فيها أحوالِهِم كلُها لله تعالى في حركاتِهم ومي ومي عميع أنواع أحوالِهم كلها لله تعالى في حركاتِهم ومي ومي جميع أحوالِهم كلُها لله تعالى في أدينهم ومن التعم ومي ومي معنه ومكونِهم وفي جميع أحوالِهم كلها لله تعالى في أديم عنها ومن النقص، المحمودُ بكلُ كمال، المحبوبُ أحوالِهم، ورسلُهُ سالمون مسلَّم عليهم، ومن اتَّبَعَهم في ذلك له السلامةُ في الدُنيا والآخرة، وأعداؤُهُ لهم الهلاك والعطبُ في الدُنيا والآخرة.

تم تفسير سورة الصافات في ٦ شوال سنة ١٣٤٣<sup>(١)</sup>. على يد جامعِهِ وكاتبِهِ عبد الرحمُن بن ناصر السعدي. وصلى الله على محمدٍ وسلم تسليماً. والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات<sup>(٢)</sup>.

- في (ب): «تم تفسير سورة الصافات في ٢٥ رجب ١٣٤٥».
- (٢) في (ب): «تم تفسير المجلد السادس من تفسير الشيخ عبد الرحمن الناصر العبد الله بن سعدي غفر الله له ورحمه، وذلك في أربع وعشرين من رجب سنة ألف وثلاثمائة وخمس وأربعين، بقلم الفقير إلى ربه محمد بن منصور بن إبراهيم بن زامل، على خط مؤلفه وجامعه شيخنا الشيخ عبد الرحمن جزاه الله خيراً. آمين. وصلى الله على نبيه وسلم».







سورة ص (۱ \_ ۳)

تفسير سورة ص وهي مكية بنسيم أملو التكني التيتب يز

(1) هذا بيانٌ من الله تعالى لحال القرآن وحال المكذّبين به معه ومع من جاء به، فقال: (صَ والقرآنِ ذي الذُكْرِ؟؛ أي: ذي القَدْر العظيم والشرف، المذكُر للعباد كلَّ ما يحتاجون إليه من العلم بأسماء الله وصفاته وأفعاله، ومن العلم بأحكام الله الشرعية، ومن العلم بأحكام المعاد والجزاء؛ فهو مذكّرٌ لهم في أصول دينهم وفروعه. وهنا لا يُحتاجُ إلى ذِكْرِ المقسَم عليه؛ فإنَّ حقيقة الأمر أنَّ المقسم به وعليه شيءٌ واحدٌ، وهو هٰذا القرآن الموصوف بهٰذا الوصف الجليل.

٤٢ فإذا كان القرآن بلهذا الوصف؛ عُلِمَ ضرورةُ العبادِ إليه فوق كلَّ ضرورةٍ، وكان الواجبُ عليهم تلقيه بالإيمان والتَّصديق والإقبال على استخراج ما يُتَذَكَّرُ به منه، فهدى الله مَنْ هدى للهذا، وأبى الكافرون به وبمن أنزلَه، وصار معهم عِزَّة وشقاقٌ، عزَّةٌ وامتناعٌ عن الإيمان به، واستكبارٌ وشقاقٌ له؛ أي: مشاقًة ومخاصمة في ردَّه وإبطاله وفي القَدْح بمن جاء به.

(٣) فتوعَّدهم بإهلاك القرون الماضية المكذَّبة بالرسل، وأنَّهم حين جاءهم الهلاكُ؛ نادَوْا واستغاثوا في صرف العذاب عنهم، ولكن ﴿لاتَ حينَ مناصَ؟؛ أي: وليس الوقت وقتَ خلاص مما وقعوا فيه ولا فرج لما أصابهم، فليحذَرْ لهؤلاء أن يَدوموا على عزَّتِهم وشقاقِهم؛ فيصيبُهم ما أصابهم.

RINCE GHAZI TRUST

سورة ص (٤ ـ ٨)

٤﴾ ﴿وعَجِبوا أن جاءهم منذرٌ منهم﴾؛ أي: عجب لهؤلاء المكذِّبون في أمر ليس محلَّ عجب أن جاءهم منذرٌ منهم ليتمكَّنوا من التلقِّي عنه وليعرفوه حقَّ المعرفة، ولأنَّه من قومهم؛ فلا تأخُذُهم النَّخوة القوميَّة عن اتباعِهِ؛ فلمذا مما يوجبُ الشكر عليهم وتمامَ الانقيادِ له، ولكنَّهم عكسوا القضيَّة، فتعجَّبوا تعجُّب إنكار، وقالوا من كفرهم وظلمهم: ﴿هٰذا ساحرٌ كذابٌ﴾!

1274

﴿ ٥﴾ وذنبُهُ عندَهم أنَّه ﴿ جعل الآلهة إلٰها واحداً﴾؛ أي: كيف ينهى عن اتَّخاذ الشركاء والأنداد ويأمُرُ بإخلاص العبادة لله وحده؟! ﴿إِنَّ هذا﴾: الذي جاء به ﴿ لشيءٌ عُجابٌ﴾؛ أي: يقضى منه العجب لبطلانِهِ وفسادِهِ عندهم.

(٦) ﴿وانطَلَقَ الملأ منهم؟: المقبولُ قولُهم، محرُّضينَ قومَهم على التمسَّك بما هم عليه من الشرك. ﴿أَنِ أَمْشُوا واصبروا على آلِهَتِكُمَ؟ أي: استمرَّوا عليها وجاهدوا نفوسَكم في الصبر عليها وعلى عبادتها، ولا يردُّكم عنها رادٌ، ولا يصدَّنَّكم عن عبادتها صادٌ. ﴿إِنَّ هذا؟: الذي جاء به محمدٌ من النهي عن عبادتها ﴿لَشيءُ يُرادُه؟ أي: يُقْصَدُ أي: له قصدٌ ونيةٌ غير صالحة في ذلك، وهذه شبهةٌ لا تَروج إلا على السُفهاء؛ فإنَّ مَنْ دعا إلى قول حقَّ أو غير حقٌ لا يُرَدُ قولُه بالقدح في نيَّتِهِ ؛ فنيَّتُه وعملُه له، وإنَّما يُرَدُ بمقابلتِهِ بما يُبْطِلُهُ ويفسِدُهُ من الحجج والبراهين، وهم قصدُهم أنَّ محمداً ما دعاكم إلى ما دعاكم إلَّا ليرأس فيكم ويكونَ معظَماً عندكم متبوعاً.

الحرقة (ما سمعنا بلهذا): القول الذي قاله والدين الذي دعا إليه (في الملَّةِ الحرقة): أي: في الوقت الأخير، فلا أذرَكْنا عليه آباءنا، ولا آباؤنا أدركوا آباءهم عليه؛ فامضوا على الذي مضى عليه آباؤكم؛ فإنَّه الحقَّ، وما هذا الذي دعا إليه محمدً إلا اختلاق اختلقه وكذب افتراه. وهذه أيضا شبهة من جنس شبهتهم الأولى؛ حيث ردُوا الحقَّ بما ليس بحجَّة لردً أدنى قول، وهو أنَّه قولٌ مخالف لما عليه آباؤهم الضائون؛ فأين في هذا ما يدلُ على بطلانه؟

﴿ ٨﴾ ﴿ أُنزِلَ عليه الذِّكْرُ من بيننا؟ أي: ما الذي فضَّله علينا حتى ينزل الذِّكْر عليه من دوننا ويخصَّه الله به؟! ولهذه أيضاً شبهةٌ، أين البرهانُ فيها على ردَّ ما قاله؟ وهل جميع الرسل إلَّا بهذا الوصف؟! يمنُّ الله عليهم برسالته ويأمُرُهم بدعوة الخلق إلى الله. ولهذا؛ لما كانت لهذه الأقوالُ الصادرةُ منهم لا يَصْلُحُ شيءٌ منها لردِّ ما جاء به الرسول؛ أخبر تعالى من أين صَدَرَت، وأنَّهم ﴿في شكٌ من ذِكْرِيَ؟: ليس عندَهم علمٌ ولا بيَّنةٌ، فلما وقعوا في الشكِّ وارتَضَوا به وجاءهم

سورة صّ (۹ ـ ۱۰)

الحقُّ الواضحُ وكانوا جازمين بإقامتهم على شكَّهم؛ قالوا ما قالوا من تلك الأقوال لدفع الحقِّ، لا عن بيِّنة من أمرهم، وإنَّما ذلك من باب الائتفاكِ منهم. ومن المعلوم أنَّ مَن هو بهٰذه الصفة يتكلَّم عن شكَّ وعنادٍ؛ فإنَّ<sup>(١)</sup> قولَه غيرُ مقبول ولا قادح أدنى قدح في الحقّ، وأنَّه يتوجَّه عليه الذمُ واللوم بمجرَّد كلامه، ولهٰذا توعَدهم بالعذاب، فقال: ﴿بل لَمَا يَذوقوا عذابِ﴾؛ أي: قالوا هٰذه الأقوالَ وتجرَّوُوا عليها؛ حيث كانوا ممتَّعين في الدُّنيا، لم يَصبْهم من عذاب الله شيءً؛

َ ﴿٩﴾ ﴿أَم عِندَهُم خزائنُ رحمةِ ربَّك العزيز الوهَّابِ﴾: فيعطون منها مَنْ شاؤوا ويمنعونَ منها مَن شاؤوا؛ حيث قالوا: ﴿أَانزِلَ عليه الذُّكْرُ مِن بَيْنِنا﴾؛ أي: لهٰذا فضلُه تعالى ورحمتُه، وليس ذٰلك بأيديهم حتى يتجرؤوا على الله.

(١٠) ﴿أُم لهم مُلْكُ السمُواتِ والأرض وما بينَهما؟: بحيثُ يكونون قادرين على ما يريدون، ﴿فَلْيَرْتَقُوا في الأسبابِ؟: الموصلة لهم إلى السماء، فيقطعوا الرحمةَ عن رسول الله! فكيف يتكلَّمون وهم أُعجزُ خلق الله وأضعفُهم بما تكلَّموا به؟!

﴿١١﴾ أم قصدُهم التحزُب والتجنَّد والتعاون على نصر الباطل وخذلان الحقّ، وهو الواقع؛ فإنَّ هٰذا المقصودَ لا يتمُ لهم، بل سعيُهم خائبٌ، وجندُهم مهزومٌ، ولهٰذا قال: ﴿جندٌ ما هنالك مهزومٌ من الأحزابِ﴾.

﴿ كَذَبَتَ فَبْلَهُمْ قَوْمُ فُوجٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْنَادِ ۞ وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُولِ وَأَصْحَنُبُ لَثَيْكَةً أَوْلَتِهِكَ الأَحْزَابُ ۞ إِن كُلُّ إِلَا كَنَّ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابٍ ۞ وَمَا يَنْظُرُ هَتُؤْلَاًءٍ إِلَّا صَبْحَةً وَيَجِدَهُ مَا لَهَا مِن فَوَاقٍ ۞ ﴾.

(١٢ ـ ١٥) يحذّرُهم تعالى أن يَفْعَلَ بهم ما فعل بالأمم من قبلهم، الذين كانوا أعظم قوَّة منهم وتحزُّباً على الباطل. ﴿قومُ نوح وعادٌ ﴾: قوم هود وفرعونُ ذي الأوتادِ؛ أي: الجنود العظيمة والقوَّة الهائلة، ﴿وثمودُ ﴾: قوم صالح، ﴿وقومُ لوطِ وأصحابُ الأيٰكَةِ ﴾؛ أي: الأشجار والبساتين الملتفَّة، وهم قوم شعيب. ﴿أولٰئكَ الأحزابُ ﴾: الذين اجتمعوا بقوَّتهم وعَددِهِم وعُدَدِهِم على ردَّ الحقِّ، فلم تُغْنِ عنهم شيئاً ﴿إِن كُلُ ﴾: من هوَلاء ﴿إلَّا كَذََبَ الرُسُلَ فحقَّ ﴾: عليهم ﴿عقاب ﴾: الله،

(۱) في (ب): «إن».

189+

ولهؤلاء ما الذي يطهّرهم ويزكّيهم أن لا يُصيبَهم ما أصاب أولْتك؟! فلينتظروا ﴿صيحة واحدة ما لها من فَواقِ﴾؛ أي: من رجوع وردً، تهلِكُهم، وتستأصِلُهم إن أقاموا على ما هم عليه.

سورة ص (١٦ ــ ٢٠)

﴿وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِمٍ لَنَّا فِظُنَا قَبْلَ بَوْمِ ٱلْجِسَابِ ٥ أَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ﴾.

﴿١٦﴾ أي: قال لهؤلاء المكذبون من جَهْلِهم ومعانَدَتِهِم الحقَّ مستعجلين للعذاب: ﴿ربَّنا عَجُل لنا قِطَّنا﴾؛ أي: قِسْطَنا وما قسم لنا من العذاب عاجلاً ﴿قَبلَ يوم الحسابِ﴾: ولجُوا في لهذا القول، وزعموا أنَّك يا محمدُ إن كنتَ صادقاً؛ فعلامةُ صدقِكَ أن تأتينا بالعذاب.

﴿١٧﴾ فقال لرسوله: ﴿اصْبِرْ على ما يَقولُونَ﴾: كما صبر مَنْ قَبْلَكَ من الرُّسُلَ؛ فإنَّ قولَهم لا يضرُ الحقَّ شيئًا، ولا يضرُونك في شيءٍ، وإنَّما يضرُون أنفسَهم.

﴿وَاذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا آلَأَيَدٍ إِنَّهُ أَوَّابُ ﴾ إِنَّا سَخَرَنَا أَلِجُالَ مَعَمُ يُسَبِّحْنَ بِالْحَشِي وَأَلِانْتَرَاقِ (وَالطَّيَرَ تَعْشُورُهُ كُلُّ لَهُ أَوَّابٌ ﴾ وَشَدَدْنَا مُلْكُمُ وَمَانَيْنَدُهُ الْحِكْمَةَ وَفَصْلَ اللِطَابِ (لا ٧) لمَّا أمر الله رسولَه بالصبر على قومه؛ أمَرَه أن يستعينَ على الصبر بالعبادة لله وحدَه، ويتذكَرَ حال العابدين؛ كما قال في الآية الأخرى: ﴿فَاصَبِرْ على ما يقولونَ وسَبِّح بِحَمْدِ رَبُكَ قبلَ طُلوع الشمس وقبلَ غُروبها». ومن أعظم العابدين نبيُّ الله داود عليه الصلاة والسلام، ذو ﴿الأَيْدِ»؛ أي: القوة العظيمة على عبادةِ الله تعالى في بدنِهِ وقلبِهِ. ﴿إِنَّهُ أَوَّابٌ ؛ أي: رجاعٌ إلى الله في جميع الأمور بالإنابة إليه بالحبَّ والتألُّه والحوف والرجا وكثرَةِ التضرُّع والدُّعاء، رجاعٌ إلى عندما يقعُ منه بعض الخلل بالإقلاع والتوبة النَّصوح.

(١٩ ـ ١٩) ومن شدة إنابته لربَّه وعبادتِهِ أن سَخَرَ اللَّه الجبال معه تسبِّحُ معه بحمد ربِّها ﴿بالعشيِّ والإشراقِ﴾: أول النهار وآخره، ﴿وَ﴾ سَخَر ﴿الطيرَ معه محمورةَ»: معه مجموعةً. ﴿كلَّ﴾: من الجبال والطير ﴿له﴾ تعالى ﴿أوابَّ﴾: محشورةَ»: معه مجموعةً. ﴿كلَّه: من الجبال والطير ﴿له عليه بالعبادة.

﴿ ٢٠ ثم ذكر منّته عليه بالملك العظيم، فقال: ﴿وشَدَذنا مُلْكَهَ ؛ أي: قَوْيْناه بما أعطيناه من الأسباب وكثرة العَدَدِ والعُدَدِ التي بها قوَّى اللهُ ملكَه. ثم ذكر مِنْتَه عليه بالعلم، فقال: ﴿وآتَيْناه الحكمةَ﴾؛ أي: النبوَّة والعلم العظيم ﴿وفصلَ الخطابِ﴾؛ أي: الخصومات بين الناس.

سورة ص (۲۱ ـ ۲٤)

إذ المُعْلَى أَنْدُكَ نَبَوُا ٱلْحَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحْرَابَ () إِذْ دَخَلُوا عَلَى دَاوُردَ فَفَنِعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا تَحْفَقُ حَصْمَانِ بَعَى بَعْضُا عَلَى بَعْضٍ فَأَحْكُم بَبْدَنَا بِٱلْحَقِ وَلَا تُشْطِطْ وَآهْدِنَا إِلَى سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ ()
 يَحْفَقُ حَصْمَانِ بَعَى بَعْضُنا عَلَى بَعْضٍ فَأَحْكُم بَبْدَنَا بِٱلْحَقِ وَلَا تُشْطِطْ وَآهْدِنَا إِلَى سَوَآء الصِّرَطِ ()
 يَنْ هَذَا آخِى لَمُ نِسْعُ وَتَسْعُونَ نَجْمَةُ وَلَى نَجْمَةُ وَبَى نَعْمَةُ وَبَعَمَةُ فَقَالَ آكْفِيلْنِيها وَعَزَى فِي ٱلْخِطَابِ () قَالَ لَقَدْ 
 طَلَمَكَ بِسُوَالِ نَجْمَنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ وَإِنَّ كَثِيراً مِن ٱلْخُلُطَةُ لَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَا ٱلَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا 
 طَلَمَكَ بِسُوَالِ نَجْمَنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ وَإِنَّ كَثِيرا مِنَ ٱلْخُلُطَةُ لَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَا ٱلَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا 
 يَعْتَبُونَ فَقَالَ اللَّهُ الْعَنْ عَنْعَمْنَا لَهُ لَمَ الْعَلَمَ وَعَمْنَ اللَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا 
 يَسُوالِ نَجْمَعُ وَلَكَ بَعْنَى دَاوُرُهُ أَنْنَا لَحُمْ وَا عَنْنَا لَهُ 
 مَعْنَى بَعْنُ بَعْضُ إِلَا ٱلَذِينَ عَامَعُوْ وَعَمْلُوا لَهُ 
 نَصَحَفَى الْحَصَى إِلَى اللَهِ عَنْ عَنْ مَعْنَا لَهُ 
 مَعْنَا لَعْلَمُ لَكُلَا لَنْعُلُو وَالَكَ عَاجُهُمُ عَلَى بَعْمَ إِلَى الْمَعْنَى الْمَسْتَعْلَى اللَهُ عَامَةُ مَنْ عَنْ وَالْحَصْ فَاحْمُ الْمَالْحَدْ وَالْتُعْلِحُنَا لَهُ وَالْنَهُ الْعَالَ لَهُ الْعَالَى الْعَنْتَ الْعَلَمُ عَنْ عَوْنَا لَهُ الْعَمْ الْنَ لَهُمْ عَلَى الْعَلَى الْعَالَ لَهُ الْعَالَ لَعْنُ الْعَالَ عَوْنَ الْعُنْعُ لَعْنَى الْنَا لَهُ لَهُ عَلَى الْنَالِكُونَ عَنْ وَالْحَالَ الْعَامِ الْنَا لَهُ الْعَالَى الْعَلَى الْعَنْ عَامَانُهُمُ مَنْ الْعَنْ عَامَ مَنْ الْحَالَ الْعَالَ لَهُ الْحَمْ الْنَا لَهُ الْحَالَ الْعَامَ مَالَ الْحَالَةُ الْعَالَى الْعَالَ الْعَلَى الْحَالَى الْحَالَهُ الْحَالَ لَعْنُ الْ لَهُ الْعَالَى الْعَالَ الْعُنْ الْعَامُ مَا عَنْ الْحَمْ الْعَامُ الْحَالَ الْعَلَى الْعَلَى الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَ الْعَنْعُ عُوا لَهَ عَامَ الْوَا الَهُ الْعَالَى الْعَالَى الْعَا

﴿٢١﴾ لما ذكر تعالى أنَّه آتى نبيَّه داود الفصل في الخطاب بين الناس، وكان معروفاً بذلك مقصوداً؛ ذَكَرَ تعالى نبأ خصمينِ اختصما عنده في قضيَّة جعلهما الله فتنة لداود وموعظة لخلل ارتَكَبَهُ، فتاب الله عليه وغَفَرَ له وقيَّضَ له لهذه القضيَّة، فقال لنبيَّه محمدِ ﷺ: ﴿وهل أتاك نبأ الخصمِ»: فإنَّه نبأ عجيبٌ، ﴿إذ تَسَوَّرواً»: على داود ﴿المحرابَ»؛ أي: محلَّ عبادتِهِ من غير إذنِ ولا استئذانٍ، ولم يدخُلوا عليه مع باب.

﴿٢٢﴾ فلذلك لما دَخَلوا عليه بهٰذه الصورةِ؛ فَزِعَ منهم وخاف، فقالوا له: نحن خصمانِ؛ فلا تخف، ﴿بغى بعضُنا على بعض﴾: بالظلم، ﴿فاحكُم بينَنا بالحقَّ﴾؛ أي: بالعدل ولا تَمِل مع أحدِنا، ﴿ولا تُشْطِطُ واهْدِنا إلى سواءِ الصُّراطِ».

(٢٢) والمقصود من لهذا أن الخصمين قد عُرِفَ أَنَّ قصدَهما الحقُّ الواضحُ الصرفُ، وإذا كان ذلك؛ فسيقصُون عليه نبأهم بالحقُّ، فلم يشمئزَّ نبيُّ الله داود من وعِظِهما له ولم يؤنبُهما، فقال أحدُهما: ﴿إِنَّ لهذا أخي): نصَّ على الأخوَّة في الدين أو النسب أو الصداقة؛ لاقتضائِها عدم البغي، وأن بغيّه الصادرَ منه أعظمُ من غيره، ﴿له تسعُ وتسعون نعجةَ»؛ أي: زوجة، وذلك خير كثيرٌ يوجبُ عليه القناعة بما آتاه الله، ﴿ولي نعجةَ واحدةَ»، فطمع فيها، ﴿فقال أخلي في الله على الأخوَّة في غيره، وله تسعُ وتسعون نعجةَ»؛ أي: زوجة، وذلك خير كثيرٌ يوجبُ عليه القناعة وحَلُها آتاه الله، ﴿ولي نعجةً واحدةً»، فطمع فيها، ﴿فقال أكفولُنيها»؛ أي: دعها لي في أنه الله، وله تسعُ وتسعون نعجةَ»؛ أي: خليه يها، وذلك خير كثيرٌ يوجبُ عليه القناعة بما آتاه الله، فولي نعجةً واحدةً»، فطمع فيها، فنقال أكفولُنيها»؛ أي: دعها لي وخلُها في كفالتي، وعَرَني في الخطابَ»؛ أي: غلبني في القول، فلم يزل بي حتى أدركها أو كان.

٢٤﴾ فقال داود لما سمع كلامَه، ومن المعلوم من السياق السابق من كلامِهِما

سورة صَ (٢٥ ـــ ٢٧)

أَنَّ لَهٰذا هو الواقع؛ فلهذا لم يحتج أن يتكلَّم الآخرُ؛ فلا وجة للاعتراض بقول القائل: لِمَ حَكَمَ داودُ قبل أن يسمعَ كلام الخصم الآخر؟ ﴿لقد ظَلَمَكَ بسوّال نعجتِكَ إلى نعاجِهِ»: ولهذه عادة الخُلَطاء والقرناء الكثير منهم، فقال: ﴿وإنَّ كثيراً من الخُلَطاء لَيَبْغي بعضُهم على بعض»: لأنَّ الظُّلم من صفة النفوس ﴿إلَّا الذين آمنوا وعملوا الصالحاتِ»: فإنَّ ما مَعَهم من الإيمان والعمل الصالح يمنعُهم من الظُّلم، ﴿وقليلٌ ما همه؛ كما قال تعالى: ﴿وقليلٌ من عِبادي الشَّكُورُ». ﴿وظنَّ ذاودُه: حين حَكَمَ بينَهما ﴿أَنَّما فَتَنَاهُ ؛ أي: اختبرناه ودبَّرْنا عليه لهذه القضية ليتنبَّه، ﴿فَاسْتَغْفَرَ ربَّهُ : لما صدر منه، ﴿وخَرَّ راكعاً ؛ أي: ساجداً، ﴿وأَنابَهُ: لله تعالى بالتوبة النصوح والعبادة.

(٢٥) ﴿فغفرنا له ذٰلكَ»: الذي صَدَرَ منه، وأكرمه الله بأنواع الكرامات، فقال: ﴿وإنَّ له عندَنا لَزُلْفى»؛ أي: منزلة عالية وقربة منًا، ﴿وحسنَ مآبٍ»؛ أي: مرجع. ولهذا الذنبُ الذي صَدَرَ من داود عليه السلام لم يَذْكُرُهُ الله لعدَّم الحاجةِ إلى ذكرِهِ؛ فالتعرُضُ له من باب التكلُّف، وإنَّما الفائدةُ ما قصَّه الله علينا من لطفِهِ به وتوبتِهِ وإنابتِهِ وأنَّه ارتفع محلُّه فكان بعد التوبةِ أحسنَ منه قبلَها.

﴿٢٦﴾ ﴿يا داود إنَّا جَعَلْناكَ خليفةً في الأرض﴾: تنفَّذُ فيها القضايا الدينيَّة والدنيويَّة، ﴿فاخكُم بين الناسِ بالحقَّ﴾؛ أي: العدل، ولهذا لا يتمكَّن منه إلا بعلم بالواجب وعلم بالواقع وقدرة على تنفيذ الحقّ، ﴿ولا تَتَبع الهوى﴾: فتميل مع أحد لقرابةٍ أو صداقةٍ أو محبةٍ أو بغض للآخر، ﴿فيضلَّكَ»: الهوى ﴿عن سبيل اللهُ»: ويخرِجَك عن الصراط المستقيم. ﴿إنَّ الذين يَضِلُون عن سبيل اللهُه: خصوصاً المتعمّدين منهم ﴿لهم عذابٌ شديدٌ بما نسوا يومَ الحسابِ﴾؛ فلو ذَكَروه ووقع خوفُهُ في قلوبِهِم؛ لم يَميلوا مع الهوى الفاتن.

وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآة وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً فَوَيْلُ لِلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّارِ () آثر تَحْمَلُ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِلُوا الصَّلاِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلأَرْضِ آثر نَحْمَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالفُجَّارِ () كِنَبُ أَنَرَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَنَبَرُوا ءَايَنِهِ وَلِيَنَدَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَنِ () ﴾

(٢٧) يخبر تعالى عن تمام حكمتِهِ في خلقه السماواتِ والأرضَ، وأنَّه لم يخلُقُهما ﴿باطلا﴾؛ أي: عبثاً ولعباً من غير فائدةٍ ولا مصلحةٍ. ﴿ذَلك ظنُّ الذين كفروا﴾: بربِّهم حيث ظنُّوا ما لا يَليقُ بجلالِهِ. ﴿فويلٌ للذين كَفَروا من النارِ﴾:

سورة صَ (۲۸ ـ ۳۰)

، فإنَّها التي تأخُذُ الحقَّ منهم وتَبْلُغُ منهم كلَّ مبلغ. وإنَّما خلق الله السماواتِ والأرض بالحقِّ وللحقِّ، فخلقهما لِيَعْلَمَ العبادُ كمالَ علمِهِ وقدرتِهِ وسعةَ سلطانه، وأنه تعالى وحدَه المعبودُ دون من لم يَخْلُق مثقال ذَرَّةٍ من السماواتِ والأرض، وأنَّ البعث حقَّ، وسيفصِلُ الله بين أهل الخير والشرِّ، ولا يظنُّ الجاهل بحكمة الله أن يُسَوِّيَ الله بينهما في حكمه.

﴿٢٨﴾ ولهٰذا قال: ﴿أَم نجعلُ الذين آمنوا وعَمِلوا الصالحاتِ كالمفسدينَ في الأرض أم نَجْعَلُ المتَّقينَ كالفجَّارِ﴾: هٰذا غيرُ لائقٍ بحكمتِنا وحكمِنا.

﴿٢٩﴾ ﴿كتابٌ أنزلناه إليك مبارَكَ»: فيه خيرٌ كثيرٌ وعلمٌ غزيرٌ، فيه كلُّ هدى من ضلالة وشفاء من داء ونور يُسْتَضاء به في الظُّلمات، وكلُّ حكم يحتاج إليه المكلَّفون، وفيه من الأدلَّة القطعيَّة على كلِّ مطلوب ما كان به أجَلَّ كتاب طَرَقَ العالَمَ منذ أنشأه الله، ﴿لِبَدَّبَروا آياتِهِ﴾؛ أي: هذه الحكمة من إنزاله؛ ليتدبَّر الناسُ آياتِهِ، فيستخرِجوا علمَها، ويتأمَّلوا أسرارها وحِكَمَها؛ فإنَّه بالتدبُّر فيه والتأمُّل لمعانيه وإعادة الفكر فيها مرة بعد مرة تُذرَكُ بركتُهُ وخيرُهُ، وهذا يدلُّ على الحثّ على تدبُّر القرآن، وأنَّه من أفضل الأعمال، وأنَّ القراءة المستملة على التدبُّر أفضل من سرعة التلاوةِ التي لا يحصُلُ بها هذا المقصودُ، ﴿ولِيَتَذَكَّرَ أولو الألبابِ﴾؛ أي: أولو العقول الصحيحة، يتذكَرون بتدبُّرهم لها كلَّ علم ومطلوب. فذًا على أنه بحسب لُبَّ الإنسان وعقله يحصُلُ له التذكُر والانتفاعُ بهٰذا الكتاب.

﴿وَوَهَبْنَا لِمَاوُدَ سُلَبْعَنَنُ يَعْمَ الْعَبَدُ إِنَّهُ أَوَّابُ ۞ إِذَ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِي الصَّنَعِنَتُ الْجِبَادُ ۞ فَقَالَ إِنِي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَبْرِ عَن ذِكْرِ رَبِي حَتَى تَوَارَتْ بِالْجُمَابِ ۞ رُدُّوهَا عَلَّى فَطَنِىَ مَسْحًا بِالشُونِ وَالأَعْنَاقِ ۞ وَلَقَدْ فَنَنَا سُلَمَنَنَ وَالَقَيْنَا عَلَى كُرْسِنِهِ جَمَدُا ثُمَّ أَنَابَ ۞ قَالَ رَبِّ الْفِيرِ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَلْبَنِي لِأَهَدٍ مِنْ بَعَدِيَّ إِنَّكُ أَنَ الْوَهَاتُ عَلَى كُرْسِنِهِ جَمَدًا ثُمَّ أَنَابَ ۞ قَالَ رَبِّ الْفِيرِ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَلْبَنِي لِأَهَدٍ مِنْ بَعَدِينٌ إِلَى أَنَ الْوَهَاتُ عَلَى مُوْرَسِنِهِ رُبْعَةَ حَيْنُ أَمَابَ ۞ وَالشَيْطِينَ كُلَ بَنَاءٍ وَعَوَّاصٍ ۞ وَعَوَّا مَنْ عَلَى مَنْ مَا اللَّهُ عَنْ عَلَيْ عَلَى أَنْ وَعَالَ رَبِّ الْفَقِرَ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَلْبَعِي لِأَهْدِ مِنْ بَعَدِينَ إِلَى وَعَالَ مَنْ الْمَابُ ۞ مُنْعَرَى وَعَوَاصٍ وَالْعَلَانَ وَاللَّعْنَاقِ مَنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَنْ عَلَى لَعْذَا لَهُ الْعَلَى الْمُعَنَى الْمَا وَلَعْبَعَانَ مَنْ مَعْنَعَانَ أَنَهُ مُعَالًا وَقَالَ مَعْنَى الْعَانَ وَعَلَيْنِهِ الْعَلَى الْتَنْعَالَةُ الْعَنْ عَلَى الْعَبْبَتُ مَعْنَا الْتَنْ عَنْ عَلَى مَنْ مَنْ يَعْوَى إِنْ مَا لَعَانَ وَيَ وَلَمَا عَلَى عَلَى الْعَالَةُ عَلَيْنُو وَلَا عَنْتَا فَي وَعَوَى عَنَا اللَهُ الْنَهُ وَلَيْنَا عَلَى مَنْ مَعْدَى الْ وَيَعَانَ عَلَى اللَهُ الْنِي الْعَنْنَا وَ الْعَالَ مَابَعَا إِلَا يَعْتَى الْعَلَى عَلَى الْعَنْ الْعَلَى الْتَ الْمَالَةُ الْتَعْتَى إِنَا عَلَيْ عَمَا أَنَا مَالَكَ مَا يَنْ الْعَنْ الْمَابُولَ إِلَى الْعَالَةُ إِنَا عَالَ الْعَالَى الْعَالَى الْنَا عَالَى الْعَالَ الْحَالَى الْعَالَةُ عَالَةً عَلَى أَنْهُ الْعَالَيْنَ الْعَالَ مَنْ الْحَالَى الْحَالَةُ الْحَالَةُ مَا عَالَيْنَ الْحَالَةُ مُ مَنْ الْحَالَةُ مَالَا الْتَعْتَالَ مُوْلُ مَالَةًا مَا مُنْ الْ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَلَيْنَ الْنَا الْنَالُ الْنَالَةُ الْتَعَالَى الْعَالَ مَالَكُولُ مَا مَا الْنَا الْتَ الْعَالَ مَا عَلَى الْعَالَ إِنْ إِلَى الْعَالَةُ الْنَاعَانَ مَا مَا الْنَا الْنَا الَ الْعَالَةُ مَا عَلَى مُ الْعَالُولُ مَا الْعَ

﴿ ٣ ﴾ لما أثنى الله تعالى على داودَ وذَكَرَ ما جرى له ومنه؛ أثنى على ابنِهِ سليمانَ عليهما السلام، فقال: ﴿ووَهَبْنا لداودَ سليمانَ﴾؛ أي: أنعَمْنا به عليه وأقرزنا به عينَه. ﴿نعم العبدُه: سليمانُ عليه السلام، فإنَّه اتَّصف بما يوجب المدح، وهو ﴿إِنَّه أوابٌ﴾؛ أي: رجاعٌ إلى الله في جميع أحوالِهِ بالتألُّه والإنابة والمحبَّة والذّكر سورة ص (۳۱ ـ ٤٠)

والدُّعاء والتضرُّع والاجتهاد في مرضاة الله وتقديمها على كل شيءٍ .

(٣٩ - ٣٣) ولهذا؛ لما عُرضَتِ [عليه] الخيل الجياد السبق (الصافناتُ)؛ أي: التي من وصفها الصُفونُ، وهو رفع إحدى قوائِمها عند الوقوف، وكان لها منظرَ رائقَ وجمالَ معجبٌ، خصوصاً للمحتاج إليها؛ كالملوك؛ فما زالت تُغرَضُ عليه حتى غابتِ الشمس في الحجاب، فألهتُه عن صلاة المساء وذِكْرِه، فقال ندما على ما مضى منه، وتقرُباً إلى الله بما ألهاه عن ذكرِه، وتقديماً لحبً الله على حبَّ غيره: ﴿إِنِّي أحببتُ حُبَّ الخيرِ﴾: وضمَّنَ أحببتُ معنى آثرتُ؛ أي: آثرتُ حبَّ الخير الذي هو المالُ عموماً وفي الموضع المرادُ الخيل (عن ذِكْرِ ربِّي حتى تَوارَتْ بالحجابِ. ردُّوها عليَّ﴾: فردُوها، ﴿فطَفِقَ﴾: فيها أمسحا إلى السُوق والأعناقِ﴾؛ أي: جعل يعقِرُها بسيفِهِ في سوقِها وأعناقها.

٤٣٤ ﴿ولقد فتنًا سليمانَ؟؛ أي: ابتليْناه واختبرْناه بذَهابِ ملكِهِ وانفصالِهِ عنه بسبب خلل اقتضتْه الطبيعةُ البشريةُ، ﴿وأَلقَيْنا على كرسيَّه جسداً؟؛ أي: شيطاناً قضى الله وقَدَّر أن يجلسَ على كرسيُّ ملكِهِ ويتصرَّفَ في الملك في مدَّةِ فتنة سليمان، ﴿ثم أنابَ؟: سليمانُ إلى الله تعالى، وتابَ.

٤٠﴾ ولا تحسبنَّ هٰذا لسليمانَ في الدُّنيا دون الآخرة، بل له في الآخرة خيرً عظيم، ولهٰذا قال: ﴿وإنَّ له عندَنا لَزُنْفى وحسنَ مآبٍ﴾؛ أي: هو من المقرَّبين عند اللهِ المكرَمين بأنواع الكراماتِ لله.

## فصل

فيما تبيَّن لنا من الفوائد والحكم في قصة داود وسليمان عليهما السلام. فمنها: أنَّ الله تعالى يقصُ على نبيَّه محمدٍ علَى أخبارَ من قبله ليثبِّتَ فؤاده

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة ص (٤٠)

وتطمئنَ نفسه، ويذكر له من عباداتهم وشدَّة صبرهم وإنابتهم ما يشوُقُه إلى منافستهم والتقرُّب إلى الله الذي تقرَّبوا له والصبر على أذى قومه، ولهٰذا في هٰذا الموضع لما ذَكَرَ الله ما ذكر من أذيَّةِ قومِهِ وكلامِهم فيه وفيما جاء به؛ أمره بالصبر، وأن يذكر عبده داود فيتسلى به.

ومنها: أنَّ الله تعالى يمدحُ ويحبُّ القوَّة في طاعته؛ قوَّةَ القلب والبدن؛ فإنَّه يحصُلُ منها من آثار الطاعة وحسنِها وكثرتِها ما لا يحصُلُ مع الوهن وعدم القوَّة، وأنَّ العبد ينبغي له تعاطي أسبابها وعدم الركونِ إلى الكسل والبطالة المخلَّةِ بالقوَّة المضعفة للنفس.

ومنها: أنَّ الرجوع إلى اللَّه في جميع الأمورِ من أوصاف أنبياء اللَّه وخواصٌ خلقِهِ؛ كما أثنى اللَّه على داود وسليمان بذٰلك؛ فَلْيَقْتَدِ بهما المقتدون، ولْيَهْتَدِ بُهداهم السالكون، ﴿أولٰئك الذين هدى اللَّه فبِهُداهُمُ اقْتَدِه﴾.

ومنها: ما أكرم الله به نبيَّه داود عليه السلامُ من حسن الصوت العظيم الذي جعل اللَّه بسببه الجبال الصُّمَّ والطيور البُهْمَ يجاوِبْنه إذا رجَّع صوتَه بالتسبيح، ويسبُّخن معه بالعشيِّ والإشراق.

ومنها: أنَّ من أكبر نعم الله على عبدِهِ أن يرزُقَه العلم النافع ويعرِفَ الحُكْمَ والفصلَ بين الناس؛ كما امتنَّ الله به على عبدِهِ داود عليه السلام.

ومنها: اعتناءُ الله تعالى بأنبيائِهِ وأصفيائِهِ عندما يقع منهم بعضُ الخلل بفتنتِهِ إيَّاهم وابتلائهم بما به يزول عنهم المحذورُ، ويعودون إلى أكمل من حالتهم الأولى؛ كما جرى لداود وسليمان عليهما السلام.

ومنها: أنَّ الأنبياءَ صلوات الله وسلامه عليهم معصومون من الخطأ فيما يبلُغون عن الله تعالى؛ لأنَّ مقصودَ الرسالة لا يحصُلُ إلَّا بذلك، وأنَّه قد يجري منهم بعضُ مقتضيات الطبيعة من المعاصي، ولكنَّ الله يتداركُهم ويبادِرُهم بلطفِهِ.

ومنها: أن داود عليه السلام في أغلب أحواله لازماً محرابه لخدمةِ ربِّه، ولهٰذا تسوَّر الخصمان عليه المحرابَ؛ لأنَّه كان إذا خلا في محرابه؛ لا يأتيه أحدٌ، فلم يجعلُ كلَّ وقتِهِ للناس مع كثرةِ ما يَرِدُ عليه من الأحكام، بل جعل له وقتاً يخلو فيه بربِّه وتَقَرَّ عينُه بعبادتِهِ، وتعينُه على الإخلاص في جميع أموره.

ومنها: أنَّه ينبغي استعمال الأدبِ في الدخول على الحكَّام وغيرهم؛ فإنَّ الخصمين لما دخلا على داود في حالةٍ غير معتادةٍ ومن غير الباب المعهود؛



فَزِعَ منهم، واشتدً عليه ذٰلك، ورآه غيرُ لائقٍ بالحال.

ومنها: أنَّه لا يمنعُ الحاكمَ من الحكم بالحقِّ سوءُ أدبِ الخصم وفعلِهِ ما لا ينبغي.

سورة ص (٤٠)

ومنها: كمال حلم داود عليه السلام؛ فإنَّه ما غضب عليهما حين جاءاه بغير استئذان، وهو الملكُ، ولا انتهرهما، ولا وبَّخهما

ومنها: جوازُ قول المظلموم لِمَنْ ظَلَمَه: أنت ظَلَمْتَني أو: يا ظالم! ونحو ذْلك أو باغٍ عليًّ! لقولهما: ﴿خصمان بغى بعضُنا على بعضٍ﴾.

ومنها: أنَّ الموعوظ والمنصوح، ولو كان كبير القدرِ جليل العلم، إذا نَصَحَهُ أحدُّ أو وَعَظَه؛ لا يغضبُ ولا يشمئزُّ، بل يبادِرُه بالقَبول والشكر؛ فإنَّ الخصمين نَصَحا داود، فلم يشمئزُ ولم يغضبْ ولم يَثْنِهِ ذٰلك عن الحقُّ، بل حكم بالحقُّ الصرف.

ومنها: أنَّ المخالطةَ بين الأقارب والأصحاب وكثرةَ التعلُّقاتِ الدنيويَّة الماليَّة موجبةٌ للتعادي بينهم، وبغي بعضِهم على بعض، وأنَّه لا يردُّ عن ذٰلك إلَّا استعمال تقوى الله والصبر على الأمور بالإيمان والعملَ الصالح، وأنَّ هٰذا من أقل شيءٍ في الناس.

**ومنها**: أنَّ الاستغفار والعبادة، خصوصاً الصلاة، من مكفرات الذنوب؛ فإنَّ الله رتَّب مغفرةَ ذنبِ داود على استغفارِهِ وسجودِهِ.

ومنها: إكرامُ الله لعبدِهِ داود وسليمان بالقرب منه وحسن الثوابِ، وأن لا يظنَّ أن ما جرى لهما منقصٌ لدرجتهما عند الله تعالى، ولهذا مِنْ تمام لطفِهِ بعباده المخلِصين؛ أنَّه إذا غفر لهم وأزال أثر ذنوبهم؛ أزال الآثار المترتَّبة عليه كلَّها، حتى ما يقع في قلوب الخلق؛ فإنَّهم إذا علموا ببعض ذنوبهم؛ وقع في قلوبهم نزولهم عن درجتهم الأولى، فأزال الله تعالى لهذه الآثار، وما ذاك بعزيز على الكريم الغفار.

ومنها: أنَّ الحكم بين الناس مرتبةً دينيةً تولَّاها رسل الله وخواصٌ خلقه، وأنَّ وظيفة القائم بها الحكمُ بالحقُ ومجانبةُ الهوى؛ فالحكمُ بالحقِّ يقتضي العلم بالأمور الشرعيَّة والعلم بصورة القضيَّةِ المحكوم بها وكيفيَّة إدخالها في الحكم الشرعي؛ فالجاهلُ بأحدِ الأمرين لا يَضلُحُ للحكم، ولا يحلُّ له الإقدام عليه.

سورة ص (٤٠)

ومنها: أنَّه ينبغي للحاكم أن يَحْذَرَ الهوى ويَجْعَلَه منه على بال؛ فإنَّ النفوس لا تَخْلو منه، بل يجاهدُ نفسَه بأن<sup>(١)</sup> يكونَ الحقُّ مقصودَه، وأن يلقي عنه وقتَ الحكم كلَّ محبةٍ أو بغضٍ لأحدِ الخصمين.

ومنها: أنَّ سليمان عليه السلام من فضائل داود ومن مِنَنِ اللّه عليه حيث وَهَبَه له، وأنَّ من أكبر نعم اللّه على عبدِهِ أن يَهَبَ له ولداً صالحاً؛ فإنْ كان عالماً؛ كان نوراً على نور .

ومنها: ثناءُ الله تعالى على سليمان ومدحِهِ في قوله: ﴿نِعْمَ العبدُ إِنَّه أَوَّابَ﴾.

ومنها: كثرة خيرِ الله وبرُه بعبيده أنْ يَمُنَّ عليهم بصالح الأعمال ومكارم الأخلاق، ثم يُثني عليهم بها، وهو المتفضل الوهاب.

ومنها: تقديم سليمان محبَّةَ الله تعالى على محبَّةِ كل شيء.

ومنها: أنَّ كل ما شغل العبد عن الله؛ فإنَّه مشؤومٌ مذمومٌ؛ فليفارِقْه ولُيُقْبِلُ على ما هو أنفعُ له.

ومنها: القاعدة المشهورةُ: من ترك شيئاً لله؛ عوّضَه الله خيراً منه. فسليمان عليه السلام عَقَرَ الجيادَ الصافناتِ المحبوبةَ للنفوس تقديماً لمحبَّة الله، فعوَّضه الله خيراً من ذٰلك؛ بأن سخَّرَ له الريح الرُّخاءَ الليِّنة التي تجري بأمره إلى حيثُ أراد وقصد، غدوُها شهرٌ ورواحُها شهرٌ، وسخَّر له الشياطين أهل الاقتدار على الأعمال التي لا يقدِرُ عليها الآدميُّون.

ومنها: أنَّ تسخير الشياطين لا تكون لأحدٍ بعد سليمان عليه السلام.

ومنها: أنَّ سليمان عليه السلام كان مَلِكاً نبيًّا، يفعلُ ما أراد، ولُكنَّه لا يريد إلَّا العدل، بخلاف النبيِّ العبد؛ فإنَّه تكون إرادتُه تابعةَ لأمر اللَّه؛ فلا يفعل ولا يترك إلَّا بالأمر؛ كحال نبيًنا ﷺ، ولهذه الحال أكمل.

﴿وَاذَكُرْ عَبْدُنَا أَثُوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِي الشَّيْطِنُ بِنُصَّبٍ وَعَذَابٍ ﴿ الْكُفَّ مِجْلِكٌ هَانَا مُغْنَسَلُ بَارِدٌ وَشَرَكِ ﴿ فَ وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَمُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَا وَذِكْرَى لِأُولِ الأَلْبَنِ ﴾ وَخُذ بِيَدِكَ ضِغْنَا فَأَصْرِب بِهِ. وَلَا تَحَنَنْ إِنَا وَجَدْنَهُ صَابِراً نِيْمَ الْمَبَدُ إِنَّهُ أَوَّبُ ﴾ .

(1) في (ب): «أن».

﴿ ٤١﴾ أي: ﴿واذكر﴾: في لهذا الكتاب ذي الذكر ﴿ عبدَنا أَيُوبَ﴾: بأحسن الذُكْر، وأَنْنِ عليه بأحسن الثناء؛ حين أصابه الضُرُّ فصبر على ضُرَّه، فلم يشتكِ لغير ربَّه، ولا لجأ إلَّا إليه. ف﴿ نادى ربَّه﴾: داعياً، وإليه لا إلى غيره شاكياً، فقال: ربً ربَّه، ولا لجأ إلَّا إليه. ف﴿ نادى ربَّه﴾: داعياً، وإليه لا إلى غيره شاكياً، فقال: ربً إلَّي مَسَّنِيَ الشيطانُ بِنُصْبٍ وعذابِ؟؛ أي: بأمر مُشِقٌ متعب معذب، وكان سُلُطَ على جسدِهِ فنفخ فيه حتى تقرَّح ثم تقيَّح بعد ذلك، واشتدَّ به الأمر، وكذلك هلك أهلُه ومالُه.

سورة ص (٤١ ـ ٤٥)

٤٢﴾ فقيل له: ﴿اركُض بِرِجْلِكَ﴾؛ أي: اضرب الأرض بها؛ لينبعَ لك منها عينُ تغتسلُ منها وتشربُ، فيذهب عنك الضرُ والأذى، ففعل ذلك، فذهب عنه الضرُ وشفاه الله تعالى.

٤٣﴾ ﴿ووهَنِنا له أهلَه﴾ : قيل : إنَّ الله تعالى أحياهم له ﴿ومثلَهُم معهم﴾ : في الدنيا، وأغناه الله وأعطاه مالاً عظيماً، ﴿رحمةً منَّا﴾ : بعبدنا أيوبَ حيث صَبَرَ فأثبناه من رحمتنا ثواباً عاجلاً وآجلاً. ﴿وذِكرى لأولي الألبابِ﴾ ؛ أي : وليتذكَّر أولو العقول بحالة أيُوب ويعتبروا فيعلموا أنَّ مَنْ صَبَرَ على الضُرِّ فإنَّ<sup>(١)</sup> الله تعالى يُثيبه ثواباً عاجلاً وإستجيبُ دعاءه إذا دعاه.

٤٤﴾ ﴿وَخُذْ بِيدِكَ ضِغْثَاً»؛ أي: حزمة شماريخ، ﴿فاضْرِبْ به ولا تَحْنَنْ»: قال المفسُّرون: وكان في مرضه وضُرَّه قد غضب على زوجتِه في بعض الأمور، فحلف لئن شفاهُ الله ليضرِبَنَّها مائةَ جلدةٍ، فلمَّا شفاه الله، وكانت امرأتُه صالحة محسنةُ إليه؛ رحمها الله ورحمه، فأفتاه أن يضرِبَها بضِغْثِ فيه مائةُ شمراخ ضربة واحدةَ فيبَرَّ في يمينه. ﴿إنا وجَدْناهَ؟؛ أي: أيوب ﴿صابراً؟ أي: ابتليناه بالضُّرُ العظيم فصبر لوجه الله تعالى. ﴿نعم العبلُهُ: الذي كَمَّلَ مراتبَ العبوديَّة في حال السرَّاءِ والضرَّاءِ والشدَّة والرَّخاء، ﴿إِنَّه أوابَّه؟؛ أي: كثير الرجوع إلى الله في مطالبه الدينيَّة والدنيويَّة، كثير الذُكْرِ لربَّه والدعاء والمحبة والتأله.

﴿وَانَكُمْ عِبَدَنَآ إِبَرَهِيمَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ أَوْلِ ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِ ۞ إِنَّا أَخْلَضَتَكُم بِخَالِصَةِ ذِحْرَى الدَّارِ ۞ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ۞ ﴾.

٤٥﴾ يقول تعالى: ﴿واذْكُرْ عِبَادَنا؟: الذين أخلصوا لنا العبادة ذكراً حسناً

(١) في (ب): «أن».

سورة صّ (٤٦ ـ ٥٠)

﴿إبراهيم﴾: الخليل ﴿وَ﴾ ابنه ﴿إسحاقَ﴾ وابن ابنه ﴿يعقوب أولي الأيدي﴾؛ أي: القوَّة على عبادة الله تعالى، ﴿والأبصارَ﴾؛ أي: البصيرة في دين الله. فوصَفَهم بالعلم النافع والعمل الصالح الكثير.

٤٦﴾ ﴿إِنَّا أَخْلَصْنَاهم بخالصةٍ ﴾: عظيمة وخصيصةٍ جسيمةٍ، وهي: ﴿ذِكْرى الدارِ ﴾: جعلنا ذكرى الدارِ الآخرةِ في قلوبهم والعملَ لها صفوةَ وقتِهم. والإخلاصُ والمراقبةُ لله وَضفُهُمُ الدائمُ، وجَعَلْناهم ذكرى الدار، يتذكّر بأحوالِهِم المتذكّرُ ويعتبرُ بهم المعتبِرُ، ويُذكرونَ بأحسن الذّكر.

٤٧ \$ ﴿ إِنَّهم عندنا لَمِنَ المُضطَفَيْنَ ﴾: الذين اصطفاهم الله من صفوة خلقه ﴿الأخيار ﴾: الذين لهم كلُّ خُلُق كريم وعمل مستقيم.

﴿وَانْذَكُرْ إِسْمَنِعِيلَ وَٱلْبَسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِ وَكُلُّ مِّنَ ٱلْأَخْبَارِ ٥ هَٰذَا ذِكْرُ ﴾.

٤٨﴾ أي: واذكر لهؤلاء الأنبياء بأحسن الذَّكْر، وأثنِ عليهم أحسن الثناء؛ فإنَّ كلاً منهم من الأخيار، الذين اختارهم الله من الخلق، واختار لهم أكمل الأحوال من الأعمال والأخلاق والصفاتِ الحميدةِ والخصال السديدةِ.

٤٩﴾ لهذا؛ أي: ذِكْرُ لهؤلاء الأنبياء الصفوة، وذِكْر أوصافهم ﴿ذِكْرَ﴾: في لهذا القرآن ذي الذكر، يَتَذَكَّرُ بأحوالهم المتذكِّرون، ويشتاقُ إلى الاقتداء بأوصافهم الحميدةِ المقتدونَ، ويُعَرفُ ما منَّ الله عليهم به من الأوصاف الزكيَّة، وما نَشَرَ لهم من الثناء بين البريَّة. فهذا نوعٌ من أنواع الذكر، وهو ذكر أهل الخير.

ومن أنواع الذِّكْر ذِكْرُ جزاء أهل الخير وأهل الشرِّ ولهٰذا قال:

﴿وَإِنَّ لِلْمُتَقِينَ لَحُسَنَ مَنَابٍ ۞ جَنَّتِ عَدْنٍ مُنَتَحَةً لَمَّمُ ٱلْأَبُوبُ ۞ مُتَّكِينَ فِبِهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَكِهَةٍ حَشِيرَةٍ وَشَرَابٍ ۞ ۞ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ هَٰذَا مَا تُوْعَدُونَ لِيَوْمِ ٱلحِسَابِ ۞ إِنَّ هَذَا لَرِزْفُنَا مَا لَهُ مِن نَفَادٍ ۞ ﴾

٤٩ ها أي: ﴿وإنَّ للمتقينَ : ربَّهم؛ بامتثال الأوامر واجتناب النواهي من كلُ مؤمن ومؤمنة ﴿لَحُسْنَ مآبٍ ؟؛ أي: لمآباً حسناً ومرجعاً مستحسناً.

« • • > ثم فسَّره وفصَّله فقال: الجناتِ عدنِ > ؛ أي: جنات إقامة لا يبغي
 صاحبها بدلاً منها من كمالها وتمام نعيمها، وليسوا بخارجين منها ولا بمُخْرَجينَ،
 مفتَّحة لهم الأبوابُ > ؛ أي: مفتحة لأجلهم أبوابُ منازِلِها ومساكِنِها، لا يحتاجونَ

10++

أن يَفْتَحوها هم، بل هم محدومونَ، وهٰذا دليلُ أيضاً على الأمان التامً، وأنَّه ليس في جناتِ عدنٍ ما يوجِبُ أن تُغَلَّقَ لأجلِهِ أبوابُها.

سورة ص (٥١ ـ ٥٥)

(٥٩ هومتكئين فيها؟: على الأرائك المزيَّنات والمجالس المزخرفات. ليَدْعون فيها؟؛ أي: يأمرون خدَّامهم أن يأتوا (بفاكهة كثيرة وشراب؟: من كلَّ ما تشتهيه نفوسُهم وتلذَّه أعينُهم، وهذا يدلُّ على كمال النعيم وكَمال الراحة والطُمأنينة وتمام اللَّذة.

(٥٢) ﴿وعندَهم﴾: من أزواجهم الحور العين ﴿قاصراتُ﴾ طرفهن على أزواجهنً، وطَرْفِ أزواجهنَّ عليهنَّ لجمالهم كلُّهم ومحبَّة كلُّ منهما للآخر وعدم طموحِهِ لغيره، وأنَّه لا يبغي بصاحبه بدلاً ولا عنه عِوَضاً، ﴿أترابُ﴾؛ أي: على سنَّ واحدٍ، أعدل سنً الشباب وأحسنُه وألذُه.

﴿٥٣﴾ ﴿ لهذا ما توعَدونَ ﴾ : أيُّها المتَّقونَ ﴿ليوم الحسابِ ﴾ : جزاء على أعمالِكُم الصالحة.

٤٥% إنَّ لهذا لرِزْقُنا؟: الذين<sup>(١)</sup> أوردناه على أهل دار النعيم (ما له من نفادِه؟؛ أي: انقطاع، بل هو دائم مستقرَّ في جميع الأوقات، متزايدٌ في جميع الآنات، وليس لهذا بعظيم على الربِّ الكريم، الرءوف الرحيم، البَرَّ الجواد، الواسع الغني، الحميد اللطيف، الرحمٰن، الملك الديان، الجليل الجميل المنان، ذي الفضل الباهر والكرم المتواتر، الذي لا تُحصى نعمُه ولا يُحاط ببعض بِرَّه.

﴿ حَدَّنَا وَإِن لِلطَّنِينَ لَشَرَ مَنَابٍ ۞ جَهَنَمَ مِسَلَوْبَهَا فَلِنَسَ اللِّهَادُ ۞ هَذَا ظَيَّدُوقُوهُ جَيِمُ وَعَسَّاقُ ۞ وَمَاخَرُ مِن شَكْلِهِ أَزْوَجُ ۞ هَذَا فَتْحُ مُقْنَحِمٌ مَعَكُمٌ لَا مَرْحَنًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ۞ قَالُوا بَلَ أَنْتُرَ لَا مَرْحَنًا بِكُرْ أَنْتُر قَدَّمَتُمُوهُ لَنَّ فَيَقَسَ الْفَتَرَارُ ۞ قَالُوا رَبَّنَا مَن قَدَمَ لَكَا هَذَا فَزِدْهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِ النَّارِ ۞ وَقَالُوا مَا لَنَا لَا نَرَى رِبَالا كُنَا نَعْتُهُمُ تَعَانُوا عَ

« المذاب الجزاء للمتّقين ما وصفناه، 
 « وإنَّ للطّاغين ، أي: للمتجاوزين للطّاغين ، أي: للمتجاوزين للحد في الكفر والمعاصي السَرَّ مآبٍ ، أي: لشرَّ مرجع ومُنْقَلَبٍ.

(١) كذا في النسختين.



سورة صّ (٥٦ ـ ٦٣) -

﴿٥٦﴾ ثم فَضَّلَه فقال: ﴿جَهَنَّمَ﴾: التي جمع فيها كلَّ عذاب واشتدً حرُّها وانتهى قرُّها ﴿يَصْلَوْنها﴾؛ أي: يعذَّبون فيها عذاباً يحيطُ بهم من كل وجه، لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل. ﴿فبئس المِهادُّه: المعدُّ لهم مسكناً ومستقرًا.

﴿٥٧﴾ ﴿ هٰذا ﴾: المهاد، هٰذا العذاب الشديد والخزي والفضيحة والنَّكالُ. ﴿ فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ ﴾: ماءً حارٌ قد اشتدَّ حرُّه، يشربونه فيقطّع أمعاءهم، ﴿وغَسَاقٌ ﴾: وهو أكرهُ ما يكون من الشرابِ من قيح وصديدٍ، مرَّ المذاق، كريه الرائحة.

﴿٥٨﴾ ﴿وآخرُ من شكلِهِ﴾؛ أي: من نوعه ﴿أزواجٌ﴾؛ أي: عدَّة أصناف من أصناف العذاب، يعذَّبون بها ويُخْزَوْنَ بها.

(٥٩ - ٢٠) وعند توارُدِهِم على النار يشتُمُ بعضُهم بعضاً ويقول بعضُهم لعضاً ويقول بعضُهم لبعض - ٥٩ وعند توارُدِهِم على النار فلا مرحباً بهم إنَّهم صالوا النار. قالوا، العض: فهذا فوج مقتحم معكم، النار فلا مرحباً بهم إنَّهم صالوا النار. قالوا، أي: ألفوج المقبِلُ المقتحم: فبل أنتُم لا مرحباً بكم أنتم قدَّمتُموه، أي: العذاب في: الفوج المقبِلُ المقتحم وإضلالِكُم وتسبُّبكم. في فبئس القرارُه: قرار الجميع قرار السَّوْء والشرَّء والشرَّء والسَّبُ معاروا النار. قالوا، والفاه الفوج المقبِلُ المقتحم معكم، وعند لا مرحباً بكم أنتم قدَّمتُموه، أي: العذاب أي: الفوج المقبِلُ المقتحم وإضلالِكُم وتسبُّبكم. في فبئس القرارُه: قرار الجميع قرار السَّوْء والشرَّ.

﴿ ٣٢﴾ ﴿ وقالوا ﴾: وهم في النار: ﴿ما لَنا لا نرى رِجالاً كُنَّا نعدُّهم من الأشرارِ ﴾؛ أي: كنَّا نزعُمُ أَنَّهم من الأشرارِ المستحقِّين لعذاب النار، وهم المؤمنون، تَفَقَّدَهُم أهلُ النار قبَّحَهم الله؛ هل يَرَوْنَهم في النار؟

﴿٦٣﴾ ﴿أَتَّخَذْنَاهُم سِخْرِبًا أَم زَاغَتْ عَنْهُمُ الأَبصارُ﴾؛ أي: عدم رؤيتنا لهم دائرً بين أمرينِ: إمَّا أَنْنا غالِطونَ في عدَّنا إيَّاهم من الأشرارِ، بل هم من الأخيارِ، وإنَّما كلامُنا لهم من باب السُّخرية والاستهزاء بهم، وهٰذا هو الواقع؛ كما قال تعالى لأهل النار: ﴿إِنَّه كان فريقٌ من عِبادي يقولون رَبَّنا آمَنًا فاغْفِرْ لنا، وارْحَمْنا وأنت خيرُ الراحمين. فاتَخَذْتُموهم سِخْريًا حتى أَنْسَوْكُم ذِكْرِي وكنتُم منهم تضحكونَ﴾.

والأمرُ الثاني: أنَّهم لعلَّهم زاغتْ أبصارُنا عن رؤيتهم معنا في العذاب، وإلَّا؛ فهم معنا معذَّبون، ولكن تجاوزَتْهُم أبصارُنا! فيُحتمل أنَّ هٰذا الذي في قلوبهم، فتكون العقائدُ التي اعتقدوها في الدُّنيا وكثرة ما حكموا لأهل الإيمان بالنار تمكَّنتُ من قلوبِهم وصارت صبغةً لها، فدخلوا النار وهم بهٰذه الحالة، فقالوا ما قالوا.

سورة ص (٦٤ ـ ٦٦)

ويُحتمل أنَّ كلامَهم لهذا كلامُ تمويهٍ؛ كما موَّهوا في الدُّنيا موَّهوا حتى في النار، ولهذا يقول أهلُ الأعراف لأهل النار: ﴿أَلْمُؤلاء الذين أَقْسَمْتُم لا ينالُهُمُ الله برحمةٍ، اذخُلوا الجنةَ لا خوفٌ عليكم ولا أنتم تحزنونَ﴾.

٢٤ قال تعالى مؤكّداً ما أخبر به، وهو أصدقُ القائلين: ﴿إِنَّ ذَلِكَ»: الذي ذكرتُ لكم ﴿لَحَقَّ»: ما فيه شكٌّ ولا مِزْيةٌ ﴿تخاصُمُ أهل النارِ».

(70) فقل؛ يا أيُّها الرسولُ لهؤلاء المكذَّبين إنَّ طَلَبوا منك ما ليس لك ولا بيدِكَ: فإنَّما أنا منذرٌ»: هذا نهايةُ ما عندي، وأمَّا الأمرُ؛ فللّه تعالى، ولكني آمرُكُم وأنهاكُم وأحتُّكم على الخير وأزجُرُكم عن الشرَّ؛ فمن اهتدى فلنفسه، ومن ضلَّ فعليها. فوما مِنْ إله إلاّ الله»؛ أي: ما أحدٌ يؤلَّه ويُعبدُ بحقٌ إلاّ الله، ضلَّ فعليها. فوما مِنْ إله إلاّ الله»؛ أي: ما أحدٌ يؤلَّه ويُعبدُ بحقٌ إلاّ الله، ضلَّ فعليها. فوما مِنْ إله إلاّ الله»؛ أي: ما أحدٌ يؤلَّه ويُعبدُ بحقٌ إلاّ الله، ضلَّ فعليها. فوما مِنْ إله إلاّ الله»؛ أي: ما أحدٌ يؤلَّه ويُعبدُ بحقٌ إلاّ الله، فالواحدُ القهارُه: هذا تقريرٌ لألوهيَّته بهذا البرهان القاطع، وهو وحدتُه تعالى وقهرُه لكلِّ شيء؛ فإنَّ القهر ملازمٌ للوحدة؛ فلا يكون قهارَيْنِ متساوِيَيْنِ في قهرهما أبداً، فالذي يقهر جميع الأشياء هو الواحدُ الذي لا نظير له، وهو الذي يستحقُّ أن أبداً، فيبَدَ وحدًا من ما أحدٌ وحدًا ما ما إلى الله، وقهرُه لكلُّ شيء؛ فإنَّ القهر ملازمٌ للوحدة؛ فلا يكون قهارَيْنِ متساوِيَيْنِ في قهرهما أبداً، وحدًا ما ذي يقبر جميع الأشياء هو الواحدُ الذي لا نظير له، وهو الذي يستحقُ أن أبداً، فلبنا وحدة ما أبداً ما يكون قهارَيْنِ منا وحدين أن أبداً إذ أبداً أبداً أبداً أبداً أبداً أبداً أبي أبن أبداً أبداًا أبداً أبداً أبداً أبداً أبداً أ

٩٦٦ وقرَّر ذلك أيضاً بتوحيد الربوبيَّة، فقال: ﴿رَبُّ السَّمُواتِ والأَرْضِ وَمَا يَنْهَما ﴾؛ أي: خالقُهما ومربِّيهما ومدبِّرُهما بجميع أنواع التدابير، ﴿العزيزُ ﴾: الذي

سورة صّ (۲۷ ـ ۷٦)

له القوة التي بَها خَلَقَ المخلوقاتِ العظيمة. ﴿الغَفَّارُ﴾: لجميع الذنوب؛ صغيرها وكبيرها، لمن تاب إليه وأقلع منها. فلهذا الذي يحبُّ، ويستحقُّ أن يُغبَدَ دونَ مَنْ لا يخلُق، ولا يرزُق ولا يضرُّ، ولا ينفعُ، ولا يملِكُ من الأمر شيئاً، وليس له قوَّةُ الاقتدار، ولا بيدِهِ مغفرةُ الذُنوب والأوزار.

﴿٢٢ ـ ٦٨ ﴾ ﴿قَلَى : لَهُم مَحُوفاً وَمَحَذِّراً وَمِنهضاً لَهُم وَمِنذراً : ﴿هُو نَبأُ عظيمَ ﴾ ؛ أي : ما أنبأتُكم به من البعث والنشور والجزاء على الأعمال خبرٌ عظيم ينبغي الاهتمام الشديد بشأنه، ولا ينبغي إغفالُه. ولكنْ ﴿أَنتُم عنه معرِضُونَ : كَأَنَّه لِيس أمامكم حسابٌ ولا عقابٌ ولا ثوابٌ.

(٢٩ - ٧٠) فإن شَكَكتُم في قولي وامْتَرَيْتُم في خبري؛ فإني أخبركم بأخبار لا علم لي بها ولا دَرَسْتُها في كتاب؛ فإخباري بها على وجهها من غير زيادة ولا نقص أكبرُ شاهدِ لصدقي وأدلُ دليل على حقٌ ما جئتُكم به، ولهذا قال: ﴿ما كان لي من علم بالملأ الأعلى؟؛ أي: الملائكة؛ ﴿إذْ يَخْتَصِمونَ؟؛ لولا تعليم الله إيَّاي وإيحازه إليَّ، ولهذا قال: ﴿إن يوحى إليَّ إلَّا أَنَّما أَنَا نَذَيرُ مبينٌ؟؛ أي: ظاهر النذارة جليُها؛ فلا نذير أبلغ من نذارتِهِ تَنْتَى.

(٧١ ـ ٧٢) ثم ذَكَرَ اختصام الملأ الأعلى، فقال: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لَلْمَلَائَكَةَ﴾: على وجه الإخبارِ، ﴿إِنِّي خَالَقٌ بِشَراً مِنْ طَيِنِ﴾؛ أي: مادَّتُه من طين، ﴿فَإِذَا سَوَيْتُهُ﴾؛ أي: سويت جسمه وتمَّ، ﴿ونفختُ فيه من روحي فَقَعوا له ساجدينَ﴾.

(٧٢ ـ ٧٤) فوطَّن الملائكةُ الكرامُ أنفسَهم على ذٰلك حين يتمُ خلقُهُ ونفخُ الروح فيه امتثالاً لربِّهم وإكراماً لآدم عليه السلام، فلما تمَّ خلقُه في بدنِهِ وروحِهِ، وامتحنَ الله آدمَ والملائكةَ في العلم، وظهر فضلُه عليهم؛ أمرهم الله بالسجودِ، وسجدوا ﴿كلُّهم أجمعون، إلاَ إبليسَ»: لم يسجد، ﴿استَكْبَرَ»: عن أمر ربَّه، واستكبر على آدم، ﴿وكان من الكافرينَ»: في علم الله تعالى.

﴿٧٥﴾ فقال الله له موبِّخاً ومعاتباً: ﴿ما مَنَعَكَ أَن تسجدَ لما خلقتُ بيديَّ﴾؛ أي: شرَّفْتُه وكرَّمْتُه واختصصتُه بهٰذه الخصيصة التي اختصَّ بها عن سائر الخلق، وذلك يقتضي عدم التكبُّر عليه. ﴿أستكبرتَ﴾: في امتناعِك ﴿أَم كنتَ من العالينَ﴾.

٧٦﴾ ﴿قالَ» إبليسُ معارضاً لربَّه مناقضاً: ﴿أَنَا خَيرٌ منه خَلَقْتَنِي من نارٍ وخَلَقْتَهُ من طينَ»: وبزعمِهِ أنَّ عنصر النار خيرٌ من عنصر الطين، ولهذا من القياس الفاسدِ؛

10.5

فإنَّ عنصرَ النار مادَّةُ الشرِّ والفساد والعلوَّ والطيش والخفَّة، وعنصرُ الطِّين مادَّةُ الرزانة والتواضُع وإخراج أنواع الأشجارِ والنباتات، وهو يغلِبُ النار ويطفِئُها، والنارُ تحتاج إلى مادَّةٍ تقومُ بها والطينُ قائمٌ بنفسِهِ. فهٰذا قياسُ شيخ القوم، الذي عارض به الأمر الشفاهيَّ من الله، قد تبيَّن غايةُ بطلانِهِ وفسادِهِ؛ فما بالك بأقيسةِ التلاميذ الذين عارضوا الحقَّ بأقْيِسَتِهِم؛ فإنَّها كلَّها أعظمُ بطلاناً وفساداً من هذا القياس.

سورة ص (۷۷ ـ ۸۱)

(٧٧ - ٧٨) فقال الله له: اخرج ﴿منها﴾؛ أي: من السماء والمحل الكريم، ﴿فَإِنَّكَ رَجِيمٌ﴾؛ أي: مبعد مدحور، ﴿وإنَّ عليك لعنتي﴾ أي: طردي وإبعادي ﴿إلى يوم الدين﴾: دائماً أبداً.

﴿ ٧٩﴾ ﴿قال رَبِّ فأَنظِرْنِي إلى يوم ببعثونَ؟ : لشدَّة عداوتِهِ لآدمَ وذرَّيَّته؛ ليتمكَّن من إغواء مَن قَدَرَ الله أن يُغُوِيَه.

٨٠ - ٨٠ فَرْقَالَ الله مجيباً لدعوتِهِ حيث اقتضت حكمتُهُ ذٰلك: ﴿إِنَّكَ مَن المُنظَرِين. إلى يوم الوقتِ المعلومَ»: حين تُسْتَكْمَلُ الذريَّةُ، ويتمُ الامتحان.

﴿٨٢ - ٨٢﴾ فلما علم أنه مُنظَرٌ؛ بادى ربَّه من خبثه بشدَّة العداوة لربَّه ولاَدم وذُرِّيَّتِهِ، فقال: ﴿فبعزَتِك لأَغْوِيَنَهُم أجمعينَ﴾:

يُحتمل أنَّ الباء للقسم، وأنَّه أقسم بعزَّةِ اللَّه ليغوينَّهم كلَّهم أجمعين ﴿إَلَّا عبادك منهم المخلَصين؟ : علم أنَّ اللَّه سيحفظُهم من كيدِهِ. ويُحتمل أنَّ الباء للاستعانة، وأنَّه لما علم أنه عاجزَ من كل وجه، وأنه لا يضلُّ أحداً إلَّا بمشيئة اللَّه تعالى، فاستعانَ بعزَّةِ اللَّه على إغواء ذُرِّيَّةِ آدمَ. هذا وهو عدوُّ اللَّه حقًّا، ونحن يا ربَّنا العاجزونَ المقصرونَ، المقرُونَ لك بكل نعمةٍ، ذُرَيَّةُ من شَرَّفْتَه وكرَّمْتَه؛ فنستعين إلينا بها ما أوصلتَ من النعم الدينيَّة والدنيويَّة، وصرفتَ بها ما عنَّا صرفتَ من النَّقم، إلينا بها ما أوصلتَ من النعم الدينيَّة والدنيويَّة، وصرفتَ بها ما عنَّا صرفتَ من النَّقم، ذَمَّ نعينَنا على محاربتِهِ وعداوتِهِ والسلامة من شرَّه وشركِهِ، ونحسنُ الظَّنَ بك أن تجيبَ ذَعونانَا، ونومنُ بوعدِك الذي قلت لنا: ﴿وقال ربُّكم اذعوني أستَجِبْ لكُمَه؟ ذَعَوْناك كما أمَرْتَنا، فاستجِبْ لنا كما وَعَدْتَنا. ﴿إِنَّك لا تُخلِفُ الميعادَةِ.

٤٨ ـ ٨٩ ﴿قالَ الله تعالى: ﴿فَالَحَقُّ وَالَحَقَّ أَقُولُ؟؛ أي: الحقُّ وَصِفَي وَالَحَقُّ قَولُ؟؛ أي: الحقُّ وَصِفَي وَالَحَقُّ قُولُي، ﴿لأَمَلَأَنَّ جَهَنَم مَنْكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مَنهم أَجْمَعِينَ؟.

٨٦﴾ فلما بيَّنَ الرسول للناس الدليلَ، ووضَّح لهم السبيلَ؛ قال الله له: ﴿قُلْ مَا أَسَالُكُم عَلَيهُ؟ أي: على دعائي إياكم ﴿من أُجرٍ وما أنا من المتكلِّفينَ؟: أَدَّعيَ



سورة ص (٨٧ ـ ٨٨) ـ سورة الزمر (١)

أمراً ليس لي، وأقفو ما ليس لي به علمٌ، لا أتَّبعُ إلَّا ما يُوحى إليَّ. ﴿٨٧﴾ ﴿إِنْ هو﴾؛ أي: لهذا الوحي والقرآن ﴿إلَّا ذِكْرُ للعالَمينَ﴾: يتذكَّرون به كلَّ ما ينفعُهم من مصالح دينهم ودُنياهم، فيكون شرفاً ورفعةً للعالمين به وإقامةً حجَّة على المعاندين.

فهذه السورة العظيمة مشتملة على الذَّكُر الحكيم، والنبأ العظيم، وإقامةِ الحُجَج والبراهين على مَنْ كذَّب بالقرآن، وعارَضَه، وكذَّب مَنْ جاء به، والإخبار عن عباد الله المخلّصين، وجزاء المتَّقين والطاغين؛ فلهذا أقسم في أولها بأنَّه ذو الذَّكُر، ووصفه في آخرها بأنَّه ذِكْرُ للعالمين، وأكثَرَ التَّذَكيرَ بها فيما بين ذٰلك؛ كقوله: ﴿واذْكُرْ عَبْدَنا﴾، ﴿واذْكُرْ عِبَادَنا﴾، ﴿رحمةَ منّا وذِكْرى﴾، ﴿هٰذا ذكرٌ». اللهمَّ علَّمْنا منه ما جهلنا، وذكَرْنا منه ما نَسينا نِسيانَ غفلةٍ ونسيان تركٍ.

﴿٨٨﴾ ﴿ولَتَعْلَمُنَّ نبأهَ﴾؛ أي: خبره ﴿بعد حينٍ﴾: وذٰلك حين يقع عليهم العذابُ، وتتقطَّع عنهم الأسبابُ.

تم تفسير سورة صّ بمنَّه تعالى وعونه.

\* \* \*

تفسير سورة الزمر وهي مكية بنه التر التقسير

وَتَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِمُا لَهُ ٱلَذِينَ ﴾ أَلَا يَلَهِ ٱلَذِينُ ٱلْخَالِصُ وَٱلَّذِينَ الْمَحْذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيكَة مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَا لِيُقَرِبُونَا إِلَى ٱللَهِ زُلْفَتَ إِنَّ ٱللَهَ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونُ إِنَّ ٱللَهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَنَذِبٌ حَصَفَارٌ ۞ ﴾.

(١) يخبر تعالى عن عظمة القرآن وجلالة مَنْ تكلَّم به ونَزَلَ منه، وأنَّه نزل من الله العزيز الحكيم؟؛ أي: الذي وصفه الألوهيَّة للخلق، وذلك لعظمتِه وكمالِه والعزَّة التي قهر بها كلَّ مخلوق، وذلَّ له كلُّ شيء والحكمة في خلقه وأمره؛ فالقرآنُ نازلٌ ممَّن هٰذا وصفه، والكلام وصفٌ للمتكلَّم، والوصفُ يتبعُ الموصوف؛ فكما أنَّ الله تعالى الكامل من كلُّ وجه الذي لا مثيل له؛ فكذلك كلامُهُ كاملٌ من كلُّ وجه لا

10.2

سورة الزمر (٢ ـ ٣)

مثيل له؛ فهٰذا وحدَه كافٍ في وصف القرآن دالٌّ على مرتبته.

٢ ولكنَّه مع لهذا زاد بياناً لكماله بمن نَزَلَ عليه، وهو محمدٌ عَنْيَنَ، الذي هو أشرف الخلق، فعُلِمَ أنَّه أشرف الكتب، وبما نزل به، وهو الحقَّ، فنزل بالحقُّ الذي لا مِرْيَةً فيه لإخراج الخلق من الظُّلمات إلى النور، ونزل مشتملاً على الحقُّ في أخباره الصادقة وأحكامه العادلة؛ فكلُ ما دلَّ عليه؛ فهو أعظم أنواع الحقَّ من جميع المطالب العلميَّة، وما بعد الحقُ إلَّا الضلال.

ولمًا كان نازلاً من الحقِّ مشتملاً على الحقِّ لهداية الخَلْق على أشرف الخلق؛ عَظُمَتْ فيه النعمةُ، وجلَّت، ووجب القيامُ بشكرِها، وذلك بإخلاص الدين لله؛ فلهٰذا قال: ﴿فاغبُدِ الله مخلصاً له الدينَ؟؛ أي: أخلص لله تعالى جميعَ دينِكَ من الشرائع الظاهرة والشرائع الباطنة: الإسلام والإيمان والإحسان؛ بأنْ تُفْرِدَ الله وحدَه بها، وتقصُدَ به وَجْهَهُ، لا غير ذلك من المقاصد.

(٣) ﴿ الا لله الدين الخالص ﴾: لهذا تقرير للأمر بالإخلاص، وبيان أنّه تعالى كما أنّه له الكمال كلّه وله التفضّل على عباده من جميع الوجوه؛ فكذلك له الدين الخالص الصافي من جميع الشوائب؛ فهو الدين الذي ارتضاه لنفسه وارتضاه لصفوة خلقِهِ وأمَرَهُم به؛ لأنه متضمن للتألّه لله في حبه وخوفه ورجائهِ والإنابة إليه في عبوديّته والإنابة إليه في عبوديّته والإنابة إليه في عبوديّته والإنابة إليه في عبوديّته والإنابة إليه في عبودي من جميع الوجوه؛ فكذلك له الدين الخالص الصافي من جميع الشوائب؛ فهو الدين الذي ارتضاه لنفسه وارتضاه لصفوة خلقِهِ وأمَرَهُم به؛ لأنه متضمن للتألّه لله في حبه وخوفه ورجائهِ والإنابة إليه في عبوديّته والإنابة إليه في عبوديّته والإنابة إليه في عبوديّته والإنابة إليه في الموديّته والإنابة إليه في تحصيل مطالب عباده، وذلك الذي يُصلِحُ القلوبَ ويزكّيها ويطهرها؛ دون الشرك به في شيء من العبادة؛ فو مفسدٌ للقلوب والأرواح والدنيا شيء بنيّة؛ فهو مفسدٌ للقلوب والأرواح والدنيا والآخرة، مشيء؛ فهو مفسدٌ للقلوب والأرواح والدنيا والآخرة، مشيء؛ منه النوس غاية الشواء.

فلذلك لمَّا أمر بالتوحيد والإخلاص؛ نهى عن الشرك به، وأخبر بذمَ مَن أشرك به، فقال: ﴿والذين اتَّخذوا من دونِهِ أولياءَ ﴾؛ أي: يتولَّوْنَهم بعبادتهم ودعائهم، متعذِرين عن أنفسِهم، وقائلين: ﴿ما نعبُدُهم إلَّا لِيُقَرِّبونا إلى الله زُلْفَى ﴾؛ أي: لترفعَ حوائجنا لله، وتشفعَ لنا عنده، وإلَّا؛ فنحن نعلمُ أنَّها لا تخلُقُ ولا ترزقُ ولا تملكُ من الأمر شيئاً؛ أي: فلمؤلاء قد تركوا ما أمَرَ الله به من الإخلاص، وتجرؤوا على أعظم المحرَّمات، وهو الشرك، وقاسوا الذي ليس كمثلِهِ شيءٌ الملك العظيم بالملوك، وزعموا بعقولهم الفاسدةِ ورأيهِم السقيم أنَّ الملوك كما أنَّه لا يوصَلُ إليهم إلَّا بوجهاء وشفعاء و وزراء يرفعون إليهم حوائج رعاياهم ويستعطِفونهم عليهم ويمهِدونَ لهم الأمر في ذلك؛ أنَّ الله تعالى كذلك!

سورة الزمر (٣)

ولهذا القياس من أفسد الأقيسة، وهو يتضمَّن التسويةَ بين الخالق والمخلوق، مع تُبوت الفرق العظيم عقلاً ونقلاً وفطرةً؛ فإنَّ الملوك إنَّما احتاجوا للوساطة بينهم وبين رعاياهم؛ لأنه(١) لا يعلمون أحوالَهم، فيُحتَاجُ مَن يُغلِّمُهُمْ بأحوالهم، وربَّما لا يكون في قلوبهم رحمةٌ لصاحب الحاجة، فيحتاج مَنْ يُعَطِّفُهم عليه، ويسترحِمُه لهم، ويحتاجون إلى الشفعاء والوزراء، ويخافون منهم، فيقضون حوائجَ من توسَّطوا لهم مراعاةً لهم ومداراةً لخواطِرهم، وهم أيضاً فقراءً؛ قد يمنعون لما يخشَوْن من الفقر، وأمَّا الربُّ تعالى؛ فهو الذي أحاط علمُهُ بظواهر الأمور وبواطنها، الذي لا يحتاج مَنْ يخبِرُهُ بأحوال رعيَّته وعباده، وهو تعالى أرحم الراحمين، وأجود الأجودين، لا يحتاجُ إلى أحدٍ من خلقِهِ يجعله راحماً لعباده، بل هو أرحم بهم من أنفسهم ووالديهم، وهو الذي يحثُّهم ويدعوهم إلى الأسباب التي ينالون بها رحمته، وهو يريدُ من مصالِحِهم ما لا يريدونَه لأنفسِهِم، وهو الغنيُّ، الذي له الغنى التامُّ المطلقُ، الذي لو اجتمع الخلقُ من أولهم وآخرهم في صعيدٍ واحدٍ، فسألوه، فأعطى كلاً منهم ما سأل وتمنَّى؛ لم يَنقصوا غناه شيئًا، ولم يَنقصوا مما عنده إلَّا كما يَنْقُصُ البحرُ إذا غُمِسَ فيه الْمِخْيَطُ، وجميع الشفعاء يخافونه؛ فلا يشفعُ منهم أحدَّ إلَّا بإذنه، وله الشفاعةُ كلُّها؛ فبهذه الفروق يُعلم جهلُ المشركين به وسفهُهُم العظيمُ وشدَّةُ جراءتهم عليه، ويُعْلَم أيضاً الحكمة في كون الشرك لا يغفره الله تعالى؛ لأنَّه يَتَضَمَّن القدَّح في الله تعالى، وللهذا قال حاكماً بين الفريقين المخلِصين والمشرِكين وفي ضمنه التهديد للمشركين: ﴿إِنَّ اللَّه يَحْكُمُ بِينَهِم فيما هم فيه يختلفونَ﴾: وقد عُلِمَ أنَّ حُكْمَهُ أنَّ المؤمنين المخلصين في جنات النعيم، ومن يشرك بالله؛ فقد حرَّم الله عليه الجنة ومأواه النار. ﴿إِنَّ اللَّه لا يهدي؟؛ أي: لا يوفِّق للهداية إلى الصراط المستقيم من هو كاذبٌ كفَّارٌ ﴾؛ أي: وصفه الكذبُ أو<sup>(٢)</sup> الكفر؛ بحيث تأتيه المواعظُ والآيات ولا يزول عنه ما اتَّصف به، ويُريه الله الآياتِ فيَجْحَدُها ويكفرُ بها ويكذبُ؛ فهٰذا أنَّى له الهدى وقد سدَّ على نفسه الباب، وعوقِبَ بأن طَبَعَ الله على قلبِهِ فهو لا يؤمنُ.

(١) كذا في النسختين. وعُدَّلت في (أ): «لأنهم» بخط مغاير.
 (٢) في (ب): «و».

10.4

﴿لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَن يَتَخِـذَ وَلِدًا لَأَصْطَفَىٰ مِتَا يَخْـلُقُ مَا يَشَـآهُ سُبْحَـنَهُمْ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْوَحِـدُ ٱلْقَهَـارُ ۞﴾.

سورة الزمر (٤ \_ ٥)

٤٤ أي: ﴿لو أراد الله أن يَتَخِذَ ولداً؟: كما زعم ذلك من زَعَمَه من سفهاء الخلق ﴿لاصطفى مما يخلقُ ما يشاء؟؛ أي: لاصطفى بعض مخلوقاتِه التي يشاء اصطفاءه واختصَّه لنفسه، وجَعَلَه بمنزلة الولد، ولم يكن حاجةٌ إلى اتِّخاذ الصاحبة. ﴿سبحانه؟: عما ظنَّه به الكافرون أو نسبه إليه الملحدون. ﴿هو الله الواحدُ القهَّارُ؟؛ أي: الواحد في ذاته وفي أسمائه وفي صفاته وفي أفعاله؛ فلا شبيه له في شيء من ذلك ولا مماثل؛ فلو كان له ولدً؛ لاقتضى أن يكون شبيها له في وحدتِه؟ لأنَّه بعضُه وجزءٌ منه. القهارُ لجميع العالم العلويُ والسفليِّ؛ فلو كان له ولدًا؛ لم يكن مقهوراً، ولكان له إدلالٌ على أبيه ومناسبةٌ منه، ووحدتُه تعالى وقهرُهُ الشركة له من كلٍ وجه.

﴿ حَلَقَ السَّمَنُونِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ الَيَّلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ اللَّهَارَ عَلَى الَيَلِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ حَكُلٌ يَجَرِى لِأَحْلِ مُسَمَّى أَلَا هُوَ الْمَزِيرُ الْفَنْدُ () خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَمِدَةٍ ثُمَّ حَمَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنْزَلَ لَكُم مِّنَ الْأَنْعَارِ قَمَنِيَةَ أَزَوَج يَفْلُقُكُم فِي بُظُونِ أَمْتَهَنِيكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَنْتِ ثَلَنَبُ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُكُمُ لَهُ الْمُلَكُ لاَ إِلَهُ هُوً أَمْتَهَنِيكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَنْتِ ثَلَنَبُ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُكُمُ لَهُ الْمُلَكُ لاَ إِلَهُ هُوً الْمَهْنِيكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَنْتِ ثَلَنَبُ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُكُمُ لَهُ الْمُلَكُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُو أَنَهُ نَتَعْمَوُنَ شَمْؤُونَ إِنَهُ إِن تَكْفُرُوا فَإِنَ اللَّهُ مَنْكَمُ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفَرُ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ الْمُنْ وَلا تَزِيرُ وَإِن تَنْفَرُوا يَرْضَهُ الْكُمُ وَلا تَزِرُ وَاذِرَةً وِزْدَ أُخْرَى ثُمَ إِلَى رَيْكُمُ مَنْ عَائِينَةٍ مَنْ اللَّهُ وَلَكُولُ اللَّائُونَ فَيْكُولُ اللَّهُ مَنْ لَهُ مُؤْتُ وَلِي تَذْرُكُمُ لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَنَ اللَّهُ وَلَا يَعْمَعُ فَلْ اللَهُ إِلَا مُولُ اللَّهُ وَلا يَرْضَى لِعَبَادِهِ اللَّهُ وَالْعَمَنُ وَا يَنْسَرُونَ فَا إِنَّهُ مَنْ مَنْهُ وَلَهُ مَا مُؤْذَلُ وَلَكُمُ مَنْ اللَّعْنَا وَا مَنْتَذَكُرُوا يَرْعَمُهُمُ وَلا يَعْرَبُهُ وَلا تَنْهُ مَنْتَا مِنْ اللْعَلَنُ فَي إِن عَلْمُونَ إِنَهُ مَا لَكُمُ مَنْهُ وَلا يَعْتُ مِنَا اللَّهُ وَلا تَزْرُ وَاذِنَهُ وَلا تَنْ وَاذَهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ إِنَا عَلَى مُنْ عَلَى إِنَا عَلَنَهُ مُنَهُ مُنَهُ وَلا يَعْنُ وَالْعَالَةُ مَنْ إِنَهُ مُنَا اللَهُ مَا مُنَهُ مُولُونَ وَاذَهُ مُنَهُ مَنْتُنَا مُنَا مُونُ مَنْ مُنَا مُنَهُ مُنَا مُنَهُ الْعَالَةُ مُولَا مُولُكُنُ وَا اللَهُ مُنَا مُولُ الْنَا مُنَ مُنَهُ مُنَا مُنَ مُنَا مُ وَا مُنْ مُنَا وَنُ مَا مُوا مُولُ أَنْ أَنْ مُ مُنْ مُ مُولُ مُعْتُونُ مُولا يَعْذَيْ وَا مُولُ مُنْ مُ مُنَا مُ مُنَا مُ مُولا مُنْ أَنَا وَنُ مُونُ مُ مُولُ مُنْ مُ مُ مُنَعْمُ مُوا مُعْتُولُ مُ مُنَا مُولُ مُ مُنَا مُوالُولُ مُولَا مُ مُنَهُ مُن

(٥) يخبر تعالى أنَّه ﴿خَلَقَ السمواتِ والأرضَ؟؛ أي: بالحكمة والمصلحة، وليأمرَ العبادَ وينهاهم ويثيبَهم ويعاقبَهم. ﴿يكوِّرُ الليلَ على النهار ويكوِّرُ النهارَ على الليلَ؟؛ أي: يدخِلُ كلاً منهما على الآخر، ويُحِلُّه محلَّه؛ فلا يجتمعُ لهذا ولهذا، بل إذا أتى أحدُهما؛ انعزلَ الآخر عن سلطانه، ﴿وسخَّرَ الشمسَ والقمرَة: بتسخير منظَّم وسيرِ مقننٍ. ﴿كلَّ؟: من الشمس والقمر ﴿يجريَة: متأثَّراً عن تسخيره تعالى ﴿لأجل مسمَّى؟: وهو انقضاء لهذه الدار وخرابُها، فيخرب الله آلاتِها وشمسَها وقمرَها، وينشىء الخلق نشأةَ جديدةَ؛ ليستقرُوا في دار القرار الجنة أو

سورة الزمر (٦ ـ ٧)

النار. ﴿ألا هو العزيزُ﴾: الذي لا يُغالَبُ، القاهرُ لكلِّ شيء، الذي لا يستعصي عليه شيءٌ، الذي من عزَّنِهِ أوجَدَ لهذه المخلوقاتِ العظيمةَ، وسخَّرها، تجري بأمره. ﴿الغفارُ﴾: لذنوب عبادِهِ التوَّابين المؤمنين؛ كما قال تعالى: ﴿وإنِّي لَغفارٌ لِمَن تابَ وآمَنَ وعَمِلَ صالحاً ثم اهتدى﴾، الغفارُ لمن أشرك به بعد ما رأى من آياتِهِ العظيمةِ ثم تاب وأناب.

٢ ومن عزَّتِهِ أن ﴿ خَلَقَكُم من نفس وإحدةٍ ؟: على كثرتكم وانتشاركم في أنحاء الأرض، ﴿ثم جَعَلَ منها زَوْجَها﴾: وذلكَ ليسكنَ إليها وتسكنَ إليه وتتمَّ بذلك النعمة، ﴿وأنزل لكم من الأنعام﴾؛ أي: خلقها بقدرٍ نازلٍ منه رحمةً بكم (شمانية أزواج): وهي التي ذكرها في سورة الأنعام: ﴿ثمَّانية أزواج مِن الضَّانِ اثنينِ ومن المُغْزِ اثنينَ ومن الإبلِ اثنينَ ومن البقرِ اثنينِ﴾، وخصُّها بَالذِّكر مع أنَّه أنزل لمصالح عباده من البهائم عيرهاً؛ لكثرة نفعِها وعموم مصالِحِها ولشرفِها ولاختصاصِهاً بأشياء لا يَصْلُحُ غيرُها؛ كالأضحيَّة والهدي والعقيقةِ ووجوب الزكاة فيها واختصاصها بالدِّية. وَلَما ذَكَرَ خَلْقَ أبينا وأمنا؛ ذَكَرَ ابتداءَ خَلْقِنا، فقال: المحكَةُكُم في بطونِ أمَّهاتِكُم خَلْقاً من بعدِ خَلْقَ؟؛ أي: طوراً بعد طورٍ، وأنتم في حال لا يَدُ مَّخَلُوقَ تمسُّكُم ولا عينَ تَنظرُ إليكم، وهو قد ربًّاكُم في ذَلك المكانّ الضيق ﴿فِي ظُلُماتٍ ثلاثٍ): ظلمة البطن، ثم ظلمة الرحم، ثم ظَّلمة المشيمة. ﴿ذٰلِكُمِ﴾: أَالذي خَلَقَ السَماواتِ والأرضَ وسخَّر الشمس والقمر، وخَلَقَكُم وخَلَقَ لكم الأنعامَ والنعم ﴿اللهُ ربُّكُم؟؛ أي: المألوه المعبود الذي ربَّاكم ودبَّركم؛ فكما أنَّه الواحد في خلقِهِ وتربيتِهِ لا شريك له في ذٰلك؛ فهو الواحد في ألوهيَّتِهِ لا شريك له، ولهٰذا قال: ﴿لا إِلٰه إِلَّا هو فأَنَّى تُضرَّفونَ﴾: بعد هٰذا البيانَ، ببيانِ استحقاقِهِ تعالى الإخلاص وحده، إلى عبادةِ الأوثان التي لا تدبِّرُ شيئاً، وليس لها من الأمر شيء!!

﴿٧﴾ ﴿إِن تَكْفُروا فإنَّ الله غنيً عنكم؟: لا يضرُه كفرُكم كما لا ينتفع بطاعتكم، ولكن أمرُهُ ونهيُهُ لكم محضُ فضلِهِ وإحسانِهِ عليكم. ﴿ولا يرضى لعباده الكفر؟: لكمال إحسانِهِ بهم وعلمِهِ أنَّ الكفر يُشقيهم شقاوةً لا يسعدون بعدها، ولأنَّه خَلَقَهم لعبادتِهِ؛ فهي الغاية التي خَلَقَ لها الخلق؛ فلا يرضى أن يَدَعوا ما خلقهم لأجله.

وإن تشكروا؟: لله تعالى بتوحيدِهِ وإخلاص الدين له ﴿يَرْضَهُ لَكُمَ؟: لِرحمتُهُ وإن تشكروا؟: لله تعالى بتوحيدِهِ وإخلاص الدين له TH FO سورة الزمر (۸ ـ ۹)

بكم ومحبَّته للإحسانِ عليكم ولِفعْلِكُم ما خَلَقَكُم لأجله، وكما أنَّه لا يَتَضَرَّ بشِرْككم ولا يَنْتَفِعُ بأعمالكم وتوحيدكم؛ كذلك كلُّ أحدِ منكم له عملُه من خير وشرَّ. ﴿ولا تزِرُ وازرةٌ وِزْرَ أخرى ثم إلى ربِّكم مرجِعُكُمَ»: في يوم القيامة، ﴿فينبُنُكُم بما كنتُم تعملونَ»: إخباراً أحاط به علمُه وجرى عليه قلمُه وكتبتُه عليكم الحفظةُ الكرامُ وشهدت<sup>(۱)</sup> به عليكم الجوارحُ، فيجازي كلَّا منكم ما يستحقُّه. ﴿إِنَّه عليمٌ بذات الصدورَ»؛ أي: بنفس الصدور وما فيها من وصف بِرً أو فجورٍ. والمقصود من هٰذا الإخبار بالجزاء بالعدل التامٌ.

وَإِذَا حَسَّ ٱلْإِنسَنَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُم مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُم نِعْمَةً مِنْهُ نَسِى مَا كَانَ يَدْعُوَا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَهِ أَندَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ قُل تَمَتَّعُ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنّكَ مِنْ أَصْحَكِ ٱلنَّارِ ٥٠٠.

(٨) يخبر تعالى عن كرمه بعبده وإحسانه وبرّه وقلّةِ شُخْرِ عبدِه، وأنّه حين يمسَّه الضُرُّ من مرض أو فقر أو وقوع في كُربة بحر أو غيره؛ أنّه يعلم أنّه لا يُنجَيه في لهذه الحال إلَّا الله، فيدعوه متضرّعاً منيباً، ويستغيث به في كَشْفِ ما نول به ويلحُّ في ذلك. (شم إذا خَوَلَه): الله (نعمة منه): بأن كشف ما به من الضُرَّ والكربة، (نسيَ ما كان يدعو إليه من قَبلُ»؛ أي: نسي ذلك الضُرَّ الذي دعا الله لأجله، ومرَّ كأنَّه ما أصابه ضرَّ، واستمرَّ على شركه، (وجعل لله أنداداً ليضلَّ عن سبيلِهِ»؛ أي: لِيَضِلَّ بنفسِه ويُضلَّ غيرَه؛ لأنَّ الإضلال فرعٌ عن الضلال، فأتى بالملزوم ليدلَّ على اللازم. (قل): لهذا العاتي الذي بدَّلَ نعمة الله كفراً: (تمتَّعُ بيفرِكَ قليلاً إنّك من أصحاب النار»: فلا يغنيكَ ما تتمتَّعُ به إذا كان المآل النار، يمورَكَ قليلاً إنّك من أصحاب النار»: فلا يغنيكَ ما تتمتَّعُ به إذا كان المآل النار، يمتَونَ عن ما كان ما كان ما ما ما ما منه من كانوا يوعدونَ. ما أعنى عن المار، فأتى بيفرِكَ قليلاً إنه من أصحاب النار»: فلا يغنيكَ ما تتمتَّعُ به إذا كان المآل النار، يُمتَعونَ».

﴿ أَمَّنْ هُوَ قَنِيْتُ ءَانَآءَ ٱلَيْلِ سَاجِدًا وَقَاَبِهَا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَبَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ فُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَذِينَ لَا يَعْلَمُونُ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَبِ ٢

٩ هذه مقابلة بين العامل بطاعة الله وغيره، وبين العالم والجاهل، وأنَّ لهذا من الأمور التي تَقَرَّرَ في العقول تباينُها، وعُلِمَ علماً يقيناً تفاوتُها؛ فليس المُعرِضُ

(۱) في (ب): «وشهد».

سورة الزمر (١٠)

عن طاعة ربَّه المتَّبِع لهواه كمن هو قانتٌ؛ أي: مطيعٌ للّه بأفضل العبادات، وهي الصلاة، وأفضل الأوقات، وهي أوقات الليل، فوصَفَه بكثرة العمل وأفضله، ثم وَصَفَه بالخوف والرجاء، وذكر أنَّ متعلَّق الخوف عذابُ الآخرة على ما سَلَفَ من الذُّنوب، وأنَّ متعلَّق الرجاء رحمةُ الله، فوصفه بالعمل الظاهر والباطن. ﴿قُل هل يَسْتَوي الذين يعلمون﴾: ربَّهم ويعلمونَ دينَه الشرعيَّ ودينَه الجزائيَّ وما له في ذُلك من الأسرار والحكم، ﴿والذين لا يعلمونَ﴾: شيئاً من ذٰلك، لا يستوي هؤلاء ولا فُوَّلاء؛ كما لا يستوي الليل والنهار والضياء والظلام والماء والنار. ﴿إِنَّما يَتَذَكَّرُهُ: إذا على الأدنى؛ فيؤيرون العلمَ على الجهل، وطاعةَ الله على مخالفتِه؛ لأنَّ لهم عقولاً ترشِدُهم للنظر في العواقب؛ بخلاف مَنْ لا لبَّ له ولا عقلَ؛ فإنَّه يتَخِذُ إلهه هواه.

وَقُلْ يَنِعِبَادِ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱلْقُوْا رَيَّكُمْ لِلَّذِينَ آَحْسَنُوا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنِيَا حَسَنَةً وَأَرْضُ ٱللَهِ وَسِعَةً إِنَّمَا يُوَتَى ٱلصَّابِرُونَ آَجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ٢٠٠٠ .

(١٠) أي: قل منادياً لأشرف الخَلْق، وهم المؤمنون، آمراً لهم بأفضل الأوامر، وهي التقوى، ذاكراً لهم السبب الموجب للتقوى، وهو ربوبيَّة الله لهم وإنعامُه عليهم، المقتضي ذلك منهم أن يَتْقوه، ومن ذلك ما منَّ الله عليهم به من الإيمان؛ فإنَّه موجبٌ للتقوى؛ كما تقولُ: أيَّها الكريم تصدَّق! وأيُّها الشجاع قاتل! وذكر لهم الثوابَ المنشَطَ في الدُّنيا، فقال: ﴿للذين أحسنوا في هٰذه الدُّنيا»: بعبادة وذكر لهم الثوابَ المنشَطَ في الدُّنيا، فقال: ﴿للذين أحسنوا في هٰذه الدُّنيا»: بعبادة ربّهم لهم ﴿حسنةَ»: رزق واسعٌ ونفسٌ مطمئنةٌ وقلبٌ منشرحٌ؛ كما قال تعالى: واسعةًي فل منشرحٌ؛ كما قال تعالى: واسعةًى: أينا معايه، عبادة في من عبادة واسعٌ ونفسٌ مطمئنةٌ وقلبٌ منشرحٌ؛ كما قال تعالى: واسعةَ»: إذا مُنِعْتُم من عبادتِهِ في أرض؛ فها جروا إلى غيرها تعبدون فيها ربّكم واسعةَ»: إذا مُنعْتُم من عبادتِهِ في أرض؛ فها جروا إلى غيرها تعبدون فيها ربّكم في الذُنيا حسنةٌ في أرض ألله عليه حياة طببةَ». وأرضُ الله واسعةَ»: إذا مُنعْتُم من عبادتِهِ في أرض؛ فها جروا إلى غيرها تعبدون فيها ربّكم وتمكن عَمِل مالحاً من ذكر أو أنثنى وهو مؤمنٌ فلنتحييئة حياة طببةَه. ﴿وأرضُ الله واسعةَ»: إذا مُنعْتُم من عبادتِهِ في أرض؛ فها جروا إلى غيرها تعبدون فيها ربّكم وتم واسعةَ»: إذا مُنعْتُم من عبادتِهِ في أرض؛ فها جروا إلى غيرها تعبدون فيها ربّكم وتم والعقة»: إذا مُنعْتُم من عبادتِهِ عنه أرض؛ فها جروا إلى غيرها تعبدون فيها ربّكم وتمكن والعة في أرض؛ فها جروا إلى غيرها تعبدون فيها ربّكم وتمكن والعقاق د ذلك؟؟ دَفَعَ هٰذه الدُّنيا حسنةً»؛ كان والعنه أنه لذل النصّ عامً؛ أنه كل مَن أحسن؛ فله في الدُنيا حسنةٌ؛ فما بالُ مَن آمن في أرض يُضطَهم فيها ويمتهمن لا يصرة عليها في أذلك؟ دَفَعَ هٰذا الطن بقوله: ﴿وأرضُ الله واسعةَهُ: وهنا بشارةً نص على عليها في أذلك؟ ذلك؟ منهم عام أنه من أمن على على من إنه عليها في ذلك؟ دَفَعَ هٰذا الظن بقوله: ﴿وأرضُ الله واسعةَهُ: وهنا بشارةٌ نص عليها في ذلك؟ من خليها من أمن عليها من أنهي على الحق ظاهرين لا يضرم من عليها مله من خلكَهم من خليها من أمن على منه أنه من عليها من خليهم ممن من خلكهم منه من أمن على ما م في في منه من من عليها ما من خلكهم من من عليها من مان غي أله على ما مله من ماله من مأنهى على مائم على من عليهها منه من خلكهم ما مم على ذلك» أله

(1) ورد عن جمع من الصحابة، وقد صرح عدد من العلماء بتواتر الحديث منهم =

1017

FOR QURANI سورة الزمر (١١ ـ ١٥)

إليه من قريب، وهو أنَّه تعالى أخبر أنَّ أرضَه واسعةٌ؛ فمهما مُنِعْتُم من عبادته في موضع؛ فهاجروا إلى غيرها. ولهذا عامٌ في كلِّ زمان ومكان؛ فلا بدَّ أن يكونَ لكلُ مهاجرٍ ملجاً من المسلمين يلجأ إليه وموضعٌ يتمكَّن من إقامة دينِهِ فيه. ﴿إِنَّما يُوَفَى الصابرون أَجْرَهُم بغير حسابَ﴾: ولهذا عامٌ في جميع أنواع الصبر:

الصبر على أقدار الله المؤلمة؛ فلا يتسخُّطُها، والصبر عن معاصيه؛ فلا يرتكبها، والصبر على طاعته حتى يؤدّيَها، فوعد الله الصابرينَ أجرهم بغير حساب؛ أي: بغير حدٍّ ولا عدٍّ ولا مقدارٍ، وما ذاك إلا لفضيلة الصبر ومحلَّه عند الله، وأنَّه معينً على كلُّ الأمور.

وَقُلْ إِنِّ أَمِرْتُ أَنَ أَعْبُدُ اللَّهُ مُعْلِمًا لَهُ اللِّينَ ﴿ وَأَمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ السَّسِلِينَ ﴾ قُلْ إِنِّ آخافُ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَرْمَ عَظِيمٍ ﴾ قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُعْلِمًا لَمُ يِبِني ﴾ قاعُدُوا مَا شِعْتُم مِّن دُونِهِ قُلْ إِنَّ لَكَنِسِينَ اللَّذِينَ خَسِرُوَا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَرْمَ الْفِيَنَةُ أَلَا ذَلِكَ هُوَ الْمُسْتِلِينَ الْمُعِينُ ﴾ لَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ طُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَمِن تَخْتِمَ ظُلَلٌ ذَلِكَ يُخَوِّفُ اللَهُ بِهِ عِبَادَهُمُ يَعِبَد

(١١﴾ أي: ﴿قَلْ؟: يا أَيُّها الرسولُ، للناس: ﴿إِنِّي آمرتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مَخْلُصاً له الدين؟: في قولِهِ في أول السورة: ﴿فَاعْبُدِ اللّه مَخْلُصاً له الدين؟.

(١٢) (أبرتُ لأن أكونَ أولَ المسلمينَ؟: لأنّي الدَّاعي الهادي للخلقِ إلى ربّهم، فيقتضي أنّي أولُ من ائتَمَرَ بما أمرَ به وأولُ مَن أسلمَ، ولهذا الأمرُ لا بدّ من إيقاعِهِ من محمد ﷺ وممّن زعم أنه من أتباعِهِ؛ فلا بدّ من الإسلام في الأعمال الظاهرة والباطنة.

(١٣) ﴿قُلْ إِنِّي أَحَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي﴾: فيما أمرني به من الإخلاص والإسلام ﴿عذابَ يومٍ عظيمٍ؟: يَحَلَدُ فيه مَنْ أَشْرَكَ وَيَعَاقَبُ فيه من عصى.

شيخ الإسلام ابن تيمية في «اقتضاء الصراط» (١/ ٦٩)، والكتاني في «نظم المتناثر» (٩٣)، والزبيدي في «لقط اللاليء المتناثرة» (٦٨)، والألباني في «صلاة العيدين» (ص٣٩ ـ ٤٠).

سورة الزمر (١٦ ـ ١٨)

واستحقَّت بسببِهِم وخيمَ العقاب، ﴿وأهليهم يومَ القيامةِ﴾؛ أي: فُرُقَ بينَهم وبينَهم، واشتدَّ عليهم الحزنُ، وعَظُمَ الخسرانُ. ﴿ألا ذلك هو الخسرانُ المبينُ﴾: الذي ليس مثلَه خسرانُ، وهو خسرانٌ مستمرٌ لا ربح بعده، بل ولا سلامةَ.

(١٦) ثم ذكر شدَّة ما يحصُلُ لهم من الشقاء، فقال: ﴿لهم من فوقِهِم ظُلَلٌ من النارِهُ؛ أي: قطع عذاب كالسحاب العظيم، ﴿ومن تَختِهِم ظللٌ، ذلكُ»: الوصفُ الذي وَصَفْنا به عذابَ أهـل الـنار سوطٌ يسوقُ الله به عبادَه إلى رحمته، ﴿يُخَوَفُ الله به عبادَه إلى رحمته، في يَحَوَفُ الله به عبادَه إلى رحمته، في يحوَفُ الله به عبادَه إلى رحمته، في يحوفُ الله به عبادَه إلى رحمته، في يحوفُ الله به عبادَه إلى رحمته، في يحوفُ الله به عبادَه إلى رحمته، ويحربُ الله به عبادَه إلى رحمته، ويحمنُ الم المد به عبادَه إلى الموم إلى التقاء من العذابِ داع (٢) يدعو عبادَه إلى التقوى وزجراً عمًا يوجِبُ العذاب؛ فسبحانَ من رَحِمَ عبادَهُ في كل شيء! وسَهَلَ لهم الطرقَ الموصلة إليه، وحتَّهم على سلوكها، ورغَبهم بكلٌ مرغُب تشريء إلى النفوسُ وتطمئنُ له القلوب، وحدَّهم على ما العمل لغيره (٢) غايةَ التَحذير، وذَكَرَ لهم الأسبابَ الزاجرةَ عن تركِهِ.

﴿وَالَّذِينَ آجْتَنَبُوْا الطَّنْغُونَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوًا إِلَى اللَّهِ لَمُمُ الْبُشْرَئْ فَبَشِرْ عِبَادِ ﴾ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَنِّعُونَ أَحْسَنَهُۥ أَوْلَتَهِكَ الَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَتِهِكَ هُمْ أُوْلُوا الألبَتِ ﴾ •

(١٧) لما ذَكَرَ تعالى حال المجرمين؛ ذَكَرَ حالَ المنيبين وثوابَهم، فقال: ووالذين اجتَنَبوا الطاغوتَ أن يَعْبُدوها؟: والمرادُ بالطاغوت في هذا الموضع عبادة غير الله؛ فاجتَنبوها في عبادتها، وهذا من أحسنِ الاحترازِ من الحكيم العليم؛ لأنَّ المدحَ إنَّما يتناولُ المجتَنِبَ لها في عبادتها. ﴿وأنابوا إلى اللهِ؟: بعبادتِهِ وإخلاص الدين له، فانصرفتْ دواعيهم من عبادةِ الأصنام إلى عبادةِ الملكِ العلام، ومن الدين له، فانصرفتْ دواعيهم من عبادةِ الأصنام إلى عبادةِ الملكِ العلام، ومن ولا يَعْلَمُ وضفَها إلَّا مَنْ أَكْرَمَهم بها، وهذا شاملُ للبُشرى في الحياة الدُنيا بالئناء الحسن والرؤيا الصالحةِ والعنايةِ الربَّانيَّة من الله، التي يرونَ في خلالها أنّه مريدٌ لإكرامهم في الدُنيا والآخرة، ولَهُمُ البشرى في الحياة الدُنيا بالئناء وحلول أمانِهِ في الدُنيا والمَن من عبادةِ الربَّانيَة من الله، التي يرونَ في خلالها أنه مريدٌ وحلول أمانِهِ في الجنة.

﴿١٨﴾ ولمَّا أخبر أنَّ لهم البُشرى؛ أمره الله ببشارَتِهِم، وذَكَرَ الوصفَ الذي

كذا في النسختين والصواب «داعياً».
 (٢) في (ب): «من العمالة».

This file was downloaded from QuranicThought.com

استحقُّوا به البشارة، فقال: ﴿فَبَشَرْ عبادِ. الذين يستَمِعون القولَ فيتَّبِعونَ أَحْسَنَهُ﴾: وهذا جنسٌ يشملُ كلَّ قول؛ فهم يستمعون جنس القول ليميَّزوا بين ما ينبغي إيثارُه مما ينبغي اجتنابُه؛ فلهذا كان من حزمهم وعقلهم أنَّهم يتَّبِعون أحسنَه، وأحسنُه على الإطلاق كلامُ الله وكلامُ رسوله؛ كما قال في هذه السورة: ﴿اللّهُ نَزْلَ أحسنَ الحديثِ كتاباً متشابهاً...﴾ الآية.

سورة الزمر (١٩ ـ ٢٠)

وفي لهذه الآية نكتةً، وهي أنَّه لما أخبر عن لهؤلاء الممدوحين أنَّهم يستمعون القول فيتَّبِعون أحسنَه؛ كأنَّه قيل: هل من طريق إلى معرفة أحسنِهِ حتى نتَّصِفَ بصفات أولي الألباب، وحتى نعرف أنَّ مَنْ آثره عَلِمُنا أنَّه من أولي الألباب؟ قيل: نعم؛ أحسنُه ما نصَّ الله عليه بقوله: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أحسنَ الحديثِ كتاباً متشابهاً...﴾ الآية. أولتك ﴿الذين يستمعونَ القولَ فيتَّبِعونَ أحسنَهُ أولتك الذين هداهُمُ اللَّهُ»: ومن لُبُّهم وحزمِهِم أنَّهم عَرَفوا الحسن من غيره، وآثروا ما ينبغي إيثارُهُ على ما سواه، ولهذا علامةُ العقل، بل لا علامةَ للعقل سوى ذلك؛ فإنَّ الذي لا يميز بين الأقوال حسنِها وقبيحِها؛ ليس من أهل العقول الصحيحةِ، أو الذي يميِّزُ لكن غلبتُ شهوتُه عقلَه فبقي عقلُه تابعاً لشهوتِهِ فلم يؤثِرِ الأحسنَ؛ كان ناقصَ العقل.

﴿أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنقِدُ مَن فِي ٱلنَّارِ ٥ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱنْقَوَّا رَبَّتُمْ لَمُمْ تُرَفَّ مِن فَوْقِهَا غُرَفٌ مَّبْنِيَّةٌ تَخْرِي مِن تَحْيَهَ ٱلْأَشَرَرُ وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ ٱلمِيعَادَ ٢ ﴾ .

١٩﴾ أي: أفمن وجبت عليه كلمة العذاب باستمراره على غَيْهِ وعناده وكفره؛ فإنّه لا حيلة لك في هدايته، ولا تقدِرُ تُنْقِدُ مَنْ في النار لا محالة.

(٢٠ لما تُحْنِ العبنُ كلُ العبن والفوزُ كلُ الفوز للمتَّقين، الذين أعدَّ لهم من الكرامة وأنواع النعيم ما لا يُقادَرُ قَدْرُهُ، ولهم عُرَفٌ ﴾؛ أي : منازل عاليةً مزخرفةً من حسنها وبهائها وصفائها أنَّه يُرى ظاهرُها من باطنها وباطِنُها من ظاهرها، ومن علوها وارتفاعها أنَّها تُرى كما يُرى الكوكبُ الغابرُ في الأفق الشرقي أو الغربي، ولهذا قال : ومن فوقِها غرفٌ ﴾؛ أي : بعضها فوقَ بعض همبنية ﴾ : بذهب وفضة ولهذا قال : ومن فوقِها غرفٌ ﴾؛ أي : بعضها فوقَ بعض همبنية ﴾ : بذهب وفضة ومِلاطُها المسكُ الأذفر، هنجري من تحتها الأنهارُ ﴾ : المتدفقة المسقية للبساتين المزاهرة والأشجار الطاهرة، فتُغِلُ أنواع الثمار اللذيذة والفاكهة النضيجة. فوعدًا المواء به؛ فليوفوا بخصال التقوى؛ ليوفيَّهُم أجورَهم.

This file was downloaded from QuranicThought.com

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ أَلَنَهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَسَلَكُمُ يَنَبِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ بِمُحْجُ بِهِ زَرْعًا نُخْلَفًا ٱلْوَنْئُمُ ثُمَّ يَهِيجُ فَـتَرَنَهُ مُصْفَحَرًا ثُرَّ يَجْعَلُهُ حُطَنتًا إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُوْلِي ٱلأَلْبَبِ

(٢١% يُذَكُّرُ تعالى أولي الألباب ما أنزلَه من السماء من الماء، وأنَّه سلكه ينابيع في الأرض؛ أي: أودعه فيها ينبوعاً يُسْتَخْرَجُ بسهولةٍ ويسرٍ. ﴿ثم يخرِجُ به زرعاً مختلفاً ألوانُهُ : من بُرَّ وذرةٍ وشعيرٍ وأرزَّ وغير ذلك، ﴿ثم يَهيجُ : عند استكمالهِ أو عند حدوث آفةٍ فيه، ﴿فتراه مصفرًا ثم يَجْعَلُه حطاماً» : متكسراً. ﴿إنَّ في ذلك لَذِكْرى لأولي الألبابِ : يذكرون به عنايةً ربَّهم ورحمتَه بعبادهِ، حيث يَسَرَ لهم هذا الماء وخَزَنَه بخزائن الأرض تبعاً لمصالحهم، ويذكرون به كمال قدرتِهِ، وأنَّه يُحيي الموتى كما أحيا الأرض بعد موتِها، ويذكرون به أنَّ الفاعلَ هو المستحقُّ للعبادة. اللهم! الجعَلنا من أولي الألباب، الذين نَوَّهْتَ بذِكْرِهم، وهديتَهم بما أعطيتَهم من الهما. وأَريْتَهم من أسرارِ كتابِكَ وبديع آياتِكَ ما لم يصِلْ إليه غيرُهم؛ إنَّ الت الوهابُ.

﴿أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَمُ الْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِن زَيِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَنَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ ٱللَّهِ أَوْلَبَهِكَ فِي ضَلَالٍ تُبِينٍ ٢

﴿٢٢﴾ أي: أفيستوى مَنْ شَرَحَ الله صدرَه للإسلام، فاتَسع لتلقي أحكام الله والعمل بها منشرحاً قرير العين على بصيرةٍ من أمره، وهو المرادُ بقولِهِ: ﴿فهو على نور من ربِّهِ﴾: كمن ليس كذلك؛ بدليل قوله: ﴿فويلُ للقاسيةِ قلوبُهُم مِنْ ذكرِ الله﴾؛ أي: لا تلين لكتابه ولا تتذكَّر آياتِهِ ولا تطمئنُ بذكرهِ، بل هي معرِضَةً عن ربِّها، ملتفتة إلى غيره؛ فهؤلاء لهم الويلُ الشديدُ والشرَّ الكبير. ﴿أولنتك في ضلال مبين﴾: وأيُ ضلال أعظمُ من ضلال مَنْ أغرَضَ عن وليَّه، ومَنْ كلُ السعادة في الإقبال عليه، وقسا قلبُهُ عن ذكرِهِ، وأقبل على كلُّ ما يضرُه؟!

﴿اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَبًا مُتَمَنِيهَا مَثَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْت رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَأُ وَمَن بُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَمُ مِنْ هَادٍ ٢

٢٣﴾ يخبر تعالى عن كتابه الذي نزَّله أنَّه أحسنُ ﴿الحديث﴾ على الإطلاق؛ فأحسنُ الحديث كلامُ الله، وأحسنُ الكتبِ المنزلةِ من كلام الله لهذا القرآن، وإذا

سورة الزمر (٢٣)

۱۵۱٦

كان هو الأحسنَ؛ عُلِمَ أَنَّ ألفاظه أفصحُ الألفاظ وأوضحُها، وأنَّ معانِيَه أجلُّ المعاني؛ لأنَّه أحسنُ الحديث في لفظه ومَعناه. ﴿متشابِهاَ﴾: في الحسن والائتلاف وعدم الاختلاف بوجهٍ من الوجوَّه، حتى إنه كلَّما تدبَّره المتدبِّر وتفكَّر فيه المتفكِّر؛ رأى من اتَّفاقه ـ حتى في معانيه الغامضة ـ ما يُبْهِرُ الناظرين ويجزم بأنَّه لا يصدَّرُ إلَّا من حكيم عليم، لهذا المراد بالتَّشابُهِ في لهذا الموضع، وأما في قوله تعالى: ﴿هُو الذي أنْزَلُّ عليك الكتابَ منه آياتُ محكماتٌ هنَّ أَمَّ الكتاب وأخرُ متشابهاتَ \* فالمرادُ بها: التي تشتبهُ على فهوم كثيرٍ من الناس، ولا يزول لهذا الاشتباء إلَّا بردِّها إلى المحكم، ولهذا قال: ﴿منه آياتُ مُحكماتٌ هنَّ أَمُّ الكتاب وأخَرُ متشابهاتُ؟: فجعل التشابه لبعضِهِ، وهنا جَعَلَه كلُّه متشابهاً؛ أي: في حسنه؛ لأنه قال: ﴿أحسنَ الحديثِ﴾، وهو سورٌ وآياتٌ، والجميعُ يشبِهُ بعضُه بعضاً؛ كما ذكرنا. ﴿مثانىَ﴾؛ أي: تُنْنِّى فيه القصصُ والأحكامُ والوعَدُ والوعيدُ وصفاتُ أهل الخير وصفاتُ أهل الشرِّ، وتُنَبَّى فيه أسماءُ الله وصفاتُه، ولهذا من جلالتِهِ وحسنِهِ؛ فإنَّه تعالى لمَّا عَلِمَ احتياجَ الخلقِ إلى معانيه المزكِّية للقلوب المكمِّلة للأخلاق، وأنَّ تلك المعاني للقلوب بمنزلة الماء لسقي الأشجار؛ فكما أنَّ الأشجار كلَّما بَعُدَ عهدُها بسقي الماء؛ نقصت، بل ربَّما تَلِفَتْ، وكلَّما تكرَّر سقيُها؛ حَسُنَتْ وأثمرت أنواع الثمارِ النافعةِ؛ فكذَّلك القلبُ يحتاجُ دائماً إلى تكرُّر معاني كلام الله تعالى عليه، وأنَّه لوَّ تكرَّر عليه المعنى مرة واحدة في جميع القرآن؛ لم يقع منه موقعاً، ولم تحصُل النتيجةً منه.

ولهذا سلكتُ في هذا التفسير هذا المسلكَ الكريم؛ اقتداء بما هو تفسير له؛ فلا تجدُ فيه الحوالةَ على موضع من المواضع، بل كلُ موضع تجدُ تفسيرَه كاملَ المعنى غيرَ مراع لما مضى مما يُشبِهُ، وإن كان بعض المواضع يكون أبسطَ من بعض وأكثرَ فائدة، وهكذا ينبغي للقارىء للقرآنِ المتدبَّر لمعانيه أن لا يَدَعَ التدبُّرَ في جميع المواضع منه؛ فإنَّه يحصُلُ له بسبب ذلك خيرَ كثيرَ ونفع غزيرَ. ولما كان القرآنُ العظيمُ بهذه الجلالة والعظمةِ؛ أنَّر في قلوب أولي الألباب المهتدين؛ فلهذا والترهيب المزعج، هم تلينُ جلودُهم وقلوبُهم إلى ذِكْرِ اللَّهِهُ؛ أي : عند ذكر والترهيب المزعج، هم تلينُ جلودُهم وقلوبُهم إلى ذِكْرِ اللَّهِهُ؛ أي : عند ذكر والترهيب المزعج، هم تلينُ جلودُهم وقلوبُهم إلى ذِكْرِ اللَّهِهُ؛ أي : عند ذكر والترهيب المزعج، في تلينُ جلودُهم وقلوبُهم إلى ذِكْرِ اللَّهِهُ؛ أي : عند ذكر والترهيب المزعج، في تقشيرُ منه عمل الذين يَخْشَوْنَ ربَّهمَهُ : لما فيه من التخويف والترهيب المزعج، في قائم من تأثير القرآن فيهم هذى اللهه؛ أي : هدايةً منه الرجاء والترغيب؛ فهو تارةً يرغَبُهم لعمل الخير، وتارة يرهبُهم من عمل الشر. فذلكُهُ : الذي ذكره الله من تأثير القرآن فيهم هم يهدى اللهه؛ أي : هدايةً منه

سورة الزمر (٢٤ ـ ٢٧)

يشاءَ من عبادِهِ. ويُحْتَمَلُ أَنَّ المرادَ بقوله: ﴿ذَلِكَ ﴾؛ أي: القرآن الذي وَصَفْناه لكم ﴿هدى الله ﴾: الذي لا طريقَ يوصِلُ إلى الله إلَّا منه. ﴿يَهدي به مَن يَشاءَ ﴾ من عبادِهِ، ممَّن حَسُنَ قصدُه؛ كما قال تعالى: ﴿يَهْدِي بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَه سُبُلَ السلام ﴾. ﴿ومَن يُضْلِلِ اللهُ فما لَهُ من هادِ ﴾: لأنَّه لا طريق يوصِلُ إليه إلَّا توفيقُه، والتوفيقُ للإقبال على كتابِهِ، فإذا لم يحصُلُ هٰذا؛ فلا سبيل إلى الهدى، وما هو إلَّا الضلالُ المبين والشقاء.

﴿ أَفَمَن يُنَقِى بِوَجْهِهِ. شُوَّهَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَفِيلَ لِلظَّلِلِينَ ذُوْقُوْا مَا كُنْمَ تَكْسِبُونَ ﴾ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنْنَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ فَأَذَاقَهُمُ اللَهُ لَلِخَرْى فِ الْحَيَوَةِ الدُُنيَّا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ .

(٢٤) أي: أفيستوي لهذا الذي هداه الله، ووفَّقه لسلوك الطريق الموصلةِ لدارِ كرامتِهِ كمن كان في الضلال، واستمرَّ على عنادِهِ حتى قَدِمَ القيامة فجاءه العذابُ العظيم فجعلَ يتَّقي بوجهِهِ الذي هو أشرفُ الأعضاء، وأدنى شيءٍ من العذاب يؤثُرُ فيه، فهو يتَّقي فيه سوء العذاب؛ لأنه قد غُلَّت يداه ورجلاه؟! فوقيل للظالمين؟: أنفسَهم بالكفرِ والمعاصي توبيخاً وتقريعاً: ﴿ذوقوا ما كنتُم تكسِبونَ؟.

﴿٢٥﴾ ﴿كَذَبَ الذين من قبلِهِمَ؟: من الأمم كما كذَّبَ لهؤلاء، ﴿فأتاهم العذابُ من حيثُ لا يشعُرونَ؟: جاءهم في غفلةٍ أولَ نهار أو هم قائلون.

﴿ الله عَاذَاقَهُمُ اللّهُ : بذلك العذاب ﴿ الخزيَ في الحياة الدُنيا : فافْتُضِحوا عند الله وعند خلقِهِ . ﴿ وَلَعَذَابُ الآخرةِ أَكبرُ لو كانوا يعلمونَ : فليحذر هوَلاء من المُقامِ على التكذيبِ فيصيبَهم ما أصابَ أولنك من التعذيب .

﴿وَلِقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّي مَنْلٍ لَمَلَهُمْ بَنَدَكَّرُونَ ﴾ فُرْءَانًا عَرَبِتًا غَبَرَ ذِي عِنَج لَعَلَهُمْ بَنَعُوْنَ ﴾ ضَرَبَ اللهُ مَنْلَا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَةُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَنَلًا ٱلْمَتْدُ لِلَهِ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أَلْفَيْمَةِ إِذَى مَتِنَ وَلِنَبُم تَنِنُونَ ﴾

(٢٧) يخبر تعالى أنَّه ضربَ في القرآن من جميع الأمثال؛ أمثال أهل الخير وأمثال أهل الخير وأمثال أهل الخير وأمثال التوحيد والشرك، وكلُّ مثل يقرُبُ حقائق الأشياء والحكمة في ذٰلك؛ ﴿لعلَّهم يَتَذَكَّرونَ؟: عندما نوضُحُ لهم الحقَّ، فيعلمون ويعملون.

FOR QUR'ANIC مورة الزمر (٢٨ ـ ٣٢)

لا المعاني، فوراناً عَرَبِيًا غير ذي عِوَجٍ ؟ أي: جعلناه قرآناً عَرَبِيًا واضحَ الألفاظ سهلَ المعاني، خصوصاً على العرب، غير ذي عوج؛ أي: ليس فيه خللٌ ولا نقصٌ بوجهٍ من الوجوه؛ لا في ألفاظه ولا في معانيه. ولهذا يستلزمُ كمالَ اعتدالِه واستقامتِه؛ كما قال تعالى: واستقامتِه؛ كما قال تعالى: والمحمدُ لله الذي أنزَلَ على عبدِهِ الكتاب وَلَمْ يَجْعَلْ له واستقامتِه؛ واستقامتِه؛ كما قال تعالى: واستقامتِه؛ كما قال على العرب، غير ذي موج؛ أي: ليس فيه خللٌ ولا نقصٌ بوجهٍ من الوجوه؛ لا في ألفاظه ولا في معانيه. ولهذا يستلزمُ كمالَ اعتدالِه واستقامتِه؛ كما قال تعالى: واستقامتِه؛ كما قال تعالى: والحمدُ لله الذي أنزَلَ على عبدِهِ الكتاب وَلَمْ يَجْعَلْ له واستقامتِه؛ كما قال تعالى: والعمدُ لله الذي أنزَلَ على عبدِهِ الكتاب وَلَمْ يَجْعَلْ له واستقامتِه؛ كما قال تعالى: والعمدُ الله الذي أنزَلَ على عبدِهِ الكتاب وَلَمْ يَجْعَلْ له واستقامتِه؛ كما قال تعالى: والحمدُ لله الذي أنزَلَ على عبدِهِ الكتاب وَلَمْ يَجْعَلْ له واستقامتِه؛ كما قال تعالى: والحمدُ الله الذي أنزَلَ على عبدِهِ الكتاب وَلَمْ يَجْعَلْ له واحمدًا له الذي أنزَلَ على عبدِهِ الكتاب وَلَمْ يَجْعَلْ له واستقامتِه؛ كما قال تعالى: والعمدُ الله الذي أنزَلَ على عبدِهِ الكتاب وَلَمْ يَحْمَلْ العلميَّة عوَجاً. قَيْماًه . والعلمية القونَ العلمية الذي ضربَ الله نعالى؛ حيث سهَلْنا عليهم طُرُقً التقوى العلميَّة والعمليَّة بهذا القرآن العربي المستقيم، الذي ضربَ الله فيه من كلُ مَتَل.

(٢٩) ثم ضَرَبَ مثلاً للشرك والتوحيد، فقال: ﴿ضَرَبَ اللّه مَثَلاً رجُلاً»؛ أي: عبداً. ﴿فيه شركاءُ متشاكِسونَ»: فهم كثيرون، وليسوا متَّفقينَ على أمر من الأمور وحالةٍ من الحالات حتى تُمْكِنَ راحتُه، بل هم متشاكسونَ متنازعون فيه، كلَّ له مطلبٌ يريد تنفيذَه ويريدُ الآخرُ غيرَه؛ فما تظنُّ حال لهذا الرجل مع لهؤلاء الشركاء مطلبٌ يريد تنفيذَه ويريدُ الآخرُ غيرَه؛ فما تظنُّ حال لهذا الرجل مع لمؤلاء الشركاء مطلبٌ يريد تنفيذَه ويريدُ الآخرُ غيرَه؛ فما تظنُّ حال لهذا الرجل مع لمؤلاء الشركاء مطلبٌ يريد تنفيذَه ويريدُ الآخرُ غيرَه؛ فما تظنُّ حال لهذا الرجل مع لمؤلاء الشركاء المتشاكسين؟! ﴿ورجلاً سَلَما لرجل»؛ أي: خالصاً له قد عَرَف مقصودَ سيَّدِه وحصلتْ له الراحة التامةُ. ﴿هل يستويانِ»؛ أي: لهذان الرجلان ﴿مثلاً»؟ لا يستويانِ، كذلك المشركُ فيه شركاء متشاكسون، يدعو لهذا ثم يدعو لهذا، فتراه لا يستويانِ، كذلك المشركُ فيه شركاء متشاكسون، يدعو لهذا ثم يدعو لهذا، فتراه لا يستويانِ كذلك المشركُ فيه شركاء متشاكسون، يدعو لمذا ثم يدعو لهذا، فتراه لا يستويانِ تله قد قرار له المن يستويانِ المقدانُ ولا يطمئنُ قلبُه في موضع، والموحدُ مخلص لربة، قد خلّصه الله من السركة له الشركة له تربين كذلك المشركُ فيه شركاء متشاكسون، يدعو لهذا ثم يدعو لهذا، فتراه لا يستويانِ، كذلك المشركُ فيه شركاء متشاكسون، يدعو لهذا ثم يدعو لهذا، فتراه لا يستويانِ الحمدُ لله من يستويانِ مئلاً الحمدُ لله من يستويانِ مئلاً الحمدُ لله من يستويانِ مئلاً الحمدُ لله الله من يستويانِ الحق من الباطل وإرشادِ الجهال. ﴿بل أكثرُهم لا يعلمونَ ».

﴿٣٠﴾ ﴿إِنَّكَ ميتُ وإِنَّهم ميتونَ؟؛ أي: كلُّكم لا بدَّ أن يموت، ﴿وما جَعَلْنا لبشرٍ من قبلِكَ الخُلْدَ أفإن متَّ فهم الخالدونَ؟.

(٣١) ﴿ثُمَّ إِنَّكُم يومَ القيامةِ عندَ رَبُّكُم تختصمونَ : فيما تنازعتُم فيه، فيفصلُ بينَكُم بحكمِهِ العادل، ويُجازي كلاً ما عَمِلَه، أحصاه الله ونَسوهُ.

إِنَّا الْحُلُمُ مِنَى حَكَبَ عَلَى اللَّهِ وَكُذَبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُ اللَّسَ فِ جَهَنَمَ مَثْوَى
 إِلَّكْنَفِرِينَ 
 مَنَ الْحُلُمُ مِنَى حَكَبَ عَلَى اللَّهِ وَكُذَبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُ اللَّسَ فِ جَهَنَمَ مَثْوَى
 إِلَكَنفِرِينَ 
 مَا وَالَّذِي جَآءَ بِالصِّدْقِ وَصَكَدَى بِهِ أُولَتَتِكَ هُمُ الْمُنْقُونَ 
 مَا يَشَآءُونَ 
 يَعَدَ رَجِهُمْ ذَلِكَ حَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ 
 إِنَّ لِيُحَفِّرُ اللَّهُ عَنْهُمَ الْمُنْقُونَ اللَّهِ وَلَكَذِي اللَّهُ وَتَعَدَى مِنْ الْمُنْقُونَ اللَّهُ عَنْهُمُ الْمُنْقُونَ الْ الْعَنْ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ الْعُنْقُونَ الْعَنْ عَنْهُمُ الْعُنْ عَنْهُمُ الْعُنْ عَنْهُمُ اللَهُ عَنْهُمُ الْعُنْ الْحُنُونَ عَنْ عَنْهُمُ الْعُنْقُونَ الْعُنْ عَنْهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ الْعُنْ عَنْهُمُ الْعُنْقُونَ الْعُنْ عَنْهُ عَنْهُمُ الْعَنْ عَامُونَ الْعَنْ عَنْهُمُ الْعُنْ أُعْمُمُ الْمُنْقُونَ الْعُنْ عَنْهُ عَنْهُمُ الْعَنْ الْعُنْ عَنْهُمُ الْتُولُ الْعُنِي عَامُ الْعُنْ الْعُنْ عَامُ اللَّهُ عَنْهُمُ الْمُنْ عَامُ الْعُنْ عَامُ الْعُنْ عَالِكُ الْعُنْ عَامُ الْعُنُ الْعُنْ عَامُ الْعُنْ الْعُنْ عَامُ الْعُنْ عَامُ الْعُنْ الْعُنْ عَامُ الْعُنْ الْعُنْ عَالَمُ الْعُنْ عَامِ الْحُنُهُ الْعُنُونَ عَامِ الْعُنْعُ عَامُ الْعُنْعُ عَامُ الْعُنْ الْعُنْ عَامُ الْحُنُهُ مَا الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْعُ الْعُنْ الْعُامِ الْعُنْ عَامُ الْعُنْ عَاعُونُ الْعُنْهُ 
وَ الْعُنْعُنُ الْعُنْهُ عَامُ الْعُنْ عَامُ الْعُنْ الْعُمْعُ مَالْحُولُ الْعُولُ الْعُنْهُ مَا الْعُنْ الْعُمُ مُ الْعُمُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْهُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُلْعُ الْعُنْهُ الْعُنْ الْعُنُهُ الْعُنْعُ الْعُنْعُ الْعُ الْ

(٣٢) يقولُ تعالى محذراً ومخبراً أنَّه لا أظلمُ وأشدُ ظلماً ﴿ممَّن كَذَبَ عَلَى اللّهِ ٤: إمَّا بنسبتِهِ إلى ما لا يليقُ بجلالِهِ، أو بادّعاء النبوَّة، أو الإخبار بأن الله على الله ٤: إمَّا بنسبتِهِ إلى ما لا يليقُ بجلالِهِ، أو بادّعاء النبوَّة، أو الإخبار بأن الله قال كذا أو أخبر بكذا أو حكم بكذا وهو كاذبٌ ؛ فهذا داخلٌ في قولِهِ تعالى:

سورة الزمر (۳۳ ـ ۳۵)

﴿وأن تقولوا على الله ما لا تعلمونَّكِ: إن كان جاهلاً وإلَّا فهو أشنع وأشنع، أو ﴿كَذَّبَ [بالصدقِ]<sup>(١)</sup> إذ جاءَهَكَ؛ أي : ما أظلم ممَّن جاءه الحقُّ المؤيَّد بالبيناتِ فكذَّبه، فتكذيبُهُ ظلمٌ عظيمٌ منه؛ لأنَّه ردَّ الحقُّ بعدما تبيَّن له؛ فإنْ كان جامعاً بين الكذب على الله والتكذيب بالحق؛ كان ظلماً على ظلم. ﴿اليس في جهنَّمَ مثوىَ للكافرينَكِ: يحصُلُ بها الاشتفاءُ منهم وأخذُ حقَّ الله من كلِّ ظالم وكافرٍ، ﴿إِنَّ

(٣٣) ولما ذَكَرَ الكاذبَ المكذُب وجنايتَهُ وعقوبتَهُ؛ ذكر الصادقَ المصدُقَ وثوابَه، فقال: ﴿والذي جاء بالصَّدْقِ﴾: في قوله وعمله، فدخل في ذلك الأنبياءُ ومَنْ قام مقامَهم ممن صَدَقَ فيما قاله عن خبر الله وأحكامِهِ، وفيما فَعَلَه من خصال الصدق، ﴿وصَدَّقَ به﴾؛ أي: بالصدق؛ لأنَّه قد يجيء الإنسان بالصدق، ولكن قد لا يصدُقُ به بسبب استكبارِهِ أو احتقارِهِ لمن قاله وأتىٰ به؛ فلا بدَّ في المدح من الصدق والتصديق، فصدقُهُ يدلُّ على علمِهِ وعدلِهِ، وتصديقُهُ يدلُّ على تواضعه وعدم استكباره. ﴿أولٰتُكَ﴾؛ أي: الذين وُفَقوا للجمع بين الأمرين ﴿هم المتَقونَ﴾: فإنَّ جميع خصال التقوى ترجِعُ إلى الصدق بالحقُ والتصديق به.

﴿ ٣٤﴾ ﴿لهم ما يشاؤون عند ربِّهم ﴾ : من الثواب مما لا عينٌ رأت، ولا أذنٌ سمعت، ولا خَطَرَ على قلبِ بشر ؛ فكلُ ما تعلَّقت به إرادتُهم ومشيئتُهم من أصناف اللذَّاتِ والمشتهياتِ ؛ فإنَّه حاصلٌ لهم معدًّ مهيًّا . ﴿ذَلك جزاء المحسنين ﴾ : الذين يعبُدون الله كأنَّهم يَرَوْنَه ؛ فإنَّ لم يكونوا يَرَوْنَه ؛ فإنَّه يراهم، المحسنين إلى عباد الله .

(٣٥) وإيكَفَر الله عنهم أسوأ الذي عَمِلوا ويَجْزِيَهم أَجْرَهُم بأحسن الذي كانوا يعملونَ : عَملُ الإنسانِ له ثلاثُ حالاتِ : إمَّا أسوأ، أو أحسن، أو لا أسوأ ولا أحسن، والقسمُ الأخيرُ قسمُ المباحات وما لا يتعلَّق به ثوابٌ ولا عقابٌ، والأسوأ المعاصي كلُها، والأحسنُ الطاعاتُ كلُها. فبهذا التفصيل يتبيَّن معنى الآيةِ، وأنَّ قولَه وليكَفَر الله عنهم أسوأ الذي عَملواكَ ؛ أي : ذنوبهم الصغارَ والكبار بسبب قولَه وليكَفَر الله عنهم أسوأ الذي عَملواكَ ؛ أي : دنوبهم الصغارَ والكبار بسبب قولَه وليكَفَر الله عنهم أسوأ الذي عَملواكَ ؛ أي : دنوبهم الصغارَ والكبار بسبب لمعاصي كلُها، وإنَّ الذي عَملواكَ ؛ أي : دنوبهم الصغارَ والكبار بسبب لمحاني من عنه منه أسوأ الذي عَملواكَ ؛ أي : دنوبهم الصغارَ والكبار بسبب إحسانِهم وتقواهم، وإنَّ الله لا يتعلَّم مثقالَ ذَرَةٍ وإن تَكُ حسنةً يضاعِفها ويُوْتِ من لكنه أبران عليما ويُوْتِ من الدن الذي عَملواكَ ؛ أي : دنوبهم الصغارَ والكبار منبب إحسانِ إحسانِهم وتقواهم، ويتخريهم أخرَهم بأحسنِ الذي كانوا يعملونَه ؛ أي : دنوبهم الصغارَ والكبار منبب إحسانِهم وتقواهم، وإنَّ الله لا يَظْلِمُ مثقالَ ذَرَةٍ وإن تَكُ حسنةً يضاعِفها ويُوْتِ من لكرنه أبران الذي أبران الذي أبران الذي كُلُهم بأحسنِ الذي كانوا يعملونَه ؛ أي : أي : دنوبهم الصغارَ والكبار منبب إحسانِهم وتقواهم، ويتعام أسوأ الذي عَملواكَ ؛ أي الذي كانوا يعملونَه ؛ أي : أي الله لا يَظْلِمُ مثقالَ ذَرَةٍ وإن تَكُ حسنةً يضاعِفها ويُوْتِ من لكنه أجراً عظيماً».

FOR ( سورة الزمر (٣٦ ـ ٣٨)

﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ أَوَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُ مِنْ هَادٍ ٢ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُ مِن مُضِلٍّ ٱلَيْسَ ٱللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِى أَنِفَامٍ ٢ ﴾

٣٦٩ ـ ٣٦٧ ﴿أليسَ اللّهُ بكافِ عبدَهَ؟ أي: أليس من كرمِهِ وجودِهِ وعنايتِهِ بعبده الذي قام بعبوديَّته وامتثل أمرَه واجتنب نهيَه، خصوصاً أكمل الخلق عبوديَّة لربّه، وهو محمد ﷺ؛ فإنَّ اللّه تعالى سيكفيه في أمر دينه ودُنياه ويدفعُ عنه من ناوأه بسوءٍ. ﴿ويخوفونَكَ بالذين من دونِهِ؟: من الأصنام والأندادِ أن تنألكَ بسوءٍ، وهذا من غيِّهم وضلالهم. ﴿ومن يُضلِلَ اللّهُ فما له من هادٍ. ومَن يَهدِ اللّهُ فما له من مُضِلٌ»: لأنه تعالى الذي بيدِهِ الهدايةُ والإضلالُ، وهو الذي ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن. ﴿أليس اللّه بعزيزَ»: له العزةُ الكاملةُ التي قَهَرَ بها كلَّ شيء، وبعزَّتِهِ يتمع عبده، ويدفعُ عنه مكرَهم ﴿ذي انتقامَ»: ممَّن عصاه، فاخذَروا موجباتِ نقمتِهِ.

﴿وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُكِ اللَّهُ قُلَ أَفَرَة يَنْد مَا تَـنَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَك مُتسكَتُ رَحْمَنِهِ فَلْ حَسْبِيَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَكِلُونَ ٢

104+

سورة الزمر (٣٩ ـ ٤٢)

وَقُلْ يَنَقَوْمِ ٱعْـمَلُواْ عَلَى مَكَانَئِكُمْ إِنِّي عَنَمِلُ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ٢ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ تُقِيمُ ٢ ﴾.

(٣٩ - ٤٠) أي: ﴿قَلْ لَهُمْ يَا أَيُّهَا الرسولُ: ﴿يَا قُومُ اعْمَلُوا على مكانتكم؟ أي: على حالتكم التي رَضيتُموها لأنفسِكُم من عبادة من لا يستحقُّ من العبادة شيئاً ولا له من الأمر شيءٌ، ﴿إِنِّي عاملٌ»: على ما دعوتُكم إليه من إخلاص الدين لله تعالى وحده، ﴿فسوف تَعْلَمُونَ»: لمن العاقبةُ وَهُمَن يأتيه عذابٌ يُخْزِيهِ»: في الدنيا، ﴿ويَحِلُ عليه، وهم يعلمونَ أَنَّهم المستحقُّونَ للعذابِ المقيم، ولا يُعام والذي على ما دعوتُكم إليه من إخلاص الدين لله تعالى وحده، ﴿فسوف تَعْلَمُونَ»: لمن العاقبةُ وَهُمَن يأتيه عذابٌ يُخْزِيهِ»: في الدنيا، ﴿ويَحِلُ عليه، وهم يعلمونَ أَنَّهم المستحقُّونَ للعذابِ المقيم، ولكن الظلمَ ولا الماذ عليه ما دعوتُكم إليه من إحداث يُخْزِيهِ»: في الدنيا، ووند مُولًا عليه ما وهم يعلمونَ أَنَّهم المستحقُونَ للعذابِ المقيم، ولكن الظلمَ والعنادَ حالَ بينَهم وبين الإيمانِ.

﴿إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱهْتَكَكْ فَلِنَفْسِهِ ۖ وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَآ أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ٢

٤١﴾ يخبر تعالى أنَّه أنزل على رسولِهِ الكتابَ المشتمل على الحقِّ في أخباره وأوامره ونواهيه، الذي هو مادَّةُ الهداية وبلاغٌ لمن أراد الوصول إلى الله وإلى دار كرامتِه، وأنَّه قامتْ به الحجةُ على العالمين. ﴿فَمَنِ اهْتَدى﴾: بنورِه واتَّبع أوامِرَه؛ فإنَّ نفع ذٰلك يعودُ إلى نفسه ﴿ومَن ضَلَّ﴾: بعدما تبيَّن له الهدى ﴿فَإِنّما يَضِلُ عليها﴾: لا يضرُ الله شيئاً. ﴿وما أنت عليهم بوكيلُّ: تحفظُ عليهم أعمالَهم وتحاسِبُهم عليها وتجبِرُهم على ما تشاء، وإنَّما أنت مبلغٌ تؤدِّي إليهم ما أمرت به.

﴿اللَّهُ يَتَوَفَى ٱلأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِمَا وَالَتِي لَمُر تَمُتَ فِي مَنَامِهِمَاً فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا ٱلمَوْتَ وَبُرْسِلُ ٱلْأَخْرَىٰٓ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّىٰ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنفكُرُونَ ٢٠٠٠ .

﴿والتي لم تَمُتْ في منامها»: وهٰذه الموتةُ الصغرى؛ أي: ويمسك النفسَ التي لم تَمُتْ في منامها، ﴿فَيُمْسِكُ»: من هاتين النفسين النفسَ ﴿التي قضى عليها الموتَ»، وهي نفسُ مَنْ كان ماتَ أو قُضِيَ أنْ يموتَ في منامه، ﴿ويرسلُ» النفسَ ﴿الأخرى إلى أجل مسمًى﴾؛ أي: إلى استكمال رِزْقِها وأجَلِها. ﴿إِنَّ في ذٰلكَ لآياتِ لقوم يتفكَّرونَ»: على كمال اقتدارِهِ وإحيائِهِ الموتى بعد موتهم.

سورة الزمر (٤٣ ـ ٤٤)

وفي لهذه الآية دليلٌ على أنَّ الرُّوح والنفس جسمٌ قائمٌ بنفسِهِ، مخالفٌ جوْهرُهُ جوهَرَ البدن، وأنَّها مخلوقةٌ مدبَّرةٌ يتصرَّفُ الله فيها في الوفاةِ والإمساكِ والإرسال، وأنَّ أرواحَ الأحياء والأموات تتلاقى في البرزخ فتجتمعُ فتتحادثُ، فيرسِلُ الله أرواحَ الأحياء، ويُمْسِكُ أرواح الأمواتِ.

﴿آَمِ ٱَنَّحَدُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَاءً قُلْ أَوَلَقَ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ ﷺ قُل لِلَهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَهُ مُلْكُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾.

٤٣﴾ ينكر تعالى على مَنِ اتَّخذ من دونِهِ شفعاءَ يتعلَّق بهم ويسألُهم ويعبُدُهم، وقل﴾ لهم مبيِّناً جهلَهم وأنَّها لا تستحقُ شيئاً من العبادة: ﴿أُوَلَوْ كانوا﴾؛ أي: مَنِ اتَّخذتُم من الشفعاء ﴿لا يملِكونَ شيئاً﴾؛ أي: لا مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ولا أصغرَ من ذلك ولا أكبر، بل وليس لهم عقلٌ يستحقُّون أن يُمْدَحوا به؛ لأنَّها جماداتٌ من أحجارٍ وأشجارٍ وصورٍ وأمواتٍ؛ فهل يُقالُ: إنَّ لِمَنِ اتَّخذها عقلاً، أم هو من أضلُ الناس وأجهلهم وأعظمهم ظلماً؟!

٤٤﴾ ﴿قل﴾: لهم: ﴿لله الشفاعة جميعاً﴾: لأنَّ الأمر كلَّه لله، وكلُّ شفيع؛ فهو يخافُه، ولا يقدِرُ أن يشفعَ عنده أحدٌ إلَّا بإذنِهِ؛ فإذا أراد رحمةَ عبدِهِ؛ أذن للشفيع الكريم عندَه أن يشفعَ رحمةً بالاثنين. ثم قرَّرَ أنَّ الشفاعة كلُّها له بقوله: ﴿له ملكُ السمواتِ والأرضَ﴾؛ أي: جميع ما [فيهما]<sup>(١)</sup> من الذوات والأفعال والصفات؛ فالواجب أن تُطْلَبَ الشفاعةُ ممَّن يملِكُها وتُخْلَصَ له العبادةُ. ﴿ثم إليه تُرْجَعونَ﴾: فيجازي المخلصَ له بالثواب الجزيل، ومَنْ أشرك به بالعذابِ الوبيل.

﴿وَإِذَا ذَكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ الشَّمَأَزَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذَكِرَ الَّذِينَ مِن

(١) في (ب): «ما فيها».



سورة الزمر (٤٥ ـ ٤٦) 🤍 🖉

دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ٥ قُلِ ٱللَّهُمَ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ عَالِمَ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ أَنَتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَخْلَلِفُونَ ٢ ﴾.

(53 ـ 53) يذكرُ تعالى حالة المشركين وما الذي اقتضاه شركُهم: أنّهم ﴿إذا ذُكِرَ اللّه) تعالى توحيداً له وأمرًا بإخلاص الدين له وتركِ ما يعبُد من دونه؛ أنهم يشمئزُون وينفُرون ويكرهون ذلك أشدً الكراهة. ﴿وإذا ذُكِرَ الذين من دونِهِ): من الأصنام والأنداد، ودعا الداعي إلى عبادتها ومدحها؛ ﴿إذا هم يستبشرونَ): بذلك فرحاً بذِكْر معبوداتهم، ولكونِ الشرك موافقاً لأهوائهم وهذه الحال أشرُ الحالات وأشنعها ولكن موعدَهم يومُ الجزاء؛ فهناك يؤخذُ الحقُ منهم وينظرُ: هل تنفعهُم وأشنعها ولكن موعدَهم يومُ المرك موافقاً لأهوائهم وهذه الحال أشرُ الكرام وافقاً لأهوائهم وهذه الحال أشرُ الحالات وأشنعها ولكن موعدَهم يومُ الجزاء؛ فهناك يؤخذُ الحقُ منهم وينظرُ: هل تنفعهُم وأشنعها ولكن موعدَهم يومُ الجزاء؛ فهناك يؤخذُ الحقُ منهم وينظرُ: هل تنفعهُم وأشنعها ولكن موعدَهم يومُ الجزاء؛ فهناك يؤخذُ الحقُ منهم وينظرُ: هل تنفعهُم وأشنعها ولكن موعدَهم يومُ الجزاء؛ فهناك يؤخذُ الحقُ منهم وينظرُ: عل تنفعهُم وأشنعها ولكن موعدَهم يومُ الجزاء؛ فهناك يؤخذُ الحقُ منهم وينظرُ: هل تنفعهُم وأشنعها ولكن موعدَهم يومُ الجزاء؛ فهناك يؤخذُ الحقُ منهم وينظرُ: علم تنفعهُم وأشينهم التي كانوا يُدْعون من دون الله شيئاً؟! ولهذا قال: ﴿قل اللهمَ فاطرَ السمواتِ والأرض؟؛ أي أي خالم الغيبِ؟: الذي غاب عن أبصارِنا ويلمُوابَ أي الموابَ أي أوالدُواليَّهما ومدبَّرهما، ﴿عالم الغيبِ؟: الذي غاب عن أبصارِنا وعلمُوالَ أوالشَهادةِ؟: الذي نشاهده، ﴿أنت تحكُمُ بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفونَ؟.

وإن من أعظم الاختلاف اختلاف الموحدين المخلِصين القائلين: إنَّ ما هم عليه هو الحقَّ وإنَّ لهم الحسنى في الآخرة دون غيرهم، والمشركين الذين اتَّخذوا من دونِكَ الأندادَ والأوثانَ وسَوَّوا بك<sup>(۱)</sup> مَنْ لا يَسْوَى شيئاً، وتنقَصوك غاية التنقُص، واستبشروا عند ذِكْر آلهتهم، واشمأزوا عند ذكرك وزعموا مع هذا أنَّهم على الحقُ وغيرهم على الباطل وأنَّ لهم الحسنى؛ قال تعالى: ﴿إنَّ الذين آمَنوا والذينَ هادوا والصَّابِئينَ والنِّصارى والمَجوسَ والذين أشرَكوا إنَّ الله يَفْصِلُ بينَهم يومَ القيامة إنَّ الله على كلَّ شيء شهيدَه، وقد أخبرنا بالفصل بينَهم بعدَها بقوله: ﴿هٰذانِ مَن الله على كلَّ شيء شهيدَه، وقد أخبرنا بالفصل بينَهم من الموله: وروسهم الحميمُ يُضهَرُ به ما في بُطونِهِم والجلودُ ولهم مقامعُ من حديد... في ان قال: فإنَّ الله على كلَّ شيء شهيدَه، وقد أخبرنا بالفصل بينَهم بعدَها بقوله: يُفْرانُ الله على كلَّ شيء شهيدَه، وقد أخبرنا بالفصل بينَهم معدَها بقوله: وروسهم الحميمُ يُضهَرُ به ما في بُطونِهِم والجلودُ ولهم مقامعُ من حديد... في ان قال: فإن الله يُذخِلُ الذين آمنوا وعَمِلُوا الصالحاتِ جناتِ تَجْري من تحقِها الأنهارُ يُحلَوْنَ فيها من أساورَ من ذهبٍ ولُوَلُوا ولباسُهُم فيها حريرَه، وقال تعالى: يُنْرِكُ بالله فقد حَرَّمَ الله عليه الجنَّة وماواه النارُه؛ ففي هذه الآية بين عموم خلقِه تعالى وعموم علمِه وعموم حكمِه بين عباده؛ فقدرتُهُ التي نشأت عنها المخلوقات،

(۱) في (ب): الفيك،

1078

وعلمُهُ المحيطُ بكلُ شيء دالٌ على حكمه بين عبادِهِ وبعثِهِم وعلمِهِ بأعمالهم خيرِها وشَرُها وبمقاديرِ جزائها، وخلقُهُ دالٌ على علمِهِ، ألا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ.

﴿وَلَقُ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَمُ لَأَفَنْدَوْا بِدِ مِن سُوَةِ ٱلْعَلَابِ يَوْمَ ٱلْفِيَنَمَةِ وَبَدَا لَهُم قِرَى ٱللَّهِ مَا لَمَ يَكُونُواْ يَحْتَسِبُونَ ﴾ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِدٍ. يَسْتَهْزِهُونَ ﴾ .

(٤٧) لما ذكر تعالى أنَّه الحاكم بين عباده، وذكر مقالة المشركين وشناعَتَها، كَانَّ النفوس تشوَّفَتْ إلى ما يفعل الله بهم يوم القيامةِ، فأخبر أنَّ لهم سوءَ (العذابَ)؛ أي : أشدَّه وأفظعه؛ كما قالوا أشدَّ الكفر وأشنعَه، وأنَّهم على الفرض والتقدير لو كان لهم ما في الأرض جميعاً من ذهبها وفضَّتها ولُوْلئِها وحيواناتها وأشجار إلى ما يفعل الله بهم يوم القيامةِ، فأخبر أنَّ لهم سوءَ (العذابَ)؛ أي : أشدَّه وأفظعه؛ كما قالوا أشدَّ الكفر وأشنعَه، وأنَّهم على الفرض والتقدير لو كان لهم ما في الأرض جميعاً من ذهبها وفضَّتها ولُوْلئِها وحيواناتها وأشجارها وزروعِها وجميع أوانيها وأثلثها، ومثلهُ معه، ثم بَذَلوه (يوم القيامةِ) وأشجارها وأشجارها ورائنها وحيواناتها ولمحارها وزروعِها وجميع أوانيها وأثاثها، ومثلهُ معه، ثم بَذَلوه (يوم القيامةِ) ليفتدوا به من العذاب ويَنجوا منه؛ ما قُبِلَ منهم، ولا أغنى عنهم من عذاب الله ليفتدوا به من العذاب ويَنجوا منه؛ ما قُبِلَ منهم، ولا أغنى عنهم من عذاب الله شيئا، يوم لا ينفعُ مالُ ولا بنونَ إلَّا مَن أتى الله بقلب سليم. (وبَدا لهم من اللهِ ما لم يكونوا يحتسبونَ)؛ أي : يظنُون من السخط العظيم والمقت الكبر، وقد كانوا لم يحكمون لأنفسهم بغير ذلك.

٤٨ هوبدا لهم سيئاتُ ما كَسَبوا ؟ أي: الأمور التي تسوؤُهُم بسبب صَنيعهم وكَسُبِهِم، ﴿ ٤٨ مُوحاق بهم ما كانوا به يستهزئونَ ؟: من الوعيدِ والعذابِ، نزلَ بهم، وحلَّ عليهم العقابُ.

﴿ فَإِذَا مَسَ ٱلإِنسَىٰنَ مُنْرٌ دَعَانًا ثُمَّ إِذَا خَوَلْنَهُ نِعْمَةً مِنَا قَالَ إِنَّمَا أُولِيتُمُ عَلَى عِلَمٌ بَلَ هِي فِتْنَةً وَلَكِنَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢ عَنْ قَالَمَا الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٢ فَأَصَابَهُمْ سَبِعَاتُ مَا كَسَبُوا وَالَذِينَ ظَلَمُوا مِنْ هَتَوُلَاً مَسَمِعِينَهُمْ سَبِعَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُم مِعْجِزِينَ وَالَكِنَ أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَ اللَهُ يَبْسُطُ الزَّذِي ظَلَمُوا مِنْ هَتَوُلَاً مَسَمِعِينَهُمْ سَبِعَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُم مِعْجِزِينَ () أولَمَ يَعْلَمُوا أَنَ اللَهُ يَبْسُطُ الزَّذِي ظَلَمُوا مِنْ هَتَوُلَاً مِنْ مَعْذِرً إِنَ فِي ذَلِكَ لَا يَ () وَكَانُهُمْ يَعْمَمُوا أَنَ اللَهُ يَبْسُطُ الزَّذِي ظَلَمُوا مِنْ يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَا يَعْنَ مَنُهُ ضَرًا مَنْ مَوْمَ أَ () وَلَكُمُ يَعْلَمُوا أَنَ اللَهُ يَبْسُطُ الزَوْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَا يَعْنَ مَعْهُمُ مَا أَوَلَهُ . () هُذَا يَعْلَمُوا أَنَ اللَهُ يَعْسُطُ الزَوْقَ لِمَا يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَا يَعْنَا مُعَا شَدْهُ أَوْلَهُ مَعْمَا يُعَنّانُهُ مَا مَا لَهُ مَعْتُمُوا أَنَ اللَهُ يَعْمَى الْنَهُ مَا إِنَى اللَهُ مَعْتُمُ مَعْتَمُونَ الْنَا اللَهُ الْمُولَ أَوْنَ مَعْتُمُ مَا مَا أَعْنَ مَا مُعْتَا اللَهُ مَعْتَضُونُ أَنَ اللَهُ يَعْمَنُونَ اللَّهُ مَنْ مَا أَوْلَكُمُ مَا أَوْلَ مَا مَعْتَ اللَهُ مَعْتَبُهُمُ مَا أَوْلَ مَ مُعْنَا أُولَامُ مَ مِعْتَعَانَ إِنَا مَا أَوْلَهُ مَا الْعَامَةُ الْتَهُ مَا إِنَا إِنَ أَنَا مُوا الْ مُعْتَعُهُ مُ مَا مَا أَعْنَ مَا أُولَ مُنْ مُعْمَا إِنَا مُعْتَعَابُهُ مَا أُولَمَ مَا أَوْ أَنَا مُنَهُ مُنْ أَوْلَنَا مُ أَعْنَا مُ مَا أَعْلَى مَا مَنْ أَعْنَا أَنَا اللَهُ مَا إِنَا مُعْتَعَا مُ مَا مَا أَعْنَ مَا مَا أَنَا مُولَا مَا مَا أَنَا مُعْتَ مُنَا مُ مَا أَنَا مَا مُنَ مَا مُ مَا مُعَا مُ مَا أَعْنَ مَا مُنَ أَوْ مَا مُولُ مَا مُ مُ مُعْمَ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مَا مُ مُنْ مُ أَعْنُ مُ مُولًا مُ مُ مَا مُولَكُ مُ مُنَا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُولُوا مُعْمَا مُ مُ مُ مُ مُ مُنَا مُوا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُنَا مُوا مُ مُ مُنْ أَنُوا مَا مُوْ مُ مُوا مُ مُ مُ م

شده أو كرب، هودعاناه: ملحا في تفريج ما نزل به، هونم إذا حولناه نعمه مِناه: فكشفنا ضُرَّه، وأزَلْنا مَشَقَّتَه؛ عاد بربًه كافراً ولمعروفه منكراً، و﴿قال إنَّما أوتيتُهُ على علمه؛ أي: علم من الله أنّي له أهلٌ وأنّي مستحقٌ له؛ لأني كريم عليه، أو على علم منّي بطُرُق تحصيله، قال تعالى: ﴿بل هي فتنةَهُ: يبتلي اللهُ به عبادَه

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الزمر (٥٠ ـ ٥٣)

لينظُرَ من يَشْكُرُه ممَّن يكفُرُه. ﴿ولَكنَّ أكثرَهم لا يعلمونَ﴾: فلذَّلك يعدُّون الفتنة منحةَ، ويشتبهُ عليهم الخيرُ المحضُ بما قد يكون سبباً للخير أو للشرّ.

﴿٥٠﴾ قال تعالى: ﴿قد قالَها الذين من قَبْلِهِمَ﴾؛ أي: قولهم: ﴿إِنَّما أوتيتُهُ على علمَه؛ فما زالت متوارثةً عند المكذَّبين، لا يقرُون بنعمةِ ربُّهم، ولا يَرَوْنَ له حقًا، فلم يزل دأبُهم حتى أهْلِكوا، ولم يغنِ ﴿عنهم ما كانوا يكسِبونَ﴾: حين جاءهم العذابُ!

(٥٩ فأصابَهم سيئاتُ ما كَسَبوا؟: والسيئاتُ في هٰذا الموضع العقوباتُ؟ لأنَّها تَسوءُ الإنسانَ وتُخزنُه. ﴿والذين ظلموا من هُؤلاء سَيصيبُهم سيئاتُ ما كَسَبوا؟: فليسوا خيراً من أولئك، ولم يُخْتَبْ لهم براءةٌ في الزُّبُر.

(٥٢) ولما ذكر أنهم اغترُوا بالمال وزعموا بِجَهْلِهِم أَنَّه يدلُّ على حسن حال صاحبه؛ أخبرهم تعالى أنَّ رزقَه لا يدلُّ على ذلك، وأنه ﴿يَبْسُطُ الرزقَ لِمَن يشاءُ﴾: من عبادِه، سواء كان صالحاً أو طالحاً. ﴿ويَقْلِرُ﴾: الرزق؛ أي: يضيئُه على مَنْ يشاءُ تمن عبادِه، سواء كان صالحاً أو طالحاً. ﴿ويَقْلِرُهُ: الرزق؛ أي: يضيئُه على مَنْ يشاء صالحاً أو طالحاً؛ فرزْقُهُ مشتركٌ بين البريَّة، والإيمانُ والعملُ الصالح يخصُ به خَيْرَ البريَّة ﴿إِنَّ فَرَزْقُهُ مُسْتركٌ بين البريَّة، والإيمانُ والعملُ الصالح يخصُ به خَيْرَ البريَّة ﴿إِنَّ فَي ذَلك لَايات لقوم يؤمنونَ ؛ أي: بَسْطُ الرزق وقبضُه؛ لعلمهم أنَّ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ، وأنَّه أعلمُ بحال عبيدِه؛ فقد يضيئُقُ عليهم أنَّ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ، وأنَّه أعلمُ بحال عبيدِه؛ فقد يضيئُق عليهم أنَّ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ، وأنَّه أعلمُ بحال عبيدِه؛ فقد يضيئُق عليهم أنَّ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ والرحمةِ، وأنَّه أعلمُ بحال عبيدِه؛ فقد يضيئُق عليهم أنَّ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ وأنَّه أعلمُ بحال عبيدِه؛ فقد يضيئون في ذلك مانُ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ مائًا علمُ بحال عبيدِه؛ فقد يضيئة عليهم أنَّ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ وأنَّه أعلمُ بحال عبيدِه؛ فقد يضيئة عليهم أنَّ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ وأنَّه أعلمُ بحال عبيدِه؛ فقد يضيئة عليهم أنَّ مرجع ذلك عائدٌ إلى الحكمةِ والرحمةِ وأنَّه أعلمُ بحال عبيدِه؛ فقد مراعينة عليهم الرزق لطفاً بهم والنه لو بَسَطَه؛ لَبَغَوْا في الأرض، فيكون تعالى مراعياً في ذلك صلاح دينهم الذي هو مادةُ سعادتِهِم وفلاحِهم. والله أعلم.

و٥٣﴾ يخبر تعالى عبادَه المسرفينَ بسعةِ كرمِهِ، ويحثُّهم على الإنابة قبل أن لا يمكِنَهم ذٰلك، فقال: ﴿قُلَ﴾ يا أَيُّها الرسولُ ومَنْ قام مقامَه من الدُّعاة لدين اللّه

1047

ا سورة الزمر (٤ ف ٥٥)

مخبراً للعبادِ عن ربِّهم: ﴿يا عبادي الذينَ أَسْرَفوا على أَنفِسِهم﴾: باتباع ما تَدْعوهم إليه أنفسُهُم من الذُّنوب والسعي في مساخِطِ علام الغُيوب، ﴿لا تَقْنَطوا من رحمةِ اللهَه؛ أي: لا تيأسوا منها، فَتُلْقوا بأيديكم إلى التَّهْلُكَه، وتقولوا: قد كَثُرَت ذنوبُنا وتراكَمَت عيوبُنا؛ فليس لها طريقٌ يزيلُها ولا سبيلٌ يصرِفها فتبقون بسبب ذٰلك مصرِّين على العصيان، متزوَّدين ما يخضب عايكم الرحمٰن، ولكن اعرفوا ربَّكم بأسمائِهِ الدالَةِ على كرمِهِ وجودِهِ، واعلَموا أنَّه يَغْفِرُ الذُّنوبَ جميعاً من الشرك والقتل والزِّنا والربا والظلم وغير ذٰلك من الذنوب الكبار والصغار. ﴿إِنَّه عنهما، والرِّنا والربا والظلم وغير ذٰلك من الذنوب الكبار والصغار. وإنَّه عنهما، ولم تزلُ آثارُهُما ساريةً في الوجود، مالئةً للموجودِ، تسحُ يداه من الخيراتِ آناءً الليل والنهار، ويوالي النَّعم على العبادِ والفواضلَ في السرَّ والجهار، والعطاء أحبُّ

٤٥% ولكن لمغفرية ورحمية ونيلهما أسباب؛ إن لم يأت بها العبد؛ فقد أغلق على نفسه باب الرحمة والمغفرة، أعظمُها وأجلُها ـ بل لا سبب لها غيره ـ الإنابة إلى الله تعالى بالتوبة النصوح، والدُّعاء والتضرُّعُ والتألُّه والتعبُّدُ؛ فهلم إلى لهذا السبب الأجلُ والعبُّد؛ فهلم إلى لهذا السبب الأجلُ والطريق الأعظم، ولهذا أمرَ تعالى بالإنابة إليه والمبادرة إليها، فقال السبب الأجلُ والطريق الأعظم، ولهذا أمرَ تعالى بالإنابة إليه والمبادرة إليها، فقال فواتضرُّعُ والتألُّه والتعبُّدُ؛ فهلم إلى لهذا السبب الأجلُ والطريق الأعظم، ولهذا أمرَ تعالى بالإنابة إليه والمبادرة إليها، فقال فواتيبوا إلى ربَّكُم»: بقلوبِكم، فوأسلِموا له»: بجوارِحِكم، إذا أفرِدَتِ الإنابة والمعندي ما فوات فيها أعمال المعنى ما فواتيبوا إلى ربَّكُم»: يقلوبِكم، وأسلِموا له»: ديوارِحِكم، إذا أفرِدَتِ الإنابة والمعنى ما فواتي فيها أعمال الجوارح، وإذا جُمِعَ بينَهما كما في لهذا الموضع؛ كان المعنى ما ذكرنا. وفي قوله: فإلى ربَّكُم وأسلِموا له»: دليلٌ على الإخلاص، وأنَّه من دون إخلاص لا تفيد الأعمال الخامة شيئاً فمن قبل أن يأتيكُمُ العذابُ».

(٥٩) فكأنه قيل: ما هي الإنابة والإسلام، وما جزئياتُها وأعمالها؟ فأجاب تعالى بقوله: ﴿واتَّبِعوا أحسنَ ما أُنزِلَ إليكم مِن ربِّكُم؟: مما أمَرَكم من الأعمال الباطنة؛ كمحبَّة الله وخشيَتِه وخوفِه ورجائِه والنصح لعباده ومحبَّة الخير لهم وتركِ ما يضادُ ذٰلك، ومن الأعمال الظاهرة؛ كالصلاة والزكاة [والصيام] والحجَّ والصدقة وأنواع الإحسان ونحو ذٰلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان والحمال الظاهرة؛ كالصلاة والزكاة [والصيام] والحجَّ والصدقة وأنواع الإحسان ونحو ذٰلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذٰلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذٰلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذُلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذُلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذُلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذُلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذُلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذُلك مما أمَرَ الله به، وهو أحسنُ ما أُنزِلَ إلينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذُلك مما أمَرَ الله به، ومن أحمال ما أمن أُنزِلَ الينا من ربِّنا، وأنواع الإحسان ونحو ذُلك ما أمور ونحوها هو المنيبُ المسلم أما أن أن وألم ما أُمور ونحوها هو المنيبُ المسلم أومن قُبْلِ أن وأله ما ما يتبها إلى أن أله وألم ما أله وألم ما أله ما أما أُمور وأله ما أُمور وأله أُمور وأله ما أُمور وأمر ما أُمور وأله ما أُمور وأمر ما أُمور وأله أله ما أُمور وأله أله ما أُمور وأله أله ما أُمور وأله ما أُمور وأله ما أُمور وأُمور وأله ما أُمور وأمور وأله ما أُمور وأله ما أُمور وأله أُمور وأله أُمور وأُمور وأله ما أُمور وأُمور ما أُمور وأله ما أُمور وأله ما أُمور وأله ما أُمور وأله ما أُمور ما ما أُمور ما أُمور ما أُمول وأُمول ما أُمور وأله ما أُم

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة الزمر (٥٦ ـ ٦٠)

٢٥٦﴾ ثم حذَّرهم ﴿أنَ لا يستمرُّوا على غفلتِهِم حتى يأتِيَهُمْ يومٌ يندمون فيه ولا تنفعُ الندامةُ، و﴿تقول نفسٌ يا حسرتىٰ على ما فَرَّطْتُ في جَنبِ اللهَ؟؛ أي: في جانِبِ حقَّه. ﴿وإن كُنتُ؟: في الدَّنيا ﴿لَمِنَ السَّاخِرِينَ؟: في إتيانِ الجزاء حتى رأيتُه عياناً.

(٥٧) ﴿أو تقولَ لو أنَّ الله هداني لكنتُ من المتَقينَ؟: و﴿لو﴾ في هذا الموضع للتمنِّي؛ أي: ليت أنَّ الله هداني، فأكون متقياً له، فأسلم من العقاب، وأستحقُّ الثواب، وليست ﴿لو﴾ هنا شرطيَّةً؛ لأنَّها لو كانت شرطيَّة؛ لكانوا محتجين بالقضاء والقدر على ضلالهم، وهي حجةً باطلةً، ويوم القيامةِ تضمحلُ كل حجةٍ باطلةٍ.

٥٨% ﴿أو تقولَ حين تَرى العذابَ؟: وتجزِمَ بورودِهِ: ﴿لو أَنَّ لي كَرَقَهُ؛
أي: رجعةَ إلى الدنيا: لكنت ﴿من المحسنينَ؟.

♦ ٥٩ قال تعالى في أنَّ ذٰلك غير ممكنٍ ولا مفيدٍ، وأنَّ لهذه أماني باطلةٌ لا حقيقةَ لها؛ إذ لا يتجدَّد للعبد لو رُدَّ بيانٌ بعد البيان الأول: ﴿بلى قد جاءَتْك آياتي﴾: الدالةُ دلالةُ لا يُمْتَرى فيها على الحقِّ، ﴿فكذَّبْتَ بها واستكبرتَ﴾: عن اتُباعِها، ﴿وكنتَ من الكافرينَ﴾: فسؤالُ الردِّ إلى الدنيا نوعُ عبثٍ، فلو رُدُّوا؛ لعادوا لِما نُهوا عنه، وإنَّهم لَكاذِبونَ.

وَيَتِمَ ٱلْقِيَـمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى ٱللَهِ وُجُوهُهُم مُسَوَدَّةً ٱلَّيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَئُوَى لِلْمُتَكَبِّبِينَ ٥ وَيُنَجِّى ٱللَّهُ ٱلَذِينَ ٱنَّقَوَّا بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَسُّهُمُ السُّوَّءُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ .

﴿٢٠﴾ يخبر تعالى عن خِزْي ﴿الذين كَذَبوا﴾ عليه، وأنَّ وجوهَهم يوم القيامةِ ﴿مسودَةً﴾: كأنَّها الليلُ البهيمُ، يعرفُهم بذلك أهلُ الموقف، فالحقُّ أبلجُ واضحٌ كأنه الصبح؛ فكما سوَّدوا وجة الحقُّ بالكذب؛ سَوَّدَ الله وجوهَهم جزاءً من جنس عملهم؛ فلهم سوادُ الوجوهِ ولهم العذابُ السُديدُ في جهنَّم، ولهذا قال: ﴿أليس في جَهَنَّمَ مثوى للمتكبُرينَ؟: عن الحقَّ، وعن عبادةِ ربُهم، المفترين عليه، بلى والله؛ إنَّ فيها لعقوبةً وخزياً وسخطاً يبلغُ من المتكبُرين كلَّ مبلغ، ويؤخذُ الحقُّ منهم بهما<sup>(۱)</sup>، والكذِبُ على الله يَشْمَلُ الكذبَ عليه باتُخاذِ السَّريك والولدِ والصاحبةِ، والإخبار عنه بما لا يليقُ بجلالِهِ، أو ادْعاء النبوَّة، أو القول في شرعِهِ بما لم يَقُلُهُ والإخبار عنه بما لا يليقُ بجلالِهِ، أو ادْعاء النبوَّة، أو القول في شرعِهِ بما لم يَقُلُهُ والإخبارِ بأنَّه قاله وشَرَعَه.

. (۱) في (ب): «بها».

سورة الزمر (٦١ ـ ٦٣)

(٦٦) ولما ذَكَرَ حالَة المتكبِّرين؛ ذَكَرَ حالة المتَقين، فقال: ﴿وَيُنَجِّي اللّه الذين اتَّقَوْا بمفازَتِهم﴾؛ أي: بنجاتهم، وذلك لأنَّ معهم آلة النجاةِ، وهو تقوى اللّه تعالى، التي هي العُدَّةُ عند كلِّ هول وشدَّة. ﴿لا يَمَسُّهُم السوءُ﴾؛ أي: العذاب الذي يسوؤُهم، ﴿ولا هُم يَحْزَنونَ﴾: فنفَى عنهم مباشرةَ العذابِ وخوفَه، وهذا غايةُ الأمان؛ فلهم الأمنُ التامُ يصحَبُهم حتى يوصِلَهم إلى دار السلام؛ فحينئذِ يأمَنون من كلِّ سوءٍ ومكروهٍ، وتجري عليهم نَضْرَةُ النعيم، ويقولون: الحمدُ للّه الذي أذَهَبَ عنَّا الحزن، إنَّ ربَّنا لغفورٌ شكورٌ.

﴿اللَّهُ خَلِقُ حَجَلٍ شَىْتُ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَىءٍ وَكِيلٌ ۞ لَمُ مَقَالِدُ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ اللَهِ أُوْلَتِهِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ۞ ﴾.

(٦٢) يخبرُ تعالى عن عظمتِهِ وكمالِهِ الموجبِ لخسرانِ مَن كَفَرَ به، فقال: (الله خالِقُ كلُ شيءٍ): لهذه العبارة وما أشبَهها مما هو كثيرٌ في القرآن تدلُّ على آنَّ جميعَ الأشياءِ - غيرَ اللَّهِ - مخلوقةٌ؛ ففيها ردُّ على كلَّ مَنْ قال بقدم يعض المخلوقاتِ؛ كالفلاسفة القائلين بقدم الأرض والسماواتِ، وكالقائلينَ بقدم الأرواح، ونحو ذلك من أقوال أهل الباطل المتضمِّنة تعطيلَ الخالق عن خَلْقِهِ، وليس كلامُ اللهِ من الأشياء المخلوقة؛ لأنَّ الكلام صفةُ المتكلم - والله تعالى بأسمائِهِ وصفاته أولَّ ليس قبلَه شيءً -؛ فأخذُ أهل الاعتزال من لهذه الآية ونحوها أنَّه مخلوقٌ من أعظم الجهل؛ فإنَّه تعالى لم يَرَّلْ بأسمائِهِ وصفاتِهِ، ولم يَحدُث له صفةٌ من صفاتِهِ، ولم يكنُ معطَّلاً عنها بوقتٍ من الأوقات.

والشاهدُ من هذا أنَّ الله تعالى أخبر عن نفسِهِ الكريمةِ أنَّه خالقٌ لجميع العالم العلويِّ والسفليِّ، وأنَّه ﴿على كلِّ شيءٍ وكيلَّ﴾، والوكالةُ التامةُ لا بدَّ فيها من علم الوكيل بما كان وكيلاً عليه، وإحاطتِهِ بتفاصيلِهِ، ومن قدرة تامَّةٍ على ما هو وكيلُ عليه؛ ليتمكَّن من التصرُّف فيه، ومن حفظ لما هو وكيلُ عليه، ومن حكمة ومعرفة بوجوه التصرُفات ليصرِّفَها ويدبِّرَها على ما هو الأليقُ؛ فلا تتمُ الوكالةُ إلَّا بذلك كله؛ فما نقصَ من ذلك؛ فهو نقصٌ فيها. ومن المعلوم المتقرِّرِ أنَّ الله تعالى منزَّهُ عن كل نقص في صفةٍ من صفاتِهِ؛ فإخبارُهُ بأنَّه على كلُّ شيء وكيلً؛ يدلُ على إحاطةِ علمِهِ بجميع الأشياء، وكمال قدرتِهِ على تدبيرِها، وكمال تدبيرِه، وكمال حكمتِهِ التي يَضَعُ بها الأشياء مواضِعَها.

(٦٣) ﴿له مقاليدُ السمواتِ والأرضِ؛ أي: مفاتيحُها علماً وتدبيراً؛ فـ ﴿ما

سورة الزمر (٢٤ ـ ٢٦)

يَفْتَحِ اللَّهُ للناس من رحمةٍ فلا مُمْسِكَ لها وما يُمْسِكُ فلا مرسلَ له من بعدِهِ وهو العزيزُ الحكيم﴾. فلما بَيَّنَ من عظمتِهِ ما يقتضي أن تمتلىء القلوبُ له إجلالاً وإكراماً؛ ذَكَرَ حالَ من عكسَ القضيةَ فلم يَقْدِرْهُ حقَّ قَدْرِهِ، فقال: ﴿والذين كفروا بآياتِ اللَه﴾: الدالَة على الحقِّ اليقين والصراطِ المستقيم؛ ﴿أولَـْكَ هم الخاسرونَ»: خسروا ما به تَصْلُحُ القلوبُ من التألُّه والإخلاص لله، وما به تَصْلُحُ الألسنُ من إشغالها بذِكْرِ الله، وما تَصْلُحُ به الجوارحُ من طاعةِ الله، وتعوَّضوا عن ذلك كلَّ مفسدِ للقلوب والأبدانِ، وخَسِروا جناتِ النعيم، وتعوَّضوا عنها بالعذابِ الأليم.

﴿قُلْ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ تَأْمُرُوَنِيَ أَعْبُدُ أَيُّهَا ٱلْمَنَهِلُونَ ۞ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَبِنَ ٱشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمُلُكَ وَلَتَكُوْنَنَ مِنَ ٱلْحَنصِرِينَ ۞ بَلِ ٱللَهَ فَأَعْبُدُ وَكُنُ مِّرِے ٱلشَّكِرِينَ ۞ ﴾.

(15) ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الرسولُ لَهُوَلاء الجاهلين الَّذِين دَعَوْكَ إلى عبادة غير الله: (أفغيرَ الله تأمروني أعبدُ أَيُّها الجاهلونَ؟؛ أي: لهذا الأمرُ صَدَرَ من جهلِكم، وإلَّا؛ فلو كان لكم علمٌ بأنَّ الله تعالى الكاملَ من جميع الوجوه، مسدي جميع النعم هو المستحقُّ للعبادة دون مَنْ كان ناقصاً من كلُ وجه لا ينفعُ ولا يضرُ؛ لم تأمروني بذلك، وذلك لأنَّ الشركَ بالله محبِطٌ للأعمال، مفسدٌ للأحوال.

(٦٥) ولهذا قال: ﴿ولقد أوحي إليك وإلى الذين من قبلِكَ؟: من جميع الأنبياء، ﴿لَئِن أَشركتَ لَيَحْبَطَنَ عملُكَ؟: هذا مفردٌ مضافٌ يعمُ كلَّ عمل، ففي نبوة جميع الأنبياء أنَّ الشرك محبطٌ لجميع الأعمال؛ كما قال تعالى في سورة الأنعام لما عدَّد كثيراً من أنبيائِهِ ورسلِهِ؛ قال عنهم: ﴿ذَلك هدى اللهِ يَهْدي به مَن يشاء من عبادهِ ولو أَشْرَكوا لَحَبِطَ عنهم ما كانوا يعملونَه، ﴿ولَتكونَنَ من الخاسرينَ»: دينك وألمن في مورة الأعمال، كما قال تعالى في سورة الأنعام لما عدَّد كثيراً من أنبيائِهِ ورسلِهِ؛ قال عنهم: ﴿ذَلك هدى اللهِ يَهْدي من من الما عدَّد كثيراً من أنبيائِهِ ورسلِهِ أَقل عنهم: ﴿ذَلك هدى اللهِ يَهْدي به مَن يشاء من عبادهِ ولو أَشْرَكوا لَحَبِطَ عنهم ما كانوا يعملونَه، ﴿ولَتكونَنَ من الخاسرينَ»: دينك وآخرتَك؛ فبالشركِ تُحبَطُ الأعمال، ويُسْتَحَقُ العقابُ والنّكال.

(٦٦) ثم قال: ﴿بل اللّهَ فاغبُذَ﴾: لما أخبر أنَّ الجاهلين يأمرونَه بالشركِ، وأخبر عن شناعتِهِ؛ أمَرَه بالإخلاص، فقال: ﴿بل اللّه فاغبُذَ﴾؛ أي: أخلِص له العبادةَ وحدَه لا شَريك له، ﴿وكُن من الشاكرينَ﴾: اللّه على توفيقِ اللّه تعالى؛ فكما أنَّه [تعالى] يُشْكَرُ على النعم الدنيويَّة كصحَّة الجسم وعافيتِهِ وحصول الرزقِ وغير ذٰلك؛ كذلك يُشْكَر ويُثنى عليه بالنعم الدينيَّة؛ كالتوفيق للإخلاص والتقوى، بل نعم الدين هي النعم على الحقيقة، وفي تدبُّر أنَّها من الله تعالى، والشكرِ لله عليها سلامةٌ من آفة العُجْبِ التي تَعْرِضُ لكثير من العاملين بسبب جهلِهِم، وإلَّه؟

104.

<sup>T</sup>سورة الزمر (٦٧ ـ ٦٨)

فلو عرف العبدُ حقيقة الحال؟ لم يُعْجَبْ بنعمةٍ تستحقُّ عليه زيادة الشكر...

﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ. وَٱلْأَرْضُ جَمِيعَا فَبْضَــتُهُ يَوْمَ الْفِيـَـمَةِ وَٱلسَّمَلُوْتُ مَطْوِيَّنَتُ بِيَمِيـنِهِ. سُبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ٢

(٦٧) يقول تعالى: وما قَدَر لهؤلاء المشركون ربَّهم ﴿حقَّ قدرِهِ»: ولا عظَّموه حقَّ تعظيمِه، بل فعلوا ما يناقِضُ ذلك من إشراكِهِم به مَنْ هو ناقصٌ في أوصافِه وأفعالِه؛ فأوصافُه ناقصة من كلِّ وجه، وأفعالُه ليس عنده نفعٌ ولا ضرَّ ولا عطاء ولا منعٌ ولا ضرَّ ولا عطاء ولا منعٌ ولا منعٌ ولا ضرَّ ولا عطاء ولا منعٌ ولا منعٌ ولا منوً ولا عطاء ولا منعٌ ولا منع ولا من يولا علم والعالمية ولا منع ولا منعٌ ولا عظاء ولا منعٌ ولا منعٌ ولا منعٌ ولا عطاء ولا منعٌ من كلِّ وجه، وأفعالُه ليس عنده نفعٌ ولا ضرَّ ولا عطاء ولا منعٌ ولا منعٌ ولا منعٌ ولا منعٌ ولا منعٌ ولا منع ولا من ولا منع ولا منعٌ ولا منعٌ ولا علم ولا منعٌ من الأمر شيئاً، فسوَّوا لهذا المخلوق الناقص بالخالق الرب العظيم، الذي من عظمتِه الباهرة وقدرتِه القاهرة أنَّ جميعَ الأرض يوم القيامة قبضة للرحمن، وأنَّ السماواتِ على سَعَتِها وعظمها مطوياتٌ بيمينِه، فلا عظمه حقَّ منه من عظمته من من منع منه منع منه وعظمها مطوياتٌ بيمينِه، فلا عظَّمه حقً عظمته من من مول منه ملامه منه. ﴿ سَعامَة وتعالى عما يشركونَه؛ أي : تنزَه، وتعاظم عن شركهم به

﴿وَنِفِخَ فِي الشُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاَة اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أَخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ () وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِنَبُ وَجاِىّة بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَدَاءِ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَتِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ () وَوُفِيتَ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ () ﴾ .

(٦٨) لما خوَفَهم تعالى من عظمتِهِ؛ خوَفَهم بأحوال يوم القيامة، ورغَبهم ورهَبهم، فقال: ﴿وتُفِخَ في الصُورِك: وهو قرنَ عظيم لا يَعْلَمُ عظمتَه إلاّ خالقُه ومن أطلعة الله على علمه من خلقِه، فينفُخُ فيه إسرافيل عليه السلام أحدُ الملائكة المقرَّبينَ وأحدُ حملةِ عرش الرحمٰن؛ ﴿فَصَعِقَى ؛ أي: غُشِي أو ماتَ على اختلاف القولين، ﴿مَن في السُمواتِ ومَن في الأرضَ ؛ أي: عُشِي أو ماتَ على اختلاف القولين، ﴿مَن في السمواتِ ومَن في الأرضَ ؛ أي: عُشِي أو ماتَ على اختلاف القولين، ﴿مَن في السمواتِ ومَن في الأرضَ ؛ أي: كلهم، لمَّا سَمِعوا نفخة شاء القولين، ﴿مَن في السمواتِ ومَن في الأرضَ ؛ أي: كلهم، لمَّا سَمِعوا نفخة شاء القولين، ﴿مَن في السمواتِ ومَن في الأرضَ ؛ أي: كلهم، لمَّا سَمِعوا نفخة شاء الله الذهبة، من شدَّتها وعظَمِها، وما يعلمونَ أنَّها مقدَمة له، ﴿إلَّا مَن شاء الله الله : ممن ثبَّته اللهُ عند النفخة، فلم يُضعَق؛ كالشهداء أو بعضهم وغيرهم، في في السمور؛ أزعجتُهم من شدَّتها وعظَمِها، وما يعلمونَ أنَّها مقدَمة له، ﴿إلَّا مَن شاء الله : ممن ثبَّته اللهُ عند النفخة، فلم يُضعَق؛ كالشهداء أو بعضهم وغيرهم، في في المور؛ أزعجتُهم من شدَّتها وعظَمِها، وما يعلمونَ أنها مقدمة له، وإلَّا مَن شاء الله : ممن ثبَّته اللهُ عند النفخة، فلم يُضعَق؛ كالشهداء أو بعضهم وغيرهم، وهذه الله : ممن ثبَّته اللهُ عند النفخة الفزع، ﴿ ثم نُفِخَ فيه : النفخة الثانية ؛ من الله عنه المقديمة الفزع، ﴿ ثم نُفِخَ فيه : النفخة الثانية ؛ من خلفة ألبعث، ﴿فَإذا هم قيامً ينظرونَ ؛ أي : قد قاموا من قبورهم لبعثهم وحسابِهم في نظرونَ ؛ أي : قد قاموا من قبورهم لبعثهم وحسابِهم في نفرونَ ؛ أي : قد قاموا من قبورهم لبعثهم وحسابِهم في نفرونَ ؛ منهم الخلقة الحسديَّة والأرواح، وشخصة أبصارهم؛ في في في من منهم الخلقة الحسديَّة والأرواح، وشخصة أبصارهم ؛ في ينظرونَ ؛ أي : قد قاموا من قبورهم لبعثهم وحسابِهم في في في من في أبل ونه أبل في أبل في في أبل وحمل أبه م الغلق أبه أبهم ؛ من من في أرواخ ، وشخصة أبصارهم ؛ في في أبل في من أبل في أبل في أبل في أبل في أبل في أبل في أبل أبل في أبل ف

سورة الزمر (٦٩ ـ ٧٠)

(٦٩) ﴿ وأشرقتِ الأرضُ بنورِ ربُّها؟ : علم من هٰذا أنَّ الأنوار الموجودة تذهب يوم القيامةِ وتضمحلُ، وهو كذٰلكَ؛ فإنَّ الله أخبر أنَّ الشمس تُكَوَّرُ والقمرَ يُخْسَفُ والنُّجومَ تُنْتَثَرُ ويكون الناس في ظلمةٍ؛ فتشرِقُ عند ذٰلك الأرضُ بنورِ ربُّها عندما يتجلَّى وينزِلُ للفصل بينهم، وَذَلك اليوم يَجَعَلُ الله للخلق قوَّةً، ويُنشئهم نشأة يَقْوَوْن على أن لا يحرقَهم نورُه ويتمكَّنون أيضاً من رؤيتِهِ، وإلَّا؛ فنوره تعالى عظيمٌ، لو كَشَفَه؛ لأحرقتْ سُبُحاتُ وجهِهِ ما انتهى إليه بصرُهُ من خلقِهِ (''. ووُضِعَ الكتابُ؟؛ أي: كتاب الأعمال وديوانُه، وُضِعُ ونُشِرَ ليقرأ ما فيه من الحسناتِ والسيئاتِ؛ كمَّا قال تعالى: ﴿وَوُضِعَ الكتابُ فترَّى المجرمين مشفِقينَ ممَّا فيه ويقولونَ يا وَيُلَتَنا ما لِهٰذا الكتابِ لا يغادِرُ صغيرةً ولا كبيرةً إلَّا أحصاها ووَجَدوا ما عمِلوا حاضراً ولا يَظْلِمُ ربُّك أُحَداً، ويقالُ للعامل من تمام العدل والإنصاف: اقرأ كتابَكَ كفى بنفسِكَ اليوم عليك حسيباً». ﴿ وجيء بالنَّبِيِّينَ»: لِيُسألوا عن التبليغ وعن أممهم ويشهدوا عليهم، ﴿والشهداءِ﴾ : من الملائكة والأعضاء والأرض، ﴿وِقُضِيَ بِينَهِم بِالحقُّ؟؛ أي: العدل التامُّ والقسطِ العظيم؛ لأنَّه حسابٌ صادرٌ ممَّن لا يظلِّمُ مثقالَ ذرَّةٍ ومَنْ هو محيطٌ بكلُّ شيءٍ وكتابُه الذي هو اللوح المحفوظ محيطٌ بكلٍّ ما عملوه، والحَفَظَة الكرام الذين لا يعصونَ ربَّهم قد كَتَبَتْ عليهم ما عَمِلوه، وأعدلُ الشهداء قد شَهِدوا على ذٰلك الحكم، فَحَكَم بذٰلك من يعلم مقاديرَ الأعمال ومقاديرَ استحقاقِها للثواب والعقاب، فيحصُلُ حكمٌ يُقِرُّ به الخلقُ، ويعترفون لله بالحمدِ والعدلِ، ويعرفونَ به من عظمتِهِ وعلمِهِ وحكمتِهِ ورحمتِهِ ما لم يَخْطُرُ بقلوبهم، ولا تعبُّرُ عنه ألسنتُهم.

٧٠﴾ ولهذا قال: ﴿وَوُفَيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ وَهُم لا يُظْلَمُونَ﴾.

﴿وَسِبِقَ ٱلَّذِينَ حَمَرُوا إِلَى جَهَنَمَ زُمَرٌ حَتَى إِذَا جَآهُوهَا فَتِحَت أَبَوْبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَ ٱلَمَ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُم يَتْلُونَ عَلَيْكُمَ ءَايَنَتِ رَتِكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَآء يَوْرِكُمْ هَذَأَ قَالُوا بَلَ وَلَنَكِنْ حَقَّت كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞ فِيلَ ٱدْخُلُوا أَبَوَبَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَيَشَ مَوْى الْمُتَكَبِينَ ۞ وَسِيقَ ٱلَذِينَ أَنْقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْحَنفِرِينَ ۞ فِيلَ الْحَنُوا بَنَ مَعْوَى إَبُوَنُهُمَا وَقَالَ هُمُن خَزَنَنُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهِ مَنْ أَنْ وَالْحَمْهِ إِلَى الْحَنْقُولُونُ

(1) كما في "صحيح مسلم" (١٧٩) عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه.



الَّذِى صَدَقَنَا وَعَدَمُ وَأَوْرَنَنَا الأَرْضَ نَنَبَوَأُ مِنَ الْحَنَةِ حَبْثُ نَشَآَةً فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَنبِلِينَ ﷺ وَنَرَى الْمَلَتِهِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَنْدِ رَتِينٌ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْمَقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ۞ ﴾.

سورة الزمر (٧١ ـ ٧٢)

﴿٧١﴾ لما ذَكَرَ تعالى حُكْمَه بين عبادِهِ الذين جَمَعَهم في خلقه ورزقِهِ وتدبيرِهِ واجتماعهم في موقف القيامة؛ فرَّقَهم تعالى عند جزائِهِم كما افترقوا في الدُّنيا بالإيمان والكفر والتقوى والفجور، فقال: ﴿وسيقَ الذين كَفَروا إلى جَهَنَّمَ﴾؛ أي: سوقاً عنيفاً، يُضربون بالسياط الموجعة من الزَّبانيةِ الغلاظِ الشدادِ، إلى شُرٍّ محبس وأفظع موضع، وهي جهنَّم، التي قد جَمَعَتْ كلَّ عذاب، وحَضَرها كلُّ شقاءٍ، وزال عنها كلُّ سرورٍ؛ كما قال تعالى: ﴿يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارٍ جَهَنَّم دَعًا﴾؛ أي: يُدفعون إليها دفعاً، وذلك لامتناعهم من دخولِها ويُساقون إليها، ﴿زُمراً؟؛ أي : فرقاً متفرِّقة، كلُّ زمرة مع الزمرةِ التي تناسب عَمَلها وتشاكِلُ سَعْيَها، يلعنُ بعضُهم بعضاً ويبرأ بعضُهم من بعض، ﴿حتى إذا جاؤوها﴾؛ أي: وصلوا إلى ساحتها، فُتِحَتْ؟: لهم؛ أي: لأجلهم ﴿أبوابُها؟: لقدومِهم وقرى لنزولهم، ﴿وقال لهم خَزَنَتُها﴾: مهنِّين لهم بالشقاءِ الأبديِّ والعذاب السرمديِّ، وموبِّخين لهم على الأعمال التي أوصلتهم إلى لهذا المحلِّ الفظيع: ﴿أَلَم يَأْتِكُمُ رُسُلٌ منكمٍ﴾؛ أي: من جِنْسِكُم، تعرِفونهم وتعرِفون صِدْقَهم، وتتمكَنون من التلقّي عنهم، ﴿يَتْلُونَ عَلَيْكُم آياتِ رَبُّكُم، : التي أَرْسَلَهم الله بها، الدالَّةُ على الحقِّ اليقين بأوضح البراهين، ﴿وِيُنذِرونَكُم لِقاءَ يومِكُم هٰذا،؛ أي: وهٰذا يوجِبُ عليكم اتَّباعهم والحَدْر من عذابٍ لهذا اليوم باستعمالُ تَقْواه، وقد كانت حالُكم بخلافٍ لهذه الحال، ﴿قَالُوا﴾: مقرِّين بذنبهم وأنَّ حُجَّةَ الله قامتْ عليهم: ﴿بِلَى﴾: قد جاءتْنا رسُلُ ربِّنا بَآيَاتِهِ وبيناتِهِ، وبيَّنوا لنا غايةَ التبيينِ، وحذَّرونا من لهذا اليوم. ﴿وَلَكُنْ حَقَّتْ كُلُّمَةُ العَذَاب على الكافرينَ؟؛ أي: بسببَ كفرِهم وَجَبَتْ عليهم كلَّمةُ العذابِ التي هي لكلِّ مَنْ كَفَرَ بِآيات الله وجَحَدَ ما جاءتْ به المرسلونَ، فاغتَرَفوا بذُنْبِهم وقيام الحجَّةِ عليهم.

﴿٢٢﴾ فقيل لهم على وجهِ الإهانة والإذلال: ﴿اذخُلوا أبوابَ جَهَنَّمَ»: كُلُّ طَائفةِ تَدْخُلُ مع الباب الذي يناسِبُها ويوافقُ عملَها، ﴿خالدينَ فيها»: أبدأ لا يَظْعَنون عنها ولا يُفَتَّرُ عنهم العذابُ ساعةً ولا يُنْظَرونَ، ﴿فبنس منوى المتكبُرينَ»؛ أي: بئس المَقَرَّ النارُ مقرَّهم، وذٰلك لأنَّهم تكبَّروا على الحقّ، فجازاهم الله من جنس عملهم بالإهانة والذُلُ والحِزْي.

سورة الزمر (٧٣ ـ ٧٤)

٢٣ ثم قال عن أهل الجنة: ﴿وسيق الذين اتَّقُوا رَبُّهم؟: بتوحيده والعمل بطاعتِهِ سَوْقَ إكرام وإعزازٍ بُخشَرون وَفَداً على النجانب ﴿إِلَى الجنَّةِ زُمَواً﴾: فرحين مستبشرينَ، كلُّ زُمرةٍ مع الزمرةِ التي تناسِبُ عَمَلَها وتشاكِلُه، ﴿حتى إذا جاؤوها﴾؛ أى: وصلوا لتلك الرحاب الرحيبةِ والمنازل الأنيقةِ، وهبَّ عليهم ريحها ونسيمُها وآنَ خلودُها ونعيمُها، ﴿وَفُتِحَتْ﴾ لهم ﴿أبوابُها﴾: فَتْحَ إكرام لكرام الخَلْقِ لِيُكْرَموا فيها، ﴿وقال لهم خَزَنْتُها﴾: تهنئة لهم وترحيباً: ﴿سَلَّمْ عليكم؟؛ أي: سَلامٌ من كلِّ آفةٍ وشرٍّ حالٌ عليكم ﴿طِبْتُمْ﴾؛ أي: طابت قلوبُكم بمعرفة الله ومحبَّتِهِ وخشيتِهِ، وألسنتُكم بذكرِهِ وجوارِحُكم بطاعتِهِ. ﴿فَهُ بسبب طِيبِكُم ﴿ادْخُلُوهَا خالدينَ﴾: لأنَّها الدارُ الطَّيبةُ، ولا يَليقُ بها إلا الطَّيِّبونَ. وقال في النار: ﴿فُتِحَتْ أبوابُها، وفي الجنة ﴿وَفُتِحَتْ﴾: بالواو؛ إشارةَ إلى أنَّ أهل النارَّ بمجرَّدِ وصولهم إليها؛ فُتِحَتْ لهم أبوابُها من غير إنظارٍ ولا إمهال، وليكونَ فَتْخُها في وجوههم وعلى وصـولِـهِم أعظمَ لحرِّها وأشدَّ لعذاًبها، وأمَّا الجنةُ؛ فإنَّها الدارُ العاليةُ الغاليةُ، التي لا يوصَلُ إليها ولا ينالُها كلُّ أحدٍ إلَّا مَنْ أتى بالوسائل الموصلةِ إليها، ومع ذٰلكَ؛ فيحتاجون لِدُخولها لشفاعة أكرم الشفعاء عليه، فلم تُفْتَخ لهم بمجرَّد ما وصلوا إليها، بل يستشفعون إلى الله بمحمدٍ على الله عتى يشفعَ، فيشفَّعَه الله تعالى().

وفي الآيات دليلٌ على أنَّ النارَ والجنةَ لهما أبوابٌ تُفْتَحُ وتُغْلَقُ، وأنَّ لكلُّ منهما خزنة، وهما الدارانِ الخالصتانِ اللتانِ لا يَدْخُلُ فيهما إلا مَنِ استَحَقَّهما؛ بخلاف سائر الأمكنةِ والدُّورِ.

(۱) كما في «صحيح البخاري» (٤٧١٢)، و"صحيح مسلم» (١٩٤).

1045

فيها خواصٌ خُلْقِهِ، ورضِيَها الجوادُ الكريمُ لهم نُزُلاً، وبنى أعلاها وأحَسَنها وغَرَسَها بيدِهِ وحشاها من رحمتِهِ وكرامتِهِ ما ببعضِه يفرح الحزينُ، ويزولُ الكَدَرُ، ويتمُ الصفاء.

سورة الزمر (٧٥) ـ سورة غافر (١ ـ ٣)

(٧٧) ﴿وترى الملائكةَ»: أَيُّها الرائي ذَلك اليوم العظيم ﴿حافَينَ من حول العرشِ»؛ أي: قد قاموا في خدمة ربِّهم واجتمعوا حول عرشِهِ خاضعين لجلالِهِ معترفين بكمالِهِ مستغرقين بجمالِهِ، ﴿يسبِّحونَ بحمدِ ربِّهمَ»؛ أي: ينزَهونه عن كلُّ ما لا يَليقُ بجلالِهِ مما نَسَبَ إليه المشركون وما لم يَنْسبوا. ﴿وَقُضِيَ بينَهمَ»؛ أي: يبن الأوَّلين والآخرين من الخلق ﴿بالحقَّةِ: الذي لا اشْتِباه فيه ولا إنكارَ ممَّن عليه الحقُّ. إن الحقَّلي: الذي لا اشْتِباه فيه ولا إنكارَ ممَّن عليه الحقُ. الحقُ. أن حمي الحلق أوالي من عليه المشركون وما لم يَنْسبوا. ﴿وَقُضِيَ بينَهمَهُ عَلَى عَلَيهُ مَنْ عَلَيهُ مَنْ عَلَيهُ مَنْ مَنْ عَلَيهُ عَلَيهُ مَنْ عَلَيهُ عَلَيهُ مَنْ عَلَيْ النَّوَلين والآخرين من الخلق ﴿بالحقَّةِ : الذي لا اشْتِباه فيه ولا إنكارَ ممَّنْ عليه الحقُ. ﴿وَقُضِيَ بينَهمَ عَلَيهُ عَلَيهُ عَلَيهُ عَلَيهُ مَنْ عَلَيهُ الحَلْقُ وَالحَقَّةُ : الذي لا اشْتِباه فيه ولا إنكارَ ممَّنْ عليه الحقُ. ﴿وقُضِيَ بينَهمَ عليهُ الحقُ. الحقي الحقي عن كلُ الحقي الم يُنْسبوا. مَنْ عليه الحقُ. والحقَّهُ عليه الحقي الحقي عليه على الحلق أواليه على ما قضى به على أهل الجنة وأهل على النوالي على الحقي الحدة أوالحق. أن عمَن عليه الحمدُ لله ربِّ العالمينَ الذي لا اشْتِباه فيه ولا إنكارَ ممَّن عليه الحقً. إلحقُ. حميعَ الخلق نوا إحمد ربَّهم وحكمتِه على ما قضى به على أهل الجنة وأهل النارِ، حَمْدَ فضل وإحسانِ، وحَمْدَ عدل وحكمةٍ .

تم تفسير سورة الزمر بحمد الله وعونه. ۲ ه ه

تفسير سورة المؤمن

## مكية

بنسب أقر الكلي التصغ

حَمّ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِنَنبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۞ غَافِرِ ٱلذَّلْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى الْظَوْلُ لَآ إِلَٰهُ إِلَا هُوُّ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ۞ ﴾

(1 - ٣) يخبر تعالى عن كتابِهِ العظيم وأنَّه صادرٌ ومنزَّلُ من الله المألوه المعبود لكمالِهِ وانفرادِهِ بأفعالِهِ. ﴿العزيزَهُ: الذي قَهَرَ بعزَّته كلَّ مخلوق. ﴿العليمَهُ: بكل شيء، ﴿غافر الذنبِ»: للمذنبين، ﴿وقابلِ التَّوْبِ»: من التائبين، ﴿العليمَةُ: بكل شيء، ﴿غافر الذنبِ»: للمذنبين، ﴿وقابلِ التَّوْبِ»: من التائبين، ﴿سُديدِ العقابِ»: على من تجزَأ على الذُنوب ولم يَتُب منها، ﴿ذي الطّولَهُ؟ أَن التفضُل والإحسان الشامل. فلمًا قرَّر ما قرَّر من كماله، وكان ذُلك موجباً لأن أي: التفضُل والإحسان الشامل. فلمًا قرَّر ما قرَّر من كماله، وكان ذُلك موجباً لأن يكون وحدَه المألوة الذي تُخلصُ له الأعمالُ؟ قال: ﴿لا إلٰه إلَّا هو إليه المصيرُ».

ووجهُ المناسبة بذِكْر نزول القرآن من الله الموصوفِ بهذه الأوصافِ أنَّ هَذه الأوصافَ مستلزمةٌ لجميع ما يشتملُ عليه القرآنُ من المعاني؛ فإنَّ القرآن: إما إخبارٌ

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة غافر (٤ ـ ٥)

عن أسماء اللهِ وصفاتِهِ وأفعالِهِ، ولهذه أسماء وأوصاف وأفعالٌ. وإمَّا إخبارٌ عن الغيوبِ الماضيةِ والمستقبلةِ؛ فهي من تعليم العليم لعبادِهِ. وإمَّا إخبارٌ عن نعمه العظيمة وآلائِهِ الجسيمة وما يوصِلُ إلى ذلك من الأوامر؛ فذلك يدلُّ عليه قوله: فإذي الطَّوْلُ». وإما إخبارٌ عن نقمِهِ الشديدةِ وعمَّا يوجِبُها ويقتضيها من المعاصي؛ فذلك يدلُّ عليه قولُه: فشديد العقابُ. وإما دعوة للمذنبين إلى التوبةِ والإنابةِ والاستغفار؛ فذلك يدلُّ عليه قوله: في غافرِ الذَّنبِ وقابلِ التَّوْبِ شديدِ العقابُ. وإما إخبارُ بأنَّه وحدَه المألوة المعبودُ وإقامةُ الأدلةِ العقليةِ والنقليةِ على ذلك والحث عليه والنهي عن عبادة ما سوى الله وإقامةُ الأدلةِ العقليةِ والنقليةِ على ذلك والحث والترهيب منها؛ فذلك يدلُّ عليه قولُه تعالى: فلا إذه العقليةِ والنقليةِ على ذلك والحث والترهيب منها؛ فذلك يدلُّ عليه قولُه تعالى: في إذا يقليةِ والنقليةِ على ذلك والحث والترهيب منها؛ فذلك يدلُّ عليه قولُه تعالى: في إذا يقليةِ والنقليةِ على فله واله حكمِهِ الجزائيُ العدل وثواب المحسنين وعقاب العاصينَ؛ فهذا يدلُ عليه قوله: فإليه المصيرُك. فذا جميعُ ما يشتملُ عليه القرآنُ من المطالبِ العالياتِ .

هُمَا يُجَدِلُ فِنَ مَايَنَتِ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغْرُرُكَ نَقَلُبُهُمْ فِي الْبِلَندِ ﴾ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوج وَالأَخْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَتَت كُلُ أُمَيَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَاخُدُوهُ وَجَدَلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدَحِصُوا بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذَتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ وَكَذَلِكَ حَقَّت كَلِمَتُ رَبِكِ عَلَى الَذِينَ كَفَرُوَا أَنَبُهُمْ أَسْحَنْبُ النَّارِ ﴾ .

٤﴾ يخبر تبارك وتعالى أنَّه ما يجادِلُ في آياتِه إلَّا الذينَ كَفَروا، والمرادُ بالمجادلة هنا المجادلةُ لردِّ آيات الله ومقابلَتِها بالباطل؛ فهٰذا من صنيع الكفار، وأمَّا المؤمنونَ؛ فيخضعون للحقِّ لِيُدْحِضوا به الباطل<sup>(۱)</sup>، ولا ينبغي للإنسان أن يغترَّ بحالةِ الإنسان الدنيويَّة ويظنَّ أنَّ إعطاء اللهِ إيَّاه في الدُّنيا دليلٌ على محبَّتِهِ له وأنَّه على الحقِّ، ولهٰذا قال: ﴿فلا يَغُرُرْكَ تقلُّبُهم في البلادِ﴾؛ أي: تردُّدهم فيها بأنواع التجاراتِ والمكاسبِ، بل الواجبُ على العبدِ أن يَعْتَبِرَ الناس بالحقِّ وينظرَ إلى الحقائق الشرعيَّةِ ويزنَ بها الناسَ، ولا يزنُ الحقَّ بالناس كما عليه مَنْ لا علم ولا عقلَ له.

كذا في (1). وفي (ب): «فيخضعون لله تعالى الذي يلقي الحق ليدحض به الباطل».

سورة غافر (٦ ــ ٧)

وعلى الباطل لينصروه، ﴿وَ﴾ أنَّه بلغت بهم الحالُ وآلَ بهم التحزُّبُ إلى أنَّه ﴿همَّتُ كُلُّ أُمةٍ﴾: من الأمم ﴿برسولهم ليأخذوهُ ؛ أي: يقتلوه، ولهذا أبلغ ما يكون للرسل، الذين هم قادةُ أهل الخير، الذين معهم الحقُّ الصرفُ، الذي لا شك فيه ولا اشتباه، همُّوا بقتلهم؛ فهل بعد لهذا البغي والضلال والشقاء إلَّا العذاب العظيم الذي لا يخرجون منه؟! ولهذا قال في عقوبتهم الدنيويَّة والأخرويَّة: ﴿فَأَخذَتُهم ؟ أي: بسبب تكذيبهم وتحزُّبهم ﴿فكيف كان عقاب ؟: كان أشدَّ العقاب وأفظَعَه، إنْ هو<sup>(1)</sup> إلا صيحةٌ أو حاصبٌ ينزل عليهم، أو يأمر الأرضَ أن تأخذَهم أو البحرَ أن يُغُرقَهم؛ فإذا هم خامدونَ.

٢﴾ ﴿وكذلك حَقَّت كلمة ربِّك على الذين كَفَروا؟؛ أي: كما حقَّت على أولنك حقَّت على أولنك حقَّت على أولنك حقَّت على أولنك حقَّت عليهم كلمة الضلال التي نشأت عنها كلمة العذاب، ولهذا قال: ﴿إِنَّهم أصحابُ النارِ؟.

﴿ ٱلَّذِينَ بَحِلُونَ ٱلْعَرْضَ وَمَنَ حَوَّلَهُ يُسَتِحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّمَ وَيُؤْمِنُونَ بِدِ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوْ رَبَّنَا وَسِعْتَ صَحْلَ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَعْفِرَ لِلَّذِينَ تَابُوا وَٱنَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِم عَذَبَ الْجَحِيمِ () رَبَّنَا وَانْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَدْهِ الَتِي وَعَدَنَّهُمْ وَمَن صَحَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ () وَقِهِمُ السَّبَيَّتَاتِ وَمَن صَحَلَحَ مِنْ السَّبِيَاتِ يَوْمَعِهْ وَذُرِيَّتِهِمْ وَنَاكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ()

(1) في (ب): «ما هو».

سورة غافر (۸ ـ ۹)

أجناس الملائكة عليهم السلام؛ قال تعالى: ﴿ويحملُ عرشَ ربَّك فوقَهم يومنْذِ ثمانيةُ»، ﴿ومَنْ حولَهَ»: من الملائكة المقرَّبين في المنزلة والفضيلة، ﴿يسبَّحونُ بحمد ربِّهم»: هذا مدح لهم بكثرة عبادتهم لله تعالى، وخصوصاً التسبيح والتحميد، وسائر العبادات تدخل في تسبيح الله وتحميده؛ لأنها تنزية له عن كون العبد يصرفها لغيره وحمدٌ له تعالى، بل الحمدُ هو العبادة لله تعالى، وأما قول العبد: «سبحان الله وبحمده»؛ فهو داخلٌ في ذلك، وهو من جملة العبادات، إويستغفرون للذين آمنوا؟: وهذا من جملة فوائد الإيمان وفضائله الكثيرة جدًا؛ أن الملائكة الذين لا ذنوب عليهم يستغفرون لأهل الإيمان؛ فالمؤمن بإيمانه تسبَّب لهذا الفضل العظيم.

ولمًا كانت المغفرةُ لها لوازمُ لا تتمُ إلا بها ـ غير ما يتبادر إلى كثير من الأذهان أنَّ سؤالَها وطلبَها غايتُهُ مجرّد مغفرة الذنوب ـ ذكر تعالى صفةَ دعائهم لهم بالمغفرة بذكر ما لا تتمُ إلَّا به، فقال: ﴿ربَّنا وسعتَ كل شيء رحمة وعلماً»: فعلمك قد أحاط بكلِّ شيء، لا يخفى عليك خافيةُ ولا يعزُبُ عن علمك مثقال ذرةٍ في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، ورحمتُك وسعت كلَّ شيء؛ فالكون علويُّه وسفليُه قد امتلأ برحمة الله تعالى، ووسعتهم، ووصل إلى ما وصل إليه خلقه، ﴿فاغْفِزَ للذين تابواَ»: من الشرك والمعاصي، ﴿واتَبعوا سبيلكَ»: باتّباع رسلك بتوحيدك وطاعتك، ﴿وقِهِمَ عذابَ الجحيمَ»؛ أي: قهم العذاب نفسه، وقِهِم أسباب العذاب.

المجمعة المنتقا وأذخِلهم جناتِ عدن التي وَعَدتَهم؟: على ألسنة رسلك ﴿ومَن صَلَحَه؟ أي: صلح بالإيمان والعمل الصالح ﴿من آبائهم وأزواجهم؟: زوجاتهم وأزواجهن وأصحابهم ورفقائهم ﴿وَذُرَيَّاتهم إنَّك أنت العزيز؟: القاهر لكل شي؟ وازواجهن وأصحابهم ورفقائهم حمله المحذور، وتوصِلُهم بها إلى كلُ خير. فبعزَّتك تغفر ذنوبهم، وتكشف عنهم المحذور، وتوصِلُهم بها إلى كلُ خير. ﴿الحكيمة: الذي يضع الأشياء مواضعها؟ فلا نسألك يا ربَّنا أمراً تقتضي حكمتك العفرة. والعمل المحذور، وتوصِلُهم بها إلى كلُ خير. ﴿الحكيمة: الذي يضع الأشياء مواضعها؟ فلا نسألك يا ربَّنا أمراً تقتضي حكمتك خلافه، بل من حكمتك التي أخبرت بها على ألسنة رسلك واقتضاها فضلك المغفرة للمؤمنين.

﴿٩﴾ ﴿وقِهِمُ السيئاتِ﴾؛ أي: الأعمال السيئة وجزاءها؛ لأنها تسوء صاحبها، ﴿ومَن تَقِ السيئاتِ يومئذَ؟؛ أي: يوم القيامةِ ﴿فقد رحمتَهَ؟: لأنَّ رحمتك لم تزل مستمرةً على العباد، لا يمنعها إلَّا ذنوب العباد وسيئاتُهم؛ فمن وقيته السيئات؛

FOR QURAN

وفَّقْته للحسنات وجزائها الحسن. ﴿وذَلكَ﴾؛ أي: زوال المحذور بوقاية السيئات وحصول المحبوب بحصول الرحمة؛ ﴿هو الفوزُ العظيمَ﴾: الذي لا فوز مثله، ولا يتنافسُ المتنافسون بأحسن منه.

وقد تضمَّن لهذا الدعاء من الملائكة: كمال معرفتهم بربِّهم، والتوسُّل إلى اللَّه بأسمائه الحسنى التي يحبُّ من عباده التوسُّل بها إليه، والدُّعاء بما يناسب ما دعوا اللَّه فيه. فلما كان دعاؤهم بحصول الرحمة وإزالة أثر ما اقتضته النفوس البشرية التي علم اللَّه نَقْصَها واقتضاءها لما اقتضته من المعاصي ونحو ذلك من المبادىء والأسباب التي قد أحاط اللَّه بها علماً؛ توسَّلوا بالرحيم العليم. وتضمَّن كمالَ أدبهم مع اللَّه تعالى بإقرارهم بربوبيَّته لهم الربوبيَّة العامَّة والخاصَّة، وأنه ليس لهم من الأمر شيءٌ، وإنَّما دعاؤهم لربُّهم صدر من فقير بالذات من جميع الوجوه لا يُدلي على ربَّه بحالة من الأحوال، إن هو إلَّا فضلُ اللَّه وكرمه وإحسانه. وتضمَّن موافقتهم لربَّهم تما الموافقة؛ بمحبَّة ما يحبُّه من الأعمال، التي هي العبادات التي قاموا بها واجتهدوا اجتهاد المحبين، ومن العمال الذين هم المؤمنون، الذين يحبُّهم اللَّه تعالى من بين خلقه؛ فسائر الخلق المكل ولاين هم المؤمنون، وتضمَّن موافقتهم لربَّهم تمام الموافقة؛ بمحبَّة ما يحبُّه من الأعمال، التي هي العبادات التي قاموا بها واجتهدوا اجتهاد المحبين، ومن العمال الذين هم المؤمنون، الذين يحبُّهم الله تعالى من بين خلقه؛ فسائر الخلق المكلفين يبغضهم المؤمنون، الذين يحبُّهم الله تعالى من بين خلقه؛ فسائر الخلق المكلفين يبغضهم الله إلا الذين المومنين منهم؛ فمن محبة الملائكة لهم دعوا اللَّه واجتهدوا في صلاح أحوالهم؛ المؤمنين منهم؛ فمن محبة الملائكة لهم دعوا اللَه واجتهدوا في صلاح أحوالهم؛

وتضمن ما شرحه الله، وفصَّله من دعائهم - بعد قوله: ﴿يستغفرون للذين آمنوا﴾ - التنبية اللطيف على كيفيَّة تدبُّر كتابه، وأن لا يكون المتدبُّر مقتصراً على مجرد معنى اللفظ بمفرده، بل ينبغي له أن يتدبَّر معنى اللفظ؛ فإذا فهمه فهما صحيحاً على وجهه؛ نظر بعقله إلى ذلك الأمر والطرق الموصلة إليه، وما لا يتمُ إلا به، وما يتوقَّف عليه؛ وجزم بأنَّ الله أراده؛ كما يجزم أنه أراد المعنى الخاصً الدالَ عليه اللفظ، والذي يوجب الجزم له، بأنَّ الله أراده أمران: أحدهما: معرفته وجزمه بأنه من توابع المعنى والمتوقف عليه. الثاني: علمه بأن الله بكل شيء عليم، وأن الله أمر عباده بالتدبُّر والتفكُّر في كتابه. وقد علم تعالى ما يلزم من تلك المعاني، وهو المخبر بأن كتابه هدى ونورٌ وتبيانُ لكل شيء، وأنَّه أفصح الكلام وأجلُه إيضاحاً؛ فبذلك يحصلُ للعبد من العلم العظيم والخير الكثير بحسب ما وقته الله له.

وقد كان في تفسيرنا لهذا كثيرٌ من لهذا منَّ به الله علينا، وقد يخفى في بعض

۱۰۳۸

سورة غافر (۱۰ ـ ۱۱)

الآيات مأخذه على غير المتأمّل صحيح الفكرة، ونسأله تعالى أن يفتح علينا من خزائن رحمته ما يكون سبباً لصلاح أحوالنا وأحوال المسلمين، فليس لنا إلا التعلُّق بكرمه والتوسُّل بإحسانه الذي لا نزال نتقلَّب فيه في كل الآنات وفي جميع اللحظات، ونسأله من فضله أن يقينا شرَّ أنفسنا المانع والمعوق لوصول رحمته؛ إنَّه الكريم الوهاب، الذي تفضل بالأسباب ومسبباتها. وتضمَّن ذلك أن المقارن من زوج وولد وصاحب يَسْعَدُ بقرينه ويكون اتُصاله به سبباً لخير يحصل له خارج عن عمله، وسبب عمله؛ كما كانت الملائكة تدعو للمؤمنين ولمن صَلَحَ من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم، وقد يقال: إنه لا بدَّ من وجود صلاحهم؛ لقوله: ﴿ومَن صَلَحَ﴾؛ فحينئذ يكون ذلك من نتيجة عملهم. والله أعلم.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمْ أَنفُسَكُمْ إِذْ نُدْعَوْنَ إِلَ الإِيمَنِ فَتَكْفُرُونَ ۞ قَالُوا رَبَّنَا أَمَنَّنَا ٱلْنَنَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا ٱثْنَتَيْنِ فَأَعْتَرَفْنَا بِدُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَى حُرُوج مِن سَبِيـلِ ۞ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِنَا دُعِى ٱللَّهُ وَحْدَمُ حَفَرْتُد وَإِن يُشْرَكَ بِهِ. تُؤْمِنُوا فَالْحُكُمُ بِنَهِ ٱلْعَلِي ٱلْكَبِيرِ ۞ ﴾.

(١٠) يخبر تعالى عن الفضيحة والخزي الذي يصيب الكافرين وسؤالهم الرجعة والخروج من النار، وامتناع ذلك عليهم وتوبيخهم، فقال: ﴿إِنَّ الذين كفروا»: أطلقه ليشمل أنواع الكفر كلها من الكفر بالله أو بكتبه أو برسله أو باليوم الآخر، حين يدخلون النار، ويُقِرُون أنهم مستحقُّونها؛ لما فعلوه من الذنوب والأوزار، فيمقتون أنفسهم لذلك أشدً المقت، ويغضبون عليها غاية الغضب، فينادَوْن عند ذلك ويقال لهم: (لذي أسلام المقت، ويغضبون عليها غاية الغضب، فينادَوْن عند فيمقتون أنفسهم لذلك أشدً المقت، ويغضبون عليها غاية الغضب، فينادَوْن عند فيمقتون أنفسهم الذلك أشدً المقت، ويغضبون عليها غاية الغضب، فينادَوْن عند ذلك ويقال لهم: (لذي أسلام المقت، ويغضبون عليها غاية الغضب، فينادَوْن عند ذلك ويقال لهم: (لمقت الله)؛ أي إياكم إذ تُدْعَون إلى الإيمان فتكفرون؛ أي في دعنتكم الرسل وأتباعهم إلى الإيمان، وأقاموا لكم من البينات ما تبين به الحق، فكفرتم وزمدة وأبغضكم؛ أي ألما له، وأكبر من مقتِكُم أنفسكم»؛ أي ذلك من رحمته الواسعة، فمقتكم وأبغضكم؛ أي ألما الذي خلقكم الله له، وخرجتُم من رحمته الواسعة، فمقتكم وأبغضكم؛ أي ألما الذي خلقكم الله له، وخرجتُم من رحمته الواسعة، فكفرتم وأبغضكم؛ أي ألمة الذي خلقكم الله له، وخرجتُم من رحمته الواسعة، فقتكم وأنفسكم»؛ أي أي فلم يزل هذا المقت فمقتكم وأبغضكم، والسخط من الكريم حالاً بكم، حتى آلت بكم الحال إلى ما آلت؛ فاليوا ما ألمي أله، وعليم ما أله، اله المقت فليوم حلً عليكم غضبُ الله وعقابه، حين نال المؤمنون رضوانَ الله وثوابه.

(١١﴾ فتمنَّوا الرجوع و﴿قالوا ربَّنا أُمتَّنا اثنتين﴾: يريدون الموتةَ الأولى وما بين النفختين على ما قيل، أو العدم المحض قبل إيجادهم ثم أماتهم بعد ما أوجدهم، ﴿وأَحْيَيْتَنَا اثنتينَ﴾: الحياة الدنيا والحياة الأخرى، ﴿فاعتَرَفْنَا بذُنوبنا فهل إلى خروج من سبيل؟؛ أي: تحسَّروا وقالوا ذٰلك، فلم يفد ولم ينجع.

102.

(١٢﴾ ووبِّخوا على عدم فعل أسباب النجاة، فقيل لهم: ﴿ذَلكم بِأَنَّه إذَا ذُعِيَ اللَّه وحده؟؛ أي: إذا دعي لتوحيده وإخلاص العمل له ونُهي عن الشرك به، (كفرتم): به، واشمازَّت لذلك قلوبكم ونفرتُم غاية النفور، ﴿وإن يُشْرَكُ بِهُ تؤمنوا؟؛ أي: لهذا الذي أنزلكم لهذا المنزل وبوأكم لهذا المقيل والمحلَّ أنكم تكفرونَ بالإيمان وتؤمنون بالكفر، ترضَوْن بما هو شرَّ وفسادً في الدنيا والآخرة، وتكرهون ما هو خيرٌ وصلاحٌ في الدنيا والآخرة، تؤثرون سبب الشقاوة والذلُ والغضب، وتزهدون بما هو سببُ الفوز والفلاح والظفر: ﴿وإن يُرَوَّا سبيل الرُّشْدِ لا يتَّخذوه سبيلاً وإن يَرَوَّا سبيل الغَيِّ يتَّخذوه سبيلاً». ﴿فالحكم للَّه العلي الكبير؟: العلي: الذي له العلو المطلق من جميع الوجوه: علو الذات، وعلو الكبير؟: العلي: الذي له العلو المطلق من جميع الوجوه: علو الذات، وعلو ولا يساوي بين المتقين والفجار. الكبير الذي له الكبرياء والعظمة والمحم لما أسمائه وصفاته وأفعاله، المتنزة عن كل آفة وعيب ونقص؛ فإذا كان الحكم له أسمائه وصفاته وأفعاله، المتنزة عن كل آفة وعيب ونقص؛ فإذا كان الحكم له تعالى، وقد حكم عليكم بالخلود الدائم؟ فحكمه<sup>(١)</sup> لا يغيَّر ولا يبدًا الحكم له تعالى، وقد حكم عليكم بالخلود الدائم؟ فحكمه<sup>(١)</sup> لا يغيَّر ولا يبدًا الحكم له

سورة غافر (١٢ ـ ١٣)

(١٣) يذكر تعالى نعمه العظيمة على عباده بتبيين الحقّ من الباطل بما يُري عباده من آياته النفسيَّة والآفاقيَّة والقرآنيَّة الدالَّة على كل مطلوب مقصودٍ، الموضِّحة للهدى من الضلال، بحيث لا يبقى عند الناظر فيها والمتأمِّل لها أدنى شكَّ في معرفة الحقائق، ولهذا من أكبر نعمه على عباده حيث لم يبق الحق مشتبها ولا الصواب ملتبساً بل نوَّع الدلالات ووضَّح الآيات؛ ليهلك من هلك عن بيُّنة ويحيا من حيَّ عن بيُّنة، وكلما كانت المسائل أجلَّ وأكبر؛ كانت الدلائل عليها أكثر

في (ب): «وحكمه».

سورة غافر (١٤ ـ ١٥)

وأيسر؛ فانظر إلى التوحيد، لما كانت مسألتُه من أكبر المسائل، بل أكبرها؛ كثرت الأدلة عليها العقليَّة والنقليَّة وتنوَّعت، وضرب الله لها الأمثال، وأكثر لها من الاستدلال، ولهذا ذكرها في هٰذا الموضع، ونبَّه على جملة من أدلتها، فقال: ﴿فاذعوا الله مخلصينَ له الدينَ﴾.

ولما ذكر أنّه يري عباده آياته؛ نبَّه على آية عظيمة، فقال: ﴿وينزِّلُ لَكُم من السماء رزقاَ﴾؛ أي: مطراً به ترتزقون وتعيشون أنتم وبهائمكم، وذٰلك يدلُّ على أن النعم كلَّها منه؛ فمنه نعم الدين، وهي المسائل الدينيَّة والأدلة عليها وما يتبع ذٰلك من العمل بها، والنعم الدنيويَّة كلها كالنعم الناشئة عن الغيث الذي تحيا به البلاد والعباد، وهذا يدلُّ دلالةً قاطعةً أنه وحده هو المعبودُ الذي يتعيَّن إخلاص الدين له؛ كما أنه وحده المنعم. ﴿وما يتذكِّرُ﴾: بالآيات حين يُذَكَّر بها ﴿إلَّا مَن ينيبُ﴾: إلى الله تعالى بالإقبال على محبَّته وخشيته وطاعته والتضرُّع إليه؛ فهٰذا الذي ينتفع بالآيات، وتصير رحمةً في حقَّه، ويزداد بها بصيرة.

(٤٤) ولما كانت الآيات تثمر التذكر، والتذكر يوجب الإخلاص لله؛ رتَّب الأمر على ذلك بالفاء الدالة على السببية، فقال: ﴿فادعوا الله مخلصين له الدينَ»: وهذا شامل لدعاء العبادة ودعاء المسألة. والإخلاص معناه تخليص القصد لله تعالى في جميع العبادات الواجبة والمستحبة، حقوق الله وحقوق عباده؛ أي: أخلصوا لله تعالى في كلً ما تدينونه به، وتتقرّبون به إليه، ﴿ولو كره الكافرونَ»: أذلك؛ فلا تبالوا بهم، ولا يثنكم ذلك عن دينكم، ولا تأخذكم بالله لومة لائم؛ أي: أذلك؛ أن المال لدعاء العبادة ودعاء المسألة. والإخلاص معناه تخليص القصد لله تعالى في جميع العبادات الواجبة والمستحبة، حقوق الله وحقوق عباده؛ أي: أخلصوا لله تعالى في كلً ما تدينونه به، وتتقرّبون به إليه، ﴿ولو كره الكافرونَ»: أذلك؛ فلا تبالوا بهم، ولا يثنكم ذلك عن دينكم، ولا تأخذكم بالله لومةً لائم؛ فإنَّ الكافرين يكرهون الإخلاص لله وحدَه غاية الكراهة؛ كما قال تعالى: ﴿وإذا فَرَرَ الله وحده المأرَّت قلوبُ الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذُكِرَ الذين من دونِهِ إذا في يُنْتَبْشِرونَ».

(10) ثم ذَكَرَ من جلاله وكماله ما يقتضي إخلاص العبادة له، فقال: ﴿وفيع الدرجات ذو العرش﴾؛ أي: العلي الأعلى، الذي استوى على العرش واختص به وارتفعت درجاتُه ارتفاعاً بايَنَ به مخلوقاتِه وارتفع به قدرُهُ وجلَّت أوصافُهُ وتعالت ذاتُه أن يتقرَّب إليه إلا بالعمل<sup>(۱)</sup> الزكي الطاهر المطهَّر، وهو الإخلاص الذي يرفع درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ. ثم ذكر نعمته على عباده درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ. ثم ذكر نعمته على على على على عباده فقال الذي يرفع درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ . ثم ذكر نعمته على عباده درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ . ثم ذكر نعمته على عباده درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ . ثم ذكر نعمته على عباده درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ . ثم ذكر نعمته على عباده درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ . ثم ذكر نعمته على عباده درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ . ثم ذكر نعمته على عباده درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ . ثم ذكر نعمته على عباده درجات أصحابه ويقربهم إليه ويجعلهم فوق خلقِهِ منه .

(١) في (ب): العمل.

بالرسالة والوحي، فقال: ﴿يُلقي الرُّوحَ﴾؛ أي: الوحي الذي للأرواح والقلوب بمنزلة الأرواح للأجساد؛ فكما أنَّ الجسد بدون الروح لا يحيا ولا يعيش؛ فالروح والقلب بدون روح الوحي لا يَصْلُحُ ولا يفلحُ؛ فهو تعالى ﴿يُلْقِي الرُّوحَ من أمرِهِ»: الذي فيه نفع العباد ومصلحتهم ﴿على مَن يشاءُ من عبادِهِ»: وهم الرسل الذين فضَّلهم، واختصَّهم لوحيه ودعوة عباده.

سورة غافر (١٦ ــ ١٧)

والفائدة في إرسال الرسل هو تحصيل سعادة العبادِ في دينهم ودنياهم وآخرتهم، وإزالة الشقاوة عنهم في دينهم ودنياهم وآخرتهم، ولهذا قال: ﴿لِيُنذِرَ»: من ألقى الله إليه الوحي ﴿يَوْمَ التَّلاقِ﴾؛ أي: يخوِّف العباد بذلك ويحثهم على الاستعداد له بالأسباب المنجية مما يكون فيه؛ وسمَّاه يوم التلاق لأنَّه يلتقي فيه الخالق والمخلوق، والمخلوقون بعضُهم مع بعض، والعاملون وأعمالُهم وجزاؤهم.

(١٦) فيومَ هم بارزونَه؛ أي: ظاهرون على الأرض، وقد<sup>(١)</sup> اجتمعوا في صعيد واحد لا عوج ولا أمت فيه، يسمعهم الداعي وينفذهم البصر. في يخفى على الله منهم شيءًة: لا من ذواتهم ولا من أعمالهم ولا من جزاء تلك الأعمال في ألمن الملك اليوم ألملك الأعمال في ألمن الملك اليوم العظيم الجامع للأولين والآخرين، أهل السماوات وأهل الأرض، الذي انقطعت فيه السركة في الملك والآخرين، أهل السماوات وأهل الأرض، الذي انقطعت فيه السركة في الملك والقهم ولا من أعمالهم ولا من جزاء تلك الأعمال والآخرين، أهل السماوات وأهل الأرض، الذي انقطعت فيه الشركة في الملك والآخرين، أهل السماوات وأهل الأرض، الذي انقطعت فيه الشركة في الملك والآخرين، أهل السماوات وأهل الأرض، الذي انقطعت فيه الشركة في الملك والقطعت الأسباب، ولم يبقى إلا الأعمال الصالحة أو السيئة، الملك في شيء القهارة؛ أي: المنفرد في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله؛ فلا شريك له في شيء منها بوجه من الوجوه. القهار لجميع المخلوقات، الذي دانت له المخلوقات وذلت منها بوجه من الوجوه. القهار لجميع المخلوقات، الذي أنها الوجوة، يومند لا تحكم منها بوجه من الوجوه. القهار لجميع المخلوقات، الذي أنها الوجوة، يومند لا تحلي منها بوجه من الوجوه. القهار له ألم الوجوة، أي ألمن الذي عنت فيه الوجوة، الذي المحلوقات، الذي دانت له المخلوقات وذلت وذلت منها بوجه من الوجوه. القهار لجميع المخلوقات، الذي دانت له المخلوقات وذلت منها بوجه من الوجوه. إلى ألم الوم الذي عَنَت فيه الوجوة للحي القبوم، يومنذ لا منهم إلا بإذنه.

(١٧) ﴿اليومَ تُجزى كُلُّ نفس بما كَسَبَتْ؟: في الدنيا من خيرٍ وشرَّ قليل وكثير. ﴿لا ظُلْمَ اليوم؟: على أحد بزيادة في سيئاته أو نقص من حسناته. ﴿إِنَّ الله سريعُ الحساب؟؛ أي: لا تستبطئوا ذلك اليوم؛ فإنَّه آتٍ، وكلُّ آتٍ قريب، وهو أيضاً سريع المحاسبة لعباده يوم القيامةِ لإحاطة علمِهِ وكمال قدرتِهِ.

﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآَذِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَطِيبِنَّ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعِ يُطَاعُ ۞ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْآَعَيْنِ وَمَا تُخْفِى الصَّدُورُ ۞ وَاللهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن

(۱) فى (ب): «قد».

1014



سورة غافر (۱۸ ـ ۲۰)

دُونِهِ. لَا يَفْضُونَ بِشَىءً إِنَّ أَلَمَة هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ٢٠ ﴿

(١٨) يقول تعالى لنبيَّه محمد ﷺ: ﴿وأُنذِرْهِم يومَ الآزفَةِ ﴾؛ أي: يوم القيامةِ التي قد، أزفت وقرُبت، وآن الوصول إلى أهوالها وقلاقلها وزلازلها. ﴿إِذِ القلوبُ لدى الحناجر ﴾؛ أي: قد ارتفعت وبقيت أفئدتُهم هواءَ ووصلت القلوبُ من الروع والكرب إلى الحناجر شاخصة أبصارهم ﴿كاظمين ﴾: لا يتكلَّمون إلاً مَن أذن له والكرب إلى الحناجر شاخصة أبصارهم ﴿كاظمين ﴾: لا يتكلَّمون إلاً مَن أذن له الرحمٰن وقال صواباً، وكاظمين على ما في قلوبهم من الروع الشديد والمزعجات القلوبُ من أذن له والكرب إلى الحناجر شاخصة أبصارهم ﴿كاظمين ﴾: لا يتكلَّمون إلاً مَن أذن له الرحمٰن وقال صواباً، وكاظمين على ما في قلوبهم من الروع الشديد والمزعجات القائلة. ﴿لا يتكلَّمون إلا مَن أذن له الرحمٰن وقال صواباً، وكاظمين على ما في قلوبهم من الروع الشديد والمزعجات الهائلة. ﴿لا يتكلَّمون أبل ما أي المائلة من حميم ﴾؛ أي: قريب ولا صاحب فولا شفيع يطاع »: لا يرضى شفاعتُهم ؛ فالله تعالى لا يرضى شفاعتَهم ؛ فالله تعالى لا يرضى شفاعتَهم فلا يقبلها.

٩٩ له فيعلم خائنة الأعين ( وهو النظر الذي يُخفيه العبد من جليسِه ومقارنِه ، وهو نظر الذي يُخفيه العبد من جليسِه ومقارنِه ، وهو نظر المسارقة ، فوما تُخفي الصدور ( ، مما لم يبيَّنه العبد لغيره ؛ فالله تعالى يعلم ذلك الخفي ؛ فغيره من الأمور الظاهرة من باب أولى وأحرى .

(٢٠) فوالله يقضي بالحقَّه: لأنَّ قوله حقَّ وحكمَه الشرعيَّ حقَّ وحكمَه الجزائيَّ حقَّ، وهو المحيط علماً وكتابةً وحفظاً بجميع الأشياء، وهو المنزَّه عن الظلم والنقص وسائر العيوب، وهو الذي يقضي قضاءه القدريَّ، الذي إذا شاء شيئاً كان، وما لم يشأ لم يكن، وهو الذي يقضي بين عبادِه المؤمنين والكافرين في الدنيا ويفصِلُ بينهم بفتح ينصُرُ به أولياءه وأحبابه. فوالذين يدعون من دونِهِه: وهذا شاملٌ لكلً ما عُبد من دون الله، فلا يقضون بشيء»: لعجزيم وعدم وهذا شاملٌ لكلً ما عبد من دونِهِه: إلى الدنيا ويفصلُ بينهم بفتح ينصُرُ به أولياءه وأحبابه. فوالذين يدعون من دونِهِه: إلى الدنيا ويفصلُ بينهم بفتح ينصُرُ به أولياءه وأحبابه. فوالذين يدعون من دونِهِه: إلى الذي الذي الموالين يدعون من دونِهِه: إلى الدنيا ويفصلُ بينهم بفتح ينصُرُ به أولياءه وأحبابه. فوالذين يدعون من دونِهِه: إلى الدنيا ويفصلُ بينهم بفتح ينصُرُ به أولياءه وأحبابه. فوالذين يدعون من دونِهِه: إلى الذي الذي الذي الموالة أله الذي الماملُ لكلً ما عُبد من دون الله، فلا يقضون بشيء»: لعجزهم وعدم والذي الذي الخلول الخال الخل ما عُبد من دون الله، فلا يقضون بشيء»: لعجزهم وعدم إله الماملُ لكلً ما عُبد من دون الله، فلا يقضون بشيء»: لعجزهم وعدم بهذا شاملُ لكلً ما عُبد من دون الله، فلا يقضون بشيء»: لموالنوس وعلم الموات إلى الخلول اللغات على تفنَّن الحاجات. في المعين المامية إلى الغان، وما يكون، وما ينهير، وما لا يُبْصَرُ، وما يعلم العبادُ وما لا يعلمونَ.

قال في أول هاتين الآيتين: ﴿وَأَنذِرْهـم يومَ الآزفةَ﴾، ثم وصفها بِهٰذه الأوصاف المقتضيةِ للاستعداد لذلك اليوم العظيم؛ لاشتمالها على الترغيب والترهيب.

هُ أَوَلَمَ يَسِبُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِبَهُ الَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدً مِنْهُمْ قُوَّةُ وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِدُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ۞ ذَالِكَ

في النسختين: «العليم».

سورة غافر (٢١ ـ ٢٢)

بِأَنَّهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَنَتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُ قَوِى شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ٢ ﴾. 

ثم ذكر نموذجاً من أحوال المكذبين بالرسل وهو فرعون وجنوده فقال:

﴿وَلَقَدَ أَرْسَلُنَا مُوْمَىٰ بِعَايَدَنَ وَسُلَطَنِ مُبِينٍ<sup>(1)</sup> () إِلَى فِرْعَوْرَ وَهَدَنَ وَقَدُونَ فَقَالُوا سَدِحِرُ حَلَّابٌ () فَلَمَّا جَآءَهُم بِالْحَقِ مِنْ عِندِنَا قَالُوا آفْتُلُوا أَنْنَاءَ ٱلَّذِينَ ا مَعْمُ وَأَسْتَحْبُوا نِسَاءَهُمْ وَمَا حَيْدُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَا فِ مَسَلَكِلِ () وَقَالَ فِرْعَوْتُ ذَرُونَ أَقْتُلْ مُومَى وَلَيْدَعُ رَبَّهُ إِلَى أَنَانُ أَن بُبَدَلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِ ٱلأَرْضِ ٱلْفَسَاد وَقَالَ مُومَى وَلَيْدَعُ رَبَّهُ إِلَى وَرَبِكُم مِن كُلِ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْمُسَادِ () وَقَالَ مُوسَى وَلَيْدَعُ رَبَهُمْ إِنَ يَعْدَتُ بِرَق وَقَالَ مُوسَى وَلَيْدَعُ رَبَعُهُمْ أَنَا مُوسَى وَرَيْحَمُ مِن كُلُ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيوْمِ الْحَسَابِ وَعَالَ مُوسَى وَلَيْدَعُ رَبَعُهُمْ وَان يَكُمُ وَرَيْحَكُمْ مِن كُلُ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيوْمِ الْحَسَابِ وَعَالَ مُوسَى إِلَيْهِ مَنْ اللَهُ مَوْمَنَ مَالِ فَرْعَوْنَ يَكُلُمُ أَيْمَنَكُمُ وَلَيْ يَقُولُ رَقِي اللَهُ وَقَدَ جَآءَكُمُ بِالْبَيْنَتِ مِن رَيْكُمْ وَإِن يَكُ حَكْدَبًا فَعَلَيْهِ كَذِيكُمْ وَإِن يَكُ مُعْمَنِ يَقُولُ وَيَ لَكُومَ اللَّذِي الْمَنْ وَقَد بَاتَكُمْ أَنْ اللَهُ لَكَنَابُ مَا يَعْنَى اللَهُ إِن عَقْوَ لَنْ عَنْوَ اللَهُ الْمُعْرَى فَ الْأَنْ مُوْمَنَ أَنَالَهُ لَا يَعْمَعُونَ مِنَا عُمَن عُمَن عَدَى مَنْ عُو مُعَنْ اللَّهُ مِنْ يَقُولُ وَقَدَ عَاتَوْنُ فَ الْأَنْ سَعِرُمُ الْمُولَكُ اللَهُ مَنْ يَعْهَ فَلَهُ مَن بَنْ عَلَى مُنَعْتُ اللَهُ وَنَعْنُ أَنْهُ مَا أَنْ أَسَالَكَ الْنَهُ مُوسَ أَنْهُ مَنْ الْعَنْ مَا أَنْ أَنْ مُوْنَ عُمَن يَعْوَى مَا أَنُو يُنْ يَوْرَ مُوْلُونَ مُنَا مُولُونَ مُنَوْ يَنْ اللَهُ مُنْ الْمُولُكُونَ وَمَنَ وَقَالَ مُوسَى أَنْ اللَهُ مَنْ وَعَنَ مَنْ وَعَنْ وَمَنْ مَنْ أَنْهُ وَلَكُنُ وَ عَنَا لَقُو مَنْ أَنْهُ مَا أَنُو الْتَهُ وَا مَا أَنْ وَاللَهُ مَنْ أَنْنُ أَنْ أَنْهُ إِنْ مَالَهُ وَلَنَ عَنْ وَمُ مَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ مَا أَنْ وَا أَنْهُ مُوْنَ أَنْ وَاللَهُ مَا أَوْنُ مُوسَلَقُ مُوْنَ مُوْمَ وَ مَنْ أَنْ مُوْنَ أَنْ

(1) في النسختين: إلى آخر القصة.

1055

سورة غافر (۲۲ ـ ۲٤)

هَادٍ ٢ وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَدَتِ فَمَا ذِلْتُمْ فِ شَلِّي مِّمَّا جَآءَكُم بِدٍّ حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَبُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولاً حَكَالِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُزْتَابً ٥) ٱلَذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَابَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنِ أَنَنَهُمْ حَكُرَ مَقْتًا عِندَ ٱلَّهِ وَعِندَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوْأَ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ۞ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنهَنمَنُ آبْنِ لِي صَرْحًا لَّعَلِّي أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنبَ۞ أَسْبَنبَ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَىهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنْهُمُ كَندِبُأ وَحَذَٰلِكَ زُبِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوَءُ عَمَلِهِ. وَصُدَ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَنِدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَاب ٢ وَقَالَ ٱلَّذِت ءَامَنَ يَنْقَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّسَادِ ٥ يَنْقَوْمِ إِنَّمَا هَنذِهِ ٱلْحَبَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنَّمٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَسَرَارِ ٢٠ مَنْ عَمِلَ سَبِيَّنَةً فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَأْ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَتَهِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرٍ حِسَابٍ ٥ ۞ ۞ وَيَنْقَوْمِ مَا لِنَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى ٱلنَّارِ ٥ تَدْعُوَنِنِي لِأَحْفُرَ بِٱللَّهِ وَأَشْرِكَ بِهِـ مَا لَيْسَ لِي بِهِـ عِلْمُ وَأَنَا أَدْعُرِكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَنَّزِ ٥ لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ لَبْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِي ٱلدُّنْيَـا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَنَآ إِلَى ٱللَّهِ وَأَتَ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَنْبُ ٱلنَّارِ ۞ فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَحُتُمْ وَأُفَوِّضُ أَمْرِت إِلَى ٱللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِٱلْعِـبَادِ ٥ فَوَقَدْهُ ٱللَّهُ سَبَخَاتِ مَا مَكَرُواً وَحَاقَ بِتَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّهُ ٱلْعَذَابِ ٥ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوّا ءَالَ فِرْعَوْتَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ 🔞 ﴾ .

﴿٢٣﴾ أي : ﴿ولقد أرسلنا﴾ : إلى جنس لهؤلاء المكذَّبين ﴿موسى﴾ : ابن عمران ﴿بآياتِنا﴾ : العظيمة الدالَّة دلالة قطعيةً على حقيقة<sup>(١)</sup> ما أُرْسِل به وبطلان ما عليه مَنْ أرسل إليهم من الشرك وما يتبعه ﴿وسلطانِ مبينَ﴾ ؛ أي : حجة بيَّنة تتسلَّط على القلوب فتذعِنُ لها كالحيَّة والعصا ونحوهما من الآيات البيَّنات التي أيَّد الله بها موسى، ومكَّنه من ما دعا إليه من الحقِّ.

٤٤ والمبعوث إليهم ﴿فرعون وهامان﴾: وزيره ﴿وقارون﴾: الذي كان من قوم موسى فبغى عليهم بمالهِ، فكلُهم ردُّوا عليه أشدَّ الردِّ، وقالوا: ﴿ساحرٌ كذابٌ﴾.

(١) في (ب): احقيَّة».

e prince Ghazi trust

## سورة غافر (٢٥ ــ ٢٨) ]

٢٥% ﴿فلمًا جاءَهم بالحقِّ من عندِنا؟ : وأيَده الله بالمعجزات الباهرةِ الموجبة لتمام الإذعانِ؛ لم يقابلوها بذلك، ولم يكفِهِم مجرَّدُ الترك والإعراض، بل ولا إنكارها ومعارضتها بباطلهم، بل وصلت بهم الحالُ الشنيعة إلى أن ﴿قالوا اقْتُلوا أبناءَ الذين آمنوا معه واستَخيوا نساءَهم وما كَيْدُ الكافرينَ؟ : حيث كادوا هذه المكيدَة وزعموا أنَّهم إذا قَتَلوا أبناءَهم لم يَقَوَوْا، وبَقُوا في رقَّهم وتحت عبوديَّتهم. فما كيدهم ﴿إلَّا في ضلاكِ: حيث لم يتمَ لهم ما قصدوا، بل أصابهم ضدً ما قصدوا، أهلكهم الله، وأبادَهم عن آخرِهم.

قاعدة: وتدبَّر لهذه النكتة التي يكثر مرورُها بكتاب الله تعالى إذا كان السياقُ في قصَّة معيَّنة أو على شيء معيَّن، وأراد الله أن يحكُمَ على ذٰلك المعيَّن بحكم لا يختصُ به؛ ذَكَرَ الحُكْمَ وعلَّقه على الوصف العامٌ؛ ليكون أعمَّ، وتندرج فيه الصورةُ التي سيق الكلام لأجلها، وليندفع الإيهام باختصاص الحكم بذلك المعيَّن؛ فلهٰذا لم يقل: وما كيدُهم إلَّا في ضلال، بل قال: ﴿وَمَا كَيْدُ الكافرين إلَّا في ضلال﴾.

(٢٦) و﴿قال فرعونُ؟: متكبَّراً متجبَّراً مغرَّراً لقومه السفهاء: ﴿ذَروني أَقْتُلْ موسى ولْيَدْع ربَّه؟؛ أي: زعم قبَّحه الله أنه لولا مراعاة خواطر قومه؛ لقتله، وأنه لا يمنعُه منه دعاءً ربَّه. ثم ذكر الحامل له على إرادة قتلِه، وأنه نصح لقومه وإزالة للسرِّ في الأرض، فقال: ﴿إِنّي أَخافُ أَن يُبَدَّلَ دينَكُم؟: الذي أنتم عليه ﴿أو أَن يُنظَور في الأرض، فقال: ﴿إِنّي أَخافُ أَن يُبَدَّلَ دينَكُم؟: الذي أنتم عليه ﴿أو أَن يُنظَور في الأرض، فقال: ﴿إِنّي أَخافُ أَن يُبَدَّلَ دينَكُم؟: الذي أنتم عليه ﴿أو أَن يُظَهِرَ في الأرض، فقال: ﴿إِنّي أَخافُ أَن يُبَدَّلَ دينَكُم؟: الذي أنتم عليه فأو أن يُنظهرَ في الأرض الفساد؟: وهذا من أعجب ما يكون! أن يكون شرُّ الخلق ينصح الناسَ عن اتباع خير الخلق. هذا من التمويه والترويج الذي لا يدخُلُ إلا عقل مَن الناسَ عن النباع خير الخلق.

(٢٧) ﴿ وقال موسى؟: حين قال فرعونُ تلك المقالَة الشنيعةَ التي أوجَبَها له طغيانُه واستعان فيها بقوَّته واقتدارِهِ مستعيناً بربِّه: ﴿ إِنِّي عَدْتُ بربِّي وربِّكُمَ؟؛ أي : امتنعتُ بربوبيَّته التي دبَّر بها جميع الأمور ﴿ من كل متكبِّر لا يؤمنُ بيوم الحساب؟؛ أي : أي : يحمله تكبُّره وعدمُ إيمانه بيوم الحساب؟؛ أي : يحمله تكبُّره وعدمُ إيمانه بيوم الحساب؟؛ أي : وغيره كما تقدَّم قريباً في القاعدة، فمنعه الله تعالى بلطفه من كل متكبُّر لا يؤمنُ بيوم الحساب؟؛ أي : يحمله تكبُّره وعدمُ إيمانه بيوم الحساب؟؛ أي : يحمله تكبُّر ه وعدمُ إيمانه بيوم الحساب؟ المي وغيره كما تقدَّم قريباً في فرعونُ من على الشرُ والفسادِ، يدخلُ فيه فرعونُ بيوم الحساب؟

٢٨﴾ ومن جملة الأسباب لهذا الرجل المؤمن الذي من آل فرعون من بيت المملكة، لا بدَّ أن يكونَ له كلمةً مسموعةٌ، وخصوصاً إذا كان يظهرُ موافقتَهم ويكتُمُ إيمانه؛ فإنهم يراعونَه في الغالب ما لا يراعونَه لو خالفهم في الظاهر؛ كما

سورة غافر (٢٩)

منع الله رسولَه محمداً ﷺ بعمه أبي طالب من قريش؛ حيث كان أبو طالب كبيراً عندهم موافقاً لهم على دينهم، ولو كان مسلماً؛ لم يحصل منه ذلك المنع، فقال ذلك الرجل المؤمن الموفَق العاقل الحازم مقبِّحاً فعل قومه وشناعة ما عزموا عليه: ﴿ أَتَقْتُلُونَ رجلاً أن يقولَ ربِّيَ اللَّهُ ؛ أي : كيف تستحلُون قتلَه ولهذا ذنبُه وجرمُه أَنَّه يقولَ ربِّيَ الله، ولم يكن أيضاً قولاً مجرَّداً عن البيناتِ، ولهذا قال : ﴿ وقد جاءكم بالبيّناتِ من ربّكم : لأنَّ بيِّنته استهرت عندهم اشتهاراً علم به الصغيرُ والكبيرُ ؛ أي : فهذا لا يوجب قتله ؛ فهلاً أبطلتم قبل ذلك ما جاء به من الحقّ، وقابلتم أي : فهذا لا يوجب قتله ؛ فهلاً أبطلتم قبل ذلك ما جاء به من الحقّ، وقابلتم البرهان ببرهان يردُه ثم بعد ذلك نظرتُم هل يحلُ قتلُه إذا ظهرتم عليه بالحجة أم البرهان المطي .

ثم قال لهم مقالةً عقليةً تقنِعُ كلَّ عاقل بأيِّ حالة قُدَّرت، فقال: ﴿وَإِنْ بِكُ كَاذَبَأَ فعليه كذِبُه وإن يكُ صادقاً يصِبْكُم بعض الذي يعدكم،: أي: موسى بين أمرين إما كاذب في دعواه أو صادق فيها، فإن كان كاذباً فكذبه عليه وضرره مختصٌ به، وليس عليكم في ذلك ضررٌ؛ حيث امتنعتُم من إجابته وتصديقه، وإن كان صادقاً، وقد جاءكم بالبينات وأخبركم أنَّكم إنْ لم تجيبوه عذَّبَكم الله عذاباً في الدُّنيا وعذاباً في الآخرة؛ فإنَّه لا بدَّ أن يصيبَكم بعضُ الذي يعدُكم، وهو عذاب الدنيا. وهذا من حسن عقلِه ولطف دفعِهِ عن موسى؛ حيث أتى بهٰذا الجواب الذي لا تشويش فيه عليهم، وجعلَ الأمر دائراً بين تلك الحالتين، وعلى كلِّ تقدير؛ فقتله سفة وجهلّ منكم.

ثم انتقل ـ رضي الله عنه وأرضاه وغفر له ورحمه ـ إلى أمر أعلى من ذلك وبيان قرب موسى من الحقّ فقال: ﴿إن الله لا يهدي من هو مسّرف ؛ أي؛ متجاوز الحد بترك الحق والإقبال على الباطل، ﴿كذابٌ : بنسبته ما أسرف فيه إلى الله؛ فهٰذا لا يهديه الله إلى طريق الصواب؛ لا في مدلوله، ولا في دليله، ولا يوفَّق للصراط المستقيم؛ أي: وقد رأيتُم ما دعا موسى إليه من الحقَّ وما هداه الله إلى بيانِهِ من البراهين العقليَّة والخوارق السماويَّة؛ فالذي اهتدى هٰذا الهدى لا يمكن أن

﴿٢٩﴾ ثم حذَّر قومه ونَصَحهم وخوَّفهم عذابَ الآخرة ونهاهم عن الاغترار بالمُلْك الظاهر، فقال: ﴿يا قوم لكم الملكُ اليومَ﴾؛ أي: في الدنيا ﴿ظاهرين في ١٥٤٨

سورة غافر (٣٠ ـ ٣٢)

﴿٣٠﴾ ﴿وقال الذي آمنَ﴾: مكرَّراً دعوة قومه، غير آيس من هدايتهم؛ كما هي حالةُ الدُّعاة إلى الله تعالى؛ لا يزالون يدعون إلى ربَّهم، ولا يردُّهم عن ذٰلك رادً، ولا يثنيهم عتوُ مَن دَعَوْه عن تكرار الدعوة، فقال لهم: ﴿يا قوم إنِّي أخاف عليكم مثلَ يوم الأحزاب﴾؛ يعني: الأمم المكذَّبين الذين تحزَّبوا على أنبيائهم واجتمعوا على معارضتهم.

﴿٣١﴾ ثم بيَّنهم فقال: ﴿مثل دأب قوم نوح وعادِ وثمودَ والذين من بعدِهم﴾؛ أي: مثل عادتهم في الكفر والتكذيب، وعادة الله فيهم بالعقوبة العاجلة في الدنيا قبل الآخرة، ﴿وما الله يريدُ ظلماً للعبادِ﴾: فيعذُبُهم بغير ذنب أذنبوه ولا جرم أَسْلَفوه.

(٣٢) ولمَّا خوَّفهم العقوباتِ الدنيويةَ؛ خوَّفهم العقوباتِ الأخرويةَ، فقال: (ويا قوم إنِّي أخاف عليكم يومَ التَّنادَه؛ أي: يوم القيامة؛ حين ينادي أهلُ الجنة أهل النار: (أن قد وجَدْنا ما وعَدَنا ربُنا حقًّا...) إلى آخر الآيات، (ونادى أصحابُ النارِ أصحابَ الجنَّة أن أفيضوا علينا من الماء أو ممَّا رزَقَكُم الله قالوا إنَّ الله حرَّمَهما على الكافرينَ، وحين ينادي أهلُ النار مالكاً: (ليقض علينا ربُك، فيقول: (إنَّكم ماكثونَ، وحين ينادون ربَّهم: (ربَّنا أخرِجْنا منها فإنْ عُدْنا فإنَّا ظالمونَ، فيجيبهم: (اخسؤوا فيها ولا تكلمونِ)، وحين يُقالُ للمشركين: (ادْعوا شركاءَكم فَدَعَوْهم فلم يستجيبوا لهم).

This file was downloaded from QuranicThought.com

سورة غافر (۳۳ ـ ۳۵)

(٣٣) فخوَّفهم رضي الله عنه لهذا اليوم المهول، وتوجَّع لهم إن أقاموا على شركِهِم بذلك، ولهذا قال: ﴿يوم تولُون مدبرينَ»؛ أي : قد ذهب بكم إلى النار. أما لكم من الله من عاصم» : لا من أنفسكم قوَّة تدفعون بها عذاب الله ولا أما لكم من دونِهِ من أحدٍ، ﴿يوم تُبْلى السرائرُ. فما له من قوَّةٍ ولا ناصرٍ». ﴿ومن يُضلِلِ الله فما له من هادٍ اله دي بيد الله تعالى. فإذا منع عبدَه الهدى لعلمِهِ أنه غير لائق به لخبته؛ فلا سبيل إلى هدايته.

(٣٤) ﴿ولقد جاءكم يوسفُ : بنُ يعقوب عليهما السلام ﴿من قبل : إتيان موسى بالبينات الدَّالَة على صدقه، وأمركم بعبادة ربّكم وحده لا شريك له، ﴿فما زلتُم في شكَ مما جاءكم به : في حياته، ﴿حتى إذا هَلَكَ : ازداد شكَّكم وشرككم، ﴿وقلتم لن يبعتَ الله من بعده رسولاً ؛ أي : هذا ظنكم الباطل وحسبانكم الذي لا يليق بالله تعالى ؛ فإنَّه تعالى لا يترك خلقه سدى لا يأمرهم وحسبانكم الذي لا يليق بالله تعالى ؛ فإنَّه تعالى لا يترك خلقه سدى لا يأمرهم وحسبانكم الذي لا يبعثَ الله من بعده رسولاً ؛ أي : هذا ظنكم الباطل وحسبانكم الذي لا يليق بالله تعالى ؛ فإنَّه تعالى لا يترك خلقه سدى لا يأمرهم وينهاهم، بل يرسل<sup>(١)</sup> إليهم رسله؛ وظنَّ أنَّ الله لا يرسل رسولاً ظنُ ضلال، وينهاهم، بل يرسل<sup>(١)</sup> إليهم رسله؛ وظنَّ أنَّ الله لا يرسل رسولاً ظنُ ضلال، ولهذا قال : ﴿كذلك يضلُّ الله من هو مسرفُ [مرتاب]<sup>(٢)</sup>) : وهذا هو وصفهم وعدولهم عنه إلى الضلال، وهم الكذبةُ حيث نسبوا ذلك إلى الله وكذبوا رسوله؛ فالذي وصفُه السرفُ والكذبُ لا ينفكُ عنهما لا يهديه الله ولا يوفِّقه للخير؛ لأنه فالذي وصفُه المرف والكذبةُ حيث نسبوا ذلك إلى الله وكذبوا رسوله؛ ونفاً أنَّ الله ولا يوفِّقه للخير؛ لأنه وعدولهم عنه إلى الضلال، وهم الكذبةُ حيث نسبوا ذلك إلى الله وكذبوا رسوله؛ ونهما الم وعنوفة الحير؛ يأنه وعدولهم عنه إلى الضلال، وهم الكذبةُ حيث نسبوا ذلك إلى الله ولا يوفِقه للخير؛ لأنه وعدولهم عنه إلى الضرال، وهم الكذبةُ حيث نسبوا ذلك إلى الله ولا يوفِقه للخير؛ لأنه وعدولهم الحق بعد أن وصل إليه وعرفه؛ فجزاؤه أن يعاقِبَه الله بأن يَمْنَعَه الهدى؛ كما ورد أر الحقَّ بعد أن وصل إليه وعرفه؛ فجزاؤه أن يعاقِبَهم وأنه في ماله ولا يوفِقه للخير؛ لأنه والذي وصفُه السرف والكذبُ ماله ما يهديه الله بأن يمْنَعَه الهدى؛ كما ورد أرة وصل إليه وعرفه؛ فجزاؤه أن يعاقِبَهما الله ولا يوفِقه للخير؛ لأنه وله يوفيقه للخير؛ لأنه والذي وصفُه السرف والكذبُ ماله ولا يوفِقه له ما يردًا وصل إله وعرفه؛ فجزاؤه أن يعاقِبَهم أفئدتَهم وأبمازهم كما لم يؤمنوا به أولَ مرَة ونذا أراغَ الله على يعانهم يعْمَهون»، أوالله لا يهدي القوم الظالمينَ ».

- (١) في (ب): «ويرسل».
- (٢) في النسختين: «كذاب». وعليه سار المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ في تفسيره للآية.

100.

سورة غافر (۳۲ ـ ٤٠)

﴿مقتاً عند الله وعند الذين آمنوا﴾: فالله أشدُ بغضاً لصاحبه؛ لأنَّه تضمَّن التكذيب بالحقِّ والتصديق بالباطل ونسبته إليه، وهٰذه أمورٌ يشتدُّ بغض الله لها ولمن اتَّصف بها، وكذلك عباده المؤمنون يمقتون على ذلك أشدَّ المقت موافقةً لربهم، وهُؤلاء خواصٌ خلق الله تعالى؛ فمقتُهم دليلُ على شناعة مَن مقتوه. ﴿كذلك﴾؛ أي: كما طبع على قلوب آل فرعون، ﴿يطبعُ الله على كلِّ قلبِ متكبرِ جبارِ﴾: متكبر في نفسه على الحقِّ بردًه وعلى الخلق باحتقارِهِم، جبارِ بكثرة ظلمه وعدوانه.

(٣٦ - ٣٦) ﴿وقال فرعونُ : معارضاً لموسى ومكذّباً له في دعوته إلى الإقرار بربً العالمين الذي على العرش استوى وعلى الخلق اعتلى : ﴿يا هامانُ ابن لي صرحاً ؛ أي : بناءً عظيماً مرتفعاً، والقصد منه : لعلي أطلع ﴿إلى إلٰه موسى وإنِّي لأظنَه كاذباً : في دعواه أن لنا ربًا، وأنه فوق السماوات، ولكنه موسى وإنِّي لأظنَه كاذباً : في دعواه أن لنا ربًا، وأنه فوق السماوات، ولكنه على يريد أن يحتاط فرعون ويختبر الأمر بنفسه، قال الله تعالى في بيان الذي حمله على على غلي أطلع ﴿إلى إلٰه موسى وإنِّي لأظنَه كاذباً : في دعواه أن لنا ربًا، وأنه فوق السماوات، ولكنه على يريد أن يحتاط فرعون ويختبر الأمر بنفسه، قال الله تعالى في بيان الذي حمله على غذا القول : ﴿وكذلك رُبِّنَ لفرعونَ سوء عملِه : فزيِّن له العمل السيع، فلم على غلام القول : وكذلك رُبِّنَ لفرعونَ سوء عملِه : فزيَّن له العمل السيع، فلم المن الذي حمله على أدا القول : ﴿وكذلك رُبِّنَ لفرعونَ سوء عملِه : فزيَّن له العمل السيع، فلم على هذا القول : وكذلك رُبِّنَ لفرعونَ سوء عملِه : فزيَّن له العمل السيع، فلم على هذا القول : وكذلك رُبِّنَ لفرعونَ سوء عملِه : فزيَّن له العمل السيع، فلم الم الذي أن الذي أو من أو من أو من أو من أو من أو من أو منه عمله الله تعالى في بيان الذي حمله المنام الميع، فلم على أي أن الشيطان يزيَّنه وهو يدعو إليه ويحسَّنه حتى رآه حسناً ودعا إليه وناظر مناظرة المحقين وهو من أعظم المفسدين. ﴿وصَدً عن السبيل اله الحق بسبب الباطل الموري رُبِّن له . ﴿وما كيدُ فرعونَهُ : الذي أراد أن يكيد به الحق ويوهم به الناس الذي رُبِّن له . هوما كيدُ فرعونَهُ : الذي أراد أن يكيد به الحق ويوهم به الناس الذي رُبِّن له. موما كيدُ فرعونَهُ : الذي أراد أن يكيد به الحق ويوهم به الناس الذي رُبِّن له. محق وأم وما كيدُ فرعونَهُ : الذي أراد أن يكيد به الحق ويوار ما الما الذي رُبِّن الذي رأمل ويوار في علم أي أراد أن يكيد به الحق ويوهم به الناس الذي رُبُن له محق وأن موسى مبطلُ ﴿إلَّا في تبابٍ ؟ أي : خسار ويوار في أو أول ويوار في غيره إلا الشقاء في الدنيا والآخرة.

٣٨﴾ ﴿وقال الذي آمنََ»: معيداً نصيحته لقومه: ﴿يا قوم اتَّبعونِ أَهْدِكُم سبيلُ الرشادِ»: لا كما يقولُ لكم فرعونُ؛ فإنه لا يهديكم إلا طريق الغيِّ والفساد.

﴿٣٩﴾ ﴿يا قوم إِنَّما لهٰذه الحياةُ الدنيا متاعُّ؟: يُتَمَتَّع بها ويُتَنَعَّم قليلاً، ثم تنقطع وتضمحلُّ؛ فلا تغرَّنَّكم وتخدعنَّكم عما خلقتم له. ﴿وإن الآخرةَ هي دارُ القرارِ﴾: التي هي محلُ الإقامة ومنزل السكون والاستقرار؛ فينبغي لكم أن تؤثروها وتعملوا لها عملاً يسعِدُكم فيها.

٤٠﴾ ﴿من عمل سيئةَ﴾: من شرك أو فسوق أو عصيان ﴿فلا يُجْرَى إلا مثلَها﴾؛ أي: لا يجازَى إلا بما يسؤوه ويحزنه؛ لأن جزاء السيئة السوء. ﴿ومن عمل صالحاً من ذكر أو أنثى﴾: من أعمال القلوب والجوارح وأقوال اللسان؛ ﴿فأولَئك يدخُلون الجنة يُرزقون فيها بغير حسابٍ﴾؛ أي: يعطَوْن أجرهم بلا حدً ولا عدً، بل يعطيهم الله ما لا تبلغه أعمالهم.



سورة غافر (٤١ ـ ٤٦)

٤١﴾ ﴿ويا قوم مالي أدعوكُم إلى النجاةِ؟: بما قلت لكم، ﴿وتدعونَني إلى النار؟: بترك اتّباع نبيّ الله موسى عليه السلام.

٤٢﴾ ثم فسر ذلك فقال: ﴿تدعونني لأكفرَ بالله وأشركَ به ما ليس لي به علمٌ؟: أنَّه يستحقُّ أن يُعْبَدَ من دون الله، والقول على الله بلا علم من أكبر الذُنوب وأقبحها. ﴿وأنا أدعوكُم إلى العزيز؟: الذي له القوةُ كلُّها، وغيره ليس بيدِهُ من الأمر شيء: ﴿الغفَّار؟: الذي يسرف العباد على أنفسهم ويتجرؤون على مساخطه، ثم إذا تابوا وأنابوا إليه؛ كفَّر عنهم السيئاتِ والذنوبَ ودفع موجباتها من العقوبات الدنيويَّة والأخرويَة.

٤٣﴾ ﴿لا جَرَمَهُ؛ أي: حقاً يقيناً ﴿أَنَّ ما تدعونني إليه ليس له دعوةً في الدنيا ولا في الآخرة﴾؛ أي: لا يستحقُ [مِن] الدعوة إليه والحتِّ على اللجأ إليه في الدُنيا ولا في الآخرة بعجزه ونقصه، وأنَّه لا يملك نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، ﴿وأَنَّ مردَّنا إلى اللهُ: تعالى فسيجازي كلَّ عامل بعمله، ﴿وأَنَ المسرفين هم أصحابُ النار﴾: وهم الذين أسرفوا على أنفسِهم بالتجرِّي على ربُهم بمعاصيه والكفر به دون غيرهم.

٤٤% فلما نصحهم وحذَّرهم وأنذرهم ولم يطيعوه ولا وافقوه؛ قال لهم: (فستذكرونَ ما أقول لكم؟: من هٰذه النصيحة، وسترون مغبَّة عدم قبولها حين يحلُّ بكم العقاب وتحرمون جزيل الثواب، (وأفوِّضُ أمري إلى الله؟؛ أي: ألجأ إليه وأعتصمُ وألقي أموري كلَّها لديه وأتوكَّل عليه في مصالحي ودفع الضرر الذي يصيبني منكم أو من غيركم. (إنَّ الله بصيرٌ بالعباد؟: يعلمُ أحوالكم وما يستحقُّون: يعلم حالي وضَعْفي فيمنعني منكم ويكفيني شرَّكم، ويعلم أحوالكم فلا تتصرَّفون إلَّا بإرادتِهِ ومشيئتِهِ؛ فإنَّ سلَّطكم عليًّ؛ فبحكمة منه تعالى وعن إرادتِهِ ومشيئتِهِ صَدَرَ ذٰلك.

٤٦ ـ ٤٦ ﴿ فوقاه الله سيئاتِ ما مَكَروا ﴾ أي: وقى الله القوئي الرحيم ذلك الرجل المؤمن الموفق عقوباتِ ما مكر فرعونُ وآله له من إرادة إهلاكه وإتلافه لأنه بادأهم بما يكرهون وأظهر لهم الموافقة التامَّة لموسى عليه السلام، ودعاهم إلى ما دعاهم إلي ما أخضبهم إليه موسى، ولهذا أمرَّ لا يحتملونه، وهم الذين لهم القدرةُ إذ ذاك، وقد أغضبهم واشتدً حَنَقُهم عليه، فأرادوا به كيداً، فحفظه الله من كيدهم ومكرهم، وانقلب كيدهم ومكروا وانقلب أوحاق ما مكر فرعونُ وآله له من إرادة إلى المؤمن المؤمن الموفق عقوباتِ ما مكر فرعونُ وآله له من إرادة إهلاكه وإتلافه لأنه بادأهم بما يكرهون وأظهر لهم الموافقة التامَّة لموسى عليه السلام، ودعاهم إلى ما دعاهم إلى ما وعاهم إلى ما وقد موسى، ولما أمرً لا يحتملونه، وهم الذين لهم القدرةُ إذ ذاك، وقد أغضبهم واشتدً حَنَقُهم عليه، فأرادوا به كيداً، فحفظه الله من كيدهم ومكرهم، وانقلب كيدُهم ومكرهم على أنفسهم.



1004

سورة غافر (٤٧ ــ ٥٠)

أغرقهم الله تعالى في صبيحة واحدةٍ عن آخرهم، وفي البرزخ: ﴿النار يُغْرَضُون عليها غدُوًا وعشيًا ويوم تقومُ الساعة أدخِلوا آلَ فرعونَ أَشدَّ العذابُ؟: فهذه العقوبات الشنيعة التي تحل بالمكذِّبين لرسل الله المعاندين لأمره.

 آوَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِ النّارِ فَيَقُولُ الشُعَفَتُوُا لِلَذِينَ اسْتَحَبُّرُوَا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَـلَ
 أَنشُر مُعْنُونَ عَنَا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ اللَّهِ قَالَ الَذِينَ اسْتَحْبُرُوَا إِنَّا كُلُّ فِيهَمَا إِنَّ اللَّهُ
 أَنشُر مُعْنُونَ عَنَا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ اللَّهُ عَالَ الَذِينَ اسْتَحْبُرُوَا إِنَّا كُلُّ فِيهمَا إِنَّ اللَّهُ
 أَنشُر مُعْنُونَ عَنَا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ اللَّهُ عَالَ الَذِينَ اسْتَحْبُرُوَا إِنَّا كُلُّ فِيهمَا إِنَّ اللَّهُ
 أَنشُر مُعْنُونَ عَنَا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ اللَّهُ عَالَ الَذِينَ اسْتَحْبُرُوَا إِنَّا كُلُّ فِيهمَا إِنَّ اللَّهُ
 مَعْنُونَ عَنّا يَوْمَا وَدَ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ اللهُ وَالَا الَذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَمَ ادَعُوا رَبَكُمْ يُعَفِّفُ عَنّا يَوْمَا وَمَا الْعَدَابِ اللَّهُ قَالُوا اللَّهُ اللَّهُ مُعَامًا اللَّهُ اللَّهُ عَنّا يَوْمًا وَمَا اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْعَدَابِ الْعَنْعَانُ اللَّهُ عَالَهُ عَالَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَنَا وَمَا الْعَانُ وَيَعْنَا وَمَا الْعَنَا وَمَا الْعَنْعَانُ الْعَالَ الْعَنَا عَنْ الْعَنَا وَمَا الْعَنْ عَالُوا عَنَا الْعَنْعُنُ عَنْهُ عَلَى الْعَنَا وَمُعَنَا وَمَنَا وَمِينَا الْعَنْتُ الْعَنَانُ عَالُوا عَادَا الْعَنْعُولُ الْعَالَ الْمُ الْعَانَ الْحَالَةُ عَالُوا عَادَعُولُ وَمَا مُنَا وَيَ الْعَنْ عَالُوا عَاذَعُولُ وَعَانُ وَيَ الْعَنَانُ الْعَاذَا الْحُلُقُوبُ عَنَا وَمَا مُعَنَا وَمَا مُعُنُولُ الْعَانُ الْعَانِ الْعَالَا الْ الْعَنَا الْعَالَةُ عَالُولُ عَالَةُ الْعَالَا الْعَامِ الْحَالَالَهُ الْعَالَا الْعَالَى الْحَالَا الْعَابُ عَنْ الْعَالُ الْعَالَةُ عَالُولُ عَالَيْ عَالُولُ عَانَا الْعَالَ الْعَالَى الْعَالَةُ الْعَامَانُ الْحَالَةُ عَالُولُ الْحَالَةُ الْعَامُ عَالُولُ الْحَافِي الْحَامُ الْحَالَةُ عَالُوا الْحَافِي الْحَافُ الْحَالَ الْعَابُ الْحَالَةُ عَالُولُ الْحَالَ الْحَالَةُ عَالُولُ الْعَالَةُ عُ مُوالُولُ عَالَةُ عَالُولُ عَانَا اللَّهُ عَالَهُ الْحَالَةُ عَالَةُ الْعَالُ الْحَالَةُ مَالُولُ الْحَالَةُ الْ مَعْنُ الْعُنُولُ عَالُولُ الْعَالُ الْعَالَةُ الْعَالَا الْعَالَا الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَامُ الْ الْ الْع

(٤٧) يخبر تعالى عن تخاصم أهل النار وعتاب بعضهم بعضاً واستغاثتهم بخَزَنَةِ النار وعدم الفائدة في ذلك، فقال: ﴿وإذ يتحاجُون في النار؟: يحتجُ التابعون بإغواء المتبوعين، ويتبرأ المتبوعون من التابعين، ﴿فيقولُ الضعفاءُ؟؛ أي: الأتباع للقادة الذين استكبروا على الحق ودَعَوْهم إلى ما استكبروا لأجله: ﴿إِنَّا كُنًا لَكُم تَبْعَاكُ: أنتم أغويتُم مُغنونَ عنًا للمي من التابعين، والشرّ، ﴿فهل أنتم مُغنونَ عنًا نصيباً من النار؟ والشرّ، فهل النار؟ تتماجُون عنا معنون عنا المعنون عنا المعنون من التابعين، وعدم الفائدة في المعنون من التابعين، في النار؟ إذ يحتجُ المعنون أن المعنون المعنون المعنون عنا المعنون عنا المولي من النار؟ ومن النار؟ المعنون عنا المعنون عنا المعنون عنا من النار؟ إذ يحتجُ أي: ولو قليلاً.

٤٨﴾ ﴿قال الذين استخبروا﴾: مبينين لعجزهم ونفوذ الحكم الإلهي في الجميع: ﴿إِنَّا كُلَّ فيها إنَّ الله قد حكم بين العباد﴾: وجعل لكلَّ قسطَه من العذاب؛ فلا يزاد في ذلك ولا ينقص منه ولا يغيَّر ما حكم به الحكيم.

٤٩ هوقال الذين في النار؟: من المستكبرين والضعفاء (لخزنة جهنَّم اذعوا ربَّكم يخفُّف عنًا يوماً من العذاب؟: لعله تحصُلُ بعض الراحة.

﴿ ٥٩ فَ فَرْقَالُوا لَهِمْ مُوبِّحْين ومبيَّنين أن شفاعتهم لا تنفعهم ودعاؤهم لا يفيدهم شيئاً: ﴿ أولم تَكُ تأتيكم رسلُكُم بالبيناتِ : التي تبيَّنتم بها الحقَّ والصراط المستقيم وما يقرِّب من الله وما يُبعِدُ منه، ﴿قالوا بلى : قد جاؤونا بالبينات، وقامت علينا حجَّةُ الله البالغة، فظلمنا وعاندنا الحقَّ بعدما تبيَّن، ﴿قالوا بُ أي : التي تبيَّنتم بها الخَقَ والصراط وقامت علينا حجَّةُ الله البالغة، فظلمنا وعاندنا الحقَّ بعدما تبيَّن، ﴿قالوا بلي : التي تبيَّنتم بها الخقَ والصراط وقامت علينا حجَّةُ الله البالغة، فظلمنا وعاندنا الحقَّ بعدما تبيَّن، ﴿قالوا بُ أي : الخزنة لأهل النار متبرئين من الدعاء لهم والشفاعة : ﴿فادعوا ) : أنتم، ولكن هذا الخزنة الما يغني شيئاً أم لا ؟ قال تعالى : ﴿ وما دعاء الكافرين إلَّا في ضلال ؟ أي : الخوا لاغ ؛ لأنَ الكفر محبطٌ لجميع الأعمال صادً لإجابة الدعاء .

سورة غافر (٥١ ـ ٥٥)

﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَذِينَ ءَامَنُوا فِي الْمُحَيَّوَةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلأَشْهَندُ ٥ يَوْمَ لَا يَنفَعُ الظَّلِيِينَ مَعْدِرَتُهُمٌّ وَلَهُمُ ٱللَّعْـنَةُ وَلَهُمْ سُوَهُ ٱلدَّارِ ٢ ﴾.

(٥٩ لما ذَكَرَ عقوبةَ آل فرعون في الدنيا والبرزخ ويوم القيامة، وذَكَرَ حالةَ أهل النار الفظيعة الذين نابذوا رسله وحاربوهم؛ قال: ﴿إِنَّا لننصرُ رُسُلَنا والذين آمنوا في الحياة الدُنيا؟؛ أي: بالحجة والبرهان والنصر، وفي الآخرة بالحكم ولأتباعهم بالثواب ولمن حاربهم بشدَّة العذاب.

٥٢ ليوم لا ينفعُ الظالمين معذِرَتُهم؟: حين يعتذرون، ﴿ولهم اللعنةُ ولهم سوءُ الدار؟؛ أي: الدار السيئة التي تَسوء نازليها.

وَلِقَدَ ءَانَيْنَا مُوَى الْهُدَىٰ وَأَوْرَثَنَا بَنِيَ إِسْرَءِيلَ الْكِتَنِبَ ﴾ هُدًى وَذِكْرَىٰ لِأَوْلِي ٱلأَلْبَنبِ ﴾ فَأَصْبِرَ إِنَ وَعْدَ اللَهِ حَقٌ وَٱسْتَغْفِرَ لِذَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِنِكَرِ ﴾ ﴾.

(٥٤ ـ ٥٤) لما ذكر ما جرى لموسى وفرعون وما آل إليه أمرُ فرعون وجنودِهِ، ثم ذكر الحكم العامَّ الشامل له ولأهل النار؛ ذكر أنه أعطى موسى ﴿الهدى؟؛ أي: الآيات والعلم الذي يهتدي به المهتدون، ﴿وأَوْرَثْنا بني إسرائيل الكتابَ؟؛ أي: جعلناه متوارثاً بينهم من قرن إلى آخر، وهو التوراة، وذلك الكتاب مشتملٌ على الهدى، الذي هو العلم بالأحكام الشرعيَّة وغيرها، وعلى التذكُّر للخير بالترغيب فيه وعن الشرَّ بالترهيب عنه، وليس ذلك لكلُّ أحدٍ، وإنما هو ﴿لأولي الألباب؟.

(٥٥) (فاصبز): يا أيها الرسولُ كما صبر مَنْ قبلك من أولي العزم المرسلين، (إنَّ وعدَ اللَه حقَّ)؛ أي: ليس مشكوكاً فيه أو فيه ريبٌ أو كذبٌ حتى يعسر عليك الصبر، وإنما هو الحقُّ المحض والهدى الصَّرف الذي يصبر عليه الصابرون ويجتهد في التمسَّك به أهل البصائر؛ فقوله: ﴿إنَّ وعد اللَّه حقَّّ : من الأسباب التي تحتُّ على الصبر على طاعة الله وعن ما يكره الله، (واستغفر لذيبكَ : المانع لك من تحصيل فوزك وسعادتِك، فأمره بالصبر الذي فيه يحصُلُ المحبوب، وبالاستغفار الذي فيه دفع المحذور، وبالتسبيح بحمد الله تعالى، خصوصاً (بالعشيَّ والإبكارِ): اللذين هما أفضل الأوقات، وفيهما من الأوراد والوظائف الواجبة والمستحبَّة ما فيهما؛ لأنَّ في ذٰلك عوناً على جميع الأمور.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءَايَتَتِ ٱللَّهِ بِعَنْدِ سُلَطَانٍ أَنَىٰهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا حِي مَا هُم بِبَلِنِيهُ فَآسْتَعِدْ بِٱللَّهِ إِنَّكُمُ هُوَ ٱلسَّتِعِيمُ ٱلْمَسِيرُ ٢

سورة غافر (٥٦ ـ ٥٨)

(٥٦) يخبر تعالى أنَّ من جادل في آياته لِيُبْطِلَها بالباطل بغير بيِّنةٍ من أمره ولا حجَّةٍ أنَّ هذا صادرٌ من كبرٍ في صدورهم على الحقَّ وعلى مَنْ جاء به؛ يريدون الاستعلاء عليه بما معهم من الباطل؛ فهذا قصدهم ومرادُهم، ولكنَّ هذا لا يتمُ لهم، وليسوا ببالغيه؛ فهذا نصَّ صريح وبشارةً بأن كل من جادل الحقَّ أنه مغلوبٌ، وكل من تكبر عليه فهو في نهايته ذليلٌ، فاستعذَه؛ أي: اعتصم والجا فبالله : ولم يذكر ما يستعيذ منه إرادةً<sup>(١)</sup> للعموم؛ أي: استعذ بالله من الكبر الذي يوجب التكبُّر على الحق، واستعذ بالله من شياطين الإنس والجنّ، واستعذ بالله من جميع الشرور. فإنَّه هو السميع»: لجميع الأصوات على اختلافها.

﴿لَخَلَقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَحَّبَرُ مِنْ خَلَقِ ٱلنَّاسِ وَلِّكِنَّ أَحْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (() وَمَا يَسَتَوى ٱلأَعْـمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِ وَلَا ٱلْمُسِىءُ قَلِـلًا مَا نَتَذَكَرُونَ (() إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَأَنِينَةٌ لَا رَيْبَ فِيهَا وَلَئِكِنَّ أَحْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ

(٥٧) يخبر تعالى بما تقرّر في العقول أنَّ (خلق السماواتِ والأرض) على عظمهما وسعتهما أعظم و أكبر من خلق الناس) ؛ فإنَّ الناس بالنسبة إلى خلق السماوات والأرض من أصغر ما يكون؛ فالذي خَلَقَ الأجرام العظيمة وأتقنها قادر على إعادة الناس بعد موتهم من باب أولى وأحرى، وهذا أحد الأدلَّة العقليَّة الدالَّة على إعادة الناس بعد موتهم من باب أولى وأحرى، وهذا أحد الأدلَّة العقليَة الدالَّة على إعادة الناس بعد موتهم من باب أولى وأحرى، وهذا أحد الأدلَّة العقليَة الدالَّة على إعادة الناس بعد موتهم من باب أولى وأحرى، وهذا أحد الأدلَّة العقليَة الدالَّة على إعادة الناس بعد موتهم من باب أولى وأحرى، وهذا أحد الأدلَّة العقليَة الدالَّة على البعث دلالة قاطعة بمجرَّد نظر العاقل إليها، يستدلُّ بها استدلالاً لا يقبل الشكَّ والشبهة بوقوع ما أخبرت به الرسل من البعث؛ وليس كلُّ أحد يجعل فكره للذلك، ويقبل بتدبُره، ولهذا قال: ﴿ولَكنَّ أكثر الناس لا يعلمونَ : ولذلك لا يعتبرون بذلك، ولا يجعلونه منهم على بال.

(1) في (ب): «ما يستعيد إرادة».

سورة غافر (٥٩ ـ ٢٠)

معاصيه، ساعياً في مساخطه، ﴿قليلاً ما تتذكَّرونَ﴾؛ أي: تذكَّركم قليلٌ، وإلَّا؛ فلو تذكَّرتم مراتبَ الأمور ومنازل الخير والشرَ والفرق بين الأبرار والفجار، وكانت لكم هِمَّةٌ عليَّةٌ؛ لآثرتم النافع على الضارُ، والهدى على الضلال، والسعادة الدائمة على الدنيا الفانية.

(٥٩ ه) (إنَّ الساعة لآتيةُ<sup>(١)</sup> لا ريبَ فيها): قد أخبرت بها الرسل الذين هم أصدق الخلق، ونطقت بها الكتب السماويَّة التي جميع أخبارها أعلى مراتب الصدق، وقامت عليها الشواهدُ المرئيَّة والآيات الأفقيَّة. (ولكنَّ أكثر الناس لا يؤمنونَ) مع لهذه الأمور التي توجب كمال التصديق والإذعان.

﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِي أَسْتَجِبَ لَكُوْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ٢

ُ ﴿٣٠﴾ لهذا من لطفه بعباده ونعمته العظيمة؛ حيث دعاهم إلى ما فيه صلاح دينهم ودنياهم وأمرهم بدعائه دعاء العبادة ودعاء المسألة ووعدهم أن يستجيبَ لهم، وتوعَّد من استكبر عنها، فقال: ﴿إِنَّ الذين يستكْبِرونَ عن عبادتي سَيَدْخُلونَ جهنَّمَ داخِرينَ﴾؛ أي: ذليلين حقيرين، يجتمعُ عليهم العذابُ والإهانة جزاءً على استكبارهم.

﴿اللَّهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الَّيْنَلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَ اللَّهَ لَدُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَنَكِنَّ أَحَثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﷺ ذَلِحُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوٌ فَأَنَى تُوْفَكُونَ ۞ كَذَلِكَ يُؤْفَكُ الَذِينَ كَانُوا بِتَابَتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ۞ اللَّه الَذِي جَعَلَ لَحُمُ الأَرْضَ فَرَازًا وَالسَّمَة بِنَاءَ وَصَوَرَحُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَحُمْ وَرَزَفَكُمْ مِن اللَّذِي جَعَلَ لَحُمُ الأَرْضَ فَرَازًا وَالسَّمَة بِنَاءَ وَصَوَرَحُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَحُمْ وَرَزَفَكُمْ مِن اللَّذِي جَعَلَ لَحُمُ اللَّهُ رَيْحَمُ مَالاَرْضَ فَرَازًا وَالسَّمَة بِنَاءَ وَصَوَرَحُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَحُمْ وَفَوَ فَصَدَعُوهُ مُخَلِقٍ عَلَى اللَّهُ رَيْحَمُ اللَّهُ وَتَعَانَ وَالْتَعَانِ اللَّهُ وَلَكُمُ اللَّهُ اللَّ

تدبَّرُ لهذه الآيات الكريمات الدالَّة على سعة رحمة اللَّه، وجزيل فضله، ووجوب شكره، وكمال قدرته، وعظيم سلطانه، وسعة ملكه، وعموم خلقه لجميع الأشياء، وكمال حياته، واتُصافه بالحمد على كلِّ ما اتَّصف به من الصفات الكاملة وما فعله

(١) في (ب): «آتية».

من الأفعال الحسنة، وتمام ربوبيَّته، وانفراده فيها، وأن جميع التَّدبير في العالم العلويِّ والسفليِّ في ماضي الأوقات وحاضرها ومستقبلها بيد الله تعالى، ليس لأحدِ من الأمر شيء ولا من القدرة شيء. فينتجُ من ذلك أنَّه تعالى المألوهُ المعبودُ وحدَه الذي لا يستحقُّ أحدٌ من العبوديَّة شيئاً كما لم يستحقَّ من الربوبيَّة شيئاً، وينتجُ من ذلك امتلاء القلوب بمعرفة الله تعالى ومحبَّته وخوفه ورجائه. وهذان الأمران ـ وهما معرفتُه وعبادتُه ـ هما اللذان خلق الله الخلقَ لأجلهما، وهما الغاية دنيويَّة وأخرويَّة، وهما الموصلان إلى كلَّ خير وفلاح وصلاح وسعادة المقصودة منه تعالى لعباده، وهما الموصلان إلى كلَّ خير وفلاح وصلاح وسعادة اللذات على الإطلاق، وهما اللذان إذ عات كل خير وحضر كل شرَ. فنسأله تعالى أن يملاً قلوبنا بمعرفتِهِ ومحبته، وأن يجعل حركاتِنا الباطنةَ والظاهرةَ خالصة لوجهه تابعةً لأمره؛ إنه لا يتعاظمه سؤالٌ، ولا يحفيه نوالٌ.

سورة غافر (٦١ ـ ٦٢)

(17) فقوله تعالى: ﴿الله الذي جعل لكم الليل؟؛ أي: لأجلكم جعل الله الليل مظلماً، ﴿لتسكنوا فيه؟: من حركاتكم التي لو استمرَّت لضرَّت؛ فتأوون إلى فرشكم، ويلقي الله عليكم النوم الذي يستريح به القلبُ والبدنُ، وهو من ضروريات الآدميِّ، لا يعيش بدونه، ويسكن فيه<sup>(١)</sup> أيضاً كلُّ حبيب إلى حبيبه، ويجتمع الفكر، وتقلُّ الشواعل. ﴿وَ جعل تعالى ﴿النهار مبصراً»: منيراً بالشمس المستمرَّة في الفلك، فتقومون من فرشكم إلى أشغالِكم الدينيَّة والدنيويَّة؛ هذا لذكرِه وقراءته، وهذا لصلاته، وهذا لطلبه العلم ودراستِهِ، وهذا لبيعه وشرائه، وهذا لبنائه أو حدادته أو نحوها من الصناعات، وهذا لسفرِهِ برًا وبحراً، وهذا لفلاحته، وهذا لتصليح حيواناته. ﴿إنَّ الله لَذو فضلَهُ؛ أي: عظيم كما يدنُّ عليه التنكيرُ ﴿على الناس؟: حيث أنعم عليهم بهذه النعم وغيرها، وصرف عنهم النقم، وهذا يوجبُ عليهم تمام شكره وذكره. ﴿ولَكنَّ أكثر الناس لا يشكرونَ؟: بسبب جهلهم وظلمهم. ﴿وقليلُ من عبادي الشكورُهُ، الذين يقرُون بنعمة ربَّهم ويخضعون لله ويحبُونه، ويصرفونها في طاعة مولاهم ورضاه.

(٢٢) ﴿ذَلكم؟ (٢): الذي فعلَ ما فعلَ ﴿الله ربَّكم؟ أي: المنفرد بالإلهية والمنفرد بالإلهية والمنفرد بالربية؛ لأنَّ انفراده بهذه النعم من ربوبيَّته، وإيجابها للشكر من ألوهيَّته.

(١) فى (ب): «ويسكن أيضا».

(۲) فى (ب): «ذلك».

سورة غافر (٦٣ ـ ٦٥)

﴿خالقُ كلِّ شيءٍ﴾: تقريرُ لربوبيته<sup>(١)</sup>، ﴿لا إله إلا هو﴾: تقريرُ أنَّه المستحقُّ للعبادة وحده لا شريكَ له. ثم صرح بالأمر بعبادتِهِ، فقال: ﴿فاَنَّى تُؤفَكونَ﴾؛ أي: كيف تُصرفون عن عبادتِهِ وحدَه لا شريك له بعدما أبانَ لكم الدليلَ، وأنار لكم السبيل.

﴿٦٣﴾ ﴿كذلك بُؤْفَكُ الذين كانوا بآيات الله يَجْحَدونَ﴾؛ أي: عقوبةً على جحدهم لأيات الله وتعديهم على رسله؛ صُرِفوا عن التوحيد والإخلاص؛ كما قال تعالى: ﴿وإذا ما أنزلت سورةً نَظَرَ بعضهم إلى بعض هل يراكم من أحدِ ثم انصرفوا صَرَفَ الله قلوبَهم بأنَهم قومٌ لا يفقهون﴾.

﴿٢٤﴾ ﴿الله الذي جَعَلَ لكم الأرضَ قراراً؟؛ أي: قارَةً ساكنةً مهيأةً لكلُ مصالحكم، تتمكَّنون من حرثها وغرسها والبناء عليها والسفر والإقامة فيها، ووالسماء بناء؟: سقفاً للأرض الذي أنتم فيها، قد جعل الله فيها ما تنتفعون به من الأنوار والعلامات، التي يُهتدى بها في ظلمات البرّ والبحر، ﴿وصوّركم فأحسن صُوَرَكم؟: فليس في جنس الحيوانات أحسنُ صورةَ من بني آدم؛ كما قال تعالى: إلفت خَلَقْنا الإنسان في أحسن تقويم؟، وإذا أردت أن تعرف حسنَ الآدميّ وكما حكمةِ الله تعالى فيه؛ فانظُرُ إليه عضواً عضواً؛ هل تجدُ عضواً من أعضائه يليقُ به ويصلحُ أن يكون في غير محلّه، وانظر أيضاً إلى الميل الذي في القلوب بعضهم ويصلحُ أن يكون في غير محلّه، وانظر أيضاً إلى الميل الذي في القلوب بعضهم ووسلحُ أن يكون في غير محلّه، وانظر أيضاً إلى الميل الذي في القلوب بعضهم والإيمان والمحبّة والمعرفة التي هي أحسن الأخلاق المناسبة لأجمل الصور. ومنظر ومسمع وغير ذلك من الطيّبات التي يسَّرها الله لعبادِه ومنكح وملس ومنظر ومسمع وغير ذلك من الطيّبات التي يسَّرها الله لعبادِه ومنكم والبه ومنعهم من الخبائث التي تضادُها وتضرُ أبدانهم وقلوبَهم وأديانَهم. ﴿ذلكم؟ الله توالي ومنكم في المامي الكلُّ علي من مأكل ومشرب ومنكح وملس ومنظر ومسمع وغير ذلك من الطيّبات التي يسَّرها الله لعبادِه ويسَّر لهم أسبابها ومنظر ومسمع وغير ذلك من الطيّبات التي يسَّرها الله لعبادِه ويسَّر لهم أسبابها ومنظم ورأنعم عليكم بهذه النعم، ﴿اللهُ ربُكم فتبارَكَ الله ربُ العالمين؟؛ أي: تعاظم وكَثُر خيرُه وإحسانُه، المربِّي جميع العالمين بنعمه.

(٦٥﴾ ﴿هو الحيَّ؟: الذي له الحياة الكاملة التامةُ المستلزمةُ لما تستلزمه من صفاتِهِ الذاتيَّة التي لا تتمُّ حياته إلَّا بها؛ كالسمع والبصر والقدرة والعلم والكلام وغير ذٰلك من صفات كمالِهِ ونعوتِ جلالِهِ. ﴿لا إِلٰه إِلَّا هو﴾؛ أي: لا معبود بحقً إِلَّا وجهه الكريم، ﴿فاذعوه﴾: وهٰذا شاملٌ لدعاء العبادة ودعاء المسألة ﴿مخلصينَ

(1) في النسختين قدم قوله: «لا إله إلا هو» على قوله: «خالق كل شيء».

سورة غافر (٦٦ ـ ٦٧)

له الدينَ؟؛ أي: اقصدوا بكلُ عبادة ودعاء وعمل وجه الله تعالى؛ فإنَّ الإخلاص هو المأمور به؛ كما قال تعالى: ﴿وما أمِروا إلَّا لِيَعْبُدوا الله مخلصينَ له الدينَ حنفاء؟. ﴿الحمدُ لله ربَّ العالمينَ؟؛ أي: جميع المحامد والمدائح والثناء؛ بالقول كنطق الخلق بذكره، والفعل كعبادتِهم له؛ كل ذٰلك لله تعالى وحده لا شريك له؛ لكماله في أوصافه وأفعاله وتمام نعمِهِ.

﴿ قُلْ إِنِي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَمَّا جَآةَنِ ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّذِي وَأُمِرْتُ أَن أُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ () هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُظْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةِ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلَا ثُمَ لِتَبْلُغُوا آشُدَكُمْ شُعَ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنكُم مَّن يُنَوَقًى مِن قَبَلُ وَلِنَبْلُغُوا آبَكُمْ شَمَتَى وَلَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ () هُوَ الَذِي يُحْمَى وَلَيَ يُعْمَى مِن تُوالًا مُ مُن مَرْ يُخْرِجُكُمْ طِفْلَا ثُمَ لِنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى مُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِينَ اللَّهُ الْمَالِينَ مَعْتُمُ مِن يُنُولُنَ مِن عَلَقَهُ مُ يُعْذِي مَا يَعْذِي اللَّهُ اللَّهُ مِنْ يُعْذَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى الْعَالَيْ الْعَلَى مُعْرَا اللَّهُ مِن يُتُولُقُ مِن عَلَقَهُ الْمَالِعُونُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَنْكُمُ مِن الْمُولَى اللَّهُ الْعَالَيْ الْعَلَى الْمُ الْعَالَيْنَ الْعَمَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَلَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللَّهُ الْعَبْدُ الْعَالَةُ الْعَوْلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَالَةُ الْعَالَةُ مُنْ الْعَالَةُ الْعَالَيْنَا الْمَالَةُ الْعَلَى الْنَا الْعَالَةُ الْعَتَى الْعَالَةُ الْعَامَ الْعَلَقُولُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَامَةُ عَلَيْ الْعَامَةُ الْعَالَةُ الْمَالَكُمُ الْعَالَةُ الْعَالَيْنُ الْمُعْتُمُ الْ لَعْلَى الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَالَةُ الْعَامَةُ الْعَلَى الْعَالَقُولُ الْعَالَى الْعَالَةُ الْعَا الْعُرُكُونُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَامَةُ الْعَالَةُ الْعَالَى اللَّهُ إِنَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَامَةُ الْعَالَةُ الْعَالِ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ مُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَامُ لَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ لُولُا الْعَامُ الْعَالَةُ لُلْعَالِيلَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ لُلْعُولُ الْعَالُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُ

(17) لما ذَكَرَ الأمر بإخلاص العبادة لله وحده، وذَكَرَ الأدلَّة على ذلك والبينات؛ صرَّح بالنهي عن عبادة ما سواه، فقال: ﴿قلَ يا أَيُّها النبيُّ، ﴿إِنِّي نهيتُ أن أعبدَ الذين تدعونَ من دونِ الله؟: من الأوثان والأصنام، وكلُّ ما عُبِدَ من دون الله، ولستُ على شكُّ من أمري، بل على يقينٍ وبصيرةٍ، ولهذا قال: ﴿لَمَا جاءنِيَ البيناتُ من ربِّي وأمرتُ أن أسلم لربِّ العالمين؟: بقلبي ولساني وجوارحي؛ بحيث تكون منقادة لطاعتِهِ مستسلمةً لأمره، وهذا أعظم مأمور به على الإطلاق؛ كما أن النهي عن عبادة ما سواه أعظمُ منهيًّ عنه على الإطلاق.

(٦٢) ثم قرَّر هذا التوحيدَ بأنه الخالق لكم والمطوَّر لخلقتِكم؛ فكما خلقكم وحدَه؛ فاعبدوه وحدَه، فقال: (هو الذي خَلَقَكم من تراب): وذلك بخلقة أصلكم وأبيكم آدم عليه السلام، (ثم من نطفة): وهذا ابتداء خلَق سائر النوع الإنسانيَّ ما دام في بطن أمَّه، فنبَّه بالابتداء على بقيَّة الأطوار من العلقة فالمضغة فالعظام فنفخ الروح، (ثم يخرجُكم طفلاً ثم): هكذا تنتقلون في الخلقة الإلهية حتى (تبلغوا أشدَكم): من قوة العقل والبدن وجميع قواه الظاهرة والباطنة، (ثم يونوا شيوخا أشدَكم): من توابك، من توفي الخلقة الإلهية حتى المعناني ما دام في بطن أمَّه، فنبَّه بالابتداء على بقيَّة الأطوار من العلقة فالمضغة فالعظام فنفخ الروح، (ثم يخرجُكم طفلاً ثم): هكذا تنتقلون في الخلقة الإلهية حتى (تبلغوا أشدَكم): من قوة العقل والبدن وجميع قواه الظاهرة والباطنة، (ثم لتكونوا شيوخا أشدَكم من يُتَوَفَّى من قبلُ»: بلوغ الأشد، (ولتَبْلُغوا): بهذه الأطوار المقدَّرة [إلى] أشدَكم من يُتَوَفِّى من قبلُه بلوغ الأشد، (ولتَبْلُغوا): بهذه الأطوار المقدَّرة إلى] أشدَكم من يتوفق من قبلُه بلوغ الأشد، (ولتَبْلُغوا): بهذه الأطوار المقدَّرة إلى] أشدَكم من يُتَوَفَى من قبلُه الموار كما الحلون الظاهرة والباطنة، (ثم يونوا شيوخا أشدَكم من يُتَوَفِّى من قبلُه الموغ الأشد، (ولتَبْلُغوا): بهذه الأطوار المقدَّرة وإلى] أشدَكم من يُتَوَفِّى من قبلُه الموار كامل الاقتدار، وأنّه الذي لا تنبغي العبادة إلا له، وأنّه ملور لكم في منده أعماركم.

سورة غافر (٦٨ ــ ٧٤)

(٦٨) ﴿هو الذي يُحيي ويميتُ؟ أي: هو المنفرد بالإحياء والإماتة؛ فلا تموت نفسٌ بسبب أو بغير سبب إلاً بإذنِهِ ﴿وما يُعَمَّرُ من مُعَمَّرٍ ولا يَنْقُصُ من عمرِهِ إلاً في كتاب إنَّ ذٰلك على الله يسيرُ؟ . ﴿فإذا قضى أمراً؟: جليلاً أو حقيراً ﴿فإنَّما يقول له كن فيكونُ؟: لا ردً في ذٰلك ولا مثنويَّة ولا تمنُع.

 أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بُجَدِدُونَ فِ مَايَتِ ٱللَّهِ أَنَّ بُصْرَفُونَ () ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِالْحِنَّبِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ () إِذِ ٱلْأَظْلُلُ فِي أَعْنَفِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ فِي الْمُعْيِمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ () ثُمَّ قِبِلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُم نُشْرِكُونَ () مِن دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَلُوا عَنَا بَل لَمَ نَكُن نَدْعُوا مِن قَبْلُ شَبْتًا كَذَلِكَ يُضِيلُ اللَّهُ الكَفِرِينَ () ذَلِنَهُ اللَّهُ قَالُونُ ضَلُوا عَنَا بَعَهُ مُوالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ اللَّهُ قَالُوا ضَلُوا عَنَا بَلَ لَمُ نَدْعُونَ مَنْ فَيْنَا عَنْ اللَّهُ الْكَنْفِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَهُ مَا أَيْنَ مَا كُنْتُمْ قَالُونَ عَنْ مُنْ أَنْ اللَّهُ الْتَعَدِيمِ عُمُ وَالسَّلَسِلُنَا مِن مُولُونَ عَنْ مُنْ أَنْ اللَّهُ النَّعَانَ مِن عُمْرُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ قَالُوا عَنَا بَلُكُونِينَ اللَّهُ مَنْ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمَنْ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْذِينَ الْعَنْ اللَهُ اللَهُ اللَيْنَ الْعَلُونَ فَ عَلَى اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّذَينِ اللَّهُ اللَائِعَةِ مَنْ اللَهُ اللَيْقِي فَاللَهُ اللَهُ اللَّهُ الْنَابُونَ اللَهُ اللَيْسُ اللَّهُ الْنَاسُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُونُ الْنُولُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ الْعُنَانِ مَنْ اللَهُ اللَيْنُ الْ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ الْعُنْعُولُ الْعُنْتُ الْعُنَا الْعُنُولُ الْنُهُ الْعُنَا الْعُنَالَةُ الْعُنَا الْعُنَا الْنُ الْعُنُولُ اللَهُ الْعُنَانِ الْعُنَا الْعَالَةُ الْعُنَا الْعَالَةُ الْعُنَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْحَالَةُ الْعُنَا الْعُنَا الْعَالُ الْعُنَا الْنَالُ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْنَالُولُ الْعُنَا الْعَالَ الْعُنْعُ الْعُنَا الْعُنْعَالُ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُنْمُ الْ الْعُنَا فَ الْعُنَا الْعُنَالُهُ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُنُولُ الْعُنَا الْعُنْ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُولُولُ الْعُنْ الْعُنَا الْعُنَ

﴿ الم تر إلى الذين يجادِلون في آيات اللَه : الواضحة البيَّنة متعجباً من حالهم الشنيعة، ﴿ أَنَى يُضرَفونَ ﴾ أي : كيف ينعدِلون عنها ؟! وإلى أيَّ شيء حالهم الشنيعة، ﴿ أَنَى يُضرَفونَ ﴾ أي : كيف ينعدِلون عنها ؟! وإلى أيَّ شيء يذهبونَ بعد البيانِ التام ؟! هل يجدون آياتٍ بيِّنات تعارض آيات الله؟! لا والله. أم يجدون شبهاً توافقُ أهواءهم ويصولون بها لأجل باطِلِهم ؟!

( ٧ - ٧٢ فبئس ما استبدلوا واختاروا لأنفسهم بتكذيبهم بالكتاب الذي جاءهم من الله وبما أرسل الله به رسله الذين هم خيرُ الخلق وأصدقُهم وأعظمُهم عقولاً؟ فهؤلاء لا جزاء لهم سوى النار الحامية، ولهذا توعَّدهم الله بعذابها، فقال: فسوف يعلمونَ إذ الأغلالُ في أعناقِهِم ): التي لا يستطيعون معها حركةً، والسلاسلُ ): التي يقرنون بها هم وشياطينهم فيُسْحَبونَ. في الحميم ؟؛ أي: الماء الذي اشتدَّ غليائه وحرَّه، في من على شركهم وكذبهم.

٧٣ ـ ٧٤ ويقال ﴿لهم أين ما كنتُم تشركونَ من دونِ الله»: هل نفعوكم أو دفعوا عنكم بعضَ العذاب؟! ﴿قالوا ضلُوا عنَّا﴾؟ أي: غابوا ولم يحضُروا، ولو حَضَروا؛ لم ينفعوا. ثم إنَّهم أنكروا فقالوا: ﴿بل لم نكن ندعو من قبلُ شيئاً»:

يُحتمل أنَّ مرادهم بذلك الإنكار، وظنُوا أنه ينفعهم ويفيدهم، ويُحتمل ـ وهو الأظهر ـ أنَّ مرادهم بذلك الإقرار على بطلان إلهيَّة ما كانوا يعبدون، وأنَّه ليس للَّه شريكُ في الحقيقة، وإنَّما هم ضالُّون مخطئون بعبادة معدوم الإلهية، ويدلُّ على لهذا قوله تعالى: ﴿كذلك يُضِلُّ الله الكافرين﴾؛ أي: كذلك الضلال الذي كانوا عليه في الدنيا الضلال الواضح لكلُّ أحدٍ، حتى إنهم بأنفسهم يقرُون ببطلانه يوم القيامة، ويتبيَّن لهم معنى قوله تعالى: ﴿وما يَتَّبعُ الذين يدعونَ من دون الله شركاءَ إن يَتَّبِعونَ إلَّا الظنَّه، ويدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿ويوم القيامةِ يكفُرون بشِرْكِكُمهُ، إن يَتَبعونَ إلَّا الظنَّه، ويدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿ويوم القيامةِ يكفُرون بشِرْكِكُمهُ، الآيات.

F سورة غافر (٧٥ ـ ٧٧)

(٧٧) ويقال لأهل النار: ﴿ذَلكمَهُ: العذابُ الذي نُوِّعَ عليكم ﴿بما كَنتُم تفرحون في الأرض بغير الحقَّ وبما كنتُم تمرحونَهُ؛ أي: تفرحون بالباطل الذي أنتم عليه وبالعلوم الذي خالفتم بها علوم الرسل، وتمرحون على عباد الله بغيا وعدواناً وظلماً وعصياناً؛ كما قال تعالى في آخر هذه السورة: ﴿فلمَّا جاءَتُهم رَسلُهُم بالبيناتِ فَرحوا بما عندَهم من العلمَه، وكما قال قومُ قارون له: ﴿لا تَفْرَحُ وَسلُهُم بالبيناتِ فَرحوا بما عندَهم من العلمَه، وكما قال قومُ قارون له: ﴿فلمَّا جاءَتُهم رَسلُهُم بالبيناتِ فَرحوا بما عندَهم من العلمَه، وكما قال قومُ قارون له: ﴿لا تَفْرَحُ إِلَّهُم بالبيناتِ فَرحوا بما عندَهم من العلمَه، وكما قال قومُ قارون له: ﴿لا تَفْرَحُ اللهُم بالبيناتِ فَرحوا بما عندَهم من العلمَه، وكما قال قومُ قارون له: ولا تَفْرَحُ إِلَّهُم إِلَّهُ وَالمارِ الذي الماء بنه ولا تُفْرَحُ إِلَّهُم بالبيناتِ فَرحوا بما عندَهم من العلمَه، وكما قال قومُ قارون له: ﴿لا تَفْرَحُ اللهُم بالبيناتِ فَرحوا بما عندَهم من العلمَه، وكما قال قومُ قارون له: ولا تُفْرَحُ إِلَّهُم إِلَّهُم بالبيناتِ فَرحوا بما عندَهم من العلم الذي المذمومُ الموجبُ للعقابِ؛ بخلاف إلى الله لا يحبُ الفرحينَ، وهذا هو الفرح المذمومُ الموجبُ للعقابِ؛ بخلاف الفرح المدوح الماء والغرابَة وبرحمتِهِ فَبْذَلْكَ فَلْيُفْرَحوا ما ورضي المول الموجبُ العقابِ وحلاف أور الفرح المذمومُ الموجبُ للعقابِ وحلاف أور الفرح المدور الفرح المدوح، الذي قال الله فيه: ﴿قل بفضل اللهِ وبرحمتِهِ فَبْذَلْكُ فَلْيُفْرَحوا ما وهو الفرح المدوح، الذي والعمل الصالح.

٧٦ (أدخُلوا أبوابَ جهنَّمَ): كلَّ بطبقةٍ من طبقاتها على قدر عمله ﴿خالدين فيها): لا يخرجون منها أبداً. ﴿فبئس مثوى المتكبَّرينَ»: مثوى يُخزَوْن فيه ويهانون ويُحبسون ويُعذَّبون، ويتردَّدون بين حرَّها وزمهريرها.

سورة غافر (۷۸ ـ ۸۱)

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْنِي بِتَايَةٍ إِلَا بِإِذْنِ اللَّهِ فَإِذَا حِكَآءَ أَمَرُ اللَّهِ قُضِيَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿

(٧٨ أي: ﴿ولقد أرسَلْنا من قبلِكَ رسلاً»: كثيرين إلى قومهم يَدْعونَهم ويصبرونَ على أذاهم. ﴿منهم مَن قَصَضنا عليكَ»: خبرهم، ﴿ومنهم مَن لم نَقْصُص عليكَ»: وكل الرسل مدبَّرُون ليس بيدهم شيء من الأمر. ﴿وما كانَ لأحدِ ﴿منهم أن يأتي بآيةِ»: من الآيات السمعيَّة والعقليَّة ﴿إلَّا بإذن اللّه؟؛ أي: بمشيئته وأمره؛ فاقتراح المقترح على الرسل الإتيان بالآيات ظلم منهم وتعنَّتُ وتكذيبٌ بعد أن أيَّدهم الله بالآيات الدالَة على صدقهم وصحَّة ما جاؤوا به. ﴿فإذا جاء أمر الله؟: بالفصل بين الرسل وأعدائِهم والفتح، ﴿قُضِيَ؟: بينهم ﴿بالحقَّ»: قال: ﴿وحسر هنالكَ؟؛ أي: وقت القضاء المذكور ﴿المبطلونَ؟: الذين وصفُهم الذي يقع الموقع ويوافق الصواب بإنجاء الرسل وأتباعهم وإهلاك المكذّبين، ولهٰذا قال: ﴿وحسر هنالكَ؟؛ أي: وقت القضاء المذكور ﴿المبطلونَ؟: الذين وصفُهم الذي يقع الموقع ويوافق الصواب بإنجاء الرسل وأتباعهم وإهلاك المكذّبين، ولهٰذا قال: ﴿وحسر هنالكَ؟؛ أي: وقت القضاء المذكور ﴿المبطلونَ؟: الذين وصفُهم فالي في المقصودة لهم باطلٌ، وغايتهم المقصودة لهم باطلةً، فليحذر هؤلاء المخاطبون أن يستمروا على باطلُم، في في المقصودة لهم باطلةً، فليحذر هؤلاء المخاطبون أن يستمروا على باطلهم، في خسروا كما خسر أولئك؛ فإنَ

﴿اللَّهُ الَّذِى جَعَكَ لَكُمُ الْأَنْعَنَمَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِى صُلُوبِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ۞ وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ فَأَتَّ ءَايَنتِ اللَّهِ تُنكِرُونَ ۞ ﴾.

الإنعام: ٨٠ يمتنُ تعالى على عبادِه بما جعل لهم من الأنعام التي بها جملةً من الإنعام: منها منافعُ الركوب عليها والحمل، ومنها منافعُ الأكل من لحومها والشرب من ألبانها، ومنها [منافع] الدفءُ واتَخاذ الآلات والأمتعة من أصوافها وأوبارها وأشعارها... إلى غير ذلك من المنافع. ﴿ولتبلغوا عليها حاجةً في صدوركم»: من الوصول إلى الأقطار البعيدة، وحصول السرور بها والفرح عند أهلها. ﴿وعليها من الفُلْكِ تُحْمَلُونَهُ؛ أي: على الرواحل البريَّة والفلك البريَّة والفُلك من الموافها وأوبارها من ألبانها، ومنها [الذفع] الدفء واتَخاذ الآلات والأمتعة من أصوافها وأوبارها وأشعارها... إلى غير ذلك من المنافع. ﴿ولتبلغوا عليها حاجةً في صدوركم»: من الوصول إلى الأقطار البعيدة، وحصول السرور بها والفرح عند أهلها. ﴿وعليها وعلى الفُلْكِ تُحْمَلُونَهُ؛ أي: على الرواحل البريَّة والفلك البحريَّة يحملكم الله، الذي سخَرها، وهيًا لها ما هيًا من الأسباب، التي لا تتمُ إلَّا بها.

﴿ لا ٨ ﴾ ﴿ ويريكم آياتٍهِ ﴾: الدالَّة على وحدانيَّته وأسمائه وصفاته، ولهذا من أكبر نعمه؛ حيث أشهد عباده آياتِهِ النفسيَّة وآياته الأفقيَّة ونعمَه الباهرة وعدَّدها عليهم ليعرفوه ويشكُروه ويذكُروه. ﴿ فَأَيَّ آيات اللّه تُنْكِرونَ ﴾؛ أي: أيَّ آية من آياته لا

FOR سورة غافر (۸۲ – ۸٤)

تعترفون بها؟! فإنَّكم قد تقرَّر عندكم أن جميع الآيات والنعم منه تعالى، فلم يبقَ للإنكار محلٌّ، ولا للإعراض عنها موضعٌ، بل أوجبت لذوي الألباب بَذْلَ الجهد واستفراغَ الوسع للاجتهاد في طاعته والتبتُّل في خدمته والانقطاع إليه.

﴿ أَفَلَمُ بَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوًا أَحْتَرُ مِنْهُمْ وَأَشَدَ قُوَّةُ وَمَاثَارًا فِي ٱلأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ فَلَمَّا جَآءَتْهُم رُسُلُهُم بِٱلْبَيْنَنَتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْفِلْمِ وَحَاقَتَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِمُونَ ﴿ فَلَمَا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُسَرِكِينَ ﴾ فَلَمَ يَعْهُمُ لَمَّا رَأَوَا بَأَسَنَا قَالُوا ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُسْرِكِينَ ﴾ فَلَمَ يَفْهُمُ إِيمَنَهُمُ لَمَا

(٢٨) يحتُّ تعالى المكذُبين لرسولهم على السَّير في الأرض بأبدانهم وقلوبهم وسؤال العالمين، فينظروا، نظرَ فكر واستدلال لا نظر غفلة وإهمال فكيف كان عاقبة الذين من قبلهم»: من الأمم السالفة؛ كعاد وثمود وغيرهم ممز كانوا أعظم منهم قوَّة وأكثر أموالا وأشدَّ آثاراً في الأرض من الأبنية الحصينة والغراس الأنيقة والزروع الكثيرة. فهما أغنى عنهم ما كانوا يكسبونَ»: حين جاءهم أمرُ الله، فلم تغن عنهم قوَّتُهم، ولا افتدوا بأموالهم، ولا تحصينوا بحصونهم.

﴿٨٣﴾ ثم ذَكَرَ جرمَهم الكبير، فقال: ﴿فلمًا جاءتُهم رسلُهم بالبيناتِ﴾: من الكتب الإلهيَّة والخوارق العظيمة، والعلم النافع المبيِّن للهدى من الضلال والحق من الباطل، ﴿فرحوا بما عندَهم من العلم﴾: المناقض لدين الرسل، ومن المعلوم أنَّ فرحهم به يدلُّ على شدَّة رضاهم به وتمسَّكهم ومعاداة الحقِّ الذي جاءت به أنَّ فرحهم به يدلُّ على شدَّة رضاهم به وتمسَّكهم ومعاداة الحقِّ الذي جاءت به الرسل وجعل باطلهم حقًا، وهذا عامٌ لجميع العلوم التي نوقِضَ بها ما جاءت به الرسل، ومن ألمعلوم الرسل وجعل باطلهم حقًا، وهذا عامٌ لجميع العلوم التي نوقِضَ بها ما جاءت به الرسل، ومن أحقَّها بالدُخول في هذا، علوم الفلسفة والمنطق اليوناني الذي رُدت به الرسل، ومن أحقَّها بالدُخول في هذا، علوم الفلسفة والمنطق اليوناني الذي رُدت به الرسل، ومن أحقَّها بالدُخول في هذا، علوم الفلسفة والمنطق اليوناني الذي رُدت به الرسل، ومن أحقَّها بالدُخول في هذا، علوم الفلسفة والمنطق اليوناني الذي رُدت به الرسل، ومن أحقَّها بالدُخول في هذا، علوم الفلسفة والمنطق اليوناني الذي رُدت به الرسل، ومن أحقَّها بالدُخول في هذا، علوم الفلسفة والمنطق اليوناني الذي رُدت به المولي من آيات القرآن، ونَقَصَتْ قدرَه في القلوب، وجَعَلَتْ أُدلَته اليوناني الذي رُدت به المطيًة لا تفيدُ شيئاً من اليقين، ويقدَّم عليها عقولُ أهل السَّفه والباطل، وهذا من الفظيَّة لا نفيدُ شيئاً من اليقين، ويقدَّم عليها عقولُ أهم السَفه والباطل، وهذا من الفظيَّة إي أن الراحاد في آيات الله والمعارضة لها والمناقضة؛ فالله المستعانُ، ﴿وحاق أعظم الإلحاد في آيات الله والمعارضة لها والمناقضة؛ فالله المستعانُ، أورحاق أعظم أبه إي أي أي ألما السَفه والباطل، أورحاق ألم أي أول الما أورحان.

٤٨٤ ﴿فَلَمَّا رأوا بأَسَنَا﴾؛ أي: عذابنا؛ أقرُّوا حيث لا ينفعهم الإقرار، و﴿قَالُوا آمَنَا بِالله وحدَه وكَفَرْنا بِما كُنَّا بِهِ مشركينَ﴾: من الأصنام والأوثان، وتبرَّأنا من كلُّ ما خالف الرسل من علم أو عمل.



سورة غافر (٨٥) \_ سورة فُصَلَت (٢)

(٥٨) ﴿ذلم يكُ ينفعُهم إيمانُهم لما رأوا بأسَنا؟ أي: في تلك الحال، ولهذه أسنة الله؟ وعادتُه ﴿التي خَلَتْ في عبادِهِ؟: أنَّ المكذَّبين حين ينزل بهم بأسُ الله وعقابُه إذا آمنوا؛ كان إيمانُهم غيرَ صحيح ولا منجياً لهم من العذاب، وذلك لأنَّه إيمانُ ضرورة؛ قد اضطرُوا إليه، وإيمانُ مشاهدة، وإنَّما الإيمان [النافع] الذي ينجي صاحبه هو الإيمان الاختياريُّ الذي يكون إيماناً بالغيب، وذلك قبل وجودِ قرائن العذاب، ﴿وخَسِرَ هنالك؟؛ أي: وقت الإهلاك وإذاقة البأس ﴿الكافرون؟: دينَهم ودُنياهم وأخراهم، ولا يكفي مجرَّد الخسارة في تلك الدار، بل لا بدَّ من خسران يشقي في العذاب الشديد والخلود فيه دائماً أبداً.

تم تفسير سورة المؤمن بحمد الله ولطفه ومعونته لا بحولنا وقوتنا. فله الشكر والثناء. \* \*

> تفسير سورة السجدة<sup>(1)</sup> وهي مكية ينه التَنْفِ التَنْفِ التَ<del>بَمَ</del>

 حَمَّةُ إِنَّا تَعْزِيلُ قِنَ الرَّحْنَي الرَّحِيمِ () كِنَتْ فُصِّلَتْ مَايَنْتُمُ فَرَّمَانًا عَرَبِيًّا لِفَوْمِ يَعْلَمُونَ
 اَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَحَـّةُرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْتَعُونَ () وَقَالُوا فُلُوْنَنَا فِي أَحَـنَةُ مِنَا نَدْعُونَا
 الإِيرَا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَحَـنَمُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْتَعُونَ () وَقَالُوا فُلُوْنَنَا فِي أَحَـنَةُ مِنّا نَدْعُونَا
 التَبْدِرُ وَنَذِيرًا فَأُوْنَا فِي أَعْرَضَ أَحَـنَهُمْ فَهُمْ لَا يَسْتَعُونَ () وَوَقَالُوا فُلُونَنَا فِي أَحَـنَةُ مِنَا نَدْعُونَا
 اللّذِينَ وَقَرْ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِمَاتُ فَأَعْمَلُ إِنَّنَا عَنِيلُونَ () فَلُونَنا فِي أَحْدَمُ مَنْهُمْ مَا لَيْتَهُ وَعُمَا إِلَيْهُ وَقَالُ وَقَالُوا فُلُونَنَا فِي أَنَا بَعْمَرُ مِنْلَكُرُ 
 يُوَى اللّذَينَ وَقُرْ وَمَنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِمَاتُ فَاعْمَلُ إِنَّنَا عَنِيلُونَ () فُلُونَا فِي فُلْ لِنَمَا أَنَا بَعْمَرُ مِنْلَكُرُ
 يُوَى إِنَى أَنَا اللَّهُ وَعَالَى اللَّهُ وَعَالَى اللَّهُ وَالَنْ عَنْعُمُونَا إِنَا الْنَعْنُولُنَا الْمَنْعَنِي وَالْنَعْنُونُ عَلْحُونُ الْنَا بَعْتُمُ وَقُونَا الْنَا بَعَنْ مَعْعَمُونُ يَعْلَعُونُ الْتَعْذَى إِنَا الْنَيْعَا إِنَا مَنْ الْحَمْنُ مَعْهُمُ الْعَالَيْتَنَا وَقَالُونَا إِنَا فُعُنُا إِنَّهُ مَنْ إِنَّهُمُ الْعُولُونَ الْتَعْلَى الْنَا الْعَالَى الْنَصْلُونَ الْنَعْنُونُ أَعْمَا الْمَعْلَى الْنَا الْعَالِحُونَ الْعَالِي أَنَا الْعَالِي مَعْنُ الْنَ الْتَعْذَى الْعَالِي فَالْنَا الْعَالِي أَنْ الْنَا بِعُمُ الْعَالِي مُنْ الْتَعْنُونُ الْنَا مُولُونَ الْنَ الْعَالِي مُنَا الْعَالِي مُعْنُونُ الْنَعْنُونُ الْنَقْنُ الْنَا بَيْنَا الْعَانِي مَا عَانَهُ وَعَمْ الْعَالَا لَعْنُونُ الْعَانِي مَا الْعَالَى الْعَالَيْنَ الْعَالَى الْعَالَى الْعَانَا مَا لَعْنُ الْعَانَ الْعَانَا الْعَالَيْنُ مُ الْعَالَى الْعَالْعُنَانَ وَقَالُونَ الْعُنْ الْحَانَا مَا الْعَالَيْنُ الْعَالَا الْعَالَيَ الْعَانَانُ الْعَانُ الْعَانِ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَى الْعَالَا الْعَالَى الْ الْعَالَى الْعَامِ مَا الْعَالَيْنَا الْعَالَى الْعَالَى الْعَانَ الْ الْعَالَى الْعَامِ الْعَالَى الْعَامِ الْعَالَى ا

(٢) يخبر تعالى عبادَه أنَّ لهذا الكتاب الجليل والقرآن الجميل ﴿تنزيلُ﴾: صادر من الرحمٰن الرحيم﴾: الذي وسعتْ رحمتُه كلَّ شيء، الذي من أعظم رحمته وأجلُها إنزال لهذا الكتاب، الذي حصل به من العلم والهدى والنور والشفاء والرحمة والخير الكثير ما هو من أجلُ نعمِهِ على العباد، وهو الطريق للسعادة في الدارين.

(۱) وهي سورة فصلت.

THE PRINCE GH FOR QURANIC سورة فُصَلَت (٣ ـ ٧)

(٣) ثم أثنى على الكتاب بتمام البيان، فقال: ﴿فُصِّلَتْ آياتُهَ؟ أي: فُصِّلَ كُلُّ شيء من أنواعه على حِدَيهِ، وهذا يستلزمُ البيان التامُ والتفريق بين كُلُ شيء وتمييز الحقائق، ﴿قرآناً عربيًا؟؛ أي: باللغة الفصحى أكمل اللغات، فصلت آياتُهُ وأجعِلَ عربيًا. ﴿لقوم يَعْلَمونَ؟؛ أي: لأجل أن يتبيَّنَ لهم معناه كما يتبيَّن لفظه، ويتَّضحَ لهم الهدى من الضلال والغيُّ من الرشاد، وأمَّا الجاهلون الذين لا يزيدُهم الهدى إلَّا ضلالاً ولا البيانُ إلا عمى؛ فهؤلاء لم يَسُقِ الكلامَ لأجلهم، و﴿سواء عليهم أنذرتهم أم لم تنذِرُهم لا يؤمنون؟.

٤﴾ ﴿بشيراً ونذيراً»؛ أي: بشيراً بالثواب العاجل والآجل، ونذيراً بالعقاب العاجل والآجل، وذكر تفصيلَهما، وذكر الأسبابَ والأوصاف التي تحصل بها البشارةُ والنذارةُ، وهذه الأوصاف للكتاب مما يوجب أن يُتَلَقَّى بالقَبول والإذعان والإيمان والعمل به، ولكن أعرض أكثر الخلق عنه إعراض المستكبرين، ﴿فهم لا يسمعون﴾: له سماع قبول وإجابةٍ، وإن كانوا قد سمِعوه سماعاً تقوُم عليهم به الحجَّة الشرعيَّة.

(٥) ﴿وقالوا؟ أي: هؤلاء المعرضون عنه مبينين عدم انتفاعهم به بسدً الأبواب الموصلة إليه: ﴿قلوبُنا في أكِنَّةِ؟ أي: أغطية مغشًاة، ﴿مما تَذعونا إليه وفي آذاننا وقرّ؟ أي: صمم فلا نسمع لك ﴿ومن بيننا وبينك حجابٌ؟: فلا نراك؟ القصدُ من ذلك أنَّهم أظهروا الإعراض عنه من كلِّ وجه، وأظهروا بُغْضَه والرُضا بما هم عليه، ولهذا قالوا: ﴿فاعُمَلُ إنَّنا عاملونَ؟؟ أي: كما رضيت بالعمل بدينك؟ فإنَّنا راضون كلَّ الرضا بالعمل في ديننا، وهذا من أعظم الخذلان؟ حيث رضوا بالضَّلال عن الهدى، واستبدلوا الكفرَ بالإيمان، وباعوا الآخرةَ بالدنيا.

﴿ - ٧﴾ ﴿قُلْهُ: لهم يا أَيُّها النبيُّ: ﴿إِنَّما أَنَا بَشَرٌ مَتْلُكُم يوحى إلْيَّهُ؛ أي: هٰذه صفتي ووظيفتي: أني بشرٌ مثلكم، ليس بيدي من الأمر شيء، ولا عندي ما تستعجلون به، وإنَّما فضَّلني الله عليكم وميَّزني وخصَّني بالوحي الذي أوحاه إليَّ وأمرني باتباعه ودعوتِكُم إليه. ﴿فاستَقيموا إليهَهُ؛ أي: اسلكوا الصراط الموصل إلى الله تعالى بتصديق الخبر الذي أخبر به واتباع الأمر واجتناب النهي، هٰذا حقيقة الاستقامة، ثم الدوام على ذلك، وفي قوله: ﴿إليهُ: تنبيهٌ على الإخلاص، وأنَّ العامل ينبغي له أن يَجْعَلَ مقصودَه وغايتَه التي يعمل لأجلها الوصولَ إلى الله وإلى دار كرامتِهِ؛ فبذلك يكون عملُه خالصاً صالحاً نافعاً، وبفواتِهِ يكون عملُه باطلاً.

سورة فُصْلَت (٨ ـ ١١)

ولمًا كان العبدُ ولو حَرَصَ على الاستقامةِ لا بدَّ أن يحصلَ منه خللَ بتقصير بمأمور أو ارتكاب منهيً؛ أمره بدواء ذلك بالاستغفار المتضمِّن للتوبة، فقال: ﴿واستغفِروه ﴾، ثم توعَّد من ترك الاستقامة فقال: ﴿وويلَ للمشركينَ. الذين لا يُؤتونَ الزَّكاةَ ﴾؛ أي: الذين عَبَدوا من دونِهِ مَنْ لا يملك نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، ودسُوا<sup>(۱)</sup> أنفسهم فلم يزكُّوها بتوحيد ربَّهم والإخلاص له، ولم يُصَلُّوا ولا زَكُوْا؛ فلا إخلاص للخالق بالتوحيد والصلاةِ، ولا نفع للخلق بالزَّكاة وغيرها. ﴿وهم بالآخرةِ هم كافرونَ ﴾؛ أي: لا يؤمنون بالبعث ولا بالجنة والنار؛ فلذلك لما زال الخوفُ من قلوبهم؛ أقدموا على ما أقدموا عليه مما يضرَّهم في الآخرة.

الأما ذَكَرَ الكافرين؛ ذَكَرَ المؤمنين ووَصْفَهم وجزاءهم، فقال: ﴿إِن الذين آمنوا﴾: بهذا الكتاب وما اشتمل عليه ممًا دعا إليه من الإيمان وصدَّقوا إيمانَهم بالأعمال الصالحة الجامعة للإخلاص والمتابعة، ﴿لهم أُجرَّهُ؛ أي: عظيم ﴿غيرُ ممنونَهُ؛ أي: غير مقطوع ولا نافذٍ، بل هو مستمرً مدى الأوقات، متزايدٌ على الساعات، مشتملٌ على جميع اللذَّات والمشتَهَيات.

كَمْ قُلْ أَبِنَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِى يَوْمَتِنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَاداً ذَلِكَ رَبُ ٱلْمَالَمِينَ
 وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْقِهَا وَبَنزَكَ فِيهَا وَفَذَرَ فِيهَا أَفْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَلَهُ لِلسَّآبِلِينَ 
 مُ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْقِهَا وَبَنزَكَ فِيهَا وَفَذَرَ فِيهَا أَفْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَلَهُ لِلسَآبِلِينَ 
 مُ مَنتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ افْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَمْهُمُ قَالَاً أَنبَا طَآبِعِينَ 
 مُ مَنتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ افْنِيا طَوْعًا أَوْ كَرُهُمْ قَالَاً أَنبَا طَآبِعِينَ 
 مُ مَنتَوَى إِلَى السَمَاءِ وَمَ دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ افْنِيا مَتَوَعًا أَوْ كَرُهُمَا قَالَنَا أَنبَا طَآبِعِينَ 
 مَنتَوَى إِلَى السَمَاءِ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلذَرْضِ افْنِيا أَوْرَعَا أَقُو كَرُهُمَا قَالَنَا أَنبَا مَايِعِينَ 
 مَنتَعَانَ مَعْنَانِ مُعَالَى السَمَاءِ وَمِن مُعَالًا لَمُونَ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ افْنِيا مَنْ وَرَجْعَا أَوْ كَرُهُمَا قَالَنَا السَمَاءِ وَمَعْنَ فَيَ فَيَعْتَنْ لَكُونِهِ الْقُولُ مُنْ فَقَالَ إِنَّهُ فَقَالَ هُولَ فَتَ فَيْعَا أَوْ تَعَالَى إِنَّامَةُ اللَّيَامِ وَقَعْنَا لِيسَابِهِ وَعَالَيْ فَيَ لَنْ عَلَى فَي مُوْنَ مُولَى فَقَالَ إِنَّا لَهُ فَيَعْنَ الْنَ فَي مُوْنَعْنَ الْنَعْنَ الْتُعْتَى إِنَّا مَنْ لَهُ لِلْسَابِي فَى الْنَعْتَى الْنَعْنَ الْنَعْنَا الْعَالِي فَا أَنْ فَقَالَ عَامَا لَعَانَ مَنْ الْتُعَامِ مَا مَالْتُ لَهُ مَا مَالَكُنَا اللَّهُ مَا مَالْعَالَى مُنْ فَى مُوالَى فَعْتَمَ مُنْهُ مُنْعَا أَعْنَا لَهُ مَالَعَا مَنْ مَعْتَى الْعَالَى مَالَهُ مَا مَالَا مَالَكُونُ مَا لَهُ مَالْعَالِي مَا مَالَا مَالَتَهُ مَا مَا مَا مُولَكُونَ مَا مَالَةُ مَالَا مَا مَالَعْنَا مَا مَا مُعْتَعَامِ مَا مَالَيْ مَالَعُ مَالَكُهُ مَالْنَا مَالَعَا مَالَعُنَا الْعَامِ مَ مَا مَا مَا مَالْعَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَ مَا مُ مَا مَا مَا مَالْنَا مَا مَالَعْ مَا مَالَعُ مَا مَالَعْنَ مَالْعَانِ مَا مَا مَا مَا مَ مَامُ مَا مَالَعُهُ مَا مَالْعَا مَ

٩ ـ ١٠ ينكرُ تعالى ويَعَجّب من كفر الكافرين به، الذين جعلوا معه أنداداً، يُشْرِكونهم معه، ويبذُلون لهم ما يشاؤون من عباداتهم، ويسوُّونهم بالربِّ العظيم الملك الكريم، الذي خلق الأرض الكثيفة العظيمة في يومين، ثم دحاها في يومين؛ بأن جعل فيها رواسيَ من فوقها تُرْسيها عن الزوال والتزلزل وعدم الاستقرارِ فكمَّل خلقها ودحاها وأخرج أقواتها وتوابعَ ذٰلك ﴿في أربعةِ أيام سواءً للسائلينَه: عن ذٰلك؛ فلا ينبَّئك مثلُ خبير؛ فهٰذا الخبر الصادق الذي لا زيادة فيه ولا نقص.

1077

(١١) ﴿ ثم؟: بعد أن خَلَقَ الأرض ﴿ استوى؟؛ أي: قصد ﴿ إلى؟: خلق ﴿ السماء وهي دخانَ؟: قد ثار على وجه الماء، ﴿ فقال لها؟: ولمّا كان هذا التخصيصُ يوهِمُ الاختصاص؛ عَطَفَ عليه بقوله: ﴿ وللأرض اتُتِيا طوعاً أو كَرْهاَ؟؛ أي: انقادا لأمري طائعتين أو مُكْرَهَتَيْن؛ فلا بدَّ من نفوذه، ﴿قالتا أتَيْنا طائعينَ؟! أي: ليس<sup>(١)</sup> لنا إرادةً تخالف إرادتك.

﴿١٢﴾ ﴿فقضاهنَ سبعَ سمُواتِ في يومين﴾: فتمَّ خلقُ السماواتِ والأرض في ستة أيام؛ أولها يوم الأحد، وآخرها يوم الجمعة، مع أنَّ قدرةَ الله ومشيئتَه صالحةً لخلق الجميع في لحظة واحدة، ولكن مع أنَّه قدير؛ فهو حكيمٌ رفيقٌ؛ فمن حكمته ورفقه أن جعل خَلْقَها في هٰذه المدة المقدرة. واعلم أنَّ ظاهر هٰذه الآية مع قوله تعالى في النازعات لما ذَكَرَ خَلْقَ السماواتِ؛ قال: ﴿والأرضَ بعد ذٰلك دحاها﴾: يَظْهَرُ منهما التعارضُ! مع أنَّ كتاب الله لا تعارض فيه ولا اختلاف! والجواب عن ذٰلك ما قاله كثير من السلف: أنَّ خلقَ الأرض وصورتَها متقدِّم على خلق السماواتِ كما هنا. ودَحْيُ الأرض بأن ﴿أَخْرِجَ منها ماءها ومَرْعاها. والجبالَ أرساها﴾: متأخر على (٢) خلق السماوات؛ كما في سورة النازعات، ولهذا قال [فيها]: ﴿والأرضَ بعد ذٰلكَ دَحاها. أخرَجَ منها. . . ﴾ إلى آخره، ولم يقل: والأرضَ بعد ذٰلك خَلَقها. وقوله: ﴿وأوحى في كلِّ سماءٍ أمرَها﴾؛ أي: الأمر والتدبير اللائقَ بها، التي اقتضته حكمةُ أحكم الحاكمين، ﴿وزيَّنَا السماء الذَّنيا بمصابيحَ﴾: هي النجوم؛ يُستنار بها ويُهتدى، وتكون زينةَ وجمالاً للسماء ظاهراً وجمالاً لها باطناً بجعلها رجوماً للشياطين؛ لئلاً يسترق السمعَ فيها. ﴿ذَلِكَ﴾: المذكور من الأرض وما فيها والسماء وما فيها ﴿تقديرُ العزيز العليمِ﴾: الذي عزَّتُه قَهَرَ بها الأشياء ودبَّرها وخَلَق بها المخلوقات. ﴿العليم﴾ الذي أحاط علمُهُ بالمخلوقات والغائب والشاهد.

فترك المشركين الإخلاص لهذا الربِّ العظيم الواحد القهَّار، الذي انقادتِ المخلوقاتُ لأمره، ونفذَ فيها قدرُه من أعجب الأشياء، واتِّخاذهم له أنداداً يسوُّونهم به وهم ناقصون في أوصافهم وأفعالهم أعجب وأعجب، ولا دواء لهُؤلاء إن استمرُّ إعراضُهم إلَّا العقوبات الدنيويَّة والأخرويَّة؛ فلهٰذا خوَّفهم بقوله:

(٢) في (ب): «عن».

سورة فُصّلَت (١٩ ـ ١٧)

فَانِ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْدَرْتُكُمْ صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةِ عَادِ وَتَمُودَ ﴾ إِذَ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمَ وَمِنْ خَلِيْهِمْ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَا اللَّهُ قَالُوا لَوَ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنَزَلَ مَلَتِهِكَةً فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِـ كَفِرُونَ ﴾ ﴾

(١٤ - ١٤) أي: فإن أعرض لهوّلاء المكذّبون بعدما بُيُنَ لهم من أوصاف القرآن الحميدة ومن صفات الإله العظيم، فقل أنذرتُكم صاعقة »؛ أي: عذاباً يستأصِلكم ويجتاحُكم، فمثل صاعقة عاد وثمودَ»: القبيلتين المعروفتين؛ حيث اجتاحهم العذاب، وحلَّ عليهم وَبيل العقاب، وذلك بظلمهم وكفرهم؛ حيث فجاءتهم الرسل من بين أيديهم ومن خلفهم »؛ أي: يَتْبَع بعضهم بعضاً متوالين، وحوتُهم العذاب، وحلَّ عليهم ومن خلفهم »؛ أي: يتُبَع بعضهم بعضاً متوالين، وحوتُهم العذاب، وحلَّ عليهم ومن خلفهم »؛ أي: يتُبَع بعضهم بعضاً متوالين، وحوتُهم جميعاً واحدة: فأن لا تَعْبَدُوا إلَّا الله »؛ أي: يأمرون بالإخلاص لله، ودعوتُهم جميعاً واحدة: فأن لا تَعْبَدُوا إلَّا الله »؛ أي: يأمرون بالإخلاص لله، ويَنْهَوْنَهم جميعاً واحدة: فأن لا تَعْبَدُوا إلَّا الله »؛ أي: يأمرون بالإخلاص لله، وينهونهونهم عن الشرك به، فردوا رسالتهم وكذّبوهم، وفالوا لو شاء ربُنا لأنزل ملائكة »؛ أي: وأما أنتم؛ فبشرَ مثلنا، فوفإنًا بما أزسِلْتم به كافرون »: وهذه الشبهة ويَنْهونهم عن الشرك به، فردوا رسالتهم وكذّبوهم، وفالوا لو شاء ربُنا لأنزل ملائكة »؛ أي: وأما أنتم به فردوا رسالتهم وكذّبوهم، وفوالوا لو شاء ربُنا للما من بن أير ما أزسِلْتم به كافرون »: وهذه الشبهة ويَنْهونهم عن الشرك به، فردوا رسالتهم وكذّبوهم، وفوالوا لو شاء ربُنا لأنزل ما تزل متوارثة بين المكذّبين بالأمم، وهي من أوهى الشُبه؛ فإنَّه ليس من شرط ما تزل متوارثة بين المكذّبين بالأمم، وهي من أوهى الشُبه؛ فإنَّه ليس من شرط ما تزل متوارثة بين المكذّبين بالأمم، وهي من أوهى الشُبه؛ فإنَه ليس من شرط ما تزل متوارثة بين المكذّبين بالأمم، وهي من أوهى الشُبه؛ فإنَه ليس من شرط ما تزل متوارثة بين المكنّبين ما أزما شرط الرسالة أن يأتي الرسول بما يدلُ على صديقه، فليقدحوا إن استطاعوا بصدقِهم بقادح عقليَّ أو شرعيً، ولن يستطيعوا إلى على صديقه، فله من أولى سبلام.

﴿فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَحْبُلُا فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةٌ أَوَلَمَ بَرَوْا أَتَ ٱلَذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةٌ وَكَانُوا بِعَابَنِيْنَا يَجَحَدُونَ ۞ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيمًا صَرْصَرًا فِي أَبَامِ نَحِسَاتِ لِنَذِيقَهُمْ عَذَابَ لَلِخْرِي فِي ٱلْحَيَوَةِ الدُّنِيَّا وَلَعَذَابُ الْآخِزَةِ أَخْرَى وَهُمْ لَا يُصَرُونَ ۞ ﴾.

لهٰذا تفصيلٌ لقصة هاتين الأمتين عادٍ وثمود:

(١٩) فأمًا عادً؛ فكانوا مع كفرهم بالله وجحدهم بآيات الله وكفرهم برسله مستكبرين ﴿في الأرض؟ قاهرين لمن حولَهم من العباد ظالمين لهم قد أعجبتهم قُوَّتُهم، ﴿وقالوا مَنْ أُشدً منا قُوَّةَ؟ : قال تعالى ردًا عليهم بما يعرفه كلُ أحدِ: ﴿أُولَم يَرَوا أَنَّ الله الذي خلقهم هو أُشدُ منهم قوةَ؟ : فلولا خلقُه إيَّاهم؛ لم وأولم يَرَوا أنَ الله الذي ألحال نظراً صحيحاً؛ لم يغترُوا بقوَّتِهم.

١٦﴾ فعاقبهم الله عقوبةً تناسب قوّتهم التي اغترُوا بها، ﴿فأرسلنا عليهم ريحاً صرصراً﴾؛ أي: ريحاً عظيمةً من قوتها وشدَّتها، لها صوتٌ مزعجٌ كالرعد

القاصف، فسخَّرها الله ﴿عليهم سبعَ ليالِ وثمانيةَ أيَّام حسوماً فترى القومَ فيها صرعي كأنَّهم أعجازُ نخل خاويةٍ﴾، ﴿نحساتَ﴾: فدمَّرتهم وأهلكتهم فأصبحوا لا يُرى إلَّا مساكنُهم، وقال هنا: ﴿لنذيقَهم عذابَ الخِزْي في الحياة الدُّنيا﴾: الذي اختزوا به وافتُضِحوا بين الخليقة، ﴿ولَعذابُ الآخرة أخزى وهم لا يُنصَرونَ﴾؛ أي: لا يُمنعون من عذاب الله، ولا يَنْفَعون<sup>(١)</sup> أنفسَهم.

or مبورة فُصَلَت (١٧ ـ ١٨)

﴿وَإَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ فَأَخَذَتْهُمْ صَنِعِقَةُ ٱلْعَذَابِ الْحُوُنِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٢ وَنَجَيْنَا الَذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنَقُونَ ٢

(١٧) فواما ثمودَ»: وهم القبيلة المعروفة، الذين سكنوا الحجرَ وحواليه، الذين أرسل الله إليهم صالحاً عليه السلام يدعوهم إلى توحيدِ ربَّهم وينهاهم عن الشرك، وآتاهم الله الناقة آيةً عظيمةً لها شِربٌ ولهم شِربُ يوم معلوم، يشربون لبنَها يوماً ويشربون من الماء يوماً، وليسوا ينفقون عليها، بل تأكل من أرض الله، ولهذا قال هنا: (وأمًا ثمودُ فهَدَيْناهمَهَ ؛ أي: هداية بيان، وإنما نصَّ عليهم، وإن كان جميع الأمم المهلكة قد قامتْ عليهم الحجَّةُ وحصل لهم البيانُ؛ لأن آية ثمودَ آيةٌ باهرةٌ قد رآها صغيرهم وكبيرهم وذكرهم وأنثاهم، وكانت آيةً مبصرةً، فلهذا خصَّهم بزيادة البيان والهدى، ولكنَّهم من ظلمهم وشرَّهم استحبُّوا (العمى) الذي هو الكفر والضلال (على الهدى) الذي هو العلم والإيمان، فأخذهم (العذاب) بما كانوا يكسِبون، لا ظُلماً من الله لهم.

﴿١٨﴾ ﴿ونجَّنِنا الذين آمنوا وكانوا يتَّقونَ﴾؛ أي: نجَّى الله صالحاً عليه السلام ومن اتَّبعه من المؤمنين المتَّقين للشرك والمعاصي.

﴿وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللَهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوَزَعُونَ ﴾ حَتَّى إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمَعُهُمْ وَأَبْصَبُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنًا قَالُوا أَنطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنطَقَ كُلَ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِآبِهِ تُرْجَعُونَ ﴾ وَمَا كُنتُمْ عَلَيْنًا يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَعْكُمُو وَلَا أَبْصَنَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَابِي فَلْنَسْتَدِ أَنَّ اللَّهُ وَذَيْكُمُ عَلَيْكُمْ سَعْكُمُو وَلَا أَبْصَنَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِينَ ظَانَتُمُ مَنْ اللَهُ لَا يَعْلَمُ كُنتُهُمْ عَلَيْنَا اللَّهُ وَذَيْكُمُ عَلَيْكُمُ سَعْكُمُو وَلَا أَيْصَنَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِينَ ظَانَتُتُو أَنَّهُ اللَهُ لَمُ

(۱) في (ب): «ولا يمنعون».

سورة فُصَلَت (١٩ ـ ٢٣)

فَالَنَّارُ مَثْوَى لَهُمَّ وَإِن يَسْتَعْتِبُوا فَمَا هُم مِّنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ٥

لام ١٩﴾ يخبر تعالى عن أعدائه الذين بارزوه بالكفر به وبآياتِهِ وتكذيب رسلِهِ ومعاداتهم ومحاربتهم وحالِهِم الشنيعةِ حين يُحشرونَ؛ أي: يجمعون ﴿إلى النار فهم يُوزَعونَ﴾؛ أي: يردُّ أولهم على آخرهم، ويتبعُ آخرُهم أوَّلهم، ويساقون إليها سوقاً عنيفاً، لا يستطيعون امتناعاً ولا يَنصرون أنفسَهم ولا هم يُنصرون.

﴿٢٠﴾ ﴿حتى إذا ما جاؤوها﴾؛ أي: حتى إذا وردوا على النار وأرادوا الإنكارَ أو أنكروا ما عملوه من المعاصي، ﴿شَهِدَ عليهم سمعُهم وأبصارُهم وجلودُهم﴾: عمومٌ بعد خصوص، ﴿بما كانوا يعملونَ﴾؛ أي: شهد عليهم كلُّ عضو من أعضائهم؛ فكل عضو يقول: أنا فعلتُ كذا وكذا يوم كذا وكذا، وخصَّ هٰذه الأعضاء الثلاثة؛ لأنَّ أكثر الذَّنوب إنما تقع بها أو بسببها.

(٢١) فإذا شهدت عليهم، عاتبوها ﴿وقالوا لجلودِهِمَ»: لهذا دليلٌ على أنَّ الشهادة تقع من كلٌ عضو كما ذكرنا، ﴿لم شهدتُم عليناً»: ونحن ندافعُ عنكنً؟ أقالوا أنطَقَنا اللهُ الذي أنطق كلَّ شيءٍ»: فليس في إمكاننا الامتناعُ عن الشهادة حين أنطقنا الذي لا يَستعصي أحد عن مشيئتِهِ<sup>(١)</sup>، ﴿وهو خَلَقَكم أولَ مرةٍ»: فكما خلقكم بذواتكم وأجسامِكم؛ خلق أيضاً صفاتِكم، ومن ذٰلك الإنطاق. ﴿وإليه على البعثِ بالخَلْقِ الأول كما هو طريقة القرآن.

﴿ وَما كَنتُم تستَخِرونَ أَن يَشْهدَ عليكم سمعُكم ولا أبصارُكم ولا جلودُكم؟ أي: وما كنتُم تختفون عن شهادة أعضائكم عليكم ولا تحاذِرون من ذلك. ﴿ وَلَكن ظننتُم؟ : بإقدامِكم على المعاصي ﴿ أَنَّ الله لا يعلمُ كثيراً مما تعمَلونَ؟ : فلذلك صَدَرَ منكم ما صَدَرَ.

﴿ ﴿ ٢٣﴾ وهٰذا الظنَّ صار سبب هلاكهم وشقائهم، ولهٰذا قال: ﴿ وذٰلكم ظنُّكم الذي ظَنَنتُم بربِّكمَ»: الظنَّ السيِّءَ؛ حيث ظننتُم به ما لا يليقُ بجلاله، ﴿ أرداكمَ»؛ أي: أهلككم، ﴿ فأصبحتُم من الخاسرينَ»: لأنفسهم وأهليهم وأديانهم؛ بسبب الأعمال التي أوجَبَها لكم ظنُّكم القبيح بربِّكم. فحقَّتْ عليكم كلمةُ العقاب (٢)

- (۱) في (ب): «لا يستعصي عن مشيئته أحد».
  - (٢) في (ب): "العذاب".

سورة فُصّلَت (٢٤ ـ ٢٥)

والشقاءِ، ووجب عليكم الخلودُ الدائم في العذاب، الذي لا يُفَتَّر عنهم ساعة.

(٢٤) ﴿فإن يَصْبِروا فالنارُ منوى لهم؟: فلا جَلَدَ عليها ولا صبرَ، وكلُّ حالة قُدُرَ إمكانُ الصبر عليها؛ فالنار لا يمكن الصبرُ عليها، وكيف الصبرُ على نار قد اشتدَّ حرُّها وزادت على نار الدنيا بسبعين ضعفاً وعظم غليانُ حميمها وزاد نَتَنُ صديدها وتضاعف بردُ زمهريرِها، وعظُمَتْ سلاسِلُها وأغلالها، وكَبُرَت مقامِعها، وغَلُظَ خُزَّانها، وزال ما في قلوبهم من رحمتهم، وختام ذلك سَخَطُ الجبار، وقوله لهم حين يدعونه ويستغينون: ﴿اخسؤوا فيها ولا تُكَلَمونِ ﴾. ﴿وإن يَسْتَغتِبوا ﴾؛ أي: يطلبوا أن يزال عنهم العتبُ، فيرجعوا إلى الدنيا؛ ليستأنفوا العمل، ﴿فما هم من المُغتَبين ﴾: لأنَه ذهب وقته، وعُمُروا ما يُعَمَّر فيه من تذكّر، وجاءهم النذير، وانقطعت حجتهم، مع أنَّ استعتابهم كذبٌ منهم، فلو رُدُوا؛ لَعادوا لما نُهوا عنه وإنَّهم لَكاذبون.

وَقَيَّضَى اللَّهُمْ قُوْلاًة فَزَيَّنُوا لَحُم مَّا بَيْنَ أَيْدِبِيمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقُولُ فِنَ أُمَدٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ الْجُولُ فَنَ أُمَدٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ الْجُولُ فَنْ أُمْدِمِ قَدْ خَلَتْ مِنْ الْجُولُ وَالْإِسْ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ٢

(٢٥) أي: ﴿وقيّضنا؟: للمؤلاء الظالمين الجاحدين للحقّ ﴿قرنا؟؟: من الشياطين؟ كما قال تعالى: ﴿الم تَرَ أَنَّا أَرَسَلْنَا الشياطينَ على الكافرين تَؤَزُّهم أَزًا؟؟ أي: تزعِجُهم إلى المعاصي، وتحثَّهم عليها، بسبب ما زيّنوا ﴿لهم ما بين أيديهم وما خلفهم؟: فالدنيا زخرفوها بأعينهم ودَعَوْهم إلى لذاتها وشهواتها المحرَّمة، وما خلفهم؟: فالدنيا زخرفوها بأعينهم ودَعَوْهم إلى لذاتها وشهواتها المحرَّمة، وما خلفهم؟: فالدنيا زخرفوها بأعينهم ودَعَوْهم إلى لذاتها وشهواتها المحرَّمة، وما خلفهم؟: فالدنيا زخرفوها بأعينهم ودَعَوْهم إلى لذاتها وشهواتها المحرَّمة، وما خلفهم؟: فالدنيا زخرفوها بأعينهم ودَعَوْهم إلى لذاتها وشهواتها المحرَّمة، حتى افتتَنوا فأقدَموا على معاصي الله وسَلَكوا ما شاؤوا من محاربة الله ورسوله، والآخرة بَعَدوها عليهم وأنسَوْهم ذِكْرَها، وربما أوقعوا عليهم الشُبه بعدم وقوعها، فترحَل خوفُها من قلوبهم، فقادوهم إلى الكفر والبدع والمعاصي. وهذا التسليطُ والتقييضُ من الله للمكذّبين الشياطين بسبب إعراضهم عن ذِكْرِ الله وآياته وحدوهم الى الكفر والبدع والمعاصي. وهذا التسليطُ والتقييضُ من الله للمكذّبين الشياطين بسبب إعراضهم عن ذِكْرِ الله وآياته وحدوهم الى العول في في أورضيهم عن ذِكْر الم وآياته والتقييضُ من الله للمكذّبين الشياطين بسبب إعراضهم عن ذِكْر الم ورسول، وحدوهم الحقً؛ كما قال تعالى: ﴿ومَنْ يَعْشُ عن ذِكْر الرحمٰن نُقَيْض له شيطانا وبحودهم الحقً؛ كما قال تعالى: ﴿ومَنْ يَعْشُ عن ذِكْر الرحمٰن نُقَيْض له شيطانا وبحودهم الحقً؛ كما قال تعالى: ﴿ومَنْ يَعْشُ عن ذِكْر الرحمٰن نُقَيْض له شيطانا وبحودهم الحقً؛ كما قال تعالى: ﴿ومَنْ يَعْشُ عن ذِكْر الرحمٰن نُقَيْض له شيطانا وبحودهم الحقً؛ كما قال تعالى: فومَنْ يَعْشُ عن ذِكْر الذيم مهتدونك. فوحق على معام وربنا ومن نيغش عن ذِكْر الما وربنا وما أور من يعْش عن وند أنهم مهتدونك. فرد أم أم مهتدونك. فومَنْ على من المول إلى الما وربن على أن أير أن أن يذبل وربنا إنهم كانوا خاسرين»: لأديانهم وآخرتهم، عن خبر الما ومن خبر؟ فلا بدًّ أن يَذِلْ ويشقى ويعذَب.

﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِمَذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ٢ فَلَنُدِيقَنَّ ٱلَّذِينَ

سورة فُصّلَت (٢٦ ـ ٢٩) 🐻

كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَّتُهُمْ أَسَوَأَ الَّذِى كَانُوا بَعْمَلُونَ ۞ ذَلِكَ جَزَآهُ أَعْدَآهِ اللَّهِ النَّارُ لَمُتَم فِيهَا دَارُ الْخُلَدِّ جَزَآةُ بِمَا كَانُواْ بِمَايَنِنَا يَجْحَدُونَ ۞ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ رَبَّنَا أَرْنَا الَذَيْنِ أَصَلَانَا مِنَ الْجِيِّ وَالْإِنِسِ خَعْمَلَهُمَا تَحْتَ أَفْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ۞ ﴾.

(٢٦) يخبر تعالى عن إعراض الكفار عن القرآن وتواصيهم بذلك، فقال: ووقال الذين كَفَروا لا تَسْمَعوا لهذا القرآن؟؛ أي: أعرضوا عنه بأسماعكم، وإيًاكم أن تلتفتوا أو تُضغوا إليه وإلى مَنْ جاء به؛ فإن اتَّفق أنكم سمعتموه أو سمعتُم الدعوة إلى أحكامه، فالغَوْا فيه؛ أي: تكلَّموا بالكلام الذي لا فائدة فيه، بل فيه المضرَّة، ولا تمكُنوا مع قدرتكم أحداً يملكُ عليكم الكلام به وتلاوة ألفاظه ومعانيه، هذا لسانُ حالهم ولسانُ مقالهم في الإعراض عن هذا القرآن. ﴿لعلَّكم»: إن فعلتُم ذلك ﴿تغلبونَ؟: وهٰذا شهادةٌ من الأعداء، وأوضحُ الحقّ ما شهدت به والعداء؛ فإنهم لم يحكموا بغلبتهم لمن جاء بالحق إلَّا في حال الإعراض عنه والتواصي بذلك، ومفهومُ كلامِهم أنهم إن لم يَلْعَوا فيه، بل استمعوا إليه وألقوا والتواصي بذلك، ومفهومُ كلامِهم أنهم إن لم يَلْعَوا فيه، بل استمعوا إليه وألقوا واعداؤهم؛ أنهم لا يغلبونَ؛ فإنَّا الحقَّ غالبٌ غير مغلوب، يعرفُ هٰذا أصحابُ الحقَّ وأعداؤه.

﴿٢٧﴾ ولمَّا كان لهذا ظلماً منهم وعناداً؛ لم يبقَ فيهم مطمعٌ للهداية، فلم يبقَ إلَّا عذابُهم ونَكالُهم، ولهذا قال: ﴿فَلَنُذيقَنَ الذين كَفَروا عذاباً شديداً ولَنَجْزِيَنَّهم أسوأ الذي كانوا يعمَلون﴾: وهو الكفر والمعاصي؛ فإنَّها أسوأ ما كانوا يعملون؛ لكونهم يعملون المعاصي وغيرها؛ فالجزاء بالعقوبة إنَّما هو على عمل الشرك<sup>(١)</sup>، ولا يظلمُ ربُّك أحداً.

﴿٢٨﴾ ﴿ذَلك جزاءُ أعداءِ اللّهُ: الذين حاربوه وحاربوا أولياءه؛ بالكفر والتكذيب والمجادلة والمجالدةِ. ﴿[النار] لهم فيها دارُ الخللِهُ؛ أي: الخلود الدائم، الذي لا يفتَّر عنهم العذابُ ساعةً ولا هم يُنصرون، وذٰلك ﴿جزاءَ بما كانوا بآباتِنا يجحَدونَه؛ فإنَّها آياتٌ واضحةٌ وأدلةٌ قاطعةٌ مفيدةٌ لليقين، فأعظم الظُّلم وأكبر العناد جَحْدُها والكفر بها.

(٢٩) ﴿ وقال الذين كفروا، أي: الأتباع منهم؛ بدليل ما بعدَه على وجه

(١) في (ب): الشر».

الحنق على مَنْ أَضلَّهم: ﴿رَبَّنَا أَرِنَا اللَّذَينِ أَضلاَنًا من الجنِّ والإِنسَ﴾؛ أي: الصنفين اللذين قادانا إلى الضَّلال والعذاب من شياطين الجنِّ وشياطين الإِنس الدعاة إلى جهنَّم، ﴿نجعَلُهما تحتَ أقدامِنا ليكونا من الأسفلينَ﴾؛ أي: الأذلِّين المهانين؛ كما أَضلُّونا وفتنونا وصاروا سبباً لنزولنا؛ ففي هٰذا بيانُ حنق بعضهم على بعض، وتبرَّي بعضهم من بعض.

FOR ( قصلت (۳۰ - ۳۲)

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَـنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْرَزُوْا وَآبَشِرُوا بِالْجُنَّةِ الَّتِي كُشُمْ تُوْعَدُونَ ﴾ تَحْنُ أَوْلِيَاؤَكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَفِي الأخِرَةُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَـنَّعُونَ ﴾ نُزُلًا مِنْ غَفُورٍ رَّحِيمٍ ﴾

(٣٠) يخبر تعالى عن أوليائِهِ، وفي ضمن ذلك تنشيطُهم والحثَّ على الاقتداء بهم، فقال: ﴿إنَّ الذين قالوا ربَّنا الله ثم استقاموا﴾؛ أي: اعترفوا ونطقوا ورَضُوا بربوبيَّة الله تعالى واستَشلَموا لأمره، ثم استقاموا على الصراط المستقيم علماً وعملاً؛ فلهم البُشرى في الحياة الدُّنيا وفي الآخرة. ﴿تنزَّلُ عليهم الملائكةُ»: الكرام؛ أي: يتكرَّر نزولهم عليهم مبشَّرين لهم عند الاحتضار ﴿أن لا تخافوا﴾: على ما يستقبلُ من أمركم، ﴿ولا تحزَنوا﴾: على ما مضى، فنفوا عنهم المكروه الماضي والمستقبل. ﴿وأبشِروا بالجنَّة التي كنتُم توعدون﴾: فإنَّها قد وجبت لكم وثبت، وكان وعد الله مفعولاً.

(٣١% ويقولون لهم أيضاً مثبّتين لهم ومبشّرين: ﴿نحنُ أولياؤكم في الحياة الدُّنيا وفي الآخرة»: يحتُّونهم في الدنيا على الخير ويُزَيِّنونه لهم، ويرهبونهم عن السرَّ ويقبُحونه في قلوبهم، ويَدْعون اللَّه لهم، ويثبتونهم عند المصائب والمخاوف، وخصوصاً عند الموت وشدَّته والقبر وظلمته وفي القيامة وأهوالِها، وعلى الصراط وفي الجنَّة؛ يهنُونهم بكرامة ربَّهم، ويدخُلون عليهم من كلِّ باب، سلامٌ عليكم بما وفي الجنَّة؛ يمنونهم بكرامة ربَّهم، ويدخُلون عليهم من كلِّ باب، سلامٌ عليكم بما مبرتُم فنعم عُقبى الدار، ويقولون لهم أيضاً: ﴿ولكم فيها»؛ أي: في الجنة، ﴿ما تشتهي أنفسُكم»: قد أُعِدَّ وهيًى، ﴿ولكم فيها ما تَدَّعونَ»؛ أي: تطلبون من كلُّ ما تتعلَّق به إرادتُكم وتطلبونه، من أنواع اللَّذَات والمشتهيات، مما لا عينَ رأت ولا أذنَّ سمعت ولا خطرَ على قلب بشر.

﴿٣٢﴾ ﴿نزلاً من غفور رحيم﴾؛ أي: لهذا الثواب الجزيل والنعيم المقيم نُزُلُ وضيافةً من غفور غفر لكم السيئات، رحيم حيث وفَقكم لفعل الحسنات ثم قَبِلَها

سورة فُصّلَت (٣٣ ــ ٣٤) 🥛

منكم؛ فبمغفِرَتِهِ أزال عنكم المحذورَ، وبرحمتِهِ أنالكم المطلوب.

﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ٢

(٣٣) هذا استفهام بمعنى النفي المتقرّر؛ أي: لا أحد ﴿أحسنُ قولاً»؛ أي: كلاماً وطريقةً وحالة ﴿ممَّن دعا إلى الله؟: بتعليم الجاهلين، ووعظ الغافلين والمعرِضين، ومجادلة المبطّلين؛ بالأمر بعبادة الله بجميع أنواعها، والحتُّ عليها، وتحسينها مهما أمكن، والزجر عما نهى الله عنه، وتقبيحِهِ بكلٌّ طريق يوجب تركَه، خصوصاً من هذه الدعوة إلى أصل دين الإسلام وتحسينه، ومجادلة أعدائِهِ بالتي هي أحسن، والنهي عما يضادُه من الكفرِ والشركُ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. ومن الدعوة إلى الله تحبيبُهُ إلى عبادِهِ؛ بذِكْر تفاصيل نِعَمِهِ وسعة جودِهِ وكمال رحمتِهِ وذكرِ أوصاف كمالِهِ ونعوت جلاله.

ومن الدعوة إلى الله الترغيبُ في اقتباس العلم والهدى من كتاب الله وسنَّة رسوله، والحتُّ على ذلك بكلٌ طريق موصل إليه. ومن ذلك الحتُّ على مكارم الأخلاق، والإحسانُ إلى عموم الخلق، ومقابلةُ المسيء بالإحسان، والأمرُ بصلة الأرحام وبرَّ الوالدين. ومن ذلك الوعظُ لعموم الناس في أوقات المواسم والعوارض والمصائب بما يناسبُ ذلك الحال، إلى غير ذلك ممًا لا تنحصر أفرادُه بما يشمله الدعوة إلى الخير كله، والترهيبُ من جميع الشرِّ.

ثم قال تعالى: ﴿وعمل صالحاً》؛ أي: مع دعوته الخلق إلى الله بادَرَ هو بنفسِهِ إلى امتثال أمرِ الله بالعمل الصالح الذي يُرضي ربَّه، ﴿وقال إنَّني من المسلمين》؛ أي: المنقادين لأمره، السالكين في طريقه، وهذه المرتبةُ تمامها للصدِّيقين الذين عملوا على تكميل أنفسِهم وتكميل غيرِهم وحصلت لهم الوراثةُ التامَّةُ من الرسل؛ كما أنَّ من أشرَ الناس قولاً من كان من دعاة الضَّلال السالكين لسُبُله، وبين هاتين المرتبتين المتباينتين، التي ارتفعت إحداهما إلى أعلى عليين، ونزلت الأخرى إلى أسفل سافلين، مراتبُ لا يعلمُها إلَّا الله، وكلها معمورةُ بالخلق، ولكلَّ درجاتُ مما عملوا، وما ربُّك بغافل عما يعملون.

وَلَا تَسْتَوِى الْمُسَنَةُ وَلَا السَّنِّنَةُ ادْفَعَ بِالَتِي هِى أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَمُ عَدَوَةً كَانَهُ وَلِىُّ حَبِيمُ ۞ وَمَا يَاَمَّىٰهَآ إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَىٰهَآ إِلَا ذُو حَظٍ عَظِيمِ ﴿٢٤﴾ يقول تعالى: ﴿ولا تَسْتَوى الحسنة ولا السيئةُ﴾؛ أي: لا يستوى فعلُ

الحسنات والطاعاتِ لأجل رضا الله تعالى ولا فعل السيئات والمعاصي التي تُسْخِطُه ولا تُرضيه، ولا يستوي الإحسانُ إلى الخلق ولا الإساءة إليهم لا في ذاتها ولا في وصفها ولا في جزائها. فهل جزاء الإحسان إلاّ الإحسانُه. ثم أمر بإحسان خاصٌ، له موقعٌ كبيرٌ، وهو الإحسان إلى مَنْ أساء إليك، فقال: فوادفع بالتي هي أحسنُه؛ أي: فإذا أساء إليك مسيءٌ من الخلق، خصوصاً من له حقَّ كبيرٌ عليك؛ أحسنُه) فقارب والأصحاب ونحوهم، إساءة بالقول أو بالفعل؛ فقابِله بالإحسان إليه؛ فإن قطَعَكَ؛ فصِله، وإنْ ظلمكَ؛ فاعفُ عنه، وإن تكلَّم فيك غائباً أو حاضراً؛ فلا تقابِله، بل اعفُ عنه وعامِلُه بالقول الليِّن، وإن هَجَرَكَ وترك خطابك؛ فطيِّب له الكلام وابذلُ له السلام؛ فإذا قابلتَ الإساءة بالإحسان؛ حصل فائدةً عظيمةً. فواذ الذي بينَك وبينَه عداوةٌ كأنَّه وليَّ حميمَه؛ أي: كأنه قريبٌ شفيقٌ.

OR أسورة فُصِّلَت (٣٥ ـ ٣٦)

(٣٥% ﴿وما يُلَقَّاها؟؛ أي: وما يوفَق لهذه الخصلة الحميدة ﴿إَلَّا الذين؟ صَبَّرُوا نفوسَهم على ما تكره، وأجبروها على ما يحبُه الله؛ فإنَّ النفوس مجبولةً على مقابلة المسيء بإساءتِه، وعدم العفو عنه؛ فكيف بالإحسان؛ فإذا صبَّر الإنسان نفسَه وامتثل أمر ربَّه وعرف جزيلَ الثواب وعلمَ أنَّ مقابلته للمسيء بجنس عمله لا يفسَه وامتثل أمر ربَّه وعرف جزيلَ الثواب وعلمَ أنَّ مقابلته للمسيء بجنس عمله لا يفسَه وامتثل أمر ربَّه وعرف جزيلَ الثواب وعلمَ أنَّ مقابلته للمسيء بجنس عمله لا يفسَه وامتثل أمر ربَّه وعرف جزيلَ الثواب وعلمَ أنَّ مقابلته للمسيء بجنس عمله لا يفيده شيئاً ولا يزيدُ العداوة إلَّا شدة، وأنَّ إحسانه إليه ليس بواضع قدرَه، بل مَن تواضَع لله رفَعه؛ ذلك متلذًا مستحلياً له. ﴿وما يُلَقًاها إلَّا ذو حظً عظيم؟:

فَوَإِمَّا يَنْرَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطَنِي نَنْغٌ فَاسْتَعِذْ إِلَّهُمْ إِنَّهُ هُوَ السَّعِيمُ الْعَلِيمُ ﷺ وَمِنْ ءَايَنَيْهِ الَيْسُ وَالنَّهَارُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَهِ الَّذِي خَلَقَهُنَ إِن كُنتُم إِيَّاهُ تَعْدُدُونَ ۞ فَإِنِ اسْتَحَبُولا فَالَذِينَ عِندَ رَبِكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ إِلَيْهِلِ وَالنَّهَارِ وَهُمَ لَا يَسْتَمُونَ ﴾ هَنْ وَمِنْ عَايَنِهِ أَنْكَ تَرَى الأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا عَلَيْهِا الْمَاءَ المَاتِي وَلَاتُهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ﴾ هَنْ وَمِنْ عَايَنِهِ أَنَكَ تَرَى الأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنَزَلْنَا عَلَيْهِمُ

(٣٦) لما ذكر تعالى ما يُقَابَلُ به العدوُ من الإنس، وهو مقابلة إساءته بالإحسان؛ ذكر ما يُدْفَعُ به العدوُ الجنيُ، وهو الاستعادةُ بالله والاحتماء من شرَّه، فقال: ﴿وإمَّا ينزغَنَّك من الشيطانِ نزعٌ، أي: أي وقت من الأوقات أحسست بشيء من نَزَغات الشيطانِ؛ أي: من وساوسه وتزيينه للشرُ وتكسيله عن الخير



سورة فُصِّلَت (٣٧ ـ ٣٩)

وإصابة ببعض الذنوب وإطاعة له ببعض ما يأمر به، ﴿فاستَعِذْ بِاللَّهَ﴾؛ أي: اسأله مفتقراً إليه أن يعيذَكَ ويعصِمَك منه. ﴿إِنَّه هو السميع العليمَ»: فإنَّه يسمعُ قولك وتضرُّعك، ويعلمُ حالك واضطرارك إلى عصمتِهِ وحمايتِهِ.

(٣٧» ثم ذكر تعالى أن (من آياتِهِ): الدالَّة على كمال قدرته ونفوذِ مشيئتِهِ وسعةِ سلطانِهِ ورحمتِهِ بعباده وأنَّه الله وحده لا شريك له، (الليلُ والنهارُ): لهذا بمنفعة ضيائِهِ وتصرُّف العباد فيه، ولهذا بمنفعة ظُلَمِهِ وسكون الخلقِ فيه، (والشمسُ والقمرُ): اللذان لا تستقيم معايِشُ العباد ولا أبدانُهم ولا أبدانُ حيواناتهم إلَّا بهما، وبهما من المصالح ما لا يُحصى عَدَدُه. (لا تسجُدوا للشمس ولا للقمرِ): فإنَّهما مدبَّران مسخَّران مخلوقان، (واسجُدوا لله الذي خَلَقَهُنَّهُ؛ أي اعبدوه وحدَه؛ لأنَّه الخالق العظيم، ودعوا عبادة ما سواه من المخلوقات، وإن كَبُر جرمه وكثرت مصالحه فإنَّ ذٰلك ليس منه، وإنَّما هو من خالقه تبارك وتعالى (إن كنتُم إيَّاه تعبُدونَ): فخصُوه بالعبادة وإخلاص الدين له.

﴿٣٨ ﴿فإن استخبَروا﴾: عن عبادة الله تعالى، ولم ينقادوا لها؛ فإنَّهم لن يضرُوا الله شيئاً، والله غنيٌّ عنهم، وله عبادٌ مكرمون، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرونَ، ولهذا قال: ﴿فالذين عند ربِّكَ﴾؛ يعني: الملائكة المقرَّبين، ﴿يسبِّحون له بالليل والنهار وهم لا يسأمونَ﴾؛ أي: لا يملُون من عبادته؛ لقوَّتهم وشدَّة الداعي القويً منهم إلى ذٰلك.

﴿٣٩﴾ ﴿ومن آياتِهِ»: الدالَّة على كمال قدرته وانفراده بالمُلك والتَّدبير والوحدانيَّة، ﴿أَنَّك ترى الأرضَ خاسَعةَ»؛ [أي]: لا نباتَ فيها، ﴿فإذا أنزلْنا عليها الماءَه؛ أي: المطر، ﴿اهتزَّتُه؛ أي: تحرَّكت بالنبات، ﴿وَرَبَتُه: ثم أنبتت من كلِّ زوج بهيج؛ فحيي بها العبادُ والبلادُ. ﴿إِنَّ الذي أحياهاَ»: بعد موتها وهمودها ﴿لَمُحيي الموتى»: من قبورهم إلى يوم بعثِهِم ونشورِهِم. ﴿إِنَّه على كلِّ شيءِ قديرُه: فكما لم تعجزُ قدرتُه على إحياءِ الأرض بعد موتها لا تعجزُ عن إحياء الموتى.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي مَايَنِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْناً أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرُ أَم مَن يَأْتِ ءَامِنَا يَوْمَ الْقِيَنَمَةِ آعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ۞ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ وَإِنَّهُ الْكِنَبُ عَزِيزٌ ۞ لَا يَأْنِهِ الْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَنِهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ۞ ﴾.

1017

## سورة فُصَلَت (٤٠ ـ ٤٣)

٤٠٤ الإلحادُ في آيات الله: الميلُ بها عن الصواب بأيَّ وجه كان: إمَّا بإنكارها وجحودِها وتكذيبِ مَنْ جاء بها، وإمَّا بتحريفِها وتصريفِها عن معناها الحقيقيِّ وإثباتِ معانِ ما أرادَها الله منها، فتوعَد تعالى مَنْ ألحد فيها بأنَّه لا يخفى عليه، بل هو مطَّلع على ظاهره وباطنه، وسيجازيه على إلحادِهِ بما كان يعملُ، ولهذا قال: ﴿أَفَمن يُلْقَى في النار﴾: مثل الملحدِ بآيات الله ﴿خيرُ أَم من يأتي آمناً ولهذا قال: ﴿أَفَمن يُلْقَى في النار﴾: ما يحفى من الملحدِ بآيات الله منها، والما منها، والما يعملُ من ألحد فيها بأنَه لا يخفى عليه، بل هو مطَّلع على ظاهره وباطنه، وسيجازيه على إلحادِهِ بما كان يعملُ، ولهذا قال: ﴿أَفَمن يُلْقَى في النار﴾: مثل الملحدِ بآيات الله ﴿خيرُ أَم من يأتي آمناً ولهذا قال: في علي الله، مستحقًا لثوابه؟ من المعلوم أنَّ هذا خيرُ.

لمَّا تبيَّن الحقُّ من الباطل والطريق المنجي من عذابِهِ من الطريق المهلِكِ؛ قال: (اعملوا ما شِئْتُمَ»: إن شئتُم؛ فاسلكوا طريق الرُّشدِ الموصلة إلى رضا ربِّكم وجنته، وإن شئتُم؛ فاسلكوا طريق الغيَّ المسخطة لربكم الموصلة إلى دار الشقاءِ. (إنَّه بما تعملون بصيرٌ»: يجازيكم بحسب أحوالِكم وأعمالكم؛ كقوله تعالى: (وقُل الحقُّ من ربَّكم فَمَن شاء فليؤمِن ومَن شاء فَلْيَكْفُرُ».

(٤١ - ٤٢) ثم قال تعالى: ﴿إِنَّ الذين كفروا بالذُكر؟؛ أي: يجحدون القرآن الكريم، المذكر للعباد جميع مصالحهم الدينيَّة والدنيويَّة والأخرويَّة، المعلي لِقَدْر من اتَّبعه، ﴿لمَّا جاءهم؟: نعمة من ربَّهم على يد أفضل الخلق وأكملهم. ﴿وَ﴾ الحال ﴿إِنَّه؟: كتابٌ جامعٌ لأوصاف الكمال، ﴿عزيزَّه؟ أي: منيعٌ مِن كلَّ مَن أراده بتحريف أو سوء، ولهذا قال: ﴿لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفه؟؟ أراده بتحريف أو سوء، ولهذا قال: ﴿لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفه؟؟ أي: لا يقربُهُ شيطانُ من شياطين الإنس والجنُ لا بسرقة ولا بإدخال ما ليس منه به أراده بتحريف أو سوء، ولهذا قال: ﴿لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفه؟؟ أي: لا يقربُهُ شيطانُ من شياطين الإنس والجنُ لا بسرقة ولا بإدخال ما ليس منه به أن انزلَه بحفظه؟؟ في خلقه ومحفوظ في تنزيله، محفوظة ألفاظه ومعانيه، قد تكفَّل مَن أنزلَه بحفظه؟؟ كما قال تعالى: ﴿إِنَّا نحنُ نَزَلْنا الذَكر وإنًا له لحافظونَ؟. في أنزلَه بحفظه؟؟ على ما أوره، يضع كلَ شيء موضعه وينزلها منازلَه من أنزلَه بحفظه؟؟ على خلفه؟؟ أن نحنُ نَزَلْنا الذَكر وإنًا له لحافظونَ؟. في أنزلَه بحفظه؟؟ على ما لي أن حلُ مَن أنزلَه بحفظه؟؟ على ما ليس منه به من أنزلَه بحفظه؟؟ كما قال تعالى: ﴿إِنَّا نحنُ نَزَلْنا الذَكر وإنَّا له لحافظونَ؟. في أن أنزلَه بحفظه؟؟ على ما له من منه ما أن أنزلَه بحفظه؟؟ على ما قال تعالى: ﴿إنَّا نحنُ نَزَلْنا الذَكر وإنًا له لحافظونَه. في أنزلَه بحفظه؟؟ على ما له من صفات الكمال ونعوت الجلال، وعلى ما له من العدل أولافال؟؟ والإفضال؟ فلهذا كان كتابُهُ مشتملاً على تمام الحكمة وعلى تحمي ما له من العدل والمضال؟ فلهذا كان كتابُهُ مشتملاً على تمام الحكمة وعلى ما له من العدل والمانان ودفع المفاسد والمضار التي يُحمد عليها.

سورة قُصَّلَت (٤٤)

إلا بشرّ مثلنا، واقتراحُهم على رسلهم الآياتِ التي لا يلزمُهُم الإتيانُ بها... ونحو ذلك من أقوال أهل التكذيب؛ لما تشابهت قلوبهم في الكفر؛ تشابهتْ أقوالهم، وصَبَرَ الرسلُ عليهم السلام على أذاهم وتكذيبِهم؛ فاضبِرْ كما صبر مَنْ قبلك.

ثم دعاهم إلى التوبةِ والإتيانِ بأسباب المغفرة، وحذَّرهم من الاستمرار على الغيِّ، فقال: ﴿إِنَّ ربَّك لذو مغفرةِ﴾؛ أي: عظيمة يمحو بها كلَّ ذنب لمن أقلع وتاب، ﴿وذو عقابٍ أليم﴾: لمن أصرَّ واستكبر.

وَلَقَ جَعَلْنَهُ قُرَّمَانًا أَتَجَعِيًّا لَقَالُواْ لَوَلَا فُصِّلَتْ ءَايَنَهُمُ ءَاَعْجَعِيٌّ وَعَرَيٌْ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدُك وَشِفَكَةً وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِيَ ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى أُوْلَتَيْك يُنَادَوْن مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ٢

﴿٤٤﴾ يخبر تعالى عن فضله وكرمه؛ حيث أنزل كتابَه عربيًّا على الرسول العربيَّ بلسانِ قومه ليبيِّن لهم، ولهذا مما يوجب لهم زيادةَ الاعتناء به والتلقِّي له والتسليم، وأنَّه لو جعله قرآناً أعجميًّا بلغة غير العرب؛ لاعترض المكذِّبون، وقالوا: ﴿لُولَا فُصِّلَتْ آياتُهُ﴾؛ أي: هلاَّ بُيِّنت آياته ووُضِّحت وفُسِّرت، ﴿أَأَعجميَّ وعربيَّ﴾؛ أي: كيف يكونُ محمدٌ عربيًّا والكتابُ أعجميًّا؟! لهذا لا يكونُ. فنفى الله تعالى كلُّ أمر يكون فيه شبهةً لأهل الباطل عن كتابِهِ، ووصَفَه بكلِّ وصفٍ يوجب لهم الانقيادَ، ولكن المؤمنون الموفَّقون انتفعوا به وارتفعوا، وغيرُهم بالعكس من أحوالِهِم، ولهٰذا قال:َ ﴿قُلْ هُو لَلَّذِينَ آمنوا هُدَى وَشَفَاءٌ﴾؛ أي: يهديهم لطريق الرشدِ والصراط المستقيم، ويعلِّمهم من العلوم النافعة ما به تحصُل الهداية التامَّةُ، وشفاء لهم من الأسقام البدنيَّة والأسقام القلبيَّة؛ لأنَّه يرجر عن مساوىء الأخلاق وأقبح الأعمال، ويحث على التوبة النَّصوح التي تغسل الذَّنوب وتشفي القلب. ﴿والذين لا يؤمنونَ﴾: بالقرآن ﴿في آذانِهِم وقرٌ﴾؛ أي: صممٌ عن استماعه وإعراضٍ، ﴿وهو عليهم عميَّه؛ أي: لا يبصرون به رشداً، ولا يهتدون به، ولا يزيدهم إلَّا ضلالاً؛ فإنَّهم إذا ردُّوا الحقَّ؛ ازدادوا عمى إلى عماهم وغيًّا إلى غيُّهم. ﴿أُولَٰئُكَ يَنادَوْن مَن مكانٍ بعيدٍ﴾؛ أي: ينادون إلى الإيمان ويُدْعَوْن إليه فلا يستجيبون؛ بمنزلة الذي ينادَى وهو في مكان بعيدٍ، لا يسمع داعياً ولا يجيب منادياً. والمقصودُ أنَّ الذين لا يؤمنون بالقرآن لا ينتفعون بهُداه ولا يبصِرون بنورِهِ ولا يستفيدونَ منه خيراً؛ لأنَّهم سدُّوا على أنفسهم أبواب الهدى بإعراضهم وكفرهم.



1044

وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِلَنَبَ فَأَخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَغِى شَلِّ مِنْهُ مُرِيبٍ ۞ مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاة فَعَلَيْها وَمَا رَئَبُك بِطَلَّدِ لِلْعَبِيدِ ۞ ﴾.

E GHAZI TRU NIC THOUGH

٤٥﴾ يقول تعالى: ﴿ولقد آتَيْنا موسى الكتابَ : كما آتَيْناك الكتابَ، فصنع به الناسُ ما صنعوا معك؛ اختلفوا فيه: فمنهم من آمنَ به واهتدى وانتفع، ومنهم من كذَّبه ولم ينتفِع به، وإنَّ الله تعالى لولا حِلْمُهُ وكلمتُهُ السابقة بتأخير العذاب إلى أجل مسمى لا يتقدَّم عليه ولا يتأخر؛ ﴿لَقُضِيَ بينهم : بمجرَّد ما يتميَّز المؤمنون من الكافرين؛ بإهلاك الكافرين بالحال؛ لأنَّ سبب الهلاك قد وَجَبَ وحقَّ. ﴿وإنَّهم لَفي شكُ منه مريبِ ؟ أي: قد بلغ بهم إلى الريبِ الذي يُقْلِقُهم؛ فلذلك كذَّبوه وجحدوه.

٤٦﴾ فمن عَمِلَ صالحاً : وهو العملُ الذي أمر الله به ورسوله فللنفسِه : نفعه وثوابه في الدنيا والآخرة. فومن أساء فعليها : ضررُه وعقابُه في الدُنيا والآخرة، وفي لهذا حتَّ على فعل الخير وترك الشرَّ، وانتفاعُ العاملين بأعمالهم الحسنةِ، وضررُهم بأعمالهم السيئةِ، وأنَّه لا تزِرُ وازرةٌ وِزَرَ أخرى. فوما ربُك بظلام للعبيدِ»: فيحمِّلُ أحداً فوق سيئاتِهِ.

الله إليه يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن تَمَرَتِ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنثَى وَلَا نَضَعُ إلا بِعِلْمِهِ وَبَوْمَ يُنَادِبِهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوا مَادَنَّكَ مَا مِنَّا مِن شَهِيدٍ ﴿ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظُنُوا مَا لَهُم مِن تَجْمِصِ ٢٥ ﴾.

(۱) فى (ب): «تَرُدَّ».



سورة فُصّلَت (٤٩) -

الحيوانات إلَّا بعلمه، ﴿ولا تضعُ﴾ [أنثى حملَها] ﴿إلاَ بعلمِهِ»؛ فكيف سوَّى المشركون به تعالى مَنْ لا علم عنده ولا سمعَ ولا بصرَ؟ ﴿ويوم يناديهم»؛ أي: المشركين به يوم القيامة توبيخا وإظهاراً لكذِبِهم، فيقول لهم: ﴿أين شركائي»: الذين زعمتُم أنَّهم شركائي، فعبدتُموهم وجادلتُم على ذٰلك وعاديتُم الرسل لأجلهم<sup>(۱)</sup>؟ ﴿قالوا﴾: مقرِّين ببطلان إلهيتهم وشركتهم مع الله: ﴿آذَنَّاكَ ما مِنَّا من شهيدِه؟ أي: أعلمناك يا ربَّنا واشهذ علينا أنَّه ما منَّا أحدٌ يشهد بصحة إلهيَّتهم وشركتهم؛ فكلُنا الآن [قد] رجعنا إلى بطلان عبادتها وتبرَّأنا منها، ولهذا قال: أفَنَوا فيها أعمارهم على عبادة غير الله، وظنُّوا أنها تفيدُهم، وتدفعُ عنهم العذاب، وتشفع لهم عند الله، فخاب سعيُهم، وانتقض ظنَّهم، ولم تُغْنِ عنهم شركاؤهم شيئاً. ﴿وظنُوا﴾؛ أي: أيقنوا في تلك الحال ﴿ما لهم من مَحيصٍ﴾؛ أي: منقذ ينقذُهم ولا مغيث ولا ملجاً. فهٰذه عاقبةُ من أشركَ بالله غيرَه، يُبَيَّنها اللهُ لعباده، ينقذُوا الشركَ به.

٤٩ هذا إخبارً عن طبيعة الإنسان من حيثُ هو، وعدم صبرِه وجَلَدِه، لا على الخير ولا على الشرَّ، إلَّا مَن نقله الله من هٰذه الحال إلى حال الكمال، فقال: ﴿لا يسلَّمُ الإنسانُ من دعاء الخيرِ»؛ أي: لا يملُّ دائماً من دعاء الله في الغنى والمال والولدِ وغير ذلك من مطالب الدُنيا، ولا يزال يعملُ على ذلك، ولا يقتنعُ بقليل ولا بكثير<sup>(٢)</sup> منها؛ فلو حصل له من الدُنيا ما حصل؛ لم يزل طالباً للزيادة. ﴿وإن مَسَّهُ الشُرُّ»؛ أي: المكروه كالمرض والفقر وأنواع البلايا، ﴿فَيؤوسٌ قنوطٌ»؛ أي: ييأس من رحمة الله تعالى، ويظنُّ أن هٰذا البلاء هو القاضي عليه بالهلاكِ، ويتشوَّشُ من إتيان الأسبابِ على غير ما يحبُّ ويطلبُ؛ إلَّا الذين آمنو!<sup>(٣)</sup>

- فى (ب): «لأجلي».
- (٢) في (ٻ): «كثير». (٣) في (ٻ): «صبروا».

وعملوا الصالحات؛ فإنَّهم إذا أصابهم الخيرُ والنعمةُ والمحابُ؛ شكروا الله تعالى، وخافوا أن تكونَ نعمُ الله عليهم استدراجاً وإمهالاً، وإن أصابتُهم مصيبةٌ في أنفسهم وأموالهم وأولادِهم؛ صبروا ورَجَوا فضل ربُّهم فلم ييأسوا.

المورة فُصِّلَت (٥٠ لـ ٥٢)

(••) ثم قال تعالى: ﴿ولَئِنَ أَذَقْنَاهَ﴾؛ أي: الإنسان الذي لا يسأم من دُعاء الخير وإن مسَّه الشرُّ فيؤوسَ قنوطٌ ﴿رحمةَ منَّا﴾؛ أي: بعد ذلك الشرَّ الذي أصابه؛ بأن عافاه الله من مرضِهِ أو أغناه من فقره؛ فإنَّه لا يشكر الله تعالى؛ بل يبغي ويطغى ويقول: ﴿هٰذا ليَّ ؛ أي: أتاني لأنِّي له أهلُ وأنا مستحقٌ له، ﴿وما أظنُّ ولطغى ويقول: ﴿هٰذا ليَ ؛ أي: أتاني لأنِّي له أهلُ وأنا مستحقٌ له، ﴿وما أظنُّ ولطغى ويقول: ﴿هٰذا ليَ ؛ أي: أتاني لأنِّي له أهلُ وأنا مستحقٌ له، ﴿وما أظنُّ ولطغى ويقول: ﴿هٰذا ليَ ؛ أي: أتاني لأنِّي له أهلُ وأنا مستحقٌ له، ﴿وما أظنُّ ولطغي ويقول: وهذا إنكارٌ منه للبعث، وكفرٌ للنعمة والرحمة التي أذاقها الله له، ولما تقدير إتيان الساعة، ولما تقنُّ ولئن رُجِعْتُ إلى ربي إنَّ لي عنده للحسنى ؛ أي: على تقدير إتيان الساعة، وأني سأرجع إلى ربي إنَّ لي عنده للحسنى ؛ فكما حصلت لي النعمة في الدُّنيا؛ وأنَّي سأرجع إلى الله له، وأني ما رجعت إلى ربي إنَّ لي عنده للحسنى ؛ فكما حصلت لي النعمة في الدُّنيا؛ وأني سأرجع إلى ربي إنَّ لي عنده للحسنى ؛ فكما حصلت لي النعمة في الدُّنيا؛ وأني سأرجع إلى ربي إنَّ لي عنده للحسنى ؛ فكما حصلت لي النعمة في الدُّنيا؛ وأني سأرجع إلى ربي إنَّ لي عنده للحسنى ؛ فكما حصلت لي النعمة في الدُّنيا؛ وأني ما متحمة الذيا يربي إنَّ لي عنده للحسنى ؛ فكما حملت لي النعمة في الدُّنيا؛ وأني سارجع إلى ربي إنَّ لي عنده للحسنى ؛ فكما حصلت لي النعمة في الدُّنيا وأني مائرجع إلى ربي أني ألى عنده للحسنى ؛ فكما حصلت لي النعمة في الدُّنيا ؛ وأني سارجع إلى الي في الآخرة! وهٰذا من أعظم الجرأة والقول على الله بلا علم ن فلهذا توعَده [الله] بنه من عذا ينه فليلذا توعًده [الله] بقولهِ : ﴿فَلنُنَبَشَنَ الذين كفروا بما عَمِلوا ولَنُذيقَنَهم من عذا ينه فليظي ؛ أي نه شديد جدًا.

« ( ان عنه على الإنسان ): بصحة أو رزق أو غيرهما ( أعرض ): عن 
 ربه وعن شكرو، ( ونأى )؛ أي: ترفّع ( بجانبِه ): عجباً وتكبراً، ( وإن مسّه
 الشرَّه: أي: المرضُ أو الفقرُ أو غيرُهما ( فذو دعاء عريض )؛ أي: كثير جدًا؛
 لعدم صبره؛ فلا صبر في الضرَّاء ولا شكر في الرَّخاء؛ إلَّا مَنْ هداه الله ومنَّ
 عليه.
 عليه.
 عليه.
 عليه .
 عن المرف .
 عن المورف .
 عن .

﴿ ٢٥﴾ أي: ﴿قُلْ﴾: لهٰؤلاء المكذّبين بالقرآن المسارعين إلى الكفران: ﴿ أَرَأَيْتُم إِن كَانَ﴾: لهذا القرآنُ ﴿ من عندِ اللهَ۞: من غير شكُ ولا ارتياب، ﴿ ثم كفرتُم به مَن أضلُ ممّن هو في شقاقٍ بعيدِه؛ أي: معاندة لله ولرسوله؛ لأنّه تبيَّن لكم الحقُ والصواب، ثم عدلتُم عنه لا إلى حقَّ، بل إلى باطل وجهل؛ فإذا تكونون أضلً الناس وأظلَمَهم.



سورة فُصَلَت (٥٣ ـ ٥٤) ـ سورة الشورى

﴿٥٣﴾ فإنْ قلتُم أو شككتُم بصحَّته وحقيقتِو؛ فسيقيم الله لكم، ويريكم من آياتِهِ في الآفاق؛ كالآياتِ التي في السماء وفي الأرض وما يُخدِئُه اللّه تعالى من الحوادثِ العظيمة الدالَّة للمستبصر على الحقّ. ﴿وفي أَنفسِهِمَ»: مما اشتملتْ عليه أبدانُهم من بديع آياتِ اللّه وعجائبِ صنعتِهِ وباهر قدرتِهِ، وفي حلول العقوبات والمَثُلات في المكذَّبين ونصر المؤمنين، ﴿حتى يتبيَّن لهمَ»: من تلك الآياتِ بياناً لا يقبل الشكَّ، ﴿أَنَّه الحقُّه: وما اشتمل عليه حقَّ، وقد فعل تعالى؛ فإنَّه أرى عباده من الآيات ما به تبيَّن [لهم] أنه الحقَّ، ولكن الله هو الموفَق للإيمان مَن شاء، والخاذل لمن يشاء. ﴿أو لم يكفِ بربُك أنَّه على كلَّ شيء شهيدَه؛ أي : أولم يكفِهم - على أنَّ القرآن حقَّ، ومن جاء به صادقٌ - شهادةُ الله تعالى؛ فإنَّه قد شهد له بالصدق، وهو أصدقُ الشاهدين، وأيَّده ونصره نصراً متضمًناً لشهادته القوليَّة عند من شكَّ فيها.

﴿٥٤﴾ ﴿أَلا إِنَّهِم في مِرْيَةٍ من لقاءِ ربِّهِمَ﴾؛ أي: في شكِّ من البعث والقيامةِ، وليس عندَهم دارٌ سوى الدار الدُّنيا؛ فلذٰلك لم يعملوا للآخرة، ولم يلتفتوا لها. ﴿أَلا إِنَّه بِكلِّ شيءٍ محيطٌ»: علماً وقدرةَ وعزةَ.

تم تفسير سورة السجدة بمنه تعالى.

تفسير سورة الشورى

مكنة

ينسب أقو الكلف التجسية

المستمنون وما في الأزمِنْ وَهُو العَلِيُ المعظيمُ في تكادُ السَّمنونُ بَنَهَظَرْن مِن فَوْفِهِنْ وَالمَلَتَهِكُهُ السَّمنونُ بَتَهَظَرْن مِن فَوْفِهِنْ وَالْمَلَتَهِكُهُ السَّمنون وَمَا في الأَزْمِنْ وَهُو الْعَلَى الْمَعْلِيمُ في تكادُ السَّمنونُ بَتَهَظَرْن مِن فَوْفِهِنْ وَالْمَلَتَهِكُهُ يُسَمِّعُونُ بِحَمْدِ رَبِّهِم وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن في الأَزْمِنُ أَلَا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَنُورُ الرَّحِيمُ في وَالْدِينَ الْحَدُول مَن فَوْفِهِنْ وَالْمَلَتَهِكُهُ يُسَمِّعُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِم وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن في الأَزْمِنُ أَلَا إِنَ اللَهَ هُوَ الْعَنُورُ الرَّحِيمُ في وَالْدِينَ الْحَدُول يَم مِن دُونِهِ وَالمَلَتِهُ مِن وَالْدَينَ الْحَدُول مِن وَوَلِيهِ أَوَلَكَ أَمَّ مَنْ وَالْدَينَ المَّذُول مِن وَوَلَيْنَ اللَهُ هُوَ الْذِينَ الْحَدُول مَوْنَ وَعَنْ وَوَلَيْنَ اللَهُ مُوالاً عَرَبِيمَ وَوَالَذِينَ الْحَدُولُ مَن وَوَلَيْنَ اللَّهُ مُو الْعَنُورُ الرَّحِيمُ في وَالْذِينَ الْحَدُولُ مِن وَوَلَيْ مَ مَنْ مُوالاً عَرَبِيمَ وَوَلَيْهِ وَلَيْ وَالْمَاتِينَ وَعَرَيْقَ فَرُولا عَنْهُورُ الرَحِيمُ في وَالَذِينَ الْحَدُولُ عَرَبَي مُولا عَنْهُ وَالْمَنْ وَنَعْوَى وَالْمَالِينَ مَوَالاً عَرَبِيمَ وَلَيْنَ اللَهُ مَوْقِي أَنْ عَرَبَي اللَهُ مَن وَلَيْ لَنْ عَرَدُ مَنْ وَالْمَوْنَ الْعَنْهُ وَالْمَالِي وَالْدَالَةُ مُنْ مَا مَنْ مَن مُولَي وَلَيْ وَالْمَالِي وَا مَنْ مَوْنَ فَى الْتَعْدِ في وَلَيْنَ الْعَنُونُ وَالْمَالِي وَن وَى الْمَالا مَن مُولا مَو مَنْ مَ وَلَ عَمْ مِيمُ وَلَ وَالْعَالَيْ وَا مَن دُونِهِ أَنْ أَنْهُ هُو الْعَنْهُ مَن وَلَيْ وَمَو مَن مَ مَن وَلَيْ مَعْنَ وَى الْمَن وَا مَا مُنْ وَالْعَالَى وَاللَهُ مُونَ مَا لَمُ مِن وَلَيْ وَالْنَا مِن مُولَى مُولا مَا مَنْ مُولا مَا مُولا مَا مُنْهُ مُنْ مَا مُولا الْعَنْ وَلُولُ مَا مَا مَن مُولا مُولا مَا مُولَة مَولَ الْعَالِي مُولا مَا مُولُ مُ فَى الْمَن والْ مَا مُولَ مُولَ مَا مُ مَا مَ مَا مُولَ مَا مَا مَ مُولا مُ مَا مَ مُولا مَ مَا مُ مُولا مُولا مُولا مُولا مُ مُولا مَ مُولا مُولَ مُولا مِ مَا مُولا مُولَى مُولا مُ مَا مُ مُولا مُولا مُولا مَ مُولا مُ مَا مُ مُولا مَا مُولا مَ مَا مُ مَا مُولَ مُولا مُولُ مُولا مُ مَا مَ مَ مُولا مُ مَا م

سورة الشوري (٢ ـ ٧)

(١- ٥) يخبر تعالى أنَّه أوحى هٰذا القرآن العظيم على النبي الكريم كما أوحى إلى مَنْ قبلَه من الأنبياء والمرسلين؛ ففيه بيانُ فضلِه بإنزال الكتب وإرسال الرُّسل سابقاً ولاحقاً، وأنَّ محمداً عَلَى ليس ببدع من الرسل، وأنَّ طريقته طريقة مَنْ قبلَه، وأحوالَه تناسِبُ أحوالَ مَن قبلَه من المرسلين، وما جاء به يشابِهُ ما جاؤوا به؛ لأنَّ الجميع حقَّ وصدق، وهو تنزيلُ من اتَصف بالألوهيَّة والعزَّة العظيمة والحكمة والحمة الجميع حقَّ وصدق، وهو تنزيلُ من اتصف بالألوهيَّة والعزَّة العظيمة والحكمة وأخوانَه والحمة من المرسلين، وما جاء به يشابِهُ ما جاؤوا به؛ لأنَّ الجميع حقَّ وصدق، وهو تنزيلُ من اتَصف بالألوهيَّة والعزَّة العظيمة والحكمة والجميع حقَّ وصدق، وهو تنزيلُ من اتَصف بالألوهيَّة والعزَّة العظيمة والحكمة وأنَّه والعليَّة بذاتِه وقدره وقهره والعلي مُلْكُه وتحت تدبيره القدري والشرعي، وأنَّه والعليَّة والعليَّة، والمواتُ البالغة، وأنَّ جميع العالم العلوي والسفلي مُلْكُه وتحت تدبيره القدري والشرعي، وأنَّه والعليَّة والعليَّة والمؤرَّة العظيمة والحكمة وأنَّه والعليَّة بذاتِه وقدره وقهره والعظيم عن الألوهيَّة والعليَّة العلي أن أورانُ من اتَصف بالألوهيَّة والعزَّة العظيمة والحكمة وأنَّه والعلي والشرعي، وأنَّه والمغلي مُلْكُه وتحت تدبيره القدري والشرعي، وأنَّه والعلي أن أورانُ من فوقيهنَّه العالم العلوي والسفلي مُلْكُه وتحت تدبيره القدري والشرعي، والمواتُ وأنَّه والعليَّه بذاتِه وقدره وقهرة على عظمها وكونها جماداً، ووالملائكةُه المواتُ المقربون خاضعون لعزَّته مدعنون بربوبيَّته، ويسبِّحونَ بحمد ورأنَه وربي في رئان في ورفي في أوران من ورفي في من في ورفي في في المقونه عن كل نقص، ويسبِّحونَ بعض في ورفي في ورفي في في في في في ورفي في في في في ورفي في في في ورفي في من في ورفي في من في ورفي في ما يصدُرُ منهم مما لا يليقُ بعظمة ربِّهم وكما، في ويسبِّحون في من في ورفي ورفي في في ورفي في في في ورفي في ورفي في ورفي في في ورفي في ورفي في في ورفي في في ورفي في في في في في ورفي في في ورفي في في في في ورفي في في في في ورفي في في في ورفي في في في في في ورفي في في ورفي في في في ورفي في في ورفي في في في في في في في وروي في في ورفي في

وفي وصفِهِ تعالى بهذه الأوصاف بعد أن ذَكَرَ أَنَّه أوحى إلى الرسل كلهم عموماً وإلى محمد - صلى الله عليهم وسلم - خصوصاً إشارةً إلى أنَّ هٰذا القرآن الكريم فيه من الأدلةُ والبراهينُ والآياتُ الدالَّةُ على كمال الباري تعالى ووصفِهِ بهٰذه الأسماء العظيمة الموجبة لامتلاء القلوب من معرفتِهِ ومحبتِه وتعظيمِه وإجلالِه وإكرامِه وصرف جميع أنواع العبوديَّة الظاهرة والباطنة له تعالى، وأنَّ من أكبر الظُّلم وأفحش القول اتِّخاذ أندادٍ من دونِهِ، ليس بيدِهِم نفعٌ ولا ضرَّ<sup>(٢)</sup>، بل هم مخلوقون مفتقرون إلى الله في جميع أحوالهم

﴿ ٤ وَلَهُذا عَقَبِه بِقُولُه: ﴿وَالَّذِينَ اتَّحَذُوا مِن دُونِهِ أُولِياءَ : يتولَّوْنَهُم بِالعبادة والطاعة؛ كما يعبدون الله ويطيعونَه؛ فإنَّما اتَّخذوا الباطل، وليسوا بأولياء على الحقيقة. ﴿اللهُ حفيظٌ عليهُم﴾: يحفظُ عليهم أعمالَهم فيجازيهم بخيرها وشرَّها، ﴿وما أنت عليهم بوكيلَ»: فتسألُ عن أعمالهم، وإنَّما أنت مبلغٌ أديتَ وظيفتَك.

﴿ ٧﴾ ثم ذكر منَّته على رسوله وعلى الناس حيث أنزل الله ﴿قرآناً عربيًا﴾ بيِّنَ الألفاظ والمعاني، ﴿لتنذرَ أَمَّ القرى﴾: وهي مكةُ المكرمةُ، ﴿ومَنْ حولَها﴾: من قُرى العرب، ثم يسري هذا الإنذارُ إلى سائرِ الخَلْق، ﴿وتنذرَ﴾: الناس ﴿يوم



سورة الشوري (٨ ــ ١٠) ا

الجَمْعِ﴾: الذي يجمعُ الله به الأوَّلين والآخرين، وتخبِرُهم أنَّه ﴿لا ريبَ فيهَ﴾، وأنَّ الخلق ينقسمون فيه فريقينِ: فريقًا ﴿في الجنةَ﴾: وهم الذين آمنوا بالله وصدَّقوا المرسلين، وفريقًا ﴿في السعبرِ﴾: وهم أصنافُ الكفرة المكذِّبين.

﴿ ﴿ ﴿ وَ ﴾ مع هٰذا فلو شاءَ اللهُ لَجَعَلَ الناس ﴿ أُمَّةً واحدةً ﴾: على الهدى؛ لأنَّه القادر الذي لا يمتنع عليه شيء، ولكنه أراد أن يُذخِلَ في رحمتِهِ مَنْ شاء من خواصٌ خلقِه، وأمَّا الظالمون الذين لا يَصْلُحون لصالح؛ فإنَّهم محرومون من الرحمة؛ فما لهم من دون الله من وليٌ يتولَّاهم فيحصُلُ لهم المحبوب، ولا نصير يدفعُ عنهم المكروة.

﴿ ٩ ﴾ والذين اتَّخذوا من دونه أولياءَ يتولَّوْنهم بعبادتِهم إيَّاهم؛ فقد غلطوا أقبح غلط؛ ﴿فاللَه هو الوليُ ﴾ الذي يتولَّاه عبدُه بعبادته وطاعته والتقرُّب إليه بما أمكن من أنواع التقرُّبات، ويتولَّى عباده عموماً بتدبيره ونفوذ القدر فيهم، ويتولَّى عباده المؤمنين خصوصاً بإخراجهم من الظُّلمات إلى النور، وتربيتهم بلطفه، وإعانتهم في جميع أمورهم. ﴿وهو يُحيي الموتى وهو على كلِّ شيء قديرٌ ﴾ أي: هو المتصرِّف بالإحياء والإماتة ونفوذ المشيئة والقدرة؛ فهو الذي يستحقُّ أن يُعْبَدَ وحدَه لا شريك له.

﴿وَمَا الْحَلَلَفَتُمَّ فِيهِ مِن شَىْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهُ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ () فَاطِرُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضُ جَعَلَ لَكُمْ مِّن أَنفُسِكُمْ أَزَوَجًا وَمِنَ ٱلأَنْعَمِ أَزَوَجًاً يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَحْنَ \* وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ () لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ يَبْسُطُ الزِزقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِ شَىْءٍ عَلِيمٌ () \*

آسورة الشوري (١١ ـ ١٢)

به تعالى في الإسعاف بذلك، ﴿وإليه أنيبُ﴾؛ أي: أتوجَّه بقلبي وبدني إليه وإلى طاعته وعبادتِهِ، ولهذان الأصلان كثيراً ما يذكُرُهما الله في كتابِهِ؛ لأنَّهما يحصُلُ بمجموعهما كمال العبدِ، ويفوتُهُ الكمال بفَوْتِهِما أو فَوْتِ أحدِهما؛ كقوله تعالى: ﴿إيَّاك نعبدُ وإيَّاكَ نستعينُ﴾، وقوله: ﴿فاعبُذُه وتوكَّل عليه﴾.

(١١) ﴿فاطرُ السمواتِ والأرض؟؛ أي: خالقُهما بقدرتِهِ ومشيئتِهِ وحكمتِهِ. ﴿جَعَلَ لكم من أَنفسِكم أزواجاً؟: لَتَسْكنوا إليها وتنتشرَ منكم الذُّريَّة ويحصُلُ لكم من النفع ما يحصُل، ﴿ومن الأنعام أزواجاً؟؛ أي: ومن جميع أصنافِها نوعين ذكراً وأنثى؛ لتبقى وتنمو لمنافعكم الكثيرة، ولهذا عدَّاها باللام الدالَّة على التعليل؛ أي: بعل ذلك لأجلكم ولأجل النَّعمة عليكم، ولهذا قال: ﴿يَدَرؤُكم فيه؟؛ أي: يبتُكم ويكثركم ويكثر مواشيكم بسبب أن جعل لكم من أنفسكم، وجعل لكم من الأنعام أزواجاً. ﴿ليس كمثلِهِ شيءَ؟: أي: ليس يشبهُه تعالى ولا يمائِلُه شيء من مخلوقاتِه وصفاتِهِ صفاتُ<sup>(١)</sup> كمال وعظمة، وأفعالَه تعالى أوجد بها المخلوقاتِ العظيمة من غير مشارك؛ فليس كمثله شيءً؛ لانفرادِه وتوحُده بالكمال من كلً وجه. ﴿وهو السميعُك: لجميع الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنُن الحاجات. ﴿البصيرَهُ السميعُه: لجميع الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنُن الحاجات. والبصيرَه: يرى دبيبَ النملة السوداء، في الليلة الظلماء، على الصخرة الصمَّاء، ويرى سَرَيانَ القوتِ في أعضاء الحيوانات الصغيرة جدًا، وسريانَ الماء في الأغصان الدقيقة.

ولهذه الآية ونحوها دليلٌ لمذهب أهل السنة والجماعة من إثبات الصفاتِ ونفي مماثلة المخلوقات، وفيها ردٌّ على المشبَّهة في قوله: ﴿ليس كمثلِهِ شيءٌ﴾، وعلى المعطِّلة في قوله: ﴿وهو السميعُ البصيرُ﴾.

(١) في (٢): «صفة».

سورة الشوري (١٣)

يشاءَ﴾؛ أي: يوسُعه ويعطيه من أصناف الرزقِ ما شاء، ﴿وَيَقْدِرُ﴾؛ أي: يضيِّق على مَنْ يشاء حتى يكونَ بقدر حاجتِهِ، لا يزيدُ عنها، وكلُّ هٰذا تابعٌ لعلمه وحكمتِهِ؛ فلهٰذا قال: ﴿إِنَّه بكلُ شيءِ عليمٌ﴾: فيعلم أحوالَ عبادِهِ، فيعطي كلَّا ما يَليقُ بحكمتِهِ، وتقتضيه مشيئتُه.

هُ شَمَعَ لَكُم مِنَ ٱلَذِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ۔ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىؓ أَنْ أَفِيُوا الَذِينَ وَلَا نَنَفَرَقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إلَيْـهُ اللَّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ٢٠٠٠

(١٣) هذه أكبرُ منَّة أنعم الله بها على عباده أنْ شَرَعَ لهم من الدين خيرَ الأديان وأفضلَها وأزكاها وأطهرَها، دين الإسلام، الذي شَرَعَه الله للمصطَفَيٰن المختارين من عباده، بل شَرَعَه الله لخيار الخيار وصفوة الصفوة، وهم أولو العزم من المرسلين، المذكورون في هذه الآية، أعلىٰ الخلق درجة وأكملهم من كلُّ وجه فالدين الذي شرعه الله لهم لا بدَّ أن يكون مناسباً لأحوالهم موافقاً لكمالهم، بل إنَّما كَمَّلهم الله، واصطفاهم بسبب قيامهم به؛ فلولا الدين الإسلاميُّ؛ ما ارتفع أحدٌ من الخلق؛ فهو روح السعادة وقطبُ رحى الكمال، وهو ما تضمَّنه هذا الكتاب الكريم ودعا إليه من التوحيد والأعمال والأخلاق والآداب. ولهذا قال: فأن أقيموا الدين؟؛ أي: أمركم أن تقيموا جميعَ شرائع الدين أصوله وفروعه؛ ولا تعاونون على الإثم والعدوان، ﴿ولا تنفرُقوا فيه؟؛ أي: ليحصل منكم الأنفاق على أصول الدين وفروعه، واحرصوا على أن لا تفرِّقكم المسائل وتحرَّبكم أحراباً، ولا تعاونون على الإثم والعدوان، ﴿ولا تنفرَقوا فيه؟؛ أي: ليحصل منكم الأنفاق على أصول الدين وفروعه، واحرصوا على أن لا تفرِّقكم المسائل وتحرَّبكم أحراباً، ولا تعاونون شيعاً يعادي بعضُكم بعضاً مع اتفاقكم على أصل دينكم الريابي من الأنفاق

ومن أنواع الاجتماع على الدين وعدم التفرق فيه ما أمر به الشارع من الاجتماعات العامَّة؛ كاجتماع الحجِّ والأعياد والجُمَع والصَّلوات الخمس والجهاد وغير ذلك من العبادات التي لا تتمُّ ولا تَكْمُلُ إلَّا بالاجتماع لها وعدم التفرُق. وكَبُرَ على المشركين ما تَدعوهم إليهه؛ أي: شقَّ عليهم غايةَ المشقَّة؛ حيث دعوتَهم إلى الإخلاص لله وحدَه؛ كما قال عنهم: ﴿وإذا ذُكِرَ اللَهُ وحدَه اشمأزَت قلوبُ الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذُكِرَ الذين من دونِهِ إذا هم يستبشرونَه، وقولهم: ﴿أَجَعَلَ الآلهةَ إلٰها واحداً إنَّ هٰذا لشيَّ عُجابٌ هُ. ﴿اللَّه بَجْتِي إليه مَن

سورة الشوري (١٤)

يشاءَ﴾؛ أي: يختار من خليقتِهِ مَنْ يعلم أنَّه يَصْلُحُ للاجتباء لرسالتِهِ وولايتِهِ، ومنه أنِ اجْتَبى لهذه الأمَّة وفضَّلها على سائر الأمم واختارَ لها أفضلَ الأديان وخيرَها. ﴿ويَهدي إليه من ينيبُ»: لهذا السبب الذي من العبد يتوصَّل به إلى هداية الله تعالى، وهو إنابتُه لربَّه، وانجذابُ دواعي قلبِهِ إليه، وكونُه قاصداً وجهه؛ فحسنُ مقصدِ العبد مع اجتهادِهِ في طلب الهدايةِ من أسباب التيسير لها؛ كما قال تعالى: ﴿يَهْدِي بِهِ اللَّه من اتَّبَعَ رضوانَه سُبُلَ السلامِ».

وفي هذه الآية أنَّ الله ﴿يَهَدي إليه مَن يُنيبُ﴾، مع قولِهِ: ﴿واتَّبِعْ سبيلَ من أنابَ إليَّ﴾، مع العلم بأحوال الصحابة رضي الله عنهم وشدَّة إنابتهم: دليلَ على أنَّ قولهم حجَّة، خصوصاً الخلفاء الراشدين رضي الله عنهم أجمعين.

﴿وَمَا لَفَرَقُوْا إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْيَا بَيْنَهُمْ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ إِلَى أَبْحَلِ مُسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الَذِينَ أُورِثُوا الْكِنَنَبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَنِي شَكِ مِنْهُ مُرِسٍ ٢ فَلِذَلِكَ فَادَعُمُ وَاسْتَقِمْ حَكَمَا أُمِرَتٌ وَلَا نَنَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن حَكَبٌ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللَهُ رَبُنَا وَرَبُكُمُ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُتُكُمْ أَعْمَلُكُمْ أَعْمَلُكُمُ مَعْدَلُكُمْ أَعْمَانَ مَن مَعْدِهِمْ لَذِي يَتَنَكُمُ اللَهُ رَبَّنَا وَرَبُكُمُ اللَهُ رَبُنَا وَرَبُكُمُ لَنَا أَعْمَانَا وَلَكُمْ أَعْمَانِكُمْ أَعْمَانُ وَلِي أَنْ اللَهُ مِنْ مَعْتُ مُولِلَهُ مِنْ مَعْذَعُهُ وَقُلْ عَامَنْتُ مِنا أَعْرَانُهُ مُولِلَهُ مَعْنَا وَيَعْذَكُمُ أَلَهُ مِنْ وَلَا يَعْذَيْنَ لِأَعْذِلُهُ مَنْتُكُمُ اللَهُ مَنْنَى وَرَبُكُمُ اللَهُ مَرْنَا وَرَبُكُمُ اللَهُ مِنْ اللَهُ مِنْهُ مُعَنا وَيَتُكُمُ اللَهُ مَعْنَا وَيَتَنَكُمُ اللَهُ مِنْ أَعْمَانَ وَيَتَنَعْمُ مُعَانَ وَلَعُنُهُ إِلَا مِنْ مَعْدَانَهُمُ اللَهُ مُعَالَيْنَ وَيَعْتُنُهُمُ اللَهُ مِنْ لَكُمُ اللَهُ مُعَنا وَيَتَنَعْمُ لَنَهُ وَلَيْتُهُ مَعْتُنُ وَيَنَهُمُ وَلُولُ اللَهُ مِنْ وَرُقُولُ مُنَتُ مِن مَنْ مُعَدِعُهُمُ اللهُ مُعَنْ مُ مَنْ مُ مُعَالُكُمْ اللَهُ مُعَانَةُ مَعْتَكُمُ اللَهُ مُنَهُ مِنْ مُ مُعَنْهُ مُ أَنَهُ مُعْتَامُ مُنْ مُ مُعَنا مُ أَنَهُ مُنَ مُ مُعَنُولُ مُنْ وَعَنْ مُنَا مُعَمَى مُنَهُ مُنْتُنَا وَرَبُكُمُ اللَهُ مُعَانِكُمُ اللَهُ مُعَمَانَا مُعَالُولُ مُعْتَنُهُ مُ مُعْتُعُمُ مُ مُعْتُ

(12) لما أمَرَ تعالى باجتماع المسلمين على دينهم، ونهاهم عن التفرق؛ أخبرهم أنَّهم لا يَغْتَرُوا بما أنزل الله عليهم<sup>(۱)</sup> من الكتاب؛ فإنَّ أهل الكتاب لم يتفرَّقوا حتى أنزل الله عليهم الكتاب الموجب للاجتماع، ففعلوا ضدًّ ما يأمر به كتابُهم، وذلك كلُّه بغياً وعدواناً منهم؛ فإنَّهم تباغضوا، وتحاسدوا، وحصلت بينهم المشاحنةُ والعداوةُ، فوقع الاختلافُ؛ فاحذروا أيُّها المسلمون أن تكونوا مثلهم. (ولولا كلمة سبقت من ربِّكَ؟؛ أي: بتأخير العذاب القاضي إلى أجل مسمًى، أورثوا الكتابَ من بعدِهم؟؛ أي: الذين ورثوهم، وصاروا خلفاً لهم ممَّن ينتسب أورثوا الكتابَ من بعدِهم؟؛ أي: الذين ورثوهم، وصاروا خلفاً لهم ممَّن ينتسب الى العلم منهم، (لفي شكً منه مريب؟؛ أي: لفي اشتباء كثير يوقع في الروا الكتابَ من بعدِهم؟؛ أي: الذين ورثوهم، وصاروا خلفاً لهم ممَّن ينتسب والجميعُ مشتركون في الاختلاف المذموم.

في (ب): «أنكم لا تغتروا بما أنزل الله عليكم».

1014

سورة الشوري (١٥)

١٥﴾ ﴿فلذٰلك فادعُ؟؛ أي: فللدين القويم والصراط المستقيم، الذي أنزل الله به كُتُبَه وأرسل رُسُله؛ فَادعُ إليه أُمَّتك، وحضَّهُم عليه، وجاهد عليه مَن لم يقبَلُه. ﴿واستَقِمْ﴾: بنفسك ﴿كماً أمرتَ﴾؛ أي: استقامةً موافقةً لأمر الله؛ لا تفريط ولا إفراط، بُل امتثالاً لأوامر الله، واجتناباً لنواهيه، على وجه الاستمرار على ذٰلك؛ فأمَرَه بتكميل نفسه بلزوم الاستقامة، وبتكميل غيرِهِ بالدَّعوة إلى ذٰلك. ومن المعلوم أنَّ أمر الرسولِ ﷺ أمرٌ لأمَّته إذا لم يَرِدْ تخصيصٌ له. ﴿ولا تُتَّبِعْ أهواءهم﴾؛ أي: أهواء المنحرفين عن الدِّين من الكفرة والمنافقين، إمَّا باتِّباعهم على بعض دينهم، أو بترك الدَّعوة إلى الله، أو بترك الاستقامة؛ فإنَّك إن اتَّبعت أهواءهم من بعد ما جاءك من العلم إنَّك إذاً لَمِنَ الظالمين، ولم يقلٍ ولا تتَّبِع دينَهم؛ لأنَّ حقيقة دينهم الذي شَرَعَه الله لهم هو دينُ الرسل كلُّهم، ولَكنَّهم لم يَتَّبِعوه، بل اتَّبعوا أهواءهم واتِّخذوا دينهم لهوأ ولعباً، ﴿وقل﴾: لهم عند جدالهم ومناظرتهم: ﴿آمنتُ بِما أَنزَلَ اللهُ من كتابٍ﴾؛ أي: لتكن مناظرتُك لهم مبنيةً على لهذا الأصل العظيم، الدالُّ على شرف الإسلام وجلالته وهيمنتِهِ على سائر الأديان، وأنَّ الدين الذي يزعُمُ أهل الكتاب أنَّهم عليه جزءً من الإسلام، وفي لهذا إرشادٌ إلى أنَّ أهل الكتاب إن ناظروا مناظرة مبنيَّة على الإيمان ببعض الكتب أو ببعض الرسل دون غيرِهِ؛ فلا يسلمُ لهم ذٰلك؛ لأنَّ الكتابَ الذي يدعون إليه والرسولَ الذي ينتسبونَ إليه من شرطِهِ أن يكون مصدِّقاً بهٰذا القرآن وبمن جاء به؛ فكتابُنا ورسولُنا لم يأمرنا إلَّا بالإيمان بموسى وعيسى والتوراة والإنجيل التي أخبر بها وصدَّق بها وأخبر أنَّها مصدقة له ومقرَّة بصحته، وأما مجرَّدُ التوراة والإنجيل وموسى وعيسى الذين لم يوصفوا لنا ولم يوافِقوا لكتابِنا؛ فلم يأمزنا بالإيمان بهم.

وقوله: ﴿وأَمِرْتُ لأعدلَ بينكمَ﴾؛ أي: في الحكم فيما اختلفتُم فيه؛ فلا تَمْنَعُني عداوتُكم وبُغضكم يا أهل الكتاب من العدل بينكم، ومن العدل في الحكم بين أهل الأقوال المختلفة من أهل الكتاب وغيرهم أن يُقْبَلَ ما معهم من الحقّ ويردَّ ما معهم من الباطل. ﴿الله ربُنا وربُكمَ﴾؛ أي: هو ربُّ الجميع، لستم بأحقَّ به منا، ﴿لنا أعمالُنا ولكُم أعمالُكمَّ : من خير وشرَّ، ﴿لا حجَّةَ بيننا وبينكمَ﴾؛ أي: بعدما تبيَّنت الحقائق واتَّضح الحقَّ من الباطل والهدى من الضلال؛ لم يبقَ للجدال والمنازعة محلَّ؛ لأنَّ المقصود من الجدال إنَّما هو بيانُ الحقّ من الباطل؛ ليهتدي يجادَلون، كيف والله يقولُ: ﴿ولا تجادِلوا أهلَ الكتابِ إلَّا بالتي هي أحسنُّ؟! وإنَّما المرادُ ما ذكرنا. ﴿الله يجمعُ بينَنا وإليه المصيرَ»: يوم القيامةِ، فيجزي كلاً بعملِهِ، ويتبيَّن حينتذِ الصادق من الكاذب.

اللورة السوري (١٦ ـ ١٧)

﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِى اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُمْ حُجَنَهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِيمَ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ٢

(١٦) وهذا تقريرٌ لقوله: ﴿لا حجَّة بيننا وبينكم؟؛ فأخبر هنا أنَّ ﴿الذين يحاجُون في الله؟: بالحجج الباطلة والشُّبه المتناقضة ﴿من بعد ما استُجيبَ؟: للَه؟ أي: من بعد ما استُجيبَ؟: للَه؟ أي: من بعد ما استجاب لله أولو الألباب والعقول لما بيَّن لهم من الآيات القاطعة والبراهين الساطعة؛ فهؤلاء المجادلون للحقِّ من بعدما تبيَّن ﴿حجَّتُهم داحضةٌ ؟ والبراهين الساطعة؛ فهؤلاء المجادلون للحقِّ من بعدما تبيَّن ﴿حجَّتُهم داحضة ؟ والبراهين الساطعة؛ فهولاء المجادلون للحقِّ من بعدما تبيَّن ﴿حجَّتُهم داحضة ؟ والبراهين الساطعة؛ فهولاء المجادلون للحقِّ من بعدما تبيَّن ﴿حجَّتُهم داحضة ؟ والبراهين الساطعة؛ فهولاء المجادلون للحقِّ من بعدما تبيَّن ﴿حجَّتُهم داحضة ؟ والبراهين الساطعة؛ فهولاء المجادلون للحقِّ من بعدما تبيَّن ﴿حجَتُهم داحضة ؟ أي: ياطلة مدفوعة ﴿حند ربِّهم؟ الأنَّها مشتملةً على ردُ الحق، وكلُّ ما خالف أوي: باطلة مدفوعة ﴿حند ربِّهم؟ النَّها مشتملةً على ردُ الحق، وكلُّ ما خالف أي: ياطلة مدفوعة ﴿حند ربِّهم؟ النَّها مشتملةً على ردُ الحق، وكلُّ ما خالف أوي: باطلة مدفوعة ﴿حند ربِّهم؟ المُول في أن ما مالحق أوي الحق والم أول والله والما من من معدما تبيَّن ﴿حجَتُهم داخلة ؟ أي الحقَّ أوي الله ولياتهم وإعراضهم عن حجج الله وبيناته والحقُ فلهو باطل، ﴿ولما منديدَ؟ : هو أثر غضبِ الله عليهم؛ فهذه عقوبة كلَّ مجادل للحق بالباطل.

﴿اللَّهُ الَّذِي أَنزَلَ الْكِنَّبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانُ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَة قَرِيبٌ ٢ يَ يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَاً وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُّ أَلَآ إِنَّ الَذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَغِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ٢ ٢ %.

(١٧) لما ذكر تعالى أنَّ حججه واضحةً بينةً بحيث استجاب لها كلُّ مَن فيه خيرٌ؛ ذكر أصلَها وقاعدتَها، بل جميع الحجج التي أوصلها إلى العباد ترجعُ إليه، فقال: ﴿الله الذي أنزل الكتابَ بالحقّ والميزانِ»: فالكتاب هو لهذا القرآنُ العظيم الذي نزل بالحقّ، واشتمل على الحقّ والصدق واليقين، وكلُّه آياتٌ بيناتٌ وأدلَّه واضحاتٌ على جميع المطالب الإلهيَّة والعقائد الدينيَّة، فجاء بأحسن المسائل وأوضح الدَّلائل.

وأما الميزان؛ فهو العدل والاعتبار بالقياس الصحيح والعقل الرجيح؛ فكلُّ الدلائل العقليَّة من الآيات الأفقيَّة<sup>(١)</sup> والنفسيَّة والاعتبارات الشرعيَّة والمناسبات والعلل والأحكام والحِكَم داخلةً في الميزان الذي أنزله اللّه تعالى ووضعه بين عبادِهِ

فى (ب): «الأفاقية».

سورة الشوري (١٨)

لِيَزِنوا به ما أثبته وما نفاه من الأمور، ويعرفوا به صدقَ ما أخبر به وأخبرت به رسلُه. فما خرج عن لهذين الأمرين ـ عن الكتاب والميزان ـ مما قيل: إنَّه حجةٌ أو برهانٌ أو دليلٌ أو نحو ذلك من العبارات؛ فإنَّه باطلٌ متناقضٌ قد فسدت أصولُه وانهدمت مبانيه وفروعه، يعرِفُ ذلك مَنْ خَبَرَ المسائل ومآخِذَها، وعرف التمييز بين راجح الأدلَّة من مرجوحِها، والفرق بين الحجج والشُبه.

وأما من اغترَّ بالعبارات المزخرفة والألفاظ المموَّهة ولم تنفذْ بصيرتُه إلى المعنى المراد؛ فإنَّه ليس من أهل هٰذا الشأن، ولا من فرسانِ هٰذا الميدانِ؛ فوفاقه وخلافُه سيان. ثم قال تعالى مخوِّفاً للمستعجلين لقيام الساعةِ المنكرينَ لها، فقال: ﴿وما يدريكَ لعلَّ الساعةَ قريبٌ﴾؛ أي: ليس بمعلوم بُعدها ولا متى تقومُ؛ فهي في كلَّ وقتٍ متوقَّع وقوعُها مخوفٌ وجبتُها.

(١٨) في ستعجل بها الذين لا يؤمنون بها؟: عناداً وتكذيباً وتعجيزاً لربّهم، فوالذين آمنوا مشفِقونَ منها؟؛ أي: خائفون؛ لإيمانهم بها، وعلمهم بما تشتمل عليه من الجزاء بالأعمال، وخوفهم لمعرفتهم بربّهم أن لا تكون أعمالُهم منجية [لهم] ولا مسعدة، ولهذا قال: فويعلمون أنّها الحقَّّة: الذي لامِزيّةَ فيه، ولا شكَّ يعتريه. فلا إنّ الذين يُمارونَ في الساعةِ؟؛ أي: بعدما امتروا فيها، ماروا الرسل وأتباعهم بإثباتها؛ فهم في شقاق<sup>(١)</sup> فبعيدِه؛ أي: معاندةً ومخاصمةً غير قريبة من الصواب، بل في غاية البعد عن الحق، وأي بعد أبعد ممَّن كذَّب بالدار التي هي واتباعهم بإثباتها؛ فهم في شقاق<sup>(١)</sup> فبعيدِه؛ أي: معاندةً ومخاصمةً غير قريبة من الصواب، بل في غاية البعد عن الحق، وأي بعد أبعد ممَّن كذَّب بالدار التي هي في ظلَّ شجرةٍ مرَحَل<sup>(٢)</sup> وتركَها، وهي دار عبور وممرً لا محلُّ استقرار، فصدقوا في الدار المضمحلَّة الفانية حيث رأوها وشاهدوها، وكذَّبوا بالدار الآخرة التي تواترت بالأخبار عنها الكتب الإليهية والرسل الكرام وأتباعهم، الذين هم أكمل الخلقِ عقولاً وأغزرُهم علماً وأعظمُهم فطنةً وفهماً.

﴿ اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ. يَرْزُقُ مَن يَشَآَةٌ وَهُوَ الْفَوِى الْعَزِيزُ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ. وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْنِهِ. مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾

- (1) كذا في النسختين والآية: في «ضلال بعيد».
  - (۲) في (ب): «راح».

(١٩) يخبر تعالى بلطفه بعباده: ليعرفوه ويحبَّوه ويتعرَّضوا للطفه وكرمه، واللُطف من أوصافه تعالى معناه: الذي يدركُ الضمائر والسرائر، الذي يوصِلُ عباده - وخصوصاً المؤمنين - إلى ما فيه الخيرُ لهم من حيثُ لا يعلمون ولا يحتسبون. فمن لطفِهِ بعبده المؤمن أن هداه إلى الخير هدايةً لا تخطُرُ ببالهِ بما يسَّر له من الأسباب الدَّاعية له إلى ذلك من فطرته على محبَّة الحقُ والانقياد له وإيزاعه تعالى لملائكتِهِ الكرام أن يُثبَّتوا عادة الى الخير هدايةً لا تخطُرُ ببالهِ بما يسَّر له من الأسباب الدَّاعية له إلى ذلك من فطرته على محبَّة الحقُ والانقياد له وإيزاعه تعالى لملائكتِهِ الكرام أن يُثبَّتوا عادة المؤمنين ويحثُوهم على الخير ويُلقوا في قلوبهم من الأسباب الدَّاعية له إلى ذلك من فطرته على محبَّة الحقُ والانقياد له وإيزاعه تعالى لملائكتِهِ الكرام أن يُثبَّتوا عادة المؤمنين ويحثُوهم على الخير ويُلقوا في قلوبهم من التي ين الحق ما يكون داعياً لاتباعه. ومن لطفِهِ أن أمر المؤمنين بالعبادات الاجتماعية التي بها تقوى عزائمهُم وتنبعتُ هِمَمُهم ويحصُلُ منهم التنافس على الخير والرغبة وبين الحق ما يكون داعياً لاتباعه. ومن لطفِهِ أن أمر المؤمنين بالعبادات الاجتماعية فيه واقداء بعضهم ببعض ومن طفِهِ أن أي الدُنيا والمال والرياسة ونحوها مما يتنافس فيه أمل الدُنيا تقطعُ عبدة عن مع على الخير ونها من أمر المؤمينين بالعبادات الاجتماعية فيه واقداء بعضهم ببعض ومن على ألدُنيا والمال والرياسة ونحوله ما يتنافس فيه أمل الدُنيا تقطعُ عبدة عن طاعتِه أو تحمِلُه على الغفلة عنه أو على معصيتِهِ؛ صرفها أمل الدُنيا تقطعُ عبدة عن طاعتِه أو تحمِلُه على الغفلة عنه أو على معصيتِه؛ مرفها أمل الدُنيا تقطعُ عبدة من طاعتِه أن قلديا والمال والرياسة ونحولها ما يتنافس فيه أمل الدُنيا تقطعُ عبدة عن طاعتِه أو تحمِلُه على الغفلة عنه أو على معصيتِه؛ مرفها أمل وقدر على وقدي أوله، ولهذا قال هنا: فيررُقُ مَن يشاءَهُ: بحسب اقتضاء حكمته أول من وقدي ألغه، ولهذا قال هنا: فيررُقُ مَن يشاءَهُ: بحسب اقتضاء حكمته أولفه، فوهو القويُ العزيرُهُ الذي له القوَّة كلُها؛ فلا حول ولا قوة لأحدٍ من أولفه، أولفه، أوهو القويُ العزيرُهُ الذي له القوَّة كلُها؛ فلا حول ولا قوة لأحدٍ من المنهم المن والمان المؤمرة إله المرهم من أمرة الما المرار ما يه، الذي يا أحد أله ما يربرُوُ من يساءَهُ المه مي أو

OR الشوري (٢٠ ٢٠ ٢٠)

﴿٢٠ ثم قال تعالى: ﴿من كان يريدُ حَرْثَ الآخرةِ ؟ أي: أجرها وتوابَّها، فآمن بها وصدَّق وسعى لها سعيها، ﴿نَزِدْ له في حرثِهِ؟: بأن نضاعِف عمله وجزاءه أضعافاً كثيرة؛ كما قال تعالى: ﴿ومَنْ أراد الآخرةَ وسعى لها سَعْيَها وهو مؤمنٌ فأولئكَ كان سَعْيُهُمْ مَشْكوراً؟، ومع ذلك؟ فنصيبه من الدُّنيا لا بدَّ أن يأتِيَهُ، ﴿ومَن كانَ يريدُ حَرْثَ الدُّنيا؟: بأن كانت الدُّنيا هي مقصودَه وغايةَ مطلوبهِ، فلم يقدَّم لاَ خرته، ولا رجا ثوابَها، ولم يخشَ عقابَها، ﴿نوَتِهِ منها؟: نصيبَه الذي قُسِمَ له، وهذه الآيةُ شبيهةٌ بقوله تعالى: ﴿مَن كان يريدُ الحياةَ ونعيمها، واستحقَّ النار وجحيمها. أعمالَهم فيها وهم فيها لا يُبْخَسونَ...؟ إلى آخر الآيات.

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ وَلَوْلَا كَلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَمَعْنِي بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّلْلِمِينَ نَشْمِعْقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ لَقَضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّلْلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيهُ أَلِيهُ أَلَيهُ مَا يَتُوَى الظَّلْلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ وَقُوَ يَعْفَى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّلْلِمِينَ نَهُمْ عَذَابٌ أَلِيهُ أَلِيهُ مَا يَتُوَا وَهُوَ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَذَابٌ أَلِيهُ إَلَى تَرْى الظَّلْلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ وَاقِعْ بِهِمْ وَإِنَّ الظَّلْلِمِينَ مَا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِهِمْ
وَاقِعْ بِهِمْ وَالَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ فِي رَوْضَكَاتِ الْحَكَاتِ هُمْ مَا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِهِمْ
وَاقِعْ بِهِمْ وَالَذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ فِي رَوْضَكَاتِ الْحَنْتِينَ هُمْ مَا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِهِمْ
وَاقِعْ بِهِمْ وَالَذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ فِي رَوْضَكَاتِ الْحَتَاتِ هُمْ مَا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِهِمْ
وَاقِعْ لِيهِ مُوالَا فَنُولُ الْمَهُمُ مُنَا الْعَنْمَ لُهُمُ مَا يَعْتَلِحُتُ فَلَهُ عَبَادَهُ اللَذِينَ عَامَنُولُ وَعَمِلُوا الصَلْلِحَةُ عُلَى اللَهُ وَالْعَنْ لَهُ الْعَنْ لَهُ الْنَعْنَ لُنَ مَنْ اللَهُ مُولَهُ مُنْ الْعَنْ لَهُمُ الْنَقُ الْقَلْلِي مَا الْمُهُ مَا الْعَلَيْ مُ اللَهُ مُنْ الْنَوْنَ عَامَ مُنْ الْعَنْ لُمُ فَقِي أَمْ مُ عَنَائُهُ وَقُولُ الْعَنْ لُحَالِي مُنْهُمُ أَنْ أَنْ أَنْتَ عَامَ الْنَاعَانُ مُ إِنَّةُ مُنْ الْنَ مُ مُنْ عَنْ لَهُ مُنْ الْنَهُ مُ عَالَهُ الْعَالُ الْعَنْ الْمُ الْعَالِي الْنَا مُعْتَنِ مُ مَا عَانَهُ مُولُ الْعَامُ مُ الْحَالِيْنَ الْنَا لَهُ مُنْ الْعَالُونُ عَالَةُ مُنْ مَا لَعَنْ مُولُ الْنَاسَةُ مُوالْنُونُ وَعَلُولُ الْعَامِ لَنَا مُولِنَا الْعَامِ لَالْنَهُ مَا لَكُهُ لَنْ الْنَا لِهُ مَا مُعَالُ مُ لَعُنُ لَعُنْ مُ لَعَالَ مُ لَكُونُ الْنَا الْعَالِي مُ مَا لَهُ مَا لُكُولُ لُ مُوالُولُ الْعَامُ مَا الْعَامُ مَا الْعَالُ مُنْ مَا مُ مَا مُولُ مُولُ الْعُنْ الْنَا لِعَامِ مُ مَا مُ لَكُنُ أَنْ مُ لَعُنْ مُ لَكُنَ مَا مُ لَكُهُ إِنْ الْعَالِ مُ الْعَالُكُمُ مَا مُ مَا مُنْ مُ مَا لُهُ مَا مُعَانُ مَا مُولُ ا

سورة الشوري (۲۱ ـ ۲۳)

(٢١) يخبر تعالى أنَّ المشركين اتَّخذوا شركاء يوالونهم ويشتركون هم وإيًّاهم في الكفر وأعمالِهِ من شياطين الإنس الدُّعاة إلى الكفر، ﴿شَرَعوا لهم من الدين ما لم يأذَن به الله؟: من الشُرك والبدع وتحريم ما أحلَّ الله وتحليل ما حرَّم الله ونحو ذلك ممَّا اقتضته أهواؤهم، مع أنَّ الدين لا يكون إلاّ ما شَرَعَه الله تعالى لِيَدينَ به العباد ويتقرَّبوا به إليه؛ فالأصلُ الحَجْرُ على كلُّ أحدِ أن يَشْرَعَ شيئاً ما جاء عن الله وعن رسولِهِ؛ فكيف بهؤلاء الفَسَقَةِ المشتركين هم [وآباؤهم] وهم على الكفر. ﴿ولولا كلمةُ الفصل لَقَضِيَ بينَهم؟؛ أي: لولا الأجلُ المسمَّى الذي ضَرَبَه الله فاصلاً بين الطوائفِ المختلفة، وأنَّه سيؤخّرهم إليه؛ لَقُضِي بينهم في الوقت الحاضر بسعادة المحقِّ وإهلاك المبطل؛ لأن المُقتضي للإهلاك موجود، ولكن أمامهم العذابُ الأليمُ في الآخرة؛ هؤلاء وكلُّ ظالم.

٢٢ وفي ذلك اليوم (ترى الظالمين): أنفسَهم بالكفر والمعاصي، ﴿مسْفَقِينَ﴾؛ أي: خائفين وجلين، ﴿مما كَسَبَوا﴾: أن يُعاقَبوا عُليه، ولمَّا كَان الخائفُ قد يقعُ به ما أشفق منه وخافه وقد لا يقعُ؛ أخبر أنَّه ﴿واقعُ بِهِمٍ﴾: العقابُ الذي خافوه؛ لأنُّهم أتوا بالسبب التامُّ الموجب للعقاب من غير معارض من توبةٍ ولا غيرِها، ووصلوا موضعاً فات فيه الإنظارُ والإمهالُ. ﴿والذين آمنوا﴾ بقلوبهم بالله وبكتبهِ ورسلِهِ وما جاؤوا به، ﴿وعملوا الصالحات﴾: يشمَلُ فيه كلَّ عمل صالح من أعمال القلوب وأعمال الجوارح من الواجباتِ والمستحبَّات؛ فهٰؤلاء ﴿في روضاتِ الجناتِ﴾؛ أي: الرَّوضات المضافة إلى الجنَّات، والمضاف يكون بحسبٌ المضاف إليه؛ فلا تسألُ عن بهجةِ تلك الرياض المونقةِ، وما فيها من الأنهار المتدفِّقة، والفياض المُعْشِبة، والمناظر الحسنة، والأشجار المثمرة، والطيور المغرِّدة، والأصوات الشجيَّة المطرِبة، والاجتماع بكلِّ حبيب، والأخذ من المعاشرةِ والمنادمةِ بأكمل نصيب؛ رياض لا تزداد على طول المدى إلَّا حسناً وبهاءً، ولا يزدادُ أهلُها إلَّا اسْتياقاً إلى لَذَاتِها ووداداً. ﴿لهم ما يشاؤونَ؟: فيها؛ أي: في الجنات؛ فمهما أرادوا؛ فهو حاصل، ومهما طلبوا؛ حصل، مما لا عين رأت، ولا أذنَّ سمعتْ، ولا خطرَ على قلبِ بشرٍ. ذلك ﴿الفضلُ الكبيرُ﴾: وهل فوز أكبرُ من الفوز برضا الله تعالى والتنعُّم بقُرْبِهِ في دار كرامته؟!

﴿ذَلك الذي يبشَر الله به عبادَه الذين آمنوا وعمِلوا الصالحاتِ»؛ أي: هذه البشارة العظيمة التي هي أكبرُ البشائر على الإطلاق بَشَرَ بها الرحيم الرحمٰن

1097

على يد أفضل خلقه لأهل الإيمان والعمل الصالح؛ فهي أجلُ الغايات، والوسيلة الموصلةُ إليها أفضلُ الوسائل، ﴿قل لا أسألُكُم عليه﴾؛ أي: على تبليغي إيَّاكم هٰذا القرآن ودعوتكم إلى أحكامه ﴿أجراَ﴾؛ فلستُ أريدُ أخذَ أموالكم ولا التولِّي عليكم والترأس ولا غير ذلك من الأغراض ﴿إلَّا المودَّةَ في القُربي﴾.

سورة الشوري (٢٤)

يُحتمل أنَّ المراد: لا أسألُكُم عليه أجراً؛ إلَّا أجراً واحداً، هو لكم، وعائدٌ نفعُه إليكم، وهو أن تَوَدُّوني وتحبُّوني في القرابة؛ أي: لأجل القرابة، ويكون على هٰذا المودَّة الزائدة على مودَّة الإيمان؛ فإنَّ مودَّة الإيمان بالرسول وتقديم محبَّته على جميع المحابِّ بعد محبَّة الله فرضٌ على كلُّ مسلم، وهُوُلاء طَلَبَ منهم زيادةٌ على ذلك أن يحبُّوه لأجل القرابِةٍ؛ لأنَّه ﷺ قد باشر بدعوته أقربَ الناس إليه، حتى إنَّه قيل: إنَّه ليس في بطون قريش أحدٌ إلَّا ولرسول اللهِ ﷺ فيه قرابةٌ.

ويُحتملُ أنَّ المرادَ: إلَّا مودة اللَّه تعالى المودة الصادقة، وهي التي يصحبُها التقرُّب إلى اللَّه والتوسُّل بطاعته الدالَّة على صحَّتها وصدقها، ولهٰذا قال: ﴿إِلَّا المودَّة في القربى﴾؛ أي: في التقرُّب إلى اللَّه.

وعلى كلا القولين؛ فلهذا الاستثناء دليلٌ على أنَّه لا يسألكم عليه أجراً بالكلِّيَّة؛ إلَّا أن يكون شيئاً يعود نفعُه إليهم؛ فلهذا ليس من الأجر في شيء، بل هو من الأجر منه لهم ﷺ؛ كقوله تعالى: ﴿وما نَقَموا منهم إلَّا أن يؤمِنوا باللّه العزيزِ الحميدِ﴾، وقولهم: ما لفلان عندك ذنبٌ إلَّا أنَّه محسنَ إليك.

﴿وَمَن يَفْتَرِفْ حسنةَ﴾: من صلاةٍ أو صوم أو حجَّ أو إحسانٍ إلى الخلق، ﴿نَزِدُ له فيها حُسْناً»: بأن يشرحَ الله صدرَه وييسِّر أمره ويكون سبباً للتوفيق لعمل آخر، ويزدادَ بها عملُ المؤمن ويرتفعَ عند الله وعند خلقِهِ، ويحصُلَ له الثوابُ العاجل والآجل. ﴿إنَّ الله غفورٌ شكورٌ»: يغفر الذنوبَ العظيمةَ، ولو بلغتْ ما بلغتَ عند التوبة منها، ويشكر على العمل القليل بالأجرِ الكثيرِ؛ فبمغفرتِهِ يغفرُ الذنوبَ ويستُر العيوبَ، وبشكرِهِ يتقبَّل الحسناتِ ويضاعِفُها أضعافاً كثيرةً.

﴿ آَمَ يَقُولُونَ أَفَتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَإِ اللَّهُ يَغْتِتَر عَلَى قَلْبِكُ وَبَعْتُ النَّ بِكَلِمَنِيهِ إِنَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٢) ﴾ .

(٢٤) يعني: أم يقولُ المكذَّبون للرسول على جرأة منهم وكذباً: ﴿انْتَرى على الله كَذِباً: فَرَمَوْكَ بأشنع الأمور وأقبحها، وهو الافتراء على الله بادّعاء النبوَّة

سورة الشوري (۲۰)

والنسبة إلى الله ما هو بريءٌ منه، وهم يعلمونَ صِدْقَكَ وأمانَتَكَ؛ فكيف يتجرؤونَ على لهذا الكذب الصُّراح؟! بل تجرؤوا بذٰلك على الله تعالى؛ فإنَّه قدحُ في الله؛ حيث مكَّنك منَّ لهذه الدعوة العظيمة المتضمَّنة ـ على موجب زعمهم ـ أكبر الفسادِ في الأرض؛ حيث مكَّنه الله من التَّصريح بالدَّعوة، ثم بنسبتها إليه، ثم يؤيِّده بِالْمُعجزات الظاهرات والأدلَّة القاهرات والنصر المبين والاستيلاء على مَنْ خَالَفُهُ، وهو تعالى قادرٌ على حسم لهٰذه الدَّعوة من أصلها ومادَّتها، وهو أن يختِم على قلب الرسول على الله الله على شيئاً، ولا يدخل إليه خيرٌ، وإذا خُتِمَ على قلبه؛ انحَسَم الأمرُ كلُّه وانقطعَ؛ فهذا دليلٌ قاطعٌ على صحَّة ما جاء به الرسولُ، وأقوى شهادة من اللهِ له على ما قال، ولا يوجُدَ شهادةُ أعظم منها ولا أكبر، ولهٰذا من حكمته ورحمته وسنَّته الجارية أنه يمحو الباطل ويزيلُه، وإن كان له صولةً في بعض الأوقات؛ فإنَّ عاقبته الاضمحلال، ﴿وِيُحِقُّ الحقَّ بكلماتِهِ﴾: الكونيَّة التي لا تبدُّل ولا تغيُّر<sup>(1)</sup>، ووعده الصادق، وكلماته الدينيَّة التي تحقِّق ما شرعه من الحقِّ وتثبَّته في القلوب وتبصُّر أولي الألباب، حتى إنَّ من جُملة إحقاقِهِ تعالى الحقِّ أن يقيِّضَ له الباطلَ ليقاوِمَه؛ فإذا قاومه؛ صال عليه الحقُّ ببراهينِهِ وبيِّناتِهِ، فظهر من نوره وهداه ما به يضمحلَّ الباطل وينقمع ويتبيَّن بطلانُه لكلُّ أحدٍ، ويظهر الحقُّ كلَّ الظُّهور لكلِّ أحدٍ. ﴿إِنَّه عليمٌ بذاتَ الصَّدورَ؟؛ أي: بما فيها وما اتَّصفت به من خيرٍ وشرٍّ وما أكنَّته ولم تُبْدِهِ.

وَهُوَ الَّذِى يَقْبَلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِدٍ. وَيَعْفُوا عَنِ السَّنِيَّاتِ وَيَعْلَمُ مَا لَفْعَـلُونَ ۞ وَيَسْتَجِيبُ الَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَيَزِيدُهُم مِن فَصْلِدٍ. وَالكَفِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ۞ ﴿ وَلَق بَسَطَ اللَّهُ الزِزْقَ لِيبَادِدٍ. لَبَغَوَّا فِي الأَرْضِ وَلَنَكِن يُنَزِلُ بِقَدَرٍ مَّا بَشَاءً إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَعِيرٌ ۞ وَهُوَ الَذِي يُنَزِلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْـدٍ مَا فَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَةُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَيِيدُ ۞

(٢٥) هذا بيانٌ لكمال كرم الله تعالى وسَعَةٍ جودِهِ وتمام لطفِهِ بقبول التوبةَ الصادرة ﴿عن عبادِهِ﴾: حين يُقْلِعونَ عن ذُنوبهم ويندمون عليها ويعزِمون على أن لا الصادرة ﴿عن عبادِهِ﴾: حين يُقْلِعونَ عن ذُنوبهم ويندمون عليها ويعزمون على أن لا يعاوِدوها إذا قَصَدوا بذٰلك وجهَ ربِّهم؛ فإنَّ الله يقبلُها بعدما انعقدت سبباً للهلاك ووقوع العقوباتِ الدنيويَّة والدينيَّة، فيعفو ﴿عن السَّيِّنَاتِ﴾: ويمحوها، ويمحو أثرها ووقوع العقوباتِ الدنيويَّة من أنها الله يقبلُها بعدما العوبي المولاك الموادة إذ من المواتِ الدنيويَّة والدينيَّة، فيعفو ﴿عن السَّيِّنَاتِ»:

(۱) في (ب): «لا تغيّر ولا تبدّل».

سورة الشوري (٢٦ ـ ٢٨):

من العيوب، وما اقتضتْه من العقوباتِ، ويعودُ التائبُ عنده كريماً كأنَّه ما عمل سوءاً. قطُّ، ويحبُّه ويوفِّقه لما يقرّبه إليه.

ولما كانت التوبةُ من الأعمال العظيمة التي قد تكون كاملةً بسبب تمام الإخلاص والصدق فيها، وقد تكونُ ناقصةً عند نقصِهِما، وقد تكون فاسدةَ إذا كان القصدُ منها بلوغَ غَرَضٍ من الأغراض الدنيويَّة، وكان محلُّ ذلك القلبَ الذي لا يعلمه إلَّا الله؛ ختم هٰذه الآية بقوله: ﴿ويعلم ما تفعلونَ﴾.

(٢٦) فالله تعالى دعا جميع العباد إلى الإنابة إليه والتوبة من التقصير، فانقسموا بحسب الاستجابة له إلى قسمين: مستجيبين، وَصَفَهم بقوله: ﴿ويستجيبُ اللّاين آمنوا وعملوا الصالحاتِ؟؛ أي: يستجيبون لربّهم لما دعاهم إليه، وينقادون له، ويلبّون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبّون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبّون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبّون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبّون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبّون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبّون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبّون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبُون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبُون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبُون دعوته؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبُون دعوته؛ لمان ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك؛ له، ويلبُون ديناطاً على العمل، وزادهم مضاعفة في الأجر زيادة عن ما تستحقه أعمالهم من الثواب والفوز العظيم. وأما غير المستجيبين لله، وهم المعاندون الذين كفروا به وبرسله؛ فلهم عذابٌ شديدٌ في الدُّنيا والآخرة.

(٢٧) ثم ذكر أن من لطفِهِ بعبادِهِ أنَّه لا يوسِّع عليهم الدُّنيا سعة تضرُّ بأديانهم، فقال: ﴿ولو بَسَطَ اللَه الرزقَ لعبادِهِ لَبَغَوْا في الأرضَ»؛ أي: لغفلوا عن طاعة الله، وأقبلوا على التمتُّع بشهوات الدُّنيا، فأوجبت لهم الإكباب على ما تشتهيه نفوسُهم، ولو كان معصية وظلماً. ﴿ولكن يُنَزِّلُ بَقَدَرٍ ما يشاءَ»: بحسب ما اقتضاه لطفُه ولو كان معصية وظلماً. ﴿ولكن يُنَزِّلُ بَقَدَرٍ ما يشاءَ»: بحسب ما اقتضاه لطفُه وحكمتُه، ﴿إِنَّا معيرَهُ: كما في بعض الآثار أنَّ الله تعالى يقول: «إنَّ ولو كان معصية وظلماً. ﴿ولكن يُنَزِّلُ بَقَدَرٍ ما يشاءَ»: بحسب ما اقتضاه لطفُه وحكمتُه، ﴿إِنَّه بعباده خبيرٌ بصيرٌ»: كما في بعض الآثار أنَّ الله تعالى يقول: «إنَّ مِنْ عبادي من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الغنى، ولو أفقرتُه؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الغنى، ولو أفقرتُه؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الغنى، ولو أفقرتُه؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الغنى، ولو أفقرتُه؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الفقرُ، ولو أفقرتُه؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الفقرُ، ولو أفقرتُه؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الغنى، ولو أفقرتُه؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الفقرُ، ولو أغنيته؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الصحةُ، ولو أمرضتُه؛ لأفسده ذلك، وإنَّ من عبادي من لا يُضلِحُ إيمانَه إلاّ الصحة، ولو أمرضتُه؛ لأفسده ذلك، إنِي أدبَر أمر عبادي بعلمي بما في إيمانَه إلى المرض، ولو عافيتُه؛ لأفسده ذلك، إنِي أدبَر أمر عبادي بعلمي بما في أيمانَه إلى المرضُ، ولو عافيتُه؛ لأفسده ذلك، إني أدبَر أمر عبادي بعلمي بما في ألمانَه إلى المرضُ الله المرضُ.

﴿٢٨﴾ ﴿وهو الذي يُنَزِّلُ الغيثَ؟؛ أي: المطر الغزير الذي به يغيثُ البلاد والعباد ﴿من بعدِ ما قَنَطوا؟: وانقطع عنهم مُدَّةً ظنُوا أنه لا يأتيهم، وأيسوا، وعملوا

أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب «الأولياء» (١)، وأبو نعيم في «الحلية» (٨/٨٣).

سورة الشوري (۲۹ ـ ۳۱)

لذلك الجدب أعمالاً، فينزِلُ الله الغيث، ﴿وينشُرُ﴾ به ﴿رحمتَه﴾ من إخراج الأقواتِ للآدميِّين وبهائمهم، فيقع عندهم موقعاً عظيماً، ويستبشرون بذلك ويفرحون. ﴿وهو الوليُّ؟: الذي يتولَّى عباده بأنواع التَّدبير، ويتولَّى القيام بمصالح دينهم ودنياهم ﴿الحميد﴾: في ولايته وتدبيره، الحميد على ما له من الكمال وما أوصله إلى خلقه من أنواع الأفضال.

وَمِنْ ءَايَنِيهِ خَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَنَّ فِيهِمَا مِن دَآتَةً وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآتُ قَدِيرٌ ٢

﴿٢٩ أي: ومن أدلَّة قدرتِهِ العظيمة وأنَّه سيُحيي الموتى بعد موتهم: ﴿خَلَقُ﴾ لهذه ﴿السمواتِ والأرضِ﴾؛ على عِظَمِهما وسعتهما، الدالُّ على قدرته وسعة سلطانه، وما فيهما من الإتقان والإحكام دالًّ على حكمته، وما فيهما من المنافع والمصالح دالًّ على رحمتِهِ، وذلك يدلُّ على أنَّه المستحقُّ لأنواع العبادة كلُها، وأنَّ إلْهيَّة ما سواه باطلةٌ. ﴿وما بثَّ فيهما﴾؛ أي: نشر في السماواتِ والأرض من أصناف الدوابَ، التي جعلها الله مصالحَ ومنافعَ لعبادهِ. ﴿وهو على جمعهم﴾؛ أي: جمع الخلق بعد موتِهِم لموقفِ القيامةِ ﴿إذا يشاء قديرٌ﴾: فقدرتُه ومشيئتُه أحبار المرسلين وكتبهم بوقوعه على وجود الخبر الصادق، وقد عُلم أنَّه قد تواترت

﴿وَمَا أَصَنَبَكُم مِّن مُّصِيبَكَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ۞ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِنَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُوبِ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ۞ ﴾.

﴿٣٠﴾ يخبر تعالى أنَّه ما أصاب العبادَ من مصيبةٍ في أبدانهم وأموالهم وأولادهم وفيما يحبُّون ويكون عزيزاً عليهم إلَّا بسبب ما قدَّمته أيديهم من السيئاتِ، وأنَّ ما يعفو الله عنه أكثرُ؛ فإنَّ الله لا يظلم العبادَ، ولكن أنفسَهم يظلمونَ، ﴿ولو يؤاخِذُ اللهُ الناس بما كَسَبوا ما تَرَكَ على ظهرها من دابَّةٍ﴾.

﴿٣١﴾ وليس إهمالاً منه تعالى تأخيرُ العقوباتِ ولا عجزاً: فما ﴿أَنتُم بمعجزينَ في الأرض﴾؛ أي: معجزينَ قدرةَ الله عليكم، بل أنتم عاجزون في الأرض، ليس عندكم امتناعٌ عما ينفذه الله فيكم، ﴿وما لكم من دونِ الله من وليَّ﴾: يتولَّكم، فيحصِّل لكم المنافع ﴿ولا نصيرِ﴾: يدفع عنكم المضارَّ.

1097

وَمِنْ مَايَنِتِهِ ٱلْجَوَادِ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَعْلَدِ ﷺ إِن يَشَأَ يُسْكِنِ ٱلرِّبِحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهَرِهِ أَنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَنَتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ۞ أَوَ يُوبِفَهُنَ بِمَا كَسَبُوا وَيَعْفُ عَن كَذِيرٍ ۞ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِن مَايَنِنَا مَا لَمُم قِن تَحِيصِ ۞ ﴾.

<sup>ORI</sup>طورة الشوري (۳۲ ـ ۳۲)

(٣٢) أي: ومن أدلَّة رحمته وعنايته بعباده (الجواري في البحر): من السُّفن والمراكب الناريَّة والشراعيَّة التي من عظمها (كالأعلام)، وهي الجبالُ الكبارُ التي سخَر لها البحر العجاج، وحفظها من التطام الأمواج، وجعلها تحمِلُكم وتحمِلُ أمتعتَكم الكثيرة إلى البلدان والأقطارِ البعيدة، وسخَّر لها من الأسباب ما كان معونة على ذلك.

(٣٣ - ٣٢) ثم نبَّه على لهذه الأسباب بقوله: ﴿إِن يَسْأَ يُسْكِنِ الرَيحَ ﴾: التي جعلها الله سبباً لمشيها، ﴿فَيَظْلَلْنَ ﴾؛ أي: الجواري ﴿رواكدَ ﴾: على ظهر البحر لا تتقدَّم ولا تتأخَر. ولا ينتقض لهذا بالمراكب الناريَّة؛ فإنَّ من شرط مشيها وجود الريح، وإن شاء الله تعالى؛ أوبق الجواري بما كسب أهلها؛ أي: أغرقها في البحر وأتلفها، ولكنَّه يحلم ويعفو عن كثير. ﴿إِنَّ في ذَلك لآياتِ لكلِّ صبارِ شكورٍ ﴾؛ أي: كثير أوبق الجواري بما كسب أهلها؛ أي: أغرقها في البحر وأتلفها، ولكنَّه يحلم ويعفو عن كثير. ﴿إِنَّ في ذَلك لآياتِ لكلِّ صبارِ شكورٍ ﴾؛ أي: كثير الريح، وإنْ شاء الله تعالى؛ أوبق الجواري بما كسب أهلها؛ أي: أغرقها في البحر أوتنافها، ولكنَّه يحلم ويعفو عن كثير. ﴿إِنَّ في ذَلك لآياتِ لكلِّ صبارِ شكورٍ ﴾؛ أي: كثير الصبر على ما تكرهه نفسه، ويشقُ عليها فيكرِهها عليه من مشيقًة طاعة أي: كثير الصبر على ما تكرهه نفسه، ويشقُ عليها فيكرِهها عليه من مشيقًة طاعة أو رَدْع نفسِه عليها ويخضع له، ويصرفُها في مرضاتِه؛ فهذا الرخاء، وعند النعم يعترفُ بنعمة ربَّه، ويخضع له، ويصرفُها في مرضاتِه؛ فهذا الرخاء، وعند النعم يعترف بنعمة ربَّه، ويخضع له، ويصرفُها في مرضاتِه؛ فهذا الرخاء، وعند النعم يعترفُ بنعمة ربَّه، ويخضع له، ويصرفُها في مرضاتِه؛ فهذا الرخاء، وعند النعم يعترفُ بنعمة ربَّه، ويخضع له، ويصرفُها في مرضاتِه؛ فهذا الذي ينتفع بآيات الله، وإمَّا الذي لا صبر عنده ولا شكر له عند<sup>(٢)</sup> نعم الله؛ فإنَه معرضٌ أو معاندٌ لا ينتفع بالآيات.

٣٥٦ ثم قال تعالى: ﴿ويعلم الذين يجادلون في آياتنا؟: لِيُبْطِلوها بباطلهم، ﴿ما لهم من محيصِ﴾؛ أي: لا ينقذهم منقذٌ مما حلّ بهم من العقوبة.

﴿فَمَّا أُوَيِبُمُ مِن شَىْءٍ فَنَنْعُ الْمَيَوْةِ الدَّنِيَّا وَمَا عِندَ اللَّهِ خَبِّرٌ وَأَبْغَى لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِّبِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ وَالَّذِينَ يَجَنِيُبُونَ كَبَتِهِرَ الْإِنْمِ وَالْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمَ يَغْفِرُونَ ﴾ وَالَذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَمَّامُوا الصَّلَوَة وَأَمْرُهُمْ شُورَى يَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَدَقْنَهُمْ يُفِقُونَ ﴾ وَالَذِينَ إِنَّا أَسَابَهُمُ الْبَتْ

٣٦﴾ لهذا تزهيدً في الدُنيا وترغيبٌ في الآخرة وذكرُ الأعمال الموصلةِ إليها؛

(۱) في (ب): «على».

سورة الشوري (۳۷ ـ ۳۸)

فقال: ﴿فما أوتيتم من شيءٍ﴾: من ملكٍ ورياسةٍ وأموال وبنينَ وصحَّةٍ وعافيةٍ بدنيَّةٍ، ﴿فمتاعُ الحياةِ الدُنيا﴾: لذَّة منغصةٌ منقطعةٌ، ﴿وما عندَ اللّهِ﴾: من الثواب الجزيل والأجر الجليل والنعيم المقيم ﴿خيرٌ﴾ من لَذَات الدُنيا، خيريَّة لا نسبةَ بينهما ﴿وأبقى﴾: لأنَّه نعيمٌ لا منغُص فيه ولا كَدَرَ ولا انتقالَ.

ثم ذكر لمن لهذا الثواب، فقال: ﴿للذين آمنوا وعلى ربِّهم يتوكَّلونَ﴾؛ أي: جمعوا بين الإيمان الصحيح المستلزم لأعمال الإيمان الظاهرة والباطنة، وبين التوكُّل الذي هو الآلةُ لكلِّ عمل؛ فكلُّ عمل لا يَصْحَبُه التوكُّل؛ فغير تامً، وهو الاعتماد بالقلب على الله في جَلْب ما يحبُّه العبد ودَفْع ما يكرهُهُ مع الثُقة به تعالى.

﴿٣٧﴾ ﴿والذين يَجتنبونَ كبائرَ الإثم والفواحشَ﴾: والفرق بين الكبائر والفواحش ـ مع أنَّ جميعَهما كبائرُ ـ أنَّ الفواحشَ هي الذُّنوب الكبارُ التي في النفوس داع إليها كالزُّنا ونحوه، والكبائرُ ما ليس كذلك، هذا عند الاقتران، وأمَّا مع إفرادِ كُلُّ منهما عن الآخر؛ فإنَّ الآخر يدخُلُ فيه. ﴿وإذا ما غضبوا هم يغفِرونَهُ؛ أي: قد تخلَقوا بمكارم الأخلاق ومحاسن الشيم، فصار الحلم لهم سَجِيَّة وحسن الخلق لهم طبيعةً، حتى إذا أغضَبَهم أحدٌ بمقاله أو فعاله؛ كظموا ذلك الغضب، فلم يُنْفِذوه، بل غفروه، ولم يقابِلوا المسيءَ إلَّا بالإحسان والعفو والصفح، فترتَّب على هذا العفو والصفح من المصالح ودفع المفاسد في أنفسهم وغيرهم شيءٌ كثير؛ كما قال تعالى: ﴿ادفَعْ بالتي هي أحسنُ فإذا الذي بينَكَ وبينَه عدواةٌ كأنَّه وليَّ حميمٌ. وما يُلَقًاها إلَّا الذينَ صَبَروا وما يُلَقًاها إلَّا ذو حَظً عظيمَ».

(٣٨) ﴿والذين استجابوا لربُّهم ﴾؛ أي: انقادوا لطاعته، ولبَّوْا دعوته، وصار قصدُهُم رضوانَه وغايتُهُم الفوزَ بقريهِ، ومن الاستجابة لله إقامُ الصَّلاة وإيتاءُ الزَّكاة؛ فلذلك عطفَهما على ذلك من باب عطف العامُ على الخاصُ الدالُ على شرفه وفضله، فقال: ﴿وأقاموا الصلاةَ ﴾؛ أي: ظاهرها وباطنها فرضها ونفلها، ﴿ومما رَزَقْناهم يُنفِقونَ ﴾: من النفقات الواجبة؛ كالزكاة والنفقة على الأقارب ونحوهم، والمستحبَّة؛ كالصدقات على عموم الخلق. ﴿وأمرُهُم ﴾: الدينيُّ والدنيويُّ، وهذا لا يكون إلَّا فرعاً عن اجتماعهم وتوالفِهم وتوادُدِهم وتحابُبِهم؛ وكمال عقولهم أنَّهم إذا أرادوا أمراً من الأمور التي تحتاجُ إلى إعمال الفكرِ والرأي فيها؛ وبادروها، وذلك كالرأي في الغزو والجهاد وتولية الموظّفين لإمارةٍ أو قضاءٍ أو غيره، وكالبحث في المسائل الدينيَّة عموماً؛ فإنَّها من الأمور المشتركة، والبحثُ فيها لبيان الصَّواب مما يحبُّه الله، وهو داخلٌ في هٰذه الآية.

شورة الشوري (۲۹ ـ ٤١)

﴿ والذين إذا أصابَهُمُ البغيُ ؛ أي: وصل إليهم من أعدائهم ﴿ هم ينتصرونَ ؛ لقوَّتهم وعزَّتهم، ولم يكونوا أذلاً عاجزين عن الانتصار ؛ فوصَفَهم بالإيمان، والتوكُل على الله، واجتناب الكبائر والفواحش الذي تُكَفَّرُ به الصغائر ، والانقياد التام ، والاستجابة لربُهم، وأقامة الصلاة، والإيفاق في وجوه الإحسان، والمشاورة في أمورهم، والمتصار على أعدائِهم ؛ في معائر ، معافر من أمورهم، والقوة، والانتصار على أعدائِهم ؛ في معافرة الكمال قد مع من أعدائم ، والم يكونوا أذلاً عاجزين عن الانتصار ؛ فوصَفَهم بالإيمان، والتوكُل على الله، واجتناب الكبائر والفواحش الذي تُكَفَّرُ به الصغائر ، والانقياد التام ، والم يكونوا أذلاً عاجزين عن الذي أكمَّنُون به الصغائر ، والانقياد التام ، والتوكُل على الله، واجتناب الكبائر والفواحش الذي أكمَن الذي أكمَن أو ما يكون أو من أو من أو من أو ما يكون ما أو ما يعلى أو ما يعلن ما يعلى أو ما يعلن ما يعلن أو ما يعن أو ما يعلن أو ما يو ما يعلن أو ما يعلم أو ما يعلن أو ما يعان أو ما ي

وَجَزَرُوْ سَبِتَةٍ سَبِنَةٌ مِنْهُماً فَمَنْ عَفَت وَأَصْلَحَ فَأَجْرُمُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُمَ لَا يُحِبُّ الظَّليلِينَ ﴿ وَجَزَرُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُمُ لَا يُحِبُّ الظَّليلِينَ ﴾ وَلَمَن انتصرَر بَعْدَ ظُليِهِ. فَأُوْلَتِهَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴾ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبَعُوْنَ فِي الأَرْضِ بِعَذِيرِ الْحَقِّ أُوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾

٤٠﴾ ذكر الله في لهذه الآية مراتب العقوبات، وأنّها على ثلاث مراتب: عدل، وفضل، وظلمً. فمرتبة العدل: جزاء السيئةِ بسيئةٍ مثِلها؛ لا زيادة ولا نقص؛ فالنفسُ بالنفس، وكلُ جارحة بالجارحة المماثلة لها، والمال يُضْمَنُ بمثله.

ومرتبةُ الفضل: العفو والإصلاحُ عن المسيء، ولهذا قال: ﴿فَمَنْ عَفَا وأَصَلَحَ فأجرُهُ على الله؟؛ يجزيه أجراً عظيماً وثواباً كثيراً، وشَرَطَ الله في العفو الإصلاح فيه ليدلَّ ذلك على أنَّه إذا كان الجاني لا يَليقُ بالعفوِ عنه، وكانت المصلحةُ الشرعيةُ تقتضي عقوبتَه؟ فإنَّه في هذه الحال لا يكون مأموراً به، وفي جعل أجرِ العافي على الله مما يهيجُ على العفوِ وأنْ يعامِلَ العبدُ الخَلقَ بما يحبُّ أن يعامِلَه الله به؟ فكما يحبُّ أن يعفوَ الله عنه؟ فليعفُ عنهم، وكما يحبُّ أن يسامِحَه الله؟

وأما مرتبةُ الظُّلم؛ فقد ذَكَرَها بقوله: ﴿إِنَّه لا يحبُّ الظالمينَ»: الذين يجنون على غيرِهِم ابتداءً، أو يقابلون الجاني بأكثر من جنايتِهِ؛ فالزيادة ظلمٌ.

٤١﴾ ﴿ولَمَن انتصر﴾ من ﴿بعد ظلمِهِ﴾؛ أي: انتصر ممَّن ظَلَمه بعد وقوع الظُّلم عليه ﴿فأولَئك ما عليهم من سبيلَ﴾؛ أي: لا حرج عليهم في ذٰلك. ودلُ قولُه: ﴿والذين إذا أصابَهُمُ البَغْيُ﴾، وقوله: ﴿ولَمَنِ انتصر بعد ظلمِهِ﴾: أنَّه لا بدً



سورة الشوري (٤٢ ـ ٤٥)

من إصابة البغي والظُّلم ووقوعه، وأما إرادةُ البغي على الغير وإرادةُ ظلمه من غيرِ أن يَقَعَ منه شيءٌ؛ فلهذا لا يجازَى بمثله، وإنَّما يؤدَّب تأديباً يردعُه عن قول أو فعل صدر منه.

٤٢﴾ ﴿إِنَّما السبيلُ؟؛ أي: إنَّما تتوجَّه الحجَّة بالعقوبة الشرعيَّة ﴿على الذين يظلِمونَ الناس ويَبْغونَ في الأرض بغير الحقَّ﴾: ولهذا شاملٌ للظُّلم والبغي على الناس في دمائهم وأموالهم وأعراضهم. ﴿أولَٰئك لهم عذابٌ أليمٌ؟؛ أي: موجعٌ للقلوب والأبدان بحسب ظلمهم وبغيهم.

﴿٤٣﴾ ﴿وَلَمَن صَبَرَ﴾: على ما ينالُه من أذى الخلق، ﴿وغَفَرَ﴾: لهم بأن سمح لهم عمًا يصدر منهم ﴿إنَّ ذٰلك لَمِن عزم الأمور﴾؛ أي: لمن الأمور التي حتَّ الله عليها وأكَّدها وأخبر أنَّه لا يُلَقَّاها إلَّا أهلُ الصبر والحظوظ العظيمة، ومن الأمور التي لا يوفَق لها إلَّا أولو العزائم والهمم وذوو الألباب والبصائر؛ فإنَّ ترك الانتصار للنفس بالقول أو الفعل من أشقٌ شيء عليها، والصبر على الأذى والصفح عنه ومغفرتِهِ ومقابلتِهِ بالإحسان أشقٌ شيء عليها، والصبر على الأذى والصفح عنه ومغفرتِهِ ومقابلتِهِ بالإحسان أشقٌ شيء عليها، والصبر على الأذى والصفح عنه ومغفرتِهِ ومقابلتِهِ بالإحسان أشقٌ شيء عليها، والصبر على الأذى والصفح عنه ومغفرتِهِ ومقابلتِهِ بالإحسان أشقٌ وأشقٌ، ولكنَّه يسيرٌ على من يسَّره الله عليه وجاهد نفسَه على الأتصار نفسَه على النائر والتعان الله عليه وجاهد ومغفرتِهِ ومقابلتِهِ بالإحسان أشقٌ والتقُل والتلذي ذلك، ثم إذا ذاق العبدُ حلاوته، ووجد نفسَه على الأنور العران الله على ذلك، ثم إذا ذاق العبدُ حلوته، ووجد الألزه؛ تله العاد من أشور والتلذذ فيه.

وَمَن يُضَلِل اللهُ فَمَا لَمُ مِن وَلِيَّ مِنْ بَعَدِمُهُ وَمَرًى الظَّللِمِينَ لَمَّا رَأَوًا الْعَـذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِّ مِن سَكِيلِ () وَتَرَنَّهُمْ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ الذُّلِ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيُّ وَقَالَ الَذِينَ مَامَـنُوَا إِنَّ الْخَشِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوَا أَنفُسَهُمْ وَأَهَلِيهِمْ يَوْمَ الْفِينَمَةُ أَلَا إِنَّ الظَ إِنَّ وَمَا كَانَ لَمُهُ مِنْ أَوْلِيَآ، يَنصُرُونَهُمْ مِن دُونِ اللَّهُ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَا لَهُ مِن سَبِيلِ

٤٤% يخبر تعالى أنَّه المنفرد بالهداية والإضلال، وأنَّه ﴿مَن يُضْلِل اللَّهُ : بسبب ظلمه ﴿فما له من وليِّ من بعدِهِ : يتولَّى أمره ويهديه، ﴿وترى الظالمين لمَّا رأوا العذابَ» : مرأى ومنظراً فظيعاً صعباً شنيعاً يُظْهِرونَ النَّدم العظيم والحزنَ على ما سَلَفَ منهم، و﴿يقولونَ هل إلى مَرَدٌ من سبيلَ» ؛ أي : هل لنا طريق أو حيلة إلى رجوعنا إلى الدُنيا لنعملَ غير الذي كنَّا نعملُ، وهٰذا طلبٌ للأمر المُحال الذي لا يمكنُ .

٤٥﴾ ﴿وتراهم يُغْرَضونَ عليها﴾؛ أي: على النار ﴿خاشعينَ من الذَّلُ﴾؛ أي: ترى أجسامَهم خاشعةً للذُّلُّ الذي في قلوبهم، ﴿ينظُرونَ من طرفٍ خفيٌ﴾؛ أي: ينظرون إلى النار مسارقةً وشزراً من هيبتها وخوفِها، ﴿وقال الذين آمنوا﴾: حين سورة الشوري (٤٦ ـ ٤٩)

ظهرت عواقبُ الخلق وتبيئَنَ أهلُ الصدق من غيرِهم: ﴿إِنَّ الْحَاسَرِينَ﴾: على الحقيقة، ﴿الذين خَسِروا أنفسَهم وأهليهم يوم القيامةِ﴾: حيث فوَّتوا أنفسَهم جزيل الثواب وحصلوا على أليم العقاب وفُرَّقَ بينهم وبين أهليهم فلم يجتمعوا بهم آخر ما عليهم. ﴿ألا إنَّ الظالمينَ﴾: أنفسَهم بالكفر والمعاصي ﴿في عذابٍ مقيمٍه؛ أي: في سوائه ووسطه منغمِرين لا يخرُجون منه أبداً، ولا يُفَتَّرُ عنهم وهم فيه مُبْلِسونٌ.

٤٦﴾ ﴿وما كان لهم من أولياءَ يَنصُرونَهم من دونِ الله : كما كانوا في الدُّنيا يُمَنُّون أنفسَهم بذٰلك<sup>(١)</sup>؛ ففي القيامة يتبيَّن لهم ولغيرِهم أنَّ أسبابهم التي أمَّلوها يقطَّعت، وأنَّه حين جاءهم عذابُ الله لم يُدْفَعُ عنهم، ﴿ومن يُضْلِل الله فما له مِن سبيل»: تحصُلُ به هدايتُه؛ فلهؤلاء ضلُّوا حين زعموا في شركائِهِم النفعَ ودفعَ الضُّرَ، فتبيَّن حينئذِ ضلالُهم.

﴿ ٱسْتَجِعِبُوا لِرَبِّكُم مِّن قَبَّلِ أَن يَأْتِى يُوَمُّ لَا مَرَدَّ لَهُ مِنِ ٱللَّهِ مَا لَكُمْ مِّن مَّلْجَاٍ بَوْمَبِدٍ وَمَا لَكُم مِن نَصِحِيرٍ ٥ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَآ أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَنَهُ وَإِنَّآ إِذَا أَدَقَنَا أَلِانسَنَ مِنَا رَحْمَةَ فَرِحَ بِهَأَ وَإِن نُتُصِبْهُمْ سَبِيْتَةُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلإِنسَنَ كَفُورٌ ۞ ﴾.

(٤٧) يأمر تعالى عبادَه بالاستجابة له بامتثال ما أمَرَ به واجتنابٍ ما نهى عنه وبالمبادرة بذلك وعدم التَّسويف ﴿مِن قبل أن يأتِيَ»: يوم القيامة، الذي إذا جاء؛ لا يمكنُ ردُه واستدراكُ الفائتِ، وليس للعبد في ذلك اليوم ملجاً يلجاً إليه فيفوتُ ربَّه ويهربُ منه، بل قد أحاطتِ الملائكةُ بالخليقة من خلفهم، ونودوا: ﴿يا معشرَ اللَّمِ ويلونُ والإنس إن استطعم، ونودوا: ﴿يا معشرَ ربَّه ويهربُ منه، بل قد أحاطتِ الملائكةُ بالخليقة من خلفهم، ونودوا: ﴿يا معشرَ الحِنْ والإنس إن استقدامُ الفائتِ، وليس للعبد في ذلك اليوم ملجاً يلجاً إليه فيفوتُ ربَّه ويهربُ منه، بل قد أحاطتِ الملائكةُ بالخليقة من خلفهم، ونودوا: ﴿يا معشرَ الجنِّ والإنس إن استطعتُم أن تَنفُذوا من أقطارِ السمواتِ والأرضِ فانفُذوا لا تَنفُذون إلَّه ألموانُ الموانُون ما المائدَي الملائكةُ بالخليقة من خلفهم، ونودوا: ويا معشرَ الجن والجن إلى معشرَ معمر أن يُعمر أن تنفُذوا من أقطارِ السمواتِ والأرض فانفُذوا لا تَنفُذون إلَّه أسلطانِ»، وليس للعبد في ذلك اليوم نكيرٌ لما اقترفَه وأجرمَه، بل لو أنكر؛ للهدتُ عليه جوارحُه. وهذه الآيةُ ونحوُها فيها ذمُ الأمل والأمرُ بانتهاذِ الفرصة في ذلك اليوم نكيرٌ لما يعترفَه وأجرمَه، بل لو أنكر؛ للهدتُ عليه جوارحُه. وهٰذه الآيةُ ونحوُها فيها ذمُ الأمل والأمرُ بانتهاذِ الفرصة في كلًا عمل كلُو أنكر كله اليهد في ذلك اليوم نكيرٌ لما اقترفَه وأجرمَه، بل لو أنكر؛ لا شهدت عليه جوارحُه. وهٰذه الآيةُ ونحوُها فيها ذمُ الأمل والأمرُ بانتهاذِ الفرصة في كلًا عمل يَعْرضُ للعبد؛ فإنًا للتأخير آفاتٍ.

٤٨﴾ ﴿فإن أغرَضوا﴾ عمَّا جئتُم به بعد البيانِ التامِّ ﴿فما أرسلناكَ عليهم حفيظاً»: تحفظُ أعمالَهم وتسألُ عنها، ﴿إنْ عليكَ إلَّا البلاغُ»: فإذا أديتَ ما عليك؟ فقد وجب أجرُكَ على الله، سواء استجابوا أم أعرضوا، وحسابُهم على الله الذي يحفظُ عليهم صغير أعمالِهم وكبيرَها وظاهرَها وباطنها. ثم ذكر تعالى حالةَ الإنسان،

(1) في (ب): «يمنون بذلك أنفسهم».

12...

سورة الشوري (٤٩ ـ ٥٩) كالم

وأنَّه إذا أذاقه الله رحمةً من صحَّةِ بدنٍ ورزقٍ رغدٍ وجاه ونحوه؛ ﴿فَرِحَ بِهاَ﴾؛ أي: فرح فرحاً مقصوراً عليها لا يتعدَّاها، ويلزم من ذلك طمأنينته بها وإعراضه عن المنعم. ﴿وإن تُصِبْهم سيئةٌ﴾؛ أي: مرضٌ أو فقرٌ أو نحوهما ﴿بِما قدَّمتْ أيديهم فإنَّ الإِنسانَ كفورٌ﴾؛ أي: طبيعته كفرانُ النعمة السابقة والتسخُط لما أصابه من السيِّئةِ .

﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ يَخْلُقُ مَا يَشَآَهُ يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَّنْتَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآهُ الذُكُورَ ٢ أَو يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنَّنَا ۚ وَيَجْعَدُلُ مَن يَشَآهُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ قَلِيرٌ

٤٩ \_ ٥٠ هذه الآية فيها الإخبارُ عن سعةِ ملكِهِ تعالى ونفوذِ تصرُّفه في الملك في الخلق لما يشاء والتدبير لجميع الأمور، حتى إنَّ تدبيره تعالى من عمومِهِ أنَّه يتناول المخلوقة عن الأسباب التي يباشِرُها العباد؛ فإنَّ النَّكاحَ من الأسباب لولادة الأولاد؛ فالله تعالى هو الذي يعطيهم من الأولاد ما يشاء؛ فمِنَ الخلق مَن يَهَبُ له ذكوراً، ومنهم من يزوَّجُه؛ أي: يجمع له ذكوراً وإناثاً، ومنهم من يجعلُه عقيماً لا يولَد له. ﴿إِنَا يَا يَعْنَ عَلَيْ مَن عَلَيْ وَلَادَ مَن الأُولاد؛ فالله تعالى هو الذي يعطيهم من الأولاد ما يشاء؛ فمِنَ الخلق مَن يَهَبُ له ذكوراً، ومنهم من يزوَّجُه؛ أي: يجمع له ذكوراً وإناثاً، ومنهم من يجعلُه عقيماً لا يولَد له. ﴿إِنَا عَلَيْ مَنِ عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ مَن يَهَبُ له ذكوراً عليمَها من يؤمن من يواناً، ومنهم من يوما من يوما من يوما من يهم له ذكوراً عليمَه من يوما من يهم من يوما من يوما من يوما من يوما من يوما من يؤما العباد؛ فإناثاً، ومنهم من يوما من يهبُ له ذكوراً، ومنهم من يوما يوما من يوما ما يوما ما يوما من يوما من من يوما من يوما من يوما ما يوما ما يوما ما يوما مامه وإتقانه الأشياء وبقدرتيه في مخلوقاته.

وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَا وَحْبًا أَوْ مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآَهُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمٌ ۞ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّن أَمْرِنَاً مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِنَبُ وَلَا الإِيمَنُ وَلَذِكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطِ مُسْتَفِيمِ ۞ مِرَطِ اللَّهِ الَذِي لَهُ مَا فِي السَّمَنَوَنِ وَمَا فِي الأَرْضُ أَلاَ إِلَى اللَّهِ تَصِبُرُ الأَمُورُ ۞ ﴾.

(٥) لما قال المكذّبون لرسل الله الكافرون بالله: ﴿لولا يكلّمُنا الله أو تأتينا آيَةُ»: من كِبرهم وتجبَّرهم؛ ردَّ الله عليهم بهذه الآية الكريمة، وأنَّ تكليمه تعالى لا يكونُ إلَّا لخواصٌ خلقه؛ للأنبياء والمرسلين وصفوته من العالمين، وأنَّه يكون على أحد هذه الأوجه: إمَّا أن يكلّمه الله وحياً، بأن يُلْقِي الوحي في قلب الرسول من غير إرسال مَلكِ ولا مخاطبةٍ منه شفاهاً، ﴿أوَ يكلَّمه منه شفاهاً، لكنه ﴿من وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، ﴿أوَ يكلَّمه الله وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، ﴿أوَ يكلَّمه الله وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، ﴿أوَ يكلَّمه الله وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، ﴿أوَ يكلَّمه الله وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، ﴿أوَ يكلَّمه الله وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، ﴿أوَ يكلَّمه الله وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، وأوَ يكلَّمه الله وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، وأوا يكلَّمه الله وراء حجابٍ ؟ كما حصل لموسى بن عمران كليم الرحمٰن، وأو يكلَّمه الله وراء بواسلة الرسول الماكي ؟ فيرسل ﴿رسولاك؟ كجبريل أو غيره من الملائكة، وفيوحي بإذنه ؟ أي : بإذن ربَّه لا بمجرَّد هواه؟ إنّه تعالى علي الذات علي أورصاف، عظيمُها، علي الأفعال، قد قهر كلَّ شيء، ودانت له المخلوقات، وحكيمٌ في وضعه كلَّ شيء في موضعه من المخلوقات والشرائع.

THOUGHT منورة الشوري (٢٢ \_ ٥٣) \_ سورة الزخرف

(٥٢) ﴿ وَكَذَلِكَ حَيْنَ أُوحينا إلى الرسل قبلك، ﴿ أُوحَيْنا إليك رُوحاً مَن أُمرِنا): وهو هذا القرآن الكريم، سمَّاه روحاً؛ لأنَّ الروح يحيا به الجسدُ، والقرآن تحيا به القلوبُ والأرواح، وتحيا به مصالحُ الدُّنيا والدين؛ لما فيه من الخير الكثير والعلم الغزير، وهو محضُ منَّة الله على رسولِه وعباده المؤمنين من غير سبب منهم، ولهذا قال: ﴿ما كنتَ تَدُريَ ؛ أَي: قبل نزوله عليك ﴿ما الكتابُ ولا الإيمانُ ؛ أي: ليس عندك علم بأخبار الكتب السابقة، ولا إيمانَ وعملَ بالشرائع الإيمانُ ؛ أي: ليس عندك علم بأخبار الكتب السابقة، ولا إيمانَ وعملَ بالشرائع تهدي به من نشاءُ من عبادنا »: يستضيئون به في ظُلُماتِ الذي ﴿جَعَلْناه نوراً المُرْدِيَة، ويعرفون به الحقائقَ، ويهتدون به إلى الصراط المستقيم. ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي عن ضدٌ، وترهُبهم منه.

(٥٣) ثم فسَّر الصراط المستقيم، فقال: ﴿صراطِ الله الذي له ما في السمُواتِ وما في الرضِ»؛ أي: الصراط الذي نَصَبَهُ الله لعبادِهِ وأخبرهم أنَّه موصلٌ إليه وإلى دار كرامتِهِ. ﴿أَلا إلى الله تصيرُ الأمورُ»؛ أي: ترجِعُ جميع أمورِ الخير والشرَّ، فيجازي كلاً بعملِهِ<sup>(١)</sup>؛ إن خيراً فخيرٌ وإن شرًا فشرَّ.

تم تفسير سورة الشورى . والحمد لله أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً على تيسيره وتسهيله.

تفسير سورة الزخرف

مكبة

ينبء ألمَر الكمني التتية

حمّ () وَالْكِتَبِ الْمُبِينِ () إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَنَّا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ () وَإِنَّهُ فِن أَثِرِ الْكِتَبِ لَدَبْنَا لَعَالَىٰ حَكِيمُ () أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ الذِحْرَ صَفحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ () ﴾.

(١) في (ب): "بحسب عمله".

17.7

سورة الزخرف (۱ ـ ۸)

(١ ـ ٣) لهذا قسمٌ بالقرآن على القرآن، فأقسم بالكتاب المبين، وأطلق، ولم يذكُرِ المتعلَّق؛ ليدلَّ على أنه مبينٌ لكل ما يحتاج إليه العباد من أمور الدُّنيا والدَّين والآخرة. ﴿إِنَّا جَعَلْناه قرآناً عربيًا﴾: لهذا المقسَم عليه أنَّه جُعِلَ بأفصح اللغاتِ وأوضحِها وأبينها، ولهذا من بيانه. وذكر الحكمةَ في ذُلك، فقال: ﴿لعلَّكم تعقلونَ﴾؛ ألفاظَه ومعانيَه لتيسُّرها وقربها من الأذهان.

٤﴾ ﴿وإنَّهَ؟؛ أي: لهذا الكتاب ﴿لدينا؟ في الملأ الأعلى في أعلىٰ الرُّتب وأفضلها ﴿لَعَلِيَّ حكيمٌ؟؛ أي: لعليَّ في قدره وشرفه ومحله، حكيم فيما يشتمل عليه من الأوامر والنواهي والأخبار؛ فليس فيه حكمٌ مخالفٌ للحكمة والعدل والميزان.

(٥) ثم أخبر تعالى أنَّ حكمته وفضلَه يقتضي أنْ لا يتركَ عباده هملاً لا يرسل إليهم رسولاً ولا ينزل عليهم كتاباً ولو كانوا مسرفين ظالمين، فقال: ﴿أفنضرِبُ عنكم الذِّكْرَ صفحاً»؛ أي: أفنعرض عنكم ونترك إنزال الذِّكر إليكم ونضرب عنكم صفحاً لأجل إعراضِكم وعدم انقيادِكم [له]، بل ننزل عليكم الكتابَ، ونوضَّح لكم فيه كلَّ شيء؛ فإنْ آمنتُم به واهتديتُم؛ فهو من توفيقِكم، وإلَّا؛ قامت عليكم الحجَّة، وكنتُم على بينة من أمركم.

وَكَمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيِّ فِى ٱلْأَرَّلِينَ ۞ وَمَا يَأْنِيهِم مِّن نَّبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِء يَسْتَهْوَءُونَ ۞ فَأَهْلَكْنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَشَلُ ٱلْأَوْلِينَ ۞ ﴾.

(٦ ـ ٨) يقول تعالى: إنَّ هٰذه سنتُنا في الخلق أن لا نَتْرُكَهم هملاً؛ فكم (أرسَلْنا من نبيِّ في الأولين): يأمرونهم بعبادة الله وحده لا شريك له، ولم يزل التكذيبُ موجوداً في الأمم. ﴿وما يأتيهم من نبيَّ إلَّا كانوا به يستهزئونَ): جَحْداً لما جاء به، وتكبُراً على الحقّ، ﴿فأَهْلَكُنا أَشَدَّ من هُؤلاء ﴿بطشاً؟؛ أي: قوة وأفعالاً وآثاراً في الأرض، ﴿ومضى مَثَلُ الأوَلين؟؛ أي: مضت أمثالُهم وأخبارُهم وبيَّنًا لكم منها ما فيه عبرةٌ ومزدجَرٌ عن التكذيب والإنكار.

وَلَبِنِ سَأَلَنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّحَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴾ ٱلَّذِى جَعَلَ لَحَـُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُكَا لَعَلَكُمْ تَهْتُدُونَ ﴾ وَالَّذِى نَزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ بِقَدَرٍ فَأَنْشَرْنَا بِهِ، بَلْدَةُ مَّيْتَأَ كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ وَالَّذِى خَلَقَ الْأَزْفَ كُلُهَا



17.2

أسورة الزخرف (٩ - ١٣)

وَجَعَلَ لَكُرُ قِنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَنُمِ مَا تَرْكَبُونَ ﴾ لِتَسْتَوُا عَلَى ظُهُوبِهِ ثُمَّ تَذَكُرُوا يَعْمَةَ رَبِّكُمُ إِذَا ٱسْتَوَيْثُمُ عَلَيْهِ وَتَغُولُوا سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَنَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ [مَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَسُنَقَلِبُونَ ﴾].

﴿ ٩﴾ يخبر تعالى عن المشركين أنَّك لو ﴿ سألتَهم مَنْ خَلَقَ السمواتِ والأرضَ ليقولنَّه: الله وحدَه لا شريك له. ﴿ العزيزَ»: الذي دانت لعزَّته جميع المخلوقات. ﴿ العليمَ»: بظواهر الأمور وبواطنها وأوائلها وأواخراها. فإذا كانوا مقرِّين بذلك؛ فكيف يجعلون له الولدَ والصاحبةَ والشريكَ؟! وكيف يشركون به من لا يَخْلُقُ ولا يرزقُ ولا يميتُ ولا يحيي؟!

(١٠) ثم ذكر أيضاً من الأدلَّة الدالَّة على كمال نعمته واقتداره بما خَلَقه لعباده من الأرض التي مَهَدها وجعلها قراراً للعباد يتمكَّنون فيها من كلُّ ما يريدون، وجَعَلَ لكم فيها سُبُلاًه؛ أي: جعل منافذ بين سلاسل الجبال المتَّصلة تنفُذون منها إلى ما ورائها من الأقطار، ﴿لعلَّكم تهتدونَه: في السير في الطرق ولا تضيعون، ولعلَّكم أيضاً تهتدون<sup>(١)</sup> في الاعتبار بذلك والادُكار فيه.

(١١) ﴿والذي نَزَّلَ من السماء ماءً بقدر؟: لا يزيدُ ولا ينقُص، ويكون أيضاً بمقدار الحاجة؛ لا ينقُصُ بحيث لا يكون فيه نفعٌ، ولا يزيدُ بحيث يضرُ العباد والبلاد، بل أغاث به العبادَ، وأنقذ به البلادَ من الشدَّة، ولهذا قال: ﴿فأنشَرْنا به بلدةً ميتاك؛ أي: أحيناها بعد موتها، ﴿كذلك تُخْرَجونَك؛ أي: فكما أحيا الأرض الميتة الهامدة بالماء؛ كذلك يحييكم بعدما تستكملونَ في البرزخ ليجازِيَكم بأعمالكم.

(١٢) ﴿والذي خَلَقَ الأزواجَ كَلَّها؟ أي: الأصناف جميعها مما تُنبِتُ الأرض ومن أنفسِهم ومما لا يعلمون؟ من ليل ونهار، وحرَّ وبرد، وذكر وأنثى... وغير ذلك، ﴿وجعل لكم من الفُلكِ؟؟ أي: السفن البحريَّة الشراعيَّة والناريَّة ما تركبون، ﴿وَ﴾ من ﴿الأنعام ما تركبونَ﴾.

﴿١٣﴾ ﴿لتستووا على ظهورِهِ: ولهذا شامل لظهور الفُلك ولظهور الأنعام؛ أي: لتستقرُوا عليها. ﴿ثم تذكروا نعمةَ ربَّكم إذا استويتُم عليه»: بالاعتراف بالنعمة

(١) في (ب): «ولعلكم تهندون أيضاً».

سورة الزخرف (١٥ ـ ١٧))

لمن سخَّرها والثناء عليه تعالى بذلك، ولهذا قال: ﴿وتقولوا سبحانَ الذي سخَّر لنا هذا وما كُنَّا له مقرِنينَ﴾؛ أي: لولا تسخيره لنا ما سَخَّر من الفلك والأنعام؛ ما كنا مُطيقينَ لذلك وقادِرين عليه، ولكن من لطفِهِ وكرمِهِ تعالى سخَّرها وذلَّلها ويسَّر أسبابها. والمقصودُ من هذا بيانُ أن الربَّ الموصوفَ بما ذكره من إفاضة النَّعم على العبادِ هو الذي يستحقُّ أن يُعبد، ويصلَّى له ويُسجَد<sup>(١)</sup>.

﴿وَجَعَلُوا لَمُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْمًا إِنَّ آلَإِنسَنَ لَكَفُورٌ مَبِينُ ﴿ آَمِ الْخَمَدَ مِنَا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم بِآلِبَنِينَ ﴾ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْنِ مَثَلًا ظَلَ وَجُهُمُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمُ ﴾ أَوْمَن يُنَشَوُا فِ الْحِلْبَةِ وَهُوَ فِ الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ ﴾ وَتَحَمَّلُوا الْمَلَتَ كَمَ اللَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّحْنِ إِنَنَا أَسَهِدُوا خَلَقَهُمْ سَتَكْذَبُ شَهَدَتُهُمْ وَمُسْتَلُونَ ﴾ وَقَالُوا لَوَ شَآة الزَينَ ما عَبَدَتُهُمْ مَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمَ أَن هُمَ إِلَّا يَخْرُمُونَ ﴾ أَمَ مَالَينَهُمْ عَبَدُهُمْ وَمُعَدُومَ ما عَبَدَتُهُمْ مَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمَ أَن هُمَ اللَّهُ يَعْرُمُونَ ﴾ أَمَ مَالَينَهُمْ مُمْ عَبَدُهُمْ مَا لَهُم مِنَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمَ أَن عَلَيْهُمُ أَن اللَّهُ وَعَدًا عَلَى اللَّهُ مُو مُوَ مَعْدَتُهُمْ مَا لَهُم مِنَا لَهُم مِنَا إِنَا وَجَدًا عَامَةًا مَا مَعَنَ مُعَنْ مُعَالَةُ وَالَا عَلَى مُنْهُمُ مَعْتَدُونَ مُو مُسْتَلُونَ إِن وَعَالُوا لَوَ شَاءَ الزَحِنُنُهُمُ مَا عَمَنَهُمُ مَا مَعَمَونَ مُ مَالَيْهُمُ مَا مُوَ أَلْا لَنَهُمُ مُؤْرُومُ مَنْ أَنَهُ الْنَعْبَعُهُمُ مَا مَعْهُمُ مَا لَمُعَمَّدُونَ إِلَى وَعَنْ وَالَا اللَّهُ أَعْدُهُمُ مَا مُعَنَاهُمُ مَا مَعْتَنُونَ مَنْ مَعْهُمُ مُعَدًا مَعُونَ عَلَيْ أَنَ مَنْ عَنْبُولُ إِنَّا عَلَى مَعْتَدُونَ إِنَا عَلَى مَا مُعَنَا مُولَعُهُ مُؤَيْ مُعَانَتُهُمْ مَا مَا مَعْتَدُونَ مَنْ مَا عَنْ الْنَهُ مُنْهُ وَالُولُ إِنَا عَلَى عَلَى مَا مَا مُعَنَا مَا مُولَكُونُ مُ أَنْ مَا مَا مُولَوْنُ مَا مُولَعُهُ مَا الْمُعَالَى مُعْتَنُونَ مَنْ مَا مُولُولُونُ مُعْمَعُونَ مُنْ مَا مُعْتَمُ مُوا مُولَعُنُونَ مَا مَا مَا مُولَعُونُ مَا مُعَنَ مُنْهُمُ مُنْعُونُ مُوا مُعَانَ مَا مَا مَنْتَهُمُ مَا مُنَا مُنَهُ مَا مُونَ مَا مَا مُولَ الْمُولُولُ مُعْتَنُهُ مَا مُعَنَا مُنْ مُوا مُولَعُنُونُ مُوا مُنْعَانُ مَا مُولُولُو مُنْ مَعْتَنُهُ مُنْعُونُ مَا مُولُولُ مُولُولُ مُوالُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولَا مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُعْتَو مُولُولُ مُولُولُولُ مُعَانُهُ مُولَا مُولُولُولُو مُولُولُ مُولُولُ وَ مُعَامًا مُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُ مُ

(١٩) يخبر تعالى عن شناعة قول المشركين الذين جعلوا لله تعالى ولداً، وهو الواحد الأحدُ الفرد الصَّمد، الذي لم يتَّخذ صاحبة ولا ولداً، ولم يكن له كفُواً أحدٌ. وأنَّ ذٰلك باطلٌ من عدة أوجه: منها: أنَّ الخلقَ كلَّهم عباده، والعبوديَّة تنافي الولادة. ومنها: أنَّ الولد جزءٌ من والدِهِ، والله تعالى بائنٌ من خلقهِ مباينٌ لهم في صفاته ونعوت جلاله، والولدُ جزءٌ من الوالدِ؛ فمحالٌ أن يكون لله تعالى ولدٌ.

(١٦) ومنها: أنّهم يزعُمون أنَّ الملائكةَ بناتُ الله، ومن المعلوم أنَّ البناتِ أدونُ الصنفينِ؛ فكيف يكون لله البناتُ ويصطفيهم بالبنين ويفضَّلهم بها؟! فإذاً؛ يكونون أفضلَ من الله! تعالى اللهُ عن ذٰلك علوًا كبيراً!

﴿١٧﴾: ومنها: أنَّ الصنف الذي نَسبوه لله ـ وهو البنات ـ أدون الصنفين وأكرههما لهم، حتى إنَّهم من كراهتهم لذلك ﴿إذا بُشُرَ أحدُهم بما ضَرَبَ للرحمٰن

الآية رقم (١٤) لم أجد لها تفسيراً في النسختين.

## أسورة الزخرف (١٨ ـ ٢٢)

مثلاً ظلَّ وجهُهُ مسودًا»؛ من كراهته وشدَّة بغضه؛ فكيف يجعلون لله ما يكرهون؟! (14) ومنها: أنَّ الأنثى ناقصةٌ في وصفها وفي منطقها وبيانها، ولهذا قال تعالى: ﴿أوَمَن يُنَشَأ في الحِلْيَةِ»؛ أي: يجمَّل فيها لنقص جمالِهِ، فيجمَّل بأمر خارج منه<sup>(۱)</sup>، ﴿وهو في الخصامِ»؛ أي: عند الخصام الموجب لإظهارِ ما عند الشخص من الكلام ﴿غيرُ مبينَ»؛ أي: غير مبينٍ لحجَّته ولا مفصح عمًا احتوى عليه ضميرُه؛ فكيف ينسبونهنَّ لله تعالى؟!

(١٩) ومنها: أنّهم ﴿جعلوا الملائكة الذين هم عبادُ الرحمٰن<sup>(٢)</sup> إناثاً؟: فتجرؤوا على الملائكة العباد المقرَّبين، ورقَّوهم عن مرتبة العبادة والذُّلُ إلى مرتبة المشاركة لله في شيء من خواصه، ثم نزلوا بهم عن مرتبة النكوريَّة إلى مرتبة المشاركة لله في شيء من خواصه، ثم نزلوا بهم عن مرتبة العبادة والذُّلُ إلى مرتبة المشاركة لله في شيء من خواصه، ثم نزلوا بهم عن مرتبة العبادة والذُّلُ إلى مرتبة المشاركة لله في شيء من خواصه، ثم نزلوا بهم عن مرتبة العبادة والذُّلُ إلى مرتبة المشاركة لله في شيء من خواصه، ثم نزلوا بهم عن مرتبة العبادة والذُّلُ إلى مرتبة المشاركة لله في شيء من خواصه، ثم نزلوا بهم عن مرتبة الموا ومنها: أنَّ الله ردًا الأنوثيَّة؛ فسبحان من أظهر تناقض مَنْ كَذَبَ عليه وعاند رسله! ومنها: أنَّ الله ردً عليهم بأنَّهم لم يشهدوا خلق الله لملائكته؛ فكيف يتكلمون بأمر من المعلوم عند كل أحد أنَّه ليس لهم به علمٌ؟! ولكن لا بدَّ أن يُسألوا عن هذه الشهادة، وستُكْتَبُ عليهم ويعاقبون عليها.

«٢٠ وقوله تعالى: ﴿ وقالوا لو شاء الرحمنُ ما عَبَذناهُم ﴾: فاحتجُوا على عبادتهم الملائكة بالمشيئة، وهي حجةً لم يزل المشركونَ يطرقونها، وهي حجةً لم ياطلةً في نفسها عقلاً وشرعاً؛ فكلُّ عاقل لا يقبلُ الاحتجاج بالقدر، ولو سَلَكُه في حالة من أحواله؛ لم يثبت عليها قدمه، وأمّا شرعاً؛ فإنَّ الله تعالى أبطل الاحتجاج بالقدر، ولو سَلَكُه في حالة من أحواله؛ لم يثبت عليها قدمه، وأمّا شرعاً؛ فإنَّ الله تعالى أبطل الاحتجاج بالقدر، ولو سَلَكُه في حالة من أحواله؛ لم يثبت عليها قدمه، وأمّا شرعاً؛ فإنَّ الله تعالى أبطل الاحتجاج بالقدر، ولو سَلَكُه في حالة من أحواله؛ لم يثبت عليها قدمه، وأمّا شرعاً؛ فإنَّ الله تعالى أبطل الاحتجاج به، ولم يذكره عن غير المشركين به المكنّايين لرسله؛ فإنَّ الله تعالى قد أقام الحجّة على العباد؛ فلم يبقً لأحدٍ عليه حجةً أصلاً، ولهذا قال هنا: ﴿ما لهم بذلك من علم إن هم إلَّا يَخْرُصونَ ؛ أي : يتخرّصون تخرُصاً لا دليل عليه، ويتخبّطون خُبْطَ عشواء.

﴿٢١﴾ ثم قال: ﴿أُم آتيناهُم كتاباً من قبلِهِ فهم به مستمسكون﴾: يخبرُهم بصحتًة أفعالهم وصدق أقوالهم؟! ليس الأمر كذلك؛ فإنَّ الله أرسل محمداً نذيراً إليهم، وهم لم يأتهم نذيرً غيره؛ أي: فلا عقل ولا نقل، وإذا انتفى الأمران؛ فلا ثَمَّ إلَّا الباطل.

٢٢ نعم؛ لهم شبهةً من أوهى الشُّبه، وهي تقليد آبائهم الضالِّين، الذين ما

(١) في (ب); «عنه».

(۲) في (ب): «عباد الله».

سورة الزخرف (۲۳ ـ ۲۲)

زال الكفرة يردُّون بتقليدهم دعوة الرسل، ولهٰذا قال هنا: ﴿بِل قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا على أُمَّةٍ﴾؛ أي: على دين وملَّة، ﴿وإِنَّا على آثارهم مهتدونَ﴾؛ أي: فلا نتَّبع ما جاء به محمدٌ ﷺ.

﴿٢٢﴾ ﴿وكذٰلك ما أرسلنا من قبلِكَ في قريةٍ من نذيرٍ إلاً قال مترفوها؟؛ أي: منعًموها وملؤها الذين أطغَتْهم الدُّنيا وغرَّتهم الأموال واستكبروا على الحقّ: ﴿إنَّا وجَدْنا آباءنا على أمَّةٍ وإنَّا على آثارهم مقتدون؟؛ أي: فهؤلاء ليسوا ببدع منهم، وجَدْنا آباءنا على أمَّةٍ وإنَّا على آثارهم مقتدون؟؛ أي: فهؤلاء ليسوا ببدع منهم، وليسوا بأول من قال هٰذه المقالة. وهذا الاحتجاج من هؤلاء المشركين الضالين بتقليدهم لآبائِهم المائين أي المقالة. وهذا الاحتجاج من هؤلاء ليسوا ببدع منهم، منتقليدهم لآباؤل من قال هٰذه المقالة. وهذا الاحتجاج من هؤلاء المشركين الضالين بتقليدهم لآبائِهم الضالين ليس المقصودُ به اتباعَ الحقِّ والهدى، وإنَّا هو تعصبٌ محضٌ، يُرادُ به نصرة ما معهم من الباطل.

٤٤ في ولهذا كلُّ رسول يقول لِمَنْ عارَضَه بهذه الشَّبهة الباطلة: ﴿أُولُو جَنْتُكُم بأهدى ممَّا وَجَدْتُم عليه آباءَكمَه؟ أي: أفتتَّبعوني<sup>(١)</sup> لأجل الهُدى؟ ﴿قَالُوا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم به كافرونَه: فعُلِمَ بهذا أنَّهم ما أرادوا اتِّباعَ الحقُّ والهدى، وإنَّما قصدُهم اتَباع الباطل والهوى.

٢٥﴾ ﴿فانتَقَمْنا منهم﴾: بتكذيبِهم الحقَّ وردِّهم إيَّاه بهٰذه الشبهة الباطلة، ﴿فانظُرُ كيف كان عاقبةُ المكذِّبين﴾: فليحذرُ هُؤلاء أن يستمرُّوا على تكذيبهم فيصيبهم ما أصابهم.

٢٦ يخبر تعالى عن ملَّة إبراهيم الخليل عليه السلام، الذي ينتسب إليه أهلُ الكتاب والمشركون، وكلُّهم يزعم أنَّه على طريقته، فأخبر عن دينِهِ الذي ورَّثَه في ذرِّيَّته، فقال: ﴿وإذ قال إبراهيمُ لأبيه وقومِهِ﴾: الذين اتَّخذوا من دون اللَه آلهةً

في (ب): «فهل تتَبعوني؟».

OR QURANIC THOUGHT متورة الزخرف (۲۷ ـ ۳۲)

يعبُدونهم ويتقرَّبون إليهم: ﴿إِنَّني براءٌ ممَّا تعبدونَ﴾؛ أي: مبغضٌ له مجتنبٌ معادٍ لأهله.

لاك الذي فَطَرني ؛ فإنّي أتولًا، وأرجو أن يَهْدِيَني للعلم بالحقّ والعمل بالحقّ والعمل بالحقّ والعمل بالحقّ بالحقَّ<sup>(1)</sup>؛ فكما فَطَرني ودَبَّرَني بما يُصْلِحُ بدني ودُنياي، فسيهديني لما يُصْلِحُ ديني وآخرتي.

(٢٨) ﴿وجَعَلَها؟ أي: لهذه الخصلَة الحميدَة التي هي أمَّ الخصال وأساسُها، وهي إخلاصُ العبادة لله وحده، والتبرُّي من عبادة ما سواه ﴿كلمة باقية في عقبِه؟؛ أي: في ذرِّيَّتِهِ<sup>(٢)</sup>، ﴿لعلَّهم؟: إليها ﴿يرجِعونَ؟: لشهرتها عنه وتوصيته لذُرِّيَّتِهِ وتوصية بعض بنيه كإسحاق ويعقوب لبعض؛ كما قال تعالى: ﴿ومَن يرغَبُ عن مِلَّةِ إبراهيم إلَّا من سَفِهَ نفسه...؟ إلى آخر الآيات.

(٢٩) فلم تزل لهذه الكلمة موجودة في ذريَّته عليه السلام حتى دخلهم التَّرفُ والطغيانُ، فقال تعالى: ﴿بل متَّغتُ لهؤلاء وآباءَهمَ»: بأنواع الشَّهَوات، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودِهم، فلم تزل يتربَّى حبَّها في قلوبهم، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودِهم، فلم تزل يتربَّى حبَّها في قلوبهم، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودِهم، فلم تزل يتربَّى حبَّها في قلوبهم، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودِهم، فلم تزل يتربَّى حبَّها في قلوبهم، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودِهم، فلم تزل يتربَّى حبَّها في قلوبهم، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودِهم، فلم تزل يتربَّى حبَّها في قلوبهم، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودِهم، فلم تزل يتربَّى حبَّها في قلوبهم، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودِهم، فلم تزل يتربَّى حبُّها في قلوبهم، عتى صارت مفاتٍ راسخة وعقائد متأصلة. ﴿حتى جاءهم الحقَّه: الذي لا شكَّ فيه ولا مِزْيَةَ ولا اشتباه، ﴿ورسُولٌ مبينَه؛ أي: بيِّن الرسالة، قامت أدلَّة رسالته قياماً باهراً بأخلاقه ومعجزاتِه، وبما جاء به، وبما صدَّق به المرسلين وبنفس دعوتِه عليه.

(٣٠) (ولمَّا جاءهم الحقَّه: الذي يوجِبُ على من له أدنى دين ومعقول أن يَقْبَلَه وينقادَ له، (قالوا هذا سحرٌ وإنَّا به كافرونَ»: ولهذا من أعظم المعاندة والمشاقَّة؛ فإنَّهم لم يكتفوا بمجرَّد الإعراض عنه، بل ولا جحده، فلم يرضَوْا حتى قدحوا به قدحاً شنيعاً، وجعلوه بمنزلة السحر الباطل الذي لا يأتي به إلَّا أخبثُ الخلق وأعظمُهم افتراءَ، والذي حَمَلَهم على ذلك طغيانُهم بما متَّعهم الله به وآباءهم.

﴿ ٣١﴾ ﴿ وقالوا ﴾: مقترحينَ على الله بعقولهم الفاسدة: ﴿ لولا نُزُلُ هٰذا القرآنُ على رجل من القريتينِ عظيم ﴾؛ أي: معظَّم عندهم مبجَّل من أهل مكة أو أهل الطائف؛ كالوليد بن المغيرة ونحوه ممَّن هو عندَهم عظيم.

(٣٢) قال الله ردًا لاقتراحهم: ﴿أَهُم يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبُكَ؟؛ أَي: أَهُم الْخُزَانُ

(٢) في (ب): «أي: ذريته».

(١) في (ب): «والعمل به».

سورة الزخرف (٣٢)

لرحمة الله، وبيدهم تدبيرُها، فيعطون النبوَّة والرسالة من يشاؤون، ويمنعونها ممَّن يشاؤون؟! ﴿نحن قسَمْنا بينَهم معيشَتَهم في الحياة الدُّنيا ورَفَعْنا بعضَهم فوق بعض درجاتٍه؛ أي: في الحياة الدُّنيا، ﴿وَ﴾ الحال أنَّ رحمةَ ﴿ربِّك خيرٌ ممًا يجمعونَه: من الدُّنيا؛ فإذا كانت معايشُ العبادِ وأرزاقُهم الدنيويَّة بيد الله تعالى، هو الذي يقسِمُها بين عباده، فيبسِطُ الرزق على من يشاءُ ويضيِّقُه على مَن يشاءُ بحسب حكمته؛ فرحمتُه الدينيَّةُ ـ التي أعلاها النبوَّة والرسالة ـ أولى وأحرى أن تكونَ بيدِ الله تعالى؛ فالله أعلمُ حيثُ يجعلُ رسالَته.

فعُلم أنَّ اقتراحهم ساقطٌ لاغ، وأنَّ التدبير للأمور كلِّها دينيَّها ودنيويَّها بيد اللَّه وحده، لهذا إقناعٌ لهم من جهة غلطهم في الاقتراح الذي ليس في أيديهم منه شيءً، إن هو إلَّا ظلمٌ منهم وردٌ للحقٌ. وقولهم: ﴿لولا نُزَلَ لهذا القرآنُ على رجل من القريتين عظيم﴾: لو عرفوا حقائق الرجال والصفاتِ التي بها يُعْرَفُ علوُ قدر الرجل، وعِظَمُ منزلته عند اللَّه وعند خلقِهِ؛ لعلموا أنَّ محمد بن عبد اللَّه بن عبد وأجلُهم رأياً وعزماً وحزماً، وأعلاهم فخراً، وأكملُهم عقلاً، وأغزرُهم علماً، وأجلُهم رأياً وعزماً وحزماً، وأعلاهم فخراً، وأكملُهم عقلاً، وأغزرُهم علماً، وأهداهم وأتقاهم، وهو قطبُ دائرة الكمال، وإليه المنتهى في أوصاف الرجال، ألا وهو رجلُ العالم على الإطلاق؛ يعرف ذلك أولياؤه وأعداؤه؛ إلّا من ضلَّ وكابَرَ؛ عليف يُفَضُلُ عليه المشركون مَن لم يَشُمَّ مثقال ذرَّةٍ مِن كماله، ومَنْ خَرْمُه ومنتهى يضرُّ ولا ينفع ولا يُعطي ولا يمنع، وهو وكلُ على مولاه، يحتاجُ لمن يقوم عقلِه أن جعل إلهه الذي يعبُدُه ويدعوه ويتقرَّب إليه صنماً أو شجراً أو حجراً لا بمصالحه؟! فهل لهذا إلا من فعل السُفهاء والمجانين؟! فكيف يُعظر أو حجراً لا عظيماً؟! أم كيف يُفَضَّلُ على حلى خاتم الرسل وسيد ولد آدم يَشَجً؟! ولكنَّ الما لا يقلوماً؟! ولم يمن مثل الرسل وسيد ولد آدم يشمً مثوا لي يعرف أو ما من يقوم منهم أو المحال ألم يفقل أو لا ينفع ولا يُعطي ولا يمنع، وهو حَلُّ على مولاه، يحتاجُ لمن يقوم بمصالحه؟! فعل لهذا إلا من فعل السُفهاء والمجانين؟! فكيف يُمعل مثل هذا لا يعقلون.

وفي لهذه الآية تنبية على حكمة الله تعالى في تفضيل الله بعضَ العباد على بعض في الدُّنيا؛ ﴿ليتَّخِذَ بعضُهم بعضاً سخريًا﴾؛ أي: ليسخُر بعضُهم بعضاً في الأعمال والحِرَف والصنائع؛ فلو تساوى الناس في الغنى ولم يحتج بعضُهم إلى بعض؛ لتعطَّلَت كثيرٌ من مصالحهم ومنافعهم.

وفيها دليلٌ على أنَّ نعمتَه الدينيَّة خير من النعمة الدنيويَّة؛ كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿قُلْ بفضل اللّهِ وبرحمتِهِ فبذلك فَلْيَفْرَحوا هو خيرٌ ممَّا يجمعونَ﴾. ﴿وَلَوَلَا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّتُهُ وَحِـدَةُ لَجَعَلْنَا لِمَن يَكْفُرُ بِالرَّحْنَنِ لِبُبُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَــةٍ وَمَعَايِحَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ۞ وَلِبُيُوتِهِمْ أَبَوَنَا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَنَكِئُونَ ۞ وَرُخْرُفًا وَإِن كُلُ ذَلِكَ لَمَّا مَتَنُعُ لَلْمَيَوَةِ الدُّنْيَأُ وَالْآخِرَةُ عِندَ رَبِكَ لِلْمُتَقِينَ ۞ ﴾.

(٣٣ - ٣٥) يخبر تعالى بأنَّ الدُنيا لا تسوى عنده شيئا، وأنَّه لولا لطفُه ورحمتُه بعباده التي لا يقدم عليها شيئا؛ لوسَّع الدُنيا على الذين كفروا توسيعاً عظيماً، ولَجَعَلَ طلبيوتهم سُقُفاً من فضَّة ومعارجَ ؟ أي: درجاً من فضة، وعليها يظهرونَ : من فضة، ولعيونيهم أبواباً وسُرراً عليها يتَكِنُونَ : من فضَة، ولحيهم ولجعل لهم طرُخُرفاً ؟ أي: لزخرف لهم دُنياهم بأنواع الزخارف وأعطاهم ما يشتهون، ولكن منعه من ذلك رحمتُه بعباده؛ خوفاً عليهم من التسارع في الكفر ولجعل لهم طرُخُرفاً ؟ أي: لزخرف لهم دُنياهم بأنواع الزخارف وأعطاهم ما يشتهون، ولكن منعه من ذلك رحمتُه بعباده؛ خوفاً عليهم من التسارع في الكفر وكثرة المعاصي بسبب حبّ الدُنيا . ففي هذا دليلٌ على أنَّه يمنع العبادَ بعض أمور وأنَّ الدُنيا منعاً على أنا يمنع العباد بعض أمور الدُنيا منعاً عامًا أو خاصًا لمصالحهم، وأنَّ الدُنيا منغصة مكدرة فانية، وأنَّ الدُنيا منعاً عامًا أو خاصًا لمصالحهم، وأنَّ الدُنيا منغصة مكدرة فانية، وأنَّ الدُنيا منعاً عامًا أو خاصًا لمصالحهم، وأنَّ الدُنيا منغصة مكدرة فا عليهم من التسارع في الكفر وأنَّ الدُنيا منعاً عامًا أو خاصًا لمصالحهم، وأنَّ الدُنيا منغصة مكدرة فانية، وأنَّ الدُنيا منعاً عامًا أو خاصًا لمصالحهم، وأنَّ الدُنيا منغصة مكدرة فانية، وأنَّ الدُنيا منعليهم من التسارع في الكفر وأنَّ الدُنيا منعاً عامًا أو خاصًا لمصالحهم، وأنَّ الدُنيا منغصة مكدرة فانية، وأنَّ الأخرة وأنَّ عليها منا أو من عند الله تعالى خير للمتَقين لربُهم بامتثال أوامره واجتناب نواهيه؛ لأنَّ نعيمَها تامً عند الله تعالى خير للمتَقين لربُهم بامتثال أوامره واجتناب نواهيه؛ لأنَّ نعيمَها تامً عند الله من كلً وجه، وفي الجنة ما تشتهيه الأنفس وتلذً الأعين، وهم فيها خالون.

وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْنِي نُفَيِّضَ لَمُ شَيْطَنَنَا فَهُوَ لَمُ قَرِينٌ ٢ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم تُمْهَنَدُونَ ٢ حَتَّى إِذَا جَآءَنَا قَالَ يَنلِنَتَ بَيْنِي وَيَبْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبِنْسَ الْقَرِينُ ٢ وَلَن يَنفَعَكُمُ الْبَوْمَ إِذِ ظَلَمْتُتُمْ أَنَّكُمُ فِي الْعَذَابِ مُسْتَرَكُونَ ٢

٣٦% يخبر تعالى عن عقوبَته البليغة بمن أعرض عن ذكره، فقال: ﴿ومن يَعْشُ ﴾ أي: يعرضُ ويصدُ (عن ذكر الرحمن): الذي هو القرآنُ العظيمُ، الذي هو أعظم رحمة رحم بها الرحمٰن عبادَه؛ فمن قَبِلَها؛ فقد قبل خير المواهب، وفاز بأعظم المطالب والرغائب، ومن أعرض عنها وردَّها؛ فقد خاب وخسرَ خسارةً لا يسعدُ بعدها أبداً، وقيض له الرحمٰن شيطاناً مريداً يقارنُه ويصاحبُه ويعدُه ويمنيُه ويؤزُه إلى المعاصي أزًا.

﴿ ٣٧ ﴾ ﴿ وَإِنَّهُم لَيَصُدُّونَهُم عن السبيل ﴾ ؛ أي : الصراط المستقيم والدين القويم، ﴿ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مَهْتَدُونَ ﴾ بسبب تزيين الشيطانِ للباطل وتحسينِهِ له وإعراضِهِم عن الحقّ، فاجتمع لهذا ولهذا. فإن قيل: فهل لهذا من عذرٍ من حيث إنَّه ظنَّ أَنَّه

بيورة الزخرف (٣٣ ـ ٣٧)



سورة الزخرف (۳۸ ـ ٤٠)) 😸

مهتدٍ وليس كذلك؟ **قيل**: لا عذر لهذا وأمثاله الذين مصدرُ جهلهم الإعراضُ عن ذكرِ الله مع تمكُّنهم على الاهتداء، فزهدوا في الهدى مع القدرة عليه، ورغِبوا في الباطل؛ فالذنبُ ذنبُهم والجرم جرمُهم.

الشهر المعرض عن ذكر الله في الدُّنيا مع قرينه، وهو الضَّلال والغيُّ وانقلاب الحقائق، وأما حاله إذا جاء ربَّه في الآخرة؛ فهو شرُّ الأحوال، وهو النعيُّ وانقلاب الحقائق، وأما حاله إذا جاء ربَّه في الآخرة؛ فهو شرُّ الأحوال، وهو الندم والتحسُّر والحزن الذي لا يُجْبَر مصابُه والتبرّي من قرينه، ولهذا قال تعالى: الندم والتحسُّر والحزن الذي لا يُجْبَر مصابُه والتبرّي من قرينه، ولهذا قال تعالى: المحتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينَكَ بُعْدَ المشرقينِ فبنس القرينَ»؛ كما في قوله وحتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينَكَ بُعْدَ المشرقينِ فبنس القرينَ»؛ كما في قوله تعالى: العالى: المقال يا ليت بيني وبينَكَ بُعْدَ المشرقينِ فبنس القرينَ»؛ كما في قوله وليتالى: المشرقين ليتني اتَّخذتُ مع الرسولِ سبيلاً. يا ويلتى ليتني ليتني لم أتَخِذ فلاناً خليلاً. لقد أضلَّني عن الذُّخرِ بعد إذ جاءني وكان الشيطانُ للإنسانِ خَذولاً».

﴿ أَفَأَنَتَ تُسْعِمُ ٱلصَّمَرَ أَوْ تَهَدِى ٱلْمُعْمَى وَمَن كَانَ فِي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم تُمْنَفِمُونَ ﴿ أَوْ نُرِيَنَكَ ٱلَّذِى وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم تُمْتَذِرُونَ ﴿ فَاسْتَمْسِكَ بِٱلَذِى أَرِحَى إِلَيْكُ إِلَى عَلَى صِرَطٍ تُسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِفَوْمِكُ وَسَوْفَ نُسْتَلُونَ ﴿ وَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْنِي ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴿ ﴾ .

 خبيثةً تمنعهم وتَحولُ بينَهم وبينَ الهُدى، وتوجِبُ لهم الازديادَ من الرَّدى.

٤١﴾ فهؤلاء لم يبقَ إلَّا عذابُهم ونَكالُهم إمَّا في الدُّنيا أو في الآخرة، ولهذا قال تعالى: ﴿فَإِمَّا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا منهم منتقِمونَ﴾؛ أي: فإنْ ذهَبْنا بك قبل أن نُرِيَكَ ما نعِدُهم من العذابِ؛ فاعلم بخبرنا الصادق أنَّا منهم منتقمون.

ورة الزخرف (٤١ ـ ٤٥)

٤٢﴾ ﴿أو نُرِيَنَكَ الذي وَعَذناهم؟: من العذاب، ﴿فَإِنَّا عليهم مقتدرونَ؟: ولكن ذلك متوقَف على اقتضاء الحكمة لتعجيلِهِ أو تأخيرِهِ؛ فهذه حالك وحالُ هُؤلاء المكذِّبين.

﴿٤٣﴾ وأمَّا أنت؛ ﴿فاستمسِكْ بالذي أوحِيَ إليكَ»: فعلاً واتِّصافاً بما يأمر بالاتِّصاف به، ودعوة إليه، وحرصاً على تنفيذِه بنفسك وفي غيرك. ﴿إِنَّكَ على صراطِ مستقيمَ»: موصل إلى الله وإلى دارٍ كرامتِه، ولهذا مما يوجِبُ عليك زيادة التمسُّك به والاهتداء، إذا علمت أنَّه حقَّ وعدلٌ وصدقٌ تكون بانياً على أصل أصيل، إذا بنى غيرك على الشكوكِ والأوهام والظُّلم والجَوْر.

٤٤﴾ ﴿وإنَّه؟؛ أي: لهذا القرآن الكريم، ذِكْرٌ ﴿لَكَ وَلَقُومِكَ؟؛ أي: فَخَرٌ لَكَم ومنقبةٌ جليلةٌ ونعمةٌ لا يقادر قدرها ولا يعرف وصفها، ويذكِّرُكم أيضاً ما فيه من الخير الدنيوي والأخروي، ويحتُّكم عليه، ويذكُرُكم الشرَّ ويرهَّبُكم عنه. هن الخير الدنيوي والأخروي، ويحتُّكم عليه، وانتفعتُم؟ أم لم تقوموا به فيكون حجةً عليكم وكفراً منكم بهذه النعمة؟

٤٥﴾ ﴿واسأل مَن أرْسَلْنا من قبلك من رسِلنا أجعلنا من دون الرحمٰن آلهة يُغبَدونَ»: حتى يكون للمشركين نوعُ حجَّةٍ يتَّبِعون فيها أحداً من الرسل؛ فإنَّك لو سألتهم واستخبرت<sup>(١)</sup> عن أحوالهم؛ لم تجذ أحداً منهم يدعو إلى اتَّخاذ إلٰهِ آخر مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله وحدَه لا مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله وحدَه لا مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله وحدَه لا مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله وحدَه لا متريك له أله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله واجتَنِبوا مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله واجتَنِبوا مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله واجتَنِبوا مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله واجتَنِبوا مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أوَّلهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله واجتَنِبوا مع الله، وأنَّ كلَّ الرُّسل من أولهم إلى آخرِهم يدعون إلى عبادة الله واجتَنِبوا من يكمن أله واجتَنِبوا من يعاد قال تعالى في كلَ أمَّةٍ رسولاً أن اعبُدوا الله واجتَنِبوا من يكن أما في كلَ أمَّةٍ رسولاً أن اعبُدوا الله ما لكم من إله ألما غوتَنه، في فد أنه في ما لهم مستندٌ في شركهم لا من عقل صحيح ولا في عن الرسل.

كذا في (ب) وفي (أ): «استخبرت».

سورة الزخرف (٤٦ ـ ٤٩)) ا

٤٦﴾ لما قال تعالى: ﴿واسألْ مَنْ أرسلْنا من قبلك من رسلنا أجَعَلْنا من دونِ الرحمٰن آلهة يُغبَدونَ»؛ بيَّن تعالى حالَ موسى ودعوتَهُ التي هي أشهرُ ما يكونُ من دَعَوات الرسل، ولأنَّ الله تعالى أكثر من ذِكْرِها في كتابه، فذكر حالَه مع فرعون [فقال]: ﴿ولقد أرْسَلْنا موسى بآلتي دلَّت دلالة قاطعة على صحَّة ما جاء [فقال]: ﴿ولقد أرْسَلْنا موسى بآياتنا؟: التي دلَّت دلالة قاطعة على صحَّة ما جاء به؛ كالعصا والحية وإرسال الجراد والقمَّل... إلى آخر الآيات، ﴿إلى فرعون وملنِهِ فقال إنْ رسولُ ربِّ العالمين؟: فدعاهم إلى الإقرار بربَّهم، ونهاهم عن عبادة ما ما ما موسى موادي.

٤٧ ـ ٤٨ ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم بَآيَاتِنا إذا هُم منها يضحَكُونَ﴾ أي: ردُّوها وأنكروها واستهزؤوا بها ظلماً وعلوًا، فلم يكن لقصور بالآيات وعدم وضوح فيها، ولهذا قال: ﴿وما نُريهم من آيةٍ إلَّا هي أكبرُ من أختِهاً؟ أي: الآيةُ المتأخرةُ أعظم من السابقة، ﴿وأخذناهُم بالعداب؟: كالجراد والقمل والضفادع والدَّم آيات مفصلاتٍ، ﴿لعلَهم يرجِعون؟: إلى الإسلام ويُذْعِنون له؛ ليزولَ شركهم وشرُّهم.

في (ب): إلى آخر القصة.

خصَّك الله به وفضَّلك به من الفضائل والمناقب أن يكشف عنَّا العذاب، ﴿إِنَّنا لمهتدونَ﴾: إن كشف الله عنَّا ذٰلك.

EOR ورة الزخرف (٥٠ ـ ٢٥)

﴿ ٥٩ ﴿ وَنادى فرعونُ في قومه قال : مستعلياً بباطلِهِ قد غرَّه مُلكه وأطغاه مالُه وجنودُه: ﴿ يا قوم أليس لي ملكُ مصرَ ؟ أي : ألست المالك لذلك المتصرف فيه ؟ ﴿ وَهٰذه الأنهار تجري من تحتي ؟ أي : الأنهار المنسحبة من النيل في وسط القصور والبساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ ؟ هٰذا الملكَ الطويلَ العريض؟! وهٰذا من جهله القصور والبساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ ؟ هٰذا الملكَ الطويلَ العريض؟! وهٰذا من جهله المعور والبساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ ؟ هٰذا الملكَ المويلَ العريض؟! وهٰذا من جهله المعمور والبساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ ؟ هٰذا الملكَ الطويلَ العريض؟! وهٰذا من جهله العمور والبساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ يَ هٰذا الملكَ الطويلَ العريض؟! وهٰذا من جهله المعور والساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ المائلَ والملكَ العريض؟! من جهله العمور والساتين. ﴿ أولا تبصرونَ ؟ هٰذا الملكَ الطويلَ العريض؟! وهٰذا من جهله المائلَ العريض؟ أو هٰذا من جهله العمور والساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ ؟ هٰذا الملكَ الطويلَ العريض؟! وهٰذا من جهله المور أو المائلَ العريض؟! وهٰذا من جهله العمور والساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ ؟ هٰذا الملكَ الطويلَ العريض؟! وهٰذا من جهله العريز أو مان مائلَ العريض؟! وهٰذا من جهله المائلَ العريض؟! وهٰذا من جهله العمور والساتين. ﴿ أفلا تبصرونَ المائلَ المائلُ العريلَ العريض؟! وهٰذا من معلمُ العُنهُ في في أو مان أو مائي من مائي مائي العريض؟! وهٰذا مائلُ العريز أو مان مائلُ العريز أو مائلُ العريز مائلُ العال المائلُ اللهُ العُلمُ أو مائلُ مائلُ العُمانُ اللهُ المائلُ أو مائلُ أو مائلُ مائلُ مائلُ مائلُ مائلُ مائلُ مائلُ مائلُ أو مائلُ م مائلُ مائل مائلُ مائُ مائُ مائلُ م

(٥٢) ﴿أَم أَنَا خَيرٌ مَنْ لَهٰذَا الذي هو مَهينٌ ﴾؛ يعني قَبَّحه الله بالمَهينِ موسى بن عمران كليم الرحمٰن الوجيه عند الله؛ أي: أنا العزيز وهو الذليل المهان المحتقر؛ فأَيُّنا خيرٌ ؟! ﴿وَ﴾ مع لهٰذا؛ فلا ﴿يكادُ يُبِينُ ﴾ عما في ضميرِهِ بالكلام؛ لأنه ليس بفصيح اللسان، ولهذا ليس من العيوب في شيء، إذا كان يُبين ما في قلبِهِ، ولو كان ثقيلاً عليه الكلام.

٣٥% ثم قال فرعونُ: ﴿فلولا أَلْقِيَ عليه أسورةٌ من ذهب؟ أي: فهلاً كان موسى بهذه الحالة: أن يكون مزيناً مجملاً بالحُلِيَّ والأساور، ﴿أو جاء معه الملائكة مقترنين؟: يعاونونه على دعوته ويؤيِّدونه على قوله.

٤٥﴾ فناستخفَّ قومَه فأطاعوه ؟ أي: استخفَّ عقولَهم بما أبدى لهم من لهذه الشُّبه، التي لا تسمن ولا تغني من جوع، ولا حقيقة تحتها، وليست دليلاً على حقٍّ ولا على باطل، ولا تروج إلاً على ضعفاء العقول؛ فأيَّ دليل يدلُّ على أن فرعون محقٌ لكون ملك مصرَ له وأنهاره تجري من تحته ؟! وأيَّ دليل يدلُّ على بطلان ما جاء به موسى لقلَّة أتباعِهِ وثقل لسانِهِ وعدم تحليةِ الله له؟! ولكنَّه لقي ملاً لا معقول عندَهم ؛ فمهما قال ؛ اتَّبعوه ؛ من حقٌ وباطل. ﴿إنَّهم كانوا قوماً



سورة الزخرف (٥٥ ـ ٥٨)) ا

فاسقينَ﴾: فبسبب فسقِهِم قيَّض لهم فرعونَ، يزيِّن لهم الشركَ والشرَّ.

٥٥ ـ ٥٦ ﴿ فَلَمَّا آسفونا﴾؛ أي: أغضبونا بأفعالهم، ﴿انتَقَمْنا منهم فأغْرَقْناهم أجمعين. فجعلناهم سَلَفاً ومثلاً للآخرين﴾: ليعتبر بهم المعتبرونَ، ويتَعِظَ بأحوالهم المتَعظون.

 إِنَّ مَرْيَمُ ابْنُ مَرْيَمُ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴿ وَقَالُوا مَأْلِهَتُنَا خَبْرُ أَرْ هُوَ مَمَرُوهُ لَكَ إِلَا جَدَلًا بَلْ هُرْ قَوْمُ خَصِمُونَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلا هُوَ مَا صَرَبُوهُ لَكَ إِلَا جَدَلًا بَلْ هُرْ قَوْمُ خَصِمُونَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلا يُبَنِي إِسْرَةٍ بِلَ ۞ وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنكُمْ مَلَيَكُةُ فِي ٱلأَرْضِ يَخْلُفُونَ ۞ وَإِنَّهُ لَمِنْمُ لِلسَاعَةِ فَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا وَانَتَمِعُونُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ۞ وَلَا بَصُدَيْتُكُمُ الشَّخَطُنُ إِنَّهُ لَكُوْ عَدُوَّ مُعَانًا فَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا وَانَتَمِعُونُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ۞ وَلَا يَصُدَيَكُمُ الشَّخَطُنُ إِنَّهُ لَكُوْ عَدُوُ مُعُينًا فَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا وَانَتَعِعُونُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ۞ وَلَا يَصُدَعُونُ اللَّيَعَلَنُ إِنَّهُ لَكُوْ عَدُولُ مُعَنْ قَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا وَانَتَعِعُونُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ وَلَمَا عَمْدَ نَعْمَانَ اللَهُ وَلِعَامَةً اللَّهُ وَلَنَكُ عَالَهُ عَلَيْنُ اللَّعَظَنُ وَالَيْهُ اللَّعْذَعُلُنُ اللَّعَظَنُ اللَهُ وَلَكُلُو عَدُولًا قَلَا تَعْتَمُ وَلَمَا اللَهُ وَلَعَا عَنْهُ وَيَنُ اللَهُ مَا اللَهُ وَالَعَانَهُ اللَهُ وَلَمَا اللَّهُ وَلَيْنُ اللَهُ وَلَعَانَةُ وَلَا اللَهُ وَلَعَامِهُونَ فَيْ اللَهُ وَلَمَا اللَهُ وَالْعَاقُولُ اللَهُ وَالِعَاقُولُ اللَهُ وَالْعَاقِ اللَهُ وَالَعَاقُولُ اللَهُ وَالْعَاقُ مَاللَهُ مَائَتُونُ فَنْ اللَاقُونُ عَلْنُونَ الْ وَالْعَمْدُونُ مَا اللَهُ وَالْعَامَةُ مَنْ بَيْعَانَ اللَهُ عُونَ اللَهُ عَرَائُونَ اللَهُ مَالَكُونُ اللَا عَنْمُ اللَّعُونَ اللَهُ عَلَيْنُ وَاللَا اللَهُ وَالْعَامُ اللَهُ مَا عَنْهُ وَاللَهُ اللَهُ عَالَمُ اللَهُ مَعْتَقُولُ اللَهُ مَائِلُونَ اللَّهُ مُنَاللَهُ مَائُولُ اللَهُ مَاللَهُ وَاللَهُ اللَهُ مَائِلَةُ اللَهُ مَالَعُولُ اللَهُ عَلَمُ اللَهُ مَاللَهُ مَائِهُ وَالَهُ اللَهُ مُنْ اللَهُ مَائِعُونُ الْنَهُ مَالَهُ مَائُولُ اللَهُ مُنْعَالُولَ اللَهُ اللَهُ مَنْ مُ اللَقُولُ الْنَاسُولُ الْعَالَةُ مَالَهُ مَالَكُونُ الْنُولُ مَالُولُولُ مُولَةً

(٥٧) يقول تعالى: ﴿ولما ضُرِبَ ابنُ مريم مثلًا؟ أي: نُهي عن عبادته وجُعلت عبادتُه بمنزلة عبادة الأصنام والأنداد، ﴿إذا قومُكَ؟: المكذَّبون لك ﴿منه؟؛ أي: من أجل هٰذا المثل المضروب، ﴿يَصُدُّونَ؟؛ أي: يستلجُون في خصومتهم لك ويصيحون ويزعُمون أنَّهم قد غَلَبوا في حجَّتهم وأفلجوا.

(١) كذا في (أ) و(ب): «الذي».

## المورة الزخرف (٥٩ ـ ٦٣)

أضعف الشُّبه وأبطلها؛ فإنَّ تسوية الله بين النهي عن عبادة المسيح وبين النهي عن عبادة الأصنام؛ لأنَّ العبادة حقَّ لله تعالى، لا يستحقُّها أحدٌ من الخلق لا الملائكة المقرَّبون ولا الأنبياء المرسلون ولا من سواهم من الخلق؛ فأيُّ شبهةٍ في تسوية النهي عن عبادة عيسى وغيره؟!

﴿٩٩﴾ وليس تفضيل غيسى [عليه] السلام وكونِهِ مقرباً عند ربّه ما يدلّ على الفرق بينَه وبينَها في لهذا الموضع، وإنّما هو كما قال تعالى: ﴿إن هو إلّا عبد أنعَمنا عليه؟: بالنبوّة والحكمة والعلم والعمل، ﴿وجَعَلناه مثلاً لبني إسرائيل؟: يعرفون به قدرة الله تعالى على إيجادِهِ من دون أب. وأمّا قوله تعالى: ﴿إنّهم وما تعبدونَ من دون أب. وأمّا قوله تعالى: ﴿إنّهم وما تعبدونَ من دونِ الله تعالى على إيجادِهِ من دون أب. وأمّا قوله تعالى: ﴿إنّهم وما تعبدونَ من دون أب. وأمّا قوله تعالى: أالمرائيل؟ يعرفون به قدرة الله تعالى على إيجادِهِ من دون أب. وأمّا قوله تعالى: ﴿إنّهم وما تعبدونَ من دونِ الله حَصَبُ جهنّم أنتم لها واردونَ؟؛ فالجواب عنها من ثلاثة أوجه: أوجه: أوجه: أوجه: أوابّكم وما تعبدونَ من دونِ الله؟ أنّ قوله: وأبّكم وما تعبدونَ من دونِ الله؟ أنّ أوما إسمّ لما لا يعقل لا يدخل فيه المسيح ونحوه. الثاني: أنَّ الخطاب للمشركين الذين بمكَّة وما حولها، وهم إنَّما يعبدون أصناما وأوثانا ولا يعبدون المسيح. الثالث: أنَّ الله تعالى على الله تعالى على بعد هذه الآية. في أنَّ الخطاب للمشركين الذين بمكَّة وما مولها، وهم إنَّما يعبدون أصناما وأوثانا ولا يعبدون المسيح. الثالث: أنَّ الله تعالى عنها من أوله على معبدون أما اله من أن اله على أن اله قال عبدون أما الم أورانا ولا يعبدون المسيح. أنَّ الله قال معبدون الما أورانا ولا يعبدون المسيح. أنَّ الله قال على على أولما عنها معبدون أما وأوثانا ولا يعبدون المسيح. أنَّ الذين سبقت لهم منًا الحسنى أولما عنها مبعدونَ؟ فلا شكَّ أن عيسى وغيره من الأنبياء والأولياء داخلونَ في هذه الآية.

﴿٦٠﴾ ثم قال تعالى: ﴿ولو نشاءُ لَجَعَلْنا منكم ملائكةً في الأرض يخلفون﴾؛ أي: لجعلنا بَدَلَكم ملائكةً يخلفونكم في الأرض، ويكونون في الأرض حتى نرسل إليهم ملائكةً من جنسهم، وأما أنتم يا معشرَ البشر؛ فلا تطيقونَ أن ترسل إليكم الملائكةُ؛ فمن رحمة الله بكم أن أرسلَ إليكم رُسُلاً من جنسكم تتمكَّنون من الأخذ عنهم.

(11) ﴿وإنَّه لَعِلْمٌ للساعة»؛ أي: وإنَّ عيسى عليه السلام لدليلٌ على الساعة، وأنَّ القادر على إيجادِهِ من أمَّ بلا أب قادرٌ على بعثِ الموتى من قبورِهم، أو: وإنَّ عيسى عليه السلام سينزلُ في آخر الزمان ويكونُ نزولُه علامةً من علامات الساعة، وفلا تَمْتَرُنَّ بها»؛ أي: لا تشكُنَّ في قيام الساعة؛ فإنَّ الشكَّ فيها كفر، واتَبعونِ»: بامتثال ما أمرتُكم واجتنابِ ما نهيتُكم، ﴿هٰذا صراطٌ مستقيمٌ» موصلٌ إلى الله عزَّ وجلٌ.

٢٢ ﴿ وَلا يَصُدَّنَكُمُ الشيطانُ؟: عما أمركم الله به؛ فإنَّ الشيطانَ ﴿ لَكُم عَدَقٌ مبينٌ؟: حريصٌ على إغوائكم، باذلٌ جهدَه في ذٰلك.

٢٣ ﴿ ولمَّا جاء عيسى بالبيِّناتِ؟ : الدالَّة على صدق نبوَّته وصحَّة ما جاءهم

سورة الزخرف (٦٤ ـ ٦٦))

به من إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص ونحو ذٰلك من الآيات، ﴿قالَ﴾: لبني إسرائيل: ﴿قد جتُنكم بالحكمةِ﴾: النبوَّة والعلم بما ينبغي على الوجه الذي ينبغي، ﴿ولأبيِّنَ لكم بعضَ الذي تختلفون فيهَ؟؛ أي: أبين لكم صوابَه وجوابَه، فيزول عنكم بذٰلك اللبس، فجاء عليه السلام مكمَّلاً ومتمَّماً لشريعة موسى عليه السلام ولأحكام التوراة، وأتى ببعض التسهيلاتِ الموجبة للانقياد له وقَبول ما جاءهم به. فاتَقوا الله وأطيعونِ؟؛ أي: اعبدوا الله وحدَه لا شريك له، وامتثلوا أمره،

(٢٤) (أنَّ الله هو ربِّي وربُّكم فاعبُدوه لهذا صراطٌ مستقيمٌ : ففيه الإقرارُ بتوحيدِ الرُّبوبيَّة بأنَّ الله هو المربِّي جميع خلقه بأنواع النِّعم الظاهرة والباطنة، والإقرارُ بتوحيد العبوديَّة بالأمر بعبادة الله وحدَه لا شريك له، وإخبار عيسى عليه السلام أنَّه عبدٌ من عباد الله، ليس كما قال النصارى فيه<sup>(١)</sup> : إنَّه ابنُ الله أو ثالثُ ثلاثة، والإخبارُ بأنَّ لهذا المذكور صراطٌ مستقيمٌ موصلٌ إلى الله وإلى جنَّته.

(٦٥) فلما جاءهم عيسى عليه السلام بهٰذا، ﴿اختلف الأحزابُ؟: المتحزِّبون على التكذيب، ﴿من بينِهِم؟: كلَّ قال بعيسى عليه السلام مقالة باطلة وردً ما جاء به؛ إلَّا من هدى الله من المؤمنين، الذين شهدوا له بالرسالة، وصدَّقوا بكل ما جاء به، وقالوا: إنَّه عبدُ الله ورسوله. ﴿فويلَ للذين ظلموا [من عذاب يوم أليم]؟؛ أي: ما أشدً حزن الظالمين! وما أعظم خسارَهم في ذُلك اليوم!

﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْلِيَهُم بَعْنَةً وَهُمْ لَا يَسْعُرُونَ ﴾ الآخِلَةَ يَوْمَهِلْم بَعْضَهُمْ لِبَعْضِ عَدُقُ إِلَا الْمُنْفِينَ ﴾ يَعِبَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَا أَنتُم تَحْرَنُونَ ﴾ الآخِن بِعَايَدِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ ادْخُلُوا الْجَنَةَ أَنتُم وَأَزْوَنِهُمُو نُحْبَرُونَ ﴾ اللَّهُ عَلَيْهِم بِصِحافِ مِن ذَهبٍ وَأَكْوَابٍ وَفِيهَا مَا نَشْتَهِـهِ الأَنْفُسُ وَتَكَذُ الْأَعْبُنُ وَأَنْتَدُ عَذَيْوَنَ إِلَى مُوانُ الْجَنَةُ الَيْ أَنْوَرِنْتُمُوهَا بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ لَكُو فِيهَا فَكِهَةٌ كَثِيرَةً عَنْهُمُونَ وَي

﴿ ٦٦﴾ يقول تعالى: ما ينتظر المكذّبون؟! وما يتوقّعون ﴿إِلَّا الساعة أن تأتِيَهم بغتةً وهم لا يشعرونَ﴾؛ أي: فإذا جاءت؛ فلا تسألوا عن أحوال من كَذَّب بها واستهزأ بمن جاء بها.

(۱) في (ب): «كما قال فيه النصارى».

للورة الزخرف (٦٧ ــ ٧١)

﴿٢٢﴾ وإن الأخِلاً، يومَ القيامةِ، المتخالِّين على الكفر والتكذيب ومعصية الله، ﴿بعضُهم لبعض عدوَّ﴾: لأنَّ خُلَّتَهم ومحبَّتهم في الدُّنيا لغير الله، فانقلبت يوم القيامة عداوة ﴿إِلَّا المتَقينَ﴾: للشرك والمعاصي؛ فإنَّ محبَّتهم تدوم وتتَّصل بدوام مَنْ كانت المحبَّة لأجلِهِ.

﴿٢٨ ثُمَّ ذكر ثواب المتَّقين، وأنَّ الله تعالى يناديهم يوم القيامةِ بما يسرُ قلوبَهم ويذهب عنهم كلَّ آفةِ وشرِّ، فيقول: ﴿يا عبادِ لا خوفٌ عليكُم اليومَ ولا أنتُم تَحْزَنونَ﴾؛ أي: لا خوفٌ يلحقُكم فيما تستقبِلونه من الأمور، ولا حزنٌ يُصيبُكم فيما مضى منها، وإذا انتفى المكروه من كلٌ وجه؛ ثبت المحبوب المطلوب.

﴿ الذين آمنوا بآياتنا وكانوا مُسلِمِينَ ﴾ أي: وصفهم الإيمانُ بآيات الله، وذلك يشمل للتصديق بها، وما<sup>(١)</sup> لا يتمُّ التصديق إلَّا به من العلم بمعناها والعمل بمقتضاها، وكانوا مسلمينَ لله منقادينَ له في جميع أحوالِهِم، فجمعوا بين الاتُصاف بعمل الظاهر والباطن.

﴿٧٧﴾ ﴿ادخُلوا الحنَّةَ﴾: التي هي دارُ القرار ﴿أَنتُم وأزواجُكم﴾؛ أي: مَنْ كان على مثل عملِكُم من كلُ مقارن لكم من زوجةٍ وولدٍ وصاحبٍ وغيرهم، شُخبَرونَ﴾؛ أي: تَنعمون وتُكرمون، ويأتيكم من فضل ربَّكم مَن الخيرات والسرور والأفراح واللَّذَات ما لا تُعَبِّرُ الألسنُ عن وصفه.

(٧) ﴿يطافُ عليهم بصحافٍ من ذهب وأكواب﴾؛ أي: تدور عليهم خدَّامهم من الولدانِ المخلَّدين بطعامِهم بأحسنِ الأواني وأفخرِها، وهي صحافُ الذهب، وبشرابهم بألطف الأواني، وهي الأكواب التي لا عرى لها، وهي من أصفى الأواني، من فضة أعظم من صفاءِ القوارير، ﴿وفيها﴾؛ أي: الجنة ﴿ما تشتهيه الأنفسُ وتلذُ الأعينُ»: وهذا اللفظ جامعٌ، يأتي على كلَّ نعيم وفرح وقرَّة عين وسرور قلبٍ؛ فكلُّ ما تشتهيه النُّفوس من مطاعم ومشارب وملابس ومناكح، ولذته العيون من مناظر حسنةٍ وأشجارٍ محدقةٍ ونعم مونقةٍ ومبانٍ مزخرفةٍ؛ فإنَّه حاصلٌ فيها معدَّ لأهلها على أكمل الوجوه وأفضلها؛ كما قال تعالى: ﴿لهم فيها فاكهةٌ ولهم ما يَدَعونَ». ﴿وأنتم فيها خالدونَ»: وهذا هو تمامُ نعيم أهل الجنة، وهو الخُلْدُ الدائمُ فيها، الذي يتضمَّن دوام نعيمِها وزيادتَه وعدم انقطاعه.

سورة الزخرف (۷۲ ـ ۷۷)

﴿ ٧٢﴾ ﴿ وتلك الجنَّة ﴾: الموصوفة بأكمل الصفات هي ﴿ التي أورِثْتُموها بما كُنتُم تعملونَ ﴾؛ أي: أورثكم الله إيَّاها بأعمالكم، وجعلها من فضلِهِ جزاء لها، وأودع فيها من رحمتِهِ ما أودعَ.

﴿٧٣﴾<sup>(١)</sup> ﴿لكم فيها فاكهةُ كثيرةٌ﴾؛ كما في الآية الأخرى: ﴿فيهما من كلُ فاكهةٍ زوجانِ﴾، ﴿منها تأكلونَ﴾؛ أي: مما تتخيَّرون من تلك الفواكه الشهيَّة والثمار اللذَّيذة تأكلون.

ولما ذكر نعيم الجنة عقَّبه بذكر عذاب جهنم، فقال:

﴿إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابٍ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ۞ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَمُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ وَمَا ظَلَنَنَهُمْ وَلَكِن كَانُوا هُمُ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَنَادَوْا يَنْكَلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكٌ قَالَ إِنَّكُم مَنكِئُونَ ۞ لقَدْ حِتْنَكُم يَالِمَقِ وَلَكِنَ أَكْثَرَكُمُ لِلْحَقِ كَرِهُونَ ۞ ﴾.

٧٤﴾ ﴿إِنَّ المجرمينَ﴾: الذين أجرموا بكفرهم وتكذيبهم ﴿في عذاب جهنَّمَ﴾؛ أي: منغمرون فيه، محيطٌ بهم العذاب من كلُ جانب، ﴿خالدونَ﴾: فيه لا يخرُجونَ منه أبداً.

(٧٥) و لا يُفَتَّرُ عنهم ٥: العذابُ ساعةُ [لا بإزالته]<sup>(٢)</sup> و لا بتهوين عذابه، وهم فيه مُبْلِسونَ ٩؛ أي: آيسون من كلُّ خير، غير راجين للفرج، وذلك أنَّهم ينادون ربَّهم، فيقولون: فربَّنا أخرِجْنا منها فإنْ عُذْنا فإنًا ظالمونَ. قال اخسؤوا فيها و لا تُكَلِّمونَ ٩.

٧٦﴾ ولهذا العذابُ العظيم بما قدَّمت أيديهم وبما ظلموا به أنفسَهم، والله لم يظلِمُهم ولم يعاقِبْهم بلا ذنبٍ ولا جرم.

﴿٧٧﴾ ﴿ونادوا﴾: وهم في النار لعلَّهم يحصل لهم استراحةً: ﴿يا مالِكُ ليقض علينا ربُّكَ﴾؛ أي: لِيُمِتْنا<sup>(٣)</sup> فنستريحَ؛ فإنَّنا في غمِّ شديدٍ وعذابٍ غليظٍ لا صبر لَنا عليه ولا جَلَد، فَ﴿قالَ﴾ لهم مالكٌ خازنُ النار حين طلبوا منه أن يَدْعُوَ اللّه لهم أن يقضي عليهم: ﴿إِنَّكم ماكثونََ﴾؛ أي: مقيمون فيها لا تخرجون عنها أبداً، فلم

- (1) في (ب): "قدّم تفسير الآية (٧٣) على الآية (٧٢).
  - (٢) في (ب) بإزالته.
  - (۳) في (ب): «ليميتنا».

سورة الزخرف (٧٨ ـ ٨١)

يحصُلْ لهم ما قصدوه، بل أجابهم بنقيض قصدِهِم، وزادَهم غمًّا إلى غمُهم. (٧٨) ثم وبَّخهم بما فعلوا، فقال: ﴿لقد جنناكم بالحقَّ﴾: الذي يوجب عليكم أن تتَّبِعوه، فلو تبغتُموه؛ لفزتُم وسعدتُم، ﴿ولٰكنَّ أكثركم للحقِّ كارهونَ﴾: فلذلك شقيتُم شقاوة لا سعادة بعدها.

أَمَّ أَبَرُمُوا أَمَرُ فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ۞ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَخَوَنَهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْبِمَ يَكْتُبُونَ ۞ ﴾.

(٧٩» يقول تعالى: ﴿أَم أبرموا؟؛ أي: أبرمَ المكذّبون بالحقّ المعاندون له (أمراَ»؛ أي: كادوا كيداً ومكروا للحقّ ولمن جاء بالحقّ ليدحضوه بما موّهوا من الباطل المزخرف المزوّق، ﴿فإنًا مبرمون؟؛ أي: محكمون أمراً ومدبّرون تدبيراً يعلو تدبيرَهم وينقضُهُ ويبطِلُه. وهو ما قيّضه الله من الأسباب والأدلَّة لإحقاق الحقّ وإبطال الباطل؛ كما قال تعالى: ﴿بل نَقْذِفُ بالحقّ على الباطل فيدمغُهُ؟.

(٨) ﴿أُم يحسبونَ : بجهلهم وظلمِهِم ﴿أَنَا لا نسمعُ سرَّهم : الذي لم يتكلَّموا به، بل هو سرَّ في قلوبهم، ﴿ونجواهم ؛ أي: كلامهم الخفيَّ الذي يتناجَوْن به؛ أي: فلذلك أقدموا على المعاصي، وظنُّوا أنَّها لا تبعةَ لها ولا مجازاة على ما خفي منها، فردَّ الله عليهم بقوله: ﴿بلى ﴾؛ أي: إنا نعلم سرَّهم ونجواهم، ﴿ورسُلُنا ): الملائكة الكرام ﴿لديهم يكتُبونَ ﴾: كلَّ ما عملوه، وسيحفظُ ذلك عليهم حتى يَرِدوا القيامةَ فيجدوا ما عملوا حاضراً، ولا يظلم ربُّك أحداً،

قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمَبِدِينَ ٥ سُبَحَنَ رَبِّ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ رَبِّ ٱلْمَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ٢ فَذَرْهُمْ يَخُوشُواْ وَيَلْعَبُوا حَتَى يُلَقُوا يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ ٢ ٠

(٨٩) أي: قل يا أيُّها الرسول الكريم للذين جعلوا لله ولداً، وهو الواحد الأحد، الفرد الصَّمد، الذي لم يتَّخذ صاحبة ولا ولداً، ولم يكن له كفواً أحدً: ﴿قُل إن كان للرحمٰن ولدٌ فأنا أوَّلُ العابدينَ؟ : لذلك الولد؛ لأنه جزءً من والده، وأنا أولى الخلق انقياداً للأوامر المحبوبة لله، ولكنِّي أولُ المنكرين لذلك، وأسدُهم له نفياً، الخلق انقياداً للأوامر المحبوبة لله، ولكنِّي أولُ المنكرين لذلك، وأسدُهم له نفياً، فعلم بذلك بطلانه؛ ولذك من والده، وأنا أولى الخلق انقياداً للأوامر المحبوبة لله، ولكنِّي أولُ المنكرين لذلك، وأسدُهم له نفياً، فعلم بذلك بطلانه؛ فهذا احتجاجً عظيم عند من عرف أحوال الرسل، وأنه إذا علم أنهم أكملُ الخلق، وأنَّ كلَّ خير فهم أول الناس سبقاً إليه وتكميلاً له. وكلُ شرَّ فهم أولُ الناس مبقاً إليه وتكميلاً له. وكلُ شرَّ فهم محمدُ بنُ عبد الله أفضلَ الرسل أول من عَبَدَه، ولم يمن ولدًا في الحان.



سورة الزخرف (۸۲ ـ ۸۵)

ويُحتمل أنَّ معنى الآية: لو كان للرحمٰن ولدً؛ فأنا أولُ العابدين لله، ومن عبادتي لله إثباتُ ما أثبته ونفيُ ما نفاه؛ فهٰذا من العبادة القوليَّة الاعتقاديَّة، ويلزم من هٰذا لو كان حقًّا؛ لكنتُ أول مثبتٍ له، فعلم بذُلك بطلانُ دعوى المشركين وفسادها عقلاً ونقلاً.

٨٢﴾ ﴿سبحانَ ربِّ السمُواتِ والأرض ربِّ العرش عمًا يصفونَ﴾: من الشريك والظَّهير والعوين والولد وغير ذلك مما نسبه إليه المشركون.

﴿٨٣﴾ ﴿فَذَرْهم يخوضوا ويلعبوا؟؛ أي: يخوضوا بالباطل ويلعبوا بالمحال؟ فعلومُهم ضارةٌ غير نافعةٍ، وهي الخوض والبحث بالعلوم التي يعارضون بها الحقَّ وما جاءت به الرسل، وأعمالهم لعبٌ وسفاهةٌ لا تزكِّي النفوس ولا تثمِرُ المعارف، ولهذا توعَّدهم بما أمامهم يوم القيامةِ، فقال: ﴿حتى يلاقوا يومَهم الذي يوعَدونَ؟: فسيعلمون فيه ماذا حَصَّلوا، وما حَصَلوا عليه من الشقاء الدائم والعذاب المستمرّ.

وَقُعُوَ ٱلَّذِى فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَّهُ ۖ وَفِي ٱلأَرْضِ إِلَنَهُ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْمَلِيمُ ۞ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِى لَمُ مُلْكُ ٱلشَمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندَمُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَنَعَةَ إِلَا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِ وَهُمْ بَعْلَمُونَ ۞ وَلَنِهِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لِقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَى يُؤْتَكُونَ ۞ وَقِيلِهِ يَنَرَبِ إِنَّ هَتَوُلَاً. فَوْمَتُنَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَلَنِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَى يُؤْتَكُونَ

٥٨» ﴿وتبارك الذي له ملك السمواتِ والأرض وما بينهما»: ﴿تبارك»؛

سورة الزخرف (٨٦ ـــ ٨٩)

بمعنى. تعالى وتعاظم وكثُر خيرُه واتَسعت صفاتُه وعظُم ملكُه، ولهذا ذكر سَعَةً ملكِه للسمواتِ والأرض وما بينهما، وسَعَةَ علمِهِ، وأنَّه بكلُّ شيءٍ عليمٌ، حتى إنه تعالى انفردَ بعلم الغيوب<sup>(۱</sup>)، التي لم يطَّلع عليها أحدٌ من الخلق؛ لا نبيَّ مرسلٌ ولا ملكٌ مقربٌ، ولهذا قال: ﴿وعنده علمُ الساعةِ﴾: قدَّم الظرفَ ليفيد الحصر؛ أي: لا يعلم متى تجيء الساعةُ إلَّا هو. ومن تمام ملكِهِ وسعته أنَّه مالك الدُّنيا والآخرة، ولهذا قال: ﴿وإليه ترجعونَ﴾؛ أي: في الآخرة فيحكم بينكم بحكمِهِ العدل.

(٨٦) ومن تمام ملكِهِ أنَّه لا يملكُ أحدٌ من خلقِهِ من الأمر شيئاً، ولا يقدِم على الشفاعة عنده أحدٌ إلَّا بإذنه. ﴿ولا يملكُ الذين يدعونَ من دونِهِ الشفاعةَ»؛ أي: كلُّ مَن دُعِيَ من دون الله من الأنبياء والملائكة وغيرهم لا يملكونَ الشفاعةَ ولا يشفعونَ إلَّا بإذن الله من الأنبياء والملائكة وغيرهم لا يملكونَ الشفاعة ولا يشفعونَ إلَّا بإذن الله من الأنبياء والملائكة وغيرهم لا يملكونَ الشفاعة ولا يشفعونَ إلَّا بإذن الله من الأنبياء والملائكة وغيرهم لا يملكونَ الشفاعة ولا يشفعونَ إلَّا بإذن الله ولا يشفعونَ إلَّا لِمن ارتضى، ولهذا قال: ﴿إلَّا مَن شَهِدَ بالحقَّ»؛ ولا يشفعونَ إلَّا بإذن الله ولا يشفعونَ إلَّا لِمن ارتضى، ولهذا قال: ﴿إلَّا مَن شَهِدَ بالحقِّ»؛ والحقِّه؛ أي: نطق بلسانه مقرًا بقلبه عالماً بما شهد به، ويشترطُ أن تكونَ شهادته بالحقِّه؛ أي: وهو الشهادةُ لله تعالى بالوحدانيَّةِ، ولرسله بالنبوَّة والرسالة، وصحَة ما بالحقّ، وهو الشهادة، ومحقائقه وشرائعه؛ فهؤلاء الذين تنفع فيهم شفاعة الشافعين، وهؤلاء الذين وفروعه وحقائقه وشرائعه؛ فهؤلاء الذين تنفع فيهم شفاعة الشافعين، وهؤلاء الذين تنفع فيهم شفاعة الشافعين، وهؤلاء الذين تنفع فيهم شفاعة بالما في أن يقبع فيهم شفاعة بالنافين، وهؤلاء الذين تنفع فيهم شفاعة الشافعين، وهؤلاء النابون من عقاب الله، الحائزون لثوابه.

(٨٧) ثم قال تعالى: ﴿ولئن سألتَهم مَن خَلَقَهُم لَيقولنَ اللهُ؟ أي: ولئن سألت المشركين عن توحيد الربوبيَّة ومَن هو الخالق؛ لأقرُوا أنَّه الله وحدَه لا شريك له، ﴿فأنَّى يُؤْفَكونَ؟؛ أي: فكيف يُضرَفون عن عبادة الله والإخلاص له وحدَه؟! فإقرارهُم بتوحيد الرُبوبيَّة يلزمهم به الإقرار بتوحيد الألوهية، وهو من أكبر الأدلَّة على بطلان الشرك.

المرابة المعطوف على قولِهِ: المذا معطوف على قولِهِ: (وعندهُ علمُ الساعةِ)؛ أي: وعنده علم قيلِهِ؛ أي: الرسول على شاكياً لربَّهِ تكذيب قومِهِ، متحزِّناً على ذلك، متحسِّراً على عدم إيمانهم؛ فالله تعالى عالمٌ بهذه الحال، قادرٌ على معاجلتهم بالعقوبة، ولكنه تعالى حليمٌ، يمهلُ العباد، ويستأني بهم لعلَّهم يتوبون ويرجِعون.

(٨٩) ولهذا قال: ﴿فاصفح عنهم وقُلْ سلامَ؟؛ أي: اصفح عنهم ما يأتيك من

(۱) في (ب): «انفرد بعلم كثير من الغيوب». ثم ضربَ الشيخ على «كثير من» في ( أ ).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

سورة الدخان (١ ـ ٣)

أذئِتِهِم القوليَّة والفعليَّة، واعفُ عنهم، ولا يبدر منك لهم إلَّا السلامُ الذي يقابِل به أولو الألباب والبصائر للجاهلين؛ كما قال تعالى عن عباده الصالحين: ﴿وإذا خاطَبَهُمُ الجاهلونَ﴾؛ أي: خطاباً بمقتضى جهلهم، ﴿قالوا سلاماً». فامتثل ﷺ لأمر ربِّه، وتلقَّى ما يصدُرُ إليه من قومِهِ وغيرهم من الأذى بالعفو والصفح، ولم يقابِلُهم عليه السلام إلَّا بالإحسان إليهم والخطاب الجميل؛ فصلوات الله وسلامه على مَن خصه الله بالخُلُق العظيم الذي فَضَلَ به أهلَ الأرض والسماء، وارتفعَ به أعلى من كواكبِ الجوزاءِ، وقوله: ﴿فسوفَ يَعلمونَ﴾؛ أي: غِبَّ ذُنوبهم وعاقبةً

تم تفسير سورة الزخرف. ولله الحمد والمنة.

تفسير سورة الدخان وهي مكية بنهيم أمَر الكَنْفِ التِصَةِ

﴿حمّ ۞ وَالْحِنْبِ ٱلْمُبِينِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَبَاةٍ مُبْدَرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُندِرِينَ ۞ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرًا فِنْ عِندِنَاً إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ رَحْمَة مِن رَبِّكُ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنتُم تُوفِينِينَ ۞ رَحْمَة مِن رَبِّكُ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ وَيُشِيَّةُ رَبُكُم ۞ رَبِ ٱلسَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنتُم تُوفِينِينَ ۞ رَحْمَة مِن رَبِكُ وَيُشِيتُ رَبُكُم ۞ رَبِ السَّمَانِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنتُم مَوفِينِينَ ۞ مَا إِنَّا هُوَ يُعْ وَيُشِيتُ رَبُكُم ۞ رَبِ السَّمَانِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُماً إِن كُنتُم تُوفِينِينَ ۞ مَا يَعْهُمُ وَاللَّ وَيُشِيتُ رَبُكُمُ وَرَبُ عَامَاتِهُمُ ٱلْأَوْلِينَ ۞ بَلَ هُمْ فِي شَكِ بَلْعَبُونَ ۞ فَآرَقِيبَ بَوْمَ مَا إِنَ السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُعِينِ ۞ يَعْشَى النَّاسَ هَدَا عَذَابُ أَلِيمُ ۞ رَبَّنَا آكَمْنَ عَنْ آلْعَذَابَ إِنَا مُوْمِنُونَ ۞ أَنَ هُمُمُ الذَكْرَى وَقَدْ جَآءَمُ رَسُولُ تُمِينُ ۞ مَنْ وَلَعَا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّزُ عَنْهُ إِنَّانَ مُ مَا يَعَهُ وَاللَّهُ إِنَا كُنْ مُنْوَى إِنَهُ الْعَذَابَ إِنَهُ مَا يَعْهُ مَا أَنَهُ مَنْ عَذَا الْعَذَابَ إِنَا مُنْسَعِنُ وَيَحْمَةُ وَعَالُوا مُعَلَمُ مَوْ الْعَذَابِ إِنَا يَعْهُ مَنَ الْتَمَنِينَ وَالْتَرْسَ وَمَا يَنْهُمُ أَنْ وَنَا مَا مُولُولُ مُعَلًا عَنْهُ وَيَعْنُ الْعَذَابَ إِنَّهُ مَنْ وَعَنْ وَقَالُوا مُعَلَمٌ مَاللَهُ مَا إِنَّهُ مُوالُولُ مُعَالُوا مُعَالُونَ مُ أَنْ إِنَى إِنَا مُولَعُنُ أَنْهُ مُولُولُ عُنْهُونُ أَنْ وَالْتَنَا مَا لَكَنُ مَا إِنَهُ مُعَالُوا مُعَلَمٌ مَنْ وَعَالُوا مُعَلَمُ مُولُنَا إِنَا إِنَهُ مَا الْعَنَا لَا مَا مُولُولُ مُنَا مَا لَنَا مَا إِنَا مُنْتَعَامُ مُنْ أَنْ أَنْ مُو مَنْ مَنُ أَمْ مَا مُنَا مَا مَا لَنَا مَا الْعَنَا إِنَا مَا مَا وَالْمُ مَالَةُ مُو أَنْهُ مُولُ الْعَنَا مَا الْعَنَانِ مُنَا مُنْهُ وَالْمَانِ مُوالُ مُنْ مَا مُنَا مَا مُعَنَا مُوالُ مُولُ مُ مُنَا مُولُ مُنْ مَا مُولُولُ مُعَالُونُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُ مُنَا مُولَ مُولُ مَا مُولُ مُولُ مُوا مُولُنُ مُنْ مُولُولُ مُولُ مُولُ مُعْمَانَهُ مَا مُولُولُ مُ

﴿ - ٣﴾ لهذا قسم بالقرآن على القرآن، فأقسم بالكتاب المبين لكل ما يحتاج إلى بيانه أنَّه أنزله ﴿في ليلة مباركةٍ﴾؛ أي: كثيرة الخير والبركة، وهي ليلة القدر، التي هي خير من ألف شهر، فأنزل أفضل الكلام بأفضل الليالي والأيام على أفضل الأنام بلغة العرب الكرام؛ لينذِرَ به قوماً عمَّتهم الجهالة وغلبت عليهم الشقاوة، فيستضيئوا بنوره، ويقتبِسوا من هُداه، ويسيروا وراءه، فيحصُلُ لهم الخير الدنيويُ والخير الأخرويُ، ولهذا قال: ﴿إِنَّا كُنَّا منذِرِينَ﴾.

1772.

سورة الدخان (٤ \_ ٩)

٤ فيها القرآن، في تلك الليلة الفاضلة التي نَزَلَ فيها القرآن، فيفرَقُ كلُّ أمر حكيم ؟ أي: يفصل ويميَّز ويُكتب كلُّ أمر قدريٍّ وشرعيٍّ حكم الله به. ولهذه الكتابة والفرقان الذي يكون في ليلة القدر إحدى<sup>(١)</sup> الكتابات التي تُكتب وتميَّز، فتطابق الكتاب الأوَّلَ الذي كتبَ الله به مقاديرَ الخلائق وآجالهم وأرزاقهم وأعمالهم وأحوالهم. ثم إنَّ الله تعالى قد وَكَلَ ملائكة تكتب ما سيجري على العبد وهو في بطن أمَّه. ثم وَكَلَهم بعد خروجه<sup>(٢)</sup> إلى الدنيا؛ وَكَلَ به كراماً كاتبين يكتبون ويحفظون عليه أعماله. ثم إنَّه تعالى يقدِّرُ في ليلة القدر ما يكونُ في السنة، وكلُّ هذا من تمام علمه وكمال حكمتِهِ وإتقان حفظِهِ واعتنائه تعالى بخلقه.

٥﴾ ﴿أمرأ من عندنا؟؛ أي: لهذا الأمر الحكيم أمرٌ صادرٌ من عندنا. ﴿إنَّا كَنَّا مرسلينَ؟: للرسل ومنزلينَ للكتب، والرسلُ تبلُّغ أوامر المرسَل وتخبِرُ بأقدارِهِ.

(7) فرحمة من ربّك؟؛ أي: إن إرسال الرسل وإنزال الكتب التي أفضلُها القرآن رحمة من ربّ العباد بالعباد؛ فما رحم الله عبادَه برحمة أجلً من هدايتهم بالكتب والرسل، وكلُّ خير ينالونه في الدُنيا والآخرة؛ فإنَّه من أجل ذلك وبسببه. ﴿إِنَّه هو السميعُ العليم؟؛ أي: يسمع جميع الأصوات، ويعلم جميع الأمور الظاهرة والباطنة، وقد علم تعالى ضرورة العباد إلى رسله وكتبه، فرحمهم بذلك ومنَّ عليهم؛ فلله (٥) تعالى الحملُ والمنة والإحسان.

﴿٧ - ٨﴾ ﴿ربِّ السموات والأرض وما بينهما)؛ أي: خالق ذٰلك ومدبِّره والمتصرِّف فيه بما يشاء، ﴿إِن كنتُم موقِنينَ؟؛ أي: عالمين بذٰلك علماً مفيداً لليقين؛ فاعْلموا أنَّ الربَّ للمخلوقات هو إلهها الحقَّ، ولهذا قال: ﴿لا إلٰه إلَّا هو؟؛ أي: لا معبود إلَّا وجهه، ﴿يحيي ويميتُ؟؛ أي: هو المتصرِّف وحده هو؟؛ أي: لا معبود إلَّا وجهه، ﴿يحيي ويميتُ؟؛ أي: هو المتصرِّف وحده بالإحياء والإماتة، وسيجمعكم بعد موتكم فيَجزيكم بعَمَلِكم، إن خيراً فخيرً، وإن مربَّيهم بالإحياء والمتصرِّف فيه، أي: مربَّيهم بالإحياء والإماتة، وسيجمعكم بعد موتكم فيَجزيكم بعَمَلِكم، إن خيراً فخيرً، وإن شرَّا فشرَّ فشرًا فشرً. ﴿ربُّكم وربُ آبائكم الأوَّلينَ؟؛ أي: ربُّ الأوَّلين والآخرين؛ مربَّيهم بالنعم، الدافع عنهم النقم.

﴿٩﴾ فلما قرَر تعالى ربوبيَّته وألوهيَّته بما يوجب العلم التامَّ ويدفعُ الشكَ؛ أخبر أنَّ الكافرين مع هذا البيان: ﴿في شكٌ يلعبونَ﴾؛ أي: منغمرون في الشُكوكُ

- (1) في النسختين: «أحد». وأضيفت الألف المقصورة في (1) بخطٍ مغاير.
  - (٢) في (ب): «وجوده».

(۳) في (ب): «فله». 🗠

سورة الدخان (١٠ ـ ١٦) 🐻 🐖

والشُّبهات، غافلون عمَّا خُلقوا له، قد اشتغلوا باللعب الباطل الذي لا يُجدي عليهم إلَّا الضَّرر.

﴿١٠ ـ ١٦﴾ ﴿فارتقِبْ﴾؛ أي: انتظر فيهم العذابَ؛ فإنَّه قد قربَ وآنَ أوانه، ﴿يومَ تأتي السماءُ بدخانٍ مبينٍ. يغشى الناسَ﴾؛ أي: يعمُّهم ذٰلك الدخان، ويقال لهم: ﴿هٰذا عذابٌ أليمٌ﴾. واختلف المفسِّرون في المراد بهٰذا الدُّخان:

فقيل: إنَّه الدخان الذي يغشى الناسَ ويعمُّهم حين تقرب النار من المجرمين في يوم القيامة، وأنَّ اللَّه توعَّدهم بعذاب يوم القيامةِ، وأمر نبيَّه أن ينتظر بهم ذلك اليوم. ويؤيد لهذا المعنى أنَّ لهذه الطريقة هي طريقةُ القرآن في توعُّد الكفَّار والتأنِّي بهم وترهيبهم بذلك اليوم وعذابه وتسلية الرسول والمؤمنين بالانتظار بمن آذاهم. ويؤيِّده أيضاً أنَّه قال في لهذه الآية: ﴿أنَّى لهم الذُّكرى وقد جاءَهُم رسولٌ مبينُ ﴾، ولهذا يُقال يومَ القيامةِ للكفار حين يطلبون الرجوعَ إلى الدُّنيا، فيقال: قد ذهب وقتُ الرجوع.

وقيل: إنَّ المراد بذلك ما أصاب كفارَ قريش حين امتنعوا من الإيمان واستَخبروا على الحقَّ، فدعا عليهم النبيُ تَنَقُر، فقال: «اللهمَّ أعِنِّي عليهم بسنينَ كَسِني يوسُفَ<sup>(1)</sup>. فأرسل الله عليهم الجوع العظيم، حتى أكلوا الميتات والعظام، وصاروا يَرَوْنَ الذي بين السماء والأرض كهيئة الدخان، وليس به، وذلك من شدَّة الجوع، فيكون على لهذا قولُه: هيوم تأتي السماء بدخانِ : أن ذلك بالنسبة إلى أبصارهم وما يشاهدون، وليس بدخانِ حقيقةَ، ولم يزالوا بهذه الحالة حتى النتَرْحموا رسولَ الله تَنَقَر، وسألوه أن يَدْعُوَ اللهَ لهم أن يكشِفه الله عنهم، [فَدَعا مانتَرْحموا رسولَ الله يَنْظُ، وسألوه أن يَدْعُوَ اللهَ لهم أن يكشِفه الله عنهم، [فَدَعا والتكذيب، وإخبارَ بأنَّ الله سيصرفُه عنهم<sup>(٢)</sup>، وتوعُدّ لهم أن يعودوا إلى الاستكبار والتكذيب، وإخبارَ بوقوعه، فوقع، وأنَّ الله سيعاقِبُهم بالبطشة الكبرى، قالوا: وهي وقعةُ بدرٍ. وفي لهذا القول نظرٌ ظاهرً.

وقيل: إنَّ المراد بذَلك أن ذُلك من أشراط الساعة، وأنَّه يكون في آخرِ الزَّمان دخانُ يأخذُ بأنفاس الناس ويصيبُ المؤمنين منه كهيئةِ الدُّخان.

- أخرجه البخاري (٤٧٧٤ و٤٨٢١)، ومسلم (٢٧٩٧) من حديث ابن مسعود.
  - (٢) فى (ب): «عنكم». وقد صوبها الشيخ في (أ): «عنهم».

سورة الدخان (١٧)

والقول هو الأول<sup>(۱)</sup>. وفي الآية احتمالُ أنَّ المراد بقوله: ﴿فازتَقِبْ يوم تأتي السماءُ بدُخانِ مبينِ. يغشى الناسَ لهذا عذابٌ أليمٌ. ربَّنا اكشِفْ عنَّا العذابَ إنَّا مؤمنونَ. أنَّى لهم الذِّكرى وقد جاءهُم رسولُ مبينٌ. ثم تولَّوا عنه وقالوا معلمٌ مجنونُهُ: أنَّ لهذا كلَّه [يكون] يوم القيامةِ، وأنَّ قولَه تعالى: ﴿إنَّا كاشفو العذابِ قليلاً إنَّكم عائدونَ. يوم نَبْطِشُ البطشةَ الكُبرى إنَّا منتقمونَهُ: أنَّ لهذا ما وقع لقريش كما تقدم.

وإذا أنزلت<sup>(٢)</sup> لهذه الآيات على لهذين المعنيين؛ لم تجد في اللفظ ما يمنعُ من ذلك، بل تَجِدُها مطابقةً لهما أتمَّ المطابقة، ولهذا الذي يظهر عندي ويترجَّح. والله أعلم.

إِنِ الْمَدْ فَنَنَا فَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ <sup>(٣)</sup> وَبَعَلَهُ هُمْ رَسُولُ حَرِمُ ۞ أَنَ أَذُوا إِلَىٰ عِبَاد اللَّهِ
 إِلَى لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ ۞ وَأَن لَا تَعْلُوا عَلَى اللَّهِ إِنِي مَانِيكُم بِسُلطَنِ مَّبِينِ ۞ وَإِلَى عُذْتُ بِرَقِ
 وَرَبَيْكُو أَن تَرْعُوُنِ ۞ وَإِن لَّر نُوْنُوا لِى فَاَعْنَنِهُون ۞ فَدَعَا رَيَّهُمُ أَنَ هَتَوْلَاءٍ قَوْمَ تَجْرِمُونَ ۞ فَالَمْ وَرَيَيْكُو أَن تَرْعُونِ ۞ وَإِن لَّر نُونُوا لِى فَاَعْنَنِهُون ۞ فَدَعَا رَيَّهُمُ أَنَ هَتَوْلَاءٍ قَوْمَ تَجْرِمُونَ ۞ فَالَمْ وَوَنِيَكُو أَن فَتَوْلَا إِنَّ عَذَى مَا رَيَهُمُ أَنَ هَتَوْلَاءٍ فَوَمَ تَجْرَعُون ۞ فَالَمْ وَيَعْذُونُ اللَّهُمْ مُندًا مُعْدَعُهُ أَنَ هَتَوْلَاءٍ فَوْمَ تَجْمُعُون ۞ فَالَمْرِ بِعَادِي فَاعْنَبُونُ وَلَى فَاعَانُونُون ۞ فَالَمْرِ وَعَنْ أَنْهُ مُعَنْ وَمَا كَنَهُ مُعَوْدُون ۞ وَاللَّهُمْ مُنْدُونُ وَعَالَى وَعَمْ مُعَنَعُون ۞ وَنْدَعْهُ فَوْنَ أَعْنَ وَالْتُعْمَ مُعَنَّعُون ۞ وَنْدَعْهُ فَوْنُ وَالْ وَالْنَ عَنْ عَنْتُ مُعَنُونُ وَقَالَا اللَهُ مَعْنَى عَنْتُ وَقَوْنُ الْنَ عَنْتُونُ وَقَا لَعْمَ مُنْتَقَدُ وَقَنْ وَعَمَا مُعْتَعَمُ وَلَا عَنْهُ عَنْ عَنْتُولُنَا فَالْعَانَ وَعَنْتُ وَنَوْنُ عُونُ وَقَا وَيَعْنُ وَقَوْنَ الْعَمْلُونَ وَلَى الْعَنْتُ عَنْتُ وَعَنْ عَلَى مَعْتَعَنُ وَقَالَى وَعَدَى الْتَعْذَى أَعْنَا لَكُولُ مُنْعَمُون ۞ وَلُدَوْعَ وَمَعَامِ كَرِيمُ وَالْتُونُ الْنَتَعْ وَيَعْهُ وَمَا عَنْوَلَا مُنْعَرُينَ ﴾ وَلَنَ وَعَمَانُ وَعَانَ وَعَنْ وَنَعْنُونُ وَقَا وَنَعْنَى فَلَا مَالْتُعَنْ وَلَى الْنَعْنَ وَيَعْهُ وَلَ الْتُعْتَى مَعْنَ عَنْ عَنْ عَالَى وَالْتُعَانِ الْنَهُ وَنَ الْنَهُ وَعَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْتُ مَنْ وَالْنَ الْنَعْنُ مُونُ وَالْنَا وَعَانَ مَا وَلَنْ وَلُ اللَهُ وَلَنَ أَنْ وَالْنَا مُعَانِ مَالَنَهُ مَنْ وَالْنَا مُنْعُونُ فَلْنَ وَالْنَهُ مَا مَا عَنْ عَالَنَهُ مَا مَنْ وَالْنَا مَا مَالَنُهُ مَالَهُ وَالْنَا مُنْ أَعْنُ وَ مَا مَنْ وَالْعُنُ مُولُنُ وَالْنَ وَالْنُ مَالَكُهُ وَالْنَا مُولُ مَا مَا مَالَكُهُ مَا وَالْنَا مُنْعُونُ مَا مُوالْعُونُ مَا مَالَكُونُ مَا مَالَكُونُ مَا وَالْعُولُ مَالْنَ مَا مَائُونُ مَالْنَا مَا مَامَا مَا مَا مَا مَا مُولَا

(١٧﴾ لما ذكر تعالى تكذيبَ من كذَّب الرسول محمداً ﷺ؛ ذكر أن لهم سلفاً من المكذَّبين، فذكر قصَّتهم مع موسى، وما أحلَّ الله بهم؛ ليرتدعَ لهؤلاء المكذَّبون عن ما هم عليه، فقال: ﴿ولقد فتنَّا قبلهم قوم فرعونَ؟؛ أي: ابتليناهم واختبرناهم بإرسال رسولنا موسى بن عمران إليهم، الرسول الكريم الذي فيه من الكرم ومكارم الأخلاق ما ليس في غيره.

(۱) قال ابن كثير: «وقد وافق ابن مسعود على تفسير الآية بهذا ـ وأن الدخان مضى ـ جماعة من السلف كمجاهد وأبي العالية وإبراهيم النخعي والضحاك وعطية العوفي وهو اختيار ابن جرير» «تفسير ابن كثير» ط الشعب (۷/ ۲۳۳).

(۲) في (ب): «نزلت».
(۳) في (ب): إلى آخر القصة.



سورة الدخان (١٨ ــ ٢٤)] 🖲 🐖

(١٨﴾ ﴿أَنْ أَدُوا إِلَيَّ عبادَ اللَهَ؟؛ أي: قال لفرعون وملئهِ: أَدُوا إِلَيَّ عباد اللَه؛ يعني بهم: بني إسرائيل؛ أي: أرسلوهم وأطلقوهم من عذابكم وسومكم إيَّاهم سوء العذاب؛ فإنَّهم عشيرتي وأفضل العالمين في زمانهم، وأنتم قد ظلمتُموهم واستعبدتُموهم بغير حقٍّ، فأرسلوهم ليعبدوا ربَّهم. ﴿إِنِّي لَكُم رسولٌ أُمينٌَ؟؛ أي: رسول من ربِّ العالمين، أمينٌ على ما أرسلني به، لا أكتُمُكم منه شيئاً، ولا أزيد فيه ولا أنقُصُ، وهٰذا يوجبُ تمامَ الانقياد له.

﴿١٩﴾ ﴿وأن لا تَعْلُوا على الله﴾: بالاستكبار عن عبادتِهِ والعلوّ على عباد الله. ﴿إِنِّي آتِيكُم بسلطانٍ مبينٍ﴾؛ أي: بحجَّة بيِّنةٍ ظاهرةٍ، وهو ما أتى به من المعجزات الباهرات والأدلَّة القاهرات.

(٢٠) فكذَّبوه وهمُّوا بقتله، فلجأ إلى الله<sup>(١)</sup> من شرِّهم، فقال: ﴿وإنِّي عَذْتُ بِرِبِّي وربِّكم أن تَرْجُمونِ؟؛ أي: تقتلوني أشرَّ القِتلاتِ بالرجم بالحجارة.

﴿ ٢١﴾ ﴿ وإن لم تؤمنوا لي فأعَبزلونَ ﴾ أي: لكم ثلاث مراتب: الإيمان بي، وهو مقصودي منكم. فإن لم تَحْصُل منكم لهذه المرتبة؛ فاعتزلون لا عليَّ ولا لي؛ فاكفوني شرَّكم. فلم تحصل منهم المرتبة الأولى ولا الثانية، بل لم يزالوا متمرِّدين عاتين على الله محاربين لنبيَّه موسى عليه السلام غير ممكِّنين له من قومه بني إسرائيل.

﴿ ٢٢﴾ ﴿ فدعا ربَّه أَنَّ لَهُؤَلاء قومٌ مجرمونَ ﴾؛ أي: قد أجرموا جرماً يوجب تعجيل العقوبةِ، فأخبر عليه السلام بحالهم، ولهذا دعاء بالحال التي هي أبلغ من المقال؛ كما قال عن نفسه عليه السلام: ﴿ رَبِّ إِنِّي لَما أَنزلتَ إِلَيَّ مَن خَيرٍ فَقَيرٌ ﴾.

﴿٢٣﴾ فأمره الله أن يسريَ بعباده ليلاً، وأخبره أنَّ فرعون وقومه سيتَّبِعونه.

٤٢﴾ ﴿واتْرُكِ البحرَ رهواَ؟؛ [أي: بحاله]، وذٰلك أنَّه لما سرى موسى ببني إسرائيل كما أمره الله، ثم تبعهم فرعونُ، فأمر الله موسى أن يضربَ البحر، فضربه، فصار اثني عشر طريقاً، وصار الماء من بين تلك الطرق كالجبال العظيمةِ، فسلكه موسى وقومُه، فلما خرجوا منه؛ أمره الله أن يترُكَه ﴿رهواَ؟؛ أي: بحاله؛ ليسلُكَه فرعونُ وجنودُه. ﴿إِنَّهم جندٌ مغرَقونَ؟: فلمًا تكامل قومُ موسى خارجين منه وقومُ فرعونَ داخلينَ فيه؛ أمره الله تعالى أن يَلْتَطِمَ عليهم، فغرقوا عن آخرهم، وتركوا ما IC THOUGHT

مُتِّعوا به من الحياة الدُّنيا، وأورثه الله بني إسرائيل الذين كانوا مستعبَّدِين لهم.

٢٥% - ٢٨% ولهذا قال: ﴿كم تركوا من جناتٍ وعيونٍ. وزروع ومقام كريم ونعمةٍ كانوا فيها فاكهينَ. كذلك وأورَثناها؟؛ أي: هذه النعمة<sup>(١)</sup> المذكورة ﴿قوماً آخرينَ؟. وفي الآية الأخرى: ﴿كذلك وأوْرَثْناها بني إسرائيلَ؟.

<sup>FC</sup>سورة الدخان (۲۵ 🗄 ۳۵)

(٢٩) ﴿فما بكت عليهم السماءُ والأرضُ؟؛ أي: لمَّا أتلفهم الله وأهلكهم لم تبكِ عليهم السماء والأرض؛ أي: لم يُحزن عليهم ولم يُؤس على فراقهم، بل كلُّ استبشر بهلاكِهِم وتلفِهِم، حتى السماء والأرض؛ لأنَّهم ما خَلَفوا من آثارِهم إلَّا ما يسوُّدُ وجوهَهم ويوجبُ عليهم اللعنةَ والمقتَ من العالمين. ﴿وما كانوا مُنظَرِينَ؟؛ أي: ممهَلين عن العقوبة، بل اصطلمتْهم في الحال.

٩٠٣ ـ ٣١٩ ثم امتنَّ تعالى على بني إسرائيلَ، فقال: ﴿ولقد نَجَيْنا بني إسرائيلَ من العذاب المهينِ۞: الذي كانوا فيه ﴿من فرعونَ۞: إذ يذبحُ أبناءَهم ويستحيي نساءَهم، ﴿إِنَّه كَان عالياً﴾؛ أي: مستكبراً في الأرض بغير الحقّ، ﴿من المسرفينَ۞: المتجاوزين لحدودِ الله المتجرَّئين على محارمه.

(٣٢) ﴿ولقد اختَرْناهم؟؛ أي: اصطفيناهم وانتَقَيْناهم ﴿على علم؟: منَّا بهم وباستحقاقهم لذلك الفضل ﴿على العالَمين؟؛ أي: عالمي زمانهم ومَن قبلهم وباستحقاقهم لذلك الفضل ﴿على العالَمين؟؛ أي: عالمي زمانهم ومَن قبلهم وبعدَهم، حتى أتى الله بأمة محمد ﷺ ففضَلوا العالمينَ كلَّهم، وجعلهم الله خير أمَّة أخرجت للناس، وامتنَ عليهم بما لم يمتنَ به على غيرهم.

﴿٣٣﴾ ﴿وآتَئِناهم﴾؛ أي: بني إسرائيل ﴿من الآياتِ﴾: الباهرة والمعجزات الظاهرةِ ﴿ما فيه بلاءٌ مبينٌ﴾؛ أي: إحسانٌ كثيرٌ ظاهرٌ منًا عليهم وحجَّة عليهم على صحَّة ما جاءهم به نبيُهم موسى عليه السلام.

إِنَّ هَـٰتُوَلَدَهِ لَيَقُولُونَ ٥ إِنَّ هِيَ إِلَّا مَوْتَتُنَا الأُولَى وَمَا يَحَنُ بِمُنشَرِينَ ٢ مَعْانُوا بِعَابَآيِنَا إِن كُتُتُم صَدِقِينَ ٢ أَهُمْ خَبَرُ أَمْ قَوْمُ تُبَعَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكَنَهُمُ إِنَّهُمْ كَانُوا بُحَرِمِينَ ٢ ٠.

٤٤ ـ ٣٥ يخبر تعالى ﴿إِنَّ هُوْلاً ﴾ : المكذّبين، يقولون: مستبعِدين للبعث والنُشور: ﴿إِنْ هِي إِلَّا الحياة والنُشور: ﴿إِنْ هِي إِلَّا الحَوامَ وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ﴾؛ أي : ما هي إلَّا الحياة الدُّنيا؛ فلا بعث ولا نشورَ، ولا جنة ولا نارَ.

(١) في (ب): «النعم».



سورة الدخان (٣٦ ـ ٤٢)) ا

(٣٦) ثم قالوا متجرئين على ربَّهم معجزين له: ﴿فأتوا بآبائِنا إن كنتُم صادقينَ﴾: ولهذا من اقتراح الجَهَلَةِ المعانِدين في مكان سحيقٍ؛ فأيُّ ملازمة بين صدق الرسول ﷺ وأنَّه متوقَّف على الإتيان بآبائهم؛ فإنَّ الآيات قد قامت على صدِق ما جاءهم به وتواترتْ تواتراً عظيماً من كلُّ وجه؟!

(٣٧) قال تعالى: ﴿أهم خيرٌ ﴾؛ أي: لهؤلاء المخاطبون، ﴿أم قومُ تُبَّع والذين من قبلِهِم أهْلَكْناهم إنَّهم كانوا مجرمينَ ﴾؟ فإنَّهم ليسوا خيراً منهم، وقد اشتركوا في الإجرام؟ فليتوقَّعوا من الهلاك ما أصاب إخوانهم المجرمين.

وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنَوَٰتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَنِعِبِنَ ﴾ مَا خَلَقْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَلَنِكِنَ أَحْثَرُهُمْ لَا يَمْلَمُونَ ﴾ إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ يَوْمَ لَا يُعْنِى مَوْلً عَن مَوْلَ شَيْئَا وَلَا هُمْ يُصَرُونَ ﴾

(٣٨ ـ ٣٩) يخبر تعالى عن كمال قدرتِهِ وتمام حكمتِهِ، وأنَّه ما خَلَقَ السماواتِ والأرض لاعباً، ولا لهواً، وسدى من غير فائدة، وأنَّه ما خلقهما ﴿إلاَّ بالحقُّ﴾؛ أي: نفسُ خلقهما بالحقِّ، وخلقُهما مشتملٌ على الحقِّ، وأنه أوجدهما لِيَعبدوه وحدَه لا شريك له، وليأمر العبادَ وينهاهم ويثيبَهم ويعاقِبَهم. ﴿وَلَكَنَّ أَكثرَهم لا يعلمونََهُ؛ فلذلك لم يتفكَّروا في خَلْقِ السماواتِ والأرض.

٤٠﴾ ﴿إِنَّ يوم الفصل》: وهو يوم القيامة، الذي يفصِلُ الله به بين الأولين والآخرين وبين كل مختلفين، ﴿ميقاتُهم》؛ أي: الخلائق ﴿أجمعين》: كلُّهم سيجمعُهم الله فيه، ويحضِرُهم ويحضِرُ أعمالهم، ويكون الجزاء عليها.

٤١﴾ لا ينفع ﴿مولى عن مولى شيئاً﴾: لا قريب عن قريبه، ولا صديق عن صديقه، ﴿ولا هم يُنصَرونَ﴾؛ أي: يمنعون من عذاب الله عزَّ وجلً؛ لأنَّ أحداً من الخلق لا يملك من الأمر شيئاً.

٤٢﴾ ﴿إِلَّا مَن رَحِمَ اللَّهُ إِنَّه هو العزيزُ الرحيمُ؟: فإنَّه هو الذي ينتفع ويرتفع برحمةِ الله تعالى التي تسبَّب إليها، وسعى لها سعيها في الدنيا. ثم قال تعالى:

٤٣﴾ - ٥٠ لما ذَكَرَ يوم القيامة، وأنه يفصِلُ بين عباده فيه؛ ذَكَرَ افتراقهم إلى فريقين: فريق في الجنة، وفريق في السعير، وهم الآثمون بعمل الكفر والمعاصي، وأنَّ طعامهم فشجرة الزَّقُوم؟: شرُّ الأشجار وأفظعُها، وأنَّ طعامها فكالمهل؟؛ وأنَّ طعامهم فشجرة الزَقُوم؟: شرُّ الأشجار وأفظعُها، وأنَّ طعامها فكالمهل؟؛ أي: كالصديد المنتن خبيث الريح والطعم شديد الحرارة، فيَغلي في بطونهم في: كَمَلُي الحميم؟، ويُقال للمعذَب: فَذُقٌ؛: هذا العذاب الأليم والعقاب الوخيم، فينم أن أن أليم والعقاب الوخيم، في تُعَلَي الحميم؟، ويقال للمعذَب: فَذُقٌ؛: هذا العذاب الأليم والعقاب الوخيم، في أنَّكُ أنتَ العزيزُ الكريمُ؟؛ أي: بزعمك أنك عزيزُ ستمتنع من عذاب الله، وأنك كريم على الله لا يصيبُك بعذاب فاليوم تبيئَ لك أنَّك أنت الذليل المهان في الحميم؟؛ أي: تشكُون؛ فاليوم تبيئَ لك أنَّك أنت الذليل المهان الخسيس. فإنَّ هذا العذاب العذاب العلم من عذاب الله المهان في ألكن أنت المان المان المهان العظيم، في ألك أنت الذليل المهان في ألك أنت الغريرُ المان من عذاب العذاب العلم من عذاب الذليل المهان الخريم على الله لا يصيبُك بعذاب فاليوم تبيئَ لك أنَّك أنت الذليل المهان الخريم، في ألك أنت الذليل المهان الخريم، في ألك أنت الذليل المهان الخليم ما كنتُ من عذاب الذليل المهان في ألك أنت الذليل المهان الخريم. في ألك أنت الذليل المهان الخليم ما حكمان ألك ألمان الله لا يصيبُك بعذاب العظيم، في ألك أنت الذليل المهان الخسيس. في أنَّه هذا العذاب العظيم، في أما كنتُم به تمترونَه؛ أي: تشكُون؛ فالآن صار عندكم حقً اليقين.

OR ليورة الدخان (٤٣ \_ ٥٥)

﴿ إِنَّ ٱلْمُنْقِبِنَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ۞ فِي حَنَّنتِ وَعُمْوُنٍ ۞ يَلْبَسُونَ مِن سُندُس وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَنبِلِينَ ۞ حَذَلِكَ وَزَوَّجْنَهُم مِحُورٍ عِينِ ۞ يَدْعُونَ فِيهَا مِكْلِ فَنكِهَمْ مَامِنِينَ ۞ لا يَدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلأُولَى وَوَقَنَهُمْ عَذَابَ ٱلْمَحِيمِ ۞ فَضَلًا مِن زَبِكَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْذُ ٱلْمَظِيمُ ۞ فَإِنَّمَا يَتَرْنَتُهُ بِلْسَانِكَ لَمَلَهُمْ يَتَنَكَرُونَ ۞ فَارَقَقِتْ إِنَّهُمْ مُتَقْتِلُونَ مَنْ اللّهُ عَالَيْنُونَ الْمُوْتَ إِلَيْ الْمَوْتَ إِلَى الْمَوْتَ إِلَى الْمَوْتَ إِلَى الْمَوْتَ الْمُوْتَ الْمُوْتَ الْمُوْتَ إِنَّهُمْ عَنْهُمُ عَنْهُونَ عَيْمَا مَعْهُمُ عَنْهُمُ عَنْ الْمُوْتَ إِنَّهُمْ عَنْهُمُ عَلَيْهُمْ عَذَابَ لَلْمَحِيمِ إِنَّهُمُ مُوَيَعَهُمُ الْمُوْتَ إِنَّهُمْ الْمُوْتَ إِلَى الْمُوْتَ إِلَى الْمَوْتَ إِنَّهُمْ عَالَ الْمَوْتَ إِلَى الْمَوْتَ الْمُوْتَ إِلَى الْمَوْتَ إِلَى الْمَعْتَ الْمُولَى أَنْ وَرَقَعْنَهُمْ عَذَابَ لَلْمَوْتِ إِنَهُ الْمُوْتَ إِلَى الْمَوْتَ إِلَى لَهُ إِنَى الْتُوْنَ الْمُوْتَ إِلَى الْعَنْ أَنْ عَامَ الْمُوْتَ إِلَى الْنَعْرَعُمُ مُوْنَ عَلَيْنَوْنَ إِنَهُ مُنْ الْمَعْنَ إِنّهُ مَنْ الْعَنْ عَنْ الْمُوْتَ الْمُعْهُ إِنْ الْمَعْتَ الْعُوْنَ الْمُعَالُي لَهُ عَلَيْهُ الْعَنْهُ الْعَالَةُ الْحَالَةُ عَامَةُ مَا إِلَى الْمَوْتَ الْمُوْلُ أَنْ وَتَنَهُمُ عَالَ الْمَعْتِي إِنَهُمْ مُولُ الْتَعْذَلُكُ الْعَالَقُونُ الْعَظْنُهُمُ الْعَلَى الْمَنْتَنَهُ مُولُى الْكُلُولُ الْمُ الْتَنَامُ مُ الْعَانِي مُ الْعَالِي لِ الْعَالَةُ الْعَامِ مُولَةُ الْعَامِ مُولُولُ الْمُولُولُ الْنَا عَامَةُ مُولُولُنَا الْنَالُولُ الْعَالَى الْنَالْعَانِ الْعَالَى الْ الْعَالِي الْعَالَى إِنَا الْعَالَى الْعَالُونُ الْعَالِي عَالَ الْعَالَةُ عَامَةُ مُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَامَ الْعَامُ مُ إِنْ الْعَالَةُ الْعَالَى الْعَالَةُ لَعَامُ الْعَالَيْنَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُ الْعَالَى الْعَالَةُ الْعَالِي الْعَالَةُ الْعَالُ الْعَالَةُ فَالْعَالُ الْعَالَةُ الْلُهُ الْعَالَةُ الْعَالُولُ الْعَالَيْ الْعَالَةُ الْعَالِيْ الْعَالَةُ الْعَالُهُ لُلْعَالُ الْعَالُولُ

(٥٩ ـ ٥٣) لهذا جزاء المتَّقين لله، الذي اتَّقوا سَخَطه وعذابه بتركهم المعاصي وفعلهم الطاعات، فلمَّا انتفى السخط عنهم والعذابُ؛ ثبت لهم الرِّضا من الله والثواب العظيم في ظلَّ ظليل من كثرة الأشجار والفواكه، وعيون سارحة تجري من تحتهم الأنهار يفجّرونها تفجيراً، في جنات النعيم، فأضاف الجناب إلى النعيم؛ لأن كُلَّ ما اشتملت عليه، كله نعيم والعذابُ ثبت لهم الرِّضا من الله بحتهم الثواب العظيم في ظلُّ ظليل من كثرة الأشجار والفواكه، وعيون سارحة تجري من كُلَّ ما التفيم الأنهار يفجّرونها تفجيراً، في جنات النعيم، فأضاف الجناب إلى النعيم؛ لأن كُلَّ ما اشتملت عليه، كله نعيمٌ وسرورٌ كامل من كلُّ وجه، ما فيه منعصٌ ولا مكدرٌ بوجه من الوجوه، ولباسهم من الحرير الأخضر من السندس والإستبرق؛ أي: غليظ الحرير ورقيقه ممَّا تشتهيه أنفسُهم، هم متقابلين»: في قلوبهم ووجوههم في كمال الراحة والطمأنينة والمحبَّة والعشرة الحسنة والآداب المستحسنة.

٤٥٤ فكذلك : النعيم التام والسرور الكامل، فوزوَجناهم بحورٍ <sup>(١)</sup>؛ أي: نساء جميلات من جمالهنَّ وحسنهنَّ أنَّه يَحارُ الطرفُ في حسنهنَّ، وينبهر العقل بجمالهنَّ وينخلبُ اللبُ لكمالهن، فعينِه؛ أي: ضخام الأعين حسانها.

٥٥﴾ ﴿يَدْعُون فيها﴾: أي: الجنة ﴿بَكُلُ فَاكَهَةٍ﴾: مما له أسمَّ في الدُّنيا ومما

في (ب): «بحور عين».



e GHAZI TRUST MIC THOUGHT سورة الجاثية NIC THOUGHT

لا يوجدُ له اسمٌ ولا نظير في الدنيا؛ فمهما طلبوه من أنواع الفاكهة وأجناسها؛ أحضر لهم في الحال من غير تعبٍ ولا كلفةٍ، آمنين من انقطاع ذٰلك، وآمنين من مضرَّته، وآمنين من كلُّ مكدُر، وآمنين من الخروج منها والموت.

﴿٢٥﴾ ولهٰذا قال: ﴿لا يذوقون فيها الموتَ إَلَّا الموتةَ الأولى؟؛ أي: ليس فيها موتّ بالكلّية، ولو كان فيها موتٌ يُستثنى؛ لم يستثنِ الموتةَ الأولى التي هي الموتة في الدنيا، فتمَ لهم كلُ محبوب مطلوب، ﴿ووقاهم عذابَ الجحيم؟.

﴿٥٧﴾ ﴿فضلاً من ربُكَ﴾؛ أي: حصول النعيم واندفاع العذاب عنهم من فضل الله عليهم وكرمِهِ؛ فإنَّه تعالى هو الذي وفَّقهم للأعمال الصالحة، التي بها نالوا خير الآخرة وأعطاهم أيضاً ما لـم تبلُغْه أعمالُهم. ﴿ذٰلك هو الفوزُ العظيمُ﴾: وأيُّ فوزٍ أعظمُ من نيل رضوان الله وجنَّته والسلامة من عذابه وسخطِهِ.

٥٨ ﴿ فإنما يَسَرْناه ﴾؛ أي : القرآن ﴿بلسانِكَ ﴾؛ أي : سهَّلْناه بلسانك الذي هو أفصحُ الألسنةِ على الإطلاق وأجلُّها، فتيسر به لفظه، وتيسر به معناه، ﴿لعلَّهم يتذكَرون ﴾: ما فيه نفعُهم فيفعلونَه، وما فيه ضررُهم فيترُكونه.

(٥٩) ﴿فارتَقِبْ﴾؛ أي: انتظر ما وعدك ربُّك من الخير والنصر. ﴿إِنَّهِم مرتقبونََه: ما يحلُّ بهم من العذاب، وفرقٌ بين الارتقابين: رسول الله وأتباعه يرتقبون الخير في الدُّنيا والآخرة، وضدُّهم يرتقبون الشرَّ في الدُّنيا والآخرة. تم تفسير سورة الدخان. وللّه الحمد والمنة.

\* \* \*

تفسير سورة الجاثية

**وهي مكية** انســــم اللَّم الكَلَّنِي الكَ<del>مَ</del>سَةِ

هُحمّ () تَغْذِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْمَزِيزِ الْمَكِيمِ () إِنَّ فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ لَأَيَنَتِ لِلْمُؤْمِنِينَ () وَفِي خَلْفِكُمْ وَمَا يَبْتُ مِن مَآبَة مَايَتٌ لِقَوْمِ بُوفِنُونَ () وَلَنْظِلَفِ ٱلَّتِلِ وَالنَّهَارِ ومَآ أَزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَلَة مِن زِزْقٍ هَأَخَبَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرَيْتِحِ مَايَتٌ لِقَوْمِ يَعْفِلُونَ () تَعْدَمُ مَايَتُ أَلَّهُ مِنَ السَّمَلَة مِن زِزْقٍ هَأَخَبَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرَيْتِحِ مَايَتُ لِقَوْمِ يَعْفِلُونَ () تَعْدَمُ مَايَتُ أَلَّهُ مَايَتُ أَنَّهُ مِن السَّمَلَة مِن زِزْقٍ هَأَخَبَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرَيْتِحِ مَايَتُ لِقَوْمِ يَعْفِلُونَ () تَعْذَى اللَّهُ مَايَتُ أَنَّهِ السَّومَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبَقِيلُ مَايَتِينَ مَايَتُ اللَّهِ مَايَعَة اللَّهُ مَايَتُ أَنَّهُ مَايَتُ الْتُو اللَّهِ ثَنْلُوهُ عَلَيْهِ مُنْ يَعْذِينُ مِنْتَكَبِرُ كَانَ لَمَ يَعْمَ اللَّهِ وَالَيْتِ الْعَالِ أَنْهِ الْ



مُمُزُوَّأَ أَوَلَتِهِكَ لَمَمْ عَذَابٌ شَعِبٌ ۞ مِن وَزَآيِهِمْ جَهَنَمٌ وَلَا يُغْنِي عَنْهُم مَّا كَسَبُوا شَيْئًا وَلَا مَا أَغَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَّةً وَلَمَّمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ هَنذَا هُدَى وَالَذِينَ كَفَرُوا بِتَابَتِ رَبِّيمَ لَمُمْ عَذَابٌ مِّن رَيْحَزٍ أَلِيرُ ۞ ﴾.

FOR سورة الجائية (1 \_ 11)

(1 - ٢) يخبرُ تعالى خبراً يتضمَّن الأمرَ بتعظيم القرآن والاعتناء به؛ أنَّه ﴿تَنزيلُ من اللهِ﴾: المألوه المعبود؛ لما اتَّصف به من صفاتِ الكمال، وانفردَ به من النعم، الذي له العزَّة الكاملة والحكمة التَّامَّة.

٣ - ٥ ثم أيَّد ذلك بما ذكره من الآيات الأفقيَّة والنفسيَّة؛ من خلق السماوات والأرض، وما بثَّ فيهما من الدواب، وما أودعَ فيهما من المنافع، وما أنزل اللهُ من الماء والمرض، وما بنَّ فيهما من الدواب، وما أودعَ فيهما من الماء والمحاتُ من الماء والذي يحيي به اللهُ البلاد والعباد؛ فهذه كلُّها آياتُ بيناتٌ وأدلة واضحاتٌ على صدقِ هذا القرآن العظيم وصحَّة ما اشتمل عليه من الحكم والأحكام، ودالات أيضاً على ما لله تعالى من الكمال، وعلى البعث والنشور.

٦ - ١٠ ثم قسَّم تعالى الناسَ بالنسبة إلى الانتفاع بآياتِهِ وعدمِهِ إلى قسمين: قسمٌ يستدلُون بها، ويتفكَّرون بها، وينتفعون فيرتفعون، وهم المؤمنون باللهِ وملائكتِهِ وكتبِهِ ورسلِهِ واليوم الآخر إيماناً تامًّا، وصل بهم إلى درجة اليقين، فزكًى منهم العقول، وازدادت به معارفُهم وألبابُهم وعلومُهم.

وقسم يسمع آيات اللة سماعاً تقومُ به الحجةُ عليه، ثم يعرض عنها ويستكبرُ، كأنه ما سمعها؛ لأنها لم تزكِّ قلبه ولا طهَّرته، بل بسبب استكباره عنها؛ ازداد طغيانُهُ، وأنه إذا علم من آيات الله شيئاً؛ اتَّخذها هزواً، فتوعَّده الله تعالى بالويل، فقال: ﴿ويلٌ لكلُ أَفَّاكِ أَثيمَهُ؛ أي: كذابٍ في مقاله، أثيم في فعاله، وأخبر أن له عذاباً أليماً، وأن ﴿من ورائهم جهنَّمَهُ: تَكَفي في عقوبتهمَ البليغة، وأنه ﴿لا يُغني عنهم ما كَسَبواته: من الأموال ﴿شيئاً ولا ما اتَّخذوا من دون اللهِ أولياءَهُ<sup>(1)</sup>: يستنصرون بهم، فخذلوهم أحوجَ ما كانوا إليهم لو نفعوا.

١١﴾ فلمًا بيَّن آياته القرآنيَّة والعيانيَّة، وأن الناس فيها على قسمين؛ أخبر أن القرآن المشتملَ على فلمًا بيَّن آياته المطالب العالية؛ أنَّه هدى، فقال: ﴿ لهذا هدى؟ و هذا وصفٌ عامَّ لجميع القرآن؛ فإنَّه يهدي إلى معرفة الله تعالى بصفاته المقدَّسة وأفعاله

في (ب): "من أولياء".

1777

سورة الجاثية (١٢ ـ ١٣)

الحميدة، ويهدي إلى معرفة رسله وأوليائهم وأعدائهم وأوصافهم، ويهدي إلى الأعمال الصالحة، ويدعو إليها، ويبيِّن الأعمال السَّيئة وينهى عنها، ويهدي إلى بيان الجزاء على الأعمال، ويبيِّن الجزاء الدُّنيويَّ والأخرويَّ؛ فالمهتدون اهتَدَوا به فأفلحوا وسعدوا. ﴿والذين كَفَروا بآيات ربَّهم﴾: الواضحة القاطعة، التي لا يكفرُ بها إلَّا من اشتدَّ ظلمُه، وتضاعف طغيانه، ﴿لهم عذابٌ من رجزِ أليم﴾.

وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلَّذِى سَخَرَ لَكُمُ ٱلْبَحْرَ لِتَجْرِىَ ٱلْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ. وَلِنَبْنَعُوْا مِن فَضْلِهِ. وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ()

(١٢) يخبر تعالى عن فضله على عباده وإحسانه إليهم بتسخير البحر لسير المراكب والسُفن بأمره وتيسيره<sup>(١)</sup>، ﴿لتَبْتَغوا من فضله): بأنواع التجارات والمكاسب، ﴿ولعلَّكم تشكرون): الله تعالى؛ فإنكم إذا شكرتُموه؛ زادكم من نعمِهِ وأثابكم على شكركم أجراً جزيلاً.

(١٣) ﴿ وسخَر لكم ما في السمواتِ وما في الأرض جميعاً منه ؛ أي : من فضله وإحسانه، وهذا شامل لأجرام السماواتِ والأرض، ولما أودعَ الله فيهما من الشمس والقمر والكواكب التوابت والسيَّارات وأنواع الحيوانات وأصناف الأشجار والتَّمرات وأجناس المعادن وغير ذلك ممَّا هو معدٌ لمصالح بني آدم ومصالح ما هو من ضروراتِه ؛ فهذا يوجب عليهم أن يبذلوا غايةَ جهدِهم في شكر نعمته، وأن تغلغلَ أفكارهم في تدبُّر آياته وحكمِه ، ولهذا قال : ﴿ إنَّ في ذلك لآباتِ لقوم يتفكَّرون . وجملة ذلك أنَّ خلقها وتدبيرها وتسخيرها دالً على نفوذ مشيئة الله وكمال قدرتِه .

وما فيها من الإحكام والإتقان وبديع الصنعة وحسن الخِلْقة دالٌ على كمال حكمته وعلمه.

**وما فيها** من السعة والعظمة والكثرة دالَّ على سعة ملكه وسلطانه.

وما فيها من التخصيصات والأشياء المتضادًات دليلٌ على أنه الفعَّال لما يريد.

وما فيها من المنافع والمصالح الدينيَّة والدنيويَّة دليلٌ على سعة رحمته وشمول فضلِهِ وإحسانِهِ وبديع لطفهِ وبرَّه، وكلُّ ذلك دالُّ على أنَّه وحدَه المألوه المعبودُ

الذي لا تنبغي العبادة والذُّلُّ والمحبَّة إلا له، وأنَّ رسله صادقون فيما جاؤوا به. فهذه أدلةٌ عقليةٌ واضحةٌ لا تقبل ريباً ولا شكًّا.

ORQ المورة الجائية (١٤ ـ ١٧)

قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ مَنْ عَـمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِــهِ ۖ وَمَنْ أَسَآءَ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَى رَبِّكُو نُرْجَعُونَ ﴿ ﴾.

(14) - 10 يأمر تعالى عبادَه المؤمنين بحسن الخلق والصَّبر على أذيَّة المشركين به الذين ﴿لا يرجون أيام الله ؟ أي : لا يرجون ثوابَه ولا يخافون وقائمَه في العاصين ؟ فإنَّه تعالى سيجزي كلَّ قوم ﴿بما كانوا يكسبون ؟ فأنتم يا معشر المؤمنين يجزيكم على إيمانكم وصفحكم وصبركم ثواباً جزيلاً، وهم إن استمرُّوا على تكلي يملى تكليبهم ؟ فلا يحل بهم من العذاب الشديد والخزي، ولهذا قال ؟ فَمَن عَمِلَ صالحاً فلنفسِهِ ومَن أساءَ فعليها ثم إلى ربُكم تُرجعون ﴾.

ثم قسال تسعسالسى: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا بَنِيَ إِسْرَةِهِلَ ٱلْكِنَبَ وَلَلْمُكْمَرَ وَالنَّبُوَّةَ وَرَزَقْنَهُم مِنَ ٱلْطِّبِنَتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ٥ وَءَاتَيْنَهُم بَيْنَتِ مِنَ ٱلأَمَرِ فَمَا ٱخْتَلَفُوًا إِلَا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ أَلِعِلْمُ بَغْيَنَا بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبَّكَ يَقَضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْتِينَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْلِفُونَ ٢ ﴾.

(١٦) أي: ولقد أنعمنا على بني إسرائيل نعماً لم تحصُل لغيرهم من الناس، وآتيناهم (الكتاب)؛ أي: التوراة والإنجيل والحكم بين الناس والنبوَّة التي امتازوا بها، وصارت النبوَّة في ذرِّيَّة إبراهيم عليه السلام، أكثرهم من بني إسرائيل، (ورزَقْناهم من الطيِّبات): من المآكل والمشارب والملابس وإنزال المنِّ والسلوى عليهم، وفضَّلناهم على العالمين؟؛ أي: على الخلق بهذه النعم. ويخرج من هذا العموم اللفظي هذه الأمة؛ فإنهم خير أمة أخرجت للناس، والسياق يدلُّ على أن المراد غير هذه الأمة؛ فإن الله يقصُّ علينا ما امتنَّ به على بني إسرائيل وميَّزهم على غيرهم.

وأيضاً؛ فإن الفضائل التي فاق بها بنو إسرائيل من الكتاب والحكم والنبوة وغيرها من النعوت قد حصلت كلُها لهٰذه الأمة، وزادت عليهم هٰذه الأمة فضائل كثيرة؛ فهٰذه الشريعة شريعة بني إسرائيل جزء منها؛ فإنَّ هٰذا الكتاب مهيمنٌ على سائر الكتب السابقة، ومحمدٌ ﷺ مصدِّق لجميع المرسلين.

١٧﴾ ﴿ آتيناهم ﴾؛ أي: آتينا بني إسرائيل ﴿ بيناتٍ ﴾؛ أي: دلالات تبيّن الحقّ من الباطل ﴿من الأمر ﴾: القدري الذي أوصله الله إليهم، وتلك الآيات هي

سورة الجاثية (١٨ ــ ٢٠) 🛛

المعجزاتُ التي رأوها على يد موسى عليه السلام؛ فهذه النعم التي أنعم الله بها على بني إسرائيل تقتضي الحالُ أن يقوموا بها على أكمل الوجوه، وأن يجتمعوا على الحقِّ الذي بيَّنه الله لهم، ولكن انعكسَ الأمر، فعاملوها بعكس ما يجبُ، وافترقوا فيما أمروا بالاجتماع به، ولهذا قال: ﴿فما اختلفوا إلَّا من بعدِ ما جاءهم العلمَه؛ أي: الموجب لعدم الاختلاف، وإنَّما حملهم على الاختلاف، البغيُ من بعضهم على بعض والظَّلم. ﴿إِنَّ ربَّك يقضي بينهم يوم القيامةِ فيما كانوا فيه. يختلفونَه: فيميَّز المحقَّ من المبطل، والذي حمله على الاختلاف الهوى أو غيره.

<لَنْمَرَ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِنَ ٱلأَمَرِ فَأَنَّبِعْهَا وَلَا نَتَجِعْ أَهْوَاءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُوا عَنكَ مِنَ ٱللَهِ شَيْتاً وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعَضْهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ وَٱللَهُ وَلِنَّ ٱلْمُنْقِينَ ﴾ .

(١٨﴾ أي: ثمَّ شرعنا لك شريعةً كاملةً تدعو إلى كلَّ خِير، وتنهى عن كل شرَّ من أمرنا الشرعيِّ، ﴿فاتَّبِعْها﴾؛ فإنَّ في اتِّباعها السعادة الأبديَّة والصلاح والفلاح، ﴿ولا تتَّبَعْ أهواء الذين لا يعلمونَ﴾؛ أي: الذين تكون أهويتُهم غيرَ تابعةٍ للعلم ولا ماشيةٍ خلفه، وهم كلُّ من خالف شريعةَ الرسول ﷺ هواه وإرادتُه؛ فإنَّه من أهواء الذين لا يعلمون.

﴿١٩﴾ ﴿إِنَّهم لَن يُغَنوا عَنْكَ مَن اللَّهِ شَيْئاً﴾؛ أي: لا ينفعونك عند اللَّه، فيحصَّلوا لك الخير، ويدفعوا عنك الشرَّ إنِ اتَّبعتهم على أهوائهم، ولا تصلُّحُ أن توافِقَهم وتوالِيَهم؛ فإنَّك وإياهم متباينون، وبعضهم وليَّ لبعض. ﴿واللَّه وليُّ المتَّقينَ﴾: يخرجهم من الظلمات إلى النور بسبب تقواهم وعملهم بطاعته.

المَنْذَا بَصَنَبُرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِفَوْمِ ثُوقِنُونَ ().

﴿٢﴾ أي : ﴿ هٰذا﴾ القرآن الكريم والذُّخر الحكيم ﴿ بِصائرُ للناسَ﴾؛ أي : يحصُلُ به التبصرةُ في جميع الأمور للناس، فيحصُلُ به الانتفاع للمؤمنين، ﴿ وَ ﴾ الهدى والرحمةُ ﴿لقوم يوقنونَ﴾ : فيهتدون به إلى الصراط المستقيم في أصول الدين وفروعه، ويحصُلُ به الخير والسرور والسعادة في الدُّنيا والآخرة، وهي الرحمة، فتزكو به نفوسُهم، وتزدادُ به عقولُهم، ويزيدُ به إيمانُهم ويقينُهم، وتقوم به الحجَّةُ على من أصرَّ وعاند.

أَمَّ حَسِبَ الَّذِينَ آجْتَرَجُوا السَّتِيَّاتِ أَن جَمْعَلَهُمْ كَأَلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَوَآَءَ تَحْيَنُهُمْ وَمَعَاتُهُمُ سَاءَ مَا بَعَكُمُونَ ٢٠٠٠ OR QURĂNIE THOUGHT سورة الجائية (٢١ ـ ٢٢).

(١٦) قاي: أم حسب المسيئون المكثرون من الأنوب المقصرون في حقوق ربّهم، وأن نجعَلَهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات»: بأن قاموا بحقوق ربّهم، واجتنبوا مساخِطَه، ولم يزالوا مؤثرين رضاه على هوى أنفسهم؛ أي: أحسبوا أن يكونوا وسواءته في الدُّنيا والآخرة؟ ساء ما ظنُوا وحسبوا، وساء ما حكموا به؛ فإنَّه حكم يخونوا وسواءته في الدُّنيا والآخرة؟ ساء ما ظنُوا وحسبوا، وساء ما حكموا به؛ فإنَّه حكم يخالف حكمة أحكم الحاكمين وخير العادلين، ويناقِضُ العقول السليمة والفطر المستقيمة، ويضاد على هوى أنفسهم؛ أي: أحسبوا أن المكرنوا وسواءته في الدُّنيا والآخرة؟ ساء ما ظنُوا وحسبوا، وساء ما حكموا به؛ فإنَّه حكم يخالف حكمة أحكم الحاكمين وخير العادلين، ويناقِضُ العقول السليمة والفطر المستقيمة، ويضادُ ما نزلت به الكتب وأخبرت به الرُّسل، بل الحكم الواقع القطعيُ أنَّ المؤمنين العاملين الصالحات، لهم النَّصر والفلاح والسعادة والثواب في العاجل والآجل؛ كلَّ على قدر إحسانه، وأنَّ المسيئين لهم الخضبُ والإهانة والعاجل والسقاء في الدُّنيا والآخرة.

﴿وَخَلَقَ اللَّهُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ٢

٢٢﴾ أي: خلق الله السماوات والأرض بالحكمة، ولِيُعْبَدَ وحدَه لا شريك له، ثم يجازي بعد ذلك من أمرهم بعبادته، وأنعم عليهم بالنعم الظاهرة والباطنة؛ هل شكروا الله تعالى وقاموا بالمأمور؟ أم كفروا فاستحقُّوا جزاء الكَفور؟

﴿ أَفَرَمَيْتَ مَنِ أَنَّخَذَ إِلَىْهُمُ هَوَنَهُ وَأَصَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلَرٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ وَتَعَلَى عَلَى بَصَرِهِ عِنْسَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ٢ وَقَالُوا مَا هِى إِلَّا حَبَانَنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَتَخْيَا وَمَا يُهْلِكُمَا إِلَّهُ الدَّهُرُ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلَرٌ إِنْ هُمَ إِلَّا يَطْنُونَ ٢ وَإِذَا لَتَنَى عَلَيْهِمْ عَايَتُنَا بَيَنَتِ مَا كُنُ حُجَتَهُمْ إِلَا أَن قَالُوا أَنْتُوا إِنَّهُ إِنَّا مِنْ عِلَرٌ إِنْ هُمَ إِلَّا يَطْنُونَ ٢ إِنَهُ قَالُوا أَنْتُوا إِمَانَهُمُ عَمَا إِنَّهُ عَلَى مَا لَهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى عَلَيْهِمْ عَايَتُهُمْ وَاذَا لَتَنَهُ عَلَيْهِمُ مِنَا اللَّهُ عَلَى مِنْ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ الْ

(٢٣) يقول تعالى: ﴿أفرأيتَ؟: الرجل الضالَّ الذي، ﴿اتَّخذ إلٰهه هواهُ؟: فما هُويَهُ سلكه؟ سواء كان يُرْضِي الله أم<sup>(١)</sup> يسخطه، ﴿وأضلَّه الله على علم؟: من الله [تعالى] أنَّه لا تَليق به الهداية. ولا يزكو عليها، ﴿وخَتَمَ على سمعِه؟: فلا يسمع ما ينفعُه، ﴿وقَلِهِ؟: مناوة؟: تمنعُه من يسمع ما ينفعُه، ﴿وقَلِهِ؟: قلا يعي الخير، ﴿وجَعَلَ على بصرِهِ غشاوة؟: تمنعُه من نظر الحقِّ. ﴿فمن يهديه من بعد الله؟؟ أي: لا أحد يهديه، وقد سدَّ الله عليه عليه، نفس نظر اله على أبوابَ أبوابَ الذي من الله إلى من الله وقد من الله المالية من الله أم الله إلى من الله إلى معلى معلمه، من الله إلى أبوابَ أبوابَ العداية، وما عليه، من بعد الله؟؟

فى (ب): «أو».

سورة الجاثية (٢٤ ـ ٢٦)

وتسُبَّب لمنع رحمة الله عليه. ﴿أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾: ما ينفعكم فتسلكونه وما يضرُّكم فتجتنبونه؟!

﴿٢٤﴾ ﴿وقالوا﴾؛ أي: منكرو البعث: ﴿ما هي إلَّا حياتُنا الدُّنيا نموت ونحيا وما يُفلِكُنا إلَّا الدَّهر﴾: إن هي إلَّا عاداتٌ وجريٌ على رسوم الليل والنهار، يموت أناس ويحيا أناس، وما مات؛ فليس براجع إلى الله ولا مجازيه بعمله. وقولهم هٰذا صادرٌ عن غير علم، ﴿إنْ هم إلَّا يظنُّونَ﴾: فأنكروا المعاد، وكذبوا الرسل الصادقين من غير دليل دلَّهم ولا برهان، إنْ هي إلَّا ظنون واستبعاداتٌ خالية عن الحقيقة.

(٢٥) ولهذا قال تعالى: ﴿وإذا تُتلى عليهم آياتُنا بيُّناتٍ ما كان حجَّتَهم إلَّا أن قالوا ائتوا بآبائنا إن كنتُم صادقينَ»: وهذا جراءة منهم على الله؛ حيث اقترحوا هذا الاقتراح، وزعموا أنَّ صدق رسل الله متوقَّف على الإتيان بآبائهم، وإنَّهم لو جاؤوهم بكلٍ آيةٍ؛ لم يؤمنوا؛ إلَّا إن اتَّبعتهم الرسل على ما قالوا، وهم كَذَبَةٌ فيما قالوا، وإنما قصدُهم دفع دعوة الرسل، لا بيانُ الحق.

٢٦﴾ قال تعالى: ﴿قُلِ اللهُ يحييكم ثم يميتُكم ثم يجمعُكم إلى يوم القيامةِ لا ريبَ فيه ولكنَ أكثر الناس لا يعلمونَ»: وإلَّا؛ فلو وصل العلم باليوم الآخر إلى قلوبهم؛ لعملوا له أعمالاً وتهيؤوا له.

﴿وَلِقَهِ مُمْكُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَيَوَمَ نَقُوْمُ السَّاعَةُ يَوَمَبِذٍ يَخْسَرُ المُبْطِلُونَ ﴾ وَقَرَى كُلُ أُنْتَو بَلَيْهُ كُلُ أُنْتَو نُدْعَى إِلَى كِنَبِهَا الَيَوَمَ تَجْزَوْنَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ هَذا كِنَبُنا يَطِقُ عَلَىكُم بِالحَقِّ إِنَّا كُنَا مَسْتَنسِحُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ وَأَمَّا الَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا المَسْلِحَتِ فَبُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْيَدُ وَلِكَ هُوَ الْفَوَرُ الْمُبِينُ ﴾ وَإِمَّا الَذِينَ كَفَرُوا أَنَامَ تَكُنْ مَايَنِي نُتْنَى عَلَيْكُو فَاسَتَكْبَرَتُمْ فِي رَحْيَدُ نُولَكَ هُوَ الفَوَرُ المُبِينُ ﴾ وَإِمَّا الَذِينَ كَفَرُوا أَنَامَ تَكُنْ مَايَنِي نُتَلَى عَلَيْكُو فَاسَتَكْبَرَتُمُ قَوْمَا عُجْمِمِينَ ﴾ وَإِذَا فِيلَ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَتَّى وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيها قُلْمُ مَا نَدَي مَا السَّاعَةُ إِن نَقُلْنُ إِلَا عُجْمِمِينَ ﴾ وَإِذَا فِيلَ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَتَّى وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيها قُلْمُ مَا نَدَي مَا السَاعَةُ إِن نَقُلُنُ إِلَا عُلْنَا وَمَا خَمْنُ بِمُسْتَيْفِينِ إِلَى وَيْعَدَ اللَهِ وَيَعْهُ لَهُ مَنْتَكُورَ وَالَحْقُ وَلَمَ عَنُولُ وَ الْنَاعَةُ إِن نَقْلُكُمُ مَنْ السَنَعْذُ اللَّهُ وَلَكُلُ عَلَيْهُ إِلَى وَيَعْلَى اللَّعْذُ اللَّذَاتِ عَلَى الْنَعْنُ وَعَنْ عَلَى اللَّعْلَمُ مَا يَعْتُكُمُ هُنَا لِكُمُ عَلَى اللَيْكُمُ الْنَعْنُ إِلَى مَنْ عَلَى وَمَا خَمْنُ مِسْتَيْفِينِينَ إِلَى وَيَنَا إِلَى وَعَدَالِكُومُ وَيَعْ الْمَاعَةُ فَيْنُهُ لَهُمْ مَنْتَمَ وَى مَالسَاعَةُ إِن نَقُولُ الْعَذُمُ الْعُونُ وَى وَقِيلَ الْيَنْهُ وَلَا عَمَانَ مِنْتَنَا اللَّهِ مُزُولُ وَعَزْنَكُو الْمَنْتُ فَقُولُ الْنَائِنِي مَلْ وَمَا عَنْ يَعْتَعُونُ وَالْتَعَامُ وَلَنَا مُو وَلَكُونُ وَلَكُومُ مَا عَنْ الْيَنْهُ فَلَيْنُو اللَّعَنْ وَاللَهُ وَمَا عَنْ وَى يَعْنُولُو اللَيْنَ الْنَا الْتَنَاقُ وَى مَنْ اللَائِنِي وَالَكُونَ فَي وَعَنْ مَا مَا عَنْنُ مَا السَاعَهُ وَا الْعَنْ وَلَكُونُ وَعَوْ الْعَنْ وَلُو اللَهُ الْعَنْعَالَةُ وَى الْنَا وَالْتَنَا وَالْعَنْ الْنَا مِنْتَعَا وَالْتَعَا وَاللَّا مُولَ وَا عَنْ عَائِعُونُ مَا عَا عُنْ عَلَيْ وَالْقُونُ الْعُونُ الْعُونُ مَا وَالْعَامُ الْعَاعَ وَا الْعَافَ وَا عَنْ عَائَعُونُ وَالَعَ

(٢٧) يخبر تعالى عن سعة ملكِهِ وانفرادِهِ بالتصرُّف والتدبير في جميع الأوقات، وأنَّه ﴿يوم تقومُ الساعةُ﴾؛ ويَجمع الخلائق لموقف القيامة؛ يحصُلُ الخسار على المبطلين، الذين أتوا بالباطل ليدحضوا به الحقَّ، وكانت أعمالهم باطلةً لأنَّها متعلِّقة بالباطل، فبطلت في يوم القيامة، اليوم الذي تستبين فيه<sup>(١)</sup> الحقائق واضمحلَّت عنهم، وفاتَهم الثوابُ، وحصلوا على أليم العقاب.

Fo \_ ٢٧ \_ ٣٠ الجاثية (٢٧ \_ ٣٠)

(٢٨) ثم وصف تعالى شدَّة يوم القيامةِ وهَوْلَهُ ليحذره العباد ويستعدَّ له العُبَّاد، فقال: ﴿وترى﴾: أيُّها الرائي لذلك اليوم، ﴿كلَّ أُمَّةِ جائيةَ﴾: على ركبها خوفاً وذعراً وانتظاراً لحكم الملك الرحمن. ﴿كلُّ أَمة تُدعى إلى كتابها﴾؛ أي: إلى شريعة نبيُّهم الذي جاءهم من عند الله، وهل قاموا بها فيحصُلُ [لهم] الثواب والنجاة؟ أم ضيعوها فيحصُلُ لهم الخسران؟ فأمَّة موسى يُدعون إلى شريعة موسى، وأمَّة عيسى كذلك، وأمَّة محمد كذلك، ولهكذا غيرهم؛ كلُّ أمة تُدعى إلى شرعها الذي كلفت به، لهذا أحد الاحتمالات في الآية، وهو معنى صحيحٌ في نفسه، غير مشكوك فيه.

ويحتمل أن المراد بقوله: ﴿كلُّ أَمَّة تُدعى إلى كتابها﴾؛ أي: إلى كتاب أعمالها وما سطر عليها من خير وشرٍّ، وأنَّ كلَّ أحدٍ يُجازى بما عمله بنفسه؛ كقوله تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها﴾.

ويحتمل أن المعنيين كليهما مرادً من الآية.

٢٩ ويدل على لهذا قولُه: ﴿لهٰذا كتابُنا ينطِقُ عليكم بالحقُّه؛ أي: لهذا كتابنا الذي أنزلنا عليكم يفصِلُ [بينكم] بالحقّ الذي هو العدل، ﴿إِنَّا كنا نَسْتَنسِخُ ما كنتُم تعملونَه: فهٰذا كتابُ الأعمال.

(٣٠) ولهذا فصل ما يفعل الله بالفريقين، فقال: ﴿فَأَمَّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات): إيماناً صحيحاً، وصدَّقوا إيمانَهم بالأعمال الصالحة من واجبات ومستحبَّات، ﴿فيدخِلُهم ربُّهم في رحمتِهِ): التي محلُّها الجنة، وما فيها من النعيم المقيم والعيش السليم. ﴿ذلك هو الفوزُ المبينُ؟؛ أي: المفاز والنجاة والربح والفلاح الواضح البين، الذي إذا حصل للعبد؛ حصل له كلُّ خير، واندفع عنه كلُّ شرِّ.

(۱) في (ب): «به».

سورة الجاثية (٣١ ـ ٣٧)

﴿ ٣١﴾ ﴿ وأمًا الذين كفروا ﴾: بالله، فيقال لهم توبيخاً وتقريعاً: ﴿ أَفَلَم تَكُنَ آياتي تُنْلى عليكم ﴾، وقد دلَّتكم على ما فيه صلاحكم ونهتُكم عما فيه ضررُكم، وهي أكبر نعمة وصلت إليكم لو وفَقتم لها، ولكن استكبرتُم عنها وأعرضتُم وكفرتُم بها، فجنيتُم أكبر جناية، وأجرمتم أشدَّ الجرم؛ فاليوم تجزون ما كنتم تعملون.

﴿٣٢﴾ ويوبَّخون أيضاً بقوله: ﴿وإذا قيل إنَّ وعدَ الله حقٌّ والساعة لا ريبَ فيها قلتم﴾: منكرين لـذٰلك: ﴿ما ندري ما الساعة إن نظنٌ إلَّا ظنًا وما نحن بمستيقنينَ﴾: فلهذه حالهم في الدُّنيا، وحال البعث الإنكار له، وردُوا<sup>(١)</sup> قولَ مَنْ جاء به.

﴿٣٣﴾ قال تعالى: ﴿وبدا لهم سيئاتُ ما عملواَ﴾؛ أي: وظهر لهم يوم القيامةِ عقوباتُ أعمالهم، ﴿وحاق بهمَ﴾؛ أي: نزل ﴿ما كانوا به يستهزِئونَ﴾؛ أي: نزل بهم العذابُ الذي كانوا في الدُّنيا يستهزئون بوقوعه وبمن جاء به.

٤٤% ﴿وقيل اليوم ننساكم؟؛ أي: نترككم في العذاب ﴿كما نسيتُم لقاء يومكم هٰذا؟؛ فإنَّ الجزاء من جنس العمل، ﴿ومأواكم النارُ؟؛ أي: هي مقرُكم ومصيركم. ﴿وما لكم من ناصرينَ؟: ينصرونَكم من عذابِ الله ويدفعون عنكم عقابه.

(٣٥» ﴿ذَلكم﴾: الذي حصل لكم من العذاب. بسبب ﴿أَنَّكم اتَّخذتم آياتِ الله هزواَ»: مع أنها موجبةٌ للجدٌ والاجتهاد وتلقِّيها بالسرور والاستبشار والفرح، ﴿وغرَّتُكُم الحياة الدُّنيا﴾: بزخارفها ولذَّاتها وشهواتها، فاطمأننتُم إليها، وعملتم لها، وتركتم العمل للدار الباقية. ﴿فاليومَ لا يُخْرَجونَ سنها ولا هم يُسْتَغْتَبونَ﴾؛ أي: ولا يُمْهَلون ولا يردُون إلى الدُّنيا ليعملوا صالحاً.

٣٦ فَلله الحمد ٥: كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم <sup>(٢)</sup> سلطانه، ﴿رَبِّ السَّمُواتِ وَرَبِّ الأَرْضِ رَبِّ العالمين ٥؛ أي: له الحمد على ربوبيته لسائر الخلق<sup>(٦)</sup> و حيث خلقهم وربَّاهم، وأنعم عليهم بالنعم الظاهرة والباطنة.

٣٧﴾ ﴿وله الكبرياءُ في السمواتِ والأرضَ؟؛ أي: له الجلال والعظمة والمجدُ؛ فالحمد فيه الثناء على الله بصفات الكمال ومحبَّته تعالى وإكرامه،

- (۱) في (ب): «و رَدُّ».
  - (٣) في (ب): «الخلائق».

(٢) في (ب): «لجلاله وعظيم».

HOUGHT

172.

والكبرياء فيها عظمتُه وجلالُه، والعبادة مبنيَّة على ركنين: محبة الله والذُّلُّ له، وهما ناشئان عن العلم بمحامد الله وجلاله وكبريائه، ﴿وهو العزيز﴾: القاهر لكلِّ شيء. ﴿الحكيم﴾: الذي يضعُ الأشياء مواضِعَها؛ فلا يشرع ما يشرعُه إلَّا لحكمة ومصلحة، ولا يخلُقُ ما يخلُقُه إلَّا لفائدةٍ ومنفعةٍ.

سورة الجائية - سورة الأحقاف (٢ - ٣)

تم تفسير سورة الجاثية. ولله الحمد والمنة (1) والفضل.

## تفسير سورة الأحقاف

حمّ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَهِ ٱلْمَزِيزِ ٱلْحَكِمِ ۞ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِلَا بِٱلْحَقِ وَأَجَلِ تُسَمَّى وَالَذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أُنذِرُوا مُعَرِضُونَ ۞ ﴾.

٢﴾ لهذا ثناءً منه تعالى على كتابه العزيز وتعظيمٌ له، وفي ضمن ذلك إرشادُ العباد إلى الاهتداء بنوره والإقبال على تدبُّر آياته واستخراج كنوزِهِ.

(۲) في (ب): «وأنهم».

(۱) في (ب): «والنعمة».



سورة الأحقاف (٤)

والأرضَ وما بينهما إلَّا بالحقَّ﴾؛ أي: لا عبثاً ولا سدىً، بل ليعرف العبادُ عظمة خالقهما، ويستدلُوا على كماله، ويعلموا أنَّ الذي خلقهما على عظمهما قادرٌ على أن يعيدَ العباد بعد موتِهِم للجزاء، وأنَّ خلقهما وبقاءهما مقدرٌ إلى أجل مسمًى.

فلما أخبر بذلك، وهو أصدق القائلين، وأقام الدليل، وأنار السبيل؛ أخبر مع ذلك أنَّ طائفةَ من الخلق قد أبوا إلا إعراضاً عن الحقِّ وصدوفاً عن دعوة الرسل، فقال: ﴿والذين كـفـروا عمَّا أنذروا معرضون﴾. وأمَّا الذين آمنوا؛ فلمَّا علموا حقيقة الحال؛ قبلوا وصايا ربِّهم، وتلقَّوْها بالقبول والتسليم، وقابلوها بالانقياد والتعظيم، ففازوا بكلِّ خير، واندفع عنهم كلُّ شرً.

 فَقُلْ أَرَمَيْتُهُ مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُوا مِنَ ٱلأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكٌ فِي ٱلسَّبَوَنَتِ ٱنْتُونِ اللَّهِ عَنْ تَعْدَبُ اللَّهُ مَا تَدْعُونَ أَنْ اللَّمَعُونَةِ ٱنْتُونِ اللَّهُ عَنْ مَا تَدْعُونَ مِن اللَّهُ عَنْ اللَّمَعُونَةِ ٱنْتُونِ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّ عَنْ عَنْ اللَّحْنُ مَن اللَّحْنُ مِن اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَلَي إِن كُنتُمُ مَكْذِ عَنْ اللَّعْنَ اللَّهُ عَنْ اللَّ اللَّهُ عَنْ الْعَالَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْنَا عَلَوْا الْعَالَ عَنْ الْمُ عَامُ الْحُدُونُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْعَالَ اللَّهُ عَنْ الْعَالَةُ عَنْ الْعَالُ الْحُنُونُ الْعَالَ الْعُنُونَ اللَهُ عَامَةُ عَنْ اللَهُ عَالَهُ اللَّهُ عَنْ الْعَالُ الْعَالَ الْحُنُ الْعَالَ الْحُنُونُ اللَ عَالَةُ عَنْ الْعَالَ الْعَالَ اللَّهُ عَالَةُ الْعَالُ اللَّهُ عَالَةُ عَامَالُ اللَّهُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَا عَاللَهُ عَالَهُ عَالَةُ عَامَةُ الْعَالَةُ عَالَهُ عَامَالَةُ عَالَةُ اللَّهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ عَالُولُ الْعَالَةُ عَامُ الْعَالُ الْحَالَةُ عَلَى الْ الْعُنَا الْعَالُولُ الْعَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالُ لُ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَعَا عَا الْعَالُ عَا مَ الْعَامُ الْحَالَ عَا الْعَالُ عَالَةُ

٤﴾ أي: ﴿قُلْ﴾: لهٰؤلاء الذين أشركوا بالله أوثاناً وأنداداً لا تملك نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، قل لهم مبيناً عجز أوثانهم، وأنَّها لا تستحقُّ شيئاً من العبادة: ﴿أروني ماذا خَلَقوا من الأرض أم لهم شِرْكٌ في السمواتِ﴾: هل خلقوا من أجرام السماوات والأرض شيئاً؟ هل خلقوا جبالاً؟ هل أجرَوا أنهاراً؟ هل نشروا حيواناً؟ هل أنبتوا أشجاراً؟ هل كان منهم معاونةٌ على خلق شيءٍ من ذلك؟ لا شيء من ذلك بإقرارهم على أنفسهم<sup>(١)</sup> فضلاً عن غيرهم. فهٰذا دليل عقليً قاطعٌ على أنَّ كلَّ من سوى الله؛ فعبادتُه باطلةً.

ثم ذكر انتفاء الدليل النقليّ، فقال: ﴿ائتوني بكتابٍ من قبل لهذا﴾: الكتاب، يدعو إلى الشرك، ﴿أو أثارةٍ من علمَّه: موروث عن الرسل يأمر بذلك. من المعلوم أنَّهم عاجزون أن يأتوا عن أحدٍ من الرسل بدليل يدلُ على ذلك، بل نجزم ونتيقَّن أنَّ جميع الرسل دَعَوْا إلى توحيد ربِّهم ونَهَوْا عن الشرك به، وهي أعظم ما يؤثَر عنهم من العلم؛ قال تعالى: ﴿ولقد بَعَنْنا في كلِّ أمةٍ رسولاً أنِ اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوتَ،، وكلُّ رسول قال لقومه: ﴿اعبُدوا الله ما لكم من إلهٍ غيرُهُ،

(1) في (ب): «بأنفسهم».

فعُلِمَ أَنَّ جدال المشركين في شركهم غير مستندين<sup>(١)</sup> على برهانٍ ولا دليل، وإنَّما اعتمدوا على ظنونٍ كاذبةٍ وآراءٍ كاسدةٍ وعقولٍ فاسدةٍ، يدلك على فسادها استقراء أحوالهم وتتبُّع علومهم وأعمالهم والنظرُ في حال من أفْنَوْا أعمارهم بعبادته؛ هل أفادهم شيئاً في الدُنيا أو في الآخرة.

FOR Q سورة الأحقاف (٥ \_ ٨)

« - - ٦ ولهذا قال تعالى: ﴿ومن أَضلُ ممّن يدعو من دونِ اللّه من لا
 يستجيبُ له إلى يوم القيامةِ ؛ أي: مدة مقامه في الدنيا لا ينتفع به مثقال ذرّة،
 «وهم عن دعائهم غافلون؟: لا يسمعون منهم دعاء ولا يجيبون لهم نداء. هذا
 حالهم في الدُنيا، ويوم القيامة يكفرون بشرككم، وإذا حُشِرَ الناس كانوا لهم أعداء
 يلعن بعضُهم بعضاً، ويتبرأ بعضُهم من بعض وكانوا بعبادتهم كافرين.

﴿وَإِذَا تُنَلَى عَلَنِهِمْ مَايَنُنَا بَيَنَكِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَحَقِ لَمَّا جَآءَهُمُ هَذَا سِخْرُ شَبِئُ ﴾ آثر يَقُولُونَ أَفَتَرَبَّهُ قُلْ إِنِ آفَتَرَيْتُهُ فَلَا تَعْلِكُونَ لِى مِنَ ٱللَهِ شَيْئًا هُوَ أَعَلَمُ مِمَا نُفِيضُونَ فِيدٍ كَفَى بِهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيَنَكُمُ وَهُوَ ٱلْعَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعَا مِنَ ٱلرُسُلِ وَمَا آدَرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُرْ إِن أَنِيَمُ إِلَا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلَا نَذِيرُ شَبِينُ إِلَى قُلُ أَرَةَ يَتُعُو إِن كَانَ مِنْ عَذ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسَرَةٍ بِلَ عَلَى مِنْلِهِ فَنَا مَا كُنتُ اللّهِ اللّهُ عَلَى مَا يَعْدَى اللّهُ عَلَى ال

(٧) أي: ﴿وإذا تُتْلى؟: على المكذَّبين ﴿آياتُنا بيناتِ؟: بحيث تكون على وجو لا يُمترى بها، ولا يشكُ في وقوعها وحقّها؛ لم تفدّهم خيراً، بل قامت عليهم بذلك الحجة، ويقولون من إفكهم وإفترائهم ﴿للحقَّ لمَّا جاءهم هذا سحر مبينَ؟؛ أي: ظاهرٌ لا شكَّ فيه. وهذا من باب قلب الحقائق، الذي لا يروجُ إلَّا على ضعفاء العقول، وإلَّا فيه. وهذا من باب قلب الحقائق، الذي لا يروجُ إلَّا على ضعفاء العقول، وإلَّا فيه. وهذا من باب قلب الحقائق، الذي لا يروجُ إلَّا على ضعفاء العقول، وإلَّا فيه. وهذا من باب قلب الحقائق، الذي لا يروجُ إلَّا على ضعفاء العقول، وإلَّا فيه. وهذا من باب قلب الحقائق، الذي لا يروجُ إلَّا على ضعفاء العقول، وإلَّا فين الحقُّ الذي جاء به الرسولُ يَشَخ وبين السحر من ولى ضعفاء العقول، وإلَّا فين السماء والأرض، وكيف يقاسُ الحقُّ الذي علا وارتفع ارتفاعاً علا على الأفلاك، وفاق بضوئه ونوره نور الشمس، وقامت الأدلَّة الأفقيَّة والنفسيَّة عليه، وأقرُت به، وأذعنت أولو البصائر والعقول الرزينة بالباطل الذي هو السحرُ الذي هو السمس، وقامت الأفقية الذي هو السمر، لي في السمس، وقامت الأدلَة الذي هو السمس، والذي والذي والمان الذي ما مان الحقُّ الذي علا مان الحقُ ما يعلى من ما بين السماء والأرض، وكيف يقاسُ الحقُ الذي علا وارتفع ارتفاعاً علا على الأفلاك، وفاق بضوئه ونوره نور الشمس، وقامت الأدلَة الما وارتفي السمر، والفقية والنفسيَّة عليه، وأقرُت به، وأذعنت أولو البصائر والعقول الرزينة بالباطل الذي هو السحرُ الذي لا يصدرُرُ إلَّا من ضالُ ظالم خبيث النفس خبيث العمل؛ فهو مناسبٌ له وموافقٌ لحاله؟! وهل هذا إلَّا من البهرَجة؟!

في (ب): «مستندين فيه».

سورة الأحقاف (٩ ــ ١٢)

من عند الله، ﴿قُلْ﴾ لهم: ﴿إِنَّ افتريتُهُ﴾؛ فالله عليَّ قادرٌ وبما تفيضون فيه عالمٌ؛ فكيف لم يعاقبني على افترائي الذي زعمتم؛ فهل ﴿تملِكون لي من الله شيئاً»: إنْ أرادني الله بضرِّ أو أرادني برحمةٍ؟ ﴿كفى به شهيداً بيني وبينَكمَ»: فلو كنت متقولاً عليه؛ لأخذ مني باليمين، ولعاقبني عقاباً يراه كلُّ أحدٍ؛ لأنَّ هٰذا أعظم أنواع الافتراء لو كنت متقوِّلاً. ثم دعاهم إلى التوبة مع ما صدر منهم من معاندة الحقُّ ومخاصمته، فقال: ﴿وهو الغفورُ الرحيمَ»؛ أي: فتوبوا إليه، وأقلعوا عما أنتم فيه يغفر لكم ذنوبكم، ويرحمكم فيوفقكم للخير، ويثيبكم جزيل الأجر.

(٩) ﴿قُلْ ما كنتُ بدعاً من الرُّسلَ؟ أي: لست بأول رسول جاءكم حتى تستغربوا رسالتي وتستنكروا دعوتي؛ فقد تقدَّم من الرسل والأنبياء من وافقت دعوتي دعوتهم؛ فلأي شيء تنكرون<sup>(١)</sup> رسالتي؟! ﴿وما أدري ما يُفْعَلُ بي ولا بكم؟؛ أي: لست إلاً بشراً، ليس بيدي من الأمر شيء، والله تعالى [هو] المتصرِّفُ بي وبكم، الحاكم عليَّ وعليكم، ولست آتي بالشيء من عندي. ﴿وما أنا إلاّ نذير مبينَ؟: فإن قبلتُم رسالتي وما يُفْعَلُ ما تنا ولا بكم؟؛ أي: لست بأول رسول جاءكم حتى دعوتهم؛ فلأي شيء تنكرون<sup>(١)</sup> رسالتي؟! ﴿وما أدري ما يُفْعَلُ بي ولا بكم؟؛ أي: الست إلاً بشراً، ليس بيدي من الأمر شيء، والله تعالى [هو] المتصرِّفُ بي وبكم، الحاكم عليَّ وعليكم، ولست آتي بالشيء من عندي. ﴿وما أنا إلاّ نذير مبينَ»: وإن قبلتُم رسالتي وأجبتُم دعوتي؛ فهو حظُّكم ونصيبُكم في الدُّنيا والآخرة، وإن رددتُم ذلك عليَّ؛ فحسابُكم على الله، وقد أنذرْتكم، ومن أنذر فقد أعذر.

(١٠) ﴿قُلْ أَرأَيْتُم إِن كَانَ مَن عَندِ الله وَكَفَرْتُم به وَشَهِدَ شَاهدٌ مَن بني إسرائيل على مثلِهِ فاَمن واستكبرتُم؟؛ أي : أخبروني لو كان هذا القرآن من عند الله، وشهد على صحَّته الموفَقون من أهل الكتاب، الذين عندهم من الحقّ ما يعرفون أنَّه الحقَّ، فاَمنوا به واهتدَوْا، فتطابقتْ أنباء الأنبياء وأتباعهم النبلاء واستكبرتُم أيُّها الجهلاء الأغبياء؛ فهل هذا إلا أعظم الظلم وأشدُّ الكفر؟! ﴿إِنَّ الله لا يهدي القوم الظالمين؟ : ومن الظُّلم الاستكبار عن الحقِّ بعد التمكُن منه.

وَقَالَ الَّذِينَ حَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا لَوَ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ وَإِذْ لَمَ يَهْتَدُوا بِهِ۔ فَسَبَقُولُونَ هَذَا إِفْكُ قَدِيدٌ ۞ وَمِن قَبْلِهِ. كِنَبُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَنَذَا كِتَبٌ تُصَدِقُ لِسَانًا عَرَبِيَّا لِيُسْذِرَ الَذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾.

(١١﴾ أي: قال الكفار بالحقِّ معاندين له ورادين لدعوته: ﴿لو كان خيراً ما سبقونا إليه﴾؛ أي: ما سَبَقَنا إليه المؤمنون، أي: لكنّا أول مبادرٍ به وسابق إليه!

(۱) فى (ب): «تُنْكَر».



ROURANIC THOUGHT مسورة الأحقاف (١٢ - ١٤)

ولهذا من البهرجة في مكان؛ فأيُّ دليل يدلُّ على أنَّ علامة الحقِّ سبق المكذبين به للمؤمنين؟! هل هم أزكى نفوساً؟! أم أكمل عقولاً؟! أم الهدى بأيديهم؟! ولكن لهذا الكلام الذي صدر منهم يعزُّون به أنفسهم، بمنزلة من لم يقدز على الشيء ثم طَفِقَ يذمُّه، ولهذا قال: ﴿وإذْ لم يَهْتَدوا به فسيقولونَ لهذا إفكٌ قَديمٌ»؛ أي: لهذا السبب الذي دعاهم إليه أنهم لما لم يهتدوا بهذا القرآن، وفاتهم أعظمُ المواهب وأجلُّ الرغائب؛ قدحوا فيه بأنَّه كذبٌ، وهو الحقُّ الذي لا شكَّ فيه ولا امتراء يعتريه، ﴿الذي هذ وافق الكتب السماويَّة، خصوصاً أكملها وأفضلها بعد القرآن، وهي<sup>(١)</sup> التوراة التي أنزلها الله على ﴿موسى إماماً ورحمةَ»؛ أي: يقتدي بها بنو إسرائيل ويهتدون بها، ويحصُلُ لهم خير الدنيا والآخرة.

﴿وهٰذا﴾: القرآن ﴿كتابٌ مصدقٌ﴾: للكتب السابقة، شهد بصدِقها وصدَّقها بموافقته لها، وجَعَلَه الله ﴿لساناً عربيًا﴾: ليسهل تناوله ويتيسر تذكُّره؛ ﴿لينذر الذين ظلموا﴾: أنفسهم بالكفر والفسوق والعصيان إن استمرُّوا على ظلمهم بالعذاب الوبيل، ويبشر المحسنين في عبادة الخالق وفي نفع المخلوقين بالثواب الجزيل في الدُّنيا والآخرة، ويذكِّر الأعمال التي ينذر عنها والأعمال التي يبشر بها.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَنْمُواْ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ . أَصْحَبُ الجُنَةِ خَلِدِينَ فِيهَا جَزَآةً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ ﴾ .

(١٣﴾ أي: إنَّ الذين أقرُوا بربِّهم، وشهدوا له بالوحدانيَّة، والتزموا طاعته، وداموا على ذلك، و﴿استقاموا﴾ مدَّة حياتهم؛ ﴿فلا خوفُ عليهم﴾: من كل شرَّ أمامهم، ﴿ولا هم يحزنونَ﴾: على ما خلَّفوا وراءهم.

٤١٤ ﴿أولَّئُكُ أَصِحَابُ الْحِنَّةَ؟؛ أي: أهلها الملازمون لها، الذين لا يبغون عنها حِوَلاً ولا يريدونَ بها بدلاً، ﴿خالدين فيها جزاءَ بما كانوا يعملونَ؟: من الإيمان بالله، المقتضي للأعمال الصالحة، التي استقاموا عليها.

وَوَصَّيَّنَا ٱلْإِنسَكَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَلْنَا حَمَلَتَهُ أَمَّهُمُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرْهَا وَحَمْلُهُ وَفِصَلُهُ ثَلَنَتُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَنْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْنِعْنِى أَنْ أَشَكُرُ فِعْمَتك الَتِي أَنْعَمْت عَلَى وَعَلَ

(۱) في (ب): «وهو».



سورة الأحقاف (١٥ ــ ١٦) 🚿

وَلِدَىَّ وَأَنَّ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَلُهُ وَأَصْلِحَ لِى فِي ذُرِيَّتِيَّ إِنِي ثَبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّ مِنَ ٱلْمُسْلِعِينَ ﷺ أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ نَنَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَبِلُوا وَنَنَجَاوَزُ عَن سَبِّتَانِيم فِيَ أَحْمَبِ ٱلجُنَّةِ وَعْدَ الصِّدْقِ الَّذِي كَانُوا بُوَعَدُونَ ۞ ﴾.

1750

﴿١٥﴾ لهذا من لطفه تعالى بعباده وشكره للوالدين أن وصَّى الأولاد وعهد إليهم أن يحسنوا إلى والديهم بالقول اللطيف والكلام الليِّن وبَذْل المال والنفقة وغير ذٰلكُ من وجوه الإحسان، ثم نبَّه على ذكر السبب الموجب لذَّلك، فذكر ما تحمَّلته الأمُّ من ولدها، وما قاستُه من المكاره وقت حَمْلِها، ثم مشقَّة ولادتها المشقَّة الكبيرة، ثم مشقَّة الرضاع وخدمة الحضانة، وليست المذكوراتُ مدة يسيرة ساعة أو ساعتين، وإنما ذٰلك مدة طويلة قدرها ﴿ثلاثون شهراَ﴾: للحمل تسعة أشهر ونحوها، والباقي للرضاع، لهذا الغالب. ويستدلُ بهذه الآية مع قوله: ﴿والوالداتُ يرضِعْن أولادهنَّ حولينَ كاملينَ؟ : أنَّ أقلَّ مدَّة الحمل ستة أُسْهر؛ لأنَّ مدَّة الرضاع وهي سنتان إذا سقطتَ() منهًا السنتان؛ بقي ستة أشهر مدة للحمل، ﴿حتى إذا بَلِّغ أَشُدُّه﴾؛ أي: نهاية قوَّته وشبابه وكمال عقلُه، ﴿وبَلَغَ أربعين سنةً قال ربِّ أوْزِغْني﴾؛ أي: ألهمني ووفقني، ﴿أَنْ أَشْكَر نعمتَكَ التي أنعمتَ عليَّ وعلى والديَّ؟؛ أي: نعم الدين ونعم الدنيا، وشكره بصرف النعم في طاعة مسديها وموليها ومقابلة منَّته بالاعتراف والعجز عن الشكر والاجتهاد في الثناء بها على الله، والنعم على الوالدين نعم على أولادهم وذُرِّيَّتهم لأنَّهم لا بدَّ أن ينالهم منها ومن أسبابها وآثارها، خصوصاً نعم الدين؛ فإنَّ صلاح الوالدين بالعلم والعمل من أعظم الأسباب لصلاح أولادهم، ﴿وأَنْ أعمل صالحاً ترضاه﴾: بأنْ يَكُونَ جامعاً لما يصلِحُه سالماً مما يُفْسِدُه؛ فهٰذا العمل الذي يرضاه الله ويقبله ويثيبُ عليه، ﴿وأصلخ لي في ذُرُّيَّتي﴾: لما دعا ُ لنفسه بالصَّلاح؛ دعا لذرَّيَّته أن يصلح الله أحوالهم، وذكر أنَّ صلاحهم يعود نفعه على والديهم؛ لقوله: ﴿وأصلِح لي؟ . ﴿إِنِّي تبتُ إِلَيكَ؟: من الذَّنوب والمعاصي ورجعت إلى طاعتك، ﴿وإنِّي من المسلمين﴾.

﴿١٦﴾ ﴿أُولُئَكَ»: الذين ذكرت أوصافهم ﴿الذين نتقبَّلُ عنهم أحسنَ ما عملوا»: وهو الطاعاتُ؛ لأنَّهم يعملون أيضاً غيرها، ﴿ونتجاوزُ عن سيَّناتِهم في»: جملة ﴿أُصحاب الجنة»: فحصل لهم الخيرُ والمحبوبُ، وزال عنهم الشرُّ

أي من الثلاثين شهراً.

والمكروه. ﴿وعدَ الصَّدْقِ الذي كانوا يوعدونَ﴾؛ أي: لهذا الوعدُ الذي وعَدْناهم هو وعدَّ صادقٌ من أصدق القائلين الذي لا يُخلف الميعادَ.

<sup>OR</sup> الأحقاف (١٧ - ١٨)

﴿وَالَّذِى قَالَ لِوَلِدَنِهِ أَفِّ أَكْمَاً أَتَعِدَانِنَ أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللَّهَ وَتَلَكَ ءَامِنْ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقٌّ فَيَقُولُ مَا هَٰذَا إِلَا أَسَلِطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ وَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ فِي أَمَرٍ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِنَ لَلِّنِي وَالْإِنسُ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ﴿ مِمَا عَمِلُوْ وَلِيُوَفِيَهُمْ أَعْمَلَهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ ﴾.

(١٧) لما ذكر تعالى حالَ الصالح البارِّ لوالديه؛ ذكر حالة العاقٌ، وأنَّها شرُّ الحالات، فقال: ﴿والذي قال لوالديه): إذ دعياه إلى الإيمان بالله واليوم الآخر، وخوَّفاه الجزاء، وهذا أعظم إحسان يصدُرُ من الوالدين لولدهما أن يَدْعُواه إلى ما فيه سعادتُه الأبديَّة وفلاحة السرمديُّ، فقابلهما بأقبح مقابلة، فقال<sup>(١)</sup>: ﴿أَفَ لَكُما)؛ أي: تبًا لكما، ولما جئتما به.

ثم ذكر وجه استبعادِه وإنكاره لذلك، فقال: ﴿ أتعدانِنِي أَنْ أُخْرَجَ ﴾: من قبري إلى يوم القيامة ﴿وقد خلتِ القرونُ من قبليَ ﴾: على التكذيب، وسلفوا على الكفر، وهم الأثمَّة المقتدى بهم لكلً كفور وجهول ومعاندٍ. ﴿وهما ﴾؛ أي: وإلداه ﴿يستغيثان الله ﴾: عليه ويقولان له: ﴿ويلكَ آمِنَ ﴾؛ أي: يبذلان غاية جهدهما ويسعيان في هدايته أشدً السعي، حتى إنَّهما من حرصهما عليه إنهما يستغيثان الله له استغاثة الغريق، ويسألانه سؤال الشريق، ويعذلان ولدهما، ويتوجَّعان له، ويبيَّنان له الحقَّ، فيقولان: ﴿إِنَّ وعد اللَه حقَّ ﴾، ثم يقيمان عليه من الأدلَّة ما أمكنهما، وولدُهما لا يزداد إلا عتوًا ونفوراً واستكباراً عن الحقَّ وقدحاً فيه، ﴿ فيقول ما هذا إلَّا أساطير الأولينَ ﴾؛ أي: إلا منقولٌ من كتب المتقدِّمين، ليس من عند الله، ولا أوحاه الله إلى رسوله، وكل أحدٍ يعلم أنَّ محمداً <sup>على</sup> أميًّ لا يكتب ولا يقرأ، ولا يتعلَّم<sup>(٢)</sup> من أحد؛ فمن أين يتعلَّمه، وأنَّى للخلق أن يأتوا بمثل هذا القرآن ولو كان بعضُهم لبعض ظهيراً؟!

(١٨) ﴿أُولَئك الذين؟: بهذه الحالة الذَّميمة ﴿حقَّ عليهم القولُ؟؛ أي: حقَّت عليهم كلمة العذاب ﴿في جملة ﴿أمم قد خَلَتْ من قبلهم من الجنِّ والإنس؟:

(٢) في (ب): «تعلُّم».

فى (ب): «وقال».

سورة الأحقاف (١٩ ـ ٢٠) 💆 🕬

على الكفر والتكذيب، فسيدخل لهؤلاء في غمارهم، ويغرقون في تيَّارهم. ﴿إِنَّهم كانوا خاسرينَ﴾: والخسران فواتُ رأس مال الإنسان، وإذا فقد رأسَ مالِهِ؛ فالأرباح من باب أولى وأحرى؛ فهم قد فاتهم الإيمان، ولم يحصِّلوا شيئاً<sup>(١)</sup> من النعيم، ولا سلموا من عذاب الجحيم.

﴿١٩﴾ ﴿ولكلُ﴾: من أهل الخير وأهل الشرّ ﴿درجاتٌ مما عملوا﴾؛ أي: كلَّ على حسب مرتبته من الخير والشرّ، ومنازلهم في الدار الآخرة على قدر أعمالهم، ولهذا قال: ﴿ولِيُوَفِّيهم أعمالَهم وهم لا يُظْلَمونَ﴾: بأن لا يزاد في سيَّئاتهم ولا ينقصَ من حسناتِهِم.

وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَدَهَبْتُمَ طَيِّبَنِيكُمْ فِي حَيَائِكُمُ الدُّنيَا وَٱسْتَمْتَعْتُم بِهَا فَالْيَوْمَ تُجَزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمَ تَسْتَكْبِرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنُمُ فَفْسُقُونَ ٢

﴿٢٠ يَذكر تعالى حال الكفار عند عرضهم على النار حين يُوَبَّخون ويُقَرَّعون، فيقال لهم: ﴿أذهبتم طيباتِكُم في حياتكم الدُّنيا﴾؛ حيث اطمأننتم إلى الدُّنيا، واغتررتم بلذًاتها، ورضيتم بشهواتها، وألهتكم طيباتُها عن السعي لآخرتكم، وتمتَّعتم تمتُّع الأنعام السارحة؛ فهي حظُّكم من آخرتكم. ﴿فاليوم تُجْزَوْنَ عذاب الهونَ ؛ أي: العذاب الشديد الذي يهينكم، ويفضحكم [بما كنتُم تقولون على الله غير الحقً]<sup>(٢)</sup>؛ أي: تنسبون الطريق الضالَّة التي أنتم عليها إلى الله وإلى حكمِهِ وأنتم كَذَبة في ذٰلك، ﴿وبما كنتُم تفسُقونَ﴾؛ أي: تتكبَّرون عن طاعته، فجمعوا بين قول الباطل والعمل بالباطل والكذب على الله بنسبته إلى رضاه والقدح في الحقِّ والاستكبار عنه، فعوقبوا أشدَّ العقوبة.

كَاذَكُرُ أَخَا عَادٍ إِذَ أَنذَرَ قَوْمَهُمْ بِٱلْأَحْقَانِ<sup>(٣)</sup> وَقَدْ خَلَتِ النُّذُرُ مِنْ بَيْنِ بَدَيْهِ وَمِنْ خَلَفِهِ اللَّهُ قَالَا تَجْدُوا إِلَّا اللَّهَ إِنِي آخَانُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٢) وَقَدْ خَلَتِ النُّذُرُ مِنْ بَيْنِ بَدَيْهِ وَمِنْ خَلَفِهِ اللَّهُ تَجْدُوا إِلَا اللَّهَ إِنِي آخَانُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٢) وَقَدْ خَلَتِ النُّذُرُ مِنْ بَيْنِ بَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ اللَّهُ تَجْدُوا إِلَا اللَّهُ إِنِي آخَانُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٢) وَقَالَ أَجْنَدُنا لِتَأْفِكُمَا عَنْ عَالَمَةِ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٢) وَالْهِ تَعْدُنَا إِنّهُ اللَّهُ إِنَّهُ عَذَى الصَّدِقِينَ إِنْ عَانَهُ عَانَهُمُ عِنَدُهُمُ عِنَا الْعَلْمُ عِند اللَّهِ وَأَتَيْفَكُمُ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَيْكَنَى مِنْ الْقِنْمُ عَذِكَ اللَّهُ وَأَتَيْفِكُمُ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَيْكَنَى الْمُعَدُونَةُ عَنْ الْعَامُ عِنْهُ عَذَى اللَّهُ وَأَتَيْفَكُمُ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَيْكَنَى الْنُولُ عَذَى إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ إِنَى أَنْهُ وَالْذَا عَنْهُ مُعْمَا أَنْهُ وَالْتَنْهُمُ عَالَمُ مَا مَعْنَ عَلَيْ عَلَمُ عَذَا الْعَنْ وَعَنْ عَلَيْهِ وَعَنْ عَلَيْنَهُ عَلَى اللَّهُ وَتَعْذَا عَنْ الْنَهُ وَالْتَا لَكُنَ عَنْهُمُ مَعْنَا إِنَّهُ عَلَيْهِ عَنْ الْعَنْ عَنْ الْنَا عَالَيْ عَلَى مَنْ عَنْ وَلَيْ عَلَى اللَّهُ وَالْتَعْذَى الْنَا عَالَهُ الْعَانُ مُ عَلَيْ عَلَى الْعَنْ مُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْ عَالُوا هُذَا عَالُولُ مَنْ عَالَهُ مَنْ مَ عَلَيْ عَالَهُ مَنْ عَالَهُ مَا عَنْ الْنَا عَالَى الْعَنْ عَنْ عَالَا مَنْ عَالَيْهِ مِنْ عَامَ مَ عَنْ عَنْ عَانَا عَانَا عَنْ عَامَ عَنْ عَالَهُ مَنْ عَامَ عَلَى عَلَيْ عَانَ مَنْ مَنْ عَانَا عَلَى عَالَهُ عَالَهُ اللَهُ عَالَهُ عَلَى مَا عَانِهُ عَالَهُ عَامَ عَانَهُ عَالَهُ مِنْ عَالَهُ عَالَهُ عَامَ اللَهُ مَنْ عَانُ مِنْ عَانَ مَنْ عَالَهُ مِنْ عَالَهُ عَامَ مَا عَالَهُ مَا عَانَ مَا عَالُ عَانَهُ عَامَ مَنْ عَامِ مَنْ مَنْ عَالَهُ عَالَهُ عَامَانُ مَا عَانَ عَامَ مَنْ مَا مَنْ عَالَ عَالَهُ الْعَامِ عَالَهُ الْعَالَ مِنْ مَا عَا عَا عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ الَعَا عَانَ الْعَالَى الَعْنَا عَا عَا عَا عَا مَا عَالَهُ مَا

(۱) في (ب): «على شيء».
 (۲) كذا في النسختين.

(٣) في (ب): إلى آخر القصة.



سورة الأحقاف (٢١ ـ ٢٥)

مَسَكِنُهُمْ كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ٢ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيمَا إِن مَكَنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعَا وَأَبْصَدَرًا وَأَفْئِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَدُرُهُمْ وَلَا أَفْتِدَتُهُم مِن شَىء إِذ كَانُوْا يَحْحَدُونَ بِقَابَتِ ٱللَهِ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُوْا بِهِ يَسْتَهْزِهُونَ ٢ ﴾.

﴿٢١﴾ أي: ﴿واذكر﴾: بالثناء الجميل ﴿أَخا عادٍ﴾: وهو هودٌ عليه السلام، حيث كان من الرسل الكرام، الذين فضَّلهم اللَّه تعالى بالدَّعوة إلى دينه وإرشاد الخلق إليه، ﴿إِذْ أَنذر قومَه﴾: وهم عادٌ ﴿بالأحقافِ﴾؛ أي: في منازلهم المعروفة بالأحقاف، وهي الرمال الكثيرة في أرض اليمن، ﴿وقد خَلَتِ النَّذُر من بين يديه ومن حلفِهِ»: فلم يكن بدعاً منهم ولا مخالفاً لهم، قائلاً لهم: ﴿أَن لا تعبُدوا إلاّ اللَه إِنَّ اللَه وَقد خَلَتِ النَّذُر من بين يديه ومن حلفِهِ»: في منازلهم المعروفة بالأحقاف، وهي الرمال الكثيرة في أرض اليمن، ﴿وقد خَلَتِ النَّذُر من بين يديه ومن حلفِهِ»: فلم يكن بدعاً منهم ولا مخالفاً لهم، قائلاً لهم: ﴿أَن لا تعبُدوا إلاّ اللَه إِنِّ الله الجامعة لكلُ قول ومن حلفِهِ»: فلم يكن بدعاً منهم ولا مخالفاً لهم، قائلاً لهم، فران لا تعبُدوا إلَّا الله إلَّي أَخافُ عليكم عذابَ يوم عظيم»: فأمرهم بعبادة الله الجامعة لكلُ قول سديد وعمل حميد، ونهاهم عن الشَّرْكِ والتَّنديد، وخوفهم إنْ لم يطيعوه العذابَ الشَّديد، فرفي أرش الشَديد، وخوفهم إنْ لم يطيعوه العذابَ الشَّديد، وخوفهم إنْ لم يطيعوه العذابَ الشَّديد، وأولا منهم تله أن الم يُعام إله الحامعة لكلُ قول مديد في أرض السَّديد، وخوفهم إنْ لم يطيعوه الهم، السَّديد، وخوفهم إنْ الله الله الما الكثيرة في أرض اليما منهم ولا مخالفاً لهم، قائلاً لهم، في أن الله الهم الما يحل أول قول مديد أول الله إلَي أَخافُ عليكم عذابَ يوم عظيم.

﴿٢٢﴾ فَـ﴿قَالوا أَجئتنا لِتِأْفِكَنا عن آلهتنا﴾؛ أي: ليس لك من القصد ولا معك من الحقُ إلَّا أنك حِدتنا على آلهتنا، فأردتَ أن تصرِفَنا عنها، ﴿فأَتِنا بِما تَعِدُنا إن كنتَ من الصادقين﴾: وهذا غاية الجهل والعناد.

﴿ ٢٣﴾ ﴿قال إنَّما العلمُ عند اللهِ ٤: فهو الذي بيده أزمَّةُ الأمور ومقاليدُها، وهو الذي يأتيكم بالعذاب إن شاء، ﴿وأبَلَغْكُم ما أرسلتُ به ٤؛ أي: ليس عليَّ إلّا البلاغُ المبين، ﴿ولْكني أراكم قوماً تجهلونَ ٤: فلذلك صدر منكم ما صدر من هذه الجرأة الشديدة.

٤٤ ـ ٢٥ فأرسل الله عليهم العذاب العظيم، وهو الريح التي دمَّرتهم وأهلكتهم، ولهذا قال: ﴿فلما رأوه ؛ أي: العذاب، ﴿عارضا مستقبل أودِيَتِهِم ؟ أي: معترضاً كالسَّحاب، قد أقبل على أوديتهم التي تسيلُ فتسقي نوابتهم ويشربون من آبارها وغدرانها، ﴿قالوا ؟: مستبشرين: ﴿هذا عارض ممطرنا ﴾؛ أي: هذا من آبارها وغدرانها، ﴿قالوا ؟: مستبشرين: ﴿هذا عارض ممطرنا ﴾؛ أي: هذا السحاب سيمطرنا. قال تعالى: ﴿بل هو ما استعجلتُم به ؟؛ أي: هذا الذي جنيتُم به ؟ أي: معلى أنفسكم حيث قالوا ؟: مستبشرين: ﴿هذا عارض ممطرنا ﴾؛ أي: هذا السحاب سيمطرنا. قالوا ؟: مستبشرين: ﴿هذا عارض ممطرنا ؟! في ينتُم به ؟ أي: هذا الذي جنيتُم به ؟ أي: هذا الذي جنيتُم به ؟ أي: هذا الذي جنيتُم به على أنفسكم حيث قلتُم: ﴿فاتنا بما تَعِدُنا إن كنتَ من الصادقين ؟. ﴿ريح فيها عذابٌ أليمٌ. تدمَّرُ كلَّ شيءٍ ؟: تمرُّ عليه من شدَّتها ونحسها، فسلَطها الله ﴿عليهم عذابٌ أليمٌ. تدمُرُ كلَّ شيء ؟: تمرُ عليه من شدَّتها ونحسها، فسلَطها الله ﴿عليهم عذابٌ أليمٌ. تدمُرُ كلَّ شيء ؟: تمرُ عليه من شدَتها ونحسها، فسلَطها الله ﴿عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً، فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجازُ نخل خاوية ؟ ﴿ بأمر ربِّها ؟! أي: قد تلفتُ

سورة الأحقاف (٢٦ ـ ٢٨)

مواشيهم وأموالُهم وأنفسهم. ﴿كَذَلِكَ نَجْزِي القوم المجرمينَ»: بسبب جرمِهِم وظُلمهم.

(٢٦) هذا مع أنَّ اللَه قد أدرَّ عليهم النَّعم العظيمة فلم يشكُروه ولا ذكَروه، ولهذا قال: ﴿ولقد مكَّنَّاهم فيما إن مَكَنَّاكم فيه؟؛ أي: مكنًاهم في الأرض يتناولون طيباتها، ويتمتَّعون يشهواتها، وعمَّرناهم عمراً يتذكَّر فيه من تذكَّر ويتَّعظ فيه المهتدي؛ أي: ولقد مكَّنًا عاداً كما مكَنَّاكم يا هؤلاء المخاطبون؛ أي: فلا تحسبوا أنَّ ما مَكَنَّاكم فيه مختصَّ بكم، وأنَّه سيدفع عنكم من عذاب الله شيئاً، بل غيرُكم أعظمُ منكم تمكيناً، فلم تُغْن عنهم أموالُهم ولا أولادُهم ولا جنودُهم من الله شيئاً، ووجَعَلُنا لهم سمعاً وأبصاراً وأفئدةَه؛ أي: لا قصور في أسماعهم ولا أبصارهم ولا أذهانهم حتى يقال: إنَّهم تركوا الحقَّ جهلاً منهم وعدم تمكُّن من العلم به ولا ولا أذهانهم من شيءَ»: لا قليل ولا كثير، وذلك بسبب أنهم يجحدون آيات الله ولا أفئدتُهم من شيءَ»: لا قليل ولا كثير، وذلك بسبب أنهم يجحدون آيات الله بهم العذاب الذي يكُبُون بوقوعه، ويستهزئون بالرسل الذين حذّروهم منه.

﴿وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفْنَا ٱلَايَنَتِ لَعَلَّهُمْ بَرْحِعُونَ ۞ فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ ٱلَّذِينَ ٱتَخَذَدُوا مِن دُونِ ٱللَهِ قُرْبَانًا مَالِهَةٌ بَلْ ضَنَانُوا عَنَهُمْ وَذَالِكَ إِفْكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ۞ ﴾.

(٢٨) ـ ٢٨) يحذّر تعالى مشركي العرب وغيرهم بإهلاك الأمم المكذّبين الذين هم حول ديارهم، بل كثيرٌ منهم في جزيرة العرب؛ كعادٍ وثمودَ ونحوهم، وأنَّ الله تعالى صَرَّفَ لهم ﴿الآياتِ؟؛ أي: نوَّعها من كل وجه، ﴿لعلهم يرجِعونَ؟: عمَّا هم عليه من الكفر والتكذيب، فلمًا لم يؤمنوا؛ أخذهم اللهُ أخذَ عزيز مقتدر، ولم تنفعهم آلهتُهم التي يَدْعون من دون الله من شيء، ولهذا قال هنا: ﴿فلولا نَصَرَهُم الذين اتَخْدوا من دون الله من شيء، ولهذا قال ها: فقلولا نَصَرَهُم الذين ألذين الذين الذين الذين الذين الذين الذين الذين الذين من الكفر والتكذيب، فلمًا لم يؤمنوا؛ أخذهم اللهُ أخذَ عزيز مقتدر، ولم تنفعهم آلهتُهم التي يَدْعون من دون الله من شيء، ولهذا قال هنا: ﴿فلولا نَصَرَهُم الذين اتَخذوا من دون الله قُربانا آلهةَه؛ أي: يتقرّبون إليهم ويتألّهونهم لرجاء نفعهم. ﴿بل ضلُوا عنهم»: فلم يُجيبوهم ولا دَفَعوا عنهم، فوذلك إفكَهُم وما يفعهم. وأنَّ أعمالهم ستنفعهم، فضلَت وبطلت.

(۱) فى (ب): «وضل عنهم ما كانوا يفترون».

﴿وَإِذْ صَرَفَنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِ بَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَا حَصَرُوهُ قَالُوًا أَنصِنُواً فَلَمًا قُضِى وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ٢ قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبَا أُنزِلَ مِنْ بَعَدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ وَإِلَى طَرِقِ مُسْتَقِيمٍ ٢ يَعَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِى ٱللهِ وَءَامِنُوا بِهِ لَكُمْ مِن دُنُوبِكُمْ وَيُجَرِّكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيهِ ٢ وَمَن لَا يُجِبْ دَاعِي ٱللَهِ قَالَمَا بَيْنَ وَلَنَسَ لَمُ مِن دُنُوبِكُمْ وَيُجَرِّكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيهِ ٢

OR متلورة الأحقاف (٢٩ ـ ٣٢)

(٢٩) كان الله تعالى قد أرسل رسولَه محمداً إلى الخلق إنسهم وجنهم، وكان لا بدَّ من إبلاغ الجميع لدعوة النبوَّة والرسالة؛ فالإنس يمكنه عليه الصلاة وكان لا بدَّ من إبلاغ الجميع لدعوة النبوَّة والرسالة؛ فالإنس يمكنه عليه الصلاة والسلام دعوتُهم وإنذارُهم، وأمَّا الجنَّ؛ فصَرَفَهم الله إليه بقدرته وأرسل إليه فنفراً من الجنِّ يستمعونَ القرآن فلمًا حضَروه قالوا أنصِتوا، أي : وصَّى بعضُهم بعضاً من الجنِّ يستمعونَ القرآن فلمًا حضروه قالوا أنصِتوا، أي : وصَّى بعضهم بعضاً من الجنِّ يستمعونَ القرآن فلمًا حضروه قالوا أنصِتوا، أي : وصَّى بعضهم منذرين» : بذلك، فلما قضييَ» : وقد وَعَوْه وأثَّر ذلك فيهم، الله مونةً لي قومِهم منذرين» : محمداً منهم لهم، وإقامة لحجَّة الله عليهم، وقيَّضهم الله معونةً لرسوله تشريب المحمدة من الجنِّ في نشر نصحاً منهم لهم، وإقامة لحجَّة الله عليهم، وقيَّضهم الله معونةً لرسوله تشريب المريب المحمدة من الجنِّ في الجنِّ من الجنِّ في المريب المحمدة الم من الجنَّ من الجنَّ من الجنَّ في المريب المحمدة من المحمدة الم من المحمن المحمدة من المحمدة من المحمدة منهم منذرين المحمدة من المحمدة منهم الما قضييات : وقد وعنوه وأثَّر ذلك فيهم، فولوا إلى قومِهم منذرين المحمدة منهم لهم، وإقامة لحجَّة الله عليهم، وقيَّضهم الله معونةً لرسوله تشرّة في نشر دعورة وأما المحمدة المحمدة الم من المحمدة المحمدة الله عليهم، وقيَّضهم الله معونةً لرسوله تشرّ في نشر دعورة وألور أله المحمدة من المحمدة منهم لهم، وإقامة لحجَة الله عليهم، وقيَّضهم الله معونةً لرسوله تشرّ في نشر دعورة في الجنًا .

﴿٣٠﴾ ﴿قالوا يا قومًنا إنَّا سَمِعْنا كتاباً أنزِلَ من بعدِ موسى؟ : لأنَّ كتاب موسى أصلٌ للإنجيل وعمدةٌ لبني إسرائيل في أحكام الشرع، وإنَّما الإنجيل متمّم ومكمّل ومغيرُ لبعض الأحكام، ﴿مصدُقاً لما بين يديه يَهدي؟ : هذا الكتاب الذي سَمِعْناه، ﴿إلى الحقّّ؟: وهو الصوابُ في كلُ مطلوبٍ وخبرٍ، ﴿وإلى طريقٍ مستقيمٍ؟ : موصل إلى الله وإلى جنّته من العلم بالله وبأحكامه الدينيَّة وأحكام الجزاء.

(٣١) فلمًا مَدَحوا القرآن وبيَّنوا محلَّه ومرتبته؛ دَعَوْهم إلى الإيمان به، فقالوا: إيا قومَنا أجيبوا داعيَ الله؟؛ أي: الذي لا يدعو إلَّا إلى ربَّه، لا يدعوكم إلى غرض من أغراضِه ولا هوى، وإنَّما يدعوكم إلى ربِّكم لِيُثيبَكم، ويزيلَ عنكم كلَّ شرَّ ومكروه، ولهذا قالوا: ﴿يغفرُ لكم من ذُنوبِكُم ويُجِزِكُم من عذابِ أليم؟: وإذا أجارهم من العذاب الأليم؛ فما ثمَّ بعد ذٰلك إلَّا النعيم؛ فهذا جزاءُ من أجاب داعي الله.

﴿٣٢﴾ ﴿ومَن لا يُجِبْ داعيَ الله فليس بمعجزِ في الأرضِ﴾: فإنَّ الله على كلُّ شيءٍ قديرٌ، فلا يفوته هاربٌ ولا يغالِبُه مغالبٌ، ﴿وليس له من دونِهِ أولياءُ أولئك في ضلالٍ مبينٍ»، وأيُّ ضلال أبلغُ من ضلال مَن نادَتْه الرسل، ووصلت إليه النُّذُر بالآيات البيُّنات والحجج المتواتراتِ فأعرض واستكبر؟!

سورة الأحقاف (٣٣ ـ ٣٥) 🕺

﴿أَوَلَمَرَ بَرَوْإِ أَنَّ أَلَقَهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمَ يَعْىَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَندِرٍ عَلَى أَن بُحْعِىَ ٱلْمَوْتَى بَلَحَ إِنَّهُمْ عَلَى كُلِ شَيْءٍ فَدِيرٌ ٢

﴿٣٣﴾ لهذا استدلالٌ منه تعالى على الإعادة بعد الموت بما هو أبلغُ منها، وهو ﴿أَنَّه الذي خلقَ السماواتِ والأرضَ﴾ على عظمهما وسعتهما وإتقان خلقهما من دون أن يَكْتَرِثَ بذٰلك، ولم يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ؛ فكيف تعجِزُه إعادتُكم بعد موتكم وهو ﴿على كل شيءٍ قديرَ﴾؟!

وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هَٰذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَيِّنَاً قَالَ فَـدُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُسُتُر تَكْفُرُونَ ٢﴾ فَأَصْبِر كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسَتَعْجِل لَمَّمْ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ بَرَوْنَ مَا يُوَعَدُونَ لَمَر يَلِبُوُا إِلَا سَاعَةَ مِن نَهَائٍ بَلَنَخْ فَهَلَ يُهْلَكُ إِلَا الْقَوْمُ الْفَنَسِقُونَ ٢

٤٤% يخبر تعالى عن حال الكفار الفظيعة عند عرضِهِم على النار التي كانوا يكذِّبون بها، وأنَّهم يوبَّخون ويُقال لهم: ﴿اليس هٰذا بِالحقُّ﴾؛ فقد حضرتُموه وشاهدتُموه عياناً، ﴿قالوا بلى وربِّنا﴾: فاعترفوا بذنوبهم وتبين كذبهم، ﴿قال فَذُوقُوا العَذابَ بما كنتُم تكفُرونَ؟؛ أي: عذاباً لازماً دائماً كما كان كفرُكم صفةً لازمةً.

(٣٥% ثم أمر تعالى رسوله أن يصبِرَ على أذيَّة المكذَّبين المعادين له، وأن لا يزال داعياً لهم إلى الله، وأن يقتديَ بصبر أولي العزم من المرسَلين سادات الخَلْق أولي العزائم والهِمَم العالية، الذين عَظُم صَبْرُهم وتمَّ يقينُهم؛ فهم أحقُّ الخلق بالأسوة بهم والقفو لآثارهم والاهتداء بمنارِهِم، فامتثل تَثْثُ لأمر ربَّه، فصبر صبراً لم يصبِرُه نبيَّ قبله، حتى رماه المعادون له عن قوس واحدة، وقاموا جميعاً بصدًه عن الدَّعوة إلى الله، وفعلوا ما يمكنهم من المعاداة والمحاربة، وهو تَثْبُ لم يزل صادعاً بأمر الله، مقيماً على جهاد أعداء الله، صابراً على ما ينالُه من الأدى، حتى محمَّن الله له في الأرض، وأظهر دينَه على سائر الأديان وأمَّته على الأمم،

وقوله: ﴿ولا تستعجل لهم﴾؛ أي: للهؤلاء المكذَّبين المستعجلين للعذاب؛ فإنَّ لهذا من جهلهم وحمقهم؛ فلا يستخفنَّكَ بجهلهم ولا يَحْمِلْك ما ترى من استعجالهم على أن تدعُوَ الله عليهم بذلك؛ فإنَّ كلَّ ما هو آتٍ قريبٌ، و﴿كأنَّهم﴾ حين ﴿يَرَوْنَ ما يوعدونَ لم يَلْبَنُوا﴾ في الدُّنيا ﴿إلَّا ساعةً من نهارٍ﴾؛ فلا يحزُنْك تمتُّعهم القليل وهم صائرون إلى العذاب الوبيل، ﴿بلاغٌ﴾؛ أي: لهذه الدنيا متاعها

1202 سورة محمد (١ ـ ٢ ) وشهواتها ولـذَّاتها بلغةٌ منغصةٌ ودفعُ وقتٍ حاضر قليل، أو لهذا القرآن العظيم ـ الذي بيَّنًا لكم فيه البيانَ التامَّ ـ بلاغٌ لكم وزادٌ إلى الدار الآخرة، ونِعْم الزادُ والبلغةُ، زادّ يوصل إلى دار النعيم، ويعصِمُ من العذاب الأليم؛ فهو أفضل زاد يتزوَّده الخلائق، وأجلُّ نعمة أنعم الله بها عليهم، ﴿فهل بُهْلَكُ؟: بالعقوبات ﴿إِلَّا القومُ الفاسقون﴾؛ أي: الذين لا خير فيهم، وقد خرجوا عن طاعة ربُّهم، ولم يَقْبَلُوا الحقِّ الذي جاءتهم به الرسل، وأعذر الله لهم وأنذرهم، فبعد ذلك إذ يستمرُّون على تكذيبهم وكفرهم، نسأل الله العصمة. آخر تفسير سورة الأحقاف. والحمد لله رب العالمين. تفسير سورة القتال وهي مدنية بنسب أقو ألكن النجبة ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ أَصَـَلَ أَعْنَلَهُمْ ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيلُوا ٱلضَّلِحَتِ وَمَامَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِن تَرْتِبُمْ كَفَرَ عَنَّهُمْ سَتِتَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ ٢ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَبْحُوا ٱلْبَطِلَ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَبْحُوا ٱلْحَقَّ مِن تَرَبِّمُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللهُ لِلنَّاسِ أَمْنَكَهُمْ ٢ ١﴾ لهذه الآياتُ مشتملاتٌ على ذكرِ ثواب المؤمنين، وعقاب العاصين، والسببُ في ذلك، ودعوة الخلق إلى الاعتبار بذلك، فقال: ﴿الذين كفروا وصدُّوا عن سبيل الله﴾: ولهؤلاء رؤساءُ الكفر وأئمَّة الضلال، الذين جمعوا بين الكفر بالله وآياتِهِ والصدِّ لأنفسهم وغيرهم عن سبيل الله، التي هي الإيمانُ بما دعت إليه

واياتِهِ والصد لانفسهم وغيرهم عن سبيل الله، التي هي الإيمان بما دعت إليه الرُّسل واتِّباعه؛ فهؤلاء ﴿أضلَّ الله أعمالَهم﴾؛ أي: أبطلها وأشقاهم بسببها، وهٰذا يشمَلُ أعمالهم التي عملوها لِيَكيدوا بها الحقَّ وأولياء الله، إنَّ الله جَعَلَ كيدَهم في نحورهم، فلم يدرِكوا مما قصدوا شيئاً، وأعمالُهم التي يرجون أن يثابوا عليها؛ إنَّ الله سيُخبِطُها عليهم، والسبب في ذلك أنَّهم اتَبعوا الباطل، وهو كلُّ غايةٍ لا يُراد بها وجه الله من عبادة الأصنام والأوثان. والأعمال التي في نصر الباطل لما كانت باطلةً؛ كانت الأعمال لأجلها باطلة.

٢٦ وأما ﴿الذين آمنوا﴾ بما أنزل الله على رسلِهِ عموماً وعلى محمدٍ على



سورة محمد (٣ ـ ٤)

خصوصاً، ﴿وعملوا الصالحات﴾: بأن قاموا بما عليهم من حقوق الله وحقوق العباد الواجبة والمستحبَّة، ﴿كفَر الله عنهم سيئاتِهِم﴾: صغارها وكبارها، وإذا كُفِّرَتْ سيئاتُهم؛ نَجَوْا من عذاب الدُّنيا والآخرة، ﴿وأصلح بالَهم﴾؛ أي: أصلح دينهم ودنياهم وقلوبهم وأعمالهم، وأصلَحَ ثوابَهم بتنميتِهِ وتزكيتِهِ، وأصلح جميع أحوالهم.

﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرَبَ الرِّقَابِ حَتَّى إِذَا أَنْحَنْتُمُوهُمْ فَشُدُوا الْوَتَانَ فإمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِنَاتُهُ حَتَّى تَضَعَ الحَرِّبُ أَوْزَارَهَا ذَلِكَ وَلَقَ بَشَاءُ اللَّهُ لَاَنَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِينَ لِبَبْلُوَا بَعْضَحُم بِبَعْضُ وَالَّذِينَ قُلِلُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ فَلَنَ يُضِلَ أَعْمَلَكُمْ ۞ سَبَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالْهُمْ ۞ وَيُبْخِلُهُمُ الْمُنَةَ عَرَفَهَا لَهُمْ ۞ .

٤٤ يقول تعالى مرشداً عباده إلى ما فيه صلاحُهم ونصرُهم على أعدائهم: هواذا لقيتُم الذين كفروا؟: في الحرب والقتال؛ فاصدُقوهم القتال واضربوا منهم الأعناق حتى تُنْخِنوهم وتكسروا شوكتهم وتبطلوا شِرَّتهم؛ فإذا فعلتم ذٰلك ورأيتم الأسر أولى وأصلح؛ هوفشدُوا الوثاقَ؟؛ أي: الرباط، وهذا احتياط لأسرهم لئلاً يهربوا؛ فإذا شدً منهم الوَثاق؛ اطمأنَّ المسلمون من حربهم<sup>(٢)</sup> ومن شرَّهم؛ فإذا كانوا تحت أسركم؛ فأنتُم بالخيار بين المنِّ عليهم وإطلاقهم بلا مال ولا فداء، وإما أن تفدوهم بأن لا تطلقوهم حتى يشتروا أنفسهم، أو يشتريَهم أصحابُهم بمال أو بأسير مسلم عندهم، وهذا الأمر مستمرً هجتى تَضَعَ الحربُ أوزارها؟؛ أي: حتى لا يبقى حربٌ وتبقَون في المسالمة والمهادنة؛ فإنَّ لكلً مقام مقالاً، ولكلً حال حكماً.

(۲) كذا فى (أ). وفى (ب): «هربهم».

(١) في (ب): «باقياً».

سورة محمد (ه \_ ۷) فالحال المتقدِّمة إنَّما هي إذا كان قتالٌ وحربٌ؛ فإذا كان في بعض الأوقات لا حرب فيه لسبب من الأسباب؛ فلا قتل ولا أسر. ﴿ذَلِكَ؟: الْحَكَم المذكور في ابتلاء المؤمنين بالكافرين ومداولة الأيام بينهم وانتصار بعضهم على بعض، ﴿ولو يشاءُ الله لانتصَرَ منهم؟: فإنه تعالى على كلُّ شيءٍ قديرٌ، وقادرٌ على أن لا ينتصرَ الكفار في موضع واحدٍ أبداً، حتى يبيدَ المسلمونَ خضراءهم، ﴿ولكن لِيَبْلُوَ بعضَكم ببعض؟: ليقوم سوقُ الجهاد، وتتبيَّن بذلك أحوال العباد الصادق من الكاذب، وليؤمن مَنْ آمن إيماناً صحيحاً عن تبصرةِ(') لا إيماناً مبنيًا على متابعة أهل الغلبة؛ فإنَّه إيمانٌ ضعيفٌ جدًّا، لا يكاد يستمرُّ لصاحبه عند المحن والبلايا. ﴿والذين قُتِلوا في سبيل الله؟: لهم ثوابٌ جزيلٌ وأجرَّ جميلٌ، وهم الذين قاتلوا مَنْ أُمِروا بقتالهم؛ لتكون كلمة الله هي العليا؛ فهؤلاء لن ﴿يضِلْ﴾ الله ﴿أعمالَهم»؛ أي: لن يحبِطَها ويبطلها، بل يتقبَّلها وينمِّيها لهم ويظهر من أعمالهم نتائجها في الدنيا والآخرة.

حالهم وأمورهم، وثوابُهم يكون صالحاً كاملاً لا نَكَدَ فيه ولا تنغيصَ بوجه من الوجوه.

٢ (يدخِلُهم الجنة عرَّفها لهم؟؛ أي: عرَّفها أولاً بأن شوَّقهم إليها، ونعتها الله الله المعتها الما المعتها الم المعتلم المعتها المعت المعتها المعتما المعتها المعتها المعتها المعتها المعتها المعتها المعتها الم المعتها ال المعتها الم المعتها المعتها المعتها المعتها المعتها المعتا المعتا المعتها المعتها المعتها المعتها المعتا المعتا المعتا المعته المعتال المعتها المعتها المعتها المعتها المعتها المعتا ال لهم، وذكر لهم الأعمال الموصلة إليها، التي من جملتها القتل في سبيل الله، ووقْقهم للقيام بما أمرهم به ورغبهم فيه، ثم إذا دخلوا الجنة؛ عرَّفهم منازلهم وما احتوت عليه من النعيم المقيم والعيش السليم.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ حَامَنُوا إِن تَنْصُرُوا ٱللَّهَ يَتُصْرَكُمْ وَيُثَبِّتَ أَقْدَامَتُكُمْ ٢ أَصْنَكُهُمْ ٢ إِنَّ أَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأَحْطَ أَعْنَكُهُمْ ﴾.

٧﴾ لهذا أمرّ منه تعالى للمؤمنين أن يَنْصُروا الله بالقيام بدينِهِ والدعوة إليه وجهاد أعدائه، والقصد بذلك وجه الله؛ فإنَّهم إذا فعلوا ذلك؛ نصرهم وثبَّت أقدامهم؛ أي: يربط على قلوبهم بالصبر والطمأنينة والثبات، ويصبِّر أجسادهم على ذٰلك، ويعينُهم على أعدائهم؛ فهذا وعدَّ من كريم صادق الوعد أنَّ الذي ينصُرُه بالأقوال والأفعال سينصُرُه مولاه، وييسِّر له أسباب النصر من الثبات وغيره.

(١) فى (ب): «بصيرة».

سورة محمد (٨ ـ ١٢)

الذين كفروا بربِّهم ونصروا الباطل؛ فإنَّهم في تعس؛ أي: انتكاس من أمرهم وخذلانٍ، ﴿وأضلَ أعمالَهم﴾؛ أي: أبطل أعمالهم التي يَكيدونَ بها الحقَّ، فرجع كيدُهم في نحورهم، وبطلت أعمالُهم التي يزعمون أنهم يريدون بها وجه الله.

﴿٩﴾ ذٰلك الإضلال والتعس للذين كفروا بسبب أنّهم ﴿كرهوا ما أنزل الله من القرآن الذي أنزله [اللّه] صلاحاً للعباد وفلاحاً لهم، فلم يقبلوه، بل أبغضوه وكرهوه، ﴿فأحبط أعمالهم؟

أَنَدُر يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْتَ كَانَ عَلِيَبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمَرَ ٱللَّهُ عَلَيْتِمْ وَلِلْكَفِرِينَ أَمْنَالُهَا فَا ذَلِكَ وَلِكَفِرِينَ أَمْنَالُهَا وَاللَّهُ عَلَيْتِمْ وَلِلْكَفِرِينَ أَمْنَالُهَا وَإِنَّ وَاللَّهُ عَلَيْتُ مَا أَنْ عَلِيمَ مَوْلَى لَهُمْ إِنَّ عَالَيَهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْتُهُمَ عَلَيْهِمُ وَاللَّهُ عَلَيْتُهُمُ اللَّهُ عَلَيْتُ مَا يَعْدَى اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمُ وَاللَّهُ عَلَيْتُهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْتُ مَ عَلَيْهِمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَمْ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَاللَّهُ عَلَيْتُهُ عَلَيْهُمُ وَا عَنْ عَامَةُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْتُ مَ عَلَيْهُمُ وَا عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنِ عَلَيْنُ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْتُ عَلَيْنَا الْعَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَا اللَيْنِهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَا عَالَيْنَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكَ عَلَيْ عَ وَعَلَيْ عَلَيْنَا مِنَا اللَهُ عَلَيْ ع وَالْنَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْنِ عَلَيْ عَ مُوالْعَا عَلَيْ عَلُ

(١٠﴾ أي: أفلا يسير لهؤلاء المكذّبون بالرسول على المواقب؛ فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم»: فإنَّهم لا يجدون عاقبتهم إلَّا شرَّ العواقب؛ فإنَّهم لا يلتفتون يمنة ولا يسرة إلَّا وجدوا ما حولهم قد بادوا وهلكوا واستأصلهم التكذيب والكفر، فخمدوا، ودمَّر الله عليهم أموالهم وديارهم، بل دمَّر أعمالهم ومكرهم، وللكافرين في كلُّ زمان ومكان أمثالُ لهذه العواقب الوخيمة والعقوبات الذميمة، وأما المؤمنونَ؛ فإنَّ الله تعالى يُنجيهم من العذاب، ويُجْزِلُ لهم كثير الثواب.

(١١﴾ ﴿ذٰلك بأنَّ الله مولى الذين آمنوا﴾: فتولَّاهم برحمته، فأخرجهم من الظلمات إلى النور، وتولَّى جزاءهم ونصرهم، ﴿وأنَّ الكافرين﴾: بالله تعالى؛ حيث قطعوا عنهم ولاية الله، وسدُّوا على أنفسهم رحمته ﴿لا مولى لهم﴾: يهديهم إلى سبل السلام، ولا يُنجيهم من عذاب الله وعقابه، بل أولياؤُهُم الطاغوتُ؛ يخرِجونَهم من النورِ إلى الظُّلمات، أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّدَلِحَتِ جَنَّنتِ تَجْرِي مِن تَخْضِهَا ٱلأَنْهَنَّ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُوْنَ وَبِأَكْلُونَ كَمَا تَأَكُّلُ ٱلأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَنْوَى لَهُمْ ٢٠٠٠

 - اسورة محمد (۱۳ ـ ۱۰ م) ولا فضل، بل جلٍّ همِّهم ومقصدهم التمتُّع بلذَّات الدُّنيا وشهواتها، فترى حركاتهم

الظاهرة والباطنة دائرةً حولها غير متعدِّيةٍ لها إلى ما فيه الخير والسعادة، ولهذا كانت النارُ مثوى لهم؛ أي: منزلاً معدًّا لا يخرجون منها ولا يفتَّر عنهم من عذابها.

﴿وَكَأَنِن مِّن قَرْيَةٍ هِيَ أَسَدُّ قُوَّةً مِّن قَرْيَكِ ٱلَّتِي أَخْرَجَنْكَ أَهْلَكُنْهُمْ فَلَا نَاصِرَ لهُتُم ٢

١٣﴾ أي: وكم من قرية من قُرى المكذِّبين هي أشدُّ قوةً من قريتك في الأموال والأولاد والأعوان والأبنية والآلات، أهلكناهم حين كذَّبوا رُسُلنا، ولم تُفِذ فيهم المواعظُ؛ فلم نجد لهم ناصراً، ولم تغن عنهم قوتُهم من عذاب الله شيئاً؛ فكيف حال لهؤلاء الضعفاء أهل قريتك إذ أخرجوك عن وطنك، وكذَّبوك وعادَوْك، وأنت أفضل المرسلين وخير الأولين والآخرين؟! أليسوا بأحقَّ من غيرهم بالإهلاك والعقوبة، لولا أنَّ الله تعالى بعثَ رسوله بالرحمة والتأنِّي بكل كافرٍ وجاحدٍ.

﴿أَفَمَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَّبِدٍ كَمَن زُبِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ۔ وَٱبْتُعُوّا أَهْوَآءَهُم ٢

١٤﴾ أي: لا يستوي من هو على بصيرة من أمر دينه علماً وعملاً قد علم الحقِّ واتَّبعه، ورجا ما وعده الله لأهل الحقِّ؛ كمن هو أعمى القلب، قد رَفَضَ الحقِّ وأضلُّه واتَّبع هواه بغير هدى من الله، ومع ذلك يرى أنَّ ما هو عليه هو الحقُّ؛ فما أبعد الفرق بين الفريقين! وما أعظم التفاوت بين الطائفتين! أهل الحقُّ وأهل الغيّ.

﴿ مَنَلُ الْجُنَةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنْقُونُ فِيهَا ٱنْهَرُ مِن مَّآءٍ غَيْرٍ عَاسِنٍ وَأَنْهَرُ مِن لَبَنٍ لّمَر يَنفَيَّر طَعْمُهُ وَأَنْهَنَّ مَنْ خَمَرٍ لَذَةِ لِلشَّنْرِبِينَ وَأَنْهَنُرُ مِّنْ عَسَلٍ مُصَفَّى وَلَهُمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلنَّمَزَتِ وَمَغْفِرَهُ مِّن زَبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِي ٱلنَّارِ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَفَطَّعَ أَمْعَاًءَهُمْ ﴿ ﴾ .

١٥﴾ أي: مثل الجنة التي أعدَّها الله لعباده الذين اتَّقوا سَخَطَه، واتَّبعوا رضوانه؛ أي: نعتها وصفتها الجميلة، ﴿فيها أنهارٌ من ماءٍ غير آسن؟؛ أي: غير متغيِّر لا بوخم ولا بريح منتنةٍ ولا بمرارة ولا بكدورةٍ، بل هو أعذب المياه وأصفاها وأطيبها ريحاً وألذَها شرباً، ﴿وأنهار من لبنِ لم يتغيَّر طعمُه﴾: بحموضة ولا غيرها، ﴿وأنهار من خمرٍ لَذَةٍ للشاربينَ؟؛ أي: يُلتذُ بها() شاربه لذة عظيمةً،

(۱) في (ب): «به».

لا كخمر الدنيا الذي يُكره مذاقُه ويُصَدِّع الرأس ويغوِّلُ العقلَ، ﴿وأنهار من عسل مصفًى»: من شمعه وسائر أوساخه. ﴿ولهم فيها من كلَّ الشمرات»: من نخيل وعنب وتفاح ورمانٍ وأترجَّ وتينٍ وغير ذلك ممَّا لا نظير له في الدُّنيا؛ فهٰذا المحبوبُ المطلوبُ قد حَصَلَ لهم. ثم قال: ﴿ومغفرة من ربُهم»: يزول بها عنهم المرهوبُ؛ فأيُّ هُؤلاء خيرٌ أم ﴿من هو خالدٌ في النار»: التي اشتدَّ حرُّها وتضاعف عذابُها، ﴿وسُقوا﴾: فيها ﴿ماءَ حميماً»؛ أي: حارًا جدًا، ﴿فقطَّع أمعاءهم»: فسبحان من فاوت بين الدارين والجزاءين والعاملين والعملين.

وَمِعْهُم مَّن يَسْتَعِعُ إِلَيْكَ حَتَّىٰ إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ مَانِعًا أُوْلَتِهَكَ الَذِينَ طَبَعَ اللَهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَانْبَعُوْ أَهْوَاءَهُمْ ۞ وَالَذِينَ آهْنَدَوْا زَادَهُمْ هُدَى وَءَانَدُهُمْ تَفُوَنَهُمْ ﴿

(١٦) يقول تعالى: ومن المنافقين ﴿مَن يستمعُ إليكَ»: ما تقول؛ استماعاً لا عن قَبول وانقياد، بل معرضةً قلوبهم عنه، ولهذا قال: ﴿حتى إذا خرجوا من عندك قالوا للذين أوتوا العلم»: مستفهمينَ عمَّا قلتَ وما سمعوا ممَّا لم يكن لهم فيه رغبةً: ﴿ماذا قال آنفاً»؛ أي: قريباً! وهذا في غاية الذمَّ لهم؛ فإنَّهم لو كانوا حريصين على الخير؛ لألقَوا إليه أسماعهم ووعتْه قلوبُهم وانقادت له جوارحهم، ولكنَّهم بعكس هذه الخير؛ الذي قلوبهم عنه، ومن المناوي عايمة الذي الذي الم يكن لهم فيه رغبة : ﴿ماذا قال آنفاً»؛ أي: قريباً! وهذا في غاية الذمَّ لهم؛ فإنَّهم لو كانوا حريصين على الخير؛ لألقَوا إليه أسماعهم ووعتْه قلوبُهم وانقادت له جوارحهم، ولكنَّهم بعكس هذه الحال، ولهذا قال: ﴿وَلَنْكَ الذين طَبَعَ الله على قلوبهم»؛ إي يتما قلت وأول الذي الذي على قلوبهم لو كانوا ولكنَهم بعكس هذه الحال، ولهذا قال: ﴿وَلَنْكَ الذين طَبَعَ الله على قلوبهم وانهم، إي يتم على الغير؛ التي تصل إليها بسبب اتباعهم أهواءهم التي لا يهوون فيها إلا الباطل.

(١٧) ثم بيَّن حالَ المهتدين، فقال: ﴿والذين اهتدَوْا﴾: بالإيمان والانقياد واتُباع ما يرضي الله ﴿زادهم هدىً﴾: شكراً منه تعالى لهم على ذلك، ﴿وآتاهم تَقُواهمَ﴾؛ أي: وفَقهم للخير، وحفِظَهم من الشرِّ. فذكر للمهتدين جزاءين: العلم النافع، والعمل الصالح.

﴿نَهَلَ يَظْرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِبَهُم بَغَنَةٌ فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا فَأَنَّ لَهُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرَنِهُمْ ﴿).

(١٨) أي: فهل ينظر لهؤلاء المكذبون أو<sup>(١)</sup> ينتظرون ﴿إَلَّا الساعة أن تأتِيَهُم بغتةَه؛ أي: فجأة وهم لا يشعرون، ﴿فقد جاء أشراطُها﴾؛ أي: علاماتها الدالَّة على قربِها ﴿فأنى لهم إذا جاءتهم ذِكراهمَه؛ أي: من أين لهم إذا جاءتُهم الساعةُ

(۱) في (ب): «و».

سورة محمد (١٦ ـ ١٨)

سورة محمد (١٩)

وانقطعتْ آجالهم أن يتذكَّروا ويستعتبوا؛ قد فات ذٰلك وذهب وقتُ التذكُّر؛ فقد عُمِّروا ما يتذكَّر فيه من تذكَّر وجاءهم النذير. ففي لهذا الحثُّ على الاستعداد قبل مفاجأة الموت؛ فإنَّ موت الإنسان قيامُ ساعته.

﴿فَاعَلَمَ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَا آلَتُهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَلْنِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ وَاللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَنُوَنِكُمُ (١) .

١٩﴾ العلم لا بدَّ فيه من إقرار القلب ومعرفتِهِ بمعنى ما طُلِبَ منه علمه، وتمامه أن يعملَ بمقتضاه. ولهذا العلم الذي أمر الله به، وهو العلم بتوحيد الله، فرضُ عينٍ على كلُّ إنسان، لا يسقطُ عن أحدِ كائناً مَن كان، بل كلُّ مضطرٌ إلى ذٰلك.

والطريق إلى العلم بأنَّه لا إله إلَّا الله() أمورٌ :

أحدُها ـ بل أعظمها ـ: تدبُّر أسمائه وصفاته وأفعاله الدالَّة على كماله وعظمتِهِ وجلالِهِ؛ فإنَّها توجب بذل الجهد في التألُّه له والتعبُّد للربِّ الكامل الذي له كلُّ حمدٍ ومجدٍ وجلال وجمال

ا**لثاني**: العلمُ بأنَّه تعالى المنفردُ بالخلق والتدبير، فيعلم بذُلك أنَّه المنفرد بالألوهية.

**الثالث**: العلم بأنَّه المنفرد بالنعم الظاهرة والباطنة الدينيَّة والدنيويَّة؛ فإنَّ ذٰلك يوجب تعلُّق القلب به ومحبَّته والتألُّه له وحده لا شريك له.

**الرابع**: ما نراه ونسمعه من الثوابِ لأوليائِهِ القائمين بتوحيدِهِ من النصر والنعم العاجلة، ومن عقوبتِهِ لأعدائِهِ المشركين به؛ فإنَّ هٰذا داعٍ إلى العلم بأنَّه تعالى وحده المستحقُّ للعبادة كلُّها.

الخامس: معرفة أوصاف الأوثان والأنداد التي عُبِدَت مع الله واتُّخِذت آلهة، وأنَّها ناقصةً من جميع الوجوه، فقيرةً بالذات، لا تملك لنفسها ولا لعابديها نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، ولا ينصرون مَن عبدهم ولا ينفعونهم بمثقال ذرَّةٍ من جلب خير أو دفع شرَّ؛ فإنَّ العلم بذلك يوجب العلم بأنَّه لا إله إلا الله<sup>(۱)</sup> وبطلان إلهيَّة ما سواه.

(1) في (ب): «هو».



سورة محمد (١٩)

السادس: اتَّفاق كتب الله على ذٰلك وتواطؤها عليه.

السابع: أن خواصً الخلق الذين هم أكملُ الخليقة أخلاقاً وعقولاً ورأياً وصواباً وعلماً ـ وهم الرسلُ والأنبياءُ والعلماء الربانيُّون ـ قد شهِدوا لله بذٰلك.

الثامن: ما أقامه الله من الأدلَّة الأفقيَّة والنفسيَّة التي تدلُّ على التوحيد أعظم دلالةٍ وتنادي عليه بلسان حالها بما أوْدَعَها من لطائف صنعتِهِ وبديع حكمتِهِ وغرائب خلقِهِ؛ فهٰذه الطرق التي أكثر الله من دعوةِ الخلق بها إلى أنَّه لا إلٰه إلَّا الله، وأبداها في كتابه وأعادها، عند تأمُّل العبد في بعضها؛ لا بدَّ أن يكون عنده يقينً وعلمٌ بذٰلك؛ فكيف إذا اجتمعت وتواطأت واتَّفقت وقامت أدلَّة للتوحيد من كلُّ جانب؟! فهناك يرسخُ الإيمان والعلم بذٰلك في قلب العبد؛ بحيث يكون كالجبال الرواسي، لا تزلزِلُه الشُّبه والخيالات، ولا يزداد على تكرُّر الباطل والشُّبه إلَّا نموًا العظيم والتأمُّل في آياته؛ فإنه الباب العليم بذلك من تعالم من كرُّر الباطل والشُّبه الله مؤا تفاصلُواسي، لا تزلزِلُه الشُّبه والخيالات، ولا يزداد على تكرُّر الباطل والشُّبه الآ نموًا وكمالاً. هٰذا، وإن نظرتَ إلى الدليل العظيم والأمر الكبير ـ وهو تدبُّر هٰذا القرآن العظيم والتأمُل في آياته؛ فإنَّه البابُ الأعظم إلى العلم بالتوحيد، ويحصُلُ به من

وقوله: ﴿واستغفر لذنبِكَ﴾؛ أي: اطلب من الله المغفرة لذنبك؛ بأن تفعلَ أسباب المغفرة من التوبة والدُّعاء بالمغفرة والحسنات الماحية وترك الذُّنوب والعفو عن الجرائم، ﴿وَ﴾ استغفر أيضاً ﴿للمؤمنين والمؤمناتِ﴾؛ فإنَّهم بسبب إيمانهم كان لهم حقَّ على كلُّ مسلم ومسلمةٍ، ومن جملة حقوقهم أن يُدعَى لهم ويُسْتَغْفَرَ لذُنوبهم، وإذا كان مأموراً بالاستغفار لهم المتضمِّن لإزالة الذُنوب وعقوباتها عنهم؛ فإنَّ من لوازم ذُلك النُّصح لهم، وأن يحبَّ لهم من الخير ما يحبُّ لنفسه، ويكره فلم من الشرِّ ما يكرهُ لنفسِه، وأن يحبَّ لهم من الخير ما يحبُّ لنفسه، ويكره فلوبُهم، ويغفو عن مساويهم ومعايبهم، ويحرصُ على اجتماعهم اجتماعاً تتألف به قلوبُهم، ويزول ما بينهم من الأحقاد المفضية للمعاداة والشقاق، الذي به تكثرُ ومجيئكم، ﴿ومَنُواكمَهُ: الذي به تستقرُون؛ فهو يعلمكم في الحركات والسَّكات، فيجازيكم على ذٰلك أنتَمَّ الجزاء وافاه.

وَيَقُولُ الَذِينَ مَامَنُوا لَوْلَا نُزِلَتْ سُوَرَةٌ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ تُحْكَمَةٌ وَذَكِرَ فِبهَا الْفِتَـالُ رَأَيْتَ الَذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَـرَضٌ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَـرَ الْمَغْشِي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَأَوْلَى لَهُمْ

سورة محمد (۲۰ ـ ۲۱)

مَعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَحَدَقُواْ اللَهَ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهْمَ ۞ فَهَلَ عَسَيْتُم إِن تُوَلَيْتُمَ أَن تُفْسِدُوا في ٱلأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ۞ أُوْلَبِكَ الَذِينَ لَمَنَهُمُ اللَهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَرَهُمْ ۞ ﴾.

﴿ ٢﴾ يقول تعالى: ﴿ ويقولُ الذين آمنوا﴾: استعجالاً ومبادرةً للأوامر الشاقَة: ﴿ لولا نُزْلَتْ سورةٌ ﴾؛ أي: فيها الأمر بالقتال، ﴿فإذا أنزِلَتْ سورةٌ محكمةٌ ﴾؛ أي: ملزم العمل بها، ﴿ وذُكِرَ فيها القتالُ ﴾: الذي هو أشقُ شيء على النفوس؛ لم يثبت ضعفاء الإيمان على امتثال هذه الأوامر، ولهذا قال: ﴿ رأيتَ الذين في قلوبِهم مرضٌ ينظُرون إليك نَظَرَ المغشيّ عليه من الموت ﴾: من كراهتهم لذلك وشدَته عليهم، وهذا كقوله تعالى: ﴿ ألم تَرَ إلى الذين قيل لهم كُفُوا أيدِيَكم وأقيموا الصلاة وآتوا الزَّكاة فلمًا كُتِبَ عليهم القتالُ إذا فريقٌ منهم يخشَوْن الناس كخشية الله أو أشدَّ خشيةً ﴾.

٢٠ - ٢١ ثم نديهم تعالى إلى ما هو الأليقُ بحالهم، فقال: ﴿فَأُولَى لَهُمَ ـ طاعةٌ وقولٌ معروفٌ ﴾؛ أي: فأولى لهم أن يمتئلوا الأمر الحاضر المحتِّم عليهم، ويَجْمَعوا عليه هِمَمَهم، ولا يطلبوا أن يَشْرَعَ لهم ما هو شاقً عليهم، وليفرّحوا بعافية الله تعالى وعفوهٍ، ﴿فإذا عزم الأمرَ﴾؛ أي: جاءهم أمر<sup>(١)</sup> جدٍّ وأمر محتَّم، ففي لهذه الحال، لو ﴿صَدَقُوا اللَّهَ﴾: بالاستعانة به وبذل الجهد في امتثاله، ﴿لكان خيراً لهم﴾:' من حالهم الأولى، وذلك من وجوه: منها: أنَّ العبَّد ناقصٌ من كلُّ وجه، لا قدرة له إلَّا إن أعانه الله؛ فلا يطلب زيادة على ما هو قائم بصدده ا ومنها: أنَّه إذا تعلَّقت نفسُه بالمستقبل؛ ضعف عن العمل بوظيفة وقته الحاضر وبوظيفة المستقبل، أما الحال؛ فلأنَّ الهمَّة انتقلت عنه إلى غيره، والعمل تبعّ للهمَّة. وأما المستقبل؛ فإنَّه لا يجيء حتى تفتُرَ الهمَّة عن نشاطها، فلا يُعان عليه ومنها: أنَّ العبد المؤمِّل للأمال المستقبلة، مع كسله عن عمل الوقت الحاضر، شبية بالمتألِّي الذي يجزم بقدرته على ما يستقبل من أموره؛ فأحرى به أن يُخْذَلَ ولا يقوم بما همَّ به و[وطَّن]<sup>(٢)</sup> نفسه عليه؛ فالذي ينبغي أن يجمع العبد همَّه وفكرتَه ونشاطُه على وقته الحاضر، ويؤدِّي وظيفته بحسب قدرته، ثم كلُّما جاء وقتٌ؛ استقبله بنشاط وهمَّةٍ عاليةٍ مجتمعةٍ غير متفرِّقة، مستعيناً بربِّه في ذٰلك؛ فهٰذا حريٍّ بالتوفيق والتسديد في جميع أموره.

- (١) في (ب): «الأمر».
- (٢) كذا في هامش (ب) بعد أن صوبها الشيخ: وأمَّا في ( أ ) فقد بقيت: "توعد».



سورة محمد (۲۲ ـ ۲۰)

(٢٢) ثم ذكر تعالى حال المتولي عن طاعة ربه، وأنّه لا يتولّى إلى خير، بل إلى شرّ، فقال: ﴿فهل عسيتُمْ إن تَوَلَّيتُم أن تفسدوا في الأرض وتقطّعوا أرحامكم؟؛ أي: فهما أمران: إمّا التزامّ لطاعة الله وامتثالٌ لأوامره؛ فثَمَّ الخيرُ والرشدُ والفلاح. وإمّا إعراضٌ عن ذٰلك وتولي عن طاعةِ الله؛ فما ثَمَّ إلَّا الفساد في الأرض بالعمل بالمعاصي وقطيعة الأرحام.

OR QUR'ÀNIC THOUGHT

﴿ ٢٣﴾ ﴿ أُولَــتــك الــذيــن؟: أفــسـدوا فـي الأرض، وقــطَّـعـوا أرحــامــهــم. ﴿ لَعَنَهم اللَه؟: بأن أبعدهم عن رحمته وقربوا من سخط الله ﴿ فأصمَهم وأعمى أبصارَهم؟؛ أي: جعلهم لا يسمعون ما ينفَعُهم ولا يبصرونه؛ فلهم آذانٌ ولَكن لا تسمعُ سماع إذعانٍ وقَبولٍ، وإنَّما تسمع سماعاً تقومُ بها<sup>(١)</sup> حجةُ الله عليها، ولهم أعينٌ ولُكن لا يبصِرون بها العبرَ والآيات، ولا يلتفتونَ بها إلى البراهين والبيَّنات.

﴿أَفَلَا يَنْدَبِّرُونَ الْقُرْءَاتَ أَمْرَ عَلَى قُلُوبٍ أَفْغَالُهُمَ ٢

٤٢﴾ أي: فهلاً يتدبَّر لهؤلاء المعرضون لكتاب الله ويتأمَّلونه حقَّ التأمُّل؛ فإنهم لو تدبَّروه؛ لدلَّهم على كلَّ خير، ولحذَّرهم من كلِّ شرَّ، ولملاً قلوبَهم من الإيمان وأفتدتهم من الإيقان، ولأوصلَهم إلى المطالب العالية والمواهب الغالية، ولبيَّن لهم الطريقَ الموصلة إلى الله وإلى جنَّته ومكمَّلاتها ومفسداتها، والطريقَ الموصلة إلى العذاب، وبأيَّ شيء يُحذر<sup>(٢)</sup>، ولعرَّفهم بربُّهم وأسمائه وصفاته وإحسانه، ولشوَّقهم إلى الثواب الجزيل، ورهَّبهم من العقاب الوبيل، ﴿أَم على قلوب أقفالُها﴾؛ أي: قد أغلق على ما فيها من الإعراض والغفلة والاعتراض<sup>(٣)</sup>، وأقفِلُت فلا يدخلها خيرً أبداً؟! هٰذا هو الواقع.

﴿إِنَّ الَّذِبِبَ آرْنَدُوا عَلَىٰ آدَبَرِهِمِ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَفُ الشَّيَطِنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمَلَى لَهُمْ ۞ ذَلِكَ بِآنَهُمْ قَالُوا لِلَّذِبِتَ كَرِهُوا مَا نَزَّكَ اللَهُ سَنْطِيعُهُمْ فِي بَعْضِ الْأَمَرِّ وَاللَهُ يَسْلَمُ إِسَرَارَهُمْ ۞ فَكَيْفَ إِذَا نَوَفَتَهُمُ الْمَلَكِمِكَةُ يَعْدِيُونَ وُجُومَهُمْ وَأَدَبَدَهُمْ ۞ ذَلِكَ بِأَنَهُمُ انْبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَهُ وَكَرِهُوا رِضْوَنَتُهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمُ هُمَ وَأَمَا

٢٥ يخبر تعالى عن حالة المرتدين عن الهدى والإيمان على أعقابهم إلى

- (۱) في (ب): «به».
  (۲) في (ب): "تحذر».
  - (٣) في (ب): «على ما فيها من الشر».



1771

اسورة محمد (۲۹ ـــٔ ۳۰)

الضلال والكفران، ذلك لا عن دليل دلَّهم ولا برهان، وإنَّما هو تسويلٌ من عَدوَّهم الشيطان، وتزيينٌ لهم وإملاءً منه لهم؛ ﴿يعِدُهم ويمنِّيهم وما يعِدُهُم الشيطانُ إلَّا غروراَ﴾.

﴿٢٦﴾ و﴿ذَلكَ؟: أَنَّهُم قَدْ تَبَيَّن لَهُم الهدى، فَزَهُدُوا فَيه ورفضوه، و﴿قَالُوا لَلهُ وَلَمُ وَمُؤْلُكُ؟: أَنَّهُم قَدْ تَبَيَّن لَهُم الهدى، فَزَهُدُوا فَيه ورفضوه، وَهُقَالُوا لَلَذَين كَرِهُوا مَا نَزَلَ اللهُ؟: من المبارزين العداوة لله ولرسوله: ﴿سَنُطيعكم فَي بِعض الأَمَرِ»؛ أي: الذي يوافق أهواءهم؛ فلذلك عاقبهم الله بالضلال والإقامة على ما يوصِلُهُم إلى الشقاء الأبدي والعذاب السرمدي، ﴿وَاللهُ يعلمُ إسرارَهُمَ»: فلذلك فضحهم، وبيَّنها لعباده المؤمنين؛ لئلاً يعترُوا بها.

(٢٧) وفكيف ترى حالَهم الشنيعة ورؤيتهم الفظيعة، وإذا توفَّتهم الملائكة): الموكلون بقبض أرواحهم، ويضربون وجوهَهم وأدبارَهم): بالمقامع الشديدة.

﴿ذَلكَ؟ ﴿ذَلكَ؟: العذابُ الذي استحقُوه ونالوه، بسبب ﴿أَنَهم اتَّبعوا ما أَسخَطَ اللّهَ؟: من كل كفر وفسوق وعصيانٍ، ﴿وكرهوا رضوانَهَ؟: فلم يكن لهم رغبةٌ فيما يقرّبهم إليه ولا يدنيهم منه، ﴿فأحبط أعسمالَهمَ؟؛ أي : أبطلها وأذهبها، وهذا بخلاف من اتَّبع ما يُرضي الله وكره سخطه؛ فإنَّه سيكفر عنه سيئاتِهِ ويضاعِفُ له أجره وثوابه.

﴿ أَمَّ حَسِبَ الَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَرَضٌ أَن لَن يُغْرِجَ اللَّهُ أَضَعْنَهُمْ ۞ وَلَوْ نَشَاً، لأَرْتِنَكَهُمْ فَلَعَرَفَنَهُم بِسِيمَهُمٌ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْمَنَلَكُمُ ۞ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّنِبِينَ وَنَبْلُوا أَخْبَارَكُمُ ۞ ﴾.

﴿٢٩ يقول تعالى: ﴿أَم حَسِبَ الذين في قلوبهم مرضٌ : من شبهة أو شهوة ؛ بحيث تخرِجُ القلب عن حال صحَّته واعتداله، أن الله لا يخرج ما في قلوبهم من الأضغانِ والعداوةِ للإسلام وأهله! لهذا ظنَّ لا يَليقُ بحكمة الله؛ فإنَّه لا بدَّ أن يميرُ الصادق من الكاذب، وذلك بالابتلاء بالمحنِ التي مَن تَبَتَ عليها ودام إيمانُه فيها ؛ فهو المؤمن حقيقةَ، ومَن ردَّته على عقبيه، فلم يصبرُ عليها، وحين أتاه الامتحان بَخرَعَ وضَعُفَ إيمانه وخرج ما في قلبِهِ من الضَّغَن وتبينَ نفاقُه ؛ لهذا مقتضى الحكمة الإلهيَّة.

٣٠ مع أنَّه تعالى قال: ﴿لو نشاء لأرَيْناكَهم فلَعَرَفْتَهم بسيماهم؟ أي:

سورة محمد (۳۱ ـ ۳۲) 🛛

بعلاماتهم التي هي كالرسم<sup>(١)</sup> في وجوههم، **﴿ولتعرِفَنَّهم في لحنِ القول**﴾؛ أي: لا بدُّ أن يظهرَ ما في قلوبهم ويتبيَّن بفلتاتِ ألسنتهم؛ فإنَّ الألسنَ مغارفُ القلوب، يظهر فيها ما في القلوب من الخير والشرِّ، **﴿واللَه يعلمُ أعمالَكم**َ»: فيجازيكم عليها.

(٣١﴾ ثم ذَكَرَ أعظم امتحانٍ يمتحنُ به عبادَه، وهو الجهادُ في سبيل الله، فقال: (ولَنَبْلُوَنَّكمَ)؛ أي: نختبر إيمانكم وصبركم، (حتى نعلمَ المجاهدين منكم والصابرين ونبلوَ أخبارَكمَ): فمن امتثل أمر الله وجاهدَ في سبيل الله بنصر دينِهِ وإعلاءِ كلمتِهِ؛ فهو المؤمن حقًا، ومن تكاسل عن ذٰلك؛ كان ذٰلك نقصاً في إيمانه.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَشَآقُوا ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحُدَىٰ لَن يَضُرُّوا ٱللَّهَ شَيْئًا وَسَيُحْطِط أَعْمَٰلَهُمْ ٢

(٣٢) لهذا وعيدٌ شديدٌ لمن جمع أنواع الشرِّ كلِّها من الكفر بالله وصدٌ الخلق عن سبيل الله الذي نَصَبَه موصلاً إليه، ﴿وشاقُوا الرسولَ من بعدِ ما تبيئَن لهم الهُدى﴾؛ أي: عاندوه وخالفوه عن عمدٍ وعنادٍ، لا عن جهل وغيٌّ وضلال؛ فإنَّهم إلن يضرُوا الله شيئاً﴾؛ فلا ينقص به ملكه، ﴿وسيُخبِطُ أعمالَهم﴾؛ أي: مساعيهم التي بذلوها في نصر الباطل؛ بأنْ لا تثمرَ لهم إلَّا الخيبة والخسران، وأعمالهم التي يرجون بها الثواب لا تُقبل؛ لعدم وجودِ شرطها.

بَتَأَيَّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلا نُبْطِلُوا أَعْمَلَكُمْ ٢٠٠٠.

(٣٣) يأمر تعالى المؤمنين بأمر به تتم [أمورُهم] وتحصل سعادتُهم الدينيَّة والدنيويَّة، وهو طاعتُه وطاعة رسولِهِ في أصول الدين وفروعه، والطاعةُ هي امتثال الأمر واجتنابُ النهي على الوجه المأمور به بالإخلاص وتمام المتابعة، وقوله: ﴿ولا تبطلوا أعمالكم؟: يشملُ النهي عن إبطالها بعد عملها بما يفسِدُها مِن مَنَّ بها وإعجاب وفخر وسمعةٍ، ومن عمل بالمعاصي التي تضمحلُ معها الأعمال ويحبطُ أجرُها. ويشمل النهي عن إفسادِها حال وقوعها بقطِعها أو الإتيان بمفسدٍ من مفسداتها.

ويستدلُّ الفقهاء بهٰذه الآية على تحريم قطع الفرض وكراهةِ قطع النفل من غير موجبٍ لذٰلك، وإذا كان اللّه قد نهى عن إبطال الأعمال؛ فهو أمرٌ بإصلاحها

(١) في (ب): «كالوسم».

177£

FOR QUR'ANIC THOL سورة محمد (۳٤ \_ ۳۵)

وإكمالها وإتمامها والإتيان بها على الوجهِ الذي تَصْلُحُ به علماً وعملاً.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ مَاثُوا وَهُمْ كُفَارٌ فَلَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَمُتر ﷺ فَلَا تَهِنُوا وَتَدْعُوَا إِلَى السَّلْمِ وَأَشْتُرُ الْأَعْلَوْنَ وَاللَّهُ مَعَكُمُ وَلَن يَبِرَكُمُ أَعْمَلَكُمُ

(٣٤) هذه الآية والتي في البقرة<sup>(١)</sup> قوله: ﴿ومَن يرتَدِدْ منكم عن دينِهِ فيمتْ وهو كافرٌ فأولئك حبطت أعمالُهم في الدُنيا والآخرةَ»: مقيِّدتانِ لكلِّ نصِّ مطلق فيه إحباط العمل بالكفر؛ فإنَّه مقيدٌ بالموت عليه، فقال هنا: ﴿إنَّ الذين كفرواً»: بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ﴿وصدُواَ»: الخلق ﴿عن سبيل الله»: بتزهيدهم إيًاهم بالحقَّ، ودعوتهم إلى الباطل وتزيينه، ﴿ثم ماتوا وهم كفارَّهُ: لم يتوبوا منه، ﴿فلن ينْفَرُواً»: يَغْفِرَ اللهُ لهم؟: يَغْفِرَ اللهُ وملائكته وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ﴿وصدُواَ»: الخلق ﴿عن سبيل الله؟: بتزهيدهم إيًاهم بالحقَّ، ودعوتهم إلى الباطل وتزيينه، ﴿ثم ماتوا وهم كفارَهُ: لم يتوبوا منه، ﴿فلن يَغْفِرَ اللهُ لهم؟: لا بشفاعة ولا بغيرها؛ لأنَّه قد تحتَّم عليهم العقاب، وفاتهم الثواب، يغفِرَ اللهُ لهم؟: لا يقام ماتوا وهم كفارًا».

ومفهومُ الآية الكريمة أنَّهم إن تابوا من ذٰلك قبل موتِهِم؛ فإنَّ اللّه يخفرُ لهم ويرحمهُم ويدخِلُهم الجنَّة، ولو كانوا مفنينَ أعمارَهم في الكفر به والصدً عن سبيله والإقدام على معاصيه. فسبحان من فَتَحَ لعبادِهِ أبوابَ الرحمة ولم يغلِقْها عن أحدِ ما دام حيًّا متمكناً من التوبة. وسبحان الحليم الذي لا يعاجل العاصين بالعقوبة، بل يعافيهم ويرزقُهم كأنَّهم ما عصوه مع قدرته عليهم.

(٣٥% ثم قال تعالى: ﴿فلا تَهِنواَ﴾؛ أي: تضعفوا عن قتال عدوًكم، ويستولي عليكم الخوف، بل اصبروا، واثبتوا، ووطنوا أنفسَكم على القتال والجِلادِ طلباً لمرضاة ربّكم ونصحاً للإسلام وإغضاباً للشيطان، ﴿وَ﴾ لا ﴿تَذعوا إلى﴾: المسالمة والمتاركة بينكم وبين أعدائكم طلباً للراحة، ﴿وَ﴾ الحال أنّكم ﴿أنتم الأعلَوْن والله معكم ولن يَتِرَكُمَ﴾؛ أي: ينقصكم ﴿أعمالَكمَّه: فهٰذه الأمور الثلاثة كلَّ منها مقتض للصبر وعدم الوهن كونهم الأعلين؛ أي: قد توفرت لهم أسباب النصر ووعدوا من الله بالوعد الصادق؛ فإنَّ الإنسان لا يهن إلَّا إذا كان أذلَ من غيره وأضعف عدداً أو عُدداً وقوةً داخليةً وخارجيةً.

الثاني: أنَّ اللَّه معهم؛ فإنَّهم مؤمنون، واللَّه مع المؤمنين بالعون والنصر والتأييد، وذلك موجبٌ لقوَّة قلوبهم وإقدامهم على عدوهم.

(١) البقرة: آية ٢١٧.

سورة محمد (٣٦ ـ ٣٧)

الثالث: أنَّ الله لا يَنْقُصهم من أعمالهم شيئاً، بل سيوفِّيهم أجورهم ويزيدُهم من فضله، خصوصاً عبادة الجهاد؛ فإنَّ النفقة تضاعَفُ فيه إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، وقال تعالى: ﴿ذٰلك بِانَّهم لا يصيبُهم ظمأً ولا نصبٌ ولا مخمصة في سبيل الله ولا يطؤون موطِئاً يغَيظُ الكفارَ ولا ينالون من عدوٍّ نيلاً إلَّا كُتِبَ لهم به عملٌ صالحٌ إنَّ الله لا يُضِيعُ أجرَ المحسنين. ولا ينفقونَ نفقةً صغيرةً ولا كبيرةً ولا يقطعونَ وادياً إلَّا كُتِبَ لهم لِيَجْزِيَهم الله أحسنَ ما كانوا يعملونَ في

فإذا عرف الإنسان أنَّ الله تعالى لا يُضِيعُ عملَه وجهاده؛ أوجب له ذلك النشاط وبذل الجهد فيما يترتَّب عليه الأجر والثواب؛ فكيف إذا اجتمعتْ لهذه الأمور الثلاثة؟! فإنَّ ذلك يوجب النشاط التامَّ. فهذا من ترغيب الله لعباده وتنشيطهم وتقويةِ أنفسهم على ما فيه صلاحُهم وفلاحُهم.

﴿ إِنَّمَا لَلْيَرُةُ الدُّنِيَا لَعِبُّ وَلَمُؤُّ وَإِن نُزْمِنُوا وَتَنَقُوا بُزَيَكُمُ أَجُورَكُمْ وَلَا يَسْتَلَكُمْ أَنوَلَكُمْ ﴾ إِن يَسْتَكُمُوها فَبُحْفِكُمْ بَنْخَلُوا وَيُحْرِج أَصْغَنَنَكُمُ ﴾ هَتَأَننُد هَتُؤَلَآه تُتَعَرْت لِلُمَفِقُا فِ سَبِيلِ اللَّهِ فَينكُمُوها مَن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ عَانَكُمُ عَانَكُمُ عَن نَفْسِطُ وَاللَهُ أَلْنَيْنُ وَأَنتُمُ الْفُقَرَأَهُ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبَدِلْ قَوْمًا غَيَرَكُمْ ثُمَ لَا يَكُونُوا أَمْنَلَكُمُ ﴾.

(٣٦ - ٣٦) هذا تزهيد منه تعالى لعباده في الحياة الدُنيا؛ بإخبارِهم عن حقيقة أمرِها؛ بأنها لعب ولهو كلعب في الأبدان ولهو في القلوب، فلا يزال العبد لاهيا في ماله وأولاده وزينته ولذاته من النساء والمآكل والمشارب والمساكن والمجالس والمناظر والرياسات، لاعباً في كلً عمل لا فائدة فيه، بل هو دائر بين البطالة والغفلة والمعاصي، حتى يستكمل (١) دُنياه ويَحْضُرُه أجلُه؛ فإذا هذه الأمور قد ولَت وفارقت ولم يحصُل العبد منها على طائل، بل قد تبيئ له خسرائه وحمائه وحضر وفارقت ولم يحصل العبد منها على طائل، بل قد تبيئ له خسرائه وحمائه وفارقت ولم يحصل العبد منها على طائل، بل قد تبيئ له خسرائه وحرمائه وحضر وفارقت ولم يحصل العبد منها على طائل، بل قد تبيئ له خسرائه وحرمائه وحضر والذي ينبغي أن يهتم به ما ذكره بقوله: ﴿وإن تؤمنوا وتَتَقوا : بأن تؤمنوا بالله وملائكية وكرمانه وحضر وملائكية وكتبه وكرمانه وحضر الذي ينبغي أن يهتم به ما ذكره بقوله: ﴿وإن تؤمنوا وتتَقوا : بأن تؤمنوا بالله وملائكية وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان وملائكية وملائكية وكرمانه وحضر وملائكية وكتبه وكرمانه وحضر الذي ينبغي أن يهتم به ما ذكره بقوله: ﴿وإن تؤمنوا وتتَقوا : بأن تؤمنوا بالله وملائكية وكتبه وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان وملائكية وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان وملائكية وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان وملائكية وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان وملائكية وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان وملائكية وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان وملائكية ورسله واليوم الآخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان وملائكية وهي المان مع من لوازم الإيمان وملائكية وركت وهي العمل بمرضاته على الدوام، مع ترك معاصيه؛ فهذا الذي ينفع ورملتوم الذي ينبغي أن يُتنافس فيه وتُبذل الهمم والأعمال في طلبه، وهو العبد، وهو الذي ينبغي أن يُتنافس فيه وتُبذل الهمم والأعمال في طلبه، وهو العبد، وهو الذي ينبغي أن يُتنافس فيه وتُبذل الهم والاعمال في طلبه، وهو العبد أم ولي ماله وي من الما وي ماله من وي من الموله من اله من ماله من مراته مله مو وي بذله موما م مهم والأعمال في طل

1777

مقصودُ الله من عباده؛ رحمةً بهم ولطفاً؛ ليثيبَهم الثوابَ الجزيل، ولهذا قال: ﴿وإن تؤمنوا وتَتَّقوا يؤتِكُم أجورَكم ولا يَسْأَلْكُم أموالَكمَهُ؛ أي: لا يريدُ تعالى أن يكلفكم ما يشقُ عليكم ويُعْنِتَكُم من أخذِ أموالكم وبقائكم بلا مال أو يَنْقُصَكم نقصاً يضرُّكم، ولهذا قال: ﴿إِن يسأَلْكُموها فيُخفِكُم تبخَلوا ويخرِجُ أضغانَكُمَهُ؛ أي: ما في قلوبكم من الضَّغن إذا طُلِبَ منكم ما تكرهون بذلَه.

سورة محمد (٣٨) \_ سورة الفتح (١)

الدليل على أنَّ الله لو طلب منكم أموالكم وأحفاكم بسؤالها أنَّكم تمتنعون منها، أنَّكم ﴿تُدْعَوْنَ لِتُنفِقوا في سبيل الله﴾: على هذا الوجه الذي فيه مصلحكتم الدينيَّة والدنيويَّة، ﴿فمنكم من يبخلُ﴾؛ أي: فكيف لو سألكم وطلب منكم أموالكم في غير أمرِ تَرَوْنَه مصلحة عاجلة؟! أليس من باب أولى وأحرى امتناعكم من ذلك؟!

ثم قال: ﴿ومَن يبخل فإنَّما يبخلُ عن نفسِهِ﴾: لأنَّه حرم نفسه ثوابَ اللَّه تعالى، وفاته خيرٌ كثيرٌ، ولن يضرَّ اللَّه بترك الإنفاق شيئاً، فإن ﴿اللَّهَ»: هو ﴿الغني وأنتم الفقراءَ﴾: تحتاجون إليه في جميع أوقاتكم لجميع أموركم، ﴿وإن تَتَوَلُّواَ﴾: عن الإيمان باللَّه وامتثال ما يأمركم به؛ ﴿يستبدِلْ قوماً غيرَكم ثمَّ لا يكونوا أمثالَكُمَ»: في التولِّي، بل يطيعونَ اللَّه ورسولَه ويحبُّون اللَّه ورسوله؛ كما قال تعالى: ﴿يا أَيُّها الذينَ آمنوا من يَرْتَدً منكم عن دينِهِ فسوف يأتي الله بقوم يحبُّهم ويحبُّونَه﴾.

\* \* \*

تفسير سورة الفتح

**وهي مدنية** ينسب آلقر الك<u>نز</u> ال<del>تيمية</del>

﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُمَا مُبِنًا ﴾ لِيَغْفِرُ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَ فَقَتَمُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ وَيَضُرَكَ اللَّهُ نَصْرًا عَزِيزًا ﴾ ﴿ا﴾ هٰذا الفتحُ المذكور هو صلحُ الحديبيةِ، حين صدًّ المشركون رسولُ الله ﷺ لمَّا جاء معتمراً في قصة طويلة<sup>(١)</sup>، صار آخر أمرها أن صالحهم

 (١) كما في حديث المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم عند البخاري (٢٧٣١ و٢٧٣٢)، مرسلة إلا أنه صرح بالسماع عن أصحاب رسول الله ﷺ انظر «الفتح»(٥/٣٣٣).

سورة الفتح (٢ ــ ٤)

رسولُ الله ﷺ على وَضْع الحرب بينه وبينهم عشر سنين، وعلى أن يعتمرَ من العام المقبل، وعلى أنَّ مَن أراد أن يَدْخُلَ في عهد قريش وحلفهم؛ دَخَلَ، ومن أحبَّ أن يدخُلَ في عهد رسول الله ﷺ وعقده؛ فعل. وسبب ذلك لما أمَّن الناس بعضهم بعضاً؛ اتَسعت دائرة الدعوة لدين الله عزَّ وجلَّ، وصار كلُّ مؤمن بأيِّ محلُّ كان من تلك الأقطار يتمكَّن من ذلك، وأمكن الحريص على الوقوف على حقيقة الإسلام، فدخل الناسُ في تلك المدَّة في دين الله أفواجاً؛ فلذلك سمَّاه الله فتحاً، ووصفه بأنَّه فتحٌ مبينٌ؛ أي: ظاهرٌ جليٍّ، وذلك لأنَّ المقصود الفتحُ.

(٢) ورتَّب الله على لهذا الفتح عدة أمور، فقال: ﴿ليغفر لك اللهُ ما تقدَّم من ذنبِكَ وما تأخَّر : وذلك ـ والله أعلم ـ بسبب ما حَصَلَ بسببه من الطاعات الكثيرة والدُّخول في الدين بكثرة، وبما تحمل ﷺ من تلك الشروط التي لا يصبرُ عليها إلَّا أولو العزم من المرسلين، ولهذا من أعظم مناقبه وكراماته ﷺ: أنْ غَفَرَ الله له ما تقدَّم من تقدَّم من ذريبة من المرسلين، ولهذا من أعظم مناقبه وكراماته تشري : أنْ غَفَرَ الله له ما والتُّخر من تلك الشروط التي لا يصبرُ عليها إلَّا أولو العزم من المرسلين، ولهذا من أعظم مناقبه وكراماته تشري : أن غَفَرَ الله له ما والتُخر من ذريبة وما تأخر، ﴿ويتم نعمته عليك : بإعزاز دينك ونصرك على أعدائك من مناقبه وكراماته التي المرسلين الله له ما أولو العزم من المرسلين، ولما من أعظم مناقبه وكراماته التي : أن غَفَرَ الله له ما والمر من ذريبة وما تأخر، ﴿ويتم نعمته عليك : بإعزاز دينك ونصرك على أعدائك والسرمدي .

﴿٣﴾ ﴿وينصُرَك الله نصراً عزيزاً؟ أي: قويًّا لا يتضعضعُ فيه الإسلام، بل يحصُلُ الانتصار التامُ وقمع الكافرين وذُلُّهم ونقصُهم، مع توفُّر قوى المسلمين ونموُّهم ونموُ أموالهم؛ [ثم] ذكر آثار هٰذا الفتح على المؤمنين، فقال:

هُوُ الَّذِى أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوَا إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنِهِمٌّ وَبِلَهِ جُنُودُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ جَنَّتِ جَمَرِى مِن تَخْبُهَا الأَنْهَدُرُ خَلِلِينَ فِبَهَا وَيُحَكِفِرَ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمٌ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ اللَّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ وَيُعَذِّبَ الْمُنفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِكَتِ الظَّابَةِينَ بَاللَّهِ ظَرَ السَّوْمِينَ عَلَيْهِمْ دَايَوَهُ السَّوْقِ وَيُعَانَ

٤﴾ يخبر تعالى عن منَّته على المؤمنين بإنزال السكينة في قلوبهم، وهي السكونُ والطمأنينةُ والثباتُ عند نزول المحنِ المقلقةِ والأمور الصعبة التي تشوُّشُ

لفت المحالية THE PRINCE GHAZI TRUST ومورة الفتح (٥. ـ ٧) مورة الفتح (٥. ـ ٧)

القلوبَ وتزعجُ الألباب وتضعفُ النفوس؛ فمن نعمة الله على عبده في لهذه الحال أن يثبَّته ويربط على قلبه، وينزلَ عليه السكينةَ، ليتلقَّى لهذه المشقَّاتِ بقلبِ ثابتٍ ونفس مطمئنةٍ، فيستعدَّ بذلك لإقامة أمر الله في لهذه الحال، فيزداد بذلك إيمائه، ويتمَّ إيقائه. فالصحابةُ رضي الله عنهم لمَّا جرى ما جرى بينَ رسول اللهِ والمشركين من تلك الشروطِ التي ظاهرُها أنَّها غضاضةً عليهم وحطٌّ من أقدارِهم، وتلك لا تكادُ تصبِرُ عليها النفوس، فلما صبروا عليها ووطَّنوا أنفسَهم لها؛ ازدادوا بذلك إيماناً مع إيمانهم. وقوله: ﴿وللَه جنودُ السمواتِ والأرضِ»؛ أي: جميعها في ملكه وتحت تدبيره وقهره؛ فلا يظنُّ المشركون أنَّ الله لا ينصرُ دينَه ونبيَّه، ولكنَّه تعالى عليمٌ حكيمٌ، فتقتضي حكمته المداولةَ بين الناس في الأيام وتأخيرَ نصر المؤمنين إلى وقتٍ آخر.

المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتِها الأنهارُ خالدينَ فيها 
 ويكفُرَ عنهم سيئاتِهِمَ»: فهذا أعظمُ ما يحصُلُ للمؤمنين؛ أي: يحصُلُ لهم 
 المرغوبُ المطلوبُ بدخول الجنات، ويزيل عنهم المحذور بتكفير السيئات، 
 وكان 
 ذلك»: الجزاء المذكورُ للمؤمنينَ، 
 عند الله فوزاً عظيماً): فهذا ما يفعلُ 
 بالمؤمنين في ذلك الفتح المبين.

﴿وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلشَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ قَالَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِمًا ٢٠٠٠

العباد أنَّه تعالى هو المعنَّ له ملك السماواتِ والأرض وما فيهما من الجنود؛ ليعلم العباد أنَّه تعالى هو المعنَّ المذلُ، وأنَّه سينصر جنودَه المنسوبة إليه؛ كما قال تعالى: (وإنَّ جندَنا لهم الغالبونَ)، ﴿وكان الله عزيزاَ)؛ أي: قويًا غالباً قاهراً لكلُ شيءٍ، ومع عزَّته وقوَّته؛ فهو حكيمٌ في خلقه. وتدبيرُه يَجري على ما تقتضيه حكمتُه وإتْقائه.



سورة الفتح (٨ ـ ١٠)

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ۞ لِتُؤْمِـنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَتُمَـزَرُوهُ وَنُوَقِـرُوهُ وَشَـَـبِحُوهُ بُحــَرَةُ وَآمِيلَا ۞ ﴾.

المجافي: ﴿إِنَّا أرسلناكَ»: أيها الرسولُ الكريمُ، ﴿شاهداً»: لأمتك بما فعلوه من خير وشرً، وشاهداً على المقالات والمسائل حقِّها وباطِلِها، وشاهداً لله تعالى بالوحدانيَّة والانفراد بالكمال من كلِّ وجه، ﴿ومبشراً»: من أطاعك وأطاع الله بالثواب الدنيويِّ والدينيِّ والأخرويِّ، ومنذراً من عصى الله بالعقاب العاجل والآجل، ومن تمام البشارة بيان الأعمال والأخرويِّ، ومنذراً من عمى المقالات والمياني والأخرويِّ، ومنذراً من عمى المقالات والمسائل حقُّها وباطِلها، وشاهداً لله تعالى بالوحدانيَّة والانفراد بالكمال من كلِّ وجه، ﴿ومبشراً»: من أطاعك وأطاع الله بالثواب الدنيويِّ والدينيِّ والأخرويِّ، ومنذراً من عصى الله بالعقاب العاجل والآجل، ومن تمام البشارة والنَّذارة بيان الأعمال والأخلاق التي يبشر بها وينذر؛

﴿ ٩ ﴾ ولهذا رتَّب على ذلك قوله: ﴿لتؤمِنوا بِاللَهِ ورسولِهِ ﴾ أي: بسبب دعوة الرسول لكم وتعليمه لكم ما ينفعكم أرسلناه؛ لتقوموا بالإيمان باللّه ورسولِهِ، المستلزم ذلك لطاعتهما في جميع الأمور، ﴿وتعزّروهُ وتوقُروهُ ﴾ أي: تعزّروا الرسول ﷺ وتوقُروه؛ أي: تعظّموه، وتجلُّوه، وتقوموا بحقوقِهِ، كما كانت له المنَّة العظيمةُ برقابكم، ﴿وتسبُحوه ﴾؛ أي: تسبُّحوا للّه ﴿بكرةَ وأصيلاً ﴾: أول النهار وآخره.

فذكر الله في لهذه الآية الحقَّ المشترك بين الله وبين رسوله، وهو الإيمان بهما، والمختصُّ بالرسول، وهو التعزير والتوقير، والمختصُّ بالله، وهو التسبيح له والتقديس بصلاةٍ أو غيرها.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَكَ فَإِنَّمَا يَنكُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَبُؤْتِهِ أَجْرًا عَظِيمًا () .



ومن أوفى بما عاهَدَ عليهُ اللهَ؟؛ أي: أتى به كاملاً موفراً، ﴿فسيؤتيه أجراً عظيماً»: لا يعلم عِظَمَه وقَدْرَه إلاً الذي آتاه إيًاه.

E سورة الفتح (۱۱ - ۱٤)

﴿سَبَعُولُ لَكَ ٱلْمُخَلَفُونَ مِنَ ٱلأَعْرَابِ شَعَلَتْنَا آمَوَلُنَا وَآهَلُونَا فَأَسْتَغْفِر لَنَا يَقُولُونَ بِٱلسِنَتِهِ مَ آلَمُ لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَن بَعْلِكُ لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا إِنَّ أَرَادَ بِكُمْ ضَمَّرًا أَوَ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا بَلْ كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا شَ بَلْ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ ٱلرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى آهَلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيْنَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا شَ بَلْ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ ٱلرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى آهَدِيمُ وَلَكَ فِ قُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَنَ ٱلسَّوْهِ وَحَصُنتُمْ قَوْمًا بُولًا شَ وَمَن لَمْ يُؤْمِنُ وَإِلَيْهُ وَ

﴿وَلِنَهِ مُمْلَكُ ٱلسَّمَنُوَنِ وَٱلْأَرْضُ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَآهُ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُوْرًا رَحِيمًا ٢٠٠٠ .

١٤﴾ أي: هو تعالى المنفرد بملك السماوات والأرض، يتصرّف فيهما بما يشاء من الأحكام القدريَّة والأحكام الشرعيَّة والأحكام الجزّائيَّة، ولهذا ذكر حكم

(۱) في (ب): «عن رسوله».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة الفتح (١٥ ـ ١٦)

الجزاء المرتَّب على الأحكام الشرعيَّة، فقال: ﴿يَغْفِرُ لِمَن يشاءُ﴾: وهو مَنْ قام بما أمره الله به، ﴿ويعذُبُ مَن يشاءُ﴾: ممَّن تهاونَ بأمرِ الله، ﴿وكان اللّه غفوراً رحيماً﴾؛ أي: وصفه اللازم الذي لا ينفكُ عنه المغفرةُ والرحمةُ، فلا يزال في جميع الأوقات يغفِرُ للمذنبين، ويتجاوزُ عن الخطَّائين، ويتقبَّل توبة التائبين، ويُنزِلُ خيرَه المدرار آناء الليل والنهار.

﴿سَكَيْقُولُ ٱلْمُخَلِّفُونَ إِذَا ٱنْطَلَقَشُرٌ إِلَى مَعَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِّعَكُمٌّ بُرِيدُوبَ أَن يُبَـدِلُوا كَلَنَمَ ٱللَّهِ قُل لَن تَنَبِّعُوناً كَذَالِكُمْ قَالَ ٱللَّهُ مِن قَبْـلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَاً بَلْ كَانُوا لَا يَفْفَهُونَ إِلَا فَلِيلًا ١٩٩٠.

(١٩) لما ذكر تعالى المخلّفين وذمّهم؛ ذكر أنَّ من عقوبتهم الدنيويَّة أنَّ الرسول ﷺ وأصحابه إذا انطلقوا إلى غنائم لا قتال فيها ليأخذوها؛ طلبوا منهم الصحبة والمشاركة، ويقولون: ﴿ذَرونا نَتَّبِعْكُم يريدونَ»: بذلك ﴿أن يبدُلوا كلامَ الله؟؛ حيث حَكَمَ بعقوبتهم واختصاص الصحابة المؤمنين بتلك الغنائم شرعاً وقدراً، ﴿قل؟: لهم: ﴿لَن تَتَبِعونا كَذَلِكُم قَال اللهُ مِن قبلُ؟: إنّكم محرومون منها بما جنيتم على أنفسكم وبما تركتم القتال أول مرة؛ ﴿فسيقولون؟: مؤلم الله؟ من قبلُ؟: إذكر محرومون منها وقدراً، ﴿قل؟: لهم: ﴿لن تَتَبِعونا كَذَلِكُم قَال اللهُ مِن قبلُ؟: إنكم محرومون منها وقدراً، ﴿قل؟: لهم: ولن تَتَبِعونا كذلِكُم قال اللهُ مِن قبلُ؟: إذكم محرومون منها ما جنيتم على أنفسكم وبما تركتم القتال أول مرة؛ ﴿فسيقولون؟: مجيبين لهذا منهم ولكم ألكل منهم الكلام الذي مُنعوا به عن الخروج: ﴿بل تحسُدوننا؟: على الغنائم! هذا منتهى علمهم في هذا الموضع، ولو فهموا رُسْدَهم؛ لعلموا أنَّ حرمانهم بسبب عصيانهم، وأنَّ المعاصي لها عقوباتُ دنيويَّةٌ ودينيَّة، ولهذا قال: ﴿بل كانوا لا يفقهونَ إلاً

وَقُلَ لِلْمُخَلِّفِينَ مِنَ ٱلأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أَوْلِي بَأْسٍ شَدِيدٍ نُقَننِلُونَهُمْ أَوْ يُسَلِمُونَ فَإِن تُطِيعُوا يُؤْذِكُمُ اللَهُ أَجَرًا حَسَنًا وَإِن تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَيْنَمُ مِن قَبْلُ يُعَذِبَكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﷺ نَقْسَ عَلَى الأَعْمَىٰ حَرَبُحُ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَبُحُ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَبُحُ وَمَن يُطِعِ ٱللَهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَنتِ تَجَمِرِى مِن تَمْتِهَا ٱلأَنْهَنُرُ وَمَن بَتَوَلَ يُعَذِبَهُ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ .

(١٦) لما ذكر تعالى أنَّ المخلَّفين من الأعراب يتخلَّفون عن الجهاد في سبيله، ويعتذِرون بغير عذر، وأنَّهم يطلبون الخروج معهم إذا لم يكن شوكةً ولا قتالٌ، بل لمجرَّد الغنيمة؛ قال تعالى ممتحناً لهم: ﴿قُلْ للمخلَّفين من الأعراب سَتُدْعَوْنَ إلى قوم أولي بأس شديدِه؛ أي: سيدعوكم الرسولُ ومَنْ ناب منابَه من الخلفاء

سورة الفتح (١٧ ـ ١٩)

الراشدين والأئمة، ولهوّلاء القوم فارسٌ والرومُ ومَنْ نحا نحوَهم وأشبههم، «تقاتِلونَهم أو يُسْلِمونَ»؛ أي: إمَّا لهذا وإمَّا لهذا، ولهذا هو الأمر الواقع؛ فإنَّهم في حال قتالهم ومقاتلتهم لأولْئك الأقوام إذا كانت شدتُهم وبأسُهم معهم؛ فإنَّهم في تلك الحال لا يقبلون أن يبذُلوا الجزيةَ، بل إمَّا أن يدخُلوا في الإسلام، وإمَّا أن يُقاتِلوا على ما هم عليه، فلما أثخنهم المسلمونَ وضَعُفوا وذلوا؛ ذهب بأسُهم، فصاروا إمَّا أن يسلِموا وإمَّا أن يبذُلوا الجزية، ﴿فَإِن تُطيعوا): الداعي لكم إلى قتال هُوَلاء، ﴿يؤتِكُمُ الله أجراً حسناً»: وهو الأجر الذي رتَّبه الله ورسولُهُ على الجهاد في سبيل الله، ﴿وإن تَتَوَلَّوْا كما تولَيْتُم من قبلُ»: عن قتال مَن دعاكم الرسولُ إلى قتالِهِ، ﴿يعذَبُكم عذاباً أليماً». ودلَّت هذه الآية على فضيلة الخلفاء الرَّاشدين الداعين لجهادٍ أهل الباس من الناس، وأنَّه تجب طاعتُهم في ذلك.

(١٧) ثم ذكر الأعذار التي يُعْذَرُ بها العبد عن الخروج إلى الجهاد، فقال: (ليس على الأعمى حَرَجٌ ولا على الأعرج حَرَجٌ ولا على المريض حَرَجٌ)؛ أي: في التخلُف عن الجهاد لعذرهم المانع، (ومن يطع الله ورسوله): في امتثال أمرهما واجتناب نهيهما، (يُذخِلُه جناتٍ تجري من تحتها الأنهار): فيها ما تشتهيه الأنفس، وتلذَّ الأعينُ، (ومن يَتَوَلَّ): عن طاعة الله ورسوله، (يعذّبُه عذاباً أليماً): فالسعادةُ كلُها في طاعة الله، والشقاوة في معصيته ومخالفته.

التَّذِ رَضِي اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَآرَلَ السَّكِمِنَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ وَمَعَانِدَ كَذِيرَةَ يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِمًا ﴿ وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِدَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَلَ لَكُمْ هَذِهِ. وَكَفَّ أَيْدِى النَّاسِ عَنكُمْ وَلِتَكُونَ مَايَةً يَلْمُؤْمِنِينَ وَيَعَدِيكُمُ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَأَخْرَىٰ لَمَ تَقَدِرُوا عَلَيْهَا فَدَ أَحَاطَ اللَّهُ بِهَا وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا إِنَّهُ عَلَى صَحْلَ شَقَو فَيَبَا فَدَ أَحَالَ اللَّهُ مَعَانِهُ عَلَيْهُمْ وَلِتَكُونَ مَايَةً

(١٩ ـ ١٩) يخبر تعالى بفضله ورحمته برضاه عن المؤمنين إذ يبايعون الرسول على المايعة التي بيَّضت وجوههم واكتسبوا بها سعادة الدَّنيا والآخرة. وكان سبب لهذه البيعة ـ التي يقال لها: بيعةُ الرضوان؛ لرضا الله عن المؤمنين فيها. ويقال لها: بيعةُ الرضوان لله على الله عن المؤمنين أيها. ويقال لها: بيعةُ الرضوان؛ لرضا الله عن المؤمنين فيها. ويقال لها: بيعةُ الرضوان الله على الماء بينه وبين فيها. ويقال لها: معمد منه، وأنَّه لم يجىء لقتال أحد منه، ومن الموان الله عن المؤمنين في فيها. ويقال لها: بيعةُ أهل الشجرة ـ أنَّ رسول الله على الماء من المؤمنين فيها. ويقال لها: معمد منه، وأنَّه لم يجىء لقتال أحد، وإنَّما جاء زائراً المسركين يوم الحديبيةِ في شأن مجيئه، وأنَّه لم يجىء لقتال أحد، وإنَّما جاء زائراً هذا البيت معظماً له، فبعث رسول الله على عثمان بن عفان لمكمة في ذلك، فجاء الما البيت معظماً له، فبعث رسول الله الله الماء منها الماء من الماء منه، وأنَّه لم يجىء لقتال أحد، وإنَّما جاء زائراً ما الماء منه الما ماء منه، وما الله الماء منه، وما الله الماء منه، وأنه الم يحد منه، وأنه الماء منه، وما الماء منه، وأنّه الم يحمد منه، وأنه الم يحم منه، وأنه الماء منه، وأنّه الماء منه، وأنّه الما حاء زائراً ماء منه، وأنّه الم يحم ما الله الماء منه، وأنّه الم يحم ما الماء منه، وأنه، وما الماء منه، وأنه، ومنه، وأنه، ومنه، وأنه، وماء منه، وأنّه الماء منه، وأنه، وماء منه، وأنه، وماء ماء منه، وأنه، وما الله ولها عنه، وأنه، وما ماء منه، وأنه، وماء منه، وأنه، وماء ماه، وأنه، وماء ماء منه، وأنه، وما ماء منه، وأنه، وما الماء منه، وأنه، ولهما ماء منه، وأنه، ولهما ماء منه، وأنه، وأما ماء منه، وأنه، وأما ماء منه، وأنه، وأنه، وأما ماء منه، وأنه، وأنه، وأما ماء منه، وأنه، وأما ماء منه، وأما ماء منه، وأما ماء منه، وأما ماء منه، وأنه، وأما ماء منه، وأنه، وأما ماء منه، وأما ما ماء منه، وأما ما ماء منه، وأما ماء منه، وأما ماء منه، وأما ماء ماه، وأما ما ماه، وأما ماء ما ماه، وأما ما ماء ما ماه، وأما مامه، وأما ماما ما مامه، وأما ماء ما مامه، وأما ماه

سورة الفتح (٢٠ ــ ٢٢)

خبر غير صادق أنَّ عثمان قتله المشركون، فجمع رسولُ اللَّه تَشْرَ مَنْ معه مِنَ المؤمنين، وكانوا نحواً من ألف وخمسمائة، فبايعوه تحت شجرة على قتال المشركين وأنَّ لا يفرُوا حتى يموتوا، فأخبر تعالى أنَّه رضيَ عن المؤمنين في تلك الحال التي هي من أكبر الطاعات وأجلَّ القُرُبات. ففعلم ما في قُلوبهم : من الإيمان، فأنزلَ السكينةَ عليهم : شكراً لهم على ما في قلوبهم، زادهم هدى، وعلم ما في قلوبهم من الجزع من تلك الشروط التي شَرَطَها المشركون على رسولِهِ، فأنزل عليهم السكينة تثبَّتُهم، وتطمئنُّ بها قلوبهم، فوأثابهم فتحاً قريباً»: وهو فتح خيبر، لم يحضره سوى أهل الحديبية، فاختصوا بخيبر وغنائمها جزاءً لهم وكانَ الله عزيزاً حكيماً» ؛ أي: له العرَّة والقدرة، التي قهر بها الأشياء؛ فلو شاء؛ وكانَ الله عزيزاً حكيماً» ؛ أي: له العرَّة والقدرة، التي قهر بها الأشياء؛ فلو شاء بعضَهم ببعض ويمتحنُ المؤمنَ بالكافر.

﴿٢٠﴾ ﴿وعدكم اللهُ مغانمَ كثيرةَ تأخُذونها﴾: ولهذا يشمل كلَّ غنيمة غَنّمها المسلمين إلى يوم القيامة، ﴿فعجَّلَ لكم لهذهِ﴾؛ أي: غنيمة خيبر؛ أي: فلا تحسَبوها وحدَها، بل ثمَّ شيءٌ كثيرٌ من الغنائم سيتبعها، ﴿وَ﴾ احمدوا الله إذ ﴿كفَّ أَيدِيَ الناسِ﴾: القادرين على قتالكم الحريصين عليه ﴿عنكم﴾: فهي نعمة وتخفيف عنكم، ﴿ولتكونَ》: لهذه الغنيمة ﴿آيةً للمؤمنينَ»: يستدلُون بها على وتخفيف عنكم، ﴿ولتكونَ》: لهذه الغنيمة ﴿آيةً للمؤمنينَ»: يستدلُون بها على خبر الله الموالية المؤوية عنهم وعنكم على وتخفيف عنكم، أولتكونَ» الما المؤمنينَ، وأنَّ الذي قدرها سيقر على وتحفيف عنكم، أولتكونَه المؤمنين على وترابه للمؤمنين، وأنَّ الذي قدّرها سيقدًا على أوليها على خبر الله المؤمنينَه عنهم أولية المؤمنينَه عنهم وعنكم في المؤمنين على وتخفيف عنكم، أولتكونَه المؤمنين على وترابه للمؤمنين، وأنَّ الذي قدّرها سيقدًا غيرها، فرويها يكم إلى أوليه المؤمنين، وأنَّ الذي قدّرها سيقدًا غيرها، والعمل.

(٢١) ﴿وأخرى﴾؛ أي: وعدكم أيضاً غنيمة أخرى، ﴿لم تقدِروا عليها﴾: وقت هذا الخطاب، ﴿قد أحاطَ اللّهُ بها﴾؛ أي: هو قادر عليها وتحت تدبيره وملكه، وقد وعَدَكُموها؛ فلا بدَّ من وقوع ما وَعَدَ به؛ لكمال اقتدار اللّه تعالى، ولهذا قال: ﴿وكان الله على كلُ شيء قديراً﴾.

﴿وَلَوْ قَنْتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَوْا الْأَدْبَنَرَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﷺ شَنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﷺ ﴾.

﴿٢٢﴾ لهذه بشارةً من الله لعباده المؤمنين بنصرهم على أعدائهم الكافرين، وأنَّهم لو قابَلوهم وقاتلوهم؛ ﴿لَوَلَوا الأدبار ثُمَّ لا يجدونَ وليًّا﴾: يتولَّى أمرَهم،

1775

﴿ولا نصيراً؟: ينصُرُهم ويعينُهم على قتالكم، بل هم مخذولونَ مغلوبونَ.
﴿ولا نصيراً؟: ينصُرُهم ويعينُهم على قتالكم، بل هم مخذولونَ مغلوبونَ.
﴿ولن تَجِدَ

سورة الفتح (٢٣ \_ ٢٥)

﴿وَهُوَ ٱلَّذِى كَفَّ آَيْدِيَهُمْ عَنَكُمْ وَآَيْدِيَكُمْ عَنَهُم بِبَطْنِ مَكَمَّةَ مِنْ بَعَدِ أَنْ أَطْفَرَكُمْ عَلَيْهِذً وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَسْمَلُونَ بَصِيرًا (٢) هُمُ ٱلَّذِيبَ كَفَرُوا وَصَدُوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَالْهَدَى مَعْكُوفًا أَن يَبْلُغُ مِحَلَّةُ وَلَوْلَا رِجَالُ مُؤْمِنُونَ وَنِسَلَّهُ مُؤْمِنَتُ لَّدَ تَعْلَمُوهُمْ أَنَ تَطْفُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُمَ مَعَمَرًةُ بِغَيْرٍ عِلَمٌ لِيُدْخِلَ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ، مَن يَشَآهُ لَوْ تَنزَيْلُوا لَعَذَبَنَا الَذِيبَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا إَلِيمًا إِنَّهُ مَعْلَنُهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ مِنْ يَشَاهُ مَنْ عَنْهُمْ عَذَابًا

(٢٤) يقول تعالى ممتنًا على عباده بالعافية من شرّ الكفار ومن قتالهم، فقال: (وهو الذي كَفَّ أيْدِيَهم)؛ أي: أهل مكة (عنكم وأيدِيَكُم عنهم ببطن مكَّة من بعد أن أظفَرَكُم عليهم)؛ أي: من بعد ما قدرتُم عليهم وصاروا تحت ولايتكم بلا عقد ولا عهدٍ، وهم نحو ثمانين رجلاً، انحدروا على المسلمين ليصيبوا منهم غِرَّةً، فوجدوا المسلمين منتبهين، فأمسكوهم، فتركوهم ولم يقتُلوهم؛ رحمة من الله بالمؤمنين إذ لم يقتُلوهم، (وكان الله بما تعملون بصيراً): فيجازي كلَّ عامل بعملِهِ، ويدبَّركم أيها المؤمنون بتدبيره الحسن.

(٢٥) ثم ذكر تعالى الأمور المهيِّجة على قتال المشركين، وهي كفرُهم باللَّه ورسولِهِ، وصدُّهم رسولَ اللَّه ومَنْ معه من المؤمنين أنْ يأتوا للبيت الحرام زاترين معظَّمين له بالحجِّ والعمرة، وهم الذين أيضاً صدُّوا ﴿الهديَ معكوفاً﴾؛ أي : محبوساً، ﴿أن يبلغَ مَحِلَّهُ : وهو مَحِلُّ ذبحِهِ في مكة<sup>(١)</sup>، حيث تذبح هدايا العمرة، فمنعوه من الوصول إليه ظلماً وعدواناً. وكلُّ هٰذه أمورٌ موجبةٌ وداعيةٌ إلى قتالهم، ولكن ثمَّ مانعٌ، وهو وجودُ رجال ونساء من أهل الإيمان بين أظهر المشركين، وليسوا بمتميَّزين<sup>(٢)</sup> بمحلةٍ أو مكانٍ يمكن أن لا ينالَهم أذى؛ فلولا مؤلاء الرجال المؤمنون والنساء المؤمنات الذين لا يعلمهم المسلمون ﴿أن تطؤوهمَهُ؛ أي : خشية أن تطؤوهم، ﴿فتصيبَكم منهم مَعَرَّةٌ بغير علمَهُ : والمعرَّةُ ما يدخل تحت قتالهم من نيلِهِم بالأذى والمكروه، وفائدةُ أخريَّةُ، وهو أنه لِيُدُخِلَ

(1) في (ب): «وهو مكة المكرمة».
 (٢) في (ب): «متميّزين».

سورة الفتح (٢٦ ـ ٢٧)

فى رحمته مَن يشاء ؟: فَيَمُنَّ عليهم بالإيمان بعد الكفر، وبالهدى بعد الضلال، فيمنعكم من قتالهم لهٰذا السبب، ﴿لو تَزَيَّلُوا﴾؛ أي: لو زالوا من بين أظهرهم، ﴿لعذَّبْنا الذِّين كَفَرُوا منهم عذاباً أليماً؟ : بأن نبيحَ لكم قتالَهم، ونأذنَ فيه، وننصرَكم عليهم.

﴿ إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ ٱلْجَبِهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِبنَهُ عَلَ رَسُولِهِ. وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلْنَفَوَىٰ وَكَانُوَا أَخَفَ بِهَا وَأَهْلَهَأْ وَكَانِ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ٢

﴿٢٦﴾ يقول تعالى: ﴿إِذْ جعلَ الذين كفروا في قلوبِهِمْ الحميَّةَ حميَّةً الجاهليَّة»: حيث أنفوا من كتابة «بسم الله الرحمٰن الرحيم»، وأنفوا من دخوِل رسول الله ﷺ والمؤمنين إليهم في تلك السنة (`)؛ لثلًا يقولُ الناس: دَخَلوا مكَّة قاهرين لقريش! وهٰذه الأمور ونحوها من أمور الجاهلية لم تزلْ في قلوبِهِم حتَّى أوجبتْ لهم ما أوجبتْ من كثيرٍ من المعاصي، ﴿فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكَيْنَتُهُ عَلَى رُسُولُه وعلى المؤمنين»: فلم يحمِلُهم الغضب على مقابلة المشركين بما قابلوهم به بل صبروا لحكم الله والتزموا الشروط التي فيها تعظيم حرمات الله، ولو كانت ما كانت، ولم يبالوا بقول القائلين ولا لوم اللائمين، ﴿ وَأَلْزَمَهم كَلَّمَةَ التَّقوى﴾، وهي لا إلٰه إلَّا الله وحقوقها، ألزمهم القيام بها، فالتزموها وقاموا بها، ﴿وكانوا أحقَّ بها، من غيرهم، ﴿ وَ كَانُوا ﴿ أَهْلَهَا : الذين استِأَهلوها؛ لما يعلمُ الله عندَهم وفي قلوبهم من الخير، ولهٰذا قال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ بَكُلُّ شَيءٍ عَلَيمَكُهُ.

﴿لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ ٱلْرُءْيَا بِٱلْحَقِّ لَتَنْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ تُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا خَضَافُونَ ۖ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا فَرِيبًا 🕼 هُوَ ٱلَّذِيت أَرْسَلَ رَسُولَمُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلَّذِينِ كُلِٰهِ. وَكَفَى بِٱللهِ شَهِــبدًا ۞ ♦ .

(٢٧) يقول تعالى: ﴿لقد صدق اللَّهُ رسولَه الرُّؤيا بالحقَّه: وذٰلك أنَّ رسول الله ﷺ رأى في المدينة رؤيا أخبر بها أصحابه؛ أنَّهم سيدخلون مكَّة ويطوفون بالبيت، فلما جرى يوم الحديبية ما جرى، ورجعوا من غير دخول لمكَّة؛

کذا في «صحيح البخاري» (۲۷۳۱ و۲۷۳۲).

كَثُرَ في ذٰلك الكلام منهم، حتى إنهم قالوا ذٰلك لرسول الله ﷺ: ألم تُخْبِرُنَا أَنَا سنأتي البيت ونطوف به؟! فقال: «أخبرتكم أنَّه العام؟!»، قالوا: لا، قال: «فإنَّكم ستأتونَه وتطوفونَ به». قال الله تعالى هنا: ﴿لقد صَدَقَ الله رسولَه الرؤيا بالحقَّه؟ أي: لا بدَّ من وقوعها وصِدْقها، ولا يقدُّح في ذٰلك تأخُّر تأويلها، ﴿لَتَدْخُلُنَ المسجدَ الحرام إن شاء الله آمنينَ محلِّقينَ رؤوسَكم ومقصِّرينَه؟ أي: في هٰذه الحال المقتضية لتعظيم هٰذا البيت الحرام وأدائكم للنُسك وتكميلِهِ بالحلق والتُقصير وعدم الخوفِ. ﴿فعلمَه: من المصلحة والمنافع ﴿ما لم تَعْلَموا فَجَعَلَ مَن دونِ ذٰلكَ»: الدخول بتلك الصفة ﴿فتحاً قريباً».

سورة الفتح (٢٨ ـ ٢٩)

1777

(٢٨) ولما كانت لهذه الواقعة مما تشوَّشت بها قلوبُ بعض المؤمنين، وخفيتُ عليهم حكمتُها، فبيَّن تعالى حكمتُها ومنفعتَها، ولهكذا سائر أحكامه الشرعيَّة؛ فإنَّها كلَّها هدى ورحمةً، أخبر بحكم عام، فقال: ﴿هو الذي أرسل رسولَه بالهُدى؟ : كلَّها هدى ورحمةً، أخبر بحكم عام، فقال: ﴿هو الذي أرسل رسولَه بالهُدى؟ : الذي هو الذي هو العلمُ النافعُ، الذي يهدي من الضلالة، ويبيِّن طرقُ الخير والشرَّ، ﴿ودينِ الذي هو العلمُ النافعُ، الذي يهدي من الضلالة، ويبيِّن طرقُ الخير والشرَّ، ﴿ودينِ الذي هو العلمُ النافعُ، الذي يهدي من الضلالة، ويبيِّن طرقُ الخير والشرَّ، ﴿ودينِ الذي هو العلمُ النافعُ، الذي يهدي من الضلالة، ويبيِّن طرقُ الخير والشرَّ، وودينِ الحقِّه؛ أي : أي : الدين الموصوف بالحقَّ، وهو العدل والإحسان والرحمة، وهو كلُ عمل صالح مزكُ للقلوب مطهر للنفوس مربَّ للأخلاق معل للأقدار، ﴿ليظهرَهُ؟ : بما بعنَه الله به ﴿على الدين كلَهُ؟ : بالحجَّة والبرهان، ويكون داعياً لإخضاعهم بالسيف والسنان.

﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَذِينَ مَعَهُ أَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ تَرَبَّهُمْ وَكُمَا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِ وُجُوهِهِم مِنْ أَثَرِ ٱلسُّجُوذِ ذَلِكَ مَنْلُهُمْ فِي التَّوَرَنَةِ وَمَنْلُهُمْ فِي ٱلْإِضِلِ كَرَرْعِ أَخْرَجَ شَطْتُهُ فَكَازَرُهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزَّزَاعَ لِيَغِيظَ عِمُ الكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ الَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا المَنْلِحَتِ مِنْهُم مَنْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا (لَا اللَّهِ الْذَيْ

﴿٢٩﴾ يخبر تعالى عن رسوله محمد ﷺ وأصحابه من المهاجرين والأنصار؛ أنّهم بأكمل الصفات وأجلُ الأحوال، وأنّهم ﴿أَسْداءُ على الكفّارِ﴾؛ أي: جادين ومجتهدين في عداوتهم، وساعين في ذلك بغاية جهدهم، فلم يروآ منهم إلّا الغلظة والشدَّة؛ فلذلك ذلَّ أعداؤهم لهم وانكسروا وقهرهم المسلمون، ﴿رحماءُ بينَهمٌ؟ أي: متحابُون متراحمون متعاطفون كالجسد الواحد، يحبُّ أحدُهم لأخيه ما يحبُ لنفسه، لهذه معاملتُهم مع الخلق، وأمَّا معاملتُهم مع الخالق؛ فتراهم ﴿رُكُعاً سجداً﴾؛ أي: وصفهم كثرة الصلاة التي أجلُ أركانها الركوع والسجود،



﴿يبتغونَ﴾: بتلك العبادة ﴿فضلاً من الله ورضواناً﴾؛ أي: لهذا مقصودهم، بلوغُ رضا ربِّهم والوصول إلى ثوابِهِ ﴿سيماهم في وجوهِهِم من أثرِ السُّجودِ﴾؛ أي: قد أثَّرت العبادة مِنْ كثرتِها وحسنِها في وجوههم حتى استنارتْ، لَمَّا استنارت بالصلاة بواطنهم؛ استنارتْ ظواهِرُهم. ﴿ذَلَكَ﴾: المذكور ﴿مَثَلُهُم في التَّوراقِ﴾؛ أي: لهذا وصفُهم الذي وصَفَهم الله به مذكورٌ بالتوراة لهكذا.

وأما ﴿مثلهم في الإنجيل﴾؛ فإنَّهم موصوفون بوصف آخر، وأنَّهم في كمالهم وتعاونهم ﴿كزرع أَخْرَجَ شَطْأَه فآزرهَه؛ أي : أخرج فراخه فوازرتْه فراخه في الشباب والاستواء، ﴿فاستغلظَه: ذلك الزرع؛ أي : قوي وغلظ، ﴿فاستوى على سوقِهُ: جمع ساق، ﴿يعجِبُ الزُّرَّاعَة : من كماله واستوائه وحسنه واعتداله، كذلك الصحابة رضي الله عنهم هم كالزرع في نفعهم للخلق واحتياج الناس إليهم، فقوَّة إيمانهم وأعمالهم بمنزلة قوَّة عروق الزرع وسوقِه، وكون الصغير والمتأخّر إسلامه قد لَحِقَ الكبير السابق، ووازره وعاونه على ما هو عليه من إقامة دين الله والدعوة إليه، كالزرع الذي أخرج شطأه فآزره فاستغلظ، ولهذا قال: ﴿لِيغيظَ بهم الكفارَة : حين يَرَوْنَ اجتماعهم وشدَّتهم على دينهم، وحين يتصادمون هم وهم في معارك النزال ومعامع القتال، ﴿وَعَدَ الله الذين آمنوا وعَمِلوا الصالحات منهم مغفرة وأجراً عظيماً» : فالصحابة رضي الله عنهم، الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، النزال ومعامع القتال، ﴿وَعَدَ الله الذين آمنوا وعَمِلوا الصالحات منهم مغفرة وأجراً عظيماً» : فالصحابة رضي الله عنهم، الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، العليمانهم وأعمالهم بين المغفرة الته من وعان على ما هو عليه من إقامة دين الله والدعوة إليه، كالزرع الذي أخرَج شطأه فآزره فاستغلظ، ولهذا قال : ﴿لِيغيظ بهم الكفارَة : حين يَرَوْنَ اجتماعهم وشدَّتهم على دينهم، وحين يتصادمون هم وهم في معارك عليه مائي القتال، أوعَدَ الله الذين آمنوا وعَمِلوا الصالحات منهم مغفرة وأجراً عظيماً» : فالصحابة رضي الله عنهم، الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، قد جمع الله لهم بين المغفرة التي من لوازمها وقاية شرور الدُنيا والآخرة والأجر العظيم في الدنيا والآخرة.

وَلِنَسُق قصَّةَ الحديبية بطولها كما ساقها الإمامُ شمس الدين ابن القيم في «الهدي النبوي»؛ فإنَّ فيها إعانةً على فهم لهذه السورة، وقد تكلَّم على معانيها وأسرارها. قال رحمه الله تعالى:

## فصل في قصة الحديبية<sup>(1)</sup>

قال نافعٌ: كانت سنة ستٌ في ذي القعدة. ولهذا هو الصحيح، وهو قول الزهريٌ وقَتادة وموسى بن عُقبة ومحمد بن إسحاق وغيرهم. وقال هشامُ بن عروة عن أبيه: خرَج رسولُ اللّهِ ﷺ إلى الحديبية في رمضان، وكانت في شوال. ولهذا

 <sup>(</sup>۱) انظر «زاد المعاد» (۳/ ۲۸٦) ـ تحقيق الأرنؤوطيين ـ وما بين المعقوفتين زيادة من المطبوع على النسختين.

۱٦٧٨

وهم، وإنما كانت غزاة الفتح في رمضان. [وقد] قال أبو الأسود عن عروة: إنَّها كانت في ذي القعدة على الصواب. وفي «الصحيحين»<sup>(١)</sup> عن أنس أنَّ النبيَّ ﷺ اعتمر أربع عمر، كلُهن في ذي القعدة. فذكر منهنّ عمرة الحديبية.

سورة الفتح (٢٩)

وكان معه ألف وخمسمائة. لهكذا في «الصحيحين»<sup>(٢)</sup> عن جابر. وعنه فيهما<sup>(٣)</sup>: كانوا ألفاً وأربعمائة. وفيهما<sup>(٤)</sup> عن عبدالله بن أبي أوفى: كنا ألفاً وثلاثمائة. قال قتادةً: قلت لسعيد بن المسيّب: كم كان الجماعة الذين شهدوا بيعة الرضوان؟ قال خمس عشرة مائة. قال: قلت: فإنَّ جابر بن عبد الله قال: كانوا أربع عشرة مائة، قال: يرحمه الله وهم، هو حدثني أنَّهم كانوا خمس عشرة مائة. قلت: وقد صحَّ عن جابر القولان، وصحَّ عنه أنهم نحروا عام الحديبية سبعين بَدَنَة، البدنة عن وراجلهم. والقلب إلى لهذا أميل، وهو قول البراء بن عازب ورجلنا؛ يعني: فارسهم وراجلهم. والقلب إلى لهذا أميل، وهو قول البراء بن عازب ومعقل بن يسار وسلمة بن الأكوع في أصحِّ الروايتين وقول المسيب بن جزن. قال شعبةً عن قتادة عن سعيد بن المسيب عن أبيه: كنا مع رسول الله يَشَرَّ تحت الشجرة ألفاً وأربعمائة، وغلط غلطاً بيناً من قال: كانوا سبعمائة! وعذره أنهم نحروا يومنذ عن سعيد بن المسيب عن أبيه: كنا مع رسول الله يتشر تحت الشجرة ألفاً وأربعمائة، وغلط غلطاً بيناً من قال: كانوا سبعمائة! وعذره أنهم نحروا يومنذ عن سعين بدنةً، والبدنة قد جاء إجزاؤها عن سبعة وعن عشرة! وهذا لا يدل على ما قاله لهذا القائل؛ فإنَّه قد صرح بأن البدنة كانت في لهذه الغزوة عن سبعة؛ فلو كانت سبعينَ بدنةً، والدينة قد حاء إجزاؤها عن سبعة وعن عشرة! وهذا لا يدل على ما وأربعمائة، وغلو الما بيناً من قال: كانوا سبعمائه! وعذره أنهم نحروا يومنذ سبعينَ بدنةً، والبدنة قد حاء إجزاؤها عن سبعة وعن عشرة! وهذا لا يدل على ما سبعينَ بدنةً، والبدنة قد حاء إجزاؤها عن سبعة وعن عشرة! وهذا لا يدل على ما بعيني أنهم كانوا ألفاً وأربعمائة وتسعين رجلاً، وقد قال في تمام الحديث

فلما كانوا بذي الحليفة؛ قلدَ رسولُ الله ﷺ الهَدْيَ وأَسْعره وأحرم بالعمرة وبعث عيناً له بين يديه من خزاعة يخبِرُه عن قريش، حتى إذا كان قريباً من عسفان؛ أتاه عينه، فقال: إني قد تركت كعب بن لؤيًّ قد جمعوا لك الأحابيش، وجمعوا لك جموعاً، وهم مقاتلوك وصادُوك عن البيت [ومانعوك]. واستشار النبيُ ﷺ أصحابه [وقال]: أترون أن نميل إلى ذراري لهؤلاء الذين أعانوهم فنصيبهم؟ فإنَّ

فصل

- (١) البخاري (٤١٤٨)، ومسلم (١٢٥٣).
- (٢) البخاري (٤١٥٣)، ومسلم (١٨٥٦ و٧٢ و٧٣).
- (٣) البخاري (٤١٥٤)، ومسلم (١٨٥٦).

قَعَدوا قعدوا موتورين محزونين، وإن نجوا؛ تكن عنقاً قطعها الله، أم ترونَ أن نؤمً البيتَ فمن صدَّنا عنه قاتلناه؟ قال أبو بكر : الله ورسوله أعلم، إنَّما جنَّنا معتمرين، ولم نجىء لقتال أحدٍ، ولكن؛ من حال بيننا وبين البيت؛ قاتلناه. فقال النبيُ ﷺ: «فرُوحوا إذاً»! فراحوا، حتى إذا كانوا ببعض الطريق؛ قال النبي ﷺ: «إن خالد بن الوليد بالغميم في خيل لقريش [طليعة]؛ فخذوا ذات اليمين». فوالله ما شعر بهم خالدٌ، حتى إذا هم بغبرة الجيش، فانطلق يركض نذيراً لقريش.

وسار النبي ﷺ، حتى إذا كان بالثنيَّة التي يهبط عليهم منها؛ بركت به راحلته، فقال الناسُ: حلَّ حلَّ! فألحَّتْ، فقالوا: خلاَتِ القصواء، خلاَتِ القصواء. فقال النبيُّ ﷺ: «ما خلاَتِ القصواءُ وما ذاك لها بخلَقُ، ولَكن حبسها حابسُ الفيل». ثم قال: «والذي نفسي بيده؛ لا يسألوني خطَّة يعظَّمون فيها حرمات الله؛ إلَّا أعطيتموها». ثم زجرها، فوثبت به، فعدل، حتى نزل بأقصى الحديبية على ثمدِ قليل الماء، إنَّما يتبرَّضه الناس تبرُّضاً، فلم يلبث الناس أن نزحوه، فشكوا إلى رسول الله ﷺ العطش، فانتزع سهماً من كنانته، ثم أمرهم أن يجعلوه فيه. قال: فوالله؛ ما زال يجيش لهم بالريِّ حتى صدروا عنها.

وفزعت قريشٌ لنزوله عليهم، فأحبَّ رسول الله ﷺ أن يبعث إليهم رجلاً من أصحابه، فدعا عمر بن الخطاب ليبعثه إليهم، فقال: يا رسول الله! ليس لي بمكة أحدٌ من بني كعب يغضب لي إن أوذيتُ؛ فأرسلُ عثمان بن عفان؛ فإنَّ عشيرته بها، وإنَّه مبلغٌ ما أردت. فدعا رسول الله ﷺ عثمان بن عفان، فأرسله إلى قريش، وقال: «أخبِرُهم أنا لم نأتِ لقتال، [و] إنما جئنا عمَّاراً، وادعُهم إلى الإسلام». وأمره أن يأتي رجالاً بمكَّة مؤمنين ونساء مؤمنات، فيدخل عليهم، ويبشُرهم بالفتح، ويخبرهم أنا الم عز وجل مظهرٌ دينه بمكة حتى لا يُستخفى فيها بالإيمان.

فانطلق عثمان، فمرَّ على قريش ببلدح، فقالوا: أين تريد؟ فقال: بعثني رسولُ الله ﷺ أدعوكم إلى الله وإلى الإسلام، وأخبركم أنا لم نأتِ لقتال، وإنَّما جئنا عمَّاراً. قالوا: قد سمعنا ما تقولُ؛ فانفذُ لحاجتك. وقام إليه أبان بن سعيد بن العاص، فرحَّب به، وأسرج فرسه، فحمل عثمان على الفرس، فأجاره، وأردفه أبان حتى جاء مكة. وقال المسلمون قبل أن يرجع عثمان: خَلَصَ عثمانُ قبلَنا إلى البيت وطاف به. فقال رسولُ الله ﷺ: «ما أظنَّه طاف بالبيت ونحن محصورونَ». فقالوا:

وما يمنعه يا رسول الله وقد خَلَصَ؟ قال: «ذاك ظنِّي به أن لا يطوفَ بالكعبة حتى نطوف معه».

۱۹۸۰

واختلط المسلمون بالمشركينَ في أمر الصلح، فرمى رجلٌ من أحد الفريقين رجلاً من الفريق الآخر، وكانت معركةٌ، وترامَوْا بالنبل والحجارة، وصاح الفريقان كلاهما، وارتهن كلُّ واحدٍ من الفريقين بمن فيهم، وبلغ رسولَ الله ﷺ أنَّ عثمان قد قتل، فدعا إلى البيعة، فثار المسلمون إلى رسول الله ﷺ وهو تحت الشجرة فبايعوه على ألاً يفروا فأخذ رسول الله ﷺ بيد نفسِهِ، وقال: «لهذه عن عثمان».

ولما تمَّت البيعة؛ رجع عثمان، فقال له المسلمون: اشتفيتَ يا أبا عبد الله من الطواف بالبيت؟ فقال: بئسما ظننتُم بي، والذي نفسي بيده؛ لو مكثت بها سنة ورسول الله ﷺ مقيمٌ بالحديبية ما طفتُ بها حتى يطوفَ بها رسول الله ﷺ، ولقد دعتني قريشٌ إلى الطواف بالبيت فأبيتُ. فقال المسلمون: رسولُ الله ﷺ كان أعلمنا بالله وأحسننا ظنًا.

وكان عمر آخذاً بيد رسول الله ﷺ للبيعة تحت الشجرة، فبايعه المسلمون كلهم إلَّا الجدَّ بن قيس، وكان معقل بن يسار آخذاً بغصنها يرفعه عن رسول الله ﷺ، وكان أول من بايعه أبو سنان الأسدي، وبايعه سلمة بن الأكوع ثلاث مرات في أول الناس وأوسطهم وآخرهم.

فبينما هم كذلك؛ إذ جاء بديل بن ورقاء الخزاعيَّ في نفر من خزاعة، وكانوا عيبة نصح رسول الله ﷺ من أهل تهامة، فقال: إني تركت كعب بن لؤيً وعامر بن لؤيًّ نزلوا أعداد مياه الحديبية، معهم العودُ المطافيل، وهم مقاتلوك وصادُوك عن البيت. قال رسولُ الله ﷺ: «إنًّا لم نجىء لقتال أحدٍ، ولكن جئنا معتمرين، وإنَّ قريشاً قد نهكتهمُ الحربُ وأضرَّت بهم؛ فإن شاؤوا أماددهم ويخلُوا بيني وبين الناس، وإن شاؤوا أن يدخلوا فيما دخل فيه الناس؛ فعلوا، وإلاً؛ فقد جموا، وإن [هم] أبوا إلاّ القتال؛ فوالذي نفسي بيده؛ لأقاتلنهم على أمري هذا حتى تنفردَ سالفتي أو لينفذنَّ الله أمره». قال بديل: سأبلغهم ما تقولُ. فانطلق حتى أتى قريشاً، فقال: إني قد جئتُكم من عند هذا الرجل، وسمعته يقول قولاً؛ فإن شئتُم عرضتُه عليكم. فقال سفهاؤهم: لا حاجة لنا أن تحدُّننا عنه بشيء. وقال ذوو الرأي منهم: هات ما سمعته! قال: سمعتُه يقول كذا وكا

[فحدثهم بما قال النبيُّ على الله عروةُ بن مسعود الثقفي: إنَّ لهذا قد عرض

عليكم خطةَ رشدٍ؛ فاقبلوها ودعوني آته. فقالوا: ائتِهِ! فأتاه، فجعل يكلمه، فقال النبيُ ﷺ نحواً من قوله لبديل، فقال له عروة عند ذلك: أي محمدُ! أرأيت لو استأصلت قومك؛ هل سمعت بأحدٍ من العرب اجتاح أهله قبلك؟ وإن تكن الأخرى؛ فوالله؛ إنى لأرى وجوهاً وأرى أوباشًا من الناس خليقاً أن يفرُّوا ويدعوك. فقال له أبو بكر: امصص بظر اللات! أنحن نفرُّ عنه وندعه؟! قال: من ذا؟ قالوا: أبو بكر. قال: أما والذي نفسي بيده؛ لولا يدّ كانت لك عندي لم أَجْزِكَ بِها لأجبتُك. وجعل يكلُّم النبيَّ ﷺ، وكلَّما كلَّمه؛ أخذ بلحيته، والمغيرة بن شعبة عند رأس النبيُّ على، ومعه السيف، وعليه المغفر، فكلما أهوى عروة إلى لحية النبي ﷺ؛ ضرب يده بنعل السيف، وقال: أخَّز يدك عن لحية رسول الله عليه الله الله المعام من فا الله عليه المغيرة بن شعبة. فقال: أي غُدَرُ! أو لستُ أسعى في غدرتك؟! وكان المغيرة صحبَ قوماً فقتلهم وأخذَ أموالهم ثم جاء فأسلم، فقال النبيُّ ﷺ: «أمَّا الإسلامُ؛ فأقبل، وأما المالُ؛ فلست منه في شيء». ثم إنَّ عروة جعل يرمق أصحاب رسول الله ﷺ؛ بعينيه فوالله؛ ما تنخُّم النبُّ عَظِيمَ نخامة؛ إلَّا وقعت في كفٍّ رجل منهم، فدلك بها جلده ووجهه، وإذا أمرهم؛ ابتدروا أمره، وإذا توضًّا؛ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلَّم؛ خفضوا أصواتَهم عنده، وما يحدُّون إليه النظر تعظيماً له. فرجع عروة إلى أصحابه، فقال: أي قوم! والله؛ لقد وفدت على الملوك؛ على كسرى، وقيصر والنجاشي. والله؛ ما رأيت ملكاً يعظِّمه أصحابُه ما يعظِّم أصحاب محمدٍ محمداً. والله؛ إن تنخم نخامةً إلَّا وقعت في كفٍّ رجل منهم، فدَلَكَ بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم؛ ابتدروا أمره، وإذا توضأ؛ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم؛ خفضوا أصواتهم عنده، وما يُحِدُّون إليه النظر تعظيماً له، وقد عرض عليكم خطةً رشدٍ؛ فاقبلوها.

فقال رجل من بني كِنانة: دعوني آته! فقالوا: ائته! فلما أشرف على النبي ﷺ وأصحابه؛ قال رسول الله ﷺ: «لهذا فلانٌ، وهو من قوم يعظِّمونَ البدنَ، فابعثوها له». فبعثوها، فاستقبله القوم يلبُّون، فلما رأى ذلك؛ قال: سبحان الله! لا ينبغي للمؤلاء أن يُصَدَّوا عن البيت. فرجع إلى أصحابه، فقال: رأيتُ البُدْنَ قد قُلُدَتْ وأُشْعِرَتْ، وما أرى أن يصدُّوا عن البيت.

فقام مكرز بن حفص، [و] قال: دعوني آتِهِ! فقالوا: ائته! فلما أشرف عليهم؛ قـال الـنبـيُّ ﷺ: «لهـذا مكـرز بـن حـفـص، وهـو رجـلٌ فـاجـرٌ». فـجـعـل يكـلّـم

رسول الله ﷺ، فبينما هو يكلِّمه؛ إذ جاء سُهيل بن عمرو، فقال النبيُّ ﷺ: «قد سَهُلَ لكم من أمركم». فقال: هات اكتب بيننا وبينك كتاباً. فدعا الكاتب، فقال: «اكتب: بسم الله الرحمٰن الرحيم». فقال سهيل: أما الرحمٰن؛ فوالله ما ندري ما هو؟ ولكن اكتب: باسمك اللهم. كما كنتَ تكتبُ. فقال المسلمون: والله؛ لأ نكتبُها إلَّا بسم الله الرحمٰن الرحيم. فقال النبيُّ ﷺ: «اكتب باسمك اللهم». ثم قال: «اكتب: لهذا ما قاضى عليه محمدٌ رسولُ الله». فقال سهيلٌ: فوالله؛ لو كنا نعلم أنك رسولُ الله ما صَدَدْناك عن البيت ولا قاتَلْناك، ولكن اكتب: محمدُ بنُ عبدالله. فقال النبيُّ ﷺ «إنَّى رسولُ الله وإن كذَّبْتُموني، اكتب: محمد بن عبدالله». فقال النبي على أن تخلُّوا بيننا وبين البيت فنطوف به». فقال سهيلٌ: والله؛ لا تتحدَّث العرب أنَّا أخِذْنا ضغطةً. ولكن ذلك من العام المقبل. فكتب. فقال سهيلٌ: على أن لا يأتيك منَّا رجلٌ، وإن كان على دينِك؛ إلَّا ردَدْتَه علينا. فقال المسلمون: سبحان الله! كيف يردُّ إلى المشركين وقد جاء مسلماً؟ فبينما هم كذَّلك؛ إذ جاء أبو جندل بنُ سهيل [بن عمرو] يرسُفُ في قيوده، قد خرج من أسفل مكة، حتى رمى بنفسه بين أظهر المسلمين، فقال سهيلٌ: هذا يا محمدُ أول ما قاضيك<sup>(١)</sup> عليه أن تردَّه [إليّ]. فقال النبيُّ ﷺ: «إنَّا لم نقضِ الكتابَ بعدُ». فقال: فوالله؛ إذا لا أصالحك على شيءٍ أبداً. فقال النبيُّ ﷺ: «فأجِزْهُ لى». فقال: ما أنا بمجيزه [لك]. فقال: «بلي فافْعَلْ». قال: ما أنا بفاعل. قال مكرزُ: [بلي] قد أجَزْناه. فقال أبو جندل: يا معشر المسلمين! أردُّ إلى المشركين وقد جنت مسلماً؟! ألا ترون ما لقيت؟! وكان قد عذِّب في الله عذاباً شديداً.

قال عمر بن الخطاب: والله؛ ما شككتُ منذ أسلمتُ إلَّا يومنذٍ، فأتيتُ النبيَّ ﷺ، فقلت: يا رسول الله! ألستَ نبيَّ الله حقًّا؟ قال: «بلي». قلت: ألسنا على الحقُ وعدوُنا على الباطل؟ قال: «بلي». فقلت: علامَ نعطي الدنيَّة في ديننا [إذاَ] ونرجِعُ ولما يحكُم الله بيننا وبين أعدائنا؟ فقال: «إنِّي رسولُ الله، وهو ناصري، ولست أعصيه». قلت: أولستَ كنت تحدَّثنا أنا سنأتي البيت ونطوفُ به؟ قال: «بلي، أفأخبرتُك أنك تأتيه العام؟». قلت: لا. قال: «فإنك آتيه ومطوِّفُ به».

في المطبوع من زاد المعاد»: «أقاضيك».



عليه رسول الله سواء، وزاد: «فاستمسكْ بغرزه حتى تموت، فوالله؛ إنَّه لعلى الحقِّ». قال عمر: فعملتُ لذٰلك أعمالاً.

فلما فرغ من قضية الكتاب؛ قال رسولُ الله ﷺ: «قوموا وانحروا ثم احلِقوا». فوالله ما قام منهم رجلٌ [واحدً]، حتى قال ثلاث مرات، فلما لم يقم منهم أحدً؛ قام فدخل على أمَّ سلمة، فذكر لها ما لقي من الناس، فقالت [أم سلمة]: يا رسول الله! أتحبُّ ذلك؟ اخرج، ثم لا تكلُّم أحداً [منهم] كلمةً حتى تنحر بُدْنَكَ وتدعُوَ حالقك فيحلق لك. فقام، فخرج، فلم يكلِّم أحداً منهم حتى فعل ذلك؛ نحر بُدنه ودعا حالِقَه فحلَقَه. فلما رأى الناس ذلك؛ قاموا، فنحروا، وجعل بعضهم يحلق بعضاً، حتى كاد بعضهم يقتُلُ بعضاً غمًا. ثم جاءت نسوةً مؤمناتٌ، فأنزل الله عزَّ وجلً: ﴿[يا أيها الذين آمنوا] إذا جاءكم المؤمناتُ مهاجراتٍ فامتحنوهنً...» إحداهما معاوية والأخرى صفوان بن أمية، ثم رجع إلى المدينة. وفي مرجعه أنزل الله عليه: ﴿إنَّا فَتَحْنا لك فتحاً مبيناً [ليغفر لك الله ما تقدم من ذلك؟ وما تأخر إحداهما معاوية والأخرى صفوان بن أمية، ثم رجع إلى المدينة. وفي مرجعه أنزل ويتم نعمته عليك ويهديك صراطاً مستقيماً وينصرك الله من خازل الله عليه: ﴿إنَّا فَتَحْنا لك فتحاً مبيناً [ليغفر لك الله ما تقدم من ذلك؟ وما تأخر ويتم نعمته عليك ويهديك صراطاً مستقيماً وينصرك الله من فقل الله عزوا أخرما من في أنزل الله عن أنزل مالله عليه الذين آمنوا] إذا معمر يومئذ أمرأتين كانتا له في الشرك، فنزوج إحداهما معاوية والأخرى صفوان بن أمية، ثم رجع إلى المدينة. وفي مرجعه أنزل ويتم نعمته عليك ويهديك صراطاً مستقيماً وينصرك الله من من ذنبك وما تأخر ويتم نعمته عليك ويهديك صراطاً منتيماً وينصرك الله من فقال الصحابة. هنيناً لك أخرها، فقال عمر: أفتحٌ هو يا رسول الله؟ قال: «نعم». فقال الصحابة في قلوب المؤمنين...؟ الآية. انتهى.

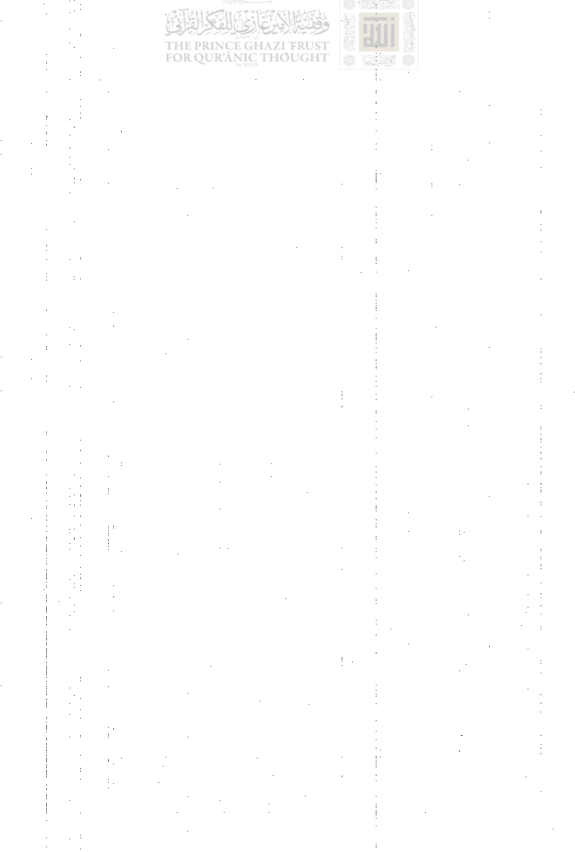
> ولهذا آخر تفسير سورة الفتح. ولله الحمد [والمنة]. وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

نقلته من خط المفسر رحمه الله وعفا عنه، وكان الفراغ من كتابته في ١٣ ذي الحجة سنة ١٣٤٥، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين، آمين.

بقلم الفقير إلى ربه، سليمان بن حمد العبد الله البسام، غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين آمين، وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه أجمعين وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين. والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات. ش ش

|   |                       |       |        | THE PRINCE GHAZI TRUST |           |
|---|-----------------------|-------|--------|------------------------|-----------|
|   |                       |       |        | FOR QUR'ANIC THOUGHT   |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
|   |                       |       | , i    |                        | • •       |
| • | N.                    |       |        |                        |           |
|   | 1                     |       |        |                        | · · · · . |
|   | · · :                 |       |        |                        |           |
|   | į                     |       | 1      |                        |           |
|   |                       | 1     |        |                        | :         |
|   | 1                     |       |        |                        |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
|   | 1                     |       | 1      |                        |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
|   | ;                     |       | i -    |                        |           |
|   | i                     | :     |        |                        |           |
|   | 1                     | :     |        |                        |           |
|   | l                     | • :   |        |                        |           |
| • | ÷                     |       |        |                        | :         |
|   |                       |       |        |                        |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
| • |                       |       |        |                        |           |
|   | i                     | · · · | 1<br>1 |                        |           |
|   | . '                   | :     | . •    |                        | · ·       |
|   | 1                     |       |        |                        |           |
|   | :                     |       |        |                        | :         |
|   | · · ·                 |       |        |                        |           |
|   |                       | 1.1   | · .    |                        |           |
|   |                       | 1 A.  |        |                        |           |
|   |                       | • •   |        |                        |           |
|   | :                     | ۰.    |        |                        |           |
|   | -                     | . •   |        |                        |           |
|   | :<br>;<br>;<br>;<br>; |       |        |                        |           |
|   | ,<br>r                |       |        |                        |           |
|   |                       | :.    |        |                        |           |
|   |                       |       |        |                        |           |
| • |                       |       |        |                        |           |
|   |                       | · ·   |        |                        |           |
|   |                       | :     | :      |                        |           |
| • |                       |       | . •    |                        |           |





سورة الحجرات (١)

1444

تفسير سورة الحجرات وهي مُدنية بنهم أمَّر التَنْفِ التِصَحْ

﴿ يَنَأَيُّهُا الَذِينَ مَامَنُوا لَا نُفَدِّمُوا بَيْنَ بَدَي اللَّهِ وَرَسُولُهِ وَالْفُوْا اللَّهُ إِنَّا اللَّهِ عَلِيمٌ ﴾ يَنَايُهُا الَذِينَ مَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا جَمْهِمُوا لَمُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِحُمْ لِبَعْضِ اللَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا جَمْهِمُوا لَمُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِحُمْ لِبَعْضِ اللَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا جَمْهِمُوا لَمُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِحُمْ لِبَعْضِ اللَّذِينَ مَامَنُوا لَا مَ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِحُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَعْمَدُوا أَمَنُوا لَا تَعْمَدُوا أَمْوا لَمُ بِعَامَ وَا لَهُ مَعْتُ اللَّهُ مَعْهُمُ وَا أَعْهَمُ مَعْذِي مَعْضَعُونَ أَمْ وَالْتُعْمَ لِنَعْمَ لَهُ مَعْهُ وَاللَّهُ أَعْمَدُوا لَمُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِحُمْ لِبَعْضِ أَنَ تَعْجَعُوا أَعْمَا لَحُمْ وَالَتُهُ وَا لَعَنْ مَعْتَى إِنَّةُ وَلَتَهُمْ لِنَعْمَ لَهُ أَعْمَدُونَ أَصْوَتَتُهُمْ وَالْتُولُ اللَهُ أَوْلَئِينَ اللَّهُ أَعْمَدُهُمُ مَنْ اللَّهُ أَوْلَئِينَ اللَهُ أَوْلَئِيلُهُ أَنْ أَسْوَنَهُمْ وَالْعَوْلَةُ مُوا اللَهُ الْعَنْ أَعْمَالُكُمْ وَالَتُهُ أَعْمَدُهُمُ وَالَتُهُ مُعُونَهُمُ وَتَعْهُمُ وَ اللَهُ إِنَّةِ أَوْلَئِينَ أَنْهُ مُعْمَانَةُ مُولَا اللَهُ أَوْلَئِيلُ مَعْتُ أَعْمَدُ أَعْمَدُونَ أَمْ وَنُعُولُ اللَهُ أُولَئِيلُ مَنْ وَلَهُ مُعْتُ أَعْمَةُ مُ مُعْتُولُ مُولَةً مُ مَعْهُمُ مُعْتُ مُ أَعْتَعُمُ الْذَي أَنَهُ مُنُولُ مُوا اللَهُ اللَهُ أَعْمَ مُولَةً مُ مُ أَنْ أَنْ أَنَا أَعْهُ مُ أَعْهُ مُوا أَنْ أَنَهُ مُ مُعْتُ مُ أَعْتَيْ أَنْ أَنَهُ أَنْتُوا اللَهُ أَنْ أَنْهُ مُوا لَعْتُ لَعْنُ أَعْتَهُ مِنْ أَنَهُ مَنْ مُعَالَ مُوا أَعْتُ مُوا أَنْهُ مَا مُعْتَهُ مَعْتُ مُ أَعْنُ مَا مَنُهُ مَا أَنَا أَنَهُ مَا مُ مُعْتَعُ مَا مُوا أَمْنُ مَا مَنْ أَنَا أَنَهُ مَا مُعْتُ مُ أَعْتُ مُ مَائَةُ مَعْتُ مُ مَا مُ مُ أَعْتُ مُ أَنْ أَنْ أَنَهُ مُ مُوا أَعْنُ مُ مَا مُ أَعْنُ مُ مَ مَنْ أَعْنُ مُ مَا مُ مُعْتُ مُ أَعْنُ مِ مَا مُ مُ مَا مُ مَا مُ مَعْتُ مُ مَا مُ أَعْنُ أَنَا مُ أَعْذَا مُ مُ أَعْنُ مُ مَا مُوا لَعُ مُ مَائُ مُ مَا مُ مُ مُ مَ

لهذا متضمن للأدب مع الله تعالى ومع رسول الله على والتعظيم والاحترام له (<sup>۱)</sup> وإكرامه، فأمر الله عبادَه المؤمنين بما يقتضيه الإيمان بالله ورسوله <sup>(۲)</sup> من امتثال أوامر الله واجتناب نواهيه، وأن يكونوا ماشين خلف أوامر الله، متبعين لسنة رسول الله على في جميع أمورهم، وأن لا<sup>(۳)</sup> يتقدَّموا بين يدي الله ورسوله؛ فلا<sup>(٤)</sup> يقولوا حتى يقول، ولا يأمروا حتى يأمرَ، فإنَّ لهذا حقيقة الأدب الواجب مع الله ورسوله، وهو عنوان سعادة العبد وفلاحه، وبفواته تفوته السعادة الأبديَّة والنعيم السرمديَّ. وفي لهذا النهيُ الشديدُ عن تقديم قول غير الرسول تلكي على قوله؛ فإنه متى استبانت سنة رسول الله على أي وجبَ اتَّباعها وتقديمُها على غيرها كائناً من كان.

(١) ثم أمر الله بتقواه عموماً، وهي كما قال طُلْق بن حبيب: أن تعملَ بطاعة الله على نور من الله ترجو ثواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله تخشى عقاب الله. وقوله: ﴿إِنَّ الله سميعَ»؛ أي: لجميع الأصوات، في جميع الأوقات، في خفيً المواضع والجهات، ﴿عليمَ»: بالظواهر والبواطن، والسوابق واللواحق، والواجبات والمستحيلات والجائزات<sup>(٥)</sup>. وفي ذكر الاسمين

- في (ب): «والتعظيم له واحترامه».
   (٢) في (ب): «وبرسوله».
  - (٣) في (ب): «ولا».
  - ه. (ب): «والممكنات».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٤) في (ب): الولاة.

سورة الحجرات (٢ - ٤)

الكريمين بعد النهي عن التقدّم بين يدي الله ورسوله والأمر بتقواه حثٍّ على امتثال تلك الأوامر الحسنة والآداب المستحسنة وترهيبٌ عن ضدَّه<sup>(1)</sup>.

(٢) ثم قال تعالى: ﴿با أَيُّها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتَكُم فوقَ صوتِ النبيِّ ولا تَجْهَروا له بالقولِ؟: ﴿ با أَيُّها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتَكُم فوقَ صوتِ النبيِّ ولا تَجْهَروا له بالقول، إلى يغضُ الصوتَ المخاطِبُ له صوتَهُ معه فوق صوتِهِ، ولا يجهز له بالقول، بل يغضُ الصوتَ ويخاطبُه بأدبِ ولين وتعظيم وتكريم وإجلال وإعظام، ولا يكون الرسول كأحدهم، بل يميِّزونه في خطابه، أي، ووجوب بل يميِّزونه في خطابه، أي، ووجوب بل يميِّز عن غيرِه في وجوب حقَّه على الأمَّة، ووجوب الإيمان به، والحبُ الذي لا يتمُ الإيمان إلا به؛ فإن في عدم القول، بل يغضُ الصوتَ ويخاطبُه بأدبِ ولين وتعظيم وتكريم وإجلال وإعظام، ولا يكون الرسول كأحدهم، بل يميِّزونه في خطابه، من المور كأحدهم، بل يميِّزونه في خطابهم كما تميَّز عن غيرِه في وجوب حقًه على الأمَّة، ووجوب الإيمان به، والحبُ الذي لا يتمُ الإيمان إلا به؛ فإن في عدم القيام بذلك محذوراً وخشية أن يحبط عملُ العبد وهو لا يشعر؛ كما أن الأدب معه من أسباب حصول الثواب وقبول الأعمال.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَزَاءِ ٱلْحُجُرَنِ أَحْتَنَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللَهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾.

 ٤﴾ نزلت لهذه الآيات الكريمة في ناس<sup>(٢)</sup> من الأعراب، الذين وصفهم الله بالجفاء، وأنهم أجدرُ أن لا يعلموا حدودَ ما أنزل الله على رسوله؛ قدموا وافدين على رسول الله على، فوجدوه في بيته وحجرات نسائِهِ، فلم يصبروا ويتأدبوا حتى يخرج، بل نادوه: يا محمد، يا محمد<sup>(٣)</sup>؛ أي: اخرج إلينا. فذمَهم الله بعدم العقل؛ حيث لم يعقلوا عن الله الأدب مع رسوله واحترامه؛ كما أن من العقل استعمال الأدب؛ فأدب العبد عنوان عقله، وأنَّ الله مريدٌ به الخير.

(1) في (ب): «وترهيب عن عدم الامتثال».
 (1) في (ب): «أناس».
 (٣) انظر تفسير ابن جرير (٢٢/ ٢٨٥).

سورة الحجرات (٥ ـ ٧)

٥﴾ ولهٰذا قال: ﴿ولو أنَّهم صَبَروا حتى تخرُجَ إليهم لكان خيراً لهم والله غفورٌ رحيمٌ ؟؛ أي: غفورٌ لما صدر عن عباده من الذُّنوب والإخلال بالأداب، رحيمٌ بهم حيث لم يعاجلهم بذنوبهم بالعقوبات والمَثْلات.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوًا إِن جَاءَكُمُ فَاسِقٌ بِنَبَلٍ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَدلَةِ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَدِمِينَ ٢

(٦) وهذا أيضاً من الآداب التي على أولي الألباب التأذُبُ بها واستعمالها، وهو أنه إذا أخبرهم فاسقٌ بنباً؛ أي: خبر: أن يتثبَّتوا في خبره، ولا يأخذوه مجرداً؛ فإن في ذلك خطراً كبيراً ووقوعاً في الإثم؛ فإنَّ خبره إذا جُعل بمنزلة خبر الصادق العدل؛ حكم بموجب ذلك ومقتضاه، فحصل من تلف النفوس والأموال بغير حقٌ بسبب ذلك الخبر ما يكون سبباً للندامة، بل الواجبُ عند خبر الفاسق التثبَّت والتبينُ؛ فإن دلَت الدلائل والقرائن على صدقه؛ عُمِلَ به وصُدًق، وإن دلت على كذبه؛ كذَّب ولم يعمل به؛ ففيه دليل على أن خبر الصادق مقبول، وخبر الكاذب مردود، وخبر الفاسق متوقَّف فيه<sup>(١)</sup>، ولهذا كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج المعروفين بالصدق، ولو كانوا فساقاً.

﴿وَاَعْلَمُواَ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوَ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنَّمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِبِمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفَرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْبَانُ أُوْلَتِهِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ ۞ فَضَلًا مِنَ اللَهِ وَنِعْمَةً وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِمَ ﴾.

(٧) أي: وليكن لديكم معلومًا أنَّ ﴿رسول الله؟ تَشْرَبين أَظَهُرِكَم، وهو الرسُولُ الكريم البارُ الراشدُ، الذي يريد بكم الخير، وينصح لكم، وتريدون لأنفسكم من الشرَّ والمضرَّة ما لا يبوافـقكم الرسولُ عليه، و﴿لو يطيعكم في كثير من الأمر؟ لشقَّ عليكم وأعنتكم، ولكن الرسول يرشدكُم، والله تعالى يحبَّب إليكم من الأمر؟ لشقَّ عليكم وأعنتكم، ولكن الرسول يرشدكُم، والله تعالى يحبَّب إليكم في لأيمن الأمر؟ لشقَ عليكم وأعنتكم، ولكن الرسول يرشدكُم، والله تعالى يحبَّب إليكم من الأمر؟ لشقَ عليكم وأعنتكم، ولكن الرسول يرشدكُم، والله تعالى يحبَّب إليكم في كثير والإيمان؟ ويزيّنه ﴿في قلوبكم؟ بما أودع في قلوبكم من محبة الحقَّ وإيثاره، وبما نصب على الحقُ من الشواهد والأدلَّة الدالَّة على صحَته وقبول القلوب والفِطَر له، وبما يفعله تعالى بكم من توفيقه للإنابة إليه، ويكرَّه ﴿ليكم الكفر والفسوق؟؛ أي: الذنوبَ الصغار؛ بما أودع في قلوبكم من الذنوبَ الحقر، والمور من الفرور من الفرور من الفرور من الموالا يرشدكُم، والكم من محبة الحقُ وإيثاره، وبما يوما على الحقُ من الشواهد والأدلَّة الدالَة على صحَته وقبول القلوب والفِطَر له، وبما يفعله تعالى بكم من توفيقه للإنابة إليه، ويكرًه إليكم الكفر والفسوق؟؛ أي:

سورة الحجرات (٨ \_ ٩)

كراهة الشرُ وعدم إرادة فعله، وبما نَصَبَه من الأدلَّة والشواهد على فسادِه ومضرَّته وعدم قبول الفطر له، وبما يجعل الله في القلوب من الكراهة له.

﴿أولئك﴾؛ أي: الذين زيَّن الله الإيمان في قلوبهم وحبَّبه إليهم، وكرَّه إليهم الكفر والفسوق والعصيان ﴿هم الراشدونَ﴾؛ أي: الذين صلحت علومُهم وأعمالُهم، واستقاموا على الدين القويم والصراط المستقيم، وضدُّهم الغاوون الذين حُبَّب إليهم الكفر والفسوق والعصيان، وكُرَّه إليهم الإيمان، والذنب ذنبُهم؛ فإنهم لما فسقوا؛ طبعَ اللهُ على قلوبهم، ولما زاغوا؛ أزاغ اللهُ قلوبهم، ولما لم يؤمنوا بالحق لمَّا جاءهم أولَ مرة؛ قلب الله أفئدتهم.

﴿٨﴾ وقوله: ﴿فضلاً من اللهِ ونعمةَ﴾؛ أي: ذلك الخير الذي حصل لهم هو بفضل الله عليهم وإحسانِهِ، لا بحولهم وقوَّتهم. ﴿واللهُ عليمٌ حكيمٌ﴾؛ أي: عليمٌ بمن يشكر النعمة فيوفَقه لها ممَّن لا يشكرها ولا تليقُ به، فيضع فضلَه حيث تقتضيه حكمتُه.

﴿وَإِن طَآبِفُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقَنْتَلُواْ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَنِهُمَا عَلَى ٱلأُخْرَىٰ فَقَنِدُوا ٱلَّتِى تَبْغِى حَقَّى تَفِىٓ إِلَىَ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْمَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخَرَةٌ فَأَصَلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيَكُرُ وَٱنَّقُوا ٱللَّهَ لَمَلَكُمُ تُرْحَوُنَ ﴾ .

(٩) لهذا متضمَّن لنهي المؤمنين عن أن يبغيَ بعضُهم على بعض ويقتل بعضُهم بعضا، وأنه إذا اقتتلت طائفتان من المؤمنين؛ فإن على غيرهم من المؤمنين أن يتلافَوْا لهذا الشرَّ الكبير بالإصلاح بينهم والتوسُّط على أكمل وجه يقع به الصلح ويسلكوا الطرق الموصلة إلى ذلك؛ فإن صلحتا؛ فبها ونعمت. ﴿فإن بغتُ إحدالهما على الأخرى فقاتِلوا التي تبغي حتى تفيءَ إلى أمر الله»؛ أي: ترجع إلى ما على الأخرى فقاتِلوا التي تبغي حتى تفيءَ إلى أمر الله»؛ أي: ترجع إلى ما حدًّ الله ورسولُه من فعل الخرى فإن بغت إحدالهما على الأخرى فقاتِلوا التي تبغي حتى تفيءَ إلى أمر الله»؛ أي: ترجع إلى ما حدًّ الله ورسولُه من فعل الخير وترك الشرّ الذي من أعظمه الاقتتال. وقولُه: ﴿فإن الصَّلح فاءتَ فأصَلحوا بينَهما بالعَدلِ»؛ أهذا أمرَ بالطلح وبالعدل في الصلح؛ فإن الصَّلح وبالعدل في الصلح؛ فإن الصَلح في العلم الما على فإن الصلح في فهذا أمر بالعلم والحيف على أحد الخصمين؛ فهذا فاءت فأصلحوا بينَهما بالعَدلِ»؛ أهذا أمرَ بالطلم والحيف على أحد الخصمين؛ فهذا فاءت فأصلحوا بينَهما بالعَدلِ»؛ فإذ الطلم والحيف على أحد الما وطن أو غير قد يوجد، ولكن لا يكون بالعدل، بل بالظُلم والحيف على أحد الخصمين؛ فهذا ليس هو الصَلح المأمورُ به، فيجب أن لا يراعى أحدهما لقرابة أو وطن أو غير ذلك من المقاصد والأخراض، التي توجب العدول عن العدل. ﴿إنَّ الله يحبُ المُقسِطينَ»؛ أي: العادلين في حكمهم بين الناس، وفي جميع الولايات التي تولوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدلُ الرجل في أهله وعاله في أداء حقوقهم، المؤلوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدلُ الرجل في أهله وعاله في أداء حقوقهم، المؤلوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدلُ الرجل في أهله وعاله في أداء حقوقهم، من المقاصد واذ في ذلك عدلُ الرجل في أهله وعاله في أداء حقوقهم، من المؤلوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدلُ الرجل في أهله وعاله في أداء حقوقهم، المؤلوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك من المؤلوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدلُ الرجل في أهله وعاله في أداء حقوقهم، المؤلوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدلُ الرجل في أهله وعاله في أداء حقوقهم، المؤلوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدلُ الرجل في أهله وعاله في أداء حقوقهم، المؤلوها، حتى إنه إلى إلى إلى المؤلوم المؤلوم الم إلى المؤلوم المؤلوم مم مي المؤلوم المؤلوم إلى المؤلوم المؤلوم الهموم المؤلوم الفي المؤلوم المؤلوم المؤلوم المؤلوم

179.

سورة الحجرات (١٠)

وفي الحديث الصحيح: «المقسِطون عند الله على منابرَ من نورٍ؛ الذين يعدِلون في حكمِهم وأهليهم وما ولوا<sup>يرر)</sup> .

(١٠) وأنّما المؤمنونَ إخوة ): لهذا عقد عقدَ الله بين المؤمنين؛ أنّه إذا وجد من أيّ شخص كان في مشرق الأرض ومغربها الإيمانُ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ؛ فإنّه أخ للمؤمنين أخوّة توجبُ أن يحبَّ له المؤمنون ما يحبُّون لأنفسهم، ويكرهوا له ما يكرهون لأنفسهم، ولهذا قال النبيّ تليخ آمراً بالأخوَّة الإيمانيَّة : «لا تَحاسدوا ولا تَناجشوا ولا تَباغضوا ولا تَدابروا، وكونوا عبادَ الله إخواناً . المسلم أخو المسلم؛ لا يظلمُه ولا يخذُلُه ولا يكذبه». متفقٌ عليه<sup>(٢)</sup> . وفيهما عن النبيً تليج: «المؤمنُ للمؤمن كالبنيان يشدُّ بعضُه بعضاً، وشبك تليخ بين أصابعه<sup>(٣)</sup> .

ولقد أمر اللهُ ورسولُه بالقيام بحقوق المؤمنين بعضهم لبعض وبما يحصُلُ به التآلفُ والتوادُدُ والتواصُلُ بينهم، كل لهذا تأييدٌ لحقوق بعضهم على بعض؛ فمن ذٰلك إذا وقع الاقتتال بينهم الموجب لتفرُّق القلوب وتباغُضها وتدابُرها؛ فَلْيُصْلِح المؤمنون بين إخوانهم، ولْيَسْعَوا فيما به يزول شَنَآنهم.

ثم أمر بالتقوى عموماً، ورتب على القيام بالتقوى وبحقوق المؤمنين الرحمةً، فقال: ﴿لعلَّكم تُزحَمونَ﴾، وإذا حصلت الرحمةُ؛ حصل خيرُ الدنيا والآخرة. ودلَّ ذٰلك على أنَّ عدم القيام بحقوق المؤمنين من أعظم حواجب الرحمة.

وفي هاتين الآيتين من الفوائد غير ما تقدم: أنَّ الاقتتال بين المؤمنين منافِ للأخوَّة الإيمانيَّة، ولهذا كان من أكبر الكبائر. وأنَّ الإيمان والأخوَّة الإيمانيَّة لا يزولان مع وجود الاقتتال؛ كغيره من الذنوب الكبائر، التي دون الشرك، وعلى ذٰلك مذهب أهل السنة والجماعة. وعلى وجوب الإصلاح بين المؤمنين بالعدل. وعلى وجوب قتال البُغاة حتى يرجعوا إلى أمر الله، وعلى أنهم لو رجعوا لغير أمر الله؛ بأن رجعوا على وجو لا يجوز الإقرار عليه والتزامه؛ أنَّه لايجوز ذٰلك. وأنَّ أموالهم معصومةً؛ لأنَّ الله أباح دماءهم وقت استمرارهم على بَغْنِهم خاصةً دون أموالهم.

- (۱) كما في «صحيح مسلم» (١٨٢٧) من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه.
  - (٢) أخرجه البخاري (٦٠٦٤)، ومسلم (٢٥٥٩).
  - (٣) أخرجه البخاري (٦٠٢٦)، ومسلم (١٩٩٩).

سورة الحجرات (١١ ـ ١٢)

﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسْخَرُ فَقُمْ مِن فَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَآةٍ مِن نِسَلَةٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرً مِنْهُنٍّ وَلَا نَلْمِزُوَا أَنفُسَكُمْ وَلَا نَنَابُرُوا بِالأَلْقَنْبُ بِنْسَ الاِمَّمُ الفُسُوق بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَن لَمْ يَتُبَ فَأُولَئِهِكَ هُمُ الظَّابِمُونَ ٢٠٠٠.

(١٩) ولهذا أيضاً من حقوق المؤمنين بعضهم على بعض؛ أن: ﴿لا يَسْخَرُ قَومٌ من قَومٍ : بكلٍ كلام وقولٍ وفعل دالٌ على تحقير الأخ المسلم؛ فإنَّ ذلك حرامٌ لا يجوز، وهو دالٌ على إعجاب الساخر بنفسه، وعسى أن يكون المسخورُ به خيراً من الساخر، وهو الغالبُ والواقعُ؛ فإنَّ السخرية لا تقع إلاً من قلب ممتلىء من مساوىء الأخلاق، متحلٌ بكل خلتي ذميم، متخلٌ من كل خلتي كريم، ولهذا قال النبي ﷺ: "بحسب امرىء من الشرُ أن يحقر أخاه المسلم»<sup>(١)</sup>.

ثم قال: ﴿ولا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمَ ﴾؛ أي: لا يعب بعضكم على بَعض، واللَّمزُ بالقول، والهمز بالفعل، وكلاهما منهيَّ عنه حرامٌ متوعَدٌ عليه بالنار؛ كما قال تعالى: ﴿ويلُ لكلٌ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ . . ﴾ الآية، وسمَّى الأخ المسلم نفساً لأخيهِ؛ لأن المؤمنين ينبغي أن يكون هكذا حالُهم؛ كالجسد الواحد، ولأنه إذا همزَ غيرَه؛ أوجبَ للغير أن يهمزه، فيكون هو المتسبَّب لذلك، ﴿ولا تنابَزوا بِالألقابِ ﴾؛ أي: لا يعيُّر أحدُكم أخاه ويلقَبه بلقبٍ يكره أن يقالَ فيه، وهذا هو التنابز، وأما الألقاب غير المذمومة؛ فلا تدخل في هذا. ﴿بِئسَ الاسمُ الفُسوقُ بعدَ الإيمانِ ﴾؛ أي: بأسم الفسوق والعصيان الذي هو التنابُزُ بالألقاب، ﴿وَمَن لَم يَتُب فأولئك هم بأسم الفسوق والعصيان الذي هو التنابُزُ بالألقاب، ﴿وَمَن لَم يَتُب فأولئك هم بأسم الفسوق والعصيان الذي هو التنابُزُ بالألقاب، فومَن لم يَتُب فأولئك هم ولي المُومَن كم يُعمر المُومَن المُومَن مَن علي من عن أوامره ونواهيه بأسم الفسوق والعصيان الذي هو التنابُرُ بالألقاب، فومَن لم يَتُب فأولئك هم ولي الطَّالمونَ ﴾ ولمذا هو الواجب على العبد: أن يتوبَ إلى الله تعالى، ويخرجَ من ولائل هم الظالمونَ ها من من من المام الفسه غيرُ تابٍ من ما يُعْم ما قاولئك هم الظالمونَ ؟ فالناس قسمان: ظالم لنفسه غيرُ تائبٍ، وتائبُ مفلح، ولا

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْنَبِنُوا كَثِيرًا مِنَ ٱلظَّنِ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنَّمُ وَلَا يَحْتَبُ وَمَعْتَمُ بَعْضُكُم بَعْضَاً أَيْحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلَ لَحْمَ آخِيهِ مَيْنَا فَكَرِهْتُمُوهُ وَانَقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ تَوَابُ رَحِمٌ ٢ (17) نهى تعالى عن كثير من الظَّنِ السيِّيءِ بالمؤمنين، ﴿إِنَّ بعضَ الظَّنِ إِنْمَ، :

(۱) أخرجه مسلم (۲۵٦٤) من حديث أبي هريرة.

1298

سورة الحجرات (١٣)

وذٰلك كالظُّنِّ الخالي من الحقيقة والقرينة، وكظنِّ السَّوْءِ الذي يقترن به كثيرً من الأقوال والأفعال المحرَّمة؛ فإنَّ بقاءَ ظنَّ السَّوْءِ بالقلب لا يقتصر صاحبه على مجرَّد ذٰلك، بل لا يزال به حتى يقول ما لا ينبغي ويفعل ما لا ينبغي، وفي ذٰلك أيضاً إساءة الظنُّ بالمسلم وبغضُه وعداوتُه المأمور بخلافها منه، ﴿ولا تَجَسَّسُوا ﴾؛ أي: لا تفتِّشوا عن عورات المسلمين، ولا تَتَبعوها، ودَعُوا المسلم على حاله، واستعملوا التغافُل عن زلَّاته، التي إذا فتَشَتْ؛ ظهرَ منها ما لا ينبغي، ﴿ولا يَغْتَب واستعملوا التغافُل عن زلَّاته، التي إذا فتَشَتْ؛ ظهرَ منها ما لا ينبغي، ولو يَغْتَب بعضُكُم بعضاً ﴾: والغيبة كما قال النبي يَ<sup>عل</sup>: «ذِكْرُكَ أخاك بما يكرَهُ، ولو كان فيه<sup>(1)</sup>. ثم ذَكَرَ مثلاً منفراً عن الغيبة، فقالً: ﴿ليحبُّ أحدُكُم أن يأكلَ لحمَ أخيه مَنتا فَكَرِهْتُموه ﴾: شبَّه أكلَ لحمهِ ميتاً المكروه للنفوس غاية الكراهة باغتيابه؛ فكما وأكل لحمه حيًا، ﴿واتَقوا اللهَ إذا كان ميتاً فاقد الروح؛ فكذلك فَلْتَكُرهوا غيبته عبده، فيوفِقه لها، ثم يتوبُ عليه بقبول توبته، رحيمٌ ها: والتوابُ: الذي يأذن بتوبة ينفعهم، وقبل منهم التوبة. وفي هذه الآية دوليل على التَحذيل ما الذي يأذن بنوبة ينفعهم، وقبل منهم التوبة. وفي هذه الآية دوليته، رحيمٌ معاده؛ حيث دعاهم إلى ما وأكل لحمه ميا، لذي أله شبَهها بأكل لحم الميته، والتوبته، رحيمٌ ما الذي يأذن بنوبة عبده، فيوفية منها، ثم يتوبُ عليه بقبول توبته، رحيمٌ بعباده؛ حيث دعاهم إلى ما وأنها من الكبائر؛ لأنَّ الله شبَّهها بأكل لحم الميت، وذلك من الكبائر.

وَبَتَأَيَّبًا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَنْكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأَنثَىٰ وَجَعَلَنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَحْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَلْقَنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ۞﴾.

(١٢) يخبرُ تعالى أنَّه خلقَ بني آدم من أصل واحدِ وجنس واحدٍ، وكلُّهم من ذكر وأنثى، ويرجعون جميعُهم إلى آدم وحواء، ولكنَّ الله تعالى بثَّ منهما رجالاً كثيراً ونساءً، وفرَّقهم، وجعلهم (شعوباً وقبائلَ)؛ أي: قبائل صغاراً وكباراً، وذلك لأجل أن يتعارَفوا؛ فإنَّه لو استقلَّ كلُّ واحد منهم بنفسه؛ لم يحصُلْ بذلك التعارف الذي يترتَّب عليه التَّناصر والتَّعاون والتَّوارث والقيام بحقوق الأقارب، ولكنَّ الله جعلهم شعوباً وقبائل؛ لأجل أن تحصُلَ هٰذه الأمور وغيرها ممَّا يتوقَّف على التعارف ولحوق الأنساب، ولكن الكرمَ بالتَقوى؛ فأكرمُهم عند الله أتقاهم، وهو أكثرُهم طاعةً وانكفافاً عن المعاصي، لا أكثرُهم قرابةً وقوماً، ولا أشرفُهم نسباً، ولكن الله تعالى (عليمً خبيرً)، يعلمُ منهم مَن يقوم بتقوى الله ظاهراً وباطناً ممَّن لا يقوم بذلك ظاهراً ولا باطناً، فيجازي كلُّ بما يستحقً. وفي هٰذه الآمر أي على

أخرجه مسلم (۲۵۸۹) من حديث أبي هريرة.

مورة الحجرات (١٤ ـ ١٥)

أنَّ معرفة الأنساب مطلوبةٌ مشروعةٌ؛ لأنَّ الله جعلهم شعوباً وقبائلَ لأجل ذٰلك.

 إِنَّ قَالَتِ الْأَحْرَابُ مَامَنًا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الإِيدَىٰ فِ قُلُوكِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُمُ لَا يَلِتَكُم مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ نَحِيمُ ( إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَذِينَ ءَامَنُوا يُاللَّهِ وَرَسُولُهُ لَا يَلِتَكُم مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ نَحِيمُ ( إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَذِينَ ءَامَنُوا يَاللَّهِ وَرَسُولُهُ لَا يَلِتَكُم مِنْ آعْمَلِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ نَحِيمُ ( اللَّهُ أَوْلَتِهَ هُمُ السَّمَلِيوُنَ يُولُهُ وَرَسُولُهُ لَا يَلِتَكُم مَنْ مَرْتَابُولُ وَجَنهَدُولُ بِأَمْوَلِهِمْ وَالْنَهُ عَفُورُ وَحِيمُ يَمْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ مِرْتَابُولُ وَجَنهَدُولُ مِنْعَامُ مَا فِ السَّمَنُونِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَاللَّهُ بِكُلِ هُمَعْ عَلِيمُ شَعَالَمُونَ اللَّهُ يَمُنُونَ عَلَيْهُ اللَّهُ يَعْمَلُهُ مَا فِ السَمَنُونِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَاللَّهُ يَمْنُونَ عَلَيْكُمُ اللَّهُ مَعْنَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَهُ يَعْمَامُ اللَّهُ مَعْنَ عَلِيمُ فَي عَلَيمُ اللَّهُ مَنْ عَلَيْهُ الْمُحْتَلِقُونَ اللَهُ يَعْزُلُهُ مَنْهُ الْمُعَامِعُونَ اللَهُ مَنْ وَاللَهُ بِعَلَيمُ مَنْ عَالِيهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَعْنُ عَلَي مُنَا اللَهُ مُعَامُ الْفَتَعَامُ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ عَالَتَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَاللَهُ مَعْنُ مُ اللَّهُ مَنْ مَا الْمُولُولُ اللَّهُ مَنْ مَا اللَّهُ مَنْ مَنْ عَالَا لُولُكُونَ اللَهُ مَالُولُ اللَهُ مَا الْمَالُولُ اللَّهُ مَا مُولُولُ اللَّهُ مُنْ مَاللَهُ مَالَكُونَ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَالَهُ مَا مُولُولُ اللَهُ عَالَهُ مُولُولُ اللَّهُ مَعْهُ الْمُعْتَعَالِهُ مَاللَهُ مُعَالُونَ اللَهُ مُنْتُ مَالَكُونَ اللَهُ مَعْتُولُ اللَهُ مَالَا لَا لَعَامُ مَا اللَهُ مُنَامًا مُولُولُ اللَهُ مَا اللَهُ مَالَهُ مَالَمُ مُن اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَالَالُهُ مَالَالَهُ اللَهُ مَالَهُ مَا مُولُولُ اللَهُ مَا مُولُولُ مَا لَهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَهُ مَا مُولُولُ مُولُكُمُ مُنَا الْمُولُولُولُ اللَهُ مَا الْعُنُولُولُولُولُ اللَهُ مُولُولًا اللَهُ مُولُولُ مَالُولُ مَال

(12) يخبرُ تعالى عن مقالةِ الأعراب، الذين دخلوا في الإسلام على عهد رسول الله ﷺ دخولاً من غير بصيرة ولا قيام بما يجبُ ويقتضيه الإيمان؛ أنّهم مع لهذا ادّعوا وقالوا ﴿آمَنًا ﴾؛ أي: إيماناً كاملاً مُستوفياً لجميع أموره. هذا موجب هذا الكلام، فأمر الله رسوله أن يردً عليهم، فقال: ﴿قل لم تؤمنوا ﴾؛ أي: لا تدّعوا لانفيكُم مقامَ الإيمان ظاهراً وباطناً كاملاً، ﴿ولَكن قولوا أَسْلَمْنا ﴾؛ أي: دخلنا في الإسلام، واقتصروا على ذلك، ﴿ولَكن قولوا أَسْلَمْنا ﴾؛ أي: دخلنا في الإسلام، واقتصروا على ذلك، ﴿ولَكن قولوا أُسْلَمْنا ﴾؛ أي: دخلنا في الإسلام، واقتصروا على ذلك، ﴿ولَكن قولوا أُسْلَمْنا ﴾؛ أي: دخلنا في الإسلام، واقتصروا على ذلك، ﴿ولا السبب في ذلك أنه ﴿لَمًا يدخل الإيمان في قلوبكم ؟ وإلى مما هو السبب في إيمانكم عالم والما أليمان في أوليكم ؟ وأي الله ما منو را على ذلك، في الماب في ذلك أنه في أيما يدخل الإيمان في قلوبكم ؟ وأي أولما أو رجاء أو نحو ذلك مما هو السبب في إيمانكم؟ بعد ذلك أنه في إيمانكم؟ وأول أسلام ، وأقتصروا على ذلك، فو الورجاء أو نحو ذلك مما هو السبب في إيمانكم؟ ولم الله عليه؟ وله؟ السبب في ذلك أنه في إيمان في إيمانكم؟ وأولوا أسلما ما واقتصروا على ذلك، فو السبب في أيمانكم؟ وأوليما أو رجاء أو نحو ذلك مما هو السبب في إيمانكم؟ وأولي؟ فوليكم ؟ أي أي أي أو رجاء أو نحو ذلك مما هو السبب في إيمانكم؟ وأوليكم ؟ وأي أي أحما أو رجاء أو نحو ذلك ما مو السبب في أيمانكم؟ وأوليكم ؟ أي أي أحما أليمان في أوليكم ؟ أي أوليما الذي صدر منكم، فكان فيه إشارة إلى أحوالهم بعد ذلك؟ فإن كثيراً منهم منَّ الله عليهم بالإيمان الحقيقي والجهاد في سبيل الله وأوان تُطيعوا الله ورسوله؟ : بفعل خير أو ترك شرًا في أكم من أعمالكم شيئا ؟ أي: لا يَنْقُصكم منها مثقال ذرَّة، بل يوفيكم إيًاها أكمل ما تكون، لا تفقدون منها صغيراً ولا كليما ما أول من عمل أول أولي أوليا أوليا أوليا أولي أولي أولي أولي أول أله، رحيمُ أي أي ناله أي أول أولي أول ما يونيكم أي أول أول أولي أوليمان أولي أوليمان أوليه أولي أولي أولي أوليه؟ مالهُ أوليمان أولي أوليه ما أوليمان أولي أوليه أوليه أوليه أوليه؟ مأوليه أوليه أوليه؟ مالهه أوليه أوليه أوليه أوليه أوليه أوليه

(١٥) ﴿إِنَّما المؤمنون؟؛ أي: على الحقيقة، ﴿الذين آمنوا بالله ورسولِهِ وجاهدوا في سبيل الله؟؛ أي: من جمعوا بينَ الإيمان بالله ورسولِهِ والجهادِ في سبيله؛ فإنَّ مَن جاهدَ الكفارَ؛ دلَّ ذلك على الإيمان التامِّ في قلبه؛ لأنَّ من جاهد غيره على الإسلام والإيمان والقيام بشرائعه؛ فجهاده لنفسه على ذُلك من باب أولى وأحرى، ولأنَّ من لم يقوَ على الجهاد؛ فإنَّ ذُلك دليلٌ على ضعف إيمانه. وشرط تعالى في الإيمان عدم الريب؛ أي: الشكِّ؛ لأنَّ الإيمان النافع هو الجزم اليقينيُ بما

1798

سورة الحجرات (١٦ ـ ١٨) ‰

أمر الله بالإيمان به، الذي لا يعتريه شكَّ بوجه من الوجوه. وقوله: ﴿ أُولَٰئك هم الصادقون﴾؛ أي: الذين صدَّقوا إيمانهم بأعمالهم الجميلة؛ فإنَّ الصدقَ دعوى عظيمةً في كل شيء يُدَّعى، يحتاج صاحبه إلى حجة وبرهانٍ، وأعظم ذلك دعوى الإيمان، الذي هو مدار السعادة والفوز الأبديِّ والفلاح السرمديِّ؛ فمن ادَّعاه وقام بواجباته ولوازمه؛ فهو الصادق المؤمن حقًا، ومن لم يكن كذلك؛ عُلِم أنه ليس إلى الله تعالى؛ فإثباتُه ونفيُه من باب تعليم الله بما في القلب وهو سوء أدبِ وظنَّ بالله.

﴿١٦﴾ ولهٰذا قال: ﴿قُلْ أَتُعَلِّمون اللهَ بِدينِكم واللهُ يعلمُ ما في السمُواتِ وما في الأرضِ واللهُ بكلِّ شيءِ عليمٌ﴾: وهٰذا شاملٌ للأشياء كلِّها، التي من جملتِها ما في القلوب من الإيمان والكفران والبرِّ والفجور؛ فإنَّه تعالى يعلمُ ذٰلك كلَّه، ويجازي عليه، إن خيراً فخيرٌ، وإن شرًا فشرٌ.

(١٧) هذه حالةً من أحوال من ادّعى لنفسه الإيمان وليس به؛ فإنَّه إمَّا أن يكون ذلك تعليماً لله، وقد علم أنه عالمٌ بكلٌ شيء، وإمَّا أن يكون قصدُهم بهذا الكلام المنة على رسولِه، وأنَّهم قد بذلوا وتبرَّعوا بما ليس من مصالحهم بل هو من حظوظه الدنيويَّة، وهٰذا تجمُّلُ بما لا يجمل، وفخرٌ بما لا ينبغي لهم الفخر به على رسوله؛ فإنَّ المنَّة على رسوله، وأنَّهم قد بذلوا وتبرَّعوا بما ليس من مصالحهم بل هو من حظوظه الدنيويَّة، وهٰذا تجمُّلُ بما لا يجمل، وفخرٌ بما لا ينبغي لهم الفخر به على رسوله؛ فإنَّ المنَّة على مالحهم بل هو من مصالحهم بل هو من رسوله فإنَّ المنَّة على ما يعمل بل هو من رسوله؛ فإنَّ المنَّة لله تعالى عليهم؛ فكما أنه تعالى هو المانُ عليهم بالخلق والرزق والنعم الظاهرة والباطنة؛ فمنَّتُه عليهم بهدايتهم إلى الإسلام ومنَّتُه عليهم بالإيمان أفضلُ من كلُّ شيء، ولهذا قال: هو يَمُنُونَ عليك أنْ أسلَموا قل لا تَمُنُوا عليَّ إسلامكم بل اللهُ يمنُ عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتُم صادقينَه.

﴿١٨﴾ ﴿إِنَّ اللهَ يعلمُ غَيْبَ السَّمُواتِ والأرضِ﴾؛ أي : الأمور الخفية فيهما، التي تخفى على الخلق؛ كالذي في لُجَج البحار، ومَهامِهِ القِفار، وما جنَّهُ الليلُ أو واراهُ النهارُ؛ يعلمُ قطرات الأمطار، وحبات الرمال، ومكنونات الصدور، وخبايا الأمور، ﴿وما تَسْقُطُ مِن ورقةٍ إلَّا يَعْلَمُها ولا حبَّةٍ في ظُلُماتِ الأرضِ ولا رَطْبٍ ولا يابس إلَّا في كتابٍ مبينٍ﴾. ﴿واللهُ بصيرٌ بما تعملونَهُ: يُحصي عليكم أعمالَكم ويُوَفيكُم إيَّاها، ويجازيكم عليها بما تقتضيه رحمته الواسعة وحكمته البالغة.

تم تفسير سورة الحجرات بعون الله ومنه وجوده وكرمه. والحمد لله.

\* \* \*

تفسير سورة ق وهي مكية

ينسب ألمو الكلف التجية

فَتْ وَٱلْفُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ بَلْ عَجِبُوَا أَن جَاءَهُم مُنذِدٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذا شَىءُ عَجِيبٌ ﴾ أَوذا مِنْنَا وَكُنَّا لُزُابًا ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدٌ ﴾ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنْقُصُ ٱلأَرْضُ مِنْهُمٌّ وَعِندَنا كِنَبٌ حَفِيظُ ﴾ .

(1) يقسم تعالى بالقرآن المجيد؟؛ أي: وسيع المعاني، عظيمها، كثير الوجوه، كثير البركات، جزيل المبرات، والمجد سعة الأوصاف وعظمتها، وأحق كلام يوصف بذلك لهذا القرآن، الذي قد احتوى على علوم الأولين والآخرين، الذي حوى من الفصاحة أكملَها، ومن الألفاظ أجزلَها، ومن المعاني أعمَّها وأحسنها.

(٢) ولهذا موجب لكمال اتباعه وسرعة الانقياد له وشكر الله على المنّة به، ولكن أكثر الناس لا يقدّر نعمَ الله قَدْرَها، ولهذا قال تعالى: ﴿بِلْ عَجِبواً﴾؛ أي: المكذّبون للرسول ﷺ، ﴿أن جاءَهُم منذرٌ منهمَّ؟ أي: يُنْذرهم ما يضرُهم ويأمرهم بما ينفعهم، وهو من جنسهم، يمكنُهم التلقي عنه ومعرفة أحوالِه وصدقِه، فتعجبوا من أمر لا ينبغي لهم التعجَّب منه، بل يتعجَّب من عقل من تعجب منه، فقالَ الكافرونَ؟ أي: الذين حَمَلَهُم كفرُهم وتكذيبُهم لا نقص بذكائِهِم وآرائِهِم<sup>(١)</sup>: ﴿هٰذا شيءً عجيبٌ؟ أي: مستغربٌ.

وهم في لهذا الاستغراب بين أمرين: إمَّا صادقونَ في استغرابهم وتعجُّبهم؛ فهذا يدلُّ على غاية جهلهم وضعف عقولهم؛ بمنزلة المجنون الذي يستغربُ كلامَ العاقل، وبمنزلة الجبانِ الذي يتعجَّب من لقاء الفارس للفرسان، وبمنزلة البخيل الذي يستغرب سخاء أهل السَّخاء؛ فأيَّ ضرر يلحق من تعجب مَن لهٰذه حالُه؟! وهل تعجُّبه إلا دليلٌ على زيادة جهله وظلمه<sup>(٢)</sup>؟! وإما أن يكونوا متعجَّبين على وجو يعلمون خطأهم فيه؛ فهٰذا من أعظمِ الظُّلم وأشنعِه.

٣٠ - ٤٤ ثم ذكر وجه تعجبهم، فقال: ﴿أَإِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تَرَاباً ذَٰلِكَ رَجْعُ بِعِيدٌ؟: فقاسوا قدرة من هو على كلِّ شيء قديرٌ الكامل من كلِّ وجهٍ، بقدرة العبد الفقير

(١) في (ب): "بقلوبهم وعقولهم".

(٢) في (ب): «ظلمه وجهله».

سورة قَ (٥ ـ ٦)

العاجز من جميع الوجوه! وقاسوا الجاهلَ الذي لا علمَ له، بمن هو بكلَّ شيء عليمٌ، الذي يعلم ﴿ما تَنقُصُ الأرضُ﴾: من أجسادهم مدَّة مقامِهم في البرزخ<sup>(۱)</sup>، وقد أحصى في كتابه الذي هو عنده ـ محفوظٌ عن التغيير والتبديل ـ كلَّ ما يَجري عليهم في حياتهم ومماتهم. وهٰذا استدلالٌ بكمال سعة علمه<sup>(۲)</sup>، التي لا يحيطُ بها إلَّا هو على قدرته على إحياء الموتى.

﴿بَلْ كَذَبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَّرِيجٍ ﴾.

(٥) أي: ﴿بل؟: كلامُهم الذي صدر منهم إنَّما هو عنادٌ وتكذيبٌ للحقّ الذي هو أعلى أنواع الصدق. ﴿لمَّا جاءهم فهم في أمر مَربج؟؛ أي: مختلطِ مشتبه، لا يثبتون على شيء، ولا يستقرُّ لهم قرارٌ، فتارة يقولونَ عنك: إنَّك ساحرٌ! وتارةً: مجنونٌ! وتارة: شاعرٌ! وكذلك جعلوا القرآن عضين، كلَّ قال فيه ما اقتضاه فيه رأيُه الفاسدُ. ولهكذا كلَّ من كذَّب بالحقٌ؛ فإنَّه في أمرٍ مختلطٍ، لا يدرى له وجة ولا قرارٌ، فترى أموره متناقضةً مؤتفكةً؛ كما أنَّ من اتَّبع الحقٌ وصدق به قد استقام أمرُه واعتدل سبيلُه، وصدق فعلُه قيلَه.

﴿ أَفَلَتُرَ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَمَا مِن فُرُوج ﴿ وَالْأَرْضَ مَدَدَنَهَا وَآلَةَ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَمَا مِن فُرُوج ﴿ وَالْأَرْضَ مَدَدَنَهَا وَآلَقَيْنَا فِيهَا رَفِعِي وَأَلْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَيْج بَهِيج ﴾ تقصرة وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدِ تُمْيِبِ مَدَدَنَهَا وَأَنْتَنَا فِيهَا رَفَعِي وَأَلْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَيْج بَهِيج ﴾ تقصرة وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدِ تُمْيِبِ مُدَدَنَهَا وَأَلَقَيْنَا فِيهَا وَمَا لَمَا مُ مَدَدَنَهَا وَأَلَقَيْنَا فِيهَا مَن أَنْهَ مِنْ كُلُو عَبْدِ مُعْتَى وَمَتَهُ وَمَا أَلْمَنْنَا فِيهَا مِن كُلُو وَحَبَّ الْمُصِيدِ ﴾ وَالنَّعْلَ مَا لَمُ لَعُنَ وَمَتَ أَلْمَنْهُ وَوَاللَّهُ مَا مَعْهُ مَعْتَى وَمَتَ الْعَمَيهِ وَمَعَ وَالنَّعْلَ بَعْنَا مَنْهُ أَعْمَدُ مَن وَيَعْ مَنْ وَتَرَيْنَ مَنْ أَنْهُمُ مَنْ أَعْهَا مُنَهُ وَعَنْ وَعَتَ الْمَعْ وَمَنْ وَتَعْتَ لَعُنْ وَعَتَ الْمَعْتَ وَعَتَ الْمَعْ وَي وَالنَّعْلَ بَعَيْتَهُمُ وَالْنَعْنَ وَ وَيَعْلَنُونَ مَنْ السَّمَةِ وَقَعْهُمُ مَعْتَ بُعَنْتُهُ وَرَيْنَا مِن السَّمَاءِ مِن أَنْوَى وَ وَالْنَصْ وَلَعْنَتُهُمُ وَالْنَعْنَ وَا اللَّهُ وَتَعْتَ وَقَعْهُمُ مَعْتُ مَعْتَنَا مِنْ وَيَعْتُ وَتَعْتَى وَالْنَعْنَ وَي وَالْنَعْنَ وَعَتَ الْمَا لَعُلُكُمُ وَيَعْ وَي وَي وَالْنَعْنَ وَقَعْهُمُ مَنْ أَعْ وَي وَي وَي وَيَعْنَ وَكُرُي وَي وَنَعْ مَنْ مُ عَنْ مَ أَعْتَهُ وَالْتَعْتَ وَقَعْهُمُ مَنْ أَعْتَ مَنْ أَعْتَ إِنَّ وَلَنْ وَي وَي وَنَ وَ وَقْ وَكُرُي لِكُلُ مَعْتُ مَ أَعْنَ مَ مُنْ عُلُولُ وَقَعْنَ وَالْنَا مِن وَعَتْ وَقَعْنُ وَنَهُ وَا مَنْ وَا وَالْنَا الْنَا الْنَعْتَ وَالْعَنْ وَالْعَنْتُ وَنَا إِنْتُ وَنَا مَا مَا مَا مُنَا مَنْ وَعَنْ وَالْعَنْتُ وَي وَا مَنْ مَا مَنْ وَا لَعَنْ وَالْعَنْ وَا لَعْنَ مَا مَنْ وَعَا مَا لَعُنُ وَعَا مَا مَا مَا مُ مَا مَنْ وَلُولُ وَنَعْنُ وَي وَن وَالْنَا وَنَا وَعَنْ وَالْعَنْ وَالْعَالُ وَالْعَالُهُ وَالْعَا مِ إِعْنَ وَي وَا وَالْعَنْ وَي وَا مَ مَ مَ مُ مُ مُ مَا مَ مَ وَا مَنْ وَي مَ مَنْ وَعُنَ وَا مَا مَا مَا مَا مَا مَ مَا مَ مَ مَنْ وَعَتْ وَ وَعَنُ مُ مَا مَ مَا مَ م

(4) لمما ذكر تعالى حالة المكذّبين وما ذمّهم به؛ دعاهم إلى النّظر في آياته الأفقيَّة كي يعتبروا ويستدلُّوا بها على ما جُعلت أدلةً عليه، فقال: ﴿أفلم ينظُروا إلى السماء فوقَهم﴾؛ أي: لا يحتاج ذلك النظرُ إلى كلفةٍ وشدَّ رحل، بل هو في غاية السماء فوقَهم﴾؛ أي: لا يحتاج ذلك النظرُ إلى كلفةٍ وشدَّ رحل، بل هو في غاية السماء فوقَهم﴾؛ أي: لا يحتاج ذلك النظرُ إلى كلفةٍ وشدً رحل، بل هو في غاية السمولة، فينظرون ﴿كيفَ بَنَيْناها﴾: قبةً مستويةَ الأرجاء ثابتة البناء مزيَّنةً بالنجوم السهولة، فينظرون ﴿كيفَ بَنَيْناها﴾: قبةً مستويةَ الأرجاء ثابتة البناء مزيَّنة بالنجوم الحسن والحواري الكُنَّس، التي ضُرِبتُ من الأفنق إلى الأفق في غاية الحسن والملاحة، لا ترى فيها عليه الم الموقة مؤلماً إلى الموقع في الموقع المال والمال والمال من موالحهم الضروريَّة ما أودع.

(1) في (ب): "برزخهم".
 (1) في (ب): "علمه وسعته".

سورة قَ (٧ ـ ١١)

وحاصلُ هذا أنَّ ما فيها من الخلق الباهر والقوَّة والشدَّة<sup>(٥)</sup> دليلٌ على كمال قدرة الله تعالى، وما فيها من الحسن والإتقان وبديع الصنعة وبديع<sup>(٢)</sup> الخلقة دليلٌ على أنَّ اللهَ أحكمُ الحاكمين، وأنَّه بكلٌ شيء عليمٌ، وما فيها من المنافع والمصالح للعباد دليلٌ على رحمة الله التي وسعت كل شيء، وجوده الذي عمَّ كلٌ حيًّ، وما فيها من عظمة الخلقة وبديع النَّظام دليلٌ على أنَّ الله تعالى هو الواحدُ الأحدُ الفردُ الصمدُ الذي لم يتَّخد صاحبةً ولا ولداً، ولم يكن له كفواً أحدٌ، وأنه الذي لا تنبغي العبادة والذُلُّ والحبُّ إلَّا له، وما فيها من إحياء الأرض بعد موتها دليلٌ على

- في (ب): «والقرار».
- (٢) في (ب): «تسرُّ ناظرها، وتعجب مبصرها، وتقرَّ عين رامقها».
  - (٣) في (ب): "يستمر نفعها ويطول".
     (٥) في (ب): "والشدة والقوة".
- This file was downloaded from QuranicThought.com

(٤) في (ب): «به».

(٦) في (ب): اوعجيب،

OR QUR'ANIC THOUG

سورة قَ (١٢ ـ ١٥)

إحياء الله الموتى ليجازِيَهم بأعمالهم، ولهٰذا قال: ﴿وأَحْيَيْنَا بِه بِلدَةَ مِينَا كَذَلِكَ الخروجُ﴾.

ولمًا ذكّرهم بلهذه الآيات السماوية والأرضيَّة؛ خوَّفهم أخذات الأمم، وألَّا يستمرُّوا على ما هم عليه من التكذيب، فيصيبهم ما أصاب إخوانَهم من المكذَّبين، فقال:

﴿ كَذَبَتْ مَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ وَأَصَحَبُ الرَّيْنِ وَنُمُودُ ۞ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَلِخُونُ لُوطٍ ۞ وَأَصْحَبُ الأَبْكَةِ وَقَوْمَ نُبَحٍ كُلُّ كَذَبَ الرُّسُلَ لَحَنَّ وَعِدِ ۞ أَنَعَيِهَا بِالسَّلْقِ الأَوْلُ بَلْ هُرَ فِي آَبُسِ مِنْ خَلْقِ جَدِيهِ ۞ .

(١٢ - ١٤) أي: كذّب الذين من قبلهم من الأمم رُسُلَهم الكرام وأنبياءَهم العظام؛ كنوح كذّبه قومه، وثمود كذّبوا صالحاً، وعاد كذّبوا هوداً، وإخوان لوط كذّبوا لوطاً، وأصحابُ الأيكة كذّبوا شعيباً، وقوم تُبّع - وتُبّع كل ملكِ مَلَكَ اليمن في الزمان السابق قبل الإسلام - فقوم تُبّع كذّبوا الرسول الذي أرسله الله إليهم، ولم يخبرنا الله من هو ذلك الرسولُ، وأيُ تُبّع من التّبابعة؛ لأنه - والله أعلم - كان مشهوراً عند العربا الذي المولُ، وأي تُبّع من الأمم رُسُلَهم الكرام وأنبياءَهم في الزمان السابق قبل الإسلام - فقوم تُبّع كذّبوا الرسول الذي أرسله الله إليهم، ولم يخبرنا الله من هو ذلك الرسولُ، وأيُ تُبّع من التّبابعة؛ لأنه - والله أعلم - كان مشهوراً عند العرب العرباء<sup>(1)</sup>، الذين لا تخفى ماجرياتهم على العرب، خصوصاً مثل هذه الحادثة العظيمة؛ فهؤلاء كلُهم كذّبوا الرُسل الذين أرسلهم الله إليهم، وحقَّ عليهم وعيدُ الله وعقوبته، ولستم أيُها المكلِّبون لمحمد تتجه خيراً منهم الله إليهم، وسلهم أكرم على الله من رسولكم؛ فاحذروا جرمهم؛ لئلاً يصيبكم ما أصابهم، ولاهم أكرم على الله من رسولكم؛ فاحذروا جرمهم؛ لئلاً يصيبكم ما أصابهم الله إليهم، مثل هذه الحادثة العظيمة؛ في في الذوا كلُهم كذّبوا الرُسل الذين أرسلهم الله إليهم، على أيهم مثل هذه الحادثة العظيمة؛ فنه ولاء كلُهم كذّبوا الرُسل الذين أرسلهم الله إليهم، مثل هذه الحادثة العظيمة؛ فنه ولاء كلُهم كذّبوا الرُسل الذين أرسلهم ماله إليهم، ولا محقوبته، ولستم أيها المكذّبون لمحمد تشر خيراً منهم، ولا محمد ألهم أكرم على الله من رسولكم؛ فاحذروا جرمهم؛ لئلاً يصيبكم ما أصابهم.

(١٩) ثم استدل تعالى بالخلق الأول ـ وهو النشأة الأولى ـ على الخلق الآخر ـ وهو النشأة الآخرة ـ؛ فكما أنه الذي أوجدهم بعد العدم؛ كذلك يعيدهم بعد موتهم وصيرورتهم إلى الرُفات والرَّمم، فقال: ﴿ أَفَعَييناَهُ؛ أي: أَفَعَجَزْنَا وضعفتُ قدرتُنا ﴿بالخلق الأوَّلِهُ: ليس الأمر كذلك، فلم نعجز ونعيَ عن ذلك، وليسوا في شكَّ من ذلك، وإنما ﴿هم في لَبْس من خَلْق جديدِهُ: هٰذا الذي شكُوا فيه والتبس عليهم أمره، مع أنَّه لا محلَّ للَّبسَ فيه؛ لأنَّ الإعادة أهونُ من الابتداء؛ كما قال تعالى: ﴿وهو الذي يبدأ الخَلْقَ ثُمَّ يعيدُهُ وهو أهونُ عليهُه.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعَلَمُ مَا تُوَسُوسُ بِعِ نَفْسُتُمْ وَتَحْنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ٥ إِذْ يَنْلَقَى

(۱) في (ب): «كان مشهوراً عند العرب؛ لكونهم من العرب العرباء».

11...

ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱللَّمَالِ فَقِيدٌ ٢ اللَّهُ عَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِدٌ ٢ ٢ ٠

(١٦) يخبر تعالى أنّه المتفرّد بخلق<sup>(۱)</sup> جنس الإنسان ذكورِهم وإناثِهم، وأنّه يعلم أحواله وما يُسِرُه وتوسوس به نفسه<sup>(٢)</sup>، وأنه أقرب إليه من حبل الوريدِه: الذي هو أقرب شيء إلى الإنسان، وهو [العرق]<sup>(٣)</sup> المكتنف لتُغرة النحر. وهذا ممّا يدعو الإنسان إلى مراقبة خالقه، المطّلع على ضميره وباطنه، القريب إليه<sup>(٤)</sup> في جميع أحواله، فيستحي منه أن يراه حيث نهاه، أو يفقده حيث أمره.

سورة قّ (١٦ ـ ٢١)

(١٧) وكذلك ينبغي له أن يجعل الملائكة الكرامَ الكاتبين منه على بال، فيجلُّهم ويوقُرهم ويحذر أن يفعل أو يقول ما يكتب عنه ممَّد لا يرضي ربَّ العالمين، ولهذا قال: ﴿إِذْ يَتَلَقَّى المُتَلَقَيانِ؟؛ أي: يتلقَّيانِ عن العبد أعماله كلَّها، واحدٌ ﴿عن اليمين؟: يكتب الحسنات، ﴿وَ الآخر ﴿عن الشمال؟: يكتب السيئات، وكل منهما مقيدٌ بذلك، متهيى، لعمله الذي أعدَّ له، ملازمٌ لذلك.

﴿١٨﴾ ﴿ما يَلْفِظُ من قولِ﴾: خير أو شرَّ ﴿إِلَّا لديه رقيبٌ عتيدًه؛ أي: مراقب له، حاضرٌ لحاله؛ كما قال تعالى: ﴿وإنَّ عليكم لحافظينَ . كراماً كاتبينَ . يعلمون ما تفعلون﴾.

﴿وَبَعَامَتَ سَكَرَةُ ٱلْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنَتَ مِنْهُ تَحِيدُ ۞ وَلَفِخَ فِي ٱلصَّوَّرِ ذَلِكَ يَرَمُ ٱلْوَجِيدِ ۞ وَجَامَتَ كُلُ نَفْسٍ مَعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ۞ لَقَدْ كُتَ فِي غَفْلَتِهِ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطآءكَ فَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ۞ ﴾.

(١٩) أي: وجاءت لهذا الغافل المكذّب بآيات الله، ﴿ سَكْرَةُ الموتِ بِالحقَّ؟: الذي لا مردَّ له ولا مناص. ﴿ذَلك ما كنتَ منه تَحيدُ﴾؛ أي: تتأخّر وتنكصُ<sup>(٥)</sup> عنه.

﴿ ٢٠﴾ ﴿ وَنُفِخَ في الصَّورِ ذَلك يَوْمُ الوعيدِ؟ أي : اليوم الذي يلحقُ الظالمين ما أوعدهم الله به من العقاب والمؤمنين ما وعدهم به من الثواب.

(١) في (٩): «أنه الذي خلق».
 (٢) في (٩): «ويوسوس في صدره».
 (٣) كذا في (٩) بعد أن صوبها الشيخ في الهامش. وفي (1) بقيت كما هي: «العظم».
 (٤) في (٩): «منه».

سورة قّ (۲۲ ـ ۲۵)

أن تتأخَّر عنه، ﴿وشهيدُ»: يشهدُ عليها بأعمالها؛ خيرِها وشرُّها. وهٰذا يدلُّ على اعتناء الله بالعباد، وحفظه لأعمالهم، ومجازاته لهم بالعدل.

﴿٢٢﴾ فهٰذا الأمر مما يجب أن يجعله العبدُ منه على بال، ولكن أكثر الناس غافلون، ولهٰذا قال: ﴿لقد كُنتَ في غفلةٍ من هٰذا﴾؛ أي: يقال للمعرض المكذَّب يوم القيامة هٰذا الكلام توبيخاً ولوماً وتعنيفاً؛ أي: لقد كنتَ مكذًباً بهٰذا تاركاً للعمل له<sup>(١)</sup>. ﴿فَـهُ: الآن ﴿كَشَفْنا عنك غِطاءَكَ»: الذي غطَّى قلبَك فكثر نومُك له<sup>(١)</sup>. ﴿فَـهُ: الآن ﴿كَشَفْنا عنك غِطاءَكَ»: الذي غطَّى قلبَك فكثر نومُك له<sup>(١)</sup>. ﴿فَـهُ: الآن ﴿كَشَفْنا عنك غِطاءَكَ»: الذي غطَّى قلبَك فكثر نومُك له<sup>(١)</sup>. ﴿فَـهُ: الآن ﴿كَشَفْنا عنك غِطاءَكَ»: الذي غطَّى قلبَك فكثر نومُك له<sup>(١)</sup>. ﴿فَـهُ: الآن ﴿كَشَفْنا عنك غِطاءَكَ»: الذي غطَّى قلبَك فكثر نومُك العمل واستمرَ<sup>(٢)</sup> إعراضُك، ﴿فَبصرُك اليومَ حديدُ»: ينظر ما يزعجه ويروعه من أنواع العذاب والنَّكال، أو هٰذا خطابُ من الله للعبد؛ فإنَّه في الذَّنيا في غفلةٍ<sup>(٣)</sup> عما خُلِق له، ولُكنه يوم القيامة ينتبه ويزول عنه وَسَنُه في وقت لا يمكِنُه أن يتداركَ الفارطَ له، ولكنه يوم القيامة ينتبه ويزول عنه وَسَنُه في وقت لا يمكِنُه أن يتداركَ الفارطَ له، ولكنه يوم أنها ينداركَ الفارطَ له، ولكنه يوم القيامة ينتبه ويزول عنه وَسَنُه في وقت لا يمكِنُه أن يتداركَ الفارطَ له، ولكنه يوم القيامة ينتبه ويزول عنه مَن الله للعبد؛ والما يمكنه أن يتماركَ المارطَ الفارطَ له، ولكنه يوم أو منه أنها أن يتداركَ الفارطَ له، ولكنه يوم ألفائتَ. وهٰذا كلُه تخويفٌ من الله للعباد، وترهيبٌ بذكر ما يكون على المكذّبين في ذلك اليوم العظيم.

﴿وَقَالَ فَرِيْنُهُمْ هَذَا مَا لَدَىَّ عَتِيدُ ﴾ أَلَفِيَا فِي جَهَنَمَ كُلَّ حَفَّادٍ عَنِيدٍ ﴾ مَنَّاعٍ لِلَخَيْرِ مُعْتَدِ تُرِيبٍ ﴾ أَلَدِى جَعَلَ مَعَ اللَهِ إِلَنَهًا مَاخَرَ فَأَلْفِيَاهُ فِي ٱلْمَذَابِ النَّذِيدِ ﴾ فَالَ فَرَيْنُهُ رَبَّنَا مَآ الْمُنَيْتُهُ وَلَذِينَ كَانَ فِي صَلَئلٍ بَعِيدٍ ﴾ قَالَ لَا تَخْتَصِعُوا لَدَى وَقَدَ قَدَمْتُ إِلَيْهِيدٍ ﴾ مَا يُبَدَّلُ الْفَيْتُهُ وَلَذِينَ كَانَ فِي صَلَئلٍ بَعِيدٍ ﴾ قَالَ لَا تَخْتَصِعُوا لَدَى وَقَدَ قَدَمْتُ إِلَيْهِيدٍ ﴾

﴿٢٣﴾ يقول تعالى: ﴿وقال قرينُهُ؟ أي: قرين هذا المكذّب المعرض من الملائكة، الذين وَكَلَهم الله على حفظه وحفظ أعماله، فيحضره يوم القيامة، ويحضر أعماله، ويقول: ﴿هٰذا ما لديَّ عتيدٌ؟؛ أي: قد أحضرتُ ما جعلتُ عليه من حفظه وحفظ عمله.

٤٤% فيجازى بعمله، ويقال لمن استحقَّ النار: ﴿ أَلْقِيا في جَهَنَم كلَّ كَفَّارِ عنيدِ؟ أي: كثير الكفر والعناد لآيات الله، المكثر من المعاصي، المتجرِّىء على المحارم والمآثم.

فرّاك ﴿منَّاع للخبرِ﴾؛ أي: يمنع الخير الذي قِبَله<sup>(٤)</sup>، الذي أعظمه الإيمان (٢٥﴾ بالله وملائكته وكتبه ورسله، منَّاع لنفع ماله وبدنه، ﴿معتدِ﴾: على عباد الله وعلى

- (۱) في (ب): «به».
  (۲) في (ب): «ودام».
- (٣) في (ب): «أنه في غفلة في الدنيا».
  (٤) في (ب): «عنده».



14+4

حدوده، أثيم، أي: كثير الإثم، ﴿مريبٍ﴾؛ أي: شاكً في وعد الله ووعيده؛ فلا إيمان ولا إحسان، ولكن وصفه الكفر والعدوان والشكُ والريب والشحُ وأتَّخاذُ الآلهة من دون الرحمن.

سورة ق (٢٦ ـ ٣٠)

٢٦﴾ ولهذا قال: ﴿الذي جَعَلَ مع اللهِ إلٰها آخرَهُ؛ أي: عبد معه غيره ممَّن لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، ﴿فألقياهُ: أَيُّها المَلَكان القرينان ﴿في العذابِ الشديدِ»: الذي هو معظمها وأشدُّها وأشنعُها.

(٢٧) ﴿قال قرينُهُ : الشيطان متبرِّناً منه حاملاً عليه إثمه : ﴿ربَّنا ما أَطْغَيْتُهُ : لأنَّي لم يكن لي عليه سلطانٌ ولا حجةٌ ولا برهانٌ، ﴿ولَكن كانَ في ضلالٍ بعيدٍ : فهو الذي ضلَّ وبَعُدَ عن الحقِّ باختياره؛ كما قال في الآية الأخرى : ﴿وقال الشيطانُ لَمَا قُضِيَ الأمرُ إن الله وَعَدَكم وَعْدَ الحقِّ ووعدتُكم فأَخلَفْتُكم <sup>(١)</sup>... ﴾ الآية .

المراكة قال الله تعالى مجيباً لاختصامهم: ﴿ لا تَخْتَصِموا لديَّ؟ أي: لا فائدة في اختصامكم عندي، ﴿ وَ الحال أني ﴿ قد قدَّمتُ إليكم بالوعيلِه ؛ أي: جاءتكم رسلي بالآيات البينات والحجج الواضحات والبراهين الساطعات، فقامت عليكم حجَّتي وانقطعت حجَّتُكم، وقدمتُم إليَّ بما أسلفتم من الأعمال التي وَجَبَ جزاؤها.

﴿٢٩﴾ ﴿ما يُبَدَّلُ القولُ لديَّ﴾؛ أي: لا يمكن أن يخلف ما قاله الله وأخبر به؛ لأنَّه لا أصدق من الله قيلاً، ولا أصدق حديثاً. ﴿وما أنا بظلاًم للعبيل﴾: بل أجزيهم بما عملوا من خيرٍ وشرً؛ فلا يزاد في سيئاتهم، ولا ينقص مَن حسناتهم.

﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلَأَتِ وَنَقُولُ هَلْ مِن مَّزِيدٍ ﴾ وَأَزْلِغَتِ الْمُنَّقَةِ لِلْمُنَقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ هذا مَا تُوْعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴾ مَّن خَثِى الزَّحْنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ تُنِيبٍ ﴾ ادْخُلُوهَا بِسَلَنَّهٍ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ ﴾ لَمُم مَّا يَشَاءُونَ فِيماً وَلَدَيْنَا مَزِيدُ ﴾.

﴿ ٣٠﴾ يقول تعالى مخوّفاً لعباده: ﴿يومَ نقولُ لجهنّم هلِ امتلأتِ﴾: وذلك من كثرة ما ألقيَ فيها، ﴿وتقولُ هلُ مِن مَزيلِه؛ أي: لا تزال تطلبُ الزيادة من المجرمين العاصين؛ غضباً لربُها، وغيظاً على الكافرين، وقد<sup>(٢)</sup> وعدها الله ملأها؛ كما قال تعالى: ﴿لأملأنَّ جهنَّم من الجِنَّة والنَّاس أجمعينَ﴾: حتى يضعَ ربُّ العزَّة

- (١) في (ب): ذكر المؤلف الآية إلى قوله تعالى: ﴿ولُوموا أَنفُسَكم﴾.
  - (٢) في (ب): "حتى وقد".



سورة قَ (۳۱ ـ ۳۵)

عليها قدمه الكريمة المنزَّهة عن التشبيه، فينزوي بعضُها على بعضٍ، وتقول: قط، قط<sup>(۱)</sup>؛ قد اكتفيت وامتلأت.

﴿ ٣١﴾ ﴿ وأزلِفَتِ الجنةُ ﴾ أي: قرّبت بحيث تشاهَد ويُنظَرُ ما فيها من النعيم المقيم والحبرة والسرور، وإنما أزلِفَتْ وقُرَّبَتْ لأجل المتَّقين لربَّهم، التاركين للشرك كبيره وصغيره<sup>(٢)</sup>، الممتَثِلينَ لأوامر ربهم، المنقادين له.

(٣٢) ويقال لهم على وجه التَّهنئة: ﴿هٰذا ما توعدون لكلِّ أوَّابٍ حفيظٍ ؟ أي: هٰذه الجنة وما فيها مما تشتهيه الأنفس وتلذُّ الأعين هي التي وُعدَ اللهُ كلَّ أوابٍ؛ أي: رجَّاع إلى الله في جميع الأوقات؛ بذكرِه وحبِّه والاستعانةِ به ودعائِه وخوفِه ورجائِه. ﴿حفيظ ﴾؛ أي: محافظ على ما أمر الله به؛ بامتثاله على وجه الإخلاص والإكمال له على أتمِّ الوجوه، حفيظ لحدوده.

(٣٣) ومَنْ خَشِيَ الرحمٰنَ؟؛ أي: خافه على وجه المعرفة بربًه والرجاء لرحمته، ولازم على خشية الله في حال غيبه؛ أي: مغيبه عن أعين الناس. ولهذه الخشية الحقيقيَّة، وأمَّا خشيتُه في حال نظر الناس وحضورهم؛ فقد يكون رياء وسمعةً؛ فلا يدلُّ على الخشية، وإنما الخشية النافعة خشيته في الغيب والشهادة، [ويحتمل أنّ المراد بخشية اللَّه بالغيب، كالمراد بالإيمان بالغيب. وأنّ هذا مقابل للشهادة حيث يكون الإيمان والخشية ضرورياً لا اختيارياً حيث يعاين العذاب، وتأتي آيات اللَه وهذا هو الظاهر.] (وجاء بقلبِ منيبِ؟؛ أي: وصفه الإنابة إلى مولاه، وانجذاب دواعيه إلى مراضيه.

(٣٤) ويقال للهؤلاء الأتقياء الأبرار: (أذخُـلـوهـا بِسلام)؛ أي: دخولاً مقروناً بالسلامة من الآفات والشرور، مأموناً فيه جميع مكاره الأمور؛ فلا انقطاع لنعيمهم ولا كدر ولا تنغيص. (ذلك يومُ الخُلودِ): الذي لا زوال له ولا موت ولا شيء من المكدرات.

٣٥﴾ ﴿لهم ما يشاؤون فيها﴾؛ أي: كلُّ ما تعلَّقت به مشيئتهم؛ فهو حاصلٌ فيها، ﴿ولدَينا﴾: فوق ذٰلك ﴿مَزِيدٌ﴾؛ أي: ثوابٌ يمدُّهم به الرحمٰن الرحيم، ممَّا لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشرٍ، وأعظم ذٰلك وأجلُه وأفضله

- كما في "صحيح البخاري" (٧٣٨٤)، ومسلم (٢٨٤٨) عن أنس رضي الله عنه.
  - (۲) في (ب): «صغيره وكبيره».

FÖ سورة ق (۳۲ ـ ٤٠)

النظر إلى وجهه الكريم، والتمتُّع بسماع كلامه، والتنعُّم بقربه، فنسأله من فضله"

17+5

<لَوْكَمْ أَهْلَحْنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَبُوا فِي الْبِلَنَدِ هَلْ مِن تَحِيصٍ ٢ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْنَ لَنُو عَلَى مَن تَحِيصٍ ٢ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمَعَ وَهُوَ شَهِـيدُ ٢ اللهُ .

(٣٦) يقول تعالى مخوفاً للمشركين المكذِّبين للرسول: ﴿وكمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مَن قرنَ»؛ أي: أمماً كثيرة ﴿هم أَشدُّ منهم بَطْشاً»؛ أي: قوةً وآثاراً في الأرض، ولهذا قال: ﴿فَنَقَبُوا في البلادَ»؛ أي: بنوا الحصون المنيعة والمنازل الرفيعة، وغرسوا الأشجار، وأجروا الأنهار، وزرعوا، وعمَّروا، ودمَّروا، فلما كذَّبوا رسل الله وجحدوا آياته<sup>(٢)</sup>؛ أخذهم الله بالعقاب الأليم والعذاب الشديد. ﴿هل من مَحيصَ»؛ أي: لا مفرَّ لهم من عذاب الله حين نزل بهم ولا منقذ، فلم تعن عنهم قوَّتُهم ولا أموالهم ولا أولادهم.

(٣٧) ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرِى لِمَن كان له قلبٌ ﴾؛ أي : قلبٌ عظيمٌ حيَّ ذَكيُّ زِكيُّ ؛ فهذا إذا ورد عليه شيء من آيات الله؛ تذكَّر بها وانتفع فارتفع، وكذلك من ألقى سمعه إلى آيات الله واستمعها استماعاً يسترشد به وقلبُه ﴿شهيدُ ﴾ أي : حاضرٌ ؛ فهذا أيضاً له ذكرى وموعظةٌ وشفاءٌ وهدى، وأمَّا المعرض الذي لم يصغ<sup>(٣)</sup> سمعه إلى الآيات؛ فهذا لا تفيده شيئاً؛ لأنه لا قبول عنده، ولا تقتضي حكمةُ الله هداية من هذا نعته<sup>(٤)</sup>.

﴿وَلَقَدٌ خَلَقَنُكَ ٱلسَّمَنُوَنِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَشَنَا مِن لَّغُوبِ ﷺ فَاصْبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمِيں وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ﷺ وَمِنَ فَسَبِّحَهُ وَآذَبَنَرَ الشُجُودِ ۞ ﴾.

(٣٨) ولهذا إخبارٌ منه تعالى عن قدرته العظيمة ومشيئته النافذة، التي أوحد بها أعظم المخلوقات؛ (السمواتِ والأرضَ وما بينَهما في ستَّة أيام): أولها يوم الأحد، وآخرها يوم الجمعة؛ من غير تعب ولا نصب ولا لغوب ولا إعياء؛ فالذي أوجدها على كبرها وعظمها قادرٌ على إحياء الموتى من باب أولى وأحرى.

واشتغل عنهم واله بطاعة ربَّك وتسبيحه أول النهار وآخره وفي أوقات الليل وأدبار

(١) في (ب): «فنسأل الله تعالى أن يجعلنا منهم». (٢) في (ب): «آيات الله».
 (٣) في (ب): «لم يلق».

سورة قَ (٤١ ـ ٤٩)

الصلوات؛ فإن ذِكْرَ الله تعالى مسلٍّ للنفس مؤنسٌ لها مهوَّنٌ للصبر.

وَٱسْتَمِعْ بَوْمَ بُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانِ فَسَرِبٍ ۞ بَوْمَ بَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ بَوْمُ ٱلْحُرُقِ ﴾ إِنَّا غَنْ ثَعْي. وَنُمِيتُ وَإِلَيْنَا ٱلْمَصِيرُ ۞ يَوْمَ نَشَقَقُ ٱلأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَلِكَ حَشَرُ عَلَيْنَا يَسِبُرُ ۞ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَفُولُونَ وَمَا أَنَتَ عَلَيْهِم بِجَنَّارٍ فَذَكِرَ بِأَلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ اوَعِيدِ ۞ ﴾.

٤١﴾ أي: ﴿واستمغ﴾: بقلبك نداء المنادي، وهو إسرافيل عليه السلام، حين ينفخُ في الصور ﴿من مكانِ قريبِ﴾: من الأرض<sup>(١)</sup>.

٤٢﴾ ﴿يوم يسمعونَ الصَّيحَةَ》؛ أي: كلُّ الخلائق يسمعون تلك ﴿الصيحة》: المزعجة المهولة ﴿بالحقَّ》: الذي لا شكَّ فيه ولا امتراء. ﴿ذَلك يومُ الخروج»: من القبور، الذي انفرد به القادر على كلُّ شيء.

٤٤ \_ ٤٤ \$ ولهذا قال: ﴿إِنَّا نحن نحيي ونميتُ وإلينا المصيرُ. يومَ تَشَقَّقُ الأرضُ عنهم \$؛ أي: عن الخلائق ﴿سراعاً \$؛ أي: يسرعون لإجابة الدَّاعي لهم إلى موقفِ القيامة. ﴿ذَلك حشرٌ علينا يسيرٌ \$؛ أي: سهل على الله<sup>(٢)</sup>، لا تعبَ فيه ولا كلفةَ.

(53) (نحن أعلم بما يقولون): لك مما يحزنك من الأذى، وإذا كنًا أعلم بذلك؛ فقد علمت كيف اعتناؤنا بك وتيسيرنا لأمورك ونصرنا لك على أعدائك؛ فليفرح قلبك، ولتطمئن نفسك، ولتعلم أننا أرحم بك وأرأف من نفسك، فلم يبق لك إلا انتظار وعد الله والتأسي بأولي العزم من رسل الله، (وما أنت عليهم بجبًار)؛ أي: مسلًط عليهم، ﴿إنَّما أنت منذرٌ ولكلٌ قوم هادٍ، ولهذا قال: وفذكُر بالقرآن من يخاف وعيد)، والتذكير هو تذكير ما تقرَّر في العقول والفطر من محبًة الخير وينا من يقول والفطر بعبي بعبيًار)؛ أي: مسلًط عليهم، والتذكير هو تذكير ما تقرَّر في العقول والفطر وفذكُر بالقرآن من يخاف وعيد)، والتذكير هو تذكير ما تقرَّر في العقول والفطر يخاف وعيد)، والتذكير هو تذكير ما تقرَّر في العقول والفطر يخاف وعيد)، والتذكير هو تذكير ما تقرَّر في العقول والفطر يخاف وعيد ولم يؤمن به؛ فهذا فائدة تذكيره إقامة من محبًة الخير وإيثاره وفعله ومن بغض الشرَّ ومجانبته، وإنما يتذكَّر بالتذكير من محبًة الخير وإيثاره وفعله ومن بغض الشرَّ ومجانبته، وإنما يتذكَّر بالتذكير من محبًة الخير وإيثاره وفعله ومن بغض الشرَّ ومجانبته، وإنما يتذكَّر بالتذكير من الم من محبًة الخير وإيثاره وفعله ومن بغض الشرَّ ومجانبته، وإنما يتذكَر بالتذكير من الحجَّة عليه لئلا يقول: ما جاءنا من بشير ولا نذير.

\* \* \*

- (١) وفي هامش (ب) الخلق.
- (۲) فى (ب): «هين على الله يسير».



۱۷۰٦

تفسير سورة والذاريات

FOR QUI سورة الذاريات (١ \_ ٩)

**وهي مکية** ينه التجني التجنيز

﴿ وَالنَّارِيَنِتِ ذَرَوًا ٢ٍ) فَالْمُعَلِمَتِ وِقْرًا ٢ٍ) فَالْحَرِيَنِتِ يُسَرُّ ٢) فَالْمُقَسِّمَتِ أَمَرًا ٢) إِنَّا تُوَعَدُنَ لَسَادِنُ ٢) وَإِذَ اللَّذِي تَذِيعٌ ٢) ﴾.

(1 - 7) هذا قسم من الله الصادق قي قيله بهذه المخلوقات العظيمة، التي جعل الله فيها من المصالح والمنافع ما جعل، على أنَّ وعدَه صدقٌ، وأنَّ الدين الذي هو يوم الجزاء والمحاسبة على الأعمال لواقعٌ لا محالة، ما له من دافع. فإذا أخبر به الصادقُ العظيم، وأقسم عليه، وأقام الأدلَّة والبراهين عليه؛ فلِم يكذُب به أخبر به الصادقُ العظيم، وأقسم عليه، وأقام الأدلَّة والبراهين عليه؛ فلِم يكذُب به المكذَّبون، ويعرض عن العمل له العاملون؟! ﴿والذَّارياتِ )<sup>(1)</sup>: هي الرياح التي تذرو في هبوبها ﴿ذرواً ﴾: بلينها ولطفها وقوَّتها وإزعاجها، ﴿فالحاملاتِ وقراً ﴾: من العمل له العاملون؟! ﴿والذَّارياتِ )<sup>(1)</sup>: هي الرياح التي تذرو في هبوبها ﴿ذرواً ﴾: بلينها ولطفها وقوَّتها وإزعاجها، ﴿فالحاملاتِ وقراً ﴾: يسراً ﴾: المحاب، تحمل الماء الكثير، الذي ينفع الله به العباد والبلاد<sup>(٢)</sup>، ﴿فالجارياتِ يُسراً ﴾: المحاب، تحمل الماء الكثير، الذي ينفع الله به العباد والبلاد<sup>(٢)</sup>، وفالجارياتِ وقراً ﴾: يسراً ﴾: المحاب، وقريع والمها وقوَّتها وإزعاجها، وفالحاملاتِ وقراً ﴾: من العمل له العاملون؟! أولاً من الله به العباد والبلاد<sup>(٢)</sup> وقراً ﴾: من العمل له العاملون؟! ﴿والذَّارياتِ ) أن العملاتِ وقراً ﴾: من المه ولمها وقوَّتها وإزعاجها، وفالحاملاتِ وقراً ﴾: منذروا أنه الذي ينفع الله به العباد والبلاد<sup>(٢)</sup> وفالجارياتِ في السحاب، تحمل الماء الكثير، الذي ينفع الله به العباد والبلاد<sup>(٢)</sup> وفالجارياتِ وقراً ﴾: المحاب، تحمل الماء الكثير، الذي ينفع الله به العباد والبلاد<sup>(٢)</sup> وفالجارياتِ وقراً ﴾: المحاب، تحمل الماء الكثير، الذي ينفع الله به العباد والبلاد<sup>(٢)</sup> والماتُ أسما والسُهولة، فتتزيَّن بها السماواتُ، ويُعتركَ منها في ظلمات البرُّ والبحر، ويُنتَفَعُ بالاعتبار بها، والمقسمات ﴿أمراً ﴾: ولماتُ مالياتِ قراراً إلى ألمان المائي وأمراً أله أمراني دائم في ألمان المائم والمقرم والمقيمان والمائم أمراني وقراراً إلى والمائم أمراني ألمان والمائمي والمائم والمقيمان والمائمي والمقسمان وأمراً ها أمراني وأمرائي أمرائي أمرائي أمرائي وأمرائي وأمرائي مائم أمرائي وأمرائي وأمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي أمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي أمرائي أمرائي أمرائي أمرائي أمرائي أمرائي أمرائي وأمرائي أمرائي و

﴿ وَاسْتَمَاءِ ذَاتِ المُنْبَكِ ٢ إِنَّكُمْ لَغِي قَوْلِ تُخْلَفِ ٢ مَوْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَيْكَ ٢ ٠

٧ أي: ﴿والسماء ﴾: ذات الطرائق الحسنة، التي تشبه حُبُكَ الرمال ومياه الغدران حين يحركها النسيم.

(٨) (أنكم): أيُها المكذُبون لمحمد على الفي قول مختلف): منكم من يقول: ساحرا ومنكم من يقول: كاهن! ومنكم من يقول: ساحرا ومنكم من يقول: كاهن! ومنكم من يقول: مجنون! إلى غير ذلك من الأقوال المختلفة الدالَّة على حيرتهم وشكُهم، وأنَّ ما هم عليه باطل.

٩ ﴾ ﴿يؤفَكُ عنه من أَفِكَ ﴾؛ أي: يُضرَفُ عنه من صُرف عن الإيمان وانصرف [قلبه] عن أدلَّة الله اليقينيَّة وَبراهينه. واختلافُ قولهم دليلٌ على فساده وبطلانه؛ كما

(1) في (ب): «والمراد بـ (الذاريات»».
 (٢) في (ب): «البلاد والعباد».

سورة الذاريات (١٠ ـ ٥)

أنَّ الحقَّ الذي جاء به محمد ﷺ متَّفق؛ يصدُقُ بعضه بعضاً، لا تناقض فيه ولا اختلاف، وذٰلك دليلٌ على صحَّته، وأنَّه من عند الله؛ فلو كان من عند غير الله؛ لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً.

فَتُيْلَ ٱلْمَنَرُّصُونَ ﴾ ٱلَذِينَ لَهُمْ فِي غَمَرُةِ سَـالْهُونَ ﴾ يَسْتَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ اللِّيْنِ ﴾ مَعْ عَلَ النَّارِ مُفْنَنُونَ ﴾ ذُوقُوا فِنَنَكُرُ هَذَا ٱلَّذِي كُمُمُ بِهِـ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ .

﴿١٠﴾ يقول تعالى: ﴿قُتِلَ الخرَّاصونَ﴾؛ أي: قاتل الله الذين كَذَبوا على الله، وجحدوا آياته، وخاضوا بالباطل ليُدْحِضوا به الحقَّ، الذين يقولون على الله ما لا يعلمون.

﴿١١﴾ ﴿الذين هم في غمرةِ؟؛ أي: في لُجَّةٍ من الكفر والجهل والضلال،

(١٢) ﴿يسألون﴾: على وجه الشكُّ والتكذيب: ﴿أَيَّانَ [يوم الدين](``)»: يبعثون؛ أي: متى يُبعثون؟! مستبعدين لذلك!

(١٢) فلا تسأل عن حالهم وسوء مآلهم! (يوم هم على النار يُفتنون)؛ أي: يعذَّبون بسبب ما انطووا عليه من خبث الباطن والظاهر، ويُقالُ لهم: (دوقوا فتنتكم)؛ أي: العذاب والنار، الذي هو أثر ما افتتنوا به من الابتلاء، الذي صيَّرهم إلى الكفر والضلال. (هذا): العذابُ الذي وصلتم إليه هو (الذي كنتُم به تستعجلونَ): فالآن تمتَّعوا بأنواع العقاب والنَّكال، والسلاسل والأغلال، والسخط والوَبال.

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي جَنَّنَتِ وَعُيُونٍ ۞ ءَاخِذِينَ مَا ءَانَنَهُمَ رَبُّهُمْ ۖ إِنَّهُمْ كَانُوا فَلِيلًا مِنَ ٱلَيْلِ مَا يَهْجَعُونُ ۞ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۞ وَفِ أَمَوْلِهِمْ حَتَّى لِلسَآبِلِ وَلَلْحَرُومِ ۞ ﴾ .

(١٥) يقول تعالى في ذكر ثواب المتَّقين وأعمالهم التي وصلوا بها إلى ذلك الجزاء<sup>(٢)</sup>: ﴿إِنَّ المتَّقينَ﴾؛ أي: الذين كانت التَّقوى شعارهم وطاعةُ اللهِ دثارهم، ﴿في جناتِ﴾: مشتملات على جميع أصناف الأشجار والفواكه، التي يوجد لها نظيرٌ في الدنيا، والتي لا يوجد لها نظيرٌ، مما لم تنظر العيونُ إلى مثله، ولم تسمع

في النسختين: «يبعثون».
 (٢) في (ب): «التي أوصلتهم إلى ذلك الجزاء».

الآذانُ، ولم يخطرُ على قلب بشرِ<sup>(١)</sup>، ﴿وعيونِ﴾: سارحة تشرب منها تلك البساتين، ويشربُ بها عبادُ الله يفجُرونها تفجيراً.

متورة الذاريات (١٦ ـ ١٨)

18+4.

(١٦) ﴿آخذينَ ما آتاهم ربُّهم؟: يُحتملُ أنَّ المعنى أنَّ أهل الجنَّة قد أعطاهم مولاهم جميع مناهم من جميع أصناف النعيم، فأخذوا ذلك راضين به، قد قرَّت به أعينُهم، وفرحت به نفوسُهم، ولم يطلبُوا منه بدلاً، ولا يبغون عنه حولاً، وكلَّ قد ناله من النعيم ما لا يطلب عليه المزيد. ويُحتمل أنَّ هذا وصف المتَّقين في الدُّنيا، وأنَّهم آخذون ما آتاهم الله من الأوامر والنواهي؛ أي قد تقوّهم الرحب وانشراح وأنَّهم آخذون ما آتاهم الله من الأوامر والنواهي؛ أي قد تقوّها بالرحب وانشراح وأنَّهم آخذون ما آتاهم الله من الأوامر والنواهي؛ أي قد تلقوها بالرحب وانشراح بالمحدر، منقادين لما أمر الله به بالامتثال على أكمل الوجوه، ولما نهى عنه أن أله الم الوجوه، ولما نهى عنه رأنًا فن أي أولم النهم آخذون ما أتاهم الله من الأوامر والنواهي؛ أي أي أي أوام الوجوه، ولما نهى عنه أنهم أخذون ما أتاهم الله من الأوامر والنواهي أي أي أي أوام الوجوه، ولما نهى عنه أن أله الما الوجوه، ولما نهى المُنيا، المحدر، منقادين لما أمر الله به بالامتثال على أكمل الوجوه، ولما نهى عنه ألمن النواهي أي أي أله من الأوامر والنواهي أي أي أله الوجوه، ولما نهى عنه ألم الما من الما من الله من الأوامر والنواهي أي أي ألهم أخذون ما أتاهم الله من الأوامر والنواهي أي أي أدلم الوجوه، ولما نهى عنه ألما الما الوجوه، ولما نهى عنه الصدر، منقادين لما أمر الله به بالامتثال على أكمل الوجوه، ولما نهى عنه ألمن النواهي هو ألفضل العطايا التي حقُّها أن تُتَلَقًى بالشَّكر لله عليها والانقياد.

والمعنى الأول ألصقُ بسباق الكلام؛ لأنَّه ذكر وصفهم في الدُّنيا وأعمالهم بقوله: ﴿إِنَّهم كانوا قبل ذلكَ»: الوقت الذي وصلوا به إلى النعيم ﴿محسنينَ»: وهذا شاملٌ لإحسانهم بعبادة ربَّهم؛ بأن يعبدوه كأنهم يرونه؛ فإنَّ لم يكونوا يرونه؛ فإنَّه يراهم، وللإحسان إلى عباد الله ببذل النفع والإحسان من مال أو علم أو جاه أو نصيحة أوأمرٍ بمعروف أو نهي عن منكرٍ، أو غير ذلك من وجوه البرَّ<sup>(٢)</sup> وطرق الخيرات، حتى إنَّه يدخُلُ في ذلك الإحسان بالقول والكلام الليَّن والإحسان إلى المماليك والبهائم المملوكة وغير المملوكة<sup>(٣)</sup>.

(١٧) ومن أفضل أنواع الإحسان في عبادة الخالق صلاة الليل الدالة على الإخلاص وتواطؤ القلب واللسان، ولهذا قال: ﴿كانوا﴾؛ أي: المحسنون، ﴿قليلاً من الليل ما يَهْجَعونَ﴾؛ أي: كان هجوعهم؛ أي: نومهم بالليل قليلاً، وأمًا أكثر الليل؛ فإنَّهم قانتون لربَّهم، ما بين صلاة وقراءة وذكر ودعاء وتضرُع.

(١٨) ﴿وبالأسحار》: التي هي قبيل الفجر، ﴿هم يستغفرونَ》: الله تعالى، فمدُّوا صلاتهم إلى السحر، ثم جلسوا في خاتمة قيامهم بالليل يستغفرون الله تعالى استغفار المذنب لذنبه. وللاستغفار بالأسحار فضيلة وخصيصة ليست لغيره؛ كما قال تعالى في وصف أهل الإيمان والطاعة: ﴿والمستغفرين بالأسحار》.

(١) في (ب): «على قلوب العباد».
 (٢) في (ب): «وجوه الإحسان».
 (٣) في (ب): «والبهائم التي تملك والتي لا تملك».



سورة الذاريات (١٩ ـ ٢٣))) ا

﴿١٩﴾ ﴿وفي أموالهم حقَّ؟ واجبٌ ومستحبٌ ﴿للسائل والمحرومَ؟ أي: للمحتاجين الذين يطلبون من الناس والذين لا يسألونهم.

وَفِي ٱلأَرْضِ مَايَنَتُ لِلْمُوقِنِينَ ۞ وَفِيَ أَنْفُسِكُمْ أَنَكَ نُبْصِرُنَ ۞ وَفِي ٱلنَّمَآءِ رِزْفَكُمُ وَمَا تُوَعَدُونَ ۞ فَوَرَبِّ السَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ مِنْلَ مَآ أَنَّكُمْ نَنطِفُونَ ۞ ﴾

٤٠٢ يقول تعالى داعياً عباده إلى التفكُّر والاعتبار: ﴿وفي الأرض آياتُ للموقِنينَ»: وذلك شاملٌ لنفس الأرض وما فيها من جبال وبحار وأنهار وأشجار ونبات تدلُّ المتفكُر فيها، المتأمَّل لمعانيها على عظمة خالقها وسعة سلطانه وعميمً إحسانه وإحاطة علمه بالظواهر والبواطن.

(٢١) وكذلك في نفس العبد من العِبَرِ والحكمة والرحمة ما يدلَّ على أنَّ الله واحدٌ أحدٌ فردٌ صمدٌ<sup>(١)</sup>، وأنَّه لم يخلق الخلق سدىّ.

﴿٢٢﴾ وقوله: ﴿وفي السماء رزقُكُم﴾؛ أي: مادة رزقكم من الأمطار وصنوف الأقدار؛ الرزق الدينيُّ والدنيويُّ، وما توعدونه من الجزاء في الدنيا والآخرة؛ فإنَّه ينزل من عند الله كسائر الأقدار.

(٣٣) فلما بيَّن الآيات ونبَّه عليها تنبيهاً ينتبه به الذكيُّ اللبيبُ؛ أقسم تعالى على أنَّ وعده وجزاءه حقَّ، وشبَّه ذٰلك بأظهر الأشياء لنا، وهو النُّطق، فقال: ﴿فوربُ السماءِ والأرض إنَّه لَحَقَّ مثلما أنَّكم تَنطِقونَ﴾؛ فكما أنَّكم لا تشكُّون في نطقكم؛ فكذلك ينبغي أن لا يعترِيَكم الشكُّ في البعث والجزاء<sup>(٢)</sup>.

﴿ هَلْ أَنْنُكَ حَدِينُ حَدِينُ حَدِينِ إِبَرُهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ إِذ دَخْلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَنَا قَالَ سَلَمٌ قَوْمُ شُكَرُونَ ۞ فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ. فَجَآة بِعِجْلِ سَبِينِ ۞ فَفَرَّبُهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ۞ فَأَرْحَسَ مِنْهُمْ حِيفَةٌ قَالُوا لَا تَخْفَ وَبَشَرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمِ ۞ فَقَرَبُهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ۞ فَأَرْحَسَ مِنْهُمْ عَقِيمٌ ۞ قَالُوا لَا تَخْفَ وَبَشَرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمِ ۞ فَأَقْبَلَتِ آمَرَأَنَهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَمَتَ وَجْهَهَا وَقَالَتَ عَجُورُ عَقِيمٌ ۞ قَالُوا لَا تَخْفَ وَبَشَرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمِ ۞ لَقْبَلَتِ آمَرَانَهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَمَتَ وَجْهَهَا وَقَالَتَ عَجُورُ عَقِيمٌ ۞ قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنَهُمْ هُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْمَلِيمُ <sup>(٣)</sup>۞ هُ قَالَ فَا خَطْبُكُو أَيُّهُا الْمُرْسَلُونَ ۞ قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنَّهُ هُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْمَلِيمُ <sup>(٣)</sup>

- في (ب): «ما يدل على أن الله وحده الأحد الفرد الصمد».
  - (٢) في (ب): «في البعث بعد الموت».
  - (٣) في (ب): لم تذكر الآيات التي بعدها.

14+4

سورة الذاريات (٢٤ ـ ٣١)

رَتِكَ لِلْمُسْبِفِينَ ٥ مَأْخَرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٥ مَنَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ٥ وَتَرَكْنَا فِيهَآ مَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ٢ ٠

٤٢٤ يقول تعالى: ﴿هل أتاكَ؟؛ أي: أما جاءك؟ ﴿حديثُ ضيفِ إبراهيمَ المُكْرَمينَ؟: ونبأهُم الغريب العجيب، وهم الملائكة الذين أرسلهم الله لإهلاك قوم لوطٍ، وأمرهم بالمرور على إبراهيم، فجاؤوه في صورة أضياف.

(٢٥) ﴿إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهُ فَقَالُوا سَلَاماً قَالَ؟: مَجَيباً لَهُم: ﴿سَلَامَ؟؛ أَي: عَلَيْكُم، ﴿قُومٌ مَنْكُرُونَ؟؛ أَي: أَنتم قوم مَنْكُرُونَ، فَأَحَبُّ أَن تَعَرَّفُونَي بِأَنفُسِكُم، وَلَم يَعْرَفُهُمُ إِلَّا بَعْد ذَٰلِكَ.

٢٦﴾ ولهذا راغ ﴿إلى أهلِهِ ؟ أي: ذهب سريعاً في خفيةٍ ليحضر لهم قِراهم، إفجاء بعجل سمين».

﴿ ٢٧﴾ ﴿فقرَبه إليهم﴾ وعرض عليهم الأكل، فَ﴿قَالَ أَلا تأكُلُونَ﴾؟ ﴿ ٢٨﴾ ﴿فأوجسَ منهم خيفةَ﴾: حين رأى أيديهم لا تصلُ إليه، ﴿قالوا لا تخف﴾: وأخبروه بما جاؤوا له، ﴿وبشَروه بغلام عليم﴾: وهو إسحاق عليه السلام.

(٢٩) فلمًا سمعت المرأة البشارة؛ ﴿أقبلتَ﴾: فرحة مستبشرة ﴿في صَرَّةٍ﴾؛ أي: صيحة، ﴿فصكَتْ وجهها﴾: ولهذا من جنس ما يجري للنساء عند السرور ونحوه من الأقوال والأفعال المخالفة للطبيعة والعادة، ﴿وقالتْ عجوزٌ عقيمٌ﴾؛ أي: أنَّى لي الولد وأنا عجوزٌ قد بلغتُ من السنِّ ما لا تلد معه النساء! ومع ذلك؛ فأنا عقيمٌ غير صالح رحمي للولادة أصلاً؛ فثمَّ مانعان، كلَّ منهما مانعٌ من الولد، وقد ذكرت المانع الثالث في سورة هودٍ في قولها: ﴿ولهذا بعلي شيخاً إنَّ لهذا لشيءً عجيبٌ﴾.

﴿٣٠﴾ ﴿قالوا كَذَٰلِكِ قَالَ رَبُّكِ﴾؛ أي: الله الذي قَدَّر ذلك وأمضاه؛ فلا عجب في قدرة الله [تعالى]، ﴿إِنَّه هو الحكيم العليم﴾؛ أي: الذي يضع الأشياء مواضعها، وقد وسعَ كلَّ شيء علماً، فسلِّموا لحكمه، واشكروه على نعمته.

٣١٦ ﴿قال فما خطبُكم أَيُّها المرسلونَ؟<sup>(١)</sup>؛ أي: قال لهم إبراهيم عليه

.(١) في (ب): «الآيات».

181+



سورة الذاريات (٣٢ ـ ٣٧) 🥯

السلام: ما شأنُكم أيُّها المرسلون؟! وماذا تريدون؟! لأنَّه استشعر<sup>(١)</sup> أنهم رسلٌ أرسلهم الله لبعض الشؤون المهمَّة.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

﴿٣٢﴾ ﴿قالوا إِنَّا أَرْسِلْنا إلى قوم مجرمينَ﴾: وهم قومُ لوطٍ، قد أجرموا بإشراكهم بالله وتكذيبهم لرسولهم وإتيانهم الفاحشة التي لم يَسْبِقُهم إليها<sup>(٢)</sup> أحدٌ من العالمين.

٣٣ - ٣٤ ﴿لنرسلَ عليهم حجارةً من طينِ. مسوَّمةً عند ربِّكَ للمسرفينَ﴾؛ أي: معلَّمة على كلِّ حجر اسم<sup>(٢)</sup> صاحبه؛ لأنَّهم أسرفوا وتجاوزوا الحدً. فجعل إبراهيمُ يجادِلُهم في قوم لوطٍ، لعلَّ الله يدفعُ عنهم العذاب، فقيل له<sup>(٤)</sup>: ﴿يا إبراهيمُ أغرِضْ عن هذا إنَّه قد جاء أمرُ رَبِّكَ وإنَّهم آتيهم عذابٌ غيرُ مردودٍ﴾.

٣٥ ـ ٣٦ هُؤَأْخَرَجْنا من كان فيها من المؤمنينَ. فما وَجَدْنا فيها غيرَ بيتِ من المسلمين؟: وهم بيتُ لوطٍ عليه السلام؛ إلاً امرأتَه؛ فإنَّها من المهلكين.

٣٧﴾ ﴿وتركْنا فيها آيةً للذين يخافون العذابَ الأليمَ﴾: يعتبرون بها ويعلمون أنَّ الله شديدُ العقاب، وأنَّ رسلَه صادقون مصدوقون.

## فصل

في ذكر بعض ما تضمَّنته لهذه القصةُ من الحِكَم والأحكام منها: أنَّ من الحكمة قصَّ الله على عباده نبأ الأخيار والفجَّار؛ ليعتبروا بهم<sup>(٥)</sup>، وأين وصلت بهم الأحوال.

ومنها: فضيلة<sup>(٢)</sup> إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام؛ حيث ابتدأ الله قصَّته بما يدلُّ على الاهتمام بشأنها والاعتناء بها.

ومنها: مشروعيَّة الضيافة، وأنَّها من سنن إبراهيم الخليل، الذي أمر الله محمداً<sup>(٧)</sup> وأمته أن يتَّبعوا ملَّته، وساقها الله في لهذا الموضع على وجه المدح والثناء.

- (1) في (ب): «أي ما شأنكم وما تريدون لأنه علم.
- (٢) في (ب): «قد أجرموا وأشركوا بالله، وكذبوا رسولهم، وأتوا الفاحشة الشنعاء التي ما سبقهم عليها».
  - (٣) في (ب): «سمة». (٤) في (ب): «قال الله».
    - - (٧) في (ب): «هذا النبي».

1414

سورة الذاريات (٣٧)

ومنها: أنَّ الضَّيف يُخْرَمُ بأنواع الإكرام؛ بالقول والفعل؛ لأنَّ الله وصف أضياف إبراهيم بأنَّهم مكرمون؛ أي: أكرمهم إبراهيم، ووصفَ الله ما صنع بهم من الضيافة قولاً وفعلاً، ومكرمون أيضاً عند الله [تعالى].

ومنها: أنَّ إبراهيم عليه السلام قد كان بيته ماوىً للطارقين والأضياف؛ لأنَّهم دخلوا عليه من غير استئذان، وإنَّما سلكوا طريق الأدب في ابتداء السلام، فردً عليهم إبراهيم سلاماً أكملَ من سلامهم وأتمَّ؛ لأنَّه أتى به جملة اسميَّة دالَّة على النُّبوت والاستقرار.

ومنها: مشروعيَّة تعرُّف من جاء إلى الإنسان أو صار له فيه نوعُ اتِّصال؛ لأنَّ في ذٰلك فوائد كثيرة.

ومنها: أدب إبراهيم ولطفه في الكلام؛ حيث قال: ﴿قومٌ منكرونَ﴾، ولم يقل: أنكرتكم، وبين اللفظين من الفرق ما لا يخفى

ومنها: المبادرة إلى الضيافة والإسراع بها؛ لأن خير البرّ عاجِلُه، ولهذا بادر إبراهيم بإحضار قِرى أضيافه

ومنها: أنَّ الذَّبيحة الحاضرة التي قد أعدَّت لغير الضيف الحاضر إذا جعلت له ليس فيها أقل إهانةٍ، بل ذلك من الإكرام؛ كما فعل إبراهيم عليه السلام، وأخبر الله أنَّ ضيفه مكرمون.

ومنها: ما منَّ الله به على خليله إبراهيم من الكرم الكثير، وكون ذٰلك حاضراً لديه<sup>(۱)</sup> وفي بيته معدًا لا يحتاج إلى أن يأتي به<sup>(۲)</sup> من السوق أو الجيران أو غير ذٰلك.

ومنها: أنَّ إبراهيم هو الذي خدم أضيافه، وهو خليل الرحمٰن وسيِّد<sup>(٢)</sup> من ضيَّف الضيفان.

ومنها: أنَّه قرَّبه إليهم في المكان الذي هم فيه، فلم يجعله في موضع ويقولُ لهم تفضَّلوا أو ائتوا عليه؛ لأنَّ هٰذا أيسر وأحسن.

ومنها: حسن ملاطفة الضيف في الكلام الليِّن، خصوصاً عند تقديم الطعام إليه؛

- (1) في (ب): «عنده».
   (1) في (ب): «أن يستلحقه».
  - (٣) في (ٻ): «وکبير».

سورة الذاريات (٣٨ ـ ٤٠)

فإنَّ إبراهيم عرض عليهم عرضاً لطيفاً، فقال: ﴿أَلا تأكلونَ﴾، ولم يقل: كلوا! ونحوه من الألفاظ التي غيرها أولى منها، بل أتى بأداة العرض، فقال: ﴿أَلا تأكلونَّه؛ فينبغي للمقتدي به أنْ يستعملَ من الألفاظ الحسنة ما هو المناسب واللائق بالحال؛ كقوله لأضيافه: ألا تأكلون؟ أو: ألا تتفضَّلون؟ أو تشرِّفوننا وتحسنون إلينا... ونحو ذٰلك<sup>(1)</sup>.

ومنها: أنَّ من خاف من أحدِ لسبب من الأسباب؛ فإنَّ عليه أن يزيل عنه الخوف، ويذكر له ما يؤمِّن روعه ويسكُّن جأشه؛ كما قالت الملائكة لإبراهيم لمَّا خافهم: ﴿لا تخفُ﴾، وأخبروه بتلك البشارة السارَّة بعد الخوف منهم.

ومنها: شدَّة فرح سارة امرأة إبراهيم، حتى جرى منها ما جرى من صكْ وجهها وصرَّتها غير المعهودة.

ومنها: ما أكرم الله به إبراهيم وزوجته سارة من البشارة بغلام عليم.

وقىولىە تىعالىمى: ﴿وَفِي مُوسَىٰنَ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَلَانٍ تُبِينٍ ۞ فَتَوَلَّى بِرْكَنِهِ. وَقَالَ سَحِرُّ أَوَ بَحَنُونٌ ۞ فَأَخَذْنَهُ وَبُحُوْدَةٍ فَنَبَذْنَهُمْ فِي ٱلْمَتِمَ وَهُوَ مُلِيمٌ ۞ ﴾.

﴿٣٨﴾ أي: ﴿وفي موسى؟: وما أرسله الله به إلى فرعون وملئه بالآيات البينات والمعجزات الظاهرات آيةٌ للذين يخافون العذاب الأليم.

﴿٣٩ فلمًا أتى موسى فرعون بذلك السلطان المبين؛ تولَّى فرعون ﴿بركنِهِ؟ أي: أعرض بجانبه عن الحقَّ، ولم يلتفت إليه، وقدحوا فيه أعظم القدح، فقالوا: ﴿ساحرٌ أو مجنونٌه؟ أي: إن موسى لا يخلوا إمَّا أن يكون ما أتى به سحراً وشعبذة ليس من الحقِّ قي شيء، وإمَّا أن يكون مجنوناً لا يؤاخذُ بما صدر منه لعدم عقله! لهذا وقد علموا ـ خصوصاً فرعون ـ أنَّ موسى صادقٌ؛ كما قال تعالى: ﴿وجَحَدوا بها واسْتَيْقَنَتْها أنفسُهم<sup>(٢)</sup> ظلماً وعلوًا ﴾، وقال موسى لفرعون: ﴿لقد علمتَ ما أنزل لهؤلاءِ إلَّا ربُّ السمواتِ والأرض بصائرَ . . . ﴾ الآية.

﴿٤٠﴾ ﴿فَأَخَذْنَاه وجنودَه فَنَبَذْنَاهم في اليمّ وهو مُليمٌ﴾؛ أي: مذنبٌ طاغٍ عاتِ على الله، فأخذه [اللَّهُ] أخذَ عزيزٍ مقتدرٍ .

- (۱) في (ب): ۵... أو: ألا تتفضلون علينا، وتشرفونا، وتحسنون إلينا. . ونحوه.
  - (٢) في (ب): ٩. الآية.

 أولى عاد إذ أرسلنا عليهم ألريخ ألمقيم () ما نذر من شيء أنت عليه إلا جعلته كالرميم ()
 ب المعروفة، الريخ المقيم () ما نذر من شيء أنت عليه إلا جعلته كالرميم ()
 ب المعروفة، الإبكان عليهم (ا) المعروفة، المعروفة، المعروفة، المعروفة، المديم المديم المريخ المعيم المعرفي المعرفي عاد المعام المويخ العقيم المعيم الم المعيم الم 

OR QURA سورة الذاريات (٤١ ـ ٤٧).

٤٢﴾ ﴿ما تَذَرُ من شيءٍ أتت عليه إلَّا جَعَلَتُهُ كالرَّميم﴾؛ أي: كالرَّمم البالية؛ فالذي أهلكهم على قوَّتهم وبطشهم دليلٌ على كمال قوَّته واقتداره، الذي لا يعجِزُه شيء، المنتقم ممَّن عصاه.

وَفِ تَمُودَ إِذْ قِبَلَ لَمُمْ تَسَلَّعُوا حَتَّى بِينٍ ﴾ فَعَنَوَا عَنْ أَمْرِ رَبِّيمْ فَأَخَذَنْهُمُ الصَّنِعِقَةُ وَتُعْمَ يَنْظُرُونَ ﴾ فَمَا أَسْتَطَلْعُوا مِن قِبَامِ وَمَا كَانُوا مُنتَصِرِينَ ﴾ .

٤٣﴾ أي: ﴿وفي ثمودَ»: آيةٌ عظيمةٌ حين أرسل الله إليهم صالحاً عليه السلام، فكذّبوه وعاندوه، وبعث الله له الناقة آيةٌ مبصرةً، فلم يزدهم ذٰلك إلَّا عتُوًا ونفوراً، ﴿قيل لهم تمتَّعوا حتى حينٍ﴾.

٤٤
٤٤٤
﴿فعَتَوْا عن أَمر رَبُهم فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعقةُ
؛ أي: الصيحة العظيمة المهلكة، ﴿وهم ينظرونَ

٤٥﴾ ﴿فما استَطاعوا من قيامٍ؟: ينجون به من العذاب، ﴿وما كانوا منتصِرينَ؟: لأنفسهم.

وَقَوْمَ نُوحٍ مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَوْمًا فَسَيْدِينَ 
 ()
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 • .
 .

٤٦﴾ أي: وكذلك ما فعل الله بقوم نوح حين كذَّبوا نوحاً عليه السلام وفُسَقواً عن أمر الله، فأرسل الله عليهم السماء والأرض بماء منهمر<sup>(٢)</sup>، فأغرقهم عن آخرهم، ولم يُبقِ من الكافرين ديَّاراً. وهذه عادة الله وسنَّتُه فيمَن عصاه.

﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْنِهِ وَإِنَّا لَتُوسِعُونَ ۞ وَٱلأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَيَعْمَ ٱلْمَنِهِدُونَ ۞ وَمِن كُلِ شَى: خَلَفَا زَوْجَيْنِ لَعَلَكُمْ نَذَكَرُونَ ۞ فَفِرُوا إِلَى اللَّهِ إِنِ لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ شِبِنٌ ۞ وَلَا تَخْتَلُوا مَعَ اللَّهُ إِلَيْهَا مَاخَرٌ إِنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ شَبِينٌ ۞ ﴾.

٤٧٩ يقول تعالى مبيَّناً لقدرته العظيمة: ﴿والسماءَ بَنَيْناها﴾؛ أي: خلقناها

(1) في (ب): (أي: (وفي عاد)».
 (٢) في (ب): (بالماء المنهمر».

سورة الذاريات (٤٨ ـ ٥٠) 🗑

وأتقنَّاها وجَعَلْناها سقفاً للأرض وما عليها، ﴿بأيدِ﴾؛ أي: بقوَّةٍ وقدرةٍ عظيمةٍ، ﴿وإنَّا لَموسعونَ﴾: لأرجائها وأنحائها، وإنَّا لموسعون أيضاً على عبادنا بالرِّزق الذي ما ترك دابَّة في مهامه القفارِ ولُجج البحارِ وأقطار العالم العلويُ والسفليُ إلَّا وأوصل إليها من الرزق ما يكفيها، وساق إليها من الإحسان ما يُغنيها. فسبحان من عمَّ بجوده جميع المخلوقات، وتبارك الذي وسعتْ رحمتُه جميع البريَّات.

٤٨﴾ ﴿والأرضَ فَرَشْناها﴾؛ أي: جعلناها فراشاً للخلق يتمكَّنون فيها من كلَّ ما تتعلَّق به مصالحهم من مساكنَ وغراس وزرع وحرثٍ وجلوس وسلوكِ للسُبل<sup>(1)</sup> الموصلة إلى مقاصدهم ومآربهم. ولمَّا كان الفُراشُ قد يكون صالحاً للانتفاع من كلَّ وجهٍ، وقد يكون من وجهٍ دون وجهٍ؛ أخبر تعالى أنه مَهَدَها أحسنَ مهادٍ على أكمل الوجوه وأحسنها، وأثنى على نفسه بذلك، فقال: ﴿فنعمَ الماهِدونَ﴾: الذي مَهَدَ لعبادِهِ ما اقتضنُه حكمتُه ورحمتُه<sup>(٢)</sup>.

﴿٤٩﴾ ﴿ومن كلِّ شيءٍ خَلَقْنا زوجينَ﴾؛ أي: صنفين ذكرٍ وأنثى من كلِّ نوع من أنواع الحيوانات، ﴿لعلَّكم تذكَّرونَ﴾: لنعم اللهِ التي أنعم بُها عليكم في تقدير ذٰلك وحكمتِهِ؛ حيث جعل ما هو السبب لبقاء نوع الحيوانات كلها؛ لتقوموا بتنميتها وخدمتها وتربيتها فيحصل من ذٰلك ما يحصل من المنافع.

- (۱) فى (ب): «للطُّرق».
  - (٣) في (ب): «لآياته».
  - (٥) في (ب): «لغير».

- (۲) في (ب): «رحمته وإحسانه».
  - (٤) في (ب): النهاية».

٥١ هو لا تَجْعَلوا مع الله إلها آخرَ ٤: هذا من الفرار إلى الله، بل هذا أصل الفرار إلى الله، بل هذا أصل الفرار إليه: أن يَفِرَّ العبدُ من اتَخاذ آلهةٍ غير الله من الأوثان والأنداد والقبور وغيرها مما عُبِدَ من دون الله، ويخلِص [العبد] لربَّه العبادة والخوف والرجاء والدعاء والإنابة.

R متورة الذاريات (٢٥ - ٥٥)

< كَذَلِكَ مَا أَنَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن زَسُولٍ إِلَّا فَالُوا سَاحِرُ أَوَ بَخَنُونُ ٢) أَنوَاصَوْا بِهِ بَلْ هُمْ فَوْمُ طَاغُونَ ٢٠ ٢٠ ٢.

٢٥ يقول الله مسلياً لرسوله ﷺ عن تكذيب المشركين بالله، المكذبين له، القاتلين فيه من الأقوال الشنيعة ما هو منزًه عنه، وأنَّ هذه الأقوال ما زالت دأباً وعادةً للمجرمين المكذبين للرسل؛ فما أرسل اللهُ من رسول؛ إلَّا رماه قومُه بالسحر أو الجنون.

(٥٣) يقول الله تعالى: لهذه الأقوال التي صَدَرَت منهم - الأولين والآخرين -هل هي أقوال تواصَوًا بها، ولقَّن بعضُهم بعضاً بها؛ فلا يُستغرب بسبب ذلك اتفاقهم عليها؟! أم (هم قوم طاغونَ)؛ تشابهت قلوبُهم وأعمالهم بالكفر والطُغيان، فتشابهت أقوالُهم الناشئة عن طغيانهم؟! ولهذا هو الواقع؛ كما قال تعالى: ﴿وقال الذين كَفَروا لولا يُكَلِّمُنا الله أو تأتينا آية كذلك قال الذينَ من قَبْلِهم مثلَ قولِهِم تشابهت قلوبُهم)، وكذلك المؤمنون لمَّا تشابهت قلوبُهم بالإذعان للحقّ وطلبه والسعي فيه؛ بادروا إلى الإيمان برسُلِهم وتعظيمهم وتوقيرهم وخطابهم بالخطاب اللائق بهم.

﴿نَنُولَ عَنَّهُمْ فَمَآ أَنتَ بِمَلُومٍ ٥ وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢٠ ﴿

٤٥% يقولُ تعالى آمراً رسولَه بالإعراض عن المعرضين المكذبين: ﴿فتولَ عنهم؟؛ أي: لا تبالِ بهم، ولا تؤاخِذهم، وأقبِل على شأنك؛ فليس عليك لومٌ في ذنبهم، وإنَّما عليك البلاغُ، وقد أذَّيت ما حملتَ وبلَّغتَ ما أرسلت به.

٥٥﴾ ﴿وذكُرْ فإنَّ الذُكْرى تنفعُ المؤمنينَ﴾: والتَّذكير نوعان: تذكيرٌ بما لم يُعْرَف تفصيله مما عُرِفَ مجملُه بالفِطَر والعقول<sup>(١)</sup>؛ فإنَّ الله فطر العقول على محبَّة الخير وإيثاره وكراهة الشرَّ والزُّهد فيه، وشرعُه موافقٌ لذُلك؛ فكل أمرٍ ونهيٍ من

(۱) في (ب): «مما عرف في الفطر والعقول مجملة».

سورة الذاريات (٥٦ ـ ٥٩)

الشرع؛ فهو<sup>(1)</sup> من التذكير، وتمامُ التذكير أن يذكر ما في المأمور من الخير والحسن والمصالح، وما في المنهيِّ عنه من المضارِّ. والنوع الثاني من التذكير: تذكيرَ بما<sup>٢</sup> هو معلومٌ للمؤمنين، ولكن انسحبتْ عليه الغفلةُ والذَّهول، فيذكَّرون بذلك، ويكرَّر عليهم؛ ليرسخ في أذهانهم، وينتبهوا، ويعملوا بما تَذَكَروه من ذلك، وليحدثَ لهم نشاطاً وهمَّة توجب لهم الانتفاع والارتفاع. وأخبر الله أنَّ الذَّكرى تنفع المؤمنين؛ لأنَّ ما معهم من الإيمان والخشية والإنابة واتباع رضوان الله يوجب لهم أن تنفع فيهم الذُكرى وتقع الموعظة منهم<sup>(٣)</sup> موقعها؛ كما قال تعالى: ﴿فذكر إن نفعتِ الذَكرى. سَيَذَكَرُ مَن يَخْشى. وَيَتَجَنَّبُها الأسقى﴾، وأما من ليس معه إيمانُ ولا استعدادً لقبول التذكير؛ فهذا لا ينفع تذكيره؛ بمنزلة الأرض السبخة التي لا يفيدها المطر شيئاً. وهؤلاء الصنف لو جاءتهم كلَّ آية؛ لم يؤمنوا

﴿وَمَا خَلَفْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زِنْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ ٱللَهَ هُوَ ٱلْزَزَّاقُ ذُو ٱلْفَزَوَ ٱلْمَذِينُ ۞ ﴾.

(٥٦ ) هذه الغاية التي خَلَقَ الله الجنَّ والإنس لها، وبعث جميعَ الرسل يدعون إليها، وهي<sup>(٤)</sup> عبادتُه المتضمِّنة لمعرفته ومحبَّته والإنابة إليه والإقبال عليه والإعراض عما سواه، وذٰلك متوقِّف على معرفة الله تعالى<sup>(٥)</sup>؛ فإنَّ تمام العبادة متوقِّف على المعرفة بربِّه<sup>(٩)</sup>؛ كانت عبادته أكمل؛ فهٰذا الذي خلق المعرفة الله المعرفة منه إليهم.

(٥٧) فما يريد (منهم من رزق وما) يريدُ (أن يطعمونِ): تعالى الغنيُ المغني عن الحاجة إلى أحدٍ بوجه من الوجوه، وإنَّما جميع الخلق فقراء إليه في جميع حوائجهم ومطالبهم الضروريَّة وغيرها.

هـ «٨٥ ﴾ ولهٰذا قال: ﴿إِنَّ الله هو الرزَّاقُ﴾؛ أي: كثير الرزق، الذي ما من دابَّةٍ في الأرض ولا في السماء إلَّا على الله رزقُها، ويعلمُ مستقرَّها ومستودَعَها، ﴿ذو

- (1) في (ب): «فكل ما أمر به ونَهَى من الشرع فإنه».
- (٢) في (ب): «ما". (٣) في (ب): "وتقع منهم الموعظة".
- - (٦) فى (ب): الله».
    (٧) في (ب): الحربه».

القوّةِ المتينُ ؟ أي: الذي له القوة والقدرةُ كلُّها، الذي أوجد بها الأجرام العظيمة السفليَّة والعلويَّة، وبها تصرَّف في الظواهر والبواطن، ونفذت مشيئته في جميع البريَّات؛ فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، ولا يعجزُه هاربٌ، ولا يخرج عن سلطانه أحدٌ، ومن قوَّته أنه أوصل رزقه إلى جميع العالم، ومن قدرته وقوَّته أنه يبعث الأموات بعدما مزَّقهم البِلى، وعصفت بهم<sup>(۱)</sup> الرياحُ، وابتلعتهم الطيور والسِّباع، وتفرَّقوا وتمزَّقوا في مهامه القفار ولُجج البحار؛ فلا يفوته منهم أحدٌ، ويعلم ما تَنْقُصُ الأرضُ منهم؛ فسبحان القويَّ المتين.

R سورة (٩٩ ـ ٢٠) ـ سورة الطور

﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ طَلَمُوا ذَنُوبًا مِثْلُ ذَنُوبٍ أَصْحَبِهِمْ فَلَا يَسْتَعْطِلُونِ ۞ فَوَيَّلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن يَوْعَدُونَ يَوْعَدُونَ ۞ .

﴿ ٥٩ ﴾ أي : ﴿فَإِنَّ للذين ظلموا ﴾ : بتكذيبهم محمداً على من العذاب والنَّكال ﴿ذَنوباً ﴾ أي : نصيباً وقسطاً، مثل ما فُعِلَ بأصحابهم من أهل الظُّلم والتكذيب، ﴿فلا يستعجلونَ ﴾ : بالعذاب ؛ فإنَّ سنة الله في الأمم واحدةً ؛ فكلُّ مكذَّب يدوم على تكذيبه من غير توبةٍ وإنابةٍ ؛ فإنَّه لا بدَّ أن يقع عليه العذابُ ولو تأخَّر عنه مدَّة.

(٦٠) ولهذا توعَدهم الله بيوم القيامة، فقال: ﴿فويلٌ للذين كفروا من يومهمُ الذي يوعَدونَ»: وهو يومُ القيامةِ، الذي قد وُعِدوا فيه بأنواع العذاب والنَّكال [والسلاسل] والأغلال؛ فلا مغينَ ولا منقذَ لهم من عذاب الله. نعوذ بالله منه.

تفسير سورة والطور

﴿وَالظُورِ ۞ وَكِنَبٍ مَسْطُورٍ ۞ فِ رَقِ مَنشُورٍ ۞ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْبُورِ ۞ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْبُورِ ۞ وَٱلسَّفْفِ ٱلْمَرْفَخِعِ ۞ وَالْبَحْرِ المَسَتَجُورِ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَتِكَ لَوَفِعُ ۞ مَّا لَمُ مِن دَافِعِ ۞ يَوْمَ نَمُورُ السَّمَلَهُ مَوْرًا ۞ وَنَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَبَرًا ۞ فَوَيَّلُ يَوْمَبِذِ لِلْمُكَذِبِينَ ۞ ٱلَذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ ۞ يَوْمَ

(١) في (ب): «بترابهم».

سورة الطور (١ ـ ٦)

يُدَعُونَ إِلَىٰ نَارٍ جَهَنَمَ دَعًا ۞ هَلَذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِبُونَ ۞ أَنَسِخُرُ هَندَا أَمْ أَسْتُر لَا بُصِرُونَ ۞ أَصْلُوهَا فَأَصْبُرُوا أَوْ لَا نَصْبُرُوا سَوَاتُهُ عَلَيْكُمْ إِنَمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ ﴾.

(١) يقسم تعالى بهذه الأمور العظيمة المشتملة على الحِكَم الجليلة على البعث والجزاء للمتَّقين وللمكذَّبين<sup>(١)</sup>، فأقسم بالطور، وهو الجبلُ الذي كلَّم الله عليه موسى بن عمران عليه الصلاة السلام، وأوحى إليه ما أوحى من الأحكام، وفي ذٰلك من المنَّة عليه وعلى أمَّته ما هو من آيات الله العظيمة ونعمه التي لا يَقْدِرُ العباد لها على عدَّ ولا ثمن.

٢﴾ ﴿وكتاب مسطورَ؟: يُحتمل أنَّ المراد به اللوحُ المحفوظ، الذي كتب الله به كلَّ شيءٍ، ويُحتمل أنَّ المراد به القرآن الكريم، الذي هو أفضل الكتب<sup>(٢)</sup>، أنزله الله محتوياً على نبأ الأولين والآخرين وعلوم السَّابقين واللاحقين.

٣﴾ وقوله: ﴿في رَقَّ﴾؛ أي: ورقٍ ﴿منشورِ﴾؛ أي: مكتوبٍ، مسطرٍ، ظاهرِ غير خفيٍّ، لا تخفى حالُه على كلِّ عاقل بصيرٍ.

٤﴾ ﴿والبيت المعمورِ﴾: وهو البيتُ الذي فوق السماء السابعة، المعمور مدى الأوقات بالملائكة الكرام، [الذي] يدخُله كلُّ يوم سبعون ألف مَلَك، يتعبَّدون فيه لربِّهم، ثمَّ لا يعودون إليه إلى يوم القيامةِ، وقيل: إنَّ البيت المعمور هو بيت الله الحرام المعمور بالطائفين والمصلين والذاكرين كلَّ وقت وبالوفود إليه بالحج والعمرة؛ كما أقسم ألم يوم القيامةِ، وقيل: إنَّ البيت المعمور هو بيت الله الحرام المعمور بالطائفين والمصلين والذاكرين كلَّ وقت وبالوفود إليه بالحج والعمرة؛ كل وقت وبالوفود إليه بالحج والعمرة؛ كما أقسم الله به في قوله: ﴿وَهَٰذَا البلدِ الأمينَ»، وحقيقٌ ببيت هو أفضل بيوت الأرض، الذي يقصدُه الناس بالحج والعمرة، أحد أركان الإسلام ومبانيه العظام، التي لا يتمَّ إلَّا بها، وهو الذي بناه إبراهيمُ وإسماعيلُ، وجعله الله مثابة العظام، التي لا يتمَّ إلَّا بها، وهو الذي من عظمته ما هو اللائق بها، وهو الذي المعرة، أحد أركان الإسلام ومبانيه العظام، التي لا يتمَّ إلَّا بها، وهو الذي بناه إبراهيمُ وإسماعيلُ، وجعله الله مثابةً العظام، التي المائي ألمان مالحيمً والذي من عظمته ما هو اللائق بها، وهو الذي العلمرة، أولمائية ألمان ومائية والعمرة، أحد أركان المعمور ممانيه العظام، الذي يقصدُه الناس بالحج والعمرة، أحد أركان الإسلام ومبانيه العظام، التي لا يتمُ إلَّا بها، وهو الذي بناه إبراهيمُ وإسماعيلُ، وجعله الله مثابة العظام، التي إلى يتمُ الله به، ويبيِّن من عظمته ما هو اللائقُ به وبحرمته.

ه» هوالسقف المرفوع»؛ أي: السماء التي جعلها الله سقفاً للمخلوقات وبناءً للأرض تستمدُّ منها أنوارها، ويُقتدى بعلاماتها ومنارها، ويُنْزِلُ اللهُ منها المطر والرحمة وأنواع الرزق.

٦﴾ ﴿والبحر المَسْجورِ؟: أي: المملوء ماءً، قد سجره الله ومنعه من أن يَفيضَ على وجه الأرض، مَع أنَّ مقتضى الطبيعة أن يغمرَ وجه الأرض، ولكنَّ

(1) في (ب): "والمكذبين".
 (1) في (ب): "الكتاب".

FOR QURANIC THOUG سورة الطور (٧ - ١٤)

حكمته اقتضت أن يمنعه عن الجريان والفيضان؛ ليعيش مَنْ على وجه الأرض من أنواع الحيوان<sup>(١)</sup>. وقيل: إنَّ الـمراد بـالـمسجور: الـموقَد، الـذي يوقَدُ نـاراً يوم القيامةِ، فيصير ناراً تَلَظَّى، ممتلئاً على سعته من أصناف العذاب.

﴿ ٧﴾ لهذه الأشياء التي أقسم الله بها ممًا يدلُّ على أنَّها من آيات الله وأدلَّة توحيده وبراهين قدرته وبعثه الأموات، ولهذا قال: ﴿ إِنَّ عذابَ ربِّك لواقعٌ ﴾؛ أي: لابدً أن يقع، ولا يخلفُ اللهُ وعده وقيله.

﴿٨﴾ ﴿ما له من دافع﴾: يدفعُه، ولا مانع يمنعُه، لأنَّ قدرة الله لا يغالبها مغالبٌ ولا يفوتها هاربٌ.

(٢) ثم ذكر وصف ذلك اليوم الذي يقع فيه<sup>(٢)</sup> العذاب، فقال: ﴿يوم تمورُ السَّماء مَوْراً»؛ أي: تدور السماء وتضطرب وتدوم حركتها بانزعاج وعدم سكوني.

﴿١٠﴾ ﴿وتسير الجبالُ سيراَ؟؛ أي: تزولُ عن أماكنها، وتسير كسير السحاب، وتتلوَّن كالعهن المنفوش، وتبتُ بعد ذلك حتى تصير مثل الهباء، وذلك كلُّه لعظم هول يوم القيامةِ؛ [وفظاعة ما فيه من الأمور المزعجة والزلازل المقلقة التي أزعجت هذه الأجرام العظيمة] فكيف بالآدميَّ الضعيف؟!

﴿١١﴾ ﴿فويلٌ يومئذِ للمكذِّبينَ»: والويل كلمةٌ جامعةً لكلِّ عقوبةٍ وحزنِ وعذابٍ وخوفِ<sup>(٣)</sup>.

(١٢) ثم ذَكَرَ وصفَ المكذَّبين، الذين استحقُّوا به الويل، فقال: ﴿الذين هم في خَوْض يلعبونَ»؛ أي: خوض بالباطل<sup>(٤)</sup> ولعب به؛ فعلومُهم وبحوثهم بالعلوم الضارَّة المتضمَّنة للتكذيب بالحقُّ والتصديق بالباطل، وأعمالُهم أعمال أهل الجهل والسَّفَه واللعب؛ بخلاف ما عليه أهل التصديق والإيمان من العلوم النافعة والأعمال الصالحة.

﴿ ١٢ - ١٢﴾ ﴿يومَ يُدَعُونَ إلى نار جهنَم دعاً؟ ؟ أي: [يوم] يُدفعون إليها دفعاً، ويساقون إليها سوقاً عنيفاً، ويجرون على وجوههم، ويُقال لهم توبيخاً ولوماً: ﴿ هٰذه النارُ التي كنتمُ بها تكذُّبونَ؟ : فاليوم ذوقوا عذابَ الخُلد الذي لا يُبْلَغُ قَدْرهُ ولا يوصَفُ أمره.

(۱) في (ب): «الحيوانات».
 (۲) في (ب): «به».
 (۳) في (ب): «في الباطل».

سورة الطور (١٥ ـ ١٧)

(١٥) (أفسحر هذا أم أنتم لا تُبصرونَ»: يُحتمل أنَّ الإشارة إلى النار والعذاب؛ كما تدلُّ عليه سياق الآيات<sup>(١)</sup>؛ أي: لما رأوا النار والعذاب؛ قيل لهم من باب التقريع: أهذا سحر لا حقيقة له؛ فقد رأيتموه؟! أم أنتم في الدُّنيا لا تبصرون؛ أي: لا بصيرة لكم ولا علم عندَكم، بل كنتُم جاهلين بهذا الأمر، لم تقم عليكم الحجَّة؟! والجواب انتفاء الأمرين: أمًا كونُه سحراً؛ فقد ظهر لهم أنَّ أحقُّ الحقَّ وأصدق الصدق المنافي<sup>(١)</sup> للسحر من جميع الوجوه. وأمَّا كونُهم لا يبصرون؛ فإنَّ الأمر بخلاف ذٰلك، بل حجَّة اللَه قد قامت عليهم، ودعتهُمُ الرُّسل إلى الإيمان بذٰلك، وأقامت من الأدلَّة والبراهين على ذٰلك ما يجعله من أعظم الأمور المبرهَنَة الواضحة الجليَّة.

FOR OUR'ĀNIC THOUGI

ويُحتمل أنَّ الإشارة بقولِهِ: ﴿أفسحرٌ هٰذا أم أنتُم لا تبصرونَ﴾: إلى ما جاء به محمدٌ ﷺ من الحقِّ المبين والصراط المستقيم؛ أي: أفيتصوَّر مَن له عقلٌ أن يقولَ عنه: إنَّه سحرٌ، وهو أعظم الحقِّ وأجلُّه، ولكن لعدم بصيرتهم قالوا فيه ما قالوا<sup>(٣)</sup>.

(17) ﴿اصْلَوْها؟ أي: ادخلوا النار على وجه تحيطُ بكم وتشملُ<sup>(٤)</sup> أبدانكم وتطَّلع على أفئدتكم، ﴿فاضبروا أو لا تصبروا سواءً عليكم؟ أي: لا يفيدكم الصبر على النار شيئاً، ولا يتاسى بعضُكم ببعض، ولا يخفُف عنكم العذاب، وليست<sup>(٥)</sup> من الأمور التي إذا صبر العبدُ عليها هانت مشقَّتها وزالت شدَّتها، وإنَّما فَعِلَ بهم ذُلك بسبب أعمالهم الخبيئة وكسبهم، ولهٰذا قال: ﴿إنَّما تُجزَوْن ما كنتم تعملونَ».

﴿إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِى جَنَّنَتِ وَنَعِيمِ ﴾ فَنَكِمِهِنَ بِمَا مَانَنْهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَجِمِ ﴾ كُلُوا وَالْشَرَبُوا هَنِيَنَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ مُتَكِتِينَ عَلَى سُرُبِ مَصْفُوفَةٍ وَزَقِجَنَنَهُم بِحُورٍ عِينِ ﴾ .

﴿١٧﴾ لمَّا ذكر تعالى عقوبة المكذِّبين؛ ذكر نعيم المتَّقين؛ ليجمع بين الترغيب

- (1) في (ب): «الآية».
   (1) في (ب): «المخالف».
- (٣) في (ب): <sup>٩</sup>ويحتمل أن الإشارة إلى ما جاء به الرسول من الحق المبين والصراط المستقيم <sup>٩</sup> أي: أهذا الذي جاء به محمد ﷺ سحر أم عدم بصيرة بكم حتى اشتبه عليكم الأمر، وحقيقة الأمر أنه أوضح من كل شيء، وأحق الحق، وأنَّ حجة الله قامت عليهم<sup>٩</sup>.
  (٤) فى (ب): <sup>٩</sup>وتستوعب جميم<sup>9</sup>.

سورة الطور (١٨ ـــ ٢٠)

والترهيب، فتكون القلوبُ بين الخوف والرجاء، فقال: ﴿إِنَّ المتَّقينَ﴾: لربَّهم، الذين اتَّقوا سخطه وعذابه بفعل أسبابه من امتثال الأوامر واجتناب النواهي، ﴿في جنَّاتِ﴾؛ أي: بساتين، قد اكتست رياضها من الأشجار الملتفَّة والأنهار المتدفَّقة والقصور المُخدِقة والمنازل المُزَخْرَفة، ﴿ونعِيمٍ﴾: وهٰذا شاملٌ لنعيم القلب والروح والبدن.

(١٨) ﴿فاكهين بما آتاهم ربُّهم؟؛ أي: معجبين به، متمتِّعين على وجه الفرح والسرور بما أعطاهم الله من النعيم الذي لا يمكن وصفُه، و ﴿لا تعلمُ نفسٌ ما أُخفِيَ لهم من قرَّةِ أعين؟، ﴿ووقاهم ربُّهم عذابَ الجحيم؟: فرزقهم المحبوب، ونجًاهم من المرهوب، لمَّا فعلوا ما أحبَّه [اللَّه] وجانبوا ما يسخطه.

(١٩﴾ ﴿كلوا واشربوا﴾؛ أي: مما تشتهيه أنفسكم من أصناف المآكل والمشارب اللذيذة ﴿هنيئاً﴾؛ أي: متهنّئين بذلك<sup>(١)</sup> على وجه البهجة والفرح والسرور والحبور، ﴿بما كنتُم تعملون﴾؛ أي: نلتم ما نلتم بسبب أعمالكم الحسنة وأقوالكم المستحسنة.

﴿٢﴾ ﴿مَتَّكِنينَ على مرر مصفوفة ﴾: الاتّكاء هو الجلوس على وجه التمكُن والراحة والاستقرار، والسرر هي الأرائك المزيَّنة بأنواع الزينة من اللباس الفاخر والفرش الزاهية. ووصف الله السُرر بأنها مصفوفة ؛ ليدلَّ ذلك على كثرتها وحسن تنظيمها واجتماع أهلها وسرورهم بحسن معاشرتهم وملاطفة بعضهم بعضاً<sup>(٢)</sup>. فلمًا اجتمع لهم من نعيم القلب والرُوح والبدن ما لا يخطُرُ بالبال ولا يدور في الخيال من المآكل والمشارب اللذيذة<sup>(٣)</sup> والمجالس الحسنة الأنيقة ؛ لم يبق إلَّا التمتُّع بالنساء اللاتي لا يتمُ سرورُ إلَّا بهنَّ، فذكر تعالى أنَّ لهم من الأزواج أكمل النساء أوصافاً وخلقاً وأخلاقاً، ولهذا قال: ﴿وزوَّجناهم بحور عين ﴾: وهنَّ النساء اللواتي قد جَمَعْنَ جمال الصورة الظاهرة وبهاءها ومن الأخلاق الفاضلة ما يوجب أن يحيِّزنَ بحسنهنَّ الناظرين، ويسلبنَ عقول العالمين، وتكاد الأفئدة أن تطير<sup>(1)</sup> شوقاً إليهن ورغبةً في وصالهنَّ، والعِنن: حسان الأعين مليحاتها، التي صفا بياضها وسوادها.

٩٠. (٢) في (ٮ): «ولطف كلام بعضهم لبعض». (٤) في (ب): «تطيش».

(۱) في (ب): "بتلك المآكل والمشارب".
 (۳) في (ب): "لا يتم سرور بدونهنَّ».

سورة الطور (٢١ - ٢٣)

﴿وَالَذِينَ مَامَنُوا وَانْبَمَنْهُمْ ذُرِيَنْهُمْ بِإِبِمَنِي ٱلْمُقْنَا بِبِمِ ذُرِيَنْهُمْ وَمَا ٱلنّنَهُم مِنْ عَمَلِهِم فِن شَيَّو كُلُ أَمْرِي عِا كَسَبَ رَهِينٌ ٢ وَأَمْدَدْنَهُم بِفَكِمَةِ وَلَحْرِ مِمَّا بَشْنَهُونَ ٢ يَنْنَزَعُونَ فِيمَا كَأْسَا لَا لَنُوَّ فِهَا وَلَا تَأْثِيرُ ٢ فَن هُ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ أَوْلُوْ مَكْفُونٌ ٢ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَتَتْلُونَ ٢ قَالُوا إِنَّا حُمَّا قَبْلُ فَ الْمَعْرِ كَأَنَّهُمْ أَوْلُوْ مَكْفُونٌ ٢ وَوَقَدَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى السَمُورِ ٣ إِنَا حُمَّنَا وَبَا حَمَّا قَبْلُ فَي أَمْلِنَا مُسْفِئِينَ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى وَوَقَدْنَا عَذَابَ

٤٢٢ وقوله: ﴿وأمدذناهم ؟ أي: أمددنا أهل الجنة من فضلنا الواسع ورزقنا العميم، ﴿بفاكهة ؟: من العنب والرُّمان والتُّفاح وأصناف الفواكه اللذيذة الزائدة على ما به يتقوَّتون، ﴿ولحم ممًا يشتهونَ ؟: من كلُّ ما طلبوه واشتهته أنفسُهم من لحوم<sup>(٤)</sup> الطير وغيرها.

﴿ ٢٢﴾ ﴿ يتنازَعون فيها كأساً ﴾ أي: تدور كاسات الرحيق والخمر عليهم، ويتعاطَونها فيما بينهم، وتطوف عليهم الولدانُ المخلَّدون بأكواب وأباريق. ﴿لا لغوّ فيها ولا تأثيمَ ﴾؛ أي: ليس في الجنَّة كلامُ لغو، وهو الذي لا فائدة فيه، ولا تأثيم، وهو الذي فيه إثمٌ ومعصيةٌ. وإذا انتفى الأمران؛ ثبت الأمر الثالث، وهو أن كلامُهم فيها سلامٌ طيبٌ طاهرٌ مسرُّ للنفوس مفرحٌ للقلوب، يتعاشرون أحسن

- (1) في (ب): «أبناءَهم وذريتهم».
   (۲) في (ب): «لا».
- (٣) في (ب): «هذا». (٤) في (ب): «لحم».

أسورة الطور (٢٤ ـــ ٢٨)

عشرة، ويتنادمون أطيب المنادمة، ولا يسمعون من ربِّهم إلَّا ما يُقِرُّ أعينَهم ويدلُّ على رضاه عنهم ومحبَّته لهم.

٢٤﴾ ﴿ويطوف عليهم غلمانٌ لهم»؛ أي: خدمٌ سبابٌ، ﴿كَأَنَّهم لوَلَوٌ [مكنون]<sup>(١)</sup>) من حسنهم وبهائهم، يدورون عليهم بالخدمة وقضاء أشغالهم<sup>(٢)</sup>، وهذا يدلُّ على كثرة نعيمهم وسعته وكمال راحتهم.

٢٥ ( وأقبل بعضهم على بعض يتساءلونَ ): عن أمور الدُنيا وأحوالها.

٢٦ (حالوا): في ذكر بيان الذي أوصَلَهم إلى ما هم فيه من الحبرة والسرور: (إنَّا كنَّا قبلُ؟! أي: في دار الدُّنيا (في أهلِنا مشفقينَ؟! أي: خائفين وجلين، فتركُنَا من خوفه اللُّنوب، وأصلحنا لذلك العيوب.

٢٧﴾ فمن الله علينا؟: بالهداية والتوفيق، أووَقانا عذابَ السَّموم؟؛ أي: العذاب الحار الشديد حرُّه.

(٢٨) (إنًا كنًا من قبل ندعوه): أن يَقِيَنا عذابَ السَّموم، ويوصِلَنا إلى النعيم، وهُذا شاملٌ لدعاء العبادة ودعاء المسألة؛ أي: لم نزل نتقرَب إليه بأنواع العبادات<sup>(٣)</sup>، وندعوه في سائر الأوقات. (إنَّه هو البرُ الرحيم): فمن برَّه [بنا] ورحمته إيَّانا أنالَنا رضاه والجنة، ووقانا سخطه والنار.

- (1) في النسختين: "منثور". وصوّبت (1) بخط معاير إلى: "مكنون".
- (٢) في (ب): «وقضاء ما يحتاجون إليه».
  (٣) في (ب): «القربات».

سورة الطور (۲۹ ـ ۳٤)

(٢٩) يأمر الله تعالى رسوله ﷺ أن يُذَكِّر الناس مسلمهم وكافرهم؛ لتقوم حجَّة الله على الظَّالمين، ويهتدي بتذكيره الموفَّقون، وأن لا يبالي بقول المشركين المكذّبين وأذيَّتهم وأقوالهم التي يَصدُّون بها الناس عن اتباعه، مع علمهم أنَّه أبعدُ المكذّبين وأذيَّتهم وأقوالهم التي يَصدُّون بها الناس عن اتباعه، مع علمهم أنَّه أبعدُ الناس عن اتباعه، مع علمهم أنَّه أبعدُ الناس عنها، ولهذا نفى عنه كلَّ نقص رَمَوْه به، فقال: ﴿فما أنت بنعمة ربِّكَ»؛ الناس عنها، ولهذا نفى علمهم أنَّه أبعدُ أي الناس عن اتباعه، مع علمهم أنَّه أبعدُ الناس عن اتباعه، مع علمهم أنَّه أبعدُ الناس عنها، ولهذا نفى عنه كلَّ نقص رَمَوْه به، فقال: ﴿فما أنت بنعمة ربِّكَ»؛ أي: منَّه ولطفه فبكاهن؟ أي ذلك ونُني من الجنِّ يأتيه بخبر<sup>(۱)</sup> بعض الغيوب التي يضمَّ إليها مئة كذلبة، أولا مجنونِ»: فاقد العقل<sup>(۲)</sup>، بل أنت أكملُ الناس عقلاً، وأبعدهم عن السعلام، وأبعدهم من المام، وأكملهم، وأبعد معلمهم أنه أبعدي منه ألها منه عنه كلُّ معنه كلُّ فا أبعد العقل أنهم عنه كلُّ أي الناس عنه، فقال: ﴿فما أنت بنعمة وبُكَه أي أي الناس عنها، ولهذا نفى عنه كلَّ نقص رَمَوْه به، فقال: ﴿فما أنت بنعمة وبُكَهُ أي أي الناس عنه أي أي أله أبعد ألفي عنه كلُّ أي أي أول أبه أبه أول أنها منه أبكم أنه أبكه أي أي أول أبهن أول أنه أبعد أله أبه أنه أول أنه أبعل أي أي أنه أبعد أله أنه أبه أنه أبه أول أنها معض الغيوب التي أي ألهم ألهم ألهم ألهم ألهم ألهم ألهم أبه أبعل ألناس عقلاً، وأبعدهم عن الشياطين، وأعظمهم صدقاً، وأجلُهم، وأكملهم.

﴿٣٠﴾ وتارة ﴿يقولون﴾ فيه: إنَّه ﴿شاعرٌ ﴾: يقول الشعر، والذي جاء به شعرٌ، والله يقول: ﴿وما علَّمناه الشعرَ وما ينبغي له، ﴿نتربَّصُ به ريبَ المَنونِ ﴾؛ أي: ننتظر به الموتَ، فيبطُلُ<sup>(٢)</sup> أمرُه ونستريح منه.

﴿٣١﴾ ﴿قَلَى : لَهُم جواباً لَهُذَا الكلام السخيف : ﴿تُوبَصُوا ﴾ أي : انتظروا بي الموت، ﴿فَإِنِّي معكم من المتربُّصينَ ﴾ : نتربُّص بكم أن يصيبكم الله بعذابٍ من عنده، أو بأيدينا.

(٣٢﴾ ﴿أَم تأمُرُهم أحلامُهم بِهٰذا أَم هم قومٌ طاغونَ ﴾ ! أي : أَهٰذا التكذيبُ لك والأقوال التي قالوها ! هل صدرتُ عن عقولِهم وأحلامِهم ! فبئس العقولُ والإحلامُ التي هٰذه نتائجها وهذه ثمراتها <sup>(٤)</sup> ؛ فإنَّ عقولاً جعلتُ أكملَ الخلق عقلاً مجنوناً ، وجعلت أصدقَ الصدق وأحقَّ الحقِّ كذِباً وباطلاً ؛ لهي العقول التي ينزَّه المجانين عنها ؟ أم الذي حملهم على ذٰلك ظلمُهم وطغيانُهم؟ وهو الواقع ؛ فالطغيانُ ليس له حدًّ<sup>(٥)</sup> يقف عليه ؛ فلا مُعدر منه .

﴿٣٣﴾ ﴿أَم يقولون تَقَوَّلُه ﴾؛ أي: تقوَّل محمدٌ القرآن وقاله من تلقاء نفسه، إل لا يؤمنونَ ﴾؛ فلو آمنوا؛ لم يقولوا ما قالوا.

﴿ عَلَيَأْتُوا بحديثٍ مثلِهِ إنْ كانوا صادقينَ ﴾: إنَّه تقوَّله؛ فإنَّكم العرب الفصحاء والفحول البلغاء، وقد تحدَّاكم أن تأتوا بمثلِهِ؛ فتصدق معارضتكم، أو

- (1) في (ب): «بأخبار».
   (1) في (ب): «للعقل».
  - (٣) في (ب): انتربص به الموت وننتظره فيه فسيبطل».
- (٤) التي أثرت ما أثرت وصدر منها ما صدر». (٥) في (ب): «لا حدًّ له».
  - (٦) في (ب): "للحدً".



تقرُّوا بصدقه، وإنكم لو اجتمعتم أنتم والإنس والجنُّ؛ لم تقدروا على معارضته والإتيان بمثله؛ فحينئذ أنتم بين أمرين: إمَّا مؤمنون به مقتدون<sup>(١)</sup> بهديهِ، وإمَّا معاندون متَّبعون لما علمتُم من الباطل.

سورة الطور (٣٥ ـ ٣٧)

(٣٥) ﴿أَم خُلِقوا من غير شيء أم هُمُ الخالقونَ؟: وهذا استدلالٌ عليهم بأمر لا يمكنهم فيه إلا التُسَليمُ للحقِّ، أو الخروج عن موجب العقل والدين. وبيان ذلك أنهم منكرون لتوحيد الله، مكذبون لرسوله، وذلك مستلزمٌ لإنكار أنَّ الله خَلَقَهم، وقد تقرَّر في العقل مع الشرع أنَّ ذلك لا يخلو<sup>(٢)</sup> من أحد ثلاثة أمور: إمَّا أنهم في تقرَّر في العقل مع الشرع أنَّ ذلك لا يخلو<sup>(٢)</sup> من أحد ثلاثة أمور: إمَّا أنهم في تقرَّر في العقل مع الشرع أنَّ ذلك لا يخلو<sup>(٢)</sup> من أحد ثلاثة أمور: إمَّا أنهم موجدٍ؛ وهذا عين المحال. إلى التسميع أنَّ ذلك لا يخلو<sup>(٢)</sup> من أحد ثلاثة أمور المحاد ولا في أنهم منكرون لتوحيد أله، مكذبون لرسوله، وذلك مستلزمٌ لإنكار أنَّ الله خلَقَهم، وقد تقرَّر في العقل مع الشرع أنَّ ذلك لا يخلو<sup>(٢)</sup> من أحد ثلاثة أمور إلى أنهم موجدٍ؛ وهذا عين المحال. ﴿أَم هم الخالقونَ؟ لأنفسِهم؛ وهذا أيضاً محالً؛ فإنَّه لا يتصوَّر أن يوجد أحد نفسَه. فإذا بطل هذان الأمران وبان استحالتُهما؛ تعين القسم الثالث، وهو أنَّ الله هو الذي خلقهم. وإذا تعين ذلك؛ علم أن الله أنهم موجدٍ؛ وهذا أيضاً محال. وأم هم الخالقونَ؟ الأمران وبان استحالتُهما؛ تعين العسم الثالث. وهذا أيضاً محالً أنهم موجدٍ؛ وهذا عين المحال. وأم هم الخالقونَة إلا أمران وبان استحالتُهما؛ تعين المحال واللهما محالً أن الله مو الذي خلقهم. وإذا تعين ذلك؛ علم أن الله مو الذي خلقهم. وإذا تعين ذلك؛ علم أنَّ الله أنه الله مو الذي خلقهم. وإذا تعين ذلك؛ علم أنَّ الله مو الذي القسم الثالث. وحدة، الذي لا تنبغي العبادة ولا تَصلُح إلا له تعالى.

﴿٣٦﴾ وقوله: ﴿أَم خَلَقُوا السَّمُواتِ والأَرضَ﴾: ولهذا استفهامٌ يدلَّ على تقرير النفي؛ أي: ما خلقوا السماواتِ والأَرضَ، فيكونوا شركاء لله، ولهذا أمرَ واضحٌ جدًا. ﴿بِلَ﴾ المكذبونَ<sup>(٤)</sup> ﴿لا يوقنونَ﴾؛ أي: ليس عندهم [علم تامٌ و] يقينُ يوجب لهم الانتفاع بالأدلَّة الشرعيَّة والعقليَّة.

(٣٧) ﴿أَمْ عندَهم خزائنُ ربِّك أَم هم المُصَيْطِرونَ ؟ أي: أعند هُؤلاء المكذِّبين خزائنُ رحمة ربِّك، فيعطوا<sup>(٥)</sup> من يشاؤون ويمنعوا من يشاؤون<sup>(٢)</sup>؟ أي: فلذلك حجروا على الله أن يُعطي النبوَّة عبدَه ورسولَه محمداً على وكانَّهم الوكلاء المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم المفوَّضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقرُ وأذلُ من ذلك؟ فليس في أيديهم نحن أن في أيديهم المفوّضون على خزائن رحمة ولا حياةُ ولا نشورٌ إلى أهم يقسِمونَ رحمة ربك المن من أولا موت ولاحياة ولا نشورٌ إلى أهم المُعسِمونَ رحمة ربك نحن أنحنُ قَسَمنا بينهم معيشَتَهم في الحياة الدُنيا؟؟ ﴿أَم هم المُعَنظِرُونَ؟؛ أي الما المتسلطون على خلق الله وملكه بالقهر والغلبة؟! ليس الأمر كذلك، بل هم العاجزون الفقراء.

(1) في (ب): «مهتدون».
 (1) في (ب): «أن الأمور لا تخلو».
 (۳) في (ب): «ولكن المكذبين».
 (٥) في (ب): «يويدون».

This file was downloaded from QuranicThought.co

1777

سورة الطور (٣٨ ـ ٤٢) 💿

(٣٨) ﴿أَمْ لهم سُلَّمٌ يستمعون فيه؟؛ أي: ألهم اطلاع على الغيب واستماعً له بين الملا الأعلى، فيخبرون عن أمور لا يعلمُها غيرُهم، ﴿فليأتِ مستمِعُهم؟: المدَّعي لذلك ﴿بسلطانِ مبين؟: وأنَّى له ذلك والله تعالى عالم الغيب والشهادة؛ فلا يُظْهِرُ على غيبة أحداً؛ إلاً من ارتضى من رسول يخبره بما أراد من علمِه، وإذا كان محمد تشريع ما أرد من علمِهم، وإذا محمد يظهر على غيبة أحداً؛ إلاً من ارتضى من رسول يخبره بما أراد من علمِه، وإذا كان محمد يظهر على غيبة أحداً؛ إلاً من ارتضى من رسول يخبره بما أراد من علمِه، وإذا توحيد الله يُظْهِرُ على غيبة أحداً؛ إلاً من ارتضى من رسول يخبره بما أراد من علمِه، وإذا توحيد الله ووعده ووعيده وغير ذلك من أخباره الصادقة، والمكذّبون هم أهل الجهل والضَّلال والغيَّ والعناد؛ فأيَّ المخبرين أحقُ بقَبول خبره، خصوصاً والرسول يُشْ قد أقام من الأدلَة والبراهين على ما أخبر به ما يرون الخيرة بن الخبر به ما أول من والضَّلال والغيَّ والعناد؛ فأيَّ المخبرين أحقُ بقَبول خبره، حموصاً ذلك<sup>(1)</sup> عين اليقين وأكمل الصدق، وهم لم يُقيموا على ما أخبر به من الجهل والضَّلال والغيَّ والعناد؛ فأيَّ المخبرين أحقُ بقَبول خبره، خصوصاً ذلك<sup>(1)</sup> عين اليقين وأكمل الصدق، وهم لم يُقيموا على ما أخبر به من الخبلة والميرة والم المرامين على ما أخبر به ما يوجبُ أن يكون إلى أول أله من الأدلة والبراهين على ما أخبر به ما يوجبُ أن يكون إلى أول أله.

﴿٣٩﴾ وقوله: ﴿أَم له البناتُ؟: كما زعمتُم، ﴿ولكم البنونَ؟: فتجمعون بين المحذورَيْن: جَعْلَكُم له الولد، واختيارُكُم له أنقص الصنفين؛ فهل بعد لهذا التنقُص لربٌ العالمين غايةٌ أو دونه نهايةٌ؟!

٤٠﴾ ﴿أُم تسألُهُمَ»: يا أَيُّها الرسولُ، ﴿أَجراً»: على تبليغ الرسالة، ﴿فهم من مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ»: ليس الأمر كذلك، بل أنت الحريص على تعليمهم تبرُّعاً من غير شيء، بل تبذلُ لهم الأموالَ الجزيلة على قَبول رسالتك والاستجابة لأمرِك ودعوتك<sup>(٢)</sup>، وتعطي المؤلَّفة قلوبهم؛ ليتمكَّن العلم والإيمان من قلوبهم.

٤١﴾ ﴿أُم عندَهم الغيبُ فهم يكتبونَ﴾: ما كانوا يعلمونَه من الغُيوب، فيكونون قد اطُلعوا على ما لم يطَّلع عليه رسولُ الله، فعارضوه وعاندوه بما عندَهم من علم الغيب، وقد عُلِمَ أنَّهم الأمَّة الأميَّة الجهَّال الضَّالون، ورسول الله ﷺ هو الذي عنده من العلم أعظم من غيره، وأنبأه الله من علم الغيب على ما لم يَطَّلِغ عليه أحدٌ من الخلق، وهٰذا كلُه إلزامٌ لهم بالطرق العقليَّة والنقليَّة على فساد قولهم وتصوير بطلانِهِ بأحسن الطُّرق وأوضحها وأسلمها من الاعتراض.

٤٢﴾ وقوله: ﴿أُم يريدون؟ : بقدحِهِم فيك وفيما جئتَ به ﴿كيداً؟ : يُبْطلونَ به دينَك، ويفسدون به أمرَك. ﴿فالذين كفروا هُمُ المَكيدونَ؟؛ أي: كيدُهم في نحورهم، ومضرَّته عائدة إليهم، وقد فعل الله ذٰلك، ولله الحمد، فلم يُبْقِ الكفارُ

(۱) في (ب): «خبره».
 (۲) في (ب): «والاستجابة لدعوتك».



من مقدورهم من المكر شيئاً إلَّا فعلوه، فنصر الله نبيَّه عليهم، وأظهر دينَه<sup>(١)</sup>، وخَذَلَهُم وانتصر منهم.

السورة الطور (٤٢ ـ ٤٦)

وَإِن يَرَوْإ كِسْفًا مِّنَ ٱلنَّمَاءِ سَاقِطًا يَقُولُوا سَحَابٌ مَرَّكُومٌ ﴾ فَذَرَهُمْ حَتَّى يُلتقُوا يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى فِيهِ يُضعَقُونَ ﴾ يَرْمَ لَا يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾.

٤٤ يقول تعالى في ذكر بيان أنَّ المشركين المكذَّبين بالحقِّ الواضح قد عَتَوا عن الحقِّ وعسوا على الباطل، وأنَّه لو قام على الحقِّ كلُّ دليل؛ لما اتَّبعوه، ولخالفوه وعاندوه: ﴿وإنْ يروا كِسْفَا من السماء ساقطاًه؛ أي: لو سقط عليهم من السماء من الآيات الباهرة كِسْفَ<sup>(٢)</sup>؛ أي: قطعٌ كبارٌ<sup>(٣)</sup> من العذاب، ﴿يقولوا سحابٌ مركومٌه؛ أي: هذا سحابٌ متراكمٌ على العادة؛ أي: فلا يبالون بما رأوا من الآيات، ولا يعتبرون بها!

٤٥﴾ ولهوّلاء لا دواء لهم إلاً العذاب والنّكال، ولهذا قال: ﴿فَذَرْهُم حتى يُلاقوا يومَهم الذي فيه يُضعَقونَ»: وهو يوم القيامةِ، الذي يصيبهم فيه من العذاب ما لا يقادَرُ قَدْرُه ولا يوصَف أمرُه.

٤٦﴾ ﴿يوم لا يُغْني عنهم كيدُهم شيئاً؟ أي: لا قليلاً ولا كثيراً، وإن كان في الدُّنيا قد يوجد منهم كيدٌ يعيشون به زمناً قليلاً؛ فيوم القيامةِ يضمحلُ كيدُهم، وتبطلُ مساعيهم، ولا ينتصرون من عذاب الله، ﴿ولا هم يُنصَرونَ﴾.

(١) في (ب): "فنصر الله نبيه ودينه عليهم".
 (٢) في (ب): "قطعاً كباراً".

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة الطور (٤٧ ـ ٤٩) ـ سورة النجم

وَإِنَّ لِلَذِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢ وَأَصْبِرَ المُحْكِرِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْبُنِنَا وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَيِّكَ حِبَنَ نَقُومُ ٢ وَمِنَ ٱلَبَلِ فَسَبِّحْهُ وَإِذْبَرَ النُّجُورِ ٢ ﴾ .

(1) لما ذَكَرَ اللهُ عذابَ الظالمين في الآخرة؛ أخبر أنَّ لهم عذاباً قبل عذاب يوم القيامةِ، وذٰلك شاملٌ لعذاب الدُّنيا بالقتل والسبي والإخراج من الديار، ولعذابِ البرزخ والقبر. ﴿ولكنَّ أكثرهم لا يعلمونَ﴾؛ أي: فلذٰلك أقاموا على ما يوجب العذاب وشدة العقاب.

٤٨ \_ ٤٩ ﴾ ولمًا بيَّن تعالى الحجج والبراهين على بطلان أقوال المكذُّبين؛ أمر رسوله ﷺ أن لا يعبأ بهم شيئاً، وأن يصبِرَ لحكم ربَّه القدريِّ والشرعيِّ؛ بلزومه والاستقامة عليه، وَوَعَدَهُ الله الكفاية<sup>(٢)</sup> بقوله: ﴿فَإِنَّكَ بأعيننا ﴾؛ أي: بمرأى منَّا وحفظ واعتناء بأمرك، وأمره أن يستعين على الصبر بالذكر والعبادة، فقال: ﴿وسبِّح بحمد ربِّك حين تقومُ ﴾؛ [أي]: من الليل؛ ففيه الأمر بقيام الليل، أو حين تقومُ إلى الصلوات الخمس؛ بدليل قوله: ﴿ومن الليل فسبِّحه وإذبارَ النُّجومِ ﴾؛ أي: آخر الليل، ويدخل فيه صلاة الفجر. والله أعلم.

تم تفسير سورة الطور. والحمد لله.

\* \* \*

تفسير سورة والنجم وهي مكية انتهم أقر الكني التقسة

﴿وَالنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ ٢ مَا حَمَّلَ مَسَاحِبُكُو وَمَا غَوَىٰ ٢ وَمَا يَنِطِقُ عَنِ الْمُوَىَ ٢ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَتَّمَّ يُوحَىٰ ٢ عَلَمَهُ شَدِيدُ الْفُرَىٰ ٢ ذَر مِزَةِ فَاسْتَوَىٰ ٢ وَهُوَ بِالْأُفْنِي الْأَغْلَ ٢ مَنْ ذَمَا فَندَكَ هَكَانَ قَابَ فَوْسَتَنِ أَوْ أَدْنَى ٢ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ٢ مَنْ مَا كَذَبَ الْنُوَادُ مَا زَأَى أَنْتُمْتُوْنِهُ عَلَى مَا يَرَىٰ ٢ وَلَقَدَ رَمَاهُ نَزَلَةُ أَخْرَىٰ ٢ عِندِهِ مَا أَوْحَى ٢ مَنْ مَا كَذَبَ الْمُوَادُ مَا زَأَى ٢ مُ

(1) في (ب): «دون».
 (۲) في (ب): «بالكفاية».

سورة النجم (أ ـ ٧)

(1) يقسم تعالى بالنجم عند هُويَّه؛ أي: سقوطه في الأفق في آخر الليل عند إدبار الليل وإقبال النهار؛ لأنَّ في ذٰلك من الآيات العظيمة ما أوجب أن أقسم به، والصحيحُ أنَّ النجم اسم جنس شامل للنُّجوم كلِّها. وأقسم بالنجوم على صحَّة ما جاء به الرسول على من الوحي الإلهيِّ؛ لأنَّ في ذلك مناسبة عجيبةً؛ فإنَّ الله تعالى جعل النجوم زينة للسماء؛ فكذلك الوحي وآثاره زينة للأرض؛ فلولا العلم الموروث عن الأنبياء؛ لكان الناس في ظلمة أشدً من ظلمة الليل البهيم.

﴿٢﴾ والمقسم عليه تنزيه الرسول [ﷺ] عن الضَّلال في علمه والغيِّ في قصده، ويلزم من ذلك أن يكون مهتدياً في علمه هادياً حسنَ القصدِ ناصحاً للخلق<sup>(١)</sup>، بعكس ما عليه أهل الضَّلال من فساد العلم وسوء<sup>(٢)</sup> القصد، وقال: ﴿صاحبُكم﴾؛ لينبههم على ما يعرفونه منه من الصَّدق والهداية، وأنَّه لا يخفى عليهم أمره.

(٣) - ٤ (حما ينطق عن الهوى)؛ أي: ليس نطقُه صادراً عن هوى نفسه.
(إن هو إلَّا وحيٌ يُوحى)؛ أي: لا يتَّبع إلَّا ما أوحي إليه من الهدى والتقوى في نفسه وفي غيره. ودلَّ هذا على أنَّ السنَّة وحيٌ من الله لرسوله ﷺ؛ كما قال نفسه وفي غيره. ودلَّ هذا على أنَّ السنَّة وحيٌ من الله لرسوله يَشْئُ كما قال تعالى: ﴿وأنزل الله عليك الكتابَ والحكمةَ». وأنَّه معصومٌ فيما يخبر به عن الله تعالى: وعن شرعه؛ لأنَّ كلامه لا يصدُرُ عن هوى، وإنَّما يصدر عن وحي تعالى.

(\*) ثم ذكر المعلِّم للرسول [ﷺ]، وهو جبريل عليه السلام، أفضل الملائكة الكرام وأقواهم وأكملهم، فقال: ﴿علَّمه شديدُ القُوى﴾؛ أي: نزل بالوحي على الرسول ﷺ جبريلُ عليه السلام، شديدُ القُوى؛ أي: شديد القوَّة الظاهرة والباطنة، قويًّ على تنفيذ ما أمره الله بتنفيذه، قويٌّ على إيصال الوحي إلى الرسول ﷺ ومنعه من اختلاس الشياطين له أو إدخالهم فيه ما ليس منه، وهذا من حفظ الله لوحيه؛ أن أرسلَه مع هذا الرسول القويُّ الأمين.

٣٦ له فذو مِرَّة له؛ أي: قوَّة وخلق حسن وجمال ظاهر وباطن، فاستوى،: جبريل عليه السلام.

\[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \]
 \[
 \[
 \]
 \[
 \[
 \]
 \[
 \[
 \]
 \[
 \[
 \[
 \]
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \[
 \]
 \[
 \[
 \]
 \]
 \]
 \]
 \]
 \]

(١) في (٩): «للأمة».
 (٢) في (٩): «فساد».
 (٣) في (٩): «عن الوحي».
 (٤) في (٩): «الأعلى على الأرض».



سورة النجم (٨ ـ ١٤)

فهو من الأرواح العلويَّة، التي لا تنالُها الشياطين ولا يتمكَّنون من الوصول إليها. (٨﴾ ﴿ثم دنا﴾: جبريلُ من النبيُ ﷺ لإيصال الوحي إليه، ﴿فتدلَى﴾: عليه من الأفق الأعلى.

﴿٩﴾ ﴿فكانَ»: في قربه منه ﴿قَابَ قوسينِ﴾؛ أي: قدر قوسين، والقوس معروفٌ، ﴿أو أدنى﴾؛ أي: أقرب من القوسين. ولهذا يدلُّ<sup>(١)</sup> على كمال مباشرته للرسول ﷺ بالرسالة، وأنَّه لا واسطة بينه وبين جبريل عليه السلام.

﴿١٠﴾ ﴿فَأُوحى﴾ اللَّهُ بواسطةِ جبريل عليه السلام ﴿إلى عبدِهِ﴾ [محمد ﷺ] ﴿ما أوحى﴾؛ أي: الذي أوحاه إليه من الشرع العظيم والنبأ المستقيم.

الله على المواد ما رأى ؛ أي: اتّفق فؤادُ الرسول ﷺ ورؤيته على الوحي الذي أوحاه اللّه إليه، وتواطأ عليه سمعُه وبصرُه وقلبُه<sup>(٢)</sup>، وهٰذا دليلٌ على كمال الوحي الذي أوحاه اللّه إليه، وأنَّه تلقًاه منه تلقِّياً لا شكَّ فيه ولا شبهة ولا ريبَ، فلم يكذِبْ فؤادُه ما رأى بَصَرُه، ولم يشكَّ في ذٰلك<sup>(٣)</sup>.

ويُحتمل أنَّ المراد بذٰلك ما رأى ﷺ ليلة أُسْرِيَ به من آيات اللَّه العظيمة، وأنَّه تيقَّنه حقًّا بقلبه ورؤيته، لهذا هو الصحيحُ في تأويل الآية الكريمة. وقيل: إنَّ المرادَ بذٰلك رؤيةُ الرسول ﷺ لربَّه ليلة الإسراء وتكليمه إيَّاه. ولهذا اختيار كثيرٍ من العلماء رحمهم اللّه، فأثبتوا بلهذا رؤية الرسول ﷺ لربَّه في الدنيا.

ولكنَّ الصحيح القول الأول، وأنَّ المراد به جبريل عليه السلام؛ كما يدلَّ عليه السياق، وأنَّ محمداً ﷺ رأى جبريل في صورته الأصليَّة التي هو عليها مرتين<sup>(٤)(٥)</sup>: مرةً في الأفق الأعلى تحت السماء اللُّنيا كما تقدَّم، والمرة الثانية فوق السماء السابعة ليلة أُسْرِيَ برسول اللَه ﷺ.

﴿١٣ ـ ١٤﴾ ولهٰذا قال: ﴿ولقد رآه نزلةَ أخرى﴾؛ أي: رأى محمدٌ جبريل مرةَ أخرى نازلاً إليه، ﴿عند سِذْرَةِ المُنتَهى﴾: وهي شجرةٌ عظيمةٌ جدًّا فوق السماء السابعة، سميت سدرةَ المنتهى؛ لأنَّه ينتهي إليها ما يعرج من الأرض، وينزل إليها

- (۱) في (ب): «ليدل».
   (۲) في (ب): «قلبه وبصره».
  - (٣) في (ب): «بذلك».
  - (٤) أخرجه مسلم (١٧٧) عن حديث عائشة رضي الله عنها.
    - (٥) في (ب): «مرتين مرتين».

1744

ما ينزل من الله من الوحي وغيره، أو لانتهاء علم المخلوقات<sup>(١)</sup> إليها؛ أي: لكونها فوق السماواتِ والأرض؛ فهي المنتهى في علومها، أو لغير ذلك. والله أعلم. فرأى محمد ﷺ جبريلَ في ذلك المكان الذي هو محلُّ الأرواح العلويَّة الزاكية الجميلة التي لا يقربها شيطانٌ ولا غيره من الأرواح الخبيثة.

∎سورة النجم (١٥ ـــ ٢٠)

(١٩) عند تلك الشجرة، ﴿جنَّة المأوى؟؛ أي: الجنة الجامعة لكلَّ نعيم؟ بحيث كانت محلًّ تنتهي إليه<sup>(٢)</sup> الأماني، وترغب فيها الإرادات، وتأوي إليها الرغبات. ولهذا دليلُ على أنَّ الجنة في أعلىٰ الأماكن وفوق السماء السابعة. (١٦) ﴿إذ يغشى السِّذرة ما يَغْشى؟؛ أي: يغشاها من أمر الله شيءً عظيم لا يَعْلَمُ وصفَه إلَّا الله عز وجل.

(١٧) ﴿ما زاغ البصرُ<sup>(٣)</sup>﴾؛ أي: ما زاغ يمنة ولا يسرة عن مقصوده ﴿وما طغى﴾؛ أي: وما تجاوز البصر. ولهذا كمال الأدب منه صلوات الله وسلامه عليه؛ أن قام مقاماً أقامه الله فيه، ولم يقصِّز عنه ولا تجاوزه ولا حاد عنه، ولهذا أكمل ما يكون من الأدب العظيم، الذي فاق فيه الأولين والآخرين؛ فإنَّ الإخلال يكون بأحد لهذه الأمور: إمَّا أن لا يقوم العبدُ بما أمر به، أو يقومَ به على وجه التفريط، أو على وجه العلية منتفية وسمالاً. ولهذه الأمور كلما وشمالاً. ولما من عليه بيكون من الأدب من الأدب العظيم، الذي فاق فيه الأولين والآخرين؛ فإنَّ الإخلال يكون بأحد لهذه الأمور: إمَّا أن لا يقوم العبدُ بما أمر به، أو يقومَ به على وجه التفريط، أو على وجه التفريط.

الأمور التي رآها ﷺ ليلة أُسْرِي به.

١٩﴾ - ٢١﴾ لما ذَكَرَ تعالى ما جاء به محمدٌ ﷺ من الهدى ودين الحقّ والأمر بعبادة الله وتوحيده؛ ذَكَرَ بطلان ما عليه المشركون من عبادة مَنْ ليس له من

- (۱) في (ب): «الخلق».
- (٣) في (ب): «ما زاغ البصر وما طغى».

(۲) فى (ب): «إليها».

سورة النجم (۲۱ ـ ۲۵)

أوصاف الكمال شيءٌ ولا تنفع ولا تضرُّ، وإنَّما هي أسماءٌ فارغة من المعنى سمَّاها المشركون هم وآباؤهم الجهَّال الضلاَل، ابتدعوا لها من الأسماء الباطلة التي لا تستحقُّها، فخدعوا بها أنفسهم وغيرهم من الضُّلاَل؛ فالآلهةُ التي بهٰذه الحال لا تستحقُّ مثقال ذرَّة من العبادة، وهٰذه الأنداد التي سمَّوها بهٰذه الأسماء زعموا أنها مشتقَّة من أوصاف هي متَّصفة بها، فسمَّوا اللات من الإلٰه المستحقِّ للعبادة، والعُزَّى من العزيز، ومناة من المنَّان؛ إلحاداً في أسماء الله، وتجرِّياً على الشرك به! وهٰذه أسماء متجرِّدة من <sup>(۱)</sup> المعاني؛ فكلُّ من له أدنى مُسكةٍ من عقل يعلم بطلان هٰذه الأوصاف فيها.

﴿٢١﴾ ﴿ألكم الذَّكَرُ وله الأنثى﴾؛ أي: أتجعلون لله البنات بزعمكم ولكم البنون.

﴿٢٢﴾ ﴿تلك إذا قسمةٌ ضيرى﴾؛ أي: ظالمة جائرة. وأيُّ ظلم أعظم من قسمة تقتضي تفضيل العبد المخلوق على الخالق؟! تعالى عن قولهم علوًا كبيراً.

﴿٢٣﴾ وقوله: ﴿إِنْ هي إلَّا أسماء سمَّيتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطانٍ؟؛ أي: من حجَّة وبرهان على صحَّة مذهبكم، وكلُّ أمرٍ ما أنزل الله فيه من سلطانٍ؟؛ فهو باطلٌ فاسدٌ لا يُتَّخذ ديناً، وهم في أنفسهم ليسوا بمتَبعين لبرهان من سلطانٍ؟ فهو ماطلٌ فاسدٌ لا يُتَخذ ديناً، وهم في أنفسهم ليسوا بمتَبعين لبرهان يتقنَّون به ما ذهبوا إليه، وإنَّما دلَّهم على قولهم الظنُّ الفاسد والجهل الكاسد، وما يتقنون به ما ذهبوا إليه، وإنَّما دلَّهم على قولهم الظنُّ الفاسد والجهل الكاسد، وما يتقنون به ما ذهبوا إليه، وإنَّما دلَّهم على قولهم الظنُّ الفاسد والجهل الكاسد، وما يتقنون به ما ذهبوا إليه، وإنَّما دلَّهم على قولهم الظنُّ الفاسد والجهل الكاسد، وما يقتضي اتُباعهم من الشرك والبدع الموافقة لأهويتهم، والحالُ أنَّه لا موجب لهم ربَّهم الهدى؟؛ أي: الذي يرشدهم في باب التوحيد والنبوَّة وجميع المطالب التي يحتاج إليها العباد؛ فكلُها قد بيَّنها الله أكمل بيان وأوضحه وأدلَّه على المقصود، وأقام عليه من الأدلَة والبراهين ما يوجب لهم ولغيرهم اتُباعه، فلم يبق لأحدِ حجَّة وأقام عليه من الأدلَة والبراهين ما يوجب لهم ولغيرهم اتُباعه، فلم يبق لأحدِ حجَّة وأقام عليه من الأدلَة والبراهين ما يوجب لهم ولغيرهم الهدى؟؛ أي: الذي والبرهين ما يوجب لهم ولغيرهم اتُباعه، فلم يبق لأحدِ حجَّة وأقام عليه من الأدلَة والبراهين ما يوجب لهم ولغيرهم اتُباعه، فلم يبق لأحدِ حجَّة والعذر من بعد البيان والبرهان، وإذا كان ما هم عليه غايته اتَباع الظنً ونهايته ولا عذر من بعد البيان والبرهان، وإذا كان ما هم عليه غايته اتَباع الظنًا ونهايته الشقاء الأبديُّ والعذاب السرمديُّ؛ فالبقاء على هذه الحال من أسفه السَّفه وأظلم الظلم.

٢٤ - ٢٥ ومع ذلك يتمنّون الأماني ويغترُون بأنفسهم<sup>(٢)</sup>! ولهذا أنكر تعالى على من زعم أنه يحصلُ له ما تمنّى وهو كاذبٌ في ذلك، فقال: ﴿أَم للإنسان ما

 فى (ب): «عن». (٢) فى (ب): «بأنفسكم».



تمنَّى. فللهِ الآخرةُ والأولى﴾: فيعطي منهما مَن يشاء ويمنع مَن يشاء؛ فليس الأمر تابعاً لأمانيُّهم ولا موافقاً لأهوائهم.

سورة النجم (٢٦ ـ ٢٧)

وَكَرَ قِن مَّلَكٍ فِ ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَى ٢٠٠٠

(٢٦) يقول تعالى منكراً على مَن عَبَدَ غيره من الملائكة وغيرهم، وزعم أنّها تنفعه وتشفع له عند الله يوم القيامة: ﴿وكم من مَلَكِ في السمواتِ﴾: من الملائكة المقرّبين وكرام الملائكة، ﴿لا تُغني شفاعتُهم شيئاً؟؛ أي: لا تفيد من دعاها وتعلَّق بها ورجاها، ﴿إلا من بعد أن يأذنَ الله لمن يشاء ويرضى؟؛ أي: لا بدّ من الملائكة المقرّبين وكرام الملائكة، ﴿لا تُغني شفاعتُهم شيئاً؟ أي: لا تفيد من دعاها وتعلَّق بها ورجاها، ﴿إلا من بعد أن يأذنَ الله لمن يشاء ويرضى؟ أي: لا بدّ من الملائكة المقرّبين وكرام الملائكة، ولا تُغني شفاعتُهم شيئاً؟ أي: لا تفيد من دعاها وتعلَّق المقرّبين وكرام الملائكة، ولا تُغني شفاعتُهم شيئاً؟ أي: لا تفيد من دعاها وتعلَّق المقرّبين وكرام الملائكة، ولا تُغني شفاعتُهم شيئاً؟ أي أو من الملائكة، والقلق من بعد أن يأذنَ الله لمن يشاء ويرضى؟ أي الذ من العلوم المعلوم المتوطين: إذنه تعالى في الشفاعة، ورضاه عن المشفوع له. ومن المعلوم المتقرّر أنّه لا يقبل من العمل إلّا ما كان خالصاً لوجه الله، موافقاً فيه صاحبُه الشريعة؟ فالمشركون إذاً لا نصيبَ لهم من شفاعة الشافعين؛ [وقد]<sup>(1)</sup> سدًوا على أنفسهم رحمة أرحم الراحمين.

﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَتَبِكَةَ تَسْمِيَةَ ٱلْأُنثَى ۞ وَمَا لَهُم بِهِ. مِنْ عِلَمٍ إِن يَنَبِعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُعْنِى مِنَ ٱلحَقِ شَيْنَا ۞ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَى عَن ذِكْرِنَا وَلَز يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْبَا ۞ ذَلِكَ مَبْلَنُهُم مِنَ ٱلْعِلَمِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعَلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ. وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ آهْتَدَى ۞ .

(٢٧) يعني: أنَّ المشركين بالله، المكذِّبين لرسله، الذين لا يؤمنون بالآخرة؛ [و] بسبب عدم إيمانهم بالآخرة؛ تجرَّؤوا على ما تجرؤوا عليه من الأقوال والأفعال المحادَّة لله ولرسوله؛ من قولهم: الملائكة بناتُ الله! فلم ينزِّهوا ربَّهم عن الولادة، ولم يكرموا الملائكة ويُجلُّوهم عن تسميتهم إيَّاهم إناناً، والحال أنَّه ليس لهم بذلك علمٌ لا عن الله ولا عن رسوله ولا دلَّت على ذلك الفطر والعقول، بل العلمُ كلُّه دالً على نقيض قولهم، وأنَّ الله منزَّهُ عن الأولاد والصاحبة؛ لأنَّه الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلذ ولم يولذ، ولم يكن له كفواً أحدً، وأنَّ الملائكة كرامٌ مقرَّبون إلى الله قائمون بخدمته، ﴿لا يعصون الله ما أمَرَهم ويفعلونَ ما يُؤمرون﴾.

(1) فى (1): بياض. وما بين المعقوفتين من (ب).

سورة النجم (٢٨ ـ ٣١)

(٢٨) والمشركون<sup>(١)</sup> إنَّما يتَبعون في ذٰلك القول القبيح، وهو الظنَ<sup>(٢)</sup> الذي لا يُغني من الحقِّ شيئاً؛ فإنَّ الحقَّ لا بدَّ فيه من اليقين المستفاد من الأدلَّة [القاطعة] والبراهين الساطعة.

(٢٩) ولما كان لهذا دأب لهؤلاء المذكورين، أنَّهم لا غرض لهم في اتَّباع (٢٩) ولما كان لهذا دأب لهؤلاء المذكورين، أنَّهم لا غرضهم ومقصودهم ما تهواه نفوسُهم؛ أمر الله رسوله بالإعراض عن من تولًى عن ذكرِه، الذي هو الذكرُ الحكيم والقرآنُ العظيم [والنبأ الكريم]، فأعرض عن دالموم النافعة، ولم يُرِذ إلَّا الحياة الدنيا؛ فلهذا منتهى إرادتِه. ومن المعلوم أن العلوم أن العلوم النافعة، ولم يُرِذ إلَّا الحياة الدنيا؛ فلهذا منتهى إرادتِه. ومن المعلوم أن العظيم [والنبأ الكريم]، وأعرض عن ذكرِه، الذي هو الذكرُ الحكيم والقرآنُ العظيم [والنبأ الكريم]، فأعرض عن العلوم النافعة، ولم يُرِذ إلَّا الحياة الدنيا؛ فلهذا منتهى إرادتِه. ومن المعلوم أن العلوم إلى إلى المعلوم أن العلوم النافعة، ولم يُرِذ إلَّا الحياة الدنيا؛ فلهذا منتهى إرادتِه. ومن المعلوم أن العلوم إلى إلى الشيء الذي يريدُه؛ فسعي هؤلاء"

﴿وَلِنَهِ مَا فِي السَّنَوْنِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِى الَّذِينَ اَسَتُوا بِمَا عَبِلُوا وَيَجْزِى الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحَسَّنَى () الَذِينَ يَجْنَبُونَ كَبَتِمَرَ الإِنْمِ وَالْفَوَحِشَ إِلَا اللَّمَٰ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَاكُمُ مِنَ الأَرْضِ وَإِذِ أَنتُدْ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَنِيَكُمْ فَلَا تُرَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِعَنِ اتَقَتَ () في

(٣٦) يخبر تعالى أنَّه مالك الملك، المتفرَّدُ بملك الدنيا والآخرة، وأنَّ جميع ما فيهما<sup>(٤)</sup> ملكٌ لله، يتصرَّف فيهم تصرُّف الملك العظيم في عبيده ومماليكه، ينفُذ فيهم قدره، ويجري عليهم شرعَه، ويأمرهم وينهاهم، ويجزيهم على ما أمرهم به ونهاهم عنه، فيثيب المطيع ويعاقب العاصي، ﴿لِيَجْزِيَ الذين أساؤوا العمل من سيئات<sup>(٥)</sup> الكفر فما دونَه من المعاصي، وبما عملوه من أعمال الشرَّ بالعقوبة الفظيعة<sup>(٢)</sup>، ﴿ويجزِيَ الذين أحسنوا ﴾: في عبادة الله، وأحسنوا إلى خلق الله

- فى (ب): «وهم إنما».
  - (٣) في (ب): «فسعيهم».
- هالسيئات من الكفر».
- ٤) في (ب): «مَنْ في السماوات والأرض».
   (٦) في (ب): «البليغة».

(۲) في (ب): «إلا الظن».

سورة النجم (٣٢)

بأنواع المنافع ﴿بالحُسْنى﴾؛ أي: بالحالة الحسنة في الدُّنيا والآخرة، وأكبر ذُلكُ وأجلُه رضا ربَّهم والفوزُ بالجنة وما فيها من النعيم<sup>(١)</sup>.

٣٢﴾ ثم ذكر وصفَهم، فقال: ﴿الذين يَجْتَنِبون كبائرَ الإثم والفواحشَ ﴾؛ أي: يفعلون ما أمرهم الله به من الواجبات، التي يكون تركها من كبائر الذُّنوب، ويتركون المحرَّمات الكبار من الزَّنا<sup>(٢)</sup> وشرب الخمر وأكل الرِّبا والقتل ونحو ذٰلك من الذُّنوب العظيمة، ﴿إِلَّا اللَّممَ؟: وهو النُّنوب الصغارُ التي لا يصرُّ صاحبها عليها، أو التي يلمُّ العبدُ بها المرَّة بعد المرَّة على وجه الندرة والقلَّة؛ فهٰذه ليس مجرَّد الإقدام عليها مخرجاً للعبد من أن يكون من المحسنين؛ فإنَّ هٰذَه مع الإتيان بالواجبات وترك المحرمات تدخُلُ تحت مغفرة الله التي وسعتْ كلَّ شيءٍ، ولهذا قال: ﴿إِنَّ ربَّك واسعُ المغفرةِ﴾: فلولا مغفرتُه؛ لهلكتِ البلادُ والعبادُ، ولولا عفوُه وحلمه؛ لسقطتِ السَّماء على الأرض، ولَمَا ترك على ظهرها من دابَّةٍ، ولهٰذا قال النبي ﷺ: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان؛ مكفراتٌ لما بينهنَّ ما اجتُّنِبَتِ الكبائر"". وقوله: ﴿هو أعلم بكم إذْ أنشأكُم من الأرض وإذ أنتُم أجنَّةُ في بطون أمَّهاتِكم؟؛ أي: هو تعالى أعلم بأحوالكم كلُّها، وما حبلكم عليه من الضَّعف والخَوَر عن كثيرٍ مما أمركم الله به، ومن كثرة الدواعي إلى فعل() المحرَّمات، وكثرة الجواذبُ إليها، وعدم الموانع القويَّة، والضعف موجودٌ مشاهدٌ منكم حين أخرجكم الله من الأرض، وإذ كنتم في بطونِ أمَّهاتكم، ولم يزل موجوداً فيكم، وإن كان الله تعالى قد أوجدَ فيكم قوَّة على ما أمركم به. ولكنَّ الضعف لم يزلُ؛ فلعلمه تعالى بأحوالكم لهذه؛ ناسبت الحكمةُ الإلٰهيَّة والجود الربانيُّ أن يتغمَّدكم برحمته ومغفرته وعفوه، ويغمرَكم بإحسانه، ويزيل عنكم الجرائم والمآثم، خصوصاً إذا كان العبدُ مقصودُه مرضاة ربُّه في جميع الأوقات، وسعيُه فيما يقرُبُ إليه في أكثر الآنات، وفراره من الذُّنوب التي يمَّقتُ بها عند مولاه، ثم تقع منه الفلتة بعد الفلتة؛ فإنَّ الله تعالى أكرم الأكرمين <sup>(٥)</sup> وأجود الأجودين، أرحم بعبادِهِ من الوالدةِ بولدِها؛ فلا بدَّ لمثل هٰذا أن يكون من مغفرة ربِّه قريباً، وأن يكونَ الله له في جميع أحوالِهِ مجيباً، ولهٰذا قال تعالى: ﴿فَلا تَزَكُوا

| (٢) في (ب): «كالزنا».  | في (ب): «والفوز بنعيم الجنة». | (1) |
|------------------------|-------------------------------|-----|
| (٤) في (ب): «إلى بعض». | أخرجه مسلم (۲۳۳).             |     |
|                        | في (ب): «أرحم الراحمين».      |     |



سورة النجم (٣٣ ـ ٣٧)

أنفسَكمَ»؛ أي: تخبرون الناس بطهارتها<sup>(١)</sup> على وجه التمدُّح عندهم، ﴿هو أعلم بمن اتَقى»؛ فإنَّ التَّقوى محلُّها القلبُ، والله هو المطَّلع عليه، المجازي على ما فيه من برَّ وتقوى، وأما الناسُ؛ فلا يغنون عنكم من الله شيئاً.

(٣٣ ـ ٣٥) يقول تعالى: أفرأيتَ قُبْحَ حالة من أُمِرَ بعبادة ربَّه وتوحيده فتولَّى عن ذٰلك وأعرض عنه؟! فإنْ سمحت نفسُه ببعض الشيء القليل؛ فإنَّه لا يستمرُّ عليه، بل يبخل ويُكْدي ويمنعُ؛ فإنَّ الإحسان<sup>(٤)</sup> ليس سجيَّة له وطبعاً، بل طبعه التولِّي عن الطاعة وعدم الثبوت على فعل المعروف، ومع هذا؛ فهو يزكي نفسه وينزلها غير منزلتها التي أنزلها الله بها. ﴿أُعنده علم الغيب فهو يرى؟ : الغيبَ وينزلها غير منزلتها التي أنزلها الله متجرِّىء عليه جامع<sup>(٥)</sup> ليس مدينة له وطبعاً، بل طبعه وينزلها غير منزلتها التي أنزلها الله بها. ﴿أُعنده علم الغيب فهو يرى؟ : الغيبَ وينزلها غير منزلتها التي أنزلها الله متجرِّىء عليه جامع<sup>(٢)</sup> بين المحذورين الإساءة والتركي نفسه وينزلها غير منزلتها وعدم الثبوت على الله متجرَّىء عليه جامع<sup>(٢)</sup> بين المحذورين الإساءة والتزكية؟! كما هو الواقع؛ لأنَّه قد عُلِمَ أنَّه ليس عنده علم من الغيب، وأنَّه لو قدر أنَّه التركية أله من الغيب، وأنَّه لو قدر أنَّه التركية أنه ليس عنده علم من الغيب، وأنَّه لو قدر أنَّه التركية أنه ليس عنده علم من الغيب، وأنه لو قدر أنَّه التركية أله الله بها. أنه ليس عنده علم من الغيب، وأنه لو قدر أنَّه التركي أنه لي عنده علم من الغيب، وأنه لو قدر أنَّه التركية أنه ليس عنده علم من الغيب، وأنه لو قدر أنَّه التركية أله لي أله ليس عنده علم من الغيب، وأنَّه لو قدر أنَّه المعروم أنَّه النه على أنه ليس عنده علم أنه يد النبي المعصوم أنَّه الماءة عن علم الغيب التي على يد النبي المعصوم أنَّه الله على نقيض قوله، وذلك دليل على بطلانه.

(٣٢ - ٣٢) ﴿أَم لَم يُنَبَّأَه: هٰذا المدَّعي ﴿بِما في صُحف موسى. وإبراهيم

(١) في (ب): «أي: تطهرونها وتخبرون الناس بذلك».
 (٢) في (أ) إلى آخر السورة.
 (٤) في (ب): «المعروف».
 (٥) في (ب): «على الجمع».

ا سورة النجم (٣٨ ـ ٤٤)

الذي وَفَى﴾؛ أي: قام بجميع ما ابتلاه الله به، وأمره به من الشرائع وأصول الدين وفروعه.

۱۷۳۸

﴿٢٨ \_ ٤١ ﴾ وفي تلك الصحف أحكامٌ كثيرةً، من أهمُها ما ذكره الله بقوله: ﴿أَن لا تَزَرَ وَإِزْرَةُ وِزْرَ أَخْرِي. وأَن ليس للإنسان إلَّا ما سَعى﴾؛ أي: كلُّ عامل له عمله الحسن والسبيءُ؛ فليس له من عمل غيره وسعيه شيء، ولا يتحمَّل أحدٌ عن أحدِ ذنباً، ﴿وأنَّ سعيَه سوف يُرى؟: في الآخرة، فيميَّز حسنُه من سيَّته، ﴿ثُمّ يُجراه الجزاءَ الأوفى»؛ أي: المستكمل لجميع العمل، الخالص الحسن<sup>(1)</sup> بالحسني، والسبيء الخالص بالسوأي، والمشوب بحسبه؛ جزاء تُقِرُّ بعدله وإحسانة الخليقة كلها، وتَحْمَدُ الله عليه، حتى إنَّ أهل النار ليدخلون (٢) النار، وإنَّ قلوبهم مملوءةً من حمد ربِّهم والإقرار له بكمال الحكمة ومقت أنفسهم، وأنَّهم الذين أوصلوا أنفسهم وأوردوها شرَّ الموارد. وقد استدل بقوله [تعالى]: ﴿وأن ليس للإنسان إلَّا ما سعي؟: من يرى أنَّ القُرَبِ لا يجوز (") إهداؤها للأحياء ولا للأموات، قالوا: لأنَّ الله قال: ﴿وأن ليس للإنسان إلَّا ما سعى ﴾؛ فوصول سعى غيره إليه منافٍ لذلك. وفي لهذا الاستدلال نظرٌ؛ فإنَّ الآية إنما تدلُّ على أنه ليس للإنسان إلا ما سعى بنفسه، ولهذا حقٍّ لا خلاف فيه، وليس فيها ما يدلُّ على أنَّه لا ينتفع بسعى غيره إذا أهداه ذلك الغير إليه<sup>(٢)</sup>؛ كما أنَّه ليس للإنسان من المال إلَّا ما هو في ملكه وتحت يده، ولا يلزم من ذلك أن لا يملِكَ ما وَهَبَه الغيرَ له من مالِهِ الذي يملِكُه.

٤٢﴾ وقوله: ﴿وأنَّ إلى ربِّك المنتهى﴾؛ أي: إليه تنتهي الأمور، وإليه تصير الأشياء والخلائقُ بالبعث والنُّشور، وإلى الله المنتهى في كلِّ حال؛ فإليه ينتهي الأشياء والحكم والرحمة وسائر الكمالات.

٤٣﴾ ﴿وأنَّه هو أضحكَ وأبكى؟؛ أي: هو الذي أوجد أسباب الضحك والبكاء، وهو الخير والشرُّ والفرح والسرور والهمُّ والحزن، وهو سبحانه له الحكمة البالغةُ في ذٰلك.

٤٤﴾ ﴿وأنَّه هو أماتَ وأحيا؟؛ أي: هو المنفرد بالإيجاد والإعدام، والذي

(۱) في (ب): «الحسن الخالص».
 (۲) في (ب): «له يدخلون».
 (۳) في (ب): «لا يفيد».

سورة النجم (٤٥ ـ ٥١)

أوجد الخلق وأمرهم ونهاهم، سيعيدُهم بعد موتهم، ويجازيهم بتلك الأعمال التي عملوها في دار الدُّنيا.

(٤٥ ـ ٤٦) ﴿وأَنَّه خَلَقَ الزوجين؟: فسَّرهما<sup>(١)</sup> بقوله: ﴿الذَّكَر والأنثى؟: ولهذا اسمُ جنس شامل لجميع الحيوانات ناطقها وبهيمها؛ فهو المنفرد بخلقها ﴿من نُطفةٍ إذا تُمنى﴾: ولهذا من أعظم الأدلَّة على كمال قدرته وانفراده بالعزَّة العظيمة؛ خلف أوجد تلك الحيوانات صغيرها وكبيرها من نطفةٍ ضعيفةٍ<sup>(٢)</sup> من ماءٍ مَهين، ثم حيث أوجد تلك الحيوانات صغيرها وكبيرها من نطفةٍ ضعيفةٍ<sup>(٢)</sup> من ماءٍ مَهين، ثم نمَّاها وكمَّلها وكمَّلها حتى بلغة منها إلى أرفع المقامات في تقلق ولمنفرد بخلقها أومن أعظم الأدلَّة على كمال قدرته وانفراده بالعزَّة العظيمة؛ في أوجد تلك الحيوانات صغيرها وكبيرها من نطفةٍ ضعيفةٍ<sup>(٢)</sup> من ماءٍ مَهين، ثم نمَّاها وكمَّلها حتى بلغت ما بلغت، ثم صار الآدميُ منها إمَّا إلى أرفع المقامات في أعلى عليين، وإمَّا إلى أدنى الحالات في أسفل سافلين.

٤٧﴾ ولهذا استدلَّ بالبداءة على الإعادة، فقال: ﴿وأنَّ عليه النشأة الأخرى﴾: فيعيد العباد من الأجداث، ويجمعهم ليوم الميقات، ويجازيهم على الحسنات والسيئات.

٤٨﴾ ﴿وأنَّه هو أغنى وأقنى﴾؛ أي: أغنى العباد بتيسير أمر معاشهم من التِّجارات وأنواع المكاسب من الحِرَف وغيرها، ﴿وأقنى﴾؛ أي: أفاد عباده من الأموال بجميع أنواعها ما يصيرون به مقتنين لها ومالكين لكثيرٍ من الأعيان، ولهذا من نعمه تعالى؛ أن أخبرهم<sup>(٣)</sup> أنَّ جميع النعم منه، ولهذا يوجب للعبادِ أنْ يشكُروه ويعبدُوه وحدَه لا شريك له.

٤٩﴾ ﴿وأنَّه هو ربُّ الشَّعرى﴾: وهو<sup>(٤)</sup> النجم المعروف بالشُغرى العبور، المسماة بالمرزم، وخصَّها الله بالذُّكر وإن كان هو ربُّ كلَّ شيء؛ لأنَّ هٰذا النجم مما عُبد في الجاهلية، فأخبر تعالى أنَّ جنس ما يعبد<sup>(٥)</sup> المشركون مربوبٌ مدبَّرٌ مخلوقٌ؛ فكيف يُتَخَذُ مع الله آلهة؟!

﴿٥٠﴾ ﴿وأنَّه أهلك عاداً الأولى﴾: وهم قوم هودٍ عليه السلام حين كذَّبوا هوداً، فأهلكهم الله بريح صرصرٍ عاتيةٍ.

(٥٩) ﴿وثمودَ»: قومُ صالح عليه السلام؛ أرسله الله إلى ثمود، فكذَّبوه،

- (١) في (ب): «فسَّر الزوجين».
   (٢) في (ب): «كبيرها وصغيرها من نطفة قليلة».
   (٣) في (ب): «وهذا من نعمه على عباده أنَّ جميع...».
- (٤) في (ب): «وهي».

اسورة النجم (٥٢ ـ ٥٩)

فبعث الله إليهم الناقة آية، فعقروها وكذَّبوه، فأهلكهم الله [تعالى]، ﴿فما أبقى﴾: منهم أحداً، بل أبادهم<sup>(۱)</sup> عن آخرهم.

٥٢ (وقومَ نوح من قبلُ إنَّهم كانوا هم أظلمَ وأَطْغى»: من هُؤلاء الأمم، فأهلكهم الله وأغرقهم<sup>(٢)</sup>.

(٥٤ ـ ٥٤) ﴿والمؤتفكةَ؟: وهم قومُ لوطٍ عليه السلام، ﴿أَهوى؟؛ أي: أصابهم الله بعذاب ما عذَّب به أحداً من العالمين، قلب أسفل ديارهم أعلاها، وأمطر عليهم حجارة من سجيل، ولهذا قال: ﴿فغشَّاها ما غَشَى؟؛ أي: غشيها من العذاب الأليم الوخيم ما غشي؛ أي: شيءٌ عظيمٌ لا يمكن وصفه.

٥٥ فوباًي آلاء ربًك تتمارى ؛ أي: فبأي نعم الله وفضله تشكَّ أيُّها الإنسان؛ فإنَّ نعم الله وفضله تشكَّ أيُّها الإنسان؛ فإنَّ نعم الله ظاهرة لا تقبل الشكَّ بوجه من الوجوه؛ فما بالعباد من نعمة إلَّا منه تعالى، ولا يدفع النُقَم إلَّا هو.

﴿٥٦﴾ ﴿لهذا نذيرٌ من النذُر الأولى﴾؛ أي: لهذا الرسول القرشي الهاشمي محمد بن عبد الله ليس ببدع من الرسل، بل قد تقدَّمه من الرسل السابقين، ودعوا إلى ما دعا إليه؛ فلأي شيء تنكر رسالته؟! وبأي حجَّة تبطل دعوته؟! أليست أخلاقه أعلىٰ أخلاق الرسل الكرام؟! أليس يدعو إلى كلَّ خير وينهى عن كل شرَ<sup>(٣)</sup>؟! ألم يأت بالقرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفه تنزيلُ من حكيم حميد؟! ألم يُهلك الله مَن كَذَّب مَن قبله من الرسل الكرام؟! فما الذي يمنع العذابَ عن المكذَّبين لمحمد سيَّد المرسلين وإمام المتَّقين وقائد الذي المحجّلين؟!

﴿٥٧﴾ ﴿أَزَفَتِ الآزَفَةَ؟ أي: قربت القيامة ودنا وقتُها وبانت علاماتها، ﴿ليس لها من دونِ الله كاشفةَ؟ أي: إذا أتت القيامة وجاءهم العذابُ الموعود به.

هِ٥٨﴾ ثم توعَّد المنكرين لرسالة الرسول محمدٍ ﷺ، المكذَّبين لما<sup>(٢)</sup> جاء به من القرآن الكريم، فقال:

(٥٩) ﴿أَفَمِنْ هٰذا الحديث تعجبونَ؟؛ أي: أفمن هذا الحديث الذي هو خير.

- (١) في (ب): «أهلكهم الله».
   (٢) في (ب): «وأغرقهم في اليم».
  - (٣) في (ب): «أليست دعوته إلى كل خير والنهي عن كل شرً».
    - (٤) في (ب): «بما».

175+

سورة النجم (٦٢ ـ ٦٢)

الكلام وأفضله وأشرفه تتعجبون، وتجعلونه من الأمور المخالفة للعادة، الخارقة للأمور والحقائق المعروفة؟! هذا من جهلهم وضلالهم وعنادهم، وإلاً؛ فهو الحديث الذي إذا حَدَّث صَدَق، وإذا قال قولاً فهو القول الفصل، ليس بالهزل، وهو القرآن<sup>(۱)</sup> العظيم، الذي لو أُنْزِل على جبل لرأيتَه خاشعاً متصدعاً من خشية الله، الذي يزيد ذوي الأحلام رأياً وعقلاً وتسديداً وثباتاً وإيقاناً وإيماناً، بل الذي<sup>(۲)</sup> ينبغي العَجَبُ من عقل من تعجَّب منه وسفهه وضلاله.

﴿٦٠﴾ ﴿وتضحكون ولا تبكونَ﴾؛ أي: تستعجلون الضّحك والاستهزاء به، مع أنه الذي ينبغي أن تتأثَّر منه النفوس وتلين له القلوب وتبكي له العيون؛ سماعاً لأمره ونهيه، وإصغاءً لوعده ووعيده، والتفاتاً لأخباره الصادقة الحسنة<sup>(٣)</sup>.

﴿ ٣١﴾ ﴿ وأنتُم سامدونَ؟؛ أي: غافلون لاهون عنه وعن تدبُره<sup>(1)</sup>، ولهذا من قلَّة عقولكم وأديانكم؛ فلو عبدتم الله وطلبتم رضاه في جميع الأحوال؛ لما كنتُم بلهذه المثابة التي يأنف منها أولو الألباب.

﴿٦٢﴾ ولهذا قال تعالى: ﴿فاسجُدوا لله واعبدوا﴾: الأمر بالسجود لله خصوصاً يدلُّ على فضله، وأنَّه سرُّ العبادة ولبُّها؛ فإنَّ روحها الخشوع لله والخضوع له، والسجود [هو] أعظم حالة يخضع بها [العبد]<sup>(٥)</sup>؛ فإنَّه يخضع قلبه وبدنه، ويجعل أشرف أعضائه على الأرض المهينة موضع وطء الأقدام. ثم أمر بالعبادة عموماً الشاملة لجميع ما يحبُّه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة.

والحمد لله [الذي لا نحصي ثناء عليه، بل هو كما أثنى على نفسه وفوق ما يثني عليه عباده وصلّى الله على محمد وسلّم تسليماً كثيراً]. هو هو هو

- (۱) في (ب): «الكلام».
   (۲) في (ب): «وإيماناً ويقيناً، والذي».
  - (٣) في (ب): «الحسنة الصادقة».
  - ٤) في (ب): «أي: غافلون عنه لاهون عن تدبره».
- (٥) في (ب): «القلب». والكلمة في (أ) غير واضحة ولعلّها: «العبد» كما هي في الطبعة الأولى.

سورة القمر (١ ـ ٢)

## تفسير سورة اقتربت الساعة

وهي مكية بنسب المتر التتنب التتبسير

﴿افْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْفَحَرُ ۞ وَإِن يَرَوْإ ءَايَةَ يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا مِحْرٌ مُسْتَعِرٌ ۞ وَكَذَبُوا وَاَنَّبَعُوَا أَهْوَاءَهُمْ وَكُلُ آَمَرٍ مُسْتَقِرٌ ۞ وَلِقَدَ جَاءَهُم قِنَ الْأَنْبَآءِ مَا فِيهِ مُرْدَجَرُ ۞ حِكَمَةُ بَنَلِغَةٌ فَمَا تُغْنِ النَّذُرُ ۞ ﴾.

(١) يخبر تعالى أنَّ الساعة ـ وهي القيامة ـ اقتربت، وآن أوانُها، وحان وقتُ مجيئها، ومع هٰذا<sup>(۱)</sup>؛ فهٰؤلاء المكذّبون لم يزالوا مكذّبين بها غير مستعدين لنزولها، ويريهم الله من الآيات العظيمة الدالَّة على وقوعها ما يؤمنُ على مثله البشرُ؛ فمن أعظم الآيات الدالَة على صحَّة ما جاء به محمد بن عبدالله ﷺ أنَّه لما طلب منه أعظم الآيات الدالَة على صحَّة ما جاء به محمد بن عبدالله ﷺ أنَّه لما طلب منه المكذّبون أن يُريَهم من خوارق العادات ما يدلُ على صحَّة ما جاء به وصدقه<sup>(۲)</sup> أمكذ بون أن يُريَهم من خوارق العادات ما يدلُ على صحَّة ما جاء به وصدقه<sup>(۲)</sup> أمكذ بون أن يُريَهم من خوارق العادات ما يدلُ على صحَّة ما جاء به وصدقه<sup>(۲)</sup> أمكن محمد بن عبدالله ﷺ أنَّه لما طلب منه أشار ﷺ إلى القمر، فانشقَّ بإذن الله فلقتين؛ فلقةً على جبل أبي قُبيس، وفلقة ملى جبل قعيقعان، والمشركون وغيرهم يشاهدون هٰذه الآية العظيمة<sup>(۲)</sup> الكائنة في أشار ﷺ إلى القمر، فانشقَّ بإذن الله فلقتين؛ فلقةً على جبل أبي قُبيس، وفلقة على جبل قعيقعان، والمشركون وغيرهم يشاهدون هٰذه الآية العظيمة<sup>(۲)</sup> الكائنة في أشار ألية إلى القمر، فانشقَّ بإذن الله فلقتين؛ فلما على جبل أبي قُبيس، وفلقة على جبل قعيقعان، والمشركون وغيرهم يشاهدون هٰذه الآية العظيمة<sup>(۲)</sup> الكائنة في أسار العالم العلوي، التي لا يقدر الخلقُ على التمويه بها والتخيل، فضاهدوا أمراً ما رأوا ولم يدخل الي القر، ففزعوا إلى بهتهم مثلَه، بل ولم يسمعوا أنَّه جرى لأحدٍ من المرسلين قبلَه نظيره، فانبهروا لذلك، ولعم يدينانه من وقالوا: سحرنا محمدًا ولمي يرد الله بهم خيراً، ففزعوا إلى بهتهم ولم يوني علامة ذلك أنكم تسألون من وركة على عليكم<sup>(3)</sup> من السفر؛ فإنَّه إن قدر على سحركم؛ لم يقدِز أن يسحر مَن يركن يس مشاهداً مثلكم! فسألوا كلَّ من قدم، فأخبروهم بوقوع ذلك، فقالوا: «سحر من أمركم سرخراك، فقالوا: «سحر غيرنا!! وهٰذا من البَهْتِ الذي لا يروج إلاً على مشاهداً مثلكم إلى أو يأله من قدم، فأخبروهم بوقوع ذلك، فقالوا: «سحر من مشمركه! اسحرنا محمدً وسحر غيرنا!! وهٰذا من البَهْتِ الذي يا يرون أن يسمر أوا: وسحرنا محمدً وسحر غيرنا!! وهٰذا من البَهْتِ الذي يا يروج إلاً على مشاهذا لخلق وأضلهم عن الهدى والعقل.

٢﴾ ولهذا ليس إنكاراً منهم للهذه الآية وحدَها، بل كلُ آية تأتيهم؛ فإنَّهم مستعدُون لمقابلتها بالتكذيب<sup>(٥)</sup> والردُ لها، ولهذا قال: ﴿وإن يَرَوا آيةً يعرِضوا﴾:

| (٢) في (ب): «ما يدلُّ على صدقه».     |     | في (ب): «ذلك».     | (1) |
|--------------------------------------|-----|--------------------|-----|
| <li>(٤) في (ب): "من قدم إليكم".</li> |     | في (ب): «الكبرى».  | (1) |
|                                      | . ! | في (ب): «بالباطل». | (0) |

This file was downloaded from QuranicThought.com

1884

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

سورة القمر (۳ ـ ۷)

فلم يعذ الضمير على انشقاق القمر، [فلم يقل: وإن يروها]، بل قال: ﴿وإن يَرَوا آيَةَ يعرضواَ﴾؛ فليس<sup>(١)</sup> قصدهم اتَّباع الحق والهدى، وإنَّما مقصودهم اتِّباع الهوى. ﴿٣﴾ ولهٰذا قال: ﴿وكذَبوا واتَّبعوا أهواءهم﴾؛ كقوله تعالى: ﴿فإن لم يستجيبوا

لك فاغلَم أنَّما يتَبِعون أهواءَهم ؟ فإنَّه لو كان قصدُهم اتَباع الهدى ؛ لأمنوا قطعاً واتَّبعوا محمداً تَشْرى لأنه أراهم الله على يديه من البينات والبراهين والحجج القواطع ما دلَّ على جميع المطالب الإلهيَّة والمقاصد الشرعيَّة، ﴿وكلُ أمر مستقرَّه ؛ أي : إلى الآن لم يبلغ الأمر غايته ومنتهاه، وسيصير الأمر إلى آخره ؛ فالمصدِّق يتقلَب في جنَّات النعيم ومغفرة الله ورضوانه، والمكذَّب يتقلَّب في سخط الله وعذابهِ خالداً مخلداً أبداً.

٤﴾ وقال تعالى مبيَّناً أنَّهم ليس لهم قصدُ صحيحُ واتباعٌ للهدى<sup>(٢)</sup>: ﴿ولقد جاءهم من الأنباءِ﴾؛ [أي: الأخبار السابقة واللاحقة والمعجزات الظاهرة] ﴿ما فيه مُزْدَجَرٌ﴾؛ أي: زاجر يزجرهم عن غيُّهم وضلالهم.

﴿٥﴾ وذٰلك ﴿حكمةٌ﴾: منه تعالى ﴿بالغةٌ﴾؛ أي: لتقوم حجّته على العالمين<sup>(٣)</sup>، ولا يبقى لأحدٍ على الله حجَّةٌ بعد الرسل، ﴿فما تغني النُذُرَ﴾؛ كقوله تعالى: ﴿ولو جاءتهم كلُّ آيةٍ لا يؤمنوا حتى يَرَوُا العذابَ الأليم﴾.

﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمُ يَوْمَ يَـدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَى شَىٰ لَتَحْدٍ ۞ خُشَّعًا أَبْصَدُرُهُمْ يَغْرُجُونَ مِنَ ٱلأَجْدَاتِ كَأَنَهُمْ جَرَادُ تُنْتَشِرُ ۞ مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعْ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَرْمُ عَبِرُ ۞ ﴾.

(٢) يقول تعالى لرسوله ﷺ: قد بان أنَّ المكذَّبين لا حيلة في هداهم، فلم يبق إلَّا الإعراضُ عنهم<sup>(٤)</sup>، فقال: ﴿فتولَّ عنهمَّه: وانتظر بهم يوماً عظيماً وهولا جسيماً، وذلك حين ﴿يَدَعُ الدَّاعَةَ؛ وهو إسرافيلُ عليه السلام ﴿إلى شيء نُكُوَهُ؟ أي: إلى أمر فظيع تنكره الخليقة، فلم تر منظراً أفظع ولا أوجع منه، فينفخُ إسرافيل نفخة يخرج بها<sup>(٥)</sup> الأمواتُ من قبورهم لموقف القيامة.

(٢) فى (ب): «ولا اتباع الهدى».

- (١) في (ب): «وليس».
  - (٣) في (ب): «المخالفين».
- ٤) في (ب): «الإعراض عنهم والتولي عنهم. فتولّ عنهم».
- (٥) في (ب): افينفخ إسرائيل في الصور نفخة يخرج منها.

1755

سورة القمر (٨ \_ ٩)

فخضعت وذلَّت، وخشعت لذلك أبصارهم ﴿يخرجونَ من الأجداثِ﴾: وهي القبورُ ﴿كَانَهُمَهُ: من كثرتهم ورَوَجان بعضهم ببعض ﴿جرادٌ منتشرَّهُ؛ أي: مبثوثٌ في الأرض متكاثرُ جدًا.

الأمم المعلمين إلى الدَّاعِه؛ أي: مسرعين لإجابة نداء<sup>(١)</sup> الدَّاعي، وهٰذا يدلُ على أنَّ الدَّاعي يدعوهم ويأمرَهم بالحضور لموقف القيامة، فيلبُّون دعوته ويسرعون إلى إجابته، فيقول الكافرون؟: الذين قد حَضَرَ عذابُهم: فهذا يوم عَسِرَّه؛ كما قال تعالى: فحلى الكافرين غيرُ يسيرِك: مفهوم ذلك أنَّه يسيرٌ سهلٌ على المؤمنين.

(۱) في (ب): «مسرعين لنداء».

في ( أ ): إلى آخر قصته. وفي (ب) ذكرت الآيات إلى قوله تعالى: ﴿ولقد يسرنا القرآن (7) للذكر . . . ﴾ .

(۳) في (ب): «عقلاً وشرعاً».



سورة القمر (١٠ ـ ١٤)

يكفِهِم قبَّحَهُمُ اللَّهُ عدمُ الإيمان به ولا تكذيبُهم إيَّاه، حتى أوصلوا إليه من أذيَّتهم ما قدروا عليه، ولهكذا جميع أعداء الرسل لهذه حالهم مع أنبياتهم.

﴿١٠﴾ فعند ذلك دعا نوحٌ ربَّه، فقال: ﴿إِنِّي مغلوبٌ ﴾: لا قدرةَ لي على الانتصار منهم؛ لأنه لم يؤمن من قومه إلَّا القليل النادر، ولا قدرة لهم على مقاومة قومهم، ﴿فانتَصِرُ ﴾: اللهمَّ لي منهم، وقال في الآية الأخرى: ﴿ربٌ لا تَذَرْ على الأرض من الكافرين دَيَّاراً... ﴾ الآيات.

(١١﴾ فأجاب الله سؤاله، فانتصر<sup>(١)</sup> له من قومه؛ قال تعالى: ﴿فَفَتَحْنَا أَبُوابَ السَمَاءِ مِنهمرٍ»؛ أي: كثير جدًّا متتابع.

(١٢) ﴿وفجّزنا الأرض عُيوناً؟: فجعلتِ السماءُ ينزل منها من الماء شيءً خارقٌ للعادة، وتفجّرت الأرضُ كلُّها، حتى التنُّور الذي لم تَجْرِ العادةُ بوجود الماء فيه، فضلاً عن كونِهِ منبعاً للماء؛ لأنَّه موضع النار، ﴿فالتقى الماء﴾؛ أي: ماء السماء والأرض، ﴿على أمرِ۞: من الله له بذلك، ﴿قد قُدِرَ﴾؛ أي: قد كتبه الله في الأزل وقضاه عقوبةً لهٰؤلاء الظالمين الطاغين.

﴿١٣﴾ ﴿وحَمَلْناه على ذاتِ ألواح ودُسُرِ﴾؛ أي: ونجَّينا عبدنا نوحاً على السفينة ذات الألواح والدُّسُر<sup>(٢)</sup>؛ أي: المسامير التي قد سُمِرَتْ بها ألواحُها وشُدَّ بها أسرها.

﴿١٤﴾ ﴿تجري بأغيُنِنا﴾ أي: تجري بنوح ومَنْ آمن معه ومَنْ حمله مِن أصناف المخلوقات برعايةٍ من الله وحفظٍ منه لها عن الغرق ونظرٍ وكلاءةٍ منه تعالى، وهو نعم الحافظُ الوكيلُ، ﴿جزاءَ لِمَنْ كان كُفِرَ﴾ أي: فعلنا بنوح ما فعلنا من النَّجاة من الغرق العامِّ جزاءَ له؛ حيث كذَّبه قومُه وكفروا به، فصبر على دعوتِهِم، واستمرَّ على أمر الله، فلم يردَّه عنه رادً ولا صدَّه عن ذٰلك<sup>(٣)</sup> صادً؛ كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿قيل يا نوحُ اهبطُ بسلام مِنَّا وبَرَكاتٍ عليك وعلى أمم مِمَّن معك...﴾ الآية. ويُحتمل أنَّ المراد أنَّا أهلكنا قومَ نوح وفعلنا بهم ما فَعَلنا مِن العذاب والخزي جزاءً لهم على كفرِهم وعنادهم. وهذا متوجَّهُ على قراءة من قرأها بفتح الكاف.

- (١) في (ب): الوانتصرا.
- (٣) في (ب): قولا صدَّه عنه.

(۲) فى (ب): «ودسر».

(١٥) (ولقد تركناها آيةً فهل من مُدَّكِرٍ ؛ أي: ولقد تركنا قصة نوح مع قومه آيةً يتذكَّر بها المتذكَرون على أنَّ من عصى الرُّسل وعاندهم أهْلَكَه الله بعقاب عامً شديدٍ، أو أنَّ الضمير يعود إلى السفينة وجنسها، وأنَّ أصل صنعتها تعليمٌ منَ الله الرسوله<sup>(١)</sup> نوح عليه السلام، ثم أبقى الله صنعتها وجنسها بين الناس؛ ليدلً ذلك الرسوله<sup>(١)</sup>

على رحمته بخلقه وعنايته وكمال قدرته وبديع صنعته. ﴿فهلَ من مُذَكِرٍ﴾؛ أي: فهل متذكُر للآيات ملقٍ ذهنَه وفكرته لما يأتيه منها؛ فإنَّها في غاية البيان واليُسر؟ (١٦﴾ ﴿فكيف كان عذابي ونُذُرِّه؛ أي: فكيف رأيتَ أيها المخاطَبُ عذابَ الله الأليم وإنذاره الذي لا يبقى لأحدٍ عليه حجة.

(١٧) فولقد يَسَرنا القرآنَ للذُّكْرِ فهل من مُذَكِرِ ، أي: ولقد يسَرنا وسهَّلنا هذا القرآن الكريم ألفاظه للحفظ والأداء ومعانيه للفهم والعلم؛ لأنَّه أحسن الكلام لفظاً، وأصدقُه معنى، وأبينه تفسيراً؛ فكلُّ من أقبل عليه؛ يَسَّرَ الله عليه مطلوبه غاية التيسير، وسهَّله عليه، والذّكر شاملٌ لكل ما يتذكَّر به العالمون من الحلال غاية التيسير، وسهَّله عليه، والذُكر شاملٌ لكل ما يتذكَّر به العالمون من الحلال والحرام وأحكام الجزاء والمواعظ والأخبا عليه؛ يَسَرَ الله عليه مطلوبه غاية التيسير، وسهَّله عليه، والذَكر شاملٌ لكل ما يتذكَّر به العالمون من الحلال والحرام وأحكام الجزاء والمواعظ والعبر والعقائد النَّافعة والخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً أسهل العلوم وأجلُّها على والأخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً أسهل العلوم وأجلُّها على والأخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً أسهل العلوم وأجلُّها على والأخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً أسهل العلوم وأجلُّها على والخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً أسهل العلوم وأجلُّها على والأخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً أسهل العلوم وأجلُّها على والأخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً أسهل العلوم وأجلُّها على والخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً أسهل العلوم وأجلُّها على والخبار الصادقة، وهو العلمُ النافعُ الذي إذا طلبه العبدُ؛ أُعِينَ عليه. قال بعضُ السَّلف عند أولتذ ألما ينه أي ألذي إذا عليه العبدُ أعين عليه. ولهذا يدعو الله عباده إلى الإقبال عليه والتذكُر بقوله: ﴿فهل من مُدَّكِرِهُ.

لَا كَذَبَتْ عَادٌ فَكَمْفُ كَانَ عَذَابِ وَنُذُرِ ۞ إِنَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا مَتْرَصَرًا فِي يَوْمِ نَحْسِ تُسْتَعِيرَ ۞ نَنزِعُ ٱلنَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْبَازُ نَخْلٍ تُنفَعِرِ ۞ فَكَفْ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ۞ وَلَقَدْ يَسَرَّا ٱلْتُزَانَ الِلَاِكْرِ فَهَلْ مِن تُذَكِرٍ ۞ ﴾.

(١٩ - ١٩) وعاد هي القبيلة المعروفة باليمن، أرسل الله إليهم هوداً عليه السلام يدعوهم إلى توحيد الله وعبادته، فكذَّبوه، فأرسل الله عليهم (ريحاً صرصراً)؛ أي: شديدة جدًا. ﴿في يوم نحسٍ)؛ أي: شديد العذاب والشقاء عليهم ﴿مستمَّرَ»: عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً.

٢٠﴾ وتنزع الناسَ»: من شدَّتها فترفعهم إلى جوَّ السماء، ثم تدمغهم

(١) فى (ب): «لعبده».

سورة القمر (١٥ ـ ٢٠)



سورة القمر (٢١ ـ ٢٢)

بالأرض، فتهلكهم، فيصبحون ﴿كَأَنَّهِم أَعْجَازُ نَخْلَ مُنْقَعِرِ﴾؛ أي: كَأَنَّ جَئْنُهُم بعد هلاكهم مثل جذوع النخل الخاوي الذي اقتلعتْه<sup>(١)</sup> الريح فسقط على الأرض؛ فما أهون الخلق على الله إذا عَصَوْا أمرَه!

﴿٢١﴾ ﴿فكيف كان عذابي ونُذُرِ؟: كان والله العذاب الأليم والنّذارة التي ما أبقت لأحدٍ عليه حجة.

﴿ ٢٢﴾ ﴿ ولقد يَسَّرْنا القرآن للذُخُر فهل من مُذَكِرٍ : كرَّر تعالى ذٰلك رحمة بعباده وعناية بهم؛ حيث دعاهم إلى ما يصلِحُ دنياهم وأخراهم.

لَا كَذَبَتْ تَمُودُ بِالنَّذُرِ شَ فَقَالُوْ أَبْشَرُ مِنَّا وَحِدًا نَنْبَعُهُ إِنَّا إِذَا لَغِي صَلَالٍ وَسُعُرٍ أَنَ أَهْلِنَى اللَّذِكُرُ عَلَيْهِ مِنْ الْكُذَابُ الأَثْثَرُ أَنَ أَشَرُ اللَّهُ اللَّذُكُرُ عَلَيْهِ مِنْ الْكُذَابُ الأَثْثَرُ أَنَ إِذَا اللَّذُرُ عَلَيْهِ مِنْ الْكُذَابُ الأَثْثَرُ أَنَ إِذَا اللَّذُرُ عَلَيْهِ مِنْ الْكُذَابُ الأَثْرُ أَنَ إِذَا اللَّذُرُ عَلَيْهِ مِنْ الْكُذَابُ الأَثْدُرُ أَنَ إِذَا اللَّذُرُ عَلَيْهِ مِنْ الْكُذَابُ الأَثْرُ أَنَ إِذَا اللَّذُرُ عَلَيْهِ مَنْ الْكُذَابُ الأَثْدُرُ أَنَ إِنَّا مُرْسِلُوا النَّاذَةِ فَنْنَهُ لَيْهُمُ قَاتَوْتَعَبْمُ وَاصَطَعْرُ أَنَ وَنَيْتَهُمُ أَنَّ الْمَاةَ فِسَمَةُ بَيْبَهُمْ عَاذَهُمُ مَاتَوْتُهُمْ وَاصَطَعْرُ أَنْ المَاة فِسَمَةُ بَيْبَهُمْ عَاذَوْنَ عَنَامَ أَنْ الْنَاءَة فَسَمَةُ اللَّذَي اللَّهُ عَنْمَارُ مِنْ الْكُذَابُ الأَثْوَرُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَنَاتُهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْعَرُ اللَّهُ عَنْعَالُ اللَّاتَة وَاللَّهُ عَنْهُمُ عَذَي عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْعَمُ أَنْ الْمَاءَ اللَّهُ عَامَةُ عَلَيْهُمْ عَنْ عَمَالُ عَائَةُ مُنْ عَالَةًا عَلَيْهُمْ فَتَوَعَيْبَةُ مُنَا عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْتُولُ الْعُرُولُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّذَانُ عَالَيْنُولُ الْعَنْ الْنَ الْعَنْ الْعَنْ عَنْهُمُ اللَّا عَلَيْهُمُ اللَّذُولُ الْمَالَةُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّا عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَنْ الْعَنْ الْنَا عَالَيْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْ مَالَةُ الْعَنْ الْنَا عَالَيْ عَلَيْ الْنُ الْعَنْ اللَّهُ عَالَةُ الْعَنْ الْ اللَّا عَالَةُ عَالَيْ الْعَنْ الْنَا عَلَيْ عَالَهُ اللَهُ الْعَنْ عَالَةُ الْعَالُ الْعَالُ عَلَيْهُ عَنْتُنَةُ عَائُولُ الْتَنْتُ عَلَيْ عَلَى الْحُمَانُ عَالَةُ عَالَهُ عَلَيْ الْنَا عَالَهُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ عَلَى الْعَالَةُ عَلَيْ عَائُونُ الْعَالُ الْعَنْوا عَالَيْنُ الْعَنْ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُولُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَامَا الْعَالَهُ عَلَيْ الْعَالُ الْعَالُولُ اللَهُ اللَّهُ الْعَالُولُ الْعَالُهُ الْعَالُولُ الْعَالُ الْعُ الْعَالُولُ الْعَالُولُ الْعَالُولُ الْعَالُولُ الْعَالُولُنُولُ الْعَالُ الْعَالُولُ الْعَالُولُ الْعَالُولُ الْ الْعَ

﴿ ٢٣﴾ أي: ﴿كذّبت ثمودُ : وهم القبيلة المعروفة المشهورة في أرض الحِجْر نبيَّهم صالحاً عليه السلام حين دعاهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وأنذرهم العقاب إنْ هم خالفوه.

٤٢٤ فكذّبوه واستكبروا عليه وقالوا كبرا وتيها: ﴿أبشرا مِنًا واحداً نَتَبِعُهُ؟ أي: كيف نتَّبع بشراً لا مَلَكاً، منًا لا من غيرنا ممَّن هو أكبر عند الناس منًا، ومع ذلك؛ فهو شخصٌ واحدٌ. ﴿إِنَّا إِذَاكَ؟ أي: إن اتَّبعناه وهو في لهذه<sup>(٢)</sup> الحالة ﴿لفي ضلال وسُعُرِك؟ أي: [إنّا] لضالُون أشقياء. ولهذا الكلام من ضلالهم وشقائهم؟ فإنهم أيفوا أن يَتَبِعوا رسولاً من البشر، ولم يأنفوا أن يكونوا عابدين للشجر والحجر والصُور.

(۱) فى (ب): «أصابته».
 (۲) فى (ب): «وهو بهذه».

ولَكنَّ اللَّه يَمُنُ على مَنْ يشاءُ من عبادِه﴾: فالرسل مَنَّ اللَّه عليهم بصفاتٍ وأخلاق وكمالاتٍ بها صلحوا لرسالات ربَّهم والاختصاص بوحيه، ومن رحمته وحكمته أن كانوا من البشر؛ فلو كانوا من الملائكة؛ لم يمكن البشر أن يتلقَّوا عنهم، ولو جعلَهم من الملائكة؛ لعاجل المكذَّبين لهم بالعقاب العاجل. والمقصود من هذا<sup>(٢)</sup> الكلام الصادر من ثمود لنبيَّهم صالح تكذيبه، ولهذا حكموا عليه بهذا الحكم الجائر، فقالوا: ﴿بل هو كذَّابٌ أَشِرَ﴾؛ أي: كثير الكذب والشرًا فقبَّحهم اللَّه ما أسفه أحلامهم وأظلمهم وأشدَّهم مقابلةً للصادقين الناصحين بالخطاب الشنيع.

F سورة القمر: (۲۷ ـ ٤٠)

۱۷٤۸

(۱) في (ب): «بهذا».

٢٧ لا جرم عاقبهم الله حين اشتد طغيانهم، فأرسل الله الناقة التي هي من أكبر النعم عليهم آية من آيات الله ونعمة؛ يحلبونَ من ذرًها<sup>(٢)</sup> ما يكفيهم أجمعين، أكبر النعم عليهم آية من آيات الله ونعمة؛ يحلبونَ من ذرًها<sup>(٢)</sup> ما يكفيهم أجمعين، فنتنة لهم»؛ أي: اختباراً منه لهم وامتحاناً، فوارتَقِبْهم واضطَبِر»؛ أي: اصبر على دعوتك إيًاهم وارتقب ما يحلُّ بهم، أو ارتقب هل يؤمنون أو يكفُرون.

﴿٢٨﴾ ﴿ونبَنْهُم أَنَّ الماءَ قسمةُ بينهم﴾؛ أي: وأخبرهم أنَّ الماء؛ أي: موردهم الذي يستعذبونه، قسمةٌ بينهم وبين الناقة، لها شِرْبُ يوم ولهم شِرْبُ يوم آخر معلوم. ﴿كُلُّ شِرْبٍ مُحْتَضَرٌ﴾؛ أي: يحضره من كان قسمته، ويُحْظَر على من ليس بقسمة له.

٢٩ فنادوا صاحبتهم»: الذي باشر عقرها، الذي هو أشقى القبيلة، فنعاطى»؛ أي: انقاد لما أمروه به من عقرها، فنعقر».

• ٣٠ - ٣٢ ﴿فكيف كان عذابي ونُذُرِ : كان أشدً عذاب، أرسل الله عليهم صيحة ورجفة أهلكتهم عن آخرهم، ونجَّى الله صالحاً ومَن آمن معه، ﴿ولقد يَسَرُنا القرآنَ للذِّكْر فهل من مُدَّكِرٍ .

﴿ كَذَبَتَ قَوْمُ لُولِطٍ بِالنَّذُرِ ﴾ إِنَّا أَرْسَلَنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَا مَالَ لُولِطْ نَجَيْنَهُم بِسَحَرٍ ﴾ نِعْمَةً قِنَ عِندِنَا كَذَلِكَ نَحَزِى مَن شَكَرَ ﴾ وَلَقَدْ أَنْدَرُهُم بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ ﴾ وَلَقَدْ زَوَدُوهُ عَن مَتَيْفِهِ، فَطَمَسَنَا أَعْبُنَهُمْ فَذُوقُوْ عَلَىكِ وَنُذُرِ ﴾ وَلَقَدَ أَنذَرُهُم بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ ﴾ وَلَقَدْ زَوَدُوهُ عَن عَذَبِهِ وَلُنُدُرٍ ﴾ وَلَقَدْ يَمَرَنا الفَرْءَانَ لِلذِّرْبِ فَهَلَ مِن تُذَكِرِ ﴾ ؟

٣٣ - ٤٠ أي: ﴿كذَّبت قومُ لوط؟: لوطاً عليه السلام حين دماهم إلى

(٢) في (ب): «ضرعها».

سورة القمر (٤١ ـ ٤٣)

عبادة الله وحده لا شريك له ونهاهم عن الشرك والفاحشة التي ما سبقهم بها أحد من العالمين، فكذَّبوه واستمرُّوا على شركهم وقبائحهم، حتى إنَّ الملائكة الذين جاؤوه بصورة أضياف، حين سمع بهم قومُه؛ جاؤوا مسرعين يريدون إيقاع الفاحشة فيهم لعنهم الله وقبَّحهم وراودوه عنهم، فأمر الله جبريل عليه السلام، فطمس أعينهم بجناحه، وأنذرهم نبيُّهم بطشة الله وعقوبته، ﴿فتمارَوا بِالنَّذُرِهُ، ﴿ولقد صبَّحهم بُكرةً عذابٌ مستقرَّهُ : قلب الله عليهم ديارهم، وجعل أسفلها أعلاها، وتتبَّعهم بحجارة من سِجيل منضودٍ مسوَّمة عند ربَّك للمسرفين، ونجَى الله لوطاً وأهله من الكرب العظيم؛ جزاء لهم على شكرهم لربُّهم وعبادته وحدَه لا شريك له.

أُوَلَقَدْ جَانَهُ عَالَ فَرْعَوْنَ النَّذُرُ (`` () كَذَبُولْ بِتَابَعْنَا كُلِّهَا فَأَخْذَنَعُ آخَذَ عَزِيزِ مُغْنَدِهٍ () آكْفَلْأَنْدُ
 إَجَرُ فِنْ أُوْلَتِهِكُو أَثَر لَكُمْ بَكَرَةَةً فِ النَّذِيرُ () آثَرَ يَفُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ شُنَمِرٌ () سَبْتَهَمُ لَلْمَعْهُ
 إِنَّهُ فَنْ أُوْلَتِهِكُو أَثَر لَكُمْ بَكَرَةَةً فِ النَّذِيرُ () آثَر يَفُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ شُنَمِرٌ () سَبْتَهَمُ لَلْمَعْهُ
 وَبُوَلُونَ اللَّبُرُ فَنْ أُوْلَتِهِكُو أَثَر لَكُمْ بَكَرَاعَةً فو النَّذِيرُ () آثَمَ يَعْرُونَ اللَّبُرُ فَ النَّبُرُ اللَّهُ مَوْمِعُهُمْ وَالسَاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ () إِنَّ الْنَجْرِمِينَ فِ صَنَكُلُ وَشَعْرُ
 وَبُعْرُونَ اللَّبُرُ اللَّذَكُرُ اللَّعَمْ يَعْدَمُ وَالسَاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ () إِنَّ الْنَجْرِمِينَ فِ صَنَكُلُ وَشَعْرُ
 وَمُعْرُونَ اللَّبُرُ اللَّبُرُ فَ النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَ سَعَرَ () إِنَا كُلَّ مَعْهُ خَلَقَتُهُ بِعَدَمُ وَاتَتُو وَمَا اللَهُ وَعُمْهُمُ وَالْتَاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ اللَّهُ عَذِي اللَّعْرَمِينَ فِ صَنَكُلُو وَمُعْمُ وَالَهُ وَعُوهُوهُ اللَّذُكُرُ اللَّكُذُبُولُ يَعْذَبُونُ اللَّهُمُ مَعْهُمُ مَعْهُمُ مُعَتَى اللَّعَذِي أَنْ أَعْذَبُنُ اللَّذَي عَنْ عَنْ اللَهُ عَذَى اللَّهُ مُولَى اللَهُ الْعَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْنُ مَعْهُمُ مُعَتَى اللَّهُ مُولُولُهُ مَعْهُمُ مُعَتَى فَ النَاعَةُ الْعَنْ الْمُ اللَّهُ مُولُولُولُولُولُولُولُولُكُمُ اللَّهُ اللَّعْنَ مَعْنَ عَنْ عَنْ مَنْ عَنْهُ مُعْمَا مِنْ اللْعُنْتُ الْعُنْهُ الْعَنْ الْنُولُولُ مُنْعَالَا اللَهُ عَلَى الْنَالُولُولُولُولُولُولُهُ عَامَ اللَّهُ مُعْتَى اللَعْذَي الْنُولُولُولُولُهُ مُنْ عَامَةُ مُولُولُولُولُكُمُ مُولُولُهُ عَائَةُ عُنْ عَائَدُولُ وَعَنْهُ الْعَنْهُ الْعَنْ عَالَةُ مُعْتَى الْعُنْتُ الْعَنْهُ الْعُنْعُنَا الْنَعْنَ الْعُنْتُ مُ اللَكُونَ مُ مُنْ أَنَا اللَهُ الْعُنُولُ مُنْ مُنْ الْعُنَا مُ مَنْ عَنْهُ الْنُولُولُ مَنْ عُولُولُولُولُولُولُولُ عَنْ مُنْ مُنْ الْعُنْهُ مُعْتَ مُنْتُ مُ الْعُنْهُ إِنَا اللَهُ مُولُولُ مُنْ الْعُنَا عُنَا مُ اللَهُ مُنْ الْعُنْتُ مُ اللَهُ مُنْ مُولُولُنَا عُنَا الْنُولُ مَا اللَهُ مُولُولُ مُنْ اللَهُ مُولُولُولُ

٤٢ - ٤٢ أي: ﴿ولقد جاء آلَ فرعونَ ؟ أي: فرعون وقومه، ﴿النَّذُرُ : فأرسل الله إليهم موسى الكليم، وأيَّده بالآيات البيِّنات والمعجزات الباهرات<sup>(٢)</sup>، وأشهدهم من العبر ما لم يشهد غيرهم<sup>(٣)</sup>، فكذَّبوا بآيات الله كلَّها، فأخذهم أخذَ عزيزٍ مقتدرٍ، فأغرقه وجنوده في اليمٍ.

٢٣﴾ والمراد من ذِكر هٰذه القصص تحذير الناس والمكذّبين لمحمد ﷺ، ولهٰذا قال: ﴿أَكَفَّارُكم خيرٌ من أُولْئكم﴾؛ أي: أهؤلاء الذين كذّبوا أفضل الرسل خيرٌ من أولٰئك<sup>(٤)</sup> المكذّبين الذين ذكر الله هلاكَهم وما جرى عليهم؟ فإن كانوا

- (١) في (1): إلى آخر السورة. وفي (ب) ذكرت الآيات إلى نهاية السورة.
  - (٢) في (ب): «بالآيات الباهرات والمعجزات القاهرات».
- (٣) في (ب): «ما لم يشهد عليهم أحداً غيرهم». (٤) في (ب): «هؤلام».

FOR QUR سورة القمر (٤٤ ـ ٤٩)

خيراً منهم؛ أمكن أن يَنجوا من العذاب ولم يصبهم ما أصاب أولنك الأشرار، وليس الأمر كذلك؛ فإنَّهم إن لم يكونوا شرًا منهم؛ فليسوا بخير منهم. ﴿أَم لكم بَرَآءَةٌ في الزُّبُرِهُ؛ أي: أم أعطاكم الله عهداً وميثاقاً في الكتب التي أنزلها على الأنبياء، فتعتقدون حينئذ أنَّكم الناجون بأخبار الله ووعده؟! وهذا غير واقع، بل غير ممكن عقلاً وشرعاً أن تُكتب براءتهم في الكتب الإلهية المتضمَّنة للعدل والحكمة؛ فليس من الحكمة نجاة أمثال هؤلاء المعاندين المكذِّبين لأفضل الرسل وأكرمهم على الله.

٤٤﴾ فلم يبق إلاً أن يكون بهم قوَّة ينتصرون بها، فأخبر تعالى أنهم يقولون:
فنحن جميعٌ منتصرٌ

٤٥﴾ قال تعالى مبيناً لضعفهم وأنهم مهزومون: ﴿سِيْهَزَمُ الجمعُ ويولُون الدُّبُرَ﴾: فوقع كما أخبر؛ هزم الله جمعهم الأكبر يوم بدرٍ، وقُتلت صناديدُهم وكبراؤهم، فأذلُوا<sup>(١)</sup>، ونصر الله دينه ونبيَّه وحزبه المؤمنين.

٤٦﴾ ومع ذلك؛ فلهم موعدً يجمع به أولهم وآخرهم ومن أصيب في الدُنيا منهم ومن متع بلذاته، ولهذا قال: ﴿بل الساعةُ موعدُهم﴾: الذي يجازون به ويؤخذ منهم الحقَّ بالقسط، ﴿والساعةُ أدهى وأمرُّ﴾؛ أي: أعظم وأشقً وأكبر من كلِّ ما يتوهَّم أو يدور في الخيال<sup>(٢)</sup>.

٤٧﴾ ﴿إِنَّ المجرمينَ﴾؛ أي: الذين أكثروا من فعل الجرائم، وهي الذئوب العظيمة؛ من الشرك وغيره من المعاصي ﴿في ضلال وسُعُرٍهُ؛ أي: هم ضالُون في الدُنيا، ضُلَالٌ عن العلم وضُلَالٌ عن العمل الذي ينجيهم من العذاب، ويوم القيامة في العذاب الأليم والنار التي تستعر بهم وتشتعل في أجسامهم حتى تبلغ أفئدتهم.

٤٨﴾ ﴿يوم يُسْحَبون في النار على وجوهِهِمَ»: التي هي أشرف ما بهم من الأعضاء، وألمها أشدً من [ألَم] غيرها، فيُهانون بذلك ويُخْزَون، ويقال لهم: ﴿ذوقوا مَسَّ سَقَرَهُ؛ أي: ذوقوا ألم النار وأسفها وغيظها ولهبها.

٤٩﴾ ﴿إنَّا كلَّ شيءٍ خَلَقْناه بقدر؟: ولهذا شاملٌ للمخلوقات والعوالم العلويَّة والسفليَّة؛ إنَّ اللّه تعالى وحدَه خلَقَها، لا خالق لها سواه، ولا مشارك له في

(1) في (ب): «وقتل من صناديدهم وكبرائهم ما ذلُوا بِه».

(۲) فى (ب): «بالبال».

سورة القمر (٥٠ ـ ٥٥)

خلقه<sup>(۱)</sup>، وخلقها بقضاء سبق به علمُه وجرى به قلمُه بوقتها ومقدارها، وجميع ما اشتملت عليه من الأوصاف.

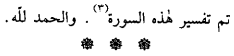
••• ﴾ وذلك على الله يسيرً؛ فلهذا قال: ﴿وما أمرُنا إلّا واحدةً كلمح بالبصر ﴾: فإذا أراد شيئاً؛ قال له: كن فيكونُ؛ كما أراد؛ كلمح البصر؛ من غير ممانعة ولا صعوبة.

﴿ ٥ ﴾ ﴿ ولقد أَهْلَكْنا أَشياعَكم ﴾: من الأمم السابقين، الذين عملوا كما عملتُم وكذَّبوا كما كذَّبتم، ﴿فهل من مُدَّكِرٍ ﴾؛ أي: متذكَّر يعلم أن سنَّة الله في الأولين والآخرين واحدةٌ، وأن حكمتَه كما اقتضت إهلاك أولنك الأشرار فإنَّ هٰؤلاء مثلهم، ولا فرق بين الفريقين.

٥٢٥ له فوكلَّ شيء فعلوه في الزُّبر له؛ أي: كل ما فعلوه من خيرٍ وشرَّ مكتوبٌ عليهم في الكتب القدريَّة.

(٥٣) (وكلُّ صغير وكبير مُسْتَطَرٌ)؛ أي: مسطَّرٌ مكتوبٌ، ولهذه حقيقة القضاء والقدر، وأنَّ جميع الأُشياء كلها قد علمها الله تعالى وسطرها عنده في اللوح المحفوظ؛ فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن؛ فما أصاب الإنسان لم يكن ليخطِئَه، وما أخطأه لم يكن ليصيبَه.

٤٥ .. ٥٥ (إنَّ المتَّقين): لله بفعل أوامره وترك نواهيه، الذين اتَّقوا الشرك والكبائر والصغائر (في جناتٍ ونَهَرٍ)؛ أي: في جنات النعيم، التي فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر؛ من الأشجار اليانعة، والأنهار الجارية، والقصور الرفيعة، والمنازل الأنيقة، والمآكل والمشارب اللذيذة، والحور الحسان، والروضات البهية في الجنان، ورضا<sup>(٢)</sup> الملك الديَّان والفوز بقربه، ولهذا والدينان، ولما الملك الديَّان والفوز بقربه، ولهذا من كرات ولا ذمن من الأشجار اليانعة، والأنهار الحارية، والقصور الرفيعة، والمنازل الأنيقة، والمآكل والمشارب اللذيذة، والحور الحسان، والروضات البهية في الجنان، ورضا<sup>(٢)</sup> الملك الديَّان والفوز بقربه، ولهذا والدينان، ورضا<sup>(٢)</sup> الملك الديَّان والفوز بقربه، ولهذا من كرامته وجوده ويمدُّهم به من إحسانه ومنَّنه! جعلنا الله منهم، ولا حرمنا خير من كرامته وجوده ويمدُّهم به من إحسانه ومنَّنه!



- - (٣) في (ب): «تم تفسير سورة اقتربت».

(1)

سورة الرحمن (٢ \_ ٦)

تفسير سورة الرحمن وهي مكية

ينسب أتقو الأكني ألتصير

﴿ الرَّحْنَنُ ۞ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ خَلَقَ ٱلإِنسَنَ ۞ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ الشَّمْسُ وَالْفَمَرُ بِمُسْبَانٍ ۞ وَالنَّجْمُ وَالشَّجُرُ يَسْجُدَانٍ ۞ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَات ۞ أَلَ تَطْغَوَّا فِ ٱلْمِيزَانِ ۞ وَأَقِيمُوا ٱلْوَزَنَ بِالْفِسَطِ وَلَا تُخْشِرُوا ٱلْمِيزَانَ ۞ وَٱلأَرْضَ وَضَعَهَا الأَنَاءِ ۞ فِيهَا فَنكِهَةٌ وَٱلنَّخْلُ ذَاتُ ٱلأَكْمَاءِ ۞ وَتَلْتَتُ ذُو ٱلْعَمَّفِ وَٱلرَّعَانُ ۞ فَإِنّ

(١) هذه السورة الكريمة الجليلة افتتحها باسمه الرحمن، الدال على سعة رحمته وعموم إحسانه وجزيل برّه وواسع فضله، ثم ذَكَرَ ما يدلُ على رحمته وأثرها الذي أوصله الله إلى عباده من النعم الدينيَّة والدنيويَّة والأخرويَّة، وبعد كل جنس ونوع من نعمه ينبه الثقلين لشكره ويقول: ﴿فبأيِّ آلاء ربّكما تكذَّبان﴾.

٢﴾ فذكر أنه: ﴿علم القرآن﴾؛ أي: علَّم عباده ألفاظه ومعانيه ويسَّرها على عباده، وهذا أعظم منَّة ورحمة رحم بها العباد، حيث أنزل عليهم قرآناً عربياً بأحسن الألفاظ وأوضح المعاني<sup>(١)</sup>، مشتمل على كلُّ خير، زاجرٌ عن كلُّ شرً.

♦٣ - ٤ ♦ ﴿خلق الإنسان﴾: في أحسن تقويم، كامل الأعضاء، مستوفى الأجزاء، محكم البناء، قد أتقن البارىء تعالى البديع خلقه أيَّ إتقان، وميَّزه على سائر الحيوانات بأن ﴿علَّمه البيانَ﴾؛ أي: التبيين عمًا في ضميره. وهذا شامل للتعليم النُطقيَ والتعليم الخطِّيُ؛ فالبيان الذي ميَّز الله به الآدميَّ على غيره من أجل نعمه وأكبرها عليه.

(٥) ﴿الشمسُ والقمرُ بحُسْبانِ؟؛ أي: خلق الله الشمس والقمر وسخَّرهما يجريان بحساب مقنَّن وتقدير مقدَّر رحمةَ بالعباد وعنايةَ بهم، وليقوم بذلك من مصالحهم ما يقوم، وليعرفوا عدد السنين والحساب.

٢﴾ ﴿والنجم والشجر يُسجُدانَ؟؛ أي: نجوم السماء وأشجار الأرض تعرفُ

(١) في (ب): «وأحسن تفسير».

1001

سورة الرحمن (٧ ـ ١٢) 🐻

ربَّها وتسجُد له وتطيع وتخضع<sup>(۱)</sup> وتنقاد لما سخَّرها له من مصالح عباده ومنافعهم. **(**۷ ـ ۸) ﴿والسماء رفعها﴾: سقفاً للمخلوقات الأرضيَّة، ﴿ووضع﴾ [اللَّه] ﴿الميزان﴾؛ أي: العدل بين العباد في الأقوال والأفعال، وليس المراد به الميزان المعروف وحده، بل هو كما ذكرنا؛ يدخل فيه الميزان المعروف والمكيال الذي تُكال به الأشياء والمقادير والمساحات التي تُضبَط بها المجهولات والحقائق التي يُفْصَل بها بين المخلوقات ويُقام بها العدل بينهم، ولهذا قال: ﴿أَلَّا تَطْعَوْا فِي الميزان﴾؛ أي: أنزل الله الميزان لئلاً تتجاوزوا الحدَّ في الميزان؛ فإنَّ الأمر لو كان يرجع إلى عقولكم وآرائكم؛ لحصل من الخلل ما الله به عليم، ولفسدت

﴿ ١٠﴾ ﴿ والأرضَ وضعها ﴾: الله على ما كانت عليه من الكثافة والاستقرار واختلاف أوصافها وأحوالها ﴿للأنام》؛ أي: للخلق؛ لكي يستقرُوا عليها، وتكون لهم مهاداً وفراشاً، يبنون بها ويحرُثون ويغرسون ويحفرون، ويسلكون سُبُلَها فجاجاً، وينتفعون بمعادنها، وجميع ما فيها مما تدعو إليه حاجتهم بل ضرورتهم.

ثم ذكر ما فيها من الأقوات الضرورية، فقال:

(١١﴾ ﴿فيها فاكهةٌ ﴾: وهي<sup>(٢)</sup> جميع الأشجار التي تثمر الثمرات التي يتفكَّه بها العبادُ من العنب والتين والرمان والتُفاح وغير ذٰلك، ﴿والتَخْلُ ذاتُ الأكمامَ ﴾؛ أي : ذات الوعاء الذي ينفلق عن القِنوان التي تَخُرُجُ شيئاً فشيئاً حتى تتمَّ فتكون قوتاً يدًخر ويؤكل<sup>(٢)</sup> ويتزوَّد منه المقيم والمسافر وفاكهة لذيذةَ من أحسن الفواكه.

﴿١٢﴾ ﴿والحبُّ ذو العصفِ﴾؛ أي: ذو الساق الذي يُداس فينتفع بتبنه للأنعام وغيرها، ويدخل في ذلك حبُّ البُرُ والشعير والذُّرة والأرز والدخن وغير ذلك، ﴿والريحانُ﴾: يُحتمل أنَّ المراد به<sup>(٤)</sup> جميع الأرزاق التي يأكلها الآدميُّون، فيكون هٰذا من باب عطف العامً على الخاصُ، ويكون الله [تعالى] قد امتنَّ على عباده

- (1) في (ب): «وتخشع».
   (۲) في (ب): «وهو».
- (٣) في (ب): ايؤكل ويُدخرا.
  (٤) في (ب): المذلك.

بالقوت والرزق عموماً وخصوصاً. **ويُحتمل** أنَّ المراد بالريحان الريحان المعروف، وأنَّ الله امتنَّ على عباده بما يسَّره في الأرض من أنواع الروائح الطيبة والمشامً الفاخرة التي تسرُّ الأرواح وتنشرح لها النفوس.

(١٣) ولما ذَكَرَ جملةً كثيرةً من نعمه التي تشاهد بالأبصار والبصائر، وكان الخطابُ للنُّقلين الجن والإنس؛ قررهم تعالى بنعمه، فقال: ﴿فبأَيِّ آلاءِ ربِّكما تكذِّبانِ﴾؛ أي: فبأيِّ نعم الله الدينيَّة والدنيويَّة تكذِّبان؟ وما أحسن جواب الجن حين تلا عليهم النبيُ ﷺ هذه السورة؛ فكلَّما مرَّ بقوله: ﴿فبأَيِّ آلاءِ ربِّكما تكذِّبانَ﴾؛ قالوا<sup>(٢)</sup>: ولا بشيء من آلائك ربنا نكذُبُ؛ فلك الحمد<sup>(٢)</sup>. فهكذا<sup>(٣)</sup> ينبغي للعبد إذا تليت عليه نعم الله وآلاؤه أن يُقِرَّ بها ويشكر ويحمد الله عليها. ثم قال تعالى:

﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِن صَلْصَـٰلٍ كَالْفَخَارِ ۞ وَخَلَقَ ٱلْحَكَآنَ مِن مَارِجٍ مِّن نَّارٍ ۞ فَبِأَيِّ ءَالَاءِ رَيِّكُمَا تُكَذِبَانِ ۞ ﴾.

(٤٤) ولهذا من نعمه تعالى على عباده؛ حيث أراهم من آثار قدرته وبديع صنعته أن (حَلَقَ) أبا (الإنسان)، وهو آدم عليه السلام، (من صلصال كالفخَّارِ)؛ أي: من طين مبلول، قد أحكم بلَّه وأتقن، حتى جفٌ فصار له صلصلةً وصوتٌ يشبه صوت الفخَّار، وهو الطين المشوئي<sup>(٤)</sup>.

(١٩) ( وخلق الجانَة؛ أي: أبا الجنَّ، وهو إبليس لعنه الله<sup>(٥)</sup> (من مارج من أبرة) ( عن أبي: من لهب النار الصافي، أو الذي قد خالطه الدخان. ولهذا يدلُّ على شرف عنصر الآدميِّ المخلوق من الطين والتراب، الذي هو محل الرزانة والثقل والمنافع؛ بخلاف عنصر الجانَّ، وهو النار، التي هي محلُّ الخفَّة والطيش والشرَّ والفساد.

- فى (ب): "فما مرَّ بقوله: ﴿فَبَأَيُّ آلاء ربكما تكذبانَ إلَّا قالوا».
- (٢) أخرجه الترمذي (٣٢٩١)، والحاكم (٢/ ٤٧٣) وصححه ووافقه الذهبي، وحسنه الألباني في «السلسلة الصحيحة» (٢١٥٠).
  - (٣) في (ب): «فهذا الذي».
  - (٤) في (ب): «صوت الفخار الذي طبخ على النار».
    - (٥) في (ب): «وهو إبليس اللعين».

سورة الرحمن (١٦ ـ ٢٥)) 🗏

(١٦) ولما بيَّن خَلْقَ النَّقَلَين ومادة ذَلك<sup>(١)</sup>، وكان ذَلك مِنَّة منه تعالى عليهم<sup>(٢)</sup>؛ قال: ﴿فبأيَ آلاءِ ربْكما تكذُبانِ؟!

﴿رَبُّ ٱلشَّرِقِيْنِ وَرَبُّ ٱلْمَوْبَيْنِ ٢ فَيَأَيَ ءَالَآ مِرْتِكُمَا نُكَذِّبَانِ ٢ ٢

الكواكب ١٨ أي: هو تعالى ربّ كلّ ما أشرقت عليه الشمس والقمر والكواكب النيّرة، وكلّ ما غربت عليه، وكلّ ما كانا فيه؛ فالجميع تحت<sup>(٣)</sup> تدبيره وربوبيته، وثنّاهما هنا باعتبار مشارقها شتاء وصيفاً. والله أعلم<sup>(٤)</sup>.

مَرَجَ ٱلْبَحَرَّيْنِ يَلْنَيْبَانِ ۞ يَنْتَهُمَا بَرْنَجٌ لَا يَبْنِيَانِ ۞ فَبِأَيْ ،َالَآهِ رَبِّكْمَا تُكَذِبَانِ ۞ بَحْرُجُ مِنْهُمَا ٱلْنُوْلُوُ وَالْمَرْبَاتُ ۞ فَبِأَيْ ءَالَآهِ رَبِّكْمَا تُكَذِبَانِ ۞ ﴾.

(١٩) ـ ٢٣ المراد بالبحرين: البحر العذب والبحر المالح؛ فهما يلتقيان حكاهما]، فيصبُ العذب في البحر المالح ويختلطان ويمتزجان، ولكنَّ الله تعالى جعل بينهما برزخاً من الأرض، حتى لا يبغي أحدهما على الآخر، ويحصُلَ النفع بكلُ منهما؛ فالعذب منه يشربون وتشرب أشجارهم وزروعهم وحروثهم، والملح به يطيبُ الهواء ويتولَّد الحوت والسمك واللؤلؤ والمرجان، ويكون مستقرًا مسخراً للسفن والمراكب، ولهذا قال:

﴿وَلَهُ ٱلْجَوَارِ ٱلْمُنْتَآتُ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَطْلِمِ ٢ فَبِلَّنِي مَالَاً. رَبِّكُمَا تُكَذِّبُنِ ٢ ﴾.

٤٢ ـ ٢٥ أي: وسخَّر تعالى لعباده السفن الجواري التي تمخرُ البحر وتشقُه بإذن الله، التي ينشئها الآدميون، فتكون من عِظَمِها وكبرها<sup>(٥)</sup> كالأعلام، وهي الجبال العظيمة، فيركبها الناس، ويحملون عليها أمتعتهم وأنواع تجاراتهم وغير ذلك ممّا تدعو إليه حاجتهم وضرورتهم، وقد حفظها حافظُ السماواتِ والأرض، وهذه من نعم الله الجليلة، وللمذا<sup>(٦)</sup> قال: ﴿فبأيَّ آلاء ربّكما تكذبان﴾؟!

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ٢ وَيَعْفَى وَجُهُ رَتِكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ٢ فَيَهَا وَالْآ وَرَيْكَا تَكْذِبَانِ ٢

- (1) في (ب): «ولما بين مادة الثقلين».
   (٢) في (ب): «على عباده».
  - (٣) في (ب): «وكلما غربت عليه فهي تحت».
- (٤) في (ب): «وثناهما هنا لإرادة العموم مشرقي الشمس شتاء وصيفاً ومغربها كذلك».
  - ٥) في (ب): «من كبرها وعظمها».
     (٦) في (ب): «فلذلك».

## اللورة الرحمن (٢٦ ـ ٣٠)

٢٦ - ٢٦ أي: كـل مَـن عـلـى الأرض مـن إنـس وجـن ودواب وسـانـر المخلوقات يفني [ويموت] ويبيد، ويبقى الحيُّ الذيِّ لا يموت، ﴿ذو الجلال والإكرام﴾؛ أي: ذو العظمة والكبرياء والمجد، الذي يعظّم ويبجُّل ويجلُّ لأجله، والإكرام الذي هو سعة الفضل والجود، الذي يكرم أولياءه وخواصٌ خلقه بأنواع الإكرام، الذي يكرمُه أولياؤه ويجلُّونه ويعظُمونه ويحبُّونه وينيبون إليه ويعبدونه. ﴿فَبَأَيُ آلاء رَبَّكُما تَكَذَّبَانِ﴾؟!

﴿ يَسْتَلْهُ مَن فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضُّ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي مَنْأَنِ ٢ فَلَيَّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ٢٠٠٠ ﴿ ٩٩ ـ ٣٠ أي: هو الغنيُّ بذاته عن جميع مخلوقاته، وهو واسعُ الجود والكرم، فكلُّ الخلق مفتقرون إليه، يسألونه جميع حوائجهم بحالهم ومقالهم، ولا يستغنون عنه طرفةَ عين ولا أقلَّ من ذٰلك، وهو تعالى ﴿كُلَّ يوم هو في شأنِ﴾: يغني فقيراً ويجبرُ كسيراً ويعطي قوماً، ويمنع آخرينَ، ويميتُ، ويُحيي، ويخفض، ويرفع (')، لا يشغلُه شأنٌ عن شأنٍ، ولا تَعَلِّطُه المسائل، ولا يبرِمُه إلحاح الملحين، ولا طول مسألةِ السائلين. فسبحان الكريم الوهَّاب، الذي عمَّت مواهبه أهل الأرض والسماواتِ، وعمَّ لطفه جميع الخلق في كلِّ الآنات واللحظات، وتعالى الذي لا يمنعه من الإعطاء<sup>(٢)</sup> معصيةُ العاصين ولا استغناءُ الفقراء الجاهلين به وبكرمِهِ.

ولهذه الشؤون التي أخبر أنَّه [تعالى] ﴿كُلُّ يوم هو في شأنٍ﴾: هي تقاديره وتدابيره التي قدَّرها في الأزل وقضاها، لا يزال تعالى يمضيها وينفذها في أوقاتها التي اقتضتها حكمته، وهي أحكامُه الدينيَّة التي هي الأمر والنهي، والقدريَّة التي يُجريها على عباده مدَّة مقامهم في هٰذه الدار، حتى إذا تمَّتْ هٰذه الخليقة، وأفناهم (٢) الله تعالى، وأراد أن ينفُذَ فيهم أحكام الجزاء ويريهم من عدله وفضله وكثرة إحسانه ما به يعرِفونه ويوحّدونه؛ نقل المكلِّفين من دار الابتلاء والامتحان إلى دار الحيوان، وفرغ حيَّنئذٍ لتنفيذ لهذه الأحكام التي جاء وقتُها، وهو المراد بقولِهِ:

﴿ سَنَغْرُغُ لَكُمْ أَيُّهُ النَّفَلَانِ ٢

- (٢) في (ب): «العطاء».
- في (ب): «ويرفع ويخفض». في (ب): «وأفني». (٣)

(1)



سورة الرحمن (۳۱ ـ ۳۲)) 🛯 🖉

٣١ ـ ٣٢ أي: سَنَفْرُغُ لحسابكم ومجازاتكم بأعمالكم التي عملتموها في دار الدُنيا.

﴿يَمَعْشَرَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمَ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَآنفُذُواً [لَا نَنفُذُونَ إِلَا بِسُلْطَنِنِ ٢﴾ فَبِأَي ءَالَاهِ رَبِّكُمَا تُكَذِبَانِ ﴾ [<sup>(1)</sup>.

﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلَا تَنتَمِرَانِ ﷺ فَبِأَيِّ ءَالَاتِ رَبِّكُما تُكَذِبَانِ ﷺ (\*\*\*).
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)
(\*\*)

﴿فَإِذَا انشَفَتِ السَّمَاءُ ثَكَانَتْ وَرْدَةُ كَالدِّهَـانِ ٢ فَيَا يَ مَالَاً وِ رَبِّكُمَا تُكَذِبَانِ ٢ فَيَوَيَهِدِ لَا يُسْتَلُ عَن ذَنْبِهِ، إِنسُ وَلَا جَكَانٌ ٢ فَيَا فَيَأْتِ مَالَاً وِ رَبِّحُمَا تُكَذِبَانِ ٢ بُعَرْفُ الْمُجْرِئُونَ بِسِبَنْهُمْ

- ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.
- (۲) في (ب): «منفذا أو مسلكاً».
  (۳) في (ب): «في ذلك الموقف العظيم».
  - (٤) ذكرت الآيات في ( أ ). ولم تذكر في (ب).
    - (٥) في (ب): «امتن عليهم فقال».

OR QURANIC THO مسورة الرحمن (۳۷ ـ ٤٥)

فَيُؤْخَذُ بِالنَّوْسِي وَالْأَهْدَاءِ ٢ فَإِنَّتِي مَالَآءِ رَبِّكُمَا تَكَذِّبَانِ ٢٠٠٠.

1404

(٣٧ - ٣٨) ﴿فَإِذَا انشقَّتِ السماءَ﴾؛ أي: يوم القيامة من الأهوال وكثرة البلبال وترادُف الأوجال، فانخسفت شمسُها وقمرُها، وانتثرت نجومُها؛ ﴿فكانتَ﴾: من شدَّة الخوفِ والانزعاج ﴿وردة كالدُّهانِ﴾؛ أي: كانت كالمهل والرصاص المذابِ ونحوه. ﴿فَبِأَيِّ آلاء ربُّكما تَكَذَّبانَ﴾؟!

(٣٩ ـ ٤٠) ﴿فيومئذ لا يُسأل عن ذنبه إنس ولا جانٌ»؛ أي: سؤال استعلام بما وقع؛ لأنّه تعالى عالم الغيب والشهادة والماضي والمستقبل، ويريد أن يجازي العباد بما علمه من أحوالهم، وقد جعل لأهل الخير والشرّ يوم القيامة علامات يُعرفون بها؛ كما قال تعالى: ﴿يومَ تَبْيَضٌ وجوهٌ وتَسْوَذُ وجوهٌ).

٤٢ ـ ٤٢ وقال هنا: ﴿يُعْرَفُ المجرمون بسيماهم فيؤخَذُ بالنواصي والأقدام فبأي آلاء ربّكما تكذّبان؟؛ أي: فيؤخذ بنواصي المجرمين وأقدامهم، فيُلْقَوْنَ في النار ويُسحبون إليها. وإنّما يسألهم تعالى سؤال توبيخ وتقرير بما وقع منهم، وهو أعلم به منهم، ولكنّه تعالى يريد أن تَظْهَرَ للخلق حجّته البالغة وحكمته الجليلة.

هَذِبِ جَهَنَّمُ ٱلَّتِى ثِكَذِبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَيَيْنَ حَمِيمٍ مَانِ ﴾ فَبِآَي مَالَاًهِ وَيَبْكَا تَكَذِبَانِ ﴾ .

٤٣ ـ ٤٥ أي: يقالُ للمكذَّبين بالوعد والوعيد حين تُسَعَّر الجحيم: ﴿ هٰذَهُ جَهنَّمُ التي يكذَّبُ بها المجرمونَ : فليهنهم تكذيبُهم بها، وليذوقوا من عذابها ونكالها وسعيرها وأغلالها ما هو جزاءً لهم على تكذيبُهم <sup>(٢)</sup>، يطوفون بين أطباق الجحيم ولهبها، ﴿ وبين حميم آنِ ؛ أي: ماء حارٌ جدًّا قد انتهى حرُّه، وزمهريرٍ قد اشتدَّ بردُه وقرُه. ﴿ فبأَيِّ آلاءٍ ربَّكَما تكذَّبُانِ؟!

ولما ذكر ما يُفعل بالمجرِّمين؛ ذكر جزاء المتَّقين الخائفين، فقال:

وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّدٍ جَنَّنَانِ ٢ فَإِنَّيْ مَالَاً، رَبِّكُمَا تُكَذِبَانِ ٢ أَذَرَانَا آفَنَانِ ٢ فَيَاتِ ، الآهِ رَبَّكُمَا تُكَذِبَانِ ٢ فِيهَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ ٢ فَيَ غَلَقٍ مَالَاً، رَبِّكُمَا تُكَذِبَانِ ٢ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِهَةٍ زَوْجَانِ

- (٢) في (ب): «ما هو جزاء لتكذيبهم».
- الآيات زيادة على النسختين.
- (٣) في النسختين: إلى آخر السورة.

سورة الرحمن (٤٦ ـ ٥٥) 🗑

(2) فَإِنَى مَالَةٍ رَبَيْكُمَا ثَكَذِبَانِ (2) مُتَكِوِنَ عَلَى فُرْشٍ بَطَابِنُهَا مِن إِسْتَمَوْ وَجَعَ الْجَنَّنَةِ دَانٍ (2) فَإِلَى مَالَةٍ رَبَيْكُمَا تُكَذِبَانِ (2) فِيهَنَ قَصِرَتُ الظَرْفِ لَتر بَطِينُهُنَ إِنسَ قَتِبَلَهُمْ وَلَا جَآنٌ (3) فَيأَى مَالَةٍ رَبَيْكُمَا تُكَذِبَانِ (2) فَيأَى مَالَةٍ رَبَيْكُمَا تُكَذِبَانِ (2) مَالَتُونُ تَاللَّهُ مَالَةٍ مَالَةٍ مَرَيْكُما تُكَذِبَانِ (2) مَالَتُونُ تَاللَمُونُ تَاللَمُ فَيَأَى مَالَةٍ مَنْ عَلَى مَالَةٍ مَنْ مَاللَهُ مَاللَهُ مَرْتُهُ مَاللَهُ مَالَةٍ مَنْ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَنْ مَاللَهُ مَنْ عَالَةٍ مَاللَهُ مَنْ عَالَةٍ مَاللَهُ مَنْ عَالَةٍ مَاللَهُ مَنْ عَلَى مَاللَهُ مَنْ عَلَى مَاللَهُ مَن مَاللَهُ مَنْ عَلَى مَاللَهُ مَنْ عَنْ عَنْدَى مَاللَهُ مَاللَهُ مَنْ عَمَا عَنْكَذِبَانِ (2) فَي فَيْمَا عَنْكَانِ (3) فَيْلَى مَاللَهُ مَنْ مَاللَهُ مَاللَهُ مَنْ عَلَى مَاللَهُ مَنْ عَلَى مَاللَهُ مَنْ عَلَى مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَاللَهُ مَنْ عَنْ عَنْ مَاللَهُ مَنْ عَنْعَ مَالَكُهُ مَدْيَا عَنْكَانِ (2) فَي فَيْلَى مَاللَهُ مَاللَهُ مَنْ عَنْ مَنْ عَمَى مُنْ عَنْعَانِ عَنْكَ عَلَى مَاللَهُ مَنْ عَنْكَمَ عُنْكَذَبَانِ (2) فَيْلَى عَالَة مَالَكُو مَنْ عَنْعَيْبُ مَاللَهُ مَنْهُ مَالَةً عَالَةً مَنْ عَنْكَ مَالَةً مَالَكُهُ مَنْ عَنْعَا عَنْكَ مَالَةً مَالَةً مَالَكُهُ مَنْتُونُ مَاللَهُ مَالَكُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَالَكُهُ مَنْكَمَ عَلَى عَالَةً مَالَكُهُ مَنْ عَلَى مَالَةً مَنْ مَالَةً مَالَكُ مَالَةً مَالَةً مَالَةً مَالَةً مَالَكُهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَالَكُ مَالَةً مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَنْتَكَذَبُ عَلَى مَنْ عَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مَنْتُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَاللَهُ مَالَكُ مَالَةً مَالَةًا مَالَةًا عَالَةً مَاللَهُ مَالَكُ مَالَهُ مَالَهُ عَالَةًا مَالَةً مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْتُ مَالَةًا مَالَةًا مَالَةً مَ مَالَ مَالَةُ مَالَكُونَ مَالَكُ مَالَهُ مَالَكُ مَالَةً مَالَكُ مَالَهُ مَ مَالَهُ مَالَهُ مَالَةًا مَالَةًا مَالَةًا مَالَهُ مَالَةًا مَا مَالَكُو مَالَكُهُ مَالَهُ مَالَكُو مَالَكُ مَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ

٤٦﴾ ـ ٤٧ ﴾ أي: وللذي خاف ربَّه وقيامه عليه، فترك ما نهى عنه، وفعل ما أمره به؛ له ﴿جنَّتانِ ﴾ من ذهب آنيتهما وحليتهما وبنيانهما وما فيهما، إحدى الجنتين جزاءً على ترك المنهيَّات، والأخرى على فعل الطَّاعات.

٤٩ ـ ٤٩ ﴾ ومن أوصاف تلك الجنتين أنّهما ﴿ذواتا أفنانِ ﴾؛ أي: فيهما من ألوان النّعيم المتنوّعة؛ نعيم الظاهر والباطن؛ ما لا عين رأت ولا أذنّ سمعت ولا خطرَ على قلب بشرٍ؛ أي: فيهما الأشجار الكثيرة الزاهرة، ذوات الغصون الناعمة، التي فيها الثمار اليانعة الكثيرة اللّذيذة.

٥٢٥ ـ ٥٣ وفيهما من كلّ فاكهة : من جميع أصناف الفواكه وزوجان : ب أي: صنفان؛ كلّ صنف له لَذَة ولون ليس للنوع الآخر.

٤٥ - ٥٥ (متكثين على فرش بطائِنُها من إستبرق): لهذه صفة فُرُش أهل (٤٠ - ٥٥ (٢٠٠٠) واستقرار وراحة الجنّة وجلوسهم عليها، وأنَّهم متَّكتُون عليها؛ أي: جلوسَ تمكُّن واستقرار وراحة الجنّة وجلوس الملوك على الأسرَّة، وتلك الفُرُش لا يعلم وصفَها وحسنَها إلَّا الله تعالى<sup>(١)</sup>، حتى إنَّ بطائنها التي تلي الأرض منها من إستبرق وهو أحسن الحرير

وأفخره؛ فكيف بظواهرها التي يباشرون<sup>(١)</sup>، ﴿وجنى الجنّتينِ دانِ»: الجنى هو الثمر المستوي؛ أي: وثمر هاتين الجنتين قريبُ التناول، ينالُه القائم والقاعدُ والمضطجع.

(٥٩ ـ ٥٩» ﴿فيهنَ قاصراتُ الطرفِ﴾؛ أي: قد قصرنَ طرفهنَ على أزواجهنَ من حسنهم وجمالهم وكمال محبتهنَ لهم، وقصرنَ أيضاً طرفَ أزواجهنَّ عليهنَّ من حسنهنَّ وجمالهنَ ولَذَةِ وصالهنَّ وشدًة محبَّتهنَّ، ﴿لم يطمثهنَ إِنسَ قبلَهم ولا جانَّه؛ أي: لم ينلهنَ أحدٌ قبلهم<sup>(٢)</sup> من الإنس والجنَّ، بل هنَّ أبكارٌ عربٌ متحبباتُ إلى أزواجهنَّ؛ بحسن التبعُّل والتغنُّج والملاحة والدَّلال، ولهذا قال: ﴿كَانِهنَّ الياقوت والمرجانَ»، وذَلك لصفائهنَّ وجمال منظرهنَّ وبهائهنَّ.

﴿٦٦ ـ ٦٦﴾ ﴿هل جزاءُ الإحسان إلاً الإحسان﴾؛ أي: هل جزاء مَن أحسن في عبادة الخالق، ونفع عبيدَه إلاً أن يُحسَنَ إليه بالثواب الجزيل والفوز الكبير والنعيم المقيم والعيش السليم؟ فهاتان الجنّتان العاليتان للمقرّبين.

(٣) حالية الما وآنيتهما جنَّتانِ : من فضَّة بنيانهما وحليتهما وآنيتهما (<sup>٣)</sup> وما فيهما لأصحاب اليمين، وتلك الجنتانِ (مدهامَّتانَ) ؛ أي : سوداوان من شدَّة الخضرة والريِّ<sup>(٤)</sup>، (فيهما عينان نَضَاختانِ) ؛ أي : فوَّارتان، (فيهما فاكهةً) : من الخضرة والريِّ الفواكه، وأخضُها النخل والرمان، اللذان فيهما من المنافع ما فيهما.

٧٠ - ٧٧ ﴿ فيهنَّ ؟ أي: في الجنات كلُها ﴿ خيراتٌ حسانً ؟ أي: خيرات الأخلاق حسان الأوجه، فجمعنَ بين جمال الظاهر والباطن وحسن الخَلْق والخُلَق. ﴿حورٌ مقصوراتٌ في الخيام ؟ أي: محبوسات في خيام اللؤلؤ، قد تهيأنَ وأعددنَ أنفسهنَّ لأزواجهنَّ، ولا ينفي ذلك خروجهنَّ في البساتين ورياض الجنة كما جرت العادةُ لبنات الملوك المخدَّرات الخَفِرات<sup>(٥)</sup>، ﴿لم يطمثهنَّ إنسٌ قبلهم ولا جانً. فبأيِّ آلاء ربّكما تكذَّبان ؟!

٧٦ ـ ٧٧ (متّكئين على رفرف خضر»؛ أي: أصحاب هاتين الجنتين متّكأهم على الرفرف الأخضر، وهي الفرش التي تحت<sup>(٢)</sup> المجالس العالية، التي قد رأدت على مجالسهم، فصار لها رفرفة من وراء مجالسهم؛ لزيادة البهاء وحسن زادت على مجالسهم.

(1) في (ب): «التي تلي بشرتهم».
 (1) في (ب): «لم ينلهن قبلهم أحد».
 (1) في (ب): «الخضرة التي هي أثر الرّي».
 (2) في (ب): «فوق».
 (2) في (ب): «فوق».

سورة الرحمن (٧٨)

المنظر، ﴿وعبقري حسانِ»: العبقري نسبة لكل منسوج نسجاً حسناً فاخراً، ولهذا وصفها بالحسن الشامل لحسن الصفة و [حسن] المنظر ونعومة الملمس وهاتان الجنتان دون الجنتين الأولَيين؛ كما نصَّ الله على ذلك بقوله: ﴿ومن دونِهِما جنَّتانِ»، وكما وصف الأوليين بعدَّة أوصاف لم يصِف به<sup>(۱)</sup> الأخريين، فقال في الأوليين: ﴿فيهما عينان تجريانِ»، وفي الأخريين: ﴿عينان نضَّاختانَ»: ومن خلك في الأخريين، وقال في الأوليين: ﴿فيهما من كلِّ فاكهةٍ زوجانِ»، وفي المعلوم الفرق بين الجارية والنضّاخة، وقال في الأوليين: ﴿فواتا أفنانِ»، ولم يقل خلك في الأخريين، وقال في الأوليين: ﴿فيهما من كلِّ فاكهةٍ زوجانِ»، وفي وقال في الأخريين، وقال في الأوليين: ﴿فيهما من كلِّ فاكهةٍ زوجانِ»، وفي وقال في الأوليين: فمتّكثين على فرش بطائنها من إستبرقٍ وجنى الجنّتين دانِ»، وقال في الأوليين: في وصف نسائهم وأزواجهم: ﴿فيهن قاصراتُ الطرفِ الم يقلُ ذلك في الأوليين في وصف نسائهم وأزواجهم: ﴿فيهن قاصراتُ الطرفِ الخرين)، وقال في الأوليين في وصف نسائهم وأزواجهم: وحور مقصوراتُ الطرفِ الم يقم في أنس قبلهم ولا جان]»، وفي الأخريين؛ وهل جزاء العارتُ الطرفِ الم يقلُ ذلك في الأوليين في وصف نسائهم وأزواجهم: ولم يقلُ ذلك في الأوليين في وصف نسائهم وأزواجهم: في قامراتُ الطرفِ معانِهُ، وقال في الأوليين في وصف نسائهم وأزواجهم: أوليه، العنوراتُ الول ولم يقلُ ذلك في الأوليين في وصف نسائهم وأزواجهم: أوليهن قاصراتُ الول ومريم معصوراتُ في الخيرين في وصف نسائهم وأزواجهم: أوليهن قاصراتُ الول وعمرين الم يطمئهن إنس قبلهم ولا جان]»، وفي الأخريين: أولي في أزالين على أولين ومرابُ في ومجرَّد تقديم الأولين على الأخريين يدلُ على فضلهما.

فبهذه الأوجه يُعْرَفُ فضلُ الأوليين على الأخريين، وأنهما معدَّتان للمقرَّبين من الأنبياء والصدِّيقين وخواصٌ عباد الله الصالحين، وأنَّ الأخريين معدَّتان لعموم المؤمنين. وفي كلُّ من الجنات المذكورات ما لا عينَّ رأتُ ولا أذنَّ سمعتُ ولا خطر على قلب بشر، وفيهنَّ ما تشتهيه الأنفسُ وتلذُّ الأعين، وأهلهنَّ في غاية الراحة والرضا والطمأنينة وحسن المأوى، حتى إنَّ كلَّ واحدِ منهم<sup>(٢)</sup> لا يرى أحداً أحسن حالاً منه ولا أعلى من نعيمِهِ الذي هو فيه.

﴿٧٨﴾ ولمَّا ذكر سعةً فضله وإحسانه؛ قال: ﴿تبارك اسمُ ربِّك ذي الجلال والإكرام﴾؛ أي: تعاظم وكثر خيره الذي له الجلال الباهر والمجدُ الكامل والإكرام لأوليائه.

تم تفسير سورة الرحمٰن. ولله الحمد والشكر والثناء الحسن

(۲) في (ب): «حتى إنّ كلًّا منهم لا يرى».

(۱) فى (ب): «بها».

1744

سورة الواقعة (١ ـ ٩)

تفسير سورة الواقعة

وهي مكية ينسب اللهِ النَّنْزِي النَّتِيسَةِ

﴿إذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ () لَنَسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ () خَافِضَةٌ رَافِعَةُ () إذَا رُحَتِ الأَرْضُ رَجَّا () وَبُسَتَتِ الْحِبَالُ بَسَتَا () فَكَانَتَ هَبَاء تُمُلِنَا () وَتُمَتُم أَزَوَنَجًا ثَلَنَة () فَأَصَحَتُ الْتَيْمَدَة مَا أَحْحَتُ الْمَيْمَنَةِ () وَأَحْحَتُ المَنْتَعَةِ مَا أَحْحَتُ المَنْتَعَةِ () وَالتَّبِقُونَ () فَأَوَلَتِكَ مَا أَحْحَتُ الْمَيْمَنَةِ () وَ مَحْتُ المَنْتَعَة مَا أَحْحَتُ المَنْتَعَة () وَالتَّبِقُونَ () أَوْلَتِيكَ المُقَرَفُونَ () في جَنَّتِ الْقِيمِ () [ثُلَة في المَنْتَبَة مَا أَحْحَتُ المَنْتَعَة () وَوَلَيْتُ مَنْ أَنْ المُقَرَفُونَ () في جَنَّتِ الْقِيمِ () وَلُمَعَتْ المَنْتَعَة مَا أَحْحَتُ المَنْتَعَة () وَوَلَيْتُ مَنْ أَوْلَتِيكَ مُوَضُونَةِ () في جَنَّتِ الْقِيمِ () وَنُعَتَى مَنْتَ الْتَعْذِينَ () وَوَلَيْتُ مِنْ الْتَعْذِينَ () وَوَلِيلُ مَوْضُونَة () فَيَتَعِيمُ أَنْفَتَقُونَ () في حَنَّتِ الْقِيمِ () الْمَنْتَذِينَ الْمَعْذَى () وَوَلِيلُنَ مُنْ مُوضُونَة () مُنْتَخِينَ عَلَيْهِ الْمُعَرَفُونَ () وَقَعْدَهُ فَيْنَا الْمُولَى الْعَنْتُ الْمَعْذَى الْنَتَعَة وَقَعْنَى مُوْنَة مُولَى مَا مُعَتَى أَعْمَة وَالَكُنُونَ الْنَتَعْذِينَ الْعَنْتُعَة مَا مَعْتَى الْمَنْتَذِينَ الْتَعْتَعَة مَنْتَنَعْذَى الْتَعْتَعَة وَنَا مَعْتَلَكُونَ الْمَالَحَذَى الْتَعْذِينَ الْعَنْتَ وَعَلَيْنَ مُنْ وَقَوْتَهُ وَ الْنَعْتَقُونَ الْحَمَنَ وَعَنَى مُنْتَنَعُونَ الْتَعْرَبُنَ وَيَعْتَى وَعَنَى الْتَنْتَعَيْمَة وَلَيْنَ الْنَعْذَى الْتَعْذَى الْعَنَا الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَوْلُولُ الْنُولُونَ الْنَا لُولُنَتْ الْعَنْتَ الْتَنْتَ الْنَا لُكُونُ الْنُولُونَ الْتَعَابُونَ الْنَعْذَى الْنَالُونُ الْعَرَيْنَ الْنَعْنُونَ الْنَالُ الْنُولُونَ الْنَالُنَا لَنَا الْنَالُ الْنَا أَنْتَ مَالَنَا الْنُولُ الْعَنْ الْتَعَامُ مُولَى الْنَالُكُونُ مَا مَعْنَ الْتَنْتُ وَلَنَ الْنَوْنَ الْنَا لَكُولُ والْنَا مُولَنَ الْنَا الْمَالَة الْعَنْ الْ وَعَنْتَنَا الْعَانَ الْتَعَامُ مَالَكُونُ الْنَا الْنُولُونَ الْنَا أَنْ الْنَا الْعَانَة مُنْتَا الْعَانَة مُ أَنْ الْعَنْ الْعَانَ الْنَا الْعَالَة الْعَالَة الْعَالَة الْعَالَة الْعَالَة الْعَالَة الْعَالُ الْنَا الْنَا الْعَالَ

إ - ٣ يخبر تعالى بحال الواقعة التي لا بدَّ من وقوعها، وهي القيامة، التي
 إليس لوقعتها كاذبةًه؛ أي: لا شكَّ فيها؛ لأنَّها قد تظاهرت عليها الأدلَّة العقليَّة
 والسمعيَّة، ودلَّت عليها حكمته تعالى ﴿خافضة رافعةًه؛ أي: خافضةً لأناس في
 أسفل سافلين، رافعةً لأناس في أعلى عليين، أو: خفضت بصوتها فأسمعت
 القريب، ورفعت فأسمعتِ البعيد.

٤٤ ـ ٢٦ ﴿إذا رُجَّتِ الأَرْضُ رُجًا﴾؛ أي: حُركت واضطربت، ﴿وبُسَّتِ الجبالُ بَسَّا﴾؛ أي: فتت، ﴿فكانت هباءَ منبِئًا﴾: فأصبحت ليس عليها جبلٌ ولا مَعْلَمٌ، قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً.

﴿ - ٩ ﴿ وكنتم؟ : أَيُّهَا الخلق، ﴿ أَزُواجاً ثلاثةَ؟ أي: انقسمتم ثلاث فرق بحسب أعمالكم الحسنة والسيئة. ثم فصَّل أحوال الأزواج الثلاثة، فقال: ﴿ فأصحابُ الميمنةِ ما أصحابُ الميمنةِ؟ : تعظيمُ لشأنهم وتفخيمُ لأحوالهم، ﴿ وأصحابُ المشأمة؟ ؛ أي : الشمال، ﴿ ما أصحابُ المشأمة؟ : تهويلٌ لحالهم.

الآيات ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.

سورة الواقعة (١٠ ـ ٢٠) 🦉

(١٤ ـ ١٤) ﴿ والسابقون السابقون. أولنك المقرّبون؟ أي: السابقون في الدنيا إلى الخيرات هم السابقون في الآخرة لدخول الجنات، أولنك الذين هذا وصفهم المقرّبون عند الله ﴿ في جنات النعيم؟ : في أعلى علَّيين، في المنازل العاليات التي لا منزلة فوقها، وهؤلاء المذكورون ﴿ نُلَةٌ من الأوَّلين؟ أي : جماعة كثيرون من المتقدّمين من هذه الأمة وغيرهم. ﴿ وقليلٌ من الآخرين؟ : وهذا يدلُّ على فضل المتقدّمين من هذه الأمة وغيرهم. ﴿ وقليلٌ من الآخرين؟ : أي أنك الذين هذا وصفهم المقرّبون عند الله ﴿ في جنات النعيم؟ : في أعلى علَّيين، في المنازل العاليات التي المتقدّمين، في المنازل العاليات التي المتقدّمين من هذه الأمة وغيرهم. ﴿ وقليلٌ من الآخرين؟ : أي ذلك من الأخرين؟ المقرّبين من الأولين أكثر من المتأخرين، والمقرّبون هم خواصُ الخلق.

(١٦ - ١٦) ﴿على سررِ موضونةِ﴾؛ أي: مرمولةِ بالذهب والفضة واللؤلؤ والجوهر وغير ذلك من الحليِّ والزينة التي لا يعلمها إلَّا الله تعالى، ﴿متكئين عليها﴾؛ أي: على تلك السرر، جلوس تمكُّن وطمأنينةِ وراحةٍ واستقرارٍ، ﴿متقابلين﴾: وجه كلِّ منهم إلى وجه صاحبه؛ من صفاء قلوبهم وتقابلها بالمحبة وحسن أدبهم<sup>(٢)</sup>.

٢٠ ﴿وفاكهة مما يتخيّرون؟؛ أي: مهما تخيّروا وراق في أعينهم واشتهته

(۱) في (ب): «متأخرها».
 (۲) في (ب): «وحسن أدبهم وتقابل قلوبهم».
 (۳) في (ب): «للخدمة».
 (٤) في (ب): «أن جميع ما».

أسورة الواقعة (٢١ ـ ٢٦)

نفوسُهم من أنواع الفواكه الشهيَّة والجنى اللذيذة؛ حَصَلَ لهم على أكمل وجهِ وأحسنه.

﴿ ٢١﴾ ﴿ ولحم طيرٍ ممَّا يشتهونَ ؟ أي: من كلِّ صنف من الطيور يشتهونه، ومن أيِّ جنس من لحمه أرادوا؟ إن شاؤوا<sup>(١)</sup> مشويًا أو طبيخاً أو غير ذلك.

(٢٢ - ٢٢) ﴿ وحورٌ عينَ كَأَمثال اللولو المكنون؟ أي: ولهم حور عين، والحوراء: التي في عينها كحلٌ وملاحةٌ وحسنٌ وبهاءً، والعينُ حسانُ الأعين ضخامها<sup>(٢)</sup>، وحسنُ عين الأنثى<sup>(٣)</sup>، من أعظم الأدلَّة على حسنها وجمالها. (كأمثال اللُولو المكنون؟ ؛ أي: كأنَّهن اللولو [الأبيض] الرطبُ الصافي البهيُ المستور عن الأعين والريح والشمس، الذي يكون لونُه من أحسن الألوان، الذي لا عيب فيه بوجه من الوجوه؛ فكذلك الحور العين، لا عيبَ فيهنَّ بوجه، بل هنَّ عيب فيه بوجه من المولت الحور العين، ما من أعظم الأربيض] المستور عن الأعين والريح والشمس، الذي يكون لونُه من أحسن الألوان، الذي لا عيب فيه بوجه من الوجوه؛ فكذلك الحور العين، لا عيبَ فيهنَّ بوجه، بل هنَّ علي حسن الأوصاف جميلات النُعوت؛ فكلُّ ما تأمَّلته منها؛ لم تجذ فيه إلَّا ما يسرُ القلب<sup>(٤)</sup> ويروق الناظر.

٤٤ وذلك النعيم المعدَّ لهم ﴿جزاءَ بما كانوا يعملون›؛ فكما حَسُنَتْ منهم الأعمال؛ أحسن الله لهم الجزاء، ووفَّر لهم الفوز والنعيم.

(٢٥ - ٢٦) ﴿ لا يسمعون فيها لغوا ولا تأثيماً ؛ أي: لا يسمعون في جنّاتِ النعيم كلاماً يُلغي، ولا يكون فيه فائدة ولا كلاماً يؤثم صاحبه ﴿ لاَ قيلاً سلاماً سلاماً ؛ أي: إلاً كلاماً طيباً، وذلك لأنّها دار الطيبين، ولا يكون فيها إلاً كلُّ طلب، وهذا دليلٌ على حسن أدب أهل الجنّة في خطابهم فيما بينهم، وأنه أطيبُ كلاماً وأسرُه للقلوب<sup>(٥)</sup> وأسلمه من كلٌ لغو وإثم، نسأل الله من فضله.

[﴿وَأَصْحَبُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصَحَبُ ٱلْيَمِينِ ۞ فِ سِدْرِ غَضُورِ ۞ وَطَلْحٍ مَنصُورِ ۞ وَظِلْ تَمَدُورِ ۞ وَمَآمِ مَسَكُوبٍ ۞ وَفَنكِهَوَ كَثِيرَةٍ ۞ لَا مَقطُوعَةِ وَلَا مَمْتُوعَةٍ ۞ وَفُرْشٍ مَرْفُوعَةٍ ۞ إِنَّا أَسْأَنْهُنَ إِنِنَهُ ۞ فَمَلَنَهُنَ أَبْكَارًا ۞ عُرَّا أَنْرَابًا ۞ لِأَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ۞ ثُلَةٌ مِنَ ٱلأَوْلِينَ ۞ وَثُلَةٌ مِنَ ٱلآخِرِينَ ۞﴾]<sup>(1)</sup>.

- (1) في (ب): «وإن شاؤوا».
   (۲) في (ب): «والعين ضخام الأعين».
  - - ٥) في (ب): «للنفوس».
       (٦) الأيات ما يب المعقّد فتيد ذيادة على

1778

(٦) الآيات ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.

سورة الواقعة (٢٧ ـ ٤٠) 💿

(٢٧ - ٣٤) ثم ذَكَرَ ما أعدَّ لأصحاب اليمين<sup>(١)</sup>، فقال: ﴿وأصحابُ اليمين ما أصحابُ اليمين؟؛ أي: شأنَهم عظيمٌ وحالهم جسيمٌ، ﴿في سدر مخضودٍ؟؛ أي: مقطوع ما فيه من الشوك والأغصان الرَّدينة المضرَّة، مجعول مكان ذٰلك الشمر الطيب. وللسَّدر من الخواصُ الظلُّ الظَّليل وراحة الجسم فيه، ﴿وطلح منضودٍ؟ والطَّلْح معروفٌ، وهو شجرٌ كبارُ يكون بالبادية تُنَضَّدُ أغصانه من الشمر اللذيذ الشهي، ﴿وماء مسكوبٍ؟؛ أي: كثير من العيون والأنهار السارحة والمياه المتدفِّقة، ﴿وفاكهة كثيرةٍ. لا مقطوعةٍ ولا ممنوعةٍ؟ أي: ليست بمنزلة فاكهة الدُنيا؛ تنقطعُ في وقتٍ من الأوقات وتكون ممتنعةً؛ أي: متعسَّرة على مبتغيها، بل مو على الدوام موجودةٌ، وجناها قريبٌ يتناوله العبد على أيَّ حال يكون، ﴿وفُرُشِ مرفوعةٍه؛ أي: مرفوعة فوق الأسرَّة ارتفاعاً عظيماً، وتلك الفرش من الحرير والذهب واللؤلؤ وما لا يعلمه إلَّا الله.

(٣٥ - ٣٨) ﴿إِنَّا أَنشأنَاهنَّ إِنشاءَ﴾؛ أي: إنَّا أَنشأنَا نساءَ أَهل الجنة نشأة غير النشأة التي كانت في الدنيا، نشأة كاملة، لا تقبل الفناء، ﴿فَجَعَلْناهنَّ أَبكاراً»: صغارهنَّ وكبارهنَّ، وعموم ذلك يشمل الحور العين ونساء أهل الدنيا، وأنَّ هٰذا الوصف - وهو البكارة - ملازم لهنَّ في جميع الأحوال؛ كما أنَّ كونهنَّ ﴿عُرُبا أَرْرَابَهُ: مالامُ في كل حال، والعروبُ هي المرأة المتحبَّبة إلى بعلها بحسن الموطف - وهو البكارة - ملازم لهنَّ في جميع الأحوال؛ كما أنَّ كونهنَّ ﴿عُرُبا أَرْرَابَهُ: مالامُ في كل حال، والعَروبُ هي المرأة المتحبَّبة إلى بعلها بحسن لفظها وحسن هيئتها ودلالها وجمالها ومحبَّنها؛ فهي التي إن تكلَّمت سبتِ العقول، وودَّ السامعُ أنَّ كلامها لا ينقضي، خصوصاً عند غنائهنَّ بتلك الأصوات الرخيمة والنَّعَمات المطربة، وإنْ نَظَرَ إلى أدبها وسمتها ودَلُها؛ ملأت قلبَ بعلها فرحاً ووردَ السامعُ أنَّ كلامها لا ينقضي، خصوصاً عند غنائهنَّ بتلك الأصوات الرخيمة والنَّعَمات المطربة، وإنْ نَظَرَ إلى أدبها وسمتها ودَلُها؛ ملأت قلبَ بعلها فرحاً وردَرابَ ويدخُلُ في ذلك الموات الرخيمة ونوراً، وإذ انتقلتُ ألى من محلً إلى آدبها وسمتها ودَلُها؛ ملأت قلبَ بعلها فرحاً ونوراً، ويدخُلُ في ذلك الغنجة عند الجماع، والأتراب: اللاتي على سنَّ واحدة منوراً، وثرابُ انتقلتُ ألى من محلً إلى آخر؛ امتلاً ذلك الموضع منها ريحاً طيباً ونوراً، ويدخُلُ في ذلك الغنجة عند الجماع، والأتراب: اللاتي على سنَّ واحدة مئراث وثوراً، وثرائين منة، التي هي غايةُ ما يتمنَّى ونهاية سنَّ الشباب؛ فنساؤهم عربَ أثرابُ متفقات مؤتل منها راضياتٌ مرضياتٌ لا يَحْزَنَّ ولا يُحْزَنَّ، بل هنَّ أفراح أنوابَ منفوس وقُرَّة العيون وجلاء الأبصار، ﴿لأصحاب اليمينَه؛ أي: معدات لهم ميبَّت.

٩٩ \_ ٤٠ (ثلَة من الأوَّلين. وثُلَّة من الآخرين»؛ أي: لهذا القسم، وهم<sup>(٣)</sup>

(۱) في (ب): «ثم ذكر نعيم أصحاب اليمين». (۲) في (ب): «برزت».
 (۳) في (ب): «من».

1711

FOF سورة الواقعة (٤١ ـ ٤٨)

أصحاب اليمين، عددٌ كثيرٌ من الأوَّلين وعدد كثيرٌ من الآخرين.

﴿وَأَصْحَبُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَبُ الشِّمَالِ ۞ فِ سَمُومِ وَجَمِعِ ۞ وَظِلِّ مِن يَحْمُومِ ۞ لَا بَارِدِ وَلَا كَرِبِعِ ۞ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَنَلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ ۞ وَكَانُوا بُمِيرُونَ عَلَى الْمِنِي ٱلْعَظِيمِ ۞ وَكَانُوا يَقُولُونَ أَبِدَا مِنْنَا وَكُنَّا تُنَرَابًا وَعِظَلَمًا أَدِنَا لَمَبْعُونُونَ ۞ أَوَ مَابَآؤَنَا الأُوَلُونَ ۞ ﴾

(٤٤ - ٤٤) المرادُ بأصحاب الشمال هم أصحابُ النارِ والأعمال المشؤومة، فذكر الله لهم من العقاب ما هم حقيقون به، فأخبر أنَّهم ﴿في سَمومٍ ؛ أي : ريح حارَّة من حرَّ نار جهنَّم ؛ تأخذ<sup>(١)</sup> بأنفاسهم، وتقلِقُهم<sup>(٢)</sup> أَشدُ القلق، ﴿وحميم ﴾ ؛ أي : ماءِ حارٌ يقطع أمعاءهم، ﴿وظِلَ من يَخموم ﴾ ؛ أي : لهب نار يختلط<sup>(٢)</sup> بدخان، ﴿لا باردٍ ولا كريم ﴾ ؛ أي : لا بردَ فيه ولا كرم. والمقصودُ أنَّ هناك الهمَّ والغمَّ والحزنَ والشرَّ الذي لا خير فيه ؛ لأنَّ نفي الضدُ إثباتٌ لضدًه.

(53 - ٨٤) ثم ذكر أعمالهم التي أوصلتهم إلى لهذا الجزاء، فقال: ﴿إِنَّهُم كَانُوا قَبْل ذَلْكَ مُتْرَفِينَ؟؛ أي: قد ألهتهم دنياهم وعملوا لها وتنعَموا وتمتَّعوا بها، فألهاهم الأمل عن إحسان العمل؛ فلهذا الترف الذي ذمَّهم الله عليه، ﴿وكانُوا يُعْرَوْنَ على الحِنْبِ العظيم؟؛ أي: وكانوا يفعلون الذُنوب الكبار ولا يتوبون منها يُصرُونَ على الحِنْبِ العظيم؟؛ أي: وكانوا يفعلون الذُنوب الكبار ولا يتوبون منها ولا يندمون على ما يُسْخِطُ مولاهم، فقدِمون عليه، أوكانوا منها، أولا يندمون على الحِنْبِ العظيم؟؛ أي: وكانوا يفعلون الذُنوب الكبار ولا يتوبون منها ولا يندمون على الحِنْبِ العظيم؟؛ أي: وكانوا يفعلون الذُنوب الكبار ولا يتوبون منها ولا يندمون على ما يُسْخِطُ مولاهم، فقدِموا عليه بأوزار كثيرة غير مغفورة، وكانوا يُنْكِرونَ البعث، فيقولون استبعاداً لوقوعه: ﴿أيانَ وَكُنَّا تَوَاباً غَيْرَاباً عَلَى ما يُسْخِطُ مولاهم، فقدِموا عليه بأوزار كثيرة على ما يُسْخِطُ مولاهم، فقدِموا عليه بأوزار كثيرة على ما يُسْخِطُ مولاهم، فقدِموا عليه بأوزار كثيرة ولا يندمون عليها، بل يصرُون على ما يُسْخِطُ مولاهم، فقدِموا عليه بأوزار كثيرة على ما ما مولاهم، فقدِموا عليه بأوزار كثيرة ولا يندمون عليها، بل يصرُون على ما يُسْخِطُ مولاهم، فقدِموا عليه بأوزار كثيرة وراباً غيراباً على ما ما ما يستجعاداً لوقوعه: ﴿ أَذَا مِتْنا وكُنًا تَوَاباً عن معاناً إنه أولاناً إذا منها وعليه أوزار كثيرة وراباً وعظاماً إذا لمعوثونَ. أو آباؤنا الأولونَ؟؛ أي: كيف نُبْعَتْ بعد موتنا وقد بلينا فكُنًا تواباً وعظاماً إذا لما موثونَ. أو آباؤنا الأولونَ؟؛ أي أي ذيف نُبعَتْ بعد موتنا وقد بلينا فكنا وراباً وعظاماً إذا مذا من المحالُ (٤).

قال تعالى في جوابهم <sup>(ه)</sup>:

﴿قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ۞ لَتَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَنِ يَوْمِ مَّعْلُومٍ ۞ [تُمَّ إِنَّكُمُ أَنَبَا الضَّآلُونَ ٱلْمُكَذِبُونَ ۞ لَاَكُونَ مِن شَجَرٍ مِن زَقُومٍ ۞ فَالِتُونَ مِنْهَا الْتُطُونَ ۞ فَشَرْبُونَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْحَسِيم

- (1) في (ب): «يأخذ».
- (٣) في (ب): «مختلط».
- (٤) في (ب): «فكنا تراباً وعظاماً ﴿ إنا لمبعثون. أو آباؤنا الأولون ».
  - (°) في (ب): «قال تعالى جواباً لهم وردًا عليهم».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٢) في (ب): «يقلقهم».

سورة الواقعة (٤٩ ـ ٥٧)

فَشَرِبُونَ شُرْبَ ٱلْمِبِهِ ٢ هَذَا نُزُلْهُمْ بَوْمَ الَّذِينِ ٢ مَنْ خَلَفْنَكُمْ فَلَوَلَا تُصَدِقُونَ ٢ ٢.

٤٩﴾ \_ ٥٠﴾ أي: قل: إنَّ متقدَّم الخلق ومتأخرهم؛ الجميع سيبعثهم الله ويجمعهم لميقات يوم معلوم قدَّره الله لعباده حين تنقضي الخليقة، ويريد الله [تعالى] جزاءهم على أعمالهم التي عملوها في دار التكليف.

(٥٩ - ٥٣) ﴿ثم إنَّكم أيُّها الضالُون؟: عن طريق الهدى، التابعون لطريق الرَّدى، ﴿المكذُّبون؟: بالرسول ﷺ وما جاء به من الحقُّ والوعد والوعيد، ﴿لاَكلون من شجر من زَقوم؟: وهو أقبح الأشجار وأخشُها وأنتنُها ريحاً وأبشعها منظراً، ﴿فمالِئُونَ منها البطُونَ؟: والذي أوجب لهم أكلها مع ما هي عليه من الشناعة، الجوعُ المفرِطُ الذي يلتهبُ في أكبادِهم وتكادُ تنقطعُ منه أفئدتهم، هذا الطعام الذي يدفعون به الجوع، وهو الذي لا يسمِنُ ولا يُغني من جوع.

(٥٧) ثم ذكر الدليل العقليَّ على البعث، فقال: ﴿نحن خَلَقْناكم فلولا تصدُقونَ)؛ أي: نحن الذين أوجَذناكم بعد أن لم تكونوا شيئاً مذكوراً من غير عجز ولا تعب، أفليس القادر على ذلك بقادر على أن يُحيي الموتى؟ بلى إنَّه على كلَّ شيءٍ قديرٌ، ولهذا وبَّخهم على عدم تصديقهم بالبعث وهم يساهدون ما هو أعظم منه وأبلغ.

﴿ أَفَرَمَتِيْمُ مَّا تُنتُونَ ﴾ ءَأَنتُرَ غَنْلَقُونَهُ، أَمْ نَحْنُ الْمَنْلِقُونَ ﴾ غَنُ قَدَّرًا بَيَنكُرُ الْمَوْتَ وَمَا غَنُ بِمَسْجُوْنِينَ ﴾ عَلَنَ أَن نُبُدِلَ أَمَنْنَكُمُ وَنُسْتِكُمُ فِي مَا لَا تَمْلَمُونَ ﴾ وَلَقَدْ عَلِيتُدُ اللَفَاةَ الأُولَ فَلَوْلَا تَذَكَرُونَ ﴾ ﴾.

- الآيات ما بين المعقوفتين زيادة على النسختين.
- (٢) في (ب): «شرب الإبل الهيم أي: العطاش».

1714

سورة الواقعة (٥٨ ــ ٦٧)

﴿ أَفَرَمَتِيْمُ مَا تَخُرُفُونَ ٢ مَنْ عَأَنْتُدَ تَزْرَعُونَهُ أَمَ غَنُ الزَّرِعُونَ ١ لَوَ نَشَآءُ لَجَعَلْنَهُ حُطَنَمًا فَظَلْتُدَ تَفَكَّهُونَ ١ إِنَّا لَمُغَرَمُونَ ١ مَنْ بَلْ نَحْنُ تَمَرُومُونَ ٢

﴿٦٢ ـ ٦٢﴾ ولهذا امتنانٌ منه على عباده؛ يدعوهم به إلى توحيدِهِ وعبادتِهِ والإنابةِ إليه؛ حيث أنعم عليهم بما يسَّره لهم من الحرث للزُّروع والثمار، فيخرجُ من ذلك من الأقوات والأرزاق والفواكه ما هو من ضروراتهم وحاجاتهم ومصالحهم التي لا يقدِرون أن يُحصوها، فضلاً عن شكرها وأداء حقُّها، فقرَّرهم بمنَّته، فقال: ﴿أَأَنتُم تَزْرَعونَه أم نحنُ الزَّارِعونَ ﴾؛ أي: أنتم أخرجتُموه نباتاً من الأرض؟ أم أنتُم الذي نمَّيتموه؟ أم أنتم الذين أخرجتم سُنبله وثمرَه حتى صار حبًّا حصيداً وثمراً نضيجاً؟ أم الله الذي انفرد بذلك وحدَه وأنعم به عليكم، وأنتم غايةُ ما تفعلون أن تحرُثوا الأرض، وتشقُّوها، وتُلْقوا فيها البذرَ، ثم<sup>(٤)</sup> لا علم عِندكم بما يكون بعد ذلك ولا قدرةَ لكم على أكثر من ذلك؟ ومع ذلك؛ فنبَّههم على أنَّ ذلك الحرتَ معرضٌ للأخطار لولا حفظُ الله وإبقاؤه بُلغةً لكم ومتاعاً إلى حين. فقال: ﴿لو نشاء لجعلناه،؛ أي: الزرع المحروث وما فيه من الثمار ﴿خُطاماً»؛ أي: فتاتاً متحطَّماً لا نفع فيه ولا رزق، ﴿فَظَلْتُمْ﴾؛ أي: فصرتُم بسبب جعله حطاماً بعد أن تعبتُم فيه، وأنفقتم النفقات الكثيرة، ﴿تَفَكَّهونَ﴾؛ أي: تندمون وتحسرون على ما أصابكم، ويزول بذلك فرحُكم وسرورُكم وتفكُّهكم، فتقولون: ﴿إِنَّا لَمُغْرَمونَ﴾؛ أي: إنَّا قد نقصنا وأصابتنا مصيبةُ اجتاحَتْنا. ثم تعرفون بعد ذلك من أين أتيتُم، وبأيِّ سبب دُهيتم؟ فتقولون: ﴿بِل نَحْنُ مُحَرومُونَ﴾! فاحْمَدوا الله تعالى حيث زَرَعَه [اللَّهُ] لكم، ثم أبقاه وكمَّله لكم، ولم يرسل عليه من الآفات ما به تُحرمون من نفعِهِ وخيرهِ.

(١) في (ب): «من».
 (٢) في (ب): «للتناسل».
 (٣) في (ب): «ثم بعد ذلك».

سورة الواقعة (٢٨ ــ ٧٤) 💿

﴿ أَفَرَهَ يَنْعُرُ ٱلْمَاتَهُ ٱلَّذِى تَشْرَبُونَ ۞ ءَأَنْتُمَ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزَنِ أَمَ خَنُ ٱلْمُزِلُونَ ۞ لَوْ نَشَآهُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا نَشْكُرُونَ ۞ ﴾

(٢٦ - ٧٧) لما ذكر تعالى نعمته على عباده بالطعام؛ ذَكَرَ نعمته عليهم بالشراب العذب الذي منه يشربون، وأنَّه لولا أنَّ الله يسَّره وسهَّله؛ لما كان لكم إليه سبيلٌ<sup>(١)</sup>، وأنَّه الذي أنزله همن المزنِّك: وهو السحابُ والمطرُ الذي يُنْزِلُه الله تعالى، فيكون منه الذي أن المتدفَّقة، ومن منه الأنهار الجارية على وجه الأرض وفي بطنها، ويكون منه الغدرانُ المتدفَّقة، ومن نعمته تعالى أن منه الأنهار الجارية على وجه الأرض وفي بطنها، ولو شاء؛ لما كان لكم إليه سبيلٌ (١)، منه الذي أنزله همن المزنِّك: وهو السحابُ والمطرُ الذي يُنْزِلُه الله تعالى، فيكون منه الذي أن المتدفَّقة، ومن منه الأنهار الجارية على وجه الأرض وفي بطنها، ويكون منه الغدرانُ المتدفَّقة، ومن نعمته تعالى أن جعله عذباً فراتاً تُسيغُه النفوس، ولو شاء؛ لَجَعلَهُ ملحاً هاجابًا؛ لا يُنتفع به<sup>(٢)</sup>، هلولولا تشكرون؟: الله تعالى على ما أنعم به عليكم.

﴿أَفَرَمَ يَشُرُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِى تُوَرُونَ ۞ ءَأَنتُمُ أَنشَانُتُمْ شَجَرَتُهَآ أَمْ نَحْنُ ٱلْمُنشِئُونَ ۞ نَحْنُ جَعَلْنَهَا تَذَكِرَةُ وَمَتَنعًا لِلْمُقَوِينَ ۞ فَسَبَحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ۞ ﴾.

(٧٦ - ٧٣) ولهذه نعمةً تدخل في الضروريَّات التي لا غنى للخلق عنها؛ فإنَّ الناس محتاجون إليها في كثير من أمورهم وحوائجهم، فقرَّرهم تعالى بالنار التي أوجدها في الأشجار، وأنَّ الخلَق لا يقدرون أن ينشئوا شجرها، وإنَّما الله تعالى قد أنشأها من الشجر الأخضر؛ فإذا هي نار توقد بقدر حاجة العباد؛ فإذا فرغوا من حاجتهم؛ أطفؤوها وأخمدوها. ﴿نحن جَعَلْناها تذكرةَ ﴾: للعباد بنعمة ربَّهم، ورتذكرةَ بنار جهنَّم التي أعدًها الله للعاصين، وجعلها سوطاً يسوقُ به عبادة إلى دار وتذكرة بنار جهنَّم التي أعدًها الله للعاصين، وجعلها سوطاً يسوقُ به عبادة إلى دار النعيم، ﴿ومتاعاً للمُقوينِ ﴾؛ أي المنتفعين أو المسافرين، وخصَّ الله المسافرين؛ وتذكرة بنار جهنَّم التي أعدًا الله للعاصين، وجعلها سوطاً يسوقُ به عبادة إلى دار النعيم، ومتاعاً للمُقوينِ ﴾؛ أي المنتفعين أو المسافرين، وخصَّ الله المسافرين؛ لما الله المسافرين؛ ولما من غيره، ولعلَّ السبب في ذلك لأنَّ الذُنيا كلَها دارُ المعر، والعرب ولد فه منا ورابه الما ربه؛ فهذه النار جعلها الله متاعاً للمسافرين في أو المسافرين، وخطها الله متاعاً للمُنوين في أي أي المنتفعين أو المسافرين، وخطها الله المسافرين؛ الما لائًا منه من غيره، ولعلَ السبب في ذلك لأنَّ الذُنيا كلَها دارُ الفر، والعلَّ السبب في ذلك أنَ الذُنيا كلها دارُ سفر، والعبدُ من حين ولد فهو مسافرً إلى ربه؛ فهذه النار جعلها الله متاعاً للمسافرين في أن المُنيا كلها دارُ المُن نفع المسافرين في أذه الدار وتذكرةً لهم بدار القرار.

٧٤﴾ فلما بيَّن من نعمه ما يوجب الثناء عليه من عباده وشكره وعبادته؛ أمر بتسبيحه وتعظيمه<sup>(٣)</sup>، فقال : ﴿فسبِّح باسم ربِّك العظيم﴾؛ أي : نزَّة ربَّك العظيم كامل الأسماء والصفات، كثير الإحسان والخيرات، واخمَذْه بقلبك ولسانك وجوارِحكَ؛ لأنَّه أهلٌ لذلك، وهو المستحقُّ لأن يُشْكَرَ فلا يُخْفَرَ ويُذْكَرَ فلا ينسى ويُطاعَ فلا يُعْصَى.

- (٢) في (ب): «ملحاً أجاجاً مكروهاً للنفوس».
- (١) في (ب): السبيل إليه».
- (٣) في (ب): "وتحميده".

144.

 المَّا فَكَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاتِعِ النَّجُومِ اللَّهُ وَإِنَّهُ لَفَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ الْقَرْدَانُ كَرِمٌ اللَّهُ فَ كَنَبِ تَكْنُونِ اللَّهُ لَا يَمَسُّهُ إِلَا الْمُطْهَرُونَ اللَّهُ تَنزِيلٌ مِن رَبِ الْمَالَمِينَ اللَّهُ أَفِيَهَذَا المَدِيثِ أَنْمُ مُدَهِنُونَ اللَّهُ وَتَعْمَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِبُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُعَالَمُونَ اللَّهُ المَالَمَةُ وَاللَّهُ الْمُعَالَمُ مُنْ اللَّهُ المَالَمُ مُن اللَّهُ مُعَالَمُ مُن اللَّهُ مُعَالَمُ مُن اللَّهُ مُعَالَمُونَ اللَّهُ المُعَالَمُ اللَّهُ مُعَالًا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُعَالًا اللَّهُ مُعَالًا اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُعَالًا اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُعَالًا اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ مُعَالًا اللَّهُ مُن اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَيْ اللَّا الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَالَقُومَ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُعَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَى اللَّهُ الْعَالَةُ مُ اللَّهُ الْعَالَيْ اللَّهُ الْعَالَيْ اللَّهُ الْعَالَةُ الْمُ اللَّهُ الْعَالَى اللَّهُ مُ اللَّهُ الْحَمْ الْحَمُ الْحَالَقُونَ اللَّهُ الْعَالَى الْعَالَيْ اللَّهُ الْعَالَيْ الْعَالَى الْعَالَيْ الْحَالَةُ الْعُلَى الْعَالَى الْعَالَيْ اللَّهُ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَى الْعَالَيْ الْعَالَةُ الْعَالَيْ الْحَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَيْ الْعَالَيْ اللَّهُ الْعَالَيْ اللَّهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَيْ الْعَالَيْنُ الْحَالَيْ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللْعُولَةُ اللَّهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْ الْعَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَةُ اللَّالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُ الْعَالُهُ اللَّالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُ لَعُ الْعَال

شورة الواقعة (٧٥ ـ ٧٩)

◊٧٦ - ٧٦ أقسم تعالى بالنُّجوم ومواقعها، أي: مساقطها في مغاربها وما يُحْدِثُ الله في تلك الأوقات من الحوادث الدالَّة على عظمته وكبريائه وتوحيده، ثم عظَّم لهذا المقسم به، فقال: ﴿وإنَّه لقسمٌ لو تعلمون عظيمٌ»، وإنَّما كان القسم عظيماً؛ لأنَّ في النجوم وجريانها وسقوطها عند مغاربها آياتٍ وعبراً لا يمكن حصرها.

﴿٧٧﴾ وأمَّا المقسَمُ عليه؛ فهو إثبات القرآن، وأنَّه حقٌّ لا ريب فيه ولا شكَّ يعتريه، وأنَّه ﴿كريمٌ﴾؛ أي: كثير الخير غزير العلم، فكلُّ خيرٍ وعلم؛ فإنَّما يُستفادُ من كتاب الله ويُسْتَنْبَطُ منه.

﴿٧٨﴾ ﴿في كتاب مكنون؟؛ أي: مستور عن أعين الخلق، ولهذا الكتاب المكنون هو اللوح المحفوظ، المكنون هو اللوح المحفوظ، معظَّم عند الله وعند ملائكته في الملا الأعلى.

**ويُحتمل** أنَّ المراد بالكتاب المكنون هو الكتاب الذي بأيدي الملائكة الذين يُنزِلُهُمُ الله لوحيه ورسالته<sup>(١)</sup>، وأنَّ المرادَ بذلك أنَّه مستورٌ عن الشياطين، لا قدرةً لهم<sup>(٢)</sup> على تغييره ولا الزيادة والنقص منه واستراقه.

- في (ب): "بوحيه وتنزيله"
   (١) في (ب): "لها».
  - (٣) في (ب): «بتنبيهها».

سورة الواقعة (٨٠ ـ ٨٧)

﴿ ٨٠﴾ ﴿ تنزيلٌ من ربٌ العالمين﴾؛ أي: إنَّ لهذا القرآن الموصوف بتلك الصفات الجليلة هو تنزيلُ ربٌ العالمين، الذي يربِّي عباده بنعمه الدينيَّة والدنيويَّة، وأجلُ<sup>(١)</sup> تربيةٍ ربَّى بها عباده إنزالُه لهذا القرآن، الذي قد اشتمل على مصالح الدَّارين، ورحم الله به العباد رحمةً لا يقدرون لها شكوراً، ومما يجب عليهم<sup>(٢)</sup> أن يقوموا به، ويعلنوه، ويدعوا إليه، ويصدعوا به.

(٨٩» ولهذا قال: ﴿أفبهذا الحديث أنتم مُذْهِنونَ»؛ أي: أفبهذا الكتاب العظيم والذُّكْرِ الحكيم ﴿أنتم مُذَهِنون<sup>(٣)</sup>»؛ أي: تختفون وتدلُّسون خوفاً من الخلق وعارهم وألسنتهم! هذا لا ينبغي ولا يَليق! إنَّما يليق أن يُداهَنَ بالحديث الذي لا يثقُ صاحبه منه، وأمَّا القرآن الكريم؛ فهو الحقُ الذي لا يغالِبُ به مغالِبً إلَّا على غيره، وهو الذي لا يُداهَنُ به مغالِبً إلَّا على غيره، ولا يصل به مغالِبً إلَّا ويُختفى<sup>(3)</sup>، بل يُصدي لا يُعالِبُ العلي على غيره، أن يُداهَنَ بالحديث الذي لا يثقُ صاحبه منه، وأمَّا القرآن الكريم؛ فهو الحقُ الذي لا يغالِبُ به مغالِبً إلَّا ويُختفى<sup>(3)</sup>، بل يُصدِع به ويُعْلَن.

﴿ ٨٢﴾ وقوله: ﴿ وتجعلون رِزْقَكم أَنَّكم تكذَّبونَ ﴾ أي: تجعلون مقابلة منَّة الله عليكم بالرزق التكذيبَ والكفرَ لنعمة الله، فتقولون: مُطِرْنا بِنَوْء كذا وكذا!<sup>(٥)</sup> وتضيفون النعمة لغير مُسديها ومُوليها؛ فهلاً شكرتُم الله على إحسانه إذ أنزله إليكم ليزيدَكم من فضله؛ فإنَّ التكذيب والكفر داع لرفع النَّعم وحلول النَّقم.

٨٣ ـ ٨٨ ﴿ فلولا إذا بلغتِ الحلقوم. وأنتُم حينتذِ تنظرونَ. ونحنُ أقربُ إليه منكُم ولُكن لا تُبْصِرونَ﴾؛ أي: فهلاً إذا بلغت الروحُ الحلقومَ، وأنتم تنظُرون المحتضر في هٰذه الحالة، والحال أنَّا نحن أقربُ إليه منكم بعلمنا وملائكتنا، ولكن لا تبصرون.

﴿٨٦ ـ ٨٧﴾ ﴿فلولا إن كنتُم غير مَدينينَ﴾؛ أي: فهلًا إذ<sup>(٦)</sup> كنتُم تزعمون أنكم غير مبعوثين ولا محاسبين ومجازين، ترجعون الروح إلى بدنها ﴿إن كنتُم صادقين﴾: وأنتم تقرُّون أنكم عاجزون عن ردُها إلى موضعها؛ فحينئذٍ إمَّا أن تقرُّوا بالحقِّ الذي جاء<sup>(٧)</sup> به محمدٌ ﷺ، وإمَّا أن تعانِدوا فتعلم حالكم وسوء مآلكم.

- (1) في (ب): «ومن أُجلٌ».
   (٢) في (ب): «عليهم به».
- (٣) في (ب): «تدهنون».
  (٤) في (ب): «ولا يختفى».
- ٥) كما في حديث زيد بن خالد الجهني: أخرجه البخاري (٨٤٦)، ومسلم (٧١).
  - (٦) في (ٻ): ٩إذا». (٧) في (ٻ): ٩جاءكم».

1441

1VVY

﴿فَلَمَآ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ فَرَيْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَتُ نَبِيمِ ﴾ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْبِيهِنِّ ۞ فَسَلَدُ لَكَ مِنْ أَحْحَبِ ٱلْبَيبِنِ ۞ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِبِينَ الضَّالِينُ ۞ فَنُزُلُ مِنْ حَبِيمِ ۞ وَنَصْلِبَهُ جَمِيمٍ ۞ إِنَّ هَٰذَا لَمُوَ حَقُّ ٱلْبَيبِنِ ۞ فَسَبَحْ بِآسِمِ رَبِكَ ٱلْعَلِيم

السورة الواقعة (٨٨ ـ ٩١)

(٩٩ - ٩٩) وقوله: ﴿وأمَّا إن كان من أصحاب اليمين؟؛ وهم الذين أدَّوا الواجبات وتركوا المحرَّمات، وإن حَصَلَ منهم بعضُ التقصير<sup>(٥)</sup> في بعض الحقوق الواجبات وتركوا المحرَّمات، وإن حَصَلَ منهم بعضُ التقصير<sup>(٥)</sup> في بعض الحقوق التي لا تُخِلُّ بإيمانهم وتوحيدهم، فيقالُ لأحدهم: ﴿سلامٌ لك من أصحاب اليمين؟؛ أي: سلامٌ حاصلٌ لك من إخوانك أصحاب اليمين؛ أي: يسلُمون عليه،

- (١) في (ب): «فأما إن كان» الميت فمن المقربين» وهم الذين أدوا الواجبات والمستحبات وتركوا المحرمات والمكروهات».
  - (٢) في (ب): «فيكون تعبيراً بنوع».
     (٣) في (ب): «من الفرح والسرور».
     (٤) في (ب): «أُوَّلَ».
    - This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة الواقعة (٩٢ ـ ٩٦) ـ سورة الحديد

ويحيُّونه عند وصوله إليهم ولقائهم له، أو يقال له: سلامٌ لك من الآفات والبليَّات والعذاب؛ لأنَّك من أصحاب اليمين، الذين سَلِموا من الموبقات.

﴿٩٤ - ٩٤﴾ ﴿وأمَّا إن كان من المكلُبين الضَّالُينَ أي: الذين كذَّبوا بالحقِّ وضلُّوا عن الهدى، ﴿فنُزُلٌ من حميم. وتصليةُ جَحيمَه؛ أي: ضيافتهم يومَ قدومهم على ربُّهم تصليةُ الجحيم التي تَحيط بهم وتصِلُ إلى أفئدتهم، وإذا استغاثوا من شدَّة العطش والظمأ؛ ﴿يغاثوا بماء كالمهل يَشُوي الوجوة بنس الشرابُ وساءتُ مُرْتَفَقاً».

(٩٩) ﴿إِنَّ هٰذَا﴾: الذي ذكره الله تعالى من جزاء العباد بأعمالهم خيرها وشرِّها وتفاصيل ذلك ﴿لَهُوَ حقُّ اليقينِ﴾؛ أي: الذي لا شكَّ فيه ولا مريةً، بل هو الحقُّ الثابتُ الذي لا بدَّ من وقوعه، وقد أشهد اللهُ عبادَه الأدلَّة القواطع على ذلك، حتى صار عند أولي الألباب كأنَّهم ذائقون له مشاهدونَ لحقيقتِهِ<sup>(۱)</sup>، فحمدوا الله تعالى على ما خصَّهم من هٰذه النعمة العظيمة والمنحة الجسيمة.

﴿٩٦﴾ ولهذا قال تعالى: ﴿فسبِّخ باسم ربِّك العظيمَ»؛ فسبحان ربَّنا العظيم، وتعالى وتنزَّه عما يقول الظالمون والجاحدون علوًا كبيراً، والحمدُ لله ربِّ العالمين حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه.

﴿سَبَّحَ لِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَنِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ لَلْحَكِمُ ﴾ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ يُحْيِ وَيُعِينَتُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَىْءٍ غَدِيرُ ۞ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْأَخِرُ وَالظَّنِهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِ شَىءٍ عَلِيمُ ۞ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِعُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا بَنْزِلُ مِنَ ٱلشَمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُو أَيْنَ مَا كُ

فى (ب): «مشاهدون له».

سورة الحديد (٢ - ٤)

بَصِيرٌ ۞ لَمُ مُلْكُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِلَ ٱللَهِ تُرْبَحُ ٱلأُمُورُ ۞ يُولِجُ ٱلَيْلَ فِ ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِ ٱلَيْلُ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُدُورِ ۞ ﴾.

(أ) يخبرُ تعالى عن عظمته وجلاله وسعة سلطانِهِ أنَّ جميع ﴿ما في السمواتِ والأرضَ من الحيوانات الناطقة [والصامتة] وغيرها والجوامد تسبَّحُ بحمد ربُها وتنزُهه عمًا لا يليق بجلاله، وأنها قانتةُ لربُها، منقادةُ لعزَّته، قد ظهرت فيها آثار حكمته، ولهذا قال: ﴿وهو العزيز الحكيمَ﴾؛ فهذا فيه بيان عموم افتقار المخلوقات العلويَّة والسفليَّة لربُها، وعموم عزَّته وقهره للأشياء كلُها، وعموم حكمته في خلقه وأمره.

٢﴾ ثم أخبر عن عموم ملكه، فقال: ﴿له ملكُ السمواتِ والأرض يحييٰ ويميتُ؟؛ أي: هو الخالق لذلك، الرازق المدبِّر لها بقدرته، ﴿وهو على كلِّ شيءِ قديرٌ».

(٣﴾ ﴿هو الأولُ﴾: الذي ليس قبلَه شيءً. ﴿والآخرَ﴾: الذي ليس بعدَه شيءً. ﴿والظاهرَ»: الذي ليس فوقَه شيءً. ﴿والباطنَّ﴾: الذي ليس دونَه شيءً. ﴿وهو بكلِّ شيءٍ عليمٌ»: قد أحاط علمُه بالظواهر والبواطن والسرائر والخفايا والأمور المتقدِّمة والمتأخِّرة.

٤٤ (هو الذي خلق السموات والأرض في ستَّة أيام): أولُها يومُ الأحد، وآخرُها يومُ الجمعة، (ثم استوى على العرش): استواء يَليقُ بجلاله فوق جميع خلقه، (يعلم ما يَلِجُ في الأرض): من حبَّ وحيوان ومطر وغير ذلك، (وما يخرج منها): من نبت<sup>(۱)</sup> وشجر وحيوان وغير ذلك، (وما ينزِلُ من السماء): من الملائكة والأقدار والأرزاق، (وما يَعْرُجُ فيها): من الملائكة والأرواح والأدعية والأعمال وغير ذلك، (وهو معكم أينما كُنتم)؛ كقوله: (ما يكون من نجوى ثلاثةٍ إلَّا هو رابعُهم ولا خمسةٍ إلَّا هو سادسُهم ولا أدني من ذلك ولا أكثر إلَّا هو معهم أينما كانوا): وهذه المعيَّة معيَّة العلم والأطلاع، ولهذا توعّد ووعد بالمجازاة<sup>(٢)</sup> بالأعمال بقوله: (والله بما تعلمون بصيرَّه؛ أي: هو تعالى بصيرٌ بما يصدر منكم من الأعمال وما صدرت عنه تلك الأعمال من برً وفجور؛ فمجازيكم عليها وحافظها عليكم.

## (٢) في (ب): «على المجازاة».

في (ب): «نبات».

1448



سورة الحديد (٥ ـ ٧)

♦٥﴾ ﴿له ما في السمواتِ والأرضِ﴾: ملكاً وخلقاً وعبيداً يتصرَّف فيهم بما شاءه من أوامره القدريَّة والشرعيَّة الجارية على الحكمة الربَّانيَّة، ﴿وإلى اللّه تُزجَعُ الأمورَ﴾: من الأعمال والعمال، فيعرض عليه العبادُ، فيميز الخبيتُ من الطيِّب، ويجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته.

﴿٢﴾ ﴿يولِجُ الليل في النَّهار ويولِجُ النهارَ في الليل؟؛ أي: يدخِلُ الليل على النهار، فيغشيهم الليل بظلامه، فيسكنون ويهدؤون، ثم يُدْخِلُ النهار على الليل، فيزول ما على الأرض من الظلام، ويضيء الكون، فيتحرَّك العباد، ويقومون إلى مصالحهم ومعايشهم، ولا يزال اللَّهُ يكوُّر الليلَ على النهار والنهارَ على الليل، ويداول بينهما في الزيادة والنقص والطول والقصر، حتى تقومَ بذلك الفصول ويداول بينهما في الزيادة والنقص والطول والقصر، حتى تقومَ بذلك الفهار على الليل، ويداول بينهما في الزيادة والنقص والطول والقصر، حتى تقومَ بذلك الفصول العالمين، وتستقيمَ الأزمنة ويحصلَ من المطالح بذلك ما يحمل النهار والنهارَ على الله ويداول بينهما في الزيادة والنقص والطول والقصر، حتى تقومَ بذلك الفصول وستقيمَ الأزمنة ويحصلَ من المصالح بذلك ما يحمل<sup>(1)</sup>، فتبارك الله ربُّ وهو عليمَ بذات الصُدور؟؛ أي: بما يكون في صدور العالمين، فيوفَق مَنْ يعلم أنَّه أله لا يَصْلُحُ لهدايتِهِ<sup>(1)</sup>.

﴿ مَا يَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم تُسْتَغْلَفِينَ فِيةٍ فَالَذِينَ مَامَنُوا مِنكُو وَأَنفَقُوا لَهُمْ أَجْرُ كَبِرُ (لَنُ وَمَا لَكُو لَا نُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُو لِنُوْمِنُوا بِرَتِكُو وَقَدَ أَخَذَ مِينَفَكُو لِن كُنْمُ تُوْمِنِينَ (لَ هُوَ الَذِى يُنَزِلُ عَلَى عَبْدِهِ مَايَتِ بَيِنَتِ لِيُخْرِجَكُم مِنَ الظُّلُمَنِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللَّهُ بِكُو لَرَمُوتُ رَحِمُ (لَ هُوَ الَذِى يُنَزِلُ عَلَى عَبْدِهِ مَايَتِ بَيِنَتِ لِيُخْرِجَكُم مِن الظُّلُمَنِ إلى النُّورِ وَإِنَّ اللَّهُ بِكُو لَرَمُوتُ رَحِمُ (لَ هُوَ الَذِى يُنَزِلُ عَلَى عَبْدِهِ مَايَتِ بَيَنَتِ لِيُخْرِجَكُم مِن الظُّلُمَنِ إلى النُّورِ وَإِنَّ اللَهُ بِكُو لَرَمُوتُ رَحِمُ إِنَّ وَمَا لَكُو أَلَا شُفِقُوا فِي سَبِدِلِ اللَهِ وَلَدَهِ مِيرَتُ الظُلُمَنِ وَالأَرْضِ لَا يَسْتَوى مِنكُم مَن أَنفَقُوا مِنَ مَعْلُ اللَّذِي وَقَدَالُهُ أَوْلَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَة مِن اللَّذِي اللَّعُونُ وَقَدَ وَقَدَاللَّهُ لَنَتِي اللَّهُ مَن مَعْلِ الْمَتْتِ وَقَدَائُونُ أَوْلَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَة مِن الَذِي لَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَدَتُلُولُ وَلَعَلَى وَعَدَ اللَذِي اللَهُ الْمُعْتَى مَنْ عَبْلِ الْمَتْتِ وَقَدَيْلُ أُولَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَهُ مِن الَذِي أَنفَقُولُ مِنْ مَدَعْهُونُ وَعَنْ اللَهِ وَلَيْهِ وَلَهُ مُعَدًى مِنَعْمَةُ إِنَهُ مُعَنُومُ وَعَنَ اللَذِي أَنْوَى مَنْ أَعْنَى وَعَدَيْتُ وَقَدَعَالُ وَعُلَيْ وَعَمَى اللَّهُ وَلَكُونَ مِنْ مَالَكُونُ اللَّهُ الْمُسْيَنَ وَاللَهُ إِنَّ عَنْ مَنْ مَنْ مُولَةً مُنْ مَنْ مَعْدُو أَنَهُ مَن مَنْ مُ مُنْ مُ مُ مَا مَنْ اللَهُ وَلَةً وَعَلَيْ وَالَتَهُ مَا مَنُو وَ مَنْ مَنْ وَعَنْ اللَهُ وَالَتِي مَنْ مَنُولُ مَعْدُونُ مَا مَنْهُ مَا مُعْتُونُ مَعْنُ مِنْ مَا لَكُنُ مَا مَنُولُ مَا مَنْ مَا وَالْتُو مَنْ مُ مُو مَنْ مَنْ مَا مَالَكُو وَ لَنَهُ وَ مَنْ مَنْ مَ مَائِهُ وَلَة مِنْعَوْلُ مُعْتُو وَ مَائِقُونُ وَ مَنْ مَنْ مُ مُ مَنْ مُ مَعْنُ مِنْ مَا مَنُولُ مَعْنُ مَائُونُ مَنْ مَنْهُ مَائِهُ مَ مَا مُ مُوا مُ مَا مُ مُ مُو مُ مُ مُعُنُولُ مَا مُ مَا مُو مُوا مِ مَا مُ مُ مَائِنُ مُ مَائَعُ مُ مَا مُو مُ مُعَلَمُ مَائُهُ مَ مَالَهُ مَا مَ مُ مَا مُ مَا مُ م

الأموال التي جعالى عبادَه بالإيمان به، وبرسوله وبما جاء به، وبالنفقة في سبيله من الأموال التي جعلها الله في أيديهم واستخْلَفَهم عليها؛ لينظر كيف يعملونَ. ثم لمًا أمرهم بذلك؛ رغَّبهم وحثَّهم عليه بذكر ما رتَّب عليه من الثواب، فقال: ﴿فالذين آمنوا منكم وأنفقوا لهم أجرّ كبيرٌه؛ أي: الذين جمعوا بين الإيمان بالله ورسوله

- (1) في (ب): «ما يحصل بذلك».
- (۲) في (ب): "ويخذل من يعلمه لا يصلح لذلك".

1771

🕙 سورة الحديد (٨ ــ ١٠)

والنفقة في سبيله لهم أجرٌ كبيرٌ، أعظمه وأجلُه رِضا ربِّهم والفوزُ بدار كرامته وما فيها من النعيم المقيم الذي أعدَّه الله للمؤمنين والمجاهدين.

٨﴾ ثم ذكر السَّبب الداعي لهم إلى الإيمان وعدم المانع منه، فقال: ﴿وما لكم لا تؤمنونَ بالله والرسولُ يَدْعوكم لِتُؤْمِنوا بربِّكُم وقد أخذ ميثاقَكُم إن كنتُم مؤمنينَ﴾؛ أي: وما الذي يمنعكم من الإيمانِ والحالُ أنَّ الرسول محمداً ﷺ أفضلُ الرسل وأكرمُ داع دعا إلى الله يدعوكم؟! فلهذا مما يوجِبُ المبادرة إلى إجابة دعوتِه والتلبية والتلبية والإجابة للحقَّ الذي جاء به، وقد أخذ عليكم العهدَ والميثاق بالإيمان إن كنتُم مؤمنينَ.

(٩) ومع ذلك من لطفه وعنايته بكم أنّه لم يكتف بمجرّد دعوة الرسول الذي هو أشرف العالَم، بل أيَّده بالمعجزات، ودلَّكم على صدق ما جاء به بالآيات البيّنات؛ فلهذا قال: (هو الذي يُتَزِّلُ على عبدِهِ آباتٍ بيناتٍ)؛ أي: ظاهرات تدلُّ أهل العقول على صحّة جميع<sup>(١)</sup> ما جاء به، وأنَّه الحق<sup>(٢)</sup> اليقين؛ (ليخرِجَكم): أهل العقول على صحّة جميع<sup>(١)</sup> ما جاء به، وأنَّه الحق<sup>(٢)</sup> اليقين؛ (ليخرِجَكم): أهل العقول على صحّة جميع<sup>(١)</sup> ما جاء به، وأنَّه الحق<sup>(٢)</sup> اليقين؛ وليُخرِجَكم): أهل العقول على صحّة جميع<sup>(١)</sup> ما جاء به، وأنَّه الحق<sup>(٢)</sup> اليقين؛ وليُخرِجَكم الما أهل العقول على محمّة جميع<sup>(١)</sup> ما جاء به، وأنَّه الحق<sup>(٢)</sup> اليقين؛ وليُخرِجَكم الما أول الما الرسول إليكم وما أنزله الله على يده من الكتاب والحكمة أمن الظُلُمات إلى النور؟؛ أي: من ظلمات الجهل والكفر<sup>(٣)</sup> إلى نور العلم والإيمان. وهذا من رحمته بكم ورأنته؛ حيث كان أرحم بعباده من الوالدة بولدها، (وإنَّ الله بكم لرءون رحيم).

(١٠) ﴿وما لكم ألَّا تُنفِقوا<sup>(٤)</sup> في سبيل الله ولله ميراتُ السمواتِ والأرضَ ؟ أي: وما الذي يمنعكم من النَّفقة في سبيل الله؟ وهي<sup>(٥)</sup> طرق الخير كلُّها، ويوجب لكم أن تبخلوا، ﴿و﴾ الحال أنَّه ليس لكم شيءٌ، بل ﴿لله ميراتُ السمواتِ والأرضَ؟: فجميع<sup>(٢)</sup> الأموال ستنتقلُ من أيديكم أو تنقلون عنها، ثم يعود الملك إلى مالكه تبارك وتعالى؛ فاغتنموا الإنفاق ما دامت الأموال في أيديكم، وانتهزوا الفرصة. ثم ذَكَرَ تعالى تفاضَلَ الأعمال بحسب الأحوال والحكمة الإلهيَّة، فقال: فرلا يستوي منكم من أنفقَ من قبل الفتح وقاتَلَ أولنك أعظمُ درجةً من الذين أتفقوا من بعدُ وقاتَلوا؟: المراد بالفتح هنا هو فتحُ الحُدَيْبِيَةِ، حين جرى من الصَّلح بين

| في (ب): «وأنه حق اليقين».   | (٢) | في (ب): «على صدق كلٍّ ما جاء به». | (1)- |
|-----------------------------|-----|-----------------------------------|------|
| في (ب): «وما لكم لا تنفقون» | (٤) | في (ب): «الكفر والجهل».           | (٣)  |
| في (ب): «جميع».             | (٦) | في (ب): «وهو».                    | (٥)  |

سورة الحديد (١١)

الرسول وبين قريش، مما هو أعظم الفتوحات التي حصل فيها نشر الإسلام واختلاط المسلمين بالكافرين والدَّعوة إلى الدين من غير معارض، فدخل الناس من ذلك الوقت في دين الله أفواجاً، واعتزَّ الإسلام عزًا عظيماً، وكان المسلمون قبل هذا الفتح لا يقدرون على الدَّعوة إلى الدين في غير البقعة التي أسلم أهلُها كالمدينة وتوابعها، وكان مَنْ أسلم من أهل مكَّة وغيرها من ديار المشركين يُؤْذَى ويَخَافُ؛ فلذلك كان مَنْ أسلم قبل الفتح [وأنفق] وقاتل أعظم درجة وأجراً وثواباً ممَّن لم يسلم ويقاتِل وينفق إلَّا بعد ذلك؛ كما هو مقتضى الحكمة، ولهذا<sup>(١)</sup> كان السابقون وفضلاء الصحابة غالبهم أسلم قبل الفتح. ولمَّا كان التفضيلُ بين الأمور قد يُتَوَهَّم منه نقصٌ وقدحٌ في المفضول؛ احترز تعالى من هذا بقوله: ﴿وكلاً وَعَدَ الله الحسنى﴾؛ أي: الذين أسلموا وقاتلوا وأنفقوا من قبل الفتح وبعده كلهم وعَدَه الله المعنى الجنة. وهذا يدلُ على فضل الصحابة كلهم رضي الله عنهم، حيث شهد الله لهم بالإيمان ووعَدَهم الجنة. ﴿واللَه بما تعملونَ خبيرَ»: فيجازي كلًا منكم على م يعلمه من عمله، من المه من الصحابة عليهم أسلم قبل الفتح ولما كان التفضيلُ بين الأمور قد يُتَوَمًم منه نقص وقدح في المفضول؛ احترز تعالى من هذا بقوله: ﴿وكلاً وَعَدَ الله يعلم من عنه من عمله من الموا وقاتلوا وأنفقوا من قبل الفتح وبعده كلهم وعَدَه الم الحسنى هذا يدلُ على فضل الصحابة كلهم رضي الله عنهم، حيث شهد الله لهم يعلمه من عمله.

(١١) ثم حتٌ على النفقة في سبيله؛ لأنَّ الجهاد متوقَّف على النفقة فيه وبذل الأموال في التجهُز له، فقال: ﴿مَن ذا الذي يُقْرِضُ الله قرضاً حسناً»: وهي النفقة الطيَّبة التي تكون خالصة لوجه الله موافقة لمرضاة الله من مال حلال طيب طيبة به نفسه، وهذا من كرم الله تعالى؛ حيث سمَّاه قرضاً، والمال ماله، والعبيد عبيده<sup>(٢)</sup>، ووعد بالمضاعفة عليه أضعافاً كثيرةً، وهو الكريم الوهَّابُ، وتلك المضاعفة محلُّها وموضعها يوم القيامةِ، يوم كلُّ يتبيَّن فقرُه، ويحتاج إلى أقلُ شيء من الجزاء الحسن، ولهذا قال:

لَايَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُوَرُهُم بَيْنَ أَلِدِيمٍ وَبِأَيَّانِهِمِ<sup>(٣)</sup> بُشْرَبَكُمُ أَلْيَوْمَ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْيَهَا الْأَنْهَنُرُ خَلِدِينَ فِيهَأْ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْمَظِيمُ ۞ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوْا انظُرُونَا نَقْنَبِسْ مِن نُوَرِكُمْ قِيلَ ارْحِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْقِيسُوا نُوَلَ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِ لَمُ بَطِّئُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَلِهِرُوا نِن قِبَلِهِ الْمَدَابُ ۞ يُنَادُونَهُمْ أَلَمَ نَكُن مَعَكَمُ قَالُوا بَلَ وَلَكِينَكُمُ فَسَعَد

- (1) في (ب): «ولذلك».
   (۲) في (ب): «والعبد عبده».
  - (٣) في (أ) إلى قوله: «وبنس المصير»، وفي (ب) ذكر الآيات كاملة.

1774

وَارْتَبَتْمَد وَغَرَّنْكُمُ ٱلأَمَانِيُّ حَتَّى جَآءَ أَمَّرُ ٱللَّهِ وَغَرَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ٥ اللَّ فَأَلِيَّوَمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةً وَلَا مِنَ ٱلَذِينَ كَفَرُوأَ مَأْوَىنَكُمُ ٱلنَّارُ هِىَ مَوْلَنَكُمْ وَبِقِسَ ٱلْمَصِبُرُ ٢ ﴾.

سورة الحديد (١٢ ـ ١٤)

(14) يقول تعالى مبيئاً لفضل الإيمان واغتباط أهله به يوم القيامة : (يوم تَرى المؤمنينَ والمؤمناتِ يسعى نورُهم بين أيديهم وبأيمانِهم ؟ أي : إذا كان يوم القيامةِ، وكورَتِ الشمسُ وخسفَ القمرُ وصار الناس في الظُّلمة، ونُصِبَ الصراط على متن جهنم ؛ فحيننذِ ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورُهم بين أيديهم وبأيمانهم، فيمشون بنورهم وأيمانهم<sup>(۱)</sup> في ذلك الموقف الهائل الصعب كلَّ على قَدْرِ إيمانه، ويبشَّرون عند ذلك بأعظم بشارة، فيُقالُ : (بُشراكم اليومَ جناتٌ تجري من تحتِها الأنهارُ خالدين فيها ذلك هو الفورُ العظيمُ ؟ : فللَه ما أحلى هٰذه البشارة بقلوبهم وألذَّها لنفوسهم ؟ حيث حصل لهم كلُّ مطلوب محبوب، ونجوا من كلُّ شرُّ ومرهوب.

- (۱) في (1): «بأيمانهم ونورهم. وقد استدركها الشيخ في (ب) فقدم وأخر بوضع الحرف «م».
  - (٢) في (ب): "فإذا رأى المنافقون نور المؤمنين يمشون به".
  - (٣) في (ب): «ويقولون».
    (٤) زيادة على النسختين.
    - (٥) في (ب): «الّتي».



سورة الحديد (١٥ ـ ١٦)

حتى جاء أمرُ الله؟؛ أي: حتى جاءكم الموتُ وأنتم بتلك الحالة الذَّميمة،
﴿وغَرَّكم بالله الغَرورُ؟: وهو الشيطانُ الذي زين لكم الكفر والريبَ فاطمأننتم به،
ووثقتم بوعدِهِ وصدَّقتم خبره.

(١٥﴾ ﴿فاليومَ لا يؤخَذُ منكم فديةٌ ولا من الذين كفروا﴾: ولو<sup>(١)</sup> افتديتم بملء الأرض ذهباً ومثله معه؛ لما تقبل منكم. ﴿مأواكُمُ النارُ﴾؛ أي: مستقرَّكم، ﴿هي مولاكم﴾: التي تتولَّاكم وتضمُّكم إليها، ﴿وبِئس المصير﴾: النار؛ قال تعالى: ﴿وأمَّا مَنْ خَفَّتْ موازينُه. فأمُه هاويةٌ وما أدراك ما هيه. نارٌ حاميةٌ﴾.

أَلَّمَ يَأْنِ لِلَّذِينَ مَامَنُوًا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِلِحَّرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْمُقِي وَلَا يَكُونُوا كَأَلَذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَنسِقُوتَ ٢ آمَ أَمَدًا أَنَّ اللَّهَ يُحْيِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فَدَ بَيْنَا لَكُمُ الْآيَنِتِ لَمَلْكُمْ تَعْقِلُونَ ٢ ٤.

﴿١٦﴾ لما ذكر حال المؤمنين والمؤمنات والمنافقين والمنافقات في الدار الآخرة؛ كان ذلك مما يدعو القلوب إلى الخشوع لربّها والاستكانة لعظمته، فعاتب الله المؤمنين على عدم ذلك، فقال: ﴿الم يأنِ للذين آمنوا أن تَخْشَعَ قلوبُهم لذِكْر الله وما نَزَلَ من الحقَّه؛ أي: ألم يأتِ<sup>(٢)</sup> الوقتُ الذي به تلينُ<sup>(٢)</sup> قلوبهم وتخشعُ لذِكْر الله وما نَزَلَ من الحقَّه؛ أي: ألم يأتِ<sup>(٢)</sup> الوقتُ الذي به تلينُ<sup>(٢)</sup> قلوبهم وتخشعُ لذِكْر الله الذي هو القرآن وتنقادُ لأوامره وزواجره وما نَزَلَ من الحقُّ الذي ما حمد تتخبي على على على المنافرة وتنقادُ لأوامره وزواجره وما نَزَلَ من الحقُّ الذي حام محمد تتخبي وتخشعُ لذِكْر الله الذي هو القرآن وتنقادُ لأوامره وزواجره وما نَزَلَ من الحقُّ الذي ولما أنزله من الحقُّ الذي الموعني على الموعني على حمد تتخبي الذي من الحقُ على الاجتهاد على خشوع القلب لله تعالى ولما أنزله من الكتاب والحكمة، وأن يتذكّر المؤمنون المواعظ الإلهية والأحكام من قبلُ فطال عليهم الأمدُه؛ أي: ولا يكونوا كالذين أوتوا الكتاب الشرعيَّة كلَّ وقت ويحاسبوا أنفسَهم على ذلك، ﴿ولا يكونوا كالذين أوتوا الكتاب الموجبَ لخشوع القلب والاحكام من قبلُ فطال عليهم الأمدُه؛ أي: ولا يكونوا كالذين أنزل الله عليهم الكتاب الموجبَ لخشوع القلب والانقياد التام، ثم لم يدوموا عليه، ولا نَبْبَوا، بل طال من قبلُ فطال عليهم الأمدُه؛ أي: ولا يكونوا كالذين أنزل الله عليهم الكتاب الموجبَ لخشوع القلب والانقياد التام، ثم لم يدوموا عليه، ولا نَبْبَوا، بل طال عليهم الزمان، واستمرَّت بهم الغفلةُ، فاضمحلُ إيمانهم وزال إيقانهم؛ ﴿فقستُ الموجبُ المؤمنون الموال يحتاجُ في كلُ وقت إلى أن تُذَكَرَ بما عليهم وكم وقت إلى أن تُذَكَرَ بما عليهم وكثيرً منهم فاسقونَه: فالقلوب تحتاجُ في كلُ وقت إلى أن تُذَكَر بما أنزل<sup>(٤)</sup> الله وتناطق بالحكمة، ولا ينبغي الغفلة عن ذلك؛ فإنه<sup>(٥)</sup> الله وتناطق باب لغلوم ألى ألهم وزال إلى أن تُذَكَرَ بما أنزل<sup>(٤)</sup> الله وتناطق بالحكمة، ولا ينبغي الغفلة عن ذلك؛ فإنه<sup>(٥)</sup> سبب لقسوة أنزل<sup>(٤)</sup> الله وتناطق بالحكمة، ولا ينبغي الغفلة عن ذلك؛ فإنه<sup>(٥)</sup> سبب لقسوة الزل<sup>(٤)</sup> الله وتناطق بالحكمة، ولا ينبغي الغفلة عن ذلك؛ فإنه<sup>(٥)</sup> من ألمي ألمونا المؤمر الحكمة، ولا ينبغي الغفلة عن ذلك؛ فإنه<sup>(٥)</sup> ما المومان ألموار المومال ملمومر بله من منوم ألمم ما يلمومر بن ما ملموم ال

- (۱) في (ب): «فلو».
- (٣) في (ب): «الذي تلين به قلوبهم».
  - (٥) في (ب): «فإن ذلك».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٢) في (ب): "يجيء".

(٤) فى (ب): «أنزله».

144+

أسورة الحديد (١٧ ـــ ١٩)

(١٧) ﴿اعلموا أَنَّ الله يُحيي الأرض بعد موتِها قد بَيَّنًا لكم الآياتِ لعلَّكم تَعْقِلونَ ﴾: فإن الآيات تدلُّ العقول على المطالب<sup>(١)</sup> الإلهيَّة، والذي أحيا الأرض بعد موتهم فيجازِيَهم بأعمالهم، والذي أحيا الأرض بعد موتها قادرٌ على أن يُحْيِيَ الأموات بعد موتهم فيجازِيَهم بأعمالهم، والذي أحيا الأرض على موتهم فيحازِيهم بأعمالهم، والذي أحيا الأرض على موتهم فيحازِيهم بأعمالهم، والذي أحيا الأرض بعد موتها قادرٌ على أن يُحْيِيَ الأموات بعد موتهم فيجازِيهم بأعمالهم، والذي أحيا الأرض بعد موتها قادرٌ على أن يُحْيِيَ الأموات بعد موتهم فيجازِيهم بأعمالهم، والذي أحيا الأرض بعد موتها بماء المَطَرِ، قادرٌ على أن يُحْيِيَ القلوب الميتة بما أنزله من الحقِّ على رسوله. وهذه الآية تدلُّ على أنه لا عقل لمن لَم يهتدِ بآيات الله ولم ينقذ الشرائع الله.

﴿إِنَّ الْمُصَّدِقِبَنَ وَالْمُصَّدِقَبَ وَأَقْرَضُوْا اللَّهَ قَرَضُنَا حَسَنًا بُصَاحَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمُ ﴾ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أَوْلَتِهِكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ وَالشُّهَنَاءُ عِندَ دَبِّيمَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِيبَ كَفُرُوا وَحَكَنَّوُا بِعَايَدِينَا أُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَحِيمِ ﴾

(١٨) ﴿إِنَّ المصَّدِّقِينَ والمُصَّدِّقَاتِ﴾: بالتشديد؛ أي: الذين أكثروا من الصدقات الشرعيَّة والنفقات المرضيَّة، ﴿وأقرضوا الله قرضاً حسناً): بأن قدَّموا من أموالهم في طرق الخيرات ما يكون ذخراً لهم عند ربِّهم، ﴿يضاعَفُ لهم؟: الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعافِ كثيرةٍ، ﴿ولهم أجرَ كريمٌ): وهو ما أعدَّم الله لهم في الجنة ممًا لا تعلمُه النفوس.

(١٩﴾ ﴿والذين آمنوا بِاللَّهِ ورسلِهِ﴾: والإيمانُ عند أهل السُّنَّة ما<sup>(٣)</sup> دلَّ عليه الكتاب والسنة، هو قول القلب واللسان وعمل القلب واللسان والجوارح، فيشمل ذلك جميع شرائع الدين الظاهرة والباطنة، فالذين جمعوا [بين] هٰذه الأمور ﴿هم الصدِّيقونَ﴾؛ أي: الذين مرتبتهم فوق مرتبة عموم المؤمنين ودون مرتبة الأنبياء. وقوله: ﴿والشهداءُ عند ربَّهم لهم أجرُهم ونورُهمَه؛ كما ورد في الحديث الصحيح<sup>(٤)</sup>: «إنَّ في الجنَّة مائةَ درجةٍ، ما بين كلِّ درجتين<sup>(٥)</sup> كما بين السماء والأرض، أعدَّها الله للمجاهدين في سبيله». وهذا يقتضي شدَّة علوُهم ورفعتهم فهذه الآيات جمعت أصناف الخلق المتصدِّقين والصَّديقين والسُهداء وأصحابُ الجحيمَ»

- (۱) في (ب): «على العلم بالمطالب».
  (۲) في (ب): «مدَّخراً».

  - (٤) أخرجه البخاري (٢٧٦٠) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
     (٥) في (ب): «ما بين الدرجتين».
     (٦) في (ب): «إلى».

سورة الحديد (۲۰)

الجحيم، فالمتصدِّقون الذين [كان] جُلُّ عملهم الإحسان إلى الخلق ويذلُ النفع لهم<sup>(١)</sup> بغاية ما يمكنهم، خصوصاً بالنفع بالمال في سبيل الله، والصَّدِّيقون هم الذين كمَّلوا مراتب الإيمان والعمل الصالح والعلم النافع واليقين الصادق، والشهداء هم الذين قاتلوا في سبيل الله لإعلاء كلمة الله، وبَذَلوا أَنفسَهم وأموالهم فَقُتِلوا، وأصحاب الجحيم هم الكفار الذين كذَّبوا بآيات الله. وبقي قسم ذكرهم<sup>(٢)</sup> الله في سورة فاطر، وهم المقتصدون الذين أدَّوا الواجبات وتركوا المحرمات؛ إلَّا أَنَّهم حصل منهم بعض التقصير بحقوق الله<sup>(٣)</sup> وحقوق عباده؛ فهُوَلاء مآلهم الجنة<sup>(٤)</sup>، وإن حصل لبعضهم عقوبة ببعض ما فعل.

﴿ أَعْلَمُوا أَنَمَا ٱلْمَيَوَةُ ٱلدُّنِيَا لَعِبُّ وَلَحَقٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمُ وَتَكَافُرُ فِي ٱلأَقَوَلِ وَٱلأَوَلَنَّهِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْبَبَ ٱلْكُفَارَ نَبَائُهُ ثُمَّ بَبِيحُ فَنَرَنَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَماً وَفِي آلأَيزَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ ٱللَهِ وَرِضُونَ أَ وَمَا ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنِيَآ إِلَا مَتَنَعُ ٱلْفُرُورِ ٢ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَجَنَةٍ عَرَضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَمَآةِ وَٱلأَرْضِ أُعِذَتَ اللَّهُ مَنْعُ ٱلْفُرُورِ ٢

(٢٠) يخبر تعالى عن حقيقة الدُنيا وما هي عليه، ويبيِّن غايتها وغاية أهلها؛ بأنَّها ﴿لعبٌ ولهوٌ»: تلعب بها الأبدان وتلهو بها القلوب، وهذا مصداقُه ما هو موجودٌ وواقعٌ من أبناء الدُنيا؛ فإنَّك تجِدُهم قد قطعوا أوقاتَ عُمُرِهِم بلهوِ قلوبهم وغفلتهم<sup>(٥)</sup> عن ذكر الله وعمَّا أمامهم من الوعد والوعيد، وتراهم قد اتَّخذوا دينَهم لعباً ولهواً؛ بخلاف أهل اليقظة وعُمَّال الآخرة؛ فإنَّ قلوبَهم معمورةٌ بذكر الله ومعرفته ومحبَّته، وقد شغلوا<sup>(٢)</sup> أوقاتهم بالأعمال التي تقرُبهم إلى الله من النفع القاصر والمتعدِّي. وقوله: ﴿وزينةٌ ﴾؛ أي: تزين في اللباس والطعام والشراب والمراكب والدُور والقصور والجاه وغير ذٰلك، ﴿وتفاخرٌ بينكم﴾؛ أي: كلُّ واحدٍ من أهلها يريد مفاخرةَ الآخر، وأن يكونَ هو الغالبَ في أمورها، والذي له الشهرةُ

- (١) في (ٻ): الإليهم". (٢) في (ٻ): اذكره".
  - (٣) في (ب): «إلا أنهم حصل منهم تقصير ببعض خمقوق الله».
    - (٤) في (ب): «إلى الجنة».
  - (٥) فى (ب): «قد قطعوا أوقات أعمارهم بلهو القلوب والغفلة».
    - (٦) في (ب): «أشغلوا».

سورة الحديد (٢١)

في أحوالها، ﴿وتكاثرُ في الأموال والأولادِ﴾؛ أي: كلِّ يريدُ أن يكون هو الكاثر لغيره في المال والولد، وهذا مصداقُهُ وقوعُهُ من محبِّي الدُّنيا والمطمئنين إليها؛ بخلاف مَنْ عَرَفَ الدُّنيا وحقيقتها، فجعلها معبراً، ولم يجعلها مستقرًّا، فنافس فيما يقرُّبُه إلى الله، واتَّخذ الوسائل التي توصلُه إلى دار كرامته<sup>(()</sup>، وإذا رأى من يكائُره وينافسه في الأموال(٢) والأولاد؛ نافَسَه بالأعمال الصالحة.

ثم ضرب للدُّنيا مثلاً بغيثٍ نزل على الأرض، فاختلط به نباتُ الأرض مما يأكُلُ الناسُ والأنعام، حتى إذا أخذتِ الأرضُ زُخْرُفَها، وأعجب نباتُه الكفارَ الذين قَصَروا نَظَرَهم وهِمَمَهم على الدُّني<sup>ا(٢)</sup>؛ جاءها من أمرِ الله ما أتلفها، فهاجت ويبست وعادت إلى حالها الأولى(٤)؛ كأنَّه لم ينبت فيها خضراء ولا رُإِيَّ لها مَرْأَى أَنيق، كذلك الدُّنيا؛ بينما هي زاهيةٌ لصاحبها زاهرةٌ؛ مهما أراد من مطالبها حصل، ومهما توجُّه لأمر من أمورها؛ وجد أبوابه مفتَّحة؛ إذ أصابها القَدَرُ، فأذهبها (٥) من يده، وأزال تسلُّطه عليها، أو ذهب به عنها، فرحل منها صفر اليدين؛ لم يتزُّود منها. سوى الكفن، فتبًّا لمن أضحتْ هي غايةَ أمنيَّته ولها عمله وسعيه.

وأما العمل للآخرة؛ فهو الذي ينفع ويُدَّخر لصاحبه ويصحب العبدَ على الأبد، ولهذا قال تعالى: ﴿وفي الآخرة عذابٌ شديدٌ ومغفرةٌ من الله ورضوانٌ؟؛ أي: حال الآخرة ما يخلو من هُذين الأمرين: إمَّا العذابُ الشديدُ في نار جهنَّم وأغلالها وسلاسلها وأهوالها لمن كانت الدُّنيا هي غايتَهُ ومنتهى مطلبِهِ، فتجرَّأ على معاصى الله، وكذَّب بآيات الله، وكفر بأنعم الله، وإمَّا مغفرةً من الله للسينات، وإزالةُ العقوبات، ورضوانٌ من الله يُحِلُّ من أحَلَّه عليه (٢) دارَ الرضوان لمن عرف الدُّنيا وسعى للآخرة سعيها؛ فهذا كلَّه مما يدعو إلى الزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة، ولهٰذا قال: ﴿وما الحياةُ الدُّنيا إلَّا متاعُ الغُرورِ﴾؛ أيَّ: إلَّا متاعٌ يُتَمَتَّعُ به ويُنْتَفَعُ به ويُسْتَدْفَعُ به الحاجات؛ لا يغترُّ به ويطَّمنُ إليه إلَّا أهل العقول الضعيفة، الذين يغرُّهم بالله الغرور .

٢١﴾ ثم أمر بالمسابقة إلى مغفرة الله ورضوانه وجنته، وذلك يكون بالسعي

- في (ب): «إلى الله». (1)(٢) في (ب): «بالأموال».
  - في (ب): «هممهم ونظرهم إلى الدنيا». (٣)

(٥)

في (ب): «ما هاجت به ويبست فعادت على حالها الأولى». (٤) في (ب): "بما أذهبها».

(٦) فى (ب): "يحل ما أحله به".



سورة الحديد (٢٢ ـ ٢٣))

بأسباب المغفرة من التوبة النّصوح، والاستغفار النّافع، والبعد عن الذّنوب ومظانّها، والمسابقة إلى رضوان اللّه بالعمل الصالح، والحرص على ما يُرضي اللّه على الدَّوام من الإحسان في عبادة الخالق، والإحسان إلى الخلق بجميع وجوه النفع، ولهذا ذكر الله الأعمال الموجبة لذلك، فقال: ﴿وجنّة عرضُها السمواتُ والأرضُ أعِدَّت للذين آمنوا باللّه ورسلِهِ ، والإيمانُ بالله ورُسُلِهِ<sup>(١)</sup> يدخلُ فيه أصولُ الدين وفروعها. ﴿ذلك فضلُ اللّه يؤتيهِ مَن يشاءَ﴾؛ أي: هذا الذي بيَّنَاه لكم وذكَرَنا [لكم فيه] الطُّرُقَ الموصلة إلى الجنة والطُرُقَ الموصلة إلى النار، وأنَّ ثواب الله بالأجر الجزيل والثواب الجميل<sup>(٢)</sup> من أعظم منَّته على عباده وفضله، ﴿واللّه ذو الفضل العظيم»: الذي لا يُحصى ثناءً عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وفوق ما يُثني عليه أحدً من خلقه<sup>(٣)</sup>.

هُمَّا أَمَّابَ مِن تُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِنَبٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبَرَأَهَأَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ٢ لَكَيْلًا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا مَاتَنكُمُ وَاللَهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ٢ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْثُرُونَ النَّاسَ بِٱلْبُغْلُ وَمَن يَتَوَلَ فَإِنَّ ٱللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ٢ هِ.

﴿٢٢﴾ يقول تعالى مخبراً عن عموم قضائِهِ وقدرِهِ: ﴿ما أَصابَ من مصيبةٍ في الأرض ولا في أنفسِكُم﴾: ولهذا شاملٌ لعموم المصائب التي تُصيبُ الخلق من خير وشرَّ؛ فكلُّها قد تُتِبَتْ في اللوح المحفوظ صغيرها وكبيرها، ولهذا أمرَّ عظيمٌ لاَّ تحيطُ به العقول، بل تَذْهلُ عنده أفئدةُ أولي الألباب، ولُكنَّه على الله يسيرٌ.

﴿٢٣﴾ وأخبر الله عبادَه بذلك لأجل أن تتقرَّرَ لهذه القاعدة عندهم، ويبنوا عليها ما أصابهم من الخير والشرَّ؛ فلا يأسَوْا، ويحزنوا على ما فاتهم، مما طَمِحَتْ له أنفسُهم وتشوَّفوا إليه؛ لعلمِهِم أنَّ ذلك مكتوبٌ في اللوح المحفوظ، لا بدَّ من نفوذه ووقوعه؛ فلا سبيل إلى دفعِه، ولا يفرحوا بما آتاهم الله فرحَ بَطَرٍ وأشَرٍ؛ لعلمهم أنَّهم، وإنّما أدركوه بفضل الله ومنَّه، فيستغلوا بشكر مَنْ أولى النَّعم ودفع النقم، ولهذا قال: ﴿وَاللهُ لا يحبُونُ اللهِ على ما فاتهم، مما طَمِحَتْ له أنفسُهم وتشوَّفوا إليه لعلمهم أنَّ ذلك مكتوبٌ في اللوح المحفوظ، لا بدً من نفوذه ووقوعه؛ فلا سبيل إلى دفعِه، ولا يفرحوا بما آتاهم الله فرحَ بَطَرٍ وأشَرٍ؛ لعلمهم أنَّهم ما أدركوه بفضل الله ومنَّه، فيستغلوا بشكر مَنْ أولى النَّعم ودفع النقم، ولهذا قال: ﴿وَاللهُ لا يحبُ كلَّ محتالٍ فحورِهه؛

- (1) في (ب): «ورسوله».
- (٢) في (ب): «وأنَّ فضلَ الله بالثواب الجزيل والأجر الجميل».
  - (٣) في (ب): «عليه عباده».

أي: متكبَّر فظُّ غليظٍ معجبٍ بنفسه فخورٍ بنعم الله ينسبها إلى نفسه وتُطعيه وتُلهيه؛ كما قال تعالى: ﴿وإذا أذَقْناه رحمةً منَّا قال إنَّما أوتيتُهُ على علم بَلْ هي فتنةً﴾.

OB (۲۵ - ۲٤) LOB

٤٢﴾ ﴿الذين يَبْخَلُونَ ويأْمُرُونَ الناس بالبُخْلِ»؛ أي: يجمعون بين الأمرين الذَّميمين اللذين كلَّ منهما كافٍ في الشرِّ: البخل، وهو منع الحقوق الواجبة، ويأمرون الناس بذلك، فلم يكفِهم بُخلُهم، حتى أمروا الناس بذلك، وحثُّوهم [على]<sup>(۱)</sup> هذا الخلق الذميم بقولهم وفعلهم، وهذا من إعراضهم عن طاعة ربَّهم وتوليهم عنها، ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُ: عن طاعة اللهِ؛ فلا يضرُ إلَّا نفسه، ولن يضرَّ الله وترييمًا الذي مناء الذي عناه من لوازم الذي منهما كاني في منع الحقوق الواجبة، ويأمرون الناس بذلك، وحثُوهم [على]<sup>(۱)</sup> هذا الخلق الذميم بقولهم وفعلهم، وهذا من إعراضهم عن طاعة ربَّهم وتوليهم عنها، ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُ: عن طاعة اللهِ؛ فلا يضرُّ إلَّا نفسه، ولن يضرَّ الله منه، منهما، وفيلهم عنها، وومن يتقولُها عنهما الله فلا يضرُ الله من لوازم ذاته، الذي له مُلكُ السم الني أنهم الذي أنهم الذي أنهم الذي مناهم، ومن يتقولُها ومن يتقولُها أنهم منهما، وهذا من إعراضهم عن طاعة ربَّهم وتوليهم عنها، وومن يتقولُها عنهما، وهذا من إعراضهم عن طاعة ربَّهم وتوليهم عنها، وومن يتقولُها عنهما من عن طاعة الله فلا يضرُّ الله منها، ولهذا الذي غناه من لوازم ذاته، الذي له مُلكُ السم النه ومن أورض، وهو الذي أخل عنه مالك منهما، الما منهم عن ألله من أوالله والهم وقعلهم، وأولهم وقنهم من أوازم ذاته، الذي له مُلكُ من يتقولُ الله هو الغنيُّ الحميدُها: الذي غناه من لوازم ذاته، الذي له مُلكُ السم الما وات والأرض، وهو ألذي أغنى عبادَه وأقناهم، الحميدُ الذي ويُعَظَّم.

لَقَد أَرْسَلْنَا وَسُلْنَا بِٱلْبَتِنَتِ وَأَنَزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأَسُ شَدِيدٌ وَمَنْنَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِٱلْمَتِيْ إِنَّ ٱللَّهَ فَوِئَ عَزِيرٌ آلْحَدَيدَ فِيهِ بَأَسُ شَدِيدٌ وَمَنَذَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِٱلْمَتِي إِنَّ ٱللَّهَ فَوِئَ عَزِيرٌ مَنْهُمُ وَلَيْعَلَمَ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْنَتِي إِنَّ ٱللَّهُ فَوَئَ عَزِيرٌ مِنْهُمُ وَلَعْدَلُكُمُ وَالْكَنَتِ فَي إِنَّا اللَّهُ فَوَى عَذِيرٌ مِنْهُمُ وَلَعْنَتُ فَعَنْهُمُ مَعْتَلًا وَكَنَتَ وَالْحَدَيْتُ وَالْحَدَيْنَ مَعْتَلًا وَ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرَسُلَهُ وَالْمَنْتُ إِنَّ اللَّهُ فَوَى عَذِيرٌ مِنْهُمُ فَيَهُمُ مُعْتَدُ وَكَنِيرُ مِنْهُمُ فَعَنْهُمُ وَلَيْنَهُمُ مُعْتَدًا وَ وَالْحَدَيْبُ مَنْهُمُ مُعْتَدًا وَ وَالْحَدِيلُ مَعْتَلُهُ وَالْحَدَيْبُ مَنْهُ مَنْهُ وَالْحَدَيْبَ فَعَنْهُمُ مُعْتَدًا وَ وَحَعْلَنَهُ وَالْعَنْتُ وَعَنْهُمُ مُعْتَدًا عَلَي وَعَانَا عَنْ وَعَمَانَا وَلَكَ مَعْهُمُ مُ اللَّهُ وَالْعَيْنَةُ وَالْعَنْهُ وَالْعَ فَقِينَ مَنْ وَالْنَا اللَهُ وَلَيْ فَي وَلَيْنَ مَدِيدً مَنْتَنَهُ مَنْتَا عَلَى وَعَمَانَا وَعَانَيْنَ وَعَمَانَا وَسُلَهُ إِلَيْتِ وَالْنَا اللَهُ فَوْقَعَيْنَ مَنْ وَيَعْتَى إِنَا اللَّهُ وَيَ وَمَعْتَنَ وَ لِنْعَالَ وَلِي الْمَالَيْهُ مَنْ عَنْهُمُ اللَّالِ وَالْعَيْسَ مَا لَعْ مَنْ اللَهُ فَيَعْتُ مَا عَنْتَ اللَهُ مَا عَلَهُ مِنْ اللَهُ مَنْ وَالْعَالِي مَنْ مَنْ مَاللَهُ مَالْتَ مَا عَنْ مَنْ اللَهُ مَنْ وَالْنَا الْنَا مِنْ مَالْعَالَهُ مَا عَنْ مَنْ مَنْ اللَهُ مِنْعَالَةُ مِنْتُ مَا لَنَهُ مَا عَنْ مَنْ اللَهُ الْعَالَى مِنْ اللَهُ مَا عَنْ مَالَة مِنْ اللَهُ مَا عَا عَنْهُ مَا مَنْ مَا مَنْ مَنْ وَالْنَا مِنْهُ مِنْ مَا عَنْ مَا مَنْ مَعْتَنَ مَعْتَنَهُ مِنْ مَا مِنْ مَا مَنْتَ مَ مَنْ وَالْعَنْ مَنْ مَا مَالَكُهُ مَا مَالَكُهُ مَا مَا مَنْهُ مِنْ اللَهُ مِنْ مَا مَا مَا مَا مَالَكُ مُوالُهُ وَاللَهُ مِنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَالَةًا مَا مَا مَا مَا مَا مَ مَا مَالَكُولَ مَا مَ مَا مُ م

(٢٥) يقول تعالى: ﴿ لقد أرْسَلْنا رُسُلَنا بالبِيِّناتِ : وهي الأدلَّة والشواهد والعلامات الدَّالَة على صدق ما جاؤوا به وحقيَّتِهِ، ﴿ وأنزلنا معهم الكتابَ : وهو اسم جنس يَشْمَلُ سائر الكتب التي أنزلها الله لهداية الخلق وإرشادهم ما ينفعهم في دينهم ودنياهم، ﴿ والميزانَ : وهو العدلُ في الأقوال والأفعال، والدين الذي جاءت به الرُّسل كلَّه عدلٌ وقسطٌ في الأوامر والنَّواهي وفي معاملات الخَلْق وفي الجنايات والقِصاص والحدود والمواريث وغير ذلك، وذلك ﴿ ليقومَ الناسُ بالقسطِ : قياماً بدين الله، وتحصيلاً لمصالحهم التي لا يمكنُ حصرُها وعدُّها، وهذا دليلٌ على أنَّ الرسل متَّفقون في قاعدة الشرع، وهو القيامُ بالقسط، وإنِ

کذا في (ب). وفي (أ): «عليه».

(٢) في (أ) إلى قوله: «وكثير منهم فاسقون»، وفي (ب) ذكر الآيات كاملة.

سورة الحديد (٢٦ \_ ٢٧)

اختلفت صورُ<sup>(۱)</sup> العدل بحسب الأزمنة والأحوال، ﴿وأنزَلْنا الحديدَ فيه بأسَ شديدَه: من آلات الحرب؛ كالسلاح والدُّروع وغير ذٰلك، ﴿ومنافعُ للناسُ»: وهو ما يشاهَدُ من نفعه في أنواع الصِّناعات والحرف والأواني وآلات الحَرْثِ، حتى إنَّه قَلَّ أن يوجَدَ شيءٌ إلَّا وهو يحتاجُ إلى الحديد، ﴿ولِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُه ورُسُلَه بالغيبَ»؛ أي: ليقيم تعالى سوقَ الامتحان بما أنزله من الكتاب والحديد، فيتبينَّ من ينصُرُه وينصُرُ رسله في حالة<sup>(٢)</sup> الغيب، التي ينفع فيها الإيمان قبل الشهادة، التي لا فائدة بوجود الإيمان فيها؛ لأنَّه حينئذٍ يكون ضروريًا. ﴿إنَّ اللَّه لَقَوِيَّ الذي منه الآلاتُ القويَّة، ومن قوَّته وعزَّته أنه قادرُ على الانتصار من أعدائه، ولكنَّه يتلي أولياءه بأعدائه؛ ليعلم من ينصرُهُ بالغيب.

وقَرَنَ تعالى بهٰذا<sup>(٢)</sup> الموضع بين الكتاب والحديد؛ لأنَّ بهٰذين الأمرين ينصر اللَّه دينه ويُعلي كلمته: بالكتاب الذي فيه الحجَّة والبرهان، والسيف الناصر بإذن اللَّه، وكلاهما قيامُهُ بالعدل والقِسْط، الذي يستدلُّ به على حكمةِ الباري وكماله وكمال شريعتِهِ التي شرعها على ألسنة رسله.

(٢٦) ولما ذكر نبوَّة الأنبياء عموماً؛ ذكر من خواصَّهم النَّبِيَّيْنِ الكريميْنِ نوحاً وإبراهيم، اللَّذين جعل الله النبوَّة والكتاب في ذُرِيَّتهما، فقال: ﴿ولقد أرسَلْنا نوحاً وإبراهيم، اللَّذين جعل الله النبوَّة والكتاب في ذُرِيَّتهما، فقال: ﴿ولقد أرسَلْنا نوحاً وإبراهيم وجَعَلْنا في ذُرِيَّتِهِما النبوَّة والكتاب في ذُرِيَّتهما، فقال: ﴿ولقد أرسَلْنا نوحاً كابراهيم وجَعَلْنا في ذُرِيَّتِهِما النبوَّة والكتاب في ذُرِيَّتهما، فقال: ﴿ولقد أرسَلْنا نوحاً وإبراهيم وجَعَلْنا في ذُريَّتِهِما النبوَّة والكتاب؟ إي: الأنبياء المتقدِّمين والمتأخرين، كلُهم من ذُريَّة نوح وإبراهيم عليهما السلام، وكذلك الكتب كلُها نزلت على ذُريَّة هذين النبيَّيْنِ الكريميْنِ الكريميْن . ﴿ولقد أرسَلْنا نوحاً كُلُهم من ذُريَّة نوح وإبراهيم عليهما السلام، وكذلك الكتب كلُها نزلت على ذُريَّة هذين النبيَيْنِ الكريميْن . ﴿فمنهم ؛ أي : ممَّن أرسلنا إليهم الرسل ﴿مهتد بهذا منهم، منتقد للما تقد أن أي المتقد بهداهم، من أرسلنا إليهم الرسل ومهتد بهداهم، منقاد لامرهم فاسقون»؛ أي : ما من أرسلنا إليهم الرسل ومهتد به المون عن منقاد لامرهم النوات الذين الكريميْن . ﴿ومنهم النبيَّنِ الكريميْن . ﴿ومنهم بن أربيلام النبيَّة الله النه معليهما السلام، وكذلك الكتب كلُها نزلت على ذُريَّة هدين النبيَيْن الكريميْن . ﴿فمنهم به أي أي : ممَّن أرسلنا إليهم الرسل ومهتد به المون عن منقاد لاأمرهم، مسترشد بهداهم، ﴿وكشيرَ منهم فاسقون»؛ أي : حارجون عن منقاد الله وطاعة رسله (٤) ؛ كما قال تعالى : ﴿وما أكثر الناس ولو حرضت بمؤمنينَ .

﴿٢٧﴾ ﴿ثم قَفَيْنا﴾؛ أي: أتبعنا ﴿على آثارِهم برُسُلِنا وقفَيْنا بعيسى ابن مريم﴾: خصَّ الله عيسى عليه السلام؛ لأنَّ السياق مع النصارى، الذين يزعُمون اتُباع عيسى، ﴿وآتيناه الإنجيل﴾: الذي هو من كتب الله الفاضلة، ﴿وجَعَلْنا في قلوب الذين اتَبعوه رأفة ورحمةَ﴾؛ كما قال تعالى: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ الناس عداوةً للذين آمنوا

- في (ب): «أنواع».
   (٢) في (ب): «حال».
  - (٣) في (ب): «في هذا».
  - ٤) في (ب): «خارجون عن طاعة الرسل والأنبياء».

## سورة الحديد (٢٨)

اليهودَ والذين أشركوا ولَتَجِدَنَّ أقربَهم مودَّةً للذين آمنوا الذين قالوا إنا نصارى ذٰلك بأنَّ منهم قِسَّيسينَ ورُهباناً وأنَّهم لا يستكبرونَ . . . الآيات، ولهذا كان النصارى ألين من غيرهم قلوباً حين كانوا على شريعة عيسى عليه السلام، ﴿ورهبانية أنفسهم، والتزموا لوازم ما كتبها الله عليهم ولا فرضها، بل هم الذين التزموا بها أنفسهم، والتزموا لوازم ما كتبها الله عليهم ولا فرضها، بل هم الذين التزموا بها من تلقاء أنفسهم؛ قصدُهم بذلك رضا الله، ومع ذلك؛ ﴿فما رَعَوْها حقَّ رعايتها بن أي : ما قاموا بها، ولا أدَّوًا حقوقها، فقصَّروا من وجهين: من جهة ابتداعهم، ومن جهة عدم قيامهم بما فرَضوه على أنفسهم . فهذه الحال هي العالبُ من أحوالهم، ومنهم من هو مستقيمٌ على أمر الله، ولهذا قال: ﴿فاتَيْنا الذين آمنوا من أحوالهم، ومنهم من هو مستقيمٌ على أمر الله، ولهذا قال: ﴿فاتَيْنا الذين آمنوا منهم أُجْرَهُم به؛ أي : الذين آمنوا بمحمد على أنفسهم بعيسى؛ كلُّ أعطاه الله على حسب إيمانِهِ، ﴿وكثيرُ منهم فاسقونَ».

﴿ يَتَأَيَّبُا الَّذِينَ ءَامَـنُوا اتَـقُوا اللَّهَ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمُ كِفَايَّيْ مِن تَحْمَنِهِ. وَبَعْعَل لَحَتُم نُولًا تَمَشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمُ وَاللَّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ ٢ اللَّهُ الْحَلَّ يَعْلَمُ الْكِنَبِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَى شَىْءٍ تِن فَضَلِ اللَّهُ وَأَنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْمَطِيمِ ٢ ٢

(٢٨) وهذا الخطابُ يُحتمل أنه خطابٌ لأهل الكتاب، الذين آمنوا بموسى وعيسى عليهما السلام؛ يأمرهم أن يعملوا بمقتضى إيمانهم؛ بأن يتَّقوا الله فيتركوا معاصية ويؤمنوا برسوله محمد ﷺ، وأنَّهم إن فعلوا ذلك؛ أعطاهم الله ﴿كَفَلَيْنِ مَن معاصِية ويؤمنوا برسوله محمد ﷺ، وأنَّهم إن فعلوا ذلك؛ أعطاهم الله ﴿كَفَلَيْنِ من رحمتِهِه؛ أي: نصيبين من الأجر؛ نصيب على إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب على إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب على إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب معلى إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب معلى إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب على إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب على إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب على إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب معلى إيمانهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب معلى إيمانهم بالذين يدخل فيه أهلُ الكتابِ وغيرُهم، وهذا الظاهر، وأنَّ الله أمرَهَم بالإيمان والتَقوى، الذي يدخلُ فيه جميع وغيرُهم، وهذا الظاهر، وأنَّ الله أمرَهَم بالإيمان والتَقوى، الذي يدخلُ فيه جميع الذين ظاهره وباطنه أصوله وفروعه، وأنَّهم إن امتثلوا هذا الأمر العظيم؛ أعطاهم الذين ظاهره وباطنه أصوله إفروعه، وأنَّهم إن امتثلوا هذا الأمر العظيم؛ أعظاهم إلايمان وأجرً على التعليم؛ أعظاهم على الإيمان وأجرً على التقوى، أو أجرً على امتثال الأوامر وأجرً على اجتناب إليهان وأجرً على التقوى، أو أجرً على امتثال الأوامر وأجرً على اجتناب النواهي، أو أنَّ الله تعالى: أجرً على امتثال الأوامر وأجرً على اجتناب أليها إلى أو أنَّ النه المراد بها تكرار الإيتاء مرة بعد أخرى. ﴿ويَجْعَم لكم نوراً منهون به، أي أي أن يعطيكم علماً وهدى ونوراً تمشون به في ظُلُمات الجهل، ويغفر لمون بنهو، أي أي أنه إلى أول أله في ألمان العظيم»: فلا يُستَغْرَبُ ()

(۱) في (ب): «وصفهما وقدرهما».
 (۲) في (ب): «فلا يستكثر».



سورة الحديد (٢٩) \_ سورة المجادلة (١)

فضل ذي الفضل العظيم، الذي عمَّ فضلُه أهلَ السماواتِ والأرض؛ فلا يخلو مخلوقٌ من فضله طرفةَ عينٍ ولا أقلَّ من ذٰلك.

(٢٩) وقوله: ﴿لئلاً يعلم أهلُ الكتاب ألَّا يقدرونَ على شيء من فضل الله؟ أي: بيَّنا لكم فضلنا وإحساننا لمن آمن إيماناً عامًا واتَّقى الله وآمن برسوله؛ لأجل أن يكونَ عند أهل الكتاب علم بأنَّهم لا يقدرونَ على شيء من فضل الله؛ أي: لا يحجُرون على الله بحسب أهوائهم وعقولهم الفاسدة، فيقولون: ﴿لن يدخُلَ الجنَّة إلَّا مَن كان هوداً أو نَصارى، ويَتَمَنَّوْنَ على الله الأمانيَ الفاسدة، فأخبر الله تعالى [أن] المؤمنين برسوله محمد ﷺ، المتَّقين لله أنَّ لهم كِفْلَيْنِ من رحمته ونوراً ومغفرةً؛ رغماً على أنوف أهل الكتاب، وليعلموا ﴿أنَّ الفضلَ بيد الله يؤتيه من يشاءَ : ممَّنِ اقتضت حكمتُه تعالى أن يؤتيمَ من فضله، ﴿والله ذو الفضل العظيم؟ : الذي لا يقادرُ قدرُه.

> تم تفسير [سورة الحديد. ولله الحمد والمنة. والحمد لله]. \*\*

تفسير سورة قد سمع الله وهى مدنية بنسب ألمَر الْأَنْنِ الْتَجَبِ

﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قُوْلَ الَّتِى تَجْدَدِلُكَ فِى زَوْجِهَا<sup>(1)</sup> وَتَشْتَكِى إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْتَعُ تَعَاوُرُكُمَاً إِنَّ اللَّهِ سَمِيعُ بَصِيرُ (1) الَّذِينَ يُظْنِهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم مَا هُرَى أَمَّهُنَوِهِمٌ إِن أَمَّهُنَهُمُ إِلَا الَّتِى سَمِيعُ بَصِيرُ (1) الَذِينَ يُظْنِهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم مَا هُرَى أَمَّهُنَوِهِمٌ إِن أَمَّهُنَهُمُ إِلَا الَّتِى وَلَدَنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَاللَّهُ مَعْنُ وَاللَّهُ مَعْنُولُكُماً إِنَّ اللَّهُ وَلَذَنَهُمُ وَلَذَنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَذَنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَلَذَنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَلَذَنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَلِنَهُمُ وَلَقُولُونَ مُنصَحَرًا مِن القَوْلُونَ وَزُولاً وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعُولُ عَفُولُ عَفُولُ إِنَّ وَالَذَينَ يُظْنِهُونُ مِن وَلَنَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعُولُ وَاللَّهُ مِنْ الْعَوْلُونَ مِن اللَّهُ وَالَتُهُمُ وَلَيْهُمُ وَالَيْنَ مُعَالُونَ مِن الْعَوْلُ وَرُولاً وَإِنَّ اللَّهُ لَمُعُولُ عَفُولُ فَعُولُونَ مِن مَن اللَّهُ وَاللَهُ مِن اللَّهُ وَلَدُ مُعَالُونَ مُعَالُونَ مُنَا وَعُنَا لَهُ وَاللَّهُ مِنا مَعْدَانَ أَنَهُ إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ عَمْ عَالَهُ مُعُنُ وَالَةُ مِن اللَهُ وَلَكُونُ مِن اللَّذَى اللَّهُ وَرَولُ مَن اللَّهُ مِنْتَهُ مَا لَحُنُ اللَهُ وَقُولُ وَلَنَهُ مُعَالُونَ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَعْتُولُ اللَّهُ مَعْنُولُ وَلَى اللَهُ مَعْنَى اللَهُ مِن اللَّهُ مُعْتَعُونَ مُنْ اللَهُ مُعْمَا اللَهُ وَي وَلِنَا اللَهُ وَاللَّهُ مَن اللَهُ مَنْ لَمُ اللَهُ وَاللَّهُ مُولالُهُ مَا مَعْتَى أَن اللَهُ وَاللَّهُ مَا لَهُ مَعْنُ لَهُ مَعْنُ لَهُ مَا لَهُ مُعَالَى اللَهُ وَاللَّهُ مَنْ لَهُ مَنْ لَهُ وَاللَهُ مَعْتَى فَواللَهُ مِن وَا مَعْتَنَا وَا مَنْتَعَالُ وَاللَهُ وَاللَهُ مَا مُعَالُ مُعْتَولُ وَاللَّهُ مَا مَا مُعُولُ مُولُولُ مُولًا مُولَعُونُ مُعْتَى مُعْتَى مَنْ مُ مَا مُ مَا مَعْتَ اللَهُ مَا مُولَعُهُ مُعْتَعُ مُولُولُ وَعَنْ اللَّا اللَّهُ مَا مَالَهُ وَالَعُنُولُ مَا مُنَا مُولُولُ مَا مُولَا مُولَكُولُ وَالَةُ مَا مَا مُ اللَهُ مُولُولُ مُولَعُهُ مُولُولُ مُولالًا مُولَعُهُ مُولالَ مَعْنَ مُولُ مَعْنُ وَا مَا أَعْنُ مَعْتَ مُولُولُ مُولُ مُولُ مُ

﴿ ﴾ نزلت هٰذه الآيات الكريماتُ في رجل من الأنصار اشتكتْه زوجته إلى الله وجادلته إلى رسول الله ﷺ لمَّا حرَّمها على نفسه بعد الصَّحبة الطويلة والأولاد،

(۱) في ( أ ) إلى قول: «وللكافرين عذاب أليم»، وفي (ب) ذكر الآيات كاملة.

1844

وكان هو رجلاً شيخاً كبيراً، فشكت حالَها وحالَه إلى الله وإلى رسول الله ﷺ، وكرَّرت ذلك، وأبدت فيه وأعادت، فقال تعالى: ﴿قد سَمِعَ اللّه قولَ الّتي تجادِلُك في زوجها وتَشْتَكي إلى الله واللَهُ يسمعُ تحاوُرَكماً؟؛ أي: تخاطُبَكما فيما بينكما. ﴿إنَّ اللّه سميعٌ؟: لجميع الأصوات في جميع الأوقات على تفنُّن الحاجات. ﴿بصيرٌ؟: يبصر دبيبَ النملة السوداء، على الصَّخرة الصمَّاء، في الليلة الظلماء<sup>(۱)</sup>.

سورة المحادلة (٢ ـ ٣)

ولهذا إخبارٌ عن كمال سمعه وبصره، وإحاطتهما بالأمور الدَّقيقة والجليلة، وفي ضمن ذلك الإشارة بأنَّ اللَّه [تعالى] سيزيلُ شكواها ويرفع بلواها، ولهذا ذكر حكمها وحكمَ غيرها<sup>(٢)</sup> على وجه العموم، فقال:

(٢) ﴿ الذين يظاهِرونَ منكم من نسائِهم ما هنَ أَمَّهاتِهم إن أَمَّهاتُهم إلَّا اللَّائي وَلَدْنَهم ﴾: المظاهرة من الزوجة أن يقولَ الرجل لزوجته: أنت عليَّ كظهر أَمِّي، أو غيرها من محارمه، أو أنت عليَّ حرامٌ. وكان المعتاد عندَهم في هذا اللفظ الظهر، ولهذا سماه الله ظِهاراً، فقال: ﴿الذين يظاهِرون منكم من نسائِهِم ما هنَّ أَمَّهاتِهم ﴾؛ أي: كيف يتكلَّمون بهذا الكلام الذي يعلمون<sup>(٣)</sup> أنَّه لا حقيقة له، فيشبهون أزواجهم بأمَّهاتِهم اللَّتي ولدنهم؟! ولهذا عظَّم الله أمره وقبَّحه، فقال: ﴿وإنَّهم لَيقولُونَ منكراً من القول وزوراًه؛ أي: قولاً شنيعاً وكذباً<sup>(٤)</sup>، ﴿وإنَّ الله لَعَقُوً غفورٌ ﴾: عمَّن صَدَرَ منه بعضُ المخالفات فتداركَها بالتَّوبَةِ النَّصوح.

(٣) ﴿والذين<sup>(٥)</sup> يظاهِرُونَ من نسائِهِم ثم يعودونَ لِما قالوا ٤: اختلف العلماء في معنى العَوْد، فقيل معناه العزمُ على جماع مَنْ ظاهر منها، وأنَّه بمجرَّد عزمِهِ؛ تجب عليه الكفَّارة المذكورة، ويدلُّ على لهذا أنَّ الله تعالى ذَكَرَ في الكفَّارة أنَّها<sup>(٢)</sup> تكون قبل المسيس، وذلك إنَّما يكون بمجرَّد العزم، وقيل: معناه حقيقةُ الوطءِ، ويدلُّ على ذلك أنَّ الله قال: ﴿ثم يعودونَ لِما قالوا ﴾، والذي قالوا إنّما هو الوطءُ، وعلى كلُّ من القولين؛ فإذا وُجِدَ العَوْدُ؛ صار كفارةُ لهذا التحريم ﴿تحرير

- (١) في (ب): «في الليلة الظلماء على الصخرة الصماء».
   (٢) في (ب): «ولهذا ذكر حكم هذا الحكم وحكم غيره».
  - (٣) في (ب): «يعلم».
- (٤) في (ب): الجمنكرا من القول؟؛ أي: قولاً شنيعاً. جوزوراً؟؛ أي: كذباً».
  - (٥) في (٢): "فالذين".
     (٦) في (٢): "أنان».

سورة المجادلة (٤)

رقبةٍ»: مؤمنةٍ؛ كما قُيُدَتْ في آية القتل<sup>(١)</sup>؛ ذكر أو أنثى؛ بشرط أن تكون سالمةً من العيوب الضارَّة<sup>(٢)</sup> بالعمل (من قبل أن يَتَماسًا)؛ أي: يلزم الزوج أن يترك وطء زوجته التي ظاهر منها حتى يكفَّرَ برقبة. ﴿ذَلكمَ»: الحكم الذي ذكرناه لكم (توعظونَ به)؛ أي: يبيِّن لكم حكمه مع الترهيب المقرون به؛ لأن معنى الوعظ ذكر الحكم مع الترغيب والترهيب فالذي يريد أن يظاهر؛ إذا ذَكَرَ أَنَّ<sup>(٣)</sup> عليه عتقَ رقبةٍ؛ كفَّ نفسه عنه. ﴿واللَهُ بِما تعملونَ خبيرٌ»: فيجازي كلَّ عامل بعمله.

وفي لهذه الآيات عدَّة أحكام:

منها: لطفُ الله بعباده واعتناؤه بهم؛ حيث ذَكَرَ شكوى لهذه المرأة المصابة، وأزالها، ورَفَعَ عنها البلوى، بل رفع البلوى بحكمِهِ العامِّ لكلِّ مَن ابتلي بمثل لهذه القضيَّة.

ومنها: أن الظّهار مختصٍّ بتحريم الزوجة؛ لأنَّ الله قال: ﴿من نسائهم﴾؛ فلو حرم أمته؛ لـم يكن ذٰلك ظهاراً، بل هو من جنس تحريم الطيبات كالطعام والشراب؛ تجب فيه كفارة اليمين فقط.

ومنها: أنَّه لا يصحُ الظُّهار من امرأة قبل أن يتزوَّجها؛ لأنَّها لا تدخل في نسائه وقت الظهار؛ كما لا يصح طلاقها؛ سواء نجز ذٰلك أو علقه.

- (۱) في (ب): «آية أخرى».
   (۲) في (ب): «المضرّة».
  - (٤) في (ب): «بأن».
- (٥) في (ب): دومما يزيد به».

(٣)

في (ب): «أنه يجب عليه».

سورة المجادلة (٥)

ومنها: أن الظُّهار محرَّم؛ لأن الله سماه ﴿منكراً من القولِ وزُوراَ﴾. ومنها: تنبيه الله على الحكم وحكمته؛ لأن الله قال: ﴿ما هُنَّ أَمَّهاتِهم﴾. ومنها: أنَّه يُكره للرجل أن ينادي زوجته ويدعوها<sup>(١)</sup> باسم محارمه؛ كقوله: يا أمي يا أختي ونحو ذلك؛ لأنَّ ذلك يشبه المحرَّم.

ومنها: أنَّ الكفَّارة إنَّما تجب بالعَوْدِ؛ لما قال المظاهِرُ على اختلاف القولين السابقين، لا بمجرَّد الظهار.

ومنها: أنَّه يجزئ في كفارة الرَّقبة الصغير والكبير والذَّكر والأنثى؛ لإطلاق الآية في ذٰلك.

**ومنها**: أنَّه يجب إخراجها إذا<sup>(٢)</sup> كانت عتقاً أو صياماً قبل المسيس؛ كما قيَّده الله؛ بخلاف كفَّارة الإطعام؛ فإنَّه يجوز المسيس والوطءُ في أثنائها.

ومنها: أنَّه لعلَّ الحكمة في وجوب الكفارة قبل المسيس أنَّ ذٰلك أدعى لإخراجها؛ فإنَّه إذا اشتاق إلى الجماع، وعلم أنَّه لا يمكَّن من ذٰلك إلَّا بعد الكفارة؛ بادرَ بإخراجها<sup>(٣)</sup>.

ومنها: أنَّه لا بدَّ من إطعام ستين مسكيناً؛ فلو جمع طعام ستين مسكيناً، ودفعها لواحدٍ أو أكثر من ذٰلك دون الستين؛ لم يجز ذٰلك؛ لأنَّ الله قال: ﴿فإطعامُ ستينَ مسكيناً﴾.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَادُونَ ٱللَهَ وَرَسُولُهُمْ كَبُتُوا كَمَا كَبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدَ أَنزَلْنَا ءَايَنتِ بَتِنَنَتِّ وَلِلْكَنِمِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ (٢) .

(٥) محادَّة الله ورسوله مخالفتُهما ومعصيتُهما، خصوصاً في الأمور الفظيعة؛ كمحادَّة الله ورسوله بالكفر ومعاداة أولياء الله. وقوله: ﴿كُبِتُوا كما كُبِتَ الذين من قبلهم﴾؛ أي: أذِلُوا وأهينوا كما فُعِلَ بمن قبلَهم جزاءً وفاقاً، وليس لهم حجَّة على الله؛ فإنَّ الله قد قامت حجَّته البالغةُ على الخلق، وقد أنزل من الآيات البيَّناتِ والبراهين ما يبيِّنُ الحقائق ويوضَحُ المقاصدَ؛ فمن اتَّبعها وعمل عليها، فهو من المهتدين الفائزين. ﴿وللكافرين﴾: بها ﴿عذابٌ مهينَّ﴾؛ أي: يهينهم ويُذِلُهم؟

- في (ب): «ويسميها».
- (٣) في (ب): «لإخراجها».

(۲) في (ب): «إن».

سورة المجادلة (٦ ـ ٩) 💿 🕬

فكما<sup>(١)</sup> تكبَّروا عن آيات الله؛ أهانهم وأذلَّهم.

﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيُنَتِثُهُم بِمَا عَمِلُوَأْ أَحْصَـٰهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ شَهِيدً () أَلَمَ نَرَ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّنَوَنِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن خَبُوى ثَلَنْنَةٍ إِلَا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَنَةٍ إِلَا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُد أَيْنَ مَا كَانُواْ ثُمَ يُنَبِّتُهُم بِمَا عَلُوا يَوْمَ الْقِيَمَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِ شَىءٍ عَلِيمُ () .

CE GHAZI TRU

(<sup>(۲)</sup> يقول الله تعالى: ﴿يوم يبعثهم الله الخلق جميعاً فيقومون<sup>(۲)</sup> من أجداثهم سريعاً، فيجازيهم بأعمالهم؛ وينبَّئهم بما عملوا من خير وشرً؛ لأنَّه علم ذلك وكتبه في اللوح المحفوظ، وأمر الملائكة الكرام الحفظة بكتابته، هٰذا والعاملون قد نسوا ما عملوه والله أحصى ذلك. ﴿والله على كلَّ شيء شهيدً»: على الظُواهر<sup>(۳)</sup> والسَّرائر والخبايا والخفايا.

﴿٧﴾ ولهذا أخبر عن سعة علمه وإحاطته بما في السماوات والأرض من دقيق وجليل، وأنَّه ﴿ما يكون من نَجوى ثلاثة إلَّا هو رابِعُهم ولا خمسة إلَّا هو سادِسُهم ولا أدنى مِن ذٰلك ولا أكثر إلَّا هو مَعَهُم أينما كانوا﴾: والمراد بهٰذه المعيَّة معيَّة العلم والإحاطة بما تناجوًا به وأسرُوه فيما بينَهم، ولهٰذا قال: ﴿إِنَّ اللّه بكلٌ شيء عليمُ﴾. ثم قال تعالى:

﴿ أَلَمْ نَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجَوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَجَونَ بِٱلإِنْمِ وَالْعُلْوَنِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّوَكَ بِمَا لَتَر بُحَتِكَ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِ أَنفُسِهِمْ لَوَلَا يُعَذِبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَمُ بَصَلَوَنَهَا فَبِنْسَ الْمَصِيرُ ۞ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَنَجَبْمُ فَلا تَلَنَحُوا إِلَاتِمِ وَالْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَتَنْجَوْ إِالِذِي وَالنَّقُونَ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِينَ عَ

النَّجوى هي التناجي بين اثنين فأكثر، وقد تكون في الخير وتكونُ في الشرَّ، فأمر الله المؤمنين أنْ يَتَناجَوْا بالبرَّ، وهو اسمَّ جامعٌ لكلَّ خيرٍ وطاعةٍ وقيام بحقٌ الله وحقٌ عباده<sup>(٤)</sup>، والتَّقوى، وهي هنا اسمّ جامعٌ لترك جميع المحارم والمآثم؛ فالمؤمن يمتثل لهذا الأمر الإلٰهيَّ؛ فلا تجده مناجياً ومتحدثاً إلَّا بما يقرَّبه

(۱) في (ب): «كما».
 (۲) في (ب): «ويقومون».

(٣) في (ب): «بالظواهر».

(٤) في (ب): «وقيام بحقٌ لله ولعباده».



1444

سورة المجادلة (١٠)

إلى<sup>(1)</sup> الله ويباعده من سخطه، والفاجر يتهاونُ بأمر الله ويناجي بالإثم والعدوان ومعصية الرسول؛ كالمنافقين الذين لهذا دأبهم وحالهم مع الرسول تلله، قال تعالى: (وإذا جاؤوك حَيَّوكَ بما لم يُحَيَّكَ به الله)؛ أي: يسيئون الأدب في تحيَّتهم لك، ويقولونَ في أنفُسهم)؛ أي: يسرُون فيها<sup>(٢)</sup> ما ذكره عالم الغيب والشهادة عنهم، وهو قولهم: (لولا يُعَذَّبنا الله بما نقولُ»: ومعنى ذلك<sup>(۳)</sup> أنَّهم يتهاونون بذلك، ويستدلُون بعدم تعجيل العقوبة عليهم أنَّ ما يقولونه<sup>(٤)</sup> غيرُ محذور، قال تعالى في ويستدلُون بعدم تعجيل العقوبة عليهم أنَّ ما يقولونه<sup>(٤)</sup> غيرُ محذور، قال تعالى في بيان أنَّه يمهِلُ ولا يهمِلُ: (حَسَبُهُم جهنَّمُ يَصَلَونها فبنس المصيرُ»؛ أي: تكفيهم جهنَّم التي جمعت كلَّ عذاب وشقاء<sup>(٥)</sup> عليهم، تحيط بهم ويعذَّبون بها؛ فبنس<sup>(1)</sup> المصير. وهؤلاء المذكورونَ إما أناس من المنافقين، يظهرون الإيمان ويخاطبون الرسول تير بهذا الخطاب<sup>(٧)</sup> الذي يوهمون أنَّهم أرادوا به خيراً، وهم كذبةً في ذلك، وإما أناسٌ من أهل الكتاب الذين إذا سلَّموا على رسول الله يتيه؛ قالوا: ألسام عليك يا محمد<sup>(٨)</sup>. يعنون: الموت.

﴿إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ لِيَحْرُبَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَيْسَ بِصَاَرَهِمْ شَيْئًا إِلَّا بِإِذِنِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلِيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٢

(١٠) يقول تعالى: ﴿إِنَّمَا النَّجوى؟؛ أي: تناجي أعداء المؤمنين بالمؤمنين بالمؤمنين بالمؤمنين بالمكر والخديعة وطلب السوء من الشيطان الذي كيدُهُ ضعيفٌ، [ومكره غير مفيد] ﴿ليحزنَ الذين آمنوا؟: هذا غايةُ هذا المكر ومقصوده، ﴿وليس بضارَهم شيئاً إلَّا بإذنِ الله؟: فإنَّ الله [تعالى] وَعَدَ المؤمنين بالكفاية والنصر على الأعداء، وقال بإذنِ الله؟: فإنَّ الله [تعالى] وَعَدَ المؤمنين بالكفاية والنصر على الأعداء، وقال بياني: فولا يَحيقُ الله؟: فإنَّ الله [تعالى] وَعَدَ المؤمنين بالكفاية والنصر على الأعداء، وقال بإذنِ الله؟: فإنَّ الله [تعالى] وَعَدَ المؤمنين بالكفاية والنصر على الأعداء، وقال بياني: ﴿ولا يَحيقُ المكرُ السيِّيءُ إلَّا بأهلِهِ؟: فأعداء الله ورسوله والمؤمنين مهما تعالى: ﴿ولا يَحيقُ المكرُ السيِّيءُ إلَّا بأهلِهِ؟: فأعداء الله ورسوله والمؤمنين مهما تعالى: فولا يَحيقُ المكرُ السيِّيءُ إلَّا بأهلِهِ؟: فأعداء الله ورسوله والمؤمنين مهما تعالى: ﴿ولا يَحيقُ المكرُ السيِّيءُ إلَّا بأهلِهِ؟: فأعداء الله ورسوله والمؤمنين مهما تعالى: فولا يَحيقُ المكرُ السيِّيءُ إلَّا بأهلِه؟: فأعداء الله ورسوله والمؤمنين مهما تعالى: فولا يحيقُ المكرُ السيَّيءُ إلَّا بأهلِه؟: فأعداء الله ورسوله والمؤمنين مهما تعالى: فولا يحيقُ المكرُ السيَّيءُ إلَّا بأهلِه؟: فأعداء الله ورسوله والمؤمنين أله شيء تناجؤا ومَكروا؛ فإنَّ ضَرَرَ ذلك عائدُ إلى أنفسهم"، وأن يضرُ المؤمنين إلَّا شيء قدارة الله وقضاه. ﴿وعلى الله فليَتَوَكَلِ المؤمنون؟؛ أي أي يعتمدوا".

(1)(٢) في (ب): «يسرون في أنفسهم» في (ب): «مِن». في (ب): «ومعنى هذا». (٣) (٤) في (ب): «يقولون». (٦) في (ب): «وبنس». في (ب): «كل شقاء وعذاب». (a) في (ب): ﴿وَالْخَطَابِ لِلرُّسُولُ ﷺ . (Y) كما في «صحيح البخاري» (٦٣٥٦)، ومسلم (٢١٦٥) من حديث عائشة. (٨) في (ب): «فإن ضررهم عائد على أنفسهم». (٩)  $(1 \cdot)$ في (ب). ايعتمدوا.

سورة المجادلة (١١ ـ ١٢) 🚿

بوعده؛ فإنَّ مَن تَوَكَّلَ على الله؛ كَفاه وكَفاه<sup>(١)</sup> أمرَ دينِهِ ودُنياه.

لَايَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْأَ إِذَا قِبِلَ لَكُمْ نَفَسَّحُوا فِ ٱلْمَجَلِسِ فَأَنْسَحُوا يَنْسَج ٱللَهُ لَكُمْ وَإِذَا قِبَلَ ٱنشُرُوا فَآنشُرُوا يَرْفِع ٱللَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَذِينَ أُوثُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَنَتٍ وَٱللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾.

(١١) هذا أدب<sup>(٢)</sup> من الله لعباده [المؤمنين] إذا اجتمعوا في مجلس من مجالس مجتمعاتهم، واحتاج بعضُهم أو بعضُ القادمين [عليهم] للتفسَّح له في المجلس؛ فإنَّ من الأدب أن يَفْسَحوا له؛ تحصيلاً لهذا المقصود، وليس ذلك بضار للفاسح<sup>(٣)</sup> شيئاً، فيحصلُ مقصود أخيه من غير ضرر يلحقه، والجزاء من جنس العمل؛ فإنَّ من فَسَحَ؛ فَسَحَ الله له، ومن وسَّع لأخيه؛ وسَّع الله عليه، ﴿وإذا قيل النشزواك؛ أي: ارتفعوا وتَنَحَّوا عن مجالسكم لحاجة تعرضُ، ﴿فانشُزواك؛ أي: فبادروا للقيام لتحصيل تلك المصلحة؛ فإنَّ القيام بمثلُ هٰذه الأمور من العلم والإيمان، والله تعالى يرفع أهل العلم والإيمان درجاتٍ بحسب ما خصَّهم [الله] به من العلم والإيمان. ﴿والله بما تعملونَ خبيرَك: فيجازي كلَّ عامل بعمله؛ إن خيراً فخيرً، وإن شرًا فشرٍّ. وفي هٰذه الآية فضيلة العلم، وأنَّ زينته وثمرتَه التأدُب بآدابه والعمل بمقتضاه.

لَايَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوًا إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى بَحَوَىٰكُو مَمَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُو وَأَطْهَرُ فَإِن لَّرَ يَجِدُوا فِإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمُ ٢ مَاَمَنْفَقْتُمَ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ بَدَى خَتَوَىٰكُو مَمَت عَلَيْكُمُ فَأَقِيمُوا الصَلَوْةَ وَمَاتُوا ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَةٍ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَمْمَلُونَ ٢

(1) في (ب): اكفاه وتولّى».
 (1) في (ب): التأديب».

(٣)

في (ب): «للجالس». (٤) في (ب): «الخير والعلم».

سورة المجادلة (١٣)

للصدقة، وأما الذي لا يجد الصدقة؛ فإنَّ الله لم يضيِّق عليه الأمر، بل عفا عنه وسامَحَه وأباح له المناجاة بدون تقديم صدقةٍ لا يقدِرُ عليها.

(١٣) ثم لما رأى [تبارك و] تعالى شفقة المؤمنين ومشقة الصدقات عليهم عند كل مناجاة؛ سهّل الأمر عليهم، ولم يؤاخِذهم بترك الصدقة بين يدي المناجاة، وبقي التعظيم للرسول والاحترام بحاله لم يُنسَخ؛ لأنَّ هٰذا [الحكم] من باب المشروع لغيره، ليس مقصوداً لنفسه، وإنَّما المقصود هو الأدب مع الرسول والإكرام له، وأمرهم تعالى أن يقوموا بالمأمورات الكبار المقصودة بنفسها، فقال: فإذ لم تَفْعَلواك؛ أي: لم يهن عليكم تقديم الصدقة، ولا يكفي هٰذا؛ فإنَّه ليس من شرط الأمر أن يكون هيئاً على العبد، ولهذا قيَّده بقوله: ﴿وتاب الله عليكم؟؛ أي: عفا لكم عن ذلك، ﴿فأقيموا الصلاة؟: بأركانها وشروطها وجميع حدودها ولوازمها، ﴿وآتوا الزَّكاةَ؟: المفروضة في أموالكم إلى مستحقيها.

وهاتان العبادتان هما أمُّ العبادات البدنيَّة والماليَّة؛ فمن<sup>(1)</sup> قام بهما على الوجه الشرعيِّ؛ فقد قام بحقوق الله وحقوق عباده، ولهذا قال بعده: ﴿وأطيعوا اللَّهَ ورسولَه﴾: وهذا أشملُ ما يكون من الأوامر، فيدخُلُ في ذلك طاعة الله وطاعة رسوله بامتثال أوامرهما واجتنابِ نواهيهما وتصديق ما أخبرا به والوقوفِ عند حدودِ الشرع<sup>(٢)</sup>، والعبرةُ في ذلك على الإخلاص والإحسان؛ فلهذا قال: ﴿والله خبيرَ بما تعملونَ»: فيعلم تعالى أعمالهم، وعلى أيَّ وجه صَدَرَت، فيجازيهم على حسب علمه بما في صدورهم.

- (1) في (ب): «ومن».
   (۲) في (ب): «حدود الله».
  - (٣) في (أ) إلى قوله: ٩هم الخاسرون»، وفي (ب) ذكر الآيات كاملة.

سورة المجادلة (١٤ ـ ١٩) المحالة

(٤١ ـ ١٥) يخبر تعالى عن شناعة حال المنافقين، الذين يَتَوَلُّوْنَ الكافرين من اليهود والنصارى وغيرهم ممَّن غَضِبَ الله عليهم ونالوا من لعنة الله أوفى نصيب، وأنَّهم ليسوا من المؤمنين ولا من الكافرين: ﴿مُذَبَذَبِين بين ذٰلك لا إلى له ولاء ولا وأنَّهم ليسوا من المؤمنين ولا من الكافرين: ﴿مُذَبَذَبِين بين ذٰلك لا إلى لمولاء ولا إلى لمولاء ولا إلى لمولاء فالى والمرا وباطناً؛ لأنَّ باطنهم مع الكفار، ولا مع الكفار ظاهراً وباطناً؛ لأنَّ باطنهم مع الكفار، ولا مع الكفار فالمرا والحالُ أنَّهم يحلفون على ضد مع المؤمنين فاهراً وباطناً؛ لأنَّ باطنهم مع الكفار، ولا مع الكفار والحالُ أنَّهم يحلفون على ضده الذي هو الكذب، فيحلفون أنَّهم مؤمنون، والحالُ أنَّهم يحلفون أنَّهم مؤمنون، عنهم الذي مع الكفار والحالُ أنَّهم يحلفون على ضده الذي هو الكذب، فيحلفون أنَّهم مؤمنون، والحالُ أنَهم يحلفون أنَّهم مؤمنون، عنهم الذي هو الكذب، فيحلفون أنَّهم مؤمنون، عذاء أنَّهم مؤمنون، والحالُ أنَّهم يحلفون أله أم مؤمنون، والحالُ أنَّهم منه الذي تعتهم الله به، والحالُ أنَّهم يحلفون على ضده الذي هو الكذب، فيحلفون أنَّهم مؤمنون، والحالُ أنَهم مؤمنون، والحالُ أنَهم مؤمنون، والحالُ أنَهم مؤمنون، والحالُ أنَهم يحلفون أله أم مؤمنون، والحالُ أنَهم مؤمنون أله أعدًا لهم مؤمنون، وأنهم مي مؤمنون، والحالُ أنَهم يحلفون أله أعدًا مؤلاء الخونة الفجرة الذي الله أعدًا لهم عزمنون، والحالُ أنَهم ليسوا مؤمنين، فجزاء لمؤلاء الخونة الفجرة الكذبة أنَّ الله أعدًا لهم عذاباً شديداً لا يقادَرُ قدرُه ولا يُعْلَم وصفُه؛ ﴿إنَّهم ساء ما كانوا يعملون اله عملون الله عملوا بما يُسْخِطُ<sup>(٢)</sup> الله ويوجِبُ عليهم العقوبة واللعنة.

(١٦) ﴿ اتَّخذوا أيمانَهم جُنَّةَ ؟ أي: ترساً ووقايةً يتَّقون بها من لوم الله ورسوله والمؤمنين، فبسبب ذلك صدُّوا أنفسهم وغيرهم عن سبيل الله، وهو<sup>(٢)</sup> الصراط الذي مَن سَلَكَه؛ أفضى به إلى جنات النعيم، ومن صدَّ عنه؛ فليس إلَّا الصراط الموصل إلى الجحيم، ﴿فلهم عذابٌ مهينَ ؟: حيث استَكْبَروا عن الإيمان بالله والانقياد لآياته؛ أهانهم بالعذاب السرمديَّ الذي لا يُفَتَّر عنهم ساعةً ولا هم يُنْظَرونَ.

﴿١٧﴾ ﴿لن تُغْنِيَ عنهم أموالُهم ولا أولادُهم من اللّه شيئاً﴾؛ أي: لا<sup>(٤)</sup> تَدْفَعُ عنهم شيئاً من العذاب، ولا تحصَّلُ لهم قسطاً من الثواب، ﴿أولَـْئَكَ أَصحَابُ النار﴾: الملازمون لها، الذين لا يخرُجون عنها، و﴿هم فيها خالدون﴾.

(١٨) ومن عاش على شيءٍ؛ مات عليه؛ فكما أنَّ المنافقين في الدُّنيا يموِّهون على المؤمنين ويحلفون لهم أنَّهم مؤمنون، فإذا كان يوم القيامةِ وبعثَهُم الله جميعاً؛ حلفوا لله كما حلفوا للمؤمنين، ويحسبون في حلفهم لهذا ﴿أَنَّهم على شيءَ﴾: لأنَّ كفرهم ونفاقهم وعقائدهم الباطلة لم تَزَلْ تَرْسخُ في أذهانهم شيئاً فشيئاً، حتى غرَّتهم وظنُوا أنَّهم على شيءٍ يعتدُّ به ويعلَّقُ عليه الثواب، وهم كاذبون في ذُلك، ومن المعلوم أن الكذِبَ لا يروجُ على عالم الغيب والشهادة.

١٩﴾ ولهذا الذي جرى عليهم من استحواذ الشيطان الذي استولى عليهم وزَيَّنَ

(١) في (ب): «وهم يعلمون أنهم».
 (٢) في (ب): «يسخطه».
 (٣): «وهي».
 (٤) في (ب): «والا».

OR المجادلة (٢٢ - ٢٢)

لهم أعمالهم وأنساهم ذِكْرَ الله، وهو العدوُّ المبينُ الذي لا يريدُ بهم إلَّا الشرُّ، إنَّما يدعو حِزْبَه ليكونوا من أصحاب السعير، ﴿أولئك حزبُ الشيطان ألا إنَّ حزبَ الشيطانِ هم الخاسرون﴾: الذين خسروا دينَهم ودُنياهم وأنْفُسَهم وأهليهم.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُۥ أُوْلَتِكَ فِي ٱلأَذَلِينَ ﴾ كَتَبَ اللَّهُ لأَطْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِخً إِنَّ اللَّهَ فَوِئُ عَزِيرُ ﴾ ﴾.

(٢٠ - ٢١) لهذا وعد ووعيد، وعيد لمن حاد الله ورسوله بالكفر والمعاصي أنه مخذول مذلول لا عاقبة له حميدة، ولا راية له منصورة، ووعد لمن آمن به وبرسله واتبع ما جاء به المرسلون فصار من حزب الله المفلحين أن لهم الفتح والنصر<sup>(۱)</sup> والغلبة في الدُّنيا والآخرة، ولهذا وعد لا يُخلَف ولا يغيَّر؛ فإنَّه من الصادق القوي العزيز الذي لا يعجزه شيء يريده.

(٢٢) يقول تعالى: ﴿لا تَجِدُ قوماً يؤمنون باللّه واليوم الآخر يوادُونَ من حادَّ اللّه ورسولَه»؛ أي: لا يجتمع لهذا ولهذا، فلا يكون العبدُ مؤمناً باللّه واليوم الآخر حقيقة إلَّا كان عاملاً على مقتضى إيمانه<sup>(٢)</sup> ولوازمه من محبَّة مَن قام بالإيمان وموالاته وبُغض مَنْ لم يَقُمْ به ومعاداتِه، ولو كان أقربَ الناس إليه، ولهذا هو الإيمان على الحقيقة، الذي وجدت ثمرته والمقصود منه، وأهل لهذا الوصف هم الذين ﴿كَتَبَ اللّه ﴿في قلوبهم الإيمانَ»؛ أي: رسمه وثبَّته وغرسه غرساً لا يتزلزلُ ولا تؤثَّر فيه الشبه والشُّكوك، وهم الذين قواهم الله ﴿بروح منه»؛ أي الدار، ولهم جناتُ النعيم في دار القرار، التي فيها كلُ<sup>(٤)</sup> ما تشتهيه الأنفس وتلذُّ

(1) في (ب): «النصرة».
 (1) في (1) إلى آخر السورة، وفي (ب) ذكر الآيات إلى نهاية السورة.
 (1) في (ب): «الإيمان».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

سورة الحشر

الأعين وتختارُ، ولهم أفضل النعيم وأكبره<sup>(۱)</sup>، وهو أنَّ اللَّه يُحِلُّ عليهم رضوانَه؛ فلا يسخطُ عليهم أبداً، ويرضَوْن عن ربَّهم بما يعطيهم من أنواع الكرامات ووافر المَثوبات وجزيل الهبات ورفيع الدَّرجات؛ بحيث لا يَرَوْنَ فوق ما أعطاهم مولاهم غايةً ولا وراءه<sup>(۲)</sup> نهايةً، وأما مَنْ يزعُمُ أنَّه يؤمن بالله واليوم الآخر، وهو مع ذٰلك مواذً لأعداء الله محبَّ لمن نَبَذَ<sup>(۲)</sup> الإيمان وراء ظهرِهِ؛ فإنَّ هٰذا إيمانَ زعميًّ لا حقيقة له؛ فإنَّ كلَّ أمر لا بدً له من برهانٍ يصدِّقه؛ فمجرَّدُ الدعوى لا تفيدُ شيئاً ولا يصدَّقُ صاحبها. والحمد لله<sup>(٤)</sup>.

﴿سَبَّحَ لِنَهِ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِ الأَرْضِ وَهُوَ الْمَزِيزُ الْمَتَكِيمُ ﷺهُوَ الَّذِى أَخْرَجَ الْأَلِينَ كَفَرُوا مِنَ أَهْلِ الْكِنَبِ مِن دِيَرِمٍ لِأَوَّلِ الْحَشَرُ مَا طَنَنتُمَ أَن يَخْرُجُوا <sup>(٥)</sup> وَظَنُّوا أَنتَهُم مَالِيَتِهُمُ حُصُونُهُم مِنَ اللَّهِ فَأَنتَهُمُ اللَّهُ مِنْ حَبْثُ لَمَرَ يَحْتَسِبُوا وَقَدَفَ فِ قُلُوبِهُ الرُّعْبَ يُخْرِيونَ بَيُونَهُم بِآيَدِيمِ وَتَتَذِي الْمُوْمِدِينَ فَاعْنَبُهُمُ اللَّهُ مِنْ حَبْثُ لَمَرَ يَحْتَسِبُوا وَقَدَفَ فِ قُلُوبِهُ الرُّعْبَ يُخْرِيونَ بَيُونَهُم بِآيَدِيمِ وَالَذِي الْمُوْمِدِينَ فَاعْتَبُرُوا يَتَأْوَلِ الأَبْصَدِ ۞ وَلَوَلَا أَن كَنَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْمُعَمَ الدُّنيَا وَلَمَن اللَّهِ وَالْحَرْةِ عَذَلُ النَّهُ مِنْ عَبْثُ لَهُ وَلَقُولَ اللَّبَعَمُ اللَّعْسَمِ فَي وَلُولَا أَنَهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّذَي اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّذَي اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ فَى الدُّنيَّا وَلَمَنْ فَ اللَّهُ وَلَمَنْ فَا اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّالَعُولِي اللَّذَي اللَهُ هُولَكُونَ اللَّذَي اللَّ الدَّيْتَ وَلِمُنْهُ عَلَيْهِ وَلَكُولَ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ مَائَعُوا اللَّهُ وَلِيُخْزِى اللَهُ وَلِيُخْرَى اللَهُ وَلِيحُزْرَى الْتُعَنِي وَلَكُنَ اللَهُ وَلِيحُولُ مَنْ يُعَاقُ اللَّهُ وَلِيحُونَ الْتَنْسِفِينَ أُولَهُ عَلَيْ وَلَكُونَ وَلِي مَا فَطَعْتُمُ عَلَى وَلَيْكُولُ وَلِي وَلَكُونَ اللَهُ وَلِيحُونَ الْتَعَيْنَ اللَهُ وَلِيحُونَ اللَهُ وَلَي وَلَكُونَ الْتُعَاقِي الْتُنْسِفِيلَةُ وَلَا مَنْهُ عَلَى مَا يَعْتَاهُ وَلَنَهُ عَلَى مَالَكُونُ وَلَكَنَ عَلَى وَالْوَ الْمَنْ وَلَكُونَ الْتَعَاقُولُ وَلَكُونُ وَالْتُنَا وَ وَلَكُنَ اللَهُ وَا مَنْ اللَهُ وَاللَهُ وَلَكُونَ وَ مَنْ وَلَكُولَ اللَهُ وَلَكُونَ اللَّهُ وَاللَهُ مَنْ وَلَكُونَ وَلَكُولُ وَلَكُونُ وَاللَهُ مَنْ أَنْهُ وَى أَنْهُ وَا اللَهُ مَا مُولَهُ وَى الْتُعَانِ وَلَكُونَ اللَهُ وَا وَلَكُونُ وَ عَلَيْ وَ مُوالُولُ مُولَعُهُ وَاللَهُ وَلَكُونَ وَلَكُونُ وَ الْتُعَاقُولُ وَا اللَهُ وَا اللَهُ وَالْنَهُ مَائِنَهُ وَاللَهُ وَالَنَا وَ وَا مُولَعُول

- (١) في (ب): «ولهم أكبر النعيم وأفضله».
  (٢) في (ب): «فوقه».
  - (٣) في (ب): «ترك».
- (٤) في (ب): «تم تفسير: قد سمع الله. بحمد الله وعونه وتسديده. والحمد لله رب العالمين. وصلى الله على محمدٍ وسلم تسليماً».
- (°) في (1) إلى آخر ما ذكر الله من قصتهم، وفي (ب) ذكر الآيات إلى قوله: ﴿فاعتبروا يا أولي الأبصار﴾. ثم قال: إلى آخر القصة.

سورة الحشر

مِنكُمْ وَمَا النَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُــ أُوهُ وَمَا تَهَنكُمْ عَنْهُ فَأَنتَهُوا وَأَنْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ٢ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِبَارِهِمْ وَأَمْوَلِلِهِدْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنًا وَبَتُصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ٢ وَالَّذِينَ تَبَوَّمُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِر يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَزَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَتَةً مِتَمَا أُونُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْشِيهِمْ وَلَوْ كَانَ بِيهْمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوَقَ شُعَّ نَفْسِهِ، فَأُوْلَجِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْضِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَنِيْنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُوْنَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَمُونٌ زَحِيمُ ٢٠ ﴾ أَلَمْ نَرَ إِلَى الَّذِيبَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْرَنِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ لَهِنْ أُخْرِجْتُدْ لَنَخْرُجَى مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُو أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُد لَنَصُرَنَّكُم وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ٢ لَبِنْ أَخْرِجُوا لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَبِن فُوَتِلُوا لَا يَصُرُونَهُمْ وَلَبِن نَصَرُوهُمْ لَوَلَى ٱلأَدْبَنَرَ ثُعَرَ لا يُنْصَرُونَ ٢ الأَنْتُد أَشَدُ رَهْبَهُ فِي صُدُورِهِم مِنَ ٱللَّهِ ذَلِكَ بِأَتَهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْفَهُونَ ٢ بُنْلِلُونَكُمْ جَمِيمًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَزَلُو جُدُرٍ تأسُهُم بَيْنَهُمْ شَدِيثٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيمًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَىٰ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ فَوَمٌ لَا يَعْقِلُونَ ٢ اللَّهِ كَمَتَّلِ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِتْمَ قَرِبَتًا ذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ۞ كَمَثَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَنِ ٱصْحَفْرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيَّ \* مِنكَ إِنِّ أَخَافُ أَلَهَ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ ٢ اللَّهُ فَكَانَ عَنِيْبَهُمَّا أَنْهُمَا فِي ٱلنَّارِ خَلِدَيْنِ فِيهَأْ وَذَلِكَ جَزَرُوْا ٱلظَّلْلِمِينَ ٢

لهذه السورة تُسَمَّى سورة بني النضير، وهم طائفةً كبيرةً من اليهود في جانب المدينة وقت بعثة النبي ﷺ، فلمَّا بُعث النبيُ ﷺ <sup>(١)</sup> وهاجر إلى المدينة؛ كفروا به في جملة من كفر من اليهود، فهادن النبيُ ﷺ طوائف اليهود الذين هم جيرانه في المدينة، فلما كان بعد وقعة بدر بستة أشهر أو نحوها؛ خرج إليهم النبيُ ﷺ، وكلَّمهم أن يعينوه في دِيَةِ الكلابيين الذين قتلهم عمرو بن أمية الضَّمريُ، فقالواً: نفعل يا أبا القاسم! اجلس هاهنا حتى نقضي حاجتك! فخلا بعضهم ببعض، وسوَّل لهم الشيطانُ الشقاء الذي كُتِبَ عليهم، فتآمروا بقتله ﷺ، فقالواً

- (١) في (ب): «فلما هاجر النبي ﷺ إلى المدينة هادن سائر طوائف اليهود».
  - · (۲) في (ب): «وقالوا».

سورة الحشر (1)

الرحى فيصعد<sup>(١)</sup> فيلقيها على رأسه يشدخه بها؟ فقال أشقاهم عمرو بن جحاش: أنا. فقال لهم سلامُ بن مشكم: لا تفعلوا؛ فوالله؛ لَيُخْبَرَنَّ بما هممتم به، وإنَّه لنقضٌ للعهد الذي بيننا وبينه.

وجاء الوحي على الفور إليه من ربَّه بما همُّوا به، فنهض مسرعاً، فتوجَّه إلى المدينة، ولحقه أصحابُه، فقالوا: نهضتَ ولم نشعر بك! فأخبرهم بما همَّت يهودُ به، وبعث إليهم رسولُ الله ﷺ أنِ اخرُجوا من المدينة ولا تساكنوني بها، وقد أجَّلْتُكم عشراً؛ فمن وجدتُ بعد ذلك؛ ضربتُ عُنُقه. فأقاموا أياماً يتجهَّزون، وأرسل إليهم المنافق عبدالله بن أبيُ بن سلول أن لا تخرجوا من دياركم؛ فإن معي ألفين يدخلون معكم حصنكم فيموتون دونكم، وتنصُرُكم قريظةُ وحلفاؤكم من عطفان. وطمع رئيسهم حييُ بن أخطبَ فيما قال له، وبعث إلى رسول الله يقول: إنَّا لا نخرج من ديارنا؛ فاصنعْ ما بدا لك! فكبَّر رسول الله ﷺ وأصحابه، ونهضوا إليهم، وعلي بن أبي طالب يحملُ اللواء، وأقاموا على حصونهم يرمون بالنَّبْل والحجارة، واعتزلتهم قريظةُ، وخانهم ابنُ أبيً وحلفاؤهم من غطفان، فحاصرهم رسول الله ﷺ، وقطع نخلَهم وحرَّق، فأرسلوا إليه: نحن نخرجُ من المدينة، فأنزلهم على أن يخرجوا منها بنفوسهم وذراريُهم وأنَّ لهم ما حملت إليهم ألمين إليهم، وعلي بن أبي طالب يحملُ اللواء، وأقاموا على حصونهم يرمون ونهضوا إليهم، وعلي بن أبي طالب يحملُ اللواء، وأقاموا على حصونهم يرمون بالنَبْل والحجارة، واعتزلتهم قريظةُ، وخانهم ابنُ أبيً وحلفاؤهم من غطفان، ونهضوا إليهم، وعلي بن أبي طالب يحملُ اللواء، وأقاموا على حصونهم يرمون بالنَبْل والحجارة، واعتزلتهم قريظةُ، وخانهم ابنُ أبيً وحلفاؤهم من غطفان، ونهضوا إليه، من وله من أبي طالب يحملُ اللواء، وأقاموا على حصونهم يرمون إلا السلاحَ. وقبض رسولُ الله ﷺ الأموال والسلاح.

وكانت بنو النضير خالصةً لرسول الله ﷺ لنوائبه ومصالح المسلمين، ولم يخمِّسُها؛ لأن الله أفاءها عليه ولم يوجِفِ المسلمون عليها بخيل ولا ركابٍ، وأجلاهم إلى خيبر، وفيهم حييٌ بن أخطب كبيرهم، واستولى على أرضهم وديارهم، وقبض السلاح، فوجد من السلاح خمسين درعاً وخمسين بيضةً وثلاثمائة وأربعين سيفاً، هٰذا حاصل قصتهم كما ذكرها أهل السير<sup>(٢)</sup>.

(١) فافتتح تعالى لهذه السورة بالإخبار أنَّ جميع مَن في السماوات والأرض تسبَّح بحمد ربَّها وتنزُّهه عمَّا لا يليق بجلاله وتعبُدُه وتخضعُ لعظمتِهِ<sup>(٣)</sup>؛ لأنه العزيز الذي قد قهر كلَّ شيء؛ فلا يمتنعُ عليه شيءٌ، ولا يستعصي عليه عسير<sup>(٤)</sup>، الحكيم

فى (ب): «ويصعد».

(٣)

في (ب): الجلالته».

- (۲) انظر «سیرة ابن هشام» (۳/ ۲۵۷)، و«الطبقات» لابن سعد (۲/ ۵۷).
- (٤) في (ب): «مستعص».



18++

(1)

(٣)

(0)

في خلقِه وأمرِه؛ فلا يخلُقُ شيئًا عبثًا، ولا يُشْرِّعُ ما لا مصلحة فيه، ولا يفعل إلا ما هو مقتضى حكمته.

الحشر (٢)

٢﴾ ومن ذلك نصرُه لرسوله ﷺ على الذين كفروا من أهل الكتاب من بني النضير حين غَدَروا برسوله فأخرجهم من ديارهم وأوطانهم التي ألِفوها وأحبوها، وكان إخراجهم منها أولَ حشر وجلاءٍ كتبه الله عليهم على يد رسولِه محمدٍ ﷺ، فجلوا إلى خيبر. ودلَّت الآية الكريمة أن لهم حشراً وجلاءً غير لهذا؛ فقد وقع حين أجلاهم النبيُّ على من خيبر، ثم عمرُ رضي الله عنه أخرج بقيتهم منها. ﴿ما ظننتُم؟: أيها المسلمون ﴿أن يخرُجوا؟: من ديارهم؛ لحصَّانتها ومنعتها وعزُّهم فيها، ﴿وظنوا أنهم مانعتُهم حـصونُهم من اللهِ﴾: فأعجبوا بها، وغرَّتْهم، وحسبوا أنهم لا يُنالون بها، ولا يقْدِرُ عليها أحدً، وقدَرُ الله وراء ذٰلك كلُّه، لا تغني عنه الحصونُ والقلاعُ ولا تجدِّي فيه (١) القوةُ والدفاع، ولهذا قال: ﴿فَأَتَاهِمُ اللَّهُ مَنْ حيثُ لم يحتسبواً ﴾؛ أي: إمن الأمر والباب الذي لم<sup>(٢)</sup> يخطر ببالهم أن يُؤتَوا منه، وهو أنَّه تعالى: ﴿قَذَفَ فِي قَلُوبِهِم الرَّعبَ﴾: وهو الخوف الشديدُ، الذي هو جند الله الأكبر، الذي لا يُنفع مَعَه عددٌ ولا عدةٌ ولا قوةٌ ولا شدةٌ؛ فالأمر الذي يحتسبونه، ويظنُّون أنَّ الخلل يَدخل عليهم منه إن دخل، هو الحصون التي تحصَّنوا بها واطمأنتْ نفوسُهم إليها، ومن وَثِقَ بغير الله؛ فهو مخذولٌ، ومن ركن إلى غير الله؛ كان وبالاً عليه<sup>(٢)</sup>، فأتاهم أمرٌ سماويٌّ نزل على قلوبهم، التي هي محلَّ الثبات والصبر أو الخور والضعف، فأزال قوَّتها وشدَّتها، وأورثها ضعفاً وخوراً وجبناً لا حيلة لهم في دفعه(٤)، فصار ذلك عوناً عليهم، ولهذا قال: ﴿يُخْرِبُونَ بيوتَهم بأيديهِم وأيدي المُؤمِنينَ﴾، وذلك أنَّهم صالحوا النبيُّ ﷺ على أنَّ لهمَ ما حملتِ الإبلُ، فنقضوًا لذلك كثيراً من سقوفهم التي استحسنوها، وسلَّطوا المؤمنين بسبب بغيهم على إخراب ديارهم وهدم حصونِهم، فهم الذين جَنَوا على أنفسهم وصاروا أكبر (٥) عون عليها. ﴿فَاعْتَبِروا يَا أُولِي الأبصارِ ﴾؛ أي: البصائر النافذة والعقول الكاملة؛ فإنَّ في هٰذا معتبراً يُعْرَف به صنع الله [تعالى] في المعاندين للحقِّ، المتبعين لأهوائهم، الذين لم تنفعهم عزَّتهم ولا مَنَعَنْهم قوتُهم ولا حصَّنتهم

في (ب): «فيهم». (٢) في (ب): «لا». في (ب): «فهو عليه وبال». (٤) في (ب): «لا حيلة لهم ولا منعة معه». في (ب): «من أكبر».

**UR'ÁNIC THOUGHT** 

سورة الحشر (٣ ـ ٢)

حصونهم، حين جاءهم أمرُ الله؛ وصل إليهم النكال بذنوبهم، والعبرة بعموم المعنى<sup>(۱)</sup> لا بخصوص السبب؛ فإنَّ لهذه الآية تدلُّ على الأمر بالاعتبار، وهو اعتبار النظير بنظيره، وقياس الشيء على ما يشابهه<sup>(۲)</sup>، والتفكُّر فيما تضمَّنته الأحكام من المعاني والحكم التي هي محلُّ العقل والفكرة، وبذُلك يكمُلُ<sup>(۳)</sup> العقل، وتتنور البصيرة، ويزداد الإيمان، ويحصل الفهم الحقيقيُّ.

(٣) ثم أخبر تعالى أنَّ لهؤلاء اليهود لم يصِبْهم جميع ما يستحقون من العقوبة، وأن الله خفَّف عنهم، فلولا أنه كتبَ عليهم الجلاءَ الذي أصابهم وقضاه عليهم [وقدره] بقدره الذي لا يُبَدَّلُ ولا يُغَيِّرُ؛ لكان لهم شأنَ آخر من عذاب الدُّنيا ونَكالها، ولكنهم وإن فاتهم العذابُ الشديد الدنيويُّ؛ فإنَّ لهم في الآخرة عذابَ النار الذي لا يمكن أن يعلم شدَّته إلَّا الله؛ فلا يخطر ببالهم أن عقوبتهم [قد] انقضتْ وفرغتْ ولم يبقَ لهم منها بقيةٌ؛ فما أعدً الله لهم من العذابِ في الآخرة أعظم وأطمُ.

٤﴾ و﴿ذٰلك﴾ لأنَّهم ﴿شاقُوا اللهَ ورسولَه﴾: وعادَوْهما وحاربوهما وسعوا في معصيتهما، ولهذه سنته وعادته فيمن شاقًه. ﴿ومن يُشاقُ اللهَ فإنَّ اللهَ شديدُ العقابِ﴾.

(٥) ولما لام بنو النضير رسولَ الله على والمسلمين في قطع النخيل والأشجار، وزعموا أن ذلك من الفساد وتوصلوا بذلك<sup>(٤)</sup> إلى الطعن بالمسلمين، أخبر تعالى أنَّ قطع النخيل إن قطعوه أو إبقاءهم إيًاه إن أبقَوه؛ أنه بإذنه [تعالى] وأمره، ﴿ولِيُخْزِيَ الفاسقين﴾: حيث سلَّطكم على قطع نخلهم وتحريقها؛ ليكون ذلك نكالاً لهم وخزياً في الدُّنيا وذلاً يُعرف به عجزُهم التامُ الذي ما قدروا على استنقاذ نخلهم الذي ما تشمل <sup>(٢)</sup> إلى الطعن بالمسلمين، وأمره، ﴿ولَيُخْزِيَ الفاسقين﴾: حيث سلَّطكم على قطع نخلهم وتحريقها؛ ليكون ذلك نكالاً لهم وخزياً في الدُّنيا وذلاً يُعرف به عجزُهم التامُ الذي ما قدروا على استنقاذ نخلهم الذي هو <sup>(٥)</sup> مادة قوتهم. واللينة تشمل <sup>(٢)</sup> سائرَ النخيل على أصحِ الاحتمالات وأولاها؛ فهذه حال بني النضير وكيف عاقبهم الله [تعالى] في الدُّنيا.

٢﴾ ثم ذكر مَن انتقلت إليه أموالُهم وأمتعتُهم، فقال: ﴿وما أفاء اللهُ على رسولهِ منهمَ»؛ أي: من أهل لهذه القرية، وهم بنو النضير، ﴿فَهُ: إِنَّكُم يا معشر المسلمين، ﴿ما أوجَفْتُم عليه من خيل ولا ركابٍ»؛ أي: ما أجلبتم وحشدتم<sup>(٧)</sup>؛

- - (۳) في (ب): «يزداد».
- (٧) في (ب): «ما أوجفتم؛ أي: أجلبتم وأسرعتم وحشدتم عليه من خيل ولا ركاب».

أي: لم تتعبوا بتحصيلها لا بأنفسكم ولا بمواشيكم، بل قذف الله في قلوبهم الرعبَ، فأتتكم صفواً عفواً، ولهذا قال: ﴿وَلَكَنَّ الله يسلُطُ رسله على من يشاءُ واللهُ على كلِّ شيءِ قديرٌ ﴾: من تمام قدرته أنَّه لا يمتنع عليه (() ممتنعٌ ولا يتعزَّز من دونه قويٍّ.

سورة الحشر (٧)

العريف الفيء باصطلاح الفقهاء: هو ما أخِذَ من مال الكفار بحق من غير قتال؛ كهذا المال الذي فرُوا وتركوه خوفاً من المسلمين، وسُمِّي فيئاً؛ لأنه رجع من الكفار الذين هم غير مستحقّين له إلى المسلّمين الذين لهم الحقُّ الأوفر فيه. وحكمه العامُ كما ذكره الله بقوله : (٢) : هما أفاءَ اللهُ على رسولهِ من أهلِ القَرى ﴾: عموماً، سواء كان في وقت الرسول أو بعده على مَن تَوَلَّى من بعدٍهِ من أمَّته، ﴿للهِ وللرسولِ ولذيَّ القربي واليتامي والمساكينِ وآبنِ السبيلَ ﴾ : وهذه الآية نظير الآية التي في سورة الأنفال(؟) ، وهي قوله() : ﴿واعلَموا أَنَّما غَنِمْتُم من شيءٍ فأنَّ لله خُمُسَّه وللرسول ولذي القُربي واليتامي والمساكينِ وابنِ السبيلِ؟؛ فهٰذا الفيء يُقسم خمسة أقسام: لله ولرسوله يُضرَفُ في مصالح المسلَّمين العاَّمة. وخمسٌ لذوي القربي، وهم بنو هاشم وبنو المطلب؛ حيث كانوا، يسوَّى فيه بين ذكورهم وإناثهم، وإنَّما دخل بنو المطَّلب في خمس الخمس مع بني هاشم ولم يدخُل بقية بني عبد مناف؛ لأنهم شاركوا بني هاشم في دخولهم الشعبّ حين تعاقدت قريش على هجرهم (٢) وعداوتهم، فنصروا (٣) رسولَ الله ﷺ؛ بخلاف غيرهم، ولهذا قال النبيُّ ﷺ في بني عبد المطلب: «إنَّهم لم يفارِقوني في جاهليَّة ولا إسلام» () . وخمسٌ لفقراء اليتامى، وهم من لا أب له ولم يبلغ. وخمسٌ للمساكين. وخمسٌ للمساكين. وخمسٌ المساكين. وخمسٌ () وإنَّما قدَّر الله لهذا التقدير وحصر الفيء في لهؤلاء المعيَّنين؛ لكي ﴿لا يكونَ

This file was downloaded from QuranicThought.com

18.4

سورة الحشر (٨ ـ ٩)

دُولَةَ ؟ أي: مداولة واختصاصاً ﴿بِين الأغنياءِ منكم ؟: فإنَّه لو لم يقدِّره ؟ لتداولته الأغنياء الأقوياء، ولما حَصَلَ لغيرهم من العاجزين منه شيء، وفي ذلك من الفساد ما لا يعلمه إلا الله ؟ كما أنَّ في اتَّباع أمر الله وشرعه من المصالح ما لا يدخل تحت الحصر، ولذلك أمر الله بالقاعدة الكليَّة والأصل العام، فقال : ﴿وما آتاكُمُ الرسولُ فخذوهُ وما نَهاكم عنه فانتَهوا ؟: وهذا شاملٌ لأصول الدين وفروعه ظاهره وباطنه، وأنَّ ما جاء به الرسول يتعيَّن على العباد الأخذ به واتَّباعه، ولا تحلُّ مخالفته، وأنَّ نصَّ الرسول على حكم الشيء كنصَ الله تعالى ؟ لا رخصة لأحد ولا عذر له في تركه، ولا يجوز تقديم قول أحدٍ على قوله. ثم أمر بتقواه التي بها ويمارةُ القلوب والأرواح والدُنيا والآخرة، وبها السعادة الدائمة والفوزُ العظيم، وبإضاعتها الشقاء الأبديُ والعذاب السرمديُ، فقال : ﴿واتَقوا الله شديدُ العقاب؟ : على من ترك التقوى وآثر اتَّباع الهوى.

(١) فرار (١) الفيء (١) المحكمة والسبب الموجب لجعله تعالى أموال (١) الفيء لمن قدَّرها له، وأنهم حقيقون بالإعانة، مستحقُّون لأن تُجعل لهم، وأنهم ما بين مهاجرين؛ قد هجروا المحبوبات والمألوفات من الديار والأوطان والأحباب والخلان والأموال رغبة في الله ونصرة لدين الله ومحبة لرسول الله؛ فهؤلاء هم الصادقون؛ الذين عملوا بمقتضى إيمانهم، وصدَّقوا إيمانهم بأعمالهم الصالحة والعبادات الشاقَة؛ بخلاف مَن ادَعى الإيمان وهو لم يصدَّقه بأعمالهم الصالحة والعبادات الشاقَة؛ بخلاف مَن ادَعى الإيمان وهو لم يصدُّقه بالمه، والهجرة والعبادات الشاقَة؛ بخلاف مَن ادَعى الإيمان وهو لم يصدُقه بالحهاد والهجرة وغيرهما من العبادات، وبين أنصار، وهم الأوس والخزرج، الذين آمنوا بالله ورسوله طوعاً ومحبة واختياراً، وآووا رسول الله ﷺ، ومنعوه من الأحمر والأسود، ويلجأ إليه المهاجرون، ويسكن بحماه المسلمون؛ إذ كانت البلدان كلها والمومن أنصار، وهم الأوس والخزرج، الذين آمنوا بالله ورسوله طوعاً ومحبة واختياراً، وآووا رسول الله ﷺ، ومنعوه من الأحمر المؤمنون، ويلجأ إليه المهاجرون، ويسكن بحماه المسلمون؛ إذ كانت البلدان كلها والمومن ألحم واليمان، وهم الأوس والخزرج، الذين آمنوا بالله والأسود، ويلوجأ والهجرة والإيمان، حتى صارت موئلاً ومرجعاً يرجع إليه ورسول الله أله ومرجعاً يرجع اليه ورسوله طوعاً ومحبة واختياراً، وآووا رسول الله أله ومرجعاً يرجع اليه المؤمنون، ويلجأ وشرً، فلم يزل أنصار، حتى صارت موئلاً ومرجعاً يرجع اليه المؤمنون، ويلجا إليه المهاجرون، ويسكن بحماه المسلمون؛ إذ كانت البلدان كلها المؤمنون، ويلجأ إليه المهاجرة والإيمان، حتى صارت موئلاً ومرجعاً يرجع البلدان كلها المؤمنون، ويلجأ إليه المهاجرون، ويسكن بحماه المسلمون؛ إذ كانت البلدان كلها بلمؤمنون ويلوباً إليه المهاجرون، ويسكن بحماه المسلمون؛ إذ كانت البلدان كلها المؤمنون ويله أول أله ورفين أورن أله ورفين أ ورفي المواله بحرة المؤمن والنين ورفين أورن من هاجرون أي من هاجرون، ويسكن بحماه المسلمون؛ إلى الأنصار، حتى انتشر والقرآن والمون أله ورفي ورفي أ في مؤله ورفين والم ورفي ورفي أ في مالمون في ورفي أور أور ورفي أور في في مولي إله ورفي ورفي أور في من مون ورفي ورفي في مالمون ورفي ورفي في في أله ورفي أ في مؤلون مالمون ورفي ورفي أ في أور في في ماله ورفي ورفي أ في أور في في ورفي أ في في في في في في أول في أور ف

- (۱) في (ب): "لجعله تعالى الأموال أموال الفيء".
- (٢) في (ب): "تأوي". (٣) في (ب): "يزيد".

يحسُدون المهاجرين على ما آتاهم الله من فضلهِ وخصَّهم به من الفضائل والمناقب الذين<sup>(1)</sup> هم أهلها.

سورة الحشر (١٠)

ولهذا يدلُّ على سلامة صدورهم وانتفاء الغلُّ والحقد والحسد عنها، ويدلُّ ذلك على أنَّ المهاجرين أفضل من الأنصار؛ لأنَّ الله قدَّمهم بالذّكر، وأخبر أنَّ الأنصارَ لا يجدون في صدورهم حاجةً مما أوتوا، فدلَّ على أنَّ الله تعالى آتاهم ما لم يؤتِ الأنصارَ ولا غيرهم، ولأنَّهم جمعوا بين النصرة والهجرة، وقوله: ويؤيؤبرونَ على أنفسِهم ولو كان بهم خصاصةَ ﴾؛ أي: ومن أوصاف الأنصار التي فاقوا بها غيرهم وتميَّزوا بها عمَّن سواهم الإيثار، وهو أكمل أنواع الجود، وهو الإيثار بمحابِّ النفس من الأموال وغيرها، وبذلها للغير، مع الحاجة إليها، بل مع الضَّرورة والخصاصة، وهذا لا يكون إلا من خُلُق زكيٍّ ومحبَّة لله تعالى مقدَّمة على الصَّرورة والحَصاصة، وهذا لا يكون إلا من خُلُق زكيٍّ ومحبَّة لله تعالى مقدَّمة على تحين آثر ضيفَه بطعامه وطعام أهله وأولادِه وباتوا جياعاً.

والإيثار عكس الأثَرَةِ؛ فالإيثارُ محمودٌ، والأثَرَةُ مذمومةٌ؛ لأنَّها من خصال البخل والشحِّ، ومن رُزِق الإيثار؛ فقد وُقِيَ شُحَّ نفسِه، ﴿وَمَن يوقَ شُحَّ نفسِه فأولئك همُ المفلحونَ﴾: ووقايةُ شحَّ النفس يشمل وقايتها الشحَّ في جميع ما أمر<sup>(٣)</sup> به؛ فإنَّه إذا وُقِييَ العبدُ شحَّ نفسه؛ سمحت نفسه بأوامر الله ورسوله، ففعلها طائعاً منقاداً منشرحاً بها صدرُه، وسمحت نفسه بترك ما نهى اللهُ عنه، وإن كان محبوباً للنفس؟ تدعو إليه وتطلَّع إليه، وسمحت نفسه ببذل الأموال في سبيل الله وابتغاء مرضاتِه، وبذلك يحصُلُ الفلاح والفوزُ؛ بخلاف مَنْ لم يوقَ شحَّ نفسه، بل ابْتُلِيَ بالشُّحَ

(١٠) فلهذان<sup>(٤)</sup> الصنفان الفاضلان الزكيَّان هم الصحابة الكرام والأئمة الأعلام،
 الذين حازوا من السوابق والفضائل والمناقب ما سَبَقوا به مَن بعدَهم وأدركوا به مَن
 تبلهم، فصاروا أعيان المؤمنين وسادات المسلمين وقادات المتَّقين، وحسب من
 بعدهم من الفضل أن يسيرَ خلفَهم ويأتمَّ بهُداهم، ولهذا ذكر الله من اللاحقين مَن
 هو مؤتمً بهم [وسائر خلفهم]، فقال: (والذين جاؤوا من بعدِهم)، أي: من بعد
 هو مؤتمً بهم [وسائر خلفهم]، فقال:

(۱) في (ب): «التي».

۱۸۰٤

(٢) كما في «صحيح البخاري» (٣٧٩٨)، ومسلم (٢٠٥٤) عن أبي هريرة رضي الله عنه.
 (٣) في (ب). «أمرت».

سورة الحشر (١١)

المهاجرين والأنصار، ﴿يقولون﴾: على وجه النّصح لأنفسهم ولسائر المؤمنين: ﴿رَبَّنَا أغْفِرْ لنا ولإخوانِنا الذين سَبَقونا بالإيمانِ﴾: ولهذا دعاءً شاملٌ لجميع المؤمنين من السابقين من الصحابة ومَن قبلَهم ومَن بعدهم، ولهذا من فضائل الإيمان؛ أنَّ المؤمنين ينتفع بعضُهم ببعض ويدعو بعضُهم لبعض؛ بسبب المشاركة في الإيمان، المقتضي لعقد الأخوَّة بين المؤمنين، التي من فروعها أن يدعوَ بعضُهم لبعض، وأن يحبَّ بعضُهم بعضًا، ولهذا ذكر الله في لهذا الدعاء نفي الغلً عن القلب، الشامل يعبَّ بعضُهم بعضًا، ولهذا ذكر الله في لهذا الدعاء نفي الغلً عن القلب، الشامل والنصح ونحو ذلك مما هو من حقوق المؤمنين، فوصفَ الله مَن بعد الصحابة والنصح ونحو ذلك مما هو من حقوق المؤمنين، فوصفَ الله مَن بعد الصحابة بالإيمان؛ لأنَّ قولهم: ﴿سَبَقونا بالإيمان﴾: دليلُ على المشاركة فيه<sup>(٢)</sup> والموالاة يعدق لمذا الوصف التامً إلَّا عليهم، وَوَصَفَهم بالإقرار بالذُنوب والاستغفار منها واستغفار بعضهم لبعض واجتهادهم في إزالة الغلُّ والحقدِ [عن قلوبهم] لإخوانهم المؤمنين؛ لأنَّ دعاءهم بذلك مستلزمُ لما ذكرنا ومتضمَّن لمحبَّة بعن قراركا، وأنهم يصدق لما المي التامي إلامان وأصوله، وهم أهل السنة والجماعة، الذين لا يعدي المؤمنين؛ لأنَّ دعاءهم بذلك مستلزمُ لما ذكرنا ومتضمَّن لمحبَّة بعضهم بعضاً، وأنَّ والمؤانهم يصدق لما الوصف التامً إلَّا عليهم، وَوَصَفَهم بالإقرار بالذُنوب والاستغفار منها يعدبَ أحدُهم لأخيه ما يحبُ لنفسه، وأن ينصحَ له حاضراً وغائباً حيًا وميناً. وأنْ

ودلَّت الآية الكريمة على أنَّ لهٰذا من جملة حقوق المؤمنين بعضهم لبعض. ثم ختموا دعاءهم باسمينِ كريمينِ دالَّين على كمال رحمة الله وشدَّة رأفته وإحسانه بهم، الذي من جملته : بل [من] أَجَلُه توفيقُهم للقيام بحقوقه<sup>(٤)</sup> وحقوق عباده.

فلهؤلاء الأصناف الثلاثة هم أصناف لهذه الأمة، وهم المستحقُّون للفيء، الذي مصرفه راجعٌ إلى مصالح الإسلام، ولهؤلاء أهله الذين هم أهلُه، جعلنا الله منهم بمنَّه وكرمه.

- (۱) في (ب): «للمؤمنين».
   (۲) في (ب): «الشامل لقليل الغل وكثيره».
  - (٣) في (ب): «في الإيمان».
    - (٥) في (ب): «ولئن».

(٤) فى (ب): «بحقوق الله».

والغرور والخداع مقارنهم، والنفاق والجبن يصحبهم.

(١٢) ولهذا كذّبهم الله بقوله الذي وُجِدَ مخبرُه كما أخبر به ووقع طِبْقَ ما قال، فقال: ﴿لَئِنْ أَخْرِجوا ؟ أي: من ديارهم جلاء ونفياً ﴿لا يخرُجون معهم ؟: لمحبَّتهم للأوطان، وعدم صبرهم على القتال، وعدم وفائهم بالوعد<sup>(١)</sup>، ﴿ولَئِن قوتلوا لا يَنصُرونهم ؟: بل يستولي عليهم الجبنُ ويملكهم الفشل ويَخذُلون إخوانَهم أحوج ما كانوا إليهم، ﴿ولَئِن نَصَروهم ؟: على الفرض والتقدير<sup>(٢)</sup>، ﴿لَيُوَلَّنَ الأدبارَ ثم لا يُنصرون ؟ أي: سيحصل<sup>(٣)</sup> منهم الإدبار عن القتال والنُصرة، ولا يحصُل لهم نصرٌ من الله.

ورة الحشر (١٢ ـ ١٤)

(١٣) والسبب الذي حملهم على<sup>(١)</sup> ذلك أنَّكم أيُّها المؤمنون ﴿أَشَدُّ رَهَبَةً في صدورِهِم من اللهِ»: فخافوا منكم أعظم ممًّا يخافون الله، وقدَّموا مخافَة المخلوق الذي لا يملك لنفسه [ولا لغيره] نفعاً ولا ضرًا على مخافة الخالق الذي بيده الضرُ والنفع<sup>(٥)</sup> والعطاء والمنع. ﴿ذلك بأنَّهم قومٌ لا يفقهونَ»: مراتب الأمور، ولا يعرفون حقائق الأشياء، ولا يتصوَّرون العواقب، وإنَّما الفقه كلُّ الفقه أن يكون خوفُ الخالق ورجاؤه ومحبَّتُه مقدمة على غيرها، وغيرها منا الذي بيده الضرُ

(١) في (ب): «بوعدهم».
 (٢) في (ب): «على ضرب المثل».
 (٣) في (ب): «أوجب لهم».
 (٥) في (ب): «النفع والضر».
 (٦) في (ب): «التعالكم».

سورة الحشر (١٥ ـ ١٧)

ولكانت كلمتُهم مجتمعةً وقلوبهم مؤتلفةً؛ فبذلك يتناصرون ويتعاضدون ويتعاونون على مصالحهم [ومنافعهم] الدينيَّة والدنيويَّة؛ مثل لهؤلاء المخذولين من أهل الكتاب، الذين انتصر الله لرسوله منهم، وأذاقَهم الخزيَ في الحياة الدنيا، وعدمَ نصرٍ مَنْ وعدَهم بالمعاونة.

(١٥) وكمثل الذين من قبلهم قريباً : وهم كفارُ قريش، الذين ﴿زيَّن لهمُ الشَّيطانُ أعمالهم، وقال: لا غَالِبَ لَكُمُ اليومَ من النَّاس، وإنَّي جَارٌ لكم، فَلَمَا تَراءتِ الفئتانِ ؛ نكص على عقبيه<sup>(١)</sup>، وقَالَ : إنِّي بَرِيءٌ منكم، إنَّي أرى ما لا ترَوْنَ ! فغرَّتهم أنفسهم، وغرَّهم مَن غرَّهم، الذين لم ينفعوهم ولم يدفعوا عنهم العذاب، حتى أتوا بدراً بفخرهم وخيَلائِهم، ظانين أنهم مدركون برسول الله والمؤمنين أمانيين أمانيهم مدركون برسول الله والمؤمنين أنهم مدركون برسول الله والمؤمنين أمانيهم، فقلما والمؤمنين عليهم، وغرَّهم من غرَّهم، الذين لم ينفعوهم ولم يدفعوا عنهم والمؤمنين أمانيهم، فن أن بري أنهم مدركون برسول الله والمؤمنين عليهم، فتلوا كبارهم وصناديدهم، وأسروا منهم، وغرَّهم من فرَّه وذا بذلك وبالَ أمرِهم وحما ومنديهم، والمؤمنين عليهم، فتلوا كبارهم ومناديدهم، والمؤمنين عليهم، فتلوا كبارهم ومناديدهم، وأسروا منهم، وفرَّ من فرَّ وذاقوا بذلك وبالَ أمرِهم وعاقبة شركهم وبغيهم، هذا في المؤمنين أنهم مدركون برسول الله والمؤمنين عليهم، فتلوا كبارهم ومناديدهم، وأسروا منهم، وفرَّ من فرَّ وذاقوا بذلك وبالَ أمرِهم وعاقبة شركهم، والمؤمنين أنهم مدركون برسول الله والمؤمنين أمانيهم، فتلوا كبارهم وصاديدهم، وأسروا منهم، فتلوا كبارهم وصاديدهم، وأسروا منهم، فتلوا كبارهم وصاديدهم، وأسروا منهم، فقتلوا كبارهم وعاقبة شركهم وأسروا من أمريهم وعاقبة شركهم وأسروا من أسروا منهم، وفرَّ من فرَّ وذاقوا بذلك وبالَ أمرِهم وعاقبة شركهم وبغيهم. هذا في الدُنيا، أولهم في في الآخرة عذابُ النار.

(١٦) ومَثَلُ لهولاء المنافقين الذين غرُوا إخوانهم من أهل الكتاب، ﴿كَمَثَلَ السُيطان إذ قال للإنسانِ انخفُرَ ﴾؛ أي: زيَّن له الكفر وحسَّنه ودعاه إليه، فلما اغتر به وكفر وحصل له الشقاء لم ينفعه الشيطان الذي تولاه ودعاه إلى ما دعاه إليه بل تبرَّأ منه، ﴿وقال إني بريءٌ منك إني أخافُ اللهَ ربَّ العالمين ﴾؛ أي: ليس لي قدرةً على دفع العذاب عنك، ولستُ بمغنٍ عنك مثقال ذرَّةٍ من الخير.

(14) في فكان عاقِبَتَهما ﴾؛ أي: الداعي الذي هو الشيطان والمدعو الذي هو الإنسان حين أطاعه، فأنهما في النار خالدَيْن فيها ﴾؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّما يدعو حزبَه ليكونوا من أصحاب السعير ﴾. ﴿وَذَلكَ جزاءُ الظالمين ﴾: الذين اشتركوا في الظُّلم والكفر، وإن اختلفوا في شدَّة العذاب وقوته. وهذا دأب الشيطان مع كل أوليائه؛ فإنَّه يَدْعوهم ويدليهم بغرور إلى ما يضرُّهم (٢) ، حتى إذا وقعوا في الشباك، وحاق (٢) بهم أسبابُ الهلاك؛ تبرأ منهم وتخلَّى عنهم، واللَّوم كلُّ اللَّوم على من أطاعه؛ فإنَّ الله قد حذَّر منه وأنذر، وأخبرَ بمقاصده وغايته ونهايته، فالمقدِم على ط

- (۱) فى (ب): «ذكر الآية حتى عقبيه، وقال: الآية».
  - (۲) في (ب): «ويدليهم إلى ما يضرهم بغرور».
    - (٣) في (ب): الوحاقت».

۱۸۰۸

"سورة الحشر (1۸ ــ ۱۹)

 إِنَّا يَبْهُ اللَّذِينَ مَامَنُوا الْتُعُوا اللَّهُ وَلَتَنظُرُ نَفْسُ مَّا فَدَمَتْ لِغَدْ وَانَّعُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا 
 تَمْمَلُونَ () وَلَا تَكْوُنُوا كَالَذِينَ نَسُوا اللَّهُ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أُوْلَتِيكَ هُمُ الفَنسِقُونَ () لا 
 تَمْمَلُونَ () وَلا تَكْوُنُوا كَالَذِينَ نَسُوا اللَّهُ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أُوْلَتِيكَ هُمُ الفَنسِقُونَ () لا 
 يَسْتَوِى أَحْدَبُ النَّارِ وَأَصْدُبُ الْجَنَةُ أَصْحَنُ الْجَنَةِ هُمُ الفَامِرُونَ () لَوَ أَنشَرُهُمْ الفَنسِقُونَ اللَّهُ يَسْتَوْى اللَّهُ مَا الْفَاسِقُونَ () لا 
 يَسْتَوِى أَحْدَبُ النَّامِ وَاللَّهُ وَالَيْنَ اللَّهُ الْفَامِعُ الْمُعْدَا اللَّهُ وَلَيْتَكَ هُمُ الْفَامِينُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا الْفَامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَاعَةُ اللَّهُ الْعَالَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا الْفَامِ اللَّهُ الْعَامَ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَى اللَّهُ الْحَدُونُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَي الْعَالَى الْعَلَيْ اللَّهُ الْعَالِي الْعَالَى الْعَالَهُ مُ الْفَالَمُ الْعَالَي الْعُمُ الْعَالَي الْعَلَهُ اللَهُ الْعَالِي الْعَالَةُ اللَّهُ حَدْمُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللَّهُ الْعَالِي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالِي الْعَالِقُولَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَةُ اللَّهُ الْعَالَي اللَّهُ اللَّذَا اللَّهُ اللَّذَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الْعَالَةُ اللَّهُ الْعَالَةُ اللَهُ اللَّهُ اللْعَ الْعَالَةُ اللَّذَالُولُكُولُ اللَّهُ الْعَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ الْ اللَهُ الْعَالِ اللَهُ الْعَامُ الْعَامِ الْعَالَةُ الْعَالَهُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ اللَهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ

(١٨) يأمر تعالى عباده المؤمنين بما يوجبه الإيمان ويقتضيه من لزوم تقواه سرًا وعلانية في جميع الأحوال، وأن يراعوا ما أمرهم الله به من أوامرو وشرائعه وحدوده، وينظروا ما لهم وما عليهم، وماذا حصلوا عليه من الأعمال التي تنفعهم أو تضرُّهم في يوم القيامة؛ فإنَّهم إذا جعلوا الآخرة نصب أعينهم وقبلة قلوبهم، أو تضرُّهم في يوم القيامة؛ فإنَّهم إذا جعلوا الآخرة نصب أعينهم وقبلة قلوبهم، واهتروا للمقام (١) بها؛ اجتهدوا في كثرة الأعمال الموصلة إليها وتصرفهم الله به من الأعمال ألتي تنفعهم أو تضرُّهم في يوم القيامة؛ فإنَّهم إذا جعلوا الآخرة نصب أعينهم وقبلة قلوبهم، واهتموا للمقام (١) بها؛ اجتهدوا في كثرة الأعمال الموصلة إليها وتصفيتها من القواطع والعوائق، التي توقِفُهم عن السير أو تعوقُهم أو تصرفهم، وإذا علموا أيضاً يقما إذا جعلوا الآخرة نصب أعينهم وإذا علموا أيضاً واهتموا للمقام (١) بها؛ اجتهدوا في كثرة الأعمال الموصلة إليها وتصفيتها من القواطع والعوائق، التي توقِفُهم عن السير أو تعوقُهم أو تصرفهم، ولا تضيع لديه، ولا أيضاً أنهم إذا يعملوا أيضاً إلى الموصلة إليها وتصفيتها من القواطع والعوائق، التي توقِفُهم عن السير أو تعوقُهم أو تصرفهم، وإذا علموا أيضاً أن هما إلى الموائق، التي توقِفُهم عن السير أو معلهم أو تصرفهم، ولا تصرفهم، وإذا علموا أيضاً أنهم إذا يمانهما أو تصرفهم، وإذا علموا أيضاً أن هالله خبير بماله: يعملون، لا تخفى عليه أعمالهم، ولا تضيع لديه، ولا يهملها؛ أوجب لهم الجدً والاجتهاد.

ولهذه الآية الكريمةُ أصلٌ في محاسبة العبد نفسَه، وأنَّه ينبغي له أن يتفقَّدها؛ فإنَّ رأى زللاً؛ تداركه بالإقلاع عنه والتوبة النصوح والإعراض عن الأسباب الموصلة إليه، وإن رأى نفسه مقصراً في أمر من أوامر الله؛ بذل جهدَه واستعانَ بربَّه في تتميمه وتكميله<sup>(۲)</sup> وإتقانه، ويقايس بين منن الله عليه وإحسانه وبين تقصيرِو؛ فإن ذلك يوجب له الحياء لا<sup>(۳)</sup> محالة.

(١٩) والحرمان كلُّ الحرمان أن يغفل العبد عن هذا الأمر، ويشابه قوماً نسوا الله، وغفلوا عن ذكره والقيام بحقه وأقبلوا على حظوظ أنفسهم وشهواتها فلم ينجحوا ولم يحصلوا على طائل، بل أنساهم الله مصالح أنفسهم، وأغفلهم عن منافعها وفوائدها، فصار أمرهم فُرُطاً، فرجعوا بخسارة الدارين، وغُبِنوا غبناً لا يمكن تداركه ولا يُجبر كسرُه؛ لأنهم هم الفاسقون، الذين خرجوا عن طاعة ربهم، وأوضعوا في معاصيه.

(۱) في (ب): «بالمقام».
 (۲) في (ب): «بلا».

(٢) في (ب): «تكميله وتتميمه».

سورة الحشر (۲۰ ـ ۲۲) 🧶 🕬

٢٠﴾ فهل يستوي مَنْ حافظ على تقوى الله، ونظر لما قدَّم لغده فاستحقَّ جناتِ النعيم والعيش السليم مع الذين أنعم الله عليهم من النبيِّين والصديقين والشُّهداء والصالحين، ومن غَفَل عن ذكره ونسي حقوقَه فشقي في الدُّنيا، واستحقَّ العذاب في الآخرة؛ فالأوَّلون هم الفائزون، والآخرون هم الخاسرون.

(٢١% ولمًا بيَّن تعالى لعباده ما بيَّن، وأمر عباده<sup>(١)</sup> ونهاهم في كتابه العزيز؛ كان لهذا موجباً لأن يبادروا إلى ما دعاهم إليه وحثَّهم عليه، ولو كانوا في القسوة وصلابة القلوب كالجبال الرواسي؛ فإنَّ لهذا القرآن لو أنزله (على جبل؛ لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله)؛ أي: لكمال تأثيره في القلوب؛ فإنَّ مواعظَ القرآن أعظمُ المواعظ على الإطلاق، وأوامره ونواهيه محتويةٌ على الحكم والمصالح المقرونة بها وهي من أسهل شيء على النفوس وأيسرها على الأبدان، خالية من زمان ومكان، وتليقُ لكلً أحدٍ. ثم أخبر تعالى أنه يضربُ للناس الأمثال، ويوضّح زمان ومكان، وتليقُ لكلً أحدٍ. ثم أخبر تعالى أنه يضربُ للناس الأمثال، ويوضّح التفكر فيها يفتح للعبد خزائن العلم، ويبين له طرق الخير والشرً، ويحنَّه على التفكر فيها يفتح للعبد خزائن العلم، ويبين له طرق الخير والشرً، ويحنَّه على التفكر فيها يفتح للعبد خزائن العلم، ويبين له طرق الخير والشرً، ويحنَّه على التفكر فيها يفتح للعبد خزائن العلم، ويبين له طرق الخير والشرً، ويحنَّه على التفكر في القرآن والتدبُّر لمعانيه.

(٢٢) هٰذه الآيات الكريمات قد اشتملت<sup>(٣)</sup> على كثير من أسماء الله الحسنى وأوصافه العلى؛ عظيمة الشأن، وبديعة البرهان. فأخبر أنَّه ﴿الله»: المألوه المعبودُ الذي ﴿لا إلٰه إلَّا هو»: وذٰلك لكماله العظيم وإحسانه الشامل وتدبيره العام، وكلُّ إلٰه غيره<sup>(3)</sup>؛ فإنَّه باطلٌ لا يستحقُّ من العبادة مثقال ذرَّةٍ؛ لأنه فقيرٌ عاجزٌ ناقصٌ لا يملك عيره<sup>(3)</sup>

- (1) في (ب): «وأمرهم».
   (1) في (ب): «وأقلها تكلُّفاً».
  - (٣) في (ب): «اشتملن». (٤) في (ب): «سواه».

لنفسه ولا لغيره شيئاً. ثم وصف نفسه بعموم العلم، الشامل لما غاب عن الخلق وما يشاهدونه. وبعموم رحمته، التي وسعت كلَّ شيء، ووصلت إلى كلَّ حيً. (٣٣) ثم كرَّر ذِخْر عموم إلٰهيَّته وانفراده بها، وأنَّه المالك لجميع الممالك؛ فالعالَم العلويُّ والسفليُ وأهله، الجميع مماليكُ لله فقراءُ مدَبَّرون. ﴿ القَدُّوسُ السلامُه؛ أي: المقدَّس السالم من كل عيب [وآفة] ونقص المعظَّم الممجَّد؛ لأنَّ القدوس يدلُّ على التنزيه من كل نقص والتعظيم لله في أوصافه وجلاله. (المؤمنَه؛ أي: المصدَّق لرسله وأنبيائه بما جاؤوا به بالآيات البيَّنات والبراهين القاطعات والحجج الواضحات. ﴿ العزيزَهُ: الذي لا يغالَب ولا يمانَع، بل قد قهر مائرُ الحلق، الذي يجبرُ الكسيرَ ويغني الفقير. ﴿ المتكبِّرِهُ: الذي له الكبرياء والعظمة، المتنزَّه عن جميع العيوب والظُلم والجور. ﴿سبحان الله عمَّا يشركونَ»: وهذا تنزية عامٌ عن كلِّ ما وصفه به من أسرك به وعانده، وأذعن له

أسورة الحشر (٢٣ ـــ ٢٤)

۱۸۱۰

٤٢﴾ ﴿هو اللهُ الخالقَ﴾: لجميع المخلوقات. ﴿البارىءَ﴾: للمبروءات. ﴿المصورَّهُ: للمصورات. وهذه الأسماء متعلَّقةٌ بالخلق والتدبير والتقدير، وأنَّ ذلك كله قد انفرد الله به لم يشارِكُه فيه مشاركٌ. ﴿له الأسماء الحسنى﴾؛ أي: له الأسماء الكثيرة جدًّا، التي لا يُحصيها ولا يعلمها أحد إلا هو<sup>(۱)</sup>، ومع ذلك؛ فكلُها حسنى؛ أي: صفات كمال، بل تدلُّ على أكمل الصفات وأعظمها، لا نقص في شيء منها بوجه من الوجوه، ومن حسنها أنَّ الله يحبُّها ويحبُّ من يحبُّها ويحبُ من عباده أن يدعوه ويسألوه بها<sup>(۲)</sup>. ومن كماله وأنَّ له الأسماء الحسنى والصفات العليا أنَّ جميع من في السماوات والأرض مفتقرون إليه على الدَّوام؛ يسبَّحون بحمده، ويسألونه حوائجهم، فيعطيهم من فضله وكرمه ما تقتضيه رحمتُه وحكمتُه. ﴿وهو العزيزُ الحكيمَّهُ: الذي لا يريد شيئاً إلَّا ويكون، ولا يكون شيئاً إلَّا لحكمة ومصلحةٍ.

تم تفسير لهذه السورة (٣).

(١) في (ب): «الله».
 (٢) في (ب): «أن يدعوه بها ويسألوه».
 (٣) في (ب): «تم تفسير سورة الحشر. فلله الحمد على ذلك والمنة والإحسان».

سورة الممتحنة

تفسير سورة الممتحنة

﴿يَابَهُمْ اللَّذِينَ مَاسَوًا لَا تَنْجَدُوا عَدُوْں وَعَدْثَكُمْ أَوْلِيَاءَ<sup>(1)</sup> تُلْفُون إليّهم بِالمَوْدَة وَمَدَ كَمَرُوا بِمَا وَالْبَعْمَ مَن الْحَوْق عَرْضُ الْرَسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَنْ تَوْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِيْحُمْ إِن كُمْ خَرَجْتُد جِهَدًا فِ سَبِيلِ وَالْبَيْلَة مَرْصَال فَيُرُونَ إِلَيْهِمْ إِلْمَوْدَة وَأَنَا أَعْلَا بِمَا لَمْ وَنَعْمَمُ أَعْدَمُ أَعْلَنُهُمْ وَمَا يَعْمَلُهُ مِنْكُمْ فَقَد مَمَلَ وَالْبَيْلِ فَي إِن يَنْعَمُونَهُ بَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَلَه وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدَيْهُمْ وَمَا يَعْمَلُهُ مِنْكُمْ فَقَد مَمَلَ مَعَدَمُ أَعْدَبُهُمْ وَالْمَنْتُمُ وَوَدُوا لَوَ مَعَدُونَ السَبِيلِ فَي إِن يَنْعَمَوُهُمْ بَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَلَهُ وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدَيْهُمْ وَالْمَنْهِ وَوَدُوا لَوَ مَعْدَرُون فَي لَن يَنْعَمَوُهُمْ بَالْتُورَة وَوَ أَعْدَنُهُمْ وَاللَّذِيمَة وَوَدُوا لَوَ عَنْتُمُ وَلَنَهُ مِنَا لَذَي مَعْتُمُ وَوَدُوا لَوَ عَنْتُمُ وَاللَهُ مِنْ الْتَوْبَ وَوَدُوا لَوَ عَنْتُعْمَنُهُ اللَذِيمَة مِ اللَّذَي بَعِينُ مَعْتُ مَعْنَ الْعَنْهُ مِنْ الْنَوْر وَوَدُوا لَنَعْ مَنْ عَدْتُنُ وَعَدْتُهُ وَلَيْنَهُمُ وَالْتَعْهُمُ وَالْتَعْهُمُ وَاللَهُ مِنْتُونُ بَعِينْ مَعْتَعْهُمُ وَاللَهُ مِنْ يَعْذَى الْعَنْ مَعْتَمُ وَالْنَهُ مَعْتَ وَالْتَعْهُ وَلَيْعَمْ وَيَعْتُمُ وَيَعْذَى مَعْتُ وَ الْعَنْ وَيَعْتُ وَيَعْمَى وَالْتُولُ وَلَيْنَ مَنْ أَنْ وَلَيْ وَعَدْتُهُ وَلَيْ وَعَدْتُهُ وَلَكُمْ وَيَعْتُ وَيَعْتُ وَلَكُنُ وَيَعْتُ وَيَعْتُ وَالْتَى مَعْتُ وَيَعْتُ وَلَكُونُ وَيَعْتُونُ وَالْتَعْ وَالْتَهُ وَلَكُهُ وَيَعْمُ وَالْتَعْهُ وَيَنْ وَلَيْنَ وَنَا لَكُونُ وَي مَنْ وَيَعْذَى وَلَكُونُ وَيَنْ وَنَا مَنْ وَلَكُونُ وَيَعْذُونُ وَوَ مَعْذَى وَيَعْتَنُهُ وَالْنَهُ وَنَعْنَ وَنْ وَيَعْتُ وَنُونُ وَالَكُهُ وَيَعْتُ وَالْتُعْتُ وَيَنْ وَيَعْمَ وَالْتَعْتُ وَوَيْعَالَهُ وَلَكُونُ وَنَ وَنَعْنُونُ وَيَعْتُ وَنَنْ وَنُونُونُ وَنَعْهُ وَنُومُونُ وَ وَيَعْتُ وَنُو مَنْ وَنْعَالَهُ وَنُونُونُ وَيَعْتُ وَنَعْنَ وَنَا لَكُنُ وَنُونُ وَ مَنْ وَيَنْ وَنَا لَكُونُ وَنَعْنُونُ وَنُونُ وَالْنَهُ وَنَا لَكُونُ وَنْ وَنَا لَكُونُ وَعَنْ وَنْ وَنَا لَكُونُ وَنَعْنُ وَنْ عَنْنُ وَنَعْنُونُون

ذكَرَ كثيرٌ من المفسَّرين رحمهم الله أنَّ سبب نزول هٰذه الآيات الكريمات في قصَّة حاطب بن أبي بلتعة؛ حين غزا النبيُ ﷺ غزاة الفتح<sup>(٢)</sup>، فكتب حاطبٌ إلى المشركيـن<sup>(٣)</sup> مـن أهـل مكَّة يخبرهم بمسير رسول الله ﷺ إليهم؛ ليتَّخِذَ بذٰلك يداً

- (1) في (1): إلى قوله: ﴿ومن يتولهم منكم فأولَتْك هم الظالمونَّه، وفي (ب) ذكر الآيات إلى قوله: ﴿فأولتْك هم الظالمونَّه.
  - (٢) أخرجه البخاري (٤٨٩٠)، ومسلم (٢٤٩٤) من حديث على بن أبي طالب رضي الله عنه.
    - (۳) في (ب): «قريش».

1814

سورة الممتحنة (١)

عندهم، لا شكًا ونفاقاً، وأرسله مع امرأةٍ، فأُخبِرَ النبيُ ﷺ بشأنه، فأرسل إلى المرأة قبل وصولها، وأخذ منها الكتاب، وعاتب حاطباً، فاعتذر بعذرٍ<sup>(١)</sup> قبله النبيُ ﷺ.

ولهذه الآيات فيها النهيُ الشديد عن موالاة الكفَّار من المشركين وغيرهم وإلقاءِ المودَّةِ إليهم، وأنَّ ذلك منافٍ للإيمان ومخالفٌ لملَّة إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام، ومناقضٌ للعقل الذي يوجِبُ الحذر كلَّ الحذر من العدوُّ الذي لا يُبقي من مجهوده في العداوة شيئاً وينتهز الفرصة في إيصال الضرر إلى عدوٌه.

(1) فقال تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا؟؛ أي: اعملوا بمقتضى إيمانكم من ولاية مَنْ قام بالإيمان ومعاداة من عاداه؛ فإنَّه عدوً لله وعدوً للمؤمنين، فـ لا يتتَخذوا عدوي وعدوًكم أولياء تُلْقون إليهم بالمودَّة؟؛ أي: تسارعون في مودَّتهم والسعي في أسبابها؛ فإنَّ المودَّة إذا حصلت؛ تبعتها النصرة والموالاة، فخرج العبد من الإيمان، وصار من جملة أهل الكفران [وانفصل عن أهل الإيمان]. وهذا المتتَخذُ للكافر وليًا عادم المروءة أيضاً؛ فإنَّه كيف يوالي أعدى أعداة، فخرج العبد من الإيمان، وصار من جملة أهل الكفران [وانفصل عن أهل الإيمان]. وهذا المتتخذُ للكافر وليًا عادم المروءة أيضاً؛ فإنَّه كيف يوالي أعدى أعدائه، الذي لا يريد له التحفر اليام من أهل الإيمان]. وهذا المتَخذُ للكافر وليًا عادم المروءة أيضاً؛ فإنَّه كيف يوالي أعدى أعدائه، الذي لا يريد له التحذر العرف في مؤمن الذي لا يريد له إلاً الشرَّ، ويخالف ربَّه ووليَّه الذي يريد به الخير، ويأمره به ويحتُه عليه. ومما له إلاً الشرَّ، ويخالف ربَّه ووليَّه الذي يريد به الخير، ويأمره به ويحتُه عليه. ومما يدعو المؤمن أيضاً إلى معاداة الكفار أنَّهم قد كفروا بما جاء المؤمنين من الحق، له إلا الشرَّ، ويخالف ربَّه ووليَّه الذي يريد به الخير، ويأمره به ويحتُه عليه. ومما يدعو المؤمن ألى معاداة الكفار أنَّهم قد كفروا بما جاء المؤمنين من الحق، ولا أعظم من هذه المخالفة والمشاقَة؛ فإنَّهم قد كفروا بأصل دينكم، وزعموا أنكم ولا أعظم من هذه المخالفة والمشاقَة؛ فإنَّهم قد كفروا باحق الذي لا شكَّ فيه ولا مرية، ومن مردً مردًا أحلقي ألك على على غير هدى، والحال أنَّهم كفروا بالحق الذي لا شكَّ فيه ولا مرية، ومن ردً الحقً؛ فرالي على صحة قوله. بل مجرًد العلم من ألا على يدل على على محدي مالان قول من ردًه وفساده.

ومن عداوتهم البليغة أنَّهم فيُخْرِجون الرسولَ وإيَّاكم»: أيُّها المؤمنون من دياركم ويشرُدونكم من أوطانكم ولا ذنبَ لكم في ذلك عندهم إلَّا أنكم تؤمنون فبالله ربّكم»: الذي يتعيَّن على الخلق كلِّهم القيام بعبوديَّته؛ لأنَّه ربَّاهم، وأنعم عليهم بالنَّعم الظاهرة والباطنة [وهو اللَّه تعالى]، فلمًا أعرضوا عن هذا الأمر الذي هو أوجبُ الواجبات وقمتُم به؛ عادَوْكم وأخرجوكم من أجله من دياركم، فأيُّ دين وأيُّ مروءة وعقل يبقى مع العبد إذا والى الكفار الذين هذا وصفُهم في كلُّ زمانٍ

(۱) في (ب): «فاعتذر ـ رضي الله عنه ـ عذراً».
 (۲) في (ب): «بل مجرد رد الحق».



سورة الممتحنة (٢ - ٤)

أو<sup>(١)</sup> مكان، ولا يمنعهم منه إلَّا خوفٌ أو مانعٌ قوئٍّ. ﴿إِن كُنتُم خرجتُم جهاداً في سبيلي وابتغاء مرضاتي؟؛ أي: إن كان خروجُكَم مقصودُكم به الجهادُ في سبيل الله لإعلاء كلمة الله وابتغاء رضاه (٢)؛ فاعملوا بمقتضى لهذا من موالاة أولياء الله ومعاداة أعدائهِ؛ فإنَّ لهذا من أعظم الجهاد<sup>(٣)</sup> في سبيله، ومن أعظم ما يتقرَّب به المتقرِّبون إلى الله ويبتغون به رضاه.

تُسِرُون إليهم بالمودَّة وأنا أعلمُ بِما أخفيتُم وما أعلنتُم؟؛ أي: كيف تسرُون المودَّة للكافرين وتْخفونها مع علمكم أنَّ الله عالمٌ بما تخفون وما تعلنون؛ فهو وإن خفي على المؤمنين؛ فلا يخفى على الله تعالى، وسيجازي العباد بما يعلمه منهم من الخير والشرِّ. ﴿ومن يَفْعَلْه منكم؟؛ أي: موالاة الكافرين بعدما حذَّركم الله منها، ﴿فقد ضلَّ سواءَ السبيلَ﴾: لأنَّه سلك مسلكاً مخالفاً للشرع وللعقل والمروءة الإنسانيَّة.

٢﴾ ثم بيَّن تعالى شدَّة عداوتهم تهييجاً للمؤمنين على عداوتهم: ﴿إِنَّ يَثْقَفوكم،؛ أي: يجدوكم وتسنح لهم الفرصة في أذاكم، ﴿يكونوا لكم أعداءً؛ ظاهرين، ﴿ويَبْسُطوا إليكم أيدِيَهم﴾: بالقتل والضَّرب ونحو ذٰلك، ﴿والسنَتَهم بالسوءِ﴾؛ أي: بالقول الذي يسوء من شَتْم وغيره، ﴿وودُوا لو تكفُرونَ﴾: فإنَّ لهذا غاية ما يريدون منكم.

القرابة والأموال؛ فلن تغني عنكم أموالكم ولا أولادُكم من الله شيئاً ﴿والله بما تعملون بصيرٌ﴾ فلذَّلك حذَّركم من موالاة الكافرين الذين تضرُّكم موالاتهم.

٤٤ ﴿قد كان ﴿لكم؟ : يا معشر المؤمنينَ، ﴿أسوةُ حسنةُ»؛ أي: قدوةً صالحةٌ وائتمامٌ ينفعكم ﴿في إبراهيم والذين معه﴾: من المؤمنين؛ لأنَّكم قد أمرتم أن تتَّبعوا ملَّة إبراهيم حنيفاً، ﴿إِذْ قَالُوا لقومهم إنا بُرءَاء منكم وممَّا تعبُدون من دون الله»؛ أي: إذ تبرأ إبراهيم عليه السلام ومَنْ معه من المؤمنين من قومهم المشركين وممًّا يعبُدون من دون الله، ثم صرَّحوا بعداوتهم غاية التصريح، فقالوا: ﴿ كَفَرْنا بِكُم وبداله؛ أي: ظهر وبان ﴿بِيَنَا وبِينَكُم العداوةُ والبغضاءُ؟؛ أي: البغض

- (۱) فى (ب): «و». (۲) فى (ب): «مرضاة الله».
  - (٣) في (ب): ففإن هذا هو الجهاد».

سورة الممتحنة (٥)

بالقلوب وزوال مودَّتها والعداوة بالأبدان. وليس لتلك العداوة والبغضاء وقتٌ ولا حدًا، بل ذٰلك ﴿أَبداً﴾ ما دمتم مستمرِّين على كفركم، ﴿حتى تؤمِنوا بالله وحدَّه﴾؛ أي: فإذا آمنتم بالله وحده؛ زالت العداوةُ والبغضاءُ وانقلبتْ مودَّة وولايةً؛ فلكم أيُّها المؤمنون أسوة حسنة في إبراهيم ومن معه في القيام بالإيمان والتوحيد ولوازمُ `` ذلك ومقتضياته وفي كلُّ شيءٍ تَعَبَّدُوا به لله وحده، ﴿إلَّا ﴾: في خَصلةٍ واحدةٍ، وهي: ﴿قُولُ إبراهَيمَ لأبيه﴾: آزر المشرك الكافر المعاند حين دُعَاه إلى الإيمان والتوحيدِ، فامتنع، فقال إبراهيمُ له: ﴿لأستغفرنَّ لك وَ﴾: الحال ألى لا ﴿أُملِكُ لَكَ مَن اللَّهِ مِن شَيءٍ﴾: ولَكُنِّي أَدْعُو رَبِّي عَسَى أَن لا أَكُونَ بِدْعَاءٍ رَبِّي شقيًّا، فليس لكم أن تقتدوا بإبراهيم في لهذه الحالة التي دعا بِها للمشرك، قُليس لكم أن تدعوا للمشركين وتقولوا (٢) : إَنَّا في ذٰلك متَّبِعُون لملَّة إبراهيم؛ فإنَّ الله ذَكَرَ عذرَ إبراهيم في ذلك بقوله: ﴿وما كان استغفارُ إبراهيمَ لأبيهِ إلَّا عن مَوْعِدَةٍ وَعَدَّها إِيَّاه فَلَمَّا تَبَيَّنُ لَه أَنَّه عَدَوً لَله تبرَّأ منه (٣) . . . ﴾ الآية، ولكم أسوة حسنة في إبراهيم ومن معه حين دَعَوُا الله وتوكَّلوا عليه وأنابوا إليه واعترفوا بالعجز والتقصير، فقالوا: ﴿رَبُّنا عليك توكُّلْنا؟؛ أي: اعتمدنا عليك في جلب ما ينفعنا ودفع ما يضرُّنا ووثقنا بك يا ربَّنا في ذلك، ﴿وَإِلَيْكَ أَنْبَنا﴾، أي: رجعنا إلى طاعتك ومرضاتك وجميع ما يقرُّبُ إليك؛ فنحن في ذٰلك ساعون، وبفعل الخيرات مجتهدِون، ونعلم أنَّا إليك نصيرُ، فسنستعدُّ للقدوم عليك، ونعمل ما يزلفنا إليك ً

٥) ﴿رَبَّنا لا تجعَلْنا فتنة للذين كفروا»؛ أي: لا تسلُّظهم علينا بذنوبنا، فيفتنونا، ويمنعونا مما يقدرون عليه من أمور الإيمان، ويفتتنون أيضاً بأنفسهم؛ فإنَّهم إذا رأوا لهم الغلبة؛ ظنُّوا أنَّهم على الحقِّ وأنَّا على الباطل، فازدادوا كفراً وطغياناً، ﴿ اغْفِرْ لَنَّا ﴾: ما اقترفنا من الذُّنوب والسيئات وما قصَّرْنا به من المأمورات. ﴿رَبَّنا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزَ﴾: القاهر لكلُّ شيءٍ. ﴿الحكيمُ﴾: الذي يضع الأشياء مواضعها؛ فبعزَّتك (\*) وحكمتك انصُرْنا على أعدائنا، واغفر لنا ذنوبنا، وأصلِح عيوبنا.

- (1)(٢) في (ب): «وتقولون». في (ب): «والقيام بلوازم».
  - في (ب): «أتم الآية وهي: €إن إبراهيم لحليم أوّاه منيب﴾». فـ (ب): «ما بقدينا زلف البك». (<sup>(م)</sup> فر (ب): « (٣)
- (٤) في (ب): «فمز عزَّتك». في (ب): «ما يقربنا زلفي إليك».

سورة الممتحنة (٦ ـ ٨)

(١) ثم كرَّر الحثَّ لهم على (١) الاقتداء بهم وقال: ﴿ لقد كان لكم فيهم أسوة حسنةٌ : وليس كلُّ أحد تسهُلُ عليه هٰذه الأسوة، وإنما تسهل على من ﴿ كان يرجو اللهَ واليومَ الآخرَ؟ : فإنَّ الإيمان واحتساب الأجر والثواب يسهّل على العبد كلَّ عسير، ويقلَّل لديه كلَّ كثير، ويوجِبُ له [الإكثار مِن] الاقتداء بعباد الله الصالحين والأنبياء والمرسلين؛ فإنَّه يرى نفسه مفتقراً [و] مضطرًا إلى ذلك غاية الاضطرار، ﴿ ومن يتولَّه : عن طاعة الله والتأسِّي برسل الله؛ فلن يضرَّ إلَّا نفسه، ولا يضرُّ الله شيئاً، ﴿ فإنَّ الله هو الغنيُّ : الذي له الغنى التامُ المطلقُ من جميع الوجوه؛ فلا يحتاج إلى أحدٍ من خلقه بوجه. ﴿ الحميدَ؟ : في ذاته [وأسمائه]

(م) ثم أخبر تعالى أنَّ هٰذه العداوة التي أمَرَ [اللَّهُ] بها المؤمنين للمشركين ووصفهم بالقيام بها؛ أنَّهم ما داموا على شركهم وكفرهم، وأنَّهم إن انتقلوا إلى الإيمان؛ فإنَّ الحكم يدور مع علته، والمودَّة <sup>(٢)</sup> الإيمانيَّة ترجع؛ فلا تيأسوا أيُّها المؤمنون من رجوعهم إلى الإيمان؛ فعسى اللهُ أن يجعلَ بينكم وبين الذين عادَيْتُم منهم مودةَ»: سببها رجوعهم إلى الإيمان. فوالله قديرًه: على كل شيء، ومن منهم مودةَ»: منبها رجوعهم إلى الإيمان؛ فعسى اللهُ أن يجعلَ بينكم وبين الذين عادَيْتُم منهم مودةَ»: سببها رجوعهم إلى الإيمان. فوالله قديرًه: على كل شيء، ومن ألمؤمنون من رجوعهم إلى الإيمان. فوالله قديرًه: على كل شيء، ومن منهم مودةَ»: سببها رجوعهم إلى الإيمان. فوالله قديرًه: على كل شيء، ومن ذلك هداية القلوب وتقليبها من حال إلى حال. فوالله قديرًه: على كل شيء، ومن أنفسيوم لا تغفور رحيمة. لا يتعاظمُهُ أن يعفر أن يغفرر ولا إيمان. فوالله قديرة مولا معلى كل شيء، ومن ألك هداية القلوب وتقليبها من حال إلى حال. فوالله قديرة مولا يعلى كل شيء، ومن ألك هداية القلوب وتقليبها من حال إلى حال. فوالله غفور رحيمة الا يتعاظمُه أن يعفر أن يغفر أن يعفر ألك مداية القلوب وتقليبها من حال إلى حال. فوالله غفور رحيمة الم أسوا على ألك هداية مولا إيمان من حال إلى حال. فوالله غفور رحيمة الذين أسرَفوا على أنفسيوم لا تَقْتَطوا من رحمة الله إنَّ الله يغفر الذُنوب جميعاً إنَّه هو الغفور ألفسيوم المشركين، الذين كانوا إذ ألكم عداء ألفري ألم ألمر ألهم أله أله ألمان ألم ألم أله أله أله أله أله ألمركن مالم ألم ألموا إذ ألموا إذ ألمان ألم ألمان أله ألمان أله ألمان ألم ألمان ألمان ألموا ألمان ألموا ألمان ألموا ألمان ألمر ألمان أله ألمان أله ألمان أل

الأما نزلت لهذه الآيات الكريمات المهيِّجةُ على عداوة الكافرين؛ وقعتُ من المؤمنين كلَّ موقع، وقاموا بها أتمَّ القيام، وتَأثَّموا من صِلَةِ بعض أقاربهم المشركين، وظنُّوا أنَّ ذٰلك داخل فيما نهى الله عنه، فأخبرهم الله أن ذٰلك لا يدخُلُ في المحرم، فقال: ﴿لا ينهاكُمُ الله عن الذين لم يقاتِلوكم في الدين ولم يُخْرِجُوكم من دياركُم أن تَبَرُّوهم وتُقْسِطوا إليهم إنَّ الله يحبُ المقسِطينَ؟ أي:

- (١) في (ب): "ثم كرَّر الحث على".
   (٢) في (ب): "ثم كرَّر الحث على".
  - (٣) في (ب): «إلى إسلام».

· سورة الممتحنة (٩ ـ ١٠)

وغيرهم؛ حيث كانوا بحالٍ لم ينتصبوا لقتالكم في الدين والإخراج من دياركم؛ فليس عليكم جناحٌ أن تَصِلوهم؛ فإنَّ صِلَتَهم في هذه الحالة لا محذورَ فيها ولا تَبِعَة<sup>(۱)</sup>؛ كما قال تعالى في الأبوين الكافرين إذا كان ولدهما مسلماً: ﴿وإن جاهَداك على أن تشرِكَ بي ما ليس لك به علمٌ فلا تُطِعْهما وصاحِبْهما في الدُّنيا معروفاً﴾.

(٩) وقوله: ﴿إِنَّما ينهاكُم اللهُ عن الذين قاتَلوكم في الدِّينَ؟؛ أي: لأجل دينكم؛ عداوة لدين الله ولِمَن قام به، ﴿وأَخْرَجوكم من دِياركم وظاهَروا؟؛ أي: عاونوا غيرهم ﴿على إخراجكم؟: نهاكم الله ﴿أَن تَوَلَّوهم؟: بالنصرة والموَّدة بالقول والفعل، وأما بِرُّكم وأحسانُكم الذي ليس بتولُ للمشركين؛ فلم ينهكم الله عنه، بل ذلك داخلٌ في عموم الأمر بالإحسان إلى الأقارب وغيرهم من الآدميين وغيرهم، وحماي أي توَلَوهم؟: في عموم الأمر بالإحسان الله وأن تَوَلَوهم؟: فلم ينهكم الله وأن تَوَلَوهم؟: فلم ينهكم الله عنه، بالقول والفعل، وأما بِرُّكم وأحسانُكم الذي ليس بتولُ للمشركين؛ فلم ينهكم الله عنه، بل ذلك داخلٌ في عموم الأمر بالإحسان إلى الأقارب وغيرهم من الآدميين وغيرهم، يحون الظلم يكون وغيرهم، من كرفي تتوليًا تامًا؛ كان ذلك كفراً مخرجاً عن دائرة الظلم يكون بحسب التولي؛ فإن كان تولياً تامًا؛ كان ذلك كفراً مخرجاً عن دائرة الإسلام وتحت ذلك من المراتب ما هو غليظٌ وما هو دونه".

﴿يَتَأَيَّبُا الَّذِينَ مَامَنُوْا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِزَتِ فَآمَتَجِنُوهُنَ<sup>ّ(٣)</sup> اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِينَّ فَإِن عَلِّشْتُوْهُنَ مُؤْمِنَتِ فَلَا نَرْجِعُوهُنَ إِلَى الْكُفَارِ لَا هُنَّ حِلَّ لَمَّمُ وَلَا هُمْ يَجِلُونَ لَمَنَّ وَمَاتُوهُم مَّا آبَفَقُواً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا مَانَبْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَّ وَلَا تُتَسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِ وَسَتَلُوا مَا آنفَقُواً وَلَا مَا أَنفَقُواً ذَلِكُمْ حَكُمُ اللَّهِ يَعَكُمُ بِيَنكُمْ وَاللَّهُ عَلِمُ حَكِمَ أَوَل اللَّهُ أَوَا اللَّهُ أَ فَعَاقَبُمُ فَعَاقِبُمُ فَكَاتُوا الَّذِيبَ ذَهَبَتُ أَنوَجُهُم مِنْكُمُ وَاللَّهُ عَلِمُ حَكِمُ أَنفَقُواً وَإِ

(١٠) لما كان صلح الحديبية؛ صالَحَ النبيُ ﷺ المشركين على أنَّ مَن جاء منهم إلى المسلمين مسلماً؛ أنَّه يردُ إلى المشركين، وكان هذا لفظاً عامًا مطلقاً يدخل في عمومه النساء والرجال، فأمًا الرجال؛ فإنَّ الله لم ينه رسولَه عن ردَّهم إلى الكفار<sup>(3)</sup> وفاء بالشرط وتتميماً للصلح الذي هو من أكبر المصالح، وأمًا النساء؛ فلمًا كان ردُّهن في عمومات بالشرط وتتميماً للصلح الذي هو من أكبر المصالح، وأمًا النساء؛ فلمًا كان ردُّهن فلمًا كان وفارًا والرجال، فأمًا الرجال؛ فإنَّ الله لم ينه رسولَه عن ردَّهم إلى الكفار<sup>(3)</sup> وفاء بالشرط وتتميماً للصلح الذي هو من أكبر المصالح، وأمًا النساء؛ فلمًا كان ردُّهن فيه مفاسد كثيرةً؛ أمرَ المؤمنين إذا جاءهم (المؤمناتُ مهاجراتِ»:

(1) في (ب): «ولا مفسدة».
 (٢) في (ب): «دون ذلك».
 (٣) في (1) إلى قوله: ﴿واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون﴾، وفي (ب) ذكر الآيات كاملة.
 (٤) في (ب): «المشركين».

سورة الممتحنة (١١)

أيمانِ مغلظةٍ وغيرها؛ فإنَّه يُحْتمل أن يكون إيمانُها غيرَ صادقٍ، بل رغبةً في زوج أو بلدٍ أو غير ذلك من المقاصد الدنبويَّة؛ فإن كُنَّ بهٰذا الوصف؛ تعيَّن ردُهنَّ وفاءً بالشرط من غير حصول مفسدةٍ؛ وإن امتحنوهنَّ فوجدنَ صادقاتٍ، أو علموا ذلك منهنَّ من غير امتحانٍ؛ فلا يَرْجِعوهنَّ إلى الكفار. ﴿لا هنَّ حلُّ لهم ولا هم يَحِلُون لهنَّ ﴾: فهٰذه مفسدة كبيرة [في ردهنً] راعاها الشارع وراعى أيضاً الوفاء بالشرط؛ بأن يُعطوا الكفار أزواجهنَّ ما أنفقوا عليهنَّ من المهر وتوابعه عوضاً عنهنَّ، ولا جناح حينيٰذٍ على المسلمين أن ينكحوهنَّ، ولو كان لهنَّ أزواجٌ في دار الشرك، ولكن بشرطِ أن يؤتوهنَّ أجورهنَّ من المهر والنفقة، وكما أنَّ المسلمة لا تحلُّ<sup>(1)</sup> إلكان بشرطِ أن يؤتوهنَّ أجورهنَّ من المهر والنفقة، وكما أنَّ المسلمة لا تحلُّ<sup>(1)</sup> المل الكتاب، ولهٰذا قال تعالى: ﴿ولا تُمسِكوا بعِصَم الكَوافِرِ هُ. وإذا نهي عن المومنون حين ترجعُ زوجاتكم مرتداتٍ إلى الكفار؛ فإذا كان المها أن المسلمة لا تحلُّ<sup>(1)</sup> ما المؤمنون حين ترجعُ زوجاتكم مرتداتٍ إلى الكفار؛ فإذا كان الكفار يأخذون من المومنون أن يأخذون من المسلمي أن يائمون أن يأمور من المهر والنفقة، وكما أنَّ المسلمة لا تحلُّ<sup>(1)</sup> من المومنون حين ترجعُ زوجاتكم مرتداتٍ إلى الكفار؛ فإذا كان الكفار يأخذون من المومنون حين ترجعُ زوجاتكم مرتداتٍ إلى الكفار؛ فإذا كان الكفار يأخذون من من زوجاتهم إلى الكفار.

وفي لهذا دليلٌ على أنَّ خُروجَ البُضْع من الزوج متقوَّمٌ؛ فإذا أفسد مفسدٌ نكاح امرأة رجل برضاع أو غيره؛ كان عليه ضمانُ المهرِ .

وقوله: ﴿ذَٰلَكُم حَكُم اللهَ﴾؛ أي: ذَٰلَكُم الحَكُم الذي ذَكَره الله وبيَّنه لَكُم حَكُمُ الله؛ بيَّنه لَكُم ووضَّحه<sup>(٢)</sup>. ﴿والله عليمٌ حَكيمٌ﴾: فيعلم تعالى ما يصلح لَكُم من الأحكام، فيشرعه بحسب حكمته ورحمته<sup>(٣)</sup>.

(١١) وقوله: ﴿وإن فاتَكم شيء من أزواجِكم إلى الكفار»: بأن ذهبنَ مرتدًاتٍ، ﴿فعاقبتُم فاتَوا الذين ذهبتُ أزواجُهم مثل ما أنفقوا ): كما تقدَّم أنَّ الكفار إذا كانوا يأخذون بدل ما يفوت من أزواجهم إلى المسلمين؛ فمن ذهبت زوجتُه من المسلمين إلى الكفار، وفاتت عليه؛ فعلى المسلمين أن يعطوه<sup>(٤)</sup> من الغنيمة بدل ما أنفق. ﴿واتَّقوا الله الذي أنتم به مؤمنونَ ): فإيمانكم بالله يقتضي منكم أن تكونوا ملازمين للتقوى على الدًوام.

- (۱) في (ب): «لا يحل».
  (۲) في (ب): «وبينه لكم بحكم به بينكم».
- (٣) في (ب): «ويشرع لكم ما تقتضيه الحكمة». (٤) في (ب): «لزم أن يعطيه المسلمون».

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ <sup>(1)</sup> يُبَابِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لَا يُشْرِكْنَ بِٱللَّهِ شَيْئًا وَلَا يَسَرِقْنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَقْتُلُنَ أَوْلَندَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِجُهْتَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِبِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُونِ فَبَابِعْهُنَ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُنَ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَهُ غَفُوْرُ تَحِيمٌ ﴾.

﴿١٢﴾ لهذه الشروط المذكورة في لهذه الآية تسمَّى مبايعة النساء، اللاتي كنَّ يبايِغنَ على إقامة الواجبات المشتركة التي تجب على الذكور والنساء في جميع الأوقات، وأما الرجال؛ فيتفاوتُ ما يلزمُهم بحسب أحوالهم ومراتبهم وما يتعيَّن عليهم، فكان النبيُّ ع الله عنه الله [به]، فكان إذا جاءته النساءُ يبايعنه والتزمن بهذه الشروط؛ بايَعَهُنَّ وجَبَرَ قلوبَهُنَّ، واستغفر لهنَّ الله فيما يحصل مُنهنَّ من التقصير (٢) وأدخلهنَّ في جملة المؤمنين، ﴿ على أن لا يُشْرِكنَ بِالله شيئاً ﴾ بل يفرذنَ الله وحده بالعبادة، ﴿ولا يَقْتُلْنَ أولادهنَّ؟: كما يجَري لنساء الجاهليَّة الجَهلاء، ﴿ولا يَزْنينَ﴾: كمَّا كان ذٰلك موجوداً كثيراً في البغايا وذوات الأخدان، ﴿ولا يأتين ببُهتانٍ يفترينَه بين أيديهنَّ وأرجُلهنَّ﴾: والبهتان الافتراء على الغير؛ أي: لا يفترين بكلِّ حالة، سواءً أتعلُّقت بهنَّ مع أزواجهنَّ (٣) أو تعلَّق ذٰلك بغيرهم، ﴿ولا يَعْصِينَكَ في معروفٍ؟؛ أي: لا يعصينك في كلِّ أمرِ تأمرهنَّ به؛ لأنَّ أمرك لا يكون إلَّا بمعروفٍ، ومن ذلك طاعتهنَّ لك في النهي عنَّ النياحة وشقِّ الجيوب وخمش الوجوه والدُّعاء بدعوى (٤) الجاهلية، ﴿ فِبَابِعَهُنَّ؟ : إذا التزمنَ بجميع ما ذُكِرٍ، ﴿ واستَغْفِرْ لهنَّ اللهَ؟ : عن تقصيرهنَّ وتطييباً لخواطرهنَّ. ﴿ إِنَّ الله غفورُ؟ ؛ أي: كثير المغفرة للعاصين والإحسان إلى المذنبين التائبين. ﴿رحيمٌ : وسعت رحمتُه كلُّ شيءٍ وعمَّ إحسانُهُ البَرايا.

المَّذَةُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَوَلُّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَبِسُوا مِنَ الْآدِخَرَةِ كَمَا يَبِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَحْدَبِ القَبُورِ (٢)

﴿ ١٣﴾ أي: يا أيُّها المؤمنون إن كنتُم مؤمنين بربَّكم، ومتَّبعين لرضاه، ومجانبين لسخطه، ﴿لا تَتَوَلَّوا قوماً غضب الله عليهم﴾: وإنَّما غضب عليهم لكفرهم، ولهذا شاملٌ لجميع أصناف الكفار، ﴿قد يَئِسوا من الآخرة؛ أي: قد حُرِموا من خير

- (1) في (1) إلى قوله: ﴿غفور رحيم﴾، وفي (ب) ذكر الآيات كاملة.
- (۲) في (ب): «من التقصير منهن».
   (۳) في (ب): «تعلّقت بهن وأزواجهن».
   (٤) في (ب): «بدعاء».



سورة الصف (١ ـ ٣)

الآخرة، فليس لهم منها نصيبٌ؛ فاحذروا أن تَتَوَلَّوهم فتوافقوهم على شرِّهم وشركة، فليس لهم منها نصيبٌ؛ فاحذروا أن تَتَوَلَّوهم فتوافقوهم على شرِّهم وشركهم (()، فتُحرموا خير الآخرة كما حُرِمُوا. وقوله: ﴿كما يئِس الكفَّار من أصحاب القبور﴾: حين أفضوا إلى الدار الآخرة، وشاهدوا<sup>(٢)</sup> حقيقة الأمر، وعلموا علم اليقين أنَّهم لا نصيب لهم منها.

ويُحتمل أنَّ المعنى: قد يئسوا من الآخرة؛ أي: قد أنكروها وكفروا بها؛ فلا يُسْتَغربُ حينئذٍ منهم الإقدام على مساخط الله وموجباتِ عذابِه، وإياسهم من الآخرة كما يئس الكفارُ المنكرون للبعث في الدُّنيا من رجوع أصحاب القبور إلى الله تعالى.

تم تفسيرها. والله أعلم<sup>(٣)</sup>. \* \* \*

تفسير سورة الصف

وَسَبَّحَ بِلَهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِّ وَلِمُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۞ يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ مَفْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ ﴾.

الألم ولهذا بيانٌ لعظمته تعالى وقهره وذلٌ جميع الأشياء<sup>(1)</sup> له تبارك وتعالى وأنَّ جميع مَن في السماوات والأرض يسبِّحون بحمدِ ربِّهم ويعبُدونه ويسألونَه حوائجهم. فوهو العزيزُه: الذي قهر الأشياء بعزَّته وسلطانِهِ. (الحكيمُه: في خلقه وأمره.

﴿ - ٣﴾ ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لم تقولونَ ما لا تفعلونَ ﴾ أي: لم تقولونَ الخير وتحتُّون عليه، وربما تمدَّحتم به وأنتم لا تفعلونه، وتَنْهَوْنَ عن الشرِّ، وربَّما نزَّهتم أنفسكم عنه وأنتم متلوِّثون متَّصفون<sup>(٥)</sup> به؛ فهل تليقُ بالمؤمنين لهذه الحالة الذَّميمة؟! أم من أكبر المقت عند الله أن يقولَ العبدُ ما لا يفعل؟! ولهذا ينبغي

- (1) في (ب); «وكفرهم».
   (1) في (ب); «ورقفوا على».
- (٣) في (ب): «تم تفسير سورة الممتحنة. والحمد لله رب العالمين».
- (٤) في (ب): «الخلق».
  (٥) في (ب): «متلوثون به ومتصفون به».

للآمر بالخير أن يكونَ أولَ الناس إليه مبادرةَ، والناهي عن الشرَّ أن يكون أبعدَ الناس عنه<sup>(١)</sup>؛ قال تعالى: ﴿أتأمرونَ الناس بالبِرِّ وتَنسَوْنَ أنفسَكم وأنتُم تتلونَ الكِتابَ أفَلا تَعْقِلونَ﴾، وقال شعيبٌ عليه السلام [لقومه]: ﴿وما أريدُ أن أخالِفَكُم إلى ما أنهاكم عنه﴾.

سورة الصف (٤ \_ ٥)

﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلَّذِيرَ يُقَنِّبَلُونَ فِي سَبِيلِهِ. صَفًّا كَأَنَّهُم بُنيَنٌّ مَرْضُوضٌ ٢٠٠٠

﴿وَإِذْ قَـالَ مُوسَى لِقَوْمِهِـ يَنَقَوْمِ لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَد تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ فَلَمَاً زَاغُوَا أَزَاغَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمَّ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ۞﴾.

(۱) في (ب): "منه".
 (۲) في (ب): "وأنه".
 (۳) كما جاء في غزوة بدر الكبري. أخرجه أحمد (٥/ ٤٢٠).

٤) في (ب): «يكون».

· (٥) في (ب): «والانقياد لأوامره».



سورة الصف (٦)

ليس لهم قصد<sup>(۱)</sup> في الهدى. وهذه الآية الكريمة تفيد أن إضلال الله لعبيده ليس ظلماً منه ولا حجَّة لهم عليه، وإنَّما ذٰلك بسببٍ منهم؛ فإنَّهم<sup>(۲)</sup> الذين أغلقوا على أنفسهم باب الهدى بعدما عرفوه، فيجازيهم بعد ذٰلك بالإضلال<sup>(۳)</sup> والزيغ وتقليب القلوب عقوبةً لهم وعدلاً منه بهم؛ كما قال تعالى: ﴿ونقلُبُ أفئِدَتَهم وأبصارَهم كما لم يؤمِنوا به أولَ مرةٍ ونَذَرُهُم في طغيانِهم يعمهونَ﴾.

﴿وَإِذ قَالَ عِسَى آبَنُ مَنْهَمَ<sup>(٤)</sup> يَبَنِيَ إِسَرَّهِ بِلَ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدِقًا لِنَا بَبَنَ يَدَىَ مِنَ النَّوَرَيَّةِ وَبَبَشِّرُ بِرَسُولِ بَأْتِ مِنْ بَعْدِى آسْمُهُ أَحْدُ هَلَنَا جَآمَهُم بِآلْبَيِّنَتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ شُيِنٌ ۞ وَمَنَ أَظْلَمُ مِنَّنِ آفَتَرَف عَلَى اللَّهِ الكَذِبَ وَهُوَ بُدَّى إِلَى آلإِسَلَامِ وَأَلَهُ لَا يَجْدِى النَّوَمَ الطَّلِينَ ۞ يُرِيُونَ لِيُطْنِعُوا نُوَرَ اللَّهِ إِفَوَمِهِمْ وَاللَّهُ مُنِمَ نُورِهِ وَلَوَ صَحَرَهَ آلكَنِوُنَ ۞ هُوَ الَذِي آرَسَلَ رَسُولُهُ بِأَهْدَى وَلِي عَلَى الذِينِ كُلِيهِ وَلَدَ كَرَهُ آلْمُشْرِكُونَ ۞ ﴾.

(٦) يقول تعالى مخبراً عن عناد بني إسرائيل المتقدِّمين الذين دعاهم عيسى بن مريم وقال لهم: ﴿يا بني إسرائيلَ إِنَّى رسولُ الله إليكم؟؛ أي: أرسلني الله لأدعوكم إلى الخير وأنهاكم عن الشرَّ، وأيَّدني بالبراهين الظاهرة، ومما يدلُ على صدقي كوني ﴿مصدَّقاً لما بين يديَّ من التَّوراة؟؛ أي: جئت بما جاء به موسى من التوراة والشرائع السماويَّة، ولو كنت مدَّع للنبوَّة؛ لجئتُ بغير ما جاء به موسى من و ﴿مصدِّقاً لما بين يديَّ من التَّوراة؟؛ أي: جئت بما جاء به موسى من التوراة والشرائع السماويَّة، ولو كنت مدَّع للنبوَّة؛ لجئتُ بغير ما جاء به موسى من و ﴿مصدِّقاً لما بين يديَّ من التَّوراة؟؛ أي: جئت بما جاء به موسى من و ﴿مصدِّقاً لما بين يديَّ من التَوراة؟؛ أي: جئت بما جاء به موسى من و ﴿مصدِّقاً لما بين يديً من التَوراة؟؛ أي: عليه اخبرت بي وبشَّرت، فجئتُ وبعثتُ مصدقاً لها، ﴿ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمُهُ أحمدُه: وهو محمد بن وبعثتُ مصدقاً لها، وومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمُهُ أحمدُه: وهو محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب النبيُّ الهاشميُ؛ فعيسى عليه الصلاة والسلام كسائر ياتيات مات والنبي اللاحق؛ بخلاف الكذابين؛ فإنَّهم عبدالله بن عبدالمطلب النبيُّ الهاشميُ؛ فعيسى عليه الصلاة والسلام كسائر ياتياء <sup>(٥)</sup>؛ يصدِّق بالنبيُّ السابق، ويبشَر بالنبيُّ اللاحق؛ بخلاف الكذَابين؛ فإنَّهم الأنبياء أمدً مناقضة، ويخالفونهم في الأوصاف والأخلاق والأمر والنهي، وفلمَّا جاءهم»: محمد ﷺ الذي بَشَرَ به عيسى ﴿بالبيّناتِ»؛ أي ذالواضحة الدالله موالذي أله مواله مقاد إله مواله، معاندين للحق مكأبين له: ﴿فلالمَا محمد عليه أله رسول الله حقًا، ﴿قالوا»: معاندين للحق مكأبين له: ﴿هٰذا سحرُ مبينَ»: وهٰذا محرُ مبينَ»: وهٰذا محرُ مبينَ»؛ أي ذاله ماله مواله ماله مواله مالذي من معاندين للحق مكأبين له: الداللة على أنه هو، وأنه رسول الله حقًا، ﴿قالوا»: معاندين للحق ملي أله مالذي ما بين مالكَ من أله وهُولهُ ماله مواله من أي أله مول الله مواله مواله أله مواله مواله مواله مواله مواله مالماله من أي معرب ماله مواله مواله مواله مواله مواله مواله مواله من أمو مالذي مألمي أي أمر ومول الله مواله موالهما مالمر وماندين الحق ميلني ماله مواله مولي ما مرمل مومح مو

- (٣) في (ب): «بالضلال والزيغ الذي لا حيلة لهم في دفعه وتقليب القلوب».
- ٤) في (1) إلى قوله: «ولو كره المشركون»، وفي (ب) ذكر الآيات كاملة.
  - (٥) في (ب): «كالأنبياء».

ا سورة الصف (٧ ـ ٩)

وصارت أبين من شمس النهار؛ يُجعل ساحراً بيُّناً سحره؛ فهل في الخذلان أعظم من لهذا؟! وهل في الافتراء أبلغ<sup>(١)</sup> من لهذا الافتراء الذي نفى عنه ما كان معلوماً من رسالته وأثبتَ له ما كان أبعد الناس عنه<sup>(٢)</sup>؟!

(٧) ﴿ومن أُظلمُ ممَّنِ أُفترى على الله الكذب؟: بهذا أو غيره والحال أنه لا عذر له وقد انقطعت حجته لأنه ﴿يدعى إلى الإسلام؟: ويُبَيَّن له ببراهينه وبيناته، ﴿واللهُ لا يهدي القوم الظالمين؟: الذين لا يزالون على ظلمهم مستقيمين، لا تردُّهم عنه موعظة ولا يزجُرُهُم بيانٌ ولا برهانٌ، خصوصاً هولاء الظَّلمة القائمين بمقابلة الحق ليردُوه، ولينصروا الباطل.

أولهذا قال [الله] عنهم: ﴿يريدونَ لِيُطْفِئُوا نورَ الله بأفواههم»؛ أي: بما يَصْدُرُ منهم من المقالات الفاسدة التي يردُون بها الحقَّ، وهي<sup>(\*)</sup> لا حقيقة لها، بل تزيد البصير معرفة بما هم عليه من الباطل، ﴿والله متم نورِهِ ولو كَرِهَ الكافرونَ»؛ أي: قد تكفَّل الله بنصر دينه وإتمام الحقُّ الذي أرسل به رسلَه وإظهار<sup>(3)</sup> نورِهِ في أي: قد تكفَّل الله بنصر دينه وإتمام الحقُّ الذي أرسل به رسلَه وإظهار<sup>(3)</sup> نورِهِ في سائر الأقطار، ووالله متم تورِهِ ولو كَرِهَ الكافرونَ»؛ أي: قد تكفَّل الله بنصر دينه وإتمام الحقُّ الذي أرسل به رسلَه وإظهار<sup>(3)</sup> نورِهِ في سائر الأقطار، ولو كَرِهِ الكافرونَ»؛ ما أي: قد تكفَّل الله بنصر دينه وإتمام الحقُّ الذي أرسل به رسلَه وإظهار<sup>(3)</sup> نورِهِ في سائر الأقطار، ولو كَرِهِ الكافرونَ، وبَذَلوا بسبب كراهته كلَّ ما قدروا عليه مما يتوصَّلون<sup>(6)</sup> به إلى إطفاء نور الله؛ فإنَّهم مغلوبون، ومَنَلُهم كمثل<sup>(1)</sup> مَن ينفخ عين الشمس بفيه ليطفِئَها؛ فلا على مرادهم حصلوا، ولا سلمت عقولهم من النقص والقدح فيها.

(٩) ثم ذكر سبب الظُهور والانتصار للدين الإسلاميِّ الحسِّي والمعنويِّ، فقال: (هو الذي أرسل رسولَه بالهَدى ودين الحقِّه: أي: بالعلم النافع والعمل الصالح، العلم الذي يهدي إلى الله وإلى دار كرامته، ويهدي لأحسن الأعمال والأخلاق، ويهدي إلى مصالح الدُّنيا والآخرة، (ودين الحقَّه؛ أي: الدين الذي يُدان به ويُتَعَبَّدُ لربُ العالمين، الذي هو حقَّ وصدقُ لا نقص فيه ولا خلل يعتريه، بل أوامره غذاءُ القلوب والأرواح وراحةُ الأبدان، وترك نواهيه سلامةً من الشرُ والفساد<sup>(٧)</sup>، فما بُعِتَ به النبيُّ تَنْشَرُ من الهدي ودين الحقِّ أكبر دليل وبرهان على

(١) في (ب): «أعظم».
 (٢) في (ب): «منه».
 (٣) في (ب): «التي».
 (٥) في (ب): «وبذلوا بسبب كراهتهم كلَّ سبب يتوصَّلُون به».
 (٦) في (ب): «وصاروا بمنزلة من ينفخ».
 (٧) في (ب): «وترك للنواهي التي تعاطيها سبب الشر والفساد».

سورة الصف (١٠ ـــ ١١) 💿

صدقِهِ، وهو برهانٌ باقٍ ما بقي الدهر، كلَّما ازداد به العاقل تفكُّراً؛ ازداد به فرحاً وتبصُّراً. ﴿ليظهِرَه علَى الدِّين كلُهَ؟؛ أي: ليعليه على سائر الأديان بالحجَّة والبرهان، ويُظْهِرَ أهلَه القائمين به بالسيف والسِّنان.

فأمًا نفس الدين؛ فهذا الوصف ملازمٌ له في كلِّ وقت، فلا يمكن أن يُعَالِبَهُ مغالبٌ أو يخاصِمَهُ مخاصمٌ إلَّا فَلَجَه وبلسه، وصار له الظهورُ والقهرُ، وأمَّا المنتسبون إليه؛ فإنَّهم إذا قاموا به واستناروا بنوره واهتدَوْا بهديه في مصالح دينهم ودُنياهم؛ فكذلك لا يقوم لهم أحدٌ، ولا بدَّ أن يظهروا على أهل الأديان، وإذا ضيَّعوا واكتفَوْا منه بمجرَّد الانتساب إليه؛ لم ينفعْهم ذٰلك، وصار إهمالهم له سببَ تسليطِ الأعداء عليهم، ويَعْرِفُ هٰذا من استقرأ الأحوال والنظر<sup>(۱)</sup> في أول المسلمين وآخرهم.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ،َامَنُوْا هَلَ ٱذْلُكُمْ عَلَى جَعَزَةِ <sup>(1)</sup> نُتَجِكُمْ مِّنْ عَلَابٍ أَلِيمٍ ﷺ نُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَبُعْبِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱلَّهِ مِأْمَوْلِكُمْ وَأَنْفُيكُمْ ذَلِكُمْ خَبَرٌ لَكُمْ إِن كُنُمُ نَتَكُونَ آلَهُ يَعْفِر لَكُمْ ذُنُونَكُمْ وَاللَّهُ مَعْبَدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ مَا مَدْوَلِكُمْ وَأَنْفُيكُمْ ذَلِكُمْ خَبَرٌ لَكُمْ إِن كُنُمُ نَتَكُونَ آلَهُ يَعْفِر لَكُمْ ذُنُونَكُمْ وَاللَّهُ مَعْدَابُهُ وَاللَّهُ مَنْ وَلَحُر خُبُرٌ لَكُمْ إِن كُنُمُ نَتَكُونَ آلْعَظِيمُ ﴿ وَأَنْفُيكُمْ ذَلُونَكُمْ وَلَيْتُو اللَّهُ وَمُعْتَبُهُ وَاللَّهُ وَلَحُو مَعْتَنِهُ وَوَنَعْتُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَوَاللَّهُ وَاللَّهُ وَوَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَوَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَوَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكُونَ اللَّالَةُ وَلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا أَنْعَنُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا أَنْعَنُ وَاللَّهُ وَا لَكُونُ أَوْنَ اللَهُ وَاللَّهُ وَا أَنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا أَنْوالَهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَا أَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا أَنْعَالَهُ أَوْنُولُ اللَّهُ وَا أَنْ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَا مَنْ أَنْ وَاللَّهُ وَا أَنْ وَا لَعَالَهُ وَاللَّهُ وَا أَنْ وَاللَهُ وَوَا أَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا مَنْ وَا مَنْ وَاللَهُ وَاللَهُ مَنْ وَاللَهُ وَا مَنْ وَا مُنْعَالًا مَا اللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ اللَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَا وَواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَالَةُ مَالَهُ مَا أُولُولُ مُواللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ واللُ وَعْذَا مَا مُنُوا اللَهُ إِنَا أَعْنُولُ مُواللُولُ وَالللَهُ وَا مَاللَهُ والَعُولُ واللَعُولُ مُولُولُ مَا إُ أَنْ أَ

﴿ ١٠﴾ لهذه وصيةً ودلالةً وإرشادً من أرحم الراحمين لعباده المؤمنين لأعظم تجارةٍ وأجلٌ مطلوب وأعلى مرغوبٍ يحصل بها النجاة من العذاب الأليم والفوز بالنعيم المقيم، وأتى بأداة العرض الدالَّة على أنَّ لهذا أمرٌ يرغب فيه كلُّ متصبَّر ويسمو إليه كل لبيبٍ.

(١١) فكأنًا قيل: ما لهذه التِّجارة التي لهذا قدرها؟ فقال: ﴿تؤمنون باللهِ ورسوله): ومن المعلوم أنَّ الإيمان التامَّ هو التصديقُ الجازم بما أمر الله بالتصديق به، المستلزم لأعمال الجوارح، التي من<sup>(٣)</sup> أجَلِّها الجهاد في سبيله<sup>(٤)</sup>؛ فلهٰذا قال:

- (۱) فی (ب): «نظر».
- (1) في (1) إلى آخر السورة، وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.
- (٣) في (ب): «ومن».
  (٤) فى (ب): «سبيل الله».

فوتجاهدون في سبيل الله بأموالِكم وأنفسِكم ﴾؛ بأن تبذلوا نفوسكم ومُهَجَكُم لمصادمة أعداء الإسلام، والقصدُ نصرُ دين الله وإعلاءُ كلمته، وتنفقون ما تيسَّر من أموالكم في ذلك المطلوب؛ فإنَّ ذلك وإن<sup>(١)</sup> كان كريهاً للنفوس شاقًا عليها؛ فإنَّه حُتِرٌ لكم إن كنتُم تعلمونَ : فإنَّ فيه الخير الدنيويَّ من النصر على الأعداء والعزَّ المنافي للذُلُّ والرزق الواسع وسعة الصدر وانشراحه، والخير الأخروي بالفوز<sup>(٢)</sup> بثواب الله والنجاة من عقابه.

سورة الصف (١٢)

(١٢) ولهذا ذَكَرَ الجزاء في الآخرة فقال: ﴿يَغْفِرُ لَكُم ذُنُوبَكُمَ»: وهو<sup>(٣)</sup> شامل للصغائر والكبائر؛ فإنَّ الإيمان بالله والجهاد في سبيله مكفِّرٌ للذُنوب، ولو كانت كبائر، ﴿ويدخِلْكُم جناتٍ تجري من تحتها الأنهار»؛ أي: من تحت مساكنها وقصورها وغُرَفِها وأشجارها أنهارٌ من ماءٍ غير آسن وأنهارٌ من لبن لم يتغيَّر طعمه وأنهارٌ من خمر لذَّة للشاربين وأنهارٌ من عسل مصفى ولهم فيها من كلَّ الثمرات، وومساكنَ طيّبةً في جناتٍ عدنٍ ؟ أي: جمعت كلَّ طيبٍ من علوَّ وارتفاع وحسن بناءٍ وزخرفة، حتَّى إنَّ أهل الغرف من أهل عليين يتراءاهم أهلُ الجنَّة كما يُتراءى<sup>(1)</sup> الكوكب الدُرِّي في الأفق الشرقيَّ أو الغربيَّ، وحتَّى إنَّ بناء الجنَّة بعضُه من لَبِنِ وأنهارُ والجواهر الملونة بأحسن الألوان، حتى إنَّها من صفائها يُرى ظاهرُها من الزُمُرُّد والجواهر الملونة بأحسن الألوان، حتى إنَّها من صفائها يُرى ظاهرُها من الواصفين ولا خَطَرَ على قلب أحدِ من العالمين الطيبِ والحسن ما لا يأتي عليه وصف الواصفين ولا خَطَرَ على قلب أحدِ من العالمين، لا يمكن أن يلي عليه وصف ويتمتَّعوا بحسنه، وتقرَّ به أعينهم من العالمين، لا يمكن أن يداتي عليه وصف

ففي تلك الحالة لولا أنَّ الله خَلَقَ أهل الجنَّة وأنشأهم نشأةً كاملةً لا تقبلُ العدم؛ لأوشك أن يموتوا من الفرح؛ فسبحان من لا يحصي أحدٌ من خلقه ثناءً عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وفوق ما يُثني عليه أحدٌ من خلقه<sup>(٢)</sup>، وتبارك الجليلُ الجميلُ، الذي أنشأ دار النعيم، وجعل فيها من الجلال والجمال ما يبهر عقولَ الخلق ويأخُذُ بأفيُدتهم، وتعالى من له الحكمةُ التامَّة، الذي<sup>(٧)</sup> من جملتها أنه لو

(1) في (ب): «ولو».
 (1) في (ب): «وفي الآخرة الفوز».
 (7) في (ب): «يتراءون».
 (8) في (ب): «من لين ذهب ولبن فضة».
 (1) في (ب): «التي».

سورة الصف (١٣ ـ ١٤)

أرى العباد الجنَّة<sup>(١)</sup> ونظروا إلى ما فيها من النعيم؛ لما تخلَّف عنها أحدَّ، ولما هناهم العيش في لهذه الدار المنغصة المَشوب نعيمها بألمها وفرحها<sup>(٢)</sup> بِتَرَحِها. وسُمِّيت [الجنة] جنَّة عدن؛ لأنَّ أهلها مقيمون فيها، لا يخرجون منها أبداً، ولا يبغون عنها حِوَلاً. ذٰلك الثواب الجزيل والأجر الجميل هو الفوزُ العظيم الذي لا فوزَ مثله؛ فهٰذا الثواب الأخرويُّ.

(١٣) وأما الثواب الدنيوي لهذه التجارة؛ فذكره بقوله: ﴿وأخرى تحبُّونها؟ أي: ويحصُلُ لكم خَصَلَةُ أخرى تحبُّونها، وهي: ﴿نصر من الله؟: لكم على الأعداء، يحصُلُ به العزُ والفرح، ﴿وفتح قريبٌ: تتّسع به دائرة الإسلام، ويحصُلُ به الرزق الواسع؛ فهذا جزاء المؤمنين المجاهدين، وأما المؤمنون من غير أهل الجهاد إذا قام غيرهم بالجهاد؛ فلم يؤيّسُهُم الله تعالى من فضله وإحسانه، بل قال: ﴿وبشر المؤمنينَ؟؛ أي: بالثواب العاجل والآجل؛ كلَّ على حسب إيمانه، وإن كانوا لا يبلغون مبلغ المجاهدين في سبيل الله؛ كما قال النبيُ تَشَر: «مَن رَضِي بالله ربًا، وبالإسلام ديناً، وبمحمد رسولاً؛ وجبتْ له الجنةُ». فعجب لها أبو سعيد «وأخرى يُزفَعُ بها العبدُ مائة درجةٍ في الجنة، ما بين كلُّ درجتين كما بين السماء والأرض». وقال: وما هي يا رسولَ الله؟ قال: «الجهاد في سبيل الله، الما بين كلُّ ما واحسانه، ثم قال: مواخرى يُزفَعُ بها العبدُ مائة درجةٍ في الجنة، ما بين كلُّ درجتين كما بين السماء سبيل الله». رواه مسلم<sup>(٣)</sup>.

(15) ثم قال تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا كونوا أنصارَ اللهِ؟ أي: بالأقوال والأفعال، وذلك بالقيام بدين الله، والحرص على تنفيذه<sup>(٤)</sup> على الغير وجهادِ مَن عانده ونابذه بالأبدان والأموال، ومَنْ نَصَرَ الباطلَ بما يزعمُه من العلم، وَرَدَّ الحقَّ بدحض حجَّته وإقامة الحجَّة عليه والتحذير منه، ومن نصرِ دين الله تعلَّم كتاب الله وسنَّة رسوله [وتعليمه] والحتَّ على ذلك والأمر بالمعروف والنهيُ عن المنكر.

ثم هيِّج الله المؤمنين بالاقتداء بمَنْ قبلَهم من الصالحين بقوله: ﴿كما قال عيسى

- فى (ب): «أنه لو أرى الخلائق الجنة حين خلقها».
  - (٢) في (ٻ): «وسرورها».
- (٣) برقم (١٨٨٤) في (ب) جاء هذا الحديث: «إنَّ في الجنةِ مائة درجة ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض أعدها الله للمجاهدين في سبيله».
  - (\$) في (ب): «على إقامته».

سورة الجمعة (١)

ابنُ مريم للحواريِّينَ مَن أنصاري إلى الله ﴾؛ أي : قال لهم منبهاً<sup>(1)</sup> : من يعاونني ويقوم معي في نصر دين الله<sup>(۲)</sup> ويَدْخُلُ مدخلي ويَخْرُجُ مخرجي؟ فابتدرَ الحواريُّون فقالوا : (فحنُ أنصارُ الله ﴾ : فمضى [عيسى] عليه السلام على [أمر الله و] نصر دين الله هو ومن معه من الحواريِّين، (فآمنت طائفةٌ من بني إسرائيلَ ﴾ : بسبب دعوة عيسى والحواريِّين، (وكفرت طائفةٌ ﴾ : منهم، فلم ينقادوا لدعوتهم، فجاهد المؤمنونَ الكافرين، (فأيَّذنا الذين آمنوا على عَدُوَهِم ﴾؛ أي : قوَّيْناهم ونصرناهم عليهم، (فأصبحوا ظاهرينَ ﴾ : عليهم، قاهرين لهم<sup>(٣)</sup>. فأنتم يا أمَّة محمدٍ! كونوا أنصارُ الله ودعاةَ دينه؛ يَنْصُرْكُم الله كما نَصَرَ مَن قبلكم، ويُظْهِرْكم على عدوًكم.

ነለፕኘ ነ

تم تفسيرها. والحمد الله رب العالمين (٤) .

تفسير سورة الجمعة

﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْمَلِكِ ٱلْفُدُوسِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْمَكِيمِ ٢

(١ ) (الملكِ القدوسِ العزيزِ الحكيم )؛ أي: يسبح لله وينقاد لأمره ويتألَّهه ويعبده جميعُ ما في السموات والأرض؛ لأنَّه الكامل الملك، الذي له ملك العالم العلويِّ والسفليِّ؛ فالجميعُ مماليكه وتحت تدبيره. القُدُوس المعظَّم المنزَّه عن كل آفة ونقص. العزيز القاهر للأشياء كلَّها. الحكيم في خلقه وأمره؛ فهذه الأوصاف العظيمة تدعو<sup>(٥)</sup> إلى عبادة الله وحدَه لا شريك له.

هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمَيِّتِنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتَسْلُوا عَلَيْهِمْ ءَابَنِنِهِ۔ وَيُزَكِّبِهمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِى صَلَالٍ مُبِينٍ ۞ وَمَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ

(1) في (ب): «قال لهم عارضاً ومنهضاً».
 (1) في (ب): «نصرتي لدين الله».
 (٣) في (ب): «وقاهرين».
 (٤) في (ب): «ممّا تدعو».



سورة الجمعة (٢ \_ ٤)

ٱلحَكِيمُ ٢ ذَلِكَ فَضْلُ ٱللهِ ثَوْنِيهِ مَن يَنَآةُ وَاللهُ ذُو ٱلْفَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ ٢ ﴿ .

(٣% وقوله: ﴿وآخرين منهم لَمَّا يَلْحَقوا بهم؟ أي: وامتنَّ على آخرين من غيرهم، أي: من غير الأُمَّيِين ممَّن يأتي بعدهم ومن أهل الكتاب ﴿لما يلحقوا بهم؟ أي: من غير الأُمَيِّين ممَّن يأتي بعدهم ومن أهل الكتاب ﴿لما يلحقوا بهم؟ أي: فيمن باشر<sup>(٧)</sup> دعوة الرسول؟ يحتمل أنَّهم لَمَّا يلحقوا بهم في الفضل، ويحتمل أنَّ فكلا المعنيين صحيح؟ فإن الذين بعث الله فيهم رسوله وشاهدوه وباشروا دعوته حصل لهم من الخصائص والفضائل ما لا يمكن أن يلحقوا مهم فيها.

٤﴾ ولهذا من عزَّته وحكمته؛ حيث لم يترك عباده هَمَلاً ولا سُدى، بل ابتعث فيهم الرسل وأمرهم ونهاهم، وذلك من [فضل الله العظيم]<sup>(٨)</sup> الذي يؤتيه مَن يشاءُ

(١) في (ب): "للأشجار والأصنام".
 (٢) في (ب): "بأن يحثهم على الأخلاق الفاضلة ويفصلها لهم".
 (٣) في (ب): "القرآن".
 (٥) في (ب): "وهداة المؤمنين".
 (٢) في (ب): "باشروا".

سورة الجمعة (٥ \_ ٢)

من عباده، وهو أفضل من نعمته عليهم بعافية البدن وسعة الرزق وغير ذلك من النِّعم الدُّنيوية؛ فلا أفضل من نعمة الدين التي هي مادة الفوز والسعادة الأبديَّة.

﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُيَلُوا النَّوَرَنَةُ ثُمَّ لَمَ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا <sup>(1)</sup> بِنْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِثَابَنتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْظَلِمِينَ قُلْ يَتَأَبُّهَا ٱلَذِينَ هَادُوَا إِن زَعَمَتُمَ ٱنَّكُمُ أَوْلِيمَاءُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّزُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنُمُ صَلاِقِينَ ۞ وَلَا يَنَمَنُونَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَذِيبِهِ فَرَاللَهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ ۞ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ إِن كُنُمُ صَلاِقِينَ ۞ وَلَا يَن قَدَّمَتْ أَذِيبِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ ۞ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ آلَدِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَقِيحُمٌ ثُدَّ تُرَدُونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْفَيْبِ وَٱلنَّهُ بَدَةٍ فَيْتَنِهُكُمُ بِمَا كُنُهُ مَعْتَمَوْنَ إِن

\*٦﴾ ومن ظلم اليهود وعنادهم أنَّهم يعلمون أنَّهم على باطل ويزعمون أنَّهم

في (أ) إلى قوله: «فينبئكم بما كنتم تعملون». وفي (ب) ذكر الآياتِ كاملةً.
 في (ب): «لما ذكر الله منته».
 في (ب): «بما فيها وأنهم لم يحملوها».
 في (ب): «مثل علماء اليهود».
 في (ب): «صدق».



سورة الجمعة (٧ ـ ٩)

على حقَّ، وأنَّهم أولياء لله من دون الناس! ولهٰذا أمر الله رسوله أن يقولَ لهم: إن كنتُم صادقين في زعمِكُم أنَّكم على الحقِّ وأولياء الله؛ ﴿فَتَمَنَّوُا الموتَ﴾: وهٰذا أمرَّ خفيفٌ؛ فإنَّهم لو علموا أنَّهم على حقَّ؛ لما توقَّفوا عن هٰذا التحدِّي الذي جعله الله دليلاً على صدقهم إن تَمَنَّوْه و<sup>(١)</sup>كَذِبِهم إن لم يَتَمَنَّوْه.

(٧) ولمَّا لم يقعُ منهم مع الإعلانِ لهم بذَلك؛ عُلِمَ أنَّهم عالمون ببطلان ما هم عليه وفساده، ولهذا قال: ﴿ولا يَتَمَنَّوْنَه أَبداً بما قدَّمت أيديهم)؛ أي: من الذنوب والمعاصي التي يستوحشون من الموت من أجلها، ﴿واللهُ عليمٌ بالظالمين﴾: فلا يمكن أن يَخْفى عليه من ظلمهم شيءٌ.

الأمم الذا؛ وإن كانوا لا يَتَمَنَّوْنَ الموت بما قدَّمت أيديهم، بل يفرُون<sup>(٢)</sup> منه غاية الفرار؛ فإنَّ ذلك لا يُنجيهم، بل لابدَّ أن يُلاقيهم الموتُ الذي قد حَتَّمه الله على العباد [وكتبه عليهم]، ثم بعد الموت واستكمال الآجال يُرَدُ الخَلْقُ كلُّهم يوم القيامة إلى عالم الغيب والشهادة، فينبَّئهم بما كانوا يعملون من خيرٍ وشرَّ قليل وكثير<sup>(٣)</sup>.

أو المبادرة إليها من حين الحضور لصلاة الجمعة والمبادرة إليها من حين يُنادى لها والسعي إليها، والمراد بالسَّعْي هنا المبادرة [إليها] والاهتمام لها وجعلها أهمَّ الأشغال، لا العدو الذي قد نُهِيَ عنه عند المضيِّ إلى الصلاة. وقوله: ﴿وَذَروا البيعَ ﴾ أي الصلاة العدو الذي قد نُهيَ عنه مند المضيِّ إلى الصلاة. وقوله: ﴿وَذَروا البيعَ ﴾ أي المدو الذي قد نُهيَ عنه مند المضيِّ إلى الصلاة وعوله: ﴿وَذَروا البيعَ ﴾ أي المدو الذي قد نُهيَ عنه عند المضيِّ إلى الصلاة وعوله: ﴿وَذَروا البيعَ ﴾ أي المدو الذي قد نُهيَ عنه مند المضيِّ إلى الصلاة وقوله: ﴿وَذَروا البيعَ ﴾ أي المدو الذي قد نُهيَ عنه عند المضيِّ إلى الصلاة وقوله: أو أن أن تفويتكم الملاة الفريضة التي هي من أكدِ الكم ﴾ الما المدي قد أو أن المويتكم الملاة الفريضة التي هي من أكدِ الكم أن المراه المراه

- (1) في (ب): «أو».
   (1) في (ب): «ويفرُّون».
  - (٣) في (ب): «من قليل وكثير وخير وشرً».
  - (٤) في (1) إلى آخر السورة، وفي (ب) ذكر الآيات إلى نهاية السورة.
  - (٥) في (ب): «ذلك». (٦) في (ب): «و٥.

أسورة الجمعة (١٠ ـ ١١)

الفروض ﴿إِن كَنتُم تعلمونَ﴾: أن ما عند الله خيرٌ وأبقى، وأنَّ مَنْ آثر الدُّنيا على الدين؛ فقد خسر الخسارة الحقيقيَّة؛ من حيث يظنُّ<sup>(۱)</sup> أنَّه يربح.

(١٠) ولهذا الأمر بترك البيع موقَّت مدَّة الصلاة؛ ﴿فإذا قُضِيَتِ الصلاة فانتشروا في الأرض؟: لطلب المكاسب والتجارات، ولما كان الاشتغال بالتجارة<sup>(٢)</sup> مَظِنَّة الغفلة عن ذكر الله؛ أمر الله بالإكثار من ذكره؛ لينجبر بلهذا، فقال: ﴿واذكروا الله كثيراً؟؛ أي: في حال قيامكم وقعودكم وعلى جنوبكم، ﴿لعلَكم تفلحون؟: فإنَّ الإكثار من ذِكْر من ذكره، إلعائكم تفلحون؟ فإنَّ كثيراً؟

﴿١١﴾ ﴿وإذا رَأَوْا تجارةُ أو لهوا انفضُوا إليها؟؛ أي: خرجوا من المسجد حرصاً على ذلك اللهو وتلك التجارة وتركوا الخير، ﴿وتركوكَ قائماً؟: تخطُبُ الناس، وذلك في يوم الجمعة، بينما النبيُ ﷺ يخطب الناس؛ إذ قَدِمَ المدينةَ عيرُ تحمل تجارةً، فلمَّا سمع الناس بها وهم في المسجد؛ انفضُوا من المسجد<sup>(٣)</sup>، وتركوا النبيَّ ﷺ يخطبُ استعجالاً لما لا ينبغي أن يُستعجل له وترك أدب، ﴿قل ما عندَ الله؟: من الأجر والثواب لمن لازم الخير وصَبَّرَ نفسَه على عبادة الله<sup>(٤)</sup>، فخيرَ من اللهو ومن التجارةِ؟: التي وإن حَصَلَ منها بعض المقاصد؛ فإنَّ ذلك قليلٌ منقض<sup>(٥)</sup>، مفوتٌ لخير الآخرة، وليس الصبر على طاعة الله مفوتاً للرزق؛ ﴿فإنَّ الله خير الرازقين؟؛ فمن اتَقى الله؛ رزقه من حيث لا يحتسب.

وفي لهذه الآيات فوائد عديدة:

منها: أنَّ الجمعة فريضةً على [جميع] المؤمنين يجب عليهم السعيُ إليها<sup>(٢)</sup> والمبادرة والاهتمام بشأنها.

ومنها: أنَّ الخطبتين يوم الجمعة فريضةً<sup>(٧)</sup> يجب حضورهما؛ لأنَّه فسَّر الذُّكر هنا بالخطبتين، فأمر الله بالمضيِّ إليه والسعي له. ومنها: مشروعيَّة النداء للجمعة<sup>(٨)</sup> والأمر به.

- (١) في (ب): "ظنَّ".
   (٢) في (ب): "في التجارة".
   (٣) كما في "صحيح البخاري" (٨٩٩)، ومسلم (٣٦٣).
   (٤) في (ب): "عبادة رَبِّه".
  - (٢) في (ب): «لها».
    (٢) في (ب): «فريضتان».
    - (٨) في (ب): «ليوم الجمعة».

RUST GHT

سورة المنافقون

ومنها: النهي عن البيع والشراء بعد نداء الجمعة وتحريم ذٰلك، وما ذاك إلَّا لأنَّه يفوِّتُ الواجبَ ويَشْغَلُ عنه<sup>(۱)</sup>، فدلَّ ذٰلك على أنَّ كلَّ أمر وإن<sup>(۲)</sup> كان مباحاً في الأصل، إذا كان ينشأ عنه تفويت واجبٍ؛ فإنَّه لا يجوز في تلك الحال. ومنها: الأمر بحضور الخطبتين<sup>(۳)</sup> يوم الجمعة، وذمُّ مَنْ لم يحضُرْهما<sup>؟)</sup>، ومن

لازِمِ ذَلك الإنصاتُ لهماً ".

ومنها: أنَّه ينبغي للعبد المقبل على عبادة الله وقت دواعي النفس لحضور اللهو والتجارات والشهوات، أن يُذَكِّرَها بما عند الله من الخيرات وما لمؤثِرِ رضاه على هواه.

> تم تفسير سورة الجمعة بمن الله وعونه. والحمد لله ربِّ العالمين<sup>(٢)</sup>. ه ه ه

تفسير سورة المنافقين

**وهي مدنية** نِســَم أَنَّرَ الْكَثْنِـ الْيَ<del>تِ</del>سَــَرْ

إذا جَاءَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ قَالُوا نَنْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللّهِ<sup>(٧)</sup> وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُمُ وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكُذِبُونَ (٢) الْخُذُوا أَنْمَنْهُمْ حُنَّةُ فَصَدُوا عَن سَبِيلِ اللّهُ إِنَّهُمْ سَاءً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ اللّمَنْفِقِينَ لَكُذِبُونَ (٢) الْخُذُوا أَنْمَنْهُمْ حُنَّةُ فَصَدُوا عَن سَبِيلِ اللّهُ إِنَّهُمْ سَاءً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢) الْمُنْفِقِينَ لَكُذِبُونَ (٢) الْخُذُوا أَنْمَنْهُمْ حُنَّةُ فَصَدُوا عَن سَبِيلِ اللّهُ إِنَّهُمْ سَاءً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢) اللهُ فَلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْقَهُونَ (٢) هُ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ مَعْتَدُهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ عَامَةُ مَا مَنُوا ثُمَ كَفَرُوا فَطْبَعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يقَفَهُونَ (٢) هُ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ مُعَمَدُوا مَنْ عَلَيهِمْ مَامَةُ عَلَيْهُمْ مَامَتُوا ثُمَ كَفَرُوا نَسْمَعْ لِغَوْلِيمْ حُمَّةُ حُشُبُ مُسَنَدَةً عَصَبُونَ كُلَّ صَبْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ مُعَتَدَةً عَصَبُونَ عُمَامُ مُعْتَمَةً وَإِن يَقُولُوا نَسْمَعْ لِغَوْلِيمْ حُمَّةُ حُشْبُ مُسْنَدَةً مَنْ يَعْمَلُونَ كُلَ صَبْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ اللهُ عُمْ وَاللّهُ عَمَائُهُمْ وَاللّهُ مَعْتَمُ اللهُ عَنْ عَلَيْ مُعْهُمُ مَنْعَانُهُمُ وَان يَعْولُوا نَسْمَعْ لِغَوْلِيمْ حُنْهُ مُسْتَدَةً عَصَبُونَ كُلَّ صَبْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ مُعَنْ مُعَمَ وَاللهُ عُمَنَ اللهُ عَذَي أَعْمَ وَاللَهُ مَنْ مَعْتَمَهُمُ وَاللّهُ مُولُ اللهُ وَوْزَا مُعْ مَعْتَمَ وَاللهُ مَا مَنْ عَنْعَلُونَ عَمْ مُعَنْ وَلَقُلُ عَذَي مُولُولُهُ مَا مَنْ عَنْتَهُمُ مُعْتَعُهُمُ وَاللهُ مَنْ مَا مُنْتَعْهُمُ وَا عَنْ مَا مَعْتَوْ وَا مَعْتَعَهُمُ وَنَا مُوسُولُ اللهُ وَنَا مُعْتَعُونُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَا عَمْ وَنَ عَنْتَهُ مُولُولُهُ وَا مُعَالَهُ عَنْ عَائُولُكُمُ مُولُولُهُ مُنْعَمُ مَنْ عُلُولُهُ وَاللَهُ مَا مَ مَعْتَنُهُ مُ مَامَةًا مُولُوا مُعَمْ مُعَالَةًا مُولُولُهُ مُعْتَعَانُهُ مُعَامُ مُ مَائُولُ مُولُولُهُ مُ مُعْذَلُونُ مُعَالَهُ مُنْ مُعُنُونُ مُعَالًا مُنْهُ مُعَالُهُ مُعَالُهُ مُعَالُهُ مُعْتُ مُ مَا مُ مُعَالُهُ مُ مُ مُ مُعَالُهُ مُعَالُهُ مُعَائُولُ مُولُولُهُ مُ مُولُ مُ مُعُ مُ مُعَائُ مُ مُ مُعَائُ مُ مُ مُ مُعَا مُ مُعَائُهُ مُ

- (۱) في (ب): «يشغل ويفوَّتُ الواجبَ».
  (۲) في (ب): «ولو».
- (٣) في (ب): «الخطبة».
  (٤) في (ب): «لم يحضرها».
  - (٥) في (ب): «لها».
  - (٦) في (ب): «تم تفسير سورة الجمعة. ولله الحمد والثناء».
- (٧) في (أ) إلى قوله: «إن الله لا يهدي القوم الفاسقين»، وفي (ب) ذكر الآيات.

سورة المنافقون (١ \_ ٤)

لْمُتُمْ لَن يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَمُنْمَ إِنَّ آلَهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَنسِقِينَ ٥ ﴿ ٢

1744

(١) لمَّا قدم النبيُ ﷺ المدينة، وكَثُرَ الإسلام فيها وعزَّ<sup>(١)</sup>؛ صار أناس من أهلها من الأوس والخزرج يظهرون الإيمان ويبطِنون الكفر؛ ليبقى جاهُهم وتُحْقَنَ دماؤهم وتَسْلَم أموالهم، فذكر الله من أوصافهم ما به يُعرفون؛ لكي يحذر العباد منهم ويَسْلَم أموالهم، فذكر الله من أوصافهم ما به يُعرفون؛ لكي يحذر العباد منهم ويكرنوا منهم على بصيرة، فقال: ﴿إذا جاءك المنافقون قالواله: على وجه الكذب: ﴿نَشْهِدُ إِنَّكُ لُمُ مُوالهم، فذكر الله من أوصافهم ما به يُعرفون؛ لكي يحذر العباد منهم ويكشون منهم ويكرنوا منهم على بصيرة، فقال: ﴿إذا جاءك المنافقون قالواله: على وجه الكذب: ﴿نَشْهِدُ إِنَّكُ لُمُ مُوالهم، فذكر الله في أي الشهادة من المنافقين على وجه الكذب والنفاق، أنه لا حاجة لشهادتهم في تأييد رسوله، فإنَّ الله ﴿يعلمُ إِنَّكُ لُمُوالهم، في ما يه وروله، فإنَّ الله أنه لا حاجة لشهادتهم في تأييد رسوله، فإنَّ الله إيعلم إنَّك لرسوله والله يشهدُ إنَّ الله أنه الما فقين على وجه الكذب والنفاق، مع أنَّه لا حاجة لشهادتهم في تأييد رسوله، فإنَّ الله إيعلم إنَّك لرسوله والله يشهدُ إنَّه الما فقين لما ما ما ما ما ما ما فقال.

﴿٢﴾ ﴿اتَّخذوا أيمانَهم جُنَّةَ﴾؛ أي: ترساً يتترَّسون بها من نسبتهم إلى النفاق، فصدُّوا عن سبيله بأنفسهم، وصدُوا غيرهم ممَّن يخفى عليه حالُهم. ﴿إِنَّهم ساء ما كانوا يعملونَّك: حيث أظهروا الإيمان وأبطنوا الكفر وأقسموا على ذُلك وأوهموا صدقهم.

٤ الذي الذي زين لهم النفاق، ﴿بَهُ سَبَبَ ﴿ أَنَهُمَهُ لَا يَتْبُتُونَ عَلَى الإِيمَانَ، بَلَ ﴿ آَمَنُوا ثُم كَفُرُوا فَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهُمَهُ : بَحَيْثُ لَا يَدْخَلُهَا الْحَيْرُ أَبِداً.

٤٤ ﴿ وإذا رأيتَهم تُعْجِبُكَ أجسامُهم؟: من روائها ونضارتها، ﴿ وإن يقولوا تَسْمَعْ لقولِهم؟؛ أي: من حسن منطقهم تستلذ لاستماعه؛ فأجسامُهم وأقوالُهم معجبة، ولكن ليس وراء ذلك من الأخلاق الفاضلة والهدي الصالح شيءٌ، ولهذا قال: ﴿ كَانَهم حُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ»: لا منفعة فيها ولا يُنال منها إلاّ الضرر المحض. قال: ﴿ كَانَهم حُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ»: لا منفعة فيها ولا يُنال منها إلاّ الضرر المحض. في حيبون كلَّ صيحة عليهم؟: وذلك لجبنهم وفزعهم وفزعهم وضعف قلوبهم ورَيْبها (٢)؛ ﴿ يَخْسَبُون كلَّ صيحة عليهم؟: وذلك لجبنهم وفزعهم وفزعهم وضعف قلوبهم ورَيْبها (٢)؛ أي حسن منافعة فيها ولا يُنال منها إلاّ الضرر المحض. وي خلفون أن يُطلع عليها؛ فهؤلاء ﴿ هم العدو؟ على الحقيقة؛ لأنَّ العدو البارز (٢) المتميَّز أهونُ من العدق الذي لا يشعَر به، وهو مخادعٌ ماكرٌ، يزعم أنَه ولي، وهو العدو المبين. ﴿ فاحذَرُهم قاتَلَهُمُ الله أنَّى يُؤفَكونَ؟؛ أي : كيف يُضرَفُون عن الدين العدو المبين. إلا الخسر.

- (۱) في (ب): «المسلمون في المدينة واعتز الإسلام».
- (٢) في (ب): «والريب الذي في قلوبهم».

سورة المنافقون (٥ ـ ٨)

(٦) ولهذا من لطف الله وكرامته لرسوله؛ حيث لم يأتوا إليه فيستغفر لهم، فإنَّه سواءً أستغفر لهم أم لم يَسْتَغْفِر لهم فَـ فلن يَغْفِرَ اللهُ لهم؟؟ وذَلك لأنَّهم قومٌ فاسقون خارجون عن طاعة الله مؤثرون للكفر على الإيمان؛ فلذلك لا ينفع فيهم استغفارُ الرسول لو استغفر لهم؛ كما قال تعالى: ﴿استَغْفِر لهم أو لا تَسْتَغْفِرْ لهم إن تَسْتَغْفِرْ لهم سبعينَ مرةً فلن يَغْفِرَ الله لهم؟ . ﴿إِنَّ الله لا يَهْدي القوم الفاسقينَ؟.

هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِـقُوا عَلَى مَنْ عِـندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُواْ <sup>(١)</sup> وَلِلَّهِ خَآَبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلَنكِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ۞ يَقُولُونَ لَبِن رَّجَعْنآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ ٱلأَعَزُّ مِنْهَا ٱلأَذَلَّ وَيلَّهِ ٱلْمِنْوَةِ وَلِرَسُولِهِ. وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞

﴿٧﴾ ولهذا من شدَّة عداوتهم للنبي على والمسلمين، لما رأوا اجتماع أصحابه وائتلافَهم ومسارعتَهم في مرضاة الرسول على قالوا بزعمهم الفاسد: ﴿لا تُنفِقوا على مَنْ عندَ رسول حتى يَنفَضُوا﴾: فإنَّهم على زعمهم لولا أموالُ المنافقين ونفقاتُهم على مَنْ عندَ رسول حتى يَنفَضُوا﴾: فإنَّهم على زعمهم لولا أموالُ المنافقين ونفقاتُهم على مَن عندَ رسول حتى يَنفَضُوا﴾: فإنَّهم على زعمهم لولا أموالُ المنافقين ونفقاتُهم على مَن عندَ رسول حتى يَنفَضُوا﴾: فإنَّهم على زعمهم لولا أموالُ المنافقين ونفقاتُهم عليهم؛ لما اجتمعوا في نصرة دين الله! ولهذا من أعجب العجب أن يدَّعيَ لهؤلاء المنافقون الذين هم أحرصُ الناس على خذلان الدين وأذيَّة المسلمين مثل لهذه الدَّعوى التي لا تَروجُ إلَّا على مَنْ لا علم له بالحقائق<sup>(٢)</sup>، ولهذا قال مثل لهذه الدَعوى التي لا تَروجُ إلَّا على مَنْ لا علم له بالحقائق<sup>(٢)</sup>، ولهذا قال ويناء، وينعه من يشاء، ويمنعه من يشاء، ولمان المناء، ويعسَّرها على مَنْ يشاء، ولمان يشاء، ولمن يشاء، ولمناء، ويعسَّرها على مَنْ يشاء، أولكنَّ السمواتِ والأرض»: فيؤتي الرزق مَنْ يشاء، ولمناء، ولمناء، ولمناء، ولماء، ولماء، ولمناء، ولمن يشاء، ولمناء، ويعسَّرها على مَنْ يساء، ولمناء، ويمنعه من يشاء، ويسمَّرها على مَنْ المام الماء، ويعسَّرها على مَنْ يساء، وينه، ولكنَ المناء، ويعسَّرها على مَنْ يساء، ولكنَ المناء، ويعسَّرها على مَنْ يساء، ولكنَ المناء، ويعسَّرها على مَنْ يساء، ويمناء، ويمنعه من يشاء، ويسمَّرها ولي أن خزائن الرزق في المنافقينَ لا يفقهونَ؟ فلذلك قالوا تلك المقالة التي مضمونُها أنَّ خزائن الرزق في أيديهم وتحت مشيئتهم.

- (١) في (أ) إلى قوله: «لا يعلمون»، وفي (ب) ذكر الآيات إلى قوله: ﴿ولكن المنافقين لا يعلمون﴾.
  - (٢) في (ب): "بحقائق الأمور".

THE PRINCE GHAZI TRUS OR QURANIC THOUGH سورة المنافقون (۹ ــ ۱۰)

غزوة المريسيع، حين صار بين بعض المهاجرين والأنصار بعض كلام كدَّرَ الخواطر؛ ظهر حينئد نفاقُ المنافقين، وتبيَّن ما في قلوبهم<sup>(١)</sup>، وقال كبيرهم عبدُ الله بنُ أبيَّ بنُ سلول: ما مَنَلُنا ومَثَلُ هُؤلاء ـ يعني: المهاجرين ـ إلَّا كما قال القائل: سَمَّن كلبك يأكلك. وقال: لئن رجَعْنا إلى المدينة لَيُخْرِجَنَّ الأعزُ منها الأذلَّ؛ بزعمه أنَّه هو وإخوانه المنافقين الأعزُّون، وأنَّ رسول الله ومن اتَّبعه هم الأذلُون، والأمر بعكس ما قال هذا المنافقين الأعزُون، وأنَّ رسول الله ومن اتَّبعه هم وللمؤمنين﴾: فهم الأعزَّاء، والمنافقون وإخوانُهم من الكفار هم الأذلَّاء. ﴿ولكنَّ المنافقين لا يعلمون﴾: ذلك؛ فلذلك زعموا أنَّهم الأعزَّاء اغتراراً بما هم عليه من الباطل.

ثم قال تعالى:

﴿ يَتَأَيَّنُهُا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِ لَمُ أَمَوُلُكُمْ وَلَا أَوْلَدُكُمْ عَن ذِحْمِ اللَّهِ (<sup>1)</sup> وَمَن يَفْحَلُ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقْنَكُمُ مِّن قَبْلِ أَن يَأْذِكَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلَا أَخْرَتَنِى إِلَى أَجَلٍ فَرِيبٍ فَأَصَدَفَكَ وَأَكُن مِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ وَلَن يُؤَخِرَ اللَّهُ نَفَسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَأُ وَاللَهُ خَبِرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ .

(4) يأمر تعالى عباده المؤمنين بالإكثار من ذِخْرِه؛ فإنَّ في ذلك الربح والفلاح والخيرات الكثيرة، وينهاهم أن تَشْغَلَهم أموالُهم وأولادُهم عن ذِكره؛ فإنَّ محبَّة المال والأولاد مجبولة عليها أكثر النفوس، فتقدَّمها على محبة الله، وفي ذلك الربال والأولاد مجبولة عليها أكثر النفوس، فتقدَّمها على محبة الله، وفي ذلك الحسارة العظيمة، ولهذا قال تعالى: ﴿ومَن يفعل ذلكَ ؛ أي: يُلْهِهِ مالُه وولدُه عن ذكر النفوس، فتقدَّمها على محبة الله، وفي ذلك الربح والفلاح المال والأولاد مجبولة عليها أكثر النفوس، فتقدَّمها على محبة الله، وفي ذلك الحسارة العظيمة، ولهذا قال تعالى: ﴿ومَن يفعل ذلكَ ؛ أي: يُلْهِهِ مالُه وولدُه عن ذكر الله، وفاولتك هم الخاسرونَه: للسعادة الأبديَّة والنعيم المقيم؛ لأنَّهم آثروا ما ذكر الله، وفاولتك هم الخاسرونَه: السعادة الأبديَّة والنعيم المقيم، والله عنده أجرًا عليهم أروا ما يفنى على ما يبقى؛ قال تعالى: ﴿إِنَّما أموالكم وأولادُكم فتنة والله عنده أجرًا عليها أكثر النفوس.

الفقات الواجبة من الما وتنفقوا مما رَزَقْنَاكُمَ، يدخلُ في هذه النفقات الواجبة من الزكاة والكفارات (") ونفقة الزوجات والمماليك، ونحو ذلك، والنفقات المستحبَّة إ

- (۱) في (ب): «وأظهروا ما في نفوسهم».
- (٢) في (أ) إلى آخر السورة وفي (ب) ذكر الآيات إلى آخر السورة.
  - (٣) في (ب): «والكفارة».



كبذل إلمال في جميع المصالح، وقال: ﴿ممَّا رَزَقْناكُمَ﴾: ليدلُّ ذٰلك على أنَّه تعالى لم يكلُّف العباد من النفقة ما يُغْنِتُهُمْ ويشقُ عليهم، بل أمرهم بإخراج جزءٍ ممَّا رزقهم ويسَّره ويسَّر أسبابه، فليشكروا الذي أعطاهم بمواساة إخوانهم المحتاجين، وليبادروا بذٰلك، الموت الذي إذا جاء؛ لم يمكن العبد أن يأتي بمثقال ذرَّة من الخير، ولهذا قال: ﴿من قبل أن يأتي أحدَكم الموتُ فيقولُ؟: متحسراً على ما فَرَّطَ في وقت الإمكان، سائلاً الرجعةَ التي هي محالٌ: ﴿رَبِّ لُولا أُخَّرْتَنِي إلى أُجل قريب ﴾؛ أي: لأتدارك ما فرَّطتُ فيه، ﴿فأُصَّدَّقَ ﴾: من مالي ما به أنجو من العذاب، وأستحقُّ [به] جزيل الثواب، ﴿وأكن من الصالحين﴾: بأداء المأموراتِ كلُّها واجتناب المنهيَّات، ويدخل في لهذا الحجُّ وغيره.

(١١) ولهذا السؤال والتَّمني قد فات وقتُه، ولا يمكن تداركه، ولهذا قال: ولن يؤخر الله نفساً إذا جاء أجملُها؛ المحتوم لها. ﴿والله خبيرٌ بما تعملون؛ من خير وشرٍّ، فيجازيكم على ما علمه منكم من النيَّات والأعمال.

تم تفسير سورة المنافقين. ولله الحمد.

## تفسير سورة التغابن

وهي مُكية ينسب أيتم الكلف التيتية

﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَانِةِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ (١) وَهُوَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرُ ٥ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ فَبِنَكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ مُؤْمِنُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِبُرُ ٢ خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَكُرْ فَأَحْسَنَ صُوَرُكُمْ وَلِلَّتِهِ الْمَصِيرُ ۞ بَعْلَرُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا شِيْرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَانَتُهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ٥ ﴾ .

الأيات الكريمات مشتملاتُ على جملةٍ كثيرةٍ واسعة من أوصاف الباري العظيمة، فذَكَرَ كمال ألوهيَّته سبحانه [وتعالى]، وسعة غناه، وافتقارَ جميع الخلائق إليه، وتسبيح من في السماوات والأرض بحمد ربِّها، وأنَّ المُلْكَ كلُّه لله؛

(١) فى (أ) إلى قوله: ﴿والله عليم بذات الصدور﴾، وفى (ب) ذكر الآيات.

\ለ۳٦

فلا يخرج عن ملكه مخلوق<sup>(1)</sup>، والحمد كله له؛ حمدٌ على ما له من صفات الكمال، وحمدٌ على ما أوجده من الأشياء، وحمدٌ على ما شرعه من الأحكام وأسداه من النّعم، وقدرتُه شاملةٌ لا يخرج عنها موجودٌ؛ فلا يعجزُهُ شيءٌ يريده.

سورة التغابن (٢ \_ ٥)

٢﴾ وذكر أنَّه خلق العباد، وجعل منهم المؤمن والكافر؛ فإيمانهم وكفرُهم كلَّه بقضاء الله وقدره، وهو الذي شاء ذلك منهم؛ بأن جعل لهم قدرة وإرادة بها يتمكَّنون من كلِّ ما يريدون من الأمر والنهي. ﴿والله بما تعلمون بصيرَ».

(٣) فلمًا ذكر خلق الإنسان المأمور المنهيّ؛ ذكر خلق باقي المخلوقات، فقال: ﴿خَلَقَ السمواتِ والأرضَ؛ أي: أجرامهما وجميع ما فيهما فأحسنَ خَلْقَهما ﴿بالحقَّ»؛ أي: بالحكمة والغاية المقصودة له تعالى، ﴿وصَوَرَكم فأحسن صُوَرَكمَ»؛ كما قال تعالى: ﴿لقد خَلَقْنا الإنسان في أحسن تقويمَ»: فالإنسان أحسن المخلوقات صورةً، وأبهاها منظراً. ﴿وإليه المصيرُ»؛ أي: المرجع يوم القيامةِ، فيجازيكم على إيمانكم وكفركم، ويسألكم عن النّعم والنعيم الذي أولاكم؟ هل قمتُم بشكره أم لم تقوموا به<sup>(٢)</sup>؟

٤٦ ثم ذكر عموم علمه، فقال: ﴿يعلم ما في السمواتِ والأرض؟ أي: من السرائر والظواهر والغيب والشهادة، ﴿ويعلمُ ما تُسِرُون وما تُغلِنونَ والله عليمٌ بذاتِ الصُّدور؟؛ أي: بما فيها من الأسرار الطيِّبة والخبايا الخبيثة والنيَّات الصالحة والمقاصد الفاسدة؛ فإذا كان عليماً بذات الصُدور؛ تعيَّن على العاقل البصير أن يحرص ويجتهد في حفظ باطِنِه من الأخلاق الرذيلة واتُصافه بالأخلاق الجميلة.

﴿ لَتَرِيمُ يَأْتِكُمُ نَبَوُّا الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبَّلُ فَذَاقُوا وَبَالَ أَمَرِهِمَ وَلَمُهُم عَلَابُ أَلِيمٌ ﴾ ذَلِكَ بِأَنَتُهُ كَانَتُ تَأْنِبِهُمْ رُسُلُهُمُ بِٱلْبَيَّنَتِ فَقَالُوا أَبَشَرٌ يَجَدُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلَواً وَآسْتَغْنَى اللهُ وَاللهُ غَيْنُ حَمِيدُ ۞ ﴾.

الما ذكر تعالى من أوصافه الكاملة العظيمة ما به يُعرف، ويُعبد، ويُبذل الجهدُ في مرضاته، وتُجتنبُ مساخِطُه؛ أخبر بما فعل بالأمم السابقين والقرون الماضين، الذين لم تَزَلْ أنباؤهم يتحدَّثُ بها المتأخرون، ويُخبِرُ بها الصادقون، وأنَّهم حين جاءتهم رسلُهم (<sup>٣)</sup> بالحقَّ؛ كذَّبوهم، وعاندوهم فأذاقهم الله وَبالَ أمرِهم وأنَّهم حين جاءتهم رسلُهم (<sup>٣)</sup>

(۱) في (ب): «فلا يخرج مخلوق عن ملكه».
 (۲) في (ب): «أم لم تقوموا بشكره».
 (۳) في (ب): «الرسل».

سورة النغابن (٦ ـ ٨)

في الدُّنيا، وأخزاهم فيها. **﴿ولهم عذابٌ أليمُ»**: في الدار الآخرة.

(٦) ولهذا ذكر السبب في هذه العقوبة، فقال: ﴿ذَلِكَ : النكال والوبال الذي أحللناه بهم ﴿بأنَه كانت تأتيهم رُسُلُهم بالبيناتِ ؛ أي: بالآيات الواضحات الدائة على الحقَّ والباطل، فاشمأزُوا واستكبروا على رسلهم، وقالوا: ﴿أَبْشَرَ يهدونَنا ؟ على الحقَّ والباطل، فاشمأزُوا واستكبروا على رسلهم، وقالوا: ﴿أَبْشَرَ يهدونَنا ؟ إي: ليس لهم فضلُ علينا؛ ولأيَّ شيء خصَّهم الله دوننا؟! كما قال في الآية الأخرى: ﴿قالتَ لهم رسُلُهم إن نحنُ إلَّا بشرَ مثلُكم ولكنَّ الله يمنُ على مَن الأخرى: ﴿قالتَ لهم رسُلُهم إن نحنُ إلَّا بشرَ مثلُكم ولكنَّ الله يمنُ على من الأخرى: ﴿قالتَ لهم رسُلُهم إن نحنُ إلَّا بشرَ مثلُكم ولكنَّ الله يمنُ على مَن الأخرى: ﴿قالتَ لهم رسُلُهم إن نحنُ إلَّا بشرَ مثلُكم ولكنَّ الله يمنُ على مَن يشاء من عباده الن والذي الله ومنَته على أنبيائه أن يكونوا رسلاً للخلق، وسلماء من عباده إلى النقياد لهم، فابتُلوا بعبادة الأشجار والأحجار<sup>(۱)</sup> ونحوها، وستكبروا عن الانقياد لهم، فابتُلوا بعبادة الأشجار والأحجار<sup>(۱)</sup> ونحوها، وستكبروا عن الاله، فوتولوا كان طاعته، فواستغنى الله عنهم؛ فلا يبالي بهم ولا يضرُّه فكفروا وسلاً للخلق، وفكفروا في الله ومنَته على أنبيائه أن يكونوا رسلاً للخلق، وفكفروا إلى أنهم من عادم أواله عن طاعته، فواستغنى الله عنهم؛ فلا يبالي بهم ولا ولمرة من مائور من الله، منهم منه أنتُلوا بعبادة الأشجار والأحجار<sup>(۱)</sup> ونحوها، ونصرُّه ضلاله، منهم الله عنقي حميله، أي أي أله عنهم عنهم عنهم عنهم ولا والمله من أوالله غنيَّ حميله، أي أي أله عنهم منه منه منه النامُ وأوله من جميع الوجوه، الحميد في أقواله وأفعاله وأومافه.

﴿زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يُبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَنْبَعَثْنَ ثُمَّ لَنْنَبَوْنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى أَنَّهِ يَسِيرُ ﴿ ﴾ .

(٧) يخبر تعالى عن عناد الكافرين وزعمهم الباطل وتكذيبهم بالبعث بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير، فأمر أشرف خلقِهِ أن يُقْسِمَ بربُه على بعثهم وجزأئهم بأعمالهم الخبيثة وتكذيبهم بالحقّ. ﴿وذلك على الله يسيرُه: فإنَّه وإن كان عسيراً، بل متعذّراً بالنسبة إلى الخلق؛ فإنَّ قُواهم كلهم لو اجتمعت على إحياء ميت واحدٍ؛ ما قدروا على ذلك، وأمَّا الله تعالى، فإنَّه إذا أراد شيئاً؛ قال له<sup>(٢)</sup>: كنْ فيكون؛ قال تعالى: ﴿ونُفِخَ في الصُّورِ فَصَعِقَ مَن في السموات ومن في الأرض إلَّا مَن شاء الله ثم نُفِخَ فيه أخرى فإذا هم قيامٌ ينظُرونَ﴾.

﴿فَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنُّورِ ٱلَّذِينَ أَنزَلْنَا وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ ﴾ .

الله الما ذكر تعالى إنكارَ مَنْ أنكر البعث، وأنَّ ذلك منهم موجبٌ كفرَهم بالله وآياته؛ أمر بما يعصمُ من الهلكة والشقاء، وهو الإيمان به وبرسوله وبكتابه<sup>(٣)</sup> وسمَّاه الله نوراً؛ لأنَّ النور ضدُّ الظلمة؛ فما<sup>(٤)</sup> في الكتاب الذي أنزله الله من

- (١) في (ب): «الأحجار والأشجار».
   (٢) في (ب): "فإنه إذا أراد أمراً فإنما يقول له».
  - (۳) فى (ب): «وهو الإيمان بالله ورسوله وكتابه».
    - (٤) في (ب): «وما».

الأحكام والشرائع والأخبار أنوارٌ يُهتدى بها في ظُلمات الجهل المدلهمَّة، ويمشى بها في جِندِسِ الليل البهيم، وما سوى الاهتداء بكتاب الله؛ فهي علومٌ ضررها أكثر من نفعها، وشرُّها أكثر من خيرها، بل لا خير فيها ولا نفع؛ إلَّا ما وافق ما جاءت به الرسل، والإيمانُ بالله ورسوله وكتابه يقتضي الجزم التامَّ واليقين الصادق بها

سورة التغابن (٩ ـ ١٠)

ነለቸለ

والعمل بمقتضى ذاك التصديق من امتثال الأوامر واجتناب النواهي<sup>(۱)</sup>. ﴿والله بما تعملونَ خبيرٌ : فيجازيكم بأعمالكم الصالحة والسيِّئة. (٢) بَنَ بَعَنَ مُنَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُمُ اللَّهُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ

﴿يَوْمَ يَجْمَعُكُمُ لِبَوْمِ الْمُعَيَّجُ ذَلِكَ يَوْمُ النَّعَابُنُ <sup>(٢)</sup> وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَيَسْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرَ عَنْهُ سَيِّتَانِهِ. وَنَدْخِلُهُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَـُرُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبْدَأَ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَطِيمُ ۞ وَٱلَذِينَ كَفَرُوا وَحَـذَبُوا بِتَابَدِنَا أُوْلَتِهِكَ أَصْحَـٰبُ النَّارِ خَلِدِينَ فِيهَآ وَبِنِّسَ ٱلْمَصِيرُ ۞ .

(٩) يعني: اذكروا يوم الجمع الذي يجمع الله به الأوَّلين والآخرين، ويقفُهم موقفاً هائلا عظيماً، وينبَّهم بما عملوا؛ فحينتذ يظهر الفرق والتغابن<sup>(٣)</sup> بين الخلائق، ويُرفع أقوام إلى علين في الغرف العاليات والمنازل المرتفعات المشتملة على جميع اللذات والشهوات، ويُخفض أقوام إلى أسفل سافلين محل الهم والغم<sup>(3)</sup> ولي على جميع اللذات والشهوات، ويُخفض أقوام إلى أسفل سافلين محل الهم والغم<sup>(3)</sup> والخم<sup>(3)</sup> والحزن والعذاب الشديد، وذلك نتيجة ما قدّموه لأنفسهم وأسلفوه أيّام والغم<sup>(3)</sup> والغم<sup>(3)</sup> والحزن والعذاب الشديد، وذلك نتيجة ما قدّموه لأنفسهم وأسلفوه أيّام حياتهم، ولهذا قال: ﴿ذلك يومُ التغابنَ ﴾؛ أي : يظهر فيه التغابن والتفاوت بين الخلائق، ويغبن المؤمنون الفاسقين، ويعرفُ المجرمون أنّهم<sup>(6)</sup> على غير شيء، وأنهم مع الخلائق، ويغبن المؤمنون الفاسقين، ويعرفُ المجرمون أنّهم<sup>(6)</sup> على غير شيء، وأنهم مع الخاسرون. فكانَه قيل: بأيّ شيء يحصلُ الفلاحُ والشقاء والنعيم والغذات، ويغبن المؤمنون الفاسقين، ويعرفُ المجرمون أنّهم<sup>(6)</sup> على غير شيء، وأنهم<sup>(6)</sup> وليخان المارة والغاوت بين وأنهم هم الخاسرون. فكانَه قيل: بأيّ شيء يحصلُ الفلاحُ والشقاء والنعيم والغذات، ويغبن المارة والنداب؟ فذلك يومُ التغابنَ ومن يومن بالله إلى والتفاوت بين والغاداب؟ فذلك بيمء يحصلُ الفلاحُ والشقاء والنعيم والغذات، ويغبن المؤدني، ويعمل صالحاكه: من الفرائض والنواف من أداء والنعيم والغذاب؟ فذكر [تعالى] أسباب ذلك بقوله: ﴿ومَن يؤمن بالله : إيماناً تامًا شاملاً والغاب؟ فذكر [تعالى] أسباب ذلك بقوله: أومَن يؤمن بالله ين إلى والنواف ، من أداء والغيم عام أمر الله بالإيمان به، ويعمل صالحاكه: من الفرائض والنواف ، من أداء والغذاب؟ فذكر والذابي في ألهما م الحابي ورمن بالمان والنواف ، من أداء والغيم ما أمر الله بالإيمان به، ويعمل صالحاكه: من الفرائض والنواف ، من أداء حقوق الله ورائض والنواف ، من أداء من أداء موق الله وحقوق عباده في ذي ويعمل صالحاك : من الفرائض والنواف ، من أداء مقوق الله ورائض والنون ، ويكان والغان ، فيها ما من أدام ، وتلذ ألك الفوزُ العظيم».

(١٠) ﴿والذين كفروا وكذَّبوا بآياتنا؟؛ أي: كفروا بها من غير مستندٍ شرعيٍّ

(١) في (ب): «المناهي».
 (٢) في (أ) إلى: ﴿المصير﴾، وفي (ب) ذكر الآيات إلى قوله: ﴿وبنس المصير﴾.
 (٣) في (ب): «الفرق والتفاوت».
 (٤) في (ب): «أنّه».



سورة التغابن (١١)

ولا عقليٍّ، بل جاءتهم الأدلَّة والبيِّنات، فكذَّبوا بها وعاندوا ما دلَّت عليه، ﴿أُولَٰتَكَ أصحابُ النار خالدين فيها وبئسَ المصيرُ﴾: لأنَّها جمعت كلَّ بؤسٍ وشدةٍ وشقاءٍ وعذابٍ.

هُمَّا أَسَابَ مِن مُصِيبَةٍ<sup>(()</sup> إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَىءٍ عَلِيهُ () وَأَطِيعُوا اللَهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ فَاإِن تَوَلَّبْنُتُرْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَنُعُ الْمُبِينُ إِلَهَ إِلَهُ إِلَا هُوُّ وَعَلَى اللَّهِ فَلْبَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ().

(١١) يقول تعالى: ﴿ما أصاب من مصيبةٍ إلَّا بإذنِ الله؟: ولهذا عامَّ لجميع المصائب في النفس والمال والولد والأحباب ونحوهم؛ فجميع ما أصاب العباد بقضاء<sup>(٢)</sup> الله وقدره؛ قد سبق بذلك علمُ الله وجرى به قلمُه ونفذت به مشيئتُه واقتضتُه حكمتُه، ولكنَّ الشأن كل الشأن: هل يقومُ العبد بالوظيفة التي عليه في لهذا المقام أم لا يقومُ العبد بالوظيفة التي عليه في لما والمقام أم لا يقومُ العبد بالوظيفة التي عليه في ألما والمقام أم الله وجرى به قلمُه ونفذت به مشيئتُه واقتضتُه حكمتُه، ولكنَّ الشأن كل الشأن: هل يقومُ العبد بالوظيفة التي عليه في لما والمقام أم لا يقوم بها؟ فإنُ قام بها؛ فله الثواب الجزيل والأجر الجميل في الدُنيا والآخرة؛ فإذا آمن أنها من عند الله، فرضي بذلك وسلَم لأمره؛ هدى الله قلبه، والآخرة؛ فإذا آمن أنها من عند الله، فرضي بذلك وسلَم لأمره؛ هدى الله قلبه، والأخرة؛ فإذا آمن أنها من عند الله، فرضي بذلك وسلَم لأمره؛ هما بيزقه الله قلبه، يراقه الله قلبه، والأخرة؛ فإذا آمن أنها من عند الله، فرضي بذلك وسلَم لأمره؛ هما عنه ألله قلبه، والأخرة؛ فإذا آمن أنها من عند الله، فرضي بذلك وسلَم لأمره؛ هما يزقه الله قلبه، والأخرة؛ فإذا آمن أنها من عند الله، فرضي بذلك وسلَم لأمره؛ هما يرزقه الله قلبه، والأخرة؛ فإذا آمن أنها من عند الله، فرضي بذلك وسلَم له يعد الله قلبه، بل يرزقه الله يله تله تله، يزعجُ عند المصائب؛ كما يجري ممَّن لم يهدِ الله قلبه، بل يرزقه الله يدخر الله له يوم الجزاء من الأجر العظيم<sup>(١)</sup>؛ كما قال تعالى: ﴿إنَّما يُوفًى الصابرون أجرهم بغير حساب﴾.

وعُلِمَ من ذٰلك<sup>(٥)</sup> أنَّ من لم يؤمن بالله عند ورود المصائب؛ بأن لم يلحظ قضاء الله وقدره بل وقف مع مجرَّد الأسباب؛ أنَّه يُخذل ويَكِلُه الله إلى نفسه، وإذا وُكِلَ العبد إلى نفسه؛ فالنفس ليس عندها إلَّا الهلع والجزع<sup>(١)</sup> الذي هو عقوبة عاجلةً على العبد قبل عقوبة الآخرة على ما فرَّط في واجب الصبر، هٰذا ما يتعلَّق بقوله: ﴿ومَن يؤمِن بالله يَهَدِ قلبَه﴾ في مقام المصائب الخاص، وأمَّا ما يتعلَّق بها من حيث العموم اللَّفظيُّ؛ فإنَّ الله أخبر أنَّ كلَّ مَنْ آمنَ؛ أي: الإيمان المأمور به، وهو<sup>(٧)</sup> الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشرَّه،

- (1) فى (1) إلى: (فليتوكل المؤمنون)، وفي (ب): ذكر الآيات.
  - (۲) في (ب): «فبقضاء».
- (٦) في (ب): «الجزع والهلع».
  (٧) في (ب): «المأمور به من الإيمان».

(٣) في (ب): "عندها".

188.

<sup>ا</sup>سورة التغابن (١٢ ـ ١٣)

وصدَّق إيمانه بما يقتضيه الإيمان من لوازمه<sup>(١)</sup> وواجباته؛ أنَّ لهٰذا السبب الذي قام به العبدُ أكبرُ سبب لهداية الله له في أقواله وأفعاله وجميع أحواله<sup>(٢)</sup> وفي علمه وعمله، ولهذا أفضل جزاء يعطيه الله لأهل الإيمان؛ كما قال تعالى مخبراً أنَّه يثبَّت المؤمنين<sup>(٣)</sup> في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وأصل الثبات ثباتُ القلب وصبرُه ويقينُه عند ورود كلِّ فتنة، فقال: ﴿يُثبَّتُ الله الذين آمنوا بالقول الثابتِ في الحياة الدُّنيا وفي الآخرة﴾؛ فأهلُ الإيمان أهدى الناس قلوباً وأثبتُهم عند المزعجات والمقلقات، وذلك لما معهم من الإيمان.

(١٢) وقوله: ﴿وأطيعوا الله وأطيعوا الرسولَ»؛ أي: في امتثال أمرهما واجتناب نهيهما؛ فإنَّ طاعة الله وطاعة رسولِهِ مدارُ السعادة وعنوانُ الفلاح، ﴿فإنَ تولَيْتُمَهُ؛ أي: عن طاعة الله وطاعة رسوله، ﴿فإنَّما على رسولنا البلاغُ المبينُ»؛ أي: ين طاعة الله وطاعة رسوله، فإنَّما على رسولنا البلاغُ المبينُ»؛ أي: ين طاعة الله وطاعة رسوله، وفإنَّما على رسولنا البلاغُ المبينُ»؛ أي: ين طاعة الله وطاعة رسوله، وفإنَّما على رسولنا البلاغُ المبينُ»؛ أي: عن طاعة الله وطاعة رسوله، وفإنَّما على رسولنا البلاغُ المبينُه؛ أي: ين عن طاعة الله وطاعة رسوله، وفإنَّما على رسولنا البلاغُ المبينُه؛ أي: ينبعُكم ما أرسل به إليكم بلاغاً بيناً واضحاً، فتقوم عليكم به الحجَّة، وليس أي: يبلغُكم ما أرسل به إليكم اللغام بناءً الله واضحاً، واضحاً، واضحاً، والله وطاعة رسوله، والمواحة، وطاعة رسوله، وطاعة رسوله، وطاعة والنه والنه والنه؛ والله والنه والله والمواحة، والنه والمواحة، وليس أي: يبلغُكم ما أرسل به إليكم بلاغاً بيناً واضحاً، واضحاً، فتقوم عليكم به الحجَّة، وليس به المواحة، والمواحة، والمواحة، والمواحة، والمواحة، والمواحة، وليس أي: يبلغُكم ما أرسل به إليكم بلاغاً بيناً واضحاً، واضحاً، فتقوم عليكم به الحجَّة، وليس به العدم شيءً إله واضحاً، واضحاً، واضحاً، وإلى مواحة، والمواحة، وليس به الحجَّة، والمواحة، والمواحة،

(١٣) ﴿الله) الذي ﴿لا إِلَّهَ إِلَّا هُوَى؟؛ أي: هو المستحق للعبادة والألوهيَّة؛ فكل معبود سواه فباطلٌ. ﴿وعلى الله فليتوكَّل المؤمنونَ؟؛ أي: فليعتمدوا<sup>(ه)</sup> عليه في كلُّ أمر نابهم وفيما يريدون القيام به؛ فإنَّه لا يتيسَّر أمرَّ من الأمور إلَّا بالله ولا سبيل إلى ذلك<sup>(٢)</sup> إلَّا بالاعتماد على الله، ولا يتمُّ الاعتماد على الله حتى يُحْسِنَ العبدُ ظنَّه بربَّه ويثق به في كفايته الأمر الذي يعتمد<sup>(٧)</sup> عليه به، وبحسب إيمان العبد يكون توكُّله قوةً وضعفاً<sup>(٨)</sup>.

﴿يَتَأَيَّبَا الَّذِينَ ءَامَنُوًا إِنَّ مِنْ أَزْوَنِعِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًا لَحَـكُمْ فَأَحْدَرُوهُمْ وَإِن تَعَقُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ۞ إِنَّمَا أَنَوَلُكُمْ وَأَوْلَدُكُمْ فِتَنَةً وَاللَّهُ عِندَهُ. أَجَرُ عَظِيمٌ ۞ ﴾.

(١) في (ب): «من القيام بلوازمه».
(٢) في (ب): «في أحواله وأقواله وأفعاله».
(٣) في (ب): «كما قال تعالى في الأخبار أن المؤمنين يثبتهم الله».
(٤) في (ب): «من شيء».
(٥) في (ب): «لذلك».
(٦) في (ب): «وبحسب إيمان العبد يكون توكُله، فكلما قوي الإيمان قوي التوكّل».

سورة التغابن (١٤ ــ ١٦) 🥯

(١٤) ما الغذا تحذير من الله للمؤمنين عن<sup>(١)</sup> الاغترار بالأزواج والأولاد؛ فإنَّ بعضهم عدوً لكم، والعدوُ هو الذي يريد لك الشرَّ، فوظيفتُك الحذرُ ممَّن هٰذه صفته<sup>(٢)</sup>، والنفس مجبولة على محبّة الأزواج والأولاد، فنصح تعالى عباده أن توجب لهم هٰذه المحبة الانقياد لمطالب الأزواج والأولاد، التي فيها محذورً شرعيً<sup>(٣)</sup>، ورغَّبهم في امتثال أوامره وتقديم مرضاته بما عنده من الأجر العظيم، المشتمل على المطالب العالية والمحاب الغالية، وأن يؤثروا الآخرة على الدُنيا الفانية المنقضية. ولما كان النهيُ عن طاعة الأزواج والأولاد فيما هو ضررً على والصفح عنهم والعفو؛ فإنَّ في ذلك من المصالح ما لا يمكن حصرُه، فقال: ﴿وإن يتغفوا وتَضفَحوا وتَغْفِروا فإنَّ الله غفورٌ رحيمَه؟ لأنَّ الجزاء من جنس العمل؛ فمن عفا؛ عفا الله عنه، ومن صَفَحَ؛ صفح [الله] عنه، ومن عامَلَ الله [تعالى] فيما له أمر.

﴿فَانَقُوْا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ<sup>(٥)</sup> وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَيْرًا لِأَنْشَبِكُمُّ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ۔ فَأُولَئِتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞ إِن تُقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضَا حَسَنَا يُضَنعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَأَلَهُ شَكُورُ حَلِيحُ ۞ عَالِمُ الْغَبْبِ وَٱلضَّهَدَةِ ٱلْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ۞ ﴾.

(١٦) يأمر تعالى بتقواه التي هي امتثالُ أوامره واجتنابُ نواهيه، وقيد<sup>(٢)</sup> ذلك بالاستطاعة والقدرة. فهذه الآية تدلُ على أنَّ كلَّ واجب عجز عنه العبد يسقُطُ<sup>(٧)</sup> عنه، وأنَّه إذا قدر على بعض المأمور وعجز عن بعضه فإنَّه يأتي بما يقدر عليه ويسقُطُ عنه ما يعجزُ عنه؛ كما قال النبيُّ ﷺ: «إذا أمرتُكم بأمر؛ فأتوا منه ما استطعتُم»<sup>(٨)</sup>. ويدخل تحت هذه القاعدة الشرعيَّة من الفروع ما لا يدخُل تحت الحصر. وقوله: ﴿واسمعوا﴾؛ أي: اسمعوا ما يعِظُكم الله به وما يَشْرَعُه لكم من

- (۱) في (ب): «من».
   (۲) في (ب): «منه، هذا وصفه».
  - (٣) في (ب): «والأولاد، ولو كان فيها ما فيها من المحذور الشرعي».
    - (٤) في (ب): «كما يحبون».
      (٥) في الأصل إلى آخرها.
    - (٦) في (ب): «ويقيد».
      (٧) في (ب): «أنه يسقط».
- (٨) أخرجه البخاري (٧٢٧٧)، ومسلم (١٣٣٧) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

أسورة التغابن (١٧ ـــ ١٨)

الأحكام واعلموا ذلك وانقادوا له، ﴿وأطيعوا﴾: الله ورسولَه في جميع أموركم، ﴿وَأَنفِقُوا﴾: من النفقات [الشرعية] الواجبة والمستحبَّة؛ يَكُنْ ذلك الفعل منكم خيراً لكم في اللَّذيا والآخرة؛ فإنَّ الخير كلَّه في امتثال أوامر الله [تعالى] وقبول نصائحه والانقياد لشرعه، والشرَّ كلَّه في مخالفة ذلك، ولكن ثَمَّ آفة تمنع كثيراً من الناس من النفقة المأمور بها، وهو الشحُّ المجبولة عليه أكثر النفوس؛ فإنَّها تشحُ بالمال وتحبُّ وجوده وتكره خروجه من اليد غاية الكراهة، فمن وقاه اللَّه [تعالى] ﴿ نفسِهُ نَا بأن سمحت نفسه بالإنفاق<sup>(۱)</sup> النافع لها، ﴿فأولئك هم المفلحونَ»: لأنَّهما أدركوا المطلوب ونجوا من المرهوب، بل لعلَّ ذلك شاملُّ لكلَّ ما أمر به العبدُ وتهي عنه؛ فإنَّه إن كانت نفسَه شحيحةً لا تنقاد لما أمرت به ولا تخرج ما قبلها؛ لم يفلح، بل خسر الدنيا والآخرة، وإن كانت نفسه نفساً سمحة مطمئنة منشرحة لشرع الله طالبة لمرضاته<sup>(٢)</sup> ؛ فإنَّها ليس بينها وبين فعل ما كلَّفت به إلَّا العلم به ورصول معرفته إليها والبصيرة بأنَّه مُرض لله [تعالى]، وبذلك تفلح نفلح به المُوت به إلما به كلَّ الفرع، المور بها أنه والمونية عليه أمرت به ولا تخرج ما قبلها؛ من من عنه عنه أواناً إذ كانت نفسَه شحيحة لا تنقاد لما أمرت به ولا تخرج ما قبلها به منشرع الله طالبة لمرضاته<sup>(٢)</sup> ؛ فإنَّها ليس بينها وبين فعل ما كلَّفت به إلَّا العلم به ورصول معرفته إليها والبصيرة بأنَّه مُرضٍ لله [تعالى]، وبذلك تفلح وتنجح وتفوز ورصول معرفته إليها والبصيرة بأنَّه مُرضٍ لله [تعالى]، وبذلك تفلح وتنجح وتفوز ولموز

(14) ثم رغب تعالى في النفقة، فقال: (إن تقرضوا الله قرضاً حسناً»; وهو كلَّ نفقة كانت من الحلال إذا قَصَدَ بها العبدُ وجه الله تعالى ووضعها موضعها، ويضاعِفه لكم»: النفقة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، (و) مع المضاعفة أيضاً (يَغْفِرُ) اللَّهُ (لكم): بسبب الإنفاق والصدقة ذنوبَكم؛ فإنَّ الذَّنوبَ يكفرها [اللَّه] بالصدقات والحسنات؛ ﴿إنَّ الحسنات يُذْهِبْنَ السيئات؟. (والله شكورٌ<sup>(٣)</sup> حليمٌ»: لا يعاجِلُ من عصاه، بل يُمْهِلُه ولا يُهْمِلُه، ﴿ولو يوَاخِدُ اللَّهُ الناس بما كَسَبوا ما ترك على ظهرها من دابَّةٍ ولَكن يوَخُرُهم إلى أجل مسمَّى»، والله<sup>(٤)</sup> تعالى شكورٌ، يقبلُ من عماه، اليسير من العمل، ويجازيهم عليه الكثير من الأجر، ويشكر تعالى لمن تحمَّل من أجله المشاقً والأثقال وأنواع التُكاليف<sup>(٥)</sup> الثقال، ومن ترك شيئاً لله؛ عوَّضه الله خيراً منه.

(٦٨) ﴿عالمُ الغيبِ والشهادةِ ؟؛ أي: ما غاب من<sup>(٦)</sup> العباد من الجنود التي لا

- (1) في (ب): «في الإنفاق».
   (٢) في (ب): «لمرضاة الله».
- (٣) في ( أ ) صححت بخط مغاير إلى «شكور» وفي (ب): «غفور». والآية ﴿شكور﴾. (٤) في (ب): «وهو تعالى». [3] (٥) في (ب): «المشاق وناء بالتكاليف الثقال».
- (2) في (ب): «وهو تعالى».
   (2) في (ب): «المشاق وناء بالتكاليف الثقال»...
   (3) في (ب): «عن».



سورة الطلاق (١)

يعلمها إلَّا هو وما يشاهدونه من المخلوقات. ﴿العزيزُ﴾: الذي لا يغالَب ولا يمانَع، الذي قهر جميع<sup>(۱)</sup> الأشياء. ﴿الحكيمُ﴾: في خلقه وأمره، الذي يضع الأشياء مواضعها.

تم تفسير السورة. ولله الحمد<sup>(٢)</sup>.

## تفسير سورة الطلاق وهي مدنية

## ينسب اللو الكلي التيتسير

﴿ يَتَأَيُّهُا النَّبِيُ إِذَا طَلَقْتُمُ النِيَاةَ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَتِهِنَ <sup>(T)</sup> وَأَحْصُوا الْعِدَةُ وَآتَقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بُيُونِيهِنَ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَنْحِشَةٍ مُبَيَّنُو وَيَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدَ ظَلَمَ نَفْسَةُ لَا تَدْرِى لَهَلَ اللَّه يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ۞ فَإِذَا بَلَعْنَ أَجَلَهُنَ مُدُودَ اللَّهِ فَقَدَ ظَلَمَ نَفْسَةُ لَا تَدْرِى لَهَلَ اللَّه يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ۞ فَإِذَا بَلَعْنَ أَجَلَهُنَ فَتُودَ اللَّهِ فَقَدَ ظَلَمَ نَفْسَةُ لَا تَدْرِى لَهَلَ اللَّه يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ۞ فَإِذَا بَلَعْنَ أَجَلَهُنَ فَتُودَ اللَّهِ فَقَدَ عَذَهُ اللَّهُ مَعْدِونُ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ قِينَكُمُ وَأَقِيمُوا الشَّهَانَةَ لِلَهُ فَتَسِكُوهُنَ بِمَعْرُونٍ أَو فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُونِ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ قِينَكُمُ وَأَقِيمُوا الشَّهَانَةَ لِلَهُ فَتَسَكُولُهُنَ بِمَعْرُونٍ أَو فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُونِ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ قِينَكُمُ وَأَقِيمُوا الشَّهَانَةَ لِلَهُ فَتَنْعَالَتُعَمُونُ اللَّهُ مَعْذَا لَعَنْ لِيَتَعْتُونُ اللَّهُ مُعْرُونَ وَالْبَوْرِ وَالْتَنَهِ وَالْتَعْهُ لَهُ مَعْهُولُ اللَّهُ بَعْذَهُ لَهُولَا وَتَرْزُقُهُ مِنْ حَبْثُ لَا يَعْتَسِبُ هُومَظً بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَهُ بَعْتَ لَعْلَمُ مَنْ يَعْرَبُ لَنُ لَكُمُ مَنْ يَتَيَ اللَهُ بَعْذَا وَبَرَزُولَهُ مِنْ حَبْثُهُ مِنْ مَعْهُونَ عَدَرًا إِنَّةٍ فَقُو مَنْ يَتَوْتُنَهُ إِنَّذَى إِنَهُ مَا لَهُ عَذَى لِكُلِ شَىءٍ قَدَرًا إِنَّا عَنْ يَعْتَسُهُ أَمَا اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَهُ عَنْ اللَهُ عَلَيْهُ اللَهُ عَنْ عَنْ اللَهُ مَنْ عَنْ اللَهُ عَلَى اللَهُ وَاللَهُ وَالْتُهُ عَلَيْهُ مَنْ عَنْ عَذَى اللَهُ مَنْ عَنُهُ عَنْ عَنْ مَنْ عَنْ لَهُ عَنْ عَنْ عَنْ وَعُولُ عَنْهُ مَا عَنْهُ مَا عَلَهُ مَنْ عَنْ عَوْنُ أَوْ عَلَقُونُ اللَهُ مَنْ أَعْنَالَهُ مَا لَنَهُ مَا عَن وَالْكُونُ مَا مَنْ عَنْ اللَهُ مَنْ مَا لَهُ مَا عَنْ يَعْمَ اللَهُ مَا لَقُولُ أَنَا مَا مَنْ مَا مَا مُ إِن وَالْنَا مَنْ مَا عَلَهُ مَا مَنْ مَا مَا مَا إِنَا اللَهُهُ مَا مَا اللَهُ مَا إِنُ مَا

- (١) في (ب): «كل».
   (٢) في (ب): «تم تفسير التغابن».
  - (٣) في (أ) إلى قوله: ﴿قد جعل الله لكل شيء قدراً»، وفي (ب) ذكر الآيات.
    - (٤) في (ب): «بتلك».

۱۸٤٤

سورة الطلاق (1)

يتبيئن ولا يتَّضح<sup>(١)</sup> بأيٍّ عدَّةٍ تعتدُّ، وأمر تعالى بإحصاء العدَّة، أي: ضبطها بالحيض إن كانت تحيض، أو بالأشهر إن لم تكن تحيضُ وليست حاملاً؛ فإنَّ في إحصائها أداءً لحقِّ الله، وحق الزوج المطلِّق، وحقٌ من سيتزوجها بعد، وحقِّها في النفقة ونحوها؛ فإذا ضبطت عدَّتها؛ علمت حالها على بصيرةٍ، وعلم ما يترتَب عليها من الحقوق وما لها منها، وهذا الأمر بإحصاء العدَّة يتوجَّه للزوج وللمرأة إن كانت مكلَّفة، وإلَّا؛ فلوليِّها. وقوله: ﴿واتَقوا الله ربَّكم﴾؛ أي: في جميع أموركم، وخافوه في حقِّ الزوجات المطلِّقات.

ف ﴿لا تخرجوهنَ من بيوتهنَ ؛ مدة العدَّة، بل تلزم بيتها الذي<sup>(٢)</sup> طلَّقها زوجها وهي فيه<sup>(٣)</sup>. ﴿ولا يَخْرُجْنَ ؛ أي: لا يجوز لهنَ الخروج منها، أما النَّهي عن إخراجها؛ فلأنَّ المسكن يجب على الزوج للزوجة<sup>(٤)</sup> لتستكمل فيه عدَّتها التي هي حقَّ من حقوقه، وأما النهي عن خروجها؛ فلما في خروجها من إضاعة حقَّ الزوج وعدم صونه، ويستمرُّ هذا النهي عن الخروج من البيوت والإخراج إلى تمام العدَّة. (إلَّا أن يأتينَ بفاحشةٍ مُبَيِّنَةٍ ؛ أي: بأمر قبيح واضح موجب لإخراجها؛ بحيث يُذْخِلُ على أهل البيت الضَّرر من عدم إخراجها؛ كالأذى بالأقوال والأفعال نقاصته؛ ففي هذه الحال يجوز لهم إخراجها؛ لأنَّها هي التي تسبَّبت لإخراج نفسها، والإسكانُ فيه جبرٌ لخاطرها ورفقٌ بها؛ فهي التي أدخلت الضرر عليها. وهذا<sup>(٥)</sup> في المعتدة الرجعيَّة، وأمًا البائن؛ فليس لها سكنى واجبةً؛ لأنَّ السكنى تبعً للنفقة، والنفقة تجب للرجعيَّة دون البائن.

﴿وتلك حدودُ الله﴾؛ أي: التي حدَّها لعباده وشرعها لهم وأمرهم بلزومها والوقوف معها، ﴿ومن يتعدَّ حدودَ الله﴾: بأن لم يقف معها، بل تجاوَزها أو قصَّر عنها، ﴿فقد ظلم نفسَه﴾؛ أي: بخسها حقَّها<sup>(٢)</sup>، وأضاع نصيبه من اتِّباع حدود الله التي هي الصلاحُ في الدُّنيا والآخرة. ﴿لاتَذري لعلَّ الله يحدِثُ بعد ذلك أمراً﴾؛ أي: شرع الله العدَّة، وحدَّد الطلاق بها لحِكَم عظيمةٍ:

(۲) في (٧): «بل يلزمن بيوتهن التي».

- (١) في (ب): «ويتضح».
   (٣) في (ب): «فيها».
- (٤) في (ب): «فإن المسكن يجب للزوج عليها».
- (٥) في (ب): «التي أدخلت الضرر على نفسها. وهذ.».
  - (٦) في (ب): "حظُّها".



سورة الطلاق (٢)

فمنها: أنَّه لعلَّ الله يحدِثُ في قلب المطلِّق الرحمة والمودَّة، فيراجع من طلَّقها، ويستأنف عشرتها، فيتمكَّن من ذلك مدَّة العدة، أو لعلَّه يطلِّقها لسبب منها، فيزول ذلك السبب في مدَّة العدَّة، فيراجعها؛ لانتفاء سبب الطلاق.

**ومن الحِكَم** أنَّها مدة التربُّص يُعلم براءة رحمها من زوجها.

٢﴾ وقوله: ﴿فإذا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ﴾؛ أي: [إذا] قاربن انقضاء العدَّة؛ لأنهنَّ لو خرجنَ من العدَّة؛ لم يكن الزوج مخيَّراً بين الإمساك والفراق، ﴿فأمسكوهنَّ بمعروفٍ ؟؛ أي: على وجه المعاشرة الحسنة والصحبة الجميلة، لا على وجه الضّرار وإرادة الشرّ والحبس؛ فإنَّ إمساكها على لهذا الوجه لا يجوز، ﴿أو فارقوهنَّ بمعروفٍ ﴾؛ أي: فراقاً لا محذور فيه، من غير تشاتُم ولا تخاصُم ولا قهرِ لها على أخذ شيءٍ من مالها، ﴿وأشهدوا﴾: على طلاقها ورجعتها، ﴿ذَوِّني عدلٍ منكم﴾؛ أي: رجَّلين مسلمين عَذْلَيْنِ؛ لأنَّ في الإشهاد المذكور سدًّا لباب الْمخاصمة وكتَّمان كلِّ منهما ما يلزم بَيانه، ﴿وأقيموا﴾: أيُّها الشهداء ﴿الشهادةَ للهَ؟؛ أي: ائتوا بها على وجهها من غير زيادةٍ ولا نقص، واقصدوا بإقامتها وجهَ الله تعالى<sup>(١)</sup>، ولا تُراعوا بها قريباً لقرابته ولا صاحباً لمُحبَّته. ﴿ذَلكمَ﴾: الذي ذكَرنا لكم من الأحكام والحدود، ﴿يوعَظُ به مَن كان يؤمنُ باللهِ واليوم الأخر﴾: فإنَّ الإيمان<sup>(ن)</sup> بالله واليوم الآخر يوجِبُ لصاحبه<sup>(٢)</sup> أن يتَّعِظُ بمواعظ الله وأن يقدِّم لآخرته من الأعمال الصالحة ما يتمكَّن منها<sup>(1)</sup>؛ بخلاف من ترجَّل الإيمان من قلبه؛ فإنَّه لا يبالي بما أقدم عليه من الشرِّ، ولا يعظُّم مواعظ الله؛ لعدم الموجب لذَّلك. ولما كان الطلاق قد يوقع في الضيق والكرب والغمَّ؛ أمر تعالى بتقواه، ووعد مَنْ اتَّقاه<sup>(ه)</sup> في الطلاق وغيره بأن يجعل() له فرجاً ومخرجاً. فإذا أراد العبد الطلاق، ففعله على الوجه الشرعيِّ، بأن أوقعه طلقةً واحدةً في غير حيضٍ ولا طِهرٍ أصابها فيه<sup>(٧)</sup>؛ فإنه لا يضيق عليه الأمر، بل جعل الله له فرجاً وسعةً يتمكّن بها من الرجوع إلى النكاح (^) إذا ندم على الطلاق.

والآية وإن كانت في سياق الطلاق والرجعة؛ فإنَّ العبرة بعموم اللفظ فكل من

(٢) فى (ب): "فإن من يؤمن".

- (۱) في (ب): «وجه الله وحده».
- (٣) في (ب): «يوجب له ذلك».
  (٤) في (ب): «ما تمكن منه».
- (٧) في (ب): «ولا طهر قد وطئ فيه».
   (٨) في (ب): «يتمكن فيها من مراجعة النكاح».

اتقى الله [تعالى] ولازم مرضاته<sup>(١)</sup> في جميع أحواله؛ فإنَّ الله يثيبه في الدُّنيا والآخرة، ومن جملة ثوابه أن يجعل له فرجاً ومخرجاً من كلُّ شدَّة ومشقَّة، وكما أنَّ من اتَّقى الله؛ جعل له فرجاً ومخرجاً؛ فمن لم يتَّق الله؛ يقع في الآصار<sup>(٢)</sup> والأغلال التي لا يقدر على التخلُّص منها والخروج من تَبِعَتها، واعتبر ذُلك في الطلاق<sup>(٣)</sup>؛ فإنَّ العبد إذا لم يَتَّق الله فيه، بل أوقعه على الوجه المحرَّم؛ كالثلاث ونحوها؛ فإنَّه لا بدَّ أن يندم ندامة لا يتمكَّن من استدراكها<sup>(٤)</sup> والخروج منها.

سورة الطلاق (٣ \_ ٤)

(٣) وقوله: ﴿ويرزُقْه من حيث لا يحتسِبُ»؛ أي: يسوق الله الرزق للمتَّقي من وجه لا يحتسبه ولا يشعر به، ﴿ومن يَتَوَكَّل على الله»: في أمر دينه ودنياه؛ بأن يعتمد على الله في جلب ما ينفعه ودفع ما يضرُّه ويثق به في تسهيل ذلك ﴿فهو حسبُه﴾؛ أي: كافيه الأمرُ في كفالة الغنيً حسبُه﴾؛ أي: كافيه الأمرُ في كفالة الغنيً حسبُه﴾؛ أي: كافي الله في جلب ما ينفعه ودفع ما يضرُّه ويثق به في تسهيل ذلك ﴿فهو حسبُه﴾؛ أي: كافيه الأمر الذي توكَّل عليه فيه<sup>(٥)</sup>، وإذا كان الأمرُ في كفالة الغنيً القوي العزيز الرحيم؛ فهو أقرب إلى العبد من كل شيء، ولكن ربَّما أن الحكمة الموي الميء المؤلمية الغيرة الغيرة العزيز الرحيم؛ فيهو أقرب إلى العبد من كل شيء، ولكن ربَّما أن الحكمة أمره»؛ أي: لا بدًّ من نفوذ قضائه وقدره، ولكنه قد جعل ﴿لكل شيء قَدْرَاكَ؟

﴿وَالَّتِنِى بَبِسَنَ مِنَ الْمَحِيضِ <sup>(٧)</sup>مِن نِسَآبِكُمْز لِنِ أَرْتَبْتُدَ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَثَةُ أَشْهُرٍ وَالَّتِنِى لَمْ يَضَنَّ وَأُوَلَنَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمَّلَهُنَّ وَمَن يَنَّتِي اللَهَ يَجَعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِدِ اللَّهِ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَن يَنَّقِ ٱللَّهَ يُكَفِّر عَنْهُ سَيِّتَاتِهِ وَيُعْظِمَ لَهُ أَخْرَ شَيْ).

٤﴾ لمَّا ذكر تعالى أن الطلاق المأمور به يكون لعدَّة النساء؛ ذكر العدَّة، فقال: ﴿واللَّاني يَثِسْنَ من المحيض من نسائِكُمَ»: بأن كنَّ يَحِضْنَ ثم ارتفع حيضُهُنَّ لكبر أو غيره ولم يُرْجَ رجوعُه؛ فإنَّ عدَّتها ثلاثة أشهر، جعل كلَّ شهر مقابلة حيضة. ﴿واللَّاني لم يَحِضْنَ»؛ أي: الصغار اللائي لم يأتهنَّ الحيضُ بعدُ أو<sup>(٨)</sup> البالغات اللاتي لم يأتهنَّ حيضٌ بالكليَّة؛ فإنَّهنَّ كالآيسات، عدَّتها ثلاثة

(١) في (ب): «مرضاة الله».
 (٢) في (ب): «وقع في الشدائد والأصار».
 (٣) في (ب): «بالطلاق».
 (٥) في (ب): «به».
 (٢) في (ب): «في».
 (٢) في (ب): «ويعظم له أجرأ»، وفي (ب) ذكر الآيات.
 (٨) في (ب): «والبالغات».



سورة الطلاق (٥ ـ ٦)

أشهر، وأمَّا اللائي يحضنَ؛ فذكر الله عدَّتهنَ في قوله: ﴿والمطلَّقاتُ يتربَّصْنَ بأنفسهنَّ ثلاثةَ قروءَ﴾. وقوله: ﴿وأولاتُ الأحمال أجَلُهُنَّ﴾؛ أي: عدَّتُهنَ ﴿أَن يَضَعُنَ حملَهُنَّ﴾؛ أي: جميع ما في بطونهنَّ من واحدِ ومتعددٍ، ولا عبرة حينئدِ بالأشهر ولا غيرها. ﴿ومن يتَقِ اللهَ يجعلُ له من أمره يُسراً﴾؛ أي: من اتَقى الله يَسَّرَ له الأمور، وسهَّل عليه كلَّ عسير.

أَسْكِنُوهُنَ مِنْ حَبْثُ سَكَنَمُ مِن وُجْدِكُمْ <sup>(1)</sup>وَلَا نُضَارَوُهُنَ لِنُصَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُوْلَئَتِ حَمْلِ فَأَنفِقُوا عَلَيْهِنَ حَقَى يَضَعْنَ حَمَّلَهُنَّ فَإِن أَرْصَعْنَ لَكُر فَنَاثُوهُنَ أَجُورَهُنَّ وَأَتَمِرُوا بَيْنَكُم بَعْرُوفِ وَإِن تَعَاسَرْتُمْ فَسَتَرْضِعُ لَهُ أُخْرَى ٢ لِيُنفِق ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَنِةٍ وَمَن قُدِرَ عَلَتِهِ رِزْقُهُ فَلَيْفِق مِتَّا عَانَهُ أَنَا تَعَاسَرُهُمُ فَسَتَرْضِعُ لَهُ أُخْرَى ٢ إِن أَعْنَ أَوْلَئَتِ حَمْلُ أَوَلَا اللَّهُ فَاسَرَتْمُ فَسَرَيْنُ أَوْلَنَهُ مَعْرُوفُ وَإِن مَ تَعَاسَرْتُمْ فَسَتَرْضِعُ لَهُ أُخْرَى ٢ إِلَى لِينُفِق ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَنِهِ وَمَن قُدِرَ عَلَتِهِ رِزْقُهُ فَلَيْنَفِق مِمَّا عَانَتُهُ أَعَامَ وَلَكُونُ وَالَهُ مَعْتُولُهُ مَعْرُولُ اللَّهُ عَمْرُونُ وَإِن إِنَّهُ مَعْرُولُهُ مَعْرَضُ مُعْتُولُهُ مُنْ أَعْوَى أَوْلَنَهُ مَعْرَفَقُولُ عَلَيْهُولُ عَلَيْهُمُ فَيَنْهُمُ وَا إِنْ مَ اللَّهُ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَا مَا عَاتَنَها سَيَجْعَلُ اللَهُ بَعْدَ عُسْرٍ لَمُتُولُ فَيْنَ إِنُولُهُ مَنْ عَيْنُ مَنْتُهُ مِنْ أَعْهُمُ مُوالَ أَنَهُ مُوالُولُ وَعُنُهُ فَيْهُ مَا أَعْنَ أَوْلَكُنُ أَوْلَكُنُهُ مَعْتَنَهُ وَقُولُ عَلَيْهُمُ فَيَنَهُ مَعْهُ مَعْهُولُ مَا مَا أَصَعْنَ مَائَةُ مُنَا إِنَّةُ أَعْرَيْنَ أَوْلَنَهُ أَنْ أَعْمَا إِنَهُ مَنْ أَعْهُ مُنَا إِنَهُ مُسَتَرْضُ مُنَهُ أَعْنَ إِلَيْ أَنْ أَوْلَكَ مِنْ أَعْهُ مَا أَمَ اللَهُ مَا إِنْ أَيْ أَمُ أَلْنَهُ مَعْتَى إِنَهُ إِنَهُ مَا إِنَهُ إِنْ أَعْنُهُ مَا إِنَّهُ مُنْ أَعْنَهُ مُنْتُ أَنَهُ مَا إِنَهُ إِنَهُ مَا أَعْنَهُ مُنَهُ إِن اللَّهُ اللَّهُ مَا مَا مَا مَا اللَهُ مِنْهُ فَسَنَ إِنُهُ مَنْ أَعْنَهُ إِنَهُ أَنْهُ أَنُهُ مَنْ أَنِهُ مَا أَنَهُ مُنَا إِنَهُ مُنَا إِنَهُ مَا أَنَهُ أَنَا أَعْنَا مُنَا أَنَهُ أَنَا أَنَهُ مَا أَنَهُ مُنَا أَنَهُ مَا أَعَا مَائِهُ مَا أَنْ أَعْنَ أَعُنَا أَعْنَا أَنَهُ أَعْهُ أَنُهُ أَعُنُ أَقُولُ مَا أَنَا أَعَا مُ أَنْ أَنَا أَعُ مُوا أَنْ أَنَهُ أَنَا أَوْلَا أَعَا مَا أَعْنَا أَمَا مُ أَنَا أَعَا أَنَا أَعَانَةُ أَعْنَا أَعَا أَعَا مُنَا أَعَا أَعَا أَعُ أَنَا أَعُنَ أَنْ أَعْنُ أَعُنُ أَنَا أَعَالُهُ مِنَا أَعَا مَا أ

﴿٢﴾ تقدَّم أنَّ الله نهى عن إخراج المطلَّقات عن البيوت، وهنا أمر بإسكانهنَّ وقدر إسكانهنَّ بالمعروف، وهو البيت الذي يسكنه مثله ومثلها؛ بحسب وُجد الزوج وعسره، ﴿ولا تُضارُوهنَ لِتُضَيِّقوا عليهنَّ ﴾؛ أي: لا تضاروهنَّ عند سكناهنَّ بالقول أو الفعل؛ لأجل أن يمللنَ فيخرجنَ من البيوت قبل تمام العدة، فتكونوا أنتم المخرجين لهنً. وحاصل هذا أنَّه نهى عن إخراجهنَ ونهاهنَّ عن الخروج، وأمر المخرجين لهنً. وحاصل هذا أنَّه نهى عن إخراجهنَ ونهاهنَّ عن الخروج، وأمر المخرجين لهنً. وحاصل هذا أنَّه نهى عن إخراجهنَ ونهاهنَّ عن الخروج، وأمر المخرجين لهنً. وحاصل هذا أنَّه نهى عن إخراجهنَ ونهاهنَّ عن الخروج، وأمر وإن كنَّه؛ أي: المخرجين لهن على وجه لا يحصلُ عليهن ضرر ولا مشقَّة، وذلك راجع إلى العرف. وذلك لأجل الحمل الذي في بطنها إن كانت بائنا، ولها ولحملها إن كانت رجعية، وذلك لأجل أن يرضعن أولادهنَ ومنهى حملُ فأنفقوا عليهنَّ حتى يَضَعْن حَمْلَهُنَ»:

- فى (ب): «وتقوموا به».
- (٢) فى (1) إلى قوله: أسيجعل الله بعد عسراً يسراً، وفي (ب) ذكر الآيات.
  - (٣) فى (ب): «ومنتهى النفقة حتى يضعن حملهن».

## سورة الطلاق (٧)

وغيرهما<sup>(۱)</sup> الآخر بالمعروف، وهو كلُّ ما فيه منفعةً ومصلحةً في الدُّنيا والآخرة؛ فإنَّ الغفلة عن الائتمار بالمعروف يحصُلُ فيها من الضَّرر والشر<sup>(۳)</sup> ما لا يعلمه إلَّا الله، وفي الائتمار تعاونٌ على البرَّ والتَّقوى. ومما يناسب لهذا المقام أنَّ الزوجين عند الفراق وقت العدَّة، خصوصاً إذا ولد بينهما<sup>(۳)</sup> ولدَّ، في الغالب يحصُلُ من التنازع والتشاجر لأجل النفقة عليها وعلى الولد مع الفراق الذي لا يحصُلُ في بالمعروف والمعاشرة الحسنة وعدم المشاقَّة والمنازعة<sup>(۵)</sup> وينصحُ على ذلك، **﴿وا**ن يامعروف والمعاشرة الحسنة وعدم المشاقَّة والمنازعة<sup>(۵)</sup> وينصحُ على ذلك، **﴿وا**ن يقبلُ ثدي غير أمه؛ فإن لم يتغق الزوجان على<sup>(1)</sup> إرضاعها لولدها، **﴿فسترضِعُ له أخرى**»: يقبلُ ثدي غير أمه؛ فإن لم يقبلُ إلَّا ثدي أمه؛ تعينتُ لإرضاعه، ووجب عليها، وأجبرَتُ إن امتنعت، وكان لها أجرة المثل إن لم يتَفقا على مسمَّى. وهذا حيثُ كان الولد من الآية الكريمة من حيث المعنى؛ فإنَّا الولد لما كان في بعلما مدة من الآية الكريمة من حيث المعنى؛ فإنَّا الولد لما كان في مسمَّى. وهذا حيثُ كان الولد من ألاية الكريمة من حيث المعنى؛ فإنَّا الولد لما كان في مسمَّى. وهذا ماخوذ من ألاية الكريمة من حيث المعنى؛ فإنَّا الولد لما كان في بطن أمَّه مدة الحمل لا من ألاية الكريمة من حيث المعنى؛ فإنَّا الولد لما كان في بطن أمَّه مدة الحمل لا من أمَّه ومن غيرها؛ أباح تعالى على وليَّه النفقة، فلما ولد وكان يتمكَن<sup>(٨)</sup> أن يتقوَّت إلَّا من من أمَّه ومن غيرها؛ أباح تعالى الأمرين؛ فإذا كان بحالة لا يمكن أن يتقوَّت إلَّا من أمَّه؛ كان بمنزلة الحمل، وتعينت أمَّه طريقاً لِقُوتِه.

(٧) ثم قدَّر تعالى النفقة بحسب حال الزوج، فقال: ﴿لِيُنفِقْ ذو سَعةٍ من سَعتِهِ؟ أي: لينفق الغنيُّ من غناه؛ فلا ينفق نفقة الفقراء، ﴿ومن قُلِرَ عليه رزقُهَ؟ سعتِهِ؟ أي: فينق الغنيُّ من غناه؛ فلا ينفق نفقة الفقراء، ﴿ومن قُلِرَ عليه رزقُه؟ أي: ضيئق عليه، ﴿فلينفِقْ ممَّا آتاه الله؟: من الرزق. ﴿لا يكلفُ الله نفساً إلَّا ما آتاها؟: في عليه، وفلينفِقْ ممَّا آتاه الله؟: من الرزق. ﴿لا يكلفُ الله نفساً إلَّا ما آتاها؟: في عليه، وفلينفِقْ ممَّا آتاه الله؟: من الرزق. ﴿لا يكلفُ الله نفساً إلَّا ما آتاها؟: وهذا مناسبٌ للحكمة والرحمة الإلهية؛ حيث جعل كلاً بحسبه، وخفَّف عن المعسر، وأنَّه لا يكلفُ إله ما آتاه؟ فلا يكلف الله نفساً إلَّا وسعها في باب النفقة وغيرها، ﴿مَا يَنْ الله تعالى وغيرها، ﴿مَا الله بعد عسر يُسْراً؟: وهذه بشارةً للمعسرين أنَّ الله تعالى ميزيلُ عنهم الشدَّة ويرفع عنهم المشَقَّة؛ فإنَّ مع العسر يسراً، إنَّ مع العسر يسراً، إنَّ مع العسر يسراً.

- (1) في (ب): «ومن غيرهما».
   (1) في (ب): «يحصل فيه من الشر والضرر».
   (1) في (ب): «لهما».
   (2) في (ب): «مع الفراق الذي في الغالب ما يصدر إلا عن بغض ويتأثر منه البغض».
- (o) في (ب): «والمخاصمة».
   (٦) في (ب): «بأن لم تنفقوا على».
  - (٧) في (ب): «مدة الحمل ليس له خروج منه». (٨) في (ب): «وكان يمكن».

سورة الطلاق (٨ ــ ١٢) 💿

وَلَكُلَنِين مِن قَرْدِيَةٍ عَنَت عَن أَمْرٍ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ. فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا <sup>(١)</sup> وَعَذَبْنَهَا عَدَابًا لَكُرُا ﴾ فَذَافَت وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَنِبَةُ أَمْرِهَا خُمَّرًا ۞ أَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيداً فَاتَقُوا اللَّه يَتأُولِ الأَلَبَكِ الَذِينَ مَامَوْأَ قَدَ أَنَزَلَ اللَّهُ إِلِيَكُمْ ذِكْرًا ۞ تَسُولًا يَنْلُوا عَلَيْكُمْ ءَابَدِتِ اللَّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرَجَ الَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّنْلِحَنتِ مِنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورُ وَمَن يُؤْتِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلَهُ جَنَّتِ وَيُخْرَجَ الَذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّنْلِحَنتِ مِنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورُ وَمَن يُؤْتِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلَهُ جَنَّتِ وَيُخْرَجَ الَذِينَ عَامَنُوا خَطِيبِنَ فِيهَا أَبَداً قَدْ أَحْسَنَ اللَّهُ لَهُ رِزْقًا ۞ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُمُ عَلَيْهُ عَلَيْتُو عَلَيْ يَنْفِينَ وَيهَا أَبَداً قَدْ أَحْسَنَ اللَّهُ لَهُ رِزْقًا ۞ اللَّهُ الذِي خَلَق مَتِينَتِ وَمِن الْأَرْضِ مِنْهُونَ الْأَنْبَرُ

أو القرون المكذبة للرسل، (١٠ - ١٠) يخبر تعالى عن إهلاكه الأمم العاتية والقرون المكذبة للرسل، وأنَّ (٢) كثرتهم وقوَّتهم لم تُغْنِ عنهم شيئاً (٣) حين جاءهم الحساب الشديد والعذاب الأليم، وأنَّ الله أذاقَهم من العذاب ما هو موجبُ أعمالهم السيئة، ومع عذاب الدُنيا؛ فإنَّ الله أعدَّلهم في الآخرة عذاباً شديداً، ﴿فاتَقوا الله يا أولي الألبابِ؟ أي : يا ذوي العقول التي تفهم عن الله آياته وعبره، وأنَّ الذي أهلك القرون الماضية عنهم مثلهم، لا فرق بن المائية من العذاب ما مو موجبُ أعمالهم السيئة، ومع عذاب الدُنيا؛ فإنَّ الله أعدًا لهم في الآخرة عذاباً شديداً، ﴿فاتَقوا الله يا أولي الألبابِ؟ أي : يا ذوي العقول التي تفهم عن الله آياته وعبره، وأنَّ الذي أهلك القرون الماضية بتكذيبهم؛ أنَّ مَنْ بعدَهم مثلهم، لا فرق بين الطائفتين.

(١١) ثم ذكر عباده المؤمنين بما أنزل عليهم من كتابه الذي أنزله على رسوله محمد ﷺ؛ ليخرج الخلق من ظُلُمات الجهل والكفر<sup>(3)</sup> والمعصية إلى نور العلم والإيمان والطاعة؛ فمن الناس من آمن به، ومنهم مَن لم يؤمن به، ﴿ومَن يؤمِن بالله ويعمل صالحاً»: من الواجبات والمستحبَّات، ﴿يُذخِلُهُ جناتٍ تجري من تحتِها الله ويعمل ضالحاً»: من الناس ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على والنهارُ»: فيها من النعيم المقيم ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ومنهم من لم يؤمن به، ومن يؤمن يؤمِن والإيمان والطاعة؛ فمن الناس من آمن به، ومنهم مَن لم يؤمن به، ومنهم أن لم يؤمن به، ومن يؤمِن يؤمِن علي بالله ويعمل صالحاً»: من الواجبات والمستحبَّات، ﴿يُذخِلُهُ جناتٍ تجري من تحتِها الله ويعمل صالحاً»: من الواجبات والمستحبَّات، في أيذ خله جناتٍ تعري من العلم علي الله ويعمل ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على ورسوله؛ فأولئك أصحابُ النار هم فيها خالدون<sup>(٥)</sup>.

(١٢) ثم أخبر تعالى أنَّه خلق السماوات والأرض ومن فيهنَّ والأرضين السبع<sup>(٦)</sup> ومن فيهنَّ وما بينهنَّ، وأنزل الأمر، وهو الشرائع والأحكام الدينيَّة، التي أوحاها إلى رسله لتذكير العباد ووعظهم، وكذلك الأوامر الكونيَّة والقدريَّة التي يدبَّر

- (۱) في ( أ ) إلى آخر السورة، وفي ذكر الآيات إلي قوله تعالى: ﴿قد أحسن الله له رزقا﴾.
  - (۲) في (ب): «المكذبة بالرسل أنً».
    (۳) في (ب): «لم تنفعهم شيئاً».
  - (٤) في (ب): «الكفر والجهل».
    (٥) في (ب): «ذكر الآية (١٢).
  - (٦) في (ب): «أخبر أنه خلق الخلق من السماوات السبع ومن فيهن والأرضين السبع».

سورة التحريم (١)

بها الخلق؛ كلَّ ذلك لأجل أن يعرِفَه العباد ويعلموا إحاطةَ قدرته بالأشياء كلَّها وإحاطة علمِه بجميع الأشياء؛ فإذا عَرَفوه بأسمائه الحسنى وأوصافه المقدَّسة<sup>(١)</sup>؛ عبدوه وأحبُّوه وقاموا بحقَّه؛ فهذه الغاية المقصودة من الخلق والأمر؛ معرفة الله وعبادته، فقام بذلك الموفَّقون من عباد الله الصالحين، وأعرض عن ذلك الظالمون المعرضون.

تم تفسيرها. والحمد لله. تفسير سورة التحريم وهي مدنية بنسبيه أمتو ألأثني ألنجبي

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَ ٱللَّهُ لَكُ تَبْنَعِى مَرْضَاتَ أَزْوَنِجِكُ<sup>(1)</sup> وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِمٌ ۞ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُو عَجَلَةَ أَيْمَنِكُمْ وَاللَّهُ مَوْلَنَكُمْ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْمَكِيمُ ۞ وَإِذَ أَسَرَ النَّبِي إِلَى بَعْضِ أَزْوَنِجِهِ حَدِينًا عَلَمَا نَبَآتَ بِهِ وَأَظْهَرُهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ عَنَى بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٌ قَلَمًا نَبَآهَا بِهِ قَالَتَ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَاً قَالَ نَبَآتَ بِهِ وَأَظْهَرُهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ عَنَى بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٌ قَلْمًا نَبَآهَا بِهِ قَالَتَ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَآنَ المَلِيمُ ٱلْحَبِيمُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَنَى بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٌ قَلْمًا نَبَآهَا بِهِ قَالَتَ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَآنَ المَلِيمُ ٱلْحَبِيمُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَنَى بَعْضَةُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٌ قُلْمًا نَبَآهَا بِهِ قَالَتَ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَآنَ الْعَلِيمُ الْحَبِيمُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَنَى إِلَى اللَّهِ فَقَدَ صَعْتَ قُلُوبُكُمَا وَإِن تَظْلَهُوا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللَّهُ هُو مَوَلَنَهُ وَجِعْرِيلُ وَصَنِاحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْنَابَةِ عَدَى مَنْتَ تَيْوَا لَكُنَ عَلَيْهُمُ أَنَهُ مُؤْ يُعْرَبُهُ مَوْنَ مَوْلَنَهُ وَجِعْرِيلُ وَصَنِيحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَيْحَةُهُو وَالْعَلَى اللَهُ عَلَى مُؤَلِّ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ عَنْ اللَّذُي اللَهُ مَوْ مَوْلَنَهُ وَجِعْرِيلُ وَصَنِهُمُ الْمُوْمِنِينَ وَلَيْنَتَهُ عَمَةً مَعْتَ عَيْرَةً بِعَنْ الْعَالَةُ عَالَهُ اللَهُ اللَهُ عَالَيْهُ اللَّذَا عَلَى اللَهُ إِنَّهُ مَالَهُ مُنَا عَالَهُ عَلَى اللَهُ عَالَهُ مَا عَنَ مَا عَلَيْهُمُ مَا عَلَى أَنَهُمُ عَلَى الْعَالَهُ مَالَكُمُ عَذَا اللَهُ اللَهُ إِنَا عَائَهُ مَنْ عَالَهُ عَالَتُهُ عَنْ عَالَتُهُ عَالَةً مَنَ عَنُ عَنْ عَلَيْ اللَهُ عَالَ عَالَةً عَالَ عَالَهُ اللَهُ عَالَةًا عَالَهُ عَالَهُ مَاللَهُ مَنْ أَنَهُ اللَهُ عَالَ الْعَائِهُ مَا عَنْ أَنَا اللَهُ مَا عَلَيْ مَالَعُ مُنَ الْعَاقَتَ مَا عَلَيْ اللَهُ الْنَا الْعَلَى مَا عَلَيْ مُوالَةً مَا عَالَهُ مَا مَا أَعْتَ مَا عَالَهُ مَا مَا اللَّهُ مَا مَا عَالَهُ مَالَعُهُ مَا مَا مَا مَا اللَهُ إِنَا إِنَا إِنَهُ مَا عَالُهُ مَا الَعُلَقُولُ مُ مَا مَ

(١) هذا عتابٌ من الله لنبيَّه محمد ﷺ حين حرَّم على نفسه سُرِيَّته مارية أو شُرْبَ العسل مراعاة لخاطر بعض زوجاته في قصَّة معروفة<sup>(٢)</sup>، فأنزل الله [تعالى] هذه الآيات. ﴿يا أَيُّها النبيُّ؟؛ أي: يا أَيُّها الذي أنعم الله عليه بالنبوَّة والرسالة والوحي<sup>(1)</sup>، ﴿لم تحرِّمُ ما أحلَّ الله لك؟: من الطيِّبات التي أنعم الله بها عليك وعلى أَمَّتك، ﴿تبتغيَ؟: بذلك التحريم ﴿مرضاةَ أَزواجِك واللهُ غفورٌ رحيمٌ؟: هٰذا

- (1) في (ب): «بأوصافه المقدسة وأسمائه الحسني».
- (†) في (†) إلى قوله: ﴿ثيبات وأبكارا﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.
- (٣) كما في "صحيح البخاري» (٤٩١٢)، ومسلم (١٤٧٤) عن عائشة رضي الله عنها.
  - (٤) في (ب): «والوحي والرسالة».

1800

سورة التحريم (٢ ـ ٤) 🥛

تصريحٌ بأنَّ الله قد غفر لرسوله ورفع عنه اللومَ ورحِمَه.

(٢) وصار ذلك التحريم الصادر منه سبباً لشرع حكم عام لجميع الأمّة، فقال تعالى: ﴿قد فَرَضَ الله لكم تَحِلَّة أيمانِكم»: وهٰذا عام في جميع أيمان المؤمنين<sup>(١)</sup>؛ أي: قد شرع لكم وقدَّر ما به تَنْحَلُّ أيمانُكم قبل الحِنْثِ وما به تتكفَّر<sup>(٢)</sup> بعد الحنث، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لا تُحَرَّمُوا طيباتِ ما أحلَّ الله لكم ولا تُعَدَّرُوا إنَّ الله لا يحبُ المعتدين... إلى أن قال طيباتِ ما أحلَّ الله لكم وقدَّر ما به تَنْحَلُ أيمانُكم قبل الحِنْثِ وما به تتكفَّر<sup>(٢)</sup> بعد الحنث، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا لا تُحَرَّمُوا طيباتِ ما أحلَّ الله لكم ولا تُعَدَرُوا إنَّ الله لا يحبُّ المعتدين... في إلى أن قال: وفكفًارتُه إطعام عَشَرَة مساكين من أوسطِ ما تُظْعِمونَ أهليكم أو كِسُوتُهم أو تحريرُ رقبةٍ فمن لم يَجِد فصيام ثلاثةِ أيَام ذلك كفَّارةُ أيمانِكم إذا حَلَفْتُم»: فكلُ مَنْ حرَّم وفكفَّارتُه إطعام عمرية مساكين من أوسطِ ما تُظْعِمونَ أهليكم أو كِسُوتُهم أو تحريرُ رقبةٍ فمن لم يَجِد فصيام ثلاثةِ أيَام ذلك كفَّارةُ أيمانِكم إذا حَلَفْتُم»: فكلُ مَنْ حرَّم حرَّم رقبةٍ فمن لم يَجِد فصيام ثلاثةِ أيام ذلك كفَّارة أيمانِكم إذا حَلَفْتُم»: فكلُ مَنْ حرَّم حرَّم أو شرابٍ أو سُرِيَّة أو حلف يمينا بالله على فعل أو ترك ثم متولِّي أموركم ومربيكم أحمان تربيةٍ في أمر دينكم ودوله: ﴿واللهُ مولاكم»؛ أي: الشرُّ، فلكم أو أراد الحِنْثَ؛ فعليه هذه الكفارة المذكورة. وقوله: ﴿واللهُ مولاكم»؛ أي: الشرُّ؛ فلذلك فرض لكم تَحِلَّة أيمانِكم لتبرأ ذِمَمُكم. ﴿وهو العليم الحكيم»: الذي أن أواط علمُه بظواهِركم وبواطِنكم، وهو الحكيم في جميع ما خلقه وحكم به؛ أي أمل فلذلك شرع لكم من الأحكام ما يعلم أنَّه موافقٌ لمصالحكم ومناسبٌ لأحوالكم.

٤﴾ وقوله: ﴿إِن تَتوبا إلى الله فَقَدْ صَغَتْ قلوبُكما﴾: الخطاب للزوجتين الكريمتين حفصة وعائشة<sup>(٤)</sup> رضي الله عنهما حين كانتا سبباً لتحريم النبي على نفسه ما يحبُّه، فعرض الله عليهما التوبة، وعاتبهما على ذلك، وأخبرهما أنَّ قلوبكما قد صَغَتْ؛ أي: مالت وانحرفت عمًّا ينبغي لهنَّ من الورع والأدب مع الرسول على واحترامه، وأن لا يَشْقُقْنَ عليه، ﴿وِإِن تَظاهرا عليه،؛ أي: تعاونا على الرسول عليه، إ

- (۱) في (ب): «فقال تعالى حاكماً حكماً عامًا في جميع الأيمان».
  - (۲) في (ب): «وما به الكفارة».
  - ٤) في (ب): «من أزواجه ﷺ عائشة وحفصة».

(٣) في (ب): «أمرها».

ما يشقُّ عليه ويستمرُّ لهذا الأمر منكنَّ، ﴿فإنَّ الله هو مولاهُ وجبريلُ وصالحُ المؤمنين والملائكةُ بعد ذلك ظهيرٌ ﴾؛ أي: الجميع أعوانٌ للرسول مظاهرون. ومَن كان لهؤلاء أنصاره<sup>(١)</sup>؛ فهو المنصور، وغيره إن يناوئه؛ فهو مخذولٌ<sup>(٢)</sup>، وفي لهذا أكبر فضيلة وشرف لسيِّد المرسلين؛ حيث جعل الباري نفسه الكريمة وخواصً خلقه أعواناً لهذا الرسول الكريم. وفيه<sup>(٣)</sup> من التَّحذير للزوجتين الكريمتين ما لا يخفي.

F سورة التحريم (٥ – ٦)

﴿يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا فُوَا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِيكَةً غِلَاظً شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَآ أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُوْمَرُونَ ٢

(٦) أي: يا مَن منَّ الله عليهم بالإيمان! قوموا بلوازمه وشروطه، فَـهُوُوا أنفسكم وأهليكم ناراً موصوفة بهذه الأوصاف الفظيعة، ووقاية الأنفس بإلزامها

- (1) في (ب): «أعوانه».
   (۲) في (ب): «وغيره ممّن يناوئه مخذول».
   (۳) في (ب): «وهذا فيه».
   (۶) في (ب): «فإنه سيلقي».
  - (٣) في (ب): «وهذا فيه».
     (٣) في (ب): «وهذا فيه».
     (٥) كذا في النسختين. سقط قوله: ﴿عابدات سائحات﴾.
    - (٦) زيادة مَنْ هامش (ب).

سورة التحريم (٧ ـ ٨)

أمر الله<sup>(١)</sup> امتثالاً ونهيه اجتناباً والتوبة عمَّا يُسْخِطُ الله ويوجب العذاب، ووقاية الأهل والأولاد بتأديبهم وتعليمهم وإجبارهم على أمر الله؛ فلا يسلم العبد إلَّا إذا قام بما أمر الله به في نفسه وفيمن تحت ولايته<sup>(٢)</sup> من الزوجات والأولاد وغيرهم ممَّن هم تحت ولايته وتصرُّفه، ووصف الله النار بهٰذه الأوصاف؛ ليزجر عباده عن التَّهاون بأمره، فقال: ﴿وَقودها الناسُ والحجارةُ؟؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّكُم وما تعبُدونَ مِن دونِ اللهِ حَصّبُ جهنَّم أنتم لها وارِدونَ﴾، ﴿عليها ملائكةٌ غلاظٌ شدادَه؛ أي: غليظةً أخلاقُهم، شديدٌ<sup>(٣)</sup> انتهارُهم يفزعون بأصواتهم ويزعجون<sup>(٤)</sup> بمرآهم ويهينون أصحابَ النار بقوَّتهم، وينفِّذون<sup>(ه)</sup> فيهم أمرَ الله الذي حتم عليهم بالعذاب<sup>(٢)</sup>، وأوجب عليهم شدَّة العقاب، ﴿لا يعصونَ اللهَ ما أَمَرَهم ويفعلون ما يُؤمرونَ﴾: ولهذا فيه أيضاً مدحٍّ للملائكة الكرام، وانقيادهم لأمر الله، وطاعتهم له في كلّ ما أمرهم به.

إِنَّا أَنَّذِينَ كَفَرُوا لَا نَعْنَذِرُوا ٱلْيَوَمُ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ () .

اي: يوبَّخ أهل النار يوم القيامة بهذا التوبيخ، فيقال لهم: ﴿يا أَيُّها الذين كفروا لا تعتذروا اليوم؟؛ أي: فإنَّه ذهب وِقِت الاعتذار وزال نفعه، فلم يبقَ الآنَ إِلَّا الجزاء على الأعمال، وأنتم لم تقدِّموا إلَّا الكفر بالله والتكذيب بآياته ومحاربة رسله وأوليائهِ.

﴿يَتَأَبُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا تُوبُوَا<sup>(٧)</sup> إِلَى ٱللَّهِ قَوْبَةَ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن بُكَفِرَ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَبُدْخِلَحُمْ جَنَّنِي بَحْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَنُرُ يَوْمَ لَا يُخْزِي ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَمُّ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ بَقُولُونَ رَبَّنَا أَتَمِمْ لَنَا نُوَرَنَا وَأَغْفِرْ لَنَّأْ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ مَنَءٍ فَدِيرُ ٢

﴿٨﴾ قد أمر الله بالتوبة النَّصوح في لهٰذه الآية، ووعد عليها بتكفير السيئات ودخول الجنات والفوز والفلاح، حين يسعى المؤمنون يوم القيامةِ بنور إيمانهم، ويمشون بضيائِهِ، ويتمتَّعون بروحِهِ وراحته، ويشفِقون إذا طُفِئَتِ الأنوار التي تُعطى

- (٢) فى (ب): «وفيما يدخل تحته ولايته». (١) في (ب): «بالزامها أمر الله والقيام بأمره». (٤) في (ب): اويخيفون،
  - (٣) في (ب): «عظيم».
  - (٦) في (ب): العذاب». (o) في (ب): «ريمتثلون».
  - (٧) طمس الذي في ( أ ). وفي (ب) ذكر الآيات إلى قوله: إنك على كل شيء قدير.



المنافقين، ويسألون الله أن يُتِمَّ لهم نورَهم، فيستجيب الله دعوتَهم، ويوصلهم بما<sup>(۱)</sup> معهم من النور واليقين إلى جناتِ النعيم وجوار الربِّ الكريم، وكلُّ لهذا من آثار التوبة النَّصوح، والمراد بها التَّوبة العامَّة الشاملة لجميع الذُّنوب<sup>(۲)</sup>، التي عقدها العبدُ لله، لا يريد بها إلَّا وجه الله<sup>(۳)</sup> والقرب منه، ويستمرُّ عليها في جميع أحواله.

سورة التحريم (٩)

﴿ بَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَبِهِدٍ ٱلْحُكْنَارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَأَغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَدُ وَبِشَ ٱلْمَصِيرُ ٢

(٩) يأمر اللهُ تعالى نبيَّه ﷺ بجهاد الكفار والمنافقين والإغلاظ عليهم في ذلك، ولهذا شاملٌ لجهادهم بإقامة الحجَّة عليهم ودعوتهم بالموعظة الحسنة<sup>(3)</sup> وإبطال ما هم عليه من أنواع الضلال، وجهادهم بالسلاح والقتال لمن أبى أن يُجيبَ دعوة الله وينقادَ لحكمه؛ فإنَّ لهذا يجاهدُ ويغلظُ له، وأما المرتبة الأولى؛ يُجيبَ دعوة الله وينقادَ لحكمه؛ فإنَّ لهذا يجاهدُ ويغلظُ له، وأما المرتبة الأولى؛ فتكون بالتي هي أحسنُ؛ فالكفَّار والمنافقون لهم عذابٌ في الدُّلي الله الله الله ولي يُجيبَ دعوة الله وينقادَ لحكمه؛ فإنَّ لما الله ويغلظُ له، وأما المرتبة الأولى؛ ليجيبَ دعوة الله وينقادَ لحكمه؛ فإنَّ لهذا يجاهدُ ويغلظُ له، وأما المرتبة الأولى؛ لتحكون بالتي هي أحسنُ؛ فالكفَّار والمنافقون لهم عذابٌ في الدُّنيا بتسليط الله لرسوله وحزبه عليهم وعلى جهادهم، وعذاب النار في الآخرة فوبئس المصير»: الذي يصير إليها كل شقيً خاسر.

﴿ سَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا آمَرَآتَ نُوجٍ وَٱمْرَآتَ لُوطٍ كَانَا عَمَّتَ عَبَدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا<sup>(٥)</sup> صَنِيحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ بُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ ٱللَّو شَيْتَا وَقِيلَ ٱدْخُلَا ٱلنَّارَ مَعَ ٱلذَخِلِينَ (٢) وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ مَامَنُوا آمَرَآتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ آبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتَا فِي الْجَنَةِ وَنِجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجْنِي مِنَ ٱلقَوْمِ الظَّلِيهِ، (٢) وَمَنْتَمَ أَبْنَتَ عِمْرَنَ أَنَّ مَعَ اللَّاطِينَ وَرَجَهَا مَنَعَمَّةِ وَنَجْنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجْنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ الظَّلِيهِ، (1)

لهذان المثلان اللَّذان ضربهما الله للمؤمنين والكافرين؛ ليبيِّن لهم أنَّ اتُصال الكافر بالمؤمن وقربه منه لا يفيدُه شيئاً، وأنَّ اتُصال المؤمن بالكافر لا يضرُّه شيئاً مع قيامه بالواجب عليه، فكأنَّ في ذٰلك إشارةَ وتحذيراً لزوجات النبيُّ ﷺ عن المعصية، وأنَّ اتصالهنَّ به ﷺ لا ينفعهنَّ شيئاً مع الإساءة، فقال:

(٢) في (ب): "الشاملة للذنوب كلُّها".

- (۱) في (ب): «ما معهم». \_
- (٣) في (ب): «إلا وجهه».
- ٤) في (ب): «بإقامة الحجة والموعظة الحسنة».
- هي (1) طمس؛ ولعله إلى آخر السورة. وفي (ب) ذكر الآيات إلى آخر السورة.



سورة التحريم (١٠ ـ ١٢)) 💹

(١٠) فَضَرَبَ الله مثلا للذين كَفَروا امرأة نوح وامرأة لوط كانتا؟ أي: المرأتان فتحت عبدين من عبادنا صالحين ): وهما نوح ولوط عليهما السلام، فنخانتاهما؟: في الدين؟ بأن كانتا على غير دين زوجيهما، ولهذا المراد بالخيانة، لا خيانة النَّسب والفراش؟ فإنَّه ما بغت امرأةُ نبيِّ قطَّ، وما كان الله ليجعلَ امرأة أحدٍ من أنبيائه بَغِيًا، فإفلم يُغْنيا؟؟ أي: نوح ولوط فعنهما؟؟ أي: عن امرأتيها، فمن اللهِ شيئاً وقيل؟ لهما فإذخلا النارَ مع الدَّاخِلين؟.

(١١) فوضرب الله مثلاً للذين آمنوا امرأة فرعونَ : وهي آسيةُ بنتُ مزاحم رضي الله عنها، فإذ قالت ربِّ ابنِ لي عندك بيتاً في الجنَّة ونَجَّني من فرعونَ وعملِهِ ونجني من القوم الظَّالمين : فوصفها الله بالإيمان والتضرُّع لربَّها وسؤالها () أجلَّ المطالب، وهو دخول الجنَّة ومجاورة الربِّ الكريم، وسؤالها أن ينجيَها [اللَّه] من فتنة فرعون وأعماله الخبيئة ومن فتنة كلَّ ظالم، فاستجاب الله لها، فعاشت في إيمانِ كامل وثباتٍ تامً ونجاةٍ من الفتن، ولهذا قال النبيُ يَتَتَجَ: «كَمُلَ من الرجال كثيرٌ، ولم يَكْمُلُ من النساء إلَّا مريمُ بنتُ عمرانَ، وآسيةُ بنتُ مزاحم، وخديجةُ بنتُ خويلدٍ. وفضلُ عائشةَ على النساء كفضل الثريدِ على سائر الطعام»<sup>(٢)</sup>.

(١٢) وقوله: ﴿ومريمَ ابنة عمرانَ التي أحصنتْ فَرْجَها ﴾؛ أي: حفظته وصانته عن الفاحشة؛ لكمال ديانتها وعفَّتها ونزاهتها، ﴿فَنَفَخُنا فيه من رُوحنا ﴾: بأن نَفَخَ جبريل عليه السلام في جيب دِرْعها، فوصلت نفخته إلى مريم، فجاء منها عيسى عليه السلام الرسول الكريم والسيد العظيم، ﴿وصَدَّقَتْ بكلماتِ ربِّها وكتبِه ﴾: وهٰذا وصف لها بالعلم والمعرفة؛ فإنَّ التصديق بكلمات الله يشمل كلماتِ وهٰذا وصف لها بالعلم والمعرفة؛ فإنَّ التصديق بكلمات الله يشمل كلماتِ ومُناه : وهٰذا وصف لها بالعلم والمعرفة؛ فإنَّ التصديق بكلمات الله يشمل كلماتِ ومُناه الدينيَّة وصف لها بالعلم والمعرفة؛ فإنَّ التصديق بكلمات الله يشمل كلماتِ الدينيَّة والقدريَّة، والتصديق بكتمات الله يشمل كلماتِ الدينيَّة والقدريَّة، والتصديق بكتبه يقتضي معرفة ما به يحصلُ التَصديق، ولا يكون ذلك إلَّا بالعلم والعمل، ولهذا وصف لها بالعلم والمعرفة؛ فإنَّ التصديق بكلمات الله يشمل كلماتِ الدينيَّة والقدريَّة، والتصديق بكتبه يقتضي معرفة ما به يحصلُ التَصديق، ولا يكون ذلك إلَّا بالعلم والعمل، ولهذا قال: ﴿وكانت من القانتينَ ﴾؛ أي: المداومين على طاعة الله<sup>(٣)</sup> بخشيةٍ وخشوع. وهذا وصف لها بكمال العمل؛ فإنَّها رضي الله عنها صديقةً. والصديقيَّة هي كمال العلم والعمل؛ ولهذا وصف لها بكمال العمل؛ فإنَّها رضي الله عنها مديقةً. والصديقيَّة هي كمال العلم والعمل.

\* \* \*

- (۱) في (ب): «والتضرّع لربها وسؤالها لربّها».
- (٢) أُخرجه البخاري (٣٧٦٩)، ومسلم (٢٤٣١) عن أبي موسى دون ذكر خديجة.
  - (٣) فى (ب): «المطيعين لله، المداومين على طاعته».



وهى مكية لنسب المتر النجن التتمسية

 اللّذِي بِيدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىٰمُو قَدِيرُ () الَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ لِبَّلْوَكُمْ
 أَيُّكُو آحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ () الَّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَنَتِ طِبَاقاً مَّا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَنِ
 أَيُّكُو آحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ () الَّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَنَتِ طِبَاقاً مَّا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَنِ
 أَيُّكُو آحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ () الَّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَنَتِ طِبَاقاً مَّا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَنِ
 أَنَ تَمَنَ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ () الَّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَنَتِ طِبَاقاً مَّا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَنِ
 مِن تَغَنُونُونَ عَلَى الْمَعْرِ فَى نُعُلَمُ اللّهُ الْعَرَيْنُ الْعَنْوُ الْعَزِيزُ الْعَامَانُ مُ اللّهُ الْعَرَضُ الْعَزِيزُ الْعَنْفُورُ اللّهُ اللّهُ الْعَنْمُ مَعَنَى الْعَزِيزُ الْعَاقُ مَا تَعَنْفُورُ الْعَنْقُونُ الْعَنْمُ مَعْتَنَا عَامَ اللّهُ الْعَنْمُ الْعَزِيزُ الْعَنْمُ مِن تَعْلُونُونَ الْعَنَانِ اللّهُ الْعَاقُورُ الْعَالَيْنُ مَنْ الْعُورُ الْعَلَمُ مُنَعْهُ الْعَرُقُ الْعَزِي وَهُوَ حَسِيرٌ عَلَيْهِ الْعَالَيْنُ الْمُعَالَى الْعَالَةُ الْمُعَالَا الْعَنْ الْعَنْهُ الْعَنْوُنُ الْعَنْعُ الْعَنْ الْعَالَيْ الْعَاقُونُ الْعَالَةُ الْعَنْ الْعَالَيْ عَلَى الْعَامَانِ الْعَامُ الْعَامُ الْعُولُ الْعَالَةُ الْعَامُ الْعَالَي الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَى الْعَالُقُ الْعَامُ الْعَالَيْ الْعَامُ الْعَالَيْ الْعَالُولُولُولُ الْعَالُولُ الْعَالَي الْعَالَ الْعَامُ الْعَالَ الْعَالَةُ الْعَرَى الْعَالُقُولُولُ عَنْ عَالَي الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ الْعَالُمُ الْعَامُ الْعَامِ عَلَيْ مَا عَامَالُولُ الْعَامِ الْعَامُ الْحَامُ الْعَامِ الْعَالَي الْعَالَيْتَ الْعَامُ الْعَامُ الْعَامِ الْعَامُ الْعَامُ الْعَالَةُ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامُ الْعَامِ الْعَامُ الْعَامِ الْعَامِ الْعَالَيْ 

 عَامُ مَا عَامُ مَا عَالَةُ مَا عَالَةُ مَا عَالَةُ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ لِلْعُ أُعْ الْعَامِ الْعَالُولُ الْعَالَةُ مَا عَالَةُ مَا عَامُ الْعَالَقُولُ الْعَامِ الْعَالُ الْعَامِ الْعَامِ لَعُ عَامَ مَا

(١) ﴿ تَبَارِكُ الذي بيده الملكُ ﴾؛ أي: تعاظم وتعالى وكثرَ خيرُه وعمَّ إحسانه، من عظمته أنَّ بيده ملك العالم العلويُ والسفليِّ، فهو الذي خلقه ويتصرَّف فيه بما شاء من الأحكام القدريَّة والأحكام الدينيَّة التابعة لحكمته. ومن عظمته كمالُ قدرته التي يقدر بها على كلِّ شيءٍ وبها أوجد ما أوجد من المخلوقات العظيمة ؟ كالسماوات والأرض.

(٢) و فَخَلَقَ الموتَ والحياةَ ؛ أي: قدَّر لعباده أن يُحييَهم ثم يُميتهم ؛ وليَبْلُوَكُم أيْكُم أحسنُ عملاً ؛ أي: أخلصه وأصوبه، وذلك أنَّ الله<sup>(٢)</sup> خلق عباده وأخرجهم لهذه الدار، وأخبرهم أنَّهم سيُنقلون منها، وأمرهم ونهاهم، وابتلاهم بالشهوات المعارضة لأمره؛ فمن انقاد لأمر الله وأحسن العمل؛ أحسن الله له الجزاء في الدارين، ومن مال مع شهوات النفس ونبذ أمر الله؛ فله شرُّ الجزاء. وهو العزيزي : الذي له العزَّة كلُّها، التي قهر بها جميع الأشياء وانقادت له المخلوقات. (الغفور) : عن المسيئين والمقصِّرين والمذبين، خصوصاً إذا تابوا وأنابوا؛ فإنَّه يغفر ذنوبهم، ولو بلغت عنان السماء، ويستُرُ عيوبهم، ولو كانت ملء الدنيا.

﴿٣﴾ ﴿الذي خلق سبع سمواتِ طباقاً؟؛ أي: كل واحدةٍ فوق الأخرى، ولسن طبقة واحدة، وخلقها في غاية الحسن والإتقان، ﴿ما ترى في خَلْقِ الرحمٰن من

- (1) في (1) طمس. وفي (ب) ذكر الآيات إلى قوله: ﴿وهو حسير﴾.
  - (۲) في (ب): «فإن الله».



سورة الملك (٤ ـ ٦)

تفاوتِ﴾؛ أي: خلل ونقص، وإذا انتفى النقص من كل وجو؛ صارت حسنةً كاملةً متناسبةً من كلِّ وجه في لونها وهيئتها وارتفاعها وما فيها من الشمس [والقمر] والكواكب النيِّرات الثوابت منهنَّ والسيارات، ولمَّا كان كمالُها معلوماً؛ أمر تعالى بتكرار النظر إليها والتأمُّل في أرجائها؛ قال: ﴿فارجِع البصرَّهُ؛ أي: أعده إليها ناظراً معتبراً، ﴿هل ترى من فُطورِهَ؟ أي: نقص واختلال.

٤﴾ ﴿ثم ارجِع البصرَ كرَّتين﴾: [و] المراد بذلك كثرة التكرار، ﴿ينقلب إليك البصر خاسئاً وهو حسيرٌ»؛ أي : عاجزاً عن أن يرى خللاً أو فطوراً، ولو حرص غاية الحرص.

ثم صرَّح بذكر حسنها، فقال:

﴿وَلَقَدْ زَنِّنَا النَّسَلَةُ الدُّنَا بِمَصَبِيحَ وَجَعَلَنَهَا رُجُومًا<sup>(١)</sup> لِلَشَيَطِينِّ وَأَعَتَدَنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ ﴾ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّيمْ عَذَابُ جَهَنَّمٌ وَبِئُسَ الْمَصِيرُ ﴾ إذَا أَلَقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَمَا شَهِيقًا وَهِى تَفُورُ ﴾ تَكَادُ تَمَبَّزُ مِنَ الْفَيْظِ كُلَمَا أَلَقِى فِيهَا فَقِحُ سَأَلَمُمْ خَزَنَتُهَا أَلَد بِأَتِكُو نَذِيرُ صَ قَكَدَّبَنَا وَقَلْنَا مَا نَزَلَ اللَهُ مِن شَقَيْهِ إِنَّ أَنْتُمَ إِلَا فِي صَلَالٍ كَبِيرٍ ﴾ وَقَالُوا بَلَ قَدْ جَاءَنَا نَذِيرُ كُمَا قَالَهُ مَا نَزَلَ اللَهُ مِن شَقَيْهِ إِنَّ أَنْتُمُ إِلَا فِي صَلَالٍ كَبِيرٍ ﴾ وَقَالُوا لَوَ كُنَا نَسَعُ أَوْ نَعْقِرُ عَلَيْهِ

(ه) أي: ولقد جمَّلنا (السماء الدُنيا): التي ترونَها وتليكم، (بمصابيحَ): وهي النجوم على اختلافها في النور والضياء؛ فإنَّه لولا ما فيها من النُّجوم؛ لكانت سقفاً مظلماً لا حسن فيه ولا جمال، ولكن جعل الله لهذه النجوم زينةً للسماء، وجمالاً ونوراً وهداية يُهتدى بها في ظلمات البرَّ والبحر، ولا ينافي إخباره أنَّه زيَّن السماء الدُنيا بمصابيح أن يكون كثيرَ من النجوم فوق السماوات السبع؛ فإنَّ وجعلناها)؛ أي: المصابيح (رجوماً للشياطين): الذين يريدون استراقَ خبر السماء، فجعل الله لهذه النجوم حراسةً للسماء عن تلقُّف الشياطين أخبار الأرض؛ فهذه الشهب التي تُرمى من النُّجوم أعدها الله في الدُنيا للشياطين، (وأعتدنا لهم): في الآخرة (عذابَ السعير): لأنهم تمرَّدوا على الله، وأضلُوا عباده.

(1) في (1) طمس. وفي (ب) ذكر الآيات إلى قوله: ﴿ما كُنَّا في أصحاب السعير﴾.

1808

فلهذا<sup>(١)</sup> قال: ﴿وللذين كفروا بربِّهم عذابُ جهنَّم وبِئس المصيرِ»: التي يُهان بها أهلُها<sup>(٢)</sup> غايةَ الهوان.

سورة الملك (٧ ـــ ١١)

﴿ ٧﴾ ﴿إذا أُلقوا فيها؟: على وجه الإهانةِ والذُّلّ، ﴿سمعوا لها شهيقاً؟ أي : صوتاً عالياً فظيعاً.

﴿ ٨﴾ ﴿ تكادُ تَمَيَّرُ من الغيظِ ﴾ أي: تكاد على اجتماعها أن يفارق بعضها بعضاً وتتقطَّع من شدة غيظها على الكفار ؛ فما ظنَّك ما تفعل بهم إذا حُصُلُوا فيها ؟ ! ثم ذكر توبيخ الخزنة لأهلها، فقال: ﴿ كلَّما أَلقي فيها فوجٌ سألهم خَزَنَتُها ألم يأتِكُم نذيرٌ ﴾ أي: حالكم هذه واستحقاقكم النار كأنكم لم تخبَّروا عنها ولم تحذُرُكم النذرُ منها.

(١٠) ﴿وقالوا ٤: معترفين بعدم أهليَّتهم للهدى والرشاد: ﴿لو كنَّا نسمعُ أو نعقِلُ ما كنَّا في أصحاب السَّعير ٤: فنفَوًا عن أنفسهم طرق الهدى، وهي السمع لما أنزل الله وجاءت به الرسل، والعقلُ الذي ينفع صاحبَه ويوقفُه على حقائق الأشياء وإيثار الخير والانزجار عن كلُ ما عاقبته ذميمةٌ، فلا سمع لهم ولا عقلَ. وهذا وإيثار الخير والانزجار عن كلُ ما عاقبته ذميمةٌ، فلا سمع لهم ولا عقلَ. وهذا بخلاف أهل اليقين والعرفان وأرباب الصدق والإيمان ؛ فإنَّهم أيدوا إيمانهم بالأدلَّة المسمع أله وجاءت به الرسل، والعقلُ الذي ينفع صاحبَه ويوقفُه على حقائق الأشياء وإيثار الخير والانزجار عن كلُ ما عاقبته ذميمةٌ، فلا سمع لهم ولا عقلَ. وهذا بخلاف أهل اليقين والعرفان وأرباب الصدق والإيمان ؛ فإنَّهم أيدوا إيمانهم بالأدلَّة السمعيَّة، فسمعوا ما جاء من عند الله وجاء به رسولُ الله علماً ومعرفةً وعملاً، والأدلَّة العقليَّة المعرفة للهدى من الضَّلال، والحسن من القبيح، والخير من الشرَ، وهم في الإيمان بحسب ما منَّ الله عليهم به من الاقتداء بالمعقول والمنقول؛ في ماحبان من يختصُ بفضله من يشاء، ويمنًا على من يشاء من علماً ومعرفةً وعملاً، والأدلَّة العقليَّة المعرفة للهدى من الضَّلال، والحسن من القبيح، والخير من الشرَ، والمعينة، فن معنوا ما جاء من عند الله وجاء به رسولُ الله علماً ومعرفةً وعملاً، والحمن من القبيح، والخير من الشرَّ، والمعن في المان من القبيح، والخير من الشرَ، والمعن وله في الإيمان بحسب ما منَّ الله عليهم به من الاقتداء بالمعقول والمنقول؛ فسبحان من يختصُ بفضله مَن يشاء، ويمنُ على مَن يشاء من عباده، ويخذل مَن لا يصلحُ للخير.

(١١) قال تعالى عن لهؤلاء الدَّاخلين للنار المعترفين بظلمهم وعنادهم:
(فاغتَرَفوا بذَنبِهِم فسُحقاً لأصحاب السَّعيرَ»؛ أي: بعداً لهم وخسارةً وشقاءً؛ فما

(٢) في (ب): «الذي يهان به أهله».

(۱) في (ب): «ولهذا».

سورة الملك (١٢ ـ ١٤) |

أشقاهم وأرداهم؛ حيث فاتهم ثواب الله، وكانوا ملازمين للسعير التي تستعر في أبدانهم، وتَطَّلِعُ على أفئدتهم.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَبْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ٢

(١٢) لما ذكر حالة الأشقياء الفجّار؛ ذكر وصف الأبرار السعداء<sup>(١)</sup>، فقال: (أنَّ الذين يخشَوْنَ ربَّهم بالغيب)؛ أي: في جميع أحوالهم، حتى في الحالة التي لا يطَّلع عليهم فيها إلَّا الله؛ فلا يقدِمون على معاصيه، ولا يقصرون عمَّا أمرهم به<sup>(٢)</sup>. (لهم مغفرة): لذنوبهم، وإذا غَفَرَ الله ذنوبَهم؛ وقاهم شرَّها ووقاهم عذاب المحيم. (ولهم أجرّ كبيرً): وهو ما أعدَّه الله لهم في الجنة من النعيم المقيم والملك الكبير واللذات المتواصلات والقصور والمنازل العاليات<sup>(٣)</sup> والحور الحسان والخدم والولدان، وأعظم من ذٰلك وأكبر، رضا الرحمٰن الذي يُحِلُّه على ساكني<sup>(٤)</sup>

وَأَسَرُوا فَوَلَكُمْ أَوِ آجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيلًا بِدَاتِ السُّدُورِ ﴾ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾.

﴿١٣﴾ لِهذا إخبارٌ من الله بسعة علمه وشمول لطفه، فقال: ﴿وأُسِرُوا قولَكُم أو اجْهَروا به﴾؛ أي: كلّها سواءً لديه لا يخفى عليه منها خافيةٌ، فَـ﴿إِنَّه عليمٌ بذات الصُدور﴾؛ أي: بما فيها من النيَّات والإرادات؛ فكيف بالأقوال والأفعال التي تُسمع وتُرى؟!

- (1) فى (ب): اذكر حالة السعداء الأبرار».
   (1) في (ب): "فيما أمر به».
  - (٣) فى (ب): «واللذات والمشتهيات والقصور العاليات».
- ٤) في (ب): «أهل».
   ٤) في (ب): «لا تكون منه».

1840

ليوصله () بها إلى المحاب الجليلة والمطالب () النبيلة.

 هُوَ ٱلَذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولا فَآمَشُوا فِى مَنَاكِبَهَا وَكُلُوا مِن رِزَقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ٢ ٥ ٥ ٩ الأرض وذَلَّلها؛ لتدرِكوا منها كلَّ ما تعلقت به حاجتُكم من غرس وبناء وحرث وطرق يُتَوَصَّلُ بها إلى الأقطار النائية والبلدان الشاسعة، فامشوا في مناكِبِها»؛ أي : لطلب الرزق والمكاسب، فوكُلوا من رزقِه وإليه النشورُه؛ أي : بعد أن تنتقلوا من هٰذه الدار التي جَعَلَها الله امتحاناً وبلغة يُتَبَلَّغُ بها إلى الدار الآخرة؛ تُبعثون بعد موتكم وتُكم وتُحشرون إلى الله امتحاناً وبلغة بأعمالكم الحسنة والسيئة.

FOR ( سورة الملك (١٥ - ١٨)

أَمِنْهُمْ مَن فِي السَّمَاءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ <sup>(٣)</sup> فَإِذَا هِي تَمُوُرُ ٢ أَمَ أَمِنتُم مَّن فِي السَّمَاءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْهُمْ مَا فِي السَّمَاءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبُما فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ ٢ وَلَقَدْ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ٢ ﴾.

(17) هذا تهديدُ ووعيدُ لمن استمرَّ في طغيانه وتعدَّيه وعصيانه الموجب اللنكال وحلول العقوبة، فقال: ﴿أَأَمنتُم مَن في السَّماء﴾: وهو الله تعالى العاليٰ على خلقه، ﴿أن يخسِفَ بكم الأرضَ فإذا هي تمورُ﴾: بكم وتضطربُ حتى تَهْلِكوا وتَتْلَفُوا<sup>(٤)</sup>.

(١٧ ـ ١٨) ﴿ أَم أَمنتُم مَن في السماء أن يرسلَ عليكم حاصباً»؛ أي : عذاباً من السماء يحصِبُكم وينتقمُ الله منكم، ﴿فستعلمون كيف نذيرِ»؛ أي : كيف يأتيكم ما أنذرتُكُم به الرسل والكتب؛ فلا تحسَبوا أنَّ أمنكم من الله أن يعاقبَكم بعقاب من الأرض ومن السماء ينفعُكم، فستجدون عاقبة أمرِكم سواءً طال عليكم الأمدُ<sup>(٥)</sup> أو قصرَ؛ فإنَّ مَن قبلكم كذاباً من الأرض ومن السماء ينفعُكم، فستجدون عاقبة أمرِكم سواءً طال عليكم الأمدُ<sup>(٥)</sup> أو قصرَ؛ فإن قبلكم كأر أن أمنكم من الله أن يعاقبَكم بعقاب من الأرض ومن السماء ينفعُكم، فستجدون عاقبة أمرِكم سواءً طال عليكم الأمدُ<sup>(٥)</sup> أو قصرَ؛ فإنَّ مَن قبلكم كذَّبوا كما كذَّبتم، فأهلكهم الله تعالى؛ فانظُروا كيف إنكارُ الله عليهم؛ عاجلهم بالعقوبة الدنيويَّة قبل عقوبة الآخرة؛ فاحذَروا أن يصبَكم ما أصابَهم.

﴿أَوَلَدَ بَرَا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمُ مَنَفَّنَتِ وَيَقَبِضَنَّ مَا يُعْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحْنَنُ إِنَّم بَصِيرُ ٢

- (1) في (ب): «ليتوصل».
   (۲) في (ب): «والمقامات النبيلة».
  - (٣) في (أ) إلى قوله: (فكيف كان نكير). وفي (ب) ذكر الآيات. (٣)
  - ٤) في (ب): «حتى تتلفكم وتهلككم».
     (٥) في (ب): «الزمان».

سورة الملك (١٩ ـ ٢٢) 💿

(١٩) وهذا عتابٌ وحنَّ على النظر إلى حالة الطير التي سخَّرها الله وسخَّر لها الجوَّ والهواء؛ تصفُ فيه أجنحتها للطيران وتقبِضُها للوقوع، فتظلُّ سابحةً في الجوِّ مترددة فيه بحسب إرادتها وحاجتها، ﴿ما يمسِكُهُنَ إلَّا الرحمنُ : فإنَّه الذي سخَّر لهنَّ الجوَّ وجعل أجسادها وخلقتها (<sup>11)</sup> في حالة مستعدة للطيران؛ فمن نظر في حالة الطير واعتبر فيها؛ دلَّتْه على قدرة الباري وعنايته الربانيَّة، وأنَّه الواحدُ الأحدُ الذي لا تنبغي العبادة إلى الميران وتقبِضُها للوقوع، فتظلُّ سابحةً في الجوَّ مترددة فيه بحسب إرادتها وحاجتها، ﴿ما يمسِكُهُنَ إلَّا الرحمنُ : فإنَّه الذي سخَّر لهنَّ الجوَّ وجعل أجسادها وخلقتها (<sup>11)</sup> في حالة مستعدة للطيران؛ فمن نظر في حالة الطير واعتبر فيها؛ دلَّتْه على قدرة الباري وعنايته الربانيَّة، وأنَّه الواحدُ الأحدُ الذي لا تنبغي العبادة إلَّا له. ﴿إِنَّهُ بَكلُ شيء بصيرُهُ: فهو المدبُر لعباده بما يليق بهم وتقتضيه حكمته.

﴿أَمَّنْ هَٰذَا ٱلَّذِى هُوَ جُنْدُ لَكُرْ يَنصُرُكُر مِّن دُونِ ٱلرَّحْنَنِّ إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورِ ۞ أَمَّنْ هَٰذَا ٱلَّذِى بَرْزُقُكُرْ إِنَّ آمْسَكَ رِنْقَلُمْ بَل لَجُّوا فِي عُتُوٍّ وَنَفُورٍ ۞ ﴾.

(٢٠) يقول تعالى للعتاة النافرين عن أمره، المعرضين عن الحقّ: ﴿أَمَن هٰذَا الذي هو جندٌ لكم ينصُرُكم من دونِ الرحمٰنَ»؛ أي: ينصُرُكم إذا أرادَ الرحمٰن بكم<sup>(٢)</sup> سوءاً فيدفعه عنكم؛ أي: من الذي ينصُرُكم على أعدائكم غير الرحمٰن؛ فإنَّه تعالى هو الناصر المعزُّ المذلُ، وغيره من الخلق لو اجتمعوا على نصر عبدٍ لم ينفعوه بمثقال<sup>(٣)</sup> ذرَّةٍ على أيً عدوً كان؛ فاستمرارُ الكافرين على كفرهم بعد أن علموا أنَّه لا ينصُرُهم أحدٌ من دون الرحمٰن غرورٌ وسفة.

(٢١) ﴿أمّن لهذا الذي يرزقُحُم إن أمسَكَ رزقَهَ؟ أي: الرزق كلُه من الله؛ فلو أمسك عنكم الرزق؛ فمن الذي يرسله لكم؟ فإنَّ الخلق لا يقدرون على رزق أنفسِهم؛ فكيف بغيرهم؟! فالرازق المنعم الذي لا يصيب العبادَ نعمةً إلَّا منه هو الذي يستحقُّ أن يُفْرَدَ بالعبادة، ولكن الكافرون ﴿لَجُواه؟ أي: استمروا ﴿في عُنُوْه؟ أي: قسوةٍ وعدم لينٍ للحق، ﴿ونُفورٍه؟ أي: شرودٍ عن الحقِّ.

﴿أَفَنَ يَمْشِى مُكِمًّا عَلَى وَجْهِدِ آهْدَى أَمَّن يَعْشِى سَوِيًّا عَلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ .

﴿٢٢﴾ أي: أيُّ الرجلين أهدى؛ من كان تائهاً في الضَّلال غارقاً في الكفر قد انتكس قلبه فصار الحقُّ عنده باطلاً والباطل حقًّا، ومن كان عالماً بالحقّ، مؤثراً له، عاملاً به، يمشي على الصراط المستقيم في أقواله وأعماله وجميع أحواله؟! فبمجرَّد

- في (ب): «جعل أجسادهن وخلقتهن».
   (٢) في (ب): «إذا أراد بكم الرحمٰن».
  - (۳) في (ب): «مثقال».

۱۸۹۲

FOR مورة الملك (٢٣ \_ ٢٧)

النظر إلى حال الرجلين؛ يعلم الفرق بينهما والمهتدي من الضالُ منهما. والأحوالُ أكبرُ شاهدٍ من الأقوال.

﴿قُلْ هُوَ ٱلَّذِى أَنشَاكُوْ<sup>()</sup> وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّنْعَ وَٱلْأَضَدَرَ وَٱلْأَفِيدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﷺ قُلْ هُوَ ٱلَّذِى ذَرَاكُمُ فِي ٱلْآرَضِ وَإِنَّهِ تُحْشَرُونَ ﷺ وَيَقُولُونَ مَتَى هَنذا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمُ صَندِقِينَ ﷺ قُلْ إِنَّمَا ٱلْعِلَمُ عِندَ ٱللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَّا نَذِيرُ تُبِينٌ ۞ ﴾.

(٢٣) يقول تعالى مبينًا أنَّه المعبودُ وحدَه وداعياً عباده إلى شكره وإفراده بالعبادة: ﴿هو الذي أنشأكم؟؛ أي: أوجدكم من العدم؛ من غير معاون له ولا مظاهر، ولما أنشأكم؟ كمَّل لكم الوجود بالسمع والأبصار والأفئدةِ، وهذه الثلاثة هي أفضل<sup>(٢)</sup> أعضاء البدن وأكمل القوى الجسمانيَّة، ولكنَّكم<sup>(٣)</sup> مع هذا الإنعام فقليلاً ما تشكرون؟ الله، قليل منكم الشاكر، وقليل منكم الشكر.

٤٢٤ فقل هو الذي ذَرَأكُم في الأرض؟ أي: بنَّكم في أقطارها، وأسكنَكم في أقطارها، وأسكنَكم في أرجائها، وأركنه في أرجائها، وأركم في أولى أرجائها، وأركم في أولى أرجائها، وأركم في أرجائها، وأركم في أرجائها، وأركم في أرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأركم في أرجائها، وأركم في أرجائها، وأركم في أرجائها، وأركم في أرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأرجائها، وأ وأرجائها، وأ وأرجائها، وأرجا وأرجائها، وأرجائها مالها، وأرجائها، وأرجا وأرجائها، وأ وأرجائها

٢٥٦ ﴿ ويقولون؟ تكذيباً: ﴿متى لهذا الوعدُ إن كنتُم صادقينَ؟؟ جعلواً علامة صدقِهِم أن يُخبِروهم؟ بوقت مجيئِه، ولهذا ظلمٌ وعنادٌ.

٢٦ فإنما (العلم عند الله): لا عند أحد من الخلق، ولا ملازمة بين هذا الخبر<sup>(٥)</sup> فإنما (العلم عند الله): لا عند أحدًا وقد أقام الله من الأدلَّة والبراهين على صحَّته ما لا يبقى معه أدنى شكَّ لمن ألقى السمع وهو شهيدٌ.

﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْغَةُ سِبَعَتْ وُجُوهُ ٱلَّذِيبَ كَفَرُوا<sup>(٢)</sup> وَقِيلَ هَذَا الَّذِى كُنُتُم بِهِ تَدَّعُونَ ۞ قُلْ أَرَمَيْتُمْ إِنَّ أَهْلَكَنِى اللَّهُ وَمَن مَّعِى أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَفِرِينَ مِن عَذَابٍ أَلِيمِ ۞ قُلْ هُوَ ٱلرَّحْنُنُ ءَامَنَا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَلُناً فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي صَلَالِ تُبِينٍ ۞ قُلْ أَرَمَيْتُمْ إِنَّ أَصْبَحَ مَآؤُكُرُ غَوْرًا فَمَن يَأْتِيكُمُ بِعَانِ أَلَى كُنُهُ (٢٧) يعني أنَّ محلُّ تكذيب الكفار وغرورهم به حين كانوا في الدُّنيا؛ فإذا كان

- (1) في (1) إلى قوله: ﴿وإنما أنا ندير مبين﴾. وفي ذكر الآيات.
  - (٢) في (ب): «أنفع».
- (٤) في (ب): «أن يخبروا».
  (٥) في (ب): «بين صدق هذا الخبر».
  - (٦) في (أ) إلى آخر السورة، وفي (ب) ذكر الآيات إلى آخر السورة.

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٣) في (ب): «ولكنه».

سورة الملك (٢٨ ــ ٣٠)

يوم الجزاء، ورأوا العذاب منهم ﴿زُلْفَةَ﴾؛ أي: قريباً؛ ساءهم ذٰلك وأفظعهم وأقلقهم<sup>(۱)</sup>، فتغيَّرت لذٰلك وجوهُهم، ووُبِّخوا على تكذيبهم، وقيل لهم: ﴿هٰذا الذي كنتُم به تَذَعونََ»: فاليوم رأيتموه عياناً، وانْجلى لكم الأمر، وتقطَّعت بكم الأسباب، ولم يبقَ إلَّا مباشرة العذاب<sup>(۲)</sup>.

﴿٢٨﴾ ولما كان المكذَّبون للرسول ﷺ الذين يردُّون دعوته ينتظرون هلاكَه ويتربَّصون به ريب المنون؛ أمره اللّه أن يقولَ لهم: إنَّكم وإن حصلتْ لكم أمنيتُكم<sup>(٣)</sup> و﴿أهلكني اللّه ومن معيَّه: فليس ذٰلك بنافع لكم شيئاً؛ لأنَّكم كفرتم بآيات اللّه، واستحققتُم العذاب؛ فمن يجيرُكم ﴿من عذابِ أليمَّه: قد تحتَّم وقوعُه بكم؛ فإذاً تعبُكم وحرصُكم على هلاكي غير مفيدٍ ولا مجدٍ لكم شيئاً.

﴿٢٩﴾ ومن قولهم: إنَّهم على هدى والرسول على ضلالٍ؛ أعادوا في ذلك وأبدوا، وجادلوا عليه وقاتلوا، فأمر الله نبيَّه أن يُخْبِرَ عن حاله وحال أتباعه ما به يتبيَّن لكلِّ أحدٍ هداهم وتقواهم، وهو أن يقولوا: ﴿آمَنًا به وعليه تَوَكَّلْنا﴾: والإيمانُ يشملُ التصديق الباطن والأعمال الباطنة والظاهرة، ولمَّا كانت الأعمالُ وجودُها وكمالُ التصديق الباطن والأعمال الباطنة والظاهرة، ولمَّا كانت الأعمالُ وجودُها وكمالُها متوقفة على التوكُل؛ خصَّ الله التوكُل من بين سائر الأعمالُ وجودُها وكمالُها متوقفة على التوكُل؛ خصَّ الله التوكُل من بين سائر الأعمال، وإلَّا فه وكمالُها موقفة على التوكُل؛ خصَّ الله التوكُل من بين سائر الأعمال، وإلَّا فهو داخلٌ في الإيمانُ وحديثها مؤمنينَ لكلُ أحدٍ هذه على التوكُل؛ خصَّ الله التوكُل من بين سائر الأعمال، وإلَّا فهو داخلٌ في الإيمان، ومن جملة لوازمه؛ كما قال تعالى: ﴿وعلى الله فتوكُلوا إن كُنتُم مؤمنينَ ﴾؛ فإذا كانت هذه حال الرسول وحال مَن اتَبعه، وهي الحال التي تتعينً للفلاح وتتوقَف عليها السعادة، وحالة أعدائه بضدُها؛ من المو ولا من يتوكُلوا إن كُنتُم مؤمنينَ ﴾؛ فإذا كانت هذه حال الرسول وحال من المن المو وعلى الله فتوكُلوا إن كُنتُم مؤمنينَ ﴾؛ فإذا كانت هذه حال الرسول وحال من المن المو وعلى الله ولي ولا التي تتعالى المو من جملة لوازمه؛ كما قال تعالى ويقبي أنه ومن جملة لوازمه؛ كما قال تعالى ولا يمان وهي الحال التي ألفلاح وتتوقَف عليها السعادة، وحالة أعدائه بضدُها؛ فلا إيمان لهم ولا توكُل؛ عُلِمَ بذلك من هو على هدى ومن هو في ضلال مبينٍ.

(٤٠ ثم أخبر عن انفراده بالنّعم، خصوصاً الماء<sup>(٤)</sup> الذي جَعَلَ اللّه منه كلَّ شيء حيٍّ، فقال: ﴿قُل أرأيتُم إن أصبحَ ماؤكم غَوْراَ﴾؛ أي: غائراً، ﴿فمن يأتيكم بماء مَعينِ﴾: تشربون منه وتسقونَ أنعامكم وأشجارَكم وزُروعكم؟ ولهذا استفهامٌ بمعنى النفي؛ أي: لا يقدر أحدٌ على ذٰلك غير الله تعالى.

تم تفسير سورة الملك والحمد لله<sup>(ه)</sup>.

(١) في (ب): «وقلقل أفندتهم».
 (٢) في (ب): «ولم يبقَ إلاّ مباشرة العذاب، وتقطعت بكم الأسباب».
 (٣) في (ب): «أنتم وإن حصلت لكم أمانيكم».
 (٤) في (ب): «بالماء».

THE PRINCE GHAZI TRU FOR QURANIC THOUGH THOUGH

## تفسير سورة ن

بنسب ألد التكني التحسير

وهي مکية

﴿ فَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ۞ مَا آتَ بِنِعْمَةِ رَبِكَ بِمَجْنُونِ ۞ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَثَرَ مَعْنُونِ ۞ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ۞ فَسَتُشْمِرُ وَيُتّصِرُونَ ۞ بِأَبَتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ۞ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ. وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَرِينَ ۞ ﴾.

٣٦ ثم ذكر سعادته في الآخرة، فقال: ﴿وإنَّ لَكَ لأَجرًا غَبرَ ممنونَ؟؛ أي: لأجرأ عظيماً كما يفيده التنكير، غير مقطوع<sup>(٥)</sup>، بل هو دائمٌ مستمرٌ، وذلك لما أسلفه ﷺ من الأعمال الصالحة والأخلاق الكاملة والهداية إلى كلِّ خير.

٤﴾ ولهذا قال: ﴿وإنَّك لَعلى خُلُقٍ عظيمَ؟؛ أي: عليًّا<sup>(٢)</sup> به، مستعلياً بخُلُقك الذي مَنَّ الله عليك به. وحاصل خُلُقِهِ العظيم ما فسَّرته به أمَّ المؤمنين عائشة رضي الله عنها لمن سألها عنه، فقالت: كان خلقه القرآن<sup>(٧)</sup>. وذلك نحو قوله تعالى: ﴿خُلِ العَفْقِ وأَمُرْ بِالعُرْفِ وأَعرِض عن الجاهلينَ»، ﴿فبما رحمةٍ من الله لينت لهم...؟ الله عنها لمن سألها عنه، فقالت: كان خلقه القرآن<sup>(٧)</sup>. وذلك نحو قوله تعالى: ﴿خُلِ العَفْقِ وأَمُرْ بِالعُرْفِ وأُعرِض عن الجاهلينَ»، وفيه ما فسَرته به أمَّ المؤمنين عائشة رضي الله عنها لمن سألها عنه، فقالت: كان خلقه القرآن<sup>(٧)</sup>. وذلك نحو قوله تعالى: ﴿خُلِ العَفْقَ وأَمُرْ بِالعُرْفِ وأُعرِض عن الجاهلينَ»، ﴿فبما رحمةٍ من الله لينتَ لهم...؟ المائية، ﴿لقد جاءكم رسولٌ من أنفسِكُم عزيزً عليه ما عَنِتُم<sup>(٨)</sup>...؟

- (١) في (ب): «المنظوم والمنثور».
   (٢) في (ب): «يسطرون به».
   (٣) في (ب): «من آيات الله».
   (٤) في (ب): «فنفى عنه الجنون».
   (٥) في (ب): «في وإن لك لأجرأ»؛ أي: عظيماً كما يفيده التنكير فخير ممنون»؛ أي: مقطوع».
  - (٦) في (ب): «عالياً به».

ነለጓደ.

(٨) في (ب): «ذكر الآية إلى قوله: ﴿رءوف رحيم﴾».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٧) أخرجه مسلم (٧٤٦).

سورة القلم (٥ ـ ٨)

والآيات الحائَّات على كلِّ خُلُقٍ جميل<sup>(١)</sup>، فكان له منها أكملها وأجلها، وهو في كلِّ خصلة منها في الذَّروة العليا، فكان [ﷺ] سهلاً ليناً قريباً من الناس، مجيباً لدعوة مَنْ دعاه، قاضياً لحاجة من استقضاه، جابراً لقلب مَنْ سأله لا يحرمه ولا يردُّه خائباً. وإذا أراد أصحابُهُ منه أمراً؛ وافقهم عليه وتابعهم فيه إذا لم يكن فيه محذورٌ، وإن عَزَمَ على أمرٍ؛ لم يستبدَّ به دونهم، بل يشاورهم ويؤامرهم، وكان يقبلُ من محسنهم، ويعفو عن مسيئهم، ولم يكن يعاشِرُ جليساً إلَّا أتمَّ عشرة وأحسنها، فكان لا يعبسُ في وجهه، ولا يُغْلِظُ عليه في مقاله، ولا يطوي عنه بشره، ولا يمسك عليه فَلَتات لسائِهِ، ولا يؤاخذه بما يصدُرُ منه من جفوةٍ، بلَ

المنافرة الما المنزلة الله في أعلى المنازل [من جميع الوجوه]، وكان أعداؤه ينسبون إليه أنَّه مجنونٌ مفتونٌ؛ قال: ﴿فستُبْصِرُ ويُبْصِرونَ. بأَيْكُم المفتونُ﴾: وقد تبيَّن أنَّه أهدى الناس وأكملهم لنفسه ولغيره، وأنَّ أعداءه أضلُّ الناس وشرُ الناس للناس<sup>(٣)</sup>، وأنَّهم هم الذين فتنوا عبادَ الله وأضلُوهم عن سبيله، وكفى بعلم الله بذلك؛ فإنَّه [هو] المحاسب المجازي.

﴿٧﴾ ﴿إِنَّ ربَّكَ هو أعلمُ بمن ضلَّ عن سبيله وهو أعلم بالمهتدينَ﴾: ولهذا فيه تهديدٌ للضَّالِين، ووعدٌ للمهتدين، وبيانٌ لحكمة الله؛ حيث كان يهدي مَنْ يَصْلُحُ للهداية دون غيره.

﴿فَلَا تُطِيعِ ٱلْمُكَذِبِينَ<sup>(٤)</sup> ۞ وَدُّوا لَوْ نُدْحِنُ فَبُدْهِنُونَ ۞ وَلَا تُطِع كُلَ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ۞ هَتَازِ مَشَلَمَ بِنَمِيمِ ۞ مَنَّاع لِلْغَيْرِ مُعَنَدٍ أَثِيمٍ ۞ عُتُلَ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ۞ أَن كَانَ ذَا مالِ وَبَنِـينَ ۞ إِذَا تُتَلَ عَلَيْهِ مَايَنْنَا قَالَ أَسَلَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ سَتَسِمُ عَلَ ٱلْخُطُو ۞ ﴾.

الذين كذَّبوك الله تعالى لنبيَّه محمد عَقِيم: ﴿فَلا تُطِعِ المكذَّبينَ»: الذين كذَّبوك وعاندوا الحقَّ؛ فإنَّهم ليسوا أهلاً لأن يُطاعوا؛ لأنَّهم لا يأمرون إلَّا بما يوافق أهواءهم، وهم لا يريدون إلَّا الباطل؛ فالمطيع لهم مُقْدِمٌ على ما يضرُّه، وهٰذا عامً في كلِّ مكذَّب وفي كلِّ طاعةٍ ناشئةٍ عن التكذيب، وإن كان السياقُ في شيءً

- (۱) في (ب): «الحاثات على الخلق العظيم». (۲) في (ب): «إلى عشيره».
  - (٣) فني (ب): «أضل الناس للناس».
  - ٤) في (أ) إلى قوله: ﴿سنسمه على الخرطوم﴾، وفي (ب) ذكر الآيات.

خاصٌ، وهو أنَّ المشركين طلبوا من النبيُ ﷺ أن يسكت عن عيب آلهتهم ودينهم ويسكتوا عنه.

سورة القلم (٩ \_ ١٥)

(٩) ولهذا قال: ﴿ودُوا ؟ أي: المشركون، ﴿لو تُذهِنُ ؟ أي: توافقهم على بعض ما هم عليه: إمَّا بالقول، أو بالفعل، أو بالسكوت عما يتعيَّن الكلام فيه ﴿فَيُدَهِنُونَ ﴾، ولكن اصدغ بأمر الله، وأظهرُ دين الإسلام؛ فإنَّ تمام إظهاره نقضُ<sup>(١)</sup> ما يضادُه وعيب ما يناقضه.

﴿ ١٠﴾ ﴿ وَلا تَطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ ؟ أي: كثير الحلف؛ فإنَّه لا يكون كَذَٰلُكَ إَلَّا وَهُو كَذَٰابٌ، وَلا يكون كَذَٰلُكَ إَلَّا وَهُو كَذَابٌ، وَلا يَكُون كَذَّابًا إِلَّا وَهُو ﴿مَهِينَ ؟ أي: خسيس النفس، ناقصُ الهمة، ليس له رغبةً<sup>(٢)</sup> في الخير، بل إرادتُه في شهوات نفسه الخسيسة.

(١١﴾ ﴿همَّازِ﴾؛ أي: كثير العيب للناس والطعن فيهم<sup>(٣)</sup> بالغيبة والاستهزاء وغير ذلك، ﴿مشاء بنميم﴾؛ أي: يمشي بين الناس بالنميمة، وهو نقلُ كلام بعضِ الناس لبعض لقصد الإفسادِ بينهم وإيقاع العداوة والبغضاء.

(١٢) (منّاع للخير): الذي يلزمه القيام به من النفقات الواجبة والكفارات والزّكوات وغير ذلك.
(معتد): على الخلق؛ يظلِمُهم في دمائهم وأموالهم والزّكوات وغير ذلك.
(معتد): على الخلق؛ يظلِمُهم في دمائهم وأموالهم والزّنوب المتعلّقة في حقّ الله [تعالى].

﴿١٣﴾ ﴿عُتُلُ بعد ذٰلك؟؛ أي: غليظ شرس الخلق، قاس، غير منقاد للحقّ. ﴿زنيم؟؛ أي: دعيَّ ليس له أصلٌ ولا مادةٌ ينتج منها الخير، بل أخلاقه أقبح الأخلاق، ولا يرجى منه فلاحٌ. له زِنْمَةٌ؛ أي: علامةٌ في الشرّ يعرف بها.

١٤ في حاصل لهذا أن الله تعالى نهى عن طاعة كل حلاف كذاب خسيس النفس سيرية الخافي في الحق المعامي النفس النفس والمحلق، الحق المعلمية الإعجاب بالنفس، والمتكبر على الحق وعلى الخلق، والاحتقار للناس بالغيبة والنّميمة، والطعن فيهم، وكثرة المعاصي.

١٥﴾ ولهذه الآياتُ وإن كانت نزلتَ في بعض المشركين؛ كالوليد بن المغيرة أو غيره<sup>(٥)</sup>؛ لقوله عنه: (أن كان ذا مال وبنينَ. إذا تُتلى عليه آياتُنا قال أساطيرُ

- (١) في (ب): "بنقض".
   (٢) في (ب): "همّة".
  - (٣) في (ب): «كثير العيب والطعن في الناس».
  - (٤) في (ب): «في ظلمهم في الدماء والأموال والأعراض».
    - (٥) انظر «فتح الباري» (٨/ ٦٦٢).



سورة القلم (٢١ ـ ٢٠)

الأولينَ»؛ أي: لأجل كثرة ماله وولده طغى واستكبر عن الحقِّ ودَفَعه حين جاءه وجعله من جملة أساطير الأولين التي يمكنُ صدقُها وكذبُها؛ فإنَّها عامةٌ في كلِّ من اتَّصف بهٰذا الوصف؛ لأنَّ القرآن نزل لهداية الخلق كلِّهم، ويدخل فيه أول الأمة وآخرهم، وربَّما نزل بعض الآياتِ في سببٍ أو [في] شخص من الأشخاص، لتتَّضح به القاعدةُ العامةُ، ويُعْرَفَ به أمثال الجزئيات الداخلة في القضايا العامَّة.

(١٦) ثم توعَّد تعالى مَنْ جرى منه ما وَصَفَ الله بأن الله سَيَسِمُهُ ﴿على الخرطوم﴾: في العذاب، وليعذبه عذاباً ظاهراً يكون عليه سِمَةً وعلامةً في أشقً الأشياء عليه وهو وجهه.

﴿إِنَّا بَلَوَنَهُمْ كَمَا بَلُوَنَا أَحْمَدَ الْجُنَةِ إِذ<sup>(1)</sup> أَنْسُمُوا لَيَسْمِنُهَا مُصْبِحِينَ وَلَا يَسْتَنْبُونَ ﴿ يَ نَظْفَ عَلَيَهَ طَآيَقٌ مِن رَبِكَ وَهُرَ نَآيَهُونَ ﴿ عَالَمَ مَعَنَى عَلَمَهُمَ عَلَيْهُمُ الْمَسْحِينَ ﴿ أَنَّ الْفَدُوا عَلَى حَرْبُكُو إِن كُمْتُم صَنِعِينَ ﴿ قَاطَلَقُوا وَهُر يَنَخَفَنُونَ ﴿ قَالَ لَا يَدْخُلُنَهَا الْيَرْمَ عَلَيْكُم مِسْحِينَ ﴿ أَن الْفَدُوا عَلَى حَرْبُكُو إِن كُمْتُم صَنِعِينَ ﴾ قَاطَلَقُوا وَهُر يَنَخَفَنُونَ ﴿ أَنَ لَا يَدْخُلُنَهَا الْيَرْمَ عَلَيْكُم مِسْحِينَ ﴾ أَن اللهُ عَلَى حَرْبُكُو إِن كُمْتُم صَنِعِينَ إِنَّا عَالَوْا وَهُر يَنَخَفَنُونَ ﴾ أَن لَا يَدْخُلُنَهَا الْيَرْمَ عَلَيْكُمْ مِسْحِينَ ﴾ وَعَدَوا عَلَى حَرْبُكُو إِن كُمْتُم رَازُوهَا قَالُوا وَهُر يَنَخَفَنُونَ ﴾ مَنْ مَرْمُونَ ﴾ قَالَ أَلْتَمُعُمُ أَنَرَ أَعْلَ لَكُو لَوْلا شَيْحَوْنَ عَلَى حَرْمَ فَلُونَ أَنْ رَازُوهَا قَالُوا إِنَا لَشَالُونَ إِنَا لَمَالُونَ ﴾ عَنْ مَرُومُونَ ﴾ قَالَ أَوْسَطُعُمُ أَنَرَ أَعْلَ لَكُو لَوْلا شَيْحُونَ هَا قَالُوا سُبْحَنَ رَيْتَا إِنَا كُنَا طَلِيوِيتَ ﴾ فَاللَمُونَ إِنَا لَمُ أَلُونَ إِنَّهُ عَلَى مَعْرُونُ ﴾ وَمَنْ اللَّذُلُ الْمُتَعْبُونَ أَنْ فَلَكُمْ أَنَا الْعَلَى أَنْ أَنُونُ أَنْ الْبَعُونَ إِنَا لَعُنَالُهُ مَنْتُولُنَا مَنُولُ اللَّهُ مِنُ اللَّا عَالَهُ أَنْ مَنْ عَرُيْكُونَ أَعْنُمُ مَالُوا مُنْتُعَالُوا مُولُولُ مَنْعَنُونُ أَنْ أَنْ أَنْ مُعْلَى الْمُولَى الْعَالَيْ مُولَى الْعَالَقُ أَنُولُ الْعَنْ أَن إِنَا كُنَا طَلِيونَ إِنَا لَمُنَالُكُنُولُ وَهُونَ إِنَا عَنُونَ أَنْ لَا يَعْطُلُهُ مُنْتُولُ الْعَنْتُ أَنْ الْتَعْتَى إِنَا عَلَى أَعْذَى إِنَا عَلَيْهُمُ عَنْتُهُ مُنْهُ مَالَكُونَ إِنَا الْعَنْتُونَ إِنَا لَا عَنْ أَنْهُ مَالْتُنُهُ عَلَيْ مُ أَنْ الْعَالَ الْعَالَيْنَ الْنَا عَلَيْ مَالَعُهُ أَنْهُ إِنَا مَالْ الْعَانَا عَالَهُ عَالَهُ مَالُولُ اللْعَالُ مَالُوا الْعَنْ الْعَالُ مَالُوا الْعَالُ مُعْنُونُ الْ الْعَامُ مُولَا الْعَانَا عَالَهُ مَالَكُ مَالَكُونُ الْنَا عَالَهُ عَالُهُ مُنْتُولُ مُنَالًا عَالُولُ مَالُولُ مَالُولُ الْعَالُولُ مُ عَلَيُ الْعَالُولُ مَالُولُ مَا عَالُوا مَا مَالَا الْعَنْنُ أَنُهُ الْنُنَا الْعَالُولُ ال

(١٧ ـ ١٨) يقول تعالى: إنًا بَلَوْنا لهوَلاء المكذَّبين بالخير، وأمهلناهم، وأمددناهم بما شئنا من مال وولدٍ وطول عمرٍ ونحو ذٰلك ممًا يوافق أهواءهم، لا لكرامتهم علينا، بل ربَّما يكون استدراجاً لهم من حيثُ لا يعلمون، فاغترارهم بذٰلك نظيرُ اغترار أصحاب الجنَّة الذين هم فيها شركاء، حين أينعت أشجارها، وزهت ثمارها أنها في أيديهم وطوع أمرهم، وأنَّه ليس تَمَ مانغ راها، وزهت مارها أنها في أيديهم وطوع أمرهم، وأنَّه لي يحدُون استدراجاً لهم من حيثُ لا يعلمون، فاغترارهم بذلك نظيرُ اغترار أصحاب الجنَّة الذين هم فيها شركاء، حين أينعت أشجارها، وزهت مارها أنها في أيديهم وطوع أمرهم، وأنَّه ليس تَمَ مانغ مانغ مارها، وزهت مارها وحزموا أنَّها في أيديهم وطوع أمرهم، وأنَّه ليس تَمَ مانغ مانغ مارها، وزهت يمنعهم منها، ولهذا أقسموا وحلفوا من غير استثناء أنَّهم سيصرمونها؛ أي: يجذُونها مصبحين، ولم يَذروا أنَّ الله بالمرصادِ، وأنَّ العذاب سيخلفهم عليها ويبادِرُهم إليها.

وذهبت الأشجار والثمار .

- (1) في (1) طمس. وفي (ب) إلى آخر القصة بعد ذكر الآية (١٩).
  - (۲) فى (ب): «حيث زهت ثمارها، وأينعت أشجارها».

(۲۱) ـ ۲۲) هذا وهم لا يشعرون بهذا الواقع الملم، ولهذا تنادوا فيما بينهم لما أصبحوا؛ يقول بعضهم لبعض: ﴿اغدوا على حرثِكم إن كنتُم صارمين﴾.

FOR سورة القلم (٢١ ـ ٣٢)

٤٢٥ وغَدَوْاً: في هذه الحالة الشنيعة والقسوة وعدم الرحمة ﴿على حردِ قادرينَ؟؛ أي: على إمساكِ ومنعِ لحقَّ الله جازمين بقدرتهم عليها.

٤٦٢ ـ ٢٢﴾ ﴿فلمًا رأوها﴾: على الوصف الذي ذَكَرَ الله كالصريم، ﴿قالوا﴾: من الحيرة والانزعاج، ﴿إِنَّا لضالُونَ﴾؛ أي: تاتهون عنها، لعلَّها غيرها، فلما تحقَّقوها ورجعت إليهم عقولهم؛ قالوا: ﴿بل نحن محرومونَ»: منها، فعرفوا حينئذٍ أنَّه عقوبةً.

﴿٢٨﴾ فَـ﴿قَالَ أوسطُهمَ»؛ أي: أعدلُهم وأحسنُهم طريقةً: ﴿ألم أقل لكم لولا تسبِّحونَ»؛ أي: تنزِّهون الله عما لا يليق به، ومن ذلك ظنُّكم أنَّ قدرتكم مستقلةً، فلولا استثنيتم وقلتُم<sup>(٢)</sup>: إنْ شاء الله، وجعلتم مشيئتكم تابعةً لمشيئتِهِ<sup>(٤)</sup>؛ لما جرى عليكم ما جرى.

﴿٢٩﴾ فَ﴿قَالُوا سَبِحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنًا ظَالَمَينَ﴾؛ أي: استدركوا بعد ذلك، ولكن بعدما وقع العذاب على جنتهم، الذي لا يُرفع، ولكن لعلَّ تسبيحهم لهذا وإقرارهم على أنفسهم بالظُلم ينفعهم في تخفيف الإثم ويكونُ توبةً.

(٣٢ ـ ٣٢) ولهذا ندموا ندامة عظيمة، وأقبل (بعضهم على بعض يتلاومونَ): فيما أجروه وفعلوه، (قالوا يا وَيَلَنا إنا كُنَّا طاغينَ)؛ أي: متجاوزين للحدِّ في حقِّ الله وحقٌ عباده، (عسى ربُّنا أن يُبْدِلَنا خيراً منها إنَّا إلى ربِّنا راغبونَ): فهم رجوا الله أن يبدِّلهم خيراً منها، ووعدوا أن<sup>(٥)</sup> سيرغبون إلى الله ويلحُون عليه في الدُّنيا؛ فإن كانوا كما قالوا؛ فالظاهر أنَّ الله أبدلهم في الدُّنيا

- (١) في (ٻ): «له».
  - (٣) في (ب): «فقلتم».
  - (٥) في (ب): «أنهم»ً.

This file was downloaded from QuranicThought.com

(۲) في (ب): «ولكن بمنع».

(٤) في (ب): «لمشيئة إلله».



سورة القلم (٣٣ ــ ٤١)

1414

خيراً منها؛ لأنَّ من دعا الله صادقاً ورغب إليه ورجاه؛ أعطاه سؤاله.

﴿٣٣﴾ قال تعالى معظماً<sup>(١)</sup> ما وقع: ﴿كَذَٰلَكَ العَذَابُ﴾؛ أي: الدنيويُّ لمن أتى بأسباب العذاب أن يسلبَه الله<sup>(٢)</sup> الشيء الذي طغى به وبغى وآثَرَ الحياةَ الدُّنيا وأن يزيلَه عنه أحوجَ ما يكون إليه، ﴿ولَعذابُ الآخرةِ أكبرُ»: من عذاب الدُّنيا، ﴿لو كانوا يعلمونَ»: فإنَّ مَنْ عَلِمَ ذٰلكَ؛ أوجب له الانزجار عن كلًّ سبب يوجب العقاب ويحرم الثواب<sup>(٣)</sup>.

﴿ إِنَّ لِلْمُنَقِينَ عِندَ رَبِيمْ جَنَّتِ النَّيمِ<sup>(٤)</sup> ۞ أَفَنَجْعَلُ السَّنِدِينَ كَالْتَجْرِيبَنَ ۞ مَا لَكُو كَبَتَ تَعْكُمُونَ ۞ أَمْ لَكُو كِتَبٌ فِيهِ تَدْرُسُونَ ۞ إِنَّ لَكُو فِيهِ لَمَا غَنَبُرُونَ ۞ أَمْ لَكُو أَبْنَتُنُ عَلَيْنَا بَلِينَةً إِلَى يَوْمِ الْفِينَمَةِ إِنَّ لَكُو لَمَا تَتَحَمُّونَ ۞ سَلَهُمْ أَبْهُمُ بِذَلِكَ زَعِيمُ ۞ أَمْ لَمُمْ شُرَّمَة غَلَيْأَنُوا بِشُرَّغَيْتِمْ إِن كَانُوا صَلِيقِينَ ۞ ﴾ .

(٣٤ - ٤١) يخبر تعالى بما أعدَّه للمتَّقين للكُفْرِ والمعاصي، من أنواع النعيم والعيش السليم في جوار أكرم الأكرمين، وأنَّ حكمته تعالى لا تقتضي أن يجعل المتَّقين<sup>(٥)</sup> القانتين لربِّهم، المنقادين لأوامره، المتَّبِعين مراضِيَه، كالمجرمين الذين أوضَعوا في معاصيه والكفر بآياتِه ومعاندة رسلِه ومحاربة أوليائِه، وأنَّ من ظنَّ أنَّه أوضَعوا في معاصيه والكفر بآياتِه ومعاندة رسلِه ومحاربة أوليائِه، وأنَّ من ظنَّ أنَّه وأن المجرمين إذا ادَعوا ذلك؛ فلي معاصيه والكفر بآياتِه ومعاندة رسلِه ومحاربة أوليائِه، وأنَّ من ظنَّ أنَّه وأن المجرمين إذا ادَعوا ذلك؛ فليس لهم مستند، لا كتاب فيه يدرسون ويتلون أنَّهم وأن المجرمين إذا ادَعوا ذلك؛ فليس لهم مستند، لا كتاب فيه يدرسون ويتلون أنَّهم من أهل الجنة، وأنَّ لهم ما طلبوا وتخيَروا، وليس لهم عند الله عهد ويمين بالغة إلى يوم القيامة أنَّ لهم ما يحكمون، وليس لهم شركاء وأعوانُ على إدراك ما من ألموا؛ فإن كان لهم شركاء وأعوانُ على إدراك ما من أول؛ كان لهم شركاء وأعوانُ على إدراك ما من أهل الجنة، وأنَّ لهم ما يحكمون، وليس لهم شركاء وأعوانُ على إدراك ما من أهل الجنة، وأنَّ لهم ما يحكمون، وليس لهم شركاء وأعوانُ على إدراك ما من أول الميامة أنَّ لهم ما يحكمون، وليس لهم شركاء وأعوانُ على إدراك ما من أول؛ فلياتوا بهم إن كانوا صادقين. ومن المعلوم أنَّ جميع ذلك منتف؛ فليس لهم كتاب ولا لهم عهد عند الله في النجاة ولا لهم جميع ذلك منتف؛ فليس لهم كتاب ولا لهم عهد عند الله في النجاة ولا لهم جميع ذلك منتف؛ فليس لهم كتاب ولا لهم عهد عند الله في النجاة ولا لهم جميع ذلك منتف؛ فليس لهم كتاب ولا لهم عهد عند الله في النجاة ولا لهم جميع ذلك منتف؛ فليس لهم شركاء يعينونَهم، فعُلِمَ أنَّ دعواهم باطلة فاسدةً. وقوله: فينهم إينهم إينهم إينهم أكني أما أما يولي أما يتفي؛ أي أنهم الكفيل بهذه الدعوى التي تبَيئَن بطلانها؛ فإنَه لا يمكن أحداً أن يتصبه؛ أي ذكان لهم الكفيل بهذه الدعوى التي تبيئَن بطلانها؛ فإنه لا يمكن أحداً أن يعمرًا أن يتمبه؛ أي ألهم إي أله أله النه أول أله أله أما أله أوله أله أله أله أله ولا يكون زعيماً فيها.

- (١) في (ب): «مبيّناً».
  - (٣) في (ب): «ويحل العقاب».
- ٤) في (1) إلى قوله: ﴿فليأتوا بشركائهم إن كانوا صادقين﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.
  - (٥) في (ٻ): «المسلمين».
  - (٦) في (ب): «بهذه الدعوى الفاسدة؛ فإنه لا يمكن التصدر بها ولا الزعامة فيها».

(٢) فى (ب): «أن يسلب الله العبد».

لَايَوْمَ يَكْشَفُ عَن سَاقٍ <sup>(١)</sup> وَبُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ يَحْشِعَةً أَشْنَرُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً وَقَد كَانُوْا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَلَمْ سَلِيمُونَ ﴿ ﴾ .

144.

سورة القلم (٤٢ ـ ٤٥)

٤٢ - ٤٢ أي: إذا كان يوم القيامة، وانكشف فيه من القلاقل والزلازل والأهوال ما لا يدخُلُ تحت الوهم، وأتى الباري لفصل القضاء بين عباده ومجازاتهم، فكشف عن ساقه الكريمة التي لا يشبهها شيء، ورأى الخلائق من جلال الله وعظمته ما لا يمكن التعبير عنه؛ فحينئذ في يُدْعَوْنَ إلى السجود»: لله، فيسجد المؤمنون الذين كانوا يسجدون لله طوعاً واختياراً، ويذهب الفجّازُ المنافقون لي سجدوا؛ فلا يقدرون على السجود، وتكون ظهورهم كصياصي البقر؛ لا يسجدوا؛ لله، يسجد المؤمنون الذين كانوا يسجدون لله طوعاً واختياراً، ويذهب الفجّازُ المنافقون لي سجدوا؛ فلا يقدرون على السجود» ويناذر في يُدْعَوْنَ إلى السجود» إلى السجود» ويسجد المؤمنون الذين كانوا يسجدون لله طوعاً واختياراً، ويذهب الفجّازُ المنافقون لي سجدوا؛ فلا يقدرون على السجود، وتكون ظهورهم كصياصي البقر؛ لا يستطيعون الانحناء، وهذا الجزاء من جنس عملهم؛ فإنَّهم كانوا يُدْعَوْنَ في الدُنيا ويأبَّون في الدُنيا ويأبَون؛ فلا يقدرون على السجود، وتكون ظهورهم كصياصي البقر؛ لا يستطيعون الانحناء، وهذا الجزاء من جنس عملهم؛ فإنَّهم كانوا يُدْعَوْن في الدُنيا ويأبَون؛ فلا يقدون النون على السجود، وتكون ظهورهم كصياصي البقر؛ لا يستطيعون الانحناء، وهذا الجزاء من جنس عملهم؛ فإنَّهم كانوا يُدْعَوْن في الدُنيا ويأبَون؛ فلا من عليهم في فإنَّ الله قد سَخط عليهم، ويأبَوْن؛ فلا تسأل يومئذ عن حالهم وسوء مآلهم؛ فإنَّ الله قد سَخط عليهم، وحاليهم، ولم تنفعهم الندامة والاعتذار يوم وحقَّت عليهم، ولم تنفعهم الندامة والاعتذار يوم وحقَّت عليهم، ولم تنفعهم الندامة والاعتذار يوم القيامة؛ ففي هذا ما يزعجُ القلوب عن المقام على المعاصي ويوجب التدارك مدة الإمكان.

المَنْدَرْفِ وَمَن ثِكَذِبُ بِهَذَا<sup>(٢)</sup> سُنَسْتَدْرِجُهُم مِنْ حَتِثُ لَا يَسْلَمُونَ (1) وَأُمْلِ لَمُمْ إِنَّ كَذِى مَنِيْنُ (1)
 أَمْ تَسْتَلْهُمْ أَجْرًا فَهُم مِنْ نَحْدَمِ مُنْفَلُونَ (1) أَمْ عِندَهُمُ الْنَبْبُ فَهُمْ يَكْنُبُونَ (2) وَآمَنِ لِحُكْرٍ رَبِّكَ وَلَا
 أَمْ تَسْتَلْهُمْ أَجْرًا فَهُم مِنْ نَعْدَمِ مُنْفَلُونَ (1) أَمْ عِندَهُمُ الْنَبْبُ فَهُمْ يَكْنُبُونَ (2) وَآمَنِ لِحُكْرٍ رَبِكَ وَلَا
 أَمْ تَسْتَلْهُمْ أَجْرًا فَهُم مِنْ نَعْدَمِ مُنْفَلُونَ (1) أَمْ عِندَهُمُ الْنَبْبُ فَهُمْ يَكْنُبُونَ (2) قَامَتِ لِحُكْرٍ رَبِكَ وَلَا
 تَتَعْذَمُونَ الْحُوْتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَتَعْفُومُ اللَّهُ الْنَبْبُ عَمْهُمْ يَكْنُبُونَ (2)
 قَامَتِ لِحُمُونَ اللَّهُ مَعْمَعُهُمْ الْعَبْبُ عَمْمَ يَكْبُونَ (1) قَامَتِ لِحُكْمُ وَمَعْهُمُ الْمَعْهُمُ الْعَنْبُ عَمْهُمْ يَكْنُبُونَ (2) قَامَتِ لِحُكْمُ وَمَعُمُومُ الْمَعْمُ الْعَبْبُ عَمْهُمْ يَكْمُونَ إِنَّا مَعْهُمُ الْعُمُومُ اللَّهُ عَمْمَ الْعَنْبُونَ الْعُمُونَ إِنْ كَمُومُ مَدْمُومٌ اللَّهُ عَمْعَنَامُ الْعَنْبُ مُعْمَ الْحَدُمُ الْحَالَةُ وَهُو مَدْمُعُمُ اللَّهُ عَنْ عَامَةُ مِنْ الْنَعْهُمُ الْعَمْنَهُ أَنْ عَنْدُونَ الْعُمُونَ الْعَمْنَانُهُمُ الْعَجْبُهُ وَقُمُ الْنَعْهُمُ مَنْ الْمُونَ الْقُونَ عَدَمُهُمُ الْعَنْ عَهُمُ الْحُنُونُ الْعَامَةُ الْعَمْرِ الْعُمُونَ الْتَعْتَعْبُ مُنْعُمُونَ الْعَرْبُونُ الْعَنْ الْعَالَيْفَ الْعَنْ الْعَالَةُ عَمْهُ الْعَنْ مُعُمُ الْعَنْبُونُ الْعُمَالَةُ الْعَالَيْ عَلَى الْعَنْ الْعَنْتُ الْعُمْ الْعُنَالِي عَالَى الْعُمُونَ الْتُونَ الْعَالَيْ عَامُ الْعَالَيْتُ عَلَى الْعَنْبُونِ الْعَالَيْ عَامَا الْعَنْعَالَى الْعَالَيْنَ الْعَالَيْنُ الْعُنْهُ الْحُنَانِي مَعْمُولُونَ الْعَالَيْنَ الْعُنَائِينَ الْعُنُولُونَ الْنَالْعَالَى الْعَالُولُ وَالْتَعْتَعْنُهُ الْعَامُ الْعُمُ مَا الْعَامِ الْعَالَى الْعُمُ مَنْ الْعَالَةُ الْعَامِ مَا الْعَالَى الْعَالُ مَالْ لَعُنْ الْعُنَالُولُونُ الْعُنَالْعُنَا الْعُنَامُ الْعُمُ مَا الْعُمُ مَالُولُ الْعُنَا الْعُنَا الْعَامُ مَالُهُ مَا مُ مَالُولُ مَا الْعَالُ الْعُنْ الْعُولُ مَالْعُنَالُ الْعُعْنُ الْعُنَا الْعُنُ الْعُنَا الْعُنْعُ مَا الْعُنَا ا

٤٤ - ٤٤ أي: دعني والمكذبين بالقرآن العظيم؛ فإنَّ عليَّ جزاءهم، ولا تستعجل لهم؛ فسنستدرجُهم ﴿من حيث لا يعلمونَ﴾: فنُمِدُهم بالأموال والأولاد، ونُمِدُهم في الأرزاق والأعمال؛ ليغتروا ويستمرُّوا على ما يضرُهم، وهٰذا<sup>(٢)</sup> من كيد الله لهم. وكيدُ الله لأعدائه متينٌ قويٌّ، يبلغ من ضررهم وعقوبتهم كلُّ<sup>(٤)</sup> مبلغ.

- (1) في (1) إلى قوله: ﴿وهم سالمون﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.
  - (1) في (1) إلى آخر السورة. وفي (ب) ذكر الآيات.

(٣) في (ب): «فإن هذا».

(٤) في (ب): «وعذابهم فوق كلٍّ مبلغ».

سورة القلم (٤٦ ـ ٥٢)

٤٦ ( أم تسألهم أجراً فهم من مَغْرَم مُثْقَلون ) أي: ليس لنفورهم عنك وعدم تصديقهم لك سببٌ يوجب لهم ذٰلك<sup>(١)</sup> وفإنَّك تعلَّمُهم وتدعوهم إلى الله لمحض مصلحتهم من غير أن تطلبهم من أموالهم مغرماً يَثْقُلُ عليهم.

٤٧﴾ ﴿أم عندَهم الغيبُ فهم بكتُبونَ﴾: ما كان عندهم من الغيوب، وقد وجدوا [فيها] أنَّهم على حقٍّ، وأنَّ لهم الثواب عند الله؛ فهٰذا أمرَّ ما كان، وإنَّما كانت حالهم حال معاندِ ظالم.

٤٨ - ٥٠ فلم يبقَ إلَّا الصبر لأذاهم والتحمُّل لما يصدُرُ منهم والاستمرار على دعوتهم، ولهذا قال: ﴿فاصبر لحكم رَبِّكَ﴾؛ أي: لما حكم به شرعاً وقدراً؛ فالحكم القدريُّ يُصْبَرُ على المَوذي منه ولا يُتَلَقَّى بالسخط والجزع، والحكم الشرعيُّ يقابَلُ بالقَبول والتسليم والانقياد [التام] لأمرِهِ. وقوله: ﴿ولا تكُن كصاحبُ الحوتِ﴾: وهو يونس بن متى عليه الصلاة والسلام؛ أي: ولا تشابِهه في الحال التي أوصلَتْه وأوجبت له الانحباس في بطن الحوت، وهو عدم صبره على قومِهِ الصبرَ المطلوب منه وذَهابُه مغاضباً لربِّه، حتى ركب [في] البحر، فاقترع أهل السفينة حين ثقلت بأهلها أيُّهم يلقون؛ لكي تَخِفَّ بهم، فوقعت القرعةُ عليه، فالتقمه الحوتُ وهو مليمٌ. وقوله: ﴿إِذْ نادى وهو مكظومٌ ﴾؛ أي: وهو في بطنها قد كظمت عليه، أو: نادى وهو مغتمٌ مهتمٌ، فقال(٢): لا إله إلا أنت سبحانك إنَّى كنت من الظالمين، فاستجاب الله له، وقَذَفَتْه الحوتُ من بطنها بالعراء وهو سقيمٌ، وأنبت الله عليه شجرةً من يقطين، ولهٰذا قال هنا: ﴿لولا أن تدارَكَه نعمةٌ من ربُّه لَنُبِذَ بِالعراءَ﴾؛ أي: لَطُرِحَ في العراء، وهي الأرض الخالية، ﴿وهو مذمومٌ ﴾: ولَكُنَّ الله تغمَّده برحمتهُ، فَنُبِّذَ وهـو مـمـدُوخ، وصـارت حـالُه أحسنَ من حاله الأولى، ولهذا قال: ﴿فاجتباه ربُّه ﴾؛ أي: اخْتَاره واصطفاه ونقًّاه من كلِّ كدرٍ، فنجعله من الصالحين؟؛ أي: الذين صَلَحَتْ أعمالهم وأقوالهم ونيَّاتهم وأحوالهم. • ٥١ \_ ٥٢ ﴾ فامتثل نبيُّنا محمدٌ ﷺ أمر الله (٢٠)، فصبر لحكم ربُّه صبراً لا يدركه [فيه] أحدٌ من العالمين، فجعل الله له العاقبة، والعاقبةُ للمتقين، ولم يبلغ<sup>(٤)</sup> أعداؤه فيه إلَّا ما يسوؤهم، حتى إنَّهم حرصوا على أن يُزْلِقوه ﴿بأبصارهم﴾؛ أي: يصيبوه

- (١) في (ب): «وعدم تصديقهم لما جئت به سبب يوجب لهم ذلك».
  - (٢) في (ب): «بأن قال».
  - (٤) في (ب): «ولم يدرك».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٣) فى (ب): «أمر رَبّه».

1888

بأعينهم من حسدهم وحنقهم وغيظهم. لهذا منتهى ما قدروا عليه من الأذى الفعليّ، والله حافظه وناصِرُه. وأمّا الأذى القوليَّ؛ فيقولون فيه أقوالاً بحسب ما توحي إليهم قلوبهم، فيقولون تارةً: مجنونٌ! وتارةً: شاعرٌ! وتارة: ساحرٌ!<sup>(١)</sup> قال تعالى: ﴿وما هو إلا ذكرٌ للعالمين﴾؛ أي: وما لهذا القرآن العظيم<sup>(٢)</sup> والذّكر الحكيم إلَّا ذكرٌ للعالمين، يتذكّرون به مصالح دينهم ودنياهم. والحمد لله<sup>(٣)</sup>.

سورة الحاقة (١ ـ ٤)

تفسير سورة الحاقة

**وهي مکية** نِنْسُـَّهِ الْكَنِْبِ الْتَ<del>تَمَ</del>ْسَـْ

﴿ ٱلْمَاقَةُ ۞ مَا ٱلْمَاقَةُ ۞ وَمَا آذَرَكَ مَا ٱلْمَاقَةُ ۞ <sup>(٤)</sup>كَذَبَتَ تَمُودُ وَعَادُ بِالقَارِعَةِ ۞ قَانَا مَمُودُ فَأَمَلِكُوا بِالطَّانِيَةِ ۞ وَأَمَّا حَادٌ فَأَمْلِكُوا بِرِيج مَسَرْصَرٍ عَانِيَةٍ ۞ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَبَالِ وَثَمَنِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى ٱلْقَوْمَ فِيهَا مَتَرْعَن كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ خَلْلٍ خَاوِيَةِ ۞ فَهَل تَرَى لَهُم قِنْ بَقِيكُمْ ۞ .

٤ - ٣ الحاقَة : من أسماء يوم القيامة ؛ لأنّها تحقّ وتنزل بالخلق وتظهر في في في الله الله وتظهر في الله المور ومخبآت الصدور ؛ فعظّم تعالى شأنها وفخمه بما كرّره من قوله : (الحاقَة ما الحاقَة ) ؛ فإنّ لها شأناً عظيماً وهولاً جسيماً (٥) .

«ومن عظمتها أن الله أهلك الأمم المكذبة بها بالعذاب العاجل». (29) ثم ذكر نموذجاً من أحوالها الموجودة في الدُّنيا المشاهدة فيها، وهو ما<sup>(1)</sup> أحلَّه من العقوبات البليغة بالأمم<sup>(v)</sup> العاتية، فقال: ﴿كذَّبتْ ثمودُ﴾: وهم القبيلةُ المشهورةُ سكان الحِجر الذين أرسل الله إليهم رسوله صالحاً عليه السلام؛ ينهاهم عمَّا هم عليه من الشَّرك ويأمرهم بالتوحيد، فردُوا دعوته، وكذَّبوه، وكذَّبوا ما

- (۱) في (ب): «تارة ساحر! وثارة شاعر».
  (۲) في (ب): «القرآن الكريم».
  - (٣) في (ب): «تم تفسير سورة نَ. والحمد لله رب العالمين».
  - (٤) في (أ) إلى قوله: ﴿فهل ترى لهم من باقية﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.
- (٥) زيادة: في هامش (ب): لم يشر المؤلف إلى مكانها. ولعل مكانها المناسب في هذا الموضع.
  - (1) في (ب): «مما أحله».
     (٧) في (ب): «في الأمم».



سورة الحاقة (٥ ـ ١٠)

أخبر<sup>(۱)</sup> به من يوم القيامةِ، وهي القارعة التي تقرع الخَلْقَ بأهوالها، وكذلك عاد الأولى سكان حضرموت حين بَعَثَ اللَّه إليهم رسوله هوداً عليه الصلاة والسلام، يدعوهم إلى عبادة الله وحده، فكذَّبوه، وأنكروا ما أخبر به من البعث، فأهلك اللَّه الطائفتين بالهلاك العاجل<sup>(۲)</sup>.

٤٥ ﴿ فَأَمَّا تُمُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيةَ ﴾: وهي الصيحة العظيمة الفظيعة، التي قطَّعتْ<sup>(٢)</sup> قلوبهم وزهقتْ لها أرواحهم، فأصبحوا موتى لا يُرى إلَّا مساكِنُهم وجُنَنُهم.

﴿ وَأَمَّا عادٌ فَأُهْلِكُوا بَرِيح صَرَصُرَكَ ؟ أي: قَوَيَّةٍ شَدَيدةِ الهبوب لها صَوتٌ أَبِلغ من صوت الرعد القاصف. ﴿ عاتِيةٍ ﴾ ؟ أي: عتت على خزَّانها على قول كثير من المفسِرين، أو عتت على عادٍ، وزادت على الحدِّ كما هو الصحيح.

﴿٧﴾ ﴿سخَرَها عليهم سبعَ ليال وثمانية أيَّام حسوماً﴾؛ أي: نحساً وشرًا فظيعاً عليهم فدمَّرتهم وأهلكتهم؛ ﴿فترى القومَ فيها صَرْعى﴾؛ أي: هَلكى موتى، ﴿كَأَنَّهم أعجازُ نخلِ خاويةٍ﴾؛ أي: كأنهم جذوعُ النخل التي قد قُطُّعت رؤوسها الخاوية الساقط بعضها على بعض.

♦٨﴾ ﴿فهل ترى لهم من باقيةٍ؟ : ولهذا استفهامٌ بمعنى النفي المتقرِّر .

﴿وَبَهَةَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَمُ وَالْمُتَؤْفِكُتُ بِالْخَاطِنَةِ ۞<sup>(٤)</sup>فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّيمَ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَهُ رَابِيَّةً ۞ إِنَّا لَمَا طَنَا ٱلْمَاءُ حَمَلَنَكُرُ فِي لَلْبَارِيَةِ ۞ لِنَجْعَلَهَا لَكُوْ نَذْكِرَةَ وَتَبِيَهَآ أَذُنَّ وَنِعِيَّةً ۞ ﴾

٩ \_ ١٠ أي: وكذلك غير هاتين الأمَّتين الطاغيتين عاد وثمود جاء غيرهم من الطُّغاة العتاة؛ كفرعون مصر الذي أرسل الله إليه عبده ورسوله موسى بن عمران عليه الصلاة والسلام، وأراهم من الآيات البيِّنات ما تيقَّنوا بها الحقَّ، ولكن جحدوا وكفروا ظلماً وعلوًا، وجاء من قبله من المكذَّبين ﴿والمؤتفكات﴾؛ أي: قرى قوم لوطٍ؛ الجميع جاؤوا ﴿بالخاطئة﴾؛ أي: بالفعلة الطاغية، وهو الكفر والتكذيب والـظُّلم والمعاندة وما انضمً إلى ذَلك من أنواع المعاصي<sup>(٥)</sup> والفسوق، ﴿فعصَوْا

- (۱) في (ب): «أخبرهم به».
  (۲) في (ب): «المعجل».
  - (٣) في (ب): «انصدعت منها قلوبهم».
  - ٤) في (1): إلى قوله: ﴿أَذَنَّ وَاعِيةَ﴾، وفي (ب) ذكر الآيات.
    - هي (ب): «الفواحش».

1445

رسولَ ربِّهم»: ولهذا اسم جنس؛ أي: كلُّ من لهؤلاء كذَّبوا الرسول الذي أرسله الله إليهم<sup>(١)</sup>؛ فأخذ اللهُ الجميع ﴿أَخذَةَ رابِيةَ﴾؛ أي: زائدة على الحدُّ والمقدار الذي يحصُلُ به هلاكهم.

FOR سورة الحاقة (11 - 11)

(١١ - ١٢) ومن جملة لهؤلاء<sup>(٢)</sup> قوم نوح؛ أغرقهم الله في اليم حين طعى الماء على وجه الأرض<sup>(٣)</sup> وعلا على مواضعها الرفيعة، وامتنَّ الله على الخلق الموجودين بعدَهم أن<sup>(٤)</sup> حملهم في الجارية»، وهي السفينة؛ في أصلاب آبائهم وأمهاتهم، الذين نجَّاهم الله؛ فاحمدوا الله واشكروا الذي نجَاكم حين أهلك الطاغين، واعتبروا بآياته الله؛ فاحمدوا الله واشكروا الذي نجَاكم حين أهلك الطاغين، واعتبروا بآياتهم الله؛ فاحمدوا الله واشكروا الذي نجَاكم حين أهلك الطاغين، واعتبروا بآياتهم الموجودين بعدَهم أن<sup>(٤)</sup> حملهم في الجارية»، وهي السفينة؛ في أصلاب آبائهم وأمهاتهم، الذين نجَّاهم الله؛ فاحمدوا الله واشكروا الذي نجَاكم حين أهلك الطاغين، واعتبروا بآياته الدائة على توحيده، ولهذا قال: في نجَاكم حين أهلك الجارية، والمراد جنسها [لكم] فتذكرة»: تذكركم أول سفينة صنعت وما قصَّتها، وكيف نجًى الله عليها من آمن به واتَبع رسوله وأهلك أهل الأرض كلَهم؛ فإنَّ وكيف نجًى الله عليها من آمن به واتَبع رسوله وأهلك أهل الأرض كلَهم، فإن جنس الشيء مذكر بأصله. وقوله: فوتعيها أذن واعية»؛ أي: يعقلها<sup>(٥)</sup> أولو جنس الشيء مذكر بأصله. وقوله: فوتعيها أذن واعية»؛ أي: يعقلها<sup>(٥)</sup> أولو جنس الشيء مذكر بأصله. وقوله: في يعم الذ واعية»؛ أي الألباب، ويعرفون المقصود منها ووجه الآية بها. وهذا بخلاف أهل الإعراض على عنها وأمل البلادة وعدم الفطنة؛ فإنَّهم ليس لهم انتفاع بآيات الله؛ لعدم وعيهم والغمة وألها الله وتفكرهم بآياته<sup>(٦)</sup>.

﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفَخَةٌ وَنِعِدَةٌ <sup>(٧)</sup> ۞ وَمُحِلَتِ الْأَرْضُ وَلَغِبَالُ فَدْكُنَا ذَكَة وَحِدَةً ۞ فَيُوَمَعِدِ وَقَعَتِ الْوَافِعَةُ ۞ وَانشَقَّتِ السَّمَلَةُ فَعِى يَوْمِدٍ وَاهِيَةٌ ۞ وَالْمَلُكُ عَلَى أَرْبَآبِهاً وَيَحِلُ عَرْضَ دَيِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمِهِدٍ نَمَنِينَةٌ ۞ يَوْمَهِدٍ تُعْرَضُونَ لَا يَخْفَى مِنكُرٌ خَافِيَةٌ ۞ ﴾.

(١٦ - ١٨) لمًا ذكر تعالى ما فعله بالمكذّبين لرسله، وكيف جازاهم وعجّل لهم العقوبة في الدُنيا، وأنَّ الله نجَى الرسل وأتباعهم؛ كان لهذا مقدّمة للجزاء (^) الأخرويُ وتوفية الأعمال كاملة يوم القيامة، فذكر الأمور الهائلة التي تقع أمام يوم القيامة، وذكر وأنَّ الله نجَى الرسل وأتباعهم؛ كان لما مدًا مقدّمة للجزاء (^) الأخرويُ وتوفية الأعمال كاملة يوم القيامة، وذكر الأمور الهائلة التي تقع أمام يوم القيامة، وأنَّ الله نجَى الرسل وأتباعهم؛ كان لما التي تقع أمام يوم الفيامة، وأنَّ الله نجَى الرسل وأمور الهائلة التي تقع أمام يوم الفيامة، وأنَّ أوَّل ذلك أنَّه ينفخ إسرافيل (وفي الصور) و إذ الما ما يوم نفخة واحدة؛ فتخرج الأرواح، فتدخل كلُّ روح في جسدها؛ فإذا الناس قيام لربً

- في (ب): «إليه».
   في (ب): «أولئك».
  - (٣) في (ب): «طغي في الأرض».
    - (°) في (ب): «تعقلها».
- (۲) في ( أ ): إلى قوله: ﴿لا تخفى منكم خافية﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.
  - (٨) في (ب): «مقدمة لذكر الجزاء».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٤) في (ب): «أن إلله».

(٢) في (ب): «وفكرهم بآيات الله».

سورة الحاقة (١٩ ـ ٢٠) 💿

العالمين، ﴿وحُمِلَتِ الأرضُ والجبالُ فدُكَّنا دكةَ واحدةَه؛ أي: فتَّتت الجبال، واضمحلَّت وخلطت بالأرض، ونُسِفَتْ عليها<sup>(١)</sup>، فكان الجميع قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً. لهذا ما يُصنع بالأرض وما عليها، وأمَّا ما يُصنع بالسماء؛ فإنَّها تضطرب وتمور وتشقَّق<sup>(٢)</sup> ويتغيَّر لونُها، وتهي بعد تلك الصلابة والقوة العظيمة، وما ذاك إلا لأمر عظيم أزعجها وكرب جسيم هائل أوهاها وأضعفها، والملكَكُه؛ أي: الملائكة الكرام (على أرجائِها)؛ أي: على جوانب السماء وأركانها، خاضعين لربُّهم، مستكينين لعظمته، ويحمِلُ عرش ربُّك فوقَهم يومئذ مانية في غاية القوة، إذا أتى للفصل بين العباد والقضاء بينهم بعدله عائية في أملاكَ في غاية القوة، إذا أتى للفصل بين العباد والقضاء بينهم بعدله عائية في: أملاكَ في غاية القوة، إذا أتى للفصل بين العباد والقضاء بينهم بعدله عائية في أملاكَ في غاية القوة، إذا أتى للفصل بين العباد والقضاء بينهم بعدله عائية في أملاكَ في غاية القوة، إذا أتى للفصل بين العباد والقضاء بينهم بعدله عائية ألك بن من أجسادكم ودواتكم<sup>(٢)</sup>، ولا من أعمالكم وصفاتكم؛ فإنَّ الله تعالى عالمُ الغيب والشهادة، ويحشُرُ العباد حفاةَ عراةَ غُرلاً في أرض مستويةٍ يسمِعُهم الدًاعي ويَنفُذُهم البصرُ، فحينئذِ يجازيهم بما عملوا، ولهذا ذَكَرَ كيفيةَ الجزاءِ، وقال:

﴿ فَأَمَّنَا مَنْ أُونِي كِنَبَعُ بِيَمِينِهِ <sup>(١)</sup> فَبَقُولُ هَادُمُ انْرَمُوا كِنَبِيَة ۞ إِنِّى طَنَتُ أَنِّى مُلَتِي حِسَابِيَة ۞ فَهُوَ فِي عِينَةِ نَاسِيَةِ ۞ فِي جَسَمَةٍ عَالِيَتُو ۞ قُطُوفُهَا دَانِيَّةٌ ۞ كُلُوا وَٱشْرَبُوا هَنِيَّنَا بِمَا أَسْلَنْتُدُ فِي ٱلْأَبَّهِ لَلَالِيَةِ ۞ ﴾.

(١٩ ـ ٢٠) ولهؤلاء هم أهل السعادة؛ يُعْطَوْن كُتُبهم التي فيها أعمالهم الصالحة بأيمانهم تمييزاً لهم وتنويهاً بشأنهم ورفعاً لمقدارهم، ويقول أحدُهم عند ذلك من الفرح والسرور ومحبَّة أن يطَّلع الخلق على ما منَّ الله عليه به من الكرامة: ﴿هاؤمُ الفرح والسرور ومحبَّة أن يطلع الخلق على ما منَّ الله عليه به من الكرامة: ﴿هاؤمُ الفرح والسرور ومحبَّة أن يطلع الخلق على ما منَّ الله عليه به من الكرامة: ﴿هاؤمُ الفرح والسرور ومحبَّة أن يطلح الخلق على ما منَّ الله عليه به من الكرامة: ﴿هاؤمُ الفرح والسرور ومحبَّة أن يطلع الخلق على ما منَّ الله عليه به من الكرامة: وهاؤمُ الفرح والسرور ومحبَّة أن يطلح الخلق على ما منَّ الله عليه به من الكرامة: وهاؤمُ الفرح والسرور ومحبَّة أن يطلح الخلق على ما منَّ الله عليه به من الكرامات وأنواع الكرامات ومعفرة الذُنوب وستر العيوب، والذي أوصلني إلى هذه الحال ما منَّ الله به علي علي ما منَّ الله به من الأيفية إلى هذه الحال ما منَّ الله به علي ما منَ الله به من الإيمان بالبعث والحساب والاستعداد له بالممكن من العمل، ولهذا عليًان : ﴿إِنَّ ظننتُ أنِّي ملاقٍ حسابِيَه ﴾؛ أي: ملاقٍ حسابِيَه ﴾؛ أي: أنه ما يعنوب أن والذي أوصلني إلى أنه الحال ما منَّ الله به ومغفرة الذُنوب وستر العيوب، والذي أوصلني إلى أنه الحال ما منَّ الله به عليًان من الإيمان بالبعث والحساب والاستعداد له بالممكن من العمل، ولهذا والها: ﴿إِنِّي ظننتُ أنِّي ملاقٍ حسابِيَه ﴾؛ أي: أيقنتُ؛ فالظنُّ هنا بمعنى اليقين.

- (1) في (ب): «ونسفت على الأرض».
   (٢) في (ب): "وتتشقَّق».
  - (٣) في (ب): «لا من أجسامكم وأجسادكم».
- (٤) فى (أ): إلى قوله: (بما أسلفتم في الأيام الخالية). وفي (ب): ذكر الآيات.
  - (٥) في (ب): «عليَّ به».

(٢١ - ٢٤) ﴿فهو في عيشة راضيةٍ ؛ أي: جامعة لما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين وقد رضوها ولم يختاروا عليها غيرها، ﴿في جنةٍ ﴾: عالية المنازل والقصور عالية المحل، ﴿قطوفُها دانيةٌ ﴾؛ أي: ثمرها وجناها من أنواع الفواكه قريبة سهلة التناول على أهلها، ينالها أهلُها قياماً وقعوداً ومتَّكنين، ويقال لهم إكراماً: ﴿كلوا واشربوا ﴾؛ أي: من كلَّ طعام لذيذٍ وشراب شهيً، ﴿هنيناً ﴾؛ أي: تامًا كاملاً من غير مكدِّرٍ ولا منغُص. وذلك الجزاء حصلَ لكم ﴿بما أسلفْتُم في الأيَّام المحالية ﴾: من الأعمال الصالحة - وترك الأعمال السيَّئة - من صلاةٍ وصيام وصدقةٍ وحجً ومادَّةً لنعيمها وأصلاً لسعادتها.

FOR-سورة الحاقة (۲۱ ل ۲۹)

﴿وَأَمَّا مَنْ أُونَ كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ فَقُوْلُ يَلَبَنَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيَهُ<sup>(()</sup> ۞ وَلَرَ أَدر مَا حِسَايِة ۞ يَلَيَّهَا كَانَتِ الْقَاصِيَة ۞ مَا أَغْنَى عَنِي مَالِهُ ۞ هَلَكَ عَنِي سُلطَنِيَة ۞ خُذُوهُ فَنْلُوهُ ۞ لَزَ الْمَتَحِيمَ سَلُوهُ ۞ تُذَ فِ سِلَسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَآسَلُكُوهُ ۞ إِنَّهُ كَانَ لَا يَؤْدِنُ إِلَنَهِ الْمَطِيدِ عَلَ طَمَامِ الْسِتَكِينِ ۞ فَلَتَسَ لَهُ الْبَوْمَ هَنْهَا حَمِيمٌ فَا مَنْ وَلَا يَحْفُنُ

(٢٩ - ٢٩) له ولاء هم أهل الشقاء؛ يعطَون كتبهم المشتملة على أعمالهم السيئة<sup>(٢)</sup> بشمالهم؛ تمييزاً لهم وخزياً وعاراً وفضيحة، فيقول أحدُهم من الهم والغم والغم والحر<sup>(٣)</sup>: (إيا ليتني لم أوتَ كتابِيَهُ»؛ لأنَّه يبشر بدخول النار والخسارة الأبديَّة، والحزام أدر ما حسابِيَهُ»؛ أي: ليتني كنت نسياً منسيًا ولم أبْعَتْ وأحاسب، ولهذا قال: (إيا ليتنها كانتِ القاضيةَ»؛ أي: يا ليت موتتي هي الموتة التي لا بَعْتَ بعدها.

ثم التفت إلى ماله وسلطانه؛ فإذا هو وبالٌ عليه لم يقدِّم منه لآخرته ولا ينفعه لو افتدى به من العذاب شيئاً<sup>(٤)</sup>، فيقول: ﴿ما أغنى عنِّي مالِيَهَ﴾؛ أي: ما نفعني لا في الدُّنيا ـ لم أقدِّم منه شيئاً ـ ولا في الآخرة؛ قد ذهب وقت نفعه، ﴿هلك عني

- (١) في (أ): إلى قوله: ﴿لا يأكله إلا الخاطئون﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.
  - (٢) في (ب): «يعطون كتب أعمالهم السينة». (٣) في (ب): «والخزي».
     (٤) في (ب): «ولم ينفعه في الافتداء من عذاب الله».

سورة الحاقة (٣٠ ـ ٣٧)

سُلطانِيَهَ»؛ أي: ذهب واضمحلَّ، فلم تنفع الجنود ولا الكثرة ولا العَدَدُ ولا العُدَدُ<sup>(1)</sup> ولا الجاه العريض، بل ذهب ذلك كله أدراج الرياح، وفاتت بسببه المتاجر والأرباح، وحضرت بدله الهموم والغموم والأتراح.

٩٠ - ٣٧ فحينئذ يؤمر بعذابه، فيقال للزّبانية الغلاظ الشداد: فغُلُوه﴾؛ أي: اجعلوا في عنقه غلًا يخنقه، ﴿ثم الجَحيم صَلُّوه﴾؛ أي: قلُّبوه على ِ جمرها ولهبها، ﴿ثم في سلسلةٍ ذَرْعُها سبعون ذراعاً ﴾: من سلاسل الجحيم في غاية الحرارة، ﴿فاسْلُكوه؟؛ أي: انظموه فيها بأن تدخل في دبره وتخرج من فمه ويعلَّق فيها فلا يزال يعذَّب هٰذا العذاب الفظيع؛ فبنس العذاب والعقاب، وواحسرة له من التوبيخ والعتاب؛ فإنَّ السبب الذي أوصَّله إلى لهذا المحلِّ ﴿إِنَّه كَانَ لَا يَؤْمَنَ بالله العظيم) : بأن كان كافراً بربِّه معانداً لرسله رادًا ما جاؤوا به من الحقِّ، ﴿ولا يحضُّ على طعام المسكين؟؛ أي: ليس في قلبه رحمة يرحم بها الفقراء والمساكين؛ فلا يطعمهم من ماله ولا يحضُّ غيره على إطعامهم؛ لعدم الوازع في قلبه، وذٰلك لأنَّ مدار السعادة ومادَّتها أمران: الإخلاص لله الذَّي أصله الإيمان بالله، والإحسان إلى الخلق بجميع وجوه الإحسان، الذي من أعظمها دفع ضرورة المحتاجين بإطعامهم ما يتقوَّتون به، ولهؤلاء لا إخلاص ولا إحسان؛ فلذلك استحقُّوا ما استحقُّوا. ﴿فليس له اليومَ ها هنا﴾؛ أي: يوم القيامة ﴿حميمً﴾؛ أي: قريب أو صديق يشفع له لينجو من عذاب الله أو يفوز بثوابه (٢). ﴿ولا تنفعُ الشفاعة عندَه إلَّا لمن أذن له؟، ﴿ما للظالمين من حميم ولا شفيع يُطاع؟. وليسَ له ﴿طعامُ إِلَّا من غِسْلينَ﴾: وهو صديدُ أهل النار، أَلَذي هو فَي غَاية الحرارة والمرارة ونتن الريح وقبح الطعم<sup>(٣)</sup>، لا يأكل هٰذا الطعامَ الذَّميم ﴿إِلَّا الخاطنونَ﴾، الذين أخطؤوا الصراط المستقيم، وسلكوا كلَّ طريق يـوصِلُهم إلى الجحيم؟؟ ؛ فلذلك استحقُّوا العذاب الأليم.

﴿فَلَآ أَقْدِمُ بِمَا نُبْصِرُونَ<sup>(٥)</sup>۞ وَمَا لَا نُبْصِرُونَ ۞ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولُو كَرِيمِ ۞ وَمَا هُوَ بِقَوْل

- (۱) في (ب): «فلم تنفع الجنود الكثيرة ولا العُدَدُ الخطيرة».
  - (٢) في (ب): ابثواب الله".
- (٣) في (ب): ففي غاية الحرارة ونتن الريح وقبح الطعم ومرارته.
  - (٤) في (ب): «وسلكوا سبل الجحيم».
- هي (أ): إلى آخر السورة. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

1444

شَاعِرُ قَلِيلًا مَا نُوْمِنُونَ ٥ وَلَا مِقَوْلِ كَاهِنْ قَلِيلًا مَّا نَنْكَرُونَ ٢ نَنْزِيلٌ مِن رَبِ ٱلْمَلَمِينَ ٢ وَلَوَ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَامِيلِ ٥ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْبَمِينِ ٥ ثُمَّ لَقَطَمَنَا مِنْهُ أَلُوَنِينَ ٢ هُوَ فَمَا مِنكُر مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَجِزِينَ ٥ وَإِنَّهُ لَنَذَكِرُهُ لِلَسْتَقِينَ ٥ وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُر مُكَذِبِينَ ٥ وَإِنَّهُ لَحَسَرُهُ عَلَى آلكَفِينَ ٢ وَإِنَّهُ لَحَسَرُهُ عَلَى الْعَلَينِ ٥ وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُم مُكَذِبِينَ ٢

FOR سورة الحاقة (٣٨ ــ ٤٨)

(٣٨ - ٤٢ ﴾ أقسم تعالى بما يُبْصِرُ الخلقُ من جميع الأشياء وما لا يبصِرونه، فدخل في ذلك كلُّ الخلق، بل دخل<sup>(١)</sup> في ذلك نفسُه المقدَّسة، على صدق الرسول بما جاء به من هذا القرآن الكريم، وأنَّ الرسول الكريم بلَّغه عن الله تعالى، ونزَّه اللَّه رسولَه عمَّا رماه به أعداؤه من أنَّه شاعرُ أو ساحرٌ، وأنَّ الذي حملهم على ذلك عدم إيمانهم وتذكرهم؛ فلو آمنوا وتذكَّروا ما ينفعهم ويضرُّهم، ومن ذلك أن ينظروا في حال محمد يَشَرَّ ويرمُقوا أوصافه وأخلاقه ليروا أمراً مثل الشمس يدلُّهم على أنَّه رسول الله حقًّا وأن ما جاء به (تنزيلُ من ربِّ العالمين )، لا يَليقُ أن يكون قولاً للبشر، بل هو كلامٌ دالٌ على عظمة من تكلَّم به وجلالة أوصافه وكمال تربيته للخلق<sup>(٢)</sup> وعلوُه فوق عباده. وأيضاً؛ فإنَّ هٰذا ظن منهم بما لا يليق باللَه وحكمته.

٤٤ - ٤٤ فإنه (لو تقوّل) : عليه وافترى (معض الأقاويل) : الكاذبة، (لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتينَ) : وهو عرقٌ متصلٌ بالقلب إذا انقطع هلك<sup>(٣)</sup> منه الإنسان؛ فلو قدَّر أنَّ الرسول - حاشا وكلا - تقوَّل على الله؛ لعاجَلَه بالعقوبة وأخذَه أخذَ عزيز مقتدرٍ؛ لأنَّه حكيمٌ قديرٌ على كلَّ شيء<sup>(٤)</sup> ؛ فحكمته تقتضي أن لا يُمْهِلَ الكاذب عليه الذي يزعم أنَّ الله أباح له دماء مَنْ خالفه وأموالهم، وأنَّه هو وأتباعه لهم النجاة، ومَنْ خالفَه؛ فله الهلاكُ. فإذا كان الله قد أيَّد رسوله بالمعجزات، ورهن على صدق ما جاء به بالآيات البيَّنات، ونصره على أعدائه، ومكَّنه من نواصيهم ؛ فهو أكبر شهادة منه على رسالته . وقوله : (فما منكم من أحدٍ عنه حاجزينَ ؟ أي: لو أهلكه؛ ما امتنعَ هو بنفسه ولا قَدَرَ أحدُ أن يمنعه من عذاب الله .

٤٨﴾ ﴿ إِنَّه ﴾؛ أي: القرآن الكريم، ﴿لتذكرةُ للمتَّقين ﴾: يتذكَّرون به مصالح دينهم ودنياهم، فيعرفونها ويعملون عليها، يذكِّرهم العقائد الدينيَّة والأخلاق المرضيَّة

- (١) في (ب): «بل يدخل».
   (٢) في (ب): «لعباده».
  - (٣) في (ب): «مات».
  - (٤) في (ب): «لأنه حكيم. على كلُّ شيء قدير».



سورة الحاقة (٤٩ ـ ٥٢) ـ سورة المعارج

والأحكام الشرعيَّة، فيكونون من العلماء الربانيِّين، والعباد العارفين، والأئمَّة المهديِّين. ﴿٤٩﴾ ﴿وإنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ منكم مكذِّبينَ﴾: به، ولهذا فيه تهديدٌ ووعيدٌ للمكذِّبين، وأنَّه<sup>(١)</sup> سيعاقِبُهم على تكذيبهم بالعقوبة البليغة.

﴿٥٠﴾ ﴿وإنَّه لمحسرةٌ على الكافرين؟: فإنَّهم لما كفروا به ورأوا ما وَعَدَهم به؟ تحسَّروا إذ لم يهتدوا به ولم ينقادوا لأمره، ففاتهم الثواب، وحصلوا على أَسْدً العذاب، وتقطَّعت بهم الأسباب.

﴿ ٥٩ ﴿ وإنَّه لحقُّ اليقين؟ ؛ أي: أعلى مراتب العلم؛ فإنَّ أعلى مراتب العلم اليقين، وهو العلم الثابت الذي لا يتزلزل ولا يزول. واليقين مراتبه ثلاثة، كلُّ واحدة أعلى مما قبلها: أولُها علم اليقين، وهو العلمُ المستفاد من الخبر. ثم عينُ اليقين، وهو العلم المدرَك بحاسة البصر. ثم حقُّ اليقين، وهو العلم المدرَك بحاسَّة الذوق والمباشرة. وهذا القرآن بهذا الوصف؛ فإنَّ ما فيه من العلوم المؤيَّدة بالبراهين القطعيَّة وما فيه من الحقائق والمعارف الإيمانيَّة يحصُلُ به لمن ذاقه حقُّ اليقين.

﴿٥٢﴾ ﴿فسبِّح باسم ربِّك العظيم؟؛ أي: نزِّههُ عما لا يَليق بجلاله، وقدِّسه بذِكْر أوصاف جلاله وجماله وكماله.

﴿سَأَلَ سَآئِلُ بِمَدَابٍ وَاقِيمٍ ۞ لِلْكَفِرِينَ لَبْسَ لَمُ دَافِعٌ ۞ مِّنَ اللَّهِ ذِى الْمَعَـابِج ۞ تَعْنُجُ ٱلْمَلَتِهِكَهُ وَالْزُوحُ إِلَتِهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُمُ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةِ ۞ فَأَسْبِرْ صَبْرًا جَمِيلًا ۞ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بِمِيدًا ۞ وَنَرَبُهُ فَرِيبًا ۞ ﴾.

- (۱) في (ب): "فإنه».
- (٢) فى (ب): «والحمد لله أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً على كماله وإفضاله وعدله».

سورة المعارج (١ \_ ٤)

٤ - ٤ يقول تعالى مبيناً لجهل المعاندين واستعجالهم لعذاب الله استهزاءً وتعنُّتاً وتعجيزاً: ﴿سأل سائلُ﴾ أي: دعا داع واستفتح مستفتح، ﴿بِعذابٍ واقع للكافرينَ؟: لاستحقاقهم له بكفرِهم وعنادِهم. ﴿ لِيس لَهُ دافع من الله؟؛ أيَّ! ليسَ لهذا العذاب الذي استعجل به من استعجل من متمرِّدي المشركين أحدٌ يدفعه قبل نزوله أو يرفعه بعد نزوله، ولهذا حين دعا النَّضْر بن الحارث القرشيُّ أو غيره من المكذِّبين()، فقال: ﴿اللهمَّ إِنْ كَانَ هُذَا هُوَ الحقِّ مِن عَندِكَ فأُمطِرْ عَلَيْنا حجارةً مَن السماء أو ائتنا بعذاب أليم . . . ﴾ [إلى آخر الآيات]؛ فالعذابُ لا بدَّ أن يقع عليهم من الله؛ فإمَّا أن يُعِّجَّلَ لَهُمَ في الدُّنيا، وإمَّا أن يُدَّخَرَ<sup>(٢)</sup> لهم في الآخرة؛ فلو عرفوا الله وعرفوا عظمته وسعة سلطانه وكمال أسمائِهِ وصفائِهِ؛ لما استعجلُوا، ولاستسلموا وتأدَّبوا، ولهذا ذكر تعالى من عظمته ما يضادُ أقوالهم القبيحة، فقال: أذي المعارج. تَعْرُجُ الملائكةُ والرُوح إليه؟؛ أي: ذي العلوُ والجلال والعظمة والتَّدبير لسائر الخلق، الذي تَعْرُجُ إليه الملائكة بما جعلها (٢) على تدبيره، وتَعْرُجُ إليه الرُّوح، ولهذا اسم جنس يشمل الأرواح كلُّها؛ بَرَّها وفاجرَها، ولهذا عند الوفاة، فأَمَّا الأبرار؛ فتعرج أرواحُهم إلى الله، فيؤذن لهم من سماءٍ إلى سماءٍ، حتى تنتهي إلى السماء التي فيها اللهُ عزَّ وجلَّ، فتحيي ربُّها وتسلُّم عليه وتحظى بقربه، وتبتهج بالدنوِّ منه، ويحصُلُ لها منه الثناء والإكرام والبرُّ والإعظام، وأمَّا أرواحُ الفجَّار؛ فتعرج، فإذا وصلت إلى السماء؛ استأذنتْ، فلا(٤) يؤذَنُ لها، وأعيدت إلى الأرض.

ثم ذكر المسافة التي تَعْرُجُ فيها الملائكة والرُّوح<sup>(٥)</sup> إلى الله، وأنَّها تعرج في يوم بما يَسِّر لها من الأسباب وأعانها عليه من اللَّطافة والخفَّة وسرعة السير، مع أنَّ تلك المسافة على السير المعتاد مقدار خمسين ألف سنةٍ، من ابتداء العروج إلى وصولها ما حُدَّ لها، وما تنتهي إليه من الملأ الأعلى؛ فهذا المُلْك العظيم والعالم الكبير علويُّه وسفليُّه جميعه قد تولَّى خلقه وتدبيره العليُّ الأعلى، فعلم أحوالهم الظاهرة والباطنة، [وَعَلِمَ] مستقرَّهم ومستودَعَهم، وأوصلهم من رحمته وبرُّه وإحسانه<sup>(٢)</sup> ما عمَّهم وشَمَلَهم، وأجرى عليهم حكمه القدريُّ وحكمه الشرعيُّ

| (٢) في (ب): «يؤخر».              | في (ب): «المشركين».   | (1) |
|----------------------------------|-----------------------|-----|
| <li>٤) في (ب): «فلم يُؤذن».</li> | في (ب): «بما دبّرها». | (٣) |
| (٦) في (ب): «ورزْقه».            | في (ب): «والأرواح».   | (٥) |

This file was downloaded from QuranicThought.com

۱۸۸۰

سورة المعارج (٥ ـ ٩)

وحكمه الجزائيًّ؛ فبؤساً لأقوام جهلوا عظمته ولم يقدروه حقَّ قدره، فاستعجلوا بالعذاب على وجه التعجيز والامتحان. وسبحان الحليم الذي أمهلهم وما أهملهم،وآذَوْه فصبر عليهم وعافاهم ورَزَقَهم!

هٰذا أحدُ الاحتمالات في تفسير لهذه الآية الكريمة، فيكون لهذا العروجُ والصعودُ في الدنيا؛ لأنَّ السِّياق الأول يدلُّ عليه<sup>(١)</sup>. ويُحتمل أنَّ لهذا في يوم القيامةِ، وأنَّ الله [تبارك و] تعالى يظهِرُ لعباده في يوم القيامةِ من عظمته وجلاله وكبريائه، ما هو أكبر دليل على معرفتِهِ مما يشاهدونه من عروج الأملاك والأرواح، صاعدةً ونازلةً بالتدابير الإلهيّة والشؤون الربَّانيَّة<sup>(٢)</sup> في ذلك اليوم الذي مقداره خمسين ألف سنة من طوله وشدَّته، لكنَّ الله تعالى يخفِّفه على المؤمن.

﴿٥ \_ ٧﴾ وقوله: ﴿فاضير صبراً جميلاً؟ أي: اصبر على دعوتك لقومك صبراً جميلاً، لا تَضَجَّرَ فيه ولا مَلل، بل استمرَّ على أمر الله، وادعُ عباده إلى توحيده، ولا يمنغك عنهم ما ترى من عدم انقيادهم وعدم رغبتهم؛ فإنَّ في الصَّبر على ذٰلك خيراً كثيراً. ﴿إِنَّهم يرونَه بعيداً ونراه قريباً؟: الضمير يعود إلى البعث الذي فيه عذابُ السائلين بالعذاب؛ أي: إنَّ حالهم حال المنكر له، والذي غلبت عليه الشُقْوة والسكرة، حتى تباعد جميع ما أمامه من البعث والنشور، والله يراه قريباً؛ لأنَه رفيقٌ حليمٌ لا يَعْجَلُ، ويعلم أنَّه لا بدَّ أن يكون، و[كلُّ] ما هو آتٍ فهو قريبً.

﴿يَمَ تَكُونُ التَمَاةُ كَالْمُهْلِ<sup>(٣)</sup> (٢) وَتَكُونُ أَلِجَبَالُ كَالْعِهْنِ (٢) وَلَا يَتَعَلُ حَمِيمً حَمِيمًا (٢) يُبْصَرُونَهُمْ يَوَدُ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِيلٍ بِبَلِيهِ (٢) وَصَحِجَتِهِ وَأَخِيهِ (٢) وَفَصِيلَتِهِ أَلَي تُتُوبِهِ (٢) وَمَن فِي الْأَرْضِ جَمِيمًا ثُمَّ يُنْجِهِ (٢) كَلَّ إِنَّهَا لَطَن (٢) نَزَاعَةً لِلشَوَى (٢) تَدْعُوا مَن أَذَبَرَ وَنَوَلَى (٢) وَجَعَ فَأَذِي (٢)

٨ - ٩ أي: ﴿يوم؟ القيامة تقع فيه لهذه الأمور العظيمة ﴿تكونُ السماءُ كَالمُهٰل؟ : وهو الرصاص المذاب من تشقُّقها وبلوغ الهول منها كلَّ مبلغ، ﴿وتكُونُ الجبالُ كالعِهْن؟ : وهو الصوف المنفوش، ثم تكون بعد ذلك هباءً منثوراً فتضمحلُ.

(٢) فى (ب): «والشؤون فى الخليقة».

- (۱) في (ب): العلى هذا».
- (٣) في (1): إلى قوله: ﴿وجمع فأوعى﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.

ነለለኛ

(١٠ - ٤١) فإذا كان لهذا الانزعاج والقلق<sup>(١)</sup> لهذه الأجرام الكبيرة الشديدة؛ فما ظنَّك بالعبد الضعيف الذي قد أثقل ظهره بالذنوب والأوزار؟! أليس حقيقياً أن ينخلِعَ قلبُه و[ينزعج] لبُّه ويذهلَ عن كلُّ أحدٍ؟! ولهذا قال: ﴿ولا يسألُ حميمٌ حميماً يُبَصُرونَهم؟؛ أي: يشاهدُ الحميمُ - وهو القريب - حميمَه؛ فلا يبقى في قلبه متَّسع لسؤاله<sup>(٢)</sup> عن حاله ولا فيما يتعلَّق بعشرتهم ومودَّتهم ولا يهمُه إلَّا نفسُه. ﴿يودُ المحرمُ؟: الذي حقَّ عليه العذاب ﴿لو يفتدي من عذاب يومِثِذِ ببنيهِ. وصاحبتِه؟؛ أي: زوجته، ﴿وأخيه. وفصيلته؟؛ أي: قرابته، ﴿التي تُؤويه؟! أي: التي جرت عادتها في الدنيا أن تتناصَرَ ويعينَ بعضها بعضاً؛ ففي [يوم] القيامةِ لا ينفع أحدُ أحداً، ولا يشفع أحدً إلَّا بإذن الله، بل لو يفتدي المجرمُ المستحقُّ للعذاب بجميع ما في الأرض ثم ينجيه ذلك؛ لم ينفعه<sup>(٣)</sup>.

OR QURA سطورة المعارج (١٠ ـ ١٨)

 إِنَّ ٱلْإِنْسَنُ خُلِنَ هَلُوْعًا ((()) إِذَا مَسَتُهُ ٱلنَّمَرُ جَرُوعًا (() وَإِذَا مَسَتُهُ ٱلحَبَرُ مَنُوعًا (())
 إِلَا ٱلْمُصَلِّينَ (() ٱلْمُسَلِّينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِيمَ دَآبِعُونَ (() وَالَذِينَ فِي أَنُولِهُمْ حَقَّ مَعْلُومٌ (() لِلَسَآبِلِ
 إِلَا ٱلْمُصَلِّينَ (() ٱلْكُمَنَانِ (() ٱلْذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِيمَ دَآبِعُونَ (() وَالَذِينَ فِي أَنُولِهُمْ حَقَّ مَعْلُومٌ (() لِلَسَآبِلِ
 وَالَذِينَ (() اللَّينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِيمَ دَآبِعُونَ (() وَالَذِينَ فِي أَنُولِهُمْ حَقَّ مَعْلُومٌ (() وَالَذِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَالَذِينَ فِي اللَّذَينَ فِي الْمَاتِيلِ وَالَذِينَ عُمَدِهُمْ عَلَى مَعَالَمَ وَالَذِينَ هُمْ عَلَى مَعْدَمُ (() وَالَذِينَ مُ مِنْ عَذَابَ دَتِيمَ مُعْلَى وَالَذِينَ عُمَدِهُونَ () وَالَذِينَ مَعْنَا مَعْدَهُمْ () وَالَذِينَ عُمَانِ وَاللَّذِينَ مُ مَعْنَى مَعْدَمُ () وَالَذِينَ مَعْنَانَ مَنْعَانِ اللَّهُ وَالَذِينَ مُ مَعْنَانِ وَتَعْمَانُ اللَّهُ مَعْنَا مَنْ عَذَابَ دَتِيمَ مُعَنَا وَالَذِينَ مُعَالِ وَتَعْمَالُهُ مَعْنَانَ وَالَذِينَ مُعَانَ الْعَنَانَ وَالَذِينَ مُ مُنْ عُلَى اللَّهُ مُ مِنْ عَذَابَ وَعَنَانَ وَالَذِينَ مُعْنَانُهُ مُوالَى عَنَانُ وَالَذِينَ مُعُمَانُهُ الْعَنَانَ مَنْ مَعْنَانُ مَنْ مُعَانِينَ وَالَذِينَ مَنْ عَذَابَ وَتَعْمَانُ وَقَنْ عَنَانُهُ مُعْتُولُونَ الْنُ الْعَالَينَ مُعْمَانُ وَنَ اللَّعَنَى اللَّعَنَانَ وَالَذِينَ مُنَ مَعْنَانُ مُولَيْنَ مُنَ عَذَى اللْعَالَيْنَ مُولُولُ مَنْ مَعْتُمُ مُ مَنْ عَامِ مُنَ عَنَانُ مُ مَنَ عَالَيْنَ مُ مَنَ عُنَانُ مَنْ مُ مَنْ عُلَيْ مُ مَنْ عُنَانُ مُ مَنْ عُنَانُ مُ مَعْنُ مُ مُنْ عُنَانُ مُ مَا مَعْنَ مُ مَنْ عُنَانُهُ مَا مُولُولُنَا مُولُولُ مُولُولُ مُنْ وَالْنَا مُعْتُمُ مُولُولُ مُولُولُنَا مُ مَنْ مُنَامُ مُ عَامُ مُ مَنْ مُ مَنْ مَنْ مَا مَنْ مُ مُنَا مُ مَنْ مَنْ مُ مَنْ مَ مَنْ مُ مَنِ مُ مَنْ مُ مَنْ مُ مَنْ مُ مَنْ مُ مُولُولُ مَ مُنْ مُ مُولُولُ مُ مُنْ وَالْعَانُ مُولُولُولُولُولُولُ مَا مَاتُكُونُ مُولُولُ مُنْ مُولُولُ مُولِعُهُمُ مُولُولُولُ مُ مُولُولُولُ مُ مُ مُ مُ مَنْ مُ مُ مُولُولُ مُ مُعَالَى مُ مُولُولُولُ مُ مُعْنُ مُ مُعْنُ مُ مُ مُ مُ مُولُ مُ مُ مُ مُولُ مُ مُولُولُ

- (1) في (ب): «القلق والانزعاج».
  (٦) في (ب): «لسؤال حميمه».
  (٣) في (ب): «ثم ينجيه، لم ينفعه ذلك».
  (٤) في (ب): «قد حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون».
  (٥) في (ب): «أي للأعضاء الظاهرة والباطنة من شدّة عدابها».
  (٦) في (ب): «فإنّ النار تدعوهم إلى نفسها».
  - (٩) في (1): إلى قوله: ﴿في جنات مكرمون﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.

سورة المعارج (۱۹ ـ ۳۱)] 😸

مَلُومِينَ ٢ فَمَنِ ٱبْغَنَ وَرَآة ذَلِكَ فَأُولَتِهَكَ هُمُ ٱلْمَادُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ ثُمَ لِأَمَنَتَبِيمَ وَعَهْدِهِمَ زَعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ ثُم بِنَهَنَانِينُمْ قَآيِشُونَ ۞ وَٱلَذِينَ ثُمُ عَلَىٰ صَلَاتِيمْ ثِمَانِظُونَ ۞ أُوَلَتِهِكَ فِي جَنَّتِ تَكْرَثُونَ ۞ ﴾.

(١٩ ـ ١٢) ولهذا الوصف للإنسان من حيث هو؛ ووَصَفَ طبيعتَه [الأصليةَ] أنَّه هلوعٌ، وفسَّر الهَلوعَ بقوله<sup>(١)</sup> : ﴿ذا مسَّه الشَّرُ جزوعاً ﴾: فيجزع إن أصابه فقرٌ أو مرض أو ذهابُ محبوب له من مال أو أهل أو ولدٍ، ولا يستعمل في ذلك الصبر والرُّضا بما قضى الله، ولاما الما مله على نعمه وبرَّه فيجزع في الضَّراء ويمنع في السَّراء.

٢٢ - ٢٢ 
الأوصاف؛ فإنَّهم إذا مسَّهم الخير؛ ٢٢ - ٢٢ 
المحير؛ شكروا الله وأنفقوا مما خوَّلهم [الله]، وإذا مسَّهم الشرُ؛ صبروا واحتسبوا.
وقوله في وصفهم: 
الذين هم على صلاتهم دائمونَ 
؛ أي: مداومون عليها في أوقاتها بشروطها ومتاً دون وقت، أو يفعلها وقتاً دون وقت، أو يفعلها على وجه ناقص.

٤٢ ـ ٢٥ ﴾ ﴿والذين في أموالهم حقَّ معلومٌ ﴾: من زكاة وصدقة، ﴿للسائل ﴾: الذي يتعرَّض للسؤال، ﴿والمحروم ﴾: وهو المسكين الذي لا يسألُ الناس فيعطوه ولا يفطنُ له فيتصدَّق عليه.

٢٦ (الذين يصدُقون بيوم الدين)؛ أي: يؤمنون بما أخبر به وأخبرت به الرسلُ من الجزاء والبعث، ويتيقَنون ذلك، فيستعدُون للآخرة، ويَسْعَوْن لها سعيها. والتصديق بيوم الدين يلزم منه التصديق بالرسل وبما جاؤوا به من الكتب.

٢٨ ـ ٢٨ ٢ حوالذين هم من عذاب ربّهم مشفِقون ؟ أي: خائفون وجِلون، فيتركون لذلك كلَّ ما يقرّبهم من عذاب الله، ﴿إنَّ عذاب ربّهم غيرُ مأمونِ ؟ أي: هو العذاب الذي يُخشى ويُحذر.

﴿ ٢٩ ـ ٣١ ﴾ ﴿ والذين هم لفروجهم حافظون ﴾: فلا يطؤون بها وطئاً محرماً من زنا أو لواط أو وطء في دُبُر أو حيض ونحو ذلك، ويحفظونها أيضاً من النظر إليها ومسِّها ممَّن لا يجوز له ذلك، ويتركون أيضاً وسائل المحرَّمات الداعية لفعل الفاحشة، ﴿ لا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانُهم ﴾؛ أي : سُرِّيَّاتهم، ﴿ فَإِنَّهم غير

(1) في (ب): "بأنه".

1745

ملومين»: في وطئهنَّ في المحلِّ الذي هو محلُّ الحرثِ. ﴿فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ»؛ أي: غير الزوجة وملك اليمين، ﴿فَأُولَئِكَ هم العادونَ»؛ أي: المتجاوزون ما أحل الله إلى ما حرم الله. ودلَّت هذه الآية على تحريم نكاح المتعة؛ لكونها غير زوجةٍ مقصودةٍ ولا ملك يمينٍ.

OR ( المعارج ( ۲۲ - ۳۵)

(٣٢) ﴿والذين هم لأماناتهم وعهدِهِم راعونَ ؟ أي: مراعون لها حافظون مجتهدون على أدائها والوفاء بها، وهذا شامل لجميع الأمانات التي بين العبد وبين ربّه؛ كالتكاليف السّريَّة التي لا يطّلع عليها إلّا الله، والأمانات التي بين العبد وبين الخلق في الأموال والأسرار، وكذلك العهد شامل للعهد الذي عاهد عليه الله، والعهد الذي عاهد عليه الله، والعهد الذي ماهد عليه الله، والعهد الذي ماهد عليه الله، والخلق في الأموال والأسرار، وكذلك العهد شامل لعهد شامل لعبد الذي عاهد عليه الله، والأمانات التي بين العبد وبين العبد وبين ربّه؛ كالتكاليف السّريَّة التي لا يطّلع عليها إلّا الله، والأمانات التي بين العبد وبين العبد وبين والحلق في الأموال والأسرار، وكذلك العهد شامل للعهد الذي عاهد عليه الله، والعهد الذي عاهد الخلق عليه (٢٠)؛ فإنَّ العهد يُسأل عنه العبد؛ هل قام به ووفًاه أم رفضه وخانه فلم يقم به.

﴿٣٣﴾ ﴿والذين هم بشهادتهم قائمونَ﴾؛ أي: لا يشهدون إلَّا بما يعلمونه من غير زيادةٍ ولا نقص ولا كتمانٍ، ولا يحابي فيها قريباً ولا<sup>(٢)</sup> صديقاً ونحوه، ويكون القصد بإقامتها<sup>(٣)</sup> وجه الله؛ قال تعالى: ﴿وأقيموا الشهادةَ لله﴾، ﴿يا أَيُّها الذين أمنوا كونوا قوَّامينَ بالقِسطِ شهداءَ لله ولو على أنفسِكُم أو الوالِدَين والأقربين﴾.

(٣٥) ﴿أُولْتَكَ؟ أي: الموصفون بتلك الصفات، ﴿في جناتِ مُكْرَمونَ؟ أي: قد أوصل الله لهم من الكرامة والنعيم المقيم، ما تشتهيه الأنفس، وتلذً الأعين، وهم فيها خالدون.

وحاصل لهذا أنَّ الله وصف أهل السعادة والخير بهذه الأوصاف الكاملة والأخلاق المرضيَّة الفاضلة من العبادات البدنيَّة؛ كالصلاة والمداومة عليها، والأعمال القلبيَّة؛ كخشية الله الداعية لكلِّ خير، والعبادات الماليَّة، والعقائد النافعة، والأخلاق الفاضلة؛ ومعاملة الله ومعاملة خلقِهِ أحسن معاملةٍ؛ من إنصافهم وحفظ حقوقهم وأماناتهم<sup>(٥)</sup> والعفَّة التامَّة بحفظ الفروج عمًّا يكرهه الله تعالى.

- فى (ب): «عليه الخلق».
  - (٣) في (ب): «بها».
- هي (ب): «وحفظ عهودهم وأسرارهم».

(۲) في (ب): "أو».

(٤) في (٢): «بمداومتها على أكمل وجوهها».

سورة المعارج (٣٦ ـ ٤٤))

﴿فَالِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِنَكَ مُهْطِعِينَ<sup>(()</sup> ۞ عَنِ ٱلْبَدِينِ وَعَنِ ٱلنَّمَالِ عِزِينَ ۞ أَبَطَعَ حُتُّ ٱمْرِي مِنْهُمْ أَن يُدْخَلَ جَنَةَ نَعِيمِ ۞ كَلَّأٌ إِنَا خَلَقَنَهُم مِنَّا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾.

(٣٦ - ٣٩) يقول تعالى مبيناً اغترار الكافرين: ﴿فمال الذين كَفَروا قِبَلَكَ مُهْطِعينَ»؛ أي: مسرعين، ﴿عن البمين وعن الشمال عِزينَ»؛ أي: قطعاً متفرَّقة وجماعات متنوعة<sup>(٢)</sup>، كلَّ منهم بما لديه فرحٌ. ﴿أيطمعُ كلُّ امرىء منهم أن يُذَخَلَ جَنَّةَ نعيم»؛ أيُّ<sup>(٣)</sup> سبب أطمعهم وهم لم يقدِّموا سوى الكفر والجحود لرب<sup>(٤)</sup> العالمين؟! ولهذا قال: ﴿كلَّ المعهم وهم لم يقدِّموا سوى الكفر والجحود لرب<sup>(٤)</sup> العالمين؟! ولهذا قال: ﴿كلَّ الله فرحٌ. ﴿أيطمعُ كلُّ امرىء منهم أن يُذَخَلَ جَنَةَ نعيم»؛ أيُّ<sup>(٣)</sup> سبب أطمعهم وهم لم يقدِّموا سوى الكفر والجحود لرب<sup>(٤)</sup> العالمين؟! ولهذا قال: ﴿كلَّ الله فرحٌ. ﴿أيطمعُ كلُّ امرىء منهم أن يُذَخَلَ جَنَةَ نعيم»؛ أيُّ<sup>(٣)</sup> سبب أطمعهم وهم لم يقدِّموا سوى الكفر والجحود لرب<sup>(٤)</sup> العالمين؟! ولهذا قال: ﴿كلَّ المعهم وهم لم يقدِّموا موى المانيهم ولا إدراك ما يشتهون العالمين؟! ولهذا قال: أكلَّ العالمين؟! أي المانيهم ولا إدراك ما يشتهون والحروب المانيهم ولا إدراك ما يشتهون العالمين؟! ولهذا قال: أكلَّ المعهم وهم لم يقدِّموا سوى ماء دافقٍ يخرج من بين الصَّلب بقوَّ تهم، إنَّ الحراب الماء معمام وهم لم يقدِّموا موى الكفر والجحود لربُ<sup>(٤)</sup> العالمين؟! ولهذا قال: أكلَّ العالمين؟! ولهذا قال: أكلَّ المامونَ ؟ أي أي : من ماء دافقٍ يخرج من بين الصَّلب والترائب؛ فهم ضعفاء لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً.

﴿فَلَآ أَقْيَمُ رِبِّ ٱلمَنْنَزِقِ وَالْمُغَرِبِ<sup>(٥)</sup> إِنَّا لَقَندِرُونَ ۞ عَنَ أَن نُبَّيِّلَ خَيْرًا يَنْتُم وَمَا تَحْنُ بِمَسْتُوفِينَ ۞ فَدَرْهُرَ يَخُوضُوا وَيَلِمَبُوا حَتَى يُلفُوا يَوْمَعُرُ الَذِى بُوعَدُونَ ۞ يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلأَجْدَابِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوضِفُونَ ۞ خَشِعَة أَبْسَنُرْهُر تَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ ذَلِكَ آلِوَمُ ٱلَذِى كَانُوا يُوْعَدُونَ ۞ ﴾.

٤٠ - ٤١ لهذا إقسامٌ منه تعالى بالمشارق والمغارب للشمس والقمر والمحر والكواكب؛ لما فيها من الآيات الباهرات على البعث وقدرته على تبديل أمثالهم وهم بأعيانهم؛ كما قال تعالى: ﴿وننشِئُكم فيما لا تعلمونَ . ﴿وما نحنُ بمسبوقينَ ﴾ أي: ما أحدٌ يسبقنا ويفوتنا ويعجِزُنا إذا أردنا أن نعيدَه.

٤٢﴾ فإذا تقرَّر البعث والجزاء، واستمرُّوا على تكذيبهم وعدم انقيادهم لآيات الله؛ ﴿فَذَرَهم يخوضوا ويلعبوا﴾؛ أي: يخوضوا بالأقوال الباطلة والعقائد الفاسدة، ويلعبوا بدينهم، ويأكلوا ويشربوا ويتمتَّعوا، ﴿حتَّى يلاقوا يومَهُمُ الذي يوعدونَ﴾: فإنَّ الله قد أعدَّ لهم فيه من النَّكال والوبال ما هو عاقبةُ خوضهم ولعبهم.

٤٤ - ٤٤ ثم ذكر حال الخلق حين يلاقون اليوم الذي يوعدون، فقال: فيوم

- (١) في (أ): إلى قوله: ﴿كلا إنا خلقناهم مما يعلمونَ»: وفي (ب) ذكر الآيات.
  - (٢) في (ب): المتوزعة».
     (٣) في (ب): البأي».
    - (٤) في (ٻ): ابرب.
    - ٥) في (1): طمس، وفي (ب) ذكر الآيات إلى آخر السورة.

THE PRINCE GHAZI TRUST OR OUR ANIC THOUGHT

سورة نوح

يَخْرُجونَ من الأجداثِ ؟؛ أي: القبور (سراعاً): مجيبين لدعوة الداعي مهطِعين إليها، (كانَّهم إلى نُصُب يوفضونَ؟؛ أي: كانَّهم إلى علم يَؤُمُون ويقصدون؛ فلا<sup>(١)</sup> يتمكَّنون من الاستعصاء على الدَّاعي ولا الالتواء عن نداء المنادي<sup>(٢)</sup>، بل يأتون أذلَّاء مقهورين للقيام بين يدي ربِّ العالمين، (خاشعة أبصارُهم ترهَقُهم ذِلَةٌ ﴾: وذلك أنَّ الدُّلَة والقلق قد ملك قلوبهم، واستولى على أفئدتهم، فخشعت منهم الأبصار، وسكنتِ [منهم] الحركاتُ، وانقطعت الأصوات. فهذه الحال والمآل هو يومهم (الذي كانوا يوعدون؟: ولا بدَّ من الوفاء بوعد الله.

تمت. والحمد لله.

نفسير سورة نوح عليه السلام

**وهي مکية** ينب الله الك<sup>ت</sup>زب الن<del>تيم م</del>

﴿إِنَّا أَرْسَلُنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِدِهِ أَنَ أَنذِرْ قَوْمَكَ<sup>(٣)</sup> مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيهُمْ عَذَاتُ أَلِيمُ (0) قَالَ يَقَوْمُ وَأَطِيعُونِ (1) يَغْفِرُ الْحُرْ مِن دُنُونِكُمْ وَيُوَخِدْ تَكُمْ إِلَى الْبَدُ وَنَوَخَذْ تَوْ تَعْدُ مَعْدُوا اللَّهُ وَاتَعْدُوهُ وَأَطِيعُونِ (1) يَغْفِر الْحُرْ مِن دُنُونِكُمْ وَيُوَخِدْ تَكُمْ إِلَى الْبَعْلَ نَذِيرُ مَنْوَنَكُمْ إِلَى الْبَعْرَةُ وَيَوْخَرُ لَوَ كُمْتُمْ تَعْلَمُونَ (1) يَغْفِرُ وَيُوْخَرُ تَوْ كُمْتُمْ تَعْلَمُونَ (1) قَالَ رَبِّ إِنِّ دَعَوْتُهُ قَوْمَى لَبْلَا وَبَهَارُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَائِلًا عَنْهُ وَعَنْ قَوْمَى لَبْعُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَعَالَ مَعْتُمُ وَعَوْنَهُمْ لِنَعْفِرُ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَنْعَعْمُ فِي مَائَعُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَيَعْتُمُ وَاللَهُ وَيَعْتُمُ وَاللَهُ وَاللَهُ مَنْ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَيَعْذُ اللَهُ وَاللَهُ مُعَالًا وَيَعْذَى اللَهُ وَاللَهُ مَنْ وَاللَّهُ وَاللَهُ مُواللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ مَنْ مَعْذَى إِلَى عَنْقَالُ وَيَكْرُبُ مَنْ وَيَعْتُ وَيَ وَقَدْ عَلْعَالَ اللَّعْمَرُ وَيَعْنَى وَيَعْتَى أَنْتُ اللَّهُ مَنْ وَاللَهُ مَنْ وَيَعْتُ وَاللَهُ مَنْ وَاللَ اللَهُ وَيَعْ وَقَالَ اللْعَمْرَ فَيْ وَاللَهُ مَنْ وَيَ وَاللَهُ مَوْنَ وَيَعْنَ وَيَعْنُ وَيَتَ وَيَعْتَى وَاللَهُ وَيَعْنُ وَاللَهُ وَيَعْنُ وَنُو وَيَعْنُ وَيَعْنُ وَنَا وَلَكُونُ وَيَعْنُ وَى وَيَعْتَى وَيَعْتَ وَلَكُمُ وَى وَيَعْ وَيَ وَقَالَ وَيَعْتُ وَيَعْ وَى وَيَ وَيَعْ وَيَ وَيَعْ وَيَ وَيَ وَقُولُ وَيْ وَنَ وَقَا لَهُ وَيَ وَيَعْ وَيَ وَنَ وَيَعْ وَى مَائَعُ وَ وَيَعْ وَالْمَا وَاللَهُ مَنْ وَاللَهُ مَنْ وَاللَهُ وَاللَهُ وَقَائُ وَ وَيَعْ وَقُونُ مَا مَنْ وَقُونُ وَالَ وَيَ وَا وَقَائُولُ مَعْتَلُ وَاللَهُ وَالَكُو وَاللَهُ وَاللَهُ وَا مَعْتَلُ وَ مَنُولُو وَ وَا وَالَعْتُ وَى وَاللَهُ وَ وَا وَ

- (١) في (ب): "أي: يؤمرون ويسرعون؛ أي: فلا».
  - (٢) في (ب): «والالتواء لنداء المنادي».
  - (٣) في (أ): طمس، وفي (ب) إلى آخر السورة.

سورة نوح (۱ ـ ۷)

وَاتَبَعُوا مَن لَمَر بَزِدُهُ مَالَمُ وَوَلَدُهُم إِلَّا خَسَارًا ﴾ وَمَكَرُوا مَكْرًا حُجَّارًا ﴾ وَقَالُوا لَا نَدَرُنَ وَلَا مَعَالًا فَلَا يَدِيرُ وَلَا نَدَرُنَ وَذَا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوفَ وَنَسَرًا ﴾ وَقَد أَضَلُوا كَيبراً وَلَا نَزِد الطَّلِيينَ إِلَّا صَلَلًا ﴾ تِنا خَطِبَيْنِهِم أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَم يَعِدُوا لَهُم مِن دُونِ اللَهِ أَنصَارًا ﴾ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَا نَدَرُ عَلَ الأَرْضِ مِنَ الكَفِيرِينَ دَيَارًا ۞ إِنَكَ إِن تَذَرَهُمُ مِن دُونِ اللَهِ أَنصَارًا ﴾ وَقَالَ فُوحٌ رَبِ لَا يَذَرُ عَلَ الأَرْضِ مِنَ الكَفِيرِينَ دَيَارًا ۞ إِنَكَ إِن تَذَرَهُمُ مِن دُونِ اللَهِ أَسَارًا ۞ وَقَالَ نُوحٌ يَذَرَ عَلَ الأَرْضِ مِنَ الكَفِيرِينَ وَلَا يَعْدِي وَلَا يَتَكَمُ إِلَى عَامَانُ وَلَا يَعْتَمُونُ وَلَا يَعْ

لم يذكر الله في لهذه السورة إلَّا<sup>(١)</sup> قصَّة نوح وحدَها؛ لطول لَبْثِهِ في قومه وتكرار دعوته إلى التوحيد ونهيه عن الشرك:

(٢) فأخبر تعالى أنَّه أرسل نوحاً (٢) إلى قومه رحمةً بهم وإنذاراً [لهم] من عذاب أليم؛ خوفاً من استمرارهم على كفرهم، فيهلكهم [اللَّهُ] هلاكاً أبديًا، ويعذَّبهم عذاباً سرمديًا.

(٢ - ٤) فامتثل نوح عليه السلام لذلك، وابتدر لأمر الله، فقال: ﴿يا قوم إنّي لكم نذير مبينٌ إذ أي: واضح النذارة بينها، وذلك لتوضيحه ما أنذر به وما أنذر عنه، وبأيّ شيء تحصُلُ النجاة؛ بيَّن ذلك<sup>(٣)</sup> بياناً شافياً، فأخبرهم وأمرهم بأصل ذلك<sup>(٤)</sup>، فقال: ﴿أنِ اعبُدوا الله واتَّقوه : وذلك بإفراده تعالى بالعبادة والتوحيد<sup>(٥)</sup> والبعد عن الشرك وطرقه ووسائله؛ فإنّهم إذا اتَّقوا الله؛ غَفَرَ ذنوبهم؛ وإذا غفر والبعد عن الشرك وطرقه ووسائله؛ فإنهم إذا اتَّقوا الله؛ غَفَرَ ذنوبهم؛ وإذا غفر مسمَّى ؛ أي: يمتعكم في هذه الدار ويدفع عنكم الله اله واتَقوه إذا المتوا الله؛ عَفَرَ ذنوبهم؛ وإذا غفر مسمَّى ؛ أي: يمتعكم في هذه الدار ويدفع عنكم الهلاك إلى إجل مسمَّى ؛ أي: معمًى في أي أبكر الدار ويدفع عنكم الهلاك إلى إجل مسمَّى ؛ أي: معمًا الله؛ عَفر أبداً والذو بالثواب، ويونع ذكر أبحل مسمَّى ؛ أي: معمًا النجاة من العذاب والفوز بالثواب، ويونع ذكر أبحل مسمَّى ؛ أي: معمَّى أي: أي: أبكر الدار ويدفع عنكم الهلاك إلى إجل مسمَّى ؛ أي: معلم الماء الله وقدره إلى وقت محدود، ولي أبداً فراداً عفر معمًى الما الماء الله وقدره إلى أبحل والذوب في أبي أبدا الما أبدان المام الها أبي أبحل مسمَّى أي: أي: يمتُعكم في هذه الدار ويدفع عنكم الهلاك إلى إجل مسمَّى ؛ أي: مقدًا الموت محدود، وليس المتاع أبداً ؛ فإنَ معدًا الموت لا بدً منه، ولهذا قال أبكل الله إذا جاء لا يؤخَرُ لو كنتُم تعلمون» : معلمون أبي أنها أبداً أبي أبكاً أبكاً أبداً أبداً الله إذا جاء لا يؤخَر أبو كنتُم أبداً المون» : موار<sup>(٢)</sup> كفرتُم بالله وعاندتُم الحقً .

٥ - ٧ فلم يجيبوا لدعوته، ولا إنقادوا لأمره، فقال شاكياً لربه: ﴿رَبَّ إِنِّي دَعُوتُ وَمَعَالَ مُعَالَي مُعَالًا فَعَامَ مَعَالًا فَعَامَ مَعَانًا وَمَعَامًا مَعَانًا مَعَانًا وَعَامَ مَعَانًا مُعَانًا وَلَا مُعَانًا مُعَ مُعَانُهُ إِنَّا مُعَانًا مُعَا مُعَانُا مُعَانًا مُعَانًا مُعَانًا مُعَانًا مُعَانًا مُوانًا مُعَانًا مُعَانًا مُعَانًا مُعَانًا مُعَانًا مُع

- (۱) في (ب): السوى».
- (٣) في (ب): ٩بين جميع ذلك؟.
  - (٥) في (ب): «بالتوحيد والعبادة».
- (٢) في (ب): «أنه أرسله».
- (٤) في (ب): «وأمرهم بزبدة ما يأمرهم به».
  - (۲) في (ب): «لما».

سورة نوح (٨ - ١٦)

وإعراضاً، فلم يبق لذلك فائدةً؛ لأنَّ فائدة الدَّعوة أن يحصل جميع المقصود أو بعضه، ﴿وإنَّي كلَّما دعوتُهم لتغفرَ لهم﴾؛ أي: لأجل أن يستجيبوا؛ فإذا استجابوا؛ غفرت لهم، وهذا<sup>(۱)</sup> محضُ مصلحتهم، ولكن<sup>(٢)</sup> أبوا إلَّا تمادياً على باطلهم ونفوراً عن الحقِّ، ﴿جعلوا أصابِعَهم في آذانهم﴾؛ حَذَرَ سماع ما يقول لهم نبيَّهم نوحٌ عليه السلام، ﴿واستَغْشَوا ثيابَهم﴾؛ أي: تغطوا بها غطاءً يغشاهم بعداً عن الحقَّ وبغضاً له، ﴿وأصرُوا﴾: على كفرهم وشرِّهم، ﴿واستَكْبَروا﴾: على الحقَّ ﴿استِكْبَاراً﴾: فشرهم ازداد وخيرهم بعد.

۱۸۸۸

(١٠ - ١٢) ﴿فقلتُ استَغْفِروا ربَّكم﴾؛ أي: اتركوا ما أنتم عليه من الذنوب واستغفروا الله منها؛ ﴿إنَّه كان غفاراً»: كثير المغفرة لمن تاب واستغفر، فرغَّبهم بمغفرة الذُنوب وما يترتب عليها من الثواب واندفاع العقاب، ورغَّبهم أيضاً بخير الدُنيا العاجل، فقال: ﴿يرسِلِ السماءَ عليكم مِدراراً»؛ أي: مطراً متتابعاً يروي الدُنيا العاجل، فقال: ﴿يرسِلِ السماءَ عليكم مِدراراً»؛ أي: مطراً متتابعاً يروي الدُنيا العاجل، فقال: ﴿يرسِلِ السماءَ عليكم مِدراراً»؛ أي: يمن ما الذُنيا العاجل، فقال: ﴿يرسِلِ السماءَ عليكم مِدراراً»؛ أي: يمن الثواب واندفاع العقاب، ورغَبهم أيضاً بخير الدُنيا العاجل، فقال: ﴿يرسِلِ السماءَ عليكم مِدراراً»؛ أي: يمثر المُعام ما الدُنيا العاجل، فقال: ويرسِلِ السماءَ عليكم مِدراراً»؛ أي: يمثر المُعام معاليها من التُنيا العاجل، فقال: ويرسِلِ السماءَ عليكم مِدراراً»؛ أي: معراً متتابعاً يروي المُعاب والوهاد، ويحيي البلاد والعباد، ﴿ويُمدِدُكُم بأموال وبنينَ»؛ أي: يكثر أموالكم التي تدركون بها ما تطلبون من الدُنيا وأولادكم، ﴿ويجعل لكم جناتِ ويجعل لكم أنهاراً»؛ أي ومطالبها.

(11 - 11) (ما لكم لا ترجونَ لله وقارا)؛ أي: لا تخافون لله عظمة وليس لله عندكم قَدْرٌ، (وقد خَلَقَكم أطواراً)؛ أي: خلقاً من بعد خلق في بطن الأم ثم في الرَّضاع ثم في سنَّ الطفوليَّة ثم التمييز ثم الشباب ثم إلى آخر ما يصل<sup>(3)</sup> إليه الخلق؛ فالذي انفردَ بالخلق والتَّدبير البديع متعينٌ أن يُفْرَدَ بالعبادة والتوحيد، وفي ذكر أبتداء خلقهم تنبية لهم على المعاد<sup>(٥)</sup>، وأنَّ الذي أنشاهم من العدم قادرٌ على أن يعيدَهم بعد موتهم.

١٦ - ١٦ واستدل أيضاً

(١) في (ب): «فكان هذا».
 (٢) في (ب): «ولكنهم».
 (٣) في (ب): «وايتانهم بكل باب يظن أن يحصل منه المقصود».
 (٤) في (ب): «وصل».
 (٢) في (ب): «واستدل أيضاً عليهم».

سورة نوح (١٧ ـ ٢٤)

فقال: ﴿أَلَم تَرَوْا كَيف خَلَقَ الله سبع سمُواتٍ طباقاً﴾؛ أي: كلَّ سماءٍ فوق الأخرى، ﴿وجعل القمر فيهنَّ نوراً﴾: لأهل الأرض، ﴿وجعل الشمسَ سِراجاً﴾: ففيه تنبيةً على عظم خلق هٰذه الأشياء، وكثرة المنافع في الشمس والقمر، الدالَّة على رحمة الله<sup>(١)</sup> وسعة إحسانه؛ فالعظيم الرحيم يستحقُّ أن يعظَّم ويُحبَّ<sup>(٢)</sup> ويُخاف ويُرجى.

المجافي المالك المنتكم من الأرض نباتاً : حين خلق أباكم آدمَ وأنتم في صلبِه، في عدد الموت، في حيد كم يعدد الموت، في صلبِه، في عدد الموت، في ويخرِجُكم إخراجاً : للبعث والنشور؟ فهو الذي يملك الحياة والموت والنشور.

(19) ـ ٢٠ (والله جعل لكم الأرض بساطاً)؛ أي: مبسوطةً مهيئة للانتفاع بها، ﴿لِتَسْلُكُوا منها سُبُلاً فِجاجاً): فلولا أنَّه بسطها؛ لما أمكن ذلك، بل ولا أمكنهم حرثها وغرسها وزرعها والبناء والسكون على ظهرها.

(٢١ - ٢٢) فوال نوح ٥: شاكياً لربه: إنَّ هٰذا الكلام والوعظ والتَّذكير ما نَجَعَ فيهم ولا أفاد: ﴿ أَنَهم عَصَوْني ٥: فيما أمرتُهم به، ﴿ واتَّبعوا مَنْ لَم يَزِده مالُه وولده إلا خساراً ٥: أي: عَصَوُا الرسول الناصح الدالُّ على الخير، واتَّبعوا الملاً والأشراف الذين لم تَزدهم أموالُهم ولا أولادُهم إلا خساراً؛ أي: هلاكاً وتفويتاً للأرباح؛ فكيف بمن انقادَ لهم وأطاعهم؟! ﴿ ومكروا مَكْراً كُبَّاراً ٥؛ أي: مكراً كبيراً بليغاً في معاندة الحقّ. قالوا لهم داعين إلى الشرك مزينين له: ﴿لا تَذَرُنَّ الهتكم ٥: فدعوهم إلى عينوا آلهتهم، فقالوا: ﴿ولا تَذَرُنَّ ودًا ولا سُواعاً ولا يَعُونَ ويعوقَ ونَسْراً ٥: <u>م</u> أسماء رجال صالحين إلى الشرك، وأن لا يَدَعوا ما عليه آباؤهم الأقدمون، ثم أسماء رجال صالحين؛ لما ماتوا؛ زيَّن الشيطان لقومهم أن يصوروا صورهم؛ لينشطوا بزعمهم على الطاعة إذا رأوها، ثم طال الأمدُ، وجاء غير أولئك، فقال لهم الشيطانُ: إنَّ أسلافكم يعبدونهم ويتوسَّلون بهم، وبهم يُسْقَوْن المطر، فعبدوهم، ولهذا وصَّى رؤساؤهم للتابعين لهم أن لا يَدَعوا عبادة هذه الأصنام<sup>(٣)</sup>، أوقاد أصلوا وصَّى رؤساؤهم للتابعين لهم أن لا يَدَعوا عبادة مذه الأصنام فعبدوهم، ولهذا وصَّى رؤساؤهم للتابعين لهم أن لا يَدَعوا عبادة هذه الأصنام<sup>(٣)</sup>، أوقاد أصلوا يوليداني إله أولد أوقدا من عرفي أن يصوروا مورهم أن يصوروا مورهم ولهذا الشيطانُ إلى أولا أوها، ثم طال الأمدُ، وجاء غير أولئك، فقال لهم بزعمهم على الطاعة إذا رأوها، ثم طال الأمدُ، وجاء غير أولئك، فقال لهم يرتعمهم على الطاعة إذا رأوها، ثم طال الأمدُ، وجاء غير أولئك، فقال لهم يوضى رؤساؤهم للتابعين لهم أن لا يَدَعوا عبادة هذه الأصنام<sup>(٣)</sup>، فوقاد أصلوا كثيراً به أي أولا أنها الكبار والرؤساء بدعوتهم كثيراً من الخلق. أولا تزد الظالمينَ إلَّا ضلالاً ؟ أي ذا يدان ضلالهم عند دعوتي إيَّاهم للحق<sup>(٤)</sup>؟ لكان مصلحة، ولكن لا يزيدون بدعوة الرؤساء إلَّا ضلالاً؟ أي ذا يام من الخلق، عار مولاحهم، ولكن لا يزيدون بدعوة الرؤساء إلَّا ضلالاً؟ أي ذا فلم يبق محلُ لنجاحهم وصلاحهم، ولكن لا يزيدون بدعوة الرؤساء إلَّا ضلالاً؟ أي ذا في ما مرقُرُهم أنهم وصلحهم، وضارحهم، وضار بالحم، ألكن لا من لينا مي ألحي الحق أي الذي الحمام ما مراد ما من ما من الحكن لا من الخلور الحمار ما مالحم أي الحمام ما ما من من الخل الما من الخلور أل ما ما ما م

- (۱) في (ب): العلى رحمته.
  - (٣) في (ب): «الآلهة».

(٢) في (ب): «ويحب ويعبد ويخاف..».
 (٤) في (ب): «بحق».

(٢٥) ولهذا ذكر الله عذابَهم وعقوبتهم الدنيويَّة والأخرويَّة، فقال: ﴿ممَّا خطيئاتِهِم أُغْرِقُوا﴾: في اليمُ الذي أحاط بهم، ﴿فَأَدْخِلُوا نَاراً﴾: فذهبت أجسادُهم في العرق وأرواحُهم للنار والحرق. وهذا كلَّه بسبب خطيئاتهم التي أتاهم نبيَّهم في الغرق وأرواحُهم للنار والحرق. وهذا كلَّه بسبب خطيئاتهم التي أتاهم نبيَّهم أي الغرق وأرواحُهم للنار والحرق. وهذا كلَّه بسبب خطيئاتهم التي أتاهم نبيَّهم أي الغرق وأرواحُهم للنار والحرق. وهذا كلَّه بسبب خطيئاتهم التي أتاهم نبيَّهم أي الغرق وأرواحُهم للنار والحرق. وهذا كلَّه بسبب خطيئاتهم التي أتاهم نبيَّهم أن الغرق وأرواحُهم للنار والحرق. وهذا كلَّه بسبب خطيئاتهم التي أتاهم نبيَّهم أن الغرق وأرواحُهم للنار والحرق. وهذا كلَّه بسبب خطيئاتهم والتي أتاهم أي المُ النوح] ينذِرُهم عنها ويخبِرُهم بشؤمها ومغبَّتها، فرفضوا ما قال، حتى حلَّ بهم النكال، ﴿فلم يجدوا لهم من دون الله أنصاراً»: ينصُرونهم حين نزل بهم الأمرُ النَّكال، ولا أحد يقدر يعارضُ القضاء والقدر.

C سورة تولح (٢٥ ـ ٢٨) ـ سورة الجن (١)

(٢٦ - ٢٢) ﴿وقال نوحٌ ربٌ لا تَذَر على الأرض من الكافرين ديًّاراً؟: يدور على وجه الأرض. وذكر السبب في ذلك، فقال: ﴿إِنَّكَ إِن تَذَرَهُم يُضِلُوا عبادك ولا يَلِدوا إلَّا فاجراً كفًّاراً؟؛ أي: بقاؤهم مفسدةٌ محضةٌ لهم ولغيرهم، وإنَّما قال نوحٌ ذلك؛ لأنَّه مع كثرة مخالطته إيَّاهم ومزاولته لأخلاقهم؛ علم بذلك نتيجة أعمالهم؛ فلهذا مع كثرة محالهم الماليم، فلهذا المتجاب الله له دعوته<sup>(١)</sup> فأغرقهم أجمعين، ونجَى نوحاً ومن معه من المؤمنين.

لام المذكورين المفر لي ولوالدي ولمن دَخَلَ بيتي مؤمناً : خص المذكورين لتأكد حقّهم وتقديم برّهم، ثم عمَّم الدُعاء، فقال : ﴿وللمؤمنين والمؤمنات ولا تزدِ الظالمينَ إلا تَباراً ﴾ أي : خساراً ودماراً وهلاكاً.

فَقُلْ أُوحِىَ إِلَى أَنَهُ آسَنَىعَ نَفَرٌ مِنَ آلِجْنِ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْمَانًا عَجَبًا ۞ يَهدِى إِلَى ٱلرُّشْدِ فَتَامَنَا بِدٍ وَلَن نُشْرِكَ بِرَبِنَا آحَدًا ۞ ﴾.

(١) في (ب): «لا جرم أنّ الله استجاب دعوته».
 (٢) فى (ب): «تم تفسير سورة نوح عليه السلام».



سورة الجن (٢ ـ ٥)

النعمة ويكونوا منذِرين<sup>(١)</sup> لقومهم، وأمر [اللَّهُ] رسولَه أن يقصَّ نبأهم على الناس، وذلك أنَّهم لما حضروه؛ قالوا: أنصتوا، فلما أنصتوا؛ فهموا معانيه ووصلت حقائقُه إلى قلوبهم. ﴿فقالوا إنَّا سمِغنا قرآناً عَجَباً﴾؛ أي: من العجائب الغالية والمطالب العالية.

(٢) ﴿ يهدي إلى الرُّشْلِ»: والرُّشدُ: اسمٌ جامعٌ لكلٌ ما يرشد الناس إلى مصالح دينهم ودنياهم، ﴿ فآمنًا به ولن نُشْرِكَ بربُنا أحداً»: فجمعوا بين الإيمان الذي يدخُلُ فيه جميع أعمال الخير، وبين التَّقوى المتضمَّنة لترك الشرّ، وجعلوا السبب الداعي لهم إلى الإيمان وتوابعه ما علموه من إرشادات القرآن، وما اشتمل عليه من المصالح والفوائد واجتناب المضارً؛ فإنَّ ذَلك آيةٌ عظيمةً وحجَّةً قاطعةٌ لمن استنار به واهتدى بهديه، وهذا الإيمان قرابعه ما علموه من إرشادات القرآن، وما اشتمل عليه من المصالح والفوائد واجتناب المضارً؛ فإنَّ ذَلك آيةٌ عظيمةً وحجَّةً قاطعةٌ لمن استنار به واهتدى بهديه، وهذا الإيمان النافع المثمر لكلٌ خير، المبنيُ على هداية القرآن؛ ولما أنه والمؤلمة المن المصالح والفوائد واجتناب المضارً؛ فإنَّ ذَلك آيةٌ عظيمةً وحجَّةً قاطعةٌ لمن التنار به واهتدى بهديه، وهذا الإيمان النافع المثمر لكلٌ خير، المبنيُ على هداية القرآن؛ بخلاف إيمان العوائد والمزبى والإلف ونحو ذلك؛ فإنَّه إيمان تقليد تحت القرآن؛ والمؤلمان والمؤلم والفوائد والمربي والإلف ونحو ذلك؛ فإنا أله من المبنيُ على هداية القرآن؛ بخلاف إيمان المؤلم والذ والمزبى والإلف ونحو ذلك؛ فإنًا ألك أله إلى المبنيُ على هداية القرآن؛ بخلاف إيمان العوائد والمزبى والإلف ونحو ذلك؛ فإنا ألمان النافع المثمر لكلً خير، المبنيُ على هداية القرآن؛ بخلاف إيمان العوائد والمزبى والإلف ونحو ذلك؛ فإنًا إيمان العوائد والمزبى والإلف ونحو ذلك؛ فإنا إيمان العوائد والمزبى والإلف ونحو ألك؛ فإنا إيمان العوائد والمزبى والم أله إيمان العوائد والمزبى والإلف ونحو ألك؛ فإنا إيمان العوائد والمزبى والإلف ونحو ألك؛ فإنا إيمان العوائم الكثيرة.

[﴿وَأَنَّمُ تَعَنَىٰ جَدُّرَنِّنَامًا آتَخَذَ صَنِحِبَةُ وَلَا وَلَدًا ﴾ وَأَنَّمُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنا عَلَى اللَّهِ شَطَطًا ﴾]<sup>(٢)</sup>. ﴿٣﴾ ﴿وأَنَه تعالى جَدُ رَبِّنا﴾؛ أي: تعالت عظمتُه وتقدَّسَتْ أسماؤُه، ﴿ما اتَخَذَ صاحبةَ ولا ولدا﴾: فعلموا من جَدُ الله وعظمتِهِ ما دلَّهم على بطلان مَنْ يزعُمُ أَنَّ له صاحبة أو ولداً؛ لأنَّ له العظمة والجلال<sup>(٣)</sup> في كلِّ صفة كمال، واتِّخاذُ الصاحبة والولد ينافى ذٰلك؛ لأنَّه يضادُ كمال الغنى.

﴿ ٤﴾ ﴿ وأنَّه كان يقولُ سفيهُنا على الله شططَا؟ أي: قولاً جائراً عن الصواب متعدياً للحد، وما حمله على ذلك إلّا سفهُه وضعفُ عقله، وإلّا ٤ فلو كان رزيناً مطمئناً ٤ لعرف كيف يقول.

﴿وَأَنَّا ظَنَنَّا أَن لَّن نَقُولَ أَلِإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَ ٱللَّهِ كَذِبًا ٢٠٠٠

٥٦ أي: كناً مغترين قبل ذلك، غرّتنا السادة<sup>(٤)</sup> والرؤساء من الجنّ والإنس، فأحسنًا بهم الظَنَّ، وحسبناهم<sup>(٥)</sup> لا يتجرؤون على الكذب على الله؛ فلذلك كنّا

- (۱) فى (ب): «نذاراً».
- (٣) في (ب): «الكمال».
- ٥) في (ب): «وظنناهم».

- (٢) الآيات زيادة لا توجد في النسختين.
  - (٤) في (ب): «غرّنا القادة...».

قبل ذٰلك على طريقهم؛ فاليوم إذ بان لنا الحقُّ؛ سلكنا طريقه<sup>(١)</sup>، وانقَدْنا له، ولم نبالِ بقول أحدٍ من الخلق<sup>(٢)</sup> يعارض الهدى.

سورة الجن (٦ \_ ٩)

﴿وَأَنْكُمُ كَانَ بِجَالُ مِنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِيِّ فَزَادُوهُمْ رَهَفًا ۞﴾.

(٦) أي: كان الإنس يعوذون بالجن <sup>(٣)</sup> عند المخاوف والأفزاع ويعبدونهم، فزاد الإنس الجنَّ رهقاً؛ أي: طغياناً وتكبراً، لمَّا رأوا الإنس يعبدونهم ويستعيذون بهم، ويُحتمل أنَّ الضمير وهي الواو ترجع<sup>(١)</sup> إلى ﴿الجنَّ؛ أي: زاد الجنُّ الإنسَ ذُعُراً وتخويفاً لما رأوهم يستعيذون بهم ليلجِئوهم إلى الاستعاذة بهم والتمسُّك بما هم عليه، فكان الإنسيُّ إذا نزل بوادٍ مخوفٍ؛ قال: أعوذ بسيًد هذا الوادي من سفهاء قومه.

﴿وَأَنَّهُمْ ظُنُواْ كَمَا ظُنَنُتُمْ أَن لَّنْ يَبْعَثُ آلَهُ أَحَدًا ﴿ ﴾ .

٧﴾ أي: فلمًا أنكروا البعث؛ أقدموا على الشرك والطغيان.

[﴿وَأَنَّا لَمَسَّنَا ٱلسَّمَاءَ فَوَجَدْنَنَهَا مُلِتَتَ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَنِعِدَ لِلسَّمَعِ فَمَن يَسْتَعِعِ ٱلْآنَ يَجِد لَهُ شِهَابًا زَصَدًا ۞﴾]<sup>(٥)</sup>.

﴿وَأَنَّا لَا تَدْرِى أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمَر أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ٢٠٠٠

- (1) في (ب): «إذ بان لنا الحق؛ رجعنا إليه. .».
  - ُ(٢) في (ب): «من الناس».
- (٣) في (ب): "يعبدون الجن ويستعيذون بهم».
- ٤) في (ب): «ويحتمل أن الضمير في (زادوهم) يرجع إلى الجن، ضمير الواو».
- (٥) الآيات زيادة لا توجد في النسختين.
  (٦) في (٩): «وهذا بخلاف عادتنا».



سورة الجن (١٠ ـ ١٤)

(١٠) أي: لا بدَّ من لهذا أو لهذا؛ لأنَّهم رأوا الأمر تغيَّر عليهم تغيُّراً أنكروه، فعرفوا بفطنتهم أنَّ لهذا الأمر يريده الله ويحدِثُه في الأرض، وفي لهذا بيانٌ لأدبهم إذ أضافوا الخير إلى الله تعالى، والشرُّ حذفوا فاعله تأدُّباً [مع الله].

[﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلصَّلْلِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكٌ كُنَّا طَرْآبِقَ قِدَدًا ٢٠٠٠.

(11) ﴿ وَأَنَّا مَنَا الصالحون ومنَا دون ذٰلك؟ أي: فساق وفجار وكفار، ﴿ كنَّا طرائِقَ قِدَدَاً»؛ أي: فرقاً متنوعةً وأهواء متفرقةً؛ كلُّ حزبٍ بما لديهم فرحون.

﴿وَأَنَّا ظَنَنَّآ أَن لَّن نُّتَجِزَ ٱللَّهَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَن نُتَجِزَمُ هَرَبًا ٢٠٠٠

(١٢) أي: وأنًا في وقتنا الآن تبيئن لنا كمال قدرة الله وكمال عجزنا، وأنَّ نواصينا بيد الله؛ فلن نعجزَه في الأرض ولن نعجزَه إن هَرَبْنا وسَعَيْنا بأسباب الفرار والخروج عن قدرته، لا ملجأ منه إلَّا إليه.

[﴿وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْهُدَىٰٓ ءَامَنَّا بِهِۦْ فَمَن يُؤْمِنُ بِرَبِهِ؞ فَلَا يَخَافُ بَخْسُا وَلَا رَهَقَا ﷺ وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْفَنْسِطُونٌ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَٰبَتِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا ﷺ)]<sup>(٢)</sup>.

(١٣) ﴿وَأَنَّا لَمًا سَمِعنا الهدى؟: وهو القرآن الكريم الهادي إلى الصراط المستقيم، وعرفنا هدايته وإرشاده؛ أثَّر في قلوبنا، فآمنا به، ثم ذكروا ما يرغُب المؤمن، فقالوا: ﴿فمن يؤمِن بربِّه فلا يخافُ بخساً ولا رَهَقاً؟؛ أي: من آمن به إيماناً صادقاً؛ فلا عليه نقصٌ<sup>(٣)</sup> ولا أذى يلحقُه، وإذا سَلِمَ من الشرّ؛ حصل له الخيرُ؛ فالإيمان سببٌ داع إلى [حصول] كلَّ خيرٍ وانتفاء كلُّ شرَّ.

(1٤) ﴿ وَأَنَّا مَنَّا المسلمونَ وَمَنَّا القَاسَطَوَنَ؟ ؛ أي: الجائرون العادلون عن الصراط المستقيم، ﴿ فَمَن أسلم فأولَئك تَحَرَّوٰا رَشَداً؟ ؛ أي: أصابوا طريق الرشد الموصل لهم إلى الجنة ونعيمها.

﴿وَأَمَا ٱلْقَنْسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ۞ [وَأَلَوِ ٱسْتَقَنْمُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لأَسْتَبَنَهُم مَّآَة غَدَقًا ۞ لِتُفْنِنَهُمْ فِيذٍ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِهِ، يَسَلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ۞﴾]<sup>(٢)</sup>.

- الآية زيادة لا توجد في النسختين.
   الآيات زيادة لا توجد في النسختين.
- (٣) في (ب): ®﴿فمن يؤمن بربّه﴾ إيماناً صادقاً ﴿فلا يخاف بخساً ولا رهقاً﴾؛ أي: لا نقصاً ولا طغياناً».

1845

FOR QURĂ سورة الحن (١٥ - ٢٠)

(١٧ - ١٧) ﴿ وأما القاسطون فكانوا لجهنم حطباً؟ : وذلك جزاءً على أعمالهم، لا ظلم من الله لهم، فإنَّهم ﴿ لو استقاموا على الطريقةَ» : المثلى، ﴿ لأَسْقَيْناهم ماءً غَدَقاً» ؛ أي : هنيئاً مريئاً، ولم يمنغهم ذلك إلَّا ظلمهم وعدوانهم، ﴿ لِنَفْتِنَهم فيه ؟ أي : لنختبرهم [فيه] ونمتحنهم ليظهر الصادق من الكاذب، ﴿ ومن يعرض عن ذكر ربَّه يَسْلُكُه عذاباً صَعَداً» ؛ أي : من أعرض عن ذكر الله الذي هو كتابه، فلم يتَّبِغه وينقذ له، بل لها عنه وغفل <sup>(١)</sup> ؛ يَسْلُكُه عذاباً صَعَداً ؟ أي : بليغاً شديداً<sup>(٢)</sup>.

(١٨) ﴿ وأنَّ المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداك؟ أي: لا دعاء عبادةٍ ولا دعاء في المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداك؟ أي: لا دعاء عبادةٍ ولا دعاء مسألةٍ؟ فإنَّ المساجد التي هي أعظم محالً العبادة مبنيَّةً على الإخلاص لله والخضوع لعظمته والاستكانة لعزَّته.

(١٩) ﴿ وَأَنَّه لَمَّا قَام عَبْدُ اللهِ يدعو، ؟ أي: يسأله ويتعبَّد له ويقرأ القرآن كاد الجنُّ من تكاثُرِهم عليه، ﴿ يكونون<sup>(٤)</sup> عليه لِبَدا؟ ؟ أي: متلبِّدين متراكمين حرصاً على [سماع] ما جاء به من الهدى.

﴿ ٢٠﴾ ﴿ قُلْ، لَهُم يا أَيُّها الرسول، مبيَّناً حقيقة ما تدعو إليه: ﴿ إِنَّما أَدْعُو رَبِّي وَلا أَشْرِكُ به أَحداً﴾؛ أي: أوحده وحده لا شريك له، وأخلع ما دونَه من الأنداد والأوثان، وكلُ ما يتَّخذه المشركون من دونه.

(١) في (ب): "بل غفل عنه ولها".
 (٢) في (ب): "شديداً بليغاً".
 (٣) الآيات زيادة لا توجد في النسختين.
 (٤) في (ب): "أن يكونوا".

سورة الجن (۲۱ ـ ۲۷) 🥛 😹 🕼

(٢١ ـ ٢٢) ﴿قُلْ إِنِّي لا أُملِكُ لَكُم ضَرًّا وَلا رَشَداً﴾: فإنِّي عبدٌ ليس لي من الأمر والتصرُفِ شيءُ<sup>(١)</sup>، ﴿قُلْ إِنِّي لَن يُجيرَني من اللهِ أُحدَّ﴾؛ أي: لا أُحدَ أُستجير به ينقذني من عذاب الله، وإذا كان الرسول الذي هو أكملُ الخلق لا يملكُ ضرًّا ولا رشداً ولا يمنعُ نفسَه من الله شيئاً إن أراده بسوء؛ فغيرُهُ من الخلق من باب أولى وأحرى، ﴿ولن أُجدَ من دونِهِ مُلْتَحَداً﴾؛ أي: ماب أولى وأحرى، (ولن أُجدَ من دونِهِ مُلْتَحَداً)؛ أي أولا رشداً ولا رشداً أُولا من اللهِ أُحدًا إلى مان أُولا من الماب أُول إلى الماب الله، وإذا كان الرسولُ الذي هو أُكملُ الخلق لا يملكُ أُستجير به ينقذني من عذاب الله، وإذا كان الرسولُ الذي هو أُكملُ الخلق من أُستجير أي أولا رشداً ولا رشداً ولا يملكُ من الله شيئاً إن أراده بسوء أُكملُ أكملُ الخلق من أُول من أول أول ولا رشداً ولا يمنعُ نفسَه من الله شيئاً إن أراده بسوء أُكملُ ولي أُولى أُول أُول أُول أُول أُلهُ أُحدًا إلى أُول أُكملُ أُول أُكملُ أُول أُكملُ أُكملُ أُول أُكملُ أُكملُ أُمانُ أُول أُول أُول أُول أُول أُول أُستجير أُكملُ أُول أُكملُ أُلُملُ أُكملُ أُكملُ أُكملُ أُكملُ أُكملُ أُكملُ

(٢٢) وإلا بلاغاً من الله ورسالاتِهِ، أي: ليس لي مزيَّة على الناس إلا أنَّ الله خصَّني بإبلاغ رسالاته ودعوة خلقِه إليه<sup>(٢)</sup>، وبذلك تقوم الحجَّة على الناس، فومن يَغص الله ورسولَه فإنَّ له نارَ جهنَّمَ خالدين فيها أبداً»: ولهذا المراد به المعصية الكفريَّة كما قيَّدتها النُصوص الأخر المحكمة، وأه<u>ًا مجرَّ</u>د المعصية؛ فإنَّه لا يوجب الخلود في النار؛ كما دلَّت على ذٰلك آيات القرآن والأحاديث عن النبيِّ عَنِيْ، وأجمع عليه سَلَفُ الأمَّة وأنمَة لهذه الأمَّة.

٤٢٤ فحتى إذا رأوا ما يوعدونَ ؟ أي: شاهدوه عياناً وجزموا أنَّه واقع بهم، فسيعلمون؟: في ذلك الوقت حقيقة المعرفة، فمَن أضعف ناصراً وأقلُ عدداً؟: حين لا ينصرُهُم غيرهم، ولا أنفسهم ينتصرونَ، وإذ يُحْشَرون فرادى كما خُلِقوا أوَّلَ مرَّةٍ.

(٢٦ - ٢٦) ﴿ قُلْ ﴾ لهم إنْ سألوك فقالوا: متى لهذا الوعد؟: ﴿إِنْ أَدَرِي أَقَرِيبٌ مَا تَوَعِدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً ﴾؛ أي: غايةً طويلةً؛ فعلمُ ذلك عند الله ﴿ عالمُ الغيب فلا يُظْهِرُ على غيبِهِ أَحداً ﴾: من الخلق، بل انفرد بعلم الضمائر والأسرار والغيوب<sup>(٢)</sup>.

(٢٧ ) (ألا من ارتضى من رسول) ؛ أي: فإنَّه يخبره بما اقتضت حكمته أن يخبرَه به، وذَلك لأنَّ الرسل ليسوا كغيرهم؛ فإنَّ الله أيَّدهم بتأييدٍ ما أيَّده أحداً من الخلق، وحفظ ما أوحاه إليهم حتى يبلُّغوه على حقيقته؛ من غير أن تَقْرَبَهُ الشياطينُ فيزيدوا فيه<sup>(٤)</sup> أو يَنْقُصوا، ولهٰذا قال: ﴿فَإِنَّه يَسْلُكُ من بينٍ يديهِ ومن خلفِهِ رَصَداً »؛ أي: يحفظونه بأمر الله.

- (۱) في (ب): «ليس لي من الأمر شيء ولا من التصرف شيء».
- (٢) فى (ب): «ودعوة الخلق إلى الله».
  - (٤) فى (ب): «أن تتخبطهم الشياطين ولا يزيدوا فيه».

1897

(۲۹ ـ ۲۹ ) وليعلم بذلك (أن قد أبلَغوا رسالات ربَّهم ): بما جعله لهم من الأسباب، (وأحاط بما لذيهم ): بما عندهم وما أعلنوه، الأسباب، (وأحاط بما لذيهم)؛ أي: بما عندهم وما أسرَّوه وما أعلنوه، وأحصى كلَّ شيء عدداً).

سورة الجن (٢٨ ـ ٢٩)

وفي لهذه السورة فوائدُ عديدة (``:

منها: وجودُ الجنِّ، وأنَّهم [مكلَّفون] مأمورون منهيُّون مجازَوْن بأعمالهم؛ كما هو صريح في هٰذه السورة وغيرها.

ومنها: أنَّ رسول الله ﷺ مبعوثٌ<sup>(٢)</sup> إلى الجنِّ كما هو مبعوثٌ<sup>(٢)</sup> إلى الإنس؛ فإنَّ الله صرف نفرَ الجن ليستمعوا ما يوحى إليه ويبلِّغوا قومهم.

**ومنها**: ذكاء الجنِّ ومعرفتُهم بالحقِّ، وأنَّ الذي ساقهم إلى الإيمان هو ما تحقَّقوه من هداية القرآن وحسن أدبهم في خطابهم.

ومنها: اعتناء الله برسوله وحفظُه لما جاء به؛ فحين ابتدأت بشائر نبوَّته والسماء محروسةً بالنجوم، والشياطين قد هربت من<sup>(٣)</sup> أماكنها، وأزعجت عن مراصدها، وأنَّ الله رَحِمَ به أهل الأرض<sup>(٤)</sup> رحمةً ما يُقَدَّرُ لها قدرً، وأراد بهم ربُّهم رشداً، فأراد أن يظهِرَ من دينه وشرعه ومعرفته في الأرض ما تبتهج به<sup>(٥)</sup> القلوب، وتفرح به أولو الألباب، وتظهر به شعائرُ الإسلام، وينقمع به أهلُ الأوثان والأصنام.

ومنها: شدَّة حرص الجنِّ على استماعهم للرسول<sup>(٢)</sup> ﷺ وتراكمهم عليه.

ومنها: أنَّ لهذه السورة قد اشتملت على الأمر بالتوحيد، والنهي عن الشركِ، وبيَّنت حالة الخلق، وأن كلَّ أحدٍ منهم لا يستحقُّ من العبادة مثقالَ ذَرَّةٍ؛ لأنَّ الرسول محمداً ﷺ إذا كان لا يملك لأحدٍ نفعاً ولا ضرًا، بل ولا يملك لنفسه؛ علم أن الخلق كلَّهم كذلك؛ فمن الخطأ والظلم<sup>(٧)</sup> اتِّخاذ مَنْ لهذا وصفه إلها آخر<sup>(٨)</sup>.

- (١) في (ب): «فوائد كثيرة».
   (٢) في (ب): «رسول».
   (٣) في (ب): «عن».
   (٤) في (ب): «له».
   (٥) في (ب): «له».
  - (٦) في (ب): «شدة حرص الجن لاستماع الرسول».

في (ب): «والغلط».

(V)

(٨) في (ب): «إلٰها مع الله».

سورة المزمل (۱ ـ ۰)

ومنها: أنَّ علوم الغيوب<sup>(١)</sup> قد انفرد الله بعلمها؛ فلا يعلمها أحدٌ من الخلق؛ إلَّا من ارتضاه الله واختصَّه<sup>(٢)</sup> بعلم شيء منها.

تفسير سورة المزمل

﴿يَتَأَبَّهُا الْمُزْفِقُ ﷺ لَمَنْ قَدِ اللَّهُ قَلِيلًا عَلِيلًا ﷺ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّصْ مِنْهُ قَلِيلًا ﴾ أَوَ زِدْ عَلَيْهُ وَالَّقُومَانَ تَرْتِيلًا ﴾ الْمُزْفِقُ شَائِمًا مَا أَوْ زِدْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّقُومَانَ تَرْتِيلًا ﴾ إِنَّا سَنْفَقِي عَلَيْكَ قَوْلًا قَفِيلًا ﴾ إِنَّ نَاشِئَةَ الَيْلِ هِيَ أَشَدُ وَطَاً وَأَقْوَمُ فِيلًا ﴾ الفُرْءان تَرْتِيلًا فِي النَّهُ اللَّذِي اللَّهُ وَمَا وَأَقْوَمُ فِيلًا ﴾ الفُرُمان تَرْتِيلًا ﴾ إِنَّا سَنْفَقِي عَلَيْكَ قَوْلًا قَفِيلًا ﴾ إِنَّ نَاشِئَةَ الَيْلِ هِي أَشَدُ وَطَاً وَأَقْوَمُ فِيلًا ﴾ إِنَّ الفُرُومانَ تَرْتِيلًا فِي النَّبَارِ سَبْحًا طَوِيلًا ﴾ وَالنَّذُو وَالنَّوْلِ اللَّهُ وَتَبْتَقُلُولُ إِلَى اللَّهُ مَعْمًا مَعْذَلُ وَاللَّعْرِبِ لَا إِلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ وَاللَّعْرِبِ لَا إِلَيْهِ نَشْتُكُونُ وَالنَّعْزِيلُ اللَّهُ وَاللَّذُونُ وَاللَّعْرِبِ لَا إِلَى النَّبَاذِ مَتَنْ الْتَبَاذِ مَنْ مَا يَقُولُونَ وَاللَّغُرِبِ لَا إِلَيْهُ مَنْ مَعْمُولُ وَيَعْذَى وَالْمَعْرِبُ لَا إِلَيْهُ وَالْمَعْرِبُ لَكُولُولُ الْتَعَمَةُ وَلَلْعَرْبُ وَاللَّهُ وَالْمَعْرِبُ لَكُولُولُ الْتَعْبَعُونُ وَالْمَعْرُولُ الْتُعَلِيلُ اللَهُ وَنَا عَيْتُهُ وَالْمَعْرِبُ لَا الْتُعَالَى الْتُعَالَى الْتَعَانُ وَالْمُولُ الْتُعَرِبُ لَا الْتُعَالَى الْتُعَاذُ وَيُعَالَى الْعَنْتُقُ وَالْتُكَذَينِينَا وَلَيْكُولُولُ الْتَعَمَةُ وَلَيْ الْتُعَمَدُ وَمَا تَقَائُونُ وَ وَالْتُكَذِينِينَا الْتُعَانُ أَنْ الْتَعَاذَى الْتُعَالَى الْعَالَةُ مُولُولُ الْتُعَالَى الْتَعْبُولُ الْنَا لَهُ الْعَالَى الْتُعَالَى الْتَعْبَعُونُ الْتُعَامُ مُنَا الْتُولُ مُولُولُ مُعَالَهُ وَلُهُ مُعَالَيْ الْتُعَمَانُ الْنُولُولُ الْنُولُ الْتُولُ الْتُعَالَى الْتُولُولُ الْتُولُولُ الْتُعَانُ وَاللَهُ مُولُولُولُ الْتُولُولُ مَا الْتُعَانُ أَنْتُعَالَيْ الْتُعَالَى أَنْتُولُ الْتُعَالَى أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْتُولُ الْعُنْتُ مُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ

(٩ ـ ٥) المؤمّل: المتغطي بثيابه كالمدَّثَر، ولهذا الوصف حصل من رسول الله على حين أكرمه الله برسالته، وابتدأه بإنزال وحيه بإرسال جبريل إليه<sup>(٥)</sup>، فرأى أمراً لم يَرَ مثلَه ولا يقدِرُ على الثَّبات عليه<sup>(٢)</sup> إلَّا المرسلون، فاعتراه عند ذٰلك<sup>(٧)</sup> انزعاجٌ، حين رأى جبريلَ عليه السلام، فأتى إلى أهله، فقال: «زمّلوني زمّلوني»، وهو ترعَدُ فرائصُه، ثم جاءه جبريلُ، فقال: اقرأ. فقال: «ما أنا بقارىء». فغطه حتَّى بلغ منه الجهدَ، وهو يعالجه على القراءة، فقرأ على <sup>(٨)</sup>.

ثم ألقى الله عليه الثباتَ، وتابع عليه الوحيَ، حتى بَلَغَ مَبْلَغاً ما بَلَغَه أحدٌ من المرسلين؛ فسبحان الله ما أعظم التفاوت بين ابتداء نبوَّته ونهايتها! ولهٰذا

(1) في (ب): «علوم الغيب».
 (1) في (ب): «وخص».

(٣) في (ب): «تم تفسير سورة قل أوحي إليَّ. ولله الحمد».

- (٤) في (1): إلى قوله: ﴿ومهلهم قليلاً». وفي (ب): ذكر الآيات.
  - ٥) في (ب): «وابتدأه بإنزال جبريل إليه».
- (٦) في (ب): «له».
  (٢) في (ب): «فاعتراه في ابتداء ذلك».
  - (٨) كما في "صحيح البخاري؟ (٣) ومسلم (١٦٠) من حديث عائشة رضي الله عنها.

سورة المزمل (٦ \_ ٩)

خاطبه الله بهٰذا الوصف الذي وُجِدَ منه في أول أمره، فأمره هنا بالعباداتِ المتعلُّقة به، ثم أمره بالصبر على أذيَّة قومه (١)، ثم أمر بالصَّدْع بأمره وإعلان دعوتهم إلى الله، فأمره هنا بأشرف العبادات، وهي الصلاة، وبآكدِ الأوقات وأفضلها، وهو قيامُ الليل. ومن رحمته [تعالى] أنَّه لم يأمرُه بقيام الليل كلُّه، بل قال: ﴿قُم اللَّيلَ إَلَّا قليلاً﴾. ثم قدَّر ذلك فقال: ﴿نصفَه أو انقُصْ منه﴾؛ أي: من النصف ﴿قليلاً﴾: بأن يكون الثلث ونحوه، ﴿أو زد عليه،؛ أي: على النصف، فيكون نحو الثلثين (٢)، ﴿ورتُل القرآن ترتيلاً)؛ فإنَّ ترتيلَ القرآن به يحصُلُ التدبُّر والتفخُّر وتحريك القلوب به والتعبُّد بآياته والتهيُّؤ والاستعداد التامُّ له؛ فإنَّه قال: ﴿إِنَّا سُنُلقي عليك قولاً ثقيلاً؟؛ أي: نوحي إليك لهذا القرآن الثقيل؛ أي: العظيمة معانيه، الجليلة أوصافه، وما كان بلهذا الوصف حقيقٌ أن يُتَهَيَّأ له ويُرَتَّل ويُتَفَكِّر فيما يشتمل عليه .

٢ ثم ذكر الحكمة في أمره بقيام الليل، فقال: ﴿إِنَّ ناشئةَ الليل؟! أي: الصلاة فيه بعد النوم، ﴿هي أَشدُّ وطناً وأقومُ قيلاً﴾؛ أي: أقرب إلى حصول(") مقصود القرآن؛ يتواطأ عليه القلب واللسان، وتقلُّ الشواغل، ويفهم ما يقول، ويستقيم له أمره .

٧﴾ ولهذا بخلاف النهار؛ فإنَّه لا يحصلُ به لهذه المقاصد<sup>(٤)</sup>، ولهذا قال: ﴿إِنَّ لك في النهار سبحاً طويلاً»؛ أي: تردُّداً في<sup>(٥)</sup> حوائجك ومعاشك يوجب اشتغال القلب وعدم تفرُّغه التفرُّغ التامَّ .

انقطع إليه (٢)؛ فإنَّ الانقطاع إلى الله والإنابة إليه هو: الانفصالُ بالقلب عن الخلائق، والأتِّصاف بمحبَّة الله وما<sup>(٧)</sup> يقرّب إليه ويدني من رضاه.

كلُّها؛ فهو تعالى ربُّ المشارق والمغارب، وما يكون فيها من الأنوار، وما هي

في (ب): «أعدائه».

في (ب): «علي».

في (ب): «وكلّ ما».

(1)

(٣)

(0)

(V)

- في (ب): «فيكون الثلثين ونحوها» (٢) في (ب): «إلى تحصيل» في (ب): «هذا المقصود». (٤) في (ب): «إلى الله تعالى». (٦)



سورة المزمل (١٠ ـ ١٤)

مصلحةً له من العالم العلويِّ والسفليِّ؛ فهو ربُّ كلِّ شيءٍ وخالقُه ومدبِّره. ﴿لا إِلٰه إِلَّا هو﴾؛ أي: لا معبود إلَّا وجهه الأعلى، الذي يستحقُّ أن يُخَصَّ بالمحبَّة والتعظيم والإجلال والتكريم، ولهٰذا قال: ﴿فاتَخِذُه وكيلاً﴾؛ أي: حافظاً ومدبِّراً لأمورك كلِّها.

(١٠) فلما أمره الله بالصَّلاة خصوصاً وبالذِّكر عموماً، وذَلك يحصل للعبد مَلَكَةٌ قويةٌ في تحمُّل الأثقال وفعل المُشِقٌ<sup>(١)</sup> من الأعمال؛ أمره بالصبر على ما يقوله<sup>(٢)</sup> المعاندون له ويسبُّونه ويسبُّون ما جاء به، وأن يمضِيَ على أمر الله؛ لا يصدُّه عنه صادً ولا يردُّه رادٌ، وأن يَهْجُرَهُم هجراً جميلاً، وهو الهجر حيث اقتضت المصلحةُ [الهجرَ]، الذي لا أذيَّة فيه، بل يعاملهم بالهجر والإعراض عن<sup>(٣)</sup> أقوالهم التي تؤذيه، وأمره بجدالهم بالتي هي أحسن.

﴿ ١١﴾ ﴿ وذرني والمكذُّبينَ؟ أي: اترنخني وإيَّاهم، فسأنتقم منهم، وإن أمْهَلْتُهم؛ فلا أهمِلُهم. وقوله: ﴿ أولي النَّعْمةِ؟ أي: أصحاب النَّعمة والغنى، الذين طَغَوْا حين وسَّع الله عليهم من رزقه وأمدَّهم من فضله؛ كما قال تعالى: ﴿كلًا إنَّ الإنسانَ لَيَطْغى . أن رآه استَغْنى﴾.

ثم توعدهم بما عنده من العقاب فقال:

﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالَا وَجَعِيمًا ١﴾ وَطَعَامًا ذَا غُشَةِ وَعَذَابًا أَلِيمًا ٢﴾ بَوْمَ تَرْجُفُ ٱلأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كِيْبَا مَعِيلًا ٢﴾.

﴿١٢ \_ ١٣﴾ أي: إنَّ عندنا ﴿ أنكالاَ﴾؛ أي: عذاباً شديداً جعلناه تنكيلاً للذي لا يزال مستمرًا على ما يغضِبُ الله، ﴿وجحيماً﴾؛ أي: ناراً حامية، ﴿وطعاماً ذا غُصَّةٍ﴾ وذٰلك لمرارته وبشاعته وكراهة طعمه وريحه الخبيث المنتن، ﴿وعذاباً أليماً﴾؛ أي: موجعاً مفظعاً.

٤٤ وذلك ﴿يوم ترجُفُ الأرضُ والجبالُ : من الهول العظيم، فكانتِ ﴿الجبالُ : الراسياتُ الصمُ الصلابُ ﴿كثيباَ مَهيلاً ؛ أي : بمنزلة الرمل المنهال المنتثر، ثم إنها تُبَسُّ بعد ذلك فتكون كالهباء المنثور.

- (۱) في (ب): «الثقيل».
   (۲) في (ب): «على ما يقول فيه».
  - (٣) في (ب): "عنهم وعن".

سورة المزمل (١٥ ـ ١٩)

﴿إِنَّا أَرْسَلُنَا إِلَيْكُو رَسُولًا شَنِهِدًا عَلَيْكُو كَمَّا أَرْسَلُنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ٢ فَعَمَى فِرْعَوْتُ الرَّسُولَ فَأَخَذْنَهُ أَخْذَا وَبِيلًا ٢ ٢ ٠ .

(١٦ - ١٩) يقول تعالى: اخمدوا ربَّكم على إرسال لهذا النبيِّ الأميِّ العربيُّ البشير النذير الشاهد على الأمَّة بأعمالهم، واشكروه، وقوموا بهذه النَّعمة الجليلة، وإيَّاكم أن تَكْفُروا، فتَعْصوا رسولكم، فتكونوا كفرعون حين أرسل الله إليه موسى بن عمران، فدعاه إلى الله، وأمره بالتَّوحيد، فلم يصدُقْه، بل عصاه، فأخذه الله (أخذاً وبيلاً»؛ أي: شديداً بليغاً.

﴿ فَكَيْفَ تَنَقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ سِيبًا ٢ ٱلسَّمَاءُ مُنفَظِرٌ بِدِّ كانَ وَعَدُمُ مَغْعُولًا ٢ ﴾ .

(١٧ - ١٨) أي: فكيف يحصل لكم الفكاك والنّجاة يومَ القيامةِ، اليوم المَهيل أمرُه، العظيمُ خطرُه<sup>(١)</sup>، الذي يشيَّبُ الولدان وتذوبُ له الجمادات العظام؛ فتنفطر السماء وتنتثر نجومُها<sup>(٢)</sup>. «كان وعدُه مفعولاً»؛ أي: لا بدَّ من وقوعه ولا حائل دونه.

﴿إِنَّ هَٰذِهِ. نَذَكِرَةٌ فَمَن شَمَآءَ أَتَّحَدَ إِلَى رَبِّهِ. سَبِيلًا ﴿ ﴾.

الموالها في: إنَّ لهذه الموعظة التي نبًّا الله بها من أحوال يوم القيامة وأهوالها تذكرة يتذكَّر بها المتَّقون وينزجر بها المؤمنون. ﴿فمن شاءَ اتَخذ إلى ربَّه سبيلاً»؛ أي: طريقاً موصلاً إليه، وذلك باتباع شرعه؛ فإنَّه قد أبانه كلَّ البيان وأوضحه غاية الإيضاح، وفي لهذا دليلٌ على أنَّ الله تعالى أقْدَرَ العبادَ على أفعالهم ومكَّنهم منها، لا كما يقوله الجبريَّةُ: إنَّ أفعالهم تقع بغير مشيئتهم؛ فإنَّ لهذا خلاف النقل والعقل".

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعَلَّمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدَنَى مِن ثُلُثِي الَّذِلِ<sup>(٤)</sup> وَنِصْفَمُ وَثُلْثُمُ وَطَآبِفَةٌ مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقَـدِّرُ الَيَّلَ وَالنَّبَارُ عَلِمَ أَن لَن تُحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيَكُمُ فَاقَرَهُوا مَا تَبَسَّرَ مِنَ الْقُرْمَانِ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُر مَتْحَىٰ

(١) - في (ٻ): «قدره».

19...

- (۲) في (ب): «فتنفطر به السماء وتنتثر به نجومها».
  - (٣) في (ب): «العقل والنقل».
- (٤) في (1): إلى آخر السورة. وفي (ب) ذكر الآية كاملة.



سورة المزمل (۲۰)

وَءَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ وَمَاخَرُونَ بُقَلِيلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَأَفَرَهُوا مَا تَبَسَّرَ مِنْهُ وَأَنِيهُوا ٱلصَّلَوْةَ وَمَاتُوا ٱلزَّكُوةَ وَأَفْرِضُوا اللَّهَ فَرَضًا حَسَنًا وَمَا نُقَدِّهُوا لِأَنْفُسِكُم قِنْ خَيْرٍ نَجِدُوهُ عِندَ ٱللَهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْلَمَ آجَرًا وَٱسْتَغْفِرُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَهَ عَفُورٌ زَحِيمٌ ﴾.

19.1

(٢٠) ذكر الله في أول هذه السورة أنَّه أمر رسولَه بقيام نصفِ الليل أو ثلثيه أو ثلثه "<sup>(1)</sup>، والأصلُ أنَّ أمته أسوة له في الأحكام، وذكر في هذا الموضع أنَّه امتثل ذلك هو وطائفة معه من المؤمنين. ولما كان تحرير الوقت المأمور به مشقَّة على الناس؛ أخبر أنَّه سهَّل عليهم في ذلك غاية التسهيل؛ فقال: ﴿والله يقدُرُ الليلَ والنهارَه؛ أي: يعلم مقاديرهما وما يمضي ويبقى منهما<sup>(1)</sup>، ﴿علم أن لن تحصوه)؛ أي: يعلم مقاديرهما وما يمضي ويبقى منهما<sup>(1)</sup>، ﴿علم أن لن أن الناس؛ أخبر أنَّه سهَّل عليهم في ذلك غاية التسهيل؛ فقال: ﴿والله يقدُرُ الليلَ تحصوه)؛ أي: يعلم مقاديرهما وما يمضي ويبقى منهما<sup>(1)</sup>، ﴿علم أن لن تحصوه)؛ أي: لن تعرفوا مقداره من غير زيادة ولا نقص؛ لكون ذلك يستدعي انتباها وعناء زائداً؛ أي: فخفَف عنكم وأمركم بما تيسَّر عليكم سواء زاد على المقدَّر أو نقص، ﴿فاقرؤوا ما تبسَرَ من القرآنَ»؛ أي: ممَّا تعرفون ولا<sup>(٣)</sup> يشقُ على المقدَّر أو نقص، في في أو كمل أن لن المقدَّر أو نقص، فاقدون ولا<sup>(٣)</sup> يشقُ المقدَّر أو نقص، فلكم مواء زاد على أن المقدَّر أو نقص، في أو أو كمل أن لن المقدَّر أو نقص، في فاقدا أو كان أو كمل أن أو نقض، ولهذا كان المواء زاد على أو عنهما في أو نقص، في فاه أو أو كمل أن أو نقص، فن فاقدون ولا<sup>(٣)</sup> يشقُ أو نقص، في أو أو أو كمل أو أو نقض، فن أو أو كمل أو أو نقض، فلما كان المصلي بالليل مأموراً بالصلاة ما دام نشيطاً؛ فإذا فَتَرَ أو كمل أو نعس؛ فليسترخ ليأتي الصلاة بطمأنينة وراحةٍ.

ثم ذكر بعض الأسباب المناسبة للتخفيف، فقال: ﴿علم أن سيكونُ منكم مرضى ٤: يشقُّ عليهم صلاة نصف الليل أو ثلثيه<sup>(٢)</sup> أو ثلثه، فليصلِّ المريض ما يسهُلُ عليه، ولا يكون أيضاً مأموراً بالصَّلاة قائماً عند مشَّقة ذلك، بل لو شقَّت عليه الصلاةُ النافلة؛ فله تركُها، وله أجرُ ما كان يعمل صحيحاً. ﴿واَخرون يضربون في الأرض يبتغونَ من فضل الله ٤؛ أي: وعلم أنَّ منكم مسافرين يسافرون للتجارة؛ ليستغنوا عن الخلق، ويتكفَّفوا عنهم<sup>(٥)</sup>؛ أي: فالمسافر حالُهُ تناسِبُ التخفيف، ولهٰذا خفَّف عنه في صلاة الفرض، فأبيح له جمعُ الصلاتين في وقتٍ واحدٍ وقصرُ الصَّلاة الرُباعية. وكذلك ﴿آخرون يقاتِلون في سبيل اللهِ فاقرؤوا ما تيسَّر منه ٤: فذكر تعالى تخفيفين؛ تحفيفاً للصحيح المقيم يراعي فيه نشاطه من غير أن يُكَلَّفَ عليه تحرير الوقت، بل يتحرَّى الصلاة الفاضلة، وهي ثلث الليل بعد نصفه الأول، وتخفيفاً للمريض والمسافر، سواء كان سفرُه للتجارة أو لعبادةٍ من جهادٍ أو حجٌ أو

- (۱) في (ب): «ثلثه أو ثلثيه».
  - (٣) في (ب): «وممّا لا».
  - (٥) في (ب): «عن الناس».

- (٢) في (ب): «وما يمضي منهما ويبقى».
- ٤) في (ب): «صلاة ثلثي الليل أو نصفه».

غيره<sup>(١)</sup>؛ فإنَّه [أيضاً] يراعي ما لا يكلُفه؛ فلله الحمد والثناء؛ حيث لم يجعلُ علينا<sup>(٢)</sup> في الدين من حرج، بل سهَّل شرعه، وراعى أحوال عباده ومصالح دينهم وأبدانهم ودنياهم.

ثم أمر العباد بعبادتين هما أمَّ العبادات وعمادُها: إقامة الصلاة التي لا يستقيمُ الدين إلَّا بها، وإيتاءُ الزَّكاة التي هي برهانُ الإيمان وبها تحصُلُ المواساة للفقراء والمساكين، فقال<sup>(٢)</sup>: ﴿وأَقيموا الصلاةَ ؛ أي: بأركانها وحدودها وشروطها وجميع مكمَّلاتها<sup>(٤)</sup>؛ ﴿وأقرضوا الله قرضاً حسناً ؛ أي: خالصاً لوجه الله بنيَّة صادقةٍ وتثبيتٍ من النفس ومال طيَّبٍ، ويدخُلُ في هٰذا الصدقة الواجبة والمستحبَّة.

ثم حتَّ على عموم الخير وأفعاله، فقال: ﴿ وما تقدِّموا لأنفسكم من خير تجِدوه عند الله هو خيراً وأعظم أجراً؟ الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة. وليعلم أن مثقال ذرَّة في لهذه الدار من الخير<sup>(٥)</sup> يقابله أضعاف أضعاف الدُّنيا وما عليها في دار النعيم المقيم من اللذَّات والشَّهوات، وأنَّ الخير والبرَّ في لهذه الدنيا مادة الخير والبرَّ في دار القرار وبذرُه وأصلُه وأساسُه. فوا أسفاه على أوقاتٍ مضت في الغفلات! ووا حسرتاه على أزمان تقضَّت في غير<sup>(٢)</sup> الأعمال الصالحات! ووا غوثاه من قلوب لم يؤثَّر فيها وعظُ بارتها ولم ينجَع فيها تشويق من هو أرحم بها من نفسها<sup>(٢)</sup>! فلكَ اللهم الحمدُ وإليك المشتكى وبك المستغاث ولا حول ولا قوَّة إلَّا بك.

واستغفروا الله إنَّ الله غفورٌ رحيمٌ : وفي الأمر بالاستغفار بعد الحتُّ على أفعال الطاعة والخير فائدةً كبيرةً، وذلك أنَّ العبد لا<sup>(٨)</sup> يخلو من التقصير فيما أُمِرَ به : إما أنَّ لا يفعلَه أصلاً، أو يفعله على وجهٍ ناقص، فأُمِرَ بترقيع ذلك بالاستغفار ؛ فإنَّ العبد يذنِبُ آناء الليل والنهار ؛ فمتى لم يتغمَّذه ألله برحمته ومغفرته ؛ فإنَّه هالكُ . تم تفسيرها. والحمد لله <sup>(٩)</sup>.

- (١) في (ب): "من قتال أو جهاد أو حبّح أو عمرة ونحو ذلك".
   (٢) في (ب): "الذي ما جعل على الأمة".
   (٣) في (ب): "ولهذا قال".
   (٤) في (ب): "بأركانها وشروطها ومكمّلاتها".
- (٦) في (ب): «بغير».
   (٦) في (ب): «منها».
   (٨) في (ب): «ما».

سورة المزمل (٢٠)

سورة المدثر (۱ \_ ٥)

تفسير سورة المدثر وهي مكية

DR QUR'ĀNIC THOUGH

ينسب أقمر الكثن التجتسة

﴿بَائَبًهُا الْمُدَثِّرُ ﴾ قُرْ فَأَندِرُ ﴾ وَرَبَّكَ فَكَفِرُ ﴾ وَثِيَابَكَ فَطَغِرُ ﴾ وَالْجَرُ فَأَهْجُر ﴾ وَلا نَسْنُ تَسْتَكْثِرُ ﴾ وَلِرَبِكَ فَأَسْبَرِ ﴾ ﴾.

(١ - ٢) تقدَّم أنَّ المزَّمُل والمدَّثر بمعنى واحد، وأنَّ الله أمر رسوله ﷺ بالاجتهاد في عبادات<sup>(١)</sup> الله القاصرة والمتعدِّية، فتقدَّم هناك الأمر له بالعبادات الفاضلة القاصرة، والصرة، والمتعدِّية، فتقدَّم هناك الأمر له بالعبادات الفاضلة القاصرة، والصبر على أذى قومه، وأمره هنا بالإعلان بالدَّعوة والصَّذع بالإندار، فقال: ﴿قَمْهُ؛ أي: بجدُ ونشاطٍ ﴿فَانَذِرَ﴾: الناس بالأقوال والأفعال التي يحصلُ بها المقصودُ وبيانُ حال المنذَر عنه ليكون ذلك أدى أدى قومه، وأمرة هنا بالإعلان بالدَّعوة والصَّذع بالإندار، فقال القاصرة والمتعدد في يحصلُ بها المقصودُ وبيانُ حال المنذَر عنه ليكون ذلك أدعى لتركه.

٣٦ وربَّك فكبِّره؛ أي: عظَّمه بالتوحيد، واجعل قصدك في إنذارك وجه الله وأن يعظِّمه العباد، ويقوموا بعبادته.

٤﴾ ﴿وثيابَكَ فَطَهَرُ : يُحتمل أنَّ المراد بالثياب<sup>(٢)</sup> أعماله كلها. وبتطهيرها: تخليصها، والنَّصح بها، وإيقاعها على أكمل الوجوه، وتنقيتها عن المبطلات والمفسدات والمنقصات من شركِ ورياء ونفاق وعُجْب وتكبَّر وغفلةٍ وغير ذلك مما يؤمَرُ العبد باجتنابه في عباداته، ويدخل في ذلك تطهير الثياب من النجاسة؛ فإنَّ ذلك من تمام التطهير للأعمال، خصوصاً في الصلاة، التي قال كثيرٌ من العلماء: إنَّ إزالة النجاسة عنها شرطٌ من شروطها<sup>(٣)</sup>.

ويُحتمل أنَّ المراد بثيابه الثياب المعروفة؛ أنَّه مأمورٌ بتطهيرها عن جميع النجاسات في جميع الأوقات، خصوصاً عند الدُّخول في الصلوات.

(٥) وإذا كان مأموراً بطهارة<sup>(٤)</sup> الظَّاهر؛ فإنَّ طهارة الظاهر من تمام طهارة الباطن: ﴿والرُّجْزَ فافجُزَ»: يُحتمل أنَّ المراد بالرجز الأصنام والأوثان التي عُبِدَتْ مع الله، فأمره بتركها والبراءة منها ومما نُسِبَ إليها من قول أو عمل، ويُحتمل أنَّ المرادَ بالرُجز أعمالُ الشرَّ كلُّها وأقوالُه، فيكون أمراً له بترك الذُنوب صغارها

- (1) فى (ب): «عبادة».
   (1) فى (ب): «بثيابه».
- (۳) فى (ب): «من شروط الصلاة».
  (٤) فى (ب): «بتطهير».

19.2

سورة المدثر (٦ ـ ١٠)

وكبارها<sup>(١)</sup> ظاهرها وباطنها، فيدخل في لهذا الشرك فما دونه<sup>(٢)</sup>.

(٦) ﴿ولا تَمْنُن تَسْتَكْثِرُ ؛ أي: لا تمنُن على الناس بما أسديت إليهم من النعم الدينيَّة والدنيويَّة، فتستكثر بتلك المنَّة، وترى لك الفضل عليهم (<sup>٣)</sup>، بل أحسِن إلى الناس مهما أمكنك، وانسَ عندهم إحسانَك، واطلُب أجرك من الله تعالى<sup>(٤)</sup>، واجعل مَن أحسنت إليه وغيره على حدٌ سواء.

وقد قيل: إنَّ معنى لهٰذا ألَّا تعطي أحداً شيئاً وأنت تريدُ أن يكافِئَك عليه بأكثر منه، فيكون لهذا خاصًا بالنبيُّ ﷺ.

٧﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿

فامتثل رسولُ الله ﷺ لأمر ربَّه، وبادر فيه<sup>(٥)</sup>، فأنذر الناس وأوضح لهم بالآياتِ البيناتِ جميع المطالب الإلهيَّة، وعظَّم الله تعالى، ودعا الخلق إلى تعظيمه، وطهَّر أعماله الظاهرة والباطنة من كل سوءٍ، وهجر كلَّ ما يُعْبَدُ من دون الله<sup>(٢)</sup> وما يُعْبَدُ معه من الأصنام وأهلها والشرَّ وأهله، وله المنَّة على الناس بعد منَّة الله، من غير أن يطلبَ عليهم بذلك<sup>(٢)</sup> جزاءَ ولا شكوراَ، وصبر لربَّه<sup>(٨)</sup> أكمل صبر: فصبر على طاعة الله، وعن معاصيه، وصبر على أقداره<sup>(٩)</sup> المؤلمة، حتى فاق أولي العزم من المرسَلين. صلواتُ الله وسلامُه عليه وعليهم أجمعين.

﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُرِ ﴿ فَا فَنَاكَ يَوْمَبِذِ يَوْمُ عَسِيرُ ﴾ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴾ . ﴿ ٨ ـ ١٠﴾ أي : فإذا نُفِخَ في الصُّور للقيام من القبور، وجُمِعَ الخلائق للبعث والنشور، ﴿فَذَلك يومئذٍ يومٌ عسيرَ﴾ : لكثرة أهواله وشدائده، ﴿على الكافرين غيرُ يسيرِ﴾؛ لأنّهم قد أيسوا من كلِّ خيرٍ وأيقنوا بالهلاك والبَوار . ومفهومُ

 (۱) فى (ب): «صغيرها وكبيرها». في (ب): «فيدخل في ذلك الشرك وما دونه». (٢) في (ب): «وترى لك عليهم بإحسانك المنَّة». (٣) (٥) في (ب): «إليه». في (ب): "ولا تطلب أجره إلا من الله". (٤) في (ب): «وهجر كلِّ ما يبعد عن الله». (٧) في (ب): «منهم على ذلك» (٦) في (ب): الله". (٨) في (ب): «وعن معاصي الله وعلى أقدار الله». (٩) (١٠) في (ب): «الخلق».

سورة المدثر (١١ ـ ٣٠)

ذْلِكَ أَنَّه على المؤمنين يسيرٌ؛ كما قال تعالى: ﴿يقول الكافرون هٰذا يومٌ عَسِرٌ﴾.

إذار وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا (() وَجَمَلْتُ لَمُ مَالَا مَنْدُوا (() وَبَنِنَ شُهُوا (() وَجَمَلْتُ لَمُ مَالًا مَنْدُوا (() وَبَنِنَ شُهُوا (() وَجَمَلْتُ لَمُ مَالًا مَنْدُوا (() مَا وَدَيْدَ شُهُوا (() لَذَهُ نَكَرَ وَمَنْ مَنْودًا (() مَنْ وَلَنَهُ مَمُودًا (() لَذَهُ نَكَرَ وَقَدَرَ (() نُعْلَمُ مَنُودًا (() مَنْ وَلَنَدَ (() نُعْ نَذَرَ (() نُمَ فَلَدَ (() نُمْ فَلَدَ (() نُمْ أَنْدُرَ (() نُمْ أَنْدُرَ (() نُعْدَرَ (() نُمْ أَنْدُرَ (() نُعْ نَعْدَرَ (() نُمْ أَنْدَرَ (() نُعْ نَعْدَرَ (() نُعْنَدَمَ (() مَانَ نَعْدَرَ (() نُعْ نَعْدَرَ (() نُعْدَمَ (() نُعْنَدَمَ (() مَنْ نَعْدَرَ (() نُعْنَدَمَ (() نُعْدَمَ (() نُعْدَمَ اللَّهُ لَعْدَرَ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() نُعْنَدَ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() نُعْ نَعْدَرَ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() نُعْ نَعْدَرَ (() نُعْنَا أَعْمَ لَكُلُ وَنُوْلُ الْمَنْدُ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() نُعْذَا أَعْمَدَ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() نُعْنَا أَعْمَدُ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() نُعْنَا أَعْمَدَ (() مَعْنَا أَعْمَدَ (() مُعْنَا أَعْمَدَ (() مَعْنَا أَعْمَدَ (() مُعْنَا أَعْمَدَ (() مُعَنَا أَعْمَدُ (() مُعْنَا أَعْمَدَ (() مُعَنَا أَعْمَدَ (() مُعْنَا أَعْمَدُ (() مُعْنَا أَعْمَدُ (() مُعْنَا أَعْمَدُ (() مُعْنَا أَعْمَ مُنَ مَنَ مُنَ مُعْدَا أَعْ مَنَ مَعْدَمُ (() مُعْنَا أَعْنَا أَعْمَ مُنْ مُعْنَا أَعْمَدُ مُوْنَا أَعْنَا أَنْ أَعْنَا أَنْ أَعْنَا أَنْ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا

(١١) ـ ٢٠ هذه الآيات نزلت في الوليد بن المغيرة<sup>(٢)</sup>، المعاند للحقّ، المبارز<sup>(٣)</sup> لله ولرسوله بالمحاربة والمشاقَّة، فذمَّه الله ذمًّا لم يذمَّ به غيره<sup>(٤)</sup>، وهذا جزاءُ كلِّ مَنْ عانَد الحقَّ ونابذه؛ أنَّ له الخزيَ في الدُّنيا ولَعذاب الآخرة أخزى، فقال:

فَذَرْنِي ومَن خلقتُ وحيداً ﴾؛ أي: خلقته منفرداً بلا مال ولا أهل ولا غيره، فلم أزل أربِّيه وأعطيه، فجعلت فله مالاً ممدوداً ﴾؛ أي: كثيراً، فو ﴾ جعلتُ له فبنينَ ﴾؛ أي: ذكوراً، فشهوداً ﴾؛ أي: حاضرين عنده<sup>(٥)</sup> على الدَّوام، يتمتَّع بهم ويقضي بهم حوائِجَه ويستنصِرُ بهم، فومهَّدْتُ له تمهيداً ﴾؛ أي: مكَّنته من الدُّنيا وأسبابها حتى انقادَتْ له مطالِبُه وحصل له<sup>(٢)</sup> ما يشتهي ويريدُ. في ممها نال نعيم النعم والإمدادات فيَظُمَعُ أن أزيدَ ﴾؛ أي: يطمع أن ينال نعيم الآخرة كما نال نعيم وذلك فإنَّه <sup>(٧)</sup> كان لأياتنا عنيداً ﴾: عرفها<sup>(٨)</sup> ثم أنكرها، ودعتْه إلى الحقَّ فلم يَنْقَدْ

(1) في (1): إلى قوله: ﴿وما هي إلا ذكرى للبشر﴾، وفي (ب) ذكر الآيات.

- (٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٥٠٦) وصححه ووافقه الذهبي.
- (٣) في (ب): «معاند الحق والمبارز».
  (٤) في (ب): «لم يذمَّه غيره».
  - (٥) في (ب): «دائماً حاضرين عنده».
    (٦) في (ب): «حصل على».
- (٧) في (ب): الأنهة.
  (٨) في (ب): اأي: معانداً عرفها».

سورة المدثر (۳۱)

لها، ولم يكفِهِ أنَّه أعرض عنها وتولَّى(١)، بل جعل يحاربُها وِيسعى في إبطالها، ولهذا قال عنه: ﴿إِنَّه فَكَّرِ﴾؛ أي: في نفسه. ﴿وقدَّرِ﴾: ما فكَّر فيه؛ لَّيقولَ قولاً يبطِلُ به القرآن، ﴿فَقُتِلَ كَيف قَدَّر. ثم قُتِلَ كيف قَدَّرَ﴾؛ لأنَّه قَدَّر أمراً ليس في طوره، وتسوَّر على ما لا يُنالُه هو ولا أمثالَه، ﴿ثم نَظَرَ﴾: ما يقول، ﴿ثم عَبَسَ وبَسَرَ﴾: في وجهه وظاهره نفرة عن الحقُّ وبُغضاً له، ﴿ثم أدبرِ﴾؛ أي: تُولَّى، ﴿واستكبر﴾: نتيجة سعيه الفكريُّ والعمليُّ والقوليُّ، ﴿فقال إِنْ لهٰذا إِلَّا سِحرٌ يُؤْثَرُ ﴿ إنْ لهذا إلَّا قولُ البشر؟؛ أي: ما لهذا كلام الله، بَل كلام البشر، وليس أيضًا كَلام البشر الأخيار، بل كَلام الأشرار منهم والفجّار (٢) من كلّ كاذب سحَّارٍ، فتبًّا له! ما أبعده من الصواب! وأحراه بالخسارة والتَّباب! كيف يدور في الأذهان أو يتصوَّره ضميرُ أَيُّ(") إنسان أن يكون أعلى الكلام وأعظمه كلام الربّ الكريم الماجد العظيم(٤) يشبهُ كلام المخلوقين الفقراء الناقصين؟! أم كيف يتجرَّأ لهذا الكاذب العنيد على وصفه بهذا الوصف لكلام الله تعالى (•)؛ فما حقُّه إلَّا العذاب الشديد [والنكال]، ولهذا قال تعالى: ﴿سأَصْلِيهِ سَقَرَ. وما أدراك ما سَقَرُ. لا تُبْقِي ولا تَذَرُ﴾؛ أي: لا تبقي من الشدَّة ولا على المعذَّب شيئاً إلا وبَلَغَتْه. ﴿لوَّاحَةُ للبشَّرَ﴾؛ أي: تلوحهم وتُصليهم في عذابها وتقلقهم بشدَّة حرِّها وقَرَّها. ﴿عليها تسعةَ عشرَ﴾: من الملائكة، خزنة لها، غلاظٌ شدادٌ لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤمرون. ٣١٦ ﴿وما جعلنا أصحاب النار إلاً ملائكةَ؟: وذلك لشدَّتهم وقوَّتهم، ﴿وما جعلنا

عِدَّتُهم إلَّا فَتُنَةً للذين كفروا؟ : يحتمل أنَّ المراد؛ إلَّا لعذابهم وعوتهم، ﴿وما جعلنا عِدَّتهم إلَّا فتنةَ للذين كفروا؟ : يحتمل أنَّ المراد؛ إلَّا لعذابهم وعقابهم في الآخرة ولزيادة نكالهم فيها، والعذاب يسمَّى فتنة؛ كما قال تعالى : ﴿يومَ هم على النَّارِ يُفْتَنُونَ﴾.

ويُحتمل أنَّ المراد أنَّا ما أخبرناكم بعدَّتهم إلَّا لنعلم من يصدُق ممَّن<sup>(1)</sup> يكذُّب. ويدلُّ على لهذا ما ذكره بعده في قوله: ﴿ليستيقِنَ الذين أوتوا الكتاب ويزدادَ الذين آمنوا إيماناً؟: فإنَّ أهل الكتاب إذا وافق ما عندَهم وطابَقَه؛ ازدادَ يقينُهم بالحقُ، والمؤمنون كلَّما أنزل الله آيةً، فآمنوا بها وصدَّقوا؛ ازداد إيمانُهم، ﴿ولا يرتابَ الذين أوتوا الكتابَ والمؤمنون؟؛ أي: ليزول عنهم الريبُ والشكُ، ولهذه مقاصدُ جليلةً يعتني بها أولو الألباب، وهي السعي في اليقين وزيادة الإيمان في كلُّ وقتِ

(1) في (ب): "أعرض وتولى عنها".
 (٢) في (ب): "بل كلام الفجار منهم والأشرار".
 (٣) في (ب): "كلّ".
 (٤) في (ب): "الرب العظيم الماجد الكريم".
 (٥) في (ب): "على وصفه كلام المبدئ المعيد". (٢) في (ب): "ومن".

سورة المدثر (٣٢ ـ ٣٤) 🥯

وكلِّ مسألةٍ من مسائل الدين، ودفع الشكوك والأوهام التي تَغرِضُ في مقابلة الحقّ، فجعل ما أنزله على رسولِهِ محصًلاً لهذه المقاصد<sup>(۱)</sup> الجليلة، ومميزاً للصادقين من الكاذبين<sup>(۲)</sup>، ولهذا قال: ﴿وليقولَ الذين في قلوبِهِم مرضٌ ﴾؛ أي: شكَّ وشبهةً ونفاقٌ، ﴿والكافرون ماذا أرادَ الله بهٰذا مثلاً ﴾: وهٰذا على وجه الحيرة والشكَّ منهم والكفر بآيات الله، وهٰذا وذاك من هداية الله لمن يهديه وإضلاله لمن يُضِلُه، ولهٰذا قال: ﴿كَذَلِك يُضِلُ الله مَن يشاءُ ويَهٰدي مَن يشاءُ ﴾: فمن هذاه الله؛ جعل ما أنزل<sup>(۳)</sup> على رسوله رحمة في حقَّه وزيادة في إيمانه ودينه، ومن أضلَّه؛ جعل ما أنزل<sup>(۳)</sup> على رسوله رحمة في حقَّه وزيادة في إيمانه ودينه، ومن أضلَّه؛ جعل ما أنزله على رسوله زيادة شقاء عليه وحيرةً وظلمة في حقّه، والواجب أن يُتَلَقى ما أخبر الله به<sup>(٤)</sup> ورسولُه بالتسليم، فإنه ﴿لا يعلمُ جنودَ ربِّك ﴾ من الملائكة وغيرهم في لا هو ﴾: فإذا كنتُم جاهلين بجنوده، وأخبركم بها العليم الخبير؛ فعليكم أن تصدُقوا خبره من غير شكَّ ولا ارتياب، ﴿وما هي إلَّا ذِكْرى للبشر ﴾؛ أي : وما هٰذه الموعظة والتذكار مقصوداً به العبث واللعب، وإنما المقصود به أن يتذكَر به البشر ما ينفعهم فيفعلونه، وما يضرُّهم فيتركونه.

﴿ كُلَّا وَالْتَمَرِ (1)<sup>(0)</sup> وَالْتَلِي إِذَ أَنَبَرَ (2) وَالسَّتَج إِنَّا أَسْتَرَ (2) إِنَّهَا لِإِحْدَى الْكُبَرِ (2) نَذِيرا البَّشَرِ (2) لِنَ تَلَة مِنكُو أَن يَنْقَدَمُ أَوْ يَنْأَخَرَ (2) كُلُّ نَنْبِي مِنا كَسَبَتْ رَمِينَةً (2) إِنَّا أَحْمَت الْبِينِ (2) وَ يَنْتَرَ يَشْتَمُونَ (2) عَنْ الْنَجْمِيينَ (2) مَا سَلَكَكُرُ فِ سَتَرَ (2) قَالُوا لَرَ نَكْ مِنَ السُّصَلِينَ (2) وَ رَنَدُ نُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْدِينَ (2) عَنْ الْنَجْمِيينَ (2) مَا سَلَكَكُرُ فِ سَتَرَ (2) قَالُوا لَرَ نَكْ مِنَ السُصَلِينَ (2) وَ رَنَدُ نُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْمُعْمِينَ (2) مَنْ مَنْتُ نُعْتُمُ اللَّهُ مَنْ الْمُعْمِينَ (2) وَ مَنْتَرَ لَنْ قَالُوا لَرَ نَكْ مِنَ الْمُعْمَلِينَ (2) وَ رَنَدُ نُعْلَمُ السَيْعَيْنَ (2) وَ مَنْتَرَ لَعْنُ مَالْمَالِينَ (2) وَ مَنْتَ لَعْلَمُ السَيْعَيْنَ (2) وَ مَنْتَكُمُ الْنَا لَعْنَى الْعَالَيْنَ الْنَهُ مَنْ الْنَدْيَةِ مَنْ الْنَدْنُولُ مَنْ مَا لَمْنَا الْنَا الْعَنْ الْنَ عَنْهُ مُعْنَ الْنَدُولُ الْحَدُونَ الْعَنْهُ مُعْنَ الْنَدْ يَنْعَمُهُمُ مَنْ الْنَائِينِينَ (2) وَ مَنْتَ لَنْكَلُونُ وَ عَنْ الْنَذَى الْنَ لَكَنَا الْحَدَى الْنَكْبُونُ الْنَا الْعَنْبُولُ الْحَدَى الْنَهُ مُعْرَالَةُ الْنَابَةِ وَ مَنْتَعْهُمُ مَنْتَ الْنَهُ مُعْتَى الْنَعْرَبُينَةُ مَنْ الْنَالَكُونَ الْتَعْنَى أَنْ الْنَعْنَى الْتَذَكْرُونَ مَنْ الْتَعْرِينَ الْ الْعَنْوَى أَنْ الْنَتَى الْنَائِينَ الْ الْعَنَى الْنَعْمَا الْنَقْنَ الْنَا لَعْنَى الْنَعْنَى الْنَا الْعَنَى الْنَا لَعْنَ الْنَعْنَ الْنَا الْنَالَكُونَ الْنَعْنَ الْنَا الْنَالْنَ الْلُهُ مَنْ الْعَلَى الْنَالْ الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَالْنَا وَالْنَا الْنَا الْنَا الْنُ وَالْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَالُ الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَعْنَ الْنَا الْنَ الْنَ الْنَا الْنُ لَنْ الْنَا الْنَا الْنَا الْنَ الْنَا الْنَا الْنَا الْنَ ال الْنَا لَذُ الْنَا لُولُ الْنَا الْ الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَ الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا الْنَا لَا الْنَا الْنَا الْنَا لَا ا

٣٢ - ٣٢ ﴿ كَلاً : هنا بمعنى حقًا، أو بمعنى ألا الاستفتاحية، فأقسم تعالى بالقمر، وبالليل وقتَ إدباره، والنهار وقتَ إسفاره؛ لاشتمال المذكورات على آيات الله

- (1) في (ب): «الفوائد».
   (۲) في (ب): «للكاذبين من الصادقين».
  - (٣) في (ب): «ما أنزله الله". (٤) في (ب): «به الله».
  - هي (1): إلى آخر السورة. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

<sup>EC</sup>سورة المدثر (۳۵ ـ ٤٨)

العظيمة الدالَّة على كمال قدرةِ الله وحكمته وسعة سلطانه وعموم رحمته وإحاطة علمه. (٣٥ - ٣٧) والمقسَمُ عليه قوله: ﴿إِنَّها لإحدى الكُبَرِ»؛ أي: إنَّ النار لإحدى<sup>(١)</sup> العظائم الطامَّة والأمور الهامَّة؛ فإذا أعلمناكم بها وكنتُم على بصيرة من أمرها؛ فمن شاء منكم أن يتقدَّم فيعمل بما يقرَّبُه إلى الله ويُذنيه من رضاه ويُزلفه من دار كرامته، أو يتأخر عمَّا خُلِقَ له وعمًا يحبُّه الله ويرضاه، فيعمل بالمعاصي، ويتقرَّب إلى جهنَم؛ كما قال تعالى: ﴿وقل الحقُّ من ربّكم فَمَن شاء فَلْيُؤمِن ومَن

(۲۸ - ۳۸) وكلُّ نفس بما كسبت»: من أنعال الشرُّ وأعمال السوء<sup>(۲)</sup> ﴿رهينةٌ﴾: بها موثقةٌ بسعيها، قد أُلزِمَ (٣) عنقها وغُلَّ في رقبتها واستوجبت به العذاب، ﴿إِلَّا أُصحابَ اليمينَ﴾: فإنَّهم لم يرتهنوا، بل أُطلقوا وفرحوا ﴿في جناتِ يتساءلونَ. عن المجرمينَ»؛ أي: في جناتٍ قد حصل لهم فيها<sup>(٤)</sup> جميع مطلوباتهم وتمَّت لهم الراحةُ والطمأنينة، حتى أقبلوا يتساءلون، فأفضتْ بهم المحادثة أن سألوا عن المجرمين؛ أيُّ حال وصلوا إليها؟ وهل وَجَدوا ما وعَدَهم الله [تعالى]؟ فقال بعضهم لبعض هل أنتم مُطْلعونَ عليهم، فاطَّلعوا عليهم في وسطِ الجحيم يعذَّبون، فقالوا لهم: ﴿ما سَلَككم في سَقَرَ﴾؛ أي: أيُّ شيءٍ أدخلكم فيها؟ وبأيٌّ ذنب اسْتَحَقيْتُموها؟ فقالوا: ﴿لَم نَكُ من المصلِّينَ. ولم نكُ نطعِمُ المسكينَ؟ : فلا إخلاص للمعبود ولا إحسانً ولا نفع للخلق المحتاجين، ﴿وكنَّا نخوضُ مع الخائضينَ؟؛ أي: نخوض بالباطل ونجادل به الحقَّ، ﴿وكنَّا نكذُبُ بيوم الدِّينَ؟: لهذه آثار الخوض بالباطل، وهو التَّكذيب بالحقِّ، ومن أحقِّ الحقِّ يوم الدين، الذي هو محلَّ الجزاء على الأعمال وظهور مُلك الله وحُكمه العدل لسائر الخلق، فاستمرَّ عَمَلُنا على لهذا المذهب الباطل() ﴿حتَّى أتانا اليقين؟؛ أي : الموت، فلما ماتوا على الكفر؛ تعذَّرت حينئذٍ عليهم الحِيَلُ، وانسدَّ في وجوههم باب الأمل. ﴿فما تَنفَعُهم شفاعةُ الشَّافعينَ»؛ لأنَّهم لا يشفعون إلَّا لِمَن ارتضى، ولهؤلاء لا يرضى الله أعمالهم.

- (۱) في (ب): « إنها ؟ أي: النار لإحدى الكبر ؟، أي: لإحدى...».
  - (٢) في (ب): «من أعمال السوء وأفعال الشرّ».
  - (٣) في (ب): «ما لزم».
    (٤) في (ب): «بها».
    - ٥) في (ب): «فاستمرينا على هذا المذهب الفاسد».

شاءَ فَلْيَكْفُرْ . . ﴾ الآية.

سورة المدثر (٤٩ ـ ٥٣) 🐻 🛯

تمت. ولله الحمد والمنة (^).

\* \* \*

(١) في (ب): «ورهّب مما».
 (٢) في (ب): «ومع هذا الإعراض وهذا النفور».
 (٣) في (ب): «فإنّهم».
 (٤) في (ب): «في أنها». وعليه فسَرها. والله أعلم.
 (٢) في (أ): «وما تشاؤون». وفي (ب): «وما يشاؤون».
 (٧) في (ب): «مشيئته».
 (٨) في (ب): «تم تفسير سورة المدثر ولله الحمد».

سورة القيامة (١ \_ ٦)

## تفسير سورة القيامة

1911

وهي مكية بنسبيد أندَ النَتَخِبِ النَتَجَبِ إِ

﴿ أَ أَقْدِمُ بِنَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ۞ وَلَا أَقْدِمُ بِالنَّفِيمُ اللَّوَامَةِ `` ۞ أَيَحْسَبُ آلإِنسَنُ أَنَ نَجْمَعَ عِظَامَةُ ۞

﴿ نَا أَقْدِمُ بِنَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ ۞ وَلَا أَقْدِمُ بِالنَّفِينَ اللَّوَامَةِ `` ۞ أَيَحْسَبُ آلإِنسَنُ أَنَ نَجْمَعَ عِظَامَةُ ۞

(أ ) ليست ﴿لا ﴾ ها هنا نافية ولا زائدة، وإنّما أتي بها للاستفتاح والاهتمام بما بعد الكثرة الإتيان بها مع اليمين لا يستغرب الاستفتاح بها، وإن لم تكن في الأصل موضوعة للاستفتاح؛ فالمقسم به في هذا الموضع هو المقسم عليه، وهو البعث بعد الموت، وقيام الناس من قبورهم، ثم وقوفهم ينتظرون ما يَخْكُمُ به الربَّ عليهم.

(٢) (٤ (٤ أقسم بالنَّفس اللَّوَامة ): وهي جميع النفوس الخيرة والفاجرة، سميَّت لوَّامةً لكثرة تلوُّنها وتردُّدها<sup>٢)</sup> وعدم ثبوتها على حالةٍ من أحوالها، ولأنَّها عند الموت تلوم صاحبها على ما فعلت<sup>(٢)</sup>، بل نفسُ المؤمن تلومُ صاحبها في الدُّنيا على ما حصل منه من تفريط أو تقصير في حقٌ من الحقوق أو غفلةٍ، فجمع بين الإقسام بالجزاء وعلى الجزاء وبين مستحقٌ الجزاء.

(<sup>3)</sup> بيوم القيامة، فقال: (<sup>3)</sup> بيوم القيامة، فقال: (<sup>3)</sup> بيوم القيامة، فقال: أيحسبُ الإنسانُ أن لن نَجْمَعَ عظامَهَ»: بعد الموت؛ كما قال [في الآية الأخرى]: ﴿قال مَن يُحيي العظامَ وهي رميمٌ»، فاستبعد من جهله وعدوانه قدرةَ الله على خلق عظامه التي هي عمادُ البدن، فردَّ عليه بقوله: ﴿لى قادرينَ على أن نُسَوِّيَ بَنانَهَ»؛ أي: أطراف أصابعه وعظامه، وذلك مستلزمٌ<sup>(٥)</sup> لخلق جميع أجزاء البدن؛ لأنها إذا وُجِدت الأنامل والبنان؛ فقد تمَّت خلقة الجسد.

• - ٢ > وليس إنكارُه لقدرة الله تعالى قصوراً بالدَّليل الدَّالُ على ذَلك، وإنَّما وقع ذَلك منه لأنَّ إرادته وقصده التكذيبُ<sup>(٢)</sup> بما أمامه من البعث. والفجور: الكذب مع التعمَّد.

- (1) في (1): إلى قوله: ﴿يسأل أيان يوم القيامة﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.
- (۲) في (ب): «ترددها وتلومها».
  (۳) في (ب): «ما عملت».
- (٤) في (ب): «يكذب».
  (٥) في (ب): «المستلزم لذلك».
  - (٦) في (ب): «وإنما ذلك منه أن قصده وإرادته أن يكذب».

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

سورة القيامة (٧ ـ ١٥) 💿 🕬

ثم ذكر أحوال القيامة فقال:

﴿ وَإِذَا زِنِّ الْبَصَرُ ﴾ وَحَسَفَ الْفَسَرُ<sup>(1)</sup> ۞ وَلَجْعَ الشَّمْسُ وَالْفَسَرُ ۞ يَقُولُ الإِنسَنُ يَوْمَبِدِ أَنِنَ الْمَعَرُ ۞ كَلَاً لَا وَزَدَ ۞ إِلَى زَبِّكَ يَوْمَبِدِ الْتُسْتَغَرُ ۞ يَبْتُوْا الإِنسَنُ يَوْمِبِدٍ بِمَا قَدَمَ وَأَخَرَ ۞ بَلِ الإِنسَنُ عَلَى نَفْسِهِ- بَصِيرَةُ ۞ وَلَوَ أَلَفَى مَعَاذِيرَمُ ۞﴾.

(٢- ١٠) أي: ﴿فإذا كانت القيامة؛ برقت الأبصار من الهول العظيم وشخصت فلا تطرف؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّما يؤخِّرُهم ليوم تَشْخَصُ فيه الأبصارُ. مهطِعين مُقْنِعي رؤوسهم لا يرتدُ إليهم طرفُهم وأفئِدَتُهم هواءً كه، ﴿وخسف القمرك؛ أي: ذهب نورُه وسُلطانه، ﴿وجُمِعَ الشمسُ والقمرُك: وهما لم يجتمعا منذ خلقهما الله تعالى، فيجمع الله بينهما يوم القيامةِ، ويُخسف القمر، وتكوَّر الشمس، ثم يقذفان في النار؛ ليرى العباد أنَّهما عبدان مسخَّران، وليرى مَنْ عَبَدَهما أنَّهم كانوا كاذبين، ﴿يقول الإنسانُك: حين يرى تلك القلاقل المزعجات<sup>(٢)</sup>: ﴿أين المفرُكَ؟ أي: أين الخلاص والفكاك<sup>(٢)</sup> ممَّا طرقنا وألمَّ بنا<sup>(٤)</sup>؟

(١١ ـ ١٣) ﴿كلاً لا وَزَرَكَ؛ أي: لا ملجاً لأحدِ دون الله، ﴿إلى ربُّكَ يومئذِ المستقرَّك: لسائر العباد، فليس في إمكان أحدِ أن يستترَ أو يهرب عن ذلك الموضع، بل لا بدَّ من إيقافه؛ ليجزى بعمله، ولهذا قال: ﴿يُنَبَّأ الإنسانُ يومئذِ بما قَدَّمَ وأَخَرَكَ؛ أي: بجميع عمله الحسن والسيىء، في أول وقته وآخره، وينبَّأ بخبرٍ لا ينكرُه.

(41 \_ 10) ﴿ بل الإنسانُ على نفسِهِ بصيرةٌ ؛ أي : شاهدٌ ومحاسبٌ، ﴿ ولو ألقى معاذيرَةُ : فإنَّها معاذيرُ لا تُقبل، بل يقرَّر بعمله<sup>(٥)</sup>، فَيُقِرُّ به؛ كما قال تعالى : ﴿ اقرأ كتابَكَ كفى بنفسِكَ اليوم عليك حَسيباً : فالعبدُ وإن أنكر أو اعتذر عمَّا عمله؛ فإنكارُه واعتذارُه لا يفيدانه شيئاً؛ لأنَّه يشهد عليه سمعُه وبصره وجميعُ جوارحه بما كان يعمل، ولأنَّ استعتابه قد ذهب وقتُه وزال نفعُه، ﴿ فيومئذٍ لا ينفعُ الذين ظلموا معذِرَتُهم ولا هم يُسْتَعْتَبونَ ».

- (1) في (1): إلى قوله: ﴿ولو ألقى معاذيره﴾. وفي (ب) ذكر الآيات. <sup>1</sup>
- (٢) في (ب): <sup>a</sup> والمزعجات<sup>a</sup>.
  (٣) في (ب): <sup>a</sup> والفرار<sup>a</sup>.
  - (٤) في (ب): ٩وأصابنا».
  - ٥) في (ب): «لا تقبل ولا تقابل ما يقرَّرُ به العبد».



﴿ لَا تُحْزَلُه بِهِ. لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ: 
﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَتُمُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ ﴾ فَإِذَا قُرْآنَهُ فَالَبَعْ قُرْءَانَهُ ﴾ مُتَمَ إِذَا عَلَيْنَا بَيْنَانُهُ ﴾

FOR QURA سورة القيامة (١٦ ـــ ١٩)

(11 - 14) كان النبيُ ﷺ إذا جاءه جبريلُ بالوحي وشرع في تلاوته [عليه]؛ بادَرَهُ النبيُ ﷺ من الحرص قبل أن يفرغ، وتلاه مع تلاوة جبريل إيًّاه<sup>(١)</sup>، فنهاه الله عن ذلك، وقال: ﴿ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه): وقال هنا: ﴿لا تُحرِّكَ به لسَانَكَ لِتَعْجَلَ به﴾.

ثم ضمن له تعالى أنَّه لا بدَّ أن يحفظَه ويقرأه ويجمعه الله في صدره، فقال: (إنَّ علينا جمعَه وقرآنه)؛ فالحرص الذي في خاطرك إنَّما الداعي له حذر الفوات والنسيان؛ فإذا ضَمِنَه الله لك؛ فلا موجب لذلك، ﴿فإذا قَرَأْناه فاتَّبْغ قرآنه)؛ أي: إذا أكمل جبريلُ ما يوحى إليك<sup>(٢)</sup>؛ فحينئذ اتَّبع ما قرأه فاقرأه<sup>(٢)</sup>، ﴿ثمَّ إنَّ علينا بيانه)؛ أي: بيان معانيه. فوعده بحفظ لفظه وحفظ معانيه، ولهذا أعلى ما يكون، فامتثل تَشَرُّ لأدب ربَّه، فكان إذا تلا عليه جبريلُ القرآن بعد لهذا؛ أنصتَ له؛ فإذا فرغ؛ قرأه.

وفي لهذه الآية أدبَّ لأخذ العلم: أن لا يبادر المتعلِّم<sup>(٤)</sup> للعلم قبل أن يفرغ المعلِّم من المسألة التي شرع فيها؛ فإذا فرغ منها؛ سأله عمًا أشكل عليه. وكذلك إذا كان في أول الكلام ما يوجب الردَّ أو الاستحسان أن لا يبادِرَ بردَّه أو قَبوله قبل<sup>(٥)</sup> الفراغ من ذلك الكلام؛ ليتبيَّن ما فيه من حقٍّ أو باطل، وليفهمه فهماً يتمكَّن فيه من الكلام فيه على وجه الصواب<sup>(٦)</sup>. وفيها أنَّ النبيَّ ﷺ كما بيَّن للأمَّة ألفاظ الوحي؛ فإنَّه قد بيَّن لهم معانيه.

﴿ كَلَّرَ بَلَ تَحْجُونَ ٱلْمَاجِلَةَ ٢﴾ وَتَذَكُونَ الْآخِرَةَ ۞ وُجُومٌ بَوَيَهِذِ كَاضِرُهُ ۞ إِلَى رَبِّهَا كَاظِرَةٌ ۞ وَوُجُومٌ يَوْمَهِذٍ بَاسِرَةٌ ۞ نَظُنُ أَن يَشْعَلَ بِهَا هَاقِرَةٌ ۞﴾.

- (1) كما في "صحيح البخاري" (٤٩٢٧)، ومسلم (٤٤٨).
- (٢) في (ب): «إذا أكمل جبريل قراءة ما أوحى الله إليك».
  - (٣) في (ب): «واقرأه».
- (٤) في (ب): «المتعلم المعلم». وعدل عنها الشيخ في هامش (1) كما هو مثبت.
  - (٥) في (ب): «حتى».
  - (٦) في (ب): «وليفهمه فهماً يتمكن به من الكلام عليه».

This file was downloaded from QuranicThought.com

1917:

سورة القيامة (٢٠ ـ ٢٥) 🥯

(۲ - ۲۱ ) أي: لهذا الذي أوجب لكم الغفلة والإعراض عن وعظ الله وتذكيره أنَّكم وتحبُّونَ العاجلةَ ، وتسعون فيما يحصِّلها وفي لذَّاتها وشهواتها ، وتزثرونها على الآخرة، فتذرون العمل لها؛ لأنَّ الدُّنيا نعيمها ولذاتها عاجلة ، وتؤثرونها على الآخرة، فتذرون العمل لها؛ لأنَّ الدُّنيا نعيمها ولذاتها عاجلة ، والإنسان مولع بحب العاجل، والآخرة متأخر ما فيها من النعيم المقيم ؛ فلذلك غفلتم عنها وتركتُموها كأنَّكم لم تُخلقوا لها وكأنَّ هذه الدار هي دار القرار التي غفلتم عنها وتركتُموها كأنَّكم لم تُخلقوا لها وكأنَّ هذه الدار هي دار القرار التي ألانسان مولع بحب العاجل، والآخرة متأخر ما فيها من النعيم المقيم ؛ فلذلك غفلتم عنها وتركتُموها كأنَّكم لم تُخلقوا لها وكأنَّ هذه الدار هي دار القرار التي أنذل فيها نفائس الأعمار ويُسعى لها آناء الليل والنهار، وبهذا انقلبت عليكم الحقيقة، وحصل من الخسار ما حصل؛ فلو آثرتُم الآخرة على الأخرة معا، وفزتم العواقب<sup>(۱)</sup> نظر البصير العاقل؛ لأنجحتم وربحتم ربحاً لا خسار<sup>(۲)</sup> معه، وفزتم فوزاً لا شقاء يصحبه.

(٢٢ – ٢٢) ثم ذكر ما يدعو إلى إيثار الآخرة ببيان حال أهلها وتفاوتهم فيها، فقال في جزاء المؤثرين للآخرة على الدُنيا: ﴿وجوه يومئذ ناضرةٌ ؛ أي: حسنة بهيَّة لها رونقٌ ونورٌ مما هم فيه من نعيم القلوب وبهجة النفوس ولذَّة الأرواح، ﴿إلى ربِّها ناظرةٌ ؟ أي: ينظرون إلى ربَّهم<sup>(٣)</sup> على حسب مراتبهم؛ منهم مَنْ ينظره كلَّ يوم بكرةً وعشيًا، ومنهم من ينظره كلَّ جمعة مرةً واحدةً، فيتمتَّعون بالنَّظر إلى وجهه الكريم وجماله الباهر الذي ليس كمثله شيءً؛ فإذا رأوه؛ نسوا ما هم فيه من النعيم، وحصل لهم من اللَّذَة والسرور ما لا يمكن التعبير عنه، ونضرت وجوهُهم، فازدادوا<sup>(٤)</sup> جمالاً إلى جمالهم، فنسأل الله الكريم أن يجعَلنَا معهم.

٤٤ - ٢٥ وقال في المؤثرين العاجلة على الآجلة، [و] ﴿وجوه يومئذ باسرة ﴾؛ أي: معبسة كدرة (٥) خاشعة ذليلة ، ﴿تظنُ أن يُفْعَلَ بها فاقرة ﴾؛ أي: عقوبة شديدة وعذاب أليم ؛ فلذلك تغيَّرت وجوههم وعبست.

﴿كَلَا إِذَا بَلَغَتِ الْتَمَاقِ ﷺ<sup>(1)</sup> وَقِيلَ مَنْ رَاذِهِ ﷺ وَلَمَنَ أَنَّهُ الْفِرَاقُ ﷺ وَالْنَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ ﷺ إِلَى رَبِّكَ يَوْمَهِذِ الْمَسَاقُ ﷺ فَلَا صَنَفَ وَلَا صَنَى ۞ وَلَئِكِن كَذَبَ وَقَوَلُ ﷺ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَ

- (1) في (ب): «للعَواقب».
   (۲) في (ب): «خسارة».
- (٣) في (ب): «تنظر إلى رَبُها».
  (٤) في (ب): «وازدادوا».
  - ه) في (ب): «مكذرة».
  - (٦) في (أ): إلى آخر السورة. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

1912

يَتَنطَى ۞ أذِلَ لَكَ فَأَوْلَ ۞ ثُمَّ أَوْلَ لَكَ فَأَوْلَ ۞ أَبَعَسَبُ ٱلإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُلَّى ۞ أَلَرَ يَك نُطْنَةُ مِن مِّنِي بُننَ ۞ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَنَطَنَ فَسَوَى ۞ لَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْبَيْنِ الذَّكَرَ وَالأُنبَى ۞ أَلَيْسَ ذَلِكَ إِهْلِدٍ عَلَى أَن يُجْعِنَ آلمَوْنَ ۞ ﴾.

FOR Q سورة القيامة (٢٦ ـ ٤٠)

(٢٦) وآنه إذا بلغت روحه (٢٦) وآنه إذا بذكر المحتضر حال السياق (١)، وأنّه إذا بلغت روحه (٢) (التراقي): وهي العظام المكتنفة لتُغرَة النّحر؛ فحينتذ يشتذ الكرب، ويطلب كلَّ وسيلة وسبب يظنُ أن يحصل به الشفاء والراحة، ولهذا قال: ﴿وقيلَ مَنْ راقٍ)؛ أي: من يرقيه، من الرُقية؛ لأنّهم انقطعت آمالهم من الأسباب العادية، من راقٍ)؛ أي: من يرقيه، من الرُقية؛ لأنّهم انقطعت آمالهم من الأسباب العادية، من راقي)؛ أي: من يرقيه، من الرُقية والمناء والقدر إذا حتم وجاء؛ فلا مردً له، من راقي)؛ أي: من يرقيه، من الرُقية والقداء والقدر إذا حتم وجاء؛ فلا مردً له، والتفقوا بالأسباب الإلهية (٣)، ولكنَّ القضاء والقدر إذا حتم وجاء؛ فلا مردً له، ووظنَ أنّه الفراق): (وفيلَ أوظنَ أنّه الفراق): (وفيلَ وظنَ أنّه الفراق): للدنيا، (والتفَتِ الساق بالساق)؛ أي: اجتمعت الشدائد والتفَت، وعظم الأمر، وصعب الكرب، وأريد أن تخرجَ الرُوح من البدن الذي ألنته (النته): ولم تزل معه، فتساق إلى الله تعالى ليجازيها (٥) بأعمالها ويقرّرها بفعالها؛ والتفَت، ولم الذي من المالي ويقرّرها معالها؛ والمالة من المالة والي ما فيه نجاتها ويزرها عمالها؛ والته ألذي أله الذي أله الذي ألم ألماله، ولما الله تعالى ليجازيها أله بلغالها؛ والتفَت، وعظم الأمر، وصعب الكرب، وأريد أن تخرجَ الرُوح من البدن الذي ألنته (٤).

(٣٦ ـ ٣٣) ولكنَّ المعاند الذي<sup>(٢)</sup> لا تنفع فيه الآياتُ لا يزال مستمرًا على غيِّه<sup>(٧)</sup> وكفره وعناده، ﴿فلا صدَّقَ»؛ أي لا آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشرَّه، ﴿ولا صلَّى. ولكن كذَّبَ»: بالحقِّ في مقابلة التصديق، وتولَّى»: عن الأمر والنَّهي، هذا وهو مطمئنَّ قلبهُ غير خائفٍ من ربَّه، بل (ذهب إلى أهله يَتَمَطَّى»؛ أي: ليس على بَالِه شيءٌ.

٤٣ - ٣٤ ثم توعَده بقوله: ﴿أولى لك فأولى. ثم أولى لك فأولى؟: وهذه كلماتُ وعيدِ؛ كرَّرها لتكرير وعيدِه.

٣٦ \_ ٣٦ & ثم ذكًر الإنسان بخَلْقِهِ الأَوَّل، فقال: ﴿ أَيحسبُ الإنسانُ أَن يُتْرَكَ سُدىَ»؛ أي: مهملًا (٨) لا يؤمر ولا ينهى ولا يُثاب ولا يعاقب؟ هٰذا حسبانُ بأطلُ

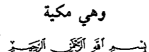
- (1) في (ب): «بذكر حال المحتضر عند السياق».
- (۲) في (ب): «الروح».
  (۳) في (ب): «فلم يبق إلا الأسباب الإلهية».
  - (٤) في (ب): «أن تخرج الروح التي ألفت البدن».
  - (٥) في (ب): «حتى يجازيها».
     (٦) في (ب): «التي».
  - (٧) في (ب): «بغيه».



وظنَّ بالله غير ما يليق بحكمته. ﴿لم يكُ نطفةً مِن مَنِيٍّ يُمْنى. ثمَّ كانَ ﴾: بعد المنيِّ (محلقةً ﴾؛ أي: دماً، ﴿فَخَلَقَ ﴾: الله منها الحيوان، وسواه؛ أي: أتقنه وأحكمه، فخجعل منه الزوجين الذَّكر والأنثى. أليس ذلك ﴾؛ أي: الذي خلق الإنسان وطوَّره إلى لهذه الأطوار المختلفة<sup>(١)</sup> ﴿بقادرِ على أن يُخيِيَ الموتى؟ ﴾: بلى إنَّه على كلِّ شيءٍ قديرٌ.

تم تفسير سورة القيامة. والحمد لله ربِّ العالمين. وصلى الله على محمدٍ وسلَّم<sup>(٢)</sup>. ه ه ا

## تفسير سورة الإنسان



هُمَل أَنَى عَلَى ٱلإِنسَنِ حِيْنٌ قِنَ الدَّهْرِ لَمْ بَكُن شَيْنَا مَنْكُورًا ۞ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْنَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ۞ ﴾.

الله في لهذه السورة أول حال الإنسان ومنتهاها ومتوسِّطها<sup>(٣)</sup>: فذكر أنَّه مرَّ عليه دهرٌ طويلٌ، وهو الذي قبل وجوده، وهو معدوم، بل ليس مذكوراً.

٤٢ ثمَّ لمَّا أراد خلقه؛ خلق أباه آدم من طين، ثم جعل نسله متسلسلاً (من نطفةِ أمشاج ٤؛ أي: ماء مَهين مستقذر، (نبتليه): بذلك؛ لنعلم هل يرى حاله الأولى ويتفطن لها أم ينساهاً وتغرُّه نفسه؟ فأنشأه الله وخَلَقَ له القُوى الظاهرة والباطنة<sup>(٤)</sup>؛ كالسمع والبصر وسائر الأعضاء، فأتمَّها له وجعلها سالمةً يتمكَّن بها من تحصيل مقاصده.

في (ب): «الذي خلق الإنسان بهذه الأطوار».

سورة الإنسان (١ ـ ٢)

- (٢) في (ب): «تم تفسير سورة القيامة. ولله الحمد والمنة. وذلك في ١٦ صفر سنة ١٣٤٤». وجاء في (ب): قبل تفسير سورة الإنسان ما نصه: «المجلد التاسع من «تيسير الرحيم الرحمٰن في تفسير القرآن» لجامعه الفقير إلى الله عبد الرحمٰن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر السعدي غفر الله له ولوالديه وللمسلمين. آمين».
  - (٣) في (ب): «ومبتداها ومتوسطها ومنتهاها». (٤) في (ب): «الباطنة والظاهرة».

F سورة الإنسان (٣ - ٤)

(<sup>(1)</sup> ثم أرسل إليه الرُسل، وأنزل عليه الكتب، وهداه الطريق الموصلة إليه<sup>(1)</sup>، وبيَّنها، ورغَبه فيها، وأخبره بما له عند الوصول إليه<sup>(1)</sup>، ثم أخبره بالطريق الموصلة إلى الهلاك، ورهَبه عنها<sup>(٢)</sup>، وأخبره بما له إذا سلكها، وابتلاه بذلك، فانقسم الناس إلى شاكر لنعمة الله عليه، قائم بما حمله الله من حقوقه. وإلى كفور للنعم<sup>(٢)</sup> أنعم الله عليه بالنعم الدينيَّة والدنيويَّة، فردَّها وكفر بربه، وسلك الطريق الموصلة إلى الهلاك. [ثم ذكر تعالى الفريقين عند الجزاء، فقال]:

﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَلَئْسِلاً وَأَغْلَنُلًا وَسَعِيرًا ٢ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كأسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ٢٠ هَنْ ٢٠ مَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفَجِرُونَهَا تَفْجِيرًا ٢٠ يُوفُونَ بِالنَّذَرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُمُ مُسْتَطِيرًا ٢٠ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ۔ مِسْكِهـنَا وَبَنِيمًا وَأَسِيرًا ٢٠ إِنَّا نُظْعِنكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدً مِنكُرُ جَرَلَهُ وَلا شَكُوْلُ ٢) إِنَّا هَنَاتُ مِن زَيِّنَا بَوْمًا عَبُوسًا قَطْرِيرًا ٢) فَوْقَنْهُمُ اللهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْبَوْمِ وَلَقَنْهُمُ نَصْرَةُ وَسُرُولًا ٢ وَجَزَبْهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةُ وَحَرِبِرًا ٢ مُتَكِدِينَ فِبَهَا عَلَى ٱلْأَزَابِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زْمُهَرِيرًا ٢ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ طِلْلُهُمَا وَذُلِلَتْ قُطُوفُهَا نَذَلِيلًا ٢ وَيُطَانُ عَلَيْهِم بِخَانِيَةٍ مِن فِضَةٍ وَأَكْرَابٍ كَانَتْ قَوَارِيرًا ٢٠ فَوَارِيرًا مِن فِضَّعَو مَذَرُدُهَا أَقْدِيرًا ٢٠ وَيُسْتَوْنَ فِيهَا كَأْمُنَا كَانَ مِزَاجُهَا ذَيْجِيلًا ۞ عَبَّنَا فِيهَا تُسَمَّن سَلْسَبِيلًا ٥ ﴾ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَدَنَّ تُخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْتُمْ حَسِبْتُهُمْ أَوْلُوَا مَشُوطُ ٢ وَإِذَا رَأَيْتَ تُمَّ رَأَيْتَ نَعِيكُ وَمُلَكًا كَبِيرًا ٢﴾ عَلِيهُمْ ثِيَابُ سُنُدُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ وَحُلُوا أَسَاوِرَ مِن فِضَّةِ وَسَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا لَمُهُورًا ٢٠ إِنَّ هَٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءَ وَكَانَ سَعَيْكُمْ مَسْكُورًا ٢٠ إِنَّا خَعْنُ نَزَّلَنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ٢ فَاصْبِرْ الْحَكْمِ رَبِّكَ وَلَا نْظِعْ بِنْهُمْ مَائِمًا أَوْ كَفُوْلَ ٢ وَاذْكُرْ المَّمَ رَبِّكَ بْتُكُوْ وَمِنَ ٱلَّتِلِ فَاسْجُد لَهُ وَسَبَحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا ۞ إِنَّ هَتُؤْلَاءٍ يُجِنُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمَا فَقِيلًا ٢) فَحْنُ خَلَقْنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَسَرَهُمْ وَإِذَا شِئْنَا بَدَلْنَا أَمْنَالَهُمْ تَبْدِيلًا ٢) إنَّ هَلاِهِ تَذْكِرُهُ فَمَن شَآة ٱتَّحَدَ إِلَى رَبِدٍ سَبِيلًا ۞ وَمَا نَشَآتُونَ إِلَّا أَن يَشَآة ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ٢٠ بُدْخِلْ مَن يَشَلَهُ فِي رَحْمَتِهِ. وَالظَّلِمِينَ أَعَدَّ لَمُتْمَ عَذَابًا أَلِيًّا ٢٠ ﴿

٤﴾ أي: إنَّا هيَّانا وأرصدنا لمن كفر بالله وكذَّب رسله وتجرًّا على معاصيه،

- (۱) في (ب): «إلى الله». (۲) في (ب): «منها».
  - (٣) في (ب): «لنعمة الله عليه».
  - (٤) في (أ): طمس. وفي (ب): إلى آخر الثواب.

This file was downloaded from QuranicThought.com

1917



سورة الإنسان (٥ ـ ٧)

﴿سلاسل﴾: في نار جهنَّم؛ كما قال تعالى: ﴿ثمَّ في سلسلةٍ ذَرْعُها سبعونَ ذِراعاً فاسلكوه)، ﴿وأغلالاً»: تُغَلُّ بها أيديهم إلى أعناقهم ويوثقون بها، ﴿وسعيراً﴾؛ أي: ناراً تستعر بها أجسامُهم وتُحرق بها أبدانُهم، كلَّما نَضِجَتْ جلودُهم؛ بدَّلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب، ولهذا العذاب الدَّائم مؤبَّدٌ لهم<sup>(1)</sup>، مخلَدون فيه سرمداً.

(٥) وأمًا ﴿الأبرار》، وهم الذين بَرَّتْ قلوبُهم بما فيها من معرفة الله ومحبَّته<sup>(٢)</sup> والأخلاق الجميلة؛ فبرَّت أعمالُهم<sup>(٣)</sup>، واستعملوها بأعمال البرّ، فأخبر<sup>(٤)</sup> ومحبَّته<sup>(٣)</sup> والأخلاق الجميلة؛ فبرَّت أعمالُهم<sup>(٣)</sup>، واستعملوها بأعمال البرّ، فأخبر<sup>(٤)</sup> أنَّهم ﴿يشربون من كأس﴾؛ أي: شراب لذيذٍ من خمر [قد] مُزِجَ بكافور؛ أي: خلط به<sup>(٥)</sup> ليبرّده ويكسر حدَّته، وهذا الكافور في غاية اللَّذة، قد سلم من كلُّ مكدِّرٍ ومنغُص موجودٍ في كافور الدُنيا؛ فإنَّ الآفة الموجودة في الدُنيا تعدم من كلُّ مكدِّرٍ ومنغُص موجودٍ في كافور الدُنيا؛ فإنَّ الآفة الموجودة في الدُنيا تعدم من من محدِّرٍ ومنغُص موجودٍ في كافور الدُنيا؛ فإنَّ الآفة الموجودة في الدُنيا تعدم من من من مكلً من مكرًا والنهم ، وأن الأسماء التي ذكرها الله في الجنة<sup>(٢)</sup>؛ كما قال تعالى: ﴿في سِدْرٍ مخضودٍ. وطلح منضودٍ»، ﴿وأزواجٌ مطهرةٌ»، ﴿لهم دارُ السلام عند ربَّهم»، ﴿وفيها ما تشتهيهِ الأنفسُ وتَلَذُ الأعينُ».

﴿٦﴾ ﴿عيناً يشربُ بها عبادُ اللهِ﴾؛ أي: ذلك الكأس اللذيذ الذي يشربونه لا يخافون نفاذه، بل له مادَّة لا تنقطع، وهي عينُ دائمةُ الفيضان والجريان، يفجَّرها عباد الله تفجيراً أنَّى شاؤوا وكيف أرادوا؛ فإن شاؤوا؛ صرفوها إلى البساتين الزاهرات أو إلى الرياض النضرات، أو بين جوانب القصور والمساكن المزخرفات، أو إلى أي جهةٍ يَرَوْنَها من الجهات المؤتَّقات.

الأولى ثم ذكر جملةً من أعمالهم<sup>(٧)</sup>، فقال: ﴿يوفون بالنَّذْرِ﴾؛ أي: بما ألزموا به أنفسهم للَّه من النذور والمعاهدات، وإذا كانوا يوفون بالنذر الذي هو غير واجبٍ في الأصل عليهم<sup>(٨)</sup> إلا بإيجابهم على أنفسهم؛ كان فعلُهم وقيامهم بالفروض

- (۱) في (ب): «وهذا العذاب دائم لهم أبداً».
   (۲) في (ب): «من محبة الله ومعرفته».
  - (٣) في (ب): «جوارحهم».
    (٤) في (ب): «أخبر».
    - ۵) في (ب): «بكافور».
- (٦) في (ب): "فإن الآفة الموجودة في الأسماء التي ذكر الله أنها في الجنة وهي في الدنيا تعدم في الآخرة».
  - (٧) في (ب): «وقد ذكر جملة من أعمالهم في أول هذه السورة».
    - (٨) في (ب): «يوفون بالنذر وهو لم يجب عليهم».

FOR QUR'A سورة الإنسان (٨ - ١٦)

الأصليَّة من باب أولى وأحرى، ﴿ويخافون يوماً كان شَرُّه مستطيراً﴾؛ أي: فاشياً منتشراً، فخافوا أن ينالهم شرُّه، فتركوا كلَّ سببِ موجبٍ لذٰلك.

(٨ - ١٠) (ويطعِمونَ الطَّعامَ على حبَّه)؛ أي: وهم في حال يحبُون فيها المال والطعام، لكنَّهم قدَّموا محبَّة الله على محبَّة نفوسهم، ويتحرَّوْن في إطعامهم أولى الناس وأحوجَهم، هسكيناً ويتيماً وأسيراً»: ويقصدون بإنفاقهم وإطعامهم أولى الناس وأحوجَهم، هسكيناً ويتيماً وأسيراً»: ويقصدون بإنفاقهم وإطعامهم وجه الله تعالى، ويقولون بلسان الحال: ﴿إنَّما نطعِمُكم لوجه الله لا نريدُ منكم جزاءً ولا شكراً في أولى أي ماليًا ولا شاء قوليًا، وإنها وأسيراً»: ويقصدون بإنفاقهم وإطعامهم أولى الناس وأحوجَهم، هسكيناً ويتيماً وأسيراً»: ويقصدون بإنفاقهم وإطعامهم وجه الله تعالى، ويقولون بلسان الحال: ﴿إنَّما نطعِمُكم لوجه الله لا نريدُ منكم جزاءً ولا شكراً في أولى أنها من وبُنا يوماً جواءًا ولا شكوراً»؛ أي: سكوراً»؛ أي: منكام من ويسالهم والشرّ، وقمطريراً»؛ أي: ضنكاً ضيقاً.

﴿١١﴾ ﴿فوقاهُمُ اللهُ شَرَّ ذَلك اليومَ﴾: فلا يحزنهم الفزعُ الأكبر، وتتلقَّاهم الملائكة هٰذا يومكم الذي كنتُم توعدون، ﴿ولَقَّاهُمَ﴾؛ أي: أكرمهم وأعطاهم ﴿نضرةَ﴾: في وجوههم، ﴿وسروراَ﴾: في قلوبهم، فجمع لهم بين نعيم الظَّاهر والباطن.

(١٢) ﴿وجزاهم بما صبروا﴾: على طاعته<sup>(١)</sup> فعملوا ما أمكنهم منها، وعن معاصيه<sup>(٢)</sup> فتركوها، وعلى أقداره<sup>(٣)</sup> المؤلمة فلم يتسخّطوها ﴿جنَّةَ﴾: جامعةً لكلَّ معاصيه<sup>(٢)</sup> فتركوها، وعلى أقداره<sup>(٣)</sup> المؤلمة فلم يتسخّطوها ﴿جنَّةَ﴾: جامعةً لكلً نعيم سالمةً من كلِّ مكدِّر ومنغِّص، ﴿وحريراَ﴾؛ كما قال تعالى: ﴿ولباسُهم فيها حريرَكَ»: ولعلَّ اللهُ إنَّما خُصَّ الحريرَ لأنَّه لباسهم الظَّاهر الدالُ على حال صاحبه.

(١٣) فومتَّكئين فيها على الأرائكِ : الاتّكاء: التمكُّن من الجلوس في حال الطُّمأنينة والراحة والرَّفاهية<sup>(٤)</sup>، والأرائك هي السُّرُر التي عليها اللباس المزيَّن، ﴿لا يَرَوْن فيها»؛ أي: في الجنة ﴿سمساً»: يضرُّهم حرُّها، ﴿ولا زمهريراً»؛ أي: برداً شديداً، بل جميع أوقاتهم في ظلِّ ظليلٍ، لا حرَّ ولا بردٌ؛ بحيث تلتذُ به الأجساد ولا تتألَّم من حرَّ ولا بردٍ.

٤٤ ( ودانية عليهم ظِلالها وذُلَلَت قطوفُها تذليلاً ، أي : قُرَّبَتْ ثمراتها من مريدها تقريباً ، ينالها وهو قائم أو<sup>(٥)</sup> قاعد أو<sup>(٥)</sup> مضطجع .

١٦ ـ ١٦ ﴾ ﴿ويُطافُ عليهم ﴾؛ أي: يدور الولدان والخدم على أهل الجنة<sup>(٢)</sup>.

- (١) في (ب): «طاعة الله».
   (٢) في (ب): «معاصى الله».
- (٣) في (ب): «أقدار الله».
  (٤) في (ب): «في حال الرفاهية والطمأنينة».
  - (٥) في (ٻ): «و».
  - (٦) في (ب): «﴿ويطاف﴾ على أهل الجنة؛ أي: يدور عليهم الخدم والولدان».

سورة الإنسان (١٧ ـ ٢٠)) ا

﴿بَآنيةٍ من فضَّةٍ وأكوابٍ كانت قواريرَ. قواريرَ من فضَّةٍ ؟ أي: مادتها فضَّةٌ، وهي على صفاء القوارير، وهذا من أعجب الأشياء؛ أن تكون الفضَّةُ الكثيفة من صفاء جوهرها وطيب معدنها على صفاء القوارير، ﴿قَدَروها تَقْديراً ؟ أي: قَدْروا الأواني المذكورة على قدرِ رِيَّهم؟ لا تزيدُ ولا تنقصُ؛ لأنها لو زادت؛ نقصت لذَّتها، ولو نقصت؟ لم تكفيهم لريَّهم؟ لا تزيدُ ولا تنقصُ؛ لأنها لو زادت؟ نقصت لذَّتها، ولو نقصت؟ لم تكفيهم على ما قدارير، ويُحمل أنَّ المراد: قَدَروها تَقْديراً ؟ أي المذيفة من صفاء المذكورة على قدر ريَّهم؟ لا تزيدُ ولا تنقصُ؛ لأنها لو زادت؟ نقصت لذَّتها، ولو نقصت؟ لم تكفيهم لريَّهم؟ القراريرة مؤامرهم.

المملوء] من ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيها؟ أَي: الجنة ﴿ كَأْسَاً؟: وهو الإناء [المملوء] من خمر ورحيتي. ﴿ كان مِزاجُها؟ أي: خلطها ﴿ زنجبيلاً؟: ليطيب طعمُه وريحُه. ﴿عيناً فيها؟ ! [أي: في الجنة] ﴿ تسمّى سَلْسَبيلاً؟: سمّيت بذلك لسلاستها ولذَّتها وحسنها.

﴿١٩﴾ ﴿ويطوفُ؟: على أهل الجنة في طعامهم وشرابهم وخدمتهم، ﴿ولدانَ مخلَّدونَ»؛ أي: خلقوا من الجنة للبقاء؛ لا يتغيَّرون ولا يكبرون، وهم في غاية الحسن، ﴿إذا رأيتَهمَ»: من تشرين في خدمتهم، ﴿حسبتَهمَ»: من حسنهم ﴿لوَلوَا من منثوراً»: وهذا من تمام لذَّة أهل الجنة؛ أن يكون خُدًامُهم الولدان المخلَّدون، الذين تَسُرُ رؤيتُهم، ويدخُلون في مساكنهم آمنين من تَبِعَتِهِم، ويأتونَهم بما يدَّعون وتطلُبُه نفوسُهم.

(٢) ﴿ وإذا رأيتَ ثُمَّهُ ؛ أي : رمقتَ ما أهل الجنة عليه (٢) من النعيم الكامل ، ﴿ رأيتَ نعيماً وملكاً كبيراً ﴾ : فتجد الواحد منهم عنده من [القصور و] المساكن والغرف المزيَّنة المزخرفة ما لا يدرِكُه الوصف ، ولديه من البساتين الزاهرة والثُمار الدَّانية والفواكه اللَّذيذة والأنهار الجارية والرياض المعجِبَة والطُّيور المطربة المُشْجِيَة ، ما يأخُذُ بالقلوب ويُفْرِحُ النفوس ، وعنده من الزَّوْجاتِ اللاَّتي هنَّ في غاية الحسن والإحسان الجامعات لجمال الظاهر والباطن الخيراتِ الحسانِ ، ما يملأ القلبَ سروراً ولذَّة الجامعات لجمال الظاهر والباطن الخيراتِ الحسانِ ، ما يملأ القلبَ سروراً ولذَّة وحبوراً ، وحوله من الوِلْدان المخلَّدين والخدم المؤبَّدين ما به تحصل الراحة والطُّمانينة ، وتتمُ لَذَة العيش وتكمل الغِبطة ، ثم علاوة ذلك ومعظمه الفوز برضا<sup>(١)</sup> الربِّ الرحيم وسماع خطابه ولَذَة قربه والابتهاج برضاه والخلود الدائم ، وتزايد ما هم فيه من النعيم كلَّ وقتٍ وحينٍ ؛ فسبحان الماك الملك<sup>(٥)</sup> الحقِّ المين ، الذي لا تُنْفَدُ فيه من النعيم كلَّ وقتٍ وحينٍ ؛ فسبحان الماك الملك<sup>(٥)</sup> الحق المبين ، الذي لا تُنْفَدُ

- (1) في (ب): «لم تف بريهم».
   (٢) في (ب): «قدرها أهل الجنة بنفوسهم».
  - (٣) في (ب): «أي: هناك في الجنة ورمقت ما هم فيه».
  - (٤) في (ب): «برؤية».
    (٥) في (ب): «الملك المالك».

197.

سورة الإنسان (٢١ ـ ٢٦)

خزائنُه ولا يقلُّ خيرُه؛ كما<sup>(١)</sup> لا نهاية لأوصافِهِ؛ فلا نهاية لبرَّه وإحسانه. (٢١) (٢٤) (عاليهم ثيابُ سندس خضرَ»؛ أي: قد جلَّلتهم ثياب السندس والإستبرق الأخضران اللَّذان هما أجَلُ أنواع الحرير، فالسُّندس ما غلظ من الحرير، والإستبرقُ ما رقَّ منه، (وحُلُوا أساوِرَ من فضَّةِ»؛ أي: حُلُوا في أيديهم أساور الفضَّة؛ ذكورهم وإناثهم. ولهذا وعدَّ وَعَدَهم الله، وكان وعدُه مفعولاً؛ لأنَّه لا أصدق منه قيلاً ولا حديثاً. وقوله: (وسقاهم ربُّهم شراباً طهوراً»؛ أي: لا كدر فيه بوجهٍ من الوجوه، مطهراً لما في بطونهم من كلُّ أذى وقذى .

(٢٢) ﴿ [إنَّ] لهذا؟: الجزاء الجزيل [والعطاء الجميل] ﴿ كان لكم جزاءً؟: على ما أسلَفْتموه من الأعمال، ﴿وكان سعيُكم مشكوراً؟؛ أي: القليل [منه] يجعل الله لكم به من النعيم [المقيم] ما لا يمكن حصره.

٢٣﴾ وقوله تعالى لما ذكر نعيم الجنة: ﴿إنَّا نحن نزَّلْنا عليك القرآن تنزيلاً»: فيه الوعد والوعيد وبيانُ كلِّ ما يحتاجه العباد، وفيه الأمر بالقيام بأوامره وشرائعه أتمَّ القيام والسعي في تنفيذها والصبر على ذلك.

٤٤﴾ ولهذا قال: ﴿فاصبر لحكم ربِّكَ ولا تُطِع منهم آئماً أو كفوراً؟؛ أي: اصبر لحكمه القدريً؛ فلا تسخطه، ولحكمه الدينيً؛ فامض عليه، ولا يعوقَنَّك عنه عائقٌ، ﴿ولا تـطـغَ»: من المعاندين الذين يريدونَ أن يَصُدُوك ﴿آثماً؟؛ أي: فاعلاً إثماً ومعصيةً، ﴿ولا كفوراً؟: فإنَّ طاعة الكفَّار والفجَّار والفسَّاق لا بدَّ أن تكون معصيةً لله<sup>(٢)</sup>؛ فإنَّهم لا يأمرون إلَّا بما تهواه أنفسهم.

لام ٢٥ ولما كان الصبر يُسْتَمَدُّ من القيام بطاعة الله<sup>(٣)</sup> والإكثار من ذِكْرِه؛ أمر<sup>(٤)</sup> الله بذلك، فقال: ﴿واذكُرِ اسمَ ربِّك بكرةَ وأصيلاَه؛ أي: أول النهار وآخره، فدخل في ذلك الصلوات المكتوبات، وما يتبعها من النَّوافل والذِّكْر والتَّسبيح والتَّهليل والتَّكبير في هٰذه الأوقات.

٢٦﴾ ﴿ومن الليل فاسْجُد لهَ، أي: أكثر له من السُّجود، وذَلك متضمَّن الكثرة الصلاة<sup>(٥)</sup>، ﴿وسبُحُه ليلاً طويلاً»: ﴿يا

- (1) في (ب): «فكما».
   (٢) في (ب): «لا بد أن تكون في المعاصي».
  - (٣) في (ب): «ولما كان الصبر يساعده القيام بعبادة الله».
    - . (٤) في (ب); «أمره الله». –
  - (٥) في (ب): "أي: أكثر من السجود، ولا يكون ذلك إلا بالإكثار من الصلاة».



سورة الإنسان (٢٧ ـ ٣١)<sup>©</sup>

أَيْها المزَّمِّلُ. قم الليلَ إلَّا قليلاً. نِضْفَهُ أو انقُصْ منه قليلاً. أو زِدْ عليه...﴾.

(٢٧) وقوله: ﴿إِنَّ هُوْلاءَ؟؛ أي: المكَذَّبِين لك أيها الرسول بعدما بُيِّنَتْ لهم الآيات ورُغُبوا ورُهُبوا، ومع ذَلك لم يُفِدْ فيهم ذَلك شيئا، بل لا يزالون يُؤثرون ﴿العاجلةَ؟: ويطمئنُون إليها، ﴿ويذرونَ؟؛ أي: يتركون العمل ويهملون ﴿وراءهم؟؛ أي: أمامهم ﴿يوماً تقيلاً؟: وهو يوم القيامةِ، الذي مقداره خمسون ألفَ سنةٍ ممَّا تعدُّون، وقال تعالى: ﴿يقولُ الكافرون هٰذا يومٌ عَسِرٌ؟؛ فكأنَّهم ما خُلِقوا إلَّا للدُّنيا والإقامة فيها.

﴿٢٨﴾ ثم استدلَّ عليهم وعلى بعثهم بدليل عقليًّ، وهو دليلُ الابتداء، فقال: ﴿نحن خَلَقْناهم﴾؛ أي: أوجدناهم من العدم، ﴿وشَدَذنا أُسْرَهم﴾؛ أي: أحكمنا خِلْقَتَهم بالأعصاب والعروق والأوتار والقُوى الظاهرة والباطنة، حتى تمَّ الجسم واستكمل وتمكَّن من كلَّ ما يريده؛ فالذي أوجدهم على هذه الحالة قادرٌ على أن يعيدَهم بعد موتهم لجزائهم، والذي نقَّلهم في هذه الدار إلى هذه الأطوار لا يَليقُ به أن يَتُرُكَهم سدى، لا يُؤْمَرون، ولا يُنْهَوْن، ولا يُتابون، ولا يُعاقبون، ولهذا قال: ﴿وإذا شِئْنا بَدَلْنا أمثالَهم تَبْديلاً﴾؛ أي: أنشأناكم للبعث نشأة أخرى، وأعذناكم بأعيانكم، وهم بأنفسهم أمثالهم.

﴿ ٢٩﴾ ﴿إِنَّ لهذه تذكرةَ ﴾؛ أي: يتذكَّر بها المؤمن، فينتفع بما فيها من التخويف والترغيب، ﴿فمَن شاءَ اتَّخَذَ إلى ربَّه سَبِيلاَ ﴾؛ أي: طريقاً موصلاً إليه؛ فالله يبيِّن الحقَّ والهدى، ثم يخيِّر الناس بين الاهتداء بها أو النُّفور عنها؛ إقامةً للحُجَّة<sup>(١)</sup>؛ ليهلكَ من هَلَكَ عن بيَّنةٍ، ويحيا من حيَّ عن بينةٍ.

﴿٣٠﴾ ﴿وما تشاؤون إلَّا أن يشاءَ اللهُ﴾: فإنَّ مشيئة الله نافذةً. ﴿إِنَّ الله كان عليماً حكيماً﴾: فله الحكمةُ في هداية المهتدي وإضلال الضالً.

﴿٢١﴾ ﴿يُذْخِلُ مَن يشاءُ في رحمتِهِ﴾: فيختصُّه بعنايته، ويوفُقه لأسباب السعادة، ويهديه لطُرُقِها، ﴿والظَّالمينَ﴾: الذين اختاروا الشقاء على الهدى، ﴿أُعدَّ لهم عذاباً أليماً»: بظلمهم وعدوانهم.

تمت. ولله الحمد<sup>(٢)</sup>.

- (1) في (ب): «مع قيام الحجة».
- (٢) في (ب): «تم تفسير سورة الإنسان. ولله الحمد والمنة».

FOR QUR'A سورة المرسلات (1 ـ ١٤) 1977

## تفسير سورة المرسلات

وهي مكية

ينسبه أمتمه الكثن التجسيز

(١- ٦) أقسم تعالى على البعث والجزاء على الأعمال بـ (المُرْسَلات عُزفاً): وهي الملائكة التي يرسِلُها الله تعالى بشؤونه القدريَّة وتدبير العالم، وبشؤونه الشرعيَّة ووحيه إلى رسله، و (عُزفاَ): حال من المرسلات؛ أي: أرسلت بالغُزف والحكمة والمصلحة، لا بالنُكر والعبث. (فالعاصفات عصفاً): وهي أيضاً الملائكة التي يرسِلُها الله تعالى، وَصَفَها بالمبادرة لأمره وسرعة تنفيذ أوامره كالريح العاصف أو أنَّ العاصفات الرياح الشديدة التي يُسْرعُ هبوبها، (والناشرات نشراً): يُحتمل أنَّ المراد بها الملائكة<sup>(٦)</sup>؛ تنشر ما دُبَّرت على نشره، أو أنَّها السحاب التي يُنشُرُ الله بها الأرض فيحييها بعد موتها. (فالملقيات ذِكْراً): هي الملائكة تلقي يَنشُرُ الله بها الأرض فيحييها بعد موتها. (فالم في يشرعُ موبدها، ويذكُرهم فيه منافعهم أشرف الأوامر، وهو الذِّكْرُ الذي يرحم الله به عباده، ويذكُرهم فيه منافعهم ومصالحهم؛ تلقيه إلى الرسل (عُذَراً أو نُذَراً)؛ أي : إعذاراً وإنذاراً للناس؛ تنذر الناس ما أمامهم من المخاوف وتقطع أعذارهم<sup>(٣)</sup>؛ فلا يكون لهم حُجَّةً على الله.

الأعمال الوعَدون؟: من البعث والجزاء على الأعمال الولواقِعَ؟؛ أي: متحتِّم وقوعه من غير شكِّ ولا ارتياب.

٨ - ١٤ فإذا وقع؛ حصل من التغيُّر<sup>(٤)</sup> للعالم والأهوال الشَّديدة ما يزعج القلوبَ وتشتدُ له الكروب فتنطمس النُّجوم؛ أي: تتناثر وتزول عن أماكِنها، وتُنسَفُ القلوبَ وتشتدُ له الكروب فتنطمس النُّجوم؛ أي المناثر وتزول عن أماكِنها، وتُنسَفُ الجبال، فتكون كالهباء المنثور، وتكون هي والأرض قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها الجبال، فتكون كالهباء المنثور، وتكون هي والأرض قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها الجبال، فتكون كالهباء المنثور، وتكون هي والأرض قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها الجبال، فتكون كالهباء المنثور، وتكون هي والأرض قاعاً من من التعاد المنثور، وتكون هي والأرض قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها الجبال، فتكون كالهباء المنثور، وتكون هي والأرض قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها الجبال، فتكون كالهباء المنثور، وتكون هي والأرض قاعاً من من الم

- (۱) في (1): «إلى قوله: ﴿وَيَلْ يَوَمَنْذُ لَلْمَكَذَبِينَ». وفي (ب): ذكر الآيات.
- (٢) في (ب): "يحتمل أنها الملائكة".
  - (٤) في (ب): «التغيير».

سورة المرسلات. (١٥ ـ ٢٤) 🤍

عوجاً ولا أمتاً، وذٰلك اليوم هو اليوم الذي ﴿أَقَنَتْ﴾ فيه الرسل، وأجَّلَتْ للحكم بينها وبين أممها، ولهٰذا قال: ﴿لأيِّ يوم أَجِّلَتْ﴾: استفهامٌ للتعظيم والتفخيم والتهويل، ثم أجاب بقوله: ﴿ليوم الفصلَ﴾؛ أي: بين الخلائق بعضهم من بعض، وحساب كلَّ منهم منفرداً.

(١٥) ثم توعَّد المكذَّب بهٰذا اليوم، فقال: ﴿وِيلْ يومئذِ للمكذَبينَ﴾؛ أي: يا حسرتهم وشدَّة عذابهم وسوءَ منقلبهم، أخبرهم الله وأقسم لهم فلم يصدقوه؛ فلذٰلك استحقُّوا<sup>(۱)</sup> العقوبة البليغةَ.

﴿ أَنَّذِ تُبْلِكِ ٱلْأَوَّلِينَ ٢ مَنْ نُتْبِعُهُمُ ٱلَآخِرِينَ ٢ كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ٢ وَيَلُ يَوْمَبِلِ لِتَمَكَذِبِينَ ٢ ﴾.

(١٦ - ١٩) أي: أما أهلكنا المكذّبين السابقين، ثم نتبعهم بإهلاك من كَذّب من الآخرين، ولهذه سنّتُه السابقة واللاحقة في كلَّ مجرم، لا بدَّ من عقابه<sup>(٢)</sup>، فلِمَ لا تعتبرون بما ترون وتسمعون؟! ﴿ويلٌ يومئذِ للمكذُبينَ﴾: بعدما شاهدوا من الآيات البينات والعقوباتِ والمَثْلات.

﴿ أَنَّرَ خَنْتُكُمْ مِن مَّآهِ تَهِينِ ۞ فَجَعَلَنَهُ فِى قَرَارِ مَّكِينٍ ۞ إِلَى قَدَرِ مَّعْلُومِ ۞ فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ ٱلقَدِدُونَ ۞ وَبْلُ يَوَمَهِذِ لِلْمُكَذِبِينَ ۞ ﴾.

(٢٠ ـ ٢٤) أي: أما خلقناكم أيُّها الآدميُون ﴿ من ماءِ مَهينَ؟ أي: في غاية الحقارة، خرج من بين الصُّلب والتُّرائب، حتى جعله الله ﴿ في قرارٍ مَكينَ؟ الحقارة، خرج من بين الصُّلب والتُرائب، حتى جعله الله ﴿ في قرارٍ مَكينَ؟ وهو الرحم به يستقرُ وينمو، ﴿ إلى قدرٍ معلومٍ : ووقتٍ مقدَّرٍ . ﴿ فقدَرْنَهُ ؟ أي: قدَرْنَا ودَبَّرْنَا ذَلِكَ الجنين في تلك الظُّلمات، ونقلناه من النُّطفة إلى العلقة إلى المضغة إلى أن جعله الله جسداً و<sup>(٣)</sup>نفخ فيه الروح، ومنهم من يموت قبل ذلك. ﴿ فنعَمَرْ الله وَفَي قرارٍ مَكينَ؟ المضغة إلى أن جعله الله جسداً و<sup>(٣)</sup>نفخ فيه الروح، ومنهم من يموت قبل ذلك. ﴿ فنعم القادِرونَ؟ يعني بذلك نفسه المقدَّسة ؟ لأنَّ قَدَرَه تابعُ لحكمته موافقٌ الحمد<sup>(٤)</sup>. ﴿ ويلْ يومئذٍ للمكذَّبينَ؟، [بعد ما بَيَّن اللهُ لهم الآياتِ وأراهم العبَر والبيَّاتِ].

- (١) في (ب): فغاستحقوا". (٢) في (ب): فعذابه".
  - (٣) في (ب): «ثم».
  - ٤) في (ب): «حيث كان قدراً تابعاً للحكمة وموافقاً للحمد».

﴿ أَتَرَ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ كِفَانًا ۞ أَحْبَاءً وَأَمَوْنًا ۞ وَجَعَلَنَا فِبَهَا رَوَسِيَ شَلِيخَنتِ وَأَسْقَيْنَكُمُ مَّاً، فُرَانَا ۞ وَبْنُ يَوَمِّهِدِ اللَّكَذِبِينَ ۞ ﴾ .

سورة المرسلات (٢٥ ـ ٣٤)

(٢٠ - ٢٨) أي: أما مَنَنًا<sup>(١)</sup> عليكم وأنعمنا بتسخير الأرض لمصالحكم فجعلناها (كفاتاً): لكم، (أحياءً): في الدور، (وأمواتاً): في القبور؛ فكما أنَّ الدور والقصور من نعم الله على عباده ومنَّته؛ فكذلك القبور رحمة في حقَّهم وستر لهم عن كون أجسادهم بادية للسباع وغيرها. (وجعلنا فيها رواسيَ)؛ أي: جبالاً ترسي الأرض لئلاً تميذ بأهلها، فتبَّتها الله بالجبال الراسيات الشامخات؛ أي: الطوال العراض. (وأسْقَيْناكم ماء فُراتاً)؛ أي: عذباً زلالاً؛ قال تعالى: (أفرأيْتُم الماء الذي تشربونَ. أأنتُم أنزَلْتُموه من المُزْنِ أم نحنُ المنزلونَ. لو نشاء جعلناه أجاجاً فلولا تَشْكُرونَ). (ويل يومنذِ للمكذّبين): مع ما أراهم الله من النعم التي انفرد بها، واختصَّهم بها فقابلوها بالتكذيب.

﴿ ٱنطَلِقُوٓا إِلَىٰ مَا كُنتُم بِدٍ، تُكَذِّبُونَ ۞ ٱنطَلِقُوٓا إِلَىٰ طِلِّ ذِى ثَلَنْتِ شُمَبٍ ۞ لَا طَلِيلٍ وَلَا يُغْنِى مِنَ ٱللَّهَبِ ۞ إِنَّهَا تَرْمى بِشَــَرَدٍ كَالَقَصْرِ ۞ كَأَنَّهُ جِمَلَتُ صُغَرٌ ۞ وَنِلُ بَوَمَہِذٍ لِلْمُكَذِبِنَ ۞ ﴾.

(٢٩ - ٢٤) لهذا من الويل الذي أَعِدَّ للمجرمين المكذّبين أن يقال لهم يوم القيامةِ: (انطَلِقوا إلى ما كُنتُم به تكذُبونَ): ثم فسَّر ذلك بقوله: (انطَلِقوا إلى ظُلُ ذي ثلاثِ شُعَبِ)؛ أي: إلى ظُلٌ نار جهنَّم التي<sup>(٢)</sup> تتمايز في خلاله ثلاث شعب؛ أي: قطع من النار تتعاوره<sup>(٣)</sup> وتتناوبه وتجتمع به. (لا ظليل): ذلك الظلُّ؛ أي: أي: قطع من النار تتعاوره<sup>(٣)</sup> وتتناوبه وتجتمع به. (لا ظليل): ذلك الظلُّ؛ أي: لا راحة فيه ولا طمأنينة، (ولا يُغْني): من مَكَنَّ فيه (من اللهب): ذلك الظلُّر أي تمايز في خلاله ثلاث شعب؛ أي: أي: إلى ظلُّ نار جهنَّم التي<sup>(٢)</sup> تتمايز في خلاله ثلاث شعب؛ أي: قطع من النار تتعاوره<sup>(٣)</sup> وتتناوبه وتجتمع به. (لا ظليل): ذلك الظلُّ؛ أي: أي: أي: قطع من النار تعاوره<sup>(٣)</sup> وتناوبه وتجتمع ما به. (لا ظليل): ذلك الظلُّ؛ أي: أي: أي: أي: قطع من النار تتعاوره<sup>(٣)</sup> وتناوبه وتجتمع ما به. (لا ظليل): ذلك الظلُّ؛ أي: أي: أي: أي: قطع من النار تتعاوره<sup>(٣)</sup> وتناوبه وتجتمع ما به. (لا ظليل): ذلك الظلُّ؛ أي: أي: أوراحة فيه ومن اللهب؟ في الا راحة فيه ومن اللهب؟ من أكنَّ فيه (من اللهب؟ بل اللهب قد أحاط به يمنة ويسرة ومن كلُ جانب؛ كما قال تعالى: (لهم من فوقهم ظلَلْ من ألنار ومن تحتيم ظلَلْ من ألنار ومن تحيم ما من جهنَّم مهادً ومن فوقيم مظلَلٌ من ألنار ومن من مَكَنَ فيه من من فوقهم ظلَلْ من ألنار ومن تحتيم ظللًا»، (لهم من جهنَّم مهادً ومن فوقيم عواش وكلُكُ.

ثم ذكر عِظَمَ شرر النار الدالُ على عظمها وفظاعتها وسوء منظرها، فقال: ﴿إِنَّهَا تَرْمِي بِشررِ كَالقَصْرِ كَأَنَّه جِمالةٌ صُفْرٌ﴾: وهي السود التي تضرب إلى لونٍ فيه صفرة، وهذا يدلُ على أن النار مظلمة لهبها وجمرها وشررها، وأنها سوداءُ كريهةُ

(۲) في (ب): «الذي».

- (۱) في (ب): «أما آمتنَنًا».
- (٣) في (ب): «أي: تتعاوره».



سورة المرسلات (٣٥ ـ ٤٥) المحمد

المنظر<sup>(1)</sup> شديدةُ الحرارة؛ نسأل الله العافية منها، ومن الأعمال المقرَّبة منها. ﴿ويلُ يومئذِ للمكذِّبين﴾.

هَدَدَا يَوْمُ لَا يَسْطِقُونَ ٢ وَلَا يُؤْذَنُ لَمَهُمْ فَيَتَنَذِرُونَ ٢ وَيَنْ يَزِيمِدٍ لِلْتَكَذِبِينَ ٢ هَ هَذَا يَوْمُ ٱلفَصَلِّ جَمَعْتَكُرُ وَٱلْأَوَّلِينَ ٢ فَانَ كَانَ لَكُوْ كَيْدٌ فَكِيدُونِ ٢ وَيَنْ يَوْيَهِدٍ لِلْتَكَذِبِينَ

(٣٥ - ٣٧) أي: لهذا اليوم العظيم الشديد على المكذّبين، لا ينطِقون فيه من الخوف والوَجَل الشديد، ﴿ولا يُؤذَنُ لهم فيعتَذِرونَ ؛ أي: لا تُقبل معذرتُهم ولو اعتذروا. ﴿فيومئذٍ لا ينفع الذينَ ظَلَموا معذِرَتُهم ولا هم يُسْتَغْتَبونَ﴾.

(٣٨ - ٤٠) (خلاب يومُ الفصل جَمَعْناكم والأَوْلينَ ): لنفصل بينَكم ونحكُمَ بين الخلائق. (فإن كانَ لكم كيدً ): تقدِرون على الخروج عن ملكي وتَنْجونَ به من عذابي، (فكيدونِ )؛ أي: ليس لكم قدرة ولا سلطانٌ ؛ كما قال تعالى: (بيا معشرَ الجنِّ والإنسِ إنِ اسْتَطَعْتُم أن تنفُذوا من أقطارِ السمواتِ والأرضِ فانفُذوا، لا تنفُذون إلَّا بسلطانَ ؟ بسلطانَ ؟ وي معلى الجزّ تَنفُذون إلَّا بسلطانِ ؟ ففي ذلك اليوم تبطُل حيل الظالمين، ويضمحلُ مكرُهم ومنذوا الم وكيدُهم ويستسلمون لعذابِ الله، ويبين لهم كذبُهم في تكذيبهم. (ويلْ يومنذِ للمكذُبين).

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَفِينَ فِي ظِلَالٍ وَعُيُونٍ ۞ وَفَرَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ ۞ كُلُوا وَٱشْرَبُوا هَنِيَتَا بِمَا كُشَرٌ مَسْمَلُونَ ۞ إِنَا كَذَلِكَ بَخَرِي ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَثِلُ يَوْمَبِلُو الْمُكَذِبِينَ ۞ ﴾.

(٤ - ٤٤) لمًا ذكر عقوبة المكذّبين؛ ذكر مثوبة<sup>(٢)</sup> المحسنين، فقال: (أنَّ المتَقين)؛ أي: للتكذيب، المتَّصفين بالتَّصديق في أقوالهم وأفعالهم وأعمالهم، ولا يكونون كذلك إلَّا بأدائهم الواجبات وتركهم المحرَّمات، (في ظلال)؛ من كثرة الأشجار المتنوّعة الزاهرة<sup>(٣)</sup> البهيَّة، (وعيونِ): جاريةٍ من السلسبيل والرحيق وغيرهما، (وفواكة ممًا يشتهونَ)؛ أي: من خيار الفواكه وأطيبها<sup>(٤)</sup>، ويقال لهم: وكلوا واشرَبوا): من المآكل الشهيَّة والأشربة اللذيذة، (من كثرة من غيرهما، من كثرة من المتنوّعة الزاهرة<sup>(٣)</sup>)، ويقال لهم: من خيار منواكه وأطيبها<sup>(٤)</sup>، ويقال لهم: من غيرهما، من فقل المآتكم المتنوّعة الزاهرة<sup>(٣)</sup>

- (1) في (ب): «كريهة المرأى».
   (1) في (ب): «ثواب».

1940

ورة المرسلات (٤٦ ـ ٥٠)

وحتى يجزموا أنَّه غيرُ منقطع ولا زائل؛ ﴿بما كنتُم تعملونَّهُ: فأعمالكم هي السبب الموصل لكم إلى جنَّات النعيم<sup>(١)</sup> المقيم، ولهكذا كلُّ من أحسن في عبادة الله وأحسن إلى عباد الله، ولهذا قال: ﴿إِنَّا كَذَلك نجزي المحسِنينَ. ويلٌ يومئذ للمكذِّبينَهُ: ولو لم يكن من لهذا الويل إلَّا فوات لهذا النعيم؛ لكفى به حزناً وحرماناً<sup>(٢)</sup>.

﴿كُلُوا وَتَمَنَّعُوا فَلِيلًا إِنَّكُمْ تَجْمِعُونَ ۞ وَبَلٌ فَرَمِيدٍ لِلْمَكَذِبِينَ ۞ وَإِذَا قِبَلَ لَهُمُ ٱرْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ ۞ وَيَلُّ يَوْمَيدٍ لِلْمُكَذِبِينَ ۞ فَبِأَيّ حَدِيثٍ بَتَـدَمُ بَوْمِنُونَ ۞ ﴾.

٤٦ \_ ٥٠ هذا تهديدً ووعيدً للمكذّبين أنّهم وإن أكلوا في الدُنيا وشربوا وتمتّعوا باللّذّات وغفلوا عن القُرُبات؛ فإنّهم مجرمون يستحقّون ما يستحقّه المجرمون، فتنقطع عنهم اللَّذات، وتبقى عليهم التّبعات. ومن إجرامهم أنّهم إذا أمروا بالصّلاة التي هي أشرف العبادات، وهوقيل لهم اركعواله: امتنعوا من ذلك؛ فأيَّ إجرام فوق هذا؟ وأيُ تكذيب يزيد على هذا؟ هويلٌ يومئذ ذلك؛ فأيَ إجرام فوق هذا؟ وأيُ تكذيب يزيد على هذا؟ هويلٌ يومئذ خلمكذّبين؟ أبواب التوفيق ويُحرّمون كلَ ذلك؛ فأيَّ إجرامهم أنّهم تشم تند عنهم الله عنهم أنهم مندات، وهوقيل لهم اركعواله: امتنعوا من ذلك؛ فأي إجرام فوق هذا؟ وأي تكذيب يزيد على هذا؟ هويلٌ يومئذ خلك؛ فأي إجرام فوق هذا؟ وأي تكذيب يزيد على هذا؟ هويلٌ يومئذ من المكذّبين؟: ومن الويل عليهم أنّهم تنسدُ عنهم <sup>(٣)</sup> أبواب التوفيق ويُحرّمون كلَ خير؟ فإنهم إذا كذّبوا هذا القرآن الذي هو أعلى مراتب الصدق واليقين على خير؟ فإنهم إذا كذّبوا هذا القرآن الذي هو أعلى مراتب الصدق واليقين على منبهة فضلاً عن الدليل؟ أم بكلام<sup>(٤)</sup> مشركٍ كذَّاب أفّاكٍ مبين؟ فليس بعد النُور المعيهة أنّهم تندر كناب أللال الذي هو كاسمه لا يقوم عليه شبهة فضلاً عن الدليل؟ أم بكلام<sup>(٤)</sup> الذي لا ألذي قالة مبين؟ فليس بعد النُور المبين إلا الذي الذي الذي قامت الأدلة والبراهين مع عليه مراتب الصدق الأدلة والبراهين معلي ألما الذي الذي ألما الذي هو كاسمه لا يقوم عليه ألم سبهة فضلاً عن الدليل؟ أم بكلام<sup>(٤)</sup> مشركٍ كذَّاب أفّاكٍ مبين؟ فليس بعد النُور المبين ألا دياجي الظلمات، ولا بعد الصدق الذي لا يَليقُ إلاً بمن يناسبه؛ فتبًا المبين إلا دياجي الظلمات، والكذب المبينُ<sup>(٥)</sup> الذي لا يليق إلى الما يناسبه؛ فتبًا الما ما أعماهم! وويحاً لهم ما أخسرهم وأستاهم! نسأل الله العفو والعافية؛ إنه ما أعماهم! وويحاً لهم ما أخسرهم وأستاهم! نسأل الله العفو والعافية؛ إله الما من ألهم ما أحمامه القامة إله من يناسبه؟ فتبًا من ما أعماهم! وويحاً لهم ما أخسرهم وأستاهم! من أل الذي لا يكيقُ ما ما ما أعماهم! من يناسبه؟ أخسر ما أخسرهم وأستاهم! إلى ألم ما يناسبه؟ منهم الم أعماهم! من الدلم ما أخسرهم وأستاهم! إلى ألم ما أخسرهم وأستاهم! إله ألم ما أحمامهم! ما أحمامهم! ما أخسرهم وأستاهم ألم ما أخسم ما أحماهم! ما أحمامهم ألممامه أخسرهما أخسرهم! إلم ألمما ما أخسرهم ألمما ما أخسرهم وأستاهم! إلم م

تمت . \* \* \*

(١) في (ب): «إلى هذا النعيم».
 (٢) في (ب): «حرماناً وخسراناً».
 (٣) في (ب): «عليهم».
 (٣) في (ب): «قامت الأدلة والبراهين على صدقه إلا الكذب الصراح والإفك المبين».

سورة النبأ (١ ـ ١٦)

## تفسير سورة عمَّ

هُمَّمَ يَتَسَلَّةُلُونَ ﴾ عَنِ النَّبَلِ الْعَظِيمِ ﴾ الَّذِى هُمَ فِيهِ تُخْلِلُونَ ﴾ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴾ أَتَرَ كَلَّا سَبَعْلَمُونَ ﴾ .

(١ - ٥) أي: عن أيٌ شيء يتساءل المكذَّبون بآيات الله؟ ثم بيّن ما يتساءلون عنه فقال: (عن النبإ العظيم. الذي هم فيه مختلفونَ)؛ أي: عن الخبر العظيم الذي طال فيه نزاعُهم وانتشر فيه خلافُهم على وجه التَّكذيب والاستبعاد، وهو النبأ الذي لا يقبل الشكَّ ولا يدخُلُه الريبُ، ولكن المكذّبون بلقاء ربّهم لا يؤمنون، ولو جاءتهم كلُّ آيةٍ، حتى يَرَوُا العذاب الأليم، ولهذا قال: (كلَّا سيعلمونَ. ثم كلَّا سيعلمونَ)؛ أي: سيعلمون إذا نزل بهم العذابُ ما كانوا به يكذبون حين (يُدَعُون إلى نار جَهَنَم دعًا). ويقال لهم: (هٰذه النَّار التي كنتُم بها تكذّبونَ).

ثم ذكر<sup>(۱)</sup> تعالى النِّعم والأدلَّة الدالَّة على ما جاءت<sup>(۱)</sup> به الرُّسل فقال:

﴿ أَنَرَ خَبَعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَندًا ۞<sup>(٣)</sup> وَآلِجْبَالَ أَوْتَادًا ۞ وَخَلَقَنْكُرُ أَزْرَبُعُ ۞ وَجَعَلَنَا نَوْنكُرُ سُبَانَا ۞ وَجَعَلَنَا ٱلَٰيَلَ لِبَاسًا ۞ وَجَعَلَنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاضًا ۞ وَبَنْيَننَا فَوَقَكُمْ سَبَعًا شِدَادًا ۞ وَجَعَلَنَا سِرَلِبَا وَهَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ الْمُعْسِرَتِ مَاءَ نَجَاجًا ۞ لِنُضْجَ بِدِ حَبًّا وَبَبَانَا ۞ وَجَنَّنَتٍ أَلفَافًا ۞ ﴾.

﴿٦ - ١٦﴾؛ أي: أما أنعمنا عليكم بنعم جليلةٍ، فجعلنا لكم ﴿الأرضَ مِهاداً﴾؛ أي: ممهَّدة مذلَّلة<sup>(٤)</sup> لكم ولمصالحكم من الحروث والمساكن والسُبل، ﴿والجبالَ أوتاداً﴾: تمسك الأرض لئلاً تضطرب بكم وتميدَ، ﴿وَخَلَقْناكم أزواجاً﴾؛ أي: ذكوراً وإناثاً من جنس واحدٍ؛ ليسكن كلَّ منهما إلى الآخر، فتتكوَّن<sup>(٥)</sup> الموَّدة والرحمة، وتنشأ عنهما الذُريَّة. وفي ضمن هٰذا الامتنان بلذَة المنكح. ﴿وجَعَلْنا نومَكم سُباتاً﴾؛ أي: راحةً لكم وقطعاً لأشغالكم التي متى تمادت بكم؛ أضرَّت

- (۱) في (ب): «بيَّن». (۲) في (ب): «أخبرت».
  - (٣) فيَّ ( أَ ): إلى قوله: ﴿أَلفَافاً﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.
- ٤) في (ب): «مهيئة».
   ٤) في (ب): «فتكون».

سورة النبأ (١٧ ـ ٢٥)

بأبدانكم، فجعل الله الليل والنوم يُغشي الناس لتسكن<sup>(۱)</sup> حركاتُهم الضارَّة وتحصل راحتُهم النافعةُ، ﴿وبنينا فوقَكم سبعاً شِداداَ؟؛ أي: سبع سماواتٍ في غاية القوَّة والصَّلابة والشَدَّة، وقد أمسكها الله بقدرته، وجعلها سقفاً للأرض، فيها عدَّة منافع لهم، ولهذا ذكر من منافعها الشمس، فقال: ﴿وجَعَلْنا سراجاً وهًاجاً؟: نبَّه بالسَّراج على النِّعمة بنورها الذي صار ضرورةً للخلق، وبالوهَاج ـ وهي حرارتها ـ على ما فيها من الإنضاج والمنافع<sup>(۲)</sup>، ﴿وأنزلنا من المعصِراتِ؟؛ أي: السَّحاب ﴿ماءً فيها من الإنضاج والمنافع<sup>(۲)</sup>، ﴿وأنزلنا من المعصِراتِ؟؛ أي: السَّحاب ﴿ماءً مَا يأكله الأدميُون، ﴿ونباتاً؟: يسَملُ سائر النَّبات الذي جعلَه الله قوتاً لمواشيهم، مما يأكله الأدميُون، ﴿ونباتاً؟: يسَملُ سائر النَّبات الذي جعلَه الله قوتاً لمواشيهم، تحقرون به وتكلَّبون ما أجليلة<sup>(۳)</sup> التي لا يقدر قدرها ولا يحصى عددها؛ كيف أنعم [عليكم] بهذه النُعم الجليلة<sup>(۳)</sup> التي لا يقدر قدرها ولا يحصى عددها؛ كيف تكفُرون به وتكلَّبون ما أخبركم به من البعث والنُشور؟! أم كيف تستعينون بنعمِه على معاصيه وتجحدونها؟!

﴿إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ كَانَ مِيقَنَتُا ﷺ<sup>(1)</sup> يَوْمَ يُفَخُ فِ الشُورِ فَنَأْفُونَ أَفَوَابًا ﷺ وَفَيْحَتِ السَّمَاةُ فَكَانَتُ أَبُونَا ﷺ وَسُقِرَتِ آلِمَبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﷺ إِنَّ جَهَنَدَ كَانَتْ مِرْصَادًا ﷺ لِلطَّغِينَ مَتَابًا ﷺ لَيَشِينَ فِيهَا أَحْقَابًا ﷺ لَا يَدُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ﷺ إِلَّا حَبِهُمَا وَغَسَّافًا ﷺ جَرَابًا وِفَنَاقًا ﷺ إِنَّا مَحْقَابًا ﷺ وَنَدْ يَرْجُونَ حَسَابًا ﷺ وَكَلَابُونُ الْعَانِينَ مَتَابًا وَفَنَاقًا ﷺ فَذَوقُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَا عَذَابًا ﷺ وَكَانَتْ مَرَابًا ﴾

(١٧) - ٢٥) ذكر الله تعالى ما يكون في يوم القيامة الذي يتساءل عنه المكذّبون ويجحده المعاندون؛ أنّه يوم عظيم، وأن الله جعله ﴿ميقاتاَ» للخلق، ﴿يُنفَخُ في الصُّورَك فيأتون ﴿أفواجاً»: ويجري فيه من الزعازع والقلاقل ما يَشيبُ له المولودُ<sup>(٥)</sup> وتنزعجُ له القلوبُ، فتسير الجبال حتى تكون كالهباء المبثوثِ، وتنشقُ<sup>(٢)</sup>

- في (ب): «فتنقطع».
- (٢) في (ب): «كالضرورة للخلق، وبالوهاج الذي فيه الحرارة على حرارتها وما فيها من المصالح».
  - (۳) في (ب): «العظيمة».
  - (٤) في (أ): إلى قوله: ﴿فلن نزيدكم إلا عذاباً . وفي (ب): ذكر الآيات.
    - (٥) في (٩): «الوليد».
       (٦) في (٩): «وتشقَّق».

سورة النبأ (٢٦ ـ ٣٦)

السماء حتى تكون أبواباً، ويفصل الله بين الخلائق بحكمه الذي لا يجور، وتوقدُ نارُ جهنَّم التي أرصدها الله وأعدَّها للطَّاغين وجعلها مثوىّ لهم ومآباً، وأنَّهم يلبَّون فيها أحقاباً كثيرةً، والحقبُ على ما قاله كثيرٌ من المفسِّرين ثمانون سنة؛ فإذا وردوها<sup>(١)</sup>؛ ﴿لا يذوقون فيها برداً ولا شراباً﴾؛ أي: لا ما يبرِّدُ جلودَهم ولا ما يدفع ظمأهم؛ ﴿إِلَّا حميماً﴾؛ أي: ماءً حارًا يشوي وجوههم ويقطِّع أمعاءهم ﴿وغَسَّاقاً﴾: وهو صديدُ أهل النار: الذي هو في غاية النتن وكراهة المذاق.

(٢٦ - ٣٣) وإنّما استحقُّوا لهذه العقوبات الفظيعة جزاءً لهم وفاقاً على ما عملوا من الأعمال الموصلة إليها، لم يظلمهم الله ولكن ظلموا أنفسهم، ولهذا ذكر أعمالهم التي استحقُّوا بها لهذا الجزاء، فقال: ﴿إنَّهم كانوا لا يرجونَ حساباً ﴾ أي: لا يؤمنون بالبعث، ولا أنَّ الله يجازي الخلق بالخير والشرَّ؛ فلذلك أهملوا العمل لا يؤمنون بالبعث، ولا أنَّ الله يجازي الخلق بالخير والشرَّ؛ فلذلك أهملوا العمل للآخرة، ﴿وكذَبوا بآياتِنا كِذَاباً ﴾؛ أي: كذبوا بها تكذيباً واضحاً صريحاً، وجاءتهم للآخرة، ﴿وكذَبوا بآياتِنا كِذَاباً ﴾؛ أي: كذبوا بها تكذيباً واضحاً صريحاً، وجاءتهم البيئات فعاندوها، ﴿وكلَّ شيءٍ ﴾: من قليل وكثير وخير وشرَّ، ﴿أحصيناه كتاباً ﴾؛ أي: أنبيناه، أن عناندوها، أوكلَ شيءٍ ﴾: من قليل وكثير وخير وشرَ، ﴿أحصيناه كتاباً ﴾؛ أي: أنبيناهم شيءَ أو يُسى منها مثقال ذرَّةٍ؛ كما أي: أنبيناه، إلى وكثير وخير وشرَّ، ﴿أحصيناه كتاباً ﴾؛ أي: أي: أنبيناه، أن عناندوها، أوكلَ شيء ﴾: من قليل وكثير وخير وشرَّ، ﴿أحصيناه كتاباً ﴾؛ أي: أنبيناه، أي المجرمون أنًا عنَّبناهم بذنوب لم أي: أنبيناه، إلى إلى منهم شيء أو يُنسى منها مثقال ذرَّةٍ؛ كما أي: أي: أنبيناه، إذا علي ما معملوها، ولا يحسبوا أنَّه يضيع من أعمالهم شيء أو يُنسى منها مثقال ذرَّةٍ؛ كما قال تعالى أن الله ينه، أو يُنسى منها مثقال ذرَّةٍ؛ كما يعملوها، ولا يحسبوا أنَّه يضيع من أعمالهم شيء أو يُنسى منها مثقال ذرَّةٍ؛ كما يعملوها، ولا يحسبوا أنَّه يضيع من أعمالهم شيء أو يُنسى منها مثقال ذرَّةٍ؛ كما يعملوها، ولا يحسبوا أنَّه يضيع من أعمالهم شيء أو يُنسى منها مثقال ذرَّةٍ؛ كما يعملوها، وأل نابال منه ويقولون يا ويلتا مال فذا العذاب لا يخاب مربل أحدابي في أولو مني المحرمين مشفقين ممًا فيه ويقولون يا ويلتا مال فذا العالى أبك أحدابي في فذوقوا إن أيها المكنَّبون هذا العذاب الأليم، والخزي الدائم، هذا الكتاب ألم عنها مثقال ذرَّة أشدًا الآيات في شدَة عذاب أهل النار، أجارنا الله منها.

﴿إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا ﷺ <sup>(1)</sup>حَدَّبَهَ وَأَعْنَبُا ﷺ وَلَوَاعِبَ أَثَرَاً؛ ﷺ وَلَمَّا دِهَانًا ﷺ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَنُوَا وَلَا كِذَبُهُ ﷺ جَزَّنَهُ ثِن زَبِّهَ عَطَّة حِسَابًا ﷺ ﴾ .

٣١% ـ ٣٦﴾ لمًا ذكر حال المجرمين؛ ذَكَرَ مآلَ المتَّقين، فقال: ﴿إِنَّ للمتَّقين مفارًا للمتَّقين مفارًا ﴾ أي: الذين<sup>(٥)</sup> اتَّقوا سَخَطَ ربِّهم بالتَّمسُك بطاعته والانكفاف عن

- (١) في (ب): «وهم إذا وردوها».
   (٢) في (ب): «كتبناه».
  - (۳) فى (ب): «فلا يخشى».
  - ٤) في (1): إلى قوله: ﴿عطاء حساباً﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.
    - ٥) فى (ب): «إن المتقين الذين...».

معصيته<sup>(1)</sup>؛ فلهم مفاز ومنجى وبعد عن النار، وفي ذلك المفاز لهم (حدائق): وهي البساتين الجامعة لأصناف الأشجار الزاهية بالنَّمار التي تتفجَّر بين خلالها الأنهار، وخصَّ العنب<sup>(٢)</sup> لشرفه وكثرته في تلك الحدائق. ولهم فيها زوجاتُ على مطالب النُّفوس (كواعبَ): وهي النواهِدُ اللاَّتي لم تتكسَّر ثديُهُنَّ من شبابهنَّ وقوَّتهن ونضارتهنَ<sup>(٣)</sup>. والأتراب اللَّتي على سنَّ واحد متقارب، ومن عادة الأتراب أن يكنَّ متالفات<sup>(٤)</sup> متعاشرات، وذلك السنُّ الذي هنَّ فيه ثلاثُ وثلاثونَ سنة أعدل ما يكون من الشباب<sup>(٥)</sup>، (وكأساً دِهاقاَهَ؛ أي: مملوءة من رحيق لَذَة للشاربين، ما يكون من الشباب<sup>(٥)</sup>، (وكأساً دِهاقاَهَ؛ أي: مملوءة من رحيق لَذَة للشاربين، قال تعالى: (لا يسمعون فيها لغواَه؛ أي: كلاماً لا فائدة فيه، (ولا كِذَّاباًه؛ أي: إثماً؛ كما قال تعالى: الله هذا النَّواب الجزيل من فضله وإحسانه<sup>(٢)</sup>. (عطاء حساباًه؛ أي أعطاهم الله هذا النَّواب الجزيل من فضله وإحسانه<sup>(٢)</sup>.

سورة النبأ (٣٧ \_ ٣٩)

إِنَّتِ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّحْنَنُ لَا يَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ()
 مُنَا السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّحْنَنُ لَا يَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ()
 مُنَا اللَّهُ عَمَن اللَّهُ وَالْمَاتِيكَةُ
 مَنَا اللَّهُ اللَّهُ عَمَن اللَّهُ الرَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا ()
 مَنَا اللَّهُ اللَّقُ عَمَن اللَّهُ النَّعْدَلُ إِلَى
 مَنَا اللَّهُ اللَّقُ اللَّقُومُ اللَّقُ عَمَن اللَّهُ الرَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا ()
 مَنَا اللَّهُ اللَّقُ اللَّهُ عَمَن اللَّهُ التَّبَعُكُمُ مَنَا المَّعْدَلُ إِلَى
 مَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّقُومُ المُعَقَ عَمَن اللَّهُ التَّعْذَلُ إِلَى
 مَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّعُنُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ الْقُولُ الْحُدُ إِلَى
 مَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّقُومُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّعُنُ اللَعُنُ اللَّهُ اللَّهُ مُنَا اللَّعُنُ اللَّهُ الْعُولُ الْعُرَابُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذَانِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّعُنُ اللَّهُ الْحُلُقُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُالِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللُعُنْ اللَّهُ اللَعُنُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِحُولُ اللَّهُ الْحُولُ 
 مَعْذَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْتَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَحُولُ الْحُلُولُ اللَعُنْ اللَحُولُ اللَحُولُ اللَحُولُ الْحُلُعُ الَحُولُ الللللَحُولُ اللَّعُنْ اللَّا اللَّعُنُولَ

(1) في (ب): «عمّا يكرهه». (٢) في (ب): «الأعناب». في (ب): «وهي الناهد التي لم ينكسر ثديها من شبابها ونضارتها وقوتها». (٣) (٤) في (ب): «متوالفات». (°) فى (ب): «فى أعدل سنِّ الشباب». في (ب): «هذا الثواب الجزيل جزاء من ربك لهم». (٦) في (ب): «وجعلها ثمناً لجنّته ونعيمها». (V)في ( أ ): إلى آخر السورة. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.  $(\Lambda)$ (9) في (ب): «ذلك اليوم ساكتون».

This file was downloaded from QuranicThought.com

194.

سورة النبأ (٤٠) ـ سورة النازعات

بهذين الشرطين: أن يأذنَ الله له في الكلام، وأنْ يكونَ ما تكلَّم به صواباً؛ لأنَّ ﴿ذلك اليوم﴾ [هو] ﴿الحقَّ﴾: الذي لا يَروج فيه الباطلُ ولا ينفعُ فيه الكذب. وفي ذلك اليوم ﴿يقومُ الرُّوحِ﴾: وهو جبريلُ عليه السلام، الذي هو أفضلُ<sup>(١)</sup> الملائكة، ﴿والملائكةُ﴾: أيضاً يقوم الجميع ﴿صفًا﴾: خاضعين لله، لا يتكلَّمون إلَّا بإذنه<sup>(٢)</sup>. فلمَّا رَغَب ورَهَب وبشَّر وأنذر؛ قال: ﴿فَمَن شاء اتَّخذ إلى ربَّه مآباً﴾؛ أي : عملاً وقَدَمَ صدقٍ يرجع إليه يوم القيامةِ.

﴿٤٠﴾ ﴿إِنَّا أَنذَرْناكم عذاباً قريباً»: لأنَّه قد أزِفَ مقبلاً، وكلُّ ما هو آتٍ [فهو] قريبٌ. ﴿يوم ينظُرُ المرءُ ما قدَّمتْ يداهَ؛ أي: لهذا الذي يهمَّه ويفزع إليه، فلينظر في لهذه الدار ما قدَّم لدار القرار<sup>(٣)</sup>، ﴿يا أَيُّها الذين آمنوا اتَّقوا الله وَلْتَنظُرْ نفسٌ ما قدَّمت لغدِ واتَّقوا اللهَ إنَّ الله خبيرٌ بما تعملونَ . . . الآيات؛ فإن وجد خيراً؛ فليحمدِ الله، وإن وجدَ غير ذلك؛ فلا يلومنَّ إلَّا نفسه. ولهٰذا كان الكفار يتمنَّون الموت من شدَّة الحسرة والندم . نسأل الله أن يعافِيَنا من الكفر والشرَّ كلَّه إنَّه جوادً كريمٌ.

تمت (٤) . \*\* تفسير سورة النازعات

وهي مكية بنسب اللهِ التَثْنِي التِجَسِمِ

﴿وَالنَّزِعَتِ غَرْقًا ﴾ وَالنَّشِطَتِ نَسْطًا ﴾ <sup>(٥)</sup>وَالسَّبِحَتِ سَبَمًا ﴾ فَالتَّنِعَتِ سَبْعًا ﴾ فَالْمُدَبِّرَتِ أَمَرًا ﴾ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّلِجِنَةُ ﴾ تَتْبَعُهَا الرَّادِنَةُ ﴾ فَلُوبٌ يَوْمَبِذِ وَاجِفَةً ﴾ أَبْمَتَدُرُهَا خَشِمَةٌ ﴾ يَقُولُونَ أَوِنَا لَمَرْدُودُونَ فِي الْمَالِفِرَةِ ﴾ أوذا كُنَا عِظْمَا خَجَرَةً ﴾ قَالوا يَلْكَ إِذَا كَرَةٌ خَاسِرَةٌ ۞ فَإِنَّا هِيَ زَجَرَةٌ وَحِدَةٌ ۞ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ۞ ﴾.

- (۱) في (ب): «أشرف».
   (۲) في (ب): «إلا بما أذن لهم الله به».
  - (٣) فى (ب): «فلينظر فى هذه الدنيا إليه كما قال تعالى».
  - (٤) طمس الذي في ( أ ). وفي (ب): «تم تفسير سورة عم. والحمد لله رب العالمين».
    - هي ( أ ): إلى قوله: ﴿فَإِذَا هُم بِالساهِرةَ﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.

1۹۳۲ ( - ٥) هذه الإقسامات بالملائكة الكرام وأفعالهم الدالَّة على كمال انقيادهم ( - ٥) هذه الإقسامات بالملائكة الكرام وأفعالهم الدالَّة على كمال انقيادهم لأمر الله وإسراعهم في تنفيذه<sup>(١)</sup>؛ يُحتمل أنَّ المقسم عليه الجزاء والبعث؛ بدليل وأنَّه أقسم على الملائكة؛ لأنَّ الإيمان بهم أحدُ أركان الإيمان الستَّة، ولأنَّ في ذكر أفعالهم هنا ما يتضمَّن الجزاء الذي تتولَّاه الملائكة عند الموت وقبله وبعده، فقال: (والنازعاتِ غَرَقاً»: وهم الملائكة التي تنزع الأرواح بقوَّة، وتغرق في نزعها حتى تخرج الرُوح فتجازى بعملها. (والناشطاتِ نشطاً»: وهي الملائكة أيضاً تجتذبُ الأرواح بقوَّة ونشاط، أو أنَّ النشط<sup>(٢)</sup> يكون لأرواح المؤمنين والنَّزع لأرواح الكفَّار. (والسَّابحاتِ)؛ أي: المتردُدات في الهواء صعوداً ونزولاً، إسبحاً. فالسَّابقاتِ»: لغيرها (سبقاً»: فتبادِرُ لأمر الله وتسبق الشياطين في إيصال الوحي إلى رسل الله؛ لئلاً تسترقه<sup>(٢)</sup>، (فالمدبرّاتِ أمراً»؛ [أي]: الملائكة الذين جعلهم الله يدبَّرون<sup>(٤)</sup> كثيراً من أمور العالم العلويَّ والسفليّ من

المكركة الدين جعلهم الله يدبرون " كبيرا من أمور العالم العلوي والسفلي من الأمطار والنَّبات [والأشجار] والرِّياح والبحار والأجنَّة والحيوانات والجنَّة والنار وغير ذلك.

﴿ - ٩ ﴿يومَ ترجُفُ الرَّاجِفَةُ﴾: وهي قيام الساعة، ﴿ تَتَبَعُها الرادَفَةُ﴾؛ أي: الرَّجْفَةُ الرَّاجِفَةُ أَ الرَّجْفَة الأُخْرى التي تَرْدُفُها وتأتي تلوَها. ﴿قَلُوبٌ يومئذِ واجفَةُهُ؛ أي: منزعجةً (<sup>٥)</sup> من شدَّة ما ترى وتسمع، ﴿أيصارُها خاشعةُهُ؛ أي: ذليلةٌ حقيرةٌ قد ملك قلوبهم الخوف وأذهل أفندتهم الفزع وغلب عليهم التأسُف، واستولت عليهم الحسرة.

(١٠ - ١٤) ﴿يقولونَ﴾<sup>(٢)</sup>؛ أي: الكفار في الدُّنيا على وجه التكذيب: ﴿أَإِذَا كُنَّا عظاماً نخرةَ﴾؛ أي: استبعدوا كُنًا عظاماً نخرةَ﴾؛ أي: استبعدوا أن يبعثهم الله ويعيدهم بعدما كانوا عظاماً نخرةَ جهلاً منهم بقدرة الله وتجرياً عليه! أن يبعثهم الله ويعيدهم بعدما كانوا عظاماً نخرةَ جهلاً منهم بقدرة الله وتجرياً عليه! قال الله في بيان سهولة لهذا الأمر عليه: ﴿فَإِنَّما هي زَجرةٌ واحدةٌ): يُنفخ<sup>(٧)</sup> في الصور؛ فإذا الخلائقُ كلُهم ﴿والسَّاهرةِ»؛ أي: على وجه التكذيب. ﴿أَوَا يَعْذَلُهُ عَظَاماً نخرةَ في بيان سهولة لمذا الأمر عليه: ﴿فَإِنَّما هي زَجرةٌ واحدةٌ): يُنفخ<sup>(٧)</sup> في الصور؛ فإذا الخلائقُ كلُهم ﴿والسَّاهرةِ»؛ أي: على وجه الأرض قيامٌ ينظرونَ، في معجمعهم الله، ويقضي بينهم بحكمه العدل، ويجازيهم.

- (۱) في (ب): «تنفيذ أمره».
   (۳) في (ب): «حتى لا تسترقه».
  - (٣) في (ب): «حتى لا تسترقه».
     (٥) في (ب): «أي: موجفة منزعجة».
    - (٧) في (ب): «وينفخ فيها في».
- (٢) في (ب): «النزع».
   (٤) في (ب): «الذين وكلهم الله أن يدبروا».
   (٦) الآية (١٠) لم يفسرها المؤلف (

سورة النازعات (١٥ ـ ٢٦) 🐖

﴿ هَلْ أَنْنَكَ حَدِيثُ مُوسَى ﷺ <sup>(()</sup> إِذ نَادَتُهُ رَبُّهُمْ بِالوَادِ المُتَنَّسِ طُوًى ﷺ آذَهَبَ إِلَى فِرْبَقُوْنَ إِنَّهُ طَنَى ۞ نَقُلْ هَل لَكَ إِلَى أَن تَزَكَّى ۞ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِكَ فَنَخْشَى ۞ فَأَرَنَهُ ٱلأَيَةَ الكَبَرَى ۞ تَكَذَبَ وَعَمَى ۞ ثُمَّ أَذَبَرَ يَسَمَى ۞ فَحَشَرَ فَنَادَىٰ ۞ فَقَالَ أَنَّا رَيْكُمُ ٱلأَطَنَ ۞ فَأَسَدَهُ اللَّهُ تَكالَ الْآتِخِزَةِ وَالْأُولَى ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِعَبْرَةُ لِمَن يَحْشَى ۞ ﴾

﴿١٥ ـ ٢٥) يقول الله تعالى لنبيُّه محمدٍ ﷺ: ﴿ هِلْ أَتَاكَ حَدَيْتُ مُوسَى : ولهذا الاستفهام عن أمرٍ عظيم متحقِّق وقوعه؛ أي: هل أتاك حديثه. ﴿إذ ناداه ربُّه بالوادِ المقدَّس طوىً﴾: وهوَ المحلُّ الذي كلَّمه الله فيه، وامتنَّ عليه بالرسالة، وابتعثه بالوحي، واجتباه (٢)، فقال له: ﴿ اذهبْ إلى فرعونَ إِنَّه طغى﴾؛ أي: فانهه عن طغيانه وشركه وعصيانه بقولٍ ليِّنٍ وخطابٍ لطيفٍ لعله يتذكر أو يخشى، ﴿فَقُل له هل لك إلى أن تَزكَّى﴾؛ أي: هلَّ لك في خصلةٍ حميدةٍ ومحمدةٍ جميلةٍ يتنافس فيها أولو الألباب؟ وهي أن تزكِّيَ نفسك وتطهِّرَها من دَنِّس الكفر والطغيان إلى الإيمان والعمل الصالح. ﴿ وأهدِيَك إلى ربُّكَ ﴾؛ أي: أدلُّك عليه، وأبيُّن لك مواقع رضاه من مواقع سخطه، ﴿فتخشى﴾: الله إذا علمت الصراط المستقيم. فامتنع فرعون ممَّا دعاًه إليه موسى، ﴿فأراه الآيةَ الكبرى﴾؛ أي: جنس الآية الكبرى؛ فلا ينافي تعدُّدها، ﴿فِأَلِقَى عَصَاه فَإِذَا هِي تَعْبَانُ مَبِينٌ . وَنَزِعَ يَدَه فَإِذَا هِي بِيضَاءُ للنَّاظَرِينَ﴾. ﴿فَكَذَّبِهُ: بِالحَقِّ، ﴿وَعَصِيهُ: الأمر، ﴿ثُمَّ أُدبر يسعى ﴾؛ أي: يجتهد في مبارزة الحقِّ ومحاربته. ﴿فحشرَ»: جنودَه؛ أي: جمعهم، ﴿فنادى. فقال؟: لهم: ﴿أنا ربُّكم الأعلى؟: فأذعنوا له وأقرُّوا بباطله حين استخفُّهم. ﴿فَأَخَذُهُ اللَّهُ نَكَالَ الآخرةِ وَالأولى﴾؛ أي: جعل الله(") عقوبته دليلاً وزاجراً ومبيَّنةً لعقوبة الدُّنيا والآخرة.

﴿ الله عنه الذي ينتفع المَن يَخْشى : فإنَّ مَنْ يخشى الله هو الذي ينتفع الآيات والعبر ؛ فإذا رأى عقوبة فرعون ؛ عرف أنَّ [كلَّ] من تكبَّر وعصى وبارز الملك الأعلى ؛ يعاقبه في الدُّنيا والآخرة ، وأمَّا مَن ترحَّلت خشيةُ الله من قلبه ؛ فلو جاءته كلُّ آيةٍ ؛ لم يؤمن بها.

- فى (1): طمس، وفى (ب): ذكر الآيات إلى قوله: ﴿لعبرة لمن يخشى﴾.
  - ۲) في (ب): «واختصه بالوحي والاجتباء».
    - (٣) فى (ب): «أي: صارت».

1972

﴿ تَأَمَّتُمُ أَنَدُ خَلَقًا أَمِرِ ٱنْتَلَةً بَنَهَا ﷺ <sup>(١)</sup>رَفَعَ سَتَكَهَا مَسَوَّهَا ۞ وَأَغْطَفَ لَيَلَهَا وَأَغْرَجَ ضُعُنَهَا ﴾ وَاللَّرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَخُلَهَا ۞ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاتَحًا وَمَرْعَنْهَا ۞ وَٱلْجِبَالَ أَرْسَلُهَا ۞ سَنُكًا وَلِأَنْشَيِكُمُ ۞ ﴾.

سورة النازعات (۲۷ ـ ۳۳)

﴿٢٧ \_ ٣٣﴾ يقول تعالى مبيناً دليلاً واضحاً لمنكري البعث ومستبعدي إعادة الله للأجساد: ﴿ أَأَنتُم ﴾: أيُّها البشر، ﴿ أَسْدُ خلقاً أم السماءُ ﴾: ذات الجرم العظيم والخلق القويِّ وألارتفاع الباهر، ﴿بناها﴾: الله، ﴿رَفَعَ سَمْكَها﴾؛ أي: جرمها وصورتها. ﴿فسوَّاها﴾: بإحكام وإتقانٍ يحيِّر العقول ويَذهل الألباب، ﴿وأغطشَ ليلَها﴾؛ أي: أظلمه، فعمَّت الظُّلمة جميع أرجاء السماء، فأظلم وجه الأرض، أوأخرج ضُحاها؟! أي: أظهر فيه النُّور العظيم حين أتى بالشمس، فانتشر (٢)
 الناس في مصالح دينهم ودُنياهم، ﴿والأرضَ بَعدُ ذَلِكَ﴾؛ أي: بعد خلق السماء ﴿دحاها﴾؛ أي: أودع فيها منافعها، وفسر ذلك بقوله: ﴿أخرج منها ماءها ومرعاها. والجبال أرساها؟؛ أي: ثبَّتها بالأرض(\*)، فدحى الأرض بعد خَلْق السماواتِ؛ كما هو نصُّ هذه الآيات الكريمة، وأمَّا خلق نفس الأرض؛ فمتقدِّم على خلق السماء؛ كما قال تعالى: ﴿قُلْ أَإِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلْقَ الأَرْضَ فِي يومين وتجعلون له أنداداً ذلك ربُّ العالمين. . . ﴾ إلى أن قال: ﴿ثُمَّ إستوى إلى السَّماء وهي دخان فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرها قالتا أتينا طائعين. فقضاهنَّ سبع سموات... ٢٠ : فالذي خلق السماوات العظام وما فيها من الأنوار والأجرام والأرض الغبراء الكثيفة(٤)، وما فيها من ضروريَّات الخلق ومنافعهم لا بدَّ أن يبعث الخلق المكلِّفين فيجازيهم بأعمالهم (٥)؛ فمن أحسن؛ فله الحسني، وَمِن أساء؛ فلا يلومنَ إلَّا نفسه.

ولهذا ذكر بعد لهذا قيام الساعة ثم الجزاء<sup>(٢)</sup>، فقال:

﴿ فَإِذَا جَآتِ ٱلْمَالَنَهُ ٱلْكُبْرَىٰ ٢

- في (أ): إلى قوله: ﴿متاعاً لكم ولأنعامكم﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.
- (۲) في (ب): «فامتد».
  (۳) في (ب): «في الأرض».
- (٤) في (ب): «الكثيفة الغبراء».
  (٥) في (ب): «على أعمالهم».
  - (٦) في (ب): «ولهذا ذكر بعد هذا القيام فالجزاء».
  - (٧) في ( أ ): إلى قوله: ﴿فإن الجنة هي المأوى﴾. وفي (ب) ذكر الآيات. [



سورة النازعات (٣٤ ـ ٤٤) 🕬

نَهِي قَامَنَا مَن طَنَىٰ ٢﴾ وَمَاثَرَ الْحَيَوَةَ الدُّنِيَّا ﴾ فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِمَ الْمَاْوَىٰ ٢﴾ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ الْمَوَىٰٰ ٢﴾ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِى الْمَاوَىٰ ٢﴾ .

(٣٦ - ٣٦) أي: إذا جاءت القيامة الكبرى والشدَّة العظمى، التي يَهون عندها كُلُ شدَّةٍ؛ فحينئذ يذهل الوالد عن ولده، والصاحب عن صاحبه، وكلَّ محبً عن حبيبه، و ﴿يتذكَرُ الإنسانُ ما سعى﴾: في الدُّنيا من خير وشرً، فيتمنَّى زيادة مثقال ذرَّةٍ في سيئاته، ويعلم إذ ذاك أنَّ مادة ردَّةٍ في حسناته، ويعلم إذ ذاك أنَّ مادة ردَّةٍ في سيئاته، ويعلم إذ ذاك أنَّ مادة ربحه وخسرانه ما سعاه في الدُّنيا، وينقطع كلُّ سبب ووصلةٍ كانت في الدُنيا سوى الأعمال، ﴿وَالمَا مَا سَعَى اللهُ مَا مَعْتُ عَنْ مَا مَعْتُ مَا مَعْتُ مَا مَعْتُ مَا مَعْتُ مَا مَا مَعْتُ مَنْ خير وشرً، فيتمنَّى زيادة مثقال ذرَّةٍ في سيئاته، ويعلم إذ ذاك أنَّ مادة ربحه وخسرانه ما سعاه في الدُّنيا، وينقطع كلُّ سبب ووصلةٍ كانت في الدُنيا سوى الأعمال، ﴿وبُرَزَت الجحيم لمن يرى﴾؛ أي : جُعِلَت في البراز ظاهرة لكلُ أحدٍ؛

﴿٣٧ - ٣٩﴾ ﴿فَأَمَّا مَن طغى﴾؛ أي: جاوز الحدَّ بأن تجرًأ على المعاصي الكبار ولم يقتصر على ما حدَّه الله، ﴿وآنَرَ الحياة الدُّنيا﴾: على الآخرة، فصار سعيه لها ووقته مستغرقاً في حظوظها وشهواتها، ونسي الآخرة والعمل<sup>(٢)</sup> لها؛ ﴿فإنَّ الجحيم هي المأوى﴾: له؛ أي: المقرُ والمسكن لمن هٰذه حاله.

٤٠ ـ ٤١ هوأمًا مَنْ خافَ مقامَ ربِّهَه؛ أي: خاف القيام عليه ومجازاته بالعدل؛ فأثَّر لهذا الخوف في قلبه، فنهى ﴿النفس عن﴾: هواها الذي يصدُّها عن طاعة الله، وصار هواه تبعاً لما جاء به الرسول،وجاهد الهوى والشهوة الصادَّيْن عن الخير؛ ﴿فإنَّ الجنَّةَ﴾: المشتملة على كلُّ خيرٍ وسرورٍ ونعيم، ﴿هي المأوى﴾: لمن لهذا وصفُه.

﴿ يَسْتَلُوْنَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَبُهَا ﷺ <sup>(٣)</sup>فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَنِهَا ﷺ إِلَى رَبِّكَ مُنتَهَنَهَا ﷺ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَغْشَلُهَا ۞ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُوْنَهَا لَمَر يَلْبَنُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ صُمَّعَا ﷺ .

٤٢ - ٤٤ أي: يسألك المتعنّتون المكذّبون بالبعث ﴿عن الساعة﴾: متى وقوعُها؟ و﴿أَيَّان مُرْساها﴾؟! فأجابهم الله بقوله: ﴿فيم أنت من ذكراها﴾؛ أي: ما الفائدة لك ولهم في ذكرها ومعرفة وقت مجيئها؛ فليس تحت ذلك نتيجةٌ، ولهذا لمَّا كان علم العباد للساعة ليس لهم فيه مصلحةٌ دينيةٌ ولا دنيويةٌ، بل المصلحة في المَّا كان علم العباد للساعة ليس لهم فيه مصلحةً دينيةٌ ولا دنيويةٌ، بل المصلحة في المَّا كان علم العباد للساعة ليس لهم فيه مصلحةٌ دينيةٌ ولا دنيويةٌ، بل المحلحة في المَّا كان علم أله المالية المُ

- (١) في (ب): «برزت».
   (٢) في (ب): «وترك العمل لها».
  - (٣) في (1): طمس. وفي (ب) إلى آخر السورة.

سورة النازعات (٤٥ ـ ٤٦) ـ سورة عبس

إخفائه<sup>(١)</sup> عليهم، طوى علم ذلك عن جميع الخلق واستأثر بعلمه فقال: ﴿إلى ربك منتهاها﴾؛ أي: إليه ينتهي علمها؛ كما قال في الآية الأخرى: ﴿يسألونَكَ عن الساعة أيَّانَ مُرْساها قل إنَّما علمُها عند ربِّي لا يُجَلِّيها لوقتها إلَّا هو﴾.

1977

٤٦ ـ ٤٦ ﴾ ﴿إِنَّما أنت منذر مَنْ يَخْشاها ﴾ أي: إنَّما نذارتك نفعها لمن يخشى مجيء الساعة ويخاف الوقوف بين يدي الله<sup>(٢)</sup> ؛ فهم الذين لا يُهمَّهم إلَّ<sup>(٣)</sup> يخشى مجيء الساعة ويخاف الوقوف بين يدي الله<sup>(٢)</sup> ؛ فهم الذين لا يُهمَّهم إلَّ<sup>(٣)</sup> الاستعداد لها والعمل لأجلها، وأما مَنْ لم<sup>(٤)</sup> يؤمن بها؛ فلا يُبَالى به ولا بتعنَّته ؛ لأنَّه تعنت مبنيًّ على التَّكذيب والعناد<sup>(٥)</sup> ، وإذا وصل إلى هذه الحال؛ كان الإجابة عنه عبناً، ينزَّه أحكم الحاكمين عنه<sup>(٢)</sup> .

تمت. والحمد لله رب العالمين.

تفسير سورة عبس

وهي مكية

بنسبيه أيتج ألأثن التجبيبة

﴿عَبَسَ وَتَوَلَّخُ ۞ أَن جَامَهُ الْأَضَىٰ ۞ <sup>(٧)</sup>وَمَا يُدْرِبِكَ لَمَلَّمُ يَزْكُُ ۞ أَوَ يَذَكَّرُ فَنَنفَمَهُ الذِكْرَىٰ ۞ أَمَا مَنِ اسْتَغَنَّىٰ ۞ فَأَتَ لَمُ تَسَنَّىٰ ۞ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَزَكَى ۞ وَأَمَّا مَن جَامَكَ يَسَعَنْ يَعْنَىٰ ۞ فَأَتَ عَنْهُ لَلَعَى ۞ ﴾.

سببُ<sup>(٨)</sup> نزول لهذه الآيات الكريمات أنَّه جاء رجلٌ من المؤمنين أعمى<sup>(٩)</sup> يسألُ النبيَّ ﷺ ويتعلَّم منه، وجاءهُ رجلٌ من الأغنياء، وكان ﷺ حريصاً على هداية الخلق، فمال ﷺ وأصغى إلى الغنيِّ وصدَّ عن الأعمى الفقير؛ رجاءً لهداية ذٰلك الغنيُّ وطمعاً في تزكيته، فعاتبه الله بهذا العتاب اللطيف فقال:

(١) في (ب): «خفائه».
(٢) في (ب): «بين يديه».
(٣) في (ب): «من لا».
(٥) في (ب): «على العناد والتكذيب».
(٦) في (ب): «ينزه الحكيم عنه».
(٩) في (أ): إلى قوله: ﴿فأنت عنه تلهى﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.
(٨) في (ب): «وسبب».
(٩) وهو عبد الله بن أم مكتوم؟ كما في «سنن الترمذي» (٣٣٣١) والحاكم (٢/ ٥١٤).

سورة عبس (۱ ـ ۱۲)

(١- ١٠) ﴿ عبس؟ أي: في وجهه، ﴿وتولَى؟: في بدنه لأجل مجي الأعمى له. ثم ذكر الفائدة في الإقبال عليه، فقال: ﴿وما يدريكَ لعلّه؟ أي: الأعمى، ﴿يَزَّحَى؟ أي: يتطهر عن الأخلاق الرذيلة ويتصف بالأخلاق الجميلة، وأو يَذَكَرُ فَتَنفعه الذَّكرَى؟ أي: يتذكّر ما ينفعه فينتفع (١٠) بتلك الذّكرى، وهذه فائدة كبيرة، هي المقصودة من بعثة الرسل ووعظ الوعّاظ وتذكير المذكّرين؟ فإقبالُك على مَنْ جاء بنفسه مفتقراً لذلك مقبلاً (٢) هو الأليق الواجب، وأما تصديك فإقبالُك على من جاء بنفسه مفتقراً لذلك مقبلاً (٢) معن المقصودة من بعثة الرسل ووعظ الوعّاظ وتذكير المذكّرين؟ فإقبالُك على مَنْ جاء بنفسه مفتقراً لذلك مقبلاً (٢) هو الأليق الواجب، وأما تصديك وتعرُّضِك للغني المستغني الذي لا يسأل ولا يستفتي لعدم رغبته في الخير مع وتعرُضِك من (٣) أهم منه؛ فإنه لا ينبغي لك؟ فإنّه ليس عليك أن لا يَزَكَى؟ فلو لم يَزَنَكُ فلست بمحاسب على ما عمله من الشرّ، فذل هذا على القاعدة المشهورة؛ إنه لا ينبغي لك؟ فذل هذا على القاعدة المشهورة؛ يتزَكَ فلس عليك أن لا يَزَكَى؟ فلو لم يتزَكَ أو لا يتنزك أمرّ معلومً لأمر موهوم، ولا مصلحة متحققة لمصلحة متوهمة، وأنه لا ينبغي لك؟ فإنه لا ينبغي الك؟ فإنه لا ينبغي لك؟ فإنه لا ينبغي لك؟ فإنه لا ينبغي لك؟ فإنّه ليس عليك أن لا يَزَكَى؟ فلو لم يتزَكَ أو لا يتنزك أمرّ معلومً لأمر موهوم، ولا مصلحة متحققة لمصلحة متوهمة، وأنّه لي ينبغي الإنه ينبغي الإنه ينبغي اله إنه ينبغي الك؟ فإنه لا ينبغي لك؟ فإنه يس عليك أن لا يَزَكَى؟ فلو لم يتزَكَ أمرّ معلومً لأمر موهوم، ولا مصلحة متحققة لمصلحة متوهمة، وأنّه لا ينبغي الإقبال على طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه أنه أزيد من غيره.

- (۱) في (ب): «فيعمل».
   (۲) في (ب): «لذلك منك».
  - (٣) في (ب): ٥ما». (٤) في (ب): ٩إليه».
  - (٥) في (1): إلى قوله: ﴿متاعاً لكم ولأنعامكم﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.

جعل السفراء فيه إلى الرسل الملائكة الكرام الأقوياء الأتقياء، ولم يجعل للشياطين عليه سبيلاً، وهذا مما يوجب الإيمان به وتلقَيه بالقَبول

FOR سورة عبس (۱۷ ـ ۳۲)

(٤٤ ـ ٢٢) ثم أرشده الله (١) إلى النظر والتفكَّر في طعامه، وكيف وصل إليه بعدما تكرَّرت عليه طبقات عديدة ويسَّره [اللَّه] له؛ فقال: ﴿فلينظُر الإنسانُ إلى طعامه. أنَّا صَبَبْنا الماء صَبًا﴾؛ أي: أنزلنا المطر على الأرض بكثرة ﴿ثم شَقَقْنا الأرض﴾ للنبات ﴿شقًا. فأنبَّننا فيها﴾: أصنافاً مصنَّفة من أنواع الأطعمة اللذيذة والأقوات الشهيَّة، ﴿حبًا﴾: وهذا شاملٌ لسائر الحبوب على اختلاف أصنافها، ووعنباً وقضباً»: وهو القتُّ، ﴿وزيتوناً ونخلاً»: وخصَّ هذه الأربعة لكثرة فوائدها ومنافعا، ومنافعها، أوعنباً وقضباً»: وهو القتُّ، ﴿وزيتوناً ونخلاً»: وخصَ هذه الأربعة لكثرة فوائدها ومنافعها، أوعنباً وقضباً»: وهو القتُّ، ﴿وزيتوناً ونخلاً»: وخصَ هذه الأربعة لكثرة فوائدها ومنافعها، أوعنباً وقضباً»: أي المائن السائر الحبوب على اختلاف أصنافها، ومنافعها، أوعنباً وقضباً»: وهو القتُّ، فوزيتوناً ونخلاً»: وخصَ هذه الأربعة لكثرة فوائدها ومنافعها، أوعنباً وقضباً»: وهو القتُّ، فوزيتوناً ونخلاً»: وخصَ هذه الأربعة لكثرة فوائدها ومنافعها، أوعنباً وقضباً»: وهو القتُّ، فوزيتوناً ونخلاً»: وخصَ هذه الأربعة لكثرة فوائدها ومنافعها، أوعنباً وقضباً»: وهو القتُّ، فوزيتوناً ونخلاً»: وخصَ هذه الأربعة لكثرة فوائدها ومنافعها، أوحدائق غُلباً»؛ أي: بساتين فيها الأشجار الكثيرة الملتفَّة (٢٠)، أوفاكهة وأبًا»: الفاكهة ما يتفكَّه فيه الإنسان من تين وعنب وخوخ ورمان وغير ذلك. وأبًا»: الفاكهة ما يتفكَّه فيه الإنسان من تين وعنب وخوخ ورمان وغير ذلك. وأبًا»: الفاكهة ما يتفكَّه فيه الإنسان من تين وعنب وخوخ ورمان وغير ذلك. وأبًا»: الفاكهة ما يتفكَّه فيه الإنسان من تين وعنب وخوخ ورمان وغير ذلك. وأبًا»: الفاكهة ما يتفكَه فيه الإنسان من تين وعنب وخوخ ورمان وغير ذلك. وأبًا»: الفاكهة ما يتفكَه فيه الإنسان من تين وعنب وخوخ ورمان وغير ذلك. وأبًا ما يأبي ما تأكله البهائم والأنعام، ولهذا قال: أم متأعاً لكم ولأنعامكم؟ التي خلفها الله وسخَّرها لكم. فمن نظر في هذه النعم؛ أوجب له ذلك شكر ربًه وبذل الحبه، أوجب دفل في يأبي ما تأكله البهائم ما يأبي ما يأكله البهائم ما يأبها على طاعته والتصديق لأخباره.

﴿وَاإِذَا جَآدَتِ السَّلَنَةُ ﷺ (<sup>(1)</sup> يَوَمَ يَفِرُ الْنَهُ مِنَ أَخِهِ ۞ وَأَتِهِ وَأَتِهِ وَأَخِهِ وَوَجَهِ وَيَهِهِ لِكُلِ آنرِي مِنْهُمْ بَوَمَهِدٍ مَاْنٌ بْغِنِهِ ۞ وُجُوَّة يَوَمَهِدِ تُسْفِرَةُ ۞ مَاحِكَةٌ تُسْتَبْشِرَةٌ ۞ وَوُجُوَّة يَوَمَهِدٍ عَلَيَهَا خَبَرَةُ ۞ تَرَمَعُهَا فَنَرَةً ۞ أَوْلَتِكَ هُمُ الْكَمَرَةُ الفَجَرُةُ ۞ ﴾.

- (١) في (ب): «ثم أرشده تعالى».
   (٢) في (ب): «الملتفة الكثيرة».
  - (٣) في (أ): إلى آخر السورة. وفي (ب): ذكر الآيات.



سورة عبس (٣٣ ـ ٤٢) ـ سورة التكوير (١٤ ـ ٢١) QURANIC THO

(٣٣ - ٤٢) أي: إذا جاءت صيحة القيامة التي تُصَخَّ لهولها الأسماع وتنزعج لها الأفتدة يومنذِ ممَّا يرى الناس من الأهوال وشدَّة الحاجة لسالف الأعمال؛ يفرُ المرء من أعزَّ الناس إليه وأشفقهم عليه<sup>(١)</sup>؛ من أخيه وأمَّه وأبيه وصاحبته؛ أي: زوجته وبنيه، وذلك لأنَّه ﴿لكلِّ امرىء منهم يومندِ شأنَّ يُغنيه)؛ أي: قد أشغلته نفسُه، واهتمَّ لفكاكها، ولم يكنَّ له التفاتُ إلى غيرها. فحيننذ ينقسم الخلقُ إلى فريقين واهتمَ لفكاكها، ولم يكنَّ له التفاتُ إلى غيرها. فحيننذ ينقسم الخلقُ إلى فريقين واهتمَ لفكاكها، ولم يكنَّ له التفاتُ إلى غيرها. فحيننذ ينقسم الخلقُ إلى فريقين والمهجة مما عرفوا من نجاتهم وفوزهم بالنعيم، (ضاحكة مستبشرةٌ. ووجوه» والبهجة مما عرفوا من نجاتهم وفوزهم بالنعيم، (ضاحكة مستبشرةٌ. ووجوه» والبهجة مما عرفوا من نجاتهم وفوزهم بالنعيم، (ضاحكة مستبشرةٌ. ووجوه» والبهجة محا عرفوا من نجاتهم وفوزهم بالنعيم، (ضاحكة مستبشرةٌ. ووجوه» والبهجة معا محفوا من نجاتهم وفوزهم بالنعيم، وضاحكة مستبشرةٌ ووجوه» والبهجة مما عرفوا من نجاتهم وفوزهم بالنعيم، (ضاحكة مستبشرةٌ ووجوه» والبهجة معا عرفوا من نجاتهم وفوزهم بالنعيم، (ضاحكة مستبشرةٌ ووجوه» والبهجة معا عرفوا من نجاتهم وفرزهم بالنعيم، وضاحكة مستبشرة ووجوه» والبهجة معا عرفوا من نجاتهم وفوزهم بالنعيم، وضاحكة مستبشرة ووجوه» والما مدلهمة، قد أيست من كلَّ خير، وعرفت شقاءها وهلاكها. ﴿ أولنك كة والدين بهذا الوصف، (هم الكفرةُ الفجرة») أي الذين كفروا بنعمة الله، وكذبوا بآياته، وتجرَّووا على محارمِهِ<sup>(٢)</sup>. نسأل الله العفو والعافية ؛ إنَّه جوادً كريمٌ.

تفسير سورة التكوير

﴿إِذَا ٱلْنَّمْسُ كُوِرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْتَجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴾ (")وَإِذَا لَلْهِبَالُ سُتِرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِلَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْفُتُوشُ خُشِرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْتَجُومُ انكَدَرَتْ أَلِيحَارُ سُجِرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْنَفُوشُ زُوَجَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْمَوْتُرَةُ سُبِلَتْ ﴾ إِلَى ذَنُبٍ قُنِلَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نُشِرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلنَّقُوسُ زُوَجَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْمَحِيْمُ سُعِرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْمُنَةُ أَزْلِيْتَ ﴾ عَمِتَ نَفَسُ مَّا أَحْصَرَتْ ﴾ .

﴿ - ١٤﴾ أي: إذا حصلتْ لهذه الأمور الهائلةُ؛ تميَّز الخلقُ، وعلم كلُّ<sup>(٤)</sup> ما قدَّمه لآخرته وما أحضره فيها من خيرٍ وشرًّ، وذلك أنَّه إذا كان يومُ القيامةِ؛ تُكَوَّرُ

- (۱) فى (ب): «وأشفقهم لديه».
- (۲) فى (ب): «وكذبوا بآيات الله وتجرؤوا على محارم الله».
- (1) في (1): إلى قوله: ﴿علمت نفس ما أحضرت﴾: وفي (ب) ذكر الآيات.
  - ٤) في (ب): «كلُّ أحد».

FOR QURANIC THOUGHT سورة التكوير (۱ ـ ۱٤)

الشمس؛ أي: تُجمع وتلفٌ ويُخسف القمر ويلقيان في النار، ﴿وإذا النَّجوم انكدرتَه؛ أي: تغيَّرت وتناثرت<sup>(١)</sup> من أفلاكها، ﴿وإذا الجبال سُيِّرَتَه؛ أي: صارت كثيباً مهيلاً، ثم صارت كالعهن المنفوش، ثم تغيَّرت وصارت هباءً منبنًا وأزيلت<sup>(٢)</sup> عن أماكنها، ﴿وإذا العِشارُ عُطِّلَتَه؛ أي: عَطَّل الناس يومئذٍ نفائسَ أموالهم التي كانوا يهتمُون لها، ويراعونها في جميع الأوقات، فجاءهم ما يُذْهِلُهم عنها، فنبَّه بالعشار - وهي النوق التي تتبعها أولادُها، وهي أنفس أموال العرب إذ ذاك عندهم - على ما هو في معناها من كل نفيس.

﴿وإذا الوحوشُ حُشِرَتَ ؟ أي: جُمِعَتَ ليوم القيامةِ؛ ليقتصَّ الله من بعضها لبعض، ويري العبادَ كمالَ عدلِهِ، حتى إنَّه يقتصُ للشاة الجمَّاء من الشاةِ القرناء ثم يقال لها<sup>(٣)</sup>: كوني تراباً<sup>٢٢)</sup>، ﴿وإذا البحارُ سُجَّرَتَ ؟ أي: أوقدت فصارت على عظمها ناراً تتوقَّد، ﴿وإذا النَّفوس زُوَجَتَ ؟ أي: قُرِنَ كلُّ صاحب عمل مع نظيره، فجُمِعَ الأبرار مع الأبرار والفجَّار مع الفجَّار، وزوَّج المؤمنون بالحور العين والكافرون بالشياطين، وهذا كقوله تعالى: ﴿وسيقَ الذين كَفَروا إلى جهنَّم زُمَراً ؟،

﴿وإذا الموؤَدةُ سُئِلَتَ﴾: وهي التي كانت الجاهليَّة الجهلاء تفعله من دفن البنات وهنَّ أحياء من غير سبب إلَّا خشيةَ الفقر، فتسأل: ﴿بأيَّ ذنب قُتِلَتَ﴾، ومن المعلوم أنَّها ليس لها ذَنبٌ، ولكن لهذا فيه<sup>(ه)</sup> توبيخُ وتقريعُ لقاتليها، ﴿وإذا الصُّحُفُ﴾: المشتملة على ما عمله العاملون من خيرٍ وشرً، ﴿نُشِرَتَ﴾: وفرَّقت على أهلها؛ فآخذٌ كتابه بيمينه وآخذٌ كتابه بشماله أو من وراء ظهره.

﴿وإذا السماءُ كُشِطَتْ﴾؛ أي: أزيلت؛ كما قال تعالى: ﴿يومَ تَشَقَّقُ السماءُ بالغمامِ»، ﴿يومَ نَطْوي السماءَ كطَيَّ السِّجِلِّ للكُتُبِ﴾، ﴿والأرضُ جميعاً قبضَتُه يوم القيامةِ والسموات مطوياتٌ بيمينهَ»، ﴿وإذا الجحيمُ سُعِّرَتْ﴾؛ أي: أوقد عليها فاستعرت والتهبت التهاباً لم يكن لها قبل ذلك، ﴿وإذا الجنَّةُ أَزْلِفَتْ﴾؛ أي: قرَّبت

- (1) في (ب): «تساقطت».
   (۲) في (ب): «وسيترت».
  - (٣) في (ب): «حتى إنه ليقتصُ من القرناء للجمَّاء ثم يقول لها».
- (٤) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٢٤/ ١٨٠)، وقد أورده الشيخ ناصر الألباني في «السلسلة ا الصحيحة» (١٩٦٦).
  - ٥) فى (ب): «ففى هذا».

سورة التكوير (١٥ ـ ١٨)

للمتقين، ﴿علمت نفسٌ ﴾؛ أي: كلُّ نفس لإتيانها في سياق الشرط، ﴿ما أحضرت)؛ أي: ما حضر لديها من الأعمال التي قدَّمتها؛ كما قال تعالى: ووجدوا ما عملوا حاضراً.

ولهذه الأوصافُ التي وصَفَ [اللهُ] بها يوم القيامة من الأوصاف التي تنزعج لها القلوب، وتشتدُّ من أجلها الكروب، وترتعد الفرائص، وتعمُّ المخاوف، وتحتُّ أولى الألباب للاستعداد لذلك اليوم، وتزجُرُهم عن كلِّ ما يوجب اللوم، ولهٰذا قال بعض السلف: من أراد أن يَنْظُرَ ليوم القيامة كأنه رأي عينٍ؛ فليتدبَّر سورة ﴿إذا الشمسُ كُورَتْ).

﴿فَلَا أَقْيِمُ بِٱلْخُلُونِ ٥ لَلْجَارِ ٱلْكُنُّونَ ٢٠ ٢ وَالْتَلِ إِذَا عَسْعَسَ ٢٠ وَالصَّبْحِ إِذَا نَنَفَسَ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولُو كَرِبِرٍ ۞ ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرَّش مَكِينٍ ۞ مُطَلعٍ نَمَّ أَمِينٍ ۞ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ٥ وَلَقَدْ رَمَاهُ ۖ إِلَائُفَتِ ٱلْمُبِينِ ٢ وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْنَيْبِ بِضَنِينِ ٥ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطُنِ تَبِيمِ ٢ فَأَيْنَ تَذَهَبُونَ ٢ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ الْمَعَلَمِينَ ٢ لِسَ شَلَة مِنكُمْ أَن يَسْتَفِيمَ ٢ وَمَا تَشَآتُونَ إِلَّا أَن يَشَاتُهُ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَيِدِينَ 🔞 ﴾.

١٦ \_ ١٦ ﴾ أقسم تعالى ﴿بِالخُنَّسِ؟: وهي الكواكب التي تخنس؛ أي: تتأخَّر عن سير الكواكب المعتاد<sup>(٢)</sup> إلى جُهة المشرق، وهي النجوم السبعة السيَّارة؛ الشمس والقمر والزُّهرة والمشتري والمريخ وزُحل وعطارد؛ فهٰذه السبعة لها سيران: سيرٌ إلى جهة المغرب مع سائر الكواكب والفلك<sup>(٣)</sup>. وسير معاكسٌ لهٰذا من جهة المشرق تختصُّ به لهذه السبعة دون غيرها، فأقسم الله بها في حال خنوسها؛ أي: تأخُّرها، وفي حال جريانها، وفي حال كُنوسها؛ أي: استتارها بالنهار. ويُحتمل أنَّ المراد بها جميع الكواكب السيَّارة وغيرها.

١٨ - ١٨ (الليل إذا عسعس)؛ أي: أقبل، وقيل أدبر<sup>(٢)</sup>، والنهار (إذا تَنَفَّسَ﴾؛ أي: بدت<sup>(ه)</sup> علائم الصبح، وانشقَّ النور شيئاً فشيئاً حتى يستكمل وتطلع الشمس .

- في (أ): إلى آخر السورة. وفي (ب) ذكر الآيات. (٣) في (ب): "مع باقي الكواكب والأفلاك".
  - في (ب): «المعتادة». (٢)
  - (٥) في (ب): ابانت، في (ب): "أي: أدبر، وقيل أقبل". (٤)

1981

(١٩) وهذه آياتٌ عظامٌ أقسم الله عليها لقوَّة سند القرآن<sup>(١)</sup> وجلالته وحفظه من كلِّ شيطانِ رجيم، فقال: ﴿إِنَّه لَقولُ رسولِ كريمَ»: وهو جبريل عليه السلام، نزل به من الله تعالى؛ كما قال تعالى: ﴿وإنَّه لَتنزيل ربِّ العالمين. نَزَلَ به الرُّوحُ الأمينُ. على قلبكَ لتكونَ من المُنذِرينَ». ووصفه الله بالكريم لكرم أخلاقِهِ و[كثرة] خصالِهِ الحميدة؛ فإنَّه أفضل الملائكة وأعظمهم رتبةً عند

1927

FOR ( بورة التكوير ( Y L \_ 4 )

﴿ذي قوَّةٍ؟: على ما أمره الله به، ومن قوَّته أنَّه قَلَبَ ديار قوم لوطٍ بهم فأهلكهم، ﴿عند ذي العرش﴾؛ أي: جبريل مقرَّبٌ عند الله، له منزلةٌ رفيعةٌ وخصيصةٌ من الله اختصَّه بها، ﴿مكينَ﴾؛ أي: له مكانةٌ ومنزلةٌ فوق منازل الملائكة كلِّهم.

(٢١﴾ ﴿مطاع ثُمَّه؛ أي: جبريل مطاعٌ في الملأ الأعلى؛ لأنَّه<sup>(٢)</sup> من الملائكة المقرَّبين، نافذ فيهم أمرُه، مطاعٌ رأيه، ﴿أمينِه؛ أي: ذو أمانة وقيام بما أُمِرَ به، لا يزيد ولا ينقص ولا يتعدَّى ما حُدَّ له، ولهذا كلُّه يدلُّ على شرف القرآن عند الله تعالى: فإنَّه بعث به لهذا الملك الموصوف بتلك الصفات الكاملة، والعادةُ أنَّ الملوك لا ترسل الكريم عليها إلَّا في أهمٌ المهمَّات وأشرف الرسائل.

(٢٢) ولما ذكر فضل الرسول الملكي الذي جاء بالقرآن؛ ذكر فضل الرسول البشري الذي نزل عليه القرآن، ودعا إليه الناس، فقال: ﴿وما صاحِبُكم): وهو محمد ﷺ ﴿بمجنونِ؟؛ كما يقوله أعداؤه المكذبون برسالته، المتقوّلون عليه [من] محمد ﷺ ﴿بمجنونِ؟؛ كما يقوله أعداؤه المكذبون برسالته، المتقوّلون عليه [من] والمؤوال التي يريدون أن يطفِئوا بها ما جاء به (٣)، بل هو أكمل الناس عقلاً، وأجزلُهم رأياً، وأصدقُهم لهجةً.

﴿٣٦﴾ ﴿ولقد رآه بالأفُقِ المُبينَ﴾؛ أي: رأى محمدٌ ﷺ جبريل عليه السلام<sup>(٤)</sup> بالأفُقِ البيِّن الذي هو أعلى ما يلوح للبصر.

٢٤﴾ ﴿وما هو على الغيب بضَنينٍ؟؛ أي: وما هو على ما أوحاه الله إليه

- (۱) في (ب): «أقسم الله بها على علو سند القرآن».
- (٢) في (ب): «لديه من الملائكة المقربين جنود».
- (٣) في (ب): «أن يطفئوا بها ما جاء، ما شاؤوا وقدروا عليه».
- (٤) تقدم تخريجه. وهو في "صحيح مسلم" (١٧٧). وانظر "تفسير سورة النجم".

سورة التكوير (٢٥ ـ ٢٩)) 🖉

بِـمُـتَّـهَـم يزيد فيه أو ينقص أو يكتم بعضه، بل هو ﷺ أمينُ أهل السماء وأهل الأرض، الذي بلَّغ رسالات ربَّه البلاغَ المبين، فلم يَشُحَّ بشيء منه عن غنيَّ ولا فقيرٍ ولا رئيس ولا مرؤوس ولا ذكر ولا أنثى ولا حضريَّ ولا بدويٌّ، ولذلك بعثه الله في أمَّةٍ أميَّةٍ جاهلةٍ جهلاً، فلم يمت ﷺ حتى كانوا علماء ربَّانيِّين وأحباراً متفرّسين، إليهم الغاية في العلوم، وإليهم المنتهى في استخراج الدقائق والمفهوم<sup>(۱)</sup>، وهم الأساتذة، وغيرهم قصاراه أن يكون من تلاميذهم.

(٢٥) ﴿وما هو بقول شيطانِ رجيم﴾: لما ذكر جلالة كتابه وفضلَه<sup>(٢)</sup> بذكر الرسولين الكريمين اللذين وَصَلَ إلى الناس على أيديهما، وأثنى الله عليهما بما أثنى؛ دَفَعَ عنه كلَّ آفةِ ونقصِ مما يقدحُ في صدقه، فقال: ﴿وما هو بقول شيطانِ رجيم﴾؛ أي: في غاية البعد عن الله وعن قربه.

٢٦﴾ ﴿فأين تذهبون﴾؛ أي: كيف يخطر لهذا ببالكم؟! وأين عَزَبَتْ عنكم أذهانكم حتى جعلتم الحقَّ الذي هو في أعلى درجات الصدق بمنزلة الكذب الذي هو أنزلُ ما يكون وأرذلُ وأسفلُ الباطل؟! هل لهذا إلَّا من انقلاب الحقائق؟!

(٢٧) إن هو إلا ذكر للعالمين؟: يتذكرون به ربَّهم وماله من صفات الكمال وما ينزَّه عنه من النقائص والرذائل والأمثال، ويتذكَّرون به الأوامر والنواهي وحكمها؛ ويتذكَّرون به الأحكام القدريَّة والشرعيَّة والجزائيَّة، وبالجملة يتذكَّرون به مصالح الدارين، وينالون بالعمل به السعادتين.

٢٨٦ لمن شاء منكم أن يَسْتَقيمَ؟: بعد ما تبيئن الرشد من الغيِّ والهدى من الضِّلال.

﴿ ٢٩﴾ ﴿ وما تشاؤون إلَّا أن يشاء الله ربُّ العالمين؟ أي: فمشيئتُه نافذةً لا يمكن أن تعارضَ أو تمانع. وفي لهذه الآية وأمثالها ردٍّ على فرقتي القدريَّة النُّفاة والقدريَّة المجبرة؛ كما تقدَّم مثالها. والله أعلم والحمد لله.

(1) في (ب): «والفهوم».
 (۲) في (ب): «لما ذكر جلالته وفضله».

1984



1922

تفسير سورة الانفطار

FOR QUF سورة الانفطار (١ ـ ٨)

وهي مكية بنسبع المؤ الكثيب التيتب في

﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْكُوَلِكِ ٱنْثَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِّرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بَتَبْرَتْ ۞ عَلِمَتْ نَفْشُ مَّا فَدَّمَتْ وَأَخْرَتْ ۞ ﴾.

﴿ - ٥﴾ أي: إذا انشقَّت السماء، وانفطرت، وتناثرت<sup>(١)</sup> نجومُها، وزال جمالُها، وفُجُرت البحار، فصارت بحراً واحداً، وبُغثِرَتِ القبور بأن أُخرِج ما فيها من الأموات وحُشِروا للموقف بين يدي الله للجزاء على الأعمال؛ فحيننَذ ينكشف الغطاء، ويزول ما كان خفيًا، وتعلم كلَّ نفس ما معها من الأرباح والخسران. هنالك يعضَّ الظالم على يديه إذا رأى ما قدَّمت يداه<sup>(٢)</sup> وأيقن بالشقاء الأبديً والعذاب السَّرمديِّ، وهنالك يفوز المتَّقون المقدِّمون لصالح الأعمال بالفوز العظيم والنعيم المقيم والسلامة من عذاب الجحيم.

﴿يَنَائِبُهَا الْإِنسَنُ مَا غَرَّكَ مِرَيِّكَ الْكَوِيرِ<sup>(٣)</sup> ۞ الَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنِكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِۍ أَي صُورَةِ مَا شَاءَ رَكَبِّكَ ۞ كَلَّا بَل تُكَذِبُونَ بِالَدِينِ ۞ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنوَظِينَ ۞ كِرَامًا كَيْبِينَ ۞ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ۞ ﴾.

﴿٦ - ٨﴾ يقول تعالى معاتباً للإنسان المقصر في حقّه المتجرّى، على معاصيه<sup>(٤)</sup>: ﴿يا أَيُّها الإنسان ما غَرَّك بربُك الكريم﴾: أتهاوناً منك في حقوقه؟ أم احتماراً منك لعذابه؟! أم عدم إيمان منك بجزاتِه؟! أليس هو ﴿الذي خَلَقَكَ فسوَّاك﴾: في أحسن في أحسن تقويم، ﴿فعَدَلَكَ﴾: وركَّبُك تركيباً قويماً معنداً في أحسن المتعارفي معادياً في أحسن المتعارفي أحسن المتعادي أوليت في أحسن المتعادياً في أوليت أوليت أوليت أوليت أوليت أوليت أوليت أوليت أبياً المقصر في أوليت أولي أوليت أوليت

- (۱) في (ب): «انتثرت».
- (٢) في (ب): «إذا رأى أعماله باطلة، وميزانه قد خف، والمظالم قد تداعت إليه، والسيئات قد حضرت لديه».
  - (٣) في ( أ ): إلى قوله: ﴿تفعلونَ۞. وفي (ب) ذكر الآيات.
  - ٤) في (ب): «المقصر في حقُّ الله المتجرئ على مساخطه».
    - (٥) في (ٻ): «بنعمة».

سورة الانفطار (٩ ـ ١٩)

المحسن؟! إنْ لهٰذا إلَّا من جهلك وظلمك وعنادك وغشمك؛ فاحمد اللّه إذْ لم يجعلْ صورتَكَ صورة كلبِ أو حمارٍ أو نحوهما من الحيوانات، ولهٰذا قال تعالى: ﴿فِي أَيِّ صورةٍ ما شاء ركَبُك﴾.

♦ – ١٢ وقوله: ﴿كلاً بل تكذُّبونَ بالدِّينَ﴾؛ أي: مع لهذا الوعظ والتَّذكير لا تزالون مستمرِّين على التَّكذيب بالجزاء، وأنتم لا بدَّ أن تُحاسبوا على ما عمِلْتُم، وقد أقام الله عليكم ملائكة كراماً، يكتُبون أقوالكم وأفعالكم ويَغلَمونها<sup>(١)</sup>، فدخل في لهذا أفعالُ القلوبِ وأفعالُ الجوارح؛ فاللائق بكم أن تكرِموهم وتُجِلُّوهم.

﴿إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَغِى نَعِيمِ ۞ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَغِى جَمِيمِ<sup>(٢)</sup> ۞ يَصْلَوْنَهَا يَوْمَ الَدِينِ ۞ وَمَا ثُمَ عَنَهَا بِنَايِينَ ۞ وَمَا أَدَرَيكَ مَا يَوْمُ الَدِينِ ۞ ثُمَّ مَا أَدَرَيكَ مَا يَوْمُ الذِيبِ ۞ يَوْمَ لَا تَعْلِكُ نَفْشُ لِنَفْسِ شَيْئاً وَٱلأَمْرُ يَوْمِهِذِ لِنَهِ ۞ ﴾.

\* \* \*

- (۱) في (ب): «ويعلمون أفعالكم».
- (٢) في ( أ ): إلى آخر السورة. وفي (ب) ذكر الآيات.
- (٣) في (ب): «ففي».
  (٤) في (ب): «ولو كانت لها قريبة مصافية».



وَتِنْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ ٱلَذِينَ إِذَا ٱكَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو قَزَنَوْهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ أَلَا يَظُنُ أُوْلَتِهِكَ أَنَهُم مَتَعُوثُونٌ ۞ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِ ٱلْمَلَمِينَ ﴾.

(١- ٢) ﴿ويلٌ : كلمة عذاب وعقاب<sup>(٢)</sup>، ﴿للمطفِّفين : وفسر اللّه المطفِّفين بأنهم<sup>(٢)</sup> ﴿الذين إذا اكتالوا على الناس ؛ أي : أخذوا منهم وفاءً لهم عمًا قبَلَهم<sup>(٤)</sup>، يستوفونه كاملاً من غير نقص، ﴿وإذا كالوهم أو وَزَنوهم ؛ أي : إذا أعطوا الناس حقَّهم الذي لهم<sup>(٥)</sup> عليهم بكيل أو وزن، ﴿يُخسِرونَ ؛ أي : إذا يتقصِونَهم ذلك إمَّا بمكيال وميزان ناقصين، أو بعدم مل المِكيال والميزان، أو بغير ينقص ذلك ؛ فهذا سرقة لأموال الناس<sup>(٢)</sup> وعدم إنصاف لهم منهم . وإذا كالوهم أو وَزَنوهم ؛ أي : إذا أعطوا الناس حقَّهم الذي لهم<sup>(٥)</sup> عليهم بكيل أو وزن، ﴿يُخسِرونَ ؛ أي : إذا يتقصِونَهم ذلك إمَّا بمكيال وميزان ناقصين، أو بعدم مل المِكيال والميزان، أو بغير غلي الك ؛ فهذا سرقة لأموال الناس<sup>(٢)</sup> وعدم إنصاف لهم منهم. وإذا كان هذا وعيداً<sup>(٧)</sup>

ودلَّت الآية الكريمة على أنَّ الإنسان كما يأخذ من الناس الذي له يجب [عليه] أن يعطِيَهم كلَّ ما لهم من الأموال والمعاملات، بل يدخُلُ في عموم لهذا الحجج والمقالات؛ فإنَّه كما أنَّ المتناظرين قد جرت العادة أنَّ كل واحدٍ منهما يحرص على ماله من الحجج؛ فيجب عليه أيضاً أن يبين ما لخصمه من الحجَّة<sup>(٨)</sup> التي لا يعلمها، وأن ينظر في أدلَّة خصمه كما ينظر في أدلَّته هو، وفي لهذا الموضع يُعْرَفُ إنصاف الإنسان من تعصُّبه واعتسافه وتواضُعُه من كِبْره وعقلُهُ من سَفَهِهِ، نسأل الله التوفيق لكلُ خير.

- (۱) في (ب): «وهي مكية».
   (۲) في (ب): «ووعيد».
   (۳) في (ب): «بقوله».
  - (٤) في (ب): أخذوا منهم وفاء عمّا ثبت لهم قبلهم».
    - (٥) في (ٻ): «للناس».

(٧) في (ب): «الوعيد».

- (٦) في (ب): «أو نحو ذلك، فهذا سرقة للناس».
- (٨) في (ب): "من الحجج".

سورة المطففين (٧ ـ ١٧)) 🗑

ثم توعَّد تعالى المطفِّفين، وتعجَّب من حالهم وإقامتهم على ما هم عليه، فقال: ﴿الا يظنَّ أولٰتك أنَّهم مبعوثونَ ليوم عظيم. يومَ يقومُ الناسُ لربِّ العالمينَ﴾: فالذي جرَّاهم على التَّطفيف عدمُ إيمانهمَ باليوَم الآخر؛ وإلَّا؛ فلو آمنوا به وعرفوا أنهم سيقومون بين يدي الله فيحاسبهم<sup>(١)</sup> على القليل والكثير؛ لأقلعوا عن ذٰلك وتابوا منه.

﴿كَلَا إِنَّ كِنَبَ الْفُجَارِ لَغِي سِتِينِ<sup>(٢)</sup> ﴿ وَمَا أَدَرَكَ مَا مِعِينٌ ﴿ كُنُّ مُعْتَدٍ أَنِيهِ ﴿ كُلَّ إِذَا تُنَلَى عَلَيْهِ لِلْمُكَذِبِينَ ﴿ اللَّذِينَ يَكَذِبُونَ بِيومِ اللّذِينِ ۞ وَمَا يَكَذِبُ بِيهِ إِلَا كُلُّ مُعْتَدٍ أَنِيمٍ ۞ إذَا تُنَلَى عَلَيْهِ مَايَنُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلأَوَلِينَ ۞ كَلَا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ كَلَا إِنَّمْ عَن تَرْتِهِمْ يَوْمَبِلُو لَمَحْجُوُونَ ۞ ثُمَّ إِنَهُمْ لَسَالُوا ٱلْجَحِمِ ۞ ثُمَ بْقَالُ هَذَا الَذِي كُنُمُ بِدِ تَكْذِبُونَ ۞ كَذَ

﴿٧ - ٩﴾ يقول تعالى: ﴿كلاً إنَّ كتاب الفجَّارِ﴾: ولهذا شاملٌ لكلٌ فاجرٍ من أنواع الكفرة والمنافقين والفاسقين، ﴿لفي سِجِّينِ﴾. ثم فسَّر ذلك بقوله: ﴿وما أدراكَ ما سِجِّينٌ. كتابٌ مرقومٌ﴾؛ أي: كتاب مذكور فيه أعمالهم الخبيثة. والسِّجِينُ: المحلُّ الضيَّق الضَّنك، وسِجِّين ضدَّ علَّيين، الذي هو محلُ كتاب الأبرار كما سيأتي. وقد قيل: إنَّ سجِّين هو أسفل الأرض السابعة مأوى الفجَّار ومستقرُّهم في معادهم.

(١٠ - ١٣) ﴿ وَيَلْ يومنذِ للمكذّبين؟ . ثم بيَّنهم<sup>(٣)</sup> بقوله: ﴿الذين يكذّبون بيوم الدِّين؟ أي : يوم الجزاء، يوم يدين الله الناس فيه<sup>(٤)</sup> بأعمالهم . ﴿وما يكذّب به إلَّا كلُّ معتدِ؟ : على محارم الله متعدً من الحلال إلى الحرام . ﴿أَثَيمَ؟ ؛ أي : كثير الإثم ؛ فهذا يحمله عدوانه على التكذيب، ويوجب له كبره ردَّ الحقُ<sup>(٥)</sup>، ولهذا الإثم ؛ فهذا يحمله عدوانه على التكذيب، ويوجب له كبره ردَّ الحقُ<sup>(٥)</sup>، ولهذا ﴿إذا تُتْلى عليه؟ آيات الله الدالة على الحق وعلى صدق ما جاءت به الرسل؛ كذَبها وعاندها وقال : هذه ﴿أساطيرُ الأولين؟ ؛ أي : من ترَّهات المتقدِّمين وأخبار كذَبها وعاندها وقال : هذه أساطيرُ الأولين؟ ؛ أي : من ترَّهات المتقدِّمين وأخبار الأمم الغابرين، ليس من عند الله ؛ تكثيرًا وعناداً.

﴿١٤ ـ ١٧﴾ وأمَّا مَن أنصف وكان مقصودُه الحقُّ المبين؛ فإنَّه لا يكذَّب بيوم

- (١) في (ب): «يقومون بين يدي الله يحاسبهم».
- (٢) في (أ): إلى قوله: ﴿ ثم يقال لهذا الذي كنتم به تكذبون ﴾. وفي (ب): ذكر الآيات.
  - (٣) في (ب): قثم بيّن المكذبين».
    (٤) في (ب): قفيه الناس».
    - ٥) في (ب): «ويحمله كبره على رَدِّ الحق».

الدين؛ لأنَّ الله<sup>(۱)</sup> قد أقام عليه من الأدلَّة القاطعة والبراهين [الساطعة] ما يجعله حقَّ اليقين<sup>(۲)</sup>، وصار لبصائرهم بمنزلة<sup>(۳)</sup> الشمس للأبصار؛ بخلاف مَنْ ران على قلبه كسبُه وغطَّتْه معاصيه؛ فإنَّه محجوبٌ عن الحقِّ، ولهذا جوزي على ذلك بأن حُجِبَ عن الله كما حُجِبَ قلبُه [في الدنيا] عن آيات الله. ﴿ثم إنَّهم﴾: مع هذه العقوبة البليغة، ﴿لصالو الجحيم. ثم يقالُ﴾: لهم توبيخاً وتقريعاً: ﴿هذا الذي كنتُم به تكذُبونَّه: فذكر لهم ثلاثة أنواع من العذاب: عذاب الجحيم، وعذاب التوبيخ واللوم، وعذاب الحجاب عن<sup>(1)</sup> ربَّ العالمين، المتضمَّن لسخطه وغضبه عليهم، وهو أعظم عليهم من عذاب النار.

ودلَّ مفهومُ الآية على أنَّ المؤمنين يرون ربَّهم يوم القيامة، وفي الجنة، ويتلذَّذون بالنَّظر إليه أعظم من سائر اللَّذَات ويبتهجون بخطابه ويفرحون بقربه؛ كما ذكر اللّه ذلك في عدَّة آيات من القرآن، وتواتر فيه النقل عن رسول الله.

وفي لهذه الآيات التَّحذير من الذَّنوب؛ فإنَّها ترين على القلب وتغطِّيه شيئاً فشيئاً، حتى ينطمسَ نورُه وتموتَ بصيرتُه، فتنقلب عليه الحقائق، فيرى الباطل حقًّا والحقَّ باطلاً . ولهذا من أعظم<sup>(ه)</sup> عقوبات الأُنوب .

لَمْ كَلَا إِذَ كِنْبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَتِهِنَ ﷺ<sup>(1)</sup>وَمَا أَدَرَكَ مَا عِلِيُونَ ﷺ كِنْبٌ مَرْقُرُمُ ﷺ يَشْهَدُهُ المُمْرَقُونَ ﷺ إِذَ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيرٍ ﷺ عَلَى ٱلأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ﷺ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِرْ نَضْرَةَ النَّعِيرِ ﷺ يُسْقَوْنَ مِن تَحِيقٍ مَخْتُومٍ ﷺ خِتَنْهُمُ مِسْكُ وَفِي ذَلِكَ غَلْيَتَنَافَسَ ٱلْمُنْدَافِسُونَ ﷺ وَمَرَاجُهُمُ مِن تَسْنِيمٍ ۞ [حَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَبُونَ]<sup>(١)</sup> ۞ ﴾.

(11) لما ذكر أنَّ كتاب الفجَّار في أسفل الأمكنة وأضيقها؛ ذكر أنَّ كتاب الأبرار في أعلاها وأوسعها وأفسحها، وأنَّ كتابهم المرقوم ﴿يشهدُهُ المقرَّبونَ﴾: من الملائكة الكرام وأرواح الأنبياء والصَّدِّيقين والشهداء<sup>(٨)</sup>، وينوَّه الله بذكرهم في الملأ الأعلى. وعليُّون: اسم لأعلى الجنة.

- (١) في (ب): «فإن الله تعالى».
   (٢) في (ب): «حق يقين».
   (٣) في (ب): «وصار لقلوبهم مثل».
   (٤) في (ب): «من بعض».
  - (٦) في ( أ ): إلى قوله: ﴿ومزاجه من تسنيم﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.
- زيادة على النسختين . (٨) في (ب) : «والشهداء والصديقين» .

(٧)

Q R سورة المطفقين (14 ـــ ۲۱)

سورة المطففين (٢٢ ـ ٣٣)

٢٢ - ٢٢ فلمًا ذَكَرَ كتابَهم؛ ذَكَرَ أَنَّهم في نعيم، وهو اسمٌ جامعٌ لنعيم القلب والرُّوح والبدن. ﴿على الأرائِكِ ﴾؛ أي: على السرر المزيَّنة بالفرش الحسان، وينظُرونَ 
٤: إلى ما أعدً الله لهم من النعيم، وينظرون إلى وجه ربُّهم الكريم، عرف >: أيُّها الناظر<sup>(1)</sup>، ﴿في وجوههم نَضْرَةَ النَّعيم >؛ أي: بهاءه<sup>(1)</sup> ونضارته ورونقَه؛ فإنَّ توالي اللَّذَات والمسَّرَّات والأفراح (٣) يكسب الوجه نوراً وحسناً وبهجةً، المُنْتَقَوْنَ من رحيقٍ ؟: وهو من أطيب ما يكون من الأشربة وألذها، المختوم ؟ ذلك المُنتَقَوْنَ من رحيقٍ ؟ الشرابُ ﴿ختامُه مسَكٌ ﴾ : يُحتمل أن المراد مختومٌ عن أن يداخِلَه شيءٌ يُنْقِصُ لَدَّته أو يفسِدُ طعمه، وذٰلك الختام الذي ختم به مسكّ، ويحتمل أنَّ المراد أنَّه الذي يكون في آخر الإناء الذي يشربون منه الرحيق حثالة، وهي المسك الأذفر؛ فهذا الكدر منه الذي جرت العادة في الدُّنيا أنه يراق يكون في الجنَّة بهذه المثابة. ﴿وفي ذٰلكَ؟ : النعيم المقيم الذي لا يعلم حسنه ومقداره (٢٠) إلَّا الله، ﴿فَلْيَتَنافَس المتنافسونَ ﴾؛ أي : فليتسابقوا (\*) في المبادرة إليه والأعمال الموصلة إليه؛ فهذا أولى ما بُذِلَتْ فيه نفائس الأنفاس، وأحرَّى ما تزاحمت للوصول إليه فحول الرجال. ومزائج هذا الشراب ﴿مِنْ تَسْنيمَ»: وهي عين ﴿يشربُ بِها المقرَّبونَ»: صرفاً، وهي أعلى أشربة الجنة على ّ الإطلاق؛ فلذَّلْك كانت خالصةً للمقرَّبين، الذين هم أعلى الخلق منزلة، وممزوجة لأصحاب اليمين؛ أي: مخلوطة بالرحيق وغيره من الأشربة اللذيذة.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ آخِرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ ﷺ<sup>(1)</sup>وَإِذَا مَرُّوا جِبِمْ يَنَفَامَهُونَ ﷺ وَإِذَا ٱنتَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ٱنقَلَبُوا فَكِمِهِينَ ﷺ وَإِذَا رَأَوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَتَوْلَاً لِضَالُونَ ﷺ وَمَآ أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَفِظِينَ ﷺ فَالَيْوَمُ الَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ ٱلْكُفَارِ يَضْحَكُونَ ﷺ عَلَ الأَرَّبِكِ يَظْرُونَ ﷺ هَلُوْ عَلَ الْكُفَارُ مَا كَانُوا يَفْمَلُونَ ۞ ﴾.

٢٩﴾ \_ ٣٣﴾ لما ذكر تعالى جزاء المجرمينَ وجزاء المحسنين، وذكر ما بينهما من التفاوت العظيم؛ أخبر أنَّ المجرمين كانوا في الدُّنيا يسخرون بالمؤمنين ويستهزِئون بهم و﴿يضحكون﴾: منهم، فَ﴿يتغامَزون﴾: بهم عند مرورهم عليهم

- (٣) في (ب): افإن توالي اللذة والسرور، (٤) في (ب): المقداره وحسنه».
  - هي (ب): ايتسابقوا».
  - (٦) في (أ): إلى آخر السورة. وفي (ب) ذكر الآيات.

سورة المطفقين (٣٤ - ٣٦) - سورة الانشقاق

احتقاراً لهم وازدراء، ومع هذا تراهم مطمئنين لا يخطُر الخوف على بالهم، ﴿وإذا انقلبوا إلى أهلِهم﴾: صباحاً أو مساء، ﴿انقلبوا فَكِهين﴾؛ أي: مسرورين مغتبطين، وهذا أشدُّ ما يكون<sup>(١)</sup> من الاغترار؛ أنَّهم جمعوا بين غاية الإساءة مع الأمن<sup>(٢)</sup> في الدُّنيا، حتى كأنَّهم قد جاءهم كتابٌ وعهدٌ من الله<sup>(٢)</sup> أنَّهم من أهل السعادة، وقد حكموا لأنفسهم أنَّهم أهلُ الهدى، وأنَّ المؤمنين ضائُون؛ افتراءً على الله، وتجرؤوا على القول عليه بلا علم. قال تعالى: ﴿وما أَرْسِلوا عليهم حافظين﴾؛ أي: وما أرسلوا وكلاء على المؤمنين، ملزمين بحفظ أعمالهم، حتى يحرصوا على رأيهم بالضَّلال، وما هذا منهم إلَّا تعنُتٌ وعادٌ وتلاعبٌ ليس له مستندٌ ولا برهانٌ.

﴿ ٣٢ - ٣٦﴾ ولهذا كان جزاؤهم في الآخرة من جنس عملهم؛ قال تعالى: ﴿ فاليوم ؟ أي: يوم القيامة، ﴿ الذين آمنوا من الكفَّارِ يضحكون ؟: حين يرونَهم في غَمَراتِ العذاب يتقلَّبون وقد ذهب عنهم ما كانوا يفترون، والمؤمنون في غاية الراحة والطمأنينة ﴿على الأرائكِ؟: وهي السرر المزيَّنة، ﴿ ينظُرون ؟: إلى ما أعدَّ الله لهم من النعيم، وينظرون إلى وجه ربَّهم الكريم. ﴿هل ثُوّبَ الكفَارُ ما كانوا يفعلون ؟؛ أي: هل جوزوا من جنس عملهم؟ فكما ضحكوا في الدنيا من المؤمنين ورمَوْهم بالضلال؛ ضحك المؤمنون منهم في الآخرة، حين رأوهم<sup>(٢)</sup> في العذاب والنَّكال الذي هو عقوبةُ الغيِّ والضَّلال. نعم؛ تُوَّبوا ما كانوا يفعلون عدلاً من الله وحكمةً. والله عليمٌ حكيمٌ.

تفسير سورة الانشقاق

وهي مكية

ينسب أنتم الأثني التجبية

﴿إِذَا اَلَسَمَّةُ اَنشَقَتْ<sup>(٥)</sup> ۞ وَأَذِنَتْ لِرَبَّهَا وَحُفَّتْ ۞ وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ ۞ وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتُعَلَّتُ ۞ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُفَّتْ ۞ يَتَأَيْهُمَا الْإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْمًا فَمُلَقِيهِ ۞ فَأَمَّا مَنْ

- (۱) في (ب): «مغبوطين، وهذا من أعظم ما يكون».
- (۲) في (ب): «والأمن».
  (۳) في (ب): «كتاب من الله وعهد».
  - ٤) في (ب): «ورأوهم».
  - (٥) في (1): إلى قوله: (بلي إن ربه كان به بصيراً). وفي (ب) ذكر الآيات.

سورة الانشقاق (١ ـ ٩)

أُونِيَ كِنَبَهُ بِيَمِينِهِ. ۞ نَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا بَسِيرًا ۞ وَيَنَفِكِ إِلَى آَهْلِهِ. مَسْرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أَرْنَ كِنَبَهُ وَرَآة ظَهْرِهِ. ۞ فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ إِنَّهُ كَانَ فِى أَهْلِهِ. ۞ إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُورَ ۞ بَلَى إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ. بَصِيرًا ۞ ﴾.

﴿ - ٢﴾ يقول تعالى مبيِّناً لما يكون في يوم القيامة من تغيُّر الأجرام العظام: ﴿إذا السماء انشقَّتَ﴾؛ أي: انفطرت وتمايز بعضها من بعض، وانتثرت نجومُها، وخسف شمسُها وقمرها، ﴿وأَذِنَتْ لربُها﴾؛ أي: استمعت لأمره وألقت سمعَها وأصاخت لخطابه، أي: حُقَّ لها ذٰلك؛ فإنَّها مسخَّرة مدبَّرة تحت مسخِّر ملكِ عظيم لا يُعصى أمره ولا يخالَف حكمُه.

﴿ - ٥﴾ ﴿وإذا الأرض مُدَّتَ؟؛ أي: رجفت وارتجَّت ونُسِفَتْ عليها جبالُها ودُكًّ ما عليها من بناء ومعلم فسويت، ومدَّها الله مدَّ الأديم، حتى صارت واسعة جدًا، تسع أهل الموقف على كثرتهم، فتصير قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً، ﴿والقتْ ما فيها؟: من الأموات والكنوز، ﴿وتخلَّتَ؟: منهم؛ فإنَّه ينفخ في الصور، فتخرج الأموات من الأجداث إلى وجه الأرض، وتخرج الأرض كنوزها، حتى تكون كالإسطوان العظيم، يشاهده الخلق ويتحسَّرون على ما هم فيه يتنافسون، ﴿وأَذِنَتْ لربِّها وحُقَّتَ؟.

﴿٦﴾ ﴿يا أَيُّها الإنسانُ إِنَّك كادحٌ إلى ربِّكَ كدحاً فملاقيه﴾؛ أي: إنك ساع إلى الله وعاملٌ بأوامره ونواهيه ومتقرَّبٌ إليه إمَّا بالخير وإمَّا بالشرَّ، ثم تلاقي اللهُ يوم القيامةِ؛ فلا تعدم منه جزاءً بالفضل أو العدل؛ بالفضل إن كنت سعيداً، وبالعقوبة إن كنت شقيًّا<sup>(۱)</sup>.

﴿ - ٩﴾ ولهذا ذكر تفصيل الجزاء، فقال: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كتابه بيمينِهِ﴾: وهم أهل السعادة، ﴿فسوف يحاسَبُ حسَاباً يسيراَّه: وهو العرض اليسير على الله، فيقرَّره الله بذنوبه، حتى إذا ظنَّ العبدُ أنَّه قد هلك؛ قال الله تعالى: إنِّي قد سترتُها عليك في الله، على الله، علي الله، علي الله، علي الله، علي الله، علي الله، علي الله، عليك الله، عليك، علي الله، عليك، عليك الله، عليك في الله، عليك في الله، عليك، عليك في الله، عليك في الله، عليك في الله، عليك، عليك، ع ماليك، عليك، عليك

- (۱) فى (ب): «جزاء بالفضل إن كنت سعيداً أو بالعدل إن كنت شقيًا».
  - (٢) كما في «صحيح البخاري» (٦٠٧٠)، ومسلم (٢٧٦٨).

THE PRINCE GHAZI TRUST OR OURANIC THOUGHT سورة الانشقاق (1 ـ ٢٤)

(١٠ - ١٠) ﴿ وَأَمَّا مَن أُوتي كتابَه وراء ظهرِهِ، أي: بشماله من وراء ظهر<sup>(۱)</sup>، ﴿ فسوفَ يدعو تُبوراً»: من الخزي والفضيحة، وما يجد في كتابه من الأعمال التي قدَّمها ولم يتبُّ منها، ﴿ ويصلى سعيراً»؛ أي: تحيط به السعير من كلًّ جانب، ويقلَّب على عذابها، وذلك لأنَّه ﴿كان في أهلِهِ مسروراً»: لا يخطُرُ البعث على باله، وقد أساء، ولا<sup>(٢)</sup> يظنُّ أنَّه راجعٌ إلى ربَّه وموقوفٌ بين يديه. ﴿بلى إنَّ ربَّه كان به بصيراً»؛ أي يتما ولا يتبُّ منها، في منها، ﴿ ويصلى معيراً» الله من وراء كلُّ جانب، ويقلَّب على عذابها، وذلك لأنَّه ﴿كان في أهلِهِ مسروراً»: لا يخطُرُ البعث على باله، وقد أساء، ولا<sup>(٢)</sup> يظنُّ أنَّه راجعٌ إلى ربَّه وموقوفٌ بين يديه. ﴿بلى إنَّ ربَّه كان به بصيراً» ولا يُنهى ولا يُتاب ولا يُعاقب.

﴿ فَلَا أَنْسِمُ بِالشَّفَقِ<sup>(٣)</sup> (٢) وَٱلَيْلِ وَمَا وَسَقَ ٢) وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱشَّقَ ٢) لَمَرَكُهُنَ طَبقًا عَن طَبَقٍ ٢) فَمَا لَمُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ٢) وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ٢ (٢) بَلِ ٱلَذِينَ كَفَرُوا يُكَذِبُونَ ٢) وَٱللَهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُوبَ ٢) فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ٢) إِلَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَمُمْ أَجَرُ غَبَرُ مَسْتُونٍ ٢) ﴾.

(11 - 14) أقسم في لهذا الموضع بآيات الليل، فأقسم بالشَّفق؛ الذي هو بقيَّة نور الشمس الذي هو مفتتح الليل، ﴿والليل وما وَسَقَى ؛ أي: احتوى عليه من حيوانات وغيرها، ﴿والقمر إذا اتَّسَقَى ؛ أي: امتلاً نوراً بإبداره، وذلك أحسن ما يكون وأكثر منافع. والمقسم عليه قوله: ﴿لَتَرْكَبُنَ ؛ أي: أيها الناس ﴿طبقاً»: بعد ﴿طبق ؛ أي: أيها الناس ﴿طبقاً»: بعد أطبق ؛ أي: أيها الناس ﴿طبقاً»: بعد أطبق ؛ أي: أواراً متعددة وأحوالاً متباينة من النُطفة إلى العلقة إلى المضغة إلى والنبي ، في النبي في أوراً بإبداره، وذلك أحسن ما يكون وأكثر منافع. والمقسم عليه قوله: ﴿لَتَرْكَبُنَ ؛ أي: أيها الناس ﴿طبقاً»: بعد أطبق ؛ أي: أوراً بإبداره، وذلك أحسن ما وأطبق ؛ أي: أيها الناس ﴿طبقاً»: بعد وأطبق ؛ أي: أيها الناس ﴿طبقاً»: بعد أوراً وأبق أوراً متعددة وأحوالاً متباينة من النُطفة إلى العلقة إلى المضغة إلى والنبي ، ثم يكون وليداً وطفلاً ومميزاً (٤)، ثم يجري عليه قله المغاق الموالم المختلفة والأمر والنبي، ثم يموت بعد ذلك، ثم يُبْعَتُ ويجازى بأعماله؛ فهذه الطبقات المختلفة والنبي ، ثم يموت بعد ذلك، ثم يُبْعَتُ ويجازى بأعماله؛ فهذه الطبقات المختلفة والخمر والنبي ، ثم يموت بعد ذلك، ثم يبع والمعبودُ المعبودُ الموحدة وأحوالاً متباينة من النُومانه؛ فهذه الطبقات المختلفة والنمو النبي ، ثم يموت بعد ذلك، ثم يبتعت ويجازى بأعماله؛ فهذه الطبقات المختلفة والنبي ، ثم يموت بعد ذلك، ثم يبتعت ويجازى بأعماله؛ فهذه الطبقات المختلفة ورحمته، وأنَّ العبد فقيرً عاجزً تحت تدبير العزيز الرحيم.

٤٢ ـ ٢٤ ومع لهذا؛ فكثيرً من الناس لا يؤمنون، ﴿وإذا قُرِىءَ عليهم القرآنُ لا يَسْجُدُونَ»؛ أي: لا يخضعون للقرآن ولا ينقادون لأوامره ونواهيه، ﴿بل الذين كفروا يكذّبون»؛ أي: يعاندون الحقَّ بعدما تبيَّن؛ فلا يُسْتَغْرَبُ عدم إيمانهم

- (١) في (ب): «من خلفه».
   (٢) في (ب): «ولم».
  - (٣) في (أ): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات.
    - (٤) في (ب): «ثم مميزاً».

1904



وانقيادهم ( ) للقرآن؛ فإنَّ المكذِّب بالحقِّ عناداً لا حيلة فيه، ﴿واللَّه أعلم بما يُوعون﴾؛ أي: بما يعملونه وينوونه سرًا؛ فالله يعلم سِرَّهم وجهرهم، وسيجازيهم بأعمالهم، ولهٰذا قال: ﴿فَبَشَّرْهُمْ بِعَذَابٍ ٱلْيُمَ﴾: وسميت البشارة بشارةً؛ لأنَّها تؤثُّر في البشرة سروراً أو غمًا.

٢٥﴾ فهذه حال أكثر الناس؛ التكذيب بالقرآن، وعدم الإيمان به. ومن الناس فريقٌ هداهم الله فآمنوا بالله وقبلوا ما جاءتهم به الرُّسُل، فَ﴿آمنوا وعملوا الصالحات﴾: فلهؤلاء ﴿لهم أجرٌ غير ممنونٍ﴾؛ أي: غير مقطوع، بل هو أجرٌ دائمٌ ممًا لا عينٌ رأت ولا أذنٌ سمعتْ ولا خطرَ على قلبٍ بشرٍ. والحمد لله<sup>(٢)</sup>.

تفسير سورة البروج وهي مکية بنسبع أتو الأثن التجسير

﴿وَالنَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْبُرْبِعُ<sup>(٣)</sup> ۞ وَٱلْبَوْمِ ٱلْمَوْعُودِ ۞ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُوهِ ۞ قُنِلَ أَضْحَبُ ٱلْأَخْدُودِ ٢) النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ ٢) إِذْ هُرْ عَلَيْهَا تُعُوَّدُ ٢) وَهُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ٢) وَمَا نَقَمُوا مِنهُمُ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ ٱلْعَزِيزِ الْحَيِيدِ ۞ ٱلَّذِى لَمُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالأَزْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْرِ شَهِيدٌ ٥ إِنَّ الَّذِينَ فَنَنُوا الْمَؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ لَرَ بَتُوْبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ٥ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْمِي مِن تَحْنِبُا ٱلأَنهُرُ ذَلِكَ ٱلْغَوْرُ ٱلْكَبِيرُ ٥ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ٢ إِنَّهُ هُوَ بُبْدِئُ وَبُعِيدُ ٢ وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ٢ ذَر الْعَرْضِ الْمَجِيدُ ٢ نَعَالُ لِمَا بُرِيدُ ٢ مَنْ أَلَنْكَ حَدِيثُ ٱلْجُنُودِ ﴾ فِرْعَوْنَ وَتَمُودَ ﴾ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبِ (أ) وَاللهُ مِن وَزَايَهِم نُمِيطًا () بَلْ هُوَ فَرْمَانُ نَجِيدٌ () فِي لَتِي تَحْفُونِهِ () •.

٤ - ٣ (والسماء ذات البُروج)؛ أي: ذات المنازل المشتملة على منازل الشمس والقمر والكواكب المنتظمة في سيرها على أكمل ترتيب ونظام دالً على كمال قدرة الله [تعالى] ورحمته وسعة علمِه وحكمتِه. ﴿واليومُ الموعوَّدِ﴾: وهو

- (٢) في (ب): "تم تفسير السورة. ولله الحمد». (۱) فى (ب): «وعدم انقيادهم».
  - (٣) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

يومُ القيامةِ، الذي وَعَدَ اللهُ الخَلْقَ أن يجمَعَهم فيه ويضمَّ فيه أوَّلهم وآخرَهم وقاصيَهم ودانِيَهم، الذي لا يمكن أن يتغيَّر ولا يُخْلِفُ الله الميعاد. ﴿وشاهدِ ومشهودِه: وشمل لهذا كلَّ من اتَّصف بهذا الوصف؛ أي: مبصر ومُبصَر وحاضر ومحضور وراء ومرئيٍّ. والمقسَم عليه ما تضمَّنه لهذا القسم من آيات الله الباهرة وحِكَمِهِ الظاهرة ورحمته الواسعة. وقيل: إنَّ المقسم عليه قوله:

سورة البروج (٤ \_ ٩)

٤٩ - ٤٩ ﴿ قُتِلَ أَصحابُ الأَحدودَ»: وهذا دعاءً عليهم بالهلاك، والأَحدودُ الحُفَرُ التي تُحْفَرُ في الأرض، وكان أصحابُ الأخدود () لهؤلاء قوماً كافرين، ولديهم قومٌ مؤمنون، فراودوهم على الدُّخول (٢) في دينهم، فامتنع المؤمنون من ذلك، فشقَّ الكافرون أخدوداً في الأرض، وقذفوا فيها النار، وقعدوا حولَها، وفتنوا المؤمنين، وعرضوهم عليها؛ فمن استجاب لهم أطلقوه، ومن استمرَّ على الإيمان قذفوه في النار، ولهذا غايةُ المحاربة لله ولحزبه المؤمنين، ولهذا لعنهم الله وأهلكهم وتوعَّدهم، فقال: ﴿قُتِلَ أَصحابُ الأَخدودِ، ثم فَسَّر الأَخدود بقوله: النارِ ذاتِ الوَقود. إذ هم عليها قعودٌ. وهم على ما يفعلون بالمؤمنين شهودٌ»: ولهذا من أعظم ما يكون من التجبُّر وقساوة القلب؛ لأنَّهم جمعوا بين الكفر بآيات الله ومعاندتها ومحاربة أهلها وتعذيبهم بهذا العذاب الذي تنفطِرُ منِه القلوب وحضورهم إيَّاهم عند إلقائهم فيها. والحالُ أنَّهم ما نقموا من المؤمنين إلَّا حالةً (\*\*) يُمْدَحون عليها وبها سعادتُهم، وهي أنَّهم كانوا يؤمنون ﴿بالله العزيز الحميد»؛ أي: الذي له العزَّة، التي قَهَرَ بها كلَّ شيء، وهو حميدٌ في أقواله وأفعاله وأوصافه (٢٠). ﴿الذي له مُلْكُ السموات والأرضَ؟: خلقاً وعبيداً يتصرَّف فيهم بما يشاء<sup>(٥)</sup>. ﴿والله على كلِّ شيءٍ شهيدٌ﴾: علماً وسمعاً وبصراً؛ أفلا خاف لهؤلاء المتمرِّدون عليه أن يأخُذَهم (٢) العزيز المقتدر، أوَ ما علموا كلُّهم أنَّهم (٧) مماليك لله، ليس لأحدٍ على أخدٍ سلطةٌ من دون إذن المالك؟! أوَّ خَفِيَ عليهم

- (۱) قصة أصحاب الأخدود، أخرجها مسلم (۳۰۰۵).
   (۲) في (ب): "للذخول".
  - (٤) في (ب): «وأوصافه وأفعاله».
  - (٥) في (ب): «يتصرف فيهم تصرف المالك بملكه».
- (٦) في (ب): «على الله أن يبطش بهم».
  (٧) في (ب): «أو ما علموا أنهم جميعهم».

This file was downloaded from QuranicThought.com

1902



سورة البروج (١٠ ـ ١٤) 💿

أنَّ الله محيطٌ بأعمالهم مجازيهم عليها<sup>(١)</sup>؟! كلَّا إنَّ الكافر في غرورٍ، والجاهل في عمق وضلالِ<sup>(٢)</sup> عن سواء السبيل.

(١٠) ثم أوعدهم ووعدهم وعرض عليهم التوبة، فقال: ﴿إِنَّ الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات ثمَّ لم يَتوبوا فلهم عذابُ جهنَّم ولهم عذابُ الحريق﴾؛ أي: العذاب الشديد المحرق. قال الحسن رحمه الله<sup>(٣)</sup>: انظُروا إلى لهذا الكرم والجود؛ قتلوا أولياءه وأهل طاعته، وهو يدعوهم إلى التوبة.

(١١) ولما ذكر عقوبة الظالمين؛ ذكر ثواب المؤمنين، فقال: ﴿إِنَّ الذين آمنوا): بقلوبهم، ﴿وعمِلوا الصالحاتِ): بجوارحهم، ﴿لهم جناتٌ تجري من تحتِها الأنهارُ ذلك الفوزُ الكبيرُ): الذي حَصَلَ لهم<sup>(٤)</sup> الفوزُ برضا الله ودار كرامته.

(١٢) ﴿إِنَّ بِطِش ربِّكَ لِشديدَه؟ أي: إن عقوبته لأهل الجرائم والذَّنوب العظام لقويَّة شديدةً<sup>(٥)</sup>، وهو للظالمين بالمرصاد<sup>(٢)</sup>؛ قال الله تعالى: ﴿وكذَٰلك أَخذُ ربِّك إذا أَخَذَ التَّرى وهي ظالمةً إنَّ أَخَذَه أَليمٌ شديدَه».

١٣﴾ إناً هو يُبدِىءُ ويعيدُ؟؛ أي: هو المنفرد بإبداء الخلق وإعادته؛ فلا يشارِكهُ في ذلك مشارك<sup>(٧)</sup>.

٤١٤ ﴿ وهو الغفورُ ﴾: الذي يَغفر الذُّنوب جميعها لمن تاب، ويعفو عن السيِّئات لمن استغفره وأناب. ﴿الودودُ ﴾: الذي يحبُّه أحبابه محبَّةً لا يشبهها شيءً؟ فكما أنَّه لا يشابهه شيءً في صفات الجلال والجمال والمعاني والأفعال؛ فمحبَّته في قلوب خواصٌ خلقه التابعة لذلك لا يشبِهها شيءً من أنواع المحاب، ولهذا كانت محبَّتُه أصل العبوديَّة، وهي المحبَّة التي تتقدَّم جميع المحابَ وتغلبها، وإن لم تكن غيرها تبعاً لها؛ كانت عذاباً على أهلها، وهو تعالى الودودُ الوادُ لأحبابه؛ كما قال تعالى: ﴿يُحِبُّهم ويحبُّونه ﴾: والمودَّة هي المحبَّة الصافية.

وفي لهذا سرَّ لطيفٌ؛ حيث قرن الودود بالغفور؛ ليدلُّ ذٰلك على أنَّ أهل الذُّنوب إذا تابوا إلى اللّه، وأنابوا غفر لهم ذنوبهم، وأحبهم فلا يقال تغفر ذنوبهم، ولا

- (1) في (ب): «مجازٍ لهم على فعالهم».
   (٢) في (ب): «والظالم في جهل وعمى».
  - (٣) أي: الحسن البصري. انظر «تفسير ابن كثير» (٨/ ٣٩٣).
- ٤) في (ب): (به».
   ٤) في (ب): «والذنوب العظام لشديدة».
  - (٦) في (ب): قوهو بالمرصاد للظالمين<sup>3</sup>.
    (٧) في (ب): قفلا مشارك في ذلك<sup>3</sup>.

1907

يرجع إليهم الود كما قاله بعض الغالطين، بل الله أفرح بتوبة عبده حين يتوب من رجل على راحلته عليها طعامُهُ وشرابه وما يصلحه، فأضلَّها في أرض فلاةٍ مهلكةٍ، فأيس منها، فاضطجع في ظلَّ شجرةٍ ينتظر الموت، فبينما هو على تَلك الحال؛ إذا راحلته على رأسه، فأخذ بخطامها<sup>(۱)</sup>. فالله أعظم فرحاً بتوبة العبد من هذا براجلته، وهذا أعظم فرح يقدَّر؛ فللّه الحمد والثناء وصفو الوداد ما أعظمَ برَّه وأكثر خيرَه وأغزرَ إحسانَه وأوسع امتنانَه!

FOR سورة البروج (١٥ ـ ٢٠)

أنه وما هذو العرش المجيدُه؛ أي: صاحب العرش العظيم، الذي من عظمته أنه وسع السماوات والأرض والكرسيَّ؛ فهي بالنسبة إلى العرش كحلقة ملقاة في فلاة بالنسبة لسائر الأرض<sup>(٢)</sup>، وخصَّ الله العرش بالذكر لعظمته، ولأنَّه أخصُّ المخلوقات بالقرب منه [تعالى]. وهذا على قراءة الجرَّ يكون ﴿المجيدَه نعتاً للعرش، وأما على قراءة الرفع؛ فإنَّه يكون نعتاً لله<sup>(٣)</sup>، والمجدُ سعة الأوصاف وعظمتها.

﴿١٦﴾ ﴿فَعَّالٌ لما يريدَه؛ أي: مهما أراد شيئاً؛ فعله، إذا أراد شيئاً؛ قال له: كن، فيكون، وليس أحدٌ فعالاً لما يريد إلَّا الله؛ فإنَّ المخلوقات ولو أرادت شيئاً؛ فإنَّه لا بدَّ لإرادتها من معاونٍ وممانع، والله لا معاون لإرادته ولا ممانع له ممَّا أراد.

(١٧ - ١٨) ثم ذكر من أفعاله الدالة على صدق ما جاءت به رسله، فقال: هو أتاك حديث الجُنود. فرعونَ وثمودَه: وكيف كذَّبوا المرسلين فجعلهم الله من المهلكين.

﴿١٩﴾ ﴿بل الذين كَفَروا في تكذيب؟؛ أي: لا يزالون مستمرًين على التكذيب والعناد، لا تنفع فيهم الآيات، ولا تُجدي لديهم العظات.

٢٠٦ ﴿ وَاللَّه من وَرَائِهُم مَحْيَظٌ : قَدَ أَحَاطَ بَهُم عَلَماً وَقَدَرةً؛ كَقُولُه: ﴿ إِنَّ

- (۱) كما في «صحيح البخاري» (٦٣٠٨)، ومسلم (٢٧٤٤) عن عدة من الصحابة بألفاظ مختلفة.
- (٢) كما في كتاب «الأسماء والصفات» للبيهقي (٥٨) من حديث أبي ذر رضي الله عنه، والحديث صححه الألباني في «الصحيحة» (١٠٩) وقال: «واعلم أنه لا يصح حديث مرفوع عن النبي على في صفة العرش إلاً هذا الحديث».
  - (٣) في (ب): "فإن المجيد نعت لله".



PRINCE GHAZI TRUSI QURANIC THOU(111) - سورة الطارق (1113)QURANIC THOU

ربَّك لبالمرصادَ﴾؛ ففيه الوعيد الشديد للكافرين من عقوبة مَنْ هم في قبضته وتحت تدبيره.

(٢٢ ـ ٢٢) ﴿بل هو قرآن مجيدٌ ؛ أي: وسيع المعاني عظيمها كثير الخير والعلم. ﴿في لوح محفوظ ٥: التغيير والزيادة والنقص، ومحفوظ ٥: الشياطين، وهو اللوح المحفوظ، الذي قد أثبت الله فيه كلَّ شيء، وهذا يدلُّ على جلالة القرآن وجزالته ورفعة قدره عند الله تعالى. والله أعلم.

تم تفسيرها (١). \*\*

تفسير سورة الطارق

وهي مکية

ينسب ألمو التجني التجسية

﴿ وَالتَّنَهُ وَالطَّابِوَ<sup>(1)</sup> () وَمَا أَدَرَكَ مَا الطَّارِ أَنْ () النَّبُمُ النَّابِ () إِن كُلُ نَفَس لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ () فَتَسْتَلُمُ وَالطَّلَمُ وَالطَّلَمُ وَالطَّلَمُ عَلَيْهَ حَافِظُ ) فَتَسْتَلُمُ الْإِنسَنُنُ مِنَمَ خُلِقَ () غَلِقَ مِن تَمَاءِ دَافِقِ () يَخْتُجُ مِنْ بَيْنِ الشَّلْبِ وَالتَرَابِ () إِنْهُ عَلَى مَن تَمَاء دَافِقِ () يَخْتُجُ مِنْ فَيْنَا مَا المُنْسَ وَالتَرَابِ () إِنْهُ عَلَى مَن تَمَاء دَافِقِ () يَخْتُجُ مِنْ فَيْنَ مِن أَعْدَبَهُ مَا الطَّابُ وَالتَرَابِ () إِنَّهُ عَلَى مَن تَمَاء دَافِقِ () يَخْتُجُ مِنْ فَتَوْ وَلَا يَحْتُ مِنْ بَيْنَ الشَّلْبِ وَالتَرَابِ () إِنَّهُ عَلَى مَنْ تَمْ مَنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مَا لَهُ مَن اللَّهُ مَا لَهُ مَن المَّانِ وَالتَنَاءِ () وَالتَنْهُ وَالتَّذَافِ وَالتَّذَي مَنْ وَالتَوْقِ مَنْ تَمْ مَنْ وَالْتَنْتُ مِنْ مَا اللَّذَي الْمُنْعَانِ وَالتَنَاءِ () وَتَعْذَى الْتُعْتَاء وَالتَنَهِ فَقَوْ وَلَا نَصِي فَيْعَ وَالتَنَهِ وَا التَدَرَي وَ وَالتَنَهِ وَالتَنَهِ وَا يَتَعَانُ وَالتَنَهِ وَالتَدَةِ فَقُونَ الْتَنْتَعَانُ وَ الْتَعَانِ وَالتَنَهِ وَلَا الْتَعَانِ وَ الْعَانَة وَ الْتَنَاقِ وَالتَنَاقُ وَالتَنَهُ وَالتَنَهُ وَالتَنَهُ وَالتَنَهُ وَالتَنْهِ وَلَا الْتَنْتَعَ الْتَعْتَى الْتَعَامِ وَالْتَنَهُ وَالْتَنْتَقُونُ الْعَانَة وَ الْتَنْتَقُونُ الْعَانَة مَنْ أَنْ وَيَعْنَ مُ مَنْ الْعَانَهُ مَنْ وَالْتَنَة وَ الْتَنْتَ وَى الْتَنْتَقُونُ الْتَنْتَقُونُ الْنَاقُ وَا الْتَنْتَقُولُ الْتَنْتَقُولُ الْنَا مَعَانَهُ مَنْ الْعَانَة مَنْ أَنْ الْعَانَة مَنْ أَنْ وَلَكُنُ الْعَانَة مِنْ الْعَانِ الْعَانَة مُ مُنْ أَنْ الْعَاقُونُ الْعَانَة مُنْ الْعَانَة مَنْتَنَا الْتَعْتَقُونُ مَنْ أَنْتَ الْعَانَة مُنْتُنَاقُلُونُ الْنَالْتُنَا الْعَانِ وَ إِنَّا مُنْ مَنْ أَنْ عَلَيْنَا مَنْتُ مَا الْعَانَة مُنْتَاتِ الْتَعَانِ مَا الْعَانَة مُنْتُ مَا الْعَانِ الْعَانَةُ مُ الْعَانَانُ مُنْتُ الْعَانَ مَنْ الْعَانِ وَوَا الْعَانِ الْعَانَ مُنَالُ الْعَانَةُ مُنْ الْعَانَ أَنْ الْعَانُ مُنْ أَنْ الْعَانَةُ مَا مَا مَا مُنَا مُ مُنْ أَنْ مَا مَا مُوالْعُنْ الْعَانُ الْعَانُ مَا مُعَانَ الْعَانِ مُ مَنْعُنُ مُ مَا مَالَعُ مَالَعَانُ مُ مَا مَالُولُ

إِن حَالَى الله تعالى: ﴿والسماءِ والطارقِ﴾: ثم فسَّر الطارق بقوله:
 أَالنَّجُمُ الثَّاقَبُ﴾؛ أي: المضيء الذي يثقب نورُه فيخرِقُ السماوات فينفذ حتى يُرى
 في الأرض. والصحيح أنَّه اسم جنس يشمل سائر النجوم الثواقب. وقد قيل: إنَّه
 زحل، الذي يخرق السماوات السبع وينفذها<sup>(٢)</sup> فيُرى منها، وسُمِّي طارقاً لأنَّه يطرق
 ليلاً. والمقسَم عليه قوله: ﴿إِن كُلُّ نفسٍ لَمًا عليها حافظَ»: يحفظ عليها أعمالها
 الصالحة والسينة، وستُجازى بعملها المحفوظ عليها.

- (۱) فى (ب): «تَمَّ تفسير السورة».
- (1) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.
  - (٣) في (ب): «وينفذ فيها».

1908

I سورة الطارق (٥ - ١٤)

أن الله على رجعه في الآخرة وإعادته للبعث والنُشور والجزاء. وقد قيل: إنَّ معناه قادرٌ على رجعه في الآخرة وإعادته للبعث والنُشور والجزاء. وقد قيل: إنَّ معناه أنَّ الله على رجع الماء المدفوق في الصُّلب لَقادرٌ، وهذا وإن كان المعنى صحيحاً؛ فليس هو المرادُ من الآية، ولهذا قال بعده: ﴿يومَ تُبلى السرائر﴾؛ أي: تختبر مرائر الصدور ويظهر ما كان في القلوب من خير وشرَّ على صفحات الوجوه؛ كما مرائر الصدور ويظهر ما كان في القلوب من خير وشرَّ على صفحات الوجوه؛ كما مرائر الصدور ويظهر ما كان في القلوب من خير وشرَّ على صفحات الوجوه؛ كما مرائر الصدور ويظهر ما كان في القلوب من خير وشرَّ على صفحات الوجوه؛ كما قال تعالى: ﴿ يومَ تُبلى السرائر ﴾، أي: تختبر قال تعالى: ﴿ يومَ تُبلى السرائر أي أي أي أو أن يا أن أن أل أله على مفحات الوجوه؛ كما مرائر الصدور ويظهر ما كان في القلوب من خير وشرَّ على صفحات الوجوه؛ كما قال تعالى: ﴿ يوم تبيضُ وجوهٌ وتسودُ وجوهُ ﴾، ففي الدُنيا تنكتم كثيرٌ من الأشياء ولا يظهر عانا للناس، وأمًا يوم القيامة<sup>(٣)</sup> ؛ فيظهر بِرُ الأبرار وفجورُ الفجار، وتصير الأمور علاني على منها مرائر أن أن ألمور على مفحات الوجوه ولا يظهر عانا للناس، وأمًا يوم القيامة<sup>(٣)</sup> ؛ فيظهر بِرُ الأبرار وفجورُ الفجار، وتصير أولا يولم يؤ أن أبرار وفجورُ الفجار، وتصير أن أمور علانية. من خارج<sup>(٥)</sup> ينتصر به، فهذا القسمُ على العاملين وقت عملهم وعنا مراكم.

(11 - 11) ثم أقسم قسماً ثانياً على صحة القرآن، فقال: ﴿والسماء ذات الرَّجع. والأرض ذات الصَّدْعَ﴾؛ أي: ترجع السماء بالمطر كلَّ عام، وتنصدِعُ الرُض للنبات، فيعيش بذلك الآدميُون والبهائم، وترجع السماء أيضاً بالأقدار والشؤون الإلهيَّة كلَّ وقت، وتنصدع الأرض عن الأموات، ﴿إنَّه﴾؛ أي: القرآن، ﴿لقولُ فصلُ»؛ أي: حقَّ وصدقٌ بينٌ واضحٌ، ﴿وما هو بالهَزلَه؛ أي: جدًّ ليس بالهزل، وهو القول الذي يفصل بين الطوائف والمقالات، وتنفصل به الخصومات.

- في (ب): "إنما وصف الله به الماء الدافق والذي يحسُّ ويشاهد دفقه».
- (۲) في (ب): «لقال».
  (۳) في (ب): «وأمًا في القيامة».
  - (٤) في (ب): «﴿فما له من قوّة﴾: يدفع بها عن نفسه».
    - ها (٥) في (٩): « ولا ناصر ): خارجي».



(١٧ - ١٧) ﴿إِنَّهُمَهُ؛ أي: المكذَّبِين للرسول ﷺ وللقرآن، ﴿يكيدون كيداً»: ليدفعوا بكيدهِم الحقَّ ويؤيَّدوا الباطل، ﴿وأكيدُ كيداً»: لإظهار الحقَّ، ولو كره الكافرون، ولدفع ما جاؤوا به من الباطل، ويُعلم بهٰذا مَنْ الغالب؛ فإنَّ الآدميَّ أضعفُ وأحقرُ من أن يغالب القويَّ العليم في كيدهِ. ﴿فمهِّل الكافرين أمْهِلْهُم أضعفُ وأحقرُ من أن يغالب القويَّ العليم في كيدهِ. ﴿فمهِّل الكافرين أمْهِلْهُم أَضعفُ وأحقرُ من أن يغالب القويَّ العليم في كيدهِ. وله من الباطل، ويعلم بهٰذا مَنْ الغالب؛ فإنَّ الآدميَّ أضعفُ وأحقرُ من أن يغالب القويَّ العليم في كيدهِ. ولم أُن يكفر أُن يغالب القويَ العليم في كيدهِ. ويعلم بهٰذا مَن الغالب؟ فإنَّ الآدميَّ أُن يعالمُ أُن يغالب؟ فإنَّ الآدميَّ أُن يعام أُن يغالب القويَ العليم في كيدهِ.

تفسير سورة سبح وهي مكية

ينسب أتو ألكن التتبية

﴿ سَبَحِ اسَمَ رَبِكَ ٱلأَخَلَى ۞ (") ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَى ۞ وَٱلَّذِى فَذَرَ فَهَمَىٰ ۞ وَٱلَّذِى أَخْرَجَ ٱلْمَرْعَى فَنَمَ فَعَمَدُمُ غُنَاة أَحْوىٰ ۞ سَنْفَرِعْكَ فَلَا تَسَى ۞ إِلَّا مَا شَاة اللَّهُ إِنَّمُ يَعْدُ لَلْجَهْرَ رَمَا يَخْفَى ۞ وَلُذِى فَجَعَلَمُ غُنَاة أَحْوىٰ ۞ مَنْفَرِعْكَ فَلَا تَسَى ۞ إِلَّا مَا شَاة اللَّهُ إِنَّمُ يَعْدُ لَلْجَهْرَ رَمَا يَخْفَى ۞ وَلُذِى فَبَعَمَدُمُ غُنَاة أَحْوىٰ ۞ مَنْفَرِعْكَ فَلَا تَسَى ۞ إِلَّا مَا شَاة اللَّهُ إِنَّهُ يَعْدُ لَلْجَهْرَ رَمَا يَخْفَى ۞ وَلُذِي وَنُبَيْرُكَ لِلْعُسْرَى ۞ وَلُنَعْتَى ۞ وَلُنَعْتَى ۞ وَلُقَدِى اللَّذِى ۞ وَلُنَعْتَى ۞ وَلُكَمْ يَعْمَى ۞ وَلُقَدِي اللَّذَى ۞ اللَّهُ مَنْ يَعْشَى ۞ وَيُنَجَعْتَهُمَا الْمُنْفَى ۞ الَّذِى يَعْشَى إَنَا وَاللَّذِى ۞ مَنْذَكُرَ لِنَهُ مَعْذَكُرَ إِنَّ مَعَنَى ۞ وَيُنَجَعْتَهُمَ اللَّذِى إِنَّا الْمَنْفَى ۞ اللَّذِى يَعْشَى الْتَارَ اللَّذَى ۞ مَذَكُرَ إِن نَعْمَتُ اللَّذَى ۞ مَنَذَكُرُ مَن يَعْشَى ۞ وَيَنَجَعْتَهُمَ اللَّذِى إِنَنَ اللَهُ مَنْ أَنَا وَلَكُونُ أَعْنَى ۞ وَيَنَجَعْتَهُمَ اللَّا وَلَكُونَ اللَّذِى إِنَنَ اللَّذَى ۞ وَلَنَتَ وَقُدُونُ مَنْ أَنَ وَلَكُونَ أَعْرَى اللَهُ وَلَا اللَهُ وَقُولُونَ الْعَمْوَى إِلَى الْعَرْفَى إِلَا مَنْتَى إِلَا مَا أَذَى اللَهُ وَقُولُونَ الْكُمْعَى ۞ وَذَكَرَ اللَهُ مَنْ أَنْوَى أَعْمَى إِنَا اللَهُ وَنَعْذَى إِنَى الْعَنْعَى إِنَى الْعَامَ وَالَكُونَ الْنَهُ مَا اللَهُ مَا اللَهُ مَا يَعْنَى إِنَهُ مَنْ أَنْ أَنْهُ مَا أَنْ أَعْنَى إِنَا مَا عَنْ أَعْنَى أَنْ إِلَى الْعَنْتَى أَنْهُ إِنَى أَعْنَى أَعْمَ مَنْ أَنْ أَعْنَى أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ الْعُنَا الْعَنْ أَنَا أَعْنَى أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنْ أَنْنَا أَنْ أَنْ أَنْ وَاللَا مُنْ أَنَا أَعْنَى أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْتَ مَا أَنْ أَعْنَ أَعْنَى أَنَا أَعْنَى أَعْنَا أَعْنَى أَنَا أَعْنَا أَنَا أَنْ أَنَا أَعْنَا أَعْنَى أَعْذَى أَنَا أَعْنَى أَنَا أَنْ أَنْ أُعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَى أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أ

(١- ٣) يأمر تعالى بتسبيحه المتضمن لذكره وعبادته والخضوع لجلاله والاستكانة لعظمته، وأن يكون تسبيحاً يليق بعظمة الله تعالى؛ بأن تُذكر أسماؤه الحسنى العالية على كل اسم بمعناها العظيم الجليل<sup>(٤)</sup>، وتذكر أفعاله التي منها أنه خلق المخلوقات فسواها؛ أي: أتقن وأحسن خلقها، ﴿والذي قَدَّرَ»: تقديراً تتبعه جميع المقدَّرات، ﴿فهدى﴾: إلى ذٰلك جميع المخلوقات، وهٰذه الهداية العامَّة التي مضمونها أنَه هدى كلَّ مخلوق لمصلحته.

٤ - ٥ وتُذكَر فيها نِعَمه الدنيويَّة، ولهذا قال<sup>(٥)</sup>: ﴿والذي أخرج المرعى﴾؛ أي:

- (1) في (ب): «فسيعملون».
   (1) في (ب): «تم تفسير سورة الطارق».
  - (٣) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.
  - (٤) في (ب): «الحسن العظيم».
    (٥) في (ب): «قال فيها».

أنزل من السماء ماءً، فأنبت به أصناف<sup>(٢)</sup> النبات والعشب الكثير، فرتع فيه الناسُ والبهائم وجميع الحيوانات<sup>(٢)</sup> . ثم بعد أن استكمل ما قَدَّرَ له من الشباب؛ ألوى نباته وصوَّح عشبه، ﴿فجعله غثاءً أحوى﴾؛ أي : أسود؛ أي : جعله هشيماً رميماً.

197.

سورة الأعلى (٦ ــــ ١٣)

﴿٢ - ٧﴾ ويذكر فيها نعمه الدينيَّة، ولهذا امتنَّ الله بأصلها ومادَّتها، وهو القرآن، فقال: ﴿سنقرِ ثُك فلا تَنسى﴾؛ أي: سنحفظ ما أوحيناه إليك من الكتاب ونوعيه قلبك؛ فلا تنسى منه شيئاً، وهذه بشارة من الله كبيرةً<sup>(٣)</sup> لعبده ورسوله محمد ﷺ؛ أنَّ الله سيعلمه علماً لا ينساه، ﴿إلَّا ما شاء الله﴾: مما اقتضت محمد ﷺ؛ أنَّ الله سيعلمه علماً لا ينساه، ﴿إلَّا ما شاء الله﴾: مما اقتضت محمد أنَّ الله سيعلمه علماً لا ينساه، ﴿إلَّا ما شاء الله﴾: أن الله كبيرةً<sup>(٣)</sup> لعبده ورسوله محمد أنَّ الله كبيرةً<sup>(٣)</sup> لعبده ورسوله محمد أنَّ الله سيعلمه علماً لا ينساه، ﴿إلَّا ما شاء الله﴾: مما اقتضت محمد أنَّ الله سيعلمه علماً لا ينساه، أياً من الله كبيرةً<sup>(٣)</sup> لعبده ورسوله محمد أنَّ الله عليه الله كبيرةً<sup>(٣)</sup> لعبده ورسوله محمد أنَّ الله سيعلمه علماً لا ينساه، أياً من الله كبيرةً<sup>(٣)</sup> لعبده ورسوله محمد أن الله ميعلمه علماً لا ينساه، أياً ألله ما شاء الله».

(٩ ـ ١٣) ﴿فذكر ﴾: بشرع الله وآياته، ﴿إِن نفعتِ الذّكرى ﴾، أي: ما دامت الذّكرى مقبولةً والموعظة مسموعةً، سواء حصل من الذكرى جميع المقصود أو بعضه. ومفهوم الآية أنّه إن لم تنفع الذّكرى؛ بأن كان التّذكير يزيد في الشرّ أو ينقص من الخير؛ لم تكن مأموراً بها، بل منهيًا عنها؛ فالذّكرى ينقسم الناس فيها قسمين: منتفعون، وغير منتفعين. فأما المنتفعون فقد ذكرهم بقوله: ﴿سيذَكَرَ مَن يخشى ﴾: الله؛ فإنَّ خشية الله تعالى والعلم بمجازاته على الأعمال توجب للعبد يخشى ﴾: الله؛ فإنَّ خشية الله تعالى والعلم بمجازاته على الأعمال توجب للعبد بعضى المتفعين؛ فذكرهم بقوله: ﴿سيذَكَرَ مَن يخشى ﴾: الله؛ فإنَّ خشية الله تعالى والعلم بمجازاته على الأعمال توجب للعبد بعضى ﴾: الله؛ فإنَّ خشية الله تعالى والعلم بمجازاته على الأعمال توجب للعبد بقوله: ﴿ويتجنَبُها الأسقى. الذي يَصلى النارَ الكبرى ﴾: أي : يعذّب عذايا الموقدة، التي تعول الذي يعلم من الذيري ، ما عنوا فقد ذكرهم بقوله: ﴿ويتجنَبُها الأسقى. الذي يصلى النارَ الكبرى ﴾: وهي النار الموقدة، التي بقوله، وأما المنتفعين ؛ فذكرهم بقوله: ﴿ويتجنَبُها الأسقى الله تعالى والعلم بمجازاته على الأعمال توجب للعبد بقوله: ﴿ويتجنَبُها الأسقى الذي يَضلى النارَ الكبرى ﴾: وهي النار الموقدة، التي تعلي على الأي على من من عن أي الموقدة، التي بقوله، ولا يحمل أي أي أي غير المنتفعين ؛ فذكرهم بقوله على النارَ الكبرى ﴾: وهي النار الموقدة، التي ألم على النارَ الكبرى ﴾: وهي النار الموقدة، التي تعلي من غير المنتفعين ؛ فذكرهم بقوله على على الأي على من غير المنتفعين ؛ فذكرهم بقوله على الأي على من غير المنتفعين ؛ فذكرهم بقوله على الأوثدة، ﴿نه من عمون أله النها من غير ألما على الأوثدة، أي أنهم يتمنون الموت ؛ فلا يحصُلُ لهم ؛ كما قال تعالى : راحةٍ ولا استراحةٍ، حتى إنَّهم يتمنون الموت ؛ فلا يحصُلُ لهم ؛ كما قال تعالى أله أله أله أله أله أله أله من غير ألموت ؛ فلا يحصُلُ لهم ؛ كما قال تعالى : أله إلا يقضى عليهم فيموتوا ولا يخفَقُ عنهم من عذابها ﴾.

(١) في (ب): «أنواع».
 (٣) في (ب): «وكلّ حيوان».
 (٣) في (ب): «كبيرة من الله».
 (٤) في (ب): «فلذلك يحكم بما».
 (٥) في (ب): «كبيرة».
 (٦) في (ب): «فإن خشيته لله وعلمه بأن سيجازيه على أعماله توجب للعبد الانكفاف عن

المعاصي».

سورة الأعلى (14 ـ 14) ـ سورة الغاشية NIC THOUGHT

(٤١ ـ ١٥) ﴿قد أفلح من تَزَكَّى﴾؛ أي: قد فاز وربح من طهر نفسه ونقًاها من الشرك والظلم ومساوىء الأخلاق، ﴿وذَكَرَ اسمَ ربُه فصلًى﴾؛ أي: اتّصف بذكر الله، وانصبغ به قلبُه، فأوجب له ذلك العمل بما يرضي الله، خصوصاً الصلاة، التي هي ميزانُ الإيمان. لهذا معنى الآية [الكريمة]، وأمًا من فسَر قوله: ﴿تَزَكَى﴾؛ يعني<sup>(١)</sup>: أخرج زكاة الفطر، و﴿ذكر اسم ربُه فصلى﴾؛ أنّه صلاة ولهد؛ فإنّه وإن كان داخلاً في اللفظ وبعض جزئيًّاته؛ فليس هو المعنى وحده.

(11 - 11) ﴿ بل تؤثرون الحياة الذُنبا؟ أي: تقدّمونها على الآخرة، وتختارون نعيمها المنغّص المكدَّر الزائل على الآخرة، ﴿ وَالآخرة خيرٌ وأبقى؟ : خيرٌ من الدُنيا في كلِّ وصف مطلوب، ﴿ وأبقى؟ : لكونها دار خلد وبقاء [وصفاء] والدنيا دار فناء. فالمؤمن العاقل لا يختار الأردأ على الأجود، ولا يبيع لذَّة ساعة بترحة الأبد، فحبُّ الدُنيا وإيثارها على الآخرة رأس كلِّ خطيئة.

(١٩ - ١٩) ﴿ إِنَّ لَهٰذَا﴾: المذكور لكم في لهذه السورة المباركة من الأوامر الحسنة والأخبار المستحسنة، ﴿ لَفي الصَّحْفِ الأولى. صُحْفِ إبراهيم وموسى : اللَّذَيْنِ هما أشرف المرسلين بعد<sup>(٢)</sup> محمدِ صلى الله عليه وعليهم أجمعين. فهذه أوامر في كلَّ شريعةٍ؛ لكونها عائدة إلى مصالح الدارين، وهي مصالح في كلَّ زمانٍ ومكانٍ.

\* \* \*

تفسير سورة الغاشية

**وهي مكبة** ينسب مالمَو الكَنْنِي النَ<del>سَ</del>ةِ

﴿ هَلْ أَتَنَكَ حَدِيثُ ٱلْغَنْشِيَةِ<sup>( نَ</sup> ۞ وُجُوُهُ يَوْمَبٍذٍ خَنْشِمَةُ ۞ عَامِلَةٌ فَأَصِبَةً ۞ تَصْلَى نَارًا حَامِيَةً ۞ تُسْتَمَى مِنْ عَيْنٍ مَانِيَةٍ ۞ لَيْسَ لَمُمْ طَمَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ۞ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُنْنِي مِن جُيع يَوَمَبِذِ نَاعِمَةٌ ۞ لِسَعَبِهَا دَاضِيَةٌ ۞ فِي جَنَةٍ عَالِيَةٍ ۞ لَا تَسْتَعُ فِبَهَا لَنِينَهُ ۞ فِيهَا عَيْنُ جَادِيَةً ۞

- (1) في (ب): «بمعنى».
   (1) في (ب): «سوى النبي».
  - (٣) في (ب): «تم تفسير سورة سبح ولله الحمد».
  - ٤) في (1): إلى قوله: (وزرابي مبثوثة). وفي (ب): ذكر الآيات.

FOR QUR'ANIC سورة الغاشية (1 ـ ١٦)

فِيهَا سُرُرٌ مَرْفُوْعَةٌ ٢٠ وَأَكْوَابٌ مَوْضُوعَةً ٢٠ وَنَمَادِقُ مَصْفُونَةً ٢٠ وَزَرَابَى مَبْنُونَةُ ٢٠ •

الخلائة يذكر تعالى أحوال يوم القيامة وما فيها من الأهوال الطامّة، وأنّها تغشى الخلائق بشدائدها، فيجازَوْن بأعمالهم، ويتميَّزون إلى فريقين: فريق في الجنّة، وفريق في السّعير. فأخبر عن وصف كلا الفريقين:

ولهذا الاحتمال وإن كان صحيحاً من حيث المعنى؛ فلا يدلُّ عليه سياق الكلام، بل الصواب المقطوع به هو الاحتمال الأول؛ لأنَّه قيَّده بالظرف، وهو يوم القيامةِ، ولأنَّ المقصود هنا بيان ذكر<sup>(۱)</sup> أهل النار عموماً، وذلك الاحتمال جزءً قليلٌ بالنسبة إلى أهل النار<sup>(۲)</sup>، ولأنَّ الكلام في بيان حال الناس عند غشيان الغاشية؛ فليس فيه تعرُضٌ لأحوالهم في الدُّنيا.

وقوله: ﴿تَصْلَى ناراً حاميةَ ﴾؛ أي: شديداً حوَّها تحيط بهم من كلِّ مكان، ﴿تُسْعَى من عين آنيةِ ﴾؛ أي: شديدة الحرارة<sup>(٣)</sup>، ﴿وإن يَسْتَغيثوا يُغاثوا بماء كالمهل يَشُوي الوجوءَ ﴾؛ فهذا شرابهم، وأمَّا طعامُهم؛ فَوَليس لهم طعامٌ إلَّا من ضريع. لا يُسْمِنُ ولا يُغْني من جوع »: وذلك لأنَّ المقصود من الطعام أحد أمرين: إمَّا أن يسدَّ جوع صاحبه ويزيل عنه ألمه، وإمَّا أن يُسْمِنَ بدنَه من الهزال، وهذا الطعام ليس فيه شيءٌ من هذين الأمرين، بل هو طعامٌ في غاية المرارة والنَّتن والحسَّة، نسأل الله العافية.

٨ - ١٦ ﴾ وأمًا أهلُ الخير؛ فوجوههم يوم القيامةِ ﴿ناعمةُ ﴾؛ أي: قد جرت عليهم نَضْرَةُ النعيم فَنَضَّرَتْ أبدانهم واستنارت وجوههم وسُرُوا غاية السرور، ولسعيها ﴾: الذي قدَّمته في الدُّنيا من الأعمال الصالحة والإحسان إلى عباد الله،

(1) في (ب): «وصف».
 (۲) في (ب): «جزء قليل من أهل النار بالنسبة إلى أهلها».
 (۳) في (ب): «حارة شديدة».

سورة الغاشية (١٧ ـ ٢٠)

(اضبة): إذ وجدت ثوابه مدَّخراً مضاعفاً، فحمدت عقباه، وحصل لها كلُّ ما تتمنَّاه. وذلك أنَّها ﴿فِي جِنَّةٍ﴾: جامعةٍ لأنواع النَّعيم كلُّها، ﴿عاليةٍ﴾: في محلُّها ومنازلها؛ فمحلُّها في أَّعلى عِلْيين، ومنازلها مساكنُ عاليةٌ، لها غرفٌ، ومن فوق الغرف غرفٌ مبنيَّةً يشرفون منها على ما أعدَّ الله لهم من الكرامة . ﴿قطوفُها دانيةٌ ﴾ ؛ أي: كثيرة الفواكه اللذيذة المثمرة بالثمار الحسنة السهلة التناول؛ بحيث ينالونها علَّى أيِّ حال كانوا، لا يحتاجون أن يَضْعَدوا شجرةً أو يستعصي عليهم منها ثمرةً. الكلام تسمع فيها ؟ أي: الجنَّة ﴿لاغيةَ ؟ أي: كلمة لغو وباطل فضلاً عن الكلام المحرَّم، بل كلامُهم كلامٌ حسنٌ نافعٌ، مشتملٌ على ذكرُ الله وَذكر نعمه المتواترة عليهم وعلى الآداب الحسنة(١) بين المتعاشِرين الذي يسرُّ القلوب ويشرح الصدور . فيها عينَ جاريةُ؟: وهذا اسم جنس؛ أي: فيها العيون الجارية التي يفجّرونها ويصرِّفونها كيف شاؤوا وأنَّى أرادوا. ﴿فِيها سررٌ مرفوعةٌ ﴾: والسرر جمعُ سريرٍ، وهي المجالس المرتفعة في ذاتها وبما عليها من الفُرُش الليِّنة الوطيئة. ﴿وَأَكُوابُ موضّوعة ؟؛ أي: أوانٍ ممتَّلتة من أنواع الأشربة اللذيذة، قد وضعت بين أيديهم، وأعدَّت لهم، وصارت تحت طلبهم واختيارهم، يطوفُ بها عليهم الولدان المخلدون فرينمارقُ مصفوفةً ؟؛ أي : وسائد من الحرير والإستبرق وغيرهما مما لا يعلمه إلَّا الله، قد صُفَّتْ للجلوس والاتِّكاء عليها، وقد أريحوا عن أن يضعوها أو يصفوها بأنفسهم. ﴿وِزَرَابِيُّ مبثونة﴾: والزرابِيُّ هي البسط الحسان، مبثوثةً؛ أي: مملوءة بها مجالسهم من كلُّ جانب.

﴿أَنَّلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلإِبِلِ حَتِّفَ خُلِقَتْ<sup>(٢)</sup> ۞ وَإِلَى ٱسَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞ وَإِلَى ٱلِجَبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ۞ وَإِلَى ٱلأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ۞ فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ ۞ لَسْتَ عَلَيْهِم يِمُصَيْطِرٍ ۞ إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ ۞ فَيُمَذِبُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلأَكْبَرَ ۞ إِنَّ إِلَيَاتًا إِيَابَهُمْ ۞ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ۞ ﴾.

- (١) في (٩): قوالآداب المستحسنة».
- (1) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

التي يضطَرُّون إليها؟<sup>(١)</sup> ﴿وإلى الجبال كيف نُصِبَتْ؟: بهيئة باهرة حصل بها الاستقرار للأرض<sup>(٢)</sup> وثباتُها من الاضطراب وأودع [الله] فيها من المنافع الجليلة ما أودع، ﴿وإلى الأرض كيف سُطِحَتْ؟؛ أي: مُدَّت مدًّا واسعاً، وسُهِّلت غاية التسهيل؛ ليستقرَّ العبادُ<sup>(٣)</sup> على ظهرها ويتمكَّنوا من حرثها وغراسها والبنيان فيها وسلوك طرقها<sup>(٤)</sup>.

للمورة الغاشية (٢١ ـ ٢٦)

1972

واعلم أنَّ تسطيحها لا ينافي أنَّها كرةٌ مستديرةٌ قد أحاطتِ الأفلاك فيها من جميع جوانبها كما دلَّ على ذلك النقل والعقل والحسُّ والمشاهدة؛ كما هو مذكورٌ معروفٌ عند كثير من الناس<sup>(٥)</sup>، خصوصاً في هذه الأزمنة، التي وقف الناس على أكثر أرجائها بما أعطاهم الله من الأسباب المقرِّبة للبعيد؛ فإنَّ التسطيح إنَّما ينافي كرويَّة الجسم الصغير جدًا، الذي لو سطح؛ لم يبق له استدارةً تُذكَر، وأمَّا جسم الأرض الذي هو كبيرٌ جدًا واسعٌ<sup>(٢)</sup>، فيكون كرويًّا مسطحاً، ولا يتنافى الأمران كما يعرف ذلك أرباب الخبرة.

﴿٢٢ - ٢٢﴾ ﴿فذكَر إِنَّما أنت مذكَرَ؟ ؟ أي: ذَكَر الناس وعِظْهم وأنذِزهم وبشَرْهم؟ فإنَّك مبعوثٌ لدعوة الحلق إلى الله وتذكيرهم، ولم تُبْعَث عليهم مسيطراً عليهم مسلطراً عليهم مسلطاً

٢٤ ـ ٢٤ وقوله: ﴿إَلَا مَن تولًى وكَفَرَ ؛ أي: لكن مَن تولًى عن الطاعة وكفر بالله، ﴿فيعذبُه الله العذابَ الأكبرَ ؛ أي: الشديد الدائم.

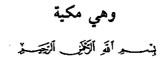
٤٦ - ٢٦ ﴿إِنَّ إلينا إيابَهم؟؛ أي: رجوع الخلائق<sup>(٨)</sup> وجمعهم في يوم القيامة. ﴿ثم إِنَّ علينا حسابَهم؟: على ما عملوا<sup>(٩)</sup> من خيرٍ وشرً.

\* \* \*

(١) في النسختين لم يفسر قوله: ﴿وإلى السماء كيف رفعت﴾.
(٢) في (ب): «حصل بها استقرار الأرض».
(٣) في (ب): «الخلائق».
(٤) في (ب): «وسلوك الطرق الموصلة إلى أنواع المقاصد فيها».
(٥) في (ب): «أكثر الناس».
(٢) في (ب): «الخليقة».
(٧) في (ب): «فنحاسبهم على ما عملوا».

سورة الفجر (۱ ـ ٥)

## تفسير سورة والفجر



﴿وَٱلْمَجْرِ ﴾ وَلِيَّالٍ عَشْرٍ ﴾ وَالنَّفْعِ وَالْوَثْرِ ﴾ وَالَيَّلِ إِذَا بَسَرِ ﴾ هَلْ فِي ذَلِكَ فَسَمُ لِلِي حِجْرٍ ﴾ •

- (۱) في (ب): «الظاهر أن المقسم به هو المقسم عليه».
  - (٢) في (ب): «وأنه وحده».
- (٣) انظر «زاد المعاد» لابن الفيم (١/ ٥٦) فقد ذكر المفاضلة فيها بين العشر من ذي الحجة والعشر الأخير من رمضان.
  - ٤) في (ب): «الذي هو ركن من أركان».
  - (٥) في (ب): «فما».
     (٦) في (ب): «من».
- (٧) أخرجه مالك في «الموطأ» في الحج، باب: «جامع الحج»، وعنه عبدالرزاق (٨٨٣٢) مرسلاً
   عن عبيدالله بن كريز.
  - (٨) في (ب): العباده».

سورة الفجر (٦ - ١٤)

وقت سريانه وإرخائه ظلامه على العباد، فيسكنون ويستريحون ويطمئنُون رحمةً منه تعالى وحكمةً. ﴿هل في ذلك﴾: المذكور، ﴿قَسَمٌ لذي حِجْرٍ﴾؛ أي: لذي عقل؟ نعم بعضُ ذلك يكفي لمن كان له قلبٌ أو ألقى السمع وهو شهيدٌ.

 المَّمَ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ () إِرَمَ ذَاتِ الْمِعَادِ<sup>(1)</sup> () الَّتِي لَمَ يُخْلَق مِنْلُهَا فِي الْبِلَدِ ()
 وَقَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ () وَفِرْعَوْنَ ذِى الْأَوْلَادِ () الَّذِينَ طَغَوًا فِي الْبِلَدِ ()
 قَصُودَ اللَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ () وَفِرْعَوْنَ ذِى الْأَوْلَادِ () الْذَينَ طَغَوًا فِي الْبِلَدِ () قَائَدُوُا فِي الْمُدَوَا الصَّخْرَ بِالْوَادِ () وَفَرْعَوْنَ ذِى الْأَوْلَا إِنَّ الْحَدُوا الْقَابِ الْعَادِ الْعَادَ الْذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ () وَفَرْعَوْنَ ذِى الْأَوْلَادِ ()
 اللَّذِينَ عَامَةُ الْعَنْدُ الْنَهِ الْمُعَوَّا فِي الْمُعَوَّا فِي الْعَنْدُولُونَا فَي الْمُعَوْدِ إِنَّ الْعَنْدُونَ الْعَادِ الْ
 وَقَمْ الْعَنْدَانِ الْعَادِ الْعَادِ الْعَامَ الْحَادِ الْعَامِ الْعَانِ الْعَنْدَةِ الْعَنْدُونَ الْعَادِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَنْ الْعَانِ الْعَادِ الْعَادِ الْعَانَ الْعَادِ الْعَانِ الْعَادِ الْعَامَ الْعَانِ الْ
 الْعَانِ الْعَانِ الْعَامَانِ الْعَامَ الْعَادِ الْعَعْلَ عَلَيْهِ الْعَادِ الْعَادِ الْعَالَقِينَ عَالَهُ الْعَانِ الْعَانِ الْعَامَةُ الْعَالَ الْعَانِ الْعَالَيْ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَامَةُ الْعَانِ الْعَامَةُ الْعَانَ الْعَانَا الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَانِ الْعَامَةُ الْعَانِ الْعَامَ الْعَانِ الْعَامَةُ الْعَالَ الْعَامَةُ الْعَالْ الْعَامَ الْعَالَيْ الْعَامَ الْعَامِ الْعَالِي الْعَامِ الْعَامَةُ الْعَامَ الْعَامِ الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَامِ الْعَالِي الْعَامِي الْعَامِ الْعَامِ الْعَامَ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِي لِلْعَامِ الْعَامِ الْعَامَةُ الْعَامِي الْعَامِ الْعَامِي الْعَامِي الْعَامِي الْعَامِ الْعَامِي الْنَا الْعَامِي الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِي الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَالَةُ الْعَامِ الْعَامَ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ ال الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَامَ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامَ الْعَامِ الْعَالَي الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَ

(٢- ١٤) يقول تعالى: ﴿الم تر﴾: بقلبك وبصيرتك، ﴿كيف فَعَلَ﴾: بهذه الأمم الطاغية، عاد وهي ﴿إرمَّهُ: القبيلة المعروفة في اليمن، ﴿ذات العِمادَ»؛ أي القوَّة الشديدة والعتوِّ والتجبُّر، ﴿التي لم يُخْلَقُ مِثْلُها في البلادَهُ<sup>(٢)</sup>؛ أي: في جميع البلدان في القوَّة والشدَّة؛ كما قال لهم نبيُّهم هودُ عليه السلام: ﴿واذكُروا إذ جَعلَكُم خُلَفاء من بعدِ قوم نوح وزادَكُم في الخلق بَسْطَة فاذكُروا آلاء الله لعلكُم تعليمي خلفة، من الجلوة، إلى يتحلكُم خُلَفاء من بعدِ قوم نوح وزادَكُم في الخلق بَسْطَة فاذكُروا آلاء الله لعلكُم بعدَكُم خُلَفاء من بعدِ قوم نوح وزادَكُم في الخلق بَسْطَة فاذكُروا آلاء الله لعلكُم تفلحونَ». ﴿ولدونَ القَصْدَر بالوادَه؛ أي: وادي القرى؛ نحتوا بقوَّتهم مناحرون فاتخذوها مساكن، ﴿وفرعونَ ذي الأوتادِ»؛ أي: ذي الجنود الذي ثبتوا الصخور فائد لعنه السلام: ﴿وفرعونَ في الحُلق بسطة فاذكُروا آلاء الله لعلكُم مناحد وانتخذوها مساكن، ووفرعونَ ذي الأوتادِ»؛ أي: ذي الجنود الذي ثبتوا الصخور فائد للذي طَعَوًا في البلادَ»: هذا الصحور فاتَخذوها مساكن، وفرعونَ ومن تَبَعَهم؛ فإلذان طَعَوًا في البلادَ»: هذا الوصف عائد إلى عادٍ وثمودَ وفرعونَ ومن تَبَعَهم؛ فإلذا ين طَعَوًا في البلادَه؛ في المعمل الوصف عائد إلى عادٍ وثمودَ وفرعونَ ومن تَبَعَهم؛ فإنهم طَعَوًا في بلاد الله، وآذوا عاد الله من الله في دينهم ودنيام ولهذا قال: ﴿فاكثروا فيها الفسادَ»: وهو العمل بالوصف عائد إلى عادٍ وثمودَ وفرعونَ ومن تَبَعَهم؛ فإنَّهم طَعَوًا في بلاد الله، وآذوا عناد من العام وصد بنيام من العام وصد بنيام من المعاصي، وسعوا في محاربة الرُسُل وصد النوا عن عنه منبيل الله في منا بلغوا من العالي ما مومودَ في معودية لها من الله عليهم من عن مبيل الله، فلما بلغوا من العالي ما مومودية على وموموني في معودية، إينام من من معيه أنها من العام من المام مادية، إي أن ربًا في منا ما معوا في محاربة أرسل الله عليهم من عن مبيل الله، فلما بلغوا من العالي ما موموجي لهاكهم؛ أرسل الله عليهم من عنه ما من المام مادية، في أن ربًا في مامومو عذاب، أي أن ربًا لبالمرصادية؛ لها من يعصيه أو بي يومولة في ما مو موجي لها من من معيه ما بي عموما من ما من من منه، إنها ما من مامول عذام ما منه ما من مامومو من ما من ما من مامومو من ما من مامومو من ما مامومو من مامومومو ما ما مامومو من ما ما مو

﴿ فَأَمَّا الْإِنسَنُ إِذَا مَا آبْنَلْنَهُ رَبُّهُ ۖ فَأَكْرَمَهُ وَنَشَعُهُ فَيَقُولُ رَبِّتِ أَكْرَمَنِ ٢ وَأَمَّآ إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلِيمو رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهْنَنِ ٢ كَلَّ بَل لَا تُكْرِمُونَ الْبِتِيمَ ٢ وَلَا تَخْتَضُوت عَلَ

- في (أ): إلى قوله: ﴿إِنَّ رَبِّكَ لِبَالمَرْصَادَةِ. وَفِي (ب) ذَكَرَ الآيَات.
  - (٢) في (ب): ((التي لم يخلق مثلها)؛ أي: مثل عاد في البلاد».
    - (٣) في (**ب): «لمن عصاه».**
    - ٤) في (1): إلى قوله: ﴿حباً جماً﴾. وفي (ب) ذكر الآيات.

طَعَمَاءِ ٱلْمِسْكِينِ ٢ وَتَأْكُلُونَ ٱلْثَرَانَ أَكْلَا لَمَّ اللَّهُ وَتَجْبُونَ ٱلْمَالَ حُبًّا جَمًّا ٢

١٥﴾ ـ ٢٠ يخبر تعالى عن طبيعة الإنسان من حيث هو، وأنَّه جاهلٌ ظالمٌ لا علم له بالعواقب، يظنُّ الحالة التي تقع فيه تستمرُّ ولا تزول، ويظنُّ أنَّ إكرام الله في الدُّنيا وإنعامه عليه يدلُّ على كرامته [عنده] وقربِهِ منه، وأنَّه إذا ﴿قَدَرَ عليه رِزْقَهَه؛ أي : ضيِّقه، فصار بِقَدَرِ قوتِهِ لا يفضُلُ عنه؛ أنَّ هٰذا إهانةٌ من الله له، فُردً الله عليه هٰذا الحسبان، فقال: ﴿كلا؟؛ أي: ليس كلُّ مَنْ نَعَّمْتُهُ في الدُّنيا فهو كريمٌ عليَّ، ولا كلُّ من قَدَرْتُ عليه رِزْقَه فهو مهانٌ لديًّ، وإنَّما الغِني والفقر والسعة والضيق ابتلاءً من الله وامتحانٌ يمتحن به العباد؛ ليرى من يقوم له بالشكر والصبر، فيثيبه على ذلك الثواب الجزيل، ممَّن ليس كذلك، فينقله إلى العذاب الوبيل. وأيضاً؛ فإنَّ وقوف همَّة العبد عند مراد نفسه فقط من ضعف الهمَّة، ولهٰذا لامَهُمُ الله على عدم اهتمامهم بأحوال الخلق المحتاجين، فقال: ﴿كَلاَّ بِل لا تكرِمون اليتيمَ﴾: الذي فقد أباه وكاسبه واحتاج إلى جبر خاطره والإحسان إليه؛ فأنتُم لا تكرِمونه بل تهينونه، وهذا يدلُّ على عدَّم الرحمة في قلوبكم وعدم الرغبة في الخير، أولا تحاضُّون على طعام المسكين؟؛ أي: لا يحضُّ بعضكم بعضاً على إطعام المحاويج من الفقراء والمساكين (``)، وذلك لأجل الشخ على الدنيا ومحبَّتها الشديدة المتمكَّنة من القلوب. ولهٰذا قال: ﴿وتأكُلُونِ التُّرَاثَ﴾؛ أي: المال المخلِّف، ﴿أكلاً لَمَّا﴾؛ أي: ذريعاً، لا تبقون على شيء منه، ﴿وتحبُّون المال حُبًّا جَمًّا﴾؛ أي: شديداً<sup>(٢)</sup>، ولهذا كقوله: ﴿بِل تؤثرون الحياةَ الدُّنيا والآخرةُ خيرً وأبقى، ﴿كلاً بل تحبُّونَ العاجِلَةَ وتَذَرون الآخرةَ .

لَا لَا أَذَا ذَكْتِ الْأَرْضُ ذَكَا ذَكَا<sup>(1)</sup> (1) وَبَاتَهُ رَبُّكَ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا (1) وَجِابَتَهُ يَوْمَعِذِ لَا يَعْبَنُدُ يَوْمَعِذٍ يَوْمَعِذٍ يَدَدَكُرُ الْإِنسَنُ وَأَنَى لَهُ اللَّذِكْرَى (1) يَتُولُ يَلْيَنَنِي فَذَمْتُ لِلَّاقِ فَي فَيَوْمَعِذٍ لَا يَجْهَنَدُ يَوْمَعِذٍ يَدَدَكُمُ الْإِنسَنُ وَأَنَى لَهُ اللَّذِكْرَى (1) يَتُولُ يَلْيَنَنِي فَذَمْتُ لِلَاقِ فَي فَيَوْمَعِذٍ لَا يَجْهَنَدُ يَوْمَعِذٍ يَدَدُ عَدَّالُ الْإِنسَنُ وَأَنَى لَهُ اللَّذِكْرَى (1) يَتُولُ يَلْيَنَنِي فَذَمْتُ لِلَاقِ فَي فَيَوْمَعِذٍ لَا يَعْهَدُ عَمَائُهُ عَمَائُهُ مَا الْعَلَمَةُ عَلَيْ أَنْ فَي فَيَوْمَعَةُ عَلَيْهُ مَعْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَذَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ يَعْذَي اللّهُ عَلَيْ يَعْذَي يَعْتَقُ فَي يَعْذَبُهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَةُ عَلَيْ أَنْ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَ الْعُظَمَعَيْنَةُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعُظَمَيْنَة أَن يُعَذِبُ عَنَائِهُ أَعْنَائُهُ أَمَدُ إِنَّا عَنْتَ عَائَهُ وَقَاعَهُ أَمَا أَنَهُ وَعَائَهُ عَلَيْهُ الْعَلْعُ عَنَا عَنَا إِنَ وَعَائَهُ عَنَائُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلْعَيْنَةُ عَلَيْ الْعَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْنَ عَلَيْتُونُ عَلَيْتُ عَلَيْتُنْ عَلَيْنَ إِنَا وَي الْعَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلْعَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَ عَذَي عَلَيْكُولُ عَلَيْ عَلَهُ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَائِي عَلَيْ وَعَنْتُنَا عَلَيْنُو عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنُ عَلَيْ عَلَى عَالَهُ عَالَيْ عَنْ عَنْ عَلَيْنَا عَالَهُ عَلَيْ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَائَ عَلَيْ عَلَيْنَا عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ

- (۱) في (ب): «من المساكين والفقراء».
  - (٢) في (ب): «أي: كثيراً شديداً».

سورة الفجر (١٥ ـ ٢٠) 💿

(٣) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

(٢١ - ٢٢) ﴿كلاً»؛ أي: ليس كلُّ ما أحببتم من الأموال وتنافستُم فيه من اللَّذَات بباق لكم، بل أمامكم يوم عظيم وهولٌ جسيم تُدَكُ فيه الأرض والجبال وما عليها حتى تُجْعَلَ قاعاً صفصفاً لا عِوَجَ فيه ولا أمتا، ويجيء الله لفصل القضاء بين عباده في ظُلَلٍ من الغمام، ويجيء الملائكة الكرام أهل السماواتِ كلَّهم<sup>(١)</sup> ﴿صفًا صفًا»؛ أي: صفًا بعد صفً، كلُ سماء يجيء ملائكتها صفًا، يحيطون بمن دونهم صفًا»؛ أي: صفًا بعد صفً، كلُ سماء يجيء ملائكتها صفًا، يحيطون بمن دونهم من الخلق، وهذه الصفوف صفوف خضوع وذُلُ للملك الجبار، ﴿وجيء يومتنا من الخلق، وهذه الصفوف صفوف خضوع وذُلُ للملك الجبار، ﴿وجيء يومتنا بحهتَم»؛ أي: مفاً الملائكة بالسلاسل؛ فإذا وقعت هذه الأمور؛ فَرْيومنذ يتذكر أرمانها، ويحقق فأله؛ أي: ما قدَّمه من خير وشرً، ﴿وأنًى له الذكرى»: فقد فات أوانها وذهب زمانها، ﴿يجهزون النها، ﴿يجهزون الملائكة بالسلاسل؛ فإذا وقعت هذه الأمور؛ فَرْيومنذ يتذكر أرمانها، ﴿يجهزون النها، ﴿يقولُهُ: ما من خير وشرً، ﴿وأنًى له الذكرى»: فقد فات أوانها وذهب زمانها، ﴿يقولُ»: ما قدًمه من خير وشرً، ﴿وأنًى له الذكرى»: فقد فات أوانها وذهب أرمانها، ﴿يقولُها، ويقولُها: ما قدًم في جنب الله: ﴿يا ليتني قدَّمتُ لحياتي»: ما المائمة على ما فرًا في جنب الله: ﴿يا ليتني قدَّمتُ لحياتي»: إلى المائها، ﴿يقولُهُ عملاً على ما فرًا في جنب الله: ﴿يا ليتني قدَّمتُ لحياتي»: إلى أنها وذهب أرمانها، ﴿يقولُها: محمدراً على ما فرَّا في جنب الله: ﴿يا ليتني قدًمتُ لحياتي»: إلى أوليولُ المائمة على أولها، أيتني لم أتُخذ فلاناً خليلاً»، وفي هذا<sup>(٤)</sup> دليلُ على أنَّ الحياة التي منبي ينبغي السعي في كمالها وتحصيلها وكمالها<sup>(٥)</sup> وفي تتميم لَذَاتها هي الحياة في دار القرار؛ فإنها دارُ الخُلد والباء.

٤٦ - ٢٦ فيومنذ لا يعذب عذابَه أحد : لمن أهمل ذلك اليوم ونسي العمل له عنه الميوم ونسي العمل له، ﴿ولا يوثِقُ وَثَاقَه أحد ؟ فإنّهم يقرنون بسلاسل من نارٍ، ويسحبون على وجوههم في الحميم، ثم في النار يُسْجَرون؟ فهذا جزاء المجرمين.

(۲۷ - ۲۷) وأمًا مَن آمن بالله واطمأنَّ به<sup>(۲)</sup> وصدَّق رسله؛ فيقال له: ﴿يا أَيَّتِها النفسُ المطمئنَّةُ»: إلى ذِكْرِ الله، الساكنة إلى حبَّه<sup>(۷)</sup>، التي قرَّت عينُها بالله، ﴿ارجعي إلى ربَّكَ»: الذي ربَّاك بنعمته، [وأسدى عليك من إحسانه ما صرت به ﴿ارجِعي إلى ربَّكَ»: الذي ربَّاك بنعمته، [وأسدى عليك من إحسانه ما صرت به من أوليائه وأحبابه] ﴿راضية مَرضِيَّةَ»؛ أي: راضية عن الله وعن ما أكرمها به من الثواب، والله قد رضي عنها، ﴿فَادُخُلي في عبادي وادْخُلي جنَّه.

(١) في (٩): «كلها».
 (٢) في (٩): «يقودها».
 (٣) في (٩): «الدائمة الباقية».
 (٣) في (٩): «التي ينبغي السعي في أصلها وكمالها».
 (٦) فى (٩): «وأما من اطمأن إلى الله وآمن به».

(٧) في (ب): «لحبُّه».

(A) في (ب): «وتخاطب به في حال الموت».

F سورة الفجر (۲۱ - ۳۰)

سورة البلد (١ ـ ٧)

تفسير سورة لا أقسم وهي مكية بنسبيه أأتو الأكل التتبسغ

إِنّا أُقْسِمُ بِهُذَا الْبَلَدِ () وَأَنتَ حِلَّ بِهُذَا الْبُلَدِ () (') وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ () لَقَدْ خَلَقَنَا الْإِنسَنَ فِي الْبَدِي () الْعَنْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ () يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالا لَبُدًا () أَعَسَبُ أَن لَمْ يَرُهُ أَحَدُ () اللَّهُ يَعْسَبُ أَن لَمْ يَرُهُ أَحَدُ مَالا لَبُدًا () الْحَسَبُ أَن لَمْ يَرُهُ أَحَدُ () الْتَحْسَبُ أَن لَمْ يَرُهُ أَحْدُ () اللَّهُ عَندَيْ اللَّهُ عَندَيْنِ () اللَّهُ عَندَيْنَ اللَّهُ عَندَيْنَ اللَّهُ عَندَيْنَ اللَّهُ عَندَيْنَ اللَّهُ عَندَيْنَ () اللَّهُ عَندَيْنَ اللَّهُ عَندَيْنَ () اللَّهُ عَندَيْنَ اللَّهُ عَندَيْنَ () اللَّهُ عَندَيْنَ () الْمُقْبَة () اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَندَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَندَى اللَّهُ الْمُقْبَة () الْعَندُ () الْعَندُ اللَّهُ عَندُ اللَّهُ عَندَى اللَّهُ الْمُعْبَة () اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَندُ اللَّهُ الْمُعْبَة () الْعَندُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُندَة () الْعُقْبَة () الْعُقْبَة () الْعَندُ اللَّهُ الْمُعْبَة () الْعُقْبَة () الْعَندُ اللَّهُ الْمُولَاءِ مَعْنَا الْعَندُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُنْسَ اللَّهُ الْعُنْهُ الْعُنْبَة () الْعُقْبَة () الْتُعْقَبَة () الْعُقْبَة () الْحُلَالَةُ الْعُمَابُ الْعَندُ () الْعَندُة () الْعَندُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُنَابَة () الْعَندُ اللَّهُ الْعُنْهُ اللَّهُ الْعُنْهُ الْعُنْهُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْحُقُلُ الْحُولُ الْعَنْ الْعُنْتُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنَا الْعُنْ الْعُنْ الْعُنَا الْعَنْنَ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْتُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْعَانِ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْتُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْتُ الْعُنْتُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْتُ الْعُنْ الْعُنْتُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْتُ الْعُنْتُ الْعُنَا الْعُنْعُ الْحُدُونُ الْعُنْتُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْحُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنُ الْعُنْهُ أَعْمَ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْهُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْعُمَ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْعُمُ الْعُنْعُ الْعُنْعُ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْعُ الْعُنْ الْعُنْ الْ

٩٤ - ٣٧ يقسم تعالى ﴿بهٰذا البلدِ٩ الأمين، وهو<sup>(٢)</sup> مكَّة المكرَّمة، أفضل
 البلدان على الإطلاق، خصوصاً وقت حلول الرسول ﷺ فيها، ﴿ووالدِ وما وَلَدَ٩؛
 أي: آدم وذرِيَّته.

٤٤ - ٧٧ والمقسّم عليه قولُه: ﴿لقد خَلَقْنا الإنسانَ في كَبَدِه: يُحتمل أنَّ المراد بذلك ما يكابده ويقاسيه من الشَّدائد في الدُّنيا وفي البرزخ ويوم يقوم الأشهاد، وأنَّه ينبغي له أن يسعى في عمل يُريحُه من هذه الشَّدائد ويوجب له الفرح والسرور الدَّائم، وإن لم يفعل ؛ فإنَّه لا يزال يكابد العذاب الشديد أبد الآباد، ويحتمل أن والمعنى الدَّائم، وإن لم يفعل ؛ فإنَّه لا يزال يكابد العذاب الشديد أبد الآباد، ويحتمل أن والمعنى الدَّائم، وإن لم يفعل ؛ فإنَّه لا يزال يكابد العذاب الشديد أبد الآباد، ويحتمل أن والمعنى والسرور الدَّائم، وإن لم يفعل ؛ فإنَّه لا يزال يكابد العذاب الشديد أبد الآباد، ويحتمل أن والأعمال الشديد قد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم وأقوم خِلْقة يقدر<sup>(٢)</sup> على التصرف والمعنى لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم وأقوم خِلْقة يقدر<sup>(٢)</sup> على التصرف والأعمال الشديدة ومع ذلك فإنه لم يشكر الله على هذه النَّعمة العظيمة، بل بطر والأعمال الشديدة ومع ذلك فإنه لم يشكر الله على هذه النَّعمة العظيمة، بل بطر والأعمال الشديدة ومع ذلك فإنه لم يشكر الله على هذه النَّعمة العظيمة، ما يوانًا والأعمال الشديدة ومع ذلك فإنه لم يشكر الله على هذه النَّعمة العظيمة، ما وان والأعمال الشديدة ومع ذلك فإنه لم يشكر الله على هذه النَّعمة العظيمة، ما بطر والأعمال الشديدة ومع ذلك فإنه لم يشكر الله على هذه النَّعمة العظيمة، ما بطر والأعمال الشديدة ومع ذلك فإنه لم يشكر الله على أيده العالي المادوم له، وأنَّ سلمان تصرُفه لا ينعزل، ولهذا قال [تعالى]: ﴿ أيحسبُ أن لن يقدِر عليه أحدًه): ويطغى ويفتخر بما أنفق من الأموال على شهوات نفسه؛ فيقول ﴿ أهلكتُ مالا ويطغى ويفتخر بما أنفق من الأموال على شهوات نفسه؛ فيقول ﴿ أهلكتُ مالا والمعاصي إهلاكاً؛ لأنَه لا ينتفع المنفق بما أنفق، ولا يعود إليه في أنهاق في الشَهوات والمعاصي إهلاكاً؛ لأنَه لا ينتفع المنفق بما أنفق، ولا يعود إليه أنه من إنفاقه إلاً والمعاصي إولماصي إلى إلى إلى مالي إله أنهق، ولا يعود إليه أن من إنفاقه إلا والمعاصي إهلاكاً؛ لأنه لا ينتفع المنفق بما أنفق، ولا يعود إليه أي من إلفاقه إلا والمعاصي إله إله إلى أله إلى ينفق ما الموالم مالي أنه ما يسه ألفق، ولا يعود إليه أنها ما يألهاق أله والما مالي والما ماله إله إله إله أله أله إله إله إله إله أله إله أله إله أله أله إله أله أله أله أله أله أله أله إله

- (1) في (1): طمس. وفي (ب) ذكر الآيات إلى آخر السورة.
- (٢) في (ب): «الذي هو». (٣) في (ب): «مقدر».
  - (٤) في (ب): «عليه».

194.

سورة البلد (٨ ـ ١٧)

النَّدم والخسار والتَّعب والقلَّة، لا كمن أنفق في مرضاة الله في سبيل الخير؛ فإنَّ لهذا قد تاجر مع الله وربح أضعاف أضعاف ما أنفق، قال الله<sup>(۱)</sup> متوعُداً لهذا الذي افتخر بما أنفق في الشهوات: ﴿أيحسبُ أن لم يَرَهُ أحدَّ﴾؛ أي: أيظنُّ<sup>(۲)</sup> في فعله لهذا أنَّ الله لا يراه ويحاسبه على الصغير والكبير؟! بل قد رآه الله وحفظ عليه أعماله ووكل به الكرام الكاتبين لكل ما عمله<sup>(۳)</sup> من خيرٍ وشرً.

(١١) وأكن لهذا الإنسان لم يفعل ذلك؛ ﴿فلا اقتحم العقبة؟؛ أي: لم يقتحمها ويعبُز عليها؛ لأنه متَّبع لهواه<sup>(٢)</sup>، ولهذه العقبة شديدة عليه.

(11 ـ 17) ثم فسَّر هٰذه العقبة بقوله: ﴿فَكُّ رقبةٍ﴾؛ أي: فكُّها من الرقُ بعتقها أو مساعدتها على أداء كتابتها، ومن باب أولى فكاك الأسير المسلم عند الكفار، ﴿أو إطعامٌ في يوم ذي مَسْغَبَةٍ ﴾؛ أي: مجاعةٍ شديدةٍ؛ بأن يطعم وقت الكفار، ﴿أو إطعامٌ في يوم ذي مَسْغَبَةٍ ﴾؛ أي: مجاعةٍ شديدةٍ؛ بأن يطعم وقت الحاجة أشدً الناس حاجةً، ﴿يتيماً ذا مَقْرَبَةٍ ﴾؛ أي: جامعاً بين كونه يتيماً وفقيراً ذا قرابة، ﴿أو مسكيناً ذا مَتْرَبَةٍ ﴾؛ أي: قد لزق بالتراب من الحاجة والضّرورة.

(١٧) (ثم كان من الذين آمنوا): وعملوا الصالحات<sup>(٧)</sup>؛ أي: آمنوا بقلوبهم بما يجب الإيمان به، وعملوا الصالحات بجوارحهم، فدخل في هذا كلُّ<sup>(٨)</sup> قول وفعل واجب أو مستحبٌ، (وتواصَوَا بالصَّبْرِ): على طاعة الله وعن معصيته وعلى أقداره<sup>(٩)</sup> المؤلمة؛ بأن يحتَّ بعضهم بعضاً على الانقياد لذلك والإتيان به كاملاً منشرحاً به الصَّدر مطمئنَّة به النفس، (وتواصَوْا بالمَرْحَمَةِ): للخلق؛ من إعطاء محتاجهم، وتعليم جاهلهم، والقيام بما يحتاجون إليه من جميع الوجوه،

- (1) في (ب): «قال تعالى».
   (1) في (ب): «أيحسب».
   (1) في (ب): «ويشكر الله».
  - ۵) في (ب): «معاصيه».
     ۵) في (ب): «لشهواته».

في (ب): «من كلُّ».

(A)

(٧) كذا في النسختين. ذكر الشيخ الآية: ﴿الذين آمنوا وعملوا الصالحات﴾.

(٩) فى (ب): «معصية الله وعلى أقدار الله».



سورة البلد (10 ـ ٢٠) ـ سورة الشمس (11 ٢٢) FOR QURANIC THOU

ومساعدتهم على المصالح الدينيَّة والدنيويَّة، وأن يحبَّ لهم ما يحبُّ لنفسه، ويكره لهم ما يكره لنفسه.

(١٨) ﴿أُولَٰئَكَ؟: الذين قاموا بهذه الأوصاف، الذين وفقهم الله لاقتحام [هذه] العقبة، ﴿أُولَٰئُك أُصحاب الميمنة﴾: لأنَّهم أدَّوا ما أمر الله به من حقوقه وحقوق عباده، وتركوا ما نُهوا عنه، ولهذا عنوان السعادة وعلامتها.

(19 ـ ٢٠) ﴿والذين كفروا بآياتنا﴾: بأن نبذوا لهذه الأمور وراء ظُهورهم فلم يصدُقوا بالله ولا آمنوا به ولا عملوا صالحاً ولا رحموا عباد الله. أولئك ﴿أصحاب المشأمة. عليهم نار مؤصدةٌ؟ أي: مغلقةٌ، في عَمَدٍ ممدًدةٍ، قد مدَّت من ورائها؟ لئلاً تنفتح أبوابها، حتى يكونوا في ضيقٍ وهمٌ وشدَّةٍ.

والحمد لله.

\* \* \*

تفسير والشمس وضحاها

﴿وَٱلْنَّمَنِي وَضُحَنَهَا<sup>(١)</sup> ﴿ وَٱلْقَبَرِ إِذَا لَلَهَا ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلُهَا ﴿ وَٱلَّذِلِ إِذَا يَنْشَلُهَا ﴿ وَٱلنَّمَاءِ وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَٱلْذَين وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَٱلْذَين وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَٱلْنَابَ وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَٱلنَّمَاءِ وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَمَا بَلَنَهَا فَهُوَمَها فَبُورَهَا وَتَنْوَطُهَا ﴾ وَالنَّمَاءِ وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَمَا بَلَنَهَا ﴾ وَمَا بَلَنَهُ أَنْهُ مَنْ أَلْمَهُمَا فَبُورَهَا وَمَنْوَطُعَا ﴾ وَمَا بَلَنَهُ أَلَمَ مَن زَكَنَهُمُ فَقُولُهَا ﴾ وَمَا بَلَنَهُ أَلَمَ مَن زَكَنَهُمُ فَتُولُهُمُ أَلَكُمُ مَا أَنْهُولُهُ وَمَنْوَلُهُمُ اللَّهُ وَمَا مَعْتُهَا ﴾ وَالنَّعَانَ هُورانَا أَنْهُ وَمَا مَعْهَا ﴾ وَوَقَدْ خَابَ مَن ذَيْتَا إِنَا اللَّهُ وَلَقَالَهُ مَنْ أَنْهُ وَلَكُمُ اللَّهُ وَاللَّعَانَ أَلَهُ مَا أَلَهُ مَا أَعْمَ مَا أَنْهُمُ مَعْتَهُمُ أَلَهُ وَاللَّهُ وَالَكُمُ لَهُ وَاللَّهُ إِلَيْ إِذَا بَعْمَالُهُ وَلَكُمُ اللَهُ وَالَهُ مَن أَنْهُمُ وَاللَّهُ وَاللَهُ مَنْهُ وَلَكُمُ اللَهُ وَالَعَانَهُ وَلَكُمُ اللَهُ وَالَكُمُ مَا أَنَهُ وَاللَهُ مَا إِنَا إِلَيْهُ وَلَكُمُ مَا أَلُهُ مَا مَالَهُ مَا مَالَهُ مَالَكُمُ مَا أَلُهُ مَالَكُمُ مَا أَلَهُ مَا أَلُهُ مَالَكُهُمُ مَالَكُمُ مُنْهُ وَاللَهُ مَا إِنَالَكُمُ مَا أَلَهُ مَا مَالَهُ مُنْهُمُ مَالَهُ مَالَكُمُ الْلُهُ مَالَكُمُ مَالَهُ مَا إِلَيْ مَالَهُ مَا مَالَهُ مَا مَا مُنَا أَنْهُ مَا مُولَعُهُمُ مَا مُنَا أَنَا مُنَا مُعَانَا مُنَا مُنَا مَالَهُ وَاللَهُ مَا مَالَهُ مَالَكُمُ مَا مُنَا مُنَا مُعْتَنَهُ مَا مُنَا مُنْهُ وَاللَهُ وَاللَكُمُ مُعَالَى مَا مَالَكُمُ مَالَكُمُ مَا مُنْهُ وَلَكُمُ مَالَكُهُ مَا مُعُمَالُهُ مَا مُولَا مَالَعُهُ مَا مُنْهُ مَا مُعُنَالًا وَالَعُنُولُهُ مَالَكُهُ مَا مَالَهُ مَا مُنَا مُولًا مُولًا مُعَالَمُ مَالَهُ مَا مُولَعُولُهُ مَالَهُ مَا مُعُ مُوالا مُولَعُهُ مَا مَاللَهُ مَا مُعَالُهُ مَالَكُهُ مَالَكُهُ مَا مُولُعُنَا مُ مُنَالَعُالَهُ مَا مُنَا مُعُمُ مُ مُو

﴿ - ٦﴾ أقسم تعالى بهذه الآيات العظيمة على النفس المفلحة وغيرها من النفوس الفاجرة، فقال: ﴿والشمس وضُحاها﴾؛ أي: نورها ونفعها الصادر منها، ﴿والقمر إذا تلاها﴾؛ أي: تبعها في المنازل والنور، ﴿والنَّهار إذا جلَّاها﴾؛ أي: جلًى ما على وجه الأرض وأوضحه، ﴿والليل إذا يغشاها﴾؛ أي: يغشى وجه الأرض، فيكون ما عليها مظلماً؛ فتعاقُبُ الظُلمة والضياء والشمس والقمر على هٰذا الأرض، فيكون ما عليها مظلماً؛ فتعاقُبُ الظُلمة والضياء والشمس والشمس والمد منها، والمنور، في المفلحة وغيرها من الفاجرة منها، أي: الم من المال إذا تلاها؟

(۱) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

1977

العالم بانتظام وإتقاني وقيام<sup>(۱)</sup> لمصالح العباد أكبر دليل على أن الله بكلِّ شيء عليمً وعلى كلِّ شيء قديرٌ، وأنَّه المعبود وحده، الذي كلِّ معبودٍ سواه باطل<sup>(۲)</sup>، فوالسَّماء وما بناها ﴾: يحتمل أن فما ﴾ موصولة، فيكون الإقسام بالسماء وبانيها، وهو الله تعالى<sup>(۳)</sup>، ويحتمل أنها مصدريَّة، فيكون الإقسام بالسماء وبنيانها الذي هو غاية ما يقدَّر من الإحكام والإتقان والإحسان. ونحو هٰذا<sup>(٤)</sup> قوله: فوالأرض وما طحاها ﴾؛ أي: مدَّها ووسَّعها، فتمكَّن الخلق حينئذٍ من الانتفاع بها بجميع أوَجه<sup>(٥)</sup>

FOR سورة الشمس (V ـ ١٥)

(٧ ـ ٨ ﴾ ﴿ونفس وما سوًاها ﴾: يحتمل أنَّ المراد: ونفس سائر المخلوقات الحيوانيَّة؛ كما يؤيِّد هذا<sup>(٢)</sup> العموم، ويُحتمل أنَّ الإقسام<sup>(٧)</sup> بنفس الإنسان المكلَّف؛ بدليل ما يأتي بعده. وعلى كل؛ فالنفس آيةٌ كبيرةٌ من آياته التي يحقُّ الإقسام بها<sup>(٨)</sup> ؛ فإنَّها في غاية اللُّطف والخفَّة، سريعة التنقُّل والحركة والتغيُّر والتأثُر والانفعالات النفسيَّة من الهمَّ والإرادة والقصد والحبُّ والبغض، وهي التي لولاها؛ لكان البدن مجرَّد تمثال لا فائدة فيه، وتسويتها على ما هي عليه<sup>(٩)</sup> آيةٌ من آيات الله

٩ - ١٠ وقوله: ﴿قد أفلح من زكَاها ؟ أي: طهّر نفسه من الذُّنوب، ونقًاها من العيوب، ورقًاها من دسًاها ؟ أي: أحفى نفسه الكريمة التي ليست حقيقة بقمعها وإخفائها بالتدنُس من دسًاها ؟ أي: أخفى نفسه الكريمة التي ليست حقيقة بقمعها وإخفائها بالتدنُس من دسًاها ؟ أي: أي: أخفى نفسه الكريمة التي ليست مقيقة بقمعها وإخفائها بالتدنُس من دسًاها ؟ أي: أي: أوناما يواب أوناما ؟ أي: أوناما العلم النافع والعمل الصالح، أو قلما من العيوب، ورقًاها بالتدنُس من دسًاها ؟ أي: أي: أي: أوناما إلى من دسًاها ؟ أي: أخفى نفسه الكريمة التي ليست حقيقة بقمعها وإخفائها بالتدنُس من دسًاها ؟ أي: أي: أوناما العدم أوناما العدم أوناما العام العيوب والذُّنوب (١٠)، وترك ما يكمّلها وينميها، واستعمال ما يشينها ويدسيها.

(١١ - ١٥) ﴿كذّبت ثمود بطَغواها؟ أي: بسبب طغيانها وترفّعها عن الحقّ وعتوُها على رسولهم<sup>(١١)</sup>، ﴿إذ انبعث أشقاها؟ أي: أشقى القبيلة<sup>(١٢)</sup>، وهو قُدَار بن سالف؟ لعقرها؟ حين اتّفقوا على ذٰلك وأمروه فائتمر لهم، ﴿فقال لهم

في (ب): «وانتظام». (٢) في (ب): «فباطل». (1)٤) في (ب): «ونحو ذلك». في (ب): «الذي هو الله تبارك وتعالى». (۳). (1) في (ب): «ذلك». في (ب): الوجوه، . (٥) في (ب): «أن المراد بالإقسام» (٨) فى (ب): «التى حقيقة بالإقسام بها» (Y) (۱۰) في (ب): «والاقتراف للذنوب». في (ب): «على هذا الوجه». (٩) (١٢) انظر البخاري (٣٣٧٧)، ومسلم (٢٨٥٥) ) في (ب): «على رسول الله». 11)

سورة الليل (١ ـ ٣)

رسولُ اللهِ ﴾: صالحٌ عليه السلام محذِّراً: ﴿نَاقَة الله وسُقْياها ﴾؛ أي: احذروا عقر ناقة الله التي جعلها لكم آيةً عظيمةً، ولا تقابلوا نعمة الله عليكم بسقي لبنها أن تعقروها، فكذَّبوا نبيَّهم صالحاً، ﴿فعقروها فدمدم عليهم ربُّهم بذنبهم ﴾؛ أي: دمَّر عليهم، وعمَّهم بعقابه، وأرسل عليهم الصَّيحة من فوقهم والرَّجفة من تحتهم، فأصبحوا جائمين على ركبهم، لا تجد منهم داعياً ولا مجيباً، ﴿فسوَّاها ﴾: عليهم؛ أي: سوَّى بينهم في العقوبة<sup>(۱)</sup>، ﴿ولا يخافُ عُقْباها ﴾؛ أي: تبعتها. وكيف يخاف من هو قاهر لا يخرج عن قهره وتصرَّفه مخلوقٌ. الحكيم في كلُّ ما قضاه وشرعه. [تمت وللَّه الحمد].

تفسير سورة والليل

﴿ - ٢﴾ لهذا قسمٌ من الله بالزمان الذي تقع فيه أفعال العباد على تفاوت أحوالهم، فقال: ﴿والليلِ إذا يغشى﴾؛ أي: يعمُّ الخلق بظلامه، فيسكنُ كلُّ إلى مأواه ومسكنه، ويستريحُ العباد من الكدُّ والتعب، ﴿والنَّهار إذا تجلَّى﴾: للخلق، فاستضاؤوا بنوره، وانتشروا في مصالحهم.

(٣) فوما خلق الذكر والأنثى»: إن كانت (ما) موصولة؛ كان إقساماً بنفسه

- (۱) في (ب): «بالعقوبة».
- (1) في (1) إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

الكريمة الموصوفة بكونه<sup>(١)</sup> خالق الذُّكور والإناث، وإن كانت مصدريَّة؛ كان قسماً بخلقه للذَّكر والأنثى، وكمال حكمته في ذلك؛ أن خلق من كلِّ صنفٍ من الحيوانات التي يريد إبقاءها ذكراً وأنثى؛ ليبقى النوع ولا يضمحلَّ، وقاد كلًّا منهما إلى الآخر بسلسلة الشهوة، وجعل كلًّا منهما مناسباً للآخر؛ فتبارك الله أحسن الخالقين.

سورة الليل (٤ ـــ ١٠).

٤ وقوله: ﴿إِنَّ سعبَكُم لشتَّى﴾: لهذا هو المقسم عليه؛ أي: إن سعيكم أيُّها المكلَّفون لمتفاوت تفاوتاً كثيراً، وذلك بحسب تفاوت نفس الأعمال ومقدارها والنشاط فيها، وبحسب الغاية المقصودة بتلك الأعمال؛ هل هو وجه الله الأعلى النقي، فيبقى العمل<sup>(٢)</sup> له ببقائه، وينتفع به صاحبه؟ أم هي غايةً مضمحلَّةً فانيةً؛ فابيةً؛ فيبطل السعي ببطلانها ويضمحلُّ باضمحلالها؟ وهذا كلُّ عملٍ يقصد به غير فيبطل السعي الملانها ويضمحلُ المصمحلالها؟ وهذا كلُّ عمل المعيد مع غيرة المعال ومقد الله الأعلى ولا فيها، وبحسب الغاية المقصودة بتلك الأعمال؛ هل هو وجه الله الأعلى الماقي، فيبقى العمل (٢) له بقائه، وينتفع به صاحبه؟ أم هي غايةً مضمحلًا في فيبطل السعي العمل الله المعالي المحمد فيبطل السعي المعلن المعالية المعمد المعالية المعمد فيبطل المعن المعلية المقصودة بعان المعمد المائية المعمد المائية معمد المائية المعمد المائية المائية المائية المعمد المائية المائية المائية المعمد المائية الما

المحمد المحمد المحمد المحمد المركبة المحمد المرافق الواجب والمستحب، المحمد ا محمد المحمد ال محمد المحمد المحمم المحمد المحمم المحمم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمم المحمم المح

(١) في (ب): «بأنه».
 (٢) في (ب): «السعي».
 (٣) في (ب): «والكفارات والنفقات».
 (٤) في (ب): «والمركبة منهما».
 (٥) في (ب): «أي: نسهل عليه أمره ونجعله ميشراً له».



سورة الليل (١١ ـ ٢١)

أي: بما أوجب الله على العباد التصديق به من العقائد الحسنة، ﴿فسنيسّرهُ للعُسْرى﴾؛ أي: للحالة العسرة والخصال الذَّميمة؛ بأن يكون ميسَّراً للشرِّ أينما كان ومقيَّضاً له أفعالُ المعاصي. نسأل الله العافية.

لاما) ﴿وما يُغني عنه مالُهَ؟ : الذي أطغاه واستغنى به وبخل به إذا هلك ومات؛ فإنَّه لا يصحب الإنسان<sup>(١)</sup> إلَّا عمله الصالح. وأمًّا ماله الذي لم يخرج منه الواجب؛ فإنَّه يكون وبالاً عليه؛ إذ لم يقدِّم منه لآخرته شيئاً.

لام الله في الله الله الله الله الله الله المستقيم طريقه يوصل إلى الله ويدني من رضاه، وأمَّا الضَّلال؛ فطرقه مسدودةٌ عن الله، لا توصل صاحبها إلَّا للعذاب الشديد.

﴿١٣﴾ ﴿وإنَّ لنا للآخرةَ والأولى؟: ملكاً وتصرُّفاً، ليس له فيهما مشاركٌ، فليرغب الراغبون إليه في الطلب، ولينقطع رجاؤهم عن المخلوقين.

١٤﴾ ١٦- ١٤ ﴿فَانذرتُكُم ناراً تَلَظَّى﴾؛ أي: تستعر وتتوقَّد، ﴿لا يَضلاها إلَّا الشقى. الذي كذَّبَ؟: بالخبر، ﴿وتولَى؟: عن الأمر.

ولهذه الآية وإن كانت متناولةً لأبي بكر الصديق رضي الله عنه، بل قد قيل: إنها نزلت بسببه<sup>(٥)</sup>؛ فإنَّه رضي الله عنه ما لأحدِ عنده من نعمةِ تُخزى، حتى ولا رسول

- (1) في (ب): "فإنه لا يصحبه".
   (٢) في (ب): "والعيوب".
  - (٣) في (ب): البها».
  - (a) في (ب): <sup>a</sup> في سببه<sup>a</sup>.

(٤) في (ب): ابقى ا.

الله ﷺ؛ إلَّا نعمة الرسول، التي لا يمكن جزاؤها، وهي نعمة الدعوة إلى دين الإسلام وتعليم الهدى ودين الحقُّ؛ فإنَّ لله ورسولهِ المنَّة على كلِّ أحدٍ، منةً لا يمكنُ لها جزاء ولا مقابلة؛ فإنَّها متناولةٌ لكلِّ من اتَّصف بهذا الوصف الفاضل، فلم يبقَ لأحدٍ عليه من الخلق نعمةً تُجزى، فبقيت أعمالُه خالصةً لوجه الله تعالى، ولهذا قال: ﴿إِلَّا ابْتَغَاءَ وَجَهِ رَبُّهُ الأعلى. ولَسُوفَ يَرْضِيَّهُ: هَٰذَا الأَتَقَى بِمَا يُعطيه الله من أنواع الكرامات والمثوبات.

والخمد لله ربّ العالمين.

1973

FOR ( مورة الضحى (١ ـ ٤)

تفسير سورة والضحى وهي مكبة بنسبع أنؤ ألأنكن التصبغ ﴿ وَالشَّحَىٰ ٢ وَٱلَّتِلِ إِذَا سَجَى ٢ ٢٠٠ مَا وَدَعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ٢ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ

ٱلأُولَى ٥ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ۞ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِهِمُا فَخَاوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ ٢٠ وَوَجَدَكَ عَآيِلًا فَأَغْنَ ٢٠ فَأَمَّا ٱلْبَنِيمَ فَلَا نَفْهَر ٢٠ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا تَنهُز ٢٠ وَأَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِّثْ () .

٩ ـ ٣ أقسم تعالى بالنهار إذا انتشر ضياؤه؛ بالضّحى، وبالليل ﴿إذا سحر ﴾ وادلهمَّت ظلمته؛ على اعتناء الله برسوله ﷺ، فقال: ﴿ما ودَّعك رَبُّكَ﴾؛ أي: ما ترکك منذ اعتنى بك، ولا أهملك منذ ربَّاك ورعاك، بل لم يزل يربِّيك أكمل<sup>(٢)</sup> تربيةٍ ويُعليك درجةً بعد درجةٍ، ﴿وما﴾: قلاكَ الله؛ أي: ما أبغضك منذ أحبَّك؛ فإنَّ نفي الضَّدِّ دليلٌ على ثبوت ضدُّه، والنفي المحض لا يكون مدحاً إلَّا إذا تضمَّن ثبوت كمال. فهذه حال الرسول ﷺ الماضية والحاضرة، أكمل حال وأتمُّها، محبَّة الله له واستمرارها وترقيته في درجات<sup>(٣)</sup> الكمال ودوام اعتناء الله به.

٤﴾ وأمَّا حاله المستقبلة؛ فقال: ﴿وللآخرةُ خيرُ لك من الأولى؟؛ أي: كلُّ

 فى (أ): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة. (۲) في (ب): «أحسن». (٣) فى (ب): «درج».

vas downloaded from QuranicThought.com



سورة الضحي (٥ ـ ١١) 🔍 😻

حالةٍ متأخّرةٍ من أحوالك؛ فإنَّ لها الفضل على الحالة السابقة، فلم يزل ﷺ يصعد في درجات<sup>(۱)</sup> المعالي، ويمكِّن اللَّه له<sup>(۲)</sup> دينه، وينصره على أعدائِه، ويسدُّده<sup>(۲)</sup> في أحواله، حتَّى مات وقد وصل إلى حال ما<sup>(٤)</sup> وصل إليها الأوَّلون والآخرون؛ من الفضائل والنِّعم وقرَّة العين وسرور القلب.

٥﴾ ثمَّ بعد لهذا لا تسأل عن حاله في الآخرةِ من تفاصيل الإكرام وأنواع الإنعام، ولهذا قال: ﴿ولَسوف يعطيكَ ربُك فترضى﴾: ولهذا أمرَّ لا يمكن التعبير عنه إلَّا بهذه العبارة الجامعة الشاملة.

(٣) حمرة ما متنَّ عليه بما يعلمه من أحواله الخاصَّة<sup>(٥)</sup>، فقال: ﴿الم يجذَكَ يتيماً فآوى﴾؛ أي: وجدك لا أمَّ لك ولا أبَ، بل قد مات أبوه وأمَّه وهو لا يدبر نفسه، فآواه الله، وكفَّله جدَّه عبد المطلب، ثم لمَّا مات جدُه؛ كفَّله الله عمَّه أبا طالب، حتى أيَّده [الله] بنصره وبالمؤمنين، ﴿ووجدك ضالاً فهدى﴾؛ أي: وجدك لا تربي مالب، حتى أيَّده [الله] بنصره وبالمؤمنين، ﴿ووجدك ضالاً فهدى﴾؛ أي: وجدك لا تربي والله، حتى أيَّده الله عمَّه عبد المطلب، ثم لمَّا مات جدُه؛ كفَّله الله عمَّه أبا طالب، حتى أيَّده [الله] بنصره وبالمؤمنين، ﴿ووجدك ضالاً فهدى﴾؛ أي: وجدك لا تدري ما الكتابُ ولا الإيمانُ، فعلَّمك ما لم تكن تعلمُ، ووفَقك لأحسن الأعمال والأخلاق. ﴿ووجدك عائلاً»؛ أي: فقيراً، فأغناكَ الله بما فتح<sup>(٢)</sup> عليك من والأخلاق. ﴿ووجدك عائلاً»؛ أي: فقيراً، فأغناكَ الله بما فتح<sup>(٢)</sup> عليك من البلدان، التي جُبيت لك أموالها وخراجها، فالذي أزال عنك هٰذه النقائص سيزيل عنك كلَّ نقص، والذي أوصلك إلى الغنى وآواك ونصرك وهداك، قابلُ نعمته بالشكران.

٩ - ١١ ولهذا قال: ﴿فَأَمَّا البِتِيمَ فَلا تَقْهَزَ ؟ أي: لا تُسِىء معاملة اليتيم، ولا يَضِقْ صدرُك عليه، ولا تنهره، بل أكرمه، وأعطه ما تيسَّر، واصنع به كما تحبُّ أن يُصْنَعَ بولدك من بعدك، ﴿وَأَمَّا السائلَ فَلا تنهره؟ أي: لا يصدر منك تحبُّ أن يُصْنَعَ بولدك من بعدك، ﴿وَأَمَّا السائلَ فَلا تنهره؟ أي: لا يصدر منك كلامً للسائلُ للسائلُ للا تنهر ؟ أي: لا يصدر منك علامً للسائلُ فلا تنهر ؟ أي: لا يصدر منك عدد أن يُصْنَعَ بولدك من بعدك، ﴿وَأَمَّا السائلُ فَلا تنهر ؟ أي: لا يصدر منك معددُ أن يُصْنَعَ بولدك من بعدك، ﴿وَأَمَّا السائلُ فَلا تنهر ؟ أي: لا يصدر منك علامً للسائلُ للسائلُ (<sup>٧)</sup> يقتضي ردَّه عن مطلوبه بنَهْر وشراسةِ خلق، بل أعطه ما تيسَّر عندك، أو ردَّه بمعروف وإحسانٍ. ويدخل في هذا<sup>(٨)</sup> السائلُ للمال والسائل للعلم، ولهذا كان المعلَم مأموراً بحسن الخلق مع المتعلَّم ومباشرته بالإكرام والتحنُّن عليه؟ فإنَّ في ذَاكَ في ذَلك معونةً له على مقصده وإكراماً لمن كان يسعى في نفع العباد والبلاد،

- (۱) في (ب): «درج».
- (٣) في (ب): "ويسدّد له».
- هي (ب): «من الأحوال».
- (٧) في (ب): «إلى السائل كلام».
- (٢) في (ب): «ويمكن له الله».
  - (٤) في (ب): «لا».
- (٦) في (ب): «فأغنى بما فتح الله».
  - (٨) في (ب): «وهذا يدخل فيه».

صورة الشرح (١ ـ ٤)

﴿وأَمَّا بنعمة ربِّك فَحَدُّفَ﴾: وهٰذا يشمل النَّعم الدينيَّة والدنيويَّة<sup>(١)</sup>؛ أي: أثْنِ على الله بها، وخُصَّها<sup>(٢)</sup> بالذِّكر إن كان هناك مصلحةٌ، وإلَّا؛ فحدُّث بنعم الله على الإطلاق؛ فإنَّ التحدُّث بنعمة الله داع لشكرها وموجبٌ لتحبيب القلوب إلى من أنعم بها؛ فإنَّ القلوب مجبولةٌ على محبَّة المحسن.

> تفسير سورة ألم نشرح لك صدرك وهي مكية

> > ينسب أقر ألكن التتصير

﴿ أَنَّذِ نَنْمَحُ لَكَ صَدَرَكَ ۞<sup>(٣)</sup> وَوَصَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِيَ أَنْفَضَ ظَهْرَكَ ۞ وَرَفَعَنَا لَكَ ذِكْرُكَ ۞ فَإِنَّ مَعَ ٱلْمُسَرِ بَسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْمُسَرِ بُسُرًا ۞ فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبْ ۞ وَلِكَ رَبِّكَ فَأَرْغَبَ ۞﴾.

(1 - 3) يقول تعالى ممتنًا على رسوله: ﴿ألم نشرخ لك صدرَك؟ أي: نوسَّعْه لشرائع الدِّين والدَّعوة إلى الله والاتُصاف بمكارم الأخلاق والإقبال على الآخرة وتسهيل الخيرات، فلم يكن ضيَّقاً حرجاً لا يكاد ينقاد لخير ولا تكاد تجده منبسطاً، ﴿ووضعنا عنك وزرَكَ؟ أي: ذنبك، ﴿الذي أنقَضَ؟ أي: أثقل ﴿ظهركَ؟ كما قال تعالى: ﴿ليغفرَ لك اللهُ ما تقدَّم من ذنبِكَ وما تأخرَى، ﴿ظهركَ؟ كما قال تعالى: ﴿ليغفرَ لك اللهُ ما تقدَّم من ذنبِكَ وما تأخرى، لم يصل إليه أحدٌ من الخلق؛ فلا يُذكرُ الله؛ إلَّا ذُكِر معه رسوله ﷺ؛ كما في الدُخول في الإسلام، وفي الأذان، والإقامة، والخطب<sup>(٤)</sup>... وغير ذلك من الأمور التي أعلى الله بها ذكر رسوله محمد ﷺ، وله في قلوب أمَّته من المحبَّة والإجلال عن أمَّته.

- (۱) في (ب): «﴿وأما بنعمة ربك﴾ الدينية والدنيوية ﴿فحدتُ﴾».
   (۲) في (ب): «وخصصها».
- (٣) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.
  - (٤) في (٢): «والخطبة».

1974



سورة الشرح (٥ ـ ٨)

﴿٥ - ٦﴾ وقوله: ﴿فَإِنَّ مع العُسْرِ يُسْراً. إِنَّ مع العُسْرِ يُسْراً﴾: بشارةً عظيمةً أنَّه كلَّما وُجدَ عسرٌ وصعوبةٌ؛ فإنَّ اليسر يقارنه ويصاحبه، حتى لو دخل العسر جحر ضبٍّ؛ لدخل عليه اليسر فأخرجه؛ كما قال تعالى: ﴿سيجعل اللهُ بعدَ عُسْرٍ يُسْرِأَهُ، وكما قال النبيُّ ﷺ: «وإنَّ الفرج مع الكرب، وإنَّ مع العسر

وتعريف العسر في الآيتين (٢) يدلُ على أنَّه واحدٌ، وتنكير اليسر يدلُّ على تكراره؛ فلن يغلب عسرٌ يسرين.

وفي تعريفه بالألف واللَّام الدالُّ (") على الاستغراق والعموم يدل على أنَّ كلَّ عسرٍ وإنْ بلغ من الصعوبة ما بلغ؛ فإنَّه في آخره التيسير ملازمٌ له.

نعمه، فقال: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَانَصَبْ ﴾؛ أي: إذا تفرَّغْتَ من أشغالِك، ولم يبقَ في قلبكَ ما يعوقه؛ فاجتهد في العبادة والدُّعاء، ﴿وَإِلَى رَبِّكَ﴾: وحده ﴿فَارْغَبْ﴾، أي: أعظم الرغبة في إجابة دعائك وقبول دعواتك()، ولا تكن ممَّن إذا فرغوا()؛ لعبوا وأعرضوا عن ربُّهم وعن ذِكْرِه، فتكون من الخاسرين.

وقد قيل: إنَّ معنى هذا(٢): فإذا فرغتَ من الصَّلاة وأكملتها؛ فانصب في الدُّعاء، وإلى ربِّك فارغبْ في سؤال مطالبك.

واستدلَّ من قال هٰذا القول على مشروعيَّة الدُّعاء والذِّكر عقب الصلوات المكتوبات. والله أعلم [وبذالك].

تمت. والحمد لله.

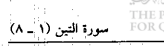
- جزء من وصية الرسول ﷺ لابن عباس. أخرجه الإمام أحمد (١/ ٣٠٧)، والترمذي (٢٥١٦) (1)وقال: «حديث حسن صحيح». في (ب): «الآية».
  - (٣) في (ب): «الدالة».
  - في (ب): «إذا فرغوا وتفرغوا». (٥)

في (ب): «معنى قوله». (٦)

في (ب): اوعبادتك.

(٢)

(٤)



تفسير سورة والتين وهي مکية

ينسم أقدر الأثني التتبير

﴿زَالِنِينِ وَالَزَيْتُوْنِ ﷺ<sup>(۱)</sup> وَطُوْرِ سِينِينَ ۞ وَهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ۞ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ۞ ثُمَّرَ رَدَدْنَهُ أَسَفَلَ سَنفِلِينَ ۞ إِلَا ٱلَٰذِينَ ،َامَنُوا وَعِمَلُوا ٱلصَّلِيحَتِ فَلَهُمَ أَجُرُ غَيْرُ مَتُوْنِ ۞ فَمَا بُكَذِبُكَ بَعَدُ بِالدِينِ ۞ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحَكَمِ الْمُتَكِمِينَ ۞﴾.

 التين ( التين ): هو التين المعروف، وكذلك ( الزَّيتون ): أقسم بهاتين الشجرتين؛ لكثرة منافع شجرهما وثمرهما، ولأنَّ سلطانهما في أرض الشام محل نبوًة عيسى ابن مريم عليه السلام، ( وطور سينينَ ): أي : طور سيناء محل نبوًة موسى عليه السلام ، ( وهذا البلد الأمين ): وهو مكمة المكرّمة محل نبوًة محمد عليه السلام ، ( وهذا البلد الأمين ): وهو مكمة المكرّمة محل نبوًة محمد عليه السلام ، ( وهذا البلد الأمين ): وهو مكمة المكرّمة محل المواني ، محمد المعرف ، أي : طور سيناء محل المواني المواني ، المعرف المعرف ، أي : المعرف المعرف ، والمواني ، المعرف ، والمواني ، أي : المكرّمة محل المواني ، المعرف ، والمعرف ، والمواني ، المعرف ، والمواني ، المعرف ، والمعرف ، المعرف ، المعرف ، والمعل محمد عليه السلام ، المواني ، المعرف ، المعرف ، والمواني ، المعرف ، والمول ، والمواني ، المعرف ، والمواني ، المعرف ، محمد المعرف ، المعرف ، والمواني ، المعرف ، المعرف ، والمول ، والمع ، والمواني ، المعرف ، والمول ، والمول ، والمواني ، المعرف ، والمول ، والمعن ، والمول ، والمعن ، والمع ، والمول ، و والمول ، وول ، والمول ، وول ، والم

٧ - ٨ (فما يكذبك بعد بالدين)؛ أي: أيُّ شيء يكذبك أيُّها الإنسان بيوم الجزاء على الأعمال؟ وقد رأيت من آيات الله الكثيرة ما يحصل لك به اليقين<sup>(٤)</sup>،

- (1) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.
  - (۲) في (ب): «موسى ﷺ».

198+

٤) في (ب): «ما به يحصل لك اليقين».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٣) في (ب): «أفضل النبوات وأشرفها».

سورة العلق (١ = ٢)

ومن نعمه ما يوجب عليك أن لا تكفر بشيء منها<sup>(١)</sup>. ﴿ليس الله بأحكم الحاكمينَ ﴾: فهل تقتضي حكمته أن يترك الخلق سدى لا يُؤمرون ولا يُنْهَوْن ولا يُثابون ولا يُعاقبون؟ أم الذي خلق الإنسان أطواراً بعد أطوارٍ، وأوصل إليهم من النعم والخير والبرَّ ما لا يحصونه، وربَّاهم التربية الحسنة؛ لا بدَّ أن يعيدهم إلى دارٍ هي مستقرُّهم وغايتهم التي إليها يقصدون ونحوها يؤمُون. تمت. والحمد لله<sup>(٢)</sup>.

ينسب أندَ الْنَبْنِ الْيَجَسِدْ

وهي مكية

﴿ آقَرْأُ بِاسْمِ رَبِكَ الَّذِي خَلَقَ ()<sup>(1)</sup> خَلَقَ الْإِسْنَنَ مِنْ عَلَيَ () اقْرًا وَرَبُكَ الْأَكْرُمُ () الَّذِي عَلَمُ بِالقَلَمِ () عَلَمُ أَنْ رَبُكَ الْأَكْرُمُ () الَّذِي عَلَمُ الْقَلَمِ () عَلَمُ الْمَ مَعَلَى اللَّذِي عَلَمُ الْمَائِي عَلَمُ الْمَائِي عَلَمُ الْمَ رَبُكَ الْعَلَيْ () الَّذِي عَلَمُ الْعَلَيْ () عَلَمُ الْمَ مَعَلَى اللَّذِي عَلَمُ الْمَائِي عَلَمُ الْمَائِي عَلَمُ اللَّذِي عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ الْمَائِي عَلَى اللَّهُ إِنَّ الْمَائِي عَلَمُ اللَّهُ الْمَائِي عَلَمُ اللَّهُ اللَّذِي عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّذِي عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّذِي اللَّقَوْقَ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّذَي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذَي اللَّذِي اللَّذَي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذَي اللَّذِي اللَّ الرَّجْعَنَ إِنَ اللَّذِي اللَّذَي اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذَي اللَّذَى اللَّهُ ا الرَّحْوَانِ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّذِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ الْعَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّ الْعَلَيْذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ الْعَلِينَةِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ الْعَلَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّة اللَّهُ الْحَالَةُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْحَالَي اللَّهُ الْمَالَةُ الْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَالَةُ الْحَالَ اللَّ الْعَلَيْ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ اللُولَةُ اللَّالَ اللَّالَ اللَّائُولُ الْ اللَّائَةُ اللَعْنَ الَعْ اللَّالَةُ اللَّا الَقُولُ اللَّالَ اللَّ الْ الْحَ

 
 الله السورة أول السور القرآنيَّة نزولاً على رسول الله على فإنَّها نزلت عليه في مبادىء النبوَّة؛ إذ كان لا يدري ما الكتاب ولا الإيمان، فجاءه جبريل عليه [الصلاة و] السلام بالرَّسالة، وأمره أن يقرأ، فامتنع وقال: ما أنا بقارىء! فلم يزل به حتى قرأ<sup>(1)</sup>؛ فأنزل الله [عليه]: (اقرأ باسم ربَّك الذي خَلَقَ): عموم الخلق.

٢﴾ ثم خصَّ الإنسان، وذكرَ ابتداءَ خلقِه ﴿من عَلَقٍ﴾؛ فالذي خلق الإنسان واعتنى بتدبيره لا بدَّ أن يدبَّره بالأمر والنَّهي، وذلك بإرسال الرسل وإنزال الكتب<sup>(٥)</sup>،

- (1) في (ب): «ممّا أخبرك به».
   (1) في (ب): «تمت. ولله الحمد».
  - (٣) في ( أ ): إلى آخر السورة. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.
    - (٤) تقدم تخريجه وهو في «الصحيحين».
    - هي (ب): «بإرسال الرسول إليهم، وإنزال الكتب عليهم».

سورة العلق (٣ ــ ١٨)

ولهذا أتى(() بعد الأمر بالقراءة بخلقه () للإنسان.

(٣ - ٥) ثم قال: ﴿ اقرأ وربَّك الأكرمُ ؟ أي: كثير الصَّفات، واسعها، كثير الكرم والإحسان، واسع الجود، الذي من كرمه أن علَّم أنواع العلوم<sup>(٣)</sup>، و ﴿ علَّم بالقلم. علَّم الإنسانَ ما لم يعلمَ : فإنَّه تعالى أخرجه من بطن أمَّه لا يعلم شيئا، وجعل له السَّمع والبصر والفؤاد، ويسَّر له أسباب العلم؛ فعلمه القرآن، وعلَّمه الحكمة، وعلَّمه الحكمة، وعلَّمه العلمة فيئا، وعلم الم يعلم أنواع العلم في يعلم أي القلم. علم الإنسانَ ما لم يعلم الم يعلم الم يعلم المالي من كرمه أن علم أنواع العلوم الم يعلم شيئا، واسع الجود، الذي من كرمه أن علم الخرجه من بطن أمَّه لا يعلم شيئا، وجعل له السَّمع والبصر والفؤاد، ويسَّر له أسباب العلم؛ فعلمه القرآن، وعلَّمه الحكمة، وعلَّمه القرآن، وعلَّمه الحكمة، وعلَّمه يعلم المالي يعلم ألمالي مناب العلم علم المالي مناب العلم الحقوق، وتكون رسلا الحكمة، وعلَّمه بالقلم، الله الحمد والمنَّة الذي أنعم على عباده بهذه النعم، التي التي لا يقدرون لها على جزاء ولا شكور، ثمَّ منَّ عليهم بالغنى وسعة الرزق.

﴿٢ - ٨﴾ ولكن الإنسان لجهله وظلمه؛ إذا رأى نفسه غنيًا؛ طغى، وبغى، وتجبَّر عن الهدى، ونسي أنَّ لربَّه ﴿الرُّجعى﴾: ولم يخف الجزاء، بل ربَّما وصلت به الحال أنَّه يترك الهدى بنفسه ويدعو غيره إلى تركه، فينهى عن الصَّلاة التي هي أفضل أعمال الإيمان.

(١٩ - ١٦) ثم توعَده إن استمرَّ على حاله، فقال: ﴿[كلاً] لئن لم ينتَهِ، عمًا يقول ويفعل، ﴿لَنَسْفَعَا بِالنَّاصِيةِ»؛ أي؛ لَنأُخُذنَّ بناصيته أخذاً عنيفاً، وهي حقيقة بذلك؛ فإنَّها ﴿ناصية كاذبة خاطئةٌ»؛ أي: كاذبة في قولها، خاطئةً في فعلها.

(٥) - ١٢ ﴿ فَلْيَدْعُ : هذا الذي حقَّ عليه العذابُ (٥) ﴿ نادِيَهُ ؛ أَبِي: أَهل

- (٢) فى (ب): «خلقه».
  - (٣) في (ب): «أن علم بالعلم».
     (٤) كذا في (ب). وفي (أ): «الذي به تحفظ به العلوم».

(۱) في (ب): «ذكر».

 $\langle 0 \rangle$ 

في (ب): «العقاب».



سورة العلق (١٩) \_ سورة القدر (١)

مجلسه وأصحابه ومن حوله ليُعينوه على ما نزل به، ﴿سنَدْعو الزَّبانيةَ﴾؛ أي: خزنة جهنَّم لأخذه وعقوبته. فلينظر أيُّ الفريقين أقوى وأقدر. فهٰذه حالة الناهي وما توعد به من العقوبة.

(١٩) وأمًا حالة المنهيً؛ فأمره الله أن لا يصغي إلى لهذا الناهي، ولا ينقاد لنهيه، فقال: (كلَّ لا تُطِعْهُ)؛ أي: فإنَّه لا يأمر إلَّا بما فيه الخسار<sup>(١)</sup>، (واسجُذ): لربَك، (واقْتَرِبْ): منه في السُّجود وغيره من أنواع الطاعات والقُرُبات؛ فإنَّها كلها تدني من رضاه وتقرَّب منه. ولهذا عامٌ لكلِّ ناهِ عن الخير ولكلِّ منهيً عنه، وإن كانت نازلة في شأنِ أبي جهل حين نهى رسول الله ﷺ عن الصلاة وعذَبه<sup>(٢)</sup> وآذاه.

تمت. والحمد لله رب العالمين<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

تفسير سورة القدر وهي مكية بنه الله الكلف التقسة

﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ الْقَدْرِ ﷺ نَافَدَرِ ﷺ أَنْذَلِكَ مَا لَيَلَةُ الْقَدْرِ ۞ لَيَلَةُ الْقَدْرِ آلَفِ شَهْرٍ ۞ نَنَزَّلُ الْمَلَتَهِكَةُ وَالرُوحُ فِيهَا بِإِذَنِ رَبِّهِم مِن كُلِ أَمْرٍ ۞ سَلَمُ هِيَ حَنَّى مَطلَعِ الْنَبَرِ ۞﴾.

(١) يقول تعالى مبيناً لفضل القرآن وعلوٌ قدره: ﴿إِنَّا أَنزَلْناهُ في ليلةِ القَدْرِ؟: [كما قال تعالى: ﴿إِنّا أَنزلناه في ليلةٍ مباركةَ؟] وذٰلك أنَّ الله تعالى ابتدأ بإنزال القرآن<sup>(٥)</sup> في رمضان في ليلة القدر، ورحم الله بها العباد رحمةً عامّةً لا يقدر العباد لها شكراً، وسميت ليلة القدر لعظم قدرها وفضلها عند الله، ولأنَّه يقدِّر فيها ما يكون في العام من الآجال والأرزاق والمقادير القدريَّة.

- في (ب): «إلا بما فيه خسارة الدارين». (٢) في (ب): «وعبث به».
  - (٣) في (ب): "تمت. ولله الحمد".
  - ٤) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.
    - (٥) في (ب): "بإنزاله".

٢﴾ ثم فخَّم شأنها وعظَّم مقدارها، فقال: ﴿وما أدراكَ ما ليلةُ القَدْرِ﴾؛ أي: فإنَّ شأنها جليلٌ، وخطرها عظيمٌ.

سورة القدر (٢ \_ ٥) \_ سورة البينة

(٣) ﴿ليلةُ القدرِ خيرٌ من ألفِ شهرِ ؟؛ أي: تعادل من فضلها ألف شهرٍ ، فالعمل الذي يقع فيها خيرٌ من العمل في ألف شهرِ خاليةٍ منها، وهذا مما تتحيَّر فيه<sup>(١)</sup> الألباب، وتندهش له العقول؛ حيث منَّ [تبارك و] تعالى على هذه الأمَّة الضعيفة، القوَّة والقوى بليلةٍ يكون العمل فيها يقابل ويزيد على ألف شهر، عمر رجل معمَّرٍ عمراً طويلاً نيفاً وثمانين سنةً.

٤﴾ وتَنَزَّلُ الملائكةُ والرُّوحُ فيها؟ أي: يكثر نزولهم فيها، (من كلِّ أمرَك. (٥) (سلام هي؟ أي: سالمة من كل آفة وشر، وذلك لكثرة خيرها، (حتَّى مطلع الفجر؟؛ أي: مبتداها من غروب الشمس ومنتهاها طلوع الفجر<sup>(٢)</sup>. وقد تواترت الأحاديث في فضلها<sup>(٢)</sup>، وأنَّها في رمضان، وفي العشر الأواخر منه، خصوصاً في أوتاره، وهي باقيةٌ في كلُ سنة إلى قيام الساعة، ولهذا كان النبيُ تَتَخَ إعلم.

### \* \* \*

# تفسير سورة لم يكن وهي مدنية

ينسب أنفر ألكن التتبسير

﴿لَتَرْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَكِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيَّنَةُ ﷺ<sup>(٤)</sup> رَسُولُ مِّنَ ٱللَّهِ يَنْلُوا مُحُفًا مُطَهَّرَةً ۞ فِيهَا كُنُبُّ قَيِّمَةٌ ۞ وَمَا نَفَرَّقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَنْهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ۞ وَمَآ أَمِرُوَا إِلَّا لِيَعْبُدُوا ٱللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ الذِينَ حُنفَاتَه وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَيُؤْتُوا

- (۱) في (ب): «به».
- (٢) في (ب): "أي: تنتهي من غروب الشمس إلى طلوع الفجر".
- (٣) انظر "صحيح البخاري" كتاب فضل ليلة القدر. و"صحيح مسلم" باب فضل ليلة القدر والحث على طلبها وبيان محلها وأرجى أوقات طلبها.
  - (٤) في (1): طمس. وفي (ب) إلى آخر السورة.

سورة البينة (١ ــ ٥)

الزَّكُوْةُ وَذَالِكَ دِينُ الْقَيِّسَةِ ۞ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَبِ وَٱلْمُشْكِرِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أُوْلَتِهَكَ هُمْ شَرُّ الْبَرِيَّةِ ۞ إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ أُوْلَتِهَكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ۞ جَزَاؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَمْرِي مِن تَمْنِهَا الأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَداً رَضِي اللَهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَثِي رَبَّهِمْ يَ

(١) يقول تعالى: ﴿لم يكنِ الذينَ كَفَروا من أهلِ الكتابِ؟؛ أي: من اليهود والنصارى، ﴿والمشركينَ؟: من سائر أصناف الأمم، ﴿مُنفَكِّينَ؟: عن كفرهم وضلالهم الذي هم عليه؛ أي: لا يزالون في غيِّهم وضلالهم، لا يزيدهم مرور الأوقات<sup>(١)</sup> إلَّا كفراً، ﴿حتَّى تأتِيَهُم البيِّنةُ؟: الواضحة والبرهان الساطع.

٤٦ - ٣ ثم فسر تلك البينة، فقال: ﴿رسولُ من اللهِ ؛ أي: أرسله الله يدعو الناس إلى الحقّ، وأنزل عليه كتاباً يتلوه ليعلّم الناس الحكمة ويزكّيهم ويخرجَهم من الظُّلُمات إلى النُور، ولهذا قال: ﴿يتلو صُحُفاً مطهَّرةَ ؟ أي: محفوظةً من<sup>(٢)</sup> قربان الشياطين، لا يمسُها إلَّا المطهَرون؛ لأنَّها أعلى<sup>(٣)</sup> ما يكون من الكلام، ولهذا قال عنها: ﴿فيها؟ أي: في تلك الصُحف ﴿كتب قيّمةً ؟ أي: أخبارَ صادقةً وأوامرُ عادلةً تهدي إلى الحقَّ وإلى طريقٍ مستقيم ؛ فإذا جاءتهم هٰذه البيَّنة ؛ فحينتذ يتبيئن طالب الحقَّ ممَّن ليس له مقصدً في طلبه، فيهلك مَن هلك عن بيِّنة ويحيا من حيَّ عن بيَّنةٍ.

٤﴾ وإذا لم يؤمن أهل الكتاب بهذا الرسول وينقادوا له؛ فليس ذلك ببدع من ضلالهم وعنادهم؛ فإنَّهم ما تفرَّقوا واختلفوا وصاروا أحزاباً ﴿إلَّا من بعدِ ما جاءتُهُمُ البيِّنَةُ»: التي توجب لأهلها الاجتماع والاتِّفاق، ولٰكنَّهم لرداءتهم ونذالتهم لم يزدهم الهدى إلا ضلالاً ولا البصيرة إلا عميّ.

الموهة مع أنَّ الكتب كلَّها جاءت بأصل واحدٍ ودين واحدٍ؛ فما ﴿أُمِروا﴾ في سائر الشرائع، إلا أن يعبدوا ﴿اللهَ مخلصين له الدِّين﴾؛ أي: قاصدين بجميع عباداتهم الظَّاهرة والباطنة وجه الله وطلب الزُّلفي لديه، ﴿حنفاءَ﴾؛ أي: معرضين مائلين عن سائر الأديان المخالفة لدين التُوحيد، وخصَّ الصلاة والزَّكاة بالذِّكر مع أنَّهما داخلان في قوله: ﴿ليعبدوا الله مخلصين له الدين﴾؛ لفضلهما وشرفهما أنَّهما داخلان في قوله: ﴿ليعبدوا الله مخلصين له الدين واحدٍ أن المَّذِين المَّذِين المُوطاً في عباداتهم الظَّاهرة والباطنة وجه الله وطلب الرُّلفي لديه، ﴿حنفاءَ الله عرضين أن المَّذَين المَّذِين المَّذِين المَّذِين المَّذِين المُوطان الرُّلفي لديه، أن حنفاءَ إذ أي المَّذين المُوطن مائلين عن سائر الأديان المخالفة لدين التُوحيد، وخصَّ الصلاة والزَّكاة الله معرفين المُوطن المُوطن أن المُوطنة والمُوطن المُوطن المُوطنة الذين المُوطنة الذين المُوطن المُوطن المُوطن المُوطن المُوطن المُوطن المُوطن المُوطن الله معلم من المُوطن مُوطن المُوطن المُوطن المُوطن المُوطن المُوطن المُوطن مُوطن المُوطن ال

- (۱) في (ب): <السنين<sup>®</sup>.
   (۲) في (ب):
  - (٣) في (ب): «لأنها في أعلى».

HOUC سورة البينة (٨٢٦) \_ سورة الزلزلة (١ \_ ٢) 1987: وكونهما العبادتين اللتين مِّن قام بهما قام بجميع شرائع الدين. ﴿وَذَلْكَ﴾؛ أي: التَّوحيد والإخلاص في الدِّين هو ﴿دين القَيِّمةَ﴾؛ أي: الدين المستقيم الموصل إلى جنَّات النَّعيم، وما سواه فطرقٌ موصلةٌ إلى الجحيم. ٢﴾ ثم ذكر جزاء الكافرين بعدما جاءتهم البينة، فقال: ﴿إِنَّ الذين كفروا من أهل الكتابِ والمشركينَ في نارِ جهنَّم﴾: قد أحاط بهم عذابها، وأشتدُّ عليهم عقابها، ﴿خالدين فيها، إلا يُفَتَّر عنهم العذاب، وهم فيها مبلسون. ﴿أُولَتُكَ هُم شُرُّ البريَّةَ﴾: لأنَّهم عرفوا الحقَّ، وتركوه، وخسروا الدُّنيا والآخرة. ٧﴾ ﴿إِنَّ الذين آمنوا وعملوا الصَّالحات أولَتك هم خيرُ البريَّة»: إلَّنهم عبدوا الله وعرفوه، وفازوا بنعيم الدُّنيا والآخرة. رحيل ولا طلب لغايةٍ فوتَّها، ﴿تجري من تحتها الأنهارُ خالدين فيها أبدأ رضي الله عنهم ورضوا عنه؛ : فرضي عنهم بما قامواً به من مراضيه، ورضوا عنه بما أعدَّ لهم من أنواع الكرامات [وجزيل المثوبات]. ﴿ذَلْكَ؟ الجزاء الحسن ﴿لِمَنْ حَسَيٍّ ربُّه﴾؛ أي: لمن خاف الله فأحجم عن معاصيه، وقام بما أوجب عليه'' تمت. والحمد لله.

تفسير سورة إذا زلزلت

وهي مدنية

يسبيه أمتو الأثني التصبير

﴿إِذَا زُلُنِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالْهَا ۞<sup>(٢)</sup> وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَنْفَالَهَا ۞ وَقَالَ ٱلْإِسْنَنُ مَا لَهَا يَوْمَبِلِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ۞ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا ۞ يَوْمَبِـلِ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِيُرَوْا أَعْمَنْلَهُمْ ۞ فَمَن يَعْـمَل مِنْفَسَالَ ذَرَّةٍ خَبْرُكَ يَسَرُمُ ۞ وَمَن يَعْـمَل مِنْفَسَالَ ذَرَّةٍ شَـزًا يَسَرُوُ ۞ ﴾. • ( - ٢) يخبر تعالى عمًا يكون يوم القيامة، وأنَّ الأرض تتزلزل وترجف وترتجُ

(۱) في (ب); «وقام بواجباته».

(٢) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.



سورة الزلزلة (٣ ـ ٨) ـ سورة العاديات

حتى يسقطَ ما عليها من بناءٍ ومَعْلَم<sup>(١)</sup>، فتندكُّ جبالها، وتسوَّى تلالُها، وتكون قاعاً صفصفاً لا عوج فيه ولا أمتا، ﴿وَأخرجت الأرضُ أثقالها﴾؛ أي: ما في بطنها من الأموات والكنوز.

٣ بحقوقال الإنسان ؟: إذا رأى ما عراها من الأمر العظيم [مستعظمًا لذلك]:
أما لها ؟: أيُ شيء عرض لها؟!

﴿ وَمِومَئذِ يَصْدُرُ الناسُ ﴾: من موقف القيامة [حين يقضي الله بينهم] (شتاتاً) ؛ أي: فرقاً متفاوتين، (ليُرَوْا أعمالَهم ﴾؛ أي: ليريهم الله ما عملوا من السيئات والحسنات<sup>(٤)</sup>، ويريهم جزاءه موفراً.

الأولى المرابعة المن المثقال ذراًة خيراً يَرَهُ. ومَن يعمل مثقال ذراًة شرًا يَرَهُ : ولهذا شامل عامً للخير والشرّ كله؛ لأنه إذا رأى مثقال الذَّرَة التي هي أحقر الأشياء، وجوزي عليها؛ فما فوق ذلك من باب أولى وأحرى؛ كما قال تعالى: ﴿يومَ تجدُ كُلُّ نفس ما عملت من خيرٍ محضَراً وما عملت من سوءٍ تودُّ لو أنَّ بينها وبينه أمداً بعيداً»، ﴿ووجدوا ما عملوا حاضراً»، ولهذا فيه الترغيب<sup>(٥)</sup> في فعل الخير، ولو قليلاً، والترهيب من فعل الشر، ولو حقيراً.

تفسير سورة العاديات وهي مكية بنسبيه أتو الكنف التتجسير

﴿وَالْعَدِيَتِ ضَبْحًا ٢٠٠٠ فَالْمُورِبَتِ قَدْحًا ٢٠٠ فَالْغِيرَتِ صُبْحًا ٢٠٠ فَأَثَرَنَ بِدِ نَقْعًا

- (1) في (ب): «وَعَلَم».
   (٢) في (٩): «وَعَلَم».
- (٣) في (ب): «ولا تستعصي».
  (٤) في (ب): «من الحسنات والسيئات».
  - (٥) في (ب): «وهذه الآية فيها غاية الترغيب».
  - (٦) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

1914

فَوَسَطَنَ بِدِ. جَمَعًا ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِّهِ. لَكَنُودٌ ۞ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنَّهُ لِحُتِ آلخَبَرِ لَشَدِيدٌ ۞ ۞ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلصُّدُورِ ۞ إِنَّ رَتَبُم بِهِمْ بَوَمَهِدِ لَخَبِيرٌ ۞﴾.

FOR QUR'ANIC THOUG سورة العاديات (١ - ٧)

(1) أقسم [الله تبارك و] تعالى بالخيل؛ لما فيها من آياتِه<sup>(1)</sup> الباهرة ونعَمِه الظَّاهرة ما هو معلومٌ للخلق، وأقسم تعالى بها في الحال التي لا يشاركُها فيه غيرها من أنواع الحيوانات، فقال: ﴿والعادياتِ ضَبْحاً»؛ أي: العاديات عدواً بليغاً قويًا يصدر عنه الضَّبحُ، وهو صوت نَفَسها في صدرها عند اشتداد عَدْوها<sup>(1)</sup>.

٢﴾ ﴿ فالمورياتِ : بحوافرهنَّ ما يطأنَ عليه من الأحجار، ﴿ قَدْحَاً ؛ أَي: تنقدح<sup>(٣)</sup> النار من صلابة حوافرهنَّ وقوتهنَّ إذا عَدَوْنَ.

٣ فالمغيراتِ : على الأعداء، ﴿ صبحاً؟ : وهذا أمرَ أغلبي أنَّ الغارة تكون صباحاً.

٤ - ٥ ﴿ فَأَثَرُنَ بِهُ ؛ أي: بعدوهنَّ وغارتهنَّ، ﴿ نَقَعَا ؟ أي: غباراً، ﴿ فوسطن بِهُ ؛ أي: براكبهنَّ ﴿ جمعاً ؟ أي: توسطن به جموع الأعداء الذين أغار عليهم.

(٦) والمقسّم عليه قوله: ﴿إِنَّ الإنسانَ لربَّه لَكَنودَ»؛ أي: منوعٌ للخير الذي لله عليه<sup>(٤)</sup>؛ فطبيعة الإنسان وجِبِلَّتُه أنَّ نفسه لا تسمح بما عليه من الحقوق الذي لله عليه<sup>(٤)</sup>؛ فطبيعة الإنسان وجبِلَّتُه أنَّ نفسه لا تسمح بما عليه من الحقوق فتؤديها كاملة موفرة، بل طبيعتها الكسل والمنع لما عليها<sup>(٥)</sup> من الحقوق الماليَّة والبدنيَّة؛ إلَّا مَن هداه الله وخرج عن هذا الوصف إلى وصف السماح بأداء الحقوق.

المنع وإنَّه على ذلك لَشهيدٌه؛ أي: إن الإنسانَ على ما يعرفُ من نفسه من المنع والكَنَد لشاهدٌ بذلك لا يجحده ولا ينكره؛ لأنَّ ذلك [أمرً] بيِّن واضحٌ، ويحتمل أنَّ الضمير عائدٌ إلى الله [تعالى]؛ أي: إنَّ العبد لربَّه لكنودٌ، والله شهيدٌ على ذلك؛ ففيه الوعيد والتهديد الشديد لمَن هو لربَّه كنودٌ بأنَّ الله عليه شهيدٌ.

(1) في (ب): «آيات الله».
 (1) في (ب): «العدو».
 (1) في (ب): «لمنوع للخير الذي عليه لربه».
 (2) في (ب): «عليه».



سورة العاديات (٨ ـ ١١١) ـ سورة القارعة (٣ ـ ٣) NIC THO

﴿٨﴾ ﴿وإنه﴾؛ أي: الإنسان ﴿لحب الخير﴾؛ أي: المال، ﴿لشديدَ»؛ أي: كثير الحب للمال، وحبُّه لذلك هو الذي أوجب له ترك الحقوق الواجبة عليه؛ قَدَّمَ شهوة نفسه على رضا<sup>(١)</sup> ربِّه، وكلُّ هٰذا لأنَّه قصر نظره على هٰذه الدار، وغفل عن الآخرة.

(٩ \_ ١٠ ) ولهذا قال حائًا له على خوف يوم الوعيد: ﴿أفلا يعلمُ؟ أي: هلا يعلم هذا المغتر، ﴿إذا بُغْثِرَ ما في القبورَ؟ أي: أخرج الله الأموات من قبورهم لحشرهم ونشورهم، ﴿وحُصُل ما في الصُدورَ؟ أي: ظهر وبان ما فيها وما استتر في الصدور من كمائن الخير والشرّ، فصار السرَّ علانيةً والباطن ظاهراً، وبان على وجوه الخلق نتيجة أعمالهم.

﴿ ١١﴾ ﴿إِنَّ ربَّهم بهم يومنذ لخبيرٌ ؛ أي: مطلع على أعمالهم الظاهرة والباطنة، الخفيَّة والجليَّة، ومجازيهم عليها، وخصَّ خبرهم<sup>(٢)</sup> بذلك اليوم مع أنه خبيرٌ بهم كلَّ وقتٍ؛ لأنَّ المراد بهٰذا الجزاء على الأعمال<sup>(٢)</sup> الناشىء عن علم الله واطُّلاعه.

## \* \* \*

## تفسير سورة القارعة

الْفَارِعَةُ () مَا الْقَارِعَةُ () () وَمَا أَدْرَبَكَ مَا الْقَارِعَةُ () بَرْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْعَرَاشِ الْمَبْنُوثِ () وَتَكُونُ الْحِبَالُ كَالِمِهْنِ الْمَنفُوشِ () فَأَمَّا مَن نَفْلَتْ مَوَرِينُهُمْ () فَهُوَ فِي عِيشَتْم رَّاضِبَة () وَأَمَّا مَنْ خَفَتْ مَوَرِينُهُمْ () فَأَمَّهُمُ هَاوِيَةُ () وَمَا أَدْرَبْكَ مَا هِبَة () نَارُ خَامِيَةٌ () .

١ - ٣ (القارعةُ) : من أسماء يوم القيامة، سمّيت بذلك لأنّها تقرع الناس وتزعِجُهم

- (۱) في (ب): «حق».
  - (٣) في (ب): «لأن المراد بذلك الجزاء بالأعمال».
  - (٤) في (1): إلى آخرها. وفي (ب): ذكر الآيات إلى آخر السورة.

CTHOUGHT المورة القارعة (٤ ـ ١١) ـ سورة التكاثر

بأهوالها، ولهذا عظَّم أمرها وفحَّمه بقوله: ﴿القارعةُ . ما القارعةُ . وما أدراكَ ما القارعةُ ﴾ . ﴿٤﴾ ﴿يومَ يكونُ الناسُ ﴾: من شدَّة الفزع والهول، ﴿كالفراش المبثوثِ ﴾ أي: كالجراد المنتشر الذي يموج بعضه في بعض، والفراش هي الحيوانات التي تكون في الليل يموج بعضها ببعض، لا تدري أين توجَه؛ فإذا أوقد لها نارُ ؛ تهافتت إليها لضعف إدراكها، فهذه حال الناس أهل العقول.

المنفوش الجبال الصم الصلاب؛ فتكون المنفوش ؟ أي: كالصوف المنفوش ؟ أي: كالصوف المنفوش الذي بقي ضعيفاً جدًا تطير به أدنى ريح؛ قال تعالى: ﴿وَترى الجبال تحسبُها جامدة وهي تمرَّ مرَّ السحاب؟ ، ثم بعد ذلك تكون هباء منثوراً، فتضمحلُّ ولا يبقى منها شيء يشاهَد. فحيننذ تُنصبُ الموازينُ، وينقسم الناس قسمين : سعداء وأشقياء:

٢ - ٧ ﴿ فَأَمًا مَن ثَقُلَتْ مَوازِينُه ﴾ ؛ أي: رجحت حسناتُه على سيئاتِه، ﴿ فَهُو في عيشةِ راضيةٍ ﴾: في جنّات النعيم.

٨ ـ ١١ ﴾ ﴿وأمًا من خفَّت مَوازينُه ﴾: بأن لم تكن له حسنات تقاوم سيئاتِه ؟ ﴿فأمُه هاويةٌ ﴾ أي: مأواهُ ومسكنُه النارُ التي من أسمائها الهاوية، تكون له بمنزلة الأمِّ الملازمة؛ كما قال تعالى: ﴿إنَّ عذابَها كانَ غَراماً ﴾. وقيل: إنَّ معنى ذلك: فأمُّ دماغه هاويةٌ في النار؟ أي: يُلقى في النار على رأسه، ﴿وما أدراكَ ما هِيَه ﴾ وهذا تعظيمٌ لأمرها. ثم فسَّرها بقوله: ﴿نارُ<sup>(١)</sup> حاميةٌ ﴾؟ أي: شديدةُ الحرارة، قد زادت حرارتها على حرارة نار الدنيا بسبعين ضعفاً. نستجير بالله منها.

袋 袋 袋

تفسير سورة ألهاكم التكاثر

وهى مكية

ينسب أقو النكني التجسير

﴿ ٱلْهَـٰكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ<sup>(1)</sup> ﴾ حَتَّى ذُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ﴾ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ لَمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ كَلَّا لَوَ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَفِينِ ﴾ لَتَرَوْتَ ٱلجَحِيحَ ﴾ ثُمَّ لَتَرَوْنَهَا عَبْنَ ٱلْيَقِينِ ﴾ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوَمَبِدٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾.

- (١) في (٢): «يقوله: هي نار».
- (1) في (1): إلى آخرها. وفي (ب) ذكر الآيات إلى آخر السورة.

سورة التكاثر (۱ ـ ۸)

(١) يقول تعالى موبِّخاً عباده عن اشتغالهم عمًا خُلِقوا له من عبادته وحده لا شريك له ومعرفته والإنابة إليه وتقديم محبَّته على كلِّ شيء : ﴿أَنْهَاكُمُ : عن ذُلك المذكور، ﴿التَّكاثُرُ : ولم يذكر المُتَكاثَرَ به؛ ليشمل ذُلك كلَّ ما يَتَكائَرُ به المتكاثرون ويفتخر به المفتخرون؛ من [التكاثر في] الأموال والأولاد والأنصار والجُنود والخدم والجاه وغير ذُلك ممًا يقصد منه مكاثرة كلُّ واحدٍ للآخر، وليس المقصود منه وجه الله<sup>(۱)</sup>.

٤٢ فاستمرَّت غفلتكم ولهوتكم وتشاغلكم ﴿حتَّى زُرْتُمُ المقابرَ﴾: فانكشف حينئذ لكم<sup>(٢)</sup> الغطاء، ولكن بعدَما تعذَّر عليكم اسئنافه. ودلَّ قولُه: ﴿حتَّى زرتُم المقابرَ﴾: فانكشف المقابرَ»: أنَّ البرزخ دارٌ المقصود منها النفوذ إلى الدار الآخرة<sup>(٣)</sup>؛ لأن الله سمَّاهم زائرين، ولم يسمَّهم مقيمين، فدلَّ ذلك على البعث والجزاء على الأعمال<sup>(٤)</sup> في دار باقيةٍ غير فانيةٍ.

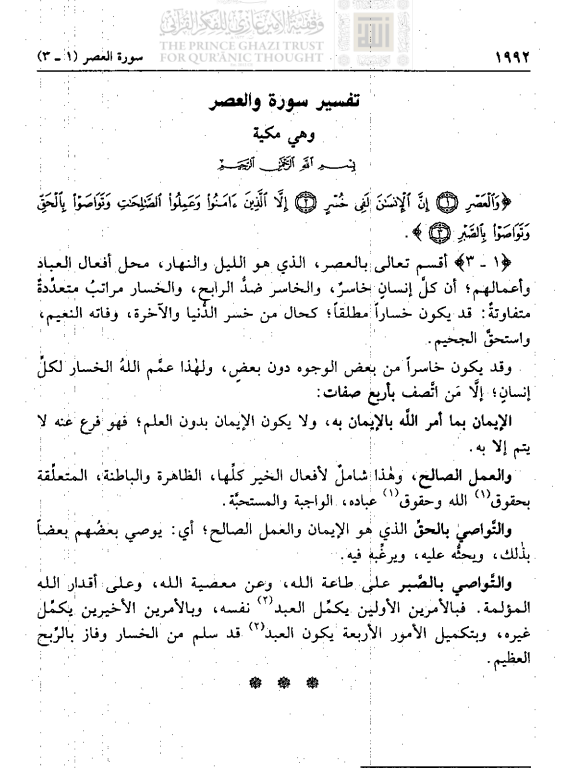
﴿ - ٢﴾ ولهذا توعَدهم: ﴿كلاً سوف تعلمون. ثم كلًا سوف تعلمون. كلًا لو تعلمونَ علمَ اليقينِ ﴾؛ أي: لو تعلمون ما أمامكم علماً يصلُ إلى القلوب؛ لما ألهاكم التّكاثر، ولبادرتم إلى الأعمال الصالحة، ولكن عدم العلم الحقيقيّ صيَّركم إلى ما ترون، ﴿لَتَرَوُنَ الجحيم﴾؛ أي: لَتَرِدُنَّ القيامة، فلَتَرَوُنَّ الجحيم التي أعدَّها الله للكافرين.

المجرمون النّارَ فَظَنُّوا أَنَّهم مُواقِعوها ولم يَجِدوا عنها مَصْرِفاً».

الذي المُسْأَلُنَّ يومنذ عن النَّعيم : الذي تنعَمتم به في دار الدُّنيا؛ هل قمتم بشكره، وأدَّيتم حقَّ الله فيه، ولم تستعينوا به على معاصيه؛ فينعُمكم نعيماً أعلى منه وأفضل؟ أم اغتررتُم به، ولم تقوموا بشكره، بل ربَّما استعنتم به على المعاصي<sup>(٥)</sup>؛ فيعاقبكم على ذُلك؟ قال تعالى: ﴿ويومَ يُعْرَضُ الذين كفروا على النارِ أَذْهَبْتُم طيباتِكم في حياتكم الدُّنيا واستمتعتم بها فاليوم تُجْزَوْنَ عذاب الهُونِ . . . الآية .

\* \* \*

- (۱) في (ب): «وليس المقصود به الإخلاص نله تعالى».
- (۲) في (ب): «لكم حينتذ».
   (۳) في (ب): «إلى الدار الباقية».
   (۶) في (ب): «معاصى الله».
  - This file was downloaded from QuranicThought.com



(١) في (ب): «حق». (٢) في (ب): «الإنسان».

سورة الهمزة (١ ـ ٨)

تفسير سورة الهمزة

وهي مكبة بنسب أقو الأكمي التتجسير

﴿وَنِلْ لِحُلِ هُمَزَةٍ لَمَزَةٍ لَمَزَةٍ ۞ الَّذِى جَمَعَ مَالَا وَعَدَدَهُ ۞ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُۥ أَخْلَدَهُ ۞ كَلَّا لَيُنْبَدَنَ فِي المُطْمَةِ ۞ وَمَا أَدَرَنكَ مَا الْحُطْمَةُ ۞ نَارُ اللَهِ السُوفَدَةُ ۞ الَّتِي تَطْلِعُ عَلَ الأَفْتِدَةِ ۞ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْمِمَدَةٌ ۞ فِي عَمَدٍ مُمَنَدَتِهٍ ۞ ﴾.

(١) (ويلّ) أي : وعيدٌ ووبالٌ وشدَّة عذاب، (لكلِّ هُـمَزَةٍ لُـمَزَةٍ) أي :
 الذي يهمز الناس بفعله ويلمزهم بقوله؛ فالهمَّاز : الذي يَعيبُ الناس ويطعُنُ عليهم
 بالإشارة والفعل، واللَّمَاز : الذي يعيبهم بقوله.

٢﴾ ومن صفة لهذا الهمَّازِ [اللَّمَازِ] أنَّه لا همَّ له سوى جمع المال وتعديده والغبطة به، وليس له رغبةً في إنفاقه في طرق الخيرات وصلة الأرحام ونحو ذلك.

(٣﴾ ﴿يحسبُ : بجهله ﴿أَنَّ ماله أَخْلَدَهُ : في الدُّنيا، فلذُلك كان كدُّه وسعيه [كلُه] في تنمية ماله، الذي يظنُ أنَّه ينمي عمره، ولم يدرِ أن البخل يقصف الأعمار ويخرب الديار، وأن البرَّ يزيد في العمر.

٤ - ٧ حكلًا لَيُنبَذَنَه ؛ أي: ليطرحنَّ<sup>(١)</sup> في الحُطَمَة. وما أدراك ما الحُطَمَة . وما أدراك ما الحُطَمَة ): تعظيمٌ لها وتهويلٌ لشأنها. ثم فسَّرها بقوله: فنار الله الموقَدة ): التي وقودها الناس والحجارة، فالتي ): من شدَّتها فتطّلع على الأفئدة )؛ أي: تنفذ من الأجسام إلى القلوب.

الخروج هذه الحرارة البليغة، هم محبوسون فيها، قد أيسوا من الخروج منها، ولهذا قال: ﴿إِنَّها عليهم مؤصدةً ؛ أي: مغلقة، ﴿في عَمَلِهُ: من خلف الأبواب، ﴿ممدَدَقَهُ: لئلا يخرجوا منها؛ ﴿كلَّما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها، نعوذ بالله من ذلك، ونسأله العفو والعافية.

(۱) في (ب): «يطرحن».



<لَنَد نَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبِ ٱلْفِيلِ ۞ ٱلَّهَ بَجْعَلْ كَيْدَهُمُ فِي تَصْلِيلِ ۞ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمُ طَبَرُ أَبَابِيلَ ۞ تَـرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِّن سِجِّيلٍ ۞ فَحَمَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ ۞ ﴾.

(١- ٥) أي: أما رأيت من قدرة الله وعظيم شأنه ورحمته بعباده وأدلَّة توحيده وصدق رسوله [محمد] على ما فعله الله بأصحاب الفيل، الذين كادوا بيتَه الحرام، وأرادوا إخرابه؛ فتجهزوا لأجل ذلك، واستصحبوا معهم الفِيَلَة لهدمه، وجاؤوا بجمع لا وأرادوا إخرابه؛ فتجهزوا لأجل ذلك، واستصحبوا معهم الفِيلَة لهدمه، وجاؤوا بجمع لا وترام وترادوا إخرابه؛ فتجهزوا لأجل ذلك، واستصحبوا معهم الفِيلَة لهدمه، وجاؤوا بجمع لا وترادوا إخرابه؛ فتجهزوا لأجل ذلك، واستصحبوا معهم الفِيلَة لهدمه، وجاؤوا بجمع لا وترادوا إخرابه؛ فتجهزوا لأجل ذلك، واستصحبوا معهم الفِيلَة لهدمه، وجاؤوا بجمع لا وترادوا إخرابه؛ فتجهزوا لأجل ذلك، واستصحبوا معهم الفِيلَة لهدمه، وجاؤوا بجمع لا وتربع أهل للعرب به من الحبشة واليمن، فلما انتهوا إلى قرب مكَّة - ولم يكن بالعرب مدافعة، وحزج أهل مكَّة من مكَّة خوفا [على أنفسهم] منهم - أرسل الله عليهم طيراً أبابيلَ؛ أي نوخرج أهل مكَّة من مكَّة خوفا [على أنفسهم] منهم - أرسل الله عليهم طيراً أبابيلَ؛ أي في متفرقة، تحمل أحجاراً محمًاة من سِجُيل، فرمتُهم بها، وتتبَّعت قاصِيَهم ودانِيَهم، فخمدوا وهمدوا، وصاروا كعصف مأكول، وكفى الله شرَّهم، وردً كيدهم في فخمدوا وهمدوا، وصاروا كعصف مأكول، وكفى الله شرَّهم، وردً كيدهم في فخمدوا وهمدوا، وصاروا كعصف مأكول، وكفى الله شرَّهم، وردً كيدهم في نحورهم، وقصَّتُهم معروفة مشهورة، وكانت تلك السنة التي وُلِدَ فيها رسول الله علي أورا محمدوا فصارت، من جملة إرهاصات دعوته وأدلَة (٢) رسالته. فلله الحمد والشكر.

8 卷 48

تفسير سورة لإيلاف قريش

وهى مكية

ينسب أنآر ألأنكن التيتب ير

﴿لِإِيلَنِفِ قُمَرَثِينَ ۞ إِلَىٰفِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشِّيَّآءِ وَٱلصَّيْفِ ۞ مَلْبَعْبُدُوا رَبَّ هَاذَا ٱلْبَيْتِ ۞ ٱلَّذِي ٱلَّذِي ٱلْمَعَمَهُم بِن جُوعٍ وَمَامَنَهُم بِّنْ خَوْفٍ ۞﴾

 ١ - ٤ قال كثيرٌ من المفسَّرين: إنَّ الجارَّ والمجرور متعلَّقٌ بالسورة التي قبلها؛ أي: فعلنا ما فعلنا بأصحاب الفيل؛ لأجل قريش وأمنهم واستقامة مصالحهم وانتظام رحلتهم في الشتاء لليمن وفي الصيف للشام لأجل التُجارة والمكاسب.

(٢) في (ب): «ومقدِّمات».

فى (ب): «حجارة».



سورة الماعون (١ - ٥)

فأهلك الله من أرادهم بسوءٍ، وعظم أمر الحرم وأهله في قلوب العرب، حتى احترموهم، ولم يعترضوا لهم في أيِّ سفر أرادوا، ولهذا أمرَّهم الله بالشكر، فقال: إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ العبادة، 

 الذي أطعمَهُم

 الذي أطعمَهُم

 الذي أطعمَهُم

 الذي أطعمَهُم

 الذي أطعمَهُم

 الذي أطعمَهُم

 من جوع وآمَنَهُم من خوفٍ﴾: فرغدُ الرّزق والأمن من الخوف<sup>(١)</sup> من أكبر النِّعم الدنيويَّة الموجبة لشكر الله تعالى. فلك اللهمَّ الحمد والشُّكر على نعمك الظَّاهرة والباطنة. وخصَّ الله الربوبيَّة بالبيت<sup>(٢)</sup> لفضله وشرفه، وإلَّا؛ فهو ربُّ كلُّ شيءٍ.

تفسير سورة الماعون

وهی مکیة بنسبيه أللو النكني النيجسة

﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱللِّينِ ٢ هُذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْيَنِيهُ ﴾ وَلَا يَحُضُّ عَلَ طَعَارِ ٱلْمِسْكِينِ ٢) فَوَيْثُ الْمُصَلِّينَ ٢) ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ٢) ٱلَذِينَ هُمْ بْرَآةُونَ ٢ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ٢ ٠

٤ يقول تعالى ذامًا لمن ترك حقوقه وحقوق عباده: ﴿أَرأَيتَ الذي يُكَذُبُ بالدِّينَ﴾؛ أي: بالبعث والجزاء؛ فلا يؤمن بما جاءت به الرُّسل.

﴿٢﴾ ﴿فَذَلِكَ الذي يَدُعُّ اليتيمَ﴾؛ أي: يدفعه بعنفٍ وشدَّةٍ، ولا يرحمه؛ لقساوة قلبه، ولأنَّه لا يرجو ثواباً وَلا يخاف (٢) عقاباً .

٣﴾ ﴿ولا يحضُّه: غيره ﴿على طعام المسكين﴾: ومن باب أولى أنَّه بنفسه لا يطعم المسكين.

٤ - ٥ فوبل للمصلينَ؟؛ أي: الملتزمين<sup>(٤)</sup> لإقامة الصلاة، ولكنهم فعن صلاتهم ساهونَ ؟؛ أي: مضيِّعون لها، تاركون لوقتها، مُخِلُّون (٥) بأركانها، وهذا لعدم الهتمامهم بأمر الله؛ حيث ضيَّعوا الصلاة التي هي أهمُّ الطاعات، والسَّهو عن

- (١) في (ب): «من المخاوف».
  - (۳) فى (ب): «ولا يخشى».
    - (٥) في (ب): «مفوتون».

- (٢) في (ب): «بالربوبية البيت».
- (٤) في (ب): «أي: الذين ملتزمون».

الصَّلاة هو الذي يستحقُّ صاحبه الذمَّ واللوم<sup>(١)</sup>، وأمَّا السَّهو في الصَّلاة؛ فهٰذا يقع من كلُّ أحدٍ، حتَّى من النبيُّ ﷺ<sup>(٢)</sup>.

سورة الماعون (٦ ـ ٧) ـ سورة الكوثر (١)

(٦ - ٧) ولهذا وصف الله لهؤلاء بالرياء والقسوة وعدم الرحمة، فقال: (الذين هم يراؤون)؛ أي: يعملون الأعمال لأجل رتاء الناس، (ويمنعون الماعون)؛ أي: يمنعون إعطاء الشيء الذي لا يضرُ إعطاؤه على وجه العارية أو الهبة؛ كالإناء والدلو والفأس ونحو ذلك ممًا جرت العادة ببذله والسَّماح به<sup>(٣)</sup>، فهؤلاء لشدَّة حرصهم يمنعون الماعون؛ فكيف بما هو أكثر منه؟!

وفي لهذه السورة الحثَّ على إطعام<sup>(٤)</sup> اليتيم والمساكين، والتَّحضيض على ذُلك، ومراعاة الصَّلاة، والمحافظة عليها، وعلى الإخلاص فيها، وفي سائر الأعمال<sup>(٥)</sup>، والحثُّ على فعل المعروف، وبذل الأمور الخفيفة كعارية الإناء والدَّلو والكتاب ونحو ذُلك؛ لأنَّ الله ذمَّ من لم يفعل ذُلك. والله سبحانه أعلم<sup>(١)</sup>.

• • • • • • •

تفسير سورة الكوثر

وهي مكية

ينسب أتمو الأثني التيتب يز

﴿إِنَّا أَعْطَبْنَكَ ٱلْكَوْنُرُ ۞ فَصَلِ لِرَبِكَ وَأَنْحَرْ ۞ إِتَ شَانِئَكَ هُوَ ٱلأَبْتَرُ ۞ ﴾.
(1) يقول الله تعالى لنبيه محمد ﷺ [ممتنًا عليه]: ﴿إِنَّا أعطيناكَ الكَوْنَرَ ﴾؛
أي: الخير الكثير والفضل الغزير، الذي من جملته ما يعطيه الله لنبيّه ﷺ [يوم أيه: القيامة] من النهر الذي يقال له: الكوثر<sup>(٧)</sup>، ومن الحوض<sup>(٨)</sup>؛ طولُه شهرً وعرضُه

في (ب): «الذم والوعيد». (1)كما في «صحيح البخاري» (٤٠١)، ومسلم (٥٧٢) من حديث ابن مسعود أنه ﷺ قال: «إنما (7) أنا بشر مثلكم أنسى كما تنسون، فإذا نسبت فذكروني. (٣) في (ب): «والسماحة بها» (٤) في (ب): «إكرام». في (ب): «وعلى الإخلاص في جميع الأعمال». (o) في (ب): «والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب. والحمد لله رب العالمين». (٦) كما في «صحيح مسلم» (٤٠٠) من حديث أنس رضي الله عنه. (۷) في (ب): «ومن الحوض الذي يقال له الكوثر».  $(\Lambda)$ 



سورة الكوثر (Y - T) - سورة الكافرون (TL1) URANIC THOU

شهرٌ، ماؤه أشدُّ بياضاً من اللبن، وأحلى من العسل، آنيته عدد نجوم السماء<sup>(١)</sup> في كثرتها واستنارتها، من شرب منه شربةً؛ لم يظمأ بعدها أبدأ<sup>(٢)</sup>.

(٢) ولمًا ذكر مِنْتَه عليه؛ أمَرَهُ بشكرها، فقال: ﴿فصلُ لربُّك وانْحَرَ؟: خصَّ الله عنه المُحَرَة المُحَرة المُحَرة المُحَرة المُحَرة المُح مُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَرة المُحَامَة المُحَرة المُحَرة المُحَرة المُحَامَة المُحَرة المُحَامَة المُحَرة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة مُحَامًا مُحَرة مُحَامَة المُحَرة المُحَامَة المُحَ مُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة مُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَرة مُحَامَة المُحَامَة المُحَرة مُحَامَة المُحَامَة مُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة مُحَامَة المُحَامَة م مُحَامَة مُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة مُحَامَة المُحَامَة المُحَامَة عليه مُحَامَة مُحَامَة محمَة م محمود المحمود م محمود المحمود المحم محمود المحمود ال محمود المحمود الم هاتين العبادتين بالذِّكر؛ لأنُّهما أفضل<sup>(٣)</sup> العبادات وأجلُّ القربات، ولأنَّ الصلاة تتضمَّن الخضوع في القلب والجوارح لله، وتنقله<sup>(٤)</sup> في أنواع العبوديَّة، وفي النحر تقرُّبٌ إلى الله بأفضل ما عند العبد من النحائر، وإخراجٌ للمال الذي جُبِلَت النُّفوس على محبَّته والشُّحُ به.

٣٥ ﴿إِنَّ شَانِئَكَ»؛ أي: مبغضك وذامَّك ومتنقصك، ﴿هو الأبتر»؛ أي: المقطوع من كلِّ خيرٍ؛ مقطوعُ العمل، مقطوعُ الذِّكر، وأمَّا محمدٌ ﷺ؛ فهو الكامل حقًا، الذي له الكُمال الممكن للمخلوق (٥) من رفع الذكر وكثرة الأنصار والأتباع ﷺ.

تفسير سورة قل يا أيها الكافرون وهي مکية بنسيم أملَو الْأَبْنِ الْبَجَسِمِ

﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ ۞ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنَا عَايِدٌ مَا عَبَدُتُمْ ٢ وَلَا أَنَا عَابِدٌ مَا عَبَدَتُمْ ٢ وَلَا أَنتُدْ عَنِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ٢ لَكُر بِبَكْر وَلِيَ دِينِ 🚯 ﴾.

(1 - ٦) أي: قل للكافرين معلناً ومصرِّحاً: ﴿لا أُعبُدُ ما تُعبُدُونَ؟؛ أي: تبرَّأُ مما كانوا يعبدون من دون الله ظاهراً وباطناً. ﴿ولا أنتم عابدون ما أعبُدُ ﴾: لعدم إخلاصكم في عبادتكم لله<sup>(٦)</sup>؛ فعبادتُكم له المقترنةُ بالشُّرك لا تسمَّى عبادةً. وكرَّر ذٰلك ليدلُّ الأوَّل على عدم وجود الفعل، والثاني على أنَّ ذٰلك قد صار وصفاً

- (١) في (ب): «أوانيه كنجوم السماء».
- (٢) كما في "صحيح مسلم" (٢٣٠٠) من حديث أبي ذر رضي الله عنه. (٤) في (ب): «وتنقلها».
  - (٣) في (ب): «من أفضل».
  - (o) في (ب): «في حق المخلوق».

(٦) فى (ب): «لله فى عبادتكم».

1998 سورة النصر (1 \_ ٣) لازماً، ولهذا ميَّز بين الفريقين، وفصل بين الطائفتين، فقال: ﴿لكم دينُكُم ولَيَ دينَ؟؛ كما قال تعالى: ﴿قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ على شَاكِلَتِه؟؛ أنتم بريئون ممَّا أعمل، وأنا بريءً ممًّا تعملون. تفسير سورة النصر روهی مدنیة<sup>(۱)</sup> ينسب أنقر الأثخف التتحسير ﴿إِذَا جُمَآهُ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـنَّحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّـاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِبِنِ ٱللَّهِ أَفْوَابًا ۞ فَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ إِنَّكُمْ كَانَ نَوَّابًا ﴾ . ١٠ في هذه السورة الكريمة: بشارةٌ، وأمرَّ لرسوله عند حصولها، وإشارةً، وتنبية على ما يترتَّب على ذلك: فالبشارة هي البشارة بنصر الله لرسوله، وفتحه مكَّة، ودخول الناس ﴿فِي دين الله أفواجاً﴾ بحيث يكون كثيرٌ منهم من أهله وأنصاره بعد أن كانوا من أعدائه، وقد وقع لهذا المبشَّر به. وأما الأمر بعد حصول النَّصر والفتح؛ فأمر [اللَّهُ] رسولَه أن يشكره (٢) على ذلك، ويسبّح بحمده، ويستغفره. **وأ**ما الإشارة؛ فإن في ذلك إشارتين: إشارة أنَّ النِّصر يستمرُّ للدين<sup>(٣)</sup> ويزداد عند حصول التَّسبيح بحمد الله واستغفاره من رسوله؛ فإن هٰذا من الشُّكر، والله يقول: ﴿لئن شكرتُمْ لأزيدَنَّكم﴾: وقد وُجِدَ ذٰلك في زمن الخلفاء الراشدين وبعدهم في لهذه الأُمَّة، لم يزل نصر الله مستمرًا حتى وصل الإسلام إلى ما لم يصل إليه دينٌ من الأديان، ودخل فيه من لم يدخل في غيره، حتى حدث من الأمة من مخالفة أمر الله ما حدث، فابتُلوا (٤) بتفرُّق الكلمة وتشتُّت الأمر، فحصل ما حصل، ومع لهذا؛ فلهذه

الأمَّة ولهذا الدِّينَ من رحمة الله ولطَّفه ما لا يخطِّر بالبال أو يدور في الخيال.

- (١) في (1): «مكية».
- (٣) في (ب): «إشارة لأن يستمر النصر لهذا الدين».
  - (٤) في (ب): «فايتلاهم الله».

This file was downloaded from QuranicThought.com

(٢) في (ب): «أن يشكر ربُّه».

سورة المسد (١ - ٥)

وأما الإشارة الثانية؛ فهي الإشارة إلى أنَّ أجلَ رسول الله ﷺ قد قرب ودنا، ووجه ذٰلك أنَّ عمره عمرٌ فاضلٌ، أقسم الله به، وقد عُهِدَ أنَّ الأمور الفاضلة تُختَم بالاستغفار؛ كالصلاة والحجِّ وغير ذٰلك، فأمر الله لرسوله بالحمد والاستغفار في هذه الحال إشارةٌ إلى أنَّ أجله قد انتهى؛ فليستعدَّ ويتهيَّأ للقاء ربَّه ويختم عمره بأفضل ما يجده صلوات الله وسلامه عليه، فكان [ﷺ] يتأوَّل القرآن ويقول ذٰلك في صلاته؛ يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: «سبحانك اللهمَّ ربَّنا وبحمدك، اللهمَّ! اغفر لي<sup>»(۱)</sup>.

\* \* \*

تفسير سورة تبت

وهي مکية ينسبعه أقو ألككن التقسير

﴿تَبَتْ بَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَنَبَّ ۞ مَآ أَغْنَى عَنْهُ مَالَمُو وَمَـا كَسَبَ ۞ سَيَحْمَلَى نَارًا ذاتَ لَهَبٍ ۞ وَآمَرَأَتْثُمُ حَمَّالَةُ ٱلْحَطَبِ ۞ فِي جِدِهَا حَبْلُ مِن مَّسَدٍ ۞ ﴾.

أبو لهب هو عمُّ النبيِّ ﷺ، وكان شديد العداوة والأذيَّة له<sup>(٢)</sup>؛ فلا فيه دين له، ولا حميَّةٌ للقرابة، قبَّحه الله، فذمَّه الله بهٰذا الذَّمُ العظيم، الذي هو خزيٌّ عليه إلى يوم القيامة، فقال:

﴿ ﴾ ﴿ تَبَنْ يَدا أبي لَهَبِ ﴾ ؛ أي : خسرت يداه وشقي، ﴿ وتبَّ ﴾ : فلم يربح.
﴿ ٢ ﴿ ما أغنى عنه مالُه ﴾ : الذي كان عنده ؛ فأطغاه<sup>(٣)</sup>، ولا ﴿ ما كسبَ ﴾ : فلم يردً عنه شيئاً من عذاب الله إذ نزل به.

﴿٣ ـ ٥﴾ ﴿سيصلى ناراً ذات لهب﴾؛ أي: ستحيط به النّار من كلّ جانب، هو ﴿وامرأتُه حَمَّالةَ الحطبِ﴾: وكانت أيضاً شديدة الأذيَّة لرسول الله ﷺ؛ تتعاون هي وزوجها على الإثم والعدوان، وتلقي الشرَّ، وتسعى غاية ما تقدر عليه في أذيَّة الرسول ﷺ، وتجمع على ظهرها الأوزار<sup>(٤)</sup>؛ بمنزلة من يجمع حطباً، قد أعدَّ له

- (1) كما في "صحيح البخاري" (٤٩٦٧ و ٤٩٦٨)، ومسلم (٤٨٤) عن عائشة رضي الله عنها.
  - (٢) في (ب): «للنبي ﷺ.
    - (٤) في (ب): «من الأوزار».

(٣) في (ب): «وأطغاه».

٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠
 <l

ينسب المو الكنب التجسير

وهي مكية

<قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَـدُ ۞ اللَّهُ الصَّــَمَدُ ۞ لَمْ سَــلِدِ وَلَـمْ يُولَـدُ ۞ وَلَـمْ بَكُن لَمُ حُفُوًا أَحَـدُ ۞ ﴾.

﴿ إِنَى اللَّهِ أَوَلَى اللَّهِ عَارَماً بِهِ، معتقداً له، عارفاً بمعناه: ﴿ هو اللَّه أَحَدٌ ؟ أي: قد انحصرت فيه الأحديَّة؛ فهو الأحد المنفرد بالكمال، الذي له الأسماء الحسنى والصفات الكاملة العليا والأفعال المقدَّسة، الذي لا نظير له ولا مثيل.

(٢) ﴿ اللهُ الصمدُ ؛ أي: المقصود في جميع الحوائج؛ فأهل العالم العلوي والسفلي مفتقرون إليه غاية الافتقار، يسألونه حوائجهم، ويرغبون إليه في مهمًاتهم؛ لأنَّه الكامل في أوصافه، العليم الذي قد كمل في علمه، الحليم الذي [قد] كمل في حلمه، الرحيم الذي كمل في رحمته، الذي وسعت رحمتُه كلَّ شيءٍ... وهكذا سائر أوصافه.

ومن كماله أنَّه ﴿لم يَلِدُ ولم يولَدُه ؛ لكمال غناه.
 ومن كماله أنَّه ﴿لم يَلِدُ ولم يولَدُه ؛ لكمال غناه.
 ولم يكن له كُفُوا أحدُه : لا في أسمائه، ولا في صفاته<sup>(1)</sup>، ولا في أفعاله ؛ تبارك وتعالى.

فلهذه السورة مشتملةً على توحيد الأسماء والصفات.

(۱) في (ب): «أوصافه».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

سورة الفلق (١ ـ ٥)

تفسير سورة الفلق وهي مكية بنسبيه أمَّهِ الْنَكْنِ الْتَجَسِمُ

فَقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَكَرِّ ٱلنَّفَنْنَنِ فِي ٱلْمُقَدِ ۞ وَمِن شَكَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞ ﴾.

﴿١﴾ أي: ﴿قُلْ﴾: متعوَّذًا: ﴿أَعُوذَُ﴾؛ أي: ألجاً وألوذُ وأعتصمُ، ﴿بُرَبِّ الفلقَ﴾؛ أي: فالق الحبَّ والنَّوى، وفالق الأصباح.

٢﴾ ومن شرّ ما خَلَقَ﴾: ولهذا يشمل جميع ما خلق الله من إنس وجنّ وحينًا.

٣﴾ ثم خصَّ بعدما عمَّ، فقال: ﴿ومن شرَّ غاسقٍ إذا وَقَبَ﴾؛ أي: من شرَّ ما يكون في الليل حين يغشى النّاسَ، وتنتشر فيه كثيرٌ من الأرواح الشرّيرة والحيوانات المؤذية.

٤﴾ ﴿ومن شرّ النَّفَاثات في العقد﴾؛ أي: ومن شرّ السَّواحر اللاتي يَسْتَعِنَّ على سحرهنَّ بالنَّفْثِ في العقد التي يَعْقِدْنَها على السحر.

٤٥ فومن شرّ حاسد إذا حَسَدَ : والحاسدُ هو الذي يحبُّ زوال النّعمة عن المحسود؛ فيسعى في زوالها بما يقدر عليه من الأسباب، فاحتيج إلى الاستعاذة بالله من شرّه وإبطال كيده. ويدخل في الحاسد العاينُ؛ لأنّه لا تصدر العين إلّا من حاسدِ شرّيرِ الطبع خبيث النفس.

فهٰذه السورة تضمَّنت الاستعاذة من جميع أنواع الشُّرور عموماً وخصوصاً، ودلَّت على أنَّ السِّحر له حقيقةً؛ يُخشى من ضرره، ويستعاذ بالله منه ومن أهله.

\* \* \*

سورة الناس (١ ـ ٦)

تفسير سورة الناس

\* • • \*

ينسب أتو الكتب التصف

وهي مدنية

فَقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَىٰ ٱلْنَّاسِ ۞ مِن شَرِّ ٱلْوَسَوَاسِ ٱلْحَنَّاسِ ۞ ٱلَّذِى يُوَسِّوِسُ فِي صُدُودِ النَّاسِ ۞ مِنَ ٱلْجِنَدَةِ وَٱلنَّكَاسِ ۞ ﴾.

( - ٢ ) ولهذه السورة مشتملة على الاستعاذة برب الناس ومالكهم وإلههم من الشيطان، الذي هو أصل الشرور كلها ومادتها، الذي من فتنته وشرة أنه يوسوس في صدور الناس؛ فيحسن لهم الشر، ويريهم إياه في صورة حسنة، وينشط إرادتهم لفعله، ويتبطهم عن الخير ()، ويريهم إياه في صورة غير صورته، وهو دائماً بهذه الفعله، ويتبطهم عن الخير ()، ويريهم إياه في صورة غير صورته، وهو دائماً بهذه المعله، ويتبطهم عن الخير ()، ويريهم إياه في صورة غير صورته، وهو دائماً بهذه المعله، ويتبطهم عن الخير ()، ويريهم إياه في صورة غير صورته، وهو دائماً بهذه المعله، ويتبطهم عن الخير ()، ويريهم إياه في صورة غير صورته، وهو دائماً بهذه المعله، ويتبطهم عن الخير ()، ويريهم إياه في صورة غير صورته، وهو دائماً بهذه المحال، يوسوس ثم يختُسُ؛ أي: يتاخر عن الوسوسة إذا ذكر العبد ربًة واستعان الحال، يوسوس ثم يختُسُ؛ أي: يتاخر عن الوسوسة إذا ذكر العبد ربًا واستعان وأنَّ الحال، يوسوس ثم يختُسُ؛ أي: يتأخر عن الوسوسة إذا ذكر العبد ربًا واستعان وأنَّ الحلق كلَهم داخلون تحت الربوبيَّة والملك، فكلُ دابَة هو آخذ بناصيتها، وأنَّ الخلق كلَهم داخلون تحت الربوبيَّة والملك، فكلُ دابَة هو آخذ بناصيتها، وأنَّ الخلق كلَهم ما بربوبيَّة الله للناس كلهم، وأنَّ الخلق كلَهم داخلون تحت الربوبيَّة والملك، فكلُ دابَة هو آخذ بناصيتها، وبالوهيَّته التي خلقهم لأجلها؛ فلا تتم لهم إلاً بدفع شرّ عدوهم الذي يريد أن يقتطعهم عنها ويحول بينهم وبينها، ويريد أن يجعلهم من حزبه؛ ليكونوا من أصحاب السعير، والوسواس كما يكون من الجنِّ يكون من الإنس، ولهذا قال: أصحاب السعير، والوسواس كما يكون من الجنُ يكون من الإنس، ولهذا قال:

والحمد لله رب العالمين أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً، ونسأله تعالى أن يتم نعمته، وأن يعفو عنا ذنوبنا التي حالت بيننا وبين كثير من بركاته، وخطايا وشهوات ذهبت بقلوبنا عن تدبر آياته، ونرجوه ونأمل منه أن لا يحرمنا خير ما عنده بشرً ما عندنا؛ فإنه لا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون، ولا يقنط من رحمته إلا الضَّالُون<sup>(٢)</sup>، وصلى الله وسلم على رسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، صلاة وسلاماً دائمين متواصلين أبد الأوقات، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

تم تفسير كتاب الله بعونه وحسن توفيقه على يد جامعه وكاتبه عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله المعروف بابن سعدي. [غفر الله له ولوالديه وجميه المسلمين].

(1) في (ب): «ويقبح لهم الخير».
 (٢) في (ب): «القوم الضالون».



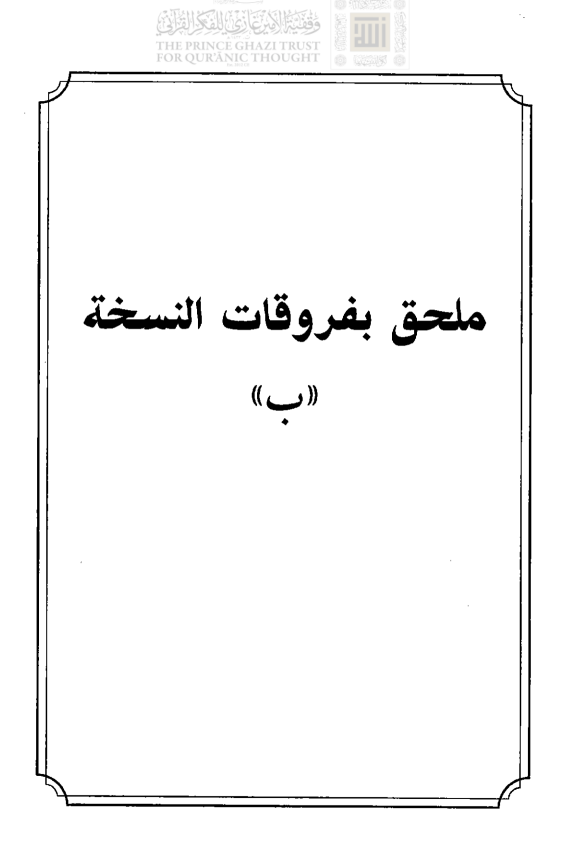
سورة الناس (۱ ـ ۲) 💿 🕬 🕬 💿

# وقع النقل في ۷ شعبان سنة (١٣٤٥)<sup>(١)(٢)</sup> ربَّنا تقبل منًا واعف عنًّا إنك أنت الغفور الرحيم.

\* \* \*

- (۱) في هامش (أ): بلغ مقابلة.
- ٢) في (ب): «وذلك في غرة ربيع الأول من سنة أربع وأربعين وثلاثمائة وألف من هجرة محمد ﷺ».









..... فوقوموا لله قانتين أي: ذليلين خاشعين، ففيه الأمر بالقيام والقنوت والنهي عن الكلام، والأمر بالخشوع، هذا مع الأمن والطمأنينة فوان خفتم له يذكر ما يخاف منه ليشمل الخوف من كافر وظالم وسبع، وغير ذلك من أنواع المخاوف، أي: إن خفتم بصلاتكم على تلك الصفة فصلوها فرجالاً في: على أقدامكم، وفركباناً على الخيل والإبل وغيرها، ويلزم على ذلك أن يكونوا مستقبلي القبلة وغير مستقبليها، وفي هذا زيادة التأكيد على المحافظة على وقتها حيث أمر بذلك ولو مع الإخلال بكثير من الأركان والشروط، وأنه لا يجوز تأخيرها عن وقتها ولو في هذه الحالة الشديدة، فصلاتها على تلك الصورة أحسن وأفضل بل أوجب من صلاتها مطمئناً خارج الوقت فواذا أمنتم أي : زال والخوف عنكم فاذكروا الله وهذا يشمل جميع أنواع الذكر ومنه الصلاة على كمالها وتمامها والمكرة أحسن وأفضل بل أوجب من صلاتها مطمئناً خارج الوقت فواذا أمنتم أي : زال ولكرو عنكم هاذكروا الله الما منه المهم على الذكر ومنه الصلاة على كمالها وتمامها والشرو ليقي نعمته عليكم ويزيدكم عليها، ثم قال تعالي ومنة الصلاة على كمالها وتمامها

وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَدَرُونَ أَزْوَبَهَا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَنَعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْسَلَجٌ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلَى فِي أَنفُسِهِنَ مِن مَعْرُونٍ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ @﴾

(٢٤٠) أي: الأزواج الذين يموتون ويتركون خلفهم أزواجاً فعليهم أن يوصوا ﴿وصية لأزواجهم متاعاً إلى الحول غير إخراج، أي: يوصون أن يلزمن بيوتهم مدة سنة لا يخرجن منها ﴿فَإِن خرجن» من أنفسهن ﴿فلا جناح عليكم؟ أيها الأولياء ﴿فيما فعلن في أنفسهن من معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو الأولياء ﴿فيما فعلن في أنفسهن من أنفسهن معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه معروف والله عزيز حكيم؟ أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر المفسرين أن هذه أن معروف والله منهم وعشرا؟ وقيل: لم تنسخها بل الآية الأولى دلت على أن أربعة أشهر وعشر واجبة، وما زاد على ذلك فهي مستحبة ينبغي فعلها تكميلاً لحق الزوج، ومراعاة للزوجة، والديل على أن ذلك مستحب أنه هنا نفى الجناح عن الأولياء إن خرجن قبل تكميل الحول، فلو كان لزوم المسكن واجباً لم ينف الحرج عنهم.

﴿وَلِلْمُطَلَّفَتِ مَتَنغٌ بِالْمَعْرُفِ ۖ حَقًّا عَلَى الْمُتَّفِينَ ﴾ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَحُمْ مَايَنتِهِ لَمَلَكُمْ تَسْقِلُونَ ﴾﴾

(٢٤٢ - ٢٤٢) أي: لكل مطلقة متاع بالمعروف حقًّا على كل متق، جبراً لخاطرها وأداء لبعض حقوقها، وهذه المتعة واجبة على من طلقت قبل المسيس، والفرض سنّة في حق غيرها كما تقدم، هذا أحسن ما قيل فيها، وقيل: إن المتعة واجبة على كل مطلقة احتجاجاً بعموم هذه الآية، ولكن القاعدة أن المطلق محمول على المقيَّد، وتقدم أن الله احتجاجاً بعموم هذه الآية، ولكن القاعدة أن المطلق محمول على المقيَّد، وتقدم أن الله وفرض المتعة واجبة على كل مطلقة متاع بالمعان وقيل: إن المتعة واجبة على كل مطلقة حق غيرها كما تقدم، هذا أحسن ما قيل فيها، وقيل: إن المتعة واجبة على كل مطلقة احتجاجاً بعموم هذه الآية، ولكن القاعدة أن المطلق محمول على المقيَّد، وتقدم أن الله فرض المتعة لمطلقة قبل الفرض والمسيس خاصةً، ولما بيّن تعالى هذه الأحكام العظيمة المشتملة على الحكمة والرحمة امتنّ بها على عباده فقال: (كذلك يبين الله لكم آياته) أي: حدوده، وحلاله وحرامه والأحكام النافعة لكم، لعلكم تعقلونها فتعرفونها وتعرفون المقصود منها، فإن من عرف ذلك أوجب له العمل بها، ثم قال تعالى :

IOH فروقات السلح B سورة البقرة (٢٤٣ - ٢٤٥)

﴿ أَلَمْ تَـرَ إِلَى الَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَكِرِهِمْ وَهُمْ أُلُوْتُ حَذَرَ الْتَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَهُ مُوتُوا ثُمَّ آَحْتَهُمُ إِنَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ آَحْتَهُمُ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ آَحْتَهُمُ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ الْعُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُولُولُ اللَّهُ اللُولُ اللَّالَ اللَعُ اللَّهُ ال

\*۲۲۳ \_ ۲٤٥ ك يقص تعالى علينا قصة الذين خرجوا من ديارهم على كثرتهم واتفاق مقاصدهم، بأن الذي أخرجهم منها حذر الموت من وباء أو غيره، يقصدون بهذا الخروج السلامة من الموت، ولكن لا يغني حذر عن قدر، ﴿فقال الله لهم موتوا؟ فماتوا ﴿ثُمَّ ﴾ إن الله تعالى ﴿أحياهم﴾ إما بدعوة نبي أو بغير ذلك، رحمة بهم ولطفاً وحلماً، وبياناً لآياته لخلقه بإحياء الموتى، ولهذا قال: ﴿إِنَّ الله لذو فضلَ ﴾ أي: عظيم ﴿على الناس ولكن أكثرهم لا يشكرون﴾ فلا تزيدهم النعمة شكراً، بل ربما استعانوا بنعم الله على معاصبه، وقليل منهم الشكور الذي يعرف النعمة ويقربها ويصرفها في طاعة المنعم، ثم أمر تعالى بالقتال في سبيله، وهو قتال الأعداء الكفار لإعلاء كلمة الله ونصر دينه، فقال: ﴿وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أن الله سميع عليم﴾ أي: فأحسنوا نياتكم واقصدوا بذلك وجه الله، واعلموا أنه لا يفيدكم القعود عن القتال شيئاً، ولو ظننتم أن في القعود حياتكم وبقاءكم، فليس الأمر كذلك، ولهذا ذكر القصة السابقة توطئة لهذا الأمر، فكما لم ينفع الذين خرجوا من ديارهم حذر الموت خروجهم، بل أتاهم ما حذروا من غير أن يحتسبوا، فاعلموا أنكم كذلك، ولما كان القتال في سبيل الله لا يتم إلا بالنفقة وبذل الأموال في ذلك، أمر تعالى بالإنفاق في سبيله ورغب َّفيه، وسماه قرضاً فقال: ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً﴾ فينفق ما تيسرّ من أمواله في طرق الخيرات، خصوصاً في الجهاد، والحسن هو الحلال المقصود به وجه الله تعالى: ﴿فيضاعفه له أضعافاً كثيرة﴾. الحسنة بعشرة أمثالها إلى سبع مئة ضعف إلى أضعاف كثيرة، بحسب حالة المنفق ونيته ونفع نفقته والحاجة إليها، ولما كنَّ الإنسان ربما توهم أنه إذا أنفق افتقر دفع تعالى هذا الوهم بقوله: ﴿والله يقبض ويبسط﴾ أي: يوسع الرزق على من يشاء ويقبضه عمن يشاء، فالتصرف كله بيديه ومدار الأمور راجع إليه، فالإمساك لا يبسط الرزق، والإنفاق لا يقبضه، ومع ذلك فالإنفاق غير ضائع على أهله، بل لهم يوم يجدون ما قدموه كاملاً موفراً مضاعفاً، فلهذا قال: ﴿وإليه ترجعون﴾ فيجازيكم بأعمالكم.

ففي هذه الآيات دليل على أن الأسباب لا تنفع مع القضاء والقدر، وخصوصاً الأسباب التي تترك بها أوامر الله. وفيها: الآية العظيمة بإحياء الموتى عياناً في هذه الدار. وفيها: الأمر بالقتال والنفقة في سبيل الله، وذكر الأسباب الداعية لذلك الحاثة عليه، من تسميته قرضاً، ومضاعفته، وأن الله يقبض ويبسط وإليه ترجعون.

﴿ أَلَمْ تَمَرَ إِلَى الْمَلَا, مِنْ بَنِي إِسْرَهِ بِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُوا لِنِنِي لَهُمُ ابْعَنْ لَنَا مَلِحًا نُقَتَتِلَ فِ سَتِبِيلِ اللَهُ قَتَالَ هَلْ عَسَيَتُمْ إِن حُتِبَ عَلَيْحُمُ الْفِتَالُ أَلَّا نُقَتَتِلُواً قَتَالُوا وَمَا لَنَآ أَلَّا نُقَتَتِلَ فِ سَتِبِيلِ اللَهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِيَدِيَا وَأَبْنَآبِنَاً هَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْفِتَالُ تَوَلُوا

**۲۰۰**۸:



فروقات النسخ \_ سورة البقرة (٢٤٦ \_ ٧٤٦)QURĂNIC THOUGH

عَلِيمُ الْظَلِيبِينَ ٥ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيَّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَمَنَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَـالُوَا أَنَ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمَلَكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَتَةً مِنِ الْتَالِ قَالَ إِنَّ اللَّه أصطفنهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَمُ بَسْطَـةً فِي الْمِـلَمِ وَالْجَسْمِ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَمُ مَـ يَنْكَةً وَاللَّهُ وَسِعُ عَـلِيمُ ﷺ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيْتُهُمْ إِنَّ مَانِكَةً مُلْكِومَ أَن يَأْنِيكِمُ النَّابُوتُ فِيهِ سَكِبِنَةً مِن زَيّكُمْ وَيَقِيَّةً مِعَاتَكُمُ

٢٤٦ ـ ٢٤٨ يقص تعالى على نبيه قصة الملا من بني إسرائيل وهم الأشراف والرؤساء، وخص الملأ بالذكر، لأنهم في العادة هم الذين يبحثون عن مصالحهم ليتفقوا فيتبعهم غيرهم على ما يرونه، وذلك أنهم أتوا إلى نبي لهم بعد موسى عليه السلام فقالوا لهُ: ﴿ابْعَثْ لَنا مَلْكَأَ﴾ أي: عيّن لنا ملكاً ﴿نقاتل في سّبيل الله﴾ ليجتمع متفرقنا ويقاوم بنا عدونا، ولعلهم في ذلك الوقت ليس لهم رئيس يجمعهم، كما جرت عادة القبائل أصحاب البيوت، كل بيت لا يرضى أن يكون من البيت الآخر رئيس، فالتمسوا من نبيهم تعيين ملك يرضي الطرفين ويكون تعيينه خاصًا لعوائدهم، وكانت أنبياء بني إسرائيل تسوسهم، كلما مات نبي خلفه نبي آخر، فلما قالوا لنبيهم تلك المقالة ﴿قالَ لهم نبيهم: ﴿هل عسيتم إن كتب علَيْكم القتالُ ألا تقاتلوا ؟ أي: لعلكم تطلبون شيئاً وهو إذا كتب عليكم لا تقومون به، فعرض عليهم العافية فلم يقبلوها، واعتمدوا على عزمهم ونيتهم، فقالوا: ﴿وما لنا ألَّا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا﴾ أي: أي شيء يمنعنا من القتال وقد ألجأنا إليه، بأن أخرجنا من أوطاننا وسبيت ذرارينا، فهذا موجب لكونَّنا نقاتل ولو لم يكتب علينا، فكيف مع أنه فرض علينا وقد حصل ما حصل، ولهذا لما لم تكن نياتهم حسنة ولم يقوَ توكلهم على ربهم ﴿فلما كتب عليهم القتال تولوا﴾ فجبنوا عن قتال الأعداء وضعفوا عن المصادمة، وزال ما كانوا عزموا عليه، واستولى على أكثرهم الخور والجبن ﴿إِلا قلِّيلاً منهم؟ فعصمهم الله وثبتهم وقوى قلوبهم فالتزموا أمر الله ووطنوا أنفسهم على مقارعة أعدائه، فحازوا شرف الدنيا والآخرة، وأما أكثرهم فظلموا أنفسهم وتركوا أمر الله، فلهذا قال: ﴿والله عليم بالظالمين \* وقال لهم نبيهم؟ مجيباً لطلبتهم: ﴿إِن الله قد بعث لكم طالوت ملكاً؟ فكان هذا تعييناً من الله الواجب عليهم فيه القبول والانقياد وترك الاعتراض، ولكن أبوا إلا أن يعترضوا، فقالوا: ﴿أني يكون له الملك علينا ونحن أحق بالملك منه ولم يؤت سعة من المال﴾ أي: كيف يكون ملكاً وهو دوننا في الشرف والنسب ونحن أحق بالملك منه. ومع هذا فهو فقير ليس عنده ما يقوم به الملك من الأموال، وهذا بناء منهم على ظن فاسد، وهو أن الملك ونحوه من الولايات مستلزم لشرف النسب وكثرة المال، ولم يعلموا أن الصفات الحقيقية التي توجب التقديم مقدمة عليها، فلهذا قال لهم نبيهم: ﴿إِنَّ اللهُ اصطفاه عليكم﴾ فلزمكم الأنقياد لذلك ﴿وزاده الله بسطة في العلم والجسم» أي: فضّله عليكم بالعلم والجسم، أي: بقوة الرأي: والجسم اللذينُ بهما تتم أمور الملك، لأنه إذا تم رأيه وقويً على تنفيذ ما يقتضبه الرأي المصيب، حصل بذلك الكمال، ومتى فاته واحد من الأمرين

This file was downloaded from QuranicThought.com

4...4

4+1+

فروقات النسخ \_ سورة البقرة (٢٤٩ \_ ٢٥٢).

اختل عليه الأمر، فلو كان قوي البدن مع ضعف الرأي، حصل في الملك خرق وقهر ومخالفة للمشروع، قوة على غير حكمة، ولو كان عالماً بالأمور وليس له قوة على تنفيذها لم يفده الرأي: الذي لا ينفذه شيئاً ﴿والله واسع﴾ الفضل كثير الكرم، لا يخص برحمته وبره العام أحداً عن أحد، ولا شريفاً عن وضيع، ولكنه مع ذلك ﴿عليم﴾ بمن يستحق الفضل فيضعه فيه، فأزال بهذا الكلام ما في قلوبهم من كل ريب وشك وشبهة لتبيينه أن أسباب الملك متوفرة فيه، وأن فضل الله يؤتيه من يشاء من عباده، ليس له راد، ولا لإحسانه صاد، ثم ذكر لهم نبيهم أيضاً آية حسبة يشاهدونها وهي إتيان التابوت الذي قد فقدوه زماناً طويلاً وفي ذلك التابوت سكينة تسكن بها قلوبهم، وتطمئن لها خواطرهم، وفيه بقية مما ترك آل

﴿ فَلَمَا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَ اللَّهُ مُبْتَلِكُم بِنَهُمَ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَظْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنْيَ إِلَا مَنِ اعْتَرَفَ عُرْفَةٌ بِبَدِيعُ فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلَا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلَمَا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَذِينَ يَعْلَمُهُ فَإِنَّهُ مِنْيَ إِلَا مَن اعْتَرَفَ عُرْفَةٌ بِبَدِيعُ فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلَا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلَمَا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَذِينَ المَعْوَلَ مَعْتُهُ فَاتَعُ مَاتُوا لَا طَاقَتَة لَنَا الْبَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالَ اللَّذِينَ يَعْلَنُونَ أَنَهُم مُتَلَقُوا اللَّهِ عَامَةُ مَنْهُ مَنْ فَتَعْرَى أَنَهُم مُتَلَقُوا اللَّهِ عَامَةُ وَتَعْبَدُ فَاقَدَة لَنَا الْبَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالَ الَذِينَ يَعْلَنُونَ أَنَهُم مُتَلَقُوا اللَّهِ حَصَمْ وَن فِنْتَعُ قَلْعَانَةُ مَعَ الصَعْبِينَ إِنَّ وَلَكَهُ مُتَلَقُوا اللَّهِ مَعْ فَيْعَانُونَ أَنْذَى أَنَهُم مُتَلَقُوا اللَّهِ حَصَمْ وَن فِنْتَهُ قَلْنَا مَنْ فَيَعْ فَيْنَ مَعْتُ فَقَدَ اللَّهُ وَاللَهُ مَعَ الصَعْبِينَ إِن وَلَيَتَ مَتَنْهُ وَاللَهُ مَعَ الصَعْبَعِينَ إِن وَلَكُونَ أَنْهُ مَنْ الْنَهُ مُعْلَيْتُوا اللَّهُ وَتَعْتَمُ مِنْهُ وَلَكُنُ مَ مَنْ وَتَنْ قَنْتُ أَنْهُ مُعْلَقُولُ اللَّهُ مَعْ الْمَنْتَذِينَ عَلَيْهُ مَنْعَانَةُ مَنْهُ مُعْتَعُولُ اللَهِ لَكَذَيْتُهُ مَعْتَا مُعَذَى وَقَتَعْلَى مَنْ وَتَعْتَى وَقَائُهُ مَعْ الْمَنْعَانَ وَقَتَنْ مَعْرَبُهُ مَعْتَنُ وَتَشْتُوا اللَّهُ وَلَا مَعْتَى الْعَنْهُ مَالُونَ وَاللَهُ مَوْ وَالَكَنِينَ وَعَنْ أَنْ مَنْ فَتَنْ وَلَكَنَ عَلَى الْعَاقِ الْنَاسَ مِنْ وَتَعْتَى وَعَنْ فَيْ أَنْ مَا مَائِينَ وَيَعْتَى فَى فَنْهُ مَالَعُونَ الْعَالَى مَنْ فَنْ عَلَى الْعَافُونُ وَلَعْنَا وَنَعْنَا مَا مَنْتَعَا مَنْ فَا مَنْ مَنْ وَالْنَا مَا مَنْتُ مَنْ مَنْ مَنْ وَنَا لَعْنَا مَا مَنْ مَا فَلَكُ مَنْ مَالَعُونَ وَالْعَانَ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَالْمَ مَائَةُ مَا مَنْ مَنْ وَنَعْذَى مَا مَنْ مَنْ مَا مَا مَنَا أَنْهُ مَنْ مَنْتَ مَ مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَنْ مَالْحُونَ مَا مَا مَنْ مَ مُ مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مَالْنَا مَا مَا مَائُونُ مَا مَا مَنْ مَا مَالْنَ مَا مَا مَا مَك

فروقات النسخ ـ سورة البقرة (٢٥٢)

قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله؟ أي: بإرادته ومشيئته فالأمر لله تعالى، والعزيز من أعزه الله، والذليل من أذله الله، فلا تغنى الكثرة مع خذلانه، ولا تضر القلة مع نصره، ﴿والله مع الصابرين﴾ بالنصر والمعونة والتوفيق، فأعظم جالب لمعونة الله صبر العبد لله، فوقعت موعظته في قلوبهم وأثرت معهم، ولهذا لما برزوا لجالوت وجنوده ﴿قالوا﴾ جميعهم ﴿ربنا أفرغ عليناً صبراً﴾ أي: قو قلوبناً، وأوزعنا الصبر، وثبت أقدامنا عن التزلزل والفرار، وانصرنا على القوم الكافرين. من ُهاهنا نعلم أن جالوت وجنوده كانوا كفاراً، فاستجاب الله لهم ذلك الدعاء لإتيانهم بالأسباب الموجبة لذلك، ونصرهم عليهم ﴿فهزموهم بإذن الله وقتل داود﴾ عليه السلام، وكان مع جنود طالوت، ﴿جالوت﴾ أي: باشر قتل ملك الكفار بيده لشجاعته وقوته وصبره ﴿وآتاه آلله أي: آتي الله داود ﴿الملك والحكمة﴾ أي: منَّ عليه بتملكه على بني إسرائيل مع الحكمة، وهي النبوة المشتملة على الشرع العظيم والصراط المستقيم، ولهذا قال: ﴿وعلمه مما يشاء﴾ من العلوم الشرعية والعلوم السياسية، فجمع الله له الملك والنبوة، وقد كان من قبله من الأنبياء يكون الملك لغيرهم، فلما نصرهم الله تعالى اطمأنوا في ديارهم وعبدوا الله آمنين مطمئنين لخذلان أعدائهم وتمكينهم من الأرض، وهذا كله من آثار الجهاد في سبيله، فلو لم يكن لم يحصل ذلك فلهذا قال تعالى: ﴿ولولا دفع الله الناس بعضهم ببُعض لفسدت الأرض﴾ أي: لولا أنه يدفع بمن يقاتل في سبيله كيد الفجار وتكالب الكفار لفسدت الأرض باستيلاء الكفار عليها وإقامتهم شعائر الكفر ومنعهم من عبادة الله تعالى، وإظهار دينه ﴿وَلَكُنَ الله ذو فَضَلَ عَلَى العالمينَ حَيْثَ شَرَعَ لَهُمَ الجهاد الذي فيه سعادتهم والمدافعة عنهم ومكّنهم من الأرض بأسباب يعلمونها، وأسباب لا يعلمونها، ثم قال تعالى: لأتلك آيات الله نتلوها عليك بالحق أي: بالصدق الذي لا ريب فيها المتضمن للاعتبار والاستبصار وبيان حقائق الأمور ﴿وإنك لمن المرسلين﴾ فهذه شهادة من الله لرسوله برسالته التي من جملة أدلتها ما قصه الله عليه من أخبار الأمم السالفين والأنبياء وأتباعهم وأعدائهم التي لولا خبر الله إياه لما كان عنده بذلك علم بل لم يكن في قومه من عنده شيء من هذه الأُمور، فدل أنه رسول الله حقًّا ونبيه صدقاً الذي بعثه بالحق ودين الحق ليظهره على الدين كله، ولو كره المشركون.

وفي هذه القصة من الآيات والعبر ما يتذكر به أولو الألباب، فمنها: أن اجتماع أهل الكلمة والحل والعقد وبحثهم في الطريق الذي تستقيم به أمورهم وفهمه، ثم العمل به، أكبر سبب لارتقائهم وحصول مقصودهم، كما وقع لهؤلاء الملأ حين راجعوا نبيهم في تعيين ملك تجتمع به كلمتهم ويلم متفرقهم، وتحصل له الطاعة منهم. ومنها: أن الحق كلما عورض وأوردت عليه الشبه ازداد وضوحاً وتميز وحصل به اليقين التام كما جرى لهؤلاء، لما اعترضوا على استحقاق طالوت للملك أجيبوا بأجوبة حصل بها الإقناع وزوال الشبه والريب. ومنها: أن العلم والرأي: مع القوة المنفذة بهما كمال الولايات، وبفقدهما أو فقد أحدهما نقصانها وضررها. ومنها: أن الاتكال على النفس سبب الفشل والخذلان، والاستعانة بالله والصبر والالتجاء إليه سبب النصر، فالأول كما في قولهم لنبيهم: هوما لنا ألمّ نقاتل في

2 • 12

سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا فكأنه نتيجة ذلك أنه لما كتب عليهم القتال تولوا. والثاني في قوله: ﴿ولما برزوا لجالوت وجنوده قالوا ربنا أفرغ علينا صبراً وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين \* فهزموهم بإذن الله . ومنها: أن من حكمة الله تعالى تمييز الخبيث من الطيب، والصادق من الكاذب، والصابر من الجبان، وأنه لم يكن ليذر العباد على ما هم عليه من الاختلاط وعدم التمييز . ومنها: أن من رحمته وسننه الجارية أن يدفع ضرر الكفار والمنافقين بالمؤمنين المقاتلين، وأنه لولا ذلك لفسدت الأرض باستيلاء الكفر وشعائره عليها، ثم قال تعالى:

فروقات النسلخ \_ سورة البقرة (٢٥٣)

(٢٥٣) يخبر تعالى أنه فضل بعض الرسل على بعض بما خصهم من بين سائر الناس بإيحاته وإرسالهم إلى الناس، ودعائهم الخلق إلى الله، ثم فضّل بعضهم على بعض بما أودع فيهم من الأوصاف الحميدة والأفعال السديدة والنفع العام، فمنهم من كلمه الله كموسى بن عمران خصّه بالكلام، ومنهم من رفعه على سائرهم درجات كنبينا على الذي اجتمع فيه من الفضائل ما تفرق في غيره، وجمع الله له من المناقب ما فاق به الأولين والآخرين فوآتينا الفضائل ما تفرق في غيره، وجمع الله له من المناقب ما فاق به الأولين والآخرين فوآتينا معسى الفضائل ما تفرق في غيره، وجمع الله له من المناقب ما فاق به الأولين والآخرين فوآتينا معسى الفضائل ما تفرق في غيره، وجمع الله له من المناقب ما فاق به الأولين والآخرين فوآتينا معسى ابن مريم البينات؟ الدالات على نبوته وأنه عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح عيسى ابن مريم البينات؟ الدالات على نبوته وأنه عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح عيسى ابن مريم البينات؟ الدالات على نبوته وأنه عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح أيده بيري الذي أيده به الله وقواه على ما أمر به، وقيل: أيده بجبريل عليه السلام يلازمه في أحواله فولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من بعدها من أيده بجبريل عليه السلام يلازمه في أحواله فولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من من ومنهم من أيده بجبريل عليه السلام يلازمه في أحواله فولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من ومنهم من أيده بعدما من وحنهم ال الذه بعدها من ومنهم من أمر به، وقيل: الحقر فكن موجب هذا الاحتلاف التفرق والمعاداة والمقاتلة، ومع هذا فلو شاء الله بعد هذا الاحتلاف ما اقتتلوا، فدل ذلك على أن مشيئة الله نافذة غالبة للأسباب، وإنما تفع الأسبا مع كفرك فكان موجب هذا الاحتلاف التفرق والمعاداة والمقاتلة، ومع هذا قلو شاء الله بعد هذا الاحتلاف ما منديئة الله نافذة غالبة للأسباب، وإنما تنفع الأسباب مع فركرك في المنه ألى منهدما أولكن معارضة المشباب، وإزماء الله وال الاحتلاف النه معالى عدم معارضة المنورين في ما ميريدكه فإداد وحدت اضمحل كل سبب، وزال كل موجب، فلهذا قال: ولمن معارضا التمثية من ماقتلة، ومن من معلما ما قنضا من من معارض ما قصل معاد ما مشبلة ومن محل كل سبب، وزال كل موجب، في الاليا مع فرل فرم معارضا المشيئة والله معنه، وولكن الله يفعل ما أيروبي والنا مع فرله معنه ما يمن ما ماقتضت

فائدة: كما يجب على المكلف معرفته بربه، فيجب عليه معرفته برسله، ما يجب لهم ويمتنع عليهم ويجوز في حقهم، ويؤخذ جميع ذلك مما وصفهم الله به في آيات متعددة، منها: أنهم رجال لا نساء، من أهل القرى لا من أهل البوادي، وأنهم مصطفون مختارون، جمع الله لهم من الصفات الحميدة ما به الاصطفاء والاختيار، وأنهم سالمون من كل ما يقدح في رسالتهم من كذب وخيانة وكتمان وعيوب مزرية، وأنهم لا يقرون على خطأ فيما يتعلق بالرسالة والتكليف، وأن الله تعالى خصهم بوحيه، فلهذا وجب الإيمان بهم وطاعتهم ومن لم يؤمن بهم فهو كافر، ومن قدح في واحد منهم أو سبه فهو كافر يتحتّم قتله، ودلائل هذه



فروقات النسخ \_ سورة البقرة (٤ ٢ \_ ٥٥ ٢) R QURANIC THOUGHT (٢ ٥٥

الجمل كثيرة، من تدبُّر القرآن تبين له الحق، ثم قال تعالى:

اللَّذِينَ مَامَنُوًا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوَمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَإِلَى يَاتَيَ يَوَمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَإِلَى يَاتَعَهُ وَإِلَى عَلَيْهُونَ هُمُ الطَّالِمُونَ هُوَ إِلَيْ مَا مُوَا مُوَا مُعَمَّةً أَوْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَعْ مَا الْمَالِمُونَ هُمُ الطَّالِمُونَ هُمُ الطَّالِمُونَ هُمُ الطَّالِمُونَ هُمُ الطَّالِمُونَ هُمُ الطَّالِمُونَ هُمُ الطَّالِمُونَ هُمُ مَا مُوا مَا مَا مُوا مُوا مُعَامَةً مُوا مَا مَا مَا مُ

٤٢٤ وهذا من لطف الله بعباده أن أمرهم بتقديم شيء مما رزقهم الله، من صدقة واجبة ومستحبة، ليكون لهم ذخراً وأجراً موفراً في يوم يحتاج فيه العاملون إلى مثقال ذرة من الخير، فلا بيع فيه ولو افتدى الإنسان نفسه بملء الأرض ذهباً ليفتدي به من عذاب يوم القيامة ما تقبل منه، ولم ينفعه خليل ولا صديق لا بوجاهة ولا بشفاعة، وهو اليوم الذي فيه القيامة ما تقبل منه، ولم ينفعه خليل ولا صديق لا بوجاهة ولا بشفاعة، وهو اليوم الذي فيمر القيامة ما تقبل منه، ولم ينفعه خليل ولا صديق لا بوجاهة ولا بشفاعة، وهو اليوم الذي فيه يخسر المبطلون ويحصل الخزي على الظالمين، وهم الذين وضعوا الشيء في غير موضعه، فتركوا الواجب من حق الله وحق عباده وتعدوا الحلال إلى الحرام، وأعظم أنواع الظلم الكفر بالله الذي هو وضع العبادة التي يتعين أن تكون لله فيصرفها الكافر إلى مخلوق مثله، فلهذا قال تعالى: في الفيد الخلوم منه، من حق الله وحق عباده وتعدوا الحلال إلى الحرام، وأعظم أنواع الظلم الكفر بالله الذي هو وضع العبادة التي يتعين أن تكون لله فيصرفها الكافر إلى مخلوق مثله، الكفر الظلم الكفر بالله الذي هو وضع العبادة التي يتعين أن تكون لله فيصرفها الكافر إلى مخلوق مثله، وهم الذين معارة، وأعظم أنواع الظلم الكفر بالله الذي هو وضع العبادة التي يتعين أن تكون لله فيصرفها الكافر إلى مخلوق مثله، ولهذا قال تعالى: فوالكافرون هم الظالمون» وهذا من باب الحصر، أي: الذين ثبت لهم الظلم التام، كما قال تعالى: فإن الشرك لظلم عظيم». ثم قال تعالى:

لمَالَمَةُ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُوَ الْتَى الْقَيْوُمُ لَا تَأْخُذُمُ سِنَةٌ وَلَا فَوْمٌ لَمُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ مَن ذَا الَذِى يَشْفَعُ عِندُهُ إِلَّا بِإِذْنِبِهُ يَعْلَمُ مَا بَبْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِطُونَ بِشَىءٍ مِن عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَتَةً وَسِعَ كُرْسِيْهُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضُ وَلَا يَتُودُمُ حِفْظَهُمَا وَهُوَ الْعَلِنُ الْعَظِيمُ ﷺ

و ٢٥٥ هذه الآية الكريمة أعظم آيات القرآن وأفضلها وأجلّها، وذلك لما اشتملت عليه من الأمور العظيمة والصفات الكريمة، فلهذا كثرت الأحاديث في الترغيب في قراءتها وجعلها ورداً للإنسان في أوقاته صباحاً ومساءً وعند نومه وأدبار الصلوات المكتوبات، فأخبر تعالى عن نفسه الكريمة بأنه ﴿لا إله إلا هو ﴾ أي: لا معبود بحق سواه، فهو الإله الحق الذي تتعين أن تكون جميع أنواع العبادة والطاعة والتأله له تعالى، لكماله وكمال صفاته وعظيم نعمه، ولكون العبد مستحقاً أن يكون عبداً لربّه، ممتثلاً أوامره مجتنباً نواهيه، وكل ما سوى الله تعالى باطل، فعبادة ما سواه باطلة، لكون ما سوى الله مخلوقاً ناقصاً مدبّراً فقيراً من الكريمان يدلان على ممائر الأسماء الحسنى دلالة مطابقة وتضمناً ولزوماً، فالحيّ من الكريمان يدلان على ممائر الأسماء الحسنى دلالة مطابقة وتضمناً ولزوماً، فالحيّ من له الحياة والقيوم: هو الذي قام بنفسه وقام بغيره، وذلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف بها رب الكراملة المستلزمة لجميع صفات الذات، كالسمع والبصر والعلم والقدرة، ونحو ذلك، والقيوم: هو الذي قام بنفسه وقام بغيره، وذلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف بها رب الكاملة المستلزمة لجميع صفات الذات، كالسمع والبصر والعلم والقدرة، ونحو ذلك، والقيوم: هو الذي قام بنفسه وقام بغيره، وذلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف بها رب المالمين من فعله ما يشاء من الاستواء والنزول والكلام والقدلة، ونحو ذلك، والقيوم: يو الذي قام الفاس الألمان والم فعادة، وقوله، أو بالحي القيام، فالحيّ من له الحياة والقيوم: هو الذي قام بنفسه وقام بغيره، وذلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف بها رب المالمين من فعله ما يشاء من الاستواء والنزول والكلام والقول والحلق والرزق والإمانة والإحياء، وسائر أنواع التدبير، كل ذلك داخل في قيومية الباري، ولهذا قال بعض المحققين: إنهما الاسم الأعظم الذي إذا داخل في قيومية الباري، وإله العلى، ومن

 <sup>(</sup>۱) زيادة لا توجد في المخطوطة.

THOUGH فروقات النسخ P سورة البقرة (٢٥٦ - ٢٥٧)

تمام حياته وقيوميته أنه ﴿لا تأخذه سنة ولا نوم؟ والسنة النعاس. ﴿له ما في السماوات وما في الأرض) أي: هو المالك وما سواه مملوك وهو الخالق الرازق المدير وغيره مخلوق مرزوق مدبر لا يملك لنفسه ولا لغيره مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض فلهذا قال: من ذا الذي يشقع عنده إلا بإذنه أي: لا أحد يشفع عنده بدون إذنه، فالشفاعة كلها لله تعالى، ولكنه تعالى إذا أراد أن يرحم من يشاء من عباده أذِن لمن أراد أن يكرمه من عباده أن يشفع فيه، لا يبتدئ الشافع قبل الإذن، ثم قال: ﴿يعلم ما بين أيديهم، أي: ما مضى من جميع الأمور ﴿وما خلفهم﴾ أي: ما يستقبل منها، فعلمه تعالى محيط بتفاصيل الأمور، متقدمها ومتأخرها، بالظواهر والبواطن، بالغيب والشهادة، والعباد ليس لهم من الأمر شيء ولا من العلم مثقال ذرة إلا ما علمهم تعالى، ولهذا قال: ﴿ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء وسع كرسيه السموات والأرض﴾ وهذا يدل على كمال عظمته وسعة سلطانه، إذا كان هذه حالة الكرسي أنه يسع السماوات والأرض على عظمتهما وعظمة من فيهما، والكرسي ليس أكبر مخلوقات الله تعالى؛ بل هنا ما هو أعظم منه وهو العرش، وما لا يعلمه إلا هو، وفي عظمة هذه المخلوقات تحير الأفكار وتكل الأبصار، وتقلقل الجبال وتكع عنها فحول الرجال، فكيف بعظمة خالقها ومبدعها، والذي أودع فيها من الحكم والأسرار ما أودع، والذي قد أمسك السماوات والأرض أن تزولا من غير تعب ولا نصب، فلهذا قال: ﴿وَلا يؤودُهُ أي: يثقله ﴿حفظهما وهو العلى﴾ بذاته فوق عرشه، العلى بقهره لجميع المخلوقات، العلي بقدره لكمال صفاته. ﴿العظيم﴾ الذي تتضاءل عند عظمته جبروت الجبابرة، وتصغر في جانب جلاله أنوف الملوك القاهرة، فسبحان من له العظمة العظيمة والكبرياء الجسيمة والقهر والغلبة لكل شيء، فقد اشتملت هذه الآية على توحيد الإلهية وتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، وعلى إحاطة ملكه وإحاطة علمه وسعة سلطانه وجلاله ومجده، وعظمته وكبريائه وعلوه على جميع مخلوقاته، فهذه الآية بمفردها عقيدة في أسماء الله وصفاته، متضمنة لجميع الأسماء الحسني والصفات العُلّا، ثم قال تعالى:

أَلَّا إِكْرَاءَ فِي ٱلَذِينُ فَدَ نَبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْنَيْ فَمَن يَكْفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَسْتَكُ بِالْمُرْقَةِ ٱلْوَثْقَىٰ لَا أَنفِصَامَ لَمَا وَاللَّهُ سَمِعُ عَلِيمُ إِنَّى اللَّهُ وَلِى ٱلَذِيبَ مَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظَّلْمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَالَّذِيبَ كَذَرُوا أَوْلِيَاؤَهُمُ ٱلطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُم فِنَ النُّورِ إِلَى ٱلظُّلْمَنتِ أَوْلَتَهِكَ أَسْحَنتُ التَّارِ هُمَ فِيهَا حَالِدُونَ ٢)

٢٥٦ – ٢٥٦ يخبر تعالى أنه لا إكراه في الدين لعدم الحاجة إلى الإكراه عليه، لأن الإكراه لا لله الإكراه عليه، لأن الإكراه لا يكون إلا على أمر خفية أعلامه، غامضة آثاره، أو أمر في غاية الكراهة للنفوس، وأما هذا الدين القويم والصراط المستقيم فقد تبيّنت أعلامه للعقول، وظهرت طرقه، وتبيّن أمره، وعرف الرشد من الغي، فالموفق إذا نظر أدنى نظر إليه آثره واختاره، وأما من كان أمره، وعرف الرشد من الغي، النفس يرى الحق فيختار عليه الباطل، ويبصر الحسن الحسن الحسن في غاية الكراهة للنفوس، أمره، في أوالي على أمر جفية أعلامه، غامضة آثاره، أو أمر في غاية الكراهة للنفوس، وأما هذا الدين القويم والصراط المستقيم فقد تبيّنت أعلامه للعقول، وظهرت طرقه، وتبيّن أمره، وعرف الرشد من الغي، فالموفق إذا نظر أدنى نظر إليه آثره واختاره، وأما من كان سيئ القصد فالد الرادة، خبيث النفس يرى الحق فيختار عليه الباطل، ويبصر الحسن فيميل إلى القبيح، فهذا ليس لله حاجة في إكراهه على الدين، لعدم النتيجة والفائدة فيه،

فروقات النسخ ـ سورة البقرة (٢٥٨) 🔍

والمكره ليس إيمانه صحيحاً، ولا تدل الآية الكريمة على ترك قتال الكفار المحاربين، وإنما فيها أن حقيقة الدين من حيث هو موجب لقبوله لكل منصف قصده اتباع الحق، وأما القتال وعدمه فلم تتعرض له، وإنما يؤخذ فرض القتال من نصوص أخر، ولكن يستدل في الآية الكريمة على قبول الجزية من غير أهل الكتاب، كما هو قول كثير من العلماء، فمن يكفر بالطاغوت فيترك عبادة ما سوى الله وطاعة الشيطان، ويؤمن بالله إيماناً تامًّا أوجب له عبادة ربه وطاعته فقد ﴿استمسك بالعروة الوثقى﴾ أي: بالدين القويم الذي ثبتت قواعده ورسخت أركانه، وكان المتمسك به على ثقة من أمره، لكونه استمسك بالعروة الوثقى التي ﴿لا انفصام لها﴾ وأما من عكس القضية فكفر بالله وآمن بالطاغوت، فقد أطلق هذه العروة الوثقى التي بها العصمة والنجاة، واستمسك بكل باطل مآله إلى الجحيم ﴿والله سميع عليم﴾ فيجازيَّ كلَّ منهما بحسب ما علمه منهم من الخير والشر، وهذا هو الغاية لمن استمسك بالعروة الوثقى ولمن لم يستمسك بها، ثم ذكر السبب الذي أوصلهم إلى ذلك فقال: ﴿الله ولي الذين آمنوا﴾ وهذا يشمل ولايتهم لربهم، بأن تولوه فلا يبغون عنه بدلاً ولا يشركون به أحدًا، قد اتخذوه حبيباً ووليًّا، ووالوا أولياءه وعادوا أعداءه، فتولاهم بلطفه ومنَّ عليهم بإحسانه، فأخرجهم من ظلمات الكفر والمعاصي والجهل إلى نور الإيمان والطاعة والعلم، وكان جزاؤهم على ُهذا أن سلمهم من ظلمات القبر والحشر والقيامة إلى النعيم المقيم والراحة والفسحة والسرور ﴿والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت﴾ فتولوا الشيطان وحزبه، واتخذوه من دون الله ولياً ووالوه وتركوا ولاية ربهم وسيدهم، فسلطهم عليهم عقوبة لهم فكانوا يؤزونهم إلى المعاصي أزًا، ويزعجونهم إلى الشر إزعاجاً، فيخرجونهم من نور الإيمان والعلم والطاعة إلى ظلمة الكفر والجهل والمعاصي، فكان جزاؤهم على ذلك أن حرموا الخيرات، وفاتهم النعيم والبهجة والمسرات، وكانوا من حزب الشيطان وأوليائه في دار الحسرة، فلهذا قال تعالى: ﴿أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون﴾.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَذِى حَتَّجَ إِبَرِهِـتَمَ فِي رَبِّهِ أَنْ مَاتَنَهُ أَلْمُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبَرَهِـتُم رَبِّي ٱلَّذِى يُحْيِـ وَيُسِيتُ قَالَ أَنَّا أَخِي. وَأُمِيتُ قَالَ إِبَرَهِـتُمُ فَإِنَ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَعْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَّذِى كَفَرُ وَاللَهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﷺ؟

7.17

NIC THOU فروقات النسخ \_ سورة البقرة (٢٥٩)

إبراهيم يغالط في مجادلته ويتكلم بشيء لا يصلح أن يكون شبهة فضلاً عن كونه حجة، أطرد معه في الدليل فقال إبراهيم: ﴿فَإِنَّ اللهُ يَأْتَى بِالشَّمْسِ مِن المُشْرِقَ﴾ أي: عياناً يقرُّ به كل أحد حتى ذَلك الكافر ﴿فَأَت بِهَا مِن المغربِ﴾ وهذا إلزام له بطرد دليله إن كان صادقاً في دعواه، فلما قال له أمراً لا قوة له في شبهة تشوش دليله، ولا قادحاً يقدح في سبيله فربهت الذي كفر﴾ أي: تحير فلم يرجع إليه جواباً وانقطعت حجته وسقطت شبهته، وهذه حالة المبطل المعاند الذي يريد أن يقاوم الحق ويغالبه، فإنه مغلوب مقهور، فلذلك قال تعالى: ﴿وَالله لا يهدي القوم الظالمين؟(١) بل يبقيهم على كفرهم وضلالهم، وهم الذين اختاروا لأنفسهم ذلك، وإلا فلو كان قصدهم الحق والهداية لهداهم إليه ويسر لهم أسباب الوصول إليه، ففي هذه الآية برهان قاطع على تفرد الرب بالخلق والتدبير، ويلزم من ذلك أن يفرد بالعبادة والإنابة والتوكل عليه في جميع الأحوال. قال ابن القيم رحمه الله: «وفي هذه المناظرة نكتة لطيفة جدًا، وهي أن شرك العالم إنما هو مستند إلى عبادة الكواكب والقبور، ثم صورت الأصنام على صورها، فتضمن الدليلان اللذان استدل بها إبراهيم إبطال إلهية تلك جُملةً بأن الله وحده هو الذي يحيى ويميت، ولا يصلح الحي الذي يموت للإلهية لا في حال حياته ولا بعد موته، فإنَّ له ربًّا قادراً قاهراً متصرفاً فَيه إحيَّاء وإماتةً، ومن كان كذلك فكيف يكون إلْهاً حتى يتخذ الصنم على صورته، ويعبد من دونه، وكذلك الكواكب أظهرها وأكبرها للحس هذه الشمس وهي مربوبة مدبرة مسخرة، لا تصرف لها بنفسها بوجه ما، بل ربها وخالقها سبحانه يأتي بها من مشرقها فتنقاد لأمره ومشيئته، فهي مربوبة مسخرة مدبرة، لا إله يعبد من دون الله». من «مفتاح دار السعادة»، ثم قال تعالى:

٢٥٩٦ وهذا أيضاً دليل آخر على توحد الله بالخلق والتدبير والإماتة والإحياء، فقال: أو كالذي مر على قرية وهي خاوية على عروشها، أي: قد باد أهلها وفني سكانها وسقطت حيطانها على عروشها، فلم يبق بها أنيس بل بقيت موحشة من أهلها مقفرة، فوقف عليها ذلك الرجل متعجباً وفرقال أنى يحيي هذه الله بعد موتها، استبعاداً لذلك وجهلاً بقدرة الله، فلما أراد الله به خيراً أراه آية في نفسه وفي حماره، وكان معه طعام وشراب، ففاماته الله مائة عام ثم بعثه قال كم لبثت قال لبثت يوماً أو بعض يوم، استقصاراً لتلك المدة التي مات فيها لكونه قد زالت معرفته وحواسه وكان عهد حاله قبل موته، فقيل له: "هول لبثت مئة عام فانظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنه، أي: لم يتغير بل بقي على حاله على تطاول السنين واختلاف

(۱) في المخطوطة «الكافرين». والآية: ﴿الظالمين﴾.

فروقات النسخ ـ سورة البقرة (٢٦٠)

الأوقات عليه، ففيه أكبر دليل على قدرته حيث أبقاه وحفظه عن التغير والفساد، مع أن الطعام والشراب من أسرع الأشياء فساداً فوانظر إلى حمارك وكان قد مات وتمزق لحمه وجلده وانتثرت عظامه، وتفرقت أوصاله فولنجعلك آية للناس على قدرة الله وبعثه الأموات من قبورهم، لتكون أنموذجاً محسوساً مشاهداً بالأبصار، فيعلموا بذلك صحة ما أخبرت به الرسول فوانظر إلى العظام كيف ننشزها في أي: ندخل بعضها في بعض، ونركب بعضها ببعض في من منصوها لحماً فنظر إليها عياناً كما وصفها الله تعالى، فعلما تبين له فلك وعلم قدرة الله تعالى فنظر إليها عياناً كما وصفها الله تعالى، فعلما تبين له فلك رجل منكر للبعث أراد الله به خيراً، وأن يجعله آية ودليلاً للناس لثلاثة أوجه أحدها: قوله: أراه آية في طعامه وشرابه وحماره ونفسه ليراه بعينه فيقر بما أنكره، والثاني: أن الله القرية المذكورة عمرت وغادت إلى حالتها، ولا في السياق ما يدل ه والثاني الله أو القرية المذكورة عمرت وغادت إلى حالتها، ولا في السياق ما يدل على ذلك، والثاني: أن الله والتي قلم فندرة ما الفائم ولو كان نبياً أو عبداً صالحاً لم يقل ذلك، والثاني أن الله القرية المذكورة عمرت وغادت إلى حالتها، ولا في السياق ما يدل على ذلك، والثاني أن الله والتي في طعامه وشرابه وحماره ونفسه ليراه بعينه فيقر بما أنكره، ولم يذكر في الآية أن عيرهم فعمروها؟! وإنما الدليل الحقيقي في إحيائه وإحياء حماره وإبقاء طعامه وشرابه بحاله، غيرهم فعمروها؟! وإنما الدليل الحقيقي في إحيائه وإحياء حماره وإبقاء طعامه وشرابه بحاله، والثالث في قوله: فولما تبين له أي: تبين له أمر كان يجهله ويخفى عليه، فعلم بذلك محة ما ذكرناه. والله أعلم. ثم قال تعالى:

وَوَإِذْ قَالَ إِبَرَهِـمُ رَبِّ أَرِنِي حَـَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْنَى قَالَ أَوَلَمَ تَوْمِنْ قَالَ بَلَنْ وَلَكِن لِيَطْمَعِنَ قَلْى قَالَ هَخُذْ أَرَبَمَةُ مِنَ الطَّنِرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْمَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ أَدْعُهُنَ بِأَتِينَكَ سَعْبَأُ وَأَعْلَمُ أَنَّ اللَهَ عَنِيرُ حَكِيمٌ ۞﴾

(٢٦٠) وهذا فيه أيضاً أعظم دلالة حسبة على قدرة الله وإحيائه الموتى للبعث والجزاء، فأخبر تعالى عن خليله إبراهيم أنه سأله أن يريه ببصره كيف يحيي الموتى، لأنه قد تيقن ذلك بخبر الله تعالى، ولكنه أحب أن يشاهده عياناً ليحصل له مرتبة عين اليقين، فلهذا قال الله له: ﴿أو لم تؤمن قال بلى ولكن ليطمئن قلبي؟ وذلك أنه بتوارد الأدلة اليقينية مما يزداد به الإيمان ويكمل به الإيقان ويسعى في نيله أولو العرفان، فقال له ربه: خذ ﴿أربعة من يزداد به الإيمان ويكمل به الإيقان ويسعى في نيله أولو العرفان، فقال له ربه: خذ ﴿أربعة من يزداد به الإيمان ويكمل به الإيقان ويسعى في نيله أولو العرفان، فقال له ربه: خذ ﴿أربعة من يزداد به الإيمان ويكمل به الإيقان ويسعى في نيله أولو العرفان، فقال له ربه: خذ ﴿أربعة من الطير فصرهن إليك؟ أي: ضمهن ليكون ذلك بمرأى منك ومشاهدة وعلى يديك. ﴿ثم اجعل على كل جبل، أي: من ملجناك أي: مزقهن، اخلط أجزاءهن بعضها ببعض، واجعل على كل جبل، أي: من الجبال التي في القرب منه، جزء من تلك الأجزاء ﴿ثم ادعهن يأتينك سعياك وسيعاك أي: تحصل على كل جبل، أي: من الجبال التي في القرب منه، جزء من تلك الأجزاء ﴿ثم ادعهن يأتينك سعياك أولو العرفان، فقال له ربه: فعل إبراهيم كل جبل، أي: من الجبال التي في القرب منه، جزء من تلك الأجزاء ﴿ثم ادعهن يأتينك في قوله: أي أي أولو العرفان، ففعل إبراهيم معنها بعض أن والعمل على العبال التي في القرب منه، جزء من تلك الأجزاء ﴿ثم ادعهن يأتينك في قوله: أو وكذلك نري إبراهيم ملكوت السموات والأرض الذي أراه الله إياه معياك أي: تحصل لهن حياة كاملة، ويأتينك في هذه القوة وسرعة الطيران، ففعل إبراهيم في قوله: فو كذلك بري إبراهيم ملكوت السموات والأرض الذي أراه الله إياه مع قوله أي قوله: فو كذلك نري إبراهيم ملكوت السموات والأرض الذي أراه الله إياه في قوله: فو كذلك نري إبراهيم ملكوت السموات والأرض الذي أراه اله إياه في قوله: فو كذلك نري إبراهيم أي: ذو قوة عظيمة سخر بها المخلوقات، فلم يستعص عليه في منها، بل هي منقادة لعزته خاضعة لجلاله، ومع ذلك فأفعاله تعالى تابعة لحكمته، لا شيء منها، بل هي منقادة لعزته خاضعة لجلاله، ومع ذلك فأفعاله تعالى تابعة لحكمته، لا في منها شيئاً عبئاً، ثم قال تعالى:

HOU فروقات النسيخ عملورة البقرة (٢٦١ - ٢٦٢)

هُمَّنَّلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمَوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَشَلِ حَبَّتْهِ ٱلْمَتَتْ سَبْعَ سَنابِلَ فِي كُلِّ سُلْمُلَةِ مِاقَةً حَبَّتْهِ وَالَهُ يُعَنَّفِفُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَهُ وَسِعُ عَلِيهُ ٢

(٢٦١) هذا بيان للمضاعفة التي ذكرها الله في قوله: ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له أضعافاً كثيرة وهنا قال: ﴿مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله أي : في طاعته ومرضاته، وأولاها إنفاقها في الجهاد في سبيله ﴿كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة وهذا إحضار لصورة المضاعفة بهذا المثل، الذي كان العبد يشاهده ببصره فيشاهد هذه المضاعفة بصيرته، فيقوى شاهد الإيمان مع شاهد العيان، فتنقاد النفس مذعنة للإنفاق سامحة بها مؤملة لهذه المضاعفة الجزيلة والمنة الجليلة، ﴿والله يضاعف هذه المضاعفة ﴿لمن يشاء أي أولاها إنفاقها أولاها لمناهد الإيمان مع شاهد العيان، فتنقاد النفس وحلها ونفعها ووقوعها مؤملة لهذه المضاعفة الجزيلة والمنة الجليلة، ﴿والله يضاعف هذه المضاعفة ﴿لمن يشاء أي : بحسب حال المنفق وإخلاصه وصدقه وبحسب حال النفقة وحلها ونفعها ووقوعها موقعها، ويحتمل أن يكون ﴿والله يضاعف أكثر من هذه المضاعفة لمن يشاء فيعطيهم أجرهم بغير حساب ﴿والله واسع الفضل، واسع العطاء، لا ينقصه نائل لمن يشاء فيعليهم أجرهم بغير حساب ﴿والله واسع الفضل، واسع العطاء، لا ينقصه نائل ولا يحفيه سائل، فلا يتوهم المنفق أن تلك المضاعفة فيها نوع مبالغة، لأن الله تعالي لا المضاعفة ومن لا ينقصه العطاء على كثرته، ومع هذا فهو ﴿عليم لمن يستحق هذه المضاعفة ومن لا يستحقها، فيضع المضاعفة فيها نوع مبالغة، لأن الله تعالى لا ولا يحفيه مائل.

﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوْلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَآ أَنفَقُوا مَنَّا وَلَا أَدَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﷺ ﴾ قَوْلُ مَعْرُونُ وَمَغْفِرَةً خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَآ أَخِنُ حَلِيمٌ ﷺ﴾

(٢٦٢ – ٢٦٢) أي: الذين ينفقون أموالهم في طاعة الله وسبيله، ولا يتبعونها بما ينقصها ويفسدها من المن بها على المنفق عليه بالقلب أو باللسان، بأن يعدد عليه إحسانه ويطلب منه مقابلته، ولا أذية له قولية أو فعلية، فهؤلاء لهم أجرهم اللائق بهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون، فحصل لهم الخير واندفع عنهم الشر لأنهم عملوا عملاً خالصاً لله سالماً من المفسدات ﴿قول معروف أي: تعرفه القلوب ولا تنكره، ويدخل في ذلك كل مسلماً من المعندات ﴿قول معروف أي: تعرفه القلوب ولا تنكره، ويدخل في ذلك كل مالماً من المفسدات ﴿قول معروف أي: تعرفه القلوب ولا تنكره، ويدخل في ذلك كل قول كريم فيه إدخال السرور على قلب المسلم، ويدخل فيه رد السائل بالقول الجميل والدعاء قول كريم فيه إدخال السرور على قلب المسلم، ويدخل فيه در السائل بالقول الجميل والدعاء السائل مما لا ينبغي، فالقول المعروف والمغفرة خير من الصدقة التي يتبعها أذى، لأن القول من المعروف إحسان أيضاً بترك المؤاخذة، وكرهما إحسان ما فيه المعروف إحسان أيضاً بترك المؤاخذة، ويدخل فيه رد المائل بالقول الجميل والدعاء المعروف إحسان أيضاً بترك المؤاخذة، وكرم من الصدق، وكرهما إحسان ما فيه المعروف والمغفرة خير من الصدقة التي يتبعها أذى، لأن القول المعروف إحسان أيضاً بترك المؤاخذة، وكرم من المدقة التي يتبعها أذى، أن القول من المعروف إحسان أيضاً بترك المؤاخذة، وكلاهما إحسان ما فيه المعروف إحسان أيضاً بترك المؤاخذة، وكلاهما إحسان ما فيه معسد، فهما أفضل من الإحسان بالصدقة التي يتبعها أذى بمن أو غيره، ومفهوم الآية أن المدة ألمعروف والمعفرة، وإلحسان كله لله، فالعبد لا يمن بالصدقة مفسداً لها محرماً، لأن المنة لله تعالى وحده، والإحسان كله لله، فالعبد لا يمن بعمة الله مفسداً لها محرماً، إلى المنة لله تعالى وحده، والإحسان كله لله، فالعبد لا يمن بعمة الله ينبغي إلا لله. والله غني بذاته عن جميع مخلوقاته، وكلها مفتقرة إليه، والذل والاستعباد لا ينبغي إلى الماذ واله غني بذاته عن جميع مخلوقاته، وكلها مفتقرة إليه بالذات في جميع ينبغي إلا لله. والله غني بذاته عن جميع مخلوقاته، وكلها مفتقرة إليه من بالم أله المنا المان مستعبد لمن يمن عليه، والذل والاما المنيبا ينبغي إلى الماذ من الماذ من عما قان المان مستعبد لمن يمن والذل والال والامن والمن بله، والله غلي بذاته عن جميع مخلوقاته، وكلها مفترة إليه الها ماله إلىه، ووالل ول الحال



فروقات النسخ \_ سورة البقرة (٢٦٤ - ٢٦٤) FOR QURANIC THOUGHT

غني﴾ عنها، ومع هذا فهو ﴿حليم﴾ على من عصاء لا يعاجله بعقوبة مع قدرته عليه، ولكن رحمته وإحسانه وحلمه يمنعه من معاجلته للعاصين، بل يمهلهم ويصرف لهم الآيات لعلهم يرجعون إليه وينيبون إليه، فإذا علم تعالى أنه لا خير فيهم ولا تغني عنهم الآيات، ولا تفيد بهم المثلات أنزل بهم عقابه، وحرمهم جزيل ثوابه.

﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا نُبْطِلُوا صَدَقَنَتِكُم بِالْمَنِّ وَٱلْأَذَى كَأَلَذِى يُنفِقُ مَالَمُ رِثَآة ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالِيَّزِمِ ٱلْآخِرِ فَمَنَـلُمُ كَمَثَلِ صَفُوَانٍ عَلَيْهِ ثَرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَنَرَكَمُ مَسَلَدًا لَا يَشْدِرُونَ عَلَى شَىءٍ مِمَّا كَسَبُواً وَاللَهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَرَمَ ٱلكَفِرِينَ ٢

٢٦٤ ينهى عباده تعالى لطفاً بهم ورحمة عن إبطال صدقاتهم بالمن والأذى ففيه أن المن والأذى يبطل الصدقة، ويستدل بهذا على أن الأعمال السيئة تبطل الأعمال الحسنة، كما قال تعالى: ﴿ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون﴾ فكما أن الحسنات يذهبن السيئات فالسيئات تبطل ما قابلها من الحسنات، وفي هذه الآية مع قوله تعالى: ﴿ولا تبطلوا أعمالكم﴾ حبَّ على تكميل الأعمال وحفظها منَّ كل ما يفسدُها لثلا يضيع العمل سدى، وقوله: ﴿كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن بالله والبوم الآخر) في: أنتم وإن قصدتم بذلك وجه الله في ابتداء الأمر، فإن المنة والأذى مبطلان لأعمالكم، فتصير أعمالكم بمنزلة الذي يعمل لمراءاة الناس ولا يريد به الله والدار الآخرة، فهذا لا شك أن عمله من أصله مردود، لأن شرط العمل أن يكون لله وحده وهذا في الحقيقة عمل للناس لا لله، فأعماله باطلة وسعيه غير مشكور، فمثله المطابق لحاله ﴿كَمثل صفوان﴾ وهو الحجر الأملس الشديد ﴿عليه تراب فأصابه وابل﴾ أي: مطر غزير فتركه صلداً أي: ليس عليه شيء من التراب، فكذلك حال هذا المرائي، قلبه غليظ قاس بمنزلة الصفوان، وصدقته ونحوها من أعماله بمنزلة التراب الذي على الصفوان، إذا رأَه الجاهل بحاله ظن أنه أرض زكية قابلة للنبات، فإذا انكشفت حقيقة حاله زال ذلك التراب وتبين أن عمله بمنزلة السراب، وأن قلبه غير صالح لنبات الزرع وزكائه عليه، بل الرياء الذي فيه والإرادات الخبيثة تمنع من انتفاعه بشيء من عمله، فلهذاً ﴿لا يقدرون على شيء﴾ من أعمالهم التي اكتسبوها، لأنهم وضعوها في غير موضعها وجعلوها لمخلوق مثلهم، لا يملك لهم ضرًّا ولا نفعاً وانصرفوا عن عبادة من تنفعهم عبادته، فصرف الله قلوبهم عن الهداية، فلهذا قال: ﴿والله لا يهدى القوم الكافرين﴾.

﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ بُنفِقُونَ أَمَوَلَهُمُ آبَيْعَاءَ مَرْضَحَاتِ اللَّو وَتَنْبِينَا مِنْ أَنفُسِهِم كَمَثُكِل جَئَتَم بِرَبْوَةٍ أَسَابَهَا وَابِلُ فَتَانَتْ أُصُّلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَمْ يُعِبَّهَا وَابِلُ فَطَلُّ وَآلَةً بِمَا تَضْمَلُونَ بَصِيرُ ﷺ

(٢٦٥) هذا مثل المنفقين أموالهم على وجه تزكو عليه نفقاتهم وتقبل به صدقاتهم فقال وتعالى الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضاة الله أي: قصدهم بذلك رضا ربهم والفوز بقربه ﴿وَتَشِيتاً من أنفسهم أي: صدر الإنفاق على وجه منشرحة له النفس سخية به، لا على

1.19

\* • \* •

ANIC THOUG فرواقات النسخ \_ سورة البقرة (٢٦٦)

وجه التردد وضعف النفس في إخراجها وذلك أن النفقة يعرض لها آفتان إما أن يقصد الإنسان بها محمدة الناس ومدحهم وهو الرياء، أو يخرجها على خور وضعف عزيمة وتردد، فهؤلاء سلموا من هاتين الآفتين فأنفقوا ابتغاء مرضات الله لا لغير ذلك من المقاصد، وتثبيتاً من أنفسهم، فمثل نفقة هؤلاء ﴿كمثل جنة﴾ أي: كثيرة الأشجار غزيرة الظلال، من الاجتنان وهو الستر، لستر أشجارها ما فيها، وهذه الجنة ﴿بربوة﴾ أي: محل مرتفع ضاح للشمس في أول النهار ووسطه وآخره. فثماره أكثر الثمار وأحسنها، ليست بمحل نازل عن الرياح والشمس، ف﴿أصابِها﴾ أي: تلك الجنة التي بربوة ﴿وابِلَ﴾ وهو المطر الغزير ﴿فَآتِتَ أَكَلُهَا ضعفين﴾ أي: تضاعفت ثمراتها لطيب أرضها ووجود الأسباب الموجبة لذلك، وحصول الماء الكثير الذي ينميها ويكملها ﴿فَإِنَّ لَمْ يَصْبُهَا وَابَلْ فَطَلَ﴾ أي: مطر قليل يكفيها لطيب منبتها، فهذه حالة المنفقين أهل النفقات الكثيرة والقليلة كل على حسب حاله، وكل ينمى له ما أنفق أتم تنمية وأكملها والمَنمِّي لها هو الذي أرحم بك من نفسك، الذي يريد مصلحتك حيث لا تريدها، فيا لله لو قدر وجود بستان في هذه الدار بهذه الصفة لأسرعت إليه الهمم وتزاحم عليه كل أحد، ولحصل الاقتتال عنده، مع انقضاء هذه الدار وفنائها وكثرة آفاتها وشدة نصبها وعنائها، وهذا الثواب الذي ذكره الله كأن المؤمن ينظر إليه بعين بصيرة الإيمان، دائم مستمر فيه أنواع المسرات والفرحات، ومع هذا تجد النفوس عنه راقدة، والعزائم عن طلبه خامدة، أترى ذلك زهداً في الآخرة ونعيمها، أم ضعف إيمان بوعد الله ورجاء ثوابه؟! وإلا فلو تيقن العبد ذلك حق اليقين وباشر الإيمان به بشاشة قلبه لانبعثت من قلبه مزعجات الشوق إليه، وتوجهت همم عزائمه إليه، وطوعت نفسه له بكثرة النفقات رجاء المثوبات، ولهذا قال تعالى: ﴿والله بما تعملون بصير﴾ فيعلم عمل كل عامل ومصدر ذلك العمل، فيجازيه عليه أتم الجزاء، ثم قال تعالى:

أَيَوَدُ أَحَدُكُمُ أَن تَكُونَ لَمُ جَنَّةً مِن نَجِيلِ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَدُر لَهُ فِيهَا مِن كُلُ النَّمَرَتِ وَأَمَابَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيَّةٌ مُتَمَفَاهُ فَأَمَابَهَآ إِعْمَارُ فِيهِ نَارٌ فَأَحْتَرَقَتُ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الآينتِ لَمَلَكُمْ تَتَنَكُرُونَ ٢٠٠٠



فروقات النسخ \_ سورة البقرة (٢٦٧ \_ ٢٦٨) URĂNIC THOUGH

للزروع والثمار، ولا يزال كذلك حتى يحصل له من عمله جنة موصوفة بغاية الحسن والبهاء، وتلك المفسدات التي تفسد الأعمال بمنزلة الإعصار الذي فيه نار، والعبد أحوج ما يكون لعمله إذا مات وكان بحالة لا يقدر معها على العمل، فيجد عمله الذي يؤمل نفعه هباءً منثوراً، ووجد الله عنده فوفاه حسابه.

والله سريع الحساب فلو علم الإنسان وتصور هذه الحال وكان له أدنى مسكة من عقل لم يقدم على ما فيه مضرته ونهاية حسرته ولكن ضعف الإيمان والعقل وقلة البصيرة يصير صاحبه إلى هذه الحالة التي لو صدرت من مجنون لا يعقل لكان ذلك عظيماً وخطره جسيماً، فلهذا أمر تعالى بالتفكر وحتٌ عليه، فقال: ﴿كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون﴾.

﴿ يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَكِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِعَمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ الأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخِيِكَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِتَاخِذِيدٍ إِلَا أَن تُغْمِضُوا فِيدٍ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنْ حَكِيدُ اللَّ وَيَاْمُرُكُم بِالْمَحْسَرَةِ وَاللَهُ بَعِدُكُم مَعْفِرَةً مِنْهُ وَفَضَلَاً وَاللَهُ وَسِعُ عَلِيمُ إِلَى الْمَ

۲۲۷ - ۲۲۸ بأمر تعالى عباده المؤمنين بالنفقة من طيبات ما يسر لهم من المكاسب، ومما أخرج لهم من الأرض فكما منَّ عليكم بتسهيل تحصيله فأنفقوا منه شكراً لله وأداء لبعض حقوق إخوانكم عليكم، وتطهيراً لأموالكم، واقصدوا في تلك النفقة الطيب الذي تحبونه لأنفسكم، ولا تيمموا الرديء الذي لا ترغبونه ولا تأخذونه إلا على وجه الإغماض والمسامحة ﴿وَاعْلَمُوا أَنَالله غَني حَمَيدَ﴾ فهو غني عنكم ونفع صدقاتكم وأعمالكم عائد إليكم، ومع هذا فهو حميد على ما يأمركم به من الأوامر الحميدة والخصال السديدة، فعليكم أن تمتثلوا أوامره لأنها قوت القلوب وحياة النفوس ونعيم الأرواح، وإياكم أن تتبعوا عدوكم الشيطان الذي يأمركم بالإمساك، ويخوفكم بالفقر والحاجة إذا أنفقتم، وليس هذا نصحاً لكم، بل هذا غاية الغش ﴿إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير) بل أطيعوا ربكم الذي يأمركم بالنفقة على وجه يسهل عليكم ولا يضركم، ومع هذا فهو ﴿يعدكم مغفرة﴾ لذنوبكم وتطهيراً لعيوبكم ﴿وفضلاً﴾ وإحساناً إليكم في الدنيا والآخرة، من الخلف العاجل، وانشراح الصدر ونعيم القلب والروح والقبر، وحصول ثوابها وتوفيتها يوم القيامة، وليس هذا عظيماً عليه لأنه ﴿واسع الفضل عظيم الإحسان ﴿عليم جما يصدر منكم من النفقات قليلها وكثيرها، سرها وعلنها، فيجازيكم عليها من سعته وفضله وإحسانه، فلينظر العبد نفسه إلى أي الداعيين يميل، فقد تضمنت هاتان الآيتان أموراً عظيمة منها: الحث على الإنفاق، ومنها: بيان الأسباب الموجبة لذلك، ومنها: وجوب الزكاة من النقدين وعروض التجارة كلها، لأنها داخلة في قوله: ﴿من طيبات ما كسبتم﴾ ومنها: وجوب الزكاة في الخارج من الأرض من الحبوب والثمار والمعادن، ومنها: أن الزكاة على من له الزرع والثمر لا على صاحب الأرض، لقوله: ﴿أخرجنا لكم﴾ فمن أخرجت له وجبت عليه، ومنها: أن الأموال المعدة للاقتناء من العقارات والأواني ونحوها ليس فيها زكاة، وكذلك الديون والغصوب ونحوهما إذا كانت مجهولة، أو عند من لا يقدر ربها على استخراجها منه، ليس فيها زكاة، لأن الله

\*\*\*\*

فروقات النسخ \_ سورة البقرة (٢٦٩ \_ ٢٧١)

أوجب النفقة من الأموال التي يحصل فيها النماء الخارج من الأرض، وأموال التجارة مواساة من نمائها، وأما الأموال التي غير معدة لذلك ولا مقدوراً عليها فليس فيها هذا المعنى، ومنها: أن الرديء ينهى عن إخراجه ولا يجزئ في الزكاة ثم قال تعالى:

﴿يَوْقِ الْعِكْمَةَ مَن يَشَآةُ وَمَن يُؤْتَ الْعِكْمَةَ فَقَدْ أُولِنَ خَيْرًا كَبْرِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّآ أُوْلُوا آلَأَلَبَبِ ٢

(٢٦٩) لما أمر تعالى بهذه الأوامر العظيمة المشتملة على الأسرار والحكم وكان ذلك لا يحصل لكل أحد، بل لمن منَّ عليه وآتاه الله الحكمة، وهي العلم النافع والعمل الصالح ومعرفة أسرار الشرائع وحكمها، وإنَّ من آتاه الله الحكمة فقد آتاه خيراً كثيراً وأي خير أعظم من خير فيه سعادة الدارين والنجاة من شقاوتهما! وفيه التخصيص بهذا الفضل وكونه من ورثة الأنبياء، فكمال العبد متوقف على الحكمة، إذ كماله بتكميل قوتيه العلمية والعمل بالخير وترك الأربياء، فكمال العبد متوقف على الحكمة، إذ كماله بتكميل قوتيه العلمية والعملية وترك الشر، وبذلك يتمكن من الإصابة بالقول والعمل وتنزيل الأمور منازلها في نفسه وفي غيره، وبدون ذلك لا يمكنه ذلك، ولما كان الله تعالى قد فطر عباده على عبادته ومحبة غيره، وبدون ذلك لا يمكنه ذلك، ولما كان الله تعالى قد فطر عباده على عبادته ومحبة لمو ما لم يعرفوه، انقسم الناس قسمين قسم أجابوا دعوتهم فتذكروا ما ينفعهم ففعلوا، وما لهم ما لم يعرفوه، انقسم الناس قسمين قسم أجابوا دعوتهم فتذكروا ما ينفعهم ففعلوا، وما لهم ما لم يعرفوه، انقسم الناس قسمين قسم أجابوا دعوتهم منذكروا ما ينفعهم ففعلوا، وما لمو لم الركوه، وهؤلاء هم أولو الألباب الكاملة، والعقول التامة، وقسم لم يستجيبوا لمو منا ركوه، القسم الناس قسمين قسم أجابوا دعوتهم فتذكروا ما ينفعهم ففعلوا، وما يضرهم فتركوه، وهؤلاء هم أولو الألباب الكاملة، والعقول التامة، وقسم لم يستجيبوا من أولي الألباب، فلهذا قال تعالى: ﴿وما يذكر إلا أولو الألباب﴾.

﴿وَمَا أَنْفَقْتُم مِّن نَّفَعَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نُكَذَرٍ فَإِنَّ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّلِهِبَ مِنْ أَنصَتَارٍ ٢

٢٧٠ وهذا فيه المجازاة على النفقات، واجبها ومستحبها، قليلها وكثيرها، التي أمر الله بها والنذور التي ألزمها المكلف نفسه، وإن الله تعالى يعلمها فلا يخفى عليه منها شيء، ويعلم ما صدرت عنه، هل هو الإخلاص أو غيره، فإن صدرت عن إخلاص وطلب لمرضاة الله جازى عليها بالفضل العظيم والثواب الجسيم، وإن لم ينفق العبد ما وجب عليه من المرضاة الله جازى عليها بالفضل العظيم والثواب الجسيم، وإن لم ينفق العبد ما وجب عليه من المرضاة الله جازى عليها بالفضل العظيم والثواب الجسيم، وإن ما يحفى عليه منها شيء، لمرضاة الله جازى عليها بالفضل العظيم والثواب الجسيم، وإن لم ينفق العبد ما وجب عليه من المنفقات ولم يوف ما أوجبه على نفسه من المنذورات، أو قصد بذلك رضا المخلوقات، فإنه ظالم قد وضع الشيء ولم ينفعه أحد من الخلق ولم ينصره، فلهذا قال: فوما للظالمين من أنصارك.

ان تُبْدُواْ الصَّدَقَنْتِ فَنِعِمَّا هِنَّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُوْتُوهَا الْفُـقَرَآة فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنِكُم مِن سَخِكَانِكُمْ وَاللَهُ بِمَا تَمْمَلُونَ خِيرٌ ٢

﴿٢٧١﴾ أي: ﴿إن تبدوا الصدقات﴾ فتظهروها وتكون علانية حيث كان القصد بها وجه الله فنعما هي؟ أي: فنعم الشيء فهي؟ لحصول المقصود بها ﴿وإن تخفوها؟ أي: تسروها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم؟ ففي هذا أن صدقة السر على الفقير أفضل من صدقة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGH (YVE - YVY) مروقات النسخ - سورة البقرة (YVE - YVY)

العلانية، وأما إذا لم تؤت الصدقات الفقراء فمفهوم الآية أن السر ليس خيراً من العلانية، فيرجع في ذلك إلى المصلحة، فإن كان في إظهارها إظهار شعائر الدين وحصول الاقتداء ونحوه، فهو أفضل من الإسرار، ودل قوله: ﴿وتؤتوها الفقراء﴾ على أنه ينبغي للمتصدق أن يتحرى بصدقته المحتاجين، ولا يعطي محتاجاً وغيره أحوج منه، ولما ذكر تعالى أن الصدقة خير للمتصدق ويتضمن ذلك حصول الثواب قال: ﴿ويكفر عنكم من سيئاتكم﴾ ففيه دفع العقاب ﴿والله بما تعملون خبير﴾ من خير وشر، قليل وكثير والمقصود من ذلك المجازاة.

إِنَّ تَنْتُ عَلَيْكَ هُدَنْهُمْ وَلَتَحِنَّ اللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنْبُحُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَيْرٍ فَوَفَ إِلَيْحُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَبُونَ اللَّهُ قَرَآهِ لَنُعْتَرَا وَنُعْ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَيْرٍ يُوَفَ إِلَيْحُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَبُونَ اللَّهُ قَرَآهِ الْذُعْرَاءِ اللَّهُ عَرَبُهُمُ وَاللَّمْ لَا الْبُعْتَاءَ وَجَهِ اللَّهُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَيْرٍ يُوَفَ إِلَيْحُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَبُونَ اللَّهُ قَرَآهِ الْذِيبَ أَحْوَى إِلَيْحُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَظْلَبُونَ اللَّهُ قَرَآهِ الْذِيبَ أَخْذِيبَ الْمُولَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَيْرٍ يُوَفَ إِلَيْحُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَبُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْذَي اللَّهُ مَا إِنَي اللَّذِيبَ الْقَوْلَةُ مَنْ اللَّهُ وَى الْقَائِقُ وَعَا يَعْتَمُهُمُ الْحَيْفَةُ مَنْتُونَا فِي الْقُولَةُ مِنْ اللَّهُ وَالَتَعْتَلَةُ مِنْ الْتَعْمَانَ اللَهُ وَا الْتَعْدَلَةُ مِنْ الْتَعْتَقُولُ اللَّهُ مَنْ الْتَعْمَةُ الْمُحَافِلُ أَعْنِيبَةُ مُنْتُولُ الْحُولَةُ مُنْ الْتَعْتَقُولُ عَنْهُمُ وَلَيْتُ اللَهُ لَا يَسْعَانُونَ الْتَعْرَابُ الْنُولُولُ مِنْعَيْرُ مُ الْتُعْتَعَانُ اللَّهُ مُنْ الْتَعْتَقُولُ الْنَهُ مَنْ مُعْتُمُ مُ اللَهُ مَعْتُونُ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْتُعْتَقُلُ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَنْ اللَهُ عَلَى الْحَالَةُ مُنْهُمُ الْقُتَعَانُ الْتُعَالُ الْتُعْتَقُولُ الْنَاسَ الْحَالُ الْحَالَةُ مَا اللَهِ عَالَهُ مَا مُو اللَّذِي الْتَعْتَقُولُ مِنْ عَيْنِ الْعَالَيْنُ الْحُمَانَةُ مَا اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْحَيْسُ مُنْ عَلَيْهُ مُنْهُمُ اللَذِي لُكُ اللَهُ عَلَى الْعَالَةُ مَا مَنْ الْحَالَةُ مُعْتَعْتُ مُولَةُ مَنْ اللَهُ عَلَيْ الْحَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَنْهُمُ مَا مَعْتَنِهُ مُنْتُ مُنْتُ الْنَاعُولُ مَا مُعَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَا الْحَاسُ الْحَالَةُ مُنْ الْحَالَةُ الْحَالَةُ مَا الْحَالَةُ مَا الْعَامُ مُ مُ الْعُلُولُ مُنْ الْحُولُ مُنْعَالُهُ مَا الْعَالَةُ الْعُنْ الْعَالَةُ مَا مُنْ الْحَالُ الْحُولُ الْحَالُكُونُ الْعُنْ الْحُولُ مُ الْعُنْ الْعُنْ الْحَالَةُ الْحُنْ مَا الْعُنْ الْعُنْعُنْ مُ الْحُعُمُ الْحُنُولُ مُولُكُ الْعُعُولُ الْعُ

فر٢٧٤ \_ ٢٧٤ ﴾ يقول تعالى لنبيه ﷺ ليس عليك هدي الخلق، وإنما عليك البلاغ المبين، والهداية بيد الله تعالى، ففيها دلالة على أن النفقة كما تكون على المسلم تكون على الكافر ولو لم يهتد، فلهذا قال: ﴿وما تنفقوا من خيرَ أي: قليل أو كثير على أي شخص كان من مسلم وكافر ﴿فلأنفسكم﴾ أي: نفعه راجع إليكم ﴿وما تنفقون إلا ابتغاء وجه الله؟ هذا إخبار عن نفقات المؤمنين الصادرة عن إيمانهم أنها لا تكون إلا لوجه الله تعالى، لأن إيمانهم يمنعهم عن المقاصد الردية ويوجب لهم الإخلاص ﴿وما تنفقوا من خير يوف إليكم، يوم القيامة تستوفون أجوركم ﴿وأنتم لا تظلمُونَ أي: تَنقصون من أعمالكم شيئاً ولا مثقال ذرة، كما لا يزاد في سيئاتكم، ثم ذكر مصرف النفقات الذين هم أولى الناس بها فوصفهم بست صفات أحدها الفقر، والثاني: قوله: ﴿أَحصروا في سبيل اللهَ أي: قصروها على طاعة الله من جهاد وغيره، فهم مستعدون لذلك محبوسون له، الثالث: عجزهم عن الأسفار لطلب الرزق فقال: ﴿ لا يستطيعون ضرباً في الأرض) أي: سفراً للتكسب، الرابع: قوله: ﴿يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف ﴿ وَهَذَا بِيانَ لصدق صبرهم وحسن تعففهم. الخامس: أنه قال: ﴿تعرفهم بسيماهم﴾ أي: بالعلامة التي ذكرها الله في وصفهم، وهذا لا ينافي قوله: ﴿يحسبهم الجاهل أغنياء﴾ فإن الجاهل بحالهم ليس له فطنة يتفرس بها ما هم عليه، وأما الفطن المتفرس فمجرد ما يراه يعرفهم بعلامتهم، السادس: قوله: ﴿لا يسألون الناس إلحافاكه أي: لا يسألونهم سؤال إلحاف، أي: إلحاح، بل إن صدر منهم سؤال إذا احتاجوا لذلك لم يلحوا على من سألوا، فهؤلاء أولى الناس وأحقهم بالصدقات لما وصفهم به من جميل الصفات، وأما النفقة من حيث هي على أي شخص كان، فهي خير وإحسانُ وبر يثاب عليها صاحبها ويؤجر، فلهذا قال: ﴿وَمَا تَنفقوا مَن خَبِر فإن الله به عَلَيمَ﴾ ثم ذكر حالة المتصدقين في جميع الأوقات على جميع الأحوال فقال: ﴿الذين ينفقون أموالهُم

2.25

HOUGH فروقات النسخ لا منورة البقرة (٢٧٥ ـ ٢٨١)

في سبيل الله أي: طاعته وطريق مرضاته، لا في المحرمات والمكروهات وشهوات أنفسهم (بالليل والنهار سراً وعلانية فلهم أجرهم عند ربهمه أي: أجر عظيم من خير عند الرب الرحيم (ولا خوف عليهم) إذا خاف المقصرون (ولا هم يحزنون) إذا حزن المفرطون، ففازوا بحصول المقصود المطلوب، ونجوا من الشرور والمرهوب، ولما كمل تعالى حالة المحسنين إلى عباده بأنواع النفقات ذكر حالة الظالمين المسينين إليهم غاية الإساءة فقال:

الذيب: يَأْصُحُلُونَ الزَبُوا لَا يَعُوْمُونَ إِلَا كُمَا يَعُوْمُ الَذِي يَتَخَطَّهُ الشَّيْطِنُ مِنَ السَيْنُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ
 مَاتَوًا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الزِيُوا وَأَسَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَدَّمَ الزِبُوا فَمَن جَآءُمُ مَوْعِظَةٌ مِن تَرْبِهِ فَالنَّهَىٰ فَلَمُ مَا سَلَكَ 
 مَاتَوًا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الزِيُوا وَأَسَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَدَّمَ الزَبُوا فَمَن جَآءُمُ مَوْعِظَةٌ مِن تَرْبِهِ فَالنَّهَىٰ فَلَمُ مَا سَلَكَ 
 وَأَسْرُهُ إِلَى اللَّهُ وَمَن عَاد قَأُولَتَيْكَ أَصْحَبُ النَّارُ هُمْ فِيها خَلِدُوت فَ يَتَمَحُقُ اللَّهُ الزِيوا وَيُرْبُ 
 أَسْتَذَكَتُ وَاللَّهُ لَا يُعِبُ كُلُ كَلَّهُ الْمَتَكُمَ النَّارُ هُمْ فِيها خَلِدُوت فَ يَعْمَعُونا المَتَكُومَ وَمَاتَ المَتَكُومَ وَمَاتَ الْمَتَكُومَ وَمَاتَ الْتَعْمَى اللَّهُ اللَيْتِكُمَ اللَّهُ الْتَتَكُومَ وَاللَّهُ اللَّيَعَنِينَ وَاللَّهُ اللَّيَعَنِينَ وَاللَّهُ اللَيْتَكُمُ وَاللَّهُ الْمَتَكُومَ وَمَاتَوُا الْمَتَكُومَ وَمَاتُوا المَتَكُومَ وَاللَّهُ اللَيْعَانِ وَالْتُكُومَ 
 الْتَحْذَعُونَ الْمَتَكُومَ الْعَمَنُونُ اللَّهُ الْمَتَكُومَ وَمَاتُوا الْمَتَكُومَ وَالْتَعْلُولُ الْمَتَعْذُولُ الْتَعْذَى الْمُعَالَمُوا الْمَتَكُومَ الْتَعْمَدُونَ الْنَعْذُولُ الْنَالَةُ اللَّعَانُ وَحَدَمُ اللَّ لَذَى الْنَاتَةُ وَالْتُعَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّعَانُ مَا تَعْتَلُونَ الْتَعْذُلُ اللَّيْنُ اللَّيْعُ اللَّهُ الْنَهُ الْتَعْلُولُهُ الْتَعْتُقُوا الْتَعْمَالُ اللَّهُ اللَّهُ مُوالَعَيْقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ مُنْ الْتُعْمَالَةُ اللَّهُ مُولُولًا مَنْ الْتَعْرُقُ الْحَالَةُ مُنْتُ الْتَعْمَى الللَّالُ مُعْعَامُ الْعَالَيْنُ الْعَاقُلُولُكُمُ مَالَيْنُ الْنَالَةُ الْنَالَةُ الْتَعْلَى الْنَا لَيْ الْنَا لَكُنُولُ اللَهُ الْعَانُ مَا لَكُولُ اللَهُ الْتَعْنُولُ اللَهُ الْتَعْذَى الْتُعَانُ الْعَالَةُ الْعَاقُ الْتَعْنُ الْنَتَ الْحَيْنُ مَالَةُ الْنَتَعْمَا الْنَعْنُ الْنَتْعُ مُ لَنْ الْنَعْنُ الْمُ الْعَالُونَ الْعَالَةُ الْنَتُ الْنَعْنُ الْنَا الْعَالَةُ الْنَالَةُ الْعَالُولُ اللَهُ الْعَالُ مُوالُولًا اللَّهُ الْنَا الْعَالُونَ الْعَالُولُ الْعَالْنُولُ الْحَالُونُ الْعَالُ الللَهُ الْعُولُ اللَّهُ الْنَع

٢٢٥ - ٢٨١ يخبر تعالى عن أكلة الربا وسوء مآلهم وشدة منقلبهم، أنهم لا يقومون من قبورهم ليوم نشورهم ﴿إِلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس﴾ أي: يصرعه الشيطان بالجنون، فيقومون من قبورهم حياري سكاري مضطربين، متوقعين لعظيم النكال وعسر الوبال، فكما تقلبت عقولهم و﴿قَالُوا إِنَّمَا البِيعِ مثل الرَّبُّهُ وهذا لا يكون إلا من جَاهل عظيم جهله، أو متجاهل عظيم عناده، جازاهم الله من جنس أحوالهم فصارت أحوالهم أحوال المجانين، ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبُّطُه الشيطان من المس﴾ أنه لما انسلبت عقولهم في طلب المكاسب الربوية خفت أحلامهم وضعفت آراؤهم، وصاروا في هيئتهم وحركاتهم يشبهون المجانين في عدم انتظامها وانسلاب العقل الأدبي عنهم، قالُ الله تعالى راداً عليهم ومبيناً حكمته العظيَّمة ﴿وَأَحَلَ اللهُ البيعِ﴾ أي: لما فيه منَّ عموم المصلحة وشدة الحاجة وحصول الضرر بتحريمه، وهذا أصل في حل جميع أنواع التصرفات الكسبية حتى يرد ما يدل على المنع ﴿وحرم الربا﴾ لما فيه من الظلم وسوء العاقبة، والربا نوعان: ربا نسيئة كبيع البيع بما يشاركه في العلة نسيئة، ومنه جعل ما في الذمة رأس مال، سلم، وربا فضل، وهو بيع ما يجري فيه الربا بجنسه متفاضلاً، وكلاهما محرم بالكتاب والسنة، والإجماع على ربا النسيئة، وشذ من أباح ربا الفضل وخالف النصوص المستفيضة، بَل الربا من كبائر الذنوب وموبقاتها ﴿فمن جاءه موعظة من ربه أي: وعظ وتذكير وترهيب عن تعاطى الربا على يد من قيضه الله لموعظته رحمة من الله بالموعوظ، وإقامة للحجة عليه ﴿فَانتهى﴾ عن فعله والزجر عن تعاطيه ﴿فله مَا سَلْفَ﴾ أي: ما تقدم من المعاملات التي فعلها قبل أن تبلغه الموعظة جزاء لقبوله للنصيحة، دل مفهوم الآية أن من لم ينته جوزي

فروقات النسخ ـ سورة البقرة (۲۸۱) 👝

بالأول والآخر ﴿وأمره إلى الله؟ في مجازاته وفيما يستقبل من أموره ﴿ومن عاد؟ إلى تعاطي الربا ولم تنفعه الموعظة، بل أصر على ذلك ﴿فأولتك أصحاب النار هُم فيها خالدون﴾ اختلف العلماء رحمهم الله في نصوص الوعيد التي ظاهرها تخليد أهل الكٰبائر من الذنوب التي دون الشرك بالله، والأحسَّن فيها أن يقال هذه الأمور التي رتب الله عليها الخلود في النار موجبات ومقتضيات لذلك، ولكن الموجب إن لم يوجد ما يمنعه ترتب عليه مقتضاه، وقد علم بالكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة أن التوحيد والإيمان مانع من الخلود في النار، فلولا ما مُع الإنسان من التوحيد لصار عمله صالحاً للخلود فيها بقطع النظر عن كفره، ثم قال تعالى: ﴿يمحق الله الربا﴾ أي: يذهبه ويذهب بركته ذاتاً ووصفاً، فيكون سبباً لوقوع الأفات فيه ونزع البركة عنه، وإن أنفق منه لم يؤجر عليه بل يكون زاداً له إلى النار ﴿ويربي الصدقاتَ﴾ أي: ينميها وينزل البركة في المال الذي أخرجت منه وينمي أجر صاحبها وهذاً لأن الجزاء من جنس العمل، فإن المرابي قد ظلَّم الناس وأخذ أموالهم على وجه غير شرعي، فجوزي بذهاب ماله، والمحسن إليهم بأنواع الإحسان ربه أكرم منه، فيحسن عليه كما أحسن على عباده ﴿والله لا يحب كل كفار ﴾ أنعم الله، لا يؤدي ما أوجب عليه من الصدقات، ولا يسلم منه ومن شره عباد الله ﴿أثيم﴾ أي: قد فعلَّ ما هو سبب لإثمه وعقوبته. لما ذكر أكلة الربا وكان من المعلوم أنهم لو كانوا مؤمنين إيماناً ينفعهم لم يصدر منهم ما صدر ذكر حالة المؤمنين وأجرهم، وخاطبهم بالإيمان، ونهاهم عن أكل الربا إن كانوا مؤمنينن، وهؤلاء هم الذين يقبلون موعظة ربهم وينقادون لأمره، وأمرهم أن يتقوه، ومن جملة تقواه أن يذروا ما بقي من الربا أي: المعاملات الحاضرة الموجودة، وأما ما سلف، فمن اتعظ عفا الله عنه ما سلَّف، وأما من لم ينزجر بموعظة الله ولم يقبل نصيحته فإنه مشاق لربه محارب له، وهو عاجز ضعيف ليس له يدان في محاربة العزيز الحكيم الذي يمهل للظالم ولا يهمله حتى إذا أخذه، أخذه أخذ عزيز مقتدرً ﴿وإن تبتم﴾ عن الربا ﴿فلكمَّ رؤوسُ أموالكُم، أي: انزلوا عليها ﴿لا تظلمون؛ من عاملتموه بأخذ الزيادة التي هي الربا ﴿ولا تظلَّمونُ بنقص رَوْوس أموالكم ﴿وإن كَانَ الْمدين ﴿ذو عسرة ﴾ لا يجد وفاء ﴿فنظرة إلى ميسرة﴾ وهذا واجب عليه أن ينظره حتى يجد ما يوفي به ﴿وأن تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون) إما بإسقاطها أو بعضها ﴿واتقوا يوماً ترجعُون فيه إلى الله ثم توفى كلُّ نفس ما كسبت وهم لا يظلمون؟ وهذه الآية من آخر ما نزل من القرآن، وجعلت خاتمة لهذه الأحكام والأوامر والنواهي، لأن فيها الوعد على الخير، والوعيد على فعل الشر، وأن من علم أنه راجع إلى الله فمجازيه على الصغير والكبير والجلي والخفي، وأن الله لا يظلمه مثقال ذرة، أوجب له الرغبة والرهبة، وبدون حلول العلم في ذلك في القلب لا سبيل إلى ذلك.

﴿ يَتَأَبُّهُا الَّذِينَ ،امَنُوا إِذَا نَدَايَنَتُمْ بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَكِلِ مُسَحَى فَاحْتُبُوهُ وَلَيْحَتُب بَيْنَكُمْ كَاتِنُ بِالْمَكَدَلِّ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكْلُبَ حَمَا عَلَمَهُ اللَّهُ فَلْبَحْتُب وَلِيُمْلِلِ الَّذِى عَلَيْهِ الْحَقُ وَلَيَتَنِ اللَّه رَبَّهُ وَلَا يَبْخَس مِنْهُ شَيْئًا فَإِن كَانَ الَّذِى عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيها أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُبلَ هُوَ فَلَيْمَلِلَ وَلِيُّهُ

1+17-

THOUGHT (٢٨٢) موروقات النسخ - سورة البقرة (٢٨٢)

بِالْمَحَدِّلُ وَاسْتَنْبِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّبَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَأَنَكَانِ مِتَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَةِ أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُمَا فَتُنَصِّرَ إِحْدَنْهُمَا الْأَخْرَىٰ وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَةِ إِذَا مَا دُعُواً وَلَا شَعْمَوًا أَن تَكْذُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ حَبِيرًا إِنَّ أَجَلِوهِ ذَلِكُمْ أَفْسَطُ عِندَ اللَهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَدَةِ وَأَذَنَى أَلَّ تَرْبَانِوْآ عاضرة تُدِيرُونَهَا بَيْنَصَحُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحُ أَلَا تَكْذُبُوهُ وَأَخْذَ وَأَذَنَى أَلَا تَرْبَانِوْآ إِذَا تَ تَكُونَ يَجْدَرُهُ عَلِيمَ وَاللَّهُ وَأَذَنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَفْسَطُ عِندَ اللَّهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَدَةِ وَأَذَنَى أَ

٢٨٢ هذه آية الدين، وهي أطول آيات القرآن، وقد اشتملت على أحكام عظيمة جليلة المنفعة والمقدار، أحدها: أنه تجوز جميع أنواع المداينات من سلم وغيره، لأن الله أخبر عن المداينة التي عليها المؤمنون إخبار مقرر لها ذاكراً أحكامها، وذلك يدل على الجواز، الثاني والثالث: أنه لا بد للسلم من أجل وأنه لا بد أن يكون معيناً معلوماً فلا يصح حالاً ولا إلى أجل مجهول، الرابع: الأمر بكتابة جميع عقود المداينات إما وجوباً وإما استحباباً لشدة الحاجة إلى كتابتها، لأنها بدون الكتابة يدخلها من الغلط والنسيان والمنازعة والمشاجرة شر عظيم، الخامس: أمر الكاتب أن يكتب، السادس: أن يكون عدلاً في نفسه لأجل اعتبار كتابته، لأن الفاسق لا يعتبر قوله ولا كتابته، السابع: أنه يجب عليه العدل بينهما، فلا يميل لأحدهما لقرابة أو صداقة أو غير ذلك، الثامن: أن يكون الكاتب عارفاً بكتابة الوثائق وما يلزم فيها كل واحد منهما، وما يحصل به التوثق، لأنه لا سبيل إلى العدل إلا بذلك، وهذا ماخوذ من قوله: ﴿وليكتب بينكم كَاتب بالعدل»، التاسع: أنَّه إذا وجدت وثيقة بخط المعروف بالعدالة المذكورة يعمل بها، ولو كان هو والشهود قد ماتوا، العاشر: قوله: ﴿ولا يأبَّ كانب أن يكتب﴾ أي: لا يمتنع من منَّ الله عليه بتعليمه الكتابة أن يكتب بين المتداينين، فكما أحسن الله إليه بتعليمه، فليحسن إلى عباد الله المحتاجين إلى كتابته، ولا يمتنع من الكتابة لهم، الحادي عشر: أمر الكاتب أن لا يكتب إلا ما أملاه من عليه الحق، الثاني عشر: أن الذي يملي من المتعاقدين من عليه الدين، الثالث عشر: أمره أن يبين جميع الحقَّ الذي عليه ولا يبخس منه شيئاً، الرابع عشر: أن إقرار الإنسان على نفسه مقبول، لأن الله أمر من عليه الحق أن يمل على الكاتب، فإذا كتب إقراره بذلك ثبت موجبه ومضمونه، وهو ما أقر به على نفسه، ولو ادعى بعد ذلك غلطاً أو سهواً، الخامس عشر: أن من عليه حق من الحقوق التي لا بينة على مقدارها وصفتها من كثرة وقلة وتعجيل وتأجيل، أن قوله هو المقبول دون قولٌ من له الحق، لأنه تعالى لم ينهه عن بخس الحق الذي عليه، إلا أن قوله مقبول على ما يقوله من مقدار الحق وصفته، السادس عشر: أنه يحرم على من عليه حق من الحقوق أن يبخس وينقص شيئاً من مقداره، أو طيبه وحسنه، أو أجله أو غير ذلك من توابعه ولواحقه، السابع عشر: أن من لا يقدر على إملاء الحق لصغره أو سفهه أو خرسه، أو نحو ذلك، فإنه يتوب وليه منابه في الإملاء والإقرار، الثامن عشر: أنه يلزم الولى من العدل ما يلزم من عليه الحقِّ من العدل، وعدم البخس لقوله: ﴿بِالعدلَ؟، التاسع عشر: أنه يشترط عدالة الولى، لأن الإملاء بالعدل المذكور لا يكون من فاسق، العشرون: ثبوت

فروقات النسخ ـ سورة البقرة (٢٨٢)

الولاية في الأموال، الحادي والعشرون: أن الحق يكون على الصغير والسفيه والمجنون والضعيف، لا على وليهم، الثاني والعشرون: أن إقرار الصغير والسفيه والمجنون والمعتوه ونحوهم وتصرفهم غير صحيح، لأن الله جعل الإملاء لوليهم، ولم يجعل لهم منه شيئاً لطفاً بهم ورحمة، خوفاً من تلاف أموالهم، الثالث والعشرون: صحة تصرف الولي في مال من ذكر، الرابع والعشرون: فيه مشروعية كون الإنسان يتعلم الأمور التي يتوثق بها المتداينون كل واحد من صاحبه، لأن المقصود من ذلك التوثق والعدل، وما لا يتم المشروع إلا به فهو مشروع، الخامس والعشرون: أن تعلم الكتابة مشروع، بل هو فرض كفاية، لأن الله أمر بكتابة الديون وغيرها، ولا يحصل ذلك إلا بالتعلم، السادس والعشرون: أنه مأمور بالإشهاد على العقود، وذلك على وجه الندب، لأن المقصود من ذلك الإرشاد إلى ما يحفظ الحقوق، فهو عائد لمصلحة المكلفين، نعم إن كان المتصرف ولي يتيم أو وقف ونحو ذلك مما يجب حفظه تعين أن يكون الإشهاد الذي به يحفظ الحق وأجباً، السابع والعشرون: أن نصاب الشهادة في الأموال ونحوها رجلان أو رجل وامرأتان، ودلّت السنّة أيضاً أنه يقبل الشاهد مع يمين المدَّعي، الثامن والعشرون: أن شهادة الصبيان غير مقبولة لمفهوم لفظ الرجل، التاسع والعشرون: أن شهادة النساء منفردات في الأموال ونحوها لا تقبل، لأنَّ الله لم يقبلهن إلا مُع الرجل، وقد يقال: إن الله أقام المرأتين مقام رجل للحكمة التي ذكرها وهي موجودة سواء كن مع رجل أو منفرداتٍ والله أعلم. الثلاثون: أن شهادة العبد البالغ مقبولَة كشهادة الحر لعموم قوله: ﴿فاستشهدوا شهيدين من رجالكم﴾ والعبد البالغ مَن رجالنا، الحادي والثلاثون: أن شهادة الكفار ذكوراً كانوا أو نساءً غير مقبولة، لأنهم ليسوا منا، ولأن مبنى الشهادة على العدالة وهو غير عدل، الثاني والثلاثون: فيه فضيلة الرجل على المرأة، وأن الواحد في مقابلة المرأتين لقوة حفظه ونقص حفظها، الثالث والثلاثون: أن من نسي شهادته ثم ذُكُرِهَا فذكر فشهادته مقبولة لقوله: ﴿فتذكر إحداهما الأخرى﴾، الرابع والثلاثون: يؤخذ من المعنى أنّ الشاهد إذا خاف نسيان شهادته في الحقوق الواجبة وجب عَليه كتابتها، لأن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، والخامس والثلاثون: أنه يجب على الشاهد إذا دعي للشهادة وهو غير معذور، لا يجوز له أن يأبي لقوله: ﴿ولا يأب الشهداء إذا ما دعوا؟، السَّادس والثلاثون: أن من لم يتصف بصفة الشهداء المقبولة شهادتهم، لم يجب عليه الإجابة لعدم الفائدة بها ولأنه ليس من الشهداء، السابع والثلاثون: النهي عن السآمة والضجر من كتابة الديون كلها من صغير وكبير وصفة الأجل وجميع ما احتوى عليه العقد من الشروط والقيود، الثامن والثلاثون: بيان الحكمة في مشروعية الكتابة والإشهاد في العقود، وأنه ﴿أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأدنى ألا ترتابوا﴾ فإنها متضمنة للعدل الذي به قوام العباد والبلاد، والشهادة المقترنة بالكتابة تكون أقوم وأكمل وأبعد من الشك والريب والتنازع والتشاجر، التاسع والثلاثون: يؤخذ من ذلك أن من اشتبه وشك في شهادته لم يجز له الإقدام عليها لا بدَّ من اليقين، الأربعون: قوله: ﴿إِلا أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها) فيه الرخصة في ترك الكتابة إذا كانت التجارة حاضراً بحاضر، لعدم شدة الحاجة

## THOUGHT فروقات النسخ ـ سورة البقرة (٢٨٣)

إلى الكتابة، الحادي والأربعون: أنه وإن رخص في ترك الكتابة في التجارة الحاضرة، فإنه يشرع الإشهاد لقوله: ﴿وأشهدوا إذا تبايعتم»، الثاني والأربعون: النهي عن مضارة الكاتب بأن يدعى وقت اشتغال وحصول مشقة عليه، الثالث والأربعون: النهى عن مضارة الشهيد أيضاً بأن يدعى إلى تحمل الشهادة أو أدائها في مرض أو شغل يشق عليه، أو غير ذلك هذا على جعل قولة: ﴿ولا يضار كاتب ولا شهيد﴾ مبنياً للمجهول، وأما على جعلها مبنياً للفاعل ففيه نهى الشاهد والكاتب أن يضارا صاحب الحق بالامتناع أو طلب أجرة شاقة ونحو ذلك، وهذان هما الرابع والأربعون والخامس والأربعون. السادس والأربعون: أن ارتكاب هذه المحرمات من خصال الفسق لقوله: ﴿وَإِنْ تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقَ بِكُمْهُ، السَّابِعِ وَالأربِعُونُ: أَن الأوصاف كالفسق والإيمان والنفاق والعداوة والولاية ونحو ذلك تتجزأ في الإنسان، فتكون فيه مادة فسق وغيرها، وكذلك مادة إيمان وكفر لقوله: ﴿فَإِنَّهُ فَسُوقَ بَكُمْ هُ وَلَمْ يَقُلْ فَأَنْتُم فاسقون أو فُسَّاق، الثامن والأربعون: \_ وحقه أن يتقدم على ما هنا لتقدم موضعه \_ استراط العدالة في الشاهد لقوله: ﴿ممن ترضون من الشهداء، التاسع والأربعون: أن العدالة يشترط فيها العرف في كل مكان وزمان، فكل من كان مرضياً معتَّبراً عند الناس قبلت شهادته، الخمسون: يؤخذ منها عدم قبول شهادة المجهول حتى يزكى، فهذه الأحكام مما يستنبط من هذه الآية الكريمة على حسب الحال الحاضرة والفهم القاصر، ولله في كلامه حِكَم وأسرار يخص بها من يشاء من عباده. وقوله تعالى:

 كَتُمَدُّ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَانِبًا فَرِحَنٌ مَنْبُوضَةٌ فَإِنْ أَبِنَ بَعْضُكُم بَعْضُا فَلِيُوَدِ الَّذِى آؤَتُمِنَ
 أَمَنْنَتَهُ وَإِن كُشَرُ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَانِبًا فَرِحَنٌ مَنْبُوضَةٌ فَإِنْ أَبِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا فَلِيُوَدِ الَّذِى آؤَتُمِينَ الْمُنْعَدُمُ وَإِنَّهُ مَعْمُوضَةٌ فَإِنْ أَبِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا فَلَيُوَدِ الَّذِى آؤَتُمِينَ أَمَنْنَتَهُ وَإِنَّ أَعْذَى الْعَنْدَةُ وَإِن كُشَرُ وَلَهُ وَإِنَّهُ اللّهُ عَدُولُ أَنْتَى الْمُعَنَّعُهُ وَاللّهُ مَعْمُونَ اللّهُ عَلَى الْعَنْ عَدُولُ أَعْنَا فَوَقَعْنَ اللّهُ عَلَيْهُ وَإِنَّهُ عَمْدُهُمُ مَعْمُونُ اللّهُ عَلَيْنَ أَعْنَ عَنْهُ مَعْهُوضَ أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنُ وَاللّهُ عَلَيْنَهُ وَاللّهُ عَنْهُ عَلَيْنَ الْعَنْ عَنْهُمُ مَعْهُمُ مَعْهُولُ اللّهُ عَلَيْنَهُ وَلَيْنَةُ وَلَيْنَا عَامَ وَاللّهُ عَالَهُ عَلَيْنُهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْ أَنْ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ وَا اللّهُ عَنْ عَنْ عَنْهُ عَلَيْ عَنْ أَعْنَ عَنْهُمُ مُعَمَى وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنُ عَنْتُهُ وَاللّهُ مَعْتُونَ اللّهُ عَلَيْ عَامَةُ مَا مُعَنْ عَلُيُونُ اللّهُ عَالَيْتُنَ عَلَيْنَ أَنَهُ عَلَيْنَهُ عَامَةُ مُنَعْمَ اللّهُ عَنْ عَنْ عَنْهُ مُوصَلُنَهُ عَلَيْنُ مَا عَنْ أَعْتُ مَ عَامَهُ عَنْ عَلَيْنُهُ وَاللّهُ عَلَيْنُ وَاللّهُ عَلَيْ مَعْتُ مَا عَالَيْ عُ عَلِيمُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْنَ مَاللَهُ عَلَيْ أَنَهُ عَلَيْنَ اللهُ عَامَةُ إِنَا عَلَيْ عَلَيْ عَالَهُ إِنَا عُ عَلِيمُ عَلَيْنَهُ إِلَيْنَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنُ إِنَا عَلَيْ عَلَى عَالَهُ عَالُهُ عَلَيْ وَا عَنْنَا عَلَيْ عَلَيْنُهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى أَعْنُ وَاللَهُ عَلَيْهُ إِنَا عَلَيْنُ مَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنُ عَلَيْنُ مَا عَالُهُ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَائِي مُ عَائِي مُ عَلَيْهُ إِنَا عَالَيْنُ مَا عَانَهُ عَلَيْ عَلَيْ مَ عَالَهُ مَا عَلَي عَامُ مَا عَلَيْ إِنَا عَالَيْنُ مَا عَانَهُ عَلَيْ عَامَةُ مَا عَانَ عَلَيْ عَلَيْ مَالَى عَلَي عَلَيْ عَلَيْ عُلَى إِنَا مَا عَلَي عَلَى عَلَيْ عَلَى إِنَا عَلَيْ عَلَي عَلَيْ عَلُ عَلَي عَا عَاعَامُ عَلِيْ عَلَى عَلَي عَلَيْ عَا ع

(٢٨٣) أي: إن كنتم مسافرين ﴿ولم تجدوا كاتباً يكتب بينكم ويحصل به التوثق ﴿فرهان مقبوضة أي: يقبضها صاحب الحق وتكون وثيقة عنده حتى يأتيه حقه، ودلّ هذا على أن الرهن غير المقبوضة لا يحصل منها التوثق، ودلّ أيضاً على أن الراهن والمرتهن لو اختلفا في قدر ما رهنت به، كان القول قول المرتهن، ووجه ذلك أن الله جعل الرهن عوضاً عن الكتابة في توثق صاحب الحق، فلولا أن قول المرتهن مقبول في قدر الذي رهنت به لم يحصل المعنى المقصود، ولما كان المقصود بالرهن التوثق جاز حضراً وسفراً، وإنما نص الله على السفر، لأنه في مظنة الحاجة إليه لعدم الكاتب فيه، هذا كله إذا كان صاحب الحق يجب آن يتوثق لحقه، فإن كان<sup>(۱)</sup> ماحب الحق آمناً من غريمه وأحب أن يعامله من دون رهن فعلى من عليه الحق أن يؤدي إليه كاملاً غير ظالم له ولا باخس حقه ﴿وليتق الله ربه في أذاء الحق ويجازي من أحسن به الظن بالإحسان ﴿ولا تكتموا الشهادة ﴾ لأن الحق مبني عليها ويخبر بدونها، في من عليه الحق أنه ولما أن قول المرتهن مقبول في قدر الذي رهن عن الله على السفر، لأنه في مظنة الحاجة إليه لعدم الكاتب فيه، هذا كله إذا كان صاحب الحق يجب من يتوثق لحقه، فإن كان<sup>(1)</sup> ماحب الحق آمناً من غريمه وأحب أن يعامله من دون رهن أذاء الحق ويجازي من أحسن به الظن بالإحسان ﴿ولا تكتموا الشهادة ﴾ لأن الحق مبني عليها أذاء الحق ويجازي من أحسن به الظن بالإحسان ﴿ولا تكتموا الشهادة ﴾ إن الحق مني عليها أذاء الحق ويجازي من أحسن به الظن بالإحسان ﴿ولا تكتموا الشهادة ﴾ إن الحق مني عليها لا يثبت بدونها، فكتمها من أعظم الذنوب، لأنه يترك ما وَجَبَ عليه من الخبر الصدق ويخبر

(١) في المخطوطة: «فا كان» ولعل الصواب ما أثبت.

E PRINCE GHAZI TRUST R QURĂNIC THOUGHT (٢٨٥ - ٢٨٤) R QURĂNIC THOUGHT

بضده وهو الكذب، ويترتب على ذلك فوات حق من له الحق، ولهذا قال تعالى: ﴿ومن يكتمها فإنه آثم قلبه والله بما تعملون عليم﴾ وقد اشتملت هذه الأحكام الحسنة التي أرشد الله عباده إليها على خِكَم عظيمة ومصالح عميمة دلّت على أن الخلق لو اهتدوا بإرشاد الله لصلحت دنياهم مع صلاح دينهم، لاشتمالها على العدل والمصلحة، وحفظ الحقوق وقطع المشاجرات والمنازعات، وانتظام أمر المعاش، فللَّه الحمد كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه لا نحصي ثناءً عليه.

﴿ لِنَهَ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي ٱنْشِيكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُعَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاهُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَكَآهُ وَاللَهُ عَلَى كُولِ فَىءٍ قَدِيرُ ٢

٤٢٨٤ هذا إخبار من الله أنه له ما في السماوات وما في الأرض، الجميع خلقهم ورزقهم ودبرهم لمصالحهم الدينية والدنيوية، فكانوا ملكاً له وعبيداً، لا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، وهو ربهم ومالكهم الذي يتصرف فيهم بحكمته وعدله وإحسانه، وقد أمرهم ونهاهم وسيحاسبهم على ما أسروه وأعلنوه، فيغفر لمن يشاء وهو لمن أسروه وأعلنوه، فيغفر لمن يشاء وهو لمن أتى بأسباب المغفرة، ويعذب من يشاء بذنبه الذي لم يحصل له ما يكفره في السماوات وما في الأرض، الجميع خلقهم مراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، وهو ربهم ومالكهم الذي يتصرف فيهم بحكمته وعدله وإحسانه، وقد أمرهم ونهاهم وسيحاسبهم على ما أسروه وأعلنوه، فيغفر لمن يشاء وهو لمن أتى بأسباب المغفرة، ويعذب من يشاء بذنبه الذي لم يحصل له ما يكفره فوانه على كل شيء قدير لا يعجزه شيء، بل كل الخلق طوع قهره ومشيئته وتقديره وجزائه.

﴿ مَامَنَ الْرَمُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَبِّهِ. وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِأَنَّهِ وَمَكْتِهِكَنِهِ. وَتُشْهِ، لَا نُفَزِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُبِهِ. وَقَسَالُوا سَمِعْنَا وَالْمَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْسَمِيرُ ﷺ

مراكبة يخبر تعالى عن إيمان الرسول والمؤمنين معه، وانقيادهم وطاعتهم وسؤالهم مع ذلك المغفرة، فأخبر أنهم آمنوا بالله وملائكته وكتبه ورسله، وهذا يتضمن الإيمان بجميع ما أخبر الله به عن نفسه، وأخبرت به عنه رسله من صفات كماله ونعوت جلاله على وجه الإجمال والتفصيل، وتنزيهه عن التمثيل والتعطيل وعن جميع صفات النقص، ويتضمن الإيمان بالملائكة الذين نصت عليهم الشرائع جملة وتفصيلاً، وعلى الإيمان بجميع الرسل والكتب، أي: بكل ما أخبرت به الرسل وتضمنته الكتب من الأخبار والأوامر والنواهي، وأنهم لا يفرقون بين أحد من رسله، بل يؤمنون بجميعهم، لأنهم وسائط بين الله وبين عباده، فالكفر ببعضهم كفر بجميعهم بل كفر بالله فوقالوا سمعنا ما أمرتنا به ونهيتنا يحصل منه تقصير في حقوق الله تعالى وهو محتاج إلى مغفرته على الدوام، قالوا فغفرانك أي: نسألك مغفرة لما صدر منا من التقصير والذنوب، ومحو ما العبد لا بد أن فوراطعنا لك في ذلك، ولم يكونوا ممن قالوا سمعنا وعصينا، ولما كان العبد لا بد أن أي: نسألك مغفرة لما صدر منا من التقصير والذنوب، ومحو ما اتصفنا به من العيوب

لَا يُكْلِفُ اللَّهُ نَنْسًا إِلَّا وُسْعَهَمَ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا نُوَاخِذَنَآ إِن نَسِينَآ أَرْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَعْمِيلْ عَلَيْنَآ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُم عَلَى الَّذِيبَ مِن قَبْلِناْ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِدٍّ وَاعْفُ عَنَا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمَناً أَنتَ مَوْلَسَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِينَ ﴿

1.4.

ANIC THOUGHT فروقات النسخ \_ سورة البقرة (٢٨٦)

٢٨٦ لما نزل قوله تعالى: ﴿وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله شق ذلك على المسلمين لما توهموا أن ما يقع في القلُّب من الأمور اللازمة والعارضة المستقرة وغيرها مؤاخذون به، فأخبرهم بهذه الآية أنه لا يكلف نفساً إلا وسعها أي: أمراً تسعه طاقتها، ولا يكلفها ويشق عليها، كما قال تعالى: ﴿ما جعل عليكم في الدين من حرج، فأصل الأوامر والنواهي ليست من الأمور التي تشق على النفوس، بل هي غدًّاء للأرواح ودواءً للأبدان، وحمية عن الضَّرر، فالله تعالى أمر العبَّاد بما أمرهم به رحمة وإحسَّاناً، ومع هذا إذا حصل بعض الأعذار التي هي مظنة المشقة حصل التخفيف والتسهيل، إما بإسقاطه عن المكلف، أو إسقاط بعضه كما في التخفيف عن المريض والمسافر وغيرهم، ثم أخبر تعالى أن لكل نفس ما كسبت من الخير، وعليها ما اكتسبت من الشر، فلا تزر وازرة وزر أخرى ولا تذهب حسنات العبد لغيره، وفي الإتيان بـ الكسب، في الخير الدال على أن عمل الخير يحصل للإنسان بأدنى سعى منه بل بمجرد نية القلب وأتى بـ«اكتسب» في عمل الشر للدلالة على أن عمل الشر لا يكتب على الإنسان حتى يعمله ويحصل سعيه، ولما أخبر تعالى عن إيمان الرسول والمؤمنين، معه وأن كل عامل سيجازي بعمله، وكان الإنسان عرضة للتقصير والخطأ والنسيان، وأخبر أنه لا يكلفنا إلا ما نطبق وتسعه قوتنا، أخبر عن دعاء المؤمنين بذلك، وقد أخبر النبي ﷺ أن الله قال: قد فعلت. إجابة لهذا الدعاء، فقال: ﴿ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا) والفرق بينهما: أن النسيان: دهول القلب عن ما أمر به فيتركه نسياناً، والخطأ: أن يقصد شيئاً يجوز له قصده ثم يقع فعله على ما لا يجوز له فعله: فهذان قد عفا الله عن هذه الأمة ما يقع بهما رحمة بهم وإحساناً، فعلى هذا من صلى في ثوب مغصوب، أو نجس، أو قد نسى نجاسة على بدنه، أو تُكلم في الصلاة ناسياً، أو فعل مفطَّراً ناسياً، أو فعل محظوراً من محظورات الإحرام التي ليس فيها إتلاف ناسياً، فإنه معفو عنه، وكذلك لا يحنث من فعل المحلوف عليه ناسياً، وكذلك لو أخطأ فأتلف نفساً أو مالاً فليس عليه إثم، وإنما الضمان مرتب على مجرد الإتلاف، وكذلك المواضع التي تجب فيها التسمية إذا تركها الإنسان ناسياً لم يضر . ﴿ربنا ولا تحمل علينا إصراً﴾ أي: تكاليف مشقة ﴿كما حملته على الذين من قبلنا) وقد فعل تعالى فإن الله خفف عن هذه الأمة في الأوامر من الطهارات وأحوال العبادات ما لم يخففه على غيرها ﴿ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به ﴾ وقد فعل وله الحمد ﴿واعف عنا واغفر لنا وارحمنا﴾ فالعفو والمغفرة يحصل بهما دفع المكاره والشرور، والرحمة يحصل بها صلاح الأمور ﴿أنت مولانا﴾ أي: ربنا ومليكنا وإلهنا الَّذي لم تزل ولايتُك إيانا منذ أوجدتناً وأنشأتنا فنعمك دارة علينا متصلة عدد الأوقات، ثم أنعمت علينا بالنعمة العظيمة والمنحة الجسيمة، وهي نعمة الإسلام التي جميع النعم تبع لها، فنسألك يا ربنا ومولانا تمام نعمتك بأن تنصرنا على القوم الكافرين، الذين كفَروا بك وَبرسلك، وقاوموا أهل دينك ونبذوا أمرك، فانصرنا عليهم بالحجة والبيان والسيف والسنان، بأن تمكن لنا في الأرض وتخذلهم وترزقنا الإيمان والأعمال التي يحصل بها النصر، والحمد لله رب العالمين. تم تفسير سورة البقرة بعون الله وتوفيقه وصلى الله على محمد وسلم.

\* \* \*

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (١ \_ ٢)

## تفسير سورة آل عمران

وهي مدنية

نزل صدرها إلى بضع وثمانين آية في مخاصمة النصارى وإبطال مذهبهم ودعوتهم إلى الدخول في الدين الحق دين الإسلام كما نزل صدر البقرة في محاجة اليهود كما تقدم. ينـــــــم أقَرَ الكَثَمِـــــمَــــمَـــــمَــــمَــــمَــــمَــــمَـــمَـــمَـــمَـــمَـــمَـــمَـــمَـــمَــ

﴿الَّةِ ﴾ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْمَىُ الْقَيْرُمُ ﴾ نَزَلَ عَلَيْكَ الْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ مُعَمَّدِهَا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّدُ وَأَنزَلَ التَّوَرِنة وَالإِضِيلَ ﴾ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ الْلَازَةَانُّ إِنَّ الَذِينَ كَذَرُوا بِتَابَحت اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيَّةُ وَاللَّهُ عَزِيرٌ ذُو النِيَادِ ﴾ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْنَى عَلَيْهِ شَنَّ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّسَتَلُهِ ﴾ هُوَ الَذِي بُمَنوِئِكُمْ فِي الأَرْضَارِ كَيْفَ يَشَتَهُ لَا إِنَّهُ لَا هُوَ الْمَنِيزُ الْمُحَكِّهُمُ ﴾

١٠ افتتحها تبارك وتعالى بالإخبار بألوهيته، وأنه الإله الذي لا إله إلا هو الذي لا ينبغي التأله والتعبد إلا لوجهه، فكل معبود سواه فهو باطل، والله هو الإله الحقّ المتصفُّ بصفات الألوهية التي مرجعها إلى الحياة والقيومية، فالحي من له الحياة العظيمة الكاملة المستلزمة لجميع الصفات التي لا تتم ولا تكمل الحياة إلا بها كالسمع والبصر والقدرة والقوة والعظمة والبقاء والدوام والعز الذي لا يرام ﴿القيوم﴾ الذي قام بنفسه فاستغنى عن جميع مخلوقاته، وقام بغيره فافتقرت إليه جميع مخلوقاته في الإيجاد والإعداد والإمداد، فهو الذّي قام بتدبير الخلائق وتصريفهم، تدبير للأجسام وللقلوب والأرواح، ومن قيامه تعالى بعباده ورحمته بهم أن نزل على رسوله محمد ﷺ الكتاب، الذي هو أجَلَّ الكتب وأعظمها المشتمل على الحق في إخباره وأوامره ونواهيه، فما أخبر به صدق، وما حكم به فهو العدل، وأنزله بالحق ليقوم ألخلق بعبادة ربهم ويتعلموا كتابه ﴿مصدقاً لما بين يديه﴾ من الكتب السابقة، فهو المزكي لها، فما شهد له فهو المقبول، وما رده فهو المردود، وهو المطابق لها في جميع المطالب التي اتفق عليها المرسلون، وهي شاهدة له بالصدق، فأهل الكتاب لا يمكنهم التصديق بكتبهم إن لم يؤمنوا به، فإن كفرهم به ينقض إيمانهم بكتبهم، ثم قال تعالى: ﴿وأَنزل التوراة ﴾ أي: على موسى ﴿والإنجيل ﴾ على عيسى ﴿من قبل ﴾ إنزال القرآن ﴿هدى للناس﴾ الظاهر أن هذا راجع لكل ما تقدم، أي: أنزل الله القرآن والتوراة والإنجيل هدى للناس من الضلال، فمن قبل هدى الله فهو المهتدي، ومن لم يقبل ذلك بقي على ضلاله ﴿وأنزل الفرقان﴾ أي: الحجج والبينات والبراهين القاطعات الدالة على جميع المقاصد والمطالب، وكذلك فصل وفسر ما يحتاج إليه الخلق حتى بقيت الأحكام جليَّة ظاهرة، فلم يبق لأحد عذر ولا حجة لمن لم يؤمن به وبآياته، فلهذا قال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ا بِآيَاتَ اللهُ أَي: بعدمًا بينها ووضحها وأزاح العلل ﴿لهم عذاب شديد) لا يُقْدَرُ قدره ولا يدرك وصفه ﴿والله عزيز﴾ أي: قوي لا يعجزه شيء ﴿ذو انتقامٍ﴾ ممن عصاه ﴿إن الله لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء& وهذا فيه تقرير إحاطة علمه بالمعلومات كلها،

7+47

فروقات النسخ - سورة آل عمران (٧ - ٩)

جليها وخفيها، ظاهرها وباطنها، ومن جملة ذلك الأجنة في البطون التي لا يدركها بصر المخلوقين، ولا ينالها علمهم، وهو تعالى يدبرها بألطف تدبير، ويقدرها بكل تقدير، فلهذا قال: أهو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء كم من كامل الخلق وناقصه، وحسن وقبيح، وذكر وأنثى ألا إله إلا هو العزيز الحكيم كم تضمنت هذه الآيات تقرير إلهية الله وتعينها، وإبطال إلهية ما سواه، وفي ضمن ذلك رد على النصارى الذين يزعمون إلهية عيسى ابن مريم عليه السلام، وتضمنت إثبات حياته الكاملة وقيوميته التامة، المتضمنتين جميع الصفات المقدسة كما تقدم، وإثبات الشرائع الكبار، وأنها رحمة وهداية للناس، وتقسيم الناس إلى مهتد وغيره، وعقوبة من لم يهتد بها، وتقرير سعة علم الباري ونفوذ مشيئته وحكمته.

هُوُ ٱلَّذِي أَنَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ مِنْهُ مَايَتُ تُحْكَمَتُ هُنَّ أَمُّ ٱلْكِنَبِ وَأَخَرُ مُتَشَبِهَنَتُ هَامَا ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِمْ رَبِّعُ فَيَنَبَّعُونَ مَا تَشْبَهُ مِنْهُ آيَعْآهُ الْفِتْنَةِ وَآبَيْنَاة تَأْسِلِهِ وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِى ٱلْهِلْمِ يَتُولُونَ مَامَنَا بِهِ كُلَّ قِنْ عِنِهِ رَيَّناً وَمَا يَلَكُرُ إِلاَ أَوْلُوا ٱلأَلْبَنِ ﴾ رَيَّنَا لا تُزْغِ قُلُوبَنَ بَعَد إذ مَتَشَبِهَا أَنْ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِى ٱلْهِلْمِ يَتُولُونَ مَامَنَا بِهِ كُلَّ قِنْ عِنِهِ رَيَّناً وَمَا يَلَكُرُ إِلاَ أَوْلُوا ٱلأَلْبَنِ ﴾ رَيَّا لا تُزْغِ قُلُوبَا بَعَد إذ مَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَذَكَ رَحَمَةٌ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ﴾ رَبَّنَا إِنَّهُ حَتَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لاَ رَيْبَ فِيهُ إِنَّ

٧٧ ــ ٩٩ القرآن العظيم كله محكم كما قال تعالى: ﴿كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير) فهو مشتمل على غاية الإتقان والإحكام والعدل والإحسان ﴿ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون﴾ وكله متشابه في الحسن والبلاغة وتصديق بعضه لبعضه ومطابقته لفظاً ومعنى، وأما الإحكام والتشابه المذكور في هذه الآية فإن القرآن كما ذكره الله ﴿منه آيات محكمات؟ أي: واضحات الدلالة، ليس فيها شبهة ولا إشكال ﴿هن أم الكتاب؟ أي: أصله الذي يرجع إليه كل متشابه، وهي معظمه وأكثره، ﴿وَ﴾ منه آيات ﴿أَخْرَ متشابِهَاتُ﴾ أي: يلتبس معناها على كثير من الأذهان: لكون دلالتها مجملة، أو يتبادر إلى بعض الأفهام غير المراد منها، فالحاصل أن منها آيات بيّنة واضحة لكل أحد، وهي الأكثر التي يرجع إليها، ومنه آيات تشكل على بعض الناس، فالواجب في هذا أن يرد المتشابه إلى ألمحكم والخفى إلى الجلي، فبهذه الطريق يصدق بعضه بعضاً ولا يحصل فيه مناقضة ولا معارضة، ولكن الناس انقسموا إلى فرقتين: ﴿فَأَمَا الذَّينِ فِي قَلُوبِهِمْ زِيغَ﴾ أي: ميل عن الاستقامة بأن فسدت مقصادهم، وصار قصدهم الغي والضلال وانحرفت قلُّوبهم عن طريق الهدى والرشاد فيتبعون ما تشابه منه أي: يتركون المحكم الواضح ويذهبون إلى المتشابه، و عكسون الأمر فيحملون المحكم على المتشابه ﴿ابتغاء الفتنة﴾ لمن يدعونهم لقولهم، فإن المتشابه تحصل به الفتنة بسبب الاشتباه الواقع فيه، وإلا فالمحكم الصريح ليس محلاً للفتنة، لوضوح الحق فيه لمن قصده اتباعه، وقوله: ﴿وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ للمفسرين في الوقوف على «الله» من قوله: ﴿وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ قولان، جمهورهم يقفون عندها، وبعضهم يعطف عليها ﴿والراسخون في العلم﴾ وذلك كله محتمل، فإن التأويل إن أريد به علم حقيقة الشيء وكنهه كان الصواب الوقوف على ﴿إِلا اللهِ ﴾ لأن المتشابه الذي استأثر الله بعلم كنهه

فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (٩) 💿

وحقيقته، نحو حقائق صفات الله وكيفيتها، وحقائق أوصاف ما يكون في اليوم الآخر ونحو ذلك، فهذه لا يعلمها إلا الله، ولا يجوز التعرض للوقوف عليها، لأنه تُعرض لما لا يمكن معرفته، كما سئل الإمام مالك رحمه الله عن قوله: ﴿الرحمن على العرش [استوى](`)﴾ فقال السائل: كيف استوى؟ فقال مالك: الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، فهكذا يقال في سائر الصفات لمن سأل عن كيفيتها أن يقال كما قال الإمام مالك، تلك الصفة معلومة، وكيفيتها مجهولة، والإيمان بها واجب، والسؤال عنها بدعة، وقد أخبرنا الله بها ولم يخبرنا بكيفيتها، فيجب علينا الوقوف على ما حد لنا، فأهل الزيغ يتبعون هذه الأمور المشتبهات تعرضاً لما لا يعني، وتكلفاً لما لا سبيل لهم إلى علمه، لأنه لا يعلمها إلا الله، وأما الراسخون في العلم فيؤمنون بها ويكلون المعنى إلى الله فيُسلِّمون وَيسلمون، وإن أريد بالتأويل التفسير والكشف والإيضاح، كان الصواب عطف ﴿الراسخون﴾ على «الله» فيكون الله قد أخبر أن تفسير المتشابه ورده إلى المحكم وإزالة ما فيه من الشبهة لا يعلمها إلا هو تعالى والراسخون في العلم يعلمون أيضاً، فيؤمنون بها ويردونها للمحكم ويقولون ﴿كل﴾ من المحكم والمتشَّابه ﴿مَن عند ربنا﴾ وما كان من عنده فليس فيه تعارض ولا تناقض بل هو متفق يصدق بعضه بعضاً ويشهد بعضه لبعض: [وفيه تنبيه على الأصل الكبير، وهو أنَّهم إذا علموا أنَّ جميعه من عند الله، وأشكل عليهم مجمل المتشابه، علموا يقيناً أنه مردودٌ إلى المحكم، وإن لم يفهموا وجه ذلك. ولما رغب تعالى في التسليم والإيمان بأحكامه وزجر عن اتباع المتشابه قال: ﴿وما يذكر﴾]<sup>(٢)</sup> أي: يتعظ بمواعظ الله ويقبل نصحه وتعليمه إلا ﴿أولو آلألباب﴾ أي: أهل العقول الرزينة لب العالم وخلاصة بني آدم يصل التذكير إلى عقولهم، فيتذكرون ما ينفعهم فيفعلونه، وما يضرهم فيتركونه، وأما من عداهم فهم القشور الذي لا حاصل له ولا نتيجة تحته، لا ينفعهم الزجر والتذكير لخلوهم من العقول النافعة.

ثم أخبر تعالى عن الراسخين في العلم أنهم يدعون ويقولون: ﴿ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتناكه أي: لا تملها عن الحق جهلاً وعناداً منا، بل اجعلنا مستقيمين هادين مهتدين، فثبتنا على هدايتك وعافنا ممّن ابتليت به الزائغين ﴿وهب لنا من لدنك رحمة أي: عظيمة توقفنا بها للخيرات وتعصمنا بها من المنكرات ﴿إنك أنت الوهاب﴾ أي: واسع العطايا والهبات، كثير الإحسان الذي عم جودك جميع البريات.

﴿ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريب فيه إنك لا تخلف الميعاد﴾ فمجازيهم بأعمالهم حسنها وسيئها، وقد أثنى الله تعالى على الراسخين في العلم بسبع صفات هي عنوان سعادة العبد: إحداها: العلم الذي هو الطريق الموصل إلى الله، المبين لأحكامه وشرائعه، الثانية: الرسوخ في العلم وهذا قدر زائد على مجرد العلم، فإن الراسخ في العلم يقتضي أن يكون

(1) زيادة لا توجد في النسخة.

(٢) زيادة في الهامش . لم يبنَّن الشيخ موضعها، ولعل الأقرب أن تكون في هذا الموضع.

HOUG فروقات النسخ يسورة آل عمران (١٠ - ١٣)

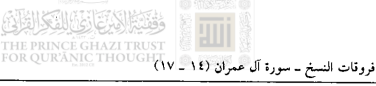
عالماً محققاً، وعارفاً مدققاً، قد علمه الله ظاهر العلم وباطنه، فرسخ قدمه في أسرار الشريعة علماً وحالاً وعملاً، الثالثة: أنه وصفهم بالإيمان بجميع كتابه ورد لمتشابهه إلى محكمه، بقوله: ﴿يقولون آمنا به كل من عند ربنا؟، الرابعة: أنهم سألوا الله العفو والعافية مما ابتلي به الزائغون المنحرفون، الخامسة: اعترافهم بمنة الله عليهم بالهداية وذلك قوله: ﴿ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا؟، السادسة: أنهم مع هذا سألوه رحمته المتضمنة حصول كل خير واندفاع كل شر، وتوسلوا إليه باسمه الوهاب، السابعة: أنه أخبر عن إيمانهم وإيقانهم بيوم القيامة وخوفهم منه، وهذا هو الموجب للعمل الرادع عن الزلل، ثم قال تعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِبِتَ كَفَرُوا لَن تُغْضِ عَنْهُمْ آمَوْلُهُمْ وَلَا الْلِلَهُمَد قِنَ اللَّو شَيْئًا وَأُوْلَتِهِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ ﴾ حَدَلُ الو فِرْعَوْدَ وَالَذِينَ مِن مَبْلِهِمْ كَذَبُوا بِعَانِيْنَا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِدُنُوسٌ وَاللَّهُ شَدِيدُ ٱلْوهَابِ ﴾ قُل لِلَذِيتَ
حَدَلُ الو فِرْعَوْدَ وَالَذِينَ مِن مَبْلِهِمْ كَذَبُوا بِعَانِيْنَا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِدُنُوسٌ وَاللَّهُ شَدِيدُ ٱلْوهَابِ ﴾ قُل لِلَذِيتَ
حَدَلُ الو فِرْعَوْدَ وَالَذِينَ مِن مَبْلِهِمْ كَذَبُوا بِعَانِيْنَا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِدُنُوسٌ وَاللَّهُ شَدِيدُ ٱلْوهَابِ ﴾ قُل لِلَذِيتَ كَفَرُوا سَتُنْلَبُونَ وَتَعْشَرُونَ إِلَى جُهَنَدٌ وَبِفَسَ آلْمِهَاهُ ﴾ قَدْ حَمَانَ لَكُمْ مَايَةُ فِي فِتَعَيْنِ النَّقَانَ الْنَعْنَانُ فَيُعُونُ وَاللَّهُ مِنْ مَعْذَى اللَّهُ مَايَةُ فَقَدَيْتُ وَعَنْتُ الْعَمَانُ مَنْ لَعُنُونَ مَنْ عَنْ لَعُهُمُ مَايَةُ فَي فَتَعَيْزُ وَاللَّهُ مَايَةُ فَي فَتَعَيْنُ وَعَنْتُهُمُ اللَّهُ مُعَانُ لَكُمْ مَايَةً فِي فَتَعَيْنُ الْتَعَنَّا فَتَعَنَّا فَقُولُ الْمُعْلَقُولُ الللَّهُ وَلَكُمْ مَايَةً فِي فَتَعَيْنُ مَهُمُ مَوْلَتُهُمُ وَلَكُونَ الْعَمَانُ اللَّهُ مُنْتَعْتُولُولُتُ وَقَامُهُ مَوْدُهُ اللَّهُ مِنْعَنَانُ مَاللُهُ وَنَ وَاللَذِي فَي فَتَعَيْنُ وَقَنْهُ عَائِنَهُ فَا لَكُمُ مَايَةً فَقُولُهُ مُعَنْتُونُهُ مُعَنْذُ عُنُولُكُمُ مَايَةً فَي فَتَعَدُولُ الْعَنْهُ فَاللَهُ مُنْ مُنْ مَالِكُمْ مَايَةُ فَقَانَهُ مَا مُنْهُ مُعُمْ مُتُعْتُنُونُ مُعْتَيْهُمُ مَنْ لَهُ مُعَانَةُ عَلَيْنُ مُعَانَةُ عَنْ لَعْتُونُ مُواللَيْ مُنْ مُعْتَعُنُ مُ مُنْعُنُهُمُ مُولُكُمُ مَانَةُ مُعْتُنُهُ مُولُولُ مُنْتُنَا مُعْتُعُونُ اللَّهُ مُعَانَا مُنْ مُعْتُنُولُ مُعْتُعُونُ مُعْتُعُمُ مُولَكُمُ مُولًا لَا مُعْتُعُومُ مُعَانُهُ مُعَانَةُ مُعْتُنُهُ مُعْتُنُهُ وَاللَهُ مُعْتَعُنَا مُعَانُهُ مُولُولُ مُوالُكُمُ مُولُكُونُهُ مَاللَهُ مُعَانَةُ مُعْتُنُهُ مُعْتُنُهُ مُوالُولُهُ مُوالُهُ مُعْتُ واللَّهُ مُولَكُ مُولُولُهُ مُوالَا مُولُولُ مُولُكُ مُولُولُهُ مُعَانُهُ مُولِعُهُ مُولُولُهُ مُولُولُهُ مُ مُ مُ مُولُولُولُ مُعَانُهُ مُعَانُ مُولُولُ مُعُولُهُ مُولُولُولُ مُعُولُ مُعُولُوهُ مُولُولُ مُولُ مُعُولُهُ مُولُولُهُ مُ

• ١٠ ـ ١٣ ) يخبر تعالى أن الكفار به وبرسله، الجاحدين بدينه وكتابه، قد استحقوا العقاب وشدة العذاب بكفرهم وذنوبهم وأنه لا يغني عنهم مالهم ولا أولادهم شيئاً، وإن كانوا في الدنيا يستدفعون بذلك النكبات التي ترد عليهم، ويقولون: ﴿نحن أكثر أموالاً وأولاداً وما نحن بمعذبين﴾ فيوم القيامة يبدو لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ﴿وبدا لهم سيئات ما كسبوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤون﴾ وليس للأولاد والأموال قدر عند الله، إنما ينفع العبد إيمانه بالله وأعماله الصالحة، كما قال تعالى: ﴿وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي إلا من آمن وعمل صالحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون﴾ وأخبر هنا أن الكفار هم وقود النار، أي: حطبها، الملازمون لها دائماً أبداً، وهذه الحال التي ذكر الله تعالى أنها لا تغني الأموال ولأولاد عن الكفار شيئاً، سنته الجارية في الأمم السابقة، كما جرى لفرعون ومن قبله ومن بعدهم من الفراعنة العتاة الطغاة أرباب الأموال والجنود لما كذبوا بآيات الله وجحدوا ما جاءت به الرسل وعائدوا، أخذهم الله بذنوبهم عدلاً منه لا ظلماً والله شديد العقاب على من أتى بأسباب العقاب وهو الكفر والذنوب على اختلاف أنواعها وتعدد مراتبها، ثم قال تعالى: ﴿قُلْهُ يَا مَحْمَدُ \$للذين كفروا ستغلبون وتحشرون إلى جهنم وبئس المهادكه وفي هذا بشارة للمؤمنين بالنصر والغلبة وتحذير للكفار، وقد وقع كماً أخبر تعالى، فنصر الله المؤمنين على أعدائهم من كفار المشركين واليهود والنصاري، وسيفعل هذا تعالى بعباده وجنده المؤمنين إلى يوم القيامة، ففي هذا عبرة وآية من آيات القرآن المشاهدة بالحسِّ والعيان، وأخبر تعالى أن الكفار مع أنهم مغلوبون في الدار أنهم محشورون ومجموعون يوم القيامة لدار البوار، وهذا هو الذي مهدوه لأنفسهم فبنس المهاد مهادهم، وبنس الجزاء جزاؤهم، ﴿قد كان لكم آية﴾ أي: عبرة عظيمة فى فنتين التقتا¢ وهذا يوم بدر ﴿فئة تقاتل في سبيل الله﴾ وهم الرسول ﷺ وأصحابه

This file was downloaded from QuranicThought.com

2.25



﴿وأخرى كافرة﴾ أي: كفار قريش الذين خرجوا من ديارهم بطراً وفخراً ورثاء الناس، ويصدون عن سبيل الله، فجمع الله بين الطائفتين في بدر، وكان المشركون أضعاف المؤمنين، فلهذا قال: ﴿يرونهم مثليهم رأي العين﴾ أي: يرى المؤمنون الكافرين يزيدون عليها زيادة كثيرة، تبلغ المضاعفة وتزيد عليها، وأكد هذا بقوله: ﴿رأي العبن﴾ فنصر الله المؤمنين وأيدهم بنصره فهزموهم، وقتلوا صناديدهم، وأسروا كثيراً منهم، وما ذاك إلا لأن الله ناصر من نصره، وخاذل من كفر به، ففي هذا عبرة لأولي الأبصار، أي: أصحاب البصائر النافذة والعقول الكاملة، على أن الطائفة المنصورة معها الحق، والأخرى مبطلة، وإلا فلو نظر الناظر إلى مجرد الأسباب الظاهرة والعدد والعُدد لجزم بأن غلبة هذه الفئة القليلة لتلك الفئة الكثيرة من أنواع المحالات، ولكن وراء هذا السبب المشاهد بالأبصار سبب أعظم منه لا يدركه إلا أهل البصائر والإيمان بالله والتوكل على الله والثقة بكفايته، وهو نصره وإعزازه لعباده المؤمنين على أعدائه الكافرين.

﴿زُبِّينَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَكَةِ وَٱلْمَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنَطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَكَةِ وَالْحَمْيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَسْدِ وَالْحَدْرُقْ ذَلِكَ مَتَكَعُ الْحَبَوْةِ الدُّنِيَّ وَاللَّهُ عِندُمُ حُسْنُ الْمَعَابِ ٥ ﴾ قُلْ أَوُنَيَتْكُمُ بِخَبْرٍ مِن ذَالِحُمّْ لِلَّذِينَ ٱتَّفَوْا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنتٌ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَدُرُ خَاطِرِينَ فِيهَا وَأَنْفَتُهُ مُطَهَّكُوْهُ وَرِضُوَتٌ يَمْنَ اللهِ وَاللَّهُ بَصِيرًا بِٱلْعِسْبَادِ ٢ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا جَامَكَا فَأَغْضِدْ لَنَا دُنُوبَتَكَ وَقِينَا عَنَابَ النَّارِ ٥ المَتَكِبِينَ وَالمَتَكِبِينَ وَالْمَنْكِنِينَ وَالْسُفِنِينَ وَالْسُنْفَنِينَ إِلَّاسْتَغَارِ ٧

٤٤ - ١٢ يخبر تعالى أنه زين للناس حب الشهوات الدنيوية، وخص هذه الأمور المذكورة لأنها أعظم شهوات الدنيا وغيرها تبع لها، قال تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأرض زينة لها ﴾ فلما زيّنت لهم هذه المذكورات بما فيها من الدواعي المثيرات، تعلقت بها نفوسهم ومالت إليها قلوبهم، وانقسموا بحسب الواقع إلى قسمين: قسم: جعلوها هي المقصود، فصارت أفكارهم وخواطرهم وأعمالهم الظاهرة والباطنة لها، فشغلتهم عما خلقوا لأجله، وصحبوها صحبة البهائم السائمة، يتمتعون بلذاتها ويتناولون شهواتها، ولا يبالون على أي وجه حصلوها، ولا فيما أنفقوها وضرفوها، فهؤلاء كانت زاداً لهم إلى دار الشقاء والعناء والعذاب، والقسم الثاني: عرفوا المقصود منها وأن الله جعلها ابتلاء وامتحاناً لعباده، ليعلم من يقدم طاعته ومرضاته على لذاته وشهواته، فجعلوها وسيلة لهم وطريقاً يتزودن منها لأخرتهم ويتمتعون بما يتمتعون به على وجه الاستعانة به على مرضاته، قد صحبوها بأبدانهم وفارقوها بقلوبهم، وعلموا أنها كما قال الله فيها: ﴿ذَلْكَ مُتَاعِ الْحَيَاة الدنيا﴾ فجعلوها معبراً إلى الدار الآخرة ومتجرأ يرجون بها الفوائد الفاخرة، فهؤلاء صارت لهم زاداً إلى ربهم. وفي هذه الآية تسلية للفقراء الذين لا قدرة لهم على هذه الشهوات التي يقدر عليها الأغنياء، وتحذير للمغترين بها وتزهيد لأهل العقول النيرة بها، وتمام ذلك أن الله تعالى أخبر بعدها عن دار القرار ومصير المتقين الأبرار، وأخبر أنها خير من ذلكم المذكور، ألا وهي الجنات العاليات ذات المنازل الأنيقة والغرف العالية، والأشجار المتنوعة المئمرة

 $\mathcal{S}_{i}$ 



فروقات النسخ - سورة أل عمران (١٨ - ٢٠)

بأنواع الثمار، والأنهار الجارية على حسب مرادهم والأزواج المطهرة من كل قذر ودنس وعيب ظاهر وباطن، مع الخلود الدائم الذي به تمام النعيم، مع الرضوان من الله الذي هو أكبر نعيم، فقس هذه الدار الجليلة بتلك الدار الحقيرة، ثم اختر لنفسك أحسنهما واعرض على قلبك المفاضلة بينهما فوالله بصير بالعباد أي : عالم بما فيهم من الأوصاف الحسنة والأوصاف القبيحة، وما هو اللائق بأحوالهم، يوفق من شاء منهم ويخذل من شاء. فالجنة التي ذكر الله وصفها ونعتها بأكمل نعت وصف أيضاً المستحقين لها وهم الذين اتقوه بفعل ما أمر به وترك ما نهى عنه، وكان من دعائهم أن قالوا: فربنا إننا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النارك.

توسلوا بمنة الله عليهم بتوفيقهم للإيمان أن يغفر لهم ذنوبهم ويقيهم شر آثارها وهو عذاب النار، ثم فصّل أوصاف التقوى. فقال: (الصابرين) أنفسهم على ما يحبه الله من طاعته، وعن معصيته، وعلى أقداره المؤلمة، (والصادقين) في إبمانهم وأقوالهم وأحوالهم (والمنفقين) مما رزقهم الله بأنواع النفقات على المحاويج من الأقارب وغيرهم (والمستغفرين بالأسحار) لما بين صفاتهم الحميدة ذكر احتقارهم لأنفسهم وأنهم لا يرون أوقات الإجابة وهي السحر، قال الحسن: مدوا الصلاة إلى السحر، ثم جلسوا يستغفرون ربهم، فتضمنت هذه الآيات حالة الناس في الدنيا وأنها متاع ينقضي، ثم وصف الجنة وما فيها من النعيم وفاضل بينهما، وفضل الآخرة على الدنيا تنبيهاً على أنه يجب إيثارها والعمل نهم، فتضمنت هذه الآيات حالة الناس في الدنيا وأنها متاع ينقضي، ثم وصف الجنة وما فيها من النعيم وفاضل بينهما، وفضل الآخرة على الدنيا تنبيهاً على أنه يجب إيثارها والعمل نهم، فيها من النعيم وفاضل بينهما، وفضل الآخرة على الدنيا متاع ينقضي، في وصف الجنة وما نفسه، هل هو من أهل الجنة أم لا؟

هَنهِـدَ اللهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَ وَالْمَلْتَهِكَةُ وَأُوْلُوا الْمِذِ قَابَمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّهُ هُوَ الْمَتِيرُ الْعَكِيمُ (لَهُ إِنَّ الذِيرَت عِندَ اللَّهِ آلِاسْلَةُ وَمَا الْحَتَلَفَ الَّذِيرَت أُوثُوا الْكِتَنَبَ إِلَّا مِنْ بَسْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِنْهُ بَسْمَا الْمُعَامِرُ بَسْمَا اللَّهِ مَعْمَ بَيْنَهُمْ وَمَن يَكْفُرُ بِتَايَنتِ اللَّهِ فَلَا اللَّهِ سَرِيمُ الْحِسَابِ (لَهُ فَلَا المَاتِيكَةُ وَمَن المَ وَقُلْ لِلَذِينَ أُونُوا الْكِتَبَ وَالْأَيْبِيتَنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَ بَعْسَمُوا فَقَدِ الْعَسَدَةُ وَإِن الْكُنَا الْعَالَةُ مَا اللَّهُ مَا الْعَامَةُ وَاللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَ

۲۰۳۷

فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (۲۰)

الأمور الدينية خصوصاً في أعظم الأمور وأجلُّها وأشرفها وهو التوحيد، فكلهم من أولهم إلى آخرهم قد اتفقوا على ذلك ودعوا إليه وبيَّنوا للناس الطرق الموصلة إليه، فوجب على الخلق التزام هذا الأمر المشهود عليه والعمل به، وفي هذا دليل على أن أشرف الأمور علم التوحيد لأن الله شهد به بنفسه وأشهد عليه خواص خلقه، والشهادة لا تكون إلا عن علم ويقين، بمنزلة المشاهدة للبصر، ففيه دليل على أن من لم يصل في علم التوحيد إلى هذه الحالة فليس من أولي العلم. وفي هذه الآية دليل على شرف العلم من وجوه كثيرة، منها: أن الله خصهم بالشهادة على أعظم مشهود عليه دون الناس، ومنها: أن الله قرن شهادتهم بشهادته وشهادة ملائكته، وكفي بذلك فضلاً، ومنها: أنه جعلهم أولى العلم، فأضافهم إلى العلم، إذ هم القائمون به المتصفون بصفته، ومنها: أنه تعالى جعلهم شهداء وحجة على الناس، وألزم الناس العمل بالأمر المشهود به، فيكونون هم السبب في ذلك، فيكون كل من عمل بذلك نالهم من أجره، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، ومنها: أن إشهاده تعالى أهل العلم يتضمن ذلك تزكيتهم وتعديلهم وأنهم أمناء على ما استرعاهم عليه، ولما قرر توحيده قرر عدله، فقال: ﴿قَائِماً بِالقَسْطَ﴾ أي: لم يزل متصفاً بالقسط في أفعاله وتدبيره بين عباده، فهو على صراط مستقيم في ما أمر به ونهى عنه، وفيما خلقه وقدره، ثم أعاد تقرير توحيده فقال: ﴿لا إله إلا هو العزيز الحكيم﴾. واعلم أن هذا الأصل الذي هو توحيد الله وإفراده بالعبودية قد دلت عليه الأدلة النقلية والأدلة العقلية، حتى صار لذوي البصائر أجلى من الشمس، فأما الأدلة النقلية فكل ما في كتاب الله وسنَّة رسوله، من الأمر به وتقريره، ومحبة أهله وبغض من لم يقم به وعقوباتهم، وذم الشرك وأهله، فهو من الأدلة النقلية على ذلك، حتى كاد القرآن أنْ يكون كله أدلة عليه، وأما الأدلة العقلية التي تدرك بمجرد فكر العقل وتصوره للأمور فقد أرشد القرآن إليها ونبه على كثير منها، فمن أعظمها: الاعتراف بربوبية الله، فإن من عرف أنه هو الخالق الرازق المدبر لجميع الأمور أنتج له ذلك أنه هو المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلا له، ولما كان هذا من أوضح الأشياء وأعظمها أكثر الله تعالى من الاستدلال به في كتابه. ومن الأدلة العقلية على أن الله هو الذي يؤله دون غيره انفراده بالنعم ودفع النقم، فإن من عرف أن النعم الظاهرة والباطنة القليلة والكثيرة كلها من الله، وأنه ما من نقمة ولا شدة ولا كربة إلا وهو الذي ينفرد بدفعها وأن أحداً من الخلق لا يملك لنفسه ـ فضلاً عن غيره ـ جلب نعمة ولا دفع نقمة، تيقن أن عبودية ما سوى الله من أبطل الباطل وأن العبودية لا تنبغى إلا لمن انفرد بجلب المصالح ودفع المضار، فلهذا أكثر الله في كتابه من التنبيه على هذا الدليل جداً، ومن الأدلة العقلية أيضاً على ذلك: ما أخبر به تعالى عن المعبودات التي عبدت من دونه، بأنها لا تملك نفعاً ولا ضراً، ولا تنصر غيرها ولا تنصر نفسها، وسلبها الأسماع والأبصار، وأنها على فرض سماعها لا تغني شيئاً، وغير ذلك من الصفات الدالة على نقصها غاية النقص، وما أخبر به عن نفسه العظيمة من الصفات الجليلة والأفعال الجميلة، والقدرة والقهر، وغير ذلك من الصفات التي تعرف بالأدلة السمعية والعقلية، فمن عرف ذلك حق المعرفة عرف أن العبادة لا تليق ولا تَحسُن إلا بالرب العظيم

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (۲۰)

الذي له الكمال كله، والمجد كله، والحمد كله، والقدرة كلها، والكبرياء كلها، لا بالمخلوقات المُدَبَّرات الناقصات الصم البكم الذين لا يعقلون، ومن الأدلة العقلية على ذلك ما شاهده العباد بأبصارهم من قديم الزمان وحديثه، من الإكرام لأهل التوحيد، والإهانة والعقوبة لأهل الشرك، وما ذاك إلا لأن التوحيد جعله الله موصلاً إلى كل خير دافعاً لكل شر ديني ودنيوي، وجعل الشرك به والكفر سبباً للعقوبات الدينية والدنيوية، ولهذا إذا ذكر تعالى قصص الرسل مع أمم المطيعين والعاصين، وأخبر عن عقوبات العاصين ونجاة الرسل ومن تبعهم، قال عقب كل قصة: ﴿إن في ذلك لآية﴾ أي: لعبرة يعتبر بها المعتبرون فيعلمون أن الدالة على هذا الأصل العظيم، وقد أكثر الله منها في كتابه وصرفها ونوعها ليحيا من حي عن بينة، ويهلك من هلك عن بينة فله الحمد والشكر والثناء.

ولما قرر أنه الإله الحق المعبود، بين العبادة والدين الذي يتعين أن يعبد به ويدان له، وهو الإسلام الذي هو الاستسلام لله بتوحيده وطاعته التي دعت إليها رسله، وحثَّت عليها كتبه، وهو الذي لا يقبل من أحد دين سواه، وهو متضمن للإخلاص له في الحب والخوف والرجاء والإنابة والدعاء ومتابعة رسوله في ذلك، وهذا هو دين الرسل كلهم، وكل من تابعهم فهو. على طريقهم، وإنما اختلف أهل الكتاب بعدما جاءتهم كتبهم تحثهم على الاجتماع على دين الله، بغيًّا بينهم، وظلماً وعدواناً من أنفسهم، وإلا فقد جاءهم السبب الأكبر الموجَّب أن يتبعوا الحق ويتركوا الاختلاف، وهذا من كفرهم، فلهذا قال تعالى: ﴿وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعدما جاءهم العلم بغياً بينهم ومن يكفر بآيات الله فإن الله سريع الحساب، فيجازي كل عامل بعمله، وخصوصاً من ترك الحق بعد معرفته، فهذا مستحق للوعيد الشديد. والعقاب الأليم، ثم أمر تعالى رسوله ﷺ عند محاجة النصاري وغيرهم ممن يفضل غير دين. الإسلام، عليهُ أن يُقول لهم: قد ﴿أسلمت وجهي لله ومن اتبعن﴾ أي: أنا ومن اتبعني قد: أقررنا وُشهدنا وأسلمنا وجوهنا أربنا، وتركنا ما سوى دين الإسلام، وجزمنا ببطلانه، ففي هذا تأييس لمن طمع فيكم، وتجديد لدينكم عند ورود الشبهات، وحجة على من اشتبه عليه الأمر، لأنه قد تقدم أن الله استشهد على توحيده بأهل العلم من عباده ليكونوا حجة على غيرهم، وسيد أهل العلم وأفضلهم وأعلمهم هو نبينا محمد ﷺ، ثم من بعده أتباعه على اختلاف مراتبهم وتفاوت درجاتهم، فلهم من العلم الصحيح والعقل الرجيح ما ليس لأحد من الخلق ما يساويهم أو يقاربهم، فإذا ثبت وتقرر توحيد الله ودينه بأدلته الظَّاهرة، وقام به أكمل الخلق وأعلمهم، حصل بذلك اليقين وانتفى كل شك وريب وقادح، وعرف أن ما سواه من الأديان باطلة، فلهذا قال: ﴿وقل للذين أتوا الكتاب، من النصارى واليهود ﴿والأميين، مشركي العرب وغيرهم ﴿أأسلمتم فإن أسلموا﴾ أي: بمثل ما آمنتم به ﴿فقد اهتدوا﴾ كما اهتديتم وصاروا إخوانكم، لهم ما لكم، وعليهم ما عليكم ﴿وإن تولوا﴾ عن الإسلام ورضوا بالأديان التي تخالفه ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ البَّلاغَ﴾ فقد وجب أجرك على ربك، وقامت عليهم الحجة، ولم يبق بعد هذا إلا مجازاتهم بالعقاب على جرمهم، فلهذا قال: ﴿وَاللهُ بِصِيرٍ بِالْعِبَادَ﴾.



فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (٢١ ـ ٢٥) NIC THOUGH

﴿ إِنَّ الَّذِينَ بَكْفُرُونَ بِتَابَنَتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الَّنَبِيَّنَ بِمَنْبِرِ حَقٍ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ بِأَسُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُـهُمْ بِعَكَمَانٍ أَلِيهِمْ أَلَى أَوْلَتَهِكَ الَّذِينَ حَبِطَتَ أَعْمَنُهُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُهُمْ قِبْ نَصِيرِينَ ﴾﴾

(٢٩ - ٢٢) هؤلاء الذين أخبر الله عنهم في هذه الآية، أشد الناس جرماً وأي جرم أعظم من الكفر بآيات الله التي تدل دلالة قاطعة على الحق الذي من كفر بها فهو في غاية الكفر والعناد ويقتلون أنبياء الله الذين حقهم أوجب الحقوق على العباد بعد حق الله، الذين أوجب الله طاعتهم والإيمان بهم، وتعزيرهم، وتوقيرهم، ونصرهم وهؤلاء قابلوهم بضد ذلك، ويقتلون أيضاً الذين يأمرون الناس بالقسط الذي هو العدل، وهو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي حقيقته إحسان إلى المأمور ونصح له فقابلوهم شر مقابلة، فاستحقوا بهذه الجنايات المنكرات أشد العقوبات، وهو العذاب المؤلم البالغ في الشدة إلى غاية لا يمكن وصفها، ولا يقدر قدرها المؤلم للأبدان والقلوب والأرواح، وبطلت أعمالهم بما كسبت أيديهم، وما لهم أحد ينصرهم من عذاب الله ولا يدفع عنهم من نقمته منقال وزموهم، قبحهم الله ما أجراهم على الله وعلى أنبيائه وعباده الصالح.

﴿ أَثَرَ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوقُوا نَمِيبُنَا قِنَ ٱلْكِتَبِ يُنْتَوْنَ إِلَى كِنَبِ اللَّهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَنَوَلَى فَرِيْقُ مِنْهُمْ وَهُمْ تُمْوِشُونَ ۞ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ قَالُوا لَن تَمَتَتَنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا تَمْدُونَتُ وَغَرَّمُ فِي بِينِهِم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ۞ فَكَبْنَ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لَا رَبْبَ فِيهِ وَوُفِيَتْ كُلُ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُطْلَعُونَ ۞

﴿٣٧ \_ ٥٢﴾ يخبر تعالى عن حال أهل الكتاب الذين أنعم الله عليهم بكتابه، فكان يجب أن يكونوا أقوم الناس به وأسرعهم انقياداً لأحكامه، فأخبر الله عنهم أنهم إذا دعوا إلى حكم الكتاب تولى ﴿فريق منهم وهم معرضون﴾، تولوا بأبدانهم، وأعرضوا بقلوبهم، وهذا غاية الذم، وفي ضمنها التحذير لنا أن نفعل كفعلهم، فيصيبنا من الذم والعقاب ما أصابهم بل الواجب على كل أحد إذا دعي إلى كتاب الله أن يسمع ويطيع وينقاد، كما قال تعالى: ﴿إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا﴾ والسبب الذي غرّ أهل الكتاب بتجرئهم على معاصي الله هو قولهم: ﴿لن تمسنا النار إلا أياماً ولم ينزجروا عن المحارم، لأن أنفسهم منتهم وغرتهم أن مآلهم إلى الجنة، وكذبوا في ذلك، فإن هذا معدودات وغرهم في دينهم ما كانوا يفترون أفتروا هذا القول فظنوه حقيقة فعملوا على ذلك ولم ينزجروا عن المحارم، لأن أنفسهم منتهم وغرتهم أن مآلهم إلى الجنة، وكذبوا في ذلك، فإن هذا مجرد كذب وافتراء، وإنما مآلهم شر مآل، وعاقبتهم عاقبة وخيمة، فلهذا قال تعالى: فإن هذا معرد كذب وافتراء، وإنما مآلهم شر مآل، وعاقبتهم عاقبة وخيمة، فلهذا قال تعالى: معدولة لا يمكن إذا حموا لان أنفسهم منتهم وغرتهم أن مآلهم إلى الجنة، وكذبوا في ذلك، معدورات وغرهم في دينهم ما كانوا يفترون أفتروا هذا القول فظنوه حقيقة فعملوا على ذلك معدورات وغرهم في دينهم ما كانوا يفترون أفتروا هذا القول فظنوه حقيقة معلوا على ذلك ولم ينزجروا عن المحارم، لأن أنفسهم منتهم وغرتهم أن مآلهم إلى الجنة، وكذبوا في ذلك، والم ينزجروا أله المحارم، فإن أنفسهم منتهم وغرتهم أن مآلهم إلى الجنة، وكذبوا في ذلك، فإن هذا مجرد كذب وافتراء، وإنما مآلهم شر مآل، وعاقبتهم عاقبة وخيمة، فلهذا قال تعالى: من أشد الناس عذاباً.

4+44

HOUGH فروقات النسخ - سورة آل عمران (٢٦ - ٢٧)

﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَلِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاّهُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن نَشَاّةُ وَتُعَرِّقُ مَن تَشَاَّةُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِ شَيْرٍ هَيْرُ ۞ تُولِحُ الَيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِحُ النَّهَارَ فِي الَيْلَقِ وَتُخْرِجُ الْمَنَّ مِنَ الْمَيْتِ وَتُغْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ وَتَرْزُقُ مَن تَشَاتُهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ۞﴾

٢٦ - ٢٢ يقول الله لنبيه ﷺ: ﴿قُلْ اللهم مالك الملك ﴾ أي: أنت الملك المالك لجميع الممالك، فصفة الملك المطلق لك، والمملكة كلها علويها وسفليها لك والتصريف والتدبير كله لك، ثم فصل بعض التصاريف التي انفرد الباري تعالى بها، فقال: ﴿تَوْتِي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاءكه وفيه الإشارة إلى أن الله تعالى ينزع الملك من الأكاسرة والقياصرة ومن تبعهم ويؤتيه أمة محمد، وقد فعل ولله الحمد، فحصول الملك ونزعه تبع لمشيئة الله تعالى، ولا ينافي ذلك ما أجرى الله به سنته من الأسباب الكونية والدينية التي هي سبب بقاء الملك وحصوله وسبب زواله، فإنها كلها بمشيئة الله لا يوجد سبب يستقل بشيء، بل الأسباب كلها تابعة للقضاء والقدر، ومن الأسباب التي جعلها الله سبباً لحصول المَلك الإيمان والعمل الصالح، التي منها اجتماع المسلمين واتفاقهم، وإعدادهم الآلات التي يقدروا عليها والصبر وعدم التنازع، قال الله تعالى: ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصَّالحات ليستخلفتهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم، الآية. فأخبر أن الإيمان والعمل الصالح سبب للاستخلاف المذكور، وقال تعالى: ﴿هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين وألف بين قلوبهم﴾ الآية. وقال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون وأطيعوا الله ورسوله ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم واصبروا إن الله مع الصابرين) فأخبر أن ائتلاف قلوب المؤمنين وثباتهم وعدم تنازعهم سبب للنصر على الأعداء، وأنت إذا استقرأت الدول الإسلامية وجدت السبب الأعظم في زوال ملكها ترك الدين والتفرق الذي أطمع فيهم الأعداء وجعل بأسهم بينهم، ثم قال تعالى: ﴿وتعز من تشاء﴾ بطاعتك ﴿وتَذَل مَن تَشَاءُ بِمعصيتَكَ ﴿إِنَّكَ عَلَى كُلُّ شِيءَ قَدْيَرَهُ لا يَمْتَنِعُ عَلَيْكَ أَمَرٍ مِن الأَمُورَ بِل الأشياء كلها طوع مشيئتك وقدرتك ﴿تولج الليل في النهار وتولُّج النهار في الليل﴾ أي: ً تدخل هذا على هذا، وهذا على هذا، فينشأ عن ذلك من الفصول والضياء والنور والشمس والظل والسكون والانتشار، ما هو من أكبر الأدلة على قدرة الله وعظمته وحكمته ورحمته وتخرج الحي من الميت؟ كالفرخ من البيضة، وكالشجر من النوى، وكالزرع من بذره، وكالمؤمن من الكافر ﴿وتخرج الميت من الحي؟ كالبيضة من الطائر وكالنوى من الشجر، وكالحب من الزرع، وكالكافر من المؤمن، وهذا أعظم دليل على قدرة الله، وأن جميع الأشياء مسخرة مدبرة لا تملك من التدبير شيئاً، فخلقه تعالى الأضداد، والضد من ضده بيان أنها مقهورة ﴿وترزق من تشاء بغير حساب﴾ أي: ترزق من تشاء رزقاً واسعاً من حيث لا يحتسب ولا يكتسب، ثم قال تعالى:

لاَ يَتَخِدِ الْمُؤْمِنُونَ الكَندِينَ أَوْلِيكَة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينُ وَمَن يَفْعَـلَ ذَلِكَ ظَيَسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَنْءِ إِلَّا أَن تَحَقُّوا مِنْهُمْ تُقَنَّةُ وَبُعَذِرُكُمُ اللَّهُ نَنْسَتُمُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ ۞ قُلْ إِن تُخْفُوا مَا فِي مُتُدَيِكُمَ أَوَ تُبْدُوهُ

This file was downloaded from QuranicThought.com

1.2.



1.51

يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْرٍ فَقَدِيرٌ ﴾ يَوْمَ تَجِدُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ مِنْ خَبَرٍ تُحْصَرُ وَمَا عَمِلَتْ مِن سُتَوَمِ قَوْةُ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُو أَمَدًا بَعِيدًأَ وَيُعَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ رَهُوفُنَا بِالْعِبَادِ ﴾

٢٨ - ٣٠ وهذا نهى من الله تعالى للمؤمنين عن موالاة الكافرين بالمحبة والنصرة والاستعانة بهم على أمر من أمور المسلمين، وتوعد على ذلك فقال: ﴿ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء﴾ أي: فقد انقطع عن الله، وليس له في دين الله نصيب، لأن موالاة الكافرين لا تجتمع مع الإيمان، لأن الإيمان يأمر بموالاة ألله وموالاة أوليائه المؤمنين المتعاونين على إقامة دين الله وجهاد أعدائه، قال تعالى: ﴿والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض﴾ فمن والى الكافرين من دون المؤمنين الذين يريدون أن يطفئوا نور الله ويفتنوا أولياءه خرج من حزب المؤمنين، وصار من حزب الكافرين، قال تغالى: ﴿ومن يتولهم منكم فإنه منهم﴾ وفي هذه الآية دليل على الابتعاد عن الكفار وعن معاشرتهم وصداقتهم، والميل إليهم والركون إليهم، وأنه لا يجوز أن يولى كافر ولاية من ولايات المسلمين، ولا يستعان به على الأمور التي هي مصالح لعموم المسلمين. قال الله تعالى: ﴿إِلَّا أَن تَتَقُوا مِنْهُم تَقَاقَهُ<sup>(١)</sup> أي: تخافوهم على أنفسكم فيحل لكم أن تفعلوا ما تعصمون به دماءكم من التقية باللسان وإظهار ما به تحصل التقية. ثم قال تعالى: ﴿ويحذركم الله نفسه﴾ أي: فلا تتعرضوا لسخطه بارتكاب معاصيه فيعاقبكم على ذلك ﴿وإلى الله المصيرَ أي: مرجع العباد ليوم التناد، فيحصي أعمالهم ويحاسبهم عليها ويجازيهم، فإياكم أن تفعلوا من الأعمال القباح ما تستحقون به العقوبة، واعملوا ما به يحصل الأجر والمثوبة، ثم أخبر عن سعة علمه لما في النفوس خصوصاً، ولما في السماء والأرض عموماً، وعن كمال قدرته، ففيه إرشاد إلى تطهير القلوب واستحضار علم ألله كل وقت فيستحي العبد من ربه أن يرى قلبه محلاً لكل فكر رديء، بل يشغل أفكاره فيما يقرب إلى الله من تدبر آية من كتاب، أو سنَّة من أحاديث رسول الله، أو تصور وبحث في علم ينفعه، أو تفكر في مخلوقات الله ونعمه، أو نصح لعباد الله، وفي ضمن أخبار الله َّعن علَّمه وقدرته الإخبار بمَّا هو لازم ذلك من المجازاة على الأعمال، ومحل ذلك يوم القيامة، فهو الذي توفى به النفوس بأعمالها فلهذا قال: ﴿يوم تجد



فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (۳۱ \_ ۳۲)

كل نفس ما عملت من خير محضراً؟ أي: كاملاً موفراً لم ينقص مثقال ذرة، كما قال تعالى: فمن يعمل مثقال ذرة حيراً يره والخير: اسم جامع لكل ما يقرب إلى الله من الأعمال الصالحة صغيرها وكبيرها، كما أن السوء اسم جامع لكل ما يسخط الله من الأعمال السيئة صغيرها وكبيرها ﴿وما عملت من سوء تود لو أن بينها وبينه أمداً بعيداً؟ أي: مسافة بعيدة، لعظم أسفها وشدة حزنها، فليحذر العبد من أعمال السوء التي لا بد أن يحزن عليها أشد الحزن، وليتركها وقت الإمكان قبل أن يقول ﴿يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله﴾ ﴿يومنذ يود الذين كفروا وعصوا الرسول لو تسوى بهم الأرض﴾ ﴿ويوم يعضَّ الظالم على يديه يقول يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلاً \* يا ويلتا ليتني لم أتخذ فلاناً خليلاً﴾ ﴿حتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبنس القرين﴾ فوالله لترك كل شهوة ولذة وإن عسر تركها على النفس في هذه الدار أيسر من معاناة تلك الشدائد واحتمال تلك الفضائح، ولكن العبد من ظلمه وجهله لا ينظر إلا الأمر الحاضر، فليس له عقل كامل يلحظ به عواقب الأمور فيقدم على ما ينفعه عاجلاً وآجلاً ويحجم عن ما يضره عاجلاً وآجلاً، ثم أعاد تعالى تحذيرنا نفسه رأفة بنا ورحمة لئلا يطول علينا الأمد فتقسو قلوبنا، وليجمع لنا بين الترغيب الموجب للرجاء والعمل الصالح، والترهيب الموجب للخوف وترك الذنوب، فقال: ﴿ويحذركم الله نفسه والله رءوف بالعباد﴾ فنسأله أن يمنّ علينا بالحذر منه على الدوام، حتى لا نفعل ما يسخطه ويغضبه.

﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُجِبُونَ أَلَثَهُ فَأَنَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ أَلَثَهُ وَيَغْفِرُ لَكُرْ ذُنُوْبَكُرُ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيدُ ٢

(٣١% وهذه الآية فيها وجوب محبة الله، وعلاماتها، ونتيجتها، وثمراتها، فقال: ﴿قُلْ يَكْفَي إِنَ كُنتُم تحبون الله أي: ادعيتم هذه المرتبة العالية، والرتبة التي ليس فوقها رتبة فلا يكفي فيها مجرد الدعوى، بل لا بد من الصدق فيها، وعلامة الصدق اتباع رسوله ﷺ في جميع أحواله، في أقواله وأفعاله، في أصول الدين وفروعه، في الظاهر والباطن، فمن اتبع الرسول دل على مدق محميع أحواله، في أقواله وأفعاله، في أصول الدين وفروعه، في الظاهر والباطن، فمن اتبع الرسول محميع أحواله، في أقواله وأفعاله، في أصول الدين وفروعه، في الظاهر والباطن، فمن اتبع الرسول دلك على صدق دعواه محبة الله تعالى، وأحبه الله وغفر له ذنبه، ورحمه وسدده في جميع مركاته ومكن له في الظاهر والباطن، فمن اتبع الرسول دلك على صدق دعواه محبة الله تعالى، وأحبه الله وغفر له ذنبه، ورحمه وسدده في جميع مركاته وسكناته، ومن لم يتبع الرسول فليس محباً لله تعالى، لأن محبته لله توجب له اتباع رسوله، في تقوله وأنه كانب الله تعالى، في الطاهر والباطن، فمن اتبع الرسول على على مدق دعواه محبة الله تعالى، وأحبه الله وغفر له ذنبه، ورحمه وسدده في جميع مركاته وسكناته، ومن لم يتبع الرسول فليس محباً لله تعالى، لأن محبته لله توجب له اتباع رسوله، فما لم يوجد ذلك دل على عدمها وأنه كاذب إن ادعاها، مع أنها على تقدير وجودها رسوله، فما لم يوجد ذلك دل على عدمها وأنه كاذب إن ادعاها، مع أنها على تقدير وجودها رسوله، فما لم يوجد ذلك دل على عدمها وأنه كاذب إن ادعاها، مع أنها على تقدير وجودها رسوله، فما لم يوجد ذلك دل على عدمها وأنه كاذب إن ادعاها، مع أنها على معليم من اتباع رسوله، فما لم يوجد ذلك دل على عدمها وأنه كاذب إن ادعاها، مع أنها على مالهم من الباع أسولهم وحبهم لله، وما نقص من ذلك نقص.

﴿قُلْ أَطِيعُوا آللَهُ وَالرَّسُولَتُ فَإِن تَوَلَّوَا فَإِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ٢



7 + 24

فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (٣٣ ـ ٣٧)

من تولاه فأنه يضله ويهديه إلى عذاب السعير﴾ فلهذا قال: ﴿فَإِن تَوَلُوا فَإِنَ اللَّهُ لَا يَحَبُ الكافرين﴾ بل يبغضهم ويمقتهم ويعاقبهم أشد العقوبة، وكأنَّ في هذه الآية الكريمة بياناً وتفسيراً لاتباع رسوله، وأن ذلك بطاعة الله وطاعة رسوله، هذا هو الاتباع الحقيقي، ثم قال تعالى:

إِنَّ اللَّهُ الْمُعْلَىٰنَ مَادَمَ وَلُوْمًا وَمَالَ إِبْرَاهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَ ٱلْعَلَمِينَ 
 أَنَ ذَرِيَّةُ بَعْضُ مِنْ وَاللَّهُ سَمِيمً عَلِيمُ الْمَالَمِينَ 
 إِذَ قَالَتِ الْمَرْكُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِي نَذَرْتُ الْكَ مَا فِي تَعْنِي مُحَرَّرًا فَتَعْبَلَ مِنْ إِلَىٰ أَتَ السَّبِيمُ وَاللَّهُ سَمِيمُ عَلِيمُ اللَّهُ أَنَ اللَّذِي عَمَرَنَ رَبِ إِنِي نَذَرْتُ الْكَ مَا فِي تَعْنِي مُحَرَّرًا فَتَعْبَلَ مِنْ إِلَى أَتَ السَّبِيمُ وَاللَّهُ سَمِيمُ عَلِيمُ اللَّا وَضَعَتْبَا وَمِنْ إِلَىٰ أَتَ السَّبِيمُ اللَّذَى فَلَكَ وَضَعَتْبَا وَاللَّهُ أَعْنَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْبَا وَاللَّهُ أَلَى مَا اللَّذِي مَعْرًا فَقَالَ اللَّذَى كَالَا لَنَي مُعَرًا فَقَا وَاللَّهُ وَإِنْ سَتَبْتُهَا الْتَلِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَالَتُ مَنْ اللَّذَى كَالَا أَنْنَى وَإِنِ اللَّذِي عَنْ الْنَبِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّذَى وَاللَّهُ أَعْلَى مَا لَكَنَى مُعَرًا عَنْتَنَا اللَّذَى كَالَا أَنْ وَإِنِ سَتَبْتُهَا اللَّذِي عَلَيْ مُعَرًا عَلَى اللَّذَى كَالَا أَنْ أَنَ اللَّذِي مَنْ اللَّالَ وَالَيْنَ اللَّذَى وَالَكُمُ وَالَيْنَ الْعَنْ وَالَنَهُ عَالَى مَنْ الْنَعْنَ وَالْنَالَ اللَيْتُ وَالْنَا اللَّهُ مَنْ اللَّذَى وَالَيْنُ الْنَالَ وَعَنْ عَنْ الْنَعْنَ وَالَنَ الْعَنْنَ اللَهُ أَنْ وَالَنَ الْتَعْمَا وَلَيْ الْعَامَةُ وَلَيْ اللَهُ مَنْ وَالْنَ الْتَ الْنَتَ عَالَى وَيَعْنَ وَالْتُنَا الْنَا الْنَ الْنَا الْنَ اللَهُ الْنَ الْنَا اللَّهُ الْتُ مَا وَالْتَعْلَى الْعَلَى الْنَا الْنَا الْنَ الْنَ الْعَالَى مَا عَلَيْ الْنَ الْعَلَى مَنْ اللَهُ الْنَ اللَهُ الْنَ اللَهُ مَنْ الْعَلَى الْنَالَي اللَهُ الْعَامَانِ اللَهُ الْعَلَى الْعَالَى الْعَلَى الْعَالَى الْنَا الْنَا الْعَالَى الْنَا الْعَلَى الْعَامَا وَالْتَعْلَى الْعَالَى الْنَا الْمَا الْعَالَى الْحَالَ لَكُونَ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْنَا الْعَالَى الْعَالَى الْنَا الْنَا الْنَا لَكَانِ الْعَالَى أَنْ الْعَامَ الْعَالَ مَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَامِ مَنْ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَي الْعَالَ الْعَالَ مُولُ الْعَالَ الْعَالَ

٣٣ - ٣٧ يخبر تعالى باختيار من اختاره من أوليائه وأصفيائه وأحبابه، فأخبر أنه أصطفى آدم، أي: اختاره على سائر المخلوقات، فخلقه بيده ونفخ فيه من روحه، وأمر الملائكة بالسجود له، وأسكنه جنته، وأعطاه من العلم والحلم والفضل ما فاق به سائر المخلوقات، ولهذا فضّل بنيه، فقال تعالى: ﴿ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً».

واصطفى نوحاً فجعله أول رسول إلى أهل الأرض حين عبدت الأوثان، ووفقه من الصبر والاحتمال والشكر والدعوة إلى الله في جميع الأوقات ما أوجب اصطفاءه واجتباءه، وأغرق الله أهل الأرض بدعوته، ونجاه وممّن (`` معه في الفلك المشحون، وجعل ذريته هم الباقين، وترك عليه ثناء يذكر في جميع الأحيان والأزمان.

واصطفى آل إبراهيم وهم: إبراهيم خليل الرحمن الذي اختصه الله بخلته، وبذل نفسه للنيران، وولده للقربان وماله للضيفان، ودعا إلى ربه ليلاً ونهاراً وسراً وجهاراً، وجعله الله أسوة يقتدي به من بعده، وجعل في ذريته النبوة والكتاب، ويدخل في آل إبراهيم جميع الأنبياء الذين بعثوا من بعده لأنهم من ذريته، وقد خصهم بأنواع الفضائل ما كانوا به صفوة على العالمين، ومنهم سيد ولد آدم نبينا محمد ﷺ فإن الله تعالى جمع فيه من الكمال ما تفرق في غيره، وفاق ﷺ الأولين والآخرين، فكان سيد المرسلين المصطفى من ولد إبراهيم.

واصطفى الله آل عمران وهو والد مريم بنت عمران، أو والد موسى بن عمران عليه السلام، فهذه البيوت التي ذكرها الله هي صفوته من العالمين، وتسلسل الصلاح والتوفيق بذرياتهم، فلهذا قال تعالى: ﴿ذرية بعضها من بعض﴾ أي: حصل التناسب والتشابه بينهم في

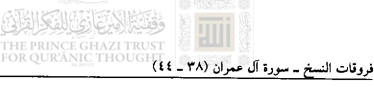
(١) كذا في الأصل.

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (٣٧)

الخلق والأخلاق الجميلة، كما قال تعالى لما ذكر جملة من الأنبياء الداخلين في ضمن هذه البيوت الكبار الومن آبائهم وإخوانهم وذرياتهم واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط مستقيم ﴿والله سميع عليم﴾ يعلم من يستحق الاصطفاء فيصطفيه ومن لا يستحق ذلك فيخذله ويرديه، ودلَّ هذا على أن هؤلاء اختارهم لما علم من أحوالهم الموجبة لذلك فضلاً منه وكرماً، ومن الفائدة والحكمة في قصه علينا أخبار هؤلاء الأصفياء أن نحبهم ونقتدي بهم، ونسأل الله أن يوفقنا لما وفقهم، وأن لا نزال نزدي() أنفسنا بتأخرنا عنهم وعدم اتصافنا بأوصافهم ومزاياهم الجميلة، وهذا أيضاً من لطفه بهم، وإظهاره الثناء عليهم في الأولين والآخرين، والتنويه بشرفهم، فلله ما أعظم جوده وكرمه وأكثر فوائد معاملته، لو لم يكن لهم من الشرف إلا أن أذكارهم مخلدة ومناقبهم مؤبدة لكفي بذلك فضلاً، ولما ذكر فضائل هذه البيوت الكريمة ذكر ما جرى لمريم والدة عيسى وكيف لطف الله بها في تربيتها ونشأتها، فقال: ﴿إِذْ قَالْتَ امْرَأْة عمران؛ أي: والدة مريم لما حملت ﴿رِبِ إِنِّي نَذَرَتَ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مَحَرَرَاً؟ أي: جَعَلْتَ ما في بطني خالصاً لوجهك، محرراً لخدمتك وخدمة بيتك ﴿فتقُبل منَّى﴾ هَذا العمل المبارك النك أنت السميع العليم؟ تسمع دعائي وتعلم نيتي وقصدي، هذاً وهي في البطن قبل وضعها ﴿فلما وضعتها قالت رب إني وضعتها أنثى﴾ كأنها تشوفت أن يكون ذكراً ليكون أقدر على الخدمة وأعظم موقعاً، ففي كلامها نوع عذر من ربها، فقال الله: ﴿والله أعلم بما وضعت﴾ أي: لا يحتاج إلى إعلامها، بل علمة متعلق بها قبل أن تعلم أمها ما هي ﴿وليس الذكر كالأنثى وإنى سميتها مريم﴾ فيه دلالة على تفضيل الذكر على الأنثى، وعلى التسمية وقت الولادة، وعلى أن للأم تسمية الولد إذا لم يكره الأب ﴿ وإني أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم، دعت لها والدريتها أن يعيدهم الله من الشيطان الرّجيم ﴿فتقبلها ربها بقبول حسن؛ أي: جعلها نذيرة مقبولة، وأجارها وذريتها من الشيطان ﴿وأنبتها نباتاً حسناً﴾ أي: نبتت نباتاً حسناً في بدنها وخلقها وأخلاقها، لأن الله تعالى قيض لها زكريا عليه السلام وكفلها إياه، وهذا من رفقه بها ليربيها على أكمل الأحوال، فنشأت في عبادة ربها وفاقت النساء، وانقطعت لعبادة ربها، ولزمت محرابها أي: مصلاها، فكان ﴿كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً﴾ أي: من غير كسب ولا تعب، بل رزق ساقه الله إليها، وكرامة أكرمها الله بها، فيقول لها زكريا ﴿أَنَّى لَكَ هَذَا قَالَتَ هُوَ مَنْ عَنْدَ اللهُ ﴾ فضلاً وإحساناً ﴿إِن الله يرزق من يشاء بغير حساب؟ أي: من غير حسبان من العبد ولا كسب، قال تعالى: ﴿وَمَن يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب﴾ وفي هذه الآية دليل على إثبات كرامات الأولياء الخارقة للعادة كما قد تواترت الأخبار بذلك، خلافاً لمن نفى ذلك، فلما رأى زكريا عليه السلام ما منَّ الله به على مريم، وما أكرمها به من رزقه الهنيء الذي أتاها بغير سعى منها ولا كسب، طمعت نفسه بالولد، فلهذا قال تعالى:

كذا في الأصل وهو سبق قلم. ولعل الشيخ أراد: «نزدري».

4 • 5 5



﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَحَرِيًّا رَبَّةٍ قَالَ رَبٍّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةٍ لَمَتِهَةٌ إِنَّكَ سَمِعُ النُّعَآءِ 🔞 فَنَادَتْهُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَهُوَ قَابَهُمْ يُمَسَلِّي فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْبَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَتُم مِّنَ ٱللَّهِ وَسَبِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّنَا مِنَ السَمَنِلِحِينَ ٢ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَمٌ وَقَدْ بَلَغَنِي الْحِبَرُ وَامْرَأَنِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللهُ يَقْحُلُ مَا يَشَاءُ ٢٠ هَالَ رَبِّ ٱجْمَل لِنَ مَايَةٌ قَالَ مَايَتُكَ أَلَا تُحْجَلِرَ النَّاسَ فَلَنَفَةَ أَيَّامٍ إِلَا رَمَنُأً وَأَذَكُر زَبَّكَ حَيْيَرًا وَسَتَبِعَ بِالْمَشِيِّ وَالْإِبْكَرِ ﴾

٣٨ .. ٢٨ أي: دعا زكريا عليه السلام ربه أن يرزقه ذرية طيبة، أي: طاهرة الأخلاق، طيبة الآداب، لتكمل النعمة الدينية والدنيوية بهم، فاستجاب له دعاءه، وبينما هو قائم في محرابه يتعبد لربه ويتضرع نادته الملائكة ﴿أَنْ أَنَّهُ يَبْشُرُكَ بِيحيى مصدقاً بكلمة من الله ﴾ أي: بعيسى عليه السلام، لأنه كان بكلمة الله ﴿وسيداً﴾ أيَّ: يُحصل له من الصفات الجميلة ما يكون به سيداً يرجع إليه في الأمور ﴿وحصوراً﴾ أي: ممنوعاً مَن إتيان النساء، فليس في قلبه لهنَّ شهوة، اشتغالاً بخدمة ربه وطاعته ﴿ونبياً من الصالحين﴾ فأي بشارة أعظم من هذا الولد الذي حصلت البشارة بوجوده، وبكمال صفاته، وبكونه نبياً من الصالحين، فقال زكريا من شدّة فرحه: ﴿رب أنى يكون لي غلام وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقر﴾ وكل واحد من الأمرين مانع من وجود الولد، فكيف وقد أجتمعا، فأخبره الله تعالى أن هذا خارق للعادة، فقال: ﴿كذلك الله يفعل ما يشاء﴾ فكما أنه تعالى قدر وجود الأولاد بالأسباب التي منها التناسل، فإذا أراد أن يوجدهم من غير ما سبب فعل، لأنه لا يستعصي عليه شيء، فقال زكريا عليه السلام استعجالاً لهذا الأمر، وليحصل له كمال الطمأنينة ﴿رَبِّ اجعلَ لَي آية﴾ أَي: علامة على وجود الولد قال: ﴿آيتك ألا تكلُّم الناس ثلاثة أيام إلا رمزاً ﴾ أي: ينحبس لسانك عن كلامهم من غير آفة ولا سوء، فلا تقدر إلا على الإشارة والرمز، وهذا آية عظيمة أن لا تقدر على الكلام، وفيه مناسبة عجيبة، وهي أنه كما يمنع نفوذ الأسباب مع وجودها، فإنه يوجدها بدون أسبابها ليدل ذلك أن الأسباب كلها مندرجة في قضائه وقدره، فامتنع من الكلام ثلاثة أيام، وأمره الله أن يشكره ويكثر من ذكره بالعشي والإبكار، حتى إذا خرج على قومه من المحراب ﴿فأوحى إليهم أن سبحوا بكرة وعشياً﴾ أي: أول النهار وآخره.

﴿وَإِذْ قَالَتُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ يَكْمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ آَسْطَفَنَكِ وَطَهَرَكِ وَأَمْطَلْنَكِ عَلَى نِسكَو أَلْعَكَمِينَ ٥ يَتَّمَرْيَمُ أَقْنُبَي لِرَبِكِ وَأَسْجُدِى وَازْكَمِى مَعَ الرَّكِبِينَ ۞ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْمَيْبِ نُوْجِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ ٱقْلَسَهُمْ آيْهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمٌ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ بَخْلَصِعُونَ ٧

٤٤ \_ ٤٤ كانو، تعالى بفضيلة مريم وعلو قدرها، وأن الملائكة خاطبتها بذلك فقالت: المريم إن الله اصطفاك أي: اختارك (وطهرك) من الآفات المنقصة (واصطفاك على) نساء العالمين﴾ الاصطفاء الأول يرجع إلى الصفات الحميدة والأفعال السديدة، والاصطفاء الثاني يرجع إلى تفضيلها على سائر نساء العالمين، إما على عالمي زمانها، أو مطلقاً، وإن شاركُها أفرآد من النساء في ذلك كخديجة وعائشة وفاطمة، لم ينافَّ الاصطفاء المذكور، فلما

1.20

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (٤٥ \_ ٥٨)

أخبرتها الملائكة باصطفاء الله إياها وتطهيرها، كان في هذا من النعمة العظيمة والمنحة الجسيمة ما يوجب لها القيام بشكرها، فلهذا قالت لها الملائكة: ﴿يا مريم اقنتي لربك القنوت دوام الطاعة في خضوع وخشوع، ﴿واسجدي واركعي مع الراكعين؟ خص السجود والركوع لفضلهما ودلالتهما على غاية الخضوع لله، ففعلت مريم، ما أمرت به شكراً لله تعالى وطاعة، ولما أخبر الله نبيه بما أخبر به عن مريم، وكيف تنقلت بها الأحوال التي قيضها الله لها، وكان هذا من الأمور الغيبية التي لا تعلم إلا بالوحي، قال: ﴿ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك وما كنت لديهم؟ أي: عندهم ﴿إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم؟ لما ذهبت بها أمها إلى من لهم الأمر على بيت المقدس، فتشاحوا وتخاصموا أيهم يكفل مريم؟ واقترعوا عليها بأن ألقوا أقلامهم في النهر، فأيهم لم يجر قلمه مع الماء فله كفالتها، فوقع بها ذلك لزكريا نبيهم وأفضلهم، فلما أخبرتهم يا محمد بهذه الأخبار التي لا علم لك ولا لقومك بها دلك لزكريا نبيهم وأفضلهم، فلما أخبرتهم يا محمد بهذه الأخبار التي لا علم الك ولا لقومك بها دل على أنك صادق وأنك رسول الله حقاً، فوجب عليهم الانتيا أوامرك، بها دل على أنك صادق وأنك رسول الله حقاً، فوجب عليهم الانتياد لك وامتال أوامرك، بها دل على أنك صادق وأنك رسول الله حقاً، فوجب عليهم الانتياد ال والمرك، كما قال تعالى: ﴿وما كنت بجانب الغربي إذ قضينا إلى موسى الأمرة الآيات.

﴿إِذَ قَالَتُ الْمُتَعَكَمُ يَمَرَمُ إِنَّ اللَهُ يُبَتَرُكِ بِكَمَة مِنْهُ الْسَبِعُ عِسَى آنُ مَرْيَمَ وَجِهَا فِ الدَّيْلِ وَالْكَبْرَة وَمِنَ الْمُتَلَبِينَ () وَتُحْكَمُ النَّسَ فِ الْمَهْ وَحَهَلًا وَمِنَ الْمَنْبِحِينَ () قَالَتَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِمَا وَلَدُ وَلَا مَنْ وَلَلْهُ وَمَنْ آمَا يَعْلَى لَهُ مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى مَا الْحَدْ وَتَعْلَمُ الْمَا وَالْمَا يَعْلَى اللَهُ وَتَعْمَلُهُ أَنَا الْحَدَى الْمَتَوَا وَالْحَيْلَة مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى اللَهُ وَتَعْمَلَهُ الْمَا وَلَيْ المَا وَيَعْلَى مُنْ وَتَعْمَلُهُ اللَهُ وَتَعْبَعُ اللَهُ مَا يَعْلَى اللَهُ مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى مَا يَعْمَى اللَهُ وَالْحَمْنَةُ مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى ما يَ الْمَنْ يَعْذَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْمَ وَلَا عَلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى الْمُعْنَى الْمَنْ يَعْنَى الْمَا اللَهُ وَالْيَعْنَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْمَى الْعَنْ يَعْذَى ما يَعْلَى يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْنَى يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْلَى عامَا يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْنَى ما يَعْلَى يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى ما يَعْلَى يَعْمَا يَعْلَى ما يا

٤٩ - ٥٠ يخبر تعالى أن الملائكة بشرت مريم عليها السلام بأعظم بشارة، وهو كلمة الله عبده ورسوله عيسى ابن مريم، سمي كلمة الله لأنه كان بالكلمة من الله، لأن حالته خارجة عن الأسباب، وجعله الله من آياته وعجائب مخلوقاته، فأرسل الله جبريل عليه السلام إلى مريم، فنفخ فى جيب درعها فولجت فيها تلك النفخة الزكية من ذلك الملك

فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (٥٨)

الزكي، فأنشأ الله منها تلك الروح الزكية، فكان روحانياً نشأ من مادة روحانية، فلهذا سمي روح الله ﴿وجيهاً في الدنيا والآخرة﴾ أي: له الوجاهة العظيمة في الدنيا، جعله الله أحد أوليُّ العزم من المرسلين أصحاب الشرائع الكبار والأتباع، ونشر الله له من الذكر ما ملأ ما بين المشرق والمغرب، وفي الآخرة وجَيْهاً عند الله يشفّع أسوة إخوانه من النبيين والمرسلين، ويظهر فضله على أكثر العالمين، فلهذا كان من المقربين إلى الله، أقرب الخلق إلى ربهم، بل هو عليه السلام من سادات المقربين ﴿ويكلم الناس في المهد وكهلاً وهذا غير التكليم المعتاد، بل المراد يكلم الناس بما فيه صلاحهم وفلاحهم، وهو تكليم المرسلين، ففي هذا إرساله ودعوته الخلق إلى ربهم، وفي تكليمهم في المهد آية عظيمة من آيات الله ينتفَّع بها المؤمنون، وتكون حجة على المعاندين، أنه رسول رب العالمين، وأنه عبد الله، وليكون نعمة وبراءة لوالدته مما رميت به ﴿ومن الصالحين﴾ أي: يمن عليه بالصلاح، من منَّ عليهم، ويدخله في جملتهم، وفي هذا عدة بشارات لمريم مع ما تضمن من التنويه بذكر المسيح عليه السلام ﴿قالت رب أنى يكون لي ولد ولم يمسسني بشر؟ والولد في العادة لا يكون إلا من مس البشر، وهذا استغراب منها، لا شك في قدرة الله تعالى: ﴿قال كذلك الله يخلق ما يشاء إذا قضى أمرأ فإنما يقول له كن فيكون﴾ فأُخبرها أن هذا أمر خارق للعادة، خلقه من يقول لكل أمر أراده: كن فيكون، فمن تيقن ذلك زال عنه الاستغراب والتعجب، ومن حكمة الباري تعالى أن تدرج بأخبار العباد من الغريب إلى ما هو أغرب منه، فذكر وجود يحيى بن زكريا بين أبوين أحدهما كبير والآخر عاقر، ثم ذكر أغرب من ذلك وأعجب، وهو وجود عيسى عليه السلام من أم بلا أب ليدل عباده أنه الفعال لما يريد وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، ثم أخبر تعالى عن منته العظيمة على عبده ورسوله عيسى عليه السلام، فقال: فريعلمه الكتاب) يحتمل أن يكون المراد جنس الكتاب، فيكون ذكر التوراة والإنجيل تخصيصاً لهما، لشرفهما وفضلهما واحتوائهما على الأحكام والشرائع التي يحكم بها أنبياء بني إسرائيل والتعليم، لذلك يدخل فيه تعليم ألفاظه ومعانيه، ويحتمل أنَّ يكون المراد بقوله: ويعلمه الكتاب أي: الكتابة، لأن الكتابة من أعظم نعم الله على عباده ولهذا امتن تعالى على عباده بتعليمهم بالقلم في أول سورة أنزلها فقال: ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق خَلَق الإنسان من علق اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم﴾ والمراد بالحكمة معرفة أسرار الشرع، ووضع الأشياء مواضعها، فيكون ذلك امتناناً على عيسى عليه السلام بتعليمه الكتابة والعلم والحكمة، وهذا هو الكمال للإنسان في نفسه، ثم ذكر له كمالاً آخر وفضلاً زائداً على ما أعطاه الله من الفضائل، فقال: ﴿ورسولاً إلى بني إسرائيل) فأرسله الله إلى هذا الشعب الفاضل الذين هم أفضل العالمين في زمانهم يدعوهم إلى الله، وأقام له من الآيات ما دلهم أنه رسول الله حقاً ونبيه صدقاً ولهذا قال: ﴿أني قد جنتكم بآية من ربكم أني أخلق لكم من الطين﴾ طيراً، أي: أصوره على شكل الطير ﴿فَانفخ فيه فيكون طيراً بإذنَ اللهُ أي: طيراً له روح تطير بإذن ألله ﴿وأبرئ الأكمه ﴾ وهو الذي يولد أعمى ﴿والأبرص ﴾ بإذن الله ﴿وأحيي الموتى بإذن الله وأنبئكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم إن في ذلك لآية لكم إن كنتم

THE PRINCE GHAZI TRUST IC THOUGHT فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (٥٨)

مؤمنين﴾ وأي آية أعظم من جعل الجماد حيواناً، وإبراء ذوي العاهات التي لا قدرة للأطباء في معالجتها، وإحياء الموتي، والإخبار بالأمور الغيبية، فكل واحدة من هذه الأمور آية عظيمة بمفردها، فكيف بها إذا اجتمعت وصدق بعضها بعضها؟ فإنها موجبة للإيقان وداعية للإيمان ﴿ومصدقاً لما بين يدي من التوراة﴾ أي: أتيت بجنس ما جاءت به التوراة وما جاء به موسى عليه السلام، وعلامة الصادق أن يكون خبره من جنس خبر الصادقين، يخبر بالصدق، ويأمر بالعدل من غير تخالف ولا تناقض، بخلاف من ادعى دعوى كاذبة، خصوصاً أعظم الدعاوى وهي دعوى النبوة، فالكاذب فيها لا بد أن يظهر لكل أحد كذب صاحبها وتناقضه ومخالفته لأخبار الصادقين وموافقته لأخبار الكاذبين، هذا موجب السنن الماضية والحكمة الإلهية والرحمة الربانية بعباده، إذ لا يشتبه الصادق بالكاذب في دعوى النبوة أبداً، بخلاف بعض الأمور الجزئية، فإنه قد يشتبه فيها الصادق بالكاذب، وأما النبوة فإنه يترتب عليها هداية الخلق أو ضلالهم وسعادتهم وشقاؤهم، ومعلوم أن الصادق فيها من أكمل الخلق، والكاذب فيها من أخس الخلق وأكذبهم وأظلمهم، فحكمة الله ورحمته بعباده أن يكون بينهما من الفروق ما يتبين لكل من له عقل، ثم أخبر عيسى عليه السلام أن شريعة الإنجيل شريعة فيها سهولة ويسرة فقال: ﴿ولأحل لَكُم بَعض الذي حرم عليكم﴾ فدلَّ ذلك على أن أكثر أحكام التوراة لم ينسخها الإنجيل بل كان متمماً لها ومقرراً ﴿وجئنكم بآية من ربكم﴾ تدل على صدقي ووجوب اتباعي، وهي ما تقدم من الآيات، والمقصود من ذلك كله قوله: ﴿فاتقوا اللهُ بفعل ما أمرَّ به وترك ما نهى عنه وأطيعوني فإن طاعة الرسول طاعة لله ﴿إِنَّ اللهُ ربي وربكم فاعبدوه استدل بتوحيد الربوبية الذي يقرّ به كل أحد على توحيد الإلهية الذي ينكره المشركون، فكما أن الله هو الذي خلقنا ورزقنا وأنعم علينا نعماً ظاهرة وباطنة، فليكن هو معبودنا الذي نألهه بالحب والخوف والرجاء والدعاء والاستعانة وجميع أنواع العبادة، وفي هذا رد على النصارى القائلين بأن عيسى إله أو ابن الله، وهذا إقراره عليه السلام بأنه عبد مدبَّر مخلوق، كما قال: ﴿إِنِّي عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبياً﴾ وقال تعالى: ﴿وإذ قال الله يا عيسى ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق إن كنت قلته فقد علمته) إلى قوله: ﴿ما قلت لهم إلا ما أمرتني به أن اعبدوا الله ربي وربكم﴾ وقوله: ﴿هذا﴾ أي: عبادة الله وتقواه وطاعة رسوله ﴿صراط مستقيم، موصل إلى الله وإلى جنته، وما عدا ذلك فهي طرق موصلة إلى الجخيم، ﴿فَلَمَا أحس عيسى منهم الكفر، أي: رأى منهم عدم الانقياد له، وقالوا هذا سِحر مبين، وهموا بقتله وسعوا في ذلك ﴿قال مَنْ أنصاري إلى الله أي: من يعاونني ويقوم معي بنصرة دين الله ﴿قَالَ الْحُوارِيونَ﴾ وهم الأنصار ﴿نحن أنصار اللهُ أي: انتدبوا معه وقاموا بذلك، وقالوا: ﴿آمنا بالله ﴿فاكتبنا مع الشاهدين﴾ أي: الشهادة النافعة، وهي الشهادة بتوحيد الله وتصديق رسوله مع القيام بذلك، فلما قاموا مع عيسى بنصر دين الله وإقامة شرعه آمنت طائفة من بني إسرائيل وكفرت طائفة، فاقتتلت الطائفتان فأيد الله الذين آمنوا بنصره على عدوهم فأصبحوا ظاهرين، فلهذا قال تعالى هنا: ﴿ومكروا أي: الكفار بإرادة قتل نبى الله وإطفاء نوره

This file was downloaded from QuranicThought.com

**የ** • ٤٨



1. 29

فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (٥٨)

ومكر الله بهم جزاء لهم على مكرهم ﴿والله خير الماكرين﴾ رد الله كيدهم في نحورهم، فانقلبوا خاسرين ﴿إذ قال الله يا عيسى إني متوفيك ورافعك إلى ومطهرك من الذين كفروا﴾ فرفع الله عبده ورسوله عيسى إليه، وألقى شبهه على غيره، فأخذُوا من ألقى شبهه عليه فقتلوه وصلبوه، وباؤوا بالإثم العظيم بنيتهم أنه رسول الله، قال الله: ﴿وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبَّه لهم﴾ وفي هذه الآية دليل على علو الله تعالى واستوائه على عرشه حقيقة، كما دلت على ذلك النصوص القرآنية والأحاديث النبوية التي تلقاها أهل السنة بالقبول والإيمان والتسليم، وكان الله عزيزاً قوياً قاهراً، ومن عزته أن كفَّ بني إسرائيل بعد عزمهم الجاّزم وعدم المانع لهم عن قتل عيسى عليه السلام، كما قال تعالى: ﴿وإذ كَفَفْت بني إسرائيل عُنك إذ جنتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا سحر مبين﴾ حكيم يضّع الأشياًء مواضعها، وله أعظم حكمة في إلقاء الشبه على بني إسرائيل، فوقعوا في الشبه كما قال تعالى: ﴿وإن الذين اختلفوا فيه لفي شك منه ما لهم به من علم إلا اتباع النَّظن وما قتلوه يقيناً﴾ ثم قال تعالى: ﴿وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة﴾ وتقدم أن الله أيّد المؤمنين منهم على الكافرين، ثم إن النصارى المنتسبين لعيسى عليه السلام لم يزالوا قاهرين لليهود لكون النصارى أقرب إلى اتباع عيسى من اليهود، حتى بعث الله نبينا محمداً ﷺ فكان المسلمون هم المتبعين لعيسي حقيقة، فأيدهم الله ونصرهم على اليهود والنصاري وسائر الكفار، وإنما يحصل في بعض الأزمان إدالة الكفار من النصارى وغيرهم على المسلمين، حكمة من الله وعقوبة علَّى تركهم لاتباع الرسول ﷺ ﴿ثم إلى مرجعكم﴾ أي: مصير الخلائق كلها ﴿فأحكم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون﴾ كل يدّعيٰ أنَّ الحق معهٰ وأنه المصيب وغيره مخطئ، وهذا مجرد دعاوى تحتاج إلى برهان، ثم أخبر عن حكمه بينهم بالقسط والعدل، فقال: ﴿فأما الذين كفروا﴾ أي: بالله وآياته ورسله ﴿فأعذبهم عذاباً شديداً في الدنيا والآخرة﴾ أما عذاب الدنيا، فهو ما أصابهم الله به من القوارع والعقوبات المشاهدة وألقتل والذل، وغير ذلك مما هو نموذج من عذاب الآخرة، وأما عذاب الآخرة فهو الطامة الكبرى والمصيبة العظمى، ألا وهو عذاب النار وغضب الجبار وحرمانهم ثواب الأبرار ﴿وما لهم من ناصرين﴾ ينصرونهم من عذاب الله، لا من زعموا أنهم شفعاء لهم عند الله، ولا ما اتخذوهم أولياء من دونه، ولا أصدقائهم وأقربائهم، ولا أنفسهم ينصرون، ﴿وأما الذين آمنوا﴾ بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت وغير ذلك مما أمر الله بالإيمان به ﴿وعملوا الصالحات﴾ القلبية والقولية والبدنية التي جاءت بشرعها المرسلون، وقصدوا بها رضا رب العالمين ﴿فيوفيهم أجورهم﴾ دلّ ذلك علّى أنه يحصّل لهم في الدنيا ثواب لأعمالهم من الإكرام والإعزاز والنصر والحيّاة الطيبة، وإنما توفية الأجور يوم القيامة، يجدون ما قدموه من الخيرات محضراً موفراً، فيعطي منهم كل عامل أجر عمله ويزيدهم من فضله وكرمه ﴿والله لا يحب الظالمين﴾ بل يبغضهم ويحلُّ عليهم سخطه وعذابه ﴿ذلك نتلوه عليك من الآيات والذكر الحكيم﴾ وهذا منة عظيمة على رسوله محمد ﷺ وعلى أمته، حيث أنزل عليهم هذا الذكر الحكيم، المحكم المتقن، المفصل للأحكام والحلال والحرام وإخبار الأنبياء الأقدمين، وما أجرى الله على أيديهم من

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (٥٩ \_ ٦٣)

الآيات البينات والمعجزات الباهرات، فهذا القرآن يقص علينا كل ما ينفعنا من الأخبار والأحكام، فيحصل فيها العلم والعبرة وتثبيت الفؤاد ما هو من أعظم رحمة رب العباد، ثم قال تعالى:

﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَتُهُ مِن قُرَّابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٢ ٱلْحَقَّ مِن زَنِكَ فَلَا تَكُنُ مِنَ ٱلْسُنَبَرِنَ ٢

٩٩ - ٢٠ يخبر تعالى محتجاً على النصارى الزاعمين بعيسى عليه السلام ما ليس له بحق، بغير برهان ولا شبهة، بل بزعمهم أنه ليس له والد استحق بذلك أن يكون ابن الله أو شريكاً لله في الربوبية، وهذا ليس بشبهة فضلاً أن يكون حجة، لأن خلقه كذلك من آيات اللهُ الدالة على تفرد الله بالخلق والتدبير وأن جميع الأسباب طوع مشيئته وتبع لإرادته، فهو على نقيض قولهم أدلّ، وعلى أن أحداً لا يستحق المشاركة لله بوجه من الوجّوه أولى، ومع هذا فآدم عليه السلام خلقه الله من تراب لا من أب ولا أم، فإذا كان ذلك لا يوجب لآدم ما زعمه النصارى في المسيح، فالمسيح المخلوق من أم بلا أب من باب أولى وأحرى، فإن صح ادعاء البنوة والإلهية في المسيح، فادعاؤها في آدم من باب أولى وأحرى، فلهذا قال تعالى: ﴿إِنَّ مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون \* الحق من ربك؟ أي: هذا الذي أخبرناك به من شأن المسيح عليه السلام هو الحق الذي في أعلى رتب الصدق، لكونه من ربك الذي من جملة تربيته الخاصة لك ولأمتك أن قصَّ عليكم ما قصَّ من أخبار الأنبياء عليهم السلام ﴿فلا تكن من الممترين﴾ أي : الشاكين في شيء مما أخبرك به ربك، وفي هذا الآية وما بعدها دليل على قاعدة شريفة وهو أن ما قامت الأدلة على أنه حق وجزم به العبد من مسائل العقائد وغيرها، فإنه يجب أن يجزم بأن كل ما عارضه فهو باطل، وكل شبهة تورد عليه فهي فاسدة، سواء قدر العبد على حلُّها أم لا، فلا يوجب له عجزه عن حلُّها القدح فيما علمه، لأن ما خالف الحق فهو باطل، قال تعالى: ﴿فماذا بعد الحق إلا الضلال﴾ وبهذه القاعدة الشرعية تنحل عن الإنسان إشكالات كثيرة يوردها المتكلمون ويرتبها المنطقيون، إن حلها الإنسان فهو تبرع منه، وإلا فوظيفته أن يبين الحق بأدلته ويدعو إليه.

فَمَنْ حَاتَبَكَ فِيدِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآتَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَآتَنَا وَأَبْنَآتَكُمْ وَلَنْسَتَنَا وَأَنْشَـكُمْ ثُـغَ نَـبَنَهِلَ فَـنَجْعَـل لَعْـنَتَ اللَّهِ عَلَى الْحَـٰلِينِ ۞ إِنَّ هَـذَا لَهُوَ الْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَىٰ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهُ لَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۞ فَإِن قَوَلَوْا فَإِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِالْمُفْسِدِينَ

(17 - 17) أي: ففمن، جادلك وفحاجك في عيسى عليه السلام وزعم أنه فوق منزلة العبودية، بل رفعه فوق منزلته فمن بعدما جاءك من العلم، بأنه عبد الله ورسوله وبينت لمن جادلك ما عندك من الأدلة الدالة على أنه عبد أنعم الله عليه، دلّ على عناد من لم يتبعك في هذا العلم اليقيني، فلم يبق في مجادلته فائدة تستفيدها ولا يستفيدها هو، لأن الحق قد تبين، فجداله فيه جدال معاند مشاق لله ورسوله، قصده اتباع هواه، لا اتباع ما أنزل الله،

This file was downloaded from QuranicThought.com

1.0.

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (٦٤)

فهذا ليس فيه حيلة، فأمر الله نبيه أن ينتقل إلى مباهلته وملاعنته، فيدعون الله ويبتهلون إليه أن يجعل لعنته وعقوبته على الكاذب من الفريقين، هو وأحب الناس إليه من الأولاد والأبناء والنساء، فدعاهم النبي ﷺ إلى ذلك فتولوا وأعرضوا ونكلوا، وعلموا أنهم إن لاعنوه رجعوا إلى أهليهم وأولادهم فلم يجدوا أهلاً ولا مالاً وعوجلوا بالعقوبة، فرضوا بدينهم مع جزمه ببطلانه، وهذا غاية الفساد والعناد، فلهذا قال تعالى: ﴿فِإِن تولوا فإن الله عليم بالمفسدين﴾ فيعاقبهم على ذلك أشد العقوبة، وأخبر تعالى: ﴿فِإِن تولوا فإن الله عليم بالمفسدين﴾ والقصص الحق﴾ وكل قصص يقصّ عليهم مما يخالفه ويناقضه فهو باطل ﴿وما من إله من العادة ﴿وإن الله لهو العزيز﴾ الذي قهر كل شيء وخضع له كل شيء ﴿الحكيم﴾ الذي يضع الأسياء مواضعها، وله الحكمة التامة في ابتلاء المؤمنين بالكافرين، يقاتلونهم ويجادلونهم ويجاهدونهم بالقول والفعل.

﴿قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِنَبِ تَمَالُوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمٍ بَيْنَـنَا وَبَيْنَكُوْ أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلا نُشْرِكَ بِدِ شَتَيْعًا وَلَا يَتَخِذَ بَعْشُمَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا أَشْهَـدُوا بِأَنَّا سُنـلِعُونَ ﴿30

٤٢% أي: قل لأهل الكتاب من اليهود والنصارى (تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم) أي: هلموا نجتمع عليها وهي الكلمة التي اتفق عليها الأنبياء والمرسلون، ولم يخالفها إلا المعاندون والضالون، ليست مختصة بأحدنا دون الآخر، بل مشتركة بيننا وبينكم، وهذا من العدل في المقال والإنصاف في الجدال، ثم فسرها بقوله: ﴿ لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئاً فنفرد الله بالعبادة ونخصه بالحب والخوف والرجاء ولا نشرك به نبياً ولا ملكاً ولا وليأبيا في منتركة بيننا وبينكم، وهذا من شيئاً فنفرد الله بالعبادة ونخصه بالحب والخوف والرجاء ولا نشرك به نبياً ولا ملكاً ولا وليا شيئاً فنفرد الله بالعبادة ونخصه بالحب والخوف والرجاء ولا نشرك به نبياً ولا ملكاً ولا وليا شيئاً فنفرد الله بالعبادة ونخصه بالحب والخوف والرجاء ولا نشرك به نبياً ولا ملكاً ولا وليا من دون الله بل شيئاً في منزلة الربوبية، فإذا دعي أهل الكتاب أو غيرهم إلى ذلك، فإن ذلك جعل للمخلوقين في منزلة الربوبية، فإذا دعي أهل الكتاب أو غيرهم إلى ذلك، فإن أجابوا كانوا تكون الطاعة كلها لله ولرسله، فلا نطيع المخلوقين في معصية الخالق، لأن ذلك جعل مثلكم، لهم ما لكم وعليهم ما عليكم، وإن تولوا فهم معاندون متبعون أهواءهم فأسهدوهم أنكم مسلمون، ولعل الفائدة في ذلك أنكم إذا قلتم لهم ذلك وأنتم أهل العلم على المقدية، فإذا دعي أهل الكتاب أو غيرهم إلى ذلك، فإن أجابوا كانوا أنكم مسلمون، ولعل الفائدة في ذلك أنكم إذا قلتم لهم ذلك وأنتم أهل العلم على الحقيقة، ما ذلك ريادة على إقامة الحجة عليهم كما استشهد تعالى بأهل العلم حجة على المعاندين، أنكم مسلمون، ولعل الفائدة في ذلك أنكم إذا قلتم لهم ذلك وأنتم أهل العلم على الحقيقة، فإن ذلك زيادة على إقامة الحجة عليهم كما استشهد تعالى بأهل العلم حجة على المعاندين، أنكم ما ذلك زيادة على إذا ألفي وأنتم أله بعدم إسلام غيركم لعدم زكائهم ولخبث وأيضاً فإنكم إذا ويلما ما فيركم في قالية ولحبث، ولماندين، أنكم ولندين أول الذلك زيادة على إقامة الحجة عليهم كما استشهد تعالى بأهل العلم من قبله إذا وأي وأن ذلك زيادة إذا ملمتم أنتم وآمنوا به أو لا تؤمنوا إن ألي زول الم غيركم لعدم زكائهم ولخبث وأيضاً فإنكم إذا أسلمتم أنتم وآمنوا به أو لا تؤمنوا إن أله بعدم إسلام غيركم من قال تعالى ما وي يومنا فإن في ورود الشبها على العقية الإيمانية مما علي مما ولدي أي وأي في ورود الشبهات على المائم، وال

﴿ يُتَأَهْلُ الْحِنَبِ لِمَ تُحَاجُونَ فِن إِبَرُهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ التَّوْرَنَةُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَدَدِةً أَفَلَا تَمْقِلُونَ شَكَانَتُمَ هَتَؤَكَرُه حَجَجُتُم فِيمَا لَكُم بِهِ عِلَمٌ فَلِمَ تُمَاجُونَ فِيمَا لَيَسَ لَكُم بِهِ عِلَمٌ وَاتَتُه يَمْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْلَمُونَ شَ مَا كَانَ إِبْرِهِيمُ يَهُوبِيًا وَلَا نَصْرَانِيَّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِماً وَمَا كَان مِن المُشْرِكِينَ أَلَى إِنَّ أَوْلَ الْنَاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَذِينَ انْبَعُوهُ وَهَنذَا النَّيْ وَالَذِينَ عَامَةُ وَإِنَّهُ وَلَةً مُوالَنَهُ وَإِنَّهُ الْنَاسِ مَا الْنَاسِ مَا اللَّهُ وَلَكُونِ إِنَّامُ مِنْهُ مَا اللَّهُ مَا مَا مَا كُمْ مِهِ عِنْهُمُ وَاللَّهُ مَعْهُمُ وَعَنَا اللَّهُ وَلَنَا النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَذِينَ انْبَعُوهُ وَهَنذَا النَّيْ وَالَذِينَ عَامَةُ وَلَقَهُ وَلَقَ إِنَّا الْنَاسِ إِلَيْهُ مِنْ إِنَّهُ إِنَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَامَةًا مُولَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا مَا مُولَعُهُ الْنَاسُ اللَّهُ مَا مَا مَا مَا مَنْ إِنَهُ وَلَقُهُ إِنَّهُ وَلَكُونَ اللَّهُ مَا إِنَيْ عَالَهُ مَا مَا مَا مُؤْمَنَةًا الْنَاسَ وَاللَّهُ وَالَةُ وَلَقَهُ وَلَنَهُ وَاللَّهُ وَالَهُ إِنَا مُ مَا مَا مُنَا إِنَا الْعَنُونَ الْنَهُ مِنْ الْعَنُولَةُ مَنْ الْعَنْمَةُ مُولَةً مَا مُ إِنَا الْعَالَيْ وَيَعْهُ مِنَا مَعْهُ مَعْ عَالًا إِنَّهُ مَا أَنْ أَنْتُعَالُولُ الْنَاسُ مُنَا مُنَا إِنَّامِهُ مُ مَعْدُولُهُ وَلَكُونُ مُ مَا أَوْلَكُونُ مَا أَنِي الْمُسْتُعُولُونَا الْ

4.04

HOU فروقات النسخ - سورة آل عمران (٦٥ - ٧٤)

﴿وَدَت ظَائِمَةٌ قِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَكِ لَوْ يُعِلُوْنَكُمْ وَمَا يُخِلُونَ إِلَّا أَنْسَبَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ لِمَ تَكْبُونَ بِعَالَمَ أَنَّهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ لِمَ تَكْبُونَ بِحَايَكِ اللَّهِ وَأَنَتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ لِمَ تَكْبُونَ آلَحَقَ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْنُمُونَ ٱلكِنَبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِحَايَكِ اللَّهِ وَأَنَتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ يَتَآهلَ الْكِنَبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَ بِآلْبَطِلِ وَتَكْنُمُونَ الحَقَّ وَأَنتُم تَمَلُمُونَ ﴾ وَقَالَت ظَآئِنَةٌ قِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ ءَامِنُوا بِآلَانَ أَنْهِدَى أَنْهُمُ وَمَا اللَّهُونَ وَعَالَتَ عَلَيْنَهُمُ وَقَالَت ظَآئِنَةُ قُونَ أَهْلِ الْكَتَبِ عَامِنُوا بِعَنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَالْمُنُوا اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُونَ اللَّهُ وَقَالَتَ ظَآئِنَةً قُنْ أَهْلِ ٱلْكَتَبِ عَلَى اللَّذِينَ أَن وَكُلُونَ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَيْهُمُ يَبْعِعُونَ ﴾ وَقَالَتَ ظَآئِنَهُ أَنْ الْعَنْ يَعَا لِيلَانَ أَنْهُ الْ

فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (٧٤)

وبخهم على إضلالهم الخلق، فقال ﴿يا أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون، فوبخهم على لبس الحق بالباطل وعلى كتمان الحق، لأنهم بهذين الأمرين يضلون من انتسب إليهم، فإن العلماء إذا لبسوا الحق بالباطل فلم يميزوا بينهما، بل أبقوا الأمر مبهماً وكتموا الحق الذي يجب عليهم إظهاره، ترتب على ذلك من خفاء الحق وظهور الباطل ما ترتب، ولم يهتد العوام الذين يريدون الحق لمعرفته حتى يؤثروه، والمقصود من أهل العلم أن يظهروا للناس الحق ويعلنوا به، ويميزوا الحق من الباطل، ويظهروا الخبيث من الطيب، والحلال والحرام، والعقائد الصحيحة من العقائد الفاسدة، ليهتدى المهتدون ويرجع الضالون وتقوم الحجة على المعاندين قال تعالى: ﴿وإذا أخذ الله ميثقاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه فنبذوه وراء ظهورهم﴾. ثم أخبز تعالى عن ما همت به هذه الطائفة الخبيثة، وإرادة المكر بالمؤمنين، فقال: ﴿وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين أمنوا وجه النهار واكفروا آخره، أي: ادخلوا في دينهم على وجه المكر والكيد أول النهار، فإذا كان آخر النهار فاخرجوا منه (لعلهم يرجعون) عن دينهم، فيقولون لو كان صحيحاً لما خرج منه أهل العلم والكتاب،هذا الذي أرادوه عجباً بأنفسهم وظناً أن الناس سيحسنون ظنهم بهم ويتابعونهم على ما يقولونه ويفعلونه، ولكن يأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون ﴿وَ﴾ قال بعضهم لبعض ﴿لا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم﴾ أي: لا تثقوا ولاً تطمئنوا ولا تصدقوا إلا من تبع دينكم، واكتموا غيرهم<sup>(١)</sup>، فإنكم إذا أخبرتم غيركم وغير من هو على دينكم حصل لهم من العلم ما حصل لكم فصاروا مثلكم، أو حاجوكم عند ربكم وشهدوا عليكم أنها قامت عليكم الحجة وتبين لكم الهدى فلم تتبعوه، فالحاصل أنهم جعلواً عدم إخبار المؤمنين بما معهم من العلم قاطعاً عنهم العلم، لأن العلم بزعمهم لا يكون إلا عندهم وموجباً للحجة عليهم، فرد الله عليهم بأن ﴿الهدى هدى الله ﴾ فمادة الهدى من الله تعالى لكل من اهتدى، فإن الهدى إما علم الحق، أو إيثاره، ولا علم إلا ما جاءت به رسل الله، ولا موفق إلا من وفقه الله، وأهل الكتاب لم يؤتوا من العلم إلا قليلاً، وأما التوفيق فقد انقطع حظهم منه لخبث نياتهم وسوء مقاصدهم، وأما هذه الأمة فقد حصل لهم ولله الحمد من هداية الله من العلوم والمعارف مع العمل بذلك ما فاقوا به وبرزوا على كل أحد، فكانوا هم الهداة الذين يهدون بأمر الله وهذا من فضل الله عليها وإحسانه العظيم، فلهذا قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ الْفَصْلَ بِيدَ الله ﴾ أي: الله هو الذي يحسن على عباده بأنواع الإحسان ويؤتيه من يشام ممن أتى بأسبابه ﴿والله واسع الفضل كثير الإحسان ﴿عليم بمن يصلح للإحسان فيعطيه، ومن لا يستحقه فيحرمه إياه ﴿يختص برحمته من يشاء ﴾ أي: برحمته المطلقة التي تكون في الدنيا متصلة بالآخرة وهي نعمة الدين ومتمماته ﴿والله ذو الفضل العظيم﴾ الذي لا يصفه الواصفون ولا يخطر بقلب بشر، بل وصل فضله وإحسانه إلى ما وصل إليه علمه، ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلماً.

(1)كذا في الأصل. ولعلَّ الصواب واكتموا أمركم.

4.05

HOU فروقات النسخ ٢ سورة آل عمران (٧٥ ـ ٧٧)

﴿ فَ وَمِنْ أَهْلِ الْحَتَبِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنِطَارٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارٍ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارٍ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارٍ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمُعْمُ مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارٍ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَهُمْ إِلَا مَا مُمْتَ عَلَيْهِ قَالَمُنَا ذَالِكَ بِأَنَّهُم قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِ ٱلْأَتَتِينَ سَبِيلُ وَيَتُولُونَ عَلَى اللَّهُ الكَذِبَ وَهُمْ يَمْتَ عَلَيْهِ مَنْ أَوْنَ بِمَهْدِهِ وَأَنْقَلُ لَيْسَ عَلَيْنَا فِ ٱلْأَتَتِينَ سَبِيلُ وَيَتُولُونَ عَلَى اللَّهِ الكَذِبَ وَهُمْ يَمْلُونَ إِنَى مَنْ أَوْنَ بِمَهْدِهِ وَأَنْقَلُ اللَهُ يُحَتَّى اللَّهُ اللَّهُ عَنْ أَعْنَى مَنْ أَوْنَ مِعْهُ وَاتَقَنَ عَانَهُ وَأَيْسَنُهُ مُعْتَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْتَعْنَى اللَّهُ عَنْتُونَ عَنْ مَنْ أَوْنَ مِعْهُ وَاتَقَنَ عَانَهُ وَأَيْتَمْ يَعْتُ اللَهُ وَأَيْتَمْنِهُمُ اللَهُ وَالَيْتَنِيمَ مَنْ أَوْنَ مَعْتَى الْهُ وَأَيْتَمُونَ عَلَيْ أَنَهُ وَأَنْهُ الْحَنْهِ مَ إِنَ عَلَيْهُ وَأَنْتَكُونَ وَقَنْتُ عَلَيْهُ وَالَيْهُمُ اللَهُ وَالْتَعْنُ عَلَيْنُهُ وَالْتَعْذَيْهِمُ اللَهُ وَالَيْعَنِهُمُ اللَهُ وَالَيْتَنَهُ وَالْتُعَوْنَهُ وَالْتُعَالَيْهُ مَا لَكُونَ اللَهُ وَالَيْتَ اللَهُ وَالَيْتَ اللَهُ مُنْ اللَهُ وَلَا عَنْ عَالَهُ وَلَتَهُ إِنَّهُ مَنْ اللَهُ مُنْ اللَهُ وَلَكَنَا مُعْتُ مَا عَنَهُ وَلَة مَا مَا لَهُ وَلَتَعْتَنُهُمُ اللَهُ وَلَيْتَ اللَهُ الْتَعْتَى مَنْ الْ وَلَتَولَى عَلَى الْتُعَامِ اللَهُ وَلَتَ مَا مُنْ مَا مَنْ الْنَهُ مَا عَلَى أَنْ وَا عَنْ عَلَى مُعْتَى أَنْ مَا مُنَهُ وَالَتَهُ مِنَا مَنْ مَا مَنْ مَا عَالَهُ وَا وَلَتَنَا لَهُ وَلَنَهُ مَنْ اللَهُ مِنَهُ وَا مَا مَنَا لَكُونَ وَالَتَهُ مُعَالَى مَا مَنْ اللَهُ مَا مَا عَنْتَهُ مِنَا الْنَا وَالَتَنَهُ مُعَالَهُ مَا اللَهُ مَا مَنْ مَا مَا إِنَا مُنْ مَا لَهُ وَلَتَنَا لَهُ مَا اللَهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا الْنَا مُ مَا مُولَ مَا مَا مُ مُ مَالَكُهُ مَا مَا مَا مَا اللَهُ مِنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا اللَهُ مَا مَا مَا الْنَالَةُ مَا مَا أَنَا مَنْ مَا مَنْ أَنْهُ مَا مَا مَا مَا مَا

٥٧ ... ٧٧ يخبر تعالى عن حال أهل الكتاب في الوفاء والخيانة في الأموال، لما ذكر خيانتهم في الدين ومكرهم وكتمهم الحقَّ، فأخبر أنَّ منهم الخانن والأميَّن، وأن منهم ﴿منَّ إن تأمنه بقنطار) وهو المال الكثير ﴿يؤده وهو على أداء ما دونه من باب أولى، ومنهم أمن إن تأمنه بدينار لا يؤده إليك؟ وهو على عدم أداء ما فوقه من باب أولى وأحرى، والذي أوجب لهم الخيانة وعدَّم الوفاء إليكم بأنهم زعموا أنه ﴿ليس﴾ عيهم ﴿في الأميين سبيل﴾ أي: ليس عليهم إثم في عدم أداء أموالهم إليهم، لأنهم بزعمهم الفاسد ورأيهم الكاسد قد احتقروهم غاية الاحتقار، ورأوا أنفسهم في غاية العظمة، وهم الأذلاء الأحقرون، فلم يجعلوا للأميين حرمة، وأجازوا ذلك، فجمعوا بين أكل الحرام واعتقاد حله وكان هذا كذباً على الله، لأن العالم الذي يحلل الأشياء المحرمة قد كان عند الناس معلوم أنه يخبر عن حكم الله ليس يخبر عن نفسه، وذلك هو الكذب، فلهذا قال: ﴿ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون﴾ وهذا أعظم إثماً من القول على الله بلا علم، ثم رد عليهم زعمهم الفاسد، فَقَالُ: ﴿بِلَّى﴾ أي: ليس الأمر كما تزعمون أنه ليس عليكم في الأميين حرج، بل عليكم في ذلك أعظم الحرج وأشد الإثم. ﴿من أوفى بعهده واتقى﴾ والعَّهد يشمل العهد الذي بين العبد وبين ربه، وهو جميع ما أوجبه الله على العبد من حقه، ويشمل العهد الذي بينه وبين العباد، والتقوى تكون في هذا الموضع، ترجع إلى اتقاء المعاصي التي بين العبد وبين ربه، وبينه وبين الخلق، فمن كان كذلك فإنه من المتقين الذين يحبهم الله تعالى، سواء كانوا من الأميين أو غيرهم، فمن قال ليس علينا في الأميين سبيل، فلم يوف بعهده ولم يتق الله، فلم يكن ممن يحبه الله، بل ممن يبغضه الله، وإذا كان الأُمَّيِّيونُ قد عرفوا بوفاء العهود وبتقوى الله وعدم التجري على الأموال المحترمة، كانوا هم المحبوبين لله، المتقين الذين أعدت لهم الجنة، وكانوا أفضل خلق الله وأجلُّهم، بخلاف الذين يقولون ليس علينا في الأميين سبيل؛ فإنهم داخلون في قوله: ﴿إِنَّ الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً﴾ ويدخل في ذلك كل من أخذ شيئاً من الدنيا في مقابلة ما تركه من حق الله أو حق عباده، وكذلك من حلف على يمين يقتطع بها مال مُعصوم فهو داخل في هذه الآية، فهؤلاء ﴿لا خلاق لهم في الآخرة﴾ أي: لا نصيب لهم من الخير ﴿ولا يكلُّمهُمَ اللهُ ﴾ يوم القيامة غضباً عليهم وسُخْطاً، لتقديمهم هوى أنفسهم على رضا ربهم ﴿ولا يزكيهُم ﴾ أي: يطهرهم من ذنوبهم، ولا يزيل عيوبهم ﴿ولهم عذاب أليم﴾ أي: موجع للقلوب والأبدان، وهو عذاب السخط والحجاب، وعذاب جهنم، نسأل الله العافية.

وَإِنَّهُ مِنْهُمْ لَغَرِيقًا بَلُوُنَ أَلْسِنَتَهُم بِٱلْكِنَٰبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَٰبِ وَمَا هُوَ مِرَ ٱلْكِتَٰبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَلِّبَ وَهُمْ يَسْلَمُونَ ٢

فروقات النسخ - سورة آل عمران (۸۷ \_ ۸۰) FOR QURANIC THOUGH

(<sup>٧٨</sup>) يخبر تعالى أن من أهل الكتاب فريقاً يلوون ألسنتهم بالكتاب، أي: يميلونه ويحرفونه عن المقصود به، وهذا يشمل اللَّي والتحريف لألفاظه ومعانيه، وذلك أن المقصود من الكتاب حفظ ألفاظه وعدم تغييرها، وفهم المراد منها وإفهامه، وهؤلاء عكسوا القضية وأفهموا غير المراد من الكتاب، إما تعريضاً وإما تصريحاً، فالتعريض في قوله: ولتحسبوه من الكتاب في أي: يلوون ألسنتهم ويوهمونكم أنه هو المراد من كتاب الله، وليس هو المراد، من الكتاب أي: يلوون ألسنيون في قوله: ولتحسبوه من الكتاب حفظ ألفاظه وعدم تغييرها، وفهم المراد منها وإفهامه، وهؤلاء عكسوا القضية وأفهموا غير المراد من الكتاب، إما تعريضاً وإما تصريحاً، فالتعريض في قوله: ولتحسبوه من الكتاب أي: يلوون ألسنتهم ويوهمونكم أنه هو المراد من كتاب الله، وليس هو المراد، والتصريح في قولهم: فويقولون هو من عند الله وما هو من عند الله ويقولون على الله الكذب والتصريح في قولهم: وهذا أعظم جرماً ممن يقول على الله بلا علم، هؤلاء يقولون على الله الكذب وهم يعلمون بين نفي المعنى الحق، وإثبات المعنى الباطل، وتنزيل اللفظ الدال على الحق على المعنى المعنى المعنى الكذب ألمعنى الفالد، معن الحق، وإثبات المعنى الباطل، وتنزيل اللفظ الدال على الميلية المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى الباطل، وتنزيل اللفظ الدال على الم المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى الباطل، وتنزيل اللفظ الدال على اله الكذب المعنى الفاسد، مع علمهم بذلك.

هُمَا كَانَ لِبَسَمِرٍ أَن يُؤْتِمَيُهُ اللَّهُ الْحِنَّنِبَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَسَادًا لِى مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّنِيْتِىنَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْحِنَّبَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ ۞ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تَنَخِذُوا لَلْلَتِهِكَة وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا أَيَّامُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعَدَ إِذَ أَنْتُم تُسْلِعُونَ ۞

٧٩ - \* 
وهذه الآية نزلت رداً لمن قال من أهل الكتاب للنبي على لما أمرهم بالإيمان به ودعاهم إلى طاعته: أتريد يا محمد أن نعبدك مع الله؟ فقوله: ﴿ما كان لبشر﴾ أي: يمتنع ويستحيل على بشر منَّ الله عليه بإنزال الكتاب وتعليمه ما لم يكن يعلم وإرساله للَّخلقُ ﴿أَنْ يُقُولُ لَلْنَاسَ كُونُوا عَبَاداً لي من دون الله﴾ فهذا من أمحل المحال صدوره من أحد من الأنبياء عليهم أفضل الصلاة والسلام، لأن هذا أقبح الأوامر على الإطلاق، والأنبياء أكمل الخلق على الإطلاق، فأوامرهم تكون مناسبة لأحوالهم، فلا يأمرون إلا بمعالي الأمور وهم أعظم الناس نهيًا عن الأمور القبيحة، فلهذا قال ﴿وَلَكُن كُونُوا رَبَّانِيِّين بِمَا كُنتم تَعَلَّمُونُ الكتاب وبما كُنتم تدرسونَ ﴾ أي: ولكن يأمرهم بأن يكونوا ربانيين، أي: علماء حكماء حلماء معلمين للناس ومربيهم، بصغار العلم قبل كباره، عاملين بذلك، فهم يأمرون بالعلم والعمل والتعليم التي هي مدار السعادة، وبفوات شيء منها يحصل النقص والخلل، والباء في قُوله: ﴿ إِما كُنتُم تُعَلَّمُونَ . . . ﴾ إلخ، باء السببية، أي: بسبب تعليمكم لغيركم المتضمن لعلمكم ودرسكم لكتاب الله وسنة نبيه، التي بدرسها يرسخ العلم ويبقى، تكونون ربانيين ولا يأمركم أن تنخذوا الملائكة والنبيين أرباباً، وهذا تعميم بعد تخصيص، أي: لا يأمركم بٍعبادة نفسه ولا بعبادة أحد من الخلق من الملائكة والنبيين وغيرهم ﴿أَيأُمركم بَالكَفَر بعد إذْ أنتم مسلمون﴾ هذا ما لا يكون ولا يتصور أن يصدر مِن أحدٍ هذا مَنَّ الله عليه بالنبوة، فمن قدح في أحد منهم بشيء من ذلك، فقد ارتكب إثماً عظيماً وكفراً وخيماً.

﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَى النَّبِيِّينَ لَمَّا انْبَنْكُم مِّن كِتَلِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ وسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ

لْتُوْمِنُنَّ بِهِ- وَلَتَسْمُرْئَمُ قَالَ ءَأَفَرَرْشُرَ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِقَ قَالُوًا أَفَرَرْنَأً قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلضَّنِهِدِينَ ٥ فَمَن تَوَلَى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْنَسِئُونَ ٢

2.01

فروقات النسخ 2 منورة آل عمران (٨١ - ٨٥)

(٨١ - ٢٨) يخبر تعالى أنه أخذ ميثاق النبيين وعهدهم المؤكد بسبب ما أعطاهم من كتاب الله المنزل، والحكمة الفاصلة بين الحق والباطل والهدى والضلال، إنه إن بعث الله رسولاً مصدقاً لما معهم أن يؤمنوا به ويصدقوه ويأخذوا ذلك على أممهم، فالأنبياء عليهم الصلاة والسلام قد أوجب الله عليهم أن يؤمن بعضهم ببعض، ويصدق بعضهم بعضاً لأن جميع ما عندهم هو من عند الله، وكل ما من عند الله يجب التصديق به والإيمان، فهم الصلاة والسلام قد أوجب الله عليهم أن يؤمن بعضهم ببعض، ويصدق بعضهم بعضاً لأن جميع ما عندهم هو من عند الله، وكل ما من عند الله يجب التصديق به والإيمان، فهم كالشيء الواحد، فعلى هذا قد علم أن محمداً على هو خاتمهم، فكل الأنبياء عليهم ألملاة والسلام لو أدركوه لوجب عليهم المان مع والسلام لو أدركوه لوجب عليهم الإيمان به واتباعه ونصرته، وكان هو إمامهم ومقدمهم ومتبوعهم، فهذه الآية الكريمة من أعظم الدلائل على علو مرتبته وجلالة قدره، وأنه أفضل والسلام لو أدركوه لوجب عليهم الإيمان به واتباعه ونصرته، وكان هو إمامهم ومقدمهم ومتبوعهم، فهذه الآية الكريمة من أعظم الدلائل على علو مرتبته وجلالة قدره، وأنه أفضل والسلام لو أدركوه لوجب عليهم الإيمان به واتباعه ونصرته، وكان هو إمامهم ومقدمهم والسلام وميدومهم، فهذه الآية الكريمة من أعظم الدلائل على علو مرتبته وجلالة قدره، وأنه أفضل واليبياء وسيدهم علي لما قررهم تعالى ﴿قالوا أقررنا﴾ أي: قبلنا ما أمرتنا به على الرأس والعين ﴿قال اللهم: ﴿فاشهدوا﴾ على أنفسكم وعلى أممكم بذلك، قال: ﴿وأنا معكم من الشاهدين \* فمن تولى بعد ذلك العهد والميثاق المؤكد بالشهادة من الله ومن رسله من الشاهدين \* فمن تولى بعد ذلك العهد والميثاق المؤكد بالشهادة من الله ومن رسله من الشاهدين \* فمن تولى بعد ذلك العهد والميثاق المؤكر بالشهادة من الله ومن رسله من الشاهدين \* فمن تولى بعد ذلك من ادعى أنه من أتباع الأنبياء كاليهود والنصارى ومن مله من الشاهدين \* فمن تولى ما مرداله والميثاق المؤكد بالشهادة من الله ومن رسله من الشاهدين \* فمن تولى بعد ذلك من ادعى أنه من أتباع الأنبياء كاليهود والنصارى ومن مله من الموم بعلم من المالي إلى م من الماهدين \* فمن تولى بعد المالمون فعلى ما ما موعى أنه من أممى مما الموجب للخول في ما مرمى ما مرع ملموم المؤل الموم بعام ما مومن رسلة ما مرمى ما مماموم المؤمل الموم مالموم بلهم ما مومن مما من مموم الموم ال

﴿ أَفَنَكَبَرُ دِينِ اللَّهِ بَجْعُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَمَوْعُمَا وَسِحَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾

﴿٨٣﴾ أي: أيطلب الطالبون ويرغب الراغبون في غير دين الله؟ لا يحسن هذا ولا يليق، لأنه لا أحسن ديناً من دين الله ﴿وله أسلم من في السموات والأرض طوعاً وكرهاً﴾ أي: الخلق كلهم منقادون بتسخيره مستسلمون له طوعاً واختياراً، وهم المؤمنون المسلمون المنقادون لعبادة ربهم، وكرهاً وهم سائر الخلق، حتى الكافرون مستسلمون لقضائه وقدره لا خروج لهم عنه، ولا امتناع لهم منه، وإليه مرجع الخلائق كلها، فيحكم بينهم ويجازيهم بحكمه الدائر بين الفضل والعدل.

قُلْ ءَامَنَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْهَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَبِعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّونَتِ مِن زَيِّهِمْ لَا نُغَزِقُ بَيْنَ أَحَلَّو مِتْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ \*\*\* تقدم نظير هذه الآية في سورة البقرة ثم قال تعالى:

﴿وَمَن يَبْتِعِ غَيْرَ الْإِسْلَكِمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ٢

مقبول، أي: من يدين لله بغير دين الإسلام الذي ارتضاه الله لعباده، فعمله مردود غير مقبول، لأن دين الإسلام هو المتضمن للاستسلام لله، إخلاصاً وانقياداً لرسله فما لم يأت به العبد لم يأت بسبب النجاة من عذاب الله والفوز بثوابه، وكل دين مىواه فباطل، ثم قال تعالى:

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (٨٦ \_ ٨٦) or QURĂNIC THOUGH

كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا حَفَرُوا بَعَدَ إِيمَنِهِمْ وَشَهِدُوَا أَنَّ الرَّسُولَ حَقٌّ وَجَاءَهُمُ الْبَيْنَتُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْفَوْمَ اللَّالِمِينَ ٥ أَوْلَتَهِكَ جَزَآؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعَنَتُ اللَّهِ وَالمَاتَتِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ٥ يَهْدِى الْفَوْمَ اللَّهُ لَا يَعْذَى الْفَوْمَ الْنَالِيمِينَ اللَّهُ الْمُتَعَانَ أَوْلَتَهِكَ جَزَآؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعَنَتُهُمْ لَعَنَتُهُ اللَّهُ وَالمَّهُ لَهُ وَاللَّهُ لَا يَعْذَى الْنَامِ وَالمَاتِيمَةِ وَاللَّهُ لَا يَعْذَى الْفَوْمَ الْفَوْمَ الْفَرْلِيمِينَ اللَّهُ عَنْهُمُ الْمُتَعَانَ الْمُولَى حَقْنُ وَجَاءَهُمُ الْبَيْنَانُ وَاللَّهُ لَا يَعْذَى اللَّهُ وَالمَاتِيمَةِ وَاللَّاسِ أَجْمَعِينَ اللَّهُ لَا يَعْذَى الْعَال عَنْهِمُولَا فَنَ الْعَانِينَ اللَّهُ عَنْهُمُ الْمَدَابُ وَلَا هُمْ يُنَظُرُونَ ٢ عَنَهُمُ الْعَانِينَ الْمُعَا اللَّهُ عَالَهُ وَالْمَاتِيمَةُ عَنْهُمُ الْمُدَابُ وَلَا هُمْ يُنَظَرُونَ اللَّهِ إِنَّا الْعَالَةُ عَالَهُ الْ

(٨٦ - ٨٨) هذا من باب الاستبعاد، أي: من الأمر البعيد أن يهدي الله قوماً اختاروا الكفر والضلال بعدما آمنوا وشهدوا أن الرسول حق بما جاءهم به من الآيات البينات والبراهين القاطعات ﴿والله لا يهدي القوم الظالمين؟ فهؤلاء ظلموا وتركوا الحق بعدما عرفوه، واتبعوا الباطل مع علمهم ببطلانه ظلماً وبغياً واتباعاً لأهواتهم، فهؤلاء لا يوفقون للهداية، لأن الذي يرجى أن يهدي ما يعدما منوا وشهدوا أن علماً وبغياً واتباعاً لأهواتهم، فهؤلاء لا يوفقون المهدية، لأن الذي يرجى أن يهدي من الآيات البينات عرفوه، واتبعوا الباطل مع علمهم ببطلانه ظلماً وبغياً واتباعاً لأهواتهم، فهؤلاء لا يوفقون المهداية، لأن الذي يرجى أن يهتدي هو الذي لم يعرف الحق وهو حريص على التماسه، فهذا بالحري أن ييسر الله له أسباب الهداية ويصونه من أسباب الغواية، ثم أخبر عن عقوبة هؤلاء المعاندين الظالمين الدنيوية والأخروية، فقال: ﴿والتك جزاؤهم أن عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين \* خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون؟ أي: لا يفتر عنهم العذاب من أسباب الغواية، ثم أخبر عن عقوبة هؤلاء المعاندين الظالمين الدنيوية والأخروية، فقال: ﴿والتك جزاؤهم أن عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين \* خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون؟ أي: لا يفتر عنهم العذاب من أرمان المالة والملائكة والناس أجمعين \* خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون؟ أي: لا يفتر عنهم والناس أجمعين \* حالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون؟ أي: لا يفتر عنهم والناس أجمعين \* حالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون؟ أي: يمهلون، والناس أجمعين \* ولا مضى، وقد أعذر الله منهم وعمرهم ما يتذكر فيه من تذكر، فلو كان أن زمن الإمهال قد مضى، وقد أعذر الله منهم وعمرهم ما يتذكر فيه من تذكر، فلو كان فيهم خير لوجد، ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه.

﴿إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنِيهِمْ ثُمَّرَ ازْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ نَوْبَتُهُمْ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ الضَّبَالُوْنَ ﴾ إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا وَمَانُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَكَ مِنْ أَحَدِهِم قِلْءُ الأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ الْفَدَئ عَذَابُ أَلِيثُرُ وَمَا لَهُمْ قِن نَشِيرِنَ ﴾

(٩٠ – ٩٠) يخبر تعالى أن من كفر بعد إيمانه، ثم ازداد كفراً إلى كفره بتماديه في الغي والضلال، واستمراره على ترك الرشد والهدى، أنه لا تقبل توبتهم، أي: لا يوفقون لتوبة تقبل بل يمدهم الله في طغيانهم يعمهون، قال تعالى: ﴿ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة في طغيانهم يعمهون، قال تعالى: ﴿ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة في طغيانهم وترك الصراط المستقيم، وقد قامت عليه الحجة ووضح الله لمن أقدم على الكفر العظيم وترك الصراط المستقيم، وقد قامت عليه الحجة ووضح الله لمن أقدم على الكفر العظيم وترك الصراط المستقيم، وقد قامت عليه الحجة ووضح الله له ألايات والبراهين، فهذا هو الذي سعى في قطع أسباب رحمة ربه عنه، وهو الذي سد على نفسه باب التوبة، ولهذا حصر الضلال في هذا الصنف، فقال ﴿وأولئك هم الضالون ﴾ وأي: في المالون في ألال أعظم من ضلال من ترك الطريق عن بصيرة، وهؤلاء الكفرة إذا استمروا على كفرهم في ألمان أعظم من ضلال أعظم من ضلال من ترك الطريق عن بصيرة، وهؤلاء الكفرة إذا استمروا على كفرهم نفي ألى ألمال أعظم من ضلال من ترك الطريق عن بصيرة، وهؤلاء الكفرة إذا المناون ﴾ وأي: ألى الممات تعين هم أله أله من في ألهم النه ألمان في هذا الصنف، فقال أوأولئك هم الضالون ﴾ وأي: في ألم ألمان من ترك الطريق عن بصيرة، وهؤلاء الكفرة إذا استمروا على كفرهم في ألمات تعين أله أله ألهم ألمان من ترك الطريق عن بصيرة، وهؤلاء الكفرة إذا استمروا على كفرهم في ألمان أي ألمام من ضلال من ترك الطريق عن بصيرة، وهؤلاء الكفرة إذا استمروا على الأرض في ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان من أله ألمان من أله ألمان ألما

﴿ نَ نَنَالُوا آلَبِرَ حَتَى تُنفِقُوا مِنَا تُحْبَوُنُ وَمَا نُنفِقُوا مِن شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾

﴿ ٢٠﴾ هذا حث من الله لعباده على الإنفاق في طرق الخيرات، فقال: ﴿لن تنالوا﴾ أي:

4008

HOUGH فروقات النسخ ٢ سورة آل عمران (٩٣ ل ٩٠)

تدركوا وتبلغوا البر الذي هو كل خير من أنواع الطاعات وأنواع المثوبات الموصل لصاحبه إلى الجنة، (حتى تنفقوا مما تحبون) أي: من أموالكم النفيسة التي تحبها نفوسكم، فإنكم إذا قدمتم محبة الله على محبة الأموال فبذلتموها في مرضاته، دل ذلك على إيمانكم الصادق وبر قلوبكم ويقين تقواكم، فيدخل في ذلك إنفاق نفائس الأموال، والإنفاق في حال حاجة المنفق إلى ما أنفقه، والإنفاق في حال الصحة، ودلت الآية أن العبد بحسب إنفاقه للمحبوبات يكون بره، وأنه ينقص من بره بحسب ما نقص من ذلك، ولما كان الإنفاق على أي وجه كان مثاباً عليه العبد، سواء كان قليلاً أو كثيراً، محبوباً للنفس أم لا، وكان قوله: ولان تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون) مما يوهم أن إنفاق غير هذا المقيد غير تافع، احترز تعالى عن هذا الوهم بقوله: (وما تنفقوا من شيء فإن الله به عليم) فلا يضيق عليكم، بل يثيبكم عليه على حسب نياتكم ونفعه.

التَّوَرَيَةُ كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلًا لِبَنَ إِسَرَةٍ بِلَ إِلَا مَا حَرَّمَ إِسْرَةٍ بِلَ عَلَ نَفْسِهِ مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلُ التَّوَرَيَةُ قُلْ فَأَتُوا بِالتَّوَرِيَةِ فَانْتُوهَمَا إِن كُنتُم صَندِقِينَ ﷺ فَمَن أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ الكَذِبَ مِنْ بَعَدٍ ذَلِكَ فَأَوْلَتِكَ هُمُ الطَّلِيمُونَ ۞ قُل مَا تَحْدَى عَلَى اللَهِ الكَذِبَ مِنْ بَعَدٍ ذَلِكَ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ الطَّلِيمُونَ ۞ قُل مَا تَعْدَى عَلَى اللَّهُ عَانَةُ عَلَى اللَّهُ مَدَ أَفَتَرَى عَلَى اللَّهُ الكَذِبَ مِنْ بَعَدٍ ذَلِكَ فَأَوْلَتِهَكَ هُمُ الطَّلِيمُونَ ۞ قُل اللَّهِ الكَذِبَ مِنْ بَعَدٍ ذَلِكَ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ الطَّلِيمُونَ ۞ قُل مَا مَا مَن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَالِيمُونَ ﴾

۹۳ - ۹۳ وهذا رد على اليهود بزعمهم الباطل أن النسخ غير جائز، فكفروا بعيسى ومحمد صلى الله عليهما وسلم، لأنهما قد أتيا بما يخالف بعض أحكام التورَّاة بالتحليل والتحريم فمن تمام الإنصاف في المجادلة إلزامهم بما في كتابهم التوراة من أن جميع أنواع الأطعمة محللة لبني إسرائيل ﴿إِلَّا مَا حَرْمَ إِسْرَائِيلَ﴾ وهو يُعَقُّوبُ عليه السلام ﴿على نَفْسِهُ أي: من غير تحريم من الله تعالى، بل حرمه على نفسه لما أصابه عرق النُّسَا نذر لئن شفاه الله تعالى ليحرمن أحب الأطعمة عليه، فحرم فيما يذكرون لحوم الإبل وألبانها وتبعه بنوه على ذلك وكان ذلك قبل نزول التوراة، ثم نزل في التوراة أشياء من المحرمات غير ما حرم إسرائيل مما كان حلالاً لهم طيباً، كما قال تعالى: ﴿فَبَظْلُم مِنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَمْنَا عَلِيهُم طيبات أحلت لهم؟ وأمر الله رسوله إن أنكروا ذلك أن يأمرهم بإحضار التوراة، فاستمروا بعد هذا على الظلم والعناد، فلهذا قال تعالى: ﴿فَمَنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهُ الكَذَبِ مَن بِعَد ذَلْكَ فأُولئك هم الظالمون﴾ وأي: ظلم أعظم من ظلم من يدعي إلى تحكيم كتابه فيمتنع من ذلك عناداً وتكبراً وتجبراً، وهذا من أعظم الأدلة على صحة نبوة نبينا محمد ﷺ وقيام الآيات البينات المتنوعات على صدقه وصدق من نبأه وأخبره بما أخبره به من الأمور التي لا يعلمها إلا بإخبار ربه له بها، فلهذا قال تعالى: ﴿قُلْ صَدْقَ اللهُ أَي: فيما أُخبر به وحكم، وهذا أمر من الله لرسوله ولمن يتبعه أن يقولوا بألسنتهم: صدق الله، معتقدين بذلك في قلوبهم عن أدلة يقينية، مقيمين هذه الشهادة على من أنكرها، ومن هنا تعلم أن أعظم الناس تصديقاً لله أعظمهم علماً ويقيناً بالأدلة التفصيلية السمعية والعقلية، ثم أمرهم باتباع ملة أبيهم إبراهيم عليه السلام بالتوحيد وترك الشرك الذي هو مدار السعادة، وبتركه حصول الشقاوة، وفي هذا دليل على أن اليهود وغيرهم ممن ليس على ملة إبراهيم مشركون غير موحدين، ولما أمرهم باتباع



فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (۹۲ ـ ۹۷) R QURANIC THOUGI (۹۷

ملَّة إبراهيم في التوحيد وترك الشرك؛ أمرهم باتباعه بتعظيم بيته الحرام بالحج وغيره، فقال:

﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْمَالَمِينَ ۞ فِيوِ مَايَنتُ بَيَنتُ مَقَامُ إِبَرَهِيمُ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَامِنًا وَلِنَو عَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فإنَّ أَلَهَ خَيْئُ عَنِ الْمُعَلَمِينَ ﴾

۹۲ \_ ۹۲ & یخبر تعالى عن شرف هذا البیت الحرام، وأنه أول بیت وضعه الله للناس، يتعبدون فيه لربهم فتغفر أوزارهم، وتقال عثارهم، ويحصل لهم به من الطاعات والقربات ما ينالون به رضى ربهم والفوز بثوابه والنجاة من عقابه، ولهذا قال: ﴿مباركاً﴾ أي: فيه البوكة الكثيرة في المنافع الدينية والدنيوية كما قال تعالى: ﴿لِيشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام﴾ ﴿وهدى للعالمين﴾ والهدى نوعان: هدى في المعرفة، وهدى في العمل، فالهدى في العمل ظاهر، وهو ما جعل الله فيه من أنواع التعبدات المختصة به، وأما هدى العلم فبما يحصل لهم بسببه من العلم بالحق بسبب آلَايات البينات التي ذكر الله تعالى في قوله: ﴿فِيه آيات بينات﴾ أي: أدلة واضحات، وبراهين قاطعات على أنواع من العلوم الإلهيَّة والمطالب العالية، كالأدلة على توحيده ورحمته وحكمته وعظمته وجلاله وكمال علمه وسعة جوده، وما منَّ به على أوليائه وأنبيائه، فمن الآيات ﴿مقام إبراهيم﴾ يحتمل أن المراد به المقام المعروف وهو الحجر الذي كان يقوم عليه الخليل لبنيان الكعبة لما ارتفع البنيان، وكان ملصقًا في جدار الكعبة، فلما كان عمر رضَّى الله عنه وضعه في مكانه الموجود فيه الآن، والآية فيه قيل أثر قدمي إبراهيم، قد أثرتٌ في الصخرة وبقيِّ ذلك الأثر إلى أوائل هذه الأمة، وهذا من خوارق العَّادات، وقُيل إن الآية فيَّه ما أودعه الله في القلوب من تعظيمه وتكريمه وتشريفه واحترامه، ويحتمل أن المراد بمقام إبراهيم أنه مفرد مضاف يراد به مقاماته في مواضع المناسك كلها، فيكون على هذا جميع أجزاء الحج ومفرداته آيات بينات، كالطواف والسعى ومواضعها، والوقوف بعرفة ومزدلفة، والرمي، وسائر الشعائر، والآية في ذلك ما جعله الله في القلوب من تعظيمها واحترامها وبذل نفائسَ النفوس والأموال في الوصّول إليها وتحمل كلّ مشقة لأجلها، وما في ضمنها من الأسرار البديعة والمعاني الرَّفيعة، وما في أفعالها من الحكم والمصالح التي يعجَّز الخلق عن إحصاء بعضها، ومن الآيات البينات فيها أن من دخله كان آمنًا شرعاً وقدراً، فالشرع قد أمر الله ورسوله إبراهيم ثم رسوله محمد باحترامه وتأمين من دخله، وأن لا يهاج، حتى إن التحريم في ذلك شمل صيودها وأشجارها ونباتها، وقد استدل بهذه الآية من ذهب من العلماء أن من جنى جناية خارج الحرم ثم لجأ إليه أنه يأمن ولا يقام عليه الحد حتى يخرج منه، وأما تأمينها قدراً فلأن الله تعالى بقضائه وقدره وضع في النفوس حتى نفوس المشركين به الكافرين بربهم احترامه، حتى إن الواحد منهم مع شدةً حميتهم ونعرتهم وعدم احتمالهم للضيم يجد أحدهم قاتل أبيه في الحرم فلا يهيجه، ومن جعله حرماً أن كل من أراده بسوء فلا بد أن يعاقبه عقوبةً عاجلة، كما فعل بأصحاب الفيل وغيرهم، وقَدْ رأيت لابن القيم هلهنا كلاماً حسناً أحببت إيراده لشدة الحاجة إليه قال فائدة: ﴿ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً \* «حج

THOUGHT افروقات التليخ - سورة آل عمران (٩٧)

البيت» مبتدأ وخبره في أحد المجرورين قبله، والذي يقتضيه المعنى أن يكون في قوله: "على الناس» لأنه وجوب، والوجوب يقتضي "على»، ويجوز أن يكون في قوله: "ولله" لأنه متضمن الوجوب والاستحقاق، ويرجح هذا التقدير أن الخبرَ محط الفائدة وموضعها، وتقديمه في هذا الباب في نية التأخير، فكان الأحسن أن يكون «ولله على الناس»، ويرجح الوجه الأول بأن يقال قوله: "حج البيت على الناس» أكثر استعمالاً في باب الوجوب من أن يقال: محج البيت لله» أي: حق واجب لله، فتأمله، وعلى هذا ففي تقديم المجرور الأول وليس بخبر فائدتان: إحداهما: أنه اسم للموجب للحج، فكان أحق بالتقديم من ذكر الوجوب، فتضمنت الآية ثلاثة أمور مرتبة بحسب الوقائع: أحدها: الموجب لهذا الفرض فبدأ بذكره، والثاني: مؤدي الواجب وهو المفترض عليه وهم الناس، والثالث: النسبة، والحق المتعلق به إيجاباً وبهم وجوباً وأداء، وهو الحج.

والفائدة الثانية: أن الاسم المجرور من حيث كان اسماً لله سبحانه، وجب الاهتمام بتقديمه تعظيماً لحرمة هذا الواجب الذي أوجبه، وتخويفاً من تضييعه، إذ ليس ما أوجبه الله سبحانه بمثابة ما يوجبه غيره.

وأما قوله: "مَنّ" فهي بدل، وقد استهوى طائفة من الناس القول بأنها فاعل بالمصدر، كأنه قال: أن يحج البيت من استطاع إليه سبيلاً، وهذا القول يضعف من وجوه، منها: أن الحج فرض عين، ولو كان معنى الآية ما ذكره لأفهم فرض الكفاية، لأنه إذا حج المستطيعون برئت ذمم غيرهم، لأن المعنى يؤول إلى: ولله على الناس حج البيت مستطيعهم، فإذا أدى المستطيعون الواجب لم يبق واجباً على غير المستطيعين، وليس الأمر كذلك، بل الحج فرض عين على كل أحد، حج المستطيعون أو قعدوا، ولكن الله سبحانه عذر غير المستطيع عين على كل أحد، حج المستطيعون أو قعدوا، ولكن الله سبحانه عذر غير المستطيع عين على كل أحد، حج المستطيعون أو قعدوا، ولكن الله سبحانه عذر غير المستطيع عين أداء الواجب، فلا يؤاخذه به ولا يطالبه بأدائه، فإذا حجَّ مقط الفرض عن نفسه، وليس على أهل هذه الناحية أن يجاهد منهم الطائفة المستطيعون للجهاد، فإذا جهم منه المائفة على أهل هذه الناحية أن يجاهد منهم الطائفة المستطيعون للجهاد، فإذا جاهدت تلك الطائفة انقطع تعلق الوجوب في غيرهم، وإذا قلت واجب على الناس كلهم أن يجاهد منهم المستطيع، كان الوجوب متعلقاً بالجميع وعذر العاجز بعجزه، في الناس كلهم أن يجاهد منهم المستطيع، كان الوجوب في غيرهم، وإذا قلت واجب على الناس كلهم أن يجاهد منهم المستطيع، كان الوجوب متعلقاً بالجميع وعذر العاجز بعجزه، في الناس كلهم أن يجاهد منهم وون أن يقال: ولله حج البيت على المستطيعين، هذه النكتة البديعة فتأملها.

الوجه الثاني: أن إضافة المصدر إلى الفاعل إذا وجد أولى من إضافته إلى المفعول ولا يعدل عن هذا الأصل إلا بدليل منقول، فلو كان مَنْ هو الفاعل لأضيف المصدر إليه فكان يقال: «ولله على الناس حج البيت من استطاع» وحمله على باب «يعجبني ضرب زيد عمراً» وفيما يفصل فيه بين المصدر وفاعله المضاف إليه بالمفعول والظرف حمل على المكتوب المرجوح، وهي قراءة ابن عام (قتل أولادهم شركائهم)، فلا يصار إليه. وإذا ثبت أن «من» بدل بعض من كل وجب أن يكون في الكلام ضمير يعود إلى «الناس» كأنه قيل: من استطاع منهم، وحذف هذا الضمير في أكثر الكلام لا يحسن، وحسنه ههنا أمور منها: أن «من» على من لا يعقل، كالاسم المبدل منه فارتبطت به، ومنها: أنها موصولة بما هو أخص من

فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (٩٧)

الاسم الأول، ولو كانت الصلة أعم لقبح حذف الضمير العائد، ومثال ذلك إذا قلت: رأيت إخوتك، من ذهب إلى السوق منهم، كان قبيحاً، لأن الذاهب إلى السوق أعم من الإخوة، وكذلك لو قلت: البس الثياب ما حسن وجمل، يريد منها، ولم يذكر الضمير كان أبعد في الجواز، لأن لفظ ما حسن أعم من الثياب.

وباب البعض من الكل أن يكون أخص من المبدل منه، فإذا كان أعم وأضفته إلى ضمير أو قيدته بضمير يعود إلى الأول ارتفع العموم وبقي الخصوص، ومما حسن حذف المضاف في هذه أيضاً مع ما تقدم طول الكلام بالصلة والموصول.

وأما المجرور من قوله «لله» فيحتمل وجهين: أحدهما: أن يكون في موضع في سبيل، كأنه نعت نكرة قدم عليها، لأنه لو تأخر لكان في موضع النعت لسبيل، والثاني: أن يكون متعلقاً بسبيل، فإن قلت: كيف يتعلق به وليس فيه معنى الفعل؟ قيل: السبيل لما كان هلهنا عبارة عن الموصل إلى البيت من قوت وزاد ونحوهما، كان فيه رائحة الفعل، ولم يقصد به السبيل الذي هو الطريق، فصلح تعلق المجرور به، واقتضى حسن النظم وإعجاز اللفظ تقديم المجرور وإن كان موضعه التأخير، لأنه ضمير يعود على البيت، والبيت هو المقصود به الاعتناء، وهم يقدمون في كلامهم ما هم به أهم وبيانه أعني هذا تقرير السهيلي، وهذا بعيد جداً بل الصواب في متعلق الجار والمجرور وجه آخر أحسن من هذين، ولا يليق بالآية سواه، وهو الوجوب المفهوم من قوله «على الناس»، أي: يجب لله على الناس الحج، فهو حق واجب لله، وأما تعليقه بالسبيل وجعله حالاً منها، في غاية البعد فتأمله، ولا يكاد يخطر بالبال من الآية، وهذا كما تقول: لله عليك الصلاة والزكاة والصيام.

ومن فوائد الآية وأسرارها أنه سبحانه إذا ذكر ما يوجبه ويحرمه يذكره بلفظ الأمر والنهي، وهو الأكثر، ويلفظ الإيجاب والكتابة والتحريم نحو «كتب عليكم الصيام» «حرمت عليكم الميتة» «قل تعالوا أتل ما حرم ربكم عليكم» وفي الحج أتى بهذا اللفظ الدال على تأكد ولوجوب من عشرة أوجه، أحدها أنه قدم اسمه تعالى وأدخل عليه لام الاستحقاق والاختصاص ثم ذكر من أوجبه عليهم بصيغة العموم الداخلة عليها حرف على أبدل منه أهل الاستطاعة، ثم نكر السبيل في سياق الشرط إيذاناً بأنه يجب الحج على أي: سبيل تيسرت، من قوّة أو مال، فعلق الوجوب بحصول ما يسمى سبيلاً، ثم أتبع ذلك بأعظم التهديد بالكفر فقال: «ومن كفر» أي: لعدم التزامه هذا الواجب وتركه ثم عظم الشأن وأكد الوعيد بإخباره ما يستغنى به عنه، والله تعالى هو الغني الحميد، ولا حاجة به إلى حج أحد، وإنما في ذكر استغنائه عنه هنا من الإعلام أي العالمين» عموماً، ولم يقل: فإن الله غني عنه، الأنه إذا لا عنه من الإعلام هم تعالى من خصوماً، ولم يقل: فإن الله غني عنه، لائه إذا كان غنياً عن العالمين كلم الم العالمين» عموماً، ولم يقل: فإن الله غني عنه، لأنه إذا كان غنياً عن العالمين على أنه بذكر السم الكامل التام من كل وجه بكل اعتبار، فكان أدل لعظم مقد لتهديد وأبلغه، ثم أكد ذلك بذكر اسم مقاله العني الحميد، ولا حاجة به إلى حج أحدا، وإنما في ذكر استغنائه عنه هنا من الإعلام بمقته له وسخطه عليه وإعراضه بوجهه عنه ما هو أعظم التهديد وأبلغه، ثم أكد ذلك بذكر اسم هذا المعنى بأداة «إن» الدالة على التأكيد، فكان أدل لعظم مقته لتارك حقه الذي أوجبه عليه، ثم أكد هذا المعنى بأداة «إن» الدالة على التأكيد، فهذه عشرة أوجه تقتضي تأكد هذا الفرض العظيم.

وتأمل سر البدل في الآية المتقضي لذكر الإسناد مرتين، مرة بإسناده إلى عموم الناس،

ومرة بإسناد إلى خصوص المستطيعين، وهذا من فوائد البدل تقوية المعنى وتأكيده بتكور الإسناد ولهذا كان في نية تكرار العامل وإعادته.

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (٩٧):

إلىيه وهل بحد الطواف تدانسي

بقلبى من شوق ومن هيمان

ولا القلب إلا كشرة الخفقان

ويسا مستسيستسي مسن دون كسل أمسان

إلىبىك فسمسا لسى بسالسيسعاد يسدان

وليى شيباهيد من مقبليتني وليسيان

فلبى البكا والصبر عنك عصاني

سيببلني هواه بنعند طول زمنان

دواء المهموي في المنساس كمل زميان حسالمه لسم يسبمامه الممسلسوان<sup>(۱)</sup>

عسلى حسالسة لسم يسبسلسه السمسلليوان)

عسلسى حسالسه لسم يسبساسه السمساسوان

ثم تأمل ما في الآية من الإيضاح بعد الإبهام والتفصيل بعد الإجمال، وكيف تضمن ذلك إيراد الكلام في صورتين وخلتين، اعتناء به وتأكيد لشأنه، ثم تأمل كيف افتتح هذا الإيجاب بذكر محاسن البيت وعظم شأنه بما تدعو النفوس إلى قصده وحجه وإن لم يطلب ذلك منها، فقال: فإن أول بيت... \$ إلخ، فوصفه بخمس صفات: أحدها كونه أسبق بيوت العالم وضع في تذرأ ولا أدوم ولا أنفع للخلائي، الثالث: أنه هدى ووصفه بالمصدر نفسه مبالغة، حتى كأنه نفس الهدى، الثاني: أنه مبارك، والبركة كثرة الخير ودوامه، وليس في بيوت العالم أبرك منه ولا أكثر خيراً ولا أدوم ولا أنفع للخلائي، الثالث: أنه هدى ووصفه بالمصدر نفسه مبالغة، حتى كأنه نفس الهدى، الرابع ما تضمن من الآيات البينات التي تزيد على أربعين آية، الخامس: الأمن شطت بالزائرين الديار وتناءت بهم الأقطار، ثم أتبع ذلك بصريح الوجوب المؤكد بتلك المأنه والوفعة من قدره، ولو لم يكن له شرف إلي إضافته إلى نفسه بقوله (والمعظيم شطت بالزائرين الديار وتناءت بهم الأقطار، ثم أتبع ذلك بصريح الوجوب المؤكد بتلك المأنه والوفعة من قدره، ولو لم يكن له شرف إلا إضافته إياه إلى نفسه بقوله، والمعظيم منطت بالزائرين الديار وتناءت بهم الأقطار، ثم أتبع ذلك بصريح الوجوب المؤكد بتلك المأنه والوفعة من قدره، ولو لم يكن له شرف إلا إضافته إياه إلى نفسه بقوله (وطهر بيتي) لكفى المأنه والوفعة من قدره، ولو لم يكن له شرف إلا إضافته إياه إلى نفسه بقوله (وطهر بيتي) لكفى جباله وشوقاً إلى رؤيته، فهذه الماته المحبين يثوبون إليه ولا يقضون منه وطراً أبداً، كلما ازدادوا له زيارة ازدادوا له حباً وإليه المتياقاً، فلا الوصال يشفيهم ولا البعاد يسليهم، كما قبل:

> أطوف به والنفس بعد مشوقة وألثم منه الركن أطلب برد ما فسوالله مسا ازداد إلا صبابة فيا جنة المأوى ويا غاية المنى أبت غلبات الشوق إلا تقربا وما كان صدي عنك صد ملالة دعوت اصطباري عنك بعدك والبكا وقد زعموا أن المحب إذا نأى ولو كان هذا الزعم حقاً لكان ذا بسلى إنه يبيل والسهوي على

1.11

 (١) في الهامش: (لعل صواب هذا البيت قوله:
 بسلسى إنسه يُسبسلي السمحسية وإنسه وفي بدائع الفوائد (٢/ ٤٦):
 بسلسى إنسه يسبسلي الستحصيس والسهسوى
 (٢) في الهامش بخط المؤلف: أي الهوى.



فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (۹۸ ـ ۱۰۱) IC THOU

وهـذا محـب قـاده الـشـوق والـهـوى بـغـيـر زمـام قـائـد وعـنـان أتــاك عــلى بــعــد المزارِ ولــو ونــت مـطـيـتـه جـاءت بــه الـقـدمـان انتهى كلامه رحمه الله تعالى<sup>(1)</sup>:

فَقُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِعَايَنَتِ ٱلْلَمِ وَاللَّهُ شَبِيدُ عَلَى مَا تَمْمَلُونَ ٢ هُوَ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ لِمَ تَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ مَن ءَامَنَ نَبْغُونَهَا عِوَجًا وَأَسَّمَ شُهَكَدَآةُ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنِيلٍ عمَّا تَمْمَلُونَ ٢ مَنْ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ مَامَنُوٓا إِن تُطِيعُوا فَرِبَقا مِن ٱلَذِينَ أُوتُوَا ٱلْكِنَبَ يَرُدُوكُم بَعَدَ إِيمَنِيكُمْ كَفِرِينَ ٢ وَكَنْتُمْ تُتَعَانَهُمُ اللَّهُ مِنَا اللَّهِ مَن عَامَنُونَ ٢ عَلَيْكُمْ عَانِينُ اللَّهُ وَفِيعَا مِن الَذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ يَرُدُوكُم بَعَدَ إِيمَنِيكُمْ كَفِرِينَ

۹۸ - ۹۰۱ یوبخ تعالی أهل الکتاب من الیهود والنصاری علی کفرهم بآیات الله التی أنزلها الله على رسله، التي جعلها رحمة لعباده يهتدون بها إليه، ويستدلون بها على جميع المطالب المهمة والعلوم النافعة، فهؤلاء الكفرة جمعوا بين الكفر بها وصد من آمن بالله عنها وتحريفها وتعويجهاً عما جعلت له، وهم شاهدون بذلك عالمون بأن ما فعلوه أعظم الكفر الموجب لأعظم العقوبة ﴿الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله زدناهم عذاباً فوق العذاب بما كانوا يفسدون، فلهذا توعدهم هنا بقوله: ﴿وما الله بغافل عما تعملون، بل محيط بأعمالهم (٢) ونياتكم ومكركم السين، فمجازيكم عليه أشر الجزاء، لما توعدهم ووبخهم عطف برحمته وجوده وإحسانه وحذر عباده المؤمنين منهم لئلا يمكروا بهم من حيث لا يشعرون فقال: ﴿يا أيها الذين آمنوا إن تطيعوا فريقاً من الذين أوتوا الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين﴾ وذلك لحسدهم لكم وبغيهم عليكم، وشدة حرصهم على ردكم عن دينكم، كما قال تعالى: ﴿ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق﴾ ثم ذكر تعالى السبب الأعظم والموجب الأكبر لثبات المؤمنين على أيمانهم، وعدم تزلزلهم عن إيقانهم، وأن ذلك من أبعد الأشياء، فقال: وكيف تكفرون وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله أي : الرسول بين أظهركم يتلو عليكم آيات ربكم كل وقت، وهي الآيات البينات التي توجب القطع بموجبها والجزم بمقتضاها وعدم الشك فيما دلت عليه بوجه من الوجوه خصوصاً والمبيّن لها أفضل الخلق وأعلمهم وأفصحهم وأنصحهم وأرأفهم بالمؤمنين، الحريص على هداية الخلق وإرشادهم بكل طريق يقدر عليه، فصلوات الله وسلامه عليه، فلقد نصح وبلغ البلاغ المبين، فلم يبق في نفوس القائلين مقالاً ولم يترك لجائل في طلب الخير مجالاً، ثم أخبر أن من اعتصم به فتوكل عليه وامتنع بقوته ورحمته عن كل شر، واستعان به على كل خير ﴿فقد هدي إلى صراط مستقيم﴾ موصل له إلى غاية المرغوب، لأنه جمع بين اتباع الرسول في أقواله وأفعاله وأحواله وبين الاعتصام بالله.

- (١) بدائع الفوائد (٤٦/٢).
  - (٢) كذا في الأصل.

فروقات النسخ - سورة آل عمران (۱۰۲ - ۱۰۰)

﴿يَتَأَبُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَانِهِ. وَلَا تَمُوُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِعُونَ ﴾ وَاعْتَصِمُوا جِمَيْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَشَرَّقُولُ وَاذْكُرُوا فِسْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فأَ شَفَا حُفْرَةِ بِنَ النَّارِ فَأَنفَذَكُم مِنْهَأَ كَذَلِكَ بُبَتِنُ اللَّهُ لَكُمْ مَايَتِهِ. لَمَلَكُو نَهْتَدُونَ ﴾

♦١٠٣ ـ ١٠٣€ هذا أمر من الله لعباده المؤمنين أن يتقوه حق تقواه، وأن يستمروا على ذلك ويثبتوا عليه ويستقيموا إلى الممات، فإن من عاش إلى شيء مات عليه، فمن كان في حال صحته ونشاطه وإمكانه مداوماً لتقوى ربه وطاعته، منيباً إليه على الدوام، ثبته الله عند موته ورزقه حسن الخاتمة، وتقوى الله حق تقواه كما قال ابن مسعود: وهو أن يطاع فلا يعصى، ويذكر فلا ينسى، ويشكر فلا يكفر، وهذه الآية بيان لما يستحقه تعالى من التقوى، وأما ما يجب على ألعبد منها، فكما قال تعالى: ﴿فَاتَقُوا الله مَا اسْتَطْعَتُمُ﴾ وتفاصيل التقوى المتعلقة بالقلب والجوارح كثيرة جداً، يجمعها فعل ما أمر الله به وترك كل ما نهى الله عنه، ثم أمرهم تعالى بما يعينهم على التقوى وهو الاجتماع والاعتصام بدين الله، وكون دعوى المؤمنين واحدة مؤتلفين غير مختلفين، فإن في اجتماع المسلمين على دينهم، وائتلاف قلوبهم يصلح دينهم وتصلح دنياهم وبالاجتماع يمكن من كل أمر من الأمور، ويحصل لهم من المصالح التي تتوقف على الائتلاف ما لا يمكم عدها، من التعاون على البر والتقوى، كما أن بالافتراق والتعادي يختل نظامهم وتنقطع روابطهم ويصير كل واحد يعمل ويسعى في شهوة نفسه، ولو أدى إلى الضرر العام، ثم ذكرهم تعالى نعمته وأمرهم بذكرها فقال: ﴿واذكروا نعمة الله عليكم إذا كنتم أعداء﴾ يقتل بعضكم بعضاً، ويأخذ بعضكم مال بعض، حتى إن القبيلة يعادي بعضهم بعضاً، وأهل البلد الواحد يقع بينهم التعادي والاقتتال، وكانوا في شر عظيم، وهذه حالة العرب قبل بعثة النبي ﷺ فلما بعثه الله وآمنوا به واجتمعوا على الإسلام وتألفت قلوبهم على الإيمان كانوا كالشخص الواحد، من تألف قلوبهم وموالاة بعضهم لبعض، ولهذا قال: ﴿فَالَفَ بِين قَلُوبِكُم فَأَصْبَحْتُم بِنعْمَتُه إخواناً وكنتم على شفا حفرة من الناركه أي: قد استحقيتم النار ولم يبق بينكم وبينها إلا أن تموتوا فتدخلوها ﴿فَانْقَدْكُمُ منها، بما منَّ عليكم من الإيمان بمحمد ﷺ ﴿كَذَلْكَ يَبِينَ اللهُ لَكُم آيَاتُهُ أَيَّ: يوضَّحُها ويفسرها، ويبين لكم الحق من الباطل، والهدى من الضلال ﴿لعلكم تهتدون﴾ بمعرفة الحق والعمل به، وفي هذه الآية ما يدل أن الله يحب من عباده أن يذكروا نعمته بقلوبهم وألسنتهم ليزدادوا شكراً له ومحبة، وليزيدهم من فضله وإحسانه، وإنَّ من أعظم ما يذكر من نعمه نعمة الهداية إلى الإسلام، واتباع الرسول ﷺ واجتماع كلمة المسلمين وعدم تفرقها.

﴿ وَلَتَكُن مِنكُمَ أَمَدُ بِدَعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ الْمُغْلِعُونَ @وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَدْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيْنَتُ وَأُوْلَتِهِكَ لَمْمَ عَذَابً عَظِيمً ()

This file was downloaded from QuranicThought.com

2025



وروقات النسخ ـ سورة آل عمران (٦٦ ـ ١٠٨) QURANIC THOU

عن المنكر﴾ وهو ما عرف بالشرع والعقل قبحه، وهذا إرشاد من الله للمؤمنين أن يكون منهم جماعة متصدية للدعوة إلى سبيله وإرشاد الخلق إلى دينه، ويدخل في ذلك العلماء المعلمون للدين، والوعاظ الذين يدعون أهل الأديان إلى الدخول في دين الإسلام، ويدعون المنحرفين إلى الاستقامة، والمجاهدون في سبيل الله، والمتصدون لتفقد أحوال الناس وإلزامهم بالشرع كالصلوات الخمس والزكاة والصوم والحج وغير ذلك من شرائع الإسلام، وكتفقد المكاييل والموازين وتفقد أهل الأسواق ومنعهم من الغش والمعاملات الباطلة، وكل هذه الأمور من فروض الكفايات كما تدل عليه الآية الكريمة في قوله: ﴿ولتكن منكم أمة...﴾ إلخ أي: لتكن منكم جماعة يحصل المقصود بهم في هذه الأشياء المذكورة، ومن المعلوم المتقرر أن الأمر بالشيء أمر به وبما لا يتم إلَّا به فكل ما تتوقف هذه الأشياء عليه فهو مأمور به، كالاستعداد للجهاد بأنواع العدد التي يحصل بها نكاية الأعداء وعز الإسلام، وتعلم العلم الذي يحصل به الدعوة إلى الخير وسائلها ومقاصدها، وبناء المدارس للإرشاد والعلم، ومساعدة النواب ومعاونتهم على تنفيذ الشرع في الناس بالقول والفعل والمال، وغير ذلك مُما تتوقف هذه الأمور عليه، وهذه الطائفة المستعدة للدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر هم خواص المؤمنين، ولهذا قال تعالى عنهم: ﴿وأولئك هم المفلحون﴾ الفائزونُ بالمطلوب، الناجون من المرهوب، ثم نهاهم عن التشبه بأهل الكتاب في تفرقهم واختلافهم، فقال: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرِقُوا وَاخْتَلْفُوا ﴾ ومن العجائب أن اختلافهم ﴿ من بعد ما جاءهم البينات﴾ الموجبة لعدم التفرق والاختلاف، فهم أولى من غيرهم بالاعتصام بالدين، فعكسوا القضية مع علمهم بمخالفتهم أمر الله، فاستحقوا العقاب البليغ ولهذا قال تعالى: ﴿وأولئك لهم عذاب عظيم، .

لَايَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوُهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ فَأَمَّا الَّذِينَ ٱسْوَدَتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعَدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمَ تَكْفُرُونَ ۞ وَأَمَّا الَّذِينَ ابْبَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَنِي رَحْمَةِ اللَّهِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ يَك مَايَتُ اللَّهِ نَتْلُوهَا عَبَتَكَ بِالْحَقِّ وَمَا اللَهُ بُرِيدُ ظُلْمَا لِلْمُتَلِينَ ۞﴾

 فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (١٠٩ \_ ١١٢)

الإيمان والهدى؟ وكيف تركتم سبيل الرشاد وسلكتم طريق الغي؟ ﴿فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون﴾ فليس يليق بكم إلا النار، ولا تستحقون إلا الخزي والفضيحة والعار ﴿وأما الذين ابيضت وجوههم﴾ فيهنوون أكمل تهنئة ويبشرون أعظم بشارة، وذلك أنهم يبشرون بدخول الجنات ورضا ربهم ورحمته ﴿ففي رحمة الله هم فيها خالدون﴾ وإذا كانوا خالدين في الرحمة، فالجنة أثر من آثار رحمته تعالى، فهم خالدون فيها بما فيها من النعيم المقيم والعيش السليم، في جوار أرحم الراحمين، لما بين الله لرسوله تشر الأحكام الأمرية والأحكام الجزائية قال: ﴿تلك آيات الله نتلوها﴾ أي: نقصها ﴿عليك بالحق﴾ لأن أوامره ونواهيه مشتملة على الحكمة والرحمة، وثوابها وعقابها كذلك مشتمل على الحكمة والرحمة والعدل الخالي من الظلم، ولهذا قال: ﴿وما الله يريد ظلماً للعالمين﴾ نفى إرادته ظلمهم فضلاً عن بأعمالهم فقط، ثم قال تعالى:

﴿وَلِقَهِ مَا فِي ٱلْمُتَمَنُوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ٢

(١٠٩) أي: هو المالك لما في السماوات وما في الأرض، الذي خلقهم ورزقهم ويتعجر في الأرض، الذي خلقهم ورزقهم ويتعرف فيهم بقدره وقضائه، وفي شرعه وأمره، وإليه يرجعون يوم القيامة فيجازيهم بأعمالهم حسنها وسيئها.

كُشُمْ خَبْرُ أُمَّتُهِ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوبِ وَتَنْهُوْنِ عَنِ الْمُنتَحَدِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّوْ وَلَوْ مَامَنَ 

 آهْلُ الْحِتَبِ لَكَانَ خَبْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَحْتَرُهُمُ الْنَسِعُونَ شَ لَن يَعُبُّرُوحُمْ إِلَّا أَذَى قَالُ الْحِتَبِ لَكَانَ خَبْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَحْتَرُهُمُ الْنَسِعُونَ شَ لَنَ يَعُبُّرُوحُمْ إِلَا أَذَى قَالُ الْحِتَبِ لَكَانَ خَبْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَحْتَرُهُمُ الْنَسَعُونَ شَ لَكَانَ خَبْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَحْتَمُومُ الْنَسِعُونَ شَ لَكَانَ خَبْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ المُؤْمِنُونَ وَأَحْتَمُومُ الْذَيْعَانُ الْحَدْبَاتُ فَيْعَنُوا إِنَّا وَحَبْلِ قِنَ اللَّذَيْ الْعَنْعَانُ الْحَدْبَاتُ فَيْعَنُوا اللَّهُ مَعْرَبَةِ عَلَيْهِمُ الْذَيْعَةُ الْنَسِعُونَ إِنَّهُ وَعَبْلُ قِنَ قَالَهُ وَحَبْلُ قِنَ اللَّهُ وَحَبْلُ قِنَ اللَّكَانَ وَيَعْتُوا إِنَّهُ وَحَبْلُ قِنَ اللَّهُ وَحَبْلُ قِنَ اللَّالِيلَةُ أَيْنَ مَا تُقْقُوا إِلَا بِعَبْلُ مَنْ اللَهُ وَحَبْلُ قِنَ اللَّهِ وَعَبْلُ قِنْ اللَهُ وَحَبْلُ قُنُ الْنَاسِ وَنَهُمُ عَنْ اللَّذَيْ وَمُ الْنَوْ وَتَعْبُونُ وَقُولُونُهُمُ الْنَدْبَاتُ ثُنَا اللَّهُ وَنَالَتُنَاقُ الْنَاقُ وَتَعْبُعُونُ مِنْهُمُ مِنْ اللَّهُ وَتَعْتَمُونَ اللَكَنِيقُونُ إِنَ اللَّهُ وَحَبْلُ قُنَا الْنَعْنُ وَنَعْنُونَ الْعَنْ اللَهُ وَتَعْمُونَ إِنَّهُ وَتَعْتُونَ وَتَعْتُونُ وَتَعْتُنُونَ الْنَ الْنَعْذَى اللَّهُ وَعَنْ الْحَاقُ الْعَاقُ وَالْحَانِ مَعْبُونَ الْعَنْ عَنْتُ اللَهُ وَتَعْتُونَ إِنَّهُ مَا لَكُنُونُ مَا مَنْ أَنْ الْعَالِ مُعْمُونَ مُ اللْعَامِ مَا لَكُونُ مُعْتُونُ الْعَنْعُنُونَ الْعَانُ مُوالَةُ عَنْ الْمُ الْعَامِ مُنْ وَنَا الْعَالَيْنُ الْعَاقُونَ والْ الْعَانُ الْعَالَةُ عَنْ الْعَامِ الْعَالَيْنُ الْعَاقُونُ الْعَالَةُ الْحَانَ الْعَامُ الْعَالَةُ مَعْمُونَ الْعَالَةُ عَامَ الْعَامِ الْنُ الْنُ الْنَالِ الْعَالَةُ عَالَكُهُ الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَى الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَالَةُ مَعْنُ الْعَالَةُ مِنْ الْعَامِ مَا الْعَامِ مَا الْعَاقُونَ الْعَالَهُ الْعَالَى الْعَالَهُ مَا الْعَنْهِ الْعَا الْعَامِ الْعُولُ مَالْ

(١١٢ – ١١٢) يمدح تعالى هذه الأمة ويخبر أنها خير الأمم التي أخرجها الله للناس، وذلك بتكميلهم لأنفسهم بالإيمان المستلزم للقيام بكل ما أمر الله به، وبتكميلهم لغيرهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر المتضمن دعوة الخلق إلى الله وجهادهم على ذلك وبذل المستطاع في ردهم عن ضلالهم وغيهم وعصيانهم، فبهذا كانوا خير أمة أخرجت للناس، لما كانت الآية السابقة وهي قوله: ﴿ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكركه أمراً منه تعالى لهذه الأمة، والأمر قد يمتثله المأمور ويقوم به، وقد لا يقوم به، أخبر في هذه الآية أن الأمة قد قامت بما أمرها الله بالقيام به، وامتثلت أمر ربها واستحقت الفضل على سائر الأمم ﴿ولو آمن أهل الكتاب لكان خيراً لهم في وفي هذا من دعوته بلطف الخطاب ما يدعوهم إلى الإيمان، ولكنه لم يؤمن منهم إلا قليل، وأكثرهم الفاسقون الخارجون عن طاعة الله المعادون لأولياء الله بأنواع العداوة، ولكن من لطف الله بعباده المؤمنين أنه رد كيدهم في نحورهم، فليس على المؤمنين منهم ضرر في أدياه الله بعباده المؤمنين أنه رد كيدهم في نحورهم، فليس على المؤمنين منهم ضرر في أديانهم ولا



فروقات النسخ ـ سورة أل عمران (١١٣ ـ ١١٣) QURANIC THOU

أبدانهم، وإنما غاية ما يصلون إليه من الأذى أذية الكلام التي لا سبيل إلى السلامة منها من كل معادي، فلو قاتلوا المؤمنين لولوا الأدبار فراراً ثم تستمر هزيمتهم ويدوم ذلهم ولا هم ينصرون في وقت من الأوقات، ولهذا أخبر تعالى أنه عاقبهم بالذلة في بواطنهم والمسكنة على ظواهرهم، فلا يستقرون ولا يطمئنون ﴿لا بحبل﴾ أي: عهد ﴿من الله وحبل من الناس﴾ فلا يكون اليهود إلا تحت أحكام المسلمين وعهدهم، تؤخذ منهم الجزية ويستذلون، أو تحت أحكام النصارى وقد ﴿باؤوا﴾ مع ذلك ﴿بغضب من الله وهذا أعظم العقوبات، والسبب الذي أوصلهم إلى هذه الحال ذكره الله بقوله: ﴿ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله لاتي أنزلها الله على رسوله محمد ﷺ الموجبة لليقين والإيمان، فكفروا بها بغياً وعناداً هويقتلون الأنبياء بغير حق﴾ أي: يقابلون أنبياء الله الذين يحسنون إليهم أعظم إحسان بأشر مقابلة، وهو القتل، فهل بعد هذه الجراءة والجناية شيء أعظم منها، ونكله بانسم عصانهم واعتدائهم، فهو الذي جرأهم على الكفر بالله وقتل أنبياء الله، ثم قال علم إحسان بأشر

﴿ لَيَسُوا سَوَلَهُ مِن أَهْلِ ٱلْكِنَتِ أُمَّةً فَآبِمَةً يَتَلُونَ مَايَتِ اللَّهِ مَانَةَ ٱلَيَّلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ اللَّهِ وَٱلْيَوْ وَٱلْيَوْمِ اللَّهِ وَٱلْيَوْمِ وَأَنْتَعَمَّدُونَ وَيَسْفُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَلُسَرِعُونَ فِ ٱلْخَدْرَبَ وَأُوْلَتَهِكَ بِنُوْنَ اللَّمَنَانِ وَمَا يَعْجُدُونَ اللَّهُ عَلِينُونَ إِلَيْهُ وَٱلْيَوْمِ وَمَا يَعْجُدُونَ أَوْلَتَهِكَ مِنْ الْمُنكَرِ وَلُمَنْوَى وَآلَيَوْمِ وَالْيَوْ وَمَا يَعْجُدُونَ أَوْلَتَهِكَ بِنُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَٱلْيَوْ وَمَا يَعْبَدُونَ أَوْلَتَهِكَ بُوْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَٱلْيَوْ وَمَا يَعْبَدُونَ أَنْهُ وَالْيَوْنَ وَالْتَهُمُ وَالْتَعْدَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْيَوْنَ وَالْيَوْنَ وَالْتَهُ عَلَيْ وَمَا يَعْتَلُونَ وَالْتَهِكَ وَالْتَعْدَيْنَ وَمَا يَعْتَدُونَ وَالْتَعْدَيْنَ وَالْتَعْتَى وَالْتَعْدَيْنَ الْمُنْعَانِ وَمَا يَعْتَدُونَ وَالْتَعْتَقُونَ وَالْتَعْدَى الْعَالَيْ وَمَا عَنْ أَنْهُ وَالْتَعْدَى أَنْ وَالْتَهِ لَذَي مَا الْتَعْذَي مُنَا الْمُنْعَانَ مَن مَنْ وَالْتَهُ عَلَيْهُ وَالْيَوْنَ فَي الْمُعَنْ أَنْ وَا لَتَهُ عَنْ أَعْنَا الْتَعْذَيْنَ وَمَا يَعْتَعْتَلُونَ وَالَتِهِ مَا لَهُ مَا الْتَعْذَى أَمْ وَالَتَهُ مَا يَعْتَنِهُ وَالَةُ وَالَتِهِ وَالْتَعْذَى إِلَيْنَا وَالْتَعْتَنَا وَالْتَعَانَ إِنْ الْمُعْذَى أَنْتُنَا وَلَهُ عَالَهُ وَا مَوْلَتَهِ عَالَهُ وَالْتَعْتَقُونَ إِنَا مُنَا وَالْتَعَانَ إِنَهُ وَالْتَعْتَقُونَ إِلْعَنْ أَنْتَعَانَ الْمُنْتَقَا وَلَة لَعَانَ الْعَالَيْ وَالْتَعْتَقِي مَنْ الْمُنْتَقِي مَا يَعْتَعْنُ أَنَا لَعْتَنَا لِي أَنْ أَنَا لَعْتَنَا إِنْ أَنْتَ الْتَعْتَقُونَ أَنْ وَالْتَعْنُ أَنَا وَالْتَعَانَ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا مُنْ الْعَانَةُ مِنْ يَعْتَعْتَعَا وَالْتَعَانِي مَا مُنْتَعَانَ مَا مُنَا لَهُ مَا يَعْتَعْتَ وَالْتُعَانَ مُعَانَ الْعَالَيْتَ إِنَا مُنَا الْعَنْتَ مُ أَنَا الْعَانَ أَنَا أَنَا أَنَا الْتَعْتَعَانَ أَنْ أَنَا مُ أَنَا أَنْتَ أَنَا أَنَا أَنْ أَنْتَ وَالْتُنَا أَنَا مُنَا مَالْتُنَا أَنَا أَنْ أَنْ أَعْنَا الْعَانَ أَنْ أَنْ أَعْتَ مَا أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْتَ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنْ أَنْ أَ

١١٣ - ١١٩ لما بين تعالى الفرقة الفاسقة من أهل الكتاب وبين أفعالهم وعقوباتهم، بين هُهنا الأمة المستقيمة، وبين أفعالها وثوابها، فأخبر أنهم لا يستوون عنده، بل بينهم من الفرق ما لا يمكن وصفه، فأما تلك الطائفة الفاسقة فقد مضى وصفهم، وأما هؤلاء المؤمنون، فقال تعالى: منهم ﴿أمة قائمة﴾ أي: مستقيمة على دين الله، قائمة بما ألزمها الله به من المأمورات، ومن ذلك ُقيامها بالصلاة ﴿يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون﴾ وهذا بيان لصلاتهم في أوقات الليل وطول تهجدهم وتلاوتهم لكتاب ربهم وإيثارهم الخضوع والركوع والسجود له ﴿يؤمنون بالله واليوم الآخر﴾ أي: كإيمان المؤمنين إيماناً يوجب لهم الإيمان بكل نبي أرسله، وكل كتاب أنزله الله، وخص الإيمان باليوم الآخر لأن الإيمان الحقيقي باليوم الآخر يحث المؤمن به على ما يقر به إلى الله، ويثاب عُليه في ذلك اليوم، وترك كل ما يعاقب عليه في ذلك اليوم ﴿ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر﴾ فحصَّل منهم تكميل أنفسهم بالإيمان ولوازمه، وتكميل غيرهم بأمرهم بكل خير، ونهيهم عن كلّ شر، ومن ذلك حثهم أهل دينهم وغيرهم على الإيمان بمحمد ﷺ، ثم وصفهم بالهمم العالية ﴿وَ﴾ أنهم ﴿يسارعونَ في الخبرات﴾ أي: يبادرون إليها فينتهزون الفرصة فيها، ويفعلونها في أول وقت إمكانها، وذلك من شدة رغبتهم في الخير ومعرفتهم بفوائده وحسن عوائده، فهؤلاء الذين وصفهم الله بهذه الصفات الجميلة والأفعال الجليلة ﴿مَنَ الصالحين﴾ الذين يدخلهم الله في رحمته ويتغمدهم بغفرانه وينيلهم من فضله وإحسانه، وأنهم مهما فعلوا ﴿من خير﴾ قُليلاً كان أو كثيراً ﴿فلن يكفروه﴾ أي: لن يحرموه ويفوتوا أجره بل يثيبهم الله على ذلك أكمل ثواب، ولكن الأعمال ثوابها تبع لما يقوم بقلب صاحبها من الإيمان والتقوى، فلهذا قال:

This file was downloaded from OuranicThe

· فروقات النسخ - سورة آل عمران (١١٦ \_ ١٢٠)

والله عليم بالمتقين كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبِّلُ الله من المتقين ).

1.18

﴿إِنَّ الَّذِيرَـــ كَغَرُوا لَن نُنْخِيَ عَنْهُمْ أَمَوْلُهُمْ وَلَآ أَوْلَدُهُم مِنَ اللَّهِ شَنِعًا ۖ وَأَوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِبِهَا خَلِدُونَ ۞ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِى هَلَذِهِ ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْبَا حَمَنَلِ رِبِيحٍ فِبهَا صِرُّ أَسَابَتَ حَرْفَ قَوْمِ طْلَمُوّا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَحَـنُهُ وَمَا طَلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَذَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞﴾

(١١٦ – ١١٢) يخبر تعالى أن الذين كفروا لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً، أي: لا تدفع عنهم شيئاً من عذاب الله، ولا تجدي عليهم شيئاً من ثواب الله، كما قال تعالى: ﴿وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفى إلا من آمن وعمل صالحاً» بل تكون أموالكم وأولادهم زاداً لهم إلى النار، وحجة عليهم في زيادة نعم الله عليهم، تقتضي منهم شكرها، ويعاقبون على عدم القيام بها وعلى كفرها، ولهذا قال: وليهم، تقتضي منهم شكرها، ويعاقبون على عدم القيام بها وعلى كفرها، ولهذا قال: وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون له من من من منا ما ناهم الى النار، وحجة عليهم في زيادة نعم الله عليهم، تقتضي منهم شكرها، ويعاقبون على عدم القيام بها وعلى كفرها، ولهذا قال: وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون له ثم ضرب مثلاً لما ينفقه الكفار من أموالهم التي يصدون بها على إطفاء نور الله، بأنها تبطل وتضمحل، كمن زرع يصدون بها عن سبيل الله ويستعينون بها على إطفاء نور الله، بأنها تبطل وتضمحل، كمن زرع يحدونا يرجع نيجته ويؤمل إدراك ربعه، في ينما هو كذلك إذ أصابته ربح فيها صرب أي الذين كفروا بالتي يصدون بها على إطفاء نور الله، بأنها تبطل وتضمحل، كمن زرع شديما يرجع أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون له ثم ضرب مثلاً لما ينفقه الكفار من أموالهم التي يصدون بها على إطفاء نور الله، بأنها تبطل وتضمحل، كمن زرع بعدينا يرجع أي يرجو نتيجته ويؤمل إدراك ربعه، فينما هو كذلك إذ أصابته ربح فيها صر، أي: برد من يعدون بها على إطفاء نور الله، بأنها تبطل وتضمحل، كمن زرع أمريا أولها الذين قال الله فيهم: ﴿إن الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله منينة ويادة أن منيا وزيادة الأمون له يعلمون أولاء الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله منينة ولي أن الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله منينة وأن الذين كفروا ينفقون أموالهم أوراله أولكن أولك أولك أولك أولا أول الذين أوليا، وزيادة الأسف، فكذلك في أولوا الذين أموانه أولهم أوله، فكذلك أولوا الذين قون أموالهم أولكم أولك أولهم أولهم، أولكما أولكما أولكان أولكان أولك أولها أنه أولك أولها أولكما أولكما أولكما أولكم أولك أولكما أولكما أولكما أولكم أولك أولكما أولكما أولكما أولكما أولكما أولكما أولكما أولكما، أولكما أو

﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَنْتَخِذُوا بِطَانَةُ مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْمَنْضَاةُ مِنْ أَفْوَجِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلآيَنَتِ إِن كُنتُمْ تَعْتِلُونَ ٢ تَخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلآيَنَتِ إِن كُنتُمْ تَعْتِلُونَ ٢ تَخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلآيَنَتِ إِن كُنتُمْ تَعْتِلُونَ ٢ تَخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلآيَنَتِ إِن كُنتُمْ تَعْتِلُونَ ٢ تَخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَنَا لَكُمُ ٱلآيَنَتِ إِن كُنتُمْ تَعْتِلُونَ هَا تَعْتَمُ أَوْلَاءً تَجْبُونُهُمْ وَلا يُعْتَقُونُهُ وَتَعْذَى الْنَتَظِ قُلْ مُوتُوا عَمَنُوا عَتَكُمُ آلَانَايل مِنَ النَيْطَ قُلْ مُوتُوا بِعَنَا مَنْ الْنَتَظِ قُلْ مُوتُوا عَمَنُوا عَتَكُمُ آلَانَايلَ مِنَ النَيْطَ قُلْ مُوتُوا مِعْتَنَمُ أَنَ اللَهُ عَلِيمُ إِنَا لَكُنَا مِنَا الْنَتَظِ قُلْ مُوتُوا مِعَتَكُمُ وَتُومَعُونَ إِلاَ عَلَيْهُمُ الْنَايلُ مِنَ النَيْطَ قُلْ مُوتُوا مِعْتَكُمُ وَنُوا اللَّذَي عَلَيمُ مَنْ الْنَتَظِ قُلْ مُولُوا عَمَنْهُمُ عَلَى مُوتُوا عَتَكُمُ مَنْتَكُمْ مَوْتُوا عَنْتُمُ أَذَ اللَذَي مِنَا الْنَتَظُ قُلُونُ مُعَنَى مَا الْنَعْذَى مُعُولُهُمْ وَنُو مَدْ يَتَنَا لَكُمُ مَا إِن الْنَ اللَهُ عَلَيمُ مَنْ الْنَ عَلَى مُ تُولُ عَنْ عَنْ أَنْ عُرُقُوا مَاعَنُهُمْ مَنْ إِنَ اللَهُ عَلِيمُ مَنْ إِنْ اللَهُ عَلِيمُ مَا إِنَ اللَهُ عَلَيمُ مَنْ مُ مُوا الْنَ الْعَنْتَمَ مَنْ الْنَا مِنْ عَلَى مُولُولُ مَا مَنْ عَلَهُ مَنْ مَا إِنْ اللَهُ عَلَي مُولُكُمْ مَنْ أَنْ اللَهُ عَلَى مُعْتَلُونَ الْعَنْ عَذَ اللَيْنَا مَنْ الْنَا مَنْ عَلَيْنَا اللَعْنُونَ الْعَنْتُونُ مَا مَنْهُ مَنْ مَنْ مَا أَنْ عُنْتُ مُنَا مَا مُنَا مَا مَا عَنْ مُولُونَا مَا عَنْ عَنْ عَنْ عُولُ اللَهُ مَا مَنْ عَلَى مُولُولًا مَعْتُ الْعَنْ مُ مُ مُعَالُ مُولَى مَا مَا عَنْ مُ مَنْ مَا مَا مُنْ عُ مُعْنُونُ مُولُولُ مَا مَا مَا مَالَكُ مَا مَالُولُ مَا مُنْتُ مُنْتُ مُ مَا مَا مُنْ مُولَعُهُ مَا مُولَ مَا مُ مُنْ أَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُنَهُ مَا مُوا مَا مُوا مَا مَا مَا مُوا مَا مَا مَ مَا مَا مُولُوا مُولُ مُوا مَا

(١١٨ – ١٢٠) ينهى تعالى عباده المؤمنين أن يتخذوا بطانة من المنافقين من أهل الكتاب وغيرهم يظهرونهم على سرائرهم أو يولونهم بعض الأعمال الإسلامية وذلك أنهم هم الأعداء الذين امتلات قلوبهم من العداوة والبغضاء فظهرت على أفواههم فوما تخفي صدورهم أكبر كمما يسمع منهم فلهذا فإلا يألونكم خبالاً في الا يقصرون في حصول الضرر عليكم والمشقة وعمل الأسباب التي فيها ضرركم ومساعدة الأعداء عليكم قال الله للمؤمنين: فوقد بينا لكم الآيات أي: التي فيها مصالحكم الدينية والدنيوية فإلعلكم تعقلون ك فتعرفونها وتفرقون بين الصديق والعدو، فليس كل أحد يجعل بطانة، وإنما العاقل من إذا ابتلي بمخالطة العدو أن تكون مخالطة في ظاهره ولا يطلعه من باطنه على شيء ولو تملق له وأقسم أنه من أوليائه قال الله مهيجاً للمؤمنين على الحذر من هؤلاء المنافقين من أهل



فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (١٢١ \_ ١٢٢) CE GHAZI المعني الم

الكتاب، ومبيناً شدة عداوتهم: فهما أنتم أولاء تحبونهم ولا يحبونكم وتؤمنون بالكتاب كله أي: جنس الكتب التي أنزلها الله على أنبيائه وهم لا يؤمنون بكتابكم، بل إذا لقوكم أظهروا لكم الإيمان فوإذا لقوكم قالوا آمنا وإذا خلوا عضوا عليكم الأنامل وهي أطراف الأصابع من شدة غيظهم عليكم فقل موتوا بغيظكم إن الله عليم بذات الصدور وهذا فيه بشارة للمؤمنيز أن هؤلاء الذين قصدوا ضرركم لا يضرون إلا أنفسهم، وإن غيظهم لا يقدرون على تنفيذه، بل لا يزالون معذبين به حتى يموتوا فيتنقلوا من عذاب الدنيا إلى عذاب الآخرة. فإن تمسسكم حسنة كالنصر على الأعداء وحصول الفتح والغنائم فتسؤهم في أو الله بما وتحزنهم فوإن تصبكم سيئة يفرحوا بها وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم شيئاً إن الله بما يعملون محيط فإذا أتيتم بالأسباب التي وعد الله عليها النصر - وهي الصبر والتقوى - لم يضركم مكرهم، بل يجعل الله مكرهم في نحورهم لأنه محيط بهم علمه وقدرته فلا منفذ لهم عن ذلك، ولا يخفى عليهم منهم شيء.

وَوَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ۞ إِذْ هَمَت طَآبِفَتَانِ مِنصُمُ أَن تَفْشَلَا وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَّ وَعَلَ اللَّهِ فَلِيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ۞﴾

١٢١ - ١٢٢ . هذه الآيات نزلت في وقعة «أحد»، وقصتها مشهورة في السير والتواريخ، ولعل الحكمة في ذكرها في هذًا الموضع، وأدخل في أثنائها وقعة «بدر» لما أن الله تعالى قد وعد المؤمنين أنهم إذا صبروا واتقوا نصرهم، ورد كيد الأعداء عنهم، وكان هذا حكماً عاماً ووعداً صادقاً لا يتخلف مع الإتيان بشرطه، فذكر نموذجاً من هذا في هاتين القصتين، وأن الله نصر المؤمنين في «بدر» لما صبروا واتقوا، وأدال عليهم العدو لما صدر من بعضهم من الإخلال بالتقوى ما صدر، ومن حكمة الجمع بين القصتين أن الله يحب من عباده إذا أصابهم ما يكرهون أن يتذكروا ما يحبون، فيخف عنهم البلاء ويشكروا الله على نعمه العظيمة التي إذا قوبلت بما ينالهم من المكروه الذي هو في الحقيقة خير لهم، كان المكروه بالنسبة إلى المحبوب نزراً يسيراً، وقد أشار تعالى إلى هذه الحكمة في قوله: ﴿أَوَ لَما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها ﴾ وحاصل قضية «أحد» وإجمالها أن المشركين لما رجع فُلهم من "بدر" إلى مكة، وذلك في سنة اثنتين من الهجرة، استعدوا بكل ما يقدرون علّيه من العدد بالأموال والرجال والعُدد، حتى اجتمع عندهم من ذلك ما جزموا بحصول غرضهم وشفاء غيظهم، ثم وجهوا من مكة للمدينة في ثلاثة آلاف مقاتل، حتى نزلوا قرب المدينة، فخرج النبي ﷺ إليهم هو وأصحابه بعد المراجعة والمشاورة حتى استقر رأيهم على الخروج، وخَرج في ألف، فلَما ساروا قليلاً رجع عبد الله بن أبي المنافق بثلث الجيش ممن هو على مثل طريقته، وهمت طائفتان من المؤمّنين أن يرجعوا وهم بنو سلمة وبنو حارثة فثبتهم الله فلما وصلوا إلى أحد رتبهم النبي ﷺ في مواضعهم وأسندوا ظهورهم إلى أحد، ورتب النبي ﷺ خمسين رجلاً من أصحابه في خلة في جبل «أحد» وأمرهم أن يلزموا مكانهم ولا يبرحوا منه ليأمنوا أن يأتيهم أحد من ظهورهم، فلما التقى

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (١٢٣ \_ ١٢٦)

المسلمون والمشركون انهزم المشركون هزيمة قبيحة وخلفوا معسكرهم خلف ظهورهم، واتبعهم المسلمون يقتلون ويأسرون، فلما رآهم الرماة الذين جعلهم النبي ﷺ في الجبل، قال بعضهم لبعض: الغنيمة الغنيمة، ما يقعدنا ههنا والمشركون قد انهزموا، ووعظهم أميرهم عبد الله بن جبير عن المعصية فلم يلتفنوا إليه، فلما أخلوا موضعهم فلم يبق فيه إلا نفر يسير، منهم أميرهم عبد الله بن جبير، جاءت خيل المشركين من ذلك الموضع واستدبرت المسلمين وقاتلت ساقتهم، فجال المسلمون جولة ابتلاهم الله بها وكفر بها عنهم، وأذاقهم فيها عقوبة المخالفة، فحصل ما حصل من قتل من قُتِلَ منهم، ثم إنهم انحازوا إلى رأس جبل «أحد» وكف الله عنهم أيدي المشركين وانكفؤوا إلى بلادهم، ودخل رسول الله ﷺ وأصحابه المدينة قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا عَدُوتَ مَنْ أَهْلُكُ وَالْعُدُو هُهُنا مُطْلَق الخروج، ليس المراد به الخروج في أول النهار، لأن النبي ﷺ وأصحابه لم يخرجوا إلا بعدماً صلوا الجمعة ﴿تبوئ المؤمنين مُقاعد للقتال﴾ أي: تنزلهم وترتبهم كل في مقعده اللائق به، وفيها أعظم مدح للنبي ﷺ حيث هو الذي يباشر تدبيرهم وإقامتهم في مقاعد القتال، وما ذاك إلا لكمال علمه ورأيه، وسداد نظره وعلو همته، حيث يباشر هذه الأمور بنفسه وشجاعته الكاملة صلوات الله وسلامه عليه ﴿والله سميع﴾ لجميع المسموعات، ومنه أنه يسمع ما يقول المؤمنون والمنافقون كل يتكلم بحسب ما في قلبه ﴿عَلَيْمَ﴾ بنيات العبيد، فيجازيهم عليها أتم الجزاء، وأيضاً فالله سميع عليم بكم، يكلؤكم، ويتولى تدبير أموركم، ويؤيدكم بنصره كما قال تعالى لموسى وهارون: ﴿إِنَّنِي مَعْكَمَا أَسْمَعَ وَأَرَى﴾ ومن لطفه بَهم وإحسانه إليهم أنه، إ لما ﴿همت طائفتان﴾ من المؤمنين بالفشل وهم بنو سلمة وبنو حارثة كما تقدم ثبتهما الله تعالى نعمة عليهما وعلى سائر المؤمنين، فلهذا قال: ﴿وَاللَّهُ وَلِيهِماً﴾ أي: بولايتُهُ الخاصة، التي هي لطفه بأوليائه، وتوفيقهم لما فيه صلاحهم وعصمتهم عما فيه مضرتهم، فمن توليه لهما أنهما لما هما بهذه المعصية العظيمة وهي الفشل والفرار عن رسول الله عصمهما، لما معهما من الإيمان كما قال تعالى: ﴿الله ولي الَّذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور﴾ ثم قال: ﴿وَعَلَى الله فليتوكل المؤمنونَ؟ ففيها الأمر بالتوكل الذي هو اعتماد القلب على الله في جلب المنافع ودفع المضار، مع الثقة بالله، وأنه بحسب إيمان العبد يكون توكله، وأن المؤمنين أولى بالتوكل على الله من غيرهم، وخصوصاً في مواطن الشدة والقتال، فإنهم مضطرون إلى التوكل والاستعانة بربهم والاستنصار له، والتبري من حولهم وقوتهم، والاعتماد على حول الله وقوته، فبذلك ينصرهم ويدفع عنهم البلايا والمحن، ثم قال تعالى:

﴿وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ فَأَتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَنَ يَكْفِينَكُمْ أَن يُمِدَّكُمْ رَبَّكُم بِثَلَنَذَةِ ءَالَّف مِنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُنزَلِينَ ﴾ بَلَنَّ إِن تَصْبُرُوا وَتَنَقُوا وَيَأْتُوكُم مِّن فَوَرِهِمْ هَذَا يُنَدِدْكُمْ رَبُّكُم بِخَسَبَةِ ءَالَف مِنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بَشْرَى لَكُمْ وَلِظَمَينَ مَلُوبَكُم بِذًا يُنَدِدُكُمْ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهِ الْحَبِيزِ الْحَكِيمِ ﴾

(١٢٣ - ١٢٦) وهذا امتنان منه على عباده المؤمنين، وتذكير لهم بما نصرهم به يوم

1.11

فروقات النسخ ـ سورة آل عمران (۱۲۷)

بدر وهم أذلة في قلة عددهم وعُددهم مع كثرة عدد عدوهم وعُددهم، وكانت وقعة بدر في السنة الثانية من الهجرة، خرج النبي ﷺ من المدينة بثلاثمائة مئة وبضعة عشر من أصحابه، ولم يكن معهم إلا سبعون بعيراً وفَرَسَانِ لطلب عير لقريش قدمت من الشام، فسمع به المشركون فتجهزوا من مكة لفكاك عيرهم، وخرجوا في زهاء ألف مقاتل مع العدة الكاملة والسلاح العام والخيل الكثيرة، فالتقوا هم والمسلمون في ماء يقال له «بدر» بين مكة والمدينة فاقتتلُوا، ونصر الله المسلمين نصراً عظيماً، فقتلوا من المشركين سبعين قتيلاً من صناديد المشركين وشجعانهم، وأسروا سبعين، واحتووا على معسكرهم. ستأتى إن شاء الله القصة في سورة الأنفال، فَإِن ذلك موضعها. ولكن الله تعالى هنا أتى بها ليتذكر بها المؤمنون ليتقوا ربهم ويشكروه، فلهذا قال ﴿فانقوا الله لعلكم تشكرون﴾ لأن من اتقى ربه فقد شكره، ومن تركَّ التقوى فلم يشكره، إذ تقول يا محمد للمؤمنين يوم بدر مبشراً لهم بالنصر ﴿ألن يكفيكم أن يمدكم ربَّكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين \* بلي إن تصبرواً وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا أي: من مقصدهم هذا، وهو وقعة بدر ﴿يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين﴾ أي: معلمين بعلامة الشجعان، فشرط الله لإمدادهم ثلاثة شروط: الصبر، والتقوى، وإتيان المشركين من فورهم هذا، فهذا الوعد بإنزال الملائكة المذكورين وإمدادهم بهم، وأما وعد النصر وقمع كيد الأعداء فشرط الله له السرطين الأولين كما تقدم في قوله: ﴿وَإِنْ تَصبروا وتتقوا لا يَضَرَّكُم كَيدهم شيئاً﴾ ﴿وما جعله الله﴾ أي: إمداده لكم بالملائكة ﴿إِلا بشرى﴾ تستبشرون بها وتفرحون ﴿ولتطمئن قلوبكم به وما النصر إلا من عند الله؟ فلا تعتمدوا على ما معكم من الأسباب، بل الأسباب فيها طمأنينة لقلوبكم، وأما النصر الحقيقي الذي لا معارض له، فهو مشيئة الله لنصر من يشاء من عباده، فإنه إن شاء نصر من معه الأسباب كما هي سنته في خلقه، وإن شاء نصر المستضعفين الأذلين ليبين لعباده أن الأمر كله بيديه، ومرجّع الأمور إليه، ولهذا قال إنَّ الله عزيز<sup>(١)</sup> فلا يمتنع عليه مخلوق، بل الخلق كلهم أذلاء مدبَّرون تحت تدبيره وقهره. ﴿الحكيم﴾ الذي يضع الأشياء مواضعها، وله الحكمة في إدالة الكفار في بعض الأوقات على المسلمين إدالة غير مستقرة، قال تعالى: ﴿ذلك ولو يشاء الله لانتصر منهم ولكن ليبلوا بعضكم ببعض﴾.

﴿لِيَقَطَعَ طَرَفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَدْ يَكْبِنُهُمْ فَيَنَقَلِنُوا خَآبِينَ ٢

(١٢٧) يخبر تعالى أن نصره عباده المؤمنين لأحد أمرين: إما أن يقطع طرفاً من الذين كفروا، أي: جانباً منهم وركناً من أركانهم، إما بقتل، أو أسر، أو استيلاء على بلد، أو غنيمة مال، فيقوى بذلك المؤمنون ويذل الكافرون، وذلك لأن مقاومتهم ومحاربتهم للإسلام تتألف من أشخاصهم وسلاحهم وأموالهم وأرضهم فبهذه الأمور تحصل منهم المقاومة والمقاتلة فقطع شيء من ذلك ذهاب لبعض قوتهم، الأمر الثاني أن يريد الكفار بقوتهم

كذا في الأصل. والآية: ﴿عند الله العزيز...).

فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (١٢٨ \_ ١٢٩)

وكثرتهم، طمعاً في المسلمين، ويمنوا أنفسهم ذلك، ويحرصوا عليه غاية الحرص، ويبذلوا قواهم وأموالهم في ذلك، فينصر الله المؤمنين عليهم ويردهم خانبين لم ينالوا مقصودهم، بل يرجعون بخسارة وغم وحسرة، وإذا تأملت الواقع رأيت نصر الله لعباده المؤمنين دائراً بين هذين الأمرين، غير خارج عنهما إما نصر عليهم أو خذل لهم.

﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمَرِ شَىْءُ أَوَ يَتُوْبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِعُونَ @ وَلِنَو مَا فِي الشَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاة وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآةٌ وَاللَّهُ غَفُوُرٌ نَجِيدٌ @﴾

١٢٨ - ١٢٩ لما جرى يوم «أحد» ما جرى، وجرى على النبي على مصائب، رفع الله بها درجته، فشج رأسه وكسرت رباعيته، قال: «كيف يفلح قوم شجّوا نبيهم» وجعل يدعو على رؤساء من المشركين مثل أبي سفيان بن حرب، وصفوان بن أمية وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام، أنزل الله تعالى على رسوله نهياً له عن الدعاء عليهم باللعنة والطرد عن رحمة الله ﴿ليس لك من الأمر شيء﴾ إنما عليك البلاغ وإرشاد الخلق والخرص على مصالحهم، وإنما الأمر لله تعالى هو الذي يدبر الأمور، ويهدي من يشاء ويضل من يشاء فلا تدع عليهم بل أمرهم راجع إلى ربهم، إن اقتضت حكمته ورحمته أن يتوب عليهم ويمن عليهم بالإسلام فعل، وإن اقتضت حكمته إبقاءهم على كفرهم وعدم هدايتهم، فإنهم هم الذين ظلموا أنفسهم وضروها وتسببوا بذلك، فعل، وقد تاب الله على هؤلاء المعينين وغيرهم، فهداهم للإسلام رضي الله عنهم، وفي هذه الآية مما يدل على أن اختيار الله غالب على اختيار العباد، وأن العبد وإن ارتفعت درجته وعلا قدره قد يختار شيئاً وتكون الخيرة والمصلحة في غيره، وأن الرسول 邂逅 ليس له من الأمر شيء فغيره من باب أولى، ففيها أعظم رد على من تعلق بالأنبياء أو غيرهم من الصالحين وغيرهم، وأن هذا شرك في العبادة، نقص في العقل، يتركون من الأمر كله له ويدعون من لا يملك من الأمر مثقال ذرة، إن هذا لهو الضلال البعيد، وتأمل كيف لما ذكر تعالى توبته عليهم أسند الفعل إليه، ولم يذكر منهم سبباً موجباً لذلك، ليدل ذلك على أن النعمة محض فضله على عبده، من غير سبق سبب من العبد ولا وسيلة، ولما ذكر العذاب ذكر معه ظلمهم، ورتبه على العذاب بالفاء المفيدة للسببية، فقال: ﴿أو يعذبهم فإنهم ظالمون﴾ ليدل ذلك على كمال عدل الله وحكمته، حيث وضع العقوبة موضعها، ولم يظلم عبده بل العبد هو الذي ظلم نفسه، ولما نفى عن رسوله أنه ليس له من الأمر شيء قرر من الأمر له فقال: ﴿ولهُ مَا فَي السَّمُوات وما في الأرض﴾ من الملائكة والإنس والجن والحيوانات والأفلاك والجمادات كلها، وجميع ما في السماوات والأرض، الكل ملك لله مخلوقون مدبرون متصرف فيهم تصرف المماليك، فليس لهم مثقال ذرة من الملك، وإذا كانوا كذلك فهم دائرون بين مغفرته وتعذيبه فيغفر لمن يشاء بأن يهديه للإسلام فيغفر شركه ويمن عليه بترك العصيان فيغفر له ذنبه، ﴿ويعذب من يشاء﴾ بأن يكله إلى نفسه الجاهلة الظالمة المقتضية لعمل الشر فيعمل الشر ويعذبه على ذلك، ثم ختم الآية باسمين كريمين دالين على سعة رحمته وعموم مغفرته وسعة إحسانه وعميم إحسانه، فقال:

Y • YY



فروقات النسخ \_ سورة آل عمران (١٢٩) R QURANIC THOUGHT (١٢٩

﴿وَالله غفور رحيم﴾ ففيها أعظم بشارة بأن رحمته غلبت غضبه، ومغفرته غلبت مؤاخذته، فالآية فيها الإخبار عن حالة الخلق وأن منهم من يغفر الله له ومنهم من يعذبه، فلم يختمها باسمين أحدهما دال على الرحمة، والثاني دال على النقمة، بل ختمها باسمين كليهما يدل على الرحمة، فله تعالى رحمة وإحسان سيرحم بها عباده لا تخطر ببال بشر، ولا يدرك لها وصف، فنسأله تعالى أن يتغمدنا ويدخلنا برحمته في عباده الصالحين.

تم السفر الأول من هذا التفسير المبارك بيسر من الله وإعانة فله الحمد والشكر والثناء وأسأله المزيد من فضله وكرمه وإحسانه، ويليه المجلد الثاني، أوله قوله الباري جل جلاله: فيا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا أضعافاً مضاعفة. . 4 الآية وذلك في تسع وعشرين من شهر ربيع الأول من سنة ١٣٤٣ ثلاث وأربعين وثلاثمائة وألف من الهجرة النبوية وصلى الله على محمد وسلم تسليماً كثيراً. بقلم جامعه عبد الرحمٰن بن ناصر بن عبد الله السعدي غفر الله له ولوالديه وإخوانه المسلمين. ، والحمد لله رب العالمين.



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT فهارس تفسير تيسِيرُ الكَرِيم الرّخمن فهارس تفسير تيسِيرُ الحَريم الرَحْمن يتضمن: \* فهارس فوائد الآيات. \* فهارس الأحاديث مع فوائدها. \* فهرس المواضيع.



فهرس فوائد الآيات

## فهارس فوائد الآيات

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

من سورة الفاتحة إلى النهاية

| رتم الآية | السورة  | الفيات الم                                                           |
|-----------|---------|----------------------------------------------------------------------|
|           |         | الله جل جلاله                                                        |
|           | مقدمة   | معية الله نوعان: المعية العامة، المعية الخاصة.                       |
|           | مقدمة   | الله هو المألوه المعبود، ذو الألوهية والعبودية علىٰ خلقه أجمعين .    |
|           | مقدمة   | فصل في شرح أسماء الله الحسنى.                                        |
|           |         | قد تُكرّرُ كثيرٌ من أسماء الله الحسنىٰ في القرآن، والحاجة داعية إلىٰ |
|           | مقدمة   | معرفة معانيها الجامعة .                                              |
|           | مقدمة   | يجب على العبيد توحيد الله عقداً وقولاً وعملًا .                      |
|           | مقدمة   | رزق الله لعباده نوعان: رزق عام، ورزق خاص.                            |
|           | مقدمة   | الله هو الغني بذاته الذي له الغنيٰ التام المطلق من جميع الوجوه.      |
|           | مقدمة   | الله_تعالیٰ_قریب من کل أحد، وقربه نوعان : قرب عام، وقرب خاص.         |
|           | مقدمة   | هو واجب الوجود، وجوده من لوازم ذاته.                                 |
|           |         | من أسماء الله تعالىٰ «المالك» الذي يتصرف بمماليكه بجميع أنواع        |
| ٤         | الفاتحة | التصرفات.                                                            |
| Ť۲        | البقرة  | الله تعالىٰ الحكيم الذي له الحكمة التامة.                            |
| ٣٤        | البقرة  | الآيات تدل علىٰ إثبات صفة الكلام لله تعالىٰ .                        |
| 00        | البقرة  | الجرأة علىٰ الله وعلىٰ رسوله في السؤال.                              |
| ٥٧        | البقرة  | الله ـ تعالىٰ ـ لا تضره معصية العاصين.                               |
| ٨٧٤       | البقرة  | نفي الغفلة عن الله يلزم إثبات العلم له.                              |
| ۸۳        | البقرة  | من إحسان الله على عباده أمرهم ونهيهم.                                |
| 1+7       | البقرة  | القدح في النسخ قدح في ملك الله وقدرته.                               |
| 187       | البقرة  | حفظ الله إيمان المؤمنين بالعصمة والزيادة.                            |
| ۱۵۷       | البقرة  | الشاكر والشكور من أسماء الله تعالىٰ.                                 |
| 109       | البقرة  | الكاتم لما أنزل الله مضاد لأمر الله، مشاق لله.                       |

|            |            | فققالاتقاقالتخالقان                           |                                            |
|------------|------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| الآيات     | فهرس فوائد | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT |                                            |
| ئم الآبة   | السورة ر   |                                               | الفـــــائـــــة                           |
| ١٦٣        | :          |                                               | الله هو المستحق لجميع أنواع العبادة        |
| 178        | البقرة     |                                               | غنیٰ الله ـ تعالیٰ ـ ذاتي .                |
| 170        | البقرة     | ل التام.                                      | الله هو المستحق للمحبة الكاملة والذا       |
| 179        | البقرة     | تعالى ـ بغير علم .                            | من أكبر المحرمات القول على الله ـ          |
| ۲۲۰        | البقرة     | ,                                             | أفعال الله وأحكامه تابعة لحكمته .          |
| 272        | البقرة     |                                               | الله ـ تعالىٰ ـ عليم بالمقاصد والنيات.     |
| ۲۲۸        | البقرة     | ن العظيم .                                    | الله ـ تعالىٰ ـ له العزة القاهرة والسلطا   |
| 17         | البقرة     | ندوده .                                       | الله ـ تعالىٰ ـ يُحب من عباده معرفة ح      |
| 700        | البقرة :   | •                                             | الله ـ تعالىٰ ـ له جميع معاني الألوهية     |
| 100        | البقرة     | ﺎﺗﻪ .                                         | الله هو العلي بذاته على جميع مخلوق         |
| ۲۷         | البقرة     | ل على الجزاء.                                 | مضمون الإخبار بعلم الله ـ تعالى ـ يد       |
| 177        | البقرة     | بالني.                                        | مادة الرزق وحصول ثمراته من الله تع         |
| . <b> </b> |            | ال خلقه.                                      | الله ـ تعالىٰ ـ القائم بنفسه المقيم لأحو   |
| ۲۳         |            |                                               | الله ـ تعالىٰ ـ متفرد بتصريف الأمور .      |
| ۲٩         | ·          | ر الناس .                                     | الله ـ تعالىٰ ـ أحاط علماً بما في صدو      |
| 1.4        |            | بام الملك والتصرف.                            | الله ـ تعالىٰ ـ له الأمر والشرع، وله ته    |
| ۱۱۹        |            | ي عليه صدور أعداء الدين .                     | من لطف الله ـ تعالى ـ أن يبيِّنَ مَا تنطوع |
| 124        |            |                                               | الله ـ تعالىٰ ـ يعزّي عباده المؤمنين بأ-   |
| ۱۷۹        | آل عمران   |                                               | اقتضت حكمة الله الباهرة أن يبتلي عب        |
| 1          | النساء     |                                               | الله ـ تعالىٰ ـ أرحم بعباده من الوالدين    |
| ٣٤         |            |                                               | الله ـ تعالىٰ ـ له العلو المطلق بجميع ا    |
| ١١٩        |            |                                               | تغيير ما خلق الله يكون في الظاهر وا        |
| )          | 1          | ، ونعوت العظمة والجلال .                      | الثناء على الله ـ تعالى ـ بصفات الكمال     |
| 172        |            |                                               | الدليل علىٰ حكمة الله تعالىٰ.              |
| 3 0        |            | •                                             | الله ـ تعالىٰ ـ استوىٰ علىٰ العرش استو     |
| ١٤٨        |            | ل إلهية الله تعالى .                          | من أنكر كلام الله؛ فقد أنكر خصائص          |
| <b>٩</b> ٦ |            | 1 4                                           | إثبات صفة الكلام لله تعالى.                |
|            |            | واعتبار .                                     | الله ـ تعالىٰ ـ له الغنىٰ التام بكل وجه    |
| 11         | هود ا      |                                               | قرب الله ـ تعالىٰ ـ من العبد نوعان.        |

|           |               | الم                                        |
|-----------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۷۹      | T)<br>F(      | HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT                                       |
| رقم الآبة | السورة        | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                        |
| ١٠        | إبراهيم       | وجود الأشياء مستندٍّ إلىٰ وجود الله ـ تعالىٰ ـ.                                |
| ١٧        | الكهف         | الله الهادي المرشد لمصالح الدارين.                                             |
| ۳۲        | الحج          | تعظيم شعائر الله تابع لتعظيم الله وإجلاله.                                     |
| ٦٤        | الحج          | الله الغني في حمده، الحميد في غناه.                                            |
| ٨.        | ں<br>المؤمنون | المتصرف في الحياة والموت هو الله وحده.                                         |
| ۲         | الفرقان       | الله هو الغنيُّ بذاته من جميع الوجوه.                                          |
| ٥٩        | الفرقان       | الله ـ تعالىٰ ـ استوىٰ علىٰ أوسع المخلوقات بأوسع الصفات.                       |
|           | ص             | ما شغل العبد عن الله فهو مشؤوم مذموم.                                          |
| ٤         | الزمر         | التلازم بين وحدة الله ـ تعالىٰ ـ وبين قهره.                                    |
| ١٥        | الزخرف        | الله ـ تعالىٰ ـ بائن من خلقه، مباين لهم في صفاته.                              |
| ٢٤        | الحديد        | غِنىٰ الله من لوازم ذاته.                                                      |
| ١         | المجادلة      | لطف الله بعباده واعتناؤه بهم.                                                  |
| ۲         | المجادلة      | تنبيه الله ـ تعالىٰ ـ علىٰ الحكم وحكمته.                                       |
| ۲٦        | الجن          | علوم الغيب قد انفرد الله بعلمها.                                               |
|           |               | الآباء                                                                         |
| ١٢        | البقرة        | النعمة علىٰ الآباء نعمة علىٰ الأبناء.                                          |
| 14+       | البقرة        | المشركون زهدوا في الإيمان وقلدوا الآباء.                                       |
| ١٢        | النساء        | الجد أب في غير موضع من القرآن.                                                 |
| ۲۷        | المائدة       | الظاهر أن ابني آدم هما ابناه لصلبه .                                           |
| ١٢        | النور         | الأب يجوز أن يأخذ ويتملك من مال ولده ما لا يضرُّه.                             |
|           |               | الاتباع/الطاعة                                                                 |
| ٤٤        | البقرة        | النفوس مجبولةً علىٰ عدم الانقياد لمن يخالف قوله فعله.                          |
| 111       | البقرة        | تلاوة الكتاب: اتباعه.                                                          |
| דדו       | البقرة        | تنقطع الأوصال إذا كانت لغير الله .                                             |
| ۲۰۸       | البقرة        | الواجب أن يكون الهوىٰ تبعاً للدين.                                             |
|           |               | الواجب عند الاختلاف في الأصول والفروع أن يرد الاختلاف                          |
| ۲۱۳       | البقرة        | إلى الله وإلى الرسول.                                                          |
| ۲۳۰       | البقرة        | جميع الأمور إن لم يقم فيها أمر الله، ويسلك بها طاعته، لم يحل<br>الإقدام عليها. |

|             |           | المتعالية المتعالية المتعالية المتحالية الم                       |
|-------------|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| ئد الآيات   | فهرس قوا  | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ANIC THOUGHT                    |
| رقم الآية   | السورة    | الفائدة                                                           |
| YAO         | البقرة    | المؤمنون سمعوا سماع قبول وإذعان وانقياد.                          |
| <b>~~</b> 3 | آل عمران  | الاتباع علامة الحب الحقيقي.                                       |
| ۳۲          | آل عمران  | كيف السبيل إلى حقيقة اتباع الرسول.                                |
| 1.1         | آل عمران  | الدين والكتاب سبب بين الله وبين عباده.                            |
| 137         | آل عمران  | طاعة الله وطاعة الرمىول من أسباب حصول الرحمة.                     |
| 189         | آل عمران  | الناس بحسب اتباعهم للرسل انقسموا قسمين                            |
| ٥٩          | النساء    | شرط الأمر بطاعة أولي الأمر ألا يكون معصية.                        |
| ٥٩          | النساء    | الرد إلى الكتاب والسنَّة في مسائل الخلاف شرط في الإيمان.          |
| ٦٤          | النساء    | الحث علىٰ الاستعانة بالله في مسائل الاتباع .                      |
| A+          | النساء    | الحقوق ثلاثة، وطاعة الرسول من الحقوق المشتركة.                    |
| A 1         | النساء    | الطاعة النافعة هي الطاعة التي تكون في الظاهر والباطن.             |
| AE          | النساء    | أفضل أحوال العبد أن يجتهد في نفسه علىٰ امتثال أمر الله .          |
| ٣           | المائدة   | الكتاب والسنة كافيان كل الكفاية في أحكام الدين : أصوله ، وفروعه . |
| ٤٩          | المائدة . | اتباع الهوىٰ سبب موصل إلىٰ ترك الحق الواجب.                       |
| ٤٥          | المائدة   | من لوازم محبة العبد لربه متابعة الرسول ﷺ ظاهراً وباطناً.          |
| 97          | المائدة   | طاعة الله وطاعة الرسول واحدة.                                     |
| 1111        | الأنعام   | طرق اتباع الحق                                                    |
| 111         | الأنعام   | الكشف محكوم بالكتاب والسنة.                                       |
| 100         | الأنعام   | من أكبر أسباب نيل رحمة الله اتباع القرآن علماً وعملًا.            |
| 11.         | التوبة 🕐  | علامة تعظيم الرسول ومحبته الإيمان التام به .                      |
| 1.9         | يونس      | مراتب الاتباع .                                                   |
| ۲A          | الكهف     | من الذي ينبغي أن يطاع، ويكون إماماً للناس؟ .                      |
| 177         | طه        | اتباع الهدنى بتصديق الخبر وامتثال الأمر .                         |
| ٤٥          | العنكبوت  | إضافة الدين كُلُه داخلة في تلاوة الكتاب.                          |
| ٦           | الأحزاب   | المؤمن لا يعارض قول الرسول بقول أحدٍ كانناً من كان.               |
| ۳٦          | الأحزاب   | الإيمان هو السبب الموجب لعدم معارضة أمر الله ورسوله.              |
| ١٧          | الشوري    | ما خرج عن الكتاب والميزان؛ فإنه باطل متناقض.                      |
| · <b>V</b>  | الحشر     | اتباع الرَسُول ﷺ داخل في القاعدة الكلية وفي الأصل العام.          |
| ١•          | الحشر     | وصف أتباع الصحابة من أهل السنة والجماعة.                          |

|           | é        |                                                                    |
|-----------|----------|--------------------------------------------------------------------|
| 1.41      | Т<br>F   | THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT والللة فهرس فوائد الآيات |
| رتم الآية | السورة   | الفائـــــة                                                        |
|           |          | الإحسان                                                            |
| ۸۳        | البقرة   | الإحسان إلى الوالدين: قولي، وعملي.                                 |
| ۸۳        | البقرة   | الإساءة والترك ضد الإحسان.                                         |
| ۸۳        | البقرة   | الإحسان القُولى إلىٰ كُل أحد أمرٌ مقدورٌ عليه.                     |
|           |          | النفقة إحسانٌ إلى الخلق.                                           |
| ۲٦٣       | البقرة   | مراتب الإحسان.                                                     |
| 135       | آل عمران | أنواع الإحسان وطرق تحصيله.                                         |
| 109       | آل عمران | أُمِر النبي ﷺ أن يجمع بين العفو والإحسان.                          |
| ۳٦        | النساء   | قطع الرّحم يكون بالقول أو الفعل عكس الإحسان.                       |
| ٦٢        | النساء   | الإحسان كل الإحسان تحكيم الله ورسوله.                              |
| ٥٦        | الأعراف  | الإحسان في العبادة بذل الجهد فيها وأداؤها كاملة .                  |
| ۹١        | التوبة   | إذا أحسن الُعبد فيما يقدر عليه سقط عنه ما لا يقدر عليه.            |
| ٩١        | التوبة   | لا ضمان علىٰ ما يترتب من فعل المحسنين من تلف أو نقص.               |
| ۲۲        | يوسف     | يوسف عليه السلام وفَّىٰ مقام الإحسان.                              |
| ٦٢        | يوسف     | الإجسان يوجب للإنسان تمام الوفاء للمحسن.                           |
| 47        | الإسراء  | الأمر بإيتاء ذي القربني مع القدرة والغني .                         |
| 218       | الشعراء  | المعين علىٰ النزول في منزلة الإحسان.                               |
| 27        | القصص    | المكافأة علىٰ الإحسان من دأب الأمم السابقة.                        |
|           |          | سنة الله ـ تعالىٰ ـ في المحسنين أن ينشر لهم من الثناء الحسن علىٰ   |
| ٨٠        | الصافات  | حسب إحسائهم .                                                      |
| ۲         | الماعون  | الحث على إطعام اليتيم والمساكين.                                   |
| V         | الماعون  | بذل الأمور الخفيفة كعارية الإناء والدّلو.                          |
|           |          | الإخلاص/المخلص                                                     |
|           |          | إذا قصد العامل بعمله وجه الله وحده وثوابه، وضاد الرياء والعمل      |
|           | مقدمة    | للأغراض النفسية، فقد حقق الإخلاص.                                  |
| ٥         | الفاتحة  | الفاتحة تضمنت: إخلاص الدين لله ـ تعالىٰ ـ ، عبادة واستعانة.        |
|           |          | الجمع بين الصلاة والزكاة؛ لأن الصلاة متضمنة الإخلاص                |
| ٣         | البقرة   | للمعبود، والزكاة متضمنة الإحسان على عباده.                         |
| ۲۰۷       | البقرة   | من هم الموفقون الذين بذلوا أنفسهم طلباً لمرضاة الله؟ .             |

| فوائد الآيات | قهر س     | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT |                   | ****                    |
|--------------|-----------|-----------------------------------------------|-------------------|-------------------------|
| رقم الآية    | السورة    |                                               | <u> </u>          | الفاتدة                 |
| TV .         | البقرة    |                                               | إخلاص.            | إخفاء النفقة إحسان و    |
| 127          | النساء    | ة الإخلاص                                     |                   | لا يزيل النفاق إلا شد   |
| 1            | الأنعام   |                                               | •                 | الله ـ تعالىٰ ـ هو المس |
| 177          | الأنعام   | ك لحال المعالي المالي المعالي .               |                   |                         |
| ٣٢           | الأعراف   |                                               |                   | الأستعانة بالطيبات عا   |
| ٥٣           | هود .     |                                               |                   | الدعوة إلى إخلاص ا      |
| ۳۸ :         | يوسف      | •                                             |                   | على المصلح استعماا      |
| ٥١           | مريم      | منه والاستخلاص من ربه .                       |                   |                         |
| ۲Ÿ           | القصص     | لا يقدح في الإخلاص.                           |                   | -                       |
| ۳۸           | الروم     |                                               | 1                 | العمل الذي يُقصدُ به    |
| ٣            | الزمر     | وائب لله تعالى.                               | ي من جميع الش     | الدين الخالص الصافي     |
| 18           | غافر      | لي ـ في جميع العبادات .                       | -                 |                         |
|              |           | الأداب/الأخلاق                                | · - }             |                         |
| 172          | آل عمران  | المسيء .                                      | ع السماحة عن      | العفو ترك المؤاخذة م    |
|              |           | ن؛ تجذب الناس إلىٰ دين الله                   |                   |                         |
| 109          | آل عمران  |                                               | -                 | وترغبهم فيه.            |
| 78           | النساء    | هي عن عدم الرد بالكلية .                      | لام والتحية والم  | الحث على ابتداء الس     |
| 7.           | النساء    | ل.                                            | بة أو ردها أحوا   | يستثنى من ابتداء التح   |
| ٦٩           | هود       | ;                                             | . 4               | مشروعية السلام وآداب    |
| ٥٩           | يوسف      | رسلين .                                       | نها من سنن المر   | مشروعية الضيافة، وأ     |
| ٥٣           | الإسراء   |                                               |                   | القول الحسن داع لكل     |
| ۲۲           | الكهف     | كله، وأكلهما جميعاً.                          |                   | استحباب إطعام الإنس     |
| ۲٣]          | الكهف     |                                               |                   | أخذ العفو من أخلاق      |
| A.Y.         | الكهف ا   | الألفاظ.                                      | له ـ تعالى ـ في ا | استعمال الأدب مع الأ    |
| ۲V           | النور     |                                               | 1                 | آداب الاستئذان.         |
| 17           | النور     |                                               |                   | يستحب الاجتماع على      |
| Y 1 0        | الشعراء 🔒 | ية راجع إلىٰ سوء الأدب والخلق .<br>*          |                   |                         |
| ١٩           | النمل     | دب.                                           |                   | القهقهة تدل على خفة     |
| 5 Y O        | القصص     |                                               | ىمدوحە.           | الحياء من الأخلاق ال    |

|           | E                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۸۳      | T<br>F               | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QURANIC THOUGHT OF State of the |
| رقم الآية | السورة               | الفـــــائـــــدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۸        |                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1         | القصص<br>الحجرات     | من مكارم الأخلاق ألاً يشق الإنسان علىٰ أُجيرِه بالعمل.<br>الأصلاحات الشيطية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤         | الحجرات<br>الحجرات   | حقيقة الأدب الواجب مع الله ورسوله .<br>الا تراسية الله الأر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٢٤        | الحجرات<br>الذاريات  | من العقل استعمال الأدب.<br>معانية الذيبية المارية المارية المارية المارية المارية المارية الحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 78        | الذاريات             | مشروعية الضيافة، وإنها من سنن إبراهيم الخليل عليه السلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 70        | الذاريات             | إكرام الضيف بأنواع الإكرام؛ بالقول والفعل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 70        | الذاريات<br>الذاريات | كان بيت إبراهيم ـ عليه السلام ـ مأوى للطارقين والأضياف.<br>أسلسا مستعلما الملام سالمانه في الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 77        | الذاريات             | أدب إبراهيم ـ عليه السلام ـ ولطفه في الكلام.<br>المارية الديالة التربية الإسلام ـ ولطفه في الكلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲v        | الذاريات             | المبادرة إلى الضيافة والإسراع بها .<br>الماد معاد الملاد حد الذي خام أضافه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲v        | الذاريات             | إبراهيم ـ عليه السلام ـ هو الذي خدم أضيافه.<br>محمد ملايانة الغرفي في الكلام الله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 11        | المجادلة             | حسن ملاطفة الضيف في الكلام الليِّن.<br>آدار با استقلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           |                      | آداب المجالس .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | 11                   | ולכם איני איני איני איני איני איני איני אינ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۲<br>۲۳  | البقرة<br>التح       | القرآن بيّن الدليل العقلي علىٰ وحدانية الله ـ تعالىٰ ـ وبطلان الشرك .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 11        | البقرة<br>البتر ت    | بيان الدليل العقلي على صدق الرسول وصحة ما جاء به.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 12        | البقرة<br>ال         | آية التحدي دليل واضح جلي علىٰ صدق الرسول ﷺ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           | البقرة<br>التت       | آيات الله ـ تعالىٰ ـ دالة علىٰ الحق موضحة له.<br>بدر ارتبادهان أربية المُرَكِبان الم الله أيان التربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 180       | البقرة<br>الـ        | لا حاجة للإتيان بأجوبة الشُبَه إذا ما تبين الحق بأدلته اليقينية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 178       | البقرة<br>ال         | الدليل الإجمالي على الوحدانية .<br>انترب الإجمالي على الوحدانية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 178       | البقرة               | الآيات الخلقية أدلة تفصيلية علىٰ ربوبية الله ـ تعالىٰ ـ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۱۰       | البقرة<br>ال         | كلام المعطلة خالف الدليل النقلي والعقلي على حدٍ سواء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| YON       | البقرة<br>الم م      | إبراهيم الخليل ـ عليه السلام ـ ألزم النمرود بطريقة طرد الدليل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| YON       | البقرة               | جميع الأدلة السمعية والنقلية والفطرية قامت شاهدة بتوحيد الله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 191       | آل عمران             | من فوائد التفكر في الآيات الاستدلال بها علىٰ المقصود منها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨٧        | النساء               | الأدلة السمعية والعقلية علىٰ وقوع الجزاء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٩٢        | النساء               | فائدة الإتيان بصيغ الامتناع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           | <b>t</b> .,          | ذكر العلم بعد الخلق من باب تقديم الدليل العقلي الموصل إلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1+1       | الأنعام              | إثبات علم الله .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۰۳       | الأعراف              | القرآن هو الدليل وهو المدلول.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤         | يونس                 | الدليل العقلي والنقلي على المعاد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|             | · .<br>. ·    | وفقته الاتجاري التحاري ال |                                         |
|-------------|---------------|---------------------------|-----------------------------------------|
|             | . •           | THE PRINCE GHAZI TRUST    |                                         |
| وائد الآبات | فهرس ف        | FOR QURANIC THOUGHT       | 0 1345 0 Y+AE                           |
| رقم الآية   | السورة        |                           | الفا:                                   |
| ٥           | يونس          | . اعه .                   | الأدلة العقلية الأفقية على التوحيد بأنو |
| E 84        | الإسراء       | · · ·                     | بيان دليل التمانع .                     |
| ٧٤          | مريم          | الآخرة بخير الدنيا.       | من أفسد الأدلة الاستدلال علىٰ خير       |
| E YY        | الأنبياء      |                           | الحكمة من ذكر دليل التمانع.             |
| 0           | الحج          | لوب.                      | الأدلة العقلية التي تزيل الشك من القا   |
| ٩٢          | المؤمنون      |                           | دل دليل التمانع على : أنه لا صلاح إلا   |
| ۳           | يَس           |                           | أدلة القرآن كلها أدلة لرسالة محمد ﷺ     |
| 14          | غافر          |                           | كلما كانت المسائل أكبر؛ كانت الدلا      |
| 41          | فصلت          |                           | الاستدلال على البعث بالخلق الأول.       |
| 40          | الطور         | ي العقل والشرع .          | الاستدلال على المشركين بما تقرر في      |
|             | · .           | الأرض                     |                                         |
| l p         |               | ÷ .                       | النفاق سبب لفساد ما على وجه             |
| ١Y          | البقرة        |                           | بالإصلاح.                               |
| ۳٦          | البقرة        |                           | الأرض دار تعب ونصب ومجاهدة.             |
| ١٤٦         | الأعراف       |                           | آثار التكبر في الأرض.                   |
| ٤٨          | إبراهيم       | يل صفات لا تبديل ذات .    | تبديل الأرض والسماء يوم القيامة؛ تبد    |
| ۲           | الغاشية       |                           | تسطيح الأرض لا ينافي كرويَّتها.         |
| · · ·       |               | الأزمنة                   |                                         |
| 144         | البقرة        |                           | فوائد الحساب بالسنة القمرية .           |
| ۲۳۳         | البقرة        | لم الحول.                 | الحول يطلق علىٰ الكامل، وعلىٰ معظ       |
| ٩٦          | الأنعام .     | لأوقات .                  | الشمس والقمر بهما تُعرف الأزمنة واا     |
| ٩٧          | الأنعام       |                           | مشروعية تعلم سير الكواكب ومحالُها       |
|             |               | الاستقامة                 |                                         |
|             | مقدمة         | ن الدوام.                 | وهي لزوم طاعة الله وطاعة رسوله علم      |
| ۳۷          | :<br>آل عمران |                           | الاستقامة على الصلاة وملازمة محل ا      |
| ۲۱          | يوسف          |                           | العبرة في حال العبد بكمال النهاية لا    |
| ٧Y          | المؤمنون .    |                           | السماوات والأرض ما استقامتاً إلا بال    |
| ٦           | فصلت          |                           | السبيل إلى حقيقة الاستقامة.             |
|             |               |                           | :                                       |

|           | E                  | الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----------|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۸۵      | T<br>F             | HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT واللك المحالي ا |
| رتم الآية | السورة             | الفانــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           | <br>الشورئى        | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           |                    | الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۲۸       | البقرة             | حقيقة الإسلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|           | ، <del>ب</del> ارد | عصيب الإسلام .<br>الإسلام هو الانقياد لله وحده ظاهراً وباطناً بما شرعه على ألسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٩        | آل عمران           | ، پر صارع ملو ، یا صیبات که او صاب کا مرا او با سال بین سال کا محکمات کا او سال کا محکمات کا محکمات کا محکم کا<br>ارساله .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۰        | آل عمران           | وجوب إسلام الوجه لله تعالىٰ ظاهراً وباطناً.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           | -                  | الرسول ﷺ بعث بالإسلام المنافي للكفر من كل وجه، فكيف يأمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۷٩        | آل عمران           | بضده؟!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٢        | النمل              | الهداية النافعة الأصلية تكون بالإسلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | الشورئي            | الدين الإسلامي روح السعادة، وقطب رحي الكمال.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           |                    | الإصلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           | مقدمة              | حقيقته: السعى في إصلاح عقائد الناس وأخلاقهم وجميع أحوالهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|           |                    | زعم المنافقون: أن أهل الإيمان ليسوا من أهل الصلاح، قلباً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 11        | البقرة             | للحقائق .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲         | النساء             | الولاية علىٰ اليتيم، والأمر بإصلاح ماله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 178       | النساء             | الصلح جائز في جميع الأشياء، إلا إذا أحل حراماً أو حرم حلالاً .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۷۰       | الأعراف            | النبي ﷺ بعث بصلاح الدارين .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٩٥        | هود                | علىٰ العبد أن يقيم الإصلاح في نفسه وفي غيره ما يقدِرُ عليه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٩٥        | هود                | الإصلاح مطلوب علىٰ حسب القدرة والإمكان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۷        | الكهف              | فضيلة خدمة الصالحين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 212       | الشعراء            | الأمر بتكميل النفس، وتكميل الغير.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٥        | الأحقاف            | أسباب صلاح الدُريّة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           |                    | الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | مقدمة              | ما لا يتم الحكم إلا به، فهو تابع للحكم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           |                    | الأحكام المقيدة بشروط أو صفات، تدل علىٰ أن تلك القيود لا بد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           | مقدمة              | منها في ثبوت الحكم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           | مقدمة              | الأمر بالشيء نهي عن ضده، والنهي عن الشيء أمرّ بضده.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱٥        | البقرة             | الجزاء من جنس العمل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

This file

|              | •      | المعتقدة المتعالية المتعالية المتعالية المتحالية الع           |
|--------------|--------|----------------------------------------------------------------|
| فوائد الأيات | فهرس   | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                  |
| رتم الآية    | السورة | الفــــــة                                                     |
| 79           | البقرة | الأصل في الأشياء الإباحة والطهارة.                             |
| ۳٥           | البقرة | النهي للتحريم لا سيما مع قرينة ترتيب الظلم عليه.               |
| ٤٣           | البقرة | التعبير عن العبادة بجزئها يدل على فرضيته.                      |
|              |        | إذا أمر العبد بأمرين كان الكمال أن يقوم بهما، والنقص الكامل أن |
| ٤٤           | البقرة | يتركهما .                                                      |
| 1+7          | البقرة | المنهيات إما مضرتها محضة، أو شرها أكبر من خيرها.               |
| 1+2          | البقرة | قد ينهلى الشارع عن الجائز عندما يكون وسيلة إلى الحرام.         |
| 1+7          | البقرة | معنى النسخ.                                                    |
| 187          | البقرة | حمل المطلق على القيد.                                          |
| 187          | البقرة | إجماع هذه الأمة حجة قاطعة                                      |
| 171          | البقرة | الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً.                              |
| ١٦٨          | البقرة | الأصل في الأعيان الإباحة .                                     |
| ١٦٨          | البقرة | أنواع المحرم .                                                 |
| ۱٦٨          | البقرة | ظاهر الأمر يفيد الوجوب.                                        |
| ١٧٣          | البقرة | حِل المحضور عند الضرورة مشروط بشرطين.                          |
| ۱۷۳          | البقرة | الضرورات تبيح المحضورات .                                      |
| 14+          | البقرة | الجمع مع الإمكان أفضل من ادعاء النسخ.                          |
| 144          | البقرة | لازم الحق حق .                                                 |
| 144          | البقرة | النهي عن القربان: نهي عن فعل المحرم وعن وسائله.                |
| 197          | البقرة | ترتكب أخف المفسدتين لدفع أعلاهما.                              |
| ۱۹۷          | البقرة | الإتيان بـ«من» لتنصيص العموم.                                  |
| ۲۰۳          | البقرة | إذا أباح الشارع أمرين؛ فقد يكون أحدهما أفضل من الآخر .         |
| 77.          | البقرة | من الرخص ما يكون لطفاً من الله تعالى وإحساناً وتوسعة.          |
| 22.          | البقرة | الشرع لا يأمر إلا بما فيه مصلحة خالصة أو راجحة.                |
| 272          | البقرة | إذا تزاحمت المصالح قدم أهمها.                                  |
| 177          | البقرة | الضرر عائد إلى من أراد الضرار.                                 |
| ۲۷۰          | البقرة | قواعد الشرع تدل على مراعاة المصلحة .                           |
| 170          | البقرة | الرسول ﷺ مشارك للأمة في توجيه الخطاب الشرعي له.                |
| 1771         | البقرة | التيسير ونفي الحرج في أمور الدين كلها.                         |

ZILVZYN

17 TERNES

|           | E           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y+AV      | л<br>Т<br>F | THE PRINCE GHAZI TRUST والللغة المحافظ ا |
| رقم الآية | السورة      | الفائــــدة<br>ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10        | آل عمران    | النفي يستلزم ضده.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 127       | آل عمران    | كلماً عظم المطلوب عظمت وسيلته، والعمل الموصل إليه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|           |             | ارتكاب أخف المفسدتين؛ لدفع أعلاهما، وفعل أدنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 177       | آل عمران    | المصلحتين؛ للعجز عن أعلاهماً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۸۰       | آل عمران    | ذكر السبب الابتدائي والسبب الغائي والجزائي .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣         | النساء      | ترك المباح عند الخوف من عدم القيام به.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٢        | النساء      | من استعجل الشيء قبل أوانه؛ عوقب بحرمانه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17        | النساء      | لا يمكن إعمال الموجب عند قيام المانع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۳        | النساء      | القيد قد يخرج بمخرج الغالب الذي لا مفهوم له.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٩٣        | النساء      | الحكم إنما يتم بوجود مقتضيه وانتفاء موانعه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           |             | النية الجازمة إذا اقترنت بها مقدورها من القول أو الفعل؛ يُنزِّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٩٥        | النساء      | صاحبها منزلة الفاعل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 99        | النساء      | من عجز عن المأمور من واجب أو غيره؛ فإنه معذور.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 110       | النساء      | إجماع هذه الأمة حجة، وأنها معصومة من الخطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٥        | المائدة     | شرع من قبلنا شرع لنا ما لم يَرِدْ شرعنا بخلافه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۸١        | المائدة     | انتفاء الشرط يدل علىٰ انتفاء المشروط .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1.7       | المائدة     | جواز العمل بالقرائن .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۰۸       | الأنعام     | الوسائل تعتبر بالأمور التي توصل إليها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 150       | الأنعام     | التحريم لا يكون إلاً من عند الله علىٰ لسان رسوله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 120       | الأنعام     | بعض المحرمات يؤخذ من المعنى وعموم العلة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 189       | الأنعام     | الإيجاب والتحريم مشروطان بالقدرة والتمكين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 107       | الأنعام     | الله تعالىٰ لا يكلف أحداً ما لا يطيق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 11        | الأعراف     | القياس إذا عارض النصَّ؛ فإنه قياس باطل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۳۰        | الأعراف     | الأوامر والنواهي تابعة للحكمة والمصلحة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٢        | الأعراف     | لا واجب مع العجز، ولا محرَّم مع الضرورة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦.        | الأنفال     | الحكم يدور مع علته وجوداً أو عدماً .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٦        | التوبة      | ليس كل ما يعتذر به هو من قبيل المانع الشرعي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٩        | التوبة      | دفع المفسدة المحققة بالمفسدة المحتملة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٢٣       | التوبة      | المصالح الشرعية مخصِّصة للعموم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

|            |           | وفقيته الأرتي المكالم القرائي                 |                             |                         |
|------------|-----------|-----------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------|
| ئد الآيات  | قهرس قوا  | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURĂNIC THOUGHT | 6 <b>1.11</b> 3<br>0 1235 0 | ۲۰۸۸                    |
| رقم الآية  | السورة    |                                               |                             | المصيرة المستقل         |
| 1.         | يوسف      | اب أعظمهما.                                   | ن أولئ من ارتك              | ارتكاب أخف الضررير      |
| ٩.         | النحل     | م إليها سائر الجزئيات.                        |                             | -                       |
| ۷۸         | الإسراء   | ~                                             |                             | العبادة إذا سميت ببعض   |
| ٧٣         | الكهف     |                                               |                             | الناسي غير مؤاخذ بنس    |
| ٧٤         | الكهف     | ·                                             |                             | إجراء الأحكام علىٰ ظ    |
| ٧٤         | الكهف 🗉   | ر - · · ·                                     | ناب الشر الصغير             | يدفع الشر الكبير بارتك  |
| ۱۳۲        | طه        | به                                            | بع ما لا يتم إلاً           | الأمر بالشيء أمر بجم    |
| ٧٨         | الحج 🗄    |                                               |                             | المشقة تجلب التيسير     |
| ٧٨         | الحج      |                                               | للورات .                    | الضرورات تبيح المحف     |
| 3          | النور     | حرم.                                          | ل تفضي إلىٰ الم             | قاعدة سد الوسائل التي   |
| 11         | النور 📜   | · ·                                           | ں للألفاظ .                 | العرف والعادة مُخصِّص   |
| ۲۲         | القصص     | ل منهما والأسلم.                              | ؛ يرتكب الأخف               | عند تزاحم المفسدتين     |
| ٤          | الروم .   | · · · .                                       | عض.                         | بعض الشر أهون من ب      |
| 77         | الروم     | ين العلماء والأئمة .                          | م فيها الإجماع ب            | أكثر الأمور الدينيّة وق |
| ۲۱:        | الأحزاب   |                                               | •                           | حُجية أفعال النبي ﷺ     |
|            | الشوري    | ، الراشدين .                                  | خصوصأ الخلفاء               | قول الصحابة حجة،        |
| •          | السورى    |                                               | -                           | أمر الرسول ﷺ أمر لا     |
| ۱۳         | المجادلة  | لىفىيە .                                      | اليس مقصوداً ا              | باب: المشروع لغيره،     |
| ٦١         | التغابن . |                                               | لعبد يسقُط عنه.             | کل واجب عجز عنه ا       |
| 0          | التحريم   | وجوده .                                       | <sub>)</sub> يوجد ولا يلزم  | باب: التعليق الذي لم    |
| ٤          | عيس 💡     |                                               |                             | لا يترك أمر معلوم لأم   |
|            | الضحي     | ا تضمن ثبوت الكمال.                           | ن مدحا، إلا إذا             | النفي المحض لا يكو      |
|            |           | أصول الدعوة                                   | ı                           | :                       |
| 188        | البقرة    | عليه عند الاشتباه.                            | اض من يعترض                 | يُغَم الإنسان عند اعترا |
| 120        | البقرة    |                                               | ىرغ .                       | حلّ الشّبه من باب الش   |
| 10 -       | البقرة    | ظلم؛ فلا سبيل لإقناعه.                        | انباع الهوئ وال             | من ليس له مستند إلا     |
| ١٧٤        | البقرة    | لتزكية .                                      | ل ـ من أسباب ال             | الدعوة إلى الله ـ تعالى |
| · · .<br>: | · · ·     | موم أو علىٰ وجه الخصوص _                      | ر علىٰ وجه الع              | دعوة الناس إلى الخي     |
| 1.0        | آل عمران  |                                               | الفلاح .                    | سبب لتحصيل              |
|            |           |                                               | I                           |                         |

|           | E        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۸۹      | T<br>F   | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QURANIC THOUGHT ( Construction of the second seco |
| رقم الآية | السورة   | الفائلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳۲        | النساء   | نصيحة السر أبلغ، لحصول المقصود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11        | النساء   | فوائد العمل بالموعظة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           |          | الأمور المشكلة غير الواضحة؛ الإنسان يحتاج إلىٰ التثبت فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٩٤        | النساء   | والتبيَّن .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 100       | النساء   | بيان الطريقة الحسنة لمحاجة الخصم المبطل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٤        | المائدة  | الجمع بين الغلظة واللين في دعوة أعداء الله .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٦٩        | الأنعام  | طرق التذكير والوعظ الموصلة إلىٰ مقصود التقوىٰ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 104       | الأنعام  | العدل حتىٰ في الكلام علىٰ أهل البدع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٦         | الأنفال  | الجدال محله عند اشتباه الحق والتباس الأمر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|           |          | المطلوب من الداعي إلىٰ الله إقامة الدليل السالم عن المعارض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 18        | هود      | علىٰ جميع المسائل والمطالب .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٩٥        | هود      | من تكملة دعوة الداعي وتمامها : أن يكون أول مبادرٍ لما يأمر غيره به .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥         | يوسف     | يجوز ذكر الإنسان بما يكره علىٰ وجه النصيحة لغيره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۸        | يوسف     | الداعي إلى الله يبدأ بالأهم فالأهم .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۷        | يوسف     | جواز استعمال المعاريض القولية والفعلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٠        | الحجر    | من أنذر؛ فقد أعذر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٨٥        | الحجر    | الصفح الجميل: هو الذي لا أذيَّة فيه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 170       | النحل    | من الحكمة الدعوة بالعلم لا بالجهل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 22        | الكهف    | لا أهمية في المماراة المبنية علىٰ الجهل والرجم بالغيب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٧        | مريم     | طريق إبراهيم ـ عليه السلام ـ في الدعوة إلىٰ الله ـ تعالىٰ ـ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳٦        | طه       | الأمور التي يحتاج إليها الداعي إلىٰ الله ـ تعالىٰ ـ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۸۷        | القصص    | ينبغي للداعي إلىٰ الله_تعالىٰ ـ أن يجعل الدعوة منتهىٰ قصده وغاية عمله .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٦        | العنكبوت | مقاصد وشروط المجادلة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٦        | العنكبوت | الواجب أن يُردَّ ما مع الخصم من الباطل، ويقبل ما معه من الحق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧٠        | الأحزاب  | السداد يكون بإصابة الصواب في المسائل العلمية والدعوية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11        | يَس      | صفات المنتفعين بالنَّذارة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 11        | يَس      | علوَ مرتبة الدعوة إلىٰ الله، والهداية إلىٰ سبيله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 22        | ص        | المنصوح وإن كان عالماً لا يغضب إذا نصح.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٣        | فصلت     | ما يدخل في مسائل الدعوة إلى الله ـ تعالىٰ ـ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| فوائد الآيات | فهرس          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                                                            |
|--------------|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رقم الآية    | السورة        | الفــــائــــــة                                                                                         |
| ٦            | نوح ا         | من فائدة الدعوة حصول جميع المقصود أو بعضه.                                                               |
|              | ÷. –          | الأطعمة                                                                                                  |
| ٥v           | البقرة        | المن: اسم جامع لكل رزق يحصل بلا تعب.                                                                     |
| ٥٧           | البقرة        | الزنجبيل والكمأة والخبز من المن.                                                                         |
| ٦١           | البقرة        | من طعام بني إسرائيل: الخيار، الثوم، العدس، البصل.                                                        |
| 119          | الأنعام       | الأصل في الأشياء والأطعمة الإباحة .                                                                      |
| 21           | الأعراف       | الأمر بتناول الأكل والشرب، والنهي عن الإسراف فيهما.                                                      |
| :            |               | الاعتصام                                                                                                 |
| ۳٦           | البقرة        | الحث على الاعتصام بحبل الله جميعاً.                                                                      |
| ۳۹           | آل عمران      | الحصور من عصم وحفظ من الذنوب والشهوات الضارة.                                                            |
| 1+1          | آل عمران      | الاعتصام بالله تعالى سبيل إلى السلام والهداية .                                                          |
| 1.7          | آل عمران      | وجوب الاجتماع على السبب الموصل إلى الله تعالى وعدم التفرق .                                              |
| 104          | آل عمران      | ما للخَلْقِ عاصم إلا الاعتصام بحبل الله.                                                                 |
|              |               | الإعراض                                                                                                  |
|              |               | من موجب التولي والإعراض حلول العقوبة، وهذا لا يكون إلا                                                   |
| ٦٤           | البقرة        | عند انتفاء المعارض .                                                                                     |
| ۸۳           | البقرة        | المتولي قد يتولى وله نية رجوع إلى ما تولى عنه.                                                           |
| 1+8          | البقرة        | النهي عن أسئلة التعنت والاعتراض.                                                                         |
| 121          | البقرة        | الاعتراض على الأحكام الشرعية.                                                                            |
| ۲۳           | آل عمران      | ما هي دواعي الإعراض عند أهل الكتاب.<br>الاحسان ما يسبب الثرين الماتين المسبب المسابر                     |
| ٥V<br>ب      | الأنعام       | الاعتراض علىٰ حكم الله مطلقاً مدفوع بالحكم الجزائي.<br>الامراز معماليا إستار مالامراز معمال المار        |
| V            | يونس.<br>البا | الإعراض عن الدليل مستلزم الإعراض عن المدلول.<br>البلاء موكل بالمنطق.                                     |
| 07.<br>7.7   | النمل<br>محمد | اببرء سوكل بالمنطق .<br>حال المتولّي عن طاعة ربه .                                                       |
|              | , second      |                                                                                                          |
|              |               |                                                                                                          |
|              | مقدمة         | · العمل الصالح هو : القيام بحقوق الله، وحقوق عباده.<br>كار مراجع الحرف الإران في الارار النهاي الامران ا |
| ΥV:<br>      | البقرة ا      | كل عمل صالح شرطه الإيمان؛ فمن لا إيمان له لا عمل له.<br>شروط قبول الأعمال.                               |
|              | البقرة        | مىروط قېۋن ۱۰ مىلەن .                                                                                    |
|              |               |                                                                                                          |

|           | (A)      | المعتقدة المتعالية المتعالية المتعالية المتحالية المتحالية المتحالية المتحالية المحالية |
|-----------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.91      | T.<br>F  | HE PRINCË GHAZI TRUST<br>OR QURANIC THOUGHT ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| رتم الآبة | السورة   | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٣٦       | البقرة   | القول الخالي من عمل القلب، عديم التأثير، قليل الفائدة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 181       | البقرة   | النفع الحقيقي بالأعمال، لا بالانتساب المجرد للرجال.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177       | البقرة   | الأعمال تصدق الإيمان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٠٢       | البقرة   | لا عبرة بالأقوال حتى يوجد العمل المصدق لها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲IV       | البقرة   | من ارتد ثم عاد إلى الإسلام يرجع إليه عمله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۱۸       | البقرة   | بعض الأعمال هي عنوان السعادة، وقطب رحيٰ العبودية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           |          | العمل المؤسس على الإيمان والإخلاص يكون مثمراً للخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 30        | آل عمران | والثواب .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۳٦       | آل عمران | الأعمال عند أهل السنة تدخل في الإيمان خلافاً للمرجئة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 180       | آل عمران | توفية الأعمال التامة إنما يكون يوم القيامة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ጞጘ        | النساء   | من ترك العمل واتكل علىٰ نفسه؛ فهو مخذول خاسر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳٥        | المائدة  | الأعمال التي تقرب إلىٰ الله ـ تعالىٰ ـ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٩٤        | الأنعام  | العمل هو مادة الدار الآخرة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 180       | الأنعام  | الجزاء مقرون بنظر الناظر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٣        | الأعراف  | أهل الجنة ورثوا الجنة بالأعمال الصالحة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤         | الأنفال  | أعمال القلوب أصلٌ لأعمال الجوارح وأفضل منها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 19        | التوبة   | الترجيح والتفاضل بين الأعمال والطاعات .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٩٢        | التوبة   | متى ينزل مريد الخير منزلة الفاعل التام؟ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٩٤        | التوبة   | العمل هو ميزان الصدق من الكذب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1•7       | التوبة   | أصل التوحيد والإيمان شرط لكلُّ عمل صالح .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1.9       | التوبة   | النية تؤثر في قبول الأعمال.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| v         | هود      | أحسن العمل؛ أخلصه وأصوبه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۳        | هود      | أقوال اللسان داخلة في الأعمال الصالحة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٧        | يوسف     | أعمال القلوب والجوارح تابعة لتصديق القلب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٢        | النحل    | العمل هو السبب والمادّة والأصل في دخول الجنة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۷٩        | الكهف    | العمل يجوز في البحر كما يجوز في البر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 17        | مريم     | جزاء العمل الفاضل والسعي الكامل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٨        | مريم     | العفة أفضل الأعمال خصوصاً مع اجتماع الدواعي وعدم المانع .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥١        | المؤمنون | أصل العمل الصالح قد اتفقت عليه الأنبياء والشرائع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| فوائد الآيات  | فهرس      | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                     |
|---------------|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| رئم الآية.    | السورة    | الفسيساتيسية                                                      |
| εv            | الأحزاب   | الأعمال الصالحة تدخل في الإيمان عند إفراده.                       |
|               | السورى    | العمل الذي لا يصحّبه التوكل؛ غير تام.                             |
| Б. <b>Ү</b> • | محمد      | إذا تعلقت النفس بالمستقبل ضعف عن العمل في الحاضر والمستقبل .      |
| Y • .         | محمد      | العمل تابع للهمة .                                                |
| :<br>  .      | 1.11      | الاقتران والإفراد/العموم والخصوص                                  |
|               | مقدمة     | بين التقوى والبر عموم وخصوص، إذا أفرد أحدهما دخل فيه الآخر .      |
| ۱۳٦           | البقرة    | بين الإسلام والإيمان عموم وخصوص .                                 |
| ۱۳٦           | البقرة    | الجمع بين الإيمان والأعمال الصالحة من هذا الباب.                  |
|               | ч. ,<br>т | إذا أطلق الأمر بالمعروف من غير أن يُقرنَ بالنهي عن المنكر؛        |
| 118           | النساء    | دخل فيه النهي عن المنكر .                                         |
| ٥٧            | الزمر     | بين الإنابة والإسلام عموم وخصوص .                                 |
|               |           | الأقضية                                                           |
| 144           | البقرة    | حكم الحاكم لا يبيح محرماً ولا يحلل حراماً.                        |
| ١٨٨           | البقرة    | لا يجوز المخاصمة عن الخائن .                                      |
| 1.0           | البقرة    | العمل بالقرائن عند اختبار أحوال الشهود.                           |
| ۲۳۰           | البقرة    | قبل الدخول في الولايات لا بد من النظر في النفس.                   |
|               |           | عند الحكم بين المتنازعين ينظر فيه إلى المرجحات والبينات           |
| YAY           | البقرة    |                                                                   |
| 109           | آل عمران  | فواند الاستشارة .                                                 |
| 0             | النساء    | وجوب قبول قول الأمين.                                             |
| ۲٥            | النساء    | أحكام الدنيا مبنية علىٰ الظاهر، وأحكام الآخرة مبنية علىٰ الباطن . |
| ۳٥:           | النساء    | الحَكَم يَحكَم، وإن لم يرضَ المحكوم عليه.                         |
| ۸۳            | النساء    | إذا حصل بحث في أمر من الأمور ، ينبغي أن يوليٰ من هو أهل لذلك .    |
| ٩٥            | النساء    | ينبغي رفع الإيهام عند التفضيل بين الأشخاص والطوائف والأعمال .     |
| 1.0           | النساء    | يشترط في الحكم: العلم والعدل.                                     |
| 1.0           | النساء :  | تحريم النيابة عن المبطل في الخصومات الدينية والحقوق الدنيوية .    |
|               | يوسف ا    | العمل بالقرائن والأحوال.<br>N                                     |
| ٦٤            | يوسف      | لا يمنع سوء الظن مع وجود القرائن الدالة عليه.                     |

| ۲۰۹۳      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURĂNIC THOUGHT               |
|-----------|----------|-------------------------------------------------------------|
| رتم الآية | السورة   | الفائية                                                     |
| 1.9       | النحل    | كلام المكره لا يترتب عليه حكم شرعي.                         |
| ۲۲        | ص        | جواز قول المظلوم لمن ظلمه: أنت ظلمتني أو نحوه               |
| ٦         | الحجرات  | الواجب عند خبر الفاسق التثبت والتبين.                       |
| ٩         | الحجرات  | الأمر بالصَّلح وبالعدل في الصلح.                            |
|           |          | ے یے ا                                                      |
| ٤٠        | التوبة   | غار ثور في أسفل مكة.                                        |
| ٩٩        | التوبة   | الأعراب كأهل الحاضرة، منهم الممدوح ومنهم المذموم.           |
| ٤         | الحاقة   | سكان حضرموت كانوا من عاد الأولى.                            |
|           |          | الإمامة                                                     |
| 172       | البقرة   | إبراهيم ـ عليه السلام ـ نال مقام الإمامة في الدين .         |
| 178       | البقرة   | لا يجتمع الظلم مع الإمامة في الدين.                         |
| 145       | البقرة   | أسباب وشروط وموانع الإمامة.                                 |
|           |          | درجة الإمامة في الدين: هي درجة الصديقية والكمل من           |
| ٧٤        | الفرقان  | المؤمنين .                                                  |
| ۳۸        | القصص    | من أعظم العقوبات أن يكون الإنسان إماماً في الشر .           |
|           |          | الأمة                                                       |
|           | مقدمة    | يأتي لفظ الأمة في كتاب الله علىٰ أوجه مختلفة.               |
| ۷۳        | آل عمران | تخصيص هذه الأمة بأمور دون سواها من الأمم.                   |
| 11+       | آل عمران | أسباب تفضيل هذه الأمة على سائر الأمم.                       |
| ٤٨        | المائدة  | حكمة ابتلاء الأمم في تغير الشرائع.                          |
| 109       | الأعراف  | في أمة موسىٰ ـ عليه السلام ـ طائفة مستقيمة هادية مهدية .    |
| 181       | الأعراف  | كمال الأمة يكون في نفسها وفي غيرها.                         |
| ٨         | الإسراء  | تحذير هذه الأمة من العمل بالمعاصي .                         |
| ۷۳        | الإسراء  | كل أمة تدعىٰ إلىٰ كتابها ودينها.                            |
| ٩٤        | الكهف    | ياجوج ومأجوج أمتان عظيمتان من بني آدم.                      |
| ٣         | الأنبياء | هذه الأمة هي آخر الأمم.                                     |
| ٤         | القصص    | لا ينبغي للأمة المستضعفة أن يستولي عليها الكسل عن طلب حقها. |
| ٥         | القصص    | الأمة ما دامت ذليلة مقهورة؛ لا يكون لها إمامة في أمر دينها. |

|   |             | 4                                     |                                                               |
|---|-------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
|   | وائد الآيات | فهرس ف                                | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURĂNIC THOUGHT                 |
|   | رقم الآية   | السورة                                | الف_1                                                         |
|   | 111         | الصافات                               | نشر الله من ذُريَّة إسماعيل وإسحاق ثلاث أمم عظيمة.            |
|   |             | الشورلي                               | اتفاق الأمة حجة قاطعة؛ لأنها معصومة عن الخطأ.                 |
|   | 17          | الجائية 🔅                             | الأمة الإسلامية خير أمة أخرجت للناس.                          |
|   | 18          | الواقعة                               | فضل صدر هذه الأمة في الجملة على متأخريها.                     |
|   |             | :                                     | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                               |
|   | ٤٤          | البقرة                                | واجبات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.                       |
|   | 1+0         | آل عمران                              |                                                               |
|   | · · ·       | · ·                                   | من حضر مجلساً يُعصى الله به؛ فإنه يتعين عليه الإنكار عليهم مع |
|   | ١٤٠         | النساء                                | القدرة أو القيام.                                             |
|   | ٧٩          | المائدة                               | مفاسد السكوت عن المنكر مع القدرة.                             |
|   | 172         | الأعراف                               | ما هو المقصود الأعظم من إنكار المنكر؟ .                       |
| - | 170         | الأعراف                               | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من فروض الكفاية.              |
|   | ٦           | الطلاق                                | في الائتمار بالمعروف تعاون علىٰ البر والتقوى .                |
|   |             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الإنابة                                                       |
|   | · · ·       | مقدمة                                 | حقيقتها: انجذاب القلب إلى الله في كل حالة من أحواله.          |
|   | ٧o          | هود 👘                                 | أركان الإنابة .                                               |
|   | ٨٨          | هود 🔄                                 | أحوال العبد تستقيم بأمرين: الاستعانة، والإنابة.               |
|   |             | سبا ا                                 | نظر المنيب إلىٰ ربه؛ نظر فكر وعبرة، لا نظر غفلة.              |
|   |             |                                       | الأنبياء/الرسل                                                |
|   | ۳.          | البقرة 🐘                              | آدم ـ عليه السلام ـ فضله، واستخلافه في الأرض .                |
|   | ٤٠          | البقرة                                |                                                               |
|   | ۸V          | البقرة                                | منَّ الله ـ تعالىٰ ـ علىٰ بني إسرائيل فأرسل لهم كليمه موسىٰ.  |
|   | ٨٧          | البقرة                                | عيسلي ـ عليه السلام ـ خاتم أنبياء بني إسرائيل.                |
|   | 1.7         | البقرة                                | زعم اليهود: أن سليمان _ عليه السلام _ استعمل السحر! .         |
|   | 114         | البقرة                                |                                                               |
|   | ١٣٣         | البقرة                                | 1                                                             |
|   | ۲۵۳         | البقرة 🐘                              | التفاوت بين الرسل في الفضائل والتخصيصات.                      |
|   | ۲٥٣         | البقرة                                | أيد اللهـ تعالى عيسى بن مريم بووح القدس أي : بروح الإيمان.    |
|   |             |                                       |                                                               |

|           | Į                |                                                                      |
|-----------|------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 4+90      | ]                | THE PRINCE GHAZI TRUST OF RURANIC THOUGHT OF REAL PRINCE GHAZI TRUST |
| رقم الآية | السورة           | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                              |
| ۲۸۵       | البقرة           | أنه ﷺ فاق الجميع في القيام بالإيمان وحقوقه.                          |
| ۳٩        | . ر<br>آل عمران  | ما معنىٰ أن عيسىٰ ـ عليه السلام ـ كلمة الله؟ .                       |
| ٤٥        | آل عمران         | البشارة لعيسني ـ عليه السلام ـ لا يشبهها شيء من البشارة.             |
|           | -                | إبراهيم _ عليه السلام _ كان معرضاً عن كل ما يخالف التوحيد،           |
| 90        | آل عمران         | متبرئاً من الشرك وأهله.                                              |
| ٤٥        | النساء           | أنعم الله ـ تعالىٰ ـ علىٰ داود وسليمان بالنبوة والكتاب والملك.       |
| ۷۸        | النساء           | الرسُل لا يكونون سبباً لشرٍّ يحدث، بل بُعِثوا بتكميل المصالح.        |
| 109       | النساء           | عيسىٰ ـ عليه السلام ـ عند نزوله يحكم بشريعة النبي ﷺ.                 |
| 178       | النساء           | فوائد اشتراك الرسل مع النبي ﷺ في قضية الوحي .                        |
| ٥٧        | الأثعام          | الرسول ﷺ أعدل الشهود على الإطلاق.                                    |
| ٧٤        | الأنعام          | حال إبراهيم في دعوته إلىٰ التوحيد ونهيه عن الشرك.                    |
| ٨٤        | الأنعام          | إسرائيل أبو الشُّعب الذي فضله الله علىٰ العالمين .                   |
| ٨٤        | الأنعام          | نوح عليه السلام من أولي العزم من الرسل.                              |
| ٨٦        | الأنعام          | فضيلة إسماعيل عليه السلام.                                           |
| ٩٠        | الأنعام          | الرسول ﷺ أفضل الرسل كلهم.                                            |
| ٦٢        | الأعراف          | وظيفة الرسل تبليغ وبيان التوحيد.                                     |
| 70        | الأعراف          | هود ـ عليه السلام ـ بُعث إلىٰ عادٍ الذين كانوا في أرض اليمن.         |
|           |                  | صالح ـ عليه السلام ـ بعث إلىٰ ثمود يدعوهم إلىٰ التوحيد وينهاهم       |
| ۷۳        | الأعراف          | عن الشرك .                                                           |
| ٨٨        | الأعراف          | شعيب ـ عليه السلام ـ كان يدعوا قومه طامعاً في إيمانهم.               |
| ٨٩        | الأعراف          | شعيب عليه السلام آيسَ قومه من كونه يوافقهم علىٰ ما هم عليه.          |
| 188       | الأعراف          | الفضيلة التي اختُصَّ بها موسىٰ عليه السلام.                          |
| ١٤        | الأنفال          | الدلائل علىٰ أن ما جاء به محمد ﷺ حقاً.                               |
| ٩٨        | يونس             | قوم يونس مستثنون من عموم عدم الانتفاع بالإيمان الاضطراري.            |
| YV .      | هود              | أول من ردَّ دعوة المرسلين : الأشراف والرؤساء .                       |
| 90        | هود              | شعيب _ عليه السلام _ كان خطيب الأنبياء .                             |
| ۳۷        | -1 4             | إسحاق عليه السلام سكن في الشام، وسكن إسماعيل عليه السلام<br>: بي ت   |
| · A•      | إبراهيم<br>الحجر | في مكة .<br>أما المعربية مصلاح                                       |
| <u>.</u>  | الحجر            | أهل الحجر، هم قوم صالح.                                              |

| :            | . :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المات المات المات المات المات المات الماتي المات الماتي الم        |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ائد الآيات   | فهرس قو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                      |
| رقم الآية    | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الفــــــة                                                         |
| ٨.           | الحجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | من كذب رسولاً فقد كذَّب سائر الرسل؛ لاتفاق دعوتهم.                 |
|              | a de la composición de la comp | كان بيت زكريا ـ عليه السلام ـ من البيوت المشهورة في الدين          |
| 0            | مريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | والرسالة .                                                         |
| ٤١           | مريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | إبراهيم ـ عليه السلام ـ جمع بين الصديقيَّة والنبوة.                |
| ΎŊ           | الفرقان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | معارضة الرسول بما ليس بمعارض .                                     |
| 11+          | الشعراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | السبب الموجب لتصديق الرسل.                                         |
| ۲۰۰          | الشعراء 🗌                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تكذيب الرسل أمر قد توارئته الأمم المكذبة.                          |
| 10           | النمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | داود وسليمان عليهما السلام من خواصٌ الرسل.                         |
| ٥٩           | القصص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الرسل يبعثون في المدن الأمَّهات؛ لمظنَّة الظهور والانتشار.         |
|              | سيآ 📋                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نِعم الله على عبده داود لا تحصي .                                  |
| 1+1          | الصافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الذبيح ليس إسحاق إنما إسماعيل.                                     |
| 1 <b>Y</b> Y | ص ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كان داود ـ عليه السلام ـ في أغلب أحواله لازماً محرابه لخدمة ربُّه. |
| ٣.           | ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | سليمان ـ عليه السلام ـ من فضائل داود عليه السلام.                  |
| ۳.           | ص . 🗧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ثناء الله ـ تعالىٰ ـ علىٰ سليمان ومدحه .                           |
| ٤٤           | ص :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كَمَّل أيوب ـ عليه السلام ـ مراتب العبودية في حال السراء والضراء.  |
| ٦٤           | الزخرف 🗉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الإخبار بأن عيسيٰ ـ عليه السلام ـ عبد من عباد الله .               |
| ٢٤           | الذاريات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | فضيلة إبراهيم الخليل - عليه السلام                                 |
| ٤            | التحريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | فضيلة النبي ﷺ.                                                     |
|              | 4 <sup>- 1</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أهل الكتاب                                                         |
| ٤.١          | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | أولية أهل الكتاب في الكفر .                                        |
| ۷٥           | البقرة 👘                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                    |
| Ŷλ           | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                    |
| ۷۹           | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                    |
| 118          | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                    |
| T IV         | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                    |
| ٨٩           | آل عمران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                    |
| ۷٥           | آل عمران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                    |
| ¥.o          | آل عمران<br>س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                    |
| ٧A           | آل عمران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | التحريف في الكتاب شامل للتحريف اللفظي والمعنوي.                    |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                    |

|                |          | وفقيتا لا تحافظ العراق                                                       |
|----------------|----------|------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y + 9</b> V | 1        | THE PRINCE GHAZI TRUST         FOR QURANIC THOUGHT         فهرس فوائد الآيات |
| رقم الآبة      | السورة   | الفائــــدة                                                                  |
| 1              | آل عمران | تحذير المؤمنين عن الاغترار بأهل الكتاب.                                      |
| 111            | آل عمران | أهل الكتاب لن يضروا المؤمنين إلاّ أذى باللسان.                               |
| 117            | آل عمران | إعطاء الجزية والمعاهدة من أسباب أمن أهل الكتاب.                              |
|                |          | أهل الكتاب لم يتمكنوا في الوقت الأخير من الملك المؤقت في                     |
| 111            | آل عمران | فلسطين إلا بنصر الدُّول الكبرئ .                                             |
|                |          | أهل الكتاب تركوا الحق وآثروا الباطل وقلبوا الحقائق؛ فكان                     |
| ٤٧             | النساء   | الجزاء من جنس العمل.                                                         |
| 141            | النساء   | أهل الكتاب نهوا عن الغلو في الدين والقول علىٰ الله بلا علم.                  |
| 104            | الأنعام  | اليهود والنصارى؛ هم أهل الكتاب عند الإطلاق.                                  |
| ٤              | الروم    | الروم أهل كتاب، وهم أقرب إلى المسلمين من فارس.                               |
|                | الشورئ   | الإرشاد إلىٰ طريقة مناظرة أهل الكتاب.                                        |
| ٥              | الجمعة   | مثل علماء أهل الكتاب الذين لم يعملوا بما في التوراة.                         |
|                |          | الإيمان                                                                      |
|                | مقدمة    | تعريف الإيمان: التصديق المتضمن لأعمال الجوارح.                               |
| ٣              | البقرة   | الإيمان الذي يتميز به المسلم من الكافر هو الإيمان بالغيب.                    |
| ٣              | البقرة   | ما يدخل في الإيمان بالغيب.                                                   |
| ٤              | البقرة   | يتضمن الإيمان بالكتب الإيمان بالرمىل.                                        |
| v              | البقرة   | الطبع على القلوب من موانع الإيمان.                                           |
| v              | البقرة   | انتفاء الإيمان بعد بيان الحق يوجب عقاباً عاجلًا أو آجلًا .                   |
| ٩              | البقرة   | الإيمان الحقيقي ما تواطأ عليه القلب واللسان .                                |
| ۲٥             | البقرة   | تصديق الإيمان إنما يكون بالأعمال الصالحة.                                    |
| ۸.             | البقرة   | الإيمان هو الوعد الموجب لنجاة صاحبه.                                         |
| ٩٣             | البقرة   | الإيمان الواجب والنافع هو الإيمان بما أنزل الله ـ تعالىٰ ـ.                  |
| ١٣٦            | البقرة   | القول: «أنا مؤمن».                                                           |
| ١٤٣            | البقرة   | قصد الحق والإنصاف من أسباب زيادة الإيمان.                                    |
| 171            | البقرة   | المؤمنون هم المنتفعون علىٰ الحقيقة بالأوامر والنواهي.                        |
| 212            | البقرة   | ليس الإيمان بالتحلي والتمني ومجرد الدعاوي حتى تصدقه الأعمال.                 |
| 114            | البقرة   | الإيمان هو الفاصل بين أهل السعادة وأهل الشقاوة.                              |
| 202            | البقرة   | أصل التأييد بالروح عام لكل مؤمن بحسب إيمانه.                                 |

|                  | (j)              |                                                                 |
|------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ئد الأيات        | 11<br>F فهرس فوا | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QURĂNIC THOUGHT                     |
| رقم الآية        | السورة           | الفــــانــــــــــ                                             |
| TVV              | البقرة           | تكميل الإيمان وحقوقه من أكبر الأسباب لاجتناب ما حرم الله.       |
| ٦٨               | آل عمران         | كلما قوي إيمان العبد تولاه الله ـ تعالىٰ ـ بلطفهِ .             |
| ٧٣               | آل عمران         | ثمرة وصول حقيقة الإيمان إلى القلوب.                             |
| ۸۳               | آل عمران         | ما هي أصول الإيمان التي أمر الله بها هذه الأمة؟                 |
| ۱۳               | آل عمران         | الإيمان هو السبب الداعي والموجب لامتثال الأمر واجتناب النهي.    |
| 11.              | آل عمران         | الإيمان: هو التصديق الكامل المستلزم لأعمال الجوارح.             |
| 107              | آل عمران         | المؤمن إذا أصابته سرًّاء شكر، وإذا أصابته ضراء صبر.             |
|                  |                  | العبد قد يكون فيه خصلة كفر وخصلة إيمان، وقد يكون إلى            |
| ١٦٨              | آل عمران         | إحداهما أقرب منه إلى الأخرى .                                   |
| 197              | آل عمران         | النبي ﷺ يدعو الناس إلى الإيمان ويرغبهم فيه.                     |
| 199              | آل عمران         | ما هو الإيمان النافع؟ .                                         |
| ۲۹               | النساء           | الإيمان يجمع المؤمنين على مصالحهم الدينية والدنيوية.            |
| ٧Y               | النساء           | المؤمنون على قسمين.                                             |
| 1.8              | النساء           | الأمور التي تقوي قلوب المؤمنين.                                 |
| 178              | النساء           | الإيمان هو الأصل والأساس والقاعدة التي يبنى عليه كل شيء.        |
| ٢٦١              | النساء           | ما يدخل في الأمر بالإيمان.                                      |
| 101              | الأتعام          | إن الإنسان يكتسب الخير بإيمانه.                                 |
| ٩٩               | الأعراف          | لا ينبغي للعبد أن يكون آمناً علىٰ ما معه من الإيمان.            |
| ١٤٧              | الأعراف          | الإيمان بآيات الله والتصديق بجزائه شرط في قبول الإيمان.         |
|                  |                  | لا يتم الإيمان إلا بأعمال القلوب وأعمال الجوارح؛ المترتبة على   |
| ۲۵۳              | الأعراف          | الإيمان.                                                        |
| 104              | الأعراف          | متممات الإيمان.                                                 |
| $\mathbb{R}^{n}$ | الأنفال          | الإيمان يدعو إلى طاعة الله ورسوله.                              |
|                  |                  | ما هو الإيمان الكامل الذي يترتب عليه الفوز التام؟               |
| ٤                | الأنفال          | حقيقة الإيمان تحصل بالجمع بين الإسلام والإيمان.                 |
| ٤                | الأنفال          | تعاهد الإيمان وزيادته ونماه.                                    |
| 178              | التوبة           | انشراح الصدر لأيات الله؛ دليل على الإيمان.                      |
| 17.1             | التوبة           | ينبغي للمؤمن أن يتفقد إيمانه، ويتعاهده؛ لأن الإيمان يزيد وينقص. |
|                  | 1                | · · · ·                                                         |

|                  |               | الم                       |
|------------------|---------------|---------------------------------------------------------------|
| * • 9 9          | ]             | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                 |
| رقم الآية        | السورة        | الفـــــــــــة                                               |
| ١٧               | يوئس          | من آمن بلقاء الله؛ فلا بدَّ أن ينقاد لهذا الكتاب ويؤمن به.    |
| ٥١               | ے ہے۔<br>یونس | الإيمان لا ينفع حين حلول عذاب الله .                          |
| ۱۷               | هود           | من دواعي الإيمان: القصد الحسن، والفهم المستقيم.               |
|                  |               | الأعمال من لوازم الإيمان وآثاره؛ فإذا لم يوجد العمل؛ فالإيمان |
| 90               | هود           | ناقص أو مُعدوم.                                               |
| ۲۷               | إبراهيم       | الإيمان القلبي التام يستلزم أعمال الجوارح ويثمرها.            |
| ٧٦               | مريم          | الإيمان قول القلب واللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح.       |
|                  |               | التحذير من كل داع إلى الباطل يصد عن الإيمان الواجب أو عن      |
| ١٦               | طه            | كماله .                                                       |
| ۳۸               | الحج          | الله ـ تعالىٰ ـ يدافع عن المؤمنين بحسب إيمانهم .              |
| ۷۳               | المؤمنون      | موجبات الإيمان وموانعه.                                       |
|                  |               | نصوص الكتاب والسنة علىٰ: أن من معه أصل الإيمان لا يخلد في     |
| 1+٣              | المؤمنون      | النار .                                                       |
| ٣                | التور         | الزاني لا يطلق عليه اسم المدح الذي هو الإيمان المطلق.         |
| 11               | النور         | القدح في المؤمنين؛ قدح في النفس.                              |
| ۱۷               | النور         | الإيمان الصادق يمنع صاحبه من الإقدام على المحرمات.            |
| ۵۰               | النور         | الإيمان ليس هو مجرد القول حتىٰ يقترن به العمل.                |
| 10               | النمل         | درجات المؤمنين :                                              |
| ٣                | القصص         | علىٰ حسب إيمان العبد تكون عبرته.                              |
| ٩                | العنكبوت      | الإيمان الصحيح والعمل الصالح عنوان علىٰ سعادة صاحبه.          |
|                  |               | البشارة تكون لمن جمع بين عبادة الباطن بالإيمان، والظاهر       |
| ٨                | لقمان         | بالإسلام، والعمل الصالح.                                      |
|                  | مبأ           | الإيمان: هو التصديق الموجب للانقياد                           |
| ٨١               | الصافات       | الإيمان أرفع منازل العباد.                                    |
| ٨٥               | غافر          | وجود قرائن العذاب مانعة من قبول الإيمان.                      |
| <b>۹</b><br>. بر | الفتح         | الإيمان بالله وبالرسول من الحقوق المشتركة.                    |
| 14               | الحديد        | فضل الإيمان واغتباط أهله به يوم القيامة.                      |
| 19               | الحديد        | الإيمان عند أهل السنة والجماعة .                              |
| ۲Y               | المجادلة      | الإيمان الزعمي الذي لا حقيقة له .                             |

|            | E                    |                                                                                                            |
|------------|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ائد الآيات | ٦<br>٦ - فهرس أفو    | FOR QUR'ANIC THOUGHT                                                                                       |
| رئم الآية  | السورة               | الفائد                                                                                                     |
| 1          | الصف                 | الإيمان التام: هو التصديق الجازم المستلزم لأعمال الجوارح.                                                  |
| ۲٩         | الملك                | الإيمان يشمل التصديق الباطن، والأعمال الباطنة والظاهرة.                                                    |
| 17         | المعارج              | لوازم التصديق بيوم الدين.                                                                                  |
| 17         | الجن                 | الإيمان سبب داع إلىٰ كل خير، وانتفاء كل شر.                                                                |
|            | 1                    | الأيمان                                                                                                    |
| TTE        | البقرة               | المقصود من اليمين والقسم: المقْسَم بِه، وتأكيد المقْسَم عليه.                                              |
| YY E       | البقرة               | النهي عن جعل الأيمان مانعة من البر .                                                                       |
| 272        | البقرة               | ينبغي في المباح حفظ اليمين عن الجنب.                                                                       |
| 220        | البقرة               | المؤاخذة في الأيمان علىٰ ما قصده القلب.                                                                    |
| <b>^</b>   | المائدة              | من حرم حلالاً عليه؛ فعليه كفارة يمين.                                                                      |
| ٨٨         | المائدة              | حكم أيمان اللغو وكفارتها.                                                                                  |
| Y          | التحريم              | كفارة من حرم حلالاً عليه ثم حنث.                                                                           |
|            | [* ·                 | البدع/الحوادث                                                                                              |
| ٦          | الفاتحة 🚲            | تضمنت سورة الفاتحة الرد علىٰ جميع أهل البدع والضلال.                                                       |
| ٤          | البقرة               | المبتدعة يؤولون النصوص الدالة على خلاف قولهم.                                                              |
| ١٢         | البقرة               | الحادث من بعض الأمة حادث من الجميع.                                                                        |
| ۷٩         | البقرة               | التقاء أصول أهل البدع مع أهل الكتاب .                                                                      |
| 104        | البقرة               | أعمال الحج إذا فعلت غير تابعة للنسك كانت بدعة.                                                             |
| 108        | البقرة               | أنواع البدع.                                                                                               |
| 144        | البقرة               | كل من تعبد بعبادة لم يشرعها الله ولا رسوله؛ فهو متعبد ببدعة.                                               |
| ***        | البقرة               | النهي عن مخالطة كل مشرك ومبتدع .                                                                           |
| v          | :<br>                | اتباع المتشابه من أوصاف أهل الآراء السقيمة، والعقول الواهية،<br>التبريد المعن                              |
| 144        | ال عمران<br>آل عمران | والقصود السيئة .<br>الحد إكار مدانتان ما عقبة الترمذية مذهبة ما مدعا الرما                                 |
| 177        | الانعام ال           | الوعيد لكل من ابتدع بدعة قولية وفعليةٍ وفرح بها ودعا إليها.<br>ما اخترعه أهل الشرك من الاصطلاحات البدعيّة. |
| ٣٧         | التوبة               | العوائد المخالفة للشرع مع الاستمرار عليها يزال قبحها .                                                     |
|            | الحج<br>الحج         | الفرق بين مجادلة المقلّد ومجادلة الداعي إلى البدع.                                                         |
| ۲٥         | ي.<br>∶غافر، ⊫       | الموصف اللازم لكلٌ من جادل في آيات الله .                                                                  |
| . E        | 2                    |                                                                                                            |

|           | (C)      | المالية المالية المحالة |
|-----------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *1+1      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST         OR QURANIC THOUGHT         نهرس فوائد الآيات                                     |
| رتم الآبة | السورة   | القــــــائـــــدة                                                                                              |
|           |          | البرهان                                                                                                         |
| 111       | البقرة   | كل من ادعىٰ دعوىٰ لا بد أن يقيم البرهان علىٰ صحة دعواه .                                                        |
| 111       | البقرة   | الإخلاص والمتابعة برهانان جليان لكل أحد.                                                                        |
| 179       | البقرة   | التعليل بلا برهان قول علىٰ الله بلا علم.                                                                        |
|           |          | البرهان يشمل الأدلة العقلية والنقلية، وكذلك الآيات الأفقية                                                      |
| ١٧٤       | النساء   | والنفسية .                                                                                                      |
| ٧١        | يونس     | البرهان القاطع علىٰ صحة رسالة نوح ـ عليه السلام ـ.                                                              |
|           |          | البرهان هو: ما مع العبد من العلم والإيمان الموجب لترك كل ما                                                     |
| 45        | يوسف     | حوم الله .                                                                                                      |
| ٦٥        | مريم     | البرهان القاطع علىٰ أن الله هو المستحق لإفراده بالعبودية.                                                       |
| 45        | الأنبياء | البرهان القاطع لا يكون معه معارض.                                                                               |
|           |          | البر                                                                                                            |
| ٤٤        | البقرة   | البر يتضمن: الإيمان، والخير.                                                                                    |
| 144       | البقرة   | أحسن البر وأوفقه تعاهد الأقارب بالإحسان المالي والقولي.                                                         |
| ٩٢        | آل عمران | البر : هو الطريق الموصل إلىٰ الجنة .                                                                            |
| ٥         | الإنسان  | وصف نعيم الأبرار .                                                                                              |
| 212       | البقرة   | من أعظم بر الوالدين النفقة عليهما.                                                                              |
|           |          | البرزخ                                                                                                          |
|           |          | من تُؤفِّي فقد استكمل واستوفىٰ ما قدِّر له من الرزق والأجل                                                      |
| ٩٧        | النساء   | والعمل .                                                                                                        |
| ۳۱        | المائدة  | بدن الميت يكون عورة .                                                                                           |
| ٤٠        | الأعراف  | أرواح المؤمنين تفتح لها أبواب السماء حتىٰ تعرج إلىٰ الله.                                                       |
| 22        | الفرقان  | سؤال منكر ونكير في القبر .                                                                                      |
| 17        | السجدة   | الأدلة على إثبات عذاب القبر .                                                                                   |
| ٩         | فاطر     | إحياء الأجساد والأرواح من القبور .                                                                              |
| ۲۹        | يَس      | رقدة أهل القبور قبيل النفخ في الصور .                                                                           |
| ٤٢        | الزمر    | وفاة الموت هي الوفاة الكبرى .                                                                                   |
| ٤٢        | الزمر    | الروح والنفس جسم قائم بنفسه.                                                                                    |

|              |          | وتعتبالا فتقالعا العراق                                      |
|--------------|----------|--------------------------------------------------------------|
| فوائد الأيات | فهرس     | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                |
| رتم الآية    | السورة   | الفات                                                        |
| ٤٢           | الزمر    | الروح مخلوقة مدبَّرة يتصرف الله فيها بالوفاة والإمساك.       |
| ٤٢           | الرمر ا  | أرواح الأحياء والأموات تتلاقىٰ في البرزخ .                   |
| 18           | المجادلة | من عاش علىٰ شيءٍ؛ مات عليه .                                 |
| ٤            | المعارج  | أرواح المؤمنين تعرج إلى الله، فيؤذن لها.                     |
|              | :<br>    | البشارة                                                      |
| Y 0 :        | البقرة   | البشارة بالجنة، فضلُها، والسبب الموصل إليها، وأنواعها.       |
| ۲٥           | البقرة   | التوفيق للإيمان والعمل الصالح، أول البشارة وأصلها.           |
| YYW'         | البقرة 🔄 | حذف المبَشر به لإفادة العموم.                                |
| 14.          | آل عمران | التبشير بزوال المحذور عن النفس وعن الغير من كمال السرور .    |
| ۱۳۸          | النساء   | البشارة تستعمل في الخير، وتستعمل في الشر بقيد.               |
| 14           | النساء   | ما هو السبب الموجب للإيمان بالنبي ﷺ.                         |
| ٤٨           | الأنعام  | البشارة والنذارة زبدة ما أرسل به المرسلون.                   |
| 117          | التوبة   | البشارة متناولة لكل مؤمن بحسب حاله.                          |
| ٦٣           | يونس (   | البشرى شاملة لكل خير وثواب رتبه الله على الإيمان والتقوى .   |
| V            | القصص    | لطف الله بأم موسىٰ وتهوينُهُ عليها المصيبة بالبشارة.         |
| 01           | غافر     | البشارة بأن كل من جادل الحق؛ فهو مغلوب.                      |
| <b>Y A</b>   | الذاريات | ما أكرم الله به إبراهيم وزوجته سارة من البشارة بغلام عليم.   |
| V            | الممتحنة | البشارة بإسلام بعض المشركين.                                 |
| •••          | · ·      | البلدان                                                      |
| ٩            | البقرة   | هجرة النبي ﷺ من مكة إلى المدينة.                             |
| 1.1          | البقرة   | أرض بابل من أرض العراق .                                     |
| 112          | البقرة   | خراب النصاري لبيت المقدس.                                    |
| ١٣٧          | الأعراف  | كان بنو إسرائيل في أرض مصر مستضعفين.                         |
| 171          | الأعراف  | إيلياء: القرية التي أمرت أمة موسىٰ ـ عليه السلام ـ بدخولها . |
| ٤٤           | هود ا    | الجودي: جبل معروف في أرض الموصل.                             |
| ٨٤           | هود 🗧    | مدين: قبيلة معروفة في أدنى فلسطين ـ                          |
| ٥٨           | يوسف     | يعقوب ـ عليه السلام ـ أرسل بنيه لأجل الميرة إلىٰ مصر .       |
| ٧V           | الأنبياء | بابل من أرض العراق.                                          |
| ٧١           | الأنبياء | فضائل الشام.                                                 |
|              |          |                                                              |

|           | A        | الا المالية المالية المراجع المكالية الم                                                                                                                                                                                            |
|-----------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| * 1 • ٣   | TH       | HE PRINCE GHAZI TRUST المعلمة ا<br>A QURANIC THOUGHT المعلمة المعلم |
| رقم الآية | البورة   | الفـــــائــــــــة                                                                                                                                                                                                                 |
|           | مبآ      | سبأ قبيلة معروفة في أداني اليمن                                                                                                                                                                                                     |
|           |          | بنو إسرائيل                                                                                                                                                                                                                         |
| ٦.        | البقرة   | قبائل بني إسرائيل اثنتا عشرة قبيلة .                                                                                                                                                                                                |
| ٧٤        | البقرة   | ضوابط التحديث عن بني إسرائيل.                                                                                                                                                                                                       |
| ۲٤٣       | البقرة   | من القصص ما ثبت نقلها بطريق التواتر عند بني إسرائيل.                                                                                                                                                                                |
| ٥٢        | آل عمران | اختلفت الأحزاب من بني إسرائيل في عيسىٰ عليه السلام.                                                                                                                                                                                 |
| ۲٦        | مريم     | المعروف عند بني إسرائيل أن السكوت من العبادات الشرعية.                                                                                                                                                                              |
| ۳۰        | الأحقاف  | كتاب موسىٰ أصلَّ الإنجيلَ وعمدةً لبني إسرائيل في أحكام الشرع.                                                                                                                                                                       |
|           |          | البيوع/المعاملات                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۳۷       | البقرة   | معاملة الناس فيما بينهم: إما عدل، وإما فضل.                                                                                                                                                                                         |
| 111       | البقرة   | أحكام الدين .                                                                                                                                                                                                                       |
| 777       | البقرة   | وجوب تسمية الأجل، والأمر بكتابة الديون.                                                                                                                                                                                             |
| 777       | البقرة   | الكتابة من أعظم ما تحفظ به المعاملات.                                                                                                                                                                                               |
| YAY       | البقرة   | مراعاة العرف في كتابة الديون.                                                                                                                                                                                                       |
| 171       | البقرة   | الولي يقوم مقام موليه .                                                                                                                                                                                                             |
| 777       | البقرة   | الإرشاد إلىٰ الإشهاد في البيع.                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸۳       | البقرة   | أحكام الرهن .                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۸۳       | البقرة   | إذا اختلف الراهن والمرتهن فالقول قول المرتهن.                                                                                                                                                                                       |
| 777       | البقرة   | وجوب ضمان المتلفات خطأ أو نسياناً.                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٤        | آل عمران | جواز الاقتراع .                                                                                                                                                                                                                     |
| 24        | النساء   | شرط التراضي في التجارات .                                                                                                                                                                                                           |
| ٥٨        | النساء   | من ائتمن أمانة؛ وجب عليه حفظها في حرز مثلها.                                                                                                                                                                                        |
| ۱۳۱       | النساء   | مستلزمات الوكالة التامة.                                                                                                                                                                                                            |
| ९०        | المائدة  | من أتلف النفوس والأموال المحترمة؛ فعليه الضمان.                                                                                                                                                                                     |
| 107       | الأنعام  | اليتيم قبل بلوغ الأشد محجور عليه.                                                                                                                                                                                                   |
| 19        | الكهف    | صحة الوكالة في البيع والشراء وصحة الشركة في ذلك.                                                                                                                                                                                    |
| ۷٩        | الكهف    | يجوز عمل الإنسان في مال غيره إذا كان لمصلحة.                                                                                                                                                                                        |
| ١٢        | القصص    | جواز أخذ الأجرة والكفالة والرضاع والدلالة علىٰ من يفعل ذلك.                                                                                                                                                                         |

|            |                    | المعالمة المعالمة المتحالة المحالة المح |
|------------|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ائد الآيات | قهرس: قو           | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                                                                   |
| رئم الآية  | السورة             | الف_ائ_دة                                                                                                       |
| ΥV         | القصص              | مشروعية الإجارة.                                                                                                |
| ۲٦         | القصص              | الإجارة والعمل يقومان علىٰ القوة والأمانة.                                                                      |
| ۲Å         | القصص              | جواز عقد الإجارة وغيرها من العقود من دون إشهاد.                                                                 |
| ٦٢         | الزمر              | الوكالة التامة لا بد فيها من علم الوكيل بما كان وكيل عليه.                                                      |
|            |                    | الترغيب والترهيب                                                                                                |
| 18.        | البقرة 🐁           | طريقة القرآن في إفادة الوعد والوعيد، والترغيب والترهيب.                                                         |
| 90         | هود 🕤              | الترهيب بأخذات الأمم، والترغيب في ما كرم الله به أهل التقوى.                                                    |
| ١٣         | لقمان              | الوعظ: الأمر والنهي المقرون بالترغيب والترهيب.                                                                  |
| ۲          | الحديد             | الزهد في الدنيا، والرغبة في الآخرة.                                                                             |
|            |                    | التزكية / التربية                                                                                               |
|            |                    | تربية الله لأصفيائه بإصلاح قلوبهم وأرواحهم وأخلاقهم، وهذا                                                       |
| ۲          | الفاتحة            | أخص معنى من معاني اسم الرب.                                                                                     |
| ۲.         | الفاتحة 🚲          | تربية الله تعالى لخلقه نوعان: العامة، والخاصة.                                                                  |
|            |                    | التزكية تكون بالتربية على الأعمال الصالحة، والتبري من الأعمال                                                   |
| 17.9       | البقرة             | الردية .                                                                                                        |
| 121        | البقرة             | القرآن فيه تربية العقول والنفوس .                                                                               |
| 101        | البقرة             | أنواع التزكية .                                                                                                 |
| 178        | البقرة             | أسباب التزكية .                                                                                                 |
| ۳V         | آل عمران           | تكميل التربية من كمال القائم عليها.                                                                             |
| l jakova – |                    | ما هي موانع التركية والتطهير؟                                                                                   |
| 121        | آل عمران           | الأنبياء قد ربت الأتباع على الإيمان والأعمال الصالحة.                                                           |
| 19         | النساء             | ينبغي مجاهدة النفس والتخلق بالأخلاق الجميلة .                                                                   |
| ٤٩         | النساء :           | التزكي إنما يكون بالإيمان والعمل الصالح.                                                                        |
| ٥٣         | الأنعام            | عدم التزكية من موانع اتباع الحق.                                                                                |
| 144        | الأتعام<br>الأم اذ | الناس فيهم جوادب ودواعي متعارضة .<br>الآت السبة المسلمانية - ماليا                                              |
| . 1991 .   | الأعراف<br>الأنفال | الآية الجامعة لحسن الخلق مع الناس.                                                                              |
| ۸.<br>۲۰۳  |                    | يدخل في إصلاح ذات البين تحسين الخلق معهم.<br>الاكات الصليب قد معاد الشاء بكاته باله                             |
| <b>.</b>   | التوبة             | الزكاة والتطهير متوقف على إخراج زكاة مالهِ.                                                                     |

| 41.0      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                  |
|-----------|----------|----------------------------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة   | الفــــائـــــة                                                |
| ~~        | هود      | ينبغى للعبد أن يدفع ما كان فيه تزكية لنفسهِ .                  |
| ٤٣        | النحل    | أهل العلم مأمورون بتزكية أنفسهم والاتصاف بصفات الكمال.         |
| ٩٦        | النحل    | الحث والترغيب على الزهد في الدنيا، خصوصاً الزهد المتعيِّن.     |
|           | 0        | التزكية تستلزم التطهير من الخصال الذميمة والاتصاف بالخصال      |
| 19        | مريم     | الحميدة .                                                      |
| ٧٦        | طه       | للتزكية معنى زائد على قدر التنقية.                             |
| ۲۱        | النور    | الزكاء يتضمن: الطهارة والنماء.                                 |
| ٥٦        | النور    | طريق تحصيل الرحمة .                                            |
| ٥         | لقمان    | الهدى أفضل أنواع التربية                                       |
| ٣٦        | محمد     | الحث علىٰ الزهد في الحياة الدنيا.                              |
| ١٨        | الحشر    | محاسبة العبد نفسه، وأن ذلك يوجب له الحياء.                     |
|           |          | التسليم                                                        |
|           |          | إذا خفيت علىٰ العبد حكمة الله في بعض الأمور؛ فالواجب عليه      |
| ٣٤        | البقرة   | التسليم.                                                       |
| 121       | البقرة   | المؤمن الرشيد يتلقى الأحكام بالقبول والانقياد والتسليم.        |
| 177       | آل عمران | الأمر القدري إذا وقع لم يبق إلا التسليم له.                    |
|           |          | التفسير/قواعد _ أصول                                           |
|           |          | الذي ينبغي في علم التفسير أن يجعل المعنى هو المقصود واللفظ     |
|           | مقدمة    | وسيلة إليه .                                                   |
|           |          | النظر إلىٰ سياق الآيات، مع العلم بأحوال الرسول وسيرته وقت      |
|           | مقدمة    | نزوله، من أعظم ما يعين علىٰ معرفة التفسير.                     |
|           | مقدمة    | إن الله وصف القرآن أنه مثاني تثنى فيه الأخبار والقصص والأحكام. |
|           | مقدمة    | العبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب.                            |
|           |          | إنزال جميع الحوادث والأفعال الواقعة، والتي لا تزال تحدث،       |
|           | مقدمة    | على العمومات القرآنية .                                        |
|           |          | إذا فهمت معاني الآيات، فإنَّ لوازمها وشروطها وتوابعها تابعة    |
| -         | مقدمة    | لذلك المعنى.                                                   |
| 0         | الفاتحة  | فوائد تقديم العام على الخاص في السياق القرآني.                 |
| ٤         | البقرة   | فائدة التخصيص بالذكر ـ في القرآن ـ بعد العموم.                 |

| ئد الآيات  | فهرس فوا   | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ANIC THOUGHT                                                     |
|------------|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رئم الآية  | السورة     | الفــــــة                                                                                         |
| ۲٤         | البقرة     | الطريقة المعهودة في القرآن: الجمع بين الترغيب والترهيب.                                            |
| ۳.         | البقرة     | التخصيص بعد التعميم، يرد للبيان والاهتمام.                                                         |
|            |            | كثير من المفسرين جعلوا الإسرائيليات تفسيراً لكتاب الله!!                                           |
| 170        | البقرة     | فوائد إضافة الأعيان إلىٰ خالقها.                                                                   |
| 170        | البقرة     | من وسائل التدرج في التفسير تقديم القول الأعم.                                                      |
| 10.        | البقرة     | القرآن لا يؤكد إلا ما كان مهماً وضرورياً.                                                          |
| 10+        | البقرة     | فوائد تكرار اللفظ في القرآن .                                                                      |
| 101        | البقرة     | تفسير القرآن بالسنة .                                                                              |
|            |            | الأسلم السكوت عند التعرض لمعنى الحروف المقطعة من غير                                               |
|            | البقرة     | مستند شرعي .                                                                                       |
| ۲۳۳        | البقرة     | مجيء الخبر بمعنى الأمر تنزيلًا له منزلة المتقرر .                                                  |
| ۷          | آل عمران   | معنى التأويل في القرآن .                                                                           |
| Å          | آل عمران   | الطريقة التي يتعين سلوكها في المتشابهات.                                                           |
| ٤٤         | آل عمران 🗆 | ما هو المقصود الأعظم من سياق القصص.                                                                |
| 171        | آل عمران   |                                                                                                    |
| <b>.</b> . | النساء     | التفصيل يأتي غالباً بعد الإجمال.                                                                   |
| ٧A         | النساء     | طريقة القرآن في الحث علىٰ الجهاد في سبيل الله.                                                     |
| 187        | النساء     | من أسرار القرآن رفع اختصاص الحكم بالأمر الجزئي.                                                    |
| 180        | الأنعام    | السنة تفسر القرآن، وتبيَّن المقصود منه.                                                            |
| ¥9.        | الأعراف    | التحذير من الإسرائيليات الواردة في كتب التفسير .<br>المحد من الإسرائيليات الواردة في كتب التفسير . |
| 7.         | التوبة     |                                                                                                    |
| 97         | التوية     | <b>C</b> .                                                                                         |
| 1.4        | التوبة     | فوائد الإتيان بسياق التعليل.                                                                       |
| ١٤         | الرعد      |                                                                                                    |
|            | الحجر      |                                                                                                    |
|            | الفرقان    | الحكمة في نزول القرآن متفرقاً                                                                      |
| ٣٤ -       | الفرقان    | استعمال أفعل التفضيل فيما ليس في الطرف الآخر منه شيء.<br>السنة                                     |
| ۲•<br>د د  | النمل      |                                                                                                    |
| ٤٤         | النمل      | من الحزم الإعراض عن الإسرائيليات، وعدم إدخالها في التفاسير.                                        |
| e e p      |            |                                                                                                    |

| *1•V      |           | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT                      |
|-----------|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة    | الفـــــائــــدة                                                |
| ١٧        | ص         | الحكمة من القصص والأخبار.                                       |
| ٨         | <br>الزمر | الإتيان بالملزوم للدلالة على اللازم.                            |
| ۲۳        | الزمر     | مسلك المؤلف _ رحمه الله _ في تفسيره .                           |
| ١         | غافر      | التلازم بين صفات الله ـ تعالى ـ وبين معاني القرآن.              |
| ٩         | غافر      | طريقة فهم القرآن وتدبره .                                       |
| 10        | غافر      | إيثار الإظهار في موضع الإضمار.                                  |
|           | الشورئ    | طريقة القرآن في الجمع بين مسائل الربوبية ومسائل الألوهية.       |
| ١.        | الدخان    | طريقة المؤلف في إنزال الآيات علىٰ أكثر من معنىٰ.                |
| 24        | الجاثية   | الترجيح بين معاني الآيات بقرينة السياق.                         |
| ١٧        | القمر     | فضيلة علم القرآن حفظاً وتفسيراً .                               |
| ۲         | الحشر     | العبرة بعموم المعنى لا بخصوص السبب.                             |
| 10        | القلم     | معرفة أسباب النزول تعين على التفسير .                           |
| 19        | القيامة   | النبي ﷺ بيّن للأمة ألفاظ الوحي ومعانيه.                         |
|           | الأعلىٰ   | تفسير العام ببعض أفراده .                                       |
| ٣         | الغاشية   | الترجيح باللغة وقرينة السياق.                                   |
| ٥         | الكافرون  | فائدة التكرار في القرآن.                                        |
|           |           | التقوى/المتقون                                                  |
|           | مقدمة     | تكميل التقولى يكون: بامتثال الأمر، واجتناب النهي، وتصديق الخبر. |
| ۲         | البقرة    | حقيقة التقولى، وإنها السبب الأكبر لحصول الهداية.                |
| ۲         | البقرة    | المتقون هم المنتفعون بالآيات القرآنية والآيات الكونية.          |
| ۲         | البقرة    | التقوئ تتضمن أمور الظاهر والباطن .                              |
| ٤١        | البقرة    | متى ترحل التقوىٰ من القلوب .                                    |
| ۱۰۸       | البقرة    | التقوى واجبة على كل مكلف.                                       |
| 144       | البقرة    | بيان الآيات من أسباب التقولى.                                   |
| ۱۸۹       | البقرة    | التقوى سبب مهم للفلاح .                                         |
| ۱۹٦       | البقرة    | من موجبات التقوئي: الخوف من عقاب الله ـ تعالىٰ ـ.               |
| 197       | البقرة    | الزاد الحقيقي المستمر نفعه: هو زاد التقوى.                      |
| 197       | البقرة    | ترك التقوى دليل علىٰ الجهل وفساد الرأي .                        |
| ۲۰۳       | البقرة    | من اتقىٰ الله في شيء دون شيء؛ كان الجزاء من جنس العمل.          |

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •<br>•                          |                                               |                                          |
|---------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------|
| ئد الآيات                             | فهرس فوا                        | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT | T1.V                                     |
| رقم الآية                             |                                 | N<br>                                         | الف_ائ_ية                                |
| ۲۰۳                                   | لبقرة                           | Ιŧ                                            | العلم بالجراء من أعظم دواعي التقوى       |
| YEN                                   | لبقرة                           |                                               | الأصل في التقوى الوجوب.                  |
| TAT                                   | لبقرة                           | أعظم خصال التقولي. 👘 ا                        | الاعتراف بالحقوق الجلية والخفية من       |
| 10                                    | ل عمران                         |                                               | التقولى والقيام بعبودية الله تعالى خير   |
|                                       | $(n_{1}, n_{2}) \in \mathbb{R}$ |                                               | من هم المتقرف؟                           |
| 17.1                                  | ل عمران ا                       | رى آ                                          | اشتياق النفوس إلى معرفة خصال التقو       |
| ۱۳۰                                   | ل عمران                         | Ĩ .                                           | ترك الربا من موجبات التقوى .             |
| ١٣٤                                   | ل عمران                         | شرية .                                        | المتقون لا يعملون بمقتضى الطباع الب      |
|                                       |                                 | الله ـ تعالىٰ ـ؟                              | ما هو السبب الداعي الموجب لتقوى          |
| ۳٥                                    | لمائدة                          | <b>f</b> i i i                                | التقولى من مقتضيات الإيمان.              |
| 0)                                    | لأنعام :                        | المايها .                                     | الإنذار موجب للتقولى، وسبب من أ          |
| ۲۰۱                                   | لأعراف                          | <b>i</b>                                      | علامة المتقين من الغاوين.                |
| 79                                    | لأنفال                          | ŀ                                             | المنافع التي رتبت علىٰ فعل التقوىٰ.      |
| 1+9                                   | لتوبة                           | عامله إلىٰ جنات النعيم. 💫 ا                   | العمل المؤسس علىٰ التقوىٰ موصل ل         |
| ١٤                                    | ىريىم 👘                         | 3                                             | من كان مؤمناً تقياً؛ كان لله ولياً.      |
| <b>N</b>                              | لأحزاب                          | l                                             | النبي ﷺ أولىٰ بالتقوَّىٰ من غيرُه.       |
| 27                                    | لأحزاب                          | ائلها ومقاصدها . ا                            | الحث على تكميل التقوى بجميع وس           |
| ٧٣                                    | لأحزاب                          | <b>1</b>                                      | أقسام الناس بحسب قيامهم بالأمانة.        |
| A •                                   | لزمر                            | 1                                             | الأسباب الموجبة للتقوى.                  |
| ΥV                                    | لزمر                            |                                               | سهولة طُرق التقوى العلميَّة والعُمليَّة. |
| 1 . <b>TT</b>                         | لزمر                            | ىق والتصديق به .                              | خصال التقوى ترجعُ إلىٰ الصدق بالح        |
| ٣٦                                    | <b>حم</b> د                     | •                                             | التقوى من لوازم الإيمان ومقتضياته .      |
|                                       | 1                               | التمكين/النصر                                 |                                          |
| ٥Å                                    | لبقرة                           | ل؛ من أسباب التمكين. ا                        | دخول القرئ خضوعاً لله بالفعل والقو       |
| 177                                   | ل عمران                         |                                               | العاقبة للمتقين، والنصر لعباده المؤمن    |
| ١٤٧                                   | ل عمران                         | Í .                                           | الأسباب المعنوية للنصر.                  |
| 184                                   | ک عمران                         | ر الله للمؤمنين.                              | إلقاء الرعب في قلوب الكفار من نص         |
| 101                                   | ل عمران -                       | -                                             | نصر الله لعباده المؤمنين على ضربين       |
| ١٧٧                                   | ل عمران :                       |                                               | قيضَ الله لدينه الأبرار الأزكياء أهل ال  |
|                                       |                                 |                                               | • • •                                    |

|           |           | الم                               |
|-----------|-----------|-----------------------------------------------------------------------|
| 11.4      |           | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                         |
| رقم الآية | السورة    | الفــــــاتـــــــة                                                   |
| 181       | النساء    | لا يزال الله يحدث من أسباب النصر ما هو مشهود بالعيان.                 |
| ٣         | المائدة   | في يوم عرفة أتم الله دينه ونصر عبده ورسوله.                           |
| 00        | الأتعام   | في يوم عرف الم بك فيه وتشر عبد ورغو .<br>فائدة استبانة سبيل المجرمين. |
| ١٧٧       | الأعراف   | اتباع الهوى وإخلاد العبد إلى الشهوات يكون سبباً للخذلان.              |
| ٤٣        | الأنفال   | رأى الرسول ﷺ في منامه العدو قليلًا.                                   |
| ٤٥        | الأنفال   | الصبر والثبات والذكر من أكبر أسباب النصر.                             |
| ٦٤        | الأنفال   | الإيمان والاتباع هما سبب الكفاية والنصرة على الأعداء.                 |
| 77        | الأنفال   | الأسباب الإيمانية والمادية الموجبة لحصول النصر .                      |
| ۳۳        | التوبة    | علو الدين على سائر الأديان بالحجة والبرهان، والسيف والسنان.           |
| ٤٠        | التوبة    | أقسام النصر، وبيان أنفع النصرين.                                      |
| 90        | ي.<br>هود | الله ـ تعالىٰ ـ يدفع عن المؤمنين بأسباب كثيرة.                        |
| ١٥        | الحج      | الوعد بنصر الله لدينه ولرسوله وعباده المؤمنين.                        |
| 00        | النور     | أسباب حصول الأمن التام، والتمكين التام.                               |
| ٤٨        | القصص     | التمكين والظهور والغلبة لهذا الدين.                                   |
| ٤         | الروم     | النصر لا يتوقف لمجرد وجود السبب، بل لا بد من القضاء والقدر .          |
| ۳٥        | محمد      | الأمور المقتضية للصبر، وعدم الوهن، والقيام بالعبادة.                  |
| 1+        | المجادلة  | إن الله وَعَدَ المؤمنين بالكفاية والنصر على الأعداء.                  |
| ٩         | الصف      | أسباب الظهور والانتصار للدين الإسلامي.                                |
|           |           | التوية                                                                |
|           | مقدمة     | هي الرجوع عما يكوهه الله إلى ما يحبه، ومحلُّها الظاهر والباطن.        |
|           | مقدمة     | الله يتوب علىٰ التائبين بتوفيقهم للتوبة، ويتوب عليهم بعد توبتهم.      |
| 11        | البقرة    | يرجى رجوع من عَمِل المعاصي مع اعتقاد تحريمها.                         |
| ۳۷        | البقرة    | الاعتراف بالذنب سابق علىٰ السَوَّالَ .                                |
| ۳۷        | البقرة    | أنواع التوبة .                                                        |
| 17.       | البقرة    | من أتى بسبب التوبة تاب الله عليه.                                     |
| 199       | البقرة    | فوائد الأمر بالاستغفار عقب الإفاضة .                                  |
| Y 1 A     | البقرة    | تندفع بالمغفرة عقوبات الدنيا والآخرة.                                 |
| ١٧        | آل عمران  | طريقة المؤمنين في الاستغفار .                                         |
| ۱۷        | النساء    | أنواع التوبة .                                                        |

. -

|   |                |          | وفقيتا الارتجازي القرابي                         |                                  |
|---|----------------|----------|--------------------------------------------------|----------------------------------|
| • | فوائد الآيات   | فهرس     | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURĂNIC THOUGHT    | ¥11.                             |
|   | رقم الآية      | السورة   |                                                  | الفاد                            |
|   | E − 1<br>V _ E | النساء   | ، توبة الاختيار .                                | توبة الاضطرار لا تنفع، بخلاف     |
|   |                |          |                                                  | متى يوفق العبد للتوبة؟           |
|   |                | · · ·    |                                                  | كيف يكون الاستغفار تامأ؟         |
|   | 177            | النسام   | خصوص في غير التائبين .                           | الجزاء على عمل السوء العام م     |
|   | ٦٦             | التوبة   | كان عظيماً.                                      | التوبة مقبولة من كل ذنبٍ وإن     |
|   | ۸۰             | التوبة   | н н<br>н                                         | موانع المغفرة .                  |
|   | 114            | التوبة   | ت وأعلىٰ النهايات .                              | فضيلة التوبة، وأنها أجل الغايار  |
|   | ٣              | هود 📜    | ار والتوبة .                                     | الأمور التي تترتب علىٰ الاستغَّة |
|   | 90             | هود 🗄    | <b>لنب</b> .                                     | الله ـ تعالىٰ ـ يحب التائب من ا  |
|   | ٩              | يوسف     | ور الذنب؛ تسهيلًا لفعله.                         | تقديم العزم على التوبة قبل صد    |
|   | 44             | يوسف :   | <b>سحن ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،</b> | أفضل أوقات الاستغفار وقت ال      |
|   | AY.            | طه       |                                                  | أسباب مغفرة الذنوب.              |
|   | <b>V</b> Y     | الفرقان  | ها على أفضل الوجوه.                              | الحث على تكميل التوبة واتباع     |
|   | 78             | ص        | سلاة من مكفرات الذنوب.                           | الاستغفار والعبادة، لا سيما ال   |
|   | 19             | محمد ا   |                                                  | لوازم الاستغفار للمؤمنين.        |
| • | 14             | الذاريات |                                                  | فضيلة الاستغفار في الأسحار .     |
|   | •              | التحريم  |                                                  | آثار التوبة النصوح.              |
|   | ۲٠             | المزمل   | أفعال الطاعة .                                   | فائدة الاستغفار بعد الحث على     |
|   | 1              |          | توحيد الأسماء والصفات                            |                                  |
|   |                | . :      | سلف الأمة: أن أسماء الله الحسنىٰ                 | من القواعد المتفق عليها بين      |
|   | 1              | الفاتحة  | ليها، فإثبات الاسم إثبات لصفته.                  |                                  |
|   | Y              | البقرة   | بد من إثبات الضد.                                | النفي المحض لا مدح فيه؛ فلا      |
|   |                | الفاتحة  | ت بلا تعطيل ولا تمثيل ولا تشبيه.                 | توحيد الأسماء والصفات، إثبار     |
|   | 120            | البقرة   | جه اللائق به بلا تشبيه .                         | إثبات الوجه لله تعالى على الو    |
|   | 12+            | البقرة 🗧 | أسماء الحسني.                                    | آثار، وموجبات، ومقتضيات ال       |
|   | 171            | البقرة   | ئه وصفاته وأفعاله.                               | الله متوحد متفرد في ذاته وأسما   |
|   | 79             | البقرة ا |                                                  | ترد كلمة الاستواء في القرآن عا   |
|   | ۲۱۰            | البقرة   | ت الاختيارية .                                   | تفصيل الكلام في إثبات الصفار     |
|   | <b>Y ) :</b>   | البقرة   |                                                  | الكلام علىٰ الصفات يتبع الكلا    |

|           | ()<br>S | المعتقدة المتحافظ المتحافظ المتحافظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1111      | T<br>F  | HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ANIC THOUGHT والعد الآيات والله المحمد العلمي المحمد ا |
| رقم الآية | السورة  | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 700       | البقرة  | الحي القيوم متضمنان للصفات الذاتية والصفات الفعلية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|           | -       | من صفته اللازمة كمال المغفرة والرحمة ووجود مقتضياتهما في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 129       | البقرة  | الخلق والأمر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 189       | النساء  | الإرشاد إلىٰ التفقه في معاني أسماء الله وصفاته.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1.7       | الأنعام | وكالة الله تعالىٰ علىٰ الأشياء ليست من جنس وكالة الخلق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 101       | الأنعام | مذهب أهل السنة والجماعة إثبات الأفعال الاختيارية لله تعالىٰ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۸۰       | الأعراف | كل اسم من أسماء الله تعالىٰ دال علىٰ جميع الصفة التي اشْتَقْ منها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۸۰       | الأعراف | حصر الدعاء بالأسماء الحسنى من تمام كونها حسنى.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۸۰       | الأعراف | حقيقة الإلحاد في الأسماء والصفات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٩٦        | التوبة  | إثبات الأفعال الاختيارية لله الواقعة بمشيئته وقدرته.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦٨        | يونس    | البراهين الدالة على تنزيه الخالق من النقص والعيب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٦٠        | النحل   | كل كمال في الوجود فالله أحق به .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٨         | طه      | معنىٰ أن أسماء الله تعالىٰ كلها حسنىٰ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۷        | الروم   | أهل العلم يستعملون في حق الباري قياس الأولىٰ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٢        | لقمان   | اجتماع صفات الكمال مع لوزامها؛ زيادة كمال إلىٰ كمال.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۷        | لقمان   | إثبات صفة الأوليَّة والآخريَّة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۷٩        | يَس     | صفات الله ـ تعالىٰ ـ دليل علىٰ البعث والنشور .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١         | الزمر   | الكلام وصف للمتكلم، والوصف يتبعُ الموصوف.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦٥        | غافر    | الحياة من الصفات الذاتية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|           | الشورئ  | مذهب أهل السنة والجماعة في إثبات الصفات .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٤        | الزخرف  | الله تعالى فوق عرشه بائن من خلقه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۷        | النجم   | العلم كله دال علىٰ تنزيه الخالق من النقائص.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٢        | القلم   | إثبات صفة الساق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤         | الإخلاص | سورة الإخلاص اشتملت على توحيد الأسماء والصفات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           |         | توحيد الألوهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١         | الفاتحة | صفات الألوهية صفات كمال، والله هو المستحق لإفراده بها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۲        | البقرة  | النهي عن اتخاذ الأنداد .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 17        | البقرة  | توحيد الربوبية يستلزم توحيد الإلهية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 131       | البقرة  | كلمة التوحيد الميراث المنقول بين الرسل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| <br>                                    |                     |                                                                            |
|-----------------------------------------|---------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ائد الآيات                              | فهرس قو             | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                              |
| رقم الآبة                               | السورة              | الفسائسية                                                                  |
| 132                                     | البقرة              | الحنيف: المقبل على الله تعالى، المعرض عما سواه.                            |
| ١٦٣                                     | البقرة              | الاستدلال بمعاني الصفات علىٰ تقرير الألوهية .                              |
|                                         |                     | من الوسائل المحبوبة التوسل إلىٰ الله ـ تعالىٰ ـ بالإيمان والأعمال          |
| 17                                      | آل عمران            | الصالحة .                                                                  |
| ٣٥                                      | آل عمران            | النذر من القربات التي يحبها الله تعالى .                                   |
| i ty i                                  | ·                   | فمن آثر محبة الله علىٰ محبة نفسه؛ فقد بلغ الذورة العليا في                 |
| 97                                      | آل عمران            | الكمال.                                                                    |
| 11.                                     | الأعراف             | الاعتماد علىٰ الله توحيد مجمل للمقصود.                                     |
| 18                                      | النساء              | التوحيد مانع من الخلود في النار .                                          |
| ١٧                                      | المائدة             | بطلان إلهية من لا يمتنع من الإهلاك، ولا في قوته شيء من الفكاك.             |
| ۱۳                                      | الأنعام             | تقرير التوحيد بكل دليل عقلي ونقلي                                          |
| NΕ                                      | الأنعام             | التوحيد أفرض الفروض وأوجب الواجبات .                                       |
|                                         | 1.<br>              | شهادة الرسول على توحيد الله مؤيدة بالبراهين القاطعة والحجج                 |
| 19                                      | الأنعام             | الساطعة .                                                                  |
| 11                                      | الرعد .             | القهر والتوحيد متلازمان لله وحده .                                         |
| ۲٥                                      | إبراهيم             | صفة كلمة التوحيد وثباتها في قلب المؤمن.                                    |
| tin | :<br>               | زيدة دعوة الرسل كلهم ومدارها علىٰ قوله: «أن أنذروا أنه لا إله<br>إلّا أنا» |
| ١Y                                      | النحل<br>النحل      |                                                                            |
| ٤٢                                      | اللحن<br>الإسراء ال | المنفرد بالخلق أحق بالعبادة كلها .<br>التحميم أحما الأصباب                 |
| 18                                      | طه                  | التوحيد هو أصل الأصول.<br>الألوهية وصفه تعالى، والعبودية وصف عبده.         |
| ۳.                                      | الروم               | حقيقة الفطرة: محبة الحق وإيثاره.                                           |
|                                         | سبا 👘               | الموازنة بين من يدعو إلى عبادة الله وبين من يتقرب إلى الأوثان.             |
| ٥                                       | الصفات              | القرآن كثيراً ما يقرر توحيد الإلهية بتوحيد الربوبيّة.                      |
| ٣                                       | الأحقاف             | الجمع بين الخلق والأمر .                                                   |
| 19                                      | محمد                | العلم بتوحيد الله فرض عين علىٰ كل إنسان.                                   |
| 19                                      | محمد                | طرق تحصيل العلم بمقتضى لا إله إلا الله.                                    |
| 19                                      | محمد                | متى يرسخ الإيمان والعلم بالتوحيد في قلب العبد؟                             |
| ۲٦                                      | الجن                | سورة الجن اشتملت على الأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك.                       |

| *11٣      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                      |
|-----------|----------|--------------------------------------------------------------------|
| رقم الآبة | السورة   | الفان                                                              |
|           |          | توحيد الربوبية                                                     |
| ۲         | الفاتحة  | انفراد الله ـ تعالىٰ ـ بالخلق والتدبير .                           |
| 41.       | البقرة   | الاستدلال بالربوبية علىٰ وجوب عبادة الله وحده.                     |
| ۱۳٦       | البقرة   | من كمال ربوبية الله ـ تعالىٰ ـ لعباده أن ينزل عليهم الكتاب.        |
|           |          | الآيات الخلقية أدلة تفصيلية على ربوبية الله ـ تعالى ـ المستلزمة    |
| 178       | البقرة   | لألوهيته .                                                         |
| ۲٥٨       | البقرة   | الإحياء والإماتة من أظهر صفات الربوبية.                            |
| ٣         | يونس     | وصف الربوبية جامع لصفات الأفعال.                                   |
| ٤         | يوئس     | حكم الله القدري، هو تدبيره العام.                                  |
| 18        | الكهف    | الاستدلال بتوحيد الربوبية علىٰ توحيد الإلهية.                      |
| ۲۸        | الشعراء  | إنكار فرعون وتعطيله للربوبية .                                     |
| ٧V        | الشعراء  | الضروريات التي يُستدل بها علىٰ ربوبية الله ـ تعالىٰ ـ.             |
| ٥         | الناس    | الخلق كلهم داخلون تحت الربوبية والملك.                             |
|           |          | التوكل/الاستعانة/التواكل                                           |
|           | مقدمة    | وحقيقته: قوة اعتماد القلب علىٰ الله مع الثقة به في حصول المطلوب.   |
|           |          | الاستعانة هي: الاعتماد على الله في جلب المنافع ودفع المضار،        |
| ٥         | الفاتحة  | مع الثقة به في تحصيل ذلك .                                         |
| ٤٥        | البقرة   | على العبد أن يستعين في أموره كلها بالصبر والصلاة.                  |
| 177       | البقرة   | المسلم يستعين برزق الله علىٰ عبادة الله ـ تعالىٰ ـ.                |
| 101       | البقرة   | عند البأس ينبغي الحث علىٰ القوة الإيمانية والتوكل والدعاء.         |
| 111       | آل عمران | علىٰ حسب إيمان العبد يكون توكله.                                   |
| ۱۳۰       | آل عمران | وجوب الاستعانة بالله علىٰ امتثال الأمر في النفس وفي الغير.         |
| 11        | المائدة  | التوكل علىٰ الله ـ تعالىٰ ـ من واجبات القلب المتفق عليها.          |
| ٨٨        | المائدة  | ينبغي علىٰ الإنسان أن يستعين بالطيبات علىٰ طاعة ربه.               |
| ۲         | الأنفال  | التوكل هو الحامل على الأعمال كلها .                                |
| 90        | هود      | ينبغي للعبد أن لا يتكل علىٰ نفسه طرفة عين.                         |
| ٦٧        | يوسف     | جواز الأخذ بالأسباب الدافعة للعين.                                 |
| ٤٢        | يوسف     | لا بأس باستعانة الناس بعضهم ببعض في الأمور الداخلة في<br>مقدورهم . |

|                   | THE PRINCE GHAZI TRUST                                   |
|-------------------|----------------------------------------------------------|
| فهرس فوائد الآيات | FOR QURANIC THOUGHT                                      |
| لسورة رقم الآية   | الفائــــــة                                             |
| براهيم ١          | حث العباد على الاستعانة بربهم.                           |
| براهيم ١١         |                                                          |
| 1                 | الرسل عليهم الصلاة والسلام توكلوا على الله في إقامة دينه |
| براهيم 1.         |                                                          |
| لکهف ۲۲           |                                                          |
| لمؤمنون ۹۷        | • • • · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |
| ص ۳۱              | ينبغي للعبد تعاطي الأسباب وعدم الركون إلىٰ الكسل.        |
| لطور ٤٩           | الاستعانة علىٰ الصبر بالذكر والعبادة.                    |
| لملك ۲۹           | الأعمال وجودُها وكمالها متوقفة على التوكل.               |
| لفجر ١٦           | الوقوف عند مراد النفس فقط من ضعف الهمة.                  |
| لفلق ٥            | الاستعاذة من جميع أنواع الشرور .                         |
|                   | الجنايات                                                 |
| لبقرة ۱۷۸         |                                                          |
| لبقرة ۱۷۸         |                                                          |
| لبقرة ۱۷۸         |                                                          |
| لبقرة ۱۷۸         | الأبوان لا يقتلان بالولد.                                |
| لبقرة ۱۷۸         | الأصل وجوب القَوَد في القتل، والدية بدل عنه.             |
| لبقرة ۱۷۹         | بيان حكمته ـ تعالىٰ ـ في مشروعية القصاص .                |
| ليقرة ١٩٤         | المقاصة هي المماثلة في مقابلة المعتدي.                   |
| لنساء ۹۲          | الحكمة من كفارة القتل الخطأ.                             |
| لمائدة ٣٢         | قتل القاتل يكون بأحد أمرين.                              |
| لإسراء ٣٣         | الحق في القصاص للولي عند اجتماع الشروط الموجبة له. ا     |
| لقصص ۱۹           | من قتل مؤمناً بغير حقٍّ؛ فهو من الجبارين المفسدين.       |
|                   | الجن                                                     |
| لبقرة ۳۹          | الجن كالإنس في الثواب والعقاب والأمر والنهى.             |
| لأنعام ١٢٨        | استمتاع الجني بالأنسي، والعكس.                           |
| لجن               |                                                          |
| جن ۲٦             |                                                          |
|                   |                                                          |
|                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    |

|           |          | المات المعالية المرتبة المرتبة المرتبة المرتبة                |
|-----------|----------|---------------------------------------------------------------|
| 2110      |          | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QUR'ANIC THOUGHT                  |
| رقم الآية | السورة   | الفـــــائــــــة                                             |
| 27        | الجن     | ذكاء الجن ومعرفتهم بالحق.                                     |
| ٢٦        | الجن     | شدَّة حرص الجن علىٰ استماعهم للرسول ﷺ وتراكمهم عليه.          |
|           |          | الجنة                                                         |
| ۲٥        | البقرة   | سميت بذلك لأنه يجتن بها داخلها، وينعم فيها ساكنها.            |
| ۲٥        | البقرة   | ليس في الجنة مكان خال من اللذة.                               |
| 171       | البقرة   | أسباب تحصيل الجنة والمغفرة.                                   |
| 188       | آل عمران | الجنة أعلىٰ المطالب ولا يبلغها العبد إلا باحتمال المكاره.     |
|           |          | في الجنة من النعيم ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر       |
| 122       | النساء   | ۔<br>علیٰ قلب بشر .                                           |
| 177       | الأنعام  | الجنة دار السلام؛ لسلامتها من كل عيب.                         |
| 119       | الأعراف  | الأعمال الظاهرة والباطنة لأهل الجنة.                          |
| ٩         | يونس     | الجنات تشتمل علىٰ النعيم التام.                               |
|           |          | سمىٰ الله - تعالىٰ - الجنة دار السلام لسلامتها من جميع الأفات |
| ۲٥        | يونس     | والنقائص .                                                    |
| 1.4       | الكهف    | جنة الفردوس نزُل وضيافة لأهل الإيمان والعمل الصالح.           |
| ۲۲        | مريم     | الجنة ليس فيها إلاّ السلام التام من جميع الوجوه.              |
| ٣٥        | فاطر     | أهل الجنة لا ينامون في الجنة.                                 |
| ٤٨        | الصافات  | جمال الرجال والنساء في الجنة، ومحبة بعضهم بعضاً.              |
| ٥ •       | الصافات  | لَذَّة أهل العلم في الجنة .                                   |
| 11        | الطور    | تمام نعيم الجنة.                                              |
| ٣٦        | الواقعة  | البكارة ملازمِة لنساء أهل الجنة في جميع الأحوال.              |
| 18        | الصف     | وصف نعيم الجنة .                                              |
| ۲۸        | المطففين | أشربة أهل الجنة.                                              |
|           |          | الجهاد                                                        |
| 11.       | البقرة   | إقامة الصلاة من أعظم أسباب الإعداد للجهاد.                    |
|           |          | من قتل في سبيل الله ـ تعالىٰ ـ حصلت له حياة أكمل وأعظم من     |
| 108       | البقرة   | حياته الدنيا.                                                 |
| 108       | البقرة   | ما يتمناه الشهداء بعد معاينة الثواب.                          |
| 19.       | البقرة   | شُرَّعَ الأمر بالقتال بعد الهجرة إلى المدينة.                 |

|                 |          | وتقتبا الأبخ القالة المراج                                   |        |
|-----------------|----------|--------------------------------------------------------------|--------|
| ئد الآيات       | فهرس فوا | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                | •      |
| رئم الآية       | السورة   | لفـــــاتــــــــة                                           | ļ<br>- |
| 19.             | البقرة   | فوائد تخصيص القتال في سبيل الله.                             | j      |
| .191            | البقرة   | انواع القتال .                                               |        |
| 197             | البقرة   | مقصود الشارع من الأمر بالقتال.                               |        |
| 190             | البقرة   | الجهاد في سبيل الله لا يقوم إلا علىٰ ساق النفقة.             |        |
| 117             | البقرة   | القعود عن الجهاد لطلب الراحة شر                              |        |
| Y 1 Y           | البقرة   | نتال الدفع في الأشهر الحرم يجوز كما يجوز في البلد الحرام.    |        |
| 111             | البقرة   | مفهوم الجهاد .                                               |        |
| 787             | البقرة   | لترغيب في الجهاد والترهيب من التقاعد عنه.                    |        |
| 727             | البقرة 🐘 | من القصص ما يكون ترغيباً في الجهاد.                          | 1      |
| 127             | البقرة   | لقتال متعين عندما يكون وسيلة لاسترجاع الديار .               | I      |
| 101             | البقرة 🐪 | من فوائد الجهاد حصول المدافعة .                              | •      |
| 101             | البقرة   | مقاصد الجهاد .                                               | •      |
| 101:            | البقرة   | ما يجب اعتباره في الكفاءة .                                  | )      |
| 201             | البقرة   | الجهاد ماض مع البر والفاجر.                                  | I      |
| 107             | البقرة   | لجهاد القولي والجهاد الفعلي من الفروض المستمرة.              | ١      |
| ۲۸              | آل عمران | لرخصة في المسالمة والمهادنة لا في التولي الذي هو محبة القلب. | ١      |
| 121             | آل عمران | لشهادة والقتال في سبيل الله تكفر الذنوب وتزيل العيوب.        | 1      |
| 127             | آل عمران | لا يكره تمني الشهادة إذا عمل العبد بمقتضاها.                 | l      |
| 107             | آل عمران | لقتل في سبيل الله سبب موصل إلى مغفرة الله ورحمته.            | 1      |
|                 |          | جمع الله للشهداء بين نعيم البدن بالرزق، ونعيم القلب والروح   | •      |
| ١٧٠ [           | آل عمران | بالفرح                                                       |        |
| <b>V</b> 1      | النساء 🕐 | لأمر بالأخذ بجميع الأسباب التي بها يستعان علىٰ قتال العدو .  |        |
| ۷٥              | النساء   | لجهاد الذي فيه استنقاذ المستضعفين أعظم أجرأ وأكبر فائدة .    |        |
| ٧٦              | النساء   | لجهاد في سبيل الله من آثار الإيمان ومقتضياته ولوازمه.        |        |
| jere<br>Jeren b |          | لذي يقاتل في سبيل الله يعتمد علىٰ ركن وثيق: وهو الحق         | ļ      |
| V٦              | النساء   | والتوكل على الله .                                           |        |
| VV              | النساء   | حاذا لم يؤمر المسلمون بجهاد الأعداء في العصر المكي؟          | _      |
| 91              | النساء   | دلة نسخ القتال في الأشهر الحرم.                              |        |
| ٣٥              | المائدة  | لجهاد: بذل الجهد في قتال الكافرين، والسعي في نصرة الدين.     | ļ      |
| 1.0             | :        |                                                              |        |

| 1111      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT                                                                                |
|-----------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رتم الآية | السورة   | <u>قابالا المعامين المع</u><br> |
| ١٦        | الأنفال  | الأحوال التي لا تدخل في الفرار المنهي عنه.                                                                                |
| ١٩        | الأنفال  | أسباب هزيمة المؤمنين في بعض الأوقات.                                                                                      |
| ٣٩        | الأنفال  | المقصود من تشريع القتال والجهاد.                                                                                          |
| ۳٦        | التوبة   | نسخ وجوب النفير على جميع المؤمنين.                                                                                        |
| ۳٩        | التوبة   | من كبائر الذنوب عدم النفير في حال الاستنفار .                                                                             |
| ٤١        | التوبة   | وجوب الجهاد في المال إذا اقتضت الحاجة .                                                                                   |
| ۷۳        | التوبة   | أنواع الجهاد.                                                                                                             |
| ٤٠        | الحج     | حكمة الجهاد ومقاصده.                                                                                                      |
| ٧A        | الحج     | الجهاد: بذل الوسع في حصول الغرض المطلوب.                                                                                  |
| ٤٣        | القصص    | بعد نزول التوراة انقطع الهلاك العام، وشُرعَ جهاد الكفار بالسيف.                                                           |
| ٦٩        | العنكبوت | أهل الجهاد أحرى الناس بموافقة الصواب.                                                                                     |
| ٦٩        | العنكبوت | طلب العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله.                                                                                  |
| 11        | الفتح    | أعذار الخروج عن الجهاد.                                                                                                   |
| ١٤        | الحجرات  | من لم يقوَ على الجهاد؛ فإن ذلك دليل على ضعف إيمانه.                                                                       |
|           |          | الجهل/الجاهلية                                                                                                            |
| ٦٧        | البقرة   | الجاهل يتكلم بالكلام الذي لا فائدة فيه.                                                                                   |
| ٨٤        | البقرة   | الأوس والخزرج كانوا يقتتلون علىٰ عادة الجاهلية.                                                                           |
| 120       | البقرة   | كانوا في الجاهلية على شركهم يحترمون البيت أشد الاحترام.                                                                   |
| 2.14      | البقرة   | الخمر والميسر كانا مستعملين في الجاهلية .                                                                                 |
| 222       | البقرة   | طلاق الجاهلية أن يطلق الرجل زوجته بلا نهاية .                                                                             |
| ۷         | النساء   | كان العرب في الجاهلية لا يورّثون الضعفاء.                                                                                 |
| 19        | النساء   | كانوا في الجاهلية يرثوا النساء كرهاً.                                                                                     |
| 2.2       | النساء   | من عوائد الجاهلية نكاح ما نكح الآباء.                                                                                     |
| ٨         | الأنعام  | طلب الآيات المقترحة دال علىٰ الجهل وعدم العلم بالمعقول.                                                                   |
| 119       | الأنعام  | علامة المؤمن مخالفة أهل الجاهلية.                                                                                         |
| ٣٧        | التوبة   | أهل الجاهلية استعملوا النسيء في الأشهر الحرم.                                                                             |
| 1+1       | النحل    | قدح الجاهل بلا علم لا عبرة به.                                                                                            |
| 111       | النحل    | الجاهلية الجهلاء كانت تحترم مكة المشرَّفة.                                                                                |
| ٤         | الأحزاب  | كان التبني في الجاهلية وأول الإسلام ثم نسخ.                                                                               |

| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT             |            | الآيات    |
|-----------------------------------------------------------|------------|-----------|
| الفائة                                                    | السورة رق  | رقم الآية |
| خروج النساء متجملات من عادة الجاهلية الأولى.              | الأحراب    | ٣٣        |
|                                                           |            | ٤٩        |
| الإنسان جاهل ظالم لا علم له بالعواقب.                     | 1          | ١٥        |
| الجوارح                                                   |            |           |
|                                                           | البقرة 🕴 ٤ | 122       |
|                                                           | البقرة ٤   | 122       |
| إقبال الوجه تَبعُ لإقبال القلب.                           | الروم .    | ۳۰        |
|                                                           | •          | ٤         |
| التراقي هي العظام المكتنفة لنُغُرَةِ النحر.               | القيامة ٦  | ۲٦        |
| الحج                                                      |            |           |
|                                                           | البقرة ا   | ۲٥        |
|                                                           | البقرة ٨   | 178       |
| السعي بين الصفا والمروة فرض لازم للحج والعمرة.            | البقرة     | ٨٥١       |
|                                                           | البقرة ٨   | ١٥٨       |
| لا يتطوع بالسعي مفرداً بخلاف الطواف.                      | البقرة ٨   | ١٥٨       |
| معنى الأمر بإتمام الحج إلى العمرة.                        | البقرة ٦   | 147       |
| أحكام الحج .                                              | البقرة ٦   | ۱۹٦       |
| إزالة الشعر من محظورات الإحرام.                           | البقرة ٦   | 197       |
| الأفضل أن يكون الحلق بعد النحر.                           | البقرة ٦   | 197       |
| الشافعي رحمه الله تعالى لا يجوز الإحرام بالحج قبل أشهرهِ. | البقرة ٧   | 197       |
| صحة الإحرام بالحج قبل أشهرهِ .                            | البقرة ٧   | 197       |
|                                                           | البقرة 🔅 ۷ | 197       |
|                                                           | البقرة ٧   | ۱۹۷       |
|                                                           | البقرة ٨   | 198       |
|                                                           | آل عمران ۲ | ٩٦        |
| • • • • •                                                 | آل عمران 🛛 | ٩٧        |
|                                                           | المائدة ۲  | ۲         |
| الأمر بتأمين الطرق الموصلة إلىٰ بيت الله.                 | المائدة ٢  | ۲         |
|                                                           |            |           |

| •         |          |                                                                  |
|-----------|----------|------------------------------------------------------------------|
| 1119      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                    |
| رتم الآية | السورة   | <br>الفـــــائــــــلة                                           |
| ٩٥        | المائدة  | كفارة من قتل الصيد متعمداً في حال الإحرام.                       |
| ٩٧        | المائدة  | الحج على الناس فرض كفاية في كل سنة .                             |
| 1.17      | الأنعام  | أهل الإيمان همتهم مصروفة إلى معرفة الحقائق.                      |
| 117       | الأنعام  | الحق لا يستدل عليه بكثرة أهله ولا بقلة السالكين.                 |
| ٣         | التوبة   | كان الحج الأكبر في السنة الناسعة من الهجرة.                      |
| ۲۸        | الحج     | فوائد زيارة بيت الله الحرام.                                     |
| ۳٦        | الحج     | المراد بالشعائر: أعلام الدين الظاهرة.                            |
|           |          | الحجة                                                            |
| ٦         | البقرة   | الدعوة لا تفيد الكفار إلا من جهة إقامة الحجة .                   |
|           |          | من أكبر الإثم الوقوع في الظلم المطلق بعد العلم به وقيام الحجة    |
| ۸١        | البقرة   | كل مبطل يحتج بشيء يكون فيما احتج به حجة عليه.                    |
| ۱۳۹       | البقرة   | تعريف المحاجة .                                                  |
| ۱۳۹       | البقرة   | المحاجة ينبغي أن تكون بأقرب طريق يقيم الحجة علىٰ المعاند.        |
| ٥٦١       | البقرة   | لا يعذر المعرض بعد إقامة الحجة وبيان التوحيد.                    |
| ۲۰        | آل عمران | النبي ﷺ قد بلغ أهل الكتاب وأقام عليهم الحجة .                    |
| ٩٣        | آل عمران | الطريق لإقامة الحجة على المخالف من قوله.                         |
| 188       | آل عمران | البينات هي الحجج العقلية والبراهين النقلية .                     |
| 188       | الأنعام  | المشركون يحتجون على شركهم بحجة فاسدة وشبهة كاسدة.                |
| ١٤٨       | الأنعام  | مستند الحجة العلم والبرهان.                                      |
| 10        | الإسراء  | لا يعذب الله أحداً حتى تقوم عليه الحجة بالرسالة.                 |
| 10        | الإسراء  | أهل الفترة وأطفال المشركين لا يعذبهم الله حتى يبعث إليهم رسولاً. |
| 197       | الشعراء  | قول أهل الخبرة والدراية حجةً علىٰ غيرهم.                         |
|           |          | الحدود                                                           |
| 1771      | البقرة   | المقصود من بيان بالحدود: العلم والعمل بها، والوقوف معها.         |
|           |          | جعل الله ـ تعالىٰ ـ للزانية سبيلًا، وهو رجم المحصنة وجلد غير     |
| 10        | النساء   | المحصنة .                                                        |
| ٦١        | النساء   | بَيِّنة الزنا أن تكون أربعة رجال مؤمنين مع اشتراط عدالتهم.       |
| ۲٥        | النساء   | حكم الإماء في الحد نصف حكم الحرائر .                             |

| Ê                            |                                                              |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| THI<br>FOI فهرس فوائد الآيات | E PRINCE GHAZI TRUST<br>R QURĂNIC THOUGHT                    |
| السورة رقم الآبة             | الفائــــة                                                   |
| النساء ٢٥                    | الحدود كفارات يغفر الله بها ذنوب عباده.                      |
|                              | العدل الواجب هو ما شرعه الله على لسان رسوله من الحدود        |
| النساء ٨٥                    | والأحكام.                                                    |
| المائدة ۳                    | المحرمات التي حرمها الله ـ تعالىٰ ـ صيانة لعباده .           |
| المائلة ٣٣                   | أحكام قُطَّاع الطريق.                                        |
| المائدة ٣٤                   | التوبة قبل القدرة تمنع من إقامة الحد في الحرابة.             |
| المائدة ۲۸                   | أحكام السرقة .                                               |
| التوبة ٥                     | قتال من امتنع من أداء الصلاة والزكاة.                        |
| يوسف ٧٥                      | شرع من قبلنا في السرقة .                                     |
| النور ۲                      | إقامة الحد على الزاني والزانية البكرين.                      |
| النور ٤                      | حد قذف المؤمن المحصن.                                        |
| الأحزاب ٥٨                   | تعزير مِن سب الصحابة .                                       |
| الأحزاب ٦١                   | الحكهم على أهل الشر بالنفي عندما يتضرر المسلمون من إقامتهم.  |
| الحجرات ٩                    | وجوب قتال البغاة حتى يرجعوا إلى أمر الله.                    |
|                              | الحذر                                                        |
| البقرة ١٩٥                   | الأمور التي تدخل في باب الإلقاء باليد إلىٰ التهلكة.          |
| يوسف ٢٣                      | الحذر من الخلوة بالنساء .                                    |
| يوسف ٢٥                      | الهروب من أماكن الفتن.                                       |
| الكهف ١٩                     | البعد عن مواقع الفتن في الدين واستعمال الكتمان في ذلك.       |
| النور ۹۵                     | الأمر بحفظ العورات؛ والاحتياط لذلك من كل وجه.                |
| القصص ۲۰۰                    | ما لا يدخل في مسمى النميمة .                                 |
| القصص ٢٦                     | لا ينبغي أن يلقي العبد بيده إلى التهلكة .                    |
|                              | الحسنات/الثواب                                               |
| البقرة ١٠                    | ثواب الحسنة، الحسنة بعدها.                                   |
| <b>.</b>                     | من تمام عدل الله ـ تعالىٰ ـ وإقامة الحجة أن لا يعلق علىٰ علم |
| البقرة ١٤٣                   | ثواباً ولا عقاباً.                                           |
| البقرة ١٤٨                   | الثواب من دواعي المسارعة للخير .                             |
| البقرة ١٥٤                   | ثواب الشهداء .                                               |
|                              |                                                              |

|           | 8          |                                                                                                                  |
|-----------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| * 1 * 1   |            | THE PRINCE GHAZI TRUST ( CHOUGHT ) TRUST |
|           | <br>السورة | الفـــــاتـــــدة                                                                                                |
| رقم الآية |            | ·                                                                                                                |
|           |            | إذا ابتغىٰ المؤمن الثواب الدنيوي والأخروي لا ينبغي له الحزن ولا                                                  |
| 124       | آل عمران   | الوهن .                                                                                                          |
| 114       | التوبة     | كلما عظمت العبادة الشاقة على النفس؛ عظم الأجر.                                                                   |
| ٤٧        | النور      | الثواب لا يكون إلاً علىٰ العمل الحسن.                                                                            |
| ٨٤        | القصص      | ما يدخل في مسمى الحسنة .                                                                                         |
| ۲         | الحجرات    | الأدب مع الرسول ﷺ من أسباب حصول الثواب وقبول الأعمال.                                                            |
| ٤         | الليل      | تفاوت سعي المكلفين.                                                                                              |
|           |            | الحق/الحقيقة                                                                                                     |
|           |            | لم يبقَ للمجادلات العلمية، والمعارضات العملية محل عند ظهور                                                       |
|           | مقدمة      | الحق ظهوراً جلياً.                                                                                               |
| ۷         | الفاتحة    | اليهود عرفوا الحق وتركوه، والنصارئ تركوا الحق جهلًا وضلالاً.                                                     |
| 120       | البقرة     | من يتطلب الحق وهو مشتبه عليه ينتفع بالآيات.                                                                      |
| 120       | البقرة     | كل ما نافيٰ الحق الواضح فهو باطل.                                                                                |
| 10.       | البقرة     | لولا الباطل ما اتضح الحق اتضاحاً ظاهراً.                                                                         |
| ١٦٤       | البقرة     | المخلوقات خلقت للحق وبالحق.                                                                                      |
| ١٧٦       | البقرة     | من الحق مجازاة المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته.                                                                   |
|           |            | الكتاب الهادي مشتمل علىٰ الحق الموجب للاتفاق عليه وعدم                                                           |
| ١٧٦       | البقرة     | الافتراق .                                                                                                       |
| 111       | البقرة     | علىٰ من كان عليه الحق أن يتقي الله في كل شيء.                                                                    |
| 111       | البقرة     | الإرشاد إلىٰ الاحتراز في حفظ الحقوق ابتداءً .                                                                    |
| ۲٦        | آل عمران   | من التقوى القيام بحقوق الله وحقوق غيره.                                                                          |
| ۸١        | آل عمران   | من مقتضىٰ العلم بالكتاب والحكمة القيام التام بحق الله.                                                           |
| 144       | آل عمران   | أعظم المطالب وأجلها: بيان الحق.                                                                                  |
| ۳٦        | النساء     | الأمر بالقيام بحقوق العباد الأقرب فالأقرب .                                                                      |
| ١٣٥       | النساء     | القسط: هو العدل في حقوق الله وحقوق عباده.                                                                        |
| ٤٨        | المائدة    | الكتاب نزل بالحق، واشتمل علىٰ الحق في أخباره وأوامره ونواهيه.                                                    |
| 189       | الأتعام    | الحق عند أهل الباطل بمنزلة الصائل؛ يدفع بكل شيء.                                                                 |
| ٤٢        | التوبة     | حقيقة العبودية تكون بالتعبد في كل حال.                                                                           |
| ٩٩        | التوبة     | المؤمن يؤدي الحقوق منشرح الصدر، مطمئن النفس.                                                                     |

| ·<br>·<br>·  | •          |                                                               |
|--------------|------------|---------------------------------------------------------------|
| ائد الآيات   | فهرس فو    | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                 |
| رتم الآية    | السورة<br> | الفيائيدة                                                     |
| 114          | التوبة     | حق النبي ﷺ مقدم علىٰ سائر حقوق الخلق.                         |
| ٨٣           | يونس       | الذُرِّية والشباب أقبلُ للحق وأُسرع له انقياداً.              |
| 01           | هود        | الآيات المقترحة غير لازمة للحق.                               |
| ٥V           | الكهف      | من ترك الحق بعد علمه؛ يحال بينه وبين الحق.                    |
| 18           | مريم       | يحييٰ ـ عليه السلام ـ جمع بين القيام بحق الله وحق خلقه.       |
| ٤٩           | البور      | من يتبع الحق فيما يحب ويكره؛ فهو عبد علىٰ الحقيقة.            |
| 07           | النور 🗧    | الحقوق ثلاثة: حق الله، وحق الرسول، والحق المشترك.             |
| ۲۰           | الفرقان    | معارضة الباطل للحق مما تزيد الحق وضوحاً وبياناً.              |
| ٢٥           | الروم      | إذا كان العبد عالماً بالحق، مؤثراً له؛ لزم أن يكون قوله حقاً. |
|              | سيا .      | الباطل يكون له صولة وقت غفلةِ الحق عنه.                       |
| ٨٤           | الصافات    | موانع تضور الحق والعمل به.                                    |
| E E          | غافر :     | الواجب علىٰ العبد أن يعتبر الناس بالحق، ولا يزن الحق بالناس.  |
| 17           | فصلت .     | أوضح الحق ما شهدت به الأعداء .                                |
| 19           | محمد       | حقوق المسلم علىٰ أخيه المسلم.                                 |
|              |            | الحكم/الحكمة                                                  |
|              | مقدمة      | القرآن كله محكم، وأخكمت آياته من جهة موافقتها للحكمة.         |
|              | مقدمة      | الحكمة: وضع الأشياء مواضعها وتنزيلها منازلها.                 |
| ۳.           | البقرة     | الحكمة الدينيَّة من خلق الخليقة.                              |
| 101          | البقرة     | الحكمة هي السنة، وقيل غير ذلك.                                |
| ۲۳۱:<br>۱    | البقرة     | فوائد بيان الحكم والحكمة.                                     |
| 779          | البقرة     | الحكمة: إصابة الصواب في الأقوال والأفعال.                     |
| ۲٦٩:         | البقرة     | جميع الأمور لا تصلح إلا بالحكمة.                              |
| 779          | البقرة     | أفضل القربات: بذل النفقات المالية وبذل الحكمة العلمية.        |
| 18+          | آل عمران   | ما هي حِكم الابتلاء.                                          |
| 11 <b>1</b>  | التوبة     | الإرشاد إلى الحكمة الغامة النافعة في جميع الأمور .            |
| * <b>* *</b> | الإسراع    | الأعمال الداخلة في الحكمة العالية .                           |
| ٦.           | الكهف      | الإخبار بالمطلب أكمل من كتمانهِ .                             |
| 4 1          | مريم       | الحكمة في خرق العوائد في بعض الأسباب .                        |

:

|           | Ê        | الأستاع وفقيته الأرتجا وعالية والقرائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| * 1 **    | T)<br>F( | HE PRINCE GHAZI TRUST اللللة المحمد المحم<br>المحمد المحمد المحم |
| رقم الآية | السورة   | الفانن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲         | لقمان    | الآيات جمعت بين الأمر بالشيء مع ذكر حكمته وفائدته.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٢        | لقمان    | الحكمة فُسرت بالعلم النافع والعمل الصالح.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 11        | لقمان    | أصول الحكمة، وقواعدها الكبار.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲         | يَس      | الأحكام الشرعية والجزائية مشتملة علىٰ غاية الحكمة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۳۲        | الزخرف   | حكمة الله ـ تعالىٰ ـ في تفضيل بعض العباد علىٰ بعض.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲٤        | الذاريات | من الحكمة ما قصه الله علىٰ عباده من نبأ الأخيار والفجار .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           |          | الخمذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           |          | الحمد الكامل بجميع الوجوه لا يكون إلا لله، ويكون بالثناء عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲         | الفاتحة  | بصفات الكمال.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           |          | الله ـ تعالىٰ ـ حميد فيما يشرعه لعباده، وحميد في أفعاله، وحميد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 225       | البقرة   | في صفاته .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦٦        | النساء   | العبد لا يزداد حمداً وشكراً لربه إلا بمعرفة ضد ما هو فيه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           |          | الله ـ تعالىٰ ـ موصوف بصفات الحمد التي هي صفة الجمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 131       | النساء   | والجلال .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١         | الكهف    | الحمد: هو الثناء على الله ـ تعالى ـ بصفاته .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 22        | لقمان    | الله ـ تعالىٰ ـ حميد في ذاته حميد في صفاته .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           | مبأ      | الحمد: الثناء بالصفات الحميدة والأفعال الحسنة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۷         | غافر     | سائر العبادات تدخل في تسبيح الله وتحميدهِ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳۷        | الجاثية  | ما ينشأ عن العلم بمحامد الله وجلاله وكبريائه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           | `        | الحياة/الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 47        | البقرة   | الحياة الدنيا مؤقتة عارضة ليست مسكناً حقيقياً.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 212       | البقرة   | الدنيا دار ابتلاء وامتحان، والتفضيل الحقيقي في الدار الباقية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           |          | رزق الدنيا يحصل للمؤمن والكافر، بخلاف رزق القلوب من العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 212       | البقرة   | والإيمان .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٤        | آل عمران | أحوال الناس في إيثار الدنيا علىٰ الآخرة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۷۳        | النساء   | الروح الإيمانية لا تكون لمن يتمنى الدنيا فقط.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 40        | الأعراف  | الحياة الدنيا مشحونة بالابتلاء والامتحان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٤        | الكهف    | الإرشاد إلىٰ التسلي عن لذات الدنيا وشهواتها بما عند الله من الخير .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| د الآيات   | فهرس فوات  | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT             |
|------------|------------|-----------------------------------------------------------|
| رقم الآية  | السورة     | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   |
|            | I.         | الخشوع                                                    |
| ٤٥         | البقرة     | تعريف الخشوع .                                            |
| ነግሌ        | البقرة     | القنوت دوام الطاعة مع الخشوع .                            |
| ۲.         | المؤمنون   | الخشوع في الصلاة هو : حضور القلب بين يدي الله تعالى.      |
| ٦٢         | النجم      | روح العبادة الخشوع لله والخضوع له .                       |
|            |            | الخطاب                                                    |
| 11         | البقرة     | المقصود من خطاب الناس بأفعال أسلافهم ونسبتها لهم.         |
| 111        | البقرة     | الخطاب وإن كان للرسول ﷺ فإن أمته داخلة في ذلك.            |
| ٦          | المائدة    | مقدمة الخطاب الإيماني.                                    |
| 10.        | الأعراف    | ذكر الأم في الخطاب يوجب الترقيق.                          |
| 90         | هود        | الكفار خوطبوا بأصل الإسلام وشرائعه وفروعه.                |
| 1.7        | الشعراء    | طريقة الرسل في مخاطبة الخلق.                              |
| 4          | النمل      | أدب الخطاب يكون في غاية الوجازة مع البيان التام.          |
| ۲A         | الحديد     | الخطاب العام يدخل فيه أهل الكتاب وغيرهم.                  |
|            | ·          | الخوف/الخشية                                              |
|            | : <u>.</u> | الخوف لا يرتب أثراً إلا إذ يخاف العبد مقامه بين يدي الله، |
|            | مقدمة      | ومقامه عليه.                                              |
| ۳۸         | البقرة     | المكروه إذا كان منتظراً أحدث الخوف.                       |
| ٤٠         | البقرة     | الخشية توجب امتثال الأمر واجتناب النهي .                  |
| ٤٠         | البقرة     | الرهبة والخشية هما السبب الحامل على الوفاء بالعهد.        |
| 10.        | البقرة     | خشية أهل الحق.                                            |
| <b>۲۸</b>  | آل عمران   | وجوب تقديم خشية الله ـ تعالىٰ ـ علىٰ خشية الناس .         |
| 108        | آل عمران   | إذا زال الخوف عن القلب أمكن أن يأتيه النعاس.              |
| 110        | آل عمران   | الخوف من لوازم الإيمان.                                   |
| 100        | آل عمران   | الخوف المحمود حاجز العبد عن محارم الله.                   |
| 199        | آل عمران   | أهل الخشية لا يقدمون الدنيا على الدين.                    |
| 17         | يو نس      | القاعدة العامة في أحوال الناس عند الضراء.                 |
| <b>Y N</b> | الرعد      | الخشية مانع من قطع ما أمر الله به أن يوصل.                |

| 4140             | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT واللغانة الأيات والمحمد المحمد المحم |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| السورة رقم الآية | الفـــــاتـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحجر ٥٠         | ينبغي للعبد أن يكون قلبه دائماً بين الخوف والرجاء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الكهف ٦٣         | جواز ركوب البحر في غير الحالة التي يخاف منها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| النمل ٦٨         | أسباب ترحل خوف الآخرة من القلوب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| القصص ٧          | الخوف الطبيعي من الخلق لا ينافي الإيمان ولا يزيله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الأحزاب ٣٧       | ينبغي للعبد أن يقدِّم خشية الله على خشية الناس.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | العلم داع إلىٰ خشيةً الله ـ تعالىٰ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ق ۳۳             | الخشية ألنافعة خشية الله في الغيب والشهادة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الذاريات ۲۸      | السعى لإزالة أسباب الخوف.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الذاريات ٥٠      | بحسب الخوف من الله ـ تعالىٰ ـ يكون الفرار إليه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| النازعات ٢٦      | من يخشىٰ الله ـ تعالىٰ ـ ينتفع بالآيات والعبر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | الغير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| البقرة ١٤٨       | الأمر بالاستباق إلى الخيرات قدر زائد علىٰ الأمر بالفعل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| البقرة ١٤٨       | الخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| البقرة ١٤٨       | الثواب من دواعي المسارعة إلىٰ الخير.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| البقرة ۱۵۸       | لا يحصل الخير من التطوع بالبدع التي لم تشرع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| البقرة ٢١٥       | جميع أنواع الطاعات والقربات تدخل في اسم الخير.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| آل عمران ۱۱٤     | المسارعة إلى الخيرات قدر زائد علىٰ مجرد فعلها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| النساء ٤٥        | ولايته ـ تعالىٰ ـ فيها الخير ونصره فيه زوال الشر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| التوبة ۷۹        | من تطوع بخصلة من خصال الخير؛ فينبغي إعانته.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                  | الخلافة/الحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| البقرة ٢٤٧       | قوة العلم بالسياسة مع قوة الجسم هما آلة الشجاعة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| النساء ٦٠        | كل من حُكم بغير شرع الله؛ فهو طاغوت.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                  | التحكيم في مقام الإسلام، وانتفاء الحرج في مقام الإيمان والتسليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| النساء ٦٥        | في مقام الإحسان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| المائدة ٢        | لم يجب الحكم علىٰ من ليس له قصد في الحكم الشرعي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الأنقال ٦١       | فوائد الجنوح للسَّلْم .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الكهف ۸۷         | كان عند ذي القرنين من السياسة الشرعية ما استحق به المدح.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الکهف ۹۸         | علامة الخلفاء الصالحين عند نزول النعم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

•.

|           | (The second seco | الم الم الم الم الم الم الم الم                                                                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لد الآيات | TH<br>FC فهرس فوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | HE PRINCE GHAZI TRUST                                                                            |
| رقم الآية | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الفائدة                                                                                          |
| ٧٩        | الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ليس الحاكم بملوم إذا أخطأ مع بذل اجتهاده.                                                        |
| ۳v        | الأحزاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المستشار مؤتمن.                                                                                  |
| ۲۲        | ص ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ينبغي استعمال الأدب في الدخول علىٰ الحكام وغيرهم.                                                |
| ۲۳        | ص ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا يمنع الحاكم من الحكم بالحق سوء أدب الخصم.                                                     |
| 17        | ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | العلم النافع ومعرفة الحكم من أكبر نعم الله.                                                      |
| 17        | ص ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | صفات القائم بوظيفة الحكم بين الناس                                                               |
| 11        | ص ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | التحذير من اتباع الهوئ في الحكم بين الناس .                                                      |
| : • •     | ₫ en tr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الدعاء                                                                                           |
| <br>      | مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الدعاء شامل لدعاء العبادة ودعاء المسألة.                                                         |
| ۲         | الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | السر في كون أكثر أدعية الأنبياء بلفظ الرب.                                                       |
| ٦         | الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الدعاء بهداية الصراط المستقيم من أجمع الأدعية وأفضلها.                                           |
| 177       | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | متى يقيد الدعاء بقصد التأدب مع الله ـ تعالىٰ ـ؟ .                                                |
| 141       | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | أنواع الدعاء .                                                                                   |
| 141       | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | شروط إجابة الدعاء.                                                                               |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ليس بين إجابة دعاء الداعي وبين محبة الله له تلازم إلا في مطالب                                   |
| · · · ·   | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآخرة.                                                                                          |
| 197       | آل عمران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | التوسل إلى الله ـ تعالىٰ ـ بالإيمان.                                                             |
| 190       | آل عمران<br>بنا بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أجاب الله دعاء الأبرار : دعاء العبادة، دعاء الطلب.                                               |
| 00<br>07  | الأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | رفع الصوت بالدعاء داخل في الاعتداء المنهيِّ عنه.<br>آرد السور                                    |
|           | الأعراف<br>الأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | آداب الدعاء .                                                                                    |
| 18.       | الاعراف<br>التوبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الدعاء في كل مطلوب بما يناسب ذلك المطلوب.<br>استحباب الدعاء من الإمام أو نائبه في مواطن الإنفاق. |
| ٨٩        | اللوبة<br>يوٹس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الذي يؤمَّن يكون شريكاً في الدعاء.                                                               |
|           | يرس<br>يوسف ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ينبغي للعبد أن يتملق إلى الله دائماً في تثبيت إيمانه.                                            |
|           | یر ۔۔۔<br>الکهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الدعاء بتلف مال من كان ماله سبب طغيانه وكفره.                                                    |
| 7 2       | القصص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | السؤال بالحال أبلغ من السؤال بلسان المقال.                                                       |
| ٩         | غافر ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | التوسل إلى الله بأسمائه الحسني                                                                   |
| ٩         | ر<br>غافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                  |
| ۳۲        | القلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شروط إجابة الدعاء.                                                                               |
|           | í.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                  |

٠,

| TITY      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST         FOR QURANIC THOUGHT         العام المحمد المحم<br>المحمد المحمد المحم |
|-----------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رتم الآية |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | السورة   | الفــــائـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٨         | الشرح    | مشروعية الدعاء والذكر عقب الصلوات المكتوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           |          | الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 101       | البقرة   | لكمال الدين وقبول الفطر له؛ لا يحتاج إلىٰ الإكراه عليه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           |          | ما هو الدين الحقيقي الذي يقال له: دين؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 109       | الأنعام  | الدين يأمر بالاجتماع والائتلاف، وينهىٰ عن التفرق والاختلاف.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۷۳       | الأعراف  | الله ـ تعالىٰ ـ فطر عباده علىٰ الدين الحنيف القيم .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 111       | التوبة   | حكم الانحراف في أصل الدين وشريعته.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۹۳        | يوئس     | الداء العضال الذي يعرض لأهل الدين الصحيح.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٠        | يوسف     | الدين القيّم، أي: المستقيم الموصل إلىٰ كل خير.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|           | ·        | الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           |          | القرآن موصوف بالذكر؛ لأنه يتذكر به العلوم الإلهية والأخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           | مقدمة    | الجميلة والأعمال الصالحة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           | مقدمة    | الذكر عند الإطلاق يشمل كل ما يقرب إلىٰ الله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 105       | البقرة   | الذكر رأس الشكر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۰۳       | البقرة   | فضيلة الذكر في أيام التشريق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 111       | البقرة   | فوائد التذكر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۳۹       | البقرة   | الإكثار من ذكر الله سبب لتعليم علوم أخر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤١        | آل عمران | إذا منع اللسان من المخاطبة فلا يمنع من الذكر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 191       | آل عمران | الذكر يكون بالقلب والقول.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۰۳       | النساء   | فوائد الأمر بالذكر في جميع الأحوال والهيئات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1.0       | الأعراف  | أحوال الذكر الشرعية وآدابه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣         | طه       | ما هي حقيقة التذكرة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٤        | طه       | القلب المعطل عن ذكر الله معطل عن كل خير.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٣        | طه       | مدار العبادات كلها والدين علىٰ ذكر الله .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥.        | الأنبياء | يتذكر المتقون بالقرآن جميع المطالب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 24        | النمل    | استحباب ابتداء الكتب بالبسملة كاملة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤١        | الأحزاب  | أجلّ الذكر ملازمة الإنسان أوراد الصباح والمساء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 00        | الذاريات | أنواع التذكير .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| 1          | A          |                                                                    |
|------------|------------|--------------------------------------------------------------------|
|            | S<br>TH    | IE PRINCE GHAZI TRUST                                              |
| ائد الآيات | FO فهرس فو | DR QUR'ANIC THOUGHT                                                |
| رتم الآية  | السورة     | الفاد                                                              |
| ·<br>· · · |            | لما كان الاشتغال بالتجارة مَظنة الغفلة؛ العبد فينبغي للعبد أن يكثر |
|            | الجمعة     | من ذكر الله .                                                      |
| Y A        | القلم      | فائدة الاستثناء في المشيئة .                                       |
|            | الأعلئ     | أقسام الناس بالنسبة للذكرئي.                                       |
| Υ.         | النصر      | التسبيح والاستغفار من أسباب النصر.                                 |
| · .        |            | الذكاة                                                             |
| 174        | البقرة     | الميتة: ما مات بغير تذكية شرعية.                                   |
| 177        | البقرة     | استثنى الشارع من عموم الميتة ميتة الجراد ومىمك البحر .             |
| : .        | • .        | استدل بعض الصحابة علىٰ إباحة الجنين الذي يموت في بطن أمه           |
| t (N       | المائدة    | بعدما تذبح.                                                        |
| ۳.         | المائدة    | ذكر الله ـ تعالىٰ ـ يطيُّب الذبيحة .                               |
|            |            | أباح الله للعباد ما لم يُذَكُّوه مما صادته الجوارح، وبيان حكم      |
| ٤          | المائدة    | ذلك، وفوائد آية الحل.                                              |
| :0         | المائدة    | اليهود والنصارئ يتديَّنون بتحريم الذبح لغير الله .                 |
| 141        | الأنعام    | النهي عن أكل الذبيحة إذا ترك الذابح التسمية عمداً.                 |
|            |            | الرؤى                                                              |
| ٤          | يوسف       | يعقوب عليه السلام أوَّل الرؤيا لابنه.                              |
| ٤١         | يوسف       | تعبير يوسف عليه السلام للرؤيا .                                    |
| ٤٣         | يوسف       | من الرؤى ما يكون تأويلها يتناول جميع الأمة .                       |
| 1 • Y      | الصافات    | رؤيا الأنبياء وحي.                                                 |
|            |            | الريا                                                              |
| 7.70       | البقرة     | المرابي خبيث المكسب مجنون الحال.                                   |
| ۲VP        | اليقرة     | موجب الربا الخلود في النار ما لم يمنع من الخلود مانع الإيمان.      |
| TVA        | البقرة     | الحكمة من تحريم الربا.                                             |
| 14.        | آل عمران   | اعتاد أهل الجاهلية ومن لا يبالي بالأوامر الشرعية أكل الربا .       |
| 14.        | آل عمران   | الحكمة من تحريم الربا.                                             |
|            |            | الرجاء                                                             |
|            | مقدمة      | الرجاء يتضمن رجاء الرحمتين: العامة، والخاصة.                       |
|            |            |                                                                    |

|           | ()<br>()<br>** |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4144      |                | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QURANIC THOUGHT فهرس فوائد الآيات في المعني ا |
| رقم الآية | السورة         | الفال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۱۸       | البقرة         | ألرجاء لا يكون إلا مع الهمة والقيام بالأسباب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۳۲        | النساء         | ما هو المحمود من الأماني؟ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٨٧        | يوسف           | بحسب إيمان العبد يكون رجانه لرحمة الله ورُوحه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11.       | الكهف          | من جمع بين الإخلاص والمتابعة نال ما يرجو ويطلب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳٦        | ص              | من ترك شيئاً لله؛ عوضه الله خيراً منه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           |                | الرحمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۳        | العنكبوت       | الاستيئاس من رحمة الله من أعظم المحاذير .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           |                | الرشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۸٦       | البقرة         | ما هو الرشد؟ وكيف السبيل إليه؟ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۳۸       | آل عمران       | الآيات بيان تقوم به الحجة؛ وهداية إلىٰ سبيل الرشاد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤         | النساء         | للمرأة حق التصرف في مالها ولو بالتبرع إذا كانت رشيدة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٤٦       | الأعراف        | سبيل الرشد هو: الصراط الموصل إلىٰ الله وإلىٰ دار كرامته.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦٦        | الكهف          | العلم النافع هو العلم المرشد إلىٰ الخير .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 01        | الأنبياء       | كل مؤمن له من الرشد بحسب ما معه من الإيمان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲         | الجن           | الرُّشدُ من الأسماء الجامعة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           |                | الرضاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۳۳       | البقرة         | أحكام الرضاعة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           |                | مدة الرضاعة الامقاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦         | الطلاق         | حكم إرضاع الولد عند فراق الأبوين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           |                | الروح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲٤        | الأنفال        | حياة القلب والروح تكون بعبودية الله ـ تعالىٰ ـ ولزوم طاعته.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           |                | الزوجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٥        | البقرة         | إتمام النعمة علىٰ آدم ـ عليه السلام ـ بأن خلق الله منه زوجه ليسكن إليها .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1+7       | البقرة         | محبة الزوجين لا تقاس بمحبة غيرهما.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٥        | آل عمران       | تطهير الأزواج من الآفات مستلزم لوصفها بالكمالات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١         | النساء         | مراعاة حق الأزواج والزوجمات والقيام به؛ لكون الزوجمات<br>مخلوقات من الأزواج .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|   |                | : <sup>:</sup> .  |                                                                                                   |
|---|----------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | فوائد الآيات   | فهرس ذ            | FOR QURANET HOUGHT                                                                                |
| - | رقم الآية      | السورة            | قليصائيك                                                                                          |
|   | 19             | النساء            | المعاشرة القولية والفعلية بين الأزواج.                                                            |
|   | ۳۷             | الأحزاب           | النصح بالإمساك على الأزواج عند الاستشارة.                                                         |
|   |                |                   | السحر                                                                                             |
|   | - <b>1 • Y</b> | البقرة            | السحر له حقيقة، وإنه يضر بإذن الله.                                                               |
|   | 0              | الفلق             | السحر له حقيقة؛ يخشى من ضرره.                                                                     |
|   |                | · ·               | السعادة                                                                                           |
|   | 0              | الفاتحة           | وسائل السعادة الأبدية .                                                                           |
|   |                |                   | عنوان السعادة يكون بطريق الإخلاص للمعبود، والسعي في نفع                                           |
|   | ( <b>1</b>     | البقرة            | الخلق .                                                                                           |
| • |                |                   | من هم سعداء أهل الكتاب؟                                                                           |
|   | 177            | البقرة            | عطية الدين تثمر سعادة دنيوية وأخروية .<br>مالمة الله التقديمان السامة من السلامة                  |
|   | 18A<br>107     | البقرة<br>الأعراف | طاعة الله والتقرب إليه عنوان السعادة ومنشور الولاية .<br>الرحمة المقتضية للسعادتين ليست لكل أحد . |
|   | ۳۳             | الدعواف           | مدار السعادة ومادَّتها: الإخلاص، والإحسان.                                                        |
|   | ۲٥             | المعارج           | الأوصاف الكاملة لأهل السعادة والخير .                                                             |
|   |                |                   | السقر                                                                                             |
|   | 1.1            | المائدة           | جواز سفر المسلم مع الكافر إذا لم يكن محذوراً.                                                     |
|   | 1.1            | المائدة           | جواز السفر للتجارة.                                                                               |
|   | 117            | التوبة 👘          | سياحة المؤمنين السفر في القُربات.                                                                 |
|   | ٦.             | الكهف             | جواز أخذ الخادم في الحضر والسفر .                                                                 |
|   |                |                   | السفه                                                                                             |
|   | L              | 11                | السفه: جهل الانسان بمصالح نفسه وسعيه فيما يضرها. وهذه الصفة<br>دا تترجل الريانة                   |
|   | ١٣             | البقرة            | منطبقة على المنافقين .                                                                            |
|   |                | p) s              | السماء                                                                                            |
|   | ΥY             | البقرة            | السماء كل ما علا فوقنا فهو سماء .<br>الستار 1 مالا الم                                            |
|   | 10             | النجم             | الجنة في أعلى الأماكن وفوق السماء السابعة.                                                        |
|   |                |                   |                                                                                                   |
|   | ٩٣             | البقرة            | ينبغي أن يكون سماع القرآن سماع قبول وطاعة واستجابة.                                               |
|   |                | This              | file was downloaded from QuranicThought.com                                                       |

| *131      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT                    |
|-----------|----------|----------------------------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة   | الفائـلة                                                       |
| ١٠٤       | البقرة   | حذف المسموع ليعم ما أمر باستماعه.                              |
| ۸۳        | النساء   | النهي عن العجلة والتسرع لنشر الأمور من حين سماعها.             |
| ٤٢        | المائدة  | ذم من سمع الكذب سمع استجابة.                                   |
| ۳٦        | الأنعام  | السماع النافع سماع القلب والاستجابة .                          |
| 22        | الأنفال  | السمع الذي نفاه الله عن المعرضين هو السمع المؤثِّر في القلب.   |
| ٤٢        | يونس     | انسدٌ على المكذبين طريق المسموعات المتعلقة بالخير .            |
| ٤٥        | الأنبياء | شرط السماع مع الصوت أن يوجد محل قابل لذلك.                     |
| ١٢        | النور    | ما هو الظن الواجب عند سماع القدح في المؤمنين.                  |
| 07        | الروم    | موانع الانقياد والسماع النافع.                                 |
|           | ·        | الشرعيات/الكونيات                                              |
| 1+7       | البقرة   | الإذن نوعان: قدري، وشرعي.                                      |
| 1+9       | آل عمران | الله ـ تعالىٰ ـ له الأحكام القدرية والشرعية والأحكام الجزائية. |
| 105       | آل عمران | الأمر إذا أطلق يشمل القدري والشرعي .                           |
| ٤٨        | المائدة  | الشرائع تتغيَّر بحسب تغير الأزمنة والأحوال.                    |
| 150       | الأعراف  | أوامر الله في كل شريعة كاملة عادلة حسنة.                       |
| ٦٢        | الأحزاب  | سنة الله ـ تعالىٰ ـ وعادته جارية مع الأسباب المقتضية لها.      |
| ۳۷        | الجائية  | شرع الله ـ تعالىٰ ـ مبناه الحكمة والمصلحة.                     |
| 70        | الحديد   | الرسُّل متفقون في قاعدة الشرع.                                 |
| ٤٨        | القلم    | الصبر علىٰ ما حكم الله به شرعاً وقدراً.                        |
|           |          | الشرك                                                          |
| ۸١        | البقرة   | سيئة الشرك تحيط بعاملها فلم تدع له منفذاً.                     |
| ٩٣        | البقرة   | شرك المحبة من شرك الإلهية.                                     |
| 170       | البقرة   | الشرك في الإلهية والعبادة.                                     |
| 170       | البقرة   | بطلان قول من اتخذ من دون الله آلهة وأنداداً.                   |
| ١٧٣       | البقرة   | الذبح لغير الله شرك في الإلهية .                               |
| 197       | البقرة   | مفسدة الشرك أشد من مفسدة القتل.                                |
| 221       | البقرة   | لم يجز الشرع الخلطة التي فيها ارتفاع المشرك على المسلم.        |
| 407       | البقرة   | الطاغوت كل ما ينافي الإيمان بالله من الشرك وغيره.              |
| . *       | آل عمران | الأميُّون من العرب هم الذين ليس لهم كتاب.                      |

|            | 8                   |                                                                     |
|------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------|
|            | 3                   | THE PRINCE GHAZI TRUST                                              |
| ائد الآيات | ا فهرس فوا          | FOR QURANIC THOUGHT                                                 |
| رقم الآبة  | السورة              | القـــــائــــــة                                                   |
| 101        | آل عمران            | الشرك هو السبب الموجب لإلقاء الرعب في قلوب الكافرين.                |
|            |                     | المشرك قد سدًّ علىٰ نفسه أبواب المغفرة؛ فلا تنفعه الطاعات من        |
| ٤٨         | النساء              | دون التوحيد.                                                        |
| 01         | النساء              | ما يدخل في مسمى الجبت والطاغوت.                                     |
| ٦٢         | الأتعام             | المشركون انقادوا لداعي الشيطان الموجب للخزي والخسران.               |
| 177        | الأتعام :           | محاذير الوقوع في الشرك.                                             |
| 101        | الأنعام             | ما هي حقيقة الشرك.                                                  |
| TT         | الأعراف             | الشرك الأصغر يدخل في الشرك المطلق.                                  |
| 124        | الأعراف             | دعاء غير الله عمل باطل وغاية باطلة.                                 |
| ۲A         | التوبة              | النجاسة المعنوية للمشركين.                                          |
| ۲۸         | التوبة :            | الأمر بإجلاء أهل الشرك من الجزيرة.                                  |
| Y          | إبراهيم             | كفر النعمة ضد الشكر .                                               |
| ٣٤         | إبراهيم             | النعم المجملة والمفصلة التي يدعو الله بها العباد إلىٰ القيام بشكره. |
| ٣٥         | النحل               | المشركون احتجوا على شركهم بالقضاء والقدر .                          |
| 212        | الشعراء             | دعاء غير الله موجب للعذاب الدائم والعقاب السرمدي.                   |
| ٤٢         | العنكبوت            | بيان ضعف آلهة المشركين.                                             |
| <b>T 1</b> | الروم               | الشرك مضاد للإنابة من كل وجه .                                      |
| 18         | لقمان               | من لوازم ترك الشرك القيام بالتوحيد .                                |
|            | سبا 👘               | التعلقات التي يتعلَّقُ بها المشركون بأندادهم.                       |
|            | فاطر ٤٠             | الأدلة العقلية والنقليّة دلت على بطلان الشرك .                      |
| ١٢٣        | الصافات<br>11. س    | قوم إلياس ـ عليه السلام ـ كان لهم صنم يقال له: بعل.                 |
|            | الزمر ٣.<br>١١٠ م ٦ | مفاسد الشرك، وأن الله ـ تعالى ـ لا يغفره.                           |
| ۲۳         | الزمر٢٥             | في نبوة جميع الأنبياء أن الشرك محبط لجميع الأعمال.                  |
| 11         | نوح                 | كيف دخل الشرك إلىٰ قوم نوح ـ عليه السلام ـ.                         |
|            |                     | الشفاعة                                                             |
| ٤٨         | البقرة              | شروط قبول الشفاعة .                                                 |
| 100        | البقرة              | أثر التوحيد واتباع الرسل علىٰ قبول الشفاعة .                        |
| ۲A         | الأنبياء            | أدلة إثبات الشفاعة.                                                 |
| 41         | النجم               | المشركون لا نصيب لهم من شفاعة الشافعين.                             |
|            | This f              | ile was downloaded from QuranicThought.com                          |

. · ·

.

|           | (F)      | الم                                    |
|-----------|----------|----------------------------------------------------------------------------|
| * 1 ***   | TH<br>FO | E PRINCE GHAZI TRUST<br>R QURANIC THOUGHT (موائد الآيات) فهرس فوائد الآيات |
| رقم الآية | السورة   | القـــــاددة                                                               |
|           |          | الشكر                                                                      |
|           |          | حقيقة الشكر: تتضمن الاعتراف بجميع النعم، والثناء علىٰ الله،                |
|           | مقدمة    | والاستعانة بها علىٰ طاعته.                                                 |
| ٤٠        | البقرة   | ذكر النعمة بالقلب واللسان والجوارح .                                       |
| 107       | البقرة   | عطف الشكر علىٰ الذكر من باب عطف العام علىٰ الخاص.                          |
| 107       | البقرة   | من وفق للعلم أو العمل به عليه أن ينشغل بالشكر .                            |
| 107       | البقرة   | الشكر ضد الكفر.                                                            |
| ۱۷۲ م     | البقرة   | الشكر في بعض الآيات هو العمل الصالح.                                       |
| ٢١٦       | البقرة   | الأوفق للعبد في الأمور المحبوبة أن يشكر لله ـ تعالىٰ ـ                     |
| 1771      | البقرة   | من الشكر صرف النعمة في طاعة الله .                                         |
| ٢٤٣       | البقرة   | أكثر الناس قصروا في واجب الشكر.                                            |
| 777       | البقرة   | من تمام شكر النعمة أن يعود بها علىٰ عباد الله.                             |
| 188       | آل عمران | الشكر لا يكون إلا بالقيام بعبودية الله ـ تعالىٰ ـ في كل حال.               |
| 180       | آل عمران | الجزاء علىٰ قدر الشكر قلة وكثرة.                                           |
| ١٧        | الأغراف  | القيام بالشكر من سلوك الصراط المستقيم.                                     |
| V         | إبراهيم  | كفر النعمة ضد الشكر                                                        |
| ٣٤        | إبراهيم  | النعم المجملة والمفصلة التي يدعو الله بها العباد إلىٰ القيام بشكره 🔆       |
| ٤١        | النمل    | شكر النعمة داعٍ للمزيد منها، وكفرها داعٍ لزوالها.                          |
|           |          | الشمانل                                                                    |
| ٩.        | التوبة   | من عادة النبي ﷺ: أن يَعذِرَ من له عذر .                                    |
| ۳۲        | الزخرف   | شمائل النبي ﷺ.                                                             |
| ٤         | القلم    | كان خلق النبي ﷺ القرآن.                                                    |
|           |          | الشهادة                                                                    |
| 124       | البقرة   | من طرق العلم بالمقبول والمردود شهادة هذه الأمة.                            |
| ١٤٣       | البقرة   | شهادة هذه الأمة على غيرها يوم القيامة.                                     |
|           |          | قبول خبر المرأة عماً تخبر به عن نفسها من الأمر الذي لا يطلع                |
| ***       | البقرة   | عليه غيرها.                                                                |
| 777       | البقرة   | في الأمور الدينية شهادة المرأة فيه تقوم مقام الرجل.                        |
| 777       | البقرة   | الشهادة مدارها على العلم واليقين .                                         |

| فهرس فوائد الآيات         | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                                                              |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| السورة الآية              | الفيائية                                                                                                   |
| · ·                       |                                                                                                            |
| البقرة ۲۸۲<br>البقرة ۲۸۲  | صفات من تقبل شهادته .<br>القيام بالشهادة من أفضل الأعمال الصالحة .                                         |
| البقرة ١٨٦<br>آل عمران ١٨ | الفيام بالسهادة من اقصل الأعمال الصالحة.<br>قرن الله ـ تعالىٰ ـ شهادة العلماء بشهادته وشهادة الملائكة .    |
| النساء ٤٣                 | حكم الله المؤيد بشهادة الرسل أعمُّ الأحكام وأعدلها.                                                        |
| النساء ١٦٦                | الأمور العظيمة لا يستشهد عليها إلا الخواص.                                                                 |
| المائدة ١٠٦               | جواز شهادة غير المسلم عند الحاجة والضرورة.                                                                 |
| الأنعام ١٥٠               | القرآن أعجز المشركين عن الإتيان بالشهداء.                                                                  |
| يونس ٩٤                   | مواطن قبول شهادة أهل الكتاب.                                                                               |
| مود المراجعين<br>هود ال   | الشواهد ثلاثة : شاهد الوحي، وشاهد الفطرة، وشاهد العقل الصحيح .                                             |
| الرعد ٤٣                  | شهادة الله لرسوله بالقول والفعل والإقرار .                                                                 |
| النحل ۸۹                  | كل رسول يشهد على أمته.                                                                                     |
|                           |                                                                                                            |
| البقرة ۸۰۲                | ا <b>لشيطان</b><br>الدخول في شرائع الدين لا يكون إلا بمخالفة طرق الشيطان.                                  |
| البقرة                    | الدخون في شرائع الدين لا يكون إلا بمحاطة طرق السيطان.<br>الشيطان يدخل على أنفس الناس بما فعلوا من المعاصي. |
| ای حمران ۲۰۰              | من أقبح البهتان وأضل الضلال تزيين الشيطان للإنسان.                                                         |
| يوسق ٥                    | المعد عن الأسباب التي يتسلط بها الشيطان على العبد.                                                         |
| يرسب<br>الحجر ۳۳          | البعد في المعباب التي ينسط بها السيفان على المبد.<br>إبليس أُعجب بعنصره، وقال: أنا خيرُ من آدم.            |
| النحل ۹۸                  | بينيس الصبح بمنشرة الروق، الع مير من الم .<br>طريق السلامة من شرّ الشيطان .                                |
| الكهف ٥٠                  | الحث على اتخاذ الشيطان عدوًا.                                                                              |
| الكهف ٦٣                  | إضافة الشر إلى الشيطان على وجه التزيين.                                                                    |
| النور ۲۱                  | إنتخاب المعام المعامي و . • • و المحكمة من ذلك .<br>النهي عن اتباع خطوات الشيطان، والحكمة من ذلك .         |
| الشعراء ٢٢١               | صفة الأشخاص الذين تَنزلُ عليهم الشياطين.                                                                   |
| فاطر ۷                    | أقسام الناس بحسب طاعة الشيطان وعدمها .                                                                     |
| ص ۳۷                      | تسخير الشياطين لا يكون لأحدٍ بعد سليمان ـ عليه السلام ـ.                                                   |
| الحشر ١٧                  | المقدِم على طاعة الشيطان عاص على بصيرة لا عذر له.                                                          |
| الناس ٤                   | الشيطان هو أصل الشرور كلُّها ومادتها.                                                                      |
|                           |                                                                                                            |
|                           | الصبر .<br>أنواع الصبر، وثناء الله ـ تعالىٰ ـ علىٰ أهله في عدة آيات نحو                                    |
| مقدمة                     | الواع الصبر، وتنام الله - جنالي - حتى المند في حلما ايات تصو<br>تسعين موضعاً.                              |
|                           |                                                                                                            |

|           | E        | الم                    |
|-----------|----------|------------------------------------------------------------|
| 2120      | TH       | E PRINCE GHAZI TRUST<br>R QURANIC THOUGHT                  |
| رقم الآية | السورة   | الفـــــانـــدة                                            |
| ٤٥        | البقرة   | علىٰ العبد أن يستعين في أموره كلها بالصبر.                 |
| 105       | البقرة   | إدراك المطالب إنما يكون بالصبر .                           |
| 105       | البقرة   | حاجة العبد إلى الصبر حاجة اضطرار .                         |
| ٥٣        | البقرة   | أعظم فضيلة للصابرين فوزهم بمعية الله الخاصة.               |
| 107       | البقرة   | ما هي أقوى أسباب الصبر؟ .                                  |
| 212       | البقرة   | من السنن الجارية أن من قام بالدين لا بد أن يبتلي .         |
|           |          | إذا التزم أهل الإيمان بالصبر ولزوم التقوي فلن يضرهم كيد    |
| 17.       | آل عمران | أعدائهم شيئاً.                                             |
| ۱۸٦       | آل عمران | فوائد الإخبار أن المؤمنين سيبتلون في المال والنفس.         |
| ٧٦        | النساء   | أهل الحق أولى بالصبر من غيرهم.                             |
| ۲۹        | يوٽس     | ينبغي للإنسان أن يتثبت في الأمور .                         |
| ۲۳        | يرسف     | صبر الاختيار أعظم من صبر الاضطرار .                        |
| ۲۸        | يرسف     | الشكوئي إلى الله ـ تعالىٰ ـ لا تنافي الصبر . `             |
| 22        | الرعد    | الصبر النافع من خصائص أهل الإيمان.                         |
| ٤٢        | النحل    | الصبر والتوكل ملاك الأمور كلها .                           |
| ٦٨        | الكهف    | ما هو السبب الموجب لحصول الصبر؟ .                          |
| ٨٥        | الأنبياء | العبد لا يستحق اسم الصبر التام حتىٰ يوفي حقه.              |
| ٤٢        | الفرقان  | الصبر علىٰ أسباب الغضب لا يحمد.                            |
| ۱٠        | القصص    | استمرار الجزع مع العبد دليل عليٰ ضعف إيمانه.               |
| ٦.        | الروم    | كل مؤمنٍ موقنٍ رزين العقل يسْهُلُ عليه الصبر .             |
| ۲٤        | السجدة   | الإمامة في الدين تنال بالصبر واليقين.                      |
| 00        | غافر     | بالصبر يحصل المحبوب، وبالاستغفار يدفع المحذور.             |
| 70        | الإنسان  | الصبر يُستَمدُ من القيام بطاعة الله والإكثار من ذكره.      |
|           |          | الصحابة                                                    |
| ١٤        | البقرة   | الإيمان الشرعي الأسوة هو إيمان الصحابة.                    |
| 18        | البقرة   | من أخص صفات أهل النفاق إعلان العداء للصحابة.               |
|           |          | فضيلة الصديق الأكبر أبي بكر ـ رضي الله عنه ـ وأصحابه الذين |
| 188       | آل عمران | قاتلوا المرتدين .                                          |
| ۷         | الأنفال  | الصحابة تعرضوا لقافلة أبي سفيان بن حرب.                    |

| فهرس فوائد الآيات | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT             |
|-------------------|-----------------------------------------------------------|
| لسورة رقم الآية   | الفـــــائــــدة                                          |
| التوبة ٤          | من أنكر صحبة أبي بكر فهو كافر خارج من الملة.              |
| التور ٢٦          |                                                           |
| الأحزاب ٢٩        |                                                           |
| الأحزاب ٢٩ :      | ظهور المناسبة بين النبي وبين أزواجه.                      |
| الأحزاب ٣٧        | الثناء علىٰ زيد بن حارثة ـ رضي الله عنه ـ.                |
| الفتح ۲۹          | صفات الصحابة من المهاجرين والأنصار .                      |
| الحشر ٩           | فضيلة الأنصار وهم الأوس والخزرج.                          |
|                   | الصحبة/الأخوة                                             |
| النساء ١٢         |                                                           |
| النساء ٩٢         | <b>A A</b>                                                |
| الأنفال ٧٢        | عقد الموالاة بين المهاجرين والأنصار .                     |
| الأنفال ٥٧        | الأخوة الخاصة غير الأخوة الإيمانية العامة.                |
| الكهف ۲۸          | الأمر بصحبة الأخيار ومجاهدة النفس على صحبتهم ومخالطتهم.   |
| الكهف ۸۸          | السعي لبقاء الصحبة وتأكَّدها.                             |
| الأنبياء ٩٠       | فوائد الجليس والقريب الصالح.                              |
| الحج ١٣           | المقصود من القرين اللازم حصول النفع ودفع الضرر .          |
| الفرقان ۲۰        | أصناف الخلق بعضهم فتنة لبعض.                              |
| ص ٢٤              | دفع مفاسد المخالطة بين الأقارب والأصحاب.                  |
| الشوري            | الحث علىٰ الاجتماعات العامَّة؛ كاجتماع الحج والأعياد.     |
| الشورى            | · · · · · ·                                               |
| الحجرات ٩         | الاقتتال بين المؤمنين منافٍ للأخوة الإيمانية .            |
|                   | الصدق/الصديقية                                            |
| مقدمة             | استواء الظاهر والباطن على الصراط المستقيم.                |
| البقرة ۲۰۳        | الكلام إما أن يرفع الإنسان أو يخفضه.                      |
| لنساء ٦٩          | من هو الصديق؟                                             |
| لمائدة ٥٧         | الصديقيَّة: هي العلم النافع المثمر لليقين والعمل الصالح.  |
|                   | الصادق: هو الذي استقامت أقواله وأفعاله ونياته علىٰ الصراط |
| لمائدة الم        | المستقيم .                                                |

|           | 8       | وفقيت الأنتاني التكر القراق                                                                                   |
|-----------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱۳۷      | 1       | فهرس فوائد الآيات 🛛 🖉 اللك المجربة المحالة المحالة المحالة المحالة المحالة المحالة المحالة المحالة المحالة ال |
| رئم الآية | السورة  | القــــاكــــدة                                                                                               |
| 141       | الأعراف | الصديقية مرتبة تلى مرتبة الرسالة.                                                                             |
| ٤٠        | التوبة  | الحزن قد يعرض لخواص عباد الله الصديقين.                                                                       |
| 119       | التوبة  | الصدق يكونُ في الأقوال والأفعال والأحوال.                                                                     |
| 27        | يوسف    | الله ـ تعالىٰ ـ جعل للحق والصدق علامات وأمارات تدل عليه.                                                      |
| ٥٦        | مريم    | الصديقية صفة جامعة.                                                                                           |
| ۳۳        | الزمو   | المدح يكون علىٰ من جمع بين الصدق والتصديق.                                                                    |
| 22        | فصلت    | كيف السبيل إلى تمام الصديقية؟ .                                                                               |
| ۱۹        | الحديد  | الصديقيَّة فوق مرتبة عموم المؤمنين ودون مرتبة الأنبياء.                                                       |
| 17        | التحريم | الصديقيَّة من كمال العلم والعمل.                                                                              |
| 22        | الملك   | الصدق يعرف بأدلُّته.                                                                                          |
|           |         | الصراط                                                                                                        |
|           |         | الصراط الموصوف بالاستقامة هو متابعة النبي ﷺ في أقواله                                                         |
|           | مقدمة   | وأفعاله وكل أقواله .                                                                                          |
| ۲         | الأثعام | الصراط الموصلة إلىٰ الله ـ تعالىٰ ـ واحدة لا تعدد فيها.                                                       |
|           |         | من ضل عن الصراط المستقيم؛ فليس ثمَّ إلا طرق توصل إلى                                                          |
|           |         |                                                                                                               |

الأتعام 100 الجحيم . ماذا يتضمن الطريق الموصل إلى الله تعالى؟ . يوسف 1.4 إبراهيم الله تعالىٰ مألوه معبود بالعبادات التي هي منازل الصراط المستقيم. ١ ٢٤ الصراط المستقيم يوصل صاحبه إلىٰ الله ـ تعالى ـ. الحج الصراط المستقيم مشتمل علىٰ الأعمال الصالحة. ٣ يَس الحث علىٰ علوم الصراط المستقيم وأعماله. ٦١ يَس

الصلاة

البقرة إقامة الصلاة إقامتها ظاهراً وباطناً. ٣ ٣ البقرة لا ثواب للعبد من صلاته إلا ما عقل. وجوب صلاة الجماعة. ٤٣ البقرة الركوع ركن من أركان الصلاة. البقرة ٤٣ ٤٥ البقرة دواعي إقامة الصلاة . البقرة 122 اشتراط استقيال الكعبة للصلوات كلها.

| إند الآيات | قەر س    | THE PRINCE GHAZI TRUST                                            |
|------------|----------|-------------------------------------------------------------------|
|            |          |                                                                   |
| رقم الآية  | السورة   |                                                                   |
| 188        | البقرة   | الالتفات بالبدن مبطل للصلاة.                                      |
| 105        | البقرة 🐘 | الصلاة التي أمر الله أن نستعين بها علىٰ كل شيء هي الصلاة الكاملة. |
| TTA        | البقرة   | فوائد المحافظة على الصلاة .                                       |
| 779        | البقرة   | صفة صلاة المعذور بالخوف.                                          |
| ٦٤         | آل عمران | ما يقرأ في صلاة الفجر .                                           |
| 19/1       | آل عمران | من لم يستطع الصلاة قائماً يصلي قاعداً أو علىٰ جنب.                |
| ٤٣         | النساء   | لا يجوز للسكران أن يقرب مواضع الصلاة؛ كالمسجد.                    |
| ٤٣         | النساء   | ينبغي علىٰ من أراد الصلاة أن يقطّع عنه كل شاغل يشغل فكره.         |
| 1.1        | النساء   | قصر الصلاة رخصة في أي سفر كان .                                   |
| 1.1        | النساء   | أفضلية قصر الصلاة في السفر علىٰ الإتمام.                          |
| 1.1        | النساء   | القصر رخصة حتى مع الأمان.                                         |
| 1+7        | النساء   | صفة صلاة الخوف.                                                   |
| 1+7        | النساء   | صلاة الجماعة فرض عين                                              |
| ١٠٣        | النساء   | الصلاة ميزان الإيمان.                                             |
| 71         | الأعراف  | الأمر بستر العورة في الصلاة .                                     |
| ۲۰٤        | الأعراف  | في الصلاة الجهرية المأموم مأمور بالإنصات.                         |
| ٨٤         | التوبة   | مُشروعية الصلاة على المؤمنين، والوقوف عند قبورهم للدعاء.          |
| 1.4        | التوبة ا | النهي عن الصلاة في أماكن المعصية.                                 |
| 90         | هود      | الصلاة لم تزل مشروعة للأنبياء المتقدمين.                          |
| 172        | النحل    | الفضيلة الحقيقيّة ليوم الجمعة .                                   |
| ٧٨         | الإسراء  | الوقت شرط لصحة الصلاة.                                            |
| ٧A         | الإسراء  | جواز الجمع بين الصلاتين عند العذر .                               |
| VĂ         | الإسراء  | فضيلة صلاة الفجر، وفضيلة إطالة القراءة فيها.                      |
| ٧٩         | الإسراء  | صلاة الليل تكون لرفع الدرجات أو لتكفير السيئات.                   |
| 77         | الحج     | التكبير شعار للعبادات الكبار كالصلاة وغيرها.                      |
| A          | المؤمنون | مدح الله المؤمنين بالخشوع بالصلاة وبالمحافظة عليها.               |
| ٥٩         | النور    | البلوغ يحصل بالإنزال .                                            |
| ٤٥         | العنكبوت | مقاصد وآثار وثمار الصلاة.                                         |
| ١v         | الروم    | أفضل الأوقات أوقات الصلوات.                                       |
|            |          |                                                                   |

|           | (T       | المعتقدة المتعالية المتعالية المتعالية                                                                                                                                                                                             |
|-----------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1149      | TH       | اللك الكتاب ا<br>المراب الأيات المراب الكتاب |
| رقم الآية | السورة   | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                            |
| ۳۳        | محمد     | تحريم قطع الفرض، وكراهية قطع النفل من غير موجب لذلك.                                                                                                                                                                               |
| ١٧        | الذاريات | صلاة الليل من أفضل أنواع الإحسان.                                                                                                                                                                                                  |
| ٩         | الجمعة   | الأمر بترك البيع موقَّت مدَّة الصَّلاة.                                                                                                                                                                                            |
| ٩         | الجمعة   | الجمعة فريضة على المؤمنين.                                                                                                                                                                                                         |
| ٩         | الجمعة   | الخطبتان يوم الجمعة فريضة يجب حضورهما.                                                                                                                                                                                             |
| ٩         | الجمعة   | مشروعية النداء للجمعة والأمر به.                                                                                                                                                                                                   |
| ٦         | المزمّل  | الحكمة في الأمر بقيام الليل.                                                                                                                                                                                                       |
| ۲.        | المزمل   | صفة صلاة الليل.                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲.        | المزمل   | يرخص للمسافر الجمع والقصر .                                                                                                                                                                                                        |
|           | الأعلى   | الصلاة ميزان الإيمان.                                                                                                                                                                                                              |
| ٥         | القدر    | فضيلة ليلة القدر .                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥         | الماعون  | مراعاة الصلاة، والمحافظة عليها.                                                                                                                                                                                                    |
|           |          | الصيام                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۸۳       | البقرة   | الصيام مصلحته للخلق في كل زمان.                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۸۳       | البقرة   | الصيام من أكبر أسباب التقوى .                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۸۳       | البقرة   | فوائد الصيام التربوية .                                                                                                                                                                                                            |
| 180       | البقرة   | تدرج الآيات في بيان أحكام الصيام.                                                                                                                                                                                                  |
| 144       | البقرة   | أحكام الصوم.                                                                                                                                                                                                                       |
| 140       | البقرة   | تكبيرات العيد.                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۸۷       | البقرة   | الوطء من مفسدات الاعتكاف.                                                                                                                                                                                                          |
| 97        | النساء   | العذر لا يقطع التتابع في كفارة الصوم.                                                                                                                                                                                              |
| ۳         | الدخان   | فضيلة ليلة القدر.                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲         | الفجر    | المفاضلة بين العشر من ذي الحجة والعشر الأخيرة من رمضان.                                                                                                                                                                            |
|           |          | الضلال/الشر                                                                                                                                                                                                                        |
| 118       | النساء   | الضلال نوعان: ضلال في العلم، وضلال في العمل.                                                                                                                                                                                       |
| ۱۹        | الكهف    | المفاسد الداعية لترك الشر والضلال.                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٣        | الأحزاب  | وسائل الشر وأسبابه ومقدَّماته ممنوعة.                                                                                                                                                                                              |
| ٥         | الصف     | إضلال الله لعبيده ليس ظلماً منه، ولا حجة لهم عليه.                                                                                                                                                                                 |

|   | ائد الآيات        | قهرس قوا               | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT          |
|---|-------------------|------------------------|--------------------------------------------------------|
|   | رقم الآية         | السورة                 | الفــــائــــدة                                        |
|   | 17                | الليل                  | طرق الضلال لا توصل صاحبها إلا للعذاب الشديد.           |
|   | $\mathbb{E}^{-1}$ | العصر                  | مراتب الخسار، وموانعه.                                 |
|   |                   | • .                    | الطب                                                   |
|   | ٤٣                | النساء                 | ابن القيم ـ رحمه الله ـ نبه على قواعد الطب الثلاث.     |
|   | ٩٣                | يوسف                   | کل داء يداوي بضده .                                    |
|   | ·                 | •                      | الطلاق/العدد/الظِهار/الإيلاء                           |
|   | 222               | البقرة ر               | حكم من آلي من زوجته.                                   |
|   | YYY               | البقرة                 | الإيلاء خاص بالزوجة .                                  |
|   | YYA               | البقرة                 | الصحيح: أن القرء هو الحيض.                             |
|   | ***               | البقرة                 | من حكم العدة، العلم ببراءة الرحم.                      |
|   | ***               | البقرة                 | كتمان الحمل يفضي إلى مفاسد كثيرة.                      |
|   | ***               | البقرة                 | صدور كتمان الحمل من المطلقات دليل على عدم إيمانهن.     |
|   | T T A             | البقرة                 | الزوج ليس له إرجاع الزوجة إلا بقصد الإصلاح.            |
|   | TTA               | البقرة 🗧               | عدة الحامل وضع الحمل.                                  |
|   | TTA.              | البقرة                 | عدة الأمة حيضتان كما هو قول الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ. |
|   | 119               | البقرة                 | مشروعية الخلع إذا وجدت حكمته.                          |
|   | 11.5              | البقرة                 | وجوب الإحداد مدة العدة على المتوفى عنها زوجها.         |
|   | 181               | البقرة 👘               | ما للمطلقة على زوجها من متعة وحقوق .                   |
|   | 1 - <b>N</b>      | التور                  | أحكام اللعان، وإنه مختص بالزوج إذا رميٰ امرأته.        |
|   | ٤                 | الأحزاب                |                                                        |
| • | ٤٩                | الأحزاب                |                                                        |
|   | ٤٩                | الأحزاب                |                                                        |
|   | 29                | الأحزاب:<br>الله مان   | · · ·                                                  |
|   | 10                | الأحقاف<br>السيابات    | أقل مدَّة الحمل ستة أشهر .<br>أحكاد النادل             |
|   | Y                 | المجادلة<br>المحادلة   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |
|   | Υ<br>Υ            | المجادلة<br>المجادلة   |                                                        |
|   | ۱.<br>۳           | المجادلة<br>المجادلة . |                                                        |
|   |                   |                        |                                                        |

|           |          | الم                       |
|-----------|----------|---------------------------------------------------------------|
| TYEN      | T<br>F   | HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT OR QURANIC THOUGHT   |
| رتم الآبة | السورة   | الفاتدة                                                       |
| ١         | الطلاق   | الأمر بإحصاء العدَّة يتوجه للزوج وللمرأة.                     |
| ١         | الطلاق   | لزوم المرأة بيتها حتى تستكمل عدتها.                           |
| ١         | الطلاق   | في الطلاق البائن؛ الزوجة ليس لها سكنيٰ واجبة.                 |
| ١         | الطلاق   | الحكمة من تشريع العِدّة.                                      |
| ۲.        | الطلاق   | بيان فعل الطلاق على الوجه الشرعي.                             |
|           |          | الطهارة                                                       |
| ***       | البقرة   | أحكام الحيض.                                                  |
| ***       | البقرة   | شمول التطهر للتطهر الحسي والمعنوي.                            |
| ٤٣        | النساء   | يجوز للجنب المرور في المسجد فقط.                              |
| ٤٣        | النساء   | حالات إباحة التيمُم.                                          |
| ٤٣        | النساء   | وجوب طلب الماء عند دخول الوقت .                               |
| ٤٣        | النساء   | يجوز التطهر بالماء المتغير بشيء من الطاهرات.                  |
| ٤٣        | النساء   | صفة التيمم وأنه يستحب أن يكُون بضربة واحدة.                   |
|           |          | الأحكام التي تضمنتها آية الوضوء والتي توصل العبد إلىٰ المنازل |
| ٦         | المائدة  | العالية الرفيعة.                                              |
| 120       | الأنعام  | الدم الذي يبقىٰ في اللحم والعروق بعد الذبح حلال طاهر .        |
| ۱•۸       | التوبة   | أهل قباء كانوا يُتْبِعون الحجارة الماء.                       |
| ۱•۸       | التوبة   | الطهارة علىٰ نوعين: حسية، ومعنوية.                            |
| ٥٩        | النور    | ريق الصبي طاهر؛ كالقيء.                                       |
| ۷٩        | الواقعة  | التنبيه علىٰ أنه لا يجوز أن يَمَسَّ القرآن إلا طاهر .         |
| ٤         | المدثر   | إزالة النجاسة شرط من شروط الصلاة.                             |
| ٥         | المدثر   | طهارة الظاهر من تمام طهارة الباطن.                            |
|           |          | الظلم                                                         |
| 224       | البقرة   | أقسام الظلم.                                                  |
| 202       | البقرة   | أسباب حصر الظلم المطلق في الكفار .                            |
| ۱۷۸       | آل عمران | الله تعالىٰ يملي للظَّالم؛ حتىٰ يَزداد طغيانه ويترادف كفرانه. |
| ۸۳        | النساء   | الإنسان بطبعهِ ظالم جاهل فلا تأمره نفسه إلا بالشر.            |
| 11.       | النساء   | ظلم النفس عند الإطلاق يشمل ظلمها بالشرك فما دونه.             |

| · · ·<br>· · |                    |                                                                           |
|--------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| د الآيات     | فهرس فوائ          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                             |
| رئم الآية    | السورة             | الفائدة                                                                   |
| ٤٧           | الأنعام            | الإقامة على الظلم؛ هلاك أبدي وشقاء سرمدي.                                 |
| AT.          | الأنعام            | المقابلة بين الظلم المطلق، والأمن التام، والهداية التامة.                 |
| 117          | هود .              | التحذير من الركون إلى كل ظالم.                                            |
| 1.           | الأحقاف            | من الظلم الاستكبار عن الحق بعد التمكن منه.                                |
| ·<br>: :     |                    | العبادات/العبودية/العبد                                                   |
|              |                    | من تفرد بالكمال المطلق والنعم كلها، هو الذي لا تصلح العبادة               |
|              | مقدمة              | الا له.                                                                   |
| 0            | الفاتحة            | فوائد تقديم العبادة على الاستعانة .                                       |
| 0            | الفاتحة            | العبادة من الأسماء الجامعة.                                               |
| Y1-          | البقرة             | العبادة الجامعة أمر عام لجميع الناس .                                     |
| 11           | البقرة             | التلازم بين العبادة والتقوى .                                             |
| ۲٤.          | البقرة             | وصف العبودية أعظم الأوصاف.                                                |
| 1+1          | البقرة             | من ترك عبادة الرحمن ابتلي بعبادة الأوثان .                                |
|              |                    | عند الفراغ من العبادة ينبغي الاستغفار عن التقصير والشكر على               |
| 199          | البقرة             | التوفيق .                                                                 |
| 141          | البقرة ا           | العفو عن النسيان والخطأ في العبادات وفي حقوق الله ـ تعالىٰ ـ.             |
| 1 <b>\</b>   | آل عمران           | العبادات الشرعية كلها عدل وقسط .                                          |
| ٣٥           | آل عمران           | الحث على خدمة بيت العبادة المشحون بالمتعبدين.                             |
| 144          | آل عمران           | الرسول عبد من عبيد الله، والجميع تحت عبودية ربهم.                         |
| 13.          | آل عمران           | ينبغي على العبد مراعاة الأوامر والنواهي في نفسه وفي غيره.                 |
| 188          | آل عمران           | الواجب علىٰ الأمم عبادة ربهم في كل وقت وبكل حال.                          |
| 19.          | آل عمران           | حث العباد علىٰ التفكر والتبصر والتدبر .                                   |
| ٣٦           | النساء             | كيف يتم تحقيق الأمر بالدخول في العبادة .                                  |
|              |                    | انفراد الله ـ تعالىٰ ـ بالوحدانية يستلزم الأمر بعبادته والتقرب إليه       |
| ۸Y           | النساء             | بجميع أنواع العبودية.                                                     |
| بار ا        |                    | عيسنى ـ عليه السلام ـ أثبت لنفسه العبودية النامة، ولربه الربوبية          |
| VY<br>VA     | المائدة<br>الكربي  | الشاملة لكل مخلوق.                                                        |
| 9.5          | الأنعام<br>الأندار | الدخول تحت العبودية أفضل نعمة وأكمل تربية.<br>العمل هو مادة الدار الآخرة. |
| 76           | الأنعام            | العمل هو ماده الدار ٦١ حره، :                                             |

| 4154      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ANIC THOUGHT                             |
|-----------|----------|----------------------------------------------------------------------------|
|           | <u> </u> | فهرس فوائد الآيات 💿 المحقق المحقق المحقق المحققة FOR QURANIC THOUGHT       |
| رقم الآية | السورة   | الفلة                                                                      |
| 1.7       | الأنعام  | الله ـ تعالىٰ ـ المألوه المعبود الذي يستحق نهاية الذل ونهاية الحب.         |
|           |          | ما هو المقصود الذي خلق الخلق لأجله؟                                        |
| 178       | الأعراف  | وظيفة العبد عند القدرة وعند العجز .                                        |
|           |          | ينبغى للعبد أن لا يأتي العبادات إلا وهو منشرح الصدر وثابت                  |
| ٥٤        | التوبة   | ۔<br>النفس .                                                               |
| ۳۳        | يوسف     | علىٰ العبد عبوديَّة لله في الرخاء، وفي الشدة أيضاً.                        |
| ٣         | النحل    | لا تنبغي العبادة والذل والحب إلا لله ـ تعالى ـ.                            |
| ٥.        | النحل    | سجود المخلوقات لله ـ تعالىٰ ـ قسمان .                                      |
| ١         | الإسراء  | ذكر النبي ﷺ في مقام الإسراء بصفة العبودية.                                 |
|           |          | بحسب علو مرتبَّة العبد، وتواتر النعم عليه من الله؛ يَعْظُمُ إِنْمَهُ إِذَا |
| ٧٦        | الإسراء  | فعل ما يلام عليه.                                                          |
| ٦٥        | الكهف    | الخضر ـ عليه السلام ـ عبد صالح وليس نبياً، علىٰ الصحيح.                    |
| ٦٢        | الكهف    | المعونة تنزل علىٰ العبد علىٰ حسب قيامه بالمأمور به.                        |
| ٨٠        | الكهف    | العبد الصالح يحفظه الله في نفسه وفي ذريته.                                 |
| ٨         | طه       | عبادة الله هي الحق التي يوجبها الشرع والعقل والفطرة.                       |
| ۲0        | الأنبياء | الأمر بعبادة الله وحده زبدةُ الرسالات وأصلها .                             |
| ۳۷        | الحج     | الإخلاص وتقوىٰ الله لب العبادات.                                           |
| ٩٦        | المؤمنون | وظيفة العبد في مقابلة المسيء من البشر .                                    |
| ٦٢        | الفرقان  | أوقات العبادات تتكرر بتكرُّر الليل والنهار .                               |
| ٦٣        | الفرقان  | أنواع العبودية .                                                           |
| ۷٥        | الفرقان  | صفات الكُمل من عباد الله ـ تعالى                                           |
| v         | الزمر    | العبادة هي الغاية التي خلق لها الخلق.                                      |
| ٦+        | غافر     | أعظم المقاصد وأشرفها: معرفة الله وعبادته.                                  |
| ۲.        | محمد     | العبد ناقص من كل وجه.                                                      |
| ٥٦        | الذاريات | تمام العبادة متوقِّف علىٰ المعرفة بالله.                                   |
| ١         | المدثر   | الرسول ﷺ قام بالعبادات القاصرة والمتعدية.                                  |
|           |          | العتق                                                                      |
| ٢ ٤       | النساء   | النبي ﷺ خيَّر بَريرة في الولاء .                                           |
| 97        | النساء   | التحرير : تخليص من استحقت منافعه لغيره أن تكون له.                         |

· ..

|             | F                     |                                                                                                         |
|-------------|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | C<br>T                | HE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                   |
| وائد الآيات | <sup>FC</sup> فهرس فو | OR QUR'ÀNIC THOUGHT                                                                                     |
| رقم الآية   | السورة                | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                 |
| ۲۲          | النور                 | فوائد المكاتبة بين العبد وسيدو                                                                          |
| τv          | الأحزاب               | المغتّق في نعمة المعتِقِ.                                                                               |
|             |                       | عقائد الفِرَق                                                                                           |
| ٤           | الفاتحة               | العبد فاعل على الحقيقة خلافاً للقدرية والجبرية .                                                        |
|             | البقرة                | القدرية قالوا: إن أفعالهم غير داخلة في قدرة الله ـ تعالىٰ ـ.                                            |
| ۲٤          | البقرة                | المعتزلة قالوا في خلق الجنة والنار خلاف مذهب أهل السنة.                                                 |
| ٢٤          | البقرة                | الخوارج والمعتزلة قالوا بتخليد صاحب الكبيرة.                                                            |
| ٦٢          | البقرة                | الصابئون من جملة فرق النصاري .                                                                          |
|             |                       | الأحكام الواردة في الذم تعم كل الطوائف، بحسب الوصف                                                      |
| ٦٢          | البقرة                | ووجود مقتضى الذم.                                                                                       |
| ٧٩          | البقرة                | الرافضة وقعوا في ما وقع فيه أهل الكتاب.                                                                 |
| ۸١          | البقرة                | احتج الخوارج علىٰ كفر صاحب المعصية بما هو حجة عليهم.                                                    |
| ٧٠٢         | البقرة                | زعم القدرية أن الأسباب مستقلة غير تابعة للمشيئة.                                                        |
| YN          | البقرة                | الجهمية والمعتزلة والأشعرية ينفون الصفات الاختيارية وغيرها.                                             |
| 200         | البقرة                | آيات الوعيد ليس فيها حجة للخوارج.                                                                       |
| ١٤          | النساء                | شبهة الخوارج القائلين بكفر أهل المعاصي والرد عليها.                                                     |
| 1.7         | الأتعام               | المعطلة ينفون رؤية ربهم في الآخرة .                                                                     |
| 141         | الأنعام               | الإلهامات والكشوف يكثر وقوعها عند الصوفية.                                                              |
| - <b>T</b>  | التوبة                | بطلان مذهب المعتزلة أنَّ القرآن مخلوق.                                                                  |
| ۲٥          | الأنبياء              | بطلان قول من يقول ببقاء الخضر، وأنه مخلد في الدنيا.                                                     |
| ٦           | الفرقان               | أنكر الفلاسفة الدهرية علم الله ـ تعالىٰ ـ.                                                              |
| :<br>የተኛ    | الفرقان               | مذهب الجهمية: أن نصوص القرآن محمولة علىٰ غير ظاهرها.                                                    |
| ٤٣<br>د     | النمل                 | العقائد الباطلة تُذهِبُ بصيرة القلب.                                                                    |
| ٧٦          | ص :                   | بيان طريقة أهل القياس الفاسد.                                                                           |
| ٦٢          | الرمر                 | الرد على من قال بقدم بعض المخلوقات؛ كالفلاسفة.                                                          |
| λ۳          | غافر                  | علوم الفلسفة والمنطق اليوناني موصلة إلى الإلحاد.                                                        |
| 11          | السورى                | دليل الرد على المعطلة والمشبهة في موضوع الصفات.<br>مذهب الحرية: أن أندال الحادة تقدر من عنه عنه الم     |
| 19          | المزمل ال             | مذهب الجبرية : أن أفعال العبادة تقع بغير مشيئتهم .<br>الرد على القدرية والجبرية في مسألة أفعال العباد . |
| ٥٦          | المدثر                | الركم على الفكرية والجبرية في مسالة العان العباد.                                                       |

| 2120      |           | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                         |
|-----------|-----------|-----------------------------------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة    | الفـــــائــــــة                                                     |
| 24        | التكوير   | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                 |
|           |           | العدل                                                                 |
| ٥٤        | يونس      | القسط: هو العدل التام الذي لا ظلم ولا جور فيه.                        |
| ٨         | يوسف      | العدل مطلوب في كل الأمور .                                            |
| ٩٠        | النحل     | العدل يشمل: العدل في حقَّ الله، وفي حق عباده.                         |
| ٩٠        | النحل     | العدل واجب، والإحسان فضيلة مستحبَّة.                                  |
| ٩٦        | المؤمنون  | بيان العدل والفضل في مقابلة المسيء بالإساءة.                          |
| ٤         | المطففين  | العدل في الأمور الحسيّة والمعنويّة .                                  |
|           |           | العقل                                                                 |
|           | مقدمة     | العقل الممدوح هو الذي يفهم ويعقل الحقائق النافعة ويعمل بها .          |
|           | البقرة ١٣ | العقل : هو معرفة الأنسان مصالح نفسه والسعي فيما ينفعه ودفع ماً بضده . |
|           |           | العقل يحبُّ صاحبه على أن يكون أول فَاعل لما يأمر به وأول تارك         |
| ٤٤        | البقرة    | لما ينهى عنه.                                                         |
| 102       | البقرة    | المحبوب لا يتركه العاقل إلا لمحبوب أفضل وأعلى منه.                    |
| 178       | البقرة    | الانتفاع بالآيات علىٰ حسب ما منَّ الله علىٰ عبده من العقل.            |
| 171       | البقرة    | العقل الصحيح هو السبب الموجب للاحتراز من الشرك.                       |
| 219       | البقرة    | العاقل يتمكن من الترجيح بين المصلحة وبين المضرة.                      |
| 179       | الأعراف   | خاصية العقل النظر للعواقب.                                            |
| ٣٣        | يوسف      | العلم والعقل يدعوان إلىٰ تقديم أعظم المصلحتين.                        |
| ٤٤        | يوسف      | الأمور التي لا ينبغي لأهل الدين والحِجا الاتصاف بها.                  |
|           |           | العقوبة/العذاب/الوعيد                                                 |
| 11        | آل عمران  | إذا استهان العبد بعقاب ربه هان عليه الإقامة علىٰ الكذب والتكذيب .     |
| 111       | آل عمران  | تنوع العقوبات علىٰ أهل الكتاب.                                        |
| 10        | النساء    | الحبس من جملة العقوبات.                                               |
| 1.9       | الأنعام   | تعجيلُ الآبات يكون عند عدم الإيمان بالآيات المقترحة.                  |
| 00        | التوبة    | العذاب يطلق أحياناً علىٰ المشقة وتعب البدن.                           |
| ۱۸        | الرعد     | جهنم جامعة لكل العذاب .                                               |
| vv        | الحجر     | لا يكون هلاك القرى إلاَّ بعد ازدياد الشر والطغيان.                    |
| ٤٥        | المؤمنون  | بعد عصر موسى ـ عليه السلام ـ رفع الله عذاب الاستنصال عن الأمم .       |

| 983 - |                       |     |  |
|-------|-----------------------|-----|--|
|       |                       |     |  |
|       |                       |     |  |
|       |                       |     |  |
|       | and the second second | 337 |  |
|       |                       |     |  |
|       | NOR-SALWAR            |     |  |
|       | 11-17-111-53          |     |  |

| فوائد الأيات | فهرس      | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                   |
|--------------|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| رقم الآية    | السورة    | الفاتة                                                          |
| ٩٤           | المؤمنون  | العقوبة العامة تعمُّ عند نزولها العاصي وغيره.                   |
| 1.4          | المؤمنون  | الوعيد لمن أحاطت خطيئاتُه بحسناتِهِ .                           |
| X Y          | النور     | اللعنة لا تكون إلاً علىٰ ذنب كبير.                              |
| ۷٥           | غافر .    | الفرح المذموم الموجب للعقاب .                                   |
|              | الشورئي . | مراتب العقوبات .                                                |
| ١٣           | الحاقة    | بعض أنواع العذاب يكون مقدِّمة للجزاء الأخروي.                   |
| ٤            | الإنسان   | وصف عذاب من كفر بالله وكذب رسله.                                |
| ٤            | المطفقين  | الوعيد على الذين يبخسون الناس بالمكيال والميزان                 |
| 11           | المطففين  | أنواع العذاب.                                                   |
|              | :         | العقيدة/أصول الدين                                              |
| TE           | البقرة    | مذهب أهل السنة والجماعة : أن الجنة والنار مخلوقتان .            |
| ۲٤           | البقرة    |                                                                 |
| ٨٣           | البقرة    | الشرائع المشتملة على المصالح العامة من أصول الدين.              |
| 127          | البقرة    | مذهب أهل السنة والجماعة : أنَّ الإيمان تدخل فيه أعمال الجوارح . |
| 14           | آل عمران  | أصل الدين وقاعدته توحيد الله وإفراده بالعبودية .                |
| ۲v           | آل عمران  | وقوع الكرامات لأهل الإيمان والتقوى .                            |
| 0 \          | آل عمران  |                                                                 |
| 00           | آل عمران  |                                                                 |
| <b>A</b> ,1  | آل عمران  |                                                                 |
|              | :         | الدين المبني على الأصول يوصل العباد إلى أجل غاية وأفضل          |
| 5 <b>X+X</b> | آل عمران  |                                                                 |
| 91           | النساء    |                                                                 |
| 97           | النساء    |                                                                 |
| 110          | لنساء     |                                                                 |
| ٩٣           | الأنعام   |                                                                 |
| 97           | لأنعام    |                                                                 |
| 1.4          | لأنعام :  | · · · · ·                                                       |
| 101          | لأنعام    |                                                                 |
| 184          | لأعراف    | رؤية المؤمنين ربهم يوم القيامة.                                 |

|           | ()                 | وفقت الدين الكرالة ال                                             |
|-----------|--------------------|-------------------------------------------------------------------|
| TIEV      | T<br>F             | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QURANIC THOUGHT                       |
| رئم الآية | السورة             | الفـــــــة                                                       |
| ٦         | التوبة             | <br>أهل السنة قالوا: إن القرآن كلام الله غير مخلوق.               |
| ١         | الإسراء            | الإسراء بالروح والجسد معاً .                                      |
| 04        | مريم               | مذهب أهل السنة والجماعة إثبات كلام الله ـ تعالىٰ ـ بأنواعه .      |
| ۲٦        | النور              | القدح في عائشة ـ رضي الله عنها ـ قدح في النبي ﷺ.                  |
| ۲٦        | الشعراء            | تكذيب أي رسول تكذيب لغيره؛ لاتفاق الدّعوة.                        |
| ۷٥        | النمل              | الدابة تخرج في آخر الزمان، وتكون من أشراط الساعة.                 |
| ۳۲        | الروم              | السعى في جمع كلمة الأمة من أفضل الجهاد في سبيل الله.              |
| ٣٤        | لقمان              | الأمور الخمسة التي طُوي علمها عن جميع الخلق.                      |
| 31        | فاطر               | شرط الإيمان بالكتب السابقة .                                      |
| ١٢        | الزخرف             | نزول عيسيٰ ـ عليه السلام ـ في آخر الزمان علامة من علامات الساعة . |
| ۸۱        | الزخرف             | بيان العبادة القولية الاعتقادية.                                  |
| ١٧        | المطففين           | المؤمنون يرون ربهم يوم القيامة .                                  |
|           |                    | العلم                                                             |
|           | مقدمة              | العلم هو : معرّفة الهدى بدليلهِ ولا يكون نافعاً حتىٰ يعمل به.     |
| ۲٦        | البقرة             | العلم التفصيلي من أسباب زيادة الإيمان.                            |
| 37        | البقرة             | بيان فضيلة العلم.                                                 |
| ٤٢        | البقر <del>ة</del> | أهل العلم خلفاء الرسول وهداة الأمم.                               |
| ۱•۸       | البقرة             | سؤال الأسترشاد والتعليم محمود.                                    |
| ١٤٧       | البقرة             | العالم عليه إظهار الحق وتبيينه وتزيينه.                           |
| 109       | البقرة             | الوعيد لمن كتم العلم.                                             |
| ۱۸٦       | البقرة             | الإيمان بالله ـ تعالى ـ والاستجابة لأمره سبب لحصول العلم.         |
| YAY       | البقرة             | الكتابة وسيلة إلىٰ حفظ الدين والدنيا وسبب للإحسان.                |
| 171       | البقرة             | تقوى الله وسيلة إلى حصول العلم.                                   |
| ኘለኘ       | البقرة             | يدخل في العلم النافع تعليم الأمور الدنيوية المتعلقة بالمعاملات .  |
|           |                    | الراسخون في العلم هم الذين وصل العلم واليقين إلىٰ أفئدتهم؛        |
| V         | آل عمران           | فأثمر لهم العمل.                                                  |
| V<br>     | آل عمران           | القرآن مدح الراسخين في العلم.                                     |
| 18        | آل عمران           | العلماء الذين شهدوا بالوحدانية هم الأئمة والمتبوعون.              |
| ٦٦        | آل عمران           | لا يحل للإنسان أن يقول أو يجادل فيما لا علم له به.                |

| فوائد الآيات | فهرس     | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT                      |
|--------------|----------|-----------------------------------------------------------------|
| رقم الآية    | السورة   | الفائدة                                                         |
| 199          | آل عمران |                                                                 |
|              |          | علىٰ العبد أن يتدرج حتىٰ يصل إلىٰ ما قُدر له من العلم والعمل في |
| 77           | النساء   | أمر الدين والدنيا.                                              |
| 117          | النساء   | الاستفتاء: طلب السائل من المسؤول بيان الحكم الشرعي.             |
| 171          | النساء   | الرسوخ في العلم يثمر الإيمان التام العام                        |
| ٤٤           | المائدة  | العلماء العاملون هم الذين يربون بأحسن تربية.                    |
| ٤٤           | المائدة  | الأمور التي ينبغي على أهل العلم القيام بها.                     |
| 1.1          | المائدة  | النهي عن سؤال الأشياء التي لا تخلو من مفسدة.                    |
| Vo           | الأنعام  | بحسب قيام الأدلة يتحصل اليقين والعلم التام.                     |
| ۸۳           | الأنعام  | العلم يرفع صاحبه درجات حتى ينال الإمامة.                        |
| 1.4          | الأنعام  | من البصيرة العلم بمواقع العبر والعمل بمقتضاها.                  |
| 144          | الأعراف  | الترغيب في العمل بالعلم.                                        |
| V to         | التوبة   | علوم الرسل موصلة إلى اليقين في جميع المطالب العالية .           |
| 44           | التوبة   | من العلم النافع معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله.              |
| 177          | التوبة   | من تعلم علماً؛ فعليه نشره وبثُّه في العباد.                     |
| 18           | هود ا    | مما يُطلَبُ فيه العلم، علم القرآن، وعلم التوحيد.                |
| <b>TV</b>    | يرسف 🔄   | فضيلة العلم؛ علم الأحكام والشرع .                               |
| ۳۷           | يرسف     | علم تعبير الرؤيا داخل في الفتوى .                               |
| ۳۸           | يوسف     |                                                                 |
| ۲v           | النحل    | فضيلة أهل العلم.                                                |
| 14           | الكهف    | الحث على العلم وعلى المباحثة فيه.                               |
| 14           | الكهف    |                                                                 |
| ۲۲           | الكهف    | المنع من استفتاء من لا يَصْلُحُ للفتولى.                        |
| ٠٢           | الكهف    |                                                                 |
| ٥٢           | لكهف     |                                                                 |
|              | لكهف     |                                                                 |
| ٦٦           | لكهف ا   |                                                                 |
| ٦٦           | لكهف     |                                                                 |
| ٦٧           | لكهف     | لا يدرك العلم إلا من لازم الصبر .                               |

| فهرس فوائد الآيات المعلم المعانية المعالية المعالية المعانية المعانية المعانية العام. المعانية المعانية العام. المعانية المعانية العام. المعانية المعانية العامة. المعانية المعانية العامة المعانية العامة. العانية المعانية المعانية المعانية العامة. المعانية العامة. العامة العامة وعلامة العامة وعلامة العامة وعلامة معانية من المعان العام. المعانية من القولي. والمعانية عن القولي. المعانية عن القولي العامة العامة وعلامة مع العقانية وترك ما لا فائدة فيه. معانية من المعانية من العانية من العولي. المعانية من العولي العامة العامة وعلامة معانية وترك العامة. العامة وعلامة معانية من العوانية وترك ما لا فائدة فيه. معانية من القولي العامة العامة وعلامة معانية وترك العامة العامة وعلامة معانية وترك العانية من العوانية وترك ما لا فائدة فيه. معانية من الموقوف مع الحقاني وترك العامة. العامة وعلامة معانية من العوانية وترك ما لا فائدة فيه. معانية العامة وعلامة معانية وترك العامة وعلم العام وعلامة معانية وترك وترك ما لا فائدة فيه. العام وعلى عانية من العان وتمانية وترك من العامة وعلى عانية العام . عانية وترك من العانية وترك من من عانية. العامة معن يومانية وترك من العانية وترك من ما لعانية وترك من ما على عانية. العامة معن يومانية ولعاني العامة العامة وعلى عانية العام . المعانية وعلى عاني ما لعلى وعلى عاني العاني العلى العام العامة العاني العلى العا                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           | E.       | المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية                                                                                                                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| آداب المتعلم في السؤال.       الأدب في تلقي العلم.         آلاب المتعلم والسؤال لأهل العلم.       طه ١٤         الأدب في تلقي العلم والفهم؛ مشاهدة أحكام الشرع بالفعل.       الثور ٢         الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته.       النور ٢         الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته.       النور ٢         الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته.       النور ٩٥         الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته.       النور ٩٩         المتجاب ابتداء الكتب بالسملة كاملة.       النمل ٩٢         أذن درجات العلم وأقله.       النمل ٦٦         أذا لم يترجع عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه.       القصص ٢٢         أذا لم يقمون العبر ويتدبرون الآيات.       الحزاب ٢٦         أمل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.       الأحزاب ٢٦         التعليم الفعلي أيلغ من القرلي.       الأحزاب ٢٦         التعليم الفعلي أيلغ من القرلي.       الأحزاب ٢٦         العلم لا بد فيه من إقرار القلب ومعرفته.       محمد ٩٦         العلم لا بد فيه من إقرار القلب ومعرفته.       محمد ٩٦         العلم لا بد فيه من إقرار القلب ومعرفته.       الحجرات ٦         العلم فرع عن الإيال علم المام المغتقر إليه الحريص عليه.       محمد ٩٦         العلم فرع عن الإيال العلم المغتقر إليه الحريص عليه.       محمد ٩٦         العلم بل بد فيه من إقرار القلب معرانه.       الحجرات ٦         العري العرف مدرواعة.       الحجرات ٦ <tr< th=""><th>4189</th><th>TH<br/>FO</th><th>ت المعام الم<br/>المعام المعام المعام</th></tr<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4189      | TH<br>FO | ت المعام الم<br>المعام المعام |
| الأدب في تلقي العلم.طه118الأمر بالتعلم والسؤال لأهل العلم.الأنبياء٧من أسباب زيادة العلم والفهم؛ مشاهدة أحكام الشرع بالفعل.النور٩الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته.الشرع بالفعل.النور٩اليني يتكلم في مسائل العلم الشرعي أن يقرن بالحكم علته.النور٩أدن درجات العلم واقله.النحل بالبسملة كاملة.النحل ٢٦أدن درجات العلم واقله.النحل ٢٦النحل ٢٦أدن درجات العلم واقله.النحل ٢٦النحل ٢٦أعل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب ٢٢أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب ٢٢أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب ٢٢أعل العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله.الأحزاب ٢٢أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب ٢٢أمل العلم وعلاماتهم.الأحزاب ٢٢أمل العلم وعلاماتهم.سباألفي العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه.سباألمام لا بلا فيه من إقرار القلب ومعرفته.محمد ٩٦ألمام لا بلا فيه من إلوان كثير من الخوارج.محمد ٩٦ألمام فرع عن الإيان كلير من الخوارج.محمد ٩٦ألمام فرع عن الإيان كلير من الخوارج.محمد ٩٦ألمام فرع عن الإيان كليران للعلم.الحيص عليه.ألمام فرع عن الإيمان لا يتم إله المال للعلم.الحيص الحيانألمام فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به.الحيم.ألمام فرع عن الإيمان لا يتم إلا به.الموليم.ألمام فرع عن الإيمان للعال والسائل للعلم.الحيص عليه.ألمام فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به.الموليم.ألمام فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به.الموليم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | رئم الآية | السورة   | الفـــــائــــدة                                                                                                                                                                                                                  |
| الأدب في تلفي العلم.طه118الأدر بالتعلم والسؤال لأهل العلم.الأنبياء٧من أسباب زيادة العلم والفهم؟ مشاهدة أحكام الشرع بالفعل.النور٩من أسباب زيادة العلم والفهم؟ مشاهدة أحكام الشرع بالفعل.النور٩الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته.النور.٩استجاب ابنداء الكتب بالبسملة كاملة.النمل٩أذن درجات العلم وأقله.النمل الحم١أذالم يترجح عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه.القصص٦٢أطل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب٦٦أمل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب٦٦أمل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الأيات.الأحزاب٦٦أمل العلم وعلاماتهم.الأحزاب٦٦الأحزابأمل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الأيات.الأحزاب٦٦أمل العلم وعلاماتهم.الأحزاب٦٦الأحزابأمل العلم وعلاماتهم.الأحزاب٦٦الأحزابأمل العلم العربية مثروعة مثروعة.الأحزاب٦٦أمل العلم وعلي أبلغ من القولي.الأحزاب٦٦أمل العلم وعلي أبلغ من القولي.٢٦الأحزابأمل العلم وعالي أبلغ من القولي.٢٦الأحزابأمل العلم أبل أحل العلم.الأحزاب٢٦أمل العلم أوقا مالي العالي.٢٦الأحزابأدام أحزا أحل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٧٠        | الكهف    | آداب المتعلم في السؤال.                                                                                                                                                                                                           |
| الأمر بالتعلم والسؤال لأهل العلم.الأنبياء٧من أسباب زيادة العلم والفهم؛ مشاهدة أحكام الشرع بالفعل.النور٢الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته.النور ١٩٥الستجاب ابتداء الكتب بالبسملة كاملة.النمر٢أدنى درجات العلم وأقله.النمر يا لحكم علته.النمرأذائم يترجح عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه.النمرأدائم يترجح عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه.النمرأوا لم يترجح عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه.العنكبوتأمل العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله.العنكبوتأمل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب ٢٧بيان طريقة تحصيل العلم.الأحزاب ٢٧مناقب أهل العلم وعلاماتهم.سباأمل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب ٢٧بيان طريقة تحصيل العلم.الأحزاب ٢٧التعليم الفعلي أبلغ من القولي.سباالتعليم الفعلي أبلغ من القولي.الخوارج.العلم لا بد في من إقرار القلب ومعرفته.محمد ٢٩العلم لا بد في مالي للعلم المالي والسائل للعام.٢٦العلم لا بد في عن الإنبال على طالب العلم المعتقر إليه الحريص عليه.٢٩العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلا به.المودرعة العلم.العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلا به.المودرع من العود.العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلا به.العهم.العواء بالعيد يدخل فيه الدين كهه.العهود. <tr< td=""><td>118</td><td>طه</td><td></td></tr<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 118       | طه       |                                                                                                                                                                                                                                   |
| من أسباب زيادة العلم والفهم؛ مشاهدة أحكام الشرع بالفعل. النور ٢<br>الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته. النور ٩٩<br>استجباب ابتداء الكتب بالبسملة كاملة. النمل ٢٩<br>أدنى درجات العلم وقله. النرعي أن يقرن بالحكم علته. النور ٩٩<br>أذا لم يترجع عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه. القصص ٢٢<br>إذا لم يترجع عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه. القصص ٢٢<br>أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات. الروم ٢٢<br>إيان طريقة تحصيل العلم. الأحزاب ٣٤<br>مناقب أهل العلم وعلاماتهم. الأحزاب ٣٤<br>بيان طريقة تحصيل العلم. الأحزاب ٣٤<br>مناقب أهل العلم وعلاماتهم. الأحزاب ٣٤<br>التعليم الفعلي أبلغ من القولي. معادة في وترك ما لا فائدة فيه. يس سبأ<br>ماقلي العلم وعلاماتهم. من الحواني. معاد<br>علين العلم الشرحي من القولي. الخانة فيه. يس معاد العراب ٢٤<br>ماقب أهل العلم وعلاماتهم. الخواني. معاد العرب المعاد في معرون<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة. مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه. يس سبأ<br>العلم لا بد فيه من إقرار القلب ومعرفته. محمد إلى العلم وعلاماتهم. الحواني. الحجرات ٦<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة. الخوانج. الحجرات ٦<br>العلم فرع عن الإقرال علي طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه. الحجرات ٦<br>العلم فرع عن الإقبال علي طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه. عبس على<br>العلم فرع عن الإيمان لا يش إلاً به. الحريص عليه. المحرات ٦<br>العلم فرع عن الإيمان لا يش إلاً به. الحريص عليه. المحرات ٦<br>العلم فرع عن الإيمان لا يلم إلا به العلم المفتقر إليه الحريص عليه. المحرات ٦<br>العلم فرع عن الإيمان لا يس إلاً به. الحران 10<br>العلم فرع عن الإيمان لا يس إلاً به. الحران العلم. المحران 10<br>المواذ باليهي يدخل فيه الدين كله. الحوان العلم. المولي العلم. المحران 10<br>الميثاق هو العهد الذي يوجب نقض العهود. العلم فرع عن الإيمان لا يما إلاً به. المؤلية. المولي العلم. الموران الموكد. العلم فرع عن الإيمان لا مال والسائل للعلم. العلم فرع عن الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود. العلم فرع عن الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود التي أمر الله بالقيام بها. المائدة ١<br>المونان المين وفروعه كلها داخلة في المقود الذي أخذه الله عبانه عباده. المائدة 11<br>المقوات المؤري تمائي على ن عاده. الذي أخذه الله على عباده. المائدة 1<br>المول الذي فرووعه كلها داخلة في المقود التي أمر ألاه بالقيام بها. المائدة 11<br>الع                                                                                                                                                                                                                      | ۷         | الأنبياء | · · · ·                                                                                                                                                                                                                           |
| الولي مخاطب بتعليم من تحت ولايته. النور ٩٩<br>ينبغي لمن يتكلم في مسائل العلم الشرعي أن يقرن بالحكم علته . النور ٩٩<br>استحباب ابنداء الكتب بالبسملة كاملة . النمل ٢٩<br>أدنى درجات العلم وقله . النمل ٢٩<br>طلب العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله . الغضص ٢٢<br>أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات . الروم ٢٢<br>بيان طريقة تحصيل العلم . الأحزاب ٣٤<br>بيان طريقة تحصيل العلم . الأحزاب ٣٤<br>بيان طريقة تحصيل العلم . الأحزاب ٣٤<br>بيان طريق العلم وعلاماتهم . الأحزاب ٣٤<br>ماتب أهل العلم وعلاماتهم . الأحزاب ٣٤<br>ماتب أهل العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه . يس ٣٢<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة . الخوارج . محمد ٩٩<br>كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج . الحجرات ٦<br>كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج . الحجرات ٦<br>العلم لا بدً فيه من إقرار القلب ومعرفته . محمد ٩٩<br>كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج . الحجرات ٦<br>كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج . الحجرات ٦<br>العلم فرع عن الإقبال على طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه . على الحجرات ٦<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به الحريص عليه . عبس ٤<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به الحريص عليه . عبس ٤<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به . الصحرات ٦<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به الحريص عليه . عبس ٤<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به . الصحرات ٦<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به المفتقر إليه الحريص عليه . عبس ٤<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به . الصحرات ٦<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به . الصحرات ٦<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به . المنحق<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به العلم الضحي<br>العقيد العلم الموان المواذ يائم به . المائرة العلم الضحي<br>الوفاه بالعهد يدخل فيه الدين كله المؤدة ١<br>الميئاق هو العهد الثني المؤكد المؤدة المائدة ال<br>الموان الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أخذه الله بالقيام بها . المائذة ١<br>الموان الدين وفروعه كلها داخلة في المقود التي أخذه الله على عباده . المائذة ١<br>المقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده . المائذة ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲         | النور    |                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٣استحباب ابتداء الكتب بالبسملة كاملة.النمل٢٩أذنى درجات العلم وأقله.أذنى درجات العلم وأقله.النمل٢٦إذا لم يترجع عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه.القصص٣٢إذا لم يترجع عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه.العنكبوت٣٦أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.الأحزاب٣٢إين طريقة تحصيل العلم.الأحزاب٣٢بيان طريقة تحصيل العلم.الأحزاب٣٧بيان طريقة تحصيل العلم.الأحزاب٣٧مانقب أهل العلم وعلاماتهم.سبأسبأالتعليم الفعلي أبلغ من القولي.سبأسبأمانقب أهل العلم وعلاماتهم.سبأسبأالعلم لا بدً فيه من إقرار القلب ومعرفته.محمد٣٩موقة الأنساب مطلوبة مشروعة.محمد٣٦موقة الأنساب مطلوبة مشروعة.الحريص عليه.٢٦موقة الأنساب مطلوبة مشروعة.الحريص عليه.٢٦موقة الأنساب مطلوبة مشروعة.الحريص عليه.٢٦مولة الأنساب مطلوبة مشروعة.العلم.٢٦مولة الأنساب مطلوبة مشروعة.الحريص عليه.٢٦مولة العلم العلم العلم المفيقر إليه الحريص عليه.٢٦مولة الأيساب مطلوبة مشروعة.الحريص عليه.مولة الأيساب مطلوبة مشروعة.العلم.٢٦مولة الأيساب مطلوبة مشروعة.العلم.مام العلم فوع عن الإيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٩        | النور    |                                                                                                                                                                                                                                   |
| آذن درجات العلم وأقله.النبلأذن درجات العلم وأقله.النبلإذا لم يترجع عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه .القصص ٢٢أهل العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله.العزب عند الناظر ويتدبرون الآيات .أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات .الأحزاب ٣٤أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات .الأحزاب ٣٤أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات .الأحزاب ٣٤أهل العلم وعلاماتهم .الأحزاب ٣٧ماقت أهل العلم وعلاماتهم .سبأماقت أهل العلم وعلاماتهم .سبأالعلم لا بد فيه من إقرار القلب ومعرفته .محمد ١٩أول القلب ومعرفته .محمد ١٩أول القلب ومعرفته .محمد ١٩أول العلم وعلى العلم .الحجرات ٢٦أول العلم وعلى مثال العلم .الحجرات ٢٦أول العلم .الحجرات ٢٦أول العلم .الحجرات ٢٦أول العلم .الحجرات ٢٦أول الحلي .الحجرات ٢٦أول الحلي .الحجرات ٢٦أول السلف يتبلون روايات كثير من الخوارج .الحجرات ٢٦أول السلف يتبلون روايات كثير من الخوارج .الحجرات ٢٦أول السلف يتبلون روايات كثير من الخوارج .الحجرات ٢٦أول السلم .الحجرات ٢٦الحجرات ٢٦أول السلم .الحجرات ٢٦الحجرات ٢٦أول العلم .العلم .الحجرات ٢٦أول العلم .العلم .الحجرات ٢٦أول العلم .العلم .الحجرات ٢٦أول العلي .العلم .الحجرات ٢٦أول العلم .العلم .الحجرات ٢٦أول العلم .العلم .الحجرات ٢٦أول العلم .العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٥٩        | النور    | ينبغي لمن يتكلم في مسائل العلم الشرعي أن يقرن بالحكم علته .                                                                                                                                                                       |
| إذا لم يترجع عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه . القصص ٢٢<br>طلب العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله . العذكبوت ٦٩<br>أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات . الروم ٢٢<br>بيان طريقة تحصيل العلم . الأحزاب ٣٤<br>مناقب أهل العلم وعلاماتهم . الأحزاب ٣٧<br>طريق العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه . يَس ٣٧<br>العلم لا بدً فيه من إقرار القلب ومعرفته . محمد ١٩<br>راحل السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج . الحجرات ٢<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة . الحجرات ٦<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة . الحجرات ٦<br>آداب أخذ العلم . الحجرات ٦<br>راحبرات ٦<br>مونق الإنساب مطلوبة مشروعة . الحجرات ٦<br>العلم فرع عن الإقبال على المفتقر إليه الحريص عليه . عبس ٤<br>القيامة ٨٨<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلا به الحريص عليه . عبس ٤<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلا به . الحريص عليه . الفحل<br>العلم فرع عن الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود . البقرة ٠٠٠<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله . العقود التي أمر الله بالقيام بها . المئدة أ<br>الميئاق هو العيد الذي المؤكد . المائدة أمر الله بالقيام بها . المئدة . المئدة . العقران المئاذ الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 44        | الثمل    | استحباب ابتداء الكتب بالبسملة كاملة .                                                                                                                                                                                             |
| طلب العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله .العندي العندي العبر ويتدبرون الآيات .أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات .الأحزاب ٢٢بيان طريقة تحصيل العلم .الأحزاب ٢٣بالن طريقة تحصيل العلم .الأحزاب ٣٤مناقب أهل العلم وعلاماتهم .سبامناقب أهل العلم وعلاماتهم .سبامانقب أهل العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه .سباالعلم لا بدً فيه من إقرار القلب ومعرفته .محمد ١٩كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج .محمد ١٩معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة .الحبرات ٢أداب أخذ العلم .القيامة ٨١معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة .القيامة ٨١أداب أخذ العلم .الفحي عالي العلم المفتقر إليه الحريص عليه .عبس ٤أداب أخذ العلم .القيامة ٩٤١٢أداب أخذ العلم .القيامة ٩٤١٢أداب أخذ العلم .القيامة ٩٤١٢أداب أخذ الله .القيام .١٢أداب أخذ الله .المعرب .المحرات ٢٦أداب أخذ الله .المعرب .الحبرات ٩٤أداب أخذ الله .العرب .العرب .أداب أخذ الله .المعرب .المعرب .أوناء بالعهد يدخل فيه الدين كله .المعود .أداب أداب .المعرب .المعرب .أداب .أداب .المعود .أداب .أداب .أداب .أداب .أداب .المعود .أداب .أداب .أداب .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٦٦        | النمل    | أدنى درجات العلم وأقله.                                                                                                                                                                                                           |
| <ul> <li>أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.</li> <li>أهل العلم يفهمون العلم.</li> <li>التعليم الفعلي أبلغ من القولي.</li> <li>التعليم الفعلي أبلغ من القولي.</li> <li>مناقب أهل العلم وعلاماتهم.</li> <li>مناقب أهل العلم وعلاماتهم.</li> <li>مناقب أهل العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه.</li> <li>محمد ١٣</li> <li>العلم لا بدً فيه من إقرار القلب ومعرفته.</li> <li>محمد ١٩</li> <li>محمة العلم ١٩</li> <li>محمد ١٩</li> <li>محمد ١٩</li> <li>محمد ١٩</li> <li>محمة الأنساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة الخوارج.</li> <li>محمة الأنساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة الأساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة الأساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة الأساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة الأساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة الخوارج.</li> <li>محمة الأساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة الأساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة عليه.</li> <li>محمة الأساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة عليه.</li> <li>محمة الخوارج.</li> <li>محمة الأساب مطلوبة مشروعة.</li> <li>محمة ماليها.</li> <li>محمة عليه.</li> <li>محمة عنها.</li> <li>محمة عنها.</li> <li>محمة موابعة ماليها.</li> <li>محمة ماليمان هو الذي يوجب نقض العهود.</li> <li>محمة الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود.</li> <li>محمة المول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها.</li> <li>محمة المالية.</li> <li>محمة مالية مالية.</li> <li>محمة مالية مالية.</li> <li>محمة مالية مالية.</li> <li>محمة موالية مالين مو الذي أمو الذي أمر الله بالقيام بها.</li> <li>محمة موالية مالية مالية مالي أخذه الله على عباده.</li> <li>محمة مالية مالية.</li> <li>محمة مالية مالية.</li> <li>محمة مالية مالية.</li> <li>محمة مالية.</li> <li>محمة موالية.</li> <li>محمة موالية.</li> <li>محمة موالية.</li> <li>محمة مالية مالي مالي مالي مالي مالي مالي مالي مالي</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 22        | القصص    | إذا لم يترجح عند الناظر في العلم أحد القولين فإنه يستهدي ربه .                                                                                                                                                                    |
| الله العلم .<br>بيان طريقة تحصيل العلم .<br>التعليم الفعلي أبلغ من القولي .<br>مناقب أهل العلم وعلاماتهم .<br>طريق العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه .<br>سبآ<br>علم لا بدً فيه من إقرار القلب ومعرفته .<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة .<br>معرفة الأنساب مطلوبة من العهود .<br>العمر فرع عن الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود .<br>العهد يدخل فيه الدين كله .<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>المائدة ا<br>المؤدة .<br>المائدة .<br>المائد .<br>المائي .<br>المائد .<br>المائي .<br>الم |           |          | , =     •   •                                                                                                                                                                                                                     |
| التعليم الفعلي أبلغ من القولي .<br>التعليم الفعلي أبلغ من القولي .<br>مناقب أهل العلم وعلاماتهم .<br>طريق العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه .<br>تس ١٣ ١٣ محمد ١٩ معرفة .<br>كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج .<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة .<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة .<br>آداب أخذ العلم .<br>ينبغي الإقبال على طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه .<br>ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم .<br>العلم فرع عن الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود .<br>القياة ١٩ محمون .<br>القواء بالعهد يدخل فيه الدين كله .<br>أمول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>المائدة ١١ مائدة العلم .<br>العقوبات المترتبة على نقض العهود الذي أخذه الله على عباده .<br>المائدة ١١ مائدة ١٩ مائدة .<br>معران ١٢ مائدة .<br>معران الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>المائدة ١١ مائدة .<br>معران الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>المائدة ١١ مائدة .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود الذي أخذه الله على عباده .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في الحقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العلو الذي أخذه الله على عباده .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها .<br>مول الدين وفرا مائه بالقيام .<br>مول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام .<br>مول الذي المائدة الله على عباده .<br>مول الدي المول .<br>مول المائد مائل على عباد .<br>مول الدي المول .<br>مول المائي المؤل مول .<br>مول المائي .<br>مول الم                                                                                                                                                                            | 22        | ,        | أهل العلم يفهمون العبر ويتدبرون الآيات.                                                                                                                                                                                           |
| مناقب أهل العلم وعلاماتهم سباً<br>طريق العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه. يَس ١٣<br>العلم لا بدَّ فيه من إقرار القلب ومعرفته محمد ١٩<br>كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج الحجرات ٢<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة الحجرات ١٣<br>آذاب أخذ العلم القيامة ١٨<br>ينبغي الإقبال علىٰ طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه. عبس ٤<br>لا ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم. الضحىٰ<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به. العهود البقرة ١٩<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |          | بيان طريقة تحصيل العلم.                                                                                                                                                                                                           |
| طريق العلم الصحيح الوقوف مع الحقائق وترك ما لا فائدة فيه. يَس ١٣<br>العلم لا بدَّ فيه من إقرار القلب ومعرفته. محمد ١٩<br>كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج . الحجرات ٦<br>معرفة الانساب مطلوبة مشروعة . الحجرات ١٣<br>آداب أخذ العلم . القيامة ١٨<br>ينبغي الإقبال علىٰ طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه . عبس ٤<br>ينبغي الإقبال علىٰ طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه . عبس ٤<br>القيامة ١٨<br>لا ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم . الضحىٰ<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به . العقيد<br>العهد<br>عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود . البقرة ١٩<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله . آل عمران ١٨٧<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها . المائدة ١<br>العقوبات المترتبة علىٰ نقض العهد الذي أخذه الله علىٰ عباده . المائدة ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳۷        | • •      |                                                                                                                                                                                                                                   |
| العلم لا بدَّ فيه من إقرار القلب ومعرفته.محمد١٩كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج.الحجرات٦معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة.الحجرات١٣آداب أخذ العلم.القيامة٨آداب أخذ العلم.القيامة٨لا ينبغي الإقبال على طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه.عبس٤لا ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم.الضحىالعلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به.العهد١العلم فرع عن الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود.العهدالعواء بالعهد يدخل فيه الدين كله.المرائة بالقيام بها.آل عمرانالوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.آل عمران لا بالا بالقيام بها.المائدةأصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها.المائدة١العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده.المائدة١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           | •        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                             |
| كان السلف يقبلون روايات كثير من الخوارج . الحجرات ٢<br>معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة . العجرات ١٣<br>آداب أخذ العلم . الفيامة ١٨<br>ينبغي الإقبال علىٰ طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه . عبس ٤<br>لا ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم . الضحىٰ<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به . العصر ٣<br>معدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود . العقود<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله . آل عمران ١٨٧<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها . المائدة ١<br>العقوبات المترتبة علىٰ نقض العهود الذي عباده . المائدة ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           | يَّس     | · · · ·                                                                                                                                                                                                                           |
| معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة.<br>آداب أخذ العلم.<br>ينبغي الإقبال علىٰ طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه.<br>لا ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم.<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلا به.<br>عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود.<br>القهد<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.<br>أمول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها.<br>المائدة ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |          |                                                                                                                                                                                                                                   |
| آداب أخذ العلم.<br>آداب أخذ العلم.<br>ينبغي الإقبال علىٰ طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه.<br>لا ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم.<br>العصر ٣<br>العصر ٣<br>عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود.<br>العقهد<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.<br>الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد.<br>أل عمران ١٨٧<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها.<br>المائدة ١<br>العقوبات المترتبة علىٰ نقض العهد الذي أخذه الله علىٰ عباده.<br>المائدة ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           | -        | <b>C</b>                                                                                                                                                                                                                          |
| ينبغي الإقبال على طالب العلم المفتقر إليه الحريص عليه. عبس ٤<br>لا ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم. الضحى العصر ٣<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به. الع <i>هد</i><br>عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود. البقرة ١٠٠<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله. آل عمران ١٨٧<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها. المائدة ١<br>العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده. المائدة ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           | -        |                                                                                                                                                                                                                                   |
| يب في موجون على علي المال والسائل للعلم.<br>لا ينبغي رد السائل للمال والسائل للعلم.<br>العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلاً به.<br>عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود.<br>الفهد<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.<br>الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد.<br>أل عمران ١٨٧<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها.<br>المائدة ١<br>العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده.<br>المائدة ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           | القيامة  | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                             |
| العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلا به.<br>العقهد<br>عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود. البقرة ١٠٠<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.<br>الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد. آل عمران ١٨٧<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها. المائدة ١<br>العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده. المائدة ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤         | -        |                                                                                                                                                                                                                                   |
| العقهد<br>عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود. البقرة ١٠٠<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.<br>الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد. آل عمران ١٨٧<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها. المائدة ١<br>العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده. المائدة ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                             |
| عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود.<br>الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.<br>الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد.<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها. المائدة ١<br>العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده. المائدة ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | T         | العصر    | العلم فرع عن الإيمان لا يتم إلا به.                                                                                                                                                                                               |
| الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.<br>الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد.<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها. المائدة ١<br>العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده. المائدة ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |          | القهد                                                                                                                                                                                                                             |
| الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد.<br>أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها. المائدة ١<br>العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده. المائدة ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1         | البقرة   | عدم الإيمان هو الذي يوجب نقض العهود.                                                                                                                                                                                              |
| أصول الدين وفروعه كلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها . المائدة ١<br>العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده . المائدة ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |          | الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله.                                                                                                                                                                                                 |
| العقوبات المترتبة على نقض العهد الذي أخذه الله على عباده. المائدة ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 144       | آل عمران | الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد.                                                                                                                                                                                                   |
| · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١         | المائدة  |                                                                                                                                                                                                                                   |
| ما يدخل في العهد الذي يجب الوفاء به. الأنعام ١٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11        |          | - · · · ·                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 104       | الأتعام  | ما يدخل في العهد الذي يجب الوفاء به.                                                                                                                                                                                              |

|                                        |                    | وفقيتها لأزعا المكالفك الفكالف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                | · · ·               |
|----------------------------------------|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------|
| رائد الأيات                            | فهرس قو            | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                | ¥10.                |
| رتم الآية                              | السورة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                | الفــــــائــــــدة |
| ٥٧                                     | الأنفال            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لكافر إذا أعطى عهداً                                           | لا يجوز خيانة ا     |
| $\mathbf{v} = \mathbf{v} + \mathbf{v}$ | التوبة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مشركين غير العهد ال                                            |                     |
| ٨V                                     | مريم               | لعهد .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الله واتباع المرسلين با                                        | تسمية الإيمان با    |
| 10                                     | القصص              | يا أو عرف .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | كافر الذي له عهد بعق                                           | لا يجوز قتل ال      |
|                                        |                    | الفتح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                |                     |
| ·<br>· ·                               | ;                  | ن، فلا بد أن يفتح عليه من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رسعه في تدبر القرآد                                            | إذا بذل العبد و     |
|                                        | مقدمة              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | وراً لا تدِّخل تُحت ک                                          |                     |
| ٨٩                                     | الأعراف            | and and a second se | ـ لعباده على نوعين.                                            | فتح الله ـ تعالىٰ   |
| і.<br>Г.                               |                    | الفروق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                |                     |
| ٦                                      | الفاتحة            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ة إلى الصراط والهدايا                                          | الفرق بين الهداي    |
| ۲٤                                     | البقرة             | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . الحائر والمعاند المس                                         |                     |
| ۳۸                                     | البقرة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ف والحزن .                                                     | الفرق بين الخوف     |
| ε <b>τ</b>                             | البقرة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الحق ودعاة جهنم.                                               | الفرق بين دعاة      |
| ٤٤                                     | البقرة             | <br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ل والنقص الكامل.                                               | الفرق بين الكما     |
| 179                                    | البقرة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الآيات وتعليم الكتاب                                           | ِ الفرق بين تلاوة   |
| 177                                    | البقرة 🐘           | –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المجرد والقول المقتر                                           |                     |
| 121                                    | البقرة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ء وبين من يدعي النبو                                           |                     |
| ۱۳۸                                    | البقرة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الله وبين غيرها من اا                                          |                     |
| 184                                    | البقرة             | فرق مؤثر مكابرة ظاهرة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                | . –                 |
| 189                                    | البقرة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الرحمن وأولياء الشيم                                           |                     |
| 129                                    | البقرة             | تفريق بين المختلفين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مع بين المتماثلين وال                                          | -                   |
| 101                                    | البقرة             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -                                                              | ً الفرق بين الصابر  |
| 170                                    | البقرة ا           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الله ومحبة الأنداد.<br>الله حالي الأن                          |                     |
| 179                                    | البقرة<br>۱۱ - م   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الله وداعي الشيطان .<br>الدرا                                  | -                   |
| Y•1                                    | البقرة<br>البتر م  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الدنيا وحسنة الأخرة.<br>الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | -                   |
| 111                                    | البقرة<br>آل م ان  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الرحمٰن وبين داعي ال<br>المحادة بالعالم المثقلة ت              |                     |
| ۱۰٦<br>١٤                              | آل عمران<br>النساء | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لسعادة وأهل الشقاوة.<br>: التامة والمعصية التام                | -                   |
| 12                                     | النسباء            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ، النامة والمعصية النام                                        | الغرق بين الملاح    |

- ;

|           | E        | الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1101      | TH<br>FO | E PRINCE GHAZI TRUST الكلكة المحتفظ |
| رقم الآبة | السورة   | الفـــــاتـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲٦        | المائدة  | التفاوت بين سائر الأمم وأمة محمد ﷺ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥.        | المائدة  | الفرق بين حكم الله وحكم الجاهلية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۳۲        | الأنعام  | الفرق بين حقيقة الدنيا وحقيقة الآخرة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 171       | الأنعام  | الفرق بين وحي الرحمٰن ووحي الشيطان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲٦        | الأعراف  | الفرق بين اللباس الحسي ولباس التقوى.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲+٤       | الأعراف  | الفرق بين الاستماع والإنصات .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۷        | يونس     | الفرق بين أصحاب الجنة وأصحاب النار .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٨        | يونس     | الفرق بين الفرح المذموم والفرح المحمود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٢        | الحجر    | الفرق بين الغاوي والضال.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٩         | النحل    | الفرق بين الطريق المستقيم والطريق الجائر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۷٥        | النحل    | الفرق بين العبد المملوك والحر الغنى.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 01        | مريم     | الفرق بين الرسالة والنبوة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٢        | مريم     | الفرق بين النداء والنجاء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 225       | الشعراء  | الفرق بين طريق الهدى وطريق الغيِّ والرَّدىٰ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٢        | الروم    | الفرق بين الإنابة الاختياريَّة، والإنابَّة الاضطراريَّة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٨        | الأحزاب  | الفرق بين المنافق وبين الكافر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 40        | ص        | الفرق بين الملك النبي، والنبي العبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۷۳        | الزمر    | الفرق بين فتح أبواب النار وفتّح أبواب الجنة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | الشورى   | الفرق بين الكبائر والفواحش.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٣        | الزخرف   | الفرق بين دار الدنيا ودار الآخرة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۷.,       | الحشر    | الفرق بين الفيء والغنائم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٩         | الحشر    | الفرق بين الإيثار والأثرة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           |          | الفرائض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 11        | النساء   | ميراث الأولاد للصلب والأولاد للابن.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 11        | النساء   | ميراث البنت الصلبية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 11        | النساء   | الشارع لم يفرض للبنات إلا الثلثين .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|           |          | ما هي أحكام الميراث المجمع عليها بين العلماء؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11        | النساء   | ميراث الأبوين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 11        | النساء   | الأم لا تزيد علىٰ السدس مع أحد من الأولاد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| فوائد الآيات | فهرس    | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT          |
|--------------|---------|--------------------------------------------------------|
| رتم الآية    | السورة  | الفائدة                                                |
| 11           | النساء  | متى يرث الأب بالفرض؟ ومتى يرث بالتعصيب؟                |
| N.           | التساء  | الذي يأخذه الزوجان من الميراث في العمريّتين.           |
| 5 N N        | النساء  | ميرات الأخوة الأشقاء أو لأب أو لأم.                    |
| TENNE.       | التساء  | طريقة توزيع التركة.                                    |
| 11           | النساء  | يدخل في مسمى الولد المشروط ولد الصلب وإن نزل.          |
| 17           | النساء  | الميت الذي يرث كلالة، أي: ليس له ولد ولا والد.         |
| 17           | النساء  | لفظ الشريك يقتضي التسوية .                             |
| 1.11         | النساء  | المسألة المسماة بالحمارية .                            |
| 17           | النساء  | الإخوة لأم أصحاب فروض، والأشقاء عصبات.                 |
| 17           | النساء  | موانع الميراث.                                         |
| 17           | النساء  | ميراث الرقيق والخنثى.                                  |
| 17           | النساء  | ميراث الجد مع الأخوة الأشقاء أو لأب.                   |
| ١٢.          | النساء  | مسائل العَوْل والرد.                                   |
| 11           | النساء  | ميراث ذوي الأرحام.                                     |
| 14           | النساء  | بيان من هم عصبة الميت وحكمهم في الميراث.<br>           |
| 171          | السباء  | ميراث الأخت من أخيها .                                 |
|              | · · ·   | الفقر                                                  |
|              | مقدمة   | افتقار كل مكلف لمعرفة معاني القرآن والاهتداء بها.      |
| 178          | البقرة  | شدة افتقار العباد إلىٰ الله ـ تعالىٰ ـ.                |
| 177          | البقرة  | الفقير يحتاج إلى الصبر من وجوه كثيرة .                 |
| 07           | الأنعام | من هم الصفوة من الخلق، وإن كانوا فقراء.                |
| N • N .      | الأنعام | المخلوقات فقيرة إلىٰ الله، مضطرة في جميع أحوالها إليه. |
|              | الإسراء | شدة افتقار العبد إلى تشبيت الله إياه.                  |
| ۷٩           | الكهف   | المسكين من له مال لا يبلغ كفياته.                      |
| 10           | فاطر    | الناس فقراء إلىٰ الله من جميع الوجوه.                  |
|              | · · .   | الفساد                                                 |
| ۲۳.          | البقرة  | أعظم الفساد يكون من جهة النفاق.                        |
| 2.2          | البقرة  | المفسد يجمع بين العمل بالمعاصي والتكبر علىٰ الناصحين.  |
|              |         |                                                        |

|           | Ð             | الم                                                                                                                                                                                            |
|-----------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2107      | TH<br>FO      | اللك المجمع العلم المجمع المحمد ال<br>المحمد المحمد |
| رقم الآية | السورة        | الفات                                                                                                                                                                                                                              |
| <u> </u>  | <u></u>       |                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦٤        | المائدة       | من الفساد في الأرض: عمل المعاصي، والدعوة إلى الدين                                                                                                                                                                                 |
| 79        | الأنعام       | الباطل، والتعويق عن دخول الإسلام.<br>كيف يكون الخوض في آيات الله.                                                                                                                                                                  |
| 127       | الأعراف       | ديف يكون الحوص في أياف الله.<br>السبب الموجب لسلوك طريق الغي.                                                                                                                                                                      |
| ۷۳        | يوسف          | السبب الموجب تستول طريق العي .<br>السرقة من أكبر أنواع الفساد في الأرض.                                                                                                                                                            |
|           |               | الفسوق                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲٦        | البقرة        | أنواع الفسق.                                                                                                                                                                                                                       |
| TAT       | ب ر<br>البقرة | الوس المسلق .<br>الفسوق يزيد وينقص ويتبعض .                                                                                                                                                                                        |
|           | 2 ·           | من تولى عن اتباع النبي ﷺ فقد وقع في الفسق المخرج عن                                                                                                                                                                                |
| ٨٢        | آل عمران      | طاعة الله.                                                                                                                                                                                                                         |
| 90        | التوبة        | حالات المسيء المذنب.                                                                                                                                                                                                               |
| ١٥        | النور         | التكلم بالباطل والقول بلا علم أمران محظوران.                                                                                                                                                                                       |
|           |               | الفكر                                                                                                                                                                                                                              |
| ٩٩        | الأتعام       | فوائد التفكر في آيات الله ـ تعالىٰ ـ.                                                                                                                                                                                              |
| ٥٧        | الأعراف       | الحث علىٰ التذَّكر والتفكر في آلاء الله ـ تعالىٰ ـ.                                                                                                                                                                                |
| ۲         | يو ئس         | فوائد التفكُّر في مخلوقات الله والنظر فيها بعين الاعتبار .                                                                                                                                                                         |
| ٧٩        | الحجر         | الاعتبار بالآثار المشاهدة بالأبصار .                                                                                                                                                                                               |
| ۷         | الشمس         | النفس آية كبيرة من آيات الله ـ تعالىٰ ـ.                                                                                                                                                                                           |
|           |               | الفوز/الفلاح                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥         | البقرة        | الفلاح: هو الفوز بالمطلوب والنجاة من المرهوب.                                                                                                                                                                                      |
| ۲۰۰       | آل عمران      | الطريق الموصل إلى الفلاح.                                                                                                                                                                                                          |
| ۳٥        | المائدة       | حقيقة الفلاح السعادة الأبدية والنعيم المقيم.                                                                                                                                                                                       |
| 1 * *     | المائدة       | الفلاح متوقف على التقوى .                                                                                                                                                                                                          |
|           |               | القبائل                                                                                                                                                                                                                            |
| 122       | آل عمران      | تولىٰ الله بني سلمة وبني الحارثة بلطفه ورعايته.                                                                                                                                                                                    |
| ۲.        | النمل         | سبأ: قبيلة مُعروفة في أليمن.                                                                                                                                                                                                       |
|           |               | القرآن                                                                                                                                                                                                                             |
|           | مقدمة         | أقسم ـ تعالىٰ ـ بالقرآن ووصفه بأنه مجيد، لسعة معانيه وعظمتها .                                                                                                                                                                     |

| وائد الآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | قهرس ف   | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| رتم الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | السورة   | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | .:       | الكليات المهمة التي جاء بها القرآن، وطريقته في تقرير الأدلة علىٰ                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مقدمة    | ذلك .                                                                                     |
| 1<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . •      | ما نفاه القرآن؛ فإما أن يكون غير موجود؛ أو إنه موجود ولكنه غير                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مقدمة    | نافع.                                                                                     |
| ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | البقرة   | نفي الريب عن القرآن يستلزم ضده.                                                           |
| ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | البقرة   | القرآن مرشد للعباد في المسائل الأصولية والفروعية.                                         |
| ۲٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | البقرة   | الأيات القرآنية محنة لقوم ومنحة لغيرهم.                                                   |
| ٤١ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | البقرة   | موافقة القرآن للكتب السابقة .                                                             |
| 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | البقرة   | تكذيب أهل الكتاب للقرآن تكذيب لما معهم.                                                   |
| 1 <b>4</b> 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | البقرة   | من معجزات القرآن الإخبار بالشيء قبل وقوعه .                                               |
| 10+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | البقرة   | القرآن رد على جميع الاحتجاجات الباطلة .<br>الآراب الترتيب المستحيات الباطلة .             |
| 419                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | البقرة   | الآيات القرآنية دالة علىٰ الحق، محصلة للعلم النافع والفرقان.                              |
| 700                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | البقرة   | آية الكرسي أعظم آيات القرآن .                                                             |
| V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | البقرة   | رد الآيات المتشابهات إلى المحكم فيعود كله محكماً.                                         |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | آل عمران | القرآن فيه نبأ الأولين والآخرين والأنبياء والموسلين.<br>آبار الترآن بالمتراكب مدان بركيان |
| ٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | آل عمران | آيات القرآن صالحة لكل زمان ومكان.                                                         |
| ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الساء    | وقوع المخبَر في القرآن كان تصديقاً للخبر.                                                 |
| ΑΥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | السباء   | فوائد التدبر لكتاب الله ـ تعالى ـ.<br>ا ا كان كلا الشرب تآب كان ا با با با المتحد         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | .1 •1    | لما كان كلام الله صدقاً؛ كان ما يدل عليه مطابقة وتضمناً وملازمة<br>كذلك.                  |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | السياء   | القرآن هو الطريق الموصل لمعرفة المقبول والمردود من الكتب                                  |
| ٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المائدة  | و مر معريان مناوس معنو من معنون المعليون والمتردود من المحلب                              |
| 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الأنعام  | القرآن فيه بيمان كلّ ما يحتاج العباد إليه من المطالب الإلهية.                             |
| ٩٢ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الأنعام  | القرآن موصوف بالبركة، وذلك لكثرة خيراته.                                                  |
| 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الأنعام  | علم القرآن أجلّ العلوم وأبركها وأوسعها.                                                   |
| ۲۰۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الأعراف  | القرآن آية لا تضمحل وحجة لا تبطل.                                                         |
| $= \frac{1}{2} \sum_{i=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{j=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{i=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{j=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{i=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{i=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{j=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{i=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{j=1}^{n} \frac{1}{i} \sum_{i=1}^{n} $ | يونس     | آيات القرآن دالة على الحقائق الإيمانية والأوامر والنواهي الشرعية .                        |
| ٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | يونس :   | الأوصاف الحسنة الضرورية للقرآن .                                                          |
| ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | يونس     | أجلَّ المطالب: التصديق التام بالقرآن، والإقبال عليه علماً وعملًا .                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2        | . '                                                                                       |

|           | E          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1100      | T          | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QUR'ANIC THOUGHT و اللك المحمد ا |
| رقم الآية | السورة     | فسيسائي المسلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٤        | هود        | القرآن معجزة بنفسه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸        | ۔<br>الرعد | القلوب حين تعرف معاني القرآن وأحكامه تطمئن لها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٩         | الحجر      | حفظ القرآن من أعظم آيات الله ونعمه على عباده المؤمنين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١         | الكهف      | أخبار الكتاب تملأ القلوب معرفة وإيماناً وعقلًا .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٦٨        | المؤمنون   | تدبر القرآن يدعو إلىٰ كل خير ويعصم من كل شر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           |            | الاستشهاد بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية بحسب المواسم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۲        | الفرقان    | وحدوث الموجب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۲        | الفرقان    | وضوح ألفاظ القرآن، وحسن معانيه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۲        | الفرقان    | فائدة تكرار الأوصاف الحسنة في القرآن.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۲        | فاطر       | وراثة الكتاب: وراثة علمه وعمله، ودراسة ألفاظه، واستخراج معانيه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | ص          | الحكمة من إنزال القرآن.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           | ص          | تدبر القرآن من أفضل الأعمال.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۳        | الزمر      | معنىٰ المتشابه في القرآن.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦         | الجاثية    | أقسام الناس بحسب انتفاعهم بالآيات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 45        | محمل       | فوائد تدبر القرآن.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 21        | الحشر      | مواعظ القرآن أعظم المواعظ على الإطلاق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 21        | التكوير    | شرف القرآن عند الله ـ تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٤        | الطارق     | القرآن يفصل بين الطوائف والمقالات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|           |            | القصد/المقاصد/المقصود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥         | الفاتحة    | تقديم العبادة على الاستعانة من باب تقديم الغاية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٢        | البقرة     | المقصود من أهل الكتب والعلم تمييز الحق وإظهاره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۷۰       | البقرة     | من فعل الحق وقصده تبين له الحق قطعاً.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٨٧       | البقرة     | مقاصد النكاح .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 189       | البقرة     | على الإنسان أن يسلك أقرب الطرق الموصلة إلى المقصود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| **•       | البقرة     | الوسائل لها حكم المقاصد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 220       | البقرة     | اعتبار المقاصد في الأقوال كما هي معتبرة في الأفعال.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 188       | آل عمران   | أن يقصد عموم المؤمنين إقامة دين الله والجهاد عنه بحسب<br>الإمكان، لا يكون لهم قصد في رئيس دون رئيس.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|     |           | • •<br>• |         | وتقتير الأرت الكالفكر العالية                                  |
|-----|-----------|----------|---------|----------------------------------------------------------------|
| ••• | الآيات    | ں فوائد  | فهرم    | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                  |
|     | رقم الآية |          | السورة  | القــــــائـــــــة                                            |
| • • |           |          |         | لا يذم من أحب أن يحمد ويثنئ عليه بما فعله من الخير إلا إذا     |
|     | 144       | ران      | آل عم   | قصد الرياء والسمعة .                                           |
|     | 79        |          | الأنعام | إذا كان الشيء ناقض المقصود؛ كان تركه مقصوداً.                  |
|     | ···· •••  | Ļ        | الأعراف | بيان الحجج الدالة على المقاصد والأمور الكبار                   |
|     | 1.0       | ب        | الأعرا  | الإيمان والاتباع من مقاصد الرسالة .                            |
|     | 10        |          | التوبة  | شفاء ما في صدور المؤمنين من الغبط مقصد شرعي.                   |
|     | ٥٧        |          | يونس    | الهدئ أجلّ الوسائل، والرحمة أكمل المقاصد.                      |
|     | ٧٢        |          | يوسف    | مما يحمد عليه العبد العلم بالطرق الخفية الموصلة إلىٰ مقاصدها . |
|     | 18        |          | الرعد   | الوسيلة تبطُل ببطلان غايتها.                                   |
|     | 79        |          | الكهف   | الغزم على فعل الشيء ليس بمنزلة فعله.                           |
|     | ٨٥ '      |          | الكهف   | إذا اجتمع علىٰ السبب الحقيقي القدرة والعمل به ؛ حصل المقصود .  |
|     | 199       |          | الشعرا  | لسان النبي ﷺ أفصح الخلق وأقدرهم عن التعبير عن المقاصد .        |
|     | i N       | ·        | النمل   | الآيات القرآنية دلّت على أجلّ المطالب وأفضل المقاصد.           |
|     | **        | ب        | الأحزا  | الوسائل لها أحكام المقاصد .                                    |
|     |           |          |         | القضاء والقدر                                                  |
|     | · · ·     | · · ·    | مقدمة   | الله ـ تعالىٰ ـ موصوف بكمال القدرة ونفوذ المشيئة .             |
| : . | ÷ ا       |          | الفاتحة | الفاتحة تضمنت إثبات القدر، وإن العبد فاعل حقيقة.               |
|     | VV.       |          | البقرة  | فوائد التعليق بالمشيئة .                                       |
|     | 1.1       |          | البقرة  | الأسباب مهما بلغت في قوة التأثير فإنها تابعة.                  |
|     | 789       |          | البقرة  | الرضا بعد وقوع القضاء المكروه للنفوس هو الرضا الحقيقي.         |
|     | · ·       | 1        | •       | أنه ـ تعالى ـ يتصرف في جميع الأسباب المقتضية لمسبباتها بحسب    |
|     | ۲٥٣       |          | البقرة  | مشيئته .                                                       |
|     | ۲٦        | ران      | آل عم   | الشر لا يضاف إلىٰ الله، ولكن يدخل في مفعولاته.                 |
|     | ٤٠        | ان       | آل عم   | قد يخرق الله ـ تعالىٰ ـ الأسباب؛ لأنه فعال لما يريد.           |
|     | 180       | :        | ال عم   | النفوس جميعها معلقة بآجالها بإذن الله وقدره وقضائه.            |
|     | 108       |          | آل عم   | الأسباب إذا عارضها القدر لم تنفع شيئاً.                        |
|     | 107       |          | آل عم   | لا يغني حذر عن قدر .                                           |
| •   | ۳۸        |          | الأنعام | مراتب القضاء والقدر .                                          |
|     | ٥٨        | . C      | الأعراة | الأسباب ليست مستقلة بوجود الأشياء حتى يأذن الله.               |
|     | 1.1       |          |         | ;                                                              |

|           | é        | وفتينا لاتحافظ العراقة                                                   |
|-----------|----------|--------------------------------------------------------------------------|
| ¥10V      | T<br>F   | THE PRINCE GHAZI TRUST ( LILIE ) فهرس فوائد الآيات ( ROR QURANIC THOUGHT |
| رتم الآبة | السورة   | الفــــــائـــــــة                                                      |
| ١٦        | يونس     | مراتب القضاء والقدر .                                                    |
| ۳٩        | الرعد    | ر .<br>المحو والتغيير في غير ما سبق به علم الله وكتّبَه قلمُه.           |
| ۳۹        | الرعد    | اللوح المحفوظ ترجع إليه سائر الأشياء؛ فهو أصلها.                         |
| ٦٩        | الكهف    | تعليق الأمور المستقبلية بالمشينة .                                       |
| ۷٥        | النمل    | اللوح المحفوظ أحاط بجميع ما كان وما يكون إلى أن تقوم الساعة .            |
| 11        | القصص    | لا ينبغي للعبد أن يهمل فعل الأسباب.                                      |
| ٤٧        | يَس      | المشيئة ليست حجَّةً لعاص أبداً.                                          |
| ٥٣        | القمر    | حقيقة القضاء والقدر.                                                     |
| ١٠        | الجن     | الشر لا يضاف إلىٰ الله ـ تعالىٰ ـ تأدباً .                               |
| ۱۹        | المزمل   | الله ـ تعالىٰ ـ أقدرَ العباد علىٰ أفعالهم ومكنهم منها.                   |
|           |          | القلوب                                                                   |
| 177       | آل عمران | توفر الأسباب فيها طمأنينة للقلوب وثبات علىٰ الخير.                       |
| 121       | النساء   | الكُسُل لا يكون إلاّ بفقد الرغبة من القلب.                               |
| ٤١        | المائدة  | طهارة القلب سبب لكل خير.                                                 |
| 11        | الأنعام  | السير المأمور به سير القلوب والأبدان الذي يتولد منه الاعتبار .           |
| ۲۲        | الأعراف  | تأثير الباطن على الظاهر ـ                                                |
| ۲         | الأنفال  | التدبر من أعمال القلوب.                                                  |
| 11        | الأنفال  | ثبات القلب أصل ثبات البدن.                                               |
| ۱۰        | طه       | الأرواح والقلوب تستنير بنور الوحي .                                      |
| ٨٩        | الشعراء  | السبيل إلى سلامة القلب.                                                  |
|           |          | عندما يربط علىٰ القلوب؛ يتمكن أصحابها من القول الصواب                    |
| 11        | القصص    | والفعل الصواب.                                                           |
| ۱۷        | العنكبوت | القلوب لا بدَّ أن تطلب معبوداً تألههُ وتسأله حوائجها.                    |
| 47        | الأحزاب  | القلب الصحيح سالمٌ من الشهوة.                                            |
| ۳.        | الحجرات  | القلوب تمتحن بالأمر والنهي والمحن.                                       |
|           | الضحي    | القلوب مجبولة علىٰ محبة المحسن .                                         |
|           | · •      | القنوت                                                                   |
| 117       | البقرة   | القنوت على نوعين: عام، وخاص.                                             |

.

|   | •<br>•<br>•                              | :     | •                |                                                                             |
|---|------------------------------------------|-------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
|   | الآبات                                   | فوائد | فهرس             | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                               |
|   | قم الآية                                 | 1     | السورة           | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                     |
|   |                                          | ·     | ,<br>,<br>,      | قواعد اللغة/كليات/مسائل لغوية                                               |
|   |                                          | :     | مقدمة            | معرفة علوم العربية على اختلاف أنواعها معين على معرفة التفسير .              |
|   |                                          | 1     | مقدمة            | النكرة في سياق النفي أو النهي أو الاستفهام أو الشرط تعم.                    |
|   |                                          |       | :                | إذا وجد المفرد المضَّاف إلى معرفة، أثبت كل ما دخل في ذلك                    |
| • | : .                                      |       | مقدمة            | اللفظ .                                                                     |
|   | • .                                      |       |                  | الألف واللام الداخلة على الأوصاف، وعلى أسماء الأجناس تفيد                   |
|   | 1 .                                      |       | مقدمة            | الاستغراق .                                                                 |
|   | ::                                       |       | مقدمة            | حذف المتعلقات من مفعولات وغيرها، يدل علىٰ تعميم المعنى .                    |
|   | i v                                      |       | الفاتحة          | لفظ الاسم في البسملة مفرد مضاف فيعم جميع الأسماء الحسني .                   |
|   | i õ                                      | •     | الفاتحة          | تقديم المعمول يفيد الحصر .                                                  |
| • | ٣                                        |       | البقرة           | الإتيان بـ«مِن» الدالة علىٰ التبعيض لفوائد.                                 |
|   | : <b>0</b>                               |       | البقرة           | التعظيم من معاني التنكير .                                                  |
|   | j 10                                     | · · · | البقرة           | «على» تفيد الاستعلاء، و«في» تفيد الانغماس.                                  |
|   | ۴+                                       | · · · | البقرة           | الإتيان باللام المفيدة للتخصيص .                                            |
|   | 1 .<br>:                                 | : .   |                  | آدم - عليه السلام - عَلِمَ الاسم والمسمى، حتى المصغر من                     |
|   | - <b>۳</b> ٩                             |       | البقرة           | الأسماء والمكبر .                                                           |
|   | Υž                                       |       | البقرة           | «أو» ليست بمعنىٰ «بل».                                                      |
|   | ۸۳                                       | • •   | البقرة           | الاستثناء قد يأتي لرفع الإيهام.                                             |
|   |                                          |       | البقرة           | «كلما»: تفيد التكرار.                                                       |
|   | 170                                      | •     | البقرة           | فوائد التقديم والتأخير .                                                    |
|   | 177                                      | :<br> | البقرة           | الوصف باسم الفاعل للدلالة علىٰ الثبوت والاستقرار .                          |
|   | 10;+                                     |       | البقرة           | فوائد التوكيد بِ«أن» و«اللام».                                              |
|   | 702                                      |       | البقرة           | الإتيان بدمن» الدالة على التبعيض.                                           |
|   | 101                                      |       | آل عمران         | الإتيان بالاستفهام الإنكاري.                                                |
|   |                                          |       | النساء           | الإضافة تقتضي التمليك.                                                      |
|   | ן אין אין אין אין אין אין אין אין אין אי | )     | النساء           | قد يطلق الجمع ويراد به الاثنان .<br>مناسبان الاتران بالمد» في بيعض السباض م |
|   | 41                                       |       | النساء<br>النساء | من أسرار الإتيان بـ«مِن» في بعض المواضع .<br>فوائد الاستفهام التقريري .     |
|   | 112                                      |       | الساء            | الأسم دالٌ على المسمى .                                                     |
|   |                                          |       | :                |                                                                             |

|           |              | الم                   |
|-----------|--------------|-----------------------------------------------------------|
| 2109      | T<br>F       | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QURANIC THOUGHT               |
| رقم الآية | السورة       | الفانـــة                                                 |
| ١٣٥       | الساء        | فائدة الإتيان بصيغة المبالغة.                             |
| ٦.        | المائدة      | استعمال أفعل التفضيل في غير بابه.                         |
| 108       | الأنعام      | الإتيان بـ«ثم» لإفادة الترتيب الإخباري.                   |
| ۲         | الأنفال      | الإتيان بـ«أل» الاستغراقية .                              |
| 30        | يونس         | الإتيان بـ«الاستفهام» لإفادة معنى النفي والتقرير .        |
|           | مود ۲۹       | الجملة الفعلية دالة على التجدد، والاسمية دالة على الثبوت. |
| ٤         | ر<br>إبراهيم | علوم العربية مطلوبة محبوبة لله.                           |
|           | مريم ٥٦      | التلازم بين اسم الفاعل واسم المفعول .                     |
|           | مريم ۲۵      | الإتيان بـ«الاستفهام» لإفادة النفي المعلوم بالعقل.        |
|           | مريم٧٦       | استعمال أفعل التفضيل في غير بابه.                         |
| 97        | الأنبياء     | الإتيان بـ«الفاء» لإفادة ترتيب المسبب على سببه.           |
|           | النور ۳۳     | ضوابط تقدير الآية من ناحية الإعراب.                       |
| 190       | الشعراء      | اللسان العربي أفضل الألسنة وأوسعها.                       |
|           | سبأ          | القاعدة في الضمائر أن تعود إلى أقرب مذكور.                |
|           | ص ۱          | حذف المقسّم عليه؛ لكون المقسم به وعليه شيء واحد.          |
|           | الزمر ٥٧     | الإتيان بـ«لو» لإفادة التمنِّي .                          |
|           | الشورئي      | المضاف يكون بحسب المضاف إليه .                            |
| ۲ ٥       | الذاريات     | الإتيان بالجملة الاسمية الدالة علىٰ الثبوت والاستقرار .   |
| ٣٢        | المدثر       | الإتيان بـ«كلا» لإفادة معنى ألا الاستفتاحية.              |
| ١         | القيامة      | الإتيان بـ«لا» النافية لإفادة معنىٰ الاستفتاح.            |
| ٥         | الشمس        | الإتيان بـ«ما» المصدرية.                                  |
| ٥         | الشرح        | الإتيان بالألف واللام لإفادة الاستغراق والعموم.           |
|           |              | الكبر                                                     |
|           | مقدمة        | رد الحق، واحتقار الناس، وضده التواضع.                     |
|           |              | الكفر                                                     |
| ۲         | البقرة       | حقيقة الكفر: الجحود لما جاء به الرسول.                    |
| ٣٤        | البقرة       | كفر إبليس من جنس كفر الاستكبار .                          |
| ٤١        | البقرة       | من كفر بالرسول فقد كذب الرسل جميعاً.                      |
| ۱•۸       | البقرة       | بعض المسائل التي قد تصل بصاحبها إلىٰ الكفر.               |

|                |                 | وفقية الارتجاري التكرالي الت                  |                               |
|----------------|-----------------|-----------------------------------------------|-------------------------------|
| د الآيات       | فهرس افوائا     | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT | <b>711</b>                    |
| رقم الآية      | السورة          |                                               | الفان                         |
| 10.7           | البقرة          |                                               | <br>الكفر يقابل الشكر من وجه. |
| 177            | البقرة          | الوعيد على ذلك وصفاً ثابتاً لا يزول.          |                               |
| TIV            | . ر<br>البقرة   |                                               | الكفار لا يزالون يقاتلون غير  |
| 144            | . ر<br>آل عمران |                                               | من زهد في الإيمان ورغب ب      |
| 12             | النساء          |                                               | يدخل في اسم المعصية الكف      |
| 9.4            | النساء          | -                                             | القتل من الكفر العملي، وأك    |
| 1.7            | النساء          | بين كالصلاة ما داموا على كفرهم.               | -                             |
| 181            | النساء          | •                                             | حكم الشرع عند حضور مج         |
| ٤٤             | المائدة         | -                                             | الحكم بغير ما أنزل الله من أ  |
| 1 H.           |                 | نهُ ـ في الحكم بغير ما أنزل الله: كفر         | قال ابن عباس ـ رضي الله ع     |
| ٤٥             | المائدة         |                                               | د <i>ون</i> کفر .             |
| ۳٩             | ً الأعراف       | ، في العذاب .                                 | المكذبون بآيات الله مخلّدون   |
| 17             | التوبة          | للرد عليه؛ فإنه من أئمة الكفر.                | من طعن في الدين وتصدى         |
| ٦٦             | التوبة          | خرج عن الدين.                                 | الاستهزاء بآلله ورسوله كفر م  |
| 0.             | غافر            | مانع لإجابة الدعاء.                           | الكفر محبط لجميع الأعمال      |
| ٣٤             | محمل            | موتِ عليه .                                   | إحباط العمل بالكفر مقيد بال   |
| N <sub>1</sub> | الممتحنة        | ب موالاة الكفار .                             | خروج العبد من الإيمان بسب     |
| ٩              | الملك           | لخاص والتكذيب العام.                          | الكفار جمعوا بين التكذيب ا    |
| ۲٦             | الجن            | لود في النار .                                | المعصية الكفريَّة توجب الخا   |
| · · ·          | · ·             | المال                                         |                               |
| ٣              | البقرة          | وهي غير حاصلة بقوته وملكه.                    | العبد مستخلف علىٰ أمواله،     |
| 144            | البقرة          | •                                             | المال محبوب للنفوس.           |
| 144            | البقرة          | ی، ونوع بباطل.                                | أكل الأموال نوعان : نوع بح    |
| 144            | البقرة          |                                               | أنواع من أكل أموال الناس ب    |
| 192            | البقرة          |                                               | متى يجوز أخذ مال الغير علم    |
| <b>* * *</b>   | البقرة          | ، والمرجع في ذلك إلىٰ النية والعمل .          | المقصود إصلاح أموال اليتامئ   |
| ٥              | النساء          | ف في المال.                                   | السفيه: من لا يحسن التصر      |
| 19             | النساء          | ىلى وجه البطر والإسراف.                       | من الباطل أكل مال نفسك ع      |
| ا ي س          | - ti            |                                               | t 11                          |

انحراف الإنسان في ماله بأحد أمرين.

التوبة

٣٥

| *171      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                       |
|-----------|----------|---------------------------------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة   | الفالي المساد المساد                                                |
| ٨         | العاديات | حب الإنسان للمال هو الذي أوجب له ترك الحقوق الواجبة عليه.           |
|           |          | المحبّة                                                             |
| 170       | النساء   | الخلة أعلىٰ أنواع المحبة.                                           |
| 129       | النساء   | العدل التام يستلزم وجود المحبة علىٰ السواء.                         |
| ٥٤        | المائدة  | معرفة الله والإكثار من ذكره من لوازم محبة الله.                     |
| 187       | الأعراف  | كمال حب موسىٰ ـ عليه السلام ـ لربه في مقام التكليم.                 |
| ٢٤        | التوبة   | وجوب تقديم محبة الله ورسوله علىٰ جميع المحاب.                       |
| ٥٧        | الإسراء  | الاجتهاد في الأعمال من علامة المحبة.                                |
| ۳۸        | الحج     | الله ـ تعالىٰ ـ يحب كل أمين قائم بأمانته شكور لمولاه.               |
| ٤         | لقمان    | العبد يؤثر محبة آلله على محبته للمال.                               |
| 1.1       | الصافات  | الخُلة أعلىٰ أنواع المحبة، وهو منصب لا يقبل المشاركة.               |
| ٣٣        | ص        | تقديم سليمان محبة الله ـ تعالىٰ ـ علىٰ محبة كل شيء.                 |
|           |          | تقديم محبة الرسول,علىٰ جميع المحاب بعد محبة الله؛ فرض               |
|           | الشورئ   | علىٰ كل مسلم .                                                      |
| 12        | البروج   | المحبة أصل العبودية .                                               |
|           |          | المثل                                                               |
| ١٦        | البقرة   | تمثيل الضلالة بالسلعة، والهدى بمنزلة الثمن.                         |
| ١٧        | البقرة   | المثل المطابق لما كان عليه المنافقون: هو المثل الناري.              |
| ۲.        | البقرة   | مثل المنافقين عند سماع القرآن كمثل صاحب الصيّب.                     |
| ۲٦        | البقرة   | الأمثال القرآنية تشتمل علىٰ الحكمة، وإيضاح الحق.                    |
| ٧٤        | البقرة   | تمثيل قسوة القلوب بقسوة الحجارة.                                    |
| 141       | البقرة   | مثل الكفار عند داعي الإيمان كمثل البهائم.                           |
| ۲۲۳       | البقرة   | مثل النفقة الصادرة عن الإيمان والإخلاص التام.                       |
| 222       | البقرة   | مثل من أنفق لله ثم أتبع نفقته منًّا وأذى.                           |
| 210       | البقرة   | مثل المرائي الذي ليس معه إيمان بالله ولا احتساب لثوابه.             |
| 117       | آل عمران | الذين كفروا بآيات الله تعالىٰ كمثل حرث أصابته ريح .                 |
| ١٧        | الرعد    | مثل الهدىٰ الذي أنزل علىٰ الرسول كمثل الماء الذي أنزل للحياة .<br>- |
| ۷         | إبراهيم  | أعمال الكفار كمثل الرماد المضمحل.                                   |

|                          |                      | وففيته الأيتجا زغينا التكرالة         | Ð                  |            |
|--------------------------|----------------------|---------------------------------------|--------------------|------------|
| 7177                     |                      | PRINCE GHAZI TRUST<br>QURANIC THOUGHT | THI<br>FOI فهرس فو | ائد الأيات |
| الفسيائيية               |                      |                                       | السورة             | رئم الآبة  |
| فائدة ضرب الأمثال        |                      |                                       | إبراهيم            | ۲٥         |
| تمثيل الحياة الدنيا بال  | مطر .                |                                       | الكهف              | ٤٥         |
| مثل نور الله ـ تعالى ـ   |                      | ن.                                    | التور              | 70         |
| مثلان ضربهما الله ـ      | مالى ـ في بطلان      | أعمال الكافرين .                      | التور              | 24         |
| مثل الذين يتخذون م       | ن دون الله أولياء ك  | كمثل العنكبوت.                        | العنكبوت           | ٤١         |
| الأمثلة المضروبة مص      | لحتها لعموم الخلة    | . • .                                 | العنكبوت           | ٤٥         |
| مثل الحياة الدنيا؛ كم    | ئل غيث نزل علىٰ      | الأرض ،                               | الحديد             | ۲.         |
| · · ·                    |                      | المراقبة                              |                    |            |
| الصائم يدرب نفسه ع       | لمي مراقبة الله ـ تع |                                       | البقرة             | ١٨٣        |
| القرب، أنواعه، أثره      |                      |                                       | البقرة             | 147        |
| دواعي المراقبة .         |                      | • .                                   | آل عمران           | ۳.         |
| من الإحسان في عباد       | ة الخالق عبادته ع    | لمنى وجوه المراقبة والنصيح            |                    |            |
| في عبوديته .             |                      |                                       | يونس               | ۲٦         |
| مراقبة الله ـ تعالىٰ ـ ف | ي الأعمال.           |                                       | يونس 🗧             | 17         |
| الاستعانة باستحضار       | رب الله، والنزول     | ، منزلة الإحسان.                      | الشعراء ا          | ¥ ) Å      |
| الحث على مراقبة الله     | والعمل بطاعته.       |                                       | لقمان              | 17         |
|                          |                      | المرض                                 | · · .              |            |
| مرض القلب نوعان:         | مرض شكوك في          | الحق، ومرض شهوة.                      | مقدمة              |            |
| الشبهة والشهوة مرضا      | ن يخرجان القلب       | عن صحته واعتداله.                     | البقرة             |            |
| المعافئ من عوفي من       | هذين المرضين.        | · · · · ·                             | البقرة             | N+         |
| يدخل في معنىٰ الضر       | ء المرض بأنواعه.     |                                       | البقرة             | ١٧٧        |
| الذين في قلوبهم مرخ      | ل وزيغ يتبعون ما     | تشابه من القرآن.                      | آل عمران           | Y          |
| i i i i i i              | н<br>н<br>н          | المساجد                               |                    |            |
| الخراب الحسي والم        | نوي للمساجد.         | :                                     | البقرة             | ١١٤        |
| لا يجوز تمكين الكفا      | من دخول المسا        | جد .                                  | البقرة             | 118        |
| أعظم الإيمان السعي فخ    | , عمارة المساجد با   | لعمارة الحسية والمعنوية .             | البقرة             | 118        |
| من هم عمار المساح        |                      |                                       | التوبة             | 14         |
| التفاضل بين المساجد      | حسب مقاصد أهله       | ا في الإخلاص والمتابعة .              | التوبة             | ١ ٩        |
|                          | :                    |                                       | ·<br>. •           |            |
|                          |                      |                                       |                    |            |

| ۲ <b>۱</b> ٦٣ |          | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                  |
|---------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |          | فهرس فوائد الآيات 💿 کی تھی اللہ الکی تھی اللہ الکی تھی اللہ الکی تھی تھی تھی تھی تھی تھی تھی تھی تھی تھ |
| رقم الآية     | السورة   | الفانــــدة                                                                                             |
| 1.9           | التوبة   | هدم المسجد الذي يقصد به الضرار .                                                                        |
| ١             | الإسراء  | الفضيلة في المسجد الحرام لسائر الحرم.                                                                   |
| 27            | الحج     | الاعتكاف خاص بجنس المساجد.                                                                              |
| ٤٠            | الحج     | أثر قانون المدافعة علىٰ إعمار المساجد.                                                                  |
| ۳٦            | النور    | مجموع أحكام المساجد.                                                                                    |
| ۱۸            | الجن     | المساجد مبنيَّة علىٰ الإخلاص .                                                                          |
|               |          | المشاقة                                                                                                 |
| ۱۳۷           | البقرة   | تعريفها، لوازمها.                                                                                       |
|               |          | المعاصي/الكبائر/الفواحش/الذنوب                                                                          |
| ۱.            | البقرة   | بسبب الذنوب السابقة يبتلئ العبد بالمعاصي اللاحقة.                                                       |
| 11            | البقرة   | الراضي بالمعصية شريك للعاصي.                                                                            |
| 197           | البقرة   | لا يتم التقرب إلىٰ الله بترك المعاصي حتىٰ يفعل الأوامر.                                                 |
| 219           | البقرة   | ما هو الخمر؟ .                                                                                          |
| 119           | البقرة   | ما هو الميسر؟ .                                                                                         |
| ۱۳۱           | آل عمران | المعاصي كلها وخصوصاً المعاصي الكبار تجر إلى الكفر.                                                      |
| ١٤٧           | آل عمران | الذنوب والإسراف من أعظم أسباب الخذلان.                                                                  |
| 171           | آل عمران | الغلول من أعظم الذنوب وشر العيوب.                                                                       |
| 170           | آل عمران | التنازع والعصيان من أسباب المصائب.                                                                      |
| ١.            | النساء   | عظم الوعيد الوارد في الذنوب يدل على شناعتها.                                                            |
| ۲۱            | النساء   | الأذية بالقول والفعل والحبس إنما يكون تعزيراً لجنس المعصية .                                            |
| ١٧            | النساء   | کل عاصِ لله فهو جاهل.                                                                                   |
| ۳۱            | النساء   | ما هو حد الكبيرة؟ .                                                                                     |
| ٤٣            | النساء   | كان الخمر في أول الأمر غير محرم ثم نسخ.                                                                 |
| ٤٣            | النساء   | الحكمة من تحريم الخمر.                                                                                  |
| ۷٩            | النسام   | المعاصي مانعة من وصول فضل الله ـ تعالىٰ ـ.                                                              |
| 11.           | النساء   | عمل السوء عند الاطلاق يشمل سائر المعاصي الصغيرة والكبيرة .                                              |
| ٩٠            | المائدة  | المفاسد الداعية إلى ترك الفواحش.                                                                        |
| 11.           | الأنعام  | العلم بالمعاصي الظاهرة والباطنة واجب متعين علىٰ المكلف.                                                 |

| د الآيات             | فهرس قوات | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                  |
|----------------------|-----------|----------------------------------------------------------------|
| رقم الآية            | السورة    | الفال                                                          |
| 120                  | الأنعام 🗉 | بعض الجهال يُدخلون الخنزير في بهيمة الأنعام.                   |
| 129                  | الأنعام   | لا بد أن يتناقض من يحتج على المعاصي بالقضاء والقدر .           |
| 101                  | الأنعام   | النهى عن قربات الفواحش أبلغ من النهي عن مجرَّد فعلها.          |
| - <b>π</b>           | الأنفال   | من ألكبائر الفرار من الزحف من غير عدر .                        |
| 1+V                  | التوبة    | التفريق بين المؤمنين من المعاصي التي يتعين تركها.              |
| 90                   | هود از    | نقص المكاييل والموازين من كبائر الذُّنوب.                      |
| ١.                   | يوسف      | الحذر من شؤم الذنوب .                                          |
| ٧٤                   | الكهف     | القتل من أكبر الذنوب.                                          |
| ٤٤                   | مريم      | المعاصي تمنع العبد من رحمة الله .                              |
| ٤                    | النور     | القذف من كبائر الذنوب .                                        |
| 79                   | الفرقان 🦳 | الشرك والقتل والزنا من أكبر الكبائر .                          |
| ٧Y                   | الفرقان   | شهادة الزور داخلة في قول الزور .                               |
| ۳.                   | العنكبوت  | حال الناس عند ورود الشبهات والشهوات .                          |
| ٦.                   | يَس ا     | جميع أنواع الكفر والمعاصي كلها طاعة للشيطان وعبادة له.         |
| ٩                    | الحجرات   | الإيمان لا يزول مع وجود الكبائر، التي دون الشرك.               |
| 1 - <b>11</b> -<br>1 | الحجرات   | السخرية لا تقع إلاً من قلب ممتلئ من مساوئ الأخلاق.             |
| 1 <b>1 Y</b>         | الحجرات   | التحذير الشديد من الغيبة، وأنها من الكبائر.                    |
| 17                   | الحديد    | الغفلة سبب لقسوة القلب وجمود العين.                            |
| 18                   | القلم     | النهي عن طاعة كل من كان خسيس النفس سيِّئ الأخلاق.              |
| ١ <b>٢</b>           | المطففين  | التحذير من الذنوب والمعاصي .                                   |
|                      |           | المغازي/السِيَر                                                |
| , q                  | البقرة    | أظهر الله ـ تعالىٰ ـ المؤمنين وأعزهم في وقعة «بدر».            |
| 118                  | البقرة    | قريش صدوا رسول الله عن المسجد الحرام عام الحديبية.             |
| 118                  | البقرة    | أذن الله ـ تعالىٰ ـ لرسوله في فتح مكة ـ                        |
|                      |           | فئة المؤمنين في بدر لا يبلغون إلا ثلاثمائة وبضعة عشر رجلًا، مع |
| 17                   | آل عمران  | قلة عددهم؛ نصرهم الله ـ تعالىٰ ـ.                              |
| · E                  | 1 e g     | في «أحد» كان خروج النبي ﷺ بالمسلمين دال علىٰ كمال رأيه         |
| 111                  | آل عمران  | وبراعته الكاملة في السيامية .                                  |
| 170                  | آل عمران  | كيف كان الإمداد في معركة بدر.                                  |
| 1                    |           |                                                                |

| 1170      |           | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT               |
|-----------|-----------|-------------------------------------------------------------|
| رقم الآبة | السورة    | الفائي المساد                                               |
| 170       | آل عمران  | في يوم أُحد قتل من المؤمنين نحو سبعين.                      |
| ۲         | المائدة   | النبي ﷺ قاتل أهل الطائف في ذي القعدة .                      |
| ٨٥        | المائدة   | النجاشي آمن بالنبي ﷺ.                                       |
| ۳۰        | الأنفال   | تشاور المشركون في دار الندوة فيما يصنعون بالنبي ﷺ.          |
| ۲٥        | التوبة    | المآل كان للمؤمنينٌ في يوم حُنين.                           |
| ۳۸        | التوبة    | في غزوة تبوك ندب الُّنبي ﷺ المسلمين إلىٰ غزو الروم.         |
| ٧٤        | التوبة    | همَّ المنافقون في غزوة تبوك الفتكَ برسول الله ﷺ.            |
| ٩         | الأحزاب   | تعاهد جنود الأحرّاب على استنصال الرسول والصحابة في الخندق . |
| ١         | الفتح     | وصف الله ـ تعالىٰ ـ صلح الحديبية فتحاً .                    |
| ۱۸        | الفتح     | فتح خيبر لم يحضّره سوى أهل الحديبية .                       |
| 24        | الفتح     | فصل في قصة الحديبية، وبيعة الرضوان.                         |
| ۲         | الحشر     | نصر الله لرسوله على الذين كفروا من بني النضير.              |
| ۸         | المنافقون | ماذا قال كبير المنافقين في غزوة المريسيع؟ .                 |
| ١         | النصر     | النبي ﷺ بُشّر بفتح مكة .                                    |
| ١         | النصر     | إشارة القرآن إلىٰ أن أجل الرسول ﷺ قد قرب ودنا.              |
|           |           | الملائكة                                                    |
| ۳۰        | البقرة    | الملائكة نزهوا الباري عن النقص والعيوب.                     |
| ٣٤        | البقرة    | سجد الملائكة لآدم إكراماً له وعبودية لله ـ تعالىٰ ـ.        |
| ٨٧        | البقرة    | قال أكثر المفسرين: إن روح القدس هو جبريل ـ عليه السلام ـ.   |
| ٩٧        | البقرة    | عداء اليهود لا لذات جبريل بل لما جاء به.                    |
| 11        | الرعد     | للإنسان ملائكة يتعاقبون في الليل والنهار .                  |
| ١         | فاطر      | الملائكة وسائط بين الله وبين خلقه في تبليغ أوامره الدينية.  |
| ٤         | الصافات   | أقسم الله ـ تعالىٰ ـ بالملائكة علىٰ ألوهيَّتهِ .            |
| ٦٨        | الزمر     | إسرافيل _ عليه السلام _ أحد الملائكة المقربين.              |
| v         | غافر      | حملة العرش أفضل أجناس الملائكة _ عليهم السلام               |
| ٩         | غافر      | كمال أدب الملائكة مع الله ـ تعالىٰ                          |
| 11        | النجم     | الرسول ﷺ رأى جبريل في صورته الأصلية .                       |
| ١         | المرسلات  | الملائكة تُرسل بالشؤون القدرية وبالشؤون الشرعية .           |
| ۳۸        | عم        | جبريل عليه السلام أفضل الملائكة .                           |

| :   |              |             | و المعالم المحالية المح |
|-----|--------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | فوائد الآيات | قهرس ا      | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | رقم الآبة    | السورة      | الفـــــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | Ň            | النازعات    | الإيمان بالملائكة أحدُ أركان الإيمان الستَّة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | 11           | الانفطار    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     |              |             | التار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | 101          | آل عمران    | بسبب ظلم المشركين وعدوانهم صارت النار مثواهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     |              |             | من لم يزحزح عن النار ويدخل الجنة فقد شقى الشقاء السرمدي،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | ١٨٥          | آل عمران    | وابتلي بالعذاب السرمدي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | ٥٥           | النساء      | النار تسعر علىٰ كل من كفر بالله وجحد نبوة أنبيائه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| . ! | <u>.</u>     | الأعراف     | مادة الطين أفضل من مادة النار.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ;   | 14           | الأعراف     | قَسَمٌ من الله ـ تعالى ـ أن النار دار العصاة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ;   | 22           | المرسلات    | النار مظلمة سوداء كريهة المنظر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | :            | · · ·       | النبوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| :   | Y            | الفاتحة     | مطالب الأنبياء كلها داخلة تحت ربوبية الله الخاصة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | ٦            | الفاتحة     | إثبات النبوات ممتنع بدون الرسالة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | ٤١           | البقرة      | الإيمان بالقرآن يستلزم الإيمان بالرسول.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | 119          | البقرة .    | الآيات والدلائل الدالة على صدق الرسول.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| :   | 177          | البقرة      | الواجب في الإيمان بالأنبياء إجمالاً وتفصيلاً .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1   | 177          | البقرة      | الأنبياء وسائط بين الله وبين خلقه في التبليغ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | ٣٣           | آل عمران    | بيوت النبوة فيها الكمل من الرجال اللين حازوا أوصاف الكمال .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | ٤٦           | آل عمران    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| :   | ٤٩           | آل عمران    | '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | 171          | آل عمران    | معرفة الأنبياء بنبوتهم تستلزم دفع العيب عنهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| :   | ٦٤           | النساء      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ;   | 1+0          | النساء      | عصمة النبي ﷺ فيما يُبلُّغ عن الله من جميع الأحكام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | 170          | النساء ا    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | 174          | الأعراف     | النبي ﷺ ليس له من العلم إلا ما علمه الله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | 90           | هود ا       | الرسل جاءوا بتحصيل المصالح وتكميلها، وبدفع المفاسد وتقليلها .<br>أترال ما مدارالاز المرجب الما الإرجبي ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | ۱۰۹<br>۲٤    | هود<br>يوسف | أقوال ما عدا الأنبياء يحتج لها لا يحتج بها.<br>الرسل قدموا مراد الله علىٰ مراد النفس الأمارة بالسوء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     |              | يومنع       | الرفس فلاموا مراد الله على مراد المنس الأمارة بالسوم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

|           |          | المالية المالية المالية المالية المالية                                      |
|-----------|----------|------------------------------------------------------------------------------|
| * 177     |          | THE PRINCE GHAZI TRUST         FOR QURANIC THOUGHT         نهرس فوائد الآيات |
| رتم الآية | السورة   | الفـــــائـــــة                                                             |
| ۴۸        | يوسف     | من أعظم النعم ترك الشرك واتباع ملة الأنبياء.                                 |
| ۱۰۲       | يوسف     | الأدلة علىٰ صحة نبوة محمد ﷺ.                                                 |
| ۲         | الإسراء  | الحكمة من قرن نبوة محمد ﷺ ونبوة موسى ـ عليه السلام ـ.                        |
| ٣         | الفرقان  | تقرير صحة الرسالة، وبطلان قول من عارضها.                                     |
| ۱۹        | النمل    | حال الأنبياء: الأدب الكامل، والتعجب في موضعه.                                |
| ٣         | السجدة   | الخلق في ضرورة وحاجة إلى الرسالة.                                            |
| 29        | الأحزاب  | الاعتناء بُرسول الله والغيرة عليه .                                          |
| 29        | الأحزاب  | فوائد تخيير النبي ﷺ أزواجه.                                                  |
| ۳۷        | الأحزاب  | الرسول ﷺ قد بلغ البلاغ المبين.                                               |
| ٤٥        | الأحزاب  | المقصود من رسالة النبي وأصولها التي اختص بها.                                |
| ٦         | یر<br>یس | شدة الحاجة إلىٰ رسالة النبي، واقتضاء الضرورة لها.                            |
| ۳۷        | الصافات  | الرسول ﷺ آية ومعجزة لكلُّ رسول قبله.                                         |
|           | ص        | أوصاف أنبياء الله وخواص خلقه.                                                |
|           | ص        | عصمة الأنبياء من الخطأ فيما يبلِّغون عن الله ـ تعالى ـ.                      |
| 10        | غافر     | فائدة إرسال الرسل .                                                          |
| ١         | النجم    | فضيلة العلم الموروث عن الأنبياء.                                             |
| ٣         | النجم    | النبي ﷺ معصوم فيما يخبر به عن ربه.                                           |
| 11        | التحريم  | ما كان الله ليجعل امرأة أحدٍ من أنبيائه بَغيّاً .                            |
| ۲٦        | الجن     | اعتناء الله برسوله وحفظه لما جاء به.                                         |
|           |          | النصارى                                                                      |
|           |          | كان قد قدم علىٰ النبي ﷺ وفد نصاريٰ نجران ثم دعاهم إلىٰ                       |
| ٥٩        | آل عمران | المباهلة .                                                                   |
| ۲۷        | الحديد   | النصاري ابتدعوا من عند أنفسهم عبادة .                                        |
|           |          | النعم                                                                        |
| ١         | الفاتحة  | النعم كلها أثر من آثار رحمة الله ـ تعالىٰ ـ.                                 |
| 10.       | البقرة   | أصل النعمة ومتمماتها .                                                       |
| 107       | البقرة   | ما هي النعم الحقيقية؟ .                                                      |
| 171       | البقرة   | الكفر ينفر النعم المفقودة، ويزيل النعم الموجودة.                             |

|   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •<br>•<br>• |                                                                 |
|---|---------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------------------------|
| ت | . الأياد                              | فهرس فوائلا | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                   |
| _ | رئم الأيا                             | سورا        | الفا                                                            |
|   | 711                                   | لبقرة       | كفر النعمة تبديل لها.                                           |
|   | ١٤٨                                   | ل عمران     |                                                                 |
|   | ٧٢                                    | لنساء       | <b>•</b> • • • • •                                              |
|   | ₹ <b>V</b>                            | لمائدة      |                                                                 |
|   |                                       |             | العقوبة على الذنب قد تكون بروال نعمة موجودة، أو دفع نعمةٍ قد    |
|   | 77                                    | لمائدة      | العقد سبب وجودها.                                               |
|   | 97                                    | لأنعام      | عذاب البرزح ونعيمه .                                            |
|   | ٦                                     | وسف 📋       | نعمة الله على العبد نعمة على أهله.                              |
|   | ٣                                     | لنحل        | سورة النحل تضمنت أصول النعم وقواعدها ومكمِّلاتها.               |
|   | 14                                    | لنمل        | النعمة على الوالدين نعمة على الولد.                             |
|   | NV.                                   | لقصص 😳      | النعم تقتضي من العبد فعل الخير وترك الشر.                       |
|   | רָר                                   | لزمر ا      | نعم الدين هي النعم على الحقيقة.                                 |
|   | ۳۲                                    | لزخرف :     | النعمة الدينية خير من النعمة الدنيوية.                          |
|   | ;                                     |             | النفاق/المنافقون                                                |
|   |                                       | لبقرة       | تعريف النفاق وأنواعه .                                          |
|   | ٨                                     | لبقرة       | لم يكن النفاق موجوداً قبل الهنجرة.                              |
|   | ٩. ا                                  | لبقرة .     | المنافقون سلكوا مع الله وعباده مسلك المخادعة.                   |
|   | 1.                                    | لبقرة       | العذاب الأليم الموجع المفجع في الآخرة يكون للمنافقين.           |
|   | 11                                    | لبقرة       | أهل النفاق قلبوا الحقائق وجمعوا بين فعل الباطل، واعتقادهِ حقاً. |
|   | ١ <b>٨</b>                            | لبقرة       | النفاق المطلق يولد الظلمة المطلقة .                             |
|   | ١٨                                    | لبقرة       | غلقت على المنافقين طريق الإيمان.                                |
| 1 |                                       |             | المنافقون يظهرون بكلامهم وأفعالهم ما يبطنون ضده في قلوبهم       |
| • | ארו                                   | ل عمران     |                                                                 |
|   |                                       |             | المنافقون جمعوا بين التخلف عن الجهاد وبين الاعتراض              |
|   | 114                                   | ل عمران     |                                                                 |
| 1 | 120                                   | لنساء       |                                                                 |
|   | ٦٤                                    | لتوبة       |                                                                 |
|   | אר <u>.</u>                           | لتوبة       | <u> </u>                                                        |
|   | ٧٩                                    | لتوبة       | المحاذير التي وقع فيها المنافقون .                              |

| 1179      | 1             | THE PRINCE GHAZI TRUST         FOR QURANIC THOUGHT         و الله الأيات |
|-----------|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
| رقم الآبة | السورة        | الفــــــائـــــــة<br>                                                  |
| ٨٤        | التوبة        | المنافقون لا تنفعهم شفاعة.                                               |
| ٩٩        | ر.<br>التوبة  | النفاق يزيد وينقص بحسب الأحوال.                                          |
| ١٠٦       | التوبة        | المنافقون من أهل قُباء اتخذوا مسجداً ضراراً.                             |
| 117       | التوبة .      | المنافقون نفروا عن الجهاد وغيره من شرائع الإيمان.                        |
| 11        | الأحزاب       | المنافقون قدموا اسم الوطن على الدين والأخوة الإيمانية.                   |
|           |               | النفقة/الزكاة                                                            |
| ٣         | البقرة        | يدخل في النفاق المطلق النفقة الواجبة والنفقة المستحبة .                  |
| 190       | البقرة        | النفقةُ في سبيل الله إخراج الأموال في الطرق الموصلة إليه.                |
| 111       | البقرة        | الإنفاق في سبيل الله من الطرق الموصلة إليه.                              |
| 111       | البقرة        | صور الإنفَّاق في سبيل الله ـ تعالىٰ ـ.                                   |
| 111       | البقرة        | ما هي النفقة المستوفية لشروطها المنتفية لموانعها؟ .                      |
| 212       | البقرة        | الحثُّ علىٰ إخراج زكاة النقدين، والعروض، والخارج من الأرض.               |
| 777       | البقرة        | الواجب والمستحب والممنوع في إخراج الزكاة.                                |
| ۲۷۰       | البقرة        | بحسب مصارف النفقة؛ يكون الإخفاء أو الإظهار .                             |
|           | _             | النفقة من الطيب المحبوب للنفوس من أكبر الأدلة علىٰ سماحة                 |
| 97        | آل عمران<br>ہ | النفس .                                                                  |
| 97        | آل عمران      | ما هي النفقة المرغوب في إخراجها؟ .                                       |
| ٥         | النساء        | نفقة المجنون والصغير والسفيه في مالهم إذا كان لهم مال.                   |
| ሻለ        | النساء        | من خطوات الشيطان الإنفاق عن رياءٍ وسمعة .                                |
| VV        | النساء        | الزكاة المعروفة لم تُفرض إلا في المدينة.                                 |
| 181       | الأنعام       | زكاة الزروع.                                                             |
| 181       | الأنعام       | وجوب الزكاة في الثمار .                                                  |
| 181       | الأتعام       | لا يحسب من الزكاة ما يؤكل من النخل والزرع.                               |
| ٦.        | التوبة        | الصدقة المستحبة لكل أحدٍ لا يخص بها أحد دون أحد.                         |
| ٦٠        | التوبة        | الأصناف المستحقة للزكاة .                                                |
| ٦٠        | التوبة        | إن تفرغ القادر على الكسب لطلب العلم؛ أعطي من الزكاة.                     |
| 1.4       | التوبة        | وجوب الزكاة في عروض التجارة .                                            |
| 22        | النور         | الحث علىٰ النفقة علىٰ القريب .                                           |
| ٦٧        | الفرقان       | بذل النفقات علىٰ الوجه الذي ينبغي من غير ضرر ولا ضرار .                  |

| ئد الآيات | قهرس قوا                  | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURĂNIC THOUGHT              |
|-----------|---------------------------|------------------------------------------------------------|
| رقم الآية | اسورة                     | الفــــــة                                                 |
| 11        | الحديد                    | الجهاد متوقف على النفقة في سبيل الله.                      |
| ١٨        | الليل                     |                                                            |
|           |                           | - النكاح                                                   |
| **1       | البقرة                    |                                                            |
| ***       | لبقرة<br>البقرة           |                                                            |
| ***       | لبقرة                     |                                                            |
| TTV       | لبقرة                     |                                                            |
| 114       | لبقرة                     | الحقوق بين الزوجين يرجع فيها إلىٰ العرف والعادة .          |
| ۲۳۰       | لبقرة                     | النكاح الشرعي لا يكون إلا صحيحاً.                          |
| . የፕኛ .   | لبقرة                     | لا بد من الولي في النكاح.                                  |
| ٢٣٤       | لبقرة                     | الولي ينظر على المرأة يمنعها ويأمرها .                     |
| 170       | لبقرة                     |                                                            |
|           | :                         | الولي لا يصبح أن يعفو عن ما وجب للمرأة؛ لكونه غير مالك ولا |
| TTV.      | لبقرة                     | -                                                          |
| ٣         | لنساء                     |                                                            |
| ۲         | لنساء .                   |                                                            |
| 1         | لنساء                     |                                                            |
| ۳<br>۲    | لنساء                     |                                                            |
| ٤         | لنساء المسلمانية<br>لنساء |                                                            |
| Y .       | لىساء<br>لىساء            |                                                            |
| ۲.        | ىساء<br>لىساء             |                                                            |
| ۲٣.       | نسباء<br>لنساء            |                                                            |
| ۲۳        | لنساء                     |                                                            |
| ۲.٤       | الساء                     |                                                            |
| ۲ ٤       | لنساء                     |                                                            |
| ٢٤        | لنساء                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                      |
| ۲٥.       | لنساء                     | شروط نكاح الأمة .                                          |
| ٣٤        | لنساء                     | ما هو السبب الموجب لقيام الرجال علىٰ النساء؟               |
|           |                           |                                                            |

| <u> 1111</u> |          | فهرس فوائد الآيات 🖉 کانتي آن                                                                                    |
|--------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رقم الآية    | السورة   | الغيبية المسلمة |
| ٣٤           | النساء   | وجوه تفضيل الرجال على النساء.                                                                                   |
| ٣٤           | النساء   | الترغيب في طاعة الزوج والترهيب من معصيته.                                                                       |
| ٥            | المائدة  | حكم زواج الكتابية .                                                                                             |
| ۷            | المؤمنون | تحريم زواج المتعة .                                                                                             |
| Ŷ            | المؤمنون | تحريم نكاح المحلِّل .                                                                                           |
| ٣            | النور    | تحريم نكاح الزانية حتى تتوب.                                                                                    |
| ۳.           | النور    | يجوز النظر إلى النساء في بعض الأحوال لحاجة.                                                                     |
| ۳۱           | النور    | الزينة التي يحرم إبداؤها، يدخل فيها جميع البدن.                                                                 |
| 44           | النور    | ينبغي للأولياء أن يزوجوا من يحتاج للزواج ممن تجب نفقته عليهم .                                                  |
| ٦.           | النور    | التزوج من الأسباب المقتضية لحصول العفة.                                                                         |
| 14           | القصص    | جواز خروج المرأة من بيتها عند الحاجة.                                                                           |
| Ϋ́Υ          | القصص    | لا يلام الرجل إذا خطب لابنته الرجل الذي يتخيَّره.                                                               |
| ۳۷           | الأحزاب  | جواز تزوج زوجة الأدعياء.                                                                                        |
| 4.4          | الأحزاب  | لا يجوز التزوج من امرأةٍ حتىٰ تنقضي عدتها.                                                                      |
| 44           | الأحراب  | النكاح من سنن المرسلين.                                                                                         |
| ٥٢           | الأحزاب  | المملوكات لُسْنٍ بمنزلة الزوجات في الإضرار للزوجات.                                                             |
| 11           | فاطر     | يراد بالزواج الذُّرية والأولاد.                                                                                 |
| 1.           | الممتحنة | نكاح المسلمة التي لها زوج في دار الشرك.                                                                         |
| 1.           | الممتحنة | من أفسد نكاح امرأة رجال؛ كان عليه الضمان.                                                                       |
| 41           | المعارج  | تحريم نكاح المتعة .                                                                                             |
|              |          | الهجرة                                                                                                          |
| 414          | البقرة   | الهجرة: هي مفارقة المحبوب المألوف لرضىٰ الله ـ تعالىٰ ـ.                                                        |
| ٩٧           | النساء   | الوعيد الشديد لمن ترك الهجرة مع قدرته عليها حتى مات.                                                            |
| ٩٧           | النساء   | الهجرة من أكبر الواجبات وتركها من المحرمات.                                                                     |
| 3.           | الزمر    | لا بد أن يكون لكل مهاجر ملجأ يتمكن من إقامة دينه فيه.                                                           |
|              |          | الهدى                                                                                                           |
| ۲            | البقرة   | الهداية نوعان: البيان والتوفيق.                                                                                 |
| ۲            | البقرة   | ما هي الهداية الحقيقية التامة؟ .                                                                                |

| ξ III | Ð.  |
|-------|-----|
|       | 126 |
|       |     |
|       |     |
|       | 747 |
| 1000  |     |

TIVT

| رقم الآية         | السورة   |                                                               |
|-------------------|----------|---------------------------------------------------------------|
| ۲۸                | البقرة   | اتباع الهدى إنما يكون بالتصديق والامتثال.                     |
| ۲۸                | البقرة   | المهمات التي تترتب علىٰ اتباع الهدى .                         |
| 127               | البقرة   | السبب الموجب لهداية الأمة .                                   |
| 101               | البقرة   | الطريق إلى تحصيل الهداية التامة والعلم اليقيني.               |
| 109               | البقرة   | الهدى: العلم الذي تحصل به الهداية إلى الصراط المستقيم.        |
| 171               | آل عمران | كان النبي ﷺ حريصاً علىٰ الخلق مجتهداً في هدايتهم.             |
| ٦٨                | النساء   | الهداية متضمنة للعلم الحق ومحبته وإيثاره والعمل به.           |
| 17                | المائدة  | حقيقة الاهتداء بالقرآن.                                       |
| 101               | الأنعام  | الهداية التامة لا تحصل إلا بالقرآن.                           |
| 11                | الأعراف  | هداية الرسالة تامة كاملة.                                     |
|                   |          | تمام التوفيق يكون بالهداية إلى العلم بالحق والعمل به والاتفاق |
| 119               | هود ا    | عليه.                                                         |
| 114               | طه       | إهلاك القرون الماضية بذنوبهم من أسباب الهداية.                |
| ٦٧                | الحج     | الهدىٰ ما تحصل به الهداية في مسائل الأصول والفروع.            |
| ٤٦                | النور    | تعميم البيان وتخصيص الهداية.                                  |
| ۱۸                | الفرقان  | الهلاك يكون عند عدم مقتضي الهداية ووجود مانعها.               |
| ۰. ۲ <b>۳</b> - ۲ | الشعراء  | ليس فوق القرآن المبين آية لمن يريد الهداية .                  |
|                   | الشورئ   | الأسباب الموصلة إلىٰ هداية الله ـ تعالىٰ ـ.                   |
| ١٧                | محمد     | الجزاء المترتب على الهدى .                                    |
| N N               | التغابن  | أسباب هداية التوفيق.                                          |
| 1.<br>1.          |          | الوصية                                                        |
| 171               | البقرة   | الوصية بكلمة التوحيد.                                         |
| 177               | البقرة   | الوصية بالإحسان إلى الأيتام.                                  |
| ۱۸۰               | البقرة   | وجوب الوصية .                                                 |
| 14+               | البقرة   | الجمع بين أدلة الوصية .                                       |
| 141               | البقرة   | وعيد المبدل للوصية العادلة.                                   |
| 141               | البقرة   | الترغيب في الإصلاح في الوصية الجائرة.                         |
| ٢٤.               | البقرة   | وصية من ألله لأهل الميت أن يستوصوا بزوجته ولا يخرجوها.        |
| ٩                 | النساء   | العدل في الوصية من تقوىٰ الله ـ تعالىٰ ـ.                     |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فهرس فوائد الآيات

|           |          | المالية المالية المراجع المحالية المحالية المحالية المحالية |
|-----------|----------|-------------------------------------------------------------|
| 2124      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ANIC THOUGHT              |
| رقم الآبة | السورة   | الفيائيدة                                                   |
| ۱.        | النساء   | الأولاد عند والديهم موصى بهم.                               |
| 11        | النساء   | الحكمة في تقديم الوصية مع أنها مؤخرة عن الدين.              |
| 11        | النساء   | الوصية تصّح من الثلث فأقل.                                  |
| ١٣        | النساء   | الوصية للوارث منسوخة .                                      |
| ١٠٦       | المائدة  | الوصية مشروعة، وأنه ينبغي لمن حضر الموت أن يوصي.            |
| 1.7       | المائدة  | شهادة الوصية لا بد فيها من اثنين عدلين.                     |
|           |          | الولاية                                                     |
|           |          | الولاية الخاصة تكون لمن قام بواجبات الإيمان وترك ما ينافي   |
| 707       | البقرة   | ذلك .                                                       |
| YAY       | البقرة   | ثبوت الولاية على القاصرين.                                  |
| 114       | آل عمران | تحذير للعباد عن ولاية الكفار واتخاذهم بطانة.                |
| ٨٩        | النساء   | الولاية فرع المحبَّة.                                       |
| 0 \       | المائدة  | تولي أهل الكتاب تولياً تاماً يوجب الانتقال إلىٰ دينهم.      |
| 00        | المائدة  | ولاية الله تدرك بالإيمان والتقولي.                          |
| ۲۷        | الأعراف  | عدم الإيمان هو الموجب لعقد الولاية بين الإنسان والشيطان.    |
|           |          | أحكام الولاية والنصرة تدور مع الإيمان، لا مع الأحوال        |
| 11        | التوبة   | الطُبْعِيَّة .                                              |
| · YE      | التوبة   | السبب الموجب لصحة الولاية والمحبة والنصرة لله ـ تعالىٰ ـ.   |
| ٦٣        | يونس     | من كان مؤمناً تقياً؛ كان لله ـ تعالىٰ ـ ولياً .             |
| 00        | يوسف     | جواز طلب الولاية للمصلحة العامة .                           |
| ٤٤        | الكهف    | ولاية الله وعدمها إنما تتضح نتيجتها إذا انجليٰ الغبار.      |
| ٦         | الأحزاب  | ولاية ذوي الأرحام في جميع الولايات؛ كولاية النكاح والمال.   |
|           |          | اليقين                                                      |
|           | مقدمة    | اليقين هو العلم الراسخ المثمر للعمل والطمأنينة.             |
| ٤         | البقرة   | العلم إذا كان تاماً ليس فيه أدنى شك فهو علم يقيني.          |
| ١.        | البقرة   | الاحتراز من المعاصي إنما يكون بالصبر واليقين.               |
| ٤٦        | البقرة   | الظن قد يأتي بمعنى اليقين.                                  |

|                |                           | الم                   |
|----------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ائد الآيات     | 1<br><sup>1</sup> فهرس فو | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT             |
| رقم الآية      | السورة                    | الفا                                                      |
|                |                           |                                                           |
| የ ነ •          | البقرة                    | الخليل لما سأل ربه أراد الوصول إلىٰ درجة عين اليقين.      |
|                | el 11                     |                                                           |
| 1)17<br>11 117 | المائدة الم               |                                                           |
| , '            | الرعد                     | كثرة الأدلة وبيانها من أسباب حصول اليقين.                 |
|                | النمل                     | اليقين: هو العلم التام الواصل إلى القلب الداعي إلى العمل. |
|                | القصص                     | اليقين والصبر عند المزعجات من أعظم أسباب زيادة الإيمان.   |
| 45             | السجدة                    | التعلم الصحيح يوصل صاحبه إلى درجة اليقين.                 |
| ¥ •            | الحاقة                    | الإتيان بالظن لإفادة معنى اليقين.                         |
| 0)             | الحاقة                    | مراتب اليقين .                                            |
| •              | •                         | اليهود                                                    |
| ٨٤             | البقرة                    | بنو قريضة، وبنو النضير، وبنو قينقاع من فرق اليهود.        |
| ٩٧             | البقرة                    | اليهود أعلنوا العداء لجبريل ـ عليه السلام                 |
| 1+1            | البقرة                    | اليهود اتبعوا السحر تحقيقاً لأغراضهم.                     |
| ٩٣             | آل عمران                  | اليهود زعموا أن النسخ باطل.                               |
| 141            | آل عمران                  | فنحاص بن عازوراء من رؤساء علماء اليهود في المدينة.        |
| 141            | آل عمران                  | اليهود قتلوا الأنبياء تمرداً وعناداً لا جهلًا.            |
| ٤٦             | النساء                    | بيان حال اليهود في العلم والعمل .                         |
|                |                           | اليوم الآخر/المعاد                                        |
|                | مقدمة                     | طريقة القرآن في تقرير المعاد.                             |
| ٤              | الفاتحة                   | في يوم القيامة يُظهر للخلق ما كان خافياً.                 |
| ε.             | البقرة                    | اليوم الآخر أعظم باعث علىٰ الرغبة والرهبة والعمل.         |
| ٤              | البقرة ا                  | الإيمان باليوم الآخر أحد أركان الإيمان.                   |
|                |                           | إرجاع البلدان الدامرة إلى العمارة دليل محسوس على البعث    |
| ۲۰۸            | البقرة                    | والجزاء .                                                 |
| ٩              | آل عمران                  |                                                           |
| ١٤٠            | آل عمران                  |                                                           |
| 111            | آل عمران                  | إثبات نعيم الآخرة.                                        |
|                |                           |                                                           |

17 TREALLY

211 / Y 3

0 112221 0

| 1140      |          | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT و الللة المراجع الم |
|-----------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة   | الفيائيدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| vv        | النساء   | الآخرة خير من الدنيا في ذاتها ولذَّاتها وزمانها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1+9       | النساء   | المقابلة بين مصالح الدنيا وبين ما يفوت من ثواب الآخرة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٩٨        | الأنعام  | الدار الآخرة هي المستقر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨         | الأعراف  | الوزن يوم القيامة يكون بالعدل والقسط.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.9       | يوسف     | نعيم الآخرة تام كامل لا يفنى أبدأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1.0       | طه       | أهوال القيامة وما فيها من الزلازل والقلاقل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 111       | طه       | أقسام الناس يوم القيامة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1+1       | المؤمنون | في نفخة البعث يُحشر الناس أجمعون.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٢٤        | الفرقان  | مستقر الجنة هو المستقر النافع والراحة التامة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۷         | الروم    | حال من غفل عن الآخرة، وتعلق بالحياة الدنيا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٩         | الروم    | الأدلة الدالة على البعث والجزاء .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 11        | فاطر     | أدلة البعث والنشور .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۷۳        | الزمر    | النار والجنة لهما أبواب تُفْتح وتغلق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥٧        | فاطر     | الأدلة العقلية الدالة على البعث دلالة قاطعة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 10        | ق        | الاستدلال بالنشأة الأولئ على النشأة الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 21        | المدثر   | ظهور مُلك الله وَحكمِه العدل لسائر الخلق يوم القيامة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲.        | القيامة  | الحث علىٰ إيثار الآخرة علىٰ الدنيا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٤        | التكوير  | أوصاف يوم القيامة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٤        | المطففين | الجزاء في الآخرة من جنس العمل في الدنيا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

1117

## فهرست الأحاديث وفوائدها

QURANIC THOUGHT تهرست الأحاديث وفوائدها

| رئم الآية   | السورة | الفائدة                                      | محل الشاهد                              | الحديث                                                 |
|-------------|--------|----------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
|             | مقدمة  | إثبات صفات الكمال                            | ذكر الأسماء الحسنى                      | أنت الأول فليس قبلك                                    |
| · · ·       |        | متضمن لنفي ضدها                              | وتفسيرها                                | شيء»                                                   |
| v           | البقرة | علاماته                                      | النفاق                                  | «آية المنافق ثلاث»                                     |
| 179         | البقرة | إرسـال الـرسـول رحـمـة<br>عامة وخاصة         | دعاء إبراهيم عليه<br>السلام             | «أنا دعوة أبي إبراهيم»                                 |
| 108         | البقرة | فضل الشهداء                                  | الترغيب في الجهاد                       | «أرواح الـشــهــداء فــي<br>أجواف طير»                 |
| <b>YY</b> A | البقرة | كمراهيمة المفراق بيمن<br>الزوجين             | الطلاق                                  | «أبغض الحلال إلىٰ الله<br>الطلاق»                      |
| ۲۷          | الفتح  | تصديق رؤيا الرسول ﷺ                          | المغازي                                 | «أخبرتكم أنه العام؟!»                                  |
| ٩٩          | النساء | من عجز عن المأمور؛<br>فإنه معذور             | الهجرة                                  | «إذا أمرتكم بأمرٍ فأتوا<br>منه ما استطعتم»             |
| <b>.</b>    | النساء | جبر خواطر الفقراء<br>والمحتاجين              | قسمة المواريث                           | «إذا جاء أحدكم خادمه<br>بطعامه »                       |
| <b>T</b> 0T | البقرة | العزم علىٰ الفعل يحتاج<br>إلىٰ استعانة بالله | فضيلة الجهاد في<br>سبيل الله ـ تعالىٰ ـ | «أسألـك الـــُبـات في<br>الأمر والعزيمة علىٰ<br>الشدة» |

| 1 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                         |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
|   | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |
|   | Personal Property in the left of the left |                         |
|   | C. C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فهرست الأحاديث وفوائدها |

1111

|           |          | Esc. 2012 CE                             | SER SERVICES                          | فهرست الأحاديث وقوار                                         |
|-----------|----------|------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة   | الفائدة                                  | محل الشاهد                            | الحديث                                                       |
| vv        | النساء   | الترغيب في الآخرة                        | لذة الجنة                             | •<br>أعددت لعبادي الصالحين                                   |
|           |          |                                          |                                       | مـالاعـيــنرأتولاأذن<br>سمعت»                                |
| 11        | النساء   | البنتان تأخذان الثلثين<br>فرضاً          | الفرائض                               | «أعطىٰ النبي ﷺ ابنتي<br>سعدِ الثلثين»                        |
| ٣         | المؤمنون | كــفُ الألـــــــة عـــن<br>المحرمات     | الإعراض عن اللغو                      | «ألا أخبرك بملاك ذلك<br>كله»                                 |
| ٦+        | الأنفال  | الأخذ بأسباب القوة                       | الجهاد                                | «ألا إن القوة الرمي»                                         |
| 11        | النساء   | بيانميراث أصحاب<br>الفروض ثم العصبات     | الفرائض                               | «الـحـقـوا الـفـرائـض<br>بأهلها »                            |
| ۱۰۸       | طه       | سعة رحمة الله ـ تعالىٰ ـ                 | الىرجىاء والأمىل بىالله<br>ـ تعالىٰ ـ | «الله أرحـم بـعـبـاده مـن<br>الوالدة بولدها»                 |
| ¥ 1       | النور    | الاستعانية بيالله عبليٰ<br>تحصيل التزكية | دعاء النبي ﷺ                          | «الـلـهـم؛ آتِ نـفـسـي<br>تقواها، وزكّها أنت<br>خير من زكاها |
| ١.        | الدخان   | مشروعية الدعاء عليٰ<br>المشركين          | تفسير القرآن بالسنة                   | «اللهم أعنّي عليهم<br>بسنين،                                 |
| ٥٦        | الأحزاب  | أفضل مينات الصلاة                        | الصلاة علىٰ النبي ﷺ                   | اللهم صلَّ علىٰ محمدوعلىٰ<br>آل محمد ؟                       |
| ٥١        | الأحزاب  | الاجتهاد في العدل                        | القَسْم بين الزوجات                   | <sup>8</sup> اللهم هذا تَسْمي فيما<br>أملك؛ فلا تَلُمني ٢    |
|           |          | <b>_</b>                                 |                                       |                                                              |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

|                   | وتفنيته ورينا زعنا الفكر القرائ |
|-------------------|---------------------------------|
| الأحاديث وفوائدها | THE PRINCE GHAZI TRUST          |

L.E.

4178

| وتوالدك   |          | Ex. 1013 CB                             | S MARINO S                   |                                                         |
|-----------|----------|-----------------------------------------|------------------------------|---------------------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة   | الفائدة                                 | محل الشاهد                   | الحديث                                                  |
| ١٥٢       | آل عمران | آئـــار الإعـــراض عـــن<br>النبي ﷺ     | النحذير من مخالفة<br>النبي ﷺ | ¶لِيٌّ عباد الله٩                                       |
| 177       | الأتعام  | التحذير من الشرك                        | التفسير المحتمل للآية        | «أنا أغنىٰ الشركاء عن<br>الشرك»                         |
| ٦١        | النور    | الانتفاع من بيوت الأولاد                | الشرخيص، ورفع<br>الحرج       | «إن أطيب ما أكلتم من<br>كسبكم»                          |
| 47        | مريم     | مال من جمع بين الإيمان<br>والعمل الصالح | ما جعله الله لأهل<br>الإيمان | «إن الله إذا أحب عبداً؛<br>نادى جبريل»                  |
| ٤٤        | يرسف     | النبي نال المقام المحمود                | فضل النبي ﷺ                  | «أنا لها، أنا لها»                                      |
| ٢٤        | التوبة   | الثبات في المعركة                       | المغازي                      | «أنا النبي لا كذب أنا<br>ابن عبد المطلب»                |
| 1.        | آل عمران | الجزاء من جنس العمل                     | ذم البخل                     | «إن البخيل يمثل له ماله<br>يوم القيامة »                |
| 118       | النساء   | دخول العبادات القاصرة<br>في الصدقة      | الترغيب في الخير             | «إن بكل تسبيحة صدقة،<br>وكــل تــكــبــرة<br>صدقة»      |
| ١٣٤       | آل عمران | الإحسان في عبادة الخالق                 | أنواع الإحسان                | أن تعبد الله كأنك تراه<br>فإن لم تكن تراه فإنه<br>يراك» |
|           | النور    | مال الولد لأبيه                         | الـتـرخـيـص، ورفـع<br>الحرج  | «أنت ومالك لأبيك»                                       |
| 1         | 1        | l .                                     | I                            | I                                                       |

| 1114      | T<br>F  | THE PRINCE GHAZI TRU<br>OR QUR'ÀNIC THOUG      |                                     | فهرست الأحاديث وفواا                                                    |
|-----------|---------|------------------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| رتم الآية | السورة  | الفائدة                                        | محل الشاهد                          | الحديث                                                                  |
| 175       | البقرة  | ثواب الإنفاق                                   | النفقة                              | إن العبد ليتصدق<br>بالتمرة من كسب<br>طيب                                |
| ٩٦        | النساء  | درجات الجنة وثوابها                            | تفضيل المجاهدين<br>علىٰ القاعدين    | اإن في الجنة مئة درجة،<br>ما بين كل درجتين<br>كما بين السماء<br>والأرض" |
| ۱۸۰       | الأعراف | الدعاء بالأسماء الحسنى                         | الإلحاد في أسماء الله<br>ـ تعالىٰ ـ | إن له تسعة وتسعين<br>اسماً من أحصاها<br>دخل الجنة؛                      |
| 1.4       | طه      | الفائدة                                        | الاستئذان                           | «إن لله مئة رحمة، أنزل<br>لعباده رحمة »                                 |
| ۲۷        | النور   | ستر العورات                                    | الاستئذان عند دخول<br>البيوت        | دإنما جعل الاستئذان من<br>أجل البصر                                     |
| ۲۷        | الشورئ  | الله ـ تعالى ـ عالم بأسباب<br>الإصلاح والإفساد | لطف الله ـ تـعـالـيٰ ـ<br>بعبادهِ   | «إن من عبادي من لا<br>يُصلح إيمانه إلا<br>الفقرة                        |
| ~~        | النساء  | لذة الجنة خير من الدنيا                        | الترهيب من التخلف<br>عن القتال      | اإن مـوضـع سـوط فـي<br>الجنة خير من الدنيا<br>وما فيهاا                 |
| ^         | النحل   | الخيل لا تستعمل في<br>الغالب للأكل             | نعم الله ـ تعالىٰ ـ                 | «أن النبي ﷺ أذن في<br>لحرم الخيل»                                       |
|           |         |                                                |                                     |                                                                         |

| وفوائدها  | ست الأحاديث | THE PRINCE GHAZI THE                              | GHT 0 CONS 0                                                | ۲۱۸۰                                       |
|-----------|-------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| رقم الآية | السورة      | الفائدة                                           | محل الشاهد                                                  | الحديث                                     |
| 79        | الفتح       | بيان عمرة الحديبية                                | قصة الحديبية                                                | «أن النبي 選 اعتمر<br>بأربع عمر»            |
| 11        | النساء      | ميىراث الـجـدة وارد في<br>السنة                   | الفرائض                                                     | «أن الـنـبي 護 أعـطـيٰ<br>الجدة السدس»      |
| 0 9       | النور       | طهارة سؤر الهرة                                   | الطهارة                                                     | «إنها ليست بنجس،<br>إنها»                  |
|           | الإسراء     | الفضيلة في المسجد<br>الحرام لسائر الحرم           | الإسراء                                                     | «أنه ﷺ أُسريَ بـه مـن<br>بيت أم هانئ»      |
| YAY       | البقرة      | الحكم بالشاهد واليمين                             | الإرشاد إلىٰ الإشهاد                                        | «أنه 選 قضىٰ بالشاهد<br>الواحد مع اليمين»   |
| V         | الحشر       | فضائل بني عبد المطلب                              | أحكام الفيء                                                 | «إنهم لـم يفارقوني في<br>جاهلية ولا إسلام» |
| <b>VV</b> | التوبة      | علامته                                            | النفاق                                                      | هآیة المنافق ثلاث: إذا   حدث كذب»          |
| <b></b>   | الأنبياء    | قرب الساعة                                        | هذهِ الأمة آخر الأمم                                        | «بعثت أنبا والساعة<br>كهاتين»              |
|           | <b>طه</b>   | النار تحرق وتشرق                                  | موسىٰ ـ عليه السلام ـ<br>عليه مطلبه النور<br>الحسي والمعنوي | «حجابه النور أو النار لو<br>كشفت لأحرقت»   |
| ٧٤        | البقرة      | لا حرج في التحديث عنهم<br>فيما كان موافقاً لشرعنا | ضوابط التحديث عن<br>أهل الكتاب                              | «حدثوا عن بني إسرائيل<br>ولا حرج»          |



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANING THOUGHT

فهرست الأحاديث وفوائدها 🕅 💷 💿

| <br>۲ | ۱ | ٨ | ١ |  |
|-------|---|---|---|--|
|       |   |   |   |  |

| فهرست الأحاديث وقواه                              |                     | Esc. 2012 CE                            |         |           |
|---------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------|---------|-----------|
| الحديث                                            | محل الشاهد          | الفائدة                                 | السورة  | رقم الآية |
| «خذوا عني مناسككم»                                | الحج                | المتابعة العمليّة                       | البقرة  | 109       |
| دخل النبي ﷺ العريش<br>في معركة بدر وقت<br>القتال؟ | المغازي             | دعاء الله عند الشدائد                   | الأنفال | ١٧        |
| اذكرك أخاك بما يكره                               | الغيبة              | التحذير منها                            | الحجرات | 11        |
| دزملوني زملوني،                                   | ابتداء إنزال الوحي  | ثبات المرسلين علىٰ الأمر                | المزمل  | ١         |
| «سؤال الملكين»                                    | عذاب القبر          | الهداية للجواب الصحيح                   | إبراهيم | ۲۷        |
| «سبحانك اللهم ربنا<br>ويحمدك، اللهمَّ اغفر<br>لي» | قرب أجل الرسول 邂    | تأوّل القرآن في الصلاة                  | النصر   | ٣         |
| «السلام عليكم، أأدخل؟»                            | الاستئذان           | صفته                                    | النور   | ۲۷        |
| «صدقة تصدق الله بها<br>عليكم                      | قصر الصلاة في السفر | باب التوسعة والنرخيص<br>والرحمة بالعباد | النساء  | 1•1       |
| «الصلوات الخمس<br>والمجمعة إلى<br>الجمعة»         | اجتناب الكبائر      | التارك للفرائض يكون<br>مرتكباً كبيرة    | النساء  | ۳۱        |
|                                                   |                     |                                         |         | 118       |
|                                                   |                     |                                         |         | 22        |
| «صلوا كما رأيتموني<br>أصلي»                       | أوقات الصلاة        | المتابعة العمليّة                       | النساء  | 1.4       |

1171

| · •                   |          |                                                           |                                          |                                                                   |
|-----------------------|----------|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| رقم الآية             | السورة   | الفائدة<br>                                               | محل الشاهد                               | الحديث                                                            |
| <b>YA</b> ٦           | البقرة   | الــتــضــرع إلـــىٰ الله فــي<br>الأدعية النافعة         | الدعاء                                   | «قد أجاب الله دعاءهم<br>علىٰ لسان نبيه ﷺ<br>فقال: «قد فعلت»       |
|                       | الحجرات  | السخرية خلق ذميم                                          | حقوق المؤمنين<br>بعضهم علىٰ بعض          | «بحسب امرئ من الشر<br>أن يــحــقــر أخــاه<br>المسلم»             |
| 181                   | الأنعام  | يجوز الأكل من النخل<br>والـزرع قـبـل إخـراج<br>الزكاة منه | زكاة الثمار                              | «كان النبي ﷺ يبعث<br>خارصاًيخرص للناس»                            |
|                       | التوبة   | فضيلة مسجد قباء                                           | الـطـاعـة تــؤثـر فـي<br>الأماكن         | «كان النبي ﷺ يزور قباء<br>كل سبتٍ يصلي فيه»                       |
| <b>Y</b> • <b>Y</b> . | البقرة   | بـاب أجـمـع الأدعـيـة<br>وأكملها                          | دعاء الله ـ تعالىٰ ـ في<br>مطالب الدارين | «كان النبي ﷺ يكثر من<br>الـدعـاء ريـنـا آتـنـا في<br>الدنيا حسنة» |
| <b></b>               | الروم    | عوارض إفساد الفطرة                                        | حقيقة الفطرة                             | اكل مولود يولد على<br>الفطرة »                                    |
| 2 <b>2 X</b>          | آل عمران | مريم بلغت في العبادة<br>والكمال مبلغاً عظيماً             | ما منَّ الله بـ عـلـيٰ<br>مريم بنت عمران | «كمل من الرجال كثير<br>ولـم يـكـمـل مـن<br>النساء»                |
| <b>) Y A</b>          | آل عمران | ليس للرسول ﷺ من<br>الأمر شيء                              | غزوة أحد                                 | «كيف يفلح قوم شجوا<br>وجه نبيهم وكسروا<br>رباعيته»                |
|                       |          |                                                           |                                          |                                                                   |

THE PRINCE GHAZI TRUST R QURANIC THOUGHT فهرست الأحاديث وفوائدها

| 1114      | T)<br>F( | HE PRINCE GHAZI TRU<br>OR QURĂNIC THOUG                         |                                                              | فهرست الأحاديث وفوا                                      |  |  |  |
|-----------|----------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--|--|--|
| رقم الآية | السورة   | القائدة                                                         | محل الشاهد                                                   | الحديث                                                   |  |  |  |
| ١.        | الحجرات  | القيام بحقوق المؤمنين<br>بعضهم لبعض أمر<br>واجب                 | الأخوة الإيمانية                                             | «لا تــحــاســدوا ولا<br>تــنــاجــشــوا ولا<br>تباغضوا» |  |  |  |
| ٩٢        | النساء   | الإيمان الصحيح يمنع<br>المؤمن من قتل أخيه                       | الـقـتـل مـن الـكـفـر<br>العملي                              | «لا ترجعوا بعدي كفاراً<br>يضرب بعضكم رقاب<br>بعض»        |  |  |  |
| ١٠        | الزمر    | البشارة بتمكين الطائفة<br>المنصورة                              | لابد أن يكون لكل<br>مهاجر موضع<br>يتمكن من إقامة دينه<br>فيه | «لا تزال طائفة من أمتي<br>علىٰ الحق ظاهرين»              |  |  |  |
| 779       | البقرة   | باب: أفضل ما تقرب به<br>الـمـتـقـربـون إلـىٰ الله ـ<br>تعالىٰ ـ | جـمـيـع الأمـور لا<br>تصلح إلاً بالحكمة                      | لا حـــــد إلا فـــي<br>النتين ؟                         |  |  |  |
| ۲۷        | لقمان    | النبي ﷺ أعلم الناس بربهِ                                        | سعة كلامه ـ عز وجل<br>ـ وعظمة قولهِ                          | الا نحصي ثناءً عليك،<br>أنت كما أثنيت علىٰ<br>نفسك،      |  |  |  |
| ١٣        | النساء   | التعدي في الميراث                                               | الوصايا                                                      | ¤لا وصية لوارث                                           |  |  |  |
| ۵۸        | التوبة   | ينبغي للعبد أن يكون<br>غضبه تابعاً لمرضاة ربه                   | أحوال المنافقين<br>وأغراضهم                                  | الا يؤمن أحدكم حنى<br>يكون هواه تبعاً لما<br>جنت به      |  |  |  |
| ٣         | النور    | لا يطلق علىٰ الزاني اسم<br>المدح الذي هو الإيمان<br>المطلق      | بيان لرذيلة الزنا                                            | الا يزني الزاني حين<br>يزني وهو مؤمن؟                    |  |  |  |



1112

|              | -         | Line apple Ca                              |                                                          | ·                                                                   |
|--------------|-----------|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| رقم الآية    | السورة    | الفائدة                                    | محل الشاهد                                               | الحديث                                                              |
| 77           | التوبة    | منع المشركين من قربان<br>المسجد الحرام     | نجاسة المشركين<br>المعنوية                               | «لا يـطـوف بـالـبـيـت<br>عُريان»                                    |
| ***          | البقرة    | تحريم الوطء في الدبر،<br>ولعن فاعله        | لا يباح إتيان المرأة<br>إلاً في الموضع<br>الذي منه الحرث | <لعن الله من أتلى امرأة<br>في دبرها»                                |
|              | الصافات   | انتهازم الفرص                              | إبراهيم ـ عليه السلام<br>ـ يكسر الأصنام                  | «لم يكذب إبراهيم إلا<br>ثلاث كذبات»                                 |
| ۷۲           | الأنفال   | لطف الله ـ تعالى ـ بهذهِ<br>الأمة          | حکم أساری بدر                                            | «لو نزل عذاب يوم بدر؟<br>ما نجا منه إلاً عمر»                       |
| : <b>\YY</b> | البقرة    | ذم الغضب                                   | , تحديد المقصود                                          | «ليسَ الشديد بالصرعة»                                               |
| ۲.۹          | الفتح     | أفعال النبي ﷺ كانت<br>وحياً                | قصة الحديبية                                             | «ما خلأت القصواء وما<br>ذاك لها بخلق»                               |
| N.           | الحجرات   | القيام بحقوق المؤمنين<br>بعضهم لبعض        | الأخوة الإيمانية                                         | «المؤمن للمؤمن كالبنيان<br>يشد بعضه بعضاً»                          |
| ٣.•          | المائدة ا | ابــــن آدم الأول أول مــــن<br>سن القتل   | الـقـتـل مـن كـبـائـر<br>الذنوب                          | «ما من نفس تقتل؛ إلاً<br>كـان عـلَـى ابـن أدم<br>الأول شطر من دمها» |
| 4            | الحجرات   | اللہ ـ تــعــالـــیٰ ـ يــحــب<br>المقسطين | العدل في الحكم بين<br>الناس                              | «المقسون عند الله علیٰ<br>منابر من نور»                             |
| ١٣           | الصف      | ثواب المؤمنين بحسب<br>إيمانهم              | فضل الجهاد                                               | «مــن رضــي بــالله ربــاً<br>وبالإسلام ديناً »                     |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فهرست الأحاديث وفوائدها 🚿 💿

.

1110

| رقم الآية    | السورة   | الفائلية                                                 | محل الشاهد                                    | الحديث                                                                |
|--------------|----------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ١٢           | يس       | آثار الخير والشر تكتب                                    | الآثار الـتي تـكـتب<br>للعبد                  | "من سنّ في الإسلام<br>سنّة حسنة فله أجرها<br>وأجـر مـن عــمـل<br>بها» |
| ، ۲۸۵<br>۲۸٦ | البقرة   | ما احتوت عليه الآيتان من<br>المعاني الجليلة              | فضيلة الآيتين                                 | دمن قرأ هاتين الآيتين<br>في ليلة كفتاه»                               |
|              | البقرة   | الرضا الحقيقي لا يكون<br>إلاّ بعد وقوع القضاء<br>المكروه | الـعـزم عـلـى الـقـنـال<br>والجهاد غير حقيقته | «وأسألك الرضا بعد<br>القضا»                                           |
| ٥            | الانشراح | بشارة عظيمة بالتيسير<br>المصاحب للشدَّة                  | كلما وجد عسر فإن<br>اليسر يقارنيه<br>ويصاحبه  | «وإن الفرج مع الكرب،<br>وإنَّ مع العسر يسراً»                         |
| 0 £          | المائدة  | لوازم محبة الله للعبد                                    | محبة الله ـ تعالىٰ ـ                          | وما تقرب إليّ عبدي<br>بشيء أحب إلي ١                                  |
| ۳۲           | النور    | الأسباب التي تكف عن<br>الحرام                            | حكم العاجز عن<br>النكاح                       | ايا معشر الشباب، من<br>استطاع منكم الباءَقِ <sup>ي</sup>              |
| ٢٣           | النساء   | انتشار التحريم                                           | المحرمات بالرضاعة                             | «يحرم من الرضاع ما<br>يحرُم من النسب»                                 |

۲۱۸٦

فهرس المواضيع

٦٣٤

٧٣٧:

VVV .

114

**17**1

AOV:

AV1.

9.9:

920

9 1 9

تفسير سورة التوبة مقدمة الشيخ بكربن عبد الله أبو زيد ... î تفسير سورة يونس ..... ٦٩٧ مقدمة المحقق .... ٨ تفسير سورة هود .... ترجمة المؤلف .... ۲, ثناء العلماء على تفسير الشيخ تفسير سورة يوسف ..... عبد الرحمان السعدي ..... تفسير سورة الرعد ..... ٨ تفسير سورة إبراهيم .... طبعات الكتاب .... A + نماذج مصورة ..... تفسير سورة الحجر .... 10 تفسير سورة النحل .... ٣٢ مخطوطات الكتاب ..... وصف النسخة المعتمدة .... ٣٣ تفسير سورة الإسراء ..... اسم الكتاب تفسير سورة الكهف ..... 30 عملي في الكتاب ..... ٣٦ تفسير سورة مريم ..... ۳v نماذج من المخطوطات .... تفسير سورة طه .....۱۰ ۲۰۱۷ تفسير سورة الأنبياء .....١٠٥٣ تيسير الكريم الرحمن تفسير سورة الحج ..... في تفسير كلام المنان تفسير سورة المؤمنون ..... ۲ تفسير سورة النور ..... ١١٥٠ مقدمة المؤلف ..... ٣ تفسير سورة الفرقان ....١٨٥ فوائد مهمّة تتعلق بتفسير القرآن .... ٦ تفسير سورة الشعراء .... ١٢١٢ ١V أصول وكليّات ..... تفسير سورة النمل ....١٢٣٩ تفسير سورة الفاتحة ..... ۳١ تفسير سورة القصص ٢٠٠٠٠٠٠ ١٢٦٩ تفسير سورة البقرة ..... ٣٤ تفسير سورة العنكبوت .....١٣٠٢ تفسير سورة آل عمران .... ۲۰۷ تفسير سورة الروم .....١٣٢٦ تفسير سورة النساء ..... ٢٧٣ تفسير سورة لقمان ..... ۱۳٤٥ تفسير سورة المائدة ..... تفسير سورة السجدة ..... ١٣٦٠ تفسير سورة الأنعام ..... ٤٥٩ تفسير سورة الأحزاب .....١٣٧٠ تفسير سورة الأعراف ..... ٥٣٣ تفسير سورة سبأ .....۱٤٠٥ تفسير سورة الأنفال ..... ٢٠٥

This file was download

| * 1.74 | THE PRINCE GHAZI T<br>FOR QURANIC THOU |     |
|--------|----------------------------------------|-----|
| ۱۸٤٣   | تفسير سورة الطلاق                      | 157 |
| 1      | تفسير سورة التحريم                     | 188 |
|        | تفسير سورة الملك                       | ١٤٦ |
| ۱۸٦٤   | تفسير سورة القلم                       | ١٤٨ |
| ۱۸۷۲   | تفسير سورة الحاقة                      | 10. |
| ۱۸۷۹   | تفسير سورة المعارج                     | ١٥٣ |
| ۱۸۸٦   | تفسير سورة نوح                         | ٢٥١ |
| 189    | تفسير سورة الجن                        | ١٥٨ |
|        | تفسير سورة المزمل                      | 17. |
|        | تفسير سورة المدئر                      | זרו |
| 191.   | تفسير سورة القيامة                     | ۳۲۱ |
|        | تفسير سورة الإنسان                     | ١٦٤ |
| 1977   | تفسير سورة المرسلات                    | ٥٦١ |
| 1917   | تفسير سورة النبأ                       | 177 |
| 1921   | تفسير سورة النازعات                    | 177 |
| 1927   | تفسير سورة عبس                         | 179 |
| 1929   | تفسير سورة التكوير                     | 121 |
|        | تفسير سورة الانفطار                    | 171 |
| 1987   | تفسير سورة المطففين                    | ١٧٢ |
| 190+   | تفسير سورة الانشقاق                    | ۱۷٤ |
|        | تفسير سورة البروج                      | ٥٧٢ |
| 1907   | تفسير سورة الطارق                      | ۲۷۱ |
| 1909   | تفسير سورة الأعلى                      | ۱۷۷ |
| 1971   | تفسير سورة الغاشية                     | 174 |
| 1970   | تفسير سورة الفجر                       | ۱۷۹ |
| 1979   | تفسير سورة البلد                       | ۱۸۱ |
| 1971   | تفسير سورة الشمس                       | ۱۸۱ |
| 1977   | تفسير سورة الليل                       | ١٨٢ |
| ۱۹۷۶   | تفسير سورة الضحى                       | ۱۸۳ |
|        |                                        | 1   |

| تفسير سورة فاطر ١٤٢٧     |
|--------------------------|
| تفسیر سورة یٰسؔ ۱٤٤٤     |
| تفسير سورة الصافات۱٤٦٣   |
| تفسیر سورة صّ۱٤٨٧        |
| تفسير سورة الزمر۱۵۰۵     |
| تفسير سورة غافر۱۵۳٤      |
| تفسير سورة فصّلت۱۵٦۳     |
| تفسير سورة الشورى۱۵۸۱    |
| تفسير سورة الزخرف۱٦٠٢    |
| تفسير سورة الدخان١٦٢٣    |
| تفسير سورة الجاثية١٦٣١   |
| تفسير سورة الأحقاف١٦٤٠   |
| تفسير سورة محمد١٦٥٢      |
| تفسير سورة الفتح١٦٦٦     |
| تفسير سورة الحجرات ١٦٨٧  |
| تفسير سورة قَ            |
| تفسير سورة الذاريات١٧٠٦  |
| تفسير سورة الطور۱۷۱۸     |
| تفسير سورة النجم١٧٢٩     |
| تفسير سورة القمر١٧٤٢     |
| تفسير سورة الرحمٰن١٧٥٢   |
| تفسير سورة الواقعة١٧٦٢   |
| تفسير سورة الحديد١٧٧٣    |
| تفسير سورة المجادلة١٧٨٧  |
| تفسير سورة الحشر١٧٩٧     |
| تفسير سورة الممتحنة۱۸۱۱  |
| تفسير سورة الصف۱۸۱۹      |
| تفسير سورة الجمعة١٨٢٦    |
| تفسير سورة المنافقون١٨٣١ |
| تفسير سورة التغابن۱۸۳۵   |

تفسير سورة الشرح

۱۹۷۸ .....

|   |       | i         | (F)   | ENSID           | وفقاتته            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|---|-------|-----------|-------|-----------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----------------|---------|
|   |       | :<br>• •  | TH    | HE PRINCE GHA   | ZI TRUST<br>IOUGHT |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | •               | 188     |
|   | فهرس  | . ·       |       | ER 1012 CE      |                    | Contraction of the second seco | 2    |                 | 1///    |
|   | 1990  | • • • • • | عون   | تفسير سورة الما | ۱۹۸۰ .             | •••••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      | سورة التين      | تفسير   |
|   | 1997  | :<br>     | وئر   | تفسير سورة الكو | 1941 .             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | سورة العلق      | تفسير   |
|   | 1997  |           | افرون | تفسير سورة الكا | 1917.              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••• | سورة القدر      | تفسير   |
|   |       |           |       | تفسير سورة النص | 1948.              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | سورة البينة     | ، تفسير |
|   |       | - 1       |       | تفسير سورة الم  | 1947.              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ā    | سورة الزلز      | تفسير   |
|   |       | . '       |       | تفسير سورة الإ- |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | سورة العاد      |         |
|   |       |           |       | تفسير سورة الفل |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | سورة القار      |         |
|   |       |           |       | تفسير سورة النا | 1                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | سورة التكا      |         |
|   |       |           | _     | ملحق بفروقات    | 1                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | <br>سورة العص   |         |
|   |       |           |       | فهارس فوائد الآ |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | سورة الهمز      |         |
|   |       |           |       | فهرست الأحاديد  |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | سورة الفيل      |         |
|   |       |           | -     | فهرس المواضيع   |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | و۔<br>سورة قريش |         |
|   |       |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   |       | :         |       | н<br>Н          |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 | :       |
|   |       |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   |       |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   | 1     |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   |       |           | :     |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   |       |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   |       |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   |       |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   |       |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   | •     | ;         |       |                 |                    | : :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |                 |         |
|   | :     |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   | · .   |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   | •     | :         | :     |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,    |                 |         |
|   | 1     | · · ·     |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 | ·       |
|   | · · · |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
| • |       | . :       |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   | :     |           |       | ۰.              |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |
|   | •     |           |       |                 |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |                 |         |