



# الإكليْتُ لَيْنَ في أست تينباطِ النّازيل

تصنيف الحافظ العلامة الإمام جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي ٨٤٩ ـ ١٥٠٥ م رحمه الله تعالى

تحقيق سيف الدين عبدالقادر الكاتب - خريج جامعة الأزهر - وجميع الحقوق محفوظة للناشر

دارالکتبالعلمیة بردن ـ بینات





الطبعة الأولى ١٤٠١ هـ ـ ١٩٨١ م بيروت ـ لبنان جميع الحقوق محفوظة للناشر











#### ٥

## بسم الله الرحمن الرحم ربّ يسرّ وأعِنْ برحمتك

## تصدير

الحمد لله على جزيل نعمائه ، والصلاة والسلام على خاتم رسله وأنبيائه ، وصفوته من خلقه محمد . . ومَنْ والاهم في الله ، واتبعهم بإحسان الى يوم الدين .

### وبعد:

فإِنَّ (الإكليل) غني عن تعريف مثلي بمثله ؛ ومصنفه الإمام السيوطي ـ رحمه الله تعالى ـ أغنى عن ذلك ؛ ولكنها كلمة رجوت أن أعرِّف فيها بما تفرَّدت به هذه الطبعة من هذا الكتاب النفيس .

فما زال (الإكليل) بين أيدي المتفقهين وأهل العلم مرجعاً في الاجتهاد والاستنباط وفقه القرآن الكريم ، لولا أن طبعاته المتداولة الكثيرة جيعاً ، لم تزل تفتقز إلى الحدمة العلمية التي تضبط النص ، وتتدارك ما تفشّى من أخطاء وتصحيفات وسقطات في سائر الطبعات من قبل . . ثم تتيح الإفادة من كنوز هذا الكتاب القيّم ، لتعيده إلى أيدي القراء الكرام سهل المأخذ ، داني القطوف ، فإن ذلك بعض حق هذا الكتاب على الغيارى من أهل العلم .

ومن ها هنا.. فقد استعنتُ بالله تعالى ، على أداء هذه الأمانة ، شاكراً للأخ الكريم «محمد على بيضون ـ صاحب دار الكتب العلمية ـ ببيروت » بادرته الطيبة إلى إعادة طبع الكتاب محققاً ومضبوطاً على النحو الذي يراه القارىء بين يديه اليوم.

وقد كان لراماً عليَّ أن أراجع الكتاب ـ ابتداءً ـ . . لأقف على كل خطأ وسهو وسقط فرط في الطبعات السابقة . . فرجعتُ إليها لأرى نفسي حيال ركام من الأغلاط ، لم تسلم منه حتى الآيات القرآنية الكريمة . .

وتبين لي أن كثيراً من الآيات التي أوردها المصنف ـ رحمه الله تعالى ـ كان مغايراً

للنص القرآني مغايرة تدِق أحياناً، فتقتصر على استبدال حرف بحرف، نحو: ﴿وقل تعالوا ﴾، ونصُّها القرآني : ﴿فقلْ تعالوا . . ﴾ . . وتعظمُ أحياناً حتى يستبدل الآية بأخرى تقاربها ، أو هي من متشابها تها ؛ نحو: ﴿ونزَّلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء . . ﴾ . . . وقد وردت في الكتاب : ﴿وأنزلنا إليك الكتاب تبياناً . . ﴾ . . .

ومن ثمَّ فإني أثبت أصل النص القرآني الكريم مقتصراً في الحاشية على التنوية إلى ما كان من النوع الثاني من المغايرة، ولم أتعرض للأول نظراً لشيوعه وكثرته، مكتفياً بتصحيحه.

ثم وقفت أمام شواهد المصنف ـ رحمه الله تعالى ـ من الآيات القرآنية الكريمة ، فألفيته أحياناً يستدل على استنباط حكم أو أصل شرعي أو إياني من الآية ، ثم لا يورد مستنده من نصها ، مكتفياً بذكر طرف منها . . فتتبّعت هذه الشواهد ، وذكرت في الحاشية نصوص الاستدلال بها في سياق الآيات القرآنية الكريمة إتماماً للفائدة .

فمن ذلك \_ مثلاً \_ أنه استدلَّ على أن منزلة الجدّ ، بمنزلة الأب من الآية: ١٣٣ من سورة البقرة . ونصُّها: ﴿أَم كُنتُم شهداء إذ حضر يعقوبَ الموتُ إذ قال لبنيه ما تعبُدون من بعدي قالوا نعبُد المِهَكَ واللهَ آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق المِها واحداً . . . ﴾

والشاهد في الآية قوله: ﴿ . . وَإِلَّهَ آبَائُكَ إِبِرَاهِيمَ . ﴾ لأنَّ إِبِرَاهِيم جدّ يعقوب عليهم السلام أجعن .

والذي أورده المصنف منها: ﴿أَم كُنتُم شهداء ﴾ ، ولعل له عذره في هذا ، لأنّه يحفظ سياق الآية الكريمة بتامه ؛ لكننا إذا اعتبرنا واقع المسلمين الفكري والثقافي . . نرى بين أظهرنا اليوم جيلاً من المثقفين المسلمين لا يجيد قراءة القرآن بله أن يحفظ آياته . ومن ها هنا فإن ارادة عموم النفع ، وتوسيع مساحة الإفادة من كنوز هذا الكتاب ، هي التي ألجأتني إلى ما فعلت .

ثم كان مما حرصت أن تتميز به هذه الطبعة: محاولة توزيع فقرات الكتاب على نحو جديد يمكن الباحث من ابتغاء طلبته بيسر.. ثم أثبت أرقام الآيات القرآنية، وتعمدت تمييز النص القرآني بحرف أسود بين أقواس قرآنية خاصة، زيادة في إبرازه بعد مراجعة كافة النصوص القرآنية في المصحف الشريف. والتزمت رواية حفص بن سليان الأسدي الكوفي لقراءة عاصم بن أبي النَّجود الكوفي التابعي، رحمة الله عليهما. إلاَّ ما التزم به المصنف ـ أحياناً ـ مما يخالف قراءة حفص، فإني أثبت قراءة المصنف، مشيراً في الحاشية إلى وجه الاختلاف وعزوه إلى أصحابه.

٧

وخرَّجت الآيات القرآنية الطارئة ، التي يوردها المصنف رحمه الله تعالى ، ليعضد بها آيات الشواهد من سورة ما ، غير التي هو في معرض البحث فيها .

وضبطتُ بالحركة المشكلَ من الكلِم ،ثم شرحت الغريب منه إِتماماً للفائدة ، بخاصة مشكل القرآن وغريبه .

وقد عمدت الى إثبات رقم كل سورة واسمها في كل صفحة من صفحاتها ، ليسهل الرجوع إليها على من تمرَّس بترتيب المصحف الشريف . ومن لم يكن كذلك ، فإن قائمة أساء السور في آخر الكتاب تعينه على ابتغاء مراده .

ولم أُعلِّق بشيء على ما خالفتُ فيه المصنف إلا يسيراً ، لأني أرى ـ مع من يرون ـ أن هذه الثروة التراثية التي جمعها الإمام السيوطي ، لم تكن لتبرأ من بعض العيوب ، أو تسلم من الهنات! ولكن القيمة الحضارية والثقافية لتراث الإمام السيوطي رحمه الله تعالى ، تغفر ما فرط من تعسف أو مجانبة للسداد ، في بعض ما كتب وصنف . وحسبنا أن يكون السيوطي هو الذي حفظ لنا الكثير الكثير من تراثنا المفقود .

وأخيراً لا بد أن أشير إلى ظاهرة لا تخفى على من تمرَّس بمطالعة السيوطي رحمه الله.

تلك هي ظاهرة (التكرار)! التي نتبين ملامحها من خلال كتب الإمام السيوطي التي تنتمي إلى علم واحد، كالتفسير أو الجديث أو اللغة..

وقد كان أول ما تهيّاً لي من اكتشاف ذلك، أثناء تحقيقي مخطوطة (التحبير في علم التفسير) له أيضاً. فقد لاحظت أن فصولاً من (التحبير) برمّتها تكررت في غير كتاب آخر من كتب السيوطي رحمه الله.

وقد تنبهت حين راجعت (الإكليل) إلى أن مقدمتيه ليستا علي عريبتين! فلما أن رجعت إلى (الإتقان) و(معترك الأقران) وجدتهما ثمَّة بتامهما ، مع زيادات طفيفة هناك .

فالمقدمتان \_ بطولهما \_ تشكلان في (معترك الأقران: ١٤/١ \_ ٢٧) موضوع الوجه الأول من وجوه إعجاز القرآن فيه. وهما موضوع النوع الخامس والستين في (الاتقان: ١٣٥/٢ \_ ١٣١). وفيه قال [١٣٠/٢]:

«وقد ألَّفت فيه كتاباً سميته (الإكليل في استنباط التنزيل) ذكرت فيه كل ما استنبط منه، من مسألة فقهية أو أصلية، أو اعتقادية، وبعضاً مما سوى ذلك، كثير الفائدة، جمَّ العائدة، يجري مجرى الشرح لما أجملته في هذا النوع، فليراجعه من أراد الوقوف عليه. ».

فإذا عارضنا مادة (الإكليل) العلمية بعد ذلك على (الدر المنثور) و(لباب النقول) و(تفسير الجلالين ـ والسيوطي مصنف شطره الأول ـ) تبين لنا أن جُلَّ استنباطات (الإكليل) مكررة في هذه الآثار السيوطية.

ولا أكتم القارىء أن هذه الظاهرة ، ربما عادت بكثير من الفائدة على محقق كتب السيوطي ـ رحمه الله تعالى ـ بل ربما كانت سبباً في تذليل عقبات جسام تعترض عمله الشاق المضنى ، ولا يتهيئاً له من أسباب تذليلها أي مرجع سواها .

إلا أن ذلك لا يغرينا بالإغضاء على هذه الظاهرة الغريبة بحق؛ وإني لأدعو الدارسين إلى مزيد من التمحيص والتحقيق فيها، معترفاً بفضل الإمام السخاوي الذي نبّه إليها في ترجمة السيوطي في (الضوء اللامع: ٢٧/٤ ـ ٦٩). وقد صدق الإمام الشافعي رحمه الله تعالى حيث يقول:

وعين الرضاعن كل عيب كليلة

كما أن عين السخط تبدي المساويا

فإن السخاوي كان قرين السيوطي ومنافسه في عصره ، وقد أصاب حقاً إذ كان أول من نبَّه إلى تكرارات السيوطي ، وإن كان في سائر ما تحامل به عليه \_ دون ذلك \_ متأثّراً بطبيعة علاقة التنافس بين الأقران واعتباراتها .

أخيراً أشير إلى أن شخصية (الإمام السيوطي - رحمه الله) تشيع في أسطر (الإكليل) كما شاعت في (لباب النقول) و(الدر المنثور) وغيرهما . . . فأنت تراه هنا كما عهدته ، متساهلاً في حكمه على كل مادة علمية وقعت عليها يده ، فهو ضنين بها أن تضيع أو تحبس في أقفاص الأرفف!

ومن هنا فإننا نقول: إن المصنف ـ رحمه الله تعالى ـ قد جرى وراء استنباطات بعيدة أو متعنتة ـ أحياناً ـ . ولكن لا يفوتني أن أنوه إلى لفتة ذكية من لفتاته يرد فيها استدلال المعتزلة على أفضلية الملائكة بقوله تعالى [الأعراف: ٢٠]: ﴿وقال ما نهاكما ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين . ﴾.

فقد قال السيوطي: «استدل بها المعتزلة على أن الملائكة أفضل من البشر، وتأوله أهل السنة، وأنا أقول: لا أزال أتعجب ممن أخذ يستدل من هذه الآية، والكلام الذي فيها حكاه الله تعالى عن قول إبليس، في معرض المناداة عليه بالكذب والغرور والزور والتدليس..».





وبعد أخيرة:

فهذا ما أعان الله ويسَّر لي من خدمة (الإكليل)، وهو لا يعدو أن يكون جهداً متواضعاً، في خدمة هذا الكتاب القرآنيّ الفذ. اتقدم به إلى أهل العلم وطلابه، راجياً من الله القبول، والله يقول الحق وهو يهدي السبيل. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

بيروت

غرة رجب الفرد ـ ١٤٠١ هـ أيار ـ مايو ـ ١٩٨١ م

سيف الدين الكاتب - عفا الله عنه -





11

## بسم الله الرحمن الرحيم خطبة الكتاب

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب تبياناً لكل شيء ، وجعله شفاء لكل عي (١) ، وهدى من كل غيّ ، والصلاة والسلام على محمد المبعوث من أشرف قبيلة وأكرم حي ، وعلى آله وصحبه ما لجأ ظامىء لري .

وبعد: فقد قال الله تعالى: ﴿ونزَّلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء (٢)﴾، وقال: ﴿ما فرَّطنا في الكتاب من شيء (٣)﴾، وقال ﷺ: «ستكون فتن » قيل وما الخرج منها؟ قال: «كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم وحكم ما بينكم » أخرجه الترمذي وغيره.

وقال سعيد بن منصور في سننه: حدثنا خديج بن معاوية عن أبي إسحق عن مرة عن ابن مسعود قال: من أراد العلم فعليه بالقرآن فإن فيه خبر الأولين والآخرين. قال البيهقي أراد به أصول العلم. وقال الحسن البصري: أنزل الله مائة وأربعة كتب أودع علومها أربعة: التوراة. والإنجيل. والزبور، والفرقان ثم أودع علوم الثلاثة الفرقان، ثم أودع علوم الفصل ناتحة الكتاب، فمن علم تفسيرها كان كمن علم تفسير الكتب المنزلة. أخرجه البيهقي في الشعب.

وقال الإمام الشافعي ، رضي الله عنه: جميع ما تقوله الأمة شرح للسنة وجميع شرح السنة شرح للقرآن ، وقال بعض السلف: ما سمعت حديثاً إلا التمست له آية من كتاب الله: وقال سعيد بن جبير: ما بلغني حديث عن رسول الله عَيْنَاتُهُ على وجهه إلا وجدت

- (١) يُقال: عَيَّ في منطقِهِ، عِيَّا وعَياءً: إذا عَجَزَ عنه، فلمْ يستطع بيانَ مرادهِ منهُ. فهو عَيِّ وعَيِيِّ وعَيَّانُ، والأنشى: عَيَّا. والجمعُ أعياء، وأعيياء وعَيايا.
  - (٧) سورة النحل: ٨٩. وقد وردت في الطبعات المتداولة خطأ هكذا: ﴿وأَنزَلنا إليكَ الكتاب...﴾
- (٣) سورة الأنعام: ٣٨. يقال: فرَّطَ الشيء وفرَّطَ فيه: إذا قصر فيه وضيَّعهُ حتّى فاتَ. أو تركهُ وأغفلهُ ، وهو المرادُ واللهُ أعلم.

مصداقه في كتاب الله ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وقال ابن مسعود : إذا حدثتكم بحديث أنبأتكم بتصديقه من كتاب الله ، أخرجه ابن أبي حاتم . وقال ابن مسعود أيضاً : أُنزِل في القرآن كل علم وبين لنا فيه كل شيء ولكن علمنا يقصر عما بين لنا في القرآن ، أخرجه ابن جرير وابن أبي حاتم . وأخرج ابو الشيخ في العظمة عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عن الله لو أغفل شيئاً لأغفل الذرة والخردلة والبعوضة »(١) . وقال الشافعي أيضاً : جميع ما حكم به النبي عَلَيْكُم فهو مما فهمه من القرآن .

قلت ويؤيد هذا قوله عَيِّكَة : «إني لا أُحِلُّ إلا ما أحمل الله في كتابه ولا أُحرِّم إلا ما حرَّم الله في كتابه » رواه بهذا اللفظ الطبراني في الأوسط من حديث عائشة . وقال الشافعي أيضاً : ليست تنزل بأحد في الدين نازلة إلا في كتاب الله الدليل على سبيل الهدى فيها فإن قيل : من الأحكام ما ثبت ابتداء بالسنة ، قلنا : ذلك مأخوذ من كتاب الله في الحقيقة لأن كتاب الله أوجب علينا اتباع الرسول عَيَّكَ وفرض علينا الأخذ بقوله .

وقال الشافعي مرة بمكة: سلوني عما شئتم أخبركم عنه من كتاب الله ، فقيل له ما تقول في المُحرِم يقتل الله تعالى: ﴿وما آتاكم الرسولُ فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا(٢)﴾.

وحدثنا سفيان بن عيينة عن عبد الملك بن عمير عن ربعي بن حراش عن حذيفة بن اليان عن النبي على الله أنه قال: «اقتدوا باللَّذيْنِ من بعدي أبي بكر وعمر »، وحدثنا سفيان عن مسعر بن كدام عن قيس بن مسلم عن طارق بن شهاب عن عمر بن الخطاب أنه أمر بقتل المُحرم الزنبور.

(١) المراد بالذرَّة نحو قوله تعالى [النساء: ٤٠]: ﴿إِن الله لا يظلمُ مثقالَ ذرَّةٍ ﴾، وقد ذكرت الذرة في ستة مواضع في القرآن الكريم.

أما الخردلة: فقد ذكرت في موضعين في القرآنِ الكريم [الأنبياء: ٤٧] و[لقمان: ١٦]، كلاهما بلفظ: ﴿حبة من خردل﴾ .

والمراد بذكر البعوضة: قوله تعالى في سورة [البقرة: ٣٦]: ﴿إِنَّ اللهَ لا يستحيي أنْ يضربَ مثلاً ما بعوضةً فما فوقها ..﴾، ولم يرد ذكرها في القرآن الكريم غير مرة واحدة .

والمراد بالحديث النبويّ الشريف الردّ على أباطيل المشركينَ إذ كانوا يعيرُون النبيّ الكريمَ بذكر الذرة والخردلة والبعوضة والذباب في القرآن الكريم.

(٢) سورة الحشر: ٧.

۱۳

وروى البخاري عن ابن مسعود قال: لعن الله الواشات والمستوشات والمتنمصات، والمتفلجات للحسن المغيرات لخلق الله (١) ، فقالت له امرأة في ذلك فقال: وما لي لا ألعن من لعن رسولُ الله عَيْلِيَةً وهو في كتاب الله؟ فقالت لقد قرأتُ ما بين اللوحين فما وجدت فيه ما تقول. قال لئن قرأتيه لقد وجدتيه أما قرأت ﴿ وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم فانتهوا ﴾ قالت بلي ، قال فإنه قد نهى عنه.

وقال ابن بُرَّجان. ما قال النبي عَلَيْكُ من شيء فهو في القرآن أو فيه أصله قرُبَ أو بعدُ. بعد. بعد. نهمه من فهم، أو عمه (٢) عنه من عمه، وكذا كل ما حكم أو قضي به.

وقال غيره: ما من شيء إلا يمكن استخراجه من القرآن لمن فهمه الله تعالى . حتى أن بعضهم استنبط عُمْر النبي عَلِيكُ ثلاثاً وستين من قوله في سورة المنافقين: ﴿ولن يؤخر الله نفساً إذا جاء أجلها (٣)﴾ فإنها رأس ثلاث وستين سورة ، وعقبها بالتغابن ليظهر التغابن في فقده .

وقال المرسي: جمع القرآن علوم الأولين والآخرين بحيث لم يُحِطْ بها علماً حقيقةً إلا المتكلم به ،ثم رسول الله عليه ، خلا ما استأثر به سبحانه ،ثم ورث عنه معظم ذلك سادات الصحابة وأعلامهم مثل الخلفاء الأربعة ، ومثل ابن مسعود وابن عباس حتى قال: لو ضاع لي عقال بعير لوجدته في كتاب الله ،ثم ورث عنهم التابعون بإحسان ،ثم تقاصرت الهمم وفترت العزائم وتضاءل أهل العلم وضعفوا عن حمل ما حمله الصحابة والتابعون من علومه وسائر فنونه ، فنوعوا علومه وقامت كل طائفة ، بفن من فنونه فاعتنى قوم بضبط لغاته ، وتحرير كلماته ، ومعرفة مخارج حروفه وعددها وعدد كلماته وآياته وسوره وأحزابه

- (١) الوشم: غرز اليد وغيرِها من أعضاء البدن بإبرةِ، ثم ذرُّ الصباغ الأزرق عليها، لتجعل مكانها رسوماً وخطوطاً زرقاء أو خضراء.
  - والواشمة: التي تفعل هذا لغيرها. والمستوشمة: التي تطلب ذلك لنفسها.
  - والنَّمْصُ: نتفُ شعر الحاجبين. والمتنمَّحة: التي تنتف شعر جبينها وحاجبيها بخيط ونحوه.
- والفلَجُ: تباعدُ ما بين الساقين أو اليدين أو الأسنان خِلْقة . وفي الأسنان خاصة: تباعدُ ما بين الثنايا والرباعيات.
  - والمتفلُّجة: التي تتعمَّد صُنعَ الفُرَجِ بين أسنانها بمبرَدٍ ونحوهِ.
  - وقد وصف النبيَّ الكريمُ ذلك كلُّهُ، بأنه تغيير لحق الله، أعاذ اللهُ نساء المسلمينَ من ذلك كله.
- (٢) عَمِهَ ـ من باب طربَ ـ، عمهاً: إذا تحير وتردد ، فهو عمه وعامه ، والجمع : عُمَّه . وقد جاء في القرآن الكري [الحجر: ٧٧]: ﴿إِنَّهُمْ لَفَى سَكَرِتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ .
  - (٣) سورة (المنافقون): ١١٠.



وأنصافه وأرباعه وعدد سجداته والتعليم عند عشر كل آيات ، إلى غير ذلك من حصر الكلمات المتشابهة والآيات المتاثلة من غير تعرض لمعانيه. ولا تدبر لما أودع فيه فسُمُّوا القراء.

واعتنى النحاة بالمعرَب منه والمبني من الأساء والأفعال ، والحروف العاملة وغيرها وأوسعوا الكلام في الأساء وتوابعها وضروب الأفعال واللازم والمتعدي ورسوم خط الكلمات وجميع ما يتعلق به حتى أن بعضهم أعرب مشكله ، وبعضهم أعربه كلمة كلمة .

واعتنى المفسرون بألفاظه فوجدوا منه لفظاً يدل على معنى واحد لفظاً يدل على معنى واحد لفظاً يدل على معنيين ولفظاً يدل على أكثر، فاجروا الاول على حكمه وأوضحوا معنى الخفي منه، وخاضوا إلى ترجيح محتملات أحد ذي المعنيين والمعاني، وأعمل كل منهم فكره، وقال بما اقتضاه نظره.

واعتنى الأصوليون بما فيه من الأدلة العقلية والشواهد الأصلية والنظرية مثل قوله: ﴿ لُو كَانَ فَيهِمَا آلِهَةَ إِلَّا الله لفسدتا (١٠) ﴾ إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة ، فاستنبطوا منه أدلة على وحدانية الله ووجوده وبقائه وقدمه وقدرته وعلمه وتنزيهه عما لا يليق به وسموا هذا العلم بأصول الدين .

وتأملت طائفة منهم معاني خطابه فرأت منها ما يقتضي العموم. ومنها ما يقتضي الخصوص إلى غير ذلك، فاستنبطوا منه أحكام اللغة من الحقيقة والجاز وتكلموا في التخصيص. والإضار، والنص، والظاهر، والجمل، والمحكم، والمتشابه، والأمر، والنهي والنسخ، إلى غير ذلك من أنواع الأقيسة واستصحاب الحال والاستقراء وسموا هذا الفن أصول الفقه.

وأحكمت طائفة صحيح النظر وصادق الفكر فيا فيه من الحلال والحرام وسائر الأحكام فأسسوا أصوله وفروعه وبسطوا القول في ذلك بسطا حسناً وسموه بعلم الفروع، وبالفقه أيضاً.

وتلمحت طائفة ما فيه في من قصص القرون السابقة والأمم الخالية ونقلوا أخبارهم ودونوا آثارهم ووقائعهم حتى ذكروا بدء الدنيا وأول الأشياء، وسموا ذلك بالتاريخ والقصص.

(١) سورة الأنبياء: ٢٢.

وتنبه آخرون لما فيه من الحكم والأمثال ، والمواعظ التي تقلقل(١) قلوب الرجال ، وتكاد تدكدك الجبال(٢) ، فاستنبطوا مما فيه من الوعد والوعيد ، والتحذير والتبشير ، وذكر الموت والمعاد ، والنشر والحشر ، والحساب والعقاب ، والجنة والنار ، فصولاً من المواعظ وأصولاً من الزواجر فسموا بذلك الخطباء والوعاظ .

واستنبط قوم مما فيه من أصول التعبير مثل ما ورد في قصة يوسف من البقرات السمان وفي منامَيْ صاحبَي السجن وفي رؤية الشمس والقمر والنجوم ساجدات ، وسموه تعبير الرؤيا . واستنبطوا تفسير كل رؤيا من الكتاب ، فإن عز عليهم إخراجها منه فمن السنة التي هي شارحة للكتاب ، فإن عسر فمن الحكم والأمثال ، ثم نظروا الى اصطلاح الموام في مخاطباتهم وعرف عاداتهم الذي أشار اليه القرآن بقوله : ﴿وأمر بالعُرفُ (٣)﴾ .

وأخذ قوم مما في آية المواريث من ذكر السهام وأربابها وغير ذلك علم الفرائض، واستنبطوا منها ذكر النصف، والثلث والربع والسدس والثمن حساب الفرائض ومسائل العول<sup>(1)</sup> واستخرجوا منه أحكام الوصايا.

ونظر قوم إلى ما فيه من الآيات الدالات على الحكم الباهرة في الليل والنهار. والشمس والقمر ومنازله والنجوم والبروج وغير ذلك، فاستخرجوا منه علم المواقيت.

ونظر الكتاب والشعراء إلى ما فيه من جزالة اللفظ ، وبديع النظم . وحس السياق والمبادي والمقاطيع والمخالص . والتلوين ، في الخطاب والإطناب والإيجاز ، وغير ذلك فاستنبطوا منه المعاني والبيان ، والبديع .

ونظر فيه أرباب الإشارات وأصحاب الحقيقة فلاح لهم من ألفاظه معان ودقايق جعلوا لها أعلاماً اصطلحوا عليها مثل الفناء، والبقاء والحضور، والخوف، والهيبة والأنس، والوحشة، والقبض، والبسط، وما أشبه ذلك.

- (١) يقال : قَلْقَلَهُ قَلْقَلَةً وقَلْقَالاً ، فتقلقلَ : إذا حَرَّكُهُ فتحرَّكَ واضطربَ.
- (٧) تُدكدكُ الجبالَ: تجعلُها دكدكاً. وهو ما تكبَّسَ من الرمل واستوى ، أو ما التبد منه بالأرض ولم يرتفع .
   وصيغة الفعل هنا مضعفة، فإنَّ أصلهُ: دكّ الشيء يدكهُ دكاً ، إذا دقه . ويقال : دكّ الحائط ، أي هدمه حتى سواه بالأرض ، ودكّ التراب : كبَّهُ وسواه .
  - (٣) ﴿ سورة الأعراف: ١٩٩٠
- (٤) يقال: عالَ الميزانُ عَوْلاً: إذا لم يستو طرفاهُ. وعالت الفريضة: ارتفعتْ، وهو أن تزيد سهاماً فيدخلَ النقصانُ على أهل الفرائض. قال أبو عبيد: «أظنه مأخوذاً من المَيْل »؛ وذلك أن الفريضة إذا عالت، فهي تميل على أهلِ الفريضة جميعاً فتنقصهم.

هذه الفنون التي أخذتها الملة الإسلامية منه، وقد احتوى على علوم أخر من علوم الأوائل مثل الطب، والجدل، والهيئة، والهندسة، والجبر والمقابلة، والنجامة، وغير ذلك.

أما الطب فمداره على حفظ نظام الصحة ، واستحكام القوة ، وذلك إنما يكون باعتدال المزاج تبعاً على الكيفيات المتضادة ، وقد جمع ذلك في آية واحدة وهي قوله : ﴿وَكَانَ بِينَ ذَلِكَ قُوا مَا (١٠) ﴾ ، وعرفنا فيه بما يعيد نظام الصحة بعد اختلاله وحدوث الشفاء للبدن بعد اعتلاله في قوله : ﴿شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس(٢) ﴾ ، ثم زاد على طب الأجساد بطب القلوب وشفاء الصدور .

وأما الهيئة ففي تضاعيف سورهِ من الآيات التي ذكر فيها من ملكوت السموات والأرض، وما بث في العالم العلوي والسفلي من المخلوقات.

وأما المندسة ففي قوله: ﴿انطلقوا إلى ظل ذي ثلاث شُعب لا ظليل ولا يُغني من اللهب (٣) فإن فيه قاعدة هندسية وهو أن الشكل المثلث لا ظل له.

وأما الجدل فقد حوت آياته من البراهين والمقدمات والنتائج والقول بالموجب والمعارضة وغير ذلك شيئاً كثيراً، ومناظرة إبراهيم أصل في ذلك عظيم.

وأما الجبر والمقابلة فقد قيل إن أوائل السور ذكر مدد وأعوام وأيام لتواريخ أمم سالفة ، وأن فيها تاريخ بقاء هذه الأمة وتاريخ مدة الدنيا وما مضى وما بقي مضروب بعضها في بعض.

- (١) سورة الفرقان: ٦٧. والقوام: العدل.
  - (٢) سورة النحل: ٦٩.
- (٣) سورة المرسكات: ٣٠. قال القاضي البيضاوي \_ رحمه الله \_ في (أنوار التنزيل) في قوله تغالى: ﴿ إلى ظل ذي ثلاثِ شَعَبِ ﴾ . يتشعَّب لعظمه ، كما ترى الدخان العظيم يتفرَّق ذوائب . . »

قلت: فإن ذهابَ من ذهب إلى استخراج علم الهندسة من هذهِ الآية الكريمة.. ضربٌ من التزيُّد، وتحميل كلام اللهِ ما لا ينبغي ولا يجتمل.

قلت: وكذلك سائر الاستخراجات التي أوردها المصنف \_ رحمه الله \_ في هذه المقدمة، أو أكثرها، ما لا يحتمل هذا الذي حُمِّلَ من الاستنباطات التي توحي بأن كتابَ الله قد جمع أصول العلوم والفنون والمارف كافة.. والله يشهد أنَّ هذا تعنَّتْ لمْ تُسبق امة الدينِ الحنيفِ إليه.

17

خطبة الكتاب

وأما النجامة ففي قوله: ﴿أُو أَثَارَةُ مِن عَلَم﴾(١) فقد فسره ابن عباس بذلك.

وفيه من أصول الصنائع وأساء الآلات التي تدعو الضرورة إليها، فمن الصنائع: الخياطة في قوله: ﴿وطفقا يخصفان﴾(٢) ، والحدادة في قوله تعالى ﴿آتوني زبر الحديد ، الناله الحديد ﴾(٢) الآية والبناء في آيات والنجارة ﴿أن اصنع الفلك ﴾(٤) والغزل ﴿نقضت غزلها﴾(٥) والنسج ﴿كمثل العنكبوب اتخذت بيتاً ﴾(١) ، والفلاحة ﴿أفرأيتم ما تحرثون ﴾(٧) ، في آيات أخر ، والصيد في آيات ، والغوص ، ﴿والشياطين كل بناء وغواص ﴾(٨) ، ﴿وتستخرجوا منه حِلْية ﴾(١) ، والصياغة ﴿واتخذ قوم موسى من بعده من حليهم عجلا ﴾(١) ، والزجاجة ﴿صرح بمرد من قوارير ﴾(١١) ، ﴿المصباح في زجاجة ﴾(١١) والفخارة ﴿فأوقد في يا هامان على الطين ﴾(١١) ، واللاحة ﴿أما السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر ﴾(١١) ، والكتابة ﴿علَّمَ بالقلم ﴾(١١) ، والطبخ ﴿بعجل والخبز ، والطحن ، ﴿أحمل فوق رأسي خبزاً تأكل الطير منه ﴾(١١) ، والطبخ ﴿بعجل

- (١) سورة الأحقاف: ٤. والأثارة: العلامة، وبقيَّة الشيء.
- (٢) سورة طه: ١٣١ ـ يقال: خصَفَ العُريانُ الورقَ على بدنهِ: أي ألزقهُ به بغيَّة الاستتار .
  - (٣) سورة الكهف: ٩٦. وسورة سبأ: ١٠. وزُبْرةُ الحديد: القطعة الضخمة منه.
    - (٤) سورة (المؤمنون): ٧٧. والفُلْكُ: السفينة الكبيرة.
      - (٥) سورة النحل: ٩٢.
      - (٦) سورة العنكبوت: ٤١.
        - (٧) سورة الواقعة: ٦٣.
          - (٨) سورة ص: ٣٧.
- (٩) سورة النحل: ١٤. وقد وردت في الطبعات المتداولة خطأ: ﴿وتستخرجون منه حليةً..﴾ وإنما هذا خلط
  بين آية النحل التي جاء فيها الفعل منصوباً بلام التعليل، وفيها (منه).. وبين آية (فاطر: ١٣) التي جاء
  فيها الفعل مرفوعاً بثبوت النون، ولم يرد فيها لفظ (منه).
  - (١٠) سورة الأعراف: ١٤٨.
    - (١١) سورة النحل: ٤٤.
    - (١٢) سورة النور: ٣٥.
    - (۱۳) سورة القصص: ۳۸.
    - (١٤) اسورة الكهف: ٧٩.
      - (١٥) سورة العلق: ٤.
    - (١٦) سورة يوسف: ٣٦.

١٨

حنيذ (١) ، والنسل ، والقصارة ، ﴿وثيابك فطهر (١) ، ﴿قال الحواريون (١) وهم القاصرون ، والجزارة ﴿إلا ما ذكيم (١) ، والبيع والشراء في آيات كثيرة والصبغ ﴿صبغة الله (٥) ، ﴿جُدد بيسض وحمر (١) ، والحجارة ﴿وتنحتون من الجبال بيوتاً (٢) ، والكيالة ، والوزن في آيات كثيرة ، والرمي : ﴿وما رميت إذ رميت (١) ، ﴿وأعدوا لهم ما استطعم من قوة (١) ، وفيه من أساء الآلات وضروب المأكولات والمشروبات والمنكوحات وجميع ما وقع ويقع في الكائنات ما يحقق معنى قوله : ﴿ما فرطنا في الكتاب من شيء (١٠) ، انتهى ، كلام المرسي ملخصاً مع زيادات .

قلت: قد اشتمل كتاب الله على كل شيء! أما أنواع العلوم فليس منها باب ولا مسئلة هي أصل إلا وفي القرآن ما يدل عليها، وفيه علم عجائب الخلوقات، وملكوت السموات والأرض، وما في الأفق الأعلى، وتحت الثرى، وبدء الخلق، وأساء مشاهير الرسل والملائكة، وعيون أخبار الأمم السالفة، كقصة آدم مع إبليس في إخراجه من الجنة، وفي الولد الذي سماه عبد الحارث، ورفع إدريس، وإغراق قوم نوح، وقصة عاد الأولى والثانية، وثمود، والناقة، وقوم لوط، وقوم شعيب الأولين، والآخرين، فإنه أرسل مرتين وقوم تُبَع، ويونس، وإلياس، وأصحاب الرس، وقصة موسى في ولادته وإلقائه في اليم وقتله القبطي ومسيره الى مدين، وتزوجه ابنة شعيب، وكلامه تعالى جانب الطور، وبعثه الى فرغون وخروجه واغراق عدوه، وقصة العجل والقوم الذين خرج بهم وأخذتهم الصعقة، وقصة القتيل وذبح البقرة، وقصته في قتال الجبارين، خرج بهم وأخذتهم الصعقة، وقصة القتيل وذبح البقرة، وقصته في قتال الجبارين، وقصته مع الخضر، والقوم الذين ساروا في سرب من الأرض إلى الصين، وقصة طالوت

- (۱) سورة هود: ٦٩ ،
- (۲) سورة المدثّر: ٤.
- (٣) آل عمران: ٥٢.
- (٤) سورة المائدة: ٣.
- (٥) سورة البقرة: ١٣٨.
- (٦) سورة فاطر: ٣٧. والجُدَّةُ: جُزء الشيء يخالفُ لونَه لونَ سائرهِ، ومنه جُدَّة النهر، وجُدَّة الجبل. والجمعُ
  - (٧) سورة الشعراء: ١٤٩.
    - (A) سورة الأنفال: ١٧.
    - (٩) سورة الأنفال: ٦٠.
    - (١٠) سورة الأنعام: ٣٨.



11

وداود مع جالوت وقتلته ، وقصة سليان وخبره مع ملكة سبأ ، وفتنته ، وقصة القوم الذين خرجوا فراراً من الطاعون فأماتهم الله ثم أحياهم، وقصة ابراهيم في مجادلته قومه ومناظرته النمروذ ، ووضعه إسماعيل مع أمه بمكة ، وبنائه البيت ، وقصة الذبيح ، وقصة يوسف وما أبسطها ، وقصة مريم وولادتها عيسى وإرساله ورفعه ، وقصة زكريا وابنه يحيي وأيوب وذي الكفل، وقصة ذي القرنين ومسيره الى مطلع الشمس ومغربها وبنائه السد، وقصة أصحاب الكهف، وقصة أصحاب الرقيم، وقصة بختنصر، وقصة الرجلين اللذين لأحدهما الجنة ، وقصة أصحاب الجنة ، وقصة مؤمن آل فرعون ، وقصة أصحاب الفيل ، وقصة الجبار الذي أراد أن يصعد الى السماء.

وفيه من شأن النبي عَيْلِيُّ دعوة ابراهيم به وبشارة عيسى، وبعثه وهجرته ومن غزواته بدر في سورة الأنفال، وأحُد في آل عمران، وبدر الصغرى فيها، والخندق في الأحزاب، والنضير في الحشر، والحديبية في الفتح وتبوك في براءة وحجة الوداع في المائدة ، ونكاحه زينب بنت جحش وتحريم سُرِّيتهِ (١) ، وتظاهر أزواجه عليه ، وقصة الإفك، وقصة الإسراء، وانشقاق القمر، وسحر اليهود إياه، وفيه بدء خلق الانسان إلى موته ، وكيفية الموت وقبض الروح ، وما يفعل بها بعد صعودها الى الساء ، وفتح الباب للمؤمنة والقاء الكافرة ، وعذاب القبر والسؤال فيه ، ومقر الأرواح ، وأشراط الساعة الكبرى العشرة ، وهي نزول عيسى ، وخروج الدجال ، ويأجوج ومأجوج ، والدابة، والدخان، ورفع القرآن، وطلوع الشمس من مغربها، وغلق باب التوبة، والخسف، وأحوال البعث من نفخة الصور والفزع والصعق والقيام، والحشر، والنشر، وأهوال الموقف، وشدة حر الشمس، وظل العرش، والصراط، والميزان، والحوض، والحساب لقوم ونجاة آخرين منه، وشهادة الأعضاء، وإتيان الكتب بالأيمان والشمائل وخلف الظهور ، والشفاعة ، والجنة وأبوابها وما فيها من الأنهار والأشجار والأثمار والحلي والألوان والدرجات ، ورؤيته تعالى ، والنار وما فيها من الأودية وأنواع العقاب وألوان العذاب والزقوم والحميم إلى غير ذلك؛ ممالو بسط جاء في مجلدات.

وفي القرآن جميع اسمائه تعالى الحسني كما ورد في حديث ، وفيه من أسمائه مطَّلقاً ألف اسم؛ وفيه من أسماء النبي عَيْلُكُ جملة ،وفيه شعب الإيمان البضع والسبعون ، وفيه شرائع الاسلام الثلاثمائة وخمس عشرة ، وفيه أنواع الكبائر وكثير من الصغائر ، وفيه تصديق

السُّريَّةُ: واحدةُ السراري ، وهنَّ الجواري . مشتقة من السرّ ، والسرّ : الجماع . وقيل : أصله من السرور .

٧.

كل حديث ورد عن النبي عَلَيْكُ .

هذه جملة القول في ذلك هذا وقد أكثر الناس التصنيف في أنواع علوم القرآن وقد ألفتُ في جملة من أنواعه كأسباب النزول ، والمعرب والمبهمات، وغير ذلك ، وما من كتاب منها إلا وقد فاق الكتب المؤلفة في نوعه ببديع انجتّصاره ، وحس تحريره وكثرة جمعه.

وقد أفرد الناس في أحكامه كتباً كالقاضي اساعيل وبكر<sup>(۱)</sup> بن العلاء وأبي بكر الرازي والكيا الهراسي وأبي بكر بن العربي وعبد المنعم بن الفرس، وغيرهم وكل منهم أفاد وأجاد، وجمع فأبدع غير أنها محشوة بالحشو والتطويل مشحونة بالاستطراد إلى أقوال المخالف والدليل، مع ما فاتها من الاستنباطات العلية، والاستخراجات الخفية.

فعزمت على وضع كتاب في ذلك مهذب المقاصد ، محرر المسالك ، أورد فيه كل ما استنبط منه أو أستدل به عليه من مسئلة فقهية أو أصلية أو اعتقادية ، وبعضاً بما سوى ذلك ، مقرونا بتفسير الآية حيث توقف فهم الاستنباط عليه معزواً إلى قائله من الصحابة والتابعين ، مخرجاً من كتاب ناقله من الأئمة المعتبرين فاشدد بهذا الكتاب يديك ، وعض عليه بناجذيك ، ولا يحملنك على استحقاره صغر حجمه ، فمن نظر اليه بقلب سلم بان له غزارة علمه .

وسميته به (الإكليل في استنباط التنزيل) وعلى الله توكلت فهو حسي ونعم الوكيل.

١(١) في الإتقان [٢/ ١٣٠]: أبي بكر بن العلاء.



قال الغزالي وغيره: آيات الأحكام خسمائة آية ، وقال بعضهم مائة وخسون ، وقيل لعل مرادهم المصرح به فإن آيات القصص والأمثال وغيرها يستنبط منها كثير من الأحكام. قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام في كتاب الإمام: إنا ضرب الله الأمثال في كتابه تذكيراً ووعظاً فما اشتمل منها على تفاوت في ثواب أو على إحباط عمل أو على مدح أو ذم أو نحوه فإنه يدل على الأحكام، ثم قال: ومعظم آي القرآن لا تخلو عن أحكام مشتملة على آداب حسنة وأخلاق جميلة ، ثم من الآيات ما صرح فيه بالأحكام ، ومنها ما يؤخذ بطريق الاستنباط إما بلا ضمّ إلى آية أخرى كاستنباط تحريم الاستمناء من قوله: ﴿إِلَّا عَلَى أَزُواجِهِم أَو مَا مَلَكُت أَيَانِهِم ﴾ إلى قوله: ﴿فَمَن ابْتَغَى وراء ذلك ﴾(١) الآية. وصحة أنكحة الكفار من قوله: ﴿وامرأته حمالة الحطب﴾(٢) ، وصحة صوم الجنب من قوله: ﴿ فالآن باشروهن ﴾ إلى قوله: ﴿ حتى يتبين ﴾ (٣) الآية. وإما به كاستنباط أن أقل الحمل ستة أشهر من قوله: ﴿وحمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾(١) ، مع قوله: ﴿وفصاله في عامين﴾(٥)، قال الشيخ عز الدين: ويستدل على الأحكام تارة بالصيغة وهو ظاهر وتارة بالإخبار مثل ﴿أَحل لك ﴾(١)، ﴿حرمت عليكم الميتة ﴾(٧)، ﴿كتب عليكم الصيام﴾ (^) ، وتارة بما رتب عليها في العاجل أو الآجل من خير أو شر أو نفع أو ضر.

- سورة (المؤمنون): الآيتان ٦ ٧ (1)
  - سورة المسد : ٤ . ( 7)
  - سورة البقرة: ١٨٧. ( 4)
  - سورة الأحقاف: ١٥. (٤)
    - سورة لقمان: ١٤. (o)
  - سورة البقرة: ١٨٧. (r)
    - سورة المائدة: ٣. (v)
  - سورة البقرة: ١٨٣. (A)



المقدمة

وقد نوع الشارع ذلك أنواعاً كثيرة ترغيباً للعباد ، وترهيباً وتقريباً الى أفهامهم فكل فعل عظمه الشرع أو مدحه أو مدح فاعله ، أو أحبه أو أحب فاعله أو رضي به أو رضي عن فاعله ، أو وصفه بالاستقامة أو البركة أو الطيب أو أقسم به أو بفاعله كالأقسام بالشفع والوتر وبخيل الجاهدين ، وبالنفس اللوامة . أو نصبه سبباً لذكره لعبده أو لمحبته أو للثواب عاجلاً أو آجلاً ، أو لشكره له أو لهدايته إياه ، أو لإرضاء فاعله أو لمغفرة ذنبه وتكفير سيئاته ، أو لقبوله أو لنصرة فاعله أو بشارته ، أو وصف فاعله بالطيب أو وصف الفعل بكونه معروفاً ، أو نفي الحزن أو الخوف عن فاعله ، أو وعده بالأمن أو نصبه سبباً لولايته ، أو أخبر عن دعاء الرسول بحصوله أو وصفه بكون قربة ، أو بصفة مدح كالحياة والنور والشفاء ، فهو دليل على مشروعيته المشتركة بين الوجوب والندب .

وكل فعل طلب الشارع تركه ، أو ذمه أو ذم فاعله أو عتب عليه ، أو مقت فاعله أو لعنه أو نفى محبته أو محبة فاعله أو الرضا به أو عن فاعله ، أو شبه فاعله بالبهائم أو بالشياطين، أو جعله مَانْعاً من الهدى أو من القبول أو وصفه بسوء أو كراهة، أو استعاد الأنبياء منه أو أبغضوه ، أو جعله سبباً لنفي الفلاح ، أو لعداب آجل أو عاجل ، أو لذم أو لوم أو ضلالة أو معصية ، أو وصف بخبث أو رجس أو نجس ، أو بكونه فسقاً أو إيمًا أو سبباً لإثم أو رجس، أو لعن أو غضب أو زوال نعمة أو حلول نقمة أو حدّ من الحدود أو قسوة أو خزي أو ارتهان نفس، أو لعداوة الله ومحاربته أو لاستهزائه أو سخريته ، أو جعله الله سبباً لنسيانه فاعله ، أو وصف نفسه بالصبر عليه أو بالحلم أو بالصفح عنه أو دعا الى التوبة منه أو وصف فاعله بخبث أو احتقار أو نسبه إلى عمل الشيطان أو تزيينه أو تولى الشيطان لفاعله ، أو وصف بصفة ذم ككونه ظلماً أو بغياً ، أو عدواناً ، أو إثماً ، أو مرضاً ، أو تبرأ الأنبياء منه أو من فاعله أو شكُّوا إلى الله من فعله أو جاهروا فاعله بالعدواة أو نهوا عن الأسي والحزن عليه ، أو نُصِبَ سبباً لخيبة فاعله عاجلاً أو آجلاً ، أو رتب عليه حرمان الجنة وما فيها ، أو وصف فاعله بأنه عدو الله أو بأن الله عدوه ، أو أعلم فاعله بحرب من الله ورسوله ، أو حُمِّل فاعله إثم غيره ، أو قيل فيه لا ينبغي هذا . أو لا يكون ، أو أُمِرَ بالتقوى عند السؤال عنه ، أو أمر بفعل مضاده ، أو بهجر فاعله ، أو تلاعنَ فاعلوه في الآخرة ، أو تبرأ بعضهم من بعض ، أو دعا بعضهم على بعض ، أو وُصِفَ فاعله بالضلالة ، أو انه ليس من الله في شيء ، أو ليس من الرسول وأصحابه. أو جعل اجتنابه سبباً للفلاح، أو جعله سبباً لإيقاع العداوة والبغضاء بين المسلمين ، أو قيل هل أنتَ مُنته ، أو نهى الانبياء عن الدعاء لفاعله أو



رتب عليه إبعاداً أو طرداً أو لفظة ، قُتِلَ مَنْ فَعَلهُ ، أو قاتله الله ، أو أخبر أن فاعله لا يكلمه الله يوم القيامة ولا ينظر اليه ولا يزكيه ولا يصلح عمله ولا يهدي كيده أو لا يفلح ، أو قيض له الشيطان أو جعل سبباً لإزاغة قلب فاعله أو صرفه عن آيات الله وسؤاله عن علة الفعل ، فهو دليل المنع من الفعل ودلالته على التحريم أظهر من دلالته على جرد الكراهة .

وتستفاد الإباحة من لفظ الإحلال ونفي الجناح والحرام والإثم والمؤاخذة، ومن الإذن فيه والعفو عنه ومن الامتنان بما في الأعيان من المنافع. ومن السكوت عن التحريم، ومن الإنكار على من حرم الشيء، ومن الإخبار بأنه خلق أو جعل لنا، والاخبار عن فعل من قبلنا غير ذام لهم عليه، فإن اقترن بالإخبار مدح دل على مشروعيته وجواباً أو استحباباً. انتهى.





١ ـ سورة الفاتحة

.

## سورة فاتحة الكتاب

٢ - قوله تعالى: ﴿الحمد لله رب العالمين﴾ ، فيه إثبات الصانع وحدوث العالم واستدل بالا فتتاح بها من قال أنها أبلغ صيغ الحمد خلافاً لمن ادعى أن الجملة الفعلية أبلغ ، قال البلقيني: اجلُّ صيغ الحمد : الحمد لله رب العالمين. لأنها فاتحة الكتاب وخاتمة دعوى اهل الجنة فتتعين في بر : ليحمدن الله بأجل التحاميد ، خلافاً لما في «الروضة » وأصلها عن المتولي : أن أجلها الحمد لله حمداً يوافي نعمه ويكافي مزيده .

- ٣ \_ قوله تعالى : ﴿الرحمن الرحم ﴾ فيه اثبات الصفات الذاتية .
  - ٤ \_ قوله تعالى : ﴿ مالك يوم الدين ﴾ فيه اثبات المعاد .
- 0 قوله تعالى: ﴿إِياكَ نعبد وإياكَ نستعين﴾ فيه الإرشاد الى تقديم الخضوع والتذلل على طلب الحاجة. قال أبو طالب الثعلبي في تفسيره: وقد جمع في هذه الآية إبطال الجبر والقدر معاً لأنه وصف عباده بأنهم يَعْبُدون فأثبت لهم كسباً وعلمهم الاستعانة ولو كان العبد مستطيعاً قبل الإعانة لما احتاج الى الاستعانة فنفى عنهم القدرة فهو كقوله: ﴿وما رمَيْتَ إِذْ رمَيْتَ ﴾(١) نفى الحلق وأثبت الكسب، قال وسائر آيات السور على مناقضة قواعد المعتزلة لأنه بدأ بالتسمية وان جعل الاسم زائداً فمعناه: بالله كانت الكائنات أولاً ، لأن العبد إذا كان خالقاً لكسبه مستطيعاً له لم يكن للاستعانة بالاسم معنى ثم عليهم حمده وقد قبح سيرة من أحب أن يُحمَد بما لم يَفعَلْ ، فدل على أنه الفعال لكل شيء ، ثم أمرهم بالاستعانة وسؤال الهداية ، وعلى زعمهم لا حاجة إليها وإلى الهدى لكن شيء ، ثم أمرهم بالاستعانة وليس الهدى على زعمهم خلق المعرفة ، ففاتحة الكتاب شاهدة عليهم . وقال القاضي البيضاوي: الضمير المستكن في نعبد ونستعين الكتاب شاهدة عليهم . وقال القاضي البيضاوي: الضمير المستكن في نعبد ونستعين

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: ١٧.





للقاريء ولسائر الموحدين أدرج عبادته في تضاعيف عبادتهم وخلط حاجته بحاجتهم لعلها تقبل ويجاب إليها ، ولهذا شرعت الجماعة.

٧ - قوله تعالى : ﴿ صِراط الذين أنعمت عليهم ﴾ فيه الإشارة إلى الاقتداء بالسلف الصالح.

. ٢ ـ سورة النقرة

TV

#### - 7 -

## سورة البقرة

٣ ـ قوله تعالى: ﴿ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون ﴾ قال الرازي: يتضمن الأمر بالصلاة والزكاة.

٨ - قوله تعالى: ﴿ومن الناس من يقول آمنا بالله ﴾ الآية: قال الرازي: يدل على أن الا يان ليس هو الإقرار دون الاعتقاد لأن الله قد أخبر عن إقرارهم بالإيمان ونفى عنهم اسمه بقوله ﴿وما هم بمؤمنين ﴾ قال هو وغيره ويحتج بهذه الآيات وأشباهها على استتابة الزنديق الذي ظهر منه الكفر لأنه تعالى أخبر عنهم بذلك ولم يأمر بقتلهم ، ومعلوم أن نزول هذه الآيات بعد فرض القتال .

٢٢ - قوله تعالى: ﴿الذي جعل لكم الأرض فراشاً ﴾ إلى قوله: ﴿فَإِن لَم تَفَعَلُوا ﴾ فيه دلالة على الأمر باستعمال حجج العقول وإبطال التقليد. قال محود بن حزة الكرماني: استدل أكثر المفسرين بالآية على شكل الأرض بسيط ليس بكروي.

٢٩ ـ قوله تعالى: ﴿هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ﴾ استدل به على أن الأصل في الأشياء الإباحة إلا ما ورد الشرع بتحريه.

٢٣ - قوله تعالى: ﴿فأتوا بسورة من مثله﴾ استدل به من قال: إنه لا يتعلق الإعجاز بأقل من سورة ، ورد به على من قال من المعتزلة بأنه يتعلق مجميع القرآن.

قوله تعالى: ﴿أعدت للكافرين﴾ استدل به على أن النار مخلوقة الآن.

٢٦ - قوله تعالى : ﴿ يُضِلُّ به كثيراً ويهدي به كثيراً ) الآية ، فيه دلالة لمذهب أهل السنة أن الهدى والضلالة من الله .

٣٠ ـ قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكُ ﴾ الآية ، فيه إرشاد عباده إلى المشاورة وأن الحكمة تقتضي إيجاد ما يغلب خيره وإن كان فيه نوع شر وانه لا رأي مع وجود النص وهو أصل في المسائل التعبدية.



٣١ \_ قوله تعالى : ﴿وعلم آدم الأسماء كلها﴾ أستدل به من قال إن اللغات توقيفية وضعها الله بالوحي وعلمها.

٣٣ \_ قوله تعالى : ﴿قال يا آدم﴾ استدل به عَيْلِكُ على أن آدم مكلم. روى أحمد وغيره عن أبي أمامة: أن أبا ذر قال يا نبي الله أي الأنبياء كان أول؟ قال: «آدم »، قال: أو نبياً كان آدم؟ قال نعم مكلَّم، خلقه الله بيده ثم نفخ فيه من روحه ثم قال يا آدم قيلا وفي بقية الآية دليل على مزية العلم وأنه شرط في الخلافة وفضل آدم على الملائكة قال الإمام: لما أراد الله إظهار فضل آدم لم يظهره إلا بالعلم فلو كان في الإمكان شيء أفضل من العلم كان إظهار فضله بذلك الشيء لا بالعلم وكذلك أمر الملائكة بالسجود له لأجل فضيلة العلم.

قلت: ويؤخذ من هذا استحباب القيام للعالم. وقال الطيبي: أفادت هذه الآية أن علم اللغة فوق التحلي بالعبادة فكيف علم الشريعة.

٣٤ \_ قوله: ﴿ أَبِي ﴾ (١) رد على الجبرية إذ لا يوصف بالإباء من هو غير قادر على المطلوب .

٣٥ \_ قوله: ﴿اسكن أنت وزوجُك الجنة ﴾ إلى آخر القصة فيها دلالة على أن الجنة مخلوقة الآن. قوله: ﴿ولا تقربا هذه الشجرة ﴾ قال ابن الفرس هذا أصل جيد في سد الذرائع لأنه تعالى لما أراد النهي عن الأكل منها نهى عنه بلفظ يقتضي الأكل وما يدعو إليه وهو القرب.

٤٠ \_ قوله تعالى: ﴿ يَا بِنِي اسرائيل ﴾ يستدل به على دخول اولاد الأولاد في الوقف على الأولاد. قوله: ﴿ اذكروا نعمتي ﴾ الآية. قال ابن الفرس فيه دليل على أن لله على الكفار نعمة خلافاً لن قال لا نعمة لله عليه وإنما النعمة على المؤمنين.

٣٤ \_ قوله تعالى: ﴿واركعوا مع الراكعين﴾ قال الرازي: يفيد إثبات فرض الركوع في الصلاة.

20 \_ قوله تعالى : ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة ﴾ فيه استحباب الصلاة عند المصيبة وأنها تعين صاحبها ، أخرج سعيد بن منصور وغيره عن ابن عباس أنه كان في

قوله: أبي . الضمير عائد على إبليس. وسياق الآية: ﴿ وإذ قلنا للملائكةِ اسجُدوا لآدمَ فسجدوا إلا إبليسَ أبى...﴾ 44

٢ \_ سورة البقرة

مسير فنعى إليه ابن له فنزل فصلى ركعتين ثم استرجع وقال فعلنا كما أمرنا الله: واستعينوا بالصبر والصلاة.

٤٧ ـ قوله تعالى: ﴿وأني فضلتكم على العالمين﴾ قال ابن الفرس فيه ورود العام المراد به الخصوص لأن المراد عالم زمانهم.

٥٠ - قوله تعالى: ﴿فَأَنْجِينَاكُم﴾(١) الآيات في العجائب للكرماني استدل بها بعض من يقول بالتناسخ وقالوا: إن القوم كانوا هم بأعيانهم فلما تطاولت عليهم مدة التلاشي والبِلَى نسُوا فذُكِّروا ، قال وهذا محال وجهل بكلام العرب فإن العرب تخاطب بمثل هذا وتعنى الجد الأعلى والأب الأبعد.

٥٧ ـ قوله تعالى : ﴿وأنزلنا عليكم المنَّ والسلوى كلُوا ﴾ استدل به على أن الضيف لا يلك ما قدم له وأنه لن يتصرف فيه إلا بإذن ، ذكره صاحب التحرير.

09 - قوله: ﴿ فَبِدُلُ الذينَ ظُلَمُوا قُولاً غيرِ الذي قيلَ لَهُم ) قال الكيا: يدل على أنه لا يجوز تغيير الأقوال المنصوص عليها وأنه يتعين اتباعها ، وقال الرازي: يحتج به فيا ورد من التوقيف في الأذكار والأقوال وأنه غير جائز تغييرها ، وربا احتج به علينا الخالف في تجويز تحريم الصلاة بلفظ التعظيم والتسبيح ، وفي تجويز القراءة بالفارسية وفي تجويز النكاح بلفظ المبة وما جرى مجرى ذلك .

٦٧ ـ قوله تعالى : ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَقُومُهُ إِنَ اللهِ يَأْمُرُكُمْ أَنْ ثَذْ بَحُوا بَقْرَةَ ﴾ إلى آخر القصة فيها أحكام.

الأول استدل بقوله ﴿إِن الله يأمركم أن تذبحوا بقرة ﴾ ان الآمر لا يدخل في عموم الأمر فإن موسى لم يدخل في عموم الأمر بدليل قوله ﴿فذبحوها وما كادوا يفعلون ﴾ ولا يظن بموسى ذلك ذكره الزركشي في شرح جمع الجوامع.

الثاني استدل به بكر بن العلاء على أن السنة في البقرة الذبح.

الثالث استدل به على جواز ورود الأمر مجملاً وتأخير بيانه.

الرابع استدل بقوله: ﴿لا فارضٌ ولا بِكُرٌ ﴾ وبقوله: ﴿مسلّمة ﴾ على جواز الاجتهادِ واستعمال غالب الظن في الأحكام لأن ذلك لا يعلم إلا من الاجتهاد.

(١) في الطبعات المتداولة: ﴿وَأَنجِينَاكَ﴾. وما أثبتناه هو النصّ القرآني، وسياق الآية: ﴿وَإِذْ فَرَقْنَا بَكُمُ البَحْرَ فَأَنجِينَاكُمْ وَأَغْرِقْنَا آلَ فَرعُونَ..﴾



الخامس استدل به على أن المستهزيء يستحق سمة الجهل، ذكر محمد بن مسعود أن عبيد الله بن الحسن العنبري القاضي مازحه فقال له: لا تجهل، قال: وأنى وجدت المزاح جهلاً فتلا عليه: ﴿أَتَتَخَذَنَا هَزُوا قَالَ أَعُودُ بِاللهِ أَن أَكُونُ مِن الجَاهِلِينَ ﴾ .

السادس فيها الإرشاد إلى الاستثناء في الأمور في قوله: ﴿وإنسا إِن شاء اللهُ للمُعَدُونِ ﴾.

السابع فيها دليل لأهل السنة على المعتزلة أن الأمر لا يستلزم المشيئة، قاله الماتريدي.

الثامن استدل بالآية على حصر الحيوان بالوصف وجواز السلم فيه.

التاسع قال المهدوي: في قوله: ﴿فافعلوا ما تُؤمرون﴾ دليل على أن الامر على الفور ، قال ابن الفرس ويدل على ذلك أنه استقصرهم حين لم يبادروا إلى فعل ما أمرهم به وقال فذبجوها وما كادوا يفعلون.

٧٩ ـ قوله تعالى : ﴿ فويلٌ للذين يكتُبونَ الكتابَ ﴾ الآية استدل به النخعي على كراهة كتابة المصاحف بالأجرة .

٨١ ـ قوله تعالى ﴿مَنْ كَسَبَ سيئةً وأحاطت به خطيئتُه ﴾ استدل به على أن المعلّق على شرطين لا يتنجز (١) بأحدهما.

١٠٢ - قوله تعالى: ﴿واتَّبعوا ما تتلُو الشياطينُ على مُلْكِ سليان﴾ الآية ، استدل بها على أن السحر كفر حيث قال: ﴿ولكنَّ الشياطين كفروا يُعلَّمون الناسَ السِّحر﴾ ، وقال ﴿إِنَا نَحْن فِتنةٌ فلا تكفُرُ ﴾ قال بكر بن العلاء وفي الآية أن الساحر يُقتَل ، ووجهه أنه قال: ﴿ولبئسَ ما شَرَوْا به أنفُسَهم ﴾ أي باعوا أنفسهم للقتل بالسحر الذي فعلوه كما قال: ﴿إِن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم \_ إلى أن قال \_ فيقتلون ويُقتلون ﴾ أ.

١٠٤ ـ قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِينِ آمِنُوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انظُرُنا ﴾ قال ابن الفرس استدل بها على سد الذرائع في الأحكام ، لأن المؤمنين مُنِعُوا من قول: راعِنا له صلَّى الله عليه وسلم لئلا يجد اليهود بذلك السبيل إلى سبِّهِ.

١٠٦ ـ قوله تعالى : ﴿مَا نُنْسِخْ مِن آيةٍ أَو نُنْسِهَا نَأْتِ بَخِيرٍ مِنْهَا أُو مِثْلِها ﴾ فيها وقوع

<sup>(</sup>١) لا يتنجَّز: لا يمكن إنجازه.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: ١١١ ..

النسخ في هذه الملة واستدل بقوله نأت بخير منها أو مثلها من قال إن النسخ إلى غير بدل لا يجوز ومن قال إنه لا يجوز إلى بدل أغلظ ومن قال إنه لا يجوز نسخ القرآن بالسنة.

112 - قوله تعالى: ﴿ومن أظامُ بمن مَنَع مساجد الله أن يُذكر فيها اسمُه﴾ إلى قوله: ﴿خَانَفِينَ﴾. قال الرازي: فيه دليل على منع دخول أهل الذمة المساجد، وقال الكيا: يدل أن للمسلمين إخراجهم منها إذا دخلوها ولولا ذلك ما كانوا خائفين بدخولها.

110 - قوله تعالى: ﴿ولله المشرقُ والمغربُ ﴾. الآية. روى مسلم عن ابن عمر أنها نزلت في صلاة التطوع على الراحلة في السفر، وروى الترمذي وابن ماجة والدار قطني وغيرهم من حديث عامر بن ربيعة وجابر أنها نزلت فيمن صلى بالاجتهاد الى القبلة ثم تبين له الخطأ. قال الرازي: لا يمتنع أن تكون نزلت في الأمرين معاً بأن وقعا في وقت واحد وسئل النبي عَيَالِيَّة عنهما، فأنزل الله الآية مريداً بها حكم جميع ذلك.

۱۱٦ ـ قوله تعالى: ﴿وقالوا اتخذ الله ولداً﴾ الآية تدل على امتناع اجتماع الْمُلْكُ والولادة.

172 - قوله تعالى: ﴿وإذ ابتلى ابراهيم ربّه بكلمات فأتمّهن ﴾ أخرج ابن المنذر من طريق التيمي عن ابن عباس أنها مناسك الحج، وأخرج الحاكم وغيره من طريق طاوس عنه أنها قص الشارب والمضمضة والاستنشاق والسواك وفرق الرأس، وتقليم الأظافر، وحلق العانة والحتان، ونتف الأبط، وغسل أثر الغائط والبول بالماء واخرج ابن أبي حاتم من طريق حنش الصنعاني عنه أنها المذكورات والمناسك وزاد فيها غسل يوم الجمعة، ففي الآية مشروعية جميع ذلك.

قوله تعالى : ﴿قال ومِنْ ذريتي﴾؟ قال ابن الفرس: يؤخذ من هذا إباحة السعي في منافع الذرية والقرابة وسؤال ذلك من بيده ذلك.

قوله تمالى: ﴿لا يِنَالُ عهدي الظالمين﴾ قال الرازي فسر السدِّي العهد بالنبوة. وعن مجاهد أنه أراد أن الظالم لا يكون إماماً ، وعن ابن عباس أنه قال لا يلزم الوفاء لعهد الظالم فإذا عقد عليك في ظلم فانقضه قال وجميع ذلك يحتمله اللفظ وجائز أن يكون جميعه مراداً لله وهو محمول على ذلك عندنا فلا يجوز أن يكون الظالم نبياً ولا خليفة نبي ، ولا قاضياً ولا من يلزم الناس قبول قوله في أمور الدين ، من مفت أو شاهد أو عبر عن النبي عَلَيْكُ خبراً ، فقد أفادت الآية أن شرط جميع من كان محل الاَّتَام به في أمور الدين

العدالة والصلاح ، قال : وهذا يدل أيضاً على أن شرط أئمة الصلاة أن يكونوا صالحين غير فُسَّاق ولا ظالمين.

١٢٥ يَ قوله تعالى: ﴿وَإِذَ جَعَلْنَا البِيتَ مِثَابُةَ لَلْنَاسِ وَأَمْنَا ﴾. يحتج به في كون الحرم مأمناً. قوله تعالى: ﴿ واتَّخِذوا من مقام إبراهيم مُصلَّى ﴾ . فيه مشروعية ركعتي الطواف واستحبابهما خلف المقام واستدل الرازي بظاهر الأمر على وجوبهما. قوله تعالى : ﴿أَنْ طَهِّرا بِيتِي للطَّائِفِينِ وَالْعَاكَفِينِ وَالْرَكَّعِ السَّجُودِ ﴾ فيه أن الأعمال المتعلقة بالبيت ثلاثة: الطواف والاعتكاف والصلاة. أخرج ابن ابي حاتم من طريق عطاء عن ابن عباس قال إذا كان قائماً فهو من الطائفين ، وإذا كان جالساً فهو من العاكفين ، وإذا كان مصلياً فهو من الركم السجود. وأخرج أيضا من طريق حماد بن سلمة عن ثابت قال قلت لعبد الله ابن عبيد بن عمير ما أراني إلا مكلِّمَ الأمير أن امنع النين ينامون في المسجد الحرام فإنهم يجنبون ويحدثون ، قال: لا تفعل فإن ابن عمر سئل عنهم فقال هم العاكفون. وفي الآية مشروعية طهارة المكان للطواف والصلاة. قال الرازي والكيا: وفيها دلالة على أن الطواف للغرباء أفضل والصلاة للمقيم أفضل. قلت: ولم يظهر لي وجه ذلك، قالا وفيها دلالة على جواز الصلاة في نفس الكعبة حيث قال: بيتي، خلافاً لمالك. قلت: يرده قوله: للطائفين، والطواف لا يكون في نفس الكعبة، قال الرازي: وفيها دلالة على أن الطواف قبل الصلاة. قلت: قد استدل بذلك ابن عباس، فأخرج الحاكم من طريق عطاء بن السائب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس, أنه أتاه رجل فقال أبدأ بالصفا قبل المروة وأصلى قبل أن أطوف أو أطوف قبل أو أحلق قبل أن أذبح أو أذبح قبل أن أحلق؟ فقال ابن عباس: ذلك من كتاب الله فإنه أجدر أن يحفظ قال الله ﴿إِن الصفا والمروة من شعائر الله ﴾(١) فالصفا قبل المروة. وقال: ﴿ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلُغَ الهدي عِلَّه ﴾(٢) فالذبح قبل الحلق ، وقال : ﴿أَنْ طَهِّرا بِيتِي للطائفين والعاكفين والركُّع السجود﴾ فالطواف قبل الصلاة ، وقال الحاكم صحيح الإسناد قال الرازي وفيها دلالة على جواز الجاورة بمكة لأن قوله: والعاكفين ، يحتمله مع أن عطاء وغيره قد تأولوه على المجاورين.

١٢٧ \_ قوله تعالى : ﴿وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربنا تقبل

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١٥٨٠

٢) ﴿ سورة البقرة : ١٩٦٠

44

منا﴾، قال الرازي فيه أن بناء المساجد قُرْبة. قلت: وفيه استحباب الدعاء بقبول الأعمال.

۱۳۰ ـ قوله تعالى : ﴿وَمَنْ يَرَغُبُ عَنَ مَلَّةَ ابْرَاهِمِ إِلاَّ مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾(١) فيه دلالة على لزوم اتباع ملته فيا لم يثبت نسخه ، ذكره الكيا وغيره .

۱۳۳ - قوله تعالى: ﴿أَم كُنتُم شهداء ﴾(٢) الآية استدل به ابن عباس على أن الجد بنزلة الأب وعلى توريثه دون الأخوة . وأخرج ابن أبي حاتم عن عطاء قال سمعت ابن عباس يقول الجد أب ويتلو ابن عباس: ﴿قالوا نعبد إلهك وإله آبائك﴾ الآية ، ورد عليه من الآية بذكر إسماعيل فسمى العم أباً ولا يقوم مقامه إجماعاً .

1٤١ - قوله تعالى: ﴿تلك أمة قد خلَتْ لها ما كسبَتْ ﴾ الآية. قال الرازي: يدل على أن الأبناء لا يُثابون على طاعة الآباء ، ولا يعذبون على ذنوبهم ، وفيه ابطال مذهب من يجيز تعذيب اولاد المشركين تبعاً لآبائهم ، قال ابن الفرس: وفي قوله: ﴿لها ما كسبت ﴾ إثبات الكسب للعبد.

1٤٢ - قوله تعالى: ﴿سيقول السفهاء ﴾ الآية (٣) ، فيه الرد على من أنكر النسخ ودلالة على جواز نسخ السنة بالقرآن لأن استقبال بيت المقدس كان ثابتاً بالسنة الفعلية لا بالقرآن.

1٤٣ - قوله تعالى: ﴿وكذلك جعلناكم أمةً وسطاً ﴾ يستدل به على تفضيل هذه الأمة على سائر الأمم ، قوله ﴿لتكونوا شهداء على الناس ﴾ قيل: أي لتكونوا حجة فيا تشهدون كما أنه عَلَيْ شهيد بمعنى حجة. قال: ففيه دلالة على حجية إجماع الأمة. قوله تعالى: ﴿وما كان اللهُ لِيُضِيع ايمانكم ﴾ أي صلاتكم إلى بيت المقدس ، استدل به على أن الأيمان قول وعمل.

- (١) سفِه نفسة : حملها على السُّفه ، وهو الجهل والخفة والطيش .
- (٢) جاءت العبارة في سياق قوله تعالى: ﴿أَم كنتُمْ شُهَدَاءَ إِذ حضرَ يعقوبَ الموتُ إِذ قال لبنيهِ: ما تعبُدونَ مِنْ بعدي؟ قالوا: نعبُدُ إِلَهَكَ وإِلَهَ آبائكَ: إبراهمَ وإساعيلَ وإسحاقَ إِلَهَا واحداً...﴾
   وموضع الشاهد فيها أوله: آبائك. فإنَّ العرب تسمِّي الجدّ أباً ، وإبراهمُ هو جدّ يعقوب عليهما السلام.
   وفيها: أن العمَّ يسمَّى أباً كذلك ، فإنَّ اساعيل هو عمّ يعقوب عليهما السلام.
- (٣) موضع الشاهد في الآية قوله: ﴿ما ولاّهم عن قِبلتهم ... ﴾ فإنَّ فيه تحويل القبلة إلى البيت الحرام، ونسخ الصلاة إلى بيت المقدس.

٢ \_ شورة البقرة

٣٤

182 - قوله تعالى: ﴿وحيثا كنتم فولُوا وجوهكم شَطْرَهُ ﴾ فيه ايجاب استقبال الكعبة في كل صلاة فرضاً كانت أو نفلاً ، في كل مكان حضراً أو سفراً ، وهو مخصوص بالآية المتقدمة في نافلة السفر على الراحلة ، وبالآية الآتية في حالة المسابقة . قال الرازي : والخطاب لمن كان معايناً للكعبة وغائباً عنها ، والمراد لمن كان حاضرها إصابة عينها ، ولمن كان غائباً عنها النحو الذي عنده أنه نحو الكعبة وجهتها في غالب ظنه دون العين يقيناً ، إذ لا سبيل إلى ذلك وهذا أحد الأصول الدالة على تجويز الاجتهاد ، وقد يستدل بقوله : شطره ، على أن الفرض للغائب إصابة الجهة لا العين وهو أحد قولي الشافعي . وقد أخرج أبو داود في الناسخ والمنسوخ عن ابن عباس أنه كان يقول : شطره : نحوه ، وأخرج ابن أبي حاتم عن داود عن رفيع قال : شطره : وسطه . وهذا صريح في عن رفيع قال : شطره : وسطه . وهذا صريح في إرادة العين لا الجهة .

١٤٨ - قوله تعالى ﴿فاستَبِقُوا الخيراتِ﴾ يدل على أن تعجيل الطاعات أفضل من تأخيرها.

105 \_ قوله تعالى : ﴿ولا تقولوا لمن يُقتَلُ في سبيل الله ﴾ الآية ، فيها دلالة على حياة الشهداء بعد الموت .

100 - قوله تعالى: ﴿وبَسِّرِ الصابرين﴾ الآية، فيه استحباب الاسترجاع عند المصيبة، وإن قلت كما أشار اليه تنكير مصيبة وقد أخرج الطبراني عن أبي أمامة قال انقطع قبال(١) النبي عَيِّكِم فاسترجع، فقالوا: مصيبة يا رسول الله؟ فقال: ﴿ما أصاب المؤمن بما يكره فهو مصيبة﴾ وله شواهد أوردتها في التفسير المسند.

10۸ - قوله تعالى: ﴿إِن الصفا والمروة من شعائر الله ﴾ الآية فهم منها جماعة عدم وجوب السعي ، وبه قال الثوري واسحق. قال اللخمي ورد القرآن باباحته بقوله: ﴿فلا جُنَاحَ عليه ﴾ وتضمنت الآية الندب بقوله: ﴿من شعائر الله ﴾ وقوله: ﴿ومن تطوع غيراً ﴾ قال ابن الفرس: وفيه نظر حيث جعله مباحاً مندوبا في آية واحدة ، وقال قوم: من شعائر الله دليل على الوجوب لأنه خبر بمعنى الأمر ولا دليل على سقوطه في قوله: ﴿فلا جُناحَ عليه ﴾ لأنه ورد لرفع ما وقع في نفوسهم كما ثبت في سبب نزولها. وهذا ما ردَّت به عائشة على عروة في فهمه ذلك ، وقالت: لو كانت على ما أوَّلتها عليه كانت فلا

<sup>(</sup>١) القبال من النعل: الحزام الذي يكون بين الإصبع الوسطى والتي تليها.

30

٢ - سورة البقرة

جناح عليه ألا يطوف بهما الحديث ، أخرجه الشيخان . وقد فَهِمَ عَلَيْكُمْ مِن الآية الوجوب حيث قال «إن الله كتب عليكم السعي » رواه أحمد والطبراني ، واستدل بتقديم الصفافي الآية على وجوب الابتداء به حيث قال : «ابدأ بما بدأ الله به » رواه مسلم وفي لفظ «نبدأ » » رواه الترمذي وفي لفظ «ابدءوا » رواه النسائي وابن خزيمة . قال ابن الفرس : واستدل بعموم الآية على صحة طواف الراكب والمحدِث .

109 \_ قوله تعالى : ﴿إِن الذين يكتُمُون ﴾ الآية ، فيه وجوب إظهار العلم وتبيينه وتحريم كتانه ، قال الكيا والرازي : وعمَّ ذلك المنصوص والمستنبط لشمول اسم الهُدَى للجميع . قال الكيا : فيه دليل على وجوب قبول قول الواحد ، لأنه لا يجب عليه البيان إلا وقد وجب قبول قوله ، قلت : ويستدل بالآية على عدم وجوب ذلك على النساء بناء على أنهن لا يدخلن في خطاب الرجال .

170 \_ قوله تعالى : ﴿إِلا الذين تابوا وأصلَحوا وبيَّنوا ﴾ يدل على أنه لا يُكتفى في صحة التوبة بالندم على ما سلف ، بل لا بد من تدارك ما فات في المستقبل حيث قال : وبيِّنوا ذكرَهُ الرازي والكيا .

171 \_ قوله تعالى: ﴿إِن الذين كفروا وماتوا ﴾ الآية استدل به على جواز لعن الكافر(١) بعد موته خلافاً لمن قال إنه لا فائدة.

177 \_ قوله تعالى: ﴿وَإِلْهُمُ إِلَّهُ وَاحِدُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيمِ ﴾ فيه إثبات الوحدانية له تعالى في ذاته وصفاته.

172 \_ قوله تعالى : ﴿إِن فِي خِلق السموات والأرض ﴾ الآية فيه إثبات الاستدلال بالحجج العقلية واستدل بقوله : ﴿والفُلْكِ التي تجرِي فِي البحر تاجراً وغيره ، وقد سئل بعض الأكابر عن قوله : ﴿ما فرطنا في الكتاب من شيء ﴾(٢) ، فأين الفلفل وكذا وكذا ؟ فقال في قوله ﴿والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس ﴾ .

١٦٨ ـ قوله تعالى: ﴿يا أيها الناس كلوا مما في الأرض حلالاً طيباً ولا تتَّبِعوا خطواتِ الشيطان﴾ يدل على أن من حرم طعاماً أو ثوباً أو غيره فهو لاغ ولا يحرم

<sup>(</sup>١) حيث أن الشاهد فيها قوله تعالى: ﴿ . وماتُوا وهُمْ كُفَّارٌ أُولئكَ عليهمْ لَعْنَةُ اللهِ والملائكةِ والناسِ أجمعنَ﴾.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام. ٣٨.

عليه. أخرج ابن أبي حاتم عن ابي مسعود أن رجلاً قال له: إني حرمت أن آكل ضرعاً (۱) أبداً فقال: هذا من خطوات الشيطان اطعم وكفر عن يمينك، وأخرج عبد بن حميد عن ابن عباس قال: ما كان من يمين أو نذر في غضب فهو من خطوات الشيطان وكفارته كفارة يمين. وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي مجلز قال: خطوات الشيطان النذور في المعاصى.

١٧٠ \_ قوله تَعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ الله ﴾ الآية فيه ابطال التقليد.

1۷۳ - قوله تعالى: ﴿إِنَمَا حرَّمَ عليكم الميتةَ والدمَ ﴾ ، عام في جميع أجزائها حتى الدهن واللبن والإنفَحَة (٢) خلافاً لمن خالف في ذلك ، واستدل بعمومه على تحريم ما لا نفس له سائلة خلافاً لمن أباحه من المالكية ، واستدل به أيضاً من حرم ميتة السمك الطافي وما مات من الجراد بغير سبب ، وعليه أكثر المالكية ، والأجنَّة ، وعليه أبو جنيفة .

قوله تعالى : ﴿والدم﴾ قيده في سورة الأنعام بالمسفوح (٣) وسيأتي ، واستدل بعمومه على تحريمه ونجاسة دم الحوت وما لا نفس له سائلة. قوله ، ولحم الخنزير ، استدل بعمومه من حرم خنزير البحر.

قوله تعالى : ﴿وما أهل به لغير الله﴾(٤) استدل به من حرم ما ذبحه أهل الكتاب لأعيادهم وكنائسهم وعلى اسم المسيح.

قوله تعالى: ﴿فَمَنَ اضْطُرُ عَيْرَ بَاغِ وَلاَ عَادٍ ﴾(٥) الآية فيه إباحة المذكورات للمضطر بشرط أن لا يكون باغياً ولا عادياً فلا يحل تأوُّلها للباغي والعادي كالعاصي بسفره. أخرج سعيد بن منصور في سننه عن سفيان عن ابن أبي نجيح عن مجاهد: ﴿فَمَن

- (١) الضرّعُ: ثدي الثاة أو الناقة ونحوهما، وهو هنا كناية عنها، فقائل ذلك يعني أنه قد حرَّم على نفسه ما أحلَّ الله من السوائم، ونحو هذا ما كان عليه شاعر المعرَّة (أبو العلاء)، وهذا من دين البراهمة الوثني، يزعمون أنَّ تحريهم أكلها ضرب من الرفق بها. وهذا من الضلال المركب، ولذلك كان جواب ابن مسعود رضي الله عنه بأن ذلك من خطوات الشيطان.
- (٢) الإنفَحةُ: جزء من معدة صغار العجول والجداء ونحوهما. ومادة خاصة تستخرج من الجزء الباطني من معدة الرضيع من العجول والجداء أو نحوهما ، بها خيرة تُجبّن اللبن .
  - (٣) في قوله تعالى : [الأنعام: ١٤٥]: ﴿ إِلاَّ أَن يِكُونَ مِيتَةً أُو دَما مسفوحاً ﴾.
- (٤) في الطبعات المتداولة ورد مكان آية سورة البقرة هذه ، آية [المائدة: ٣.] وهي قوله تعالى: ﴿وما أَهِلَ لَغُيرِ اللهِ بِهِ﴾.
  - · (٥) المراد بالبغي والعدوان: تجاوز حدّ الضرورة وقدرها.

اضطر غير باغ ولا عاد ﴾ قال غير باغ على المسلمين. ولا معتد عليهم ، من خرج لقطع الرحم أو لقطع السبيل ، أو يفسد في الأرض فاضطر إلى الميتة لم تحلَّ له . ومن أباح ذلك قال : غير باغ ولا عاد في الأكل . أخرج ابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس ولا عاد في الأكل . أخرج ابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في هذه الآية قال : من أكل شيئاً من هذه وهو مضطر فلا حرج ومن أكله غير مضطر فقد بغى واعتدى . وأخرج ابن المنذر من طريق عطية عن ابن عباس قال غير باغ في الميتة ولا عاد في الأكل ، واستدل بعموم الآية على جواز أكل المضطر ميتة الخنزير والآدمي خلافاً لمن منع ذلك .

١٧٤ ـ قوله تعالى : ﴿إن الذين يكتمون ما أنزل الله من الكتاب ويشترون به ثمناً قليلاً ﴾ الآية فيه تحريم أخذ الأجرة على الإفتاء .

۱۷۷ ـ قوله تعالى: ﴿ولكنَّ البرَّ﴾(١) فيها من شعب الإيمان الايمان بالله واليوم الآخر ، والملائكة والكتب والأنبياء وصلة الأرحام والأيتام والمساكين وابن السبيل والسائلين ولو أغنياء والعتق وفك الأسرى واقام الصلاة وإيتاء الزكاة والوفاء بالعهود والصبر على الفقر والضر والجهاد وفي قوله: ﴿على حُبِه له دليل على أن أفضل الصدقة ما كان في حال الصحة كما فسره ابن مسعود بقوله: «تؤتيه وأنت صحيح تأمل العيش وتخشى الفقر » أخرجه الحاكم وغيره.

1۷۸ - قوله تعالى : ﴿ كُتِبَ عليكم القصاصُ ﴾ الآية : فيه مشروعية القصاص ، واستدل به الليث على أن الحر لا يُقتَلُ به الليث على أن الرجل لا يُقتَصُ منه لامرأة كما استدل به غيره على أن الحر لا يُقتَلُ بالعبد .

قوله تعالى ﴿فمن عُفيَ له﴾ الآية فيه مشروعية العفو على الدِّيةِ والمطالبة برفق والأداء من غير مَطْلِ<sup>(٢)</sup>، وفي ذكر ﴿أخيه﴾ ترقيق مرغعفو وفي تنكير (شيً) إشارة إلى سقوط القصاص بالعفو عن بعضه، قوله تعالى ﴿فمن اعتدى بعد ذلك﴾ فيه أن العافي إذا قتل بعد العفو يقتص منه وأخذ جماعة من الآية تحتم قتله وأنه لا يصح العفو عنه.

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها سياق الآية بتامها: ﴿.. وَلَكُنَّ البِرَّ مَنْ آمَنَ باللهِ واليومِ الآخِرِ والملائكةِ والكتابِ والنبييِّنَ وَآتَىٰ المالَ على حبِّهِ ذوي القُربيٰ واليتاميٰ والمساكين وابنَ السبيلِ والسائلينَ وفي الرقابِ وأقامَ الصلاة وآتى الزكاةَ والموفون بعهدهمْ إذا عاهدوا والصابرين في الباساء والضرَّاء وحينَ الباس ...﴾

<sup>(</sup>٢) يقال: مطلَ فلاناً حقّهُ وبحقّهِ ، مَطلاً: إذا أجَّل موعد الوفاء به مرَّة بعد الأخرى . فهو مَطُولٌ ومطّال .





۱۸۰ - قوله تعالى: ﴿كُتِبَ عليكم إذا حضر أحدكم الموتُ ﴾ هذا منسوخ كما تبين في كتاب الناسخ والمنسوخ ، وقيل محكم خاص بمن لا يرث من الوالدين كالكفار والأقربين المحجوبين ، واختلف أصحاب هذا القول هل الوصية لهم واجبة لقوله: ﴿كُتِبَ ﴾ و﴿حقاً ﴾ ، أو مندوبة لقوله ﴿بالمعروف ﴾ ، واستدل محمد بن الحسن بالآية على أن مطلق الأقربين لا يتناول الوالدين لعطفه عليه .

1۸۱ - قوله: ﴿فمن بدَّلهُ بعدَ ما سمِعَهُ ﴾ الآية ، قال الكيا : يدل على أن الفرض يسقط عن الموصي بنفس الوصية ، فإن إثم التبديل لا يلحقه وعلى أن من كان عليه دين فأوصى بقضائه يسلم من تبعته في الآخرة ، وأن ترك الوصي والوارث قضاءه ، قال ابن الفرس : ومن أحكام الآية أن الموصى إليه بشيء خاص لا يكون وصياً في غيره خلافاً لأبي حنيفة ، والحجة عليه : ﴿فمن بدله بعد ما سمعه ﴾ وهذا من أعظم التبديل .

۱۸۲ - قوله تعالى: ﴿فَمَنْ خَافَ مَنْ مُوصٍ ﴾ (١) الآية ، قال الكيا وغيره: أفادت الآية أن على الوصيّ والحاكم والوارث وكل من وقف على جور في الوصية من جهة العمد أو الخطأ ردها إلى العدل ، وأن قوله: ﴿بعد ما سمعه ﴾ خاص بالوصية العادلة دون الجائرة وفيها الدلالة على جواز الاجتهاد والعمل بغالب الظن لأن الخوف من الميل يكون في غالب ظن الخائف ، وفيها رخصة في الدخول بينهم على وجه الصلاح مع ما فيه من زيادة أو نقصان عن الحق بعدما يكون ذلك بتراضيهم قال ابن الفرس ويؤخذ من الآية أيضاً أنه إذا أوصى بأكثر من الثلث لا تبطل الوصية كلها خلافا لزاعمه وإنما يبطل منها ما زاد عليه لأنه تعالى لم يبطل الوصية جملة بالجور فيها بل جعل فيها الوجه الإصلاح .

١٨٣ \_ قوله تعالى: ﴿كُتِبَ عليكم الصيامُ ﴾ فيه فرض الصوم.

۱۸٤ - قوله تعالى: ﴿فهن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخرك استدل به من أباح الفطر بمجرد المرض وائن كان يسيراً أو بمجرد السفر وإن كان قصيراً أو غير طاعة أو غير مباح واستدل به داود على أنه لا يصح صوم المريض والمسافر لأنه تعالى جعل الواجب عليه أياما أخر فكان صائماً قبل الوقت ، واستدل به الكرخي على أن الواجب أيام أخر ورمضان عليهما غير واجب فإن قدمه صح وكان معجلاً كتعجيل الزكاة واستدل بقوله ﴿فعدة من أيام أخر كه على جواز القضاء متتابعاً ومتفرقاً . روى ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: إن شاء تابع وإن شاء فرق ، لأن الله تعالى يقول:

<sup>(</sup>١) الشاهد في الآية تمام سياقها ، وهو قوله تعالى بعد هذا : ﴿جَنَفاً أَو إِيما ﴾ . والجنفُ: الميل والجور في الوصية .

﴿فعدة من أيام أخر﴾ ، واستدل به على أنه ليس على الفور ، خلافاً لداود على أن من أفطر رمضان كله قضى أياماً بعدده فلو كان تاماً لم يُجزِهِ شهر ناقص ، أو ناقصاً لم يلزمه شهر كامل خلافاً لمن خالف في الصورتين ، قال ابن القصار : ويحتج به لمذهب مالك والشافعي في أن المسافر إذا أقام ، أو شُفي المريض أثناء النهار ، لا يلزمهم الإمساك بقيته لأنه تعالى إغا أوجب عدة من أيام أخر ، وهؤلاء قد أفطروا ، فحكم الإفطار لهم باقي ومن حكمه أن لا يجب عليه أكثر من يوم ولو أمرناه بالإمساك ثم القضاء لأوجبنا بدل اليوم أكثر منه ، ويستدل بالآية على أنه يجزيء صوم يوم قصير مكان يوم طويل ولا أعلم فيه خلافاً وعلى أنه لا فدية مع القضاء .

قوله تعالى: ﴿وعلى الذين يُطبقونَهُ فديةٌ طعامُ مسكن ﴾ هذا منسوخ وقيل لا ؟ والمراد لمن لا يطيق الصوم لهرم أو لمرض أو نحوه ، إما بتقدير لا النافية أو أن يطيقونه بمعنى يتكلفونه كما قريء يطوقونه ، وأخرج البخاري وغيره عن ابن عباس لأنه قرأ : ﴿وعلى الذين يطيقونه ﴾ قال يُكلُّفونه وهو الشيخ الكبير والعجوز الكبيرة يطعمون كل يوم مسكيناً ولا يقضون وله طرق كثيرة عنه ، وأخرج الدار قطني عنه أنه قال لأم ولد له حُبْلَىٰ أو مرضع: أنت من الذين لا يُطيقون الصيام عليك الجزاء وليس عليك القضاء. قال الشافعي: ظاهر الآية أن الذين يطيقون الصوم إذ لم يصوموا أطعموا ونسخ في غيره حق الحامل والمرضع وبقى في حقهما ، فالحاصل أنا إن جعلناها منسوخة فهي في الحامل والمرضع محكمة وإن جعلناها محكمة ففيها دليل على إباحة الإفطار لن لا يطيق لعذر لا يرجى برؤه وأن عليه فدية بدل الصوم وأنها عن كل يوم قدر لطعام مسكين وهو مُدُّ(١) من حَبِّ، وأن من زاد على ذلك فهو أفضل وأن مصرفها طائفة المساكين بخلاف غيرهم من أهل الزكاة ، وقد يستدل بالآية على أن الصوم لا يقبل النيابة وإلا لذكرها واستدل بها ابن عباس على أن الحامل والمرضع يفديان ولا قضاء عليهما قال أبو عبيد اختلف الناس في الحامل والمرضع فقيل عليهما الفدية دون القضاء وقيل القضاء دون الفدية وقيل الأمران وكلُّ تأوَّلَ الآيةَ؛ من قال بالفدية فقط رأى أنهما ممن لا يطيق وليستا من أهل السفر ولا المرض، وأهل هذا الوصف هم أهل الفدية، ومن رأى القضاء فقط رأى الحمل والرضاع عِلَّتين من العلل كالمرض ، ومن أوجبهما قال إن الله حكم في تارك الصوم بعذر بحكمين القضاء في آية والفدية في أخرى فلما لم يجد لهما ذكراً في وأحد منهما

<sup>(</sup>١) المُدُّ: مكيال قديم اختلف-الفقهاء في تقديره، وهو رطل وثلث عند أهل الحجاز، وعند أهل العراق رطلان. يجمع على: أمداد، ومِداد.





جمعهما عليهما أخذاً بالأحوط، واستدل بالآية على أن المسافر والمريض يفديان ولا يقضيان أخذاً من عموم اللفظ، ورُدَّ لأن قوله تعالى أولاً في حقهما: ﴿فعدةٌ من أيام أخر﴾ ينع دلالة: ﴿وعلى الذين يطيقونه﴾، عليهما لأن ما عطف على الشيء غيرُه لا

محالة، وفي الآية ردُّ على من قال بإسقاط الصوم عن الشيخ ونحوه بلا فدية، وعلى من جوَّز الفدية فيه بالعتق.

جوز الفدية فيه بالعتق.

قوله تعالى ﴿فَمَن تَطُوع خَيْراً فَهُو خَيْرٌ لَه﴾ قال ابن الفرس يحتج بها على جواز التطوع بصوم يوم الشك لعموم قوله خيراً قوله تعالى: وأن تصوموا خير لكم. قال ابن الفرس يحتج بها على أن الصوم لمن أبيح له الفطر أفضل ما لم يجهده.

۱۸۵ ـ قوله تعالى : ﴿شهر رمضان﴾ استدل به من كره أن يقال رمضان ، قوله تعالى ﴿الذي أنزل فيه القرآن﴾ يستدل به مع قوله ﴿إنا أنزلناه في ليلة القدر﴾ (١) على أن ليلة القدر في رمضان ليست في غيره خلافاً لمن زعم أنها ليلة النصف من شعبان .

قوله تعالى ﴿ فَمِن شَهِد مِنكُم الشهر فلْيصُمْهُ ﴾ استدل به من قال من الأصوليين بوجوب الصوم على المسافر والمريض والحائض ، لأنهم شهدوا الشهر . واستدل به من قال لا قضاء على من مر عليه رمضان وهو مجنون بناء على انَّ شهد بعنى : علم . واستدل به من قال لا يقضي ، وفسَّر : شهد ، بعنى : أدرك ، قلت : واستدل به ابو حنيفة على أن من شهد بعض الشهر لزمه صوم كله وإن سافر لم يُبَح له الفطر ، ووجهه أنه لا يكن أن يراد به شهود جميع الشهر ، لأنه لا يكون شاهدا لجميعه إلا بعد مضيه كله ويستحيل أن يكون مضيه كلية شرطاً للزوم صومه كله لأن الماضي من الوقت يستحيل إيقاع الصوم فيه فعلم أنه لم ير شهود جميعه فالتقدير من شهد منكم بعض الشهر فليصم ما لم يشهد منه . وقد أخرج سعيد بن منصور عن ابن عمر في قوله : ﴿ فمن شهد منكم الشهر فليصمه ﴾ وأخرج ابن أبي حاتم عن علي قال : من أدركه رمضان وهو مقيم ثم سافر أشهر فليصمه ﴾ وأخرج ابن أبي حاتم عن علي قال : من أدركه رمضان وهو مقيم ثم سافر بعد لزمه الصوم لأن الله تعالى يقول : ﴿ فمن شهد منكم الشهر فليصمه ﴾ وأخرج ابن أبي حاتم عن علي قال : من أدركه رمضان وهو مقيم ثم سافر عن ابن عباس في قوله فمن شهد منكم الشهر فليصمه وأخرج ابن جرير عباس في قوله فمن شهد منكم الشهر فليصمه قال هو إهلاله بالدار واستدل بالآية على إجزاء صوم الأسير إذا صام بالاجتهاد ووافق رمضان خلافا للحسن بن صالح وعدمه على إجزاء صادف ما قبله وعلى أن من رأى الهلال وحده لزمه الصوم بنفسه خلافاً لمن قال لا

<sup>(</sup>١) سورة القدر: ١.



يلزمه إلا بحكم الإمام.

قوله تعالى: ﴿ يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾. هذا أصل لقاعدة عظيمة ينبني عليها فروع كثيرة وهي أن المشقة تجلب التيسير وهي إحدى القواعد الخمس التي يبنى عليها الفقه وتحتها من القواعد قاعدة الضرورات تبيح المحظورات وقاعدة إذا ضاق الأمر اتسع ومن الفروع ما لا يحصى كثرة والآية أصل في جميع ذلك، وقد يستدل بالآية على أحد الأقوال في مسألة تعارض المذاهب والروايات والاحتمالات هل يؤخذ بالأخف أو بالأقوى أو بأيهما شاء.

قوله تعالى: ﴿ولِتُكْمِلُوا العِدَّة﴾، فيه دليل على اعتبار العدد إذا لم يكن يرى الهلال، ولا يرجع فيه لقول الحساب والمنجمين، واستدل به أبو حنيفة على أن من صام تسعة وعشرين باعتبار رؤية بلده وقد صام أهل بلدة أخرى ثلاثين أنه يلزم أولئك قضاء يوم لأنه ثبت برؤية تلك البلدة أن العدة ثلاثون فوجب على هؤلاء إكمالها.

قوله تعالى: ﴿ولِتُكبِّرُوا اللهُ ﴾ فيه مشروعية التكبير لعيد الفطر وأن وقته من إكمال العدة وهو غروب شمس آخر يوم. أخرج ابن جرير عن ابن عباس قال : حقاً على المسلمين إذا نظروا إلى هلال شوال أن يكبروا الله حتى يفرغوا من عيدهم لأن الله تعالى يقول : ﴿ولتكملوا العدة ولتكبروا الله ﴾. قال ابن الفرس : والآية حجة على من ذكر أثناء التكبير تهليلاً وتسبيحاً وحجة لن لا يرى إلا التكبير.

١٨٦ - قوله تعالى: ﴿وإذا سألكَ عبادي﴾ الآية. فيه تنزيهه تعالى عن المكان وإجابته الداعي والترغيب في الدعاء، وأورد الصوفية هذه الآية في باب الأنس وهو عبارة عن روح القرب.

١٨٧ ـ قوله تعالى: ﴿أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم﴾ فيه إباحة الجماع وسائر أنواع الاستمتاع للصائم ليلاً.

قوله تعالى: ﴿ هَن لِباسِ لَكُم وأَنتُم لِباسِ لَهُن ﴾ ، قيل: إنه كناية عن المعانقة. قوله تعالى: ﴿ فَالآن باشروهن ﴾ - الى قوله - ﴿ من الفجر ﴾ ، فيه إباحة الجماع وأنواع المباشرة والأكل والشرب إلى تبين الفجر وتحريم المذكورات نهاراً ، واستدل به على صحة صوم الجنب لأنه يلزم من إباحة الجماع إلى تبين الفجر إباحته في آخر جزء من أجزاء الليل ، ويلزم من ذلك بطريق الإشارة طلوع الفجر وهو جنب. ومن منعه قال إن الغاية متعلقة بكلوا واشربوا دون باشروهن وقد يستدل به بالطريق المذكورة على أنه لا يجب





تجديد النية إذا جامع أو أكل بعدها واستدل به على جواز الأكل لمن شك في طلوع الفجر لأنه تعالى أباح الأكل إلى التبين مع الشك خلافاً لمالك، واستدل به مجاهد على عدم القضاء والحالة هذه إذا بان أنه أكل بعد الفجر لأنه أكل في وقت أذن له فيه. وأخرج سعيد ابن منصور عنه قال إذا تسحر الرجل وهو يرى أن عليه ليلاً وقد كان طلع الفجر فليتم صومه لأن الله تعالى يقول ﴿وكلوا واشربوا حتى يتبيَّن لكم ﴾ ، وإذا أكل وهو يرى أن الشمس غابت ولم تغب فليقضه لأن الله تعالى يقول ﴿ثُم أَتُمُوا الصِّيام إلى الليل﴾ واستدل به اللخمي على إجزاء النية مع الفجر ، لأنه إذا كان الأكل مباحاً إلى الفجر لم تجب النية إلا في الموضع الذي يجب فيه الإمساك، واستدل به قوم على صحة صوم من طلع عليه الفجر وهو يجامع فنزع في الحال أوفى فيه طعام فلفظه بطريق الإشارة السابقة. قلت ويستدل بقوله ﴿حتى يتبيَّن لكم﴾ على أن المراد بالفجر في الصوم ونحوه من الأحكام ما يظهر لنا لا ما في نفس الأمر ، وبقوله : ﴿ الخيط الأبيض من الخيط الأسود ﴾ على أن المراد بالفجر المعترض دون المستطيل ، بقرينة قوله : ﴿ الخيط ﴾ كما لا يخفى ، وفي الآية رد على من جعل أول الصيام لأمن طلوع الشمس وقوله: ﴿وابتغوا ما كتب الله لكم﴾ ، فسره ابن عباس في رواية بالولد وفي أخرى بليلة القدر أخرجهما ابن أبي حاتم ففيه استحباب طلب ليلة القدر وأن ينوي بالجماع النسل وإقامة السنة دون مجرد اللذة ، وقال قتادة وابتغوا الرخصة التي كتب الله لكم ، ففيه كراهية ترك الرخصة واستحباب فعلها .

قوله تعالى: ﴿ مُ أَتِمُوا الصيامَ إلى الليل ﴾ ، استدل بعمومه على الإفطار باليسير وبما لا يغذي ، واستدل به على أنه لا يجوز الأكل لمن شك في الغروب وعلى تحريم الوصال . روى أحمد من طريق ليلى امرأة بشير بن الخصاصية قالت: أردت أن أصوم يومين مواصلة فمنعني بشير وقال إن رسول الله عَلَيْ نهى عنه وقال يفعل ذلك النصارى ولكن صوموا كما أمر الله: ﴿ مُ أَمُوا الصيام إلى الليل ﴾ (١) . فإذا كان الليل فأفطروا . وروى الطبراني في الأوسط بسند لا بأس به عن أبي ذر أن رسول الله عَلَيْ واصل يومين فأتاه جبريل فقال إن الله قبل وصالك ولا يجل أحد بعدك وذلك بأن الله قال : ﴾ مُ أمموا الصيام إلى الليل ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) و(٢) وردت هذه الآية في الطبعات المتداولة بلفظ ﴿وأتمُّوا ﴾ في كلا الموضعين ، والذي أثبتناهُ هو النصّ القرآئي.

قوله تعالى: ﴿ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد ﴾ ، فيه مشروعية الاعتكاف واختصاصه بالمسجد وعدم اختصاصه بالجامع أو المساجد الثلاثة وتحريم المباشرة فيه جماعاً وغيره ، واستدل به بعضهم على أنه إذا خرج من المسجد فجامع خارجاً لا يبطل اعتكافه لأن حصر المنع من المباشرة حال كونه في المساجد ، قال الكيا: ويجاب بأن معناه لا تباشروهن حال ما يقال لكم إنكم عاكفون في المساجد ، ومن خرج من المسجد لقضاء الحاجة فاعتكافه باق . واستدل به بعضهم على أن الاعتكاف يصح في غير المسجد وأن تحريم المباشرة خاص بن اعتكف في المسجد فاعتبر مفهوم: ﴿في المساجد ﴾ ، والجمهور اعتبروا مفهوم: ﴿في المساجد ﴾ ، واستدل به أبو حنيفة على صحة اعتكاف المرأة في غير المسجد دون الرجل ، بناء على أنها لا تدخل في خطاب الرجال وعلى اشتراط الصوم في الاعتكاف لأنه قصر الخطاب على الصائمين فلولم يكن الصوم من شرط الاعتكاف لم يكن اللاعتكاف لم يكن الكوم في أنه لا يكفي فيه أقل من يوم كما أن الصوم لا يكون أقل من يوم .

۱۸۸ ـ قوله تعالى: ﴿ولا تأكلوا أموالم ﴾ الآية (١) ، فيه تحريم أكل المال بغير وجه شرعي وله صور كثيرة . روى ابن أبي حاتم عن ابن عباس أنه كان يكره أن يبيع الرجل الثوب ويقول لصاحبه أن كرهته فرد هما ، فهذا كما قال الله تعالى : ﴿ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل ﴾ ، وفيه تحريم الرشوة كما فسر بها قوم . ﴿وتُدُلُوا بها الى الحكام ﴾ وتحريم المخاصحة بغير حق ، قال مجاهد في الآية : لا تخاصم وأنت تعلم أنك ظالم ، أخرجه سعيد بن منصور وفيه : أن حكم الحاكم لا يُحِلُّ باطلاً وأنه يحكم بالظاهر وهو مصيب في فعله لا في الواقم .

1۸۹ ـ قوله تعالى : ﴿ يَسْأَلُونَكُ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِي مُواقِيتُ لَلنَاسُ والحَجِ ﴾ ، فيه أن كل شهر اعتبره الشرع فهو هلالي لا عددي ، واستدل به الحنفية على جواز الإحرام بالحج في كل السنة ، والآية في الحقيقة دليل عليهم لا لهم لأنه لو كان كما قالوا لم يحتج الى الهلال في ذلك ، وإنما احتاج إليه لكونه خاصاً بأشهر معلومة فاحتيج اليه ليميزها عن غيرها ، وأخرج الحاكم وغيره من حديث ابن عمر قال : قال رسول الله عَلَيْكُ : « جعل الله الأهلة مواقيت للناس فصوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته فإن غُمَّ (٢) عليكم فعُدُّوا ثلاثين يوماً » .

<sup>(</sup>١) الشاهد في الآية قوله تعالى: ﴿بِينَكُمُ بِالبَاطِلِ. ﴾ في تمام سياق ما أورده المصنف \_ رحمه الله \_ منها .

<sup>(</sup>٢) غُمَّ . بالبناء للمجهول .: أي غُطِّيَ وسُتِرَ بالغمام، فلم تمكن رؤيته.



قوله تعالى: ﴿وليس البِرُ ﴾ الآية (١) ، فيه دليل أن ما لم يشرعه الله قربة ولا ندب اليه لا يصير قربة بأن يتقرب به متقرب.

۱۹۰ ـ قوله تعالى: ﴿وقاتلوا في سبيل الله ﴾ ، فيه فرض الجهاد. قوله تعالى: ﴿ولا تعتدوا ﴾ . قال ابن عباس يقول لا تقتلوا النساء والصبيان والشيخ الكبير ولا من ألقى السلم وكف يده فان فعلتم فقد اعتديتم ، أخرجه ابن أبي حاتم .

۱۹۳ ـ قوله تعالى : ﴿وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين الله ﴾ ، حجة في عدم قبول الجزية من المشركين.

192 \_ قوله تعالى: ﴿ فَهِنِ اعتدى عليكم ﴾ . استدل به الشافعي على أن القاتل يقتل بمثل ما قتل به من محدد ، او خنق ، أو حرق ، أو تجويع ، أو تغريق ، حتى لو ألقاه في ماء عذب لم يلق في ماء ملح .

190 - قوله تعالى: ﴿ولا تُلْقُوا بأيدِيكم إلى التهلُكة ﴾ ، قال حذيفة: نزلت في النفقة في سبيل الله أخرجه البخاري. وأخرج الفريابي عن ابن عباس مثله ، وأخرج الترمذي عن أبي أيوب الأنصاري أنها نزلت في ترك الغزو ، وأخرج الطبراني عن أبي جبير بن الضحاك أنها نزلت في ترك الصدقة ، وأخرج أيضاً عن النعمان بن بشير أنها نزلت في الرجل يذنب الذنب فيقول لا يغفر لي ، وأخرج الحاكم عن البراء مثله وأخرج ابي حاتم عن عبد الرحمن بن الأسود بن عبد يغوث أنهم حاصروا دمشق فانطلق رجل إلى العدو وحده فعاب ذلك المسلمون ورفعوا حديثه الى عمرو بن العاص فأرسل اليه فردّه وقال عمرو: قال ﴿ولا تُلْقُوا بأيدِيكم إلى التهلُكة ﴾ فكأنه فهم من الآية العموم .

قوله: ﴿وأحسِنوا ﴾ قال عكرمة وأحسِنوا الظن بالله أخرجه ابن جرير. ففيه شعبة من شعب الإيمان.

197 \_ قوله: ﴿وَأَمَّمُوا الحَجِّ والعمرة لله ﴾ ، استدل به على وجوب العمرة كالحج وعلى منع فسخ الحج الى العمرة رداً على ابن عباس وعلى وجوب إتمام الحج والعمرة فيه بعد الشروع فرضاً أو نفلاً كما فسر به الإتمام ، ويدل عليه قوله بعد ﴿فَإِنَ أُحصِرتم ﴾ (٢) والإحصار إنما يمنع الإتمام بعد الشروع ، وقد أخرج ابن أبي حاتم من طريق ابن أبي طلحة

<sup>(</sup>١) الشاهد فيه تمام الآية: ﴿وليس البرُّ بأن تأتوا البيوت من ظهُورها ﴾ . .

 <sup>(</sup>٣) يقال: أحصر الحاجُ \_ على البناء للمفعول \_: إذا منعه خوف أو مرض ، من الوصول الإتمام حجه أو عمرته. وإذا منعه سلطان أو مانع قاهر في حبس أو مدينة قبل: حصر.

20

٢ - سورة البقرة

عن ابن عباس في الآية قال: من أحرم بحج أو عمرة فليس له أن يحل حتى يتمها تمام الحج يوم النحر إذا رمى جمرة العقبة، وزار البيت، والصفا والمروة، واستدل به قوم على أن الإحرام من دويرة أهله أفضل. روى الحاكم عن علي في قوله: وأتموا الحج والعمرة لله قال يحرم من دويرة اهله وقوم على أفضلية الإفراد روى عبد الرزاق في تفسيره عن معمر عن الزهري قال بلغنا أن عمر قال في هذه الآية: من تمامهما أن تفرد كل واحد منهما عن الآخر وأن تعتمر في غير أشهر الحج، وقيل إتمامهما أن يخرج قاصداً لهما لا للتجارة ونحوها ويؤيده قوله (لله وقيل أن تكون النفقة حلالاً وقيل أن يقرن (١) بينهما، وقيل أن يستوعب المناسك كاملة، واحتج بعموم الآية على إتمام الإحرام إذا فسد بالجماع وأن القارن إذا خاف فوت عرفة فليس له رفض العمرة، والمعتمرة إذا خاضت قبل الطواف لا ترفضها والصبي والعبد إذا كملا قبل الوقوف لا يرفضانه.

قوله: ﴿ فَإِن أَحصِرتُم فَمَا استيسَر مِن الهَدْي ، ولا تحلِقوا رؤوسكم حتى يبلُغَ الهَدْي مَحِلَّهُ ﴾ ، فيه جواز التحلل بالإحصار وأن فيه دما وأنه لا يحصل التحلل إلا بذبحه في يحله وأنه لا يجوز الحلق قبله وأن حلق الرأس حرام على المجرم ، واستدل به من لا يرى التحلل إلا من حصر العدو ، فأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: لا حصر إلا حصر العدو فأما من أصابه مرض أو وجع أو ضلال فلا . إغا قال الله : فاذا أمنتم . لكن قال محاهد الحصر حبس كله ، أخرجه ابن جرير فيعم العدو والمرض وغيرهما . وفي الآية رد على من منع التحلل من العمرة بالإحصار وعلى من لم يوجب الهذي على المحصر ، واستدل بها الحنفية على وجوب ذبحه بالحرم لا حيث أحصر لقوله: ﴿ حتى يبلغ الهدي محله ) مع قوله: ﴿ مُ عَلِيهُمُ الله البيت العتيق ﴾ (٢) ، ﴿ هدْياً بالغ الكعبة ﴾ (٣) ، وسيأتي عن ابن عباس في تفسير الآية . واستدل بها من لم يجوز ذبحه قبل يوم النحر لأن الحل يقع على الوقت والمكان جيعاً ومن لم يجوز التحلل لفاقده ، ومن لم ير له بدلاً ومن لم يوجب عليه القضاء والمكان جيعاً ومن لم يكتف بالشاة لواجد البُدنة والبقرة لأنه علقه بالاستيسار ومن لم يجوز الاشتراك فيه لأن مقتضى قوله : من الهدي : هدى كامل ، والمتقرب بمشترك فيه إغا تقرب ببعض هدى ، ومن أباح التحلل للمكي واستدل بقوله : ولا تحلقوا رؤوسكم ، على أن الحلق قبل الذبح في الحصر وغيره بناء على أن الخلق عن الحلق عام له ولغيره ،

<sup>(</sup>١) القران: أن يقرن بين الحج والعمرة ويجمع بينهما، فهو قارنٌ.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: ٩٥.

وقد تقدم عن ابن عباس، وعلى أن الحلال إذا حلق رأس المحرم لا شيء عليه لأن الخطاب مع المحرمين.

قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ مَنْكُ مَرِيضاً أَو بِه أَذِى مِن رأسِهِ فَفِدْية مِن صِيامٍ أَو صَدَقةٍ أَو نُسُكُ ﴾ ، فيه إباحة الحلق لعذر وأن فيه حينئذ فدية ، وأنها مخيرة إما الصوم أو الإطعام أو الدم وقدروا قبل ﴿ فَفدية ﴾ فحلق وأحسن منه أن يقدر ففعل ما حرم عليه في الإحرام كما أخرج سعيد بن منصور عن ابن عباس في قوله: ﴿ فَإِن أحصر مَ ﴾ قال: وإذا أهل الرجل بالحج فأحصر بعث بما استيسر من الهدي فإن تعجل قبل أن يبلغ الهدي محله فحلق رأسه أو مس طيباً أو تداوى بدواء كان عليه فدية من طعام أو صدقة أو نسك فحلق رأسه أو ما والصدقة ثلاثة آصع على ستة مساكين كل مسكين نصف صاع والنسك شاة إسناده صحيح ، وقال الكيا: قوله: ﴿ أَو بِه أَذَى مِن رأسه ﴾ يفيد أنه لو كان به قروح في رأسه أو جراح واحتاج إلى شدِّه وتغطيته كان حكمه في الفدية حكم الحلق. وكذلك المرض الذي يحوجه إلى لبس الثياب لأنه تعالى لم يخصص شيئاً من ذلك فهو عموم في الكل ، قال ابن الفرس: وظاهر الآية لا يقتضي تخصيص هذه الفدية بموضع ، فيحمل على عمومها في المواضع كلها وهو مذهب مالك .

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أَمِنتُم ﴾ الآية استدل بها من أباح التمتع للمُحصر خاصة لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أَمِنتُم ﴾ . الآية ومن أباح التمتع مطلقاً قال عمران بن حصين أنزلت آية المتعة في كتاب الله وفعلناها مع رسول الله على المخاري ومسلم . واستدل بها من أوجب مات قال رجل برأيه ما شاء يعني عمر أخرجه البخاري ومسلم . واستدل بها من أوجب على المحصر بعد زوال الإحصار حجاً وعمرة فإن جمع بينهما في أشهر الحج فعليه دم وهو متمتع ، وإلا فلا . وفي الآية أن صورة التمتع أن يحرم بالعمرة في أشهر الحج ثم يحج من عامة قال ابن عباس قوله : فمن تمتع ، يقول : فمن أحرم بالعمرة في أشهر الحج ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وفيها أن عليه دما فإن لم يجده صام عشرة أيام وأنه يجب تفريقها ثلاثة في المراد بقوله : رجع فيندب الإحرام بالحج قبل يوم النحر بثلاثة أيام ، واختلف في المراد بقوله : رجعتم ، فقيل إلى أوطانكم وقيل من مني . وقوله : ﴿ ذلك لمن لم يكن أهله على حاضري المسجد الحرام ﴾ قال أبو حنيفة : الإشارة بذلك الى التمتع فليس للمكّي أن المكيّ وله التمتع وقال أبو حنيفة أو كان راجعاً إليه لقال : ذلك على من ، واختلف هل المراد بالمكيّ وله التمتع وقال أبو حنيفة أو كان راجعاً إليه لقال : ذلك على من ، واختلف هل المراد بالمكيّ حاضر ،كة ولو كان غريباً أو شرطه الاستيطان على وجهين عندنا مستند المراد بالمكي حاضر ،كة ولو كان غريباً أو شرطه الاستيطان على وجهين عندنا مستند

٤٧

الثاني. قوله: أهلُه، واستدل بالآية من رأى وجوب الدم على من عاد لإحرام الحج إلى الميقات لعمومها. ومن أوجب الجمع في هذا الدم بين الحل والحرم فلا يجوز شراؤه من الحرم ونحره فيه لأن الهدى مأخوذ من الهدية فيجب أن يُهدى من غير الحرم إليه ومن جوز صوم أيام التشريق عن الثلاثة. وفي الآية رد على من أجاز صوم الثلاثة قبل الإحرام بالحج في العمرة أو بعدها، وعلى من أجاز صوم السبعة أيضاً في الحج.

197 - قوله تعالى: ﴿ الحج أشهر معلومات ﴾ ، اختلف الصحابة وغيرهم في الأشهر هل هي شوال وذو القعدة وذو الحجة كله أو وعشر منه؟ نَقْلان . واستدل الأول بجمع أشهر في الآية قال الكيا: أفادت الآية أن الأشهر التي يصح فيها التمتع بالعمرة إلى الحج ويثبت فيها حكمه هي هذه الأشهر . وأن من اعتمر في غيرها ثم حج لم يكن متمتعاً ، وفي الآية أن الحج لا يجوز الإحرام به في غير هذه الأشهر من السنة ، روى أبن خزية والشافعي عن ابن عباس قال لا يحرم بالحج إلا في أشهر الحج من أجل قول الله ﴿ الحج أشهر معلومات ﴾ وورد من حديث جابر مرفوعاً أخرجه ابن مردوية .

قوله تعالى: ﴿ فَمَن فَرضَ فِيهِن الحج ﴾ ، فيه مشروعية النية والتلبية. أخرج ابن المندر عن ابن مسعود قال الفرض الإحرام وأخرج عن ابن الزبير مثله ، وأخرج ابن جرير عن ابن عمر قال: الفرض الإهلال وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عمر قال: الفرض الإهلال وأخرج ابن المنذر عن ابن عباس مثله ، وأخرج سعيد بن منصور عن عطاء قال فرض الحج التلبية.

قوله تعالى: ﴿ فلا رفتَ ولا فسوقَ ولا جدالَ في الحج ﴾ فيه المنع من هذه الأشياء ، وفسر الرفث بالجماع وبمقدماته كالقبلة والغمز وبالتعريض به والفسوق بالمعاصي والجدال بالمراء والخصومة ، قال الكيا: فدلت الآية على تحريم أشياء لأجل الإحرام ، وعلى تأكيد التحريم في أشياء محرمة في غير الإحرام تعظياً للإحرام.

قوله تعالى : ﴿وما تفعلوا من خير يَعْلَمُه الله ﴾ ، فيه الحث على الإكثار من فعل الخيرات في الحج صدقة وذكراً ودعاءً وغير ذلك .

قوله تعالى : ﴿وتزوَّدُوا فإن خير الزاد التقوى ﴾ فيه استحباب التزود وأنه لا ينافي التوكل وذم السؤال والتوكل على الناس.

١٩٨ - قوله تعالى : ﴿ليس عليكم جُناحٌ أن تبتغوا فضلاً من ربكم ﴾ ، فيه إباحة التجارة والإجارة وسائر أنواع المكاسب في الحج ، وأن ذلك لا يُحبِطُ أجراً ولا ينقص

ثواباً ، خلافاً لأبي حنيفة في منعه الإجارة ، وروى أحمد وغيره عن أبي أمامة التيمي قال : قلت لابن عمر : أنا نكري فهل لنا من حج؟ فقال : جاء رجل إلى النبي عَيَالِيَّةُ فسأله عن الذي سألتني فلم يجبه حتى نزل عليه جبريل بهذه الآية فدعاه فقال : « أنتم حُجَّاج » .

قوله تعالى : ﴿فَإِذَا أَفَضْتُم مِن عَرِفَاتَ﴾ فيه مشروعية الوقوف بها ، والإفاضة منها .

قوله تعالى: ﴿فَاذَكُرُوا الله عند المشعر الحرام﴾ ، فيه مشروعية المبيت بمزدلفة والوقوف بقرح والذكر عنده والدعاء . روى الحاكم من طريق سالم عن ابن عمر قال : المشعر الحرام مزدلفة كلها ، واخرج ابن أبي حاتم عن ابن عمر مثله ، وروى سعيد ابن منصور من طريق نافع عن ابن عمر قال : المشعر الحرام الجبل وما حوله ، وقال الكيا : الذكر في قوله : ﴿واذكروه كما هداك﴾ فالمراد بالثاني المفعول عند الوقوف بمزدلفة غداة جمع . قال : والصلاة بمعنى ذكر ، فيجوز أن يفهم منه تأخير المغرب إلى أن يجمع مع العشاء بمزدلفة .

٢٠٠ ـ قوله تعالى : ﴿فَإِذَا قَضِيمَ مِنَاسِكُمُ فَاذَكُرُوا اللهُ ﴾ قال الكيا وغيره : يحتمل أن يراد به الاذكار المشروعة في خلال المناسك.

7.٣ - قوله تعالى: ﴿واذكروا الله في أيام معدودات﴾ الآية ، فيه مشروعية الذبح والدم والتكبير أيام التشريق وأنه يجوز النحر في اليوم الثاني . أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عمر أنه كان يكبر تلك الأيام بنى ويقول: التكبير واجب ويتأول هذه الآية في أيام معدودات ، قال ابن الفرس: ويحتج لمن قال ابتداء التكبير خلف الصلاة من ظهر يوم النحر بقوله تعالى: ﴿فإذا قضيتم مناسكم فاذكروا الله﴾ ، فإن الفاء للتعقيب وأول صلاة تلي قضاء النسك ظهر يوم النحر ، واستدل بعموم الآية من قال يكبر خلف النوافل ، ومن أباح التعجل للمعذور وغيره القريب والبعيد ، وفسر ابن عباس وغيره قوله فلا إثم عليه فأنه خرج بالحج من ذنوبه كلها غفرت له إن اتقي في أداء حدود الحج وفرائضه .

702 - قوله تعالى: ﴿ومن الناس من يعجبك قوله﴾ الآية قال الكيا: فيه تنبيه على الاحتياط فيا يتعلق بأمور الدين والدنيا واستبراء أحوال الشهادة والقضاة انتهى . وفيه ذم اللدد(١) في الخصومة قال ابن عباس وهو الجدال بالباطل وفي رواية عنده شدة الخصومة وفيه المنع من إضاعة المال وعدّه من الفساد .

<sup>(</sup>١) اللَّدَدُ: شدة الخصومة مع المل عن الحق.

29

٢ \_ سورة البقرة

٢٠٦ ـ قوله تعالى : ﴿وإذا قيل له اتَّق الله أخذته العزة بالإثم﴾ ، قال ابن مسعود : إن من أكبر الذنب أن يقول الرجل لأخيه : إتق الله ، فيقول : عليك بنفسك . أخرجه ابن المنذر ، قال العلماء : إذا قال الخصم للقاضي : اعدل أو نحوه عزر ره (١١) ، إلا أن يقول له اتق الله فلا يعزره لهذه الآية .

7.٧ - قوله تعالى: ﴿ومن الناس مَنْ يَشْرِي نفسَه ﴾ الآية (٢) ، استدل بها على جواز التغرير بالنفس في الجهاد . أخرج الفريابي وغيره من المغيرة قال: كنا في غزاة فتقدم رجل فقاتل حتى قُتِلَ فقالو القى هذا بيده إلى التهلكة ، فكتب فيه إلى عمر ، فكتب عمر : ليس كما قالوا وهو من الذين قال الله فيهم : ﴿ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات الله ﴾ . وأخرج ابن جرير عن أبي الخليل قال سمع عمر رضي الله عنه إنساناً يقرأ هذه الآية فاسترجع وقال قام رجل يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر فقتيل .

717 - قوله تعالى: ﴿كَانَ النَّاسِ أُمَةُ واحدة فبعث الله النبيين﴾ الآية استدل به من قال إن الاصل في إلنّاسِ الكفر حتى آمنوا لأنه ظاهر الآية إذ بعث النبيين لأجل كونهم كفاراً. وقد أخرج ابن جرير من طريق العوفي عن ابن عباس في الآية قال: كانوا كفاراً. واستدل به من قال إن الأصل فيهم الإيمان حتى كفروا بتقدير فاختلفوا فبعث، وقد أخرج أبو يعلى والطبراني من طريق عكرمة عن ابن عباس: ﴿كَانَ النّاسِ أُمةُ واحدة ﴾ قال على الاسلام كلهم، إسناده صحيح، وأخرج الحاكم وغيره أن في قراءة ابن مسعود كان الناس أمة واحدة فاختلفوا فبعث.

٢١٥ ـ قوله تعالى: ﴿قُلْ مَا أَنفَقَتُم مِنْ خَيْرٍ ﴾ الآية (٣)، هي لبيان مصارف المال الذي يتعلق به الثواب وقيل في الزكاة واستدل بها من أباح صرفها للوالدين.

717 ـ قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عليكم القتال ﴾ ، يستدل بها لمن قال إن فرض الكفاية واجب على الكل ويسقط بالبعض ، وهو رأي الجمهور من الأصوليين واستدل بها من قال إن الجهاد في عهده عَرِيدٌ كان فرض عنن.

٢١٧ - قوله تعالى: ﴿يسألونك عن الشهر الحرام ﴾ الآية(٤)، استدل بها على منع

- (١) التعزير: التأديب والمعاقبة بما هو دون الحدُّ الشرعي.
- (٢) يشريُ نفه: يبيعها، والمراد في الآية: بذل النفس في سبيل الله.
- (٣) الشاهد في الآية قوله تعالى: ﴿فللوالدِّين والأقربينَ واليتامي والماكين وابن السبيل﴾.
  - (٤) الشاهد فيها قوله تعالى: ﴿قتال فيه؟ قل قتال فيه كبير.. ﴾.

٥٠

القتال في الشهر الحرام وادعى غيره نسخها.

قوله تعالى: ﴿ومن يرتدد منكم﴾ الآية (١) ، استدل بها على أن الردة محبطة للعمل بشرط اتصالها بالموت فلو كان حج ثم ارتد وعاد إلى الاسلام لم يجب عليه إعادة الحج خلافاً لزاعمه. وكذا من ارتد من الصحابة بعد موته عَيْلَةٍ ثم عاد إلى الاسلام لا يزول عنه اسم الصحبة ، واستدل بالآية من قال إن المرتد يورث لأنه ساه كافراً والكفار يرث بعضهم بعض.

719 ـ قوله تعالى: ﴿ومنافع الناس﴾(٢)، قد يستدل بها لمن أباح التداوي بالخمر ولما يقوله الأطباء فيها من المنافع، لكنَّ الحديث الصحيح مصرح بتحريم التداوي بها، قال السبكي: كل ما يقوله الأطباء وغيرهم في الخمر من المنافع فهو شيء كان عند شهادة القرآن بأن فيها منافع للناس قبل تحريمها وأما بعد نزول آية التحريم فإن الله الخالق لكل شيء سلبها المنافع جملة فليس فيها شيء من المنافع. قال وبهذا تسقط مسألة التداوي بالخمر، وعلى هذا يدل قوله عَيْاتُهُ «إن الله لم يجعل شفاء امتي فيا حرَّم عليها ».

قال تعالى: ﴿ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو﴾ ، قال ابن عباس الفضل عن العيال أخرجه الطبراني وغيره ، ففيه تحريم الصدقة بما يحتاج إليه لنفقة من تلزمه نفقته ، واستدل به سحنون على منع أن يهب الرجل ماله بحيث لا يبقى له ما يكفيه .

حواز خلط الولى ماله بماله وجواز التصرف فيه بالبيع والشراء إذا وافق الإصلاح، جواز خلط الولى ماله بماله وجواز التصرف فيه بالبيع والشراء إذا وافق الإصلاح، وجواز دفعه مضاربة إلى غيره وفيه دلالة على جواز الاجتهاد في أحكام الحوادث لأن الإصلاح الذي تضمنته الآية إنما يعلم من طريق الإجتهاد، وغالب الظن، وفيه دلالة على أنه لا بأس بتأديب اليتم وضربه بالرفق لإصلاحه انتهى. وفيه دلالة على جواز خلط أزواد الإخوان. قوله تعالى: ﴿والله يعلم المفسد من المصلح﴾، أصل لقاعدة: الأمور بمقاصدها، فرب أمر مباح أو مطلوب لمقصد ممنوع باعتبار مقصد آخر.

. ٢٢١ ـ قوله تعالى : ﴿ولا تَنكِحوا المشركاتِ حتى يؤمِن ) ، فيه تحريم نكاحهن

(١) الشاهد فيها قوله تعالى: ﴿ومن يرتدِدْ منكم عن دينهِ فيمتْ وهو كافر فأولئك حَبِطتْ أعمالُهم في الدنيا والآخرة ﴾.

(٢) المصنف يعني قول الله تعالى في هذه الآية: ﴿يِسَالُونِكَ عن الخمر والميسر، قل فيهما إثم كبير ومنافعُ للناس وإثمهما أكبر من نفعهما..﴾.

01

مطلقاً وقد خص منه في سورة المائدة الكتابيات ، وأخذ ابن عمر بعموم هذه الآية فحرم نكاح اليهودية والنصرانية.

قوله تعالى: ﴿ولأَمَةٌ مؤمنة خير من مشركة﴾ ، قال الكيا وغيره: ظن قوم أنه يدل على جواز نكاح الأمة مع وجود طول الحرة وهو غلط ؛ لأنه ليس في الآية نكاح الإماء وإغا ذلك للتنفير عن نكاح الحرة المشركة لأن العرب كانوا بطباعهم نافرين عن نكاح الأمة فقال تعالى ذلك أي إذا نفرتم عن الأمة فالمشركة أولى . قلت لا غلط في ذلك فالآية تدل على جواز نكاح الأمة مع وجود الحرة المشركة إذا لم يجد سواها ، لأن وجود الحرة المشركة كالعدم لعدم جواز نكاحها مطلقاً .

قوله تعالى: ﴿ولو أعجبْتُكم﴾، فيه تقدير اعتبار الدين في النكاح على الشرف والجمال والمال ونحو ذلك.

قوله تعالى: ﴿ولا تُنكِعوا المشركين حتى يؤمنوا ﴾ ، فيه تحريم نكاح الكافر للمسلمة مطلقاً وهو إجماع ، واستدل به على اعتبار الولي في النكاح فأخرج ابن جرير عن أبي جعفر محمد بن على أنه قال النكاح بولي في كتاب الله ثم قرأ: ﴿ولا تُنكِعوا المشركين حتى يؤمِنوا ﴾ ، برفع التاء .

قوله تعالى : ﴿ وَلَعَبْدٌ مؤمن خير من مُشرِكٍ ﴾ ، فيه جواز نكاح العبد الحرة .

٢٢٢ - قول عند المحيض قبل هو أذى فاعتزلوا النساء في المحيض في المحيض في المحيض في المحيض المح

قوله تعالى: ﴿ولا تقربوهن على يَطْهُرن ﴾ ، يستدل به على أنه يحرم الوطء دون الاستمتاع بما بين السرة والركبة ويؤيده قوله بعد: ﴿فأتوهن ﴾ فإنه يدل على أن المحرّم فعله الوطء فقط. واستدل ابو حنيفة بقوله حتى يطهرن بالتخفيف على إباحة الوطء بمجرد انقطاع الدم دون غسل ، واستدل الشافعي بقراءة التشديد وبقوله فإذا تطهرن على توقفه على الغسل ، وحمل بعضهم التطهير في الآية على غسل الفرج فقط ، وبعضهم على الطهر الأصغر وهو الوضوء وقال قوم نعمل بالقراءتين جميعاً فتحمل قراءة التخفيف على انقطاع الدم لأكثر الحيض وقراءة التشديد على انقطاعه لدونه وهو بعيد جداً . قلت: ويكن إعمال القراءتين على وجه آخر وهو الإشارة بقراءة التخفيف إلى أن الغسل حال

جريان الدم لا يصح ولا يبيح فوقف حمل الوطء على الانقطاع بقوله ﴿حتى يطهرن﴾ وعلى الاغتسال بقوله: ﴿فَإِذَا تَطهرن﴾ ويؤيد هذا ما أخرجه ابن أبي حاتم وغيره من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في تُوله: ﴿فَاعتزلُوا النساء﴾ يقول: اعتزلُوا نكاح فروجهن ولا تقربوهن حتى يطهرن من الدم فإذا تطهرن بالماء ، واستدل بعموم الآية من قال بإجبار الذّمية على الغسل من الحيض.

قوله تعالى: ﴿فَأْتُوهِن مِن حِيثُ أَمْرِكُمُ الله ﴾ ، قال ابن عباس من حيث أمركم أن تعتزلوهن في الحيض وهو الفرج خاصة أخرجه ابن جرير ففيه اختصاص الوطء بالفرج وكذا قال مجاهد وغيره.

7٢٣ - قوله تعالى: ﴿نساؤكم حَرْثُ لَكُم فأتوا حرثكم أنّى شئم ﴾، قال ابن عباس أي نائمة وقاعدة ومقبلة ومدبرة. أخرجه عبد في تفسيره، وأخرج ابن أبي حاتم وغيره عنه قال: من حيث جاء الدم من ثم أمرت أن تأتي ، فقيل: كيف بالآية ﴿نساؤكم حرث لكم ﴾؟ قال ويحك وفي الدبر من حرث؟ لو كان ما تقول حقاً لكان المحيض منسوخا إذا شغل من ههنا جئت من ههنا ولكن أنّى شئم من الليل والنهار وأخرج ابن جرير عنه قال يعني بالحرث الفرج ومن طريق عكرمة عنه قال الحرث موضع الولد واستدل ابن عمر بالآية على إباحة الوطء في الدبر. وقال إنما نزلت رخصة فيه ، أخرجه البخاري وغيره وله شاهد من حديث أبي سعيد الخدري ، وقال الطحاوي: روى أصبغ بن الفرج عن عبد الرحمن ابن القاسم قال ما أدركت احداً أقتدي به في ديني يشك في أنه حلال ثم قرأ الآية قال أي شيء أبين من هذا؟ واستدل آخرون بها على إباحة العزل أخرج الحاكم عن ابن عباس أنه سئل عن العزل فقال إنكم قد أكثرتم فإن كان رسول الله عَيَّا قال فيه شيئاً فأنا أقول: ﴿نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم شئم ﴾ فإن شئم فاعتزلوا وإن شئم فلا تفعلوا.

قوله تعالى : ﴿وقد موا لأنفسكم ﴾ ، قال ابن عباس يقول : بسم الله عند الجماع أخرجه ابن جرير .

772 ـ قوله تعالى: ﴿ولا تجعلوا الله عُرْضةً لاَيْمانكم﴾ الآية ، قال ابن عباس يقول الله لا تجعلني عرضة ليمينك أن لا تصنع الخير ولكن كفر عن يمينك وأصنع الخير، أخرجه ابن أبي حاتم ففيه استحباب الحنث والتكفير لمن حلف يميناً فرأى غيرها خير منها ، وقيل أراد به النهي عن كثرة الحلف لأنه نوع جراءة على الله وابتذال لاسمه في كل حق أو باطل.

04

٢ \_ سورة البقرة

٢٢٥ \_ قوله تعالى : ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو في أيْمانكم ﴾ ، قالت عائشة هو قول الرجل: لا والله وبلى الله ، أخرجه البخاري ، وفي لفظ عند عبد الرزاق ؛ هم القوم يتدارءون في الأمر فيقول هذا لا والله وبلي والله ، وكلا والله يتدارءون في الأمر لا تعقد عليه قلوبهم ، وأخرج ابن أبي حاتم عنها قالت إنما اللغو في المزاحة والهزل وهو قول الرجل لا والله وبلى والله فذاك لا كفارة فيه إنما الكفارة فيما عقد عليه قلبه أن يفعله ثم لا يفعله فعلى هذا في الآية دليل على اعتبار القصد في اليمين وأن من سبق لسانه اليها بلا قصد لا ينعقد، وأخرج ابن جرير عن أبي هريرة قال لغو اليمين حلف الإنسان على الشيء يظن أنه الذي حلف عليه فإذا هو غير ذلك ، وأخرج من طريق العوفي عن ابن عباس قال هو أن يجلف على الشيء يراه حقاً وليس بحق. وأخرج عن جماعة من التابعين مثله فاستدل بها من قال إن من حلف على غلبة ظنه لا إثم عليه ولا كفارة قصَّدَ اليمين أو لم يقصدها ، وأخرج أيضاً عن مسروق وغيره أنه الحلف على المعاصي فبرَّه ترك ذلك الفعل ولا كفارة ، وأخرج عن إبن عباس وطاوس أنه اليمين في حالة الغضب فلا كفارة فيها ، وأخرج عن النخعي أنه الذي يحلف على الشيء ثم ينساه فلا كفارة ، وأخرج ابن ابي حاتم عن ابن عباس قال: لغو اليمين أن يحرم ما أحل الله فذلك ما ليس عليك فيه كفارة ، يعني أن يقول : مالي عليَّ حرام إن فعلت كذا مثلاً ، قال ابن الفرس : وبهذا أخذ مالك إلا في الزوجة ، وأخرج ابن جرير عن زيد بن أسلم قال هو كقول الرجلِّ أعمىٰ الله بصري إن لم أفعل كذا ونحوه ، وكقوله: هو كافر هو مشرك إن لم يفعل كذا ، فلا يؤخذ به حتى يكون من قلبه. وقيل لغو اليمين يمين المكر حكاه ابن الفرس ولم أره مسنداً.

قوله تعالى: ﴿ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم﴾ ، فيه انعقاد اليمين بالقصد وفسره قوم بأن يحلف وهو يعلم أنه كاذب وأسند ابن جرير من طريق على عن ابن عباس أن ذلك اليمين الصبر الكاذبة وأنه لا كفارة لها بل المؤاخذة في الآخرة وبه قال مالك وغيره وأوجب الشافعي فيها الكفارة أخذاً مع عموم المؤاخذة ولأنها المنفية في أول الآية بدليل قوله في المائدة ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان فكفارته.

777 \_ قوله تعالى: ﴿للذين يُولُونَ﴾ الآية ، قال الكيا: ليس في نظم القرآن ما يدل على الجماع ولا على الحلف على مدة معلومة فاختلف العلماء فمنهم من لم يفصل بين المين المانعة من الجماع والكلام والإنفاق فيضرب له الأربعة أشهر أخذاً من عموم الآية ومنهم من خصها بالجماع سواء كان عن غضب أو لا ومنهم من خصها بالجماع عن غضب ، وفي الآية أنه يمهل أربعة أشهر من الإيلاء ثم يطالب بالفيئة أو الطلاق واستدل الشافعي



٢ ـ سورة البقرة.

بها على من آلى أربعة أشهر فقط لا يكون مؤلياً خلافاً لأبي حنيفة في قوله بوقوع طلقة لأن مدة أربعة أشهر حق خالص له فلا يفوت به حق ولا يتوجه عليه مطالبة ، وفي الآية رد على من خصص الإيلاء بالمؤبد بحلاف المقيد بوقت أو صفة لإطلاق الآية ، وعلى القائل أن من حلف على دون أربعة أشهر ولو يومّا يتركها أربعة أشهر من غير جماع وعلى من قال بوقوع الطلاق بعني المدة لقوله فإن فاءوا وإن عزموا ، وفي لفظ العزم ما يدل على قصد الطلاق وإنشائه . وكذا قوله سميع يشعر بمسموع وهو النطق بالطلاق ومضي المدة ليس بمسموع وعلى من قال بصحة الإيلاء من الأجنبية لقوله : من نسائكم ، واستدل بعموم الآية على صحة الإيلاء من الكافر وبأي يمين كان ومن غير المدخول بها والصغيرة والخصي وأن العبد يضرب له الأربعة أشهر كالحر ، واستدل بها محمد بن الحسن على امتناع تقديم الكفارة لبطل الإيلاء بدونها ففيه إسقاط حكم الإيلاء بغير ما ذكر الله ، واستدل الحسن وبعض أصحابنا بقوله ﴿ فإن فاءوا فإن الله غفور رحيم ﴾ على أنه لا يلزمه كفارة اليمين ، واستدل بتخصيص هذا الحكم بالمولى على أن من ترك الوطء ضراراً بلا يمين لا يجري واستدل بتخصيص هذا الحكم بالمولى على أن من ترك الوطء ضراراً بلا يمين لا يجري عليه هذا الحكم ، واستدل بقوله : وإن عزموا من قال إن الحاكم لا يطلق عليه لأنه جعل الفيء والطلاق للمولى لا لغيره .

٢٢٨ ـ قوله تعالى: ﴿والمطلَّقَاتُ يتربَّصْهِنَ بأنفسهنَ ثلاثة قروء ﴾ ، فيه وجوب العدة على المطلقات طلاقاً رجعياً أو بائناً بشرط الدخول كما في سورة الأحراب وأنها ثلاثة قروء لمن تحيض بخلاف الآيسة والصغيرة والحامل كما في سورة الطلاق والمستحاضة داخلة في العموم قال الأصم: والأمة.

قوله تعالى: ﴿ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن﴾ ، قال ابن عمر لا يحل لها إن كانت حائضاً أن تكتم حيضها أخرجه ابن أبي حاتم وغيره ، وفيه دليل على أن قولها يقبل في الحيض ، وفي الحمل بلا مخيلة وإلا لم يحرم عليها الكتم ، قال العلماء وإنما نهين عن الكتم لئلا يبطل حق الزوج من الرجعة لمن أراد رجعتها قبل الوضع ولئلا تضربه في النفقة إن قالت لم أحض ، قال ابن الفرس وعندي أن الآية قايمة عامة في جميع ما يتعلق بالفرج من بكارة وثيوبة وعيب لأن كل ذلك مما خلق الله في أرحامهن فيجب أن يصدقن فيه .

قوله تعالى : ﴿وبُعُولِتُهُنَّ أَحَقُ بُرِدُهِنَ فِي ذَلك﴾ ، قال ابن عباس في الآية إذا طلق الرجل امرأته تطليقة أو تطليقتين وهي حامل فهو أحق برجعتها ما لم تضع أخرجه ابن

جرير. وقال بعضهم أول الآية عام وآخرها تحاص وذلك أن أولها عام في كل مطلقة وآخرها خاص بالرجعية. وأخرج ابن جرير عن النخعي وبعولتهن أحق بردهن في ذلك قال في العدة ، وفيه دليل على أن الزوج يستقل بالرجعية في العدة من غير ولي ولا رضا المرأة وأنه بعد العدة بخلاف ذلك. واستدل الحنفية بقوله: ﴿وبعولتهن﴾ على بقاء الزوجية وإباحة الوطء ، واستدل خلافهم بقوله: ﴿بردهن﴾ والرد لا يكون إلا لما ذهب من إباحة الوطء ، واستدل به من قال إن لفظ الرد من صرائح الرجعة ، واستدل به أيضاً من قال إن للزوج نكاح المختلعة في عدتها برضاها لعمومه.

قوله تعالى : ﴿وَلَمْنَ مثلُ الذي عليهنَّ بالمعروف﴾ ، فيه دليل على أن المرأة لها حقوق أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال : إني أحب أن أتزين للمرأة كما أحب أن تتزين لي ، لأن الله يقول ﴿ولَمْنَّ مثل الذي عليهنَّ بالمعروف﴾ ، وما أحب أن أستوفي جميع حقي عليها لأن الله يقول ﴿وللرجال عليهنَّ درجة﴾ وأخرج ابن جرير عن ابن زيد في قوله : ﴿وللرجال عليهن درجة﴾ قال طاعة يُطعِن الأزواج الرجال ولا يطيعونهن .

779 ـ قوله تعالى: ﴿الطلاق مرتان﴾ ، قال السدِّي: يعني الذي يملك فيه الرجعة ، أخرجه ابن جرير ويدل له قوله بعد: ﴿فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان﴾ وفيه أن لفظ الإمساك من صرائح الرجعة ولفظ التسريح من صرائح الطلاق ، واستدل بقوله: ﴿فإمساك بمعروفٍ من قال: إن الرجعة تحصل بالوطء لأنه أقوى مقاصد النكاح فكان إمساكاً بالمعروف فتحصل به الرجعة ، قال الكيا: وهذا غلط لأن قوله: ﴿أو تسريح بإحسان﴾ في ولاطلاق الطلاق إلا بالقول(١).

قوله تعالى: ﴿ولا يحل لكم أن تأخذوا ﴾ الآية (٢) ، فيه تحريم أخذ مال الزوجة على سبيل الإكراه والمضارة وجوازه إذا كان النشوز من جهتها وذلك أصل الخلع ، واستدل بعموم قوله: ﴿فيا افتدت به ﴾ على جواز الخلع بقدر ما أصدقها وأكثر منه خلافاً لمن منع الزيادة ، وبقوله: ﴿افتدت ﴾ من قال إن لفظ المفاداة من صرائح الخلع . واستدل بالآية من منع الخلع لغير ضرر منها ومنه ، ومن منعه لضرر احدهما فقط لتعليقه بخوفهما معا واستدل بها من قال إن الخلع فسخ لا طلاق لأنه تعالى ذكر الطلاق مُرتان ، ثم ذكر الخلع ،

<sup>(</sup>١) كذا وردت هذه العبارة فيا بين أيدينا من طبعات ، وهو خطأ طباعي والصواب: ﴿أَو تسريح بإحسان ﴾ في الطلاق ، ولا طلاق إلا بالقول .

<sup>(</sup>٢) الشاهد في الآية قوله تعالى في تتمة ما أورد المصنف منها : ﴿مَّا آتيتموهنَّ شيئاً إلا أن يخاف ألاّ يقيا حدودَ



ثم قال فان طلقها فدل على أن الخلع ملغى غير محسوب وإلا كان الطلاق أربعاً ورد بأن ذكر المفاداة حكم على حياله فلا فرق بين ذكره بين الطلقتين والثلاثة وفي غير ذلك وفي الآية رد على من لم يجعل الخلع إلا عند السلطان وقد يستدل بها من لا يجوز خلع الأجنبي لأنه خص الافتداء بهما.

٢٣٠ ـ قوله تعالى : ﴿فإنْ طلَّقها فلا تحل له من بعد﴾ ، فيه تحريم المطلقة ثلاثاً
 وعموم الآية دليل لمن قال بعدم الهدم إذ لا فرق بين أن يتخلل الطلاق نكاح غيره أم لا .

قوله تعالى: ﴿حتى تنكح زوجاً غيره﴾ الآية ، فيه أن المطلقة ثلاثاً إنما تحل بعد نكاح زوج آخر سواء كانت حرة أم أمة ثم اشتراها وينبغي أن يستفاد الوطء من لفظ تنكح والنكاح الصحيح من قوله زوجاً فلا بد من وطء زوج في نكاح صحيح لا وطء سيد ولا نكاح بلا وطء ولا وطء في نكاح فاسد ولا بشبهة ، واستدل به سعيد بن المسيب على الاكتفاء بالعقد بلا وطء بناء على أن النكاح حقيقة في العقد وفي الآية رد على من أحل بوطء السيد وعلى من أباح الوطء بالملك إذا اشترى مطلقته ثلاثاً وعلى من أم يكتف بنكاح الكافر إذا كانت كافرة والمراهق والمجنون والمجنونة. لأنه يسمى زوجاً.

٢٣١ ـ قوله تعالى : ﴿وَإِذَا طَلَقَمُ النَسَاء ﴾ الآية ، فيه وجوب الإمساك بمعروف وتحريم المضارة واستدل به الشافعي على أن العاجز عن النفقة يفرق بينه وبين زوجته لأن الله تعالى خير بين اثنين لا ثالث لهما الإمساك بمعروف والتسريح بإحسان وهذا ليس ممسكاً بمعروف فلم يبق إلا الفراق ، واستدل بقوله ﴿وَمِن يَفْعَلَ ذَلَكَ فَقَدَ ظَلَمُ نَفْسُه ﴾ على أن الرجعة تنفذ على هذا الوجه ويكون ظالاً .

قوله تعالى: ﴿ولا تتخذوا آياتِ الله هُزُوا﴾ ، فيه وقوع طلاق الهازيء وعتقه ونكاحه وجميع تصرفاته لأن سبب نزول الآية ذلك كما أخرجه ابن المنذر وغيره واستدل بها أيضاً على تحريم الطلاق زيادة على العدد المشروع أخرج ابن المنذر عن ابن عباس أن رجلا قال له طلقت امرأتي ألفاً قال ثلاث تحرمها عليك وبقيتهن وزر اتخذت آيات الله هزؤا.

٢٣٢ ـ قوله تعالى: ﴿فلا تعضلوهن﴾(١) الآية ، فيه تحريم العضل على الأولياء كما بينه سبب نزولها واعتبار الولي في النكاح وإلا لم يلتفت إلى عضله ، وفيه أن المرأة إذا اختارت كفؤاً واختار الولي غيره يقدم ما اختارته هي ، وفيه أن الزوج بعد انقضاء

(١) العضل: المنع ظلماً.



العدة ليس له الرجعة بل إنما ينكح بولي ومهر جديد.

٣٣٣ \_ قوله تعالى : ﴿والوالداتُ يُرضِعنَ أولادهنَّ ﴾ ، أمر للوالدات بإرضاع أولادهن فقيل هو للندب لا للوجوب، وقيل للوجوب مطلقاً، وقيل ما دامت في العصمة، وقبل لماذا مات الأب أو كان معسراً ولا مال للابن، واستدل به من قال يمنع الأب من استرضاع غيرها إذا طلبت الأم أجرة ووجد متبرعة قال الكيا وغيره ، ويؤخذ من قوله: يرضعن أولادهن أن الأم أحق بالحضانة لأن حاجة الولد إلى من يحضنه كحاجته إلى من يرضعه. وفي الآية أن منتهى الرضاع حولان وأنه لا رضاع بعدهما فلا يثبت التحريم ، وأنه يجوز فطمه قبل الحولين بشرط تشاور الأبوين في ذلك واتفاقهما وأنه لا يستقل أحدهما بالفطم قبلهما بخلاف ما بعدهما وأن على الأب أجرة الرضاع للأم إذا طلبتها سواء كانت في عصمته أم لا ، وأن المراعي في ذلك حال الروج يساراً وإعساراً وتوسطاً لا الزوجة ولا هُما ، لقوله : ﴿لا تُكلُّف نفس إلا وسعها﴾ ، وقوله : ﴿لا تُضارُّ والدة بولدها ﴾ الآية ، فيه أن الأم إذا رضيت بما ترضى به الأجنبية فلا تضار بانتزاع الولد منها وأن الأب إذا وجد متبرعة فلا يضار بإلزامه الأجرة للأم، وقال مجاهد في الآية: لا تأبي أن ترضعه ليشق على أبيه ولا يمنع الوالد أمه أن ترضعه ، أخرجه ابن جرير، وقوله: ﴿وعلى الوارث مثل ذلك﴾ قيل إنه منسوخ وقيل محكم وأن الإشارة إلى قوله: ﴿ لا تضار ﴾ لأنه أقرب مذكور فعلى الوارث أن لا يضار الأم كما أن على الأب أن لا يضارها أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: ﴿وعلى الوارث مثل ذلك ﴾ قال: ألا يضار وقيل إلى النفقة والكسوة فاستدل به من أوجب ذلك على الوارث من عصبة الميت وقيل عصبة المولود نفسه لأنه وارث أبيه. والمعنى أن ذلك واجب في ماله يعطى منه الأم الأجرة ، بهذا فسره الضحاك وغيره واختاره ابن جرير وغيره ،وقوله : ﴿إِنْ أردتم ﴾ الآية (١)، فيها جواز اتفاق الأبوين على استرضاع الولد من غير الأم وإباحة الاستئجار للرضاع.

٢٣٤ ـ قوله تعالى: ﴿والذين يُتوفُّون ﴾ الآية ، فيه وجوب العدة على المتوفّى عنها مدخولاً بها أولا ، وأنها أربعة أشهر وعشر ، وذلك في غير الحامل كما في سورة الطلاق وشملت الآية الكتابية والمستحاضة والصغيرة خلافاً لمن خالف فيهن والأمة عند الأصم ، واستدل بقوله ﴿وعشراً ﴾ من قال إنها ليال وأن اليوم العاشر ليس من العدة لإسقاط الهاء ، واستدل ابن عباس بإطلاق الآية على أنها تعتد حيث شاءت لأنه قال ﴿يتربصن ﴾

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها قوله بعد هذا ، ﴿أَن تسترضعوا . . ﴾



ولم يقل في بيوتهن أخرجه الحاكم ، واستدل بقوله: ﴿والذين يتوفون منكم﴾ على أن العدة من الموت لتعليقها عليه فلو لم يبلغها موته إلا بعد مضى المدة حكم بانقضائها.

قوله تعالى: ﴿فإذا بلغن أجلهن فلا جناح عليكم فيا فعلن في أنفسهن من معروف﴾ أي من زينة وتطيب فيفيد تحريم ذلك في العدة وهو الإمداد، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في الآية يقول إذا انقضت عدتها فلا جناح عليها أن تتزين وتتصبغ وتتعرض للتزويج فذلك المعروف.

٢٣٥ ـ قوله تعالى: ﴿ولا جناح عليكم فيا عرضم ﴾ الآية (١) ، فيه مشروعية الخطبة وإباحة التعريض بها في العدة وتحريم التصريح فيها وهو معنى ﴿ولكن لا تُواعِدوهنَّ سِراً ﴾ وتحريم العقد في العدة قال الكيا: وفي الآية دليل على نفي الحد بالتعريض في القذف لأنه تعالى جعل حكمه مخالفاً لحكم التصريح ، ويستدل بالآية على جواز نكاح الحامل من الزنا إذ لا عدة لها.

777 - قوله تعالى: ﴿لا جناح عليكم إن طلقم ﴾ الآية ، فيه جواز النكاح بلا تسمية مهر وبنفيه وهو التفويض وأنه لا يجب فيه المهر بالعقد بل بالفرض أو المسيس وأنه يجوز الطلاق قبلهما وأنه لا يجب بالطلاق حينتذ شيء سوى المتعة ، وأنها يراعى فيها حال الزوج أو فيها دا على من قال يراعي فيها حال الزوجة أو حالهما ، واستدل بقوله: حقا على المحسنين من جعل المتعة مندوبة لا واجبة ، قال الكيا وعموم قوله: ﴿مَا لَم تمسوهن ﴾ يدل على جواز الطلاق في الحيض قبل الدخول .

7٣٧ ـ قوله تعالى: ﴿وإن طلقتموهن﴾ الآية، فيه أن في الطلاق بعد الفرض وقبل الوطء شطر المهر فيعود إلى الزوج نصفه سواء كان الفرض في العقد أم بعده وفيه أن المهر تملكه المرأة بمجرد العقد، واستدل بقوله ﴿فنصف ما فرضم ﴾ على أنها لو اشترت به شيئاً لم يرجع الزوج في نصف ما اشترت بل في نصف ما أخذت، وعلى أنه لو زاد زيادة متصلة لم يكن للزوج فيها نصيب وبقوله: ﴿من قبل أن تمسوهن ﴾ على أن الخلوة لا تقرر المهر مطلقاً، وقوله: إلا أن يعفون يفيد جواز هبة الزوجة النصف الذي ثبت لها للزوج وقوله ﴿أو يعفو الذي بيده عقدة النكاح ﴾، فسره علي الزوج. وورد في حديث مرفوع عند الطبراني، ففيه جواز ترك الزوج نصفه لها. وفسره ابن عباس وغيره بالولي ، فاستدل به من أجاز للولي العفو عن الصداق مطلقاً أو الأب فقط، ويستدل به على أن

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها قوله بعد هذا: ﴿ من خِطبة النساء أو أكنتم في أنفسكم.. ﴾

٥٩

المرأة لا تلى عقد النكاح بالكلية.

قوله: ﴿وأَن تعفو أقرب للتقوى﴾ ، خطاب للأزواج ففيه جواز عفوهم إن كان ما قبله في الولي وفيه أن عفو الزوج أولى من عكسه لضعف جانب المرأة وما حصل لها من الكسر بالطلاق ، وفي الآية دليل على جواز الهبة إن كان الصداق عيناً والإبراء إن كان ديناً وجواز هبة المشاع فيا ينقسم وما لا ينقسم لأنه أباح تمليك نصف الصداق ولم يفرق بين العين والدين ولا ما يحتمل القسمة وغيره.

٢٣٨ ـ قوله تعالى: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى﴾، فيه الأمر بالمحافظة على الصلوات المفروضات والحث على الصلاة الوسطى وبيان فضلها وهي الصبح أو الظهر أو العصر أو المغرب أو العشاء أو الخمس أو الجمعة أو الوتر أو الضحى أو صلاة الليل أو صلاة الجماعة أو صلاة الخوف. أقوال.

قوله تعالى: ﴿وقوموا لله قانتين﴾ ، فيه وجوب القيام في الصلاة واستدل به على تحريم الكلام فيها . روى الشيخان عن زيد بن أرقم قال كان الرجل يكلم صاحبه في الصلاة حتى نزلت «وقوموا لله قانتين » فأمرنا بالسكوت ونهينا عن الكلام وروى الطبراني عن ابن عباس نحوه . وأخرج ابن جرير عن ابن مسعود . قال أتيت النبي عيلي فسلمت عليه فلم يرد علي فلما قضى الصلاة ، قال إنه لم ينعني أن أرد عليك السلام إلا أمرنا أن نقوم قانتين لا نتكلم في الصلاة . وأخرج عن مجاهد قال من القنوت طول الركوع وغض البصر والخشوع وأن لا يلتفت ولا يقلب الحصا ولا يعبث بشيء ولا يحدث نفسه بشيء من أمر الدنيا ، واستدل بها آخرون على القنوت في صلاة الصبح . أخرج ابن جرير عن أبي رجاء قال : صليت مع ابن عباس الغداة فقنت فيها ثم قال هذه الصلاة الوسطى التي قال : ﴿وقوموا لله قانتين﴾ . وفي لفظ عنه : التي أمرنا أن نقوم فيها قانتين .

٢٣٩ ـ قوله تعالى : ﴿ فَإِن خَفَتُم فَرِجَالاً أَو رَكَبَاناً ﴾ ، فيه بيان صلاة شدة الخوف وأنها تجوز ماشياً وراكباً مستقبلاً ومستدبراً أو مومئاً . وعم الخوف خوف العدو والسبيل والسبع وغير ذلك ، وفي الآية رد على من قال بتأخير الصلاة في هذه الأحوال وإطلاق الآية يقتضي أنه لا إعادة ومن أوجبها استدل بقوله : فإذا أمنتم فاذكروا الله أي فأعيدوا الصلاة .

٢٤٠ - قوله تعالى: ﴿والذين يتوفون ﴾ الآية ذهب مجاهد إلى أن هذه الآية غير

٦.

منسوخة وأنها معمول بها مع الآية السابقة. فأوجب على المعتدة أربعة أشهر وعشراً أن لا تخرج من بينها ثم جعل لها تمام الحول وصية لها إن شاءت أقامت وإن شاءت خرجت أخرجه ابن جرير، والأكثرون على أنها منسوخة، ثم قيل بنسخ كلها الاعتداد حولا بالآية السابقة والوصية بالمتاع والسكنى بآية الميراث، وقيل نسخت إلا السكئى فهي لها ثابتة.

751 \_ قوله تعالى: ﴿وللمطلقات متاع بالمعروف﴾ فيه وجوب المتعة لكل مطلقة قبل الدخول وبعده رجعية أو مختلعة أو بائنة بثلاث حرة أو أمة ، واستدل به من لم ير المتعة في الفسوخ واللعان لأن الفسخ لا يسمى طلاقاً واستدل بقوله حقاً على المتقين على وجوب المتعة لما أخرج ابن جرير عن ابن زيد أنه لما نزل: ﴿حقاً على المحسنين﴾ قال رجل إن أحسنت فعلت وإن لم أرد لم أفعل فنزلت: حقا على المتقين ، وذهب الزهري إلى أن متعة المفوضة غير واجبة لأنه نزل فيها: ﴿حقاً على المحسنين﴾ ، ومتعة غيرها واجبة لقوله فيها: حقاً على المتقين ، أخرجه ابن جرير .

٢٤٣ ـ قوله تعالى: ﴿أَلُم تر إلى الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت)، أخرج الحاكم عن ابن عباس أنهم خرجوا فراراً من الطاعون، ففيه ذم الفرار منه.

٢٤٥ ـ قوله تعالى : ﴿من ذا الذي يقرض الله ﴾ الآية ، فيه الترغيب في أعمال البر والإنفاق في سبيل الخير.

٢٤٦ \_ قوله تعالى : ﴿ ابعثْ لنا ملكاً نُقاتِلْ في سبيل الله ﴾ الآية ، فيه أن البعوث والسرايا لا بد لهم من أمير يولَّى عليهم يرجعون إليه ويقتدون به .

٢٤٧ - قوله تعالى : ﴿إِن الله بعث لَمَ طَالُوتَ مَلَكاً ﴾ الآية ، فيه أن الإمامة ليست وراثة متعلقة بأهل بيت النبوة والملك ، وإنما تستحق بالعلم والقوة دون المال وأن النسب مع فضائل النفس والعلم لا عبرة به بل هي مقدمة عليه .

7٤٩ ـ قوله تعالى: ﴿فَهَن شَرِب مِنه ﴾ الآية ، استدل به الرازي على أن الشرب من النهر الكرع فيه بالفم دون الاغتراف فلو حلف لا يشرب من النهر حنث بالكرع دون الشرب بإناء لأنه حظر الشرب إلا لمن اغترف فدل على أن الاغتراف منه ليس بشرب ورده الكيا بأن استثناء الاغتراف منه يدل على أنه من الشرب إذ المستثنى من جنس المستثنى منه ، واستدل أصحابنا بقوله ولم يطعمه على أن الماء ربوي مطعوم .

11

٢ \_ سورة البقرة

٢٥٠ ـ قوله تعالى: ﴿ولما برزوا الجالوت﴾ الآية (١)، فيه استحباب هذا الدعاء عند القتال.

٢٥٣ \_ قوله تعالى: ﴿تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض﴾ ، استدل به على جواز التفضيل بين الأنبياء والمرسلين حيث لم يؤد إلى نقص في المفضل عليه والحديث الوارد في النهي عن ذلك محمول على ما إذا خشى منه نقص.

707 - قوله تعالى: ﴿لا إكراه في الدين﴾، فيه دليل على أن أهل الذمة لا يكرهون على الإسلام ولا يصح إسلامهم بالإكراه لأن الآية نزلت فيهم كما أخرجه أبو داود وغيره من حديث ابن عباس.

70٨ - قوله تعالى : ﴿ أَلُمْ تَرَ إِلَى الذي حاجَ ابراهيم ﴾ الآية ، هذه الآية أصل في علم الجدل والمناظرة قال العلماء لما وصف ابراهيم ربه بما هو صفة له من الإحياء والإماتة ، لكن له حقيقة ومجاز ، وقصد الخليل الحقيقة فزع نمروذ الى الجاز تمويهاً على قومه حيث قتل نفساً وأطلق نفساً فسلم له ابراهيم تسليم الجدل وانتقل معه من المثال ، وجاء بأمر لا مجاز فيه فبهت وانقطع ولم يمكنه أن يقول أنا الآتي بها من المشرق لأن ذوي الأسنان يكذبونه (٢) ، وقال الكيا : في الآية جواز المحاجة في الدين وتسمية الكافر ملكاً .

٢٦٠ \_ قوله تعالى : ﴿ولكن ليطمئن قلي﴾ ، قال مجاهد والنخعي لأزداد ايمانا الى ايمانى وأورده الصوفية في باب التحقيق.

77٤ \_ قوله تعالى: ﴿يَا أَيّهَا الذّينُ أَمنُوا لِا تَبطُلُوا صَدَقَاتُكُمُ بِالْمَنُّ وَالأَذَى ﴾ الآية ، قال النووي في شرح المهذب يحرم المن بالصدقة فلو من بها بطل ثوابه للآية واستشكل ذلك ابن عطية بأن العقيدة أن السيئات لا تبطل الحسنات ، وقال غيره تمسك المعتزلة بهذه الآية في أصلهم أن السيئة تبطل الحسنة ، واستنبط العلم العراقي من هذه الآية دليلاً لقاعدة : أن المانع الطاريء كالمقارن ، لأنه تعالى جعل طريان (٣) المن والأذى بعد الصدقة كمقارنة الرياء لها في الابتداء ، قال : ثم إن الله ضرب مثالين أحدهما للمقارن المبطل في الابتداء بقوله : ﴿فَمثُلُهُ كَمثُلُ صَفُوانَ ﴾ الآية فهذا فيه أن الوابل

(١) الشاهد فيها نصّ الدعاء: ﴿ رَبِّنا أَفرغُ علينا صبراً وثبَّتْ أقدامنا وانصُرْنا على القوم الكافرين ﴾.

(٢) أراد بذوي الأسنان: الصبيان والأطفال، فإنهم يكذبون النمرود إذا ادَّعَىٰ ذلك. وإذا كان الأطفال كذلك، فذوي الألباب يكذبون ذلك بالبداهة.

(٣) أراد العراقي مصدر (طرأ) ، ولكن هذا الفعل بابه: قطع وخضع - فلعله سهو منه رحمه الله - . يقال: طرأً طَرْءاً وطُراءً : إذا حدث ، أو خرج فجأة ، فهو طارىء ، والجمع طُرَّاء وطُراَء .

77

الذي نزل قارنه الصفوان وهو الحجر الصلد وعليه التراب اليسير فأذهبه الوابل فلم يبق محل يقبل النبات وينتفع بهذا الوابل فكذلك الرياء وعدم الإيمان إذا قارن انفاق المال، والثاني الطاريء في الدوام وأنه يفسد الشيء من أصله بقوله أيود أحدكم الآية فمعناها أن هذه الجنة لما تعطل النفع بها بالاحتراق عند كبر صاحبها وضعفه وضعف ذريته فهو أحوج ما يكون إليها يوم فقره وفاقته فكذلك طريان المن والأذى يحبطان أجر المتصدق أحوج ما يكون إليه يوم فقره وفاقته انتهى.

٢٦٧ - قوله تعالى : ﴿ يَا أَيّهَا الذين آمنوا الله أَنفقوا من طيبات ﴾ الآية ، اخرج سعيد بن منصور وابن جرير عن مجاهد في قوله : ﴿ أَنفقوا من طيبات ما كسبم ﴾ ، قال من التجارة : ومما أخر جنا لكم من الأرض ، قال من الثار ، وعن علي وغيره نحوه ففيه وجوب زكاة التجارة والثار وفي الآية كراهة التصدق بالرديء واستحبابه بالجيد ، قال الكيا واحتج بها أبو حنيفة على وجوب زكاة قليل ما تخرجه الأرض وكثيره وآخرون على كل ما تخرجه الأرض من الحبوب والثار وغيره حتى البقل ، وقال ابن الفرس : قوله إ أخرجنا لكم من الأرض ﴾ يعم النبات والمعدن والركاز ، وقال : وفيه أن من زرع في أرض اكتراها فالزكاة عليه لا على رب الأرض لأن قوله ﴿ أخرجنا لكم ﴾ يقتضي كونه على الزارع .

قوله: ﴿ولسم بآخذيه إلا أن تُغمِضوا فيه ﴾ ، فيه أن صاحب الحق لا يجبر على أخذ المعيب وله الرد وأخذ سليم بدله.

٣٦٩ ـ قوله تعالى : ﴿يؤتي الحكمة﴾ الآية ، أورده الصوفية في باب الحكمة وفسروها بوضع الشيء في موضعه كأن يعطي كل شيء حقه ولا يعديه حده ولا يعجله وقته.

٢٧١ \_ قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَنفَقَتُم ﴾ الآية (١) . فيه مشروعية النذر والوفاء به .

٢٧١ ـ قوله تعالى : ﴿إِن تبدوا الصدقات ﴾ الآية (٢) ، فيه أن إخفاء الصدقات أفضل من إظهارها وأنها حق للفقير وأن صدقة النفل عليه أفضل وأنه يجوز لرب المال تفريق الزكاة بنفسه.

٢٧٢ ـ قوله تعالى : ﴿ليس عليك هداهم ﴾(٦) نزلت في إباحة التصدق على الكفار

- (١) الشاهد في الآية قوله: ﴿أُو نذرتم من نَذْرٍ ﴾.
- (r) الشاهد فيها قوله تعالى: ﴿وَإِن تَخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفَقْرَاءَ فَهُو خَيْرِ لَكُمُ ﴾.
- (٣) الشاهد فيها قوله تعالى: ﴿وما تنفقوا من خير فلأنفسك﴾ مع ما سبقها وما يليها. فالشاهد فيها تمامها.

كما أخرجه الحاكم وغيره من حديث ابن عباس، واستدل بعموم ذلك من أباح صرف صدقة الفرض إليهم.

٢٧٣ ـ قوله تعالى : ﴿للفقراء ﴾ الآية(١) ، فيه أن الفقير لا يخرج عن اسم الفقر بماله من ثياب وكسوة وسلاح، وفيه ذم سؤال الناس ومدح التعفف.

٢٧٥ ـ وقوله تعالى : ﴿وَأَحَلَّ الله البيع وحرَّم الربا﴾ أصل في إباحة البيع بأنواعه إلا ما دل دليل على تحريم وتحريم الربا بأنواعه إلا ما خصه دليل.

قوله: ﴿ فله ما سلف \_ إلى قوله \_ وذروا ما بقى من الربا ﴾ ، فيه أن من أسلم وقد أربى فإن كان قبض فهو له وإن لم يقبضه لم يحل له أن يقبضه ، واستدل به على أن العقود الواقعة في دار الحرب لا تتبع بعد الاسلام بالنقض.

٢٧٩ ـ قوله تعالى : ﴿ فَإِن لَم تَفْعِلُوا فَأَذَنُوا بِحِرْبِ ﴾ ، قال ابن عباس من أقام على الربا فعلى إمام المسلمين أن يستتيبه فإن نزع وإلا ضرب عنقه أخرجه ابن جرير.

٢٨٠ ـ قوله تعالى : ﴿وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةَ فَنَظَرَةٌ ۚ إِلَى مَيْسَرَةٌ ﴾ ، فيه وجوب إنظار المعسر وتحريم حبسه وملازمته ورد على من قال ببيع الحر في الدين ، واستدل به على أن المديون لا يكلف الكسب لوفاء دينه لأنه تعالى حكم بالإنظار ولم يوجب كسباً ولا غيره ، ومن خالف في كل ذلك قال إن الآية نزلت في الربا.

قوله تعالى : ﴿وأن تصدقوا خير لكم﴾ ، فيه حث على الإبراء وأنه مع كونه مندوبا أفضل من الإنظار الذي هو واجب. أخرج ابن المنذر عن الضحاك قال النظرةُ واجبة وخيَّرَ الله الصدقة على النظرة.

٢٨٢ - قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايِنَمُ بِدَيْنِ إِلَى أَجِلِ مَسَمَّى فاكتبوه ﴾. أخرج البخاري عن ابن عباس قال: أشهد أن السلف المضمون إلى أجل مسمى أن الله أجله وأذن فيه ثم قرأ ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمِنُوا إِذَا تَدَايِنُمْ بِدِينَ إِلَى أَجِل مسمى ﴾. وأخرج ابن أبي حاتم عنه في قوله ﴿إلى أجل مسمى ﴾ ، قال معلوم ففي الآية إباحة السُّلَم(٢) والاستدانة مطلقاً واستدل بها مالك على جواز تأجيل القرض. وفيها أن الأجل المجهول لا يجوز فيستدل بها على بطلان كل بيع وسَلَم وعقد جرى فيه ذلك، قال ابن الفرس: فيها دليل على أن السُّلَم لا يكون إلا مؤجلاً وفيها الأمر بالكتابة فقيل إنه

الشاهد فيها قوله: ﴿ يُحسبهم الجاهل أغنياء من التعفُّ تعرفهم بسياهم لا يسألون الناس إلحافاً . . ﴾

السَّلَمُ: بيع شيء موصوف في الذمة بثمن عاجل.



للندب وقيل للوجوب ويؤيد الأول قوله: ﴿ فِإِن أَمِنَ بِعضُكُم بِعضاً ﴾ الآية.

قوله تعالى : ﴿ولْيكتُبْ بينكم كاتب بالعدل ﴾ ، استدل به بعضهم على أنه لا يكتب الوثائق إلا عارف بها عدل مأمون .

قوله تعالى : ﴿ولا يَأْبَ كاتبُ ﴾ ، فيه وجوب الكتابة فقيل على الكفاية ، وقيل على العين ، وقيل هو للندب .

قوله تعالى : ﴿وَلْيُمْلِلِ الذي عليه الحقُّ) ، فيه دليل على العملِ بالإقرار .

قوله تعالى: ﴿ولْيتَّقِ الله ربه ولا يبخسْ منه شيئاً)، فيه أن كل من عليه حق فالقول قوله فيه لأنه تعالى لما وعظه في ترك البخس دل على أنه إذا بخس كان قوله مقبولاً وهذه قاعدة تحتها فروع لا تحصى.

قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ الذِي عليه الحق سفيها أو ضعيفاً أو لا يستطيع أن يُعِلَّ هو فليُمْلِلْ وليَّه بالعدل ﴾ ، فيه أن السفينة يُحجَرُ عليه وتلغي أقواله وتصرفاته وإقراره وأنه لا بد له من ولي أمره وأن الولي يقبل إقراره عليه ، وفسر الضحاك والسدي السفيه: بالصغير ، وفسر مجاهد الضعيف: بالأحمق وهو الناقص العقل ، ففيه الحجر على الخبول والمجنون ، وفسر من لا يستطيع أن يُعِلَّ بالأخرس ومن لا يحسن اللغة ، واستدل بقوله: ﴿ وليه بالعدل ﴾ على أنه لا يجوز أن يكون الوصي ذمياً ولا فاسقاً وأنه يجوز أن يكون عبداً أو امرأة لأنه لم يشترط في الأولياء إلا بالعدالة ، ذكره ابن الفرس .

قوله تعالى: ﴿واستشهدوا شهيدين من رجالم ﴾، فيه الأمر بالإشهاد فقيل هو للندب وقيل للوجوب. وفيه اشتراط العدد في الشهادة وأنه لا يقبل في الشهادة صبي ولا كافر لقوله: ﴿من رجالم ﴾ واستدل بعمومه من يقبل شهادة العبيد والأصول للفروع وعكسه وأحد الزوجين للآخر والصديق والصهر والعدو والأعمى والأخرس وأهل الأهواء وولد الزنا والبدوي على الحضري والقراء بالألحان ولاعب الشطرنج والبخيل المؤدي زكاته والشاعر والأغلف(١) وآكل الطين والصيرفي ومكاري الحمير وناتف لحيته والبائل قائماً ، ومن رد الجميع أو بعضهم قال إنهم ممن لا يُرضى وقد قال ﴿من ترضون ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ فَإِن لَم يَكُونَا رَجَلِينَ فَرَجِلُ وَامْرَأَتَانَ ﴾ ، فيه قبول شهادة النساء في الأموال ونحوها ، وقصرها الزهري ومكحول على الدين خاصة لظاهر الآية ، وفيه أن

<sup>(</sup>١) الأغلف من الرجال هو الأقلف: الذي لم يُختَن.



شهادة امرأتين تعدل شهادة رجل وأنه لا تقبل النساء الخلَّص، واستدل بظاهر الآية من منع شهادة رجل وامرأتين مع وجود رجلين وأجاب الأكثر بأن المعنى فإن لم يشهد صاحب الحق رجلين فليشهد ما ذكر، واستدل ابو حنيفة على منع قبول الشاهد واليمين لعدم ذكره في الآية مع ذكره فيها أنواع التوثق.

قوله تعالى: ﴿ مَن تَرضَوْن من الشهداء ﴾ ، فيه اشتراط العدالة وأنه لا يكفي مجرد الإسلام وأنه لا يقبل المجهول حاله وفيه تفويض الأمر إلى اجتهاد الحكام وجواز الإشهاد في الأحكام الشرعية ، واستدل بالآية مع قوله: ﴿ وأشهدوا ذوي عدل منكم ﴾ (١) على أنه لا بد في التزكية أن يقول هو عدل رضا لأنهما الوصف المعتبر في الشاهد فلا يكفي ذكر أحدهما ومن اكتفى به قال إنه تعالى ذكر كل لفظ على حدة ولم يجمعهما فدل على أن أحدهما يغنى عن الآخر .

قوله تعالى: ﴿أَن تَضِلَّ إحداهما فتُذكِّرَ إحداهما الأخرى﴾، فيه أنه لا تجوز الشهادة لمن رأى خطأه حتى يتذكر، وأن الشاهد إذا قال لا أذكر ثم ذكر يقبل.

قوله تعالى: ﴿ولا يأْبَ الشهداءُ إذا ما دُعوا﴾، قال قتادة إلى نحل الشهادة وقال عجاهد إلى أدائها وقال الحسن إليهما معاً ففيه وجوب التحمل والأداء، ويستدل به على أن العبد لا مدخل له في الشهادة لأنه غير متمكن من الإجابة إذا دُعي إلا بإذن السيد.

قوله تعالى: ﴿ولا تسأموا أن تكتبوه صغيراً أو كبيراً إلى أجله﴾ ، قال الكيا: يستدل به على أن يكتب صفة الدَّيْن وقدره لأن الأجل بعض أوصافه فحكم سائر أوصافه بمنزلته.

قوله تعالى : ﴿إِلا أَن تَكُونَ تَجَارَةَ حَاضَرَةَ ﴾ إلى آخره . فيه الرخصة في ترك الكتابة في بيع الحاضر والأمر بالإشهاد فيه وفي قوله ﴿تديرونها﴾ الإشارة إلى القبض .

قوله: ﴿ولا يُضارَّ كاتب ولا شهيد﴾ ، فيه النهي عن مضارتهما بأن يجبرا على الكتابة والشهادة ولهما عدر وإن كان المرفوع فاعلاً ففيه النهي عن مضارتهما صاحب الحق بالامتناع أو تحريف الحق ، ويؤيده قراءة عمر: ولا يضارِره بكسر الراء أخرجه عبد الرزاق وسعيد بن منصور.

٣٨٣ ـ قوله تعالى : ﴿وإن كنتم على سفر﴾ الآية ، فيه مشروعية الرهن واشترط

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق: ٢.



القبض فيه واستدل مجاهد بظاهر الآية على أن الرهن لا يجوز إلا في السفر ، واستدل به الضحاك على أنه لا يجوز في السفر إلا عند فقد الكاتب لقوله: ﴿وَلَمْ تَجْدُوا كَاتَّباً ﴾ أخرجه ابن المنذر عنه ، وفي الآية رد على من منع الرهن في السلم.

قوله تعالى : ﴿ فَإِن أَمِنَ بِعضَكُم بِعِضاً ﴾ إلى آخره ، استدل به على أن القابض أمين فيما قبضه فيكون القول قوله وهذه قاعدة تحتها فروع كثيرة .

قوله تعالى : ﴿ولا تكتموا الشهادة﴾ الآية ، فيه تحريم كتم الشهادة وأنه من الكبائر قال الكيا: يستدل بآية الدَّيْن على وجوب حفظ المال والمنع من تضييعه.

٢٨٦ ـ قوله تعالى : ﴿لا يكلُّفُ الله نفساً إلا وسعها ﴾ ، استدل به على منع تكليف ما لا يطاق ومنه حديث النفس ، وعلى سقوط القيام في الصلاة ونحوه عن العاجز ومن تلحقه مشقة شديدة وكذا الطهارة بالماء والصوم.

قوله تعالى : ﴿ رَبِنَا لَا تَوَاخَذُنَا إِنْ نَسَيْنَا أُو أَخَطَأُنَا ﴾ ، هذا أصل قاعدة : أن الناسي والحجاهل وسائر أحكامهما .

قوله تعالى : ﴿ رَبِنَا وَلَا تَحَمُّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾ ، فيه دليل على منع تكليف ما لا يطاق ، والله تعالى أعلم.

## - " -

## سورة آل عمران

٧ - قوله تعالى: ﴿هو الذي أنزل عليك الكتاب﴾ الآية. فيه انقسام القرآن إلى علم ومتشابه واستدل بقوله ﴿وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ على أن المتشابه مما استأثر الله بعلمه بناء على ﴿الراسِخون ﴾ مبتدأ ، ويؤيده أن الآية دلت على ذم متبغي تأويله ووصفهم بالزيغ ويؤيده أيضاً قراءة ابن عباس: ويقول الراسخون ، وقراءة ابن مسعود: وإن تأويله إلا عند الله والراسخون ومن قال إن الراسخين يعلمونه استدل بأنه معطوف .

12 - قوله تعالى : ﴿ زُيِّنَ للناس حب الشهوات ﴾ الآية (١) ، قال أبو حيان من غريب ما استنبط منها من الأحكام وجوب الزكاة في الخيل السائمة لذكرها مع ما تجب فيه الصدقة والنفقة. والثاني النساء والبنون قاله الماتريدي.

1٧ - قوله تعالى: ﴿والمستغفرين بالأسحار﴾ ، فيه فضيلة الاستغفار في السحر وأن هذا الوقت أفضل الأوقات . وأخرج ابن أبي حاتم عن سعيد جبير أنهم المصلون بالأسحار ففيه أن الصلاة آخر الليل أفضل من أوله . وأخرج عن زيد بن أسلم قال هم الذين يشهدون صلاة الصبح ففيه أن الجماعة في الصبح آكد من غيره .

١٩ ـ قوله تعالى: ﴿إِن الدين عند الله الإسلام﴾ ، استدل به من قال إن الاسلام والإيمان مترادفان. وأخرج ابن أبي حاتم عن الضحاك في الآية قال لم أبعث رسولاً إلا بالإسلام فيستدل به من قال إن الإسلام ليس اسماً خاصاً بدين هذه الأمة.

٢١ ـ قوله تعالى : ﴿ويَقتُلُونَ الذينَ يأمرُونَ بِالقسط مِنَ الناس﴾ . قال الكيا : يدل على جواز الأمر بالمعروف مع خوف القتل .

٢٣ - قوله تعالى : ﴿ أَلُم تر إلى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب ﴾ الآية ، فيه دلالة على

<sup>(</sup>١) الشاهد في الآية قوله: ﴿والخيلِي المسوَّمة ﴾.



أن من دعا خصمه إلى الحكم لزمه إجابته.

الميئة والمواقيت. أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود في الآية قال يأخذ الصيف من الشيئة والمواقيت. أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود في الآية قال يأخذ الصيف من الشتاء ويأخذ الشتاء من الصيف. وأخرج عن ابن عباس قال ما ينقص من النهار يجعله في الليل وما ينقصه في الليل يجعله في النهار ، وعن السدى قال يولج الليل في النهار حتى يكون الليل خمس عشرة ساعة والنهار تسع ساعات. وأخرج ابن المنذر عن الحسن في يكون الليل اثنتا عشرة ساعة والنهار كذلك فإذا أولج الليل في النهار أخذ النهار من ساعات الليل وطال النهار وقصر الليل فإذا أولج النهار في الليل أخذ الليل من ساعات النهار فطال الليل وقصر النهار.

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿لا يتخذِ المؤمنون﴾ الآية(١) ، فيه تجريم موالاة الكفار إلا لضرورة كخوف منهم(٢) ونحو ذلك ويدخل في الموالاة السلام والتعليم والدعاء بالكنية والتوقير في المجالس وغير ذلك ، قال الكيا وفي نهي الآية دليل على قطع الولاية بينهما في المال والنفس جميعاً فيستدل به على منع التوارث وتحمل العقل. وولاية التزويج واستدل عطاء بن أبي رباح بقوله: ﴿إلا أن تتقوا منهم تُقاةً﴾ ، على عدم وقوع طلاق المكره أخرجه ابن أبي حاتم .

قوله تعالى: ﴿وَيَحْذُرُ } الله نفسه ﴾ أورده الصوفية في باب الانفصال.

٣١ \_ قوله تعالى : ﴿قُلُ إِنْ كُنتُم تحبونَ الله ﴾ الآية ، فيه من شعب الإيمان إتباع ما جاء به النبي عَيِّلَةٍ .

٣٣ \_ قوله تعالى : ﴿إِنَ الله اصطفى آدم ﴾ ، استدل به على تفضيل الأنبياء على الملائكة لدخولهم في العالمين.

٣٥ ـ قوله تعالى : ﴿إِذْ قالت امرأة عمران ﴾ إلى قوله : ﴿وليس الذكر كالأنثى ﴾ ، يستدل به على أنه لا يجوز استئجار من تحيض لخدمة المسجد.

٣٦ \_ قوله تعالى : ﴿وإني سميتها مريم ﴾ ، قال ابن الفرس فيه دليل على جواز تسمية الأطفال يوم الولادة لا يوم السابع لأنها إنما قالت هذا بأثر الوضع. قلت وفيه مشروعية

١) الشاهد فيها قوله تعالى: ﴿لا يتخذِ المؤمنونَ الكافرينَ أُولِياء من دون المؤمنين ٠٠٠٠﴾

<sup>(</sup>٢) هذه الآية أصل في مسألة التقية عند بعض المذاهب الإسلامية ، ولكن جماعة من السلف قالوا : لا تقيَّة بعد أن أعزَ الله الإسلام. (انظر فتح القدير للشوكاني: ٣٣١/١). \*

٣ \_ سورة آل عمران

71

أصل التسمية وأن الأم قد تسمي ولا تختص بالأب.

٣٧ ـ قوله تعالى : ﴿وكَفُّلُها زكريا﴾ ، قال ابن الفرس هذا أصل في الحضانة.

21 - قوله تعالى: ﴿آيتك أَن لا تكلم الناس ثلاثة أيام إلارمزا﴾ ، استدل به من قال إن الرمز من الكلام وأن من حلف أن لا يكلم فلاناً فأشار اليه يحنث لأنه استثناء منه والمستثنى من جنس المستثنى منه.

قوله تعالى : ﴿وَاذْكُر رَبُّكَ كَثَيْراً ﴾ ، فيه الحث على الذكر وهو من شعب الإيمان . قال محمد بن كعب لو رخص الله لأحد في ترك الذكر لرخص لزكريا لأنه منعه من الكلام .

٤٢ ـ قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَتِ الْمُلائكة يَا مَرْجٍ ﴾ ، استدل بها من قال بنبوتها .

٤٢ ـ قوله تعالى : ﴿واصطفاكِ على نساء العالمين﴾ ، استدل به من فضلها على بنات النبي عَيِّكُ وأزواجه وجوابه أن المراد : عالمي زمانها قاله السدي .

27 \_ قوله تعالى: ﴿ يَا مِرْيُمُ اقْنَتِي ﴾ الآية ، فيه من أركان الصلاة القيام والركوع والسجود وفي الآية دليل على أن الواو لا تفيد ترتيباً وعلى أن الجماعة مطلوبة في الصلاة وعلى أن المرأة تندب لها الجماعة .

21 \_ قوله تعالى : ﴿إِذ يُلقون أقلامهم أيُّهم يكفُلُ مريم ﴾ ، هذا أصل في استعمال القرعة عند التنازع.

٤٩ ـ قوله تعالى : ﴿وأبرىء الأكْمهَ والأبرصَ ﴾ ، أصل لما يقوله الأطباء ان الأكمة الذي ولد أعمى والأبرص لا يكن برؤهما كإحياء الموتى .

٥٥ ـ قوله تعالى : ﴿ورافعُكَ إِلَيُّ ﴾ ، فيه الإشارة إلى قصة رفع عيسى إلى السماء .

٥٩ ـ قوله: إن مثَلَ عيسى عند الله كمثَلِ آدم ﴾ ، فيه استعمال قياس الأولى في المناظرة لأن عيسى ان كان خلق بلا أب فآدم لا أب له ولا أم.

71 - قوله تعالى : ﴿ فَقُلُ تعالوا ﴾ (١) الآية ، فيه مشروعية المباهلة وأن الحسن والحسين أبناء رسول الله عَلَيْكُ إذ لم يمكن له حينئذ بنون غيرهما فقيل هذا من خصائصه وعليه الشافعي فلا ينسب أولاد بنات أحد إليه سواه ، وقيل عام .

٦٤ ـ قوله تعالى : ﴿ولا يتخذَ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله ﴾ ، قال الكيا : فيه رد

(١) الشاهد فيها تمام سياق الآية الكريمة: ﴿ فَقُلْ تعالوا ندعُ أَبناءنا وأبناء كم وناءنا ونساء كم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ﴾ وقد سميت بآية المباهلة لقوله فيها: ﴿نبتهل ﴾



٣ ـ سورة آل عمران

على من قال بالاستحسان المجرد الذي لا يستند إلى دليل شرعي وعلى من قال يجب قبول قول الإمام في التحليل والتحريم دون إبانة مستند شرعي.

٧٥ \_ قوله: ﴿لا يؤدِّهِ إليك إلاَّ ما دمت عليك قَامًا ﴾ ، استنبط بعضهم منه ملازمة الغريم المساة بالترسيم قال ابن الفرس واستنبط بعضهم منه اتخاذ السجن والحبس منه.

قوله تعالى : ﴿ ذلك بأنهم قالوا ليس علينا في الأميين سبيل ﴾ ، استنبط ابن عباس منه تحريم أخذ أموال أهل الذمة ، أخرجه ابن أبي حاتم .

قوله تعالى : ﴿ويقولون على الله الكذب﴾ ، قال الكيا : يدل على أن الكافر لا تقبل شهادته لأنه وصفه بأنه كذاب.

٧٧ - قوله: ﴿إِن الذين يشترون بعهد الله وايمانهم ثمناً قليلاً ﴾ ، نزلت في الحلف على مال الغير وفيمن حلف على سلعة له أنه أعطي بها كذا ولم يُعطَهُ كما ورد بكل منهما حديث ، ففي تحريم الأمرين والتغليظ فيهما ، قال سعيد بن المسيب اليمين: الفاجرة من الكبائر وتلا هذه الآية أخرجه ابن جرير ، واستبدل بالآية على أن من قال: علي عهد الله فهو يمين فيه كفارة .

٧٩ - قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لَبَشَرِ ﴾ الآية (١) ، أخرج عبد بن حميد عن الحسن قال بلغني أن رجلاً قال يا رسول الله ألا نسجد لك فنزلت ففيه تحريم السجود لغير الله . قوله تعالى : ﴿ ولكن كونوا ربانيين ﴾ ، قال ابن عباس أي فقهاء معلمين أخرجه ابن أبي حاتم ، وأخرج عن الضحاك في الآية قال حق على من قرأ القرآن أن يكون فقيها ، ففيه فضل العلم والفقه والتعليم ، وأخرج ابن أبي حاتم عن رزين في قوله : ﴿ وبما كنتم تدرسون ﴾ قال مذاكرة الفقه ، ففيه مشروعية ذلك .

٨٥ ـ قوله تعالى : ﴿ومن يبتغ عير الإسلام ديناً فلن يُقبِلَ منه ﴾ ، استدل به من قال بترادف الإسلام والإيمان .

٨٦ - قوله تعالى : ﴿كيف يهدي الله قوماً كفروا بعد إيمانهم وشهدوا أن الرسول حق﴾ إلى قوله ﴿إلا الذين تابوا﴾ ، فيه قبول توبة المرتد.

٩٠ ـ قوله تعالى : ﴿إِن الذين كفروا بعد إِيمانهم ﴾ إلى قوله ﴿لن تقبل توبتهم ﴾ ، قال قتادة إذا حضرهم الموت أخرجه ابن أبي حاتم ، وقال أبو العالية : لن تقبل توبتهم من

(١) الشاهد فيها قوله تعالى في تمام السياق: ﴿ما كان لبشر ان يؤتيهُ الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لى من دون الله...﴾



٣ ـ سورة آل عمران

۷۱

ذنوب أصابوها ما داموا على الكفر ، وقال ابن جريج : ﴿ لَن تَقْبُلُ تُوبِتُهُم ﴾ ، يقول لن ينفعهم إيمانهم أول مرة أخرجهما ابن جرير .

٩٢ ـ قوله تعالى : ﴿ لَن تَنَالُو البَّرِ حَتَى تَنَفَقُوا مَا تَحْبُونَ ﴾ ، فيه استحباب الصدقة بالجيد دون الرديء .

٩٣ ـ قوله تعالى : ﴿إِلا ما حرم إسرائيل على نفسه﴾ ، قال الكيا : يدل على جواز اطلاق الله للأثبياء تحريم ما أرادوا تحريم وعلى جواز النسخ.

٩٧ ـ قوله تعالى : ﴿ومن دخله كان آمناً﴾ ، استدل به من منع إقامة الحدود في الحرم.

قوله تعالى: ﴿ولله على الناس حج البيت﴾ الآية، فيه فرض الحج وأنه على من استطاع دون غيره وقد فسر النبي عليه استطاعة السبيل بالزاد والراحلة أخرجه الحاكم والترمذي وابن ماجه وفسره ابن عباس بهما وبصحة بدن العبد أخرجه ابن المنذر وفي الآية: من أنكر فرض الحج يكفر، فأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قوله: ﴿ومن كفر﴾ قال من زعم أنه ليس بواجب، واستدل بظاهرها ابن حبيب على أن من ترك الحج وإن لم ينكره كفر، ويؤيده ما أخرجه الترمذي وغيره عن علي مرفوعاً: « من ملك زاداً وراحلة ولم يحج فلا يضره مات يهودياً أو نصرانياً وذلك بأن الله قال، وتلا الآية » وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عمر قال « من كان يجد وهو موسر صحيح ولم يحج كان سياه بين عينيه كافراً » ثم تلا الآية.

العتصام بالله واعتصام بجبل الله فالأول هو الترقي عن كل موهوم ، والتخلص عن كل فإنه اعتصام بالله واعتصام بجبل الله فالأول هو الترقي عن كل موهوم ، والتخلص عن كل تردد والانقطاع عن الناس ، ورفض العلائق أخرج ابن أبي حاتم عن الربيع بن أنس قال الاعتصام هو الثقة بالله ، ثم أخرج عنه رفع الحديث «إن الله قضى على نفسه أنه من آمن به هداه ، ومن وثق به أنجاه وتصديق ذلك في كتاب الله . ﴿ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى صراط مستقم ﴾ والثاني هو المحافظة على طاعته والموافاة لأمره وفيه الآية الآتية .

۱۰۲ - قوله تعالى : ﴿اتقوا الله حق تُقاته ﴾ ، فسر في حديث رواه الحاكم وغيره بأن يطاع فلا يعصي ويذكر فلا ينسى ويشكر فلا يكفر ، وروى عيد وغيره عن ابن عباس

٣ \_ سورة آل عمران

7

مثله وأنها لما أنزلت شق ذلك على المسلمين فنسخت بقوله: ﴿فَاتَقُوا الله مَا اسْتَطَعُمُ ﴾ (١)، وروى ابن أبي حاتم عن أنس قال لا يتقي الله العبد حق تقاته حتى يخزن من لسانه.

107 \_ قوله تعالى : ﴿واعتصموا بحبل الله ﴾ ، فسره ابن مسعود بالقرآن أخرجه سعيد بن منصور والطبراني ففيه وجوب اتباع القرآن في كل شيء والمحافظة على أوامراه وهو أحد قسمي الاعتصام ، وأخرج ابن أبي حاتم عن الحسن في قوله : ﴿واعتصموا بحبل الله والله بطاعته ، وعن أبي العالية قال : بالإخلاص له وحده ، وعن قتادة قال : بعهده وأمره ، وأخرج سعيد من وجه آخر عن ابن مسعود قال : حبل الله هو الجماعة وأخرج عن ابن أبي حاتم عنه قال : عليكم بالطاعة والجماعة فإنهما حبل الله الذي أمر به ، وأخرج عن ابن عباس أنه سئل ما تقول في سلطان علينا يظلمونا ويشتمونا ويعتدون علينا في صدقاتنا ألا غنعهم ، قال لا ، أعطهم الجماعة إنما هلكت الأمم الخالية بتفرقها أما سمعت قول الله ﴿واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا ﴾ ، وأخرج عن أنس مرفوعاً «ستفترق أمتي على اثنتين وسبعين فرقة كلهم في النار إلا واحدة » قالوا ومن هي قال أمتي على اثنتين وسبعين فرقة كلهم في النار إلا واحدة » قالوا ومن هي قال

10.2 - قوله تعالى: ﴿ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ﴾ ، الآية روى ابن مردويه عن أبي جعفر الباقر قال قرأ رسول الله عَيْنَا ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ﴾ ، ثم قال : «والخير اتباع القرآن وسنتي » ففي الآية الحث على تعليم العلم ، والسنن والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . والثلاث من شعب الإيمان . وفيها أن ذلك فرض كفاية ، واستدل بها من قال إن فرض الكفاية مخاطب به المعض لا الكل .

110 ـ قوله تعالى: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس﴾ ، استدل به على أن هذه الأمة أفضل من غيرها وعلى أن الصحابة أفضل الأمم لأنهم الخاطبون بها حال النزول وعلى أن النبي على النبياء لأن شرف الأمة بشرف نبيها.

115 \_ قوله تعالى : ﴿ويسارعون في الخيرات﴾ ، فيه استحباب المبادرة إلى فعل الخير ومن ذلك الصلاة في أول وقتها .

11۸ ـ قوله تعالى : ﴿لا تتخذوا بِطانةً من دونكم ﴾ ، قال الكيا : فيه دلالة على أنه لا يجوز الاستعانة بأهل الذمة في شيء من أمور المسلمين ، أخرج ابن أبي حاتم عن عمر بن الخطاب أنه قيل له : إن ههنا غلاماً من أهل الحيرة حافظ كاتب فلو أخذته كاتباً ، قال :

<sup>(</sup>١) سورة التفابن: ١٦.

٣ ـ سورة آل عمران

قد أخذت إذن بطانة من دون المؤمنين. وأخرج عن أنس في هذه الآية قال لا تستشيروا المشركين في أموركم.

١٢٥ \_ قوله تعالى : ﴿مسوِّمين﴾ ، أخرج ابن اسحاق عن ابن عباس قال كانت سيا الملائكة يوم بدر عمامً بيض قد أرسلوها في ظهورهم ، ففيه مشروعية العمامة والعذبة

١٣٠ \_ قوله تعالى : ﴿لا تأكلوا الربا أضعافاً مضاعفة ﴾ ، فيه النهي عن ربا الفضل وآية البقرة عامة في ربا الفضل والنسيئة.

١٣٣ \_ قوله تعالى : ﴿وسارعوا إلى مغفرة من ربكم ﴾ ، فسره أنس بن مالك بالتكبيرة الأولى أخرجه أبو المنذر، ففيه أن إدراك تكبيرة الإحرام مع الإمام فضيلة، وأخرج ابن أبي حاتم عن رباح بر عبيدة في قوله: ﴿وسارعوا إلى مغفرة من ربك ﴾ قال الصف الأول والتكبيرة الأولى.

١٣٥ ـ قوله تعالى : ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحَشَةً أَوْ ظَلَّمُوا أَنْفُسُهُم ﴾ ، فيه مشروعية صلاة التوبة وأخرج أحمد وأصحاب السنن وابن حبان وغيرهم عن علي قال حدثني أبو بكر أن رسول الله عَيِّكِ قال: « ما من عبد يذنب ذنباً ثم يتوضأ ويصلي ركعتين ويستغفر الله إلا غفر له » ثم تلا هذه الآية: ﴿والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ﴾.

قوله تعالى : ﴿وَلَمْ يَصْرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا ﴾ ، فيه أن الإصرار على الصغيرة من الكبائر أخرج ابن أبي الدنيا في كتاب التوبة والبيهةي عن ابن عباس قال: كل ذنب أصر عليه العبد كبير وليس بكبير ما تاب عنه العبد.

١٤١ ـ قوله: ﴿ولِيُمَحِّصَ اللهُ الذين آمنوا ﴾ ، فيه أن القتل يكفر الذنوب .

١٤٥ ـ قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لَنفُسَ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذَنَ اللهِ كَتَابًا مُؤْجَّلًا ﴾ ، فيه دليل على أن الأجل لا يزيد ولا ينقص وأن المقتول ميت بأجله.

قوله تعالى: ﴿ومن يرد﴾ الآية، فيه أن الأعمال بالنيات والأمور بمقاصدها.

١٥٤ \_ قوله تعالى : ﴿ثُمّ أَنزِل عليكم من بعد الغم أَمنَةٌ نَعاساً ﴾ ، فيه دليل لقول الأطباء أن الخوف يمنع النوم.

قوله تعالى : ﴿ يَظْنُونَ بِاللهُ غَيْرِ الْحَقِّ ﴾ الآية ، فيها رد على القدريه وعلى من قال إن القاتل قطع أجل المقتول وأنه لو لم يقتله عاش أكثر من ذلك.



١٥٦ - وكذا قوله: ﴿لا تكونوا كالذين كفروا ﴾ الآية ، وفيها ذم لو ، كما قال ﷺ
 «لا تقل لو فإن لو من عمل الشيطان ولكن قل قدر الله وما شاء فعل » .

109 ـ قوله تعالى : ﴿فَبِما رحمة من الله لِنتَ لهم ﴾ ، فيه الحث على اللين في القول والمداراة ، أخرج الحكيم الترمذي في النوادر من حديث عائشة «إن الله أمرني بمداراة الناس كما أمرني بإقامة الفرائض ».

قوله تعالى : ﴿وشاورهم في الأمر﴾ ، فيه الحث على المشاورة أخرج سعيد بن منصور عن الحسن قال قد علم الله أنه ليس به اليهم حاجة ولكن أراد أن يستن به من بعده .

قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا عَزِمَتَ فَتُوكُلُ عَلَى الله ﴾ ، فيه الحث على التوكل.

١٦١ ـ قوله تعالى: ﴿وما كان لنبي أن يَعُلُ ﴾، فيه تحريم الغلول وبيان عصمة الأنبياء.

17۸ - قوله تعالى : ﴿قالوا لإخوانهم ﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن شهاب قال إن الله أنزل في القدرية ﴿الذين قالوا لإخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قُتِلوا ﴾ إلى قوله ﴿فزادهم إيماناً ﴾ ، قال مجاهد في هذه الآية : إن الإيمان يزيد وينقض أخرجه ابن أبي حاتم .

1۷۳ ـ قوله تعالى: ﴿وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل﴾ ، فيه استحباب هذه الكلمة عند الغم والأمور العظيمة ؛ أخرج ابن مردويه من حديث أبي هريرة مرفوعاً «إذا وقعتم في الأمر العظيم فقولوا حسبنا الله ونعم الوكيل ».

1٧٨ - قوله تعالى : ﴿ولا يحسبن الذين كفروا أَغَا نُملي لهم خير ﴾ الآية ، استدل ابن مسعود بهذه الآية والآية الآتية على أن الموت خير لكل أحد ، أخرج الحاكم عنه قال « ما من نفس بارة ولا فاجرة إلا والموت خير لها » ثم قرأ : ﴿وما عند الله خير للأبرار ﴾ وقرأ : ﴿ولا يحسبن الذين كفروا أَغَا نَمل لهم خير لأنفسهم ﴾ .

١٨٠ ـ قوله تعالى : ﴿ولا يحسبن الذين يبخلون ﴾ الآية ، نزلت في مانع الزكاة كما في الصحيح .

١٨٥ ـ قوله تعالى : ﴿كُلُّ نَفْسَ ذَائِقَةَ الْمُوتَ﴾ ؛ استدل به أهل السنة على بقاء النفس بعد موت البدن لأن الذائق لا بد أن يبقى بعد المذوق.

١٨٧ ـ قوله تعالى : وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب ﴾ الآية (١) ، قال قتادة

(١) الشاهد فيها قول الله تعالى: ﴿لَتُبِّينُّنَّهُ لِلنَّاسِ ولا تكتُّمونَهُ..﴾

٣ ـ سورة آل عمران

V٥

هذا ميثاق أخذه الله على أهل العلم فمن علم علماً فليعلمه الناس أخرجه ابن أبي حاتم .

191 ـ قوله تعالى: ﴿الذين يذكرون الله﴾ الآية، فيه استحباب الذكر في كل حال كما فسره مجاهد وقال ابن مسعود إنما هذا في الصلاة إذا لم يستطع قائماً فقاعداً وإن لم يستطع قاعداً فعلى جنبه أخرجه الطبراني وغيره.

قوله تعالى: ﴿ويتفكرون في خلق السموات والأرض﴾ ، ففيه استحباب التفكر في مصنوعات الله لا في الله وقد أخرج ابن أبي حاتم من حديث عبد الله بن سلام مرفوعاً «لا تفكروا في الله ولكن تفكروا فيا خلق » وله شواهد كثيرة وأخرج ابن أبي الدنيا عن عامر بن عبد قيس قال سمعت غير واحد من الصحابة يقولون إن من ضياء الإيمان أو نور الإيمان التفكر ، فعلى هذا يعد في شعب الإيمان .

قوله تعالى : ﴿ رَبُّنَا مَا خُلَقَتَ هَذَا ﴾ الآية (٢) فيه استحباب هذا الذكر عند النظر الى السماء ذكره النووي في الأذكار .

191 - قوله: ﴿ رَبِنَا إِنْكُ مِن تَدَخُلُ النَّارِ فَقَدَ أَخْرَيْتُه ﴾ ، استدل به المعتزلة على أن مرتكب الكبائر غير مؤمن لأنه يدخل النار للأخبار الدالة على ذلك ومن دخل النار يخزي الحده الآية والمؤمن لا يخزي لقوله: ﴿ يوم لا يُخزي الله النبي والذين آمنوا معه ﴾ ، وجوابه حمل الإدخال هنا على الخلود ، أخرج ابن أبي حاتم عن أنس في هذه الآية قال: مَنْ تُخلِّدُ في النار فقد أخزيته ، وأخرج عبد عن سعيد بن المسيب قال هذه خاصة لمن لم يخرج .

١٩٩ ـ قوله تعالى: ﴿لا يشترون بآيات الله ثمناً قليلاً﴾: قال الربيع بن أنس لا يأخذون على تعليم القرآن أجراً ، أخرجه ابن أبي حاتم .

حدد عوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الذَّينَ آمنُوا اصبروا وصابروا ﴾ الآية ، روى الحاكم عن أي هريرة قال لم يكن في زمان النبي عَلَيْ غزو يرابطون فيه ولكنها نزلت في قوم يعمرون المساجد ويصلون الصلاة في مواقيتها ، وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي غسان قال إن هذه الآية أنزلت في لزوم المساجد ، وانتظار الصلاة بعد الصلاة ، وأخرج مثله عن الحسن ومحمد بن كعب وجماعة ، وأخرج ابن جرير عن زيد بن أسلم أنها في الجهاد ، ومرابطة العدو .

<sup>(</sup>٧) الشاهد فيها قوله تعالى: ﴿ربنا ما خلقتَ هذا باطلاً سبحانك فقِنا عذابَ النار..﴾ الآية بقامها.

77

## - £ -

## سورة النساء

١ - قوله تعالى : ﴿واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام ﴾ ، فيه تأكيد الأمر بصلة الرحم والتحذير من قطعها .

٢ ـ قوله تعالى : ﴿وآتوا اليتامى﴾ الآية(١) ، فيه التحذير من أكل مال اليتم وأنه من الكبائر وأخرج ابن أبي حاتم في قوله ولا تتبدلوا الخبيث بالطيب ، لا تعطى زائفاً وتأخذ جيداً

٣ ـ قوله تعالى : ﴿وَإِن خَفَمُ أَلَا تُقْسِطُوا فِي اليتامى ﴾ ، روى البخاري عن عائشة أنها سئلت عن هذه الآية فقالت هذه اليتيمة تكون في حجر وليها يشركهافي مالها فيريد أن يتزوجها بغير أن يقسط في صداقها فيعطيها مثل ما يعطيها غيره ، فنهوا أن يستنكحوهن إلا أن يقسطوا لهن ويبلغوا بهن على سنتهن وأمروا أن ينكحوا ما طاب لهم من النساء سواهن ، الحديث ، ففي الآية أن المحجورة لا يجوز نكاحها بدون مهر المثل وأن غيرها ينكح على ما رضيت به وإن كان دونه ، ولا عبرة برضا الولي . قال ابن العربي : ويستدل بها على أن الوصي ليس كالولي في إسقاطه المهر والعفو عنه ، وعلى أنه يجوز له نكاحها إذا أقسط في الصداق ويتولى طرفي العقد سواء كانت بالغة أو دون البلوغ . وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في الآية قال : يقول وإن خفتم في أموال اليتامي أن لا تقسطوا فيها فكذلك على أنفسكم من الزنا فانكحوا . ففي الآية وجوب النكاح على خائف العنت (٢).

قوله تعالى : ﴿مَا طَابُ لَكُ ﴾ ، فيه الإشارة إلى النظر قبل النكاح لأن الطيب إنما يعرف به ، وفيه استحباب نكاح الجميلة لأنه أقرب إلى الإعفاف.

قوله تعالى: ﴿من النساء ﴾ ، استدل به على منع نكاح الجنيات .

قوله تعالى : ﴿مَثْنِي وِثُلاثَ ورُباعَ ﴾ ، فيه أن العدد الذي يباح جمعه من النساء أربع

- (١) الشاهد في الآية قوله تعالى: ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمُواهُم إِلَّى أَمُوالُكُمْ . ﴾
  - (٧) العنت: الشدَّةُ والمشقّة. وفسَّره ابن عباس في غير موضع بالزنا.

فقط، وأخرج ابن المنذر عن عكرمة قال كان الرجل يتزوج الأربع والخمس والست والعشر فنهوا أن يتزوج الرجل فوق الأربع، واستدل بظاهر الآية من أباح جمع تسع نسوة لأن الواو تفيد الجمع، وهو مردود لأن معنى مثنى، اثنين مرتين ومعنى ثلاث: ثلاث مرات وكذا رُباع فيقتضي ذلك من حيث اللغة إباحة ثماني عشرة وليس كذلك بل المراد الإباحة لكل رجل أن يجمع اثنتين وأن يجمع ثلاثاً وأن يجمع أربعاً، واستدل بظاهرها أيضاً من أباح للعبد أربعاً وقال ابن العربي: لا مدخل له في الآية لأنها خطاب لمن ولي وملك وتولى وهذه صفات الأحرار واستدل بها أيضاً من أباح لخائف العنت أربع مملوكات.

قوله تمالى: ﴿ وَإِن خَفَمَ أَلَا تَعْدِلُوا فُواحِدةً أَوْ مَا مَلَكُتَ أَيْمَانُكُم ﴾ فيه وجوب القَسْم والتسوية فيه وأنه خاص بالزوجات دون ملك اليمين، وأنه يستحب لمن خاف الجور فيه ألا يزيد على زوجة واحدة أو يعدل إلى التسرِّي(١). قال ابن الفرس: وفي الآية رد على من جعل النكاح واجباً عن العين لأنه تعالى خيَّر بينه وبين مُلْك اليمين وجعل بعضهم ﴿ أُو مَا مَلَكَتُ ﴾ عطفاً على ﴿ من النساء ﴾ فأباح للحر نكاح أربع إماء مطلقاً وهو مردود بأن العطف على أقرب مذكور.

قوله تعالى: ﴿ذَلَكُ أَدْنَى أَنْ لَا تَعُولُوا﴾، قال الشافعي: أَلَا يَكْثَرُ عَيَّالُكُمْ<sup>(٢)</sup> واستنبط منه أن على الرجل مؤنة امرأته.

٤ ـ قوله تعالى: ﴿وآتوا النساء صَدُقاتهن ﴾(٢)، فيه مشروعية المهر ووجوبه وأنه لا يخلوا نكاح عنه، وأخرج ابن أبي الدنيا عن أبي صالح قال كان الرجل إذا زوج ابنته أخذ صداقها فنزلت في النهي عن ذلك، وشملت الآية إصداق الأعيان والمنافع قال الكيا: وفيه دلالة على أن عتق الأمة لا يكون صداقاً لها لأنه لا يصح اعطاؤه.

قوله تعالى : ﴿ نِحْلةً ﴾ (٤) ، قالت عائشة واجبة وقال ابن جريج فريضة مساة أخرجهما ابن أبي حاتم وقال أبو عبيد عن طيب نفس ، قال ابن الفرس في الآية رد على من يرى

- (١) التسرّي: اتخاذ الجواري.
- (٢) وقد كانت العرب تخشى ذلك ، ويؤيد هذا قول الله تعالى [التوبة: ٢٨]: ﴿وإنْ خِفتُمْ عَيلةً فَــوفَ يُفنيكُمُ
   اللهُ مِنْ فضله إنْ شاء . . ﴾
- (٣) الصَّدُقاتُ: جمع مفردة صَدُقة، وهو مَهر المرأة، ومثله الصَّداق ـ بالفتح ـ، والصَّداق ـ بالكسر ـ،
   كلها بمنى .
- (٤) يقال: نَحَلَ المرأةَ مهرَها ، ينحلُها نِحلةً \_ بالكسر \_: إذا أعطاها ذلك عن طيب نفس ، من غير مطالبة . وقيل: من غير أن يأخذ عِوضاً .





الصدقات عوضاً من البضع لأنه تعالى ساه نحلة والنحلة ما لم يعوض عليه ، فهي نحلة للزوجات لا عوض عن الاستمتاع لأن كلاً منهما يستمتع بصاحبه ولذلك لم يفتقر عقد النكاح إلى تسمية مهر ، ولهذا استحب بعضهم أن يكتب في الصدُقات ـ عوض هذا ما أصدق فلان ـ هذا ما نحل فلان .

قوله تعالى: ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُم عَن شيء منه نفساً فكلوه ﴾ ، فيه جواز هبة الزوجة الصداق للزوج وقبوله ذلك فهو شامل للبكر والثيب ، قال ابن العربي : ورأى شُرَيْح أن لها الرجوع محتجاً بالآية لأنها متى قامت طالبة له لم تطب به نفساً ، قال وهذا باطل لأنها قد طابت وقد أكل ولا كلام لها بعد ذلك .

٥ - قوله تعالى : ﴿ وَلا تَوْتُوا السَفَهَاء ﴾ إذا الآية ، فيها الحجر على السفيه وأنه لا يمكن من ماله وأنه ينفق عليه منه ويكسى ولا ينفق في التبرعات وأنه يقال له معروف كإنْ رَشَدْتَ دفعنا إليك مالك ، وإنما نحتاط لنفعك ، واستدل بعموم الآية من قال بالحجر على السفيه البالغ سواء طرأ عليه أم كان من حين البلوغ ، ومن قال بالحجر على من يخدع في البيوع ومن قال بأن من تصدق على محجوره وشرط أن يترك في يده لا يسمع منه في ذلك ، وفي الآية الحث على حفظ الأموال وعدم تضييعها .

7 - قوله تعالى: ﴿وابتلوا اليتامى﴾ الآية، فيها وجوب اختبار اليتم على الولي لنظر حالته في المرشد وخلافه وأن محله قبل البلوغ لا بعده لقوله حتى إذا بلغوا النكاح وأن البلوغ بالاحتلام وأنه إذا آنس منه الرشد عند البلوغ وجب على الولي دفع المال إليه ولا يجوز له إمساكه واستدل به على ارتفاع الحجر بمجرد البلوغ رشيداً ولا يحتاج إلى فك الحاكم لأنه جعل الرفع لن إليه الابتلاء، وهو الذي إليه النظر في أمره وفسر سعيد ابن جبير الرُّشْد بالصلاح في الدين والحفظ في الأموال، أخرجه ابن أبي حاتم. قال ابن الفرس: واستدل بعضهم بالآية على أن الوصي على المحجور إنما له النظر فيما يتعلق بالمال لا بالبدن لأنه تعالى خص الأموال بالذكر دون الأبدان.

قوله تعالى: ﴿من كان غنياً﴾ الآية ، أخرج البخاري رحمه الله تعالى عن عائشة رضي الله عنها قالت: نزلت هذه الآية في ولي اليتيم: ﴿من كان غنياً فليستعففُ ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف﴾ بقدر قيامه عليه ، ففي الآية تحريم الأكل من ماله على الولي الغني خلافاً لمن أجازه بقدر أجرته وجوازه للولي الفقير ولكن بقدر أجرة عمله فيه وقيامه

(١) الشاهد فيها تمام قوله: ﴿ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياماً وارزقوهم فيها واكسوهم.. ﴾

عليه خلافاً لمن منعه مطلقاً ، وقد أخرج أحمد وأبو داود والنسائي من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده «أن رجلاً قال يا رسول الله ليس لي مال ولي يتيم فقال : كل من مال يتيمك غير مسرف ولا مبذر ولا متأثل(١) مالاً ومن غير أن تقي مالك عاله(١) » فهذا يفسر قوله بالمعروف ، وفسر قوم قوله بالمعروف على القرض حتى يرد بدله إذا أيسر ، أخرجه ابن أبي حاتم من طريق أبن أبي طلحة عن ابن عباس وعن جماعة من التابعين ، وذهب قوم الى إباحة الأكل دون الكسوة لقوله ﴿فليأكل﴾ ، وأخرج الفريابي من طريق عكرمة عن ابن عباس في الآية قال إذا احتاج ولي اليتيم وضع يده فأكل من طمامه ولا يلبس منه ثوباً ولا عمامة ، وقال آخرون : الآية نزلت في حق اليتيم ينفق عليه من ماله بحسب حاله ، أخرجه ابن أبي حاتم عن يحيى بن سعيد وربيعة وهو مردود لأن قوله ﴿فليستعفف﴾ لا يعطي معنى ذلك .

قوله تعالى: ﴿فَإِذَا دَفَعَمَ إِلَيْهِم أَمُواهُم﴾ الآية (٢٠)، فيه الأمر بالإشهاد ندباً وقيل وجوباً ويستفاد منه أن القول في الدفع قول الصبي لا الولي فلا يقبل قوله إلا ببينة.

٧ ـ قوله تعالى : ﴿للرجال نصيب﴾ الآية ، هذه أصل الميراث ، واستدل بعمومها من ورث ذوي الأرحام.

٨ ـ قوله تعالى: ﴿وإذا حضر القسمة﴾ الآية؛ قيل هي منسوخة. وقيل لا ولكن أهمل الناس العمل بها ، أخرج البخاري عن ابن عباس قال هي محكمة وليست بمنسوخة وأخرج البخاري والحاكم من طريق عكرمة عنه في الآية قال: يرضخ (١٠) لهم فإن كان في المال تقصير اعتذر لهم فهو ﴿قولاً معروفاً ﴾ وأخرج سعيد بن منصور عن يحيى بن يعمر قال ثلاث آيات مدنيات محكمات ضيعهن كثير من الناس ﴿وإذا حضر القسمة ﴾ الآية ، وآية الاستئذان: ﴿والذين لم يبلغوا الحلم منكم ﴾ (٥) ، وقوله: ﴿إنا خلقناكم من ذكر وأنشى ﴾ (١) ، وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي العالية قال: هذه الآية مثبتة لأهل الميراث أن يرضخوا عند قسمة الميراث لن لا يرث من أقارب الميت ، وأخرج عن مجاهد ، قال: هي برضخوا عند قسمة الميراث لن لا يرث من أقارب الميت ، وأخرج عن مجاهد ، قال: هي

<sup>(</sup>١) التَأْثُلُ: اتخاذ أصلِ مالي. وادخاره للاستثار.

<sup>(</sup>٢) قوله: ومن غير أن تقي مالكَ باله: أي تحفظ مالك مدَّخراً وتتلف مال اليتيم.

<sup>(</sup>٣) الشاهد في الآية قوله: ﴿فأشهدوا عليهم..﴾

<sup>(</sup>٤) يقال: رضح له من ماله، إذا أعطاهُ شيئاً يسيراً منه.

<sup>(</sup>٥) سورة النور: ٥٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات: ١٣.



واجبة على أهل الميراث ما طابت له أنفسهم، وقال به إبن حزم وأخرج عن النخعي قال: إن كانوا كباراً أرضخوا لهم وإن كانوا صغاراً قال أولياؤهم ليس لنا من الأمر شيء ولو كان لنا لأعطيناكم فهذا القول بالمعروف. وأخرج سعيد بن منصور نحوه وزاد وإذا بلغوا أمرناهم أن يعرفوا حقكم ويتبعوا فيه وصية ربهم وفي الآية مشروعية قسمة المشتركات؛ واستدل بها مع قوله قبل ﴿عما قلَّ منه أو كثُرَ ﴾ من أجاز قسمة كل شيء وإن كان في قسمته ضرر.

٩ ـ قوله تعالى: ﴿ولْيخشَ الذين﴾ الآية(١)، أخرج ابن جرير وابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس قال: هذا في الرجل يحضره الموت ويسمعه الرجل يوصي بوصية تضر بورثته فأمر الله الذي يسمعه أن يتقي الله ويسدده للصواب وينظر لورثته كما يجب أن يصنع بورثته إذا خشي عليهم الضيعة.

قلت: إنها نزلت في ولاة اليتيم أُمِروا أن يفعلوا بهم ما يحبون أن يُفعَلَ بذريتهم من بعدهم ؛ قال العلماء: ولا مانع من أن يكون كِلا الأمرين مراداً بالآية ، وفيه أنه يستحب لقليل المال إذا كانت ورثته ضعفاء أن لا يوصي .

10 \_ قوله تعالى : ﴿إِن الذين يأكلون أموال اليتامى ﴾ الآية ، فيه التشديد في أكل أموال اليتامى وبيان حال آكله في الآخرة ، أخرج ابن حبان من حديث أبي برزة مرفوعاً « يُبعَثُ يوم القيامة قوم من قبورهم تأجج أفواههم ناراً » قيل من هم يا رسول الله؟ قال «ألم تر أن الله يقول : إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون في بطونهم ناراً » .

١١ ـ قوله تعالى : ﴿يوصيكم الله في اودلاكم﴾(٢)، هذه أصل الفرائض، واستدل بها من قال بدخول أولاد الابن في لفظ الأولاد للإجماع على إرثهم دون أولاد البنت.

وقوله تعالى: ﴿للذكر مثل حظ الأنثيين﴾ الآية، فيه أن الأولاد إذا اجتمعوا ذكوراً وإناثاً فللذكر مثل حظ الأنثيين، وأن الابن مع البنت له الثلثان ولها الثلث وأن البنت إذا انفردت لها النصف وأن البنات الثلاث فصاعداً حيث لا ذكر معهن لهن الثلثان ولا ذِكْر للبنتين في الآية؛ فقال ابن عباس لهما النصف لأنه تعالى شرط في

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها تمام الآية: ﴿ولْيخشَ الذين لو تركوا مِن خلفِهم ذريَّة ضِعافاً خافوا عليهم فليتقوا الله وليقولوا قولاً سديداً﴾.

<sup>(</sup>٢) الشاهد فيها تمام الآية، وهو قوله تعالى: ﴿للذكرِ مثلُ حظَّ الانتَيْيَنِ...﴾ الآية بطولها..

۸١

إعطاء البنات الثلثين أن يكن فوق اثنتين ، وقال غيره لهما الثلثان فقيل بالسنة ، وقيل بالقياس على الأخوة لأم لأن الاثنين فصاعداً منهم سواء ، وكذلك البنات ، وقيل على الأخوات للأب لأنه تعلى جعل للواحدة منهن النصف وللثنتين الثلثين كما سيأتي آخر السورة ، وقال الأكثرون بالقرآن لأنه جعل للبنت مع الذكر الثلث فمع الأنثى ، أو الأختين آكد فلم يحتج إلى ذكره واحتيج إلى ذكر ما فوق الاثنتين وقيل المعنى : فإن كن نساء اثنتين . فما فوقهما كقولهم راكب الناقة طليحان أي الناقة وراكبها ، قال ابن الفرس : في الآية رد على من يقول بالرد لأنه جعل للواحدة النصف ولما فوق الثلثين ، فلم تجز الزيادة على ما نص عليه .

قوله تعالى : ﴿ لا بَويه ﴾ الآية ، فيه أن لكل من الأبوين السدس إن كان للميت ولد ذكراً أو أنثى واحد وأكثر وإن لم يكن له ولد وانحصر إرثه في الأبوين استغرقا المال للأم الثلث وللأب ما بقى وهو الثلثان واستدل ابن عباس بظاهر قوله فلأمه الثلث على أنها تأخذه كاملاً في مسألة زوج وأبوين أو زوجة وأبوين فيزيد ميراثها على ميراث الأب، أخرج الدارمي وابن أبي شيبة عن عكرمة قال أرسل ابن عباس إلى زيد بن ثابت: أتجد في كتاب الله للأم ثلث ما بقي؟ فقال إنما أنت رجل تقول برأيك وأنا رجل أقول برأيي ، وفي الآية أن الميت إذا كان له عدد من الأخوة حجَبوا الأم من الثلث إلى السدس، ثم إِنْ كَانَ الْأَبِ مُوجُوداً أَخَذَ الباقي ولا شيء للأَخْوة وإلا فهو لهم، وقيل إن السدس للأخوة مع وجود الأب واستدل بظاهر قوله ﴿أَخُوة ﴾ من قال لا يحجبها إلا ثلاثة أخرج البيهةي عن ابن عباس أنه دخل على عثان فقال إن الأحوين لا يردان الأم عن الثلث قال الله ﴿ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخُوةً ﴾ فالأخوان ليس بلسان قومك إخوة ، فقال عثان لا أستطيع ان أغير ما كان قبلي ومضى في الأمصار وتوارث به الناس. واستدل به أيضاً من قال لا يحجبها الأخوات لأن لفظ الإخوة خاص بالذكور كلفظ البنين ولكن الجمهور على خلاف ذلك في المسألتين. أخرج ابن أبي حاتم في تفسير الآية من طريق عطاء بن دينار عن سعيد ابن جبير في قوله: ﴿ولا بويه لكل واحد منهما السدس مما ترك إن كان له ولد﴾ ، يعنى ذكر أكان أو كانتا اثنتين فما فوق ذلك فإن كان الولد بنتاً واحدة فلها نصف المال ثلاثة أسداس وللأب سدس وللأم سدس ويبقى سدس واحد يرد على الأب لأنه هو العصبة فإن لم يكن له ولد ولا ذكر ولا أنثى وورثه أبواه فلأمه الثلث وبقية المال للأب فمن كان له أخوان فصاعداً أو أختان أو أخ وأخت فلأمه السدس وما بقي فللأب وليس للأخوة مع الأب شيء ولكنهم حجبوا الأم عن الثلث.



قوله تعالى: ﴿من بعد وصية يوصي بها أو دَيْن ﴾ ، فيه أن الميراث إنما يقسم بعد قضاء الدَّيْن وتنفيذ الوصايا ، وفيه مشروعية الوصية واستدل بتقديمها في الذكر من قال بتقديمها على الدين في التركة ، وأجاب من أخَّرها بأنها قدمت لئلا يتهاون بها ، واستدل بعمومها من أجاز الوصية بما قل وكثر ولو استغرق المال ومن أجازها للوارث والكافر حربياً كان أو ذمياً ، واستدل بالآية من قال: إن الدين يمنع انتقال التركة الى ملك الوارث ومن قال: إن دَيْن الحج والزكاة مقدم على الميراث لعموم قوله ﴿دَيْن ﴾ .

17 \_ قوله تعالى: ﴿ولكم نصفُ ما ترك﴾ الى قوله: ﴿وإن كان رجل﴾ ، فيه أن للزوج النصف حيث لا ولد للزوجة والربع معه وأن للزوجة الربع حيث لا ولد للزوج والثمن معه سواء أكانت الزوجة واحدة أم أكثر وسواء كان الولد ذكراً أو أنثى ومنه أم من غيره وغيرها. واستدل ابن عباس بقوله فإن كان لكم ولد على أن ولد الولد لا يججب.

قوله تعالى: ﴿وإن كان رجل يورث كلالة﴾ الآية ، فيه أن الميت اذا لم يكن له ولد ولا والد وهو معنى الكلالة في الأشهر يرثه إخوته من الأم ويفهم منه أن الأصول والفروع يحجبون ولد الأم وأن الواحد من ولد الأم له السدس ذكراً كان أو أنثى قرأ سعد بن أبي وقاص وله أخ أو أخت من أم ، أخرجه سعيد بن منصور وغيره ، وفيه ان الاثنين من ولد الأم فصاعداً لهم الثلث من غير زيادة يشتركون فيه ذكرهم وأنثاهم سواء ومن ورث ولد الأم مع البنت لم يدخلها في مسمى الكلالة وكذا من ورثها مع الأب ومن أدخلها في مساها ولم يورثها مع الجد قال إنه لا يسمّى أباً.

قوله تعالى: ﴿غيرَ مُضارٌ ﴾ ، فيه تحريم الأضرار في الوصية ، وفسر في الحديث بأن يزيد على الثلث أخرج النسائي وغيره عن ابن عباس . قال الضرار في الوصية من الكبائر ثم قرأ : ﴿غير مضار ﴾ ، وأخرج أحمد وأبو دواود والترمذي عن أبي هريرة مرفوعاً : «إن الرجل يعمل بعمل أهل الخير سبعين سنة فإذا أوصى حاف(۱) في وصيته فخم له بشر عمله فيدخل النار وإن الرجل ليعمل بعمل أهل الشر سبعين سنة فيعدل في وصيته فيخم له بخير عمله فيدخل الجنة » ثم يقول أبو هريرة أقرأوا إن شئم ﴿تلك حدود الله ﴾ إلى قوله ﴿عذاب مهين ﴾ .

تنبيهان: الأول استدل بعموم الآية من قال بالإرث من الأنبياء وبإرث القاتل

<sup>(</sup>١) حافَ: أي جار في الوصية، ومال عن الحق والعدل.

۸٣

والمسلم من الكافر وإرث المبعض والإرث منه ومن المرتد، ومن منع ذلك أخذ بالأخبار . الخصصة.

الثاني: العول<sup>(١)</sup> في الفرائض قاله عمر باجتهاد منه وأنكره ابن عباس وقال: أقدم من قدمه الله.

10 - قوله تعالى : ﴿واللاقي يأتين الفاحشة من نسائكم ﴾ الآية ، الأكثرون على أنها والآية التي بعدها منسوخة بآية الجلد من سورة النور أخرج مسلم وغيره عن عبادة بن الصامت قال كان رسول الله على إذا أنزل عليه الوحي كرب لذلك وتزبد وجهه فأنزل الله ذات يوم فلما سُرِّي عنه قال : « خذوا عني قد جعل الله لهن سبيلاً البكر بالبكر جلد مائة ثم نفي سنة والثيب بالثيب رجم بالحجارة » وأخرج الفريابي عن ابن عباس قال كن يحبسن في البيوت حتى نزلت سورة النور ، وأخرج ابن أبي حاتم من طريق علي عنه في قوله : ﴿واللذان يأتيانها منكم ﴾ قال : كان الرجل إذا زنى أوذي بالتعيير وضرب النعال ، ثم نُسخ ذلك بآية الجلد في سورة النور ، وفي الآية اشتراط شهادة أربعة رجال في الزنا فلا يقبل فيه شهادة النساء ولا أقل من أربعة خلافاً لمن أجاز شهادة ثلاثة رجال الزنا فلا يقبل فيه شهادة النساء ولا أقل من أربعة خلافاً لمن أجاز شهادة ثلاثة رجال الذمة لا يقام الحد عليهم في الزنا كالمسلمين ، وذهب قوم إلى أن الآيتين محكمتان وأن الأولى في إتيان المرأة والثانية في إتيان الرجل الرجل ويؤيده قوله : ﴿واللاقي يأتين الفاحشة من نسائكم ﴾ ، فاقتضى ذلك فاحشة مخصوصة بالنساء ، وقال :

17 - ﴿واللذان يأتيانها منكم ﴾ ، فاقتضى ذلك فاحشة مخصوصة بالرجال ففي الآية وجوب التعزير في السحاق واشتراط أربعة شهود فيه ، واستدل بها من أوجب التعزير في اللواط دون الحد وفيها أن التعزير يكون بالحبس ، وسائر أنواع الأذى من الضرب والتعيير والتوبيخ والإهانة . وعندي أن الآية الأولى في الزنا لما تقدم من الحديث ولذكرهن بلفظ الجمع والثانية في اللواط للإتيان بصيغة التثنية في ﴿اللذان يأتيانها ﴾ وما بعده ومن قال إنه أراد الزاني والزانية فهو مردود بتبيينه ذلك عن المتصلة بضمير الرجال وباشتراكهما في الأذى والتوبة والأعراض وذلك مخصوص بالرجال لذكر ما يتعلق بالنساء أولاً وهو الحبس ، ولو أريد بالآية الأولى السحاق لأتى بصيغة الإثنتين كما في الثانية ولو أريد بالثانية ولو أريد بالآية الأولى السحاق الأمم كما في الأولى وهذا ما

<sup>(</sup>١) المول في عرف الفقهاء: زيادة في سهام ذوي الفروض، ونقصان من مقادير أنصبتهم في الإرث.



فسره مجاهد أخرجه عنه ابن أبي حاتم وغيره.

10 - قوله تعالى: ﴿إِمَّا التوبة﴾ الآيتين، فيه بيان الوقت الذي تقبل فيه التوبة وهو ما لم يصل الإنسان الى الغرغرة ومشاهدة ملائكة الموت والعذاب فإذا وصل الى ذلك لم تقبل له توبة ولا يصح منه إيمان، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: ﴿ثَمَ يَتُوبُونَ مِن قريب﴾ قال: القريب ما بينه وبين أن ينظر الى ملك الموت، وعن الضحاك قال القريب ما دون الموت، وعن الحسن قال ما لم يغرغر، وأخرج عبد الرزاق عن ابن عمر أنه قال: التوبة مبسوطة للعبد ما لم يُسَقُ ثم قرأ الآية، وقال وهل الحضور إلا السوق؟! وأخرج أحمد والترمذي من حديثه مرفوعاً «إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر »، وأخرج ابن أبي حاتم وغيره عن أبي العالية ﴿إِمَّا التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة﴾ قال: هذه لأهل الإيمان، ﴿وليست التوبة للذين يعملون السيئات﴾، قال هذه لأهل النفاق، ﴿ولا الذين يموتون وهم كفار﴾، قال هذه لأهل الشرك، واستدل بعموم الآية على صحة التوبة من ذنب مع الإصرار على غيره، وبعد نقضها وعلى صحة توبة المرتد.

19 \_ قوله تعالى : ﴿لا يجل لكم أن ترثوا النساء كَرْها ﴾ ، نزلت رداً على ما كان في الجاهلية من أن ولي الميت أحق بامرأته من أهلها إن شاء تزوجها وان شاء زوجها . أخرجه البخاري ، ففيه أن الحر لا يتصور ملكه ولا دخوله تحت اليد ولا يجري مجرى الأموال بوجه .

قوله تعالى: ﴿ولا تعضّلُوهن﴾ الآية، قال ابن عباس: يعني لا تقهروهن، وهو في الرجل يكون له المرأة وهو كاره لصحبتها ولهاعليه مهر فيضربها لتفتدي، أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عبد الرزاق عن ابن السلماني قال نزلت أول الآية في أمر الجاهلية وآخرها في أمر الإسلام، ففيه تحريم الإضرار بالزوجة ليلجئها الى الافتداء وإباحته اذا كان النشوز منها، أخرج ابن أبي حاتم عن جابر بن زيد أن ابن عباس كان يقول في هذه الآية ﴿الا أن يأتين بفاحشة مبينة﴾: النشوز وسوء الخلق، وأخرج من طريق العوفي عنه قال: الفاحشة المبينة أن تفحش على أهل الرجل وتؤذيهم، وأخرج من طريق مجاهد عنه قال: هي الزنا، واستدل قوم بظاهر الآية على جواز الاضرار اذا حصل منها ما ذكر والتضييق عليها حتى تفتدى، وقال آخرون إنما هي مبيحة للأخذ دون الاضرار فالاستثناء على هذا منقطع، واستدل قوم بقوله: ﴿ببعض ما آتيتموهن﴾ على منع الخلع بأكثر مما أعطاها.



40

٤ \_ سورة النساء

قوله: ﴿وعاشروهن بالمعروف﴾ ، فيه وجوب ذلك من توفية المهر والنفقة والقَسْم واللين في القول وترك الضرب والإغلاظ بلا ذنب، واستدل بعمومه من أوجب لها الخدمة إذا كانت ممن لا تخدم نفسها.

قوله: ﴿ وَإِن كُرِهُ تَمُوهُ فَيَ الْآيَةُ (١) ، قال الكيا: فيه استحباب الإمساك بالمعروف وإن كان على خلاف هوى النفس وفيه دليل على أن الطلاق مكروه .

7. - قوله تعالى : ﴿واتيم إحداهن قنطاراً ﴾ ، فيه رد على من لم يجز المغالاة في المهور وهم قوم ، نقله عنهم ابن الفرس وقد أخرج أبو يعلى عن مسروق أن عمر بن الخطاب رحمه الله نهى أن يزاد في الصداق على أربعمائة درهم فاعترضته امرأة من قيس فقالت أما سمعت ما أنزل الله ﴿واتيم إحداهن قنطاراً ﴾ فقال اللهم عَفْراً ، كل الناس أفقه من عمر ؛ ثم رجع فركب المنبر فقال إني كنت نهيتكم أن لا تزيدوا النساء في صدُقاتهن على أربعمائة درهم فمن شاء أن يعطي من ماله ما أحب. وأخرج ابن المنذر عن أبي عبد الرحمن السُلَمي قال : قال عمر بن الخطاب : لا تغالوا في مهور النساء فقالت امرأة : ليس ذلك لك يا عمر ان الله يقول : ﴿واتيم إحداهن قنطاراً ﴾ من ذهب ، قال وكذلك هي في قراءة ابن مسعود فقال عمر إن امرأة خاصمت عمر فخصمته . وأخرج عبد عن بكر بن عبد الله المزني قال : قال عمر : خرجت وأنا أريد أن أنها كم عن كثرة الصداق فعرضت لي عبد الله المزني قال : قال عمر : خرجت وأنا أريد أن أنها كم عن كثرة الصداق فعرضت لي آية من كتاب الله ﴿واتيم إحداهن قنطاراً ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ فلا تأخذوا منه شيئاً ﴾ الآية ، استدل به من منع الخلع مطلقاً وقال إنه ناسخ لآية البقرة وقال غيره إنه منسوخ بها وقال لا ناسخ ولا منسوخ بل هو في الأخذ بغير طيب نفسها.

71 - قوله: ﴿وكيف تأخذونه وقد أفضى ﴾ الآية ، استدل به من أوجب المهر بالخلوة وهو لأن الإفضاء مأخوذ من الفضاء وهو المكان الذي ليس فيه بناء فعبر به عن الخلوة وهو مردود فإن الافضاء يكنى به عن الجماع وبذلك فسره ابن عباس . أخرجه ابن أبي حاتم ، وقد رد ابن الفرس على قائل الأول فأجاد ، وقال : الكناية عن العرب إنما تستعمل فيا يستحى من ذكره كالجماع ، والخلوة لا يستحى من ذكرها فلا تحتاج الى كناية ، قلت وفي تعديته بإلى ما يدل على معنى الوصول والاتصال .

 <sup>(</sup>١) شاهد استحباب الإمساك بالمعروف فيها قوله في تتمتها: ﴿فعسىٰ أَن تكرهوا شيئاً ويجعلَ اللهُ فيهِ خيراً
 كثيراً ﴾.



قوله تعالى : ﴿وَأَخذَنَ مَنْكُمُ مَيْثَاقاً غَلَيْظاً﴾ ، وهو الإيجاب والقبول في عقد النكاح فسره بذلك ابن عباس ومجاهد أخرجه ابن أبي حاتم.

٢٢ ـ قوله تعالى : ﴿ولا تَنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء ﴾ إلى قوله : ﴿غير مُسافحين﴾ ، فيه هذه الآيات محرمات النكاح ففيها تحريم نكاح نساء الآباء وشمل ذلك الأجداد فصاعداً من جهة الأب أو الأم من النسب أو الرضاع ومن قال: إن النكاح حقيقة في العقد، استدل بها على عدم تحريم مَزنيَّةِ الأب، ومن قال: حقيقة في الوطء استدل بها على تحريمها كما استدل بها على تحريم موطوءته بمالك اليمين ولا عقد فيها ، وفيها تحريم الأمهات والبنات والأخوات والعمات والخالات وبنات الأخ وبنات الأخت فهذه سبع من النسب ، قال ابن الفرس: ويدخل في الأمهات كل من له عليك ولادة لأنها أم، وفي البنات كل من لك عليه ولادة بناء على استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه، ولا يدخل فيه المحلوقة من زنا لأنها ليست بنتاً شرعاً بدليل عدم الإرث وإذا لم تدخل في آية التحريم. دخلت في قوله: ﴿وأحل لكم ما وراء ذلك ﴾ ، ومن حرمها قال هي بنت حقيقة وانتفاء الأحكام من الإرث وغيره لا يدرأ هذه الحقيقة والتحريم يحتاط له ، قال : ودخل في الأخوات الأشقاء وغيرها ، وفي العمات والخالات كل من ولده جدك أو جدتك وإن علَوا من قبل الأب والأم، وفي بنات الأخ وبنات الأخت كل من لأخيك ولأختك عليه ولادة ، وفيها تحريم الأمهات من الرضاعة والأخوات منها فيدخل في الأمهات من أرضعتك أو أرضعت من ولدك ، أو ولدت مرضعتك أو ولدت صاحب اللبن وإن علون ، ويدخل في الأخوات أخواتك منه وأخوات أبيك وأمك منهما وأولاد إخوتك منهما فحرم أيضاً من الرضاع سبع كما حرم بالنسب. وفي الصحيحين « يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب ». والاقتصار في الآية على نوعين الولادة والأخوة لأنهما الأصل، والخمسة الباقية فروع واستدل بعض الظاهرية بها على أنه لا يحرم من الرضاع إلا الأمهات والأخوات فقط دون البنات ونحوها، واستدل مالك وغيره بقوله ﴿اللاتي أرضَعْنَكُ ﴾ على أن رضاع الرجل والبهيمة لا يحرم وكذا الميتة لأنها لم ترضع واستدل بعمومها من حرم برضاع الكبير وبمصة، وفيها تحريم أمهات النساء وان علون دخل بالزوجة أم لا والربائب وهي بنات الزوجات بشرط أن يكون مدخولاً بها فإن لم يدخل بها فلا تحرم خلافاً لمن شذ، واستدل بقوله: ﴿اللاتي في حجوركم ﴾ من لم يحرم نكاح الربيبة الكبيرة. أخرج أبن أبي حاتم بسند صحيح عن مالك بن أوس بن الحدثان قال توفيت أمرأتي فاخبرت عليَّ بن أبي طالب فقال: لها ابنة؟ قلت: نعم وهي بالطائف،



۸٧

قَالَ : كَانْتُ فِي حَجِرِكُ؟ قلت : لا ؛ قال : فانكحها . قلت : فأين قول الله ﴿ورِبَائِيكُمُ اللَّاتِي في حجوركم الله على الله على الله على عبرك إنا ذاك إذا كانت في حجرك. والجمهور حرموها وقالوا : إنه صفة موافقة للغالب ، ومن قال إن الأم لا تحرم إلا بالدخول أيضاً قال إن قوله ﴿اللَّذِي دَخَلَتُم بَهِن ﴾ عائد إلى الأمهات والربائب معا أخرجه ابن أبي حاتم عن على وعبد الله بن الزبير ورده المطلقون بان المجرورين اذا اختلف عاملهما لا يكون نعتهما واحداً وفي الآية رد على من حرم الربيبة بغير الوطء من التقبيل ونحوه ، وقد فسر ابن عباس وغيره الدخول هنا بالجماع ، أخرجه ابن المنذر وغيره ، وفيها تحريم حليلة ٠ الابن للصلب بخلاف المتبني، ودخل في الحليلة الروجة والأمَّةُ الموطوءة، وفيها تحريم الجمع بين الأختين وذلك شامل للزوجين والأمتين وقد قال عثان وعلى وابن عباس في الجمع بين أختين مملوكتين أحلتهما آية يعني قوله ﴿إلا ما ملكت أيمانكم ﴾ وحرمتهما آية وهي هذه ، واستدل بها من أباح الجمع بين الرأة وعمتها أو خالتها لكن الحديث يرده ، وفيها تحريم المحصنات وهن ذوات الأزواج أخرجه ابن أبي حاتم من طريق عطية عن ابن عباس والحاكم من طريق سعيد بن جبير عنه ، واستثنى من ذلك المسبيات إذا كان لهن أزواج بدار الحرب فإنه يحل وطؤهن بعد الاستبراء ففيه دليل على أن السي يفسخ النكاح سُبِيا معا أو لا واستدل بعموم الآية من قال ان انتقال الملك يقطع النكاح ببيع أو إرث أو غير ذلك والجمهور قصروا الآية على السبب الذي نزلت فيه ، وعن ابن عباس في الآية تفسير آخر؛ وهو أن إلمراد بالمحصنات العفائف وأنها حل للرجال إلا ما أنكح مما ملكت يينه فإنها لا تحل له ، أخرجه ابن أبي حاتم فعلى هذا هي مستأنفة لا معطوفة والأول أولى ، وفيها إحلالَ من عدا المذكورات ففيه رد على من حرم الجمع بين كل امرأتين بينهما قرابة أو بين المرأة وامرأة أبيها أو ما ولدت امرأة أبيه بعد أبيه ، وفيها مشروعية المهر وقد استدل بقوله ﴿أَن تَبتغوا بأموالكم ﴾ من قال إن أقل الصداق عشرة دراهم ظناً منه أن المراد أن يصدقها كل واحد ما يسمى صداقاً وهو ضعيف جداً ، قال الكيا: وفيه دليل على منع كون عتق الأمّة صداقاً لدلالة الآية على كون المهر مالاً وليس في العتق تسليم مال وإنما في إسقاط الملك من غير أن يستحق به تسليم شيء إليها قال ابن الفرس: وفيه دليل على أن الصداق إذا كان خراً أو خنزيراً يقتضي فسخ النكاح لأنهما ليسا من أموالنا. قلت: إنما يدل على فساد الإصداق بهما دون النكاح.

٢٤ - قوله تعالى : ﴿فما استمتعتم به منهن﴾ الآية ، فيه أن الاستمتاع بالوطء ولو مرة يوجب المهر كله ، أخرج ابن أبي حاتم من طريق علي عن ابن عباس ، في قوله ﴿فما استمتعتم به﴾ الآية قال هو النكاح إذا تزوج الرجل المرأة ثم نكحها مرة واحدة فقد



وجب صداقها كله ففيه رد على من قال أن الخلوة تقرر المهر، وفي الآية جواز الإبراء من الصداق وبعضه، وقال الكيا: واستدل به قوم على جواز الزيادة وهو غلط لأنه لما قال: ﴿واتوهن أجورهن فريضة ﴾، اقتضى ذلك إعطاءها ما كان فرضاً لها أو لا فقو له ولا جناح عليكم يرجع إلى الرخصة في ترك الإيتاء بعد الأمر به واستدل بالآية من قال إن الصداق يجب بالوطء لا بالعقد ومن قال إن الإبراء يحتاج إلى رضا المبراء، وحمل قوم الآية على نكاح المتعة واستدلوا بها على جوازه أخرج الحاكم عن ابن عباس أنه قرأها المنذر أن أبياً بن كعب قرأها كذلك.

٢٥ ـ قوله تعالى : ﴿وَمِن لَم يَسْتَطُعُ مِنْكُمْ طُولًا ﴾ (٢) الآية ، فيه إباحة الأُمَّة بثلاثة شروط نص عليها وتحريمها بدونها .

الأول: أن لا يستطيع طَوْل حرة أخرج أبن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: ﴿وَمِنَ لَمُ يَسْتَطُعُ مِنْكُم طُولًا ﴾ قال من لم يكن له سعة ، وقال مجاهد وسعيد بن جبير. وعطاء وغيرهم: الطول: الغنى وقال ربيعة والنخعي: الطول هنا: الجلد والصبر لمن أحب أمَة وهواها حتى صار لا يستطيع أن يتزوج غيرها فإن له أن يتزوج الأمة إذا لم يملك هواه وإن كان غنياً.

الشرط الثاني: أن تكون الأمة مؤمنة فلا يجوز نكاح أَمَةٍ كافرة كما فسر به مجاهد

الشرط الثالث: خوف العنت أي الوقوع في الزنا أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال العنت: الزنا فليس لأحد من الأحرار أن ينكح أمة إلا أن لا يقدر على حرة وهو يخشى العنت وقاله أيضاً مجاهد وغيره.

فني الآية رد على من أباح نكاح الأمة وإن لم يخش العنت وكان غنياً وحجته عدم القول بالمفهوم مع قوله تعالى: ﴿وأنكِحوا الأيامي منك﴾ الآية، وعلى من أباح نكاح الأمة الكافرة، وعلى من حرم الأمة لن قوي تقواه، لأنه يصدق عليه لشدة شهوته أنه

- (١) يعني أن جملة ﴿إلى أجل مسمَّى﴾ مثبتة في قراءة ابن عباس رضي الله عنه لهذه الآية. وقد اتفقت كلمة علماء الأمة أن هذا ونحوه مما يكن تسميته بالقراءة التفسيرية. فإن تلك الجملة التفسيرية غير مثبتة في مصحف عثمان، ولا هي من النصّ القرآني الكريم.
- (٢) المراد بالطول: الفنى والقدرة على القيام بأعباء الزواج. وشاهد الاستنباط فيها قوله تعالى: ﴿فمن ما ملكت أيانكم من فتياتكم المؤمنات﴾ يشير الى الإماء.

خاشٍ ، واستدل بظاهر قوله: ﴿أَن يَنكُعُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ﴾ على إباحة الأمة مع القدرة على حرة كتابية، وبمفهوم الآية على أن العبد لا ينكح الأمة الكتابية لأن الخطاب بها يعمُّ الحر والعبد، كذا قال ابن الفرس وفيه نظر، وفي الآية كراهة نكاح الأمة عند اجتماع الشروط لقوله: ﴿وأن تصبروا خيرٌ لكم﴾، وفيها الرد على من أجاز نكاح الأمة بغير إذن سيدها وبغير مهر ، واستدل مالك بقوله : ﴿واتوهن أجورهن ﴾ على أنهن أحق بمهورهن وأنه لا حق فيه للسيد ، وقوله : ﴿فَإِذَا أُحْصِنَّ ﴾ قال ابن عباس : يعني بالأزواج أخرجه ابن أبي حاتم ، واستدل بظاهرة من لم يوجب حد الزنا على الأمة حتى تتزوج، أخرج سعيد بن منصور وغيره عن سعيد بن جبير إنه كان يقول ليس على الأمة حد حتى تتزوج بزوج ، لأن الله تعالى يقول : ﴿ فَإِذَا أَحْصِنَّ فَإِنْ أَتِينَ بِفَاحِشَةٍ ﴾ ، وأجاب الجمهور بأن ذكره لئلا يتوهم زيادة عقوبتها بالنكاح كما زاد في حق الحرة ، وفي الآية أن حدَّ الأمة على النصف من حد الحرة وأنه لا رجم عليها لأنه لا يتنصف، ففيها رد على من قال برجم الرقيق وعلى من قال إنه لا يغرب ، وقال بعضهم: عندي أن الفاحشة هنا تعم الزنا والقذف وكل ما يمكن أن يتبعض من الحدود ، وقال بعضهم لا حدَّ على العبد أصلًا أُحصِنَ أو لا ، لأن الآية وردت في الأمة ، وقال آخرون : يُجلد كالحر لعموم آية الزنا لأن آية المنصفة وردت في الإماء.

٢٦ \_ قوله تعالى : ﴿ يريد الله ليبين لكم ﴾ ، قال الكيا : يدل على أنه يبين لنا ما بنا حاجة إلى معرفته إما بنص أو دلالة نص وذلك يدل على امتناع خلو واقعة عن حكم الله.

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿وخُلِقَ الإِنسان ضعيفاً ﴾ ، قال طاوس : في أمر النساء لا يصبر عنهن ، وقال وكيع: يذهب عقله عندهن ، أخرجهما ابن أبي حاتم ، ففيه أصل لما يذكره الأطباء من منافع الجماع ومضار تركه.

٢٩ \_ قوله تعالى : ﴿لا تَأْكُلُوا أَمُوالُكُ ﴾(١) الآية ، فيه تحريم أكَّل المال بالباطل بغير وجه شرعي وإباحة التجارة والربح فيها وان شرطها التراضي ومن هنا أخذ الشافعي اعتبار الإيجاب والقبول لفظاً لأن الرضا أمر قلبي فلا بد من دليل عليه وقد يستدل به من لم يشترطهما إذا حصل الرضا، واستدل بالآية من نفي خيار المجلس لأنه اعتبر التراضي في تمام التجارة دون التفرق.

شاهد الاستنباط تمام القول بعد الذي أورده المصنف منها وهو قول الله تعالى: ﴿لا تَأْكُلُوا أَمُوالَمُ بِينَكُمْ بالباطل، إلا أن تكون تجارة عن تراض منكر..﴾



٢٩ - قوله تعالى : ﴿ولا تقتلوا أنفسكم ﴾ قيل معناه لا تتجروا في بلاد العدو فتغرروا بأنفسكم واستدل به مالك على كراهية التجارة إلى بلاد الحرب، وقيل معناه النهي عن قتل الإنسان نفسه : وقد احتج بهذه الآية عمرو بنا العاص على مسألة التيمم للبرد وأقره النبي عَيْلِكُ على احتجاجه كما في حديث أبي داود وغيره.

٣١ ـ قوله تعالى : ﴿إِن تجنبوا﴾(١) الآية ، فيه أن الصغائر تكفَّر باجتناب الكبائر خلافاً لمن أبى ذلك ، وفي الآية رد على من قال : المعاصي كلها كبائر وأنه لا صغيرة .

٣٢ ـ قوله تعالى : ﴿ولا تتمنوا ﴾ الآية ، احتج به من كره التمني مطلقاً ويحتج به في أن تمني الأحكام لا يجوز كما نص عليه الشافعي لأن سبب نزول الآية ذلك.

قوله تعالى: ﴿واسألوا الله من فضله﴾ ، فيه الحث على سؤال الله ودعائه.

٣٣ - قوله تعالى : ﴿ولكلِّ جعلنا موالِيَ ﴾ ، قال ابن عباس : الموالي : العصبية ، أخرجه ابن أبي حاتم .

قول على : ﴿والدنين عقدت ايمانكم ﴾ ، الآية وهي منسوخة بقول ه ﴿وأولوا الأرحام ﴾(٢) كما أخرجه البخاري وغيره عن ابن عباس : وقيل : لا ؛ فاحتج بها أبو حنيفة على أن الرجلين إذا توافقا على أن يتوارثا ويتعاقلا(٣) صح وعمل به ، وقال الحسن : الآية فيمن أوصي له بثنيء فمات قبل موت الموصي يؤمر الوصي بدفع الوصية إلى ورثة الموصى له ، وقال ابن المسيب : الآية في الوصية لا الميراث ففيه الحض على الوصية لمه .

٣٤ - قوله تعالى: ﴿الرجال قوامون على النساء ﴾، فيه أن الزوج يقوم بتدبير زوجته وتأديبها ومنعها من الخروج وأن عليها طاعته إلا في معصية وأن ذلك لأجل ما يجب لها عليه من النفقة ، ففهم العلماء من هذا أنه متى عجز عن نفقتها لم يكن قوَّاماً عليها وسقط مالَهُ من منعها من الخروج ، واستدل بذلك من أجاز لها الفسخ حينئذ لأنه إذا خرج عن كونه قوَّاماً عليها خرج عن الغرض المقصود بالنكاح ، واستدل بالآية من جعل للزوج الحجر على زوجته في نفسها ومالها فلا تتصرف فيه إلا بإذنه لأنه جعله قوَّاماً

<sup>(</sup>١) السياق المفيد للاستنباط منها بقوله: ﴿إِن تجتنبوا كبائر ما تُنهَوْنَ عنه نكفِّرُ عنكم سيئاتك. ﴾.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٧٥ والأحزاب: ٦.

<sup>(</sup>٣) يتعاقلا: يتساويا.

بصيغة المبالغة وهو الناظر في الشيء الحافظ له ، واستدل بها على أن المرأة لا يجوز أن تليّ القضاء كالإمامة العظمى ، لأنه جعل الرجال قوَّامين على النساء ، فلم يَجُزْ أن يقمن على الرجال.

قوله تعالى : ﴿وَاللَّا يَ تَخَافُونَ نَشُوزُهُنَ ﴾ الآية (١) ، أمر الله تعالى بمراعاة الترتيب في تأديب المرأة فإن خيف منها النشوز بأن ظهر منها أمارته ولم يتحقق فليعظها وليحوفها الله وعقابه فان أصرت هجرها في المضجع فلا يرقد معها في الفراش أو يرقد ويوليها ظهره ولا يجامعها روايتان عن ابن عباس ، وقال عكرمة إنما الهجران بالمنطق أن يغلظ لها وليس بالجماع أخرج ذلك ابن أبي حاتم فإن أصرَّتْ ضربها ضرباً غير مبرِّح فان أطاعتْ لم يُجُزُّله ضربها .

٣٥ ـ قوله تعالى : ﴿وَإِنْ خَفَتُم ﴾ الآية (٢) ، أخرج ابن أبي حاتم من طريق علي عن ابن عباس قال هذا في الرجل والمرأة إذا تفاسد الذي بينهما أمرَ الله أن يبعثوا رسولاً صَالحًا من أهل الرجل ورجلاً مثله من أهل المرأة فينظران أيهما المسيء، فإن كان الرجل هو المسيء حجبوا عنهُ امرأته ، وقصروه على النفقة وإن كانت المرأة هي المسيئة قصروها عن زوجها ومنعوها النفقة ، فإن اجتمع رأيهما على أن يفرقا أو يجمعا فأمرهما جائز فإن رأيا أن يجمعا فرضي أحد الزوجين وكره ذلك الآخر . ثم مات أحدهما فإن الذي رضي يرثُ الذي كره ولا يرثُ الذي كرهَ الراضي ، و﴿إِن يُريدا إصلاحاً ﴾ قال: هما الحكَمان ﴿يُوفِّقِ اللهُ بِينهما﴾ وكذلك كل مصلح يوفقه الله للحق والصواب، وأخرج قوله أن المأمور بالبعث الحكام وعن السدى أنه الزوجان فعلى الأول استدل به من قال إنهما موليان من الحاكم فلا يشترط رضا الزوجين بما يفعلانه من طلاق وغيره ، وعلى الثاني استدل من قال إنهما وكيلان عن الزوجين فيشترط، وقال الحسن وقتادة عليهما أن يصلحا وليس بأيديهما التفرقة لأن الله لم يذكرها ، واستدل ابن عباس بهذه الآية على الخوارج في انكارهم التحكيم في قصة علي ، قال ابن الفرس: وفيها رد على من أنكر من المالكية بعث الحكمين في الزوجين وقال تخرج المرأة إلى دار أمين أو يسكن أمين معها.

٣٦ \_ قوله تعالى : ﴿واعدوا الله ﴾ ، الآية (٣) فيها من شعب الإيمان عبادة الله وعدم

شاهده فيها قوله تعالى: ﴿فَعِظُوهِنَّ وَاهْجُرُوهِنَّ فِي الْمُصَاجِعِ وَاصْرِبُوهِنَّ ...﴾ (1)

شاهده في الآية قوله تعالى: ﴿وَإِن خِفتم شقاق بينهما فَابعثوا حكَماً مَن أَهله وحكَماً من أَهلها ...﴾ (Y)

شاهد الاستنباط فيها الآية بتامها. (4)

الاشراك به وبر الوالدين ، وصلة ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والمملوكين والإحسان إلى الجار الذي بينك وبينه قرابة والجار الذي لا قرابة بينك وبينه الصاحب بالجنب ، وفسره ابن عباس : بالرفيق ، زاد مجاهد : في السفر ، وقال زيد ابن أسلم هو جليسك في الحضر ، ورفيقك في السفر ، وفسره علي وابن مسعود : بالمرأة أخرجهما ابن أبي حاتم ، وفيها تحريم الاختيال والفخر ، وفي الحديث أن إسبال الإزار من الخيلة ،(۱) أخرجه ابن أبي حاتم .

٣٧ ـ قوله تعالى : ﴿الذين يبخلون﴾ الآية ، فيه تحريم البخل وهو منع أداء الواجب وتحريم كتم العلم وما أنعم الله به على العبد وتحريم الرياء .

• ٤ - قوله تعالى : ﴿إِن الله لا يظلم مثقال ذرة ﴾ ، استدل به على دخول كل مؤمن الجنة أخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن ماجه وابن جرير وابن أبي حاتم عن أبي سعيد الخدري أن النبي عَيِّلِيًّة قال : « يخرج من كان في قلبه مثقال ذرة من الإيمان » قال أبو سعيد فمن شك فليقرأ : ﴿إِن الله لا يظلم مثقال ذرة ﴾ .

25 ـ قوله تعالى : ﴿لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون ﴾ الآية ، أخرج أبو داود والترمذي والنسائي والحاكم عن عليّ بن أبي طالب قال صنع لنا عبد الرحن ابن عوف طعاماً فدعانا وسقانا من الخمر فأخذتِ الخمرُ منا ، وحضرتِ الصلاة فقدَّموني فقرأت : قل يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ونحن نعبد ما تعبدون ، فأنزل الله تعالى : ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون ﴾ ، وأخرج الفريابي وابن المنذر عن عليّ في قوله ﴿ولا جنباً إلا عابري سبيل ﴾ ، قال : نزلت هذه الآية في المسافر تصيبه الجنابة فيتيمم ويصلي ، وأخرج ابن المنذر عن ابن عباس مثله . ففي الآية تحريم الصلاة على السكران حال سكره حتى يصحو وبطلانها وبطلان الاقتداء به ، وعلى الجنب حتى يغتسل إلا أن يكون مسافراً فيباح له التيمم وقيل المراد السكر من النوم ، أخرج الفريابي وعبد عن الضحاك في قوله : ﴿لا الشيم وقيل المراد السكر من النوم ، أخرج الفريابي وعبد عن الضحاك في قوله : ﴿لا الصلاة حال النعاس ويوا فقه حديث البخاري : «إذا نعس أحدكم وهو يصلي فلينصرف فلينَمْ حتى يعلم ما يقول » ، وفي الآية تفسير ثان بأن المراد مواضع الصلاة على حدّ فلية قوله : ﴿لا فلينا المراد مواضع الصلاة على حدّ فلينه أخرج ابن أبي حاتم من طريق عطاء عن ابن عباس في قوله : ﴿لا واسال القرية ﴾ أخرج ابن أبي حاتم من طريق عطاء عن ابن عباس في قوله : ﴿لا واسأل القرية ﴾ أخرج ابن أبي حاتم من طريق عطاء عن ابن عباس في قوله : ﴿لا

(١) المراد: جرّ الثوب كِبراً وخيلاء. فإن العرب كانت تفعل ذلك إظهاراً للعجب بالمال والغِني والجاه. وقد حرّم الإسلام ذلك ، وحدّر فاعله.

تقربوا الصلاة ﴾ قال المساجد، وفي قوله: ﴿ولا جنباً إلا عابري سبيل ﴾ قال لا تدخلوا المسجد وأنتم جنب إلا عابري سبيل قال تمر به مراً ولا تجلس فني ، الآية تحريم دخول المسجد على السكران لما يتوقع منه من التلويث وفحش القول فيقاس به كل ذي نجاسة يخشى منها التلويث والسباب ونحوه ، وعلى الجنب إلا أن يمر به مجتازاً من غير مكث فيباح له ، وفي الآية رد على من حرم العبور أيضاً ما لم يجد بداً أو يتيمم ، وعلى من أباح الجلوس مطلقاً أو إذا توضأ لأن الله تعالى جعل غاية التحريم الغسل فلا يقوم مقامه الوضوء واستدل ابن الفرس بقوله: ﴿حتى تغتسلوا ﴾ على أن الجنب لا وضوء عليه وأن الحدث الأصغر مندرج في الجنابة لأنه لم يجعل عليه غير الغسل. واستدل ابن المنذر بالآية على صحة قول الشافعي أن السكران يغلب على عقله في بعض ما لم يكن يغلب قبل الشرب ، ولا يحتاج إلى أن لا يعرف الساء من الأرض ولا الرجل من المرأة كما قال غيره ، لأن الذين خوطبوا بهذه الآية كانوا يقربون الصلاة حال سكرهم قاصدين لها عالمين غيره ، لأن الذين حولو المندل ابن الفرس بتوجيه الخطاب لهم في الآية وعلى تكليف السكران ودخوله تحت الخطاب وفيه نظر لأن الخطاب عام لكل مؤمن وعلى تقدير أنه تصد الذين صلوا في حال السكر فإنما نزل بعد صحوتهم واستدل بقوله: ﴿حتى تعلموا ما تقولون ﴾ من قال إنه يلزمه الأفعال ولا يلزمه الأقوال .

٤٣ ـ قوله تعالى : ﴿وإن كنتم مرضى ﴾ الآية ، يأتي ما يتعلق بها في سورة المائدة إن شاء الله.

٤٨ ـ قوله تعالى : ﴿إِن الله لا يغفر أن يشركَ به ويغفِرُ ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ ، فيه ردّ على من قال : إن الكبائر لا تُغفَرُ ، وهم المعتزلة ، وعلى من قال : إن أصحاب الكبائر من المسلمين لا يعذبون وهم المرجئة لقوله : ﴿لمن يشاء ﴾ .

93 \_ قوله تعالى : ﴿يؤمنون بالجِبْتِ والطاغوت ﴾ ، قال عمر : الجبت : السحر ، والطاغوت : الشيطان ، وقال ابن عباس : الجبت : الشرك ، وقال الشعبي : الجبت : الكاهن ، والطاغوت : الساحر . وقال أبو مالك : الطاغوت : الكاهن ، ففي الآية ذم السحر والساحر ؛ والكهانة والكاهن ومصدِّقهما وأنه ملعون وقد أخرج الحاكم عن ابن مسعود قال : « من أتى عرافاً أو ساحراً أو كاهناً فصدقه فقد كفر بما أنزل على عمد » ،



وروى أبو داود والنسائي حديث «إن العِرافة والطرق والطِيرة من الجِبْتِ » . (۱) من الجِبْتِ » . (۱) من الحبد . ﴿ أُم يحسدُونِ الناسِ ﴾ الآية ، فيه ذم الحسد .

٧٥ - قوله تعالى : ﴿ونُدخِلهم ظلاًّ ظليلاً﴾ ، فيه إشارة إلى ظل العرش وبذلك فسره الربيع ابن أنس أخرجه ابن أبي حاتم .

20 قوله تعالى: ﴿إِن الله يأمركم أَن تؤدُّوا الأماناتِ إِلَى أهلها ﴾ ، فيه وجوب رد كل وديعة من أمانة وقراض وقرض (٢) وغير ذلك ، واستدل المالكية بعموم الآية على أن الحربي إذا دخل دارنا بأمان فأودع وديعة ثم مات أو قتل أنه يجب رد وديعته إلى أهله وأن المسلم إذا استدان من الحربي بدار الحرب ثم خرج يجب وفاؤه وأن الأسير إذا ائتمنه الحربي على شيء لا يجوز له أن يجونه وعلى أن من أودع مالا وكان المودع خانه قبل ذلك فليس له أن يجعده كما جعده ويوافق هذه المسألة حديث «أد الأمانة إلى من ائتمنك ولا تخن من خانك ». وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في هذه الآية قال: مبهمة للبر والفاجر ، يعني عامة وقد أخرج ابن جرير وغيره أنها نزلت في شأن مفتاح الكعبة لما أخذه النبي عَيِّهُ من عثان بن طلحة ، واختار ما رواه عن علي وغيره أنها خطاب لولاة المسلمين أمروا بأداء الأمانة لمن ولوا عليه ، فيستدل بالآية على أن على الحكام والأئمة ونظار الأوقاف تولية الوظائف من يستحقها ، وفي بقية الآية مشروعية الحكم بين الناس ووجوب العدل فيه .

09 ـ قوله تعالى : ﴿ أَطَيِعُوا الله وأَطَيِعُوا الرسول وأُولِي الأَمْرِ مَنكُ ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن عطاء قال إطاعة الرسول اتباع الكتاب والسنة . وأخرج سعيد بن منصور عن أبي هريرة في قوله : ﴿ وأُولِي الأَمْرِ مِنكُم ﴾ قال : هم الأَمْراء ، وأخرج ابن أبي حاتم عن جابر بن عبد الله وابن عباس ومجاهد والحسن أنهم أُولُو العلم والفقه أوجب الله طاعتهم ، وأخرج عن عكرمة أنهم أبو بكر وعمر ، وعن الضحاك أنهم أصحاب رسول الله عَلَيْكُ الدعاة الرواة وأخرج عبد عن الكلي أنهم أبو بكر وعمر وعثان وعلي فيُحتج بالآية على الدعاة الرواة وأخرج عبد عن الكلي أنهم أبو بكر وعمر وعثان وعلي فيُحتج بالآية على

- (١) العِرَافَةُ: حِرِفَةُ العرَّافَ، وكان يطلق على المنجِّم، وطبيب العرب. والطَّرَّق: الضرب بالحصى، وهو ضرب من التكهُّن، والطُرَّاقُ: المتكهُّنون. والطَّرِّق: التحهُّر، وهو التشاؤم با يعرض في الساء من الطير.
  - وهذه جميعاً من أخلاق الجاهلية الأولى، التي أبطلها ودحضها نور الاسلام.
- (٢) القَرْضُ: ما تعطيه من المال دَيْناً لتُقضاهُ. أما القِراض: فهو أن تدفع إلى أحد مالاً ليتبجر فيه، ويكون الربح بينكما على ما اتفقا وشرطا في ذلك.

وجوب طاعة الأئمة والمفتين ويحتج بها من قال إن قول الصحابة حجة أو الخلفاء الأربعة أو السخن.

قوله تعالى : ﴿فِإِن تَنازَعُمْ ﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد في قوله : ﴿فُردُوهُ اللهُ وَالرسُولُ ﴾ قال إلى كتاب الله وسنة رسوله ففيه حجية الكتاب والسنة وأنهما مقدمان على الرأي .

٧١ ـ قوله تعالى : ﴿خذوا حِذْرَكَ﴾ قال مقاتل : عُدَّتَكُم من السلاح ، أخرجه ابن أبي حاتم ففيه الأمر باتخاذ السلاح وأنه لا ينافي التوكل.

٧٦ ـ قوله تعالى: ﴿إِن كيد الشيطان كان ضعيفاً ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال إذا رأيتم الشيطان فاحملوا عليه ولا تخافوه وتلا ﴿إِن كيد الشيطان كان ضعيفاً ﴾ .

٧٨ ـ قوله تعالى : ﴿وان تُصِبْهم سيئة يقولوا هذه من عندك قل كلٌّ من عند الله ﴾ ، فيه ردٌّ على القدرية ، أخرج ابن أبي حاتم عن مطرف بن عبد الله قال ما تريدون من القدر؟ ما تكفيكم الآية التي في سورة النساء؟ وذكر هذه .

٧٩ - قوله تعالى : ﴿وما أصابك من سيئة فمن نفسك ﴾ ، تمسك بها القدرية في قولهم بأن العبد يخلق الشر وهو مردود لأن المراد أنت ارتكبت ما يوجبها ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في هذه الآية قال ما كان من نكبة نكبتها فبذنبك ، وأنا قدرت ذلك عليك وأخرج عن أبي صالح مثله.

٨٠ ـ قوله تعالى: ﴿من يُطع الرسول فقد أطاع الله ﴾ الآية ، فيه وجوب طاعة الرسول فيا يأمر به وينهى عنه.

٨٢ ـ قوله تعالى: ﴿أَفِلا يتدبَّرون القرآن﴾ الآية ، فيه الحث على تدبر القرآن قال الكرماني في عجائبه: وفيه رد على من زعم من الرافضة أن القرآن لا يُفهم معناه إلا بتفسير الرسول أو تفسير الإمام ، وفي بقية الآية العذر للمصنفين فيا يقطع لهم من الاختلاف والتناقض لأن السلامة عن ذلك من خصائص القرآن .

٨٣ ـ قوله تعالى: ﴿ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم﴾، هذا أصل عظم في الاستنباط والاجتهاد.

٨٤ ـ قوله تعالى : ﴿لا تُكلَّفُ إلا نفسك﴾ ، فيه رد على من قال بأن الولي ينتهي إلى حالة يسقط عنه فيها التكليف فهذا سيد المرسلين وإمام المتقين ورأس المصطفين قد

97

أخبره الله بأنه مكلف بخاصة نفسه.

٨٥ ـ قوله تعالى : ﴿من يشفع﴾ الآية ، فيه مدح الشفاعة وذم السعاية وهي الشفاعة السيئة وذكر الناس عند السلطان بالسوء وهي معدودة من الكبائر .

٨٦ \_ قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا حُبِيِّم ﴾ الآية (١) ، فيها مشروعية السلام ووجوب ردِّه فقيل : عيناً وقيل: كفاية ، واستدل بها الجمهور على رد السلام على كل مسِّلُم مُسْلماً كان أو، كافراً ؛ لكن يختلفان في صيغة الرد ، أخرج ابن أبي حاتم وابن أبي الدنيا في الصمت عن ابن عباس قال من سلَّم عليك من خلق الله فاردُدْ عليه وإن كان مجوسياً لأن الله تعالى يقول : ﴿ فَحَيُّوا بِأَحْسِنَ مِنْهَا أُو رُدُّوها ﴾ ، وأخرج ابن أبي حاتم عن قتادة قال : ﴿ فَحَيُّوا بأحسن منها ﴾ للمسلمين ﴿أو ردوها ﴾ على أهل الكتاب ، ويوافقه حديث «إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا وعليكم » وقيل: المراد برد أحسن منها: زيادة ورحمة الله و يركاته ، وبردِّها: الاقتصار على مثل ما سلَّم ، أخرج الطبراني وغيره عن سلمان قال: جاء رجل إلى النبي عَيِّلِتُهُ فقال: السلام عليك فقال: وعليكم السلام ورحمة الله ثم أتى آخر فقال: السلام عليك ورحمة الله، فقال: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته، ثم جاء آخر فقال: السلام عليك ورحمة الله وبركاته، فقال له: وعليك، فقال الرجل: أتاك فلان وفلان وسلَّما عليك فرددت عليهما أكثر مما رددت عليَّ ، فقال : إنك لم تدع لنا شيئاً قال الله: ﴿ وَإِذَا حِيبَم بِتَحِية فِعِيوا بِأَحِسْ مِنْهَا أُو رِدُوها ﴾ فرددناها عليك ؛ واستدل بعموم الآية من أوجب الرد على المصلِّي لفظاً أو إشارةً أو في نفسه مذا هب ، قال ابن الفرس: وحكي عن مالك أن الآية في تشميت العاطس، قال وهو ضعيف تردُّه ألفاظ الآية، وقال الكيا: استدل الرازي بالآية على أن من وهب غيره شيئاً فله الرجوع ما لم يُثَبُّ فيه ، قال : وهو استنباط ركيك . قلت : لو استدل بها على استحباب الإثابة عليها لكان قريباً ، فقد أخرج ابن أبي حاتم عن سفيان بن عيينة أنه قال في الآية ترون هذا في السلام وحده هذا في كل شيء من أحسن إليك فأحسن إليه وكافئه فإن لم تجد فادْعُ له أو أثن عليه عند إخوانه ، ويدل عليه حديث « مَنْ أعطى عطاء فوجد فليَجْز به فإن لم يجد فلئُشْ به فمن أثني به فقد شكره ومن كتمه فقد كفره · »

٨٨ - قوله تعالى : ﴿ أتريدون أن تهدوا من أضل الله ﴾ الآية ، فيها رد على القدرية .
 ٩٠ - قوله تعالى : ﴿ إلا الذين يَصِلُون إلى قوم بينكم وبينهم ميثاق ﴾ ، منسوخ بآية

<sup>(</sup>١) شاهده فيها قول الله تعالى: ﴿وَإِن حُبِيَّمَ بِتَحِيةٍ فَحِيُّوا بِأَحْسَ مِنْهَا أَو رِدُّوها .. ﴾

براءة كما أخرجه ابن أبي حاتم وغيره عن ابن عباس، وقال الكيا: إذا دعت حاجة صاحب الزمان إلى مهادنة الكفار بلا جزية فكل من انتسب إلى المعاهدين صار منهم واشتمل الأمان عليهم.

97 - قوله تعالى: ﴿وما كَانَ لمؤمن أَن يَقتُلَ مؤمناً ﴾ الآية ، فيها تعظيم قتل المؤمن والايم فيه ونفيه عن الخطأ وأن في قتل الخطأ كفارة ودية لا قصاص فيه وان الدية مسلّمة إلى. أهل المقتول إلا أن يصدّقوا بها أي يبرئوا منها ففيه جواز الإبراء من إبل الدية مع أنها مجهولة وفي قوله ﴿مسلّمة ﴾ دون: يسلمها ، إشارة إلى أنها على عاقلة (١) القاتل ذكره سعيد ابن جبير أخرجه ابن أبي حاتم واستدل بقوله: ﴿إلى أهله ﴾ على أن الزوجة ترث منها لأنها من جملة الأهل خلافاً للظاهرية واحتج بها من أجاز إرث القاتل منها لأنه من أهله واحتج الظاهرية بقوله: ﴿إلا أَن يصدّقوا ﴾ على أن المقتول ليس له العفو عن الدية لأن الله جعل ذلك لأهله خاصة وعموم الآية شامل للإمام إذا قتل خطأ خلافاً لمن قال: لا شيء عليه ولا على عاقلته ، واستدل بعمومها أيضاً من قال إن في قتل العبد الدية والكفارة ، وأن على الصبي والمجنون إذا قتلا الكفارة وأن المشارك في القتل عليه كفارة كاملة .

قوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانَ مِن قوم عدو لَم ﴿ وهو مؤمن ﴾ قال كان الرجل يأتي النبي عَيْلِتُهُ ثَم يوجه إلى قومه وهم مشركون فيصيبه المسلمون في سرية أو غزاة فيعتق الذي يصيبه رقبة. وفي قوله: ﴿ وإن كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق ﴾ . قال : هل الرجل يكون معاهداً ويكون قومه أهل عهد فيسلم إليهم الدية ويعتق الذي أصابه رقبة ، وقال الشافعي رحمه الله: المعنى فإن كان في قوم ، ففيها أن المؤمن إذا كان في بلاد الحرب فقتله رجل جاهل به فلا دية فيه بل الكفارة فقط ، وذهب آخرون إلى وجوب الدية لعموم الآية الأولى وأن السكوت عنها هنا لا ينفيها وإنما سكت عنها لأنه لا يجب فيه دية تسلم إلى استحقون شيئاً . قلت : المسألة في أعم من ذلك وقد يكون أهله مسلمين والصواب مع الشافعي لأن الله ذكر الكفارة في المواضع الثلاثة وذكر الدية في الأول والثالث فلولا أنها لا تجب في الثاني لم يسكت عنها وفي بقية الآية أن المقتول إذا كان من أهل الذمة والعهد

<sup>(</sup>١) عاقلة القاتل: جماعته وقرابته التي تغرم الدية، وهم عشيرة الرجل، أو أهل ديوانه.

ففيه دية مسلَّمة إلى أهله مع الكفارة ، ففيه رد على من قال لا كفارة في قتل الذمي والذين قالوا ذلك قالوا إن الآية في المؤمن الذي أهله أهل عهد وقالوا إنهم أحق بديته لأجل عهدهم ويرده تفسير ابن عباس السابق وأنه تعالى لم يقل فيه وهو مؤمن كما قال في الذي قبله واستدل ابو حنيفة بالآية على أن دية المسلم والذمي سواء يهودياً كان أو نصرانياً أو مجوسياً لأنه تعالى ذكر في كل منهما الكفارة والدِّيَّةَ ، فوجب أن تكون ديتهما سواء ، كما أن الكفارة عنهما سواء . وفي الآية أن الكفارة عتق رقبة مؤمنة فاستدل بها على عدم إجزاء كافرة لمن أجاز عتق كتابي أو مجوسي كبير أو صغير وعلى عدم إجزاء نصف رقبة ونصف أخرى وعلى إجزاء عتق ولد الزنا لدخوله في مسمَّى الرقبة ، وفيها أن فاقد الرقبة ينتقل إلى صوم شهرين متتابعين يكفر به ، أخرج ابن أبي حاتم عن سعيد ابن جبير في قوله: ﴿ فَمِن لَم يجد [رقبة] (١) فصيام شهرين ﴾ وأخرج عن مجاهد قال فمن لم يجد دية أو عتاقة فصيام فاستدل بهذا من قال إن الصوم على فاقد الدية والرقبة يجزيه عنهما. قال ابن جرير: والصواب الأول؛ لأن الدية في الخطأ على العاقلة والكفارة على القاتل فلا يقضي صوم صائم عما لزم غيره في ماله ، واستدل بالا قتصار على الرقبة والصوم من قال: إنه لا إطعام في هذه الكفارة ، ومن قال ينتقل إليه عند العجز عن الصوم قاسه على الظهار واستدل بذكر الكفارة في الخطأ دون العمد من قال إنه لا كفارة في العمد والشافعي قال: هو أولى بها من الخطأ.

٩٣ \_ قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَقْتُلُ مؤمِناً متعمداً ﴾ الآية ، فيه تغليظ قتل المؤمن وتعظيم شأنه واستدل بها ابن عباس ، وأبو هريرة وغيرهما على أن قاتل المؤمن لا توبة له ، واستدل بها بعض الناس على خلوده في النار .

« تنبيه »: ذكر الله تعالى قتل الخطأ والعمد ولم يذكر معهما ثالثاً فاستدل به من قال إنه لا واسطة بينهما ونفي القتل المسمى شبه العمد.

٩٤ ـ قوله تعالى: ﴿إِذَا ضَرِبَمَ فِي سبيل الله ﴾ الآية (٢)، استدل بظاهرها على قبول توبة الزنديق إذا أظهر الاستسلام لأنه لم يفرق بين الزنديق وغيره وعلى أن الكافر يحكم له بالإسلام إذا أظهر ما ينافي اعتقاده على قراءة السلام وفي الآية وجوب التثبُّت في الأمور خصوصاً القتل ووجوب الدعوة قبل القتال.

<sup>(</sup>١) هذه زيادة تفسيرية. وليست من النص القرآني.

99

٩٥ - قوله تعالى : ﴿لا يستوى القاعدون﴾ الآية (١) ، فيها تفضيل المجاهدين على غيرهم وأن المعذورين في درجة المجاهدين ، واستدل بقوله : ﴿بأموالهم﴾ على تفضيل المجاهد بمال نفسه على المجاهد بمال يُعطاه من الديوان ونحوه ، قال ابن الفرس : واحتج بهذه الآية من فضل المجاهد بغير ماله ، فالدرجة الزائدة من الفضل للمجاهد من ماله إنما هي من جهة المال .

٩٧ - قوله تعالى: ﴿إِنَّ الذِينَ تُوَفَّاهِمُ المَلائكةَ ﴾ الآية (٢) ، استدل بها على وجوب الهجرة من دار الكفر إلا على من لم يطلقها وعن مالك: الآية تقتضي أن كل من كان في بلد تغير فيه السنن فينبغي أن يخرج منه.

۱۰۰ - قوله تعالى : ﴿ومن يخرج من بيته ﴾ الآية (٣) استدل بها من قال إن من خرج غازياً فمات قبل لقاء العدو أن له سهمه من الغنيمة.

101 - قوله تعالى : ﴿وَإِذَا ضَرِبَمْ فِي الأَرْضِ ﴾ الآية (٤) ، فيها مشروعية القصر وأنه ليس بواجب ، لقوله : ﴿فليس عليكم جُناح ﴾ وان القصر بعد مجاوزة عمران البلد لقوله : ﴿إِذَا ضَرِبَمْ ﴾ والمقيم في البلدة لا يسمى ضارباً في الأرض وإن نوى السفر واستدل بعموم الآية من جوز القصر في كل سفر طاعة كان أو مباحاً أو حراماً ومن جوزه في القصير والطويل ومن جوزه لمن دخل عليه الوقت وهو مقيم ومن جوز قصر الفائتة .

قوله تعالى: ﴿إِن خفتم ﴾ الآية ، استدل بها من لم يجوز القصر عند الأمن أخرجه ابن جرير عن عائشة ، لكن أخرج مسلم وغيره عن يعلى بن أمية قال سألت عمر ابن الخطاب قلت: ﴿فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا ﴾ وقد أمن الناس فقال لي عمر: عجبتُ مما عجبتَ منه فسألتُ رسول الله عَلَيْكُم عن ذلك فقال: «صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته ».

١٠٢ - قوله تعالى: ﴿وإذا كنتَ فيهم﴾ الآية(٥)، فيها مشروعية صلاة الخوف

<sup>(</sup>١) شاهده فيها قوله تعالى: ﴿فَضَلَ اللهُ الجاهدين بأمِوالهم وأنفسهم على القاعدين درجةً..﴾

<sup>(</sup>٢) الشاهد فيها: ﴿قالوا: أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضَ الله واسعة فَتُهَاجِرُوا فِيها. ﴾؟

<sup>(</sup>٣) الشاهد فيها: ﴿ثُم يدرِكُهُ الموتُ فقد وقع أجره على الله..﴾

<sup>(</sup>٤) الشاهد فيها قوله: ﴿فُليس عليكم جُناح أَن تقصرُوا من الصلاةِ إِن خفة أَن يفتنكم الذين كفروا ﴾.

<sup>(</sup>٥) نص الشاهد فيها قوله عز وجل: ﴿وإذا كنتَ فيهم هأقمتَ لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك وليأخذوا أسلحتهم فإذا سَجَدوا فليكونوا من ورائكم ولْتأتِ طائفة أخرى لم يُصلُّوا فليصلُّوا معك وليأخذوا حِذرهم أَ لحتهم ﴾.

١..

وصفتها وأنها جائزة في الحضر والسفر وأنه لا يجب قضاؤها وأنه يندب فيها حمل السلاح الا لعذر ، وقيل إن الأمر به للوجوب ويؤيد ذلك قوله: ﴿ولا جناح عليكم إن كان بكم أذى من مطر أو كنتم مرضى أن تضعوا أسلحتك فإنه يفيد إثبات الجناح حيث لا عذر ، واستدل المزني وأبو يوسف بقوله: ﴿وإذا كنت فيهم كالى ملى ان صلاة الخوف خاصة بعهده عَلَيْ ولا تجوز بعده لأن إمامته لا عوض منها وإمامة غيره منها العوض ، واستدل اصحابنا(۱) بأول الآية على مشروعية صلاة الجماعة لأنه أمر بالجماعة في حال الخوف ففي غيرها أوْلَى قال ابن الفرس: ويؤخذ من الآية أن من صار في طين وضاق عليه الوقت يجوز له أن يصلي بالإيماء كما يجوز له في حال المرض إذا لم يمكنه السجود لأن الله سوّى بين المرض والمطر ، وذكر الكيا مثله. قلت: ظهر لي من هذه التسوية استنباط أحسن من هذا ؛ وهو أنه يجوز الجمع بالمرض كما يجوز الجمع بالمطر لأنه تعالى سوّى بينهما.

١٠٣ - قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا قَضِيمُ الصلاة فَاذَكُرُوا اللهُ قياماً وقعوداً وعلى جنوبكم ﴾ . الآية ، قال ابن مسعود : هي في المريض يصلي قائماً فإن لم يستطع فقاعداً فإن لم يستطع فعلى جنبه ، أخرجه ابن أبي حاتم .

قوله تعالى: ﴿إِن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ﴾ هذه أصل مواقيت الصلاة ، فسَّرها بذلك ابن مسعود وغيره أخرجه ابن أبي حاتم .

1.0 \_ قوله تعالى : ﴿لتحكم بين الناس بما أراك الله ﴾ قال ابن الفرس : فيه إثبات الرأي والقياس . قلت : كيف وقد قال ابن عباس إياكم والرأي ، فإن الله قال لنبيه : ﴿لتحكم بين الناس بما أراك الله ﴾ ولم يقل بما رأيت أخرجه ابن أبي حاتم ، وقال غيره : يحتمل قوله : ﴿بما أراك الله ﴾ الوحي والاجتهاد معاً ، وفيه الرد على من أجاز أن يكون الحاكم غير عالم لأن الله فوض الحكم إلى الاجتهاد ومن لا علم عنده كيف يجتهد وفي الآية أنه لا يجوز لأحد أن يخاصِم عن آخر إلا بعد أن يعلم أنه محقّ.

112 \_ قوله تعالى: ﴿لا خير في كثير من نجواهم﴾ الآية، فيه الحث على الصدقة والأمر بالمعروف والإصلاح بين الناس وأن كلام الإنسان عليه لا له إلا ما كان في هذا أو نحوه.

110 \_ قوله تعالى : ﴿ومن يشاقق الرسول﴾ الآية ، استدل الشافعي وتابعه الناس بقوله : ﴿ويتَّبعُ غير سبيل المؤمنين﴾ على حجية الإجماع وتحريم مخالفته لأن مخالفة متبع

(١) يعني الشافعية.

1.1

غير سبيل المؤمنين وقد توعَّد عليه.

119 ـ قوله تعالى: ﴿ولا مُرنَهُم فَلَيُفَيّرُنَ خَلْق الله﴾ قال ابن عباس: هو الخصاء ، وقال أنس: منه الخصاء ، أخرجهما عبد بن حميد وقال الحسن هو الوشم يعني بالشين المعجمة أخرجه ابن أبي حاتم فيستدل بالآية على تحريم الخصاء والوشم وما جرى مجراه من الوصل في الشعر والتفلُّج وهو برد الأسنان والنمص وهو نتف الشعر من الوجة وأخرج ابن أبي حاتم من وجه آخر عن ابن عباس في قوله ﴿خلق الله﴾ قال: دين الله. قال ابن الفرس: فيستدل به على أحد القولين أن الإيمان مخلوق.

١٢٥ ـ قوله تعالى: ﴿واتبع ملة ابراهيم حنيفاً ﴾ يحتج به من يرى شرعه لازماً لنا ما لم يردُ ناسخ في شرعنا.

١٢٧ \_ قوله تعالى : ﴿ويستفتونك في النساء ﴾ ، نزلت فيمن كان يتزوج يتيمة بدون مهر مثلها كما تقدم أول السورة .

١٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿وإن امرأة خافت﴾ الآية ، نزلت في الرجل تكون عنده المرأة فيريد أن يفارقها فتقول : أجعلك من شأني في حِلّ ، كما أخرجه البخاري وغيره ، فهو أصل في هبة الزوجة حقها من القَسْم ونحوه ، واستدل به من أجاز لها بيع ذلك .

قوله تعالى: ﴿والصلح خير﴾ هو عام في كل صلح أصل فيه وفي الحديث «الصلح جائز بين المسلمين إلا صلحاً أحل حراماً أو حرام حلالاً » واستدل بعموم الآية من أجاز الصلح على الإنكار والمجهول.

179 \_ قوله تعالى: ﴿ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ﴾ قال ابن عباس: في الحب والجماع، أخرجه ابن أبي حاتم ففي الآية أنه لا تكليف في ذلك ولا تجب التسوية فيه ولكن لا يميل كل الميل بترك جماعها أصلاً وفيه وجوب القسم والتسوية فيه كسوة ومستاً.

١٣٥ ـ قوله تعالى : ﴿كونوا قوامين بالقسط شهداء لله﴾ استدل به على أن العبد لا مدخل له في الشهادة إذ ليس قواماً بذلك لكونه ممنوعاً من الخروج إلى القاضي .

قُوله تعالى : ﴿وَلُو عَلَى أَنْفُسُكُ ﴾ قال سعيد بن جبير هو الإقرار أخرجه ابن أبي حاتم .

قوله: ﴿أو الوالدين﴾ الآية، فيه قبول شهادة الرجل على والديه وأقربيه ووجوب العدل في الشهادة بين القريب والبعيد والغني والفقير واجتناب الهوي .

قُوله: ﴿ وَإِن تَلُووا أَو تُعرضوا ﴾ قيل هو تولي القاضي وإعراضه عن أحد الخصمين



إلى الآخر، وقيل في الشهادة بأن يحرفها ولا يؤديها على وجهها قولان لابن عباس أخرجهما ابن أبي حاتم وإسناد الأول صحيح أيضاً، وفيه وجوب التسوية بين الخصمين على الحاكم.

١٣٧ - قوله تعالى : ﴿إِن الذين آمنوا ثم كفروا ﴾ الآية ، استدل بها من قال تقبل توبة المرتد ثلاثاً ولا تقبل في المرابعة أخرج ابن أبي حاتم عن علي أنه قال : في المرتد إنْ كنت لمستتببه ثلاثاً ثم قرأ هذه الآية.

120 - قوله تعالى: ﴿وقد نزّل عليكم في الكتاب﴾ قال مقاتل: في سورة الأنعام بمكة. قال ابن الفرس: استدل بعض العلماء بهذه الآية على وجوب اجتناب أهل المعاصي والأهواء وأخرج ابن أبي حاتم عن هشام بن عروة أن عمر بن عبد العزيز أخذ قوماً يشربون فضربهم وفيهم رجل صالح فقيل له إنه صالح فتلا ﴿فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره إنكم إذن مثلهم﴾.

قلت: ويستدل بهذه الآية على أن الأمة داخلة في خطاب النبي عَيَّالِيَّةٍ لأنه قال في سورة الأنعام: ﴿وَإِذَا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم وإما يُنسينَّكَ الشيطان فلا تقعد كلها خطاب للنبي عَلِيلِيَّةً وحده كالآية التي قبلها وقال: ﴿وقد نزلَ عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم ﴾ إلى قوله: ﴿فلا تقعدوا ﴾ مريداً تلك الآية فدل على دخولهم فيها وفي الآية أصل لما يفعله المصنفون من الإحالة على ما ذكر في مكان آخر والتنبيه عليه.

١٤١ - قوله تعالى : ﴿ولن يجعلَ الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً ﴾ استدل به على بطلان شراء الكافر العبد المسلم.

١٤٢ ـ قوله تعالى : ﴿وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كُسَالى﴾ استدل به على استحباب دخول الصلاة بنشاط وعلى كراهة أن يقول الإنسان : كسلت . أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس إنه كان يكره أن يقول الرجل إني كسلان ويتأول هذه الآية .

١٤٦ ـ قوله تعالى : ﴿وَأَخْلُصُوا ﴾ فيه الحث على الإخلاص.

١٤٨ - قوله تعالى : ﴿لا يحب الله الجهر بالسوء من القول إلا من ظُلُم ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في الآية يقول لا يحب الله أن يدعو أحد على أحد إلا أن يكون مظلوما فإنه رخص له أن يدعو على من ظلمه وأخرج عبد عن مجاهد قال هو الرجل ينزل بالرجل فلا يضيفه فلا بأس أن يقول لم يضيّفني وأخره ابن أبي حاتم بلفظ: فرخص

٤ ـ سورة النساء <u>(۵ کا</u>

1.4

له أن يقول له ويسمعه فاحتج بها الليث على وجوب الضيافة وأخرج عن الحسن قال الرجل يشتمك فتشتمه.

١٥٣ ـ قوله تعالى : ﴿فقالوا أرِنا الله جهْرة فأخذتهم الصاعقة بظلمهم ﴾ ، يستدل به على منع رؤيته ، تعالى في الدنيا .

١٥٨ - قوله تعالى: ﴿بل رفعه الله إليه ﴾، فيه قصة رفع عيسى.

قوله تعالى: ﴿وإنْ مِنْ أهل الكتاب إلا ليؤمنَنَ به قبل موته ﴾ ، فيه نزول عيسى أخرجه الحاكم وغيره عن ابن عباس وأخرج أحمد من حديث أبي هريرة مرفوعاً « ينزل عيسى ابن مريم فيقتل الخنزير ويكسر الصليب ويعطي المال حتى لا يقبل ويضع الخراج » ، قال وتلا هذه الآية: ﴿وإنْ من أهل الكتاب إلا ليؤمن الله موته ﴾ .

170 - قوله تعالى : ﴿لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ ، فيه دليل لقول أهل السنة : إنه لا حكم قبل البعثة ولا يحكم العقل.

١٦٦ - قوله تعالى : ﴿أَنزِله بعلمه ﴾ ، أي مشتملاً على علم الله ، ففيه دليل على أن في القرآن علم كل شيء ، كذا فسره أبو عبد الرحمن السُلَميّ التابعي أخرجه ابن أبي حاتم .

1۷۲ ـ قوله تعالى : ﴿لن يستنكفَ المسيح أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقرّبون ﴾ قال الزمخشري : أي و لامن هو أجلّ منه قدراً وأعظم خطراً ، فاستدل به على تفضيل الملك على البشر على أنه من باب الترقي ، وجوابه أنه من باب الاستطراد لان أول الكلام مسوق للرد على النصارى الزاعمين أن عيسى ابن الله ، واستطرد منه إلى الرد على العرب الزاعمين أن الملائكة بنات الله.

1۷۳ - قوله تعالى : ﴿ويزيدهم من فضله﴾ ، فسر في حديث مرفوع بالشفاعة فيمن وجبت له النار ممن صنع إليهم المعروف في الدنيا أخرجه الطبراني وغيره بسند ضعيف من حديث ابن مسعود وأخرجه ابن أبي حاتم عن الأعمش موقوفاً عليه.

177 - قوله تعالى : ﴿ يستفتونك قل الله يفتكيم في الكلالة ﴾ الآية ، فيها أن من مات عن أخت لأبوين أو لأب ولا ولد له ولا والد فلها النصف وأن للأختين الثلثين وأن الأخ كذلك يستغرق المال وأن الأخوة إذا اجتمعوا رجالاً ونساء فللذكر مثل حظ الأنثيين وأن الولد والوالد يحجب الأخوة والأخوات أخرج عبد في تفسيره عن قتادة قال : ذكر لنا أن أبا بكر الصديق قال في خطبته : إلا أن الآية في أول سورة النساء أنزلها الله في شأن الوالد والولد ، والآية الثانية أنزلها الله في الزوج والزوجة والأخوة من الأم ، والآية





1.5

التي في آخر سورة النساء أنزلها الله في الأخوة والأخوات من الأب والأم، والآية التي ختم بها سورة الأنفال أنزلها الله في أولي الأرحام ما جرت به الرحم من العصبة.



## سورة المائدة

أخرج الفريابي عن أبي ميسرة قال في المائدة ثماني عشرة فريضة ليس في سورة غيرها: ﴿المنخنقة والموقوذة والمتردّية والنطيحة وما أكل السبع إلا ما ذكيتم وما ذُبح على النصب وأن تستقسموا بالأزلام (١) والجوارح وطعام الذين أوتوا الكتاب والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب وتمام الظهور والسارق والسارقة ﴿وما جعل الله من مجيرة ﴾ الآية ، وقال ابن العربي : روي عن أبي ميسرة أنه قال في المائدة ثماني عشرة فريضة ونحن نقول فيها ألف فريضة قلت: إنا قصد أبو ميسرة الفرائض التي فيهاوليست في غيرها كما تقدَّم في كلامه.

١ ـ قوله تعالى : ﴿أُوفُوا بِالعقود﴾ ، قال ابن عباس يعنى ما أحل الله وما حرم وما فرض وما حدَّ في القرآن كله لا تغدروا ولا تنكثوا أخرجه ابن أبي حاتم وقيل هي العهود وقيل ما عقده الإنسان على نفسه من بيع وشراء ويمين ونذر وطلاق ونكاح ونحو ذلك فيدخل تحتها من المسائل ما لا يحصى وقال زيد بن أسلم ، العقود خمس: عقدة النكاح وعقدة اليمين وعقدة الشركة وعقدة العهد، وعقدة الحلف. أخرجه ابن جرير، وأخرج مثله عن عبد الله بن عبيدة وذكر بدل عقدة الشركة وعقدة البيع.

قوله تعالى : ﴿ أُحِلَّتُ لَكُم بهيمة الأنعام ﴾ . هي الإبل والبقر والغنم والوحش كالظباء وبقر الوحش وحماره ونحوها وقيل الأجنة التي تخرج عند ذبح الأمهات.

المنخنقة: التي تُخنَق بحبل ونحوه.

والموقوذة: المضروبة بججر أو عصا ونحوهما.

والمتردّية: التي تسقط من جبل أو أي مكان مرتفع فتموت.

والنطيحة: التي تموت من نطح بهيمة أخرى لها.

والنصُب: حجارة كان أهل الجاهلية يعظمونها ويذبحون عليها.

والاستقسام بالأزلام: طلبُ الرجل ما قُسِم له بالسهام، وهي ثلاثة؛ كتب على الأول: افعل، وعلى الثاني: لا تفعل، والثالث يتركونه مهملاً... ٥ - سورة المائدة

قوله تعالى: ﴿غير محليّ الصيدِ وأنمّ حُرُم﴾ فيه تحريم الصيد في الإحرام قال ابن الفرس: والحرام لأن ﴿حُرُماً﴾ يعني: محرِمين، يقال: أحرم أي بحج أو عمرة وأحرم دخل في الحرم.

٢ ـ قوله تعالى : ﴿لا تُحِلُوا شعائر الله﴾ ، قيل المراد بها الحرم ، وقيل المناسك ، وقيل عرمات الإحرام ، وقيل أوامر الله ونواهيه .

قوله تعالى : ﴿ولا الشهر الحرام ﴾ ، أي الأشهر الحرام قال ابن عباس يعني لا تستحلوا قتالاً فيها أخرجه ابن أبي حاتم .

قوله تعالى : ﴿ولا الْهَدْيَ﴾ ، اصل في مشروعية الإهداء إلى البيت وتحريم الإغارة عليه وذبحه قبل بلوغ محله ، واستدل بالآية ايضاً على منع الأكل فيه.

قوله تعالى: ﴿ولا القلائد﴾ ، هي الهَدْي المقلد خص بالذكر تأكيداً لأمره وحرمته وفيه مشروعية تقليد الهدى وقيل المراد أصحاب القلائد كانوا في الجاهلية إذا خرجوا للحج تقلدوا من السمر قلادة فلم يعرض لهم أحد بسوء وعلى هذا فالآية منسوخة أخرج الحاكم عن ابن عباس قال نسخ من هذه السورة آيتان آية القلائد وقوله: ﴿فإن جاءوك فاحكم بينهم أو أعرض عنهم ﴾ ، قال ابن الفرس: اختلف في المنسوخ من الآية فقيل كل ما فيها من نهي عن مشرك أو مراعاة حرمة له بقلادة أو نحو ذلك وكذا ما في قوله: ﴿ولا آمين البيت الحرام ﴾ من إباحة دخول المشركين البيت منسوخ بقوله: ﴿فلا يقربوا المسجد الحرام ﴾ (١) . وقال الطبري الصحيح أن المنسوخ ﴿ولا الشهر الحرام ولا الهدْي ولا المقلائد ولا آمين البيت ﴾ للإجماع على جواز قتال أهل الشرك في الشهر الحرام وتعقبه ابن الفرس بأن حرمة الهدي والقلائد باقية بالمعنى المصدر به من غير نظر إلى أصحابهما وبأن ﴿آمين البيت ﴾ عام في المؤمن وغيره ، خص منه المشرك فبقي على حاله في المؤمن وغيره ، خص منه المشرك فبقي على حاله في المؤمن فلا نسخ .

قوله تعالى : ﴿يبتغون فضلاً من ربهم ورضواناً ﴾ ، أي بالتجارة وغيرها واستدل به على جواز دخول الحرم بغير إحرام.

قوله تعالى : ﴿وإذا حلَلْم فاصطادوا ﴾ ، استدل به من قال من الأصوليين إن ورود الأمر بعد الحظر يقتضي الإباحة.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: ٢٨.

٥ ـ سورة المائدة

قوله تعالى: ﴿ولا يَجرِ منْكُم﴾ الآية ، فيها النهي عن الاعتداء وأنه لا يؤخذ أحد بذنب أحد والأمر بالمعاونة على المنكر شرعاً ، واستدل به المالكية على بطلان إجارة الانسان نفسه لحمل خر ونحوه وبيع العنب لعاصره خراً والسلاح لمن يعصى به وأشباه ذلك.

٣ - قوله تعالى: ﴿حُرِّمتْ عليم﴾ الآية (١) ، فيها تحريم أكل الميتة والدم والخنزير والمذبوح لغير الله والمنخنقة وهي المقتولة خنقاً ومن صورها ما لو المخنق الصيد بأحبولة والموقودة وهي المقتولة بالضرب بخشبة أو نحوها ومن صورها كما في حديث الصحيحين: ما لو أصاب السهم الصيد بعرضه ومنها المقتول بالبندقة ومنها عند طائفة المقتول بصدمة الكلب ، والمتردية ، وهي المقتولة بالتردي من جبل أو في بئر ، ومن صورها عند قوم ما لو أصاب السهم الصيد فسقط بالأرض والنطيحة وهي المقتولة بنطح أخرى لها وما أكله السبع ومن صورها ما لو أرسل الكلب إلى الصيد فأمسكه فأكل منه كما في حديث الصحيحين وقوله: ﴿إلا ما ذكيم ﴾ راجع إلى الموقودة وما بعدها ابن عباس يقول ما ذبحتم من ذلك وبه روح فكلوه ، أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن علي قال: إذا أدركت ذكاة الموقودة والمتردية والنطيحة وهي تحرك يداً أو رجلاً فكلها وخص بعضهم الاستثناء غاكل السبع لأنه أقرب مذكور .

قوله تعالى : ﴿وَمِا ذَبِحَ عَلَى النَّصِبِ﴾ داخل في قومه ﴿وَمَا أَهِلَ لَغَيْرِ اللهِ﴾ فهو من عطف العام على الخاص.

قوله تعالى: ﴿وأن تستقسموا بالأزلام﴾ ، قال ابن عباس هي قداح كانوا يستقسمون بها الأمور أخرجه ابن أبي حاتم وقد استدل بهذه الآية على تحريم القمار والتنجيم والرمل وكل ما شاكله وعدًّاه بعضهم إلى منع القرعة في الأحكام وهو مردود.

قوله تعالى: ﴿ فَمِن اضطر ﴾ الآية تقدم ما فيه من سورة البقرة.

٤ - قوله تعالى : ﴿يسألونك ماذا أحل لهم﴾ الآية فيها إباحة الطيبات ومفهومه تحريم الخبائت وهي اصل في باب الأطعمة وإباحة الصيد بالجوارح الشاملة للسباع والطيور بشرط تعليمها وأن تمسك الصيد على صاحبها بأن لا تأكل منه ، فان أكلت منه فانما أمسكت على نفسها كما في الحديث وفي الآية مشروعية التسمية عند الإرسال وفيها جواز تعليم الحيوان وضربه للمصلحة لأن التعليم يحتاج إلى ذلك واستدل بالآية على إباحة اتخاذ تعليم الحيوان وضربه للمصلحة لأن التعليم بحتاج إلى ذلك واستدل بالآية على إباحة اتخاذ المحيوان وضربه للمصلحة لأن التعليم بحتاج إلى ذلك واستدل بالآية على إباحة اتخاذ المحيوان وضربه للمصلحة لأن التعليم بحتاج إلى ذلك واستدل بالآية على إباحة المحادث المحيوان وضربه للمصلحة المحتاج المحيوان وضربه للمصلحة المحتاج المحيوان وضربه للمصلحة المحتاج المحتاء المحتاء المحتاج المحتاء المحتا

(١) الثاهد فيها النص على المحرمات وقد شرحنا غريبها قبل قليل.



٥ ـ سورة المائدة

الكلب للصيد ويقاس به للحراسة وبقوله: ﴿مكلّبين﴾ من قال لا يحل إلا صيد الكلب خاصة ورد بعموم الجوارح أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال الجوارح الكلاب والبازي والفهد والصقر وأشباهها وأخرج عنه: في المسلم يأخذ كلب الجوسي أو بازه أو صقره أو عقابه فيرسله فيأخذ قال لا تأكله وإن سميت لأنه من تعليم الجوسي وإنما قال الله ﴿تعلمونهن مماعلّم الله عليه وأخرج عنه في قوله: ﴿واذكروا اسم الله عليه ﴾ قال إذا أرسلت جارحك فقل: بسم الله وإن نسيت فلا حرج ، واستدل بعموم الآية على إباحة صيد الأسود البهيم خلافاً لن منعه وبعموم ﴿أمسكن ﴾ من أباح الصيد ولو أكلت أباحة صيد الأسود البهيم خلافاً لن منعه وبعموم ﴿أمسكن ﴾ من أباح الصيد ولو أكلت منه ورد بتفسيره في الحديث بأن لا تأكل منه واستدل قوم بالأمر بالتسمية على أن ما لا يُسمّى عليه من الصيد لا يحل. واستدل بالاقتصار عليها على أنه لا يذكر معها الصلاة على النبي عَيْنِكُ.

٥ - قوله تعالى: ﴿وطعام الذين أوتوا الكتاب﴾ الآية، فيها إباحة ذبائح أهل الكتاب وسائر أطعمتهم ما أحل لهم وما لم يحل لهم وما ذبحوه لأعيادهم أو على اسم المسيح على خلاف فيا عدا الأول ونكاح الكتابيات وأن الكتابية المنكوحة كالمسلمة في استحقاقها المهر، ومفهوم الآية تحريم ذبائح غير أهل الكتاب ونكاح غير الكتابيات ونكاح الكتابية الأمة بناء على تفسير المحصنات بالحرائر وفي بقية الآية إحباط العمل بالردة وتقدم في البقرة تقييدها باتصالها بالموت.

٦- قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة ﴾ الآية (١) ، هذه الآية أصل في الطهارات كلها ففيها الوضوء والغسل والتيمم وفيها أسباب الحدث ففي قوله: ﴿إذا قمتم إلى الصلاة ﴾ النوم قال زيد بن أسلم في تفسيره إذا قمتم من النوم وفي لفظ القيام إشارة إلى أن النوم قاعداً لا ينقض وفي قوله: ﴿أو جاء أحد منكم من الغائط ﴾ نقض الوضوء بالخارج من السبيلين. وفي قوله: أو لمستم النساء بلا ألف النقض باللمس وهو الجس باليد كما قاله ابن عمر قال محمد بن مسلمة كل شيء يوجب الوضوء فهو في القرآن فلما ذكر لنا ما يوجب الوضوء لم يجب في قيء ولا رعاف ولا شيء يخرج من الجسد قال وأما الإغماء والنعاس فداخلان في النوم والخارج من السبيلين قال وأما مس الذكر عند من يراه فلأنه مظنة الشهوة فكان في لمس النساء إشارة إليه انتهى. وفي الآية أن الواجب في الوضوء غسل الوجه واليدين ومسح الرأس وغسل الرجلين فقط وفي قوله:

<sup>(</sup>١) شاهده فيها قول الله تعالى: ﴿فَاغْسِلُوا وَجُوهُمُ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمُرَافَقِ...﴾ إلى آخر الآية.



1.4

٥ ـ سورة المائدة

﴿وامسحوا برؤوسك ﴾ دليل على الاكتفاء بأقل جزء على أن الباء للإلصاق أو وجوب الاستيعاب ان كانت زائدة أو الربع لدخول الباء على الممسوح لا على الآلة وقوله: ﴿وَأُرْجِلَكُم ﴾ قرىء بالنصب والجر فالأولى للغسل والثانية لمسح الخف لأن تعدد القراءات عنزلة تعدد الآيات ، واستدل الشيعة بقراءة الجر على الاكتفاء بمسح الرجل ، واستدل بها ابن جرير على التخيير بين الغسل والمسح واستدل بالآية من قال بوجوب الترتيب إما لأن الواو يقتضيه أو من باب «ابدءوا بما بدأ الله به » ويؤيد إرادته أمران: الفصل بالمسوح بين المغسولَيْن وذكر الأعضاء لا على الترتيب الطبيعي ، واستدل بالآية على الوضوء لكل صلاة أخرجه ابن جرير وقد كان واجباً أول الإسلام ثم نسخ فلعله استدل به على الاستحباب وهو باق ، وفي الآية إجاب الغسل بالجنابة الصادقة بالإنزال والجماع وفي قوله: ﴿ أُولا مستم النساء ﴾ بالألف إشارة إلى الجماع كما فسره ابن عباس ، وفي الآية مشروعية التيمم عند فقد الماء والمرض بحيث يشق استعماله وأنه يكون عن الحدث الأصغر والأكبر على قراءة لامستم وأنه خاص بالتراب الطهور الذي له غبار فلا يجوز بسائر المعادن ولا بالحجر والخشب بدليل قوله منه فإن الإتيان بمن الدالة على التبعيض يقتضي أن يسح بشيء يحصل على الوجه واليدين بعضه وفيها وجوب القصد لقوله: ﴿ فَتَيْمُمُوا صَعَيْداً طَيْباً ﴾ أي اقصدوه ، واختصاص التيمم بالوجه واليدين وان كان عن حدث أكبر، وقد يستدل بالآية على أنه لا يجب استيعاب اليدين إلى المرفقين لأنه تعالى لم يذكر ذلك كما ذكره في الوضوء ومن أوجبه حمل المطلق على المقيد وفيها وجوب طلب الماء قبل التيمم حتى يتحقق فقده واختصاص الطهورية بالماء للأمر بالعدول عن فقده إلى التيمم ولو كان غيره مطهراً لأمر به قبله وفيها وجوب استعمال ما لا يكفيه لأنه يصدق عليه أنه واجد ماء وأنه لا مجوز التيمم قبل الوقت بقوله أول الآية: ﴿إِذَا قَمَمُ إِلَى الصلاة ﴾ خرج الوضوء لدليل فبقي هو على حاله ويلزم من ذلك أن لا يؤدى به أكثر من فرض واحد وفيها ما يشعر بأنه مسقط للفرض في حالتي السفر والمرض لأنه تعالى لم يذكر وجوب القضاء وفي الآية دليل على أن الوضوء يراد للصلاة بخلاف غيرها من الذكر والكلام وشرط لصحتها وأنه لا يجب إلا بالقيام إليها قال ابن الفرس: وفيها دليل على اشتراط النية لأنه شرط في صحة فعله إرادة الصلاة فإذا فعله تبرداً او تنظفاً فلم يفعله على الشرط الذي شرطه تعالى ، ورد على من أوجب التسمية والمضمضة والاستنشاق لحديث « توضأ كما أمرك الله » وليس في الآية سوى الأعضاء الأربعة وعلى من أوجب غسل باطن العين لأنه ليس من الوجه إذ لا تقع به المواجهة ، واستدل بإلى من قال بعدم دخول المرفقين والكعبين في الغسل لخروج الغاية لغة ومن أدخلهما قال إلى بمعنى: مع ،



٥ ـ سورة المائدة

وفيها انه لا يجزىء المسح على العمامة والخمار ولا ما طال من شعر الرأس لأن ذلك ليس برأس وفيها جواز المسح على الخفين من غير تأقيت قال ابن الفرس وفي لفظ الغسل دليل على وجوب الدلك وإمرار اليد إذ الغسل في اللغة لا يكون إلا مع إمرار اليد وكذا في المسح وهو ممنوع ، واستدل بالآية من قال لا يجزىء غسل الرأس وفيها عدم وجوب التثليث لأن الأمر لا يدل على تكراره والمرة تخرج عن العهدة .

۱۲ - قوله تعالى : ﴿وبعثنا منهم اثنَيْ عشر نقيباً ﴾ استدل به من قال إن هذا عدد التواتر.

١٩ ـ قوله تعالى : ﴿يا أهل الكتاب﴾ الآية ، أخرج الحاكم عن ابن عباس قال من كفر بالرجم فقد كفر بالقرآن من حيث لا يحتسب قال تعالى : ﴿يا أهل الكتاب قد جاء كم رسولنا يبين لكم كثيراً مما كنتم تخفون من الكتاب﴾ وكان الرجم مما أخفوا .

٢٧ ـ قوله تعالى : ﴿إِنَمَا يَتَقَبِلُ اللهِ مِن المَتَقِينِ﴾ استدل به ﷺ على عدم الاغترار بالأعمال.

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿ لئن بسطتَ إلي عدك ﴾ الآية ، استدل به عَلَيْ على استحباب استسلام المقصود للقتل كما في حديث مسلم وغيره وفي حديث مرسل أخرجه عبد الرزاق « إن ابنى أدم ضربا مثلاً لهذه الأمة فخذوا بالخير منهما » .

٣١ ـ قوله تعالى: ﴿فبعث الله غراباً﴾ الآية، أصل في دفن الميت.

قوله تعالى ﴿من قتل نفساً بغير نفس أو فسادٍ في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ﴾ فيه مشروعية قتل الفسدين في الأرض فيدخل في ذلك قاطع الطريق والساحر والمكاس(١) ومن عم فساده وظلمه.

٣٣ ـ قوله تعالى : ﴿إِنَمَا جَزَاء الذين يجاربون الله ﴾ الآية ، هي في قطاع الطريق قال ابن عباس في هذه الآية : إذا خرج فأخذ المال ولم يقتل قطع ، وإذا خرج فقتل ولم يأخذ المال قتل ، وإذا خرج وأخذ المال وقتل قُتِل وصُلب ، وإذا خرج ولم يأخذ المال ولم يقتل يُنفى ، أخرجه الفريابي وغيره وبه أخذ الشافعي وقال غيره : الإمام مخير بين الأربعة بناء على أن أو للتخيير واختلف في النفي فقيل هو التغريب إلى مسافة القصر وقيل السجن .

قوله تعالى: ﴿ذلك لهم خزي في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب عظيم ﴾ ، قال ابن

(١) المكاس: صاحب المكس: وهو ضريبة كان بعض ألعرب يفرضها على التجار، ويقال له أيضاً: الماكس.

٥ ـ سورة المائدة

الفرس: ظاهره أن عقوبة المحارب لا تكون كفارة له كما تكون في سائر الحدود.

٣٤ - قوله تعالى : ﴿إِلا الذين تأبوا ﴾ الآية ، فيها أن توبة المحارب قبل القدرة عليه تسقط العقوبة عنه بخلاف توبة غيره من العصاة ومفهومه أنه لا تنفع توبته بعد القدرة عليه ولا تفيد قبلها إسقاط حق الآدمي من قصاص ورد مال كما أشعر به قوله: إن الله غفور رحيم فخصه بحق الله.

٣٨ ـ قوله تعالى: ﴿والسارق والسارقة ﴾ ، أصل في قطع السارق والسارقة واستدل بعموم الآية من قال بالقطع في سرقة كل شيء وإن قل من حرز أو غيره والجمهور خصصوا الآية بالأحاديث واستدل بعمومها أيضاً على قطع الذمي والمعاهد والعبد وسارق المصحف والطعام ومباح الأصل وقناديل المسجد وسارق مال قريبه أو زوجه وغالب مسائل السرقة داخلة تحت عموم هذه الآية نما قال به الجمهور أو البعض ، وقوله: ﴿فاقطعوا أيديهما ﴾ ، قرأ ابن مسعود: أيمانهما وهي مبينة للمراد ، واستدل بعموم القراءة المشهورة من أجاز قطع اليسرى أولاً .

٣٩ - قوله تعالى: ﴿فمن تاب من بعد ظُلْمه وأصلح ﴾ الآية ، ظاهر الآية أن السارق إذا تاب لا يسقط عنه القطع لأنه لا يحكم له إلا بأن الله يتوب عليه وبعضهم حمل الآية على الإسقاط ، قال ابن الفرس: ونظم الكلام لا يدل عليه فإنه تعالى أمر بقطع السارق ثم عقب بذكر التوبة من غير استثناء فجعلها مستقبلة بعد القطع فدل على أن توبته لا تسقط الحد وذكر إقامة الحد على المحاربين ثم استثنى منهم من تاب ألا يقام عليه الحد قال: وهاتان الآيتان أصل في قبول التوبة من المرتد ومن كل معلن بما كان عليه دون الزنديق والساحر والزاني والشارب ومن أشبههم من المسرين لمكان التهمة.

27 ـ قوله تعالى : ﴿ سمَّاعُونَ للكذبِ أكَّالُونَ للسُّحْت ﴾ ، فسره ابن مسعود بالرشوة ، أخرجه الفريايي وأخرج أبو الشيخ عن على قال أبواب السحت ثمانية ، رشوة الحاكم وعَسْب الفحل (١) ، وثمن الميتسة ، وثمن الخمر ، وثمن الكلب ، وكسْبُ الحجَّسام ، وأجر الكاهن ، وثمن البغيّ ، وفي رواية عن ابن مسعود أنه الهدية للحاكم أخرجه سعيد بن منصور .

قوله تعالى : ﴿فإن جاءوك فاحكم بينهم أو أعرض عنهم ﴾ ، استدل به من قال إن الامام مخير بين الحكم بين أهل الذمة والأعراض عنهم ، ومن أوجب الحكم قال إنه منسوخ

(١) أي كراؤه للضراب.



٥ \_ سورة المائدة

بقوله: ﴿وأن احكم بينهم بما أنزل الله﴾.

٤٤ ـ قوله تعالى : ﴿ ومن لم يحكم بما أنزل الله ﴾ الآية ، وفيه تغليظ الحكم بخلاف
 النص .

20 ـ قوله تعالى: ﴿وكتبنا عليهم فيها ﴾ الآية ، فيه مشروعية القصاص في النفس والأعضاء والجروح بتقرير شرعنا كما قال عليه في حديث السن «كتاب الله القصاص » واستدل بعموم النفس بالنفس من قال بقتل المسلم بالكافر والحر بالعبد والرجل بالمرأة ، وأجاب ابن الفرس: بأن الآية أريد بها الأحرار المسلمون لأن اليهود المكتوب ذلك عليهم في التوراة كانوا ملة واحدة ليسوا منقسمين إلى مسلم وكافر وكانوا كلهم أحراراً لا عبيد فيهم لأن عقد الذمة والاستعباد إنما أبيح للنبي عَنِي من بين سائر الأنبياء لأن الاستعباد من الغنائم ولم تحل لغيره وعقد الذمة لبقاء الكفار ولم يقع ذلك في عهد نبي بل كان المكذبون يهلكون جميعاً بالعذاب وأخر ذلك في هذه الأمة رحمة ، وهذا جواب بين .

قوله تعالى: ﴿والجروح قصاص ﴾ استدل به في كل جرح قيل بالقصاص فيه كاللسان والشفة وشجاج الرأس والوجه وسائر الجسد وعلى أن نتف الشعر والضرب لا قصاص فيه إذ ليس بجرح.

قوله تعالى: ﴿ فَمَن تَصْدَقَ بِه فَهُو كَفَارَةً لَه ﴾ فيه استحباب العفو عن القصاص ان أريد بَنْ: الجني عليه ، وأن القصاص كفارة الذنب إن أريد به الجاني ، والأول عن جابر بن عبد الله أخرجه ابن أبي حاتم والثاني عن ابن عباس أخرجه الفريابي .

٤٨ ـ قوله تعالى : ﴿فَاحِكُم بِينهُم بَمَا أَنْزَلَ الله ﴾ ناسخ للحكم بكل شرع سابق ففيه أن أهل الذمة إذا ترافعوا إلينا نحكم بينهم بأحكام الإسلام لا بمعتقدهم ومن صور ذلك عدم ضان الخمر ونحوه .

قوله تعالى: ﴿لَكُلِّ جعلنا منك شِرْعةً ومِنهاجاً ﴾ ، استدل به من قال إن شرع من قبلنا ليس شرعاً لنا وبقوله: ﴿وكتبنا عليهم ﴾ الآية: من قال إنه شرع لنا ما لم يرد ناسخ واستدل بالآية أيضا من قال إن الكفر ملل لا ملة واحدة ولم يورث اليهود من النصارى شيئاً.

قوله تعالى : ﴿فاستبقوا الخيرات﴾ ، استدل به على أن تقديم الصلاة أول وقتها أفضل من تأخيرها .

٥ ـ سورة المائدة

115

01 - قوله تعالى: ﴿لا تتخذوا اليهود﴾ الآية (١) ، فيه انقطاع الموالاة بين المسلمين والكفار فلا توارث بينهم ولا عقل ولا ولاية نكاح وأن الكفار كلهم سواء فيرث اليهودي النصراني وعكسه ويجري بينهم العقل وولاية النكاح واستدل عمر بالآية (٢) على منع استكتاب الذمي واتخاذه عاملاً في شيء من أمور المسلمين أخرجه ابن أبي حاتم ، واستدل بها من قال لا يجوز الاستنصار بالكفار في حرب.

قوله تعالى : ﴿ولا يَخافون لومة لائم﴾ ، فيه أن خوف الملامة ليس عدراً في ترك أمر شرعى .

٥٥ ـ قوله تعالى : ﴿ويؤتون الزكاة وهم راكعون ﴾ ، قال ابن الفرس : هذه الآية تدل على أن العمل القليل في الصلاة لا يبطلها لأن سبب نزولها أن عليّاً تصدق بخاتمة وهو راكع أخرجه الطبراني في الأوسط ، قال وفيها دليل على أن صدقة النفل تسمّى زكاة .

٥٨ ـ قوله تعالى: ﴿وإذا ناديم إلى الصلاة ﴾ ، أصل في الأذان والإقامة.

قوله تعالى : ﴿ اتخذوها هُزُوا ولعِبا ﴾ ، أصل في تكفير المستهزىء بشيء من الشريعة .

77 - قوله تعالى: ﴿لُولا يَنْهَاهُم﴾ الآية ، فيه وجوب النهي عن المنكر على العلماء واختصاص ذلك بهم أخرج ابن جرير عن ابن عباس قال ما في القرآن أشد توبيخاً من هذه الآية ، وأخرج عن الضحاك قال ما في القرآن آية أخوف عندي منها.

٦٤ ـ قوله تعالى : ﴿وقالت اليهود﴾ الآية (٦٠) ، أصل في تكفير من صدر منه في جانب الباري تعالى ما يؤذن بنقص .

٨٧ - قوله تعالى : ﴿لا تُحرِّمُوا طيبات ما أَحلَّ الله لكم ﴾ الآية ، نزلت فيمن حرم على نفسه اللحم أو التزوج والنوم على الفراش أخرجه الترمذي وابن أبي حاتم وغيرهما واستدل بها ابن مسعود وغيره أن من حرم على نفسه طعاماً أو نحوه لم يحرم والآية أصل

(١) شاهد الاستنباط فيها قوله تعالى: ﴿لا تتخذوا اليهود والنصارى أولياء ، بعضهم أولياء بعض... ﴾

فهذه كلمات آية آل عمران. ويؤيد ذلك ما أخرجه أبن أبي حاتم كذلك عن أنَس في هذه الآية [آل عمران: ١١٨]، قال: لا تستشيروا المشركين في أموركم..

(٣) شاهده فيها قول الله تعالى: ﴿وقالت اليهود: يد اللهِ معلولة. غُلَتْ أيديهم ولُعِنوا عا قالوا...﴾

 <sup>(</sup>٢) بل إن استدلال عمر رضي الله عنه إغا كان بآية [آل عمران: ١١٨]. فقد أخرج ابن أبي حاتم عنه أنه قيل
 له: إنَّ ها هنا غلاماً من أهل الحيرة ، حافظ كاتب ، فلو أخذته كاتباً. قال عمر: قد أخذت إذن بطانة من
 دون المؤمنين.

٥ ـ سورة المائدة

في ترك التنطُّع والتشدد في التعبد.

٨٩ - قوله تعالى : ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو﴾ ، تقدم في البقرة وفي هذه الآية ، زيادة الكفارة في اليمين وهي إطعام عشرة مساكين من أوسط الطعام أو كسوتهم ما يسمى كسوة أو عتق رقبة وأن ذلك على التخيير فإن عجز عن أحد الثلاثة فصيام ثلاثة أيام وإطلاقها يدل على إجزاء المتتابعة والمتفرقة أخرج ابن أبي حاتم عن علي قال في كفارة اليمين: إطعام عشرة مساكين لكل مسكين نصف صاع من حنطة وأخرج عن ابن عباس في كفارة اليمين قال مُدَّ من بُرّ ، وأخرج عن عائشة مرفوعاً في قوله : أو كسوتهم قال : «عباءة لكل مسكين » وأخرج عن ابن عمر قال ثوب وإزار وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال لما نزلت آية الكفارة قال حذيفة يا رسول الله نحن بالخيار قال «أنت بالخيار إن شئت أعتقت وإن شئت كسوت وإن شئت أطعمت فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام » ، واستدل بعموم الآية من قال تُجزي التغدية والتعشية والصرف إلى الكفار ، وفيها ردّ على من اكتفى بإطعام مسكين واحد عشرة أيام وعلى من قال يُجزي إطعام بعض العشرة وكسوة الباقين وعلى من قال يُجزي الصرف إلى الأغنياء .

قوله تعالى : ﴿واحفظوا أَيْمانكم ﴾ ، فيه استحباب ترك الحنث إلا إذا كان خيراً من البركما تقدم في البقرة.

٩٠ ـ قوله تعالى : ﴿إِنَمَا الحَمر ﴾ الآية ، أصل في تحريم الحمر وكل مسكر قليلاً كان أو كثيراً والقمار بأنواعه واستدل بقوله رجس على نجاسة الحمر ، وقد ورد في الحديث أن النرد من الميسر أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن علي قال الشطرنج من الميسر.

٩٤ ـ قوله تعالى : ﴿تناله أيديكم ورماحكم﴾ ، فيه جواز الاصطياد بالآلات المحددة كالرمح والسهم .

90 - قوله تعالى : ﴿لا تقتلوا الصيد ﴾ الآية ، فيها تحريم الصيد على المُحرِم وأن فيه الجزاء وهو مثله من النعَم يذبح بالحرم ويفرق على مساكينه وأن المثلية يحكم بها عدلان أو يُعدَل عنه إلى إطعام مساكين بقدر قيمة المثل أو إلى الصوم أيام عن كل مُد يوماً وأن ذلك على التخيير واستدل بظاهر الآية من قال باختصاص الجزاء بالعامد وهو قوي جداً وخرج بالصيد الحيوان الأهلي واستدل بعمومها من قال لا تقتل الفارة والغراب والكلب ونحوها من المؤذيات وهو مردود بالحديث ، قال ابن الفرس : وقوله ﴿حرم ﴾ يشمل المحرم بحج أو عمرة والداخل في الحرم يقال أحرم أي تلبس بالنسك وأحرم أي دخل في الحرم ، واستدل بقوله : ﴿مثلُ ما قتلَ من النعَم ﴾ على أن ما لا مثل له منها وله مثل من

110

٥ ـ سورة المائدة

غيرها لا يعتبر المثل بل قيمته، وفي الآية أصل للتحكيم.

قوله تعالى: ﴿ومن عادة فينتقم الله منه ﴾ ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في الذي يصيب الصيد وهو محرم قال يحكم عليه مرة واحدة فإن عاد لم يحكم عليه ثم تلا: ﴿ومن عاد فينتقم الله منه ﴾ .

97 - قوله تعالى: ﴿أحل لكم صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيارة ﴾ فيه إباحة صيد البحر للمحرم والحلال وأن الحرام على المحرم صيد البر خاصة واستدل بعموم الآية على إباحة كل حيوان البحر سواء أكل مثله في البر أو لم يؤكل سواء أخذ منه حياً أو ميتاً أخرج ابن جرير عن أبي هريرة مرفوعاً وموقوفاً وطعامه « ما لفظ ميتاً » وأخرج سعيد بن منصور عن ابن عباس قال صيده ما صيد طعامه ما لفظ به وأخرج عبد الرزاق عن ابن عمر مثله.

١٠١ ـ قوله تعالى : ﴿لا تسألوا عن أشياء ﴾ الآية ، فيه كراهة كثرة السؤال.

۱۰۳ ـ قوله تعالى: ﴿ما جعل الله من بحيرة ولا سائبة ﴾ الآية (١) ، فيه تحريم هذه الأمور واستنبط منه تحريم جميع تعطيل المنافع ومن صور السائبة إرساله الطائر ونحوه واستدل ابن الماجشون بالآية على منع أن يقول لعبده أنت سائبة وقال لا يعتق.

100 - قوله تعالى : ﴿عليكم أَنفسكُم ﴾ ، أخرج أحمد وابن حبان والأربعة عن أبي بكر الصديق أنه قال إنكم تضعون هذه الآية غير موضعها وأخرج الترمذي وصححه وابن ماجه عن أبي ثعلبة الخشني أنه سأل رسول الله عَيْسَةُ عنها فقال «ائتمروا بالمعروف وتناهَوا عن المنكر حتى إذا رأيت شُحَّا مُطاعاً وهوى متبعاً ودنيا مؤثرة وإعجاب كل ذي برأيه فعليك بخاصة نفسك ».

107 ـ قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ آمِنُوا شَهَادَةُ بِينَكُم ﴾ الآية ، قال مكي : هذه الآية أشكل ما في القرآن إعراباً ومعنى وحكماً فقيل : معناها أن الله أخبر المؤمنين أن حكمه في الشهادة للمريض إذا حضره الموت أن يُشهِد على وصيته عدلَيْن فإن كان في سفر ـ وهو

(١) الشاهد فيها قوله: ﴿مَا جَعَلَ اللهِ مِنْ بَحِيرَةِ وَلاَ سَائِبَةٍ وَلاَ وَصَيَّلَةٍ وَلاَ حَامَ ...﴾

والبحيرة: الناقة التي كانوا يشقُون أذنها ويتركونها ترعى لا ينتفعون بها بعد إنتاج عشرة أبطن. وأما السائبة: فهي التي كانوا يحرمون على أنفسهم الانتفاع بها، كقول أحدهم: إذا برئت من مرضي فناقتي سائبة.

والوصيلة: التي تلد ذكراً وأنثى في بطن واحد، فيقولون: قد وصلت أخاها، فلا يذبحونها. والحامي: الجمل الذي نتج من صلبه عشرة بطون لا يركبونه قائلين: قد حمى ظهره.

٥ ـ سورة المائدة

117

الضرب في الأرض ـ ولم يكن معه مؤمن فليُشهد شاهدين ممن حضر من الكفار ، فإذا قدما وأدَّيا الشهادة على الوصية حلفاً بعد الصلاة إن ارتيب فيهما ، أنهما ما كذبا ولا بدلًا وأن ما شهدا به حق ما كتا فيه شهادة الله وحكم بشهادتهما ، فإن عُثِر بعد ذلك على أنهما كذبا أو خانا أو نحو ذلك مما هو إثم ، حلف رجلان من أولياء الموصي في السفر وغرم الشاهدان ما ظهر عليهما ، فقيل: إن الآية محكمة في كل ما ذكر وقيل: وهي خاصة بالقصة التي نزلت فيها وهي قصة تميم الداري وعدي بن بداء أخرجها الترمذي وغيره ، وقيل نسخ منها شهادة الكافر وعليه الجمهور ، قيل وتحليف الشاهد أيضاً وعليه الشافعي وغيره ، والمراد بالصلاة : العصر ، ففيها أصل للتغليط في الأيان بالزمان والمكان ، قال ابن الفرس : وفي قوله : ﴿فيقسمان بالله ﴾ دليل على أن : أقسم بالله يمين ، لا « أقسم » فقط .

117

## - ۱ -سورة الأنعام

١ ـ قوله تعالى : ﴿الحمد لله الذي خلق السموات﴾الآية ، أخرج أبو الشيخ من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد قال : في هذه الآية رد على ثلاثة أديان ﴿الحمد لله الذي خلق السموات والأرض﴾ فيه رد على الدهرية ، ﴿وجعل الظلمات والنور﴾ رد على الجوس الذين زعموا أن الظلمة والنور هما المدبّران ﴿ثم الذين كفروا بربهم يعدِلون﴾ فيه رد على مشركي العرب ومن دعا من دون الله إلها ، وأخرج ابن أبي حاتم من طريق خصيف عن مجاهد قال : نزلت هذه الآية في الزنادقة قالوا إن الله لا يخلق الظلمة ولا الحنافس ولا المقارب ولا شيئاً قبيحاً وإنما يخلق النور وكل شيء حسن .

17 \_ قوله تعالى : ﴿كتب على نفسه الرحمة ﴾ ، استدل المعتزلة بظاهره على أنه يجب عليه الأصلح وإثابة المطيع.

١٩ ـ قوله تعالى : ﴿ لا نُندِر كم به ومَنْ بِلَغَ ﴾ فيه دليل على أنه عَلَيْكُ مبعوث إلى الناس كافة وإلى الجن.

٣٨ - قوله تعالى : ﴿وَمَا مِن دَابِةَ فِي الأَرْضِ﴾ الآية ، فيه حشر الأجساد والدواب والبهائم والطير كلها ، واستدل بهذه الآية على مسئلة أخرى أخرج أبو الشيخ عن أنس أنه سئل : من يقبض أرواح البهائم؟ فقال : ملك الموت ، فبلغ الحسن فقال : صدق إن ذلك في كتاب الله ثم تلا هذه الآية .

٣٩ ـ قوله تعالى: ﴿ من يشأ الله يضلله ﴾ الآية ، فيه رد على القدرية .

٥٢ ـ قوله تعالى: ﴿ولا تطرُدِ الذين يدْعُون ربهم﴾ الآية ، قال النخعي هم أهل الذكر أخرجه ابن أبي حاتم ، قال ابن الفرس: وقد يؤخذ من هذه الآية ان لا يمنع من يذكر الناس بالله وأمور الآخرة في جامع أو طريق أو غيره ، قال وقد اختلف المتأخرون



في مؤذن يؤذن بالأسحار ويبتهل بالدعاء ويردد ذلك إلى الصباح ويتأذى به الجيران<sup>(١)</sup> هل يمنع واستدل من قال: لا يمنع بهذه الآية وبقوله: ومن أظلم من منع مساجد الله، الآية.

٥٩ - قوله تعالى: ﴿وعنده مفاتحُ الغيب لا يعلمها إلا هو﴾ فسر في حديث البخاري بالخمس التي في آخر لقمان ﴿إن الله عنده علم الساعة ﴾ الآية.

71 ـ قوله تعالى : ﴿توفته رسلُنا﴾ ، قال ابن عباس : أعوان ملَك الموت أخرجه ابن أبي حاتم .

10 - قوله تعالى: ﴿قل هو القادر﴾ الآية ، اخرج أحمد في مسنده من طريق أبي العالية عن أبي بن كعب في هذه الآية قال: هن أربع وكلهن عذاب وكلهن واقع لا محالة ، فمضت اثنتان بعد وفاة رسول الله على الله على الله على المسلم وعشرين سنة فألبسوا شيعاً وذاق بعضهم بأس بعض ، وبقيت اثنتان واقعتان لا محالة الخسف والرجم . إسناده صحيح لكن قوله فمضت إلى آخره كأنه من كلام أبي العالية فإن أبياً لم يتأخر إلى زمن الفتنة ففي الآية إشارة الى الخسف الذي هو أحد أشراط الساعة العشرة ، وقد أخرج أحمد والترمذي من حديث سعد بن أبي وقاص أن النبي على قال: في هذه الآية «أما إنها كائنة ولم يأت تأويلها بعد » ، وأخرج ابن أبي حاتم وغيره عن ابن عباس في قوله: ﴿عذا با مِنْ فوقكم ﴾ ، قال: أثمة السوء ، ﴿أو من تحت أرجلك ﴾ قال: خُدام السوء .

٦٨ ـ قوله تعالى: ﴿وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعْرِضْ عنهم﴾، فيه وجوب اجتناب مجالس الملحدين وأهل اللغو على ما تقدم في سورة النساء.

قوله تعالى ﴿وَإِماً يُنسِينَكُ الشيطان﴾ ، يستدل به على أن الناسي غير مكلف وأنه إذا ذكر عاد إليه التكليف فيقلع عما ارتكبه في حال نسيانه ويندرج تحت ذلك مسائل كثيرة في العبادات والتعليقات .

٦٩ ـ قوله تعالى : ﴿وما على الذين يتقون من حسابهم من شيء ﴾ ، قد يستدل به على أن من جالس أهل المنكر وهو غير راض بفعلهم فلا إثم عليه لكن آية النساء تدل على أنه

(١) الجيران الذين يتأذون بالأذان والدعاء في السحر، لا يمكن أن يكونوا من المصليّن، وإلا لم يتأذوا بأذان الفجر.. ولا يمكن بعد ذلك أن يكونوا من المؤمنين الذين قال الله فيهم: ﴿الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله، ألا بذكر الله تطمئن القلوب﴾.

111

آثم ما لم يفارقهم لأنه قال: ﴿إِنكم إِذِن مِثلهم﴾ ، أي إِن قعدتم فأنتم مثلهم في الايثم وهي متأخرة فيحتمل أن تكون ناسخة لهذه كما ذهب إليه قوم منهم السدّي.

٧٥ ـ قوله تعالى ﴿وكذلك نُري إبراهيم ملكوتَ السموات والأرض﴾ إلى قوله: ﴿وتلك حجتنا﴾، فيه الاستدلال بتغيير العالم على حدوثه وقِدَم صانِعه.

٨٣ ـ قوله تعالى : ﴿ نرفع درجات من نشاء ﴾ ، قال زيد بن أسلم : بالعلم ، أخرجه ابن أبي حاتم .

٨٤ ـ قوله تعالى : ﴿ كُلْاً هَدَيْنَا وَنُوحاً هَدَيْنَا مِن قَبِلَ ﴾ استدل بها من أنكر إفادة التقديم الحصر.

٨٥ - قوله تعالى : ﴿ومن ذريته داود ﴾ إلى قوله : ﴿وعيسى ﴾ ، استدل به من قال بدخول أولاد البنات في الوقف على الذرية وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي حرب بن أبي الأسود قال : أرسل الحجاج إلى يحيى بن يعمر فقال بلغني أنك تزعم أن الحسن والحسين من ذرية النبي عَيِّلِيٍّ ؛ قال : إنه في كتاب الله ، قال : قد قرأته من أوله إلى آخره فلم أجده ؛ قال : أليس تقرأ سورة الأنعام ﴿ومن ذريته داود وسليان ﴾ حتى بلغ ﴿ويحيى وعيسى ﴾ قال بلى ، قال : أليس عيسى من ذرية إبراهيم وليس له أب؟ قال صدقت ، وأخرج أبو الشيخ عن عاصم قال : بعث الحجاج إلى يحيى بن يعمر قال : أنت الذي تزعم أن حَسناً وحُسينا من ذرية النبي عَلِيٍّ ؟ قال : نعم . قال : ليسقطن رأسك أو لتجيئن من ذا بخرج ، قال : إن الله قال ﴿ومن ذريته داود ﴾ إلى قوله : ﴿وعيسى ﴾ ، فما بين عيسى وإبراهيم أطول أو ما بين حسن ومحد ؟ . وأخرج هو وابن أبي حاتم عن محد بن كعب قال الخال والد والعم والد نَسَبَ الله عيسى إلى أخواله قال : ﴿ومن ذريته ﴾ ، حتى بلغ ، ﴿ويحيى وعيسى ﴾ .

٩٠ ـ قوله تعالى: ﴿فبهداهم اقتدِه ﴾ ، استدل به من قال إن شرع من قبلنا شرع لنا ما لم يرد ناسخ وقد استدل به ابن عباس على استحباب السجدة في (صَ) لأن داود سجدها وقد قال: ﴿فبهداهم اقتدِه ﴾ أخرجه البخاري وغيره.

٩٢ - قوله تعالى : ﴿وهم على صلاتهم يجافظون﴾ قال مسروق على مواقيتها أخرجه ابن أبي حاتم .

٩٣ ـ قوله تعالى : ﴿أو قال أوحي إلي ولم يوح إليه شي = ﴾(١) أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود : ما من هذا القرآن شيء إلا قد عمل به من كان قبلكم ، وسيعمل به من بعد كم حتى كنت امر بهذه الآية : ﴿ومن أظلم بمن افترى على الله كذبا أو قال أوحي إلي ولم يوح إليه شيء ﴾ ولم يعمل هذا أهل هذه القبلة حتى كان الختار بن أبي عبيد ، وأخرج عبد الرزاق عن قتادة أنها نزلت في مسيلمة .

قوله: ﴿ولو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت﴾ الآية، فيها حال الكافر عند القبض وعذاب القبر، واستدل بها محمد بن قيس على أن الملك الموت أعوانا من الملائكة أخرجه ابن أبي حاتم.

97 ـ قوله تعالى: ﴿والشمس والقمر حُسْباناً﴾ ، قال ابن عباس يعني عدد الأيام والشهور والسنين وقال قتادة: يدوران في حساب. أخرجهما ابن أي حاتم ، فهي أصل في الحساب والميقات.

٩٧ ـ قوله تعالى : ﴿وهو الذي جعل لكم النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر﴾ أصل في الميقات وأدلة القبلة.

٩٩ ـ قوله تعالى: ﴿انظروا إلى ثمره إذا أثمر وينعه﴾ ، قال البراء: أي نضجه أخرجه ابن أبي حاتم ، ففيه إشارة إلى بدوّ الصلاح.

1.0 \_ قوله تعالى : ﴿لا تدركه الأبصار﴾ ، استدلت به المعتزلة على أنه تعالى لا يُرى في الآخرة الأنه خص منه في الآخرة واستدل ابن عباس بعمومه على أن الملائكة لا يرونه في الآخرة الأنه خص منه المؤمنون بأدلة معروفة فبقى في الملائكة على عمومه.

١٠٧ ـ قوله تعالى: ﴿ولو شاء الله ما أشركوا ﴾، فيه رد على القدرية.

١٠٨ - قوله تعالى: ﴿ولا تسبوا﴾ الآية (٢٠٠ قال ابن الفرس فيها أنه متى خيف من سب الكفار وأصنامهم أن يسبوا الله ورسوله والقرآن لم يجز أن يُسبُّوا ولا دينهم قال وهي أصل في قاعدة سد الذرائع قلت وقد يستدل بها على سقوط وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر إذا خيف من ذلك مفسدة وكذا كل فعل مطلوب ترتب على فعله

<sup>(</sup>١) أوردها في كلا الموضعين هنا: ﴿بشيء﴾ ، وهو سهو منه أو من النساخ . والذي أثبتناه هو النص القرآني .

<sup>(</sup>٢) الشاهد في الآية تمامها ، وفي سياقها : ﴿ ولا تسُبُّوا الذين يدعون من دون الله فيسبُّوا اللهَ عَدُوا بغير عام . . ﴾

171

مفسدة أقوى من مفسدة تركه.

111 \_ قوله تعالى : ﴿ مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءُ الله ﴾ ، فيه الرد على القدرية. وكذا قوله : ﴿ ولو شاء ربك ما فعلوه ﴾ .

112 ـ قوله تعالى : ﴿أَفَغِيرِ اللهُ أَبِتَغِي حَكُماً ﴾ ، استدل به الخوارج في إنكارهم ، على التحكيم وهو مردود فإن التحكيم المنكر أن يريد حكماً غير ما حكم الله.

110 ـ قوله تعالى : ﴿لا مبدّلُ لكلماته ﴾ ، يستدل به لمن قال إن اليهود والنصارى لم يبدلوا لفظ التوراة والإنجيل وإنما بدلوا المعنى لأن كلمات الله لا تبدل .

11۸ \_ قوله تعالى : ﴿ فكلوا مما ذكر اسم الله عليه ﴾ ، قال سعيد بن جبير أي الذبائح أخرجه ابن أبي حاتم وذهب عطاء إلى أن المراد بها التسمية على كل ما يؤكل من طعام وشراب وذبح وكل مطعوم .

170 \_ قوله تعالى : ﴿وذروا ظاهر الإثم وباطنه ﴾ ، عام في كل محرم قال قتادة أي قليله وكثيره وصغيره وكبيره أخرجه أبو الشيخ .

171 - قوله تعالى: ﴿ولا تأكلوا بما لم يذكر اسم الله عليه وإنما لفسق﴾ ، استدل بها من حرم ما لم يسم عليه من الذبائح ، عمداً تركت التسمية أو نسياناً ، واستدل بقوله ﴿وإنه لفسق﴾ وقوله بعده: ﴿إنكم لمشركون﴾ على أن المراد ما سمي عليه غير الله لأن تارك التسمية من المسلمين لا يسمَّى فاسقاً ولا مشركاً وأيد ذلك بالسبب الذي نزلت فيه الآية وهو مجادلتهم في تحريم الميتة قال ابن عباس: الآية نزلت في الميتة ، وقال عطّاء: نزلت في ذبائح كانت تذبحها قريش على الأوثان وذبائح المجوس ، أخرجهما ابن أبي حاتم .

١٢٩ ـ قوله تعالى : ﴿وكذلك نولِّي بعضَ الظالمين بعضاً ﴾ ، هو بمعنى حديث «كما تكونون يولَّى عليكم » أخرجه ابن قانع في مجمع الصحابة من حديث أبي بكرة .

١٣٠ \_ قوله تعالى : ﴿ يَا مَعْشَرِ الْجِنْ وَالْإِنْسُ أَلَمْ يَأْتُكُمْ رَسُلٌ مَنْكُم ﴾ ، استدل به من قال إن الله بعث إلى الجن رسلاً منهم.

١٣١ \_ قوله تعالى : ﴿ ذلك أن لم يكن ربك مُهلِكَ القرى بظلم وأهلها غافلون ﴾ ، أي لم يرسل إليهم رسولاً ، فنيه دليل على أنه لا تكليف قبل البعثة ولا حكم للعقل .

۱۳۲ ـ قوله تعالى: ﴿ولكلِّ درجات مما عملوا ﴾، استدل به من قال إن الجن يدخلون الجنة ويثابون.



1871 - قوله تعالى: ﴿وجعلوا الله مما ذراً ﴾ إلى قوله: ﴿وما كانوا مهتدين﴾ ، فيها تحريم ما كان عليه [أهل](١) الجاهلية من هذه الأمور واستدل: مالك بقوله خالصة لذكورنا ومحرم على أزواجنا على أنه لا يجوز الوقف على أولاد الذكور دون البنات وأن ذلك الوقف يفسخ ولو بعد موت الواقف لأن ذلك من فعل الجاهلية. واستدل به بعض المالكية على: مثل ذلك في الحبة.

المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع الله قوله: ﴿ وَاتُوا حقه يوم حصاده ﴾ استدل به من أوجب الزكاة في كل زرع وغر خصوصاً الزيتون والرمان المنصوص عليهما ومن خصها بالحبوب ، قال: إن الحصاد لا يطلق عليها حقيقة ، وفيها دليل على أن الزكاة لا يجب أداؤها قبل الحصاد ، أخرج ابن أبي حاتم عن أنس بن مالك في قوله: ﴿ وَاتُوا حقه يوم حصاده ﴾ قال: الزكاة المفروضة ، ومن طريق علي (٢) عن ابن عباس مثله ، وزاد: يوم يكال ويعلم كيله ، وأخرج ابن مردويه وابن النحاس في ناسخه من طريق ابن لهيعة عن دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد الخدري عن النبي عَيِّتُ في قوله: ﴿ وَاتُوا حقه يوم حصاده ﴾ قال: ﴿ ما يسقط من السنبل » . وأخرج ابن أبي حاتم عن عطاء قال: حقه أن تعطي من حضرك فسألك قبضات وليس بالزكاة . واستدل بالآية على أن الاقتران لا يفيد التسوية في الأحكام لأن الله تعالى قال: ﴿ كلوا من غمره ﴾ على أن الاقتران لا يفيد التسوية في الأحكام لأن الله تعالى قال: ﴿ كلوا من عمره ﴾ واتبها حقه ﴾ فقرن الأكل وليس بواجب اتفاقاً بالإتيان وهو واجب اتفاقاً .

قوله تعالى: ﴿ولا تُسرِفوا ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس أنه عائد إلى الأكل وعن سعيد بن المسيب: أنه الحق ، قال: ﴿لا تسرفوا ﴾: لا تمنعوا الصدقة فتعصوا ، وعن أبي العالية والسدِّي أنهم كانوا يتصدقون بالجميع فنهوا عن ذلك وأخرج عن زيد بن أسلم أنها خطاب للولاة ، قال: أمر هؤلاء أن يؤدوا حقه عشوره وأمر الولاة أن يأخذوا بالحق.

١٤٣ ـ قوله تعالى: ﴿من الضأن اثنين ومن المعز اثنين ﴾ استدل به بعض المالكية على أن الضأن والمعز صنفان لا يجمعان في الزكاة ، كما أن الإبل والبقر كذلك.

١٤٥ ـ قوله تعالى : ﴿قُلْ لَا أَجِدُ فَيَا أُوحِيَ إِلَى مُحْرِماً ﴾ الآية (٣) ، احتج بها كثير من

<sup>(</sup>١) الزيادة من (الدر المنثور: ٣ /٤٨).

 <sup>(</sup>٧) هو على بن أبي طلحة ، الذي روى عن ابن عباس صحيفة التفسير وهي التي قال فيها الإمام أحمد: « بمصر صحيفة في التفسير رواها على بن أبي طلحة ، ليس بكثير أن يُرحل إلى مصر من أجلها . . »

<sup>(</sup>٣) الشاهد فيها ذكر المحرمات المنصوص عليها في تتمة الآية الكريمة: ﴿إِلاَّ أَن يكون ميتةَ أو دما مسفوحاً أو لحم خنزير فإنه رجْسٌ أو فسقاً أهِلَ لغير الله به ...﴾

174

السلف في إباحة ما عدا المذكور فيها فمن ذلك الحمرُ الأهلية ، أخرج البخاري عن عمرو ابن دينار قلت لجابر بن عبد الله إنهم يزعمون أن رسول الله عَلِيَّةٌ نهي عن لحوم الحمر الأهلية زمن خيبر، فقال: فقد كان يقول ذلك الحكم بن عمرو عن رسول الله عَرَاكُ ، ولكن أبي ذلك البحر يعني ابن عباس(١) وقرأ: ﴿قل لا أجد فها أوحي إلى محرماً ﴾ الآية ، وأخرج ابن أبي حاتم وغيره بسند صحيح عن عائشة أنها كانت إذا سئلت عن أكل ذي ناب من السباع ومخلب من الطير قالت: ﴿قُلْ لَا أَجِدُ فَمَا أُوحِي إِلَى مُحْرِماً ﴾ الآية، وأخرج عن ابن عباس: ليس من الدواب شيء حرام إلا ما حرم الله في كتابه ﴿قُلُ لَا أجد فيها أوحى إلىَّ محرماً ﴾ الآية ، واستدل النبي ﷺ بقوله : ﴿علىٰ طاعم يَطعَمُهُ ﴾ على أنه إنما حرم من الميتة أكلها وأن جلدها يطهر بالدباغ ، أخرج احمد وغيره عن ابن عباس قال: ماتت شاة لسودة بنت زمعة فقال رسول الله عَلَيْكُ « لو أخذتم مسكها فديغتموه » فقالت: نأخذ مسك شاة قد ماتت فقال « إنما قال الله: ﴿لَ لَا أَجِدُ فِيهَا أُوحِي إِلَى مُحْرِماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتةً . . ﴾ وإنكم لا تطعمونه إن تدبغوه تنتفعوا به » واستدل بقوله ﴿مسفوحاً ﴾ على إباحة الدم الباقي في العروق وعلى إباحة الكبد والطحال. أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس أنه سئل عن أكل الطحال فقال: نعم، قيل ان عامتها دم ، قال: إنما حرم الله الدم المسفوح ، وأخرج عن عكرمة أنه قال: لولا هذه الآية ﴿أُو دُمّا مسفوحاً ﴾ لا تبع المسلمون من العروق ما اتبع اليهود ، واستدل الشافعية بقوله: ﴿ وَإِنه رجس ﴾ على نجاسة الخنزير بناء على عود الضمير على خنزير لا على لحم فإنه أقرب مذكور.

127 - قوله تعالى: ﴿حرمنا عليهم شحومهما إلا ما حملت ظهورهما﴾ استدل به الشافعي على أن من حلف لا يأكل الشحم حنث يأكل ما على الظهر لأنه تعالى استثناه من جملة الشحوم.

1٤٨ - قوله تعالى : ﴿سيقول الذين أشركوا ﴾ الآية . أخرج الحاكم عن ابن عباس أنه قيل له: ان ناساً يقولون ليس الشر بقدر ، فقال ابن عباس بيننا وبين أهل القدر هذه الآية : ﴿سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا ﴾ ، إلى قوله : ﴿فلو شاء لهداكم أجمعين ﴾ .

<sup>(</sup>١) في المدر المنثور (٣/٥١): «أبي ذلك البحر ابنُ عباس. » فقد نصَّ عليه هناك. وقوله: البحر، كناية عن سعة علمه. ويقال إتبعَّر في العلم وغيره: إذا تعمَّق فيه ونوسَّع.



101 - قوله تعالى: ﴿قُلْ تَعَالُواْ أَتُلُ ما حرَّمَ رَبُكُم﴾ الآيات، فيها من الكبائر والإشراك وعقوق الوالدين، وقتل الولد خشية الفقر والفواحش كالزنا والسرقة وشرب الخمر وقتل النفس إلا بحقها، وفسر في الحديث: بكفر بعد إيمان أو زنا بعد إحصان أو قتل نفس بغير نفس أخرجه الشيخان، وقربان مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن، وفسرها عطية والضحاك بطلب التجارة والربح فيه لليتيم، أخرجه عنهما ابن أبي حاتم. والخيانة في الكيل والوزن والجور في القول. ويدخل فيه الكذب وشهادة الزور والقذف والغيبة والنميمة ونكث العهد واتباع البدع والشبهات. قال الكيا: وفي قوله: ﴿وأن هذا صراطي﴾ الآية، دليل على منع النظر والرأي مع وجود النص.

۱۵۵ ـ قوله تعالى : ﴿ثُم آتينا موسى الكتاب﴾ استدل به من قال : إن ثم لا تفيد الترتيب.

100 - قوله تعالى: ﴿يوم يأتي بعضُ آياتِ ربك﴾ فسره النبي عَيِّ بطلوع الشمس من مغربها أخرجه الشيخان من حديث أبي هريرة ، وأخرج مسلم من حديثه مرفوعاً «ثلاث إذا خرجن لن ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل: الدجال والدابة وطلوع الشمس من مغربها. » وأخرج أحمد والترمذي من حديث أبي سعيد الخدري عن النبي عَيِّ ﴿ يوم يأتي بعضُ آياتِ ربك ﴾ ، قال: «طلوع الشمس من مغربها » وأخرج الفريابي وغيره بسند صحيح عن ابن مسعود: ﴿ يوم يأتي بعض آيات ربك ﴾ قال طلوع الشمس والقمر من مغربها ، وأخرج الترمذي وغيره من حديث صفوان بن عسال مرفوعاً «إن الله جعل بالمغرب باباً عرضه سبعون عاماً للتوبة لا يغلق ما لم تطلع الشمس من قبله فذلك ﴿ يوم يأتي بعض آيات ربك ﴾ إلى قوله: ﴿ منتظرون ﴾ ففي الآية الإشارة إلى هذه الآيات وإلى غلق باب التوبة ، واستدل المعتزلة بقوله: ﴿ لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً ﴾ على أن الإيمان لا ينفع مع عدم كسب الخير وهو مردود ففي الكلام تقدير والمعنى لا ينفع نفساً لم تكن آمنت من قبل إيمانها حينئذ ، ولا ينفع نفساً عاصية لم تكسب خيراً قبل توبتها حينئذ .

109 \_ قوله تعالى: ﴿إِن الذين فرَّقُوا دينهم وكانوا شِيعاً ﴾ قال عَلَيْكَ : «هم أهل البدع والأهواء من هذه الأمة » أخرجه الطبراني من حديث أبي هريرة وعمر بن الخطاب بإسنادين جيدين ولهما شواهد.

171 \_ قوله تعالى : ﴿قُلْ إِنْنَي هداني ربي إلى صراط مستقيم ﴾ إلى قوله : ﴿وأنا أول المسلمين ﴾ استدل بها الشافعي على افتتاح الصلاة بهذا الذكر .





140

٦ \_ سورة الأنعام

172 - قوله تعالى: ﴿ولا تزرُ وازرة وِزْرَ أَخرى ﴾ أصل في أنه لا يؤخذ أحد بفعل أحد، وقد ردت عائشة به على من قال: إن الميت يعذّبُ ببكاء الحي عليه أخرجه البخاري، وأخرج ابن أبي حاتم عنها أنها سئلت عن ولد الزنا فقالت: ليس عليه من خطيئة أبويه شيء، وتلت هذه الآية، قال الكيا: ويحتج بقوله: ﴿ولا تكسب كل نفس إلا عليها ﴾ في عدم نفوذ تصريف زيد على عمرو إلا ما قام عليه الدليل، قال ابن الفرس: واحتج به من أنكر ارتباط صلاة المأموم بصلاة الإمام.

170 - قوله تعالى : ﴿وهو الذي جعلم خلائفَ الأرض ﴾ استدل به من أجاز أن يقال للإمام خليفة الله.





# سورة الأعراف

٣ ـ قوله تعالى : ﴿ اتبعوا ما أُنزل اليكم من ربك ﴾ استدل به بعضهم على أن المباح مأمور به لأنه من جملة ما أنزل الله وقد أمرنا باتباعه.

٨ ـ قوله تعالى : ﴿والوزن يومئذ الحق﴾ الآية ، فيه ذكر الميزان ويجب الإيمان به .

١٢ ـ قوله تعالى: ﴿ ما منعك ألا تسحد اذ أمرتك ﴾ قال الكما: بدل بظاهره على أن اقتضاء الأمر المطلق، الوجوب لأن الذم علق على ترك الأمر المطلق.

١٦ - قوله تعالى: ﴿قال فما أغويتني ﴾(١) فيه دليل لمذهب أهل السنة أن الله أصل وخلق الكفر وأخرج ابن أبي حاتم عن أرطاة عن رجل من أهل الطائف، قال عرف إبليس أن الغواية جاءته من قبل الله فآمن بالقدر.

 ٢٠ ـ قوله تعالى : ﴿ وقال ما نهاكما ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكَيْن ﴾ . استدل به المعتزلة على أن الملائكة أفضل من البشر وتأوَّلَهُ أهل السنة، وأنا أقول: لا أزال أتعجب ممن أخذ يستدل من هذه الآية ، والكلام الذي فيها حكاه الله تعالى عن قول إبليس في معرض المناداة عليه بالكذب والغرور والزور والتدليس، وإغا يستدل من كلامه تعالى أو كلام حكاه عن بعض أنبيائه أو إن لم يكن ذلك فكلام حكاه راضياً به مُقرَّاً له.

٢٢ ـ قوله تعالى : ﴿ فَلَمَا ذَاقًا الشَّجِرة ﴾ استدل به بعضهم على أن من ذاق الخمر عصى .

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿ يَا بَنِي آدِم ﴾ استدل به على دخول أولاد الأولاد في الوقف على الأولاد.

قوله تعالى : ﴿قد أنزلنا عليكم لباساً يواري سوآتكم ﴾ استدل به قوم على وجوب ستر

فيا بين أيدينا من طبعات الكتاب وردت هكذا: ربّ بما أغويتني، وما أثبتناه هو النص القرآني.

177

٧ ـ سورة الأعراف

العورة ، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن زيد في قوله ولباس التقوى ، قال يتقي الله فيواري عورته ، وأخرج عن عثان بن عفان أنه قال في قوله : ﴿ولباس التقوى﴾ هو السمت الحسن .

٢٧ ـ قوله: ﴿لا يفتننُّكُم الشيطان﴾ الآية (١) ، استدل به أيضا على وجوب ستر العورة
 واستدل بالآيتين من قال إن العورة هي السوأتان خاصة.

قوله تعالى : ﴿إِنه يراكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم ﴾ قال ابن الفرس : استدل بها بعضهم على أن الجن لا يُرَوْن وأن من قال إنهم يُرَوْن فهو كافر .

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿وإذا فعلوا فاحشة﴾ نزلت في طوافهم بالبيت عراة كما قال ابن
 عباس ، أخرجه أبو الشيخ وغيره ، ففيه وجوب ستر العورة في الطواف .

٢٩ ـ قوله تعالى : ﴿وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد﴾ قال مجاهد: أي استقبلوا الكعبة حيث صليتم ، أخرجه ابن أبي حاتم وقيل أراد احضار النية في كل صلاة وقيل المراد إباحة الصلاة في كل موضع من الأرض ، أي حيث كنتم فهو مسجد لكم.

قوله تعالى : ﴿ كما بدأكم تعودون ﴾ الآية ، أخرج سعيد بن منصور عن ابن عباس أنه ذكر القدرية فقال قاتلهم الله أليس قد قال الله : ﴿ كما بدأكم تعودون فريقاً هدى وفريقاً حقّ عليهم الضلالة ﴾؟!

٣١ ـ قوله تعالى: ﴿خذوا زينتكم عند كل مسجد﴾ أمر بالستر عند الطواف ، كما أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس واللفظ شامل للصلاة ، وفسر مجاهد الزينة بما يواري السوأة وما سوى ذلك من جيد البرّ<sup>(١)</sup> والمتاع ، وأخرج أبو الشيخ عن طاوس قال أمروا بلبس الثياب ، وأخرج من وجه آخر عنه قال الشملة<sup>(٣)</sup> من الزينة وأخرج من حديث أنس مرفوعاً في قوله: ﴿خذوا زينتك﴾ ، قال: «صلوا في نعالكم » ، وأخرج من حديث أبي هريرة مرفوعاً «خذوا زينة الصلاة » قالوا وما زينة الصلاة قال: «البسوا نعالكم فصلوا فيها » ، وقال بعضهم يدخل في الأمر بالزينة الطيب والسواك يوم الجمعة ، وقال الكيا وغيره: ظاهر الأمر بأخذ الزينة عند كل مسجد للفضل الذي يتعلق به تعظيا

<sup>(</sup>١) شاهده فيها: ﴿كما أخرج أبوَيكم من الجنة ينزع عنهما لباسهما ليُريَهما سوءاتهما ٠٠٠

<sup>(</sup>٢) البزّ: الثياب، وصاحبها يسمَّى ٰبزَّازاً.

ر) الشَّمَلَةُ: شقة من الثياب ذات خَمَل ، يُتُوشَح بها ويُتلفّع ، وقد تطلق على كساء من صوف أو شعر يُتلفّف (٣)



١ - سورة الأعراف

للمسجد وللفعل الواقع فيه مثل الاعتكاف والصلاة والطواف وزاد كثير: أن في ذلك دلالة على الوجوب للصلاة وقال ابن الفرس: استدل مالك بالآية ، على كراهة الصلاة في مساجد القبائِل بغير أردية ، واستدل بها قوم من السلف على أنه لا يجوز للمرأة أن تصلي بغير قلادة أو قرطين قوله: ﴿وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ﴾. فيه الأمر بالأكل والشرب ، والنهي عن الاسراف وفي سنن ابن ماجة حديث: «إن من السرف أن تأكل كلما اشتهيت » قال بعضهم: جمع الله الحكمة في شطر آية ﴿وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ﴾ وقال آخرون: جمعت هذه الآية ، أصول الأحكام الأمر بقوله: ﴿خذوا زينتكم ﴾ والإباحة بقوله: ﴿وكلوا واشربوا ﴾ والنهي بقوله: ﴿ولا تسرفوا ﴾ والخبر نصراني لعلي بن المسرفين ﴾ ، وفي العجائب للكرماني: قال طبيب نصراني لعلي بن الحسين: ليس في كتابكم من علم الطب شيء والعلم عِلْمان علم الأديان وعلم الأبدان ، فقال له عليّ: جمع الله الطب في نصف آية من كتاب الله وهو قوله: ﴿وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ﴾ ، فقال الطبيب: ما ترك كتابكم لجالينوس طبيّاً.

٣٦ - قوله تعالى: ﴿قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق ﴾ فيه رد على من يتورع عن أكل المستلذات ولبس الملابس الرفيعة ، قال ابن الفرس واستدل بالآية من أجاز لبس الحرير للرجال والخز وقد أخرج ابن أبي حاتم عن سنان ابن سلمة أنه كان يلبس الخز فقال له الناس مثلك يلبس هذا فقال لهم من ذا الذي يحرم زينة الله التي أخرج لعباده ، لكن أخرج عن طاوس أنه قرأ هذه الآية وقال لم يأمرهم بالحرير ولا الديباج ولكنه كان إذا طاف أحدهم وعليه ثيابه ضرب وانتزعت منه .

قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَمَا حَرِمُ رَبِي الْفُواحِشُ﴾ قال الكيا: الفواحش في اللغة يقع على كل قبيح فجمعت هذه الآية المحرمات كما جمعت التي قبلها المحللات.

٣٤ - قوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَاء أَجِلَهُم ﴾ الآية ، استدل بها على أن العمر لا يزيد ولا ينقص ، أخرج أبو الشيخ عن أبي الدرداء قال تذاكرنا عند رسول الله عَيْلِيِّ الأعمار فقلنا من وصل رحمه أنسيء في أجله ، فقال « إنه ليس بزائد في عمره قال الله ﴿فَإِذَا جَاء أَجِلَهُم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ﴾ ولكن الرجل تكون له الذرية الصالحة فيدعون الله من بعده فذلك الذي ينسأ في أجله ».

٤٠ ـ قوله تعالى : ﴿لا تُفتَّحُ لهم أبواب السماء ﴾ قال ابن عباس لا تفتح لأرواحهم
 وتفتح لأرواح المؤمنين أخرجه ابن أبي حاتم.

قوله تعالى : ﴿ ولا يدخلون الجنة حتى يلجَ الجملُ ﴾ فيه جواز فَرَض المُحال والتعليق



171

٧ \_ سورة الأعراف

عليه كما يقع كثيراً للفقهاء.

27 \_ قوله تعالى: ﴿وعلى الأعراف رجال يعرفون﴾ قال ابن جريج زعموا أنه الصراط أخرجه ابن أبي حاتم. وقد كنت أتعجب من عدم ذكر الصراط في القرآن حتى استفدته من هذا.

قوله تعالى: ﴿رجال﴾ قال حذيفة هم قوم استوت حسناتهم وسيئاتهم أخرجه عبد الرزاق وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس مثله وأخرجه ابن مردويه من حديث جابر مرفوعاً وابن جرير من مرسل عمرو ابن جرير مرفوعاً بسند حسن وأخرج سعيد ابن منصور والطبراني والبيهقي في البعث من حديث عبد الرحمن المزني مرفوعاً إنهم ناس قتلوا في سبيل الله بمعصية آبائهم. وأخرجه الطبراني أيضاً من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعاً والبيهقي في البعث من حديث أبي هريرة وأخرج أبو الشيخ عن رجل من مزينة مرفوعاً «إنهم قوم خرجوا عصاة بغير إذن آبائهم » فيستدل بذلك على تحريم السفر بغير إذن الوالدين وأخرج البيهقي في البعث من حديث أنس مرفوعاً ﴿إنهم مؤمنو الجن﴾ وأخرج ابن أبي حاتم عن مسلم بن يسار أنهم قوم كان عليهم دَيْن ، ففيه تغليظ الدين واستحباب المبادرة إلى قضائه عن الميت ويوافقه حديث « نفس المؤمن معلقة بدينه حتى يُقضى عنه » أي محبوسة عن مقامها الكريم وأخرج أيضاً عن الحسن قال هم قوم كان فيهم عجب ، ففيه ذم العجب وليس له ذكر في القرآن إلا هنا . الماها على الماها المراهم قوم كان فيهم عجب ، ففيه ذم العجب وليس له ذكر في القرآن إلا هنا . الماها الماها المراهم قوم كان فيهم عجب ، ففيه ذم العجب وليس له ذكر في القرآن إلا هنا . الماها الماها الماها المراهم قوم كان فيهم عجب ، ففيه ذم العجب وليس له ذكر في القرآن إلا هنا . الماها الماه

27 \_ قوله تعالى : ﴿ لَم يدخلوها وهم يطمعون ﴾ استدل الحسن به على دخولهم إياها أخرج عبد الرزاق عنه قال ما جعل الله ذلك الطمع في قلوبهم إلا لكرامة يريدها بهم .

00 - قوله تعالى: ﴿أَن أَفَيضُوا علينا مِن المَاءِ ﴾ أخرج ابن أبي حاتم والبيهةي في شعب الإيان عن ابن عباس أنه سئل أي الصدقة أفضل فقال: قال رسول الله عليه المناء ألم تسمع بأهل النار لما استغاثوا بأهل الجنة قالوا: ﴿أَفْضُوا علينا مِن المَاءِ ﴾؟ »

٥٤ - قوله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرِ ﴾ استدل به سفيان بن عيينة على أن القرآن غير مخلوق أخرجه ابن أبي حاتم لأن الأمر هو الكلام وقد عطفه على الخلق فاقتضى أن يكون غيره لأن العطف بقتضي المغايرة وسبقه إلى هذا الاستنباط محمد بن كعب القرظى.

٥٥ ـ قوله تعالى : ﴿ ادعوا ربكم تضرُّعاً ﴾ ، قال سعيد بن جبير يعني مستكيناً أخرجه ابن أبي حاتم واستدل به على استحباب رفع الأيدي في الدعاء ومسح الوجه بهما بعده لأن

٧ \_ سورة الأعراف

14.

ذلك من التضرع وقد أخرج البزار عن أنس قال رفع رسول الله عَلَيْكُ يده بعرفة يدعو فقال أصحاب رسول الله عَلَيْكُ : هذا الابتهال ثم صاحت الناقة ففتح إحدى يديه فأخذها وهو رافع الأخرى.

قوله تعالى : ﴿وَخُفِيةٌ ﴾ استدل به على استحباب الإسرار بالدعاء وعدَّى ذلك الحنفية إلى التأمين في الصلاة لأنه دعاء وكذا قال أصحابنا في القنوت والاستعانة بسرهما لأنهما دعاء وأخرج ابن أبي حاتم عن زيد بن أسلم أنه قال في الآية : عنى بذلك القراءة فيستدل به لمن قال ان الإسرار بها أفضل.

قوله تعالى: ﴿إِن الله لا يجب المعتدين﴾ فيه كراهة الاعتداء في الدعاء وفسره زيد بن أسلم بالجهر وأبو مجلز بسؤال منازل الأنبياء ، وسعيد بن جبير بالدعاء على المؤمنين بالسوء أخرج ذلك ابن أبي حاتم ، وأخرج أحمد وأبو داود وغيرهما عن سعد بن أبي وقاص أنه سمع ابنا له يدعو ويقول: اللهم إني أسألك الجنة ونعيمها وإستبرقها(١) وأعوذ بك من النار وسلاسلها وأغلالها ، فقال إني سمعت رسول الله عَيْنِيَّ يقول «إنه سيكون قوم يعتدون في الدعاء وقرأ هذه الآية ، وإن بحسبك أن تقول اللهم إني أسألك الجنة وما قرب إليها من قول أو عمل وأعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول أو عمل » .

٥٦ ـ قوله تعالى: ﴿ولا تفسدوا في الأرض﴾ عام في كل فساد.

٨٠ ـ قوله تعالى: ﴿ولوطاً ﴾ الآية (٢) ، استدل بها على تحريم أدبار النساء لقوله: ﴿ إِنهِم أَناس يتطهرون ﴾ قال مجاهد أي عن أدبار الرجال وأدبار النساء أخرجه ابن أبي حاتم .

٨٥ ـ قوله تعالى : ﴿ولا تبخسوا الناس أشياءهم ﴾ قال ابن زيد : لا تنقصوهم تسمون له شيئاً وتعطونه غير ذلك أخرجه ابن أبي حاتم .

٨٦ - قوله تعالى : ﴿ولا تقعدوا بكل صراط توعِدون ﴾ قال مجاهد كانوا عشَّارين (٣) أخرجه أبو الشيخ وأخرج ابن أبي حاتم عن السدي مثله.

٩٩ ـ قوله تعالى : ﴿ أَفَا مِنُوا مَكُرُ اللهِ ﴾ الآية ، استدل به على أن الأمن من مكر الله

(١) الإستبرق: الديباج الغليظ.

أي يفرضون العشر على الناس، وهي ضريبة كانوا يأخذونها غصباً من التجار الذين يحلُّون ببلدهم.

 <sup>(</sup>٢) الشاهد فيها قوله: ﴿ولوطاً إذ قال لقومه أتأتون الفاحثة ما سبقكم بها من أحد من العالمين إنكم لتأتون
 الرجال شهوة من دون النساء .. ﴾

171

٧ ـ سورة الأعراف

من الكبائر.

١٣٧ ـ قوله تعالى: ﴿وتمت كلمة ربك الحسنى﴾ الآية، أخرج ابن أبي حاتم عن الحسن قال لو أن الناس إذا ابتلوا من قبل سلطانهم بشيء دعوا الله أوشك الله أن يدفع عنهم ولكنهم فزعوا إلى السيف فوكلوا إليه وقرأ هذه الآية.

۱٤٣ ـ قوله تعالى : ﴿قال رب أرني أنظر إليك﴾ استدل بها من قال بإمكان رؤيته تعالى . ويتناع عليه تعالى .

قوله تعالى : ﴿قَالَ لَن تُرَانِي﴾ استدل بها المعتزلة على أنه تعالى لا يرى في الآخرة وزعموا أن لن تفيد تأبيد النفي وهو ممنوع

1٤٥ ـ قوله تعالى: ﴿وأَمُرْ قومك يأخذوا بأحسنها ﴾ قيل بأحس ما كتب فيها وهو الفرائض دون المباح الذي لا ثواب فيه فيفيد أن المباح حسن للإتيان بصيغة أفعل.

127 \_ قوله تعالى : ﴿ سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق﴾ قال سفيان بن عيينة أي أنزع عنهم في القرآن أخرجه ابن أبي حاتم ، وقال أبو عبيدة أصرفهم عن الخوض في علم القرآن ، واستدل الراغب بمفهوم الآية على ان التكبر بالحق غير مذموم بأن يتكبر بما فيه من الأفعال والأوصاف الحسنة الزائدة على محاسن غيره ، قال والتكبر المذموم أن يتشبع فيظهر من نفسه ما ليس له .

من يده إلى الأرض وهو غضبان لا يلام.

۱۷۲ \_ قوله تعالى : ﴿وأشهدهم على أنفسهم ﴾ الآية ، أصل في الإقرار . ١٧٨ \_ قوله تعالى : ﴿مَنْ يَهْدِ الله ﴾ الآية(١) ، فيها رد على القدرية .

۱۸۰ ـ قوله تعالى: ﴿ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه ﴾ قال الأعمش يدخلون فيها ما ليس منها ، أخرجه ابن أبي حاتم فاستدل به على أن أسماء الله توقيفية وأنه لا يجوز أن يطلق عليه إسم لم يرد الشرع به .

١٨٦ ـ قوله تعالى : ﴿من يضلل الله فلا هادي كه ﴿ رد بها عمر على من أنكر القدر أخرجه ابن أبي حاتم .

١٩٩ \_ قوله تعالى : ﴿خَذِ العَفُو﴾ قال ابن الزبير أي من أخلاق الناس أخرجه

(١) في كافة الطبعات: ﴿ومن يهدي، ونص الآية ما أثبتناه.

٧ \_ سورة الأعراف

141

البخاري وأخرج الطبراني وغيره عن ابن عمر قال ، أمر الله نبيه أن يأخذ العفو من أخلاق الناس.

قوله تعالى: ﴿وأمر بالعُرف﴾ قال ابن الفرس: المعنى: اقض بكل ما عرفته النفوس مما لا يرده الشرع، وهذا أصل القاعدة الفقهية في اعتبار العرف وتحتها مسائل كثيرة لا تحصي .

قوله تعالى: ﴿وأعرضُ عن الجاهلين﴾ أخرج البخاري عن ابن عباس أن عيينة ابن حصن قدم على عمر فقال له يا ابن الخطاب والله ما تعطينا الجَزْل(١) ولا تحكم بيننا بالعدل، فغضب عمر حتى هم أن يوقع به فقال الحر بن قيس يا أمير المؤمنين إن الله قال لنبيه: ﴿خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين﴾، وإن هذا من الجاهلين فوالله ما جاوزها حين تلاها وكان وقاًفاً عند كتاب الله.

٢٠٠ \_ قوله تعالى: ﴿وَإِمَا يَنزَعْنَكُ مِن الشَّيطَانُ نَزْعْ﴾ الآية (٢)، فيه استحباب التعوذ عند الغضب والوسوسة.

٢٠١ ـ قوله تعالى : ﴿إذا مسهم طائف من الشيطان﴾ الآية قال ابن عباس : الطائف الغضب وقال ابن الزبير : إذا مسهم طائف تأملوا وقال السدي يقول : إذا زلُّوا تابوا وقال الضحاك : إذا همُّوا بفاحشة تذكروا ولم يعملوها ، أخرج ذلك ابن أبي حاتم .

عن أبي هريرة أنها نزلت في رفع الأصوات خلف رسول الله عَلَيْكُ في الصلاة وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي هريرة أنها نزلت في رفع الأصوات خلف رسول الله عَلَيْكُ في الصلاة وأخرج من وجه آخر عنه قال كانوا يتكلمون في الصلاة فنزلت وأخرج عن ابن مسعود أنه سلم على رسول الله عَلَيْكُ فلم يرد عليه فلما فرغ قال إن الله يقول ما يشاء وإنها نزلت ﴿وإذا قرىء القرآن فاستمعوا له وأنصتوا ﴾ ففي الآية تحريم الكلام في الصلاة ، وأخرج أيضاً عن عبد الله بن مغفل أنها نزلت في قراءة الإمام إذا قرأ فاستمع له وأنصت ، وأخرج ابن جرير عن ابن مسعود أنه صلى فسمع ناساً يقرءون مع الإمام فلما انصرف قال أما آن لكم أن تعقلوا ؟ ﴿وإذا قرىء القرآن فاستمعوا له وأنصتوا ﴾ كما أمركم الله . وأخرج عن الزهري قال : نزلت هذه الآية في فتى من الأنصار كان رسول الله عَلَيْكُ

<sup>(</sup>١) الجَزَل: الكثير العظيم من كل شيء.

<sup>(</sup>٢) يقال: نزغه إلى المعاصي: إذا حثّه عليها. ونزع الشيطان وسوسته التي يريد بها الإنساد وحمل الإنسان على المعصية. وشاهد المصنف من الآية قوله تعالى: ﴿فَاسْتَعَدْ بِاللهِ إِنَّهُ سَمِيعٍ عَلَيمٍ﴾.

كلما قرأ شيئاً قرأه ، وأخرج سعيد بن منصور عن محمد بن كعب قال كانوا يتلقفون من رسول الله عَلَيْكُ ، إذا قرأ شيئاً قرءوا معه ، حتى نزلت وأخرج أبو الشيخ عن ابن عمر قال كانت بنو إسرائيل إذا قرأت أعمتهم جاوبوهم فكره الله ذلك لهذه الأمة فقال: ﴿واذا قرىء القرآن فاستمعوا له وأنصتوا ﴾ وأخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد قال قرأ رجل خلف رسول الله عَلِي فنزلت، فاستدل بهذه الحنفية على أن المأموم لا يقرأ الفاتحة في الصلاة مطلقاً واستدل بها مالك على أنه لا يقرأها في الجهرية واستدل بها الشافعي على أنه لا يقرأ السورة في الجهرية وعلى أنه يتحرى في الفاتحة سكوت الإمام وعلى أنه يسر بالقراءة واستدل الجمهور بهذه الآية على وجوب القراءة في الصلاة وأنها من أركانها خلافاً لربيعة والحسن ومن وافقهما. وقيل إن الآية نزلت في الخطبة فاستدل بها على وجوب القراءة فيها ووجوب الإنصات والاستاع وتحريم الكلام حال الخطبة فأخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد قال وجب الإنصات في اثنتين في الصلاة والامام يقرأ وفي الجمعة والإمام يخطب، وذهب ابن عباس إلى أن الآية في الصلاة الجهرية وخطبة الجمعة والعيد معاً فأخرج أبو الشيخ من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله: ﴿وإِذَا قرىء القرآن﴾ قال في صلاة الجمعة وفي العيدين وفيما جهر به من القراءة في الصلاة وأخرجه ابن أبي حاتم بلفظ أن المؤمن في سعة من الاستاع إلا يوم الجمعة أو في صلاة مكتوبة أو يوم أضحى أو يوم فطر وتلا الآية ، وأخرج أيضاً من طريق عكرمة عن ابن عباس في قوله: ﴿وَإِذَا قَرِيءَ القَرآنَ فَاسْتَمِعُوا لَهُ ﴾ قال في الصلاة وحين ينزل الوحي من الله وأخرج عن الحسن في الآية قال إذا جلست إلى القرآن فانصت له ففيها أستحباب الإنصات عند قراءة القرآن والاستاع له واستحباب الجهر بالقراءة قال ابن الفرس والأظهر أن الآية عامة في جميع ما ذكر.

٢٠٥ ـ قوله تعالى : ﴿واذكر ربك في نفسك تضرُّعاً وخيفة ﴾ الآية فيها استحباب الذكر بالقلب لقوله : ﴿ودون الجهر من الذكر بالقلب لقوله : ﴿ودون الجهر من القول ﴾ ويوافقه حديث : «خير الذكر الخفي » أخرجه أحمد ويستدل بها على أن المراد بقوله : ﴿تضرعاً ﴾ هنا وفي الآية السابقة في الدعاء : الاستكانة والخضوع لا الجهر لقوله : ﴿فِي نفسك ﴾ .

٨ ـ سورة الأنفال

## - ۸ -سورة الأنفال

١ - قوله تعالى : ﴿وأصلِحوا ذاتَ بينِكم ﴾ قال السدي : أي لا تستَبُّوا أخرجه ابن أبي حاتم .

٢ ـ قوله تعالى : ﴿إِنَمَا المؤمنون الذين إذا ذُكِرَ الله وَجِلَتْ قلوبهم ﴾ قال السدي : هو الرجل يريد أن يظلم أو يهم بمعصية فيقال له : اتق الله فيَجلُ قلبه .

قوله تعالى: ﴿وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً ﴾ ، استدل به السلف على ان الإيمان يزيد وينقص ، وأهل البيان على وقوع الجاز العقلي في القرآن.

قوله تعالى: ﴿وعلى ربهم يتوكلون﴾ فيه عد التوكل من شعب الإيان.

١١ ـ قوله تعالى : ﴿وِينُنَزُّلُ عليكم من السهاء ماء ليطهركم به ﴾(١) هذا أصل الطهارة بالماء في الأحداث والنجاسات.

10 - قوله تعالى: ﴿إذَا لَقِيمَ الذين كَفُرُوا زَحْفاً ﴾ الآية، فيها تحريم الفرار من الرحف وأنه من الكبائر إلا من ولَّى متحرفاً لقتال بأن يريهم الفَرَّة وهو يريد الكَرَّة أو متحيزاً إلى جماعة يستنجد بها وذهب قوم إلى أن الفرار من الزحف غير محرم، وقالوا: الآية خاصة بيوم بدر لقوله: ﴿يومئذ ﴾ وهو مروي عن أبي سعيد الخدري وعمر وابن عمر وغيرهم أخرجه ابن أبي حاتم وغيره.

١٧ ـ قوله تعالى: ﴿ فَلَم تَقْتَلُوهُم ﴾ الآية ، فيها رد على القدرية.

٢٤ ـ قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينِ آمِنُوا اسْتَجْيَبُوا للهُ وَللرسُولُ ﴾ استدل به عَيْلِكُم على وجوب إجابته إذا نادى أحداً وهو في الصلاة وأنها لا تبطل بذلك ، أخرجه البخاري .

قوله تعالى: ﴿واعلموا أن الله يجول بين المرء وقلبه ﴾، فيه رد على القدرية.

(١) في المطبوعات أسقط منها ﴿عليكم﴾.

٨ ـ سورة الأنفال

140

٢٥ ـ قوله تعالى : ﴿واتقوا فتنة﴾ الآية ، قال ابن عباس : أمر الله المؤمنين أن لا يقروا المنكر بين أظهرهم فيعمهم بالعذاب ، أخرجه ابن أبي حاتم .

٣٣ \_ قوله تعالى : ﴿وما كان الله معذبهم وهم يستغفرون ﴾ فيه أن الاستغفار أمن من عذاب الله.

٣٥ ـ قوله تعالى: ﴿وما كانت صلاتهم عند البيت إلا مُكاءاً وتصدية ﴾ قال ابن عباس المكاء: الصفير. والتصدية: التصفيق، أخرجه أبن أبي حاتم، ففيه ذم التصفيق والصفير بالفم أو القصب، وقد أخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة قال المكاء الصوت والتصدية طوافهم بالبيت على الشمال، وأخرج عن سعيد بن جبير قال: المكاء تشبيكهم أصابعهم، ففيه ذم ذلك.

٣٨ - قوله تعالى: ﴿قُلْ للذين كفروا إِن ينتهوا يُغفَرْ لهم ما قد سلف﴾ فيه أن الاسلام يَجُبُ ( لهم ما قد سلف ) فيه أن الاسلام يَجُبُ ( الله على الكافر إذا أسلم لا يخاطب بقضاء ما فاته من صلاة أو زكاة أو صوم أو إتلاف مال أو نفس ، وأجرى المالكية ذلك في المرتد إذا تاب لعموم الآية ، واستدلوا بها على إسقاط ما على الذمي من جزية وجبت عليه قبل إسلامه ، وأخرج ابن أبي حاتم من طريق ابن وهب عن مالك قال: لا يؤاخذ الكافر بشيء صنعه في كفره إذا أسلم ولا يعد طلاقهم شيئاً لأن الله تعالى قال: ﴿إِن ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف ﴾ .

2 - قوله تعالى: ﴿واعلموا أنما غنيمة من شيء ﴾ الآية ، فيها ذكر الغنيمة وأنه يجب قسمتها أخاساً ، أربعة منها للغانمين ، والخمس الباقي يقسم خمسة أسهم لرسول الله على القربي القربي سهم ولليتامي سهم وللمساكين سهم ولابن السبيل سهم ، وفيها أن أداء الخمس من شعب الإيان لقوله: ﴿إن كنتم آمنتم بالله ﴾ وفي الصحيح «وأن تؤدوا خمس ما غنمة » ، واستدل بعموم قوله: ﴿من شيء ﴾ من قال بقسمة الأرض المغنومة وأموال الرهبان والسلب وما أخذ سرقة ، وما غنمته طائفة خرجت بغير إذن الإمام ، والنساء والصبيان والعبيد وأهل الذمة ومن خالف في الأربعة الأخيرة ، قال : لم يدخلوا في الخطاب ، واستدل بإضافة الغنيمة لهم على أن الغانمين ملكوها بمجرد الغنيمة ، واستدل بعضهم بظاهر الآية على ان الخمش يقسم ستة أسهم : سهم لله يصرف في سبيل والتير وقيل يؤخذ للكعبة ، وقال آخرون يقسم على أربعة وذكر الله والرسول للتبرك ، وقال أبو حنيفة على ثلاثة ، وأسقط ذوي القربي ، وفي الآية رد عليه وعلى من قال إنه

<sup>(</sup>١) يجُبُّ ما قبله: يمحوه ويغفره ويتجاوز عنه.



٨ \_ سورة الأنفال

بعد النبي عَيِّكَ : لقرابة الخليفة وعلى مالك حيث قال : لا يختص به الأصناف المذكورة بل يصرف في مصالح المسلمين وخصوا بالذكر تأكيداً لأمرهم ، وفي مصرف سهم رسول الله عَلَيْكَ بعده خلاف ذهب كل من الأئمة فيه إلى شيء لما قام عنده في ذلك ، واستدل بعموم الآية من قال باستحقاق الأغنياء من الأربعة المذكورين أو بعضهم كالفقراء ومن قال باستواء ذكرهم وأنثاهم ومن قال بإعطاء سهم ذوي القربي لجميع قريش لأن لكل منهم قربي.

ده على عند اللقاء والصبر الله عند الله والصبر وذكر الله كثيراً وترك التنازع والاختلاف فإنه سبب الخذلان، وترك الرياء.

٥٧ ـ قوله تعالى : ﴿فَإِمَا تَتَقَفَنَهُمْ فِي الحَرْبِ﴾ الآية ، استدل به من قال بقتل الأسرى وأنه لا يجوز إبقاؤهم ، وقال إنه ناسخ لقوله : ﴿فَإِمَّا مَنَّا لَعِدُ وَإِمَا فَدَاءَ ﴾ وقيل إنه منسوخ به .

٥٨ ـ قوله تعالى : ﴿وإما تخافن﴾ الآية(١) ، فيها إباحة نبذ العهد لمن توقع منهم غائلة مكر وأن يعلمهم بذلك لئلا يشنعوا علينا بنصب الحرب مع العهد .

٦٠ ـ قوله تعالى : ﴿وأعِدُّوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل﴾ هذا أصل في المناضلة والمسابقة ، وأخرج مسلم عن عقبة بن عامر أنه صلى الله عليه وسلم قال في الآية «ألا ان القوة الرمي » ثلاثاً .

71 \_ قوله تعالى: ﴿وإِن جَنَعوا للسلم﴾ الآية ، هي منسوخة بآية ﴿براءة﴾ كما أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس وقيل ، لا . فاستدل بها من أباح الهدنة لغير ضرورة ، واستدل بقوله: ﴿فاجنَحْ لها ﴾ على أنه لا يعقدها إلا الإمام أو بإذنه لأنه تعالى خاطب بها النبي عَيِّكُ ولم يقصر في الخطاب عليه إلا من أجل أن ذلك ليس لغيره وأن يعلم أن النظر في ذلك إنا هو للأئمة .

٦٤ \_ قوله تعالى : ﴿يا أيها النبي حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين﴾ نزلت حين أسلم عمر تمام أربعين كما أخرجه البزار عن ابن عباس ، فاستدل به من قال : أقل عدد التواتر أربعون .

٦٥ ـ قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِي حَرْضَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآيات فيها وجوب مصابرة

(١) الشاهد فيها قوله: ﴿فَانْبِدُ إِلَيْهِمْ عَلَى سُواءَ إِنْ اللهُ لَا يَحِبُّ الْخَانْنِينَ ﴾.

الضعف من العدو وتحريم الفرار ما لم يزد عدد الكفار على مثلينا وفيها الرد على من اعتبر الكثرة في السلاح والقوة دون العدد وعلى من لم يحرم الفرار مطلقاً وعلى من منع نسخ الأثقل بالأخف.

٦٩ ـ قوله تعالى : ﴿ فكلوا بما غنمة حلالاً طيباً ﴾ قال ابن الفرس: فيها دليل على جواز الأكل من الغنيمة قبل القسمة لأنه أطلق فلم يخص قبل القسمة أو بعدها.

٧٥ ـ قوله تعالى : ﴿وأولوا الارحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله ﴾ استدل به من ورَّث ذوي الأرحام قال ابن الفرس : ويستدل به لمن قال إن القريب أولى بالصلاة على الميت من الوالى .



### سورة التوبة

١ - قوله تعالى : ﴿براءة من الله ورسوله﴾ الآيات ، فيها أنه لا يجوز نقض العهد إلا بنقض ظاهرٍ منهم أو توقعه وأنهم إذا ظاهروا علينا أحداً من الأعداء اقتضى ذلك نقض عهدهم.

٥ - قوله تعالى: ﴿فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم ﴾ هذه آية السيف الناسخة لآيات العفو والصفح والإعراض والمسللة، واستدل بعمومها الجمهور على قتال الترك والحبشة.

قوله تعالى: ﴿وخذوهم﴾ فيه أنه يجوز الأسر بدل القتل والتخيير بينهما.

قوله تعالى: ﴿واحصُروهم واقعدوا لهم كل مرصد﴾ فيه جواز حصارهم والإغارة عليهم وبَياتهم (١) وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي عمران الجوني أنه قال الرباط في كتاب الله في قوله: ﴿واقعدوا لهم كل مرصد﴾

قوله تعالى ﴿فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتَوُا الزكاة فخلُّوا سبيلهم ﴾ لم يكتف في تخلية السبيل بالتوبة من الشرك حتى يقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ، فاستدل به الشافعي على قتل تارك الصلاة وقتال مانع الزكاة واستدل به من قال بتكفيرهما.

7 - قوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَحدٌ مِن المشركين استجارك ﴾ الآية ، فيه وجوب إجارة المشرك إذا طلبها لسماع القرآن ومناظرة أهل الاسلام ليزيل ما عنده من شبهة فإذا سمع فإن أسلم وإلا بلغ المأمن أي موضعاً يأمن فيه على نفسه ولا تجب الإجارة لغرض غير ذلك ، وفي الآية إشارة إلى وجوب الدعوة قبل القتال .

١٢ ـ قوله تعالى : ﴿وإِن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم ﴾ الآية ، استدل بها من قال إِن الذمي يُقتَل إِذا طعن في الإسلام أو القرآن أو ذكر النبي عُيْسَةً

(١) يقال: أتاهم الامر بياتاً: أي في جوف الليل.



144

٩ \_ سورة التوبة

بسوء شرط انتقاض العهد به أم لا ، واستدل من قال بقبول توبته بقوله: ﴿لعلهم ينتهون﴾.

17 ـ قوله تعالى : ﴿ ما كان للمشركين أن يعمروا مساجد الله ﴾ الآيتين ، يدل على أن عمل الكافر محبط لا ثواب فيه .

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿إِنَمَا المشركون نجس﴾ استدل به من قال بنجاستهم حقيقة حتى ينجس الماء بملاقاتهم ويجب عليه الغسل إذا أسلم والوضوء على من صافحه.

قوله تعالى: ﴿ فلا يقربوا المسجد الحرام ﴾ الآية ، فيه أن الكافر يمنع من دخول الحرم وأنه لا يؤذن له في دخوله لا لتجارة ولا لغيرها وإن كان لمصلحة لنا لأن المسجد الحرام حيث أطلق في القرآن فالمراد به الحرم كله كما أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس وسعيد بن جبير ومجاهد وعطاء وغيرهم واستدل بظاهر الآية من أباح دخوله الحرم سوى المسجد لقصره في الآية عليه واستدل الشافعي بظاهر الآية على أنهم لا يمنعون من دخول سائر المساجد لقوله: الحرام ، وقاس عليه غيره سائر المساجد واستدل أبو حنيفة بظاهرها أيضاً على أن الكتابي لا يمنع من دخوله لتخصيصه بالمشرك ، وفي الآية رد على من أجاز دخوله للمشرك أيضاً .

٢٩ ـ قوله تعالى : ﴿قاتِلُوا الذين لا يؤمنون بالله ﴾ الآية (١) ، هذه أصل قبول الجزية من أهل الكتاب وفيها رد على من قبلها من غيرهم أيضاً وعلى من لم يوجب قبولها منهم .

قوله تعالى: ﴿عن يد﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن قتادة قال عن قهر وعن أبي سفيان قال عن قدرة ، وظاهره أنها لا تجب على معسر وبه قال ابن الماجشون وعن ابن عيينة قال: من يده ولا يبعث بها مع غيره فاستدل به من لم يُجِز توكيل مسلم فيها ولا أن يضمنها عنه ولا يجيل بها عليه.

قوله تعالى : ﴿وهم صاغرون﴾ قال ابن عباس ويُلكَزون أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن المغيرة أنه قال لرستم أدعوك إلى الاسلام أو تعطي الجزية وأنت صاغر ، قال أما الجزية فقد عرفتها فما قولك وأنت صاغر قال تعطيها وأنت قائم وأنا جالس والسوط على رأسك وأخرج أبو الشيخ عن سعيد بن المسيت قال أحب لأهل الذمة أن يتعبوا في أداء الجزية لقوله : ﴿حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون﴾ فاستدل بها من قال إنها تؤخذ

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها: ﴿حتَّىٰ يُعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ﴾ .

٩ \_ سورة التوبة

12.

بإهانة فيجلس الآخذ ويقوم الذمي ويطأطىء رأسه ويحني ظهره ويضعها في الميزان ويقبض الآخذ لحيته ويضرب لهزمته (١) ، ويرد به على النووي حيث قال إن هذه الهيئة باطلة واستدل بهذه الآية من قال إن أهل الذمة يتركون في بلد الإسلام لأن مفهومها الكف عنهم عند أدائها ومن الكف أن لا يجلوا ومن قال: لا حدَّ لأقلها ، ومن قال هي عوض حقن الدم لا أجرة الدار.

٣٤ ـ قوله تعالى : ﴿والذين يكنزون الذهب والفضة ﴾ الآيتين ، نزلتا في مانع الزكاة كما أخرجه الحاكم عن ابن عباس .

٣٦ ـ قوله تعالى : ﴿إِن عدة الشهور عند الله ﴾ الآية ، فيها أن أحكام الشرع المعلقة على الأشهر الهلالية العربية لا الشمسية العددية وفيها ذكر الأشهر الحرم وتعظيم الظلم فيها زيادة عليه في غيرها ومن هنا شرع تغليظ الدية في القتل وفيها أن الله وضع هذه الأشهر وسهاها ورتبها على ما هي عليه وأنزل ذلك على أنبيائه فيستدل به لمن قال إن اللغات توقيفية.

قوله تعالى : ﴿وقاتِلُوا المشركين كافة﴾ استدل به من قال إن الجهاد في عهده عَلَيْكُ كان فرض عين .

. ٤ - قوله تعالى : ﴿إِذْ يقول لصاحبه ﴾ قال أبو بكر أنا والله صاحبه أخرجه ابن أبي حاتم فمن هنا قال الملكية من أنكر صحبة أبي بكر كفر وقتل بخلاف غيره من الصحابة لنص القرآن على صحبته.

21 - قوله تعالى: ﴿انفِروا خِفافا وثقالا ﴾ استدل بها من أوجب النفير على كل أحد عند الحاجة وهجوم الكفار وأخرج ابن أبي حاتم عن المقداد بن الأسود وأبي أبوب الأنصاري أنهما كانا يقولان أمرنا ان ننفر على كل حال ويتأولان هذه الآية وأخرج عن أنس أن أبا طلحة قرأ هذه الآية فقال أرى ربنا يستنفرنا شيوخاً وشباناً جهزوني وقيل أبها منسوخة وقيل خاصة بعهده على الله المنسوخة وقيل خاصة بعهده على الله المنسوخة وقيل خاصة بعهده على المنسوخة وقيل خاصة بعهده على المنسوخة وقيل خاصة بعهده المنابقة المنسوخة وقيل خاصة بعهده المنسوخة وقيل خاصة بعده المنسوخة وقيل خاصة بعده المنسوخة وقيل خاصة بعهده المنسوخة وقيل خاصة بعده المنسوخة وقيل خاصة بعده المنسوخة وقيل خاصة بعده المنسوخة وقيل خاصة بعده المنسوخة وقيل خاصة المنسوخة وقيل خاصة وقي

27 - قوله تعالى : ﴿عفا الله عنك لم أذنت لهم ﴾ استدل بها من قال بجواز الاجتهاد له عن الله عن وحي لم يعاتب واستدل بها من قال إن اجتهاده قد يخطيء ولكن ينبه عليه بسرعة أخرج ابن أبي حاتم عن عون قال سمعتم بمعاتبة أحسن من هذا؟! بدأ بالعفو قبل المعاتبة.

(١) اللَّهْزِمة: عظم ناتيَّء في اللَّحْي تحت الحنك. وهما لهزمتان

٥١ - قوله تعالى : ﴿قل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا ﴾ فيه رد على القدرية كما أخرجه ابن أبي حاتم عن مسلم بن يسار.

٥٣ ـ قوله تعالى : ﴿قُلُ أَنفَقُوا طُوعاً أَو كُرْهاً لَن يُتَقَبَّلَ مَنكُم﴾ الآيتين. فيه أن الكافر لا ثواب لعمله، واستدل به من طرد ذلك فيمن أسلم وقال : إنه لا يثاب على ما قدمه من الخير في حال كفره.

02 ـ قوله تعالى : ﴿ولا يأتون الصلاة إلا وهم كسالى﴾ الآية ، فيه الحث على دخول الصلاة بنشاط والإنفاق عن طيب نفس .

7- قوله تعالى: ﴿إِنَّا الصِدقات﴾ الآية ، فيها بيان مضرف الزكاة وأنها لهذه الثانية لا يستحقها غيرهم فمن ثم قال مالك لا يجب استيعاب جميع الأصناف لأن المقصود بها بيان أنها لا تخرج عنهم وبه قال أكثر الصحابة والتابعين وادعى مالك فيه الإجاع وقال الشافعي بل هي لبيان المصرف والاستيعاب معا فلا يجوز ان يدفع لصنف واحد ولا لبعض آحاد الأصناف إن قسم الإمام وإن قسم المالك اشترط إعطاء ثلاثة من كل صنف مراعاة للفظ الجمع في الآية واستدل بالآية أيضاً على وجوب استواء الثانية في الزكاة بأن يدفع إلى كل صنف ثمنها وعلى أنهم ملكوا قدر الزكاة بمجرد حولان الحول وصاروا شركاء للمالك لإتيانه تعالى بلام التمليك وفي الآية رد على من قال إن الفقير والمسكين بعنى واحد لأن العطف يقتضي المغايرة ، وعلى من قال بإجزاء دفعها إلى الغني مع الجهل بحاله ، واستدل بعمومها من أجاز الدفع للفقير القادر على الاكتساب وللذمي لمن تلزمه بوز نقلها .

قوله تعالى: ﴿للفقراء والمساكين﴾ في الفرق بينهما أقوال ، قيل الفقير من لا شيء له والمسكين من له بلغة لا تكفيه فهو أحسن حالاً ، وقيل عكسه فهو أسوأ حالاً وقال الضحاك والنخعي الفقراء المهاجرون والمساكين من لم يهاجروا فإذا انقطعت الهجرة سقط صنف وقال ابن عباس الفقراء من المسلمين والمساكين من أهل الذئة قال ولا يقال لفقراء المسلمين مساكين وقال الزهري ومقاتل الفقراء في بيوتهم لا يسألون والمساكين الذين يسألون وقال الحسن عكسه وهما راجعان إلى القولين الأولين وقال قتادة الفقير المحتاج الذي به زمانه والمسكين الذي ليست به زمانة وهو محتاج وقال مجاهد: الفقير الذي لا مال له وهو بين قومه وعشيرته وذوي قرابته ، والمسكين الذي ليست له قرابة ولا





عشيرة ولا رحم ولا مال أخرج هذه الأقوال أبن أبي حاتم.

قوله تعالى: ﴿والعاملين عليها﴾ قال ابن عباس. هم السعاة: أخرجه أبن أبي حاتم واستدل بعمومه من أجاز إعطاء العامل مع الغنى ومن أجاز كونه من آله عَلَيْ أو عبداً أو ذمياً ، واستدل به من قال يجب دفع الزكاة إليهم ولا يجوز للرجل تفريقها بنفسه قال ابن الفرس: ويؤخذ منه جواز أخذ الأجرة لكل من اشتغل بشيء من أعمال المسلمين قال وقد احتج به أبو عبيد على جواز أخذ القضاة الرزق فقال قد فرض الله للعاملين على الصدقة وجعل لهم منها لقيامها فيها وسعيهم فكذلك القضاة يجوز له أخذ الأجر على عملهم ، وكذا كل من شغل بشيء من أعمال المسلمين .

قوله تعالى: ﴿والمؤلفة قلوبهم ﴾ قال الحسن هم الذين يدخلون في الإسلام وقال الزهري. من أسلم وإن كان مُوسِراً أخرجهما ابن أبي حاتم وأخرج عن الشعبي قال ليست اليوم مؤلفة إنما كان رجال يتألفهم النبي عَيِّلَةً على الإسلام فلما كان أبو بكر قطع الرشا في الإسلام فهذان قولان أحدهما أن سهمهم ثابت والثاني لا. فعلى هذا يسقط صنف، وقال بكل من القولين جماعة، والأول يستدل بظاهر الآية، وأصحابنا جعلوا المؤلفة أضرباً: ضرب من الكفار يُخافُ شره أو يرجى إسلامه، وضرب أسلم ونيته ضعيفة أو لَهُ شرف يتوقع بإعطائه إسلام غيره، وضرب في أطراف بلاد الإسلام إن أعطوا دفعوا عن شرف يتوقع بإعطائه إسلام غيره، وضرب في أطراف بلاد الإسلام إن أعطوا دفعوا عن المسلمين وجَبَوْ الأول وهم مؤلفة الكفار.

قوله تعالى: ﴿وفي الرقاب﴾ قال مقاتل هم المكاتبون وقال آخرون: أراد العتق بأن يُشترى من مال الصدقة رقاباً وتُعتق، وقال الزهري وعمر بن عبد العزيز: الآية تجمع الأمرين معاً بأن يقسم سهم الرقاب نصفين، نصف لكل مكاتب، ونصف لشراء رقاب تعتق أخرجه ابن أبي حاتم، واستدل من قال بالعتق على أنه لا يكفي فيه بعض رقبة ولا فداء الأسير وعلى أنه يكفي المعيب والأصل والفرع وعلى أن ولاءه للمسلمين لا للعتق لأن المقصود أن يخرج منفعته إلى غيره.

قوله تعالى: ﴿والغارمين﴾ قال أبو جعفر المستدينين في غير فساد أخرجه ابن أبي حاتم، واستدل بعمومه من قال: يعطى مع الغنى ومن استدان في محرَّم ومن عليه زكاة فرَّط فيها حتى تلف ماله ثم جاء يطلب ما يقضي منه زكاته، ومن قال يقضي منها دين الميت.

قوله تعالى: ﴿وفي سبيل الله﴾ قال مقاتل وابن زيد: هم الغزاة في سبيل الله واستدل بعمومه من قال يعطون مع الغنى ومن قال يصرف منه في كل ما يتعلق بالجهاد من مصالحة عدو وبناء حصن وحفر خندق واتخاذ سلاح وعُدد وإعطاء جواسيس لنا ولو كانوا نصارى وقال بعضهم: الحج من سبيل الله فيصرف للحاج منه.

٦٠ ـ قوله تعالى : ﴿وابن السبيل﴾ قال أبو جعفر : هو المجتاز من أرض إلى أرض وقال مقاتل : المنقطع يعطى قدر ما يبلغه أخرجهما ابن أبي حاتم واستدل بعمومه من قال : يعطى وإن كان له مال ببلده .

٦٥ ـ قوله تعالى : ﴿ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض﴾ الآية ، قال الكيا : فيه
 دلالة على أن اللاعب والجاد سواء في إظهار كلمة الكفر وأن الاستهزاء بآيات الله كفر .

٧٣ ـ قوله تعالى : ﴿جَاهِدِ الكفارِ والمنافقين﴾ استدل به من قال بقتل المنافقين وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود في قوله : ﴿جاهد الكفار والمنافقين﴾ قال بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وليلقهم بوجه مكفهر ، وأخرج عن ابن عباس قال جهاد الكفار بالسيف وجهاد المنافقين باللسان وأخرج عن الحسن وغيره قال جهاد المنافقين بالحدود .

٧٤ ـ قوله تعالى : ﴿ يَحلفُونَ بِاللهُ مَا قَالُوا ﴾ الآية ، فيها أن الاستهزاء بآيات الله كفر
 وأن توبة الزنديق مقبولة ذكره الكيا وغيره.

٧٥ ـ قوله تعالى: ﴿ومنهم من عاهد الله﴾ الآية، فيها أن إخلاف الوعد والكذب من خصال النفاق فيكون الوفاء والصدق من شعب الإيمان وفيها المعاقبة على الذنب بما هو أشد منه لقوله تعالى: ﴿فَاعَتْبِهِم نَفَاقاً﴾ واستدل بها قوم على أن من حلف إن فعل كذا فله علي كذا أنه يلزمه، وآخرون على أن مانع الزكاة يعاقب بترك أخذها منه كما فعل بن نزلت الآية فيه.

٧٩ ـ قوله تعالى : ﴿ الذين يلمزون ﴾ الآية ، فيها تحريم اللمز والسخرية بالمؤمنين.

٨٤ ـ قوله تعالى : ﴿ولا تُصلُّ على أحد منهم﴾ الآية ، فيها تحريم الصلاة على الكافر والوقوف على قبره والدعاء له والاستغفار .

٩١ - قوله تعالى: ﴿ليس على الضعفاء ﴾ الآية (١)، فيها رفع الجهاد عن الضعيف

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها: ﴿وليس على الضعفاء ولا على المرضى ولا على الذين لا يجدون ما ينفقون حرج ٠٠٠)

٩ ـ سورة التوبة

والمريض ومن لا يجد نفقة ولا أهبة للجهاد ولا محملا.

قوله تعالى : ﴿ما على المحسنين من سبيل﴾ قال ابن الفرس : يستدل به على أن قاتل المهمة الصائلة لا يضمنها .

٩٧ ـ قوله تعالى : ﴿ الأعراب أشد كفراً ﴾ الآية ، استدل بها من لم يقبل شهادة
 البدوي على القروي ؛ واستدل من يقبلها بقوله : ﴿ ومن الأعراب من يؤمن بالله ﴾ الآية .

١٠٠ ـ قوله تعالى : ﴿والسابقون الأولون﴾ الآية ، فيها تفضيل السابق إلى الإسلام والهجرة وأن السابقين من الصحابة أفضل من تلاهم.

ا ١٠١ ـ قوله تعالى : ﴿ سنعذبهم مرتين ثم يردون إلى عذاب عظيم ﴾ قال أبو مالك في قوله : ﴿ مرتين ﴾ عذاب في الدنيا ، وعذاب في القبر ، أخرجه ابن أبي حاتم .

100 \_ قوله تعالى : ﴿خذ من أموالهم صدقة ﴾ يستدل بها في وجوب الزكاة في الماشية والثار لأنها أكثر أموال الصحابة إذ ذاك ، أخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة في قوله : ﴿خذ من أموالهم صدقة ﴾ قال : من الإبل والبقر والغنم وغيرها ، واستدل بالآية على وجوب دفع الزكاة إلى الإمام :

قوله تعالى: ﴿وصلٌ عليهم﴾ فيه استحباب الدعاء لمؤدي الزكاة ، وقال الظاهرية بوجوبه على الإمام ، قال ابن عباس ﴿وصلٌ عليهم﴾ استغفر لهم ، وقال السدي ادع لهم أخرجهما ابن أبي حاتم ، وقيل المراد بها الصلاة على الموتى ، واستدل قوم بظاهر الآية على جواز الصلاة على غير الأنبياء استقلالاً .

قوله تعالى : ﴿إِن صِلُوتُكَ سِكُنَّ لَهُم ﴾(١) احتج به ما نعوا الزكاة على أبي بكر فقالوا لا نؤدى الزكاة إلا لمن صلوته سكن لنا .

١٠٧ ـ قوله تعالى: ﴿والذين اتخذوا مسجداً ﴾ إلى قوله: ﴿لا تقم فيه أبداً ﴾ فيه النهى عن الصلاة في مساجد بنيت رياء وسمعة.

١٠٨ ـ قوله تعالى: ﴿فيه رجال يحبون أن يتطهروا ﴾ فسر في حديث ابن خزيمة وغيره بالاستنجاء بالماء، وفي حديث البزار بالجمع بين الماء والحجر.

١١٢ \_ قوله تعالى : ﴿ التائبون ﴾ الآية (١). فيها من شعب الإيمان التوبة والعبادة

- (١) قرأ جزة والكسائي وحفص: ﴿صلاتك﴾. وقرأ الآخرون: ﴿صلواتك﴾ وهي القراءة التي التزمها المصنف في الدر المنثور وفي الإكليل. فأثبتناها كما هي.
  - (٢) شاهده فيها النص على الفئات الإيانيتهااي ذكرها.

وحمد الله على كل حال والسياحة وهي إدامة الصيام كما أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن مسعود والأكثرين ، وأخرج عن أبي فاطمة أنها قيام الليل وصيام النهار ، وعن ابن زيد أنها الرحلة في طلب العلم. والصلاة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وحفظ حدود الله باتباع أوامره واجتناب نواهيه.

117 \_ قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لَلنِّي ﴾ الآية (١) ، فيه تحريم الدعاء للكفار بالمغفرة أحياء وأمواتاً ، واستدل من أجازها للأحياء بقوله تعالى: ﴿ من بعد ما تبين لهم أنهم أصحاب الجحيم ﴾ لأن ذلك صريح في أنه بعد الموت .

112 \_ قوله تعالى: ﴿إِن إِبراهيم لأواه حليم﴾ فيه مدح الحلم والتأويه وهو الخاشع المتضرع بالدعاء أو الرحيم أو الموقن أو الفقيه أو التواب أو المنيب أو الذي إذا ذكر خطاياه استغفر أو المسبّح، أقوال أخرجها ابن أبي حاتم.

119 \_ قوله تعالى: ﴿اتقوا الله وكونوا مع الصادقين﴾ فيه الأمر بالصدق في كل قول وعلى كل حال وقد استدل به من لم يبح الكذب في موضع من المواضع لا تصريحاً ولا تعريضاً، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود، قال الكذب لا يصلح منه جد ولا هزل وتلا هذه الآية، وقال فهل تجد لأحد رخصة في الكذب، وأخرج عن الحسن قال إن أردت أن تكون من الصادقين فعليك بالزهد في الدنيا، وأخرج عن قتادة في الآية قال الصدق في النية والصدق في السر والعلانية.

الآية (٢)، استدل بها من قال إن الجهاد في عهده عَلِي كان فرض عين .

قوله تعالى : ﴿ وَلا يَطَأُونَ مُوطِئاً ﴾ الآية استدل بها أبو حنيفة على جواز الزنا بنساء أهل الحرب في دار الحرب ، وقوم على أن وطء ديارهم إذا جعل بمثابة النيل منهم وأخذ أموالهم فإن الفارس يستحق سهم الفرس بدخول أرض الحرب لا بالحيازة لأن وطء ديارهم يدخل عليهم الذل .

١٢٢ ـ قوله تعالى : ﴿ وما كان المؤمنون لينفروا كافة ﴾ الآية ، فيها أن الجهاد فرض كفاية وأن التفقه في الدين وتعليم الجهال كذلك وفيها الرحلة في طلب العلم ، واستدل بها

<sup>(</sup>١) شاهده فيها: ﴿ما كان للنبي والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولي قربي٠٠٠

<sup>(</sup>٢) الشاهد فيها قوله: ﴿ما كان لأهل المدينة ومن حولهم من الأعراب أن يتخلّفوا عن رسول الله ولا يرغبوا بأنفسهم عن نفسه ..﴾



٩ \_ سورة التوبة

قوم على قبول خبر الواحد لأن الطائفة نفر يسير ، بل قال مجاهد أنها تطلق على الواحد وعلى جواز التقليد في الفقه للعامى.

١٢٣ ـ قوله تعالى : ﴿قاتلوا الذين يَلُونَكُم مِن الكفار﴾ فيها أنه يجب الابتداء في القتال بالأقرب إلى بلد المقاتلين.

١٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿لقد جاء كم رسول من أنفسكم ﴾ على قراءة فتح الفاء يستدل بها على أن العرب أفضل من العجم وأن قريشاً أفضل العرب وأن بني هاشم أفضل من قريش.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

۱۰ ـ سورة يونس

## - 1. -

# سورة يونس

٢ ـ قوله تعالى : ﴿أَن لهم قدم صدق عند ربهم ﴾ قال الحسن ومقاتل هي شفاعة نبيهم
 أخرجه عنهما ابن أبي حاتم وأخرج ابن مردويه مثله عن على وأبي سعيد الخدري رضي
 الله عنهما ففيه رد على من أنكر الشفاعة.

11 - قوله تعالى: ﴿ولو يعجّلُ الله للناس الشرّ استعجالهم بالخير لقُضي إليهم أجلُهم ﴾ الآية نزلت في دعاء الإنسان على نفسه كما أخرجه ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير فيكره ذلك.

١٥ - قوله تعالى : ﴿قلما يكون لي أن أبدله من تلقاء نفسي ﴾ استدل به من منع نسخ القرآن بالسنة.

١٩ ـ قوله تعالى : ﴿وما كان الناس إلا أمة واحدة فاختلفوا ﴾ يستدل به من قال إن الأصل في الناس الإيمان حتى كفروا .

٢٢ - قوله تعالى : ﴿ هو الذي يسيِّرُكُمْ في البر والبحر ﴾ قال ابن العربي فيه جواز ركوب البحر في غير الغزو أيضاً .

77 - قوله تعالى: ﴿للذين أحسنوا الحسنى وزيادة﴾ قال عَيْكُ : «الحسنى: الجنة ، والزيادة: النظر إليه تعالى » أخرجه مسلم من حديث صهيب وأخرج ابن جرير مثله من حديث أبي موسى الأشعري وكعب بن عجرة وأبي كعب مرفوعاً ، وأخرج ابن مردويه مثله من حديث إبن عمر وأنس مرفوعاً وأخرج أبو الشيخ مثله من حديث أبي هريرة مرفوعاً وأخرجه ابن مردويه موقافاً على أبي بكر الصديق وعلى ابن أبي طالب وحذيفة وابن عباس وأخرجه ابن ابي حاتم عن أبي موسى الأشعري وخلق من التابعين ، فالتفسير بذلك متواتر وفيه الرد على من أنكر الرؤية .

٣٢ \_ قوله تعالى : ﴿ فماذا بعد الحق إلا الضلال ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن أشهب قال سئل مالك عن شهادة اللاعب بالشطرنج والنرد أتجوز؟! قال أما من أدمنهما فلا. يقول



١٠ ـ سورة يونس

الله ﴿ فَمَاذًا بِعِدِ الْحِقِ إِلَّا الضَّلَالِ ﴾ فهذا كله من الضلال.

٣٦ \_ قوله تعالى : ﴿ وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلَّا ظُنّاً ﴾ الآية ، يستدل بها على منع التقليد في أصول الدين .

27 \_ قوله تعالى: ﴿ومنهم من يستمعون إليك﴾ الآية ، استدل بها بعضهم على أن للسمع مزية على النظر لأنه تعالى قرن بذهابه ذهاب العقل ولم يقرن بذهاب العين والنظر إلا ذهاب البصر.

٥٧ ـ قوله تعالى : ﴿وشفاء ﴾ يستدل به على أن قراءة القرآن تشفي من الأمراض البدنية كالأمراض الدينية أخرج ابن مردويه عن أبي سعيد الخدري قال : جاء رجل إلى رسول الله عَيْلَة فقال إني أشتكي صدري قال : « اقرأ القرآن يقول الله: وشفاء لما في الصدور » ، وأخرج البيهقي في الشعب عن واثلة بن الأسقع أن رجلاً شكا إلى النبي عَيْلَة وجع حلْقه فقال : « عليك بقراءة المقرآن » .

٥٨ - قوله تعالى : ﴿قل بفضل الله﴾ الآية أخرج ابن مردويه وأبو الشيخ من حديث أنس قال قال رسول الله علي ﴿قل بفضل الله وبرحمته ﴾ قال : « فضل الله القرآن ورحمته أن جعلكم من أهله » وأخرج الطبراني مثله من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعاً ففيه كراهة تأسف القارىء والعالم على ضيق حاله في الدنيا . واستحباب تذكره أن ما أوتي أفضل مما أوتي أصحاب الأموال .

٥٩ ـ قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرأيتم ما أَنزل الله لكم من رزق﴾ الآية ، استدل به نفاة القياس وفيه دليل على أنه لا حكم للعقل.

٦٤ \_ قوله تعالى : ﴿ لهم البشرى في الحياة الدنيا ﴾ فسر في حديث أحمد والترمذي والحاكم بالرؤيا الصالحة يراها المسلم أو ترى له فهو أصل في تعبير المنام.

قوله تعالى: ﴿لا تبديل لكلمات الله﴾ أخرج الحاكم عن نافع قال خطب الحجاج فقال: إن ابن الزبير بدل كتاب الله فقال ابن عمر لا تستطيع ذلك أنت ولا ابن الزبير ﴿لا تبديل لكلمات الله﴾

٨٧ - قوله تعالى : ﴿وَاجْعُلُوا بِيُوتُكُمْ قَبِلَةٌ ﴾ قال ابن عباس مساجد ، وقال النخعي : كانوا خائفين فأمروا أن يصلوا في بيوتهم أخرجهما ابن أبي حاتم قال الكيا : ففيه دليل على أن الصلاة في المساجد أفضل إلا لعذر .

٨٨ - ٨٩ - قوله تعالى : ﴿وقال موسى ربنا ﴾ إلى قوله : ﴿قد أجيبت دعوتكما ﴾ قال





١٠ ـ سورة يونس

ابن عباس: دعا موسى وأمَّن هرون أخرجه ابن أبي حاتم، ففيه استحباب التأمين على الدعاء وأن المقتدي يؤمِّن على دعاء الإمام، واستدل به على التأمين دعاء الإمام، واستدل به على أن التأمين دعاء فلذلك استحب الحنفية الإسرار به.

• • - قوله تعالى : ﴿حتى إذا أدركه الغرق﴾ الآية ، فيه أن الإيمان لا يقبل في مثل مثل الحالة .

4. - قوله تعالى: ﴿ إِلا قوم يونس لما آمنوا ﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم عن علي قال: إن الحذر لا يمنع القدر وإن الدعاء يرد القدر وذلك في كتاب الله ﴿ إِلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم ﴾ الآية ، وأخرج أبو الشيخ عن ابن عباس قال إن الدعاء يرد القضاء وقد نزل من السماء إقرءوا إن شئتم ﴿ إِلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي ﴾ وأخرج ابن مردويه من حديث عائشة عن النبي عَيِّلَتُهُ في قوله: ﴿ إِلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي ﴾ . قال: « لما دعوا كشفنا عنهم عذاب الخزي » .

٩٩ \_ قوله تعالى : ﴿ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعاً ﴾ الآية والتي بعدها فيهما رد على القدرية.

١٠١ ـ قوله تعالى: ﴿قل انظروا﴾ الآية، فيها وجوب النظر والاجتهاد وترك التقليد في الاعتقاد.

### - 11 -

## سورة هود

٥ - قوله تعالى : ﴿ أَلَا إِنهم يَثَنُونَ صدورهم ﴾ الآية ، نزلت في قوم كرهوا أن يتخلوا أو يجامعوا فيفضوا بفروجهم إلى السماء كما أخرجه البخاري عن ابن عباس ، ففيه إباحة كشف العورة عند الخلاء والجماع .

٦ قوله تعالى : ﴿وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها ﴾ رد به على المعتزلة في قولهم إن الحرام ليس برزق لأنه يلزم عليه أن من تغذى طول عمره بالحرام لم يرزقه الله وهو خلاف ما في الآية لأنه تعالى لا يترك ما أخبر بأنه عليه.

٧ - قوله تعالى : ﴿ليبلوكم أيكم أحسن عملاً﴾ قال سفيان : أي أزهدكم في الدنيا ،
 أخرجه ابن أبي حاتم .

10 - قوله تعالى: ﴿من كان يريد الحياة الدنيا﴾ الآية، قال سعيد بن جبير هو الرجل يعمل العمل للدنيا لا يريد به الله أخرجه ابن أبي حاتم، وأخرج مثله من طريق العوفي عن ابن عباس، قال الكيا: هي مثل قوله ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات » الحديث قال: ويدل على أن من صام في رمضان لا عن رمضان لا يقع عن رمضان وعلى أن من توضأ للتبرد أو التنظف لا يصح وضوؤه.

١٨ - قوله تعالى : ﴿ أَلَا لَعَنَهُ اللهُ عَلَى الظَّالَمِينَ ﴾ استدل به من قال : يجوز لعن المسلم الظالم .

٤١ - قوله تعالى : ﴿وقال اركبوا فيها﴾ الآية ، فيه استحباب هذا الذكر عند ركوب السفينة.

20 ـ قوله تعالى : ﴿ فقال ربِّ . إن ابني من أهلي ﴾ استدل به على أن الابن من الأهل فيدخل في الوصية للأهل هو ومن يضمه منزله من عياله .

٤٦ ـ قوله تعالى : ﴿إنه ليس من أهلك﴾ الآية يدل على أن الاتفاق في الدين أقوى من النسب.



٥٢ - قوله تعالى: ﴿ويا قوم استغفروا ربكم﴾ الآية، أخرج ابن أبي حاتم عن عمر ابن الخطاب أنه خرج يستسقي فما زاد على الاستغفار وقال لقد طلبت المطر بمجاديح (١٠) السماء التي يستنزل بها المطر، ثم تلا هذه الآية.

٦١ ـ قوله تعالى : ﴿هو الذي أنشأكم من الأرض واستعمركم فيها ﴾ قال الكياج يدل على وجوب عمارة الأرض لأن الاستعمار طلب العمارة والطلب المطلق منه تعالى للوجوب.

٦٥ ـ قوله تعالى : ﴿ تَتَعُوا فِي دَارِكُم ثَلاثة أَيَام ﴾ استدل به في امهال الخصم ونحوه ثلاثة ، وفيه دليل على أن الثلاثة نظراً في الشرع ولهذا شرعت في الخيار ونحوه .

٦٩ ـ قوله تعالى : ﴿قالوا سلاماً قال سلام﴾ قيل إنه يدل على أن تحية الملائكة السلام كتحية بنى آدم وعلى أن السلام يرد بمثله.

قوله تعالى : ﴿فما لبث أن جاء بعجل حنية ﴾ الآية ، فيه مشروعية الضيافة والمبادرة إليها واستحباب مبادرة الضيف بالأكل منها ، وأخرج ابن أبي حاتم من طريق مجاهد عن ابن عباس في قوله «حنيذ » قال سميط ومن طريق الضحاك قال مشوي .

٧١ ـ قوله تعالى : ﴿وامرأته قائمة﴾ قال مجاهد في خدمة أضياف إبراهيم أخرجه ابن
 أبي حاتم ، ففيه دلالة على استحباب ذلك .

قوله تعالى : ﴿فضحكت فبشرناها﴾ الآيتين ، قد يستدل به على جواز مراجعة المرأة ﴿أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزَ﴾ قال كانت بنت سبعين سنة وعن ابن اسحاق بنت تسعين فيستدل بذلك لمن قال إنه سنِّ اليأس.

٨١ - قوله تعالى : ﴿ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ ﴾ إلى قوله : ﴿ إِلاَّ امرأتكَ ﴾ فيه أن المرأة والأولاد من الأهل.

۸۲ ـ قوله تعالى: ﴿وأمطرنا عليهم حجارة﴾ استدل به من قال برجم الفاعل والمفعول به في اللواط أحصنا أم لا ، واستدل بقوله: ﴿جعلنا عالِيَها سافلها﴾ من قال إنه يلقى من شاهق أو موضع عال.

٨٥ - ٨٧ - قوله تعالى : ﴿ولا تعثوا في الأرض مفسدين ﴾ . ﴿أو أن نفعل في أموالنا ما نشاء ﴾ قال زيد بن أسلم كانوا يقرضون الدراهم أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن

(١) المِجدح: خشبة في رأسها خشبتان معترضتان يُساط بها الشراب. جمعها: مجاديح.

سعيد ابن المسيب قال قطع الذهب والورق من الفساد في الأرض ، فاستدل به من لم يجز ذلك ومنع كسر السِّكَّة(١) مطلقاً وقد ورد الحديث بالنهي عنه .

٩١ \_ قوله تعالى : ﴿وإنا لنراك فينا ضعيفاً ﴾ قال ابن عباس ضرير البصر أخرجه ابن ابي حاتم ، وأخرج عن سعيد بن جبير قال كان أعمى ، وقد عد السبكي العمى نقصاً وقال لم يعم نبي قط .

۱۰۷ ـ قوله تعالى : ﴿إِن ربك فعال لما يريد ﴾ فيه رد على المعتزلة القائلين أنه تعالى لا يريد الشر .

117 \_ قوله تعالى: ﴿ولا تركنوا إلى الذين ظلَموا ﴾ فيه النهي عن الركون إلى الظالمين ومجالستهم ومؤانستهم، قال ابن الفرس: ويستدل به على المنع من الاستعانة بالكفار في الحرب ومن استعمالهم في مصالح المسلمين.

11٤ - قوله تعالى: ﴿أقم الصلاة طرفَيْ النهار ﴾ قال ابن عباس صلاة المغرب وصلاة الغداة ﴿وزُلُفا من الليل ﴾ قال صلاة العشاء ، أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن الحسن قال طرفي النهار: المغداة والظهر والعصر ، وزلفا من الليل: المغرب والعشاء قال ابن العربي وغيره وهذا القول أولى لتكون الصلوات الخمس كلها في الآية قال والآيات التي جمعت الصلوات الخمس ست هذه إحداهن ، وأخرج ابن أبي حاتم من وجه آخر عن ابن عباس أنه كان يستحب تأخير العشاء ، ويقرأ: ﴿وزلفا من الليل ﴾ وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة أن الآية نزلت فيمن قبل امرأة أجنبية ونال منها ما دون الجماع .

١١٧ ـ قوله تعالى : ﴿وما كان ربك ليهلك القرى بظام وأهلها مصلحون ﴾ قال عَيْضَةُ «وأهلها ينصف بعضهم بعضاً » أخرجه الطبراني وغيره من حديث جرير البُجَلي.

١١٨ - قوله تعالى: ﴿ولو شاء ربك﴾ الآية، فيه رد على القدرية.

<sup>(</sup>١) السُّكَّة من الدراهم: المنقوشة.



۱۲ ـ سورة يوسف

104

### - 17 -

## سورة يوسف

٢ ـ قوله تعالى : ﴿قرآناً عربياً﴾ استدل به من منع وقوع المعرب في القرآن ﴿

2 - قوله تعالى : ﴿إِذْ قال يوسف لأبيه ﴾ الآية ، هي أصل في تعبير الرؤيا ، أخرج ابن أبي حاتم عن قتادة قال : الكواكب أخوة يوسف والشمس أبوه والقمر أمه ، وقال ابن الفرس ذكر جماعة من المفسرين أن القمر تأويله الأب والشمس تأويلها الأم فاستقرأ بعض الناس من تقديمها وجوب بر الأم وزيادته على بر الأب .

٥ ـ قوله تعالى: ﴿لا تقصُصْ رؤياك على إخوتك﴾ الآية ، قال الكيا: يدل على جواز ترك إظهار النعمة لمن يُخشى منه حسد ومكر وقال ابن العربي فيه حكم بالعادة أن الإخوة والقرابة يحسدون قال وفيه أن يعقوب عرف تأويل الرؤيا ولم يبال بذلك فإن الرجل يود أن يكون ولده خيراً منه والأخ لا يود ذلك لأخيه.

٦ - قوله تعالى : ﴿ويعلمك من تأويل الأحاديث﴾ قال مجاهد أي عبار الرؤيا أخرجه ابن أبي حاتم .

قوله تعالى : ﴿على أبويك من قبلُ ابراهم وإسحق ﴾ فيه دلالة على أنَّ الجد أب.

١٠ - قوله تعالى : ﴿ يلتقطه بعض السيارة ﴾ هذه الآية أصل في أحكام اللقيط .

۱۳ - قوله تعالى : ﴿وَأَخَافَ أَنْ يَأْكُلُهُ الذّئبِ﴾ اخرج ابن مروديه من حديث ابن عمر مرفوعاً(۱) : لا تلقنوا الناس فيكذبون فإن بني يعقوب لما لقنهم أبوهم كذبوا فقالوا : ﴿أَكُلُهُ الذّئبِ﴾ .

١٦ ـ قوله تعالى : ﴿وجاءوا أباهم عِشاءً يبكون ﴾ قال ابن العربي قال علماؤنا هذا يدل على أن بكاء المر لا يدل على صدقه لاحتال أن يكون تصنعاً.

١٧ - قوله تعالى : ﴿إنا ذهبنا نستبق﴾ فيه مشروعية المسابقة وفيه من الطب رياضة

(١) في بعض النسخ: موقوفاً. والصواب أنه مرفوع كما أثبته المصنف في الدر المنثور: (١/ ٩).



النفس والدواب وتمرين الأعضاء على التصرف.

قوله تعالى : ﴿فصبر جميل﴾ قال عَلَيْكَ ﴿لا شكوى فيه﴾ أخرجه ابن أبي حاتم وابن أبي الدنيا مرسلاً.

19 \_ قوله تعالى: ﴿وجاءت سيارة ﴾ الآيتين ، قال ابن الفرس وغيره استنبط الناس من هذه الآية أحكام اللقيط فأخذوا منها أن اللقيط يؤخذ ولا يترك ومن قوله: ﴿هذا غلام ﴾ أنه كان صغيراً وأن الالتقاط خاص به فلا يلتقط الكبير وكذا قوله: ﴿وأخاف أن يأكله الذئب ﴾ لأن ذلك أمر يحتص بالصغار ومن قوله: ﴿وشروه بثمن بَحْس ﴾(١) أن اللقيط يحم بحريته أخرج أبو الشيخ من طريق الحسن عن علي أنه قضى في اللقيط أنه حر، وقرأ: ﴿وشروه بثمن بخس ﴾.

وأخرج ابن أبي حاتم عن الضحاك قال البخس الحرام كان ثمنه حراماً.

77 \_ قوله تعالى : ﴿وشهد شاهد من أهلها ﴾ قال ابن الفرس يحتج به من يرى الحكم من العلماء بالأمارات والعلامات فيا لا تحضره البينات كاللَّقطة والسرقة والوديعة ومعاقد الحيطان والسقوف وشبهها.

٣٦ \_ قوله تعالى : ﴿ودخل معه السجن فَتَيان ﴾ الآيات ، أصل في عبارة الرؤيا .

21 ـ وقوله: ﴿قضي الأمر الذي فيه تستفتيان﴾ يدل على أن الرؤيا لأول عابر وأنها إذا قصت وقعت وأن من كذب في منام فعبره وقع فقد أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود قال: « لما قصا على يوسف فأخبرهما قالا إنا لم نر شيئاً فقال: ﴿قضي الأمر الذي فيه تستفتيان﴾ يقول وقعت العبارة ».

٤٢ ـ وقوله تعالى : ﴿وقال للذي ظن أنه ناج منهما ﴾ استدل به من قال إن تعبير الرؤيا ظنى لا قطعى .

قوله تعالى : ﴿ فَأَنساه الشيطان ذكر ربه ﴾ قال مجاهد : أنسى يوسفَ الشيطانُ ذكرَ

<sup>(</sup>١) أي باعوه بثمن زهيد.



۱۲ ـ سورة يوسف

ربه، وأمرَهُ بذكرهِ عند الملك ابتغاء الفرج من عنده، فلبث في السجن بضع سنين (۱) أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن أنس أنه أوحى إليه: «ذكرت آدمياً ونسيتني؟ لأخلدنك في السجن بضع سنين » وأخرج ابن مردويه من حديث أبي هريرة مرفوعاً «يرحم الله يوسف لولا الكلمة التي قالها اذكرني عند ربك ما لبث في السجن ما لبث » ففيه الحث على الفزع في الشدائد إلى الله دون خلقه والبضع من ستة إلى عشرة فاستدل به على أن المقر ببضع يلزمه ثلاثة وفي الآيات جواز اطلاق اسم الرب على غيره تعالى لكن مضافاً لا معرفاً بأل.

قوله تعالى: ﴿وقال الملك إني أرى سبع بقرات﴾ هي أيضاً من أصول التعبير وفيها صحة رؤيا الكافر وجواز تسميته ملكاً وأن قولنا الرؤيا لأول عابر ليس عاماً في كل رؤيا لأنهم قالوا أضغاث أحلام ولم تسقط بقولهم ذلك قال ابن العربي فتخص تلك القاعدة بما يحتمل من الرؤيا وجوهاً فيعبر بأحدها فتقع عليه ، وفي قوله: ﴿ثُم يأتي من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس﴾ زيادة على ما وقع السؤال عنه فيستدل به على أنه لا بأس بذلك في تعبير الرؤيا والفتوى ، وقوله: ﴿وفيه يعصِرون﴾ قال ابن عباس: الأعناب والزيت والدهن أخرجه ابن أبي حاتم .

٥٠ ـ قوله تعالى : ﴿فلما جاءه الرسول﴾ الآيات ، فيه سعى الإنسان في براءة نفسه
 لئلا يتهم بخيانة أو نحوها خصوصاً الأكابر ومن يُقتدى بهم .

٥٣ - قوله تعالى : ﴿ وما أبرىء نفسى ﴾ أصل في التواضع وكسر النفس وهضمها .

00 - قوله تعالى: ﴿قال أجعلني على خزائن الأرض﴾ استدل به على جواز طلب الولاية كالقضاء ونحوه لن وثق من نفسه بالقيام بحقوقه بصفة مدح للمصلحة خصوصاً لمن لا يعلم مقامه وعلى ان المتولي أمراً شرطه ان يكون عالماً به خبيراً ذكي الفطنة. وجواز التولية من الكافر والظالم.

٦٧ - قوله تعالى: ﴿وقال يا بَني لا تدخلوا من باب واحد﴾ الآية ، قال ابن عباس ومجاهد وغيرهما خاف عليهم العين ، أخرجه ابن أبي حاتم ففيه أن العين حق وأن الحذر لا يرد القدر ومع ذلك لا بد من ملاحظة الأسباب.

٧٠ - قوله تعالى : ﴿جعل السقاية في رحل أخيه ﴾ الآيات ، قال الكيا : فيه دليل على

(۱) هذه الرواية في الدر المنثور: (٤ /٢١) جاءت كما يلي: «إن يوسف أنساه الشيطانُ ذكر ربه، وأمره بذكر الملك ابتغاء الفرج من عنده...»

۱۲ - سورة يوسف

جواز الحيلة وفي التوصل إلى المباح وما في الغبطة والصلاح واستخراج الحقوق قال ابن العربي وفي إطلاق السرقة عليهم وليسوا بسارقين جواز دفع الضرر بضرر أقل منه.

٧٧ \_ قوله تعالى: ﴿ولمن جاء به حمل بعير ﴾ أصل في الجعالة.

قوله تعالى: ﴿وأنا به زعم ﴾ أصل في الضان والكفالة.

٨١ ـ قوله تعالى : ﴿وما شهدنا إلا بما علمنا﴾ فيه رد على من أجاز الشهادة على
 الكتابة بلا علم ولا تذكر وعلى من سمع كلاماً من وراء حجاب لعدم العلم فيه.

٨٦ ـ قوله تعالى : ﴿واسأل القرية﴾ الآية ، استدل به من أجاز شهادة الرفقة وإن لم يكونوا عدولاً فيا يختص بمعاملات السفر .

٨٤ ـ قوله تعالى : ﴿وتولى عنهم﴾ الآية ، قال ابن الفرس فيها دليل على جواز البكاء على الميت .

٨٧ ـ قوله تعالى : ﴿إِنه لا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون ﴾ استدل به على أن اليأس من رحمة الله من الكبائر .

٨٨ ـ قوله تعالى : ﴿مسنا وأهلنا الضر﴾ قال ابن الفرس يؤخذ منه جواز شكوى الحاجة لمن يرجى منه إزالتها.

قوله تعالى: ﴿ فَأُونَ لِنَا الكِيلِ ﴾ الآية ، استدل به على أن أجرة الكيال على البائع ، قال الكيا: لأنه إذا كان عليه توفية الكيل فعليه مؤونته وما يتم به .

قوله تعالى: ﴿وتصدق علينا﴾ استدل به من قال إن الصدقة لم تكن محرمة على الأنبياء.

٩٢ ـ قوله تعالى : ﴿لا تثریب علیكم الیوم ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن عطاء ، قال طلب الحوائج إلى الشباب أسهل منها عند الشيوخ ألم تر الى قول يوسف : ﴿لا تثریب علیكم الیوم ﴾ وقال یعقوب : ﴿سوف أستغفر لكم ربی ﴾

٩٨ ـ قوله تعالى : ﴿قال سوف أستغفر لكم ربي ﴾ قال ابن مسعود أخرهم إلى السحر أخرجه ابن أبي حاتم ، وأخرج الترمذي من حديث ابن عباس مرفوعاً ، « يقول حتى تأتي لللة الحمعة » .

١٠١ \_ قوله تعالى : ﴿ توفَّني مسلماً ﴾ استدل به من لم يكره تمنى الموت .

#### \_ 18 \_

## سورة الرعد

٤ - قوله تعالى : ﴿وفي الأرض قطعٌ متجاورات﴾ افتتح به صاحب ﴿اللطيف﴾(١) وهو ابن خيران من أصحابنا باب إحياء الموات.

٨ - قوله تعالى: ﴿الله يعلم ما تحمل كل أنثى﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله: ﴿وما تغيض الأرحام﴾ قال أن ترى المرأة الدم في حملها فاستدل به من قال إن الحامل تحيض ، وأخرج من طريق الضحاك عنه قال وما تزداد على تسعة وما تنقص من التسعة فاستدل به من قال إن مدة الحمل تكون أقل من تسعة أشهر وأكثر منها.

الكلاعة على : ﴿وَمَا يُوقِدُونَ عَلَيْهُ فِي النَّارِ﴾ الآية ، أصل في الصوغ والأواني المنطبعة.

٣٨ ـ قوله تعالى : ﴿ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذرية ﴾ فيه أن النكاح من سنن المرسلين وأخرج ابن أبي حاتم عن سعد بن هشام قال قلت لعائشة إني أريد أن أتبتل(٢) قالت لا تفعل أما سمعت الله يقول وتلت الآية.

20 - قوله تعالى: ﴿ يُعِمُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَيَثْبُتَ ﴾ استدل به الحنفية على تبدل السعادة والشقاوة وأجاب الأشعرية بأن ذلك التبديل في غير الكتاب الأول لقوله: ﴿ وعنده أمُّ الكتاب ﴾ أي أصله الذي لا يبدل فيه شيء.

 <sup>(</sup>١) يشير المصنف إلى كتاب الفقيه الثافعي أبي الحسن بن خيران البغدادي. وساه «اللطيف». قال حاجي خليفة (كثف الظنون: ١٥٥٥): مجلد كبير فيه أربعة وستون كتأباً، وألف ومائتان وعشرون باباً، وترتيبه ليس علي الترتيب المهود.

<sup>(</sup>٢) التبتّل: الانقطاع عن الدنيا إلى الله. والعروف عن النساء.

### - 12 -

# سورة ابراهم

٤ ـ قوله تعالى : ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ﴾ استدل به من قال إن اللغات اصطلاحية قال لأنها لو كانت توقيفية لم تعلم إلا بعد بجيء الرسول والآية صريحة في علمها قبله واستدل به ابن عباس على تفضيله صلى الله عليه وسلم على الأنبياء فأخرج البيهقي من طريق الحكم بن أبان عن عكرمة قال : سمعت ابن عباس يقول إن الله فضل محداً على أهل الساء وعلى الأنبياء قيل ما فضله على أهل الساء قال : إن الله تعالى قال لأهل الساء ﴿ومن يقلُ منهم إني إلّه من دونه فذلك نجزيه جهنم ﴾ وقال لمحمد : ﴿إنا فتحا مبينا ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر ﴾ فقد كتب له براءة ، قيل وما فضله على الأنبياء ؟ قال إن الله تعالى قال : ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ﴾ وقال لمحمد على الأنبياء ؟ ﴿ وما أرسلنا كافة للناس ﴾ فأرسله الى الإنس والجن .

قوله تعالى: ﴿ فَيُضِلُّ اللهُ مَنْ يشاء ﴾ الآية ، فيه رد على القدرية .

٥ - توله تعالى : ﴿وذكرهم بأيام الله﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد قال لما نزلت ﴿وذكرهم بأيام الله﴾ قال : وعظهم ، قال ابن العربي هذه الآية أصل في الوعظ المرفق للقلوب .

قوله تعالى: ﴿إِن فِي ذلك لآيات لكل صبّار شكور﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود قال: «الصبر نصف الإيمان واليقين كله » قال العلاء بن بدر وذلك في القرآن ﴿إِن فِي ذلك لآيات لكل صبار شكور﴾. ﴿وفي الأرض ِ آيات للموقنين﴾(١).

٢٢ ـ قوله تعالى: ﴿وما كان لي عليكم من سلطان﴾ الآية، قال ابن الفرس انتزع بعضهم من هذا إبطال التقليد في الاعتقاد قال وهو انتزاع حسن لأنهم اتبعوا الشيطان

(١) سورة الذاريات: ٢٠. وقد وردت في المطبوعات جميعاً هكذا: إن في ذلك لآيات للموقنين. وليس هذا بنصّ قرآنى! ولكن ما أثبتناه هو النص القرآني الكريم.

۱۶ - سورة ابراهيم

109

بمجرد دعواه ولم يطلبوا منه برهاناً فحكى الله قوله تقبيحاً لذلك الفعل منهم.

72 ـ قوله تعالى : ﴿كشجرة طيبة﴾ فسرت في الحديث بالنخلة ﴿تؤتي أَكُلُها حين﴾ فسر ابن المسيب الحين بشهرين وفسره ابن عباس في رواية بستة أشهر وفي أخرى بسنة وقتادة بسبعة أشهر أخرج ذلك ابن أبي حاتم ، فاختلف بحسب ذلك فيمن حلف لا يكلم فلاناً حيناً ، فقال مالك لا يكلمه سنة ، وقوم : ستة أشهر وعليه أبو حنيفة ، وقوم : شهرين أخذاً من هذه الآية .

٢٧ - قوله تعالى : ﴿يثبت الله الذين آمنوا﴾ الآية نزلت في سؤال منكر ونكير
 للمقبور كما أخرجه الشيخان وغيرهما.

٣٧ - قوله تعالى : ﴿ رَبِنَا إِنِي أَسَكَنْتُ مِن ذَرِيتِي ﴾ الآية ، قال ابن العربي أخذ غلاة الصوفية من هذا أنه يجوز للانسان طرح ولده وعياله بأرض مضيعة اتكالاً وهو ممنوع لأن ذلك صدر من ابراهيم بأمر من الله تعالى .

٣٩ ـ قوله تعالى : ﴿الحمد لله الذي وهب لي﴾ الآية ، قال بعض أصحابنا يستحب لمن رزق ولداً على كبر أن يسميه إسماعيل اقتداء بالخليل عليه السلام.

٤٨ ـ قوله تعالى : ﴿يوم تبدل الأرض غير الأرض﴾ روي مسلم عن عائشة أنه عَيِّكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ ال



١٥ - سورة الحجر

## سورة الحجر

٢ ـ قوله تعالى : ﴿رُبُّما يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين ﴾ يستدل به من قال إن رب للتكثير.

١٦ ـ قوله تعالى : ﴿ولقد جعلنا في السماء بروجاً ﴾ أصل في علم المواقيت.

٢٤ ـ قوله تعالى: ﴿ولقد علمنا المستقدمين منكم ولقد علمنا المستأخرين﴾ أخرج الحاكم عن ابن عباس قال: ﴿المستقدمين ﴾: الصفوف المتقدمة ﴿والمستأخرين ﴾: الصفوف المؤخرة . وأخرج ابن مردويه عن سهل بن حنيف الأنصاري أنها نزلت في صفوف الصلاة ففيها تفضيل الصف الأول قال ابن العربي ويقاس به فضل الصف الأول في القتال قلت أخرج ابن ابي حاتم عن عطاء قال في قوله: ﴿المستقدمين﴾ قال في صفوف الصلاة و القتال .

٥٦ ـ قوله تعالى: ﴿ومن يقنط من رحمة ربه إلا الضالون﴾ استدل به على أن القنوط من الكبائر.

٥٩ ـ قوله تعالى : ﴿ إِلَّا آلَ لُوط إَنا لمنجوهم أجمعين إلَّا امرأته ﴾ الآية ، فيه دليل على أن الاستثناء إذا تكرر فكل لما يليه وأخرج ابن أبي حاتم عن النحعي قال بيني وبين القدرية هذه الآية: ﴿إِلَّا إِمرأته قدرنا إنَّها لمن الغابرين﴾.

٧٢ ـ قوله تعالى : ﴿لَعَمْرُكَ إِنهم لَفِي سَكَرَتُهُم ﴾ الآية ، أخرج أبو يعلى عن ابن عباس قال: ما خلق الله وما ذرأ وما برأ نفساً أكرم على الله من محمد وما سمعت الله أقسم بحياة أحد غيره قال: ﴿لِعَمْرُك إنهم لفي سكرتهم يعمهون ﴾ ، واستدل بهذه الآية م قال: أن: لعَمْرُ الله ولَعَمْرُك ولَعَمْرَى ، يمين يلزم فيها الكفارة ، واستدل بها أحمد بن حنبل على أن من أقسم بالنبي عَرِين للهُ لزمته الكفارة.

٧٥ \_ قوله تعالى : ﴿إِن فِي ذلك لآيات للمتوسمين ﴾ هذه أصل في الفراسة ، أخرج الترمذي من حديث أبي سعيد مرفوعاً «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله »ثم قرأ



:171

١٥ ـ سورة الحجر

هذه الآية ، وكان بعض قضاة المالكية يحكم بالفراسة في الأحكام جرياً على طريق إياس بن معاوية.

٨٧ ـ قوله تعالى : ﴿ولقد آتيناك سبعاً من المثاني﴾ قال ﷺ هي الفاتحة أخرجه البخاري وغيره ففيه وجوب قراءتها في الصلاة في كل ركعة وإنها سبع آيات خلافاً لمن قال إنها ست أو ثمان.

92 - قوله تعالى : ﴿فاصدع بما تؤمر﴾ قال مجاهد أجهر بالقرآن في الصلاة أخرجه ابن أبي حاتم .

٩٨ ـ قوله تعالى : ﴿فسبح بحمد ربك وكن من الساجدين ﴾ أخذ بعضهم منه أن هذا الموضع محل سجدة .



١٦ \_ سورة النحل



## سورة النحل

٥ ـ قوله تعالى : ﴿ وَالْأَنْعَامُ خُلْقُهَا لَكُمْ فَيْهَا دَفْءَ ﴾ قال ابن عباس الثياب أخرجه ابن أبي حاتم من طريق على بن أبي طلحة عنه ، فاستدل بعمومها قوم على جواز الانتفاع بها مذكاة وغيرها.

٧ \_ قوله تعالى: ﴿وتحمل أثقالكم﴾ الآية، فيه دليل على جواز الحمل على البقر وركوبها وعلى إباحة ركوب الجلالة.

٨ \_ قوله تعالى : ﴿والخيل والبغال ﴾ الآية ، استدل بها من حرم أكل الخيل لأنه تعالى قرنها بالبغال والحمير وأخبر بأنه خلقها للركوب والزينة ولم يجعل فيها أكلاً أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس أنه كان يكره لحوم الخيل ويقرأ : ﴿وَالْأَنْعَامْ خَلَقْهَا لَكُم ﴾ الآية ويقول هذه للأكل ﴿والخيل والبغال والحمير ﴾ يقول هذه للركوب. وأخذ المالكية من الاقتران المذكور رداً على الحنفية في قولهم بوجوب الزكاة فيها.

١٤ \_ قوله تعالى : ﴿وتستخرجوا منه حلية تلبسونها ﴾ ، فيه دليل على إباحة لبس الرجال الجواهر ونحوها ، واستدل به من قال: يحنث الحالف لا يلبس حلياً بلبس اللؤلؤ ، لأنه تعالى ساه حليا ، واستدل به بعضهم على أنه لا زكاة في حلى النساء ، وأخرج ابن جرير عن أبي جعفر أنه سئل هل في حلى النساء صدقة؟ قالا: لا ، هي كما قال الله ﴿حلبة تلبسونها ﴾ .

١٦ ـ قوله تعالى : ﴿وبالنجم هم يهتدون﴾ هذا أصل لمراعاة النجوم لمعرفة الأوقات والقبلة والطرق.

٣٦ \_ قوله تعالى : ﴿إِن تحرص على هداهم ﴾ الآية ، فيه رد على القدرية .

٣٩ \_ قوله تعالى : ﴿وليعلَمَ الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين ﴾(١) استنبط منه الشيخ

في سائر طبعات الكتاب (وليعلمن ) والنص القرآني ما أثبتناه .

174

١٦ - سورة النحل

بهاء الدين دليلاً لقول أهل السنة: إن الكذب مخالفة الواقع، ولا عبرة بالاعتقاد.

٤٠ ـ قوله تعالى : ﴿إِنَمَا قُولُنَا لَشِيءَ إِذَا أُرِدِنَاهِ ﴾ الآية ، استدل بها المعتزلة على أن المعدوم يسمى شيئاً.

٤٣ ـ قوله تعالى : ﴿فَاسْئِلُوا أَهُلُ الذِّكُرُ إِنْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ استدل به على جواز التقليد في الفروع للعامي.

قوله تعالى : ﴿وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس﴾ استدل به من منع تخصيص السنة بالكتاب أو نسخها أو بيانها به لأنه قصر البيان عليه فلا يكون الكتاب مبيناً.

٦٦ - قوله تعالى: ﴿وإن لَمْ في الأنعام لعبرة ﴾ الآية ، استدل به على طهارة لبن المأكول وإباحة شربه.

٦٧ ـ قوله تعالى: ﴿ومن عُرات النخيل﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم من طريق العوفي عن ابن عباس قال السكر النبيذ وهو منسوخ بآية المائدة ، وأخرج ابن مردويه من طريق العوفي عنه قال السكر الخل بلسان الحبشة، قال ابن الفرس ويدل أيضاً على جزار التخليل لإطلاق لفظ الاتخاذ.

٦٨ ـ قوله تعالى: ﴿وأوحى ٰ ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ومن الشجر﴾ قال ابن الفرس: يدل على جواز اتخاذ النحل وإن أضرت بالشجر لأن الله تعالى أباح لها السرح في كل الثمرات وذلل لها السبل.

٦٩ \_ قوله تعالى: ﴿فيه شفاء للناس﴾ أصل في الطب.

٧٢ ـ قوله تعالى : ﴿والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً ﴾ قال ابن العربي فيه رد على من أجاز نكاح الجن.

٧٥ - قوله تعالى: ﴿عبداً مملوكاً لا يقدر على شيء ﴾ استدل به الشافعي على أن العبد لا يملك الطلاق أيضاً وأن طلاقه بيد سيده ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس ، ليسَ للعبد طلاق إلا بإذن سيده وقرأ هذه الآية.

٧٨ - قُوله تَعالى : ﴿وَالله أَخْرِجُكُم مِنْ بِطُونَ أَمُهَاتُكُمُ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ استدل به على أن الأصل في الناس الجهل فلا يجوز استفتاء رجل غير مشهور بالعلم حتى يبحث عن علمه ومن ادعى جهل شيء كان القول قوله لموافقته للأصل.

٨٠ ـ قوله تعالى : ﴿وجعل لكم من جلود الأنعام﴾ الآية ، استدل بها على طهارة جلود



المَّاكُولات وأصوافها وأوبارها وأشعارها إذا خرجت في الحياة أو بعد التذكية ، واستدل بعموم الآية ، من أباحها مطلقاً ولو من غير مذكاة .

٨٩ \_ قوله تعالى : ﴿ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء ﴾ استدل به من أجاز تخصيص السنة ونسخها بالقرآن ومن منع تخصيص القرآن ونسخه بالسنة وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود ، قال إن الله أنزل في هذا الكتاب تبياناً لكل شيء ولكن علمنا يقصر عما بين لنا في القرآن.

٩٠ ـ قوله تعالى: ﴿إِن الله يأمر بالعدل﴾ الآية ، هذه الآية جمعت أحكاما كثيرة وتضمنت جميع أوامر الشرع ونواهيه ، وقد أخرج الحاكم وغيره عن ابن مسعود أنها أجمع آية للخبر والشر والحلال والحرام.

٩١ ـ قوله تعالى : ﴿وَأُوفُوا ﴾ الآية ، فيها الحث على الوفاء بالعهود والبر في الأيمان .

٩٢ ـ قوله تعالى : ﴿ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها ﴾ الآية ، قال أبو على الزجاجي من أصحابنا في هذه الآية أصل لما يقوله أصحابنا من إبطال الدور لأن الله تعالى ذم من عاد على الشيء بالإفساد بعد إحكامه.

٩٦ \_ قوله تعالى :﴿وَلَنجزينُّهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ﴾ استدل به من قال إن المباح داخل في قسم الحسن ووجهه أن أحسن أفعل تفضيل يقتضي المشاركة والواجب أحسن من المندوب قطعاً والمندوب أحسن من المباح إذ لا ثوب فيه فبقي المباح حسناً.

٩٨ - قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا قرأت القرآن ﴾ الآية (١) ، فيه الأمر بالاستعاذة عند القراءة وذلك شامل للصلاة وغيرها ، وقال قوم بوجوبه لظاهر الأمر ، وقال آخرون إن التعوذ يكون بعد القراءة لظاهر الآية، والجمهور قالوا التقدير فإذا أردت القراءة.

١٠١ \_ قوله تعالى : ﴿وَإِذَا بِدُّلْنا﴾ الآية ، فيه رد على من أنكر النسخ .

١٠٦ ـ قوله تعالى: ﴿من كفر بالله﴾ الآية(٢)، فيها أن المكره غير مكلف وأن الإكراه يبيح التلفظ بكلمة الكفر بشرط طمأنينة القلب على الإيمان ، واستدل العلماء بالآية على نفي طلاق المكره وعتاقه وكل قول أو فعل صدر منه إلا ما استثني.

١١٦ - قوله تعالى : ﴿ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب﴾ الآية ، أخرج ابن أبي

الشاهد فيها: ﴿فاستعنو بالله من الشيطان الرجيم﴾.

الشاهد فيها قوله: ﴿إِلَّا مِن أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مَطْمَئُنَ بِالْإِيمَانَ﴾.



170

١٦ ـ سورة النحل

حاتم عن أبي نصرة ، قال قرأت هذه الآية في سورة النحل ﴿ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام ﴾ إلى آخر الآية ، فلم أزل أخاف الفتيا إلى يومي هذا ، قال ابن العربي كره مالك وقوم أن يقول المفتي هذا حلال وهذا حرام في المسائل الاجتهادية وإنما يقال فيما نص الله عليه ، ويقال في مسائل الاجتهاد إني أكره كذا وكذا ونحو ذلك .

١٢٣ ـ قوله تعالى : ﴿ثُمْ أُوحِينَا إِلَيْكُ أَنْ اتْبَعَ مِلْهُ إِبْرَاهِمٍ﴾ استدل أصحابنا بهذه الآية على وجوب الختان وما كان من شرعه ولم يرد به ناسخ.

١٢٥ ـ قوله تعالى : ﴿وجادهم بالتي هي أحسن﴾ فيه الحث على الانصاف في المناظرة واتباع الحق.

177 \_ قوله تعالى: ﴿وإن عاقبم ﴾ الآية(١) ، قال ابن العربي فيه جواز الماثلة في القصاص خلافاً لمن قال لا قُود(٢) إلا بالسيف ، وقال الكيا: يدل على مراعاة الماثلة في القصاص وعلى وجوب المثل في المثليات. «قلت » ويستدل بها لمسألة الظفر ، كما أخرج ابن أبي حاتم عن ابن سيرين والنخعي أنهما استدلا بها عليها ولفظ النخعي سئل عن الرجل يحون الرجل ثم يقع له في يده الدراهم ، قال إن شاء أخذ من دراهمه بمثل ما خانه ثم قرأ هذه الآية.

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها: ﴿فعاقبِوا بمثل ما عوقبتم به ٠٠٠

<sup>(</sup>٢) القود: القصاص.



## سورة الإسراء

١ ـ قوله تعالى : ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً ﴾ إلى قوله : ﴿لنُّريهُ من آياتنا ﴾ صريح في أنه أسرى بجسده يقظة.

٣ ـ قوله تعالى : ﴿إِنه كَانَ عبداً شكوراً ﴾ أخرج الطبراني عن سعد بن مسعود الثقفي قال إنما سمى نوح عبداً شكوراً لأنه كان إذا أكل أو شرب حمد الله، ففي الآية استحباب ذلك.

١٢ ـ قوله تعالى: ﴿وجعلنا الليل والنهار آيتين﴾ الآية، أصل في علم المواقيت والهيئة والتاريخ وفي الآية لف ونشر غير مرتب.

١٣ ـ قوله تعالى : ﴿وَكُلُّ إِنْسَانَ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرُهُ فِي عَنْقُهُ﴾ أُخْرِج أَبُو داود في كتاب القدر عن مجاهد في الآية قال ما من مولود إلا وفي عنقه ورقة مكتوب فيها شقيٌّ أو

١٥ - قوله تعالى: ﴿وما كنا معذِّبين حتى نبعث رسولاً ﴾ استدل به على أنه لا تكليف قبل البعثة ولا حكم للعقل وعلى أن أطفال المشركين ومن لم تبلغه الدعوة لا يدخلون النار.

١٨ ـ قوله تعالى: ﴿وَمِن أَرَاد الآخِرة﴾ الآية، فيه وجوب الإخلاص والنية في العبادات أخرج ابن أبي حاتم عن عون بن عبد الله قال ثلاث لا يصلح العمل إلا بهن. قال الله تعالى : ﴿وَمِن أَرَادِ الآخرةِ وَسَعَى لَمَا سَعِيهَا وَهُو مُؤْمِن ﴾ فإرادة الآخرة النية والسعى لها والصواب من العمل.

٣٣ ـ قوله تعالى : ﴿وبالوالدين إحساناً ﴾ الآية ، تضمنت المبالغة في إكرام الوالدين وبرهما وأشار بالنهي عن ذكر أف إلى تحريم ما فوقه بطريق الأولى وفيها النهي عن نهرهما والأمر بالقول الكريم لهما وفسره الحسن بأن لا يدعوهما باسمهما أخرجه ابن أبي حاتم وبجنفض الجناح لهما والدعاء لهما بالرحمة ، واستدل بالآية من لم يجز تحليف الوالد

177

إذا خاصمه ولده ولا حبسه في دينه ولا قتله به ولا حده بقذفه.

٢٥ ـ قوله تعالى: ﴿ربكم أعلم﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير في قوله: ﴿ربكم أعلم بما في نفوسك﴾ قال تكون البادرة من الولد إلى الوالد فقال الله تعالى: ﴿إِنْ تكونوا صالحين﴾ يعنى أن تكن النية صادقة ببر الوالد فإنه غفور لتلك البادرة.

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿وآتِ ذَا القربي حقه﴾ الآية ، فيها الأمر بصلة الأرحام وإكرام المساكين والغرباء والنهي عن التبذير قال ابن مسعود وهو إنفاق المال في غير حقه أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج مثله عن مجاهد وغيره ، واستدل به من قال إن صرف المال في وجوه الخير ليس تبذيراً ، وقال السدي هو إعطاء المال كله ، فاستدل به من قال إنه تبذير ومن منع الصدقة بكل ماله.

۲۸ ـ قوله تعالى : ﴿وإما تُعرِضَنَ عنهم﴾ الآية ، فيه الأمر بالقول اللين عند عدم وجود ما يعطى منه وفسره ابن زيد بالدعاء ، والحسن وابن عباس بالعدة أخرج ذلك ابن أبي حاتم .

قوله تعالى : ﴿ولا تجعل يدك﴾ الآية (١) ، فيه النهي عن الإقتار والإسراف معاً ولكن حالة وسطى وفي الآية لف ونشر مرتب.

٣١ - قوله تعالى: ﴿ولا تقتلوا أولادكم﴾ الآية (٢) ، فيه النهي عن قتل الأولاد مخافة الفقر والزنا والقتل إلا بالحق وقربان مال البتيم إلا بالتي هي أحسن وهي ما في سورة الأنعام والأمر بالوفاء بالعهد وعدم الخيانة في الكيل والوزن وحفظ السمع والبصر عن سماع ونظر ما لا يحل والفؤاد ، والنهي عن اتباع ما ليس يعلمه الإنسان والقول بغير علم وعن المزح ومشي الخيلاء . واستدل بقوله: ﴿ومن قُتِلَ مظلوماً فقد جعلنا لوليه سلطاناً على أن للمرأة مدخلاً في القصاص إذ المراد بالولي الوارث ، واستدل به إسمعيل القاضي على أنه لا تدخل فيه ، قال لأن لفظه مذكر وبقوله: ﴿فلا يُسرِفُ في القتل على أنه لا يتجاوز الحد المشروع له فلا يقتل غير قاتله ولا يمثل به حيث لم يمثل ولا يقتله بأسوأ مما قتل حتى لو قتل بالتغريق في ماء عذب لم يغرقه في ملح ، واستدل بقوله: ﴿ولا تقف ما ليس لك به علم ﴾ نفاة القياس .

٥٣ ـ قوله تعالى : ﴿وقل لعبادي يقولوا التي هي أحسن ﴾ فيه الأمر بحسن العشرة

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها: ﴿ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط.. ﴾

<sup>(</sup>٢) الشاهد فيها: النص على سائر المذكورات بعد هذا.



بين المؤمنين وخفض الجناح ولين الجانب.

٦٠ ـ قوله تعالى : ﴿وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس﴾ استدل بهذا من قال إن الإسراء كان مناماً لأن الرؤيا للنوم والرؤية لليقظة ، ورد بقوله : ﴿إلا فتنة للناس﴾ ورؤيا المنام لا يفتتن بها أحد ولا يكذب.

٦٤ ـ قوله تعالى : ﴿واستفزِزْ من استطعت منهم بصوتك﴾ قال ابن عباس : صوته كل داع إلى معصية الله ، وقال مجاهد صوت الغناء والمزامير وقال الحسن الدف أخرج ذلك ابن أبي حاتم .

٦٦ ـ قوله تعالى : ﴿ ربكم الذي يُزجي لكم ﴾ الآية (١) ، صريح في إباحة ركوب البحر للتجارة .

٧٠ ـ قوله تعالى : ﴿ولقد كرمنا بني آدم﴾ استدل به الشافعي على عدم نجاسة الآدميّ بالموت ، واستدل به على تفضيل البشر على الملك.

٧١ ـ قوله تعالى : ﴿ يوم ندعو كل أناس بإمامهم ﴾ قال بعض السلف هذا أكبر شرف لأصحاب الحديث ، لأن إمامهم النبي عَلَيْكُ .

٧٨ ـ قوله تعالى : ﴿أَقُم الصلاة لدلوك الشمس﴾ قال ابن عمر دلوك الشمس زوالها أخرجه في الموطأ وروى أيضاً عن ابن عباس وأبي بردة وأبي هريرة وخلق من التابعين وأخرج ابن أبي حاتم عن علي قال دلوكها غروبها والأول أولى فتكون الإشارة بدلوك الشمس إلى الظهر والعصر وبغسق الليل إلى المغرب والعشاء وقرآن الفجر إلى صلاة الصبح وهذه إحدى الآيات التي جمعت الصلوات الخمس، واستدل بقوله: ﴿وقرآن الفجر﴾ على أن القراءة ركن في الصلاة .

٧٩ ـ قوله تعالى : ﴿ومن الليل فتهجَّدُ به نافلة ﴾ فيه الأمر بالتهجد وهو التنفل بعد نوم وأنه واجب عليه عَلِي دون غيره أخرجه ابن أبي حاتم من طريق العوفي عن ابن عباس قال يعني بالنافلة أنها خاصة للنبي عَلِي خاصة أمر بقيام الليل وكتب عليه.

قوله تعالى: ﴿عسى أن يبعثك ربك مقاماً محوداً﴾ فسر في حديث الصحيحين بالشفاعة العظمى في فصل القضاء.

٨١ \_ قوله تعالى : ﴿وقل جاء الحق﴾ الآية ، فيه استحباب هذه القول عند إزالة

(١) يقول: ﴿ رَبِّكُ الذِي يُرْجِي لِكُمْ الفُلْكُ فِي البحر لتبتغوا مِن فضله . . ﴾

179

المنك .

٨٥ ـ قوله تعالى: ﴿ويسألونك عن الروح﴾ تمسك به من قال إن الروح لا يعلم وأمسك عن الخوض فيه.

منه آية في قلب الإشارة إلى الذهبن بالذي أوحينا إليك الآية فيه الإشارة إلى رفع القرآن أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود قال إن القرآن سيرفع قيل كيف يرفع ، وقد أثبته الله في قلوبنا وأثبتناه في المصاحف؟ قال يُسرى عليه في ليلة واحدة فلا يترك منه آية في قلب ولا مصحف إلا رفعت فتصبحون وليس فيكم منه شيء ثم قرأ هذه الآية. وأخرج عن ابن القاسم ابن عبد الرحن عن جده قال: يسري على القرآن في جوف الليل جبريل فيذهب به. ثم قرأ هذه الآية.

۱۰۸ ـ قوله تعالى : ﴿ويقولون سُبحان ربنا﴾ الآية استدل به الشافعي على استحباب هذا الذكر في سجود التلاوة .

110 - توله تعالى: ﴿ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها ﴾ روى الشيخان من حديث ابن عباس أنها نزلت في القراءة في الصلاة فيستحب التوسط فيها في الجهرية بين المبالغة في رفع الصوت والإسرار وعند ابن جرير عن ابن عباس لا تجهر بصلاتك أي لا تعلن بقراءة القرآن إعلاناً شديداً ولا تخافت بها أي لا تخفض صوتك حتى لا تسمع أذنيك ﴿وابتغ بين ذلك سبيلاً ﴾ أي طريقاً وسطا ، وأخرج البخاري عن عائشة أنها نزلت في الدعاء زاد ابن جرير في روايته: في التشهد وأخرج عن عطاء قال يقول قوم إنها نزلت في الصلاة وقوم إنها نزلت في الدعاء ، وأخرج من طريق علي عن ابن عباس لا تجهر بصلاتك أي لا تصل مراءاة للناس ﴿ولا تخافِتْ بها ﴾ أي لا تتركها مخافة منهم وقال ابن جرير لولا أنا لا نستجيز مخالفة أهل التفسير فيا جاء عنهم لا حتمل أن يكون المراد لا تجهر بصلاتك أي بقراءتك نهاراً ولا تخافت بها أي ليلاً وكان ذلك وجهاً لا يبعد من الصحة انتهى.

قلت: قد ورد ذلك مسنداً ولله الحمد، فأخرج ابن أبي حاتم من طريق ابن لهيعة عن عبد الله بن هبيرة عن ابن عباس ﴿ولا تجهر بصلاتك﴾ قال لا تجعلها كلها جهراً ﴿ولا تخافت بها﴾ لا تجعلها كلها سراً وهذا عين ما لمحه ابن جرير.

#### \_ \\ -

## سورة الكهف

12 ـ قوله تعالى : ﴿وربطنا على قلوبهم إذ قاموا فقالوا﴾ الآية ، قال ابن الفرس تعلقت الصوفية بهذه الألفاظ في القيام والقول وهذا تعلق ضعيف لا تثبت به حجة .

١٦ ـ قوله تعالى: ﴿وإذ اعتزلتموهم﴾ فيه مشروعية العزلة والفرار من الظلمة وسكون(١) الغيران والجبال عند فساد الزمان.

19 ـ قوله تعالى: ﴿فَابِعَثُوا أَحدكم بُورَقِكُم ﴾ الآية ، هذه أصل في الوكالة والنيابة قال ابن العربي وهي أقوى آية في ذلك ، قال الكيا وفيه دليل على جواز خلط دراهم الجماعة والشراء والأكل من الطعام الذي بينهم بالسوية وإن تفاوتوا في الأكل.

٢٢ ـ قوله تعالى : ﴿سيقولون ثلاثة﴾ الآية ، وصف الأولين بالرجم بالغيب دون الثالث يدل على أنه مرضي وصحيح .

قوله تعالى: ﴿فلا تُمارِ فيهم إلا مِراءً ظاهراً ﴾ قال مجاهد إلا بما أظهرنا لك وقال السدي إلا بما أوحي إليك ففيه تحريم الجدال بغير علم وبلا حجة ظاهرة.

77 ـ قوله تعالى : ﴿ولا تقولن لشيء ﴾ الآية ، فيه استحباب تقديم المشيئة في كل شيء ، واستدل الشافعي وغيره بالآية على أن الاستثناء في الأيمان والطلاق والعتق معتبر، واستدل ابن عباس بقوله : ﴿واذكر ربك إذا نسيت ﴾ على جواز انفصال الاستثناء ، أخرجه الحاكم وغيره ، لكن أخرج الطبراني عنه أن ذلك خاص به عَيْلَة .

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿أبصر به وأسمع﴾ استدل بالتعجب فيه على جواز إطلاق صيغة التعجب في صفات الله كقولك ما أعظم الله وما أجله.

(١) قوله: سكون الغيران. أراد سكني الكهوف. وليس يصحُّ في مصدر سكن (سكون) كما عبَّر عنه المصنف - رحمه الله - ! وإنما يقال: سكن سكناً وسكنى. ويصحُّ في غير ما أراد المصنف؛ حيث يقال: سكن المتكلم: إذا سكت، وسكن المتحرِّك، إذا وقفت حركته. وهذا غير ما عناه المصنف، إذ أراد الإشارة إلى الإقامة في الجبال والكهوف فراراً من الفتن في آخر الزمان.

141

١٨ \_ سورة الكهف

٣٩ ـ قوله تعالى : ﴿ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة ولا بالله ﴾ فيه استحباب هذا الذكر عند رؤية ما يعجب، قال ابن العربي واستدل به مالك على استحبابه لكل من دخل منزله.

قلت: أخرج ابن أبي حاتم عن مطرف قال كان مالك إذا دخل بيته قال: ﴿ ما شاء الله لا قوة إلا بالله ﴾ قلت له لم تقول هذا قال ألا تسمع الله يقول وتلا الآية وأخرج عن الزهري مثله.

27 ـ قوله تعالى: ﴿والباقيات الصالحات خير عند ربك﴾ فسرت في الحديث بالتكبير والتسبيح والتهليل والتحميد ولا حول ولا قوة إلا بالله، أخرجه أحمد من حديث أبي حديث الخدري مرفوعاً.

٥٠ ـ قوله تعالى : ﴿إِلا إِبليس كَانَ مِن الجِن﴾ استدل به الجمهور على أنه لم يكن من الملائكة .

٥١ ـ قوله تعالى: ﴿ما أشهدتهم ﴾ الآية ، قال ابن الفرس فيها الرد على الكهان والمنجمين وغيرهم ممن يخوض في هذه الأشياء .

7٠ - قوله تعالى: ﴿وإذ قال موسى لفتاه ﴾ الآيات ، فيها أنه لا بأس بالاستخدام واتخاذ الرقيق والخادم في السفر واستحباب الرحلة في طلب العلم واستزادة العالم من العلم واتخاذ الزاد للسفر وأنه لا ينافي التوكل ، ونسبة النسيان ونحوه من الأمور المكروهة إلى الشيطان مجازاً وتأدباً عن نسبتها إلى الله تعالى وتواضع المتعلم لمن يتعلم منه ولو كان دونه في المرتبة واعتذار العالم إلى من يريد الأخذ عنه في عدم تعليمه ما لا مجتمله طبعه ، وتقديم المشيئة في الأمر ، واشتراط المتبوع على التابع وأنه يلزم الوفاء بالشرط وأن النسيان غير مأخوذ به وأن الثلاث اعتباراً(۱) في التكرار ونحوه وأنه لا بأس بطلب الغريب الطعام والضيافة وأن صنع الجميل لا يترك ولو مع اللئام وجواز أخذ الأجر على الأعمال ، وأن المسكين لا يخرج عن المسكنة بكونه له سفينة أو آلة تكسب أو شيء لا يكفيه ، وأن الغضب حرام وأنه مجوز إتلاف مال الغير وتعييبه لوقاية باقيه كمال المودع عاليتيم ، وإذا تعارض مفسدتان ارتكب الأخف وأن الولد محفظ بصلاح أبيه وأنه مجب عمارة دوره وتحريم إهمالها إلى أن تخرب وأنه مجوز دفن المال في الأرض ، وهذه القصة عمارة دوره وتحريم إهمالها إلى أن تخرب وأنه مجوز دفن المال في الأرض ، وهذه القصة

(١) كذا وردت بالنصب. والصواب أنَّ محلّها الرفع لأنها خبر (أن) وقد يجوزُ نصبها على الحال، إلا أنه بعيد. ولعل العبارة في أصلها: وأن للثلاث اعتباراً... إذ يستقيم بها السياق. ١٨ \_ سورة الكهف

أصل في علم الحقيقة وأن المشرع لا ينكر ما جرى على مقتضاها واستدل بقوله: ﴿وَمَا فَعَلَمُهُ عَنْ أَمْرِي﴾ من قال بنبوة الخضر لأنه يقتضي أنه أوحِيَ إليه. ومن قال إنه ولي أجاب بأنه وحى إلهام واستدل به على حجية الإلهام.

٩٤ ـ قوله تعالى : ﴿إِن يَاجُوج ومَاجُوج مَفْسُدُونَ فِي الْأَرْضَ﴾ ، أخرج ابن أبي حاتم عن حبيب الأوصابي قال : كان فسادهم أنهم يأكلون الناس .

قوله تعالى: ﴿فهل نجعل لك خَرْجاً﴾ الآية، قال ابن العربي فيها جواز الخراج والأجر على الأعمال، وأن على الملك القيام بمصالح الخلق وسد الفُرَج وإصلاح الثغور ولو بأن يأخذ من أموالهم إذا احتاج.

٩٨ ـ قوله تعالى : ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعَدَ رَبِي﴾ الآيات ، فيه خروج يأجوج ومأجوج قرب الساعة.

الله عالى : ﴿ وَلَا نُقِيمُ لَم يوم القيامة وزناً ﴾ استدل به من قال : لا توزن أعمال المؤمنن.

١١٠ ـ قوله تعالى : ﴿ولا يشركُ بعبادة ربه أحداً ﴾ فسر بالرياء .



۱۹ ـ سورة مريم

174

### - 19 -

# سورة مريم

٣ ـ قوله تعالى : ﴿إِذْ نادى ربه نداءً خفياً ﴾ فيه استحباب الإسراء بالدعاء .

٤ ـ قوله تعالى : ﴿قال رب إني وَهَنَ العظم مني ﴾ الآية ، فيه استحباب الخضوع في الدعاء وإظهار الذل والمسكنة والضعف.

قوله تعالى: ﴿ولم أكن بدعائك ربِّ شقياً ﴾ فيه التوسل إلى الله بنعمه وعوائده الجميلة.

٦ ـ قوله تعالى: ﴿يرثني﴾ استدل به من قال إن الأنبياء يورثون ، ورد بأن المراد
 ارث العلم والنبوة والأنبياء أعظم من أن يهتموا بارث المال ويدل له قوله: ﴿ويرث من الله يعقوب﴾.

٩ ـ قوله تعالى : ﴿وقد خلقتك من قبلُ ولم تكُ شيئاً ﴾ استدل به أهل السنة على أن المعدوم لا يسمى شيئاً.

١١ ـ قوله تعالى : ﴿فَأُوحِى إليهم﴾ قال ابن عباس والسدي كتب لهم ، أخرجه ابن أبي حاتم ، فاستدل به من قال إن عدم الكتابة خاص بنبينا عَلِيلَةٍ دون سائر الأنبياء .

١٢ \_ قوله تعالى : ﴿وآتيناه الحكم صبياً ﴾ فيه رد لمن قال إن النبوة لم تحصل لأحد إلا بعد الأربعين .

١٧ \_ قوله تعالى : ﴿ فَأُرسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحِنا ﴾ الآيات ، استدل بها من قال بنبوة مريم .

٣٣ ـ قوله تعالى : ﴿قالت يا ليتني مت قبل هذا ﴾ قد يستدل به على جواز تمنى الموت .

٢٥ ـ قوله تعالى: ﴿وهزِّي إليك بجذع النخلة﴾ الآية ، فيه أمر بالسبب في الرزق وتكلف الكسب ، وفيه أصل لما يقوله الأطباء إن الرطب ينفع النفساء ، وقد أخرج أبو يعلى وغيره من حديث على مرفوعاً «أطعموا نساء كم الولد الرطب ».



١٩ ـ سورة مريم

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿إِنِي نذرت للرحمن صوماً ﴾ قال سعيد بن جبير: صمتاً ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وهو منسوخ في شرعنا .

قوله تعالى : ﴿ فَلَنْ أَكُلُمُ اليَّومِ إِنسِياً \_ إِلَى قوله \_ فأشارت إليه ﴾ فيه دليل على أن الحالف: لا يتكلم أو لا يكلم فلاناً لا يجنث بالإشارة.

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿ ما كان أبوك امرأ سَوْء ﴾ الآية ، فيه معنى قولهم في المثل : « من أشبه أباه فما ظام » .

22 ـ قوله تعالى : ﴿قال سلام عليك﴾ استدل به من أجاز ابتداء الكافر بألسلام .

٥٨ ـ قوله تعالى : ﴿إِذَا تَتَلَى عَلَيْهُمْ آيَاتُ الرَّمِنَ ﴾ فيه استحباب السجود والبكاء عند تلاوة القرآن ، واستدل به الرازي على وجوب سجود التلاوة ، قال الكيا وهو بعيد .

٦٤ ـ قوله تعالى : ﴿له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك﴾ استدل به على أن الأزمنة ثلاثة مستقبل وماض وحال خلافاً لمن نفى الحال.

مده عن ابن عباس في هذه الحرج الحاكم وغيره عن ابن عباس في هذه الآية قال ليس أحد يسمى الرحمن غيره.

٧١ ـ قوله تعالى : ﴿وإن منكم إلا واردُها ﴾ الجمهور على أن المراد بالورود الدخول وأن الخطاب بها للعالم مؤمنهم وكافرهم . أخرج أحمد عن أبي سمية قال اختلفنا في الورود فقال بعضهم يدخلونها جميعاً ثم ينجي الله الذين اتقوا فلقيت جابر بن عبد الله فذكرت له ذلك ، فقال صمتاً إن لم أكن سمعت رسول الله عَيْلِيّة يقول : «لا يبقى بر ولا فاجر إلا دخلها فتكون على المؤمنين برداً وسلاماً ثم ينجى الله الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها جثيباً » ، وأخرج عبد الرزاق عن ابن عباس أنه قال الورود الدخول ، فقال نافع بن الأزرق لا ، فتلا ابن عباس : ﴿إِنكم وما تعبدون من دون الله حَصَب جهنم أنتم لها واردون ﴾(١) وروداً أم لا ، وقال : ﴿يقدمُ قومه يوم القيامة فأوردهم النار وبئس الورد المورود ﴾(١) أورد هو أم لا ، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود قال يرد الناس جميعاً ورودهم قيامهم حول النار ثم يصدرون عن الصراط معماهم ، وأخرج ابن جرير من وجه آخر عنه في قوله : وإن منكم إلا واردها هو المديث ، قال الصراط على جهنم مثل حد السيف فتمر الطبقة الأولى كالبرق الخاطف ، الحديث ،

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٩٨.

<sup>(</sup>۲) سورة هود: ۹۸.

140

۱۰ ـ سورة مريم

وأخرج عبد الرزاق عن قتادة في قوله: ﴿وإن منكم إلا واردها ﴾ ، قال هو المر عليها ، وأخرج ابن أبي حاتم عن عبد الرحن بن زيد بن أسلم ، قال ورود المسلمين المرور على الجسر بين ظهرها وورود المشركين أن يدخلوها قال وقال النبي عَلَيْكُ « الزالون والزالات كثير يومئذ » وكذا قال غير واحد أن المراد بالورود المرور على الصراط ، فهذه أقوى آية في ذكر الصراط.

٩١ ـ قوله تعالى : ﴿أَن دَعُوا للرحمن ولداً ﴾ فيه دليل على أن الولادة والملك لا يحتمعان .

۲۰ \_ سورة طه

#### \_ Y· \_

## سورة طه

17 ـ قوله تعالى : ﴿فَاخَلَعُ نَعْلَيْكُ﴾ قال علي بن أبي طالب: كانتا من جلد حمار غير مذكَّى أخرجه ابن أبي حاتم ، وأخرج عن مجاهد قال : كانتا من جلد خنزير ، وقال إنما أمر بخلعهما تواضعاً وتعظياً للبقعة أخرجه ابن أبي حاتم عن عكرمة ورجحه ابن جرير ، فيستدل به على استحباب المشي حافياً في المساجد والبقاع الشريفة .

12 ـ قوله تعالى : ﴿وأقم الصلاة لذكري ﴾ أخرج أحمد والشيخان عن أنس عن النبي على الله قال : ﴿ إِذَا رِقِد أَحدكم عن الصلاة أو غفل عنها فليصلها إذا ذكرها ، فإن الله قال : أقم الصلاة لذكرى » فهذا استدلال منه عَلَيْكُ بالآية على هذا الحكم ، واستدل بعمومها من قال تقضي الصلاة في الأوقات المكروهة وأنها لا تؤخر إلى مثل وقتها في الغد ، أخرج ابن أبي حاتم عن أبي العالية قال : إذا نسيت الصلاة فمتى ما ذكرت فصل ، وإن كان عند طلوع الشمس وعند غروبها فإن الله يقول : ﴿أَقَم الصلاة لذكري ﴾ .

١٧ \_ قوله تعالى : ﴿وما تلك بيمينك يا موسى ﴾ الآيتين فيه الزيادة في الجواب على ما في السؤال .

١٨ - قوله تعالى: ﴿وأَهُسُّ بها على غنَمي﴾ استدل بها على استحباب الاقتصاد في المرعى بالهش وهو ضرب الشجرة ليسقط الورق دون الاستئصال ليخلف فينتفع به غهره.

٣٨ \_ قوله تعالى : ﴿إِذْ أُوحِينَا إِلَى أَمِكُ ﴾ الآية ، استدل به من قال بثبوتها .

- .٤ \_ قوله تعالى : ﴿ هِل أَدلَكُم عَلَى مِن يَكْفُلُه ﴾ أَصِل فِي الحضانة .
- 21 ـ قوله تعالى : ﴿ فقولا له قولا ليناً ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن على بن أبي طالب وغيره قال كنياه قولا له يا أبا مرة ، ففيه جواز تكنية الكافر واستحباب إلانة القول للظالم عند وعظه لعله يرجع .
- ٤٧ \_ قوله تعالى : ﴿والسلام على من اتبع الهدى﴾ فيه دليل على منع السلام على

144

۲۰ ـ سورة طه

الكافر. وأنه إذا احتيج إليه في خطاب أو كتاب يؤتى بهذه الصفة.

٥٢ ـ قوله تعالى : ﴿علمها عند ربي في كتاب﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن أبي المليح قال : الناس يعيبون علينا الكتاب وقد قال تعالى : ﴿علمها عند ربي في كتاب لا يَضِلُ ربّي ولا ينسى ﴾ قال البلفيني : هذا أحسن استنباط لكتابة الحديث والعلم .

٦٩ \_ قوله تعالى : ﴿ولا يفلح الساحر حيث أتى ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن جندب بن عبد الله البجلي مرفوعاً . «إذا وجدتم الساحر فاقتلوه » ثم قال : ﴿ولا يفلح الساحر حيث أتى ﴾ ، قال : «لا يأمن حيث وجد » .

٩٤ \_ قوله تعالى : ﴿قال يا ابنَ أمَّ تأخذ بلحيتي ولا برأسي﴾ فيه استحباب إبقاء شعر الرأس وترك حلقه.

٩٧ \_ قوله تعالى : ﴿لَنُحَرِّقَنَّهُ﴾ قد يستدل به على جواز إتلاف الحيوان إذا كانت المصلحة تقتضي ذلك، ومنه قتل البهيمة المفعول بها.

111 \_ قوله تعالى : ﴿وعنَتِ الوجوهُ للحيِّ القيوم﴾ قال طلق بن حبيب هو وضع جبهتك وكفيك وركبتيك وأطراف قدميك في السجود ، أخرجه ابن أبي حاتم .

۱۱۵ ـ قوله تعالى : ﴿فنسِيَ ولم نجد له عزماً ﴾ استدل به وبقوله : ﴿وعصى آدم ربه ﴾ من قال بوقوع المعاصي من الأنبياء نسياناً .

الله لمن قرأ القرآن أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة ثم قرأ هذه الآية.

172 \_ قوله تعالى: ﴿فَانَ لَهُ مَعَيْشَةً ضَنْكاً ﴾ فسرت في الحديث بعذاب القبر، أخرجه البزار من حديث أبو هريرة مرفوعاً بسند جيد وأخرجه ابن أبي حاتم من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعاً.

180 \_ قوله تعالى: ﴿وسبح بحمد ربك﴾ الآيتين، هي إحدى الآيات التي تضمنت الصلوات الخمس قال ابو صالح: ﴿قبل طلوع الشمس﴾ صلاة الفجر ﴿وقبل غروبا ﴾ صلاة العصر، قال قتادة ﴿ومن آناء الليل ﴾ المغرب والعشاء ﴿وأطراف النهار ﴾ الظهر، أخرجهما ابن أبي حاتم.

١٣١ \_ قوله تعالى : ﴿ وَلا تَمُدُّنَّ ﴾ الآية (١) ، فيها النهي عن التشوف إلى ما في أيدي

(١) الشاهد فيها قوله: ﴿ولا تمدُّنَّ عينيك إلى ما متَّعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتِّنهم فيه .. ﴾





۲۰ \_ سورة طه

144

الناس.

١٣٢ - قوله تعالى : ﴿وأَمُرْ أهلك بالصلاة ﴾ فيه أنه يجب على الإنسان أمر أهله من زوجة وولد وعبد وأمة وسائر عياله بالتقوى والطاعة خصوصاً الصلاة ، أخرج ابن أبي حاتم عن عمر بن الخطاب أنه كان إذا استيقظ من الليل أقام أهله للصلاة وتلا هذه الآية.

٢١ ـ سورة الأنبياء

### - 21 -

# سورة الأنبياء

- ٢٢ ـ قوله تعالى : ﴿ لُو كَانَ فَيهِمَا آلِمَةَ إِلَّا الله لفسدتا ﴾ هذا هو الدليل العقلي القاطع على الوحدانية.
- ٣٣ ـ قوله تعالى: ﴿لا يُسألُ عما يفعل﴾ استدل به أهل السنة على أفعاله تعالى وأحكامه لا تعلل.
- ٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿وقالوا اتَّخذَ الرحمن ولداً ﴾ الآية ، يدل على أن الملكية والولادة لا يجتمعان .
- ٢٩ ـ قوله تعالى : ﴿ومن يقُلُ منهم﴾ الآية ، استدل به ابن عباس على تفضيله عَيْقَةُ على اللائكة كما تقدم في سورة إبراهيم.
- ٣٠ ـ قوله تعالى : ﴿كانتا رَتْقاً﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة قال سئل ابن عباس عن الليل كان قبل النهار؟ قال أرأيتم السموات والأرض حيث كانتا رتقاً هل كان بينهما إلا ظلمة ذلك لتعلموا أن الليل كان قبل النهار.
- ٥٢ ـ قوله تعالى : ﴿ما هذه التاثيل﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن على أنه مر على قوم يلعبون بالشطرنج ، فقال ما هذه التاثيل التي أنتم لها عاكفون .
- ٦٠ ـ قوله تعالى : ﴿قالوا سمعنا فتّى يذكرهم ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس
   قال ما بعث الله نبياً إلا وهو شاب ، ولا أوتي العلم عالم إلاَّ وهو شاب ثم تلا هذه الآية .
- ٦١ ـ قوله تعالى : ﴿قالوا فأتوا بِه﴾ الآية ، قال قتادة كرهوا أن يأخذوه بغير بينة أخرجه ابن أبي حاتم .
  - ٦٣ ـ قوله تعالى : ﴿قال بل فعله كبيرهم هذا ﴾ أصل في استعمال المعاريض<sup>(١)</sup>.
- (١) التعريض في الكلام: ضد التصريح، والمعاريض فيه: التورية عن الشيء بشيء آخر، وفي المثل: إن في المعاريض لمندوحة عن الكذب.

٢١ \_ سورة الأنبياء

١٨.

٧٨ ـ قوله تعالى : ﴿إِذْ يُحِكُمانَ فِي الحَرثُ ﴾ الآية ، استدل بها على جواز الاجتهاد في الأحكام ووقوعه للأنبياء وأن الجتهد قد يخطيء وأنه مأجور مع الخطأ غير آثم لأنه تعالى أخبر بأن إدراك الحق مع سليان ثم أثنى عليهما ، واستدل بها من قال برجوع الحاكم بعد قضائه عن اجتهاده إلى أرجح منه وفيها تضمين أرباب المواشي ما أفسدت بالليل دون النهار لأن النقش لا يكون بالليل ، كما أخرجه ابن أبي حاتم عن شريح والزهري وقتادة ، ومن عم الضمان فسره بالرعي مطلقاً ، وذهب قوم منهم الحسن إلى أن صاحب الزرع تدفع إليه الماشية ينتفع بدرها وصوفها حتى يعود الزرع كما كان ، كما حكم به سليان في هذه الواقعة إذ لم يرد في شرعنا ناسخ مقطوع به عندهم .

٨٧ \_ قوله تعالى : ﴿فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك﴾ الآية ، فيه استحباب هذا الذكر عند الغم أخرج ابن أبي حاتم من حديث سعد بن أبي وقاص مرفوعاً «من دعا بدعاء يونس استجيب له لقوله تعالى : وكذلك نُنْجي المؤمنين » .

٩٠ ـ قوله تعالى : ﴿ويدعوننا رَغَباً ورَهَباً﴾ قيل الرغب رفع بطون الأيدي نحو السياء والرهَب رفع ظهورها.



۲۲ ـ سورة الحج

#### - 27 -

## سورة الحج

٢ ـ قوله تعالى : ﴿ يوم ترونها ﴾ الآية (١) ، قيل المراد بذات جمل من مات من الإناث وولدها في جوفها ، فاستدل به على أنه لا يشق جوفها لأجله بل يترك .

٥ ـ قوله تعالى : ﴿ثم من مُضْغة مخلّقة وغير مخلّقة ﴾ استدل به من قال باستوائها في إثبات الولد وإنقضاء العدة ووجوب الغرة لأنه تعالى أخبر أن غير المخلقة لها حكم المخلقة .

٢٥ ـ قوله تعالى : ﴿ومن يُرِدْ فيه﴾ الآية (٢) ، فيه أن السيئة في الحرم أعظم منها في غيره فإنها تضاعف فيه والهم بها فيه مأخوذ به ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود قال : من هم بسيئة لم تكتب عليه حتى يعملها إلا في الحرم ثم تلا الآية ، وأخرج عن سعيد بن جبير في هذه الآية قال شتم الخادم في الحرم ظلم فما فوقه .

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿وطهِّرْ بِيتِي﴾ الآية ، تقدم ما فيها من سورة البقرة .

٢٧ ـ قوله تعالى : ﴿ يَأْتُوكُ رَجَالاً وَعَلَى كُلُ ضَامِر ﴾ فيه جواز الشي والركوب في الحج ، قال ابن العربي واستدل علماؤنا بتقديم رجالاً على أن المشي أفضل ، قال ابن الفرس : واستدل بعضهم بالآية على أنه لا يجب الحج على من في طريقته بحر لأنه لم يذكر في الآية .

7۸ ـ قوله تعالى: ﴿ليشهدوا منافع لهم﴾ قال ابن جبير التجارة، وقال مقاتل المناسك، وقال مجادة وما وصى الله من أمر الدنيا والآخرة، ﴿ويذكروا اسم الله﴾ قال مقاتل على ما يذبحون من الهدى ﴿في أيام معلومات﴾ هي أيام العشر أو يوم النحر أو أيام التشريق روايتان عن ابن عباس، أخرج ذلك كله ابن أبي حاتم واستدل بعضهم من ذكر الأيام في الآية على أنه لا يجوز الذبح في الليل.

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿ فكلوا منها ﴾ الآية ، فيه الأمر بالأكل من إلنسك وهو على جهة

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها: ﴿وتضع كل ذات حمل حملها..﴾

إلا) الشاهد فيها قوله: ﴿ومن يُرِدْ فيه بإلحاد بظلم نُذِقه من عذاب ألمِ﴾.



۲۲ ـ سورة الحج

الاستحباب حيث لم يكن الدم واجباً وبإطعام الفقراء وهو واجب مطلقاً وأباح مالك الأكل من الهدي الواجب الإجزاء الصيد والأذى والنذر وأباحه أحمد الا من جزاء الصيد والنذر وأباح الحسن الأكل من الجميع وكل تمسك بعموم الآية وذهب قوم إلى أن الأكل من الأضحية واجب لظاهر الأمر وقوم إلى أن التصدق منها ندب وحملوا الأمر عليه ولا تحديد فيا يؤكل أو يتصدق به لإطلاق الآية.

79 ـ قوله تعالى : ﴿ مُ لِيقْضُوا تَفَتَهُم ﴾ (١) أخرج ابن أبي حاتم من طريق عطاء عن ابن عباس قال : التفث الرمي والحلق والذبح والأخذ من الشارب واللحية والأظفار ومن طريق علي (٢) عنه ، قال حلق الرأس ولبس الثياب وقص الأظفار ونحو ذلك ، ومن طريق عكرمة عنه ، قال التفث المناسك ، وعن عكرمة قال كل شيء أحرم منه .

قوله تعالى: ﴿وليوفوا نذورهم﴾ قال مجاهد نذر الحج والهدي وما نذر الإنسان من شيء يكون في الحج، وقال ابن عباس نحو ما نذروا من البدن، والآية عامة في كل نذر فيجب الوفاء به.

قوله تعالى: ﴿وليطوِّفُوا بالبيت العتيق﴾ فيه فريضة طواف الافاضة وقيل إن المراد به طواف الوداع ، واستدل بالآية على أن الطواف لا يجوز داخل البيت ولا في شيء من هوائه.

٣٠ ـ قوله تعالى: ﴿وَمَن يُعظُم حَرَمَاتُ الله﴾ فسره ابن زيد وغيره بمواضع المناسك البيت والمسجد وعرفة ومزدلفة أخرجه ابن أبي حاتم.

قوله تعالى : ﴿وَاجْتَنْبُوا قُولُ الزُورِ﴾ عام في كل باطل ، وأخرج أحمد والترمذي من حديث خريم بن فاتك أن النبي عَيِّلِيَّةً قال : « عدلت شهادة الزور بالإشراك بالله » ثم تلا هذه الآية.

٣٢ ـ قوله تعالى: ﴿ومن يعظم شعائر الله ﴾ فسره ابن عباس باستعظام البُدْن واستحسانها واستسمانها ، أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن غيره أن المراد بها ذلك وسائر المناسك.

٣٣ - قوله تعالى : ﴿لَمْ فِيها منافع إلى أجل مسمى ﴾ قال عطاء في ظهورها وألبانها

- (١) التَّفَثُ في المناسك: ما كان نحو قص الأظفار والشارب وحلق الرأس والعانة ورمي الجمار ونحر البُدُن وأشباه ذلك.
  - (٢) أي علي بن أبي طلحة.

۲۲ - سورة الحج

114

وأوبارها إلى أن تنحر ، أخرجه ابن أبي حاتم ففيه إباحة ركوب الهدى وشرب لبنه وأكل نسله إلى أن ينحر ، وقال مجاهد إلى أن يقلد ، أخرجه أيضاً ففيه تحريم ذلك. من حين صيرورته هديا.

قوله تعالى: ﴿ ثُم عِلُّها إلى البيت العتيق ﴾ فيه أن الهدي لا يذبح إلا بالحرم بذلك فسره هشام ابن حجير وفسره غيره بأن معناه أخر هذا كله إلى طواف الإفاضة فاقتضى أن الحاج بعد الطواف يحل له كل شيء ، أخرج ابن أبي حاتم عن محمد بن أبي موسى ، قال محل هذه الشعائر كلها الطواف بالبيت العتيق ، وأخرج عن ابن جريج قال اخبرني عطاء ان ابن عباس كان يقول لا يطوف أحد بالبيت إلا حل قلت من أين كان يأخذ أنه من طاف بالبيت فقد حل؟ قال: من قوله: ﴿ ثم محلها إلى البيت العتيق ﴾ قلت: إنما ذلك بعد المعرف ، قال: كان يراه قبل المعرف وبعده قال ابن الفرس وظاهر الآية يقتضي أن الشعائر تنتهي إلى البيت العتيق إما أن يكون الطواف به أحد الشعائر أو نهايتها أو الشعائر تنتهي إلى البيت الوداع ندب لا واجب قلت لا بل يدل أنه ليس من المناسك كما يقول به جمهور أصحابنا وأما وجوبه واستحبابه فلا.

٣٤ ـ قوله تعالى : ﴿وبشِّرِ الخبتين﴾ قال ابن عمر والضحاك: المتواضعين، وقال مجاهد: المطمئنين، وقال سفيان: الراضين بقضاء الله، أخرجها ابن أبي حاتم.

٣٦ - قوله تعالى : ﴿والبُدْنَ ﴾ إلى قوله : ﴿صوافَّ ﴾ فيه استحباب نحر الإبل قياماً معقولة الركب ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس ، قال صواف قيام وعن ابن عمر أنه قال كان يلي نحر بدنه بيده يصف أيديها بالقيود وهي قائمة ويتلو هذه الآية وقرأ صوافن ، قال قتادة أي صوافن بالحبال معقولة ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وأخرج عن مجاهد ، قال من قرأها صوافن . قال معقولة ومن قرأها صواف ، قال تصف بين يديها قلت والقراءتان بمنزلة آيتين كل واحدة تفيد حكماً كما تقدم في قوله : ﴿وأرجلك ﴾(١).

قوله تعالى : ﴿فَإِذَا وَجَبَتْ جَنُوبُها﴾ أي سقطت بالأرض ، أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس وهو صريح في نحرها قائمة.

قوله تعالى: ﴿فكلوا منها ﴾ تقدم.

قوله تعالى : ﴿ القانعَ والمعترَّ ﴾ قال ابن عباس القانع المتعفف الذي يجلس في بيته حتى

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ٦.



يؤتى بالرزق والمعتر السائل، وقال عطاء القانع الغني والمعتر الفقير، وقال ابن جبير القانع أهل مكة والمعتر سائر الناس، أحرجها ابن أبي حاتم فأفاد أنه يأكل منها ويطعم الأغنياء والفقراء من أهل مكة وغيرهم وقد استنبط من الآية انها تجزأ ثلاثة أثلاث فيأكل تلثاً ويهدي ثلثاً ويتصدق بثلث.

٣٧ - قوله تعالى: ﴿لَنْ يِنَالَ اللهَ لَحُومُها ولا دماوُها﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن جريج ، قال كان أهل الجاهلية ينضحون البيت بلحوم الإبل ودمائها ، فقال الصحابة نجن أحق أن ننضح فأنزل الله الآية ، ففيه رد لما اعتاده الناس من لطخ البيوت بدماء الأضاحي ، وأخرج عن الشعبي أنه سئل عن جلود الأضاحي ، فقال: ﴿لَنْ يِنَالُ الله لحومها ولا دماؤها﴾ إن شئت فبع وإن شئت فامسك وإن شئت فتصدق .

قوله تعالى: ﴿كذلك سخرها لكم لتكبروا الله على ما هداكم فيه أنه يستحب ان يضم إلى التسمية التكبير عند الذبح. قال ابن العربي ذكر سبحانه في الآية السابقة ذكر اسمه عليها، فقال: ﴿اذكروا اسم الله عليها صواف ﴾ وذكر هنا التكبير فيستحب الجمع بينهما وقال قوم إن التسمية عند الذبح والتكبير عند الإحلال بدلاً من التلبية عند الإحرام، وقال: والأول أفقه.

27 ـ قوله تعالى : ﴿قلوب يعقلون بها ﴾ استدل به على أن العقل في القلب لا في الرأس.

٥٢ ـ قوله تعالى : ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ﴾(١) استدل به من قال أن الرسول بمعنى النبي وأنهما مترادفان ، واستدل ببقية الآية من أجاز على الأنبياء المعاصى سهواً .

قلت: وأنا استدل بالآية على أن الرسول ليس مرادفاً للنبي لعطفه عليه ويؤيده ما أخرجه ابن أبي حاتم عن سعد بن ابراهيم بن عبد الرحمن بن عوف ، قال إن فيا أنزل الله ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نسبي ﴾ ولا محسدَّث ، فنُسِيء (٢): من محسدَّث ، والمحدِّثون صاحب بس ولقمان ومؤمن وآل فرعون وصاحب موسى .

٥٨ ـ قوله تعالى : ﴿والذين هاجروا في سبيل الله ثم قُتِلوا أو ماتوا ﴾ استدل به فضالة بن عبيد الأنصاري الصحابي على أن المقتول والميت في سبيل الله سواء في الفضل،

- (١) في المطبوعات كافة (وما أرسلنا قبلك ...) بإسقاط (من).
  - (٢) نسىء: أي أخر عن إثباته في المصحف لأنه نُسخَ.





أخرجه ابن أبي حاتم وهو رأي قاله جماعة ، وخالفه آخرون ففضلوا المقتول وأخرج ابن أبي حاتم عن سلمان ، قال سمعت رسول الله عليه يقول: « من مات مرابطاً أجرى الله عليه مثل ذلك الأجر وأجرى عليه الرزق وأمن من الفتانين واقرءوا إن شئتم والذين هاجروا في سبيل الله إلى: حليم ».

٧٧ ـ قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا﴾ فيه الأمر بالركوع والسجود.

٧٨ ـ قوله تعالى : ﴿وجاهدوا في الله حق جهاده﴾ عام في جهاد الكفار والظلَمة والنفس.

قوله تعالى : ﴿وما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ هو أصل قاعدة : المشقة تجلب التيسير.

٧٨ - قوله تعالى : ﴿هو سماكم المسلمين﴾ استدل به من قال إن الاسلام مخصوص بدين هذه الأمة.



#### \_ 77 \_

## سورة المؤمنون

١ - قوله تعالى : ﴿قد أفلح المؤمنون﴾ الآية فيها من شعب الإيمان الخشوع في الصلاة واجتناب اللغو وأداء الزكاة وحفظ الفرج إلا على الأزواج والسراري وحفظ الأمانات والعهود والمحافظة على الصلوات لأوقاتها أخرج الحاكم عن أبي هريرة أن رسول الله عيلي كان ادا صلى رفع بصره إلى الساء فنزلت: ﴿الذين هم في صلاتهم خاشعون﴾ فطأطأ رأسه وفي لفظ عند ابن أبي حاتم من طريق ابن سيرين مرسلا فكان بعد ذلك ينظر حيث يسجد، وأخرج ابن مردويه بلفظ: كان يلتفت في الصلاة فنزلت، ففيه كراهة الإلتفات والنظر إلى الساء في الصلاة واستدل بقوله: ﴿إلا على أزواجهم ﴾ الآية \* على تحريم نكاح المتعة أخرج ابن أبي حاتم عن القاسم بن محمد أنه سئل عن متعة النساء فقرأ هذه الآية فمن ابتغى وراء هذين فهو عاد، وأخرج عن أبي مليكة قال سئلت عائشة عن متعة النساء فقالت بيني وبينهم القرآن ثم قرأت هذه الآية، فمن ابتغى غير ما زوجه الله أو النساء فقالت بيني وبينهم القرآن ثم قرأت هذه الآية، فمن ابتغى غير ما زوجه الله أو النساء فقد عدا واستدل به مالك والشافعي أيضا على تحريم الاستمناء باليد.

١٨ ـ قوله تعالى : ﴿وأنزلنا من السماء ماء بقدر فأسكناه في الأرض ﴾ استدل به من قال إن المياه كلها من السماء وأنه لا ماء من الأرض.

٢٠ - قوله تعالى : ﴿ تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ وصِبْغِ لِلا كلينَ ﴾ فيه التنبيه على الأدم.

٢٩ ـ قوله تعالى: ﴿وقل رب أنزلني﴾ الآية فيه استحباب هذا الدعاء عند النزول من السفينة أخرج ابن أبي حاتم عن قتادة قال علمكم الله كيف تقولون إذا ركبتم وإذا نزلتم وقرأ هذه الآية وآية هود وآية الزخرف.

7٠ ـ قوله تعالى : ﴿والذين يؤتون ما آتوا ﴾ الآية ، أخرج أحمد والترمذي عن عائشة أنها قالت يا رسول الله ﴿الذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة ﴾ هو الذي يسرق ويزني ويشرب الخمر وهو يخاف الله؟ قال : «لا ولكنه الذي يصوم ويصلي ويتصدق وهو يخاف أن لا يقبل منه ».





٣٣ ـ سورة المؤمنون

144

77 - قوله تعالى: ﴿مستكبرين به سامِراً تهجُرون﴾(١) أخرج النسائي عن ابن عباس قال إنما كره السمر حين نزلت هذه الآية ، قال ابن العربي : والآية تدل على أن السمر إنما يكره في غير الخير لأن الهجر هو القول الفاحش.

٨٤ - قوله تعالى: ﴿قُلْ لَمْنَ الْأَرْضِ﴾ الآيات قال مكي فيها دلالة على جواز محاجة الكفار والمبطلين وإقامة الحجة وإظهار الباطل من قولهم ومذهبهم ووجوب النظر في الحجج على من خالف دين الله.

۱۰۳ - قوله تعالى: ﴿ومن خفت موازينه﴾ إلى قوله: ﴿أَلَمْ تَكُنّ آيَاتِي تَتَلَىٰ عَلَيْكُمْ فَكُنَّمْ بَهَا تَكُذُبُونَ﴾ استدل به مالك على أن الكفار ينصب لهم الميزان.

<sup>(</sup>١) السُّمَر والمسامرة: الحديث بالليل. فهو سامر، ويطلقُ على الجمع. كما يقال للحجاج: حاجٌّ.



#### 44

## سورة النور

١ ـ قوله تعالى : ﴿ سُورَةُ أَنْزَلْنَاهَا وَفُرْضَنَاهَا ﴾ الآية ، يستدل به لما يصدر به المؤلفون أمام كتبهم والشروع في مقاصدهم من الخطب والدباجات .

٢ ـ قوله تعالى : ﴿الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ﴾ فيه وجوب الجلد على الزاني والزانية وأنه مائة جلدة أي في البكر كما بينته السنة ، واستدل بعمومه من أوجب المائة على العبد والذمي والمحصن ثم يرجم فأخرج أحمد عن علي أنه أتى بمحصنة فجلدها يوم الخميس ورجها يوم الجمعة . وقال جلدتها بكتاب الله ورجتها بسنة رسول الله ، واستدل الخوارج بالآية على أن حد المحصن الجلد دون الرجم قالوا لأنه ليس في كتاب الله ، واستدل بها أبو حنيفة على أنه لا تغريب إذ لم يذكره وفي الآية رد على من قال إن العبد إذ زنى بحرة يرجم أو أمة يجلد وعلى من قال لا تحد العاقلة إذا زنى بها بحنون أو الكبيرة إذا زنى بها صبي أو عكسه لا يُحدّ وعلى من قال لا حدّ على الزاني بحربية أو مسلمة في بلاد الحرب أو في عكسر أهل البغي أو بنصرانية مطلقاً أو بأمة امرأته أو محرم أو من استدخلت ذكر نائم ، واستدل بعمومها من أوجبه على المكره والزاني بأمة ولده والميتة قال ابن الفراس : ويستدل بقوله : ﴿فاجلدوا ﴾ على أنه لا يكتفي عن ثيابه لأن الجلد يقتضي مباشرة الجلد وبقوله : ﴿مائة جلدة ﴾ على أنه لا يكتفي بالضرب بها مجموعة ضربة واحدة صحيحاً كان أو مريضاً .

قوله تعالى: ﴿ولا تَأْخذُ كُم بهما رأفة﴾ فيه الحث على إقامة الحدود والنهي عن تعطيلها وأنه لا يجوز العفو عنها للإمام ولا لغيره وفيه رد على من أجاز للسيد العفو فاستدل بالآية من قال إن ضرب الزنا أشد من ضرب القذف والشرب.

قوله تعالى: ﴿ولْيشهد عذابهما طائفة من المؤمنين﴾ فيه استحباب حضور جمع جلدهما وأقله أربعة عدد شهود الزنا وقيل عشرة وقيل ثلاثة وقيل إثنان.

٣ \_ قوله تعالى : ﴿الزاني لا ينكح إلا زانية ﴾ الآية ، استدل به أحمد على أن العفيف لا يصح نكاحه الزانية حتى تستتاب فإن تابت صح العقد عليها وإلا فلا وعكسه ، وقال



149

۲٤ ـ سورة النور

غيره إنها منسوخة أخرج ابن أبي حاتم عن ابن المسيب قال نسخها: ﴿وَانْكُحُوا الْأَيَامَى مِنْكُ ﴾ .

2 - قوله تعالى : ﴿والذين يرمون المحصنات﴾ الآيتين ، فيهما تحريم القذف وأنه فسق وأن القاذف لا تقبل شهادته وأنه يجلد ثمانين إذا قذف محصنة أي عفيفة ، ومفهومه أنه إذا قذف من عرفت بالزنا لا يجد للقذف ويصرح بذلك قوله : ﴿ثم لم يأتوا بأربعة شهداء ﴾ وفيه أن الزنا لا يقبل فيه إلا أربعة رجال ولا أقل ولا نساء وسواء شهدوا مجتمعين أو متفرقين. واستدل بعموم الآية من قال يحد العبد أيضا ثمانين ومن قال بحد قاذف الكافر والرقيق وغير البالغ والجنون والجبوب وولده واحتج بها على أن من قذف نفسه ثم رجع لا يحد لنفسه لأنه لم يرم أحداً ، وقوله : ﴿إلا الذين تابوا ﴾ راجع إلى الفسق اتفاقاً لا إلى الجلد اتفاقاً واعاده الشافعي إلى عدم قبول الشهادة أيضاً فقبلها بعد التوبة وأخرجه ابن أبي حاتم عن عطاء ومنع ذلك أو حنيفة فلم يقبلها ولو تاب وأخرجه ابن أبي حاتم عن النخعي قال ابن الفرس : ويستدل بالآية لقول مالك إن شهادته لا تسقط بمجرد حاتم عن النخع قال ابن الفرس : ويستدل بالآية تول مالك إن شهادته لا تسقط بمجرد وللقاذف الإتيان بالشهداء ما لم يحد فهذا بين أن شهادته لا تسقط إلا بإقامة الحد عليه لاحتال إتيانه بالشهداء ، واستدل بالآية من قال إن حد القذف من حقوق الله فلا يجوز العفو عنه .

7 - وقوله تعالى: ﴿والذين يرمون أزواجهم ﴾ الآيات ، هذه أصل اللعان ففيها أن شرطه سبق قذف وأنه إنما يكون بين الزوجين لا بين الرجلين وأجنبية ولا السيد وأمته ، واستدل بعمومها من قال بلعان الكفار والعبيد والخصي والمجبوب والمحدود في القذف والأعمى والأخرس ومن الصغيرة التي لا تحمل والآيسة ، واستدل بقوله: ﴿ولم يكن لهم شهداء إلا أنفسهم ﴾ من قال لا لعان إذا أقام البينة بزناها وبقوله: ﴿فشهادة أحدهم ﴾ من قال إن اللعان شهادة لا يمين ، وقوله: ﴿أربع شهادات بالله ﴾ إلى آخره ، فيه أن صيغته أشهد بالله إني لمن الصادقين أربعا والخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين ، فاستدل به من لم يجز ابدال أشهد بأحلف أو أقسم ونحوه أو الله بالرحن ونحوه أو بقوله يعلم الله ونحوه ومن لم يجز ابدال أشهد بأحلف أو أقسم ونحوه أو الله بالرحن وخوه لمن الصادقين ولا إبدالها بما كذبت عليها ونحوه ولا الاكتفاء بدون أربع خلافاً لأبي حنيفة في إكتفائه بثلاث شهادات ولا تقديم اللعنة على الشهادات أو توسطها أو إبدالها بالغضب .



٢٤ \_ سورة النور

٨ ـ قوله تعالى : ﴿ويدرأ عنها العذاب﴾ الآية ، فيه أن لعانه يوجب على المرأة حد الزنا وأن لها دفعه بأن تقول أربعة مرات أشهد بالله إنه لن الكاذبين والخامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين ، ففيه أيضا أنه لا يجوز لها أن تبدل أشهد بأحلف والغضب باللعنة إلى آخر ما تقدم ، واستدل به على أنه لا يجوز تقديم لعانها على لعانه .

11 - قوله تعالى : ﴿إِن الذين جاءوا بالإفك﴾ الآيات ، نزلت في براءة عائشة رضي الله عنها فيا قذفت به ، فاستدل به الفقهاء على أن قاذفها يقتل لتكذيبه لنص القرآن ، قال العلماء : قذف عائشة كفر لأن الله سبح نفسه عند ذكره ، فقال : ﴿سبحانك هذا بهتان عظيم﴾ كما سبح نفسه عند ذكر ما وصفه به المشركون من الزوجة والولد.

١٢ ـ قوله تعالى: ﴿لُولا إِذْ سَمَعْتُمُوهُ ظَنِ المُؤْمِنُونَ﴾ الآية، فيه تحريم ظن السوء وأنه لا يحكم بالظن وأن من عرف بالصلاح لا يعدل به عنه لخبر محتمل وأن القاذف يكذب شرعا ما لم يأت بالشهداء.

١٩- قوله تعالى : ﴿إِن الذين يحبُّون أَن تشِيعَ الفاحشة ﴾ الآية ، فيه الحث على ستر المؤمن وعدم هتكه : أخرج ابن أبي حاتم عن خالد بن معدان ، قال من حدث بما بصرت عيناه وسمعت أذناه فهو من الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا ، وأخرج عن عطاء ، قال من أشاع الفاحشة فعليه النكال وإن كان صادقاً وأخرج عن عبد الله ابن أبي زكريا أنه سئل عن هذه الآية ، فقال هو الرجل يُتَكلم عنده في الرجل فيشتهي ذلك ولا ينكر عليه .

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿ولا يأتلِ أولو الفضل منكم﴾(١) الآية ، فيه النهي عن الحلف أن لا يفعل خيراً وأن من حلف على يين فرأى غيرها خيرا منها فيستحب له الحنث وفيه الأمر بالعفو والصفح .

۲۷ ـ قوله تعالى : ﴿لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم ﴾ الآيات ، فيه وجوب الاستئذان عند دخول بيت الغير وكان ابن عباس يقرأ ﴿حتى تستأذنوا ﴾ أخرجه ابن أبي حاتم

(١) في سائر ألطبعات: ولي حكان ﴿أولو﴾.

٢٤ ـ سورة النور ٢٤

ووجوب الرجوع إذا لم يؤذن له وتحريم الدخول إذا لم يكن فيها أحد، ويستفاد من هذا تحريم دخول ملك الغير والسكني فيه وشغله بغير إذن صاحبه فيدخل تحته من المسائل والفروع ما لا يحصي ، وقوله: ﴿وتسلموا على أهلها﴾ هو بيان لكيفية الاستئذان فقد أخرج أحمد أن رسول الله ﷺ استأذن على سعد فقال السلام عليكم وأخرج أبو داود عن عبد الله بن بشر قال كان رسول الله عُرات إذا أتى باب قوم لم يستقبل الباب من تلقاء وجهه ولكن من ركنه الأيمن أو الأيسر فيقول: «السلام عليكم السلام عليكم » وأخرج أيضاً عن رجل من بني عامر أنه استأذن على النبي عَيْكَ فقال أألج؟ فقال رسول الله عَيْكَ ا لخادمه: «أخرج وعلمه الاستئذان فقل له قل السلام عليكم أأدخل » وأخرج ابن ابي حاتم عن أبي أيوب قال قلت يا رسول الله هذا السلام فما الاستئناس قال: « يتكلم الرجل بتسبيحة وتكبيرة وتحميدة ويتنحنح فيؤذِن أهلَ البيت » حديث غريب، واستدل بالآية الأكثر على الجمع بين الاستئناس والاستئذان والأقل على تقديم الاستئناس على السلام لتقديمه في الآية وأجاب الأكثر بأن الواو لا يقيد ترتيبا وبأنه قرىء « حتى تسلموا على أهلها وتستأذنوا » كذا هو في مصحف ابن مسعود وقد بينت السنة تقديم السلام واستدل بها أيضاً من قال له الزيادة في الاستئذان على ثلاث حتى يؤذن له أو يصرح بالمنع وفهم من الآية أن الرجل لا يستأذن عند دخول بيته على امرأته.

79 ـ قوله تعالى : ﴿ليس عليكم جُناح أن تدخلوا بيتاً غير مسكونة فيها متاع لكم فسرها سعيد بن جبير وابن الحنفية وآخرون ببيوت التجارة الخانات والأسواق أو منازل الأسفار واختاره ابن جرير لأن جلوسهم فيها للبيع بمثابة الإذن لكل داخل فاستدل الفقهاء بها على جواز الدخول في مثل ذلك بلا إذن وفي بيوت يجلس فيها الحكام والمفتون برسم الفصل بين الخصوم والإفتاء وقد فهم من الآية تحريم النظر كما قال عَيْنِكُ «إنما جعل الاستئذان من أجل النظر » ثم صرح به تعالى فقال : ﴿قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ﴾ ففيها تحريم النظر الى النساء وعورات الرجال وتحريم كشفها أخرج ابن أبي حاتم عن أبي العالية قال كل شيء في القرآن من حفظ الفروج فهو من الزنا إلا هذه الآية والتي بعدها فهو أن لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل ولا المرأة .

٣١ - قوله تعالى : ﴿وقل للمؤمنات﴾ الآية(١) ، فيها أن المرأة يحرم عليها النظر إلى

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها قول الله تعالى: ﴿ وقل للمؤمنات يغضُضْنَ مِن أبصارهِنَّ ويحفظن فروجهنَّ ﴾.



٢٤ \_ سورة النور

الرجل كحرمة نظره إليها وأنه يجب عليها ستر عورتها.

قوله تعالى: ﴿ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها ﴾ فسره ابن عباس بالوجه والكفين، أخرجه ابن أبي حاتم، فاستدل به من أباح النظر إلى وجه المرأة وكفيها حيث لا فتنة، ومن قال إن عورتها ما عداهما، وفسره ابن مسعود بالثياب وفسر الزينة بالخاتم والسوار والقرط والقلادة والخلخال، أخرجه ابن أبي حاتم أيضاً فهو دليل لمن لم يجوز النظر إلى شيء من بدنها وجعلها كلها عورة.

قوله تعالى : ﴿وليضرِبْنَ بخمُرهنَ على جيوبهن ﴾ فيه دليل على وجوب ستر الصدر والنحر والعنق وأن ذلك منها عورة .

قوله تعالى: ﴿ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن﴾ الآية، فيها إباحة النظر للمحارم واستدل بها بعضهم على أنه لا يباح النظر للعم والخال لعدم ذكرهما في الآية، أخرج ابن المنذر عن الشعبي وعكرمة، قال لم يذكر العم والخال لأنهما ينعتان لأبنائهما ولا تضع خارها عند العم والخال.

قوله تعالى: ﴿أو نسائهن﴾ فيه إباحة نظر المرأة إلى المرأة كمحرم، واستدل به على تحريم نظر الذمية إلى المسلمة، أخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد قال نسائهن المسلمات ليس المشركات من نسائهن، وأخرج سعيد بن منصور عن عمر بن الخطاب أنه كتب إلى أبي عبيدة. أما بعد فإنه بلغني أن نساء من نساء المسلمين يدخلن الحمامات مع نساء أهل الشرك فانْهَ مَنْ قِبَلَكَ فإنَّهُ لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تنظر الى عورتها إلا أهل ملتها.

قوله تعالى: ﴿أو ما ملكت أيمانهن﴾ قال مجاهد وسعيد بن جبير يعني عبدها أخرجه ابن أبي حاتم ، فاستدل به من أباح نظر العبد الى سيدته ، وأخرج عن سعيد ابن المسيب ، قال إنما يعني بذلك الإماء ، وكذا قال ابن جريج يعني من نساء المشركين يجوز لها أن تظهر لها زينتها وإن كانت مشركة لأنها أمتها وهو المختار تأويلا وحكما وعلى الأول ، استدل بإضافة اليمين على أنه ليس لعبد الزوج النظر ، واستدل من أباحه بقراءة أو ما ملكت أيمانكم .

قوله تعالى: ﴿أو التابعين غيرِ أولي الإرْبة﴾ فسره مجاهد وغيره بالأبله الذي لا إرب له في النساء ، وقال ابن عباس هو المغفل الذي لا يشتهي النساء ، وقال بشر ابن سعيد هو الشيخ الكبير الذي لا يطيق النساء ، وقال عكرمة هو العنين ، وأخرج ذلك ابن أبي حاتم ، وقد استدل بهذا من أباح نظر الخصى .

قوله تعالى: ﴿أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ﴾ أي لم ينهموا أحوالهن لصغرهم، فيستدل به على تحريم نظر المراهق الذي فهم ذلك كالبالغ.

قوله تعالى: ﴿ولا يضربن بأرجلهن﴾ الآية، فيه النهي عن تحريك رجلها بالخلخال عمداً ليسمع صوته.

٣٢ ـ قوله تعالى: ﴿وأَنكِعوا الأيامي منك﴾ فيها الأمر بالإنكاح، فاستدل به الشافعي على اعتبار الولي لأن الخطاب له، وعدم استقلال المرأة بالنكاح، واستدل بعموم الآية من أباح نكاح الإماء بلا شرط ونكاح المبد الحرة، واستدل بها من قال بإجبار السيد على إنكاح عبده وأمّتِه.

قوله تعالى: ﴿إِن يكونوا فقراء﴾ الآية ، فيه الحث على النكاح وأنه مجلبة للرزق أخرج ابن جرير عن ابن مسعود قال: «التمسوا الفني في النكاح » يقول الله: ﴿إِن يكونوا فقراء يفنهم الله من فضله ﴾ وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي بكر الصديق قال أطيعوا الله فيا أمركم به من النكاح ينجز لكم ما وعدكم من الفني وتلا الآية ، قال ابن الفرس: واحتج بعضهم بهذه الآية ، على أنه لا يفسخ النكاح بالعجز الظاهر عن النفقة لأنه قال: ﴿يفنيهُمُ الله ﴾ ولم يفرق بينهم.

٣٣ - قوله تمالى: ﴿ولْيستعففِ الذين لا يجدون نكاحاً حتى يغنيهم الله﴾ فيه استحباب الصبر عن النكاح لمن لا يقدر على أهبته والاستعفاف بأن يكسر شهوته بالصوم كما بينه الحديث، واستدل بعضهم بهذه الآية على بطلان نكاح المتعة، قال ولا يغهم منه تحريم ملك اليمين لأن من لا يقدر على النكاح لعدم المال لا يقدر على شراء الجارية غالباً ذكره الكيا.

قوله تمالى: ﴿والذين يبتغون الكتاب﴾ الآية، فيها مشروعية الكتابة وأنها مستحبة، وقال أهل الظاهر واجبة لظاهر الأمر وأن لندبها أو وجوبها شرطين طلب العبد لها وعلم الخير فيه، وفسره مجاهد وغيره بالمال والحرفة والوفاء والصدق والأمانة.

قوله تعالى : ﴿واتوهم﴾ قال بريدة هو خطاب للناس ، حث لهم على إعانتهم وكذا قال ابن عباس ، وقال زيد بن أسلم للولاة بأن يعطوهم من الزكاة ، وقال عليّ بن أبي طالب للسيد بأن يضع عنه من ثمنه ، أخرج ذلك ابن أبي حاتم ، وأخرج مثل قول عليّ عن ابن عباس أيضاً ومجاهد وآخرين ، فاستدل به الشافعي على وجوب أن يحط السيد عنه جزءاً من المال الذي كاتبه عليه ، أو يدفعه إليه ، وقال غيره : هو أمر ندب ، وفي الآية رد على



٢٤ - سورة النور

من حدد القدر المؤتى.

قوله تعالى: ﴿ولا تُكرِهوا فتياتكم﴾ الآية، فيه النهي عن إكراه الإماء على الزنا وأن المكره غير مكلف ولا آثم وأن الإكراه على الزنا يتصور وأن مهر البغي حرام وفيه رد على أوجب الحد على المكره.

٣٦ ـ قوله تعالى : ﴿ في بيوت أذن الله ﴾ الآية ، فيه الأمر بتعظيم المساجد وتنزيهها عن اللغو والقاذورات ، وفيه استحباب ذكر الله والصلاة في المساجد وفي قوله رجال إشارة إلى أن الأفضل للنساء الصلاة في بيوتهن كما صرح به الحديث ، وقوله : ﴿لا تُلهيهم ﴾ الآية ، فيه أن التجارة لا تنافي الصلاح ، لأن مقصود الآية أنهم يتعاطونها ومع ذلك لا تلهيهم عن الصلاة وحضور الجماعة ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عمر أنه كان في السوق فأقيمت الصلاة فأغلقوا حوانيتهم ودخلوا المسجد فقال ابن عمر فيهم نزلت : ﴿رجال لا تلهيهم ﴾ الآية ، وأخرج عن الضحاك والحسن وسالم وعطاء ومطرف مثل ذلك .

٤٨ ـ قوله تعالى : ﴿وَإِذَا دُعُوا إِلَى الله ورسوله ﴾ الآيات ، فيها وجوب الحضور على
 من دعي لحكم الشرع وتحريم الامتناع واستحباب أن يقول سمعنا وأطعنا .

الماليك والصبيان في هذه الآية ، منسوخ ، أخرج أبو داود وابن أبي حاتم من طريق عكرمة عن ابن عباس أنه سئل عن هذه الآية ، فقال إن الله ستير يجب الستركان الناس عكرمة عن ابن عباس أنه سئل عن هذه الآية ، فقال إن الله ستير يجب الستركان الناس ليس لهم ستور على أبوابهم ولا حجال في بيوتهم فربما فاجأ الرجل خادمه أو ولده أو يتيمه في حجره وهو على أهله فأمرهم الله أن يستأذنوا في تلك العورات التي سمى ثم جاء الله بعده بالستور فبسط عليهم في الرزق فأخذوا الستور واتخذوا الحجال فرأى الناس أن ذلك قد كفاهم من الاستئذان الذي أمروا به ، وقيل : محكمة ندباً أو وجوباً ولكن تهاون الناس في العمل بها ، أخرج ابن أبي حاتم من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال ، ترك الناس ثلاث آيات فلم يعملوا بهن ﴿يا أيها الذين آمنوا ليستأذنكم الذين ملكت ﴾ الآية ، والآية التي في سورة النساء ﴿وإذا حضر القسمة أولوا القربى عبد الرحن السُلَميّ ، قال هذه الآية في النساء خاصة للرجال يستأذنون على كل حال عبد الرحن السُلَميّ ، قال هذه الآية في النساء خاصة للرجال يستأذنون على كل حال بالليل والنهار ، وأخرج عن سعيد بن جبير أنها عامة في العبيد والإماء ، وفي الآية ، أن بالمهر وقت الظهر وأن النوم في غيرها كقبل العشاء وبعد الفجر مكروه ، وقد يستدل بها على أن كشف العورة في الخوة جائز ، قال ابن الفرس : الفجر مكروه ، وقد يستدل بها على أن كشف العورة في الخوة جائز ، قال ابن الفرس :

190

٢٤ - سورة النور

وفي قوله: ﴿ليس عليكم ولا عليهم جناح بعدهن طوافون ﴾ دليل على أن على الموالى في الاستئذان في هذه الأوقات مثل ما على العبيد.

09 - قوله تعالى : ﴿وَإِذَا بِلَغِ الأَطْفَالِ﴾ الآية ، فيه أن التكليف إنما يكون بالبلوغ وأن البلوغ يكون بالاحتلام وأن الأولاد البالغين لا يدخلون على والديهم إلا باستئذان كالأجانب ، أخرج ابن أبي حاتم عن سعيد بن المسيب ، قال ليستأذن الرجل على أمّهِ فإنما نزلت : ﴿وَإِذَا بِلَغِ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحَامِ﴾ في ذلك.

٦٠ ـ قوله تعالى: ﴿والقواعد﴾ الآية، فيه إباحة ترك التحفظ في التستر للنساء القواعد وفسرها سعيد بن جبير بالكبيرة الآيسة من الحيض، أخرجه ابن أبي حاتم وفيه أن استعفافهن وتحفظهن بالستر كالشواب خير وأفضل.

71 - قوله تعالى : ﴿ليس على الأعمى حرج﴾ الآية ، قيل إن المراد في ترك الغزو ، أخرجه ابن أبي حاتم عن عطاء وقيل في الأكل مع غيرهم حيث كانوا يكرهون ذلك لأنهم لا ينالون كما ينال الصحيح فنزلت ، أخرجه عن سعيد بن جبير وغيره ، وفيه نظر لأن رفع الحرج في ذلك عن الآكل مع المذكورين لا عنهم ، وأحسن منه ما أخرجه عبد الرزاق عن مجاهد ، قال كان الرجل يذهب بالأعمى أو الأعرج أو المريض إلى بيت أبيه أو بيت أخيه أو بيت خالته أو بيت عمته فكان الزمنى يتحرجون من ذلك يقولون إنما يذهبون بنا إلى بيوت غيرهم فنزلت الآية رخصة لهم .

قوله تعالى: ﴿ولا على أنفسكم﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم عن السدي ، قال كان الرجل يدخل بيت أبيه أو أخيه أو ابنه فتتحفه المرأة بالشيء من الطعام فلا يأكل من بيوت أجل أن رب البيت ليس ثم ، فأنزل الله هذه الآية ، ففي الآية جواز الأكل من بيوت المذكورين من الأقارب والأصدقاء في حضورهم وفي غيبتهم حيث علم رضاهم بذلك . قال جماعة ولم يذكر بيت الأنباء لأنه داخل في قوله: من بيوتكم لأن بيت ابن الرجل بيته ، فاستدل به على أن للرجل أن يأكل من مال ابنه بغير إذنه كما يأكل من بيت نفسه وعلى أن ماله بمنزلة ماله فهو بمعنى حديث «أنت ومالك لأبيك » قال ابن كثير ، وقد يستدل بالآية ، من يوجب نفقة الأقارب بعضهم على بعض وقوله: ﴿أو ما ملكتم مفاتحه﴾ قال ابن جبير والسدي هو خادم الرجل من عبد وقهرمان فلا بأس أن يأكل مما استودعه من الطعام بالمعروف ، وفي قوله: ﴿ليس عليكم جناح أن تأكلوا جميعاً أو أشتاتاً﴾ إباحة اجتاع الجماعة على الأكل وإن تفاوتوا فيه والرد على من كان من العرب لا يأكل وحده البتة .

٢٤ \_ سورة النور

قوله تعالى : ﴿فَإِذَا دَخُلُمْ بِيُوتاً ﴾ الآية ، قال ابن عباس يعنى إذا دخلت المسجد فقل: السلام علينا وعلى عباد الصالحين، وقال الزهري وقتادة: إذا دخلت بيتك فقل السلام عليكم ، وقال ابن جبير يعني بيوت المسلمين ، وقال جابر بن عبد الله إذا دخلت على أهلك فسلم عليهم ، أخرج ذلك ابن أبي حاتم وكل من الأمور الثلاثة سنة ، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس: أنه كان يقول ما أُخذت التشهد إلا من كتاب الله سمعت الله يقول تحية من عند الله مباركة طيبة فالتشهد في الصلاة التحيات المباركات الطيبات لله.

٦٢ \_ قوله تعالى : ﴿وإذا كانوا معه على أمر جامع﴾ قال ابن أبي مليكة : هو الجهاد والجمعة والعيدين ، وقال عطاء : أمر عام ، وقال مقاتل : طاعة يجتمعون عليها أخرجها ابن أبي حاتم.

قوله تعالى : ﴿ لَم يَدْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأَذُنُوه ﴾ فيه وجوب استئذانه عَلَيْكُ قبل الانصراف عنه في كل أمر يجتمعون عليه ، قال الحسن : وغير الرسول عَيْلَتُهُ من الأُمَّة مثله في ذلك لما فيه من أدب الدين وأدب النفس، قال ابن الفرس: ولا خلاف في الغزو أنه يستأذن إمامه إذا كان له عذر يدعوه إلى الانصراف، واختلف في صلاة الجمعة إذا كان له عذر كالرعاف وغيره فقيل يلزمه الاستئذان سواء كان إمامه الأمير أبرغيره أخذاً من الآية.

٦٣ ـ قوله تعالى : ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضِكم بعضاً ﴾ فيه تحريم ندائه لله باسمه بل يقال يا رسول الله ، يا بني الله ، والظاهر استمرار ذلك بعد وفاته إلى الآن.

قوله تعالى : ﴿ فَلْيَحِذَرِ الذين يَخالفون عن أمره ﴾ الآية ، فيه وجوب امتثال أمر نبيه والتحذير من مخالفته ، أخرج ابن أبي حاتم عن الحسن بن صالح قال إني لخائف على من ترك المسح على الخفين أن يكون داخلاً في هذه الآية.

#### - YO -

### سورة الفرقان

- ١ ـ قوله تعالى : ﴿لتكون للعالمين نذيراً ﴾ استدل به من قال إنه عَلَيْ مرسل إلى الملائكة .
- ٧ ـ قوله تعالى : ﴿ويشي في الأسواق﴾ فيه إباحة دخول الأسواق للعلماء وأهل
   الدين والصلاح خلافاً لمن كرهها لهم.
- ٢٤ ـ قوله تعالى : ﴿خيرٌ مستقراً وأحسنُ مَقيلاً ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود قال لا يُنتصف النهار حتى يقيل هؤلاء وهؤلاء ثم قرأ هذه الآية : ﴿ثم إِن مقيلهم لإلى الجحيم﴾(١).
- ٣٠ ـ قوله تعالى : ﴿ اتخذوا هذا القرآن مهجوراً ﴾ قال ابن الفرس فيه كراهة هجر المصحف وعدم تعهده بالقراءة فيه .
- ٤٧ ـ قوله تعالى : ﴿وهو الذي جعل لكم الليل لباساً ﴾ استدل به من قال تجوز صلاة العارى في الظلمة لأنه لباس حكاه ابن العربي .
- ٤٨ ـ قوله تعالى: ﴿وأنزلنا من السهاء ماء طهوراً ﴾ هو أصل في الطهارة بالماء واستدل به من قال بطهورية المستعمل لأن فعولا يقتضي التكرار والمبالغة وأجيب بحصول ذلك فيا يتردد على العضو، ففيه دلالة على أن الماء لا يحكم له بالاستعمال ما دام متردّداً عليه.
- 02 قوله تعالى: ﴿وهو الذي خلق من الماء بشراً ﴾ الآية. قال الكيا: يدل على أن الله جعل الماء سبب الاجتاع والتآلف والرضاع وفيه إشارة إلى المحرمات بالنسب والسبب أن كل ذلك تولد من الماء ، وفيه دليل على أن المصاهرة تثبت بطريق المكارمة لا بطريق النقمة والعقوبة ولذلك قال الشافعي لا يتعلق بالزنا تحريم المصاهرة انتهى .
- (١) هذا على قراءة ابن مسعود لهذه الآية (الصافات: ٦٨): ﴿ثم إِن مرجعهم لإلى الجحيم﴾ ويؤيد هذا قول ابن جريج: ﴿وأحسن مقيلاً﴾ قال: مصيراً. [الدر المنثور: ٦٧/٥].



٢٥ ـ سورة الفرقان

٦٠ ـ قوله تعالى : ﴿قالوا وما الرحمن ﴾ استدل به من قال ان الرحمن ليس عربياً ،
 وإلا لم ينكروه كما لم ينكروا الله .

77 ـ قوله تعالى : ﴿جعل الليل والنهار خِلْفة ﴾ الآية . قال ابن عباس يقول : من فاته شيء من الليل أن يعمله أدركه بالنهار أو من النهار أدركه بالليل ، وقال سعيد بن جبير جعل الليل خلفاً من النهار والنهار خلفاً من الليل لمن فرط في عمل أن يقضيه أخرجهما ابن أبي حاتم .

٦٣ ـ قوله تعالى : ﴿وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هَوْناً ﴾ قال ابن عباس بالطاعة والعفاف والتواضع وقال مجاهد بالسكينة والوقار والحلم أخرجهما ابن أبي حاتم .

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا خَاطِبِهِمِ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَاماً ﴾ قال مجاهد: سداداً من القول وقال سعيد بن جبير يعني وداً ومعروفاً فأخرجهما ابن أبي حاتم.

٦٤ ـ قوله تعالى: ﴿والذين يبيتون لربهم﴾ الآية فيه التحريض على قيام الليل.

٦٧ ـ قوله تعالى : ﴿والذين إذا أنفقوا ﴾ الآية (١) ، فيه ذم الاسراف والاقتار في النفقة ومدح التوسط .

٧٢ ـ قوله تعالى: ﴿والذين لا يشهدون الزور﴾ هو شامل لكل باطل فمنه الشرك وبه فسره الضحاك، واللهو والغناء وبه فسر ابن الحنفية والكذب وبه فسر قتادة والنياحة وبه فسر الحسن.

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا مِرُوا بِاللَّغُومِرُوا كَرَاماً ﴾ قال السدي : اللَّغُو الباطل والواقعية في الناس وقال مجاهد إذا أتوا على ذكر النكاح كنوا عليه .

٧٣ ـ قوله تعالى : ﴿والذين اذا ذُكِّرُوا بآيات ربهم لم يخِرُّوا عليها صُمَّاً وعُمياناً ﴾ يعني بل سمعوه وفهموه وعقلوه وانتفعوا به ، وأخرج ابن أبي حاتم عن الشعبي أنه سئل عن الرجل يرى القوم سجدوا ولم يسمع ما سجدوا أيسجد معهم فتلا هذه الآية .

٧٤ ـ قوله تعالى: ﴿والذين يقولون ربنا هب لنا﴾ الآية: فيه الدعاء بصلاح الزوجات والأولاد والذرية وطلب الإمامة في الخير والعجائب للكرماني: قال القفال وغيره من المفسرين في الآية دليل على أن طلب الرياسة في الدين واجب.

٧٧ \_ قوله تعالى : ﴿قل ما يعبُّ بِكُم ربي لولا دعاؤكم فيه عظم فضيلة الدعاء .

(١) والثاهد فيها: ﴿ لم يُسرفوا ولم يَقترُوا وكان بن ذلك قواماً ﴾.

#### \_ 77 \_

### سورة الشعراء

٣٥ ـ قوله تعالى حكاية عن فرعون: ﴿فماذا تأمرون﴾ استدل به الأصوليون على أنه لا يشترط في الأمر العلو ولا الاستعلاء.

٨٤ - قوله تعالى : ﴿واجعل لي لسان صدق في الآخِرِين ﴾ قال مالك : في هذه الآية دليل على أنه لا بأس أن يجب الرجل أن يثنى عليه صالحاً .

٨٩ ـ قوله تعالى : ﴿ إِلا مِن أَتَى الله بِقلبِ سَلِمٍ ﴾ قال مجاهد وغيره : من الشرك وقال الضحاك : مخلص ناصح الله في خلقه وقال عروة : غير لعان أخرجها ابن أبي حاتم .

۹۸ ـ قوله تعالى: ﴿إِذْ نُسوِيّكِ﴾ قال بعض العلماء في سورة الشعراء ثلاث آليات متواليات رد على المشبَّهة ﴿وما أضلنا إلا المجرمون﴾ رد على المجبرة ﴿فما لنا من شافعين﴾ رد على المرجئة.

111 ـ قوله تعالى : ﴿واتبعك الأرذلون﴾ قال مجاهد الحواكون وقال قتادة السفلة أخرجهما ابن أبي حاتم ، وبه استدل أصحابنا على اعتبار الحرفة في كفاءة النكاح.

١٢٨ - قوله تعالى : ﴿أَتبنون بكل ربع آية تعبثون ﴾ قال مجاهد هو اتحاذ أبرجة الحمام أخرجه ابن أبي حاتم .

۱۳۰ ـ قوله تعالى: ﴿وَإِذَا بِطَشَمَ بِطَشَمَ جِبَارِينَ﴾ قال مجاهد بالسيف والسوط أخرجه ابن أبي حاتم.

170 - قوله تعالى: ﴿أَتَاتُونَ الذُّكرانُ مِن الْعَالَمِينَ وَتَدْرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ مِن أَرُواجِكُ ﴾ قال محمد بن كعب القرظي: يعني مثله من المباح فاستدل بذلك على إباحة وطء الزوجة في دبرها.

١٩٦ - قوله تعالى : ﴿وإنه لفي زُبُرِ الأولين﴾ استدل به أبو حنيفة على جواز قراءة القرآن بالفارسية قال لأنه إنما هو في الكتب السابقة بمعناه بألفاظه السريانية ونحوها لا بلفظه العربي .

٢٦ ـ سورة الشعراء

٧.

٢١٨ ـ قوله تعالى : ﴿ الذي يراك حين تقوم ﴾ قال ابن عباس للصلاة أخرجه ابن أبي حاتم .

٢١٩ ـ قوله تعالى : ﴿وتَقلُّبك في الساجدين﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد قال في المصلين ، كان يرى من خلفه في الصلاة كما يرى من بين يديه.

٣٢٤ ـ قوله تعالى: ﴿والشعراء﴾ الآية: فيها ذم الشعر والمبالغة في المدح والهجو وغيرهما من فنونه، وجوازه في الزهد والأدب ومكارم الأخلاق وجواز الهجو لمن ظلم انتصاراً.

#### - 44 -

# سورة النمل

١٥ \_ قوله تعالى : ﴿ولقد آتينا داود وسليهان علماً ﴾ قال هو علم الكيمياء حكاه الماوردي .

١٦ ـ قوله تعالى: ﴿وورث سليهان داود﴾ قال قتادة ورث نبوته وملكه وعلمه أخرجه ابن أبي حاتم، فلا تصلح متمسكاً لن قال إن الأنبياء يورِّثون خصوصاً وقد كان لداود أولاد كثيرة وقد خص الله تعالى سليان بالإرث.

١٩ - قوله تعالى : ﴿فتبسم ضاحكاً ﴾ فيه أن لا بأس بالتبسم والضحك عند التعجب وغيره.

٢٠ ـ قوله تعالى : ﴿ وتفقد الطير ﴾ فيه استحباب تفقد الملك أحوال رعيته .

قوله تعالى : ﴿ لأَعذبنَّهُ ﴾ الآية ، قال ابن العربي فيه دليل على أن الطير كانوا مكلفين إذ لا يعاقب على قدر الذنب لا على قدر الجسد.

قلت: ويستدل به على جواز تأديب الحيوانات والبهائم بالضرب عند تقصيرها في المشي وإسراعها ونحو ذلك وعلى جواز نتف ريش الحيوان لمصلحة لأن المراد بالتعذيب المذكور نتف ريشه كما أخرجه سعيد بن منصور وابن أبي حاتم عن ابن عباس.

٢٢ ـ قوله تعالى: ﴿ فقال أحطت بما لم تحط به ﴾ قال ابن العربي فيه أن الصغير يقول
 لكبير والتابع للمتبوع عندي من العلم ما ليس عندك إن تحقق ذلك.

۲۷ ـ قوله تعالى : ﴿سننظر﴾ الآية ، فيه قبول الوالي عذر رعيته ورد العقوبة عنهم
 وامتحان صدقهم فيم اعتذروا به .

٢٨ ـ قوله تعالى: ﴿اذهب بكتابي﴾ الآية ، فيه إرسال الطير بالكتب.

٢٩ ـ قوله تعالى : ﴿كتاب كريم﴾ قال السدي مختوم أخرجه ابن أبي حاتم فيستحب



ختم الكتب.

٣٠ ـ قوله تعالى : ﴿إنه من سليهان﴾ الآية ، فيه استحباب افتتاح الكتب بالبسملة وباسم مرسلها.

٣٢ ـ قوله تعالى : ﴿قالت يا أيها الملأ﴾ الآية ، فيها المشاورة والاستعانة بالآراء في الأمور المهمة.

٣٦ ـ قوله تعالى: ﴿أَتُمِدُّونَنِ ﴾ الآية ، فيه استحباب رد هدايا المشركين.

25 - قوله تعالى: ﴿قيل لها ادخلي الصرح﴾ قال السدي كان قد نعت له خلقها فأحب أن ينظر إلى ساقيها. أخرجه ابن أبي حاتم، فيستفاد منها النظر قبل الخطبة.

٤٨ ـ قوله تعالى : ﴿يفسدون في الأرض﴾ فسره سعيد بن المسيب وعطاء بن أبي رباح بقرض الذهب والفضة وقطعهما .

٨٢ ـ قوله تعالى: ﴿وإذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابة﴾ فيه من أشراط الساعة الكبرى خروج الدابة ورفع القرآن، أحرج أبن أبي حاتم عن ابن مسعود قال: أكثروا تلاوة القرآن من قبل أن يرفع يسري عليه ليلاً فيصبحوا منه فقراء وينسون قول لا إله إلا الله ويقعون في قول الجاهلية وأشعارهم، فذلك حين يقع القول عليهم.

٨٩ - قوله تعالى: ﴿من جاء بالحسنة فله خير منها﴾ استدل به على أن الثواب أفضل من العمل قال ابن عبد السلام إلا التوحيد فإنه أفضل من الثواب ، وقال شيخ الإسلام شمس الدين البلقيني. بل ثوابه أيضاً أفضل منه وهو النظر إليه تعالى .

الله القصص - ٢٨ - سورة القصص - ٢٨

7.7

## سورة القصص

٧ ـ قوله تعالى : ﴿وأوحينا إلى أم موسى﴾ استدل به من قال بنبوتها .

قوله تعالى: ﴿أَن أَرضَعِيه﴾ فيه وجوب سقي الولد اللبأ وهو اللبن أول الولادة لأنه لا يعيش بدونه غالباً، قال ابن العربي: هذه الآية من أعظم آي القرآن فيها أمران ونهيان وخبران وبشارتان.

١٥ ـ قوله تعالى : ﴿فاستغاثه الذي من شيعته﴾ الآية. فيها جواز دفع الصائل ولو
 أدى إلى قتله وإنما عده ذنباً لأن الأنبياء لا يفعلون أمراً إلا بإذن منه تعالى .

١٧ \_ قوله تعالى : ﴿قال رب بما أنعمت على فلن أكون ظهيراً للمجرمين ﴾ قال ابن الفرس: احتج بها قوم على المنع من خدمة الظلمة ومعاونتهم في شيء من أمورهم . قلت : وممن استدل بذلك عطاء أخرجه ابن أبي حاتم عنه .

٢٠ ـ قوله تعالى : ﴿وجاء رجل من أقصى المدينة﴾ الآية ، استدل به القرطبي وغيره على جواز النميمة لمصلحة .

٢٥ ـ قوله تعالى: ﴿فجاءته إحداهما تمشي على استحياء﴾ قال عمر بن الخطاب جاءت مستترة بكم درعها على وجهها ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وفيه مشروعية ستر الوجه للمرأة وأنه لا بأس بكلامها الرجال.

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿قالت إحداهما يا أبتِ استأجره﴾ فيه مشروعية الإجارة .

77 ـ قوله تعالى : ﴿قال إِنِي أَرِيد﴾ الآية ، فيها استحباب عرض الرجل موليته على أهل الخير والفضل أن ينكحوها واعتبار الولي في النكاح ، وأن العمى لا يقدح في ولاية النكاح ، فقد تقدم أنه كان أعمى وجواز جعل الصداق منفعة ولو من حرة وجواز مقابلة منفعة بدون الحر بالأعواض واعتبار الإيجاب والقبول في عقد النكاح وقال مكي فيها خصائص في النكاح منها أنه لم يعين الزوجة ولا حد أول المدة وجعل المهر إجابة ودخل ولم ينفذ شيئاً ، وقال ابن الفرس استدل مالك بهذه الآية على إنكاح الأب البكر البالغة





بغير استثار لأنه لم يذكر فيها استثاراً ، قال : واحتج بها بعضهم على جواز أن يكتب في الصداق أنكحته إياها خلافاً لمن اختار أنكحتها إياه قائلا : لأنه إنما يلك النكاح عليها لا عليه ، وقال ابن العربي : استدل بها بعض أصحاب الشافعي على أن النكاح موقوف على لفظ الإنكاح والتزويج ، قال واستدل بها بعضهم على صحة نكاح التفويض لأنه جعل الإجارة عائدة الى نفسه وليس للزوجة منها شيء وذلك لا يجوز فوجب أن يحمل على التفويض وترك المهر وأن قضية الإجارة كانت بالتراضي لا قهراً ، قال واستدل بها قوم على جواز الجمع بين نكاح وإجارة في صفقة واحدة فعدوه إلى كل صفقة تجمع عقدين وقالوا بصحتها ، واستدل بها علماؤنا على أن اليسار لا يعتبر في الكفاءة فإن موسى كان حينئذ فقيراً ، قال وفيها رد على من منع الإجارة المتعلقة بالحيوان عشر سنين لأنه يتغير غالباً ، قال وفي قوله : ﴿والله على ما نقول وكيل ﴾ اكتفاء بشهادة الله ولم يشهد أحداً من غالباً ، قال وفي عدم اشتراط الإشهاد في النكاح ، انتهى . وقال غيره استدل الحنفية بهذه الآية على صحة البيع فيا إذا قال بعتك أحد هنين العبدين بمائة ، واستدل بها الخنابلة الأوزاعية على صحته فيا إذا قال بعتك بألف نقداً وألفين نسيئة ، واستدل بها الحنابلة على صحة استئجار الأجير بالطعمة والكسوة .

٢٩ ـ قوله تعالى : ﴿وسار بأهله﴾ قال ابن العربي فيه دليل على أن الرجل يذهب بأهله حيث يشاء .

٧٨ ـ قوله تعالى : ﴿قال إِنمَا أُوتِيتِه على علم ﴾ قيل أراد علم الكيمياء!

٨٣ ـ قوله تعالى : ﴿تلك الدار الآخرة﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم عن علي بن أبي طالب قال : إن ألرجل ليحب أن يكون شِسْع (١) نعليه أحسن من شِسع صاحبه فيدخل في هذه الآية .

٨٦ ـ قوله تعالى : ﴿ فلا تكونن ظهيراً للكافرين ﴾ قيل معناه لا نكن بين ظهرانيهم فهو أمر بالمجرة ، حكاه الكرماني في الغرائب.

<sup>(</sup>٨) الشُّنعُ: واحد شسوع النعل التي تشدُّ إلى زمامها.

7.0

٢٩ ـ سورة العنكبوت

#### . T9 \_

## سورة العنكبوت

12 \_ قوله تعالى : ﴿ أَلْفَ سَنَةَ إِلا خَسِينَ عَاماً ﴾ فيه رد على من قال لا يستثنى من العدد عقد صحيح .

۱۵ ـ قوله تعالى : ﴿وأصحاب السفينة﴾ قال ابن الفرس استدل به بعضهم على أن ساكن الدار يدعى صاحبها وإن لم تكن له ملكاً.

٢٩ \_ قوله تعالى : ﴿وتقطعون السبيل﴾ هو قطع الطريق .

قوله تمالى: ﴿وتأتون في ناديكم المنكر﴾ قال عَلَيْكَ: «كانوا يحذفون (١) أهل الطريق ويسخرون منهم » أخرجه ابن أبي حاتم من حديث أم هانى ، وأخرج عن مجاهد أنه الصفير ولعب الحمام والجلايق (٢) وحل أزرار القباء (٣).

٤٦ ـ قوله تمالى : ﴿ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن ﴾ هو أصل في آداب المناظرة والجدل.

قوله تعالى : ﴿ وقولوا آمنا ﴾ الآية ، فيه أنه لا يصدق أهل الكتاب ولا يكذبون فيا أخبروا به بل يقال لهم ذلك .

ده على : ﴿ وَمَا كُنْتُ تَتَلُو ﴾ الآية ، فيها أنه عَلَيْ كَانَ أُمِياً لا يقرأ ولا يكتب ، وفيها رد على من زعم أنه كتب .

٥٦ ـ قوله تعالى : ﴿إِن أَرضِي واسعة فإياي فاعبدون ﴾ قال سعيد : يعني إذا عُمِلَ في الأرض بالمعاصى فاخرجوا .

- (١) أي يرمونهم بالعصا أو غيرها إيداءً كذا وردت هذه اللفظة هنا!. وفي [ الدر المنثور: ٥/١٤٤ ] يخذفون \_ بالخاء \_ والخذف بالحصى: الرمى به بالأصابع، وهو الصواب هنا
- (٢) كذا وردت هذه اللفظة فيا بين أيديناً. والصواب ما ورد في [الدر المنثور: ٥/١٤٥]: الجُلاهق، وهي البندق الذي يرمى به. جمعها جلاهق ـ بفتح الجيم ـ . وهي لفظة فارسية معربة.
  - (٣) القباء: ثوب يلبس فوق الثباب، أو القميص، ويتمنطق عليه.



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

٢٩ ـ سورة العنكبوت

4.

79 - قوله تعالى: ﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سُبُلَنا ﴾ قال بعضهم: الذين يعملون بما يعلمون يهديهم لما لا يعلمون ، أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن ابن عيينة قال: إذا رأيت الناس فقد اختلفوا فعليك بما عليه الجاهدون وأهل التقوى فإن الله يقول: ﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا ﴾.



٣٠ \_ سورة الروم

## سورة الروم

1۷ \_ قوله تعالى : ﴿فسبحان الله﴾ الآية ، أخرج الحاكم وغيره عن ابن عباس أن نافع ابن الأزرق سأله فقال : الصلوات الخمس في القرآن؟ قال نعم فقرأ : ﴿فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون ﴾ قال صلاة المغرب وصلاة الصبح ﴿وعشياً ﴾ صلاة العصر ﴿وحين تُطهرون ﴾ صلاة الظهر وقرأ ومن بعد صلاة العشاء .

٢١ ـ قوله تعالى : ﴿ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً ﴾ الآية ، استدل به من منع نكاح الجن.

٢٢ ـ قوله تمالى: ﴿ومن آياته خَلْقُ السموات والأرضِ واختلافُ ألسنتِكم وألوانِكم﴾ استدل به على أن اللغات توقيفية على أن المعنى: ومن آياته خلق اللغات الختلفة التي تجري على الألسنة ، نقل ابن الحاجب الاتفاق على حمل الآية على ذلك لأنه أبلغ من الحمل على صور الألسنة وتأليفاتها لتشابهها جداً .

٣٠ ـ قوله تعالى : ﴿فَأَقُم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله ﴾ الآية ، استدل به على أن كل مولود يولد على الفطرة ، أخرج الشيخان عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : «ما من مولود يولد إلا على الفطرة » ثم يقول : اقرءوا ﴿فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ﴾ ».

٣٩ ـ قوله تعالى : ﴿وما آتيم من رباً ليربُو في أموال الناس ﴾ نزلت في هبة الثواب أي فليس فيه أجر ولا وزر ، أخرج ابن أبي حاتم ذلك عن ابن عباس ومجاهد والضحاك ومحمد بن كعب القرظي ، ولفظ محمد : هذا الربا الحلال أن تهدي تريد أكثر منه وليس له أجر ولا وزر ، ونهى عنه النبي عَيَّاتُم خاصة فقال : ﴿ولا تمنن تستكثر ﴾(١).

### (١) سورة المدثر: ٦.

### سورة لقمان

٦ \_ قوله تعالى : ﴿ومن الناس من يشتري لهو الحديث﴾ قال ابن عباس الغناء ، قال عطاء الغناء والباطل، وقال عبد الكريم الغناء والشعر، أخرجها ابن أبي حاتم وأخرج عن ابي أمامة الباهلي عن النبي عَيْكُم قال: «لا يحل بيع المغنيات ولا شراؤهن ولا التجارة فيهن وأكل أثمانهن حرام »، وفيهن أنزل الله: ﴿ومن الناس من يشتري لهو الحديث ﴿ .

١٤ ـ قوله تعالى : ﴿وَفُصَالُهُ فَي عَامِينَ﴾ فيه ردٌّ على من قال مدة الرضاع ثلاثون شهراً أو ثلاث سنين.

١٥ ـ قوله تعالى : ﴿وَإِنْ جَاهِدَاكُ﴾ الآية ، فيه أن الوالد لا يطاع في الكفر ومع ذلك يصحب معروفاً.

١٨ ـ قوله تعالى : ﴿ولا تُصعِّر خدَّكَ للناس ﴾ قال ابن عباس لا تتكبر فتحقر عباد الله وتعرض عنهن بوجهك إذا كلموك ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وأخرج عن مجاهد قال : هما الرجلان يكون بينهما الشحناء فيعرض هذا عن هذا عن هذا ، وعن الربيع ابن أنس قال: ليكن الغنيّ والفقير عندك في العلم سواء.

١٩ ـ قوله تعالى : ﴿واقصِدْ في مشيك﴾ قال سعيد بن جبير يقول : لا تحتال ، وقال قتادة: نهاه عن الخيلاء، وقال مجاهد: تواضَّعْ، وقال يزيد بن أبي حبيب: أسرع، أخرجها ابن أبي حاتم.

قوله تعالى : ﴿واغضض من صوتك﴾ قال سعد بن جبير: اخفضه عند الملا ، أخرجه ابن أبي حاتم . 4.9

٣٢ ـ سورة السجدة

### - ٣٢ -سورة السجدة

١٣ ـ قوله تعالى : ﴿ولو شئنا﴾ الآية ، أخرج ابن أبي حاتم عن مالك أنه سئل عن القدر فقال نعم إن الله يقول : ﴿ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها﴾ الآية .

17 - قوله تعالى: ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن معاذ بن جبل أن الذي عَلَيْكُ قال: ﴿إِن شئت أنبأتك بأبواب الخير، الصوم جنة والصدقة تطفيء الخطيئة، وقيام الرجل في جوف الليل » ثم تلا رسول الله عَلَيْكَ : ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع ﴾ وأخرج عن الحس أنه فسرها بقيام الليل، وعن الأوزاعي قال كنا نسمع أنه القيام من الليل، وعن مالك قال صلاة الليل بعد النوم، وأخرج الترمذي عن أنس أن هذه الآية: ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع ﴾ نزلت في انتظار الصلاة التي تدعى العتمة، وأخرج البزار عن بلال قال كنا نجلس في المجلس وناس من أصحاب النبي على يصلون بعد المغرب إلى العشاء فنزلت هذه الآية، وأخرج ابن أبي حاتم عن عطاء ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع ﴾ قال عن النوم قبل العشاء الآخرة.

١٨ ـ قوله تعالى : ﴿أَفَمِن كَانَ مؤمناً كَمِن كَانَ فَاسَقاً لا يستوون﴾ الآية ، استدل بعمومه من قال إن الفاسق لا يلى النكاح.

72 - قوله تعالى : ﴿وجعلْنا منهم أُمُهَ ﴾ الآية (١) ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن بنت الشافعي أنه سئل عن قول علي : الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد فقال : ألم تسمع قوله : ﴿وجعلنا منهم أُمُهُ يهدون بأمرنا لما صبروا ﴾ لما أخذوا برأس الأمر صاروا رؤساء .

(١) في المطبوعات: وجعلناهم، في كلا الموضعين. وما أثبتناه هو النص القرآني، المساق للاستدلال هنا. وقد اشتبه على المصنف بآية [الأنبياء: ٧٣]: ﴿وجعلناهم أنمة يهدون بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات...﴾



# سورة الأحزاب

٥ \_ قوله تعالى : ﴿ ليس عليكم جُناح فيها أخطأتم به ﴾ فيه أن الخطأ مرفوع ولا إثم على لخطيء ، أخرج ابن أبي حاتم عن حبيب بن أبي ثابت أن رجلاً سأله فقال إن قوماً طلبوني حاجة فظننت أن لا يعذرون فحلفت بعتق مملوك لي إن كانت حاجتكم في المنزل فقالت المرأة حاجتهم في المنزل ردها فلان بالأمس ، فقال لا بأس أمسك عليك مملوكك. وتلا هذه الآبة.

٦ \_ قوله تعالى : ﴿ النبيُّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم ﴾ أخرج البخاري عن أبي هريرة مرفوعاً « ما من مؤمن إلا أنها أولى الناس به في الدنيا والآخرة اقرءوا إن شئم: ﴿ النبيُّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم ﴾ فأيما مؤمن ترك مالاً فليرثه عصبته من كانوا فإن ترك ديناً أو ضياعاً فليأتني فأنا مولاه ».

قوله تعالى : ﴿وأزواجه أمهاتهم ﴾ أي في وجوب البر وتحريم النكاح ، واستدل به من قال بتحريم الكافرة عليه عَيْكُ لأنه لو تزوجها كانت أُمَّا للمؤمنين وقرأ وهو أب لهم، واستدل به من جوز أن يقال له أبو المؤمنين.

قوله تعالى: ﴿وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض﴾ استدل به من ورَّث ذوي الأرحام.

قوله تعالى : ﴿ إِلَّا أَن تَفْعُلُوا إِلَى أُولِيانُكُم مَعْرُوفًا ﴾ قال مجاهد : توصون لهم. وقال ابن الحنفية: نزلت في جواز وصية المسلم للكافر أخرجهما ابن أبي حاتم:

٢١ ـ قوله تعالى : ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة﴾ احتج به في وجوب التأسى بأفعاله ﷺ وقد وقع ذلك لابن عمر وغيره كثيراً.

٢٢ \_ قوله تعالى : ﴿وما زادهم إلا إيماناً ﴾ استدل به على زيادة الإيمان ونقصه . قوله تعالى : ﴿وَتُسْلِيّاً﴾ قال الحسن ما زادهم البلاء إلا تسليمًا للقضاء أخرجه ابن أبي حاتم . .

٣٣ - سورة الأحزاب

711

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِي قُل لأَزُواجِكَ إِن كُنتَن تَرَدَن الحَيَاة الدّنيا ﴾ الآية ،
 فيها تخييره عَيْلِيَّة نساءه بين الإقامة معه وفراقه وأن التخيير ليس طلاقاً لقوله تعالى : ﴿ فَتَعَالَيْنَ ﴾ إلى آخره .

٣٢ ـ قوله تعالى: ﴿ يَا نَسَاءَ النَّبِي لَسَتُنَّ كَأُحدٍ ﴾ قال السبكي: ظاهر الآية أن أزواجه عَلِيْكَةً أفضل النساء مطلقاً حتى على مريم، وظاهرها أيضاً تفضيلهن على بناته إلا أن يقال بدخولهن في اللفظ لأنهن من نساء النبي.

- قوله تعالى : ﴿ فلا تخضعن بالقول ﴾ فيه استحباب خفض المرأة صوتها(١).

٣٣ ـ قوله تعالى : ﴿وقَرْنَ فِي بيوتِكُنَّ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن أبي بردة أنه جاء فلم يجد أم ولده في البيت فقال ذهبت إلى المسجد فصاح بها وقال إن الله نهى النساء أن يجرجن وأمرهن أن يقرن في بيوتهن ولا يتبعن جنازة ولا يأتين مسجداً ولا يشهدن جمعة .

قوله تعالى: ﴿ولا تَبرَّجْنَ﴾ فسره ابن أبي نجيح بالتبختر، وقتادة بمشية كانت في الجاهلية. فيها تكسر، أخرجهما ابن أبي حاتم، وأخرج عن مقاتل أنه إلقاء الخمار وإبداء القلائد والقرط.

قوله تعالى: ﴿تبرُّجَ الجاهلية الأولى﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس أن عمر ابن الخطاب سأله، فقال أرأيت قول الله: ﴿ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى﴾ ما كانت جاهلية غير واحدة فقال يا أمير المؤمنين ما سمعت بأولى إلا ولها آخرة قال له عمر فائتني من كتاب الله ما يصدق ذلك قال إن الله يقول وجاهدوا في الله حق جهاده كما جاهدتم أول مرة، وهذه القراءة مسندة من وجه آخر فيستدل بذلك من قال إن الأول لا يستلزم ثانياً وهو الأصح عند العلماء فلو قال أول ولد تلدينه فأنت طالق لم يحتج إلى أن تلد ثانياً.

قوله تعالى : ﴿إِنَمَا يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت﴾ استدل به من قال إن إجاع ﴿أهل البيت﴾ حجة لأن الخطأ رجس فيكون منفياً عنهم.

٣٧ ـ قوله تعالى : ﴿ رُوجِناكُها ﴾ استدل به مع قصة شعيب على أن لفظ الترويج

(١) هذا استنباط غريب، وقد تتبعت كافة الروايات التي أوردها المصنف رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلا تخضعن بالقول ﴾ في [الدار المنثور: ٥/١٩٦] ، فلم أجد واحدة منها تدل على ذلك. بينما تجمع أكثرها على أن المراد: النهي عن الرفث في القول. وهو الفحش ، وهذا مقارب ، لكنَّ ظاهر الآية يدل على النهي عن تصنع الرقّة واللين في الكلام مع الأجنبي ، فإن في ذلك إثارة لشهوة من بقلبه مرض وهوى أ.

٣٣ \_ سورة الأحزاب

717

والنكاح من ألفاظ عقد النكاح وأنه يقال زوجة إياها لازوجها إياه وفي بقية الآية ، أن أزواج أولاد النبي لا يحرمن ، قال الكيا : وفيها دليل على أن الأمَّة مساوية للنبي عَلَيْكُ في الأحكام إلا ما قام دليل على تخصيصه به لأنه صرح بأنه فعل ذلك لنبيه ليرتفع الحرج عن المؤمنين في مثله .

٣٨ \_ قوله تعالى : ﴿وكان أمر الله قدرا مقدورا ﴾ رد بها زيد بن أسلم على القدرية .

٤٠ قوله تعالى : ﴿ ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ﴾ استدل به من منع أن يقال أبو
 المؤمنين وهو أحد الوجهين عندنا.

قوله تعالى : ﴿وخاتم النبيين ﴾ فيه أنه لا نبي بعده ، وأن من ادَّعى النبوة بعده قطع كذبه.

٤٤ ـ قوله تعالى : ﴿تحيتهم يوم يلْقُونَهُ سلام﴾ أخرج ابن أبي الدنيا وغيره عن ابن مسعود في الآية قال إذا جاء ملك الموت ليقبض روح المؤمن قال ربك يقرئك السلام.

29 ـ قوله تعالى : ﴿إِذَا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن ﴾ استدل به على أن الطلاق لا يكون قبل النكاح لأنه رتبه عليه بكلمة ثم وقد روى ابن أبي حاتم هذا الاستنباط عن ابن عباس وغيره وفي بقية الآية أن المطلقة قبل الوطء لا عدة عليها وأن لها المتعة وإن سمى لها الصداق .

٥٠ ـ قوله تعالى : ﴿إِنَا أَحِللنَا لَكَ أَزُواجِكَ﴾ الآية ، فيها إباحة نكاح والد العمومة والخؤولة .

قوله تعالى : ﴿وامرأة مؤمنة ﴾ الآية (١) ، فيها من خصائصه عَلَيْكُ النكاح بلفظ الهبة وبلا مهر ولا ولي وليس ذلك لغيره وبذلك فسره قتادة أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن الذهرى أنه فسره بلا مهر فقط.

قوله تعالى : ﴿قد علمنا ما فرضنا عليهم في أزواجهم ﴾ قال قتادة من الولي والصداق والشاهدَيْن وأن لا يزاد على الأربع أخرجه ابن أبي حاتم ، قال ابن الفرس : وذهب بعضهم إلى أن الرجم الذي كان يقرأ في سورة الأحزاب داخل في هذه الآية .

قوله تعالى : ﴿ وَمَا مَلَكُ أَيَّانَهُم ﴾ فسر بالاستبراء وليس له في القرآن ذكر إلا هنا .

(١) الشاهد فيها: ﴿وهبت نفسها للنبي ... ﴾.

٥١ ـ قوله تعالى : ﴿ تُرجى ﴾ الآية (١) ، فيها خصائصه عَرِ الله عَلَي عدم وجوب القَسْم عليه .

٥٢ ـ قوله تعالى: ﴿ولو أعجبك حسنهن﴾ قال ابن الفرس فيه دليل على جواز النظر من الرجل إلى التي يريد نكاحها.

٥٣ - قوله تعالى : ﴿وَإِذَا سَأَلْتَمُوهُنَ مِنَاعاً فَاسَأُلُوهُنَ مِنْ وَرَاءَ حَجَابِ ﴾ ، هذه آية الحجاب التي أمر بها أمهات المؤمنين بعد أن كان النساء لا يحتجبن وفيها جواز سماع كلامهن ومخاطبتهن.

قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لَكُم﴾ الآية(٢)، فيها تحريم أذاه عَيْلِيَّةٍ بسائر وجوه الأذى وتحريم نكاح أزواجه.

00 ـ قوله تعالى: ﴿لا جناح عليهن﴾ الآية، فيها إباحة نظر محارمهن إليهن، واستدل الحسن والحسين بعدم ذكر أبناء البعولة فيها على تحريم نظرهما إليهن فكانا لا يدخلان عليهن.

07 ـ قوله تعالى : ﴿إِن الله وملائكته يصلُّون﴾ الآية ، فيها وجوب الصلاة عليه ﷺ وقد أجمع عليه العلماء وإنما اختلفوا في قدر الواجب منه فقيل مرة في العمر وقيل كلما ذكر ، وقال الشافعي في كل صلاة .

00 - قوله تعالى : ﴿والذين يؤذون المؤمنين ﴾ فيه تحريم أذي المؤمن إلا بوجه شرعي كالمعاقبة على ذنب ويدخل في هذه الآية كل ما يؤدي للإيذاء كالبيع على بيع غيره والسوم على سومه والخطبة على خطبته وقد نص الشافعي على تحريم أكل الإنسان بما يلي غيره إذا اشتمل على إيذاء ، وأخرج ابن أبي حاتم من حديث عائشة مرفوعاً «أربى الربا عند الله استحلال عرض امرىء مسلم » ثم قرأ هذه الآية ، قال : «إياكم وأذي المؤمن فإن الله يحفظه ويغضب له » وأخرج عن قتادة قال زعموا أن عمر بن الخطاب قرأها ذات يوم فأفزعه ذلك حتى (٣) مني كل موقع : ﴿الذين يؤذون المؤمنين ﴾ والله إني لأعاقبهم وأضربهم فقال إنك لست منهم إنما أنت مؤدّب إنما أنت معلم .

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها: ﴿ترجي من تشاء منهنَّ وتؤوي إليك من تشاء ﴾.

<sup>(</sup>٢) الشاهد فيها قوله تعالى: ﴿ وما كان لَكُم أَن تؤذوا رسول الله ولا أن تنكحوا أزواجه من بعده أبداً . . ﴾

<sup>(</sup>٣) كذا بالأصل. وفيه سقط؛ لكنَّ الرواية في [الدر المنثور: ٢٢٠/٥] وفيها: .. « فأفزعه ذلك حتى ذهب إلى أبي بن كعب رضي الله عنه ، فدخل عليه فقال: يا أبا المنذر إني قرأت آية من كتاب الله تعالى فوقعت منى كل موقع... » إلى آخرها،

٣٣ - سورة الأحزاب

412

09 - قوله تعالى: ﴿يدنين عليهن من جلابيبهن﴾ هذه آية الحجاب في حق سائر النساء ففيها وجوب ستر الرأس والوجه عليهن ولم يوجب ذلك على الإماء، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في الآية، قال أمر الله النساء المؤمنات إذا خرجن من بيوتهن في حاجة أن يغطين من فوق رؤوسهن بالجلاليب ويبدين علينا واحدة. وأخرج عن مجاهد وغيره في قوله أن يعرفن فلا يؤذين أنهن حرائر فلا يتعرض لهن السفهاء والفساق.

7٠ - قوله تعالى: ﴿لئن لم ينته ﴾ الآية (١) ، فيه تحريم الأذى بالإرجاف وفسر قوله: ﴿والذين في قلوبهم مرض ﴾ بإرادة الزنا ، أخرجه ابن أبي حاتم عن عطاء وعكرمة وغيرهما ، وأخرج عن السدي ، قال والذين في قلوبهم مرض هم قوم كانوا يجلسون على الطريق يكابدون الناس مكابدة إلى قوله: ﴿أَينما ثُقِفُوا ﴾ الآية ، قال هذا حكم في القرآن ليس يعمل به لو أن رجلاً أو أكثر من ذلك اقتصوا أثر امرأة فغلبوها على نفسها ففجروا بها كان الحكم فيهم غير الجلد والرجم أن يأخذوا فتضرب أعناقهم.

<sup>(</sup>١) الشاهد فيها: ﴿لئن لم ينتهِ المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لنغرينك بهم ثم لا يجاورونك فيها إلا قليلاً...﴾



#### \_ W£ \_

# سورة سبأ

٨ ـ قوله تعالى: ﴿أَفْترى على الله كذباً أم به جنة ﴾ استدل به الحافظ على إثبات الواسطة بين الصدق والكذب لأنهم حصروا دعوى النبي عَيْلِكُ الرسالة في الإفتراء أو الإخبار حال الجنون يعني أنه لا يخلو عن أحدهما ، وليس الإخبار وحال الجنون كذباً لأنه جعله قسيمه ، ولا صدقاً لأنهم لا يعتقدونه فثبت الواسطة.

١٣ ـ قوله تعالى : ﴿وَتَمَاثَيلُ﴾ قال ابن الفرس : احتجت به فرقة في جواز التصوير وهو ممنوع فإنه نسخ في شرعنا .

قوله تعالى : ﴿اعملوا آل داود شكراً ﴾ فيه وجوب الشكر وأنه يكون بالعمل ولا يختص باللسان .

١٩ ـ قوله تعالى : ﴿لَكُلُ صَبَارَ شُكُورِ ﴾ قال الشعبي : صَبَارَ فِي الكريهة ، شكور في الحسنة ، أخرجه ابن أبي حاتم .

٤٩ ـ قوله تعالى : ﴿قل جاء الحق﴾ الآية ، فيه استحباب هذا القول عند إزالة المنكر .

قوله تعالى : ﴿ولو ترى إذ فَزعوا فلا فَوْتَ﴾ قال سعيد بن جبير: هم الجيش الذين يخسف بهم بالبيداء أخرجه ابن أبي حاتم .

٥٣ - قوله تعالى: ﴿وقد كفروا به﴾ إلى قوله: ﴿إنهم كانوا في شكّ مريب﴾ قال ابن الفرس احتج بهذه الآية ، بعض المفسرين أن الشاك كافر ورد بها على من زعم أنه ليس بكافر والله لا يعذب على الشك.



# سورة فاطر

٢ ـ قوله تعالى : ﴿ ما يفتح الله للناس من رحمة ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابي هريرة أنه كان إذا أصبح في الليلة التي يمطرون فيها يقول مطرنا الليلة بنوء الفتح ثم يتلو هذه الآبة.

٩ \_ قوله تعالى: ﴿كذلك النشور﴾ هذا يدل على صحة القياس.

١٠ \_ قوله تعالى : ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب ﴾ فسره ابن عباس بالذكر ، وشهر بن حوشب بالقرآن ومطر<sup>(١)</sup> بالدعاء ، أخرج ذلك ابن أبي حاتم .

١١ \_ قوله تعالى : ﴿و ما يُعَمَّرُ من معمَّر ولا يُنقَصُ من عمره إلا في كتاب ﴾ استدل به من قال إن العمر يزيد وينقص وأجاب من أنكر ذلك بأن الضمير راجع إلى مطلق العمر لا إلى ذلك المعمر بنفسه كما يقال درهم ونصفه أي ولا ينقص من عمر شخص من أعمار أضرابه بمعنى ولا يحصل عمر شخص ناقصاً عن عمر أمثاله جزم بذلك والدي رحمه الله في فتاويه. قلت: وأحسن من ذلك أن المراد ولا ينقص من عمره بما يمضى منه من الأيام بذلك فسره سعيد ابن جبير وعكرمة وأبو مالك الغفاري وحسان ابن عطية، أخرجه عنهم ابن أبي حاتم وأخرج ما جزم به الوالد عن ابن زيد وقتادة.

٢٤ \_ قوله تعالى : ﴿وإن مِن أمة إلا خلا فيها نذير﴾ احتج به من قال إن جميع الحيوانات مكلفة كالبشر مع قوله: ﴿ وما من دابة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالم (<sup>(۲)</sup>.

هو صاحب رجاء بن حيوة.

سورة الأنعام: ٣٨. ( )



٣٦ ـ سورة يسر

### \_ ٣٦ \_

# سورة يس

17 \_ قوله تعالى : ﴿ونكتبُ ما قدموا وآثارَهم ﴾ أخرج للترمذي والحاكم عن أبي سعيد الخدري ، قال كانت بنو سلمة في ناحية المدينة فأرادوا النقلة إلى قرب المسجد فنزلت هذه الآية ، فقال النبي عُيُّا ﴿ إِن آثار كم تكتب » فلم ينتقلوا ، ففيه الحث على المشاجد وأن الأبعد فالأبعد من المسجد أكثراً أجراً وان الأجر على قدر المشقة ، وأخرج ابن أبي حاتم عن أنس ، قال هذه الآية في الخطو يوم الجمعة .

٤٠ ـ قوله تعالى: ﴿لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابقُ النهارِ﴾
 قال الكرماني ، استدل به بعضهم على أن النهار سابق الليل ، قال وهو خلاف الإجماع .

٦٩ ـ قوله تعالى : ﴿وما علمناه الشعر﴾ الآية ، استدل به بعضهم على ذم الشعر لأن الله تعالى رفع منزلة نبيه عن قومه .

٧٨ - قوله تعالى : ﴿قال من يحيى العظام وهي رميم ﴾ الآية . استدل به أصحابنا على أن العظم تحله الحياة ، قال الكيا وفي الآية ، دليل على استعمال القياس والاعتبار والتعليق بطريق الأولى .



#### \_ \\

### سورة الصافات

٨٨ ـ قوله تعالى: ﴿فنظر نظرة في النجوم﴾ قال الكرماني في عجائبه أي في علم النجوم وكان علماً نبوياً فنُسِخَ انتهى.

٨٩ ـ قوله تعالى : ﴿ إِنِّي سَقِيمِ ﴾ فيه استعمال المعاريض والحجاز للمصلحة .

٩٦ - قوله تعالى : ﴿والله خلقكم وما تعملون ﴾ فيه دليل لمذهب أهل السنة أن أفعال العباد مخلوفة لله .

المناسبة ال

١٠٧ ـ قوله تعالى: ﴿وفديناه بذبح عظيم﴾ فسر في الأحاديث والآثار بكبش، فاستدل به المالكية على أن الغنم في الضحية أفضل من الإبل.

٣٧ \_ سورة الصافات

ا ١٤١ - قوله تعالى : ﴿فَسَاهُمَ﴾ فيه دليل على الحكم بالقرعة إلا أنه لا يجوز مثل ذلك في الآدميين الآن فلا يلقون في البحر بالقرعة.

127 - قوله تعالى : ﴿فلولا أنه كان من المسبحين﴾ فيه بيان فضل التسبيح والعمل في الرخاء .

١٦٢ - قوله تعالى : ﴿ مَا أَنتُم عليه بِفَاتنين إلا من هو صالِ الجحيم ﴾ رد بها عمر بن عبد العزيز على القدرية ، أخرجه ابن أبي حاتم .

170 - قوله تعالى: ﴿وإنا لنحن الصافُون﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن الوليد بن عبد الله ابن أبي مغيث قال: كانوا لا يصفون في الصلاة حتى نزلت فصفوا ، وأخرج عن يزيد ابن أبي مالك قال: كان الناس يصلون متبددين فأنزل الله ﴿وإنا لنحن الصافون﴾ فأمرهم النبي عَلِي أن يصفوا .



### - 47 -

## سورة ص

1۸ ـ قوله تعالى : ﴿ يسبِّعْنَ بالعشيِّ والإشراق ﴾ استدل بها على صلاة الضحى فأخرج سعيد بن منصور في سننه عن ابن عباس قال : طلبت صلاة الضحى في القرآن فوجدتها هنا ﴿ بالعشيِّ والإشراق ﴾ ، وأخرج ابن أبي حاتم من وجه آخر عنه قال : لم أر صلاة الضحى في موضع من القرآن إلا في قوله : ﴿ يسبحن بالعشيِّ والإشراق ﴾ .

7. ـ قوله تعالى: ﴿واتيناه الحكمة وفصل الخطاب﴾ أخرج سعيد بن منصور عن عجاهد في قوله: ﴿وفصل الخطاب﴾ ، قال الأيمان والشهود ، وأخرج ابن أبي حاتم عن شريح قال: فصل الخطاب الشهود والأيمان ، وعن قتادة فصل الخطاب شاهدان للمدعي ويمين للمدعى عليه. قال وبه فصلت الأنبياء والرسل وهو قضاء هذه الأمة إلى يوم القيامة ، وأخرج عن أبي عبد الرحن السلمي في هذه الآية قال إن داود لما أمر بالقضاء فظع(۱) به فقال الله سلهم الشهود والأيمان .

71 - قوله تعالى: ﴿وهل أتاك نبؤ الخصم ﴾ الآية ، قال الكيا: ذكر المحققون الذين يرون تنزيه الأنبياء أن داود أقدم على خطبة امرأة قد خطبها غيره ولا زوجة له مع كثرة نساء داود غير عالم بذلك فنهاه الله بذلك من تسور الملكين وما أورداه من التمثيل على وجه التعريض ليعدل عن ذلك ويستغفر ربه من هذه الصغيرة لكن كيف يجوز أن يقول الملكان خصان بغي بعضنا على بعض وذلك كذب والملائكة عن مثله منزهة وجوابه أن فيه تقديراً وكأنهما قالا قدرنا كالخصمين وعلى ذلك يحمل قوله: ﴿إِن هذا أَخي ﴾ إلى آخره ، انتهى . وقال الشيخ تقي الدين السبكي في كتابه «القول المحمود في تنزيه داود » ومن خطه نقلت: تكلم الناس في قصة داود وأكثروا وذلك مشهور جداً وذكروا أموراً منها ما هو منكر عند العلماء ومنها ما ارتضاه بعضهم وهو عندي منكر ، وتأملت القرآن فظهر لي وجه خلاف ذلك كله فإني نظرت قوله تعالى : ﴿فغفرنا له ذلك ﴾ فوجدته

(١) فظع بالأمر، فظعاً وفظاعة: استعظمه وهاله.

٣٨ ـ سورة ص

يقتضى أن المغفور في الآية يعني للإشارة بذلك، فطلبته فوجدته أحد ثلاثة أمور: إما ظنه، وإما اشتغاله بالحكم عن العبادة، وإما اشتغاله بالعبادة عن الحكم، كما أشعر به قوله: ﴿ فِي المحرابِ ﴾ وذلك أنه صح عن نبينا عَلَيْكُم أن داود أعبدُ البشر فكأن داود انقطع ذلك اليوم في المحراب للعبادة الخاصة بينه وبين الله فجاءت الخصوم لم يجدوا إليه طريقاً فتسوروا إليه وليسوا ملائكة ولا ضرب بهم مثل وإنما هم قوم تخاصموا في نعاج على ظاهر الآية فلما وصلوا إليه حكم بينهم ثم من شدة خوفه وكثرة عبادته خاف أن يكون الله امتحنه بذلك إما لاشتغاله عن الحكم بالعبادة ذلك اليوم وإما لاشتغاله عن العبادة بالحكم تلك اللحظة فظن أن الله فتنه أي امتحنه واختبره هل يترك الحكم للعبادة أو العبادة للحكم، فاستغفر ربه، فاستغفاره لأحد هذين الأمرين واحتمل ثالثاً وهو ظنه: وإن يكن الله لم يرد فتنته وإنما أراد إظهار كرامته، وانظر قوله: ﴿وإنَّ له عندنا لزلفي وحسن مآب﴾ كيف يقتضي رفعة قدره وقوله: ﴿يا داود إنا جعلناك خليفة﴾ يقتضي ذلك ويقتضي ترجيح الحكم على العبادة وعلى أي وجه من الأوجه الثلاثة حملته حصل تنزيه داود عليه السلام مما يقوله القصاص ، انتهى . قلت والقصة التي يحكونها في شأن المرأة وأنها أعجبته وأنه أرسل زوجها مع البعث حتى قتل أخرجها أبن أبي حاتم من حديث أنس مرفوعاً ، وفي إسناده ابن لهيعة وحاله معروف عن أبي صخر عن يزيد الرقاشي ، وأخرجها من حديث أبن عباس موقوفاً وقال ابن الفرس: في هذه القصة دليل على جواز القضاء في المسجد والتلطف في رد الإنسان عن مكروه صنعه وأن لا يؤخذ بالعنف ما أمكن وجواز المعاريض من القول(١).

٢٣ ـ قوله تعالى : ﴿إِن هذا أَخي﴾ قال ابن مسعود أي على ديني ، أخرجه ابن أبي حاتم ، ففيه جواز إطلاق الأخ على غير المناسب.

٢٤ ـ قوله تعالى : ﴿وإن كثيراً من الخلطاء﴾ استدل به على جواز الشركة.

قوله تعالى : ﴿وخر راكعاً ﴾ استدل به من أجاز التعويض عن سجود التلاوة بركوع.

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿يَا دَاوِدَ﴾ الآية ، قال الكيا : فيه بيان وجوب الحكم بالحق وأن لا يميل إلى أحد الخصمين لقرابة أو رجاء أو نسب يقتضي الميل ، واستدل به بعضهم على

(١) الحق الذي لا مرية فيه أن داود عليه السلام بريء من كل ما نسبه إليه القصاصون ، نقلاً عن المرويات الإسرائيلية التي تقطر سفها وجهلاً بمقام الأنبياء . وقد حققنا في هذه القصة وغيرها من الإسرائيليات ، وتتبعناها بالنقد والتمحيص جميعاً في تحقيقنا لتفسير ﴿الجلالين﴾ ، وجعلنا ذلك بحثاً ملحقاً بالتفسير فليراجعه من شاء .

احتياج الأرض إلى خليفة من الله.

٢٩ ـ قوله تعالى : ﴿كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته﴾ استدل به الفقهاء على استحباب تدبر القراءة ، والنحاة على جواز الوصف بالجملة قبل الوصف بالمفرد خلافاً لمن منعه.

٣٣ ـ قوله تعالى : ﴿ فطفق مسحاً ﴾ الآية ، أورده الصوفية في باب الغيرة وفسرودها بسقوط الاحتال فناء ، والضيق عن الصبر تعاسة ، وقال ابن الفرس : اختلف في المسح هنا فقيل مسحها بيده تكريا أو محبة ، وقيل غسلها بالماء ، وقيل وسمها وحبسها في سبيل الله ، وقيل قطع سوقها وأعناقها لمجاعة كانت بالناس ففيه حل أكلها . وقيل قتلها تعذيباً لها حيث شغلته عن صلاة العصر .

٣٥ ـ قوله تعالى : ﴿ رَبِ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكاً لا ينبغي لأحد من بعدي ﴾ استدل به على تكفير من ادعى استخدام الجن وطاعتهم مع الحديث المشهور في قصة العفريت وأن النبي عَيِّكُ هم أن يربطه فذكر قول سليان.

25 - قوله تعالى: ﴿وخذ بيدك ضِغثاً فاضرب به ولا تحنَثُ ﴾(١) أخرج ابن أبي حاتم من طرق عن ابن عباس وسعيد بن المسيب وسعيد بن جبير وغيرهم أن أيوب حلف ليجلدن امرأته مائة جلدة فلما كشف الله عنه البلاء أمره أن يأخذ ضِغثاً فيضربها به فأخذ شهاريخ مائة فضربها ضربة واحدة ، قال سعيد بن جبير وهي لهذه الأمة لمن حلف على مثل ما حلف أيوب ،ثم أخرج أيضا عن عطاء ، قال هي للناس عامة ، وعن مجاهد . قال كانت لأيوب خاصة ، قال الكيا: ذهب الشافعي وأبو حنيفة وزفر إلى أن من فعل ذلك بر في يمينه وخالف مالك ورآه خاصا بأيوب قال: وفي الآية دليل على أن للزوج ضرب زوجته وأن يحلف ولا يستثني انتهى ، واستدل بهذه الآية على أن الاستثناء شرطه الاتصال إذ لو لم يشترط لأمره تعالى ، بالاستثناء ولم يحتج إلى الضرب بالضغث ، واستدل عطاء بالآية على مسألة أخرى فأخرج سعيد بن منصور بسند صحيح عنه أن رجلاً قال: إني حلفت أن لا أكسو امرأتي دِرعاً حتى تقف بعرفة فقال: احملها على حمار ثم اذهب فقف بها بعرفة فقال: إنما نويت (٢) يوم عرفة فقال عطاء: وأيوب حين حلف ليجلدن امرأته مائة جلدة أنوى أن يضربها بالضغث؟ إنما أمره الله أن يأخذ ضِغثاً فيضربها به المرأته مائة جلدة أنوى أن يضربها بالضغث؟ إنما أمره الله أن يأخذ ضِغثاً فيضربها به المرأته مائة جلدة أنوى أن يضربها بالضغث؟ إنما أمره الله أن يأخذ ضِغثاً فيضربها به

<sup>(</sup>١) الضِّغْث: قبضة حشائش مختلطة الرطب باليابس.

<sup>(</sup>٢) وفي نسخة: عنينتُ.





۳۸ ـ سورة ص

777

قال عطاء ، إنما القرآن عبر.

٦٩ ـ قوله تعالى : ﴿ باللا الأعلى إذ يختصمون ﴾ تخاصمهم مناظرتهم بينهم في استنباط العلم كما تجري المناظرة بين أهل العلم في الأرض حكاه الكرماني في عجائبه.

٨٦ - قوله تعالى: ﴿وما أنا من المتكلّفين﴾ فيه ذم التكلف، وقد أخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود قال: يا أيها الناس من علم شيئاً فليقل به ومن لا يعلم فليقل الله أعلم فإن من العلم أن يقول الرجل لما لا يعلم الله أعلم فإن الله قال لنبيه: ﴿قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلفين﴾.

٣٩ \_ سورة الزمر

277

### - ۳۹ -سورة الزمر

٧ - قوله تعالى : ﴿ولا يرضى لعباده الكُفْرِ ﴾ استدل به على أنه تعالى لا يرضى الكفر والمعاصي ، وعلى أن الرضا غير الإرادة وهذا هو أحد قولي أهل السنة والقول الثاني : وحكاه الآمدي عن الجمهور : أن الرضا والإرادة شيئان(١) وحملوا العباد في الآية على المخلصين كما قال : ﴿إِن عبادي ليس لك عليهم سلطان ﴾ أخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله : ﴿ولا يرضى لعباده الكفر ﴾ قال هم المخلصون الذين قال : ﴿إِن عبادي ليس لك عليهم سلطان ﴾ .

٩ ـ قوله تعالى : ﴿أَمِن هُو قَانَتُ آنَاءُ اللّيلُ سَاجِداً ﴾ فيه استحباب قيام الليل ، قال
 ابن عباس : آناء الليل . جوف الليل ، وقال الحسن : ساعاته أوله وأوسطه وآخره
 أخرجهما ابن أبي حاتم .

ـ قوله تعالى : ﴿ يَحْدُرُ الآخُرةُ وَيُرْجُو رَحْمَةً رَبُّهُ فَيَهُ الرَّدِ عَلَى مِن ذَمَ العبادات خُوفاً مِن النَّارِ أَو رَجَّاء الجنةُ وهو الإمام الرازي وقد قال النبي عَلَيْكُ « حولها ندندن » .

قوله تعالى: ﴿قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون﴾ فيه مدح العلم ورفعه قدره وذم الجهل ونقصه ، وقد يستدل به على أن الجاهل لا يكافيء العالم كما أنه لا يكافيء بنت العالم .

71 ـ قوله تعالى: ﴿أُنْزِلُ مِن السَّاءُ مَاءُ فَسَلَّكُهُ يَنَابِيعِ فِي الأَرْضِ﴾ استدل به من قال: إن الماء كله من السَّاء ، وقد أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في هذه الآية قال: ليس في الأرض ماء إلا نزل من السَّاء . ولكن عروق الأرض تغيره . وأخرج نحوه عن سعيد بن جبير والشعبي .

٢٨ ـ قوله تعالى : ﴿قرآناً عربياً غير ذي عوج ﴾ فيه الرد على من قال : بخلق القرآن أخرج اللالكاني في السنة والآجري في الشريعة بسند صحيح عن ابن عباس في قوله :

(١) كذا وردت هذه اللفظة في حسالاً صول. والصواب: سيّان أإذ أنبني القول الأول على المغايرة بين الرضى والإرادة، فينبغي الفول المدي على تساويهما.





٣٩ ـ سورة الزمر

﴿قرآنا غير ذي عوج﴾ ، قال غير مخلوق .

٢٩ ـ قوله تعالى : ﴿رجلاً فيه شركاء ﴾ فيه جواز الشركة وأنها مشاعة.

قوله تعالى : ﴿الله يتوفى الأنفس﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن السدي ، قال ويتوفى الله الأنفس التي لم تمت في منامها فتلتقي روح الحي وروح الميت فيتذاكران ويتعارفان فترجع روح الحي إلى جسده في الدنيا إلى بقية أجلها وتحبس روح الميت.

27 - قوله تعالى : ﴿قل يا عباديَ الذين أسرفوا ﴾ الآية : فيه الرد على من قال إن الكبائر لا تغفر .

02 - قوله تعالى: ﴿وأنيبوا إلى ربكم﴾ أو رده الصوفية في باب الإنابة وفسروها بالرجوع إلى الحق والخروج من التبعات واستدراك الفوائت، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن زبد قال: الإنابة الرجوع إلى طاعة الله والنزوع عما كان عليه.



٤٠ ـ سورة غافر

#### . ٤. \_

## سورة غافر

١٣ ـ قوله تعالى : ﴿وما يتذكر إلا من ينيب﴾ الآية ، أورده الصوفية في باب التذكر قالوا وهو فوق التفكر فإن التفكر وحاصله الإنتفاع بالعظة . .

١٩ ـ قوله تعالى : ﴿يعلم خَائَنَة الأعين﴾ ، فيه ذم النظر إلى ما لا يجوز كما فسره ابن عباس ومجاهد وغيرهما ، وفسره السدي والضحاك بالرمز بالعين كما قال عَلَيْكُ « ما كان لنبي أن تكون له خائنة الأعين » وقد قالوا له : هلاَّ أومأت أو أشرت .

٣٤ ـ قوله تعالى : ﴿ولقد جاءكم يوسف من قبل﴾ الآية ، استدل به على رسالته .

٣٥ - قوله تعالى : ﴿كَبُرَ مَقتاً عند الله وعند الذين آمنوا ﴾ أخرج ابن أبي حاتم من طريق سفيان عن الأعمش عن مالك بن الحارث عن عبد الرحمن بن يزيد عن ابن مسعود قال ما رآه المؤمنون حسناً فهو حسن عند الله وما رآه المسلمون سيئاً فهو سيء عند الله قال سفيان فكان الأعمش يتأول بعده : ﴿كبر مقتاً عند الله وعند الذين آمنوا ﴾ .

21 ـ قوله تعالى : ﴿وأفوض أمري إلى الله ﴾ أورده الصوفية في باب التفويض قال في منازل السائرين وهو ألطف إشارة وأوسع معنى من التوكل فان التوكل بعد وقوع السبب والتفويض قبل وقوعه وهو غير الاستسلام والتوكل شعبة منه.

27 ـ قوله تعالى : ﴿ النار يُعرضون عليها غدواً وعشياً ﴾ استدل به من قال إن أرواح الكفار بعد مفارقة البدن ليس مقرها النار وقد أخرج ابن أبي حاتم هذا عن ابن مسعود قال : «إن أرواح الشهداء في أجواف طير خضر تسرح بهم في الجنة وإن أرواح آل فرعون في أجواف طير سود تغدو على جهنم وتروح فذلك عرضها » وفي العجائب للكرماني في هذه الآية أدل دليل على عذاب القبر لأن المعطوف غير المعطوف عليه .

٥٠ ـ قوله تعالى : ﴿وما دعاء الكافرين إلا في ضلال ﴾ استدل به من قال إن دعاء
 الكافرين لا يستجاب وأنه لا يكن من الخروج في الاستسقاء .





٤٠ ـ سورة غافر

07 - قوله تعالى: ﴿إِن الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم ﴾ ، الآية نزلت في فتنة الدجال كما أخرجه ابن أبي حاتم عن أبي العالية قال إن اليهود أتوا النبي على فقالوا إن الدجال يكون منا ويكون من أمره وعظموا أمره وقالوا يصنع كذا وكذا فأنزل الله: ﴿إِن الذين يجادلون في آيات الله ﴾ إلى قوله: ﴿فاستعذ بالله ﴾ فأمر نبيه أن يتعوذ من فتنة الدجال ﴿لَخَلَقُ السموات والأرض أكبر من خلق الناس ﴾ قال أكبر من خلق الدجال الإ في هذه خلق الدجال الإ في هذه الآية.

٤١ ـ سورة فصلت

### \_ ٤١ \_

## سورة فصلت

٦ ـ قوله تعالى: ﴿فاستقيموا إليه﴾ أورده الصوفية في باب الاستقامة قال في منازل السائرين: وقوله إليه إشارة عن التفريد ثم فسرها بالاجتهاد في الاقتصاد لا عاديا رسم العلم ولا متجاوزا حد الإخلاص ولا مخالفاً نهج السنة.

٧ ـ قوله تعالى: ﴿وويل للمشركين الذي لا يؤتون الزكاة ﴾ استدل به على تكليف الكفار بالفروع.

٣٣ - قوله تعالى: ﴿ومن أحسن قولاً بمن دعا إلى الله وعمل صالحاً ﴾ ، أخرج ابن أبي حاتم عن سعد بن أبي وقاص وعائشة أن هذه الآية نزلت في المؤذنين ولفظ عائشة هو المؤذن إذا قال حي على الصلاة فقد دعا إلى الله وعمل صالحاً ، قالت ركعتان فيا بين الأذان والإقامة.

٣٤ \_ قوله تعالى : ﴿ دفع بالتي هي أحسن ﴾ قال مجاهد هي السلام أخرجه ابن أبي حاتم .

٣٦ - قوله تعالى: ﴿وإما ينزغنّك من الشيطان نَزْغُ فسره عبد الرحمن بن زيد بالغضب ، والسدى بالوسوسة ففي الآية استحباب الاستعادة عندهما وقد روي الحاكم عن سليان بن صرد قال استبَّ رجلان عند النبي عَلِيلَة فاشتد غضب أحدهما فقال النبي عَلِيلَة «إني لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه الغضب ﴿أعوذ بالله من الشيطان الرجم ﴾ ، فقال الرجل أمجنوناً تراني فتلا رسول الله عَلَيلَة ﴿وإما ينزعنك من الشيطان نزغ فاستعذ بالله ﴾ .

٣٧ ـ قوله تعالى: ﴿لا تسجدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا الله ﴾ استدل به الشيخ أبو اسحاق في المهذب على صلاة الكسوف قال لأنه لا صلاة تتعلق بالشمس والقمر غيرها وأخذ من ذلك تفضيلها على صلاة الاستسقاء لكونها في القرآن بخلافها.

٤٠ \_ قوله تعالى : ﴿إِن الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا ﴾ قال ابن عباس



- سورة فصلت المستعدد المستعد المستعدد المستعدد المستعدد المستعدد المستعدد المستعدد المستعدد ا

هو أن يوضع الكلام على غير مواضعه أخرجه ابن أبي حاتم من طريق العوفى عنه ففيه الرد على من تعاطي تفسير القرآن بما لا يدل عليه جوهر اللفظ كما يفعله الباطنية والاتحادية والملاحدة وغلاة المتصوفة.

21 - قوله تعالى : ﴿أَأَعجميُّ وعربيُّ﴾ استدل به من منع وقوع المعرب في القرآن وهو استدلال مردود لأن المعنى من السياق أكلام أعجمي ومخاطب عربي وقد فسره كذلك ابن عباس وعكرمة وسعيد بن جبير وغيرهم لكن قالوا ونبي عربي .



THE PRING FOR QURA 2.2 - week limeters

## - 27 -سورة الشورى

11 \_ قوله تعالى: ﴿ليس كمثله شيء ﴾ فيه الرد على المشبهة وأنه تعالى ليس بجوهر ولا جسم ولا عرض ولا لون ولا طعم ولا حال في مكان ولا زمان.

7٠ ـ قوله تعالى: ﴿ومن كان يريد حرث الدنيا﴾ الآية ، قال الكيا: فيه دليل على أن من حج عن غيره لا يقع عن الحاج ومن توضأ للتبرد والتنظيف لا يكون متوضئاً للصلاة ولا يصح وضوؤه قلت فإن نواهما أعني الوضوء للصلاة والتبرد صح الوضوء ولكن لا يثاب كما صرح به ابن الصباغ من أصحابنا وكذا من طاف ونوى الطواف وملازمة غريمه أو صلى ونوى الصلاة ودفع غريمه فالآية دليل لكل ذلك.

٣٣ ـ قوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَسَالُكُمُ عليه أَجِراً إِلا المُودة فِي القربي ﴾ فيه وجوب محبة قرابته عَلَيْ فيه من لم يُسَمَّ، عن ابن عباس عالم نالله في من لم يُسَمَّ، عن ابن عباس قال لما نزلت هذه الآية قالوا يا رسول الله من هؤلاء الذين أمر الله بمودتهم قال: « فاطمة وولدها » .

٣٦ - قوله تعالى: ﴿وما عند الله خير وأبقى للذين آمنوا ﴾ الآيات ، فيها من خصال الدين التوكل واجتناب الكبائر والفواحش والحلم عند القدرة واقام الصلاة وإيتاء الزكاة والمشاورة والانتصار من الباغي ، قال النخعي : كان يكره لهم أن يستذلوا وكانوا إذا قدروا عفوا قال الكيا وغيره: قد ندب الله إلى العفو في مواضع من كتابه وظاهر هذه الآية : ﴿والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون ﴾ أن الانتصار أفضل وهو محمول على من تعدى وأصر لئلا يتجزأ الفشاق على أهل الدين وآيات العفو فيمن ندم وأقلم .

٣٩ ـ قوله تعالى : ﴿وجزاء سيئة سيئة مثلها ﴾ فيه وجوب العدل في الجزاء وعدم الاعتداء فيه قال ابن أبي نجيح والحسن لو قال أخزاه الله فيقول له أخزاه الله وقال السدي إذا شتمك تشتمه من غير أن تتعدى .





٤٢ ـ سورة الشوري

٥١ - قوله تعالى: ﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب﴾ استدلت به عائشة على أن النبي عَلِيلَةً لم ير ربه، واستدل مالك بقوله: ﴿أو يرسل رسولاً ﴾ على أن من حلف لا يكلم زيداً فأرسل إليه رسولاً أو كتاباً يحنث لأنه تعالى استثناه من الكلام فدل على أنه منه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

# \_ 24 \_

## سورة الزخرف

٤ - قوله تعالى : ﴿وإنه في أم الكتاب﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن عطاء بن أبي رباح أنه سئل عن القدر فتلا هذه الآية ، وقال: هو الكتاب الذي كتبه قبل أن يخلق السموات والأرض، وفيه أن فرعون من أهل النار وفيه ﴿تبت يدا أبي لهب﴾ .

١٣ - قوله تعالى: ﴿وتقولوا سبحان الذي ﴾ الآية ، فيه استحباب هذا الذكر عند ركوب الدابة والسفينة ، وقيل معنى ﴿وإِنا إلى ربنا لمنقلبون ﴾ راجعون في آخر عمرنا على مركب آخر وهو الجنازة أمروا بذلك وعظاً، حكاه الكرماني في غرائب التفسير ففيه الإشارة إلى حمل الميت على النعش.

١٨ - قوله تعالى : ﴿ أَوَ مَنْ يُنشُّو فَى الجِلْية ﴾ قال الكيا : فيه دليل على إباحة الحلي للنساء وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي العالية أنه سئل عن الذهب للنساء فلم يربه بأساً وتلا هذه الآية.

٢٢ - قوله تعالى: ﴿إِنَا وجدنا آباءنا﴾ الآية(١)، فيه دليل على ذم التقليد في أصول الدين.

٣٢ - قوله تعالى : ﴿ليتخذُّ بعضهم بعضاً سُخرياً ﴾ فيه إباحة استخدام الحر برضاه واستئحازه.

٣٣ - قوله تعالى : ﴿لبيوتهم سُقُفاً من فضة ﴾ استدل به بعضهم على أن السقف لرب البيت الأسفل لا لصاحب العلو لأنه منسوب إلى البيت.

٣٧ - قوله تعالى : ﴿وإنهم ليصدُّونَهُمْ عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون ﴾ قال النقاش فيه رد على من يقول: إنه ليس أحد يفارق الحق إلا وهُو يعلم أنه ضال وإن كفر فعلى وجه العناد قال: وفيها أيضاً رد على من يزعم أن المعارف اضطرارية.

الشاهد فيها قوله: ﴿إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنَّا على آثارهم مهتدون﴾.





٤٣ ـ سورة الزخرف

244

21 - قوله تعالى : ﴿وإنه لذكر لَكَ ولقومك ﴾ قال ابن الفرس : فيه دلالة على أن خلافة إنما هي في قريش خاصة خلافا لمن خالف في ذلك.

٥٨ - قوله تعالى: ﴿ مَا ضَرِبُوهُ لِكَ إِلاَّ جِدلاً ﴾ فيه ذم الجدل والمراء. روى الحاكم عن أبي أمامة مرفوعاً « ما ضل قوم بعد هدي إلا أوتوا الجدل » ثم قرأ رسول الله عَلَيْكُ ﴿ مَا ضَرِبُوهُ لِكَ إِلاَ جَدلاً بِل هم قوم خصمون ﴾ .

٦١ ـ قوله تعالى : ﴿وإنه لعِلْم للساعة ﴾ فيه نزول عيسى قربها . روى الحاكم عن ابن عباس في قوله : ﴿وإنه لعام للساعة ﴾ قال خروج عيسى .

٨٦ - قوله تعالى: ﴿إِلا من شهد بالحق وهم يعلمون ﴾ قال الكيا: يدل على معنيين أحدهما: أن الشهادة بالحق غير نافعة إلا مع العلم وأن التقليد لا يغني مع عدم العلم بصحة المقالة. والثاني: أن شرط سائر الشهادات في الحقوق وغيرها أن يكون الشاهد عالماً بها، روى ابن أبي حاتم عن ابن عون، قال: قلت لإبراهيم يعني النخعي: الرجل يعرف خطه وخاتمه ولا يذكر فتلا ﴿إلا من شهد بالحق وهم يعلمون ﴾.





"

# سورة الدخان

ا قوله تعالى: ﴿فارتقب يوم تأتي الساء بدخان مبين﴾ الآيات ، فيها الإشارة إلى أن الدخان من أشراط الساعة الكبرى.

٣٧ - قوله تعالى : ﴿ أَهُمْ خير أم قوم تُبَّع ﴾ روى الحاكم عن عائشة قالت : كان تُبَّع رجلاً صالحاً ألا ترى أن الله ذم قومه ولم يذمه .

This file was downloaded from QuranicThought.com



٤٥ - سورة الجاثيا

240

\_ 20 \_

## سورة الجاثية

17 - قوله تعالى: ﴿وسخر لَمُ مَا فِي السموات ومَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مِنه ﴾ رأيت في بعض المجاميع أن بعض الخلفاء قال لنصراني عنده أسلم فقال لي شبهة فإنكم تقرءون في كتابكم ﴿وروح منه ﴾ فدعا بعض أهل العلم بالقرآن ، فقال : يا أمير المؤمنين إن الله علم بعلمه القديم أن هذا النصراني لا بد أن يأتي ويتمسك بظاهر هذه الآية ، وقد أودع الله في كتابه جوابها فامهلوني حتى أنظر ، فأدخلوه بيتاً فاندفع يقرأ حتى وصل لسورة الجاثية ، فصاح افتحوا الباب ، ثم قال : قال تعالى : ﴿وسخر لَمُ مَا فِي السموات وما في الأرض جميعاً منه ﴾ أترى جميع الموجودات بعضاً منه ، فأسلم النصراني .

٢٤ - قوله تعالى: ﴿وما يهلكنا إلا الدهر﴾ الآية، فيه الرد على الدهرية.





## - ٤٦ -سورة الأحقاف

2 - قوله تعالى : ﴿ائتوني بكتاب من قبل هذا أو أثارةٍ من علم ﴾ قال الكيا : فيه بيان مسالك الأدلة بأسرها فأولها المعقول وهو قوله : ﴿أروني ماذا خلقوا من الأرض أم لهم شرك في السموات ﴾ ثم قال : ﴿ائتوني ﴾ إلى آخره ففيه بيان أدلة السمع ، وقال غيره . ﴿أو أثارة من علم ﴾ مناظره ، لأن المناظرة في العلم مثيرة لمعانيه ، وأخرج سعيد بن منصور . حدثنا سفيان عن صفوان بن سلم عن عطاء بن يسار قال : سئل رسول الله عَيْنَا عن الخط ، فقال : « علمه نبي ومن وافقه علم » قال صفوان فحدثت به أبا سلمة بن عبد الرحمن فقال سألت ابن عباس. فقال هو أثارة من علم .

10 - قوله تعالى: ﴿وشهد شاهد من بني اسرائيل على مثله﴾ رد به السبكي على ابن أبي الدم في قوله لا ينبغي للشاهد أن يقول أشهد على إقرار زيد بل يقول أشهد به قال السبكي فالصواب قبول الشهادة بهذه الصيغة ومعنى الشهادة الاطلاع عليه ثم الإخبار عنه.

١٥ ـ قوله تعالى : ﴿ حملته أمه كُرها ووضعته كُرها ﴾ قال ابن الفرس: استدل به بعضهم على أن أجرة القابلة علنا المرأة.

قوله تعالى: ﴿وحمله فصاله ثلاثون شهرا ﴾ استدل به على بن أبي طالب على أن أقل مدة الحمل ستة أشهر مع قوله: ﴿وفصاله في عامين ﴾ روى ابن أبي حاتم عن معمر بن عبد الله الجُهني قال: تزوج رجل منا امرأة فولدت له لتام ستة أشهر فانطلق إلى عثان فأمر برجها فقال له علي أما سمعت الله يقول: ﴿وحمله وفصاله ثلاثون شهرا ﴾ وقال: ﴿وفصاله في عامين ﴾ فكم تجده بتي إلا ستة أشهر فقال عثان والله ما تفطنت لهذا ، وروى عبد الرزاق في المصنف عن أبي الأسود الدؤلي قال رفع إلى عمر امرأة ولدت لستة أشهر فسأل أصحاب النبي عَيَالِيَّ فقال علي الالاترى أن الله يقول: ﴿وحمله وفصاله ثلاثون شهرا ﴾ ، وقال: ﴿وفصاله في عامين ﴾ فكان الحمل هنا ستة أشهر فتركها عمر ، وفي العجائب للكرماني: قيل هذه خاصة لرسول الله عَيَالِيَّهُ وكان حمله ستة أشهر. وأخرج



٤٦ \_ سورة الأحقاف

سعيد بن منصور وابن أبي حاتم عن ابن عباس قال إذا وضعت المرأة لتسعة أشهر كفاه من الرضاع أحد وعشرون شهراً وإذا وضعت لسبعة أشهر كفاه من الرضاع ثلاثة وعشرون شهراً وإذا وضعت لستة أشهر فحولين كاملين لأن الله تعالى قال: ﴿وحمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾.

قوله تعالى: ﴿ فِي أَمِم قد نملت من قبلهم من الجن والإنس إنهم كانوا خاسرين ولكل درجات مما عملوا ﴾ استدل به من قال إن الجن يثابون أخرج ابن أبي حاتم عن يعقوب قال قال ابن أبي ليلى للجن ثواب فوجدنا تصديق ذلك في كتاب الله ﴿ولكل درجات مما علموا ﴾.

٢٩ \_ قوله تعالى : ﴿ فلما قضى ولَّوا إلى قومهم منذرين ﴾ استدل به من قال إنه لا رسل من الجن إنما منهم النذر عن الرسل. روى سعيد بن منصور وابن أبي حاتم عن مجاهد قال ليس في الجن رسول إنما الرسل في الإنس والنذر في الجن وقرأ : ﴿ فَلَمَّا قُضِيَ وَلَّوْا إِلَى قومهم منذرين﴾.



٤٧ \_ سورة القتال (محمد)

## - ٤٧ -سورة القتال (مُحمَّد)

2 ـ قوله تعالى: ﴿فإذا لقيتم ﴾ الآية (١) ، فيه بيان كيفية الجهاد فعند اللقاء بضرب الرقاب وعند الإثخان وإزالة الامتناع بشد الوثاق بالأسر ثم يتخير فيهم الإمام منا أو فداء بمال أو أسرى من المسلمين ، وظاهر الآية امتناع القتل بعد الأسر وبه قال الحسن وغيره وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن جريج قال كان عطاء يكره قتل المشرك صبراً ويتلو علينا ﴿حتى إذا أثخنتموهم فشدوا الوثاق فإماً مَناً بعد وإما فداء ﴾ قال ابن جريج وأنا أقول نسخها: ﴿فخذوهم واقتلوهم حيث ثقفتموهم ﴾ .

قوله تعالى : ﴿حتى تضع الحرب أوزارها﴾ قال مجاهد وغيره ذلك عند نزول عيسى ابن مريم حتى يسلم الخلق كلهم أخرجه ابن أبي حاتم.

١٩ ـ قوله تعالى: ﴿فاعلم أنه لا إله إلا الله﴾ استدل به من قال بوجوب النظر وإبطال التقليد في العقائد، ومن قال بأن أول الواجبات المعرفة قبل الإقرار.

قوله تعالى: ﴿واستغفر لذنبك﴾ استدل به من أجاز الصغائر على الأنبياء.

17 - قوله تعالى: ﴿ فهل عسيتم إن توليتم ﴾ الآية ، استدل به عمر بن الخطاب على منع بيع أم الولد ، روى الحاكم في المستدرك أن عمر خطب فحمد الله وأثنى عليه ثم قال أما بعد فهل تعلمون كان مما جاء به محمد عَيَّاتُ القطيعة قالوا لا قال فإنها قد أصبحت فيكم فاشية ثم قرأ : ﴿ فهل عسيتم إن توليتم أن تفسدوا في الأرض وتُقطعوا أرحامكم ﴾ ، ثم قال وأي قطيعة أقطع من أن تباع أم امريء فيكم ، قالوا فاصنع ما بدا لك ، فكتب في الآفاق أن لا تباع أم حر فإنها قطيعة وإنه لا يجل.

٣٠ ـ قوله تعالى: ﴿ولتعرفنهم في لجن القول﴾ استدل به من جعل التعريض بالقذف موجباً للحد.

(١) الشاهد فيها قوله: ﴿فضَرْبَ الْرقابِ حتى إذا أَثخنتموهم فشدُّوا الوثاق...﴾



٣٣ ـ قوله تعالى: ﴿ولا تبطلوا أعمالكم﴾ استدل به من قال بمنع قطع الأعمال فرائض كانت أو نوافل، صلاة أو صياماً.

٣٥ ـ قوله تعالى: ﴿ فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم ﴾ قال الكيا: فيه دليل على منع مهادنة الكفار إلا عند الضرورة وتحريم ترك الجهاد إلا عند العجز.



٤٨ \_ سورة الفتح

### \_ £A \_

## سورة الفتح

١ - قوله تعالى : ﴿إِنَا فَتَحَنَا لَكُ فَتَحَاَّ ﴾ الآيات ، استدل به ابن عباس على تفضيله على الملائكة كما تقدم في سورة إبراهم .

2 - قوله تعالى: ﴿هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين﴾ أورده الصوفية في باب السكينة وفسروها بشيء يجمع نوراً وقوةً وروحاً بحيث يسكن إليه ويتسلى به الحزين والضجر فيحدث عندها القيام بالخدمة ومحاسبة النفس وملاطفة الخلق ومراقبة الحق والرضا بالقسم والمنع من السخط الفاحش، قالوا ولا تنزل السكينة إلا في قلب نبي أو ولي.

قوله تعالى : ﴿لِيزدادوا إِيمَاناً﴾ يستدل به على أن الإيمان يزيد وينقص.

۱۷ ـ قوله تعالى : ﴿ليس على الأعمى﴾ الآية ، فيه عدم وجوب الجهاد على من له عذر كالأعمى والأغرج والمريض.

٢٥ ـ قوله تعالى : ﴿وَالْهَدْيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبِلُغَ مِحِلَّهُ ﴾ فيه دليل على أن محل ذبح الهدي الحرم.

قوله تعالى : ﴿ لُو تَزَيَّلُوا ﴾ الآية ، قال الكيا . فيه دليل على أنه لا يجوز خرق سفينة الكفار إذا كان فيها أسرى من المسلمين وكذلك رمي الحصون إذا كانوا بها والكفار إذا تترسوا بهم .

٢٧ ـ قوله تعالى: ﴿لتدخلُن المسجد الحرام إن شاء الله ﴾ فيه استحباب ذكر المشيئة في كل كلام.

قوله تعالى: ﴿ عُلِّقِين رؤوسكم ومقصِّرين ﴾ فيه أن الحلق غير متعين في النسك بل يُجزي عنه التقصير واختصاص الحلق والتقصير بالرأس دون اللحية وسائر شعر البدن.

۲۹ ـ قوله تعالى : ﴿سياهم في وجوههم﴾ قال مجاهد : هو الخشوع أخرجه سعيد بن منصور وغيره .

### - ٤٩ -

## سورة الحجرات

- ١ ـ قوله تعالى : ﴿لا تقدّموا بين يدّي الله ورسوله ﴾ أخرج ابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس قال : لا تقولوا خلاف الكتاب والسنة ومن طريق العوفي عنه قال نهوا أن يتكلموا بين يدي كلامه ، ومن طريق الحسن قال : لا تذبحوا قبل الإمام ، فيستدل به من قال إنما يجوز الذبح بعد ذبح الإمام قال الكيا : قيل إنه نزل في قوم ذبحوا قبل النبي عَيَّاتُم فأمرهم أن يعيدوا الذبح وعموم الآية النهي عن التعجيل في الأمر والنهي دونه ، ويحتج بهذه الآية في اتباع الشرع في كل شيء ، وربما احتج به نفاة القياس وهو باطل منهم . انتهى . قلت يحتج به في تقديم النص على القياس .
- ٢ ـ قوله تعالى: ﴿لا ترفعوا أصواتكم ﴾ الآيات، فيها من خصائص النبي عَلَيْكُم تحريم رفع الصوت عليه والجهر له بالقول وفسره مجاهد بندائه باسمه أخرجه ابن أبي حاتم، وندائه من وراء الحجرات، واستدل به العلماء على المنع من رفع الصوت بحضرة قبره وعند قراءة حديثه لأن حرمته ميتاً كحرمته حياً.
- ٦ ـ قوله تعالى: ﴿إن جاء كم فاسق بنبا ﴾ الآية ، فيه رد خبر الفاسق واشتراط العدالة في الخبر راوياً كان أو شاهداً أو مفتياً ، ويستدل بالآية على قبول خبر الواحد العدل.
- ٧ ـ قوله تعالى: ﴿ولكن الله حبب إليكم الإيمان﴾ الآية ، استدل بها عمر بن عبد العزيز رداً على القدرية ، أخرجه ابن أبي حاتم .
- ٩ ـ قوله تعالى: ﴿وإن طائفتان﴾ الآية(١)، فيه وجوب الصلح بين أهل العدل والبغي وقتال البغاة وهو شامل لأهل مكة كغيرهم وأن من رجع وأدبر لا يقاتل لقوله: ﴿حتى تفيء﴾.
- ١١ \_ قوله تعالى : ﴿لا يَسْخُرْ﴾ الآية ، فيه تحريم السخرية وهي الاستهزاء واللمز
  - (١) الشاهد فيها: ﴿وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما .. ﴾



٤٩ ـ سورة الحجرات

وهو الطعن في الناس كما فسره مجاهد وقال الضحاك: اللعنة وقال الحسن: الخيانة والمنابزة بالألقاب وهي الوصف بلقب يكرهه الشخص كما يفسره الحديث في سبب نزولها وفسره ابن مسعود فيا أخرجه ابن أبي حاتم بأن يقال لمن كان كافراً وأسلم يا كافر وأن يقال للرجل المسلم يا فاسق، وأخرج عن عكرمة وغيره مثله، وأخرج عن ابن زيد في قوله: ﴿بئس الاسم الفسوق حين تسميه بالفاسق بعد الإسلام وهو على الإسلام، قال: وأهل هذا الرأي هم المعتزلة قالوا لا نكفره كما يقول أهل الأهواء ولا نقول مؤمن كما قالت الجماعة، بل نسميه باسمه: سارق زان، واستدل بالآية على أن القوم خاص بالرجال.

17 - قوله تعالى: ﴿اجتنبوا كثيراً من الظن﴾ الآية، فيه تحريم ظن السوء بأهل الخير وإباحته بأهل الشر لأنه لم ينه عن كل الظن وقد حمل على الثاني حديث الطبراني «احترسوا من الناس بسوء الظن »، وفيه تحريم التجسس، قال ابن عباس وهو تتبع عورات الناس، أخرجه ابن أبي حاتم، وقال الأوزاعي، منه الاستاع إلى حديث القوم وهم له كارهون، وأخرج سعيد بن منصور عن الحسن قال: قيل لعمر بن الخطاب إن فلاناً لا يصحو فقال انظر إلى الساعة التي يضع فيها شرابه فائتني فأتاه فقال قد وضع شرابه فانطلقا حتى استأذنا عليه فعزل شرابه ثم دخلا، فقال عمر والله إني لأجد ربح شراب يا فلان أنت بهذا؟ فقال يا ابن الخطاب وأنت بهذا، ألم ينهك الله أن تجسس، فعر فها عمر فانطلق وتركه. وفي الآية تحريم الغيبة وهي ذكر الشخص بما يكرهه مما هو فيه.

قوله تعالى: ﴿أَيْجِبِ أَحدكِ﴾ الآية(١)، قال ابن الفرس يستدل به على أنه لا يجوز للمضطر أكل ميتة الآدمي لأنه ضرب به المثل في تحريم الغيبة ولم يضرب بميتة سائر الحيوان فدل على أنه في التحريم فوقها.

17 - قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسِ إِنَا خَلَقْنَاكُمْ مِن ذَكَرِ وَأَنْثَى ﴾ فيه الاعتناء بالأنساب وأنها شرعت للتعارف وذم التفاخر بها وأن التقي غير النسيب يقدم على النسيب غير التقي فيقدم العدل والأورع في الإمامة على النسيب غيرهما وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن وهب قال سألت مالكاً عن نكاح المولى العربية فقال حلال ، قال الله ﴿إِنَا خَلَقْنَاكُمْ مِن ذَكُرُ وَأُنْثَى ﴾ فلم يشرط في الكفاءة الحرية.

١٤ \_ قوله تعالى : ﴿قل لم تؤمنوا﴾ الآية ، استدل به من لم ير الإيان والإسلام

(١) الشاهد فيها من تمام السياق: ﴿أَيِّبِ أَحدكم أَن يأكل لحم أَخيه ميتاً فكرهتموه.. ﴾؟



٤٩ - سورة الحجرات

724

مترادفين بل بينهما عموماً وخصوصاً مطلقاً لأن الإسلام الانقياد للعمل ظاهراً والإيمان تصديق القلب كما قال: ﴿ولما يدخل الإيمان في قلوبكم ﴾ وفيه الرد على الكرّامية في قولهم إن الإيمان هو الإقرار باللسان دون عقد القلب.

١٥ - قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ ﴾ الآية ، فيه دليل على أن الأعمال من الإيمان .

١٧ - قوله تعالى : ﴿بِلِ اللهِ يَمُنُّ عليكم أن هداكم للإيمان﴾ فيه رد على القدرية والمعتزلة القائلين إن العبد يهدي نفسه.

#### - 0 - -

## سورة ق

٦ ـ قوله تعالى: ﴿ومالها من فروج﴾ احتج به بعضهم على استدارة السهاء وإحاطتها بالأرض من جميع جهاتها لأنه سبحانه قال لا فروج فيها ولا فطور ولو كانت مبسوطة غير متصلة الأطراف لم تكن كذلك.

٧ ـ قوله تعالى : ﴿والأرض مددناها ﴾ قال الكرماني فيه دليل على أن الأرض مبسوطة وليست على شكل الكرة .

١٨ - قوله تعالى: ﴿ما يلفِظُ من قول﴾ الآية ، استدل به ابن عباس على أنه يكتب كل ما تكلم به حتى قوله أكلت شربت ذهبت جئت رأيت ، أخرجه ابن أبي حاتم من طريق على بن أبي طلحة عنه ، لكن أخرج الحاكم من طريق عكرمة عنه قال إنما يكتب الخير والشر لا يكتب: يا غلام أسرج الفرس ويا غلام اسقني الماء .

٣٢ \_ قوله تعالى : ﴿لكل أواب حفيظ ﴾ قال عبيد بن عمير: هو الذي لا يجلس مجلساً فيقوم حتى يستغفر الله وقال مجاهد: هو الذي يذكر ذنبه إذا خلا فيستغفر الله أخرجهما سعيد بن منصور .

٣٥ \_ قوله تعالى : ﴿ولدينا مزيد﴾ قال أنس بن مالك هو رؤية الله تعالى كل جمعة أخرجه ابن أبي حاتم .

٣٧ \_ قوله تعالى : ﴿إِن فِي ذلك لذكرى لمن كان له قلب﴾ قال مجاهد أي عقل أخرجه ابن أبي حاتم ، ففيه دليل على أن العقل في القلب .

قوله تعالى : ﴿أُو أَلقى السمع وهو شهيد ﴾ أورده الصوفية في باب المشاهدة وفسروها بسقوط الحجاب البتة ، قالوا : وهي فوق المكاشفة لأن المكاشفة بلؤغ ما وراء الحجاب فهي ولاية النور والمشاهدة ولاية العين ، وأخرج ابن أبي الحاتم عن مجاهد في قوله وهو شهيد قال شاهد القلب .

٣٩ \_ قوله تعالى : ﴿وسبِّحْ بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب﴾ فسر





۵ ـ سورة ق

بصلاة الصبح والعصر ﴿ومن الليل فسبحه﴾ فسره مجاهد بقيام الليل أخرجه ابن أبي حاتم وقال غيره: يجوز أن يراد به صلاة المغرب والعشاء ﴿وأدبار السجود﴾ قال عليّ بن أبي طالب: ركعتان بعد المغرب أخرجه سعيد بن منصور وابن أبي حاتم وقال روى ذلك عن عمر ابن الخطاب وأبي هريرة وأبي أمامة وابن عباس في إحدى الروايات وعكرمة والحسن ومجاهد وغيرهم، ثم أخرج من طريق كريب عن ابن عباس أن النبي عَيِّكُ صلى ركعتين خفيفتين قبل الفجر ثم خرج إلى الصلاة فقال ابن عباس ركعتان قبل صلاة الفجر ﴿وأدبار السجود﴾ وأخرج من طريق عالم عالم الناس عباس أدبار السجود هو التسبيح بعد الصلاة.

٤١ ـ قوله تعالى: ﴿واستمع يوم ينادي المنادي من مكان قريب﴾ روى ابن أبي حاتم عن قتادة قال كنا نحدث أنه ينادي من بيت المقدس من الصخرة وحدثنا أن كعباً قال هي أقرب الأرض إلى السماء بثانية عشر ميلاً.

(١) في المطبوعات: ﴿وادبار النجوم﴾. والنص القرآني المستدل به: ﴿وأدبار السجود﴾ كما أثبتناه. أما ﴿ إدبار النجوم﴾ فهي في [الطور: ٤٩].



### - 01 -

### سورة الذاريات

١٠ - قوله تعالى : ﴿قُتِلِ الخراصون﴾ قال قتادة أهل الظنون أخرجه أبن أبي حاتم.

1۸ - قوله تعالى: ﴿كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون﴾ فيه استحباب قيام الليل وذم نومه كله أخرج الحاكم من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس في هذه الآية قال ما يأتى عليهم ليل إلا يصلون فيه ، وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي العالية قال ما ينامون بين المغرب والعشاء . وأخرج عن قتادة عن أنس أنه كان يقول في هذه الآية يصلون بين المغرب والعشاء المغرب والعشاء ، ففيه استحباب صلاة الففلة وهي عشرون ركعة بين المغرب والعشاء ذكرها جماعة من أصحابنا ، وأخرج محمد بن على قال كانوا لا ينامون حتى يصلوا العشاء ففيه كراهية النوم قبلها ، وأخرج عن الحسن قال مدوا الصلاة حتى إذا كان السحر قعدوا واستغفروا .

19 - قوله تعالى: ﴿وفي أموالهم حق﴾ قال ابن عباس «سوى الزكاة يصل بها رَحِماً ، أو يقوي بها ضعيفاً، أو يجمل بها كلاً » ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وأخرج سعيد بن منصور عن ابن عباس قال السائل الذي يسأل الناس والمحروم الذي ليس له سهم في المسلمين ، وعن النخعي قال: المحروم الذي لا يجري عليه شيء من الفيء ، وأخرج ابن أبي حاتم عن عائشة قالت: المحروم الذي لا يكاد يتيسر له مكسبه ، وعن عبد الرحمن بن حميد قال: المحروم المملوك ، وعن الزهري بلغه أنه المتعفف الذي لا يسأل ، وعن ابن زيد وغيره أنه المصاب ثمره وزرعه ، وعن سعيد بن جبير أنه الذي يجيء بعد الغنيمة فيرضخ له ، وعن عمر بن عبد العزيز قال يقولون إنه الكلب أسانيدها كلها صحيحة .

٢٢ ـ قوله تعالى : ﴿وفي السماء رزقكم وما توعدون ﴾ قال مجاهد: أي الجنة أخرجه ابن أبي حاتم ، وهي فائدة حسنة ، وأخرج عن الضحاك في قوله : ﴿وفي السماء رزقكم وما توعدون ﴾ قال من الجنة والنار .

٣٥ ـ قوله تعالى : ﴿فَأَخْرَجُنَا مِنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا غَيْرِ بِيت



من المسلمين﴾ استدل به المعتزلة على أن الإسلام هو الإيان لأنه استثنى المسلمين من المؤمنين، والمستثنى من جنس المستثنى منه.

24 - قوله تعالى: ﴿والسماء بنيناها بأيدٍ وإنا لموسعون﴾ سمعت شيخنا العلامة عي الدين الكافيجي يقول هذه الآية تدل على أن السماء كرة لا سطحية كما قال أهل الهيئة فقلت له ما وجه الدلالة قال من قوله: ﴿وإنا لموسعون﴾ فإنه يقتضي المبالغة في الاتساع لأنه في مقام الفخر والامتنان والشكل الكروي أوسع من المسطح.

- ٥٠ ـ قوله تعالى : ﴿فَفِرُوا إلى الله ﴾ أورده الصوفية في باب الفرار وفسروه بالهرب
   با لم يكن إلى ما لم يزل بالانتقال من الجهل إلى العلم ومن الكسل إلى التشمير.
- ٥٦ قوله تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ استدل به بعضهم على أن التخلي للعبادة أفضل من النكاح، حكاه بكر بن العلاء.



### \_ OT \_

## سورة الطور

٦ ـ قوله تعالى: ﴿والبحر المسجور﴾(١) استدل به على أن النار في الأرض تحت البحر أخرج ابن أبي حاتم من طريق سعيد بن المسيب قال قال علي لرجل من اليهود: أين جهنم قال البحر ، قال علي: ما أراه إلا صادقاً وقرأ: ﴿البحر المسجور﴾ ﴿وإذا البحار سُجِّرت﴾ .

٢١ ـ قوله تعالى : ﴿والذين آمنوا وأتبعناهم ذرياتهم بإيمان﴾ الآية (٢٠) ، فيه دليل على أن أولاد المسلمين في الجنة مع آبائهم في درجتهم ، واستدل بها على تبعية الولد الصغير لمن أسلم من أبويه أو آبائه ، وقرأ ابن عباس : واتبعتهم ذريتهم ، واستدل بها ابن العربي على صحة إسلام الصبي لأنه نسب الاتباع إلى فعله .

٢٦ ـ قوله تعالى: ﴿إنا كنا قبل في أهلنا مشفقين﴾ أورده الصوفية في باب الإشفاق وهو دوام الحذر.

27 - قوله تعالى: ﴿وإن للذين ظلموا عذاباً دون ذلك ﴾ فسره ابن عباس وغيره بعذاب القبر، أخرجه ابن أبي حاتم، وأخرج عن أبي كرية الكندي قال: تذاكرنا عذاب القبر، فقال زاذان: أو ليس هو في كتاب الله، قالوا أين هو قال قوله: ﴿وإن للذين ظلَموا عذاباً دون ذلك ﴾.

21 - قوله تعالى: ﴿وسبح بحمد ربك حين تقوم﴾ قال الضحاك: حين تقوم إلى الصلاة تقول سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك ولا إله غيرك. أخرجه سعيد بن منصور بسند ضعيف. وأخرج ابن أبي حاتم عن الربيع مثله، وأخرج عن أبي الأحوص قال: حين تقوم من مجلسك، وعن مجاهد قال: من كل مجلس، وعن عطاء مثله،

<sup>(</sup>١) المسجور: الممتليء الموَّار.

 <sup>(</sup>٢) أثبتناهنا القراءة التي اعتمدها المصنف رحمه الله ، وسوف يُشير بعد لل قراءة حفص بالتفريد ، وهي قراءة
 ابن عباس رضي الله عنه .





وعن أبي الجوزاء قال: حين تقوم من منامك.

29 - قوله تعالى : ﴿ومن الليل فسبحه﴾ فسره مجاهد بصلاة الليل ، وبعضهم بصلاة الصبح وبعضهم بصلاة المغرب.

قوله تعالى : ﴿وإدبار النجوم﴾ قال على : الركعتان قبل الفجر . أخرجه سعيد ابن منصور ، وتقدم حديث ابن عباس ، وقال الكرماني : استدل به بعض الفقهاء على أن الإسفار بصلاة الفجر أفضل ، لأن النجوم لا إدبار لها وإنما ذلك بالاستتار عن العيون .



## - 04 -

## سورة والنجم

٣ ـ قوله تعالى : ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوىٰ إِنْ هُو إِلا وَحَيُّ يُوحَى﴾ يحتج به في جواز نسخ القرآن وتخصيصه بالسنة وفي منع الاجتهاد له عَيْلِتُكُمْ في الحوادث.

٨ ـ قوله تعالى : ﴿ثُم دنا فتدلَّى﴾ أورده الصوفية في باب الاتصال ، وأوردوا في باب المكاشفة ﴿فأوحى إلى عبده ما أوحى﴾ .

۱۳ ـ قوله تعالى : ﴿ولقد رآه نزلة أخرى﴾ استدل به من قال بالرؤية ، أخرج ابن أي حاتم عن الحسن في قوله : ولقد رآه نزلة أخرى ، قال . والله لقد رأى محمد ربه .

١٤ ـ قوله تعالى : ﴿عند سدرة المنتهى عندها جنة المأوى﴾ صريح في أن الجنة في الساء.

قوله تعالى: ﴿ مَا زَاعُ البِصِرِ وَمَا طَغِي ﴾ أورده الصوفية في باب الهمة.

٢٣ ـ قوله تعالى: ﴿إِن هِي إِلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان﴾ استدل بها على أن اللغات توقيفية ووجهه أن الله تعالى ذمهم على تسمية بعض الأشياء بما سموها به ولولا أن تسمية غيرها من الله توقيف لما صح هذا الذم لكون الكل اصطلاحاً منهم.

قوله تعالى: ﴿إِن يتبعون إلا الظن وإن الظن لا يغني من الحق شيئاً ﴾ استدل به على إبطال التقليد في العقائد ، واستدل به الظاهرية على إبطاله مطلقا وإبطال القياس وأخرج ابن أبي حاتم عن أيوب قال قال عمر بن الخطاب: احذروا هذا الرأي على الدين فإنما كان الرأي من رسول الله عَيَّاتُهُ مصيباً لأن الله كان يريه وإنما هو منا تكلف وظن ، وإن الظن لا يغني من الحق شيئاً ».

٣٢ - قوله تعالى : ﴿الذين يجتنبون﴾ الآية(١) ، فيه تكفير الصغائر باجتناب

(١) الشاهد فيها: ﴿ الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللَّمَم . ﴾

الكبائر.

قوله تعالى : ﴿فلا تزكوا أنفسكم ﴾ قال ابن شوذب : لا تمادحوا . وقال ابن جريج : لا تقل إذا عملت خيراً: عملت بكذا وكذا.

٣٧ - قوله تعالى: ﴿وإبراهيم الذي وفَّى ﴾ قال عَلِي : «وفي عمل يومه بأربع ركعات من أول النهار » أخرجه سعيد بن منصور وغيره من حديث أبي أمامة ، وأخرج أحمد من حديث معاذ بن أنس مرفوعاً «ألا أخبركم لما سمى الله ابراهيم خليله الذي وفي » إنه كان يقول كلما أصبح وأمسى: ﴿فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون﴾ . (١)مَا كا

٣٩ ـ قوله تعالى : ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ﴾ استدل به على عدم دخول النيابة في العبادات عن الحي والميت، واستدل به الشافعي على أن ثواب القراءة لا يلحق المت.

٥٩ - قوله تعالى: ﴿أَفْمِنْ هذا الحديث﴾ إلى آخر السورة ، فيها استحباب البكاء عند القراءة وذم الضحك والغناء واللهو واللعب والغفلة كما فسر بالأربعة.

٦١ - قوله تعالى: ﴿سامدون﴾ وفسره السدى بالاستكبار.



### سورة القمر

١٢ - قوله تعالى: ﴿فالتقى الماء على أمر قد قُدِرَ ﴾ قال محمد بن كعب: كان القدر قبل نزول البلاء بهم. أخرجه ابن أبي حاتم.

١٥ - قوله تعالى : ﴿ولقد يسرنا القرآن للذِّكْر فهل من مدَّكِر ﴾ قال مطر : هل من طالب علم فيعان عليه ، أخرجه أبن أبي حاتم .

٢٨ - قوله تعالى: ﴿ونبئهم أن الماء قسمة بينهم ﴾ قال الكيا: يدل على جواز المهايأة على الماء.

٤٩ - قوله تعالى : ﴿إِنَا كُلُّ شَيء خُلَقْنَاه بِقَدْر ﴾ نزلت الآية في الرد على القدرية كما أخرجه مسلم وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس أنه قيل له: قد تكلم في القدر، فقال أو قد فعلوها؟ والله ما نزلت هذه الآية إلا فيهم ، وأخرج ابن أبي حاتم عن محمد بن كعب القرظى: أكثر ما عنى بها أهل القدر. 707

٥٥ ـ سورة الرحمن

## - 00 -

# سورة الرحمن

٨ ـ قوله تعالى: ﴿ أَلَا تَطَغُوا فِي الميزان ﴾ الآية ، فيه وجوب العدل في الوزن وتحريم البخس فيه .

٢٦ ـ قوله تعالى : ﴿كل من عليها فان﴾ أورده الصوفية في باب الفناء وفسروه
 باضحملال ما دون الحق.

٣٣ ـ قوله تعالى: ﴿يا معشر الجن والإنس﴾ الآيات، أخرج ابن أبي حاتم عن الضحاك أنه قيل له ما نسمع للجن ثواباً في القرآن، قال. اما تقرءون سورة الرحمن إنه جعل ثوابها وعقابها في هذه السورة، وأخرج من وجه آخر عنه ﴿ولمن خاف مقام ربه﴾ قال من الجن والإنس.

٦٠ ـ قوله تعالى: ﴿هل جزاء الإحسان إلا الإحسان﴾ أورده الصوفية في باب الإحسان وفسروه بما في الحديث: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك » قالوا فهو اسم يجمع أبواب الحقائق.

07 - قوله تعالى: ﴿ لم يطمثهن إنس قبلهم ولا جان ﴾ استدل به على إمكان نكاح الجن الإنسية ، وأخرج ابن أبي حاتم عن أرطأة بن المنذر قال سئل ضمرة بن حبيب هل يدخل الجن الجنة ، قال نعم وينكح الجن جنيات والإنس إنسيات وذلك قوله: ﴿ لم يطمثهن إنس قبلهم ولا جان ﴾ .

٦٨ ـ قوله تعالى: ﴿فيها فاكهة ونخل ورمان﴾ قال الكيا: احتج به من يخرج النخل والرمان من مطلق اسم الفاكهة لأن العطف يقتضي المغايرة.



٥٦ ـ سورة الواقعة

## - 07 -

## سورة الواقعة

٢٠ ـ قوله تعالى : ﴿وفاكهة بما يتخيرون﴾ قال ابن كثير: هذه الآية دليل على
 جواز أكل الفاكهة على صفة التخير كما ورد به الحديث وهو مستثنى من الأكل ما يلي .

27 \_ قوله تعالى : ﴿وكانوا يصرون على الحنث العظيم ﴾ فسره الشعبي باليمين الغموس أخرجه ابن أبي حاتم .

٧٩ ـ قوله تعالى: ﴿لا يمسه إلا المطهرون﴾ استدل به الشافعي على منع مس المحدث المصحف.

٨٢ - قوله تعالى: ﴿وَتَجعلُونَ رِزَقَكُمْ أَنْكُمْ تَكذبُونِ﴾ نزل فيمن قال عند المطر مُطِرنا بنَوْء كذا ففيه المنع من إطلاق هذا القول.

٨٨ - قوله تعالى : ﴿ قَاما إِن كَانَ مِن المَقْرِبِينَ ﴾ الآيات ، استدل به على أن الروح بعد مفارقة البدن منعمة أو معذبة وعلى أن مقر أرواح المؤمنين في الجنة وأرواح الكفار في النار .

٩٦ - قوله تعالى: ﴿فسبح باسم ربك العظيم ﴾ روى الحاكم عن عقبة بن عامر قال لما نزلت ﴿فسبح باسم ربك العظيم ﴾، قال لنا رسول الله عَيْثُ « اجعلوها في ركوعكم » .

400

٥٧ ـ سورة الحديد

## - 07 -

## سورة الحديد

10 ـ قوله تعالى: ﴿لا يستوي منكم من أنفق﴾ الآية ، قال الكيا: يدل على أن فضيلة العمل على قدر رجوع منفعته إلى الإسلام والمسلمين ، وقال ابن العربي: إنما نفى المساواة لأن حاجة الناس كانت قبل الفتح أكثر لضعف الإسلام وكان فعل ذلك على المنافقين حينئذ أشق والأجر على قدر النصب ، قال . وفيه دليل على أن الصحابة مرانب وأن الفضل للسابق وعلى تنزيل الناس منازلهم .

١٢ ـ قوله تعالى : ﴿يوم ترى المؤمنين﴾ الآية ، قال ابن الفرس انتزع قوم من هذه الآية حمل العبد للشمعة (١٠) إذا اعتق ، وأخرج ابن أبي حاتم عن الحسن في قوله : ﴿يسعى نورهم بين أيديهم﴾ قال على الصراط.

17 - قوله تعالى: ﴿أَلَمْ يَعَانُ لَلَمَذَيْنَ آمَنُوا أَنْ تَخْشُعَ قَلُوبِهِم﴾ الآيــة، أورده الله الصوفية في باب الخشوع، وأخرج ابن أبي حاتم عن مقاتل قال: كان أصحاب رسول الله عَيِّاتِهِ قد أُخذُوا في شيء من المزاح فنزلت.

٢٢ - قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابِ مِن مصيبة ﴾ الآية ، فيها الرد على القدرية .

٢٥ ـ قوله تعالى : ﴿وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس﴾ أصل في جميع ما يتخذ منه من سلاح وغيره.

٢٧ - قوله تعالى: ﴿ورهبانية ابتدعوها﴾ الآية ، فيه ذم لهم من وجهين أحدهما ابتداع ما لم يأمر به الله في الدين ، والثاني عدم القيام بما التزموه على أنه قرية فيستدل به على كراهة النذر مع وجوب الوفاء به ، وعلى أن أحب الأعمال إلى الله أدومها ، وأن من اعتاد تطوعاً كره له تركه ، وأورد الصوفية آخر الآية في باب الرعاية وقسموها إلى رعاية الأعمال والأحوال والأوقات .

<sup>(</sup>١) كذا وردت بالأصول، ولعل صوابها: للتبعة. ١. هـ من هامش إحدى طبعات الكتاب.

## - 01 -

# سورة المجادلة

7 - قوله تعالى: ﴿الذين يُظاهرون﴾ الآيات، فيها حكم الظهار(١) وأنه من الكبائر وأنه خاص بالزوجات دون الأجنبيات وأن فيه بالعود كفارة وأنه بحرم الوطء قبلها وأنه مرتب العتق ثم صوم شهرين متتابعين ثم إطعام ستين مسكيناً، واستدل مالك بقوله: منكم على أن الكافر لا يدخل في هذا الحكم وبقوله من نسائهم على صحته من الزوجات والسراري لشمول النساء لهن، واستدل ابن جرير وداود وفرقة بقوله: ﴿ثم يعودون لما قالوا ﴾، على أن العود الموجب للكفارة أن يعود إلى لفظ الظهار فيكرره، واستدل بإطلاق الرقبة من جوز في كفارة الظهار عتق الكافرة، واستدل بظاهر الآية من لم ير وبالأم خاصة دون الجدات وسائر المحارم من النسب أو الرضاع أو المصاهرة والأب وبالأم خاصة دون الجدات وسائر المحارم من النسب أو الرضاع أو المصاهرة والأب بالرجل ومن قال بصحة ظهار العبد لعموم ﴿الذين﴾ له ومن قال بإباحة الاستمتاعات بالرجل ومن قال بصحة ظهار العبد لعموم ﴿الذين﴾ له ومن قال بإباحة الاستمتاعات يكفر به لأنه لم يذكر فيه من قبل أن يتاسا وفي الآية رد على أن من أوجب الكفارة بمجرد لفظ الظهار ولم يعتبر العود ووجه ما قاله أنه جعل العود فعله في الإسلام بعد تحريه، وفيه رد على من اكتفى بإطعام مسكين واحد ستين يوماً.

٨ ـ قوله تعالى : ﴿أَلَم تر إلى الذين نُهوا عن النجوى ﴾ الآية ، فيها تحريم النجوى
 وهو تحدث الاثنين سراً بحضرة ثالث.

11 \_ قوله تعالى: ﴿إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفْسَحُوا فِي الْجَالَسُ ﴾ الآية، فيها استحباب التفسح في مجالس العلم والذكر والحرب وكل مجلس طاعة، والنهي عن إقامة شخص ويجلس مكانه ولكن يتفسح.

(١) الظِّهَارُ: قول الرجل لزوجه: أنتِ عليَّ كظهر أمي.



٥٨ ـ سورة المجادلة

TOV

قوله تعالى: ﴿وإذا قيل انشُزوا﴾(١) قال مجاهد: في كل خير، قتال عدو أو أمر بعروف أو حق ما كان، وقال الحسن انهضوا إلى عدوكم، وقال قتادة إذا دعيتم إلى خير فأجيبوا، وقال مقاتل إذا نُوديَ للصلاة فانهضوا إليها، أخرجها ابن أبي حاتم.

قوله تعالى: ﴿يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات﴾ قال قوم معناه يرفع الله المؤمنين العلماء منكم درجات على غيرهم فلذلك أمر بالتفسح من أجلهم ففيه دليل على رفع العلماء في المجالس والتفسح لهم عن المجالس الرفيعة.

١٢ ـ قوله تعالى : ﴿إذا ناجيتم الرسول﴾ الآية ، منسوخة بالآية التي بعدها ففيه دليل على جواز النسخ بلا بدل ووقوعه خلافاً لمن أبى ذلك.

٢٢ ـ قوله تعالى: ﴿لا تجدُ قوماً﴾ الآية، استدل به من منع تعزية الكافر، وأخرج ابن أبي حاتم عن مالك أنه سئل عن مجالسة القدرية وكلامهم فنهى عن ذلك وتلا هذه الآية.

<sup>(</sup>١) يقال: نشز الرجل ، إذا ارتفع في المكان.

٥٩ - سورة الحشر

## \_ 09 \_

## سورة الحشر

٢ - قوله تعالى: ﴿هو الذي أخرج الذين كفروا ﴾ الآية ، قال ابن عباس: من شك أن المحشر بالشام فليقرأ هذه الآية ، قال لهم النبي عَيْكَ يومئذ «أخرجوا » قالوا إلى أين قال « إلى أرض المحشر » أخرجه البزار وغيره . وقال قتادة : تجيء نار من المشرق تحشر الناس إلى المغرب تبيت معهم حيث باتوا وتقيل معهم حيث قالوا ، قال ابن الفرس : يريد أن هذا هو الحشر المشار إليه ، قال الكيا : مصالحة أهل الحرب على الجلاء عن يراهم من غير شيء لا يجوز الآن وإنما يجوز أول الإسلام ثم نسخ ، وقال ابن الفرس الظاهر الجواز أخذاً من الآية .

٢ ـ قوله تعالى : ﴿فاعتبروا يا أولي الأبصار ﴾ استدل به على ججية القياس وأنه
 فرض كفاية على المجتهدين لأن اعتبار قياس الشيء بالشيء .

٥ ـ قوله تعالى: ﴿ما قطعتم من لِينةٍ ﴾ الآية ، استدل بها من أجاز قطع شجر المشركين وتخريب بلادهم.

٦ قوله تعالى: ﴿وما أَفاء الله﴾ الآية ، استدل به على أن الفيء ما أخذ من الكفار بلا قتال وإيجاف خيل(١) وركاب ومنه ما جلوا عنه خوفاً والغنيمة ما أخذ منهم بقتال كما تقدم في قوله: ﴿واعلموا أَهَا غنمتم من شيء ﴾(١) خلافاً لمن زعم أنهما بمعنى واحد أو فرق بينهما بغير ذلك.

٧ - قوله تعالى: ﴿ ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى ﴾ استدل بها من قال إن الفيء لا يصرف منه شيء للمعتدين للقتال بل يصرف أربعة أخاس خسه إلى الأربعة ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل ويصرف الخمس والأخاس الأربعة الباقية التي كانت لرسول الله عَلَيْ إلى مصالح المسلمين.

<sup>(</sup>١) ايجاف الخيل: إعمالها.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنفال: ٤١.





٥٩ ـ سورة الحُسُر

709

٧ - قوله تعالى: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ﴾ فيه وجوب امتثال أوامره ونواهيه عَيَّلِيَّم قال العلماء وكل ما ثبت عنه عَلِيَّ يصح أن يقال إنه في القرآن من هذه الآية ، وأخرج البخاري ومسلم عن ابن مسعود أنه قال : لعن الله الواشات والمستوشات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله (الله فقالت : بلغني أنك قلت كَيْتَ وكيت قال . مالي لا ألعن من لعن رسول الله عليات إليه فقالت : بلغني أنك قلت كَيْتَ وكيت قال . مالي لا ألعن من لعن رسول الله عليات وهو في كتاب الله؟ قالت إني لأقرأ ما بين لوحيه فما وجدته قال : إن كنت قرأتيه فقد وجدتيه أما قرأت ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ﴾ قالت : بلى ، قال : فإن النبي عَيِّلِيَّةً قد نهى عنه .

٩ - قوله تعالى: ﴿ويؤثرون على أنفسهم﴾ فيه مدح الإيثار في حظوظ النفس
 والدنيا.

• ١٠ - قوله تعالى: ﴿والذين جاءوا من بعدهم ﴾ الآية (٢) ، فيه الحث على الدعاء والترضّي عن الصحابة وتصفية القلوب من بغض أحد منهم ، أخرج ابن أبي حاتم عن عائشة قالت: أمروا أن يستغفروا للصحابة فسبوهم ، ثم قرأت هذه الآية ، وقال مالك: من كان له في أحد من الصحابة قول سيء أو بغض فلا حظَّ له في الفيء أخذاً من هذه الآية ، وأخرج ابن أبي حاتم عن عمر أنه جمع الناس فقال: المال قد كثر فأشيروا عليّ في قسمته فاختلفوا فلما أصبح من الغد قال: إني قرأت البارحة سورة الحشر فوجدت الله قد قسم المال فقال: ﴿للفقراء الذين أخرجوا من ديارهم ﴾ إلى قوله: ﴿الصادقون ﴾ ووجدت ﴿والذين تبوءوا الدار والإيمان من قبلهم ﴾ إلى قوله: ﴿المفلحون ﴿والذين جاءوا من بعدهم ﴾ إلى قوله: ﴿المفلحون ﴿والذين جاءوا من بعدهم ﴾ إلى قوله: ﴿رؤوف رحم ﴾ فالمال للمسلمين كلهم .

<sup>(</sup>١) سبق شرحها في هامش خطبة الكتاب.

<sup>(</sup>٢) الشاهد فيها قوله: ﴿يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غِلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم﴾.



FO ٦٠ \_ سورة المتحنة

## . ٦٠ \_

## سورة المتحنة

١ \_ قوله تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمِنُوا لَا تَتَخَذُوا عَدُويَ وَعَدُوكُمْ أُولِياء ﴾ نزلت فيا فعله حاطب(١) خوفاً على ماله وولده ، فيؤخذ منه أن الخوف عليهما لا يبيح التقية في دين الله ، ذكره الكيا.

٤ ـ قوله تعالى: ﴿قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم﴾ الآية، فيه وجوب
 الاقتداء بإبراهيم وملته إلا ما ثبت في شرعنا نسخه كالاستغفار للأب المشرك المستثنى.

٨ ـ قوله تعالى : ﴿لا ينهاكم الله﴾ الآيتين ، قال الكيا : فيه جواز التصدق على أهل
 الذمة دون أهل الحرب ووجوب النفقة للأب الذمي دون الحربي لوجوب قتله .

1. قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَكُمُ المؤمنات مهاجرات﴾ الآية ، نزلت في شرط صلح الحديبية أن يرد إلى المشركين من جاء مسلماً من أهل مكة ، فاستدل به على أنه لا يجوز في الهدنة شرط رد مسلمة تأتينا منهم وأنه إن لم يذكر رد أو شرط رد من جاءنا فمنهم فجاءت امرأة لا يجوز ردها ، واستدل بالآية من أوجب رد مهر المثل إلى زوجها لقوله: ﴿وَآتُوهُمُ مَا أَنفَقُوا ﴾ وفي لآية أن الكافر لا يحل له نكاح المسلمة بحال وأن إسلامها تحته يفسخ النكاح لأنه جعل عدم الإرجاع مرتباً على الإيمان لا على اختلاف الدار .

- قوله تعالى: ﴿ولا تُمسِكُوا بعِصَمِ الكُوافر﴾ نهى عن استدامة نكاحهن فقيل هو خاص بالمشركات اللاتي كانت بمكة وهو الأصح، وقيل عام ثم خص منه الكتابيات، وسبب النزول يرده وكذا قوله: ﴿واسألوا ما أنفقتم ﴾ فإن معناه طلب مهرهن من الكفار الذي فررن إليهم وليسألوا ما أنفقوا أي يطلب الكفار من المسلمين مهر مَنْ فرت إليهم مسلمة، ولما نزلت أبي كفار مكة أن يدفعوا مهر من فرت فنزلت ﴿وإن فاتكم شيء ﴾ الآية، فأمر المسلمون إذ أبى الكفار من دفع المهر أن يدفعوا إلى من فرت زوجته صداقة الذي أنفق، واختلف من أي مال يدفع فقيل مما كانوا يدفعونه إلى الكفار بدل

<sup>(</sup>١) هو حاطب بن أبي بلتعة ، وقصته معروفة .

أزواجهم فإن الله أسقط دفعها إليهم حيث لم يرضوا بالتسوية قاله ابن شهاب ، ويؤيده قوله: ﴿فعاقبتم﴾ وقيل من مغانم المغازي ، قاله مجاهد وقتادة ، وفسر المعاقبة بالغزو والمغنم . أخرج ابن أبي حاتم ما شرحنا به هذه عن مجاهد والضحاك وقتادة وغيرهم ، وأخرجه ابن جرير عن الزهري ، وأخرج عن مقاتل قال هذه النفقات كلها من المنسوخ نسختها براءة فلا يعمل بشيء منها .

17 - قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِي إِذَا جَاءُكُ ﴾ الآية ، فيها جملة من الكبائر وفسر ابن عباس البهتان بأن يلحقن بأزواجهن غير أولادهم وفسر ﴿ ولا يعصينك في معروف ﴾ في أحاديث مرفوعة بالنوح ، أخرجها البخاري والترمذي وغيرهما وفسره سعيد ابن جبير بما يعم النوح وغيره ، أخرجه ابن أبي حاتم قال الكيا : ويؤخذ من الآية ، أنه لا طاعة لأحد في غير المعروف قال : والنبي عَيِّلْتُهُ لم يكن يأمر إلا بالمعروف وإنما شرطه في الطاعة لئلا يترخص أحد في طاعة السلاطين .



## سورة الصف

- ٢ ـ قوله تعالى : ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعُلُونَ ﴾ الآية ، قال الكيا : يحتج به في وجوب الوفاء بالنذر ونذر اللجاج قال غيره والوعود، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في قُوله: ﴿كُبُرَ مَقْتاً﴾ الآية، قال: هذه في القتال وحده، هم قوم كانوا يأتون فيقول الرجل قاتلتُ وضربتُ بسيفي ولم يفعلوا .
- ٤ \_ قوله تعالى : ﴿إِن الله يحب ﴾ الآية(١) ، فيه استحباب قيام الجاهدين في القتال صفوفاً كصفوف الصلاة، وأنه يستحب سد الفرج والحلل في الصفوف، وإتمام الصف الأول فالأول، وتسوية الصفوف عدم تقدم بعض على بعض فيها قال ابن الفرس: واستدل بها بعضهم على أن قتال الرجَّالة أفضل من قتال الفرسان لأن التراص إنما يمكن منهم ، قال و هو منوع .

الشاهد فيها تمام سياقها: ﴿إِن الله يجب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص﴾.



٦٢ - سورة الجمعا

777

## - 77 -

## سورة الجمعة

- ٣ قوله تعالى : ﴿وآخرون منهم لمَّا يلحقوا بهم ﴾ فيه تفضيل الصحابة على من سواهم.
- ٩ ـ قوله تعالى: ﴿إِذَا نوديَ للصلاة﴾ الآية، فيه مشروعية صلاة الجمعة والأذان لها والسعي إليها وتحريم البيع بعد الأذان، واستدل بالآية من قال إنه يجب إتيان من هو في مكان يسمع فيه النداء، ومن قال لا يحتاج الى إذن السلطان لأنه تعالى أوجب السعي ولم يشترط إذن أحد ومن قال لا تجب على النساء لعدم دخولهن في خطاب الذكور.
- ١٠ \_ قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيت الصلاة فانتشِروا ﴾ أباح الانتشار عقب الصلاة فيستفاد منه تقديم الخطبة عليها.
- 11 قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأُوا تَجَارَةَ ﴾ الآية ، فيه مشروعية الخطبة والقيام فيها واشتراط الجماعة في الصلاة وساعهم الخطبة وتحريم الانفضاض ، أخرج ابن أبي حاتم عن علقمة أنه سئل: أكان النبي عَيِّا على خطب قائماً قال ألست تقرأ سورة الجمعة ﴿وتركوك قائماً ﴾.





## - 77 -

## سورة المنافقون

١ ـ قوله تعالى : ﴿إِذَا جَاءَكُ المَنَافَقُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿لَكَاذَبُونَ ﴾ ، ﴿اتخذُوا أَيَانَهُم جُنَّةَ ﴾ (١) استدل به أبو حنيفة على أن : أشهد بالله ، يمين وإن لم ينو معه لأنه تعالى أخبر عن المنافقين أنهم قالوا ثم سماه أيماناً ، واستدل به المعتزلة على أن الكذب عدم مطابقة الاعتقاد لا الواقع لأنه تعالى أكذب المنافقين في قولهم : ﴿إِنكُ لرسولُ الله ﴾ وهو مطابق للواقع قطعاً فلو كانت العبرة بمطابقته لكانوا صادقين .

1. - قوله تعالى: ﴿وأنفِقوا ثما رزقناكم من قبل ﴾ الآية (٢) قال الكيا: يدل على وجوب إخراج الزكاة على الفور ومنع تأخيرها، وأخرج الترمذي عن ابن عباس قال: من كان له مال يبلغه حج بيت ربه أو تجب فيه زكاة فلم يفعل، سأل الرجعة عند الموت، فقيل: إنما يسأل الرجعة الكفار فقال سأتلو عليكم بذلك قرآناً ثم قرأ هذه الآية، وأخرج ابن أبي حاتم عن الضحاك في الآية قال هو الرجل ينزل به الموت وله مال لم يزكّه ولم يجج يسأل الرجعة عند الموت.

١١ \_ قوله تعالى : ﴿ولن يؤخر الله نفساً ﴾ الآية ، فيه دليل لمن قال إن العمر لا يزيد ولا ينقص .

<sup>(</sup>١) جُنّةً: ذريعة ووقاية.

 <sup>(</sup>٢) الثاهد فيها: ﴿من قبلِ أَن يأتي أحدكم الموت فيقول رب لولا أخرتني إلى أجل قريب فأصدق وأكن من الصالحين. ﴾





- ٦٤ -

# سورة التغابن

١١ - قوله تعالى : ﴿ مَا أَصَابِ مِن مصيبة إلا بإذن الله ﴾ فيه رد على القدرية .

۱۲ - قوله تعالى : ﴿ومن يؤمنْ بالله يَهْدِ قلبه ﴾ قال ابن جبير من يصدِّق بأن الله قضاها عليه يهديه للاسترجاع.



## - 70 -

## سورة الطلاق

ا ـ قوله تعالى: ﴿ فطلقوهن ّ لعِدتهن ﴾ فسره عَيْقَ بأن تطلق في طُهر لم يجامع فيه . أخرجه البخاري ومسلم وفي لفظ عند مسلم أنه قرأ: فطلقوهن في قبل عدتهن فاستدل الفقهاء بذلك على أن طلاق السنة ما ذكر وأن الطلاق في الحيض أو طهر جومعت فيه بِدْعي حرام ، واستدل قوم بالآية على عدم وقوعه في الحيض ، وقال ابن المنذر أباح الله الطلاق بهذه الآية .

قوله تعالى : ﴿لا تخرجوهن﴾ الآية ، فيه وجوب السكنى لها ما دامت في العدة وتحريم إخراجها وخروجها إلا أن يأتين بفاحشة مبينة كسوء الخلق والبذاء على أحمائها فتنقل ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في هذه الآية ، قال : الفاحشة المبينة أن تسفه على أهل الرجل وتؤذيهم .

قوله تعالى : ﴿لَعَلَ الله يُحدِث بَعَدَ ذَلَكَ أَمْراً ﴾ استدل به من لم يوجب السكنى لغير الرجعية ، اخرج ابن أبي حاتم عن الحسن وعكرمة قالا المطلقة ثلاثاً والمتوفى عنها لا سُكنى لها ولا نفقة لقوله : ﴿لَعَلَ الله يُحدث بَعَدَ ذَلَكَ أَمْراً ﴾ فماذا يجدث بعد الثلاث.

٢ ـ قوله تعالى: ﴿فإذا بلغن أجلهن فأمسكوهن﴾ الآية، فيه إن الإمساك من صرائح الطلاق.

قوله تعالى: ﴿وأشهدوا ذوكي عدل منكم ﴾ قال عطاء على الطلاق والرجعة معاً. أخرجه ابن أبي حاتم ، واستدل بظاهر الآية من أوجب الإشهاد على الرجعة وإذا وجب فيها ففي أصل النكاح أولى ، وفي الآية أنه لا يقبل في النكاح والطلاق إلا الرجال المحض وأنه لا يقبل في الشهادة إلا العدل.

- ٢ \_ قوله تعالى: ﴿وأقيموا الشهادة الله﴾ ، أمر الشهود بتحريم الكتان.
- قوله تعالى: ﴿ومن يتَّقِ الله يجعَلُ له مخرجاً ﴾ قال ابن عباس من كل كرب في الدنيا والآخرة، وقال الربيع بن خيم من كل أمر ضاق على الناس أخرجهما ابن أبي

٦٥ - سورة الطلاق

777

حاتم ، وأخرج أحمد عن أبي ذر أن رسول الله عَيْكَ قال : « لو أن الناس كلهم أخذوا بهذه الآية لكفتهم » وقال ابن الفرس : قال أكثر المفسرين : معنى الآية في الطلاق أي من لا يتعدى طلاق السنة إلى طلاق الثلاث يجعل له مخرجاً إن ندم بالرجعة قال وبهذا يستدل على تحريم جميع الثلاث وأنها إذا جمعت وقعت .

2 - قوله تعالى: ﴿واللائي يئسنَ﴾ الآية ، فيها أن عِدَّة الآيسة من الحيض والصغيرة التي لم تحِضْ ثلاثة أشهر. قال ابن العربي: ويستفاد منها أن للمرء أن ينكح أولاده الصغار لأن العدة فرع النكاح وفيها أن عدة الحامل بالوضع وذلك شامل للمطلقة والمتوفَّى عنها أخرج عبد الله بن أحمد في زوائد المسند وابن جرير وابن أبي حاتم عن أبي بن كعب قال قلت يا رسوله الله: ﴿وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن﴾ للمطلقة ثلاثاً والمتوفَّى عنها؟ قال «نعم » وقوله ﴿حملهن﴾ شامل للولد والعلقة والمضغة ومفيد لأن العدة لا تنقضي بأول التوءمين لأنه بعض حملهن لأحملهن وأنها لا تتوقف على مضي زمن النفاس واستدل بعموم الآية. من قال إن الحامل من الزنا تعتمد به وقوله: ﴿إِن الرّبَتِم ﴾ نزل لما ارتاب أناس في الحكم فسألوا عنه كما بينه سبب النزول وقيل أن المراد به من أرتيب في معاودة حيضها ومن هنا أخذ قوم أن عدة المرتابة ثلاثة أشهر قيل من الطلاق وقيل بعد تسعة تتربصها وأخذ داود من مفهومه أن الآية حيث لا ريبة لا عدة عليها إلا من حملها وقال قوم هو متعلق بقوله: لا تخرجوهن من بيوتهن أي إن ارتبتم في انقضاء العدة.

٦ قوله تعالى: ﴿أَسْكِنُوهُنَّ﴾ الآية ، فيه وجوب السكنى للمطلقات كلها أو للبوائن لتقدم سكنى الرجعيات ولقوله بعده: ﴿وإن كن أولات حمل فأنفقوا عليهن﴾ فإنه خاص بالبوائن وفيه أن الإسكان يعتبر بحال الزوج وتحريم المضارة بها والجائها إلى الخروج.

قوله تعالى: ﴿وإن كن أولات حمل﴾ فيه وجوب الإنفاق على البائن الحامل حتى تنقضي عدتها ومفهومه أن غير الحامل لا نفقة لها واستدل بعموم الآية: من أوجبها للحامل المتوفى عنها.

قوله تعالى : ﴿فَإِن أَرضَعَن لَكُم ﴾ الآية ، فيها أن الأم إذا طلبت إرضاعه بأجرة مثل وجب على الأب دفعها إليها وليس له أن يسترضع غيرها ، وفيه دليل على أن الأم أولى بالحضانة قال الكيا : وفيها دلالة على أن الأجرة إنما تستحق بالفراغ من العمل .

قوله تعالى : ﴿وَإِن تَعَاسَرُتُمْ فَسَتَرْضَعُ لَهُ أَخْرَى﴾ يدل على أن الأم لا تجبر على الرضاع



٦٥ - سورة الطلاق

حيث يوجد غيرها وقبل الصبي ثديها وإلا أجبرت عليه قال ابن العربي. والآية أصل في وجوب نفقة الولد على الأب خلافاً لمن أوجبها عليهما معا.

٧ - قوله تعالى : ﴿لِيُنْفَقُ ﴾ الآية ، فيها أن النفقة يراعى فيها حال المنفق يساراً وإعساراً وأن نفقة المعسر أقل من نفقة الموسر ، لا حال المنفق عليها واستدل بقوله : ﴿لا يكلف الله نفساً ﴾ إلى آخره من قال لا فسخ بالعجز عن الإنفاق للزوجة ، وفي الآية استحباب مراعاة الإنسان حال نفسه في النفقة والصدقة ، ففي الحديث «إن المؤمن أخذ عن الله أدباً حسناً إذا هو وَسَع عليه وسَع وإذا هو قتر عليه قتر ».

١٢ - قوله تعالى: ﴿ومن الأرض مثلهنَّ ﴾ لم يذكر في القرآن كون الأرضين سبعاً الاهنا.

٦٦ - سورة التحريم

## - 77 -

# سورة التحريم

١ \_ قوله تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ الآيتين ، نزلت في تحريمه عَلَيْكُ سريته مارية أو شرب العسل قولان مستند كلِّ أحاديث صحيحة مبينة [في] أسباب النزول فاستدل بها على أن من حرم على نفسه أمة أو طعاماً أو زوجة لم تحرم عليه وتلزمه كفارة يمين .

٣ ـ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَ أَسَرَّ النبيّ ﴾ الآية. فيه أنه لا بأس بإسرار الحديث إلى من يركن إليه من زوجة أو صديق وأنه يلزمه كتمه وفيها حسن العشرة مع الزوجات والتلطف في العتب والإعراض عن استقصاء الذنب، وأخرج ابن أبي حاتم عن ميمون بن مهران: ان الحديث الذي أسرَّه هو أن أبا بكر وعمر يليان الأمر من بعده فهو أصل في خلافتهما.

٦ ـ قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا قُوا أنفسكم وأهليكم ناراً ﴾ قال ابن أبي طالب علموهم وأدبوهم أخرجه ابن أبي حاتم والبيهقي، ففيها أن الرجل يجب عليه تعلم ما يجب عليه من الفرائض وتعليمه زوجه وولده وعبده وأمَته.

٨ ـ قوله تعالى: ﴿توبة نصوحاً﴾ أخرج سعيد بن منصور وغيره عن عمر بن الخطاب أنه سئل عن التوبة النصوح قال: أن يتوب الرجل من الذنب ثم لا يعود إليه أبداً وأخرج ابن جرير عن ابن مسعود وابن عباس مثله.

١١ \_ قوله تعالى: ﴿ امرأة فرعون ﴾ استدل به على صحة أنكحة الكفار.





7.

# سورة الملك

٨ ـ قوله تعالى: ﴿كلما أُلقي فيها فوج سألهم خزَنتُها أَلم يأتِكم نذير﴾ استدل به على أنه لا تكليف قبل البعثة.

١٠ \_ قوله تعالى: ﴿وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل﴾ قال ابن المنير: فيه دليل على أن السمع أفضل من البصر، وقال ابن السمعاني في القواطع استدل به من قال بتحكيم العقل.

١٥ - قوله تعالى: ﴿فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه﴾ فيه الأمر بالتسبب والكسب.

٢٢ ـ قوله تعالى : ﴿أَفَمِن يَشِي مُكِبّاً ﴾ الآية ، قد يستدل به لقول أهل الهيئة إن الخط المستقم أقصر من الخط المنحني.

٦٨ \_ سورة ن (القلم)

711

# - ۹۸ -سورة نَ (القَلَم)

على أدب القرآن ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وقالت عائشة: «كان خلقه القرآن » أخرجه مسلم وغيره.

10 - قوله تعالى: ﴿ولا تُطع كل حلاَّف﴾ الآيات ، أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس: قال: ﴿المهين﴾ الكذاب و﴿النمام﴾ المعتاب ، وعن قتادة ﴿مشَّاء بنميم﴾ ينقل الأحاديث من بعض الناس إلى بعض ﴿منَّاع للخير﴾ لا يعطي خيراً معتد في فعله أثيم بربه ، وأخرج عن عبد الرحمن بن غنم أن رسول الله عَيْلَةُ سئل عن العتل الزنيم فقال: «شديد الخلق رحيب الجوف مصحح أكول شروب واجد للطعام ظلوم للناس » ، وأخرج عن أبي رزين قال: العُتُلّ: الصحيح ، وعن عكرمة قال: القويّ ، وعن النخعي قال: الزنيم الفاجر .

17 - قوله تعالى: ﴿سنسِمُهُ على الخُرطوم﴾ قال النضر بن شميل أي سنحدُّه على شرب الخرطوم وهو الخمر حكاه الكرماني في العجائب؛ وفي الحديث: « من مات همازا لمازاً ملقباً للناس كان علامته يوم القيامة أن يسِمَهُ الله على الخرطوم من كلا الشدقين » أخرجه أبن أبي حاتم .

۱۷ - قوله تعالى : ﴿ كما بلَوْنا أصحابَ الجنة ﴾ الآيات ، قال ابن الفرس استدل بها عبد الوهاب (۱) على أن من فر من الزكاة قبل الحول بتبديل أو خلطة فان ذلك لا يسقطها قال ووجهه من الآية أنهم قصدوا بقطع الثار إسقاط حق المساكين فعاقبهم الله بإتلاف ثمارهم ، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود مرفوعاً «إياكم والمعاصي إن العبد ليذنب الذنب فيحرم به رزقاً قد كان هيىء له » ثم تلا رسول الله عَيَالِيّة : ﴿ فطاف عليها طائف من ربك ﴾ الآية ، قد حرموا خير جنتهم بذنبهم ، وفيها كراهة الجداد والحصاد بالليل كما ورد التصريح بالنهي عنه في الحديث لأجل الفقراء .

## (١) هو ابن نصر البغدادي ، القاضي المالكي.



۲۷۷ - سورة ن (القلم)

١٨ ـ وفي قوله: ﴿ولا يستثنون﴾ حث على الاستثناء في اليمين وذم تركه وأن تركه سبب للحنث.

- . ٤ قوله تعالى: ﴿ سلهم أيهم بذلك زعيم ﴾ هو أصل في مشروعية الضان.
- 27 \_ قوله تعالى : ﴿وقد كانوا يدعون إلى السجود﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن كعب قال أنزلت هذه الآية في الصلوات الخمس حيث ينادي بهن .
  - ٥١ قوله تعالى : ﴿وإن يكاد الذين كفروا ﴾ الآية ، أصل في أن العين حق (١) .

(١) والثاهد فيها قوله: ﴿ليُزلقونك بأبصارهم ﴾.





٧٠ ـ سورة المعارج

٧.

# سورة سأل سائل (المعارج)

١٩ ـ قوله تعالى : ﴿إِن الإِنسان خُلُقِ هَلُوعاً ﴾ فيه ذم الهلع وتفسيره في الآية بعده.

77 - قوله تعالى : ﴿والذين هم على صلاتهم دائمون ﴾ قال ابن مسعود على مواقيتها وقال عقبة بن عامر لا يلتفتون ، ففيه كراهة الالتفات فيها . وقال الحسن : على التطوع أخرجها ابن أبي حاتم ففيها استحباب المداومة على العمل ، وأخرج من طريق أبي سلمة عن عائشة قالت كان أحب الصلاة إلى رسول الله عَيْنَا مادووم عليها قال أبو سلمة : إن الله يقول : ﴿الذين هم على صلاتهم دائمون ﴾ .

٣٢ ـ قوله تعالى: ﴿والذين هم لآماناتهم﴾ الآيتين، فيها وجوب أداء كل أمانة والوفاء بكل عهد والقيام بكل شهادة تحملها الإنسان.

This file was downloaded from QuranicThought.com

7 V T

٧١ ـ سورة نوح

247

## - ٧١' -

## سورة نوح

- ٤ \_ قوله تعالى : ﴿إِن أَجَلَ الله إذا جاء لا يُؤخَّر ﴾ استدل به من قال إن العمر لا يزيد ولا ينقص.
- ١٠ \_ قوله تعالى: ﴿فقلتُ استغفروا﴾ الآيات، فيه استحباب الاستغفار عند المحل وضيق الرزق وأنه مجلبه له.
- ١٣ ـ قوله تعالى: ﴿ما لكم لا ترجون لله وقاراً ﴾ فيه من شعب الإيمان الرجاء والخشية على القولين في تفسيره.
- ٢٧ \_ قوله تعالى : ﴿ولا يلدوا إلا فاجِراً كفَّاراً ﴾ استدل به من قال إن أولاد المشركين في النار .
- ٢٨ قوله تعالى: ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي ﴾ الآية، فيه أدب عظيم من آداب الدعاء وهو
   جع الوالدين والمؤمنين في الدعاء والابتداء بنفسه.





۷۷ - سورة الجن

## - ۷۱ -سورة الجن

٦ - قوله تعالى: ﴿وأنه كان رجال﴾ الآية، فيها دليل على المنع من أكثر الرقى
 والعزائم ...

۱۸ - قوله تعالى: ﴿وأن المساجد لله ﴾ أضافها لنفسه تشريفاً. فاستدل به على تنزيهها عن غير العبادات من البيع والخصومات وإقامة الحدود، وقيل هي جمع مسجد بالفتح وهي الأعضاء السبعة التي يسجد عليها الإنسان الجبهة واليدان والركبتان والقدمان أي هي لله فلا تسجدوا بها لغيره. ففيه رد على من خص السجود بالجبهة فقط دون الستة الباقية.

٧٧٦ ـ سورة المزمل

## - ٧٣ -

## سورة المزمل

- ١٤ ـ قوله تعالى: ﴿قُمِ الليل﴾ الآيتين، هو منسوخ بعد أن كان واجباً بآخر السورة وقيل محكم فاستدل به على ندب قيام الليل واستدل به طائفة على وجوبه على النبي عَلَيْكُ خاصة، وآخرون على وجوبه على الأمة أيضاً ولكن ليس الليل كله بلا صلاة فيه وعليه الحسن وابن سيرين.
- ٤ قوله تعالى : ﴿ورتُلِ القرآنَ ترتيلاً ﴾ فيه استحباب ترتيل القراءة وأنه أفضل من الهنار مة (١).
- ٦ ـ قوله تعالى: ﴿إِن ناشئة الليل﴾ الآية، فيه أن نفل الليل افضل من نفل النهار وقال الحافظ: ناشئة الليل هي المعاني المستنبطة من القرآن بالليل أشد وطئا أبين أثراً وأقوم قيلاً، أصح مما تخرجه الأفكار بالنهار لخلو السمع والبصر عن الأشغال.
- ٧ قوله تعالى: ﴿إِن لك في النهار سَبْحاً طويلاً ﴾ قال ابن العربي: هذه الآية إشارة الى نوم القائلة الذي يستريح به العبد من قيام الليل، وبذلك فسره ابن عباس أخرجه ابن أبي حاتم.
- ٨ ـ قوله تعالى : ﴿وتبتَّلْ ﴾ قال مجاهد: أخلص إليه إخلاصاً ، وقال الحسن : اجتهد أخرجهما ابن أبي حاتم .
- ٢٠ ـ قوله تعالى: ﴿فاقرءوا ما تيسر من القرآن﴾ استدل به الحنفية على أن
   الفرض في الصلاة مطلق القراءة لا الفاتحة بخصوصها.

قوله تعالى: ﴿وآخرون يضربون في الأرض﴾ هي أصل في التجارة، قال ابن الفرس: فيها فضيلة التجارة لسوقها في الآية مع الجهاد، وأخرج سعيد بن منصور عن عمر بن الخطاب قال: ما من حال يأتيني عليه الموت بعد الجهاد في سبيل الله أحب إلي من أن يأتيني وأنا ألتمس من فضل الله، ثم تلا هذه الآية.

## (١) الهذرمة: السرعة في القراءة والكلام.



٧٤ ـ سورة المدثر

777

## \_ Y£ \_

# سورة المدثر

- ٤ قوله تعالى: ﴿وثيابك فطهرٌ ﴾ استدل به الشافعي على وجوب غسل النجاسة وإزالتها من الثوب وفسره طاوس بالتقصير والتشمير، فاستدل به على تحريم جر الثوب خبلاء، وقيل هو كناية عن إصلاح العمل، قاله ابن عباس وغيره.
- ٦ قوله تعالى: ﴿ولا تمنُّنْ تستكثِر﴾ قال عكرمة وغيره: لا تعط شيئاً لتعطي أكثر منه وكان حراماً عليه عُرِّكِ خاصة.
  - ٩ ـ قوله تعالى : ﴿ يوم عسير على الكافرين ﴾ يفيد أنه يسير على المؤمنين .
- ٣٨ ـ قوله تعالى : ﴿كُلُّ نَفْسَ بَمَا كُسِبْتُ رَهِينَةً إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينَ ﴾ قال مجاهد : لا يحاسَبون أخرجه ابن أبي حاتم ، وأخرج الحاكم عن علي قال : هم أطفال المسلمين .
- ٤٠ ـ قوله تعالى : ﴿يتساءلون عن المجرمين﴾ الآية ، استدل بها على أن الكفار
   مكلفون بالفروع .

# سورة القيامة

- ٢ \_ قوله تعالى : ﴿ولا أقسم بالنفس اللوَّامة ﴾ قال الحسن هو الذي لا تراه إلا يلوم نفسه: ما أردت بكلمتي ، ما أردت بأكلتي ، أخرجه ابن أبي حاتم .
- ٥ \_ قوله تعالى : ﴿ بل يريد الإنسان ليفجُر أمامه ﴾ قال ابن عباس يقول : سوف أتوب، وقال القاسم بن الوليد يقدم الذنب ويؤخر التوبة، أخرجهما ابن أبي حاتم.
- ١٤ \_ قوله تعالى : ﴿ بل الإنسان على نفسه بصيرة ﴾ قال ابن العربي فيه دليل على قبول إقرار المرء على نفسه قال: ﴿ولو ألقى معاذيره ﴾ أي لو اعتذر بعد الإقرار لم يقبل منه، ففيه دليل على أن الرجوع عن الإقرار لا يقبل.
- ٣٣ ـ قوله تعالى: ﴿إلى ربها ناظرة﴾ فيه رد على المعتزلة في إنكارهم الرؤية.
- ٢٩ \_ قوله تعالى: '﴿والتفَّت الساقُ بالساق﴾ قال الحسن: هو لفهما في الكفن، أخرجه ابن أبي حاتم ، وليس في القرآن الإشارة إلى الكفن إلا هنا.
- ٣٣ \_ قوله تعالى : ﴿ثم ذهب إلى أهله يتمطَّى ﴾ قال قتادة وزيد بن أسلم: يتبختر أخرجه ابن أبي حاتم، ففيه ذم هذه المشية.
- ٣٩ \_ قوله تعالى: ﴿فجعل منه الزوجين الذكر والأنشى﴾ استدل به على أن الخُنثي أحدهما لا صنف ثالث.



# سورة الإنسان

٢ \_ قوله تعالى : ﴿إِنَا خُلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نَطَفَةً أَمِشَاجٍ ﴾ قال ابن عباس : ماء الرجل والمرأة حين يختلطان ، أخرجه ابن أبي حاتم ، وأخرج من وجه آخر عنه قال : الأمشاج الذي يخرج على أثر البول كقطع الأوتار ومنه يكون الولد.

٧ - قوله تعالى: ﴿يوفون بالنذر﴾ فيه الحث على الوفاء مه.

٨ - قوله تعالى : ﴿ويطعمون الطعام﴾ إلى قوله : ﴿وأسيرا ﴾ يدل على أن إطعام المشرك مما يتقرب به إلى الله تعالى.

٢٥ ـ قوله تعالى: ﴿واذكر اسم ربك﴾ الآية، فيها الصلوات الخمس.

٣٠ ـ قوله تعالى : ﴿وما تشاءون﴾ الآية ، فيها رد على القدرية .



## سورة المرسلات

١٢ - قوله تعالى : ﴿ لأي يوم أُجِّلتُ ليوم الفَصْلِ ﴾ قال ابن الفرس : انتزع الناس من هذه الآية تأجيل القضاة الخصوم في الحكومات ليقع فصل القضاء عند تمام التأجيل.

٢٥ ـ قوله تعالى: ﴿ أَلَم نجعل الأرضَ كِفاتا أحياءً وأمواتاً ﴾ قال الكيا: معنى الكفات: الانضام ومراده أنها تضمهم في الحالتين وهذا يدل على وجوب مواراة الميت ودفنه أخرج عن ابن أبي حاتم عن مجاهد قال كفاتا تكفت الميت فلا يرى منه شيء ، وقال ابن عبد البر احتج ابن القاسم في قطع النباش بهذه الآية لأنه تعالى جعل القبر للميت كالبيت للحي فيكون حرزاً ، وأخرج ابن أبي حاتم من طريق آخر عن مجاهد في الآية قال: ﴿ أمواتاً ﴾ الأرض الموات ، قلت فافتتاح باب إحياء الموات بها أولى من آية الرعد السابقة.

٣٠ \_ قوله تعالى : ﴿انطلقوا إلى ظلِّ ﴾ الآية فيه أصل من قواعد الهندسة وهو أن الشكل المثلث لا ظل له.

٤٨ ـ قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون ﴾ الآية، أصل في وجوب الركوع.



# سورة عمَّ (النّبأ)

١٠ ـ قوله تعالى: ﴿وجعلنا الليل لباساً ﴾ استدل به بعضهم على أن من صلى عرياناً في ليل أو ظلمة فصلاته صحيحة ، ويستدل به على ان عماد القَسْم الليل.

٤٠ ـ قوله تعالى : ﴿يوم ينظر المرء ﴾ الآية ، استدل بها الرياشي على أن المرء لا يطلَقُ إلا على المؤمن .

## - A+ -

## سورة عبس

١ - قوله تعالى: ﴿عبس وتولى﴾ الآيات ، فيه الحث على الترحيب بالفقراء والإقبال عليهم في مجالس العلم وقضاء حوائجهم وعدم إيثار الأغنياء عليهم .
 ٢١ - قوله تعالى: ﴿ثُمُ أُمَاتُهُ فَأَقْبُرهُ﴾ فيه وجوب دفن الموتى .



## \_ ^\ \_

# سورة التكوير

فيها أحوال يوم القيامة ، أخرج الترمذي وغيره من حديث ابن عمر مرفوعاً « من سره أن ينظر إلى يوم القيامة كأنه رأي عين فليقرأ ﴿إذا الشمس كورت﴾ و﴿إذا السماء انفطرت﴾ و﴿إذا

٨ ـ قوله تعالى: ﴿وَإِذَا المُوءُودة سُئِلتُ ﴾ فيه تفظيع شأن الوأد وهو دفن الأولاد أحياء ، وأخرج مسلم أنه عُرِيق سئل عن العزل ، فقال ذاك الوأد الخفي هي: ﴿الموءودة سئلت ﴾ .

۲۹ ـ قوله تعالى : ﴿وما تشاءون﴾ الآية ، رد بها قتادة على القدرية ، أخرجه ابن أبي حاتم ويرد بها على الجبرية أيضاً لأنه أثبت لهم مشيئة لكن بخلقه لا بخلقهم .



٨٢ - سورة الإنفطار

717

## - 84 -

# سورة الإنفطار

٨ - قوله تعالى: ﴿ فِي أَي صورة ما شاء ركبك ﴾ أخرج الطبراني وغيره من طريق موسى بن علي بن رباح عن أبيه عن جده أن النبي عَيِّقَ قال له ما ولد لك؟ قال ما عسى أن يولد لي إما غلام وإما جارية ، قال فمن يشبه قال : ما عسى أن يشبه إما أباه وإما أمه فقال النبي عَيِّقَ عندها : مَهُ (١) لا تقولن هذا إن النطفة إذا استقرت في الرحم أحضرها الله كل نسب بينها وبين آدم أما قرأت هذه الآية ﴿ فِي أي صورة ما شاء ركبك ﴾ قال : سلكك .

(١) مَّه: اسم فعل أمر، بعني: أسكت، أو لا تقُلُ هذا.





## سورة المطففين

١ \_ قوله تعالى : ﴿ ويل للمطففين ﴾ الآيات ، فيها ذم التطفيف والخيانة في الكيل والوزن.

٦ \_ قوله تعالى : ﴿ يوم يقومُ الناس لرب العالمين ﴾ استدل به من منع القيام للناس لاختصاصه بالله وجوابه أنه خاص بالقيام بين يديه أما القيام له إذا قدم ثم جلس فلا.

١٥ - قوله تعالى : ﴿كُلاَّ إِنهُم عَن ربهم يومئذ لمحجوبون ﴾ قال محمد بن كعب: من النظر إليه تعالى: أخرجه ابن أبي حاتم ، ففيه رد على من رعم أن الكفار يرونه تعالى يوم القيامة.

٢٩ - قوله تعالى: ﴿إِن الذين أجرموا ﴾ الآيات، فيه تحريم السخرية بالمؤمنين والصحك منهم والتغامز عليهم. 440

٨٤ - سورة الانشقاق/٨٥ - سورة البروج/٨٦ - سورة الطارق

## \_ ላչ \_

# سورة الانشقاق

٢١ ـ قوله تعالى: ﴿وإِذَا قريء عليهم القرآن لا يسجدون﴾ استدل به على مشروعية سجود التلاوة هنا.

- 80 -

# سورة البروج

١٦ ـ قوله تعالى: ﴿فعال لما يريد﴾ فيه رد على المعتزلة.

# - ٨٦ -سورة الطارق

٧ \_ قوله تعالى: ﴿يخرج من بين الصُّلْب والترائب﴾(١) فيه من علم التشريح أو الولد مخلوق من ماء أبويه معاً ، واستدل به الفقهاء على مسألة وهو أن المني إذا خرج من ثقبة غير الذكر يوجب الغسل على تفضيل فيه وهو أن يكون الذكر منسَّداً والمنفتح تحت الصلب ، هذا في الرجل . وأما المرأة فيعتبر فيها الترائب .

٩ ـ قوله تعالى : ﴿يوم تُبلَىٰ السرائر﴾ أخرج البيهةي في شعب الإيمان عن أبي الدرداء قال قال رسول الله عَلَيْكُ «ضمن الله خلقه بأربع الصلاة والزكاة والصوم والغسل من الجنابة وهي السرائر التي قال الله: يوم تُبلىٰ السرائر » .

<sup>(</sup>١) ' التراثب: عظام الصدر، مفردها: التريبة،



٨٧ \_ سورة الأعلى/٨٨ \_ سورة الغاشية

# سورة الأعلى

١ - قوله تعالى : ﴿سبِّح ِ اسمَ ربك الأعلى ﴾ أخرج ابو داود عن عقبة بن عامر أنها لما نزلت قال عَلَيْكُ « اجعلوها في سجودكم ».

١٤ \_ قوله تعالى : ﴿قد أفلح من تزكَّى فذكر اسم ربه فصلي ﴾ اخرج البزار من حديث عمرو بن عوف عن النبي عَيْكُ أنه كان يأمر بركاة الفطر قبل أن يصلى صلاة العيد ويتلو هذه الآية، وأخرجه ابن أبي حاتم بلفظ سئل عن زكاة الفطر فتلاها، وأخرج عن ابن عمر انه كان يقدم صدقة الفطر حين يغدو ثم يتلو الآية، وأخرج عن عطاء وابن سيرين في قوله: ﴿قد أَفلح من تزكى﴾ قال ادَّى ٰ زكاة الفطر ثُم خرج فصلى ٰ بعد ما أدَّى ، وأخرج ابن جرير عن ابن العالية مثله ، ففي الآية مشروعية صلاة العيد وزكاة الفطر وتقديمها على الصلاة. والتكبير في العيد.

١٨ \_ قوله تعالى : ﴿إِن هذا لفي الصحف الأولى﴾ استدل به أو حنيفة على جواز قراءة القرآن بالعجمية كما تقدم في الشعراء.

# سورة الغاشية

٢٠ \_ قوله تعالى : ﴿وإلى الأرض كيف سُطحتْ ﴾ فيه رد لقول أهل الهيئة : إن الأرض كرة لا سطح، ذكره الشيخ جلال الدين المحلى في تفسيره.

## . ۸۹ \_

## سورة الفجر

١ ـ قوله تعالى: ﴿والفجر﴾ قال عكرمة هو الصبح، أخرجه ابن أبي حاتم، وأخرج سعيد بن منصور والبيهقي عن ابن عباس قال هو المحرّم فجر السنة، قال الحافظ ابن حجر: وبذلك يظهر حكمة جعل الصحابة أول السنة المحرم دون ربيع الذي هو شهر الهجرة التي منها التاريخ.

٢ - قوله تعالى: ﴿وليالِ عَشْرٍ﴾ قال ابن عباس: عشر الأضحى ، أخرجه الفريابي وأخرج أحمد والنسائي من حديث جابر مرفوعاً «إن العشر عشر الأضحى والوتر يوم عرفة والشفع يوم النحر » وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: هي العشر الأواخر من رمضان ، وأخرج عن عبد الله بن الزبير قال: الشفع يوم التشريق الوتر اليوم الثالث ، وأخرج عن عكرمة ﴿والليل إذا يَسْرٍ ﴾ قال ليلة المزدلفة ، ففي الآيات فضل هذه الأيام ، وأخرج ابن أبي حاتم عن محمد بن كعب القرظي أنه سئل عن قوله: ﴿والليل إذا يسر ﴾ قال هذه الإفاضة أسر يا ساري ولا تبيتن إلا بمنى ، وأخرج عن أبي العالية في يسر ﴾ قال هذه الإفاضة أسر يا ساري ولا تبيتن إلا بمنى ، وأخرج عن أبي العالية في قوله: والشغ والوتر قال ذلك صلاة المغرب الشفع الركعتان والوتر الركعة الثالثة وأخرج أحمد والترمذي عن عمران بن حصين أن رسول الله على عن الشفع والوتر على أن الليالي سابقة الأيام .

٦ ـ قوله تعالى : ﴿أَلَمْ تُرَ﴾ الآيات ، قال ابن العربي : فيها التحذير من التطاول في البنيان والتفاخر فيه والتعاظم بتشييده (١٠).

١٤ ـ قوله تعالى : ﴿إِن ربك لبالمرصاد﴾ أخرج الفريابي عن سالم بن أبي الجعد أنها قناطر على الصراط.

(١) وشاهده فيها: ﴿أَلُمْ تَرَكيف فعل ربك بعادٍ. إرمَ ذات العباد. التي لم يُخَلَقُ مثلُها في البلاد...﴾. والعماد: الأبنية الرفيعة.



٨٠ \_ سورة الفجر

TAA

١٩ ـ قوله تعالى : ﴿وتَأْكِلُونَ التراثُ أَكِلاً لما ﴾ فيه ذم جمع المال من غير حله .
 ٢٧ ـ قوله تعالى : ﴿يا أَيتُها النفس المطمئنة ﴾ فسرت في الحديث بالتي تؤمن بلقائه ، وترضى بقضائه ، وتقنع بعطائه ، أخرجه ابن عساكر في تاريخه .



714

٩٠ ـ سورة البلد

### . 9• -

## سورة البلد

٢ ـ قوله تعالى : ﴿وَأَنْتَ حِلُّ بَهْذَا الْبَلْدِ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال :
 أنت يا محمد حل لك أن تقاتل به وأما غيرك فلا ، فاستدل به من منع قتال البغاة فيه .

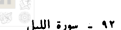
١٣ ـ قوله تعالى: ﴿فك رقبة﴾ فيه تشوف الشارع إلى العتق وإيقاعه ، وأخرج أحد عن البراء قال : جاء إعرابي إلى رسول الله عَيْثُ فقال : علمني عملاً يُدخلني الجنة . فقال : «إن كنت أقصرت الخطبة لقد أعرضت المسألة أعتق النسمة ، وفك الرقبة » فقال يا رسول الله أو ليستا بواحدة؟ قال : « لا إن عتق النسمة أن تنفرد بعتقها وفك الرقبة أن تعين في عتقها » .

12 - قوله تعالى : ﴿ أَو إطعام ﴾ إلى آخر السورة ، فيه فضل الإطعام خصوصاً عند الحاجة إليه في زمن الجوع وفيه فضل إطعام اليتيم خصوصاً القريب وإطعام المسكين والتواصي بالصبر على الفرائض وعن المحرمات وبرحمة الناس كلهم ، واستدل بقوله : ﴿ مسكيناً ذَا متربة ﴾ من قال إن المسكين أسوأ حالاً من الفقير .

- 11 -

## سورة الشمس

م قوله تعالى: ﴿فَاهُمُهَا فَجُورِهَا وَتَقُواها﴾ فيه الرد على القدرية ، أخرج مسلم وغيره عن عمران بن حصين أن النبي ﷺ سئل أرأيت ما يعمل الناس اليوم ويكدحون فيه ، شيء قد قضى عليهم في قدر قد سبق أو فيا يستقبلون قال: « بل شيء قد قضى عليهم أو مضى عليهم » قال فلم يعملون إذن يا رسول الله قال: « من كان خلقه الله لواحدة من المنزلتين يهيئه لعملها » وتصديق ذلك في كتاب الله ﴿ونفس وما سواها فألهمها فجورها وتقواها﴾ ، واستدل بعض الجبرية بهذه الآية على حجية الإلهام وكونه من أدلة الأحكام .



791

## - 77 -

# سورة الليل

٣ ـ قوله تعالى : ﴿وما خلق الذكر والأنثى﴾ استدل به على أن الخُنثى إما ذكر
 وإما أنثى لا صنف ثالث فيحنث بتكليمه من حلف لا يكلم ذكراً ولا أنثى .

٧ ـ قوله تعالى: ﴿فسنيسرُهُ﴾ إلى آخره، فيه رد على القدرية، أخرج الشيخان وغيرهما عن على أن النبي ﷺ قال: «ما منكم من أحد إلا قد كتب مقعده من الجنة ومقعده من النار » فقالوا يا رسول الله أفلا نتكل قال: «اعملوا فكل ميسر لما خلق له » ثم قرأ ﴿فأما من أعطى﴾ إلى قوله: ﴿للمسرى﴾.



## سورة الضحي

٥ \_ قوله تعالى : ﴿ولسوف يُعطيك ربك فترضى ﴾ فسر ذلك بالشفاعة أخرجه ابن أبي حاتم عن الحسن، وأبو نعيم في الحلية عن أبي جعفر الباقر.

٩ \_ قوله تعالى : ﴿ فأما اليتم فلا تقهر ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن قتادة ﴿ فأما اليتم فلا تقهر﴾ قال: كن له كأب رحيم ﴿وأما السائلُ فلا تنهر﴾ قال: رد المسكين برحمة ولين، وأخرج عن سفيان ﴿وأما السائل فلا تنهر ﴾ قال: من جاء يسألك في أمر دينه فلا تنهر، وأخرج عن الحسن بن على ﴿وأما بنعمة ربك فحدث﴾ قال إذا أصبت خيراً فحدث إخوانك ، وأخرج عن علي ابن أبي طالب ما عملت من الخير فحدث به ، وأخرج ابن جرير عن أبي نضرة قال: كانوا يرون أن من شكر النعمة أن يحدث بها.

### - 98 -

## سورة ألم نشرح

٤٠ قوله تعالى: ﴿ورفعنا لك ذكرك﴾ قال مجاهد: لا أَذكرُ إلا ذُكِرتَ معي ، أخرجه الفريابي وسعيد بن منصور والشافعي في الرسالة ، وأخرج ابن حبان في صحيحه عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله يَوْلِيُ قال: «أتاني جبريل فقال: إن ربك يقول تدرى كيف رفعت ذكرك؟ قال: الله أعلم. قال: إذا ذكرت ذكرت معي » وأخرج ابن أبي حاتم عن قتادة قال: رفع الله ذكره في الدنيا والآخرة فليس خطيب ولا متشهد ولا صاحب صلاة إلا ينادي: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله، وقد استدل الفقهاء بهذه الآية على وجوب الصلاة عليه عَنْلَةً في الخطبة وصلاة الجنازة، واستحبابها عقب التلبية.

٧ ـ قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرغتَ فَانصَبُ ﴾ قال ابن عباس في الدعاء وقال مجاهد إذا صليت فاجتهد في الدعاء والمسألة ، أخرجهما ابن أبي حاتم ، وأخرج عبد الرزاق عن قتادة قال إذا فرغت من صلاتك فانصب في الدعاء ، وأخرج عن ابن مسعود أنه قال : من أحدث في آخر صلاته فقد تمت صلاته وذلك قوله: ﴿ فَإِذَا فَرغت فانصب ﴾ فراغك من الركوع والسجود فانصب في المسألة وأنت جالس ، وأخرج من وجه آخر عنه قال إذا فرغت من الفرائض فانصب في قيام الليل ، وقرىء : فانصِب بكسر الصاد ، قيل ومعناه فإذا فرغت من أمر النبوة فانصب خليفة .





### \_ 90 \_

## سورة التين

- ٤ ـ قوله تعالى: ﴿لقد خلقنا الإنسانَ في أحسن تقويم ﴾ استدل به أصحابنا على أن من قال لزوجته إن لم تكوني أحسن من القمر فأنت طالق لا تطلق، لأن الله خلق الإنسان في أحسن تقويم.
- ٥ \_ قوله تعالى: ﴿ثم رددناه﴾ الآيتين، أخرج سعيد بن منصور عن ابن عباس ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ﴾ قال في أعدل خلق ﴿ثم رددناه أسفل سافلين ﴾ قال إلى أرذل العمر.
- ٦ ﴿إِلاَ الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم أجر غير ممنون﴾ قال لا يؤاخذون بعمل عملوه في كبرهم. وأخرج الفريابي عن النخعي ﴿في أحسن تقويم﴾ قال أحسن صورة ﴿ثم رددناه أسفل سافلين﴾ قال إلى أرذل العمر فإذا بلغوا ذلك كتب لهم من العمل ما كانوا يعملون في الصحة.

٩٦ \_ سورة العلق/٩٧ \_ سورة القدر/٩٨ \_ سورة البينة

710

### - 47 -

## سورة القلم [أو: العلق]

٤ \_ قوله تعالى: ﴿الذي علَّمَ بالقلم﴾ فيه فضيلة الكتابة.

۱۹ ـ قوله تعالى: ﴿واسجد واقترب﴾ أخرج عبد الرزاق وسعيد بن منصور عن عالم : «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد » ألا تسمعونه يقول: ﴿واسجُد واقترب﴾.

### - 44 -

## سورة القدر

قال ابن الفرس فيها دليل على أنها ثابتة باقية خلافاً لمن زعم أنها رفعت ، قال وزعم قوم أن في السورة دليلا على تعيينها ، فقالوا إن الوقف على سلام ، ويبدأ هي إشارة إلى سبع وعشرين من الشهر لأنها الكلمة السابعة والعشرون من كلمات السورة .

### - 41 -

# سورة لم يكن [أو: البينة]

٥ ـ قوله تعالى: ﴿وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين﴾ استدل به على
 وجوب النتة في العبادات لأن الإخلاص لا يكون بدونها.

٩ ـ قوله تعالى: ﴿أُولئك خير البرية﴾ استدل به على تفضيل البشر على الملائكة فأخرج ابن أبي حاتم عن أبي هريرة قال: أتعجبون من منزلة الملائكة من الله؟ والذي نفسي بيده لمنزلة العبد المؤمن عند الله يوم القيامة أعظم من منزلة ملك واقرءوا إن شئتم: ﴿إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم خير البرية﴾.



آ ۹۹ ـ سورة الزلزلة

## سورة الزلزلة

٢ ـ قوله تعالى: ﴿وأخرجت الأرض أثقالها ﴾ قال عطية: ما فيها من الكنوز أخرجه ابن أبي حاتم ، وذلك احد أشراط الساعة كما في صحيح مسلم.

٤ - قوله تعالى : ﴿يومئذ تحدّثُ أخبارها ﴾ قال ابن الفرس : انتزع بعضهم من هذه
 الآية أن حدثنا وأخبرنا سواء في الرواية خلافاً لمن فرق بينهما .

٧ - قوله تعالى: ﴿فمن يعمل مثقال ذرة ﴾ الآيتين، فيه الترغيب في قليل الخير وكثيره والتحذير من قليل الشر وكثيره، وأخرج عبد الرزاق عن ابن مسعود قال هذه الآية أحكم آية في القرآن وفي لفظ أجمع، وأخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة قال قال رسول الله عَيَّا « الخيل لثلاثة: لرجل أجر ولرجل ستر وعلى رجل وزر » وسئل عن الحُمرُ فقال: « ما أنزل الله فيها شيئاً إلا هذه الآية الفاذة الجامعة ﴿فمن يعملُ مثقال ذرة خيراً يَرَهُ ومن يعملُ مثقال ذرة شراً يره ﴾ ».



١٠٠ \_ سورة العاديات/١٠٢ \_ سورة ألهاكم

444

### - 1.. -

## سورة العاديات

١ - قوله تعالى: ﴿والعادياتِ ضَبْحاً ﴾ الآيات ، فيها تفضيل الجهاد والمجاهدين على أن معنى العاديات خيلهم ، وهو ما أخرجه البزار عن ابن عباس ، وأخرج ابن جرير وغيره عن ابن عباس قال سألني رجل عن العاديات ، فقلت له الخيل حين تغزو في سبيل الله ثم تأوي إلى الليل فيصنعون طعامهم ويورون نارهم ، فذهب إلى على فأخبره فدعاني فقال تفتي الناس بما لا علم لك إنما ﴿العاديات ضبحاً ﴾ من عرفة إلى مزدلفة فإذا أووا إلى المزدلفة أوروا النيران ، و﴿المغيرات صبحاً ﴾ من المزدلفة إلى منى ، قال ابن عباس فنزعت عن قولي ورجعت إلى الذي قال .

٦ ـ قوله تعالى: ﴿إِنَ الإِنسان لربه لكنود﴾ قال عُلِينَّهُ: «هو الذي يضرب عبده ويأكل وحده ويمنع رِفده » أخرجه ابن أبي حاتم من حديث أبي أمامة بسند ضعيف وأخرج عن الحسن قال: هو اللوام لربه يعد المصيبات وينسى نعم ربه.

٨ ـ قوله تعالى: ﴿وإنه لحُبِّ الخير لشديد﴾ قال قتادة: الخير المال ، أخرجه ابن
 أبي حاتم ، ففيه الحث على الزهد.

### - ۱۰۱ -سورة ألهاكم

أخرج الترمذي عن علي قال: ما زلنا نشك في عذاب القبر حتى نزلت ﴿أَلْمَاكُمُ الْحَرْجُ التَّكَاثُرُ﴾.



١٠٣ \_ سورة العصر/١٠٤ \_ سورة الهُمَزة/١٠٦ \_ سورة قريش

### - 1.4 -

## سورة العصر

قال بعضهم في قوله: ﴿والعصر﴾ إنها صلاة العصر ولم تسمُّ في القرآن باسمها إلا هنا ، وسميت صلاة الفجر والعشاء في آخر النور.

### - 1.5 -

# سورة الهُمَزة

أخرج سعيد بن منصور عن ابن عباس قال: الهمزة اللمزة ، المشاء بالنميمة ، المفرق بين الجمع ، المعدي(١) بين الإخوان ، وأخرج الفريابي عن مجاهد قال: الهمزة الطعان واللمزة الذي يأكل لحوم الناس ، وأخرج ابن أبي حاتم عن عبد الله بن هشام قال: الهُمزة: الذي يشتم الناس علانية ، واللُّمزة: الذي يعيبهم سراً ، وأخرج عن ابن زيد قال . الهمزة الذي يهمز الناس ويضربهم واللمزة الذي يلمزهم بلسانه ويعيبهم .

#### - 1.1 -

## سورة قريش

٤ ـ قوله تعالى : ﴿وآمنهم من خوف﴾ قيل: آمنهم أن لا تكون الخلافة إلا فيهم ،
 حكاه الكرماني في غرائب التفسير.

(١) في [الدر المنثور: ٣٩٣/٦]: المقري بين الإخوان. وهو الصواب. وقد تأولها في حاشية إحدى الطبعات فظنها: المفسد.



799

١٠٧ ـ سورة الماعون

### - 1.7 -

## سورة الماعون

٢٠ ـ قوله تعالى : ﴿ يَدُعُ البِّتِيمِ ﴾ قال قتادة : يقهره ويظلمه ، أخرجه ابن أبي حاتم .

٥ - قوله تعالى: ﴿الذين هم عن صلاتهم ساهون ﴾ قال عَيْقَةُ « هم الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها » أخرجه ابن جرير والطبراني وأبو يعلى من حديث سعد ابن أبي وقاص ، وأخرجه الفريابي عنه موفوفاً وصحح الحاكم والبيهقي الوقف ، وأخرج سعيد بن منصور عن مصعب بن سعد قال قلت لأبي : ﴿الذين هم عن صلاتهم ساهون ﴾ أيّنا لا يسهو؟ أينا لا يحدّث نفسه؟ قال إنه ليس ذلك إنه إضاعة الوقت ، وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي العالية قال : هو الذي يصلي ويقول هكذا وهكذا يلتفت عن يمينه وعن يساره .

٦ ـ قوله تعالى: ﴿الذين هم يراءون﴾ فيه ذم الرياء.

٧ - قوله تعالى: ﴿ويمنعونِ الماعون﴾ فيه الحث على العارية ، أخرج النسائي عن ابن مسعود قال كنا نعد الماعون على عهد رسول الله على الدلو والقدر ، زاد البزار في رواية: والفأس وأخرجه ابن أبي حاتم بلفظ الماعون العواري القدر والميزان والدلو وأخرجه ابن جرير بلفظ: كنا نقول الماعون منع الدلو وأشباه ذلك ، وأخرج ابن أبي حاتم من حديث عائذ بن ربيعة النميري أن النبي على قال: «لا تمنعوا الماعون » قالوا وما الماعون قال «في الحجر وفي الحديد وفي الماء » وأخرجه ابن قانع من وجه آخر، وأخرج سعيد بن منصور عن ابن عباس الماعون عارية المتاع ، وأخرج عن على الماعون الزكاة ، وأخرج عن ابن عمر قال: الماعون: المال الذي يعطى حقه ، وأخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة قال: رأس الماعون زكاة المال وأدناه المنخل والدلو والإبرة ، وأخرج عن محمد ابن كعب قال: الماعون المعروف .

١٠٨ \_ سورة الكوثر

### 4..

### - ۱۰۸ -سورة الكوثر

١ - قوله تعالى: ﴿إنا أعطيناك الكوثر﴾ فسره عَيْلِكَ بحوضه الذي في القيامة في الموقف وبالنهر الذي في الجنة واستمداده منه، كما في الأحاديث الصحيحة المتواترة فيجب الإيمان بذلك.

٢ \_ قوله تعالى : ﴿ فَصُّل لُربُّكَ وَانْحَرْ ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد في قوله : ﴿ فصل ﴾ قال صلاة الصبح مجمع ، وعن سعيد بن جبير قال وانحر البُدْن ، وأخرج عن عطاءقال: فصِّل صلاة العيد، ففي الآية مشروعية صلاة العيد والأضحية وتأخيرها عن الصلاة ، واستدل بالآية من قال بأن الأضحية كانت واجبة عليه عَلِي ومن قال بأن وقتها بعد مضي قدر الصلاة خاصة ولم يعتبر الخطبتين، ومن قال إن التضحية بالإبلُ أفضل من البقر والغنم لأنه تعالى أمر بالنحر ، والنحر إنما يكون في الإبل، ذكرهُ ابن الفرس ، وأخرج ابن أبي حاتم والحاكم في المستدرك بسند ضعيف عن علي قال لما نزلت: ﴿ فصلٌ لربك وانحر ﴾ قال النبي عَلِي الله المربي عَلَي الله الله على إنها ليست بنحيرة ولكنه يأمرك إذا تحرمت للصلاة أن ترفع يديك إذا كبرت وإذا ركعت وإذا رفعت رأسك من الركوع » قال ابن كثير وهو حديث منكر جداً ، بل أخرجه ابن الجوزي في الموضوعات ، وأخرج ابن أبي حاتم والحاكم أيضاً بسند لا بأس به عن علي في قوله: ﴿ فصل لربك وانحر ﴾ قال وهو وضعك بيمينك على شالك في الصلاة ، لفظ الحاكم ولفظ ابن أبي حاتم: على وسط ساعده اليسرى على صدره، وأخرج ابن أبي حاتم من طريق أبي الجوزاء عن ابن عباس في قوله: ﴿وانحَرْ ﴾ قال وضع اليمين على الشمال عند النحر في الصلاة ، ففي الآية مشروعية ذلك ، وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي الأحوص وغيره أنهم قالوا في قوله وانحر استقبل القبلة بنحرك والنحر موضع القلادة من الصدر، ففيه الإشارة إلى أن المعتبر في الاستقبال الصدر لا الوجه فلا يضر الالتفات في الصلاة ، ويبطلها تحويل الصدر ، وأخرج أيضاً عن عطاء في قوله: ﴿وانحر ﴾ قال إذا صليت فرفعت رأسك من الركوع فاستو قامًا ، ففيه الإشارة إلى وجوب الاعتدال والطمأنينة فيه.

### - 11. -

## سورة النصر

### - 111 -

## سورة تبَّتْ

- ١ \_ قوله تعالى : ﴿تبت يدا أبي لهب﴾ استدل به على جواز تكنية الكافر .
- ٢ ـ قوله تعالى: ﴿ما أغنى عنه مالهُ وما كسبَ ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن عائشة أن رجلاً قال إني خفيفُ ذات اليد وإن لي ابناً موسِراً: أفآكُلُ من كسبه ؟ فقالتْ: نعم إن أطيب ما أكل الرجل من كسبه وإن ابنك من كسبك. ثم قرأت: ﴿ما أغنى عنه ماله وما كسب ولده.
- ٣ ـ قوله تعالى : ﴿سَيَصْلَىٰ نَاراً ذَاتَ لَهُبِ﴾ أخرج ابن أبي حاتم عن الحسن أنه سئل عن أبي لهب هل كان يستطيع أن لا عن أبي لهب هل كان يستطيع أن لا يصلىٰ هذه النار؟ فقال لا والله ما كان يستطيع أن لا يصلاها وإنها لفي كتاب الله من قبل أن يخلق أبو لهب وأبوه.
  - ٤ ـ قوله تعالى: ﴿وامرأته﴾ استدل به الشافعي على صحة أنكحة الكفار.

قوله تعالى: ﴿ حَالَةَ الحطب ﴾ فسره الحسن وغيره بالنميمة ، أخرجه ابن أبي حاتم وأخرج عن ابن زيد وغيره أنها كانت تأتي بالشوك تطرحه بالليل في الطريق وكذا أخرجه ابن جرير عن ابن عباس والضحاك ، فيفهم منه أن من شعب الإيان إماطة الأذى عن الطريق لأنه تعالى عد ضده من خصال الكفار وما زلت أفحص عن استخراج هذه الشعبة من القرآن حتى ظفرت بها هنا .



١١٢ - سورة الإخلاص/١١٣ - سورة الفلق

### سورة الإخلاص

فيها الرد على اليهود والنصارى والمجوس والمشركين والجسمة والمشبّهة والحلولية والاتحادية وجميع الأديان الباطلة.

## سورة الفلق

٢ ـ قوله تعالى : ﴿من شرِّ ما خلق﴾ فيه رد على من قال إن الله لم يخلق الشر .

قوله تعالى: ﴿ومن شرغاسِق إذا وقَبَ﴾ قال عَلِيُّكُ « هو القمر إذا طلع » أخرجه الترمذي وغيره، وقال الزهرى: الشمس إذا غربت وقال الضحاك: الليل إذا دخل وقال عطية: إذا ذهب وقال أبو هريرة: الكوكب وقال ابن زيد: الثريا إذا سقطت، كانت الأسقام والطواعين تكثر عند وقوعها وترتفع عند طلوعها أخرجها كلها ابن أبي حاتم ، ففيه على قول ابن زيد أصل من أصول الطب ، وكذا على قول من قال : الذكر إذا

٥ - قوله تعالى : ﴿ومن شرحاسد إذا حسد﴾ قال ابن عباس وعطاء . من نفس ابن آدم وعينه ، أخرجه ابن أبي حاتم ، ففيه أن العين حق ، وفي السورة استحباب التعوذ ما ذكر فيها.



١١٤ \_ سورة الناس

### - 118 -

## سورة الناس

فيها ذم الوسواس وندب الاستعادة منه وان للإنس شياطين يستعاد من شرهم كما أن للجن شياطين يستعاد منهم.

فصل أخرج أبو نعيم في كتاب الصفات من طريق ليث عن مجاهد عن إبن عباس وابن عمر قالا قال رسول الله عَيْلِيُّةً : «لله تسعة وتسعون إسماً من أحصاها دخل الجنة وهي في القرآن » كذا أخرجه بهذه الزيادة وهي مستغربة ، وأخرج من طريق جعفر بن محمد الصادق أنه سئل عن الأسماء التسعة والتسعين فقال: هي في القرآن ففي الفاتحة خمسة: يا الله يا رب يا رحمن يا رحم يا مالك. وفي البقرة: يا محيط يا قدير يا علم يا حكم يا علي يا عظيم يا تواب يا نصير يا وليّ يا واسع يا كافي يا رؤوف يا بديع يا شاكر يا واحد يا سميع يا قابض يا باسط يا حيّ يا قيوم يا غنيّ يا حميد يا غفور يا حليم يا إلّه يا قريب يا مجيب يا ناصر يا قوي يا شديد يا سريع يا خبير. وفي آل عمران: يا وهاب يا قائم يا صادق يا باعث يا منعم يا متفضل ، وفي النساء : يا رقيب يا حسيب يا شهيد يا مقيت يا وكيل يا كبيريا عفو. وفي الأنعام: يا فاطريا قاهريا معيث يا برهان يا لطيف يا قادر. وفي الأعراف: يا محيى يا مميت. وفي الأنفال: يا نعم المولى يا نعم النصير. وفي هود: يا حفيظ يا مجيد يا ودود يا فعال لما يريد. وفي الرعد: يا متعال ، وفي إبراهيم: يا منَّان يا وارث. وفي الحجر: يا خلاَّق، وفي مريم: يا فرد، وفي طه: يا غفار، وفي قد أفلح: يا كريم ، وفي النور: يا حق يا مبين يا نور . وفي الفرقان يا هادي ، وفي سبأ : يا فتاح ، وفي الزمر: يا علام ، وفي غافر: يا غفار يا قابل التوب يا ذا الطول يا رفيع ، وفي الذاريات : يا رزاق يا ذا القوة يا متين ، وفي الطور: يا بَرُّ ، وفي اقتربت: يا مليك ، يا مقتدر ، وفي الرحمن: يا ذا الجلال والإكرام يا باقي يا معين ، وفي الحديد: يا أول يا آخر يا ظاهر يا باطن ، وفي الحشر: يا قدوس يا سلام يا مؤمن يا مهيمن يا عزيز يا جبار يا متكبر يا خالق يا باريء يا مصور ، وفي البروج: يا مبدىء يا معيد ، وفي الفجر: يا وتر . وفي الإخلاص: يا أحد يا صمد، فهذه الأسهاء التي تتبعها جعفر تزيد على العدة المذكورة



بثانية أسماء وإذا حذف منها ما لم يرد بصيغة الإسم وهي: صادق ، متفضل ، منان ، منعم مبديء ، معيد ، قابض ، باسط ، برهان ، باعث ، معين ، مميت ، باقي ، وكذا ما اختلف في كونه من اسمائه تعالى في القرآن وهو: فرد ، وتر . سقط منها خمسة عشر اسماً فيبقى اثنان وتسعون ، وقد تتبع الحافظ ابن حجر سبعة أسماء لتكملة العدة وهي: القهار والشكور في قوله: ﴿وربك والشكور في قوله: ﴿وربك الأكرم ﴾(١) والخالب ﴿والله غالب على أمره ﴾(١) والكفيل ﴿وقد جعلتم الله عليكم كفيلاً ﴾(١) والحفي ﴿إنه كان بي حفياً ﴾(٥).

فصل: وفي القرآن الاسم الأعظم على اختلاف الأقوال فيه ، فأخرج ابن أبي حاتم عن جابر ابن زيد قال: اسم الله الأعظم هو الله ألا تراه يبدأ به قبل كل اسم؟! وأخرج ابن أبي الدنيا في كتاب الدعاء عن الشعبي مثله ، وأخرج الحاكم وصححه عن ابن عباس أن عثمان سأل رسول الله عَلَيْتُ عن بسم الله الرحمن الرحم فقال: «هو اسم من أسماء الله وما بينه وبين اسم الله الأكبر إلا كما بين سواد العين وبياضها من القرب » وأخرج الديلمي في مسند الفردوس من حديث ابن عباس مرفوعاً «اسم الله الأعظم في ست آيات من آخر سورة الحشر »، وأخرج الترمذي وغيره من حديث أسماء بنت يزيد مرفوعاً «اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين: ﴿وإلّهكم إلّه واحد لا إلّه إلا هو الرحمن الرحم ﴾(١) وفاتحة آل عمران ﴿الله لا إلّه إلا هو الحي القيوم » (١) وأخرج ابن ماجه من حديث القاسم عن أبي أمامة يرفعه: «الاسم الأعظم في ثلاث سور: البقرة وآل عمران وطه » قال القاسم فالتمسته فيها فعرفت أنه الحي القيوم ، وأخرج الطبراني من حديث ابن قال القاسم فالتمسته فيها فعرفت أنه الحي القيوم ، وأخرج الطبراني من حديث ابن حمران من عديث اللهم مالك الملك [الى قوله]وترزق من تشاء بغير حساب ﴾(١٠)، وأخرج ابن جرير من حديث سعد مرفوعاً «اسم الله الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب في هذه الآية من آل عمران من حديث سعد مرفوعاً «اسم الله الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب وإذا سئل به من حديث سعد مرفوعاً «اسم الله الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب وإذا سئل به

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة العلق: ٣.

<sup>(</sup>۴) سورة يوسف: ۲۱.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل: ٩١.

<sup>(</sup>ه) سورة مريم: ٤٧.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: ١٦٣.

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران: ۲.

<sup>(</sup>٨) سورة آل عمران: ٢٦٠



4.0

١١٤ ـ سورة الناس

أعطى: دعوة يونس بن متى » وأخرج ابن أبي حاتم عن كثير بن معبد قال: سألت الحسن عن اسم الله الأعظم قال أما تقرأ القرآن؟ قول ذي النون: ﴿لا إِلهَ إِلا أنت سبحانك الي كنت من الظالمين ﴾ إلى وأخرج الحاكم وأبو داود عن أنس أن رجلا قال: اللهم إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت الحنان المنان بديع السموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا قيوم فقال النبي عَيِّكُ « لقد دعا الله باسمه الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب النبي عَيِّكُ مو هذه الأسماء في القرآن ، وأخرج الترمذي من حديث معاذ سمع النبي عَيِّكُ رجلاً يقول يا ذا الجلال والإكرام فقال: « أستجيب لك فاسأل » وأخرج أبو النبي عَيِّكُ سمع رجلا يقول اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد. فقال: « لقد سألت الله باسمه الأعظم » وأخرج الحاكم من حديث أبي الدرداء وابن عباس « اسم الله الأكبر رب رب " رب " وأخرج ابن أبي الدنيا من حديث عائشة «إذا قال العبد يا رب يا رب قال الله لبيك عبدي سل تُعُط » وقال زين العابدين: الاسم الأعظم: الله لإ إله إلا العرش العظم ، وقال بعضهم اللهم ، حكاه ابن ظفر ، وأخرج ابن جرير عن ابن مسعود قال: « الم آم » هو اسم الله الأعظم .

(١) سورة الأنبياء: ٨٧.

قال محققه المفتقر إلى رضي الله وقبوله سيف الدين بن عبد القادر الكاتب: قد يسرَّ الله الفراغ من مراجعة هذا الكتاب الجليل وتعليق حواشبه غرة رجب الفرد من سنة ١٤٠١ هـ. وأيار - ١٩٨١ م. والحمد لله الذي بنعمته تم الصالحات. والصلاة والسلام على محمد وآله الطيبين الطاهرين، وصحبه الجاهدين ومن والاهم في الله.. واتبعهم بإحبان إلى يوم اللهدين.



## ﴿فصل﴾

وفي القرآن من أساء النبي عَيَّلِكُ بصريح الاسم سبعون اسماً محمد ، أحمد الأحس ، أذن خير ، الأعلى ، الإمام ، الأمين ، لامى ، أنفس العرب ، آية الله ، البرهان ، البشير ، البليغ ، البينة ، ثاني اثنين ، الحريص على أمته ، الحق ، حم ، الحنيف ، خاتم النبيين ، الخبير في قوله : ﴿فَاساله به خبيراً ﴾ ، الداعي ، ذو القوة ، رحمة للعالمين ، الرؤوف ، الرحيم ، الرسول ، سبيل الله ، السراج المنير ، الشاهد ، الشهيد ، الصاحب ، الصدق ، الصراط المستقيم ، طه ، العامل ، العبد ، عبد الله ، العروة الوثقي ، العزيز ، الفجر ، فضل الله ، قدم صدق ، الكريم ، اللسان ، المبشر ، المبين ، المدثر ، المزمل ، المذكر ، المرسل ، المسلم ، المشهود ، المصدق ، المطاع ، المكين ، المنادى ، المنذر الناس ، النبي ، النجم الثاقب ، الندير ، نعمة الله ، النور ، الهادي ، الولي ، يس .

تم الكتاب والله أعلم بالصواب، وإليه المرجع والمآب.

T. V

فهرس السور

### فهرس السور

| الصفحة | اسم السورة        | رقم | الصفحة | اسم السورة      | رقم |
|--------|-------------------|-----|--------|-----------------|-----|
| 177    | سورة النَّحْل     | ۲۱  | 40     | سورة الفاتحة    | 1   |
| 177 <  | سورة الإِسْراء    | ۲٥  | . **   | سورة البَقَرة   | ۲   |
| 14.    | سورة الكَهْف      | ۱۸  | 77     | سورة آل عِمْران | ۳   |
| ١٧٣    | سورة مَرْيَم      | ١٩  | 77     | سورة النِّساء   | ٤   |
| 177    | سورة طه           | ۲.  | 1.0    | سورة المائِدَة  | ٥   |
| 1 7 9  |                   | ۲۱  | 117    | سورة الأنعام    | ٦   |
| 144    | سورة الحَجّ       | **  | 177    | سورة الأعراف    | ٧   |
| ٢٨١    | , ,               | 22  | 145    | سورة الأنْفال   | ٨   |
| 188    | سورة النُّور      | ۲٤  | ١٣٨    | سورة التَّوبةَ  | ٩   |
| 197    | سورة الفُرْقان    | ۲٥  | 124    | سورة يُونُس     | ١.  |
| 199    | سورة الشُّعَراء   | 27  | 10.    | سورة هود        | 11  |
| ۲ - ۱  | سورة النَّمْل     | **  | 104    | سورة يُوسُف     | ١٢  |
| 7.4    | سورة القَصَص      | ۲۸  | 104    | سورة الرُّعد    | ۱۳  |
| 7 - 0  | سورة العَنْكَبُوت | 44  | 101    | سورة إبراهيم    | ١٤  |
| Y • Y  | سورة الرُّوم      | ۳.  | 17.    | سورة الحِجْر    | 10  |
|        |                   |     |        |                 |     |

| 700 | سورة الحَديد        | • • • | ۲۰۸        | سورة لُقْمان                   | <b></b> ( |
|-----|---------------------|-------|------------|--------------------------------|-----------|
|     |                     |       |            |                                |           |
| 707 | سورة الُجَادلة      |       | 7 • 9      | سورة السَّجْدة                 |           |
| 401 | سورة الحَشْر        | ٥٩    | ۲۱.        | سورة الأحْزَاب                 |           |
| ۲٦. | سورة المتكحنة       | ٦.    | 710        | سورة سَبَأ                     | ٣٤.       |
| 777 | سورة الصَّفّ        | 71    | 717        | سورة فَاطِر                    | ٣٥        |
| 777 | سورة الجُمُعة       | 77    | 717        | سور يَس<br>سورة الصَّافَّات    | ٣٦        |
| 277 | سورة الُنافِقُون    | 78    | ۲۱۸.       | سورة الصَّافَّات               | ٣٧        |
| 770 | سورة التَّغَابُن    | 72    | : <b>7</b> | ۔<br>سورة ص                    | ٣٨        |
| 777 | ُسورة الطَّلاَق     | 70    | 772        | سورة الزُّمَر                  | 79        |
| 779 | سورة التَّحْريم     |       | 777        | سورة غَافِر                    | ٤.        |
| **  | سورة المُلْك        |       | 777        | سورة فُصِّلَتْ                 | ٤١        |
| 201 | سورة ن (القَلَم)    | ۸۲    | ۲٣.        | سورةِ الشُّورَىٰ               |           |
| 777 |                     | ٧.    | 744        | سورة الزُّخْرُف                | ٤٣        |
| 277 | سورة نُوح           | ٧١    | 377        | ُسورة الدُّخَان                | ٤٤        |
| 240 | سورة الجِنّ         | ٧٢    | 770        | سورة الجَاثِيَة                | ٤٦        |
| 277 | <b>4</b>            | ٧٣    | ٢٣٦        | سورة الأحْقاف                  | ٤٦        |
| *** | , ,,                | ٧٤    | ۲۳۸        | سورة القتال (مُحمَّد)          | ٤٧        |
| 444 |                     | ۷٥    | 72.        | سورة الفَتْح<br>سورة الحُجُرات | ٤٨        |
| 444 | سورة الإنسان        |       | 751        | سورة الحُجُرات                 | ٤٩        |
| ۲۸. | سورة المُرْسَلات    |       | 722        | سورة <sup>&gt;</sup> ق         | ٥٠        |
| 441 | سورة عمَّ (النَّبأ) |       | 727        | سورة الذَّارِيات<br>ه          | ٥١٠       |
| 441 | سورة عَبَس          |       | 721        | سورة الطُّورَ                  | 07        |
| 777 | سورة التَّكْوِير    |       | 7.0 +      | سورة النَّجْم                  | ٥٣        |
| 777 | سورة الأنْفِطار     | ٨٢    | 707        | سورة القَمَر                   | ٥٤        |
| 445 | سورة اللَّطَفَّفين  |       | 707        | سورة الرَّحمٰن                 | ٥٥        |
| 440 | سورة الأنشِقاق      | ٨٤    | 307        | سورة الوَاقِعَة                | ۲٥        |

فهرس السور

| 4.4 |  |
|-----|--|
|-----|--|

|            |                       | 4   |                 |      |
|------------|-----------------------|-----|-----------------|------|
| 797        | ٩٩ سورة الزَّلْزَلة   | 440 | سورة البروج     | ۸۵   |
| <b>79</b>  | ١٠٠ سورة العَاديات    | 440 | سورة الطَّارِق  | ۲۸   |
| <b>797</b> | ١٠٢ سورةِ التَّكَاثُر | ٢٨٦ | سورة الأعلىٰ    |      |
| 447        | ١٠٣ سورة العَصْر      | ٢٨٢ | سورة الغَاشِيَة | ۸۸   |
| 447        | ١٠٤ سورة الهُمَزَة    | 444 | سورة الفَجْر    | ۸۹   |
| <b>49</b>  | ١٠٦ سورة قُرَيْش      | 444 | سورة البكد      |      |
| 444        | ١٠٧ سورة المَاعُون    | 79. | سورة الشَّمْس   |      |
| ۳          | ١٠٨ سورة الكَوْثَر    | 791 | سورة اللَّيْل   | 4 Y: |
| ۳.1        | ١١٠ سورة النَّصْر     | 797 | سورة والضُّحى   |      |
| <b>7.1</b> | ١١١ سورة المُسَد      | 444 | سورة الشَّرْح   | ٩ ٤  |
| ٣.٢        | ١١٢ سورة الإِخْلاَص   | 792 | سورة التِّين    | 90   |
| ٣.٢        | ١١٣ سورة الفَّلَق     | 790 |                 | 47   |
| ۳.۳        | ١١٤ سورة النَّاس      | 790 | , ,,            | 47   |
|            |                       | 790 | سورة البَيِّنَة | ٩٨   |
|            |                       |     |                 |      |

تم فهرس الإكليل وبه تم الكتاب بحمد الله ومنَّته







لفهرس ۱۹۱۲

## الفهرس

| ٥   |   | مقدمه التحقيق |
|-----|---|---------------|
| 11; |   | خطبة الكتاب   |
| ۲ أ | · | المقدمة       |
| ٣.٦ | · | فصاً،         |