







الطبعة السادسة 1810 هـ \_ 1990م

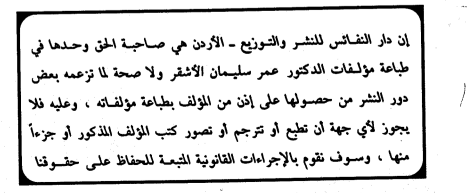
حقوق الطبع محفوظة



دار النفائس

للنشــــر والتوزيـــــع

الاردن ـ عمان ـ العبدلي ـ مقابل جوهرة القدس هاتف : ٤٠ ٣٩ ٦٩ ـ فاكس : ٤١ ٣٩ ٢٩ ـ ص .ب : ٢١١٥١١





| المقدمة : ۱۳                                          |
|-------------------------------------------------------|
| تمهيد : التعريف بالقيامة الكبرى ١٧                    |
| النصرالاولس                                           |
| أسمت اءكيوم القيت امَة                                |
| أشهر أسهاء ذلك اليوم٢٠                                |
| السرُّ في كثرة أسهاء هذا اليوم                        |
| الفصلالشاخيا                                          |
| إفنك ءالأحيبء                                         |
| المبحث الأول : النفخ في الصور٣١                       |
| المبحث الثاني : الصور الذي ينفخ فيه                   |
| المبحث الثالث : النافخ في الصور                       |
| المبحث الرابع : اليوم الذي يكون فيه النفخة٣٧          |
| المبحث الخامس : كم مرَّة ينفخ في الصور ؟ ٣٩           |
| المبحث السادس : الذين لا يصعقون عند النفخ في الصور ٤٣ |
| الفصّلالث                                             |
| البعث والنيت ورع                                      |
| المبحث الأول : التعريف بالبعث والنشور                 |
| المبحث الثاني : البعث خلق جديد                        |
| المبحث الثالث : أول من تنشق عنه الأرض                 |

\_ 0 \_



| المبحث الرابع : حشر الخلائق جميعا إلى الموقف العظيم٥٦         |
|---------------------------------------------------------------|
| المبحث الخامس : صفة حشر العباد                                |
| المبحث السادس : كسوة العباد في يوم المعاد                     |
| الفتت الرابيع                                                 |
| أرض كمجث بد                                                   |
| وقت تبديل الأرض غير الأرض                                     |
| الفصبالحامس                                                   |
| المكذبون بالبعث والأدليه على فب كائن                          |
| المبحث الأول : المكذبون بالبعث والنشور                        |
| المبحث الثاني : أدلة البعث والنشور٧٣                          |
| الفصِّداالسَادسُ                                              |
| القيائم بمحند للأنبت يجاء وفي كنب إهل لكناب                   |
| المبحث الأول : اتفاق جميع الأنبياء على الإخبار بالمعاد ٨٧     |
| المبحث الثاني : نظرة في نصوص اليوم الآخر في كتب أهل الكتاب ٩٢ |
| الفَصَبِلِالسَابَعِ                                           |
| أهوال يوم لقيب مَرْ:                                          |
| المبحث الأول : الدلائل على عظم أهوال ذلك اليوم ۹٥             |
| المبحث الثاني : بعض معالم أهوال القيامة                       |
| المطلب الأول : قبض الأرض وطي السهاء                           |
| المطلب الثاني : دكَّ الأرض ونسف الجبال                        |
| المطلب الثالث : تفجير البحار وتسجيرها                         |
| المطلب الرابع : موران السهاء وانفطارها                        |
|                                                               |

- 7-



| 1.0 | • • • • • | النجوم | قمر وتناثر | خسوف ال | الشمس و | تكوير | : | الخامس | المطلب |
|-----|-----------|--------|------------|---------|---------|-------|---|--------|--------|
|     |           |        |            | للنصوص  | القرطبي | تفسير | : | السادس | المطلب |

| 1•7 • • • • • • • • • • • • • | الواصفة لأهوال القيامة                        |
|-------------------------------|-----------------------------------------------|
| 117                           | المطلب السابع : المحاسبي يصور أهوال ذلك اليوم |
|                               |                                               |

#### الفَصَر للشامنن

## أحوال الناس في بوم القير امتر

| المبحث الأول : حال الكفار                            |
|------------------------------------------------------|
| المطلب الأول : ذلتهم وهوانهم وحسرتهم ويأسهم          |
| المطلب الثاني : إحباط أعمالهم                        |
| المطلب الثالث : تخاصم أهل النار                      |
| ١ ــ تخاصم العابدين والمعبودين                       |
| ٢ _ تخاصم الأتباع وقادة الفكر الضال                  |
| ٣ ــ تخاصم الضعفاء والسادة                           |
| ٤ ـ تخاصم الكافر وقرينه الشيطان                      |
| ٥ ـ مخاصمة الكافر أعضاءه                             |
| ٦ ــ تخاصم الروح والجسد                              |
| المبحث الثاني : حال عصاة المؤمنين                    |
| المطلب الأول : الذين لا يؤدون الزكاة                 |
| المطلب الثاني : المتكبرون                            |
| المطلب الثالث : ذنوب لا يكلم الله أصحابها ولا يزكيهم |
| المطلب الرابع : الأثرياء المنعمون                    |
| المطلب الخامس : فضيحة الغادر                         |
| المطلب السادس : الغلول                               |

- V -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| لملب السابع : غاصب الأرض٥٣                                   | المط |  |  |
|--------------------------------------------------------------|------|--|--|
| للب الثامن : ذو الوجهين                                      | المط |  |  |
| لملب التاسع : الحاكم الذي يحتجب عن رعيته                     | المط |  |  |
| لملب العاشر : الذي يسأل وله ما يغنيه                         | المط |  |  |
| لملب الحادي عشر : البصاق تجاه القبلة                         | المط |  |  |
| لملب الثاني عشر : من كذب في حلمه                             | المط |  |  |
| حث الثالث : حال الأتقياء                                     | المب |  |  |
| للب الأول : يفزع الناس يوم القيامة ولا يفزعون                | المط |  |  |
| لملب الثاني : الذين يظلهم الله في ظله                        |      |  |  |
| لملب الثالث : الذين يسعون في حاجة إخوانهم ويسدُّون خلتهم ١٦١ |      |  |  |
| لملب الرابع : الذين ييسرون على المعسرين                      | المط |  |  |
| للب الخامس : الذيم يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا ١٦٣      |      |  |  |
| للب السادس : الشهداء والمرابطون                              |      |  |  |
| للب السابع : الكاظمون الغيظ                                  |      |  |  |
| للب الثامن : عتق الرقاب المسلمة                              |      |  |  |
| للب التاسع : فضل المؤذنين                                    |      |  |  |
| للب العاشر : الذين يشيبون في الإسلام                         |      |  |  |
| للب الحادي عشر : فضل الوضوء                                  |      |  |  |
| الفَصْبِلِ التَسَامِيْع                                      |      |  |  |
| الشف المشاعة                                                 |      |  |  |
| السفت عنر<br>حث الأول : أحاديث الشفاعة                       | الم  |  |  |
| حث الثاني : وجه الاستدلال بالأحاديث                          |      |  |  |
| على الشفاعة العظمى                                           |      |  |  |
| على السلاحة العظمي                                           |      |  |  |

- ^ -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| المبحث الثالث : الشفاعة المقبولة والشفاعة المرفوضة ،     |
|----------------------------------------------------------|
| وأنواع الشفاعة المقبولة ١٨٩                              |
| النَصَبُلِالعَاشِرُ                                      |
| الحسّاب والجت لاء                                        |
| تمهيد : المراد بالحساب والجزاء                           |
| المبحث الأول : مشهد الحساب                               |
| المبحث الثاني : هل يسأل الكفار؟ ولماذا يسألون؟١٩٦        |
| توجيه النصوص الدالة على أن الكفار لا يسألون              |
| المبحث الثالث : القواعد التي يحاسب العباد على أساسها ٢٠٣ |
| ١ ــ العدل التام الذي لا يشوبه ظلم ٢٠٣٠٠٠٠٠٠             |
| ۲ ــ لا يؤخذ أحد بجريرة غيره ۲۰                          |
| الذين يحملون أثقالا مع أثقالهم ٢٠٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠           |
| ٣ – إطلاع العباد على ما قدموه من أعمال ٢٠٦               |
| ٤ - مضاعفة الحسنات دون السيئات ٢٠٧٠٠٠٠٠٠٠                |
| تبديل السيئات بالحسنات ٢١١٠٠٠٠٠٠                         |
| ٥ ـــ إقامة الشهود على الكفرة والمنافقين ٢١٢٠٠٠٠٠        |
| المبحث الرابع : ما يسأل عنه العباد                       |
| ۱ ــ الكفر والشرك                                        |
| ۲ _ ما عمله في دنياه ۲                                   |
| ٣ _ النعيم الذي يتمتع به ٣                               |
| ٤ _ العهود والمواثيق٢٢١                                  |
| ٥ ـ السمع والبصر والفؤاد ٢٢١٠٠٠٠٠                        |



| المبحث الخامس : أول ما يحاسب عليه العبد من أعماله        |
|----------------------------------------------------------|
| المبحث السادس : أنواع الحساب وأمثلة هذه الأنواع          |
| المطلب الأول : أنواع الحساب                              |
| المطلب الثاني : أمثلة هذه الأنواع                        |
| ۱ ـــ مناقشة المرائين                                    |
| ۲ ــ عرض الرب ذنوب عبده عليه ۲                           |
| ۳ ــ معاتبة الرب عبده فيما                               |
| وقع منه من تقصير                                         |
| المبحث السابع : ايتاء العباد كتبهم ٢٣٠                   |
| المبحث الثامن : تصوير القرطبي لمشهد الحساب ٢٣٢ ٢٣٢       |
| الفصِّل الحَاديَّعشنُ                                    |
| اقنصاص كمظك المربين انخلق                                |
| المطلب الأول : كيف يكون الاقتصاص في يوم القيامة          |
| المطلب الثاني : عظم شأن الدماء ٢٤٠                       |
| المطلب الثالث : الاقتصاص للبهائم بعضها من بعض ٢٤٢٠٠٠٠٠٠  |
| كيف يقتص من البهائم وهي غير مكلفة؟                       |
| المطلب الرابع : متى يقتص للمؤمنين بعضهم من بعض ٢٤٦٠٠٠٠٠٠ |
|                                                          |

الفَصِّل الثاني عشَّئ المُسْيَرَان

| ۲٤٧ | المطلب الأول : تعريف الميزان            |
|-----|-----------------------------------------|
| ۲٤٨ | المطلب الثاني : الميزان عند أهل السنة   |
| 101 | المطلب الثالث : ما الذي يوزن في الميزان |

- 1 • -



الفمبل الثالث عشن الحسيص

# الفصل المرابع عَشَرُ المُنابع عَشَر المُنابع المُنتر المُنابع المُنتر المُنابع المُنتج المُنتج المُنتج المُنتج الم

| بطلب من كل أمة                          | المبحث الأول : ي  |
|-----------------------------------------|-------------------|
| لذي كانت تعبده ۲٦٣                      | اتباع الإله ا     |
| مشر الكفار إلى ألنار                    | المبحث الثاني : - |
| مرور المؤمنين على الصراط وخلاص          | المبحث الثالث :   |
| المنافقين                               | المؤمنين من       |
| الذين يمرون على الصراط                  | المبحث الرابع :   |
| ن دون المشركين                          | هم المؤمنو        |
| : معنى ورود النار                       | المبحث الخامس     |
| : حقيقة الصراط ومعتقد أهل السنة فيه ٢٧٩ | المبحث السادس     |
| عظة المرور على الصراط                   | المبحث السابع :   |
|                                         |                   |
| حروف المعجم ٢٨٥ ٢٨٥                     | المراجع مرتبة على |
| ۇلف                                     | كتب مطبوعة للم    |

- 11 -





متكمكة

الحمد لله الذي لا يعجزه شيء ، فهو القادر على كل شيء ، أحاط بمخلوقاته علما ، وقهرهم عزة وحكما ، أنشأ عباده من عدم ، وإلى العدم يصيَّرهم ، ثم يعيدهم إلى الحياة مرة أخرى إذا شاء بعثهم وإعادتهم .

وأصلي وأسلم على عبده المصطفى ، ورسوله المجتبى ، صاحب الشفاعة العظمى والمقام المحمود ، وعلى آله وصحبه أجمعين ، وعلى من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وبعد :

فهذا هو الكتاب الثاني الذي نتحدث فيه عن اليوم الآخر ، وموضوعه القيامة الكبرى .

وهو يشتمل على أربعة عشر فصلًا ، يسبقها تمهيد .

أما التمهيد فللتعريف بالقيامة .

والفصل الأول ذكرت فيه أسماء يوم القيامة وعرفت أشهر هذه الأسماء ، وبينت السر في كثرة أسماء ذلك اليوم .

والفصل الثاني مخصص للتعريف بالدَّمار الذي يحل بالجنس البشري عندما ينفخ في الصور فيفني الله الأحياء ، وقد أَوْردت فيه النصوص التي تعرف بالصور ، وبالملك النافخ فيه ، واليوم الذي يكون فيه النفخ ، وعدد المرات التي ينفخ فيها في الصور ، والذين لا يصعقون عندما يصعق الخلائق .

والفصل الثالث في صفة البعث والنشور وحال العباد فيه .

والفصل الرابع مخصص لبيان صفة الأرض التي يكون الحشر عليها .

والفصل الخامس سـقت فيه الأدلة الدالة على البعث ، ورددت فيه على المكذَّبين به .

أما الفصل السادس فإنًّه حديث عن القيامة عند الأنبياء ، وبيان أنهم جميعا ذكروها وتحدثوا عنها . وفي هذا الفصل مبحث عن القيامة في كتب أهل الكتاب اليوم .

والفصل السابع مخصص للحديث عن أهوال يوم القيامة ، واستعراض النصوص المتحدثة عن دكَّ الأرض ، ونسف الجبال ، وتفجير البحار وتسجيرها ، وموران السهاء وانفطارها ، وتكوير الشمس ، وانخساف القمر ، وتناثر النجوم .

والفصل الثامن معقود لبيان أحوال الناس في ذلك اليوم والناس فيه ثلاثة أصناف :

الكفار المشركون ، والعصاة المذنبون ، والأتقياء الصالحون . فالكفار بينت ذلتهم وتخاصمهم ، وإحباط أعمالهم . والعصاة ذكرت بعض الذنوب التي يعاقبون عليها في الموقف العظيم . والأتقياء ذكرت أمنهم في يوم الفزع الأكبر ، كما ذكرت بعضا من الأعمال التي يستحق أصحابها بها الأمن والنجاة .

والفصل التاسع حديث عن الشفاعة العظمى والمقام المحمود الذين ينفرد به الرسول ﷺ من بين البشر ، حيث يشفع عند ربه ليخلص العباد مما هم فيه من أهوال المحشر ، فيفصل الله بين العباد ، ثم يساق أهل الجنة إلى الجنة وأهل النار إلى النار .

والفصل العاشر في الحساب والجزاء ، وهو فصل طويل ، تحدثت فيه عن معنى الحساب ، ومشهده، والذين يسألون في ذلك اليوم ، والقواعد التي يكون الحساب على أساسها ، والأمور التي يكون عنها السؤال ، وأول ما يحاسب عليه العبد من أعماله .

وبينت في هذا الفصل أنواع الحساب الثلاثة : المناقشة ، والعرض ، والمعاتبة .

والفصل الحادي عشر عرضت فيه ما يكون من اقتصاص المظالم بين الخلق ، وكيف يتحقق هذا الاقتصاص .

وعقدت الفصل الثاني عشر للتعريف بالميزان ، وبيان عقيدة أهل السنة فيه ، وذكر الأمور التي توزن فيه ، والأعمال التي تثقل في الوزن .

وأوردت في الفصل الثالث عشر الأحاديث التي تتحدث عن حوض المصطفى ﷺ ، وسعته ، وحلاوة مائه وصفائه ، والذين يشربون منه ، والذين يطردون عنه .

والفصل الرابع عشر حديث عن مشهد الحشر إلى الجنة والنار ، وفيه مبحث للحديث عن الصراط ، وبيان عقيدة أهل السنة والجماعة فيه .

أسأل الله تعالى أن يجعلنا في ذلك اليوم من الفائزين الناجين ، وأن يتجاوز عن زلاتنا ، ويغفر لنا ذنوبنا ، ويعلي درجاتنا ، ويظلنا في ظله يوم لا ظل إلا ظله ، إنه سميع قريب مجيب ، وصلى الله وسلم على عبده ورسوله محمد ، وعلى آله وصحبه وسلم .

الدكتور عنس تسرسليمان لأشقر الكويت

۱۸ / من رمضان / ۱٤۰٦ ۱۹۸۲/٥/۲٦





النع يف بالقي مة الكبرئ

سيأتي يوم يبيد الحيّ القيوم فيه الحياة والأحياء ، مصداقا لقوله تعالى : (كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان (()) وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الصَّلَالِ وَالَّإِ كُرَامِهُ<sup>(1)</sup> ، ﴿ كُلُّ شَىْ هَالكُ إِلَا وَجْهَهُ هُ<sup>(٢)</sup>، ثم يأتي وقت يعيد الله العباد ويبعثهم ، فيوقفهم بين يديه ويحاسبهم على ما قدموه من أعمال ، وسيلاقي العباد في هذا اليوم شيئا عظيما من الأهوال ، ولا ينجو من تلك الأهوال إلا من أعدًّ لذلك اليوم عدَّته من الإيمان والعمل الصالح ، ويساق العباد في ختام ذلك اليوم إلى دار القرار : الجنة أو النار .

هذا اليوم هو يوم القيامــة .

(۱) سورة الرحمن : ۲۱ – ۲۷ .
 (۲) سورة القصص : ۸۸ .

- 17 -





#### النصب الأولس

#### أسمت ءيؤم القيت امة

سمى الله ذلك اليوم الذي يحل فيه الدمار بهذا العالم ، ثم يعقبه فيه البعث والنشور للجزاء والحساب بأسهاء كثيرة ، وقد اعتنى جمع من أهل العلم بذكر هذه الأسهاء ، وقد عدَّها الغزالي والقرطبي فبلغت خمسين اسها كما يقول ابن حجر العسقلاني<sup>(1)</sup> .

وقد ساق القرطبي هذه الأسماء مفسَّرا لها ، ولكنه أخذ تفسيرها من كتاب « سراج المريدين » لابن العربي ، وربما زاد عليه شيئا ما في الشرح والتفسير<sup>(٢)</sup> .

وقد عدَّها بعضهم من غير تفسير ، منهم ابن نجاح في كتابه «سبل الخيرات » ، وأبو حامد الغزالي في « الإحياء » ، وابن قتيبة في « عيون الأخبار »<sup>(۳)</sup> .

وسنقتصر في هذا البحث على ذكر أشهر هذه الأسماء ، مع تعريف كل اسم تعريفا مختصرا .

(١) فتح الباري : (٣٩٦/١١) . (٢) التذكرة للقرطبي : ٢٣٣ . (٣) التذكرة : ٢٣٢ .

- 19 -



### أشهرأسماء ذلكس البوم

١ – يوم القيامة : ورد هذا الاسم في سبعين آية من آيات الكتاب ، كقوله تعالى :
(١) موقوله :
أَلَقُهُ لَا إَلَهُ إِلَا هُو لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ لَا رَبْبَ فِيهِ ﴾<sup>(١)</sup> ، وقوله :
وَتُحْشَرُهُمْ يَوْمُ ٱلْقَيْدَمَةِ عَلَى وُجُوهِهُمْ عُمَياً وَبُصَحْماً وَصُمَّاً ﴾<sup>(٢)</sup> ، وقوله :

والقيامة في اللغة مصدر قام يقوم ، ودخلها التأنيث للمبالغة على عادة العرب وسميت بذلك لما يقوم فيها من الأمور العظام التي بينتها النصوص . ومن ذلك قيام الناس لرب العالمين .

٢ - اليوم الآخر : كقوله تعالى : ﴿ وَلَكُنَّ ٱلْبَرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهُ وَٱلْبُوم ٱلآخر وَٱلْمَلَابِكَة وَٱلْكَتَٰبِ وَٱلنَّبِيِّنَ ﴾<sup>(٤)</sup> وقال : ﴿ ذَلِكَ يُوعَظُ بِهِ مَنَ كَانَ مَنْكُرٌ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلآخر ﴾<sup>(٥)</sup> وقال : ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسْخِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ الآخر ﴾<sup>(٦)</sup>.
وأخيانا يسميه بالآخرة أو الدار الآخرة ، كقوله : ﴿ وَلَقَد ٱصْطَفَيْنَ هُوَ ٱلدَّنِي وأحيانا يسميه بالآخرة أو الدار الآخرة ، كقوله : ﴿ وَلَقَد ٱصْطَفَيْنَ هُوَ ٱلدَّنِي وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخرَة لَمَنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

(۱) سورة النساء : ۸۷ .
 (۲) سورة الإسراء : ۹۷ .
 (۳) سورة الشورى : ٤٥ .
 (٤) سورة البقرة : ۲۳۲ .
 (٩) سورة البقرة : ۲۳۲ .
 (٩) سورة البقرة : ١٣٠ .
 (٩) سورة البقرة : ١٣٠ .

- 11 -

للَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا ﴾ (') ، وقوله : ﴿ وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآَخِرَةَ لِمِي ٱلْحَيَوَانُ لَوْكَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ (') .

وسمى ذلك اليوم باليوم الآخر ، لأنه اليوم الذي لا يوم بعده .

٣ – الساعة : قال تعالى : ﴿وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَا تِيَةٌ فَاصْفَج ٱلصَّفَح ٱلحَميلَ ﴾ (") وقال : ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ مَاتِيَةٌ أَكَادُأَخْفِيهَ ﴾ (<sup>ن</sup>) ، وقال : ﴿ يَنَأَيُّهَ ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَىْ ءَعَظِيمٌ ﴾ (°) .

قال القرطبي : « والساعة كلمة يعبر بها في العربية عن جزء من الزمان غير محدود ، وفي العرف على جزء من أربعة وعشرين جزءاً من يوم وليلة ، اللذين هما أصل الأزمنة . . . وحقيقة الإطلاق فيها أن الساعة بالألف واللام عبارة في الحقيقة عن الوقت الذي أنت فيه ، وهو المسمى بالآن ، وسميت به القيامة إما لقربها ، فإن كل آت قريب . وإما أن تكون سميت بها تنبيها على مافيها من الكائنات العظام التي تصهر الجلود . وقيل : إنما سميت بالساعة لأنها تأتي بغتة في ساعة . . . »<sup>(1)</sup> .

٤ - يوم البعث : قال تعالى : ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَذَهُمْ فَا تَعْلَى : ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ خَذَهُ نَعْدَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ فَا يَعْنَى لَعَدْ لَبِثْنَمُ فِي كِنَتُ مَ فَا يَعْمَى أَنْ أَوْلَا عَمَانَ الْعَلْمَ وَالَّا يَعْنَى كَنتُم فَي رَيْبُ مِن تُرَابٍ ... ﴾ (\*) ، وقال : ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْنَمُ فِي كِنتَمُ فِي رَيْبُ مَن تُمَا اللّهُ مَا يَعْنَ مَ الْعَمَانَ مَ عَالَ عَالَمَ عَالَ عَالَ عَلَيْ مَا يَعْنَى إِنَّا إِنَّالَ مَنْ إِنَّا مَ مَن أَوْتُوا ٱلْعِلْمَ وَالْإِيمَانَ اللّهُ لَقَدْ لَمِنْ أَوْنَا اللّهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَقَالَ اللّهُ إِنَّا مَا يَعْنَ مَ يَعَا لَقَدْ لَبِنْنُهُمْ فِي كِنَتُ اللّهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ ﴾ (\*) .

- 11 -



قال ابن منظور : « البعث : الإحياء من الله تعالى للموتى . وبعث الموتى نشرهم ليوم البعث »<sup>(۱)</sup> .

٥ – يوم الحروج : قال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْحَتَى ذَالِكَ يَوْمُ الْحَدُوجِ ﴾ (٢) وقال : ﴿ يَوْمَ يَحْرُجُونَ مِنَ ٱلأَجْدَاتِ سَرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصِب يُوفُضُونَ ﴾ (٢) . وقال : ﴿ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعَوَةً مِنَ ٱلأَرْضِ إِذَا أَنْتُمْ يَحْرُجُونَ ﴾ (٢) .

سمي بذلك لأن العباد يخرجون فيه من قبورهم عندما ينفخ في الصور .

- ٦ القارعة : قال تعالى : ﴿ ٱلْقَارِعَةُ (٢) مَا ٱلْقَارِعَةُ (٢) وَمَا أَدْرَىنْكَمَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾ (°)،
  وقال : ﴿ كَذَبَتْ نَمُودُ وَعَادُ بِٱلْقَارِعَةِ ﴾ (٢)
- قال القرطبي : « سميت بذلك لأنها تقرع القلوب بأهوالها . يقال : قد أصابتهم قوارع الدهر ، أي أهواله وشدائده ، قالت الخنساء :
- نعرفـني الدهـر نهشـا وحـزا وأوجعـني الدهـر قرعـا وغمــزا أرادت أن الدهر أوجعها بكبريات نوائبه وصغرياتها »<sup>(۷)</sup> .

٧ - يوم الفصل : قال تعالى : ﴿ هَٰذَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ ءَ تُكَذَّبُونَ ﴾ (^) . وقال : ﴿ هَٰذَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ جَمَعْنَكُمْ وَٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (<sup>٥)</sup> . وَقال : ﴿ إِنَّ يَوْمَ

- لسان العرب : مادة : (بع ث) (١/ ٢٣٠).
   سورة ق : ٤٢ .
   سورة المعارج : ٤٣ .
   سورة الروم : ٢٥ .
   سورة القارعة : ١-٣ .
   سورة الماقة : ٨ .
   التذكرة للقرطبي : ٢٠٩ .
   سورة الصافات : ٢١ .
  - (٩) سورة المرسلات : ٣٨ .

ٱلْفَصْلِكَانَ مِيقَنَّاً ﴾ <sup>(1)</sup> . سمي بذلك لأن الله يفصل فيه بين عباده فيماكانوا فيه يختلفون ، وفيها كانوا فيه يختصمون ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾<sup>(1)</sup> .

والدين في لغة العرب : الجزاء والحساب . قال الشاعر : حصادك يوما مـا زرعت وإنـما يدان الفتـى يومـا كما هو دائن سمي بذلك لأن الله يجزي العباد ويحاسبهم في ذلك اليوم .

- ٩ ــ الصاحة : قال تعالى : ﴿ فَإِذَا جَامَتِ ٱلصَّاحَةُ ﴾ <sup>(\*)</sup>. قال القرطبي : «قال عكرمة : الصاخَّة النفخة الأولى » والطامّة النفخة الثانية . قال الطبري : أحسبه من صخَّ فلان فلانا إذا أصمَّه . قال ابن العربي : الصاحَّة التي تورث الصمم ، وإنها المسمعة ، وهذا من بديع الفصاحة حتى لقد قال بعض أحداث الأسنان حديثي الأزمان : أصمَّ بك الناعي وإن كنت أسمعا
  - (١) سورة النبأ : ١٧ .
     (٢) سورة السجدة : ٢٥ .
     (٣) سورة الانفطار : ١٤ ١٩ .
     (٤) سورة الصافات : ٢٠ .
    - (٥) سورة عبس : ٣٣ .

وقال آخر :

- أصمَّني سيرهم أيام فرقتهم فهل سمعتم بسيريورث الصمما ولعمر الله إن صيحة القيامة مسمعة ، تصم عن الدنيا ، وتسمع أمور الآخرة »<sup>(1)</sup> . وقال ابن كثير : «قال البغوي : الصاخَّة يعني صيحة يوم القيامة ، سميت بذلك لأنها تصنُّح الأسماع ، أي تبالغ في إسماعها حتى تكاد تصمها »<sup>(۲)</sup> .
- ١٠ ــ المطامة الكبرى : قال تعالى : ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلطَّآمَـةُ ٱلْكُبْرَىٰ ﴾ (٢) .
   سميت بذلك لأنها تطم على كل أمر هائل مفظع ، كما قال تعالى :
   ﴿ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴾ (٤) .
   قال القرطبي ( الطامَة الغالبة . من قولك طمَّ الشيء إذا علا وغلب . ولما قال القرطبي ( الطامَة الغالبة . من قولك طمَّ الشيء إذا علا وغلب . ولما كانت تغلب كل شيء كان لها هذا الاسم حقيقة دون كل شيء . قال الحسن : الطامَة : النفخة الثانية . وقيل : حين يسار أهل النار إلى النار إلى النار إلى .
- المسرة : قال تعالى : ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسَرَةِ إِذْ قُضِى ٱلْأَمْرُ وَهُمْ وَهُمْ فَن خَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢) .
  في غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢) .
  سمى بذلك لشدة تحسر العباد في ذلك اليوم وتندمهم . أما الكفار فلعدم إيمانهم ﴿ حَتَى إِذَا جَاءَتْهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَعْنَةٌ قَالُواْ يَحَسَرَتَنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا إِيَّا عَلَى مَا فَرَطْنَا إِيَّا مَ الْمَا الْمَا الْمَالِقُوْ فَعْنَا لَهُ مَا الْمَالِي إِذْ قُضِي الْأَمْ وَهُمْ مَا الْحَادِ فَي مَنْ الْعَدْمِ اللَّهُ مَا الْحَادِ فَي مَا الْحَادِ فَي مَنْ الْعَامَ مَا الْحَادِ فَقَدْ عَلَى مَا الْحَادِ فَقَدْ عَادَ الْعَامِ مَا الْحَادِ فَي مَا مَا الْحَادِ فَي مَا عَنْ حَسَرَتَنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا إِنّا عَانَ عَالَ مَا عَانَ مَا مَا الْحَادِ مَا عَانَ إِنّا عَلَى مَا فَرَطْنَا إِنّا عَلَى عَادَ مَا عَدَمْ مَا إِنَّا عَلَى مَا عَلَى عَامَ الْحَادِ فَي عَنْهُ عَادُ مَا الْحَادِ مَا عَنْ عَادَ الْحَادِ إِنّا عَلَى مَا عَذَا الْعَادِ مَا الْحَادِ عَانَ إِنَّا عَلَى مَا عَانَ إِنَّا عَلَى مَا عَادَ عَانَ إِنَا عَالَا إِنَّا عَلَى مَا عَانَ إِنَّا عَلَى مَا عَرْعَانَ الْحَادِ مَا عَنْ أَعْزَالْ عَالَهُ عَلَى عَانَ إِنَّا عَانَ مَا عَنْ أَعْ عَانَهُ مَا عَانَ إِنَّا عَالَ عَانَ عَانَ عَلَيْ الْحَادِ عَادَ عَلَى الْعَانَ عَانَ عَانَا عَانَ عَانَ إِنَّا عَتَى عَانَا عَانَ إِنَا عَانَا عَانَا عَانَ عَالُولْ عَانَا عَانَا عَلَى مَا عَرْعَانَا عَانَا عَالَ عَانَ عَانَا عَانَ إِنْ عَانَا عَانَ عَانَ عَانَا عَالَ عَالَ عَانَا عَانَ عَالَ عَانَ إِنَّا عَالَ عَانَ عَانَ عَانَ عَالَ عَانَ عَانَ عَالَ عَالَ عَالَ عَانَا عَالَ عَالَ عَانَ عَانَ عَانَا عَانَ عَانَ عَانَا عَانَ عَانَا عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَا عَانَا عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَا عَانَا عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَا عَالَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَا عَانَ عَانَ عَانَ ع الْعَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَا عَانَ عَا عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَالَ عَانَ عَا عَا عَا عَا عَا عَانَ عَانَ عَالَ عَا عَا
  - (۱) تذكرة القرطبي : ۲۲۷ .
     (۲) تفسير ابن كثير (۲۱۷/۲) .
     (۳) سورة النازعات : ۳٤ .
     (٤) سورة القمر : ٤٦ .
     (٥) تذكرة القرطبي : ۲۲۷ .
     (٢) سورة مريم : ٣٩ .

فِيهَا ﴾ <sup>(1)</sup> ، واستمع إلى تحسر الكفار عندما يحل بهم العذاب : ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَحَسَرَتِى عَلَى مَافَرَّطتُ فِي جَنْبِ اللَّهَ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّخِرِينَ (٢) أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللَّهَ هَدَ بِنِي لَكُنتُ مِنَ الْمُتَقِينَ (٢) أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَ تُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٢)

وتبلغ الحسرة ذروتها بأهل الكفر عندما يتبرأ السادة والأتباع من متبوعيهم ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ آتَبَعُواْ لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَأَ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُواْ مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَلِرِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾<sup>(٣)</sup> .

ويتحسر المؤمنون في ذلك اليوم بسبب عدم استزادتهم من أعمال البر والتقوى .

- ١٢ الغاشية : قال تعالى : ﴿ هَلْ أَتَلَكَ حَدِيثُ ٱلْغَنِيبَةِ ﴾ <sup>(٤)</sup> ، سميت بذلك لأنها تغشى الناس بأفزاعها وتغمّهم . ومن معانيها أن الكفار تغشاهم النار وتحيط بهم من فوقهم ومن تحت أرجلهم ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَغْشَلُهُمُ النار ٱلْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجَلِهِمْ ﴾ <sup>(٥)</sup> . وقال ﴿ لَهُم مِّن جَهَنَمَ مَهَادُ وَمِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجَلِهِمْ ﴾ <sup>(٥)</sup> . وقال ﴿ لَهُم مِّن جَهَنَمَ مَهَادُ وَمِن فَوْقَهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجَلِهِمْ ﴾ <sup>(٥)</sup> .
- ١٣ ـ يوم الخلود : قال تعالى : ﴿ أَدْخُلُوهَا بِسَلَمِ ذَالِكَ يَوْمُ أَنْخُـ لُودٍ ﴾ (٧) . سمى ذلك اليوم بيوم الخلود لأن النَّاس يُصيرون إلى دار الخلد ، فالكفار
  - (۱) سورة الأنعام : ۳۱ .
     (۲) سورة الزمر : ٥٢ ـ ٥٨ .
     (۳) سورة البقرة : ١٦٧ .
     (٤) سورة الغاشية : ١ .
     (٩) سورة الغايف : ١ .
     (٩) سورة العنكبوت : ٥٥ .
     (٢) سورة الأعراف : ٤١ .
     (٧) سورة ق : ٣٤ .



نخلدون في النار ، والمؤمنون مخلدون في الجنان ، قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِتَايَدْنَنَا أَوْلَنَبِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَدْلِدُونَ ﴾ (١) وقال : ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَّتَ وُجُوهُهُمْ فَنِي رَحْمَةِ ٱللَهِ هُمْ فِيهَا خَدْلِدُونَ ﴾ (٢)

18 ـ يوم الحساب : قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَ نَسُواْ يَوْمُ ٱلحسابِ ﴾<sup>(٣)</sup> . وقال : ﴿ وَقَالَ مُوسَى إَلَى عُذْتُ بِرَبِى وَرَبِّكُمْ مِن كُلِّ مُتَكَبِّرِ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلحسابِ ﴾<sup>(٤)</sup> . سمى ذلك اليوم بيوم الحساب ، لأن الله يحاسب فيه عباده ، قال

القرطبي :

« معنى الحساب أن الله يعدَّد على الخلق أعمالهم من إحسان وإساءة ، ويعدَّد عليهم نعمه ، ثم يقابل البعض بالبعض ، فما يشفَّ منها على الآخر حكم للمشفوف بحكمه الذي عينه للخير بالخير ، وللشرَّ بالشرَّ ، وجاء عن النبي ﷺ أنه قال : « ما منكم أحد إلا وسيكلمه الله ليس بينه وبينه ترجمان به .

- الم الواقعة : قال تعالى : ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ (°) ، قال ابن كثير : « سميت بذلك لتحقق كونها ووجودها »<sup>(٢)</sup> . وأصل وقع في لغة العرب كان ووجد .
  - (۱) سورة البقرة : ۳۹ .
     (۲) سورة آل عمران : ۱۰۷ .
     (۳) سورة ص : ۲٦ .
     (٤) سورة غافر : ۲۷ .
     (٩) سورة الواقعة : ۱ .
     (٦) تفسير ابن كثير : ١/٥٠٩ .



- ١٦ ـ يوم الوعيد : قال تعالى : ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ﴾ (`` ، لأنه اليوم الذي أوعد به عباده . وحقيقة الوعيد هو الخبر عن العقوبة عند المخالفة .
- ١٧ ــ يوم الآزفة : قال تعالى : ﴿ وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنْظَمِينَ ﴾ <sup>(٢)</sup> سميت بذلك لاقترابها ، كما قال تعالى : ﴿ أَزِفَتِ ٱلآزِفَةُ ﴾ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ ٱللهِ كَاشِفَةٌ ﴾ <sup>(٣)</sup> . والساعة قريبة جدا . وكل آت فهو قريب وإن بعد مداه . والساعة بعد ظهور علاماتها أكثر قربا .
- 1۸ ـ يوم الجمع : قال تعالى : ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيكَ لِتُنذِرُ أَمَّ اللَّهُ كَانَ اللَّهُ وَمَنْ حَوْلُكَ وَتُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لَارَيْبَ فَيه ﴾ (<sup>٤</sup>) سميت بذلك، لأن الله يجمع فيه الناس جميعا ، كماقال تعالى :﴿ ذَلِكَ يَوْمُ مُجْمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ ﴾ (<sup>٥</sup>) .
- ١٩ الحاقة : قال تعالى : ﴿ الحُمَاقَةُ (٢) مَا الحُمَاقَةُ ﴾ (٢) سميت بذلك كما يقول ابن كثير ـ لأن فيها يتحقق الوعد والوعيد (٧) .

قال البخاري في صحيحه : « هي الحاقة لأن فيها الثواب وحواق الأمور . الحقـة والحاقـة واحد» . وقال ابن حجر في شرحه لكلام البخاري : « هذا أخذه من كلام الفراء . قال في معاني القرآن : الحاقّة : القيامة . سميت بذلك لأن فيها الثواب وحواقٌ الأمور . ثم قال : الحـقّة والحاقة

(۱) سورة ق : ۲۰ .
 (۲) سورة المؤمن : ۱۸ .
 (۳) سورة النجم : ۵۷ ـ ۵۸ .
 (٤) سورة الشورى : ۷ .
 (٥) سورة الحاقة : ۱ ـ ۲ .
 (٢) تفسير ابن كثير : (٩٩/٧) .



كلاهما بمعنى واحد . قال الطبري : سميت الحاقة لأن تَحقّ فيها . وهي كقولهم : ليلُ قائم . وقال غيره : سميت الحاقة لأنها أحقت لقوم الجنة ولقوم النار . وقيل لأنها تحاقق الكفار الذين خالفوا الأنبياء . يقال : حاققته فحققته : أي خاصمته فخصمته . وقيل : لأنها حق لا شك فيه »<sup>(1)</sup> .

٢٠ - يوم التلاق : قال تعالى : ﴿ رَفِيحُ ٱلدَّرَجَنْتِ ذُوالْعَرْشِ يُلْتِي ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلتَّلَاقِ ﴾ (٢)

قال ابن كثير : ( قال ابن عباس : يلتقي فيه آدم وآخر ولده . وقال ابن زيد : يلتقي فيه العباد . وقال قتادة والسدى وبلال بن سعد وسفيان بن عيينه : يلتقي فيه أهل الأرض والسهاء ، والخالق والخلق ، وقال ميمون بن مهران : يلتقي فيه الظالم والمظلوم . وقد يقال إن يوم التلاق يشمل هذا كله ، ويشمل أن كل عامل سيلقى ماعمله من خير وشر كها قاله آخرون »<sup>(7)</sup> .

- ٢١ يوم التناد : قال تعالى حاكيا نصيحة مؤمن آل فرعون قومه : ﴿ وَ يَـنَقُوْم إَنَّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ ٱلتَّنَادِ ﴾<sup>(٤)</sup> سمي بذلك لكثرة مايحصل من نداء في ذلك اليوم ، فكل إنسان يدعى باسمه للحساب والجزاء ، وأصحاب الجنة ينادون أصحاب النار ، وأصحاب النار ينادون أصحاب الجنة ، وأهل الأعراف ينادون هؤلاء وهؤلاء .
- ٢٢ ـ يوم التغابن : قال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ أَجْمَعٍ ذَالكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ ﴾ (\*) .
  - (١) فتح الباري : (١١/ ٣٩٥) . (٢) سورة المؤمن : ١٥ .
    - (۳) تفسير ابن کثير : ۲/۱۳۰ .
      - (٤) سورة المؤمن : ٣٢ .
        - (٥) سورة التغابن : ٩ .

- 77 -



سمي بذلك لأن أهل الجنة يغبنون أهل النار ، إذ يدخل هؤلاء الجنة ، فيأخذون ما أعد الله لهم ، ويرثون نصيب الكفار من الجنة .

هذه هي أشهر أسهاء يوم القيامة ، وقد أورد بعض العلماء أسهاءً أخرى غير ما ذكرناه ، وهذه الأسهاء أخذوها بطريق الاشتقاق بما ورد منصوصاً ، فقد سموه بيوم الصدر أخذا من قوله تعالى : ﴿ يَوْمَبَذِ يَصُدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْتَاتًا ﴾<sup>(١)</sup> ، ويوم الجدال أخذا من قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَدَدُلُ عَن نَفْسِهَا ﴾<sup>(٢)</sup> .

وسموه بأسهاء الأوصاف التي وصف الله بها ذلك اليوم ، فقالوا من أسمائه : يوم عسير ، ويوم عظيم ، ويوم مشهود ، ويوم عبوس قمطرير ، ويوم عقيم .

ومن الأسياء التي ذكروها غير ما تقدم : يوم المآب ، يوم العرض ، يوم الخافضة الرافعة ، يوم القصاص ، يوم الجزاء ، يوم النفخة ، يوم الزلزلة ، يوم الراجفة ، يوم الناقور ، يوم التفرق ، يوم الصدع ، يوم البعثرة ، يوم الندامة ، يوم الفرار .

ومنها أيضا : يوم تبلى السرائر ، يوم لا تملك نفس لنفس شيئا ، يوم يُدَعُّون إلى نار جهنم دعا ، يوم تشخص فيه الأبصار ، يوم لا ينفع الظالمين معذرتهم ، يوم لا ينطقون ، يوم لا ينفع مال ولا بنون ، يوم لا يكتمون الله حديثا ، يوم لا مردً له من الله ، يوم لا بيع فيه ولا خلال ، يوم لا ريب فيه .

وقد يضيف إليها بعض أهل العلم أسهاء أخرى ، وقد يسمى الاسم بما يقاربه ويماثله ، قال القرطبي : «ولا يمتنع أن تسمى بأسهاء غير ما ذكر بحسب الأحوال الكائنة فيه من الازدحام والتضايق واختلاف الأقدام ، والخزي ،

(۱) سورة الزلزلة : ٦ .
 (۲) سورة النحل : ۱۱۱ .



والهوان ، والذل ، والافتقار ، والصغار ، والانكسار ، ويوم الميقات ، والمرصاد ، إلى غير ذلك من الأسماء »<sup>(۱)</sup> .

استريف كشيرة أسمائه

يقول القرطبي : « وكل ما عظم شأنه تعددت صفاته ، وكثرت أسماؤه ، وهذا مهيع كلام العرب ، ألا ترى أن السيف لما عظم عندهم موضعه ، وتأكد نفعه لديهم وموقعه ، جمعوا له خمسمائة اسم ، وله نظائر .

فالقيامة لما عظم أمرها ، وكثرت أهوالها ، سماها الله تعالى في كتابه بأسهاء عديدة ، ووصفها بأوصاف كثيرة<sup>(٢)</sup> .

. ...

(١) التذكرة : ٢٣٣ . (٢) التذكرة : ٢١٤ .



النصلالشاخي إفنك ءالأحيكء

المبحث الاؤلس النفخ فيضح التوري

هذا الكون العجيب الغريب الذي نعيش فيه ، يعجُّ بالحياة والأحياء الذين نشاهدهم والذين لا نشاهدهم ، وهم فيه في حركة دائبة لا تهدأ ولا تتوقف ، وسيبقى حاله كذلك إلى أن يأتي اليوم الذي يهلك الله فيه جميع الأحياء إلا من يشاء ، ﴿ كُلُّمَنْ عَلَيْهَـ) فَانٍ ﴾<sup>(1)</sup> ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَــالِكُّ إِلَّا وَجْهَـهُ ﴾<sup>(٢)</sup> .

وعندما يأتي ذلك اليوم ينفخ في الصور ، فَتُنْهي هذه النفخة الحياة في الأرض والسهاء ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَـآَءَ ٱللَّهُ ﴾(٣)

وهي نفخةهائلة مدمرة يسمعها المرء فلا يستطيع أن يوصي بشيء ، ولا يقدر على العودة إلى أهله وخلانه ﴿ مَايَنظُرُونَ إِلَّا صَبْحَةً وَحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ (إِنَّى فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِـبَةً وَلَا إِلَىٰٓ أَهْلِهِـمْ يَرْجِعُونَ ﴾(<sup>٤)</sup>

- ۲٦ . الورة الرحمن : ٢٦ .
   ۲٦ . سورة القصص : ٨٨ .
  - (٣) سورة الزمر : ٦٨ .
    - (٤) سورة يس : ٤٨ .

PRINCE GHAZI TRU

وفي الحديث : ( ثم ينفخ في الصور ، فلا يسمعه أحد إلاّ أصغى ليتا ، ورفع ليتا<sup>(1)</sup> ، قال : وأوَّل من يسمعه رجل يلوط حوض إبله . قال : فيصعق ويصعق الناس ع<sup>(۲)</sup> .

وقد حدثنا الرسول ﷺ عن سرعة هلاك العباد حين تقوم الساعة ، فقال : « ولتقومَّن الساعة وقد نشر الرجلان ثوبهما بينهما ، فلا يتبايعانه ولا يطويانه ، ولتقومنَّ الساعة وقد انصرف الرجل بلبن لقحته فلا يطعمه ، ولتقومنَّ الساعة وهو يليط حوضه ، فلا يسقي فيه ، ولتقومن الساعة وقد رفع أكلته إلى فيه فلا يطعمها ع<sup>(٣)</sup>

(١) أصغى : أمال: والليت : صفحة العنق .

(٢) صحيح مسلم ، كتاب الفتن ، باب خروج الدجال : (٢٢٥٩/٤) ورقمه : ٢٩٤٠ .
 (٣) صحيح البخاري ، كتاب الفتن ، باب . . . تصدقوا ، فتح الباري : (٢/١٣) عن أبي هريرة .
 ورواه في كتاب الرقاق ، فتح الباري (٢/١١) .



المبحث الشافنيا الصورالذي بنفخ فبت

الصور في لغة العرب القَرْن ، وقد سئل الرسول ﷺ عن الصور ، ففسره بماتعرفه العرب من كلامها ، ففي سنن الترمذي وسنن أبي داود ، وسنن ابن حبان ، ومسند أحمد ، ومستدرك الحاكم ، عن عبدالله بن عمرو بن العاص قال : جاء أعرابي إلى النبي ﷺ فقال : ( ما الصور ؟ قال : الصور قرن ينفخ فيه »<sup>(١)</sup> قال الحاكم : صحيح الإسناد ، ووافقه الذهبي ، وقال الترمذي فيه : حديث حسن صحيح .

وذكر عن الحسن البصري أنه قرأ ( الصُورَ ) ، جمع صورة ، وتأوله على أن المراد النفخ في الأجساد لتعاد إليها الأرواح .

ونقل عن أبي عبيدة والكلبي أن ( الصُّوْر ) بسكون الواو جمع صورة ، كما يقال : سور المدينة جمع سورة ، والصوف جمع صوفه ، وبسر جمع بسرة .

وقالوا : المراد النفخ في الصور وهي الأجساد ، لتعاد فيها الأرواح وما ذكروه خطأ من وجوه :

الأول : أن القراءة التي نسبت إلى الحسن البصري لا تصح نسبتها إلى الأئمة الذين يحتج بقراءَتهم .

الثاني : أن ( صورة ) تجمع على ( صُوَر ) ، ولا تجمع على (صُوْر ) كما ادعى

(١) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٦٨/٣) ، ورقمه : ١٠٨٠ .

أبو عبيدة والكلبي ، قال تعالى : ﴿ وَصَوَّرَكُمْ ۖ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ ﴾(١) ، ولم يعرف عن أحد من القراء أنه قرأها : فَأَحْسَنَ صُوْرَكُمْ

الثالث : أن الكلمات التي ذكروها ليست بجموع وإنما هي أسهاء جموع يفرق بينها وبين واحدتها بالتاء .

الرابع : أن هذا القول خلاف ما عليه أهل السنة والجماعة ، فالذي عليه أهل السنة والجماعة أن الصور بوق ينفخ فيه .

الخامس : أن هذا القول مخالف لتفسير الرسول ﷺ ، حيث فسره بالبوق ، ومخالف للأحاديث الكثيرة الدالة على هذا المعنى .

السادس : أن الله تعالى قال : ﴿ وَنُفَخَ فِي ٱلصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أَخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴾ (٢) ، فقد أخبر الحق أنه ينفخ في الصور مرتين ، ولو كان المراد بالصور النفخ في الصُور التي هي الأبدان لما صح أن يقال : ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أَخْرَىٰ ﴾ (٢)، لأن الأجساد تنفخ فيها الأرواح عند البعث مرةواحدة (٣) .

وما ذكره بعض أهل العلم من أن الصور من ياقوته أو من نور فلا نعلم في ذلك حديثا صحيحا ، والله أعلم .

- (۱) سورة غافر : ۲۶ .
- (٢) سورة الزمر : ٦٨ .
- (٣) راجع في هذه المسألة : تذكرة القرطبي : ١٨٢ ، ١٨٥ . فتح الباري (٣٦٧/١١) . لسان العرب : (٤٩٣/٢) .



المتحث الشاليث النسافي فيفهضور

قال ابن حجر العسقلاني : « اشتهر أن صاحب الصور إسرافيل عليه السلام ، ونقل فيه الحليمي الإجماع ، ووقع التصريح به في حدث وهب بن منبه ، وفي حديث أبي سعيد عند البيهقي ، وفي حديث أبي هريرة عند ابن مردويه ، وكذا في حديث الصور الطويل »<sup>(۱)</sup> .

وقد أخبرنا الرسول ﷺ أن صاحب الصور مستعد دائما للنفخ فيه منذ أن خلقه الله تعالى ، ففي مستدرك الحاكم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « إن طَرْف صاحب الصور منذ وُكِّل به مستعد ينظر نحو العرش ، مخافة أن يؤمر قبل أن يرتد إليه طَرْفه ، كأن عينيه كوكبان دُرَّيان » قال الحاكم : صحيح الإسناد ، ووافقه الذهبي<sup>(٢)</sup> .

وفي هذا الزمان الذي اقتربت فيه الساعة ، أصبح إسرافيل أكثر استعدادا وتهيؤا للنفخ في الصور ، فقد روى ابن المبارك في الزهد ، والترمذي في سننه ، وأبو نعيم في الحلية ، وأبو يعلى في مسنده ، وابن حبان في صحيحه ، والحاكم في المستدرك ، عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله ﷺ : «كيف أنعم ، وقد التقم صاحب القرن القرن ، وحنى جبهته ، وأصغى سمعه ، ينتظر أن يؤمر أن

(١) فتح الباري (١١/٣٦٨) .

(٢) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٣/ ٢٥) ، ورقمه (١٠٧٨) .

- 40 -



ينفخ ، فينفخ . قال المسلمون : فكيف نقول يا رسول الله ؟ قال : قولوا : حسبناالله ونعم الوكيل ، توكلنا على الله ربنا » وقال الترمذي : حديث حسن ، وقد ذكر الشيخ ناصر رواته من الصحابة وطرقه ومتابعاته وشواهده في « سلسلة الأحاديث الصحيحة » بما يدلُّ على صحته <sup>(1)</sup> .

(١) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٦٦/٣) ، ورقمه : (١٠٧٩) .

- 77 -



المبحث الرابشيع البَوم الذي يكون فب<sup>ر ال</sup>نفخة

تقوم الساعة في يوم الجمعة ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « خيريوم طلعت عليه الشمس يوم الجمعة ، فيه خلق آدم ، وفيه أدخل الجنّة ، وفيه أخرج منها ، ولا تقوم الساعة إلا يوم الجمعة »<sup>(1)</sup> .

وفي حديث آخر أخبر الرسول في أن الساعة تقوم في يوم الجمعة ، وفيها يبعث العباد أيضا ، فعن أوس بن أوس قال : قال رسول الله في : « إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة ، فيه خلق آدم ، وفيه قبض ، وفيه النفخة ، وفيه الصَّعْقَة ، فأكثروا عليَّ من الصلاة فيه ، فإن صلاتكم معروضة عليّ » رواه أبو داود ، والنسائي ، وابن ماجة ، والدارمي ، والبيهقي في « الدعوات الكبير »<sup>(۲)</sup> . وفي « مسند الطبراني الأوسط » ، و« الحلية » لأبي نعيم عن أنس رضي الله عنه قال : قال رسول الله في : « عرضت عليَّ الأيام ، فعرض عليَّ فيها يوم الجمعة ، فإذا هي كمرآة بيضاء في وسطها نكتة سوداء ، فقلت : ماهذه ؟ قيل : الساعة »<sup>(۳)</sup> .

- (١) مشكاة المصابيح : (١ /٤٢٧) ، ورقمه : (١٣٥٦) .
- (٢) مشكاة المصابيح : (١ / ٤٣٠) ، ورقمه : (١٣٦١) ، وقال ـ محقق المشكاة في إسناده عند أبي داود: صحيح ، وصححه جماعة .
- (٣) رمز الشيخ ناصر للحديث بالصحة في صحيح الجامع : (٣/ ٣١) ، ورقمه (٣٨٩٥) وأورد طرقه في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٤/ ٥٦٨) ، ورقمه (١٩٣٠) .

- 44 -

ولما كانت الساعة تقع في هذا اليوم فإن المخلوقات في كل يوم جمعة تكون مشفقة خائفة إلا الإنس والجنّ ، ففي موطأ الإمام مالك ، وسنن أبي داود ، وسنن الترمذي والنسائي ، ومسند أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليم : « خير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة ، فيه خلق آدم ، وفيه هبط ، وفيه تيب عليه ، وفيه مات ، وفيه تقوم الساعة ، ومامن دابة إلا وهي مصيخة <sup>(1)</sup> ، يوم الجمعة من حين تصبح حتى تطلع الشمس ، شفقا من الساعة ، إلا الجن والإنس »<sup>(۲)</sup>.

(١) منتظرة قيام الساعة .

(٢) مشكاة المصابيح : ( ٢٨/١ ) ورقية ( ١٣٥٩ ) وعزاه محقق المشكاة إلى الموطأ والترمذي . وقال الترمذي فيه : حسن صحيح .



المتحث المخسامت ا كم ترة ينفخ لصور ؟

الذي يظهر أن إسرافيل ينفخ في الصور مرتين ، الأولى يحصل بها الصعق ، والثانية يحصل بها البعث ، قال تعالى : ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَلُوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَـاءَ ٱللَهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أَخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾<sup>(1)</sup> . وقد سمى القرآن النفخة الأولى بالراجفة ، والنفخة الثانية بالرادفة ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَ تَرَجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ (٢) تَنْبَعُهَا ٱلرَّادِفَةُ ﴾<sup>(٢)</sup> .

وفي موضع آخر سمى الأولى بالصيحة ، وصَرَّح بالنفخ بالصور في الثانية ، قال تعالى : ﴿ مَايَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً تَأْخَذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ (٢) فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَى أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ (٢) وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُـم مِّنَ الأَجْدَابِ إِلَى رَبِّهُمْ يَنْسِلُونَ ﴾(٣) .

وقد جاءت الأحاديث النبوية مصرحة بالنفختين ، ففي صحيح البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي علم قال : « ما بين النفختين أربعون » . قالوا : يا أبا هريرة ، أربعون يوما ؟ قال : أبيت . قال : أربعون شهرا ؟ قال : أبيت ، قال : أربعون سنة ؟ قال أبيت »<sup>(٤)</sup> .

وفي صحيح مسلم عن عبدالله بن عمرو بن العاص أنه سمع رسول الله ﷺ (١) سورة الزمر : ٢٨ . (٢) سورة النازعات : ٦ ـ ٧ . (٣) سورة يس : ٤٩ ـ ٥١ . (٤) رواه البخاري في صحيحه ، كتاب التفسير ، تفسير سورة الزمر ، فتح الباري : (١١/٥٥١) . ورواه مسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٧٠) ، ورقمه : ٢٩٥٥ .

## - 24 -

يقول : « ثم ينفخ في الصور ، فلا يسمعه أحد إلا أصغى ليتا ، ورفع ليتا<sup>(١)</sup> ، فأول من يسمعه رجل يلوط حوض إبله ، قال : فيصعق ، ويصعق الناس ، ثم يرسل الله ـ أو قال : ينزل الله مطرا ، كأنه الطلَّ ، أو الظلُّ ، ( نعمان<sup>(٢)</sup> الشاك ) فتنبت منه أجساد الناس ، ثم ينفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون » <sup>(٣)</sup>.

وأخرج البيهقي بسند قويّ عن ابن مسعود موقوفا : « ثم يقوم ملك الصور بين السماء والأرض ، فينفخ فيه ، والصور قرن ، فلا يبقى خلق في السموات ولا في الأرض إلا مات إلا من شاء ربك ، ثم يكون بين النفختين ما شاء الله أن يكون »<sup>(3)</sup>.

وروى أوس بن أوس الثقفي عن الرسول ﷺ قال : « إن أفضل أيامكم يوم الجمعة ، فيه الصعقة وفيه النفخة »<sup>(٥)</sup> ، وقد أخرجه أبو داود والنسائي وأحمد وصححه ابن خزيمة وابن حبان والحاكم<sup>(٦)</sup> .

وقد رجح هذا الذي دلت عليه هذه الأيات والأحاديث التي سقناها جمع من أهل العلم ، منهم القرطبي<sup>(٧)</sup> ، وابن حجر العسقلاني<sup>(٨)</sup> .

وذهب جمع من أهل العلم إلى أنها ثلاث نفخات ، وهي نفخة الفزع ، ونفخة الصعق ، ونفخة البعث .

- 21 -

وممن ذهب هذا المذهب ابن العربي<sup>(1)</sup>، وابن تيمية<sup>(۲)</sup>، وابن كثير<sup>(۳)</sup>، والسفاريني<sup>(٤)</sup>. وحجة من ذهب هذا المذهب أن الله ذكر نفخة الفزع في قوله : وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّـمَـٰوَاتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَـاَءَ ٱللَّهُ ﴾<sup>(٥)</sup>.

كما احتجوا ببعض الأحاديث التي نصت على أن النفخات ثلاث ، كحديث الصور ، وهو حديث طويل ، أخرجه الطبري ، وفيه : « ثم ينفخ في الصور ثلاث نفخات ، نفخة الفزع ، ونفخة الصعق ، ونفخة القيام لرب العالمين »<sup>(1)</sup> . ~ حي<sup>2</sup> صعيد

> أما استدلالهم بالآيةالتي تذكر نفخة الفزع فليست الآية صريحة على أن هذه نفخة ثالثة ، إذ لا يلزم من ذكر الحقَّ تبارك وتعالى للفزع الذي يصيب من في السموات والأرض عند النفخ في الصور أن تجعل هذه نفخة مستقلة ، فالنفخة الأولى تفزع الأحياء قبل صعقهم ، والنفخة الثانية تفزع الناس عند بعثهم .

> يقول ابن حجر رحمه الله تعالى : ﴿ وَلَا يَلْزُمُ مَنْ مَغَايَرَةَ الصَّعَقَ الْفَزَعَ أَنَ لَا يحصلا معا من النفخة الأولى »<sup>(٧)</sup> ، وجاء في تذكرة القرطبي : ﴿ ونفخة الفزع هي نفخة الصعق ، لأن الأمرين لازمين لها ، أي فزعوا فزعا ماتوا منه »<sup>(٨)</sup>.

أما حديث الصور فهو حديث ضعيف مضطرب كما يقول الحجة في علم

- 13 -

الحديث ابن حجر العسقلاني رحمه الله تعالى ، ونقل تضعيفه عن البيهقي (١) .

وذهب ابن حزم رحمه الله تعالى إلى ( أن نفخات يوم القيامة أربع : الأولى نفخة إماتة ، والثانية نفخة إحياء ، يقوم بها كل ميت ، وينشرون من القبور ، ويجمعون للحساب .

والثالثة : نفخة فزع وصعق ، يفيقون منها كالمغشى عليه ، لا يموت منها أحد . والرابعة : نفخة إفاقة من ذلك الغشى »<sup>(٢)</sup> .

قال ابن حجر بعد أن حكى مقالة ابن حزم : « هذا الذي ذكره من كون الثنتين أربعا ليس بواضح ، بل هما نفختان فقط ، ووقع التغاير في كل واحد منهما باعتبار من يستمعهما ، فالأولى يموت فيها كل من كان حيا ، ويغشى على من لم يمت ممن استثنى الله . والثانية : يعيش بها من مات ، ويفيق بها من غشي عليه ، والله أعلم »<sup>(۳)</sup> .

- (١) فتح الباري : (١١/٣٦٩) .
- (٢) فتح الباري : (٤٤٦/٦) .
- (٣) فتح الباري : (٤٤٦/٦) .



# المبحَث السَدس المرابع الذين لا نُصُبعقون عند النفخ في الصور

أخبرنا الباري جلَّ وعلا أن بعض من في السموات ومن في الأرض لا يصعقون عندما يصعق من في السموات ومن في الأرض ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَنُوَٰتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَـاً مَ ٱللَّهُ ﴾<sup>(1)</sup> .

وقد اختلف العلماء في تعيين الذين عناهم الحق بالاستثناء في قوله : ﴿ إِلَّا مَن شَـاءَ اللَّهُ ﴾ .

- ١ فذهب ابن حزم إلى أنهم جميع الملائكة ، لأن الملائكة في اعتقاده أرواح لا أرواح فيها ، فلا يموتون أصلا<sup>(٢)</sup> .
  وهذا الذي ذهب إليه من أن الملائكة لا يموتون لا يُسَلَّم له ، فالملائكة خلق من خلق الله تبارك وتعالى ، وهم عبيد مربوبون مقهورون ، خلقهم ، وهو قادر على إماتتهم وإحيائهم ، وقد ثبت في الصحيح عن النبي تشرّمن غير وجه ، وعن غير واحد من الصحابة أنه قال : « إن الله إذا تكلم بالوحي أخذ الملائكة منه مثل الغشى » ، وفي رواية : « إذا سمعت الملائكة كلامه معقوا » فأخبر في هذا الحديث أنهم يصعقون صعق الغشي ، فإذا جازعليهم صعق الموت »<sup>(٣)</sup>.
  - (١) سورة الزمر : ٦٨ .
  - (٢) فتح الباري : (٣٧١/٦) .
  - (٣) راجع مجموع فتاوي شيخ الإسلام : (٤/ ٢٦٠) .

## - 27 -



- ٢ وذهب مقاتل وغيره إلى أنهم جبرائيل ومَيكائيل وإسرافيل وملك الموت<sup>(١)</sup>.
  وأضاف إليه بعض أهل العلم حملة العرش<sup>(٢)</sup>.
  وصحة هذا متوقف على أحاديث رووها ، وأهل العلم بالحديث لا يصححون
  مثلها<sup>(٣)</sup>.
- ٣ ـ وذهب الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله إلى أن المراد بهم الذين في الجنة من الحور العين والولدان ، وأضاف إليهم أبو إسحق بن شاقلا من الحنابلة ، والضحاك بن مزاحم خزان الجنبة والنار ومافيها من الحيات والعقارب<sup>(٤)</sup>.

يقول ابن تيمية رحمه الله تعالى : ﴿ وأما الاستثناء فهو متناول لما في الجنة من الحور العين ، فإن الجنة ليس فيها موت »<sup>(٥)</sup> .

٤ ـ وقد جنح أبو العباس القرطبي صاحب ( المفهم إلى شرح مسلم » إلى أن الراد بهم الأموات كلهم ، لكونهم لا إحساس لهم ، فلا يصعقون<sup>(٦)</sup>.

وما ذهب إليه أبو العباس صحيح إذا فسرنا الصعق بالموت ، فإن الإنسان يموت مرة واحدة ، قال تعالى : ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ ٱلأُولَى ﴾ (٧) .

وقد عقد ابن القيم في كتابه : « الروح » فصلا بيَّن فيه أن أهل العلم قد اختلفوا في موت الأرواح عند النفخ في الصور .

- 22-

والذي رجحه ابن القيم أن موت الأرواح هو مفارقتها للأجساد ، وخروجها منها ، وردَّ قول الذين قالوا بفناء الأرواح وزوالها ، لأن النصوص دلت على أن الأرواح تبقى في البرزخ معذَّبة أو منعمة <sup>(1)</sup> .

أما إذا فسرنا الصعق بالغشى ، فإن الأرواح تصعق بهذا المعنى ولا تكون داخلة فيمن استثنى الله تبارك وتعالى ، فإن الإنسان قد يسمع أو يرى ما يفزعه ، فيصعق ، كما وقع لموسى عندما رأى الجبل قد زال من مكانه ﴿ وَنَحَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا ﴾<sup>(٢)</sup> .

وقد جاء هذا المعنى صريحا في بعض النصوص ، ففي حديث أبي هريرة ، عن البخاري قال : قال رسول الله ﷺ : « لا تخيروني على موسى ، فإن الناس يصعقون فأكون أول من يفيق ، فإذا موسى باطش بجانب العرش ، فلا أدري أكان فيمن صعق فأفاق قبلي ، أو كان ممن استثنى الله »<sup>(٣)</sup> .

ورواه البخاري أيضا عن أبي هريرة بلفظ « إني أُول من يرفع رأسه بعد النفخة الآخرة ، فإذا أنا بموسى متعلق بالعرش ، فلا أدري ، أكذلك كان ، أم بعد النفخة »<sup>(٤)</sup> .

ورواه في موضع ثالث بلفظ : « فإن الناس يصعقون يوم القيامة فأكون أول من يفيق ، فإذا موسى باطش بجانب العرش ، فلا أدري أكان فيمن أفاق قبلي ، أو كان ممن استثنى الله »<sup>(٥)</sup> .

(١) الروح ، لابن القيم : ص ٤٩ .
 (٢) سورة الأعراف : ١٤٣ .
 (٣) صحيح البخاري ، كتاب أحاديث الأنبياء ، باب وفاة موسى ، فتح الباري : (٤٤١/٦) .
 (٣) صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، تفسير سورة الزمر ، فتح الباري : (٨١/٥٥) .
 (٥) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق ، باب النفخ في الصور ، فتح الباري : (٣٦٧/١١) .

وهذا الحديث صريح في أن الموتى يصعقون ، فإذا كان رسول الله ﷺ وهو سيد المرسلين يصعق ، فغيره أولى بالصعق .

وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن الذي يصعق صعق غشى هم الشهداء دون غيرهم من الأموات ، وأضاف إليهم آخرون من الأنبياء .

والسر في قصر هذا على الشهداء والأنبياء ـ كما يقول شيخ القرطبي : أحمد ابن عمر ـ د أن الشهداء بعد قتلهم وموتهم أحياء عند ربهم يرزقون فرحين مستبشرين ، وهذه صفة الأحياء في الدنيا ، وإذاكان هذا حال الشهداء كان الأنبياء بذلك أحق وأولى ، مع أنه قد صح عن النبي تلك أن الأرض لا تأكل أجساد الأنبياء ، وأن النبي تلك قد اجتمع بالأنبياء ليلة الإسراء في بيت المقدس ، وفي السماء ، وخصوصا بموسى ، وقد أخبرنا النبي تلك أن الذتبارك وتعالى يردُّ عليه روحه ، حتى يرد السلام على كل من يسلم عليه ، إلى غير ذلك مما يحصل من جملته القطع بأن موت الأنبياء إنما موراجع إلى أن غيبوا عنا بحيث لا ندركهم ، وإن كانوا موجودين أحياء . . . وإذاتقرر أنهم أحياء ، فإذانفخ في الصور نفخة الصعق ، صعق كل من في السموات ومن في الأرض ، إلا من شاء الله »<sup>(1)</sup> .

وذهب إلى أن الشهـداء والأنبياء يصعقون صعق غشى البيهقي فقال في صعق الأنبياء : « ووجهه عندي أنهم أحياء عند ربهم كالشهداء ، فإذانفخ في الصور النفخة الأولى صعقوا ، ثم لا يكون ذلك موتا في جميع معانية ، إلا في ذهاب الاستشعار ، وقد جوز النبي ﷺ أن يكون موسى ممن استثنى الله ، فإن كان منهم فإنه لا يذهب استشعاره في تلك الحالة بسبب ما وقع في صعقة الطور »<sup>(٢)</sup> .

(١) تذكرة القرطبي : ١٦٩ .

(٢) فتح الباري : (١١/٣٧١) .



وبناء على هذا الفقه يكون الأنبياء والشهداء من الذين يصعقون ، ولا يكونون داخلين في الاستثناء، وقد نقل عن ابن عباس وأبي هريرة وسعيد بن جبير أن الأنبياء والشهداء من الذين استثناهم الله<sup>(١)</sup> ، وعزاه ابن حجر إلى البيهقي<sup>(٢)</sup> ، فإن كان المراد استثناؤهم من الموت فإن هذا حق ، وإن كان المراد استثناؤهم من الصعق الذي يصيب الأموات كما دل عليه حديث موسى فالأمر ليس كذلك .

وذهب بعض أهل العلم إلى أن الأولى بالمسلم التوقف في تعيين الذين استثناهم الله ، لأنه لم يصح في ذلك نص يدل على المراد .

قال القرطبي صاحب التذكرة : «قال شيخنا أبو العباس : والصحيح أنه لم يرد في تعيينهم خبر صحيح ، والكل محتمل »<sup>(٣)</sup>

وقال ابن تيمية : « وأما الاستثناء فهو متناول لمن في الجنة من الحور العين ، فإن الجنة ليس فيها موت ، ومتناول لغيرهم ، ولا يمكن الجزم بكل ما استثناه الله ، فإن الله أطلق في كتابه . . . والنبي ﷺ قد توقف في موسى ، وهل هو داخل في الاستثناء فيمن استثناه الله أم لا ؟

فإذا كان النبي ﷺ لم يُخْبَر بكل من استثنى الله ، لم يمكننا نحن أن نجزم بذلك ، وصار هذا مثل العلم بوقت الساعة وأعيان الأنبياء ، وأمثال ذلك مما لم يخبر الله به ، وهذا العلم لا ينال إلا بالخبر ، والله أعلم »<sup>(٤)</sup> .

- (١) الروح لابن القيم : ٥٠ .
- (٢) فتح الباري : (٣٧١/١١) .
  - (٣) التذكرة : ص ١٦٧ .
- (٤) مجموع فتاوي شيخ الإسلام : (٢٦١/٤) .



ونقل القرطبي عن الحليمي أنه أبى أن يكون المستثنون هم حملة العرش أو جبرائيل وميكائيل وملك الموت ، أو الولدان والحور العين في الجنة ، أو موسى ، ثم بينَّ سرَّ إنكاره لهذا فقال : « أما الأول ، فإن حملة العرش ليسوا من سكان السموات ولا الأرض ، لأن العرش فوق السموات كلها ، فكيف يكون حملته في السموات .

وأما جبرائيل وميكائيل وملك الموت فمن الصافين المسبحين حول العرش ، وإذاكان العرش فوق السموات ، لم يكن الاصطفاف حوله في السموات . وكذلك القول الثاني لأن الولدان والحور العين في الجنان ، والجنان وإن كان بعضها أرفع من بعض ، فإن جميعها فوق السموات ودون العرش ، وهي بانفرادها عالم مخلوق للبقاء ، فلا شك أنها بمعزل عما خلق الله تعالى للفناء ، وصَرْفَه إلى موسى لا وجه له ، لأنه قد مات بالحقيقة ، فلا يموت عند نفخ الصور ثانية »<sup>(1)</sup> .

ورد قول الذين قالوا المستثنون هم الأموات « لأن الاستثناء إنما يكون لمن يمكن دخوله في الجملة ، فأما من لا يمكن دخوله في الجملة فيها ، فلا معنى لاستثنائه منها ، والذين ماتوا قبل نفخ الصور ليسوا بفرض أن يصعقوا فلا وجه لاستثنائهم »<sup>(۲)</sup> .

والذي اختاره أن الغشية التي تصيب موسى ليست هي الصعقة التي تهلك الناس وتميتهم ، وإنما هي صعقة تصيب الناس في الموقف بعد البعث ، على أحد الاحتمالين عنده .

ونقل القرطبي عن شيخه أحمد بن عمر أنه ذهب هذا المذهب ، قال

١٦٨ التذكرة للقرطبي : ص ١٦٨ .
 ١٦٨ التذكرة : ص ١٦٨ .

القرطبي : « قال شيخنا أحمد بن عمر : وظاهر حديث النبي على على أن ذلك إنماهو بعد النفخة الثانية نفخة البعث ، ونص القرآن يقتضي أن ذلك الاستثناء إنما هو بعد نفخةالصعق ، ولما كان هذا قال بعض العلماء ، يحتمل أن يكون موسى عليه السلام ممن لم يمت من الأنبياء ، وهذا باطل ، بماتقدم من ذكر موته .

وقال القاضي عياض : يحتمل أن يكون المراد بهذه صعقة فزع بعد النشر ، حين تنشق السموات والأرض فتستقل الأحاديث والآيات والله أعلم » <sup>(1)</sup> .

وقد جزم ابن القيم رحمه الله تعالى بأن الصعقة التي تحدَّث عنها الرسول عنه ، هي صعقة تكون بعد البعث ، وهي المرادة بقوله تعالى : ﴿ فَذَرْهُمْ حَتَّى يُنَعُوْ يُوْمُهُمُ حَتَّى يُلَـٰقُواْ يَوْمُهُـُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ ﴾(٢) (٣)والله أعلم بالصواب .

(۱) التذكرة : ص ۱٦٨ .
 (۲) سورة الطور : ٤٥ .
 (۳) الروح : ص ٥٢ .



This file was downloaded from QuranicThought.com



الفَصَل الثالث البَعَث والنَّور

المستحث الاؤبسيا لنعريف بالبعث والنيثور

المراد بالبعث المعاد الجسماني ، وإحياء العباد في يومي المعاد ، والنشور مرادف للبعث في المعنى ، يقال : نشر الميت نشورا إذا عاش بعد الموت ، وأنشره الله أحياه . فإذا شاء الحق تبارك وتعالى إعادة العباد وإحياءَهم أمر إسرافيل فنفخ في الصور فتعود الأرواح إلى الأجساد ، ويقوم الناس لرب العالمين ، ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُورِ فَصَعِقَ مَن في السَّمَوَتِ وَمَن في الأَرْضِ إِلاَ مَن شَاءَ اللهُ ثُمَّ نُفِخَ فِي أَخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾<sup>(1)</sup> .

وقد حدثنا الحق ـ تبارك وتعالى ـ عن مشهد البعث العجيب الغريب فقال : ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ الأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسُلُونَ (٢) قَالُواْ يَلُوَ يَلْنَا مَن بَعَنَنَا مِن مَّرْقَدِنَا هَكَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْكُنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ (٢) إِن كَانَتْ إِلَا صَيْحَةً وَرِحِدَةً فَإِذَا هُـمْ جَمِيحٌ لَدَيْبَ مُحْضَرُونَ ﴾ (٢) .

وقد جاءَت الأحاديث مخبرة بأنه يسبق النفخة الثانية في الصور نزول ماء من

- (١) سورة الزمر : ٦٨ .
  - (۲) سورة يس : ۵۱ .

- 01 -

السهاء ، فتنبت منه أجساد العباد ، ففي صحيح مسلم عن عبدالله بـن عمرو قال : قال رسول الله ﷺ : « ثم ينفخ في الصور ، فلا يسمعه أحد إلا أصغى ليتا ورفع ليتا .

قال : وأول من يسمعه رجل يلوط حوض إبله ، قال : فيصعق ، ويصعق الناس . ثم يرسل الله ـ أو قال : ينزل الله ـ مطرا كأنه الطَّلُّ أو الظُّلُ ، ( نعمان أحد رواة الحديث هو الشاك ) فتنبت منه أجساد الناس ، ثم ينفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون »<sup>(۱)</sup> .

وإنبات الأجساد من التراب بعد إنزال الله ذلك الماء الذي ينبتها يماثل إنبات النبات من الأرض إذا نزل عليها الماء من السهاء في الدنيا ، ولذا فإن الله قد أكثر في كتابه من ضرب المثل للبعث والنشور بإحياء الأرض بالنبات غبّ نزول الغيث ، قال تعالى : ﴿ وَهُو اللَّذِي يُرْسِلُ الرِّينَ بُشَراً بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِه ۽ حَتَى إذا أَقَلَتَ عَمَاباً ثَقَالاً سُقْنَهُ لبَلَدَ مَيْتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاء فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَنْ مَنْ اللهُ مَرْتِ سَحَاباً ثُقَالاً سُقْنَهُ لبَلَدَ مَيْتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاء فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَنْ اللهُ مَرْتِ مُحَاباً ثُقَالاً سُقْنَهُ لبَلَدَ مَيْتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاء فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَنْ وَاللهُ اللَّهُ مَرْت مَنَا رَضَ اللهُ عَنْهُ لبَلَهُ مَيْتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاء فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَنْ كُلُّ التَّمَرُت مُحَاباً ثُقَالاً سُقْنَهُ لبَلَهُ فَنَعْهَا لَهُ مَنْ اللهُ عَالَهُ مَعْتَهُ عَنْ وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْ كَذَلِكَ نُحْرَجُنَا اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَالَ في موضع آخر : ﴿ وَاللهُ اللَهُ لَذَى كَذَلِكَ النَّهُ وَلُو اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ يَاللَهُ مَلْ اللهُ اللهُ عَنْهُ مَالاً عَالَيْ مَالَالَ مُوْلاً لللهُ عَالَهُ مُؤْتِ فَالَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَهُ مَنْ مَن كُلُ التَّعَالَ مَالَا مُنْعَرُ اللهُ عَنْ يُولُ اللهُ مَوْلا فَي موضع آخر : ﴿ وَاللهُ اللَهُ مَرْتُ مَنْ مُوْ اللهُ اللهُ مَنْ مَنْ مُوْتَى لَعُمَابَةُ مُنْعَنَاهُ إِلَيْ مُعْتَنَهُ إِلَى مَالَةُ مَا اللهُ مَالَة

ولاحظ في كلا الموضعين قوله : ولاحظ في كلا الموضعين قوله : ﴿ كَذَلِكَ نُخْرِجُ ٱلْمُؤَتَى ﴾ ، ﴿ كَذَلِكَ ٱلنَّشُورُ ﴾ ، فإنهما يدلان على المماثلة والمشابهة بين إعادة الأجسام بإنباتها مَن التراب بعد إنزال الماء قبيل النفخ في الصور ، وبين إنبات النبات بعد نزول الماء من السماء . ونحن نعلم أن النبات يتكون من بذور صغيرة ، تكون في الأرض ساكنة

- (۱) صحيح مسلم : (۲۲۵۹/٤) ، ورقمه : ۲۹٤۰ .
   (۲) سورة الأعراف : ۵٦ .
  - (۳) سورة فاطر : ۹ .

CE GHAZI TRU

هامدة ، فإذا نزل عليها الماء تحركت الحياة فيها ، وضربت بجذورها في الأرض ، وبسقت بسوقها إلى السهاء ، فإذا هي نبتة مكتملة خضراء .

والإنسان يتكون في اليوم الآخر من عظم صغير ، عندما يصيبه الماء ينمو نمو البقل ، هذا العظم هو عجب الذنب ، وهو عظم الصلب المستدير الذي في أصل العجز ، وأصل الذنب . ففي صحيحي البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي اللهعنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : « ما بين النفختين أربعون ، ثم ينزل من السهاء ماء ، فينبتون كيا ينبت البقل ، وليس في الإنسان شيء إلا بَلِ ، إلا عظم واحد ، وهو عجب الذنب منه يركب الخلق يوم القيامة » .

ولمسلم طرف في عجب الذنب ، قال : ﴿ إِنْ فِي الإِنسان عَظْمًا لَا تَأْكَلُهُ الأرض أبدا ، فيه يركب يوم القيامة ، قالوا : أي عَظْم هو يارسول الله ؟ قال : عجب الذنب » .

وفي رواية له وللموطأ وأبي داود والنسائي قال : قال رسول الله ﷺ : «كل ابن آدم تأكله الأرض إلا عجب الذنب ، منه خلق ، وفيه يركب »<sup>(١)</sup> .

وقد دلت النصوص الصحيحة أن أجساد الأنبياء لا يصيبها البلى والفناء الذي يصيب أجساد العباد ، ففي الحديث الذي يرويه أبو داود ، وصححه ابن خزيمة وغيره : « إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء »<sup>(٢)</sup> .

> (أ) جامع الأصول : (٢١/١٠) ، ورقمه : ٧٩٤١ . (٢) انظر فتح الباري : (٢٨/٨٦) .

# - 08 -



المبحث الشافي البعث ج ت اق ج ت ريد ا

يعيد الله العباد أنفسهم ، ولكنهم يخلقون خلقا مختلفا شيئا ما عما كانوا عليه في الحياة الدنيا ، فمن ذلك أنهم لا يموتون مهما أصابهم البلاء ﴿وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَان وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ ﴾<sup>(١)</sup> ، وفي الحديث الذي يرويه الحاكم بإسناد صحيح عن عمرو بن ميمون الأودي قال : قام فينا معاذ بن جبل فقال : ﴿ يابني أود، إني رسول رسول الله ﷺ تعلمون المعاد إلى الله ، ثم إلى الجنة أو النار ، وإقامة لا ظعن فيه ، وخلود لا موت ، في أجساد لا تموت ، ورواه الطبراني في ﴿ الكبير ﴾

ومن ذلك إبصار العباد مالم يكونوا يبصرون ، فإنهم يبصرون في ذلك اليوم الملائكة والجن ، وماالله به عليم ، ومن ذلك أن أهل الجنة لا يبصقون ولا يتغوطون ولا يتبولون .

وهذا لا يعني أن الذين يبعثون في يوم الدين خلق آخر غير الخلق الذي كانوا في الدنيا ، يقول ابن تيمية رحمه الله تعالى : « النشأتان نوعان تحت جنس : يتفقان ويتماثلان ويتشابهان من وجه ، ويفترقان ويتنوعان من وجه آخر ، ولهذا جعل المعاد هو المبدأ ، وجعله مثله أيضا .

فباعتبار اتفاق المبدأ والمعاد فهو هو ، وباعتبار ما بين النشأتين من الفرق فهو مثله ، وهكذا كل ما أعيد ، فلفظ الإعادة يقتضي المبدأ والمعاد . . . <sup>(٣)</sup> .

- (١) سورة ابراهيم : ١٧ .
- (٢) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٢٣١/٤) ورقم الحديث : ١٦٦٨ .
- (٣) مجموع فتاوي شيخ الإسلام : (١٧ / ٢٥٣) وقد أطال الشيخ رحمه الله تعالى في بيان المعنى الذي نقلناه عنه . فارجع إليه إن شئت المزيد من الإيضاح والبيان .

- 95 -



# المتبحث الشالد المرام المراد الم

أول من يبعث وتنشق عنه الأرض هو نبينا محمد ﷺ ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ، وأول من ينشق عنه القبر ، وأول شافع . . وأول مشفع »<sup>(1)</sup> .

وفي صحيح البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : « استب رجل من المسلمين ، ورجل من اليهود ، فقال المسلم : والذي اصطفى محمد على العالمين ، فقال اليهودي : والذي اصطفى موسى على العالمين ، فرفع المسلم عند ذلك يده ، فلطم اليهودي ، فذهب اليهودي إلى رسول الله ﷺ فأخبره الذي كان من أمره وأمر المسلم ، فقال : لا تُخَيِّروني على موسى ، فإنَّ الناس يصعقون ، فأكون أول من يفيق ، فإذا موسى باطش بجانب العرش ، فلا أدري أكان فيمن صعق فأفاق ، أو كان ممن استثنى الله عز وجل » .

وفي رواية لهما « . . . فإنه ينفخ في الصور ، فيصعق من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله ، ثم ينفخ فيه أخرى فأكون أول من يبعث ، فإذا موسى آخذ بالعرش ، فلا أدري : أحوسب بصعقة الطور ، أم بعث قبلي ؟ »<sup>(٢)</sup> .

صحيح مسلم ، كتاب الفضائل ، باب فضل نسب النبي ﷺ (٤/١٧٨٢) ورقمه : ٢٢٧٨ .
 (٢) جامع الأصول : ( ٨/١٣/٥) ، ورقمه (٦٣٠٨) .

\_ 00 \_



المبحث الرابشع جشرائخلائق جمعيًا إلى الموقف لعظيم

سمى الله يوم الدين بيوم الجمع ، لأن الله يجمع العباد فيه جميعا ﴿ذَلِكَ يَوْمٌ تَجْمُوعُ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾(') ، ويستوي في هذا الجمع الأولون والأخرون،﴿قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَّلِينَوَا لَآخِرِينَ (٢٠)لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَنْتِ يَوْ مِمَعْلُومٍ؟'.

وقدرة الله تحيط بالعباد ، فالله لا يعجزه شيء ، وحيثها هلك العباد فإن الله قادر على الإتيان بهم ، إن هلكوا في أجواز الفضاء ، أو غاروا في أعماق الأرض ، وإن أكلتهم الطيور الجارحة أوالحيوانات المفترسة ، أو أسماك البحار ، أو غيبوا في قبورهم في الأرض ، كل ذلك عند الله سواء ﴿ أَيْنَ مَا تَحْكُونُواْ يَأْتِ بِكُرُ ٱللَهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾(٣) .

وكما أن قدرة الله محيطة بعباده تأتي بهم حيثها كانوا ، فكذلك علمه محيط بهم ، فلا ينسى منهم أحد ، ولا يضلُّ منهم أحد ، ولا يشذُّ منهم أحد ، لقَد أحصاهم خالقهم تبارك وتعالى ، وعدَّهم عدًا ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَت وَٱلأَرْضِ إِلاَّ اتِي ٱلرَّحْمَـٰنِ عَبْـدًا (٢) لَقَـدَ أَحْصَهُمَ وَعَدَّهُمْ عَدًا ﴾ (\*) . فُرَدًا ﴾(\*) ، ﴿ وَحَشَرُنَـهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾(\*) .

- (۱) سورة هود : ۱۰۳ . (۲) سورة الواقعة : ۵۰ . (۳) سورة البقرة : ۱٤٨ . (٤) سورة مريم : ۹۳ ـ ۹۹ .
  - (٥) سورة الكهف : ٤٨ .

- 07 -

وهذه النصوص بعمومها تدل على حشر الخلق جميعا الإنس والجن والملائكة ، ولا حرج على من فقه منها أن الحشر يتناول البهائم أيضا .

وقد اختلف أهل العلم في حشر البهائم ، فذهب ابن تيمية رحمه الله ـ إلى أن ذلك كائن .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى : « وأما البهائم فجميعها يحشرها الله سبحانه ، كما دلَّ عليه الكتاب والسنة .

قال تعالى : ﴿ وَمَامِن دَآبَة فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَنَبِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَّ أَمْنَالُكُم مَّافَرَّطْنَا فِي ٱلْكَنَّبِ مِن شَيْءَ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشُرُونَ ﴾ (() ، وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشَرَتَ ﴾ (<sup>()</sup> ، وقال تعالى : ﴿ وَمِنْ تَايَنِتِهِ خَلْقُ ٱلسَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَابَتَ فِيهِمَامِنِ دَآبَةً وَهُوَعَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ قَدِيرٌ ﴾ (<sup>()</sup> ، وحرف « إذا » إنما يكون لما يأتي لا محالة (<sup>3)</sup> .

وحكى القرطبي خلاف أهل العلم في حشر البهائم ورجح أن ذلك كائن للأخبار الصحيحة في ذلك ، قال القرطبي : « واختلف الناس في حشر البهائم ، وفي قصاص بعضها من بعض ، فروي عن ابن عباس أن حشر البهائم موتها ، وقاله الضحاك . وروي عن ابن عباس في رواية أخرى أن البهائم تحشر وتبعث ، وقاله أبو ذر وأبو هريرة وعمرو بن العاص ، والحسن البصري وغيرهم ، وهو

- (1) سورة الأنعام : ٣٨ .
- (۲) سورة التكوير : ٥ .
- (٣) سورة الشوري : ٢٩ .
- (٤) مجموع فتاوي شيخ الإسلام : (٢٤٨/٤) .

## \_ 0V \_

CE GHAZI TRU

الصحيح ، لقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتْ ﴾ ، وقوله : ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِسِمْ يُحْشُرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

قال أبو هريرة : يحشر الله الخلق كلهم يوم القيامة : البهائم ، والطير ، والدواب ، وكل شيء ، فيبلغ من عدل الله أن يأخذ للجماء من القرناء ، ثم يقول : كوني ترابا ، فذلك قوله تعالى حكاية عن الكفار ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُيَنَلَيْتَنِي كُنتُ تُرْبَاً ﴾ <sup>(٢)</sup> ونحوه » <sup>(٣)</sup> .

> (۱) سورة الأنعام : ۳۸ . (۲) سورة النبأ : ٤٠ . (۳) تذكرة القرطبي : ۲۷۳ .

- 08 -



المبحث الخيامت صِفْ مُصْرالعب د

يحشر العباد حفاة عراة غرلا أي غير مختونين ، ففي صحيح البخاري ومسلم عن ابن عباس أن النبي ﷺ : قال : ﴿ إِنَّكُمْ محشورون حفاة عراة غرلا » ثم قرأ ﴿ كَمَا بَدَأْنَا أَوَلَ خَلَقٍ نُعِيدُهُ, وَعَدًا عَلَيْنَا ۖ إِنَّا كُمَا فَنَعِلِينَ ﴾(<sup>()(۲)</sup> .

وعندما سمعت عائشة الرسول ﷺ يقول : « يحشر الناس يوم القيامة حفاة عراة غرلا » قالت : يا رسول الله ، الرجال والنساء جميعا ، ينظر بعضهم إلى بعض ؟ قال : « يا عائشة الأمر أشد من أن ينظر بعضهم إلى بعض »متفق عليه<sup>(٣)</sup> .

وقد جاء في بعض النصوص أن كل إنسان يبعث في ثيابه التي مات فيها ، فقد روى أبو داود وابن حبان والحاكم عن أبي سعيد الخدري أنه لما حضره الموت دعا بثياب جدد ، فلبسها ، ثم قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : ﴿ إِنَّ الميت يبعث في ثيابه التي يموت فيها ، وقال الحاكم : صحيح على شرط الشيخين ، ووافقه الذهبي ، وقال الشيخ ناصر الدين فيه : وهوكما قالا<sup>(٤)</sup> .

وقد وفَّق البيهقي بين هذا الحديث وسابقه بثلاثة أوجه :

- (۱) سورة الأنبياء : ١٠٤ . (۲) مشكلة المصابيح : (۳/۷۰) ، ورقم الحديث : ٥٥٣٥ .
- (٣) مشكاة المصابيح : (٥٧/٣) ، ورقم الحديث : ٥٥٣٦ .
- (٤) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٢٣٤/٤) ، ورقم الحديث : ١٦٧١ .

- 09 -

الأول : أنها تبلى بعد قيامهم من قبورهم ، فإذا وافَوًا الموقف يكونون عراة ، ثم يلبسون من ثياب الجنة .

الثاني : أنه إذا كسي الأنبياء ثم الصديقون ، ثم من بعدهم على مراتبهم فتكون كسوة كل إنسان من جنس ما يموت فيه ، ثم إذا دخلوا الجنة لبسوا من ثياب الجنة .

الثالث : أن المراد بالثياب هاهنا الأعمال ، أي يبعث في أعماله التي مات فيها من خير أو شر ، قال الله تعالى : ﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقَوَىٰ ذَالِكَ خَيْرٌ ﴾<sup>(1)</sup> ، وقال : ﴿ وَثِيَـابَكَ فَطَهِّرْ ﴾<sup>(٢)</sup> .

واستشهد البيهقي على هذا الجواب الأخير بحديث الأعمش ، عن أبي سفيان ، عن جابر ، قال : قال رسول الله ﷺ : « يبعث كل عبد على ما مات عليه »<sup>(٣)</sup> .

وحديث جابر هذا رواه مسلم في صحيحه<sup>(٤)</sup> ، ولا يفقه منه أن العبد يبعث في ثيابه التي كُفِّنِ فيها أو مات فيها ، وإنما يبعث على الحال التي مات عليها من الإيمان والكفر ، واليقين والشك ، كما يبعث على العمل الذي كان يعمله عند موته يدلُّ على هذا ما رواه مسلم في صحيحه عن عبدالله بن عمر قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إذا أراد الله بقوم عذابا ، أصاب العذاب من كان فيهم ، ثم بعثوا على أعمالهم »<sup>(٥)</sup> .

(۱) سورة الأعراف : ۲۲ .
(۲) سورة الدئر : ٤ .
(۳) النهاية لابن كثير : (۱/۲۸۸) .
(٤) رواه مسلم : (٤/٦٢٦) . وقم الحديث : ۲۸۷۸ .
(٥) صحيح مسلم (٢/٢٦٦) ورقم الحديث : ۲۸۷۹ .

## - 7• -

فالذي يموت وهو محرم يبعث يوم القيامة ملبيا ، ففي صحيح البخاري ومسلم ومسند أحمد عن عبدالله بن عباس قال : إن رجلا كان مع النبي ﷺ فوقصته<sup>(۱)</sup> ناقته وهو محرم فمات ، فقال رسول الله ﷺ : « اغسلوه بماء وسدر ، وكفنوه في ثوبيه ، ولاتُمِسُّوه بطيب ، ولا تخمروا رأسه<sup>(۲)</sup> ، فإنه يبعث يوم القيامة ملبيا »<sup>(۳)</sup> .

والشهيد يبعث يوم القيامةوجرحه يثعب اللون لون الدم والريح ريح المسك .

ومن هنا استحب تلقين الميت لا إله إلاّ الله ، لعله يموت على التوحيد ، ثم يبعث يوم القيامةناطقا بهذه الكلمة الطيبة .

(۱) أي أسقطته فكسرت عنقه . (٢) أي لا تغطُّوا رأسه . (٣) مشكاة المصابيح : (١ / ٥٢٠) ، ورقم الحديث : ١٦٣٧ .

- 71 -



المتحث السكادس كِسَوَة لِعبَ د في يَوم المعت د

ذكرنا فيها سبق أن الله يحشر العباد يوم القيامة حفاة عراة غرلا ، كما صحت بذلك الأحاديث ، ثم يكسى العباد ، فالصالحون يكسون الثياب الكريمة ، والطالحون يسربلون بسرابيل القطران ، ودروع الجرب ، ونحوها من الملابس المنكرة الفظيعة .

وأول من يكسى من عباد الله نبيّ الله إبراهيم خليل الرحمن ، ففي صحيح البخاري عن ابن عباس عن النبي ﷺ قال : « إن أول الخلائق يكسى يوم القيامة إبراهيم الخليل »<sup>(۱)</sup> .

قال ابن حجر : « وأخرج البيهقي من طريق ابن عباس نحو حديث الباب وزاد : « وأول من يكسى من الجنة إبراهيم ، يكسى حلة من الجنة ، ويؤق بكرسي فيطرح عن يمين العرش ، ثم يؤق بي فأكسى حلة من الجنة لا يقوم لها البشر »<sup>(۲)</sup> .

وذكر العلماء أن تقديم إبراهيم على غيره بالكسوة في يوم القيامة ، لأنه لم يكن في الأولين والآخرين أخوف لله منه ، فتعجل له الكسوة أمانا له ليطمئن قلبه ،

 صحيح البخاري ، كتاب الرقاق ، باب الحشر ، فتح الباري : (٣٧٧/١١) ، ورواه أيضا في كتاب الأنبياء ، انظر فتح الباري : (٣٨٧/٦) .
 (٢) فتح الباري : (٣٨٤/١١) .

ويحتمل لأنه \_ كها جاء في الحديث \_ أول من لبس السراويل إذا صلى مبالغة في التستر وحفظا لفرجه من أن يماسً مصلاه ، ففعل ما أمر به ، فجزى بذلك أن يكون أول من يستريوم القيامة ، ويحتمل أن يكون الذين ألقوه في النار جردوه ونزعوا ثيابه على أعين الناس ، كمن يفعل بمن يراد قتله ، فجزي بكسوته في يوم القيامة أول الناس على رؤوس الأشهاد ، وهذا أحسنها ع<sup>(1)</sup> .



This file was downloaded from QuranicThought.com



الفقيل الرابيع أرض كمجث

الأرض التي يحشر العباد عليها في يوم القيامة أرض أخرى غير هذه الأرض ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَـٰوَتُ وَبَرَزُواْ لِلَهِ الْوَاحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾(') . وقد حدثنا الرسول ﷺ عن صفة هذه الأرض الجديدة التي يكون عليها الحشر ، ففي صحيحي البخاري ومسلم عن سهـل بن سعد قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « يحشر الناس يوم القيامة على أرض بيضاء عفراء كقرصة النقي » قال سهل أو غيره : « ليس فيها معلم لأحد »<sup>(٢)</sup> .

قال الخطابي : العفر : بياض ليس بناصع . وقال عياض : العفر بياض يضرب إلى حمرة قليلا . وقال ابن فارس : معنى عفراء خالصة البياض<sup>(٣)</sup> .

والنَقِيِّ : بفتح النون وكسر القاف ، أي الدقيق النَقِيِّ من الغش والنخال<sup>(٤)</sup> .

والمعلم : العلامة التي يهتدى بها إلى الطريق ، كالجبل والصخرة ، أو ما

- (١) سورة إبراهيم : ٤٨ .
- (٢) رواه البخاري في كتاب الرقاق ، باب يقبض الله الأرض ، فتح الباري : (٣٧٢/١١) . ومسلم في
   كتاب صفات المنافقين ، باب البعث والنشور . (٢١٥/٤) ورقم الحديث : ٢٧٩٠ والسياق
   للبخاري .
   (٣) فتح الباري : (٣٥/١١) .
  - (٤) المصدر السابق .



يضعه الناس دالا على الطرقات ، أو على قسمة الأراضي .

وقد جاءت نصوص كثيرة عن عدة من الصحابة تفيد معنى الحديث الذي سقناه هنا ورواه صاحبا الصحيح ، فقد أخرج عبد بن حميد والطبري في تفاسيرهم والبيهقي في شعب الإيمان من طريق عمرو بن ميمون عن عبدالله بن مسعود في قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾(') الآية . قال : تبدل الأرض أرضا كأنها الفضة لم يسفك عليها دم حرام ، ولم يعمل عليها خطيئة ، ورجاله رجال الصحيح ، وهو موقوف ، وأخرجه البيهقي من وجه آخر مرفوع . وقال : الموقوف

وأخرجه الطبري والحاكم من طريق عاصم عن زر بن حبيش عن ابن مسعود بلفظ « أرض بيضاء كأنها سبيكة فضة » ورجاله موثقون أيضا<sup>(٣)</sup> .

وعند عبد بن حميد من طريق الحكم بن أبان عن عكرمة قال : بلغنا أن هذه الأرض يعني أرض الدنيا تطوى ، وإلى جنبها أخرى يحشر الناس منها إليها . وفي حديث الصور الطويل : « تبدَّل الأرض غير الأرض والسموات ، فيبسطها ويسطحها ، ويمدّها مدَّ الأديم العكاظي ، لا ترى فيها عوجا ولا أمتا ، ثم يزجر الله الخلق زجرة واحدة ، فإذا هم في هذه الأرض المبدَّلة ، في مثل مواضعهم من الأولى ، ما كان في بطنها كان في بطنها ، وما كان على ظهرها كان على ظهرها<sup>(٤)</sup> .

وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن الذي يبدَّل من الأرض إنما هو صفاتها فحسب ، فمن ذلك حديث عبدالله بن عمرو الموقوف عليه ، قال : « إذا كان يوم

- (١) سورة إبراهيم : ٤٨ .
- (٢) فتح الباري : (١١/ ٣٧٥) .
- (٣) فتح الباري : (٣٧٥/١١) .
- (٤) فتح الباري : (١١/ ٣٧٥) .

- 77 -

القيامة مُدَّت الأرض مدّ الأديم ، وحشر الخلائق » . ومن ذلك حديث جابر رفعه : « تمدُّ الأرض مدّ الأديم ، ثم لا يكون لابن آدم منها إلا موضعقدميه ». ورجاله ثقات ، إلا أنه اختلف على الزهري في صحابيه<sup>(۱)</sup> .

ومنها حديث ابن عباس في تفسير قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ﴾<sup>(٢)</sup> ، قال : « يزاد فيها ، وينقص منها ، ويذهب آكامها وجبالها ، وأوديتها ، وشجرها ، وتمدّ مدَّ الأديم العكاظى<sup>(٣)</sup> » .

الوقت الذي تبريحًا فب الأرض غيرالأرض والسيلوات

أفادنا الرسول ﷺ أن الوقت الذي يتم فيه هذا التبديل هو وقت مرور الناس على الصراط أو قبل ذلك بقليل ، ففي صحيح مسلم عن عائشة قالت : سألت رسول الله ﷺ عن قوله عز وجل : ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضُ وَٱلسَّمَـٰوَتُ ﴾ ، فأين يكون الناس يا رسول الله ؟ فقال : على الصراط » <sup>(٥)</sup>.

وفي صحيح مسلم أيضا عن ثوبان أن حَبْرًا من أحبار اليهود سأل الرسول عليه فقال : أين يكون الناس يوم تبَدَّل الأرض غير الأرض والسموات ؟ فقال رسول الله ﷺ : « هم في الظلمة دون الجسر »<sup>(٢)</sup> ، والمراد بالجسر الصراط .

- (١) فتح الباري : (١١/٣٧٦) .
  - (٢) سورة إبراهيم : ٤٨ .
  - (٣) فتح الباري (١١ / ٣٧٦) .
    - (٤) سورة ابراهيم : ٨٤ .

(٥) صحيح مسلم ، كتاب صفات المنافقين ، باب البعث والنشور ، (٤/ ٢١٥٠) ورقمه (٢٧٩١) .
 (٦) صحيح مسلم ، كتاب الحيض ، باب بيان صفة منى الرجل والمرأة ، (١/ ٢٥٢) ، ورقمه (٣١٥) .





This file was downloaded from QuranicThought.com



# الفصر الخامس المكذبون بالبعَث والأدلّ على لنّ كائن

المبحث الاولت المذبون بالبعث والنشيور

كذَّب كثير من الناس قديما وحديثا بالبعث والنشور ، وبعض الذين قالوا بإثباته صَوَّروُه على غير الصورة التي أخبرت بها الرسل .

وقد ذكر القرآن قول المكذبين وذمهم وكفرهم وتهدَّدهم وتوعدهم ، قال تعالى : ﴿ وَ إِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْلُهُمْ أَءِذَا كُنَّا تُرَابًا أَءِنَّا لَنِي خَلْقٍ جَدِيد أَوْلَكَيْكَ الَّذِينَ كَفُرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأَوْلَكَيْكَ ٱلْأَغْلَالُ فِى أَعْنَاقِهِمْ وَأُوْلَكَيْكَ أَصْحَابُ ٱلنَّالَ هُمْ فِيهَا حَالَدُونَ كَفُرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأَوْلَكَيْكَ ٱلْأَغْلَالُ فِى أَعْنَاقِهِمْ وَأُوْلَكَيْكَ أَصْحَابُ ٱلنَّالَ حَالِدُونَ كَفُرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأَوْلَكَيْكَ ٱلْأَغْلَالُ فِى إِلَا حَيَاتُنَا ٱلدُّنيَا وَمَا تَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ شَي حَالِدُونَ كَانَ ، وقال : ﴿ وَقَالُواْ إِنَّ هِي إِلَا حَيَاتُنَا ٱلدُّنيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ شَيْ وَلَوْ نَرَى إِذَا يَعْذُونُوا بَنَ مَعْدَا عَلَى وَقَالُوا إِنَ هَا لَكُنَا هُ عَنَاقِهِمْ وَأُولَا إِنَّ عَلَى وَلَوْ نَرَى إِذَا مَا يَعْنُ وَمَا عَلَى وَالَكَيْسُ هَا لَهُ عَالَهُ اللَّهُ وَالَكَيْفَ عَلَى وَالَكُونُ عَالَ

وقال : ﴿ وَقَالُواْ أَدْذَا كُنَّا عَظَـٰهُمَا وَرُفَـْنَّا أَءَنَا لَمَبْعُونُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴾ قُلْ كُونُواْ حجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴿ ﴾ أَوْ خَلْقًا ثَمَّ يَكْبُرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيـدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَلَ مَرْةٍ ﴾ (\*) . والنصوص في ذلك كثيرة .

- (١) سورة الرعد : ٥ .
- (٢) سورة الأنعام : ٢٩ .
- (٣) سورة الإسراء : ٤٩ ـ ٥١ .

وقد تعرض شيخ الإسلام ابن تيمية لبيان أنواع المكذبين بالبعث والنشور من اليهود والنصارى والصابئة والفلاسفة ومنافقي هذه الأمة فقال :

« الذين كفروا من اليهود والنصارى ينكرون الأكل والشرب والنكاح في الجنة ، ويزعمون أن أهل الجنَّة إِنَّما يتمتعون بالأصوات المطربة والأرواح الطيبة مع نعيم الأرواح ، وهم يقرُّون مع ذلك بِحشر الأجساد مع الأرواح ونعيمها وعذابها .

وأما طوائف من الكفار وغيرهم من الصابئة والفلاسفة ومن وافقهم فيقرون بحشر الأرواح فقط ، وأن النعيم والعذاب للأرواح فقط ، وطوائف من الكفار والمشركين وغيرهم ينكرون المعاد بالكلية ، فلا يقروّن لا بمعاد الأرواح ، ولا الأجساد ، وقد بينَّ الله تعالى في كتابه على لسان رسوله أمر معاد الأرواح والأجساد ، ورد على الكافرين والمنكرين لشيء من ذلك ، بيانا تاما غاية التمام والكمال .

وأما المنافقون من هذه الأمة الذين لا يقرِّون بألفاظ القرآن والسنة المشهورة فإنهم يحرِّفون الكلام عن مواضعه ، ويقولون هذه أمثال ضربت لنفهم المعاد الروحاني ، وهؤلاء مثل القرامطة الباطنية الذين قولهم مؤلف من قول المجوس والصابئة ، ومثل المتفلسفة الصابئة المنتسبين إلى الإسلام ، وطائفة ممن ضاهوهم : من كاتب ، أو متطبب ، أو متكلم ، أو متصوف ، كأصحاب رسائل « إخوان الصفا » وغيرهم ، أو منافق ، وهؤلاء كلهم كفار يجب قتلهم باتفاق أهل الإيمان »<sup>(1)</sup>.

وذكر رحمه الله تعالى في موضع آخر « أن باطنية الفلاسفة يفسرون ما وعد

بتصرف يسير .
 بتصرف يسير .

الناس به في الآخرة بأمثال مضروبة لتفهيم ما يقوم بالنفس بعد الموت من اللذة والألم ، لا بإثبات حقائق منفصلة يتنعم بها ، ويتألم بها<sup>(ر)</sup> » .

وحقيقة قول هؤلاء أن الله لم يكن صادقا في إخباره عن حقائق مافي المعاد ، وكذلك رسوله ﷺ ، ولذلك سمى شيخ الإسلام ابن تيمية هذا الصنف من المتفلسفة المخالف لما عليه المسلمون في أمر المعاد ( بأهل التخييل ) ، وقال فيهم : « فأهل التخييل » هم المتفلسفة ومن سلك سبيلهم ، من متكلم ومتصوف ومتفقه ، فإنهم يقولن : إن ما ذكره الرسول من أمر الإيمان بالله واليوم الآخر إنما هو تخييل للحقائق لينتفع به الجمهور ، لا أنه بينً به الحق ، ولا هدى الخلق ، ولا أوضح الحقائق »<sup>(٢)</sup>

ويمكننا أن نصنف المكذبين بالبعث والنشور إلى ثلاثة أصناف ،

الأول : الملاحدة الذين أنكروا وجود الخالق ، ومن هؤلاء كثير من الفلاسفة الدهرية الطبائعية ، ومنهم الشيوعيون في عصرنا . وهؤلاء ينكرون صدور الخلق عن خالق ، فهم منكرون للنشأة الأولى والثانية ، ومنكرون لوجود الخالق أصلا .

ولا يحسن مناقشة هؤلاء في أمر المعاد ، بل يناقشون في وجود الخالق ووحدانيته أولا ثم يأتي إثبات المعاد بعد ذلك ، لأن الإيمان بالمعاد فرع الإيمان بالله .

الثاني : الذين يعترفون بوجودالخالق ، ولكنهم يكذبون بالبعث والنشور ، ومن هؤلاء العرب الذين قال الله فيهم : ﴿ وَلَبَنِ سَأَلْتُهُم مَّنْ خُلَقَ ٱلسَّمَلُوَتِ

(١) مجموع الفتاوي : ٢٣٨/١٣ .
 (٢) مجموع فتاوي شيخ الإسلام : ٣١/٥ .

NCE GHAZI TRU

وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾<sup>(1)</sup> وهم القائلون في حكاه الله عنهم : ﴿ أَعِذَا كُنَّا تُرَّ بُا وَءَ ابَآؤُنَا أَبِنَّا لَمُخْرَجُونَ ٢٠٠ لَفَـدْ وُعِدْنَا هَاذَا نَحْنُ وَءَ ابَآؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَاذَا إِلاَ أُسْطِيرُ ٱلأُولِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

وهؤلاء يدّعون أنهم يؤمنون بالله ، ولكنَّهم يَدَّعون أن قدرة الله عاجزة عن إحيائهم بعد إماتتهم ، وهؤلاء هم الذين ضرب الله لهم الأمثال ، وساق لهم الحجج والبراهين لبيان قدرته على البعث والنشور ، وأنه لا يعجزه شيء . ومن هؤلاء طائفة من اليهود يُسَموَّن بالصادوقيين ، يزعمون أنهم لا يؤمنون إلا بتوراة موسى ، وهم يُكَذِّبون بالبعث والنشور والجنة والنار .

الثالث : الذين يؤمنون بالمعاد على غير الصفة التي جاءت بها الشرائع السماوية .

(۱) سورة لقمان : ۲۵ .
 (۲) سورة النمل : ۲۷ ـ ۸۲ .

- YY -



المتحث الشافسا أدلَّذالبَعَث والنَّور

الإيمان بالمعاد دلَّ عليه القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة والقرآن كله من فاتحته إلى خاتمته مملوء بذكر أحوال اليوم الآخر ، وتفاصيل مافيه ، وتقرير ذلك بالأخبار الصادقة والأمثال المضروبة للاعتبار والإرشاد ، وكما ذكر القرآن الأدلة عليه ، رد على منكريه ، وبينَّ كذبهم وافتراءَهم .

والفطرة السليمة تدلُّ عليه وتهدي إليه ، ولا صحة لما يزعمه الضالون من أن العقول تنفي وقوع البعث والنشور ، فإنَّ العقول لا تمنع وقوعه ، والأنبياء لا يأتون بما تحيل العقول وقوعه ، وإن جاؤوا بما يحيَّر العقول ، ولذلك قال علماؤنا : الشرائع تأتي بمحارات العقول ، لا بمحالات العقول .

وسنذكر الأدلة المثبتة للبعث والنشور التي استخلصناها من الكتاب الكريم .

أولًا : إخبار العليم الخبير بوقوع القيامة :

أعظم الأدلة الدالة على وقوع المعاد إخبار الحق تبارك وتعالى بذلك ، فمن آمن بالله ، وصدَّق برسوله الذي أرسل ، وكتابه الذي أنزل فلا مناص له من الإيمان بماأخبرنا به من البعث والنشور ، والجزاء والحساب ، والجنَّة والنار .

وقد نوَّع الحقُّ تبارك وتعالى أساليب الإخبار ليكون أوقع في النفوس وآكد في القلوب .

- ٧٣ -



١ - ففي بعض المواضع يخبرنا بوقوع ذلك اليوم إخباراً مؤكدا « بإن » ، أو « بإنَّ واللام » كقوله تعالى : ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ تَاتِيَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ ((). وقوله : ﴿ وَ إِنَّ السَّاعَةَ لَا يَعَةً مَاتَيةً أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ ((). وقوله : ﴿ وَ إِنَّ السَّاعَةَ اتَيةً أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ (). وقوله : ﴿ وَ إِنَّ السَّاعَةَ اتَيةً أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ (). وقوله : ﴿ وَ إِنَّ السَّاعَةَ السَّاعَةَ لَا يَعَةً مَاتَيةً أَكَادُ أُخْفِيها ﴾ (). وقوله : ﴿ وَ إِنَّ السَّاعَةَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَ اللهُ إِنَّا اللهُ إِنّا مَا اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ ا اللهُ الل اللهُ الل اللهُ الله

٢ – وفي مواضع أخرى يقسم الله تعالى على وقوعه ومجيئه كقوله تعالى : ﴿ ٱللَّهُ لَا ۖ إِلَنْهُ إِلَّا هُوَلَيْجَمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَمَةِ لَارَيْبَ فِيهِ ﴾ (\*) . ويقسم على تحقق ذلك بما شاء من مخلوقاته كقوله : ﴿ وَالَذَّرِ يَنِتِ ذَرُواً ٢٠ فَأَلْحَهُ مَلَتَ وَقُراً ٢٠ فَٱلْجَنَرِيَنِ يُسْرًا ٢ فَأَلْمُقَسِّمَنِ أَمْرًا ٢ إِنَّكَ تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ٢ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَافِعٌ ﴾ (1)، وقوله: ﴿ وَٱلطُّورِ (٢) وَكِتَابٍ مَّسْطُورٍ ٢) فِي رَقِّ مَّنشَورٍ ٢ وَٱلْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ٢ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ ٢ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ٢ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَ عَتَّم ٢ مَالَهُ مِن دَافِع ٢٠٠٠

٣ – وفي بعض المواضع يأمر رسوله بالإقسام على وقوع البعث وتحققه ، وذلك في معرض الرد على المكذبين به المنكرين له ، كقوله : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَ السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِينَنَكُمْ ﴾ (^). وقوله : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَ السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِينَنَكُمْ ﴾ (^). وقوله : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ تَفَرُواْ لَا تُوْتِي لَتَأْتِينَ اللَّهُ وَرَبِّي لَتَأْتِينَ عَمْرُواْ لَا مَعْرَض الرَّهُ عَلَى وَوَيْ وَرَبِّي لَتَأْتِينَ كَفَرُواْ لَا تُعْدَى اللَّهُ عَلَى وَوَلَى اللَّهُ عَلَى مَعْرَض الرَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ عَمْرُواْ لَا مَعْنَى وَرَبِي لَتَأْتِينَ كَفَرُواْ لَا يَعْدَى مَعْرَض اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَرَبْ الْمَاعَةُ عُلْ بَلَى وَرَبِق إِنَّهُ عَلَى مَعْمَةً عَلَى اللَّذِينَ عَنْهُ اللَّذِينَ عَنْهُوا اللَّذِينَ عَنْ وَرَبِق إِنَّانَ وَرَبِق لَنَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَعْنَ اللَّهُ عَلَى إِنَا إِنَ لَنَ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى اللَهُ عُنُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنَا إِنْ عَنْ عَامَ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى إِنَى وَرَبِق إِنَّهُ عَالَهُ عَلَى مُواللَا عَلَى اللَهُ عَلَى عَنْ عَامَ عَوْلَ وَوَقُولَ اللَّذَينَ عَمْرُواْ أَنَ لَنَ يَبْعَنُوا اللَّهُ عَلَى عَلَى إِنَ إِنَا عَنْ عَلَى عُلْمُ عَلَى إِنَ وَرَبِق إِنَا عَلَى الْ اللَّالَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى إِنْ إِنْ الْنَا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى إِنْ إِنَ عَلَى عَلَى عَلَى إِنْ إِنْ إِنَ عَلَى إِنْ لَنَا عَلَى عَلَى عَلَى إِنَا عَلَى وَقُولَى إِنَا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى وَقُولَى اللَّا عَلَى عَلَى

٤ – وفي مواضع أخرى يذمُّ المكذبين بالمعاد ، كقوله : ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كُذَّبُواْ

(۱) سورة طه : ۱۵ . (۲) سورة الحجر : ۸۵ . (۳) سورة الأنعام : ۱۳٤ . (٤) سورة المرسلات : ۷ . (٥) سورة النساء : ۸٦ .

(٦) سورة الذاريات : ١ ـ ٦ .
 (٧) سورة الطور : ١ ـ ٨ .
 (٨) سورة سبأ : ٣ .
 (٩) سورة يونس : ٥٣ .
 (١٠) سورة التغابن : ٧ .

<u>- ۷٤ -</u>



بِلِقَاءِ ٱللَّهِ وَمَاكَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ (١) . وقوله : ﴿ أَلَآ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ لَنِي ضَلَالَ بَعِيدٍ ﴾ (٢) . وقوله : ﴿ بَلِ ٱذَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ بَلَ هُمْ فِي شَكِّ مِنْهَا بَلَ هُمْ مِنْهَا عَمُونَ ﴾ (٣) .

- ٥ وأحيانا بمدح المؤمنين بالمعاد ﴿ وَالرَّحُونَ فِي الْعَلْمِ يَقُولُونَ الْمَنَّابِهِ كُلَّ مِنْ عند رَبِّنَا وَمَا يَذَكَرُ إِلَا أُوْلُوا الأَلْبَبِ (٣) رَبَّنَا لَا تُرَعَ قُلُو بَنَا بَعْدَ إِذَ هَدَيْنَا وَهَبَ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ (٣) رَبَّنَا إَنَكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيوَ مِ لَارَبْ فِيهِ إِنَّ اللَّهُ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَهُ (٢). وقوله : ﴿ الْمَرْبَى ذَلِكَ الْكِنَبُ لَارَيْبَ فِيهِ لِلْمُتَقِينَ (٢) الَذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أَنْنِلَ إِلَى حَمَّا الْخَاصِ وَيْعَ لَمَ لَا يَعْدَ الْمَعْدَى يُنفِقُونَ (٢) الذَينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أَنْنِلَ إِلَى وَ مَعْدَى يُنفِقُونَ (٢) وَالَذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أَنْنِ اللَّهُ مَا الْمَعْدَى يُنفِقُونَ (٢) وَالَذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أَنْنِ اللَّهُ الْمَعْدَى وَاللَّهُ الْمُقْلُونَ الْمَالَةِ وَمَعَا وَالْعَالَ مَعْدَى وَوَالَيْنِ لَنَا اللَّهُ لَا يُحْلُقُ وَاللَّهُ مَا الْمَعْدَى وَوَالَيْ يَعْذَى أَنْ اللَّهُ لَا يُحْلُقُ أَنْ وَالَكُونَ وَالَكُونَ وَالْعَالَ وَالَعَالَةُ وَمَعَا وَوَقَا الْمَعْرَى وَوَالَيْقَالَا وَالَكُونَ وَاللَّا الْمَعْوَى وَالْمَا الْمَعْوَى وَالَةُ وَ
- ٢ وأحيانا يخبر أنه وعد صادق ، وخبر لازم ، وأجل لا شك فيه ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ مَعْمُوعُ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمُ مَشْهُودٌ (إِنَى وَمَانُوَ خُرُهُ إِلَا لأَجَل مَعْدُودٍ»<sup>(٧)</sup>. ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ آتَفُواْ رَبَّكُمْ وَاَخْشَوْاْ يَوْمُا لَا يَجْزِى وَالدُّعَن وَلَدَه وَلا مُولُودُ هُوَجَازٍ عَن وَالده النَّاسُ آتَفُواْ رَبَّكُمْ وَاَخْشَوْ اللَّا يَجْزِى وَالدُّعَن وَلَدَه وَلا مُولُودُ هُوَجَازٍ عَن وَالده شَيْعًا إِنَّ وَعَدَ اللَهُ مَنْ وَالده مَن وَلَدَه وَلا مُولُودُ هُوَجَازٍ عَن وَالده شَيْعًا إِنَّ وَعَد اللَّهُ حَقْقُ وَالدَّعَن وَلَدَه مَن وَلَدَه وَلا مَعْدُودٍ اللَّهُ وَالده مَن النَّاسُ آتَفُواْ رَبَكُمْ وَاخْتُوْ أَعْوَا لَا يَجْزِى وَالدُّعَن وَلَدَه مَن وَلَدَه مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنَّ وَعَدَ اللَّهُ مَا مَعْهُ وَالده مَنْ اللَّهُ مَنْ وَالدَه مَنْ اللَّهُ مَا أَنْ وَعْدَا اللَّهُ وَالده مَن وَالده مَن وَلَدَ عَنْ اللَّهُ مَنْ وَعْدَا إِن حَتْنَهُمُ مُن وَالده مَنْ عَنْ أَنَّ أَنْ وَعْدَ اللَهُ حَتْ أَنَّ عَنْهُ مَاعَةُ وَلا تَسْتَقْدِمُونَ ﴾ (^) .
  - (۱) سورة يونس : ٤٥ . (۲) سورة الشورى : ۱۸ . (۳) سورة النمل : ٦٦ . (٤) سورة آل عمران : ۷ ـ ۹ . (٥) سورة البقرة : ۱ ـ ٥ .
  - (٦) سورة البقرة : ١٧٧ . (٧) سورةهود : ١٠٣ . (٨) سورة لقمان : ٣١ . (٩) سورة سبأ ٢٩ ـ ٣٠ . (١٩) سورة الزخرف : ٨٣ .

- 20 -



وقوله : ﴿ إِنَّمَا تُوَعَدُونَ لَصَادِقٌ ﴾ (')

٧ ـ وفي بعض الأحيان يخبر عن مجيئه واقترابه كقوله ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدُانٍ وَنَرَنَهُ قَرَيْكُ قَرَيْبُ مَ يَوْفِي اللَّهِ وَقَرَيْتُ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ (٣) ، وقوله ﴿ أَقْتَرَبَتِ اللَّهَ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ (٣) ، وقوله ﴿ أَقْتَرَبَتِ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى إِنَّهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِلَيْ اللَّعْمَالُهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنّا إِلَيْ اللَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى إِلَيْ اللَّهُ عَلَى إِلَيْ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى إِنْهُ إِلَى اللّهُ عَلَى اللْعَامِ اللْعَامِ اللْعَامِ اللْعَلَى اللْعَامِ اللَّا عَلَى اللْعَامِ اللْعَامِ اللْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّا عَلَى اللْعَامِ اللْعَامِ عَلَى إِنْ إِنْ إِنْهُ إِنَا إِنّا إِنْعَامَ عَلَى إِنْ إِنْ إِنْ إِنْ إِنْعَامِ إِنّا عَلَى الْعَامِ اللّهُ عَلَى إِنْ إِنْ إِنْ إِنْ إِلَى الْعَامِ عَلَى إِنْ أَنْ إِنْ إِنْ أَعْلَى إِنْ إِنْ إِلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى إِلْ الْعَامِ اللْعَامِ إِلَيْ إِلَيْ إِلَى إِنْعَامِ إِلَيْ إِلَيْ إِلَى إِلَيْ إِلَيْ إِلَى إِلَيْلُولُ إِلَيْ إِلْ إِلْحَامِ إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَيْ إِلَى إِلَيْ إِلْحَامِ إِلَيْ إِلَى إِلْحَالَةُ عَلَى إِلَا إِلَيْ إِلْ

- ٨ ــ وفي مواضع أخرى يمدح نفسه تبارك وتعالى بإعادة الحلق بعد موتهم ، ويذم الألهة التي يعبدها المشركون بعدم قدرتها على الحلق وإعادته كقوله :
  ﴿ وَاتَحْذُواْ مِن دُونِه عَالَمَة لَآيَخَلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُحْلَقُونَ وَلا يَمْلَكُونَ لأَنفُسهم فَرَاً وَلا نَشُوراً ﴾ (٥) . وقوله : ﴿ أَمَّن ضَرَّا وَلا نَفْعًا وَلا يَعْلَكُونَ مَوْتًا وَلا حَيْوَة وَلا نُشُوراً ﴾ (٥) . وقوله : ﴿ أَمَّن يَبْدَؤُا الحَلَق فَا يَعْدَمُ مُعَاقَوْنَ مَا عَلَى الحَلق وإعادته كقوله :
- ٩ وبينً في مواضع أخرى أن هذا الخلق وذاك البعث الذي يعجز العباد ويذهلهم سهل يسير عليه ، ﴿ مَّاخَلْقُ كُرْ وَلَا بَعْنُكُرْ إِلَا كَنَفْسٍ وَاحدَة ﴾ (٧) وقال : سهل يسير عليه ، ﴿ مَّاخَلْقُ كُرْ وَلَا بَعْنُكُرْ إِلَا كَنَفْسٍ وَاحدَة ﴾ (٧) وقال : ﴿ أَيُحْسَبُ الْإِنسَنُ أَلَن نَجْمَعَ عِظَامَهُ (٢) بَلَى قَنْدِرِينَ عَلَى أَن نَسَوّى بَنَانَهُ ﴾ (٨)

ثانياً : الاستدلال على النشأة الأخرى بالنشأة الأولى :

استدلُّ القرآن على الحلق الثاني بالحلق الأول ، فنحن نشاهد في كلُّ يوم حياة جديدة تخلق : أطفال يولدون ، وطيور تخرج من بيضها ، وحيوانات تلدها

(۱) سورة الذاريات : ٥ .
 (٩) سورة الفرقان : ٣ .
 (٢) سورة النمل : ٢٤ .
 (٣) سورة النحل : ١ .
 (٩) سورة القيام : ٢٠ .
 (٩) سورة القيامة : ٣ - ٤ .

\_ V٦ \_

أمهاتها ، وأسماك تملأ البحر والنهر ، يرى الإنسان ذلك كله بأم عينيه ، ثم ينكر أن يقع مثل ذلك مرةأخرى بعد أن يبيد الله هذه الحياة .

إن الذين يطلبون دليلا على البعث بعد الموت يغفلون عن أن خلقهم على هذا النحو أعظم دليل ، فالقادر على خلقهم ، قادر على إعادة خلقهم ، وقد أكثر القرآن من الاستدلال على النشأة الآخرة بالنشأة الأولى ، وتذكير العباد المستبعدين لذلك بهذه الحقيقة ﴿ وَيَقُولُ آلَإِنسَكُنُ أَعِدًا مَامتُ لَسَوْفَ أَنْحَرَجُ حَيًّا أَوَ لَا يَذَهَبُحُرُ آلإِنسَكُنُ أَنَّا خَلَقَنْهُ مِن قَبْلُ وَلَرَ يَكُ شَيْعًا ﴾<sup>(1)</sup>.

(١) سورة مريم : ٦٦ - ٦٧ .
 (٢) سورة الحج : ٥ - ٧ .

وقد أمر الله عباده بالسير في الأرض ، والنظر في كيفية بدأ الخلق ليستدلوا بذلك على قدرته على الإعادة ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْأَ كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِدُهُ إِنَّ ذَالكَ عَلَى آللَه يَسِيرُ (٢٢) قُلْ سِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ الخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنْشِئُ النَّشَأَةَ الْآخِرَةَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١) .

وقال ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَبْدَؤُا ٱلْحَـانَى ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ۖ وَلَهُ ۖ ٱلْمَنْلُ ٱلْأَعْلَى فِي ٱلسَّمَنُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ (٢)

ثالثا : القادر على خلق الأعظم قادر على خلق ما دونه :

قبيح في نظر البشر أن يُرْمى بالعجز عن حمل الشيء الحقير مَنْ يستطيع حمل العظيم ، ومِثْله إذا غلب إنسان رجلا شديد البأس قويا لا يقال له : إنك لا تستطيع أن تصرع هذا الهزيل الضعيف ، ومن استطاع أن يبني قصرا لا يعجزه بناء بيت صغير .

ولله المثل الأعلى ، فإن من جملة خلقه ماهو أعظم من خلق الناس ، فكيف يقال للذي خلق السموات والأرض أنت لا تستطيع أن تخلق مادونها قال تعالى : ﴿ وَقَالُواْ أَوِذَا كُنَّا عَظَـٰهُما وَرُفَـْتًا أَوِّنَا لَمَبْعُونُونَ خَلْقًا جَدِيدًا (﴾ أَوَ لَزَ يَرَوْأ أَنَّ اللَهُ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ قَادِرُ عَلَى أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَآرَيْبَ فِيهِ فَأَبَى الظَّلْلُمُونَ إِلَا كُعُورًا ﴾<sup>(٣)</sup> .

وقال: ﴿ أُوَلَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَـٰدِرٍ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ

- (١) سورة العنكبوت : ١٩ .
  - (٢) سورة الروم : ٢٧ .
- (٣)سورة الإسراء : ٩٩ ـ ٩٩ .



مِنْلَهُم بَلَى وَهُوَ آلْخَلَنَى ٱلْعَلِيمُ ﴾ <sup>(1)</sup> . وقال : ﴿ أُوَلَرْ يَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّـمَوَنِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِحَلْقِهِنَّ بِقَـٰدِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلْمَوْتَى بَلَىٰ إِنَّهُ عَلَى كُلِ شَىْءٍ قَدِيرٌ ﴾<sup>(1)</sup> . وقال : ﴿ نَحَلُقُ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾<sup>(1)</sup> .

قال ابن تيمية بعد أن ساق هذه النصوص : « فإنه من المعلوم ببداهة العقول أن خلق السموات والأرض أعظم من خلق أمثال بني آدم ، والقدرة عليه أبلغ \_ وأن هذا الأيسر أولى بالإمكان والقدرة من ذلك »<sup>(٤)</sup> .

وقال شارح الطحاوية : « أخبر تعالى أن الذي أبدع السموات والأرض على جلالتهما ، يحيى عظاما قد صارت رميما ، فيردها إلى حالتها الأولى »<sup>(٥)</sup> .

رابعا : قدرته تبارك وتعالى على تحويل الخلق من حال إلى حال :

الذين يكذبون بالبعث يرون هلاك العباد ، ثم فناءَهم في التراب ، فيظنون أن إعادتهم بعد ذلك مستحيلة ﴿ وَقَالُوٓا أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلأَرْضِ أَءَنَّا لَنِي خَلَقٍ جَدِيلٍ ﴾(٢) . والمراد بالضلال في الأرض تحلل أجسادهم ، ثم اختلاطها بتراب الأرض ، تقول : ضلَّ السمن في الطعام إذا ذاب وانماع فيه .

- (١) سورة يس : ٨١ . (٢) سورة الأحقاف : ٣٣ . (٣) سورة غافر : ٥٧ .
- ٤) مجموع فتاوي شيخ الإسلام : ٣٩٩/٣ .
  - (°) شرح العقيدة الطحاوية : ص ٤٦١ .
    - (٦) سورة السجدة : ١٠ .



وقد بين الحق تبارك و تعالىٰ في أكثر من موضع أن من تمام ألوهيته وربوبيته قدرته على تحويل الخلق من حال إلى حال ، ولذا فإنه يميت ويحيي ، ويخلق ويفني ، ويخرج الحي من الميت ، والميت من الحي ، ﴿ إِنَّ اللَّهُ فَالتُي ٱلحَبِّ وَٱلنَّوَىٰ يُحُرِّجُ ٱلحَمَّى مَنَ ٱلْمَبِّتِ ومُحْرِجُ ٱلْمَبِّتِ مِنَ ٱلحَمَّى ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ (٢) فَالتُو المُوَى يُحْرِجُ وَجَعَلَ ٱلَيْلَ سَكَنا وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ هُ<sup>(١)</sup> . من الحبة الجامدة الصهاء يُخْرِج نبتة غضَّة خضراء تزهر وتثمر ، ثم تعطي هذه النبتة الحية حبوبا جامدة ميتة ، ومن الطيور الحيّة يخرج البيض الميت ، ومن البيض الميت تخرج الطيور المتحركة المغردة التي تنطلق في أجواز الفضاء .

إن تفلب العباد : موت فحياة ، ثم موت فحياة ، دليل عظيم على قدرة الله تجعل النفوس تخضع لعظمته وسلطانه ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمُوْ تَا فَأَحْيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

الأدلة الثلاثة الأخيرة في موضع واحد في كتاب الله :

وقد ذكر الحق تبارك وتعالى الأدلة الثلاثة السابقة في موضع واحد في كتابه في معرض الرد على مكذبي البعث فقال : ﴿ وَضَرَبَ لَنَ مَثْلًا وَنَسِي خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْي الْعِظَم وَهِي رَمِيمٌ ٢ ثَن قُسْلَ يُحْيِبِهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّهُ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلَي آَلَذِي جَعَلَ لَكُم مِنَ الشَّجَرِ الأَحْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنتُم مِنْهُ تُوقَدُونَ (٢) أَوَلَيْسَ الَذِي خَلَقَ السَّمُوَتِ وَالأَرْضَ بِقَدِر عَلَى أَن يَخْلُق مِنْلَهُ مِبَلَى وَهُو الْخَلَي أَوَلَيْسَ إِنَّكَ أَمْنُ إِذَا آَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ (٢) فَلِن مَنْهُمُ مَن التَّذِي بِيدِهِ مَلكُوتُ إِنَّكَ أَمْنُ إِذَا آَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ (٢) فَسَرَّحْنَ النَّهُ مَنْهُ مُوا لَكُونَ

> (۱) سورة الأنعام : ۹۹–۹۲ . (۲) سورة البقرة : ۲۸ . (۳)سورة يس : ۷۸–۸۳ .

والذي ضرب المثل أحد ملاحدة العرب ، وكتب السنة تذكر أن هذا الكافر الملحد جاء بعظم بالي ، ثم فتَّته ، ثم نفخه ، ثم قال للرسول ﷺ : « يا محمد أتزعم أن الله يبعث هذا ؟ « . فأنزل الحق تبارك وتعالى هذه الآيات معيَّراهذا الكافر بجهله وضلاله ﴿ وَضَرَبَ لَنَ مَثَلًا وَنَسِي خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحي الْعظَمَ وَهِي رَمِي مُنه الحياة عجيب على السؤال ، وقد وضَّح النص هذا المعنى الذي أجله في البداية هذه الحياة يجيب على السؤال ، وقد وضَّح النص هذا المعنى الذي أجله في البداية فقال : ﴿ قُلْ يُحيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِمٌ ﴾ (٢)

١ ـ « فاحتج بالإبداء على الإعادة ، وبالنشأة الأولى على النشأة الأخرى ، إذ كل
 عاقل يعلم ضروريا أن من قدر على هذه قدر على هذه . وأنه لو كان عاجزا
 عن الثانية لكان عن الأولى أعجز وأعجز .

ولما كان الخلق يَستَلزم قدرة الخالق على المخلوق ، وعلمه بتفاصيل خلقه أتبع ذلك بقوله : ﴿ وَهُوَ بِكُلٍ خَـلَقٍ عَلِيمٌ ﴾<sup>(٢)</sup> . فهو عليم بتفاصيل الخلق الأول وجزئياته ، ومواده وصورته ، فكذلك الثاني ، فإذا كان تام العلم ، كامل القدرة ، كيف يتعذر عليه أن يحيي العَظْم وهي رميم ؟ »<sup>(٤)</sup> .

- ٢ « ثمَّ أكد الأمر بحجة قاهرة وبرهان ظاهر ، يتضمن جوابا عن سؤال ملحد آخر يقول : العظام إذا صارت رميا عادت طبيعتها باردة يابسة ، والحياة لابدً أن تكون مادتها وحاملها طبيعة حارة رطبة بما يدل على أمر البعث ، ففيه الدليل والجواب معا ، فقال : ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَـكُم مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَحْضَرِ نَارًا
  - (۱) سورة يس : ۷۸ .
  - (۲) سورة يس : ۷۹ .
  - (۳) سورة يس : ۷۹ .
  - (٤) شرح العقيدة الطحاوية : ص : ٤٦ .

#### - 11 -

فَإِذَا أَنْتُمُ مَنْهُ تُوقِدُونَ ﴾<sup>(1)</sup> فأخبر سبحانه بإخراج هذا العنصر ، الذي هو في غاية الحرارة واليبوسة من الشجر الأخضر الممتلىء بالرطوبة والبرودة ، فالذي يخرج الشيء من ضدَّه ، وتنقاد له مواد المخلوقات وعناصرها ولا يستعصي عليه ، هو الذي يفعل ما أنكره الملحد ودفعه ، من إحياء العظام وهي رميم .

- ٣ ثم أكد هذا بأخذ الدلالة من الشيء الأجل الأعظم ، على الأيسر الأصغر ، فإن كل عاقل يعلم أنَّ من قدر على العظيم الجليل فهو قادر على ما دونه بكثير أقدرُ وأقدرُ ، فمن قدر على حمل قنطار فهو على حمل وقية أشدُّ اقتدارا ، فقال : ﴿ أُولَيْسَ آلَذى خَلَقَ السَّمَنُوَنِ وَالأَرْضَ بِقَندِرٍ عَلَى أَن يَحْلُقَ مِثْلَهُم ﴾<sup>(٢)</sup> فأخبر أن الذي أبدع السموات والأرض على جلالتها ، وعظم شأنها ، وكبر أجسامها ، وسعتها ، وعجيب خلقها ، أقدر عليه أن يحيي عظاما قد صارت رميا ، فيردها إلى حالتها الأولى »<sup>(٣)</sup> .
  - - (۱) سورة يس : ۸۰ .
      (۲) سورة يس : ۸۱ .
      (۳) شرح العقيدة الطحاوية : ۶٦٠ .
      (٤) سورة يس : ۸۲ .
      (٥) سورة يس : ۸۳ .
      (٦) راجع شرح العقيدة الطحاوية : ص ٤٦١ .



خامسا : إحياء بعض الأموات في هذه الحياة :

شاهد بعض البشر في فترات مختلفة من التاريخ عودة الحياة إلى الجئث الهامدة ، والعظام البالية ، بل شاهدوا الحياة تدب في بعض الجماد ، وقد حدثنا الله تبارك وتعالى عن شيء من هذه المعجزات الباهرة ، فمن ذلك أن قوم موسى قالوا له : ﴿ لَن نَّؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى آللَهَ جَهَرَةً ﴾<sup>(1)</sup> فأخذتهم الصاعقة وهم ينظرون ، ثم بعثهم بعد موتهم ﴿ فَأَخَذَتْكُمُ ٱلصَّحِقَةُ وَأَنَّمُ نَنظُرُونَ ثُمَّ بَعَنْنَكُمُ

وقتل بنو إسرائيل قتيلا واتهم كل قبيل القبيل الآخر بقتله ، فأمرهم نبيهم أن يذبحوا بقرة ، فذبحوها بعد أن تعنتوا في طلب صفاتها ، ثم أمرهم نبيهم بعد ذبحها أن يضربوا القتيل بجزء منها ، فأحياه الله وهم ينظرون ، فأخبر عمن قتله ، ﴿ فَقُلْنَا آضَرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلَكَ يُحَي ٱللهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمُ عَايَكَتِهِ كَعَلَكُمُ تَعْقِلُونَ ﴾<sup>(7)</sup> .

وأخبرناعن الذين فَرُّوا من ديارهم وهم ألوف خشية الموت ، فأماتهم الله ثم أحياهم ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَحَرَجُواْ مِن دِيَكِرِهِمْ ۖ وَهُمْ أَلُوفٌ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوَا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ إِنَّ ٱللَّهُ لَذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾<sup>(٤)</sup>

وحدثنا عن الذي مرّ على قرية وهي خاوية على عروشها ، فتعجب من إحياء الله لها بعد موتها ، فأماته الله مائة عام ثم بعثه ، فلما سئل كم لبثت ظنَّ أنه لم يلبث إلا يوما أو بعض يوم ، وبعد إحيائه أحيا الله له حماره وهو ينظر إلى قدرة الله كيف

- (١) سورة البقرة : ٥٥ .
- (٢) سورة البقرة : ٥٥ ـ ٥٦ .
  - (٣) سورة البقرة : ٧٣ .
  - (٤) سورة البقرة : ٢٤٣ .



تعيد الحلق : العظام تتشكل وتتكون أولا ثم تكسى باللحم ، ثم تنفخ الروح ، أما طعامه الذي كان معه قبل أن يموت فقد بقي تلك الأزمان الطويلة سليما ، لم يفسد ، ولم يتعفَّن ، وتلك آية أخرى تدل على قدرة الله الباهرة : ﴿ أَوْكَالَذَى مَّ عَلَى قَرْيَة وَهِى خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُحْيِء هَذِهِ اللهُ بَعْدَمُوتها فَأَمَاتَهُ اللهُ مانَة عَلَى قُرْيَة وَهِى خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِها قَالَ أَنَّى يُحْيِء هَذِهِ اللهُ الباهرة : ﴿ أَوْكَالَذَى مَّ عَلَى قَرْيَة وَهِى خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِها قَالَ أَنَى يُحْيِء هَذِهِ اللهُ بَعْدَمُوتها فَأَمَاتَهُ اللهُ مانَة عَلَى قُرْيَة وَهِي خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِها قَالَ أَنَّى يُحْيِء هَذِهِ اللهُ البَّعَدَ مَوتها فَأَمَاتَهُ اللهُ مانَهُ عَلَى قُرْيَة لَعْلَمُ مَا يَفَ عَلَى عُرُوسُها قَالَ أَنَى يُحْيَعُهُ عَلَى عَلَى أَنَّهُ اللهُ مَانَة عَلَى قُرْيَعُومَ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى عُرُومَ عَلَى عُلَى عُرُوسُها قَالَ أَنْ يَعْتَى عَلَى عَلَى عُ عَلَى قُولُمُ اللهُ مَانَهُ اللهُ مَا يَعْنَ عُنْ عَلَى عُرُوسُها قَالَ أَنَى يُعْلَى عُلَى عَلَى اللهُ عَلَى عُ عَارَ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى إِنْ عَامَ عَلَى عُلَى عُلَى عُلَى عُولَ اللهُ عَلَى اللهُ مَا يَلْهُ ما يَ عَامَ مُنْهُمُ بَعْنَهُ مَعْلَيهُ عَلَى عَلَى عَلَى الْعَامِ اللهُ أَوْ يَعْضَى يَوْمِ قَالَ مَا يَعْهَى عَلَى عُ فَانْظُرُ إِلَى الْعَظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُها ثُمَ نَكُسُوها لَحْمًا فَلَنَّا تَبَيْنَ لَهُ مَا يَعْهَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عُلَى عَلَى عُلَى عَلَى عَلَى

وإبراهيم عليه السلام دعاربه أن يريه كيف يحيي الموتى ، فكان هذا المشهد الذي حدثنا الحق تبارك وتعالى عنه ﴿وَإِذْ قَالَ إَبْرَ هُمُرُبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمُوَنَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَطْمَنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذَ أَرْبَعَهُ مِنَ ٱلطَّبْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ آجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ آدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْبًا وَاعْلَمْ أَنَّ آللَهُ

أمره الله أن يأخذ أربعة من الطيور فيذبحها ، ثم يفرق أجزاءها على عدة جبال ، ثم ناداها آمرا إياها بالاجتماع ، فكان كل عضو يأتي ويقع في مكانه ، فلما تكامل اجتماعها نفخ الله فيها الروح ، وانطلقت محلقة في الفضاء .

وعيسى عليه السلام كان يصنع من الطين كهيئة الطير ثم ينفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله ، وكان يحيي الموق بإذن الله ، فقد قال لقومه : ﴿ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَنِّي قَدْ جِئْنُهُم بِعَايَةٍ مِن رَّ بِكُرْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِنَ الطّينِ كَهَيْءَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِ اللَهِ وَأَبْرِيُ الأَحْصَمَة وَالأَبْرَصَ وَأَحْيِ الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللّهِ ﴾<sup>(1)</sup>

(۱) سورة البقرة : ۲۵۹ . (۲) سورة البقرة : ۲٦٠ . (۳) سورة آل عمران : ۶۹ .



وأصحاب الكهف ضرب الله على آذانهم في الكهف ثلاثمائة وتسع سنين ثم قاموا من رقدتهم بعد تلك الأزمان المتطاولة ، ﴿ ثُمَّ بَعَنْنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَى الحَرْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لَبِئُوا أَمَدًا ﴾ ﴿ وَكَذَلِكَ بَعَنْنَهُمْ لِيَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَابَلُ مَنْهُمْ كُر قَالُوا لَبِنْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالُوا رَبْكُرَ أَعْلَمُ بِمَالِبِنْتُمْ ﴾ <sup>(٢)</sup> . ﴿ وَلَبِنُوا فِي كَهْفِهِمْ نَلَنَتَ مِانَةٍ سِنِينَ وَآزْدَادُوا تِسْعًا ﴾ <sup>(٣)</sup> .

وكانت آية موسى الكبرى عصا جامدة يلقيها على الأرض فتتحول ـ بقدرة الله ـ إلى ثعبان مبين ﴿ فَأَلْتَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى تُعْبَانُ مَبِينٌ ﴾ (<sup>٤)</sup> ، وعندما ألقى السحرة حبالهم وعصيهم ألقى موسى عصاه فإذا هي تبتلع تلك العصي والحبال على كثرتها ﴿ فَأَلْتَى مُوسَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَايَأُفِكُونَ ﴾ <sup>(٥)</sup> .

سادسا : ضربه المثل بإحياء الأرض بالنبات

وقد ضرب الله المثل لإعادة الحياة إلى الجنت الهامدة والعظام البالية بإحيائه الأرض بعد موتها بالنبات ﴿فَأَنظُرُ إِلَىٰ تَأْثُر رَحْمَتِ اللَّهُ كَيْفَ يُحْي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا إِنَّ ذَالكُ لَمُحْي الْمُوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلْ شَى وَ قَدَيرٌ ﴾ <sup>(1)</sup>. وقَال : ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّينَح فَتَنَيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَىٰ بَلَدَ مَيتِ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا كَذَلكَ النَّسُورُ ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ وَمِنْ عَايَنِهِ تَأَنَّكُ تَرَى الأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَ عَلَيْهَا المَاتَة الْعَرَقَ وقال : ﴿ وَمِنْ عَايَنِهِ تَأَنَّكَ تَرَى الأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَ عَلَيْهَا الْمَاتَ الْعَرَقَ وَرَبَتْ إِنَّ الَذِي أَخَذَ اللَّهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَنْهُ وَقَالَ : ﴿ وَمَالَكُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُ

- ۱۲ ) سورة الكهف : ۱۲ .
   ۲) سورة الكهف : ۱۹ .
- (٣) سورة الكهف : ٢٥ .
- (٤) سورة الشعراء : ٣٢ .
- (٥) سورة الشعراء : ٤٥ .

(٦) سورة الروم : ٥٠ .

(٨) سورة فصلت : ٣٩ .

(٩) سورة الزخرف : ١١ .

(٧) سورة فاطر: ٩.

سابعاً : حكمة الله تقتضي بعث العباد للجزاء والحساب :

تقتضي حكمة الله وعدله أن يبعث الله عباده ليجزيهم بما قدموا ، فالله خلق الخلق لعبادته ، وأرسل الرسل وأنزل الكتب لبيان الطريق الذي يعبدونه به ، فمن العباد من استقام على طاعة الله ، وبذل نفسه وماله في سبيل ذلك . ومنهم من رفض الاستقامة على طاعة الله ، وطغى وبغى ، أفيليق بعد ذلك أن يموت الصالح والطالح ولا يجزي الله المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ شَيْ مَالَكُمْ كَيْفَ تَحْمُونَ شَيْ أَمْ لَكُرْ كِتَنْبٌ فِيهِ تَدْرُسُونَ شَيْ

UR'ÂNIC THOUGH

إن الكفرة الضالين هم الذين يظنون أن الكون خلق عبثا وباطلا لا لحكمة ، وأنه لا فرق بين مصير المؤمن المصلح والكافر المفسد ، ولا بين مصير التقي والفاجر . ﴿ وَمَا خُلَقْنَ السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَاكَ ظَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَ يَلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ٢٢ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ كَأَلْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَا لَفُجَارٍ ٢٢ .

> (۱) سورة نون : ۳۵ ـ ۳۸ . (۲) سورة ص ۲۷ ـ ۲۸ .

- 71 -



## الفصل الستادس القيامَذعندالأنبت يَاءو في كُنْبُ هل لكنابً

# المَبِحَث الأوَلِفَ اتفاق جمتِ عالانب *يَاءعلى الاخبت اربالمعَا*د

الإيمان بالقيامة والجنةوالنار من أصول الإيمان التي يشترك الأنبياء جميعا وأتباعُهم الصادقون في معرفتها والإيمان بها ، والقرآن وهو كتاب الله المحفوظ الذي لم يغيَّر ولم يبدَّل يدلُّ دلالة قاطعة على أن الأنبياء جميعا عرَّفوا أممهم بالقيامة ، وبَشرَّوهم بالجنة ، وأنذروهم النار ، ويدلُّ على ذلك أمور :

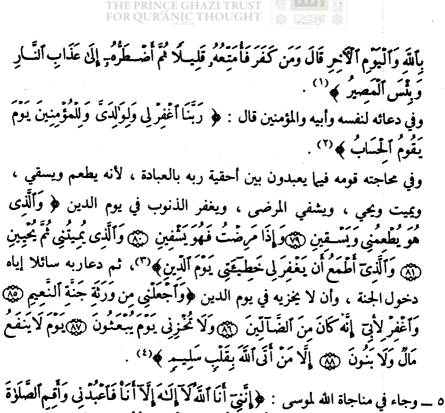
١ – أخبر القرآن عن جميع الأشقياء الكفار أهل النار أنهم يقرّون بأن رسلهم أنذرتهم باليوم الآخر . ﴿ كُلَما أَلَقَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلْهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتَكُمْ نَذَيرٌ (۞ قَالُوْ بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَبْنَا وَقُلْنَ مَا نَزَلَ اللهُ مَن شَى وَإِنْ أَنْتُمْ إَلَا فِي ضَلَالِ قَالُوْ بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَبْنَا وَقُلْنَ مَا نَزَلَ اللهُ مَن شَى وَإِنْ أَنْتُمْ إَلَا فِي ضَلَالِ حَصَير اللهُ وَقَالُوْ لَوَ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُما كُنَّا فَ أَصْحَبِ السَّعير ﴾ (٥)
٤ قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَبْنَا وَقُلْنَ مَا نَزَلَ اللهُ مِن شَى وَإِنْ أَنْتُمْ إِلَا فِي ضَلَالِ عَنْ يَعْقِلُمَا كُنَا فَ أَصْحَبِ السَّعير ﴾ (٥)
٤ قَالُوا بَلَى قُدْ جَاءَا نَذِيرٌ فَكَذَبْنَا وَنَعْقِلُما كُنَا فَى أَصْحَبِ السَّعير ﴾ (٥)
٤ قَالُوا بَلَى قُدْ بَا يَعْمَلُوا لَوَ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَا فَى أَصْحَبِ السَّعير ﴾ (٥)
٤ قَالُوا بَلَى قُدْ بَا يَعْذَبُهُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَا فَى أَصْحَبِ السَّعير ﴾ (٥)
٤ قُوسينَ الذي نَكْفُرُوا إلَى جَهَنَ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَا فَى أَصْحَبِ السَّعير ﴾ (٥)
٤ قُوسينَ الَذِي كَفُرُوا إلَى جَهَنَ أَوْ نَعْقِلُ مَا حُتَى إِذَا عَلَى مَا يُعْنَا فَى أَصْحَبْ السَعير ﴾ (٥)
٤ قُولُ عُنْعَان اللهُ عَالَ عُمْ يَعْذَبُ وَى أَعْلَا مَ مَنْكُرُ عَالَكُمُ عَائِهُ مَا عَالَهُ عُنْعَان وَقَالَ عُمْ يَعْذَبُونَ عَلَى مَا يُعْذَابِ عَلَى الْحَافِي مَا أَبْوَ بَعْنَ عَالَى عُلَى الْحَافِ فَقَا عَانَا عَائِ عَلَى الْعَقْلُ عَالَا عَلَى الْحَابِ عَلَى الْحَافِي عَالَ عَلَى الْحَافِي عَالَهُ عَانَا عَائِ عَلَى الْحَافِقُلُو الْعَانَ عَانَ عَائَ عَلَى عَانَا عَائَ عَلَى الْعَاقُونَ عَائَمُ عَانَ عَائِ عَلَى الْحَقْعَانَ عَائِ عَنْ عَائِ عَلَى الْحَافِقُونُ عَلَى الْحَافِي عَلَى عَلَى عَائَ عَلَى عَلَى عَائَ عَائَ عَلَى الْحَافِي عَائَ عَلَى عَنْنَا الْعَانَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَائَعُونَ عَائَ عَلَى عَائَ عَلَى الْعَافِي عَائَا عَائَ عَلَى عَلَى عَائَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَائَ عَلَى عَائَ عَلَى الْعَاقِ عَالَا عَالْعَانَ عَلَى عَلَى عَلَى عَائَا عَائَا عَا عَائَ عَلَى

۱۰ سورة الملك : ۸ ـ ۱۰ .
 ۲) سورة الزمر : ۷۱ .



وهذا الذي قررته الآيات السابقة بينه الله في غير موضع من كتابه ، فقد أخبر الحق تبارك وتعالى أن مقتضى عدله وحكمته أن لا يعذب أحدا لم تبلغه الرسالة ولم تقم عليه الحجة ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذّبِينَ حَتَّى نَبْعَتُ رَسُولًا ﴾ <sup>(۱)</sup>. ﴿ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذرِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى آللَهِ حُجَّةٌ بَعْدَ أَرُسُلِ ﴾<sup>(۲)</sup>. من أجل ذلك عمت الرسالة كل البشر ، ﴿ وَإِن مِّنْ أَمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾<sup>(۳)</sup>.

- ٢ ـ عندما أهبط الله آدم إلى الأرض عرفه بالبعث والمعاد ، ﴿ قَالَ أَهْبِطُواْ بَعْضُكُرْ لَمُ لَعَظْمَكُمُ لَ الْمَعْضَا عَدُوَّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَكَمُ إِلَى حِينٍ (٢) قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا لَمُوفَى مَدْتَقُرُ وَمَتَكَمُ إِلَى حِينٍ (٢) قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا مَعُوفَى مَدْتَقُرُ وَمَتَكَمُ إِلَى حِينٍ (٢) قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا مَعُوفَى مَدْتَقُرُ وَمَتَكَمُ إِلَى حِينٍ (٢) قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيها مَعْهُ مُعْدَرُ مَنْ عَالَ مَعْدَا مَ مَعْدَعُهُ مُعْدَرُ وَعَنْ عَالَ مَ عَالَ مَا عَادَ مَ قَالَ فَيها تَحْيَوْنَ وَفِيها مَعْدَرُ وَعَنَّى اللَّهُ عَالَ مَعْدَا مَ عَمْدُونَ وَفِيها مُعَامَ مُعَالًا عَامَ مَعْدَوْ عَالَ مَا عَامَ مَعْدَوْنَ عَامَ مَكُونُونَ وَمِنْهَا تُحْرَجُونَ عَالَهُ عَالَ عَالَ إِنَّا مَعْنَا عَامَ مَ عَامَةً عَامَ مَا عَنَهُ عَامَ عَال مَعْدَانَهُ عَالَ مَعْدَانَ مَا عَالَ مَا عَالَهُ عَالَهُ عَالَ عَامَ مَا عَالَ عَامَ مَا عَامَ مَعْ عَامَ مَع
- وعندما غضب الله على إبليس وطرده من رحمته طلب الإمهال إلى يوم البعث فاجاب الحق طلبه ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ لَنْهِي إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾<sup>(٥)</sup> .
- ٣ وأول الرسل نوح عليه السلام حذر قومه يوم القيامة ، وضرب لهم الأمثال الدالة على وقوعه وحدوثه ، فقد قال لقومه : ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ الدالة على وقوعه وحدوثه ، فقد قال لقومه : ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتُا (٢) ثُمَّ يُعِيدُ كُرْ فِيها وَيُحْرِجُكُمْ إِنْحَاجًا ﴾<sup>(1)</sup>.
- - (١) سورة الإسراء : ١٥ .
     (٢) سورة النساء : ١٦٥ .
     (٣) سورة فاطر : ٢٤ .
     (٤) سورة الأعراف : ٢٤ ٢٥ .
     (٩) سورة ص : ٧٩ ٨١ .
     (٢) سورة نوح : ١٩ ١٩ .



٥ ... وجاء في مناجاة الله لموسى : ﴿ إِنَّنِي آَنَا ٱللَّهُ لا إِلَى إِلا آَنَا فَاعْبَدَنِي وَاقْمِ الصَّلَوْةِ لَذِكْرِيَ (١) إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةً أَكَادُ أَخْفِيهَا لَتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَاتَسْعَى (١) فَكَلَا يَصُدَّنَكَ عَنْهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَآتَبَعَ هَوَنَهُ فَتَرَدَى ﴾ (<sup>(٥)</sup> وجاء في محاورة موسى لفرعون ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمُ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُحْرِجُكُمْ تَارَةً أَنْحَرَى ﴾ (<sup>٢)</sup>.

٦ \_ وهود أنذر قومه وخوفهم لقاء ربهم فكذبوا ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ

(۱) سورة البقرة : ١٢٦ .
 (٢) سورة إبراهيم : ٥١ .
 (٣) سورة الشعراء : ٧٩ - ٨٢ .
 (٤) سورة الشعراء : ٥٥ - ٩٩ .
 (٩) سورة طه : ١٤ - ٦٦ .
 (٦) سورةطه : ٥٥ .



وَكَذَبُوا بِلِقَاءِ ٱلْآخَرَةِ وَأَنْرَفْنَنَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدَّنِيَامَا هَاذَا إِلَا بَشَرَّ مَنْلُكُم يَأْكُلُ مَنَّ تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مَمَّا نَشَرَ بُونَ (٢) وَلَنِ أَطَعْتُمُ بَشَرًا مِنْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا تَخَسِرُونَ (٢) أَيَعدُكُمْ أَنَّكُمْ إِذَا مِتْمَ وَكُنتُم تُرَاباً وَعظامًا أَنَّكُم تُخْرَجُونَ تَحْنُ عَبَهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ (٢) إِنْ هِيَ إِلَا حَيَاتُنَا ٱلدَّنِي نَمُوتُ وَتَحْيَا وَمَا تَحْنُ بِمَعُوثِينَ ﴾ (١)

- ٧ وشعيب قال لقومه : ﴿ يَنْقَوْمِ أَعْبُدُواْ آللَهُ وَآرْجُواْ آلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَلَا تَعْنَوْا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.
- ٨ وجاء في دعاء يوسف ربّه : ﴿ رَبِّ قَـدْ ٢ اَتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِ يلِ الأحاديث فاطِرَ السَّمَنوَاتِ وَالأَرْضِ أَنتَ وَلِيَّ مِنْ الدُّنْيَا وَ ٱلْآَخِرَةِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّلِحِينَ ﴾ (٣).

ومؤمن آل فرعون كان موقنا بالبعث عارفاً به ، ولا تختلف معرفته به عن معرفتنا ، وقد حذر قومه من ذلك اليوم تحذيرا فيه تفصيل وبيان ، ومما قاله

- (١) سورة المؤمنون : ٣٣ ـ ٣٧ .
  - (٢) سورة العنكبوت : ٣٦ .
    - (۳) سورة يوسف : ۱۰۱ .
- (٤) سورة الكهف : ٨٦ ـ ٨٨ .

- 4 • -

ٱلصَّناحَن فَأُوْلَنِّهِكَ لَهُ مُ ٱلدَّرَجَنْتُ ٱلْعُلَى ٢

الأنْهَائُرُ خَلْدِينَ فِيهَا وَذَلكَ جَزَاءٍ مَن تَزَكَّى ﴾ (\*) .

CE GHAZI TR

(۱) سورة المؤمن : ۳۲ ـ ۳۳ .
 (۲) سورة المؤمن : ۳۹ ـ ٤١ .
 (۳) سورة المؤمن : ۳۳ .
 (٤) سورة طه : ۷۳ ـ ۷٦ .



## المَبَحَث الشافنية نظرة في نصوص اليَوم الأَخِرِفي كُنْبَ أَهل لمكنابً

لا شك أن الكتب السماوية التي أنزلها الحق تبارك وتعالى كانت تزخر نصوصها بذكر اليوم الآخر ، والتخويف منه ، والتبشير بما أعده الله للمؤمنين به في جنات النعيم ، والتحذير من النار وأهوال القيامة ، إلا أن هذه الكتب طرأ عليها تحريف كثير ، وذهب كثير من نصوصها التي تتعرض لليوم الآخر .

١ - ففي التوراة التي تنسب إلى موسى لا نجد إلا نصا واحدا يصرح بيوم القيامة ،
 وهو في التوراة السامرية صريح للغاية ، ولكنه في التوراة العبرية يحتمل
 معنيين ، ففي سفر تثنية الاشتراع ، الإصحاح الثاني والثلاثون ؛
 (٣٤ - ٣٥) من التوراة السامرية : « أليس هو مجموعا عندي مختوما في
 خزائني ، إلى يوم الانتقام والمكافأة ، وقت تزل أقدامهم » .

وجاء النص في التوراة العبرانية هكذا : « أليس ذلك مكنوزا عندي مختوما عليه في خزائني ، لي النقمةوالجزاء في وقت تزل أقدامهم » .

فنص السامرية يدل على أن الفصل إنما يكون في يوم القيامة الذي سماه يوم الانتقام والمكافأة . أما نص العبرانية فإنه يجيز أن يكون الانتقام في الدنيا ، ويجيز أن يكون في الآخرة ، ولذلك فإن الصادوقيين من اليهود الذين لا يؤمنون إلا بتوراة موسى العبرية لا يؤمنون بالبعث والنشور ، لعدم وجود دلالة تدل على البعث والنشور .

- 97 -



أما أسفار الأنبياء الأخرى في التوراة ففيها بعض النصوص التي تصرح بالبعث والنشور ، وكذلك الأناجيل .

- ٢ ـــ ففي سفر دانيال : «كثيرون من الراقدين تحت التراب يستيقظون ، هؤلاء إلى الحياة الأبدية ، وهؤلاء إلى العار ، والازدراء الأبدي »<sup>(۱)</sup> .
- ٣ ... وفي سفر المزامير يذكر الحشر إلى النار فيقول : « مثل الغنم إلى النار يساقون ، الموت يرعاهم ، ويسودهم المستقيمون غداة ، وصورتهم تبلى ، والهاوية مسكن لهم »<sup>(٢)</sup>.
- ٤ ـــ وفي إنجيل لوقا إشارة إلى عذاب القبر ، فقد جاء فيه : « ومات الغني ودفن ، فرفع عينيه في الهاوية وهو في العذاب »<sup>(٣)</sup> . فالمقبور من أهل الفجور يكون في العذاب ويرى مقعده من النار ، والهاوية هي النار .
- ٥ وفي إنجيل متى « فإن أعثرتك يدك أو رجلك فاقطعها وألقها عنك خير لك أن تدخل الحياة أعرج أو أقطع من أن تلقى في النار الأبدية ولك يدان أو رجلان »<sup>(3)</sup>.

ومن أكثر الكتب التي تحدثت عن الجنة والنار إنجيل برنابا ، فقد تحدث عن أهل الجنة ، وأنهم يأكلون ويشربون ، ولكنهم لا يتبولون ولا يتغوطون ، لأن

الاصحاح ١٢ من سفر دانيال .
 الفقرة ٥ من المزمور الخامس والحمسين .
 الفقرة ٢٢ من الاصحاح السادس من انجيل لوقا .
 الفقرة ٨ من الاصحاح الثامن عشر من إنجيل متى .

- 97 -

طعامهم وشرابهم ليس فيه خبث ولا فساد ، ولكن النصارى يكذبون بهذا الإنجيل الذي ظهر أخيرا في عصرنا هذا .

وبعض اليهود يؤمنون بالبعث والنشور وهؤلاء يسمون بحزب الكتبة ، والحزب الآخر وهم « الصادوقيون » لا يؤمنون بالبعث والخلود في الجنة أو النار . وقد ذكر إنجيل « مُتَّى » أن الطائفة المكذَّبة بالقيامة جاؤوا إلى عيسى وجادلوه في القيامة : « في ذلك اليوم جاء إليه صادوقيون ، الذين يقولون لا قيامة »<sup>(1)</sup> وأجاب عيسى عن سؤال أحد تلامذته القائل : « أيذهب جسدنا الذي لنا إلى الجنة ؟ » فقال له عيسى عليه السلام : « احذر يا بطرس من أن تصير صدوقيا ، فإن الصدوقيين يقولون : أن الجسد لا يقوم أيضا ، وأنه لا توجد ملائكة ، لذلك حرم على جسدهم وروحهم الدخول في الجنة » .

والنصارى يعتقدون أن الذي ينعم أو يعذب في القيامة هو الروح فحسب ، وقال بقولهم بعض الذين ينتسبون إلى الإسلام من الفلاسفة والفرق الباطنية الضالة .

(1) فقرة ٢٣ من الاصحاح ٢٢ من إنجيل متى .

- 98 -



الفَصْب السَّاميع أهوَال يوم لقيك مَة

## الممبحث الاولسنا الدلام المكاعظ أهوال ذلك البوم

يوم القيامة يوم عظيم أمره ، شديد هوله ، لا يلاقي العباد مثله ، ويدل على عظم هوله أمور :

الأول : وصف الله لذلك اليوم بالعظم ، وحسبنا أن ربنا وصفه بذلك ، ليكون أعظم مما نتصور، وأكبر مما نتخيل ألا يَظُنُّ أُوْلَابٍكَأَنَّهُمُ مَّبْعُوثُونُ لَكُمْ لِيَوْم عَظِيدٍ (\*) يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لَرِبِّ الْعَالَمِينَ»<sup>(١)</sup> ، وَوَصَفَه في موضع آخر بالثقل ، وفي موضع ثالث بالعسر ، ﴿ إِنَّ هَنَوُلاً وَ يُحِبُونَ ٱلْهَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمَا تَقِيلاً \*<sup>(٢)</sup> ، ﴿ فَذَالِكَ يَوْمَ بِذِ يَوْمُ عَسِيرٌ (\*) عَلَى الْنَحْفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ \*<sup>(٣)</sup> .

الثاني : الرعب والفزع الذي يصيب العباد في ذلك اليوم ، فالمرضع التي تفدي وليدها بنفسها تذهل عنه في ذلك اليوم والحامل تسقط حملها ، والناس يكون حالهم كحال السكارى الذين فقدوا عقولهم ﴿ يَنَأَيُّهُ ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمٌ إِنَّ زَلْزَلَهَ ٱلسَّاعَة شَىْ عَظِيمٌ (٢) يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذَهَلُ كُلُّمُ ضِعَة عَمَّاً أَرْضَعَتْ وَتَضَعُكُلُ ذَاتَ حَمْلِ حَمْلَهَا وَتَرَى آلنَّاسَ سُكَرَىٰ وَمَاهُم بِسُكُرَىٰ وَلَكِنَ عَذَابَ ٱللَّهِ

- ١) سورة المطففين : ٤ ـ ٦ .
   ٢) سورة الدهر : ٢٧ .
  - (٣) سورة الإنسان : ٢٧ ...

شَدِيدٌ ﴾<sup>(١)</sup> . ولشدة الهول تشخص أبصار الظلمة في ذلك اليوم ، فلا تطرف لشدة الرعب ، ولا يلتفتون يمينا ولا شمالا ، ولشدَّة الخوف تصبح أفئدتهم خالية لا تعي شيئا ولا تعقل شيئا ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ اللَّهَ غَفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلْمُونَ إِنَّمَا يُوَتِّرُهُمْ لَبَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلأَبْصَدُرُ (٢) مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِمٍ لَايَرَتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْتِدَنَهُمْ هَوَآتُ ﴾<sup>(1)</sup>.

وترتفع قلوب الظالمين لشدة الهول إلى حناجرهم ، فلا تخرج ، ولا تستقر في مكانها ﴿ وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْأَزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحُنَاجِرِ كَنْظِمِينَ ﴾<sup>(٣)</sup> . ومعنى كاظمين : أي ساكتين لا يتكلمون .

ووصف في موضع آخر ما يصيب القلوب والأبصار في ذلك اليوم فقال : ﴿ يَخَافُونَ يَوْمُا نَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَالْأَبْصَرُ ﴾ <sup>(٤)</sup>، وقال :﴿ قُلُوبٌ يَوْمَبِذِ وَاجِفَةً ﴿ يُ أَبْصَرُهَا خَنْشِعَةٌ ﴾<sup>(٥)</sup> .

وحسبك أن تعلم أن الوليد الذي لم يرتكب جرماً يشيب شعر رأسه لشدة ما يرى من أهوال : ﴿ فَكَيْفَ نَتَقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلَدُنَ شِيبًا ٢٠ السَّمَاءَ مُنفَطِرُ بِهِ مَكَانَ وَعَدُهُ مَفْعُولًا ﴾ ٢٠

الثالث : أنقطاع علائق الأنساب في يوم القيامة ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَآ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِذِ وَلَا يَنَسَآءَلُونَ ﴾ (٧) ، فكل إنسان في ذلك

(۱) سورة الحج : ۱ - ۲ .
 (۲) سورة إبراهيم : ۲۲ - ۲۶ .
 (۳) سورة غافر : ۱۸ .
 (٤) سورة النور : ۲۷ .
 (٩) سورة النازعات : ۸ .
 (٦) سورة المؤمل : ١٧ - ١٨ .



اليوم يهتم بنفسه ، ولا يلتفت إلى غيره ، بل إن الإنسان يفر من أحب الناس إليه ، يفر من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا جَآءَت ٱلصَّاخَةُ (٣٠) يَوْمَ يَفُرُ ٱلْمَرْمُ مِنْ أَخِيهِ (٣٦) وَأَمِّهِ وَ وَأَبِيهِ (٣٦) وَصَحِبَتِهِ وَبَنِيهِ (٣٦) لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَ يَذِرُشَأْنُ يُغْنِيهِ ﴾(١)

وقال في موضع آخر : ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَقُوا رَبَّكُمْ وَاخْشُوْا يَوْمُا لَآ يَجْزِى وَالِدُّ عَن وَلَدَه، وَلَا مُؤْلُوُدٌ هُوَ جَازِ عَن وَالدِهِ، شَيْعًا إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقَّ ﴾<sup>(٢)</sup> . وقال : ﴿ وَاتَقُوا يَوْمَا لَآ يَجْزِى نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْءًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> .

الرابع : استعداد الكفار في يوم الدين لبذل كل شيء في سبيل الخلاص من العذاب ، فلو كانوا يملكون مافي الأرض لافتدوا به ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِحَكِل نَفْس ظَلَمَتْ مَافِي الْأَرْضِلاً فَتَدَتْ بِهِ ﴾ (٤) ، بل لو كان للكافر ضعف مافي الأرض لافتدى به ﴿ وَالَّذِينَ لَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُم مَّافِي الأَرْضِ جَمِيعًا وَمِنْلَهُ مُعَهُ لاَ فَتَدَوْا بِهِ أَوْلَنَهِكَ لَهُمْ سُوَءُ اللَّسِنَ لَهُ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُم مَّافِي الأَرْض جَمِيعًا وَمِنْلَهُ مُعَهُ لاَ فَتَدَوْا بِهِ أَوْلَنَهِكَ لَهُمْ سُوَءُ اللَّسِنَ لَهُ عَدَابًا لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُم مَّافِي الأَرْض جَمِيعًا وَمِنْلَهُ مَعَهُ لاَ فَتَدَوْ اللَّهِ لاَ عَلَى اللَّ لَوْ وَالَذَينَ لَمْ سُوَءُ اللَّسَابِ ﴾ (٥) ، بل هو على استعداد أن يبذل ما عنده ولو كَان ملَء الأرض ذهبا ، وعلى احتمال أن كان الأمر كذلك ، فإن الله لا يقبل منه ﴿ إِنَّ الَذِينَ كَفُرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مَلْءُ الأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ أَفْبَدَى بِهِ أَوْلَنَهِ لَهُ عَذَابُ أَلِيمٌ وَمَا لَهُمُ مِّن نَيْصِرِينَ ﴾ (٢)

وفي صحيح البخاري عن أنس بن مالك رضي اللهعنه أن نبي الله ﷺ كان

(۱) سورة عبس : ۳۳ .
 (۲) سورة لقمان : ۳۳ .
 (۳) سورة البقرة : ٤٨ .
 (٤) سورة يونس : ٤٤ .
 (٩) سورة الرعد : ١٧ .
 (٦) سورة آل عمران : ٩١ .



يقول : « يجاء بالكافر يوم القيامة فيقال له : أرأيت لو كان لك ملء الأرض ذهبا أكنت تفتدي به ؟ فيقول : نعم . فيقال له : قد كنت سألتك ماهو أيسر من ذلك »<sup>(1)</sup> .

ويصل الحال بالكافر في ذلك اليوم أن يتمنى لو دفع بأعز الناس عنده في النار لينجو هو من العذاب ﴿ يَوَدُ ٱلْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِبِذِ بِبَنِيهِ (١٠) وَصَحِبَتِهِ عَوَاجِيهِ (٢٠) وَفَصِيلَتِهِ ٱلَّتِي تُقُوِيهِ (٢٠) وَمَن فِي ٱلأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنجِعِهِ (٢٠) كَلَآ إِنَّهَا لَظَىٰ ﴾(٢)

الخامس : ويدلك على هول ذلك اليوم وشدته : طوله ، قال تعالى : ﴿ تَعْرُجُ الْمَلَكَبِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِرَكَانَ مَقْدَارُهُ بَعْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴿ فَأَصْبِرُ جَمِيلًا ﴿ إِنَّهُمْ يَرُوْنَهُ بَعِيدًا ﴿ وَنَرَبَهُ قَرِيبًا ﴾ (٣) .

وسياق الآيات يدل دلالة واضحة على أن المراد به يوم القيامة ، وقد ثبت بإسناد صحيح عن ابن عباس أنه يوم القيامة ، وبذلك قال الحسن ، والضحاك ، وابن زيد<sup>(٤)</sup> . ولطول ذلك اليوم يظن الناس في يوم المعاد أنهم لم يلبثوا في الحياة الدنيا إلا ساعة من نهار، كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَانَ لَمْ يَلْبَئُواً إِلَّا سَاعَةُ مِّنَ ٱلنَّهَارِهِ<sup>(٥)</sup> ، قال ابن كثير في تفسيره لهذه الآية : « يقول تعالى مذكرا للناس قيام الساعة وحشرهم من أجدائهم إلى عرصات القيامة : ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ

(١) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق ، باب من نوقش الحساب عذب ، فتح الباري : (٤٠٠/١١) . (٢) سورة المعارج : ١١ ـ ١٥ . (٣) سورة المعارج : ٤ ـ ٧ . (٤) النهاية لابن كثير : (٣٢٣/١) . (٥) سورة يونس : ٤٥ .



كقوله : ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهُمَا لَمْ يَلْبَنُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْضَحُلُهَا ﴾ (1) ! وقال تعالى : ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنُلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَبِنْتُمْ إِلَا يَوْمًا ﴾ (٢) ، وقال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَاذَ نُوا غَيْرَ سَاعَة ﴾ (٣) ، وهذا دليل على استقصار الحياة الدنيا في الدار الآخرة ، كقوله : ﴿ قُنْلَ كُرْ لَبِثْتُمْ فِالأَرْضِ عَدَدَ سَنِنَ (10 قَالُوا لَبِنْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسَعَلِ ٱلْعَاتِ إِنَّ الْعَاقُ مَنْ اللَّهُ الْعَالِ

HE PRINCE GHAZI TRUST

(۱) سورة النازعات : ٤٦ .
 (۲) سورة طه : ١٠٤ .
 (۳) سورة الروم : ٥٥ .
 (٤) سورة المؤمنون : ١١٢ .
 (٥) تفسير ابن كثير (٣/ ٥٠٥) .

This file was downloaded from QuranicThought.com



المبحث الشافيا بحض مع الم أهوال لقي امتر

يحدثنا القرآن عن أهوال ذلك اليوم التي تَشْدَه الناس ، وتشدُّ أبصارهم ، وتملك عليهم نفوسهم ، وتزلزل قلوبهم .

ومن أعظم تلك الأهوال ذلك الدمار الكوني الشامل الرهيب الذي يصيب الأرض وجبالها ، والسهاء ونجومها وشمسها وقمرها .

يحدثنا ربنا أن الأرض تزلزل وتدكُّ ، وأن الجبال تُسَيَّر وتنسف ، والبحار تُفَجَّر وتُسجَّر ، والسهاء تتشقق وتمور ، والشمس تُكوّر وتذهب ، والقمر يخسف ، والنجوم تنكدر ويذهب ضوؤها ، وينفرط عقدها .

وسأذكر بعض النصوص التي تصور وقائع تلك الأهوال ثم أذكر ما يحدث لكل واحد من العوالم العظيمة في ذلك اليوم .

> المطلب الأول قبض الأرض وطي السهاء

يقبض الحق تبارك وتعالى الأرض بيده في يوم القيامة ، ويطوي السموات بيمينه ، كما قال تبارك وتعالى : ﴿وَمَا قَدَرُواْ اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِوَا لأَرْضُ بَمَ يَعَا قَبْضَتُهُ

- 1 • • -

يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ وَٱلسَّمَاوَتُ مَطْوِيَكَ ثُنِيمِينِهِ، سُبْحَكْنَهُ, وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾(١) .

وقد أخبرنا في موضع آخر عن كيفية طيه للسموات فقال : ﴿ يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّمَاءَ كَطَى ٱلسِّجِلِّ لِلْـكُتُبِ كَمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خَلَقٍ فَعِيدُهُ وَعَدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَسْعِلِينَ ﴾(٢) .

قال ابن كثير : « والصحيح عن ابن عباس أن السجل هي الصحيفة ، قاله علي بن أبي طلحة ، والعوفي عنه ، ونص على ذلك مجاهد وقتادة وغير واحد ، واختاره ، ابن جرير ، لأنه المعروف في اللغة ، فعلى هذا فيكون معنى الكلام يوم تطوى السهاء كطي السجل للكتاب ، أي على الكتاب ، بمعنى المكتوب »<sup>(٣)</sup> .

وقد جاءت الأحاديث الصحيحة دالة على مثل ما دلت عليه النصوص القرآنية ، ومبينة فائدة أخرى ، وهي ما يقوله الحق تبارك وتعالى بعد قبضه الأرض وطيه السهاء ، ففي الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « يقبض الله الأرض يوم القيامة ، ويطوي السهاء بيمينه ، ثم يقول : أنا الملك ، أين ملوك الأرض »<sup>(٤)</sup> .

وفي صحيح مسلم عن عبدالله بن عمر ، قال : قال رسول الله ﷺ : « يطوي الله السموات يوم القيامة ، ثم يأخذهن بيده اليمنى ، ثم يقول : أنا الملك ، أين الجبارون ؟ أين المتكبرون ؟ ثم يطوي الأرض بشماله ـ وفي رواية : يأخذهن بيده الأخرى ـ ثم يقول : أنا الملك ، أين الجبارون ، أين المتكبرون ؟ »<sup>(0)</sup> .

> (۱) سورة الزمر : ۲۷ . (۲) سورة الأنبياء : ١٠٤ . (۳) تفسير ابن كثير : ٢٠٢/٤ . (٤) مشكاة المصابيح : (٥٣/٣) ، ورقمه : ٥٥٢٢ . (٥) مشكاة المصابيح (٥٣/٣) ورقمه : ٥٥٢٣ .

-1.1-



وروى البخاري عن عبدالله بن مسعود أن يهوديا جاء إلى النبي ﷺ فقال : يا محمد إن الله يمسك السموات على إصبع ، والأرضين على إصبع ، والجبال على إصبع ، والشجر على إصبع ، والخلائق على إصبع ثم يقول : أنا الملك ، فضحك رسول الله ﷺ ، حتى بدت نواجذه ، ثم قرأ : ﴿ وَمَاقَدَرُواْ اللهُ حَقَّ قَدْرِهِ ءَوَ الأَرْضُ بَحَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَدَمَةِ وَالسَّمَنُوْتُ مَطْوِيَّتُ بِيَمِينِهِ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾<sup>(1)(٢)</sup> » .

وهذا القبض للأرض والطي للسموات يقع بعد أن يفني الله خلقه ، وقيل إن المنادي ينادي بعد حشر الخلق على أرض بيضاء مثل الفضة ، لم يعص الله عليها ، واختاره أبو جعفر النحاس ، قال : والقول صحيح عن ابن مسعود ، وليس هو مما يؤخذ بالقياس ، ولا بتأويل .

وقال القرطبي : «والقول الأول أظهر ، لأن المقصود إظهار انفراده بالملك ، عند انقطاع دعوى المدعين ، وانتساب المنتسبين ، إذ قد ذهب كل ملك وملكه ، وكل جبار ومتكبر وملكه ، وانقطعت نسبهم ودعاويهم ، وهذا أظهر »<sup>(۳)</sup> .

### المطلب الثاني دك الأرض ونسف الجبال

يخبرنا ربنا تبارك وتعالى أن أرضنا الثابتة ، وما عليها من جبال صم راسية تحمل في يوم القيامة عندما ينفخ في الصور فتدك دكة واحدة ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ

- (١) سورة الزمر : ٦٧ .
- (٢) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب قول الله تعالى : ﴿ لما خلقت بيدي ﴾ ، فتح الباري :
   (٣٩٣/١٣) .
   (٣) تذكرة القرطبي : ١٧٢ .

نَفْخُةُ وَحِدَةُ (٢) وَمُمَلَتِ ٱلأَرْضُ وَٱلْحَبَالُ افَدُكَمَّا دَكَةُ وَحِدَةُ (٢) فَيَوْمَبِذِ وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾<sup>(1)</sup> كَلَّآ إِذَا دُكَّتِ ٱلأَرْضُ دَكًا دَكًا هُ<sup>(٢)</sup> ، وعند ذلك تتحول هذه الجبال الصلبة القاسية إلى رمل ناعم ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلأَرْضُ وَأَلِحْبَالُ وَكَانَتِ آلِحْبَالُ كَثِيبُاللَّهِيلَا ﴾<sup>(٣)</sup> ، أي تصبح ككثبان الرمل بعد أن كانت حجارة صماء ، والرمل المهيل : هو الذي إذا أخذت منه شيئا تبعك ما بعده ، يقال : أهلت الرمل أهيله هيلا ، إذا حركت أسفله حتى انهال من أعلاه .

وأخبر في موضع آخر أن الجبال تصبح كالعهن ، والعهن هو الصوف ، كما قال تعالى : ﴿ وَتَـكُونُ إَلِحْبَالُ حَـكَالْعِهْنِ﴾<sup>(٤)</sup> ، وفي نص آخر مَثَّلها بالصوف المنفوش ﴿ وَتَـكُونُ الِحْبَـالُ حَكَالْعِهْنِ الْمَنفُوشِ ﴾<sup>(٥)</sup>

ثم إن الحق تبارك وتعالى يزيل هذه الجبال عن مواضعها ، ويسوي الأرض حتى لا يكون فيها موضع مرتفع ، ولا منخفض ، وعبر القرآن عن إزالة الجبال بتسييرها مرة، وبنسفها أخرى ، ﴿ وَإِذَا آَجْبَالُ سُبَرَتَ ﴾<sup>(٢)</sup> ، ﴿ وَسُبَرَت آَجْبَالُ فَكَانَتْ سَرَاباً ﴾<sup>(٧)</sup> . وقال في نسفه ها : ﴿ وَإِذَا آَجْبَالُ نُسْفَتْ ﴾<sup>(٨)</sup> . ثم بين الحق حال الأرض بعد تسيير الجبال ونسفها ﴿ وَيَوْمَ نُسَبَرُ آَجْبَالَ وَتَرَى ٱلأَرْضَ بَارِزَةُ ﴾<sup>(٩)</sup> أي ظاهرة لا ارتفاع فيها ولا انخفاض ، كما قال تعالى : ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ آَجْبَالَ فَقُلْ يَنسفُهَا رَبِي نَسْفًا شَنْ أَنْ فَيَذَرُهَ عَامًا تَعَالى : ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ آَجْبَالَ فَقُلْ يَنسفُهَا رَبِي نَسْفًا شَنْ

(۱) سورة الحاقة : ۱۳ ـ ۱۳ .
 (۲) سورة الفجر : ۲۱ .
 (۳) سورة المزمل : ۱۶ .
 (٤) سورة المعارج : ٨ .
 (٥) سورة القارعة : ٥ .

(۲) سورة التكوير : ۳ (۷) سورة النبأ : ۲۰ (۸) سورة المرسلات : ۱۰ . (۹) سورة الكهف : ۱۸ . (۱۰) سورة طه : ۱۰۵ – ۱۰۷ .



## المطلب الثالث تفجير البحار وتسجيرها

أما هذه البحار التي تغطي الجزء الأعظم من أرضنا ، وتعيش في باطنها عوالم هائلة من الأحياء ، وتتهادى فوقها السفن ذاهبة آيبة ، فإنها تفجّر في ذلك اليوم ، وقد علمنا في هذا العصر الهول العظيم الذي يحدثه انفجار الذرات الصغيرة التي هي أصغر من ذرات الماء فكيف إذا فجرت ذرات المياه في هذه البحار العظيمة ، عند ذلك تسجر البحار ، وتشتعل نارا ، ولك أن تتصور هذه البحار العظيمة الهائلة وقد أصبحت مادة قابلة للاشتعال ، كيف يكون منظرها ، واللهب يرتفع منها إلى أجواز الفضاء ، قال تعالى : ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِّرَتْ ﴾<sup>(1)</sup> ، وقال :

وقد ذهب المفسرون قديما إلى أن المراد بتفجير البحار ، تشقق جوانبها وزوال ما بينها من الحواجز ، واختلاط الماء العذب بالماء المالح ، حتى تصير بحرا واحدا<sup>(٣)</sup> ، وما ذكرناه أوضح وأقرب ، فإن التفجير بالمعنى الذي ذكرناه مناسب للتسجير ، والله أعلم بالصواب .

### المطلب الرابع موران السهاء وانفطارها

أما سماؤنا الجميلة الزرقاء التي ننظر إليها فتنشرح صدورنا ، وتسر قلوبنا ، فإنها تمور مورانا ، وتضطرب اضطرابا عظيها ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَاءُ مَوْرًا﴾<sup>(٤)</sup> .

> (۱) سورة الانفطار : ۳ . (۲) سورة التكوير : ۷ .

(٣) تفسير الألوسي : (٣٠/٣٠) .
 (٤) سورة الطور ؛ ٩ .

-1:2-

ثم إنها تنفطر، وتتشقق ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ ﴾ ('' ، ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَـقَتْ ٢ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ ﴾ (''

وعند ذلك تصبح ضعيفة واهية ، كالقصر العظيم ، المتين البنيان ، الراسخ الأركان ، عندما تصيبه الزلازل ، تراه بعد القوة أصبح واهيا ضعيفا متشققا ، ﴿وَانشَقَتِ السَّمَاءُ فَهِيَ يَوْمَبِدِ وَاهِيَةٌ ﴾<sup>(٣)</sup> .

أمّا لون السهاء الأزرق الجميل فإنه يزول ويذهب ، وتأخذ السهاء في التلون في ذلك اليوم كما تتلون الأصباغ التي يدهن بها ، فتارة حمراء ، وتارة صفراء ، وأخرى خضراء ، ورابعة زرقاء ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا آنشَقَّتِ ٱلشَّمَآءُ فَكَانَتَ وَرْدَةُ كَالَدَهَانَ <sup>(٤)</sup> ، وقد نقل عن ابن عباس أن السهاء تكون في ذلك اليوم كالْفَرَسِ الْوَرَدِ ، والفرس الورد ـ كما يقول البغوي ـ تكون في الربيع صفراء ، وفي الشتاء حمراء ، فإذا اشتد البرد تغير لونها ، وقال الحسن البصري في قوله : ( وردة كالدهان ) أي تكون ألوانا<sup>(٥)</sup> .

## المطلب الخامس تكوير الشمس وخسوف القمر وتناثر النجوم

أماهذه الشمس التي نراها تشرق كل صباح ، فتغمر أرضنا بالضياء ، وتمدنا بالنور والطاقة التي لا غنى عنها لأبصارنا وأبداننا ، وما يدب على الأرض من

- (١) سورة الانفطار : ١ .
- (٢) سورة الانشقاق : ١ ـ ٢ .
  - (٣) سورة الحاقة : ١٦ .
  - (٤) سورة الرحمن : ٣٧ .
- (٥) تفسير ابن کثير (٦/٤٩٤)

### - 1.0 -

أحياء ، وما ينمو فيها من نبات ، فإنها تجمع وتكوَّر ، ويذهب ضوؤها ، كما قال تعالى : ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتْ ﴾<sup>(١)</sup> ، والتكوير عند العرب : جمع الشيء بعضه على بعض ، ومنه تكوير العمامة ، وجمع الثياب بعضها على بعض ، وإذا جمع بعض الشمس على بعض ، ذهب ضوؤها ورمى بها .

أما القمر الذي نراه في أول كل شهر هلالا ،ثم يتكامل ويتنامى، حتى يصبح بدرا جميلا بديعا ، يتغنى بجماله الشعراء ، ويؤنس المسافرين حين يسيرون في الليل، فإنه يخسف ويذهب ضوؤه، ﴿فَإِذَا بَرِقَ ٱلْبَصَرُ ۞ وَخَسَفَ ٱلْقَمَرُ ﴾ (٢)

أما تلك النجوم المتناثرة في القبة السماوية الزرقاء ، فإن عقدها ينفرط ، فتتناثر وتنكدر ﴿ وَإِذَا ٱلْكَوَاكِبُ ٱنتَثَرَتْ ﴾<sup>(٣)</sup> ، ﴿ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴾<sup>(٤)</sup> ، والانكدار : الانتثار ، وأصله في لغة العرب : الانصباب<sup>(٥)</sup> .

# المطلب السادس

تفسير القرطبي للنصوص الواصفة لأهوال يوم القيامة

قال القرطبي : « روى الترمذي عن ابن عمر رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « من سرَّه أن ينظر إلى يوم القيامة فليقرأ : ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتْ ﴾ (\*) ، ﴿إِذَا ٱلشَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ ﴾ (\*)، و ﴿إِذَا ٱلشَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴾ (^) » .

(۱) سورة التكوير : ۱ .
 (۲) سورة القيامة : ۷ ـ ۸ .
 (۳) سورة الانفطار : ۲ .
 (٤) سورة التكوير : ۲ .
 (٥) تفسير ابن كثير : (٧/٧٢١) .
 (٦) سورة التكوير : ۱ .
 (٨) سورة الانفطار : ۱ .

#### -1.1-

**DUR'ÂNIC THOUGH** 

قال : هذا حديث حسن (١) .

وإنما كانت هذ السور الثلاث أخص بالقيامة ، لما فيها من انشقاق السهاء وانفطارها ، وتكور شمسها وانكدار نجومها ، وتناثر كواكبها ، إلى غير ذلك من أفزاعها وأهوالها ، وخروج الخلق من قبورهم إلى سجونهم أو قصورهم ، بعد نشر صحفهم ، وقراءة كتبهم ، وأخذها بأيمانهم وشمائلهم ، أو من وراء ظهورهم في موقفهم على ما يأتي بيانه .

قال الله تعالى : ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنْشَقَتْ ﴾ <sup>(٢)</sup>. وقال : ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتْ ﴾ <sup>(٣)</sup>. وقال : ﴿ وَيَوْمَ نَشَقَتُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَام ﴾ <sup>(٤)</sup>، فتراها واهية منفطرة متشققة ، كقوله تعالى : ﴿ وَفُتِحَتِ ٱلسَّمَاءُ فَكَانَتُ أَبُوْبًا ﴾ <sup>(٥)</sup> ، ويكون الغمام سترة بين السهاء والأرض ، وقيل إن الباء بمعنى عن ، أي تشقق عن سحاب أبيض . ويقال : انشقاقها لما يخلص إليها من حر جهنم ، وذلك إذا بطلت المياه ، وبرزت النيران ، فأول ذلك أنها تصير حمراء صافية كالدهن ، وتتشقق لما يريد الله من نقض هذا العالم ، ورفعه . وقد قيل : إن السهاء تتلون ، فتصفر ، ثم تحمر ، أو تحمر ، ثم تصفر ، كالمهرة تميل في الربيع إلى الصفرة ، فإذا اشتد الحر مالت إلى الحمرة ، ثم إلى الغبرة . قاله الحليمي .

وقوله تعالى : ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتْ ﴾ (٢) قال ابن عباس رضي الله عنه

(١) حديث صحيح رواه الترمذي والحاكم وأحمد ، انظر صحيح الجامع : (٣٠١/٣) ورقم الحديث : ٦١٩١ .

- (٢) سورة الانشقاق : ١ .
  - (٣) سورة الانفطار : ١ .
  - (٤) سورة الفرقان : ٢٥ .
    - (٥) سورة النبأ : ١٩ .
    - (٦) سور التكوير : ١ .

- 1+1-

تكويرها إدخالها في العرش . وقيل : ذهاب صفوها ، قاله الحسن وقتادة ، وروي ذلك عن ابن عباس ومجاهد . وقال أبو عبيدة : كورت مثل تكوير العمامة ، تلف فتمحى . وقال الربيع بن خيثم : كورت رمي بها ، ومنه : كورته ، فتكور . أي سقط . قلت : وأصل التكوير الجمع ، مأخوذ من كار العمامة على رأسه يكورها ، أي لاثها ، وجمعها ، فهي تكور ، ثم يمحو ضوءها ثم يرمى بها والله أعلم .

وقوله تعالى : ﴿ وَ إِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴾ <sup>(١)</sup> أي انتشرت ، قيـل : تتناثر من أيدي الملائكة، لأنهم يموتون، وفي الخبر أنها معلقة بين السهاء والأرض بسلاسل بأيدي الملائكة . وقال ابن عباس رضي اللهعنه : انكدرت تغيرت ، وأصل الانكدار الانصباب ، فتسقط في البحار ، فتصير معها نيرانا ، إذا ذهبت المياه .

وقوله : ﴿وَإِذَا ٱلجِبَالُ سَبِّرَتْ ﴾<sup>(٢)</sup> هو مثل قوله ﴿يَوْمَنُسَبِّرُ ٱلجَبَالَ ﴾<sup>(٣)</sup> أي تحول عن منزلة الحجارة ، فتكون كثيبا مهيلا ، أي رملا سائلا ، وتكون كالعهن ، وتكون هباء منبثا ، وتكون سرابا ، مثل السراب الذي ليس بشيء . وقيل : إن الجبال بعد اندكاكها أنها تصير كالعهن من حر جهنم ، كما تصير السماء من حرها كالمهل قال الحليمي : وهذا والله أعلم لأن مياه الأرض كانت حاجزة بين السماء والأرض ، فإذا ارتفعت ، وزيد مع ذلك في إحماء جهنم أثر في كل واحد من السماء والأرض ما ذكر .

وقوله : ﴿ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِّلَتْ ﴾ (٤) أي عطلها أهلها ، فلم تحلب من

- (١) سورة التكوير : ٢ .
- (٢) سورة التكوير : ٣ .
- (٣) سورة الكهف : ٤٧
- (٤) سورة التكوير : ٤ .

### - 1•8-

الشغل بأنفسهم . والعشار : الإبل الحوامل ، وأحدها عشر ، وهي التي أتى عليها في الحمل عشرة أشهر ، ثم لا يزال ذلك اسمها حتى تضع ، وبعدما تضع ، وإنما خص العشار بالذكر ، لأنها أعز ما يكون على العرب ، فأخبر أنها تعطل يوم القيامة . ومعناه أنهم إذا قاموا من قبورهم ، وشاهد بعضهم بعضا ورأوا الوحوش والدواب محشورة ، وفيها عشارهم التي كانت أنفس أموالهم ، لم يعبؤوا بها ، ولم يهمهم أمرها ، ويحتمل تعطل العشار إبطال الله تعالى أملاك الناس عما كان ملكهم إياها في الدنيا ، وأهل العشار يرونها ، فلا يجدون إليها سبيلا . وقيل : العشار : السحاب ، يعطل مما يكون فيه ، وهو الماء ، فلا يمطر . وقيل : العشار الديار ، تعطل فلا تسكن . وقيل : الأرض التي يعشر زرعها تعطل فلا تزرع ، والقول الأول أشهر وعليه من الناس الأكثر .

وقوله : ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتْ ﴾<sup>(١)</sup> أي جمعت ، والحشر الجمع ، وقد تقدم .

وقوله ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سَجِّرَتَ ﴾<sup>(٢)</sup> . أي أوقدت ، وصارت نارا . رواه الضحاك عن ابن عباس رضي الله عنه . وقال قتادة : غار ماؤها ، فذهب . وقال الحسن والضحاك : فاضت . قال ابن أبي زمنين : سجرت حقيقته ملئت ، فيفضي بعضها إلى بعض ، فتصير شيئاً واحداً . وهو معنى قول الحسن . ويقال : أن الشمس تلف ، ثم تلقى في البحار ، فمنها تحمى ، وتنقلب نارا . قال الحليمي : ويحتمل إن كان هذا هكذا أن البحار في قول من فسر التسجير بالامتلاء هو أن النار حينئذ تكون أكثرها ، لأن الشمس أعظم من الأرض مرات كثيرة ، فإذا كورت ، وألقيت في البحر ، فصارت نارا ، ازدادت امتلاءا .

- (١) سورة التكوير : ٥ .
- (٢) سورة التكوير : ٦ .

وقوله : ﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِّجَتْ ﴾<sup>(١)</sup> تفسير الحسن أن تلحق كل شيعة شيعتها : اليهود باليهود ، والنصارى بالنصارى ، والمجوس بالمجوس ، وكل من كان يعبد من دون الله شيئا يلحق بعضهم ببعض ، والمنافقون بالمنافقين ، والمؤمنون بالمؤمنين . وقال عكرمة : المعنى تقرن بأجسادها ، أي ترد إليها ، وقيل : يقرن الغاوي بمن أغواه من شيطان أو إنسان . وقيل : يقرن المؤمنون بالحور العين ، والكافرون بالشياطين .

وقوله : ﴿وَإِذَا ٱلْمُوَّءُدَةُ سُبِلَتْ ﴾ <sup>(٢)</sup> يعني بنات الجاهلية ، كانوا يدفنوهن أحياء ، لخصلتين : إحداهما : كانوا يقولون إن الملائكة بنات الله ، فألحقوا البنات به . الثانية : مخافة الحاجة والإملاق ، وسؤال الموؤدة على وجه التوبيخ لقاتلها ، كما يقال للطفل إذا ضرب : لم ضربت ؟ وما ذنبك ؟ وقال الحسن : أراد الله أن يوبخ قاتلها ، لأنها قتلت بغير ذنب . وبعضهم يقرأ : وإذا الموؤدة سَأَلَت ، تعلق الجارية بأبيها ، فتقول : بأي ذنب قتلتني ؟ وقيل : معنى سئلت ، يسأل عنها كما قال : ﴿ إِنَّ الْعَهْدُ كَانَ مَسْعُولًا ﴾<sup>(٣)</sup>

وقوله : ﴿ وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نُشِرَتْ ﴾ (٢) أي للحساب وسيأتي .

وقوله : ﴿وَإِذَا ٱلسَّمَآءُ كُشِطَتٌ﴾<sup>(٥)</sup> قيل : معناه طويت ، كما قال الله تعالى : ﴿ يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّمَآءَ كَطَيَّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ ﴾<sup>(٦)</sup> ، أي كطي الصحيفة على مافيها ، فاللام بمعنى «على» ، يقال : كشطت السقف ، أي قلعته ، فكان

- (١) سورة التكوير : ٧ .
- (۲) سورة التكوير : ۸ .
- (٣) سورة الإسراء : ٣٤ .
- (٤) سورة التكوير : ١٠ .
- (°) سورة التكوير : ١١ .
- (٦) سورة الأنبياء : ١٠٤ .

- 11. -

المعنى : قلعت ، فطويت والله أعلم ، والكشط والقشط سواء ، وهو القلع ، وقيل : السجل كاتب للنبي ﷺ ، ولا يعرف في الصحابة من اسمه سجل .

وقوله ﴿ وَ إِذَا ٱلْجَحِيمُ سُعِّرَتْ ﴾<sup>(١)</sup> أي أوقدت . وقوله : ﴿ وَ إِذَا ٱلْجَنَّةُ أَزْلِفَتْ ﴾<sup>(٢)</sup> أي قربت لأهلها ، وأدنيت .

﴿ عَلَمَتْ نَفْسٌ مَّآ أَحْضَرَتْ ﴾<sup>(٢)</sup> أي من عملها ، وهو مثل قوله ﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا قَدْمَتْ وَأَخْرَتْ ﴾<sup>(٤)</sup>

ومما قيل في وصف أهوال ذلك اليوم شعرا <sup>(٥)</sup> :

مثل لنفسك أيها المغرور إذ كورت شمس النهار وأدنيت وإذا النجوم تساقطت وتناثرت وإذا البحار تفجرت من خوفها وإذا الجبال تقلعت بأصولها وإذا العشار تعطلت وتخربت وإذا الوحوش لدى القيامة احشرت وإذا تقاة المسلمين تزوجت وإذا المؤدة سئلت عن شأنها وإذا الجليل طوى السهاء بيمينه

- (١) سورة التكوير ١٢ .
- (٢) سورة التكوير : ١٣ .
- (٣) سورة التكوير : ١٤ .
- (٤) سورة الانفطار : ٥ .
- (٥) التذكرة للقرطبي : ٢١٤ .

يوم القيامة والسماء تمور حتى على رأس العباد تسير وتبدلت بعد الضياء كدور ورأيتها مثل الجحيم تفور فرأيتها مثل السحاب تسير خلت الديار فما بها معمور وتقول للأملاك أين تسيور من حور عين زانهن شيعور وبأي ذنب قتلها ميسور طى السجلً كتابه المنشور

#### - 111 -

وتهتكت للمؤمنين ستور ورأيت أفلاك السهاء تسدور فلها على أهل الذنوب زفير لفتى على طول البلاء صبور يخشى القصاص وقلبه مذعور كيف المصر على الذنوب دهور وإذا الصحائف نشرت فتطايرت وإذا السهاء تكشطت عن أهلها وإذا الجحيم تسعرت نيرانها وإذا الجنان تزخرفت وتطيبت وإذا الجنين بأمه متعلق هذا بلا ذنب يخاف جنينه

المطلب الســـابع المحاسبي يصور أهوال ذلك اليوم

يقول الحارث المحاسبي رحمه الله واصفا ما يقع في ذلك اليوم من أهوال : د حتى إذا تكاملت عدة الموتى ، وخلت من سكانها الأرض والسهاء ، فصاروا خامدين بعد حركاتهم ، فلا حسّ يسمع ، ولا شخص يُرى ، وقد بقي الجبار الأعلى كما لم يزل أزلياً واحداً منفرداً بعظمته وجلاله ، ثم لم يفجاً روحك إلا بنداء المنادي لكل الخلائق معك للعرض على الله عز وجل بالذل والصغار منك ومنهم . فتوهم كيف وقوع الصوت في مسامعك وعقلك وتفهم بعقلك بأنك تدعى إلى العرض على الملك الأعلى ، فطار فؤادك ، وشاب رأسك للنداء ، لأنها صيحة واحدة بالعرض على ذي الجلال والإكرام والعظمة والكبرياء – فبينها أنت فزع بغبار قبرك قائم على قدميك ، شاخص بصرك نحو النداء ، وقد كل يوحد بغبار قبرك قائم على قدميك ، شاخص بصرك نحو النداء ، وقد ثار الخلائق كلهم معك ثورةواحدةوهم مغبّرون من غبار الأرض التي طال فيها بلاؤهم .

فتوهم ثورتهم بأجمعهم بالرعب والفزع منك ومنهم ، فتوهم نفسك بعريك ومذلتك وانفرادك بخوفك وأحزانك وغمومك وهمومك في زحمة الخلائق ، عراة

-111-

حفاة صموت أجمعون بالذلة والمسكنة والمخافة والرهبة ، فلا تسمع إلا همس أقدامهم والصوت لمدة المنادي ، والخلائق مقبلون نحوه ، وأنت فيهم مقبل نحو الصوت ، ساع بالخشوع والذلة ، حتى إذا وافيت الموقف ازدحت الأمم كلها من الجن والإنس عراة حفاة ، قد نزع المُلك من ملوك الأرض ولزمتهم الذلة والصَغار ، فهم أذل أهل الجمع وأصغرهم خلقة وقدراً بعد عتوّهم وتجبرهم على عباد الله عز وجل في أرضه .

ثم أقبلت الوحوش من البراري وذرى الجبال منكسة رؤوسها لذلّ يوم القيامة بعد توحشها وانفرادها من الخلائق ذليلة ليوم النشور لغير بليّة نابتها ولا خطيئة أصابتها ، فتوهم إقبالها بذلّها في اليوم العظيم ليوم العرض والنشور .

وأقبلت السباع بعد ضراوتها وشهامتها منكسة رؤوسها ذليلة ليوم القيامة حتى وقفت من وراء الخلائق بالذل والمسكنة والانكسار للملك الجبار ، وأقبلت الشياطين بعد عتّوها وتمردها خاشعة لذل العرض على الله سبحانه فسبحان الذي جمعهم بعد طول البلاء واختلاف خلقهم وطبائعهم وتوحش بعضهم من بعض قد أذلهم البعث وجمع بينهم النشور .

حتى إذا تكاملت عدة أهل الأرض من إنسها وجنها وشياطينها ووحوشها وسباعها وأنعامها وهوامّها ، واستووا جميعاً في موقف العرض والحساب تناثرت نجوم السياء من فوقهم وطمست الشمس والقمر ، وأظلمت الأرض بخمود سراجها وإطفاء نورها . فبينها أنت والخلائق على ذلك إذ صارت السياء الدنيا من فوقهم ، فدارت بعظمها من فوق رؤوسهم ، وذلك بعينك تنظر إلى هول ذلك ، ثم انشقت بغلظها خسمائة عام ، فيا هَوْل صوت انشقاقها في سمعك ، ثم تمزقت

- 114-

وانفطرت بعظيم هول يوم القيامة والملائكة قيام على أرجائها وهي حافّات ما يتشقق ويتفطر ، فما ظنك بهول تنشق فيه السماء بعظمها ، فأذابها ربّها حتى صارت كالفضة المذابة تخالطها صفرة لفزع يوم القيامة كما قال الجليل الكبير : ﴿ فَكَانَتْ وَرْدَةُ كَالَدِهَانِ ﴾(١)، ﴿يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَالَمُهْلِ ٢٠٠٠ وَتَكُونُ أَلِحْبَالُ كَالْعِهْنِ ﴾(٢)

فبينا ملائكة السهاء الدنيا على حافتها إذ انحدروا محشورين إلى الأرض للعرض والحساب ، وانحدروا من حافتيها بعظم أجسامهم وأخطارهم وعلو أصواتهم بتقديس الملك الأعلى الذي أنزلهم محشورين إلى الأرض بالذلة والمسكنة للعرض عليه والسؤال بين يديه .

فتوهم تحدرهم من السحاب بعظيم أخطارهم وكبير أجسامهم وهول أصواتهم وشدة فرقهم منكسين لذل العرض على الله عز وجل . فيا فزعك وقد فزع الخلائق مخافة أن يكونوا أمروا بهم ، ومسألتهم إياهم : أفيكم ربنا ؟ ففزع الملائكة من سؤالهم إجلالاً لمليكهم أن يكون فيهم ، فنادوا بأصواتهم تنزيلاً لما توهمه أهل الأرض : سبحان ربنا ليس هو بيننا فهو آت ، حتى أخذوا مصافهم محدقين بالخلائق منكسين رؤوسهم لذل يومهم . فتوهمهم ، وقد تسربلوا بأجنحتهم ونكسوا رؤوسهم في عظم خلقهم بالذل والمسكنة والخشوع لربهم ، ثم وعظم الأجساد ، وكل أهل سهاء محدقين بالخلائق صفا .

حتى إذا وافى الموقف أهل السموات السبع والأرضين السبع كسيت الشمس حر عشر سنين وأدنيت من رؤوس الخلائق قاب قوس أو قوسين ، ولا

> (۱) سورة الرحمن : ۳۷ . (۲) سورة المعارج : ۸\_۹ .

#### -118-

ظل لأحد إلا ظلَّ عرش رب العالمين ، فمن بين مستظل بظل العرش ، وبين مضحو بحر الشمس ، قد صهرته بحرها واشتد كربه وقلقه من وهجها ، ثم ازدحت الأمم وتدافعت ، فدفع بعضهم بعضاً وتضايقت فاختلفت الأقدام وانقطعت الأعناق من العطش واجتمع حر الشمس ووهج أنفاس الخلائق وتزاحم أجسامهم ، ففاض العرق منهم سائلاً حتى استنقع على وجه الأرض ثم على الأبدان على قدر مراتبهم ومنازلهم عند الله عز وجل بالسعادة والشقاء ، حتى إذا بلغ من بعضهم العرق كعبيه ، وبعضهم حقويه ، وبعضهم إلى شحمه أذنيه ، ومنهم من كاد أن يغيب في عرقه ومن قد توسط العرق من دون ذلك منه .

عن ابن عمر قال : قال رسول الله ﷺ : « إن الرجل ( وقال مرة إن الكافر ) ليقوم يوم القيامة في بحر رشحه إلى أنصاف أذنيه من طول القيام » .

وعن عبدالله رفعه إلى النبي ﷺ « إن الكافر يلجم بعرقة يوم القيامة من سطول ذلك اليوم ، (وقال علي : من طول القيام . قالا جميعاً ) حتى يقول : رب أرحني ولو إلى النار . وأنت لامحالة أحدهم ، فتوهم نفسك راجعة لكربك وقد علاك العرق ، وأطبق عليك الغم ، وضاقت نفسك في صدرك من شدة العرق والفزع والرعب ، والناس معك منتظرون لفصل القضاء إلى دار السعادة أو إلى دار الشقاء ، حتى إذا بلغ المجهود منك ومن الخلائق منتهاه ، وطال وقوفهم لا يكلمون ولا ينظرون في أمورهم .

عن قتادة أو كعب ، قال:يوم يقوم الناس لرب العالمين قال : « يقومون مقدار ثلاثهائة عام ، قال سمعت الحسن يقول : ما ظنك بأقوام قاموا لله عز وجل على أقدامهم مقدار خمسين ألف سنة لم يأكلوا فيها أكلة ولم يشربوا فيها شربة ،

حتى إذا انقطعت أعناقهم من العطش ، واحترقت أجوافهم من الجوع انصرف بهم إلى النار ، فسقوا من عين آنية قد آن حرها ، واشتد نفحها ، فلما بلغ المجهود منهم ما لا طاقة لهم به كلم بعضهم بعضاً في طلب من يكرم على مولاه أن يشفع لهم في الراحة من مقامهم وموقفهم لينصرفوا إلى الجنة أو إلى النار من وقوفهم ففزعوا إلى آدم ونوح ومن بعده إبراهيم ، وموسى وعيسى من بعد ابراهيم ، كلهم يقول لهم : إن ربي قد غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولا يغضب بعده مثله ، فكلهم يذكر شدة غضب ربه عز وجل وينادي بالشغل بنفسه فيقول : نفسي نفسي ، فيشتغل بنفسه عن الشفاعة لهم إلى ربهم لإهتهامه بنفسه وخلاصها ، وكذلك يقول الله عز وجل : ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَدِلُ عَن

فتوهم أصوات الخلائق وهم ينادون بأجمعهم ، منفرد كل واحد منهم بنفسه ، ينادي نفسي نفسي ، فلا تسمع إلا قول نفسي نفسي . فياهول ذلك وأنت تنادي معهم بالشغل بنفسك والاهتهام بخلاصها من عذاب ربك وعقابه ، فها ظنك بيوم ينادي فيه المصطفى آدم ، والخليل إبراهيم ، والكليم موسى ، والروح والكلمة عيسى مع كرامتهم على الله ـ عز وجل ـ وعظم قدر منازلهم عند الله عز وجل ، كل ينادي : نفسي نفسي ، شفقاً من شدة غضب ربه ، فأين أنت منهم في اشفاقك في ذلك اليوم واشتغالك بذلك اليوم ، وبحزنك وبخوفك ؟ حتى إذا أيس الخلائق من شفاعتهم أتوا النبي محمداً تشر فسألوه الشفاعة إلى ربهم فأجابهم إليها ، ثم قام إلى ربه عز وجل واستأذن عليه فأذن له ثم خرً لربه

(١) سورة النحل : ١١١ .

#### -117-



ساجداً ، ثم فتح عليه من محامده والثناء عليه لما هو أهله ، وذلك كله بسمعك وأسماع الخلائق ، حتى أجابه ربه عز وجل إلى تعجيل عرضهم والنظر في أمورهم<sup>(1)</sup> .

(١) كتاب التوهم والأهوال: ص ٥ .

- 117 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com



## الفَصَب الشامنن أحوَال الناسُ في بَوَم القيرَ الت

تختلف أحوال الناس في ذلك اليوم اختلافا بينا ، وسنعرض هنا لثلاثة : الكفار ، وعصاة الموحدين ، والأتقياء الصالحين .

> المبحث الاولمن حسال لكف ر

## المطلب الأول ذلتهم وهوانهم وحسرتهم ويأسهم

الذي يتأمل في نصوص الكتاب والسنة التي تحدثنا عن مشاهد القيامة يرى الأهوال العظام والمصائب الكبار التي تنزل بالكفرة المجرمين في ذلك اليوم العظيم .

وسنعرض في هذا المبحث بعض المشاهد التي يصفها القرآن الكريم .

(١) سورة المعارج : ٤٣ .

#### - 119 -

الأجداث هي القبور ، والنص يصور سرعة خروجهم من القبور في ذلك اليوم منطلقين إلى مصدر الصوت كأنهم يسرعون إلى الأنصاب التي كانوا يعبدونها في الدنيا ، ولكنهم اليوم لا ينطلقون فرحين أشرين بطرين كما كان حالهم عندما كانوا يقصدون الأنصاب ، بل هم أذلاء ، أبصارهم خاشعة ، والصغار يعلوهم ، على النعت الذي كان يعدهم الله به في الدنيا .

٢ - وقال تعالى : ﴿ فَنَوَلَ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُر ٢ خُشَعًا أَبْصَرُهُمْ يَخُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاتِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرُ ٢ مُهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ يَقُولُ ٱلْتَاعَرُونَ هَاذَا يَوْمُ عَسِرٌ ﴾ ()

وهذه الآية تنص على ما نصت عليه الآيات السابقة من خروجهم خاشعي الأبصار أذلاء ، مسرعين إلى مصدر الصوت الذي يناديهم ويدعوهم ، وتزيدنا بيانا باعطائنا صورة حيّة لمشهد البعث والنشور ، فحالهم في ذلك اليوم في حركتهم وانطلاقتهم وهم يخرجون مسرعين كحال الجراد المنتشر ، ويفيدنا النص أيضا اعتراف الكفار في ذلك اليوم بصعوبة موقفهم ﴿ يُقُولُ الْكَنْهِرُونَ هَنَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ ﴾<sup>(٢)</sup> .

٣ ـــ ويفيدنا نص ثالث أن الكفار ينادون بالويل والثبور عندما ينفخ في الصور متسائلين عمن أقامهم من رقدتهم .

﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ٢٢ قَالُواْ يَنوَ يَلَنَا مَنْ بَعَنَنَا مِن مَرْقَدِنَا ﴾ ٢٦ .

- (١) سورة القمر : ٦\_٨ .
  - (٢) سورة القمر : ٨ .
  - (۳) سورة يس : ۵۱ .

وقد كان أبو محكم الجسري يجتمع إليه إخوانه ، وكان حكيها ، فإذا تلى الآية السابقة بكى ، ثم قال :

د إن القيامة ذهبت فظاعتها بأوهام العقول ، أما والله لئن كان القوم في رقدة مثل ظاهر قولهم ، لما دعوا بالويل عند أول وهلة من بعثهم ، ولم يوقفوا بعد موقف عرض ولا مسألة إلا وقد عاينوا خطراً عظيماً ، وحقت عليهم القيامة بالجلائل من أمرها ، ولكن كانوا في طول الإقامة في البرزخ يألمون ويعذبون في قبورهم ، وما دعوا بالويل عند انقطاع ذلك عنهم ، إلا وقد نقلوا إلى طامة هي أعظم منه ، ولولا أن الأمر على ذلك ما استصغر القوم ما كانوا منه ، فسموه رقادا ، وإن في القرآن لدليلا على ذلك : ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الطَّآمَةُ ٱلْكُبْرَىٰ ﴾<sup>(1)</sup>، ثم يبكي حتى يبل لحيته »<sup>(٢)</sup>.

٤ ـ ويضيف نص آخر ملامح جديدة إلى صورتهم حال بعثهم ، فأبصارهم لشدة الهول شاخصة جاحظة ، وأفتدتهم خالية إلا من الهول الذي يحيط بشدة الهول شاخصة جاحظة ، وأفتدتهم خالية إلا من الهول الذي يحيط بهم ، قال تعالى : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ اللَّهُ عَضَلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّلْلُونَ إِنِّمَا يُوَخِّرُهُمُ السَوَرِيمِ مَوَالَةً عَضَلًا عَمَالًا يَعْمَلُ الظَّلْلُونَ إِنِّمَا يُوَخِّرُهُمُ السَوَرِيمِ مَوَالَةً عَضَلًا عَمَالًا يَعْمَلُ الظَّلْمُونَ إِنِّمَا يُوَخِّرُهُمُ مَوْتُهُمُ مَوَالَةً عَضَلًا عَمَالًا تَعْلَى مَوْتُولُمُ مُعْلَعُينَ مُقْنِعِي رُعُوسِهُم لا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَقْفِدُ مُهم عَوْلَةً عُولًا عَمَالًا مَن اللهُ عَالَيْ عَلَى مُعْلَى عَلَى مُعْلَى مُوْتُهُمُ مُواتُهُمُ مُواتُهُ وَلا يَعْسَبُ مَاللَهُ مَعْمَالًا عَمَالًا مَعْلَى أَنْهُمُ مُواتُهُمُ مُواتُ عُصَلًا عَمَالًا مَعْتُ مُوالًا عَالَ عَالَى إِنَّةً عَنْهُمُ عَنْ أَنْتُ مُعْتَعَيْمُ مُواتُ إِنَّى اللَّهُ عَنْ عَالَى إِنْ مَعْلَى عَلَى أَنْ مُولُعُمْ مُولًا عَمَالًا عَلَى أَنْ عَلَيْهُمُ مُواتُهُمُ مُولَةً عُنَالَ عَلَيْ مُولًا عَيْنَا مُولَتُهُمُ مُولَةً عُنْ أُمُولُهُمُ وَالَعُهُمُ مُولَةً عُنَامُ وَالَةً عَنْ اللهُ مُولَعُهُمُ مُولًا عَنْ أَنْهُمُ مُولَةً مُولًا عَنّا يَعْمَلُ الطَّالِمُونَ إِنَّى أَنَا وَلَا عَصَلَى أَنْ مُنْهُ مُؤْتُهُمُ مُولًا عُنَا مُعَالًا عُنَا مُعَلَى مُولًا عُنْهُمُ مُولًا عُنْ مُعَالًا عُلَى مُعَالًا عَلَى أَنْ مُؤْمُ مُولًا عُنْ مُولًا مُولًا مُولًا مُولًا مُ وَأَفْضِدُمُهُمُ هُواتُهُ عُنَا مُعَالًا عَالِي إِنَا مَعَالًا عَالِي مُعَالًا مُولًا مُعْلَمُ مُولًا مُعْلَعُهُمُ مُ مُولًا مُ مُولًا عُنْ مُ مُعْلَى مُعْلَمُ مُولِعُنَا مُعَالًا مُ مُؤْلُهُمُ مُولًا مُعْتُعُمُ مُعَالًا مُولًا مُعَالَمُ مُولًا عُنْتُ مُ مُعَالًا مُعَالًا مُولًا مُعَالًا عَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُولًا مُعُ مُعَالًا مُ مُولًا مُعَالًا مُعْلَمُ مُولًا مُعَالًا مُعْلَمُ مُولًا مُ مُعْلَمُ مُعَا

يقول الأستاذ سيد قطب ـ رحمه الله وأجزل له المثوبة ـ في تفسير هذه الآيات : «والرسول ﷺ ـ لا يحسب الله غافلًا عما يعمل الظالمون ، ولكن ظاهر الأمر يبدو هكذا لبعض من يرون الظالمين يتمتعون ، ويسمع بوعيد الله ، ثم لا يراه واقعا بهم في الحياة الدنيا ، فهذه الصيغة تكشف عن الأجل

- (١) سورة النازعات : ٣٤ .
- (٢) النهاية لابن كثير : (١ / ٢٧٤) .
  - (٣) سورة إبراهيم : ٤٢ ـ ٤٣ .

#### - 111 -

المضروب لأخذهم الأخذة الأخيرة ، التي لا إمهال بعدها ، ولا فكاك منها ، أخذهم في اليوم العصيب الذي تشخص فيه الأبصار من الفزع والهلع ، فتظل مبهوته مذهولة ، مأخوذة بالهول لا تطرف ولا تتحرك .

ثم يرسم مشهدا للقوم في زحمة الهول . . مشهدهم مسرعين لا يلوون على شيء ، ولا يلتفتون إلى شيء ، رافعين رؤوسهم ، لاعن إرادة ، ولكنها مشدودة ، لايملكون لها حراكا . يمتد بصرهم إلى ما يشاهدون من الرعب ، فلا يطرف ولا يرتد إليهم ، وقلوبهم من الفزع خاوية خالية ، لا تضم شيئاً يعونه أو يحفظونه ، أو يتذكرونه ، فهي هواء خاوية . هذا هو اليوم الذي يؤخرهم الله إليه ، حيث يقفون هذا الموقف ، ويعانون هذا الرعب ، الذي يرتسم من خلال هذه المقاطع الأربعة ، مذهلًا آخذا بهم كالطائر الصغير في غالب الباشق الرعيب :

﴿ إِنَّمَا يُؤَجِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ (٢) مُهْطِعِنَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لاَيرَتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْقِدَتُهُمْ هَوَآتُ ﴾ (١) .

فالسرعة المهرولة المدفوعة ، في الهيئة الشاخصة المكروهة المشدودة ، مع القلب المفزع الطائر الخاوي من كل وعي من الإدراك . . كلها تشي بالهول الذي تشخص فيه الأبصار »<sup>(٢)</sup> .

٥ ــ ويصور القرآن الفزع الذي يسيطر على نفوس الكفار في يوم الموقف العظيم فيقول : ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْأَزِفَةَ إِذِالْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيمِع يُطَاعُ ﴾ (٣) .

- (۱) سورة إبراهيم : ٤٢ .
   (۲) في ظلال القرآن : (٤/١١١/) .
  - (۳) سورة غافر : ۱۸ .

• والآزقة . . . القريبة العاجلة . . . هي القيامة ، واللفظ يصورها كأنها زاحفة والأنفاس من ثمَّ مكروبة لاهثة ، وكأنما القلوب المكروبة تضغط على الحناجر ، وهم كاظمون لأنفاسهم ولآلامهم ولمخاوفهم ، والكظم يكربهم ، ويثقل على صدورهم ، وهم لا يجدون حميما يعطف عليهم ، ولا شفيعا ذا كلمة تطاع في هذا الموقف العصيب المكروب »<sup>(1)</sup> .

٦ – وما كان هؤلاء في حكم الله مجرمين متمردين على خالقهم وإلههم ، مستكبرين عن عبادته وطاعته - فإنه يؤتى بهم إلى ربهم وخالقهم مقرنين في الأصفاد ، مسربلين بالقطران تغشى وجوههم النار ، ويا لفظاعة حالهم ، وعظم ما يلقون ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَـنُوْتُ وَبَرَزُواْ لللَهِ الْوَحد الْقَهَار (٢) وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَهِد مُقَرَّنِينَ في الْأَصْفَاد (٢) مَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانَ وَتَغْشَى وُجُوهَهُمُ النَّار ﴾ (٢)

يقول الطبري رحمه الله في تفسير هذه الآيات : ( وتعاين الذين كفروا بالله ، فاجترموا في الدنيا الشرك يومئذ ، يعني يوم تبدل الأرض غير الأرض والسموات ، ﴿ مُقَرَّنِينَ في ٱلأَصْفَادِ ﴾<sup>(٣)</sup> ، يقول : مقرنة أيديهم وأرجلهم إلى رقابهم بالأصفاد ، وهي الوثاق مَن غلَّ وسلسلة ، واحدها صفد »<sup>(٤)</sup> .

والسرابيل : هي القُمُصُ التي يلبسونها ، والقطران : المادة التي تطلى بها الإبل إذا أصابها الجرب ، وقيل : القطران النحاس .

٧ ــ وتدنو الشمس من رؤوس العباد في ذلك اليوم حتى لايكون بينها وبينهم إلا

- (۱) في ظلال القرآن : ۳۰۷۶/٦ . (۲) سورة إبراهيم : ٤٨ ــ ٥٠ . (۳) سورة إبراهيم : ٤٩ .
- (٤) تفسير ابن جرير الطبري : (٢٥٤/١٣) .

#### - 114-

إلا مقدار ميل واحد ، ولولا أنهم مخلوقون خلقاً غير قابل للفناء لانصهروا وذابوا وتبخروا ، ولكنهم بعد الموت لا يموتون .

ويذهب عرقهم في الأرض حتى يرويها ، ثم يرتفع فوق الأرض ، ويأخذهم على قدر أعيالهم . ففي صحيح مسلم عن المقداد بن الأسود قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « تدنى الشمس يوم القيامة من الحلق ، حتى تكون منهم كمقدار ميل »

قال سليم بن عامر : فوالله ما أدري ما يعني بالميل ؟ أمسافة الأرض ، أم الميل الذي تكتحل به العين .

قال : « فيكون الناس على قدر أعيالهم في العرق ، فمنهم من يكون إلى كعبيه . ومنهم من يكون إلى ركبتيه . ومنهم من يكون إلى حقويه . ومنهم من يلجمه العرق إلجاما » .

قال : وأشار رسول الله بيده إلى فيه (`` .

وفي صحيحي البخاري ومسلم عن ابن عمر رضي الله عنها ، عن النبي ﷺ ، ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَـٰلَمِينَ﴾ (٢) ، قال : ﴿ يقوم أحدهم في رشحه إلى أنصاف أذنيه »(٣) .

وفي صحيحي البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : ( يعرق الناس يوم القيامة حتى يذهب عرقهم في الأرض

(۱) صحيح مسلم ، كتاب الجنة ، باب في صفة القيامة . (۲۱۹٦/٤) ، ورقمه : (۲۸٦٤) .
 (۲) سورة المطففين : ٦ .

(٣) رواه البخاري في كتاب الرقاق ، باب قول الله تعالى : ﴿ ٱلا يظن أولئك أنهم مبموثون ﴾ ، فتح الباري ، (٢/١١) . ورواه مسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها ، باب في صفة يوم القيامة ، (٤/٦٢/٤] ، ورقمه : ٢٨٦٢ .



سبعين ذراعا ، ويلجمهم حتى يبلغ آذانهم »<sup>(۱)</sup> .

٨ ــ وعندما يرى الكفار العذاب والهوان الذي يصيب الكفرة المشركين يصيبهم الحسرة والندم ، ولكثرة حسرة العذاب سمي الله ذلك اليوم بيوم الحسرة وأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسَرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢) .

ولشدة تحسر الكافر وندمه على عدم اتباعه للرسول الذي بعث إليه ، واتباعه لأعداء الرسل ، فإنه يعض على يديه ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الطَّالَمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَنَلَيْتَنِي آَتَحَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِسَبِيلًا (٢) يَنُوَ يَلَتَى لَيْتَنِي لَمُ أَتَحَذَ فُلَانًا خَلِيلًا ٢ أَضَلَنِي عَنِ الذِكْرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِي وَكَانَ ٱلشَّبْطَنُ لِلإِنسَنِ خُذُولًا ﴾٢٠).

- ٩ وفي ذلك اليوم يوقن الكفار أن ذنبهم غير مغفور ، وعذرهم غير مقبول ، فييأسوا من رحمة الله ، ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُبْلِسُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ (٤)

(۱) المصادر السابقة ، والسياق للبخاري .
 (۲) سورة مريم : ۳۹ .
 (۳) سورة الفرقان : ۲۷ ـ ۲۸ .
 (٤) سورة الروم : ١٢ .
 (٥) سورة النساء : ٤١ .



المطلب الثاني إحباط أعمالهم

أعمال الكفار قسمان : قسم هو طغيان وبغي وإفساد في الأرض ونحو ذلك ، فهذه أعمال باطلة فاسدة لا يرجو أصحابها من وراثها خيرا ، ولا يتوقعون عليها ثوابا .

وقد شبه القرآن هذه الأعمال بالظلمات التي يركب بعضها بعضا ﴿ أَوَّ كَظُلُبُتِ فِي بَحْرِ لَجِي يَغْسَـلْهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوَجٌ مِن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُبُتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضَ إِذَا أَنْحَرَجَ يَدُهُ لَمْ يَكَدُ يَرَبْهَا وَمَن لَمَ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ فُوراً فَمَا لَهُ مِن نُوْرٍ ﴾<sup>(1)</sup>.

والقسم الثاني : أعمال يظنون أنها تغني عنهم من الله شيئا ، كالصدقة والعتاق وصلة الأرحام والإنفاق في سبل الخير ، وقد ضرب الله في كتابه لهذا النوع من الأعمال أمثلة .

فشبهها في بعض المواضع بالسراب الذي يظنه رائيه ماء ، ولكنه عندما يأتيه ـ وهو يؤمل أن يصل إليه فيروي غلته ، ويذهب ظمأه ـ لا يجده شيئا ، ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَـٰلُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَة يَحْسَـبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَرْ يَجِدْهُ شَيْعًا وَوَجَدَ اللهَ عِندَهُ فَوَقَنْهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾(٢) .

وشبهها في موضع آخر بالرياح الشديدة الباردة تهب على الزروع والثمار فتدمرها ، ﴿ مَثَلُ مَا يُنفقُونَ فِي هَذِه الْحَيَوَة الدُّنْيَ كَمَثَلِ رِيجٍ فِيها صَرَّأَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمِ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ ۖ اللَّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِبُونَ ﴾(") ،

> (۱) سورة النور : ٤٠ (۲) سورة النور : ۳۹ . (۳) سورة آل عمران : ۱۱۷ .

-117-

والصر : البرد الشديد ، وهذه الرياح الباردة هي الكفر والشرك التي تحرق أعمّالهم الصالحة .

وشبهها في موضع ثالث بالرماد الذي جاءته ريح عاصف فذرته في كل مكان ، فكيف يستطيع صاحبه جمعه بعد تفرقه !! ﴿ مَّشُلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادِ اَشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءِ ذَلِكَ هُوَ الضَّلَـٰلُ ٱلْبَعِيـدُ ﴾<sup>(1)</sup> .

ولذلك فإن الله يجعل أعمال الكفار هباء منثورا ﴿وَقَدِمْنَآ إِلَىٰ مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَحَكَلْنَهُ هَبَآءَ مَّنتُورًا﴾(٢)

وهذا الفريق الذي يظن أنه على خير يفاجاً يوم القيامة بأن عمله باطل ضائع ، ومن هؤلاء عُباد اليهود والنصارى بعد البعثة النبوية ، فإن فريقا منهم يجهدون أنفسهم بالعبادة، وفعل الخيرات، ويظنون أن ذلك ينفعهم عند الله تبارك وتعالى ، وكذلك الذين انتسبوا إلى الإسلام ، ولكنهم أشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا ، وعبدوا غير الله ، كل هؤلاء لا تنفعهم أعمالهم ، ولا يقيم الله لهم يوم القيامة وزنا ، ﴿ قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُم بِٱلأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا (إِنَّ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْبُهُم فِي وَقَالَهُ عَامَ اللهُ اللهُ مَعْلَا اللهُ الإُسلام ، ولكنهم أشركوا بالله مالم ينزل به ولقابه وزنا ، ﴿ قُلْ هُلْ نُنَبِّئُكُم بِٱلأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا (إِنَّ اللهُ اللهِ على معالم مالهُ فَعْمَام وَقَالَهُ مَا وَاللهُ عَلَيْهُمْ فَكَرُ اللهُ عُمَامًا إِنَّ أَوْلَابِكَ اللهِ اللهِ على على معام وَقَالَهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَكَرُوا عَامَهُ مُعْمَامًا إِنَّ أَوْلَابِكَ اللهِ عَلَيْهُمْ فِي وَلَقَابُهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَكَرُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَعَامَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ

وقد سأل مصعب بن سعد أباه سعد بن أبي وقاص عن الآخسرين أعمالا ، فقال : « هم اليهود والنصارى ، أما اليهود فكذبوا محمدا ﷺ ، وأمًا النصارى

- (۱) سورة إبراهيم : ۱۸ . (۲) سورة الفرقان : ۲۳ .
- (٣) سورة الكهف : ١٠٣ ـ ١٠٦ .

- 144 -



فكفروا بالجنة ، وقالوا : لا طعام فيها ولا شراب »<sup>(1)</sup> .

وإنما كان اليهودوالنصارى من الأخسرين أعمالا ، لأن كثيرا منهم يظنون أنفسهم على الحق ، ويجتهدون في العبادة ، وحقيقة الأمر أنهم خاسرون ، لأنهم يكفرون برسول الله الخاتم ، وكتابه المنزل ، مع كفرهم بكثير مما أنزل إليهم من ربهم ، وإيمانهم بالمحرف من دينهم .

فهذه الأعمال التي يظن الكفرة أنها نافعتهم في يوم الدين لا وزن لها ولا قيمة لها في ذلك اليوم لأنها قامت على غير أساس ﴿ وَمَن يَبْتَغَ غَيْرَ ٱلْإِسْلَام دِينًا فَلَن يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُوَفٍ ٱلْآخرَةِ مِنَ ٱلْحَسِرِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> والأساس هو الإسلام ، فمالم يكن المرء مسلما موحدا فعمله مردود ، وسعيه موزور غير مشكور ، روى مسلم في صحيحه عن عائشة قالت : يا رسول الله ، ابن جدعان كان في الجاهلية يصل الرحم ، ويطعم المسكين ، فهل ذاك نافعه ؟ قال : لا ينفعه ، إنه لم يقل يوما : رب اغفر لي خطيئتي يوم الدين »<sup>(٣)</sup> .

> المطلب الثالث تخاصم أهل النار

عندما يعاين الكفرة أعداء الله ما أعد لهم من العذاب ، وما هم فيه من أهوال يمقتون أنفسهم كما يمقتون أحبابهم وخلانهم في الحياة الدنيا ، بل تنقلب كل محبة لم تقم على أساس من الإيمان إلى عداء ، قال تعالى : ﴿الأَخِلَآ ءُيَوْمَهِنِمِ

> (١) صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، سورة رقم : (١٨) فتح الباري : (٨/٤١٥) . . (٢) سورة آل عمران : ٨٥ .

(٣) صحيح مسلم ، كتاب الإيمان ، باب أهون أهل الدنيا عذابا ، (١٩٦/١) ورقم الحديث ٢١٤ .



بَعْضُهُمْ لِبَعْضِعَدُو إِلَّا ٱنْمُتَّقِينَ ﴾(<sup>()</sup> ، وعند ذلك يخاصم أهل النار بعضهم بعضا ، ويحاج بعضهم بعضا ، العابدون المعبودين ، والأتباع السادة المتبوعين ، والضعفاء المتكبرين ، والإنسان قرينه ، بل يخاصم الكافر أعضاءه .

أما الصالحون الأخيار الذين عُبِدوا وهم لا يعلمون ، أو عبدوا بغير رضاهم كالملائكة وصالحي البشر ، فإنهم يتبرؤون من عابديهم ، ويكذبون زعم العابدين وافتراءهم ، فإن الملائكة ما طلبت هذه العبادة ، ولا رضيت بها ، والذين طلبوها هم الجن ، كي يضلوا البشر ويوبقوهم ، فهؤلاء الضالون عبادون للجن لا للملائكة ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ للمَلَكَكَة أَهْدَوُلاً إِيَّا كُمْ كَانُوا يُعْبُدُونَ (٢٠) قَالُوا سُبَحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ آلجَنَ أَكْتَرُهُم بِسِم مُؤْمُنُونَ ﴾ (٢)

- (1) سورة الزخرف : ٦٧ .
   (۲) سورة الشعراء : ٩٩ ـ ٩٩ .
  - (٣) سورة لقيان : ١٣ .
  - (٤) سورة سبأ : ٤٠ ـ ٤١ .



وعيسى بن مريم يتبرأ في يوم الدين من الذين اتخذوه إلها وعبدوه من دون الله ، ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنْعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ تَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الَّخِذُونِي وَأَمَّى إِلَىٰهَنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَايَكُونُ لِى أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بَحَقَ إِنَّ كُنتُ قُلْنَهُ, فَقَدْ عَلَىْهُ, تَعْلَمُ مَافِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَافِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ الْغُيُوبِ شَلْ مَاقُلْتُ لَحُمْ إِلَّا مَا أَمَرْ تَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهُ رَبِي وَرَبَّكُونُ . . فَ<sup>(1)</sup> .

هذا موقف جميع المعبودات التي لم ترض باتخاذها آلهة ، تتبرأ من عابديها ، وتكذبهم في دعواهم ، وتقر بعبوديتها لله ربها ، ﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ شُرَكَآءَهُمْ قَالُواْ رَبَّبَ هَنَوُلَاً شُرَكَتَآوُنَا ٱلَّذِينَ كُنَّا نَدْعُواْ مِنْ دُونِكَ فَأَلَقُوْا إِلَيْهِمُ ٱلْقَوْلَ إِنَّكُرْلَكَنِذِبُونَ ٢٢ وَأَلْقَوْا إِلَى اللَّهِ يَوْمَبِذِ ٱلسَّلَمَ وَضَلَّ عَنْهُمَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ [٢]

وقال في موضع آخر : ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ للَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُرْ أَنْتُمْ وَشُرَكَا وُكُرْ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شُرَكَا وُهُم مَّاكُنتُمْ إِيَّانَا تَعَبَّدُونَ شَيْ فَكَنَى بِاللَّهِ شَهِيداً بَيْنَنَا وَبَيْنَكُرْ إِنْكُمَّا عَنْ عِبَادَنَكُرْ لَغَنْفِلِينَ شَي هُنَالِكَ تَبْلُواْ كُلْ نَفْسَ مَّا أَسْلَفَتْ وَرُدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَمُهُمُ الْحَتِي وَضَلَّ عَنْهُمَ مَا كُنُواْ

- ٢ ـ وأما تخاصم الأتباع مع قادة الضلال من أصحاب الفكر ، والنظريات الضالة ، والمباديء المناقضة للإسلام ، فقد ذكرها الله في موضع آخر فقال : (فَإَنَّكَ هِيَ زَجْرَةٌ وَاحدَةٌ فَإِذَا هُمْ يَنظُرُونَ ٢ وَقَالُواْ يَوَ يُلَنَا هَاذَا يَوْمُ الدِّينِ ٢ هُ هُذَا يَوْمُ الْفَصْلِ الَذِي كُنتُم بِهِ عَتَكَذَبُونَ ٢ احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٢ مَنْ مَن دُونِ اللَهِ فَاهَدُوهُمْ إِلَى صِرَطِ الحَجيم ٢ وَقَانُواْ يَعْدِينَ مَنْهُ وَيَانَا مَا اللهِ إِنَّ عَلَيْ مَاللَّهُ مَا اللهِ مَا اللهُ في موضع أخر فقال :
  - (١) سورة المائدة : ١١٦ ـ ١١٧ .
    - (٢) سورة النحل : ٨٢ ـ ٨٧ .
    - (٣)، سورة يونس : ٢٨ ٣٠ .

- 18. -



مَسْعُولُونَ ٢٠٠ مَالَكُمْ لَا تَنَاصَرُونَ ٢٠٠ بَلْ هُمُ ٱلْبَوْمَ مُسْتَسْلُمُونَ ٢٠٠ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَنَسَآءَلُونَ ٢٠ قَالُوا إِنَّكُمْ كُنتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْيَمِينِ٢٠ قَالُوا بَل لَمُ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ٢٠ وَمَاكَانَ لَنَا عَلَيْكُم مِّن سُلْطَنٍ بَلْ كُنتُم قَوْمًا طَنِعِينَ ٢٠ فَتَقَ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَ إِنَّالَدَا بِقُونَ ٢ فَأَغُوَ بِنَكُمُ إِنَّا كُنَّا غَنِوِينَ ٢ فَإِنَّهُمْ يَوْمَبِدِ فِ الْعَذَاب مُسْتَرِكُونَ ٢٢ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ٢٢ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَمُمَلًا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبُرُونَ ﴾(١) .

وهذا المذكور في هذه الآيات هو تلاوم أهل النار في عرصات القيامة ، فالأتباع يقولون لقادة الضلال أنتم الذين كنتم تزينون لنا الباطل ، وتغروننا بمخالفة الحق ، كما قال تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ كَفُرُوا أُولِيَا أَوْهُمُ ٱلطَّغُوتُ يُحْرِجُونُهُم مِّنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَنْتِ ﴾(٢) ، ولكن القادة ورجال الفكر والزعماء يرفضون هذا ، ويقولون لهم : أنتم تتحملون نتيجة أعمالكم ، فقد اخترتم الكفر ، ولم يكن لنا من سلطان عليكم ، إن طغيانكم واستكباركم هو الذي أوصلكم إلى هذه النهاية .

- ٣ \_ أما مخاصمة الضعفاء للسادة من الملوك والأمراء وشيوخ العشائر الذين كانوا يتسلطون على العباد ، ويشدُّ الضعفاء أزرهم ، ويعينوهم على باطلهم بالنفس والمال فقد ذكرها الله تعالى في قوله : ﴿ وَبَرَزُواْ للَّهَ جَمَيْعًا فَقَــالَ ٱلضَّعَفَنَوُا للَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوٓا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعَّا فَهَلْ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَّا مِن عَذَاب ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ قَالُوا لَوْ هَدَىنا ٱللهُ لَهَدَيْنَكُمْ سَواءٌ عَلَينا أَجْزِعْنَ أَمْ صَبْرنا مَالنا مِن مَّحِيصٍ ﴾ (٣) ، ولندع الداعية المفسر الأستاذ سيد قطب رحمه الله ، وأجزل له المثوبة يفسر لنا هذه الآيات الكريمة ، ولنعش معه في الظلال . . . ( وَبَرَزُواْ بِلَّهُ جَمِيعًا . . )(٤) الطغاة المكذبون ، وأتباعهم من الضعفاء (١) سورة الصافات : ١٩ - ٣٥
  - (٢) سورة البقرة : ٢٥٧ .
  - (٣) سورة إبراهيم : ٢١ .
    - (٤) سورة إبراهيم : ٢١ .

- 171 -

المستذلين . . . ومعهم الشيطان . . . ثم الذين آمنوا بالرسل وعملوا الصالحات . . . برزوا « جميعا » مكشوفين . وهم مكشوفون لله دائها ، ولكنهم الساعة يعلمون ويحسون أنهم مكشوفون لا يحجبهم حجاب ، ولا يسترهم ساتر ، ولا يقيهم واق . . . برزوا وامتلأت الساحة ورفع الستار ، وبدأ الحوار : « فقال الضعفاء للذين استكبروا : إنا كنا لكم تبعاً . فهل أنتم مغنون عنا من عذاب الله من شيء ؟» . . والضعفاء هم الضعفاء . هم الذين تنازلوا عن أخص خصائص الإنسان الكريم على الله حين تنازلوا عن حريتهم الشخصية في التفكير والاعتقاد والاتجاه ؛ وجعلوا أنفسهم تبعاً للمستكبرين والطغاة . ودانوا لغير الله من عبيده واختاروها على الدينونة لله . والضعف ليس عذراً ، بل هو الجريمة ؛ فما يريد الله لأحد أن يكون ضعيفاً ، وهو يدعو الناس كلهم إلى حماه يعتزون به والعزة لله . وما يريد الله لأحد أن ينزل طائعاً عن نصيبه في الحرية ـ التي هي ميزته ومناط تكريمه ـ أو أن ينزل كارهاً . والقوة المادية ـ كائنة ما كانت ـ لاتملك أن تستعبد إنساناً يريد الحرية ، ويستمسك بكرامته الأدمية . فقصارى ما تملكه تلك القوة أن تملك الجسد ، تؤذيه وتعذبه وتكبله وتحبسه . أما الضمير . أما الروح . أما العقل. فلا يملك أحد حبسها ولا استذلالها ، إلا أن يسلمها صاحبها للحبس والإذلال !

من ذا الذي يملك أن يجعل أولئك الضعفاء تبعاً للمستكبرين في العقيدة ، وفي التفكير ، وفي السلوك ؟ من ذا الذي يملك أن يجعل أولئك الضعفاء يدينون لغير الله ، والله هو خالقهم ورازقهم وكافلهم دون سواه ؟ لا أحد . لا أحد إلا أنفسهم الضعيفة . فهم ضعفاء لا لأنهم أقل قوة مادية من الطغاة ، ولا لأنهم أقل جاهاً أو مالاً أو منصباً أو مقاماً . . كلا ، إن هذه كلها أعراض خارجية لا تعد بذاتها ضعفاً يلحق صفة الضعف بالضعفاء . إنما هم ضعفاء لأن الضعف في

- 141-

أرواحهم وفي قلوبهم وفي نخوتهم وفي اعتزازهم بأخص خصائص الإنسان ! إن المستضعفين كثرة ، والطواغيت قلة . فمن ذا الذي يخضع الكثرة للقلة ؟ وماذا الذي يخضعها ؟ إنما يخضعها ضعف الروح ، وسقوط الهمة ، وقلة النخوة ، والتنازل الداخلي عن الكرامة التي وهبها الله لبني الإنسان ! .

إن الطغاة لا يملكون أن يستذلوا الجماهير إلا برغبة هذه الجماهير . فهي دائهاً قادرة على الوقوف لهم لو أرادت . فالإرادة هي التي تنقص هذه القطعان ! .

إن الذل لا ينشأ إلا عن قابلية للذل في نفوس الأذلاء . . وهذه القابلية هي وحدها التي يعتمد عليها الطغاة !! والأذلاء هنا على مسرح الآخرة في ضعفهم وتبعيتهم للذين استكبروا يسألونهم :

إِنَّا كُنَّا لَكُرْ تَبْعًا فَهُلْ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ (١) ؟...

وقد اتبعناكم فانتهينا إلى هذا المصير الأليم ؟!

أم لعلهم وقد رأوا العذاب يهمون بتأنيب المستكبرين على قيادتهم لهم هذه القوادة ، وتعريضهم إياهم للعذاب ؟ إن السياق يحكي قولهم وعليه طابع الذلة على كل حال ! .

ويرد الذين استكبروا على ذلك السؤال : فو قَالُوا لَوْ هَدَىننَا اللهُ لَهَدَيْنَكُمْ سَـوَاً عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَـبَرْنَا مَالَنَا مِن عَجِيص (٢)

- وهو رد يبدو فيه البرم والضيق :
  - « لو هدانا الله لهديناكم » . .

فعلام تلوموننا ونحن وإياكم في طريق واحد إلى مصير واحد ؟ إننا لم نهتد \_\_\_\_\_\_(۱) سورة ابراهيم : ۲۱ . (۲) سورة إبراهيم : ۲۱ .

ونضلكم . ولو هدانا الله لقدناكم إلى الهدى معنا ، كما قدناكم حين ضللنا إلى الضلال ! وهم ينسبون هداهم وضلالهم إلى الله . فيعترفون الساعة بقدرته وكانوا من قبل ينكرونه وينكرونها ، ويستطيلون على الضعفاء استطالة من لا يحسب حساباً لقدرة القاهر الجبار . وإنما يتهربون من تبعة الضلال والإضلال برجع الأمر لله . . والله لا يأمر بالضلال كما قال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَأْمُرُ بِأَلْفَحُشَآء ﴾ (<sup>()</sup> . . ثم هم يؤنبون الضعفاء من طرف خفي ، فيعلنوا لهم بأن لا جدوى من الجزع كما أنه لا فائدة من الصبر . فقد حق العذاب ، ولا راد له من صبر أو جزع ، وفات الأوان الذي كان الجزع فيه من العذاب يجدي فيرد الضالين إلى الهدى ، وكان الصبر فيه على الشدة يجدي فتدركهم رحة الله . لقد انتهى كل شيء ، ولم يعد هنالك مفر ولا محيص :

أَن المَا أَجْرِعْتَ أَمْ صَبَرْنَا مَالَنَا مِن عَمِيصٍ (\*) .

لقد قضي الأمر ، وانتهى الجدل ، وسكت الحوار . . وهنا نرى على المسرح عجباً . نرى الشيطان . . هاتف الغواية ، وحادي الغواة . . نراه الستاعة يلبس مسوح الكهان ، أومسوح الشيطان ! ويتشيطن على الضعفاء والمستكبرين سواء ، بكلام ربما كان أقسى عليهم من العذاب :

﴿ وَقَالَ الشَّبْطَنُ لَمَا قُضِي الأَمْرُ إِنَّ اللَّهُ وَعَدَكُمْ وَعُدَ الْحَيَّقِ وَوَعَدَتْكُمْ فَأَخْلَفْنُكُرْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْـكُمْ مِن سُلْطَنَ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُمُ مَا أَنَا بِمُصْرِحُكُمْ وَمَا أَنتُم بِمُصْرِحِيَّ إِلَى كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّلِمِينَ هُمُ عَذَابَ أَلَيْمُ بِ(٢).

> (۱) سورة الأعراف : ۲۸ . (۲) سورة إبراهيم : ۲۱ . (۳) سورة إبراهيم : ۲۲ .

الله ! الله ! أما إن الشيطان حقاً لشيطان ! وإن شخصيته لتبدو هنا على أتمها كما بدت شخصية الضعفاء وشخصية المستكبرين في هذا الحوار . .

إنه الشيطان الذي وسوس في الصدور ، وأغرى بالعصيان ، وزين الكفر ، وصدهم عن استماع الدعوة . . هو هو الذي يقول لهم وهو يطعنهم طعنة أليمة نافذة ، حيث لا يملكون أن يردوها عليه ـ وقد قضي الأمر ـ هو الذي يقول الآن ، وبعد فوات الأوان :

﴿ إِنَّ ٱللَّهُ وَعَدَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَتِي وَوَعَدَتْكُمْ فَأَخْلَفْنَكُمْ ﴾ (١) .

ثم يخزهم وخزة أخرى بتعييرهم بالاستجابة له ، وليس له عليهم من سلطان ، سوى أنهم تخلوا عن شخصياتهم ، ونسوا ما بينهم وبين الشيطان من عداء قديم ، فاستجابوا لدعوته الباطلة وتركوا دعوة الحق من الله :

﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْـ كُمْ مِّن سُلْطَنِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُرْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي ﴾ ! (٢) .
ثم يؤنبهم ، ويدعوهم لتأنيب أنفسهم . يؤنبهم على أن أطاعوه ! :
﴿ فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُمُ ﴾ (٢) !

ثم يخلي بهم ، وينفض يده منهم ، وهو الذي وعدهم من قبل ومناهم ، ووسوس لهم أن لا غالب لهم ، فأما الساعة فما هو بملبيهم إذا صرخوا ، كما أنهم لن ينجدوه إذا صرخ : ﴿ مَآأَنَا بِمُصْرِحْكُمْ وَمَآأَنْتُم بِمُصْرِخِيَ ﴾ (٤)

وما بيننا من صلة ولا ولاء !

(۱) سورة إبراهيم : ۲۲ .
 (۲) سورة إبراهيم : ۲۲ .
 (۳) سورة إبراهيم : ۲۲ .
 (٤) سورة إبراهيم : ۲۲ .

ثم يبرأ من إشراكهم به ويكفر بهذا الاشراك : ﴿ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ ﴾(<sup>()</sup> .

ثم ينهي خطبته الشيطانية بالقاصمة يصبها على أوليائه : ﴿ إِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾<sup>(٢)</sup> .

فيا للشيطان ، ويالهم من وليهم الذي هتف بهم إلى الغواية فأطاعوه ، ودعاهم الرسل إلى الله فكذبوهم وجحدوهم(٣) .

وفي موضع آخر يذكر الله تخاصم الضعفاء والسادة المستكبرين فيقول : ﴿ وَإِذْ يَنْحَاجُونَ فِي ٱلنَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَـّوَأُ لِلَّذِينَ آسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلَّ لَكُرْ تَبَعًا فَهَلْ أَنْتُم مُغْنُونُ عَنَّا نَصِيبُا مِّنَ ٱلنَّارِ (٢) قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ ٱللَّهُ قَدْ حَكَرَ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ ﴾ <sup>(٤)</sup> .

وهذه الآيات الكريمة تأتي بعد الإخبار بما كان من استعلاء فرعون من تذبيحه الأطفال ، ومحاولته قتل موسى ، ومحاورته ذلك المؤمن الذي واجه فرعون ودحض حجته وباطله ، وكيف وقف الشعب موقف التابع الذي ينفذ رغبات الطاغية ، فيقوم أفراده بالتذبيح والإيذاء والمطاردة ، هؤلاء الذين كانوا في الدنيا أعوانا للظلمة المجرمين يعلمون في يوم القيامة فداحة الجريمة التي وقعوا فيها ، ويقولون للسادة أمثال فرعون : ﴿ إِنَّا كُمَّ لَكُرٌ تَبَعًا فَهَلْ أَنْتُمُ مُغْنُونَ عَنَا نَصِيبًا مِّنَ

- (۱) سورة إبراهيم : ۲۲ .
- (٢) سورة إبراهيم : ٢٢ .
- (٣) في ظلال القرآن : ٤/٢٠٩٥ .
  - (٤) سورة المؤمن : ٤٧ ـ ٤٨ .
    - (°) سورة المؤمن : ٤٧ .

#### - 131 -



أنفسهم، فيقولون: ﴿ إِنَّا كُلُّ فِبِهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَرَ بَيْنَ الْعِبَادِ ﴾ (<sup>()</sup>) ، وهذا الموقف يدلنا على الجواب الذي يمكننا أن نواجه به المقولة الباطلة التي يرددها بعض وزر، فإن تحملهم مثل أوزار الذين يضلونهم ، لا يمنع العذاب عن الذين التبعوهم ، ﴿ وَقَالَ الَذِينَ كَفَرُواْ الَذِينَ عَامَنُواْ آَيَّعُواْ سَبِيلَنَا وَلَنَحْمَلْ خَطَيْكُمْ وَمَاهُمُ اتبعوهم ، ﴿ وَقَالَ الَذِينَ كَفَرُواْ الَذِينَ عَامَنُواْ آَيَعُواْ سَبِيلَنَا وَلَنَحْمَلْ خَطَيْكُمْ وَمَاهُمُ اتبعوهم ، ﴿ وَقَالَ الَذِينَ كَفَرُواْ الَذِينَ عَامَنُواْ آَيَعُواْ سَبِيلَنَا وَلَنَحْمِلْ خَطَيْكُمْ وَمَاهُمُ اتبعوهم ، ﴿ وَقَالَ الَذِينَ كَفَرُواْ الَذِينَ عَامَنُواْ آَيَعُواْ سَبِيلَنَا وَلَنَحْمِلْ خَطَيْكُمْ وَمَاهُمُ بخصمة الضعفاء للمستكبرين : ﴿ وَلَوْ تَرَى إِنَّ وَقَالَ فَي مُوضع آخر عدنا عن يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضَا القَوْلَ يَقُولُ الَذِينَ اسْتُضْعِفُوا الَذِينَ اسْتَكْبَرُوا لَوْلَا أَنْ يَرْجُعُ بَعْضُوا الَذِينَ مَنْ مَى اللَّذِينَ السَتُضْعِفُوا اللَذِينَ السَتُضْعِفُوا لَقَوْلُ الْذَينَ اللَهُ يَرْجُعُ بَعْضُهُمُ إِلَى بَعْضَ الْقَوْلَ يَقُولُ الَذِينَ السَتُضْعِفُوا الَذِينَ اللَّهُ مُوالُولًا أَنْتُا الْذَينَ اللَّذِينَ اللَهُ مَعْمَالَ الذِينَ الْدَينَ الْنَدُوا لَقَوْلُ اللَّذِينَ اللَّعْنَى مَا لَكَ بَعْمُ إِلَى اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّعَنْ وَقُولُونَ عندَ رَبِّهُمْ يَرْجُعُنُوا اللَذِينَ اللَهُ مَعْذَينَ مَعْمَالَ اللَذِينَ اللَّعْنَابُ وَقَالَ اللَذِينَ السَتُضْعِفُوا اللَذِينَ اللَّذَينَ اللَّذِينَ اللَّهُ مَعْذَى مَالَكُوا لَوْلَا أَنْمُ أَنْ الْنَعْنَ مُعُمُوا اللَذِينَ الللَهُ مَا مَنْ مَا أَعْذَى اللَهُ مُؤْذَا عَدَى مَعْذُوا اللَذِينَ اللَّذِينَ الللَهُ مَنْ مَنْ أَنْ الْنَا مِنْ الْ

فالأتباع والضعفاء يتهمون سادتهم وزعمائهم قائلين لهم : أنتم الذين حلتم بيننا وبين الإيمان ، فلولاكم لكنا من الذين اتبعوا ما أنزل إلينا من ربنا ولكن المستكبرين يرفضون هذه التهمة ، ويقولون لهم : أنتم المجرمون ، كل ما في الأمر أننا دعوناكم فاستجبتم لنا ، ولم يكن لنا عليكم من سلطان ، فتقول الشعوب المستضعفة الضالة : بل مكركم بنا في الليل والنهار أضلنا وحرفنا عن جادة الصواب ، فالمؤامرات والمؤتمرات ، ووسائل الإعلان في مختلف العصور التي تصور

- (١) سورة المؤمن : ٤٨ .
- (٢) سورة العنكبوت : ١٢ ـ ١٣ .
  - (۳) سورة سبأ : ۳۱\_۳۲ .

الحق باطلا ، والباطل حقا ، وما كان يلقيه الزعماء من شبهات ومزاعم باطلة ، كل ذلك أضلنا وجعلنا نكفر بالله ، ونشرك به ، والحق أن الجميع خاطئون ، وهم غير معذورين في ضلالهم وكفرهم .

ويصف الحق هذا التخاصم بين أهل النار عند دخولهم النار فيقول : ﴿هَاذَا وَإِنَّ للطَّلِغِينَ لَشَرَّ مَعَابٍ ٢٥ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَبِنْسَ الْمهادُ ٢٥ هَا فَلْيَذُوقُوهُ حَسَيٌمُ وَغَسَّاقُ ٢٥ وَءَانُحُ مِن شَكْله أَزُوَجُ ٢٥ هَا نَا فَوْجٌ مُقْتَحَمٌ مَعَكُمُ لا مَرْحَاً بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ٢٥ قَالُوا بَلْ أَنَتُمْ لا مَرْحَبًا بِكُرْ أَنْتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَبِنْسَ الْقُوارُ ٢ قَالُوا رَبِّنَا مَن قَدَّمَ لَنَا هَاذَا فَزِدَهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي النَّارِ ٢٥ وَقَالُوا مَالَنَا لا نَرَى رِجَالًا كُنَّ نَعُدُهُم مِّنَ الأَشْرَارِ ٢٥ أَتَحَذَّنَهُ مَعْذِيًا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الأَبْصَرُ ٢٥ إِنَّهُ ذَالِكُمْ لَحَتَّى مَعْلَمُ أَهْلِ النَّارِ ٢٥ أَتَحَذَّنَهُ مَ عَذَا عَذِي اللَّهُ الْعَالَ مَالَا لا نَرَى رِجَالًا كُنَ

فهؤلاء الذين كان بعضهم يرحب ببعض في الحياة الدنيا ، ويوقر بعضهم بعضا ، يتحول حالهم في ذلك اليوم فيقول بعضهم لبعض : ﴿لَا مُرْحَبًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُواْ ٱلنَّارِ (إِنَّي قَالُواْ بَلْ أَنْتُمْ لَا مُرْحَبًا بِكُرْ ﴾(٢) . ويتمنى كل فريق على الله أن يزيد من كانوا أحبابه في الدنيا من العذاب والآلام ، إن هذا التخاصم بين أهل النار حق كائن لا شك في ذلك ، كذلك يقول ربنا تبارك وتعالى .

(۱) سورة ص : ٥٥ ـ ٦٤ .
 (۲) سورة ص : ٥٩ ـ ٦٠ .

#### - 147

وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِأَلْوَعِيدِ ٢ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى وَمَا أَنَّا بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ٢٠٠

أخرج مسلم والترمذي وابن مردويه والبيهتي عن أبي سعيد وأبي هريرة رضي الله عنهما قالا : قال رسول الله ﷺ : «يلقى العبد ربه ، فيقول الله ؛ ألم أكرمك وأسودك وأزوجك ، وأسخّر لك الخيل والإبل ، وأذرك ترأس وتربع فيقول : بلى أي رب ، فيقول : أفظننت أنك ملاقي ؟ فيقول : لا ، فيقال : إني أنساك كما نسيتني ، ثم يلقى الثاني ، فيقول له مثل ذلك ، ثم يلقى الثالث فيقول له مثل ذلك ، فيقول : آمنت بك وبكتابك وبرسولك ، وصليت وصمت وتصدقت ، ويثنى بخير ما استطاع ، فيقول : ألا نبعث شاهدنا عليك ، فيفكر في نفسه من الذي يشهد علي ؟ فيختم على فيه ، ويقال لفخذه انطقي ، فتنطق فخذه وفمه وعظامه بعمله ما كان ،

- (1) سورة ق : ٢٣ ٢٩ .
- (٢) سورة فصلت : ١٩ ٢١ .
- (٣) هذا جزء من حديث رواه مسلم وغيره ، انظر تفسير ابن كثير : (٦ / ١٦٨) .

- 144 -

وذلك ليعذر من نفسه ، وذلك المنافق ، وذلك الذي يسخط عليه »<sup>(١)</sup> . وإن هذا الحوار الذي يجري بين العبد وجوارحه موضع عجب واستغراب ، وقد أضحك هذا الموقف الرسول ﷺ ، ففي الحديث الذي يرويه مسلم عن أنس بن مالك قال : كنا عند رسول الله ﷺ فضحك ، فقال : « هل تدرون مِمّ أضحك ؟ قال : قلنا : الله ورسوله أعلم . قال : من مخاطبة العبد ربّه . يقول : يا رب ألم تجرني من الظلم ؟ قال : فيقول : إلى لا أجيز على نفسي إلا شاهدا مني . قال : فيقول : كفى بنفسك اليوم عليك شهيدا ، وبالكرام الكاتبين شهودا ، ثم يختم على فيه ، فيقال لأركانه : انطقي ، قال : فتنطق بأعماله . قال : ثمَّ يُخلى بينه وبين الكلام .

٦ ــ ويخاصم البدن في يوم القيامة الروح .

قال ابن كثير : « وقد روى ابن مندة في كتاب « الروح » عن ابن عباس رضي الله عنهها أنه قال : يختصم الناس يوم القيامة حتى تختصم الروح مع الجسد ، فتقول الروح للجسد : أنت فعلت . ويقول الجسد للروح : أنت أمرت ، وأنت سولت . فيبعث الله ملكا يفصل بينهها ، فيقول لهما :

إن مثلكها كمثل رجل مقعد بصير ، والأخر ضرير دخلا بستانا . فقال المقعد للضرير : إني أرى هاهنا ثمارا ، ولكن لا أصل إليها .

(۱) رواه مسلم في صحيحه : (٤/ ٢٢٨٠) ورقمه : ٢٩٦٩ .
 (٢) رواه مسلم في صحيحه : (٤/ ٢٢٨٠) ، ورقمه : ٢٩٦٩ .

- 18+ -



فقال له الضرير : اركبني فتناولها . فركبه فتناولها . فأيهها المعتدي ؟ فيقولان : كلا<sup>ه</sup>ما . فيقول لهما الملك : فإنكها قد حكمتها على أ نفسكما . يعني أن الجسد للروح كالمطية ، وهو راكبه »<sup>(۱)</sup> .

- (۱) تفسير ابن كثير : (۹۲/٦) .
   (۲) سورة المؤمن : ۱۰ .
   (۳) سورة الأحزاب : ٦٦ ٦٨ .
   (٤) سورة فصلت : ٢٩ .
  - (٥) سورة الأعراف : ٣٨ .

-121-



# المتبحث الشافي المتبع المرابع

بعض المؤمنين يكون قد قارف ذنوبا توقعه في أهوال ومشقات وصعاب ، وسنعرض في هذا المبحث لذكر بعض العصاة وما يصيبهم في ذلك اليوم من البلاء .

### المطلب الأول الذين لا يؤدون الزكاة

من حقوق الله الكبرى الزكاة ، وهي حق المال ، والذين لا يؤدون زكاة أموالهم يعذبون بهذه الأموال في الموقف العظيم ، وقد أخبرت النصوص أن عذابهم بها على وجوه .

الأول : أن يمثل لصاحب المال ماله شجاعا أقرع ، له زبيبتان ، فيطوق عنقه ، ويأخذ بلهزمتي صاحبه ، قائلا له أنا مالك ، أنا كنزك ، ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « من آتاه الله مالا فلم يؤد زكاته ، مثل ماله يوم القيامة شجاعا أقرع له زبيبتان ، يطوقه يوم القيامة ، ثم يقول : أنا مالك ، أنا كنزك . ثم تلا : ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آَتَابُهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ عُهُوَ خَيْراً لَهُم بَلْ هُوَ شَرٌ لَهُ مُسْبِطُوَقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ عَنَوْم

- 187 -



الْقِبَنْمَةِ ﴾<sup>(1)</sup> ، <sup>(\*)</sup> » .

والشجاع الأقرع : الحية الذكر المتمعط شعر رأسه لكثر سمَّه ، والزبيبتان : نقطتان سوداوان فوق عيني الحيَّة .

الثاني : أن يؤتى بالمال نفسه الذي منع زكاته ، فإن كان من الذهب والفضة جعل صفائح من نار ، ثم عذب به صاحبه ، وإن كان المال حيوانا . إبلا أو بقرا أو غنما ، أرسل على صاحبه فعذب به ، قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكْنَزُونَ ٱلْذَهَبَ وَٱلْفَضَّةَ وَلَا يُنفقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهَ فَبَشَرْهُم بِعَذَابِ أَلِيم (٢) يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَمَ فَتُكُوى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُو بُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَانَذَا مَا صَحَانَ أَنْ لاَ نُفُسِكُرْ فَذُوقُواً

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي فيها حقَّها ، إلاّ إذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار ، فأحمي عليها في نار جهنم ، فيكوى بها جنبه وجبينه وظهره ، كلما بردت أعيدت عليه ، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ، حتى يقضى بين العباد ، فيرى سبيله ، إما إلى الجنة وإما إلى النار » .

قيل : يا رسول الله ، فالإبل ؟ قال : « ولا صاحب إبل لايؤديمنها حقها ، ومن حقها حَلَبُها يوم وردها ، إلا إذا كان يوم القيامة ، بطح لها بقاع قرقر<sup>(٤)</sup> ، أوفر ما كانت ، لا يفقد منها فصيلا واحدا ، تطؤه بأخفافها وتعضه بأفواهها ، كلما مر عليه أولاها ردّ عليه أخراها ، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضى بين العباد ، فيرى سبيله إما إلى الجنة ، وإمّا إلى النار » .

- (۱) سورة آل عمران : ۱۸۰ .
- (٢) مشكاة المصابيح : ١ / ٥٥٩ ، ورقم الحديث : ١٧٧٤ .
  - (٣) سورة التوبة : ٣٤ ـ ٣٥ .
  - ٤) بطح لها بقاع قرقر : بسط لها ومدّ لها بأرض مستوية .

- 128-

قيل : يا رسول الله ، فالبقر والغنم ؟ قال : « ولا صاحب بقر ولا غنم لا يؤدي فيها حقها ، إلا إذا كان يوم القيامة بطح لها بقاع قرقر ، لا يفقد منها شيئاً ، ليس فيها عقصاء ولا جلحاء ولا عضباء<sup>(۱)</sup> ، تنطحه بقرونها وتطؤه بأظلافها ، كلما مر عليه أولاها رد عليه أخراها ، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ، حتى يقضي الله بين العباد ، فيرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار »<sup>(۲)</sup>

> المطلب الثانسي المتكبسرون

الكبر جريمة كبرى في حكم الله وشرعه ، والله يبغض أصحابها أشدً البغض ، وعندما يبعث الله العباد يحشر المتكبرين في صورة مهينة ذليلة ، ففي الحديث الذي يرويه الترمذي عن عمرو بـن شعيب عن أبيه عن جده قال : قال رسول الله ﷺ : « يحشر المتكبرون أمثال الذر يوم القيامة ، في صور الرجال ، يغشاهم الذل من كل مكان »<sup>(٣)</sup> .

والذر صغار النمل ، وصغار النمل لا يعبأ به الناس ، فيطؤونه بأرجلهم وهم لا يشعرون .

وكما يبغض الله المتكبرين يبغض أسماءَهم التي كانوا يطلقونها على أنفسهم استكبارا واستعلاءً ، وتصبح هذه الأسماء التي كانوا يفرحون عند سماعها أنكر الأسماء وأخبثها ، وأغيظها على الله .

(١) العقصاء : الملتوية القرون ، والجملحاء : التي لا قرون لها . والعضباء : التي انكسر قرنها الداخل .
 (٢) رواه مسلم في صحيحه ، في كتاب الزكاة ، باب اثم مانع الزكاة ، (٢/ ٦٨٠) ورقمه : ٩٨٧ ،
 والحديث في الصحاح والسنن عن أكثر من صحابي ، راجع جامع الأصول : ٤/ ٥٥٤ .

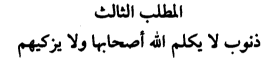
(٣) مشكاة المصابيح : (٢ / ٦٣٥) ورقمه : ١١٢ ، وإسناده حسن كما قال محقق المشكاة .

- 188 -

روى البخاري ومسلم والترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : « أخنع اسم عند الله يوم القيامة ، رجل تسمى ملك الأملاك » وزاد مسلم في رواية « لا مالك إلا الله عز وجل » .

ورواه مسلم وأحمد عن أبي هريرة بلفظ « أغيظ رجل على الله يوم القيامة ، وأخبثه ، وأغيظه عليه ، رجل كان يسمى ملك الأملاك ، لا ملك إلا الله »<sup>(۱)</sup> .

قال القاضي عياض : أخنع : معناه أشدُّ الأسماء صغارا ، وقال ابن بطال : وإذا كان الاسم أذل الأسماء ، كان من تسمى به أشدُّ ذلا<sup>ر٢)</sup> .



وردت نصوص كثيرة ترهب من ذنوب توعد الله من ارتكبها بأن لا يكلمه في يوم القيامة ولا يزكيه ، وله عذاب أليم .

فمن هؤلاء الذين يكتمون ما أنزل الله من الكتاب ، وهم الأحبار والرهبان والعلماء الذين يكتمون ما عندهم من العلم إرضاءً لحاكم ، أو تحقيقاً لمصلحة ، أو طلبا لعرض دنيوي ، ككتمان الأحبار والرهبان ما يعرفونه من كتبهم من صفات الرسول ﷺ ، وإنكارهم لنبوته ، مع أنهم يعرفونه كما يعرفون أبناءَهم .

وقد قال الله في هؤلاء : ﴿إِنَّ الَّذِيبَ يَكْتُمُونَمَا أَنزَلَاللَّهُ مِنَ ٱلْكَنَّبِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ مَكْمَنًا قَلِيلًا أَوْلَنَبِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا ٱلنَّارَ وَلَا يُكَلِّهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَـٰمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَهَـُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ۞۞أُولَنَبِكَ الَّذِينَ ٱشْتَرَواْ ٱلضَّلَالَةَ بِإِهْدَى

سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٢/ ٦١٩) ، ورقمه : ٩١٤ .
 (٢) فتح الباري : (١٠ / ٥٨٩) .

- 120-

وَالْعَذَابَ بِالْمُغْفِرَةِ فَمَ أَصْبَرُهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾(١) .

قال ابن كثير في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقَيْــَمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ ﴾<sup>(٢)</sup> . «وذلك لأنه تعالى غضبان عليهم ، لأنهم كتموا وقد علموا ، فاستحقوا الغضب ، فلا ينظر إليهم ، ولا يزكيهم ، أي لا يثنى عليهم ولا يمدحهم ، بل يعذبهم عذابا أليها »<sup>(٣)</sup> .

وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ أنه قال : « من سئل عن علم فكتمه ألجم يوم القيامة بلجام من نار » رواه أبو داود والترمذي وحسنه ، وابن ماجة ، وابن حبان في صحيحه ، والبيهقي ، ورواه الحاكم بنحوه . وقال صحيح على شرط الشيخين ، ولم يخرجاه .

وفي رواية لابن ماجة قال : « ما من رجل يحفظ علما فيكتمه إلا أتى يوم القيامة ملجوما بلجام من نار »<sup>(٤)</sup> .

ومن الذين يغضب الله عليهم يوم القيامة ، فلا يكلمهم ولا يزكيهم ، ولهم عذاب أليم الذين ينقضون ما عاهدوا الله عليه ويشترون بأيمانهم ثمنا قليلا ، فيحلفون الأيمان الكاذبة تحقيقا لكسب دنيوي تافه ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَهِ وَأَيْمَنْنِهِمْ تَمَنّاً قَلِيلًا أُولَكَكَ لَا خَلَنَى لَهُمْ فِي الْآخرة وَلَا يُكَلّمُهُمُ اللَّهُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقَيْحَةِ وَلَا يُزَكِّبِهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ (<sup>(ه)</sup> وقد ساق ابن كثير أحاديث كثيرة تتعلق بهذه الآية :

منها الحديث الذي رواه مسلم وأهل السنن وأحمد عن أبي ذر قال : قال

- (۱) سورة البقرة : ١٧٤ ـ ١٧٥ . (۲) سورة البقرة : ١٧٤ . (۳) تفسير ابن كثير : (۱/٣٦٣) . (٤) الترغيب والترهيب للحافظ المنذري : (۱/۹۷) .
  - (٥) سورة آل عمران : ٧٧ .

- 121-



رسول الله ﷺ : « ثلاثة لا يكلمهم الله ، ولا ينظر إليهم يوم القيامة ، ولا يزكيهم ، ولهم عذاب أليم » .

> قلت : يا رسول الله ، من هم ؟ خسروا وخابوا . قال : وأعاده رسول الله ثلاث مرات . قال : « المسبل ، والمنفق سلعته بالحلف الكاذب ، والمنان » .

ومنها ما رواه البخاري ومسلم عن عبدالله قال : قال رسول الله ﷺ : « من حلف على يمين وهو فيها فاجر ليقتطع بها مال امرىء مسلم ، لقي الله ـ عز وجل ـ وهو عليه غضبان » .

ومنها ما رواه البخاري عن عبدالله بن أبي أوفى أن رجلا أقام سلعة له في السوق ، فحلف بالله لقد أعطي فيها مالم يعطه ، ليوقع فيها رجلا من المسلمين ، فنزلت هذه الآية : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَـنَبِهُمْ تَمَنَّأُ قَلِيلًا ﴾<sup>(1)</sup> .

ومنها ما رواه أحمد وأبو داود والترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ، ولا يزكيهم ، ولهم عذاب أليم : رجل منع ابن السبيل فضل ماء عنده ، ورجل حلف على سلعته بعد العصر ، يعني كاذبا ، ورجل بايع إماما ، فإن أعطاه وفي له ، وإن لم يعطه لم يف له » وقال الترمذي : حديث حسن صحيح<sup>(٢)</sup> .

وروى البخاري في صحيحه عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال :« ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم : رجل حلف على سلعته : لقد أعطي بها أكثر مما أعطى وهو كاذب ، ورجل حلف على يمين كاذبة بعد العصر ليقتطع بها مال

- (١) سورة آل عمران : ٧٧ .
- (٢) انظر هذه الأحاديث في تفسير ابن كثير : (٢ / ٢٠) .

- 184 -



امرىء مسلم ، ورجل منع فضل ماء ، فيقول الله يوم القيامة : اليوم أمنعك فضلي ، كها منعت فضل مالم تعمل يداك »<sup>(۱)</sup> .

ومن الذنوب التي توعد الله عليها بعدم تكليم صاحبها ، وعدم نظره إليه ، وترك تزكيته ، غير ما تقدم ، الشيخ الزاني ، والملك الكذاب ، والعائل ( أي الفقير ) المستكبر ، والعاق لوالديه ، والمرأة المتشبهة بالرجال ، والديوث ، ومن أت إمرأته في دبرها ، ومن جر ثوبه خيلاء .

ففي صحيح مسلم وسنن النسائي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ، ولا يزكيهم ، ولا ينظر إليهم ، ولهم عذاب أليم : شيخ زان ، وملك كذاب ، وعائل مستكبر »<sup>(٢)</sup> .

وفي مسند أحمد ، وسنن النسائي ، ومستدرك الحاكم عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة : العاق لوالديه ، والمرأة المترجلة المتشبهة بالرجال ، والديوث »<sup>(٣)</sup> .

وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « إن الذي يأتي إمرأته في دبرها لا ينظر الله إليه » رواه في« شرح السنة ي<sup>(٢)،</sup> .

وفي الصحيحين عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ : « لا ينظر الله يوم القيامة إلى من جر ثوبه بطرا »<sup>(٥)</sup> .

- (۱) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد . باب قول الله : ﴿ وجوه يومئذ ناضرة ﴾ فتح الباري :
   (۱۹/۱۳) .
  - (٢) صحيح الجامع الصغير : (٧٣/٣) ، ورقمه : ٣٠٦٤ .
  - (٣) صحيح الجامع الصغير : (٧٤/٣) ، ورقمه : ٣٠٦٦ .
- (٤) مشكاة المصابيح (٢ / ١٨٤) ورقم الحديث : (٣١٩٤) ، وقال فيه محقق المشكاة : ورواه النسائي في و الكبرى ، وهو حديث صحيح .
  - (٥)، مشكاة المصابيح : (٤٧٢/٢) ورقمه : ٤٣١١ .

- 184 -

وفيهما أيضا عن ابن عمر أن النبي ﷺ قال : « من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة » <sup>(۱)</sup> .

وعن ابن عمر عن النبي ﷺ قال : « الإسبال في الإزار والقميص والعمامة ، من جر منها شيئا تخيلا لم ينظر الله إليه يوم القيامة » رواه أبو داود والنسائي وابن ماجة<sup>(۲)</sup> .

> المطلب الرابع الأثرياء المنعمون

الذين يركنون إلى الدنيا ، ويطمئنون إليها ، ويكثرون من التمتع بنعيمها ، يُضَيَّق عليهم في يوم القيامة ، فقد أخبر الرسول ﷺ أن الذي يكثر شبعه في الدنيا ، يطول جوعه يوم القيامة ، ففي سنن الترمذي وسنن ابن ماجة ومستدرك الحاكم أن الرسول ﷺ قال لأحد أصحابه : « كف عنا جشاءَك ، فإن أكثرهم شبعا في الدنيا أطولهم جوعا يوم القيامة »<sup>(٣)</sup> . كما أخبر أن أصحاب المال الكثير والمتاع الدنيوي الواسع يكونون أقل الناس أجرا في يوم القيامة ، مالم يكونوا قد بذلوا أموالهم في سبل الخيرات ، ففي الصحيحين عن أبي ذر قال : « إن المكثرين هم المقلون يوم القيامة ، إلا من أعطاه الله تعالى خيرا ، فنفح فيه بيمينه وشماله ، وبين يديه وورائه ، وعمل فيه خيرا »<sup>(3)</sup>

- (١) مشكاة المصابيح : (٤٧٢/٢) ، ورقمه : ٤٣١٢ .
- (٢) وإسناده صحيح كما يقول محقق مشكاة المصابيح : (٢/٤٧٤) ، ورقم الحديث : (٤٣٣٢) .
- (٣) ساق الشيخ ناصر الدين الألباني طرق الحديث في سلسلة الأحاديث الصحيحة ، ورقم الحديث :
  - (٤) صحيح الجامع الصغير : (٢/ ١٦٥) ، ورقمه : (١٩٥٠) .

- 129-

وقلة الحسنات تؤخرهم ، وتجعل الأخرين يتقدمونهم ، بعدما كانوا في الدنيا مقدمين ، ففي سنن ابن ماجة عن أبي ذر قال : قال رسول الله ﷺ : « الأكثرون هم الأسفلون يوم القيامة ، إلا من قال بالمال هكذا ، وهكذا ، وكسبه طيب »<sup>(۱)</sup> .

وأخبرناالرسول ﷺ أن الذين أثقلوا أنفسهم بالنعيم الدنيوي ، والغنى والثراء لا يستطيعون أن يتجاوزوا في يوم القيامة العقبات والأهوال ، ففي شعب الإيمان عن أم الدرداء قالت : قلت لأبي الدرداء : مالك لا تطلب كما يطلب فلان ؟ فقال : إني سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إن أمامكم عقبة كؤودا لا يجوزها المثقلون »<sup>(٢)</sup> .

### المطلب الخامس فضيحة الغادر

عن ابن عمر قال : قال رسول الله ﷺ : « إذا جمع الله الأولين والأخرين يوم القيامة يرفع لكل غادر لواء ، فقيل : هذه غدرة فلان ابن فلان » رواه مسلم<sup>(٣)</sup> .

والغادر : الذي يواعد على أمر ، ولا يفي به ، واللواء : الراية العظيمة ، لا يمسكها إلا صاحب جيش الحرب ، أو صاحب دعوة الجيش ، ويكون الناس تبعا له<sup>(٤)</sup> . فالغادر ترفع له راية تسجل عليها غدرته ، فيفضح بذلك يوم القيامة ،

- (١) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٣٦٤/٤) ، ورقمه : ١٧٦٦ .
- (۲) مشكاة المصابيح : (۲۰۷/۲) ورقمه : (۲۰٤٥) . وعزاه في صحيح الجامع إلى الحاكم أيضا انظر : صحيح الجامع (۲/۱۷۸) ورقمه : ۱۹۹۷ .
- (٣) صحيح مسلم ، (١٣٥٩/٣) ورقمه : ١٧٣٥ ، والحديث رواه البخاري وأبو داود والترمذي وغيرهم .
  - (٤) شرح النووي على مسلم : (٤٢/١١) .

- 10+ -

وتجعل هذه الراية عند مؤخرته ، ففي صحيح مسلم عن أبي سعيد قال : قال رسول الله ﷺ : « لكل غادر لواء عند استه يوم القيامة » <sup>(1)</sup> .

وكلما كانت الغدرة كبيرة عظيمة كلما ارتفعت الراية التي يفضح بها في يوم الموقف الغظيم ، ففي صحيح مسلم عن أبي سعيد قال : قال رسول الله ﷺ : « لكل غادر لواء يوم القيامة يرفع له بقدر غدره ، ألا ولاغادر أعظم غدرا من أمير عامة »<sup>(٢)</sup> ، وأمير العامة هو الحاكم أو الخليفة ، وكانت غدرته كذلك لأنَّ ضرره يتعدى إلى خلق كثير ، ولأنَّ الحاكم أو الوالي يملك القوة والسلطان فلا حاجة به إلى الغدر .

وقد جعل الله العقاب بهذا اللون من العقوبة على طريقة ما يعهده البشر ويفهمونه ألا ترى قول شاعرهم : أسمّي ويحك هل سمعت بغدرة رفع اللواء لنا بها في المجمع

فكانت العرب ترفع للغادر لواء في المحافل ومواسم الحج ، وكذلك يطاف بالجاني مع جنايته<sup>(٣)</sup> .

المطلب السادس

### الغسلول

الغلول هو الأخذ من الغنيمة على وجه الخفية ، وهو ذنب يخفي تحته شيء من الطمع والأثرة ، وقد توعد الله تبارك وتعالى الغال بفضحه يوم القيامة على رؤوس الأشهاد ، وذلك لتحميله ما غلّه في ذلك اليوم ، ﴿وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَـا غَلّ

- (۱) صحيح مسلم : (۱۳۲۱/۳) ، ورقم الحديث : ۱۷۳۸ .
   (۲) المصدر السابق .
  - (٣) التذكرة للقرطبي : ٢٩٧ .

- 101 -



يَوْمُ ٱلْقِيدَمَةِ ثُمَّ تُوَقَّىٰ كُلْ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَبُونَ ﴾ (١) .

يقول القرطبي في تفسير هذه الآية : « أي يأتي به حاملا له على ظهره وعلى رقبته ، معذبا بحمله وثقله ، ومرعوبا بصوته ، وموبخا بإظهار خيانته على رؤوس الأشهاد »<sup>(۲)</sup> .

ومن الغلول غلول الحكام والموظفين والعمال والولاة من الأموال العامة ، وقد وضح الرسول ﷺ كيف يحمل الغالون يوم القيامة ما غلوه في أكثر من حديث ، فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال : قام فينا رسول الله ﷺ ذات يوم ، فذكر الغلول فعظمه ، وعظم أمره ، ثم قال : « لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته بعير له رغاء ، يقول : يا رسول الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لك شيئا ، قد أبلغتك .

لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته فرس له حمحمه ، فيقول : يا رسول الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لك شيئا ، قد أبلغتك .

لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته شاه لها ثغاء ، يقول : يا رسول الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لك شيئا قد أبلغتك .

لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته نفس لها صياح ، فيقول يا رسول الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لك شيئا ، قد أبلغتك .

لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رأسه رقاع تخفق ، فيقول : يا رسول الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لك شيئا ، قد أبلغتك .

لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته صامت (٣) ، فيقول : يا رسول

- (۱) سورة آل عمران : ۱٦۱
- (٢) تفسير القرطبي : (٢٥٦/٤) .
  - (٣) ) الصامت : الذهب والفضة .

- 101-

الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لك شيئا قد أبلغتك » متفق عليه ، وهذا لفظ مسلم ، وهو أتم<sup>(۱)</sup> .

وأخرج الطبراني في «معجمه الكبير» ، والبيهقي في «السنن» ، والحميدي في مسنده أن الرسول ﷺ استعمل عبادة بن الصامت على الصدقة ، ثم قال له : « اتق الله يا أبا الوليد أن تأتي يوم القيامة ببعير تحمله على رقبتك ، له رغاء ، أو بقرة لها خوار ، أو شاة لها ثؤاج »<sup>(۲)</sup> .

وقد ساق ابن كثير في تفسيره الأحاديث المرهبة من الغلول ، ومنها أحاديث غلول العمال من الصدقات ، وساق حديث أبي حميد الساعدي قال : « استعمل رسول الله ﷺ رجلا من الأزد يقال له ابن اللتبية على الصدقة ، فجاء فقال : هذا لكم وهذا أهدي لي .

فقام رسول الله ﷺ على المنبر ، فقال : « ما بال العامل نبعثه على عمل ، فيقول : هذا لكم ، وهذا لي ، أفلا جلس في بيت أبيه وأمه ، فينظر أيهدى إليه أم لا ؟ والذي نفس محمد بيده لا يأتي أحدكم منها بشيء إلا جاء به يوم القيامة على رقبته ، إن كان بعيرا له رغاء ، أو بقرة لها خوار ، أو شاه تيعر » رواه البخاري ومسلم<sup>(٣)</sup> .

عن عبدالله بن عمر رضي الله عنه قال : قال النبي ﷺ « من أخذ من الأرض شيئا بغير حقه خسف به يوم القيامة إلى سبع أرضين »<sup>(٤)</sup> .

- (١) مشكاة المصابيح : (٤٠١/٢) . ورقم الحديث : ٣٩٩٥ .
- ۲) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (۲/٥٣٧) ، ورقمه : (۸٥٧) . والحديث صحيح .
  - (۳) تفسير ابن کثير : (۲ / ۱٤٥) .
- (٤) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق ، باب إثم من ظلم شيئا من الأرض ، فتح الباري : (١٠٣/٥) .

- 104-



المطلب الثامــــن ذو الوجهيـــن

شر الناس يوم القيامة المتلوِّن الذي لا يثبت على حال واحدة وموقف واحد ، فيأتي هؤلاء بوجه ، وهؤلاء بوجه ، روى البخاري ومسلم في صحيحهما عن أبي هريرة رضي اللهعنه قال : قال رسول الله ﷺ : « تجدون شرَّ الناس يوم القيامة ذا الوجهين ، الذي يأتي هؤلاء بوجه ، وهؤلاء بوجه »<sup>(1)</sup> .

وورد في بعض الأحاديث أن هذا الصنف من الناس يكون له لسان من نار يوم القيامة ، فقد أخرج أبو داود واللفظ له ، والبخاري في الأدب المفرد ، والدارمي ، وأبو يعلى وغيرهم عن عمار بن ياسر رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « من كان له وجهان في الدنيا كان له لسان من نار يوم القيامة »<sup>(٢)</sup> .

> المطلب التاسع الحاكم الذي يحتجب عن رعيته

روى أبو داود وابن ماجة والحاكم بإسناد صحيح عن أبي مريم الأزدي قال : قال رسول الله ﷺ : « من ولي من أمور المسلمين شيئا ، فاحتجب دون خلتهم ، وحاجتهم ، وفقرهم ، وفاقتهم ، احتجب الله عنه يوم القيامة ، دون خلته ، وحاجته ، وفاقته ، وفقره »<sup>(٣)</sup> .

> (۱) مشكاة المصابيح : (۲/۵۷۸) ، ورقمه : ٤٨٢٠ . (۲) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (۲/٥٨٤) ، ورقمه : ۸۹۲ . (۳) صحيح الجامع الصغير : (۳٦٨/٥) ، ورقم الحديث : ٦٤٧١ .

> > - 108-



المطلب العاشر الذي يسأل وله ما يغنيه

يبعث الذي كان يسأل الناس وله ما يغنيه ، وفي وجهه خموش أو كدوش ، فقد أخرج أبو داود والنسائي والترمذي والدارمي وغيرهم عن عبدالله بن مسعود قال : قال رسول الله ﷺ : « من سأل وله ما يغنيه ، جاءَت مسألته يوم القيامة خدوشا أو خموشا أو كدوحا في وجهه .

> قيل : يا رسول الله ، وما يغنيه ؟ قال : خمسون درهما ، أو قيمتها من الذهب »<sup>(۱)</sup> .

وفي مسند الإمام أحمد عن عمران بن حصين قال : قال رسول الله ﷺ : « مسألة الغنى شين في وجهه يوم القيامة »<sup>(٢)</sup> .

جهة القبلة محترمة مقدسة ، ولذا فقد جاءَت الأحاديث ناهية عن استقبال القبلة واستدبارها حال البول والغائط .

ومما نهى عنه الرسول ﷺ البصاق تجاه القبلة ، وأخبرناأن الذي يتنخم تجاه القبلة يأتي يوم القيامة ونخامته في وجهه ، فقد روى البزار في مسنده ، وابن حبان وابن خزيمة في صحيحهما عن ابن عمر قال : « تبعث النخامة في القبلة يوم

(۱) سلسلة الأحاديث الصحيحة : ورقم الحديث : (٤٩٩) .
 (٢) صحيح الجامع الصغير : (٢٠٨/٥) ورقمه : ٥٧٤٧ ، وقال المحقق فيه : صحيح .

- 100 -



القيامة ، وهي في وجه صاحبها »<sup>(١)</sup> .

وروى أبو داود في « سننه » وابن حبان في « صحيحه » عن حذيفة بن اليمان عن رسول الله ﷺ قال : « من تفل تجاه القبلة جاء يوم القيامة وتفله بين عينيه » ، وإسناده صحيح<sup>(٢)</sup> .

> المطلب الثاني عشر من كذب في حلمه

يعاقب الذي يكذب في حلمه يوم القيامة بأن يكلف بأن يعقد بين شعيرتين ، والذي يستمع إلى قوم وهم كارهون يعاقب بأن يصب الأنك في أذنيه يوم القيامة ، والأنك الرصاص .

روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس عن النبي ﷺ قال : « من تحلم بحلم لم يره كلف أن يعقد بين شعيرتين ، ولن يفعل ، ومن استمع إلى حديث قوم وهم له كارهون ، أو يفرون منه ، صب في أذنه الأنك يوم القيامة »<sup>(٣)</sup> .

(١) صحيح الجامع الصغير : (٣٣/٣) ، ورقمه : ٢٩٠٧ ، وقال الشيخ ناصر فيه : صحيح ، وانظر كلام الشيخ ناصر الدين الألباني على الحديث في و سلسلة الأحاديث الصحيحة » حديث رقم : ٢٢٣ .

(٢) سلسلة الأحاديث الصحيحة ، ورقم الحديث : ٢٢٢ .

(٣) صحيح البخاري ، كتاب تعبير الرؤيا ، باب من كذب في حلمه ، فتح الباري : (١٢/١٢) .



المتبحث الشالد الم حسّ ال الأتقت ياء

# المطلب الأول يفزع الناس يوم القيامة ولا يفزعون

صنف من عباد الله لا يفزعون عندما يفزع الناس ، ولا يحزنون عندما يحزن الناس ، أولئك هم أولياء الرحمن الذين آمنوا بالله ، وعملوا بطاعة الله استعدادا لذلك اليوم فيؤمنهم الله في ذلك اليوم ، وعندما يبعثون من القبور تستقبلهم ملائكة الرحمن تهدىء من روعهم ، وتطمئن قلوبهم ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مَنَّا الْحُسْبَى أُوْلَـبَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (إَنَّ لَكُمْ وَنَسَلَقَنْهُمُ الْمُلَمَكَمَةُ هَذَا يَوْمُكُم الله عَنْهُمُ أَنْفَسُهُمُ وَوَلَـبَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (إِنَّ لَكُمْ وَنَسَلَقَنْهُمُ الْمُلْبَكَةُ هَا اللهِ عَنْهُم اللهِ عَنْهُمُ المُعَامَةُ وَعُمْهُم في مَا السَّمَة أَنفُسُهُمُ وَوَلَـبَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (إِنَّ لَكُمُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ في مَا السَّهَتَ أَنفُسُهُمُ أوليَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ إِنَّ لَكُمْ وَنَسَعَمُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ في مَا السَّهَا أَنفُسُهُمْ وَقُوعَدُونَ فَنْ اللهِ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ وَاللهُ عَنْهُمُ الْمُلَكَكُةُ هُونَا اللهُ عَنْهُمُ الْمُلْكُمُ أَلُونَ إِنَّى اللهُ اللهُ عَنْهُمُ الْمُولَعُنْ مُعَدُونَ إِنَّا الْعُرْبُ الْعُورَ عَنْهُمُ الْمُالَكُمُ هُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْ الْعُورَ مُ الْعُونَ عَنْهُمُ الْمُلْكُمَةُ هُولَ أَنْ مَ

ففي ذلك اليوم ينادي منادي الرحمن أولياء الرحمن مطمئناً لهم ﴿ يَسْعِبَادَ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ٢٢ اللَّذِينَ َّامَنُواْ بِحَايَتِنَا وَكَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ (٣) وقال في موضع آخر : ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَآ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِـمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٢٢

- (١) سورة الأنبياء : ١٠١ .
- (٢) سورة إبراهيم : ٤٢ .
- (٣) سورة الزخرف : ٦٨ ٦٩ .

- 101 -

ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ٢ مَهُمُ ٱلْبُشْرَى فِي ٱلْحَيَوَةِ الدُّنْيَ وَفِي ٱلآخِرَةِ ﴾ (' .

والسر في هذا الأمن الذي يشمل الله به عبادة الأتقياء ، أن قلوبهم كانت في الدنيا عامرة بمخافة الله ، فأقاموا ليلهم ، وأظمئوا نهارهم ، واستعدوا ليوم الوقوف بين يدي الله ، فقد حكى عنهم ربهم أنهم كانوا يقولون : ﴿ إِنَّا نَخَافُمِن رَّ بِنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَسْطَرِيرًا ﴾<sup>(٢)</sup> ، ومن كان حاله كذلك فإن الله يقيه من شر ذلك اليوم ويؤمنه ، ﴿ فَوَقَنْهُمُ اللهُ شَرَّ ذَالِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَنْهُمْ نَضَرَةً وَسُرُورًا (إِنَّ) وَبَخَرَنْهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَةً وَجَرِيرًا ﴾<sup>(٣)</sup>

وفي الحديث الذي يرويه أبو نعيم في الحلية عن شداد بن أوس أن رسول الله علي قال : « قال الله عز وجل : وعزتي وجلالي ، لاأجمع لعبدي أمنين ولا خوفين ، إن هو أمنني في الدنيا أخفته يوم أجمع فيه عبادي ، وإن هو خافني في الدنيا أمنته يوم أجمع فيه عبادي »<sup>(1)</sup> .

وكلها كان العبد أكثر إخلاصا لربه تبارك وتعالى كان أكثر أمنا في يوم القيامة ، فالموحدون الذين لم يلبسوا إيمانهم بشيء من الشرك ، لهم الأمن التام يوم القيامة ، يدلك على هذا جواب إبراهيم لقومه عندما خوفوه بأصنامهم ، فأجابهم قائلا : فو كَيْفَ أَخَافُ مَا أَشَر كُنْمُ وَلَا تَجَافُونَ أَنَكُمْ أَشَر كُمُ بِاللّهُ مَالَمَ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَننَا فَأَى آلْفَر يقَيْنِ أَحَقَّ بِٱلأَمْنِ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ (إِنَّ اللَّذِينَ عَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْم أُوْلَنِيكَ لَهُ مُ ٱلأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ (<sup>(٥)</sup>

> (١) سورة يونس : ١٢ ـ ٦٤ . (٢) سورة الدهر:١١ . (٣) سورة الدهر : ١١ ـ١٢ . (٤) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٢/٣٧٧) ، ورقمه : ٧٤٢ ، وإسناده حسن . (٥) سورة الأنعام : ٨١ ـ ٨٢ .



المطلب الثاني الذين يظلهم الله في ظله

عندما يكون الناس في الموقف العظيم تحت وهج الشمس القاسي ، يذوقون من البلاء شيئاً تنوء بتحمله الجبال الشم الراسيات ـ يكون فريق من الأخيار هانئين في ظل عرش الرحمن ، لا يعانون الكربات التي يقاسي منها الآخرون .

وهؤلاء هم أصحاب الهمم العالية ، والعزائم الصادقة ، الذي تمثلت فيه عقيدة الإسلام ، وقيمه الفاضلة ، أو قاموا بأعمال جليلة ، لها في مقياس الإسلام وزن كبير .

فمن هؤلاء ؟ الإمام العادل ، الذي يملك القوة والسلطان ، ولكنه لم يطغ ، وأقام العدل بين العباد وفق سلطان الشرع الإلهي .

ومنهم الشاب الذي نشأ في عبادة ربه ، وألجم نفسه بلجام التقوى ، وردع النفس والهوى ، فعاش عمره طاهرا نقيا .

ومنهم الذين يعمرون مساجد الله ، يجدون في رحابها الأنس بالله ومناجاته ، فلا يكادون يفارقونها حتى يحنوا إلى رحابها .

ومن هؤلاء المتحابون في الله تبارك وتعالى ، تجمعهم رابطة الأخوة فيه ، ويجتمعون على البر والتقوى والصلاح ، ويتفرقون على عمل صالح .

ومنهم الذين تعرض لهم فتنة النساء ، فيحول خوف الله بينهم وبين الوقوع في الفاحشة .

ومنهم المنفق الذي يخلص دينه لله ، فيخفي الصدقة حتى عن نفسه .

- 109 -

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

ومنهم الذي تملأ مخافة الله قلبه ، فتفيض عيناه من أجل ذلك وهو وحيد ليس معه أحد .

روى البخاري ومسلم في صحيحهما عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « سبعة يظلهم في ظله يوم لا ظل إلا ظله : الإمام العادل ، وشاب نشأ في عبادة ربِّهِ ، ورجل قلبه معلق في المساجد ، ورجلان تحابا في الله اجتماعا عليه وتفرقا عليه ، ورجل طلبته إمرأة ذات منصب وجمال فقال : إني أخاف الله ، ورجل تصدق أخفى حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه ، ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه »<sup>(۱)</sup> .

وقد جاءَت نصوص كثيرة تدل على إظلال *الله للمتحايين فيه في ظل العرش* في ذلك اليوم منها حديث أبي هريرة عند مسلم ، قال : قال رسول الله ﷺ : « إن الله يقول يوم القيامة : أين المتحابون بجلالي ، اليوم أظلهم في ظلي ، يوم لا ظل إلا ظلي »<sup>(۲)</sup> .

وفي معجم الطبراني الكبير ومسند أحمد ، وصحيح ابن حبان ، ومستدرك الحاكم ، عن معاذ قال : قال رسول الله ﷺ : « إن المتحابين في الله في ظل العرش »<sup>(٣)</sup> . وفي كتاب « الاخوان » لابن أبي الدنيا بإسناد صحيح عن عبادة بن الصامت ، عن رسول الله ﷺ قال : قال الله تعالى : « حقت محبتي على المتحابين ، أظلهم في ظل العرش يوم لا ظل إلا ظلي »<sup>(٤)</sup> .

- (١) صحيح البخاري ، كتاب الأذان ، باب من جلس في المسجد ، فتح الباري : (١٤٣/٢) . ورواه مسلم : (٢/٧١٥) ، ورقمه : (١٠٣) والسياق للبخاري .
   (٢) رواه مسلم : (١٩٨٨/٤) ، ورقمه : ٢٥٦٦ .
   (٣) صحيح الجامع الصغير : (١٦/٢) ورقمه : ١٩٣٣ .
  - (٤) صحيح الجامع الصغير : (١١٦/٤) .

- 17. -

والإظلال في ظل العرش ليس مقصورا على السبعة المذكورين في الحديث ، فقد جاءَت نصوص كثيرة تدل على أن الله يظل غيرهم ، وقد جمع ابن حجر العسقلاني الخصال التي يظل الله أصحابها في كتاب سماه : « معرفة الخصال الموصلة إلى الظلال »<sup>(1)</sup> .

ومن هذه الخصال إنظار المعسر أو الوضع عنه ، ففي صحيح مسلم ومسند أحمد عن أبي اليسر عن رسول الله ﷺ قال : « من أنظر معسرا أو وضع عنه ، أظله الله في ظله » <sup>(۲)</sup> .

وفي مسند أحمد وسنن الدارمي بإسناد صحيح عن أبي قتادة عن رسول الله عن عن غريم أو محا عنه ، كان في ظل العرش يوم القيامة »<sup>(٣)</sup> .

# المطلب الثالث الذين يسعون في حاجة إخوانهم ويسدّون خلتهم

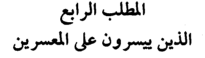
من أعظم ما يفرج كربات العبد في يوم القيامة سعى العبد في الدنيا في فك كربات المكروبين ، ومساعدة المحتاجين ، والتيسير على المعسرين ، وإقالة عثرات الزالين ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه : « من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا ، نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة ، ومن يسر على معسر ، يسر الله عليه في الدنيا والآخرة ، ومن ستر مسلما ستره الله في الدنيا والآخرة ، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخمه و<sup>(2)</sup>.

(١) فتح الباري : (٢ / ١٤٤) . (۲) صحيح مسلم : (۲/۲/٤) ، ورقمه : ۳۰۰۶ . (٣) صحيح الجامع الصغير : (٣٦٤/٤) ، ورقمه : ١٤٥٢ . (٤) مشكاة المصابيح : (٧١/١) ورقم الحديث : ٢٠٤ .

#### - 121 -

وروى البخاري في صحيحه عن عبدالله بن عمر أن رسول لله ﷺ قال : « المسلم أخو المسلم ، لا يظلمه ولا يسلمه ، ومن كان في حاجة أخيه ، كان الله في حاجته ، ومن فرج عن مسلم كربة ، فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة ، ومن ستر مسلما ستره الله في الدنيا والأخرة » <sup>(۱)</sup> .

وروى الدينوري في « المجالسة » ، والبيهقي في « الشعب » والضياء في « المختارة » عن أنس أن النبي ﷺ قال : « من نصر أخاه بظهر الغيب نصره الله في الدنيا والأخرة »<sup>(۲)</sup> .



روى البخاري ومسلم في صحيحهما عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبـي عنه ، لعل الله أن يتجاوز عنا ، قال : فلقي الله فتجاوزعنه »<sup>(٣)</sup> .

وروى النسائي وابن حبان والحاكم بإسناد صحيح عن أبي هريرة أن النبي علي قال : « إن رجلا لم يعمل خيرا قط ، وكان يداين الناس ، فيقول لرسوله : خذ ما تيسر ، واترك ما عسر ، وتجاوز ، لعل الله يتجاوز عنا .

فلما هلك قال : هل عملت خيرا قط ؟ قال : لا ، إلا أنه كان لي غلام ، وكنت أداين الناس ، فإذا بعثته يتقاضى قلت له : خذ ما تيسر ، واترك ما عسر ، وتجاوز ، لعل الله أن يتجاوز عنا . قال الله : قد تجاوزت عنك »<sup>(٤)</sup> .

(١) صحيح البخاري ، كتاب المظالم ، باب لا يظلم المسلم المسلم ، فتح الباري : (٩٧/٥) .
 (٢) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٢١٨/٣) ورقم الحديث : ١٢١٧ .
 (٣) مشكاة المصابيح : (١٠٨/٢) ، ورقم الحديث : (٢٨٩٩) .
 (٤) صحيح الجامع الصغير : (٢٠٤٢) ، ورقم الحديث : ٢٠٧٣ .

- 178-

وفي مستدرك الحاكم بإسناد صحيح عن حذيفة ، وعقبة بن عامر ، وأبي مسعود ، عن رسول الله ﷺ قال : « أتى الله عز وجل بعبد من عباده آتاه الله مالا ، فقال له : ماذا عملت في الدنيا ؟ فقال : ما عملت من شيء يا رب ، إلا أنك آتيتني مالا ، فكنت أبايع الناس ، وكان من خلقي أن أيسر على الموسر وأنظر المعسر . قال الله تعالى : أنا أحق بذلك منك ، تجاوزوا عن عبدي »<sup>(۱)</sup> .

العادلون في يوم القيامة في مقام رفيع ، يجلسون على منابر من نورعن يمين الرحمن ، وكلتا يديه يمين ، ففي صحيح مسلم عن عبدالله بن عمرو قال : قال رسول الله ﷺ : « إن المقسطين عند الله على منابر من نور ، عن يمين الرحمن عز وجل ، وكلتا يديه يمين ، الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وماولوا »<sup>(٢)</sup> .

> المطلب السادس الشهداء والمرابطون

إذا فزع الناس في يـوم القيامة فإن الشهيد لا يفزع ، ففي سنن الترمذي وابن ماجة عن المقدام بن معدي كرب قال : قال رسول الله ﷺ : « للشهيد عند الله ست خصال : يغفر له في أول دفعة ، ويرى مقعده من الجنة ، ويجار من عذاب القبر ، ويأمن من الفزع الأكبر ، ويوضع على رأسه تاج الوقار ، الياقوتة منه خير

- (١) صحيح الجامع الصغير : (١ /٩٢) ، ورقم الحديث : ١٢٤ .
  - (٢) صحيح مسلم : (١٤٥٨/٣) ، ورقم الحديث : ١٨٢٧ .

- 178-

من الدنيا ومافيها ، ويزوج ثنتين وسبعين زوجة من الحور العين ، ويشفع في سبعين . من أقربائه »<sup>(1)</sup> .

والشاهد في الحديث أن الشهيد يأمن من الفزع الأكبر ، وهو فزع يوم القيامة . ومثل الشهيد المرابط في سبيل الله ، فإنه إذا مات وهو مرابط أمَّنه الله من الفزع الأكبر ، فقد روى الطبراني بإسناد صحيح عن أبي الدرداء عن النبي ﷺ ، قال : « رباط يوم خير من صيام دهر ، ومن مات مرابطا في سبيل الله أمن من الفزع الأكبر ، وغدى عليه برزقه وريح من الجنة ، ويجري عليه أجر المرابط حتى يبعثه الله »<sup>(۲)</sup> .

ومن إكرام الله للشهيد يوم القيامة أن الله يبعثه وجرحه يتفجر دماً اللون لون الدم ، والريح ريح المسك ، ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول لله ﷺ قال : « والذي نفسي بيده ، لا يُكْلَم أحد في سبيل الله ، والله أعلم بمن يكلم في سبيله ، إلا جاء يوم القيامة اللون لون الدم ، والريح ريح المسك »<sup>(٣)</sup> .

وروى الترمذي والنسائي وأبو داود بإسناد صحيح عن معاذ بن جبل أنه سمع رسول الله ﷺ يقول : « من قاتل في سبيل الله فواق<sup>(٤)</sup> ناقه ، فقد وجبت له الجنة ، ومن جرح جرحا في سبيل الله ، أو نكب نكبة<sup>(٥)</sup> ، فإنها تجيء يوم القيامة

(١) مشكاة المصابيح : (٢٥٨/٢) ، ورقم الحديث : ٣٨٣٤ ، وقال فيه محقق المشكاة : إسناده صحيح .
 (٢) صحيح الجامع الصغير : (٢١/٣١) ، ورقم الحديث : ٣٤٧٣ .
 (٣) صحيح الجامع الصغير : (٢٠/٣) ، ورقم الحديث : ٣٤٧٣ .
 (٣) صحيح البخاري ، كتاب الجهاد ، باب من يجرح في سبيل الله ، فتح الباري : (٢٠/٦) .
 (٤) الفواق : ما بين الحلبتين .
 (٩) أي أصيب بنكبة ، أي حادثة .

-178-



كأغزر ما كانت ، لونها الزعفران ، وريحها المسك »<sup>(1)</sup> .

قال ابن حجر : « قال العلماء : الحكمة في بعثه كذلك أن يكون معه شاهد بفضيلته ببذله نفسه في طاعة الله تعالى »<sup>(٢)</sup> .

> المطلب السابع الكاظمون الغيظ

كثيرة هي المواقف العصيبة التي يصيب العبد فيها الأذى ، وقد يكون مصدره قريب أو صديق أو تُحْسَن إليه ، ولا شك أن الأذى المسموع أو المرئي أو المحسوس الذي يصيبنا يسبب لنا ألما في أعماقنا ، فتجيش نفوسنا بأنواع الانفعالات التي تدعونا إلى المواجهة الحادة ، وضبط النفس في مثل هذه الأحوال لا يملكه إلا أفذاذ الرجال .

إن الإسلام يعدُّ كظم الغيظ خلقا إسلاميا راقيا يستحق صاحبه التكريم ، فالجنة التي عرضها السموات والأرض أعدَّت للمتقين ، وكظم الغيظ في مقدمة صفات المتقين ، ﴿ وَسَارِعُوٓ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُرُ وَجَنَّة عَرْضُها السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أَعدَّت للْمُتَقِينَ لَكُنَ اللَّهِ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالْكَنظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾<sup>(7)</sup>

وفي يوم القيامة يدعو رب العزة من كظم غيظه على رؤوس الخلائق ، ثم يخيره في أي الحور العين شاء ، روى الترمذي وأبو داود عن سهل بن معاذ بنجبل

- (١) مشكاة المصابيح : (٢/ ٣٥٥) ، ورقم الحديث : ٣٨٢٥ .
  - (٢) فتح الباري : (٢٠/٦) .
  - (٣) سورة آل عمران : ١٣٣ ـ ١٣٤ .

عن أبيه قال : قال رسول الله ﷺ : « من كظم غيظا ، وهو يقدر أن ينفذه دعاه الله على رؤوس الخلائق يوم القيامة حتى يخيره في أي الحور العين شاء »<sup>(1)</sup> .

> المطلب الثامن عتق الرقاب المسلمة

من الأعمال الكريمة التي يتمكن صاحبها من اقتحام العقبات الكاداء في يوم القيامة ، عتق الرقاب قال تعالى : ﴿ فَلَا أَقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ () وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ () فَكُ رَقَبَةٍ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقد ساق ابن كثير في تفسير هذه السورة النصوص الحديثية التي توضح هذه الآيات قال الإمام أحمد : حدثنا علي بن إبراهيم ، حدثنا عبدالله يعني ابن سعيد بن أبي هند ، عن اسماعيل بن أبي حكيم مولى آل الزبير ، عن سعيد بن مرجانه ، أنه سمع أبا هريرة يقول : قال رسول الله ﷺ : « من أعتق رقبة مؤمنة أعتق الله بكل إرب ـ أي عضو ـ منها إربا منه من النار حتى أنه ليعتق باليد اليد وبالرجل الرجل وبالفرج الفرج » .

فقال علي بن الحسين : أنت سمعت هذا من أبي هريرة ؟ فقال سعيد : نعم . فقال علي بن الحسين لغلام له أفره غلمانه : ادع مطرفاً ، فلما قام بين يديه قال : اذهب فأنت حر لوجه الله ، وقد رواه البخاري ، ومسلم ، والترمذي ، والنسائي ، من طرق عن سعيد بن مرجانة به وعند مسلم أن هذا الغلام الذي

 (١) مشكاة المصابيح (٢ / ٦٣١) ورقمه ٥٠٨٨ ، وحسن الشيخ ناصبر إسناده في صحيح الجامع (٥//٣٥٣) . ورقم الحديث فيه : ٦٣٩٨ ، عزاه إلى أحمد والطبراني ، وانظر رقم : ٦٣٩٤ في صحيح الجامع .
 (٢) سورة البلد : ١١ ـ ١٢ .

أعتقه علي بن الحسين زين العابدين كان قد أعطي فيه عشرة آلاف درهم .

وقال قتادة عن سالم بن أبي الجعد ، عن معدان بن أبي طلحة ، عن أبي نجيح قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « أيما مسلم أعتق رجلا مسلماً ، فإن الله جاعل وفاء كل عظم من عظامه عظماً من عظام محرره من النار ، وأيما امرأة مسلمة أعتقت إمرأة مسلمة فإن الله جاعل وفاء كلّ عظم من عظامها عظماً من عظامها من النار » رواه ابن جرير ، هكذا ، وأبو نجيح هذا هو عمرو بن عبسة السلمي رضي الله عنه .

وقال الإمام أحمد : حدثناحيوة بن شريح ،حدثنا بقية ، حدثني بجير بن سعد عن خالد بن معدان عن كثير بن مرة عن عمرو بن عبسةأنه حدثهم أن النبي ﷺ قال : « من بنى مسجدا ليذكر الله فيه يبني الله له بيتاً في الجنة . ومن أعتق نفساً مسلمة كانت فديته من جهنم ، ومن شاب شيبة في الإسلام كانت له نورا يوم القيامة » .

وقال أحمد : حدثناالحكم بن نافع ، حدثنا جرير عن سليم بن عامر أن شرحبيل بن السمط قال لعمرو بن عبسة : حدثنا حديثاً ليس فيه تزيد ولا نسيان . قال عمرو : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « من أعتق رقبة مسلمة كانت فكاكه من النار عضواً بعضو ، ومن شاب شيبة في سبيل الله كانت له نوراً يوم القيامة ، ومن رمى بسهم فبلغ فأصاب أو أخطاً كان كمعتق رقبة من بني إسماعيل » وروى أبو داود والنسائي بعضه .

وقال أحمد : حدثناهاشم بن القاسم ، حدثنا الفرج ، حدثنا لقمان عن أبي أمامه عن عمرو بن عبسة ؛ قال السلمي : قلت له حدثنا حديثاً سمعته من رسول الله ﷺ ليس فيه انتقاص ولا وهم ، قال : سمعته يقول : « من ولد له ثلاثة أولاد

- 128-

في الإسلام فماتوا قبل أن يبلغوا الحنث أدخله الله الجنة بفضل رحمته إياهم ، ومن شاب شيبة في سبيل الله كانت له نوراً يوم القيامة ، ومن رمى بسهم في سبيل الله بلغ به العدو أصاب أو أخطأ كان له عتق رقبة ، ومن أعتق رقبة مؤمنة أعتق الله بكل عضو منه عضواً من النار ، ومن أنفق زوجين في سبيل الله فإن للجنة ثمانيةأبواب يدخله الله من أي باب شاء منها » وهذه أسانيد جيدة قوية ، ولله الحمد .

وقال أبو داود : حدثنا عيسى بن محمد الرملي ، حدثنا ضمرة عن ابن أبي عبلة ، عن العريف بن عياش الديلمي ، قال : أتينا واثلة بن الأسقع فقلنا له : حدثنا حديثاً ليس فيه زيادة ولا نقصان ، فغضب وقال : إن أحدكم ليقرأ ومصحفه معلق في بيته ، فيزيد وينقص ، قلنا : إنما أردنا حديثاً سمعته من رسول الله ﷺ ، قال : أتينا رسول الله ﷺ في صاحب لنا قد أوجب يعني النار بالقتل ، فقال : « أعتقوا عنه ، يعتق الله بكل عضو منه عضواً من النار » . وكذا رواه النسائي من حديث إبراهيم بن أبي عبلة ، عن العريف بن عياش الديلمي ، عن واثلة به .

وقال أحمد : حدثنا عبدالصمد ، حدثنا هشام ، عن قتادة ، عن قيس الجذامي ، عن عقبة بن عامر الجهني أن رسول الله ﷺ قال : « من أعتق رقبة مسلمة فهو فداؤه من النار » .

وحدثنا عبد الوهاب الخفاف ، عن سعيد عن قتادة ؛ قال : ذكر لنا أن قيساً الجدامي حدث عن عقبة بن عامر أن رسول الله ﷺ قال : « من أعتق رقبة مؤمنة فهي فكاكه من النار » تفرد به أحمد من هذا الوجه .

وقال الإمام أحمد : حدثنا يحيى بن آدم وأبو أحمد ، قالا : حدثنا عيسى بن عبدالرحمن البجلي ، من بني بجيلة ، من بني سليم ، عن طلحة بن مصرف ، عن عبد الرحمن بن عوسجة ، عن البراء بن عازب قال : جاء أعرابي إلى رسول

- 128 -

الله ﷺ ، فقال : يا رسول الله ، علمني عملًا يدخلني الجنة ؛ فقال : « لئن كنت أقصرت الخطبة لقد أعرضت المسئلة ، أعتق النسمة وفك الرقبة » . فقال : يا رسول الله ، أوليستا بواحدة ؟قال : « لا إن عتق النسمة أن تنفرد بعتقها ، وتك الرقبة أن تعين في عتقها ، والمنحة الوكوف ، والفيء على ذي الرحم الظالم ، فإن لم تطق ذلك ، فأطعم الجائع ، واسق الظمآن ، وائمر بالمعروف ، وانْهَ عن المنكر ، فإن لم تطق ذلك ، فكف لسانك إلا من الخير »<sup>(1)</sup> .

> المطلب التاسع فضل المؤذنين

من الذين يظهر فضلهم في يوم القيامة المؤذنون ، فهم أطول الناس أعناقا في ذلك اليوم ، روى مسلم في صحيحه عن معاوية بن أبي سفيان قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « المؤذنون أطول الناس أعناقا يوم القيامة »<sup>(٢)</sup> . وطول العنق جمال ، ثم هو مناسب لما قاموا به من عمل حيث كانوا يبلغون الناس بأصواتهم كلمات الأذان التي تعلن التوحيد وتدعو للصلاة .

والمؤذن يشهد له في ذلك اليوم كل شيء سمع صوته عندما كان يرفع صوته بالأذان في الدنيا ، روى البخاري في صحيحه أن أبا سعيد الخدري قال لعبد الرحمن بن صعصعه : « إني أراك تحب الغنم والبادية ، فإذا كنت في غنمك أو باديتك فأدَّنت في الصلاة ، فارفع بالنداء ، فإنه لا يسمع مدى صوت المؤذن جنَّ ولا إنس ولا شيء إلا شهد له يوم القيامة »<sup>(٣)</sup> .

- (٢) صحيح مسلم : (٤/ ٢٩٠) ورقم الحديث : ٣٨٧ .
- (٣) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب قول النبي ﷺ : ( الماهر بالقرآن . . ) . فتح الباري : (١٣/ ١٨٥) .



### المطلب العاشر الذين يشيبون في الإسلام

يكون الشيب نورا لصاحبه إذا كان مسلما في يوم القيامة ، كما صحت بذلك الأحاديث ، ففي سنن الترمذي والنسائي عن كعب بن مرة أن رسول الله ﷺ قال : « من شاب شيبة في الإسلام كانت له نورا يوم القيامة »<sup>(۱)</sup> .

وفي مسند أحمد وسنن الترمذي والنسائي وابن حبان عن عمر بن عبسة قال : قال رسول الله ﷺ : « من شاب شيبة في سبيل الله كانت له نورا يوم القيامة »<sup>(٢)</sup> .

وروى البيهقي في شعب الإيمان بإسناد حسن عن عبدالله بن عمرو قال : قال رسول الله ﷺ : « الشيب نور المؤمن ، لا يشيب رجل شيبة في الإسلام إلا كانت له بكل شيبة حسنة ، ورفع بها درجة »<sup>(٣)</sup> . وللحديث شاهد من حديث أبي هريرة مرفوعا : « لا تنتفوا الشيب ، فإنه نور يوم القيامة ، من شاب شيبة في الإسلام كانت له بكل شيبة حسنة ، ورفع بها درجة » رواه ابن حبان بإسناد حسن<sup>(3)</sup> .

وروى ابن عدي والبيهقي في الشعب عن فضالة بن عبيد قال : قال رسول الله الشيب نور في وجه المسلم ، فمن شاء فلينتف نوره »<sup>(ه)</sup> .

(۱) صحيح الجامع الصغير : (٥/٤/٥) ورقم الحديث : ٦١٨٣ ، وعلَّم عليه الشيخ ناصر بالصحة .
 (٢) صحيح الجامع الصغير : (٥/٤٠٤) ورقم الحديث : ٦١٨٤ ، والحديث صحيح كما قال محقق الكتاب .
 (٣) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٣/٣٢) ، ورقم الحديث : ١٢٤٣ .
 (٤) المصدر السابق .
 (٥) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٣٤/٣) ، ورقم الحديث : ١٢٤٤ .

- 11. -



المطلب الحادي عشر فضل الوضسوء

الذين استجابوا للرسول ﷺ ، وأقاموا الصلاة ، وأتوا بالوضوء كما أمرهم نبيهم يُدْعَوْن يوم القيامة غراً محجلين من آثار الوضوء ، ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة قال : سمعت رسول الله ﷺ : يقول : « إن أمتي يُدْعَون يوم القيامة غرًا محجلين من آثار الوضوء »<sup>(1)</sup> .

قال ابن حجر : « ( غرا ) جمع أغر ، أي ذو غُرّة ، وأصل الغرة لمعة بيضاء تكون في جبهة الفرس ، ثم استعملت في الجمال والشهرة وطيب الذكر ، والمراد بها هنا النور الكائن في وجوه أمة محمد ﷺ ، وغُرَّاً منصوب على المفعولية ليُدْعَوْن أو على الحال . أي أنهم إذا دعوا على رؤوس الأشهاد نودوا بهذا الوصف ، وكانوا على هذه الصفة .

وقوله ( محجلين ) من التحجيل ، وهو بياض يكون في ثلاث قوائم من قوائم الفرس ، وأصله من الحِجل بكسر الحاء وهو الخلخال ، والمراد به هنا أيضا النور »<sup>(۲)</sup> .

وهذه الغرة وذلك التحجيل تكون للمؤمن حلية في يوم القيامة ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « تبلغ الحلية من المؤمن حيث يبلغ الوضوء »<sup>(٣)</sup> .

> (١) صحيح البخاري ، كتاب الوضوء ، باب فضل الوضوء ، فتح الباري : (١/٢٣٥) . (٢) فتح الباري : (١/٢٣٦) . (٣) مشكاة المصابيح : (١/٩٦) ورقم الحديث : ٢٩١ .

#### - 171 -

وبهذه الحلية النورانية تتميز هذه الأمة في يوم القيامة ، وبها يعرف الرسول المجة من بين الحلائق ، لا فرق بين أصحابه وغيرهم ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ أتى مقبرة فقال : « السلام عليكم دار قوم مؤمنين ، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون ، وددت أنا قد رأينا إخواننا » .

قالوا : أولسنا إخوانك يا رسول الله ؟

قال : « أنتم أصحابي ، إخواننا الذين لم يأتوا بعد » .

فقالوا : كيف تعرف من لم يأت بعد من امتك يارسول الله ؟

فقال : « أرأيت لو أن رجلا له خيل غر محجلة ، بين ظهري خيل دهم بهم ، ألا يعرف خيله ؟ » .

قالوا : بلي يا رسول الله .

قال : « فإنهم يأتون غرا محجلين من الوضوء وأنا فرطهم<sup>(۱)</sup> على الحوض »<sup>(۲)</sup> .

وروى أحمد بإسناد صحيح عن أبي الدرداء قال : قال رسول الله ﷺ : « أنا أول من يؤذن له بالسجود يوم القيامة ، وأنا أول من يؤذن له أن يرفع رأسه ، فأنظر إلى ما بين يدي ، فأعرف أمتي من بين الأمم ، ومن خلفي مثل ذلك ، وعن يميني مثل ذلك ، وعن شمالي مثل ذلك » .

فقال رجل : يا رسول الله ، كيف تعرف أمتك من بين الأمم فيها بين نوح إلى أمتك ؟

قال : « هم غُرُّ محجلون من أثر الوضوء ، ليس أحد كذلك غيرهم ، وأعرفهم أنهم يؤتون كتبهم بأيمانهم ، وأعرفهم تسعى بين أيديهم ذريتهم »<sup>(٣)</sup> .

- (١) أي سابقهم . (٢) مشكاة المصابيح : (١/٩٨) ، ورقم الحديث : ٢٩٨ . (٣) مشكاة المصابيح : (١/٩٩) ورقم الحديث ٢٩٩ .
  - 171-



الفصُل التسكامشع الشفسك حَذْ

عندما يشتد البلاء بالناس في الموقف العظيم ويطول بحث العباد عن أصحاب المنازل العالية ليشفعوا لهم عند ربهم ، كي يأتي لفصل الحساب وتخليص الناس من كربات الموقف وأهواله ، فيطلبون من أبيهم آدم أن يقوم بهذه المهمة الكبيرة ، ويذكِّرونه بفضله وإكرام الله له ، فيأبي ويعتذر ، ويذكر عصيانه ربه بأكله من الشجرة التي حرّم الله عليه الأكل منها ، ويحيلهم إلى نوح أول رسول أرسله الله إلى البشر ، الذي سماه الله عبداً شكوراً ، فيأبي ويذكر ما كان منه من تقصير في بعض الأمور تجاه ربه ومولاه ، وهكذا يحيلهم إلى من بعده من أولى العزم من الرسل ، والآخر يدفعها إلى من بعده ، حتى يأتوا الرسول الخاتم : محمد على ، الذي غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ، فيقوم مقاما يحمده عليه الأولون والأخرون ، وتظهر به منزلته العظيمة ، ودرجته العالية ، فيستأذن على ربِّه فيأذن له ، ويحمده ويمجِّده ، ويسأله في أمته ، فيستجيب له ، ذلك أن الله أعطى كل نَبِيّ دعوة في أمته لا ترد ، وقد استعجل كل نبى تلك الدعوة في الدنيا ، واختبأ الرسول عليه الله عوته إلى ذلك الموقف الذي تحتاج فيه أمته إلى دعوته ، فصلوات الله وسلامه 🎉 عليه فإنه بالمؤمنين رؤوف رحيم ، كما وصفه ربَّه ، وقد ثبت في صحيحي البخاري ومسلم عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : «كل نبي سأل سؤالا أو قال : لكل نبي دعوة دعاها لأمته ، وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتى يوم القيامة »<sup>(1)</sup> .

(١) جامع الأصول : ١٠/٤٧٥ ، ورقم الحديث : ٨٠٠٩ .

- 174-

وفي صحيح مسلم عن جابر بن عبدالله أن النبي ﷺ قال : « لكل نبي دعوة دعا بها في أمته ، وخبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة »<sup>(1)</sup> .

وفي صحيحي البخاري ومسلم وسنن الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « لكل نبي دعوة مستجابة ، فتعجَّل كل نبي دعوته ، وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة ، فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئاً »<sup>(۲)</sup> .

وروى الترمذي وأبو داود عن أنس بن مالك ، قال : قال رسول الله ﷺ : « شفاعتى لأهل الكبائر من أمتي »<sup>(٣)</sup> .

(۱) جامع الأصول : ١٠/ ٤٧٥ ، ورقم الحديث : ٨٠١٠ . (٢) جامع الأصول : ١٠/ ٤٧٦ ، ورقم الحديث : ٨٠١١ . (٣) جامع الأصول : ١٠/ ٤٧٦ ، ورقم الحديث : ٨٠١٢ وإسناده صحيح كما قال محقق الكتاب .

- 175 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



المبحث الأوبئ أحاد سيث إشفاعة

وقد جاءت أحاديث كثيرة تصف الشفاعة العظمى ، وسنكتفي بإيراد ما جمعه ابن الأثير منها في جامع الأصول<sup>(١)</sup> .

١ – روى البخاري ومسلم في صحيحها عن معبد بن هلال العنزي قال : « انطلقنا إلى أنس بن مالك ، وتشفعنا بثابت ، فانتهينا إليه وهو يصلي الضحى ، فاستأذن لنا ثابت ، فدخلنا عليه ، وأجلس ثابتاً معه على سريره فقال له : يا أبا حمزة ، إن إخوانك من أهل البصرة يسألونك أن تحدثهم حديث الشفاعة .

فقال: حدثنا محمد ﷺ ، قال : « إذا كان يوم القيامة ماج الناس بعضهم إلى بعض ، فيأتون آدم ، فيقولون : اشفع لذريتك ، فيقول : لست لها ، ولكن عليكم بإبراهيم ، فإنه خليل الله ، فيأتون إبراهيم ، فيقول : لست لها ، ولكن عليكم بموسى ، فإنه كليم الله ، فيؤتى موسى ، فيقول : لست لها ، ولكن عليكم بعيسى ، فإنه روح الله وكلمته ، فيؤتى عيسى ، فيقول : لست لها ، ولكن عليكم بحمد .

فأؤتى فأقول : أنا لها ، ثم انطلق فأستأذن على ربي ، فيؤذن لي ، فأقوم بين يديه ، فأحمده بمحامد لا أقدر عليها إلاّ أن يلهمنيها ، ثم أخر لربنا ساجداً ،

(۱) جامع الأصول : (۱۰ / ٤٧٧) وقد أبقينا تخريج محقق الكتاب على حاله في الهامش .

فيقول : يامحمد ، ارفع رأسك ، وقل يسمع لك ، وسل تعطه ، واشفع تشفع ، فاقول : يا رب أمتي أمتي ، فيقول : انطلق ، فمن كان في قلبه مثال حبة من بُرَّةٍ أو شعيرةٍ من إيمانٍ فأخرجه منها ، فأنطلق فأفعل .

ثم أرجع إلى ربي فأحمده بتلك المحامد ، ثم أخر له ساجداً ، فيقال لي : يا محمد ، ارفع رأسك ، وقل يسمع لك ، وسل تعطه ، واشفع تشفع ، فأقول : يا رب أمتي أمتي ، فيقال لي : انطلق ، فمن كان في قلبه مثقال حبةٍ من خردل ٍ من إيمان فأخرجه منها ، فأنطلق فأفعل .

ثم أعود إلى ربي أحمده بتلك المحامد ، ثم أخر له ساجداً ، فيقال لي : يا محمد ، ارفع رأسك وقل يسمع لك ، وسل تعطه ، واشفع تشفع ، فأقول : يا رب ، أمتي أمتي ، فيقال لي : انطلق ، فمن كان في قلبه أدنى أدنى أدنى من مثقال حبة من خردل من أيمان فأخرجه من النار فأنطلق فأفعل » .

هذا حديث أنس الذي أنبأنا به ، فخرجنا من عنده ، فلما كنا بظهر الجبَّان<sup>(۱)</sup> ، قلنا : لو ملنا إلى الحسن فسلمنا عليه وهو مستخف في دار أبي خليفة ؟ قال : فدخلنا عليه ، فسلمنا عليه ، قلنا : يا أبا سعيد ، جئنا من عند أخيك أبي حمزة ، فلم نسمع بمثل حديث حدَّثناه في الشفاعة ، قال : هيه ، فحدثناه الحديث ، فقال : هيه ، قلنا : ما زادنا ؟ قال : قد حدثنا به منذ عشرين سنة ، وهو يومئذ جميع<sup>(۲)</sup> ، ولقد ترك شيئاً ما أدري : أنسي الشيخ ، أم كره أن يحدثكم فتتَّكلوا ؟ قلنا له : حدثنا ، فَضَحكَ وقال : خلق الإِنسان من عجل ، ما ذكرت لكم هذا إلا وأنا أريد أن أحدثكموه .

قال : « ثم أرجع إلى ربي في الرابعة فأحمده بتلك المحامد ، ثم أخر له

(١) الجبان ، والجبانة : المقابر .

(٢) رجل جميع : أي مجتمع الخلق قوي ، لم يهرم ، ولم يضعف .

ساجداً ، فيقال لي : يا محمد ، ارفع رأسك ، وقل يسمع لك ، وسل تعطه ، واشفع تشفع ، فأقول : يا رب ائذن لي فيمن قال : لا إله إلا الله ، قال : فليس ذلك لك ، أو قال : ليس ذلك إليك ، ولكن وعزتي وكبريائي وعظمتي لأخرجن منها من قال : لا إله إلا الله » قال : فأشهد على الحسن أنه حدثنا به أنه سمع أنس بن مالك ـ أراه قال : قبل عشرين سنة ـ وهو يومئذ جميع .

وفي رواية قتادة عن أنس قال : قال رسول الله على : • يجمع الله الناس يوم القيامة ، فيهتمون لذلك ـ وفي رواية : فيلهمون لذلك ـ فيقولون : لو استشفعنا إلى ربنا ، حتى يريحنا من مكاننا هذا ؟ قال : فيأتون آدم ، فيقولون : أنت آدم أبو الخلق ، خلقك الله بيده ، ونفخ فيك من روحه ، وأمر الملائكة فسجدوا لك ، الشفع لنا عند ربك حتى يريحنا من مكاننا هذا ، فيقول : لست هناكم ، فيذكر خطيئته التي أصاب ، فيستحي ربه منها ، ولكن ائتوا نوحاً أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض .

قال : فيأتون نوحاً ، فيقول : لست هناكم ، فيذكر خطيئته التي أصاب ، فيستحي رَبَّه منها ، ولكن ائتوا إبراهيم الذي اتخذه الله خليلا ، فيأتون إبراهيم ، فيقول : لست هناكم ، وذكر خطيئته التي أصاب ، فيستحي ربه منها ، ولكن ائتوا موسى الذي كلمه الله وأعطاه التوراة .

قال : فيأتون موسى ، فيقول : لست هناكم ، ويذكر خطيئته التي أصاب ، فيستحي ربه منها ، ولكن اثتوا عيسى روح الله وكلمته ، فيأتون عيسى روح الله وكلمته ، فيقول : لست هناكم ، ولكن اثتوا محمداً ، عبداً غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر .

قال : قال رسول الله ﷺ : فياتونني ، فاستاذن على ربي ، فيؤذن لي ، فإذا أنا رأيته وقعت ساجداً فيدعني ما شاء الله ، فيقال : يا محمد ، ارفع ، قل يسمع ،

- 177 -

سل تعطه ، اشفع تشفع ، فأرفع رأسي ، فأحمد ربي بتحميد يعلمنيه ربي ، ثم أشفع ، فيحد لي حداً ، فأخرجهم من النار ، وأدخلهم الجنة ، ثم أعود فأقع ساجداً ، فيدعني ما شاء الله أن يدعني ، ثم يقال لي : ارفع يا محمد ، قل يسمع ، سل تعطه ، اشفع تشفع ، فأرفع رأسي، فأحمد ربي بتحميد يعلمنيه ، ثم أشفع ، فيحد لي حداً ، فأخرجهم من النار ، وأدخلهم الجنة .

قال : فلا أدري في الثالثة أو في الرابعة فأقول : يا رب ، ما بقي في النار إلا من حبسه القرآن ، أو وجب عليه الخلود » أخرجه البخاري ومسلم .

وأخرجه البخاري تعليقاً : عن قتادة عن أنس أن النبي ﷺ قال : « يحبس المؤمنون يوم القيامة . . . وذكر نحوه ، وفي آخره : ما بقي في النار إلا من حبسه القرآن ـ أي وجب عليه الخلود ـ ثم تلا هذه الآية ﴿ عَسَى أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَـاماً تَحْمُوداً ﴾(١) ، قال : وهذا المقام المحمود الذي وُعِدَهُ نبيكم ﷺ » .

زاد في رواية : فقال النبي ﷺ : « يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة ، ثم يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن برة ، ثم يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن ذرة » .

قال يزيد بن زريع : فلقيت شعبة ، فحدثته بالحديث ، فقال شعبة : حدثنا به قتادة عن أنس بن مالك عن النبي ﷺ بالحديث ، إلا أن شعبة جعل مكان « الذَّرَة » : « ذُرَةً » قال يزيد : صحف فيها أبو بسطام ، كذا في كتاب مسلم من رواية يزيد عن شعبة . قال البخاري : وقال أبانٌ عن قتادة بنحوه . وفيه « من إيمان » مكان « خير » زاد في رواية : أن النبي ﷺ قال ـ في حديث سؤال المؤمنين

(١) سورة الإسراء : ٧٩ .

#### - 144 -

الشفاعة ـ « فيأتوني فأستأذن على ربي في داره فيؤذن لي عليه » وللبخاري طرف منه عن حميد عن أنس قال : سمعت النبي ﷺ يقول : « إذا كان يوم القيامة شفعت ، فقلت : أدخل الجنة من كان في قلبه خردلة ، فيدخلون ، ثم أقول : أدخل الجنة من كان في قلبه أدنى شيء . قال أنس : كأني أنظر إلى أصابع النبي ﷺ »<sup>(۱)</sup> .

٢ – وروى البخاري ومسلم والترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : « كنا مع النبي ﷺ في دعوة ، فرفع إليه الذراع – وكانت تعجبه – فنهس منها نهسة<sup>(٢)</sup> ، وقال : أنا سيد الناس يوم القيامة ، هل تدرون : مم ذاك ؟ يجمع الله الأولين والأخرين في صعيد واحد ، فيبصرهم الناظر ، ويسمعهم الداعي ، وتدنو منهم الشمس ، فيبلغ الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون ولا يحتملون ، فيقول الناس : ألا ترون إلى ما أنتم فيه ، إلى ما بلغكم ، ألا تنظرون من يشفع لكم إلى ربكم ؟ فيقول بعض الناس لبعض : أبوكم آدم .

فيأتونه ، فيقولون : يا آدم ، أنت أبو البشر ، خلقك الله بيده ، ونفخ فيك من روحه ، وأمر الملائكة فسجدوا لك ، وأسكنك الجنة ، ألا تشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى ما نحن فيه وما بلغنا ؟ فقال : إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ، ولا يغضب بعده مثله ، وإنه نهاني عن الشجرة فعصيت ، نفسي ، نفسي ، نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى نوح .

فيأتون نوحاً ، فيقولون : يا نوح ، أنت أول الرسل إلى أهل الأرض ، وقد سماك الله عبداً شكوراً ، ألا ترى ما نحن فيه ؟ ألا ترى إلى ما بلغنا ؟ ألا تشفع لنا

(١) رواه البخاري ١٣/ ٣٩٥ – ٣٩٧ في التوحيد ، باب كلام الرب تعالى يوم القيامة مع الأنبياء وغيرهم ، وباب قول الله تعالى : ﴿ لما خلقت بيدي ﴾ ، وباب قوله تعالى : ﴿ وكلم موسى تكليما ﴾ وفي تفسير سورة البقرة ، باب قول الله تعالى : ﴿ وعلم آدم الأسياء كلها ﴾ ، وفي الرقاق ، باب صفة الجنة والنار ، ومسلم رقم ١٩٣ في الإيمان ، باب أدن أهل الجنة منزلة فيها . (٢) النهس : أخذ اللحم بمقدم الأسنان .

عند ربك ؟ فيقول : إن ربي غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ، ولن يغضب بعده مثله ، وإنَّه قد كان لي دعوة دعوت بها على قومي ، نفسي ، نفسي ، نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى إبراهيم .

فيأتون إبراهيم فيقولون : أنت نبي الله ، وخليله من أهل الأرض ، اشفع لنا إلى ربك ، أما ترى إلى ما نحن فيه ؟ فيقول لهم : إن ربي قد غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ، ولن يغضب بعده مثله ، وإني كنت كذبت ثلاث كذبات . . . فذكرها ـ نفسي ، نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى موسى .

فيأتون موسى فيقولون : أنت رسول الله ، فضلك برسالاته وبكلامه على الناس ، اشفع لنا إلى ربك ، أما ترى إلى ما نحن فيه ؟ فيقول : إن ربي قد غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ، ولن يغضب بعده مثله ، وإني قد قتلت نفساً لم أؤمر بقتلها ، نفسي ، نفسي ، نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى عيسى .

فيأتون عيسى ، فيقولون : يا عيسى ، أنت رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم ، وروحُ منه ، وكلمت الناس في المهد ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟ فيقول عيسى : إن ربي قد غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ، ولن يغضب بعده مثله ، ولم يذكر ذنبا ، نفسي ، نفسي ، نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى محمد ، فيأتون محمداً ﷺ ـ وفي رواية : فيأتوني ـ فيقولون : يا محمد ، أنت رسول الله وخاتم الأنبياء ، قد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟ فأنطلق ، فآتي تحت العرش ، فاقع ساجداً لربي ، ثم يفتح الله على من محامده وحسن الثناء عليه شيئا لم يفتحه على أحد قبلي ، ثم يقال : يا محمد ، ارفع رأسك ، سل تعطه ، واشفع تشعف ، فأرفع رأسي ، فأقول : أمتي يا رب ، أمتي يا رب ، أمتي يا رب ، فيقال : يا محمد ، أدخل من

- 181 -

أمتك من لا حساب عليهم من الباب الأيمن من أبواب الجنة ، وهم شركاء الناس فيها سوى ذلك من الأبواب ، ثم قال : والذي نفسي بيده ، إن ما بين المصراعين من مصاريع الجنة ، كما بين مكة وهجر ـ أو كما بين مكة وبصرى ـ وفي كتاب البخاري : كما بين مكة وحمير .

وفي رواية قال : « وضعت بين يدي رسول الله على قصعة من ثريد ولحم ، فتناول الذراع - وكانت أحبَّ الشاة إليه - فنهس نهسة ، فقال : أنا سيد الناس يوم القيامة ، ثم نهس أخرى ، فقال : أنا سيد الناس يوم القيامة ، فلها رأى أصحابه لا يسألونه ، قال : ألا تقولون : كيفه ؟ قالوا : كيفه يا رسول الله ؟ قال : يقوم الناس لرب العالمين . . . وساق الحديث بمعنى ما تقدم ، وزاد في قصة إبراهيم ، فقال : وذكر قوله في الكوكب : هذا ربي ، وقوله لألهتهم ، بل فعله كبيرهم هذا ، وقوله : إني سقيم ، وقال : والذي نفس محمد بيده ، إن ما بين المصراعين من مصاريع الجنة إلى عضادتي الباب لكها بين مكة وهجر ، أو هجر ومكة ، لا أدري أي ذلك قال ؟ » أخرجه البخاري ومسلم والترمذي ، إلا أن في كتاب مسلم و نفسي نفسي » مرتين في قول كل نبي ، والحميدي ذكر كها نقلناه ، وفي رواية الترمذي « نفسي ، نفسي ، نفسي » ثلاثاً في الجميع<sup>(١)</sup> .

وروي مسلم عن حذيفة بن اليهان ، وأبي هريرة رضي الله عنهها قالا : قال رسول الله ﷺ : « يجمع الله تبارك وتعالى الناس ، فيقوم المؤمنون حتى تُزلف لهم الجنة ، فيأتون آدم ، فيقولون : يا أبانا ، استفتح لنا الجنة ، فيقول : وهل

(١) رواه البخاري ٢٦٤/٦ و ٢٦٥ في الأنبياء ، باب قول الله عز وجل : ﴿ ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه ﴾ ، وباب قول الله تعالى : ﴿ واتخذ الله إبراهيم خليلا ﴾ وفي تفسير سورة بني إسرائيل باب (ذرية من حملنا مع نوح إنه كان عبداً شكوراً ) ، ومسلم رقم ١٩٤ في الإيمان ، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها ، والترمذي رقم ٢٣٦ في صفة القيامة ، باب ماجاء في الشفاعة .

أخرجكم من الجنة إلا خطيئة أبيكم ؟ لست بصاحب ذلك ، اذهبوا إلى ابني إبراهيم خليل الله ، قال : فيقول إبراهيم : لست بصاحب ذلك ، إنما كنت خليلاً من وراء وراء ، اعمدوا إلى موسى الذي كلمه تكليها ، قال : فيأتون موسى ، فيقول : لست بصاحب ذلك ، اذهبوا إلى عيسى كلمة الله وروحه ، فيقول عيسى : لست بصاحب ذلك ، فيأتون محمداً على : فيقوم ، فيؤذن له ، وترسل الأمانة والرحم ، فتقومان جنبتي الصراط يميناً وشمالاً ، فيمر أولكم كالبرق ، قال : بأبي وأمي ، أي شيء كالبرق ، قال : ألم تروا إلى البرق كيف يمر ويرجع في طرفة عين ؟ ثم كمرً الريح ، ثم كمرً الطير ، وشد الرجال ، تجري أعمال العباد ، حتى يجيء الرجل فلا يستطيع السير إلا زحفاً ، قال : وفي حافتي أعمال العباد ، حتى يجيء الرجل فلا يستطيع السير إلا زحفاً ، قال : وفي حافتي ومكدوس<sup>(۱)</sup> في النار ، والذي نفسُ أبي هريرة بيده ، إن قعر جهنم لسبعين<sup>(۲)</sup> خريفاً<sup>(۳)</sup> » .

- (١) وفي بعض النسح ومكردس .
- (٢) وفي بعض النسخ : لسبعون ، وكلاهما صحيح ، وانظر ما قاله النووي في شرح مسلم .
   (٣) رقم ١٩٥ في الإيمان ، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها .

فيقول : إني كذبت ثلاث كذبات ، ثم قال رسول الله على : ما منها كذبة إلا ماحل<sup>(۱)</sup> بها عن دين الله ، ولكن ائتوا موسى ، فيأتون موسى ، فيقول : قد قتلت نفساً ، ولكن ائتوا عيسى ، فيأتون عيسى ، فيقول : إني عُبِدْتُ من دون الله ، ولكن ائتوا محمداً على ، فيأتوني ، فانطلق معهم . قال ابن جدعان : قال أنس : فكأني أنظر إلى رسول الله ، قال : فآخذ بحلقة باب الجنة ، فأقعقعها ، فيقال : من هذا ؟ فيقال : محمد ، فيفتحون لي ويرحبون ، فيقولون : مرحباً ، فأخرً ساجداً ، فيلهمني الله من الثناء والحمد ، فيقال لي : ارفع رأسك ، سل تُعْطَ ، واشفع تُشَفع ، وقل يُسمَع لقولك ، وهو المقام المحمود الذي قال الله تعالى : فحَسَيَة أَن يَبْعَنَكَ رَبَّكَ مَقَ مُاً عَمُوداً ﴾ (٢) قال سفيان : ليس عن أنس إلا هذه الكلمة « فآخذُ بحلقة باب الجنة فأقعقعها » أخرجه الترمذي (٢) .

(١) المإحلة : المخاصمة والمجادلة . (٢) سورة الإسراء : ٧٩ . (٣) رقم ٣١٤٧ في التفسير ، باب ومن سورة بني إسرائيل ، وقال الترمذي : هذا حديث حسن ، وهو كما قال .

- 174 -



## المبَحَث الشافنية وجرالا مندلال بالأحاديث على لشفاعة لعظت مَنْ

الناظر في هذه الأحاديث يجد أن المؤمنين يرغبون إلى الأنبياء وآخرهم محمد على كي يخلصوهم من الموقف العظيم ، إلا أننا نجد أن الرسول عنه عندما يشفع إنما يشفع في أمته ، قال شارح الطحاوية بعد إيراده لبعض أحاديث الشفاعة التي سقناها : «والعجب كل العجب من إيراد الأئمة لهذا الحديث من أكثر طرقه ، لا يذكرون أمر الشفاعة الأولى ، في مأتى الرب سبحانه وتعالى لفصل القضاء ، كما ورد في حديث الصور ، فإنه المقصود في هذا المقام ، ومقتضى سياق أول الحديث ، فإن الناس إنما يستشفعون إلى آدم فمن بعده من الأنبياء في أن يفصل بين الناس ، ويستريحوا من مقامهم ، كما دلت عليه سياقاته من سائر طرقه ، فإذا وصلوا إلى الجزاء إنما يذكرون الشفاعة في عصاة الأمة وإخراجهم من النار ، وكأن مقصود السلف ـ في الإقتصار على هذا المقدار من الحديث ـ هو الرد على الخوارج ومن تابعهم من المعتزلة ، الذين أنكروا خروج أحد من النار بعد دخولها ، فيذكرون هذا القدر من الحديث الذي فيه النص الصريح من الر عليهم فيا ذهبوا إليه من البدعة المخالفة للأحاديث »<sup>(1)</sup> ثم ساق مضمون حديث

وفي كلام محمد بن محمد بن أبي العز الحنفي عدة أمور :

١ ــ أنه أكد وجود هذا الإشكال في هذه الأحاديث ، وممن ذكر هذا الإشكال ابن

(١) شرح الطحاوية : ص ٢٥٥ .

- 182 -

حجر العسقلاني ، ونقله عن الدراوردي ، فإنه قال : « كأن راوي هذا الحديث ركب شيئا على غير أصله ، وذلك أن في أول ذكر الشفاعة في الإراحة من كرب الموقف ، وفي آخره ذكر الشفاعة في الإخراج من النار ، يعني وذلك إنما يكون بعد التحول من الموقف والمرور على الصراط ، وسقوط من يسقط في تلك الحالة في النار ، ثم يقع بعد ذلك الشفاعة في الإخراج »<sup>(1)</sup> قال ابن حجر بعد نقله كلام الدراوردي « وهو إشكال قويًّ »<sup>(7)</sup> .

٢ ـ وقد أجاب شارح الطحاوية عن هذا الإشكال ـ كما نقلناه عنه ـ أن الذين نقلوا هذه النصوص قصرًوا في النقل ، وسرً هذا التقصير أنهم قصدوا الرد على الخوارج الذين أنكروا خروج أحد من النار بعد دخولها ، وزعموا أن كل من دخل النار فإنه فيها خالد ، واحتج على ما ذهب إليه بحديث الصور الذي يصرح فيه بأن الرسول على يشفع أولا كي يأتي الحق للقضاء بين الناس ، ثم يشفع مرة أخرى لدخول الجنة ، ولو كان حديث الصور هذا صحيحاً لكان فيه حل لهذا الإشكال ، ولكنه حديث ضعيف كما بينه الشيخ ناصر الدين الألباني في تحقيقه لأحاديث الطحاوية .

ولعل ما ذهب إليه القاضي عياض وتابعه النووي وابن حجر وغيرهما عليه أكثر دقَّة وتوفيقا مما قاله شارح الطحاوية ، قال ابن حجر : « وقد أجاب عن هذا الإشكال عياض وتبعه النووي وغيره بأنه قد وقع في حديث حذيفة المقرون بحديث أبي هريرة بعد قوله : « فيأتون محمدا فيقوم ويؤذن له » أي في الشفاعة ، وترسل الأمانة والرحم ، فيقومان جنبي الصراط يمينا وشهالا ، فيمر أولكم

- (1) فتع الباري : (۲۱/٤۳۷) .
- (٢) فتح الباري : (٢١/ ٤٣٨) .

### - 180-

كالبرق ، الحديث ، قال عياض : فبهذا يتصل الكلام ، لأن الشفاعة التي لجأ إليه الناس فيها هي الإراحة من كرب الموقف ، ثم تجيء الشفاعة في الإخراج ، وقد وقع في حديث أبي هريرة . . الأمر باتباع كل أمة ما كانت تعبد ، ثم تمييز المنافقين من المؤمنين ، ثم حلول الشفاعة بعد وضع الصراط والمرور عليه ، فكان الأمر باتباع كل أمة ما كانت تعبد هو أول فصل القضاء والإراحة من كرب الموقف ، قال : وبهذا تجتمع متون الأحاديث ، وتترتب معانيها »<sup>(۱)</sup> ، وقد زاد الحافظ ابن حجر هذه المسألة إيضاحاً ، وأورد النصوص الدالة على أن في بعض الأحاديث شيئا من الإختصار فقال : « قلت : فكأن بعض الرواة حفظ مالم يحفظ الأحاديث شيئا من الإختصار فقال : « قلت : فكأن بعض الرواة حفظ مالم يحفظ الأحاديث شيئا من الإختصار فقال : « قلت : فكأن بعض الرواة حفظ مالم يحفظ الموف ، فمن من أمرت النار ينه من النار عن مامورة بأخذ من أمرت به ، فمخدوش ناج ومكدوس في النار » فظهر منه أنه تش أول ما يشفع ليقضى بين الحلق ، وأن الشفاعة فيمن يخرج من النار ممن سقط تقع بعد ذلك .

وقد وقع ذلك صريحا في حديث ابن عمر اختصر في سياقه الحديث الذي ساقه أنس وأبو هريرة مطولا . وقد تقدم في كتاب الزكاة من طريق حمزة بن عبدالله بن عمر عن أبيه بلفظ : « إن الشمس تدنو حتى يبلغ العرق نصف الأذن ، فبينها هم كذلك استغاثوا بآدم ثم بموسى ثم بمحمد فيشفع ليقضي بين الخلق ، فيمشي حتى يأخذ بحلقة الباب ، فيومئذ يبعثه الله مقاماً محمودا يحمده أهل الجمع كلهم .

ووقع في حديث أبي بن كعب عند أبي يعلي « ثم أمتدحه بمدحة يرضى بهاعني ، ثم يؤذن لي في الكلام ، ثم تمر أمتي على الصراط وهو منصوب بين ظهراني جهنم فيمرون » .

(١) فتع الباري : (١١/ ٤٣٨) .

وفي حديث ابن عباس من رواية عبدالله بن الحارث عنه عند أحمد « فيقول عز وجل : يا محمد ما تريد أن أصنع في أمتك ؟ فأقول : يا رب عجل حسابهم » وفي رواية عن ابن عباس عند أحمد وأبي يعلي « فأقول أنا لها ، حتى يأذن الله لمن يشاء ويرضى ، فإذا أراد الله أن يفرغ من خلقه نادى مناد : أين محمد وأمته » .

وتعرض الطيبي للجواب عن الإشكال بطريق آخر فقال : يجوز أن يراد بالنار الحبس والكرب والشدة التي كان أهل الموقف فيها من دنو الشمس إلى رؤوسهم وكربهم بحرِّها وسفعها حتى ألجمهم العرق ، وأن يراد بالخروج منها خلاصهم من تلك الحالة التي كانوا فيها .

قال ابن حجر : وهو احتمال بعيد ، إلا أن يقال إنه يقع إخراجان وقع ذكر أحدهما في حديث الباب على اختلاف طرقه والمراد به الخلاص من كرب الموقف ، والثاني في حديث الباب الذي يليه ويكون قوله فيه : « فيقول من كان يعبد شيئا فليتبعه » بعد تمام الخلاص من الموقف ونصب الصراط والإذن في المرور عليه ، ويقع الإخراج الثاني لمن يسقط في النار حال المرور فيتحدا » .

وأجاب القرطبي عن أصل الإشكال بأن في قوله آخر حديث أبي زرعة عن أبي هريرة بعد قوله ﷺ فأقول : يا رب أمتي أمتي ، « فيقال أدخل من أمتك من الباب الأيمن من أبواب الجنة من لا حساب عليه ولا عذاب » . فقال : في هذا ما يدل على أن النبي ﷺ يشفع فيها طلب من تعجيل الحساب ، فإنه لما أذن له في ادخال من لا حساب عليه دل على تأخير من عليه حساب ليحاسب ، ووقع في حديث الصور الطويل عند أبي يعلي « فأقول وعدتني الشفاعة فشفعتي في أهل الجنة يدخلون الجنة ، فيقول الله : وقد شفعتك فيهم وأذنت لهم في دخول الجنة » .

قلت : وفيه إشعار بأن العرض والميزان وتطاير الصحف يقع في هذا

الموطن ، ثم ينادي المنادي : ليتبع كل أمة من كانت تعبد ، فيسقط الكفار في النار ، ثم يميز بين المؤمنين والمنافقين بالامتحان بالسجود عند كشف الساق ، ثم يؤذن في نصب الصراط والمرور عليه ، فيطفأ نور المنافقين فيسقطون في النار أيضا ، ويمر المؤمنون عليه إلى الجنة ، فمن العصاة من يسقط ويوقف بعض من نجا عند القنطرة بينهم ثم يدخلون الجنة »<sup>(1)</sup> .

قلت : فهذا لو ثبت لرفع الإشكال لكن الكلبي ضعيف ، ومع ذلك لم يسنده ، ثم هو مخالف لصريح الأحاديث الصحيحة أن سؤال المؤمنين الأنبياء واحدا بعد واحد إنما يقع في الموقف قبل دخول المؤمنين الجنة والله أعلم .

(1) فتح الباري : (١١/ ٤٣٨) .

- 188 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



المتحث الشالش

الشفاعذ المقبولة . والشفاعة المرفوضة وأنواع الشفاعة المق بولة

دلت الأحاديث التي سقناها على نوعين من أنواع الشفاعة التي تقع في ذلك اليوم .

الأول : الشفاعة العظمى ، وهي المقام المحمود ، الذي يرغب الأولون والآخرون فيه إلى الرسول ﷺ ليشفع إلى ربه كي يخلص العباد من أهوال المحشر .

الثاني : الشفاعة في أهل الذنوب من الموحدين الذين دخلوا النار ، وسيأتي الحديث عن هذا النوع في مبحث « دخول الجنة » من كتاب « الجنة والنار » إن شاء الله تعالى .

وبقي أنواع جاء ذكرها في الأحاديث نعرض لها هنا على وجه الاختصار :

الأول والثاني : شفاعة الرسول ﷺ في أقوام تساوت حسناتهم وسيئاتهم ، فيشفع فيهم ليدخلوا الجنة ، وفي آخرين قد أمر بهم إلى النار أن لايدخلوها .

الثالث : شفاعته ﷺ في رفع درجات من يدخل الجنة فيها فوق ما كان يقتضيه ثواب أعمالهم .

الرابع : الشفاعة في أقوام يدخلون الجنة بغير حساب ، ويمكن أن يستشهد لهذا بحديث عكاشة بن محصن حيث دعا له الرسول ﷺ أن يجعله من السبعين

- 144 -

ألفا الذين يدخلون الجنة بغير حساب ، والحديث في الصحيحين .

الخامس : شفاعة الرسول ﷺ في تخفيف عذاب عمّه أبي طالب ، حيث يخرجه الله به إلى ضحضاح من نار يغطي قدميه يغلي لهما دماغه .

السادس : شفاعته في الإذن للمؤمنين بدخول الجنة ، وسيأتي الحديث عن هذا النوع في كتاب الجنة إن شاء الله تعالى .<sup>(١)</sup> .

والشفاعة في أهل الذنوب ليست خاصة بالرسول ﷺ ، فقد يشفع النبيون والشهداء والعلماء ، وقد يشفع للمرء أعماله ، ولكن رسولنا ﷺ له النصيب الأوفر منها ، وقد يشفع غيره أيضا في رفع درجات المؤمنين ، وبقية الأنواع خاصة بالرسول ﷺ .

هذه هي أنواع الشفاعة التي تقع في يوم القيامة ، أما الشفاعة المرفوضة فهي الشفاعة التي يتعامل بها الناس في الدنيا ، حيث يشفع الشافع وإن لم يرض الذي شفع عنده ، وقد يكره مَنْ شفع عنده على قبول شفاعة الشافعين لعظم منزلتهم وقوتهم وبأسهم، وهذه هي الشفاعة التي يعتقدها المشركون والنصارى في آلهتهم ، ويعتقدها المبتدعون من هذه الأمة في مشايخهم ، وقد أكذب الله أصحابها ، فلا أحد يشفع في ذلك اليوم إلا بإذن من الله ، ولا يشفع إلا إذا رضي الله عن الشافع والمشفوع ، قال تعالى ؛ ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَسْفَعُ عِندَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال : ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَا لِمَنِ أَرْتَضَى ﴾<sup>(٣)</sup>

ولذلك فإن والد إبراهيم لما مات كافراً فإن الله لا يقبل شفاعة خليله فيه في

- (١) انظر في هذا الموضوع شرح الطحاوية : ٢٥٣ .
  - (٢) سورة البقرة : ٢٥٥ .
  - (٣) سورة الأنبياء : ٢٨ .

### - 19. -

ذلك اليوم : روي البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النبي ﷺ قال : يلقي إبراهيم أباه آزر في يوم القيامة ، وعلى وجه آزر قترة وغبرة ، فيقول له إبراهيم : ألم أقل لك : لا تعصني ؟ فيقول له أبوه : فاليوم لا أعصيك ، فيقول إبراهيم : يا رب ، إنك وعدتني أن لا تخزني يوم يبعثون ، فأي خزي أخزى من أبي الأبعد ؟ فيقول الله تعالى : إني حرمت الجنة على الكافرين . ثم يقال لإبراهيم : ما تحت قدميك ؟ فينظر فإذا هو بذيخ متلطخ ، فيؤخذ بقوائمه ، فيلقى في النار ع<sup>(۱)</sup> .

(١) مشكاة المصابيح : ٥٨/٣ .

- 141 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com



النصن المكانشين الحسّاب والجت لاء

تمهت : المراد بالحسّاب والجزاء

يراد بالحساب والجزاء أن يُوقف الحقَّ تبارك وتعالى عباده بين يديه ، ويعرفهم بأعمالهم التي عملوها ، وأقوالهم التي قالوها ، وما كانوا عليه في حياتهم الدنيا من إيمان وكفر ، واستقامة وانحراف ، وطاعة وعصيان ، وما يستحقونه على ما قدموه من إثابة وعقوبة ، وإيتاء العباد كتبهم بأيمانهم إن كانوا صالحين ، وبشمالهم إن كانوا طالحين .

ويشمل الحساب ما يقوله الله لعباده ، وما يقولونه له ، وما يقيمه عليهم من حجج وبراهين ، وشهادة الشهود ووزن للإعمال .

والحساب منه العسير، ومنه اليسير، ومنه التكريم، ومنه التوبيخ والتبكيت، ومنه الفضل والصفح، ومتولى ذلك أكرم الأكرمين .

- 198 -



المسحث الاؤبس مثبهدالجسّاب

حدثنا ربنا عن مشهد الحساب والجزاء في يوم الحساب فقال : ﴿ وَأَشْرَقَت الأَرْضُ بِنُور رَبّها وَوُضِعَ الْكَتَنَبُ وَجَاىٓ بِالنَّبِيَّنَ وَالشَّهدَاء وَقُفَى بَيْنَهُم بِالحَقَقِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾<sup>(1)</sup> . وحسبنا أن نعلم أن القاضي والمحاسب في ذلك اليوم هو الحكم العدل قيوم السموات والأرض ليتبين لنا عظم هذا المشهد وجلاله ومهابته ، ولعل هذا الإشراق المنصوص عليه في الآية ، إنما يكون عند مجيء الملك الجليل لفصل القضاء ، قال تعالى : ﴿هَلْ يَنظُرُونَ إِلَآ أَن يَأْتِيَهُ مُ اللَّهُ فِي الملك الجليل لفصل القضاء ، قال تعالى : ﴿هَلْ يَنظُرُونَ إِلَآ أَن يَأْتِيهُ مُ اللَّهُ فِي الملك الجليل لفصل القضاء ، قال تعالى : في الآية ، إنما يكون عند مجيء الملك الجليل لفصل القضاء ، قال تعالى : في الآية تُرْجَعُ الأُمُورُ هُ<sup>(٢)</sup> ، وهو مجيء الله في أعلَم بكيفيته ، نؤمن به ونعلم أنه حق ، ولا نؤوَّله ولا نحرَفه ، ولا نكذب به ، الملي تنصُّ على مجيء الملائكة ، فهو موقف جليل تحضره ملائكة الرحن بكتب العباد ، وهو كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ﴿ وَوُضِعَ آلَكَتَبُ فَتَرَى العباد ، وهو كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ﴿ وَوُضِعَ أَلْكَتَبُ فَتَرَى العباد ، وهو كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ﴿ وَالَكَتَبُ فَتَرَى اللهُ الله المِنْهِ الْعَالَ التي أحصت على الخلق أعالم وتصرفاتهم وأقوالهم ليكون حجة على العباد ، وهو كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ﴿ وَوُضِعَ آلَكَتَبُ فَتَرَى المُجْرِمِينَ مُشْفَقِينَ مُنَّا فِيه وَ يَقُولُونَ يَنو يُلْتَنَا مَال هَاذا آلَكَتَبُ لا يُعَادِ أُن أَن يُ

ويجاء في موقف القضاء والحساب بالرسل ويسألون عن الأمانة التي حمَّلهم

(۱) سورة الزمر : ٦٩ .
 (۲) سورة البقرة : ٢١٠ .
 (٣) سورة الكهف : ٤٧ .

الله إياها . وهي إبلاغ وحي الله إلى من أرسلوا إليه ، ويشهدون على أقوامهم ما علموه منهم .

ويقوم الأشهاد في ذلك اليوم العظيم فرشهدون على الخلائق بما كان منهم ، والأشهاد هم الملائكة الذين كانوا يسجلون على المرء أعماله ، ويشهد أيضا الأنبياء والعلماء كما تشهد على العباد الأرض والسماء والليالي والأيام .

ويؤق بالعباد الذين عقد الحق محكمته العظيمة لمحاسبتهم ، ويقامون صفوفا للعرض على رب العباد ﴿ وَعُرضُواْ عَلَى رَبِّكَ صَفًا ﴾<sup>(1)</sup> ، ويؤق بالمجرمين منهم وهم الذين كذبوا الرسل ، وتمردوا على ربهم ، واستعلوا في الأرض - مقرنين في الأصفاد ، مسربلين بالقطران ، ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوَمَينَ مُقَرَّنِينَ في الأصفاد (٤) سَرَابِيلُهُم مِن قَطرَان وَتَغْشَى وُجُوهُهُمُ النَّارُ (٤) لِيَجْزِى اللَّهُ كُلُّ مُقَرَّنِينَ في الأصفاد (٤) سَرَابِيلُهُم مِن قَطرَان وَتَغْشَى وُجُوهُهُمُ النَّارُ (٤) لِيَجْزِى اللَّهُ كُلُّ مُقَرَّنِينَ في الأصفاد (٤) سَرَابِيلُهُم مِن قُطرَان وَتَغْشَى وُجُوهُهُمُ النَّارُ (٤) لِيجْزِى اللَّهُ كُلُّ المُوس على ما يشاهدون ، وما هم فيه واقعون الركب عندما يدعى الناس للحساب لعظم ما يشاهدون ، وما هم فيه واقعون وَتَرَى كُلُّ أُمَّةٍ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تَدْعَى إِلَى كِتَنِهِا آلَيوَمَ تُجَزَوْنَ مَا كُنَمُ

إنه مشهد جليل عظيم نسأل الله أن ينجينا فيه بفضله وَمَنَّهِ وكرمه .

- (١) سورة الكهف : ٤٨ .
- (٢) سورة إبراهيم : ٤٩ ـ ٥١ .
  - (٣) سورة الجاثية : ٢٧ .



## المبتحث الشافنيك

## هسَل بُسأل لكِفَسار ؟ ولماذا يُسألونُ ؟

اختلف العلماء في الكفار : هل يحاسبون ويسالون ؟ أم يأمر بهم إلى النار من غير سؤال ، لأن أعمالهم باطلة حابطة فلا فائدة من السؤال والحساب ؟ وإذا كانوا يحاسبون ويسألون فما فائدة حسابهم وسؤالهم ؟

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : « هذه المسألة تنازع فيها المتأخرون من أصحاب أحمد وغيرهم ، فممن قال إنهم لا يحاسبون أبو بكر عبدالعزيز ، وأبو الحسن التميمي ، والقاضي أبو يعلى ، وغيرهم ، وممن قال : إنهم يحاسبون : أبو حفص البرمكي من أصحاب أحمد ، وأبو سليهان الدمشقي ، وأبو طالب »<sup>(۱)</sup> .

والصحيح أن الكفار محاسبون مسؤولون كما أن أعمالهم توزن ، وقد دلت على ذلك نصوص كثيرة ، كقوله تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهُمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرْكَا بِي الَذِينَ كُنتُمُ تَرْعُمُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> ، وقوله : ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهُمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبْتُمُ الْدَرْسَلِينَ <sup>(٢)</sup> ، وقوله : ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ (٢) فَهُو فِي عِيشَة رَّاضِية (٢) وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَزِينُهُ (٢) ، وقوله : ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهُمْ فَيقُولُ مَاذَآ أَجَبْتُمُ وقوله : ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَزِينُهُ فَأَوْلَنَهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَمَ خَلِدُونَ (٢)

- (۱) مجموع فتاوي شيخ الإسلام : (۶/۳۰۵) . (۲) سورة القصص : ۲۲ . (۳) سورةالقصص : ۲۵ .
  - (\*) مورد مستشف . ٥٠
     (٤) سورة القارعة : ٦ ـ ١١ .

تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَلِحُونَ ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَنِي نُتَلَى عَلَيْكُرْ فَكُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾(') ، ولا شك أن هذه النصوص في الكفار المشركين .

أما لماذا يحاسبون وتوزن أعمالهم مع أن أعمالهم حابطة مردودة فلأمور :

الأول : إقامة الحجة عليهم ، وإظهار عدل الله فيهم ، ولا أحد أحب إليه العذر من الله ، وهو صاحب العدل المطلق ، ولذلك يسألهم ويحاسبهم ، ويطلعهم على سجلاتهم التي حوت أعمالهم ، ويظهر الميزان عظم سيئاتهم وشناعة أفعالهم ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقَسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقَيْمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا وَإِن كَانَ مَثْقَالَ حَبَّةٍ مِّن خَرْدَل أَتَيْنَا بِهَا وَكَنَى بِنَ حَسِبِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> ، ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكَتَٰبُ فَنَرَى ٱلْمُجُرِّمِينَ مُشْفَقِينَ ممَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَنُو يَلْتَنَا مَال هَذَا ٱلْكَتَٰبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةُ وَلَا كَبِيرَةً إِلَا أَحْصَلُهَا وَوَجَدُواْ مَاعَمِلُواْ حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُكَ أَحَدًا ﴾

يقول القرطبي : «والباري ـ سبحانه وتعالى ـ يسأل الخلق في الدنيا والأخرة تقريراً لإقامة الحجة وإظهاراً للحكمة »<sup>(٤)</sup> .

الثاني : أن الله يحاسبهم لتوبيخهم وتقريعهم ، يقول شيخ الإسلام : « يراد بالحساب عرض أعمال الكفار عليهم وتوبيخهم عليها ، ويراد بالحساب موازنة الحسنات بالسيئات ، فإن أريد بالحساب المعنى الأول ، فلا ريب أنهم محاسبون بهذا الإعتبار .

وإن أريد به المعنى الثاني فإن قصد ذلك أن الكفار تبقى لهم حسنات

- (١) سورة المؤمنون : ١٠٣ .
  - (٢) سورة الأنبياء : ٤٧ .
- (٣) سورة الكهف : ٤٩ . .
- (٤) تذكرة القرطبي : ٢٢٥ .

### - 197 -



يستحقون بها الجنة فهذا خطأ ظاهر »(`` .

وهذا التأنيب والتقريع والتوبيخ ظاهر من نصوص كثيرة كقوله تعالى ؟ ﴿ وَلَوْ تَرَىّ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى رَبِّبِ مَقَالَ أَلَيْسَ هَـٰذَا بِٱلحَـنِّ قَالُواْ بَلَى وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ آ مَذَابَ بَمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ (٢) . وقوله ﴿ يَمَعْشَرَ آلِحَنَّ وَالإِنس أَلَرْ يَأْتَكُرْ رُسُلٌ مَسْكُرْ يَقَمُونَ عَلَيْكُمْ آيَتِي وَيُنذرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَـٰذَا قَالُواْ شَهِدْنَا عَلَى أَنفُسنَا وَخَرَّتُهُمُ الْحَيْوَةُ الدُّنيا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَفُوينَ ﴾ (٢) . وقوله ﴿ يَمْعَشَرَ آلِحَنَ وَالإِنس أَلَرْ يَأْتَكُمْ رُسُلٌ وَخَرَتْهُمُ الْحَيْوَةُ الدُّنيا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِمْ أَنَّهُمُ كَانُواْ كَفُوينَ ﴾ (٢) . وقوله : (وَ بُرَقَاءَ يَوْمِكُمْ هَمَا اللَّهُ وَالاً شَهِدْنَا عَلَى أَنفُسنَا وَخَرَتْهُمُ الْحَيْوَةُ الدُّنيا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَفُوينَ ﴾ (٢) . وقوله : (وَ بُرَقَا الْحَجُمُ لِلْغَاوِينَ (٢) . وقوله : (وَ بُرَقَا عَلَى أَنفُسِمْ أَنَّهُمْ مَا أَوْ كَفُوينَ ﴾ (٢) . وقوله : (وَ بُرَزَتَ أَشَرَكَاءَكُمُ لَعُلَقُونَ عَلَيْ أَلَهُ مَعْتَى أَنُولُولُ عَلَى أَنْوَلُوا كَفُرُونَ وَ الْفُوالَ عَلَى أَن

قال ابن كثير : « وأما الكفار فتوزن أعمالهم ، وإن لم تكن لهم حسنات تنفعهم يقابل بهذا كفرهم ، لإظهار شقائهم وفضيحتهم على رؤوس الخلائق »<sup>(1)</sup> .

الثالث : أن الكفار مكلفون بأصول الشريعة كها هم مكلفون بفروعها ، فيسألون عما قصروا فيه وخالفوا فيه الحق ، يقول القرطبي : « وفي القرآن ما يدل على أنهم مخاطبون بها ( أي فروع الشريعة ) مسؤولون عنها ، محاسبون بها ، مجزيون على الإخلال بها ، لأن الله تعالى يقول : ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ إِلَى ٱلَّذِينَ لَا

(١) مجموع فتاوي شيخ الإسلام : (٤/٣٠٥) .
 (٢) سورة الأنعام : ٣٠ .
 (٣) سورة الأنعام : ١٣٠ .
 (٤) سورة الأعراف : ٤٤ .
 (٥) سورة القصص : ٦٤ .
 (٦) النهاية ، لابن كثير : (٢/ ٣٥) .

يُؤْتُونَ الزَّكُوْةَ ﴾<sup>(1)</sup> فتوعدهم على منعهم الزكاة ، واخبر عن المجرمين أنهم يقال لهم : ﴿مَاسَلَكُكُرْفِي سَقَرَ (٢) قَالُوا لَرْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ (٢) وَلَمْ نَكُ نُطْعُمُ الْمِسْكِينَ وَكُنَّا نَحُوضُ مَعَ الْخُمَا يَضِينَ (٢) وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمُ الدِّينِ ﴾<sup>(1)</sup>فبان بهذا أن المشركين خاطبون بالإيمان والبعث وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، وأنهم مسؤولون عنها، مجزيون بها »<sup>(1)</sup> .

الرابع : أن الكفار يتفاوتون في كفرهم وذنوبهم ومعاصيهم ، ويحلون في النار بمقدار هذه الذنوب ، فالنار دركات بعضها تحت بعض ، كما أن الجنة درجات بعضها فوق بعض ، وكلما كان المرء أشد كفراً وضلالا كلما كان أشد عذابا ، وبعض الكفرة يكون في الدرك الأسفل من النار ، ومنهم المنافقون ﴿ إِنَّ الْمُنْنَفِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾<sup>(٤)</sup>.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : «عقاب من كثرت سيئاته أعظم من عقاب من قَلَّت سيئاته ، ومن كان له حسنات خففت عنه العذاب ، كما أن أبا طالب أخف عذابا من أبي لهب . . فكان الحساب لبيان مراتب العذاب ، لا لأجل دخولهم الجنة »<sup>(0)</sup> . ويذكر القرطبي في وزن أعمال العباد وجهين :

الأول : أنه يوضع في إحدى الكفتين كفرة وسيئاته . ولا يجد الكافر حسنة توضع في الكفة الأخرى ، فترجح كفة السيئات لكون كفة الحسنات فارغة .

والثاني : أن حسنات الكافر من صلة رحم ، وصدقة ، ومواساة للناس توضع في كفة الحسنات ، ولكن كفة السيئات ترجح بسبب كفره وشركه<sup>(٢)</sup>

(١) سورة فصلت : ٢-٧ .
(٢) سورة المدثر : ٤٢ ـ ٤٦ .
(٣) تذكرة القرطبي : ٣٠٩ .
(٤) سورة النساء : ١٤٥ .
(٥)، مجموع فتاوي شيخ الإسلام : (٤/٣٠٥) .
(٦) تذكرة القرطبي : ٣١٢ .

- 199 -



والوجه الأول هو الصحيح لأن الشرك يحبط العمل ، ﴿ لَمَنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ ﴾<sup>(1)</sup> ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنْكُرْ عَن دِينِهِ ـ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُوْلَآيِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ وَأَوْلَـَيِكَ أَصْحَـٰبُ النَّارِهُمْ فِيهَا خَـٰلِدُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> . وفي الحديث: « إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصا وابتغى به وجهه »<sup>(٣)</sup> .

٢ ـ ولأنه قد صحّ أن الرسول على أخبر أن الكافر يطعم بحسنته في الدنيا فيوافى يوم القيامة وليس له حسنة ، ففي صحيح مسلم ، ومسند أحمد أن رسول الله على قال : « إن الله لا يظلم مؤمنا حسنته ، يعطى بها في الدنيا ( وفي رواية يثاب عليها الرزق في الدنيا ) ويجزى بها في الآخرة ، وأما الكافر فيطعم بها بحسنات ما عمل بها لله في الدنيا ، حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم يكن له حسنة يجزى بها »<sup>(3)</sup>

## توجب لنصوص الدالنه على أن لكف رلائيسألون

فإن قيل : قررتم فيما سبق أن الكفار يسألون ويجادلون ويتكلمون ويعتذرون ، فكيف تفعلون بالنصوص الدالة على خلاف ذلك ، كقوله تعالى ( وَلَا يُسْعَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ <sup>(٥)</sup> ، وقوله ﴿ فَيَوْمَهِذ لَا يُسْعَلُ عَن ذَنْبِه إِنْسٌ وَلَا جَآنٌ ﴾ <sup>(٢)</sup> ، وقوله : ﴿ هَٰذَا يَوْمُ لَايَنْطِقُونُ (٢) وَلَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ (<sup>٧)</sup> ، ونحو ذلك من النصوص .

(١) سورة الزمر : ٦٥ . (٢) سورة البقرة : ٢١٧ . (٣) رواه النسائي في الجهاد عن أبي أمامة انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة حديث رقم : ٥٢ . (٤) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٨٢/١) ورقمه : ٥٣ . (٥) سورة القصص : ٧٨ . (٦) سورة الرحمن : ٣٩ . (٧) سورة المرسلات: ٣٥.

- \* ! \* -

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

فنقول ليس بين هذه النصوص وتلك تعارض ، وقد وفَّق أهل العلم بينهما بوجوه عِدَّة .

الأول : أن الكفار لا يسألون سؤال شفاء وراحة ، وإنما يسألون سؤال تقريع وتوبيخ ، لم عملتم كذا وكذا<sup>(۱)</sup> ؟ وكذا يقال في تكليمهم واعتذارهم ، أي لا يكلمهم الله بما يحبونه ، بل يكلمهم كلام تقريع وتوبيخ<sup>(۲)</sup> .

الثاني : أنهم لا يسألون سؤال استفهام ، لأنه تعالى عالم بكل أعمالهم ، وإنما يسألون سؤال تقرير ، فيقال لهم : لم فعلتم كذا ؟ قال الحسن وقتادة : لا يسألون عن ذنوبهم ، لأن الله حفظها عليهم وكتبتها عليهم الملائكة <sup>(٣)</sup> .

الثالث : أنهم يسألون في يوم القيامة في موطن دون موطن ، قال القرطبي : « القيامة مواطن ، فموطن يكون فيه سؤال وكلام ، وموطن لايكون ذلك »<sup>(1)</sup> .

وقال السفاريني : « وقيل يسألون في موطن دون موطن رواه عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما . . فللناس يوم القيامة حالات ، والآيات مخرجة باعتبار تلك الحالات ، ومن ثَمَّ قال الإمام أحمد في أجوبته القرآنية : أول ما تبعث الخلائق على مقدار ستين سنة لا ينطقون ، ولا يؤذن لهم في الاعتذار فيعتذرون ، ثم يؤذن لهم في الكلام فيتكلمون ، فذلك قوله تعالى ؛ ﴿رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا ﴾<sup>(0)</sup> »<sup>(1)</sup> الآية ، فإذا أذن لهم في الكلام

- (١) التذكرة للقرطبي : ٢٨٦ .
   (٢) انظر : تذكرة القرطبي : ٢٨٧ .
   (٣) لوامع الأنواء البهية : (٢/١٧٤] .
   (٤) تذكرة القرطبي : ٢٨٦ .
   (٥) سورة السجدة : ١٢ .
- (٦) لوامع الأنوار البهية : (٢ / ١٧٤] .



تكلموا ، واختصموا ، فذلك قوله تعالى : ﴿ مُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتَصُمُونَهُ (') ، عند الحساب وإعطاء المظالم ، ثم يقال لهم بعد ذلك : ﴿ لَا تَخْتَصُمُواْ لَدَى وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِٱلْوَعِيدِهُ (') ، يعني في الدنيا ، فإن العذاب مع هذا القول كائن (") » .

الرابع : قال القرطبي : « إن معنى قوله تعالى : ﴿ وَلَا يُسْعَلُ عَن ذُنُو بِهِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ <sup>(٤)</sup> ، سؤال التعرف لتمييز المؤمنين من الكافرين ، أي إن الملائكة لا تحتاج أن تسأل أحدا يوم القيامة أن يقال : مادينك ؟ وما كنت تصنع في الدنيا ؟ حتى يتبين لهم بإخباره عن نفسه أنه كان مؤمنا أو كان كافرا ، لكن المؤمنين يكونون ناضري الوجوه منشرحي الصدور ، ويكون المشركون سود الوجوه زرقا مكروبين ، فهم إذا كلفوا سوق المجرمين إلى النار ، وتميزهم في الموقف كفتهم مناظرهم عن تعرف أديانهم ...»<sup>(٥)</sup> .

(۱) سورة الزمر : ۳۱ .
 (۲) سورة ق : ۲۸ .
 (۳) لوامع الأنوار البهية : ۲ / ۱۷٤ .
 (٤) سورة القصص : ۸۸ .
 (٥) تذكرة القرطبى : ۲۸۷ .

- 2 • 2 -



### المبحث الشالس

لقواع الني بجاسب لعبًا دعكي أساسه

لو عَذَّب الله جميع خلقه لم يكن ظالما لهم ، لأنهم عبيده وملكه ، والمالك يتصرف في ملكه كيف يشاء .

ولكن الحق تبارك وتعالى يحاكم عباده محاكمة عادلة ، لم تشهد البشرية لها مثيلًا من قبل ، وقد بيَّن لنا ربنا في كثير من النصوص جملة القواعد التي تقوم عليها المحاكمة والمحاسبة في ذلك اليوم .

وسنذكر من ذلك ما ظهر لنا من تلك القواعد .

# ۱- العَرَل النام الذي لابِتُوبَطِّمُ

يُوَفِّي الحق عز وجل ـ عباده في يوم القيامة أجورهم كاملة غير منقوصة ، ولا تظلم نفس شيئا وإن كان مثقال حبة من خردل ﴿ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُ نَفْسٍ مَّاكَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَبُونَ ﴾(١) .

وقال لقمان في وصيته لابنه معرفا إياه بعدل الله ﴿ يَــُبُنَى إِنَّهَا إِن تَكُ مَثْقَالَ حَبَّة مِنْ خَرْدَل فَتَـكُن فِي صَغْرَة أَوْ فِي ٱلسَّمَنُوَتِ أَوْفِي ٱلأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللهُ إِنَّ ٱللَّهُ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾(٢) .

> (۱) سورة البقرة : ۲۸۱ . (۲) سورة لقمان : ۱۲ .

- 2.2-

وقال الحق في موضع آخر : ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ ﴾ (١) ، وقال : ﴿ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱتَّتَى وَلَا تُظْلَمُونَ فَتِبِلًا ﴾ (٢) . وقال : ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَنَبِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْحَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ (٣).

وقال تعالى : ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَوُرُ وَمَن يَعْمَلْ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَوُرُ <sup>(٤)</sup> فقد أخبر الحق تبارك وتعالى في هذه النصوص أنه يُوفي كل عبد عمله ، وأنه لا يضيع منه ، ولا ينقص منه مقدار الذرة ، وهي الهباءة التي ترى في أشعة الشمس إذا دخلت من الطاق ، ولا مقدار الفتيل ولا النقير ، والفتيل هو الخيط الذي يكون في شق النواة ، والنقير : النقرة الصغيرة التي تكون في ظهر النواة .



قاعدة الحساب والجزاء التي تمثل قمة العدل ومنتهاه أن الله يجازي العباد باعمالهم ، إن خيرا فخير ، وإن شرا فشر ، ولا يحمل الحق تبارك وتعالى أحداً وزر غيره ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أَمْرَى ثُمَّ إِلَى رَبِّمُ مَّرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّتُكُم بِمَا كُنْتُمَ فَيه تَخْتَلُفُونَ (<sup>٥)</sup> . وهذا هو العدل الذي لاعدل فوقه ، فالمهتدى يقطف ثمار هدايته ، والضال ضلاله على نفسه ، فَرْ مَنِ آهْتَدَى فَإِنَّمَ يَبْتَدى لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَ يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُنْحَرى وَمَا كُمَّا مُعَدِّبِينَ حَتَى نَبْعَتْ رَسُولًا ﴾<sup>(١)</sup>

- (۱) سورة النساء : ٤٠ .
   (۲) سورة النساء : ۷۷ .
   (۳) سورة النساء : ۱۲٤ .
   (٤) سورة الزلزال : ٧-٨ .
   (٥) سورة الأنعام : ١٦٤ .
  - (٦) سورة الإسراء : ١٥ .

- 208 -



وهذه القاعدة العظيمة إحدى الشرائع التي اتفقت الرسالات السهاوية على تقريرها ، قال تعالى : ﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَّأَ بِمَا فِي صُحُف مُوسَىٰ ٢٥ وَ إِبْرَهِمَ الَّذِى وَقَلَى ٢٥ أَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُخْرَىٰ ٢٥ وَأَنْ لَيْسَ لَلْإِنْسَكِنَ ۖ إِلَّا مَا سَعَىٰ ٢٥ وَأَنَّ سَعْبَهُ سَوْفَ يُرَىٰ ٢٠٠٠ ثُمَّ يُجْزَبُهُ الْجُزَاءَ الأَوْفَىٰ ﴾(١).

يقول القرطبي في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُنْحَرى ﴾<sup>(٢)</sup> ؛ « أي لا تحمل حاملة ثقل أخرى ، لا تؤخذ نفس بذنب غيرها ، بل كل نفس مأخوذة بجرمها ومعاقبة بإثمها ، وأصل الوزر الثقل ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزَرَكَ ﴾<sup>(٣)</sup> ، وهو هنا الذنب ، . . . والآية نزلت في الوليد بن المغيرة ، كان يقول : اتبعوا سبيلي أحمل أوزاركم ، ذكره ابن عباس ، وقيل : إنها نزلت ردا على العرب في الجاهلية من مؤاخذة الرجل بأبيه وابنه ، وبجريرة حليفه »<sup>(٤)</sup> .

الذين بجمعُون أثف الأمَع أثف الهم

قد يعارض بعض أهل العلم هذا الذي ذكرناه من أن الإنسان لا يحمل شيئا من أوزار الآخرين بمثل قوله تعالى : ﴿ وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالُهُمْ وَأَثْقَالُامَّعَ أَثْقَالِهُمْ ﴾<sup>(٥)</sup> وقوله : ﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾<sup>(٦)</sup> .

وهذا الذي ذكروه موافق لما ذكرناه من النصوص ، وليس بمعارض لها ،

(١) سورةالنجم : ٣٦ ـ ٤١ .
 (٢) سورة الأنعام : ١٦٤ :
 (٣) سورة الشرح : ٢ .
 (٤) تفسير القرطبي : (٩/١٥٧) .
 (٥) سورة العنكبوت : ٢٣ .
 (٦) سورة النحل : ٢٥ .

فإن هذه النصوص تدلُّ على أن الإنسان يتحمل إثم ما ارتكب من ذنوب ، وإثم الذين أضلهم بقوله وفعله ، كما أن دعاة الهدى ينالون أجر ما عملوه ، ومثل أجر من اهتدى بهديهم ، واستفاد بعلمهم ، فإضلال هؤلاء لغيرهم هو فعل لهم يعاقبون عليه<sup>(۱)</sup> .

# ٣- اط لاع العُبَا دَعَلَىٰ مَاتَ مُوهِ مِن أَحْسَانًا

من إعذار الله لخلقه ، وعدله في عباده أن يطلعهم على ما قدموه من صالح أعمالهم وطالحها ، حتى يحكموا على أنفسهم ، فلا يكون لهم بعد ذلك عذر .

قال تعالى : ﴿ إِلَى اللَّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَاكُنُتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ <sup>(1)</sup> ، وقال : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلْ نَفْسٍ مَّا عَمَلَتْ مِنْ خَيْرٍ غُضَرًا وَمَاعَمَلَتْ مِن سُوَ تَوَدُّلُو أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِبدًا ﴾ <sup>(1)</sup> ، وقال : ﴿ عَلِبَتْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ﴾ <sup>(٤)</sup> . وقال : ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ <sup>(٥)</sup> .

وإطلاع العباد على ما قدموه يكون بإعطائهم صحائف أعمالهم . وقراءتهم لها ، فقد أخبرنا ربنا ـ تبارك وتعالى ـ أنه وكل بكل واحد منا ملكين يسجلان عليه صالح أعماله وطالحها ، فإذا مات ختم على كتابه ، فإذا كان يوم القيامة أعطى العبد كتابه ، وقيل له : اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا .

- (١) توسعنا في بحث هذه المسألة في كتابنا ( مقاصد المكلفين » .
  - (٢) سورة المائدة : ١٠٥ .
  - (٣) سورة آل عمران : ٣٠ .
    - (٤) سورة الانفطار : ٥ .
    - (٥) سورة الكهف : ٤٩ .

قال تعالى : ﴿ وَكُلَّ إِنْسَنِ أَلْزَمْنَهُ طَنَّبَرَهُ فِي عُنُقِهِ ء وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِبَنَمَةِ كِتَنْبُأ يَلْقَنْهُ مَنشُورًا (٢) أقرأ كِتَنْبُكَ كَنَى بِنَفْسِكُ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ (١) .

وهو كتاب شامل لجميع الأعمال كبيرها وصغيرها ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ ممَّا فِيهِ وَ يَقُولُونَ يَنُوَ يُلَتَنَا مَالِ هَاذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِبَرَةً إِلَا أَحْصَلُهَا ۖ وَوَجَدُواْ مَاعَمِلُواْ حَاضِرًا ۖ وَلَا يَظْلِمُ رَبُكَ أَحَدًا ﴾<sup>(1)</sup>

٤-مضاعف ة الحسّنات دون إت يئات

ومن رحمته أن يضاعف أجر الأعمال الصالحة ﴿ إِن تُقْرِضُواْ، ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفُهُ لَكُرُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ﴾<sup>(٣)</sup> .

وأقل ما تضاعف به الحسنة عشرة أضعاف ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, عَشَرُ أَمْنَالِهَا﴾<sup>(٤)</sup> . أما السيئة فلا تجزى إلا مثلها ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا ﴾<sup>(٥)</sup> . وهذا مقتضى عدله تبارك وتعالى .

وقد روى الحاكم في مستدركه ، وأحمد في مسنده بإسناد حسن عن أبي ذر رضي الله عنه قال : حدثنا الصادق المصدوق فيها يرويه عن ربه تبارك وتعالى أنه قال :« الحسنة بعشر أمثالها أو أزيد . والسيئة واحدة أو أغفرها ، ولو لقيتني بقراب الأرض خطايا مالم تشرك بي ، لقيتك بقرابها مغفرة »<sup>(1)</sup> .

> (۱) سورة الإسراء : ۱۳ . (۲) سورة الكيف : ٤٩ . (۳) سورة التغابن : ١٧ . (٤) سورة الأنعام : ١٦٠ . (٥) سورة الأنعام : ١٦٠ . (٦) سلسلة الأحاديث الصحيحة ، ورقم الحديث : ١٢٨ .

### - 1.1-

ومن الأعمال التي أخبر الرسول ﷺ أنها تضاعف عشرة أضعاف قراءة القرآن ، ففي الحديث الذي يرويه الترمذي والدارمي بإسناد صحيح عن ابن مسعود قال : قال رسول الله ﷺ « من فرأً حرفاً من كتاب الله ، فله به حسنة ، والحسنة بعشر أمثالها . لا أقول : ( الم ) حرف . ألف حرف ، ولام حرف ، وميم حرف » وقال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح . غريبٌ إسنادا<sup>(۱)</sup> .

وأخبرنا رسولنا صلوات الله وسلامه عليه أيضا أن الذكر يضاعف عشرة أضعاف ، ففي السنن للترمذي والنسائي وأبي داود عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال : « خصلتان ـ أو خلتان لا يحصيهما رجل مسلم إلا دخل الجنة ، وهما يسير ، ومن يعمل بهما قليل : يسبح الله في دُبُر كل صلاة عشراً ، ويحمده عشراً ، ويكبره عشراً ، فلقد رأيت رسول الله ﷺ يعقدها بيده ، قال : فتلك خمسون ومائة باللسان ، وألف وخمسمائة في الميزان ، وإذا أخذت مضجعك تسبحه وتكبره وتحمده مائة ، فتلك مائة واللسان ، وألف في الميزان ، فأيكم يعمل في اليوم والليلة ألفين وخمسمائة سيئة ؟ قالوا : فكيف لا نحصيها ؟ قال : يأتي أحدكم الشيطان وهو في صلاته ، فيقول : اذكر كذا ، اذكر كذا ، حتى ينفتل ، فلعله لا يفعل ، ويأتيه وهو في مضجعه ، فلا يزال ينومه حتى ينام ، أخرجه الترمذي والنسائي .

وفي رواية أبي داود بعد قوله : « في الميزان » الأولى ، قال : « ويكبر أربعاً وثلاثين إذا أخذ مضجعه ، ويحمد ثلاثاً وثلاثين ، ويسبح ثلاثاً وثلاثين ، فذلك مائة باللسان ، وألف في الميزان ، فلقد رأيت رسول الله ﷺ يعقدها بيده . قالوا : يا رسول الله ، كيف هما يسيرُ ، ومن يعمل بهما قليل ؟ قال : يأتي أحدكم

(١)، مشكاة المصابيح : (١/١١) . رقم الحديث ٢١٣٧ .

- 1•1-

الشيطان في منامه فينومه قبل أن يقوله ، ويأتيه في صلاته فيذكره حاجته قبل أن يقولها . <sup>(۱)</sup> .

وحدثنا رسولنا على في حديث الإسراء الذي يرويه البخاري وغيره تردده على بين ربه وموسى ، حيث كان يشير عليه موسى في كل مرة أن يرجع إلى ربه ، فيسأله أن يخفف عنه من الصلاة ، حتى أصبحت خمسا بعد أن كانت خمسين . قال في ختام ذلك : «قال الجبار تبارك وتعالى : إنه لا يبدل القول ، كما فرضت عليك في أم الكتاب ، فكل حسنة بعشر أمثالها ، فهي خمسون في أم الكتاب ، وهي خمس عليك . فرجع إلى موسى . فقال : كيف فعلت ؟ قال : خففت عنا ، أعطانا بكل حسنة عشر أمثالها » .

وقد يضاعفها أكثر من ذلك ، وقد تصل المضاعفة إلى سبعهائة ضعف ، وأكثر من ذلك ، ومن ذلك أجر المنفق في سبيل الله ، قال تعالى : ﴿ مَنْلُ الَّذِينَ يُنفقُونَ أَمُو لَهُمْ في سَبِيلِ اللَّهُ كَمَنَلِ حَبَّة أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ في كُلِّ سُنْبُلَة مَانَةُ حَبَّة وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لَمَن يَسَابَهُ وَاللَّهُ وَسَعٌ ﴾<sup>(٢)</sup> قال ابن كثير : هذا فضل ضَربه الله التضعيف الثواب لمن أنفق في سبيله وابتغاء مرضاته ، وأن الحسنة تضاعف بعشر أمثالها إلى سبعهائة ضعف . فقال : ﴿ مَنْلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُو لَهُمُ في سَبِيلِ التَّفَ هُ<sup>(٣)</sup> قال سعيد بن جبير : « يعني في طاعة الله » . وقال مكحول : يعني به الأنفاق في الجهاد من رباط الخيل واعداد السلاح وغير ذلك . وعن ابن عباس : الجهاد والحج يضعف الدرهم فيها إلى سبعهائة ضعف »<sup>(٤)</sup> .

وأورد ابن كثير عند تفسير هذه الآية الحديث الذي يرويه مسلم والنسائي \_\_\_\_\_\_ (١) جامع الأصول : (٣٧٢/٤). رقم الحديث: ٢٤١٨ . (٣) سورة البقرة : ٢٦١ . (٣) سورة البقرة : ٢٦١ . (٤) تفسير ابن كثير : (١/٢٥٥).

وأحمد عن عبدالله بن مسعود أن رجلا تصدق بناقة مخطومة في سبيل الله ، فقال رسول الله ﷺ : « لتأتين يوم القيامة بسبعهائة مخطومة » هذا لفظ أحمد والنسائي . ولفظ مسلم : جاء رجل بناقة مخطومة ، فقال : يا رسول الله . هذه في سبيل الله ، فقال : « لك بها يوم القيامة سبعهائة ناقة »<sup>(۱)</sup> .

ومن الأعمال التي تضاعف أضعافا لا تدخل تحت حصر ، ولا يحصيها إلا الذي يجزي بها : الصوم ، ففي الحديث الذي يرويه البخاري ومسلم وأحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النبي ﷺ ، قال : «كل عمل ابن آدم يضاعف الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف ، قال الله تعالى : « إلا الصوم فإنه لي : وأنا أجزي به »<sup>(۲)</sup> .

والسر في كون الصائم يعطى من غير تقدير ، أن الصوم من الصبر ، والصابرون يوفون أجورهم بغير حساب ، قال تعالى ؛ ﴿ إِنَّمَا يُوَقَى ٱلصَّـْبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرٍ حسَابٍ ﴾<sup>(٣)</sup> ، قال القرطبي : وقال أهل العلم : كل أجر يكال كيلا ، ويوزن وزنا إلا الصوم ، فإنه يحثى حثوا ويغرف غرفا »<sup>(٤)</sup> .

ومن الصبر : الصبر على فجائع الدنيا وأحزانها وكربها التي يبتلي الله بها عباده ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُم بِشَى وِمِّنَ الْخُـوْفِ وَالْحُـوْعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْـوَالُ وَالْأَنفُسِ وَالَّشَمَرُتِ وَبَشِّرِ الصَّـبِرِينَ (٢) الَّذِينَ إِذَا أَصَـبَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا للَهُ وَإِنَّا آلِيَـه رَاجِعُونَ (١) أَوَلَيْهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَّبِيهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأَوْلَنَبِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ وعندما يرى أهل العافية عظم أجر الصابرين يتمنون أن تكون جلودهم قرضت

> (١) تفسير ابن كثير : (١/٥٦٢) . (٢) مشكاة المصابيح : (١/٦١٣) ، ورقمه : ١٩٥٩ . (٣) سورة الزمر : ١٠ . (٤) تفسير القرطبي : (١٥/٢٤٠) . (٥) سورة البقرة : ١٥٥ ـ ١٥٧ .

- 11. -

بالمقاريض لينالوا أجر الصابرين ، ففي سنن الترمذي عن جابر ، ومعجم الطبراني عن ابن عباس بإسناد حسن أن رسول الله ﷺ قال : « لَيَودَّن أهل العافية يوم القيامة ، أن جلودهم قرضت بالمقاريض ، مما يرون من ثواب أهل البلاء »<sup>(1)</sup> .

ومن فضل الله تبارك وتعالى أنّ المؤمن الذي يهم بفعل الحسنة ، ولكنه لا يفعلها تكتب له حسنة تامة ، والذي يهم بفعل السيئة ، ثم تدركه مخافة الله ، فيتركها تكتب له حسنة تامة ، ففي صحيح البخاري ، عن ابن عباس رضي الله عنهما ، عن النبي ﷺ فيما يرويه عن ربه عز وجل ، قال : إن الله كتب الحسنات والسيئات ، ثمَّ بينَّ ذلك ، فمن همَّ بحسنة فلم يعملها ، كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو همَّ بها فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف ، إلى أضعاف كثيرة ، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم بها ، فعملها ، كتبها الله له سيئة واحدة »<sup>(٢)</sup> .

## تبديش لإتيبئات حسّنات

وتبلغ رحمة الله بعباده وفضله عليهم أن يبدُّل سيئاتهم حسنات ، ففي الحديث الذي يرويه مسلم في صحيحه عن أبي ذر قال : قال رسول الله ﷺ : « إني لأعلم آخر أهل الجنة دخولا الجنة ، وآخر أهل النار خروجا منها . رجل يؤتى به يوم القيامة . فيقال : اعرضوا عليه صغار ذنوبه ، فيقال : عملت يوم كذا وكذا ، وعملت يوم كذا وكذا ، كذا وكذا .

فيقول نعم : لا يستطيع أن ينكر . وهو مشفق من كبار ذنوبه أن تعرص عليه .

(١)) صحيح الجامع الصغير : (١١١/٥) ، ورقم الحديث : ٥٣٦٠ .

(٢)) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق ، باب من هم بحسنة أو سيئة ، فتح الباري (٢١ /٣٢٣) .

- 111 -



فيقال له : فإن لك مكان كل سيئة حسنة . فيقول : رب ، عملت أشياء لا أراها ها هنا » . فلقد رأيت رسول الله ﷺ ضحك حتى بدت نواجذه<sup>(ر)</sup> .

DUR'ĀNIC THOUGI

٥ - إفامه إثبهود على المفرة والمنا ففايخ

أعظم الشهداء في يوم المعاد على العباد هو ربهم وخالقهم وفاطرهم ، الذي لا تخفى عليه خافية من أحوالهم ، قال تعالى : ﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْـكُمْ شُسُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾<sup>(٢)</sup> ، وقال : ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا﴾<sup>(٢)</sup> .

ولكن الله يحب الأعذار إلى خلقه ، فيبعث من مخلوقاته شهداء على المكذبين الجاحدين حتى لا يكون لهم عذر ، وقد أشارت أكثر من آية إلى الشهداء الذين يشهدون على العباد، كقوله تعالى :﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلأَشْهَدُهُ(٤) ، وقوله تعالى :﴿وَجِاْى؟ بِالنَّبِيِّيَنَ وَٱلشُّهَدَاءَ ﴾ (°) .

وأول من يشهد على الأمم رسلها ، فيشهد كل رسول على أمته بالبلاغ ، ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيد وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلَاً وَ شَهِيدًا ﴾ (\*) ، ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّن أَنْفُسِهِمْ ۖ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَنَوُلَاً ﴾ (\*) ،

(۱) صحيح مسلم : (۱/۱۷۷) . ورقم الحديث : ۱۹۰ .
 (۲) سورة يونس : ٦٦ .
 (۳) سورة النساء : ٦٦ .
 (٤) سورة غافر : ٥١ .
 (٩) سورة الزمر : ٦٩ .
 (٦) سورة النساء : ٤١ .
 (٧) سورة النحل : ٨٩ .



وقوله : ﴿ شَهِيدًا عَلَيْهِـم مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ هم الرسل ، لأن كل أمة رسولها منها ، كما قال تعالى : ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُرْ رَسُولُ مِنْ أَنْفُسِكُرْ ﴾(<sup>()</sup> وقال تعالى : ﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَا تُواْ بُرْهَنَــَكُمْ ﴾(<sup>()</sup> .

وكما يشهدون على أممهم بالبلاغ يشهدون عليهم بالتكذيب ، ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ ٱلرَّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجْبَتُمْ قَالُواْ لاعِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ (<sup>(1)</sup> ، وقال : ﴿ فَلَنَسْعَلَنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْعَلَنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ (<sup>(1)</sup> فَلَنَقُصَّنَ عَلَيْهِم بِعلَم ومَا كُنَّا عَايِبِينَ ﴾ (<sup>(3)</sup> قال ابن كثير في شرح الآية الأولى : « هذا إخبار عما يخاطبُ ومَا كُنَّا عَايِبِينَ ﴾ (<sup>(3)</sup> قال ابن كثير في شرح الآية الأولى : « هذا إخبار عما يخاطبُ الله به المرسلين يوم القيامة عما أجيبوا به من أممهم الذين أرسلوا إليهم ، . . . وقول الرسل : ( لا علم لنا ) قال مجاهد والحسن البصري والسدي : إنما قالوا ذلك من هول ذلك اليوم . . . وقال ابن عباس : لا علم لنا إلا علم أنت أعلم نه منا ، رواه ابن جرير ثم اختاره ، ولا شك أنه قول حسن ، وهو من باب به منا ، رواه ابن جرير ثم اختاره ، ولا شك أنه قول حسن ، وهو من باب فنحن وإن كنا أجبنا وعرفنا ما أجبنا ، ولكن منهم من كنا إنما نطلع على ظاهره لا علم لنا بباطنه ، وأنت العليم بكل شيء المطلع على كل شيء ، علم كنا بباطنه ، وأنت العليم بكل شيء المطلع على كل شيء ، فعلمنا بالنسبة إلى علمك كلا شيء » (<sup>(0)</sup>

ثم إن الأمم تكذب رسلها ، وتقول كل أمة ما جاءنا من نذير ، فتأتي هذه الأمة : أمة محمد على وتشهد للرسل بالبلاغ ، كما قال تعالى : ﴿ وَكَذَالِكَ

- (١) سورة التوبة : ١٢٨ .
- (٢) سورة القصص : ٧٥ .
- (٣) سورة المائدة : ١٠٩ .
- (٤) سورة الأعراف : ٢-٧ .
- (٥) تفسير ابن كثير : (٢ / ٦٧٦) .



جَعَلَنَكُمْ أَمَّةُ وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُرْ شَهِيدًا ﴾<sup>(1)</sup>.

وقد أورد البخاري في صحيحه في كتاب التفسير الحديث الذي رواه أبوسعيد الخدري رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : «يدعى نوح يوم القيامة ، فيقول : لبيك وسعديك يا رب ، فيقول : هل بلغت ؟ فيقول : نعم . فيقال لأمته : هل بلغكم ؟ فيقولون : ما أتانا من نذير . فيقول : من يشهد لك ؟ فيقول : محمد وأمته . فيشهدون أنه قد بلغ ، ويكون الرسول عليكم شهيدا ، فذلك قوله جل ذكره : ﴿وَكَذَاكَ جَعَلَنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَاً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُرْ شَهِيدًا ﴾(٢)(٢) .

وقد أفاد ابن حجر أنه قد جاء الحديث عند أحمد والنسائي وابن ماجة بلفظ : « يجيء النبي يوم القيامة ومعه الرجل ، ويجيء النبي ومعه الرجلان ، ويجيء النبي ومعه أكثر من ذلك . قال : فيقال لهم : أبلغكم هذا ؟ فيقولون : لا ، فيقال للنبي : أبلغتهم ؟ فيقول : نعم ، فيقال له : من يشهد لك ؟ . . . » الحديث . وذكر ابن حجر أيضاً أن في بعض روايات الحديث زيادة : « فيقال : ما علمكم ؟ فيقولون : أخبرنا نبينا أن الرسل قد بلغوا فَصَدَّقناه »<sup>(3)</sup> .

ومن الأشهاد الأرض والأيام والليالي ، تشهد بماعمل فيها وعليها ، ويشهد المال على صاحبه ، وقد عقد القرطبي في تذكرته لهذا الموضوع بابا ، وذكر فيه حديث الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال قرأ رسول الله ﷺ هذه

- (١) سورة البقرة : ١٤٣ .
- (٢) سورة البقرة : ١٤٣ .
- (٣) صحيح البخاري ، (١٣) كتاب التفسير : (١٧١/٨) .
  - (٤) فتح الباري : (١٧٢/٨) .

### - 212 -

الآية ﴿يَوْمَبِنَدٍ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾<sup>(1)</sup> . قال : أتدرون ما أخبارها ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم .

قال : فإن أخبارها أن تشهد على كل عبد أو أمة بما عمل على ظهرها ، تقول : عمل يوم كذا ، كـذا وكذا فهذه أخبارها » .

قال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح غريب .

ويشهد على العبد أيضا ملائكة الرحمن الذين كانوا يسجلون عليه صالح أعماله وطالحها ، كما قال تعالى : ﴿ وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَاَيَقٌ وَشَهِيدٌ ﴾<sup>(٢)</sup> ، والسائق والشهيد الملكان اللذان كانا موكلين بتلك النُفس .

وتشهد الملائكة على العباد بما كانوا يعملون ، ﴿وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَـٰدُ هَـٰٓؤُلَاً الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِـمٌ ﴾<sup>(٣)</sup> فإذا لَجَّ العبد في الخصومة ، وكذَّب ربّه ، وكذب الشُهود الذين شهَدوا عليه ، أقام الله عليه شاهدا منه ، فتشهد على المرء أعضاؤه ، وقد مضى بيان هذا .

- (١) سورة الزلزال : ٤ .
  - (٢) سورة ق : ٢١ .
  - (٣) سورة هود : ١٨ .



المبحث الرابيع مايْتِ أَلْعَنَالِعَبْ دَ

يسأل العباد عن الإله الذي كانوا يعبدونه ، وعن اجابتهم للمرسلين ، وقد بينا ذلك فيها مضي .

ويسألون عن أعمالهم التي عملوها ، وعما تمتعوا به من النعيم في الحياة الدنيا ، كما يسألون عن عهودهم ومواثيقهم ، وعن أسماعهم وأبصارهم وأفئدتهم ، وهذا ما سنبينه في هذا المبحث .

١- لكف و والشرك ا

أعظم ما يسأل عنه العباد هو كفرهم وشركهم ، فيسألهم عن الشركاء والأنداد الذين كانوا يعبدونهم من دون الله كما قال تعالى : ﴿ وَقِيلَ لَهُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمُ تَعْبُدُونَ (٢٠) مِن دُون اللهَ هَلْ يَنصُرُونَكُمْ أَوْ يَنتَصِرُونَ ﴾(١) ، ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُركاً فِي الَّذِينَ كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ﴾(٢) .

ويسألون عن عبادتهم لغير الله من تقديم القرابين للآلهة التي كانوا يعبدونها ، ونحر الذبائح باسمها ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِّتَ رَزَقَنَنَهُمْ تَالَهُ لَتُسْعَلُنَ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتَرُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> .

- ۱) سورة الشعراء : ۹۲ ـ ۹۳ .
   ۲) سورة القصص : ۹۲ .
  - (٣) سورة النحل : ٥٦ .

- 212-



ويسألون عن تكذيبهم للرسل ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢٠٠ فَعَمِيَتْ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ يَوْمَبِذِ فَهُمْ لَا يَنَسَاءَ لُونَ ﴾ (١) .

۲- ماعت بين دنب ه

يسأل المرء في يوم القيامة عن جميع أعماله التي عملها في الحياة الدنيا ، كما قال تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْعَلَنَهُمْ أَجْمَعِينُ ٢ عَى كَمَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> . وقال ﴿ فَلَنَسْعَلَنَّ الَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْعَلَنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾<sup>(٣)</sup> ، وفي سنن الترمذي عن أبي بَرْزَة الأسلمي رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « لا تزول قدما عبد يوم القيامة ، حتى يسأل عن أربع : عن عمره فيم أفناه ، وعن علمه ماذا عمل به ؟ وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه ؟ وعن جسمه فيما أبلاه ؟ <sup>(٤)</sup> .

وفي سنن الترمذي أيضا عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال : « لا تزول قدما ابن آدم يوم القيامة من عند ربه ، حتى يسأل عن خمس : عن عمره فيم أفناه ؟ وعن شبابه فيم أبلاه ؟ وعن ماله من أين اكتسبه ، وفيم أنفقه ؟ وماذا عمل فيم علم »<sup>(٥)</sup> .

والذي يتأمل في مثل هذا الحديث يعلم السر في دعوة الرسول ﷺ المسلم إلى

- (١) سورة القصص : ٦٥ ـ ٦٦ .
  - (٢) سورة الحجر : ٩٢ .
  - (٣) سورة الأعراف : ٦.
- (٤) جامع الأصول : (٢٦/١٠) ، ورقمه : ٧٩٦٩ . وقال المحقق : قال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح ، وكذا رمز له الشيخ ناصر بالصحة في صحيح الجامع : (١٤٨/٦) ، ورقمه : ٧١٧٧ .
- (٥) جامع الأصول : (٢٢/١٠)، ورقمه : ٧٩٧٠، وهو حديث حسن كما قال محقق جامع الأصول . وقد حسنه الشيخ ناصر في صحيح الجامع : (١٤٨/٦)، ورقمه (٧١٧٦).

التخفف من المال ، فكلمًا كثر مال العبد كثر حسابه وطال ، وكلمًا قلَّ ماله خفً حسابه وأسرع به إلى الجنة ، وقد أخبرنا الرسول ﷺ أن فقراء المهاجرين يسبقون أغنياءَهم إلى الجنة بأربعين سنة ، ففي صحيح مسلم عن أبي عبدالرحمن الحُبليً قال : جاء ثلاثة نفر إلى عبدالله بن عمرو بن العاص ، وأنا عنده ، فقالوا : يا أبا محمد ، إنـا والله ، ما نقدر على شيء ، لا نفقة ، ولا دابة ، ولا متاع . فقال : ما شئتم إن شئتم رجعتم إلينا فأعطيناكم ما يَسَّر الله لكم . وإن شئتم ذكرنا أمركم للسلطان . وإن شئتم صبرتم . فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إن فقراء المهاجرين يسبقون الأغنياءَ ، يوم القيامة إلى الجنَّة بأربعين خريفا »<sup>(۱)</sup>.

۳- لنعت يم الذي تتم تع بر

يسأل الله عباده في يوم القيامة عن النعيم الذي خولهم إياه في الدنيا ، كما قال : ﴿ ثُمَّ لَتُسْعَلُنَ يَوْمَبٍذِعَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾(٢) .

يعني بالنعيم شبع البطون ، وبارد الماء ، وظلال المساكن ، واعتدال الحلق ، ولذة النوم ، وقال سعيد بن جبير : حتى عن شربة عسل . وقال مجاهد : عن كل لذة من لذات الدنيا . وقال الحسن البصري : من النعيم الغداء والعشاء . وقال أبو قلابة : من النعيم أكل السمن والعسل بالخبز النقي . وعن ابن عباس : النعيم صحة الأبدان والأسماع والأبصار<sup>(٣)</sup> .

وهذا الذي فسروها به من باب التنوع في التفسير ، فإن أصناف النعيم كثيرة

- (۱) صحيح مسلم : (٤/ ٢٢٨٥) . ورقمه ٢٩٧٩ .
   (۲) سورة التكاثر : ٨ .
  - (۳) تفسير ابن كثير : ۳٦٤/٧ .

لا تعد ولا تحصى ﴿ وَ إِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾<sup>(١)</sup> ، وبعض أنواع النعيم من الضروريات وبعضها من الكماليات ، والناس يتفاوتون في ذلك فيها بينهم ، ويوجد في عصر مالا يجده أهل عصور أخرى ، وفي بلد مالا يجده أهل بلاد أخرى ، وكل ذلك يسأل عنه العباد .

روى الترمذي بإسناده عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ إِن أَوَّل ما يسأل العبد عنه يوم القيامة من النعيم أن يقال له : ألم نصح لك جسمك ؟ ونُرَوِّك من الماء البارد »<sup>(٢)</sup> .

وبعض الناس لا يستشعر النعم العظيمة التي وهبه الله إياها ، فلا يدرك النعمة التي في شربة الماء ، ولقمة الطعام ، وفيها وهبه الله من مسكن وزوجه وأولاد، ويظن أن النعم تتمثل في القصور والبساتين والمراكب فحسب ، فقد سأل رجل عبدالله بن عمرو بن العاص فقال : ألسنا من فقراء المهاجرين ؟ فقال له عبدالله : ألك إمرأة تأوي إليها ؟ قال : نعم . قال : ألك مسكن تسكنه ؟ قال : نعم . قال : فأنت من الأغنياء . قال فإن لي خادما . قال : فأنت من الملوك<sup>(7)</sup> .

وفي صحيح البخاري عن ابن عباس ، قال : قال رسول الله ﷺ : « نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس : الصحة والفراغ »<sup>(٤)</sup> ، ومعنى هذا أنهم مقصرون في شكر هاتين النعمتين ، لا يقومون بواجبهما ، ومن لا يقوم بحق ما وجب عليه فهو مغبون .

- (١) سورة إبراهيم : ٣٤ .
- (٢) مشكاة المصابيح : (٢/ ٦٥٦) ورقمه : (٥١٩٦) ، وقال محقق المشكاة : إسناده صحيح .
  - (٣) صحيح مسلم : (٢٢٨٥/٤) ورقم الحديث : ٢٩٧٩ .
    - (٤) مشكاة المصابيح : (٦٤٨/٢) ورقمه : ١٥٥ .

#### - 119 -

وفي مسند أحمد أن رسول الله ﷺ قال : « لا بأس بالغنى لمن اتقى الله عز وجل ، والصحة لمن اتقى الله خير من الغنى ، وطيب النفس من النعيم »<sup>(١)</sup> .

وفي بعض الأحاديث النبوية بيان من الرسول ﷺ عن صورة من صور السؤال عن النعيم الذي يواجه الله به عباده في ذلك اليوم ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : « يلقى ( الرب ) العبد فيقول : أي فلُ<sup>(٢)</sup> ، ألم أكرمك ، وأسودك ، وأزوجك ، وأسخُّر لك الخيل والإبل ، وأذرك ترأس وتربع ؟ فيقول : بلى . قال : فيقول : أفظننت أنك ملاقيًّ ؟ قال : فيقول : لا . فيقول : فإني أنساك كما نسيتني .

ثم يلقى الثاني فيقول : أي فلُ ، ألم أكرمك ، وأسودك ، وأزوجك ، وأسخُّر لك الخيل والإبل ، وأذرك ترأس وتربع ؟ فيقول : بلى . أي رب ، فيقول : أفظننت أنك ملاقي ؟ فيقول : لا . فيقول : فإني أنساك كما نسيتني .

ثم يلقى الثالث ، فيقول له مثل ذلك . فيقول : يا رب آمنت بك وبكتابك وبرسلك وصليت وصمت وتصدقت ، ويثني بخير ما استطاع . فيقول : ههنا إذن<sup>(٣)</sup> .

قال : ثم يقال له : الآن نبعث عليك شاهدا عليك ، ويتفكر في نفسه : من ذا يشهد علي ؟ فيختم الله على فيه . ويقال لفخذه ولحمه وعظامه : انطقي فتنطق فخذه ولحمه وعظامه بعمله . وذلك ليعذر من نفسه .

وذلك المنافق الذي يسخط الله عليه »<sup>(٤)</sup> .

 (۱) مشكاة المصابيح ، ٢/٦٧٦ ، ورقمه : ٢٩٠٥ ، وعزاه المحقق إلى ابن ماجة ، وقال : إسناده صحيح .
 (٢) فل : أي يا فلان .
 (٣) معناه قف : ههنا إذن .
 (٤) رواه مسلم في صحيحه : (٤/٢٢٨٠) ، ورقمه : ٢٩٦٨ .



والسؤال عن النعيم سؤال عن شكر العبد لما أنعم الله به عليه ، فإذا شكر فقد أدى حق النعمة ، وإن أبى وكفر ، أغضب عليه الله ، ففي صحيح مسلم عن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : « إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة ، فيحمده عليها ، أو يشرب الشَّربة فيحمده عليها »<sup>(۱)</sup> .

٤ - العمود والمواشيق

يسأل الله عباده عما عاهدوه عليه ﴿ وَلَقَدْكَانُواْ عَـٰهَدُواْ ٱللهَ مِن قَبْلُ لَا يُوَلُّونَ ٱلأَدْبَنُرَوَكَانَ عَهْدُٱللَّهَمَسْعُولًا﴾`، وكل عهد مشروع بين العباد فإن الله سائل العبد عن الوفاء به ﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهْـدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَكَانَ مَسْعُولًا﴾ (\*) .

· - الشِّمع والبصِّر وَالفؤاد

يسأل الله العباد عن جميع ما يقولونه ، ولذلك حذرهم من القول بلا علم (وَلَا تَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ ء عِلَمٌ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَيِكَ كَانَ عَنْه مَسْعُولًا ﴾ <sup>(٤)</sup> قال قتادة : (لاتقل رأيت ولم تر ، وسمعت ولم تسمع ، وعلمت ولم تعلم ، فإن الله سائلك عن ذلك كله »<sup>(°)</sup>

قال ابن كثير : « ومضمون ماذكروه في الآية أن الله نهى عن القول بغير

- (١) مشكاة المصابيح : (٢ /٤٤٦) ، ورقمه : ٤٢٠٠ .
  - (٢) سورة الأحزاب : ١٥ .
  - (٣) سورة الإسراء : ٣٤ .
  - (٤) سورة الإسراء : ٣٦ .
  - (٥) تفسير ابن کير : (٤ / ٣٠٨) .



علم ، بل بالظن ، الذي هو التوهم والخيال . كما قال تعالى : ﴿ أَجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِثْمٌ ﴾ <sup>(1)</sup>. وفي الحديث : ﴿ إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث » ، وفي سنن أبي داود بئس مطيّة الرجل ﴿ زعموا » وفي الحديث الآخر : « إن أفرى الفرى أن يري الرجل عينيه مالم تريا » وفي الصحيح : ﴿ من تحلم حلما كُلِّف يوم القيامة أن يعقد بين شعيرتين وليس بفاعل »<sup>(٢)</sup>.

> (۱) سورة الحجرات : ۱۲ . (۲) تفسير ابن كثير : (۳۰۸/٤) .

- 2.2.2 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



المبحث الخامس أقراما بجاسب علبةلعبدمن أعمالير

أول ما يحاسب عليه العبد من حقوق الله تبارك وتعالى الصلاة ، فإن صلحت أفلح ونجح وإلا خاب وخسر ، ففي سنن الترمذي والنسائي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إن أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة من عمله صلاته ، فإن صلحت فقد أفلح وأنجح ، وإن فسدت فقد خاب وخسر ، فإن انتقص من فريضته شيئا . قال الرب تبارك وتعالى : انظروا هل لعبدي من تطوع فيكمل بها ما انتقص من الفريضة ، ثم يكون سائر عمله على ذلك »<sup>(1)</sup> .

وفي سنن أبي داود عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : « إن أول ما يحاسب الناس به يوم القيامة من أعمالهم الصلاة ، قال : يقول ربنا ـ عز وجل ـ لملائكته : انظروا في صلاة عبدي ، أتمها أم نقصها ؟ فإن كانت تامَّةً كتبت له تامة ، وإن كان انتقص منها شيئا ، قال : أنظروا ، هل لعبدي من تطوع ، فإن كان له تطوع ، قال : أتموا لعبدي فريضته من تطوعه ، ثمَّ تؤخذ الأعمال بعد ذلك »<sup>(٢)</sup> .

- (١) جامع الأصول : ( ١٠/ ٤٣٤) ، ورقمه : ٧٩٦٤ ، وعزاه في صحيح الجامع إلى الترمذي والنسائي والن ماجة ، وصححه . صحيح الجامع : (٢/ ١٨٤) ورقمه : ٢٠١٦ .
- (٢) جامع الأصول : (٢٠/١٠) ، ورقمه : ٧٩٦٥ ، وعزاه الشيخ ناصر في صحيح الجامع إلى أبي داود وأحمد والنسائي والحاكم . وقال فيه : صحيح . صحيح الجامع : (٣٥٢/٢) ، ورقمه : ٢٥٦٨ .



المبحث السكادس أنواع الحسّاب وأمثلنه لهذه الأنواع المطلب الأول أنواع الحساب

يتفاوت حساب العباد ، فبعض العباد يكون حسابهم عسيرا وهؤلاء هم الكفرة المجرمون الذين أشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا ، وتمردوا على شرع الله ، وكذبوا الرسل ، وبعض عصاة الموحدين قد يطول حسابهم ويعسر بسبب كثرة الذنوب وعظمها .

وبعض العباد يدخلون الجنة بغير حساب ، وهم فئة قليلة لا يجاوزون السبعين ألفا ، وهم الصفوة من هذه الأمة ، والقمم الشامخة في الإيمان والتقى والصلاح والجهاد ، وسيأتي ذكرهم وصفتهم عند الحديث عن أهل الجنة وبعض العباد يحاسبون حسابا يسيرا ، وهؤلاء لا يناقشون الحساب ، أي لا يدقق ، ولا يحقق معهم ، وإنما تعرض عليهم ذنوبهم ثم يتجاوز لهم عنها ، وهذا معنى قوله تبارك وتعالى : ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَنْبَهُ بِسَمِينَهُ (٢) فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حسَابًا يَسِيرًا﴾ (١) ، ففي صحيحي البخاري ومسلم عن عائشة أن رسول الله على قال : و ليس أحد يجاسب يوم القيامة إلا هلك ، فقلت : يا رسول الله ، أليس قد قال الله تعالى : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَنْبَهُ بِسَمِينِهُ (٢) فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حسَابًا يَسِيرًا ﴾ (١)

- (١) سورة الانشقاق : ٧ ـ ٨ .
- (٢) سورة الانشقاق : ٧ ـ ٨ .

#### - 111 -

الله ﷺ : « إنما ذلك العرض ، وليس أحد يناقش الحساب يوم القيامة إلا هلك» (<sup>()</sup> .

قال النووي في شرحه للحديث : « معنى نوقش الحساب : استقصي عليه . قال القاضي : وقوله : « عذب » له معنيان : أحدهما : أن نفس المناقشة وعرض الذنوب والتوقيف عليها هو التعذيب لما فيه من التوبيخ . والثاني : أنه مفض إلى العذاب بالنار ويؤيده قوله في الرواية الأخرى : « هلك » مكمان « عذب » هذا كلام القاضي .

قال النووي : وهذا الثاني هو الصحيح ، ومعناه أن التقصير غالب في العباد فمن استقصى عليه ، ولم يسامح هلك ، ودخل النار ، ولكن الله تعالى يعفو ويغفر ما دون الشرك لمن يشاء » <sup>(٢)</sup> .

ونقل ابن حجر عن القرطبي في معنى قوله : « إنما ذلك العرض » قال : « إن الحساب المذكور في الآية إنما هو أن تعرض أعمال المؤمن عليه حتى يعرف منَّة الله عليه في سترها عليه في الدنيا ، وفي عفوه عنها في الآخرة »<sup>(٣)</sup> .

والمراد بالعرض ـ كما هو ظاهر من هذه الأحاديث ـ عرض ذنوب المؤمنين عليهم ، كي يدركوا مدى نعمة الله عليهم في غفرانها لهم .

- (١) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق ، باب من نوقش الحساب عذب ، فتح الباري : (١١/٤٠٠) ، وصحيح مسلم : (٢٠٤/٤) ورقمه : ٢٨٧٦ ، واللفظ للبخاري .
   (٢) النووي على مسلم : (٢٠٨/١٧) .
  - (٣) فتح الباري : (٤٠٢/١١) .



المطلب الثاني أمثلة هذه الأنواع

ورد في السنة النبوية مشاهد للمناقشة والعرض والمعاتبة التي تكون من الله لعباده ، وسنسوق لكل واحد من هذه الأنواع الثلاثة مشهدا مما صح في السنة .

۱ \_ مناقشة المرائين :

روى مسلم والترمذي والنسائي عن شفي بن ماتع الأصبحي رحمه الله أنه دخل المدينة ، فإذا هو برجل قد اجتمع عليه الناس ، فقال : من هذا ؟ فقالوا : أبو هريرة ، فدنوت منه ، حتى قعدت بين يديه ، وهو يحدث الناس ، فلما سكت وخلا ، قلت له : أسألك بحق وحق ، لما حدثتني حديثاً سمعته من رسول الله عقلته وعلمته ، فقال أبو هريرة : أفعل ، لأحدثنك حديثا حدثنيه رسول الله تشيخ ، عقلته وعلمته ، ثم نشغ أبو هريرة نشغة ، فمكثنا قليلا ، ثم أفاق ، فقال : لأحدثنك حديثا حدثنيه رسول الله تشخ في هذا البيت ، ما معنا أحدً غيري وغيره ، ثم نشغ أبو هريرة نشغة أخرى ، ثم أفاق ومسح عن وجهه ، وقال : أفعل ، لأحدثنك حديثا حدثنيه رسول الله تشخ في هذا البيت ، ما معنا أحدً غيري وغيره ، ثم نشغ أبو هريرة نشغة أخرى ، ثم أفاق ومسح عن وجهه ، وقال : أفعل ، فعري وغيره ، ثم نشغ أبو هريرة نشغة شديدة ، ثم مال خارًا على وجهه ، فاسندته طويلا ، ثم أفاق ، فقال :

حدثني رسول الله ﷺ : أن الله إذا كان يوم القيامة ينزل إلى العباد ليقضي بينهم وكل أمة جاثية ، فأول من يدعو به رجل جمع القرآن ، ورجل قتل في سبيل الله ، ورجلٌ كثير المال ، فيقول الله للقارىء : ألم أعلمك ما أنزلت على رسولي ؟ قال : بلى ، يا رب ، قال : فماذا عملت فيها علمت ؟ قال : كنت أقوم به آناء

- 111-

الليل وآناء النهار ، فيقول الله له : كذبت ، وتقول له الملائكة : كذبت ، ويقول الله له : بل أردت أن يقال : فلان قارىء ، وقد قيل ذلك .

ويؤتى بصاحب المال فيقول الله : ألم أوسع عليك ، حتى لم أدعك تحتاج إلى أحد ؟ قال : بلى ، يا رب ، قال : فماذا عملت فيها آتيتك ؟ قال : كنت أصل الرحم ، وأتصدق ، فيقول الله له : كذبت ، وتقول له الملائكة : كذبت ، ويقول الله : بل أردت أن يقال : فلان جوادٌ ، فقيل ذلك .

ثم يؤتى بالذي قُتل في سبيل الله ، فيقول الله : في ماذا قتلت ؟ فيقول : أمرت بالجهاد في سبيلك ، فقاتلت حتى قتلت ، فيقول الله له : كذبت ، وتقول له الملائكة : كذبت ، ويقول الله : بل أردت أن يقال : فلان جريء ، فقد قيل ذلك ، ثم ضرب رسول الله ﷺ على ركبتي ، فقال : يا أبا هريرة ، أولئك الثلاثة أول خلق الله تسعر بهم النار يوم القيامة » .

قال الوليد أبو عثمان المداثني : فأخبرني عقبة بن مسلم : أن شفيا هو الذي دخل على معاوية فأخبره بهذا .

قال أبو عثمان : وحدثني العلاء بن أبي حكيم : « أنه كان سيافا لمعاوية ، فدخل عليه رجل ، فأخبره بهذا عن أبي هريرة ، فقال معاوية : قد فُعِل بهؤلاء هكذا ، فكيف بمن بقي من الناس ؟ ثم بكى معاوية بكاءً شديداً ، حتى ظننا أنه هالك ، وقلنا : قد جاء هذا الرجل بشر ، ثم أفاق معاوية ، ومسح عن وجهه ، وقال : صدق الله ورسوله ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوَةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفٍ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فيها وَهُمْ فِيهَالايُبْخَسُونَ (٢) أُولَدَيِكَ ٱلَذِينَ لَيْسَهَمُمْ في ٱلْآخِرَةِ إِلَاالنَّارُ وَحَبِطَ مَاصَنَعُوا

وفي رواية مسلم والنسائي عن سليمان بين يسار : قال : « تفرق الناس عن \_\_\_\_\_

(۱) سورة هود : ۱۵ ـ ۱۲ .

- 111-

أي هريرة ، فقال له ناتل أخو أهل الشام : أيها الشيخ حدثني حديثاً سمعته من رسول الله ﷺ ؟ فقال : نعم سمعت رسول الله ﷺ يقول : إن أول الناس يقضى يوم القيامة عليه : رجل استشهد ، فأتي به ، فعرفه نعمه ، فعرفها ، قال : فما عملت فيها ؟ قال : قاتلت فيك حتى استشهدت ، فقال : كذبت ، ولكنك قاتلت لأن يقال : جريء ، فقد قيل ، ثم أمر به ، فسحب على وجهه ، حتى ألقي في النار . ورجل تعلم العلم وعلمه ، وقرأ القرآن ، فأوتي به ، فعرفه نعمة فعرفها ، قال : فيا عملت فيها ؟ قال : تعلمت العلم وعلمته ، وقرأت فيك القرآن ، قال : كذبت ، ولكنك تعلَّمت العلم وعلمته ، وقرأت فيك ليقال : هو قارىء ، فقد قيل ، ثم أمر به ، فسحب على وجهه ، حتى ألقي بعمونها ، قال : فيا عملت فيها ؟ قال : تعلمت العلم وعلمته ، وقرأت فيك القرآن ، قال : كذبت ، ولكنك تعلَّمت العلم ليقال : عالم ، وقرأت القرآن ليقال : هو قارىء ، فقد قيل ، ثم أمر به ، فسحب على وجهه ، حتى ألقي في النار ، ورجلً وسَّع الله عليه ، وأعطاه من أصناف المال كله ، فأتي به فعرفه بنعمه ، فعرفها ، قال : فيا عملت فيها ؟ قال : ما تركت من سبيل تحب أن ينفق بنعمه ، فعرفها ، قال : فيا عملت فيها ؟ قال : ما تركت من سبيل تحب أن ينفق بنعمه ، فعرفها ، قال : فيا عملت فيها ؟ قال : ما تركت من سبيل تحب أن ينفق بنعمه ، فعرفها ، قال : فيا عملت فيها ؟ قال : ما تركت من سبيل تحب أن ينفق بنعمه ، فعرفها ، قال : فيا عملت فيها ؟ قال : ما تركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك ، قال : كذبت ، ولكنك فعلت ليقال : هو جوادً ، فقد قيل ، ثم أمر به فسحب على وجهه ثم ألقي في النار » .

۲ - عرض الرب ذنوب عبده عليه :

عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهماقال: سمعت رسول الله على يقول: إن الله يدني المؤمن ، فيضع عليه كنفه ، ويستره ، فيقول : أتعرف ذنب كذا ، أتعرف ذنب كذا ؟ فيقول : نعم أي رب . حتى إذا قرره بذنوبه ، ورأى في نفسه أنه هلك ، قال : سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم ، فيعطى كتاب حسناته . وأما الكافرون والمنافقون فيقول الأشهاد : ﴿ هَنَوُلَاً وَالَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِـمَّأَلَا لَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ﴾(١)(٢) .

(۱) سورة هود : ۱۸ .

(٢) صحيح البخاري ، كتاب المظالم ، باب قوله تعالى: ﴿ أَلَا لَعْنَةَ الله على الظالمين ﴾ ، فتح الباري :
 (٩٦/٥) ، وصحيح مسلم : (٤/٢١٢) ، ورقمه : ٢٧٦٨ .

قال القرطبي في قوله : ( فيضع عليه كنفه ) أي ستره ولطفه وإكرامه ، فيخاطب خطاب ملاطفة ، ويناجيه مناجاة المصافاة والمحادثة ، فيقول له : هل تعرف ؟ فيقول : رب أعرف ، فيقول الله ممتنا عليه ، ومظهراً فضله لديه : فإني قد سترتها عليك في الدنيا ، أي لم أفضحك بها فيها ، وأنا أغفرها لك اليوم<sup>(١)</sup> .

### ٣ \_ معاتبة الرب عبده فيها وقع منه من تقصير

وقد حدثنا الرسول ﷺ عن معاتبة الرب لعبده يوم القيامة ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ إِنَّ الله تعالى يقول يوم القيامة : يا ابن آدم ، مرضت فلم تعدني .

قال : يا رب كيف أعودك وأنت ربُّ العالمين ؟

قال : أما علمت أن عبدي فلانا مرض فلم تعده ، أما علمت أنك لو عدته

لوجدتني عنده ؟ يا ابن آدم ، استطعمتك فلم تطعمني ؟ قال : يا رب كيف أطعمك وأنت رب العالمين ؟ قال : أما علمت أنه استطعمك عبدى فلان فلم تطعمه ؟ أما علمت أنك لو

أطعمته لوجدت ذلك عندي ؟

يا ابن آدم ، استسقيتك فلم تسقني . قال : يا رب ، كيف أسقيك وأنت رب العالمين ؟

قال : استسقاك عبدي فلان فلم تسقه ، أما علمت أنك لو سقيته وجدت ذلك عندي ؟ »<sup>(٢)</sup> .

(١), تذكرة القرطبي : ٢٦٣ .

(٢), مشكاة المصابيح : (١ /٤٨٦) ، ورقم الحديث : ١٥٢٨ .

#### - 114 -



المستحث الستباسع

# إېتاءالعب دکت بهم

في ختام مشهد الحساب يعطى كل عبد كتابه المشتمل على سجل كامل لأعماله التي عملها في الحياة الدنيا وتختلف الطريقة التي يؤق بها العباد كتبهم ، فأما المؤمن فإنه يؤق كتابه بيمينه من أمامه ، فيحاسب حسابا يسيرا ، وينقلب إلى أهله في الجنة مسرورا ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَنَّبَهُ بِيَمِينَهُ (﴾ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حسَاباً يَسِيرًا (﴾ وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾ (<sup>(1)</sup>) واذا اطلع المؤمن على ما تحويه صحيفته من التوحيد وصالح الأعمال سرّ واستبشر ، وأعلن هذا السرور ، ورفع به صوته ، فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَنَبَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَآؤُمُ اقْرَءُواْ كَتَلِبَهُ (﴾ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ (﴾ حسَابِيَة (﴾ فَهُو في عِبْشَة رَاضَبَة (﴾ في جنَّة عَالِيَة (﴾ وَاشَرَبُواْ هَنِتِنَا بِمَا أَسْلَقُهُمْ فِي الْخَالِيَة ﴾ (<sup>()</sup>)

وأما الكافر والمنافق وأهل الضلال فإنهم يأتون كتبهم بشمالهم من وراء ظهورهم، وعند ذلك يدعو الكافر بالويل والثبور، وعظائم الأمور ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كَتَنْبَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهْ (() فَسَوْفَ يَدْعُواْ تُبُورُا () وَيَصْلَى سَعِيرًا ﴾(") . ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَنْبَهُ بِشِهَالِهِ مَ فَيَقُولُ يَنْلَيْتَنِي لَرْ أُوتَ كِتَنْبِيَهُ (؟) . وَلَرْ أُدْرِ مَا حِسَابِيَهُ (؟

- (١) سورة الانشقاق : ٧ ـ ٩ .
- (٢) سورة الحاقة : ١٩ ـ ٢٤ .
- (٣) سورة الانشقاق : ١٢ ١٢ .



يَنلَبْنَهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيَةَ ٢﴾ مَآأَغْنَى عَنِّي مَالِيَـه ٢﴾ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَنِيِةُ ٢﴾ خُذُوهُ فَغُلُوهُ ٢﴾ ثُمَّ ٱلجَحِمَ صَلُوهُ ﴾ (١) .

وعندما يعطى العباد كتبهم يقال لهم : ﴿ هَٰذَا كِتَنْبُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ (٢) .

> (١)) سورة الحاقة : ٢٥ ـ ٣١ . (٢)) سورة الجائية : ٢٩ .



المكخث الشامشن تصويرالقرطب يكلشهدا كحساب

قال القرطبي مصورا مشهد الحساب : « فإذا بعث العباد من قبورهم إلى الموقف ، وقاموا فيه ما شاء الله ، حفاة عراة ، وجاء وقت الحساب الذي يريد الله أن يحاسبهم فيه ، أمر بالكتب التي كتبها الكرام الكاتبون بذكر أعمال الناس فأتوها ، فمنهم من يؤتى كتابه بيمينه ، فأولئك هم السعداء ومنهم من يؤتى كتابه بشماله أو وراء ظهره ، وهم الأشقياء ، فعند ذلك يقرأ كل كتاب به ، وأنشدوا :

مثل وقوفك يوم العرض عريانا مستوحشا قلق الأحشاء حيرانا والنار تلهّب من غيط ومن حنق على العصاة ورب العسرش غضبانا اقرأ كتابك يا عبدي على مهسل فهل ترى فيه حرفا غير ما كسانا لما قرأت ولم تنكسر قراءتمه إقرار من عسرف الأشسياء عرفانا نادى الجليسل خسذوه يا مسلائكتي امضوا بعبد عصا للنار عطشانا المشركون غسداً في النار يلتهبوا والمؤمنون بدار الخلسد سسكانا

فتوهم نفسك يا أخي إذا تطايرت الكتب ، ونصبت الموازين ، وقد نوديت باسمك على رؤوس الخلائق : أين فلان بن فلان ؟ هلم إلى العرض على الله تعالى . وقد وكلت الملائكة بأخذك ، فقربتك إلى الله ، لا يمنعها اشتباه الأسماء باسمك واسم أبيك ، إذ عرفت أنك المراد بالدعاء إذا قرع النداء قلبك ، فعلمت أنك المطلوب ، فارتعدت فرائصك ، واضطربت جوارحك ، وتغير لونك ، وطار قلبك ، تخطى بك الصفوف إلى ربك للعرض عليه ، والوقوف بين يديه ، وقد

- 141 -

رفع الخلائق إليك أبصارهم ، وأنت في أيديهم ، وقد طار قلبك ، واشتد رعبك ، لعلمك أين يراد بك .

فتوهم نفسك ، وأنت بين يدي ربك ، في يدك صحيفة مخبرة بعملك ، لا تغادر بلية كتمتها ، ولا مخبأة أسررتها ، وأنت تقرأ مافيها بلسان كليل ، وقلب منكسر ، والأهوال محدقة بك من بين يديك ومن خلفك ، فكم من بلية قد كنت نسيتها ذكركها ! وكم من سيئة قد كنت أخفيتها قد أظهرها وأبداها ! وكم من عمل ظننت أنه سلم لك وخلص فرده عليك في ذلك الموقف وأحبطه بعد أن كان أملك فيه عظيها ! فيا حسرة قلبك ، ويا أسفك على ما فرطت فيه من طاعة ربك .

فأما من أوتي كتابه بيمينه ، فعلم أنه من أهل الجنة ، فيقول : هاؤم اقرأوا كتابية ، وذلك حين يأذن الله ، فيقرأ كتابه ، فإذا كان الرجل رأسا في الخير يدعو إليه ، ويأمر به ، ويكثر تبعه عليه ، دعي باسمه واسم أبيه ، فيتقدم حتى إذا دن أخرج له كتاب أبيض ، في باطنه السيئات ، وفي ظاهره الحسنات ، فيبدأ بالسيئات فيقرؤها فيشفق ويصفر وجهه ويتغير لونه ، فإذا بلغ آخر الكتاب ، وجد فيه : هذه سيئاتك ، وقد غفرت لك ، فيفرح عند ذلك فرحا شديدا ، ثم يقلب فيه : هذه سيئاتك ، وقد غفرت لك ، فيفرح عند ذلك فرحا شديدا ، ثم يقلب منه مناتك ، قد ضوعفت لك ، فيفرح عند ذلك فرحا شديدا ، ثم يقلب مده حسناتك ، قد ضوعفت لك ، فيبيض وجهه ، ويؤق بتاج ، فيوضع على رأسه ، ويكسى حلتين ، ويحلَّى كل مفصل فيه ، ويطول ستين ذراعا ، وهي قامة آدم . ويقال له : انطلق إلى أصحابك فبشرهم ، وأخبرهم أن لكل إنسان منهم مثل هذا ، فإذا أدبر قال<sup>(۱)</sup> : ﴿ هَآَوُمُ أَقَرَّوُوا كَتَكِبِيَّهُ (بَلْ) إلى ظَنَنْتُ أَتَى مُلَتَى مُسْل هذا ، فإذا الله تعالى : ﴿ فَهُوَ في عيشَةَ رَّاضِيَة ﴾ ، أي مرضية ، قد رضيها ، ﴿في جَنَّةٍ عَالِيَةٍ في السماء ، ﴿ قُطُوفُهَا ﴾ ثمارها وعناقيدها ﴿ دَايَه مُنَةً

الأيات التي استشهد بها المصنف في كلامه من سورة الحاقة : ١٩ ـ ٣٢ .

أدنيت منهم . فيقول لأصحابه : هل تعرفوني ؟ فيقولون : قد غمرتك كرامة الله ، من أنت ؟ فيقول : أنا فلان بن فلان ، ليبشر كل رجل منكم بمثل هذا ﴿ كُلُواْ وَآشَرَبُواْ هَنِيَتَنَا بِمَآ أَسْلَفُتُمْ فِي ٱلْأَيَّامِ ٱلخَالِبَةِ ﴾ أي قدمتم في أيام الدنيا .

وإذا كان الرجل رأسا في الشريدعو إليه ، ويأمر به ، فيكثر تبعه عليه ، ونودي باسمه واسم أبيه ، فيتقدم إلى حسابه ، فيخرج له كتاب أسود ، بخط أسود ، في باطنه الحسنات ، وفي ظاهره السيئات ، فبدأ بالحسنات فيقرؤها ، ويظن أنه سينجو ، فإذا بلغ آخر الكتاب ، وجد فيه : هذه حسناتك ، وقد رُدَّت عليك ، فيسود وجهه ، ويعلوه الحزن ، ويقنط من الخير ، ثم يقلب كتابه ، فيقرأ سيئاته ، فلا يزداد إلا حزنا ، ولا يزداد وجهه إلا سوادا . فإذا بلغ آخر الكتاب ، وجد فيه : هذه سيئاتك ، وقد ضوعفت عليك ، أي يضاعف عليه العذاب ، ليس المعنى أنه يزاد عليه مالم يعمل . قال فيعظم إلى النار ، وتزرق عيناه ، ويسود وجهه ، ويكسى سرابيل القطران .

ويقال له : انطلق إلى أصحابك فأخبرهم أن لكل إنسان منهم مثل هذا ، فينطلق وهو يقول : ﴿ يَنْلَيْتَنِي لَرَّ أُوتَ كَتَنْبِيَهُ (مَنَ وَلَمَ أَدْرِ مَا حَسَابِيَهُ (مَنَ يَنْلَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ ﴾ يعني الموت ﴿ هَلَكَ عَنِي سُلْطَانِيَهُ ﴾ تفسير ابن عباس رضي الله عنهها : هلكت عني حجتي . قال الله تعالى : ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ (مَنَ ثُمَ الْحَحِيمَ صَلُّوهُ ﴾ أي اجعلوه يصلى الجحيم ﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبَعُونَ ذِرَاعًا فَاسَلُكُوهُ ﴾ الله أعلم بأي ذراع . قال الحسن وقال ابن عباس رضي الله عنهما : سبعون ذراعاً بذراع الملك . ﴿ فَاسَلُكُوهُ ﴾ قيل : يدخل عنقه فيها ، ثم يجربها ، ولو أن حلقة منها وضعت على جبل لذاب .

فينادي أصحابه فيقول : هل تعرفوني ؟ فيقولون : لا ، ولكن قد نرى ما

بك من الحزن . فمن أنت ؟ فيقول : أنا فلان بن فلان ، لكل إنسان منكم مثل هذا .

وأما من أوتي كتابه وراء ظهره ، تخلع كتفه اليسرى ، فيجعل يده خلفه ، فيأخذ بها كتابه . وقال مجاهد : يحول وجهه في موضع قفاه ، فيقرأ كتابه كذلك .

فتوهم نفسك إن كنت من السعداء ، وقد خرجت على الخلائق مسرور الوجه ، قد حل بك الكمال والحسن والجمال ، كتابك في يمينك ، أخذ بضبعيك ملك ينادي على رؤوس الخلائق : هذا فلان بن فلان ، سعد سعادة لا يشقى بعدها أبدا . وأما إن كنت من أهل الشقاوة ، فيسود وجهك ، وتتخطى الخلائق كتابك في شمالك ، أو من وراء ظهرك ، تنادي بالويل والثبور ، وملك أخذ بضبعيك ينادي على رؤوس الخلائق : ألا إن فلان بن فلان شقي شقاوة لا يسعد بعدها أبدا<sup>(۱)</sup>

(١) تذكرة القرطبي : ٢٥٥ .



This file was downloaded from QuranicThought.com



### الفمبرل الحكادي عشن

## اقنصاص كمطك المربين انخلق

يقتص الحكم العدل في يوم القيامة للمظلوم من ظالمه ، حتى لا يبقى لأحد عند أحد مظلمة ، حتى الحيوان يقتص لبعضه من بعض ، فإذا انططحت شاتان إحداهما جلحاء لا قرون لها ، والأخرى ذات قرون ، فإنه يقتص لتلك من هذه ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال : « لتؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة ، حتى يقاد للشاة الجلحاء من الشاة القرناء »<sup>(1)</sup> .

والذي يعتدي على غيره بالضرب ، يقتص منه بالضرب في يوم القيامة ، ففي الحديث الصحيح الذي يرويه البخاري في ( الأدب المفرد » ، والبيهقي في السنن ، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : ( مَنْ ضَرِبَ بِسوط ظلما ، اقتص منه يوم القيامة »<sup>(٢)</sup> .

وفي معجم الطبراني الكبير عن عمار ، قال : قال رسول الله ﷺ : « من ضرب مملوكه ظالما ، أقيد منه يوم القيامة » وإسناده صحيح<sup>(٣)</sup> .

والذي يقذف مملوكه بالزنا يقام عليه الحد في يوم القيامة إن كان كاذبا فيهارماه به ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة قال : قال أبو القاسم ﷺ : « من قذف مملوكه بالزنا يقام عليه الحدّ يوم القيامة ، إلا أن يكون كما قال »<sup>(٤)</sup> .

(١) صحيح مسلم : (١٩٩٧/٤) ، ورقمه : (٢٥٨٢) . (٢) صحيح الجامع الصغير : (٣١٩/٥) ، ورقمه : ٦٢٥٠ . (٣) صحيح الجامع الصغير : (٣١٩/٥) ، ورقمه ٦٢٥٢ .

(٤) صحيح مسلم : (١٢٨٢/٣) ، ورقمه : ١٦٦٠ .

- 141-



### المطلب الأول كيف يكون الاقتصاص في يوم القيامة

إذا كان يوم القيامة كانت ثروة الإنسان ورأس ماله حسناته ، فإذا كانت عليه مظالم للعباد فإنهم يأخذون من حسناته بقدر ما ظلمهم ، فإن لم يكن له حسنات أو فنيت حسناته ، فإنه يؤخذ من سيئاتهم فيطرح فوق ظهره .

ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله على : « من كانت له مظلمة لأخيه من عرضه أو شيء ، فليتحلل منه اليوم ، قبل أن لا يكون دينار ولا درهم ، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته ، وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه »<sup>(۱)</sup> .

وهذا الذي يأخذ الناس حسناته ، ثم يقذفون فوق ظهره بسيئاتهم هو المفلس ، كما سماه الرسول ﷺ ، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال : « أتدرون من المفلس ؟ » قالوا : المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع . فقال : « إن المفلس من أمتي ، من يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة ، ويأتي وقد شتم هذا ، وقذف هذا ، وأكل مال هذا ، وسفك دم هذا ، وضرب هذا ، فيعطي هذه من حسناته ، وهذا من حسناته ، فإذا فنيت حسناته ، قبل أن يقضي ما عليه ، أخذت من خطاياهم فطرحت عليه ، ثم طرح في النار »<sup>(٢)</sup> .

والمدين الذي مات ، وللناس في ذمته أموال يأخذ أصحاب الأموال من حسناته بمقدار مالهم عنده ، ففي سنن ابن ماجـه بإسناد صحيح عن ابن عمر

- (۱) صحيح البخاري ، كتاب المظالم ، باب من كانت له مظلمة عند الرجل ، فتح الباري :
   (۱۰۱/٥) .
  - (٢) صحيح مسلم : (١٩٩٧/٤) ، ورقمه : ٢٥٨١ .

- 147 -

رضي اللهعنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : « من مات وعليه دينار أو درهم ، قضى من حسناته ، ليس ثمَّ دينار ولا درهم »<sup>(۱)</sup> .

وإذا كانت بين العباد مظالم متبادلة اقتص لبعضهم من بعض ، فإن تساوى ظلم كل واحد منهما للآخر كان كفافا لا له ولا عليه ، وإن بقي لبعضهم حقوق عند الأخرين أخذها .

ففي سنن الترمذي عن عائشة ، قالت : جاء رجل فقعد بين يدي الرسول ي ، فقال : يا رسول الله ، إن لي مملوكين يكذبونني ، ويخونني ، ويعصونني ، وأشتمهم وأضربهم ، فكيف أنا منهم ؟

فقال رسول الله ﷺ : « إذا كان يوم القيامة يحسب ما خانوك وعصوك وكذبوك ، وعقابك إياهم ، فإن كان عقابك إياهم بقدر ذنوبهم كان كفافا لا لك ، ولا عليك . وإن كان عقابك إياهم دون ذنبهم كان فضلا لك ، وإن كان عقابك إياهم فوق ذنوبهم ، اقتص لهم منك الفضل » فتنحى الرجل ، وجعل يهتف ويبكي .

فقال له رسول الله على ( أما تقرأ قوله تعالى : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقَسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَنَى بِنَ حَسِبِينَ ﴾ (٢) (٣).

ولماكان هذا شأن الظلم فحري بالعباد الذين يخافون ذلك اليوم أن يتركوه

- (١) صحيح الجامع الصغير : (٥/٧٣٥) ، ورقم الحديث : ٦٤٣٢ .
  - (٢) سورة الأنبياء : ٤٧ .
- (۳) مشكاة المصابيح : (٦٦/٣) ، ورقمه : ٥٥٦١ ، وأورده في صحيح الجامع : (٦٦/٣) ورقمه : ٧٨٩٥ ، وعزاه إلى أحمد والترمذي .

- 124 -



ويجتنبوه وقد أخبر الرسول ﷺ أن الظلم يكون ظلمات في يوم القيامة ، ففي صحيح البخاري ومسلم عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهها ، عن النبي ﷺ قال : « الظلم ظلمات يوم القيامة »<sup>(۱)</sup> .

وفي صحيح مسلم عن جابر بن عبدالله أن رسول الله ﷺقال : « اتقوا الظلم ، فإن الظلم ظلمات يوم القيامة »<sup>(٢)</sup> .

المطلب الثانى عظم شأن الدماء

من أعظم الأمور عند الله أن يسفك العباد بعضهم دم بعض في غير الطريق الذي شرعه الله تبارك وتعالى ، ففي الحديث الصحيح الذي يرويه الترمذي عن ابن مسعود ، عن النبي ﷺ قال : ( يجيء الرجل آخذا بيد الرجل ، فيقول : يا رب ، هذا قتلني : فيقول : لم قتلته ؟

فيقول : قتلته لتكون العزة لك . فيقول : فإنها لي . ويجيء الرجل آخذا بيد الرجل ، فيقول : أي رب ، إن هذا قتلني . فيقول الله : لم قتلته ؟ فيقول : لتكون العزة لفلان . فيقول : إنها ليست لفلان ، فيبوء بإثمه »<sup>(٣)</sup> .

- (۱) صحيح البخاري ، كتاب المظالم ، باب الظلم ظلمات يوم القيامة ، فتح الباري : (٥/١٠٠) ، وصحيح مسلم : (٤/١٩٦٩) ، ورقمه : ٢٥٧٩ .
   (٢)، صحيح مسلم : (٤/١٩٦٩) ، ورقمه : ٢٥٧٨ .
  - (٣)، صحيح الجامع الصغير : (٣٢٤/٦) . ورقم الحديث : ٧٨٨٥ .

- 48+ -

وفي السنن للترمذي ، وأبي داود ، وابن ماجة ، عن ابن عباس ، قال : قال رسول الله ﷺ : « يجيء المقتول بالقاتل يوم القيامة ، ناصيته ورأسه بيده ، وأوداجه تشخب دما ، فيقول : يا رب ، سل هذا فيم قتلني ؟ حتى يدنيه من العرش ع<sup>(۱)</sup> .

ولعظم أمر الدماء فإنها تكون أول شيء يقضى فيه بين العباد .

فقد روى البخاري ومسلم والترمذي والنسائي عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال : ﴿ أول ما يقضى بين الناس يوم القيامة في الدماء »<sup>(٢)</sup> . قال ابن حجر في شرحه للحديث : ﴿ وفي الحديث عظم أمر الدم ، فإن البداءَة إنما تكون بالأهم ، والذنب يعظم بحسب عظم المفسدة وتفويت المصلحة ، وإعلام البنية الإنسانية غاية في ذلك »<sup>(٣)</sup> .

ولا تعارض بين هذا الحديث وحديث أن أول ما يحاسب عليه العبد الصلاة ، قال ابن حجر العسقلاني : ( ولا يعارض هذا حديث أبي هريرة رفعه : ( إن أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة صلاته » الحديث أخرجه أصحاب السنن ، لأن الأول محمول على ما يتعلق بمعاملات الخلق . والثاني : فيها يتعلق بعبادة الخالق . وقد جمع النسائي في روايته في حديث ابن مسعود بين الخبرين ، ولفظه : ( أول ما يحاسب العبد عليه صلاته ، وأول ما يقضى بين الناس في الدماء »<sup>(3)</sup>.

> (۱) صحيح الجامع الصغير : (۳۲٤/٦) ورقم الحديث : ۷۸۸۷ . (۲) جامع الأصول : (۱۰/۲۳۲3) ، ورقمه : ۷۹٦۸ . (۳) فتح الباري : (۳۹۷/۱۱) . (٤) فتح الباري : (۲۱/۱۹۳) .

#### - 121 -



### المطلب الثالث الاقتصاص للبهائم بعضها من بعض

« يقضي الله بين خلقه : الجن والإنس والبهائم ، وإنه ليقيد يومئذ الجماء من القرناء ، حتى إذا لم يبق تبعة عند واحدة لأخرى قال الله : كونوا ترابا ، فعند ذلك يقول الكافر : ﴿ يَنْلَيْتَنِي كُنتُ تُرَابًا ﴾ (١) » .

هذا حديث أخرجه ابن جرير في تفسيره بإسناده إلى أبي هريرة يرفعه ، وفي رواية أخرى أخرجها ابن جرير أيضا عن أبي هريرة عن رسول الله ﷺ : « إن الله يحشر الخلق كلهم ، كل دابة وطائر وإنسان ، يقول للبهائم والطير : كونوا ترابا ، فعند ذلك يقول الكافر : ﴿ يَلْكَيْتَنِي كُنتُ تُرَ بَلَا ﴾<sup>(٢)</sup> » .

وعن ابن جرير أيضا عن عبدالله بن عمرو قال : « إذا كان يوم القيامة مد الأديم ، وحشر الدواب والبهائم والوحش ، ثم يحصل القصاص بين الدواب ، يقتص للشاة الجماء من الشاة القرناء نطحتها ، فإذا فرغ من القصاص بين الدواب ، قال لها : كوني ترابا ، قال فعند ذلك يقول الكافر : ﴿يَنْلَيْنَنِّي كُنتُ تُرْبَبُهُ٣ »

وأخرج مسلم في صحيحه عن أبي هريرة عن رسول الله ﷺ قال : « لتؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة ، حتى يقاد للشاة الجلحاء من الشاة القرناء » .

وأخرج أحمد في مسنده بإسناد رجاله رجال الصحيح عن أبي هريرة رضي الله

(۱) سورة النبأ : ٤٠ .
 (۲) سورة النبأ : ٤٠ .
 (۳) سورة النبأ : ٤٠ .

#### - 151-



عنه عن النبي ﷺ قال : « يقتص الخلق بعضهم من بعض حتى الجماء من القرّناء ، وحتى الذرة من الذرة » .

وفي المسند أيضا عن أبي هريرة يرفعه : « ألا والذي نفسي بيده ليختصمن كل شيء يوم القيامة ، حتى الشاتان فيها انتطحتا » .

وروى أحمد بإسناد صحيح عن أبي ذر أن رسول الله ﷺ رأى شاتين تنطحان ، فقال : أبا ذر ، هل تدري فيم تنطحان ؟

قال : لا .

قال : ولكن الله يدري وسيقضى بينهها »<sup>(١)</sup> .

### كيف يقتص من البهائم وهي غير مكلفة ؟

أشكل على كثير من أهل العلم هذا الذي ذكره الرسول ﷺ من حشر البهائم والاقتصاص لبعضها من بعض ، وقد وضح هذا النووي في شرحه على صحيح مسلم فقال :

« هذا تصريح بحشر البهائم يوم القيامة ، وإعادتها يوم القيامة كما يعاد أهل التكليف من الأدميين ، وكما يعاد الأطفال والمجانين ، ومن لم تبلغه دعوة . وعلى هذا تظاهرت دلائل القرآن والسنة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتْ ﴾<sup>(٢)</sup> ، وإذا ورد لفظ الشرع ولم يمنع من إجرائه على ظاهره عقل ولا

أورد الشيخ ناصر هذه الأحاديث ، وتكلم على أسانيدها في سلسلة الأحاديث الصحيحة :
 (٦٠٦/٤) .
 (٢) سورة التكوير : ٥ .

شرع ، وجب حمله على ظاهره . قال العلماء : وليس من شرط الحشر والإعادة في القيامة المجازاة والعقاب والثواب . وأما القصاص من القرناءللجلحاء فليس هو من قصاص التكليف ، إذ لا تكليف عليها ، بل هو قصاص مقابلة ، و ( الجلحاء ) بالمدّ هي الجماء التي لا قرن لها . والله أعلم » .

قال الشيخ ناصر الدين الألباني بعد إيراده هذه الفقرة من كلام النووي : وذكر نحوه ابن الملك في « مبارق الأزهار » (٢ / ٢٩٣) مختصراً . ونقل عنه العلامةالشيخ علي القاريء في « المرقاة » (٤ / ٢٦١) أنه قال :

« فإن قيل : الشاة غير مكلفة ، فكيف يقتص منها ؟ قلنا : إن الله تعالى
 فعال لما يريد ، ولا يسأل عما يفعله ، والغرض منه إعلام العباد أن الحقوق لا
 تضيع ، بل يقتص حق المظلوم من الظالم » .

قال القاريء : ( وهو وجه حسن ، وتوجيه مستحسن ، إلا أن التعبير عن الحكمة بـ ( الغرض ) وقع في غير موضعه . وجملة الأمر أن القضية دالـة بطريق المبالغة على كمال العدالة بين كافة المكلفين ، فإنه إذا كان هذا حال الحيوانات الخارجة عن التكليف ، فكيف بذوي العقول من الوضيع والشريف ، والقوي والضعيف ؟ » .

وعقب على هذا الشيخ ناصر قائلا : «ومن المؤسف أن تُرَد كل هذه الأحاديث من بعض علماء الكلام بمجرد الرأي ، وأعجب منه أن يجنح إليه العلامة الألوسي ! فقال بعد أن ساق الحديث عن أبي هريرة من رواية مسلم ومن رواية أحمد بلفظ الترجمة عند تفسيره آية ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتْ ﴾ في تفسيره « روح المعاني » (٢) :

- 122-

كونه مكلفاً ، ولا أهلًا لكرامة بوجه ، وليس في هذا الباب نص من كتاب أو سنة معول عليها يدل على حشر غيرهما من الوحوش ، وخبر مسلم والترمذي وإن كان صحيحاً ، لكنه لم يخرج مخرج التفسير للآية ، ويجوز أن يكون كناية عن العدل التام . وإلى هذا القول أميل ، ولا أجزم بخطأ القائلين بالأول ، لأن لهم ما يصلح مستنداً في الجملة . والله نعالى أعلم » .

قلت (الشيخ ناصر) : كذا قال ـ عفا الله عنا وعنه ـ وهو منه غريب جداً لأنه على خلاف ما نعرفه عنه في كتابه المذكور ، من سلوك الجادة في تفسير آيات الكتاب على نهج السلف ، دون تأويل أو تعطيل ، فيا الذي حمله هنا على أن يفسر الحديث على خلاف ما يدل عليه ظاهره ، وأن يحمله على أنه كناية عن العدل التام ، أليس هذا تكذيباً للحديث المصرح بأنه يقاد للشاة الجهاء من الشاة القرناء ، فيقول هو تبعا لعلهاء الكلام : إنه كناية ! . . . أي لا يقاد للشاة الجهاء . وهذا كله يقال لو وقفنا بالنظر عند رواية مسلم المذكورة ، أما إذا انتقلنا به إلى الروايات الأخرى كحديث الترجمة ، ورحم الله الإمام النووي ، فقد أشار بقوله السابق : « وإذا علي حقيقة وليس كناية ، ورحم الله الإمام النووي ، فقد أشار بقوله السابق : « وإذا فرد لفظ الشرع ولم يمنع من إجرائه على ظاهره عقل ولا شرع وجب حله على ظاهره » .

قلت : أشار بهذا إلى رد التأويل المذكور ، وبمثل هذا التأويل أنكر الفلاسفة وكثير من علماء الكلام كالمعتزلة وغيرهم رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة ، وعلوه على عرشه ، ونزوله إلى السماء الدنيا كل ليلة ، ومجيئه تعالى يوم القيامة . وغير ذلك من آيات الصفات وأحاديثها .

وبالجملة ، فالقول بحشر البهائم والاقتصاص لبعضها من بعض هو الصواب الذي لا يجوز غيره ، فلا جرم أن ذهب إليه الجمهور كما ذكر الألوسي

- 450 -



نفسه في مكان آخر من « تفسيره »(٢٨١/٩) ، وَبه جزم الشوكاني في تفسير آية « التكوير » من تفسيره « فتح القدير » ، فقال (٥/٣٧٧) :

« الوحوش ما توحش من دواب البر ، ومعنى ( حشرت ) بعثت ، حتى يقتص لبعضها من بعض ، فيقتص للجهاء من القرناء »<sup>(۱)</sup> .

## المطلب الرابع متى يقتص للمؤمنين بعضهم من بعض ؟

في صحيح البخاري عن أبي سعيد الخدري رضي الدعنه عن رسول الله على قال : ﴿ إذا خلص المؤمنون من النار ، حبسوا بقنطرة بين الجنة والنار ، فيتقاصون مظالم كانت بينهم في الدنيا ، حتى إذا نقوا وهذَّبوا ، أذن لهم بدخول الجنة ، فوالذي نفس محمد بيده ، لأحدهم بمسكنه في الجنّة أدل بمنزله كان في الدنيا »<sup>(٢)</sup> .

(۱) سلسلة الأحاديث الصحيحة ، للشيخ ناصر الدين الألباني : (۲۱۲/٤) .
 (۲) صحيح البخاري ، كتاب المظالم ، باب قصاص المظالم ، فتح الباري : (۹٦/٥) .



الفصيلالثانى عشكن المشيزان

المطلب الأول تعريفه

في ختام ذلك اليوم ينصب الميزان لوزن أعمال العباد ، يقول القرطبي : « وإذا انقضى الحساب كان بعده وزن الأعمال ، لأن الوزن للجزاء ، فينبغي أن يكون بعد المحاسبة ، فإن المحاسبة لتقدير الأعمال ، والوزن لإظهار مقاديرها ليكون الجزاء بحسبها »<sup>(۱)</sup> .

وقد دلت النصوص على أن الميزان ميزان حقيقي ، لا يقدر قدره إلا الله تعالى ، فقد روى الحاكم عن سلمان عن النبي ﷺ : قال « يوضع الميزان يوم القيامة ، فلو وزن فيه السموات والأرض لوسعت . فتقول الملائكة : يا زب لمن يزن هذا ؟ فيقول الله تعالى : لمن شئت من خلقي . فتقول الملائكة : سبحانك ما عبدناك حق عبادتك »<sup>(۲)</sup> .

وهو ميزان دقيق لا يزيد ولا ينقص ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقَسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقَيْدَمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْحًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَتَى بِنَا حَلِسِبِنَ ﴾ (٣)

> (١) تذكرة القرطبي : ٣٠٩ . (٢) سلسلة الأحاديث الصحيحة : (٢/٢٥٦) . ورقم الحديث : ٩٤١ . (٣) سورة الأنبياء : ٤٧ .

> > - 181-

وقد اختلف أهل العلم في وحدة الميزان وتعدده ، فذهب بعضهم إلى أن لكل شخص ميزانا خاصا ، أو لكل عمل ميزانا لقوله تعالى : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْلَمَةِ﴾<sup>(1)</sup> .

وذهب آخرون إلى أن الميزان واحد ، وأن الجمع في الآية إنما هو باعتبار تعدد الأعمال أو الأشخاص .

وقد رجح ابن حجر بعد حكايته للخلاف أن الميزان واحد ، قال : « ولا يشكل بكثرة من يوزن عمله ، لأن أحوال القيامة لا تكيَّف بأحوال الدنيا »<sup>(٢)</sup> .

وقال السفاريني : «قال الحسن البصري : لكل واحد من المكلفين ميزان . قال بعضهم : الأظهر إثبات موازين يوم القيامة لا ميزان واحد ، لقوله تعالى : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ﴾ ، وقوله : ﴿ فَمَن تُقُلَتْ مَوَزِينُهُ ﴾ . قال : وعلى هذا فلا يبعد أن يكون لأفعال القلوب ميزان ، ولأفعال الجوارح ميزان ، ولما يتعلق بالقول ميزان . أورد هذا ابن عطية وقال : الناس على خلافة ، وإنما لكلٍّ واحد وزن محتص به ، والميزان واحد . وقال بعضهم إنما جمع الموازين في الآية الكريمة لكثرة من توزن أعمالهم . وهو حسن ع<sup>(٣)</sup> .

### المطلب الثاني الميزان عند أهل السنة

الميزان عند أهل السنة ميزان حقيقي توزن به أعمال العباد وخالف في هذا المعتزلة ، وقلة قليلة من أهل السنة .

- (1) سورة الأنبياء : ٤٧ .
- (٢) فتح الباري : (٥٣٧/٣) .
- (٣) لوامع الأنوار البهية : (٢ / ١٨٦) .

- 454 -

قال ابن حجر : «قال أبو إسحق الزجاج : أجمع أهل السنة على الإيمان بالميزان ، وأن أعمال العباد توزن به يوم القيامة ، وأن الميزان له لسان وكفتان ويميل بالأعمال . وأنكرت المعتزلة الميزان ، وقالوا : هو عبارة عن العدل ؛ فخالفوا الكتاب والسنة ، لأن الله أخبر أنه يضع الموازين لوزن الأعمال ، ليرى العباد أعمالهم ممثلة ليكونوا على أنفسهم شاهدين .

وقال ابن فورك : أنكرت المعتزلة الميزان ، بناء منهم على أن الأعراض يستحيل وزنها إذ لا تقوم بأنفسها .

قال : وقد روى بعض المتكلمين عن ابن عباس أن الله تعالى يقلب الأعراض أجساما فيزنها . انتهى .

وقد ذهب بعض السلف إلى أن الميزان بمعنى العدل والقضاء ، وعزا الطبري القول بذلك إلى مجاهد .

> والراجح ما ذهب إليه الجمهور . وَذُكِرَ الميزان عند الحسن فقال : له لسان وكفتان »<sup>(۱)</sup> .

وعزا القرطبي تفسير الميزان بالعدل إلى مجاهد والضحاك والأعمش (٢) .

ولعل هؤلاء العلماء فسروا الميزان بالعدل في مثل قوله تعالى : ﴿وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ (﴾ أَلَّا تَطْغُوْا فِي الْمِيزَانِ ﴾ وَأَقِيمُواْ الْوَزْنَ بِالْقَسْطِ وَلَا تُخْسُرُواْ الْمِيزَانَ﴾ (\*\*) ، فالميزان في هذه الآية العدل ، أمر الله عباده أن يتعاملوا به فيها بينهم ، أما الميزان الذي ينصب في يوم القيامة فقد تواترت بذكره الأحاديث ، وأنه ميزان حقيقي ، وهو ظاهر القرآن<sup>(٤)</sup> .

> (١) فتح الباري : (١٣ /٥٣٨) بتصرف يسير . (٢) تذكرة القرطبي : ٣١٣ . (٣) سورة الرحمن : ٧ ـ ٩ . (٤) النهاية لابن كثير : (٢ /٣٤) .

- 484 -

وقد رد الإمام أحمد على من أنكر الميزان بأن الله تعالى ذكر الميزان في قوله : وَوَنَضَعُ ٱلْمَوَّزِينُ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْحَةَ﴾<sup>(١)</sup> . والنبي ﷺ ذكر الميزان يوم القيامة ، فمن رد على النبي ﷺ ، فقد رد على الله عز وجل<sup>(٢)</sup> .

وقد استدل شيخ الإسلام على أن الميزان غير العدل ، وأنه ميزان حقيقي توزن به الأعمال بالكتاب والسنة ، فقال :

د الميزان : هو ما يوزن به الأعمال ، وهو غير العدل كما دلَّ على ذلك الكتاب والسنة ، مثل قوله تعالى : ﴿ فَمَن تُقُلَتُ مَوَزِينُهُ ﴾<sup>(٣)</sup> ، ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَزِينُهُ ﴾<sup>(٤)</sup> ، وقوله : ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ﴾<sup>(٥)</sup> .

وفي الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال : «كلمتان خفيفتان على اللسان ، ثقيلتان في الميزان ، حبيبتان إلى الرحمن : سبحان الله وبحمده ، سبحان الله العظيم » . وقال عن ساقَبْ عبدالله بن مسعود : « لهما في الميزان أثقل من أحد » .

وفي الترمذي وغيره حديث البطاقة ، وصححه الترمذي والحاكم وغيرهما في الرجل الذي يؤق به ، فينشر له تسعة وتسعون سجلا ، كل سجل منها مد البصر ، فيوضع في كِفَّة ، ويؤق ببطاقة فيها شهادة أن لا إله إلا الله . قال النبي ﷺ : « فطاشت السجلات وثقلت البطاقة » . وهذا وأمثاله مما يبين أن الأعمال توزن بموازين تبين بها رجحان الحسنات على السيئات وبالعكس ، فهو ما به تبين العدل . والمقصود بالوزن العدل ، كموازين الدنيا .

- (1) سورة الأنبياء : ٤٧ .
- (٢) فتح الباري : (٥٣٨/١٣) .
  - (٣) سورة المؤمنون : ١٠٢ .
  - (٤) سورة المؤمنون : ١٠٣ .
    - (٥) سورة الأنبياء : ٤٧ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

وأما كيفية تلك الموازين فهو بمنزلة كيفية سائر ما أخبرنا به من الغيب »(١) .

وقد رَدَّ القرطبي على الذين أنكروا الميزان وأوَّلوا النصوص الواردة فيه وحملوها على غير محملها قائلا : « قال علماؤنا ولو جاز حمل الميزان على ما ذكروه ، لجاز حمل الصراط على الدِّين الحق ، والجنة والنار على ما يرد على الأرواح دون الأجساد من الأحزان والأفراح ، والشياطين والجن على الأخلاق المذمومة ، والملائكة على القوى المحمودة ، وهذا كله فاسد ، لأنه رد لما جاء به الصادق ، وفي الصحيحين فيعطى صحيفة حسناته ، وقوله : فيخرج له بطاقة ، وذلك يدل على الميزان الحقيقي ، وأن الموزون صحف الأعمال كما بينا وبالله التوفيق »<sup>(٢)</sup>.

### المطلب الثالث ما الذي يوزن في الميزان

اختلف أهل العلم في الموزون في ذلك اليوم على أقوال :

الأول : أن الذي يوزن في ذلك اليوم الأعمال نفسها ، وأنها تجسم فتوضع في الميزان ، ويدل لذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه في الصحيح قال : قال رسول الله ﷺ : «كلمتان حبيبتان إلى الرحمن ، خفيفتان على اللسان ، ثقيلتان في الميزان : سبحان الله وبحمده ، سبحان الله العظيم »<sup>(٣)</sup> .

وقد دلت نصوص كثيرة على أن الأعمال تأتي في يوم القيامة في صورة الله

(۱) مجموع فتاوي شيخ الإسلام : (۳۰۲/٤) .

(٢) التذكرة : ٣١٤ .

(٣) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب ( ونضع الموازين القسط ليوم القيامة ) . فتح الباري (٣٧/١٣) .

أعلم بها ، فمن ذلك عجيء القرآن شافعا لأصحابه في يوم القيامة ، وأن البقرة وآل عمران تأتيان كأنها غمامتان أو غيابتان ، أو فرقان من طير صواف تحاجًان عن أصحابها . ففي صحيح مسلم عن أبي أمامة قال : سمعت رسول الله علامة يقول : و اقرأوا القرآن ، فإنه يأتي يوم القيامة شفيعا لأصحابه . اقرؤوا الزهراوين : البقرة وسورة آل عمران ، فإنها تأتيان يوم القيامة كأنها غمامتان ، أو غيابتان<sup>(۱)</sup> ، أو فرقان<sup>(۲)</sup> من طير صواف تحاجان عن أصحابها »<sup>(۳)</sup> .

وروى مسلم أيضا عن النواس بن سمعان قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : ( يؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهله الذين كانوا يعملون به ، تقدمه سورة البقرة وآل عمران ، كانهما غمامتان ، أو ظلتان بينهما شرق<sup>(٤)</sup> ، أو كأنهما فرقان من طير صواف تحاجان عن صاحبهما »<sup>(٥)</sup> .

وهذا القول رجَّحه ابن حجر العسقلاني ونصره ، فقال : ﴿ والصحيح أن الأعمال هي التي توزن ، وقد أخرج أبو داود والترمذي ، وصححه ابن حبان عن أبي الدرداء عن النبي ﷺ قال : ﴿ ما يوضع في الميزان يوم القيامة أثقل من حسن الخلق » .

الثاني : أن الذي يوزن هو العامل نفسه ، فقد دلَّت النصوص على أن العباد يوزنون في يوم القيامة ، فيثقلون في الميزان أو يخفون بمقدار إيمانهم ، لا بضخامة

(۱) الغيابة : أقل كثافة من الغمامة ، وأقرب إلى رأس صاحبها .
 (۲) فرقان : طائفتان .
 (۳) مشكاة المصابيح : (۱/٦٥٦) ـ ورقم الحديث : ۲۱۲۰ .
 (٤) شرق : أي ضوء ونور .
 (٥) مشكاة المصابيح : (١٥٦/١) . ورقم الحديث : ۲۱۲۱ .

#### - 101-

أجسامهم ، وكثرة ما عليهم من لحم ودهن ، ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة عن رسول لله ﷺ قال : « إنه ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة لا يزن عند الله جناح بعوضة ، وقال : اقرأوا ﴿فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَــْمَةِوَزَنَّا﴾<sup>(١)(٢)</sup> » .

ويؤتى بالرجل النحيف الضعيف دقيق الساقين فإذا به يزن الجبال ، روى أحمد في مسنده ، عن زر بن حبيش عن ابن مسعود ، أنه كان رقيق الساقين ، فجعلت الريح تلقيه ، فضحك القوم منه ، فقال رسول الله ﷺ : « مم تضحكون ؟ » قالوا : يانبي الله من رقة ساقيه »

قال : « والذي نفسي بيده لهما أثقل في الميزان من أحد » .

قال ابن كثير : تفرد به أحمد وإسناده جيد قوي(<sup>٣)</sup> . وما أحسن ما قال الشاعر :

ترى الرجل النحيف فتزدريسه وفي أثوابه أسد هريسسر ويعجبك الطرير فتبتليسه فيخلف ظنسك الرجسل الطسريسر

الثالث : أن الذي يوزن إنما هو صحائف الأعمال . فقد روى الترمذي في « سننه » عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما ، أن رسول الله ﷺ قال : « إن الله سيخلص رجلا من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة ، فينشر له تسعة وتسعين سجلا ، كل سجل مثل مدّ البصر ، ثم يقول : أتنكر من هذا شيئا ؟ أظلمك كتبتي الحافظون ؟ فيقول : لا يارب ، فيقول : ألك عذر ؟ فيقول لا يارب .

- (١) سورة الكهف : ١٠٥ .
- (٢) صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، تفسير سورة الكهف ، فتح الباري : (٨/٤٦٦) .
   (٣) النهاية لابن كثير : (٢/٢٩) .

PRINCE GHAZI TRUSI DR QUR'ĀNIC THOUGHT

فيقول الله تعالى : بلى ، إن لك عندنا حسنة ، فإنه لا ظلم اليوم ، فتخرج بطاقة فيها أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله ، فيقول : احضر وزنك فيقول : يا رب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات ؟ فيقول : فإنك لا تظلم ، فتوضع السجلات في كفة ، والبطاقة في كفَّة ، فطاشت السجلات ، وثقلت البطاقة ، ولا يثقل مع اسم الله شيء »<sup>(1)</sup> .

وقد مال القرطبي إلى هذا القول ، فقال : « والصحيح أن الموازين تثقل بالكتب فيها الأعمال مكتوبة ، وبها تخف ، . . . قال ابن عمر : توزن صحائف الأعمال ، وإذا ثبت هذا فالصحف أجسام ، فيجعل الله تعالى رجحان إحدى الكفتين على الأخرى دليلا على كثرة أعماله بإدخاله الجنة أو النار »<sup>(۲)</sup> .

وقال السفاريني : « والحق أن الموزون صحائف الأعمال ، وصححه ابن عبدالبر والقرطبي وغيرهما ، وصوبه الشيخ مرعي في « بهجته » ، وذهب إليه جمهور من المفسرين ، وحكاه ابن عطية عن أبي المعالي . . »<sup>(٣)</sup> .

ولعل الحق أن الذي يوزن هو العامل وعمله وصحف أعماله ، فقد دلت النصوص التي سقناها على أن كل واحد من هذه الثلاثة يوزن ، ولم تنف النصوص المثبتة لوزن الواحد منها أن غيره لا يوزن ، فيكون مقتضى الجمع بين النصوص إثبات الوزن للثلاثة المذكورة جميعها .

وهذا ما رجحه الشيخ حافظ الحكمي فقال : « والذي استظهر من

- (۱) جامع الأصول : (۵۹/۱۰) ورقمه ۷۹۸۱ ، قال محقق الجامع : إسناده صحيح ، ورواه ابن ماجة ، وابن حبان في صحيحه ، والحاكم والبيهقي وغيرهم .
   (۲) تذكرة القرطبي : ۳۱۳ .
  - (٣) لمامع الأنوار البهية : (٢/١٨٧) .

#### - 201 -

النصوص ـ والله أعلم ـ أن العامل وعمله وصحيفة عمله ـ كل ذلك يوزن ، لأن الأحاديث التي في بيان القرآن ، قد وردت بكل ذلك ، ولا منافاة بينها ، ويدلً كذلك ما رواه أحمد ـ رحمه الله تعالى ـ عن عبدالله بن عمرو في قصة صاحب البطاقة بلفظ : قال : قال رسول الله : « توضع الموازين يوم القيامة ، فيؤتى بالرجل ، فيوضع في كفة ، ويوضع ماأحصى عليه ، فيمايل به الميزان . قال : فيبعث به إلى النار .

قال : فإذا أدبر ، إذا صائح من عند الرحمن ـ عزَّ وجلَّ ـ يقول : لا تعجلوا ، فإنَّه قد بقي له ، فيؤتى ببطاقة فيها لا إله إلا الله ، فتوضع مع الرجل في كفه ، حتى يميل به الميزان » .

فهذا يدل على أن العبد يوضع هو وحسناته وصحيفتها في كفة وسيئاته مع صحيفتها في الكفة الأخرى ، وهذا غاية الجمع بين ما تفرق ذكره في سائر أحاديث الوزن ، ولله الحمد والمنة »<sup>(1)</sup> .

## المطلب الرابع الأعدال التي تثقل في الميزان

أثقل ما يوضع في ميزان العبد حسن الخلق ، فعن أبي الدرداء عن النبي ﷺ قال : « إن أثقل شيء يوضع في ميزان العبد يوم القيامة خلق حسن ، وإن الله يبغض الفاحش البذيء ». رواه الترمذي وقال : هذا حديث حسن صحيح ، وروى أبو داود الفصل الأول<sup>(٢)</sup>.

(۱) معارج القبول : (۲/۲۷) .
 (۲) مشكاة المصابيح : (۲/۱۳۰) ، ورقم الحديث : ۰۰۸۱ .

- 100 -

وفي صحيحي البخاري ومسلم وسنن الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺقال : «كلمتان خفيفتان على اللسان ، ثقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن : سبحان الله وبحمده ، سبحان الله العظيم »<sup>(۱)</sup> .

وفي صحيح مسلم عن أبي مالك الأشعري قال : قال رسول الله ﷺ : «الطهور شطرالإيمان ، والحمد لله تملأ الميزان ، وسبحان الله والحمد لله تملآن ( أو تملأ ) . ما بين السياء والأرض »<sup>(٢)</sup> .

وروى البخاري والنسائي وأحمد عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : « من احتبس فرسا في سبيل الله ، إيمانا بالله ، وتصديقا بوعده ، كان شبعه وريَّه ، وروثه ، وبوله ، حسنات في ميزانه يوم القيامة »<sup>(٣)</sup> .

> (۱) جامع الأصول : (۲۹۷/٤) ، ورقمه : ۲٤٦٢ . (۲) صحيح مسلم : (۲۰۳/۱) ، ورقم الحديث : ۲۲۳ . (۳) صحيح الجامع الصغير : (۲۲۹/٥) ، ورقم الحديث : ۵۸٤۳ .



الغصبا الثالث عشر الحسيص

يكرم الله عبده ورسوله محمدا ﷺ في الموقف العظيم بإعطائه حوضا واسع الأرجاء ، ماؤه أبيض من اللبن ، وأحلى من العسل ، وريحه أطيب من المسك ، وكيزانه كنجوم السهاء ، يأتيه هذا الماء الطيب من نهر الكوثر ، الذي أعطاه لرسوله ﷺ في الجنة ، ترد عليه أمة المصطفى ﷺ ، من شرب منه شربة لا يظمأ بعدها أبدا .

وقد اختلف أهل العلم في موضعه فذهب الغزالي والقرطبي إلى أنَّه يكون قبل المرور على الصراط في عرصات القيامة، واستدلوا على ذلك بأنه يؤخذبعض وارديه إلى النار فلو كان بعـد الصراط لما استطاعوا الوصول إليه<sup>(١)</sup> .

واستظهر ابن حجر أن مذهب البخاري أن الحوض يكون بعد الصراط ، لأن البخاري أورد أحاديث الحوض بعد أحاديث الشفاعة ، وأحاديث نصب الصراط »<sup>(۲)</sup> .

وما ذهب إليه القرطبي أرجح ، وقد استعرض ابن حجر أدلة الفريقين في كتابه القيم : ( فتح الباري <sup>(٣)</sup> .

- (١) أنظر تذكرة القرطبي : ٣٠٢ .
- (٢) انظر فتح الباري : (٤٦٦/١١) .
  - (٣) فتح الباري : (١١/٤٦٦) .

- 101 -



## المبحث الاولمن الأحاديث الواردة فيت

الأحاديث الواردة في الحوض متواترة ، لا شك في تواترها عند أهل العلم بأحاديث الرسول ﷺ ، وقد رواها عن الرسول ﷺ أكثر من خمسين صحابيا ، وقد ذكر ابن حجر أسهاء رواة أحاديثه من الصحابة<sup>(١)</sup> .

ونحن نسوق هنا بعض هذه الأحاديث التي أوردها الخطيب التبريزي في مشكاته<sup>(٢)</sup> :

- ا ـــ عن عبدالله بن عمرو ، قال : قال رسول الله ﷺ : « حوضي مسيرة شهر ، وزواياه سواء<sup>(٢)</sup> . ماؤه أبيض من اللبن ، وريحه أطيب من المسك ، وكيزانه كنجوم السهاء ، من يشرب منها فلا يظمأ أبدا » . متفق عليه .
- ٢ ــ وعن أبي هريرة قال ، قال رسول الله ﷺ : « إنَّ حوضي أبعد من أيلة<sup>(٤)</sup> من عدن لهو أشدَّ بياضا من الثلج، وأحلى من العسل باللبن ، ولآنيته أكثر من عدد النجوم ، وإني لأصد الناس عنه كما يصد الرجل إبل الناس عن حوضه » .

قالوا : يا رسول الله ! أتعرفنا يومئذ ؟ قال : « نعم ، لكم سيهاء<sup>(٥)</sup> ليست

- 101 -



لأحد من الأمم ، تردون علي غرا محجلين من أثر الوضوء » . رواه مسلم .

٣ – وفي رواية له<sup>(١)</sup> عن أنس . قال « ترى فبه أباريق الذهب والفضة كعدد نجوم السهاء » .

٤ – وفي أخرى له عن ثوبان ، قال : سئل عن شرابه . فقال : « أشد بياضا من اللبن ، وأحلى من العسل يغت<sup>(٢)</sup> ، فيه ميزابان يُدًانه من الجنة ، أحدهما من ذهب والآخر من وَرِقَ » .

(١) أي لمسلم . (٢) يَغْتَ : أي يَصُبُّ ويسيل .

- 209 -



## المتبتحث الشافنية الذين بَرِدُون الحَوض وَالذِين يُذَاد ون عَنه

وردت أحاديث كثيرة بين فيها الرسول ﷺ الذين يردون على حوضه ، والذين يمنعون من الشرب منه ، ونحن نذكر لك بعض ما أورده ابن الأثير منها في جامع الأصول<sup>(۱)</sup> .

- ١ روى البخاري ومسلم عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « أنا فرطكم على الحوض ، وليرفعن إلي رجال منكم ، حتى إذا أهويت إليهم لأناولهم اختلجوا دوني<sup>(٢)</sup> ، فأقول : أي رب ، أصحابي ، فيقال : إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك ؟ »
- ٢ ورويا أيضا عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله على قال : « ليردن على الحوض رجال ممن صاحبني ، حتى إذا رأيتهم ، ورفعوا إلي ، اختلجوا دوني ، فلأقولن : أي رب ، أصيحابي ، أصيحابي ، فليقالن لي : إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك » .

وي روي « يودق مي مدل من مي معلم . سحقا لمن بدل بعدي » أخرجه البخاري ومسلم .

٣ ــ ورويا عن أبي حازم رحمه الله عن سهل بن سعد رضي اللهعنه ، قال :

- (١) جامع الأصول : ١/٨٢٨ .
- (٢) اختلجوا : أخذوا بسرعة .

- 17• -

سمعت النبي ﷺ يقول : « أنا فرطكم على الحوض ، من ورد شرب ، ومن شرب لم يظمأ أبدا ، وليردن علي أقوام أعرفهم ويعرفوني ، ثم يحال بيني وبينهم ، قال أبو حازم : فسمع النعمان بن أبي عياش وأنا أحدثهم هذا الحديث ، فقال : هكذا سمعت سهلاً يقول ؟ فقلت : نعم ، قال : وأنا أشهد على أبي سعيد الخدري لسمعته يزيد ، فيقول : فإنهم مني ، فيقال : إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك ، فأقول سحقا سحقا لمن بدل بعدي» . أخرجه البخاري ومسلم .

٤ – ولهما عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « يرد علي يوم القيامة رهط عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « يرد علي يوم القيامة رهط من أصحابي - أو قال : من أمتي - فَيُحَلَّوون<sup>(١)</sup> عن الحوض ، فأقول : يا رب ، أصحابي ، فيقول : إنه لا علم لك بما أحدثوا بعدك إنهم ارتدوا على أدبارهم القهقرى » وفي رواية « فيجلون » أخرجه البخاري ومسلم .

وللبخاري : أن رسول الله ﷺ قال : « بينها أنا قائم على الحوض ، إذا زمرة ، حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم ، فقال : هلم ، فقلت : إلى أين ؟ فقال : إلى النار والله ، فقلت : ما شأنهم ؟ فقال : إنهم قد ارتدوا على أدبارهم القهقرى ، ثم إذا زمرة أخرى ، حتى عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم فقال لهم : هلم ، قلت : إلى أين ؟ قال : إلى النار والله ، قلت : ما شأنهم ؟ قال : إنهم قد ارتدوا على أدبارهم ، فلا أراه يخلص منهم إلا مثل همل النعم »<sup>(٢)</sup> .

ولمسلم : أن رسول الله ﷺ قال : « ترد علي أمتي الحوض ، وأنا أذود الناس عنه ، كما يذود الرجل إبل الرجل عن إبله ، قالوا : يا نبي الله تعرفنا ؟ قال : نعم ، لكم سيما ليست لأحد غيركم ، تردون غرا محجلين من آثار الوضوء وليصدن عني طائفة منكم ، فلا يصلون ، فأقول : يا رب ، هؤلاء من أصحابي ، فيجيء

(١) يحلؤون : أي يدفعون ويطردون .
 (٢)، همل النعم : الإبل الضالة . والمعنى أن الناجي منهم قليل .

ملك ، فيقول : وهل تدري ما أحدثوا بعدك ؟ » .

وفي أخرى قال : « إن حوضي أبعد من أيلة من عدن ، لهو أشد بياضاً من الثلج ، وأحلى من العسل باللبن ، ولآنيته أكثر من عدد النجوم ، وإني لأصد الناس عنه كما يصد الرجل إبل الناس عن حوضه ، قالوا : يا رسول الله ، أتعرفنا يومئذ ؟ قال : نعم ، لكم سيما<sup>(۱)</sup> ليست لأحد من الأمم ، تردون عليَّ غرا محجلين » .

وقد أورد القرطبي في تذكرة بعض الأحاديث التي سقناها ثم قال : ﴿ قَالَ علماؤنا رحمة الله عليهم أجمعين : فكل من ارتدعن دين الله أو أحدث فيه مالا يرضاه الله ، ولم يأذن به الله فهو من المطرودين عن الحوض ، المبعدين عنه ، وأشدهم طردا من خالف جماعة المسلمين وفارق سبيلهم كالخوارج على اختلاف فرقها ، والروافض على تباين ضلالها ، والمعتزلة على أصناف أهوائها ، فهؤلاء كلهم مبدلون .

وكذلك الظلمة المسرفون في الجور والظلم وتطميس الحق وقتل أهله وإذلالهم والمعلنون بالكبائر المستخفون بالمعاصي ، وجماعة أهل الزيغ والأهواء والبدع .

ثم البعد قد يكون في حال ، ويقربون بعد المغفرة إن كان التبديل في الأعمال ، ولم يكن في العقائد ، وعلى هذا يكون نور الوضوء يعرفون به ، ثم يقال لهم : سحقا ، وإن كانوا من المنافقين الذين كانوا على عهد رسول الله ﷺ يظهرون الإيمان ويسرون الكفر فيأخذهم بالظاهر ، ثم يكشف لهم الغطاء فيقال لهم : سحقا سحقا ، ولا يخلد في النار إلا كل جاحد مبطل ، ليس في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان »<sup>(٢)</sup> .

- (١) السيما : العلامة .
- (٢) التذكرة للقرطبي : ص ٣٠٦ .



# الفصل المرابع عَشَى الحشر إلى دار القرار : الجنَّة أوالنَ ار

## المبخث الاؤلسنا

يطلب مربحك أممذأن تتجمع الالدالذي كانت تعبده

في ختام هذا اليوم يحشر العباد إمّا إلى الجنة وإمّا إلى النار ، وهما المقرّ الأخير الذي يصير إليه العباد جميعا ، وقد أخبرنا الرسول ﷺ أنه يطلب من كل أمة في آخر ذلك اليوم أن تتبع الإله الذي كانت تعبده ، فالذي كان يعبد الشمس يتبع الشمس ، والذي كان يعبد القمر يتبع القمر ، والذي كان يعبد الأصنام تصور لهم آلهتهم ثم تسير أمامهم ويتبعونها ، والذين كانوا يعبدون فرعون يتبعونه ، ثم إن هذه الآلهة الباطلة تتساقط في النار ، ويتساقط عبادها وراءَها في السعير ، كما قال تعالى في فرعون : ﴿ يَقُدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ آلنَارَ وَبِئْسَ ٱلْوِرْدُ

ولا يبقى بعد ذلك إلا المؤمنون وبقايا أهل الكتاب ، وفي المؤمنين المنافقون الذين كانوا معهم في الدنيا ، فيأتيهم ربهم ، فيقول لهم ما تنتظرون ؟ فيقولون ننتظر ربنا ، فيعرفونه بساقه عندما يكشفها لهم ، وعند ذلك يخرون له سجودا ، إلا المنافقون فلا يستطيعون ﴿ يَوْمَ يُكَشَفُ عَن سَاق وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُود فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> ، ثم يتبع المؤمنون ربهم ، وينصُب الصراط ويعطى المؤمنون أنوارهم ، ويسيرون على الصراط ، ويطفأ نور المنافقين ، ويقال لهم : ارجعوا (1) سورة هود : ٩٨ .

وراءَكم فالتمسوا نورا ، ثم يضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب ، ويمر العباد على الصراط مسرعين بقدر إيمانهم وأعمالهم الصالحة .

روى مسلم في صحيحه عن أبي سعيد الخدري ، عن النبي ﷺ ، قال : «إذا كان يوم القيامة أذن مؤذن : لتتبع كل أمة ما كانت تعبد ، فلا يبقى أحد كان يعبد غير الله سبحانه من الأصنام والأنصاب إلا يتساقطون في النار ، حتى إذا لم يبق إلا من كان يعبد الله من بر وفاجر ، وغُبَّر<sup>(1)</sup> أهل الكتاب . فيدعى اليهود ، فيقال لهم : ما كنتم تعبدون ؟ قالوا : كنا نعبد عزير ابن الله . فيقال : كذبتم ما اتخذ الله من صاحبة ولا ولد . فماذا تبغون ؟ قالوا : عطشنا يا ربنا ، فاسقنا . فيشار إليهم : ألا تردون ؟ فيحشرون إلى النار كأنها سراب يحطم بعضها بعضا ، فيتساقطون في النار .

ثم يدعى النصارى ، فيقال لهم : ما كنتم تعبدون ؟ قالوا : كنا نعبد المسيح ابن الله ، فيقال لهم : كذبتم ، ما اتخذ الله من صاحبةولا ولد ، فيقال لهم : ما تبغون ؟ فيقولون : عطشنا ، يا ربنا فاسقنا ، قال : فيشار إليهم : ألا تردون ؟ فيحشرون إلى جهنم كأنها سراب ، يحطم بعضها بعضا ، فيتساقطون في النار . حتى إذا لم يبق إلا من كان يعبد الله تعالى من بر وفاجر ، أتاهم رب العالمين سبحانه وتعالى في أدنى صورة من التي رأوه فيها ، قال : فماذا تنتظرون ؟ تتبع كل أمة ما كانت تعبد . قالوا : يا ربنا ، فارقنا الناس في الدنيا أفقر ما كنا إليهم ، ولم نصاحبهم ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : نعوذ بالله منك ، لا نشرك بالله شيئا ( مرتين أوثلاثا ) حتى أن بعضهم ليكاد أن ينقلب . فيقول : هل بينكم وبينه آية من تلقاء نفسه إلا أذن الله له بالسجود ولا يبقى من كان يسجد لله من تلقاء نفسه إلا أذن الله له بالسجود ولا يبقى من كان يسجد لله من تلقاء نفسه إلا أذن الله له بالسجود ولا يبقى من كان يسجد لله الله ظهره طبقة واحدة كلها أراد أن يسجد خرَّ على قفاه ، ثم يرفعون رؤوسهم ، ( ) غربي من الله عليه م

وقد تحول في صورته التي رأوه فيها أول مرة ، فقال : أنا ربكم ، فيقولون : أنت ربنا .

ثم يضرب الجسر على جهنم ، وتحل الشفاعة ، ويقولون : اللهم سلم سلم .

قيل : يا رسول الله ، وما الجسر ؟ قال : دحض مزلة ، فيه خطاطيف وكلاليب وحسك ، تكون بنجد فيها شويكة يقال لها : السعدان ، فيمر المؤمنون كطرف العين ، وكالبرق وكالريح وكالطير وكأجاويد الخيل والرّكاب ، فناج مسلم ، ومخدوش مرسل ، ومكدوس في نار جهنم »<sup>(۱)</sup> .

وروى مسلم أيضا عن أبي هريرة في وصف المرور على الصراط ، قال : قال رسول الله ﷺ : « وترسل الأمانة والرحم ، فتقومان على جنبتي الصراط يمينا وشمالا ، فيمر أولكم كالبرق ، قال : قلت : بأبي أنت وأمي ، أي شيء كالبرق ؟ قال : ألم تروا إلى البرق كيف يمرُّ ويرجع في طرفة عين ؟ ثم كمرّ الريح ، ثمّ كمرً الطير وشدً الرحال ، تجري بهم أعمالهم ، ونبيكم قائم على الصراط يقول : رب ، سلم سلم . حتى تعجز أعمال العباد ، حتى يجيء الرجل فلا يستطيع السير إلا زحفا ، قال : وعلى حافتي الصراط كلاليب معلقة مأمورة بأخذ من أمرت به . فمخدوش ناج ، ومكدوس في النار ع<sup>(٢)</sup> .

وروى مسلم في صحيحه عن أبي الزبير ، أنه سمع جابر بن عبدالله يسأل عن الورود ، فقال : « نجيء نحن يوم القيامة عن كذا وكذا<sup>(٣)</sup> انظر إلى ذلك فوق

- (١) رواه مسلم في صحيحه ، كتاب الإيمان ، باب معرفة طريق الرؤية ، (١ /١٦٧) ورقمه : (١٨٣) .
   (٢) رواه مسلم في صحيحه ، كتاب الإيمان ، باب أدنى أهل الجنة ، (١ /١٨٧) ورقمه (١٩٥) .
- (٣) يقول ابن رجب في تعليقه على هذه اللفظة من الحديث : ( أصل هذه اللفظة تصحيف من الرواي للفظ ( ٤ م ) ، فكتب عليه كذا وكذا لإشكال فهمه عليه ، ثم كتب انظر إلى ذلك ، يأمر الناظرفيه

الناس ، قال : فتدعى الأمم بأوثانها ، وما كانت تعبد ، الأول فالأول ، ثم يأتينا ربنا بعد ذلك فيقول : من تنظرون ؟ فيقولون : ننظر ربنا ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : حتى ننظر إليك ، فيتجلى لهم يضحك .

قال : فينطلق بهم ويتبعونه ، ويعطى كل إنسان منهم ، منافق أو مؤمن نورا ، ثم يتبعونه ، وعلى جسر جهنم كلاليب وحسك ، تأخذ من شاء الله ثم يطفأ نور المنافقين ، ثم ينجو المؤمنون أول زمرة وجوههم كالقمر ليلة البدر ، سبعون ألفا لا يحاسبون ، ثم الذين يلونهم كأضوأ نجم في السهاء . . »<sup>(1)</sup> .

وروى البخاري ومسلم في صحيحهما عن أبي هريرة أن الرسول على الجابته للصحابة عندما سألوه عن رؤيتهم لله : « هل تُضَارُون في القمر ليلة البدر ليس دونه سحاب ؟ قالوا : لا يارسول الله . قال فإنكم ترونه يوم القيامة كذلك ، يجمع الله الناس ، فيقول : من كان يعبد شيئا فليتبعه ، فيتبع من كان يعبد الشمس ، ويتبع من كان يعبد القمر ، ويتبع من كان يعبد الطواغيت ، وتبقى هذه الأمة فيها منافقوها ، فيأتيهم الله في غير الصورة التي يعرفون ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : نعوذ بالله منك ، هذا مكاننا حتى يأتينا ربنا ، فإذا أتانا ربنا عرفناه ، فيأتيهم الله في الصورة التي يعرفون ، فيقول : أنا مرفناه ، فيأتيهم الله في الصورة التي يعرفون ، فيقول : أنا مرفناه ، فيأتيهم الله في الصورة التي يعرفون ، فيقولون : مرفناه ، فيأتيهم الله في الصورة التي يعرفون ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : أنت ربنا ، فيتبعونه ، ويضرب جسر جهنم ، قال رسول الله على : « فأكون أول من يجيز ، ودعاء الرسل يومئذ : اللهمَّ سلَّم سلَّم ، وبه كلاليب مثل شوك السعدان ، أما رأيتم شوك السعدان ؟ قالوا : بلى يا رسول الله ، قال : فإنها مثل شوك السعدان ، غير أنها لا يعلم قدر عظمها إلا الله ، فتخطف الناس بأعمالهم ،

- 222 -

ـــ بالتروي والفكر في صحة لفظه ، فأدخل ذلك كله في الرواية قديما » التخويف من النار : ص ١٩٩ ، وقد ذكر أن الصواب كها جاء في المسند وكتاب السنة : « نحن يوم القيامة على كوم فوق الناس ، فتدعى الأمم بأوثانها . . » .

رواه مسلم ، كتاب الإيمان ، باب أدنى أهل الجنة منزلة : (١/٥٧٥) . ورقمه (١٩١) .

منهم الموبق بعمله ، ومنهم المخردل ، ثم ينجو . . »<sup>(۱)</sup> .

وقد دلت هذ النصوص الصحيحة الصريحة الواضحة على عدة أمور مهمة ، فقد ذكرت حشر الكفار إلى النار ، ومسير المؤمنين إلى الجنة على الصراط ، وخلاص المؤمنين من المنافقين ، كما أشارت في جملتها إلى معنى الورود على النار الذي نصَّ الله عليه في قوله ﴿ وَإِن مِّنكُرٌ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾<sup>(٢)</sup> .

وسنتناول هذه المباحث بشيء من التفصيل فيها يأتي .

 (١) رواه البخاري في صحيحه ، كتاب الرقاق ، باب الصراط جسر جهنم ، فتح الباري : ٤٤٤/١١ ، ورواه مسلم في صحيحه في كتاب الإيمان ، باب معرفة طريق الرؤية ، (١٦٣/١) ورقم الحديث
 (١٨٢) ، واللفظ للبخاري .
 (٢) سورة مريم : ٧١ .



المستحث الشاخيسا حشرتهق الإلى التسارع

جاءت نصوص كثيرة تصور لنا كيف يكون حشر الكفار إلى النار هم وألهتهم التي كانوا يعبدونها .

- ١ فمن ذلك أنهم يحشرون كقطعان الماشية جماعات جماعات ، ينهرون نهرا غليظا ، ويصاح بهم من هنا وهناك ، كما يفعل الراعي ببقره أو غنمه ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًا ﴾<sup>(١)</sup> ﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَىٰ نَارِجَهَنَّمَ دَعًا ﴾<sup>(٢)</sup> . وقال : ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللَهِ إِلَى النَّارِ فَهُ مَ يُوَزَعُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> . ومعنى يوزعون أي يجمعون ، تجمعهم الزبانية أولهم على آخرهم ، كما يفعل البشر بالبهائم .
- ٢ ـــ وأفادت النصوص أنهم يحشرون إلى النار على وجوههم ، لا كما كانوا يمشون في الدنيا على أرجلهم ، قال تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَى وُجُوهِهِــمْ إِلَى جَهَـنَّمَ أُوْلَنَبِكَ شَرُّ مَكَاناً وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴾ <sup>(٤)</sup>.

روى البخاري ومسلم عن أنس بن مالك أن رجلا قال : يا رسول الله ، كيف يحشر الكافر على وجهه يوم القيامة ؟ قال : « أليس الذي أمشاه على رجليه في

- (١) سورة الزمر : ٧٢.
- (٢) سورة الطور : ١٣ .
- (٣) سورة فصلت : ١٩ .
- (٤) سورة الفرقان : ٣٤ .

### - 114-



الدنيا قادر أن يمشيه على وجهه يوم القيامة » قال قتادة : بلى وعزة ربنا<sup>(١)</sup>. ومع حشرهم على هذه الصورة المنكرة على وجوههم فإنهم يحشرون عميا لا يرون ، وبكما لا يتكلمون ، وصما لا يسمعون ﴿ وَتَحْشَرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَدَمَةَ عَلَىٰ وُجُوهِهُمْ عُمَياً وَبُصَحَماً وَصَمَّاً مَّأُونَهُمْ جَهَنَمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيراً ﴾ <sup>(٢)</sup>. ٣ - ويزيد بلاءَهم أنهم يحشرون مع آلهتهم الباطلة وأعوانهم وأتباعهم ﴿ أَحْشُرُواْ

الجَحِيمِ ﴾<sup>(٣)</sup> . ٤ ـ وهم في هذا مغلوبون مقهورون أذلاء صاغرون ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفَرُواْ سَـتُغْلَبُونَ

- ٤ ــ وهم في هذا مغلوبون مقهورون أدلاء صاغرون ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ تَقُرُوا مُسْتَعْلَبُونَ وَتَحْشُرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِنَّسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ (٤) .
- ٥ ـــ وقبل أن يصلوا إلى النار تصك مسامعهم أصواتها التي تملأ قلوبهم رعبا وهلعا ﴿ إِذَا رَأَتَهُم مِّن مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَمَكَ تَغَيْظُا وَزَفِيرًا ﴾ <sup>(٥)</sup> .
- (۱) رواه البخاري في كتاب الرقاق ، باب الحشر ، فتح الباري : (۳۷۷/۱۱) . ومسلم :
   (۲) سورة الإسراء : ۹۷ .
   (۳) سورة الصافات : ۲۲ ـ ۲۳ .
   (٤) سورة آل عمران : ۲۱ .
   (٩) سورة الأنعام : ۲۲ .
   (٩) سورة الأنعام : ۲۲ .
   (٩) سورة الأنعام : ۳٩ .
   (٩) سورة الكهف : ٣٩ .

- 114 -

٧ ـ وعند ذلك يؤمرون بالدخول في النار وغضب الجبار أذلاء خاسرين ﴿ فَأَدْخُلُواْ أَبُوْبَجَهَنَّمْ خَلِدِينَ فِيهَا فَلَبِنْسَ مَنْوَى ٱلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ (١) ، ولا ينجو من النار من الجن والإنس إلا الأتقياء الذين آمنوا بالله وصدقوا المرسلين ، واتبعوا ما أنزل إليهم من ربهم ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرُهُمْ وَٱلشَّيْطِينَ مُمْ لَنُحْضِرَتُهُمْ حُوْلَ جَهَنَّمَ جِنِيًّ (٢) ثُمَّ لَنَنزِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيْهُمْ أَشَدْ عَلَى ٱلرَّحْمَنِ عِبِّبَّا ٢٢ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِٱلَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَا صِلِيًّا ٢٠٠ وَإِن مِّنكُمْ إِلّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا (٢) ثُمَّ نُعَجِّي ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْأُ وَّنَذَرُ ٱلظَّالِمِينَ فيها جِبْيًّا ﴾ (٢) . يقول سيد قطب رحمه الله تعالى في تفسير هذه الآيات : « يقسم الله بنفسه وهو أعظم قسم وأجله ؛ أنهم سيحشرون بعد الموت ، فهذا أمر مفروغ منه ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرُهُمْ ﴾ ، ولن يكونوا وحدهم لَنْحَشَرَبْهُمْ وَٱلشَّيْلِطِينَ ؟ (") فهم والشياطين سواء ، والشياطين هم الذين يوسوسون بالإنكار ، وبينهما صلة التابع والمتبوع ، والقائد والمقود . . وهنا يرسم صورة حسيّة وهم جاثون حول جهنم جثو الخزي والمهانة ، ﴿ ثُمَّ لنُحْضِرُنُهُمْ حُوْلُ جَهَنَّمَ جِنْبُ ﴾<sup>(٤)</sup> ، وهي صورة رهيبة ، وهذه الجموع التي لا يحصيها العد محشورةمحضرة إلى جهنم جاثية حولها ، تشهد هولها ، ويلفحها حرها ، وتنتظر في كل لحظة أن تؤخذ فتلقى فيها ، وهم جاثون على ركبهم في ذلة وفزع . . وهو مشهد ذليل للمتجبرين المتكبرين ، يليه مشهد النزع والجذب لمن كانواأشدَّ عتوا وتجبرا : ﴿ ثُمَّ لَنَنْزِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَة أَيْهُمْ أَشَدْ عَلَى ٱلرَّحْمَنِ عِنِيًّا ﴾ (°) وفي اللفظ تشديد ، ليرسم بظله وجرسه

- (١) سورة النحل : ٢٩ .
- (٢) سورة مريم : ٦٨ ـ ٧٢ .
  - (٣) سورة مريم : ٦٨ .
  - (٤) سورة مريم : ٦٨ .
  - (٥) سورة مريم : ٦٩ .

- 11.

صورة لهذا الانتزاع ، تتبعها صورة القذف في النار ، وهي الحركة التي يكملها الخيال .

وإن الله ليعلم من هم أولى بأن يصلوها ، فلا يؤخذ أحد جزافا من هذه الجموع التي لا تحصي ، والتي أحصاها الله فردا فردا : ﴿ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ يِأَلَذِينَ هُمَّ أُوْلَىٰ بِهَا صِلِيًا ﴾<sup>(١)</sup> فهم المختارون ليكونوا طليعة المقذوفين »<sup>(٢)</sup> . وقد غَيَّرت هذه الآية ﴿ وَإِن مِّنكُرُ إِلَا وَارِدُهَا ﴾ <sup>(٣)</sup> أحوال الصالحين ، فأسهرت ليلهم ، وعكرت عليهم صفو العيش ، وحرمتهم الضحك ، والتمتع بالشهوات ، فقد ذكر ابن كثير أن أبا ميسرة كان إذا أوى إلى فراشه قال : ياليت أمي لم تلدني ، ثم يبكي ، فقيل له ما يبكيك يا أبا ميسرة ؟ فقال : أخبرنا الله أنا ورادوها ، ولم نخبر أنا صادرون عنها . وقال عبدالله بن فقال : أخبرنا الله أنا ورادوها ، ولم نخبر أنا صادرون عنها . وقال عبدالله بن فقال : أخبرنا الله أنا ورادوها ، ولم نخبر أنا صادرون عنها . وقال عبدالله بن فقال : أخبرنا الله أنا ورادوها ، ولم نخبر أنا صادرون عنها . وقال عبدالله بن فقال : أخبرنا الله أنا ورادوها ، ولم نخبر أنا صادرون عنها . وقال عبدالله بن فقال : أخبرنا الله أنا ورادوها ، ولم نخبر أنا صادرون عنها . وقال عبدالله بن فقال : أخبرنا الله أنا ورادوها ، ولم نخبر أنا صادرون عنها . وقال عبدالله بن والنارع عن الحسن البصري ، قال : قال رجل لأخيه : هل أتاك أنك وارد فقيم الضحك ؟ قال : فها أناك أنك صادر عنها ؟ قال : لا ، قال : لا عرباس

- (۱) سورة مريم : ۷۰ . (۲) في ظلال القرآن : ( ۲۳۱۷/٤ ) . (۳) سورة مريم : ۷۱ .
  - (٤) تفسير ابن كثير : (٤/٢٧٤) .



### نشالشانسبنا

# مرورالمؤمنين على لصراط وخلاص لمؤمنين كلنا ففين

عندما يذهب بالكفرة الملحدين ، والمشركين الضالين إلى دار البوار : جهنم يصلونها ، وبئس القرار ، يبقى في عرصات القيامة أتباع الرسل الموحدون ، وفيهم أهل الذنوب والمعاصي ، وفيهم أهل النفاق ، وتلقى عليهم الظلمة قبل الجسر كما في الحديث الذي يرويه مسلم في صحيحه عن عائشة قالت : سئل الرسول ﷺ : أين يكون الناس يوم تبدل الأرض غير الأرض والسموات ؟ فقال : « هم في الظلمة دون الجسر » .

يقول شارح الطحاوية<sup>(١)</sup> : «وفي هذا الموضع يفترق المنافقون عن المؤمنين ، ويتخلفون عنهم ، ويسبقهم المؤمنون ، ويحال بينهم بسور يمنعهم من الوصول إليهم ، روي البيهقي بسنده عن مسروق ، عن عبدالله ، قال : « يجمع الله الناس يوم القيامة » إلى أن قال : «فمنهم من يعطى نوره مثل الجبل بين يديه ، ومنهم من يعطى نوره فوق ذلك ، ومنهم من يعطى نوره مثل النخلة بيمينه ، ومنهم من يعطى دون ذلك بيمينه ، حتى يكون آخر من يعطى نوره في إبهام قدمه ، يضيء مرة ويطفأ أخرى ، إذا أضاء قدم قدمه ، وإذا أطفأ قام ، قال : فيمر ويمرون على الصراط ، والصراط كحد السيف دحض مزلة ، ويقال لهم : امضوا على قدر نوركم ، فمنهم من يمر كانقضاض الكوكب ، ومنهم من يم

(١) شرح الطحاوية : ص ٤٧٠ .

#### - 111 -

كالريح ، ومنهم من يمر كالطرف ، ومنهم من يمر كشدّ الرّجل ، يرمل رملا على قدر أعمالهم ، حتى يمر الذي نوره على إبهام قدمه ، تخرُّ يدٌ ، وتعلق يد ، وتخر رجل وتعلق رجل ، وتصيب جوانبه النار ، فيخلصون فإذا خلصوا ، قالوا : الحمد لله الذي نجانا منك ، بعد أن أراناك ، لقد أعطانا مالم يعط أحد »<sup>(1)</sup> .

وقد حدثنا الحق تبارك وتعالى عن مشهد مرور المؤمنين على الصراط ، فقال : ﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَبِأَيْمَ يَسْمَ بُشْرَىكُمُ الْيَوْمَ جَنَّتٌ تَجْرِى مِن تَحْبَا الْأَنْهَدُرُ حَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الْفُوزُ الْعَظَمُ ٢ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنْنَفِقُونَ وَالْمُنَفِقَدَتُ اللَّذِينَ ءَامَنُواً أَنظُرُونَا نَقْتَبِس مِن نُورُكُمْ قِيل وَطَهُرُهُ مِن قَبَلَهُ الْعُنَافَةُونَ وَالْمُنَفِقَدَتُ اللَّذِينَ عَامَنُواً أَنظُرُونَا نَقْتَبِس مِن نُور وَطَهُرُهُ مِن قَبَلَهُ الْعُنَافَةُونَ وَالْمُنَفِقَدَتُ اللَّذِينَ عَامَنُواً أَنظُرُوناً نَقْتَبِس مِن نُورُكُمْ قِيلَ وَظُلُهُوهُ مِن قَبَلَهُ الْعُنَافَةُ فَوَا لَمُنَعْقَدَتُ اللَّذِينَ عَامَنُواً أَنظُرُوناً مَقْتَبِسُ مِن وَ وَظُلُهُوهُ مِن قَبَلَهُ الْعُنَافَةُ وَعَرَبَعُمُ وَعَنَانَهُ فَعَالَةُ وَعَمَرَهُمُ اللَّهُ مِنْهُ الْمُعْتَ الْفُسَكُمُ وَتَرَبَعُمُ أَوْنَكُمُ عَلَيْهُ مُواللَّهُ مِنْ عَنْهُمُ اللَّهُ فِيهِ اللَّعْمَةُ فَقَالَهُ فَيه الْفُسُكُمُ وَتَرَبَعُهُمُ وَالَتُنَافَقُونَ وَالْعَابَةُ مُعَالَةُ مُوالاً عَلَيْهُ مُ اللَّهُ فَيهُ الْمَعْهُ فَيْ مَنْ الْعَالَهُ وَالْعُولُ عَنْ أَنْهُمُ اللَّهُ فَيهِ اللَّعْمَةُ أَنَا الْعَنْهُ مُولَكُمُ اللَهُ فَيهُ الْتَعْمَعُ وَا عَنْكُولُ الْمُهُ فَيهُ اللَهُ فَيهِ اللَهُ فَيهُ اللْعُولُ الْعَلَيْهُ وَلَكُونُ وَلَكُولُولُ مُنْقُولُ اللْمُولُ اللَّهُ وَالْحَالَةُ مُنْهُمُ أَنْفُولُ

فالحق يخبر أن المؤمنين والمؤمنات الذين استناروا بهذا الدين العظيم في الدنيا ، وعاشوا في ضوئه ، يعطون في يوم القيامة نورا يكشف لهم الطريق الموصلة إلى جنات النعيم ، ويجنبهم العثرات والمزالق في طريق دحض مزلة ، وهناك يبشرون بجنات النعيم ، ويحرم المنافقون الذين كانوا يزعمون في الدنيا أنهم مع المؤمنين ، وأنهم منهم ، لكنهم في الحقيقة مفارقون لهم لا يهتدون

(١) قال الشيخ ناصر في تخريجه لأحاديث شرح الطحاوية (٤٧٠) : وصحيح ، وأخرجه الحاكم ، وأظن أن البيهقي من طريقه رواه ، وقال الحاكم : وصحيح على شرح الشيخين ، ووافقه الذهبي ، وبين الشيخ أن أحد رواته فيه ضعف ، ثم هو مدلس ، لكنه توبع ، وصرح بالتحديث ، فالحديث صحيح .

(٢) سورة الحديد : ١٢ ـ ١٥ .

بهداهم ، ولا يسلكون سبيلهم من النور ، كما حرموا أنفسهم في الدنيا من نور القرآن العظيم ، فيطلب المنافقون من أهل الإيمان أن ينتظروهم ليستضيئوا بنورهم ، وهناك يخدعون ، كما كانوا يخدعون المؤمنين في الدنيا ، ويقال لهم ارجعوا وراءكم فالتمسوا نورا ، وبذلك يعود المنافقون إلى الوراء ، ويتقدم المؤمنون إلى الأمام ، فإذا تمايز الفريقان ، ضرب الله بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحة وظاهره من قبله العذاب ، ويكون مصير المؤمنين والمؤمنات الجنة ، ومصير المنافقين والمنافقات النار .

وقد أخبر الحق أن دعاء المؤمنين عندما يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم هو ( ربنا أتمم لنا نورنا ) ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَ لَا يُحْزِى اللهُ ٱلنَّبِيَّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُو نُورُهُمْ يَسَعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَـنَهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَثْمِـمْ لَنَا نُورَنَا وَأَغْفِرْ لَنَنَ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾<sup>(1)</sup> .

قال مجاهد والضحاك والحسن البصري وغيرهم : هذا يقوله المؤمنون حين يرون يوم القيامة نور المنافقين قد طُفىء »<sup>(۲)</sup> .

(١) سورة التحريم : ٨ . (٢) تفسير ابن كثير : ٦١/٧ .

- 377 -



### المبحث الرابيع

# الذين بمرون على الصراط هم المؤمنون دون المشركب

دلت الأحاديث التي سقناها على أن الأمم الكافرة تتبع ما كانت تعبد من آلهة باطلة ، فتسير تلك الآلهة بالعابدين حتى تهوي بهم في النار ، ثم يبقى بعد ذلك المؤمنون وفيهم المنافقون ، وعصاة المؤمنين ، وهؤلاء هم الذين ينصب لهم الصراط .

ولم أر في كتب أهل العلم من تنبه إلى ما قررناه من أن الصراط إنما يكون للمؤمنين دون غيرهم من الكفرة المشركين والملحدين غير ابن رجب الحنبلي رحمه الله تعالى ، فإنه قال : في كتابه التخويف من النار : « واعلم أن الناس منقسمون إلى مؤمن يعبد الله وحده لا يشرك به شيئا ، ومشرك يعبد مع الله غيره ، فأما المشركون ، فإنهم لا يمرون على الصراط ، وإنما يقعون في النار قبل وضع الصراط »<sup>(1)</sup> وقد ساق بعض الأحاديث التي سقناها ، ومنها حديث أبي سعيد الخدري الذي في الصحيحين ، ثم قال : « فهذا الحديث صريح في أن كل من أظهر عبادة شيء سوى الله كالمسيح والعزير من أهل الكتاب فإنه يلحق بالمشركين في الوقوع في النار قبل نصب الصراط ، إلا أن عباد الأصنام والشمس والقمر وغير ذلك من المشركين تتبع كل فرقة منهم ما كانت تعبد في الدنيا ، فترد النار مع معبودها أولا ، وقد دل القرآن على هذا المعنى في قوله تعالى في شأن فرعون :

(1) التخويف من النار : ص ١٨٧ .

- 110 -



أو يُقَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَسَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ وَبِنْسَ الْوِرْدُ الْمُوْرُودُ ﴾<sup>(1)</sup> . . وأما من عبدالمسيح والعزير من أهل الكتاب ، فأنهم يتخلفون مع أهل الملل المنتسبين إلى الأنبياء ، ثم يردون النار بعد ذلك .

NCE GHAZI TRU

وقد ورد في حديث آخر أن من كان بعبد المسيح يمثل له شيطان المسيح فيتبعونه ، وكذلك من كان يعبد العزير ، وفي حديث الصور أنه يمثل لهم ملك على صورة المسيح ، وملك على صورة العزير ، ولا يبقى بعد ذلك إلا من كان يعبد الله وحده في الظاهر سواء كان صادقا أو منافقا من هذه الأمة وغيرها ، ثم يتميز المنافقون عن المؤمنين بامتناعهم عن السجود ، وكذلك يمتازون عنهم بالنور الذي يقسم للمؤمنين»<sup>(٢)</sup> .

وهذا نظر سديد من قائله رحمه الله .

(۱) سورة هود : ۹۸ . (۲) التخويف من النار : ص ۱۸۸ .



المبحث الخامس معتني ورُودالنسار ٔ

ذهب بعض العلماء إلى أن المراد بورود النار المذكور في قوله تعالى : ﴿ وَإِن مَنكُرُ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا ﴾<sup>(1)</sup> هو دخول النار ، وهذا قول ابن عباس رضي الله عنه<sup>(٢)</sup> ، وكان يستدل على ذلك بقول الله تعالى في فرعون : في يُقدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقَيَسَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ ﴾<sup>(٣)</sup> ، وبقوله : ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وَرُدًا ﴾<sup>(٤)</sup> ، وقوله : ﴿ لَوْ كَانَ هَنَّؤُلَاً عَالَهُ مَّال وَرُدُوهَا ﴾<sup>(٥)</sup> ، وروى مسلم الأعور عن مجاهد ﴿ وَإِن مِنكُرُ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾<sup>(١)</sup> ، قال : داخلها<sup>(٢)</sup> .

وذهب بعض أهل العلم إلى أن المراد بالورود هنا المرور على الصراط ، يقول شارح الطحاوية : «واختلف المفسرون في المراد بالورود في قوله تعالى : ﴿ وَإِن مِّنكُمُ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ (^) ما هو ؟ والأظهر والأقوى أنه المرور على الصراط قال تعالى ؛ ﴿ ثُمَّ نُتُجَى الَذِينَ ٱتَّقَوْا وَنَذَرُ ٱلظَّلْمِينَ فِيهَا جِئِيًا ﴾ (<sup>4)</sup> . وفي « الصحيح » أنه ﷺ ، قال : « والذي نفسي بيده ، لا يلج النار أحد بايع تحت الشجرة »، قالت حفصة : فقلت : يا رسول الله ، أليس الله يقول : ﴿ وَإِن مِنكُرُ إِلاَ وَارِدُهَا ﴾ (<sup>(1)</sup> . فقال : « ألم تسمعيه قال : ﴿ ثُمَّ نَعْتِي ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا

> (۱) سورة مريم : ۷۲ . (۲) التخويف من النار : ص ۲۰ . (۳) سور هود : ۹۸ . (٤) سورة مريم : ۸٦ . (۵) سورة الأنبياء : ۹۹ .

(۲) سورة مريم : ۷۲ . (۷) التخويف من النار : ص ۲۰۰ . (۸) سورة مريم : ۷۱ . (۹) سورة مريم : ۷۲ . (۱۰) سورة مريم : ۷۱ .

وَنَذَرُ ٱلظَّلِلِينَ فِيهَا جِئِيًّا ﴾ <sup>(١)</sup> . أشار ﷺ إلى أن ورود النار لا يستلزم دخولها ، وأن النجاء من الشر لا تستلزم حصوله ، بل تستلزم انعقاد سببه ، فمن طلبه عدوه ليهلكوه ولم يتمكنوا منه يقال : نجاه الله منهم .

ولهذا قال تعالى : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا هُودًا ﴾ <sup>(٢)</sup> ، ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيِّنَا صَلِحًا ﴾ <sup>(٣)</sup> . ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا شُعَيْبًا ﴾ <sup>(٤)</sup> ، ولم يكن العذاب أصابهم ، ولكن أصاب غيرهم ، ولولا ما خصهم الله به من أسباب النجاة ، لأصابهم ما أصاب أولئك ، وكذلك حال الوارد على النار ، يمرون فوقها على الصراط ، ثم ينجي الله الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها جثيا ، فقد بين ﷺ في حديث جابر المذكور أن الورود هو الورود على الصراط »<sup>(٥)</sup>.

والحق أن الورود على النار ورودان : ورود الكفار أهل النار ، فهذا ورود دخول لاشك في ذلك كما قال تعالى في شأن فرعون ﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰـمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنَّارَ وَبِئْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴾ (1) ، أي بئس المدخل المدخول .

والورود الثاني : ورود الموحدين ، أي مرورهم على الصراط على النحو المذكور في الأحاديث .

(۱) سورة مريم : ۷۲ .
 (۲) سورة هود : ۸۸ .
 (۳) سورة هود : ۲۸ .
 (<sup>8</sup>) سورة هود : ۹۹ .
 (<sup>0</sup>) شرح العقيدة الطحاوية : ص ٤٧١ .
 (٦) سورة هود : ۹۹ .



### المبحَث السَادس

حقيق الصراط ومعنق لأهسا السيتن فب

قال السفاريني : « الصراط في اللغة الطريق الواضح . ومنه قول جرير :

أمير المؤمنين عملى صراط الإذا اعموج الموارد مستقيم

وفي الشرع جسر ممدود على متن جهنهم ، يرده الأولو ن والأخرون ، فهو قنطرة بين الجنة والنار »<sup>(۱)</sup> .

وقد بين شارح الطحاوية معتقده في الصراط المذكور في الأحاديث فقال :

« ونؤمن بالصراط ، وهو جسر على جهنم ، إذا انتهى الناس بعد مفارقتهم الموقف إلى الظلمة التي دون الصراط ، كما قالت عائشة رضي الله عنها : إن رسول الله ﷺ سئل : أين الناس يوم تبدل الأرض غير الأرض والسموات ؟ فقال : « هم في الظلمة دون الجسر »<sup>(٢)</sup> .

وقد بين السفاريني رحمه الله تعالى ـ موقف الفرق من الصراط ، وهل هو صراط مجازي أم حقيقي ؟ ثم قرر مذهب أهل الحق الذي دلت عليه النصوص فيه ، فقال : « اتفقت الكلمة على إثبات الصراط في الجملة ، لكن أهل الحق يثبتونه على ظاهره من كونه جسرا ممدودا على متن جهنم ، أحد من السيف وأدق من الشعر ، وأنكر هذا الظاهر القاضي عبدالجبار المعتزلي ، وكثير من أتباعه زعما

- (١) لوامع الأنوار البهية : (٢/ ١٨٩) .
  - (٢) شرح الطحاوية : ص ٤٦٩ .

- 414 -

منهم أنه لايمكن عبوره ، وإن أمكن ففيه تعذيب ، ولا عذاب على المؤمنين والصلحاء يوم القيامة ، وإنما المراد طريق الجنة المشار إليه بقوله تعالى : فَسَبَدِيهم وَيُصْلِحُ بَالهُم فَ<sup>(۱)</sup> ، وطريق النار المشار إليه بقوله تعالى : فَعَمَدُوهم إلَى صَرَط الحَجيم ف<sup>(۱)</sup> ، ومنهم من حمله على الأدلة الواضحة والمباحات والأعمال الرديئة التي يسأل عنها ويؤاخذ بها، وكل هذا باطل وخرافات لوجوب حمل النصوص على حقائقها ، وليس العبور على الصراط بأعجب من المشي على الماء أو الطيران في الهواء ، أو الوقوف فيه ، وقد أجاب على عن سؤال حشر الكافر على وجهه بأن القدرة صالحة لذلك ، وأنكر العلامة القرافي كون الصراط أدق من الشعر وأحد من السيف ، وسَبَقه إلى ذلك شيخه العز بن عبدالسلام ، والحق أن الصراط وردت به الأخبار الصحيحة وهو محمول على ظاهره بغير تأويل كما ثبت في الصحيحين والمسانيد والسنن والصحاح ما لا يحصى إلا بكلفة من أنه جسر مضروب على متن جهنم عبر عليه جميع الخلائق ، وهم في جوازه متفاوتون ع<sup>(۲)</sup>

وذكر القرطبي مذهب القائلين بمجازية الصراط ، المؤولين للنصوص المصرحة به ، فقال :

« ذهب بعض من تكلم على أحاديث وصف الصراط بأنه أدق من الشعر ، وأحدُّ من السيف أن ذلك راجع إلى يسره وعسره على قدر الطاعات والمعاصي ، ولا يعلم حدود ذلك إلا الله تعالى لخفائها وغموضها ، وقد جرت العادة بتسمية الغامض الخفي دقيق ، فضرب المثل بدقة الشعر فهذا من هذا الباب ، ومعنى قوله : أحد من السيف أن الأمر الدقيق الذي يصعد من عند الله تعالى إلى

- (۱) سورة محمد : ۵ .
- (٢) سورة الصافات : ٢٣ .
- (٣) لوامع الأنوار اليهية : ١٩٢/٢ .

الملائكة في إجازة الناس على الصراط يكون في نفاذ حد السيف ومضيه إسراعا منهم إلى طاعته وامتثاله ، ولا يكون له مرد كما أن السيف إذا نفذ بحده وقوة ضاربه في شيء لم يكن له بعد ذلك مرد ، وإما أن يقال : إن الصراط نفسه أحد من السيف وأدق من الشعر فذلك مدفوع بما وصف من أن الملائكة يقومون بجنبيه ، وأن فيه كلاليب وحسكا ، أي أن من يمر عليه يقع على بطنه ، ومنهم من يزل ، ثم يقوم ، وفيه أن من الذين يمرون على مَنْ يعطي النور بقدر موضع قدميه ، وفي ذلك إشارة إلى أن للمارين عليه مواطيء الأقدام ، ومعلوم أن دقة الشعر لا يحتمل هذا كله<sup>(۱)</sup> .

ثم رد عليهم مقالتهم ، فقال : « ما ذكره هذا القائل مردود بما ذكرنا من الأخبار وأن الإيمان يجب بذلك ، وأن القادر على إمساك الطير في الهواء قادر على أن يمسك عليه المؤمن ، فيجريه أو يمشيه ، ولا يعدل عن الحقيقة إلى المجاز إلا عند الاستحالة ولا استحالة في ذلك للآثار المروية في ذلك ، وبيانها بنقل الأئمة العدول ، ومن لم يجعل الله له نورا فماله من نور »<sup>(٢)</sup> .

(1) التذكرة للقرطي : ٣٣٢ .
 (1) التذكرة للقرطبي : ٣٣٣ .

- 141 -



المبتحث الستبابشع

## عظكة لمروزعك كالصراط

يقول القرطبي : « تفكر الآن فيها يحل بك من الفزع بفؤادك إذا رأيت الصراط ودقته ، ثم وقع بصرك على سواد جهنم من تحته ، ثم قرع سمعك شهيق النار وتغيظها ، وقد كلفت أن تمشي على الصراط ، مع ضعف حالك واضطراب قلبك ، وتزلزل قدمك ، وثقل ظهرك بالأوزار ، المانعة لك من المشي على بساط الأرض ، فضلا عن حدة الصراط ، فكيف بك إذا وضعت عليه إحدى رجليك ، فأحسست بحدته ، واضطررت إلى أن ترفع قدمك الثاني ، والخلائق بين يديك يزلون ، ويعثرون ، وتتناولهم زبانية النار بالخطاطيف والكلاليب ، وأنت تنظر إليهم كيف ينكسون إلى جهة النار رؤوسهم وتعلو أرجلهم فيا له من

وقال أيضاً :<sup>(٢)</sup> ( فتوهم نفسك ـ يا أخي ـ إذا صرت على الصراط ، ونظرت إلى جهنم تحتك سوداء مظلمة ، قد لظى سعيرها ، وعلا لهيبها ، وأنت تمشي أحيانا ، وتزحف أخرى ، قال :

> أبت نيفسي تشوب فسما احتيسالي وقسامسوا من قبسورهم سكسارى وقسد نيصب الصراط ليكي يجسوزوا

> > ۲۳۲ : المتذكرة للقرطبي : ۲۳۲ .
> >  ۲۳۰ : ۲۳۰ .

إذا بسرز السعسباد لسذي الجسلالي بسأوزار كسأمسشمال الجسبمال فسمنهسم من يكب عسلى المشسمال



تسلقساه السعسرائس بسالسغسوالي تخفسرت لملك المدنسوب فسلا تبسالي ومسنهم مسن يسسير لمدار عمدن يقسول لمه المهيمسن يما وليسي وقال آخر :

تصــول عـلى العصــاة وتستــطيــل وقــوم في الجــنــان لهـــم مــقــيــل وطــال الـويــل واتصـل العـــويل إذا مد الصراط على جمعيم فقوم في الجحيم لهم ثبور وبان الحق وانكشف المغطى

- 144 -

e . . . . . . .







### المراجع مرتبة على حروف المعجم

 ١ – التخويف من النار ، للحافظ أبي الفرج بن الجوزي . طبعة المكتبة العلمية . بيروت . ٢ \_ التذكرة في أحوال الموتي وأمور الأخرة للقرطبي . طبعة المكتبة السلفية ـ المدينة المنورة . ٣ ــ تفسير الألوسي . طبعة إدارة الطباعة المنيرية . ٤ \_ تفسير ابن كثير . طبعة دار الأندلس . بيروت . الطبعة الأولى . ١٣٨٥ ـ ١٩٦٦ . ٥ \_ تفسير القرطبي . طبعة دار الكتاب العربي . القاهرة . ٦ \_ جامع الأصول في أحاديث الرسول \_ لابن الأثير تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط . نشر مكتبة الحلواني الطبعة الأولى ، ١٣٩٢ - ١٩٧٢ . ٧ \_ الروح لابن القيم . نشر المكتبة العلمية . بيروت . ٨ \_ سلسلة الأحاديث الصحيحة للشيخ ناصر الدين الألباني . نشر المكتب الإسلامي . ببروت . الطبعة الأولى . ٩ \_ شرح العقيدة الطحاوية . لمحمد بن محمد بن أبي العز الحنفى . نشر المكتب الإسلامي . بيروت . الطبعة الرابعة . ١٣٩١ . ١٠ ــ صحيح البخاري . اعتمدنا على متن فتح الباري : طبعة السلفية . القاهرة . الطبعة الأولى . ١١ ـ صحيح الجامع الصغير للسيوطي . تحقيق محمد ناصر الدين الألباني . نشر المكتب الإسلامي . بيروت . الطبعة الأولى . ١٣٨٨ ـ ١٩٦٩ . ١٢ ـ صحيح مسلم . تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي . طبعة دار إحياء الكتب العربية . بيروت . الطبعة الثانية . ١٩٧٢ . ١٣ \_ العهد القديم والعهد الجديد . ١٤ ــ فتح الباري ، لابن حجر العسقلاني . طبعة المكتبة السلفية . القاهرة . الطبعة الأولى . ١٥ ـ في ظلال القرآن ، لسيد قطب . طبعة دار الشروق . ١٦ ــ لسان العرب ، لابن منظور . ترتيب يوسف خياط ، ونديم مرعشلي ، طبعة دار لسان العرب . ١٧ ــ لوامع الأنوار البهية ، للسفاريني . طبعة دولة قطر . الطبعة الأولى .

- 140 -

HE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

- ١٨ ـ مجموع فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية . جمع ابن قاسم . طبعة دولة المملكة العربية السعودية . الطبعة الأولى .
- ١٩ مشكاة المصابيح للخطيب التبريزي . طبعة المكتب الإسلامي . دمشق . الطبعة الأولى . ١٣٨١ ـ ١٩٦١ .
- ٢٠ ــ معارج القبول . للشيخ حافظ حكمي طبعة الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية . الرياض .
  - ٢١ ــ مقاصد المكلفين ، لمؤلف هذا الكتاب . طبعة مكتبة الفلاح . الكويت .
- ٢٢ نهاية البداية والنهاية لابن كثير . نشر مكتبة النهضة الحديثة . الرياض . الطبعة الأولى . ١٩٦٨ .

J



كتب مطبوعة للمؤلف

۱ \_ العقيدة في الله ٢ - عالم الملائكة الأبرار ٣ - عالم الجن والشياطين ٤ \_ معالم الشخصية الإسلامية ٥ - الرسل والرسالات ٦ - المرأة بين دعاة الإسلام وأدعياء التقدم ۷ - الصوم في ضوء الكتاب والسنة ٨ \_ اصل الاعتقاد ۹ \_ مواقف ذات عبر ۱۰ \_ مقاصد المكلفين ( النيات في العبادات) ١١ - القياس بين مؤيديه ومعارضيه ۱۲ ـ ثلاث شعائر ١٢ - جولة في رياض العلماء وأحداث الحياة ١٤ ـ خصائص الشريعة الإسلامية ١٥ ـ تاريخ الفقه الإسلامي ١٦ - الشريعة الإلهية لا القوانين الجاهلية ١٧ - نحو ثقافة إسلامية أصبلة ١٨ - سلسلة محاضرات إسلامية هادفة ١٩ ـ القيامة الصغرى وأشراط القيامة الكبرى ٢٠ - القيامة الكبري ٢١ ـ الجنة والنار

الطبعة الخامسة الطبعة الرابعة الطبعة الرابعة الطبعة الرابعة الطبعة الرائعة الطبعة الثالثة الطبعة الثالثة الطبعة الثالثة الطبعة الثانية الطبعة الأولى الطبعة الثاتية الطبعة الثالثة الطبعة الثانية الطبعة الثانية الطبعة الأولى الطبعة الثانية الطبعة الأولى الطبعة الأولى الطبعة الأولى الطبعة الأولى الطبعة الأولى

- 144 -

