ثريًّا عبد الفتاح ملحس

1 د ب الــــروح عند العــرب ( عند )

" وهي الرّسالة التي قدّ مت لكلية الآداب في الجامعة الامبركية لنيل رتبة ماجستير في الأد ب

1 يار ســنة ١٩٥١



فهرسءام للمواضيع

الغصل الاول

### بين المادة والرح

| 1    | 1  | المادة والروح              | الصراع بين  | _ | 1 |
|------|----|----------------------------|-------------|---|---|
|      | 11 | ــــــفة                   | نشأة آلغلس  | - | * |
| 11 _ | 11 | اقتها بالعلم والدين والادب | الفلسغة وعا | _ | ٣ |
| 11 - |    | قته بالعلم والديسين        |             |   |   |

الغصل الثاني

الادب بين الغرنجة والعرب

الغصل الثالث

الشعر العربسي القديم

١ ــ القدما وكيف فهموا الشــعر
 ٢ ــ تطور الشعر العربي القـــديم
 ٣ ــ المجارى الفكــرية في الشعر العربي القديم
 ٣ ــ النواحي التي ظهر فبها أد ب الرح عند العرب القدامى ٣٧ ــ ٣٨



|     |       | القيم الروحية في الأدب العربي القديسم :          | - 0 |
|-----|-------|--------------------------------------------------|-----|
| ٤٧  | _ ٣ ٩ | اللــه                                           |     |
| 0 8 | - 11  | الحـــب ٠٠٠٠٠                                    |     |
| 07  | _00   | الكـال ٠٠٠٠٠                                     |     |
| 0人  | -0Y   | الجمسال ٠٠٠٠٠                                    |     |
| ٦.  | -09   | الحقيقـــة                                       |     |
| 7 7 | -11   | الحـــرية                                        |     |
| 77  | -15   | السعادة                                          |     |
| Y 1 | -14   | الـــدين ٠٠٠٠٠                                   | 11  |
| 77  | _Y Y  | الغضيلــة ٠٠٠٠٠                                  |     |
| Y 9 | -44   | العقـــل                                         |     |
| Aξ  | -y .  | النفس والسروح                                    |     |
| 1.  | -X 0  | الموت والمعاد والخلود                            |     |
| 9 7 | -11   | هل عرف العرب القدامي أدب السيرح ؟                | - 1 |
|     |       | العوامل التي أضعفت أدب الروح عند العرب القدامى : |     |
| 1 8 | -97   | ا _ المقلية العربية                              |     |
| 17  | -90   | ب _ الروح الاسلامية ورجال الديسن                 |     |
| 9 7 | -97   | ج ــ نقدان الحرية                                |     |
| 11  | -9 Y  | د _ عدم الايمان بقيمة الانسان                    |     |
| 11  | -91   | ه _ ضعف النقد                                    |     |
|     |       |                                                  |     |

# الفصل الرابع

# الشعر العربسي الحديث

#### نوطئـــة

| 1.7 - 1       | في عصرى الانحطاط والانبعــات           | _ | ١ |
|---------------|----------------------------------------|---|---|
| 1.1 - 1.1     | في الشعر العربي في القرن التاسع عشـــر | - | ۲ |
| 1 · 1 = 1 · Y | في الشعر العربي في القرن العشــــرين   | - | ٣ |



### الغصل الخامس

## اد بالروح عند العرب في شعر القرن العشرين

#### \_ القيم السروحية ؛ 178 - 11Y الله 18. - 170 الروح والنفسس الحباة والوجود 101 - 161 101 - 101 الجمسال 10Y - 10 8 الكمــال 171 - 101 الغـــن 170 - 174 الحقيقة 111 - 177 الانسانية 1 7 7 الوطنيسة 177 - 177 السيعادة الحسب 1 T - 1 YY 111 - 115 الحـــرية 195 - 19. الديـــن T.T - 198 الموت والمعاد والخلود ٠٠٠٠٠ 7.8 - 7.8 هل عرف العرب المحدثون ادب الروح ؟ ٣ \_ العوامل التي تقوى القيم الروحية في الشعر العربي الحديث ؛ T.0 \_ T. E ا \_ الثقافة المحيح\_ة r . 7 - X . 7 ب \_ الحرية المطلق\_\_\_ة T . 9 - T . A ج \_ النقد الصحب\_\_\_

غرضي من هذه الرسالة ان ابحث عن القيم الروحية عند العرب في شعر القرن العشرين ه وفايتي القصوى أن أنبه ادبائنا العرب الى تقوية القيم الروحية في أدبنا ألحديث موالى ضرورة الايمان بها ، ثم أن احتهم على سد الغراغ الحائر في أد بنا ، ومعالجته حتى يكون لنا أد بعربيّ

قوى خالد ، يتكلم بكل لسان مويحكي حال كل انسان · غير ان الشوق الملح حدا بي أن ابحث ايضا عن تلك القيم الروحية في الشعر العربي القديم ، كي يتض المامنا تطور فهم العرب للقيم الروحية منذ كان شعرهم حتى عصرنا الحديث، وقد تناولت الدواوين العربية القديمة المشهورة مثم اضطررت أن ألم بالفكر العربي القديم الماسا سريعا لعلي أدرك مدى تأثيره في الشعر العربي القديم ٠ أما اذا لم اكن قد أوفيت هذا الغصل حقه فحسبي أن أفتح طريقا جدايدًا لمن يهمه أنّ يلجه ماحثا فيه عن القيم الروحية في الشعر العربي القديم • وقد اهتمت في كلا البحثين ، في الشعر العربي القديم وفي الشعر العربي الحديث ، أن أذكر الاسباب التي اضعفت القيم الروحية في الشعر العربي القديم شم قصدت الى أن أعالب الادب العربي الحديث مشيرة الى العوامل التي تقوّى القيم الروحية وواجب الاديب العربي الحديث نحيوها

وأربيد ان ألغت نظر القارئ الى نقطتين اولاهما : انني ما قصدت ألى بحث قصي في الادب والفكر العربيين القديمين لذلك اكتفيت احيانا بأن آخذ عن مصادر ثانوية في مواضيع مختلفة، غير آبهة للرجوع الى مصادرها الاولية لضيق الوقت ، وقد يرد في هذه الرسالة امثلة على دلسك، وثانيهما ؛ انني عندما تناولت الشعر العربي الحديث حاولت أولا أن اطالع المجلات العديد ة باحثة فيها عن أدَّ بالروح عند الشعراء المحدّثين عآخذة عن الشعراء المشهورين وغير المسهورين، ثم تناولت الدواوين العربية ، والكتب الأدبية الشعرية ، وقد يرى القارئ في رسالتي هذه ابياتا

مأخوذة عن المجلات دون الرجوع الى مصادرها الاساسية في الدواوي-- ن

وقد قدّمت لرسالتي هذه بغصل مختصر في الصراع الذي قام بين المادة والروح في الغكر الانساني منذ كان حتى عصرنا الحديث بوتبين لنا كيف كأنت الروح في جميع العصور تتعلَّت مـــن اوها ق ألمادة ، لترتفع بنا الى الملا إلاعلى ، ثم بحثت في علاقة الفلسفة بالعلم والدين والادب ، وفي علاقة الادب بالعلم والدين ، وأرد فته بغصل آخر بحثت فيه عن فهم الادب عند الفرنج\_\_\_ة

وبعيد فلعلني قد حققت بعض غرضي في هذه الرسالة ، وبلغت شيئًا من غابتي ، لقدد حاولت أن أطرق ناحية حديدة في بحثي وهي ناحية مظلمة ، دامسة تكاد تكون مجهــــولــة في ادينا العربي الحديث · فهـــل أســتطبع أن أدّعــي جلا \* هذه الناحيـــة ولــو بعض الجــــلا \* ٢ وهـل يكون في هذا النّـــور الضئيل الذي القبتـــه على هذه الظلمــة ما ينيم السبيل أمام أدبائنا وشعرائنا فيأتي أدبهم أعمق روحا وأكتسر خصبا وليدعس بحق أدبا انسانيا عالمها خالسدا ؟ ٠٠٠



### الغصــل الاول

# بيسن المسادة والسروح

- ١ \_ الصراع بين المادة والروح
  - ٢ \_ نشأة الغلسفة
- ٣ \_ القلسفة وعلاقتها بالعلم والدين والأدب
  - ٤ \_ الأدب وعلاقته بالعلم والديسين



# . ١ \_ الصواع بين المادة والروح في الفكر اليوناني والفكر الاوروبي".

فتح الانسان عينيه فراى نفسه في حضن الطبيعة ، تكتنفه الجبال والبحار ، وتعصف يه الامطار والرباح ، فعد يديه يلمس ما حوله ، حتى اذا كان الليل غفا ، واذا كان النمار قام يسمى ، ياكل ما تخرجه الارض ، ويشرب ما تسكب السما . وكانت قصول السنة تنتقل به من صيف الى خريف ، ومن خريف الى شتاء ، ومن شتاء الى ربيع ، وكان هذا الحول تارة يرضيه ، وتارة يغضبه ، تارة يمال قلبه غبطة وسرورا ، واخرى رعبا وخوفا ، فاخذ يشعر أن الطبيعة مسكونة بشي \* فير المادة التي يحسما ويلمسما ، وتاكد له أن ما ورا \* الطبيعة شيئًا غير منظور ، يحرك الاكوان ويسبب ظواهرها المرعبة ، ولكن ماذا عساه ان يقول عن ظواهر الكون لكي يرضي خياله السادج الغرير سوى اساطير ينسجها له الخيال فيروبها لتكون له عقيدة وادبا وعلما ٠٠ (١) ٠ كرت عليه السنون وهو يبحث بعينه ويديه عن أقوى قوى الطبيعة ليرمي على كاهلها مسئولية الحاكم الاكبر ، فاوحت اليه المادة أن يبحث وببحث، حتى أذا كل وتعب، رجع إلى المادة معتصما بها . وكان اليوناني أول من أبحريته الانسانية ، وقوة عقله ، فراح يتامل في الفضا اللَّاحب، ملقيا على الكون وظواهره الغامضة قبسا من نوره فطورا كان يثبت وجود المادة ، وينفي وجود الروح ، وطورا آخر كان يتحرر من المادة ليتمسك بالروح ، حتى اذا فشل رجع مرة اخرى الى المادة يستمد منها املا آخر • لذلك نرى في جميع اطوار الفكر اليوناني أن المادة التي يتكون منها الوجود هي الموحية الى جوهر يرتفع عن المادة في ماهيته . وقو مر الفكر اليوناني في ادوار ثلاثة ، واحد قبل سقراط ، وآخر في عبده ، وثالث بعد ارسطو . وفي جميع هذه الادوار كان الصراع مستمرا بين المادة والروح

وقد قام المفكرون اليونان في الدور الاول يتاملون في الطبيعة ، باحثين عن اصلها وكنه وجودها بغراوا في المادة حقيقة الكون ووجوده، وفي الما والحرارة والهوا اصلها وجود الكائنات كلها ولكن الفكر اليوناني لم يقف عند هذه الفلسفة المادية بل تخطاها قليلا الى عالم الروح ، فكانت المدرسة الفيتافورية، وهي ذات نزعة صوفية روحية ، تمجد الروح ، وتحيا حياة الزهد والتقشف عمم تلتها المدرسة الايلية التي قامت تبحث عن روح واحدة او اله واحد "لان الكمال لا يتعدد وهو لا يشبه البشر في الصورة او في نوع التفكير، كله عين ، وكله اذن ، وكله عقل ، " (٢)

<sup>(</sup>١) احمد امين وزكي محمود \_ قصة الفلسفة اليونانية ، ج ١ (مصر ، ١٩٣٥) ص: ٢

<sup>(</sup>٢) احمد أمين وزكي محمود - قصة الفلسفة اليونانية عاص ١٠٠٠ .

ولم يلبث الفكر اليوناني في هذا الدوريين مد وجزر حتى رجع الى المادة يمجدها فكأن المذهب الذرى الذي يرى الوجود مكونا من ذرات تتصل وتنقصل ، ثم طفت على اليونان المدرسة السوفسطائية التي تستطيع ان تجيب على كل سوال ، عن كل ما يسال ، فاصبح الانسان هو المقياس الاول لكل شيء ، وحاز بذلك على التفاتة المفكرين، حتى أذا جا" الدور الثاني انحصر الاهتمام في الانسان لا ما في حوله من مواد ، لان الانسان لخز ، ويجب ان يحل هذا اللَّفر ، ولان للانسان قيمة في الحياة ولمقله المكان الاول ، فهو يقكر تفكيرا حرا ويبحث عما يشا" ويخلق ما يشا" من آلهة ، فما هي حقيقة هذا ؟ حاول سقراط أن يبحث في حقيقة النفس البشرية وسعى يعرف نفسه بنفسه ، واشتمرت عنه هذه العبارة "اعرف نفسك بنفسك " ، التي رفعت قيمة الانسان ، وعززت مكانته ، فقام يبحث في اعماقه ويتامل في وجود ، ، وطرح الطبيعة وما فيما لانه شعر أن الانسان أرقى الكائنات ، يستطيع بعقله أن يتوصل الى المعرفة التي هي فضيلة بحد ذاتها • وهكذا "رد سقراط القلسفة الى مجرد تامل او بالاحرى مجرد نظر في حياة الانسان الباطنية ، أو النفس الانسانية" (١) وبعد زمن تمخض الفكر اليوناني في سيره هذا عن شاعر فيلسوف هو افالطون الحكيم جا" يبحث عن الحقيقة بواسطة المثل ، ويحاول ان يدرس اسرار الانسان وفوامضه ، فجرد المادة ، وتوفل في الروح والمثل المليا حتى بلغت الروح مجدها في عصره ، وقد قال افلاطون أن المعرفة" تصعد من المحسوس الى المعقول وتخضع الأول للثاني " (٢) . وقد جا بعده ارسطو ، وقرب المادة الى الروح ، فامتزجت الناحية الطبيعية بالناحية الذاتية •

وفي الدور الثالث بسادت "على الفلسفة النزعة الذاتية ، دون الموضوعة ، فان الرواقيين - Stoics - قد شغلوا بالانسان الرواقيين - Stoics - قد شغلوا بالانسان وصيره " (۳) ولم يقروا وجود حقيقة الا عن طريق حواسه " ، فاصبحت الحياة العملية وحدها هي المقياس بفلا يابدون كثيرا في القيمة العلمية لذاتها ان لم تكن وسيلة الى الحياة العملية " (٤) ، فامتاز هذا الدور بالعلوم ، وكان اخصب عصور العلم القديم ، في الطب، فير أن هذا الدور اخذ يضعف ويشح حتى انتهى بعد هب اللادرية ، التي تنكر العلم واليقين ، "فالحكمة في العدول عن الايجاب والسلب والامتناع عن الجدل والوقوف عند الطواهر " (ه) ، وقد امتاز هذا الدور ايضا "بانتشار الثقافة اليونانية في بلدان البحر المتوسط ، منهما في العلم والفلسفة ، وتاثر كل منهما بالاخراو شارك الشرقيون لا سيما الساميون منهم في العلم والفلسفة ، وتامت

<sup>(</sup>١) اسماعيل مظهر - قلسفة اللذة والالم (مصر ١٩٩٧) ص: ٣٤

<sup>(</sup>٢) يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية (مصر، ١٩٣٦) ص: ١٨

<sup>(</sup>٣) اسماعيل مظهر \_ قلسفة اللذة والالم ، ص : ٣٤ \_ ٣٥

<sup>(</sup>٤) احمد أمين وزكي محمود ـ قصة الفلسفة اليونائية عالى: ٣٢٧

<sup>(</sup>٥) يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية ، ص : ٣١٣ .



في الشرق حواضر علمية جديدة في في مقدمتها الاسكندرية " (١) ، حيث انبثقت عنها الافلاطونية الحديثة ، وهي التي انبرت تبحث عن علة وجود المادة وجوهر الروح والخنطلاق النفس من سجنها الى عالم الحقيقة الازلي .

وبعد احد عشر قرنا ثكلت الفلسفة اليونانية رجالها ، واقفرت اثينا من العلماء كما أن الاسكندرية فقدت مكانتها موقد تناول الشرق الفلسفة اليونانية ونقلها الى الحربية ، ثم ترجمت الكتب الحربية الن اللاتينية ، وذاعت في الفرب في القرون الوسطى ، وكان رجال الدين في ذلك الحين حملة الملوم والفكر ، فاكبوا على الفلسفة يدرسونها ليثبتوا صحة الدين ، غير أن رجال الفكر شعروا بالحاجة الملحاح الى ثورة ، وكانت ثورة 'جارفة عنيفة ، قصد ت الى تحرير الحياة مما اصابها ابان الحصور المظلمة من عقم وجحود ، واراد تان تنهض المقل من عثاره ، وان تنفخ فيه روح النشاط والحرية ، فالتمست له غذا" في آداب اليونان والرومان " (٢) . وقد قام على راس هذه الحملة المباركة بترارك ( Petrarch ) ودانتي (Dante) منادين بالثورة على الكنيسة ، ووجوب حرية الانسان ، هكذا نفض الخرب عنه فبار الخوف والاستسلام ، وقام ينشد المعرفة اينما كانت ، فالمعرفة لا تكون الا بالتجربة الانسانية ، والانسان ذو قيمة عظيمة ، وقل كبير راجح ، وعلى هذا الاساس قامت الفلسفة الاوروبية الحديثة وعلى راسما ديكارت (Descartes) وبيكون ( Bacon ) وبدا الفكر الانساني يحيا "حياة جديدة اساسها اجلال العقل والحكم بعصمته " (٣) واصبح الانسان هو الكائن الاعلى الذي يستطيع أن يعرف كل شي " بالتجارب والاختبارات . وبهذا امتزجت المادة بالروح او الجسم بالمقل ، وهب ديكارت يبحث من علاقة الجسم والعقل او المادة والروح ليوفق بينهما ، أما سينوزا (Spinoza) فكان مفمورا بروحانية الكون ، مو منا بوجود روح كبيرة تلف الكائنات كلها م معتقدا أن الله حال في كل شي \* ، والله هو المحرك لكل شي " في الكون ، وقد قام لوك (Locke) يدعو الى مذهب التعدد ، ويفرق ما وحده سبنوزا ، معترفا بشخصية الفرد وقيمة الفرد بعد أن ذوبها مذهب الحلول السنبوزي •

وكانت المادة لا تزال تتارجح ، وكانت الروح لا تزال قلقة تترنج حتى قام بركلي (Berkeley) ونفي المادة نفيا قاطعا ، واثبت الروح او المقل ، وقال ان المقل هو الذي يبعث المادة الى الوجود ، وهدونه لا وجود للمادة ، واراد بذلك ان يصد التيار المادي الجارف الذي طغى على الفكر في عصره ، وان يثبت وجود الله مصدر الروح ، ولكن التيار المادي يعلو فنسمع صوت هيوم (Hume) ينادي بعد هب التجرية ، وبويد المادة ، ومن تيار آخر نسمع صوت روسو (Roussean) ينادي

<sup>(</sup>١) يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية عداص : ٢٧٥

<sup>(</sup>٢) احمد امين وزكي محمود - قصة الفلسفة الحديثة ج: ٦ لمصر، ١٩٣٦م) ص: ٢

<sup>(</sup>٣) محمد فلاب \_ المذاهب القلسقية العظمى في المصور الحديثة (القاهرة ١٩٠٠) من ه



بتعجيد الشعور الفطرى السادج ، والرجوع الى الطبيعة ام الانسان الاول ويقول كانت (καν) موفقا بين التيارين ، بين المادة والروح ، اذ يشعر ان الانسان لا يستطيع ان يحيا دونهما و فتقف المادة والروح معا ، تبحثان عن سخرج يفتح لهما أفاقا واسعة وسهولا شاسعة ، فتتسرب المادة من القرن الثامن عشر الى القرن التاسع عشر منتصرة ، تاركة خصمها ، ناشرة اجتحتها في الفضا بالغة اوجها في مذهب النشو والارتقا ، ومذهب دارون (Darwin) الذي يقوم على تطور الكائنات من "البسيط الى المركب، ومن المتجانس الى فير المتجانس، ومن فير المحدود الى المحدود (۱) ، فعرف هذا العصر سبنسر (Spencer) وكونت (Cornte) ودركم (Darkhom) وهيجل

وقد قام رجال الفكر الاوروبي الطليان والالمان والانجليز والفرنسيون يشتركون مع الانقلاب الاجتماعي الذى احدثته الثورة الفرنسية ، فتخنى الانسان باخيه الانسان ، وقام ينشر على مسامع الكون الاخاء والمساواة والعدل ، واند فع يسخر المادة ويقويها لتكون خير وسيلة لسعادة البشرية ، واطمئنانها في الحياة • زد على ذلك ان الفيلسوف الالماني نيتشه (Wietche) سعى ان يجعل الانسان انسانا قويا صحيحا ، يصقد على سلم الارتقا" حتى ألي السيرمان (Superman) ، وقد اصبحت افلسفة هذه نيما بعد ، وحياً لنظم سياسية صارمة ، واصبح الانسان توبا مسيطرا . ولما جاء القرن المشرون انتصر الانسان بآلاته واختراعاته ، وقوي نفوذ ، ، وسيطرته على الطبيعة ، فأخذ يستخدم الالة وسيلة لغرضه وراحته ، وكانت الحرب المالمية الاولى دافعا قوبا للانسان ان يبحث جادا عن مواد جديدة ، لتعزيز قوته الآلية ، فساد في المالم القلق والاضطراب، والفساد الخلقي ، وراح الانسان يتمرد على النظم ، والقوانين مناديا بحربته المطلقة في أن يفعل ما يشا" متى شا" • فعمت الفوض في البلاد ، وقد مثلت الوجودية في فرنسا هذه الحالة خير تمثيل • وهكذا طنت الفلسفة المادية على القرن العشرين ، ونشرت مذهب الذرائع الذى اساسه التجرية ، والتجرية فقط ، غير آيه باللوسيلة التي تقود الى تلك النتيجة • ولم تزل الفلسفة المادية تتخلفل في كيان عصرنا حتى بلغت ذروتها في المصر الذرى الذي يومن ايمانا كليا بقوة الانسان ، وقوة سميه وتجاريه واختباراته ، فترى ان الذين صاغوا القرن المشرين هم رجال الملم والعمل وليس فيهم احد من رجال الفن او الادب او الفلسفة ٠٠٠ لان هذا المصر اولا وقبل كل شي " كان عصر الحاملين لا المفكرين ، وعصر العمل لا الفلسفة " (٢) واراد بذلك ان يصد التيار المادى .

<sup>(</sup>۱) ادوار فارس \_ المقتطف، مج ۲۲ ج: ۲، ص: ۱۹۷

<sup>(</sup>٢) ارثر شلسنجر ، وماركيز تشايلس (ترجمة محمد قطب) مجلة الكتاب السنة الخامسة ج ١٠٠٠ ، ص + ١١٤



نرى ما تقدم كيف تطور الفكر الإنساني من العصور القديمة منذ كان الانسان الى الفكر اليوناني ، ومن الفكر اليوناني الى الفكر الاوروبي هم الى المدنية الحديثة ، وخلال هذا التطور نجد الانسان طورا يسجد المادة وطورا يسجد الروح ، واحيانا يسجد هما معا ، فكان الفكر يتقلب على تيارات جارفة ، وفي كل طور نجد رجال الفكر هم الذين يديرون دفة الحكم في المالم ، فمن ثورات نكرية الى ثورات اجتماعية وسياسية ، والى اتجاهات فنية وادبية جديدة ، فهل الفلسفة هي السبب الاول في تحرر الانسان من ربقة العبودية ؟ اقول نحم ، لان الفلسفة حررت الانسان من الجبل فقام يسمى ووا المادة فكان العلم ، ولان الفلسفة حررته من ربقة الدين لقام يخلع عنه ردا مبليلا يسمى ورا الرح للمطلقة فكان الفن وكان الخلق والابداع ، ولان الفلسفة حروت الانسان لقام يسمى ليحرف نفسه وسبر فوره ، ويويد شخصيته وقيمته ، الانسان من الانسان لقام يسمى ليحرف نفسه وسبر فوره ، ويويد شخصيته وقيمته ، فكانت الانسانية ، في كل دور في الفلسفة حرة ، طلبقة ، تحث الانسان في سبيل المحرفة ، وتحريه من التجمد الفكوى القتال وأنها الى السمي المستمر في سبيل المحرفة ، وتحريه من التجمد الفكوى القتال وأنها هي الفلسفة ومن هو الفيلسوف ؟ وما علاقة الفلسفة بالملم والدين والادب ؟



### ٢ ــ الفلسفة

يقول دريك (DraKe) ان الفيلسوف هو محب الحكمة ، والحكمة لا تكون الا بالمعرفة العبيقة وبالبحث عن الحقيقة ، والحقيقة ليست في جميع المعارف ولكن في غربلتها وتكريرها ، ويشبه دريك الفلسفة بقطرة من العسل ، لم تكون الا بعد مرورها في مواحل مختلفة · (١) ·

فالفيلسوف يتامل في الكون ، ويقف موقف الشاعر الذي يحس بكل جارحة من جوارحه ، فيسجل شعوره ، ويعبر عن فبطته وطربه م ويغربل حتى اذا شمل الكون ، يدرّ كله كان فقيلسو فا ، واذا استقل بمعرفة شي معين في الكون كان عالما ، واذا بحث عن ظواهر الله كان رسولا نبياً ، فغي كل طور نرى سميا متواصلا ورا المعرفة عن طريق العقل وعن طريق الشعور والاحساس • ونرى من ذلك أن في الفيلسوف شاعوا وعالما ونبياء وان المعرفة كانت واحدة تعرف بالفلسفة فانفصلت عنها المعارف كُلِّمُ فِي حقله ، فما علاقة الفلسفة بالعلم ؟ وما علاقة الفلسفة بالدين وما علاقة الفلسفة بالادب؟ ٠٠٠

# ٣\_ الفلسفة والعلم

قلت أن المعرفة كانت واحدة تدعى الفلسفة ، فانفصلت عنها تدريجيا المعارف الحديدة ، فالعلم جز من الكل ، فكيف يفرق الغرع عن الاصل وكيف يلتقيان ؟

ان العلم - على حد تعيير دريك - يهتم بالمظاهر الخارجية ، بينما الفلسفة تتخلفل بعمق وتصور لنا علم الحقيقة • (٢) وان كل علم - على قول احمد امين وزكي محمود - "يلتزم جانبا واحدا من الكون ، قاما الفلسفة فتتخذ من الكون باسره موضوعا لدرسها ، وهي تنشد توطيد المعرفة ما استطاعت اليه سبيالا • (٣) ويقولان ايضًا أن الملوم على اختلاقها تفرض وجود الكون وتسلم ببعض الاسس تتخذها مبدا لابحاثها ، فاما الفلسفة فتنكر هذا التسليم اشد الانكار ، وتصر على ان تخوص الى ابعد الاغوار ، حتى تصل الى جوهر الوجود" . (١٤) اما الفلسفة فتحاول "ما استطاعت الا تربط الفكرة المعينة بجسم من الاجسام، بل تربد ان تصل الى الافكار الخالصة المجردة " (٥) وان تدرس على حد تعبير دريك - القيم كما تدرس كل شي \* في علاقاتها الكبرى ، وأن الفلسفة لا توسع معرفة الانسان بل تنقيها وتكملها ، بينما ألحلم هو شي مفصول محدود يدرس على حدة ١٠ (١) والفلسفة تاخذ نتائج

D. Drake-Invitation To philosophy (Cambridge, 1933) preface (1)

Ibid, Aeface : Vi (7)

احمد امين وزكي محمود \_ قصة الفلسفة اليونانية \_ ص ١ ٨ (4)

المصدر نفسه، ص ١٣ ١٣ (2)

المصدر نفسه، ص: ٢٤ (0)

<sup>(1)</sup> Drake, Invitation To Philosophy, preface : viti

جميع العلوم وتوفق بينها لتربنا هذا العالم المتعدد ، وهذه الحياة الجارية التي تحتوى على تيارات مختلفة عديدة ، وتيارات معاكسة ، كعالم واحد ، وتبسط اما م اعيننا منظرا شاملا للحياة (۱) ، واما العلم فينفصل عن هذا المنظر العام ليهتم بحقله فقط ، باحثا ، مختبرا سنقبا عن حقيقة محدودة ، تتغير بتغير التجارب وقوة الملاحظة ، فنرى على قول ابراهيم مطر — "عناصره من نافذة الكيميا" وتدرس احيا"ه من نافذة البيولوجيا ، ونتفهم الانسان من نافذة البسيكولوجيا ، وندرك حقيقة قوى الطبيعة من نافذة الطبيعيات ، ولكن يتعذر علينا ان نرى العلاقة بين جميع هذه ، والواحدة التي تشترك بين شتائتها " (۲) ،

وقد نسمع اصواتا تدعو الى التعاون بين الفلسفة والعلم ، والى السير بهما معا في الحياة ، فالتعاون بين العلم آية الحياة الفكرية في هذا العصر ، ولا يسعنا الان ان نحسب احدهما وحدة قائمة بذاتها منفصلة عن الاخرى ، بل هما عضوان حيان في جسم حي هو جسم المعرفة الانسانية " (٣) ، وقد جعل فواد صروف العلم والفلسفة في عناق واحد ، وقال ان العلم كان متصلا بالفلسفة اتصالا وثيقا ، ثم افترق عنها ، غير ان القرن العشرين قد قرب الشقة بينهما (٤) ،

وهناك جماعة تنفي الفلسفة التي تحتاج الى كلام مطول ، وتفسير مسهب وقد يكون معقدا ، مبهما ، فالمستقبل اليوم للعلم وللعالم وحده ، وعلى حد تعبير شبلي الشميل "ان العالم الطبيعي والحاسب الرياضي ، والعامل الميكانيكي اقصر كلاما ، وافصح بيانا ، وابسط اسلوبا ، وايبت حجة ، واصدق من الاديب اللفوى ، والعالم اللاهوتي ، والفيلسوف المنطقي ، وسائر العلما" " (٥) .

ومهما يكن من القول فان العلم جزا من الفلسفة ، يشترك مع الفلسفة في البحث والتحليل ، للوصول الى الحقيقة ، فير ان حقيقة العلم معينة محدودة ، وحقيقة الفلسفة شاملة مطلقة ، وكلاهما يهدفان الى راحة البشرية ، فالعلم يهدف الى راحتها المادية، والفلسفة تهدف الى المثنانها الروحي .

## الفلسفة والدين

تامل الانسان في الطبيعة ، وفي ظواهرها المختلفة العديدة ، فاحس ارواحا تحمر الكون ، لا بد لهما من يد في تسييره ، فسلم وآمن ، وبعد تامل عبيق خرج الانبياء من شرقنا هذا ، بآراء قلسفية مختلفة ، عن الخلق رعن الله ، فتوحد الخالق ، وسلم به الناس سليها ، وآمنوا ايمانا جازما بكل ما اوحي الى انبيائه ، فرفضوا الجدل فيه والبحث عن حقيقته ، فجمد الدين ، وانكمش على ذاته يكفر الفلسفة ، فير ان اليونان لم يصابوا

Drake - Invitation To Philosophy, Preface: x (1)

<sup>(</sup>٢) ابراهيم مطر ـ المقتطف، مج ٢٦ ج ٢ ء ص ١٧١

<sup>(</sup>٣) ؟ المقتطف مهمج ٢٤ج ٤ من ٢٩٤

<sup>(</sup>٤) نواد صروف \_ المقتطف، مع ١٠٧ ج ٣ ، ص : ١٧٦ \_ ١٨٢

<sup>(</sup>٥) شبلي الشميل ـ مجلة الزهور ـ السنة الاولى ج ٤، ص : ١٦٥، ١٦١ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

بهذا الجمود لوثنيتهم التي سمحت باتخاذ آلهات عديدة لها ما للانسان من شعور واحساس، وطيها ما على الانسان من واجبات، فلم تكبت رفائهم الفنية، ولم يسيطر على قلوبهم الخوف والفزع، كما سيطر على العقل السامي • فالاله السامي اله قوى جبار ، يبطش يبده كل شي " ، "قاض عادل واله يسخط كل يوم " (۱) له فأذا فضب ثار وانتم • وقد تغيرت فكرة الله عند المسيحية لم تتحرر الا بعد أو فتحرك السامي قليلا من كابوس الاله العارد ، غير ان المسيحية لم تتحرر الا بعد أو ان اتصلت بالفلسفة مباشرة ، وكان اول اتصالها بها عندما حمت الكيسة الحياة الفكرية التي كانت تفر من وجه الهجوم البربرى ، والتي كادت تمحى على ايديهم السفاكة ، بذلك ظلت الفلسفة الفريية زمنا طويلا تويد المقائد الدينية وتحددها وتنظميا ، وتبحث فيها بحثا عبيقا ، بعد ان كانت مجبوعة مقائد مسلما بها كل التسليم ، لا تقبل الشك ولا النفي • وفي الواقع ان الفلسفة احدثت ثورة على الدين ، فلقح الدين المسيحية الاوروبية اوسع الدين ، فلقح الدين المسيحية التي ولدت في الشرق ، وبقيت على ما هي •

الفلسفة والدين كلاهما يبحث عن المثل العليا وعن الحقيقة المطلقة ، فير ان الفلسفة لا تقف جامدة اما م ما يذهلها ويرعبها ، بل تاخذه وتحلله ، حتى تصل الى جوهوه ، وبهذا تلتقي والعلم ، واما الدين فمن طبيعته الايمان والخشوع الم م فوامض الحياة ، وبهذا يلتقي والشعر ، فير ان الشعر من طبيعته الانطلاق والتعرد ، والدين من طبيعته الاستسلام والهدو " ، فالدين يحتاج الى الفلسفة ، دونها يكون جامدا متزمتا ، فالفلسفة تعد الدين بالقوة ، وتصقله مما علق به من آرا " سخيفة ، وتقاليد بالية ، لا يقرها المنطق ولا يقبلها المقل ، وينبغي على الدين انتيكون عدو الفلسفة ، وهو سعلى قول دريك سد في جوهره روح ، شعلة داخلية مصدرها القلب والارادة ، ٠٠ لا يحارض الفلسفة التي مصدرها العقل والادراك (٢) ، فمن الواجب ان يوفق بين الفلسفة والدين ، وقد كان لمحمد والانفاني ، فيرى محمد عبده ان "العقل وحده لا يستقل بالوصول الى ما الافخاني ، فيرى محمد عبده ان "العقل وحده لا يستقل بالوصول الى ما نيه سعادة الام بدون موشد الهي ، كذلك الدين هو حاسة عامة لكشف ما نشته على الحقل من وسائل السعادات ، والعقل هو صاحب السلطة في معرفة يشتبه على الحقل من وسائل السعادات ، والعقل هو صاحب السلطة في معرفة تشكل الحاسة وتحريفها " (٣) ،

### القلسقة والادب

ان الفلسفة اقرب الى الادب من العلم ، فالادب يوحي الى الفلسفة ، فير ان الفلسفة لا تقف عند الوحي لتسجيله ، بل تخوص باحثة في اعماق الاعماق لتعلم ما يراه الشاعر ، وقد "قال الفيلسوف للشاعر ؛ اني اعلم ما تراه ، وقال الشاعر للفيلسوف ؛ اني ارى ما تممله ، مثل هذا الشاعر وهذا الفيلسوف لا يختلفان" (٤) ،

<sup>(</sup>١) التوراة : المزمور السابع عدد : ١١

Drake - Invitation To Philosophy, Preface : xvi (1)

<sup>(</sup>٣) محمد عبده ـ مجلة المقتطف مج ١٠٥ هج ١ ص ١ ١١٤

<sup>(</sup>۱) أُمِنَ الرِينَ ِ - النترالَّةِ إِن لَا بِيرِت ٢٠٤٠ ) عن ٢٠٠٠ This file was downloaded from Quranic Thought.com

هكذا يرى امين الريحاني الفيلسوف والشاعر، والفلسفة على قول دريك ما اكثر ميلا الى طبيعة الشعر (١) ويقول امين الريحاني موفقا بين الفلسفة والادب "ان بين الشعر الكوني الروحي وبين الفلسفة التي تقرن المادة بالروح صلة متينة ونسبا قديما ، يمت الى اقلاطون ، وهوميروس، ومن تقدمهما ، والحق يقال في فلسفة افلاطون شعرا صافيا ، وفي شعر هوميروس فلسفة سامية (٢) ، اذا ، اينبغي على الشاعر ان يكون فيلسوفا مفكرا ؟ يقول كولردج (عوداده) ) اذا ، اينبغي على الشاعر ان يكون فيلسوفا مفكرا ؟ يقول كولرد ج (عوداده) ) "لم يستطع إنسان ان يصبح شاعرا كبيرا دون ان يكون فيلسوفا عميقا ير، لان الشعر نتاج معارف الانسانية جميعا ، فالعقل والشعور يمتزجان لذلك كانت الشعر نتاج معارف الانسانية جميعا ، فالعقل والشعور يمتزجان لذلك كانت الفلسفة معارف الانسانية جميعا ، فالعقل والشعور يمتزجان لذلك كانت الفلسفة وكما قال احد النقاد مد شبحا للشعر ، وكان الشعر تجميدا للفلسفة ،

راينا مما تقد م ان الفيلسوف والشاعر ينهالان من معين واحد ، وان كل واحد منهما يعبر عن ذلك المعين باسلوب خاص، فيحرك الشاعر قلب الحياة بلغته الموسيقية العذبة ، ليلقي على الظلمات اشعة ونورا ، ويمنح الانسان فبطة وحبورا ، هكذا يفعل الفيلسوف الشاعر ، والشاعر الفيلسوف ، اللذان يحركان القلب والعقل معا ، فتهتز الانسانية جمعا ، مترنمة بالانشودة الخالدة ، فالشاعر في جميع الادوار ، هو الفاتح الاول ، بيده السيادة الاولى ، الا وهو خياله الخصب المبد ع ، ليفتح قلوب البشر على جمالات الكون ، وبرفع نفوسهم الى المثل العليا ، طارحين ووا هم المادة وترهاتها ، فالصلة متينة بين الفلسفة والادب ، والنسب قرب ، فما هي الصلة بين الادب والدب ، والنسب قرب ، فما

# 3 - Ike + eller

اتضح لنا مما سبق ان الشعر هو اول طور للمعرفة ، فالشاعر يقف متاملا ،
مسجلا ما يختلج في نفسه من احساس وشعور ، والعالم يستوحي احساسه وشعوره
ليبحث ويدقق او يسجل النظريات والاستنتاجات ، فيضع القوانين والقواعد كي وقد
نرى ان كل فن من الفنون يصبح علما فيما بعدز فالشاعر يعبر عن شعوره بقصيدة
والرسام بلوحة ، والنحات بتمثال ، والموسيقي بالحان ، ثم يجعل الباحث المدقق
من هذه الفنون قواعد يسير عليها من اواد ان يتعلم ، فينبثق عنها علم العروض،
وكيميا الالوان وعلم التشويح ، وعلم الالات والنوتات ، ثم نرى الفنان نفسه يرجع
الى هذه القواعد ، يدرسها درسا دقيقا ، فكلما زاد الهطلاع الفنان على علم ،

Muscher to the the ter the ter (4)

Drake, Invitation To Philosophy, Preface: Xi (1)

<sup>(</sup>٢) امين الريحاني - انتم الشعراء - ص: ٢٩ - ٣٠ -

<sup>(</sup>٣) حسن لطفي المنفلوطي - مجلة الكتاب، السنة الخامسة ج ١، ص: ١٥،

F.L. Lucas - Ten Victorian Poets, Clambridge, 1940) Preface: (E)
Xiii-xIV

زاد اتقانه لفنه ، وكلما زاد اطلاع الاديب على العلوم زاد عمقه وقوى ادبه ، وهكذا ، فالفنان يحتاج الى العلوم لياخذ منها المواد الخام لفنه ، والعلم كما قال سبنسر "خاد م للفن والادب" (١) · وقد قال انشتين ( Einstein ) في هذا الصدد : " أن شعورى بجمال الطبيعة ، وكل ميولي الفنية نشات نشواً منسجماً مع الميل الى البحث العلمي • وانا اعتقد ان وجود الواحد منها دون الاخر متعذر • انني وجدت الواحد متحدا بالاخر ، في اصحاب العقول المبدعة الذين عرفتهم " (٢) •

فالعلم والفن ضروريان للحياة ، وبراد بالعلم على حد تعبير ابراهيم مطر ، "ان يسبر غور هذا الكون من شتيت مظاهره ، وبالفن ان يتم حربة الحياة ، وان يلج بخيالاته في سماوات الغبطة والكمال " (٣) ، والعلم يزودنا بالحقائق ويطرد من رو وسنا \_ على قول امير بقطر \_"اباطيل العادات وواضاليل التقاليد ويقودنا للبحث عن الحقيقة اينما وجدت والفن الجميل يصقل لنا الحياة ويزينها ويزخرف لنا المنتجات العلمية وينعقها ويرسم لنا طريق السعادة والسرور والخبطة ٠٠ ويصور لنا الجمال بكل ما تنطوى عليه الكلمة من المعاني السامية \* (٤) • لذلك يحلق الفنان دائما الى الحقيقة "مقدما على الكبير لانه كبير، ومتله فا على الجميل لانه جميل ، فيتقنص لنا السحر" (٥) ، ويتركنا في نشوة مترفصين عن دنايا الاوض، معتصين بالمثل العليا ، جادين في طريقنا الى المجد والكمال .

لذلك نرى أن الشعر لا يناني العلم ، وأن الشعر كما قال شيللي (Shelley) نقطة ارتكاز المعرفة ، ومحيطها في الوقت نفسه ، وهو الذى يفهم كل العلوم والهه وحده يجب أن ترجع كلما (٥) ووباستطاعة الشاعر أن ياخذ من العلم ويعطيه ، ان ياخذ من الحقيقة العلمية ، فينفخ فيما روحا من روحه ويكسوها جمالًا من مشاعره فتصبح حقيقة ادبية ، وفي ذلك يقول ورد سورت (Mordsworth)" ان مكتشفات الكيماوى ، او العالم النباتي ، او العالم بالمعادن ، يمكن جعلها مواد صالحة للفن الشعرى ، اذا تيسر جعل هذه المكتشفات شهيمة بالكائنات الحية التي تفرح وتتالم " (٦) • وبالتالي يستطيع الفن ان يكون موحيا للملم والبحث والتدقيق •

<sup>(</sup>۱) ابراهیم مطر ـ المقتطف مع ۲۲ج ۲ ص: ۱۲۲

<sup>(</sup>٢) انيشتين ـ المقتطف مع ٧٧ ج ٢ ص: ١٢٦

ابراهيم مطر \_ المقتطف مع ٢٦ ج ٢ ص:

<sup>(</sup>٤) امير بقطر - مجلة الهالل مع ٤١ ج ٣ ص: ٣٦

Shelley \_ Defence of Poetry (London,?) P:101 (1)

<sup>(</sup> ترجمة حسين نصار) - مجلة الكتاب، السنة الخامسة ج ٦ ص: ٢٦ه .



#### الادبوالدين

الادب شعور وايمان موكذلك الدين شعور وايمان ، فا لعلاقة بينهما حميمة ، لان للدين طبيعة الشعر ، فكلاهما شخصي وعاطفي ، وفي ذلك يقول دونللي ( ١٥٥ ال٥٥ ان في الدين يكون الشعور عبادة ، وفي الفن يكون مجسدا للمثل ، ، وكلاهما شخصي يتخللها الشعور والاحساس (١) ، والادب والدين يهدفان الى مثل عليا ، ويبحثان عن الحقيقة القصوى، غير ان الادب حرّ طليق ، والدين مقيد بتقاليد ، وللادب طبيعة النبوّة ، وللدين طبيعت الشعر ، فتقوا في التوراة اناشيد سليمان ، ومزامير داوود ، كما نردد في الانجيل اقول الشعر ، فغول القرآن سور محمّد ، كلّها صادرة في قلب الانسانية المعدّب ، فالشاعر هو النبسي الذي يحمل الى البشر رسالة الجمال ، فتسمو النفس البشرية ، وتترفع عن ثرّ ها تالدنيسا ، والنبي هو شاعر يحمل الى البشر رسالة المحبة ، فتأتلف القلوب ويشيع الاخا، ، فالشعر هو المعبر عن الدين ، كما ان الغنون على الفنّ ، والفنّ عول دونللسي المعبر عن الدين ، كما ان الغنون عمور يدفع الى الفنّ ، والفنّ على قول دونللسي متصل بأساسه بالدين ، وعليه يترعرع ، كما ان الوحي الالهي يدفع الانسان الى الايمان بالله، وطلب الخلود والحقيقة (٣) ،

فاللب والدين متعانقان ، لا يختلفان في الجوهر ، لكنهما يختلفان في طريقة ١ د ١ ، رسالة وفي ذلك يقول كارليل ( Conyle ) ان النبي يحمل الى البشر "رسالة الواجبات ، اما الشاعر فيحمل لهم رسالة الجمال ، ذلك قرأ السرّ العظيم فأنار للعالـــم طريق الناموس ، وهذا قرأه ، فأنار للعالم طريق المحبة " (4) ،

نرى مما تقدم ان في الفلسفة والدلم والدين طبيعة الشعر ، وبينهما جميعا علاقة متينة ، ونسبا قريبا ، فالانسان يندفع الى المعرفة يتأملها ويحسّها، والشاعر المثقف العميق لا يرضى الآان يمني شعوره بالافكا رالانسانية السامية التي تحفظ لأدبه قوة عالمية مستمرة ، ولا بد لشعره من أن يبحث في اعماق الانسان ليسمو به الى الروح المدركة واعية ، حتى يصبح في جوهره الها ، يشارك الله في الخلق والابداع ، ومثل هذا الشعر روحيّ خالد ، ومثل هذا الشاعر فيلسوف عالم ، فمن هو الشاعر ؟ وما هو الشعر ؟ وكيف يفهم الادب؟ . . . .

F.P. Donnelly - Art Principles In Literature (New York, 1923) P: 31

<sup>(</sup>٣) جوستاف لوبون (ترجمة احمد زغلول) جوامع الكلم (مصر ١٩١٤) ص: ٦٣

Donnelly - Art Principles In literature, p:39 (11)

Th. Cartyle\_ On Heroes, Hero worship and Heroic In History Britain 1841) Prik E)

<sup>(</sup> ترجمة المورد الصافي): سحرا لشعرج ١ (مصر ١٩٢٢) ص ٢٤٣٠



# الغصـــل الثانــي

1 \_ كيف فهم الادب الفرنج\_ة

٢ \_ كيف فهم الاد بالعـــر ب

الا دب الحقيقي يتغلفل في القيم الروحية ويمجدها وينشدها وليرفع النفس البشرية الى المثل العليا والشاعر الحقيقي يقف متأملا في الكون وفي النفس الانسانية ومن اساطير اليونان ان الشاعر اورفيوس ( ٥٠٩١٠٠٥) استطاع ان يحرك الجماد بقيق اشعاره ووسحر غنائه وان مدرسة صوفية يونانية قامت بأسرها تستوحي شعره (١) وفغي الشعر فذا وللفلسفة وفيه دافع للبحث المستمرعن المعرفة والاديب حسّاس وذو سعور مرهف دقيق ولا يقف جامدا المم التيارات الطبيعية والاجتماعية العديدة المختلفة وبسل يسمعنا صداها معتزجة بروحه الكبيرة والناس عامّة شعرا وطبيعتهم ولكن كما يقول كارليل وسمعنا صداها معتزجة وما النوايخ منهم الا الذين وصلوا الى اعماق الوجود فرأوا عالم تسره عين ووسعوا ما لم تسمع به اذن وفي البشر لانهم اقرب الى الالهة منهم وهسم عين وسمعوا ما لم تسمع به اذن وفي البشر لانهم اقرب الى الالهة منهم وهسم معبود الاجبال لان الاجبال لا تدرك غايتهم (١٧) و

فغي كل عصر نسم عاصوات الادبا عاليا في السما ، تمجّد الانسان ، وتعترف بقيمة الوجودية ، ثم ترتفع هذه الاصوات من عصر الى عصر ، حتى تبلغ الذروة في الثورة الفرنسية ، فتصطبغ الآد اب بحبّ الانسانية ، وتند فع النفوس الكبيرة تنادى بالوحدة الانسانية التي تقوم على العدل والاخا والمساواة ، وطرح الحقد والبغضا ، فيقف الانسان في الطبيعة ، ليرى فيها ما يرى في نفسه من غوامض واسرار ، ويشعر بالشبه الكبير بينه وبين الطبيعية وكائناتها ، فهي تفرح وتتألم كما يفرح ويتألم ، وهي تحيا وتموت كما يحيا ويموت ، فلم لا يقرأ هذا السغر الضخم ، ولم لا يكتشف اسراره ؟ ، ويكبّ الشاعر الكبير على نفسه يقرأها ، ثم على الطبيعة يطالعها ، ويجرّدها من مادّياتها ، ويرفع النفس البشرية الى المثل العليا ، ثم على الطبيعة يطالعها ، ويجرّدها من مادّياتها ، ويرفع النفس البشرية الى المثل العليا ، فهل للأدب طبيعة روحيّة ؟ وكيف تكون طبيعة الشعر ؟ ولم وظبفته ؟ لأدبا الغرب ونقاده آرا جليلة في فهم الادب ، وسنرى فيما يلي كيف فهم الأدب ، وسنرى فيما يلي كيف

فهم الفرنجة الادب · الكيف فهر الغرفة الادب بالغرفة المردب الادب المبيعته ووظيفته

للأدب عند الفرنجة طبيعة النبوة ، وهو مقد سسماوى ، وحقيقة ازلية ، وهو سجل الأعقل انسان وارقاء ، ويقول شيللي في دفاعه عن الشعر ، ان الشعر سجل الافضل اللحظات وامتعها ، الخير العقول وافضلها ، وانه حقيقة مقد سة سماوية ، وهو مركز المعرفة ومحيطها بيفهم كل العلوم،

<sup>(</sup>١) احمد أمين وزكي محمود \_ قصة الفلسفة اليونانية ص: ٣٢

The Carlyle On Heroes, Hero-Worship, PP: 83-84 (T)

<sup>(</sup>ترجمة المورد الصافي): سحر الشعر ج ١ ص : ٢٤٤

THE PRINCE GHAZI TRUST

واليه يجب ان ترجع كلَّها . • انه يخلد افضل ما في الدنيا اواجمله مكما انه يحافظ علسي الانبعاثات السماوية المقدّسة من التلف والفنا ١٠) • ويقول ايضا أن الشعرا البسوا محدثي اللغة ومبتدعي الموسيقى والرقص والبناء والنحت والتصوير فحسب مبل هم واضعوا الشرائع مومو سسو المدنيات مومخترعو فنون الحياة ، وهم الاساتذة الذين يصلون ما بين الجمال والحق وبين عوامل هذا العالم المستتر الذي يدعى الدين ٠٠٠ وقد كان الشعراء في العصور الاولى مشرّعين ، أو انبياء حسب ظروف العصر الذى ظهروا في .... ، والامَّة التيُّ نبغوا منها (٢) • والشاعر عند شيللي نور قد سيٌّ مجنَّح ، لا يخلق و لا يبدع الا أذا الهم واوصي اليه ، بذلك يحوّل كل شي الى حبّ وجمال ، فيعزّز جمال الاجمل ، ويزيد جمال الاقبح مويزق الاطمئنان بالرعب ، والحزن بالغرج ، والثابي بالمتغير ، ويعزّق ستار الابتدال من الدنيا ، ليرينا الجمال النائم مجرّدا ، والشاعر يعطي الحكمة ، ويحدث السرور والغضيلة والجلال ، لذلك ينبغي على الشاعـــر ١ ن يكون اسعد الناس ، وافضلهم ، واعقلهم (٣) ٠٠ فالفضيلة الادبية في شعر شيللي على شعوره المدرك الذي كان منبعثاً في رغبات روحه ، ومن القيمة الغريدة التي تدعى الحب، وخيراسم يطلق على ذلك الكمال الذي يدعى الجمال المثقف والحرية والروح هو الحب والحب أحيانا يتكلم ، وعندما يتكلم بلحن موسيقي فهو الشعر (١) . وقبل ا ن يكـــون شيللي شاعرا ه كان نبيا \_ على قول ايفانس ( Łwans ) وكان شعره وسيلة لرسالته النبوية السامية (٥) .

ومن طبيعة الشعران يكون حراطليقا ، فهو كالفنون التي لا تزهو ولا تترعرع الاعلى الحرية الطليقة المبدعة موالشعر يهدف دائما الى المثالية موالى الكمال موفيي ذلك يقول نهيومن ( ١٠٥٠ ١٠٥٨) كما قال قبله ارسطو مان الشعر يعرض علينا المثالية (١) . فالشاعر يري الكون كلّا ويشعر بما فيه ، ينقي الرح ويخلدها ،فلا غريب لديه ملذليك يكون ادبه ادبا عالميا خالدا ، ويقول جيرارد ( ١٥٠٤ ١٥٠٠) : ٠٠٠ وهكذا كيان جوتيه ( ١٥٠٤ ١٥٠٠) ، وسائر الشعرا العالميين ، وجوتيه هو الذي اعتبر كسيز الانسانية تراتا عالميا ،فاطريته القطع اليونانية القديمة ،كما اطريته الفرنسية الحديثة ، والايطالية والاسبانية والانكليزية كلها على السوا ،٠٠٠ والادب هذا انساني معالمين ، وهو جسر في الخليج العريض الذي يقوم بين الثقافة الشرقية والثقافة الغربية (٧) ، فيقرب الشقة بينهما ،

Shelley - Defence of Poetry, PP:101, 103, 104

Ibid, P:71

(1)

Ibid, PP:104-105

(1)

A. C. Bradley - Ox ford Lectures on Poetry (London, 1926) P:174

(2)

B.I. Evans - A Short History of English Literature, (Newyork, 1940) P:55-(0)

E. D. Jones - English Critical Essays, (England, 1916) P:237

A. Guérard - Preface To world Literature (Newyork, 1940) P:3

(Y)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

والشعر يحمل بين ثناياه الحق والجمال والخير ، وعلى ضو هذه العناصر يجب ان يدرس الشعر ، وان قصّر في ادائها (١) ، لان الادب ، في الواقع ، على قول بيورل ( Bwrill ) مفتاح القيم الروحية ، وقيمة الادب في انسانيقه ووحيه والهامه (٢) . والشاعر يبحث دوما عــن الحقيقة ، فيحتضن الطبيعة ، ويبحث فيها عن الجمال ليصيده ، وعن القبيح ليجمَّله ، شـم يرفع النفس البشرية فوق المادة لتحيا ، فينبض لمكل قلب ، ويهتز لم كل وتر ، لذلك \_ على حدّ تعبير دونللي \_ عاش هومر ( Homer ) خالدا ، وبالرغم من سمائه ولغته ، والبسته الغريبة ، نرى الحقولنا ومحيطاتنا ، وسماءنا ، ونضع اناملنا على النبض الذي يسجل ضربات قلب ينبض مثل قلوبنا (٣) ، هكذا يخلد الغنّ ، ويخلد الشعر الذي \_على قول دونللي ايضا يعالج الطبيعة ، والطبيعة الانسانية كلها ، فهو سر ، وشكسبير (Shakespeare) شاعران حقيقبان وغاصا الى اعماق القلب البشرى و ونطقا بالتجربة الناضجة والحكمة اليانعــة ٥٠٠٠ لذلك تقبلهما الناسجميعا في كل العصور (٤) • فالافكار السامية ، والحكم البليغة في الشعر، يجب الَّا تبعث في قلوبنا هزَّات الغرج والسرور فحسب ، بل عليها ان تهدى قلوبنا وتطَّمئننـــا . كثيرون هم الذين قالوا أن الدين وحده لا يكفي للاطمئنان الروحي بل يجب \_ كما يقول مورى ( ١٨ wry ) \_ على الشعر أن يكون دينيا ، فا لدين المسيحي نفسه عاش وترعرع على شـعر المسيح السحري • وعن شعره العالي اخذ دانتي (Dante) ، وكذلك فعل شكسبير فينبغي على الشعرا العظام أن يكونوا متدينين ، لأن الشعر العالي ، والدين العالي كالإهما واحدً ، يقومان على العقل وعلى الحسوالشعور • وينبغي على الشاعران يتم عمله الروحي هذا بكــ ل قلبه وعقله وروحه (٥) ٠ فا لشاعر دو قلب مؤمن ، وعقل راجح ، وروح خلَّاقة مبدعة ، يحرُّ ك الانسان ، ويد فعه الى إلنشاط المستمر ، والى عمل الخير الدائم ، وفي ذلك يقول كولردج ان الشاعر يحرُّك روح الانسان كاملة ، ويدفعها الى النشاط ، ويضو لف بين جميع الانسلاء المتناقضة العديدة ، ويجعلها بجمال روحه وذكائه وحدة متناسقة ، فالاحساس جسم العبقريسة الشعرية ، والخيال لباسها ، والروح فكرها (١) وليسعمل الشاعر أن يملي علينا الغـــروض والاحكام ، بل عمله أن يدخل تجاربه كلها في قلوبنا حيّة ، فيجلب الغبطة ، وينبه الحواس ، وينعش \_ على قول اليزابت درو ( Elizabeth Drew ) \_ القلب ، ويرفع الروح المتوحشة، لترى الجمال الخفي في الدنيا ، فلا يستطيع احد أن يتخيل كيف يكون ادب العالم أن لم يكن هناك فكرة الصراع المستمر ، القائم بين ارادة الله والمثل العليا ، وبين ارادة الانسان ورغباته الطبيعية ، فأن فقد الادب هذه الناحية الروحية ، فمصير الادب الخراب والتلاشيسي عن الوجود (٧) • وليس للادب قيمة أن لم ينطق بالحق والجمال والقوّة الروحية • والشــــعر على قول جيمس هانت ( James Hunt ) هو نطق العاطفة بالحقيقة والجمال والفــــوة ، مد زوجة بالخيال المعرع (A) · والشاعر \_ كما يقول ورد سورث \_ هو انسان يتكلم الى البشر · ·

A. Cruérard - Preface To World Liferature, P: 447

E.W. Burrill-Liferary Vespers, (New York, 1924) P: 16

F.P. Donnelly - Art Principles In Liferature, PP: 12-13

Thid, PP: 15, 9-10 (E)

J.M. Murry - Countries of The Mind, (London, 1931) PP: 30-31 (O)

S.T. Coleridge - Biographia Liferaria, (London, 1910) PP: 166-167(7)

E.Drew-The Enjoyment of Liferature, (New York, 1955) PP: 77, 74, 216(Y)

E.D. Jones - English Critical Essays, P: 300

(A)

هوانسان اكثر احساسا ونشاطا ولينا ، من سائر البشر ، واكثر معرفةوفهما للطبيعة الانسانية وللروح ، موضوعه الحقيقة المطلقة ، التي لا تعرف الحدود والسدود ، بل هي عامية شاملة ، فعالة ، لا تقف عند المظاهر الخارجية فحسب ، بل تحملها بعاطفة حية الى قلب الشاعر ، فالشعر صورة عامة للانسان والطبيعة ، والشاعر ينشد اناشيد ، فيشترك بها جميع البشر ، لان الشعر هو روح المعرفة كلها ونفسها ، وهو خالد كقلب الانسان ، وكما قيال شكسبير عن الانسان يقال عن الشاعر انه ينظر في الماضي والمستقبل ، ويجمع شتات هيد الامبراطورية الانسان يقال عن الشاعر انه ينظر في الماضي والمختلفة ، والعادا عوالد قاليد العبراطورية الانسان ، ويقول الفائي ان ورد سورث قد تأثر بمبادئ الثورة الغرنسية ، واتخذ ها ثور ة الغريبة (۱) ، ويقول الفائي ان ورد سورث قد تأثر بمبادئ الثورة الغرنسية ، واتخذ ها ثور ة في سبيل حرية الانسان ، فكانت له تأملًا تانسا نية فيّاضة (۲) ،

اما الشعر عند كيتس ( Keats ) فيبحث دائما عن مواطن الجمال ليستجلها ، وعسن ذرواتها في الطبيعة ليقتنصها ، رافعا النفوس المنخفضة ، محركا القلوب الخامدة مغالشاعر عند كيتس ، هو رسول الجمال ، والجمال هو الحقيقة الكبرى ، وفي ذلك يقول في قصيدة له : "الجمال هوا لحقيقة ، والحقيقة الجمال هذا كل ما يجب ان تعرفه على الارض موكل ما تحتاج ان تعرف على الارض موكل ما تحتاج ان تعسرف " (٣) .

وكان كيتس يتأمل ليزحزح الستائر عن الجمال ، فأمتزجت \_ على حدّ تعبير ا يغانس معظم اشعاره بتصوير الجمال ، ولو عاش اكثر لكان شاعرا فيلسوفا عظيما (١) ،

ولم يختلف رأى هيجل عمّا تقدم ، بل جمع الآرا كلها في قوله ان الشعر "هو التعبير عن الاكمل والاعم ، وعن الروح والمثالية والجمال ، ، ، وعالم الشعر في نظر هيجل هو عالم الروح على الاخص ، والافكار الروحية والتأملات العاطفية والاحاسيس ، ورغبات النفس السامية، ومقد راتها المتواضحة في التأمل ، وهذا كله يؤلف الفكرة الشعرية التي يحسن بالشاعر التمرس بها " (ه) ،

وقال تولستوى ( Tolstoi) ان الغنون على انواعها يجب ان تستمد غايتها من المثل الدينية (١) • فتجسد المجردات ثم تنفخ فيها روحا موسيقية سامية ، ترفع النفوس وتجردها من ادران المادة ، وتحفظ الاخلاق قوية ، مصونة ، لأن الشعر الذي يثور على الاخلاق شعر يثور على الحياة كلها ، وفي دلك يقول آرنولد ( Arnold) ان الشعر يغسّر لنا الحياة ، ويطمئننا ، ويقوينا ، لذلك نستغني عن الدين والفلسغة ، وأن الشعر الحقيقي الجيد هو نقد الحياة ، فيه قوة اخلاقية ترحمنا ، وتقوينا وتبهجنا (٧) ، ومن وظيفة الشعر أن يعنى بالاخلاق والقيم المثلى ، غير أن الذ زعات العلمية قد قللت من هذه القيم ، واحتكرت القرن التاسع عشر ، واحتم نرى في اكسفورد على قول تبسديل ( Tisdel) بعثا روحيا عظيما ويدعو ألى الحماس الخلقي ، والى الصوفية الروحية ، وروحا روما نطيقية ، لم تزل حية فعالة ومثالية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

المانية حملها كولردج ، وبشربها كارليل ، يستمر نفوذها وتأثيرها بالرغ من الغلسفة المادية التي طغت على الفكر البريطاني (١) ، وعلى العالم بأسره في ذلك الحين ، فالادب الحقيقي لا يدعو الى الانحلال الخلقي ، بل الى النمسك بالاخلاق المثالية ، وان جوج ديها مسلم (٩. Դահոտա (٩. ۲)) والكتاب هو نتاج قرائد جميلة ، خصبة ، وان الكتاب هو رمز ذلك التقديس (٩) ، والكتاب هو نتاج قرائد لا الانسانية ، وبنبغي عليه ان يحتنا ، ويحملنا على حبّ الحياة المثلى ، فالقتن في نظر ديها مل حياة حتى في اغاني اليأس وهو – حتى عندما يصور لنا القضا المحتو والالسم والموت – ضو ورادع للحياة ، ليحملنا الغن على الاهتمام بالحياة ، فأن بذلك يوشك ان وحملنا على محبتها (٩) ، وعندما يتأمل ديهاميل في انسا ن القرن العشرين القلسق وشلب محبتها (٩) ، وعندما يتأمل ديهاميل في انسا ن القرن العشرين القلسق وشلت نتاجه فيقول : " ما هذا ! نريد ان نعود برجل القرن العشرين القلق اللسارد وسيل ذلك الى ات نسكب له الخمر في القداح ، وان نعزف له على آلات الطرب عبل ان نبيل ذلك الى ان نسكب له الخمر في القداح ، وان نعزف له على آلات الطرب عبل ان نبيل ذلك الى ان نسكب له الخمر في القداح ، وان نعزف له على آلات الطرب عبل ان نبيل ذلك الى ان نسكب له الخمر في القداح ، وان نعزف له على آلات الطرب عبل ان ناحقيمه مده ، • المكا تب معابد الروح ، فهي الامكنة التي يدرك فيها الانسان سرعظمته الحقيقة " (٤) ،

فالشعر ، كما رأينا ، ليس من الكما ليات ، بل من ضروريّات الحياة ، دونه \_على حدّ تعبير لوكس ( Lucas) \_ تكون الحياة بعين واحدة ، . . وليس الشعر خزانيا للمثقفين قحسب ، بل للانسانية عامّة ، واعظم الشعرا ، من سوقوكليس ( Sophocles ) الى شكسبير ، ومن هومر الى هاردى ( إكميم ) ، كانوا جميعا معنيا ، زاخـــرا للانسانية (٥) ، وفي الحقيقة ان الانسان نصفان \_ على قول امرسن ( Emerson ) \_ نصف شخصه ، ونصف تعبيره (١) ، فأن لم يكن شاعرا معبرا عن شعوره ، فهو انسان ناقص ، فالشعر هو المعبّر عن تلك الانسانية ، عن الحب والموت ، وعن الشوق والطموح ، وقد وهب الشاعر روحا تدرك وتفهم ، وفي نظر بالمونت (هما الموت ، وعن الروح هــي الحقيقة الوحيدة ، . . ، وان الشاعر قد وهب ميزة لادراكها وفهسها (٧) ،

هكذا فهم ادبا الفرنجة ونقاده الشعر ، وهكذا نظروا اليه كنبع سيّال ، يستمدّ ون منه الوحي والالهام ، كما يستمدّ هو بدوره من المصدر الاكبر وحيه والهامه ، فغي الشاعر روح قد سيّة ، وله رسالة انسانية ، يهدف دائما الى تجريد المادّة ، والتأمّل فيها ليرفيع النفوس الصعيرة ، ويمنحها ايمانا وسعوا ، ويقدّم للنفوس الكبيرة نشوة وغبطة ، جميعهم يغنون مع الشاعر قصيد ته المجبولة من دم قلبيد، من الانشودة الكبرى ، جميعهم يغنون مع الشاعر قصيد ته المجبولة من دم قلبيد، جميعهم يقفون باسم المحبة على صعيد واحد ، وقد بلغ النشيد اوجه في القرنيسيين ،

F.M. Tisdel - Studies In literature, (New York) 1919) PP: 301-30 20 (1)

(1) جورج دیهامیل \_ دفاع عن الأدب (ترجمة محمد مندور) (القاهرة ١٩٤٠) ص: (٦)

(٦) المصدر نفسه ص: (١)

(٥) المصدر نفسه ص: (٥)

(٥) المصدر نفسه حص: (٥)

(٥) المصدر نفسه حص: (٥)

(٥) المصدر نفسه حص: (٥)

(٥) المصدر خصنه حص: (٥)

(٥) المصدر خصنه حص: (٥)

(٥) المصدر خصنه حص: (٥) المصدر خصنه المصدر ا

الثامن عشر والتاسع عشر • فغرق الشاعر في تأملاته ، وتعلقل في اعماق الطبيعة والنفس البشرية فيبحث عن كنه الوجود ، وما فيه من حياة وموت ، ومن حاضر ومستقبل ، فالشاعر رسول يحمل النور ليقود البشرية الى طريق السعادة الروحية ، ويحبُّ البها الحباة المتحترم المبادئ السامية والاخلاق القويمة • وهكذا نرى كيف اهتم نقاد الغرنجة وادباؤهم بدراسة الادب و توجیهه ، وكیف كانوا يسيرون معه خطوة ، خطوة ، ينبهونه ، فا دا زاغ عن طـــريق الصواب يقومونه ويرشد ونه ، ثم يجمعونه ويحلّلونه ، ويقيمون عليه مدارسا دبية موهكذا نرى ان الادب لم يزه ولم يترعرع الاعلى تراب الحرية الخصب ، فالحريّة الفكرية المنتجة هي الاسساس المتين لبنا صرح الادب الخالد ، فالصراع الذي دام بين المادّة والروح في الفكر الانساني، كان صراعا بين رغبات الانسان الطبيعيّة ، وبين رغباته الروحية المثالية المتصلم بالله ، ونسرى الادب في كل دور ، يهدف الى المثالية ، ويحث البشرية على السمو الروحي ، فترتار قلبا ، وتهدأ بآلا ، وتعتريها نشوة المعرفة ، وتثنرك جميعا \_ على اختلاف اجناسهم وبلا دهـم\_ بهذه الغبطة الروحية • فالمواضيع الروحيّة التي يعالجها الادب ليست الله مواضيع انسانية ، يشترك بها كل انسان ، كالمحبقوالعدل ، والآخا والمساواة والسعادة ، والحقيقة والكمال ، والجمال والروح والنفس ، والحب موالموت والحياة وغيرها ، وبهذه القيم الروحية فقط ، يكسب الادب عالمية وخلودا ، فالقيم هده تقرب ارواح البشر بعضها الى بعض بالرغم من الحـــدود الطبيعيّة والاجتماعية والسياسيّة · ولولاها لكان الادب محدودا ، يتيما ، يعيش لعصر من العصور ، ولفئة من الناس ، ثم يغنى ويطوبه العدم .

وبينما كان الغرب في اوج نشوته الفكرية الشعرية ، يبحث عن الحقيقة في اعماق الطبيعة والنفس البشرية ، كان شرقنا العربي يرزج تحت عب ثقيل ، كادت فيه العربية أن تتهثر وتفنى فالحرّية الفكرية شيّعت الى القبر بعد نزّاع طويل دام جملة قرون بدوام الحكم العثماني ففسلّ العقل ، وغفت ارادة الانسان ، وخنقت الروح ، فلا تفكير ولا ابداع ، وقد سال الجميود ودا ق اهله الدلّ والعداب وحتى كان القرن الثامن عشر و فصحت مصر على جلجلة مدافيع نابليون وتحمل اليها قبسا من المدنية الحديثة وتفتح عينيها على العطالم الخارجي السذى سبقها اشواطا بعيدة ، فتعرّف العرب الى الغرنجة ، وهبّ ابنا العربية جميعاً يد فضون عنهــــم سباتا طال امده ، ونشرت الطباعة في كافة البلاد العربية ، كتبا مترجمة عن الغرب ، وكثر ت المدارس الغرنجية ، وإزداد ت مع السنين ، حتى تعرّف العرب على قرائح ابنا الغرنجة ، فاستطابوا ثقافتهم الواسعة ، وهبوا يخرفون منها ما يشاوون ، وقد اشتد اختلاطهم با لفرنجة فأ تقنــــوا لعاتهم ورحلوا الى بلادهم ، فلقع الادب الحديث بالادب الفرنجي ، وتأثّر ادباو نا ونقلدنا بآرا الفرنجة ونقادهم ، غير ان نقادنا \_ حتى اليوم \_ قاصرون عن توجيه الادب العربي الحديث وتصنيفه ، وها هو الادب العربي اليوم متشعب ، مضطرب ، لا يسير على هدى لا ف ليس هناك من يهديه ، ومع هذا فأننا نقراً لادبائنا ونقادنا آرا عماثلة لآرا الفرنجة مولعلهم تأثروا باقواله ، دون أن يوجهوا أدبهم ، وينظموه ، لينمو ويزد هر ويحيا ، فالادب العسري الحديث لم يزل يعاني اضطرابا وقلقا ، فكيف فهم الادبادباء العرب ونقادهم ؟

قلت أن الثقافة الغربية أثرت في أبنا العربية ، فتسرَّبت اليهم آراو هم في الحياة ، وهكذا كان \_على قول بطرس البستاني " من اثر الثقافة الغربية في المشارقة أن نشط الكتاب الى الدراسات الادبية في اواخر القرن الماضي ، يحتذون على مثال نقادالغرب "(١)٠ والادب ضرورى للحياة ، لا تحياً امة دونه ، لانه روحها المحرّك ، والاداب\_يقول شيخو - " ترقّى المر" فوق الحياة المادية ، وتسحق به الى المدارك الشريغة وتقرّبه الى عالم الارواح ، والى الجمال الذي كنه يستجير كل مخلوق جماله " (٢) . والادب يقدّم الانسان ، ويرفع ذاته ، وهو \_ كما تقول مي \_ " حجر الزاوية في تكوين الداتيــة العلمي ، وموح الى الغلسفة والى العلوم ، وقد كانت الصور الخيالية "سابقة للبحث العليُّ ومعِيْهَ على الخروج من حيز القياس والافتراض الى حيز التطبيق العمليي الاشياء ، وينطلق الاديب بحرية يخلق ويبدع ، وقد قال جبران : " احب في الادب ثلاثة : التمرد ، والابداع والتجرّد (٥) ، ومن طبيعة الشعر على قـــول قواد البستاني \_ ان يكون "صورة الطبيعة السامية الى ما قوق الطبيعة المحسوسة · ومن ينكر ان في هذه الطبيعة غموضا وابهاما ، كما ان فيها صراحة ووضوحا ، بسل من ينكر أن غموضها وابهامها أوقر من صراحتها ووضوحها " (٦) ، بهذا يكسون الشعر كالرسول الروحاني الذي يحلُّ الغاز الكون وأسرار الحياة • ليهدى النساس الى طريق الصواب ، والشعر \_ كما يقول نقولا فياض \_ " اول رسول روحاني بعث لتهديب البشر ، منه انبعث الغلسفة، وعليه قامت الاديان ، واليه انتهى الجمال" (Y) • فهو \_ على قول جبران \_ " روح مقدّ سة • متجسمة في ابتسامة تحسيسي القلب ، أو تنهدة تسرق من العين مدامعها ٠ اشباح مسكنها النفر ، وغذا و هــــا القلب ، ومشربها العواطف ، وأن جا الشعر على غير هذه الصور ، فه و كمسيح دجًال نبذه ا وقي ٠٠ (لان) الشعر سرّ في الروح ٠٠٠ والشعر ادراك الكليـــات المقدشي \_ هو " الدى يتناول اسمى ما تقدمه الطبيعة للبشر ، فينشي منه هياكل مقدسة لعبادة الفضيلة ، والجمال (١) ٠ فهل يستطيع الانسان أن يقول الشعر وفي قمه تراب ؟ وفي ذلك يقول جبران " ايستطيع الانشاد من يملاً قمه ترابا ؟ (١٠)٠

<sup>(</sup>١) بطرس البستاني \_ ادباء العرب في الاندلس وعصر الآنب عاث \_ (خريصا المبنان ١٩٣٧) من ٢٢٧٠

<sup>(</sup>٢) لويس شيخو \_ الادا با لعربية في القرن الـ ١٩ ٦ ج: ١ (بيروت ١٩٢٤م) ص: ١

<sup>(</sup>١) مي زياده \_ رسالة الاديب الى ألحياة العربية (بيروت ١٩٣٨، م) ص: ٦

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص: ٦

<sup>(</sup>٥) جبران خليل جبران \_ كلمات (مصر سنة ؟) ص: ٣

<sup>(</sup>٦) فؤاد افرام البستاني \_ الروائع عدد : ٢ (بيروت ، ١ ٦ ٢ ١م) ص : ٩

<sup>(</sup>٧) نقولا فياض على المنبرج: ١ (بيروت ١٩٣٨م) ص: ١٩٣

<sup>(</sup>٨) جبران جـ کلمات ص: ٨٦ و ٢٢

<sup>(</sup>۱) روفائیل بطی \_ سحر الشعرج: ۱ (مصر ۱۹۲۲۰) ص: ۲۱۳ (۱۰) جبراً ن \_ كلمات \_ ص: This file was downloaded from QuranicThought.com

فالشعر يتمطى دائما ليلامس الذات الكبرى ، وهو في طبيعة ذات روحية "تتمدد حتى تلامس اطرافها \_ على حد تعبير ميخائيل نعيمة \_ اطراف الذات العالمية ، وبالاجمال فالشعر هو الحياة باكية وضاحكة ، وناطقة وصامتة ، ومولولة ومهللة ، وشاكية ومبيحة ، ومقبلة ومدبرة "(۱) والشعر الحقيقي في نظر انيس المقدسي هو "نظرة ثاقبة الى ما ورا الحياة الدنيا \_ الساملة الملأ الاعلى \_ عالم المبادئ السامية والنظامات الروحية " (۲) ، وهو الجز الروحي \_ كما يقول احمد حسن الزيات \_ من كل انسان ، والقبس الالهي في كل قلب ، والخصيصة لانسانية التي تميز بها آدم من كل حي " (۲) ، والشعر \_ على قول جميل سعيد \_ هو "التعبير عن الحياة بكل معانيها ، وغرضه اد خال السرور الى القلب ، ومساعدة الانسان على فهم نفسه وحقيقتها " (٤) ،

وللشعر مرام عالية ، كلّها ترتكز على الاختبار الروحي ، والاختبار الروحي \_ على حدّ تعبير المقدسي \_ هو الذى "يوسع دائرة الفكر ويفتح للخيال مجارى جديدة ينساب منها، فيأتي بما لم يعهده السابقون " (٥) ، ومن مراميه العالية ايضا أن ينشد روح الغضيلات والخلود ، والحقيقة والجمال وأن يرتفع "عن المادة الباردة الى الملا الاعلى ، فيرتوون من منابع الوحي الخفية ، ويقود ون البشرية \_ الى ما هو اسمى من المادة ، واعمق من الظواهر الطبيعية "(١) ،

هكذا نرى ان للاديب روحا تختلف عن روح الانسان العادى ، وفيه مزايا تقرّبه المي العنصر الالهي ، وله رسالة لأنه المعلّم الاول ، ورسالته على حدّ تعبير مي \_ "تعلمنا كيف نفهم كل شي ، ونستفيد من كل شي ، باحثين عن الصواب والكمال خلال كل نقص وكلّ زلل ، نازعين الى الجمال الحسّي والادبي حيال كا دمامة خلقية وخلقيه ، مساجلين النفوس والعناصر ، مناجين المنظور وغير المنظور ، لنجعل من حياة متنا ثرة متداعية ، حياة منا سفقة ، متماسكة " (٧) ، فنتعالى عن حياتنا العادية ، ونتحرر من قبود نا الماديسة فالاديب المتأمل \_ على مقول المله المهم من حياة منا الاختبار الروحي منتعالى عبيد حيلا ، يطرينا ويغد ى خيالنا ، من يرفعنا الى مستوى من الاختبار الروحي منتعالى عبه عن حيا تنا العادية ونتحرر من قبود نا المادية " (٨) ، والشاعر يدرك الكون ويحسّه ، فيه عن حيا تنا العادية ونتحرر من قبود نا المادية " (٨) ، والشاعر يدرك الكون ويحسّه ، فيه عن حيا تنا العادية ونتحرر من قبود نا المادية " (٨) ، والشاعر يدرك الكون ويحسّه ، فينقل الينا ادراكه واحسا سه ، وهو \_ على قول جبران \_ "الوسيط بين قوة الابتكار وبيسن

<sup>(</sup>١) ميخائيل نعيمة \_الغربال (مصر ١٩٤٦هم) ص: ٦٦

<sup>(</sup>٢) انيس المقدسي \_ الذكرى (لتنكون) (بيروت ، ١٦٢٥) ص: ١٦

<sup>(</sup>٣) احمد حسن الزيات \_ في اصول الادب (مصر ١٩٤٦ه) ص: ٣

<sup>° (</sup>٤) حميل سعيد \_ اتجاها ت الاد ب الانكليزي في القرنين ١٨ و ١٩ (مصر ١٩٤٩م) ص : ٧

<sup>(</sup>٥) انيس المقدسي \_ المقتطف مج ٢٠ ج:٥ ص: ٥٠١ \_ ٥٠٠

<sup>(</sup>٦) روفائيل بطي \_ سحر الشعر ج:١ \_ ص: ٢١١

<sup>(</sup>٧) ميّ زيادة \_رسالة الاديب الى الحياة العربية مص: ١٥

<sup>(</sup>٨) انبس المقدسي \_ المختارات السائرة (بيروت ١٩٤٣م) ص: ١٣٢

البشر ، وهو السلك الذي ينقل ما يحد اله عالم النفس الى عالم الحبِّ وما يقرره عالم الفكر الى عالم الحفظ والتدوين " (١) ، فيثير النفوس ، ويجعلها تشترك معه

وفي الشاعر نفس قويَّة ، كبيرة ، تبرق من حين الى حين ، لتضي ، في الكون الزوايـــا المظلمة ، وتهدى البشريّة المعدّبة ، وبنشد رشيد ايوب ؛

> لما بدا البرق في الظلماء ملتهبا وراح يطوى فضاء الله واحتجبا ناديت ربى وطرفى يرقب الشهبا ربّاه يا خالق الاكوان واعجبا كم تشبه البرق هذا انفسالشعرا (٢)

والشاعر في نظر ميخائيل نعيمه " نبيّ وفيلسوف ، ومصور وموسيقي وكاهن ، نبي الأنه يرى بعينه الروحية ما لا يراه كل بشر ٠٠٠ العالم كله عند ، ليس سوى آلة موسيقية عظيمة تنقر على اوتارها اصابع الجمال ، وتنقل الحلفها نسمات الحكمة الابدية ٠٠٠ كاهـــن لأنه يخدم الها هو الحقيقة والجمال " (٣) والشاعر الخالد \_ على قول جيب كاتبة \_ هو الذي يعرب "عما يخالج نفس كل انسان في كل زمان " (٤) ، فلا يقف خياله الواسع على قول المقدسي \_ " عندما يلا ه ، بل يتعداه الى مناطق يفتحها امام الخيال الواسع، فيجعل المرئيات اساسا لغير المرئيات ، ويولّد من المحسوسات صورا مجرّد أن ، يرسمه\_\_\_ا للبشر تأملات ودكريات " (٥) • ذلك ان الشاعر الحقيقي \_ على مقول المعقد مي المعظ \_ " دقیق النظر ، والسمع والشعور ، يرى ما لا يرى ، ويسمع ما لا يسمع ، ويشعر بما لا يشعر به وليسمع ما لا يسمع ، ويشعر بما لا يشعر به ، فليس شعره كلاما موزونا فقط ، ولا اعذب ما فيه الذبه ، بل هو كما قال كارليل . . كالنبي ٠٠٠ ويشترط في الشاعر أن يكون كبير النفس ، شريف المبدأ ، يأبي الضيم مويحتقر الظلم ، وخسة النفس " (٦) ، فرسالته قريبة من رسالة الانبياء ، فيها \_ على قول الزيات \_ عبقرية وجلالة وسمو . ٠٠٠ (وهو) خليق أن يسيطر على المعقول والميول بمكانه في العلم ، وسلطانه في الادب ، ورجحانه في الرأى " (٧) . وروح الشاعر \_ يقول ابرهيم العريض " تهزنا بتغلغلها الى كنه الاشبأ ، ورفعها جوانب القناع المسدل على وجه الحق " (٨) .

رأينا مما تقدم أن أدبا العرب الحديثين قد تأثروا بادبا الغرب ونقاده ، واخذوا عنهم آراً هم في فهم الأدب ، فلا نرى خلافا بين ادبا الفرنجة والعرب الحديثين في فهمه ..... للأدب ، وقد اتفق كلا الطرفين على ان في الاديب احساسا صرفعاً ، وادراكا عميقا ميرتفع عن الانسان العادى ، ويقترب من الخالق البارى ، وان الشاعرنبي يحمل رسا لة المثل العلبا الى البشر ، ليهديهم ، ويرفع نفوسهم الى الملاُّ الاعلى ، وأن الادب الخالد هو الادب

<sup>(</sup>۱) جبران \_ کلمات ص: ۸۰

<sup>(</sup>٢) رشيد أيوب \_ مجموعة الرابطة القلميّة (نيويورك ، ١٩٢١م) ص: ٩٧ (٣) ميخائيل نعيمة \_ الغربال \_ ص: ٩٧ و ٧٤ و ٢٠

<sup>(</sup>٤) نسيب عريضة \_ الارواح الحائرة (نيوبورك ١٩٤٦م) المقدّمة ص ١ ٨ (٥) انبس المقد سي \_ امراء الشعر العربي (بيروت ١٩٤٦م) ص ١٠١٠ (٥)

<sup>(</sup>۱) انبس المقدسي \_ الذكرى (لتنسون) (ص: ۱۱) (۲) احمد حسن الزيات \_ وحي الرسالة (مصر ۱۹۶۰م) ص: ۱۳ \_ ۳۱۱ \_ ۲۱۱ (۸) ابراهيم العريض \_ الاساليب الشعرية (بيروت ۱۹۰۰م) ص: ۱۳ (۸) ابراهيم العريض \_ الاساليب الشعرية (بيروت ۱۹۰۰م) ص: ۲۳

THE PRINCE GHAZI TRUST

الذى يغوص في اعماق النفس البشرية ، وفي اعماق الطبيعة ، ليحل غوامضها واسرارها ، يبحث دائما عن الحقيقة الكبرى ، وعن الكمال والجمال والخير ، فيقرب الناس بعضهم الى بعض تحت لوا المحبة الانسانية الشاملة ، ويقدّم للبشرية سعادة روحية ، واد با روحيا ، يتصل \_ كها يقول احمد امين \_ " بالعواطف السامية عند الانسان ، فيهذ بها ويرقيها ويغذيها " . . . . فأدب الرق ينبعث عن النفس ، كما ينبعث صوت البلبل عن نفسه ، ويدل على صاحبه كد الالهض ضحكة الطفل البرئ " (١) ، فالاد يب لا يعرف الغشولا الخدام ، كما انه يجرّد المسادة ليخلد ها في عالم السماوات ، ويجسد المجرّدات ليقدّمها قرابين الاطمئنان الانسان الووحي ، فبذلك يكون رسولا للقيم الروحية وتعزيزها ، يبحث دائما عن الله ليرقى اليه ، ويقود البشرية فبذلك يكون رسولا للقيم الروحية وتعزيزها ، يبحث دائما عن الله ليرقى اليه ، ويقود البشرية الى الاخلاق السا مية ، والمبادئ القويمة ،

ومهما قلنا فان ما قاله هو "لا الادبا" والنقاد العرب ليسالاً صدى رفاقهم ادبا الغرب ونقاده ، وليسغريبا الايقوم بينهما فرق ، لأن الادب لغة مشاعر الانسان ، والانسلام المثقف انسان ابنما كان ، دو قلب وعقل وروح ، فكلاهما متّغق على ان الادب الحقيقي هو الادب الانساني العالمي ، الذي يهزّ كل قلب ، ويرفع كل نفس الى الملا الاعلى لتنسترك بالنشيد الازلي ، ومثل هذا الادب يهتم بالبحث عن غوامض النفس البشرية ، وعن اسرار الكون ، فينقلها الى رفاقه ، لترتاح نفوسهم وتطمئن قلوبهم ، ومثل هذا الادب لا يعالم الامواضيع روحية ، وهذه المواضيع لا تكون الا بعد تأمّل روحيّ عميق ، وتجارب نفسية تبحث عن الله ، والروح والنفس ، والسعادة والحب والانسانية مه وما فيها من عدل ومساواة واخسا " هوالجمال والكمال والحقيفة والحرية والخلود ، والدموت والحياة وغيرها ، فهل نستطيع ان نادرس ادبنا العربي القديم على ضو هذه العجردات ؟ وهل عالم ادبنا العربي القديسا هذه القيم الروحيّة ؟ فأين تظهر هذه القيم في الادب العربي القديم ؟ منه هذا مسانحان ان نجيب عليه فيما يلسسى ،

<sup>(</sup>۱) احمد امين \_ فيض الخاطرج ٢ (القاهرة ١٩٤٠٠) ص ٩ ٣ ٨ و ٨٤ و ٨٨



### الغصل الثاليت

# الشعر العربي القديم

القدما وكيف فهموا الشعر
 تطور الشعر العربي القديم
 المجارى الفكرية في الشعر العربي القديم
 النواحي التي ظهر فيها أدب الروح عند العرب القدامى
 القيم الروحية في الادب العربي القديم،
 الله – الحب – الكمال – الجمال – الحقيقة – الحرية – السعادة – الدين – الفضيلة بالعقل – النفس – الروح – الموت – المعاد بالخلود ،
 الخلود ،
 العوامل التي اضعفت أدب الروح عند العرب القدامي ؛
 السامية ورجال الدين بالروح الاسلامية ورجال الدين
 ب – الموح الاسلامية ورجال الدين
 ب عدم الايمان بقيمة الانسان
 ح ضعف النقد



" ــ الشعر العربي القديم

### القدماء وكيف فهموا الشعر

يعكس لنا الشعر عقلية الامة التي يظهر فيها ، وببني فهمه على النتائج الشعرية نفسه ، فيسير ابنا ولك العصر على طريق واحد ، محافظين على المقاييس الشيعية المعهودة ، وقد كان الشاعر الجاهلي يتوخى اغراض الشعر ومذا هبه ، حتى اذا سيئل احدهم ان يحكم في الشعر ، لم يتجاوز النظر الى تلك الاغراض والمواضيع ، فيصدر حكسه الشامل الذي يقوم على التأثر والانفعال الغطرى ، والشعر الجاهلي ساذج ، وقائم علسى الاحساس المادى ، يصور الشاعر فيه ما يرى كما يراه ويلمسه ، فلم يتجاوز هذا الشيعير حدود المادة ، كما ان فهم الشعر لم يتجاوز هذا الحدّ الذي يقوم على خطرات ، وآرا ، اكثرها لغوية ، هكذا ظلّ الشعر العربي حتى امتد سلطان الاسلام بالفتوحات ، واحتـك العرب بغيرهم من الشعوب المتمدّنة ، فأخذوا عنهم ، وتأثروا بهم ، وعندما اتسسعت العرب بغيرهم من الشعوب المتمدّنة ، فأخذوا عنهم ، وتأثروا بهم ، وعندما اتسسعت والشعرا ، وكان ذلك في العصر العبّاسيّ حين دخلت عليه عناصر جديدة ، أثرت فيسال الشعر العربي وفي مجراه ، بذلك تقدّم الشعر العربي وتقدّم فهم الشعرة غيسران فهسم الشعر العربي وفي مجراه ، بذلك تقدّم الشعر العربي وتقدّم فهم الشعرة غيسران فهسم الشعر المربي ونه يعدف الى مرام عالية مجرّدة ، بسل الشعر لم يخط خطوة بعيدة عن الماد تالمحسوسة ، ولم يهدف الى مرام عالية مجرّدة ، بسل طلّم محصورا في اللفظ والـصور البيانية الحسّية ، لكننا نجد قليلا من الشعر قد انغلست حينا من فهم الادبا ، فحلّق مع الفلاسفة ، وشطح مع الصوفيين ،

ان العلوم والغلسفة انتشرت في العصور العباسية ، واصبح الشاعر مطلعا على علوم عصره ، بعد ان كان سادجا ، جاهلا ، وقد جا ، في كتابعيون الاخبار \_ "اذا ا ردت ان تكون عالما فاقصد لفن من العلم ، وإذا اردت ان تكون اديبا ، فخذ من كل شـــي احسنه " (۱) ، وهكــذا كان معظم الادب القديم جامعا شا ملا شتات العلوم والمعارف ، وأما الشعر \_ كما يقول ابن سلام \_ فله " صناعة وثقافة يعرفها اهل العلم كسائر اصناف العلم ، والصناعات ، منها ما تثقفه العين ، ومنها ما تثقفه اليد ، ومنها ما تثقفه اليد ، ومنها ما يثقفه الله ن " (۲) ، بذلك تشترك الحواس كلها في صناعة الشعر ، فترى العين ما لا يرى ، وتسمع الاذن ما لا يسمع ، وتجيد اليد في حبك الحروف والكلمات ويغرد الله سان بالسحر والبيان ، والشعر عند العبرب ضروري للرجل الكامل \_ واما الرجــل الكامل \_ واما الرجــل الكامل \_ وبعول الشعر "(۳) ،

وقد اعتبر الشعر عموما \_ كما يقول قدامة بن جعفر \_ على انه "قول موزون مقفى، يدل على معنى " (٤) • فالشعر عند العرب صناعة ، يجب ان يتوخى فيها الصانع التجويد والكمال ، مهما كان المعنى من الرفعة والصنعة ، وفي الشعر مادّة ، وفيه معنى ، وقـــد

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة \_ عيون الاخبار ج:٢ (القاهرة ١٢٨٥م) ص: ١٢٩

<sup>(</sup>٢) محمد بن سلام الجمحي \_ طبقات الشعراء (مصر سنة ؟) ص: ٦

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة \_ عيون الآخبارج:١٦٨ \_ ص١٦٨

<sup>(</sup>٤) قدامة بن جعفر \_ نقد الشعر (قسطنطينيه ١٣٠٢ هـ) ص: ٣

شبّه قد امة بن جعفر الشعر بالصناعة التي تاحتولي على مالاته ما على الصورة لتلك المادة (١) ، ونحن ادًا قرأنا الموازنة بين إبي تمام والبحترى للامدى ، لا نجد فهما جديدا للشعر ، لانه يقيسه بمقياس الوزن ، والقافية أن م يأخذ المعنى الذي يقوم على التشابيه والاستعارات الحسبة مويقارن هذه الصور بين الشعاعرين المذكورين • واما الشعر المبرّز عند الجرجاني فهو الذي " يشترك فيه الطبع والرواية والذكاء ، ثم تكون الدربة مادة له وقوة لكل واحد من اسبابه ، فمن اجتمعت له هذه أ لخصال ، فهم المحسن المبرز ، وبقد رنصيبه منها تكون مرتبته من الاحسان " (٢) .

وأن الشعر يروى لنا انساب العرب ، وتاريخهم ، وأيامهم ، ووقائعهم ، والشعر هو علم العرب كما يقول الثعالبي وإنه محمدة الادب ، وعلم العرب الذي اختصت به (دون) سائر الام (٣) • ويقول العسكري عن الشعر انه "ديوان العرب ، وخزانة حكمتها ، ومستنبط آدابها ، ومستودع علومها " (٤) ، وله مراتب عالية في موسيقي الالغاظ وجمالها ، ومست مراتبه العالية التي ذكرها : ، " النظم الذي به زفة الالفاظ ، وتمام حسنها ، وليسشي مسن اصناف المنظومات يبلغ في قوة اللفظ منزلة الشعر " (٥) • والشعر العالي هو الذي يتوخسي الصدق ، وفي ذلك يقول حسّان :

"وان اشعر بيت انت قائله : بيت يقال ادا انشد ته صدقا (٦) .

وقد علَّق على هذا الـ بيت عبد القاهر الجرجاني بقوله انه 🎤 يجوز ان مِراد به ان خيـــــر الشعر ما دل على حكمة يقبلها العقل ، وادب يحب به الغضل ، وموعظة تروض جماع الهوى ٠٠٠ (٧) ثم ذكر أن هناك فئة تقول أن الشعر الدعالي هو الذي يتوخى الكدب ، فعلَّق عليه بقوله الأن الشعر " لا يكتسب من حيث هو شعر فضلا ونقصا وانحطاطا ، وارتفاعا ، بل ينتخل الوضيــــع من الرفعة ما هو منه عار ، أو يصف الشريف بنقص وعار ، فكم جواد بتَّله الشعر ، وبخيل سخاه ٠٠٠٠ (٨) • والشعر الجيد خالد ، وما يموت الله الشعر الردى ، وفي ذلك يقـــول دعبل بن على :

يموت ردي والشعر من قبل اهله وجيده يبقى وان مات قائله (٩)

واما بنية الشعر عند ابن رشيق القبرواني فهو " اللفظ والوزن والمعنى والقافية " (١٠) معا ، ويجب أن تكون صنعة الشعر جيدة ، وبنيته مكينة ، فاللفظ عند أبن رشيق كالجسم ، والمعنسي كالروح ، فاذا اختل احدهما كانت بنية الشعر ناقصة ، وكما أن الجسم والروح معا ضروريان للحياة الكذلك اللفظ والمعنى معا ضروريّان للشعر ، ولا يحيا احد هما من دون الآخر ، وفسى

<sup>(</sup>١) المصدر منسم مر مسرع مع الله عن مع مع - نقال م ع : ٢ - ١

<sup>(</sup>٢) علي بن عبد العزيز الجرجاني \_الوساطة بين المتنبي وخصومه(صيدالهبنان١٣٣١هـ)ص؛ ١٩

<sup>(</sup>٣) الثعالبي \_ يتمة الدهرج: ١ (دمشق ١٣٠٣هـ) ص: ٢

<sup>(</sup>٤) ابوهالل ألعسكري \_كتاب الصناعتين (الاستانة ١٣٢٠ هـ) ص: ١٠٤

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه مص ١٠٣

<sup>(</sup>٦) ابن رشيق القيرواني \_ العمدة ج:١ (مصر ١٩٠٧٥) ص ١ ٣٣

 <sup>(</sup>۲) عبد القاهر الجرجاني \_اسرار البلاغة ، في علم البيان (مصر ١٣٢٠٥ هـ) ص٠ ٢٢٠
 (٨) المصدر نفسه مص ٢٢٠

<sup>(</sup>٩) ابن رشيق القيرواني \_العمدة ج:١ \_ ص: ٧٣

<sup>(</sup>١٠) ابن رشيق القيرواني \_ العمدة ج:١ ص: ٧٧

ذلك يقول أن "اللغظ جسم وروحه المعنى واختلّ بعض اللغظ ، كان نقصا للشعر " (١) فن بضعفه ، ويقوى بقوته ، فأذا سلم المعنى واختلّ بعض اللغظ ، كان نقصا للشعر " (١) و فن هو خالق هذا الجسم وهذه الروح ؟ ولم سعي الشاعر شاعرا ؟ وما هي مؤهلاته ؟ فيجيب ابن رشيق بقوله : " انما سعي الشاعر شاعرا لانه يشعر بما لا يشعر له غيره ، فأذا لم يكن عند الشاعر توليد معنى ولا اختراعه ، او استظراف لغظ وابتداعه ، • كان اسم الشاعليم مجازا لا حقيقة " (٢) • والشاعر ذو خيال مبدع ، يعبر عن احساسه وشهوره ، لا يحتاج الى التأمل الفكرى العميق لان العلم \_ على قول الجرجاني \_ " المستفاد من طرق الحواس ، او المركوز فيها من جهة الطبع ، وعلى حد الضرورة ، يغضل المستفاد من جهة النظر والفكر في القوّة والاستحكام " (٣) • ويقول ابن الاثير أن من موه هلات الشاعر "أن يكون مطلّع الكتاب ، عليه حدّة ورشاقة ، • • (و) أن يكون خروج الكاتب من معنى الى معنى برابطة ، لتكون رقاب المعاني آخذة بعضها ببعض ، (و) أن تكون الغاظ الكتاب غير مخلولقة بكثرة الاستعمال ، • • • (و) أن تكون هذه الالغاظ الم المعنى شريف على أن تحصيل المعاني الشريفة على الوجه الذى اشرت اليه اجسما لمعنى شريف على النها " (٤) • ) •

رأينا مما تقدم ان العرب القدامى فهموا الشعر على ضوا الالفاظ والمعاني البيانية والصور الحسية وحتى اننا لا نسمع عند ابن خلدون تعريفا جديد اللشعر و فالشميم عنده هو "الكلام الموزون المقفى و ومعناه الذى تكون اوزانه كلها على روّى واحد وهموا القافية " (ه) وينبغي على الشاعر ان يجيد علم العروض و وغريب اللغة و وان يبدع التشابيه والاستعارات الحسية و وان ينتقي الفاظا توادى الى المعنى المطلوب و وان ينقع ما ينظم حتى يكون قوى المبنى والمعنى و فان شلّ احدهما سائت الصنعة و وكان يكال ان ما ينظم حتى يكون قوى المبنى والمعنى و فان ايضا ) خير الشعر الحولي المنقم المحكك" (١))

هكذا فهم الشعر العرب ، فمن عهد ابن سلّم ، الى عهد ابن خلدون \_بالرغم مين المجارى الفكرية التي تخلفلت في الشعر العباسي \_ نرى ان فهم الشعر لم يتجاوز الاوزان الموسيقية ، والقافية ، والالفاظ الجيّدة ، والصور الحسيّة وما فيها من تشابيه واستعاراته وسأترك معالجة الاسباب التي كبّلت الشعر العربي القديم ، فمنعته ان يتخطّى ما ورا المادّة، الى اخر هذا الفصل ، بعد ان القي ضوا على النواحي التي ظهر فيها اد بالروح . . . . . وليس من الانصاف ان نقارن فهم العرب القدما للأدب ، بغهم اد با العرب المحدثين الأننا اذا فعلنا ذلك ، نكون كمن يقارنهم بأدبا الغرب المحدثين ، وقد رأينا سابقا ان آرا ،

<sup>(</sup>Y) المصدرنفسه \_ ص: Y E

 <sup>(</sup>٣) عبد القاهر الجرجاني ـ اسرار البلاغة في علم البيان ـ ص: ٩٥

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير \_ المثل السائر (مصره ١٢٨٢ هـ) ص: ٤٤ و ه٤

<sup>(</sup>٥) ابن خلدون \_ مقدمة كتاب العبر وديوان السبتدا والخبر (مصرسنة؟) ص ١٦٥ مطبعصة معمم

<sup>(1)</sup> ابن قتيبة \_ عيون الاخبار مج ٢ \_ ص: ١٨٢

THE PRINCE GHAZI TRUST

ادبا العرب المحدثين ما هي الاصدى إملائهم ادبا النظرة الاوربيين العديب القديم وليد زمن خاص ، وعصر خاص ، لم يكن للعلم والمعرفة فيهما ازد هار الاوربيين المحدثيس، وفي ذلك يقول طه حسين اننا "نظلم الادب العربي ان قلنا انه ضعيف او ساذج بالنسبة للادب الفرنسي او الادب الانجليزى او الادب الالماني ، لأن الظروف التي احاطـــت بالادب العربي القديم مخالفة للظروف التي تحيط بالآداب الاوربية الكبرى " (۱) ، وبنا على ذلك نترك فهم العرب القدما المحدود للأدب ، لننظر في تطور الشعر العربي القديم وفي المجارى الفكرية التي اثرت فيه ، وحولته عن طريقة الجاهلي .

# ٢) تطور الشعر العربي القديم

كانت تهاويل الطبيعة تفزع الانسان وتدهشه ، وتملأ نفسه جمالا وجلالا محتسى يغيض لسانه بالصلوات والاناشيد ، ومن ذلك \_ كما يقول احمد الزيات \_ نشأ "الشعر الديني ، وهو مبدأ كل شعر في كل امة ، ومن اقدمه اناشيد " رع "عند المصريين مواناشيد "فيدا "عند الهند البرهميين ، واناشيد "جالا" عند الايرانيين ، واناشيد "ارفيه" هند اليونانيين ، وسفر أيوب عند العرب" (٢) .

وقد عرف عصر الجاهلية عند العرب ، بعصر الشعر وعصر المعلقات ، وكان للشاعر الجاهلي في قومه منزلة رفيعة ، وقدر جليل ، فهو لسان حال قبيلته ، ينتصر لها هيدافع عنها ، ويعوت في سبيلها ، فاذا نبغ شاعر في قبيلة ، اقامت له الولائم ، والافراح ، وتهافتت عليه الوفود من القبائل المجاورة مهنئة ، مهللة ، وكان للشعر الجاهلي قاعد ةكلاسبيكية يسبر عليها ، فمن وقوف على الطلول ، الى بكاء الاحبة ، ومن وصف الديار الخاوية الى وصف الناقة او الغرس او الحبيبة ، او منظر طبيد هي يستويه ، الى غير ما ترى عبنه وتلمسيده ، فالشاعر الجاهلي لا يصف الله ما يرى ، لذلك لم ترتفع قصائد، عن المادة ، ولم تحسيلة فوقها ، بل ظلت اجنحتها مشدود ، بامراس قوية الى الارض ،

وقد كان الشعر الجاهلي شعرا عنائيا ، ولا تتجاوز مواضيعه المديح ، والهجاه، والغزل ، والرنا ، تتخللها الحكم التي تصفحالة الغرد في حادثة من الحوادث ، لو لم تكن لما أبه لهها وذكرها ، وكانت المعلقات ، وهي اشهر قصائد العصر الجاهلي علي الاطلاق ، تعبر عن خشونة الفاظ الشاعر ، وفظاظة طباعه ، وانفعالاته الفطرية الثائرة ، تحدثنا عن انسفاي العسرب ووقائعهم وأيامهم ، وحياتهم الاجتماعية والسيباسية ، وسداجتهم العلمية ، ولم يكن للشعرا الجاهليين حظ من الثقافة ، ولما جا الاسلام ، انشغل المسلمون عن الشعر بالخطب الحماسية ، لحاجة الخلفا اليها في بادئ الامسر ، ليستتب السلام ، وينتشر الاسلام ، فقل الشعر ، ولم يتعد اغراض الشعر الجاهلي ومواضيعه لا لاقتراب العصرين بعضها من بعض ، ولما امتد سلطان الاسلام ، وآل الحكم الى بني امية ، لا لاقتراب العصرين بعضها من بعض ، ولما امتد سلطان الاسلام ، ورقت طبيعتهم ، واحسرزوا انتقلت معهم العاصمة من مكة الى دمشق ، فاتسعت آفاقهم ، ورقت طبيعتهم ، واحسرزوا نصر ، لكنهم رغم هذا لم يختلطوا كثيرا بغيرهم من الشعوب المغلوبة ، ولسب نصرا تلو نصر ، لكنهم رغم هذا لم يختلطوا كثيرا بغيرهم من الشعوب المغلوبة ، ولسب يا العصرة ، واشتد احتقارهم لكل ما هو اعجي ، فلم يبتعد نظم الشعرعما مسبقه ، يأن العصبية العربية العربية وعجي ، فلم يبتعد نظم الشعرعما مسبقه ، يأن العصر ، واشتد احتقارهم لكل ما هو اعجي ، فلم يبتعد نظم الشعرعما مسبقه ،

والمنافق المنافق الفاقات

غير أن الهجا استبد في هذا العصر ، واتخذا طبغة خاصة المظهر أثرها في النقائد في والخصومات السياسية ، وقد كثر المجون والغزل والترف لتطوّر الحياة العربية في المعجاز اولا ثم في الشهام ، ولم يكن للشعرا الامويين حظّ من العلم والثقافة الله ما كأنوا يعرفون عن قبيلتهم وآدابها ، فكان الشعر قريبا الى الطبع كما كان في الجاهلية وصور الاسلام ،

بالغنوحات ، وعاصمة الخلافة تنتقل من دمشق الى بغداد ، ويشتد اختلاط العرب بغيرهم من الام ، ويساهم الاعاجم في ادارة الدولة ، ويقبلون على اللخة العربية ، ويدرسونها ويتعمقون فيها ، وعلى الدين بعتنقونه ، عند تُذ عرف الادب العربي عناصر جديدة ، الاعهد له بها من قبل ، ونبغ من الاعاجم كثيرون من العلما والقعرا والعقها ، والمحدث بن فضعفت القومية العربية التي بلغت اشدها في العصر الاموى ، واندفع العرب بدورهـــم يطلبون العلم ، ويترجمون الكتب عن غيرهم من الام ، وكانت هذه اليقظة الفكرية \_علي قول حتى وجبور - " الى حد بعيد وليدة المؤثرات الاجنبيَّة سوا الكانت هنـــديَّة فارسبَّة ، أو سريانية هلَّينية ، وهي يقظة تميزت فيها حركة النقل من الفارسية والمنتكريتبـــــة والسريانية واليونانية الى الدربية " (١) . وكان هذا القرن الثاني الهجري مضطرسا غير مستقر ، لأنه اول عهد العرب با لنقل والترجمة ، والاطلاع الواسع على ثقافات غيرهـــم وغيرها من الام التي سبقتها الى الحضارة ، فنشأت \_ على حدّ قول طه حسين " اجيال ورثت الى المزاج العربي المزاج الفارسي اوغير الفارسي ، ونقلت الى هـد، الأجيال آنار الفرس والهند واليونان في الحكمة والموعظة ، وفي الغلك والنجوم ، وفي ... السياسة والاخلاق ، وفي العلم والفلسفة ، وكان هذا كله مصدر تغيير قوى شديد فـــــي حياة النفس العربية ، أنتج ادبا لم تنتجه تلك الحياة البدوية الخالصة في الجاهلي\_\_\_ وصدر الاسلام ، أو تلك الحياة البدوية المتحضرة في أيام بني أميَّة "(٢) . وقد تأثر العلماء العرب في ذلك العصر ، بالعلم الاعجمية ، وحاولوا أن يوقَّقُوا بينها وبين العربية ، ولــم يكن الشعراء اقل اندفاعا من الكتاب ، وقد اصبح للشاعر حظ من الثقافة بعد ان كـــان سادُجا جاهلا مغيران هذا الاضطراب الفكرى ولَّد في قلوب الشعرا الشك والالحاد والمجون ، فاختزج الشعر بالفحش والسخرية من الدين ، ومن الحياة ، ولعلَّ ابا نـــواس اصدق مرآة لهذه الحالة ، وفي ذلك يقول ساخرا متهكّما ؛

فانك بالغ ربا غفورا وتلقى سيدا ملكا كبيرا تركت مخافة النار السرورا (٣) تكثر ما استطعت من الخطايا ستيصر أن ورد تعليه عفوا تعض ندامة كُفيك مسا

ويقول ايضا في شرب الخمر : يا من يلوم على حمرا عادية

صر في الجُنان ودعني اسكن النارا (٤)

<sup>(</sup>١) حتى مجرجي مجبور \_ تاريخ العرب (مطوّل) ج:٦ (بيروت، ١٩٥٠) ص: ٣٨٠

<sup>(</sup>٢) عمر حمون - حدوث الاربعاء في ٢٠ (مصر ١٩٣٥) عمر ١١٠ (١٩٠٠) عمر ١١٠ (١٩٠٠) عمر ١١٠ (١٩٠٠) عمر ١١٠٠) من ١٩٠٠ (٢١ مصره ١٢٧هـ) من ١٩٠٠ (٣) ابن خلكان - وقيات الاعبان وأنباء ابناء الزمان ج:١ (مصره ١٢٧هـ) من ١٩٠٠

This file was downloaded from Quranic Thought.com

#### قد اسأنا كلّ الاساءة فاللُّهم صفحا عنا ! وغفرا وعفوا (1)

ثم يخاطب العلما ، والغلاسفة بتهكم ، وسخرية ، ويرى أن العلم والفلسفة لا يُجديان الانسان نفُّعا ، وأن الخمر هو الـ معرفة الكبرى :

فقل لمن يدعى في العلم فلسفة حفظت شيئا وغابت عنك اشياء

والزندقة ، والالحاد ، وبين الايمان الخالص والاعتقاد الصادق " (٣) ، وقد بلغت حرية الفكر اوجها ، وانتشرت الزند قة انتشارا فاحشا ، وظهرت حركة الشعوبية وما تنطوى عليه من ازدرا ً كل ما هو عربي ، وتغضّل كل ما هو فارسي .

اما في القرن الثالث الهجرى ، فقد استقرت الحياة العقلية ، واما المجون \_ على حــد تعبير طَّه حسين \_ فلم يظهر في القرن الثالث كما ظهر جليا ، بشعا في القرن الثاني. ولم نجد ما نشعر به من الاضطراب والشك ، وبموت ابي نواس مات " كل ما احتمله هذا القرن من عبث ومجون واضطراب وشك في كل شيء (٤) . ويضيف طه حسين متحدثا عن الثقافات التي عرفت واستقرت في القرن الثالث قائلًا انها تقسم الى ثلاث ثقافات : " احداهما : الثقافة العربية الخالصة التي تعتمد على القرآن ، وما يتصل به من علوم الدين ، وعلـــى الشعر وما يتصل به من العلوم الادبية كالنحو واللغة وغيرها ، وثانيتها ؛ الثقافة اليونانية وثالثتها : الثقافة الشرقية (٥) • ويعني بالثقافة الشرقية المعارف التي كانت عند الغرس والهنود والام السامية ، وقد ازداد شغف بعض الشعراء في هذا القرن ، لا سيما في أواخره ، بدرس العلوم والغلسفة ، والتعمق فيها ، والاختصاص بها ، وقد ظهر في الشعر آثار للمذاهب الفلسفية التي عرفت في ذلك العصر ، وقد ذكر ابن الرومي انه يويد المعتزلة ،

أأرفض الاعتزال رأيا كلَّا الأنتى به ضنين (٦)

ونقرأ للمتنبي قصيدة يمدح فيها ابن العميد ، وزير ارجان ؛

راية ، فارسية اعياد ، (٢)

عربتي لسانه ، فلسفي

<sup>(</sup>١) المصطرفقمه مصوره معمل أبو نواس - ديوان أي نواس ، عن ١٣٠

<sup>(</sup>٢) المصدرنفيه ، ص: ٢٣٥

<sup>(</sup>٣) احمد امين \_ ضحى الاسلام ج:١ (القاهرة ١٩٤٦ ) ص: ١٤٣

<sup>(</sup>٤) طه حسين \_ عن حديث الشعر والنثر ص: ٨٦

<sup>( · )</sup> الصرينة \_ ص : · ٩

<sup>( 3 )</sup> ابن الرو من ـ ديوان ابن الرومي (مصر ١٩٢٤) ص: ٩٢ ( ٧ ) المتنبي ـ كتاب العرف الطيب في ضرح ديوان ابي الطيب (لناصيف البازجي) (بيروت ١٣٠٥٠ هـ ) ص: ٧٢٥

جالست رسطالیس وا لاکند را متحلّگا ستبدٌ تا ستحضّـــرا ردّ الالم نفوسهم والاعصــرا (١)

من مبلغ الاعراب اتي بعد ها وسمعت بطليموس د ارس كتبه ولد قيت كل الغاضلين كأنما

وقد كان هناك طبقة من الشعراء لا تقرّ بالمنطق ولا بالجدل العقليّ ، بل تعتبر وقد كان هناك طبقة من الطبع الساذج ، وفي ذلك يخاطب البحترى أهل الكلام :

كلفتمونا حدود منطقكم في الشعر يلغي عن صدقه كذبه ولم يكن دو القروح يلهج بالمنطق ما نوعه وما سببه والشعرط تكفي اشارته وليس بالهذر طوّلت خطبه (٢)

وهناك من الشعرا من يقرّ بالمنطق ، ويقدّ سالعقل ، لكنّه يباً سمن الحياة ، فلا يجد نفعا من العلم والحكمة ، لأن الموت اقوى القوى ، وهل يستطيع انسان ان يقف المامه صامدا ؟ ولعلّ ابا العلا هو الشاعر العربي الوحيد الذى اكبّ على الفلسفة باحثا فيها ، متعمقا ، متأملا في الكون وفي الوجود ، فلم ير الا الاباطيل ، فنفلسل القدرة عن الحكما والعلما الذين اخفقوا في تحسين المجتمع ، والذين فشلوا امام القضا والقدر :

وما د فعت حكما الرجال حتفا بحكمة بقراطها (٣) ولكن يجي قضا يسريك اخاغيها مثل سقراطها (٣)

وقد اودع ابو العلا المعرّى في لزومياته آرا التأملية في الحياة ، وهو الشاعر الذى دوّن لنااختباراته النفسية بعد ان اطلع على الفلسفة والعلوم ، وعرف اخلاق الورى، ودياناتهم ، ومذا هبهم ، فندقد المجتمع نقدا سا خرا ، لا ذعا ، بعيدا عن عبوديّــة القصور ، وعن الحياة الاجتماعية الصاخبة ، واما ابن سينا فقد عبّر في قصيد تــــه "النفس" عن الافلاطونية الحديثة التي تقول ان الروح هي من الله ، تحلّ في الجسد لتسمع وتعلم ، ثم ترجع لتلتقي مرة اخرى بالذات الكبرى :

<sup>(</sup>۱) المصدر مف معموم معمد المتبي - ديوان العن الطيب الم ابوالطيب معن ٥٠٠٠ (١) البحترى \_ ديوان البحترى ج: ١ (القسطنطينية ، ١٣٠٠ هـ)

<sup>(</sup>٣) ابوا لعلا المعرى \_ لزوم ما لا يلثوم ج:١ (مصر ١٩٢٤٥) ص: ٧٨ ه ٢٩

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUANIC THOUGHT

LE CONTROL OF THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUANIC TRUST F

لتكون سامعة بما لم تسمع وتعود عالمة بكل خفيّــة في العالمين فخرقها لم يرقع (1)

وبعد أن انتشرت العلم والفلسفة ، وبلغت ذروتها ، وظهر اثرها جليا في نتاج الفكر العربي ، في الشعر والنشر ، اخذت الامبراطورية الاسلامية تشبخ وتضعف هفتجزأت الى ممالك عديدة ، واصبحت نهبا للغزاة والفاتحين ، وقد عظم في إنفوذ الاعاجم مواصبح الخليفة العباسي آلة في ايديهم ، فراح الشعر يعجّد الله بعيدا عن الفوضي والضوضا ، بذلك نشأ في هذا العصر فن آخر عرف بالشعر الصوفي ، ولا غرو اذا قل نتاج الشعر ، لان الشعر العربي اعتاد حياة القصور الارستقراطية التي كانت تحميه من العوز والفقر ، ولما تلاشت هذه القصور ، وذهب اهلها ، حلّ فيه الدمار ، والتجأ الشاعر الى الله يحبّه وبعجده ، ولم يجد نصيرا سواه ، ولمّا اكتسح الامبراطورية الاسلامية المغهل التكر النشعر ، وخبا نور الفكر ، لان هذه القبائل بربرية متوحشة ، لا هم لها الالتخريب والقتل ،

اما في الاندلس فلم نسمع بالفلسفة الله في القرن الساد سللهجرة بعد ان أمحت على حد تعبير بطرس البستاني "معالم الفلسفة في المشرق ، وسبب ذلك ما كان للفقها من سلطان على ملوك الاندلس ، فانهم قهروا حرية التفكير ، وكقروا كل متفلسف ومتمنطق " (٢) ، وقد امد د البهم التصوف بواسطة رحلات المشرقيين ، فأخذوا عنهم آرامهم ، وقد اشتهر عندهم ابن التكريي بشعره الصوفي الالهي ،

<sup>(</sup>۱) ابن سينا ـ منطق المشرقيين (القاهرة ، ١٩١٠) ص ٤ كج

<sup>(</sup>٢) بطرس البستاني \_ ادباء العرب في الاندلس وعصر الانبعاث ، ص: ٤٧

قلنا ان الشعر العباسيّ تأثر بالمجارى الفكرية التي عرفت في العصور العباسيّة من فلسفة وكلام وتصوّف ، وقد وصلت البه هذه المجارى المختلفة من منابع اجنبية ، منها هندية ، ومنها فارسية وبونانية ورومانية ومسيحيّة ، ويهودية وسريانية الم تكن معهودة عند العرب من قبل ، وقد ذكرنا ان طه حسين قسّم هذه الثقافات الى عربية خالصة وشرقيّة ، وبونانية ، اما الثقافة العربية الخالصة فهي تراثهم القديم من شعر ودين ، وإما الثقافة العربية الخالصة فهي تراثهم القديم من شعر ودين ، وإما الثقافة الشرقية فهي ما اخذوه عن الهنود والفرس ، والساميين لا سيما البهود والسريان (۱) ، وقد اختلط العرب بالهنود عن طريق التجارة ، ولم يبلغ هذا الاختلاط ذروته الله بعد الفتح الاسلامي ، فتسربت البهم مباقاتهم الروحية ، واخذوا عنهم من حكمهم وادبهم ، وقد افاد العرب من حياة الفرس الاجتماعية ، واخذوا عنهم الادب ، وتأثروا بالذوق الغني الرفيع ، فالفرس قد امتازوا \_ على حد تعبير حتي وجبور " بالميل الى تذوق الجمال ، الرفيع ، فالفرس قد الناحية مفقودة في ثقافة العرب السا ميين ، فاقتبسوها منهم " (٢) ، وأمّا تأثير اليهود يّةوالمسيحيّة فظاهر في حياة العرب الما ميين ، فاقتبسوها منهم " (٢) ، وأمّا تأثير اليهود يّةوالمسيحيّة فظاهر في حياة العرب ، لا سيما في الناحية الدينية وقد نقلوا عنها تقالد ينية وقد نقل ، نقلوا عنها تقاليد ، لم يعرفها العرب الجاهليون من قبل ،

وأمّ الثقافة اليونانية ، فهي ما نقله العرب عن اليونان من فلسفة ، وعلم ، وكان السريان اليد الطولى في نقل العلوم وقد عرّفوا الشرق بغلسفة اليونان وعلومهم واخدوا ينشرون مذهب الافلاطونية الحديثة في العراق وما حوله ، وكان الشرق الادنى قبلل الدعوة الاسلامية ، متأثرا بالروح اليونانية ، " فغي مدارس القسطنطينية المسلمية وعلي مدرسة حرّان الصابئية ، ومدرسة جنه بابور الفارسية ، والرها السريانية ، وفي مدرسة الاكندرية اليونانية الوثنية ، كان الفكر اليوناني سائدا "(٣) وون طريق الفتوحات الاسلامية الى سوريا ، ومصر ، وسواها من بلدان البحر الابيسلس المتوسط ، تأثر الفكر العربي بالفلسفة اليونانية ، وبخيرها من الثقافات ، فنقلت الكتب في العصور العباسبة ، وترجمت ، وقد قال الجاحظ في ذلك معترفا : "لولا ما اودعت لنا الاوائل في كتبها ، وخلدت من عجيب حكمتها ، ودوّنت من انواع سيرها حتى شاهدنا بها ما غاب عنا ، وفتحنا بها كل مستخلق كان علينا ، فجمعنا الى قلبلنا كثيرهم موادركنا ما لم نكن ندركه الا بهم ، لما حسن حظنا من الحكمة ، ولضعف سببنا الى المعرفة " ()) ، وللغلسفة اليونانية لا سبما الافلاطونية الحديثة ، على حد تعبير احمد امين \_ "ائسر وللفلسفة اليونانية لا سبما الافلاطونية الحديثة ، على حد تعبير احمد امين \_ "ائسر في فلاسفقالمسلمين ، وعلما " الكلام ، وخاصقالمعتزلة والصوفية " (ه) ، وقسد كانت الحياة الفكرية هذه تساير الخليفة واهوائه ، فان كان من انصارها عززها ورفعه للنات الحياة الفكرية هذه تساير الخليفة واهوائه ، فان كان من انصارها عززها ورفعه كانت الحياة الفكرية هذه تساير الخليفة واهوائه ، فان كان من انصارها عززها ورفعه كانت الحياة الفكرية هذه تساير الخليفة واهوائه ، فان كان من انصارها عززها ورفعه كانت الحياة الفكرية هذه تساير الخليفة واهوائه ، فان كان من انصارها عززها ورفعه كلام كانت الحياة الغربة والمونية المعرفة المعرفة " (م) ، وقد كانت الحياة الغربة والمونية الهوائه ، فان كان من انصارها عززها ورفعه كلام علي المعرفة " كان علي كلام ، وخاصة المعرفة " (عالم كلام ) وقد كلام و كلام كلام ، وخاصة المعرفة المعرفة " (عالم كلام ) وقد كلام وكلام وكلا

<sup>(</sup>١) الرسالة ص: ٣٢

<sup>(</sup>٢) حتى \_ جرجي جبور \_ تاريخ العرب ج:٢ (مطوّل ) ص: ٣٨٢

<sup>(</sup>٣) انيس المقدسي \_ امراء الشعر العربي ه ص: ٣٤

<sup>(</sup>٤) عمرو بن بحر ألجاحظ \_الحيوان ج:١ (مصر ١٩٠٧٠م) ص: ٢١٥٢٦

<sup>(</sup>٥) احمد امين \_ فجرا لاسلام (مصر ١٩٢٨٠) ص: ١٥٢

وشجع فيها الترجمة والنقل ، وإن كان من اعدائها اقتلها م وطميل أثارها ، وكقر اهلها ، وقد بلغت حربة الفكر اوجها في عصر المأمون "بسبب ما كان لهذا الخليفة من نزعة عقلية اومن على الى مذهب المعتزلة ، القائليد بوجوب التوفيق بين النصوص الدينية ، وبين احكام العقل" في العصر العبّاس ، وتفرق الى مداهب عديدة ، اشهرها المعتزلة ، وعلى رأسها الخليفة المتحرّر المأمون • وقد اتخذت حواكة المعتزلة الغلسفة وسيلة لفهم القرآن ، ونادت بخلق ..... ونغي الصفات عن الله والتوحيد ، ونبغ طائفة من فلاسفة المسلمين في الشرق والغرب مينتلسون الكتب اليونانية ، ويد رسونها ، ويحلّلونها ، ويستمدون منها ، لا سيما كتب الإسماطو ، والافلاطونية الحديثة ، فكان الكندى والفارابي وابن سينا في الشوق ، وابن باجه وابن طفيل وابن رشد في الخرب ، وظلت الغلسفة الاسلامية \_ كما يقول دى بور ( De Boet ) \_ "انتخابية . ٠٠٠ قوامها الاقتباس مما ترجم من كتب الاغريق ، ومجرى تاريخها ادنى ان يكون استحدادا من معارف السابقين ، لا ابتكارا "(٢) ، وقد تأثر الادب العربي بالفلسفة ،ونشا في العصر العباسي الشعر الفلسفي الذي يبحث ويحلّل ، فكانت قصيدة "النفس" الأبن سينا، وغيرها من القصائد التي عبر فيها ألفلاسفة عن آرائهم الفلسفية ، ثم نشأ في العصر العباسي قصص تعالج مواضيع فلسفية ، فكانت قصة حي بن يقظان الأبن الطفيل الاندلسي ، وهذه القصة ليست الا تحليلا وتوضيحا للفلسفة الافلاطونية الحديثة ، والاستشراق الصوفي ، وأمَّا الصوفيَّة ، فكانت مجرى آخر من مجارى الفكر في العصور العباسية ، فنشأ عنها الشعر الصوفي السدى يعنى بتمجيد اللص ، والتعلِّق به تعلُّقا شديدا ، حتى يتَّحد معه ٠٠٠ ولم تكن الصوفيـــة ربيبة العصور العباسية ، ولكنها اختمرت فيها ، واتخذت طريقا خاصا بها . فقد كان محمد بن عبد الله يعتزل في غار حراء ، ويمارس حياة الزهد والتقشف والتعبّد ، حتى يصل الـــى اعلى درجة في التأمل حيث يتحد مع الله ، ويصبح هو اياه (٣) ، فيخاطب الملأبلسان الخالق ، وقد تأثر الخلفا الراشدون بتزهد النبي العربي ، وظهر هذا التأثر في كـــل العصور وغيرانه اختمر في العصور العباسية بالأفكار الهلينية موالغارسية والهندية وفاصب حركة قائمة بذاته • وكانت هذه الحركة الصوفية \_ على حدّ تعبير حتي وجبور \_ \* حركــة معاكسة للنظر العقلي في الدين ، وحصره في قوالب لا تتغيّر " (١) . فالصوفيون هـم \_ كما يقول السرّاج \_ محلّ جميع الاحوال المحمدة والاخلاق الشريفة سالفا مومستأنفا موهـــم مع الله تعالى في الانتقال من حال الى حال ٥ (وان الله) معهم اين ما كانوا ، وانه حاضر لا يغيب ، وهو بكلّ مكان ملايسعه مكان ولا يخلو منه مكان " (٥) . وبهذا دعوا الى شمول الالوهية ، وواجب الاتصال بالله ، والاتحادية ، وقد اشتهر شعرا صوفيون يهيمون بحــب الله ، فهوعند هم كل الكمال ، وكل الجمال ، وكل الحق ، ومن اشهرهم رابعة العدوية،

(٣) هكذا افسر الوحي

(٥) ابو نصر عبد الله بن علي السراج الطوسي \_ اللمع في التصوف (نشر و١٠ نيكلسون) ( ليدن ١٠ ١٩ ١٩) ص: ٢٠ ، و ٢٠٠

<sup>(</sup>۱) حتى \_ جرجي \_ جبور \_ تاريخ العرب ج:٢ ص: ٥٨٥

<sup>(</sup>٢) عبج · دى بور \_ تاريخ الفلسفة في الاسلام (ترجمة محمد عبد الهادى ابوريدة) القاهرة ١٩٣٨ م) ص: ٢٤

<sup>(</sup>١) حتى \_ جرجي \_ جبور \_ تاري العربج:٢ ، ص: ٢١ ه

نسرى مما تقدم أن الفلسفة اليونانية اثرت تأثيرا فعالا في الفكر العربي القديم فنظمته بعد أن كان مضطربا ، مشوشا ، ومزجته بنيا رات اجنبية لم تكن معهودة من قبل ، وهد النيارات الفكرية الرئيسية عرفت بالفلسفة وعلم الدكلام والتصوف ، غير أن المسلمين لم يقبلوا الفلسفة لدينهم في كل العصور ، فبقي الدين منكمشا بعيدا ، غير قابل للتطور ويكف الفلسفة ، ويشير الى اصحابها بالزندقة والكفر وغير اننا لا ننكر تقرب الدين من الفلسفة في عصر المأمون كل حيث كاد أن يتخلص من كل تقليد قديم سخيف و لذلك ظل الابمان في عصر المأمون كل حيث كاد أن يتخلص من كل تقليد قديم سخيف و لذلك ظل الابمان في الاستسلام والخضوع لمشيئة الله ، دون جدل ولا كلام .

هــــذه هي المجارى الفكرية التي تغلغلت في الشعر العباسي ، وظهرت في نواح اشهرها في لزوميات ابي العلام المعرى ، وفي شعر الغلاسفة والصوفيين ، غير ان الشـــعر العربي القديم عامة ، كان بعيدا عن الفكر والمنطق ، متلهِّيا بمدح الخلفا، والامرا، ،وكــان هم الشاعر أن يعنى بالالغاظ البديعية ، والصور البيانية ، لا يتجاوز المحسوس الملموس سما حمل النقاط القدما على القول أن الشعر صناعة ، ويجب أن يتوخى فيه الشاعر الاجادة اللفظية ، والاتقان المعنوى ، لذلك لم يكن للشخر العربي القديم حظ كبير في التأمــل الفكرى المجرّد ، الذي يرمعنا عن المادة المحسوسة ، وظلّ الشعراء في جميع العصور العربيّة القديمة ، لا يصورون الا ما يرونه ببصرهم لا ببصيرتهم ، وفي ذلك يقول طه حسين : " فكان احدهم أذا أراد أن يأتي بفكرة ، أو يصوّر معنى من المعاني لا يأتي به سهـ لا ولا يسيرا ، ولا يأتي به على انه معنى يتحدث به قلب الى قلب ، او عقل الى عقل ، وانها يأني به في صورة نحسها باللمس، وبالعين أو بالاذن محسَّها على كل حال . ومن هذه الناحية كثر الشعر البديعي ، وكثر فيه التشبيه والاستعارة " (١) ، هكذا كان الشعر العربي القديم ، لذلك لم يكن للنفس البشريّة قيمة عند الشعراء العرب القدماء ، ولم يأبهوا بالحيث عن اسرارها الخفيَّة وما هيَّتها العجيبة ، فظلَّ الشعركما كان منذ القديم '، خارجا عـــن النفس البشرية ، والعقل الانساني ، كلنا نرى قبسا روحيا ضئيلا في بعض نواحي الشـــعر العربي القديم ، فما هي هذه النواحي الروحية في الشعر العربي القديم ؟

### ٢) النواحي الروحية في الشعر العربي القديم

مر معنا في فصل مضى كيف يفهم الفرنجة والعرب الدب الروح (٢) ، وقد اتضع لنا ان الادب اروحي بطبعه ، وهو مقدّ سسماوى ، وان الادب الحقيقي الخالد هو الذى يتناول مواضيع انسانية ، وشترك فيها العالم بأسره ، ويخنيها بلسان واحد ، وان الادب الحقيقي هو الذى يرفعنا عن المادة ، ويحلّق بنا في السماوات ، بعيد يسن عن سفاسف الارض ، معتصين بالمثل العليا والاخلاق الفاضلة ، وقلنا ان المواضيع التي يعالجها الادب هي

<sup>(</sup>١) طه حسين \_ من حديث الشعر والنثر ، ص: ١٠٤

<sup>(</sup>۲) الرسالة - ص: ۱۷ - r

THE PRINCE GHAZI TRUST

مواضيع مجرّدة ، قد تخطر ببال كل انسان الكه فيكلاً العلا المويتا مل فيها ، لأن في كل انسان روحا شاعرة ، وا ما الشعرا فهم الذين ينقلون الينا واختباراتهم الناضجة ، فنشاركهم في الانسانية جمعا ، فهي مواضيع روحية ، مجرّدة كالله والحب ، والكمال والجمال موالحقيقة ، والدين والغضيلة ، والحرية ، والعقل ، والروح والنفس موالسعادة موالموت والمعاد والخلود ، وسأبحث في الصفحات التالية ، في الشعر العربي القديم ، عن هذه المواضيع المجرّدة موكيف فهمها الشعرا العرب القدامي ،

نظر العرب الى الله كما نظر الاسرائيليون اليه من قبل ، وقد تأثر العرب " بيهوه " الاسرائيلي الذي خلق السموات والارض ، ثم خلق آدم وحوًّا ، ثم استوى على عرشه حاكم\_\_\_ا مسيطرا ، يرضى على شعبه تارة ، ويسخط عليهم تارة اخرى ، وكما جا الي التوراة انـــــ " قاض عادل ، والم يسخط كل يوم " (١) ، ولا يستطيع احد أن ينزل في مسكنه غير" السالك بالكمال ، والعامل الحق ، والمتكلم بالصدق في قلبه " (٢) . وهو الذي ينزل الروح على من يشا ، ويرد ها متى شا ، وهو اناني قاس ، لا يرحم الا الذين يخانونه ، ويعبد وند ، ويسيرون خاضعين لمشيئته " ولمّا جاء المسيح بن مريم ، تغيّر الدخر الى الله ، واصبح الله صديقا محبا ، وابا رحوما ، بعد ان كان انانيا حقودا ، وبطاشا قاسيا ، فانزاح عــن ظهر البشر كابوس "يهوه" الاسرا ئيلي ، واحسوا بقيمتهم الانسانية ، واطمأنت قلوبه ، وراحوا ينشد ون مع المسيح : " لا تقاوموا الشر . بل من لطمك على خدك الايمن فحـول له الآخر ايضًا ٠٠٠ احسنوا الى مبغضيكم ، وصلّوا لأجل الدين يسيئون اليكم ويطرد ونكم " (٣) • \_\_ وقد ظهر أثر هذه الافكار في الشعر العربي الجاهديّ ، كما ظهر أيضا تأثير الاله " يهوه"، على أن الشاعر الجاهلي ، لم يعالج مشكلة الله معالجة عامة ، ولم ينظم في الله قصيدة تأمليّة خاصة ، بل كان يذكره عرضا ببيت من الشعر او بيتين دون تعمَّق ، ودون بحث في جوهــر ، ، وجلَّ ما نجده عن فكرة الله ، آرا متفرقة هنا وهناك ، بعضها متأثر بالآرا الاســـرائيلية

ان الله يمنح السائل ولا يخيبه ، وبالله يدرك الخير كله ، والله هو الحاكم الاكبـــر ، وهو الذي يقسم الخلائق الى درجات ، وينبغي على الانسان ان يقنع بما منح ، أن اللـــــ يهلك من يشاء ، ويعطي ويمنح من يشاء ، بيده الملك كله ، وينبغي على الانسان ان يتقيد، ويخافه ، الأنَّه هو الخالد الازليَّ وما سواه باطل فان ، والله هو حقَّ ، عالم بكل شي ، غفور ، رحيم ، وشفيع لمن يطيع ، وفي ذلك قال هو "لا الشعرا ، عبيد بن الابرص وطبيد بن ربيعة ، وزهير بن ابي سلمي وغيرهم :

قال عبيد بن الابرص ؛

وسائل الله لا يخيب والقول في بعضه تلبيب (١) من يسأل الناس يحرموه بالله يدرك كل خير

وقا ل لبيد بن ربيعة :

قسم الخلائق بيننا علّامها (٥)

فاقنع بما قسم المليك فانما وقال زهير ابن ابي سلمي :

ألم تران الله اهلك تبعا واهلك لقمان بن عاد وعاديا (٦)

(۱) التوراة (القاهرة ۱۹۳۸) - سغر التكوين: الاصحاح الآول هدد: ۱۲ (۲) التوراة الدزمور الخامس عشر (۲) التوراة الدزمور الخامس عدد: ۳۹ و ۶۶ (۳) الانجيل - متى: الاصحاح الخامس عدد: ۳۹ و ۶۶ (۶) ابوزيد محمد بن الخطاب القرشي - جمهرة اشعار العرب (مصر ۱۳۳۰ه) ص: ۲۰۲ (۵) ابوزكريا يحي بن علي التبريزي - شرح القصائد العشر (مصر ۱۳۵۰ه) صن ۱۷۱ (۵) زهير بن ابن سلمي - شرح ديوان زهير بن ابي سلمي (شرح احمد بن يحي بن زيد الشيبا: ۱۸) زهير بن ابن سلمي (شرح احمد بن يحي بن زيد الشيبا:

# FOR QURANIC THOUGHT

وقال عبدة بن الطبيب 🕬 🕅

اوصيكم بتقى الاله فانه يعطي الرغائب من يشا ويمنع (١)

وقال لبيد ايضا ٤

وكل نعيم لا محالة زائل (٢)

ألا كل شيء ما خلاالله باطل

وقال زهير ايضا:

الى الحنّ تقوى الله ما قد بدا ليا (٣)

بدا لي أن الله حتَّق فزادني

وقال دُو الاصبع العدواني:

ان كان اغناك عني سوف يغنيني والله يجزيكم عنَّي ويجـــزينــي (٤)

ان الذي يقبض الدنيا ويبسطها الله يعلمني والله يعلمك\_\_\_\_

وقا ل السقّاح بن بكير :

صلَّى على يحي واشهاعه ربِّغفور وشفيع مطاع (٥)

ومن الشعراء العرب المسيحيين المشهورين اميَّة بن ابي الصلت ، وله آراء في اللسه ، لا تختلف عما سبقه ،غير انه امتاز بمدائحه الالبيّة ، فالله في نظره ، هو اله السماوات والارض ، وهو الذي بني السماوات السبع الشداد ، وزينها بالنجوم وبالشمس والقمر مم اخرج من الارض عيونا وانهارا ، وقد خلق الليل والنهار ، وبرأ الخلق كله ، وعلى الناس جميعاً ان يطيعوه ويعبدوه ويمدحوه ، كل شي ً فان ، امَّا الله فهو الصمد الازلي ، يحيي ويمهت ، وهو الواحد المهيمن ، لا شريك له ، وهو النور المتوقّد ابدا ، وفي ذلك قال ابيّة بسن ابي الصلت:

> ورب الراسيات من الجبال بلا عمد يرين ولا رجا ل من الشمس المضيئة والهلال

آله العالمين وكلّ ارض بناها وابتنى سبعا شدادا وسؤاها وزبنها بندور وشق الارض فانبجست عيونا

وانهارا من العذب الزّلال (7)

وقال ايضا:

خلق الليل و النهار فكل مستبين حسابه مقد ور KNY م يجلو النهار رب كريسم بمهاة شعاعها منشور (N)

(١) المفضليات \_ ص: ٧١

(x) Master issue

This file was downloaded from QuranicThought.com

<sup>(</sup>١) أبو الدعباسي المفضل بن محمد الضبي \_المفضليات (مصر١٩٢٦) ص: ٦١

<sup>(</sup>٢) لبيد بن ربيعة - ديوان لبيد - ( كفيت بروكان ) (ليدن ١٨٩١٠) ص: ٢٨

<sup>(</sup>٣) شرح ديوان زهير بن ابي سلمي \_ ص: ٢٨٨

<sup>(</sup>ه) المصدر نفسه \_ ص : ١٥٤ (١) أمية بن أبي الصلت \_ ديوان أمية بن أبي الصلت (بيروت ١٩٣٤ه) ص : ٤٩ (٧) المصدر نفسه \_ ص : ٣٧ و ٨٠



وقسال:

هو البارى الخلق موالخلق كلهم اما الم طوعا جميعا واعبد واتى يكون الخلق كالخالق الذي يدوم ويبقى والخليقة تنفذ وتفنى ولا يبقى سوى الواحد الذى يميت ويحى دائبا ليسيهمد (1)

وقال ايضا:

سوى الباقى المقدّ سرد ى الجلال (٢)

ويفنى بعد جدّته ويبلى

وقسال:

لعزته تعنو الوجوه وتسجد وانهار نور حوله تتوقيد (7)

مليك على عرش السماء مهيمن عليه حجاب النور والنور حوله

وقد قال ما دحا الله ، مثنيا عليه :

وقولا رصينا لايني الدهر باقيا الى الملك الاعلى الذي ليسرفوقه اله ولا ربيكون مدانيـــا (١)

الى الله اهدى مدحتى وثنائيا

لك الحمد والنعما والملك ربنا فلا شيء اعلى منك مجدا وامجد (٥)

ولمًّا جا محمد بن عبد الله مبشرا بالله ، لم تختلف آرا م عمًّا كان معروفا في التوراة والانجيل ، وقد ظهر في قرآنه اثر اطلاعه على ألكتابين المذكورين ، وتأثره الشديد بهما ، فالله هو فاطر الارض والسماوات عوما فيهما ، وله ملك السماوات والارض ، وهو على كل شيء قدير ، والله واحد عالم بكل شي ، يحي من يشا ، ويميت من يشا ، وهو اله شبي ..... "بيهوة الاسرائيلي ، فيقول محمد مخاطبًا قومه أن الله " هو الذي خلق لكم ما في الارض جميعًا ثم استوى الى السماء ، فسوًّا هن سبع سموات وهو بكل شيء عليم (٦) ١٠٠٠ الـــم تعلم أن ألله له مذك السموات والارض ، وما لكم من دون الله من وليّ ولا نصير ٠٠٠ والهكم اله واحد لا اله الله هو الرحمان الرحيم ٠٠٠ (٧) لا يخفي عليه شي و في الارض ولا في السماء (٨) ٠٠٠ قل هو الله احد ، الله الصمد ، لم يلد ولم يولد ، ولم يكن له كفوا احد (٩) . ويقول أيضا علي بن أبي طالب في الله :

الله حيّ قديم قادر صمد وليس يشركه في ملكه احد (١٠)

امية بن ابي الصلت \_ ديوان م نص: ٢٨

المصدر نفسه ، ص: ٩٩ (7)

المصدرنفسه ، ص: ٣٧ (٣)

المصدرنقسه ٥ص: ٢٢ ( )

<sup>(0)</sup> 

<sup>(7)</sup> (Y)

<sup>(</sup>A)

المصدر نفسه ، ص ؛ ۲۷ المودر نفسه ، ص ؛ ۲۷ القرآن ــ (مصر ۱۳۵۸ هـ) سورة البقرة عدد: ۲۹ المصدر نفسه ــ ج ۲۰ بعدد ؛ ۲۰۱ و ۱۱۳ المصدر نفسه ــ سورة آل عمران بعدد ؛ ه المصدر نفسه ــ سورة آلاخلاص، عدد ؛ ۱ ــ ٤

<sup>-</sup> ديوان علي ساي طالب -(١٠) على بن ابي طالب لا بيوت ١٠٠١٥) مي د٠٠٠

الهي وخلاقي وحرزى وموئلي اليك لدى الاعسار واليسر افزع اليك ربي لا الى سواكا اقبلت عمدا ابتغي رضاكا (1)

هكذا ظهر تأثير القرآن في الشعر العربي القديم ، وهكذا فهم محمد الله موصوره للعرب الوثنيين ، وقد تجلّى تأثير القرآن فيما بعد في الشعر العربي القديم لا سيّما العباسيّ منه ، بعد ان تخلفات الفلسفة في الفكر العربي ، فاتخذ هذا الفكر مذاهب شتّى في تفسير القرآن والبحث في طبيعة الكون وفي جوهر الله ، غير ان الشعر العباسيّ ظـلّ زمنا طويلا لا يأتي على ذكر الله الا عرضا ، واذا تناوله بالبحث ، وصفه كما حملته اليــــه الكتب الدينية ، دون ان يبحث في جوهـره هويفرد القصائد في محبته ،

قال العجّاج بن روّبة في مدح الله:

بأمره السماء واستقلّت ارسى عليها بالجبال الثبّت (٢) الحمد للم الذي تعلَّت باذن الارضوما تعنَّت

وقال ايضا ،

ذى الجبروت والجلال الافخم ورب كلٌ كافر ومسلمه (٣) فالحمد للم العلي الاعظم وعالم الاعلان والمكتّــــم وكذلك قال الاسعد بن عسّال :

الشكر لله الوحيد الذات ببحانه مثلث الصفات احمده كمثلما هو اهلب اذ قاض بحر جوده وفضله (١)

قلنا ان الشعرا العبّاسيين تأثروا بالافكار الفلسفية التي انتشرت في جميع الاوساط الادبية ، لكنهم لم يفرد وا القصائد في البحث الفلسفي عن جوهر الله ، بهل اكتفوا في ان يذكروه غرضا ، متأثرين بآرا الفلاسفة ، كما سمعوها ، او كما فعل الشعرا السابقون متأثرين با لكتب المقدّسة ، ولا نجد نظرا تأمليا في الله الآفي لزوميات ابي العلا المعرّى اذ نجد ، مكونا لنف سه آرا شخصية حرّة ، بعد اطلاعه الواسع على الفلسفة والعلوم ، وامّا في سائر الشعر العربي القديم فنقرأ خواطر وآرا سائرة ، فالله هو المدبّر موهو الذي يقضي ويقدّر مؤالانسان مسير لا مخير مالخوف من الله اولى موعبادته اسلم موفي ذلك قال ابونواس ؛

<sup>(</sup>١) على بن ابي طالب \_ ديوان علي بن ابي طالب (بيروت،١٣٢٧هـ) ص ٢٠ و ٣٥ و ٣١

<sup>(</sup>٢) ابوالغي الاصبهائي الاغاني ج ٢١ (ليدن ١٣٠٥ هـ) ص ٥ ٥٨

<sup>(</sup>٣) لويس شيخو \_ شعرا النصرانية بعد الاسلام البيروت ١٩٢٤ الهم ١٩٢٤ ص ٢٣٣ ( ١٨٨٨)

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه - ج: ١ (برافقاته الم المحدر نفسه - ج: ١٠ (برافقاته الم المحدد المعدد ا



وقال ايضا:

وبالنوال النهني لا الكدر منتقل في البلي وفي الغير منتقل من صبا الى كبــــر ( 7 )

يا سائل الله فزت بالـ ظفر فارغب الى الله لا الى بشر وارغب الى الله لا الى جسد

وقال ابو تمام في الخوف من الله :

ولكن خوفي قاهر لرجائيا اخاف الهي ثم ارجو نواله ولولا رجائي وأتكالي على الذى توحد لى بالصنع كهـ لا وناشيا لما ساغ لى عذب من الما عبارد ولا طاب لى عيش مولا زلت باكيا (٣)

وقال ابن دربد في القضاء :

قلت الدقضا عما لك امر الغتى من حيث لا يدرى ومن حيث درى لا تسألنى مواسأل المقدار هل يعصم منه وَزَرَ ومـــزدرى

ولأبى العلا المعرّى آرا تأملية في الله ، يؤمن بقد رته على كل شي ومعرفته لكل شي \* ، ويستسلم لقضائه وقدره ، فالانسان محكوم مسيّر ، لن يستطيع ال يأبق مسن حكم ربّه ، ويستهزئ ابوالعلا من الذين يدّعون المعرفة ، ويدّعون المقدرة والقـوة، لأن الاقدار تمرُّ بهم ضاحكة ، وتعبث بهم كما تشاء ، وفي ذلك قال :

قضى الله فينا بالذى هو كائن فتم وضاعت حكمة الحكماء وهل يأبق الانسان من ملك ربه فيخرج من ارض له وسما ؟ (٥)

عجز الاطبة عن جروح نوائب ليست بغير قضا وبك تبسير (٦)

اذا كنت لا تستطيع دفع صغيرة المّت ولا تستطيع ففع كبير ولا تسألن بالامرغير خبير (٧) فسلم الى الله المقادير راضيا

فلم اسأل متى يقع الكسوف رد د ت الي مليك الحق امري وعوجل بالحمام الفيلسوف (٨) لكم سلم الجهول من المنايا

(۱) ابو نواس\_ دیوان ابی نواس ص: ۱۹۲

(٢) المصدر نفسه ، ص: ١٩٦

(٣) ابو تمام د يوان ابي تمام الطائي (بيروت ١٨٨٩) ص؛ ٣٢؟
 (٤) ابو بكر بن الحسن د رود الازدى \_ مقصورة ابن د ريد \_ (مصر١٩٣٩٥) ص؛ ١٣٣
 (٥) ابو العلائ المعرى \_ كزوم ما لا يلزم ج: ١ عص؛ ٥٥
 (١) المصدر نفسه ٥ص؛ ٣٢٠

bettalkthous - tiggalkytigngit sow " NAM len in , as: 20%

(٨) المصدر د فسمع على: ١٠٦

|                                                                                                         | وتقد رون فتضحك الاقدار                                    | GHI (a) (b) (c) (d)                                       |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--|--|
| , (1)                                                                                                   | وتقدرون فتضحك الأقدار                                     | تقفون ، والغلك المسخّر د ائر                              |  |  |
|                                                                                                         | ما الدهر اضحكنا ولا ابكانا                                | نبكي ونضحك والقضاء مسلط                                   |  |  |
| (1)                                                                                                     | ما الدهر اضحكنا ولا ابكانا<br>ولو استطاع تكلّما لشكانـــا | تشكُّو الزمان وما اتى بجناية                              |  |  |
|                                                                                                         |                                                           | وقال في قدرة الله ؛                                       |  |  |
| (7)                                                                                                     | فأن الله لا يعيبهجمعي                                     | اذا ما اعظمي كانت هبا                                     |  |  |
| (£)                                                                                                     | تدعی لادم صورة او تحسبا                                   | فالله فرد قادر من قبل ان                                  |  |  |
| ( D)                                                                                                    | -<br>حشر لخلق ولا بعث لأموات                              | وقدرة الله حق ليسيعجزها                                   |  |  |
| مثيل له ه                                                                                               | وهأن الله قد انفرد بسلطانه ، فلا                          | ويؤمن ابو العلا بوحدانية الله ،                           |  |  |
| ٠ پر                                                                                                    | ه والله ازليّ قديم ، مهيمن لا يتخ                         |                                                           |  |  |
|                                                                                                         |                                                           | قال في وحدانية الله ؛                                     |  |  |
| (7)                                                                                                     | ولا ترغبن في عشرة الرُّوساء                               | توحّد فان الله ربك واحد                                   |  |  |
| (Yu)                                                                                                    | فما له في كلّ حال كفاء                                    | انفرد الله بسلطانه                                        |  |  |
|                                                                                                         |                                                           | وقال في ابداع الله وقدرته :                               |  |  |
| (X)                                                                                                     | فيخور فيها لبنا ويحار                                     | وبدائع الله القدير كثيرة                                  |  |  |
| (4)                                                                                                     | -<br>كالخلط يقرأ حينا ثم يندرس                            | والناسمن صنعة الخلاق كلهم                                 |  |  |
| (%)                                                                                                     | -<br>آبات رب کلها غر                                      | اما يرى الانسان في نغسه                                   |  |  |
| (11)                                                                                                    | <br>عجبي كيف يدحد في الخالق من بعد درسه التشريحا          |                                                           |  |  |
| (11)                                                                                                    | -<br>وكل ذلك عند الله محصور                               | لم يحص اعداد رمل الارض ساكنها                             |  |  |
| ۲۲:                                                                                                     | الموى - / رم مالالم ع و: ا ، عي                           | (٢) المصدر نفسم منكس: ٣٦٥ كأبرالعدد                       |  |  |
|                                                                                                         |                                                           | <ul><li>(٣) المصدر نفسه اص ١٦ .</li></ul>                 |  |  |
|                                                                                                         |                                                           | (٤) المدصدر نافسة خاص : ١٠٣<br>(٥) الديد المامين          |  |  |
| <ul> <li>(6) المصدر نفسه ص: ۱۲۰</li> <li>(7) ابوالعلا المعرى _ لزوم ما لا بلزم الص: ۲۰</li> </ul>       |                                                           |                                                           |  |  |
| (٦) أبو ألعالا المعرى _ لزوم ما لا يلزم في ألص: ٢٥<br>(٧) المصدر نفسه عص: ٩٥<br>(١) المصدر نفسه عص: ٩٦٦ |                                                           |                                                           |  |  |
|                                                                                                         | # ### ### ### ########################                    | (A) المصدر نفسم أهي ا ٢                                   |  |  |
|                                                                                                         |                                                           | (١٠) الهصدر نفسه المسن ٢٠٠٠ ٢<br>(١٠) الهصدر نفسه صرف ٢١٤ |  |  |

وقال ايضا في ازلية الله ا

| (1)   | قديم قما هذا الحديث الموّلد    | لنا خالق لا يمترى العقل انه |
|-------|--------------------------------|-----------------------------|
| ( 7 ) | وليسسوى وجه المهيمن ثابت       | الم ترلددنيا وسو صنيعها     |
| (٣)   | وربنا الله لم تلحم به الغير    | کم غیرتنا بأمر حظّ حادثه    |
| (٤)   | <br>تغنی ویبقر الواحد القبّهار | والجهل اغلبغيرعلم اننا      |
| (0)   | مغاربه موفرورة ومشارقه         | تغيرت الاشيا والملك ثابت    |
| (1)   | وزمان على الانام تقادم         | خالق لا يشك فيه قد يم       |
|       |                                |                             |

أن هذا الشاعر المتأمل ، ابا العلا المعرى ، كان فريد عصره ، سابق اوانه ، غير ان تشاومه الهدام في الحياة الذى الى احتقاره للانسان وقيمته ، ثم الى الخضوع والاستسلام فلم يتحرّر ابو العلا من عبودية الله ، كما تحرر من عبودية الناس ، وتقاليدهم الديني والادبية ، ولم يترك للانسان مجالا للسعي والكفاح في سبيل العمل الصالح ، والارتقال بل كبله بالله وقضائه ، فالله حرّ ، عظيم ، والانسان عبد ذليل ، والله يعطي من يشا ، ممتسل من شا ، واما الانسان ، فلا يعطي ولا يأخذ الا باذنه تعالى موالانسان مقبر عاجز ، في نظر ابي العلا ، مشلول ، طغيلي يعيش بلا سعي ، ينتظر من ربه الرحمية والعطا ، فاذا اراد ، الماطعنه البوس والضرّ ، وينبغي على الانسان ان يعيد الله في سعادته وشقائه ، وان يستسلم الى قدره وقضائه ، وفي ذلك يقول ابو العلا ؛ ا

|     | واعوز المستعبد الحر | نحن عبيد الله في ارضه                        |
|-----|---------------------|----------------------------------------------|
| (Y) | يماطعنا البؤس والضر | نحن عبيد الله في ارضه<br>بغضل مولانا واحسانه |

| (A) | وان لم يبق الا نُفْسَواحد | آمن به والنفس ترضي |
|-----|---------------------------|--------------------|
| 1// | وں م یبی ، د عسوو حد      | 3-75-7             |

اما الحياة فلا ارجو نوافلها لكنني لالهي خائف راجي (١)

<sup>(</sup>١) المسلم نقصه سوم ١٨٧٨ (ايو العلاء المعرى خلزم ما لا يلزم ع: ١ ص : ٧ ) >

<sup>10. :</sup> of. is well respect to the post open the shall to

<sup>(</sup>٣) المصدرنفسه اس: ٣١١

<sup>(</sup>٤) المصدرنفسه بص: ٣٣٤

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسم في ١٢٣

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه اص: ٣٣٦

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه جيم ٢٣٤

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه اص: ٢٥٤

<sup>(</sup>٩) البصدرنفسه ١٠١٠

واما الله في نظر الفلاسفة فهو جوهر ، وهو كل الكمال ، وكل الجمال ، وكلّ البها ، ، وقد عبر بعض الفلاسفة العرب عن رأيهم شعرا ، متحرّرين من عبودية الدين ، با حثين عسن جوهر الكون ، وماهيته ، وبعد ان كان الله بعبدا عن الانسان والاكوان ، اصبح قريبا منه ، يحلّ في كل آية من آياته ، وبعد ان كان لله صفات الانسان الجبار ، اصبح جوهسرا ، وقوة كبيرة تتجلى في كل مكان ، وفي ذلك قال ابن سينا ،

فغي كل شيء لم آية تدل على انه واحد (١)

فيه الكمال بل هو الكمال جوهره الهها والجمال مرتب فيه وجود الكلّ والعلم بالله مفيض العدل (٢)

والله روح كبيرة ، تحلّ في كل بدن ، لتعلم ما على الارض ، ثم تتحد مرة اخرى بتلك الروح الكبيرة عالم مة بما لم يعلم ، وهذه النظرية ظاهرة في قصيدة (النفس) لأبن سينا (٣) ، وقد تأثر بهذه النظرية الصوفيون ، فاصبح الله عندهم الغاية القصوى ، التي يهد فون اليها ، فارتفعت قيمة الانسان ، وقد رته على الوصول الى خالقة ، واصبح الله قريبا محبيبا بعيد ان كان بعيدا حاكما مسيطرا ، واشترك الانسان مع خالقه في تسيير الاكوان ، واصبح باستطاعته ان يتطور ويرتقي حتى يصل الى درجة الالوهية ، حيث يقترب من الله ويتحد به اتحادا كليا ، فيصبح هو اياه ، قا درا على كل شي ، يسيّر الاكوان ، ويمد الشمس نورا و من نوره ، ويمنسح الكائنات ارواحا من روحه ، وينشد بحرية كبرى ، ظافرا ممختبطا ، بعيدا عن قيود البشر، وعن تقاليد هم السخيفة ، وقال الحدّاج في اتحاده بالله ؛

انا من اهوی ، ومن اهوی انا نحن روحان حلانا بدنا فاذا ابصرتنی ابصــرته واذا ابصرته ابصرتنی (٤)

وقال ايضا:

انت بين الشغاف والقلب تجرى مثل جرى الدموع من اجفاني وتحلّ الضمير جوف فواد م كحلول الارواح في الابدان

مزجت روحك في روحي كما حس تعني الخمرة بالما الزلال مزجت روحك في روحي كما حسل فادًا انت انا في كل حال (٥)

<sup>(</sup>١) أبوغلى الحسين عبن سينا \_ منطق المشرقيين ه ص: لز

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه ، ص: ٢

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه مس کلب \_ کج

<sup>(</sup>٤) محمد مصطفى حلمي \_الحياة الروحية في الاسلام (مصر ١٥٥٥م) ص: ١١٥

<sup>(</sup>٥) المصدرنفسه ه ص: ١١٥

وقال ا يضا:

انا سرّ الحق ما الحق انا بل انا حق ففرفق بيننا انا عين الله في الاشيا فهل ظاهر في الكون الا عيننا (١) ولعلّ ابن الغا رض اكثر الشعراء الصوفيين انشادا ، وهو الذي يبحث دائما عن الله ، ليقترب اليه ، ويتُحد به ، ويغنى ، ويصبح قادرا على كل شيء ، يسيّر الاكوان ، ويمنحها ارواحا ، وقال ابن الغارض في اتحاد ، بالله ؛

وها انا ابدى في اتحادى مبدئي وانهي انتهائي في تواضع رفعتي في الصحوبعد المحولم أل غيرها وداتي بداتي اذ تحلّت تجلّت وبي موقفي لا بل الني توجهي كداك صلاتي لي ومنّي كعبتي وروحي للأرواح روح وكل ما ترى حسنا في الكون من فيض طينتي (٢)

وقال ايضا:

او اقتحم النيران الله بهمتي لرد تاليه نفسه واعيدت سميع سوائي من جميع الخليقة بملكي واملاكي لملكي خـرت (٢)

وما سار فوق الما او طار في الهوا ومنّي لو قامت بميت لطيفة ولا ناطق غيرى ولا ناظر ولا وانجم افلاكي جرت عن تصرفي

لاحظنا مدا تقدم كيف تطوّرت فكرة الله ، من التواراة الى الانجيل ، ومن الشعر العربي الجاهلي الى القرآن ، ومن القرآن الى العصور الاسلامية الاولى ، فالعصور العباسية ، حيث امتزج الفكر العربي بثقافات عديدة ، متأثرا بالفلسفة اليونانية ، لا سيّما الافلاطونية الحديثة ، ولاحظنا في هذا المجرى التطوري كيف ظهر الله عند الساميين، وفي الشعر العربي القديم عامة . فعن اله بعيد اناني جبار منتقم ، الى اله قريب سحب، ومن اله جالس على كرسيه مسيطر مسير ، الى اله ذى روح كبيرة تمنح الكائنات ارواحا مسن روحها ، لذلك يتجلى الله في كل شي ، ومن اله له صفات الانسان ، الى جوهر هـــو كل الكمال وكل الجمال ، وكل البهاء ، ومن اله متكبّر جبار لا يسمح لاحد أن يشاركه ملكه ، الى اله حبيب قريب ، يرتقي اليه الانسان بالمثل العلبا ، ويتّحد به ، حتى يشاركه في المعرفة الكبرى ، وفي تسبير الكون ، وقد تطوّر الانسان مع الالم ، فبعد ان كان عبداً مقيدا بتقاليد الدين ، دليلا ، متكلا ، مستسلما لله ، اصبح حرًّا ، طليقا، يستطيع ان يكون رفيق الاله وصنوم ، وبعد ان كان الانسان يخاف ويرتعد منس اللــه ، اصبح يحبه ، ويهيم به ، فالخوف يبعد الانسان عن ربه ، والحب يقرّبه منه ، ولكن بعد ان آخذ الشعر الصوفي في الاضمحلال ، وعم الجهل والخراب في البلاد العربية النطوى الشاعر على نفسه ، خائفا من عصره ، مستمدا قوة ووحيا من الكتبالدينية افكترت القصائد العربية الدينية في مدح الله وانبيائه ٠

<sup>(</sup>١) محمد مصطفى حلمي \_ الحياة الروحية في الاسلام المعموم مع المعموم و ١٥٥

<sup>(</sup>٢) ابن الفارض ـ ديوان ابن الفارض (القاهرة مسنة ؟) ص: ٣٥ ١٠٠ ٣١ ١١ ١١

<sup>(</sup>٣) المصدرنفسه ، ص: ٨٠ ، ١١ ، ١٨

كان الحب عند شعرا العرب ، من اقدم عصوره حتى العصور العباسية الاولى ، حبا سا ذجا ، فطريا ، لا يتجاوز ذكر الحبيبة والتخزل بها ، ثم البكاء لغراقها موكسان غزلهم هذا وصفا ماديا لتلك المرأة ، شأن شعرهم في كل موضوع ، وكان هم الشاعر ان ينتقل حيث الحسن والجمال ٠ وقد اشتهر في العصر الاموى شعرا عرفوا بشدة اخلاصهم وصدقهم وتفا نيهم في حبّ امراة واحدة ، كمجنون ليلى ، وكثير هسزة ، وجميل بثينــــة وغيرهم " وكان شعرهم حنينا وانينا لبعد الحبيبة التي قامت بينهما م الم اللقاء عثرات كثيرة ٠ وقد جا عدا الشعر وصفا لحالتهم المتيمة ٠

و للحب عند العرب منزلة رفيعة ، وقد افرد المؤلفون كتبا كثيرة في اخبار الشـــعرا الذين أشتهروا بحبهم المغذرى المخلص ، الصادق ، كمصرع العشّاق للسرّاج ، وتزبين الاسواق للانطاكي ، وروضة المحبين لابن قيّم الجوزية ، وديوان العباية المُعَرَّبُ اللَّهِ اللهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي ا وغيرها من الكتب القديمة التي جمعت اخبار عشاق العرب . وقد تناول هو ولا المولفون الحبّ ودرسوه ، فوجد وا ان للحبّ مراتب ، وله درجات ، وللقلب سغر طويل شاق ،يصــل فيه المحب الى الدرجة القصوى ، حيث الشوق والجنون ، وقد ذكر المغربي في ديسوا ن الصبابة سفر هذا القلب المحبِّ ، إذ ابتدأ بالهوى ، وهو ادنى درجة ، واقرب طـــريق، ثم العلاقة ، ثم الكلف ، ثم العشق ، ثم الشغف ، ثم البيهم ، ثم الشوق (١) ،

وللحب قوم نفوسهم كريمة ، وقلوبهم صافية ، نزيهة ، وهم قوم هخلصون حتى المروت، متفانون حتى الهلاك ، وفي دلك قيل :

فللحب اقوام كرام نغوسهم منزهة عما سوى الحبِّ يا خلى (٢) وهــذا الحب عميق مخلص ، لا يأبه بالحسن ولا بالسماحة ، بل بشي ، جوهري مكتون في المحبوب ، وفي ذلك قيل :

ولكنم شيء بدالروح تكلف (٣) وما الحب منحسن ولا من سماحة

وقد بلغ التحديث عن الحب ، والإيمان به ، ذروته في ذلك العصر ، حتى قال الشاعر العباسين ا لاحنف في الذين لا يحبون :

وما الناس الا العاشقون دُ وو الهـوى ولا خير فيمن لا يحب وبعشق (٤)

وقد قال ابن الصائع في الذين يكتمون حبهم ، وبموتون شهدا، في سبيله :

ومن كان برا بالحباد وواصلا يموت شهيدا في الغراديس نازلا

سقيما عليلا بالهوى متشاغلا (٥)

فقد جاءنا عن سيّد الخلق احمد بان الذي في الحب يكتم وجده وماذا كثيرا للذي مات مغرما

<sup>(</sup>۱) المغربي \_ ديوان الصبابة على هامش تربين الاسواق (مصر ١٢٩١ه) ص: ١٨ \_ ٢٠ \_ ٢٥ \_ (١) المغربي \_ ديوان الصبابة على هامش تربين الاسواق العشاق (مصر ١٢٩١ه) ص: ٢٣ ـ (٦) داود الانطاكي \_ تربين الاسواق بتفصيل اشواق العشاق (مصر ١٢٩١ه) ص: ١٢١ و (١) العباس بن الاحنف \_ ديوان العباس بن الاحنف (بغداد ١٩٤٧م) ص: ١٧١ و (٥) الانطاكي \_ تربين الاسواق و ص ، ٧

هكـــدا عرف الشعراء الحب ، وقد عرفوه اخلاصا ، وتفانيا وجهادا ، فموتا ، كما ظهر في الشعر العدَّوين · وكان هو لاء الشعراء العدّريون ، متفانين في حبهم حتى الموت ، تتقرَّح عيونهم من البكاء الشديد ، وتتغتت اكبادهم من الحزن العميق ، والالم المتواصل ، والمرض المضني ، حتى يخرج الشاعر عن طوره ، ويجن جنونه ، فنسمع قيسبن ذريح يحدثنا

داء قيس والحب صعب شديد قالت العين لا أرى من أريد انها لا تعود قيمن يعود (١) عند قيس من حب لين وليش فاذا عادني العوائد يوما ليت لبني تكودني ثم أقضى

وكذ لك يصف عروة بن حزام ما تحمُّله من حب عفراء :

وعینای من وجد یها تکفان ولا للجبال الراسيات يدان وعفراء يوم الحشر ملتقيان (٢)

على كبدى من حبعفراء قرحة تحملت من عفرا ما ليس لي به وانى لاهوى الحشراذ قيل اننى ويجد كثيّر عزّة في البكاء شفاء ،

فقلت البكاء اشغى ادا لذليلي اقاتلتی لیلی بخیر قتیل (۳) وقالوا فَأْت ،فاختر من الصبر والبكا توليت محزونا وقلت لصاحبي ويميل دو الرمة حيث تميل حبيبته :

به آل عي زاد قلبي هبوبها هوی کل نفس این حلّ حبیبها (٤)

اذا هبت الارباح من نحو جانب هوى تذرف العينان منه وانما ويحدثنا تيسءن جنونه:

العشق اعظم مما بالمجانين وانما يصرع المجنون في الحين ان كان ينفى جنوني الا تلوموني (٥) قالوا جننت بمن تهوی افقلت لهم العشق لا يستغيق الدهر صاحبه اني جننت فها توا من جننت به

وامَّا اخلاصهم ، وتغانيهم ، فيظهران في كل حالة ، في الحياة ان غابوا ، وان حضروا ، وفي الموت وبعده ، وفي أدلك قال قيس، المعروف بمجنون ليلي ؛

ومن بين رمسينا عن الارضمنك لصوت صدى ليلى يرش ويطرب (١)

فلو تلتقي في الموت روحي وروحها لظل صدى رمسي وان كنت رمّعة

(٣) كثير بن عبد الرحمان الخزاعي \_ ديوان كثيرج ٢ (بارسية ١٩٣٠م) ص: ١٥١

(٤) والانطاكي \_ تزييل الاسواقع المص: 17 و المعربي \_ ديوار الصبابة عص: ١٢

(٦) الانطاكي \_ تزييدالاسواق والماكي . ٢٨

 <sup>(</sup>۱) الانطاكي ـ تزيين الاسواق على ٥٥

<sup>(</sup>٢) عروة بن حزام \_ ديوان عروة بن حزام (مخطوطة بخط جبرائيل جبور (بيروت١٣٢٠٤هـ) ص ١٠٠٦ م



وكذلك قال كثير عزة :

عليها بما كانت الينا ازلت نما انا بالداعي لعزّة بالجوى ولا شامت ان تعل عزة زلّت (١)

فانبي وان صدت لمثن وصادق

وقال دو الرمقايضا:

فبعض الهوى بالهجر يمحى فينمحى وحبك عندى يستجد ويرجع (٢)

وقد رأينا مما تقدمان للحب عند العدريين منزلة رفيعة ، واخلاصا عميقا مستمرا، وان شعراً هم عرفوا بحب واحد ، غير متنقل ، محصور في شخص معين ، وليدر هو قيي الحقيقة \_ كُما رأينا \_ على حد تعبير موسى سليمان ـ سوى حب يؤدى بصاحبـــه الى الهزال والاصغرار ، والنحول ثم الموت ، وهو حب طاهر ، ، والحبيب العدري، حبب رقيق ، صادق في حبه حتى الموت ٠٠٠ اما داؤه ، فهوالحبيب المعبود ، ولكن دون الوصول اليه اهوالا واهوالا " (٣) ، وهذا الحبلم يتجرّد ، ولم يتجاوز الجسد الا قليلا ، غيران الاخلاص فيه ، والصدق والمحبة التي لن يزحزحها القدر مجعلت منه استعداد أولبا لاقتحام درجات عالية في سلم الحب الأفلاطوني ، الدى يعرف بالحـــب الالهي ، والذي يغضله ، شاع في العصور العباسية المتأخرة حب الهي سام ، عرف بالحب المصوفي . غبر الالحب في الشعر العباسي عامة ، كان هوى متنقلاً ، لم ينجاوز حب الجسد وملاده . ونقرأ منه الكثير في دواوين ابي نواس ،وبشار بن برد موابن الرومـــي وغيرهمم

وقد هلَّت الفلسفة في الفكر العربي ، وظهر تجاوبها في الشعر العربي فأخد الشاعر يغذى تأملاته ، ويرفعها عن المادّة ، متأثرا بفلسف الحبّ الافلاطوني ، وكان من قبل ، قد خطا خطوة او اكثر لهند الشعراء العدريين الدين تصوَّفوا لحبُّ واحد موفنو في سبيله ، فلقيت هذه الفلسفة اليونانية في الفيكر العربي تربة خصبة وارتقاء الى حب الهي مطلق ، ونرى أن كلا الحبين ؛ الحب الافلاطوني والحب الصوفي بقصدان غايسة واحد قوهي الوصول الى الله والاتحاد به .

وللصوفيين سغر روحي طويل ، مزود بالتوبة والمجاهدة ، والخدوة ، والتقوى والورع والزهد ، والصمت والحزن والجوع والصبر والاستقامة ، والصدق والاخلاص والحرية وغيرها من الاحوال والمقامات (٤) . فالحب عند الصوفييث اعراض عن الديما ، ولطواح الجسد، مُ اطلاق الرِن في سفرها الطويل الشاق ، حتى تبلغ بخبتها ومرادها ، فترى الله وتغنى به ، والصوفي بحن للوصول الى الله ، ورو بته ، حتى اذا غمره النور انتشه ، واذا علم ، اعترته غبطة كبرى ، واذا وصل اتّحد بالله وفني ، واصبح هو ايّاء ، فهو لا المحبّون احيا بأرواحهم مخالدون موفي ذلك يقول الشبولي :

<sup>(</sup>١) الانطاكي \_ تزبيث الاسواقع أص: • ٥

<sup>(</sup>٢) ' المصدر نفسه \_ ص ١٥٩

<sup>(</sup>٣) موسى سليمان \_ الحب العدري (بيروت ١٩٤٧م) ص: ١١

<sup>(</sup>٤) ابو القامع عبد الكريم بن هوازن القشيرى \_ الرسالة القشيرية في عدم التصوف (مصره ١٣٣٠هـ) ص: ٥٥ \_ ١٠٠

الله السراب الوغرقوا في الماء او حرقوا اوحتفانفان اضنأهم الغرق (1)

ان المحبين أحياً ولو د فنوا GHT او يقتلوا بسيوف وسط معركة

ويصف ذو النون المصرى حالة المحبين بقوله:

من ربهم سبباً يدنى الى سبب وان إرواحهم تختال في الحجب متى أراك جهارا غير محتجب (7)

حسب المحبين في الدنيا بأن لهم قوم جسومهم في ألارض سائرة یا رب یا رب انت الله معتمد ی

والمحبون الصوفيون قوم عارفون ، عالمون بما لا يعلمه سائر الناس ، وقد سئل ابو بكـر الشبلي : " ما علامات العارف ؟ قال ؛ صدره مشروح وقلبه مجروح وجسمه مطروح ، (وسئل أيضا ) من العالم ؟ قال ؛ من عرف الله ، وعمل بما علمه الله ، واعرض عما نهاه الله " (٣) . والحبُّ عند الصوفيين دين ، لأن الحب هو الدي يسمو بالانسان السي الله ، ويحث روحه على السفر ، ولو كان شاقا مضنيا ، والمتصوف عاطفة حبية سامية متتخف المثل العليا موضوعا لها كما يقول الجريرى "أن الدخول في كل خلق سدي ، والخــروج من كل خلق دني " (٤) . والمتصوّف يمرّ بمراحل عديدة ، وبنشاط مستمرّ حتى يبليغ صاحبه الله ، ويتّحد به ، فيدرك حقيقة الكون ، ويصبح هو الله في اقنوم واحد ، فيه تف بنغمات الحب ، وان رابعة العدوية \_على حدّ تعبير محمد حلمي " \_ اول من هتف في رياض الصوفية بنغمات الحب شعرا ونثرا "٠ (٥) ٠ وقد كانت رابعة العدوية شديدة البكا والحزن ٥ "ليسهدا الحزن العميق في نفس السيدة رابعة الله مظهر ما كانت تغيض به نفسها الشاعرة من الحب العميق ، فالسيدة رَّابعة هي السابقة الى وضع قواعد الحب والحزن فـــي هيكل الصوفيّة " (٦) • وقد كان حبّها كحبّ الصوفيين لا لغايةً بل للحب نفسه موفي ذلـ آن قالت تخاطب الله : " وعزتك ما عبدتك رغبة في جنتك بل لمحبتك ، وليس هذا ما قطعت عمرى في السلوك اليه " (٢) • وانشدت في حب الله ايضا ؛

> وحبا لانك اهل لذاكا فشغلى بذكرك عن سواكا فكشفك لى الحجب حتى اراكا ولكن لك الحمد في ذا وذاكا (٨)

احبك حبين: حب الهوى فاما الذي هو حب الهوي واما الذي انت اهــل له فلا الحمد في ذاك ولا ذاك لي

وقالت ايضا:

ما تشقّت ني فسيح البلاد وجلاً لعين قلبي الصادى (1)

انت لولاك يا حياتي وانسي حبك الان بغيتي ونعيمي

(١) الانطاكي \_ تزبين الاسواقج: ١٩ ص: ٢٩

(٢) المصدر نفسه مص : ٢٦ (٣) المصدر نفسه ه ص : ٢٧ (٤) السراج \_ اللمع في التصوف ه ص : ٣٥ (٥) محمد مصطفى حلمي \_ الحياة الروحية في الاسلام مص : ٢٦ (١) مخمد مصطفع حلمي حالحياة الروحية في الاسلام مص : ٢٦ (١) مخمد مصطفع حلمي حالحياة الموحية في الاسلام المحيدة من : ٢٦ (٧) عبد الرحمان بدوى \_ شهيدة العشق الالهي القاهرة سنة ؟) ص : ١١١ (٨) محمد بن على أبو طالب المكني \_ قوت القلوب في معاملة المحبوب (مصره ١٣١٠هـ) ص : ٧٥ (١) عبد الرحمان بدوى \_ شهيدة العشق الالهي ه ص : ١١١ و ١٦١

## ا وقط المرهبم الخواطانه رأى غلاما في الطواى يقول المرهبم الخواطانه رأى غلاما في الطواى يقول المرهبم

يا عين سحي ابدا يا نفسموتي كمدا ولا تحيي احدا الّا الجليل العمدا (1)

وهتف ابن عربي باسم الحب بمل قلبه ، ومل صدره ، ونادى به دينا وايمانا ، فالحب وحد في قلبه الصور المختلفة ، والاديان العديدة ، والحب قرب اليه كل كائن وكل مذهب

ادا لم يكن ديني الى دينه داني فعرعى لغزلان ودير لرهبان والواح توراة ومصحف قارآن ركائبه فالحب ديني وايماني (٢) لقد كنت قبل اليوم انكر صاحبي لقد صار قلبي قابلا كل صورة وبيت لاوتان وكعبة طائف ادين بدين الحبائي توجهت

ولعلى عمر بن الفارض اكثر الصوفيين شعرا ، وهو الذي في الحبّ ، وهو الذي جمع المحبين تحت لوائه ، وجندهم تحت قيادته ، وله في الحبّ علم ، هو امامه ، فالحبّ يفقه الانسان ، ويرفعه موالحب ينقذهن ظلمات الجهل موالحب هو الحياة موالحباة هي ان ترى الله مونتّحد به ، لذلك كان الحبّ ملّته ، فان مال عنه يمل عن حياته كلّها يان الحبهو دينه وعقيدته وجوهره ، وهو سبيله الى المعرفة الكبرى والوصول الى الله ثم الاتحاد به حتى يصبح هو أياه ، وفي ذلك بي ابن الفارض ممخاطبا الله :

انا وحدى بكل من في حماكا وجميع الملاح تحت لواكسا (٣) كل من حماك يهواك لكن يحشر العاشقون تحت لوائي

وقال ایضا :

فأهل الهوى جندى وحكمي على الكلّ واني بريٌّ من فتى سامع العدّل ومن لم يفقّهم الهوى فهو في جهل (٤) نسخت بحبي اية العشق من قبلي وكل فتى يهوى فاني اسامه ولي في الهوى علم تجل صغاته

وقال ايضا:

بمن اهتدى في الحب لو رمت سلوة . وبي يقتدى في الحب كل امام (٥)

نيقة فاسمح ولا تجعل جوابي لن ترى ست به حبّا فحقك ان تعوت وتعدد را (٦)

واذا سألتك ان اراك حقيقة ان الخرام هو الحياة فمت به

(١) القشيري \_ الرسالة القشيرية ، ص: ٨٤

(٢) ابن عربى \_ ترجما ن الاشواق (لندن ١٩١١٥) ص: ١٩

(٣) عمر ابن ألغارض\_ ديوان ابن الغارض اص ٩٣

(٤) المصدر نفسه اص: ١٠١

(٥) المصدر نفسه مص: ٩٦

(١) المصدر نفسه اس: ٩٩

This file was downloaded from QuranicThought.com

وعن مذهبي في الحب ما لي مذهب وأن ملت يوما عنه فارقت ملتى

وقد يزداد حبابن الغارض، حتى يبلغ درجة الاسراف بغيحب بكل درة منه موبكل عضو ،

وفي كل عضو في كل صبابة اليها وشوق جادب بزمامي فلو بسطت جسمى رأت كل جوهر به كل قلب فيه كل محبة

ويغدى ابن الغارض روحه في سبيل هذا الحب العميق ، حتى يغنى جسد ، ويتلف ، فيموت قبل

روحي فداك عرفت ام لم تعرف قلبى يحدثني بانك متلفى ما لي سوى روحي وباذل نفسه في حب من يهواء ليس بمسرف (٣) ويقول ايضا :

بروحي من اتلفت روحي بحبها فحان حمامي قبل يوم حمامي (١) ولم يبق له الحب سوى الحزن والكآبة والسقام ، لانه يتحشم الاهوال مويقطع القفار ، وفي ذلك

> ولم يبق مني الحبغيركآبة وحزن وتبريح وفرط سقام وابن الصفأ هبهات من عيش عاشق وجنة عدن بالمكاره حقت (0)

هــذا هو سغر الروح ، وهذه هي المكاره والمشقات التي تجتازها الروح للبلوغ الى غايتها الكبرى . وهذا هو الحنين والبكاء والانين ، وهذا هو الجسد السقيم الذي يضعف ويغنى من فرط الحب ، غير أن هذا الحب سام مجرّد ، مرتفع عن الجسد ، سابح في السما ، يبحث دوما عن الله ، فيزيل الحجب ليرى النور ، وتمتزج روحه بذات الله ، ليصبح هو اياه ، فيرى روحه في جميع الكائنات ، وتعتريه نشوة الظفر بالمعرفة والقدرة على كل غي ، وفي دلـــك يقول ابن الفارض:

وما زلت ایا ها وایای لم تزل ولا فرق بل دائي لذاتي احبّت ولولای لم یوجد وجود مولم یکن شهود ولم تعهد عهود بذمة فأشهدتني كوني هناك فكنته وشاهدته اياتي والنور بهجتي (1)

هكـــدا تغنّى الشعراء الصوفيون بالحب ، وهكدا اصبح عند هم روحا ، بعد إن كان مادة ، وسماويا مقدُّ سا ، بعد ان كان ارضيا حقيرا ، وازليا يدوم ،بعد ان كان متغيِّ سرا لا يدوم ، فمن جوهره الاخلاص والصدق والحقيقة ، ومن وحيه الاعتصام بالمثل العلي\_ والاخلاق السامية ، وقد اصبح الحب السبيل الوحيد لرقي الروح البشريّة ، فهو النبسيّ والرسول ، والمعلم والمهدّب ، وهو الدين الوحيد الذي يقرّب الانسان من خالق.....

<sup>(</sup>۱) ابن الفارض ديوان ابن الفارض مص: ۲۷ (۲) المصدر نفسه من: ۹۷ و ۶۱ (۳) المصدر نفسه ، من ۸۸ (٤) المصدر نفسه ، من هم؛

<sup>(</sup>٥) البصدر نفسه ، ص ١٦ و ٢٦ (٦) المصدر نفسه ، ص ١ ٣٨ ، ١١ و ١٨

THE PRINCE GHAZI TRUST

مباشرة ، دون وسبط ، لتشاركه في المعرفة الكبرى ، حتى اذا اتحد به علم حقيقة الوجود وجوهر الكائنات ، وامد ها روحا من روحه ، ومحبة من قلبه ، وهل اعظم من شعور الانسان بتلك الالوهيّة ؟ هل اعظم من شعور الانسان بقدرته الالهية الجبارة ؟ هل اعظم من شعور الانسان بتدرته الالهية الجبارة ؟ هل اعظم من شعور الانسان بثقته وقوّته عندما يشارك الله في تسبير الاكوان ، ويصبح صنوه وكفوه ، فيمنع الكائنات الارواح ؟ حقّا ، ان الصوفية قد دانت بدين الحب ، وبسيدين النه ، وبسيدين الانسيانية جمعيا ،

كان السامي لا يجد الكمال الآ في الله ، فالله كامل ، لأنه قاد رعلى الخلق والابداع ، يحي وبعيت ، بيد ، كل شي ، وكل شي ، يسير بأذنه ، والانسان تافه ناقص ، لا يستطيع ا ن يكون كاملا ، وهو في هذه الدنيا الفانية ، فينبغي عليه ان يسلك طريق العبادة والزهد ، ليرضي اله الغضوب الجبّار ، ويعمل دائما لآخرته ، وقد جا المسيح بن مريم يبرئ المرض ويشفي الدا ويعلم الناسان يكونوا كاملين ، بذلك اصبح للانسان قيمة ، وقدرة على الرقي ، وفي ذلك قال المسيح : "كونوا انتم كاملين كما ان اباكم الذى في السموات هو كامل " (۱) ، ولمّا جا محمد بن عبد الله ، نفى الكمال عن الانسان ، لأن الكمال لله وحده ، والله هو الأول والاخر ، والطاهر والباطن ، وهو بكل شي عليم " (۲) ، فسلّم الانسان امره لله ، والله يوفع من يشا الى جنّته ، وبنّ من يشا في جحيمه ، فلم يغكّر الانسان برقي في دنياه ، بل اعتكف عن النعيم الدنبوى ، ليستعدّ لنعيم الآخرة ، فأصابه التشاو ، من الحياة الدنيا ، والاحتقار للبشريّة عامة ،

وبانتشار الغلسفة في العصور العباسية ، بدأ الانسان يشعر بقوة عقله ، ومقد رته الفكرية والروحية ، فتحرّر الشعر العربي في تلك العصور ، واصبح طليقا بينطق بما شا ، مكيفما شا ، مؤمنا بالعقل والشجاعة والحرّية التي هي من اهم عناصر الارتقا البشري ، فاذا اجتمعت كلّها في انسان بلغ من الرقيّ المكان الاعلى ، وفي ذلك يقول المتنبي ،

واتّسا ابو العلا فقد حدا به تشاو مه الى الكفر بالانسان وقيمته ، والى وصمه بالفساد والسرّ ، مع انه آمن ايمانا ظاهرا بعقل الانسان ، وحكمته ، وقد جعل الكمال لله وحده فير ان الانسان العاقل قادر بحكمته وعقله ، ان يهدّب جبلته ، ويسيطر على طبعه ، ويقهر قواه الحيوانية ، ويومن بربه ليصبح انسانا ساميا ، وفي ذلك يقول :

اسًا الفلاسفة فقد بحثوا في الكمال ، ونظروا البه نظرة فلسفية مجرّدة ، وكانت غايتهم ان ترقى نفس الانسان بواسطة التأمل والتفكير والمعرفة ، الى الكمال الالهي ، هكدا كانت غاية اخوان الصفا ، وقد تأثروا بالافلاطونية الحديثة التي تقول برقي النفس البشرية على طريقة الغيض الالهي ، كذلك نقراً لابن سينا قصيدة "النفس" ، فنواها تسير على الطريقة ذاتها ،

<sup>(</sup>١) العبيل - انجير فتى الاجاع الخاص وحد : ١٨

<sup>(</sup>٢) القرآن - سورة الحديد معدد: ٢

<sup>(</sup>٣) ابو الطيّب المتنبي ـ ديوان العرض الطيب في شرح ديوان ابي الطيب بص: ٣٩

<sup>(</sup>٤) ابو العلام المعرى ـ لزوم ما لا يلزم ج: ١ ص: ١٤٠ (٥) المصدر نفسه ، ص: ٢٦٨

فالنفس تهبط من الخالق ثم تعدعا لمة اليه المرتقية الى داته ، فالكمال لا يأتي الاعن طريق المعرفة ، حيث تتحد النفس البشرية بالله ، الذي هو الكمال ، وفي ذلك يقول ابن سيبنا عن اللــه :

#### " فيه الكمال بل هو الكمال (١) ٠٠٠

وظـــــــ الكمال عند الفلاسفة معرفة قصوى ، ومشاهدة كلية لذلك الموجود الواجــــب الوجود • وظل الانسان دا قيمة ، فهو ذو نفسوقلب ، عليه أن يسعى لتثقيف نفســـه ورقيتها ، وسموها ، حتى يبلغ ذلك الموجود الواجب الوجود ، وقد بدا لحى بن يقظــانــ كما يقول أبن الطفيل \_ " أن كمال ذاته ولذتها انما هو بمشاهدة ذلك الموجود على الدوام مشاهدة بالفعل " (٢) ، واتحاده به ، وقد انتشرت في ذلك العصر فلسفة الاستشراق فاند فع الصوفيون يبحثون عن الكمال بتلك الفلسفة ، فقهروا اجسادهم ، وارتفعوا عن ما ديته .....ا ، واطلقوا العنان لنغوسهم العادية الى المعرفة او الكمال ، واستطاعوا بواسطة التأمل والانغسراد والحبان يبلغوا الى الله الذي هو الكمال والمعرفة ، وان يتحدوا به ويشاركوه في كلّ مـــا يفعل ، حتى اصبحوا هم الكمال ، وعندما سئلت رابعة كيف بلغت هذه المرتبة العاليـــــة اجابت : " بقولي دائماً ؛ اللهم اني اعود بك من كلّ ما يشغلني منك ، ومن كل حائــــل يحول بيني وببنك " (٣) ، وتصف ميمونة حالة العارفين المقربين ألى الله بقولها :

> قلوب العارفين لها عيون والسنة يسرقد تناجسي واجنحة تطير بغير ريش فتسقيها شراب الصدق صرفا

ترى ما لا يراه الناظرونا تغيب عن الكرام الكاتبينا الى ملكو ت ربّ العالمينا وتشرب من كووس العارفينا (٤)

وعند ما يصل المتصوف الى الكمال ، يصبح الها قاد را على كلُّ شي ، عالما بكلُّ شي ، ترث عنه الكائنات الكمال ، وفي ذلك يقول ابن الغارض:

> وطوع مرا دی کل نفس مریدة ولا ناظر اللا بناظر مقلتسي بملكي واملاكي لملكي خرت على عقبيه ناكس في الحقوبة (٥)

فلاحي الاعن حياتي حياته ولا قاً ثل الا بلفظي محدّ ت وانجم افلاكي جرثعن تصرّفي ومن لم يوثعني الكمال فناقص

هكـــذا فهم الغلاسفة والصوفيون الكمال ، وقد رأينا كيف قربـــوه من الانسان بعد ان كان بعبدا عنه ، وجعلوا النفس البشرية ترتقي بواسطة التأمل العميق الى الذات الالهية التي هي كل الكمال وكل المعرفة ، وحثوا الانسان الى السعي المستمرّ في دنياه كي يصل السبي الكمال ، بعد أن كان عبدا عاجزا ، مستسلما للقضا والقدر ، مرتقيا ساعة الموت ليتمتع برويا الجُتِان ، وقد عرَّفوا الكمال الانسانيّ بالمحرفة الكبرى ،والمشاهدة الالهية ،والتقرب الى الله والعنا عن كلُّ نقص، مشاركا الكمال الاكبر ، والعنا به مناركا الكمال الاكبر ،

<sup>(</sup>۱) ابن سينا \_ منطق المشرقين ، ص: ٢ (٦) ابن الطفيل \_ حي بن يقظان (الأمكندرية ١٨٩٨م) ص: ٥٥ (٣) عبد الرحمن بدوى \_ شهيدة العشق الآلهي ص: ١١٠ (٤) المصدر نفسه ص: ١١٧ (٥) ابن الغارض \_ ديوان ابن الغارض ص: ١٨٠٦١ ، ٢٥ (٥) ابن الغارض حديوان ابن الغارض ص



ان الجمال عند السامي هو ما يراه بعينيه ويلمسه بيديه ، وجنقعدن هي مثال واضح لهذا الجمال المادي ، تغنى بها الانبيا ، على انها اخصب بقعة انشأها الله ، في اجمل مكان ، وانبت فيها الشجر واجرى الما ، وكانت المرأة مثالا آخر للجمال المادي الذي استهوى السامي ، فغي نشيد الانشاق مثال لهذا الجمال الحسي الذي اختلفت مقاييسه باختلاف العصر والبيئة ، وجا المسيح بن مريم ، فاتخذ الجمال معنى آخر ، واصبح يتجنّى في العمل وفي الخلق ، وكانت حياة المسيح مثالا رائعا للجمال السروحي والانساني ، ولم يتأثر الشعر العربي القديم بهدا الجمال الروحي الا قليلا ، الانالشاعر الجاهلي كان لا يرى الا المحسوسات مولا يأبه الا بمنظر جميل او بأى كائن في الطبيعة ، الجاهلي كان لا يرى الا المحسوسات مولا يأبه الا بمنظر جميل او بأى كائن في الطبيعة ، الكان حيوانا او امرأة ، وقد عبر هذا الشاعر السائج عن شعوره بوصف حسي مسطحي ، دون ان يخوص في جوهره ، بذلك ظلّ الجمال محصورا في اشكال خارجية مادية ، الا في بعض الحكم المبثوثة التي لا تتجاوز خواطر بسيطة عابرة ، هي فتيجة اختبار فطرى ، ويجد عمو بن معد يكرب الجمال في الاعمال الصالحة المنبثقة عن الدنفس الداخلية ، لا في ويجد عمو بن معد يكرب الجمال في الاعمال الصالحة المنبثقة عن الدنفس الداخلية ، لا في الشكل الخارجي :

ليس الجمال بمائزر فاعلم وان ردّيت برد ا ان الجمال معادن ومناقب اورثن مجدا (۱)

وتأمسل محمد بن عبد الله في الكون ، فرأى فيه جمالا ، وهذا الجمال لا بدّ له من مصدر ينبثق عنه ، رأى ان الله هو مصدر ذلك الجمال موالله جميل ، وفي ذلك قال ، أن الله جميل يحبّ الجمال " (٢) ، وله في القرآن وصف جميل حسي لجنّات النعيم، وكذلك لم نرفهما جديدا للجمال في الشعر العربي القديم ، بالرغم من انتشار الفلسفة في العصور العباسية ، بل ظل اكثر شعرا العرب يتغنون بوجوه الحسان موبعض مواطن الجمال في الطبيعة ، حتى امتلات بهذه الإرصاف الحسيّة ، كتبهم ودوا وينهم ،

وأمّــا ابو العلا المعرى ، فقد عبّر عن الجمال بعد تأمل ، فوجد ان الجمال هــور الخير ، يظهر في النفس الداخلية لا في الجسد الخارجي ، غير انه لم يجعل للجما ل موضوعا قائما بداته ، شأنه في جميع المجرّدات ، فهو يطلب من الانسان ان يفعل الجميسل لأنه جميل خيّر ، لا لغاية اخرى وفي ذلك يقول ،

فلتفعل النفس الجميل خير واحسن لا لأجل ثوابها (٣)

وقال ايضا:

عليك بقعل الخير لولم يكن له من الغضل الاحسد ، في المسامع (٤)

<sup>(</sup>١) ابو تمام \_ ديوان الحماسة ج ١ (مصر ١٣٣٥ هـ) ص: ٩٠

<sup>(</sup>٢) احمد بن حنبل \_ كتاب السنّة ج ١ (مكّة ، ١٣٤٩ه) ص: ١٦

<sup>(</sup>٣) ابوالعلاء المعرى \_ لزوم ما لا يلزم ج ١ ١ ١ ١ ١

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ع: اكس المصدر نفسه ع: المصدر نفسه ع

وما لبس الانسان ابهي من التقي وان هوغالي في حسان الملابس (١)

وقد كان تأثير الفلسفة في بعضنواحي الشعر العربي واضحا في تجريد الجمال وصقله، فاصبح الجمال جوهرا لا يدرك الآبالله ، الذى هو جوهر مطلق يغمر الكون ، فيعتسرى الشاعر المتأمل هزة الجمال بما فيها من خشوع وايمان ، وتمتزج روحه بذلك الجمال المطلسة، فتشارك حسن الله وبها ما ويبحث حيّ بن يقظان متأملا في ذلك الجمال المطلق الموجسود الواجب الوجود ، ويطلق نفسه الى المدى البعيد ، لتشارك خالقها في الحسن والجمسال الواجب الوجود ، ويطلق نفسه الى المدى البعيد ، التشارك خالقها في الحسن والجمسال المحرد عند الصوفيين ذروته ، فالجمال عندهم هو كل شي " هو النور الدائم ، والمسدد القامر عند الصوفيين ذروته ، فالجمال عندهم هو كل شي " هو النور الدائم ، والمسدد القاهرة ، والعدة الظاهرة ، هو الدليل الملموس على رعاية ذى الجلال ، هو المظهر الاقدس للوجود المحدود ، ثم هو الطريق المعبد الى وجود الخلود ، هو القلب النابض والروح الوثابة للوجود المحدود ، ثم هو الطريق المعبد الى وجود الخلود ، هو القلب النابض والروح الوثابة قلب صوفي يتجه الى الجمال المطلق ، ويتعنى ان يحظى بحضرته ، ويخفق لرويته مويغتبسط قلب صوفي يتجه الى الجمال المطلق ، ويتعنى ان يحظى بحضرته ، ويخفق لرويته مويغتبسط للاتحاد به ، فتردد رابعة العدوية قولها : "لا تحرمني يا الهي منجمالك الازلي " (٣) . لاكذلك يقول ابن الغارض :

يا قبلتي في صلاى ادا وقفت اصلّي (٤) جمالكم نصب عينسي اليه وجهت كلّي (٤)

ويقول ايضا في الجمال المطلق ، انه دائم حيَّ يغمر الاكوان مويشمل جميع الكائنات :

وصَّ باطلاق الجمال ولا تقل بتقیده میلا لزخرف زینة فکل ملیحة (۵) فکل ملیح حسنه من جمالها معارله بل حسن کل ملیحة

ويقول ايضا :

فد هشت بين جماله وجلاله وغدا لسان الحال عنّي مخبرا فأدر لحاظك في محاسن وجهه تلقى جميع الحسن فيه مصوّرا (٦)

هكدذا نرى مما تقدم ، أن الجمال لم يتحرر من المادة ، والشكليات الاعند الغلاسفة والصوفيين ، وقد أصبح الجمال عند هم شيئا غير محسوس ولا ملموس ، وجوهرا يشعر به القلب وتصعد اليه النفس ، لتتحد به ، ويصبحان واحدا ، بذلك يستطيع الصوفي ان يكون هو الجمال ، ومنه تستمد الاكوان جمالا ، والكائنات حسنا وبها ،

<sup>(</sup>۱) ابو العلام المعرى \_ لزوم ما لا يلزم ج ٢ مص: ٣٦

<sup>(</sup>٢) محمد الغنيمي التغتازاني \_ مجلة الهلال سنة: ٤٤ م ١ ص: ٨٠٠

<sup>(</sup>٣) محمد حلمي ، الحياة الروحية في الاسلام من: ٧٨

<sup>(</sup>٤) ابن الغارض - ديوان ابن الغارض مص: ١٠٢

<sup>(</sup>٥) المصدرنفسه ٥ص: ٣٧

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ٥ ص: ٩٩

بدا لي أن الله حتى فزادني الى الحتى تقوى الله ما قد بدا ليا (١)

ولسم يختلف سائر شعرا العرب في فهم الحقيقة ، واصبح الشاعر يغكر ويتأمل ، وكان حظ ابي العلا المعرى من التأمل كبيرا بالنسبة الى سائر الشعرا ، غير انه لسم يغرد قصائد طويلة في البحث عن المجردات واحدة فواحدة ، بل ارسلها على سجيته ابياتا متفرقة ، تدور حول الانسان والحياة والموت ، فترا ى له ان الله هو الحق ، ولا رجا للانسان الآفي الله ، فالانسان عاجز ، والله قادر على كل شي ، والانسان شرير مسسن شأنه الكذب والخداع ، ومن حاول ان يبحث عن الحقيقة في هذه الدنيا الغانية فانه يتعب ، ومن طلبها في الانسان فانه يخدع ، لأن الحقيقة الازلية هي في الله وحده ، وفي ذلك يقول ابو العسلا ، :

- طلبتم الزاد في الله في الله عنه طلبا (٢)
- والله حق وابن آدم جاهل من شأنه التفريط والتكذيب (٣)

ويقول ايضا أن الذي يبحث عن الحقيقة يصيبه العداب موالتعب :

من رام انقاء الغراب لكي يرى وضح الجناح اصابه تعذيب (٤)

ومن طلب الحقيقة بين الناس فأنه يغشل ، وفي دلك يقول :

اذا جولس الاقوام بالحقّ اصبحوا عداة فكلّ الاصغيا على خبّ (٥) وأسا الانسان العاقل الحكيم عند ابي العلا ، فقد يستطيع برويته وتفكيره ان يتناول درة الحق :

ولم يتناول درة الحق غائص من الناس الله بالروية والفكر (1)

<sup>(</sup>۱) زهير بن ابي سلمى \_ ديوان زهير بن ابي سلمى ، ص: ۲۸۷

<sup>(</sup>٢) ابو العلا المعرى \_ لزوم ما لا يلزم ج: ١ مص: ٩٦

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص: ٨٦

<sup>(</sup>١٤ المصدرنفسه ه ص ١٠٤٠

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ، ص ١١٢

<sup>(</sup>٦) المصدرنفسه ه ص: ٣٧٥

على امرئ من آل بربر عنده الا كتنيــــر (1)

لا يفخرن الها شمسي فالحق يحلف ما على

والمسا الفلاسفة فقد بحثوا في الحقيقة بحثا فلسفيا ، شأنهم في ذلك ، في كل المجرّدات التي مرّ ذكرها وسيمر ، والحقيقة هدف الغلسغة منذ عرفت الغلسغة مغالانسان يستطيعان يبحث عن الحقيقة القصوى بتأمله العميق ، وقوة عقله ، حتى ادا اقترب منها اتَّحد بها وشاركها بالفعل ، وينبغي على الانسان الذي يشتاق البلوغ الى الحقيق.....ة، ان يتحلَّى بالغضائل الكبرى ، ويتزود بالمثل العليا ،وليسحى بن يقظان الَّا رمزا للانسان الذى يبحث منعزلا ، متوحدا ، عن الحقيقة الكبرى حتى اذاً ما بلغها شاهد هامشاهدة العين بالعين عواغتبط برومية ذلك الموجود الواجب الوجود . وما كانت الصوفية الا تعزيزا لتلك الفلسفة الاستشراقية ، وتكملة لها •

والحقيقة عند الصوفي هي الله ، وللوصول اليها سفر شاتى ، طويل مورياض .... نفسية مضنية ، حتى أذا رقى بقوته الروحية الى تلك الحقيقة اتحد بها ، واصبحا واحدا ، فيسجد امامها ، وفي الواقع فانه ساجد امام نفسه ، وفي ذلك يقول ابن الغارض:

الني حقّه حيث الحقيقة رحلتي

أسافرعن علم اليقين لعينه كلانا مصل أواحد ساجد الى حقيقته بالجمع في كلّ سجدة وما کان لی صلّی سوای ولم تکن

صلاتی لغیری فی أدا كل ركعة (٣)

ويقول ايضا في وحدة حقيقته :

واثبت صحو الجمع محو التشبِّث (٤)

تحققت مانا في الحقيقة واحدة

وقد يأتي ابن الغارض على قوله بالعجائب والآيات بغيستنكر دلك عليه من كـــان يعرفه من قبل دون ان يدروا ان من يراه يرى الله ، ومن يعرفه يعرف الحقيقة الكبرى ، وفي ذلك يقول:

وعارفه بي عارف بالحقيقة (0)

كذاك بفعلى عارفي بي جاهل

هكذا رفع الصوفي شأن الانسان بعد انكان وضيعاء واستطاع بقوته الروحيسة وبمحبته العميقة أن يقترب من الله ، ويتحد به ، بعد أن كان بعيداً ، واصبح الانسان هو الكمال والجمال والحقيقة ، بعد الكانت للم وحده ، لا يشاركه فيها احد ، فاطمأنت نفسه ، واصبح سعیدا عالما بکل شی ، قاد را علی کل شـــی .

<sup>(</sup>۱) ابو العلاء المعرى \_ لزوم ما لا يلزم بج ۱ ص: ۳۱ ١

<sup>(</sup>٢) ابن الفارض د يوان ابن الفارض مص ١٠ ٣٥

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ه ص: ٣٢

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه عص: ٧٥

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ه ص: ٥٥

ان النظرة السامية الى الله كبّلت روح الانسان وارادته ، واعمت عينيه موالجمت فعه ، فلم يرالا شيئا واحدا ، قادرا ، قاهرا ، ولم ينطق الا بكلمة واحدة ازلية ، ولم يسع الى المعرفة لتحرير نفسه ، وضعيره مما علق بهما من تقاليد بالية ، وخوف معيت ، لذلك قصّر السامي في الخلق والابداع ، وطوى معه ازميله وريشته ، لأن الخلق لله وحد ، ، ومسن تشبّه بالله فقد كفسر .

اما اليوناني ، فقد تحرّر من العبوديّة الالهبة ومن الخوف ، وعائل لنفسه موخلسق آلها على صورته خلقا ، ونسب اليها صفات من صفاته ، فهي ترضى وتغضب اوتغسر وتحزن ، وتحبّ وتبغض ، وانطلق الشاعر اليونانيّ حرا يتأمل دون يأس ، ويبحث د ون ملل ، ويغشد ما يشاء متى شاء ، وكيفما شاء ، ويشارك الآلهة في الخلق والابسداع ،

فكانت روائع اليونان حيّة في كل عصر ، ملهمة لجميع الام .

واما الشاعر العربي القديم ، فلم يعش لنفسه وضيره ، ولم يتحرّر من العبودية الالهية ، بل عائر لقبيلته واهوائها ، وعاش لربّه ورضا ، وكان لا يفهم من الحريّة الإلفاض ، ومثل هذه الحرية لن تنتج ولن تخلق ، لأنّها بدويّة شاردة ، تأبيل النظام ، ولا تتعمق في الفكرة ، وقد لاقي محمد بن عبد الله عنا كبيرا في النظام ، ولا تتعمق في الفكرة ، وقد لاقي محمد بن عبد الله عنا كبيرا في الخضاع هذه القبائل العربيّة الثائرة لنظام اجتماعي ، وبانشا والاسلام ، استقرّ العربي القديم قليلا ، ورأى ارضا خصبة غير ارضه ، وامما متمدّنة غير امّته ، غير ان الشعر العربي القديم كان يعيش في كنف الخلفا ، والامرا والحكام ، ولم يستطع ان يتحرر من القصور والبلاطات ، لذلك ظلّ ارستقراطيا بعيدا عن النفس البشريّة " وكذلك لم يتحرّر مسن التقاليد والعقليّة السامية ، وبقي الانسان عبد اخائفا ، اما بانتشار الفلسيفة في الحصور العباسيّة ، فقد اخذ الشعر العربي عند بعض الشعرا " يبتعد قليلا عن القصور ، ويتحرّر من العبوديّة ، متأملا في الحياة وفي الانسان ، ولعلّ ابا العيلا موالشاعر الوحيد في عصره ، الذي حبس نفسه في بيته متحررا من العلوك والنساس متأملا في الانسان أن وفي نفسه ، غير اننا لا نراه متحررا من خوف الله ، بسيسلم متأملا في الانسان وقي نفسه ، غير اننا لا نراه متحررا من خوف الله ، بسيسلم القضائه وقدره ، متمنها الدموت ، لأن الجسد ، في نظره ، تافه معائيق

### ستطلقني المنيّة عن قريب فاني في اسار واعتقال (١)

ول م يجعل ابو العلا الحرية في المعرفة ، وفي التحرّر من الجهل ، مصع انه قدّ سالعقل ، وقال ان الانسان لا يتحرر من الاوهام والسخافات الا بالعقل والروية ، وان الانسان الحكيم العاقل هو الانسان القادر على ان يهدّ بنفسو ويرقيها ، وطلب الآخرة ، فرأى ان في انفصال الروح عن الجسد حرّية كبرى .

امّا الغلاسفة والصوفيون ، فقد نادوا بالحرّبة الروحية والعقليّة ، حتى يستطيع الانسان الله يعرف ما يشاء دون رادع ، ويجادل فيما يشاء ، وبهادا

تستطيع الرم الواعية ، العالمة ، ان تسبو بحريف طلقة الى الله ، وتشاركه في الخلق والابداع ، حتى اذا بلغ الانسان هده الرتبة العليا ، اصبح حرّا ، طليقا عالميا ، حيث لا حدود ولا تقاليد · وخير مثال على ذلك تائية ابن الفارض الكبرى ، التي دكرنا منها الكثير في ابسواب سابقة ، والتي تحدثنا عن حالات المتصوّف الذي يصبح متحررا من كل نقص ، عالما بكل شهي ، قابلا كل صورة ، واعبا بها ، عارفا اسرارها ، هذه هي الحرية المطلقة التي بتمتع بها الصوفي ، والتي تدفع كل من يطلبها الى الكمال والحقيقة ، حيث تماش روحه السعادة الازليسة .



كانت السعادة عند الساميّ في آخرته ، لا في دنياه وقد اجمعت الاديان السامية في ان السعادة بعد البوت ، حين تصعد الروح الصالحة الى الجنة ، وتسكن في نعيها الازلي ، لذلك اهتمّ الساميّ في ان يطبع ربه ، ويستسلم البه ويخافه ، ليحفظ له مكانا في جناته ، وقد حباء فو السيمان المنتفلة الله المنتفلة الله المنتفلة الرب بكلّ قلبك موطى فهمك لا تعتمله " (۱) ، فلم يعتمد الانسان على نفسه لتحسين حالته الدنيوية ، وتحصيل سعادته فبها ، بل راح يعمل لآخرته معتمدا على الله لينال حظا وافرا من السعادة الحقيقية ، والسعادة الحقيقية ، والسعادة الحقيقية في الآخرة معتمدا على الله لينال حظا وافرا من السعادة الحقيقية ، والسعادة الانسان من راحــة في الآخرــة ، فيها المياه العدب من مأكل ومنظـر ، مادية ، فيها المياه العدب في دنياه عبر مستقر ، مترقبا الموت ، متقبا الله ، وفي ذلك يقول نابغـــة بني شيبان ؛

ولست ارى السعادة جمع مال ولكن التقي هو السعيد وتقوى الله خير الزاد ذخرا وعند الله للأتقى مريد (٢)

ولسم يكن لسعي الانسان قبعة الله في العصور العلباسية ، وقد اصبح الانسان \_ بفضل الفلسفة \_ دا عقل نير ، ورأى حر ، قاد را على السعي في دنياء ، ضاربا في الاف\_\_\_\_ ق، متجشما الاخطار ، والمسالك الروعرة ، مندفعا بكل قوته ، منشدا بمل صدره لتحقيق سعادته، ولعلّ المتنبي خير مثال لهذا الانطلاق الشارد ، الذى تغلغل في كل ذرة منه ، ساعيا مجادا في سبيل هدفه ، حتى اذا اشقاء المسير قال متألما متهكما ؛

ذو العقل يشقى في النعيم بعقله واخو الجهالة في الشقاوة ينعم (٣)

اسًا ابو العلام المعرّى فقد ذاق الامرين في دنياه ، فملام الفضام بشعره التشاومي ، ونفى السعادة عن الدنيا التي يسميها تارة دار دفر ، وتارة اخرى دار الشرور ، ورأى السعادة في الموت حيث يرتاح جسد الانسان ، ونفطلق روحه سابحة في السلمام ، هادئة ، مطمئنة موفي ذلك يقسلول :

وإن حزنا في ساعة الموت الاضعاف سرور في ساعة الميلا د ضجعة الموت رقدة يستريح الجسم فيها والعيش مثل السهاد (٤)

وسا اسعد سغر الروح الى الجنان! ، وقد حظي ابو العلا" المعرى بتلك الســـفرة الروحية في "رسالة الغفران" ، ومرّعلى الجنان ، واصفا الذين سعد وا بمكان هناك ،

<sup>(1)</sup> التوراة \_ الامثال: الاصحاح الثالث ،عدد : ه

<sup>(</sup>٢) لويس شيخو \_ شعرا النصرانية بعد الاسلام ج:٢ ، ١ ص ١٥٠٠

<sup>(</sup>٣) المتنبي \_العرف الطيب في شرح ديوان ابي الطيب مص: ٦٣٠

<sup>(</sup>٤) ابو العلام المعرى \_ بسقط الزند ج: ٣ (القاهرة ١٩٤٠م) ص: ٩٧٨ و ٩٧٩

ولم يكن وصفها لا وصفا ما ديا لتلك السعادة المادية ، وما كانت رسالة المفران الا تعقيبا على ما ورد في القرآن من وصف النعيم الابدى المادي ، وتهكما من الدين اتهموه بالزندقة

وقد كره ابو العلا" دنيام ، ورأى ان بقا"، فيها رزية ، فنراه دائما يدعو الى اللـــه ان ينقله الى دار النعيم ، هربا من العالم المنكوس ، وفي ذلك يقسول :

- بقائي في الدنيا على رزية وهل انا الله غابر مثل ذا هب (١)
- يا رب اخرجني الى دار الرضى عجلا فهدا عالم منكسوس (7)

ويق ـ ول ايضا ان عيد ، في الموت ، والتخلص من دار الشرور ؛

- أنا صائم طول الحياة وانما فطرى الحمام ويوم ذاك اعيد (٣)
- د نیاك دار شرور لا سرور بها ولیسیدری اخوها كیف پحترس (۱)

والسعادة ، يقول أبو العلام ، قليلة في الدنيا ونادرة :

وأنيك في الدنيا سعود فانما تكون قليلا كالشذوذ الشوارد

وأسما الانسان العاقل فبتغرّد ليكون سعيدا ، ويطرح الدنيا جانبا ، متقيا الله، لأن تقى الله لن يفسد ، وفي ذلك يقول ايضا :

- ان صمَّ عقلك فالتغرَّد نعمة ونوى الاوانس فاية الايناس (1)
- اغنى الانام تفى في درى جبل يرضى القليل ويأبي الوشى والتاجا (٧)
- اصول قد بين على فساد وتقوى الله سوق لا تبور (A)

فأن اتى الموت \_ يقول ابو العلا" \_ فقل له اهلا ومرحبا :

وان جاء موت فقل مرحبا نصحتك فاعمل له دائبا (9)

<sup>(</sup>١) أبو العلا المعرى \_ لزوم ما لا يلزم عج ١ عص: ١١٧

<sup>(7)</sup> المصدر نفسه عج ۲ ص: ۲۹ (7) المصدر نفسه عج ۱ عص: ۲٤٩ (3) المصدر نفسه عج ۲ عص: ۲۲۳ (6) المصدر نفسه عج ۱ عص: ۲۱۵ (7) المصدر نفسه عج ۲ عص: ۲۹ (۷) المصدر نفسه عج ۱ عص: ۲۹

<sup>(</sup>A) العصدرنفسه عج ١ عص: ٣١٩ (٩) العصدرنفسه عص: ١١١

واتسا الغلاسفة فقد بحثوا في السعادة وافردوا في المقالات ، والكتب مكأبن مسكويه والغزالي وغيرهما . ولم يكن غرضنا التعرض للابحاث الغلسفية الطويلة ، لكن البحث في مدى تأثير الافكار الفلسفية في الشعر العربي ، او تعبير الفلاسفة عن آرائهم شعرا مولابد لنا من الاشارة الى أن السعادة اتخذت مجرى جديدا ، واصبحت جوهرا مجردا عن المادة يبحث فيها الغلاسفة " ، فالسعادة كما يقول الغارابي هي " انتصير نفس الانسان مسن الكمال في الوجود الى حيث لا تحتاج في قوامها الى مادّة ، وذلك ان تصير في جملة الانبياء البريئة عن الاجسام ، وفي جملة الجواهر المفارقة للمواد ، وأن تبسقي على تلك الحال دائما ابداً ٠٠٠ والسعادة (في نظره) هي الخير " (١) ٠ ولم تختلف السعادة عنسد ابسن سينا ، فالسعادة هي ان تصل النفس الى درجة الكمال بعد أن تتحرّر من ماديتها موترجــع الى الله ، لتتّحد به ، وتصبح عالمة بكل شيء ، سعيدة الى الابد ٠٠٠ وبرى الغزالي ان السعادة هي في العلم وفي معرفة الله ، وأن الانسان الراقي عقاد رعلى ان يبلغ السعادة في حياته الدُّنيَة وفي ذلك يقول : " أن السعادة في الَّد نيا والاخرة هو العلم ، فهــو اذًا افضل الاعسال ٠٠٠ وقد عرفت أن ثمرة العلم القرب من رب العالمين والالتحاق بافــق الملائكة ، ومقارنة الملا و الاعلى " (٢) ، ويجد الغزالي في العلم لذة وسعادة ، فيقسول مستشهدا بشعرعلى ابن ابي طالب ١

ففز بعلم تعشحيا به ابدا الناسموتي واهل العلم احيا \* (٣) وكذلك السعادة عند ابن الطغيل هي في سمو النفس البشرية ، ومشاهد تها الله مشاهدة

بالفعل . وأساعند الصوفيين فقد بلغت السعادة دروتها ، فالسعادة هي في العزلية، وأساعند الصوفيين فقد بلغت السعادة دروتها ، فالسعادة هي في العزلية، لأن رضى الله هو اساس سعادتهم ، وفي ذلك تقول رابعة العدويّة ؛

یا سروری ومنیتی وعماد ی وانبسي وعدتي ومرادى ان تكن راضياً على فاني يا من القلب قد بدا اسعادى (1)

وْقَقُولَ أَيْضًا إِنِّ سَعَادَتُهَا هِي فِي الوصل مِن الله ؛

نشأتى منك وايضا نشوتي یا سروری وحیاتی دائما منك وصلا فهواقصي منيتي قد هجرت الخلق جمعا ارتجي (0)

والله محرابها ، وقبلتها ، وفيه سعادتها ، وفي دلك تقول ؛

راحتي يا اخوتي في خلوتي وحبيبي دائما في حضرتي وهواء في البرايا محنتى لم اجد لي عن هوا معوضا فهو محرابي اليه قبلتي حيثما كنت اشاهد حسفه (1)

<sup>(</sup>١) ابو النصر الغارابي \_ آراء اهل المدينة الغاضلة (مصر مسنة ؟) ص: ٦٦

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي \_ احيا علوم الدين ج ١ (مصر ١٣٠٢ه هـ) ص: ١١ (٣) المصدر نفسه ه ص: ٧ (٣) المصدر نفسه ه ص: ٧ (٤) عبد الرحمان بدوى ه شهيدة العشق الالهي هص: ١٦١ و ١٦٢ (٥) المصدر نفسه ه ص: ١٦٣ (١) عبد المرحمان بدوى عالمصدر نفسه ص: ١٦٣



واتسا النشوة الكبرى ، والسعادة العظمى ، فهي في الاتحاد بالله ، والغنا ، به ، ويصف لنا ابن الغارض غبطته وسعادته ، عندما يسمع بذكر الحبيب بغيسكر ويغيب عن الوجود الارضي حتى يصحو مرة اخرى بعد المحو ، فتتوحد لديه الاسباب ، وتتجرّد النغس وتسعد بسموها ، وقد رتها الالهبة ، وفي ذلك يقول ،

- فيغبط طرقي مسمعي عند ذكرها وتحسد ما افنتهمتني بقيّتي (١) وعانقت ما شاهدت في محو شاهدى بمشهده للصحو من بعد سكرتي (٢)
- ووحدت في الاسباب حتى فقد تها ورابطة التوحيد اجدى وسيلة وجرّدت نفسي عنهما فتجردت ولم تك يوما قطّ غير وحيدة (٣)

هك ـــذا حررت الفلسفة الافراد الذين شغفوا بها ، واكبّوا عليها ، يقرأ فقها ويعو لفون فيها ، فارتفعت بهم عن المادة ، وسمت بهم الى الروح الازلية الواعية ، وجرّدت السعادة، واصبحت اطمئنانا نفسيا ، وروحيا ، بعد ان كانت راحة جسدية ومادّية ، وهكذا نرى مسالتقدّم ان السعادة هي سعي روحيّ متواصل يحدو بها الشوق والحب والحرية الى الكسال والجمال والحقيقة ، حتى اذا بلغ هدّه الرتبة ، حظي بالسعادة الابديّة الروحية ،

<sup>(</sup>١) ابن الغارض \_ ديوان ابن الغارض عص: ٣٢

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ١ ٢٦

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص: 1٦

في الدين جوهر وتقليد ، فالجوهر ثابت ، يهدف الى المثل العليا ، والغضائل الانسانية الكبرى ، وبه تتّحد الاديان وتتآخى ، والتقليد متغيّر ، يختلف باختلاف العصر ، والآمة التي نشأ فيها ، وهو مجموعة من العادات والقوانين جائت عن افراد من الناسهم افضل اهل زمانهم خلقا وحكمة ، وقد توارثها الابناء عن الاباء ، وحافظوا عليها ارضاء لله الذى اصطفاهم من بين الام رسلا ينوبون عنه ويصلحون ، وقد كانت كل امّة تحتكر الله وتمجد ، الانه اصطفاها من بين الام في العالم ، فكان يهوه الاسرائيلي ، والرب المسيحي ، والله الاسلامي ، ولم ينسس الشاعر العربي ان يمجد دينه ، ويرفعه الى اعلى عليّين ، فالشاعر العربي القديم لم يأبيد وللتأمل العميق في جوهر الدين ، بل ظلّ يفهمه بشكليّاته المادية التي يقوم بها الانسان خوفا من عقاب الجحيم ، او حبا بثواب النعيم ، وعلى هذه الاسس اختلفت الاديان موانتشر ربينها الحقد والبغضاء ، واصبحت كل امّة تحتكر لدينها كل الغضائل ، وتجعله الحق ، ومسا بينها الحقد والبغضاء ، واصبحت كل امّة تحتكر لدينها كل الغضائل ، وتجعله الحق ، ومسا

كل دين يوم القيامة عند الله الله دين الحنيفة زور (١)

ولم يستطع احد أن يجادل في الدين ، ويتغلسف ، فالدين موقوف على الله ، منزل من لدنه ، وهو الذي اصطفى رسلا ليكونوا صلة بينه وبين الام التي قرّبها البه ،

وعند مسا انتشرت الغلسفة في العصور العباسية ، اصبح الدين الاسلامي على افسواء الغلاسفة يبحثون فيه ويجاد لون ، وقد وقف رجال الدين يصدّ ون التيارات الغلسفية عن الدين بالكلام ويناو ون الغلاسفة ، ويكفّرونهم ، حكى قال القاضي ابو يوسف ، " من طلب الدين بالكلام تزندق " (٢) ، وبالرغم من هذه المناوات ، فقد قامت فرق اسلامية ومداهب مختلفة سراوعلانية تبحث في الدين وفي تغسيره ، غير ان سلطان رجال الدين كان قويا على الخلفاء ، فلم تعمسل الغلسفة في الدين كثيرا ، ولم توثر فيه الا قليلا ، فابتعدت الغلسفة عن الدين بابتعاد الخليفة عنها " ، كذلك لم يعن الشعر العربي القديم في جوهر الدين ، بل ظلّ الدين الاسلامي هو افضل الاديان ، لأنه دين الدولة ، ودين الخليفة ، فكان الشاعر \_ وهو بعيش في كنسف الخلفاء والامراء والولاة المسلمين ، مظطرا ان يساير اهواء هم ، وان يمجد دينهم ، غير ا ن الخلفاء والامراء والولاة المسلمين ، مظطرا ان يساير اهواء هم ، وان يمجد دينهم ، غير ا ن احتكاك العرب بالشعوب الاخرى ، واطلاعهم على الثقافات الجديدة ، ولّد في قلوب الشعراء احتكاك العرب بالشعوب الاخرى ، واطلاعهم على الثقافات الجديدة ، ولّد في قلوب الشعراء المينا من الشك والالحاد ، فتعرض هو لا الشعراء للدين بسخرية ، وقد ترى في الشاعسر عين يقسول ، يقينا ، والحادا وإيمانا ، ولعلّ ابا نواسيمثل هذا الاضطراب الغكرى افضل تمثبل حين يقسول ؛

تكثر ما استطعت من الخطايا فأنك بالغ ربا غفورا (٣) ثم يندم فيما بعد ، ويقـــول ؛

<sup>(</sup>١) أمية بن أبي الصلت \_ ديوان أمية بن أبي الصلت مص : ٣٨

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة \_ عيون الاخبار هج ٢ ه ص: ١٤١

<sup>(</sup>٣) ابن خلقان \_ وفيات الاعبان روابناء الزمان ج.١ ، ص: ١٩٠

اسَّا ابو العلا المعرى ، فقد كان في نظرته للاديان ناقدا لشرائعها ، ورجالها ، اكثر منه تأملا في جوهرها ٠ وقد نظر الى الدين الاسلامي والى اهله ، فحرز في نفسه ان يرى اهل هذا الدين متزمّتين ، عاكفين على تقاليد بالية ، لا يقرّها المنطق ، ولا يقبلها العقل السليم ، وآلمه ان يرى هذا الدين منكمشا على نفسه ، يأبي ان يساير العقل مفلا يتقدّم ولا يرتقي ، وفي ذلك يقول في قومــه ؛

عاشوا كما عاش آباء لهم سلغوا واورثوا الدين تقليدا كما وجدوا

وقسم ابو العلا المعرى اهل الارض الى قسمين ، فئة ذات عقل بلا دين ، وفئة اخرى دات دين بلا عقل ٠ فا لعقل بشدّب الدين ، ويغتجه على كال تقدّم ورقي ٥ وفي ذلك يقــول:

> دين وآخر دين لا عقل له اثنان اهل الارضدوعقل بلا (4)

ورأى ايضا ان الاديان كلّها واحدة في جوهرها ، غير ان التقاليد او الشرائع هي سبب النزاع المستمرّ والحقد والبغضاء ، فلم لا يدين الناس بدين واحد ؟ ولم لا يزد رون جميعهم الشرائع ويطرحونها ؟ ؛

- أنّ الشرائع القت بيننا احنا واودعتنا افانين العداوات (1)
- اذا رجع الحصيف الى حجاء تهاون بالمذاهب وازدراها (0)

تسم يتأمل ابو العلا في الكواكب ويتسال : هل هي مثلنا لا تتفق على ديــــن واحسد ؟

> فهـل الكواكب مثلنا في ديثهـا لا يتفقن فهائد او مسلم (7)

ويترا عن المامه رجال الدين ، وما هم عليه من فهم سطمي لجوهر الدين ، فيصبعليهم والهلا من النقد المرير ، ويروح يتسال بألم وسخرية ، " من هم هو الا الذين يمسون علسى الارض ، وفي أيديهم السبح ، وفي صدورهم الغش والخدا ، ؟ من هم هو لا الخراب الذين يد خلون الجوامع ؟ أهم حقاً نساك طاهر ون ، متعبد ون ، ام هم رجال كما دبون مــرا ون ؟ ومن هم هو الا و الرهبان الدين يأكلون اموال الفقرا والمساكين ، وهم قابعون في زوايا كنائسهم ؟

<sup>(</sup>۱) ابونواس ـ ديوان ابي نواس ، ص: ١٩٦

<sup>(</sup>٢) ابوالعلا المعرى \_ لزوم ما لا يلزم عبر ١ مص: ٢٣٥ (٣) المصدر نفسه عبر ٢ عرص: ٢٠٨ (٤) المصدر نفسه عبر ١ عرص: ١٢٥ (٥) المصدر نفسه عبر ٢٠ عرص: ٢٢٤ (٥) المصدر نفسه عبر ٢٠ عرض: ٢٨١

ولما دا لا يمشون في الارض تعبدا كما فعل المسيح ؟ لم لا يحرجون من كتائسهم ميساعدون الايتام والمعوزين ؟ وفي ذلك ينـــول :

وليس عند هم دين ولا نسك فلا تغرَّك ايد تحمل السبحا وكم شيوخ غدوا بيضا مفارقهم يسبحون وباتوا في الخني سبحا (1)

ني البدو خرَّاب!ذواد مسوَّمة وفي الجوامع والاسواق خرّاب (٢)

لهم نسك وليسالهم رياء تقيم لها الدليل ولا ضياء (٣) وقد فتشتعن اصحاب دین فالغيت البهائم لاعقول

ويقــول ايضـا:

تكشفتم من مخزيات الفضائح سوى اللهم كذ النفوس الشحائم ولكن مشى في الارضمشية سائح (٤) متى ما كشغتم عن حقائق دينكم ويعجبني دأب الذين ترهبوا فما جسى النفس المسيح تعبدا

اذا من الظلم أن نطيع هو لا المحتالين الخدّاعين ، الديد يسخرون الدين لغاياتهم الشخصية ، ويتخذ ونه مطيّة لأهوائهم ، وفي ذلك يق ول

الا احتيال على اخد الاتاوات كسب الغوائد ، لاحب التلاوات (٥)

ولا تطيعنّ قوما ما ديانتهم وانما حمل لتوراة قارئه\_\_\_ا

وليسس في نظرة ابي العلا الى الاديان اثر تعصب المذهب أ، أو تغضيل ديسن على آخــر ، فالأديان كلَّها واحدة ، لا فرق بينها وبين رسلها ، وفي ذلك يخاطــب المسيحيين :

فمسيحكم عندى نظير محمد لا تبدؤني بالعداوة منكم

والديسين الحقيقي عند أبي العلا ، ليسرفي الشرائع أو التقاليد ، لكنه فيسي معاملة الانسان لأخيه الانسان ، بذلك يكون ابو العلام الشاعر الانساني الكبير الذي دعاً الى دين واحد ، وهو دين الانسانية ، فهو لا يرى الدين في الكنائيس والجوامع فحسب ، بل يراء في الحياة اليومية ، وفي معاملة الناس بعضهم لبعض ، د ون فرق بين يه ـــودي ومسيحي ، أو بين مسلم ومجوسي ، فالدين هو انصاف وعدل ، وصيانة النفس عن الشرُّ والفحش ، ونفض الصدر من كلُّ غلَّ وحسد ، وفي ذلك يقهول ،

الدين انصافك الاقوام كلهم وأى دين لآبي الحتى ان وجبا (٧)

اذا القوم صاموا فعافوا الطعام فللوا المحال فقد افطروا (A)

(۱) ابو العلام المعرى \_ لزم ما لا يلزم ج ١ مص: ٢١٦ (٢) المصدر نفسه مص ٢٠٠٠ (٣) و (١) \_ المصدر نفسه مص: ٢١ و ٢١٦ (٥) و (٦) \_ المصدر نفسه ص: ١٢٥ و ٢٨٣ (٧) و (٨) \_ المصدر نفسه ه ص: ١٢٥ و ٣٤٦

ونفضك الصدر من غلّ ومن حسد (١)

وانما هو ترك الشرّ مطرحا

ويحار ابو العلا في الناس ، ويتسال ، هل حقا اهتدى الانسان منذ كانت الاديان ؟ هل حقا اتّعظ الانسان مما سمع وقرأ ؟ فما قيمة الانبيا والرسل ؟ وما تأثيرهم في الانسان ، هذا الانسان الذى لن يرعوى عن شروره واباطيله ؟ :

د پن وکفر ، وانباء تقس وفر قان بنس وتوراة وانجبل في کل جيل اباطيل يدان بها فهل تغرّد يوما بالهدى جيل (٢)

ويقول ايض\_\_\_ا :

هغت الحنيفة والنصاري ما اهتدت ويهود حارت والمجوس مضلّله (٣)

فقد كذبت على عيسى النصارى كما كدبت على موسى اليهود (١)

على ان مثل هذه الآراء ، وهذه الاقوال ، قلبلة ، متفرقة ، لا يجدها بهذه الجرأة والحرية الا عند ابي العلاء المعرى : .

اسا الفلاسفة فقد بحثوا في جوهرالدين ، ورأوا قد تدنس الجهالات والاوهام والضلالات ، ولا بدّ للفلسفة من ان تطهره ، وهناك ابحاث كثيرة غيرانها لا تهمنا الا بمقدار تأثيرها في الشعر العربي القديم ، وقد رأى جميع الفلاسفة العسرب ان الفلسفة البونانية بجب ان تتخلفل في الشريعة الاسلامية حتى يتم لها الكمال ، وحاول بعضهم ان يوفقوا بين الفلسفةوالدين ، فاخفقوا ، ولم تستطع الفرق الفلسفية العديدة انتخلص الدين من شوائبه ، واما الشعراء الصوفيون فكان لهم ههمهم الخاص للديسن، واستطاعوا ان ينطلقوا من عالم المادة الى عالم كله روح ، وكله محبة ، فانشد وا اعذب الاناشيد الروحية ، محاولين ان يوحد وا جميع الاديان في دين واحد ، هو دين الحب، الديسن الدى يزيل الحدود ، ويغف القبود ، ويرفع الانسان الى الحضرة الالهية ، حيث يصبحل الذي يزيل الحدود ، ويغف القبود ، ويرفع الانسان الى الحضرة الالهية ، حيث يصبحل قلبه محفلا لجميع الاديان ، من وثنية ويهود يةومسيحية واسلام ، وحيث يتوجه الجميع المسى قبلتهم الا وهي الحب ، وفي دلك ينشد ابنعربي :

فعرعی الغزلان ودیر الرهبان والواح توراث ومصحف قرآن رکائبه مغالحب دینی وایمانی (ه) لقد صار قلبي قابلا كل صورة وبيت لاوثان وكعبة طائف ادين بدين الحب اتى توجهت

<sup>(</sup>۱) ابو العلاء المعرى \_ لزم ما لا يلزم: اه ص: ۲۲۲ ع

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه ، ج ٢ ، ص: ١٨٣

<sup>(</sup>٣) المصدرنفسه ، ص ١ ٢٠٨

<sup>(</sup>٤) المصدرنفسه م ١ ص: ٢٤٧

<sup>(</sup>٥) ابن عربي \_ ترجمان الاشواق ، ص ١٩

الله بعلم والد لائل تشهد اني المم العالمين محمد (١) انا المحيي ، لا اكني ولا اتلبد انا العربيّ الحاتي محمد (١)

كمسيح النصارى بين اليهود اناوالله في جنان الخلسود (٢) انا في العالم الذي لا اراكم قادًا ما رأيتكم نصب عيني

ويقول ايضا :

انا جبريل وهـ دْ ي حكميتي فاقرأوها تكشفوا ما كملًا (٣)

وكذلك يقول ابن الغارض انه اصبح موسيى :

ولا سرِّ خفي يدريه من كان مثلي وصرت موسى **رماني** مذ صار بعضيكلّي (٤)

لك قب الصوفي لا يقف عند تلك النبوّة فحسب ، بل يتجاوزها الى الالوهيّة ، حيث يتّحد بالله ، ويصبحان واحدا ، فيقصد اليه جميع الملل والنّحل ، وتتوحد به جميع الاديان ، وفي ذلك يقول ابن الغارض ؛

وان نار بالتنزيل محراب مسجد واسفار توراة الكليم لقومه واسفار توراة الكليم لقومه وان خر للاحجار في البد عاكف وما زاغت الابصار من كل ملة فما قصد واغيرى وان كان قصد هم رأوا ضو نورى مرة فتوهم و

فما باربالا نجيل هيكل ببعة (٥) يناجي بها الاحبار في كل ليلة فلا وجه للانكار بالعصبية وما راغت الافكار في كل نحلة سواى وان لم يظهروا عقد نية نارا فضلوا في الهدى بالاشعة (٥)

هكددا نرى كيف فهم الشعرا العرب القدامى الدين ، وكيف كانوا يحتكرون الله في اديانهم ، وكيف كان الدين مقيدا ، محصورا بشرائع وتقاليد ، ثم كيف اصبح عند ابي العلا دينا انسانيا ، ثم كيف بلغ الذروة عند الشعرا الصوفيين ، حيث صار دينا عالميا ، لا يعرف الها الا الحب ، ولا يو من الا به ، قالحب هو الدين العالمي الذي يجمع ما تفرق ، ويرسط ما تقطيع ،

<sup>(</sup>١) أبن عربى \_ الديوان الاكبر (بومبي سنة ؟ ) ص ١ ٣٣

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ه ص: ١٨

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه عص: ١٠

<sup>(</sup>٤) ابن الغارض ، ديوان ابن الغارض ، ص: ١٠٢

<sup>(</sup>o) المصدر نفسه ، ص: 11 و v ٦

<sup>(+)</sup> Meny minus

عرفت الغضيلة عند السامي في ما يقوم به الانسان منعمل الخير في سبيل اخيه الانسان • وتحث جميع الاديأن الساميّة على الغضيلة ، واما الغضيلة الكبرى في نظر الادبان فهي في نفس الله وعبادته فه والاستسلام الى مشيئته ، وكان الانبيا، بدورهم يحضُّون على الخير والاحسان ، وعلى العدل والتواضع ، وعلى الرحمة والصدق والسلام . وقد قال داود " طوبي للذي ينظر إلى المسكين ٠٠٠ الرب يحفظه ويحيه " (١) ٠ وقال سليمان : " افتح فمك لاجل الاخرس في دعوى كل ييِّتم ، افتح فمك . اقضي بالعدل وحسام عن الفقيدر والمسكين " (٢) ، وقال المسيئ بن مريم "طويدى للودعا و الأنهم يرثون الارض و طوبي للرحما والأنهيم يرحمون وطوبي النقياء القلب لأشهم يعاينون الله · طوبي لصانعي السلام لانهم ابنا الله يدعون · طو ....ي للمطروق بن من اجل البر لأن لهم ملكوت السموات " (٣) ·

وقسد كان للعرب القدامي فضائل طالما تغنوا بها وفاخروا ، اهمها القرى والشرف ، وعزة النفس ، والاخذ بالثأر ، وطاعة الوالدين .

ومسن طبيعة الشعران يميل الى الغضيلة ، وينصح بها ، كقول عبدة بسن الطبيب في طاعة الوالدين ، وفي طرح الضعينة عن الاقرباء :

ما دمت ابصر في الرجال واسمع ان الابر من البنين الاطــوع ضاقت بداه بامره ما بصنع (١) ان الضغائن للقرابة توضع (金)

ونصيحة في الصدر داخلة لكم وببر والدكم وطاعة امره ان الكبير أذا عصاء اهليه ودعوا الضغينة لا تكن من شأنكم

ويحسست محمد بنعبد الله الانسان على عمل الخير ، وقول الصدق ، وطاعة الله ، وأوليا الامسر ، والعطف على اليتامي والمساكين ، والاحسال اليهم جميعها ، فالله يحب المحسنين • و في القرآن امثال كثيرة في الحض على هذه الفضائل التسي لا تظهــر الا بشكليات بقوم بها الانسان نحواخيه ألانسان ، أو نحو خالق الاكوان . وقد دعا محمد الى العدل وصيانة الجار وصحبته ، وفي ذلك يقول "انصر اخاك ظالما او مظلوما " (0) " ومن كان يو من باللمواليوم الآخر فلا يو ف جاره " (١) . ويقـــول ايضا : " لا يو من احدكم حتى يحب لاخيه ما يحب لنفسه " (١٧) . ويحنى على نشسر السلام بالمحبة والا خـــوة فيقول ؛ " لا تدخلون الجنةحتى تو منوا ، ولا تو منوا حتى

<sup>(</sup>۱) التوزاة ، المزمور الحادى والابعون ، عدد ؛ ١ و ٢

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، الامثال الاصحاح الحادى والثلاثون الحدد : ٨ و ١

 <sup>(</sup>٣) الانجيل ، متى ، الاصحاح الخامس، عدد : ٥ و ٧ - ١٠
 (١) المفضل بن محمد الضبي \_ المفضليات ، ص: ٦٦ و ٢٦ (٥٠) المعمد من من المعمد المع

تحابوا واولا ادلكم على شيء وأذا فعلتموه تجابيتم الفتو السلام بينكم " (١)٠ ويقول ايضا : اياكم والظن ، فإن الظن اكذب الحديث ، ولا تحسَّسوا ، ولا تجسسوا ، ولا تحاسد وا ، ولا تدابروا ، ولا تباغضوا ، وكونوا عباد الله اخوانا " (٢) ، واما اكبير الكبائر عند محمد فهي الاشراك بالله وعقوق الوالدين ، وقول الزور ، وفي ذلك يقول : "الا انبئكم باكبرالكبائر ثلاثا الاشراك بالله وعقوق الوالدين ، وشهادة الزور ، او قـول الزور " (") • وكذلك قالى على بن ابي طالب :

عليك ببر الوالدين كليهما وبردوى القربي وبرالا باعد . (1)

فنـــرى مما تقدم الالفضيلة هي عمل يقوم به انسان نحو انسان آخر ، فمن احما ن الى عدل ورحمة ، ومن صدق في القول الى محبة وسلام ، وقد كانت هذه الفضائل تظهر في الشعر العربي القديم عامة ، عن طريق الحكم المبثوثة هنا وهناك الاعن طريق قصائد ذات مواضيع مجرّدة ، فيها تأمّل ، وفيها تفكير ، وكان الشاعر القديم يحسِّ عليها فقط ، نتيجة تجاربه في الحياة ، أو لأنه سم عها من أفواه الانبياء . يقول ابن الرومي في فعل الخيــر:

فانفذ لخيرك لا لشرّك واتبع الولاهما بالقادر الغقّار (٥) ويقــول المتنبي في الفعل السي وما يعاني صاحبه من آلام :

ادا سا على المر سا ت ظنونه وصدّ ق ما يعتاده من توهم وعادى محبيه بقول عداته واصبح في ليل من الشكّ مظلم (١)

وقد يعرف الانسان من فعله ومن قوله ، لذلك كان المتنبي حريصا ان يحكم على خلق الانسان بعد ان يختبره ٠ وفي ذلك يقــول :

اصادق نفس المر" من قبل جسمه واعرفها في فعله والتكلّم وبعد أن جرّب المتنبي نفوس الناس ، تراعى لمان الظلم من شيم النفوس ، ومن لا يظلم فغى تسامحه هذا علَّه موني ذلك يقسول:

والظلم من شيم النغوس فان تجد دا عقة فلعلّة لا يظلم ومن واجب الانسان ان يسالم الناس حتى يسلم من شرهم ، ويعاملهم بالعدل والحسق، من يزد عربي من سالم الناس يسلم من غوائلهم وعاش وهو قرير العين جدّ لان فالروض يُزدان بالانوار فاغمة والحرّ بالعدل والاحسان يزدان (٩)

<sup>(</sup>۱) مسلم بن الحجاج \_ صحيح مسلم ج ١ (مصر ١٣٢٩ه) ص: ٣٥ (٦) البخارى \_ صبح البخارى ج ٨ ص: ١٩ (٣) مسلم بن الحجاج \_ صحيح مسلم ج ١ : ص: ١٤ (٤) على ابن ابي طالب \_ ديوان علي بن ابي طالب مص: ١٧ (٥) ابن الرومي \_ ديوان ابن الرومي ج ٢ هص: ١٦٩ (١) المتنبي \_ العرف الطيب في صرح ديوان ابي الطيب هص: ١٩٤ (٧) المصدر نفسه هص: ١٩٤ (٨) المصدر نفسه هص: ١٣٠ (٨) ابو الفتح البستي \_ ديوان ابي الفتح البستي (بيروت ١٢٩١هـ) ص: ٧٤

غيران ابا العلا المعرى ابى ان يرى في الانسان فضيلة الحالة في عصره كانت آخدة في الانحلال الخلقي والانحطاط الاجتماعي و فمن سيطرة العجم الى الفتسن والقلاقل ، ومن ظلم الحكام وجورهم الى انغماس في الملاهي ، ومن الفرق الفلسفية ومذاهبها الى فحش الشعرا ، ولعل هذه الحالة حدث بأبي العلا المعرى ان يزداد في تشاومه ، وبمل مقامه ، وفي منطط منعقسول :

|             |                                                                                         | في تشاويمه ، ويمل مقامه ، وهيرالمالك مع في سوا |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| (1)         | مرت بغير صلاحها امراو ها<br>بعَدَ وا مصالحها وهم اجراو ها<br>فيرا وان شرارها شعراو هــا | ظلموا الرعية واستجازوا كيدها                   |
|             |                                                                                         | ويقول ايضا :                                   |
| <b>/-</b> \ | للى براياها وانجنواسها                                                                  |                                                |
| ( )         | رما بها اظلم من ناسها                                                                   | وكلُّ حيَّ فوقها ظالــــــم                    |
| موامسا      | مون على الشر موالشر فيهم تليد                                                           | والناسعند ابي العلاء ظالمون ، مطبوء            |
|             |                                                                                         | الخير قطريف: ، وفي شفك ميقصصول ع               |
| (٣)         | طريفا وان الشرّ في الطبع مثلد                                                           | الم تران الخير يكسبه الحجى                     |
| (٤)         | في كل نفسمن عرق ضــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                   | والشرّ في الجدّ القديم غريزة                   |
|             | ى الخيــر :                                                                             | ويقول ان الانسان اسرع الى عمل الشر منه ال      |
| (0)         | للخير وهو يقود العسكر اللجبا                                                            | والمرا يعييه قود النفس مصحبة                   |
|             |                                                                                         | ويقول ايضا في الناس وطبعهم الشــرير:           |
| (٦)         | وضنّ بفعل الخير لمّا تفكّــرا                                                           | في الناسمن اعطى الجميل بديهة                   |
| (Y)         | وان دعوت لخير حوّلوا حمرا                                                               | هم السباع اذا عنّت فرائسها                     |
| (A)         | ويقام للســـوآت منبـــر                                                                 | <br>والخير يهمس بينهم                          |
| (1)         | مقسومة بين انواع واجناس                                                                 | والشر طبع قد بثت غريزته                        |
|             |                                                                                         |                                                |

<sup>(1)</sup> ابوالعلاء المعرى \_ لزيم ما لا يلزم \_ج ١ ص: ١٤

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه بج ٢ ص: ٠٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه مج ١ مص: ٢٢٧

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه مص: ٥٨

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه اص: ٩٥

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه عص: ١٥٤

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه فيكس: ٤٠

ويدعو أبو العلاء الانسان الصادق إلى الانفراد والابتماد و الانه ثقيل على الناس الذين بجه لون وبظلمون ، ويكذ بون ويغد رون : وفي مالما معصمول ما

فانفرد ما استطعت فالقائل الصادق يضحى ثقلا على الجلساء

عداوة الحمق اعفى من صداقتهم فابعد من الناس تأمن شرّة الناس (٢) ويـــرى ابو العلا ان الصخرة الصمّا افضل من الانسان ، لأنّها لا تظلم ولا تكذب، وان غصافي يد الاعمى ابر له من الصديق ، موفي مظله يقصوله

افضل من افضلهم صخرة لا تظلم الناس ولا تكذب

عصافی ید الاعمی بروم بها الهدی ابر له من کل خدن وصاحب فاوسع بني حوا \* هجر أ فانهـــم يسيرون في نهج من الغدر لاحب (٤) وامـــا العقل فقد حاول ان يهدُّ ب الناس ملكنه اخفق وفشل ، فالبرَّية خاوية من الاصدقا الامناء ، والانقيا البررة ، فلا عجب ، لأن اهل الارض هكذا كانوا قد فطروا ، 

> فاذا البرية ما لها تهذيب واللب حاول أن يهذب أهله (0)

> قالوا فلان جيّد لصديقه لا يكذبوا ما في البرّية جيّد فأميرهم نأل الامارة بالخنى وتقيهم بصلاته متصيد (1)

وهكذا كان اهل الارض للذ فطروا فلا يظنّ جهول انهم فسدوا (٧)

ويعجب ابو العلاء من هذ مالحياة ، المهزلة الكبرى التي يعيش فيها اللئيم متنعما ، مترها ، بينما يعيش فيها الكريم فقيرا سقيما: مفيق صموليد:

امًّا اللئيم فعنده حلل وغدا الكريم وتوبه طمر (٨)

ولا يقف ابو العلاء عند هذا الحد ، بل يحاول ان ينبِّه الانسان الى المحافظة على الصداقة فلتكن في البوس والنعيم ، ولتكن في الشقا والرخا ، ولينجد كل صديقه فــــى عمل الخير والاحسان وموضيه للصيقم صوله

<sup>(</sup>۱) ابوالعلا المعرى بج ۱ مص: ٦ ه (۲) المصدرنفسه عج ۲ مص: ٤٠ (۳) المصدرنفسه ـج ۱ مص: ٨٦ (٤) المصدرنفسه مص: ١١٣

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه مص ١٦٨

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه عص: ٢٤٩

<sup>(</sup>٧) المصدرنفسه من: ٢٣٨ (٨) المصدر نفسه من ٢٣٩



انجد اخاك على خيريهم به فالموامنون لدى الخيرات انجاد (٢)

وقد حدا بابي العلا الالم العميق الذي يحزّني قلبه حزا ، ان ينادي بالغضيلة الكبرى الا وهي الانسانية ، ولما فيها من محبة ورحمة وعدل ومساواة بين الانسان والانسان، وبين الانسان وسائر الكائنات ، فليبق الانسان للطيور ما وضعّت ، وليترك للنحل ما جنت ، لم يفجع الانسان الطيور من وكتاتها ؟ لم لا يجاورها بسلام مويعاملها بعدل واحسان ؟ وفي ذلك يقسول ؛

ولا تفجعن الطير وهي غوافل بما وضعت فالظلم شرّ القبائح ودع ضرب النحل الذي بكرت له كواسب من ازهار فهت فوائح فما احرزته كي يكون لغيرها ولا جمعته للندى والمنائح (٣)

غيــــران ابا العلام يرى ان الفضلام قليلون ، وهم غربام في اوطانهم ، الهيقصولهمه القربام الفضل في اوطانهم غربام تشدّ وتنأى عنهم القربام (٤)

هكدذا نرى إن الاديان عرفت الغضيلة متجسدة في فعال الانسان ، وفي كلامه ، وهي العلاقة الحسنة بين الانسان وبين رفاقه ، وقد جائت على لسان الانبيا والشعرا ، حكما مأثورة نتبجة تجارب واختبارات ، اما الفلاسفة فقد حثوا على فضيلة اخرى وهدي المعرفة والسعي ورا ها ، فاصبحت الفضيلة عندهم مجردة عن الفعل والقول عليست في علاقة الانسان بالانسان بالانسان فحسب ، بل في علاقة الانسان بروحه ونفسه ، وتغذيتها بالعلم والمعرفة ، وقد بلغت هذه الفضيلة عند الشعرا الصوفيين دروتها بواسطة الحب والحرية ، حيث اصبحوا هم المعرفة ، وهم الكمال والجمال والحقيقة ، فلم يخف عليهم سدر ، وهم بكل شي عالمدون ،

<sup>(</sup>١) ابو العلاء المعرى \_ لزم ما لا بلسن ج ١ مص: ٥٠ و ٥٥

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه عص: ٢٤٤

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه مص: ٢١٨

<sup>(</sup>٤) المصدرنفسه بص: ٣٢



العقل حيّ متيقظ ، والايمان جامد مستكين ، والعقل لا يسلّم الله بعد جد لى وتحليل ، والايمان يستسلم ويخضع ، والساميّ عامة يستسلم للايمان ، فلا يجادل في الله ولا في انبيائه ، بل يومن ان الله هو المتشرّع والحاكم الاكبر ، ويو من بمعجزات دون ان يحكّم عقله البشري ، لذلك ظلّ العقل نائما ، خاضعا للايمان ، لان الانسان الساميّ سلّم امره لله ، فشلّت ارادته ، وخاب سعيه ، وقتلت حرينه ، فلم يستطع ان يخلق فنا خالدا ، كما فعل الانسان اليوناني ، ولم يحفل الشعر العربي القديم بالعقل الله نادرا ، فالعقل عند علي بنابي طالب مثلا ، هو علامة الكمال والعلم والتجرية الواعية ، وفي ذلك يقسول ؛

اذا اكمل الرحمن للمر عقله فقد كملت اخلاقه ومآربه يعيش الفتى في الناس بالعقل انه على العقل يجرى علمه وتجاربه (١)

وعند مسا انتشرت الغلسفة في العصور العباسية ، حرّرت العقل وايقظته ، وهـ"ب
الانسان شاعرا بقوته الفكرية ، سائلا ، ساعيا ، باحثا ، ومحلّلا ، غير ان العقل اصطدم
بالدين والايمان ، فكان تارة يخمد ، وتارة اخرى يثور ، مسايرا اهوا الخليفة او الحاكم ،
وقد نهض الشعرا ويمجّد ون العقل ، لكنهم لم يفرد وا القصائد في تمجيد هم شانهم
في سائر المجردات ، بل تنبهوا على ان العقل يحدو بالانسان الشجاع الى السعي
المتواصل ، ولو ادّى الى الشقا ، وفي دلك يقسول المتنبي ،

يرى الجبنا ان العجز عقل وتلك خديعة الطبع اللئيم (٣)

فالانسان امتاز بعقله على سائر الكائنات ، فلا بدّ للعقل الحازم ان يكون قادرا على ان يصدّع الصخور الصمّاء بالبحث والتحليل ، موفي مخطك يقول المتجمعين

لولا العقول لكان ادنى ضيعم ادنى الى شرف من الانسان (٤)

ولا بدّ للقلب من آلة ورأى يمدّع صمّ الصفا (٥)

<sup>(</sup>١) على ابن ابي طالب \_ديوان علي بنابي طالب ه ص: ٦

<sup>(</sup>٢) المتنبي \_ العرف الطيب في شرح ديوان ابي الطيب اص: ٦٣٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص: ٢٣٩

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، ص: ٣٩

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ه ص: ١٥٥

اما ابو العلا المعرى فقد قد سالعقل ومجدام وجعله كعبته ، اتى تو جه ، فالعقل يطهر الانسان من الجهل والسخافات التي علقت به ، ولعله الشاعر العـــربي الوحيد الذي اعتصم بالعقل ، ونادى بقوته وسطوته ، واكرامه ، وفي ذلك يقـــول ؛ كدب الظن لا امام سوى العقل مشيرا في صبحه والمسا ١ (١)

نكذُّ بِ العقل في تصديق كا دبهم والعقل اولى باكرام وتصديق (٢) ويق ول ابو العلا الالعقل هو قطب للامور كلّه ا :

اللب قطب والامور له رحى فيه تدبر كلها وتدار

غبرران طبع الانسان ممكله بيغول بلبو المعطام مد جادب للشر ، وان العقل يفشل أن دعا الى الرشد أو الى الخير ، فلم لا يهتدى بالعقل ذلك الحيوان الناطق :

ادًا ما اشار العقل بالرشد جرهم الى الغيّ طبع اخذه اخذ ساحب نهاني عقلي عنامور كثيرة وطبعي أليها بالغريزة جاذب

ويقسول ايضا مخاطبا الضالين :

سريتم على غنّ فهـ لا اهتديتم بما خبرتكم صافيات القرائع (١) وينصت ابو العلا الى العقل بكل ذرّة منه ، فيخبره ان الناس لئام جاهلون موالا فضل ان يداري الانسان العاقل اعداء ، فيقسول :

يخبّر العقل أن القيم ما كرموا ولا افاد وا ولا طابوا ولا عرفوا (٥)

يقول لك العقل الذي بين الهدى ادا انت لم تدرأ عدوًّا فداره ويظ ــــ ل ابو العلا باحثا عن انسان عاقل ، بافيا من وجود ، وهل بوجد ذلك الانسان الذي يفرّق بيد الحقّ والباطل ، وبين الايمان والكفر ؟ لم لا يتّخذ الانسان العقل مرآة له ؟ قبالعقل يجد الانسان الصدق والحق ، ويزيل أوهام العين وخدعها ، إ وفيد المطنيقول

> يفرّق بين ايمان وكفر (٧) أما في الارضمن رجل لبيب

وما تربك مرائى العين صادقة فاجعل لنفسك مرآة من الفكر (٨)

وبعدد أن تأمل أبو العلام في حياة الذين يؤمنون بالعقل أن وبعملون على كَتُونُه، وبعملون على كَتُونُه، وأى أن الانسان الذي لا يطاع موهو الانسان الذي يسرط ليه الموت: ويفيح فعلا مع موهو الانسان الذي يسرط ليه الموت: ويفيح فعلا مع موهوله هم

- لبيب القوم تألفه الرزايا ويأمر بالرشاد فلا يطاع (١)
- فكم سلم الجهول من المنايا وعوجل بالحمام الغيلسوف (٢)

وامــا العقل عند الشعرا الصوفيين ، فكان الروح والنفسمعا ، وقد اســتطاع الشعرا الصوفيون بالتأمل العميق ان بدمجوا ارواحهم بالدات الالهية ، ويصبحوا هـــم المعرفة الكبرى والعقل الآول .

<sup>(</sup>١) أبو العلا" المعرى \_ لزوم ما لا يلزم مع ٢ مص: ٨٨

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه مص: ١٠٦

<sup>(</sup>٣) فليمون الخورى \_ مجلة المقتطف مسيم ١٩٤ ج: ٣ ج: ٣ ص: ٤٠٣

لم يغرق السامي بين الروح والنفس ، فكلتا هما واحدة ، وهما علويتان مقدّ ستان . وقد خلق الله آدم من التراب " ونفخ في انفه نسمة حيواة " (١) • والروح هذه من الله واليه ترجع ، " وترجع الروح الى الله الذي اعطاها " (٢) ، واما الجسد فهو ارضي حقير ، من التراب والى التراب يعود • وهو قان ، واما النفس او الروح ، فخالدة ، لن تفنى • وفي ذ لك يقول المسبح بن مريم ٤ " ولا تخافوا من الذين يقتلون الجسد مولكن النفس لا يقد رون ان يقتلوها \* (٣) • وقد أنعكست هذه الآرا • في الشعر العربي القديم • وظهــــرت في ابيات قليلة متغرِّقة ، ويقول اميَّة بن ابي الصلت في الروح والجسد :

وفارق روحا کان بین جنانه وجاور موتی ما لهم مترد د (١) ولما يُثل محمد بن عبد الله عن الروح ، اجاب انها من امر الله ؛ " ينزّل الملئكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده " (ه) .

والنف ..... في القرآن تظهر في شكل يختلف عن الروح بفالروح طاهرة ، وهي من الله ، ينزلها بواسطة ملاك على من يشاء ثم ينزل ملاكا الميقبضها متى شاء والروح وديع \_\_\_\_ة من الله ، على قول علي بن ابي طالسب :

ستردها بالرغم منك وتسلب (٦) والروح فيك وديعة اودعتها وامسا النفس فلها سوات ، تعوت بعوت الجسد ، ولها معدن ترابي ميشب الجسد ، "كل نفس ذا ئققا للموت " (٢) .

وبانتشار الفلسفة والعلوم في العصور العباسية ، تأثر الشعراء العرب بمذا هبه\_\_\_\_ ومدارسها المختلفة ، غير أن تأثيرها لم يظهر الا بأبيات عابرة ، ولم يبحثوا في المجرّدات كما فعلت الغلسفة ، بل اكتفوا أن يذكروها كما سمعوها · ومثل هذا كثير في الدّواوين العربية · ولم يحزم الشاعر الجربي في فهم الروح والنفس مبل ظلَّ حائرًا بين الآراء المختلفة مناقسلا ما يسمع ، وهذا هو ابن الرومي يجعل النفس من جوهر الــــروح :

النفس خيرك ، انها علوية والجسم شرّك ، ليس فيه تمارى (٨) ويصور لنا المتنبي تخالف الناس في النفس موفي جوهرها وديدنها ، فيق ول : تخالف الناس حتى لا اتفاق لهم الله على شجب والخلف في الشجب فقيل تخلص نفس المراسيالمة وقيل تشرك جسم المراسي العطب (٩)

<sup>(1)</sup> التوراة \_ سفر التكوين ، الاصحاح الثاني ، عدد : ٧ (7) المصدر نفسه المجامعة ، الاصحاح الثاني غشر بعدد : ٨ (٣) الانجيل \_ متى ، الاصحاح العاشر بعدد : ٨ (٤) امية بن ابي الصلت \_ ديوان امية بنابي الصلت ، ص: ٢٩ (٥) القران \_ سورة النحل ، عدد : ٢ (٦) على ابن ابي طالب \_ ديوان على بنابي طالب، ص: ٢٧ (٧) القران \_ سورة ال عمران ، ص: عدد (١٨) (٨) ابن الرومي \_ ديوان ابن الرومي ج ٢ ، ص: ١٦٩ (٨) المتنبي \_ ديوان العرف الطبب في شرح ابي الطيب ، ص: ١٦٥

غيــر ان المتنبي يرى ان النفس هي جوهر لا يتغير ، وقوة طموحة لا تكل ، تختلف عن الجسد : ، فهم الملصية موليده

وفي الجسم نفس لا تشيب بشيبه ولوان ما في الوجه منه حراب يغيّر منّى ألد هر ما شاء غبرها وأبلغ اقصى العمر وهي كعا ب (١)

وامسا النفوس الطموحة ، والنفوس الكبيرة فتتعب الاجساد في الحاحها ،وفي موادها، وفي د لك يقول ايضا :

وتعبت في مرادها الاجساد وادا كانت النفوس كبافيا (7)

وكذلك يقول المتنبي أن الارواح عليوية مكالفغوس في جوهرها :

فهدة الارواح من جوه وهذه الاجسام من تربه (4)

وقد اهتم ابو العلا و المعرى بمعرفة الروح ، فعبّر عنها شعرا في ابيات متغرّقة ، وقد صدّر لناما كان عمليه المدّاهب والعديدة من آختلاف في فهم الروح معذكر آراءهم ، وقسد وقف تارة شاكا ، وتارة احرى لأدريا ، واحبانا جازما في رأيه ، يحدّ ثنا بيقين عن جوهـر الروح • قال ابو العلا في الاراء المختلفة عن السروح :

قد قيل أن الروح تأسف بعدما تنأى عن الجسد الذي غنيت به ان كان يصحبها الجهي فلعلها تدري وتأبه للزّمان وعتبـــه او لا فكم هديان قوم فابـــر في الكتب ضاع مداده في كتبه (٤)

وقال ايضـــا:

وعند قوم ترقّى في السموات والروح ارضية ني رأى طائغة تمضى على هيئة الشخص الذي سكنت فيه ألى دار نعمى أو شقاوات (٥)

وقال في الشكّ في الروح:

(1) ولا علم بالارواح غير ظنون د فناهم في الارضد فن تيقّن

علم فكيف آذا حوتها الاقبر (Y) ارواحنا معنا وليس لنا بها

لا حسللجسم بعد الروح نعلمه فهل نحسادًا بانت عن الجسد (A)

بغير روح افهل روح بلا جسد ? (١) وقد رأيناكثيرا بيننا جددا

(1) المتنبي \_ ديوار العرف الطبب في شرح ابي الطبب من 11 ه (7) المصدر نفسه من 17 ٩ (7) المصدر نفسه من 17 ٩ (3) ابو العلا المعرى \_ لزوم ما لا يلزم \_ ج ١ ص ١٣٢ ١ (٥) المصدر نفسه من ١٧٤ ، ١٧٥ ١ (٦) المصدر نفسه من ١٧٦ عهم ١ (٧) المصدر نفسه من ٢٧٦ عهم ١ (٨) المصدر نفسه من ٢٧٢ ١ (١) المصدر نفسه من ٢٧٢ ٢

فما هي الروح اذا ؟ هل هي شي الطيك الآيد ركم المقل المعال على نور خفي للجسد ؟ اترقد الروح مع البدن ام ترقى الى السماء ؟ وفي دلك يقول ابو العدَّلا ؛

> والروح شي لطيف ليس يد ركه عقل ويسكن من جسم الغتى حرجا سبحان ربک عل ببقی الرشاد له وهل بحسبها بلقی أدا خــرجا كما تبينت تحت الليلة السيرجا وقال فاس انه الاقى الرّدي عسرجا

(1)

وذاك نور لأجساد بحسنها قالت معاشر يبقى عند جنته

شم يخاطب الروح حائرا متشمككا :

ان كنت من ربح فيا ربح اسكني في او كنت من لهب فيا لهب اخمد (٢)

وقد يتيقين ابو الحلاء من ان الروح موجودة في البدن ، وهي تفارقه عندما يحين للجم أن برسب الى الارض ، ولا بدّ حينتذ للروح من أن تنأى حتى تتخلص من الشغن موالحسف اللذين يخيه على الجسد ، فتطير حرّة لانها تهوى الرحب ،وتترك ورا ها جسدا باليا : وفي harande

- روح ادا رحلت عن الجسم الذي سكنك به فمآله ان يرسبا (4)
- لا بدّ للروح ان تنأى عن الجسد فلا تحيم على الاضغان والحسد (١)
- والروح ظائن محبس في سجنه حتى يمن رداه بالاطلاق (0)
- هى النفس تهوى الرّحب في كل منزل فكيف بها ان ضاق في الارض قبرها (١)
- وما تقبم اذا ما يخرب الجسد الجسم للربح مثل الربع تسكنه

شـــم برجع ابو العلا مرة اخرى الى نفسه القلقة ، الملأى بالمتناقضات هيقول ان الجسم كالشمعة موالنفس نارها مغادًا حان الردى مخمدت النفس موماتت بموت الجسد :

ادًا حان الرّدي خمدت بأنّ وجسمي شمعة والنفس نار

وفي الدواوين العربية آوا عابرة للشعرا ، كلُّها متأثرة بما سمعوه عن الغلاسفة مولا نجيد فرقًا وضحا بين الروح والنفس في الشعر العربي القديم ، فالشاعر العربي لم يأبه بالمتأمل العمين في المجرّدات ، لذلك لم يأت بفكرة واضحة عن الروح والنفس ، ولم يجزم ابو العلا-

<sup>(</sup>۱) ابو العلا المعرى \_ لزوم ما لا يلزم -ج ۱ ص: ۱۹۷ (۲) المصدر نفسه ص: ۱۹۷

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه اص: ١٠٤ (٤) المصدر نفسه اص: ٢٧٠

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه من ١٤٥

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص: ۳۰۱ (۲) المصدر نفسه ص: ۲۳۸ (۸) المصدر نفسه کی: ۱۱۲ چم

كما رأينا \_ في فهم الروح والنفس ملكته ظلّ حائراً والأدريا طاقلا ما سمع مآنا يوحد الروح والنفس ، وآنا أخر يفصلهما ، غير أن الشعرا عامّة لم يفرّقوا بين النفس والروح ، فالنف ـــس او الروح هي المحرَّك الآول في الانسان ، والدافع الأعلى للحياة المثلي ، وبا ستطاعة الانسان ان يقبل على نفسه يستكمل فضائلها ، وفي دُلك يقول ابوالفتح البستي :

اقبل على النفس فاستكمل فضائلها فأنت بالنفس لا بالجسم انسان (١)

وقسد تبرّم بعض الشيعرا \* العرب من الارا \* المتناقضة السائرة \* والفلسفات العديدة التي تعين الانسان دون فائدة ، فالنفس سراب يتلاشى ، والجسم صخرة تتغتت ذرات من التراب ، هذا هو اليقين الدى تعلمه • وفي ذلك يقول ابن وهبون الاندلسي :

آل يد وب موصخرة خلقا تعيى القلوب موتغلب الاهواء جلبت عليك الحكمة الشنعاء (٢)

نفسى وجسمى ان وضعتهما معا انا لنعلم ما يواد بنا فلم تتعاقب الاصداد مما قد ترى

اما الغلاسفة فقد بحثوا فلسفيا في الروح والنفس · وقد فرّق بينهما يعضهم مووقّق بينهما البعض الاخر ، فالروح تشترك في جميع الكائنات ، وهي من ما دة يُتخِارية الما النفس فهي من جوهر الله ، امتاز بها الانسان على سائر الكائنات . والروح حيوانية لا ترتقبي ، اما النفس فالهية ، ترتقي حتى تشاهد الموجود الواجب الوجود • وكذلك توصل ابن الطفيل في قصته "حتى بن يقظان " الى ان في وسع الانسان ان يرتقي بنفسه الى معرفة الالــــه والعالم ، وان في وسعم \_ كما يقول ابن سينا \_ ان يهذب نفسه بالعلوم مويرقيها بالمعرفة ، ويشبه النفس الزجاجة مسراجها العلم ، وزيتها حكمة الله :

(4)

هذب النفس بالعلم لترقى وذر الكل فهي للكل بيت الما النفس كالزجاجة والعلم سراج وحكمة الله زيست فاذا اشرقت فانك حسي واذا اظلمتغانك ميست

ولا بن سينا قصيدة في النفس ، يرمز اليها بالورقاء ، فهي تهبط من الله ، وينبغي على.... الانسان ان يطهرها من الادران ، ويرفعها بالعلم والمعرفة ، حتى اذا دنا الموت سجعت في الغضاء ، تاركة ورا ها الجسد الترابي ، حيث تتَّحد بالله طاهرة عالمة بكلَّ خعبَّ ....ة ، وفي ذلك يقسمول ا

ورقاء ذات تعزّز وتمنّع وهي التي سفرت ولم تتبرقع ودنا الرحيل الى الغضاءوإلاوسع ما ليسيد راكبالعيون الهجع عنها محليف الترب غير مشيع (١) والعلم يرفع كل من لم يرفسم

هبطت اليك من المحل الارفع محجوبة عن كل مقلة عارف حتى أذا قرب المسير الى الحمي سجعت وقد كشف الغطاء فابصرت وغدت مغارقة لكل مخلسيف وبدت تغرد فوق ذروة شاهق

 <sup>(</sup>١) ابوالغتج البستى على البائلوان ابى الغتج البسيسائي المعنى ١٤٤

<sup>(</sup>٢) بطرس البستاني ما دبا العرب في الاندلس وعصر الانبعاث من ٤٨

<sup>(</sup>٣) ابن سينا \_ منطق المشرقيين اص: لج

This file was downloaded from جارته المعارية المعارية المعارية المعارية المعارية المعارية المعارية المعارية الم

ثم يقـــول :

في العالمين فخرقها لم يرقع ثم انطوى فكأنه لم يلمـــع

(1)

وتعود عالمة بكآخفية فكأنها برق تألق بالحمى

هكـــذا كانت غاية الغلاسفة أن ينقوا النفس البشريّة ، ويطهّروها بالعلم والمعرفة من الادران والاوهام ، حتى ادا نمت وارتفعت بلغت الكمال الانساني الذي يماثل الكمال الالهي ، واتحد تربالذات الالهية الكبرى بواصبحت عالمة بعارفة باسرار الكون والكائنسات، وقد حظى الصوفيون الاتحاد ، كما انه كانتفايتهم القصوى ، ولم يفرَّق الصوفيون بيـــن الروح والنفس ، بل جعلوهما واحدة ، قالروح او النفس تسافر في مسلك وعر محتى تبلسغ الله حيث تسكن فيه سعيدة بالمعرفة ٠ والروح عند الصوفي قبس من الله ، ولا بدّ لذلك القبسان يقوى على الجسد ، حتى يستطيع أن يرتقي الى الدا الالهبة ، وقد عسرزو وا فكرتهم هذه بالغلسفة الافلاطونية الحديثة ، ولم يعبر الصوفي عن الروح باكثر من انها موجودة ، لا يعلم جوهرها الله · وقد قال الجنيد : " الروح شي استأثر الله بعلمه ، ولا تجوز العبادة عنه باكثر من حوجود " (٢) . وقال عبد الله النباجيي : "الروح جسم يلطف عن الحس ، ويكبر عن اللمس ولا يعبّر عنه باكثر من موجود "(٣). اما بالدَّا تَ الالهية . وقد عبر ابن الغارض عن هذه الاحوال في تائيته الكبرى المشهورة ، فوصف رحلة النفس او الروح من الارض الى السماء ، ثم مجاهد كها واستشهادها فييسي سبيل الفوز بما قصد تاليه • حتى اذا افنت بالله ، اصبحت قادرة ان تحيى وتميست ، مسيرة الاكوان بمشيئتها ، ممدّة الفلكمن نورها ، والبحار من عبابها ، وما الانوار التــــي نراها الله لمعينة منها ، وما المحيطات التي تعبَّج الله قطرة منها ،وفي ذلك يقـــول :

به ملك بهدي الهدى بمشيئتي بة قطرة عنها السحائب سحت ومن مشرعي البحر المحيط كقطرة (٤)

ولمَّا نقلت النفس من ملك ارضها بحكم الشرَّ امنها الى ملك جنَّة وقد جاهدت واستشهدت في سبيلها وفازت ببشرى بيعها حين وفت سمت بي لحجمي عن خلود سمائها ولم ارض اخلا دي لارض خليفتي ولا فلك ألا ومن نور باطني ولا قطرالًا حلّ من فيضطا هرى ومن مطلعي النور البسيط كلمعة

هكذا آمن الصوفي بنفسه ، او بروحه ، وهكذا صعدها بالتأمل العميق لتك ون المعرفة كلها ، والكمال كله ، فالانسان ذو قيمة لان له روحا أو نفسا تتوق الى مشاهدة الخالق ومعرفة جوهره • وهكذا اصبحت النفس والروح قوة واحدة ، قاهرة ، لا يثنيها شي عن سغرها الشاق الطويل الى الدا تالالهية حيث الطهر والنقا ، وحيث الغنا والبقاء .

(٣) المصدر نفسه من ١٥٠ (المرجع الاصلي لضيق (ا لوقت )

<sup>(</sup>١) ابن سينا \_ منطق المشرقيين مص: كب \_ كج

<sup>(</sup>٢) جبور عبد النور التصوّف عند العرب (بيروت ١٩٣٨) ص: ٩٥ (لم استطع الرجوع الي

<sup>(</sup>٤) ابن الفارض ـ ديوان ابن الفارض مص:

عـــرف الانسان الموكمند كان ، فالموت لا بد منه ، وبه ينتهي الانسان ويرجع الى التراب • ولم يستطع الانسان ان يعرف حقيقة الموت ، وأن يعلم ما قبله وما بعده مغلجاً الى الاديان خيطمئن روحه الحائرة ، فرأى ان الموت هو فنا الجسد وعروج الروح الى الله، والم الجسد فسيبعث با دن الله مرّة اخرى في يوم الحساب . وقد قيل أن الروح تنتقل بعـــد الموت من جسد الى جسد ، وقد اجمعتالاديان السامية على ان الله قد خلق الانسال من تراب ، واعطاه روحا من روحه ، ثم يعيده الى التراب ، ويعيد الروح اليه · وقد اعتبـــو العرالقدام الموت مظهرا طبيعيا ، كما رأوه موهو فنا الجسد والنفس معا ، والمسوت يرصد دوما الانسان ، وهو قريب منه اينماكان ، ولا يعلم احد متى يحين اجله مويشـــد رسنه ، وفي دلك يقول طرفة بن العبد :

ارى الموت اعداد النفوس مولا ارى بعيدا غدا ما اقرب اليوم من غد لعمركان المودما اخطأ الغتسي لكالطول المرخى وثنياه باليـــد (١)

ويسرى زهير بنابي سلمي ان الانسان قان ، ولا يخلد الله الله والسما ، ولكلّ ايسام معدودات ، يقضيها فيناله تيار الموت مويجرفه معه ثم يمضى ، وفي مظاهميقصموليهم

الا لا ارى على الحوادث باقيا ولا خالدًا الله الجيال الرواسيا وايامنا معدودة واللياليـــــا (٢) والا السعاء والبلاد ورنسا

ويق ول ايضا في الموت :

ولو نال اسبابالسما يسلم (7) ومن هاب اسباب المنايا ينلنه

كذلك يقول النمر بن تولب العكلي :

فسوف تصادفه اينما فان المنية من يخشها

ويشبه لبيد الانسان بالشهابالد ي يضي م ينطفي . ويرى ان الناس جميما هم ودائع الله ، لا بد ان ترد اليه ، وهناك تنكشف له اعماله: ، وفي ضافك يقصمول عن

> فلا جزءان فرق الدهر بيننا وما المرا الاكالشهاب وضوئه وما المال والاهلون الا وديعة

> > ويقول ايضـــا:

حبائله مبثوثة بسببله وكل اناس سوف تدخل بينهم وكل امرى يوما سيعلم سعيه

فكل امرى يوما له الد هر فاجع يحور رمادا بعد أن هو ساطع (0) ولا بدّ يوما أن تردّ الودائسم

ويفنى ادًا ما اخطأته الحبائل د ويهية تصقر منها الانامــــل اذا كشفت عند الالمالمحاصل (1)

(۱) الأروزني \_ شرح المعلّقات السبع (مصر ۲۰ ۱۳۰ هـ) ص: ۴ ۲۸ (۲) زهپرين ابي سلعى \_ ديوان زهير بن ابي سلعى (شرح الشيباني ) ص: ۲۸۸ (۳) المصدر نقسه مص: ۳۰ (٤) ابن الشجرى \_ مختارات ابن الشجرى (مصر ۱۹۲۰م) ص: ۱۱

(ه) لبید العامری \_ دیوان لبید العامری (روایة الطوسیّ) ( وین ۱۸۸۰ ص ۱ ۱ و ۲ ۲ اید العامری \_ دیوان لبید العامری (روایة الطوسیّ) ( وین ۱۸۸۰ می المراد المداد ا

ويقول أبو ذو يب الهذائي أن الموت قهار معترس ، وأن التمام لا تجدى نفعا أذا حان الموت ا

وادًا المنية انشبت اظفارها الغيتكلِّ تميمة لا تنفع (١) ويقول علقمة ذوجد والحميرى اوالنفس اذا ماتت لا ترجع ولن يتستطيع احد ان يدفع الموت عن ای حمیم له :

> والنفس لا يحزنك اتلافها ليس لها من بومها مرتجع والموت ما ليس له دافع اذا حميم عن حميم دفسع (٢)

والموت يرصد كلَّ انسان اينما سلك ، ففي ذلك تقول السلكة ام السليلة في قتل ابنها :

والمنايا رصد للفتى حيث سلك ای شيء حسن لفتى لم يك لك (7)

ويقول ايضا عنتــرة :

ادًا كان امر اللهامرا يقدّر فكيف يقر المرم منه ويحذر ومن ذا يرد الموت او يدفع القضا وضربته محتومة ليس تعبر (٤)

وفسد حاول محد بنعبد الله ان يصور الموت للناس بصورة محسوسة ، ملموسة فقال ان اللهيرسل عزرائيل ، ملاك لموت ومساعده طينتزع الروح متى حان اجلم عمم يجرها صاعدا بها الى الله ، ويبقى الجسد في التراب حتى البعث ، فادا وقعت الواقعة ، بعيث ما في الصدور ، ونشر سا في القبور فقامت الاموات تسعى الى يوم الحساب بيمستون على السراط ، فمن خفّت موازينه ، كان في عبشة راضية ، خالدا في جنان النعيم مومــن ثقلت موازينه كان في عيشة معدِّبة ، في نيران الجحيم ، وقد تأثر العرب بهده الصور المادية ، ذات الاصوات والالوان العديدة ، واصبح الانسان يحيا لآخرته ، ويعمـــل الأرضاء ربه حتى يحظى بجنان النعيم وإلى الله محيي الموتى لترى ما اعدَّ تَعليوم الحساب، وفي ذلك يقول على بن ابي طالسب :

> ولو أنا أذا متنا تركنا لكا ن الموت راحة كل حيّ ولكنَّا ادًا متنا بعثنا ونسأل بعده عن كل شيء (٥)

وقسد تأثر الشعراء العرب بهذه الآراء ، فقال العجاج بن روية في البعث:

بعد الممات وهو محيي الموت يوم ترى النغوس ما اعدّت من نزل اذا الامور غبّت من سعى دنيا طال ما قد من سعى دنيا طال ما قد مدّت (٦)

وبانتشار الغلسغة في العصور العباسية ، اخد الشاعر العربي يتأثر بالاراء المتناقضة المتضاربة في الروح بعد الموت ، وقد رأينا سابقا في بابالروح والنفركيف كان الشاعريقف موقف الشاكُّ تارة ، والمؤمن تارة اخرى ، ناقلا الينا ما يسمع من آرا الغلاسقة في ما هية

<sup>(</sup>۱) المفضل بن محد الضبي \_المفضليات با مص ۲۰۱ (۲) المصدر نفسه مص ۲۰۳ (۲) المصدر نفسه مص ۲۰۳ (۲) ابو تمام \_ د يوان الحمايمة با مص ۲۸۱ (۶) عنترة بن شداد العبسي \_ د يوانعنترة (مصر مسنة ۲) ص ۲۰۱ (۵) علي بنابي طالب مص ۱۶ (۵) علي بنابي طالب مص ۱۶ (۲) لويس شيخو \_ شعرا النصرائية بعد الاسلام \_ ج ۲ مص ۲۳۱ (۲۳۱ (۲۳۱ مص ۲۳۱ مص ۲۳۱)

الله وقعية المرتازي الفكر القراق

الروح وفي خلود ها وفنائها فيرآبه والمتعمق فيها المفاعر العربي القديم تأثر بالقرآن في فهم الموت ولعله وجد فيه عزاء عميقا لنفسه الحائرة ، ويرى ابو نواس ان على الانسان ان يستعد للموت ويعمل لآخرته في دنياه ، ويتوكل على الله مغالموت آت ، لا بد منسه ، فيقسول :

قبل النزول بافضل العدد دار المقامة آخر الامـــد فتأهبي من قبل ان تردى (١) الموت ضيف فاستعد له واعمل لدار انت جاعلها يا نفس موردك الصراط غدا

ويقول ايضـــا :

واقعا دونك او بك وبتقواء تمسك (٢)

ان للموت لسهما فعلى الله توكل

غبــرانابا نواس ينفجر صارخا ، ان الموت لا بدّ منه ، وينبغي على الانسان ان ينتبه لنفسه ، ويعتبر بالذين مضوا ولم يرجعوا ؛

لا بد من موت فقر واعتبر وانظر لنفسك وانتبه يا ناعس (٢)

حــ وقـــد يحار ابن المعتر بين الشك واليقين ، ولكنه يتأكد ان الموت حال في كـــل نفس ، وفي ذلك يقـــول :

قد كشف الدهر عني يقيني قناع شكي في كل شي لا بد من ان يحل موت عقد نفس من كل حي (٥)

واذا كان مآل الانسان الموت ، والموتهو فنا " فلمن يلد الانسان ، ولمن يبني ؟ لـــم يسعى الانسان ، وهو من التراب والى التراب يصير ؟ وفي ذلك يقول ابو العتاهية ؛

فکلّکم یصیر الی تباب نصیر کما خلقنا من تراب اتبتوما تحیف وما تحابی (1) لدوا للموت وابنوا للخراب لمن نيني ونحن الى تراب ا لا يا موصّلم ار**ض**ك إبــدا

<sup>(</sup>١) ابو نواس ـ د يوان ابي نواس مس: ١٩٣

<sup>(</sup>٢) المصدرنقسه اص: ١٩٨

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه من: ٢٠٣

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص: ١٩٢

<sup>(</sup>٥) عبد اللهابن المعتزّ \_ ديوان ابن المعتزّ (بيروت ١٣٣٢ هـ) ص: ٣٤٢

<sup>(</sup>٦) ابو المتاهية \_ الانوار الزاهية في ديوان ابي العتاهية (بيروت ١٠٩٠١م) ص١ ٢٣

| ن کا ذبته ۲۰۰۰ | ى الروج بعد الموت اوان الخلود اما | وهـــل يبقى بعد الموت شيء ٢ أتبة            |
|----------------|-----------------------------------|---------------------------------------------|
|                | ى ١٥ وقى كالك بقول الموتشام       | لا بد من الموت ، ولا بد من اجل لكلِّ اللَّا |
| ب (۱)          | ومن الروح تحميها الاماني الكواذ.  | كلانا اصاب الموت الاحشاشة                   |
|                |                                   |                                             |
| (1) ?          | تبقى على الارضلا تمـــــوت        | مات حمید وای نفسسس                          |
| م كل حياة ،    | ٢ والموت قريب من كل انسان ميختر   | والمصوت بوانس ابي تمام ، فلم يخافه          |
|                |                                   | فلم لا يتمنّاه ؟ فليكن رفاقا لا يشعر ولا يح |
| (٣)            | رأيت المنابا بخترمن حباتيا        | فقد انست بالموت نفسي لأنني                  |
|                | اكون رفاتا لا علي ولا ليـــا      | فيا لبتي من بعد موتي ومبعثي                 |
| ەفىخلىـــد     | إنه اخباره الطيبة ، وذكره الصالح  | ان الانسان يعوت ويطويه العدم ، ويترك ور     |
| 1              | ، ، وقد قال احد الشعراء القدماء   | بآثاره • وما آثاره الا تعبير عن عقله ونفسه  |
|                | یفنی ویبقی منه آثاره              | المرابعد الموت احدوثة                       |
|                | لکنه تنشر ا ســرار ه              | يطويه من ايامه ما طــوى                     |
|                | تطيب بعد الموت اخباره             | واحسن الحالات حال امرى                      |
| (٤)            | اذا خلت من شخصه داره              | ويفنى ويبقى ذكره بعــده                     |
| ؟ لم نخاف سا   | ع انسان بعد الموت ؟ ومن نحن       | فمياً هوالموت ؟ كيف نعرفه ؟ هل رج           |
|                | ٢ وفي ذلك يقول المتنبـــي :       | لا بدُّ منه ؟ وهل نأمل حياة بعد الموت       |
| (0)            | يصول بلا ڭڦ ويسعى بلا رجل         | وما الموت الا سارق دق شخصه                  |
| (1)            | ـــ<br>لم تلق خلقا ذاق موتا آئبا  | <br>فالموت تعرف بالصفات طباعه               |
|                |                                   |                                             |
| (Y)            | نعاف ما لا بدّ من شــربه          | نحن بنو الموتى فما بالنـــا                 |
| (A)            | <br>فمن العجزان تكون جبانا        | واذا لم يكن من الموت بـــــد                |
|                |                                   | ويقــول ايضـا:                              |
| (1)            | ولا تأمل كرى تحت الرّجـــام       | تمتّع من سهاد او رقاد                       |
|                |                                   |                                             |
|                |                                   |                                             |

<sup>(</sup>١) ابوتمام . ديوان ابي تمام الطائي ، ص ، ٣٢٠

<sup>(</sup>T) المصدر نفسه وص 1 773

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبه \_ عبون الاخبار سج : ٣ مص: ١٩٥

<sup>(</sup>ه) المتنبي \_ ديوان العرف الطيب في شرح ابي الطيب ه ص: ٢٢٨ [٦]

<sup>(</sup>٦) البصفار نفسه ، ص: ١٠٧

<sup>(</sup>Y) المصادر نفسه عص: ۱۰۱ (۱) الما نفسه عص: ۱۰۱

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ، ص : ٥٢٥

رأيت الموت يبلغ كل نفس على بعد المسافة والمرام (١)

وقد كان ابو العلا" اكثر شعرا العرب تأملًا في الحياة والموت . وقد تبرُّم ابو العلا من لإلحياة البشرية ، فوضعها تحت مبضعه الذي لا يرحم ، حتى اذا اصطدم بواقعها مجرحته جرحا عبيقا ، فتشام وتمنى الموت ، وبسط راحيته بسرور للقاه ، فلقى تجاوبا عميقا فيسى 

- نصحتك فاعمل له دائما وان جاء موت فقل مرحبا (٢)
- ما اوسع الموت يستريح به الجسم المعنى ويخفت اللجب
- يدل على فضل الممات وكونه اراحة جسم ان مسلكه صعب (١)
- ادًا غدوت ببطن الارض مضطجعا فثم افقد اوصابي وامراضي (٥)
- فطرى الحمام ويوم ذاك اعيد (٦) انا صائم طول الحياة وانما

فما هو الموت عند ابي العلا ١٠٠٠ الموت نوم طويل الابد منه ، والموت يطوى جسد كل انسان بلا تمييز ، ويحوّله ترابا ، وغدًا النبات ، وفي دلك يقسول :

- والموت نوم طويل ما له امد والنوم موت قصير فهو منجاب (٧)
- وموت المرء نوم طال جدا عليه وكل عيشته سهاد (A)
- ولا بدّ يوما ان تكون لها شربا (٩) وللموت كأس تكره النفس شربها
- كلّ الجسوم الى التراب تنسّب (١٠) والناس جنسها تميز واحد
- وقاصد نهج مثل آخرناکب (۱۱) هو الموت مثر عنده مثل مقتر

ويقول ايضا :

وما اجسادنا الانبات ارى الاشيا اليس لها ثبات (11)

والارض تقتات الجسوم كانسا

(1) FOILO LEVEL HILLS THE SHIP LANGERT

والموت يفتك بالانسان فتكا ، والموت يكسر الانسان تكسرا ، والانسان مثل الزجاجة التيني يحطّمها الزمان ، فلن يعود لها سبك : وفي فلك مقول المجالك المحلاد مه

حمام فاتك فهل انتصار وكسر دائم فعتى الجبور (٢)

يحطمنا ريب الزمان كاننا زجاج ولكن لا يعاد له سبك (٣)

غيران ابا العلام بجمع في نفسه اضداده ومتناقضات ، فيومن تارة ان الجسد يفنى ولن يعود ، وتارة اخرى يومن ببعث الجسد ، فيقرل متردد :

قال المنجم والطبيب كلاهما لا تحشر الاجساد قلت اليكما ان صع قولكما فلست بخاسر او صع قولى فالخسار عليكما (٤)

اسط الموت عند الفلاسفة والصوفيين ، فكان لعمعنى آخر جديد ، والموتعند ها انتقال الانسان الى حباة روحية خالصة ، اغزر علما من الحباقالتي كان يحياها الانسان الى حباة روحية خالصة ، اغزر علما من الحباقالتي كان يحياها الانسان المجسده ، وقد تعرج الروح وتخلد الى الذات الالهية ، فتختبط بمشاهدة الله ومعرفته، تاركة ورا ها حليف التراب ، فالموت حباة عند الفلاسفة ، لا يخافونه ، بل يسعدون به لأنه متم لمعرفتهم الكبرى ، وسعادتهم العظمى ، وهكدا كان اخوان الصفا ، في رسائلهم ، وابسن سبنا في قصيفته "النفس" ، وابن الطفيل في قصته "حيّبن يقظان "، وقد رأينا فسي الابواب السابقة كيف يحيا الصوفي بلا جسد ، وكيف تبلغ روحه بعد سفر طويل الى الذات الالهية ، وكيف تتحد بها حتى تصبحا واحدة ، ولبست الاوقات التي تترك فيه الروح عجسد الاوقات وامتعها عند الصوفي ، بتمنى الوصوفي لتسجع في الفضا ، وتقترب من الله ، الله استطول يولكنه يعلم جيدا انها ستطول يوما ، عند ما يرجع جسده الى التراب ، وتبقى روحه خالد قالى الابد في الذات الالهية ، تشاركها في تسيير الاكوان ، لذلك نرى الصوفي يغتبط بالموت ، فهو يخلصه من الجسد الذى يعوقه عن الاتحاد الابدى بالله ، وفي ذلك يغتبط بالموت ، فهو يخلصه من الجسد الذى يعوقه عن الاتحاد الابدى بالله ، وفي ذلك يقول ابن الغارض:

فالموتفيه حباتي قتلي (٥)

<sup>(</sup>۱) ابوالعلاء المعرى \_ لزوم ما لا يلزم ج ١ ، ص: ٣٣٥

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه مص٣١٩

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسة أبكن: ١٤٧ ج٨٨

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه من ٣٠٠

<sup>(</sup>٥) ابن الفارض ديوا باين الفارض (بيروت ١٨٨٦٠) ص: ١٠٤

عرفنا سابقاما نعني باد بالرح وكيف فهية الغرب والعرب المعددون وقد رأينا ان التأمل العميق في ما ورا المادة ، او تجريد المادة والارتفاع بها فوق ما تيتها ، او معالجة المجردات الروحية بلغة شعرية ، هو ما نعنيه باد بالرح ، وقد يكون في الادب كما في الفلسفة ، حرية في البحث والتعليل ، غير ان وظيفة الادب دوما هي الوحي والالهام ، باثا رة المفكرين من فلاسفة وعلما ، وحثهم على الحرية المطلقة في البحث العميق والتحليل الدقيق ، فالشاعر الحقيقي يتأمل في الحياة ، وما في الحياة من انسان وحيوان ، وونبات وجماد ، ويتأمل في اغوار الانسان ، وما في الانسان من فسرورح وعقل ، ويتأمل في النفسوما فيها من سعادة والم وحرية وجمال وكمال وحب وفضيلة وانسانية ، ويتأمل في الاكوان وفي بديع تناسقها ، وجميل مناظرها ، وفي ما ورا ، الاكوان من قوة عظيمة خالقة مبدعة ، كل هذا يدور في خاطر الشاعر الحقيقي الخالد ، فيرفع الانسان بلغته الموسيقية ، من عالم المادة الى عالم خاطر الشاعر الحقيقي الخالد ، فيرفع الانسان بلغته الموسيقية ، من عالم المادة الى عالم الرح ، ويحرّره من التراب ، ليصعد الى السما ، ويخلّصه من شقا الارض وعنائها ، لينقله الله العالم اللا مرقبات حيث الطمأنينة الروحية والسعادة الابدية ،

وقد رأينا أيضا أن الادب العربي القديم عامة ، لم يعن في شأن المجرّدات موقلما التغت اليها متأملا ، متعمقا ، وكان الشعر في العصر الجاهلي وفي صدر الاسلام وما بعد ه على الاطلاق ، واقعبا فطريا ما قرب الى ادب الحسّ والمادة منه الى ادب الرح ، فيه ما يملاً العين والاذن والغم ، وقد نقراً أبياتا عابرة نتيجة لاختبارات شخصية ، تدخل في باب الحكم والامثال ، وقد يتحدّث الشاعر القديم عن الموت مشلا ، كما يراه ، في بيت او بيتين من الشعر ، أن فقد له عزيزا ، فالموت عنده يقتحم كل أنسان ، ويغرّق كل شمل موالموت كان منذ كان الانسان ، والجسد خلق من التراب والى أصله يعود ، وقد يذكر قدرة الله أيضا منذ كان الانبيا سابقا في كتبهم الدينية ، لكنّ الشاعر القديم لم يغرد قصيدة بذا تها ليعالج موضوعا من المواضيم المجرّدة ، بل كان بذكرها انعنت له موبغسرها تفسيرا ماديا ،

وقد انتشرت الفلسفة في العصور العباسية كما رأينا ، واختلط العرب بغيرهم من الام، واقتبسوا ثقافات اجنبية ، لكن تأثير الفلسفة في الادب لم يظهر الآ في نواح قليلقمعينة ، وقد كان هذا التأثير ، كما قال دى بور "سطحيا في اغلب الاحوال ، ويتجلى هذا بنوع خاص فيما روى عن الشعرا "من اقوال تدل على روح الشك ، ومن سخيس به بأقد س الاشيا " وكسل يتجلّى في تعجيد هم للشهوات الحسية ، ولكننا نجد الى جانب هذا ، حكما وتفكيرا جديا وآرا " صوفية ، تدخل جميعا في الشعر العربي " (۱) به والآرا في المجرّد اتعند الشعرا العرب قليلة ، محصورة في طبقة خاصة ، امثال ابي العلا المعرى الذى اعطى آرا اه فيسي الحياة دون تعمّق ، فجا تا لزومياته نقدا للمجتمع ، وامثال الفلاسفة الدين عبروا عن تفكيرهم العميق بلغة شعرية ، وهو لا قليلون ، وامثال الشعرا الصوفيين الذين تغيّوا بالحب العميق ، ولعلّ ابن الفارض وابن عربي اكثر الصوفيين شعرا .

<sup>(</sup>۱) معنج دى بور ــ ( T.g. D. Boer ) تاريخ الفلسفة في الاسلام مص: ٢٦ ( الرجمة محمد عبد الهادى ابوريدة )

والآن يحق للباحث ان يتسائل : وهاهي العوائق التي وقفت في وجه الشعرام العرب ممساكل القديم ، فصد ته عن التأمل العميق في الحياة ؟ ولم لم يعالج شعرا ونا العرب ممساكل الانسانية الكبرى في قصائد هم ؟ اين هذه المشاكل العالمية الشاملة التي يشترك فيهاكل انسان ، ويختبط لمعرفتها كل بشرى في كل مكان وزمان ؟ هل وقف في وجه شعرائنا ما لم يقف في وجه كبار الشعرا في العالم من الحواجز ما منع عنهم معالجة الموضوعات الروحية العميقة ، فجا شعرهم ، الا القليل منه بحسيا ، ماذيا ، الا يرفع النفس ولا يسمو بهاالى فوق ؟ وبعد ، فما هي هذه العوامل التي عملت على تكبيل الادب العربي القديم عامدة ، وسجنته في الماذة ، فلم تخفق فيه نسمة روح ؟ · نستطيع ان نحصر هذه الاسباب ، فسي عرفي ، بما يلسب

اولا : العقليّة العربيّة

ثانيا ؛ الروح الأسلامية ورجال الدين

ثالثا : فقدان الحربة

رابعا : عدم الايمان بقيمة الانسان

خامسا : ضعف النقد

وسنحاول ان نقول كلمة في كل من هذه العوامل .

أولا: العقلية العربية

ان العوامل الطبيعية والاجتماعية ، تعمل في تكوين عقليقالشعوب وكان العرب القدما يسكنون الصحرا ، ويعيشون في الطبيعة القاسية ، فامتازوا بعقلية خاصة ماشرت في انتاجهم الادبي ، وقد حدّثنا ابن خلدون في مقدّمته المشهورة ،عن اهل البادية والسهول الصحراوية ، هو لا الدين لا يستقرون في مكان ، همهم الغزو والخراب ، ببحثون دوما عن الكلاوالمال ، فادا نضب بهم مقام ، ضربوا خيامهم من مكان الى مكان ، فهذا القلق المستمر ، والسعي المتواصل ورا الطعام اثر في عقليتهم ، وجعلهم يبذلون جهدا ، ونشاطا في السعي ورا اتفه الاشيا ، فلم يتح لهم مكان يستقرون فيه ، ليهتموا بالصناعة ونشاطا في السعي ورا الغيامة والاكوان ، ويقول ابن خلدون انهم "اصعب الام وتحسين عبشهم ، اوليتأملوا في الحياة والاكوان ، ويقول ابن خلدون انهم "اصعب الام انقيادا بعضهم لبعض ، للغلظة والانفة ، ، فقلما تجتمع اهواوهم " (۱) ، وهم "ابعد الناسعن الكفائع" (۲) ،

وقد بحث المستشرقون الغربيون في الذهنية الساميّة ، الا سبّما العربية منها موقد اشتهر اوليرى ( ٢٥٥٥مه) ، ورنان ( ٢٥٥٥مه) ) اشتهر اوليرى ( ٢٠٥٥مه) ، ونولدكي ( ١٥٥٠مه الله ورنان ( ٢٠٠٥مه التي تحيط وغيرهم بمباحثهم في الذهنيّة العربيّة ، فالعربيّ الصميم الا ينظر الى الطبيعة التي تحيط به الله نظرة حبّة ماديّة ، فيصف ـ ان كان شاعرا ـ ناقته وفرسه وحبيبته او اى منظــــر

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ــ المقدمة مص: ١٥١

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه من ١٠٤

استرعى انتباهه ، وصفا ماديا ، لا تعمَّق فيه ولا خيالا سماويا مجنَّحا ، وفي ذلك يقول اولبرى ان العربي الاصليّ فظ مادّى ، ينظر الى الاشيا ، عظرة واقعيّة صاديّة ، ويشعر بطمع وشسره وضيعين ، وليس لديه مجال للخيال ولا للعاطفة ، فلا يأبه لمِشي الا بمقدار ما يدرّ علي .... من قيم نفعيّة (١) ؟ لكن هذا لا ينفي عنه ذكاء، ، وقد نراه دقيقا في تظرته الماديّسية، وفي لغته موتشابيهم واشاراته ، ولوكانت حسية وضيعة ، اما نولدكي فقد بحث في الذهنية السامية وخصائصها ، فرأى ان نظرة الساميين الى الدين ، كانت نظرة جافة جامدة ساد يســة تتجه ا تجاها واحدا ، وان نظرة الساميين الى الحكم كانت نظرة خاطئة فالساميون فرد يسون بطبعهم ، يصعب انقيادهم لا يخضعون لأحد ولا لنظام موكذلك لا يصلحون ان يكونوا جنودا اللا \_ كما دكر ايضا ابن خلدون في مقدّمته \_ اذا جدبتهم عاطفة دينية (٢) ، فاصبـــــ على حدّ تعبير ابن خلدون " الوازع لهم من انفسهم ، وذهب خلق الكبر والمنافسة منه ....م ، فسهل انقيادهم واجتماعهم " (٢) ، وقال نولدكي ايضا ان الساميّ قصر في النظر العــــام الشامل للاشياء ، وفي الادراك العميق للآراء المنطقية ، فالعربي - وهو من الجنس السامي -"اميل الى التعميم وألاجمال والبساطة " (٤) ، بينما الغربي \_ وهو من الجنس الارى الميل الى الاستقصاء والتفصيل والتحليل " (٥) ، لذلك ، فان خيال العربي \_على حدّ تعبير ا حمد امين " \_ محدود وغير متنوع ، فقلما يرسم له خياله عيشة خيوا من عبشته موحياة خيرا من حياته ، يسعى ورا ها ، لذلك لم يعرف المثل الاعلى " لأنه وليد الخيال ، ولم يضــــع الشعرى في عالم جديد ، ينتقي منه معنى جديدا ، ولكنه في دائرته الضيقة استطاع ان يدهب كل مذهب " (٦) ، فكان للعرب لغة ، وكان لهم شعر وامثال وقصص "اما العلم والفلسفة فلا اثر لهما عندهم ، لأن التطور الاجتماعي لا يسمح لهم بعلم ولا فلسفة " (٧) •

وغيم أن العربي القديم اختلط بالام المجاورة ، وذلك عن طريق الغتوحسات الاسلامية ، وتأثر بحضاراتهم المادية ، لكنه لم يستطع أن يطلع على آداب هذه الام مغيترجمها ترجمات صحيحة ، لأن عقله لم يستطع تعدد الألهة عند اليونان ، وغيرها من الام أولم تغهسم ذ هنيته السامية هذه الحوادث الخارقة التي يلعب فيها الخيال الواسع دورا كبيراً · وقسد التشرا الغلسفة في العصور العباسية ، فير ان رجال الدين ، لم يقبلوا الغلسفة ، بل كفسروا القائلين بها ، واضطهد وهم " فقد كانت الحضارة المادية \_على حد تعبير طه حسين-تد فع العرب الى الامام ، وكأنت حياة الدين تجذبهم الى الوراء ، وكان العقل العربيي بطبيعة الحال موضوع الجهاد بين هذين الموثرين المختلفين " (٨) ، ومن الطبيعي ا ن توثر هذه الحالة في أنتاج العرب الادبي ، فيظلُّ محدودا ، ضيَّقا ، سطحيا ، فالْحضاره المادية "وحدها لا تكفي لترقية الشعر ، ودفعه في سبيل التطور المنتج ، وانما يجبِّ ان تضاف الى هذه الحضارة المادية ، اشياء احرى اهمها المخالطة الادببة للشعوب الاجنبية" (٩) بوذلك

O'leary Arabia Before Muhammad (London & New York 1927) P: 20 Th. Nöldeke \_ Sketches from Eastern History (London, Edinburgh 1893) PP 5-16 (1)

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون \_ المقدمة بحن؛ ١٥١ (٤) احمد حسن الزيات \_ في اصول الادب ، ص: ١٧ (٥) المصدر نفسه بحن؛ ١٧ (٦) احمد امين هي الاسلام بحن؛ ١٤ (٧) المصدر نفسه لحض: ٧)

<sup>(</sup>A) طه حسین \_حدیث الاربعا ع ۲ (مصر ۱۹۳۷ ) مص: ۱۱ و ۱۲ (۱) المصدر نفسه مص: ۱۰ و ۱۳

للتعرّف على رقيبهم الروحي ، وادبهم الانساني الخالد ، وقد كانت هذه المخالطة الادبية ضعيفة جدا و فلم يعرف العرب على حدّ الحول طه حسين "من اثارها الاشيئا من العلم والفلسفة ، ونتفا من الحكم والامثال فجهلت الامة العربية جهلا تاما ، ، ، اداب الامسة اليونانية ، ، ، ، ولم تكد تأخذ عن الفرس الا الحضارة المادية " (١) ، لذلك ظلّ افسق العقل العربي ضيقا ، غير منفتح على آداب غيره من الام فلم يعرف ادبه التجديد بسل ظلّ تقليدا ، وبحرمان العربي مثل هذا الاختلاط الذي يؤثر على العقلية ، "حرم الادب العربي نتيجته ، وهي التجدد المنتج ، ، ، فجهلوا (اى العرب) الشعر القصصي والسعر العشيلي ، وجهلوا من الشعر الغنائي نفسه فنونا كثيرة ، وضروبا مختلفة " (١) ،

يتضح لنا ان المانط لا ساسي في عدم احتكاك العرب بغيرهم من الامم مواقتباس آدابهم ، وترجمتها الى اللغة العربية ، هي العقلية العربية التي كانت مسيطرة عليه من تمنعهم من الاطلاع على روائع الادبعند غيرهم من الام ، ولو نظر العرب القدما الى تسرات من سبقهم من الام بعين الكسب والامتزاج والاقتباس ، لاستطاع شعراو نا اليوم ان يقلّدوهم ، فالعربي من طبيعته الليحافظ على القديم ويقلّده ، ولو شا الله لاد بنا الكمال من نقصه على حد تعبير الزيات \_ "لالهم المترجمين في عصر المأمون الله ينقلوا اروائع الادبين الاغريقي واللاتيني من الشعر والقصص والروايات والخطب والملاحم ، كما نقلوا العلم والحكمة ، اد ن لقلّدهم ادبا العرب في ذلك ، ولسدّ وافي الادب العربي خللا ما برئ منسه حتسى اليسموم " ، (٣) ،

<sup>(</sup>۱) طه حسین ، حدیث الارسعا، بر ۲ (مصر ۱۹۳۷) ص ۱۹،

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه ه ص: ١٥

<sup>(</sup>٣) حسن الزيات \_ في اصول الادب ه ص: ٢٥ .

الاســــلام دين اجتماعي وسياسي ما متزجت فيه السلطة الدينية بالسلطة المدنية وقد جا به محمد بن عبد الله الى امته العربية فلم شملهم ، ووحد كلمتهم تحت رايــــة الدين الجديد ، بعد ان كانوا عصاة متغرفين وقد نظم حياتهم الاجتماعية بعد درس واف ، فكانت الشريعة البسيطة تلائم ذلك المعصر ، لذلك نرى ان محمدا وشريعته كانـــا وليدى بيئة خاصة ، وزمن خاص ، وعند ما انتشر الاسلام بالفتوحات ، اختلط المســلمون بالام المجاورة ، كاليونان والرومان والعجم والهنود ، فأخذ وا عنهم ثقافاتهم ، بمقــدار ما كانت تساوق روح دينهم ، على ان رجال الدين لم يستسيخوا الفلسفة ، فنا ضطهـــدوا الفلافة أن الدين حاولوا ان يدرسوا القرآن على ضو الفلسفة ، ويخلصوا الدين من الادر ا ن المتعلقة به ، ومن الجمود الطاغي عليه ، وقد كان رجال الدين في كل عصر ، متعصبيس للشريعة الاسلامية كما جات ، محافظين على التقاليد ، وافضين الفلسفة وكل جديد موفضا قاطعا ، فالفلسفة في رأيهم منافية لروح الدين ، والقرآن موقوف على الله ، لا يقبل التحليل والتعليم واحدل ، وهو لا يقوم الاعلى الايمان والاستسلام ،

وقد يخج الدين من ايدى رجال الدين من آن ألن ، ليدخل في هيكسل الفلسفة ، فينتصر له خليفة تقدّمي ، ثم سرعان ما يحتضنه خليفة آخر رجعي بيسساير اهوا وجال الدين ، فيضطهد والفلسفة ورجالها ، وينفس الدين ممّا علق به منفسسارها ، فتنطوى الجمعيات الفكرية الحرة على داتها ، وتتستّر خوفا من الاضطهاد والتنكيل باصحابها ، وكم من كتباحرقت ، ومن مفكرين احرار قتلوا ، ارضا لرجال الدين ، كل هذا اثر في الفكر العربي القديم ، وكبّله عن التقدّم الحرّ ، والتعمّق البعيد في الخبال ، فلم يجرو احد على ان يأتي بجديد طريف ، بل ظل العربي محافظا على التقليد في كل ناحية من نواحسي حياته ،

وقد مرزا بثورة ابي العلا المعرى على الادبان ورجال الادبان والشرائع الخاطهر لنا التساوي التي تجرّها الادبان على الانسان ، ونادى بطرحها والتعلّق بدين جديد هو دين الانسانية ، ورب جديد ، هو العقل ، ولعله الشاعر الوحيد الذى جرو على هذه المهاجمة اللادعة ، وهذا الرأى الحرّ النبيل ، غير انابا العلا لم نيترك اثرا فعالا في عصره، فظلّ العجر يساير اهوا الخليفة والحاكم ، وظلّ الخليفة والحاكم يسايران رجال الديسن ، وبقيت نفوس الشعب متزمّتة ، مقهورة ، مسيّرة ،

ولك لا بد من القول انه لو دخلت الفلسفة في الدين الاسلامي ، ولو تبنى الدين الاسلامي الفلسفة ، لصحا المسلمون ، واقد موا على التجديد المستمر الحي في حياته الاجتماعية والسياسية ، وطرحوا جانبا ما علق بهم من التقاليد البالية ، وظل القدران كتبابا دينيا روحيا ، لكن رجال الدين ابوا ذلك ، واعتبروا القرآن دينا ودولة ، يصلب في كل عصر ، وحافظوا على القول انه منزل من عند الله ، موقوف عليه ، ازلي ، الن يتغيسر، فتقد سلفته ، واصاب اللغة جمسود .

ويحتى لنا أن نتسائل ؛ ترى على من تقع المسئولية ١٥ أعلى الروم الالسلامية أم على رجال الدين ؟ ولم وقف رجال الدين هذه الوقعة الرجعية العنبدة ؟ أهي من وحي السروح الاسلامية ، أم من جهل رجال الدين في الحياة الاجتماعية والسياسية والفكرية ؟

نسرى مما تقدّم ان الروح الاسلامية قد اثرت في رجال الدين ، خاصة وان مسن طبيعتهم الجهود والمحافظة على كل قديم ، ثم أن رجال الدين لم يتثقفوا الا بثقافــة دينية تقليدية ، ولم يأبهوا بإلاطلاع على الغلسغة التي هي في رأيهم ، منافية لروح الدين ، لذلك استطاع رجال الدينان يسيطروا على السوال الاعظم من الشعب ، والشعب تقبل بدوره هذه السيطرة للجهل المنتشر بينهم ، والخوف المستولى على افئد تهم ، وفــــي رأيي لو درس رجال الدين دينهم على ضو الغلسفة لخلَّصوه من شوائبه ، وطهروه مماعلسق به ، ولكنهم وقفوا وقفة قوية جارفة ، ساعد هم على دلك الروح الاسلامية التي من طبيعتها الخضوع والأستسلام ، وهذه الروح هي التي ابعد ت المسلمين عن الغلسفة وعن الخل ...ق والابداع ، لأنها \_على حدّ تعبير عبن الرحمان بدوى \_ تفر الداتية "اشد الانكار، وانكار الداتية يتنافى مع ايجاد المداهب الغلسفية كل المنافاة ، لان المدهب الفلسسفى ليس إلّا التعبير عن الدّات في موقفها بأزام الطبيعة الخارجية او الدوا تالاخرى النسي " تمتاز اول ما تمتاز بالذاتية " (٢) و التي شعرت بكيانها واستقلالها و فخلقت وابدعت و اما الروح الاسلاميَّة ، فقد انكرتالداتية ، وصدَّتها عن الغلسفة التي تبحث و تحلُّل ، وعسن الفن الدى يخلق وببدع ، وفي دلك يقول ايضا عبد الرحمان بدوي أن الغنّ " مناف لطبيعة الربح الاسلامية ولأن الغن اليوناني ، والغنون عامة بمعناها الصحيح ، تقوم على الذا تبدة وتفرض الطرافة والتنوع ١٣) ؟ لهدا ابتعد العربي عن التصوير الآدمي ، ورغم صرامة الروح الاسلامية ، ورغم تزمت رجال الدين ووقوفهم في وجه من يريد ان يبدع ويخلق معقد كان يظهر من آن لآن من اتسعت آفاق عقله ، ولكمُّه \_على قوال كريستي ( Christie ) " على الرغم من ذلك ، فإن هذا التجاوز ظلَّ يحفظ النفوس التقيَّة الشديدة ، والتعصيب للدين ، فكان هذا الفن لا يفتأ يقاسي ثورة هذه النفوس واحتجاجها ، وتنكرها بين آن " (٤) ، كذلك كان شأن الغلسغة ، وشأن كل الغنون ، وكل طريف جديد .

هكُــُدا نرى ان الرق الاسلامية كانت مسيطرة على العقول ، تشلّ الارادة موتنكـــر الداتية ، وتبعد الانسان عن الخلق والابداع والغلسفة ، ولذلك ظلّ معظم الشعر العربي القديم سطحيا ، لا يعنى الا بالمحسوسات ، والملدّ ات الحسّية مبعيدا عن التأمل العمبيق الذي يرفعنا الى ما ورا الحسّروالمادّة ، بعيدا عن الفنّ الجميل الذي يحملنا على اجتحت الرقيقة الى هنها المحبة وانجمــال .

### ثالثا ؛ فقدان الحربية

ولعل هذا العامل هو من اهم هذه العوامل المدكورة ، ونعني بالحرية هنا ، حرية الضير والنفر والعقل ، ليستطيع الانسان ان يخلق ويبدع من غير رادع يروجه لا فلي السما ولا في الارض واما الادب العربي القديم فهو مكبل منذ كان ، يسيطر علي (1) و (1) و (1) عبد الرحمان بدوى التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية من زمو ، ح (٤) ترجمة ركي محمد حسن تراث الاسلام ج ٢ (مصر ١٤١٠) ص: ١٤ (مهر ١٤٠٠)

THE PRINCE GHAZI TRUST

فكرة الله في السما ، ورجال الدين والحكم على الارض ، فلم يستطع ان بحيا بحرية ذاتية ، ولم يحرف العربي هذه الحرية المبدعة الا بمقدار ما كان بمنحها اياه الخليفة اوالحاكم ملذلك لم يهتم الشعر العربي القديم الا بالمناسبات ارضا المخليفة اوالحاكم ، ولم يتحرّر من ربقة القبائل والحكام والقصور ، وقد يكون الخليفة من انصار الفلسفة ، وحرية الفكر ، فينطلسق الفكر العربي بحرية منتجة ، غير السرعان ما تخبو الحرية بموت ما نحها فيكبّل الفكر العربي ويخنق ، كذلك ينطلق الشعر قليلا بحرية سطحية ، لا تتجاوز ابيانا عابرة ، شهر وباسيرا للحكام والمسئولين ،

مسل هذه الحربة ، حربة الضمير والنفس والعقل ، حربة صحيحة تخلق وتبدع ، وتاتي بكل جديد ، لكنها لم تنتشر في الشرق العربي ، لأن الحكام والمسئولين حسبوها خطرا عليهم اولا ثم على الدين والدولة ثانيا ، وفي ذلك يقول دى بور ان "الخلاص من اعبا الحياة المادية ، وحربة البحث لاجل البحث كلانا يتضا لان باستمرار في البلاد التي استاثر بالامر في حكام جاهلون ، لم يكونوا اهلا لان يحموا حربة الفكر ويكفلوها لا صحابها ، وكان الفلا سفة عرضة للا ضطهاد في الجلاد كثيرة ، لانهم اعتبروا خطرا على الديرون

## رأبعا : عدم الايمان بقيمة الانسان

لسم يكن للانسان قيمة داتية فردية ، بل كان يدوب الانسان في قبيلته او في مدهبه او في امته ، وقد كان الانسان في الاديان السامية الكبرى الثلاثة انسانا حقيرا خلقه اللسه من التراب ، ثم يعيده الى التراب ، وقد نفخ فيه نسمة من روحه ، ثم يعيدها متى شـا ، والله هو الشارع القاد رعلى كلّ شي ، بيده كل شي ، فمن يطعه يفسح له مكانا في الجنان، ومن يعصه يزجه في الجحيم ، وقد دب الخوف في قلب الانسان بغسلما مره لله الاحد ما لمنزه عن الصفات البشرية ، ولم يستطع الانسان ان يجاد ل في حقيقة الله ، بل ظلّ حائرا مخائفا من قضائه ، فغفا عقله عن كل ابداع وتجديد ، وشلّ سعيه عن تحسين معيشته ، فانكسر ازميله ، وتناشرت ريشته ، وذابت الوانه ، فالله هو المبدع الأول والخالق الاكبر ، والانسان عاجي عن اى خلق وابداع ، وأما الاغريق فقد خلقوا آلها تهم خلقا على صورتهم ، وجعلوا بينه عن اى خلق وابداع ، وأما الاغريق فقد خلقوا آلها تهم خلقا على صورتهم ، وجعلوا بينه وبينها محبة وصداقة ، فكانت تتصف بصفات البشر ، منها ما هو جميل ، ومنها ما هو قبيح ، وقد ظلّ اليوناني " سيد نفسه ، متغطرسا ، موقنا انه سيّد الارض ، وأن الحياة قهب لسه وقد ظلّ اليوناني " سيد نفسه ، متغطرسا ، موقنا انه سيّد الارض ، وأن الحياة قهب لسه ولعبقريته " (٢) ، لذلك ابدع اليوناني في فلسفته ، وفي فنه ابداعا ، واستطاع ان يحرّك ولعبقريته " (٢) ، لذلك ابدع اليوناني في فلسفته ، وفي فنه ابداعا ، واستطاع ان يحرّك نفسه من عبود يتالخوف والاستسلام ، بل كان جلّ نشاطه ينحصر في عباد تالله ، استعدا د الرخوة معرضا عن الحياة الدنيا ،

<sup>(</sup>١) دى بور ـ تاريخ الفلسفة في الاسلام ، ص: ٢٣١

<sup>(</sup>٢) أنيس فريحة \_ الفكر الحربي (بيروت ١٩٥٠) ص ١١١ ص

ولـــم يكن للغرد قيمة في المجتمع السامي ، ولم يكن ذا اهميّة ، بل كانت فرديّة ــ على حدّ تعبير أنيس فريحة \_ " هدّ امة لا بناءة الاكانت تظهر ابدا بشكل انتقاضي على الحكم والنظام ، ونغور من السلطة والقانون • وكان الحكم السامي ابدا ارستقراطيا مدينيا القطاعيا، لا محلُّ فيه للتعبير عن شخصيَّة الغرد \* ٠ (١) • هذا ما نشعر به عند ما نقرأ الشعر الجاهلي ، فشخصية الشاعر \_ كما يقول احمد أمين \_ " اندمجت في قبيلته حتى كأنه لم يشعر لنفسه بوجود خاص ، وانك لتتبيّن هذا بجلا أني معلقة عمرو بن كلثوم ، وقل أن تعثر على شعر ظهرت فيد، شخصية الشاعر ووصف ما يشعر به وجدانه " (٢) ، وقل أن تجد من ينادي بقيمة الانسان فالانسان مثلا \_ عند ابي العلا - بالرغم من تحرّره وتفرده برأيه - شرّ ولوم موهـومـن التراب الحقير مو ليس عليما لا الاستسلام لقضا وربه وقدره وهو عاجز عن ان يعلم شيئا ، او ان يسعى الى شي م فخبر للانسان أن يتخلَّص من الحياة الدنيا الغانية الى الحياة الثانية الباقية ، وخير له أن يطيع ربه ويعمل د وما لآخرتـــه

أمسا الغلاسفة العرب فقد تنادوا بقيمة الانسان ، وحثوا الانسان على طلب العلسم والسعي ورا المعرفة ، حتى يطهّر نغسه مما علق بها من الجهل ، غير أن هذه الفكرة لــــــم تُتجاوز الله الطبقة الخاصة من الغلاسفة والمفكرين ، الدين اكبوا على العلوم ينهبونها ، وقسد استطاع المتصوّف ان يبلغ بعد جهاد متواصل دروة الكمال الروحي ، حيث تخيّل نفسه الها ، عارفا بكل شي معالما باسرار الاكوان والكائنات ، فهذه الآراء في قيمة الانسان ظلت محصورة في فئة قليلة هي التي اقدمت على المعرفة والعلوم ، واما السواد الاعظم من العرب القدامي فقد ظلوا مستسلمين لا يسعون ، متكلين لا يكافحون سنتظرين قضا "بهم مخائفين ، دليلين ، لذلك لم يستطيعوا اليبدعوا او يخلقوا ، ولم يستطيعوا ال يعبّروا عنها بحرية فكرية موالعرب " قلَّما الهُتموا بالنظم الفكرى أو الغلسفي ، اللَّهم الَّا في الحكم والامثال " (٣) القليلــــة العابرة ، وبالجملة فالعربي لم يشعر بذا تبته وقيمتها ، لذلك قصر في الخلق البديسيع، والتأمل الغلسفي العميسيق :

#### خامسا: ضعف النقد

لــــم يهتم الناقد العربي القديم بالمعنى كاهتمامه بالمبنى واوبعبارة اخرى و لم يهتم الناقد العربي القديم بما ورا المادة كاهتمامه بالمادة ، ولم يأبه الا بالمظهــــر الخارجي ، فلم يخص في اعماق المرئيات متأملا ، وبالجملة فالنافد العربي القديم لم يعر الروح اهتماماً كما اعار المادة ، فالروح مثلا ، في عالم اللامرئيات ، تحتاج الى السعي المتواصــــل، والمجاهدة النفسية موالمعرفة الدُّقيقة ، بينما المادَّة لا تحتاج الى البحث ،فهي في عالم المرئيات والمحسوسات ، يراها الناقد كما هي ، فيحكم على صورها المتواضحة ، لذلك أهم الناقد العربي القديم باللغة ، وأشار اليما في نقده • وكان جلَّ سعيه ان يشير الى الالغاظ الصحيحـــة والتشأبيه والاستعارات والكتايات التي لا تتجاوز الصور الحسية ٠ هكذا كان الناقد يوجه توجيها لغوبا متينا ، وتوجيها معنوبا سطحيا ، ولم يكن الناقد العربسي منفتحا عسلى آدا ب

<sup>(</sup>۱) انيس فريحه ـ الفكر العربي (بيروت ۱۹۰۰) ص: ۱۰ (۲) احمد امين \_ فجر الاسلام في: ۲۱ (۳) انيس المقدسي \_ المقتطف شج: ۲۰ج: ۵ ، ص: ۵۰۰

THE PRINCE GHAZI TRUST

غيره من الام ، ولم يوح اليه أن ينبه الادب العرب الى مناحي النقص فيه ، بل ظلّ يعالج الادب على ضوء ما هو معروف ، وشائع عند أدباء العرب انفسهم ، وقد كان النقد على العموم مشوشا ، مضطربا ، ناقصا ، فأذا ضعف النقد عند أمة ، كان أدبها أدبا ناقصا ، ضعيفا ، يسير على وتيرة وأحدة ، همه التقليد لا الابداع ، والنقل لا الخلق والتجديد ،

اسا الناقد المخلص ، المتحرّر ، فهو الذي يحتّ الادبا على تنوع الادب ، فينظم فوضي الفكر ، ويقيم عليها مدارس فكرية ادبيّة ، ثم يشير الى النقص في ادب امّت ، بعد ان يطلع على الاداب الاجنبية اطلاعا واسعا ، وتحمّ الادبا على المضيّ في الخلول والابداع والتجديد المستمرّ ، حتى يحفظ للادب خلود ، فمن واجب الناقد ان يكون اديبا محساسا ، مطلعا ، لان النقد هو الذي ينتج الادب ، ويخصبه ، وهو الذي يحيي الادب وينوعه ، فهل كان لنقاد العرب القدما ، هذه المزايا ؟ ٠٠٠ قلنا سابقا ان النقاد العرب القدما لم يهتموا الآبالالفاظ ، والشكليات ، والمعاني الحسيّة ، وجود بنوا احكامهم على ما انتجه الادبا العرب ، الذين حافظوا على التقليد الشعرى في كل العصور ، فلسم يكن في ادبنا القديم تجديد بالمعنى الصحيح ، بل ظلّ واقفا على المادّة ، والصور الحسيّة قلما ثار الادبا العرب والنقاد على ذلك التقليد .

ذكرا فيما تقدّم العوامل التي اثرت في الادب العربي القديم ، فحدّت من تنوعه وتجدده ، والتأمل العميق في ما ورا المادة ، وقد حصرنا العوامل الطبيعية والاجتماعية والسياسية والدينية والادبية بما يلي ؛ العقلية العربية ، الروح الاسلامية ورجال الديسن ، فقد ان الحرية ، عدم الايمان بقيمة الانسان ، ضعف النقد ، وهذه العوامل في نظرى ،هي من اهم الاسباب التي اثرت في الفكر العربي وحدّت من انتاجه الادبي ، وابعد ته عن القيم الروحية العالمية العميقة ، فالادب العالمي لا ينشأ الاعن الحرية الذاتية ، ولا يقد سالا الثقافة العميقة ، ولا يتغنى الا بالقيم الروحية الخالدة ، التي ترفع الانسان عن الفيمية المحافية المادة المناد البدا المثل العليا الله ي المدرية المثل العليا التي لم يعرفها الشعر العربي القديم ، ولم يعن بها الا في مناح سطحية قليلة ، لم تطل من برعمها الا لتختنق في مهدها ، فهل تنبه العرب الى هذا النقص فيما بعد ؟ وهل عرف العرب المحدثون ادب الروح ؟ هل عني الشعر العربي الحديث بالقيم الروحيسة ؟ في القسم التالي من رسالتنا ، لا سيّما في شعر القرن العشرين عند العسرب ،



#### الغصـــل الرابـــع

# الشــــعر العربـــي الحــديث ( توطئة )

- عوط في عصرى الانحطاط والانبعاث .
  - ٢ سيُّ الشعر العربي في القرن التاسع عشر ٠
    - ٣ سنع الشعر العربي في القرن العشرين :
- العوامل التي أثرت في الشعر العربي الحديث:
  - 1) الثورة الفرنسية •
  - ٢) الثقافة الاوربية : الادب والفلسفة والعلم .
    - ب \_ اهم مظاهر النهضة الفكرية العربية الحديثة :
- ١) المشادة بين الجديد والقديم او بين العلم والدين
- ٢) الا تجاهات الادبيّة الجديدة في الشعر العربي الحديث



الشعر العرسي الحديث

# ١ - توطئ في عصرى الانحطاط والانبعاث

كانت الممالك الاسلامية في العصر العباسي الرابع مضطرية ، يكتسحها المغول ، ويتدا ولها الفاتحون ، وكانت العناصر الاعجبية تتغلغل في كيان العنصر العربي حتى تذيبه ، فمن غارات المغول على العراق والشام ، الى حملات الفرنجة على مصر والشام وفلسطيسسن . وكانت الجزيرة العربية وبلاد المغرب تتنازعها دول صغيرة ، واما الاندلس فقد طرد منها الفرنجة المسلمين ، وفي القرن السابع للهجرة ، قامتد ولة تركية مسلمة ، وينت عرشا لبني عثمان ، وقد اتسع عرشهم ، وتوقل ابناؤ محتى غزوا سوريا ومصر ، وانتزعوها من ابدى المماليك الشراكسة ، فانتقلت الخلافة لاول مرة من قريش الى الاتراك ، وجعلت المسطنطينية عاصمة المراكسة ، وكان سلطانهم يمتد على الحجاز واليمن والعراق ، وتونس والجزائر ، وفي اثنا ، هدد الغارات ، حرقت المكاتب ، وقتل العلما ، واستبدت العناصر الاعجمية في الحكم ، فخدرت العارات ، حرقت المكاتب ، فقي مصر والشام شجع الما للك الادب ، غير انهم لم يعرف العربية ، فعم الادب العامي ، لا سبما في الشعر ، وضعفت اللغة العربية ، وزاد ضعفها العربية ، فعم الادب العامي ، لا سبما في الشعر ، وضعفت اللغة العربية ، وزاد ضعفها عندما جعلت الامبراطورية العثمانية اللغة التركية لغتها الرسعية .

وقد ظلّت مصر والبلاد العربية تحت حكم الاتراك مدّة ثلاثة قرون " وهي في فلام دامس ، وجهل فاضخ ، تعاني مرارة الظلم ، وقسوة البغى ، وتتمثل لك بلاد العروبة تخنقها يد غاشمة اصابعها الفقر ، والمرض ، والجهل والدلة والانحلال " (۱) ، وقد وصف بطرس البسكاني حالة ذلك العصر بقوله ؛ انه "عصر يصبغه الهول والذعر والفساد من جميع نواحيه " (۲) . • • عصر استعبدت فيه " دالافكار ، وحطمت الاقلام ، وخنقت حرية الغرد والجماعة ، فذل العرب وتفرقت كلهتهم • وكان هذا العصر اسوأ العصرور عليه من (۳) ، وقد كان العرب منقطعين عن العالم الاوروبي المتعدن ، لا يعرفون عدن تقدّ مه شيئا • وعند ما زار فولني ( ١٥٥ مولاد) الفيلسوف الفرنسي مصر وبلاد الشريق تقدمه شيئا • وعند ما زار فولني ( ١٥٥ مولاد) الفيلسوف الفرنسي مصر وبلاد الشريق العربي وتركبا في اواخر القرن الثامن عشر قال ؛ "الجهل عام في هذه البلاد ، وفي الفنون كل بلد تابع لتركبا ، وقد عم كل الطبقات ويتجلى في كل العوامل الادبية ، وفي الفنون المعملة ، حتى الصناعات البدوية تراها في حالة دائيسة " (٤) .

<sup>(</sup>١) عمر الدسوقي \_ في الادب الحديث به١٨٨ (مصر ١٩٤٨ ) من ٩

<sup>(</sup>٢) بطرس البستاني \_ أدبا العرب في الاندلس وعصر الانبعاث مص: ١١٧

<sup>(</sup>٣) المصدرنفسه ، ص: ١١٧

<sup>(</sup>١٠) عمر الدسوقي \_ في الادب الحديث به١٨٠ (ص: ١٠)

ومسن البديمي ان تؤثر هذه الحالة السيئة في الانتاج الادبي و وتضعف الشعر العربي وتميته ، وتبعده عن كل خلق وابداع ، وقد ظلّ فريق من متادبي العرب يحاولون مارشة الادب ، فاكثروا من التأليف في النحو واللغة والتاريخ ، وفي جمع الامثال والحكر ولاخبار ، وم التشطير والتخميس ، والتضمين والاقتباس والتاريخ الشعرى ، وقد انتشر الياس في قلوب الافراد الذين تألموا من حالة البلاد ، فنظموا الشعر الديني في مدائي الانبيا ، هربا من المولات المستمرة في البلاد ، واطمئنانا لأرواحهم المعدّبة ، وقد نبغ في مديح مريم والمسيح ، المطران جرمانوس فرحات ، ونقولا الصايخ ، وفيرهما ، وفي مديس محمد عبد الغني النابلسي وفيره ، وقد عم الشعر الصوفي ، ولو انه لم يبلغ ذروة الشعر الصوفي في العصور العباسية الاخبرة ، فانعكف بعض الشعرا ، يوجهون انظارهم الى اللهد المنه خير ملجأ لهم ، يطلبون رحمته ورضاه ، خوفا من عقابه ، واستغفارا للذين انغمسوا في الخلاعة والمجون ، واسرفوا في ارتكاب الغحشا ، ولعلّ عبد الغني النابلسي اشهر الحوفييين في عصره ، وقد نظم مواجيده الالهية ، في ديوان اسماه ديوان "الحقائق ومجموع الرقائق في صريح المواجيد الالهية ، فيه قصائك كثيرة في الحبالالهي محتى اذا وصل الشاعر الى الله قسال ا

انا صاحب الامر الالهي انا آمر ابدا وناهي انا دو العيون وذو الوجوه وذو النغوس بلاتناهي (١) واذا اتّحد بالله ، وعرف جوهره قـــال :

انا النور المبين انا الحق اليقين انا القرآن اتلى انا الحبل المتين انا الحبل المتين اناعرش التجلي اناالرج الامين (٢)

وبالجملسة فقد بلغ الشعر العربي في عصر الانحطاط اسفل الدرك ، شأنه شأن الحياة الاجتماعية والسياسية ، وما الشعر الا مرآة عصره ، غير ان الشعر العربي كان يهرب من حاضره ليستمد وحيا من فابره ، لكنه اخفق في التقليد ، لأن لغته كانت ضعيفة ، وصوره منتزعة مسن غير واقع بيئتسه ،

هكسدا ظلت البلاد العربية في دلك العصر ، منقطعة عن العالم الاوروبي ، لا تعرف عنه شيئًا حتى دو صدافع بالملبون في سما مصر سنة ١٧٩٨ ، وهزّت الشرق العربي باجمعه ، وفتحت للعرب كوة تطلّ على حضارة الغرب ، ونفضت عنها سباتا عبقا ، ولمسارأى نا بلبون الجهل السائد في البلاد ، عزم على الاصلاح الاجتماعي لبنال ثقة اهل البلاد ، فصحب معه الى مصر جماعة من العلما والصناع ، وانشأ مدرسة للفرنسيين ، ومعملا للورق ، واصد رجريد تين فرنسيتين ، واسس مكتبقا من المطالعة ، فد هن العرب من تقدم الغرب ، لا سبّما تقد مهم الحربي والآلي ، فانبعث من هذه الزاوية نور ضئيل ، اخذ يسعى بهط في طريق حالكة الظلام ، غير أن الفرنسيين اضطروا الى ترك مصر يتقاتل فيها العثماني والمماليك على بكرة ابيهم ، والمماليك ، وقد كان محمد على قائد اللجيش العثماني ، فأباد المماليك على بكرة ابيهم ،

 <sup>(</sup>۱) عبد الغني النابلسي ـ ديوان الحائق ومجموع الرقائق في صريح المواجيد الالهية (مصر ۱۲۷ مرد)
 (۲) المصدر نفسه مص ۱۳۳۶

واستقل بالحكم في سنة م ١٨٠ م ، وقد اعجب بنايليون وما حمل الى بلاد ، من حضارة بغعزم على ان يكمل ما بدأه نابليون ، فأرسل البعثات المصرية الى اوروبا طلبا للعلم ، وانشافي مصر مدارس حربية وعلمية ، واستدعى اساتذة من الغرنسيين الى دياره مواهم بنشر الكتب وترجمتها ، غير ان محمد على كان يفضل اللغة التركية على العربية ، فضعفت العربيات والتأليف فيها ، ولما جاء اسماعيل ، عزز اللغة العربية ، وانعشها ، واحيا المطابسع والجرائد ، وبنى الشوارع والقناطر ، ونظم القضا ، وفتح الابواب للاجانب ، وقد حاز على حقوق الخديوية ، وفي ولاية ابنه توفيق حدثت الثورة العابية واحتل الانكليو مصر سنة حقوق الخديوية ، وفي ولاية ابنه توفيق حدثت الثورة العابية واحتل الانكليو مصر سنة

امــا في سوريا فقد ظهر نور ضئيل في اواخر القرن السابع عشر على اثر قد وم الارساليات الدينية ، وانشأ الرهبنات الكاثوليكية ٠٠٠ وقد نبغ في القرنين الاخيريـــن قبل هذه النهضة طبقة من العلما " اكثرهم من رجال الاكليروس واكثر مو لغاتهم في سبيل الدين " (١) . وقد كانت مدينة حلب أكثر المدن السورية ازد هارا بالعلم والادب وفسى اوائل اقترن التاسع عشر ، كانت سوريا في قلاقل حتى آلت هذه الحالة الى مذبحة سينة ١٨٦٠ م . فهجر اللبنانيون ديارهم ألى اميركا ، والى مصر ، لا سيّما بعد الاحتــــلال الانكليزي . وقد كانت البلاد العربية في هذا القرن على الاجمال تتداولها "الاحــداث والغير ، فكانت تضطرب بين الشدّة واللين ، والضيق والرخاء ٠٠٠ ومع هذا فالنهضة كانت تسير سيرا حثيثا ١٠٠ لا سيما بعد منتصف القرن التاسع عشر ، حبث توافرت لها الاسباب والعوامل ، فمن امتزاج قوى بين الحضارة الشرقية ، والحضارة الغربية ، الى مدارس واقيــة وطنيّة " (٢) واجنبية ، ومن طباعة الى صحافة وجمعيّات ومكا تبونهضة نسائية ، وقدد احدثت هذه الاسباب والعوامل في نفوس العرب وعيا ، فشعروا بالضيم والذلّ ، وظلبوا الاستقلال والحرية ، حتى اذا اخفقوا ، ارتحلوا الى بلاد الفرنجة حيث الاستقلال والحربة ، غيران معالم النهضة كانت تظهر في اقبال العرب على العلم ، وفي انتشار المدارس والصحافة والطباعة والمكاتب والجمعيات والترحمات ، وفي اشتغال الغرنجة بالاد اب العربيّة ولغتهــــا . كلُّ هذا مهد طريق النهضة الحديثة في القرن العشرين وعبده .

# ٢ ــ الشعر في القرن التاسع عشــر ٢ ــ الشعر في القرن التاسع عشــر

رأينـــاما تقدّم العوامل التي اثرت في عصر الانبعاث والنهضة في القرن التاسع عشر ، والتي ايقظت العرب من سباتهم العميق ، وهي تتلخص فيما يلـــي :

اولا \_ الحملة الغرنسية على مصر بقيادة نابليون في سنة ١٧٩٨م · ، وما حملته اليها مــن مبادئ وعلم وادب ·

تانيا ... شغف الامراء والحكام بالعلم ، وارسال البعثات العلميّة الى البلاد الغربيّة ،وتقريب العلماء الى قصورهم ، وقد عرف محمد علي واسماعيل في مصر ، وبشير الشهابي في لبنان ،

<sup>(</sup>١) جرجي زيدان \_ تاريخ آداب اللغة العربية ج ٤ (مصر ١٩١٤، م) ص: ١١

<sup>(</sup>٢) بطرس البستاني \_ ادبا العرب في الاندلس وعصر الانبعاث ،ص: ١٤٩

وفالتا المنافية المالة كالفاكر الفالقال

ومسن البديهي ان توثر هذه الحالة السيئة في الانتاج الادبي و وتضعف الشعر العربي وتميته ، وتبعده عن كل خلق وابداع ، وقد ظلّ فريق من متادبي العرب يحاولون مارتشة الادب ، فاكثروا من التأليف في النحو واللغة والتاريخ ، وفي جمع الامثال والحكم والاخبار ، ومّ التشطير والمتخميس ، والتضمين والاقتباس والتاريخ الشعرى ، وقد انتشر الياس في قلوب الافراد الذين تألموا من حالة البلاد ، فنظموا الشعر الديني في مدائم الانبياء ، هربا من المجولات المستمرة في البلاد ، واطمئنانا لأرواحهم المعدّبة ، وقد نبخ في مديح مربم والمسيح ، المطران جرمانوس فرحات ، ونقولا الصايخ ، وفيرهما ، وفي مديس محمد عبد الغني النابلسي وفيره ، وقد عمّ الشعر الصوفي ، ولو انه لم يبلغ ذروة الشعر محمد عبد الغني النابلسي وفيره ، وقد عمّ الشعر الصوفي ، ولو انه لم يبلغ ذروة الشعر الصوفي في العصور العباسية الاخبرة فانعكف بعض الشعراء يوجهون انظارهم الى اللهدا لأنه خبر ملجأ لهم ، يطلبون رحمته ورضاه ، خوفا من عقابه ، واستغفارا للذين انغمسوا فسي الخلاعة والمجون ، واسرفوا في ارتكاب الفحشاء ، ولعلّ عبد الغني النابلسي اشهسر الحوفيين في عصره ، وقد نظم مواجيده الالهية ، في ديوان اسماء ديوان "الحقائق ومجموع الرقائق في صريح المواجيد الالهية ، فيه قصائك كثيرة في الحبّ الالهي محتى اذا وصل الشاعر الى الله قسال ؛

انا صاحب الامر الالهي انا آمر ابدا وناهي انا دُو العيون وذو الوجوه وذو النغوس بلا تناهي (١) واذا اتّحد بالله ، وعرف جوهره قــال :

انا النور المبين انا الحق اليقين انا القرآن اتلى انا الحبل المتين اناعرش التجلي انا الروح الامين (٢)

وبالجملسة فقد بلغ الشعر العربي في عصر الانحطاط اسفل الدرك ، شأنه شأن الحياة الاجتماعية والسياسية ، وط الشعر الا مرآة عصره ، غير ان الشعر العربي كان بهرب من حاضره ليستمد وحيا من فابره ، لكنه اخفق في التقليد ، لأن لخته كانت ضعيفة ، وصوره منتزعة مسن غير واقع بيئتسه ،

هكسدا ظلت البلاد العربية في دلك العصر ، منقطعة عن العالم الاوروبي ، لا تعرف عنه شيئًا حتى دو صدافع بالمليون في سما مصر سنة ١٧٩٨ ، وهزّت الشرق العرب باجمعه ، وفتحت للعرب كوة تطلّ على حضارة الغرب ، ونفضت عنها سباتا عبقا ، ولمّسا رأى نا بليون الجهل السائد في البلاد ، عزم على الاصلاح الاجتماعي لينال ثقة اهل البلاد ، فصحب معه الى مصر جماعة من العلما والصناع ، وانشأ مدرسة للفرنسيين ، ومعملا للورق ، واصد رجريد تين فرنسيتين ، واسسمكتبة عامة للمطالعة ، فد هش العرب من تقدم الغرب ، لا سبّما تقد مهم الحربي والآلي ، فانبعث من هذه الزاوية نور ضئيل ، اخذ يسعى بهط فيسي طريق حالكة الظلام ، غير أن الغرنسيين اضطروا الى ترك مصر يتقاتل فيها العثمانيسون والمماليك ، وقد كان محمد على قائد اللجيش العثماني ، فأباد المماليك على بكرة ابيهم ،

 <sup>(</sup>۱) عبد الغني النابلسي \_ ديوان الحائق ومجموع الرقائق في صريح المواجيد الالهية (مصر ۱۲۷ ص ۲۰۰ )
 (۲) المصدر نفسه مص ۱۳۳۹

واستقل بالحكم في سنة م ١٨٠٠ م ، وقد اعجب بنايليون وما حمل الى بلاد ، من حضارة بغعزم على ان يكمل ما بدأه نابليون ، فارسل البعثات المصريقالي اوروبا طلبا للعلم ، وانشافي مصر مدارس حربية وعلمية ، واستدعى اساتدة من الغرنسيين الى دياره مواهتم بنشر الكتب وترجمتها ، غير ان محمد علي كان يفضل اللغة التركية على العربية ، فضعفت العربيات والتأليف فيها ، ولما جاء اسماعيل ، عزز اللغقالعربية ، وانعشها ، واحيا المطابسع والجرائد ، وبنى الشوارع والقناطر ، ونظم القضاء ، وفتح الابواب للاجانب ، وقد حاز على حقوق الخديوية ، وفي ولاية ابنه توفيق حدثت الثورة العرابية واحتل الانكليو مصر سنة حقوق الخديوية ، وفي ولاية ابنه توفيق حدثت الثورة العرابية واحتل الانكليو مصر سنة

امـــا في سوريا فقد ظهر نور ضئيل في اواخر القرن السابع عشرٌ على اثر قد وم الارساليات الدينية ، وانشأ الرهبنات الكاثوليكية ٠٠٠ وقد نبغ في القرنين الاخيريــــن قبل هذه النهضة طبقة من العلما اكترهم من رجال الاكليروس واكتر موالغاتهم في سبيل الدين " (١) . وقد كانت مدينة حلب أكثر المدن السورية ازد هارا بالعلم والادب وفي اوائل افقرن التاسع عشر ، كانت سوريا في قلاقل حتى آلت هذه الحالة الى مذبحة ســـنةً ١٨٦٠ م . فهجر اللبنانيون ديارهم ألى اميركا ، والى مصر ، لا سيّما بعد الاحتــــلال الانكليزي . وقد كانت البلاد العربية في هذا القرن على الاجمال تتداولها "الاحـــدات والغير ، فكانت تضطرب بين الشدّة والليق ، والضيق والرخاء ، ٠٠ ومع هذا فالنهضة كانت تسير سيرا حثيثا ١٠٠ لا سيما بعد منتصف القرن التاسع عشر ، حيث توافرت لها الاسباب والعوامل ، فمن امتزاج قوى بين الحضارة الشرقية ، والحضارة الغربية ، الى مدارس واقيــة وطنيّة " (٢) واجنبية ، ومن طباعة الى صحافة وجمعيّات ومكاتبونهضة نسائية ، وقيد احدثت هذه الاسباب والعوامل في نفوس العرب وعيا ، فشعروا بالضيم والذلّ ، وظلبوا الاستقلال والحرية ، حتى اذا اخفقوا ، ارتحلوا الى بلاد الفرنجة حيث الاستقلال والحرية ، غيران معالم النهضة كانت تظهر في اقبال العرب على العلم ، وفي انتشار المدارس والصحافة والطباعة والمكاتب والجمعيات والترجمات ، وفي اشتغال الغرنجة بالاداب العربية ولغتهــا . كلُّ هذا مهد طريق النهضة الحديثة في القرن العشرين وعبدء .

## ٢ \_ الشعرفي القرن التاسع عشرر ترامئة

رأينـــامنا تقدّم العوامل التي اثرت في عصر الانبعاث والنهضة في القرن التاسع عشر ، والتي أيقظت العرب من سباتهم العميق ، وهي تتلخص فيما يلـــي :

اولا ــ الحملة الغرنسية على مصر بقيادة نابليون في سنة ١٢٩٨ م ، وما حملته اليها مــن مبادئ وعلم وادب .

ثانيا \_ شغف الامراء والحكام بالعلم ، وارسال البعثات العلميّة الى البلاد الغربيّة ،وتقريب العلماء الى قصورهم ، وقد عرف محمد علي واسماعيل في مصر ، وبشير الشهابي في لبنان ،

<sup>(</sup>١) جرجي زيدان \_ تاريخ آداب اللغقالعربية ج ٤ (مصر ١٩١٤، م) ص: ١١

<sup>(</sup>٢) بطرس البستاني \_ ادبا العرب في الاندلس وعصر الانبعاث ،ص: ١٤٩

وفيا المرعان الفحالق القرائ

ثالثا \_ اهتمام الرهبان الكاثوليك في نشر التعليم المواسلا سيّما في لبنان · رابعا \_ شغف علما و الغرب باللغة العربية وأدابها ، وانشا و الجمعيات الاسيوية في رابعا \_ شغف علما والمجلات الاسيوية التي تعنى بعلم الاستشراق .

وفسي اواخر القرن التاسع عشر ، انتشرت الطباعة انتشارا سريعا في بيروت ودمشق والقاهرة والاستانة ، وكانت تحمالي العالم العربي علوم الغرب وآدابه ، ومن اشهر المجلات الادبية والعلبية مجلات الجنان والمقتطف والهلال والمشرق والضيا ، كلّها انارت العقيل العربي ، وعرفته بالمذاهب العلمية لا سيّما مذهب النشو والارتقا ، الذي احدث تغييرا في فهم الانسان وقيمته ، كما انه اثر في طريقة التأليف ، واحدث ضجة ومشادة عنيفة في فهم السرق العربي بين رجال الدين ، ورجال العلم ، تبلور في القرن العشرين ، وقد حملت المجلات ايضا الى الشرق العربي مبلدئ الثورة الفرنسية التي كان لها اثر كبير في نفسوس المجلات ايضا وحالتهم سيئة ، فاخذ وا يطالبون بالاخا والعدل والمساواة ، ويناد و ن العرب لا سيما وحالتهم سيئة ، فاخذ وا يطالبون بالاخا والعدل والمساواة ، ويناد و ن بالحربة ، وقد عرفت المجلات ايضا فلسغة الغرب ، فاخذوا يقرأونها بنهم ، ويترجمون منها الى لغتهم شذرات لا سيّما فلسغة نبتشه في نظرتها الى الانسان وتقدّمه ، وكان لها تأثير في نفس العربي الذي لم يعرف الا الاستبداد والحكم الجائر من حكامه ، والسيطرة التاسف في نفرالهه ، فاصبح للانسان فهم جديد في "الانسان الاعلى" او كما دعاء نبتشه في النسيرمان . ﴿

فمسن فلسفة النشو والارتقاء في العلم ، الى مبادى الثورة الفرنسية في السياسة، الى السبرمان في الفلسفة ، كان ينساب الى الشرق العربي نور ساطع ، وقد جاهد ت معاحتى بلغت دروتها في القرن العشرين ، لا سيّما بعد الحربين العالميين ، عند ما توطد الخلاف بين العرب والفرنجة ، فا تخذ العرب من الفرنجة اسا تفقلهم ، ونقلوا عنهم طرق معيشتهم وفلسفتهم التي اكبوا عليها يدرسونها ني جامعاتهم ، وكذلك فعلوا بآدابهم ٠٠٠ بهـــذا التطور الاجتماعي والعلمي ، اخذ الشعر يتطور ويتقدّم ، غير ان تطوره في البد كـان بطيئا ، لا يختلف عما سبقه في عصر الاحطاط ، حتى اذا انتصف القرن التاسع عشر تحسسنت اللغة العربية ، دون اليكون للشعراء من الابتكار والابداع اى حظ ، فالعلوم والفلسفة التي جائت اليهم من الغرنجة ، كانتجديدة جدا ، لم يستطع العرب ال يهضوها بسرعة ، ولم تصبح جزاراً منهم ، قبقي الشعر العربي بعيداً عن الخلق والتجديد ، اللهم الاالذين تأدبوا بأدب المغرب وبثقافته \_ وهو لا وقلة - ، فقد حاولوا تقليد ادب المفرب واقتبا ....... لا سيّما الادب الغرنسي ، أما الشعر العربي عامة ، فلم يتجاوز اغراض الشعر العربي القديم من حماسة وفخر ، وغزل ورثاء "، ولم تتغيّر نفسية الشاعر ، بل ازدادت صغارا لحالته البائسة . فقد كان يقف في البلاطات ، ويسفح شعره على اقدام الامرا والحكام ، فافا كانوا مسسن الذين يشجعون الشعر ، نطق به الكثيرون تكلفا ، والا فيكفَّ عنه الكثيرون خوفا ، وبقــــي الشعرني هذأ العصركما كانعليه منذ القديم ادبا ارستقراطيا يعيش في كنف الملوك والحكام حتى القسرن العشسسرين •

فالشمسمرالحربي عامة ، في اوائل القرن التاسع عشر ، كان تقليدا مركبكا ، متصنعًا، غلب عليه الزجل ، وكذلك ظلّ الشعر العربي عامة في اواخر القرن التاسع عشر ، ولم يتأشر

بالنهضة لأسباب مر دكرها • غيران اللغة ارتقت وقويت ، وعر في هذا القرن الشعر الديني • واخبار الرسل والانبياء والقديسين فأخذ الشعراء العرب يستمدون من التوراة والانجيال والقرآن وحيا ، فكانت البديعيات والدينيات والاناشيد الروحية ، والمدائع النبويّة مواشتهـر في هذا اللون من الشعر جماعة من الادباء المسيحيين \_ فغهم ناصيف البازجي موالخـورى حنا رعد المعروف بالعاصي ، والخورى يوسفالهاني ، وحنّا اسعد الصعب ، ومن الا بـــاء المسلمين اشتهر احمد البربير البيروتي وشوقي وغيرهما ، وقد مدح شوقي عيسى ومحمدا بقـــوله :

> والمروات والهدى والحياء من الفجر في الوجود الضياء <sup>(1)</sup>

ولد الرفق يوم مولد عيسى وسرت آية المسيح كما يسرى

وقال في فرقان محمسد :

تلك آي الغرقان ارسلها الله ضياء بهدى به من يشاء

وبحب ق لنا أن نتسا ال : هل عرف القرن التاسع عشر أدب الروح ؟ هل للشعراء العرب في هذا القرن حظمن التأمل ؟ ٠٠٠ هذا ما نحاول ان نلم به الماما سريعا .

ادب الروح في القرن التاسع عشر

عمرف هذا القرن بالمدائع النبوية التي كان الشعراء العربيستوحونها من التواراة والانجيل والقرآن ، ويفرد ون فبها القصائد الطويلة ذاكرين اعمال الانبياء الصالحة ،واخلاقهم النبيلة ، ولم يأت شعرا العرب بشي و جديد عمّا كان في الكتبالدينية ، ولم يتأمل الشاعر العربي تأملاً عبيقا في هذه القصائد ، ولم يكن للشاعر العربي حقَّ في التأمل بالمجرَّدات موالتصبير عنها بقصائد منفردة ، ولم يهتم لهذه الملواضيع الا عرضا ، فجامت قليلة ، متفرّقة هنا وهناك، كما كانت في الادب العربي القديم ، غير انها في اواخر هذا القرن اخذ ت يتبعد عن ما دينها قليلا وتتجرّد ، وقد نقرأ ليوسف حبيب باخوس قصيدة في النفس اسما ها حكمة النفس ، وهـــو يرى أن النفس تختلف عن الجسد ودرّاته ، وهي مجرّدة غنية بالمعرفة ، تهوى الحقائـــــق ، خالدة لا تَغْنَى ولا تموت ، لان الله وقاها من شرّ الغنا" ، وفي دلك يقـــول :

تهوى الحقائق بالتصور لمحة والحكم والبرهان من مرآها لا تتقى شر المنون فانما حكم المهيمن من دهاه وقاها (٢)

رغبت عن التركيب مع ذرّاته وتجرّدت فهناك ما اغناها

وكدلك يرى سليم دى بسترسان النفس خالدة ، وهي من روح الله :

تلكالبقية غيرها لا يوجد يغنى وضمن ترابها يتوسد حسد الفنا نورا به يتوقد (١٤)

لا شي عير نفوسنا يتخلد وسواؤها فوق البسيطة كله روح اله الكنون ارسلها الى

١- اهم شوشي - العرشيات ع ١١ ( وهر ع في ) ص : ١٥ و١٠ . ٥) المصريق ع ١ ٠ ١ ه (٢) بوسف حبيب باخوس - مجلة المشرق مع ٣ عدد : ٧ ه ص : ٢٢٠ (۱) سلیم دی بسترس دیوان الجلیس الایکیس (بیروت ۱۸۸۷) ص ؛ ۱۶ و ۵۰

This file was downloaded from QuranicThought.com

ويقول ايضا امين شميل :

النفس من عالم الارواح لا عرض

یفنی ولا کائن پنحل او جسد

وأسَّا الله ، فهو المهيمن على كل شيء ، وهو المحيي ، وهو الصمد ، وفي ذلك يقول امين شميل :

تجثو لقدرته العليا وترتعد هو الرحيم هو المحيي هو الصمد (٢)

هو المهيمن والاكوان صاغرة هوالعزيز هوالباقي بقوته

والله هو الخبير ، وهو المجيب والمجير ، فقم ايها الانسان ، وادع ربك ، وفي ذلك يخاطب ناصيف البازجي اللـــه :

> بسلاسل الوزر الثقيل مقيد انت المجير لكل من يستنجد!

انت الخبير بحال عبدك انه انت المجيب لكل داع يلتجي من ای بحر ، غیر بحرك نستقی

ولاى باب هير بابك نقصد ؟

وفي طاعة الله ، يقول الملّا حسن الموصلي البزاز : لطاعته عندى نعيم وجنة

وعصيانه قبل العذابعذاب

وأمَّا السعادة فهي في السلوك في سبيل الله ، وفي ذلك يقول القسَّاغوسطينوس عازار :

ان رمت يا صاح السعادة والبقا! فاسلك سبيل الله صدقا تنجع (٥)

وي الم دى بسترس السعادة في فراق الروح للجسد الذى سجنت فيه ، ووقوفها المم الله طاهرة ، حرة :

بحياته والى السعادة تقصد يوم به كلّ الخلائــق تحشــد في محفل فيه الملائك تشهد (1)

وتفارق الجسم الذي سجنت به حتى اذا تم المعاد وقد اتسى تعطى الى ربالعباد حسابها

امّا الموت فهو لا يدّ منه ه والانسان فان ميزول مع الزمان ، وما الدنيا الا سفر السي ابديّة لا ترجع • وفي ذلك يقول القس اغوسطينوس عازار ؛

كلّا يزول مع الزمان ويد فع يمضى كلمع البرق او هو أسرع فيه وداعا مطلقا ويودع سفرالي ابديّة لا ترجـــع (٧) من أين يرجو المرا خلدا اذ يرى ان الحباة لدى الحقبقة عهدها كل له يوم يـــودع اهلــه ما هذه ألدنيا لدى عيني سوى

(Y) اغوسطينوس عازار \_ الاداب العربية في القرن التاسع عشر لشيخو م ٢ مص ١ ٢٠٠ و ١٢١

<sup>(</sup>۱) امين شميّل ـ ديوان المبتكر (بيروت ١٨٦٩٠) ص: ١١١

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه ، ص: ١٠٩

<sup>(</sup>٣) ناصيف اليازجي \_ مجمع البحرين (بيروت ، ١٩١٣م) ص: ٢٣

<sup>(</sup>٤) الملاحسن الموصلي بر از \_الاداب العربية في القرن التاسع عشر لشيخوج ٢ (بيروت ١٠٦٥م)

<sup>(</sup>٥) اغوسطينوس عازار \_المصدر نفسه ، ص: ١٢١

<sup>(</sup>٦) سليم دى بسترسد ديوان الجليس الانيس ، ص: ه ٤

وقفية الديخازي الفكرافيان

هـــده هي بعض القيم الروحية التي ظهرت بوض في الدي القرن التاسع عشر الاسبما في اواخره على ان هذا العصر أمتاز بالحرية الشخصية ، والفكرية ، فنسما اصواتا عالية من رجال الفكر العربي ، يحذون فيها حدو رجال الفكر الغرنسيين الاحرار الذين اضرموا نار الثورة الفرنسية ، ونقرأ لهم مقالات عديدة بيعبرون فيها عن استيائهم من الظلم والجهل السائدين في الشرق العربي ، ويشيرون الى الثورة الغرنسية التسي صدمت على حد تعبير اديب اسحاق \_ "قوة الاستبداد ، فزلزلتها ، ودفعت سطوة التقليد فضعضعتها ، ورفعت عن العيون نقابها ، وعن النفوس حجابها ، فآنست من جانبها نور الحرية ، وخلعت جلابيب الرق والعبودية ، واجتمعت على ولائها ، وتأليت تحت لوائها اللها " (۱) ،

وقد ظلت الثورة الفرنسية ورجالاتها وحيا لأد بائنا في كلَّمكان ، وقوة تقافعهم دوما الى المجاهدة في سبيل نيل الحرية السياسية والاجتماعية والفكرية ، وقد قدال جمال الدين الافغاني : "اول من شوقني للعمل في ينواية الاحرار عنوان كبير خطير حرية ، مساواة ، اخا " (٢) ، ونبغ في الشرق العربي جماعة مدرجال الفكرينا د ون بالحرية ، ويحثون على قهر الظلم والاستبداد والجهل ، حتى يتسنّى لكل فرد في المجتمع ان يحيا كما يريد ، وان يترعرع دون خوف وتكبيت ، وقد اشتهر منهم ايضا عبد الله نديم ، وفرنسيس فتح الله مرّا ش ، وعبد الرحمن الكواكبي ، وفرح انطوان ، وولي الدين يكن ، ومحمد عبد ، وقاسما مين وغيره منه .

رأينا ممّا تقدّم ان الشعرا العرب في القرن التاسع عشر وما قبله ، لم يهتموا بالمجردات والتأمل فيها الآقليلا ، ولعل الحكم الجائر ، والاستبداد المضني سببا ن مهمّان يعملان في تقصير الفكر والروح عن الانتاج البديع ، وبالرغم من قبس الانبعاث الذي كان يسرى في الشرق العربي من خلال الغرب ، لم يتأثر الادب العربي تأثيرا كبيرا ، ولم يتجه اتجاهات جديدة ، بل استمدّ من التراث القديم وحيا ، فجاء ادب عن بيئته وعصره ،

ولمّا اختمر الفكر العربي الحديث بالتيارات الإوروبية الحديثة العلمية منها الفلسفية والادبية ، لا سيّما في القرن العشرين بعد الحربين العالميتين ، اتجه الادب اتجاهات جديدة ، لم يعرفها الادب العربي من قبل ، سنتحدث عنها في الفهيل الاتب بعد المن تعرض فمحقط عقد في القرن العشرين ، و لحربه القرن العشرين ، و لحربة

<sup>(</sup>١) اديب اسحاق \_ الدرر (بيروت ١٩٠٩٥م) ص: ١٠٣

<sup>(</sup>٢) جمال الدين الافغاني \_ الفكر العربي الحديث لرئيف الخورى (بيروت ١٩٣٢م) ص: ١٠٤



٣ \_الشعر العربي في القرن العشرين

توطئة

لسم يزل الحكم العثماني الجائر مسيطرا على النفوس العربية ، ولم تزل السروح العثمانية سائدة في البلاد العربية حتى بعد الحرب العالمية الاولى عند ما "ظهر كيان العرب للعالم الحديث ظهورا جليا ، · · فير ان النهضة العربية وجدت قبل سنة كيان العرب للعالم الحديث المعتملة المي الترك فقط ، لكنها بغضل الاحتكاك بالافكار العربية ، تحولت الى حركة وطنية " (۱) ووعي قومي واضح ، الما قبل الحرب العالمية الاولى فقد كان الشرق العربي عامة في نهضة بعد سبات طويل ، لا سيما في مصر بعد الحملة الفرنسية ، وبعد عهدى محمد علي واسماعيل ، ومن اهم اسباب هذه النهضة اختلاط العرب بالشعوب الاوروبية في ديارهم ، وفي المهاجرة الى بلاد الفرنجة طلبا للعلم او طلبا للارتزاق او هرا من الظلم والاستبداد ، وقد انشرت المدارس في كافة الاقطار العربية بكثرة ، وبعث المستشرقون الكتب العربية القديمة من قبورها حيّة لطلّاب الادب العربي ، فكثرت المكاتب للدراسات ، والمتاحف للأطلاع على الحفارات القديمة ،

وقد وصف جبر ضومط حالة العثمانيين قبل الدستور بقوله : "كنا منذ بضعة اسابيع والصدور خائفة بما فيها ، والنفوس واجمة من هول ما ترى من موقفها ، والعقدلا النزها ، لا يدرون ماذا يصنعون ، ولا ماذا يقولون (٢٠) ، وما كنت ترى سمهليم معصصة عميم مهمهم مهمهم معمهم معمل عبر قلوب واجفة ، وعيون دامعة ، ووجوه كالحة تحت سما مسن الظلم والجور تهيمن فوقها هيبة عبد الحميد ، وقد عقل الالسن ، واجمد القرائد وات المرا ، والظلم حلقة تطوقه فما يرسل بنتشفة الاعلى حمد المماليك ، من فضيح الشعب من عتوه ، ورغبوا في تبديل حكمه " (٣) ، فاعلن الدستور ، وخلع عبد الحميد " واتقد الشعور الوطني انقادا لم يعهد من قبل ، واخذ الادب العربي يتغرب بالقومية تغنيا غريبا ، اشتركت فيه جميع العناصر والطوائف " (١) ، فانطلقت الالسن بالقومية تغنيا غريبا ، اشتركت فيه جميع العناصر والطوائف " (١) ، فانطلقت الالسن الادب العربي عامة كان متحمسا للكرامة الشرقية والجامعة العثمانية ، وم تظهر فيه روح القومية العربية ، ويقول فقولا رزق بعد اعلان الدستور ؛

قد صرتم امة في الارضواحدة من آل عثمان لا عربا ولا عجما (ة) ولا يهمّنَصُا هنا ان نذكر الادب السياسيّ في العصر الحديث ، ومن اراد التعرف على تطوّر الشعر السياسي العربي الحديث فليراجع كتاب العوامل الغمّالة في الادب الحديث

<sup>(</sup>۱) ج ١٠ ى ف الودر \_ القول الحق في تاريخ سورية وفلسطين والعراق (دمشق ١٩٢٥م) كن عصمهم عصمهم (۲) جبر ضومط \_ العوامل الفعالة في الادب الحديث (لانيس المقدسي) ص ٥٠ (القاهرة ١٩٣٥م) (٣) عيسى ميخائيل سابا \_ مجلقا لإمالي السنة الاولى عدد ١٣١٠ ص ١٢٤٠ (١٢١٠ م) (٤) انيس المقدسي \_ العوامل الفعالة في الادب الحديث مص ٣٠٠ (٣)

اسا الغرج بالقانون الجديد فلم يدم طويلا ، فقد انقلبت جمعية الاتحاد والترقي التي قضت على الحكم الحميدى ، الى استبداد جائر ، فغائوا فسادا في البلاد العربية، وقتلوا وخربوا ، زف على ذلك ان الدولة التركية كانت مضطربة بحروبها مع ايطالبا والسدول البلقانية ، حتى كانت الحرب العالمية الاولى ، وكان انفصال البلاد العربية عن تركيا ، وقد اعلنت بريطانيا حهايتها على مصر ، وانتدابها على فلسطين وشرقي الاردن والعراق اكما اعلنت فرنسا انتدابها على سوربا ولبنان ، وقد تجزأت الجزيرة العربية الى دوبلات عديدة ، واما الاداب العربية في هذه الفوضى فقد كاد يقضي عليها ، فصود رت الجمعيات العربية ، وشنق بعض اعضائها ، واقفلت المدارس ، وعطلت الجرائد الوطنية ، والمطابع الاجنبية ، وشنق بعض اعضائها ، مواقفلت العربية سائرة في تقدّمها بغير انها لم تترق كثيرا لانقطاع معاملاتها مع سائر بلاد الشرق العربي ، وفي اوروبا ظلّ علما الفرنجة يه تمون بالدراسات الشرقية العربية ، فنمت وازد هرت ،

وعند ما هدأت الحرب العالمية الاولى ، ازداد نشاط الادابوالعلوم بغاطلقت المؤولتين الغرنسية والانكليزية حرية الطباعة والنشر ، واخذ تالمجلات العربية تنقل الكثير عن المنشورات الاوروبية ، فعرّفت الشرق العربي بالحضارة الغربية ، وكذلك اخذ ادبا العرب عن الغرب طريقة التأليف والتحقيق ، فنشروا الكتب نشرا علميا صحبحا واسعا مكما فعل المستشرقون ، واخذوا عنهم ايضا طريقة النقد الادبي ، فتناول ادبا العسر بالمطبوعات النثرية والشعرية ينقدونها على ضو مقاييس النقد الاوروبي ،

وقد كثر المثقفون العرب في البلاد العربية ، وكثر الذين اطلعوا على آدا ب الفرنجة وعلومهم ، وكثر الذيك اجادوا اللغات الفرنجية ، حتى الف بعضهم باللغات الغربية لا سيّما الفرنسية منها ، ونشروا دواوينهم بها ، فخسرهم الادب العربي فيران ادباً العرب عامّة ومفكريه، شعروا بكيان بلادهم ، وضرورة استقلالهم من كل انتداب اجنبي .

وقد حدث قلاقل وثورات داخلية متواصلة في البلاد العربية للتحرر من الانتداب الاجنبي ، فناضل العرب في سبيل استقلالهم التام ، وجائت الحرب العالمية الثانيسة ، فاستقل بعدها عددمن الدول العربية ، واصبح لها اصوات في جمعية الام ، وانتسرت شرعة حقوق الانسان ، وساهمت بها ، فازداد الانسان ايمانا بنفسه وحربته ، وانضست الدول العربية الى جامعة عربية ، تحلّ مشاكل الدول العربية ، وتقرب الشقة بينهما فير ا ن العرب شعروا بالخذلان في القضية الفلسطينية ، واحسوا عدم استقلالهم الحقيقي ، وعدم نضوجهم السياسي ، زد على ذلك تغرق اهوائهم وكلمتهم ، وقد اصاب الادب العربية فتور وبأسمن تلك الحالة ، فنادوا الى ضرورة الوحدة العربية ، لتقف قوة في وجسم المعتديسين .

ومند الحرب العالمية الثانية ، والعالم كافة في قلق واضطراب ، وقد تحوّل السبى مصنح بير للاسلحة الفتاكة ، حتى كانت الطاقة الذرية ، والهيد روجينية التي تهدد فنسباء العالم جملة ، وكذلك انطلقت الفنون في الغرب بتجديد مستمرّ قوامه المادّة ، وبلغسست الواقعية ذروتها في هذا العصر ، واخذ العالم العربي اليوم يتأثر باتجاها ت الغسسر ب

الادبية والفنية ، فيقلدها ، وينقل من مدنية الكثير ، ويتبناها في حياته الاجتماعية ، والفنية ، ورغم هذا التساثر بالغرب نجد أن الفكر العربي اليوم ما زال حائرا ، لا يستطيع أن يقر مصيره ، لأنه وقع بين فئتين ، فئة محافظة على القديم ، تمجده وتستوحيه ، وترى فيه كسالا للغة والادب ، وفئة اخرى متجدّدة تدعو الى كل شي حديث ، وطرح كل ما هو قديم، لأنه لا يلائم عصر المدنية الحديثة وفلسفته ، وهكدا نجد ادبنا اليوم حائم ا مفالقديم بجره الى الورا ، والحديث يدفعه الى الامام ،

ا \_ العوامل التي اثرت في الادب العربي الحديث مؤالا تعطما مالا مبية المعميثة

اللا : الثورة الفرنسية ·

ثانيا : الادبالاوربي

ثالثا : الغلسفة والعلوم الاوربية ، ونستطيع ان ندعو العامل الثاني والثالث معا ، الثقافة الاوربيدة .

تأسر الشرقيون العربا بالحضارة الغربية ، فحلّت فرنسا وبريطانيا البوم \_ على حد تعبير نيكلسون ( / // ۱۵ مان البونان والهند في العصور الذهبيّ \_ في الاسلام (۱) ، وكانت الحملة النابليونية الى مصر اول بادرة للاحتكاك بالحضارة الغربية، فانفتحت عقول العرب على غير ادبهم وامّتهم ، لا سيّما بعد ان عانواما عانوه من الظلم والاستبداد وكانت هذه الحملة الفرنسية تحمل معها مبادئ الثورة الغرنسية التي تعتبرف بقيمة كل انسان ، د ون تعييز اما الدستور ، قالجميع متساوون امام "دستور الحرية والمحبة والعقل" (۲) ، بذلك تقرب الانسان من اخيه الانسان ، واهتم الادب بالانسان ومشاكله ، وبالشعب وحاجات ، نقرب الانسان من اخيه الله النسان ، واهتم الادب بالانسان ومشاكله ، وبالشعب وحاجات ، وتنازل عن ارستقواطيقه القديمة ، واصبح ديمقواطيا شعبيا ، " وتلون الادب \_ كما يقول احمد امين \_ بهذا اللون ، فاصبحت الاغاني الشعبية تتغنى بالحرية ، وانتشر نوع مسن الادب وهو البوتوبيا او المدنية الغاضلة ، وهي كتب ترسم صورا لمعيشة الناس عيشة اسعيد الادب وهو البوتوبيا او المدنية الغاضلة ، وهي كتب ترسم صورا لمعيشة الناس عيشة العربي ، ما يحياها الناس في الواقع " (۳) ، ووصلت هذه الموجة في سيرها المستمر الى الشرق العربي ، ما يحياها الناس في الواقع " (۳) ، ووصلت هذه الموجة في سيرها المستمر الى الشرق العربي ، في حركاته واعماله " (٤) ، واخذ الادب العربي يبتعد عن القصور ، ويتقرب من الشعب ، فتغنى شعرا العراق وسوريا ومصر بالحرية ولعدل والمساواة والاخاء .

وقد اعجب العرب بالادب الغربي الاسيّم الادب الفرنسي منه ، واخد وا ينقلونه الى لغتهم ، وقد تأثروا بمدارسه الادبية الحيّة ، ولم "يسبق لادباء العربية ، على قول ابسي شبكة \_ ان اقبلوا على نقل ما هب ودب من نتاج الغربيين والفرنسيين منهم بوجه خاص ، اقبالهم عليه في مستهلّ النرن العشرين اوقد كانت فئة من ادباء العرب في المهجر الامبركي مكبة على مطالعة آداب الغرب وفلسفتهم ، تشق طرقا جديدة في عالم الادب العربي الحديث الوانا الحديث الوانا من منه عنه على الادب العربي الحديث الوانا فقية لم يعهد مثلها الادب العربي وسرعان ما داع في البلاد العربية تلك المدرسة قيم المدرسة المدرسة

(٠) الهاس الد نبكة - روابط الفر والروع يسم اله ب والفرق . عي: ١١١

<sup>(</sup>۱) الياس ابو شبكة \_ روابط الفكر والروح بين العرب والفرنجة (بيروته ١٩٥٥) ص: ٥٥ (٢) و (١) العدد المين معربة ١٩٤٨) ص: ٥٥ (٢) و (١) المدد المين معربة الموسمة ٢٦ مجلة المهلال مع: ٢١ مجن ٢ محن ٢٠ / ٧٠ - ١٠٧

الرمزية الجديدة ، التي حمل لواعها جبراي وتعيمة وابوماضي وغيرهـــم

ولسم يقف الغرب عن التغنّن في الادب والتجدد المستمر ، وقد انتشرت مدارس عديدة ، وقام في الشرق العربي من يسيرون على طريقتها مقلّد بن مسايرين النهضية الغربيّة ، فعرفوا الادب الرومانطيقي والرمزى ، والادب الوجودى والسريالي والواقعي ، فأد بنا حائر بين هذه الحركات الادبية الغربيّة لا سيّما الفرنسية منها ، وقد قال كرم ملحم كرم في مقال له عن ادبا العرب في القرن العشرين انهم طلعوا " يعرضون علينا بضاعة "لامرتين " و " فكتور هوغو " " والفرد ده موسه " ، ، واخيرا كامت قائمة فئة منا تقلّد الرمزيين فلم تعرف التوفيق ، ، فلسنا نقراً في الشاعرين بيننا اليوم غير "بودلير" " و فرلين " ، و " مالارمه " ، و " بول فاليرى " (۱) ،

وكذ لسك فعل العرب بالفلسفة الاوربية ، وقد ترجموا منها الكتب الكثيرة السي اللغة العربية ، ودرسوها درسا وافيا ، فاتسع نطاق تفكرهم ومداركهم ، ورأوا ضرورة الفلسفة وتعليمها في مدارسهم وجامعاتهم ، فالفلسفة تحرّر الانسان من عبوديّة التقاليد ، وتخلّص الامّة من اوهام القديم ، وسخافاته ، غير ان انفلسفة لم تنتشر بين الافراد ، ولم تعم يوما في المدارس الله في الجامعات ، يقدم على درسها من اراد التخصص بها ،فظلست الفلسفة في فئة خاصة ، ولم ينبغ بين هذه الفئة الخاصة في عصرنا من نستطيع ان نشير اليه بالفيلسوف المفكّر ، لأن الفلسفة لم تزل في طول النقل والدرس والتحليل والشرح ، الافي دور الخلق ، لذلك لم ينبغ بيننا فلاسفة تصوّفوا للفكر والفلسفة . . . .

وبانتشار الغلسفة الاوربية ، اصبح الانسان يشعر بكيانه ، وقد رته العقلية، وقوته الروحية ، فباستطاعة الانسان ان برتقي حتى يصل الى الكمال ، وعليه ان يسعى ويكافح في سبيل المعرفة وتحسين عبشته ، ولعل فلسفة النشو والارتقاء التي ارتب لها العالم العربي في القرن الثامن عشر ، هي الغلسفة التي ارتب لها العالم العربي في اواخر القرن التاسع عشر واوائل القرن العشرين ، وقد خرجت هذه المدرسة الغلسفية في الغرب عن الكنيسة ، وكقرها رجال الدين ، وتسرّبت الى الشرق العربي ، وقد حمل لواء ها شبلي الشميل ، فنقلها الى امته مؤمنا لبها ، وكذلك انفتح الشرق العربي على على على الغرب ، فدرسوا الطب والكبمياء ، والصيدلة وعلم النفس مواطلع والعربي على اختراعاته الآلية العظيمة ، فده شر العرب من عبقرية الغرب ، واكبوا على سيرهم التقديم المتواصل ، غيران الشرق العربي انقسم الى ثلاث فئات ؛ فئة تنسا دى التقديم المتواصل ، غيران الشرق العربي انقسم الى ثلاث فئات ؛ فئة تنسا دى المدنية الاوربية الحديثة ، وبكل حديث جديد ، وفئة تنادى بالقديم والبقاء على التقديم ، وفئة ثالثة تتوسط بين الحديث والقديم وتوفق ببنهما ، ولعل التقاليد هي القديم ، وفئة المتوسطة تقف حائرة بين الطرفين ، وتأخذ التي تجرّ الغئة المرجعية المتعصبة الى الوراء ، واما المدنية الحديثة فهي التي تدفيع منهما معا ،

<sup>(</sup>١) كرم ملحم كرم \_ مجلة الامالي مالسنة الاولى ،عدد ١٣ ، ص: ٧

ولعل هذا الصراع من ابرز مظاهر النهضة الحديثة التي يتجلّى فيها \_كما يقول كا تسفليس \_ "تنبه الضمير الفردى ، ومعرفة الفرد حقوقه ، . ، والاستغناء عن السوى بالعلم والصناعة والتجارة والفلاحة " (۱) ، والتطلّع الى تقليد اوربا \_على حدّ تعبير محمد لطفي جمعة \_ في العلم والغنون والآداب الاجتماعية موحياة الاسرة موحرّ المرأة ، والصناع في والاعمال المالية واحياء اللغة العربية " (۱) ، وكذلك تتجلى فيها "الثورة على القديم \_ كما يقول امين الريحاني \_ الدى امسى عقيما موالقديم الذى صار باليا ، ان كان في الاحكام او في العقائد او في الا باو في العلم (۱) "، فالمشادة بين الدين والعلم ، او بين الرجعيين والتقدميين ، او بين القديم والحديث شغل المفكرون العرب في القرن العشرين .

ب \_ اهم مظاهر النهضة الادبية الحديثة

١ ــ العلم والديسن

سببق لنا أن تحدثنا عن العلم والدين ، وفرّقنا بينهما تارة ، وقرّبنا الشقّة بينهما تارة اخرى ،غير أننا نذكر الآن تأثير علم الغرب وتغلغله في شرقنا العربي ،وفي نغوس الادباء والمفكرين .

امـــا شبلي الشميّل فقد كان تلميذا في المدرسة المادّية ، وهو الدى حمـل لوا والله فلسفة دارون في الشرق العربي ، والخياية من هذا الدين الجديد ــ يقــول

<sup>(</sup>١) وليم كاتسفليس\_المقتطف مج ٢٠ مج : ٥ مص: ٩٢ و ٩٣

<sup>(</sup>٢) محمد لطفي جمعه بالمقتطف سج ٢١ بج : ٢ بس، ١٤٢

<sup>(</sup>٣) امين الريحاني \_ المقتطف سج ٢٠ مج : ٥ ص ١ ١٨٩

شبلي الشميل \_ هو "اعتبار الانسان في كل مكان اج الانسان عبها يدعو الى تصافح الام من فوق حدود الاوطان ، بل تجلت لي تلك الغاية الكبرى المنتظرة من هذا العلم الذي هو دين البشرية الحق ، والتي لا تتيسّر في اى تعليم آخر " (1) ، ويـــــرى فيها شوكة الديانة ، ولا يقوى شأن الديانة الا كلَّما انحط شأن الامَّة " (٢) ، فعسسا فائدة الديانات اذا حافظ الناسطى تقاليدها وعقائدها في كل زمان ؟ وما فائسدة الديانا اذا صدّ الانسان عن التطور الاجتماعي والفكرى ؟ كل انسان مفكر ، متقف ، لا يرضى أن يسنّ له الدين القديم والتقاليد المأضية طرق العيش ، ويتدخّل في حياة الغرد الخاصة ، وفي سير البلاد عامّة . كلّ انشان مفكّر ، مثقف لا يرضى لنفسه دينا محدود ا مرَّت عليما لقرون ، فعجز عن مسايرة المدنيَّة الحديثة وتطوَّرها ، " ظو بني ديسن الانسان \_ يقول الشميّل \_ على علاقته الحقبقيّة بالطبيعة ، واقبمت آدابه على نواميس الاجتماع الطبيعي ، لكان في كل اعماله متناسبا على نفسه ، متوافقا مع تعاليمه غيــــر مضطران يقام تعاليمه في كل خطوة يخطوها " (٣) ، فالعلوم الطبيعية هي التــــــى تزيل العقبات من طريق الانسان ، وتهدّم "النظامات المتقلقلة ، والشرائع الحائفة التي العقبات من طريق الانسان ، وتهدّم الاجتماع لفقد التوازن فيه " (٤) ، وقد قامت طائفة من رجال الدين وغيرهم بنقد لاذع شديد على ما جاء به الشميل مسن آراء جريئة ، حرّة ، لكنه ظلّ ما ضيا في عزمه ، مؤمنا برأيه ، لا يرى للدين الجامد مكانسا، امام العلوم المتطوّرة ، التي تحاول دوما كشف الاسرار الغامضة والتي تحرّره من عبوديّة الجهل والأوهام الزائفة ، ومن قبود التقاليد البالية ، والشرائع الا تحد الكتبر مسن تطوره اطالالعلم فيطلق الانسان وروحه ، ويسمح لهما بالتطور الدائم ، وهو الذي يبيسن الحق . وفي ذُلك يقول يعقوب صروف :

وللتطور احكام مقررة والنفس والجسم في الاحكام سيّان لا بد للعلم من يوم يغوز بها يبين الحق فيه خير تبيان

وكــان هناك فئة اخرى لا ترى ان العلم كاف للمعرفة ، ولا بدّ للانسان من الايما ن والدين ، فيقول طانيوس عبده :

زعم الألي ضلّوا السبيل باننا بالعلم نستغني عن الاديان لكنهم لوامعنوا وتبصروا لرأوا جلال فضيلة الايمان فالدين للانسان اعظم سلوة بل انه جزء من الوجد ا ن (٦)

وكذابك يقول ميخائيل نعيمة : " أذا ما اعترفت للعلم بفضل كبير على المدنيــــة الحاضرة ، فلست لاعترف له بالعصمة ، ولا بالمقدرة على ألوصول بالانسان الى المعرفة

<sup>(</sup>١) شبلي الشميّل \_ فلسغة النشو والارتقاء بج ١ (مصر ١٩١٠م) ص: ٣٠

القصوى التي تترتب عليها الحرية القصوى و و وما لم يكن هدف الانسان معرفة كل شيئ ليتحرر من كُل قيد ، ويصبح خالقا بمثل القدرة التي خلقته ، فاتى قيمة لوجود ، وأى معنى لحياته "؟ (١) ، فالايمان عند ، هو " قوة الانسان ، لا عضله ولا د هاو"، ، ولا سحته و لا سلاحه ، كل هذه عجاج لا غير تثيره المعركة ، من عبد ها فقد عبد الحجاج " (٢) ، والايمان بالشيُّ عند جبران " هو المعرفة بالشيُّ . والمؤمن برى ببصيرته الروحية ما لا يراه الباحثون والمعقبون بعيون رو وسهم ، ويد رك بفكرته الباطنة ما لا يستطيعون ادراكه بفكرتهم المقتبسة " (٣) .

وهناك فئة اخرى تحاول أن توقّق بين العلم والدين ، وترى فيهما وحدة العلم في نظرها ، يزيد الانسان ايمانا ، ويثبت عظمة الله ، ويتسا ول نقولا الحداد ؛ هـل ينا قضمد هب النشو والارتقاء الوحي ؟ " فالخالق خلي المادة ، وخلق سننها ايضا، وفي خلقه السنن وللمادة والحياة حكمة ، او مهارة اسمى جدا من المهارة في خلق كــل شي وحده . فاكتشاف هذه السنن والقول بها اكتشاف لقدرة الخالق هي اعظم ممسا اعتقد بها المعتقدون • فالعلم يثبت عظمة الخالق " (١) ، وكذلك يقول جبــــران : " أنا من القائلين بسنة النشو" وألارتقا" ، وفي عرفي أن هذه السنة تتناول بمغاعبله \_\_\_\_ الكيانات المعنوبة ، بتناولها الكائنات المحسوسة ، فتنتقل بالاديان والحكومات من الحسن " يتدرج (هذا العلم ) بصاحبه من الاختبارات العلميّة الى النظريات العقلية مال\_\_\_\_\_ الشعور الروحي الى ألله " (٦) ، وهو \_ في نظر شارل مالك \_"سعي نزيه لا يتوخى الله الحقيقة الصرفة ، فاذا كان له ما يقوله في شأن من الشو ون فما على الحر ، بعد ان يتحقق نزاهته واخلاصه ، الله أن يصغي لما يقوله بعطف وورع " (٧) ، والعلم في نظـر بوجود نظام عام شامل في الكون " (٨) . فالعلم عون للدين ، والعلم يزيد الانسان ايمانا بنفسه وبخالقه ، وفي ذلك يقول احمد الصافي النجفيي :

عارف الله بالجسوم كمن يغدو بحب الاصنام جم الغتون والذي يعرف الاله من النفس رآه بالعلم لا بالظنون (٩)

ويقول زكى ابو شــادى :

العلم عون الدين في نور الحجي (1.) اهلوه اطهار به ابرار

<sup>(</sup>١) ميخائيل نعيمة \_ الاوثان (بيروت ١٩٤٦٠) ص: ٥٧

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه اص: ٢٨

<sup>(</sup>٣) جبران خليل جبران \_ كلمات مص: ٩٥

<sup>(</sup>٤) نقولا الحداد \_ مجلة السيدات والرجال السنة الثانية عشرة م ٦ ص: ٣٥٠

<sup>(</sup>٥) جبران خليل جبران \_ كلمات مص: ٧٧

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه اص ١ (٦)

 <sup>(</sup>۲) شارل مالك \_ المقتطف سج ۸۰ بج ۳ بص: ٢٥٤
 (۸) انيس فريحه \_ الفكر العربي مشكلته ، (بيروت ١٩٥٠) ص: ١٣
 (١) احمد صافي النجفي \_ ديوان الاغوار (بيروت ١٩٤١) ص: ٦٥

<sup>(</sup>١٠) احمد زكي ابو شادى ــ ديوان الشفق الباكي (مصر ١٩٢٦٠) ص: ٣٣٣

السل الشيخ مصطفى عبد الرازق فيرى في اللحلم كما لا للدين الفيقول : " لا اعتقد ان ارتقا العلم الحديثة وتقدم المدنية ، يبعد الناسعن الحياة الدينية والمعانسي الروحية ، فان الله اراد للناس ان يكملوا في امر دنياهم وليس الكمال في امر الدنيا الا بان ترتقي حضاراتهم ، وتكمل مدنيتهم " (1) .

وقى عض الشعراء من العلم الحديثة ، والمدنية الجديدة ، موقف المتعجبين بقد رقالانسان ، المعظمين هقواه العقلية ، ومنهم عبد الرحمان شكرى في قصيدته "النشوء والارتقاء " أذ يقسول ؛

بربك ايها الانسان لم اصبحت انسانا بعقل يبلغ الشمس واقصى الكون عرفانا وجدت لكل ما كان من الاكوان ميسزانا كانك خالق الخلقين اكوانا وازمانسا وستّخرت الرباح مطية والبرق فرسسانا (٢)

ووقف البعض الاخر موقف الساخرين بالعلم ، لا سيّما بالمذهب العلمي الجديد ستهكمين بالانسان ، ومنهم جميل الزهاوى اذ يقول في مذهب النشو والارتقاء ،

يا له من تطوّر حوّل القرد لانسان يحسن التخييلا سنة الله في النشو على الارض فما ان ترى لها تبديلا انني اخشى للنشو انقلابا فيعود الانسان قردا كسولا (٣)

وقد ابغض بعض الشعراء العلم ، وتبرّموا بالرقيّ والمدنيّة التي محت المسرّات عن الارض ، وحوّلتها الى نار وجحيم ، فاشتاقوا الى حياة الغاب بوناد وا الانسان السبى الطبيعة ، لينطلق من كل قيد ، ويتنعّم بتغريد الطبور ، وشرب الخمور من عناقيد الكرم، وفي ذلك ينشد علي محمود طهده ا

او ترضى بالذى ما كنت ترضى اى دنيا من عداب وشــقا ورقي اهلك العالم بغضـا بين نار وحديد ودمـــا

شوّه العلم روًى الكون القديم ومحاكل مسرّات الدهــــور او ارضجوفها نار جحيـــــم ؟ وفضاً كلّ ما فيه أســــــير ؟ (٤)

<sup>(</sup>١) مصطفى عبد الرازق \_ مجلة الكتاب السنة الثالية بع ١ اص : ١

<sup>(</sup>٣) جميل الزهاوي ... مجلة الرسالة ، ألسنة الرابعة سج ١ عدد : ١٣٥ مص: ١٨٦

<sup>(</sup>٤) على محمود طه \_ ديوان الشوق العائد (مصر ١٩٤٥م) ص: ١٠١

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHALD in a single of the prince of the prince

# ٢ \_ الا تجاهات الادبية الجديدة في الشعر العربي الحديث

قبــــل أن نتحدث عن أدب الروح في شعر القرن العشرين ، نريد أن نلقبي نظرة عجلى على الا تجاهات الادبيّة الجديدة في عصرنا الحديث ،

ذكر الفرالعربية التيارات الغربية التي تغلفات في الفكر العربي المحديث ، ومدى تأثيرها في توقد الفكر العربي ، وفي الحياة الاجتماعية عامة ، وقد الحديث ، ومدى تأثيرها في توقد الفكر العربي ، وفي الحياة الاجتماعية عامة ، وقد اصبح الانسان ان يكافح ، ويسعى في سبيل حياة افضل واحسن من حياة آبائه ، حتى ادا رأى الفقر والجهل منتشرين في بلاد ، تأثم لمستقبل امّته ، واقام الجمعيات الخيرية والمدارس المجانية لمكافحة الامّية ، وهب يطالب حكوماته لتحسين حال الشعب مغانتشرت المدارس الحكومية المجانية ، وكثرت البعثات العلمية والثقافية الى بلاد الغرنجة مولم يكن حظ الشعرا من الحضيطي تحسين حال الشعب اقل من غيرهم ، فقد شعروا بحاجة الامة حظ الشعرا أن الحضيطي تحسين حال الشعب ، يصورون بوسه وشقاء مويرفعون الى شعب راق ، واع ، فاند فعوا يجولون بين الشعب ، يصورون بوسه وشقاء مويرفعون القصائد الى المسئولين فوينادون الحكومات الى تلافي هذا البواس الفتاك الذي يضعف معنويًات الامة ، فكان ادبهم ادبا ديمقراطيا يعنى بحاجات الشعب ومشاعره ،

وقد شعر الادبا المحدثون بكيان امتهم العربية بعد انكادت تموت فأخذوا يطلبون الاستقلال من كل حكم اجنبي ، وبالتالي ينادون الى ضرورة الوحدة العربيدة، وطرح المشاحنات بين الدول العربية ، والحدود المصطنعة بينها بحتى يحق للامدة العربية ان تكون في مصافّ الام المتمدّنة ، وتحيا مطمئنة بهادئة ، وقد تبرم الشحرا العرب بريدون العرب بامتهم العربية التي خذلت في قضية فلسطين ، غير ان الشعرا العربية المتعرقة بدون لأمتهم العربية الكمال لا يتحقّق الاادا اصبحت الدول العربية المتعرقة بدولة واحدة ، حتي اذا صدمهم الواقع ، انطووا على انفسهم متشائمين ، مردّد ين اقوال ابي العلا المعرى في الدنيا والمجتمع الغاسدين ،

وقد تأثر ادبنا العربي الحديث بالمدرسة الرومانطيقية الفرنسية موالانكليزية مواصبح الشاعر العربي الحديث ينظر الى الطبيعة للسركما كان ينظر اليها الشاعر القديسم، نظرة حسّية مادية ، بل نظرة روحية حيّة ، فيتحدث اليها ، ويرى فيها كما يقلم المسلول المقدسي " كتابا مفتوحا ، وعالما روحيا يوحي البد المعاني الخالدة ، والخواطر المامية" (٢)، وقد خرج ادبنا الحديث ايضا عن الطريقة التقليدية ، وتحرّر من التكلف ، فظهر في ادبنا

<sup>(</sup>١) علي محمود كله \_ د يوان الشوق العائد (المصورهم ١٠٣٥ ص ١٠٠٥

<sup>(</sup>٢) انيس المقدسي \_ مجلة النشرة ، مج ٨٦ مج ١ مص ١ ٨ - ٩

تنوع وتفنّ في القصة والمقالات الادبية ، والشعر الفنائي بوتنوع اغراض الشعر الغنائي ، فاصبح الشاعر يتأمل تأملا عميقا في النفس البشرية وفي الحياة ، باحثا عن جوهرهما بشوق عظيم ، واخذ يعالج مشاكل الانسانية جمعا ، فالشعر مسخّر لرغبات نفسه ،لا لرغبات قبيلته او حكامه ، كما كان قديما ، فآمن بنفسه ، وآمن بالقيم الروحية الصادرة من القلوب البشرية ، ونظم قصائد ، فيها وحدة في العوضوع ، وحرية في الاخراج ، وعالج فيها مواضيع روحية ، يشعر بها كل انسان في كل مكان ، فادبنا البوم على حدّ تعبير انبسالمقد سي الدب منالي يومن بالحياة وقيمتها الروحية ، ويراها لا من خلال التقاليد البالية ، والاساطير القديمة بل من خلال النواميس العقلية والروحية " (۱) ، وبالجملة فقد اتّجه الادب العربي الحديث اتجاهات جديدة ، لم تكن معروفة في الادب القديم بمفهومها هذا ، وتغلّت من قبود لازمته اجيالا ، ولعلّ الاستاذ انبس المقد سي هو اكثر الباحثين المعاصرين اهتماما بالادب الحديث واتجاهاته ، وقد حصرها \_ كما ذكرناها \_ فيما يلسي ،

١ - الاهتمام بالشوون الشعبية .

٢ \_ احيا الروح القومية بعد اند ثارها قرونا عديدة .

٣ \_ الشغف بالحياة الطبيعية

٤ \_ التجديد في الاساليب الغنية

٥ ــ التأمل في ألمواضيع المعنوبة

وقد دالمنا بها العاما سريعا ، ورأينا ان التأمل في المواضيع المعنوبة موضوع هذه الرسالة ، وقد ذكرت سابقا فهم ادبا العرب المحدثين للادب ، وكيف كان فهمهم يتفق وفهم ادبا الغرب ، واتضح لنا أن ادبا العرب قد تأثروا بادبا الخرب الاسيما بمقاييس القفديج الادبية ، وكلاهما يتفقان على أن الادب الحقيقي هو الادب الخالسد العالمي ، الذي يعالج مواضيع معنوية ، يشعر بها كل أنسان في كل زكمان ومكسان ، وما سواه فهو ادب متغير غير ثابت ، يتطور بتطور البيئة ، وانتقال العصر ، فالادب الذي يحملنا على اجنحته ، وبرفعنا الى ما ورا العادة هو الادب الخالد الصحيح ، الذي يتغنى دوما بقلب الانسانية ، فيشارك كل انسان ذلك الغنا الازلي ، فهل الشعر العربي في القرن العشرين ادب خالد ما زلي ؟ هل للعرب المحدثين نصيب منه ؟ فما هي القيم الروحية التي يتغنى بها ادباؤنا العرب اليسسوم ؟ ٠٠٠٠

فــــي الصفحات التالية عرض شامل للقيم الروحيّة كما تظهر في الشعر العربــــي الحديث • وفي مقدّمة هذه القيم فكرة الله ، والرج والنفس وفيرهـــا •

<sup>(</sup>١) انيس المقدسي \_ مجلة النشرة مسج ٨٢ مج ١ ، ص: ٩

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه \_ ص: ١٠ \_ ١٠



#### الغصال الخامىسس

ادبالروح عندد العرب في شدمر القرن العشرين

## ١ \_ القيم الروحية ١

الله \_ الروح \_ النفس \_ الحياة م الوجود \_ الجمال \_ الكمال \_ الفن \_ الحقيقة \_ الانسانية \_ الوطنية \_ السعادة \_ الحب \_ الحرية \_ الدين \_ الموت \_ المعاد \_ الخلود .

- ٢ \_ هل عرف العرب المحدثون أدب السروح ؟
- ٣ \_ العوامل التي تقوى القيم الروحية في الشعر العربي الحديث :
  - ا \_ الثقافة الصحيحة
    - ب \_ الحرية المطلقة
      - ج \_ النقد الصحيح



### القيم الروحية في شعر القرن العشرين

ج اللـــه

ليم يأت الشاعر القديم على ذكر الله في شعره الاعرضا ، وذلك عندما يرميسه الدهر بسهم من سهامه ، اوعندما تلم به وببلاكه بلية من البلايا ، والله في النسعر العربي القديم هو الله الذي عرفته الكتب الدينية ، ناجاه الشاعر القديم ، مستجيرا، ومادحا ، ومصليا ،

ومسرت باللانسان حضارات كثيرة مختلفة ، ومنها الحضارة العربية الحديثة التي بلغت بالانسان شأوا بعيدا في حرية التفكير ونضجه وتقدير قيمة الفرد ، فسراح الانسان يتغنّى بهذة الحرية الشخصية ، معبّرا عن آرائه هو ، لا عن آراء غيره ممست سبقه من الناس ، ومن الطبيعيّ ان يكون الشعراء في طليعة اصحاب الآراء المستقلّة الحرّة ، لانهم ابناء الانسانية الشاملة ، دينهم دين المحبة ، والاخاء ، وهدفه البلوغ بهذه الانسانية درجة الهناءة الروحية ، والسعادة الدائمة ، لذلك نرى ان الشعر المحدث ، او الكثير منه على الاصح ، اخد يتغلغل الى قلب الطبيعة يبحث عسن كنهها ، ويتأمل في اعماقها ويقرأ في خفاياها كأنها ذلك السفر العظيم الذي يروى الروح المتعطشة الى سبر الحقيقة ، والوصول الى اللسه ،

وقسف الشعرا المحدثون محدّقين في آيات هذا الكون ، متسائلين عن انسجامه البديع ، مدهشين الم ما فيه من أسرار وألغاز ، متغلغلين الى اعماقه ، وكأنهم يحسّون في قرارة نفوسهم قوّة ليست بعيدة عنهم هي الله ، فيقول احدهم ؛

احسه في حسا تضيق عنه الظنون لو رحت اجلوه نطقا فالنطق عيّ حرون لو رحت اجلوه لغظا فكل لغظ سكون (1)

وطــال تأمل الشعرا ، وطالت حيرتهم ، فهم بين شاك وموامن ، وبين مصدّق وكلكذب ، وبين متأكد وحائر ، من يكون بارئ هذا الجمال البديع ، والتناسق الجميل ؟ ومن هو باني هذا الوجود العجيب ؟ اهو قوّة واحدة ام عوامل عديسدة ؟ :

للكائنات وكل ما تلقاء بنت الوجود ولم تزل تخشاء وتظلَّ تجهـل اصله ومنــــاه (٢)

18

<sup>(</sup>۱) نعمة قازان \_ مجلة النواعير ١١ عدد ؛ ١٣ ، ص ؛ ١١

<sup>(</sup>٢) احمد ركي ابوشادي \_ ديوان الشفق الباكي ص: ١٤٢

THE PRINCE GHAZI TRUST

ويتسائل الشاعر ؛ لم يبحث الانسان عن كنه الله الأوهل يعلم كنه الله انسان ؟ فالله مل الكون ، واقوى برهان على وجوده هو الانسان ؛

> تعالى الله لا يعلم كنه الله انسان اتبحث عنه في واد ومنه الكون ملّان ؟! اتنكره ؟ وانت عليه لو فكرت برهـــان ؟! (١)

وآسا اقرب الناس الى فهم الله ، فهم العلما " ذلك لانهم اكثر خلق الله اتصالا باسرار الطبيعة ، واقربهم الى لمس غوامضها ، وما الطبيعة الا مظهر من مظاهر الله، اوقل انها سرّ من اسراره " (٢) · اذا ما يكون ذلك السرّ العظيم ؟ هل هو الاثير؟ هل هو الاثير؟ هل هو تلك القوة الخفية التي تمدنا ارواحا واحاسيس ؟ لعلّ الاثير هو الذي يبصر ما لا تبصره العين ، ولعلّ الاثبر هو الالها :

ونعل الاثير يبصر ما لا تبصر العين من ورا الستور ولعل الاثير اصل التروى ولعل الاثير اصل الشعور مذهبي وحدة الوجود فلا كائن غير الاله القديم القدير (٣)

وبالرغم من أن الزهاوى يقف موقفا لا أدريا من الذات الالهية ، فأنه يوكد وجود الـــه حيّ لا يبور وهو الاثير ، وقد سئل فأجــاب :

قال: ما ذاته ؟ قلت مجيبا بلسان قد خانه التفكير انني لا ادرى من الذات شيئا فلقد اسدلت عليها الستور انما علمي كله هو ان الله حتي لا يبرور ما لكل الاكوان الآ الـه واحد لا يزول وهو الاثير " منه هذا الوجود فاض حميما واليه بعد البوار يصيـر (٤)

واللسه نور ، نور الارض والسماء ، والله نبع ، نبع الحياة والجمال ، ومن لا يرى ذلسك النور فهو اعمى ضرير :

الله نور الارض نور السماء ما انا ۰۰۰ ما العلم ؟ لولاه اعمى الورى من لا يوى نوره الم يشاهد ؟ ۱۰۰ أين عيناه ? (٥)

وقد يحدّث الله الشاعر ، فيحسّروميضا من نوره ، وقبسا يتخلفل في روحه ، وقد يتكلّم الله ، فينتسر الصياء ، ويخفّ السنى ؛

تحدثني فاحسوميضا تغجر بي نبعه الصيب (ع) وترمقني فيهم البياض ويغمرني ضواه الاشنب (١)

(۱) اسماعیل صبری \_ دیوان اسماعیل صبری (القاهرة ۱۹۳۸م) ص: ۱۹۴ (۲) علی توفیق شوشة \_ مجلة الهلال مج ه؛ مج ه مس: ۱۹۹ (۳) و (۱؛ جمیل الزهاوی \_ الاوشال (بغداد ۱۹۳۰م) ص ۳۰ و ۳۰۰ (۵) احمد الصافی النجفی \_ الحان اللهیب (دمشق ۱۹۱۹م) ص: ۳ (۱) و ۱۷۷۸ صلاح لبکی \_ سام (لبنان ۱۹۱۱م) ص: ۱۱ و ۲۰ وب-ری شاعر آخر ان الله بحد ث ، واته بتکلم ، وهو قریب من کل انسان سحب شاعر ، فبالحب يصل الانسان الى معرفة نفسه ، وبالتالي الى الله وكنهه ؛

انا بالحب قد وصلت الى نفسى وبالحب قد عرفت الله! (٢)

والحبُّ في نظرجبران ، هو من مظاهر الله ، وكذلك التمرُّد ، والحرَّية ، وان الله هو ضمير العالم العاقل ، وهوالقوة : " الحبّ وما يولد، فالتمرّد وما يوجد ، فالحرية وما تنميه \_ ثلاثة مظاهر من مظاهر الله • والله ضمير العالم العاقل " (٣) ، وإن الله بحاجة الى من يترجم للناسجمال خلقه ، وسمو ابداعه ، لقد خلق الكائنات ،وخلق الجمال ، وجعل الوجود جمالًا رائعا ، ولغزا عميقا ، كل انسان شاعر يدرك ذلك الجمال والحسن البديع ، وبدرك أن صانعه اله جميل ، قلم يعث اللمرسلا الى الناس ؟ ولم سمح للنا س ان يشوهوا اسفره العظيم ، ويلقوا احنا ومشاحنات بين البشر ؟ وفي دُلك ينشد التلاعر :

رب فيم ابتعثت رسلا ولو شئت لاغنت ارادة الانسان افصح الحسن مستهلا فما - حاجة هذا الجمال للترجمان

وهذا الجمال الرائع لا يمكن اليكون اللا من خلقـــ ،

يخلق الله كل شي عبيلا كل حسن منخالق ديّان (1)

وكذ لــــك يخاطب محمد الحليوى التونسي الله منشدا:

رب يا من خلقت هذا الوجود عالما رائعا وفنا مجيدا ثم اخرجته قويًا عتيدا انت ربى اخذته من هباء قلت كنه ! فكان لغزا عميقا وكتابا مستعجما ونشيدا (Y)

وقى حلق الله الانسان ، وصاغ له روحا مفاحس الشاعر في نفسه قلقا لا يهدأ موالما لا ينقطع ، فليسجد الشاعر امام الله ، ولينشـــد ؛

> وفیم تجزی وهي لم تأثم ؟ الست انت الصائغ الطابعا ؟ الم تسمها قبل بالميسم الم تصنيح قلبها الرائعا ؟ الم تصغها عنصرا منصرا من اين ؟ ما علمي ؟ وانت العليم ? (٨)

صلاح لبكى \_ سأم من ٢٦ اليوت مسنة ٢) ص : ٢٥ اليا ابو ماضي \_ الخمائل (بيروت مسنة ٢) ص : ٢٥ المجران \_ الخمائل (بيروت مسنة ٢) ص : ٢٥ جبران خليل جبران \_ العواصف (كفرشيما علبنان ١٩٣٠) ص : ٢٦ جبران خليل جبران \_ كلمات من ١٦٣ من ١٢٣ من ١٧٣ محمود ابو الوفا \_ مجلة المقتطف من ٢٦ من ٢٧ من ١٧٣ سلامة العباسي \_ مجلة التعاون ،السنة السابعة عشرة بعدد ؛ ١ من ٢٧٠ محمد الحليوى التونيي \_ مجلة ابولو من ١ عدد ؛ ١٠٠ من ١١٣٦ محمود طه \_ الملاح التائه (مصر ١٩٤٠م) ص : ٨٨

وكذ لــــك خلق الله كل شي مخلق الجمال كله واجلا م على الشعراء فهو استادهم

الله استاذی وکل الذی خطّ براعي فهو املاه لا مبدع الله ه لا ناقد سواه ما يأباه آبساه (۱)

غير أن الشك والحيرة في هذا الخلق يحدوان بالشاعر الى التُّهاول :

البسجميع الناسخلقك يا ربي ؟
اما انت احبيت الطبيعة بالحب ؟
الهي ، اما سغر الطبيعة منزل ؟
اليس به كل الهداية للشهوع ؟

ويهيم الشاعر ، ويتأمل في الخلق ، فيجد هم مسرفين في الشرور ، ثم يتألم ، ويتشاهم ، ويتشاهم ، ويتشاهم ،

الهي محلمك ماين المفرّ ووجه السوال استوى واستقرّ وانت الهي لمادًا خلقت ؟ اما كان اولى انقاء الخطـر (٣)

كذليك يرى بعض الشعراء ان الشرّ فشا بين الناس لان الله تعاضى عنهم :

الهي متى تحيي الامانة والهدى وتقضي على ملك الضلالة والشرّ تغاضيت حتى اكتحكم الشرّبيننا ولم يبق انسا بميل الى البـرّ (١)

<sup>(</sup>١) احمد الصافي النجفي \_ الحان اللهيب مص: ٣

<sup>(</sup>٢) نقولا الحداد \_ مجلّة السيدات والرجال زالسنة الحادية عشرة ، ج ٧ ، ص ١ ٢٦٦

<sup>(</sup>٣) سليم حيد ر \_ ديوان الآفاق (بيروت ١٩٤٦٠) ص: ٥٥

<sup>(</sup>٤) سليم نادر \_ مجلة العصبة السنة الثانية عدد : ٦ ، ص : ٢٢٨

<sup>(</sup>٥) جبران خليل جبران \_ كلمات مس: ٥٦

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ه ص: ١٠٣

<sup>(</sup>٧) جبران خلیل جبران \_ رمل وزید (مصر ۱۹۲۷م) ص: ۱۷

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ANIC THOUGHT انا امسك وانت غدى

انا عروق لك في التراب

وانت ازاهر لي في السماء ونحن ننمو سوية أمام وجه الشمس \* (1)

وكذلك ينشد فيخائيل نعيمة :

اخالقي رحماكا بما برت يداكا ان لم اكن صداكا فصوت من انسا ؟ (7)

ان هذا الشعور الحميم يفكرة الله ، هذا الاتحاد الكلي بالله يظهر بارزا في اد ب جبران ونعيمة ، ويجعل منهما اديبين كبيرين من ادباء الرُّوح ؛ قال نعيمة في الايمان بالله والانسان معا: أن الله خلق الانسان ، "لذلك كان الانسان الصادر عن الله صورة لمصدره ، فكان ازليا بازليته ، ابديا بابديته ، خالقا بعين القدرة التي خلقته" (٣) ، ووجب على الانسان ال يؤمن بالله ذلك الروح الازليّ الذي م وحده حرى بالعبادة ، فاعبدوه ، وبالسجود والتمجيد ، فاسجدوا له ومجدوه ، فيه لا يغيره تحيون موتتحركون وبه لا بغيره تتحررون وتتألمون " (٤) ، وينبغي على الانسانان يو من بالانسان "الذى هو صورة الله ، (وكل) بنيان لا يقوم عليه مصيره حتما الى الانهيار " (٥) .

ان الله موجود في كل كائن ، وحالٌ في كل شيء ، هده هي نظرية الحلول التي ترى الله في كل شيء ، فهو في الانساب كما هو في الزهرة ، والحيوان والصخرة والغدير، وهو يشيع الايمان والمحبة في القلوب ، والمعرفة في العقول ، فتسكن الروح ، ويعتربها ورع وخشوع ، ورق الله تتغلغل في كل أمر ، فلا عجب اذا احب الانسان الطبيع \_\_\_ة، وشملها بمحبته وعطفه ، ولا عجب اذًا فهم الانسان الطبيعة ، وحلَّ الغازها ، وتكلــــ بلغتها وترجم حركاتها ، وان بين الانسان والطبيعة شبها واضحا ، فكلاهما مستمد روحها من الروح الالهية ، وكلاهما مقدس ، اما الانسان فانه اقرب الكائنـــات الى الله ، لان الله قد منحه أدراكا ، وفهما ، فكان بينهما شبه عظيم ، كلاهما يجيدان الخلق والابداع ، فيشملان الطبيعة جمعا بالحب والمعرفة ، ويضحى الانسان محبا للمعرفة من اجل هذا القبس الذي وضعه الله فيــه :

> احب التغلغل في كل امر كأني كونت من كل شي٠ تحب جمادا وميتا وحي ٥ (٦)

كأنى بروحى روح الاله

<sup>(</sup>١) جبران خليل جبران \_ البدائع والطرائف (مصر ١٩٢٣م) ص١ ١٤

<sup>(</sup>٢) ميخائيل نعيمة \_ همس الجفون (بيروت ١٩٤٣٥م) ، ص ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه \_البيادر (مصر ١٩٤٥م) ص: ٦٢

<sup>(</sup>١) مَفَاشِرِ نَعِيمُ الأوثان (ص: ١٤

صوت العالم (مصر مسنة ؟) ص: ٢١ (0)

<sup>(</sup>٦) احمد النجعي \_ ديوان الاغوار عص ٤ ٧

وفينتا الاينان من روح الله ، وصادرا عنه رو فان النيات والطين عوال

واذا كان الانسان من روح الله ، وصادرا عنه ، فإن النبات والطير ، والارض ، وجميع مظاهر الطبيعة تحدّث عن قوته وجبروت ..... ،

هوذا الله في الوجود تجلى ببديع الآثار للروّاد في حياة النبات ه عشيش الطيروفي نخمة الهزار الشادى (١)

وكذ السحاب والبرق ، وكذ السحاب والمعنى الله في كل مكان ، في الارض ، والفضا والسحاب والبرق ، وفي الزهور والاشجار : "تأملوا فيما حولكم تجدوه لاعبا مع اولادكم ، وارفعوا انظاركم الى الفضا الوسيع تبصروه يمشي في السحاب ويبسط ذراعيه في البرق ، تأملوا جيدا تروا وكم يبتسم بثغور الازهار ، ثم ينهض ويحرّك يديه بالاشجار " (٢) ، وان الله ليس فقط في المعاهد ، وليست المعابد وحدها الله ليس فقط في المعابد وحدها ، ولا المعرفة في تحتكر الله ، بل هو في كل مكان : " فلا الله في المعابد وحدها ، ولا المعرفة في المعاهد العلمية فقط " (٣) ، وان الله في دود القبور ، وفي نسور الجن ، وصوته في ثغا الشاة وفي زئير الاسهود :

كحل اللهم عيني بشعاع من ضياك كي تسراك كي تسراك في جميع الخلق : في دود القبور في نسور الجو بغي موج البحار وافتح اللهما أذنمي كي تعي دوما نداك من علك في ثغا الشاة في زأر الاسود (٤)

لذلك ينبغي علينا أن نحذر العبث في أى شي الن الله في كل شي الأسان لأننا أمثال الله مولا نقيم ولا نكبر على أنسان لانه صورة الله الله ولا تضغر أمام أنسان لاننا أمثال الله مولا نقيم الغواصل بيننا وبين الناساو بين الناس والناس الان الناس كلهم حجارة حيّة في هرم الوجود الالهي " (٥) اله وينبغي علينا أن نجعل قلوبنا طاهرة لتستحق روح الاله ونجعلها واحة لكل قريب وغربب اله

ماو"ها الايمان ، واما غرسها فالرجا والحب والصبر الطويل جوها الاخلاص اما شمسها فالوفا والصدق والحلم الجميل " (1)

```
(1) ضيا الدخيلي _ مجلة المقتطف سج : ١١٠ مج ١ مص: ١١٤

(٢) جبران خليل جبران _ النبي (مصر ١٩٢١٥) ص: ٩٦

(٣) ميخائيل نعيمة _ زاد المعاد (مصر ١٩٣١٥) ص: ٣٩

(٤) _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ (٥) _ _ _ _ _ (٥) _ _ _ _ _ _ _ _ _ (٢١ _ _ _ )

(٥) _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ (٢١ _ _ ٧٠ _ )
```

111 -

قادًا بلغ الانسان هذا الرقي الروحيّ والخلقي وفائه يكون فنّانا يجافظ على حسن الله وكماله ، وعبقريا يبعث النور من ديوانهـ :

> فاذا الانجم غارت وانطوت كل الازاهر وتلاشى كل ما انشا وسوى من مناظـر لاح لي في حسنه الاكمل في ديوان شاعر

واذا جئنا نتدبر مغهم الشعراء المحدثين لغكرة الله لوجدنا انهم يحسون الله احساسًا غريبًا مبهما ، لقد رأوا انه لا بد للكون من ربّ يدير شو ونه ، أو من فنسان عظيم يخلق ويبدع جماله ١ اما جوهر الله فلم يلتفت اليه الشعراء كثيرا ، ولم يخوضوا باحثين عن كنهم ، فكأن هذا البحث ليس من واجبهم على ما يظهر ، بل من واجسب الغلاسفة · وقد ظلّ الله عند هم شعورا ، غامضا ، غريبا ، يهزّهم ، ويحرّك اقلامه \_\_\_\_ ، وريشهم ، وآلاتهم الموسيقيّة ، فهو ذلك الجمال الاسن الذي يلفّ الكائنات جميع \_\_\_ ، وينفخ فيها روحا من روحه ، وهو تلك القوة الخفية التي تحافظ على نظام الكون ، على ان من طبيعة الشعراء أن يومنوا بهده القوة ، وهذا الحنان الذي يغمرهم ، كما إي الطغل الصغير البري أن ورا الوجود أبا محبيبا أبر :

> لآمنت يا رّب مثل الصغير ورا الوجود ابوه الابر (7)

وينشد الزهاوى بلسان الشعراء مؤمنا :

كلنا مؤمن يسبح للرحمان في ظلّ عرشه المحدود (7)

والايمان بوجود الله واجب ، فالله هو مصدر الحياة والوجود والحرية والمحبة والعدل والقدرة ، فلا حياة الا منه ، ولا وجود الا فيه ، ولا حرّية الا في محبته ، ولا عدل الا في نظامه ، ولا قدرة الله في معرفته " (٤) . وهذا الايمان مبنيّ على الايمان الذي هـــو من خلق الله ، فمن آمن بالانسان ورقيّه قد آمن باللـــه .

واسسا اكبر لغز في الحياة فهو القضا والقدر ، وهما يلعبان دورا عظيما منذ كلان الكون ، وكان الانسان . وقد وقف الشعراء موقف المؤمنين بالقضاء والقدر ، الذيسن لا يعرفون كنهم ، قد " جئنا الى الحياة غير مخيّرين ، ونذهبغير مخيّرين ، ابن طوعـــــا وان كرها " (٥) ٠ وقد يشكو الشعرا " سطوة الاقدار التي ترمي الانسان بالالم ، وهـم تارة يعزونها الى الله ، وتارة اخرى ينغونها عن الله ، فيقول الدكتور رمزى مغتاع نافياً سطوة الاقدار عن اللـــه:

> تسلب النعمى وترمي بالالم كم شكونا سطوة الأقداركم ائما الاقدار من لحم ودم (7)

للم شكونا سطوة الاقداركم سطوة الاقدارني اهوائها لا تقل حكم الم عاد ل

<sup>(</sup>١) أيليا أبو ماضي الخمائل مس: ١٠٩

<sup>(</sup>٢) مصطفى صادق الرافعي بالمقتطف سج : ٨٣ مج ؛ ص: ٥٨٥

<sup>(</sup>۲) جميل الزهاوي \_ الاوشال مص: ٢١٠ (٤) ميخائيل تعيمة \_ صوحالعالم مص: ٢٣ (٥) مصطفى الرافعي \_ رسائل الاحزادن في فلسفة الجمال والحب (مصر ١٩٢٤، ١م) ص: ١١ (١) رمزى مفتاح \_ مجلة المقتطف مع : ٨٦ مع : ٤ مص: ٤٤٣

ا وقع المنتازي التكالق

غير أن الشعرا عامة يرون أن القضا والقدر هما من الله عنوان الانسان عاجز ذلبـــل امامهمـــا :

ما انتم في قضاء الله من احد . سوى هباء على الاكوان منتشر (١) وكذلك يقول لقولا الحداد مخاطبا الله ع

قضاوك محتوم وعدلك واحد وامرك امر مفرد لا يعاند (٢)

وقـــد يحالف الشاعر القضائ ، ويرافق القدر ، ويجعل بينه وبينهما محبة لا خوفا بوصداقة لا عداوة فيجاورهما مظمئنا ، لا يخشى العداب، ولا يهاب الضرر :

وحلبفي القضائ ورفيقي القدر فاقدحي يا شرور حول قلبي الشرر واحفرى يا منون حول بيتي الحفر لست اخشى العذاب لست اخشى الضرر (٣)

وهك المحدث المحدث و تحرّروا من التقاليد في مفهوم الله ومظاهر قوّته ، واخدوا يبحثون متأملين في الطبيعة عن الله وكنه ، وعن وجود وخلق ، فيرونه تارة قوة ، وتارة اخرى نورا وجمالا ، ويحسّونه في انفسهم وفي الطبيعة جمعا ، وقد اصبح لهم نظرة وفهم يختلفان عن الكتبالدينية ، فالله عندهم هو الصديق الحميم مؤالا بالرحيم ، والفنان البارع ، وهو الدى يمنح جميع الكائنات من جماد ونبات وحيوان ، ارواحا من روحه ، فيتلألا في النجوم ، ويبتسم في الزهور ، وقد خص الله الفنان بروح كبيرة ، وجعل بينه وبين الانسان شبها واضحا ، فكلاهما خالق مبدع ، وللانسان قيمة الهية ، ووسسن يومن بالله يؤمن بالانسان ، وانسان البوم لا يحتاج الى رسول كي يعرّفه الى الله ، ولا يحتاج الى رادع يردعه ، لأن في سغر الطبيعة اخبارا عنه ، وفي ضمير الانسان صومعة لسه .

وقسد شغل بال الشعرا المفكرين قضا الله وقدره ، فآمن به بعضهم ، وحسبه البعض الآخر ناتجا عن تصرّف الانسان فيران الله يتصرّف حتى الآن كما يشا ، الدن علم لا يصادق الانسان القضا ويحالف القدر ؟ لم لا يجعل بينه وبينهما محبة وصداقة ؟ لم لا يطرح الخوف ؟ ٠٠٠ ان المحبة تمحو الخوف ، وتنشر السلام ، وتنمي المعرف .

<sup>(</sup>١) محمد الحليوى التونسي \_ مجلة الرسالة بالسنة الثانية سج ٢ بعدد : ٦٢ بص: ١٥٠٣

<sup>(</sup>٢) نقولا الحداد \_ مجلة السيدات والرجال مالسنة الحادية عشرة مع ٢٠ص : ٢٦٤

<sup>(</sup>٣) ميخائيل نعيمة \_ همس الجفون \_ ص: ١٧



#### ٢ ــ الروح والنفس

ان الشعر العربي الحديث عامة في القرن العشرين ينظر الى الروح والنفس نظرة واحدة ، فكلاهما مجرّد عن الجسد ، وكلاهما جوهر واحد لا يفقى ، فالروح مراد في النفس او الفكر او الضمير ، وهي مصدر حياة الجسد وحركته وحيويته ، وهي ملازميد للجسد ، يتمّ الواحد بالآخير ؛

فلا جسد يقوم بغير روح ولا روح بلا جسد تقوم هما متلازمان فعال لكسل بغير قرينة ابدا لسزوم (١)

غيران الروح لا ترضى ان تعيش كما يعيش الجسد ، كلاهما دوما في صراع ، فالروح من طبيعته ان يكون فقيرا ، فالروح من طبيعته ان يكون فقيرا ، خاضعا لسليقته ، وفي ذلك يقول جبران مخاطبا النفس ؛

" انت يا نفسي غنيةبحكمتك وهدا الجسد فقير بسليقته فلا انت تتساهلين ،ولا هو يتبع وهدا اقصى الش\_قا\* " (٢)

اما الجسد فيموت ، وترجع الروح الى منبعها الاعلى الدى انبثقت منه ، ان هذه النظرية الاستشراقية تشمل الادب الحديث عامة ، وتجعل منه ادبا مو منا معكرا ، على عكس الادب العربي القديم الذى جا واليا منها مكما مرّ معنا ،الاعند بعسف الغلاسفة والمتصوفين ؛ وفي تغتيش الشاعر عن الروح نراه يقف متأملا ، متسائلا عن كتاب الروح وعن اصلها ومصيرها ، فطورا يشك ، وطورا آخريو من ، تارة يعمل على تهذف النفوس القلقة ، والقلوب الحائرة ، وتارة يقف حائرا امام دنيا الالغاز ،فلا يحير جوابا ومعا لا شك فيه ان الشاعر العربي الحديث استطاع ان يكون رسول نفسه ، ورسول رفاقه عن لكنه لم يستطع حتى الآن ان يجعل نفسه رسول الناس اجمعين لاسباب سسندكرها في حينسه ،

مــــا هي الروح او النفس التي عبر عنها الشعراء ؟ وكيف ظهرت في ادبنا العربي في القرن العشرين ؟ ٠٠٠

ان الروح حرّة طليقة ، تعاف حدود الجسد ، وهي نوربتغلغل في الكون ، فيكلهــر الوجود حتى يصبح صافيا نقيا ، وفي ذلك ينشد ابو شــادى :

<sup>(</sup>۱) معروف الرضافي ـ ديوان الرصافي (بيروت ١٩٣٢ه) ص: ٢٠٥

<sup>(</sup>٢) جبران خليل جبران \_ كلمات مص: ١١١



اری روحی تعاف حدود جسمی وتأيى فسحة الدنيا حدود ا تغلغل نورها في الكون طرًّا ونال صفاؤها هذا الوجودا (1)

وقد يعجب شاعر آخر كيف يتغلغل النور في الظلام ، وكيف تزكو النار في الرّهام ، وكيف ترضى الروح أن تسكن البدن مولود التراب: ٢

يا له من هائم نحو اليباب عجب للنار تزكو في الرّهام (٢)

ان هذا الجسم مولود التراب عجب للنور في جوف الظلام!

وهــذه الروح الشَّعة مثل الشمس ، وهي شعلة مقدَّ سة من عند الله في نظر شوقي مغقــال جاريا مجرى ابن سينا في النغـــس:

في عامر واشعة في بلقع (7) شتى الاشعة فالتقت في المرجع

يا نفس مثل الشمس انت اشعة فاذا طوى الله النهار تراجعت وكـــذلك ينشد ادوار مرقص :

نفسهم من ربهم شعلة قد ستستعير انسدوها اخمدوها فهي فحم لا ينير (٤)

ويستقول جران في السروح انها " شعلة متقدة ، فصلها الله عن ذاته قبيل ابتداء الدهر" (ه) . والروح هي نور الحقيقة حتى اذا رآها الشاعر وهي متجرّدة عن الجسد ارتاع معقال:

فراعني انها المرآة منعكسا ورالحقيقة فيها غير مضطرب

ويـــرى الزهاوى أن الروح بصيص من السنى الاكبر ، وأنَّها شعاع بأق مونور يضى الكون :

یا روح هذه الدنی شرارة منك انا قد استطارت تبتغي لنفسها ان تعلنا ان بصيصي كله من بعض ذلك السنى (٢)

ويطول بالزهاوى التأمل في ما هية السِروح ، فتتوارد عليه الاضداد ، والمناقضا عمتارة يومن بقد سيّة الروح وبقائها ، وتارة اخرى يدّعي أن الروح جرثومة حيّة ، توجد في كــل جسد ولكتما ترتقى بارتقاء الحيوان حتى تصل الى الانسان الذى تفرّد بين الكائنـــات بدهائه ورفعته ، فيقـــول :

<sup>(</sup>۱) احمد ابو شادی (احمد زکی) \_ دیوان اطیاف الربیع (مصر ۱۹۳۳م) ص: ۱۱ (۲) صادق آبرهیم عرجون \_ مجلة ابولو معج ۱ عدد: ۱۰ عص: ۱۱۲۷ (۳) احمد شوقی \_ الشرفقات ج: ۲ (مصر ۱۳۳۱م) ص: ۷٤ (٤) ادوار مرقض \_ المقتطف معج : ۱۱۳ مج ۳ مص: ۱۹۳ (۵) جبران خلیل جبران \_ عرائس المروج (کفرشیما ،لبنان ،۱۳۳۸م) ص: ۱۳ (۱) مصطفی العلوی \_ الرسالة المسنة الثانیة معج ۲ عدد ۱۶ مص: ۱۵۸۵ (۲) جمیل الزهاوی \_ الاوشال مص: ۸

الروح لم تهبط علي من المحلِّ الارفع بل أنها ليست سوى جرثومة نشأت معي (1)

ويقول ايض\_\_\_ا:

زعرا خلايا الجسم فيهااجمع فيها فلا تبدو ولا تتغزع فيه فلايرنو ولا يتسمع حتى بدأ القرد السوى الافرع بدهائه فله المقام الارفسع

(7)

والروح ليسسوى الحياة تشاركت هي في الجماد خفية لبساطة امأ النبات فانها منحطة وتنوع الحبوان برقى صاعدا وتغرد الانسان بين لدا تـــه

غيــران معظم الشعراء يرون في النفس نورا يتجلى ، وجوهرا ازليا لا يغني :

فالنفس ذاك النور ذياك المجرّد ليس الآ

ولو انها جسم لما وسع البسيط اليه وصلا (7)

ويخاط\_ب فوزى المعلوف الروح قائلا:

انت يا روحهم من النور دُرات اضاءت في الكون في عالميــه لست من عالم التراب وان كنت تقمصت بالترأب عليه (1)

وي-رى جبران في الروح نورا حقيقيا ، هو النور الذى يدرك الحباة ، ويحلُّ الغاز الكون وأسرا ره ، " هو ذَاك الذي ينبثق من داخل الانسان ، ويبين سلرائر النفس للنفس ويجعلها فارحة بالحياة ، مترنّمة باسم الروح " (٥) ، وكذلك يخاطب النفسقا ثلا : " انت والجما ل في النور (١٦٠ ° ، وقد يدّعي بعض الشعراء ادراك الروح دون غيره مغيرا ها كالكهرباء :

> ما على غامضة الروح غيري واقف انا وحدى بالحقيقة منها عارف ليست الروح سوى كهرباء في الجسد انه يحيا بها فاذا زالت همد ( ¥)

وعند ما يتأمل الرصافي في الكهرباء ، واختراعه العجيب ، يؤمن ان سر الوجود قد بدا ، وان الكهربا \* هي الروح الخفية التي تكمن في كل انسان ، لكنم لا يجزم ببقا الروح مغطورا نراه موامنا ببقائها ، وطورا آخر مترد دا كزميله الزهاوي ، فيق ول :

<sup>(</sup>۱) جميل الزهاوى \_ الاوشال مص: ٢٢٢ (٦) المصدر نفسه مص: ٧٨ (٣) ابوالعلا النجفي \_ مجلة العرفان سج ٢٦ بج ؛ مص: ٢٧ و ٢٦٥ (٤) فوزى المعلوف \_ على بساط الريح (ربودى جانيرو ١٩٢١، ١٩٣١ ص: ٤٦ (٥) جبران خليل جيران \_ كلمات مص: ٩٩ (٥) جبران خليل جيران \_ كلمات مص: ٩٩ (١) ع

<sup>(</sup>V) جير الإهادي - راييات الإهادي ، عي: ١٦٨

عجائب الكون وهي شتى فيك انطوت ايما انطوا ، فانت للكائنات روح ان كانت الروح للبقا ، (١)

والروح جوهر مجرّد ، وهي معنى كل حيّ في نظر ابو شادى :

وما الروح الله كل معنى نشيمه من الحيّ في شتى الرسوم ومفرد ا

ويق ول الزهاوي انها جوهر قديم ، وجز من العالم اللامتناه .... :

انا في جوهرى قديم على الارضوان كان حادثا ميلادى

انا جزء من عالم ما له من آخر بنتهي به او نفاد

وي-رى احمد الصافي النجفي اللنفسهي لبالكون ، وهي الجوهر الاساسي ،

ارى الكون قشرا مارى النفس لبا ازحه لينزاح عنها الكدر (٤)

ويحــارضيا الدخيلي في وجود جوهر في الانسان لا يظهر للعيان :

والذى حير العقول وجود جوهرى مجرد غير بادى (0)

وينفى ابو العلا النجفي فلسفة ديمقراط الذي ينفي التجرّد في الوجود ،غير انه يرى النفس مجرّدة ، فيخاطبها :

فلك التجرد في الوجود وانه القدح المعلا (1) ا ذن لم يخاف الانسان من الظلم والطغيان والعداب ، والروح جوهر باق لا يعسب الضرر ؟ :

> وآبغوا وجوروا وارجموا واصلبوا فالروح فينا جوهر لا يضام (Y)

وكذلك يقول نسيب عريضة :

الجوهر الساس يبقى بلا رجس يا قلب،لا تحذر فافعلكما تهوى ان کنت من تبر ما ضرّك المصهر (A)

<sup>(</sup>١) معروف الرصافي ـ ديوان الرصافي مص: ٢٤ ـ ٢٥

<sup>(</sup>٢) احمد زكي أبوشادى \_ مجلة الحديث السنة التاسعة : عدد ٢ ص : ١٨٨

<sup>(</sup>٣) جميل الزهاوي \_ الاوشاد من: ١٧٨

<sup>(</sup>٤) احمد الصافي النجفي \_ ديوان الاغوار بص: ٣٠

<sup>(</sup>ه) ضيا ً الدخيلي \_ المقتطف سج : ١١٠ مج ١ مص: ١١٤ (١) ابواله علا ً النجفي \_ العرفان سج ٢٢ مج ٤ مص: ٢٨٤

<sup>(</sup>٢) جبران خليل جبران \_عرائس العروج من ٢١

<sup>(</sup>٨) نسيب عريضة \_ الارواح الحائرة \_ (نيويورك ١٩٤٦٥) ص: ٩٦

وبتمنّى فوزى المعلوف أن يطير الى المعالى حيث تحيا روحه بلا جمله ، وتتجرّد عن ماديتها إلى الا \_\_\_د:

> وبجسمي طيرى حيث روحي فيه تحيا بلا جسد (١)

وَالروح هي الضميسر ، وهي الحدّ الغاصل بين الانسان وبين الحيوان ، وفي ذلـــك يقول الرافعي : " ماذا يكون بعد أن يضرب الشقيّ تلك الحاسّة الروحية التــــــى نسميها الضمير ، ويرميها بالشلل ؟ ٠٠٠ انه ينحط درجة واحدة ، ولكنها درجة الضمير التي لوجازها الحيوان لصار انسانا ، ولو نزل عنها الانسان لعاد حيوانا" (٢) . وقدد رأى احمد محفوظ أن الروح هي سرّ الله ، وهي جمال العالم المتنسوع، وقد عارض قصيد تي ابن سينا وشوقى في النفس ، فقال :

ولأنت سوالله في اكوانه وجمال ذاك العالم المتنوع (٣)

زعموك طيفا في المجرمرة سابحا يرنو بطرف او يصبح بمسمع

وكذ المسك فعل يوسف اسعد ، وقد عارض ايضا قصيدتي ابن سينا وشوقي في النفسس، فرأى ان النفس قوة تحرَّك الجسم ، فهي تعمل في الجسم طالما هو حيَّ ، حتى ا ذ ا انطوى انطوت معه ، فقال بعد أن نفى ما قاله أبن سينا ومن جرى مجراً م في النفسس:

هي قوّة في الجسم قائمة به وخصائص الاجسام لم تتقطع فوجود ها بوجود ه فادا انطوى الجسم انطوت معه بنفس المضجع (٤)

وقــــد وقف بعض لشعراء من ما هيَّة الروح وحقيقتها موقفا متسائلا ، لاأد ريا ، هـــــم يحسونها ، ولكهم لا يرونها ولا يعرفون كنهها ، فما عساها تكون ؟ اعنصرهــــا الايمان ، وجوهرها الطهر ؟ أم عنظرها الكفر وجوهرها الرجـــس ؟ :

اعنصرك الأيمان والطهر اصلم والا الى الكفران والرجس منتم (٥)

خبيئة نفسي ما ترى انت ؟ يوانني اربدك في جومن الضوا معلم

وهل الروح جوهر ، والجسم عرض ؟ اهي نور ام حياة ؟!

يقولون روح الغتى جوهر تلبّس في عرض فان كان نورا فهلا خيا وان كان عرقا فهلا نبض (٦)

<sup>(</sup>۱) فوزى المعلوف على بساط الربح من: 11 (۲) مصطفى الرافعي \_المساكين (مصر ١٩٢٩م) ص: ٨٥ (٣) احمد محفوظ \_المقتطف منج ١٠٠ بع ٥ مص: ١٨٠ (٤) يوهف اسعد \_ المقتطف منج ١٢ بع ٣ مص: ٢٦٢ (٥) سيد قطب \_ مجلة الرسالة \_ السنة الثانية منج ٢ معدد: ٩ ٥ مص: ١٣٨٥ (١) الحوماني مجلة المناهج المنج ١٤ على اص: ١١٨٠ المدد: ٩ ٥ مص: ١٣٨٥

كذلك يرى عبد الرحمان شكرى في النفس عموضا كما يراه في الكون \_ فيخاطب النفس ا

عند اللبيب ولا تبد و اعاليــه (1)

يحوطني منك بحر لست اعرفه ومهمه لست ادرى ما اقاسيه اقضي حياتي بنفس لسط اعرفها وحولي الكون لم تدرك مجاليه والروح كالكون لا تبدو اسافله

وكذ لسك يشك الرافعي بالروح ، فيقسول :

ولولم يكن الا الوجود وشأنه لهانت شؤون عندنا وشؤان ولم يدن منها للظنون يقين (7)

ولكنها الروح تداولتالوري

ويخاطب ابو الوفا الروح متألما من سرّها وسرّ الحياة :

یا روح من این جئت منحیثما جئت روحی بوحی بی وا ستریحی ( 1)

سر الحياة اليـــم

ويتوســـل الزهاوى الى النفس علما تخبره عن جوهرها ، وعلة وجوده ، من ابن اتى والى اين يذهب ؟ وما غواية الله من الوجود ٢ فهو لا يدرى شيئًا عن تلك العلاقة بيـــن الروح والجسد ، وهو لا يعلم شيئًا عن سرَّ الوجـــود ،

انت منى ، ما مبدأى ما معادى ؟ ما وجودى والقصد من ايجــادى ؟ ما علاقات الروح بالاجساد فلعلی یا نفس القی رشادی (٤) اخبرینی یا نفسمنانا ، ماذا كيف جاءت تقوى الارادة فينا علمینی بما به لك علـــــم

وقال ايضا في الروح :

فهذا هوالشيء الذي لست ادرك (٥)

وقبل وجودي این کان مکانه

وكذ لــــك يضل البشبيشي ، ويقف موقفا لا أدريا حائرا ، فينشـــد :

من ترانى كنت قبل الروح قل لي مدتراني ؟ لست ادرى مبدأ الروح ٠٠ وميلاد زماني لا ارى سرى الذى يخفى موسرى لا يراني ! بئست الدنيا ادًا كان ضلالي في كياني (1)

ويتعجّب الطباطبائي النجفي من حالات النفس ، ويقرّ بجهله بها ، فيق ول :

كلما اخطو رجعت القهقري وتری طورا وطورا لا تسری (۲) انا من حالاتها في عجب جهلت آنا وآنا علمست

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمان شكرى \_ الرسالة بالسنة السادسة به ا بعدد ۲۰۲ مص: ۷۰۰ (۲) مصطفى صادق الرافعي \_ ديوان الرافعي (الاسكندرية ۱۳۲۲\_۱۳۲۰هـ) ص: ۳۳ (۲) محمود ابوالوفا \_ ديوان انفاسه حترقة (مضر و ۱۳۲۳م) ص: ٤ (١) جبيل الزهاوى \_ الاوشال بص: ۲۰ (۱) جبيل الزهاوى \_ الاوشال بص: ۲۰ (۱) جبيل الزهاوى \_ مجلة الرسالة بالسنة الرابعة به ۱ بعدد ۱۳۱ بص: ۲۷ (۱) حسين محمود البشبيشي بالمقتطف بهم ؛ ۱۰۱ بم ۱ مص؛ ۱۰ (۲) الطباطبائي النجفي \_ مجلة العرفان بهم ؛ ۲۸ بم ؛ ۱ مص: ۱۰۰ (۷) الطباطبائي النجفي \_ مجلة العرفان بهم ؛ ۲۸ بم ؛ ۱ مص: ۱۰۰

ويزد اد ايليا ابو ماضي عمها في سر وجود ما ومعلني كيانه ، فهوالا يدري شيئا عن حاضره، ولا مستقبله ، فينشد في طلاسمه متسائلا :

> انا لا اذكر شيئا من حياتي الماضيه انا لا اعرفشيئا من حياتي الاتيــه لى دُاتغيراني لستادري ماهيه فمتى تعرف ذاتى كنه ذاتــــى لستادری (۱)

> > ويق ول ايضا:

اترانى قبلما اصبحت انسانا سويا كنت محوا او محالا ام تراني كنت شيًّا الهدا اللغز حل ؟ ام سيبقى ابديًّا لست ادرى ٠٠٠ ولما ذا لست ادري لست ادری (۲)

ويقف في منائيل نعيمة متأملا في الامواج والبرق ، وفي الرعد والربح ، وفي الفجر والشمس وفي الالحان ، ويخاطب النفس ويسألها عن اصلها وجوهرها وما هيتها :

> هل من الامواج جئت؟ هل من البرق انفصلت ؟ ام مع الرعد انحدرت؟ وأناد يكولكن انت عنى قاصيه في محيط لا اراه هل من الربح ولدت ؟ هل من الفجر انبثقت ؟ هل من الشمس هيطت ؟ هل من الالحان الت ؟ (٦)

فمن يجيب على هذه الاسئلة ؟ ومن يستطيع ان يلمقي على هذه الغوامض المظلمة نور الحقيقة؟ ومن ترى يحلُّ الغاز الطبيعة مو اسرار الوجود ؟ ٠٠٠ ويحسَّ الشاعر في ساعات الوهسي والالهام بروح جديدة تدبُّ في اعماقه ، وتتخلخل في عروقه ، فينبض لها قلبه ،وتتحــر ك انامله ، وبو من ايمانا قاطعا أن الروح هي من دات الله ، وهي ملهمة من عند الله ، مقودة مسيرة لمشيئة الله ، فينشهد :

> تقول روحي انها ملهمة فهي لما قدّرته متبعه مقودة في سيرها مرغمة وان ترافت حرة طيعه (i)

<sup>(</sup>۱) و (۲) أيليا أبو ماضي \_الجداول (نيوپورك ۱۹۲۷،)ص • ۱۰ و ۱۱۳ (۳) ميخائيل نعيمة \_ همسوالجغون ص • ۱۸ و ۱۹ و ۲۰ (٤) علي محمود طه \_الملاح التائه ص • ۸

THE PRINCE GHAZI TRUST

وان الله قد اعطاها هدية ثمينة للوجونا 6 فهي المنا الالكباع ع، وفي دلك يقول احمد محف وظ :

لم يمنح الله الوجود عطية اغلى واثمن من سناك المبدع هل انت الله في الحياة غربة ان الغريب مصيره للمرجع (١)

وبو من يوسف اسعد أن النفس هي من آيات الله ، ولكنّها ليست من جوهر الله نفسه ، فيقول معارضا أبن سينا ، وشوقي ؛

آمنت ان النفس من آیاته ایمان ند بعاقل متورّع لکن علی عکس المقول بکونها من منبع وقرینها من منبع (۲)

واتسا الشعراء عامة ، فيومنون أن النفس منشقة من النفس الكيسرى أو الروح الكبرى أو الذوح الكبرى أو الذات الالهية الكبرى ، وأن نفس الانسان هي جزء منها ، وفي ذلك يقول النجفي :

فكل الوجود من النفس جز" لذلك فيها الوجود استقرّ وفي كل صنع من النفس جز" سواء أفيه اختفى ام ظهـر (٣)

وان الروح او النفس نفحة من الله ، من الله انبثقت ، ثم تجسّدت بعد امر كربها موفي ذلك يقول نجيب يوسف المعلسوف :

> فعلتها الرحمان جل جلاله فعنه ومنه ما به قد تحلت وما النفسالا نفحة معنوبة فقال لها الرحمن كوني فكانت فحلّت بهذا الجسم اعني تجسدت وكانت له ابهى واجمل حلـــة (٤)

ويو من جبران أن النفس أو الروح هي من ذات الله ، وأن اله الآلهة قصل "عن ذاته نفسا وابتدع قيها جمالا " (٥) ، وأن النفس "حلقة ذهبية مغروطة من سلسلة استدارتها، ولكتها لا تحيل ذهبها الى مادة اخرى بل تزيده طعانا " (٦) ، وأن الله بنى "الاجسام هياكل للارواح وقعلينا أن نحافظ على هذه الهياكل لتبقى قوية نظيفة لائقة بالالوهية التي تحل قبها " (٧) ، وأن الآلهة تقول عن الأنسان " قد صنعنا مزمارا نسكب من قلبه الفارغ صوتنا الى العالم الصامت في جميع ارجائه " (٨) ، والنفس لحن من الله ، وفيه منه ، وهي موجودة في كل مكان بوجود الله :

<sup>(</sup>١) احمد محفوظ \_ المقتطف مهج ١٠٠ مج ٥ مص: ١٨١

<sup>(</sup>٢) يوسف اسعد \_ المقتطف مسج ٦٤ مج ٣ مص: ٢٦٤

<sup>(</sup>٣) احمد الصافي النجفي \_الاغوار \_ ص: ٢٩

<sup>(</sup>٤) نجيب يوسف المعلوف ـ دواني القطوف في تاريخ بني المعلوف (لعيسى اسكندر معلوف) (٢٢ ) نجيب يوسف المعلوف ـ دواني القطوف في

<sup>(</sup>٥) جبران خلیل جبران \_ دمعقوابتسامة مص: ٢٨ (١) و (٧) \_ جبران خلیل جبران \_ کلمات \_ ص: ٩٢ و ٨٢ (٨) جبران خلیلجبران \_ آلهة الارض (٢ سنة ٢) ص: ٢٢

ا به نفس النولون في الدونون المالية الم وقعتك يدفنان خفي لا أراه انت ريح ونيسم االت موج االت بحر انت برق مانت رعد مانكليل مانت فجر انت فيضمن اله (١)

ويومن ميخائيل نعيمة في كلِّية شاملة لا تتجزأ في علم الروح • وهي تمشي في كـــل جسد من الاجساد ، هذه هي الروح الازلي الابدى الذي " هو روحكم وروحي وروح كل منظور وغيرمنظور في السما وعلى الارض ١ (٢) .

وبرى الشعرا عني الروح او النفس نشاطا ، وحركة مستمرة ، حتى اذاحلت في الجسد حثته على الحياة ، والرقي المستمر ، ورفعته الى المثل الحليا ، وهي ابداً قلقة عقوية ، وهي ابدا في اصطراع مع الجسد ، تجذبه الى جوهرها الاعلى موهـو بدوره يجذبها الى معدنه الترابي . فالرح خالدة في عالم الازل ، والجسد فان يبلغ \_ بغضل صراعه الروحي \_ درجة الانسان الاعلى أو السبرمان ، وهو الانسان القوى الخالي من الضعف وألغساد ، ذلك أن من لؤوم النفس بلوغ الكمال ، وتنمية الارادة حتى يصل الى الدرجة الانسانية العليا ، ولقد أثرت الغلسغة الاوربية والعلوم الحديثة في الفكر العربي ، وفي نظرته الى الانسان وقيمته البروحية ، فآمن الادب العربي الحديث بالانسان ويحيويته وكفاحه في سبيل ابراق العيوم القاتمة ، وحــلَّ الالغاز المستعصية في الكون ، يقول نيتشه ، "انا اريد اناعلم الناس معنى .... وجودهم ، ذلك المعنى هو السيرمان \_ هو ابراق للك الغيوم القاتمة " (٣) ، بذلك وهبت الروح او النفس الرقي والسمو :

هبة الرقي وسوف ترقى دائما بتعزّز حتى دنو المصرع (١) قاذا شا الانسانان بكون عالما ، استطاع بواسطة نفسه الطموحة أن يبلغ مسسن المعرفة ما يشسا " ا

فاطمع بنفسك للذرى والهام ما في الوجود حقيقة غير النهي يسع الدنى في طوله المترامي (٥) والنفساما شئت كانت عالمسا ويسمو عمر تقي الدين الفاروني بنفسه الى العلى ليدرك سرّ الكائنات مغينشد : وا درك سرّ الكائنات فيظهر سموت بنفس العلى علَّ ابصر سموت بها عن كل ما قد يشينها

فلما صفت ادركت ما كان يضمر (٦)

<sup>(</sup>۱) ميخائيل نعيمة \_ همس الجغون ، ص: ٢٠ \_ ٢١

الاوثان مص: ١٤

<sup>(</sup>٣) نيشه \_ المقتطف مج ٢٩ مج ٣ مص: ٢٩٤ (ترجمة يوسف حنّا)

<sup>(</sup>٤) يوسف اسعد \_ المقتطف مع ١٤ مع ٣ صن ٢١٤

<sup>(</sup>٥) عبد الرحمن شكرى \_ المقتطف ممج ٩٥مج ٣ مص: ٢٨٩

<sup>(</sup>٦) عسر تقى الدين الغاروقي \_المناهج سج ١ مح ٢ مص ١ ٠٠

والنفس ، في نظر احمد لطفي السيد ، وطاهرة ، تعبل دوما الى الرقي ، والمثل العلايا ، وهي " قابلة لأن تشفى من أمراض الغضب والحقد والحسد موتصير ينبوعا غزيرا للمحبة، تعرف كيف تحب العدوكما تحب الصديق " (١) ، والنفس تهدف دوما الى الكمال وهي تهبط على الارض لترقع الذين يحنّون الى المعالسي :

وكذاك الارواح تهبط للارض ليكسى الكمال ذواستعداد ويسسرى الزهاوي ان الانسان الاعلى هوالذي تتسع مداركه ، وتقوى ارادته ويسسير نفسه ، ولا يخضع الى احـــد :

هذا وذاك في الدراية وسع والسبرمان مجهز بقوى لها تعنو الرقاب فليس منها فخرع والسيرمان لغيره لا يخضم (٣)

والسبرمان ادًا تولد فهو من والسبرمان موفق في اسسره

وقدد يتبرّم الشاعر بجموح روحه ، وطموحها الملحاح ، فهي لا ترضى أن تسكن جسده النحيل ، بل تروم الفضاء الواسع :

ايها الروح: كيف اطفي غليلك حرت والله ما الذي اصطفى لك! وطموحا مناه هد كيانيي اتراني محاولا تدليليك ؟ (٤)

فكيــف يحاول الشاعر أن يحدّ من رقيّ الروح ومن طموحها ؟ وكيف لم أن يفعل ذلك وهي التي تتغذى دوما بالغنون والجمأل ؟ :

به تنمو المشاعر والحلوم فان الروح تغذوها الاغاني ويجلوهمها الصوت الرخيم وتصدئها القبائح والهموم (0)

وللارواح كالاجساد زاد ويصقلها الجمال ادا رأته

ويتعب نسيب عريضة من نفسه ، الأنها تحمله عبدًا ثقيل :

ورد لته لا تحقلين نزعات نغسي لا تلين (1)

يا نفس مهل للنفي الغصال فالجسم اعياء الوصال حملته ثقل الجهال يا ويح عيشي ! هل يطاق

وفي اصطراع النفس مع الجسد منتهى الالم والشقاء ، يقول جبران مخاطبا نفسه ؛

"الت تسيرين نحو الابد يقمسرعة وهذا الجسد يخطونحو الغنا ببط قلا انت تنمهلين مولا هو يسرع ٠٠٠ وهذا يانفسي منتهى التعاسة " (٧)

(١) احمد لطفي السيد \_ مجلة النبراس \_ مج ١ مج ٥ ص ١ ١٧٠

(٢) ضياء الدخيلي \_ المقتطف سج ١١٠ مج ١ مص: ١١٤

(٣) جميل الزهاوى \_ الاوشال من: ٢٨ (١) عمر بها الاميرى \_ مجلة الكتاب من ١٠ من ١٠١ (٥) معروف الرصافي \_ ديوان الرصافي من: ٢٠٥ (٦) نسب عريضة \_ الارواح الحائرة من ١٠٨ (٢) جبران خليل جبران \_ دمعة وابتسامة من ١٠٠

ولكن في الالم لدّة روحية ، فعلى النقال الناسرع في الميرها الى الله ، غير مبالية بما يعترض الجسد من عداب وشقاء ، لأن الطريق وعرة ، ومقرّ الله بعيد، :

مقر الاله بعيد فسيرى لكي تدركي الله قبل النشور وجد ى ولا تسألي عن مصيرى بعيشكي (١)

فالـــى اين تذهب الروح ؟ وما مصبــر النفس ؟ وقف الشاعر متأملا ممتسائلا عن ماهية الروح ومصدرها ، وعن دهاب الروح ومصيرها ، فرآها نورا ، وقوة ورآها جمــالا وازلا ، ورآها حركة في الجسد وحياة ، وآمن أن الروح جزّ من الروح الكبرى التي تشمل الوجود كله ، غير الله الشاعر يهمة أن يعرف إين تذهب الروح ، اتعود الى أصلها موهي جزّ من كل ، ونقطة صعيرة من الاوقيانوس الأكبر ؟ . . .

ان الادب الحديث عامة ، يميل الى الايمان بالرح الكبرى ، ويو من برقي الانسان عن طريق تلك الرح القوية الملهمة ، التي تقود ، الكمال فيرجع الى نبعه واصلحه هذه هي غاية الشاعر ، وقد بلغها بروحه ، هذا هو هدف الشاعر ، الشوق الملحق الى عالم الرح الكلي ، ليصبح عالما بكل شي ، مدركا ما غمض عليه ، وهذا هو الكمال بعينه ؛ المضي الى حضن المحيط الاكبحد ؛

ان المحيط اب لنا مومدا ، في هذا الوجود وليس في دنيا الورى نمضي الى حضن المحيط ادا غدا عيش الشرى بددا او اند شر الشرى (٢) ولكن بعض الادباء ، يعتقد ون ان الارواح ادا بلغت حدّ الكمال تلاشت ، فلا خلسود لها ، والبعض الآخر يقولون ؛ ان الارواح تعوت بموت الاجساد ؛

فذا يقول هي الارواح ان بلغت حد الكمال تلاشت وانقضى الخبر وذا يقول هي الاجسام ان هجعت لم يبق في الروح تهويم ولا سمر (٣) واسا جبران فهو من الموامنين ان الروح تستعلى خالدة اذا بلغت حدّ الكمال :

والجسم للروح رحم تستكن به حتى البلوغ فتستعلي وينغمر (١)

وقد اسرف قريق آخر في اثبات خلود الروح ووجود ها ، فقاموا في مصر يحملون باختباراتهم وتجاربهم ، ليتمكنوا من استحضار الارواح والتحدّث اليها فاحد شدوا في العالم العربي ضجة لم تلبث ان خمدت بعد ان تركت ويا كبيرا في مقالاتهم العديدة، ومحاولاتهم الخائبة ، وعلى رأس هو "لا" فريد وجدى ، وغيره كثيرون ، قال احمد محفوظ معترضا بهدم ا

هدا القدوم على رحيل مزمع بين المجامع يفتري او يدعي (٥)

يا نفس موطنك الخلود وانما وأرى وسيطك ممعنا متعمقا

(۱) نسب عریضة \_ الارواح الحائرة اص ؛ ۱۰ (۲) احمد زکی ابو شادی \_ اطیاف الربیع اص ؛ ۱۰ (۲) و (٤) جبران خلیل جبران \_ المواکب (بیروت اسنة ۲) ص ؛ ۲۱ و ۲۳ (۵) احمد محفوظ \_ المقتطف سج ۱۰۰ ج / ۵ ، ص ؛ ۸۰ كم منفق جهدا على استحضارها فشلت وسائله وكم من مدّعي لك بعدها طول البقا فقد مضت كرها كما جات وما من مرجع (١)

ورغم هذا الغشل ، ما زال الشاعر يحنّ الى الرجوع الى اصله مالى الله ، وما زالت رحم تتوق الى النفس المعدّبة مالتواقة الى المعرفة تحلم في السكينة بالعودة الى باريها ، سابحة في الغضا ، خالد ة حسرة ؛

طال شوقي الى التبخر من جسمي حرّا تضي عولي الدجون

تحلم النفس في السكينة بالعودة يا ربّ والرجوع اليكا (٢)

ويقول آخـــرون :

ويشوق نفسي عن حماك رحيل ذ لا بدارك ماله تقليل يبقى مع الادهار ليس يزول (٣) يا جسم مالي بعد فيك ملذة ذرني اطير الى العلا فحسبي فهناك القى عزة وتنعما

من الزهريبقي بعد ان يذبل الغرس (٤)

سأرحل عن جسم انا منه كالشذا

ستخرج عن مضيق الجسم روحي وتلقى في الغضاء لها مجالا (ه)

هكدا تخرج الروح عن مضيقها موتمرح في ربى الخلد :

بني الروح حين تطير تمرح في ربى الخلد

لها في الافق تعزية يثير كوامن الوجد

لها في الافق تعزية يثير كوامن الوجد ستحيا الروح في الاخرى ويفنى النَّجسم في اللحد

بني العصر مقباس به يتضع الحكم مضت اوراقه عنه وكل منه يشهم كذاك الروح تبقى بعد ما ينعدم الجسم (٥)

وفي الادب اللبناني عامة ، نحس ايمانا قويا بوجود الروح او النفس موخلود ها مكل شي ، يتلاشى الا النفوس موللنفوس الخلود ، وفي ذلك يقول الياس ابو شبكة ،

<sup>(</sup>۱) يوسف اسعد مالمقتطف مج ١٦ مج ٣ مص: ٢٦٢ و ٢٦٣

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمان الخميسي \_ مجلة الكتاب مَعِيَّة ٣ بج ١ مص : ٣

<sup>(</sup>٣) رزق حداد \_ نفحات الرباض ( نيويورك ١٩٤٥) ص: ١٣٤

<sup>(</sup>٤) أبو القضل الوليد \_ رياحين الارواح ( ١٩٣١٥٩م) ص: ١٥٢

<sup>(</sup>٥) ج ٠ ص مجلة المقتبس معج ٢ ج ٢ مص ١٥١

<sup>(</sup>٦) محمد رجب البيومي \_ الرسالة فالسنة الخامسة عشرة بعدد : ٣٥٧ ١٣٥٥ من : ١٣٥٥



وكذلك يخاطب نسيب عريضة النفس،

يا نفس مانت لك الخلود ومصير جسمي الملحود ٠٠٠ (٢)

ويسرى جبران في الروح خلودا ، ومن يومن بزوال الروح وتلاشيها فهو احمق جاهل ؛

الروح كالجسم تزول ed sieb Y saec تمضى ولكن البذور تبقى وذا كنه الوجود (7)

قولي له ان الزهــور

يا نفس انقال الجهول

بأنين الناى الذي يبقى خالدا مدى الدهـــور :

ويسرى جبران انخلود الروح هو رجوعها الى الله ، حتى ادا التقت بنسيمات الموت " ترجع الى حيث كانت الى بحر المحبة موالجمال ، الى الله " (٤) ، وقد شبّه السروح

اعطني الناى وغن فالغنا عزم النفوس وأنين الناى يبقى بعد ان تفنى الشموس (٥)

ويسومن جبران ان الروح ، بعد ان تفارق الجسد ، تهبط مرة اخرى الى الارض ، لتتقمص في جسد مولود جديد : " وقد هبطت الى الارض ثانية تطلب جسدا تأوى اليه " (١) .

وامـــا نعيمة قانه يومن ان ارواح الوجود هي " قطرات الفصلت من حر الوجود الاعظم ومهما تقاد مت بها الغربة ، لا بدّ لها من العودة الى البحر الكبير الي حضن خالقها" (٧)، حرة خالدة ، ويتمنى نعيمة ان يعاد جمده الى الطين ، وتطلق روحه سجفها ملتجوز حدود السمع والبصر ، ويدرك السر العظيم ، فينشد :

> غدا اعيد بقايا الطين للطين واطلق الروح من سجن التخامين

غدا اجوز حدود السمع والبصر فأدرك المبتدا المكنون في خبرى (٨)

(١) الياس ابو شبكة \_ القيتارة (بيروت ١٩٢٦،م) ص: ١٠٩

(٢) نسيب عريضة \_ الارواح الحائرة عص:

(٣) جبران خليل جبران \_ البدائع والطرائف مص: ٢٠٦ (٤) \_ حبران خليل جبران \_ البدائع والطرائف مص: ٢٠٦

\_ المواكب من ٢٨ \_ السابق ( ٢ ، ٢ ميخائيل نعيمة \_ زاد المعاد \_ ص ١١٧ \_ همسالجفون من ١٦ ه ۱۹۳۷) ص د ه ۱

THE PRINCE GHAZI TRUST

وقد فك التأمل العميق روح فوزى المعلوف من اسرها عظارت في الجوّ الى عالم الخلود ، لتحيا حرّة ، عزيزة ، فأنشـــد :

> غير روحي فالشعر فك جفاحيها فطارت في الجو فوق نسور ه تنتحي عالم الخلود المتحيا حرّة بين روضه وغدي—ره (1)

غير ان الزهاوى والرصافي ينفيان بقاء الروح او النفس بعد الجسد مالم تنم الرّوح بنمو الجسد ؟ فينبغي ان تموت بموتم ، والرّوح لا تحسّولا تشعر بلا جسد :

ان جسم المرا للروح التي فيه تقوت فادا ما مات جسم المرا فالروح تموت (٢)

واذا تصدع منك جسمك للردى يوما فروحك مثله تتصدّع (٣)

لا حسَّرعند النفس بعد زهوقها والنفس الَّا مرة لا تزهق (٤) وكذلك يقول الرصافي في زوال الروح ٤

لذلك كانت الارواح منا بحيث تهي ادّا وهيهت الجسوم ولست اظن ان الروح تبقى اذا محيت من الجسد الرسوم وربط يكون لها د و ام ولكن غير شاعرة تدوم وما هبطت من الخضراء يولكن من الخبراء انبتها الحكيم (٥)

وقـــد يقف الشعراء موقف التساول في مصير الروح وخلودها ، تارة يشكون ، وتارة اخرى لا يعلمون ، اترجع الروح الى الارض مرقاخرى ؟ أم تغنى وليس لها مرجع ؟ :

هل ترجعين وقد فررت من الاذى ? والمرا أن وجد الاذى لم يرجع (1) وقد طال بالبيومي الشك ، فاند فدع يسال أباء عن مصير الروح ، وخلودها :

<sup>(</sup>١) فوزى المعلوف \_ على بساط الريح ه ص: ٥٥

<sup>(</sup>۲) جمیل الزهاوی \_ رباعیات الزهاوی (بیدروت ۱۹۲۱م) ص: ۷ صبحم

<sup>(</sup>٣) " " الاوشال مص: ٧٨

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، ص: ٦٢

<sup>(</sup>٥) معروف الرصائي \_ ديوان الرصائي ، ص: ٢٠٤

<sup>(</sup>٦) احمد محفوظ \_ المقتطف، مج ١١٠ ، ج ٥ ه ص: ١٨٠

ابي اين تصير الروح حين ليضيق بها عمري FOR QURANUS اتفنى الروح كالجسم اذا غيبت في قبسرى ؟ سألت العقل ايضاحا مفقال العقل لا يدرى ؟

ابي لست أمارى في وجود الروح بالدنيا ولكن حينما نمضي اتفنى الروح ام تحيا شكوك جففت حلقي وجئتك انشد الريا (1)

ورغسم ما رأيناه من انكار الزهاوى لبقاء الروح وخلود ها ، فانه يستنجد بالسماء يسألها عن مصيـر الارواح بعد الموت :

> ابيني ياسيما وخبرينا إلى العلا العلا ولا زالت على مر الليالي نجومك يستضي بها الغضا هل الارواح بعد الموت منا لها في جوك السامي بقاء ؟ ام الارواح تابعة جسوما لنا تبلى فيلحقها الغناء ؟ (1)

الغنسي الروح مع الجسد ، أم تبقى الروح خالدة ؟ لم تغنى الروح ؟ أذن فمسل غاية الوجود ؟ أن المصاب اليم أذا كان مصير الروح كمصير الجسد ، ولو خير الزهاوى ان يترك احدهما ، لغضل ان يترك الجسيد :

أأفقد جسمي وحده عند ميتتي ام الروح مثل الجسم يشمله الغقد ؟

اذا كان روحي مثل جسمي يهلك فاني لابكي في مصابي واضحك ولو خيروني بين تركي لواحـــد فاني لجسمي دون روحي اترك (٣) وكذلك يتساول الرصائي وثم يرجب بالموت انكانت الروح ترقى الى الله ووتسلم مسن ذرِّ الارض وهوانه :

وهل بالموت نحن أذا خرجنا عن الاجساد نحوك مرتقونا ؟ فتبقى عندك الارواح منسا تصان فلا ترى جنغا وهونا ؟ فأحبب بالمنون اذا واحبب بها ان كان سلمك المنونا (٤)

يتصَّح من هذا الشَّك في شعر الزهاوى والرصافي انهما لم يتوصّل الى حقيقة يركنان اليها في خلود الروح ، ومصيرها ، فتارة يجزمان يفنائها مع الجسد ، وتسارة يشكَّان في دلك فيتساول ، وهذا التساول صفة تلازم جميع الشعرا الذين يريدون ان يعرفوا ، والذين يتأملون بعمـــق .

ويق ف ابو ماضي متأملا في الكون ، فيرى الغيوم تعبث حوله ، فيظنه الارواح الغابـــرة:



فقلت : اينهض من في القبور UGHT وفوقهم الترب والجندار؟ ؟

ولكنّ الصدى يجيبه مقهقها ، ساخرا من جهله ؛

الى كم تحاروكم تسأل ؟ وتهطل في البحراد تهطل (١)

اجاب الصدى ضاحكا ساخرا من البحر تصعد هدى الغيوث

غيران القاولا يجزم جزما قلطعا ، فيظل في تساوله ، حتى يسمع أن الروح مادة ، فيرتعد ، ويكفّر مَنْ يقولي بدلك ، فلو كانت الروح كما يقول الطبيعيون الماديون فسأى قيمة لهذا الكون ؟ ومن هو مدبّر هذا العالم ، وخالق هذه الدنيا ؟ واى فنان ممبدع، عظيم ، زيَّن هذا الغضا ، بمثل هذا الجمال الباهر ؟ :

> وان كانت الارواح طينامركبا من الحمض والكربون والكلس والتبر او النفس كائت من جواهر السجين يخالطها الفوسفور كالملح في البحر وان كان بعد الموت تغنى عناصرى ونفسى كعظمى تختفي في شرى القبر فما الكون الا من ظوا هر فطرة نراها بعين الجسم والعقل لا يدرى

> ولاكان في الكون العظيم مدبر يسوس بقانون يد وم مدى الدهـــر

وهكــداظل الشاعر يبحث ويفتش ، تارة يومن ، وتارة اخرى يتسائل ـ ، ما هي الروح ؟ اتفنى ام تخلد ؟ ٠٠٠ غيران الشعراء عامة يميلون الى الايمان بالروح كقبس من الله ، منه انبثق ، واليه يعـــود ٠٠٠

<sup>(</sup>١) ايليا ابوماضي \_ الجداول ص: ٢١

<sup>(</sup>٢) الدكتور لويس صوبرى صابونجي \_ مجلة الاخلاق \_ السنة الرابعة ، عدد : ٧ مص: ١٠

لــم يختلف شعرا القرن العشرين في موقفهم من الوجود وسره عن موقفهم مسن النفس والرّوح ، فهم ذا هلون ، حائرون ، يتألمون متسائلين علّهم يقعون على جــوابيروى ظمأهم ، فيتحول شكهم الى يقيــن ،

ولقد رأينا ان شعرا العرب القدامى لم يسترسلوا في هذا التأمل الاليم ، ولم ينظموا ارضا وغبات نفوسهم المتعطشة الى المعرفة ، وضميرهم المعدّب في متاهسات الوجود ، بل كانوا ينظمون اراضا والمخليفة او الامير او الحاكم ، على عكس الشاعر الحديست الذي يقسول :

لا انظم الشعر ارجو به رضا امير بمدحة او رئيا تهدى لرب السرير حسبي اذا قلت شعرا ان يرتضيه ضميرى (١)

هـــذا هوانسان البوم ، لقد استطاع بغضل عقله النيّر ، واد راكه العميق ، وتحرّر نفسه من السيطرة الخارجيّة ، ال يكتشف الكثير من اسرار الطبيعة ويستخدمها لراحته بغتطورت الفلسفة الاوربيّة ، واصبحت حياتية ، وأبه بالحياة وقيمتها ، وبالإنسان وعقله ، لقد غــدا الانسان يسعى ليعرف نفسه بنفسه ، ويعرف وجود ، وحياته وسرّهما ، وغايتهما ، حتى ا ذ الانسان يسعى ليعرف نفسه بنفسه ، ويعرف وجود ، وحياته وسرّهما ، وغايتهما ، حتى ا ذ البشرى حتى الآن ، من لم خلق الانسان ؟ وما الغاية من خلقه ؟ وما هو الوجــود ؟ البشرى حتى الآن ، من لم خلق الانسان ؟ وما الغاية من خلقه ؟ وما هو الوجــود ؟ والمعتم على الدين القـدامي واصبح هو نفسه النبي المتأمل ، فلم لا يسعى بعقله وروحه لحلّ ما غمض عليه ؟ . . . . . وهكذا كان لنا شعر ينضج بالافكار الغلسفية ، فيعتمد على الآرا العلمية الغربية ، التــي وهكذا كان لنا شعر ينضج بالافكار الغلسفية ، فيعتمد على الآرا العلمية الغربية ، التــي تدفع الانسان بنفسه ، الى التجارب والاختبارات لمعرفة كنما لا شيا ، فاذا مشـــي فــي الطريق رأى كالثنات تولدة واخرى تمو ت ، هذا يأخذ ، وذاك يعطي ، والكون \_ كما يقـول توفيق الحكيم \_ كلّه " انا واحد ، صنعته يد واحدة ، من عناصر متآلفة ، وهذا التآلف او التضامن أنما هو وليد ذلك القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون او التضامن أنما هو وليد ذلك القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " ؛ الاخذ والعطا " (٢) ، ولعلّ هذا القانون " الاخذ والعرب « ويقون المرتب و العرب « ويقون المرتب ويقون المرتب ويقون المرتب ويقون المرتب ويقون المرتب ويقون المرت

غيب ران غاية الحياة سرّغامض ، وقد زم بعض الناس ان الغاية هي الخلسود ، ولكن هل رأى الانسان منذ كان الا الغنا ، واللحسود ؟ ، ولكن هل رأى الانسان منذ كان الا الغنا ، واللحسود ؟ ، وعموها الى الخلود تو دى اما رأينا سوى فنا ولحد فيه مود على تجاليد مودى (٣)

<sup>(</sup>١) أبو القاسم الشابي ــ مجلة الرسالة ، السنة الثانية سج : ٢ هدد : ٧٨ مص: ٢١٥٠

<sup>(</sup>٢) توفيق الحكيم \_ تحت شمس الفكر (مصره ١٩٤٥م) ص: ٥٣ \_ ٥٥ \_

<sup>(</sup>٣) عباس محمود العقاد \_ ديوان العقاد (مصر ١٩٢٨م) ص: ١٨٦

وفالتالان الكالفكالقان

والحباة في نظر الزهاوى نزاع وجهاد دائمان وهي سعادة وثنقاء بيسبطر فيها القوى على الضعيف ؛

ليس الحياة سوى نزاع دائم يا للضعيف به من الجبار (١)

علم الذى درس الحياة كفاحص ان الحياة تنازع وجهاد ان الحياة سعادة وشـــقا بتعاقبان وضحكة وبكا (٢)

وهو يراها وحدة تامّة ، قائمة بنفسها لبست هي الله دائرة الله تي فيها هو الماضي الله والماضي الماضي الم

ما ارى الايام بالاشيا الله دائـــرات كل آت هو ساض وكل ماض هو آتي (٣)

وكذ لـــك يقول عبد اللطيف النشــار :

تبصر قدیما في روا عجدید کانت آلابا النا وجـــدود تتباد لان ازمة الموجـــود (٤)

انظر الى الكون الذى اسكنته اجسامنا ونفوسنا وســـماتنا سبحان من جعل الحياة واختها

اسا جبران فيوس بالوجود والحياة وغايتهما ، انه يوس بالوجود كحلقة ليسلها نهاية ولا بدائة ، وايمانه هذا لا شكّ فيه ، فلا يتسال ، ولا يحار ، بل يجرخ في قروله ولا بدائة ، وايمانه هذا لا شكّ فيه ، فلا يتسال ، ولا يحار ، بل يجرخ في قروله اللهاية التي تصير بدورها بدائة ، تلك البداية التي تتحول الى نهاية " (ه) ، ويوس بالعالم الآتي ، وبوحدت نه ، فيقرول ، " هناك في العالم الآتي سريريجميع تعوجل تواعزنا ، واهتزازات قلوبنا ، وهناك ندرك كنه الوهيتنا التي نحتقرها الآن مدفوعين بعوامل القنوط " (٦) ، والحياة عند جبران هي الاختبار الروحي ، والوجود عند مو المعرفة كلّها ، فيقرول : " ان الحياة هي ما نختبره بأرواحنا ، والوجود كل الوجود هو ما نعرفه ، ونتحقق ، فنبتهج به ، او نتوجع لأجله "(٢) ، والحياة وحكمة تتبع الشيخوخة " (٨) ، والحياة أنفي برافق الشبيبة ، وجدّ بلاحق الكهولة ، وحكمة تتبع الشيخوخة " (٨) ، السلم الغاية منها فهي الطموح الى المعرفة القصوى ، والوصول الى الانسان الاعلى بواسطة العام والمعرفة لما ورا المحرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة لله يولد به الانسان وفي ذلك يقدول

<sup>(</sup>١) جميل الزهاوي \_ الاوشال ، ص: ٢٠

<sup>(</sup>۲) " \_ رباعیات الزهاوی اس: ۱۸۰ و ۱۸۱

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ١٤٣

<sup>(</sup>٤) عبد اللطيف النشار - مجلة الهلال - السنة السادسة والعشرون مج ٤، ص: ٣٣٤

<sup>(</sup>٥) جبران خله بل جبران \_ انبدائع والطرائف ، ص: ١٩٧

<sup>(</sup>٦) " " دمعة وابتسامة ، ص: ٣٨

<sup>(</sup>Y) \* \* \* كلمات سي؛ ٦١

<sup>(</sup>A) " " " (A)

جبران على لسان البنفسجة المحتضرة المسان القصد من الوجود الطمور الى ما ورا الوجود الذي ولدت فيه موهدا ورا الوجود الذي ولدت فيه موهدا هو القصد من الحياة " (١) ، وغاية الحياة في نظر جبران ايضا هي الحب والجمال والتمرد والحق والحرية والفكر ، فاذا فقد ها الانسان في حياته ، كانت حياته ناقصة، صحرا قاحلسة ، (١)

ويو من نعيمة بوحدة الحياة ، فالحياة مصدرها واحد ، وجميح الخلق متما سكون بالمحبة التي هي الحق والجمال ، وان مرجع الحياة واحد : " فلا وضيع عند ، ولا مرقيع ، ولا سية ومسود ، ولا غريب وقريب ، بل الكل وحدة متما سكة بسحر المحبة ، مسربلة بنور الحق ، مضمخة بعطر الجمال " (٣) ، فلا حاجة للانسان ان يقيم الغواصل ، وينصل الناس الى طبقات ، لأن "افكار الناس واحاسيسهم واحلامهم في اتصال ابدى رغم المسافات والعقبات ، ورغم الحدود والمسدود " (٤) ، اما الكون فهو في نظره مدرسة ومعلم لتعليم الانسان ، وفاية الانسان ان يعرف نفسه ويعسرف الكون ، وفي دلك يقول : " انما الكون بكل ما فيه مدرسة الانسان ، وانما كل ما في الكون معلم للانسان ، وانما العمر من اولمالي آخره دراسة متو اصلة " (٥) ، فاذا عرف الانسان نفسه فانه يعرف كل شي " ، ومتى عرف كل شي " انعتقى من قيود المادة وحدود البشر ، " ومعرفته لنفسه تعني معرفته لله ، ومعرفته لله تعني معرفته لكسل مي " ، ومتى عرف كل شي " والانعتاق من كل قيد وحد "(١) ، شي " ، وحدود البشر ، " ومعرفته لنفسه تعني معرفته لله ، ومعرفته لله تعني معرفته لكسل

ويتمثّى الشاعر لو يعطى له أن يعرف في ساعة واحدة من ساعات عمره كل ما غمضه يعرف الوجود كله في مناضيه وحاضيره ، ومستقبله :

آه من لي بساعة 'تُتَصَّى كل معنى فيها وكل بيان ساعة اجرح الحياة رحيقا ثم اظمى لسوار لم في الدنان ساعة اجتنى الموجود وما كان وما كقد يكون في الاكسوان (٧)

فيجيبه صوت آخر : انك اعجز من ان تقرأ سفر الحياة ، وتفهم جميع صفحا تـــه :

ما الحياة الدنيا سوى صفحات لك منها السطور لا الصفحات (٨)

ولكت الشاعر لم تتضح له سبل المعرفة بهذا الوضوح ، ولم يجد الألغاز هذا الوجود حلا يرضي نفسه ، ويقنع ضميره ، قراح ينشد مرسلا السوال تلو السوال ؛

<sup>(</sup>۱) جبوان خليل جبران \_العواصف مص: ٢٣٣

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه مص ٥ ٥٩

<sup>(</sup>٣) ميخائيل نعيمة \_ صوت الحالم مص: ٢٨

<sup>(</sup>٤) ميخائيل نعيمة \_ ص ١٩٨٨ \_ صوت العالم ص ١٠٠

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه اص: ١٦٠

<sup>(</sup>٦) المصدرنفسه مص: ١٣٦

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمان ₹ شكرى \_ المقتطف سج ٩٥ مج ٣ مص: ٢٨٦

<sup>(</sup>٨) فليكس فارس ـ المقتطف ميج ٩٣ بج ١ ،ص: ١٧

وجودى الست لي الخلمن تكون ؟ اسر انت عن نفسي المصون ؟ يصيب حقائق الاشياء علمي وتعصف بي حواليك الظنون المن نفسي على نفسي غطاء ؟ فكيف انا ؟ اشكّ ام يقيـــن ؟

وجود ی ما الوجود وما ورائي ادا عدت النوی ، ومضی الرّهین ؟

فلا سمع الهاد ،ولا ضنين اذا استعصت على العقل المتون ادا استولى على الدنيا الجنون

سألت العلم كلّ فتى علىم وما تغني الشروح ،وان تناهت وما العقلا ً الّا في ضلال

فما ادری اشیخ ام جنین ؟ (۱)

كبرت موما عرفتهكان نفسي

عب لغز الحياة ميا قلب ما أشرح ملاخمه عبنًا عليك يحثى وثقلا لغز عبش ولغز عقل وما اعجب لغزا يروم للغز حلا كلما رمت بالمجاهل خيسرا زادك العيش بالمعالم جهلا (٢)

ا دُن لم جئنسا؟:

أللقوت ؟ وكم جرِّ الى التهلكة القوت فان تمتد اعسار فان الحتف موقوت

أللنسل ؟ وما يبقى على ايامها احد ولا ينفع في المقدار لا مال ولا ولد

اللعلم ؟ وكم ضاعت على الايام اوراق اللعلم ؟ وكم ضاقت بأهل العلم ارزاق

لقد اثقاني الدهر باعبا وارزا الفد اثقاني الدهر باعبا وارزا فهل عند جلال الموت ما يحسم لي دائي ؟ (٣) ويسأل يعقوب صروف عن سرّ الوجود علّه يجد مقالا ينفسع :

<sup>(</sup>١) احمد محرم \_المقتطف سج ٨١ مج ٥ مص: ٨٣ و ٨٤٥

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمان شكرى \_ الرسالة مالسنة الثالثة مسم ٢ معدد : ١١٩ ، ص ١٦٦٦

<sup>(</sup>٣) سيد ابرهيم \_ ابولو \_ مع ١ عدد ٨ مص: ٨٦٧

كشفا يزيح على الوجوب التارا طويت فقلت انشر امنت عثارا وسألت عنه النطس والإحبارا وكتبت ما قالوا فلست أماري

وطلبتعن هذا الوجود وسره فأجابني سر الوجود صحيفة فتشتعن سر الوجود وقصده طالعت ما كتبوا فما من مقنع

فعلى م هذا الخلق أن كان الغناء مصيره والناس فيم توارى ؟ (1) فاحابه صوت خفيي :

والكون من مجموعها قد صارا هذى الخلائق كله ن د قائق الاهباء او قذى منهارا (7) والفرد فيها ليسمن مجموعها

وقد يسيل دمع الشعراء من البحث المرهق عن قصد الوجود ، فينشد محمد الجبار

ما القصد من هذا الوجود الغاني ? فوضى الحياة بعالم الانسان وتقاد فتني قفرة البهتـــان ٢٠٠)

انا باحث والدمع يسأل صامتا ولقد رأيت الكون متسعا سوى فكفرت من المي على وصب الورى

وكذلك يتسائل :

قصد في الحياة ؟ سألتنى اترى للكون بصوت من سناه ؟ ولماذا يهمس الفجر ویسری فی دجاه ؟ ولماذا يسبح النجم بروايا في شداه ؟ ولماذا يحلم الزهر نجاوى في الصلاة ؟ ولمأذا وسوس الليل عالما في الغيب تاه انه دکری تناد ی

لا ارى لى مدد روب وسط هاتيك الغلاه ٠٠٠ (5) وما الغاية من ورا عذا البحث ؟ فهل يجدى نفعا :

هل من ورا البحث الله الرّدى ؟ فما ضياع العمر فيه شدى ؟

كما ذوى الورد وجون الندى ٠٠٠ (٥)

والعالم باق لم يتغير ، ولم يتبدل ، ونحن ما زلنا نمشي كما كنا ، لا نعـرف شيئا ، تكتنفنا الشكوك ، ويحيط بنا الظلام ، فاسمع الى المحمد الحليوى التونسي وهـــو بخاطابا العسلا ؛

<sup>(</sup>١) ٢ (يعقوب صروف) المقتطف معج ٥٣٥ج ٢ مص ١١٤٣ - ١١٤٤

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، مج ٥٣٥ج ٦ ، ص ١١٤٤

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

على الحياة وتجديف على القدر وسره مضمر في مغير العصر ولا سبابك يثنيه عن الوطر والليل في حلك والدرب في خطر (1)

ابا العلام موهل اجدتك موجدة الكون ما زال مثل العهد مشكلة والد هريمشي ٠٠٠ فلا شكواك توقفه نمشي على الدرب في جهل وفي عمه

ويزداد بالزهاوى الشك في كل شي الا بوجوده ه فالكون لم يزل صدرا مطوياً موالعقل لم يزل يخبط في سبيله ، فيقــول :

اني ليد هش لبي اعماق بعدك هذا فيا طبيعة قولي ماذا وراءك ماذا ؟ (٢)

شككت في كل شي عولي وما انا احمق وليس الا وجودى في الكون لي بمحقق (٣)

وكذ لك يقسول ا

لي شك بما احس حوالي اطبقا ليسشي ً لدى الا وجودى محققا

نحن في موقف من الشك والشك قاتل ليسيه دى الى اليقين هناك الد لائل (٤)

في نفسه لحقيقة لم تعلم في جوف ليل للعماية مظلم (٥) ما زال هذا الكون صدرا طاويا والعقل يخبط لاكتشاف سبيله

ويقف ايضا من الحياة موقفا لأدريا ، فيسأل عن كل شيء في الوجـــود :

وجودنا والحياة ؟
الدكاء والملكات ؟
من الزمان الغوات ؟
عيمن المكان الجهات ؟
السكون والحركات ؟

ما انت ما انا مادا ما العقل موالفكر مادا مادا الزمان موسادا وما المكان ومادًا

ما الجسم ما الجذب ماذا

<sup>(</sup>۱) محمد الحليوى التونسي \_ الرسالة فالسنة الثانية سج ٢ معدد ٦٢ مص ١٥٠٣

<sup>(</sup>٢) جميل الزهاوى \_ رباعيات الزهاوى مص: ١٥٨

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه عص: ١٦٠

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه اص: 171

<sup>(</sup>٥) جميل الزهاوي \_ رباعيات الزهاوي \_ ص : ١٨٢

<sup>(</sup>٦) جميل الزهاوي \_ الاوشال \_ ص: ٣٦

## وفقيتا المنتازي التخالفات المتات

وبتسائل الرصافي ايضا عن الوجود وغايته المتعلق الرصافي ايضا عن الوجود وغايته المتعلق الرصافي ايضا

.ائي ثم الى اين يا انتهائي ومن وجود الى فناً ؟ الى وجود بلا اختفاء ؟

فعا أمامي وما ورائسي ؟ (١)

من ابن من ابن يا ابتدائي أمن فنا الى وجـــود الم من وجود له اختفــا وخرجت من ظلمة الأخــر ى

حتى اذا حاول الرصافي انبطالع سفر العالم العلوى لعله يحظى بشي \* يهد ى \* ثورة نفسه المتطلعة الى الموسرفة ، رجع خاسرا ، لا يعرف شيئا من معانيد :

نطالعه ولسنا مفصحینا بتأویل فنرجع معجمینا ایولد فیك كالارضالبنونا فیمكن للرد ی بك آن یكونا وفیها مثلنا متخالفونا هناك فیأكلون ویشربونا كأن العالم العلوّى سفر نحاول منه اعراب المعاني فيا ام النجوم وانت امّ وهل فيك الحياة لها وجود وهل بك مثل هذى الارضارض وهل هم مثلنا خلقا وخلقـــا

وهكـــذ ا هو النجفي الذى يجول هنا وهناك ، يفتش هذا الوجود زاوية ، زاكرية ، ليجد ما علّة الوجود ، فيرجع الى عزلته جاهلا كل شي \* :

كميثل اسير من السجن فر وفي البدو ينشدها والحضر ولاما اشتهوت من منى او وطر ليدرك بالاعتزال الظفى

(1)

وكم سائح جائل في الوجود لقد كان يبحث عن نفســـه فخاب وما ان رأى نفســـه سعى ثم عاد الى عزلــــة

ويتعذب شاعر آخر في البحث عن سر الوجود ، ويقف موقف اللأدري الذي يجهل كل شيء :

من تراني ؟ لست ادرى اى معنى لوجودى يا عدّاب الفكر في سرّى وفي سرّ الليالىـــي حيرة طافت بافكارى ٠٠٠ واوهام خيالىـي تتلقاني شكوك في اصولي ومآلىـــي ٠٠٠ غير اني ٠٠٠ لستادرى ما صوابي من ضلالي ! (٤)

وكذلــــك تحارنازك الملائكة في معنى الوجود ، وفي سرّ "الانا " ، حكمى اذا رجعت الى صوابها لا تجد الّا التحرّق والتلاشـــي :

لقبوني "أمّا" ولم يفهموني ما أنا ، ما وجودى المكفهر ؟ انا ماذا ؟ تحرّق ليس يرتاح ، وظلّ سرعان ما سيمر (٥)

<sup>(</sup>١) معروف الرصافي \_ ديوان الرصافي ، ص ١ ٢٣

<sup>(</sup>٢) المصدر ذاته \_ ص: ٥٥

<sup>(</sup>٣) احمد الصافي النجفي \_ مجلة الغرى بالسنة العاشرة عدد : ١٥ ص : ٧

<sup>(</sup>٤) حسين محمود البشبيشي \_ المقتطف سج: ١٠١ مج ١ مص: ١٥

<sup>(</sup>٥) نازك الملائكة \_ شظايا ورماد (بغداد ١٤٣) ص: ١٤٣

ويقـــف الحوماني حاشرا ، جاهلا سراً الحياة الم فيف EsPR و EsPR

فكيف نحيط بمن كونه وقد حارفي كنهها من عقل بكنه الجقيقة \_ والعقل ضل

ارى الكون ضلت لديه العقول ايدرك سرَّ الحياة الجهـــول لقد قصر الفكرعن أن يحيه ط

وكذ لك يقول حسين عرب :

من حياة يتغشاها الضباب ضل فيها العقل منهاج الصواب واستوى الما الديها والسراب

(1)

لست تدرى مثلنا مكيف المآب

ما الدجى ؟ ما النور ؟ ما سر الدنا ما امتد الاالعمر ؟ ما الموت السحيق ؟ ما النهى ؟ ما الفكر ؟ ما هـ دى المنى ؟ شقوة امست بها النفس تضـــيق (٢)

ويسازداد الجهل والشك بالشعراء ، فيكثرون من التساول ، ويتمتعون في التأمل ، ولكنهم يجدون انفسهم في سجن قاتل ، محـــدود ؛

أسائل نفسى لمادا ؟ وامشي كأني على منحدر سجين الزمأن سجين المكان طلبق الاماني عقيل الذكر (T)

ومـــن يستطيع ان يعرف سر الوجود وسر الغناء ؟ ومن يستطيع ان يعرف غايتهما ؟ تقول ميّ متسائلة ؛ " في كل درة من درات الكون ظمأ الأرتواء خمرة المحياة ، وشوق مبرح للنموّ وبلوغ اكمل الحالات الممكنة ، فما غاية هذا الشوق ؟ ولماذا وجد ذلك الظمأ ، اذا كان الغناء كعبة الكمال ونهايته ؟ " (٤) . ٠٠٠ اما الاسرار فتلفنا من كل صوب موعبشا يحاول الشاعر المتأمل ان يشغى ظمأه مهما اسرف في تساوله والحاحه المتواصل :

> وماالحياة ؟ ازهو ورقة وافترار ام خفقة وانتفاض ووثبة وانتشار ؟ افي الغصون حياة وفي المتراب اكفرار ؟ سألته ويحسارا وأسأل الشهب عسا بها وكيف تسدار ؟ والربح من أين تجرى وأين منها الفــرار ؟ تعيش في مبهمات فأين عزمك تهبوي من دوننا الاستار ؟ (٥)

<sup>(</sup>١) الحوماني \_ مجلة المناهج بسج ٢ مج ٤ ص : ١١٣

<sup>(</sup>٢) حسين عرب \_ مجلة المنهل (عدد : ١٢ مص: ١١٥

<sup>(</sup>٣) سليم حيدر \_ ديوان الإفاق (بيروت ١٩٤٦م) ص: ١٩ (٤) مي ريادة \_ ظلمات واشعة (مصر ١٩٢٣م) ص: ٣٦ (٥) صلاح لبكي \_ سأر \_ (لينان و ١٩٤٩) ص: ٧٨ و ٩ (٥) صلاح لبكي as downloaded from Quranic Thought.com

وكد لك يقول ميشل فرح انه يجهل معنى الوجود ويجهل جهلا تاما ما علته وما حقيقته ا

قد جهلنا معنى الوجود وسر الخلد مساءت جهالة الجهال ليسمعنى الوجود نورا تراه خابيا خافيا بعيد استعال

ليسمعنى الوجود لحما وعظما كل يوم نراها في حـــال

ليسمعنى هذا الوجود وجودا قد بدا لابسا ثباب السنوال (1)

ويق ول ابرهيم الحوراني أن المستقبل مجهول ، وهو موضوع تأملاته وافكاره ، وما الغاية من المستقبل ؟ ولم يهدّم الانسان في بالكشف عن المستقبل وما يسرّعنا ؟ ؛

> وبعد فالمستقبل المجه ول موضوع افكارى وما اقول والغاية العظمى اكتشاف ما استتر فيه لجذب النفع او دفع الضرر

فاشجع ولا تهتم جهدا بالغد ذاك اهتمام بالذى لم يوجد

يا أيها المستقبل المججب فی کشف ما حجبت کل یرغیب (۲)

ويمسلَّ الشاعر كثرة التسآل والالحاح ، وهو لا يجد جوابا على تساوً له ولا وصولا السي رغائبه ، فينزل الى دركات الجحيم ، ويصعد محلّقا في طبّات السديم ، ويتغلغل حتى في حبّات التراب باحثا ، مفتشا ليع و خائبا :

> وما ظفرت بما يروم لبست هنالك في النعيم فلم اجدها في الجحيسم فلم تكن بين الغيــــوم وعلى الثرى ليست تقيسم

فلقد مللت من السوال يا ليل ! أن رغائبي وسألت عنها في الجديم وطلبتها بين الغيوم وبحثت عنها في الشرى

أرأيتها يا ليل ؟ ٠٠٠ اخبرنسي ٠٠٠ وان كنت الكتسوم وكذ لسك يسأل نقولا فياض الليل عن سيره:

وهجت تحت رماد القلب اسرارا

(4)

وما رفعت لعين الفكر استارا ؟

بحر انفاس صب فيك قد حارا ؟

يا فحمة الليل كم اضرمت بي نارا وكم سدلتعلى عيني ستار دجي هل انت يا ظلمات الكون شاعرة

وما تقول لمكالاحلام طائرة واين تخفين نور السحابات على

من الجفون أذا طيف الكرى طارا متن الاثير اذا ما عرشك انهارا ؟ (٤)

<sup>(</sup>۱) ميشل فرح \_المناهج \_ مج ۱ مج ٣ مص: ١٠٢

<sup>(</sup>٢) أبراهيم الحوراني \_ المقتطف سج ٣٣ مج ٢ مس: ١٠٥

<sup>(</sup>٣) اليا وتغضل \_ العبرات الملتهبة (بوانس يرس ١٩٣١م) ص: ١٥ و ١٦

<sup>(</sup>٤) نقولًا فياضــ ديوان رفيف الاقحوان (بيروت ١٩٥٠،م) ص: ١٠٩ و ١١٠

ولع ـــ ل قصيدة الطلاسم للشاعر المهجري ابليا أبي ماضي ، هي ابرز مظهر للشعراء اللادريين ، تسائل فيها بحرارة ومرارة عن مصدر هذا الانسان ومجبئه الى هذه الارض وعن معنى وجوده ومصيره ، فكان يصطدم ابدا بالاسرار والالغاز ؛

> جئت لا اعلم من أين ولكن أتيت ولقد ابصرت قدامي طريقاً فمشيت وسأبقى سائرا ان شئت هذا او أبيت كيف جئت ؟ يوكيف ابصرت طريقسى ؟ لستادری (۱)

اننى جئت وامضى ، وانا لا اعلم أنا لغز مودهابي كمجيئي طلسم والذى اؤجد هذا اللغز لغز مبهم لا تجادل ٠٠٠ ذو الحجي من قال ٠٠٠ اني لستادری (۲)

وكذلك يتسائل فوزى المعلوف حائه ا

كيف جئنا الدنيا ؟ ومن ابن جئنا ؟ والى اى عالم سوف نفضي ؟ هل حيينا قبل الوجود ؟ وهل نبعث بعد الردى؟ وفي اتى ارض؟ هو كنه الحياة مها زال ســــرا كل حكم فيه يو ول لنقـــــض! كيف أجلوغدى ؟ و ادرك أمسى ؟ وأنا حرت كيف يومي سيمضي ! (٣)

كل يجهل معنى الوجود وسرَّه ، كل يتساءل عن الحياة وعلَّتها وغايتها ، كلُّ يحاول ان يحلُّ اسرار الكون والغازه ، ولكن لن يستطيع احد ان يدرك اول الحياة وآخرها، فلم التاساول ؟ ولم العناء ؟ :

> خلَّ الامور لربها لا شي أني الدنيا عرف هيها - تدرك يا ها ما زلت تجهل ما الألف (1)

<sup>(</sup>١) ايليا ابو ماضي \_ الجداول مص: ٨٩

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه من ۱۱۲ (جامه المدن) (۳) فوزى المعلوف في ذكرى فوزى المعلوف الزّحلة البنان ۱۳۲۰م) ص ۱۵۰۰

<sup>(</sup>٤) رشيد ايوب - الايوبيات (نيوپورك ١٦٥ ١٩ م) ص: ٨٣

THE PRINCE GHAZI TRUST

وهكذا نرى ان التأمل في الوجود والحياة الا والبحث في علتها الوغاينها ، قد شغل فكر الشعرا العرب في القرن العشرين ، وقد وقفوا عامة موقف اللاد ربين الحيارى بيشكون وقلما آمنوا ايمانا راسخا لا يتزعزع ، ولعلّ انسان اليوم لا يرضهاجا به القدامى مسن فلسفة وعلم ، بل يحاول ان يفسر ما يراه بنفسه ، ويبحث في كلّ ما يحس بغهو يصبو دائما الى اد راك ما غمض ، وحلّ ما أشكل عليه ، عن طريق اختباراته الشخصية الروحية بغان اخفى تألم وبكى ، وبات قلقا ، مضطربا ، لا يطمئن الى شي من من استطاع ان يصل الى اعماق الحياة منذ كانت الحياة ؟ ومن استطاع ان يصرع القضا والقدر منذ كان الغنا والموت ؟ من هذا القضا والقدر ؟ ومن استطاع ان يحلّ لغز الغنا منذ كان الغنا والموت ؟ من هذا ما يقلق الشاعر ، ويجعله لا يهدا ، بل تراه باحثا ، سائلا ، يصعد طورا الى قاق السما ، وطورا يهوى الى اغوار الارض ، فيرجع معمورا بالشك ، محاطا بالجهسل ،

## الجمــا ل

يستندا دباؤها العرب المحدثون في بحوثهم الغنيّة عن الجمال ، على اقوال الادباء الغربيين ، وعلى المداهب الغلسفية الغربية ، ويبدو هذا التأثر بارزا واضحا

وتنقسم فلسفة الجمال عند الغربيين ، الى مذهبين رئيسيين : الآول المذهب يعتبر الجمال قائما في نفس الانسان المدرك ، وفي تعبيره الغنّي الرائع ، والثاني : مذهب يعتبر الجمال قائما على الاشياء نفسها ، الخارجة عن مماكرك الانسان ، فالاول هو الجمال المعنوى او الشعور الاستتيكي ( Esthet tique ) الذي يبحث على الخبروالحق والمغرفة ، ويقل بطحبه الى الكمال ، والثاني على اشراق الفكرة الروحية من خلال المادة ، على ان كلا المذهبين يسقمدان جمالهما من الجمال المطلق موهما مظهران من مظاهر ذلك الجمال الكاسسل ،

فالجمال داتي وموضوعي ، وهو هزّات وانفعالات تحرّك امشاعر الانسان الحسّل ، فتعتريم رجفة الفرح والالم معا ، ويسمو مترفعا عن ﴿ إِلَا الارض ، مشاركا الله في الخلق والابداع بطريقتة الفنّية الخاصة ·

نلاحـــظ هنا ان الجمال اتخذ طريقا جديدا ، فلم يبق محصورا سحدودا في عيون النساء ، وقدود هن ، كما فعل شعراء العرب القدامي عامة ، لكنّم اصبح شعاعا سم اويا يهبط في النفوس " ويكسوها روعة ويجعلها سحرا وفتئة للناس" (1) .

والجمال السماوي الذي العشرين عامة هو الجمال السماوي الذي يصدر عن الجمال المطلق ، غير اننا لا ننسى ان هناك شعرا ، في هذا القرن معقلات ون يستوحون الشعر القديم في وصف جمال المرأة ، والتغنن في محاسنها ، او يستوحون جمال المرأة المعاصرة ، فيبذلون قصارى جهد هم في الوصف المادى ، غير آبهين المروح ، او بمصدر جمال آخر سوى المرأة ، ومهما يكن من الامر فهو لا الشعرا لا يرقون بشعرهم

<sup>(</sup>١) احمد شوقى \_ مجلة الهلال \_ سنة ١٤ مج ١ مص: ٣٧

والجمال في رأى محمود حسن اسماعيل ، 4 موجود في كل مكان ، وفي كل شي \* وباستطاعة الانسان ان يحسه ويدركه ان اراد:

> كل شيء جميل ان وعينا الجمال فشجوب الاصيل شهوة للخيال ووجوم النخيل مخدع للظلال معبد للّيال والدجى أذ يميل

> > وجمال الحياة شاطي و لا نسراه ساق فيه الالسه كل سحر طواه (۱)

ويق ول ابو شبكه ان كل ما حولنا جميل :

السما مصحف سنى والربى متحف غنى والمسا والنسيم عرق جال فيه هوى نقى والغصون التي تميل كلها السن تقـــول : كل ما حولنا جميل (٢)

وكــــ فلك يقول أبو ماضي في انتشار الجمال ، وفي سرّه المكنون :

عش للجمال تراه ههنا وهنا وعش له وهو سرّ جدّ مكنون خير وافضل ممن لا حنين لهم الى الجمال موتماثيل من الطين (٣)

وي ....رى الدكتور منصور فهمي الجمال في التناسب والاوزان ، وقد تدركه النف ..... وتحسَّم بواصطة العين " بعد خلوصه مما يعلق به من مادة واضوا " ، وقد تسمعه النفـــس احيانا براصطة الاذين دون ان يلبس احرفا او تكون له لغة تحفظ في المعجمات ٠٠٠٠ والجمال كالله وكالقوى الخفية من حيث انها لا تعرف بذواتها ، وُلكنها تعرف بآثارها "(١) . وكذلك يقول المنقلوطي : " أن الجمال تناسب بين اجزاً الهيئا المركبة ، سوا اكان ذلك في الماديات ام في المعقولات ، وفي الحقائق ام في الخيالات " (٥) ، غيـــر ان احمد حسن الزيات لا يجد في الجمال تناسبا فحسب ، بل حريقمطلقة ، فيسرى روعتسم " آتيه من ناحية الحرية في الطبيعة ، وحرية الطبيعة هي قانونها العام ، لا تقوم عظمتها الا به ، ولا تتجلى فخما متها الا فبية ١٥٠)

والجمال قوَّة سد اوية ، ويرى الرافعي في الجمال جاذبية قوية " فكأن الله حين يبدع الجميل يرسل في دمه مع الذرة الانسانية ذرة من مادة الكواكب هي سرّ عشـــــقه وجاد بيته " (٧) ، وألجمال في نظــره ايضا ، هو قوة الاستمرار والتجديد فلو سـفـلل

<sup>(</sup>۱) محمود حسن اسماعيل \_ مجلة الكتاب السنة الثالثة سهمهم ١ ص ١٦٢٠ ١٦١ (٢) الياس ابو شبكة المي الابد (بيروت ١٦٢٠) م ٢٣ (٢) الياس ابو شبكة المي الابد (بيروت ١٦٤٠) م ٢٣ (٣) ايليا ابو ماضي \_ الخمائل س ٢٦٠ (١) ص ٢٧٠ (١) ص ٢٧٠ (٥) منصور فهمي \_ خطرانت نفس (مصر ١٦٠٠م) ص ٢٧٠ (٥) مصطفى لظفي المنفلوطي \_ النظرات ج ١ (مصر ١٥٥٠م) ص ٢٣٨ (٢) من ٢٣٨ (١) احمد هطي الزيات \_ مجلة الرسالة عالسنة الثالثة سم ٢ عدد ١٢٧ مص ١١٠ (١)

الرافعي عن تسمية لعلم الجمال لقال : "علم تجديد النفس فان الجمال الذي لا يجدد بمعانيه حواسك وعواطفك ، ويعيد ها غضة ، طرية ، كما قطرت من قبل ، لا يستى جميلا" (١) .

والجمال هو تعبير نفساني ، يرى الانسان ما حوله من كائنات ، فيحبّها ، النَّه يرى فيها بعض نواحي نفسه مفيخلع عليها من ذكائه وشعوره وروحه " (٢) مفعدر الجسال هو النفس، وليس الشي و الخارج عن النفس البشريّة ، فالله ... في نظر بولس سلامة ... " هو بعضها على مظاهر الكون ، فاحبها الانسان ، وقد احب الله ، واحب نفسه على غير علسم منه " (٣) ، وكذلك يرى جبران الجمال في النفس الانسانية ، وهو "الغة بين الحزن والغرج ، هو ما تراه محجوبا وتعرفه مجهولا موتسمعه صامتا ، هو قوة تبتدئ في قد ساقد اسذا تسك، وتنتهي في ما ورا" تخيلاتك " (١) .

وقدد يبلغ الجمأل حدّ الكمال ، فيصبح جزءًا من الازلية ، والجمال في نظــــر جبران " هو الابدية تنظر الى ذاتها في مرآة " (٥) ، والجمال الحقيقي هو الجمال الازليّ المطلق الكامل • والجمال المطلق هو "المشتمل على جمال العقل والرح ، على الايمان والرحمة والحب ، على القدرة والتمرد والالم ، على الخير والحق ، وما الى ذلك مسن تشعبات للجمال المواحد الكامل " (1) . ويسرى المقدسي أن الجمال المطلق هو السذى يستمد منه كل بئي ، وشاعر وجيهما ، كما يستمد منه الزهر شذاه ، والحسن نوره ، وهسو جوهر لا يقني مدى الاد هـــار ؛

يرى ولكن ليسبالا بصار

سر الجمال الازلى الذى

منه جرت بدائع الاشعار والحب بأس القاهر الجبار تشع منه سائر الاو ار انظارهم تخترق الاستار جوهره باق مدى الادهار (Y)

منه استمد الوحي كل نبي منه بنال الزهر نشر الشدا الحسن نور خلف سترغدا وقلما يراه الا الالسمسي اغراضه تغنى ولكنميا

والجمال المطلق هذا ميحرر الانسان من الحدود والسدود مفهو الوطن والدين وهو اللغة الانسانية ، يقول جبران : " أن "لجمال العظيم يأسرني ، ولكن الجمال الاعظم يحرّرني من اسر ذاته " (٨) ، ويدعو الانسان الى اتخاذ الجمال دينا وربا ، نيقـــولْ: " ا تخذوا الجمال دينا ، وا تقوه ربا مفهو الظاهر في كمال المخلوقات ، الباد ى في نتائج المعقولات " (٩) •

<sup>(</sup>۱) مصطفى صادق الرافعي \_ رمائل الاحزان (مصر ، ١٩٢٤م) اص : ١٢٦

<sup>(</sup>٢) بولس سلامة \_ حديث العشية (بيروت، ١٩٥٠م) ص: ٣٣

<sup>(</sup>٣) جبران خليل جبران ـ د محة وابتسامة مص ٩ ٩ ٥ (٥) جبران خليل جبران ـ النبي مص ٩ ٩ ٩ (٥) جبران خليل جبران ـ النبي مص ٩ ٩٣ (٦) شدى المعلوف \_ مجلة محاصرات الندوة اللبنانية مالسنة الاولى معدد ٦ مص ٣٤٣ (٧) انيس المقدسي \_ مجلة الرياض مالسنة الثالثة معدد ١ ١ مص ١ ١٢ و ١٣ (٨) جبران خليل جبران ـ رمل وزيد مص ١ ٧١ (١) جبران خليل جبران ـ د معة وابتسامة مص ٣٥

رأينا مما تقدم أن شعرا العرب في القرى العاشرين قد يقبلون الى الايمان بالجمال المعنوي المجرّد ألذى يسمو بالانسان الى المثل العليا ، ويرتقع به من اوهاق المادة ، وهم يو منون ان للنفس الانسانية قيمة كبيرة في ادراك الجمال والاحساسيم ، والتعبيـــر عنه ، بل يذهبون الى ابعد من هذا ويقولونان النفس الانسانية هي قبس من الجميا ل المطلق الازلي الذي منه يستمد كل شي ، والذي خس الانسان بنفس واعية مد رك\_\_\_ة ، تحس الجمال في ذاتها ، فتعبّر عنه بقطع فرنية خالدة .

الكمال

هـــل يستطيع الانسان، أن يصبح في حياته الدنيا راقيا كاملا ؟ هل اعطى الانسان عقلا وارادة يسيران به في معارج الرقي والكسال ؟ لقد استطاع الانسان ان يكتشف بعض اسرار الطبيعة ، فسخرها لخدمته ، وتطوّرت بذلك الفلسفة الغربية في نظرتها الى العقــل والارادة ، فأكد تان الانسان يستطيع ان يسعى في هذ ما لحياة الدنيا ليصبح كاملا مبينم ا كان الاقدمون مومنهم الشعراء ، يعتقدون انهم بواساء ، اشقياء في هذه الدنيا الزائلة، ولا يرون مجالا للسعى فيها للوصول الى الكمال ، فالكمال هو من صفات الآخرة عاما الشعراء المحدثون ، فلقد نظروا من هذه الناحية ايضا فظرة الاقدمين ، متأثرين بغلسفة النشيو والارتقاء ، والغلسفة النيتشية ، وقد تسرَّب اليهم عن طريق الغرب في اواخر القرن التاسع عشر ، وفي القرن العشرين

ان تأثيــر ها تين الغلسفتين كان قويا حمل الانسان على ان يومن بقوّته العقليـــة ، الروحية المدركة ، واصبح للسويرمان صفات خاصة تتجلّي " في صفا روحانيته ٠٠٠ تسبيح في جوجديد فسيح و تعظره نسمات الحنين الى التسامح و ويخفق فيه الضمير الانساني بهمسات ها تفة و تمجد الاخاء والمساواة ، وتغرى بالاندماج ، بل التلاشي طي تلافيـــف الروح الاعظم الذي ينتظم العالم والاكوان جميعاً " (١) ، كما أن الكمال أصبح في نظــــر شعرائنا هدف الانسان الأول ، وهو " وحده محجة الحياة ، والاتحاد بالمبدع نهايـــة سبيلها " (٢) ، والانسان يسير نحو الكمال ، وفي نفسه الاكوان جميعا ، فيشعر انه هـــو الغضاء \_ على قول جبران \_ ولاحد له ، وهو البحر والنار والنور والارياح ، وهو السحب والجداول والاشجار في ربيعها وفي خريفها ، وهو الجبال في علوها ، والوديان فــــي انخفاضها ، وهو الحقول في خصبها وجدبها ، (٣) ، ويعتقد جبران ان الكمال هو السبر المستمر الى الامام فيق \_ول : "الامام هو الكمال " (٤) .

<sup>(</sup>١) ابراهيم مسلم \_ مجلة المقتطف، مج ٨٦ مج ٥ ، ص: ١٩٥

<sup>(</sup>٢) توفيق حسنناد رالشرتوني \_ من حي الى ميت (بيروت و ١٩٣١) ص: ٣١

 <sup>(</sup>٣) جبران خليل جبران \_ كلمات مص: ٤٧ 
 (٤) المصدر نقسه ٥ ص: ١١١

فسا هو طريق الكمال ؟ وكيف يصل اليه الانسان في حياته الدنيوية ؟ ان في الانسان عقلا نيرا ، وارادة قوية مدهشة ، فاذا اجتمعا في انسان ، جدّ في طلبب العلى ، وطمع الى بلوغ الكمال ، مكافحا كل عشرة في طريق تقدّمه ورقيه ، ولا يرقى احد الا بالجد والكدّ ، وبذل كلّ غال وشمين ، وفي ذلك يقول مصطفى الغلابيني :

ليسيرقى بغير جد وكد لاقتناص الكواكب الزهرا (١)

وكذلىك يقول الزهاوى ان الانسان يرقى بعزمه وارادته ، وانه يستطيع ان يقهــــر الطبيعة والقد معــا :

بالعزم ببالعزم يلقى المرافي عمل نجاحه انه بالعزم مقتدر ان كان للمراعزم في اراد تسم فلا الطبيعة تثنيه ولا القدر (٢)

وي-رى عبد الرحمان شكرى ان الحياة كفاح وجهاد وقوّة ، واقتحام المخاطـر:

رب در فيه لا تأمله ان في غاص على الدر وجد احمق الناس جهول خائف كلما لاح له برق ورعد (٣)

ويشــور الياس قنصل على الذين يتكلون على القضا والقدر ، فينا ديهم الى النهوض والكفاح في الحياة حتى ينالوا العلـــي :

حان ان تطلبوا الحياة وتمشوا بحبور الى العلا آملينا قد كفاكم على القضاء اتكالا وكفاكم من الجمود قرونا (٤)

وقدد استطاع الانسان بسعيه ان يكسب الارض بهجة وحبورا ، واستطاع بعزمه وقوة خلقد، وابداعه ان يكسب الارض مجدا وخلودا ، وفي ذلك يقول الزهـاوى :

> الارض بالانسان أمر تكسب بهجة وتنال سعدا يا ارض لولا سمعيد لم تدركي يا ارض مجدا هو ذلك السمر الذى افشاء مبدعه وابدى لا تحتقره لكونسمه فد كان قردا (٥)

وقـــ د استطاع الانساب مقله ان يرقى الى الاعالي ، واستطاع بعلمه ومعرفته ان يبلـــغ ذروة الكـمال ، فلم يتعلق الانساب بالتواقه والترهات ،ويترك عظائم الامور ؟ وفــــي ذلك يقول عبد الرحمان شــــكرى :

ما في الوجود حقيقة غير النهى فاطمع بنفسك للذرى والهام والعيثران لم تبغه لعظيمة فالعيش حلم طوارق الاعوام والنفس اما شئت كانت عالما يسع الدني في طوله المترامي (1)

<sup>(</sup>۱) مصطفى الغلاييني \_ مجلة النبراس سج ٢ بج ٧ مص: ٢٥٨

<sup>(</sup>٢) جميل الزهاوى \_ رباعيات الزهاوى مص: ٨٩

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمان شكرى \_ مجلة الرسالة مالسنة الثالثة مج ٢ هدد ١٣٠ مص: ٢١٠٨

<sup>(</sup>١) الياس قنصل \_ ديوان الشهام (بوانس ايرس ١٩٣٥ م) ص: ٢٨

<sup>(</sup>٥) جميل الزهاوى \_ الكلم المنظوم \_ مص ١٠١

<sup>(</sup>٦) عبد الرحمان شكرى \_ مجلة المقتطف سج ٩٥ مج ٣ مص ١٩٩

رائد العقل خبرهاد فسرفى اثره فهو للفلاح يقود انما الكون آخذ في التـــرقي والورى ينموعلمهم ويزيد بين حال الاسلاف في السزمن الخالي وحال ابن العصر يون بعيد نستغد مثلما الورى يستغيد فلنسر مثلما يسير سوأنا وليكن في العادات والفكر والآداب هذا الصلاح والتجـــديد (١)

ويدعـــو الغلابيني الناس الى طلب العلى عن طريق العقل والعلم مفيخاطب ابنـاء المصرق:

> وادأبوا في طلابة العلياء علنا نرتجي بصيصضياء ابن داعي النشاط والارتقاء ? (٢)

يا بني الشرق ابن انتم أفيقوا وانيروا بالعلم اليل عقبول اين اهل العقول اهل المضاء

ويسسرى عبد الرحمان شكرى ان انسان الغرب استطاع ال يبلغ الشمس واقصى الكون بعقله النيّر ، واستطاع ان يخلق ويبدع ، ويستّخر لارادته ما شأ من الطبيعة الجبارة فيخاطب متعجيا ا

> بربك ايها الانسان لم اصبحت انسانا بعقل يبلغ الشمس مواقصي الكون عرفانا وجدت لكل ما كان من الاكوان ميزانا كأنك خالق الخلقين اكوانا وازمانا وسخرت الرياح مطية والبرق فرسانا (7)

ويسرى محمود ابو الوقا أن الكمال هو غاية الوجود ، وأن الله أراد بنا أن نسود الاكوان ونهلغ اعلى درجات الرقــــى :

ليت شعرى ماذا اراد بنا الخالق الا سيادة الاكوان

لذلـــك ينبغي على الانسان ان يوفق في حياته بين الحياة السماويّة ، والحياة الارضية، ويصل بين الروح والمادة ، ويربط \_ على حد تعبير منصور فهمي \_ " بسبب بين عالم الحقيقة الحاصلة ، وبين عالم الخيال الجميل المنتظر ، وليعلم أن الحياة الدنيا لا تطيب اللا اذا مزجت بحياة روحية عالية ، مداها المحبقيين الناس، وعزمها السلام ، وافقه ..... السماء " (٥) ، والانسان هو موحد الاكوان ، لولاه لما كان للعالم وجود ولا كيان مولا معنى ، يقول ميخائيل نعيمة أن الانسان " بروحه عالم تجمعت فيه كل العوالم مسسن منظورة وغير منظورة ، فهي لا وجود لها الله فيه " (٦) ، وهو يومن بالانسان أيمانا قويا،

<sup>(</sup>١) جرجي شاهين عطية \_ مجلة الحارس السنة السابعةجه ٤ مص: ٢٨٦

<sup>(</sup>٢) مصطفى الغلايبني \_ مجلة النبراس ممج ٢ مج ٧ مص: ٧٥٦

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمان شكرى \_ مجلقالمقتطف معج ٨٧ مج ٤ مص: ١١٨

<sup>(</sup>٤) محمود ابو الوفا \_ مجلة المقتطف سج ٢٦٦ج ٢ ص ١٧٣

<sup>(</sup>ه) منصور فهمي \_خطرات نفس س: ۸۲ (۱) ميخائيل نعيمة \_ زاد المعاد مص: ۳۸

٧ والمراكزي الكالف والفران

ويو من بقد رته على بلوغ الكمال المنشود و فغي الانسان قدرة الهنية ٣ ولولا ايماني بالانسان و لما كان ايماني بالله من فعبثا ندعي الايمان بالله قبل ان ينكشف لنا الله في الانسان و وعبثا نحاول فهم الانسان قبل ان يتجلّى لنا الانسان في الله ١٠٠ (فيصبح الانسان) خالقا بعين القدرة التي خلقته " (١) وليس الانسان في الحقيقة الاعلامة لوجود الآلهة وهي التي تثبت وجود ها بوجود الانسان و وتبلغ كمالها عن طريق الانسان وفي ذلك يقول جبران على لسان الآلهة : " ١٠٠ بالانسان نطلب علامة لما بنا ، وبحياته ننشد كمال ذواتنا " (١) السان الآلهة : " ١٠٠٠ بالانسان نطلب علامة لما بنا ، وبحياته ننشد كمال ذواتنا " (١) السان الآلهة الما بنا ، وبحياته ننشد كمال ذواتنا " (١) السان الآلهة الما بنا ، وبحياته ننشد كمال ذواتنا " (١) السان الآلهة الما بنا ، وبحياته ننشد كمال ذواتنا " (١) السان الآلهة الما بنا ، وبحياته نسان الآله الما بنا ، وبحياته نسان الآله الما الما المان المان المان المان المان الآله المان المان الآله المان ال

وهكدا نرى ان فكرة الايمان بالانسان ، وبقد رته العقلية ، وبرقيه المستمرّ تتجلّى في الشعر العربي الحديث مو من بالانسان وقيمته وهو يرى ان الكمال ينشد في الحياة الدنيا عن طريق الكفاح والكدّ والعزم ، وعن طريق العقل والعلم والمعرفة ، والانسان قاد رعلى ان يرتشي حتى يصل الى اعلى درجة ، درجدا الكمال ، جيث يشارك الله مباشرة في الخلق والابداع ، فتمتلى " نفسه محبة تحدلا ، وخيدرا وجمالا ، ويعبر كل فرد عن عواطفه الراقية بطريقته الخاصة ، اما بالموسيقي او بالتصويد او النحت ، او بالأدب ، هذه نظرة الشعرا "العرب المحدثون الى الكمال ، فلنر ما كاندت نظرتهم الى الغنّ ،

<sup>(</sup>۱) میخائیل نعیمة \_البیادر ،ص: ۱۱ و ۱۲

<sup>(</sup>٢) جبران خليل جبران \_آلهة الارض اص ٢٣





ان الشعر العربي القديم لم يحفل بالفن ، ولم يعرفه لأسباب عديدة قد تكون في عدم الايمان بالانسان ، وعدم قدرته على الخلق والابداع ، وقد رأينا ان الشاعر العربي قديما كان مستسلما للقضا والقدر ، وكان آلة في ايدى الخلفا والامرا والولاة ، لذلك ذابيت فرديته ، ولم يشعر بذاته ، واصبح مقيدا ، غير حرّفي انتاجه وعبقريّته ، والفن \_ كما نعلم \_ شخصي ، حرّ بطبيعته ، لا يترعرع ولا يقوى الا اذا تحرّر الانسان من كل قيد ، وآمن بذات وفرديته ، وقدرته على الخلق والابيداع ،

وبغضل تخلفل الغلسفة اليونانية والاوربية في الغير العربي ، فقد استطاع شعراؤنا ان وبغضل تخلفل الغلسفة اليونانية والاوربية في الغير العربي ، فقد استطاع شعراؤنا ان يتحرروا من نير الملوك والامرا والحكام ، وبالتالي استطاعوا ان يتحرروا من عبودية السما فراحوا يكبون على الخلق الغني ، يعملون ضمن نطاقهم الضيق ، منطلقين ، مو منبن بنغوسهم، ولقد كثر حديث الغن والغنانين في الأدب العربي الحديث ، واخذ بعض الادبا يكتبون متأثرين بالتيارات الغنية الاجنبية ، ومذاهبها العديدة ، فكتبوا ، في ما هية الغن موواجب الغنانين ، كما انهم اهتموا بغاية الغن ، فقال بعضهم ان للغن غاية ، يجب ان يسمعى اليها ، وقال البعض الآخر بنظرية " الغن للغن " ٠٠٠ وقد اتفق جميعهم ان الغن همو الوعي الفردى ، والتعبير الانساني السامي الصادر عن ذلك الوعي ، الذى يخفق له كمل الوعي الفردى ، والقن هو الحرية ، كما يقول توفيق الحكيم وهو " حرية الفكروالشعور ولا منبع له الافكر الغنان وقلبه ، وهما وحدهما الهاديان له ، ان الوعي الفردى هو روح الغن" (۱) ،

والصدة في من طبيعة الفن ، ولا يكون الفن جميلا الآ ادا كان صادقا ، وفي ذلك يقول يوسف مراد : "الفن تعبير صادق ، ولا يكون التعبير الفني جميلا الآ اذا كان صادقدا ولا يمكن تذوق الآية الفنية الجميلة الآ اذا كانت بطريقة ما تعبيرا عن جانب من جوانبانفسنا "٢) ، كما أن الحق أيضا هو من طبيعة الفنّ ، لأنه هو الانتاج الروحي السامي على حدّ تعبير عزيز احمد فهمي \_ " والفن لا يحيد عن الحقّ (٣) ، وهو مورد النور والحب والصفاء ، وهو الايكة التي يعيش فيها بلبل القلب الغيرد ، وهو دوحة تجتني منها ما تشاء ، وفي ذلسك بنشد فواد كامسسل :

انما الغن مورد الحب والنور مشهي الأمواه ، عذب الورود انما الغن ايكة عاش فيها بلبل القلب بين ناى موعـــود انما الغن دوحة في ذراها كل ما شئت من جني ، وورود (٤)

<sup>(</sup>١) توفيق الحكيم \_ تحت شمس الفكر ، ص: ٢٢

<sup>(</sup>٢) يوسف مراد \_ مجلة الكتاب \_ #سنة اللاللم : ع ٢ ، ج ١ من ١٠٣

<sup>(</sup>٣) عزيز احمد قهمي \_ مجلة الرسالة بالسنة السابعة مم ٢ عدد ٣٢٠ مص: ١٦٥٥

<sup>(</sup>٤) فواد كامل \_ مجلة الاديب السنة السابعة مع ٧ ، ص: ٣٩

والفن طائر حر ، لا يتقيد ، وهو روا سام ١٠ وفي دالك بقول جبران : " الفن طائر حرّ يسبح محلقاً عندما يشاء ، ويهبط الى الارض عندما يشاء ، وليس من قوة في هذا العالم تستطيع تقييده أو تغييره ٠٠٠ الفن روح سام ٠٠٠ وعلى الشرقيين أن يعرفوا هد و الحقيقة " (١) • وكذلك يقول أن الغنّ هو مظهر من "خفايا الفرد عومظا هر الطبيعة على ايجاد اشكال جديدة " (٢) .

ويسمرى ميخائيل نعيمة في الغنّ محبة ، وايمانا يهدف الانسان الاسمى موالفن هو في "حياة موحدة الغاية والإراداة ، في قلبها ايمان لا يتزعزع يهدف الانسان الاسمى ، وفي ايمانها محبة لا تنضب لكل من شاركها وما شاركها في ذلك الهدف" (٣)، لذلك يرى أن الغن الاكبر هو في نفس الانسان ، وفي حباته المثلى التي تتجلى فيسي اخلاقه العالية ، فالغن الاكبر هو "ضمير لا يسخّر ، وجبين لا يعقّر ، ولسان حليم شكور ، وقلب عفيف غفور ، وعيش لا تبصر القذى ، ويد لا تنزل الاذى ، وفكر يرى فيسي البلية عطية ، وخيال يربط الازلية بالابدية " (٤) ، ويرى ميشل قرح ايضا أن الفسن الخالد هو في النفس ، ويبقى ببقاء النفس ، وأن الله هو الذي صاغ ذلك الفن البديع :

> هو باق بقاء ها أترى النفس سوى فن خالد وجمال كل ما في ذا الكون من مبدعات صاغه فن المبدع المتعالى

ويسسرى الزيّات في الغن غاية ، وليس الغنّ للغنّ "كما يقول البعض ، وليس هو " ان تحاكى الطبيعة محاكاة الصدى ، وتمثلها تمثيل المرآة ، وتنقلها نقل الآلة ، تلك هي النَّيْتِ التي تنفي الذكا ، والعبودية التي تسلب القوة ، انما عظمة الغن ان يفسوق الطبيعة " (1) ، ويطفو عليها الانسان من انسانيته لتهديب النفوس ، وتلطيفها ، فيبعدها عن مزالق الشرّ ، ويرفعها الى جو يعيق بالغضيلة ، والخير والصلاح ، الأن غاية الغن الارتفاع بالروح الى المكان الاسمى " (٢) ، وغاية الغن ، حياة وحركة نحو مثل اعلى " (A) ، وفاية الفنان أيضا ، العلام على المعام ومحوص من ان يسعى نحوالمثل العليا لتطّ هر الحياة من اقدارها ، وبث روح الجمال والقوة فيها ، وفرض مبادئ عليها وتذكيتها ، وإيقاظ القوة النائمة " (١) ، فالتمرُّد والثورة ، والاحساس العميق موالسير دوما الى محبة المثل الحليا هي سبيعة الفنان وهدنه ، والفنان ينفذ دوما الى اعما ق الاعماق ، ويشعر دوما بمحبة أكيدة لكل ما في الطبيعة والوجود ، فيحميها من الأذى ، ويحويها كلها في قلبه لتحيا خالدة ، وفي دلك يقول مصطفى قرّوخ : "الغنان قيي حالة تأملهالعميق ، ينتهي الى محبقكل درة في هذا الوجود ، ومتى عشق واحب لا يمكن

<sup>(</sup>۱) جبران خليل جران \_ العواصف اص: ۲۰۰ \_ ۲۰۱

<sup>(</sup>۲) جبران خلیل جبران \_ کلمات اس: ۲۸

<sup>(</sup>٣) ميخائيل نعيمة \_البيادر ص: ٧٠

<sup>(</sup>٤) ميخائيل نعيمة \_ المصدر نفسه عص: ٢٠٠ (٥) ميشل فرح \_ مجلة المناهج عنج ١ بح ٣ عص: ١٠٣ (٦) احمد حسن الزيات \_ مجلة الرسالة عالسنة الثالثة عنج ٢ عدد ١٧٠٠ ص: ١٩٦٢ (٧) مصطفى قريخ \_ مجلة المورد الصافى عنج ٢٠٠ بح ٢٠ عص: ١٢٦ (٨) لطفى حبدر \_ محاولات في فهم الالدب (بيروت ١٩٤٣م) ص: ٢٢ (١) محمود عزت موسى \_ مجلة الحديث عالسنة العاشرة عدد ١ عص: ١٥

ان يسي \* الى اى درة \* (١) ، حينتُذا يستطيع بقوته الروحية ١٥ ومحبته المخلصة ، ان يخلق ويبدع ، ويمحو كل ظلمة من مطاويها ، ويشيع السلام في الاكوان ، فيغد و نصف الهم ، وفيم صفات الله ، وفي دلك ينشد الياس قنصــل :

> وامحت كل صلمة من مطاويها ومد الولاء روح السلام وغدا المرا نصف رب ووشي بشعاع الكمال ثوب الرغام (٢)

ويسمرى الغنا الله في كل ذرة في الوجود ، دينهالحب والجمال ؛

يرى في الاصيل ، وفي الليل وفي بسمة الصباح الوليد (7) دينه الحب والجمال ، ودنياه مزيم من المنى والوعود

وقد خصّ الله الغنان بيراع يكشف به سر الوجود ، وبنور يرى فيه كل ذرة في الوجود ، فيرسم الصغاء ، وينبثق من أنا مله روح الخلود ، وفي ذلك يقول ايضا قواد كامل مخاطبا الفنسان :

يا صديقي الفنان ٠٠٠ هذا يراع خصه الله بعض سرّ الوجود بارع يرسم الصغاء ادا مرعلى ثفر غادة أمليود وتراه يصور الريح والنوم ، ولمع السنا وقصف الرعسود هو أن رق صدحة للقماري وأذا ثار صرخة للاسود تلك آثاره ٠٠٠ كأن عليها نفثة الرق من يمين الخلسود ! (١)

فرق عنده بين بشع وجميل ، وبين ميت وحي ، وفي ذلك يخاطب عبد المعطى حجازى الفنيان :

> انت ظل الله على الارض افتنانا وابتداعا انتوحى الشمرللروضحياة وشعاعها

والفنان يسبح دوما في دنيا الجمال ، فيرى كل شي عميل ، ويعبر عن احساسه بالوان جميلة من خياله الخصب ، وهو نبي ورسول ، يرى المعجزات ، ويفهم سرّها :

انت للفن نبي مرســـل شهدت عيناى منك المعجـزات (٦)

تمزج الحس بألوان الخيال مثلما يمزج بالماء الرحيق

<sup>(</sup>١) مصطفى فروخ \_ مجلة المورد الصافي سج ٢٠ مج ٢ مص: ١٢٣

<sup>(</sup>٢) اليا مرقنصل \_ مجلة الضاد عالسنة الثامنة عدد: ٦ ، ص: ٢٤٨

<sup>(</sup>٣) فواد كامل \_ مجلة الاديب \_ السنة السابعة بج : ٧ ، ص: ٣٩

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، ص: ٣٩

<sup>(</sup>٥)عبد المعطى حجازى \_ مجلة الرسالة السنة التاسعة ، مج ١ عدد : ٣٩٩ مص: ٢١٨

<sup>(</sup>٦) المصدرنفسه ص: ١١٨

THE PRINCE GHAZI TRUST

والغنان صانع المعجزات ، ومانع الخلود ٢٦ وهوراً هب يجون الظلمات ليكشف اسرار لغز الوجود ، وهو عنوان الحيساة :

انها الساهر والناس نيام تصنع الحسن وتلهو بالخلود الها الراهب في دير الظلام تكشف الاستار عن لغز الوجود

انت عنوان الحبياة انت رمز للزميان (١)

والغنان هو جمال الارض ، وسحره ، وهو الحبوالشوق ، ونور الشمس وحياتها ، وهو الذي يحيي المو تسلى ،

فهو للفنان في الدنيا سناه فهو للفنان للحب صداء فهو للفنان مشكاة الحياء ان يكن في الارض سحرا أوجمال او يكن في الحبشوق أو ملال او يكن للشمس نور أو جلال

انطق الصام الله احبا الموات (٢)

ذلك الفنان وحي منزل

كسل هذه الاقوال ، ومثلها كثير في الادب العربي الحديث ، تدل على ان رجال الغكر وفي مقد متهم الشعرا والادبا ، اخدوا يبذلون نظرتهم القديمة الى الانسان ، واصبحوا مو منين بهذا الانسان وقيمته الروحية ، وانتاجه الغني ، وقدرته على الخلق والابسداع كما اننا نجد انهدا الادب متأثر بالتيارات الاجنبية تأثرا كبيرا لا سيّما وان الكثيرين من شعرائنا قد استطاعوا ان يتعمقوا في دراسة الآداب الغربية في لغاتها الاصلية ، وان يقرأوا ما ينتجه عباقرة الغرب في كل حقل من حقول الغنون ، ونرى من احية ثانية ان شاعر اليوم اخذ يميل الى الثقافة العالمية ، غير مستنكف منها ولا وجل ، وقد بهرتسسه حضارة الغرب ، فشعر بنقض في ثقافة الشرق العربي ، التي لم تزل تستوحي ماضيسها ، وتتغنى بقديمها ، فهب مكبا ، دارسا ، متخذا من الغرب اساتذه لم ، غيران هذا التأثر وشعرائنا يستوحون القديم ، وبذلك ظنوا جامدين ، مكبلين ، مقلدين ، لكنّا نرى نفسرا من رجال العلم والادب والثقافة ، والفنّ ، يقفون الى جانب الغرب وعلومه وفنونه مسايرينه في نهضته الجديدة ، يستوحون اجمل ما فيها ، فساهموا بذلك ، الى حدّ بعيد في خلق في نهضته الجديدة ، خلقت فيهم انطلاقا من كل تقليد ، وتحرّرا من كلّ عبود يستة ،

<sup>(</sup>١) عبد المعطي حجازي \_ مجلة الرسالة بالسنة التاسعة سج ١ ففدد : ٣٩٩ ، ص: ٢١٨ و ١٩

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه عص: ١١٩

الحقيق\_\_\_ة

اصبح الانسان الحديث ، لا سيما الشاعر ، شغوفا بالبحث عن حقيقة كل ما في الوجود ، مشوقا الى ان يجد حقيقة نفسه وماحوله ، حتى ادا تأمل ، رأى ان الله هو الحقيقة الكبرى التي هي الكمال والجمال والمعرفة ، كما رآها من قبله الفلاسفة الشعراء والصوفيون القدماء ، وعند ما تأمل في ظواهر الوجود والحياة ، احاطه الشك والحيرة واللأدرية ، فقام يبحث عن حقيقتها ، واحدة فواحدة ، ولم يدر ان الحقيقة لا تتجزأ ، فهي في جوهرها واحدة غير انها اكتست الوانا كثيرة ، وظهرت بمظاهر عديدة ، وقد اخذ النجفي على الدين ببحثون عن الحقيقة في هذه الالوان دون الالتفات الى جوهرها الاسمى فقيال :

ليس الحقائق ما اكتست لونافما شغل الورى عنها سوى الالوان تأبي السفور فما كشفت حجابها الاتبدت في هجاب ثانييي (١)

والحقيقة جوهر ازلي ، لا يتغيّر ، ولا يصيبه الغنا ، كل مظهر من مظاهر الطبيعة يتغيّر "فللبحر مد وجزر ، وللقمر نقص وكمال ، وللزمن صيف وشتا ، اما الحق \_ يقول جبران \_ فلا يحول ولا ينزول ولا يتغيّر " (٢) ، فهو صامد امام قوى الطبيعة الجبارة ، فلا الموت يدثيه ، ولا النكبا تزعزعه ويقول قيصر المعلوف ان حقيقة الانسان مثلا هوالجوهر الالهي الذى فيه ، والذى يرجع الى أصله ومصد ره خالدا :

نبكي على عرض الانسان واعجبي والجوهر الحقّ ليس الموت يغنيه (٣) وبعد ان يبحثعبد الرحمان شكرى عن الحقّ سائلا الرياح والسما ، راجيا ان يجد ، مآملا ان يحمل اليه الصباح وجها منه ، او تبيّن له الاحلام ضيا منه ،

طالما خاب ناشد الحق لكن رجائي كما عهدت رجائي و الخفاء قد يجيء الصباح منه بوجه طالما كان مضمرا في الخفاء او تبيّن الاحلام منه ضياء في سماء الامال مثل ذكاء (٤)

ولمّـا رجع الى نفسه رأى ان الحقيقة هي العقل ، الجوهر الالهي الواصى الذى خــمَّ الله به الانسـان :

<sup>(</sup>١) احمد صافى النجفي \_ مجلة المناهج سج ٢ هج ١ ، ص: ١١

<sup>(</sup>٢) جبران خليل جبران \_العواصف عص: ١٥

<sup>(</sup>۳) قیصر المعلوف \_ دیوان تدکار المهاجر هج ۱ (مطبعه المطاطع مان باولوه ۱۹۰۶م) ص: ۱۱۸

<sup>(</sup>٤) و (٥) عبد الرحمان شكرى \_ مجلة المقتطف ممج ٩٥ هج ٣ مص : ٢٨٩

FOR QURANIC THOUGH عن السيف وبرهان

له القدرة والشأن (١)

انا الحق فما يجدى سلاحي حجة تغني وروح من لدن رب

والحــــــــق قوى ، هو فالقوة صنوان ، وفي ذلك يقول ايضا على لسان الحق مخاطبــــا القيية :

> يقول الناسخصمان وبعض القول بهتان هم الجهّال ما عرفوا واهل الجهل عميان وذا للناس اعسلان انا أنت برانت أنيا (7)

وكذليك يقول ابوالقاسم الشاب الاحق قوة ءاذا سخط حظم الاصنام ، وصعيق الجبابرة ؛

هو الحق يبقى ساكنا فادا طفي باعماقه السخط القصوف يدمدم وينحط كالصخر الاصم اذا هوى أدا صعق الجبّار تحت قيسود ،

ويسسرى حسن عارف ان الحق شعاع وهاج ، يعمى الابصار ، غير انه ينير القلبوب ؛ يا شعاع الحق فيعادا الغرار اترى لقياك تعمي بصرى

انت للقلب ملاذ ومنسار فأنر قلبي واطفى ونظرى (1)

والحسيق مر مطلق ، وهو الصوت الصارخ ، والضو الناقد ، والسهم الخارق ، ونسس ذ لك يقول أبرهيم على ...

> الحق حرّ مطلق مهما تعشر في القيود الحق صوت صائح في صرخةً او في همود مهما تعددت السدود عليه فاخترق السيدود (٥)

ويسمرى ابو شادى ان الحقيقة مطلقة ، لا تحد ، وهي تأبي التعصب لا ي مبدأ ، وهمي

وأرى الحقيقة لاتحد فمالنا نهوى التعصب في غرور جان ؟ لم لا نفتش في شعور مخلص للحق دون تخرب وهـــوان ؟

وكذلسك يقول جبران أن الحقبقة تأبى التعصب ، فأذا أرتفع الانسان عن كل الحدود فأنه واحسدة ، صرت بالحقيقة مثل ربُّك " (٧) ، لان الحقيقة من طبيعتها ان تكون عاطفــة انسانية عالمية ، ويقول ايضا : " هي تلك العاطفة الخفية التي تعلمنا النفرج بأيامنا

<sup>(</sup>۱) و (۲) احمد محرم \_ محلة الله المسلط في المستقد الم

وتجعلنا نتمنى ذلك الغرج نفسه لجميرة المتالكة FOR QURANIC THOUGH

الما صاحب الحقيقة فه وعالمي ، حرّ ، مخلص ، جرى ، لا يها بغضب النا سولا يخاف حنقهم ، فيقسول الزهساوى :

هي الحقيقة ارضاها وان غضبوا وانَّ عيها وان صاحوا وان جليوًا وان اهانوا وان سبوا وان ثلبوا

اقولها غير هياب وانحنق وا

وكذابك يقول مخاطبا الدين يومنون بالحقيقة :

قولوا الحقيقة جاهبرين واعلنوا للناسما فيها من الاسرار (٣)

وقسد يشتاق الشعرا الى معرفة سرّ الحقيقة ، والى لمسها وروايتها ، سافسرة ، عارية ، الأنهم يو منون بها ، ويعظمونها ، وفي ذلك يقول بهجة الا شرى :

عظمت بعد الله كل حقيقة زهرا الم تحكيبورا ستورها أربي من الدنيا بلوغ رحابها ومنال سدتها ولمسسريرها آلبت القاها بحر صحيفتي وأرودها في عربها وسفورها

وكذ المدك يشتاق نسيب عريضة الى لقيا الحقيقة ، فيخاطب نفسه ان تنطلق في الغضاء ، وتشق الحجاب ليبلغ الحقيقة الكبرى ، ويعرف جوهرها وسرّه\_ !

ألا استيقظي يا اشعة نفسي ولو لدقيقة وشقي حجاب دياجير رمسي الألقى الحقيقة فغي جمود علي پئور وشك بغير انتظام يدور (٥)

وقسد يكفّر الناس الدين يفكّرون ويتأملون ، ويكفرون ايضا من يعتص بالحقيقة ويبديها ، فاذا قال الناس بهذا خليملم الجن والانس ان الزهاوي ملحب :

ان كان من يبدى الحقيقة ملحدا فليشهد الثقلان اني ملحد (7)

ويق ول الزهاوي ايض !

نيعد تفكيري من الالحاد جم الشكوك الى الحقيقة صاد وأقولها جهرا على الاشهاد (Y)

اني افكرفي الطبيعة فاحصا ما حيلتي وأنا امرو متنكـــر انا في حياتي بالحقيقة مغرم

<sup>(1)</sup> جبران خليل جبوان \_ الاروام المتعردة مص: ٩٨

<sup>(</sup>٢) جميل الزهاوى \_ رباعيات الزهاوى \_ ص: ٥٠٣٥

<sup>(</sup>٣) جميل الزهاوى الوشال ، ص: ٥٥

<sup>(</sup>٤) محمد بهجة الاثرى \_ مجلة الكتاب السنة الاولى ميه ١٠ ٥ ص: ٤٤٣

<sup>(</sup>٥) نسيبعريضة ـ الاوواج الحائرة من: ٢٥

<sup>(</sup>٦) جبيل الزهاوي \_ الاوشال من: ٥٦

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه من ١٠٣



اذا انا قلت الحقّ والحقّ غايتي فما ضرّني ظنّ الورى انه الكفر (١)

وقى سى على هذا كثيرا من الشعر العربي الحديث الذى يدلّ على ان شعرائنا اليوم مؤمنون بها ، لأنها النور الذى يبدّد الظلام ، والسهم الذى يخرق الصخور والركام ، والعقل الذى يفحم بالبرهان ، والقوة الجبارة التي تحظم الاقزام ، وهي قبس مسسن الحقيقة الكبرى ، وروح ازليّة منها ، ويتساوى امامها الغنيّ والغقيسر ، وينحني قدّامها الملك والصعليوك ،

<sup>(1)</sup> عبد الحميد الراضّ \_ مجلة العرفان ممج ٢٨ هج ٣ ه ص: ٢٦٤



وتغنسي الادب العربي الحديث بالانسانية على انها مجموعة الغضائل ، وهي خلاصة الخير والعدل والرَّحمة والمحبة ، ومثل ذلك من حميد الصفات ، وهذه الانسانية هي ولا شك نتيجة للآراء الفلسفية التي انتشرت على ممر العصور في البيئات العربية المختلفة ، وبلغ الايمان بمقدرة الانسان دروته بعد الثورة الفرنسية التي جأنت " تهدم اسوار العبودية بهدم جدران الباستيل ، وتعلن حقوق الانسان ، مستخلصة من بين الاخرية ، والدما، والجماجم كلمسات الثورة الانسانية الكبرى ، فلسفات عديدة ، دعت الى الايمان بالانسان ، وقد رته الروحيــــة والعقلية ، فاهتم الادب بالانسان وشو ونه وحالاته ، واصبح د يمقراطها بعد ال ك\_\_\_\_ان ارستقراطيا لا يعنى الا بشوون الملوك والامراء واصبحت المدنية تقاس على ضو ، الانسانية، لأن الانسانية \_ على حدّ تعبير المقدسي عه هي روح المدنية الصحيحة ، التي لا تعيز نفسا عن نفس ، ولا جنسا عن جنس ، ولا لونا عن لون ، وألتي لا تعرف الا المحبة والخدَّمة العمومية (٢) . والانسانية عالمة ، مدركة ، قادا حلت في قلب الانسان رفعته الى الدرجة الالوهية حيث المحبة والعدل والمساواة والمعرفة ، وادافقدها نزلت به الى الدرجة الحيوانية حيث البغض والظلم والحقد والوحشيّة والجهل ، والمدنية الصحيحة عماد ها العلم والمعد فة والرقيّ المستمرّ لكل فرد من أفراد ها • وهذه لا تقوم الربروحها ، ألا وهي الانسانية .

والانسانية مطلقة ﴿ لا تعرف قوما ، ولا وطنا ، ولا جنسا ، ولا لونا ! وقد بلغت الانسانية دروتها بعد الحربين العالميتين الاخبرتين ، وقامت الام في جميع انحا، المعمور ، تنادى بحقوق الانسان ، اينما كان ، وتنشر بين الناس شرعة حقوق الانسان . كل هذا قيد تغلغل في الفكر العربي الحديث ، ولقي صدى عميقا في قلسوك الشعرا الواعية ، فهبُّوا يطلبون العدل والمساواة والحرية ، ويحثون قومهم على الاخاء والتعاون ، والتجرد من كل تقليد بضع ستارا بينهم وبين ابنا وطنهم منجهة ، والعلم كله منجهة اخرى ، ذلك أن الانسانية مطلقة تدعو الى الاخا والعدل والمساواة والتعاون ، ولا تعرف حدا ولا فاصلا ، والعالم اليوم -على حدّ تعبير احمد امين \_" في حاجة الى نبيّ جديد هو الانسانية " ، ويجب على المدنبة ان تنفذ روحها "الى كل قلب حتى قلوب الساسة ورجال الحكم ، وان يتجه الناس الى رفـــع البواس عن البائسين ، واعانة المصابين ،والاخذ بيد الضعفاء والمساكين من اقراد وام ٠٠٠ والشعور الحلم بالاخوة التامة ، من غير تفرقة بين جنس وجنس ، ولون ولون ، واقليم واقلب \_\_ ، ومحاربة القسوة والظلم حيث يكون ، ونصرة العدل حيث يكون " (٣) ، فلو حوسبالقوى على ظلمه ، ونال الضعيف بعض حقوقه ، لعم العالم الخيروالسلام ، وتلاشى الشرّ في كل مكان ، وفي ذلك يقول ابراهيم الدبّاغ :

> آه لو هوبوالقوى على البغي ونال الضعيف بعض الحقوق لغتحنا للخبركل سيبيل وسودنا في الشركل طريق (1)

<sup>(</sup>۱) مي زيادة \_ كلمات واشارات (مصر ، ١٩٢٢م) ص: ٩٤ \_ ٩٥ (٢) اليس المقد سي \_ مجلة الكلية صح: ١٢ ، ج: ؛ مص: ٢٩٣ (٣) احمد امين \_ مجلة الكتاب منع: ٣٠ ، ج ١ ، مص: ٢٣ (٤) ابراهيم الدباغ \_ مجلة الكتاب السنة الثانية مه ١٩٩٣م ، مص: ١٧٦

والانسانية المطلقة تدعوا لى المساواة آنالا تعتبر الونا الأولا الونا ؟ ولا طبقة دون اخرى ، وهي عالمية ، لا تعترف بالقومية ، بل بالناس جميعا ، وفي ذلك يقول احمد امين : • الحياة هي قلب ينبض بالحبالعام للانسانية كلها ، من غير اعتبار لطبقة ، ولا لون ، ولا حسب ونسب ، ولا غنى ولا جهل ، ولا ثقافة ، ٠٠٠ ان الانسانية لا تعترف بالقومية ولكن تعترف بالناسجميع\_ " (١) .

وقسد انتشر المذهب الماسوني الذي يدعو الى الانسانية والعدل والمحبة فنادى به الشعراء وعظموه ، وفي دلك يقول أحمد ركي ابو شادى مخاطبا دعاة الانسانية :

بمثلكم يبلغ الماسون غايتهم من وحدة الناس في بر وتعليم

سرًّا من الشمس في وحي وتعميم (٢)

لها المساواة نبراسكان بها

وان الناس جميعا متساوون ، وهم من مادة واحدة ، فلم الكبريا والابتحساد ?، وفي دلك يقول مصطفى الغلايينيي :

كل خلق من طينها والماء فجميع الإنام من حــوّاء فارحم يرحمك من في السماء (7)

انما الناسيا قوى سواء لا تدع شوكة التكبر تنمو خفف آلوطأ فالبرايا عيال الله

والانسانية المطلقة تدعو دوما أنى المساواة ، وهي عاطفة سامية " تربطنا بكل افـــراد النوع الانساني ، وتغرس في قلوبنا الحنان على الجميع ٠٠٠ ولا فرق فيها بالجنسيات والاديان ، الأنها عاطفة الأنسانية ، فعندها الاسود والابيض ، والاصفر والاحمر ـ سواء ، والعالم والجاهل ، والغني والغقير ، والمتمدن والمتوحش ، والذكروالانثى ، الأة الكـــل أبنا والانسانية ٠٠٠ فهي تجمع العائلات والاوطان ، والممالك والعلوم ، والمداهب تحست جناحها ، وتنشر عليهم سحائب الرضوان " (٤) ، وكذلك قال الشــاعر ،

لا فرق البين الخلائق رتبة فكبيرهم وصغيرهم سيان ما دام كل عاملا ومتمما ما يستطيع بهمة وجنان (٥)

والانسان على الجامعات ، هي اقرب الجامعات الى قلب الانسان عواعلقها بفواده ، والصقها بنفسه ، لانه يبكي لمصاب من لا يعرف وان كان دلك المصاب تاريخا من التواريخ او اسطورة من الاساطير " (٦) ، وكذلك يقول ميخائيل نعيمة : "حتى اذا التأمت الآنسانية ضاع فيها العربي والاعجمي ، واصبح الكل عائلةواحدة ، مسكنها الارض، ومطمحها السما " (٧) ، والانسانية الكبرى هي صوصعتون ، وحربة عادلة ، تهفو الى الانطلاق، لا تعرف حدا ولا سدا ، " ا شواقها الابدية الى الانفلات من الحدود ، والانعتاق من السدود ،

<sup>(</sup>۱) احمد امين حكيلة الكتاب مجري عن المص : ٢٠ و ٢٠ و ٢٠٥ احمد زكي ابو شادى \_ الشفق الباكي مص : ٢٠٠ و ٢٠٥ و ٢٠٥ (٣) مصطفى الخلابيني \_ مجلة النبواس : مع : ٢ مع : ٢ مع : ٢ مص : ١١٤١ (٤) حنا خباز \_ مجلة المباحث : السنة الاولى عدد : ٢٤ مص : ١١٤١ (٥) نجيب هواويني \_ النشرة السوية ، السنة الاولى عدد : ٨ مص : ٥ (١) مصطفى المنفلوطي \_ النظرات ع : ٢ (مصر ١ ١٣١م) ص : ٢٦٦ (٢) ميخائيل نعيمة \_ صوت العالم ممس : ١١٧ (١)

والحظوة بجمال الحرية التي لا تستعبد اله والعبدل الذي لا يظلم ١١)٠٠

والانسانية جوهرواحد ازلي ، لا يتغير ، وهي كما يقول المنفلوطي = تسير مع الانسان حيث سار في بره وبحره ، وسهله وحزنه ، وحياته وموته ، وتد ور معه حيث دار في ايمانــــه وكفره ، وصلَّاحه وفساده ، واستقامته واعوجاجه ، لا يتغيّر لونها ، ولا يتحول ظلها ، وتستحيل ماديتها ، ولا تبتلي جدّتها على كر اللياليومر الايام " (٢) ، ويقول ايضا : "ان الانسانية وحدة لا تكثر فيها ولا غيرية ٠٠٠ هذه الفروق التي توجد بين الناس في آرائهم ، ومداهبهم، ومواطن اقامتهم ، والوان اجسادهم ، واطوالهم ، واغراضهم ، انماهي اعتبارات ومصطلحات او مصادفات ، واتفاقات ، تعرض لجوهر الانسانية بعد تكوينه (٣) والانسانية جوهراله ..... ازلى ، " برز في صور مختلفة في التاريخ البشرى ، وهو روح لا هيولية ، منبعث من عالم آخر، فهو أثير الكائنات ، واصل الوجود بعد الله تعالى " (١) ، وكذلك يقول جبران أن الانسانية روح ازليّ خالد ، وانها " روح الالوهية على الارض ٠٠٠ تلك الالوهية السائرة بين الا مــم، المتكلمة بالمحبة ، المشيرة الى سبل الحياة " (٥) ، ويقول نعيمة أن الانسانية جوهر باق ، تنضج بمعرفة الله والاتحاد به ، " انما الانسانية بدار الهي باق ببقا الله ٠٠٠ ونضجها هو معرفة الله والاتحاد بالله " (١) .

والانسانية روح مقدّ سة ، تواخي وتسالم ، وترفق موتقول حيّ الاخاء الدى " يزيـــــــ بيده الشفيفة الشوك عن الزهرة المتروكة ، ويرفع لها جدرانا تقيها ريح السموم الفتاك ٠٠٠ هو العين المحبة التي ينفذ نظرها إلى أعماق النفس ، فترى أوجاعها • وهو اله مة العاملة لخير الجميع ، بثقة وسرور ، لانه القلب الرحيم الخافق مع قلب الانسانية الواجق ٠٠٠ هو اللين والرفق والسماح ، كما انه الحكم والحكمة والسلام " (Y) ، وتقول ايضا انه لو كان لها الف لسان لظلت تنادى بها الاخا " حتى تجبر القلوب الكسيرة ، حتى تجفال موع في العيون الباكيــة ، حتى يصير الذليل عزيزا ، حتى يختلط رئين الاجراس بنغمات المؤذنين ، قتصعد نحو الاقاق اصوات الحب الاخوى الدائم " (٨) ، ويرى ابو شبكة ان الاستقلال والحرية لا ينموان الله بالتأخي والمحبة الصحيح \_\_\_\_ة:

> الاستقلال بنمو بالتآخيي ويضمر بالشفاق ويستدق وبالحب الصحيع يشيد صرحا اساس خلوده شرف وصدق (9)

ویـــری جبران ان کل انسان اخ له ، لان کلیهما من روح واحدة ، وکلیهما یمشیان علیــی طريق واحدة ، وكليهما يبحثان عن حقيقة واحدة ، فيقول ؛ "انت اخي وكلانا ابن ر و ح واحد قدوس كلي ، وانت مماثلي لاننا سجينا جسدين ، جبلا من طينة واحدة ، وانت رفيقي على طريق الحيأة، ومسعفي في أدراك كنه الحقيقة المستترة وراء الغيوم ١٠ انت انسان وقسد

<sup>(</sup>۱) ميخائيل نعيمة \_ صوت العالم معن ٢٨ (٢) مصطفى المنفلوطي \_ النظرات مج ٢٠٦٠ مصطفى المنفلوطي \_ النظرات مج ٢٠٦٠ مص ٢١٦٠ (٣) انمصد رنفسه ٢٥٠ (٣) ٢١٠ (٥) حنا خباز \_ مجلةالمباحث السنة الاولى عدد ٢١٤٠ مص ١١٤٠ (٥) جبران خليل جبران \_ دمعةوا بتسامة معن ١٢٧٠ (٦) ميخائيل نعيمة \_ صوت العالم معن ١١٨١ و ١١٩١ (٢) ميزيادة \_ المقتطف معن ١٥٠ ج ٢٠١٠ و ٢٣٨٠ (٨) من زيادة \_ كلمات واشارات معن ١٠٥٠ (٨) من زيادة \_ كلمات واشارات معن ١٠٥٠ (٩) الباسل و شبكة \_ القيتارة \_ (بيروت ١٦٦١ ١م) ص ١٣٤٠ و ١٣٥٠ (٩)

احببتك واحبك يا أخي " (1) ، ويقول نجيب هواويني ان الانسانية هي المحبة والحنان اللذان ينتصران دوما على اقوى القوى ، والانسانية هوة تدك المظالم وتقوض العروش موتهدم

مهج الورى لاتسترق بسطوة بل تسترق برقة وحنان ويدك بستيل المظالم للثرى ويشيد عد لا راسخ الاركان

والانسانية قوّة هائلة سلاحها المحبة والعدل والمساواة ، وقد جا " المسيح \_على حدّ تعبير جبران "، ليبث في فضا هذا العالم روحا جديدة ، قوية ، تقوض قوا على العروش المرفوعة على الجماجم ، وتهدم القصور المتعالية فوق القور ، وتسحق الاصنام المنصوبة على اجســـاد الضعفاء المساكين " (٣)

غيب ران الشاعر يتشام عند ما يتأمل في الحياة الواقعية اليومية ، فيرى الظلم والفقر والتخاذل ساريا في نفوس قومه ، ويرى الاضطراب سائدا في بلاده ، حيث لا عدل ولا مساواة ولا حرية ، فيتألم ، لكن هذ ما لحقيقة الواقعية لا توقفه عن تجريد الانسانية والايمان بها ايمانا كليا والمناداة بها ولو كلُّغه الكثير ، لأن الشاعر من طبيعته ان يبحث عن عالم كامل ، مرتكر علسي المثل العليًا والانسانية الكبرى حيث العدل والمساواة والحرية والاخاء موالشاء ربهـــوى الانسانية ، ويهوى السلام الذي تشبعه بين الناس ، فيقول حسين عرب :

يزدهي الروض وينجاب الظلام 

فابعث النورعلي هذا الثري ان هذي الارض ظمأى كالووى

كذليك يقرح الزهاوى بالعدل ، ويحزن لغراقه،

ويسعد نفسي أن ترى العدل حاضرا فأن غاب عنها غابعنها سعودها (٥) الما الباس قنصل فهو يحبالسلام والعدل ، ولكن يرى العدل مخذ ولا بين الناساس، فيتعدُ ب وبياً س ، غيرانهيجد في الصبر خير عـــزا ، ،

من يحب السلام يبل بخذ ل

أنا اهوى السلام والعدل لكن لا تسلني عن الانام فمنه \_\_\_ كل دائي ، ومنهم كل حملي

فهو يجلو سحب الغيوم ويسلى لا توقّع انشود ة اليأس مثلسي (1)

ايها الطائر المعدّب صبرا انت مثلى ، تشد و حزينا سجينا

ويقــول ايضـا :

<sup>(</sup>۱) جبران خلیل جبران \_ دمعة وابتسامة مص: ١٧٨

 <sup>(</sup>۲) نجيب هواويني \_ النشرة السورية ، السنة الاولى عدد ؛ ٨ ، ١٠٠٠ ه

<sup>(</sup>٣) جبوان خليل جبران \_ العواصف ص: ٢٩٠٢٨

<sup>(</sup>٤) حسين عرب \_ مجلة المنهل مسج : ٨ معدد : ١٢ ه ص: ١٧ ه

<sup>(</sup>٥) جميل الزهاوي \_ الكلم المنظوم ص: ٣٧

<sup>(</sup>٦) الياس قنصل لملعبرات الملتهبة مص ١٠١ و ١١

THE PRINCE GHAZI TRUST

فاصبر على جور الزمان مولا تهك سهم الجوى OR QUR فالصبر ينفث في الحياة الانشراح والابتهاج لا تيأس ٠٠٠ فقد يروق البحر من بعد الهياج (١)

> فله فوق التراب بدعة ضد الكتاب ان رأته الشمس فااب (٢)

فادًا الصفصاف القسى لا يقول السرو هـــذى ان عدل الناس ثلج

ويتأميل جبران في الانسان ، فيرى ان الضعيف الفقير الذى يسرق ليسد رمقه ميذم ويحتقر ، اما القوى الغني الذى يسرق اموال شعبه ، فلا يستطيع الناس ، ان ينظروا اليه باحتقار ، بل يحنون رو وسهم امامه لانه صاحب الحكم ، هذا هوالحكم الجائير والظلم المبت ، الذى يأمر بقتل مديقتل جسدا ، ويمرّ بقاتل الروح دون أن يدرى بهدا احسد ؛

وسارق الحقل يدعى الباسل الخطرا وقاتل الروح لا تدرى به البشــــر (٣)

فسارق الزهر مذموم ومحتقر وقاتل الجسم مقتول بفعلته

وقيد يتشام الشعراء من الحلة ومن البشر ، فيستعرضون شهداء الانسانية الذيب ضحوا في سبيل حياة مثلى ، ثم مضوا دون ان تتحسن الحياة ، ويرتقي البشر ، فيسلل عبد الرحمان شكرى : هل زال الشرعن الدنيا ؟ وهل زال الفقر والجهل والنفاق ؟ :

وخبث النفس هل اودى وزالا وهل بلغوا من العيش الكمالا وكان سوادهم هملا مِذَالا يصرّ فها يمينا او شــما لا وكان العيش مكرا او اغتيالا ؟ (٤) بربك هل مضى قدر بشرَّ وهل جفتد موع الناسطرا وذل الجوع هل قد زال عنهم وجهل يغتدى بالناس بهما أصار العيش عد لا واعتدالا

غيران الشعراء المفكرين يبحثون عن الداء المتأصل في جذور البشرية مويتساء لون عن الداء لاحياء الانسانية في العالم ، في كل قلب ، وجعلها دينا عالمبا ، في العالم ان العالم اليوم مضطرب ، حائر ، يحتاج الى نبي جديد ، والنبي الجديد لل في تنسر رأيهم لل عوالانسانية التي تشيع في الدنيا العدل موالمساواة والاخاء ، والتي تنشر

<sup>(</sup>١) الياس قنصل \_العبرات الملتهبة مص ١ ٣

<sup>(</sup>۲) جبران خلیل جبران \_ المواکب مس: ۲۰

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص: ٢٥

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمان شكرى \_ مجلة الرسالة بالسنة الثالثة سج : ٢ عدد : ١٠٩ مص: ١٢٦٩

السلام ، والاطمئنان ليعيش كل فرد هاد ثالم مطمئنا الايجاف العوز ولا المرض ، فاليد الانسانية ، هي يد الله المقدسة الازلية ، المطلقة ، التي تساوى بين جبيع الاجناس والالوان والام ، وهي التي تسعى دوما في سبيل خلق دينا فضلى ومثل عليا ، يتمتع فيها كل بشرى ، وخير طريقة لبث روح الانسانية بين الناس ، هي بواسطة التربية في رأى أحمد أمين ، على ان تقلب أساليب التربية رأسا على عقب ، فيهتم المربون في تربية الروح والقلب ، ليس اليد فقط ، وفي أثارة حسب الاخا والمساواة ، ليس بين افسراد الامة الواحدة فحسب ، لكن بيسن أفسراد الناس جميعيال ) .

<sup>(</sup>١) أحمد أمين \_ مجلة الكتاب ، سجنة؛ ٣ ،ج : ١ ، ص: ٢٤



لا يهمنا هنا ان ندرس تطور الشعر القومي في الادب العربي ، ولكنني احبان أسجل ظاهرة لأدبائنا تجعل منهم أدباء عالميبن ألا وهي تجريد هم الوطنية من الحدد و د الضيقة ، والقيود الاقليمية حتى اصبحت عالمية ، طليقة لا تعرف الآ الحق والعدل ، وكانوا بهذه النظرة ادباء انسانيين حقيقييسن .

ان الوطنية الصحيحة هي التي لا تقف بينك وبين محبة اوطان الآخرين ، والانسان الامثل \_ في عرف قسطنطين زريق \_ هو الذي يشمل عالم الكون بأسره ، والبشر بكاملهم محتى يصبح ابن العالم (١) ، ونحن نرى ان الرجل الامثل الذي يستطيع ان يشمل العالم كله ، باستطاعته ان يشمل الجزا الذي يعيش فيه ، دون تعصب لطائفة او جنس او لون ٠٠٠

ويسسرى احمد أمين انه لا بد من قيام الوطن الانساني الاكبر ، لأن العلم قد كسسر "الحدود بين الام ، والغى المسافات بين اجزا العالم ، وتبيّن كل جزا من العالم حاجت الى كل اجزا العالم ، واصبح من المستحيل ان تعبش أمة بنفسها ولنفسها ، فوسائل النفسل هي وسائل العالم ، والراديو صوت العالم ، وخيرات العالم للعالم ، وشرور العالم مصيب العالم ، والمختراعات ملك العالم " (٢) ، ويقول جبران ؛ ان "الارض كلها وطني ، وجميع البشر مواطني " (٣) ، والانسان الابدى هو الانسان الذي يحنّ الى الانعتاق من القيود والسدود ، ويقول نعيمة عن ذلك الحنين انه " مجم صوت العالم بأسره من الازل الى الابد " (٤) ويرى نعيمة ان الوطنية الانسانية الآن يجب ان تتحقق ، وان القومية العميا " يجب ان تنتحي جانبا من الطريق ، او أن تسير مبصرة مؤمنة مع قافلة الانسانية المؤمنة ، المبصرة الى هد فها البعيد ، الا وهو توحيد قوى الانسان ، وتحريره من قبود الحدود لراحة كل قوم ولمجد النا س اينما كانوا ، ومن اى جنس كانوا " (ه) ، وبذلك يعيش كل فرد صاد قا ، مخلصا للحياة ، مدركا الهيسان ، واحسان النبيان ، والمنا الله الموانة ، مدركا الهيسان ، والمنا المنا الله المنا المن

وهكدا نرى ان في الادب الحديث عامة قزعة لسعادة العالم بأسره دون تعصب الى وطن أو امة ، وهي عاطفة قوية عند الادبا ، تو من على حد تعبير سلامة موسى ان العالسم هو الوطن الاهم ، وان الحب والغيرية ، لا العدا والانانية يجب ان يكونا اساس المعاملسة والسياسة في المستقبل (1) ، ليعم السلام في العالم ، والطمأنينة في القلوب ، امّا هذه العاطفة ، الوطنية الكبرى فقد آمن بها المتصوفون القدامى عامة ، عن طريق مذهب الحلسول غير ان هذه الفكرة الصوفية القديمة قد تعدت فئة المتصوفين ، وتخلفلت في دم ادبا العالسم اليوم عامة من غربيين وشرقيبن ، وكان لها في ادبنا الحديث أثر ظاهر ، لا بأس بسه ،

<sup>(</sup>١) قسطنطين زريق \_الوعي القومي (بيروت ١٩٤٠٠) ص: ٢٢١

<sup>(</sup>٢) احمد أمين \_ قيض الخاطرج: ٣ (مصر ١٩٤٢م) ص: ١٣٤ و ١٣٥

<sup>(</sup>٣) جبران خليل جبران \_ دمعةوابتسامة ص: ٨٧

<sup>(</sup>٤) ميخائيل نعيمة \_ صوتالعالم مص: ٢١

<sup>(</sup>٥) " - الاوشان اص: ٨٤

<sup>(</sup>٦) سلامه موسى \_ مجلة الهـ لال سج: ٢٨ مج: ٥ مص: ١١٩



كان الشعرا القدامي عامة لا يرون السعادة في الحياة الدنيا ، بل في الخدرة ، فسعوا البها معرضين عن الدنيا كل الاعراض وقد رأى الفلاسفة والمفكرون القدما ان السعادة هي في العلم والمعرفة ، كما ان الصوفيين القدما وأوها في الغنا بالله والاتحداد به عن طريق التأمل العميق والمعرفة ، اما الادب الحديث البوم فانه يرى السعادة في الحياة الدنيا ، يراها في السعي والجد ، وقلما نسمع شاعرا يطلب السعادة في الآخرة ، الااذا تشار وبلغ منه اليأس مبلغه وقد أثر الفكر الاوربي بالفكر العربي الحديث ، فأصبح للانسان قيصة ولسعيه قدر ، واصبحت السعادة مطلب كل انسان في الحياة الدنيا ، واصبحت حقا يكتسبه كل انسان ، فالسعادة هي انسجام الفرد مع محيطه دون تنافر ، وهي العدل والانسانية جمعا والسعادة هي العلم ، وبلوغ الانسان الى الكمال الاعلى وقد حسب البعسض ان السعادة هي التمتع بالحياة المادية في الحياة الدنيا ، كما ان البعض الآخر حسبها في الحياة المادي في الحياة الدنيا ، كما ان البعض الآخر حسبها في الحياة المادي في الحياة الدنيا ، فعر انها شعور نفسي داخلي مطمئن ، تدفع صاحبها الى الإيمان بالحياة ، ومثلها العليا ،

لقـــد بدل الشعراء المحدثون اجهودا جبارة في التغتيش عن السعادة افتارة يراها الواحد منهم في الثراء والجاء وتارة اخرى يراها في الحب؛

فتشت عنك فقبل حمقا الهوى فرجعت محسورا بقلبي الاحمق

غيرانه ينسج الخيوط ليرتقي اليها:

اني نسجت لك الخيوط لعلني أدنو الى سبب اليك وارتقي (١)

ولكته يرجع خاسرا ، ويكسّر انواله التي نسج عليها آماله ، حتى ادا هدأ واقتنع رآها في القناعه .... ا

أنا بالقناعة سيّد لسعادتي فاذا جشعت فانني العبد الشقي (٢)

ويسال ابليا ابو ماضي عن السعادة ، ويغتش عنها كلّ مكان ؛ المحتها في صورة ماشهدتها في حالة أرأيتها في موضع

المحتها في صورة ما شهدتها في حالة أرايتها في موضع أني لذو نفس تهجم وأنها لجميلة فوق الجمال الابدع (٣)

شمم يسأل عنها الفجر موالدجي ، والبحر ، ويدخل القصور :

" فاذا الذي في القصر مثلي حائر واذا الذي في القفرمثلي لا يعي (٤)

<sup>(</sup>١) محمد عبد الغني حسن مجملة المقتطف مع : ٩٦ مج : ٥ مص: ١٧٥

<sup>(</sup>٢) " " " \_ المقتطف مسم : ٩٦ مج : ٥ مص: ١٧ ٥

<sup>(</sup>٣) ايليا ابوماضي الجداول مس: ٥

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه \_ ص ١ ٦

و و المنت ال

وقيد له أن يتورع ، ويتزهد ، لأن اللغادة أي الزهد والورع ، فق أد أفراحه وطلق مناه ، لكنه لم يجدها ٠٠٠ وبعد أن قطع عمره في البحث عنها ، أدركه المشيب ، فبكى ، وعند ما رأى دموعه ، أدرك أن السعادة هي شعور في داخل الانسان وفي نفسه مقال :

عصر الأسى روحي فسالت ادمعا فلمحتها ولبستها في أدمعي وعلمت حين العلم لا يجدى الغتى ان التي ضبعتها كانت معي ! (1)

وفسي نظر جبران ، تبدأ السعادة في النفس ، وتنبثق من النفس ، قل هي السعاد ة تبتدئ في قد ساقدا سالنفس ، ولا تأتي من الخاج " (٢) موقد وضع الله في القلوب بذور السعادة لتنمو وتترعزع ، وتغمر الشعور كلّه مغالسعيد هو السعيد في روحه مهو الذي يحيا حياة روحية راقية ، وهو كما يقول الريحاني "الذي جعل فكره مرآة للطبيعة ، ، ، السعيد من عاشر حياة فكرية روحية حسية شعرية ، لا حياة ارضية ممادية محضة ، هذا هو الرجل الغني بالعقل والروح " (٣) ، والسعادة هي في سعي الروح اوالنفس لفرضها ، وهلي الطريق الى ذلك الغرض والخاية ، وهي لذة الجهد الذي يبذله الانسان في ذلسك الطريق ، وفي ذلك يقول أحمد أمين ؛ " انما يسعد الانسان باستخدام قواه وملكاته ، للوغ غايته ، فأذا بلغها تفتحت له غايات جديدة ، وبذل فيها جهودا جديدة ، وظهر لبلوغ غايته ، فأذا بلغها تفتحت له غايات جديدة ، وبذل فيها جهودا جديدة ، وظهر في اثناء الطريق صعوبات استخرجت اقصى الجهد في التغلب عليها ، فشعر بلذة الجهد ، في اثناء الغربة ولدة اعتداده بشخصيته واستخدامه ملكاته ، واستكماله نفسه ، اكثر من لذتـــه ولذة الغلبة ولدة اعتداده بشخصيته واستخدامه ملكاته ، واستكماله نفسه ، اكثر من لذتـــه بالغاية نفسها " (٤) ، أما الزهاوى فيجد سعادته في ارضاء نفسه ، وفي بلوفها غايتها وابتعادها عن الاذى ؛

ان السعادة في ان تنال نفسي مناها وان تكون بمناًى عمن يريد أذاها (٥)

وي ـــرى ابو شادى السعادة في الخير والسعي في سبيله ، ولأجله لا لأجل الغاية والزهو ؛

يبنون لاقصد زهو ولا لأجل الاشادة لكن ولوعا بخير فالخير اصل السعادة (٦)

ويخبرنا عباس محمود العقاد ان نظرته الى السعادة تطوّرت بتطوّر ادراكه موقد حسبها في الشباب ، وفي النسيان ، فطلب السلافة والغنا ، ، ، وقد رآها في المغام السلافة والغنا ، ، ، وقد رآها في المغام حتى والاخطار ، فكره الامن والسلام ، ثم حسب ان التعب والسعي هما سعادة العظام حتى "تكاملت عواطف النفس ، فتاقيت الى نصيبها من المجاوية الناضجة موالمقا بلة المستوفاه، وايقنت ان السعادة مشهود لا يرى يعينين اثنتين ، بل بأربع اعين ، وعاطفة لا يحسمها قلب واحد بل قلبان متفقان ؛

<sup>(</sup>١) ايليا ابوماضي \_ الجداول س: ٨

<sup>(</sup>٢) جبران خايل جبران ـ دمعة وابتسامة مص: ٩٧

<sup>(</sup>٣) ابين الريحاني \_ الريحانياتج: ١ (بيروت، ٩٢٢ م) ص: ١٣٧

<sup>(</sup>٤) احمد امين \_ فيض الخاطر (ج: ٣ (القاهرة ١٩٤٢٠م) ص: ٩٤

<sup>(</sup>٥) جميل الزهاوى \_ رباعيات الزهاوى مص: ٥٥٥

<sup>(</sup>٦) احمد زكي ابوشادى \_الشفق الباكي مص: ٣٠٨

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ان السعادة لن تسراها في الحياة بمقلتين خلقت لاربع اعين تخلوبها ولمهجتين لك مقلتان ومهجة اترى السعادة شطرتين (1)

ويتبسع وجيه محيي الدين طريقة ابي ماضي في البحث عن السعادة ، فيبحث عنها فيي المرأة ، وفي الشراب ، ثم يلج الجهوف والصحارى ، والقصور المكنه لا يجدها · وبعد ان يلغ المشيب ، وأضاع عمره سدى ، نادى نفسه ان تختنم لذات الحياة الدنيسا ؛

نفسي اغنمي المنى ان الحياة لثانيه هيا اشربي الكأس ولا تبقي بها من باقيه للعمر شكل واحد يخفيه لون الآنيه هذى الحياة الثانيه (٢)

وكذ لسبك يدعو رقبق فاخوري الى اللذة في الحياة الدنيا لاتَّها في نظره سمعادة :

البك عني انما سعادتي في لذتي النقي المنطق النقي المنطق (٣)

ويفت ــــشانيس المقدسي عن السعادة ، فيركب متن الاثير ، ويبحث عنها في زوايا الطبيعة، ويدخل منازل الا ماوات ، ثم يلتقي بالمعرّى البصير ، فيسأله عن السعادة ، فيشير البـــه المعرّى البي النور ، الى الحب الأعلى ،

الى الحبّ المطلّ من الاعالي الى روح الوجود الى النعيم (٤) السّا اذا ملّ الانسان من الحياة ، فليذ هب الى الخاب وحيدا علّه يجد السعادة في انفراد ، واعتزالــــه :

فاترك الى الناس دنياهم وضجتهم وما بنوا لنظام العيش او رسموا واجعل حياتك دوحا مزهرا نضرا في عزلة الغاب ينمو ثم ينعدم (٥) ويسرى جبران ان حياة الغاب البعيدة عن الناس حياة سعيدة ؛

ليس في الغاب رجاء لا ولا فيه الملل كيف يرجو الغاب جزءً وعلى الكل حصل (1)

<sup>(</sup>١) عبا سمحمود العقاد \_ مجلة الرسالة عالسنة التاسعة بعدد: ٢٦١ ص: ١٣٢٣

<sup>(</sup>٢) وجيه محيى الدين \_ مجلة المكشوف السنة الثالثة عدد: ١١٥ ص: ١٢

<sup>(</sup>٣) رفيق فاخورى \_ مجلة الهلال سج: ٢٦ مج: ٤ مص: ١١١

<sup>(</sup>٤) انيس المقدسي \_ المورد الصافي سج : ١٠ مج ؛ ٤ مص: ٣٣٥

<sup>(</sup>٥) أبو القاسم الشابي \_ مجلة أبولو سمج : ١ عدد : ٨ : ص: ٨٦٨

<sup>(1)</sup> جبران خلیل جبران \_ المواکب س ١ ١

وكذ لــــك يرى الشاعر القروى أن السعادة في العزلة والوحدة الله HE :

في حمى الوحدة بين الما والظلّ الظليل ساعة العزلة فيها كل ما النفس تسروم من بقا الايسدوم (١)

ا ما على الناصر فقد رأى ان الناس قد جاهدوا وأسرفوا في التفتيش عن السعادة ، فذهب سعيهم سدى ، فالسعادة في نظره وهم ، كل انسان يخلقها كما يشاء ؛

قد سعوا جهدهم وما وجدوك انهم من خيالهم خلقوك ۰۰۰ (۲)

ويـــرى جبران ايضا ان السعادة شبح ،غير موجود ، وان الانسان يشتاق الى المنيع الصعب ، حتى اذا وصل اليه مله ، وشعر نحوه بفتور وشـــقا ،

وما السلحادة في الدنيا سوى شبح يرجى فان صار جسما مله البشر كالنهر يركض نحو السهل مكتدحا حتى اذا جائه يبطي ويعتكر لم يسعد الناس الله في تشوّقهم الى المنيع فان صاروا به فتروا (٣)

وقسد يتعب الشاعر من الحياة ، ويتمثّى الرقدة الاخيرة ، ففيها سعادته الكبرى وسروره، وفي ذلك ينشد الشاعر القسروى ؛

وسروري بعده افضل من هذا السرور رونق العمر شباب وجمال وفسرام وهي تعطي لي جميعا بعد تقويض الخيام عندما يصبح هذا الطين بالنوم زهسور (٤)

وهك ... ذا نرى أن الشعر العربي الحديث عامة يرى السعادة كامنة في النفس أو الروح ، وهي شعور مدرك متدفع الروح المتعطشة إلى البحث المستمرّ والى المعرفة ، وهـ وهي تأمل عميق في أسرار الطبيعة والانسان ، وجهد متواصل في السيطرة على مصاعب الحياة ، ويرى الشعر العربي الحديث أن السعادة موجود قفي الحياة الدنيا ، يستطيع كل فرد أن يكتسبها بكد، وجهده ، كما انّها حق كل أنسان ، وهي ترضي الضمير وتطمئن السروح ، ،

 <sup>(</sup>۱) القروى \_ مجلة الهلال معج : ٢٩ مج : ١ مص: ١٥

<sup>(</sup>٢) على الناصر \_ جريدة الشام السنة ١٩٣٢ عدد: ٢١ مص: ٩

<sup>(</sup>٣) جبران خليل جبران \_ المواكب اص: ١١

<sup>(</sup>٤) القروى \_ مجلة الهلال سج : ٢٩ مج: ١ ، ص: ١ ٥

الحييي

رأينا ان الحب لم يتجرد في الشعر العربي القديم الا عند الغئة القليلة المتصوفة التي جعلته دينا لها ، ورأت فيه القوة الالهية المطلقة التي ترفع الانسان الى الله ليتّحد به، ويصبح عالما ، عارفا ، محبا لكل كائن · وعرف الشعر العربي القديم الحب العدرى المقيد ، والذي لم يخل من الاخلاص والصدق والتفاني ، واما اكثر الحب في الشعر العربي القديم فكان محصورا بالمرأة ، ولم يلتفت الى الصفات الروحية المذكورة ، غير أن الشعر العربي الحديث عامة يهتم بدراسة الحب وتجريده ، وتعزيز روحانيته والوهيته ، مناد با باطلاقه ، وشيوعه بيسن كل فرد من افراد العالم ، يقول جبران :

" والحب في الروح لا في الجسم نعرفه كالخمر للوحي لا للسكر ينعصر (١)

هكــــذا ارتفع معنى الحب في نظر الشعراء ، واصبحوا لا يحبون لغاية بل للحب نفسه :

احب للحب لا أبغى به غرضا لوكان يرحم احشائي واجفاني

أنا الدرب بروحي بين من جعلوا للحبّ معنى وضيعاً غير روحاني (٢)

وقــد اصبح الحب قبلة الشاعر ، وعزاء ، به يحيا للوجود جميعا ، لا لغرد معيّن ، وفي 

> كلاهما قبلتي وراحني بل عزائئ كلاهما منتهى جهدى ومعنى رجائي فلست احيا لفرد بل للوجود ازائي (٣)

ويصلى الشاعر مبتهلا الى الله ان يطهر فواده بالحب ، حتى يستطيع ان يبدد الجهل والظلمات :

يا الهي طهر فوادى بالحب وخلّص به من الاثم عقلي يا الهي ان الجهالة تشقيني فبدُّ د بنور حبَّك جهلي يا الهي هب لي المحبة ابصر في سناها حقيقة الكون حولي يا الهي وانفض غشاوة عيني وقرَّب من ظلك السمح ظلَّى (٤)

ويتمثى الشاعران يشمل الارض سلطان الحب ، لانه خير حاكم ، يحمل اسمى عقيدة :

لكن غاية احلامي ــوان بعدت ان يشمل الارض باسم الحب سلطان عقيدةلسادري كيف يصغرها من يدعي انه سام وانسلسان (٥)

<sup>(1)</sup> جبران خليل جبران \_ المواكب ص: ١٠

<sup>(</sup>٢) قواد بليبل \_ الرسالة السنة الثامنة بعدد : ٥٨٥ ص: ١٧١٨

<sup>(</sup>٣) احمد زكى ابو شادى \_الشفق الباكي ،ص: ٨٣١ و ٨٣٢

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن الخميسي \_ مجلة الكتاب منه ٢٠ ج ١ ، ١ ص ١ ١٠٠

<sup>(</sup>٥) احمد زكي ابو شادى \_ اطياف الربيع ، ص

ويقدم الشاعر الحب لمبغضيه لقاء بغضة RUS فله RUS فله PRIX المثلة المقدّسة FOR QURANIC THOUGHT التي غابتها الحـــب 1 الله أ

> قد مت حبى لمبغضيا لقاء ما قد جنوا عليا فكان حظى من مبغضيا بغضا أليا (١) ان عاد حبي

وكسدد لك يرى محمد الجبار أن الحب هو رسالة الشاعر القد سيّة ، فالحب هو القوة الالهية التي تحدو بالانسان الى البحث عن خفايا الكرون :

> أنا عاشق بحرا خفيا لا يرى قلبي له شط ٠٠٠ فأين الثاني أنا عاشق افقا بعبدا غامضا بحر السنى فيه بلا شطآن تصغى لقلب الكون في امعان احببت اعدائي بعطف لاهف وسموت عن حقد وعن اضغان قد سية لرعاية الاوط\_\_\_ان

الحب جرَّد ني فصرت حقيقة ما الحب خلواً من رسالة شاعر

وهــــذا الحب الذي يقد سه الشعرا" هو دينهم ، أراد الله ان يبعثه رسولا اليهم ؛

انت يا رب الذي اوجدت فينا الشاعرينا وجعلت الحب للشاعر في دنياه دينا (٣)

وبأيمان عميق بهذا الدين ، الذي هو دين الحب ، يحبُّ الشاعر بقلبه الكبير ، كل الكائنات كُما لوكانتكائنا واحسدا :

> لقد أحببتكم كثيرا وفوق الكثير قد احببتكم جميعا كما لوكنتم واحدا (٤)

والحسب وحده هو الكفيل بسهادة الرَّخاء والهناء والسعادة بين الناس ، الحب وحسده يعمل على أشاعة النظام والتعاون بين الناس، وهو يزيل من بينهم آفات الحقد والحسد قال أحمد أمين : " لوساد الحب ، لاحترمت الارا" ، أومن بحرية الغكر ٠٠٠ ولوساد الحب لعم التعليم ، وعست المستشفيات الشعبية ، وعست المنتزهات العامة ، وحورب البواس قبل أن يشجع الترف " (٥) ، وتقول والمحال ومن الحمين عن أن الحجب الالانتحل وقال طعمه من الجنع والحقد والمبخد وكل و موللة تعول وبالمعلوق (١١٥ وبالحب يستطيع الانسان ان يعرف نفسه ، وبالتالي يعرف الله وحقيقته :

> هي نفس لم تدرما معناها أنابالحب قد وصلت الى نفسى وبالحب قد عرفت اللـــه (٢)

إن نفسا لم يشرق الحب نيها

(۱) ميخائيل نعيمة \_ همس الجغون من ، ٩ ه (۲) محمد الجبار \_ الاديب السنة الثامنة ،ج ١ ص ؛ ﴾ } (٣) محمد عبده غانم \_ ازهار إلاشعار (جمع ونقل أربور جون أربرى (٢٧٥٠١٣) لندن ، ١٩٥٠) ص ؛ (٤) جبران خليل جبران \_ السابق من ، ١٦ (٥) احمد أمين \_ فيض الخاطرج ؛ ٢ (القاهرة ، ١٩٤٠) ص : ٣٣ (٩) احمد المين \_ فيض الخاطرج ؛ ٢ (القاهرة ، ١٩٤٠) ص : ٣٣ (٢) ايليا أبو ماضي \_ الخمائل من ؛ ٢٥

أصلحي الاوتار لتريني ان اصل الحب نور واسمعي الاطبار اذ تعنى فوق هامات الزهور (١)

ونحـــن انما نسير الى الحب ، وبه نهتدى لانه نور الوجود ، وهو اقوى من نور النجوم ، وفى ذلك يقول المقد ســــــى ؛

هو النور الذي يهدى البرايا فما تجديك انوار النجوم (٢)

والمحبــة "كلمة من نور ،كتبتها يد من نور ،على صحيفة من نور " (٣) ،على حــة تعبير جبران ٠ والحب هو قبس من الله ١ لا بل هو الله ، وهواكسير الوحود مومانيح الحياة للكائنات جميع\_\_\_ :

هو الحب اكسير الوجود بلا مرا ولولاه ما كان الوجود كما ترى هو الحيّ مولودا معو الميت عائدا هو النجم قد أسرى هو الصبح والدجى (١) والمحبــة هبة من الله ، وهي التي تزود الانسان بالعلم والمعرفة ، وهي ـعلى قـول جبران \_ معرفة علوية تنير بصائرنا فنرى الاشياء كما تراها الالهة (٥) ، وهي حربية 

> هبه من عندك المحبة يا رب وزود ه بالمحبية فهما

رب هبنى محبة مغيها أدرك حریتی ه واعرف نفسیی (٦)

وهناك كثيرون من الادباء المحدثين الذين يرون ان طريق الوصول الى الله هـــي المحبة ، وأن هذه المحبة هي الرباط الالهي الذي يجب أن يرتبط به الانسان على.... الارض حتى يستطيع الانسان أن يهني عالما أعزّ من عالمه ، فتأتلف القلوب ويشيع السلام يقول ابسو شيكة :

> اولم نبن بللحية والرأفة دنیا اعزمن دنیانا ؟ (٧) ويق ول جبران على لسان الاله ... :

> > المحبة هي ربنا ومعلمنا في كل حال ٠٠٠٠ المحبة حملة قد بره تسير بك الى يقظتك (٨)

(٢) انسرالمقد سي \_ المورد الصافي ممح ؟ (٣)

خليل جبران \_ رمل وزيد من . . . ا من . ٣٠ ا من . ٣٠ خليل جبران \_ كلمات من . ٣٠ خليل جبران \_ كلمات من . ٣٠ خليل جبران \_ كلمات من . ٣٠

(۱) سبلي السعين - فلسعة النسو و الرابط به المحدد (۱) جبران خليل جبران - كلمات من ١ ٣٠ (١) يوسف الخال - الحرية (بيروت ١٩٤٥) ص: ١٠٠ و ١٠١ (١) الباس ابو شبكة - الى الابد اس: ١٠٠ و ١٠٠ (٨) جبران خليل جبران - الهمة الارض من ٢٥ و ٥٣

<sup>(</sup>۱) علي حسن فدعق \_ نفثات من اقلام الشباب الحجازى (جمع الزواوى فدعق السّاسي ) (مصر ، ١٩٤٣م) ص : ١٥٣ (٢) انبس المقد سي \_ المورد الصافي عمج : ١٠ هج ! ٤ عص: ٣٣٥

ويق ول ايضا : يكون العمل " باطلا وبلا تمران الم يقترن بالمحبة ، لانكم اذا اشتغلتم بمحبة ، فانما تربطون انفسكم والمرادكم بعضها ببعض ، وترتبطون كل واحد منكم بريد " (١) ،

ويعتقد جبران انه عند ما تغنى اجسادنا "ستبعث من رمادنا محبقاقوى مست محبتنا ، وستضحك في نور الشمس ، وستكون خالدة " (٢) ، وله ايضا : المحبة وله هي الحرية الوحيدة في هذا العالم ، لانها ترفع النفس الى مقام سام ، لا تبلغه شهرائع البشر وتقاليد هم ، ولا تسود عليه نواميس الطبيعة ، واحكامها " (٣) ، لأن قبلتها المشل العليا ، ووطنها العالم ، وهي لا تتقيد بقبود ، ولا تعرف قردا دون قرد ، ولا وطنا دون وطن ، والمحبة الحرة طلبقة ، تتموج بين شواطي " النفوس ، ولا " تعطي الا نفسها ، ولا تأخذ وطن ، والمحبة المتلك شيئا ، ولا تريد ان يملكها أحد " (٤) ، الا تها حر ق ، طلبقة ، مند مجة في جميط لكائنات ، وهي خالدة لا تغنى ، يقول محمد الفراتي في انتشار الحب وحلوله في كل شهري " ؛

في النور في البرق في الانواء مندمجا في كل ذرات هدا الكون منبعثا فالخلد انت موانت الخلد ما اتصلت ماذا اقول بمعنى لا حـــدود له

في الزهرفي العرف في الاندا، في الما، تعطي الحياة لها في كل حوبا، منك الاواحد ما بيسن الاخسلا، وانت تحصره في الحا، والبسا، (٥)

وكذ اسماك يرى مويد ابراهيم ايراني في الحبّ انطلاقا وخلودا :

الحبروح الكون لولا م لما عاشت بم الاحيا بضع ثواني الحب الحب اجنحة الخلود تجاوزت بحقيقها هذا الزمان القاني الحب ينبوع الحياة تفجـــرت من راحتيم سعادة الاكوان (٦)

وتــــرى فدوى طوقان أن الحب هو نشيد مطلق أزليّ خالد ، وهوالذى يجرد الارواح مـن اجسادها ، ويحملها معه حرّة طليقة من فيولان المــادة :

اى لحن مخلد سرمدى من لحون الآزال والآباء اى لحن قد صير الكون اغرودة حب رخيمة الانشاق يا لهذا النشيد تنطلق الارواح فيه من ربقة الاجساد (٢)

<sup>(</sup>۱) جران خلیل جبران \_النبی مص: ۳۷

<sup>(</sup>٢) جبران خليل جبران \_ السابق مص ؛ ٧٤

<sup>(</sup>٣) جبران خليل جبران ما الاجنحة المتكسرة مص: ٢٥

<sup>(</sup>١) جبرا ن خليل جبران \_ النبي مص: ٢٢

<sup>(</sup>٥) محمد الفراتي \_ ديوان النفحات (العراق ١٩٤٦٠م) ص ١٠٠٠ و ١١

<sup>(</sup>٦) مؤيد ابراهيم ايراني \_ ديوان الدموع مج : ١ (حيفًا ١٩٣١٥م) ص: ٤٨

<sup>(</sup>Y) فدوى طوقان - (مخطرطة )

- 141 -

اســــتخرج من هذه الجبلة \* ذلك الجوهم الفرد الذاي تفاعوا حبا \* (١) ، وبرى ميخائيل نعيمة ان الكون كلمكون منعنا صر اربعة ، واما العناصر \_ ان كشفت \_ فهي الاحرف الاربعة التي تكون كلمقالمحبة (٢) ، وهذه سلالم " تربط كل ما في السما " بكل ما فهيمهي على الارض " (٣) .٠

والمحبـــة واحدة ، ولكنها تظهر بأشكال مختلفة \_يقول جبران \_ فهي الحكمة آنا ، والعدل آونة ، والأمل أخرى " (٤) ؛ وهي الصدق والاخلاص مغينيغي على على الانسان أن يتبعها أذا نادت ، وأن يطيعها أذا أمرت الأن المحبة هي الخير كلسه ؛

> اذاأشارت المحبة اليكم فاتبعوها وان كانت مسالكها صعبة منحدرة ٠٠٠ وادا ضمتكم بجناحها فأطيعوها وان جرحكم السيف المستوربين ريشها وادا خاطبتكم المحبة ، فصد قوها (٥)

والحب عاطفة مخلصة صادقة ، لا تعرف العُدر ولا الكذب ، وفي ذلك ينشد محمد عبد الغني حسين:

الحب! ما الحب الله كل عاطفة لا تألف العُدر ولا تعرف الكذبا (١) وي الباس قنصل في الحب رحمة ، لولاها لما ابتهجت الكائنات ، ولما جاه \_ د ت في الحباة:

لولاه ٠٠٠ لولا الحب ٢٠٠ لا عيشنا يحلو لنا ١٠٠ وليس يحلو الجهاد ما الحب في الدنيا سوى رحمة ارسلها الله لهذى العباد (٧)

لقدد رأينا ان المحبة والحب هما من منبع واحد ، ومن جوهر مقد سواحد ، وهما من قبس الله ، وقد بشتد حنين الشاعر الى معرفة ذلك الجوهر الازلي العظيم ،ويهيـــــم شوقا لرواية الله ، والا تحساد به ، فيرى الكائنات جميعا غرقي بالوجد الالهي ،وكذلك السموات والجبال ، ويخفق قلبهبحب اللعالذي هو الخبروالجمال والكمال ، حتى اذ ا ارتفع عن الارض دعا ربه ان يضمه الى صدره الى الابد ، وفي دلك تنشد قد وى طوقـــان في شاعة نشوتها الالهيّة:

> واذا الحب مل عدا الوجود والرحبيسرى في روعة وانطلاق وادا الكائنات يغرقها الوجد الالهي في سنى الاشراق السموات من حنين ووجد مختبئات خلف الغيوم الرقاق والجبال الشماء تشخص نحو اللمسكرى في ذهلة المشتاق

This file was downloaded from QuranicThought.com

<sup>(</sup>۱) جبران خليل جبران \_ كلمات \_ ص: ۱۱ (۲) حِجَائِيل نعيمة \_ كرم على درب ص: ۳۹ (۳) \_ \_ زال المعاد ص: ۳۹ (۵) جبران خليل جران \_ كلمات ص: ۱۱۲ (۵) جبران خليل جبران \_ كلمات مص: ۲۱ (۵) محمد عبد الغني حسن \_ ديوان من نبط لحياة ، (مصر ١٩٥٠،) ص: ۴۹ (۲) اليا سقنصل \_ العبرات الملتهبة مص: ۲۱ ، و ۱۲

THE PRINCE GHAZI TRESTALL Land of the PRINCE GHAZI

FOR QURANIC THOUGHT فمني ١٠٠٠ ضمني اليك ، فقد طال انفصالي وطال بي تشريد ي (١)

هـــذه الروح الصوفية التي هدفها الوصول الى الله بواسطة الحب و تتجلى في نفسوس الشعرائطامة و فالشعرا العربي الحديث يوقين بالحب الروحاني الالهي الذي يخليد ويبقى الى الابد ويرى فيه حبا صحيحا عميقا وتقول مي ان هذا هو الحب الصحيل القوى "الذي يجعل العالم هيكلا حيث تنخشع النفوس و فتجثو للعبادة والصلاة والاتحاد الروحي مجميع قوى الكون "(٢) ٠٠٠ والحب الصحيح هو صوت الهي خارج من النفس الانسانية ويشمل الكون كله وحتى اذا تحولت النفرالي حبّ عرفت الله ولن الله هيو الحب الازلي والخالد ويرى الشعرا المحدثون العالم يحتاج الى ربّ جديد و الاسلام وهو الحب ١٠٠ كما يرى ان العالم يحتا الى رسيول جديد الا وهو الانسيانية وسيول الحسير الحسير الحسير المحسول الحيد الا وهو الانسيانية وسيول الحسير الحسير الحسير المحسير الحسير الحسير المحسول الحريد الا وهو الانسيانية وسيري الحسير المحسير المحسول الحريد الا وهو الانسير المحسول الحريب المحسير المحسول الحريب المحسير المحسول الحريب المحسير المحسول الحريب المحسول الحسير المحسول الحريد الالمحسول الحريب المحسول الحريب المحديد المحسول الحريب المحديد المحديد المحديد الالمحديد المحديد المحديد

<sup>(</sup>١) \_ فدوى طوقان \_ ( فطوطة )

<sup>(</sup>٢) مَّن زيادة \_ الصحائف (مصر ١٤ ١٥) ص: ١٤

الح\_\_\_رية

كان العرب القدامي من اشد الام حرية ، في افكارهم واقوالهم وافعالهم ، غير ان هذ مالحية كانت فطرية جاهلة ، فوضوية ، تهبّ ناهبة مخربة ، او لاذعة مقدّعة ، وبانتشار الفلسفة في العصور العباسية اصبحت الحرية مدركة واعية ، غير انها ما أن اطلّت ببرعمها حتى خنقت في مهدها ، وأخذت تضعف بتوالي الجور والظلم حتى ادا جاء القرن التاسع عشر كان العامة \_ على حد تعبير جرجي زيد ان \_ " يساقون كالانعام لا ارادة لهم ، ولا حربة ولا رأى " (١) ، وعند ما وصلت الى ادهان شرقنا العربي اثر الشورة الفرنسية ،التي حرر تلعقول ، وبددت الظلمات والجهل ، قام شعرا وانا العرب يمجد ونها ، وبدعون الى التحرّر من عبودية الحكام والمستبدين الاعاجم ، والتحرّر من التقاليد والخرافات التي تسيطر على العقول العربية ، وبهذا اصبحت الحربة الشخصية من معيزات النهضـــة العربية الحديثة ، التي جاءت البنا من الغرب مع اعلام الثورة الغرنسية ، هذه الحربـة الشخصية اوالروحية هي التي تعنينا في الشعر العربي الحديث ، وهي التي نقصدها في بحثنا هذا ، اما الحرية السياسية والحربة الاجتماعية فهما نتيجتان للحرية ألشخصية او الروحية التي تبدأ في داخل نفس الانسان • هده هي الحرية الووحية \_ على حــ ق تعبير زريق \_ "التي لا تعرف قيدا ، ولا رباطا ، لانها تحررمن جميع القيود والشخصية والروابط المادّية " (٢) ، وقد نادى بها الادب العربي الحديث كأساس قوى للحرب ــــة المطلقة التي تثور على الغرد اولا ، وتخلصه من الجهل والفساد ، وتطهّر قلبه من الحقد والحسد ، ثم تشــور ثانيا على الامة والعالم بأسره ، تكسر الحدود في سبيل اقامة الوطسن العالمي الاكبر ، يقول امين الريحاني " أن المرا الذي يثور أولا على نفسه فيصلحهــا، انما هو المصلح الحقيقي ٠ المر الذي يثور على ما ورئمن الاجداد ، مما كان فاسدا اصلا، اومما افسده الزمار فيصلحه اوينبذه ، هو هو الذي يحن له ان يثور " (٣) ، فهذه الثورة هي مطهر للانسان ، وبالتالي مطهر للأمة ، ثم للعالم كلّه ، لذلك يرى الربحاني انه "مسن لا يشور على ما في نفسه ، لا ينجو من العبودية ، ولا حنى له اليشكو العبودية " (٤) .

والحريبة الروحية مدركة واعية ، وهي العلمعينه ، والمعرفة نفسها ، ويقول قسطنطين زريق " بل هي الحرية الحقيقية نفسها ، لان الجهل هو اقوى قبد ، يوثق النفس الحرية الخالصة من الاورهام والخرافات ، ومن الاهوا الشخصية والنزعات الطائش........................... الحربة الوسريئة من الخوف والجبن والطمع والانانية ، الحربة التي لا يغيد ها الا شي واحد ، تتعلق به فتضحي بكل ما سواه في سبيله ، ذلك هو الحقّ " (٥) ، ويسسرى جبران ان الحياة دون "الحرية الروحية العالمة ، انما هي كالجسم دون روح بيل هي الموت عينه وفي ذلك يقول : " الحياة بغير الحرية كجسم بعير روح ، والحرية بغير الفكر كالروح المشوشة ٠٠٠ الحياة والحرية والفكر ثلاثة اقاليم في دات واحدة ازلية لا تزول ولا تضمحل "(٦)،

<sup>(</sup>۱) جرجي زيدان \_ تاريخ آداب اللغة العربية ج ؛ ٤ (مصر ١٩١٤م) ص ؛ ٢٦ (٢) قسطنطين زريق \_ الوعي القومي مص ؛ ٢٢٨ (٣) و (٤) \_ امين الريحالي \_ التطرف والاصلاح ، (بيروت ١٩٢٨م) ص ؛ ٣٠ و ٢١ (٥) قسطنطين زريق \_ الموعي القومي مص ؛ ٢٤٦ و ٢٤٣ (١) جبران خليل جبران \_ العواصف ، ص ؛ ٦٦

المُعْتِمُ الْمِينَ الْمِينَ الْمُعَالِقَ كُولُا فِي الْمُعَالِقِي الْمُعَالِقِينَ الْمُعَلِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعَلِقِينَ الْمُعَلِقِينَ الْمُعَلِقِينَ الْمُعِلَقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِقِينِ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِقِينِ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِقِيلِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُع

والحرية تدعو الى الغكر والغيم ، وهي من المعرفة التحديدة المنادرة التي المعرفة أنادرة التي " تنبت على شجرة نادرة تدعى الفهم " (١) ، وبرى نعيمة ايضا أن المعرفة ذاتهـــا هي تحرر من كل شيء ، وأن الحياة بغير حرية هي الموت ، وقد سال نفسه علي لسان الارقش قائيـلا ؛

"لمادا تريدين ان تعرفي كل شي ؟ اجابت ؛ لانني اريد ان اتحرر من كل شي ؟ • قلت : الا تكون حرية بغير معرفة ؟ قالت : بل تكون عبود يــــة • قلت : ألا تكون حياة بغير حريـة ؟ قالت : بل يكــون مياة بغير حريـة ؟ قالت : بل يكــون مـــون مـــوت • (٢)

وي العلم الوصويح والتهذيب الصحيح " (٣) ، فالحرية هي الحياة الواعية بجوهرها ازلسي ، ويكون المرّحيا ... على حدّ تعبير احمد لطفي السبّد ... "بعقد ارسا جازله من الاستمتاع بالمحرية ، فالحرية الماوت ، لان الحرية هي معنى بالمحرية ، فالحرية الناقصة حياة ناقصة ، وفقد ان الحرية هو الموت ، لان الحرية هي معنى الحياة "(٤) ، وكذل المتحركة في ايدى الاطفال بحركة صناعية "(٥) ، والحري الانسان اشبه بحياة اللعب المتحركة في ايدى الاطفال بحركة صناعية "(٥) ، والحري في فضيلة الحياة ، وهي النار المطهرة ، والنور الذي يبدد الجهل والظلمات ، يقول احمد لطفي السبّد ، " فأى انسان خمدت في صدره نار الحرية واظلمت جوانب عقله من شعاعها الساطع ، جدير بان لا يعتبر انسانا " (٦) ، ويرى جبران ان الحرية لا تعرف الا الحسق والجمال والمحبة ، لا ينحني صاحبها للملوك و لا يخضع لأحد ، وفنحن اليوم "لا ننحني ساحبها للملوك و لا يخضع لأحد ، وفنحن اليوم "لا ننحني سعيدا الذا تمتع في حياته الحرية الروحية ، وفي د لك يقول الزهاوى ؛

ان الحياة اذا حوت حرية هي نعمة ما البراد زوالها (٨)

وكذ لـــك يقول المنغلوطي أن الانسان أدًا عاش حرا طلبقسا ، لا "يسيطر على جسمه وعقله ووجدانه وفكره مسيطر الا أد بالنفس ، كان سعيدا " (١) ، لا عبد الشرائعه وتقالبده ، بل سيدا لنفسه وحربتها ، ويرى أبو شادى أن حربة المتفكيسر هي روح اللم المبدعة العالمة ، وهي نوره الازلي الذي يوحي به الى الانسان ليخلق ويبدع ؛

حربة التفكير روح خالق كالنور تبعث حوله الانوار

<sup>(1)</sup> مبخائيل نعيمة - كرم على درب مص 1 1 9 ( ) مبخائيل نعيمة - مذكرات الارقش (لبنان ١٩١٩م) ص ١٣٠ - ١٣١ - ١٣١ ( ) مبخائيل نعيمة - مذكرات الارقش (لبنان ١٩٤٩م) ص ١٣٠ - ١٣١ ( ) امبن الربحاني - الربحانيات ع ٢٠٠ عي ٢٩١ ( ) ص ١٠٠ ( ) احمد لطفي السيد - تأملات في الفلسفة والادبوالسياسة والاجتماع (مصر ١٩٤٦م) ص ١٠٠ ( ) مصطفى المتفلوطي - النظرات ج ١ ( ( مصر ١٩٢٩م ) ص ١٠٠ ( ) احمد لطفي السيد - المنتخبات ج ٢٠٠ ( مصر ١٥٤٩م ) ص ١٠٠ ( ) جبران خليل جبران - المعواصف مص ١٦٠ ( ) مصر ١٥٩٩م ) ص ١٠٠ ( ) جميل الزهاوي - الاوشال مص ١١٢٠ ( ) مصطفى المنفلوطي - النظرات ، ص ١٨٧

والحريسة الروحية هي الحرية المبدعة ، التي تخلق الغنون وتمنح الخلود فتند فـــــع النفس معبّرة عن رأيها ، حرّة طلبقة ، ترسم وتنحت وتوالف الالحان والاشعار فالفن كمـــا يقول طه حسين "حربة قبل كل شي" ، حربة واسعة الى أبعد غايات السعة محربة فسي نفس المنتج ١٠٠٠ ان الغن حرية لا رق ٠٠٠ فاذا أردت من الشباب ان يدوقوا الفــن ويسيغوه ويحاولوه ويبتكروه ، فاجعلهم أحرارا ، لأن الفن أثر من آثار الاحرار لا من آثار العبيد " (٢) ، فالحربة الروحية هي حرية الانسان في نفسه وفي دمه موهي الحربسة الداخلية ، الحرية التي تنتج ، موتثمر ، وهي حرية الضميروالوجدان والغواد واللسان، وفي ذلك يقول احد الشميعراء :

> والطاهر الغواد واللسان الحرذ والضمير والوجدان من لا يخاف في سبيل الحق لوما ولا يقول غير الصدق (٣)

ومسن طبيعة الشاعران يدعوالي الحرية الفكرية ، والى سيادة النفس للنفس ، والتحرر من كلُّ شي مُ خارجي ، كذلك من طبيعتم اليكون حرًّا ، طليقا في نفسه وفي روحه مغهــو يحبُّ الحرية ويعشقها ، لأنه يرى فيها المثل العليا ، والانسانية الكبرى ، ويرى فيه\_\_\_ الوعي الكامل ، والعلم والمعرفة ، والرقيّ المتواصل ، فلم لا يصرخ الزهاوى في الكـــون وبعلم الناس الحربة الروحيسة ؟ :

> بثوا بألسنة من نار ما في جماجمكم من الانكار سيروا الى غاياتكم في جرأة كالسيل هدارا وكالاعصار كونوا جميعا سادة لنغوسكم فالعصر هذا سيّد الاعصار (٤)

ويتمنسى الشاعر لو تحرّر أهل الارضجميعا من الدساتير والحكام ، حتى تستطيع كسل نفس ان تنال مناها ، وفي ذلك يقول ابرهيم الدبّاغ ؛

> يا سائلي عن هوى نفسي وبغيتها من الحياة وقد غصت بتكدير هواى تحرير اهل الأرض عن ملاأ من الهداة واقطاب الدساتير فكل نفس لها من سعيها أمـل ولا تنال مناها دون تحرير

وقـــد سرى حبّ الحرية في قلب الزهاوى وحتى شغلته عن كل شي و فهام باسمها و وظلٌ يناجي ليلاء حتى طوتــه الارض:

> سرى حب لپلى في جميع جوارحي وليلى كقرص الشمس يحمل ضوء

والدهلني عن غيرها اى الدهال ويملأ عيني في غدوى وآصــا لى (1)

<sup>(</sup>۱) احمد زكي ابو شادى \_ الشفق الباكي مص: ۲۲۱ و ۲۲۲

<sup>(</sup>٢) طه حسين \_ مرآة الضمير الحديث مص: ١١٧ \_ ١١٨

<sup>(</sup>٣) ٢ \_ مجلة المباحث السنة الأولى تعدد ؛ ٧ مص ؛ ٣١٥ (٤) جميل الزهاوي \_ الاوشال مص ؛ ٢٠٠ (٥) ابرأهم الدباغ \_ مجلة الكتاب أنه ؛ ٥٠ مص ؛ ١٧٦ (١) جميل الزهاوي \_ الاوشال مص ؛ ١٢٧ (١) جميل الزهاوي \_ الاوشال مص ؛ ١٢٧

عشقتك بدرا في السماء منورا يطل على الدنيا كعين مراقب فينظر ابناء الوجود محاطة باسدال اظلام كأثواب راهب عشقتك دون البعض روحا تمردت على كل غدّار محاب وكاذب (1)

ويعظمه امجد الطرابلسي الغتى الدى يقيد بالسلاسل ، ويرمي السجون ، والرغم من هذا يظلُّ محافظاً على روحه محرةطليقة ، يضحك من بطش الطعاة ويستهزئ بهــم :

احب الفتى والغلّ يثقل عنقه وسيف الاعادى بين عينيه مشهر يصيح بأعلى صوته ينكر الاذى ويضحك من بطش الطّغاة ويسخر ويشمخ بالاغلال رأسا وان غدت تحزومن انيابها الدم يقطــر (٢)

ويتمنيى الشاعران يعرف كنه الحرية ، وجوهرها القوى الذي يجعل النفس صادقة ، صبورة ، جبًّا رة أمام الظلم والجور ، فيرى انجوهر الحرية هو الخير ، فيقول ،

> ولكن سرا في الحياة جهلقه وبغية نفسي ان يبين لها السرّ فمن اجله سقراط زج بسجنه ونفذ فيه حكمه الظلم والجـــور تناول كأسى السم دون تردد واعذب شي عنده طعمها المر لقد طاف من اشباحه بي طائف من المثل العليا يقال له الخير (٣)

> > ويشـــتاق الشاعر الى الحرية دوما ، فيخاطب ربــه ؛

أنا حرّيا ربّ ! حريتي كنهي ارود الجمال فجرا ومحيرل

واجني حقي رويدا وقسرا ٠٠٠

أنا حريا رب! في اضلعي شوق ألى رؤية الحقيقة حرا : شاهدا أن رأيتها معلنا عنها صراحا لدى الخليقة طرّا (٤)

وكذليك يشتاق الشاعر الى التحرّر من كل شيء ، ويتمنى لو تقطلق روحه في الغضياء تشربالنور مداحل ، وفي ذلك ينشد جبران مخاطبا الطيدر : ليتني مثلك خر من سجون وقيود ليتني مثلك روحا في فضأ الوادي اطير

اشرب النور مداما في كو وسمن اثير (٥)

<sup>(</sup>۱) الباس ابو شبكة \_ القيتارة مص: ٣٢ (٢) امجد الطرابلسي \_ الرسالة ، السنة السادسة مع: ١ هدد : ٣٢٥ ص: ٣٠٠ (٣) عبد الحميد الراضي \_ العرفان مع: ٢٨ ع: ٣ مص: ٢٦٤ (٤) يوسف الخال \_ الجرية \_ ص: ١٨ \_ ١٩ و ١٠١ \_ ١٠٢ (٥) جبران خليل جبران \_ البدائع والطرائف مص: ٢١٤

THE PRINCE GHAZI TRUST

وتنطلق ايضا روح ريا فرالمعلوف ، فيخاطب الطبير ويا فرالمعلوف ، فيخاطب الطبير

هذى روحي طارت في مُصلًا لحنك مني فأرى شدوك شدوى وأرى لحنك لحني (١)

غير أن الشاعر يفتشعن الحرية الروحية في العالم ، قيراها مصلوبة بمقتولة ، الاندلان لم يزل عبد الشرائعه الفرائعه الفرائعه الفرائعة الفرائعة الفرائعة الفرائعة الفرائعة الفرائعة الفرائعة الفرائعة الم ينزل عبد الشرائعة النام المحيا بالروح وللروح ؟؟ ايبقى الانسان محدق الى انقضا الدهر ؟ ام تحرره الايام ليحيا بالروح وللروح ؟؟ ايبقى الانسان محدق بالتراب ؟ ام يحول عينيه نحو الشمس لبحيا بنورها ويحترق قلبه بنارها ؟ " (٢) .

ويتألب حسن كامل الصيرفي عقدما يفتشعن الحرية بين قومه ، فلا يجدها ملأن الاحـــرار يساقون الى السجن مكبليـــن :

ملجأى السجن ان دعوت الى الحقّ مسوقا في موكب الاصفاد وهبوط الاحرار من منبر الحق صعود لمنبــر الجلاد (٣)

وي الزهاوى ان حرية الفكر مقتولة في بلاده ، فيتألم ويصمت خوفا من اضطهاد الحاكمين

شديد على حرية الفكر ضغطهم كأنهم اعدا وية الفكر وقد لا أرى في القول لي من سلامة فأسكت عنه وهو يقدح في صدرى واعلم اني ان تجاهرت فرقسوا اديمي بأنياب التعصب والظفر (٤)

وقسد يتهكم الشاعر ، ويدعو قومه الى الصموت ، والى الركود ، والخمول والتأخر ، الأن من يدعو الى الحرية الروحية وما فيها من نهوض وتقدم ورقي ، مصيره التمزيق والتشتيب، وفي ذلك يقول الرصافي ساخرا متهكيسا ، متألمسا :

يا قوم لا تتكلموا ان الكلام محرّم ناموا ولا تستيقظوا ما فاز الآ النّوم وتأخروا عن كل ما يقضي بأن تتقدّموا ودعوا التقهم جانبا فالخير ان لا تفهموا (٥)

وبعدد أن يرى أبو القاسم الشابي شعبه خاملا ، كسولا ، جاهلا ، ذليلا ، يكره النور ، يصخ في وجوههم ، ويتمنى لو كان حَظّابا لهوى بفأسه على رو وسهم أو سيلا جارفا ملهد بيوتهم ، أو كان عاصفة لأيقظ النفوس من رقدتها ، وعلمها معنى الحرية الصحيحة ، الكند يبأس ، لأن قومه لا يسمعون ، فهذهب الى الغاب وحيدا ، يتلوعلى الطيور اناشيد هالحزينسة :

<sup>(</sup>١) رياض المعلوف \_ مجلة العصبة السنة الاولى \_ العدد السادس مص: ٥٨٥

<sup>(</sup>٢) جبران خليل جبران \_كلمات اص: ٩٥

<sup>(</sup>٣) حسن كامل الصيرفي \_ مجلة الرسالة مالسنة الثامنة ميج : ١ عدد : ٣٦١ مص : ٩٤٣

<sup>(</sup>٤) جميل الزهاوي \_ الاوشال مص ١ ٥٥

<sup>(</sup>٥) معروف الرصافي ــ ديوان الرصافي بص ١ ٢٦٤

ايها الشعب ليتني كنت حطاباً فأهوى على الجدوع بعاسي ليتني كنتكالسيول ادا سالت تهد القبور رمسا برمـــس

لبت لي قوة العواصف يا شعبي فألقى البك ثورة نفسي

انت روح عُمية تكره النور وتقضي الدهور في ليل ملسس

ها أنا ذا هب الى الغاب يا شعبي لاقضي الحياة وحدى بيأسي سوف اللوعلى الطيور انا شيد يواقضي لها بأحزان نفسي فهى تدرى معنى الحياة وتدرى - ان مجد النفوس يقظة حس (1)

وينادى جبران الحرية الهارية ، يناديها لتعود الى بلاد ، فتعود بعودتها الحياة ، ويستعطفها ان تصغي اليه وتسمعه ، وان تلج نفسر جل من رجال امته ، فتبعثه قويا مخلصا محادقا ، ليبيد الجهل ، وينير الظلمات ، ويرتقي بأبنا ، وطنه :

اصغي ايتها الحربة واسمعينا ٠٠٠ تكلمي بلسان فرد واحد منا فمن شرارة واحدة يشتعل القش اليابس ٠٠٠ ايقظي بحفيف اجنحتك روح رجل من رقبالنا فمن سحابة واحدة بنبشق البرق وينير بلحظة خلا يا الاودية وقم الجبال ٠٠٠ قوى قولوبنسا لنحيا ٠٠٠

وي رى الريحاني ان الشعب الشرقي مظلوم ، وهو في سجن العبودية ، عبودية الجهل والفقر وعبودية الاستعمار ، فيركع ضارعا الى الحرية ان تنبر الشرق المظلوم موترف عسن ظهره نير الاستعمار :

<sup>(</sup>١) ابو القاسم الشابي \_ مجلة الرسالة فالسنة الثانية ممج: ٢ معدد: ٢٠ مدر: ١٨٢١

<sup>(</sup>٢) جبران خليل جبران \_ الارواح المتمرّدة \_ ص: ١٥٥

<sup>(</sup>٣) امين الريحاني \_ الريحانيات \_ ج ١٠١ ، ١٠٠ ، ١٠٠

فعير المحدا الادب أدب مو من بالحرية الواوحية الواوحية الروحية هي الحرية التي تحرّر نفسها من الجهل والتقاليد الفاسدة ، ومن كل قيد يقف عشرة في سبيل تقدمها ، فاذا استطاع كل فرد ان يصلح نفسه بنفسه ، تصلح أمته ، وتتسع روحها للعالم كلّب دون تعصب لأمة او جنس او لون ، · · والحرية الكبرى في ادب القرن العشرين هي المعرفة والعلم ، ربّها الحب ، وطنها العلم ورسولها الانسانية ، فالانسان المثالي هو الانسان الذي يطهّر نفسه بنفسه من جميع الادران والاوهاق والحدود ، وهو الذي ينظلق لبيدع ويخلق ما يشال ، ويمنح العالم قطعا خالدة منتسازعة من صعيب وحده المدركة ، وقلب الواعسات ، ويمنح العالم قطعا خالدة منتسازعة من صعيب وحده المدركة ، وقلب الواعسات ،

الديـــن

كسان الدين قديما مسيطرا بتقاليده وطقوسه على نغوس الافراد والجماعات عوبالرغم من ذلك فقد استطاع أفراد قلائل ان يتحرّروا من هذه السيطرة ، فتأملوا في الديـــن وتقاليده وطقوسه ورجاله ، فلم يجدوا فيه الا الغشل والخدلان ، ولكنهم لم ينجلوا من الاضطهاد والتنكيل ، أما اليوم فقد تحرر الافراد من ربقة الديد واتباعد ، وحدَّت الثقافة والمعرفة مكانه ، بفضل انتشار الحضارة الاوربية الحديثة ، وتغلغلها في الشرق العربي، تلك الثقافة التي امتدت جذورها الى القلوب ، والعقول ، فأخذ العربي يفكر ،وأخــــذ يومن بعقله كمرشد له في جميع شوونه الدنيوية ، واصبحت الثقافة الصحيحة هي الدين، ١ ١ والانسانية هي الرسول ، كلتاهما من منبع واحد وسوالحب ، او الرب الجميم ، وقسد ب تنادى الادباء والمفكرون بعد تأمل عميق الى دين جديد والى رسول جديد ميض العالم كله تحت لوائهما ، فلا ثما العصر الذى نحن في ....

ورأى الادب العربي الحديث اللاين الحقيقي ليس الاشعورا داخليا ساميا يهتف بالانسان الى الرقي المستمر والمعرفة ، حتى يبلغ الكمالي الالهي ، فيصبح رسولا موفسي قبضته الانسانية ، تنير له طريق الحق ٠٠٠ والدين هو الايمان الصحيح الذي يلقى \_ على حدّ تعبير الرافعي \_ " غلى روحك السكينة لانها متصلة بالله ، وفي ضميرك المحبة لانه متصل بالناس " (١) .

والديسين هوعبادة الانسانيقوالعقل ، وهو السعي لخير العالم كله ، وليسس الدين جهودا وذ لا أمام الكهنة المتغرقيبن :

> والدين ما كان سوى سعيكم للخير لا ذلا لهذتي الحيام، من عاش في دنياء اعمى الحجى لم يغنم الدنيا ولامتحتهاء

والديسسن هوني صيم الحياة ، ليس خارجا عنها ، وهو الذي ينبغي عليه أن يساير الحياة بكل ما فيها ، وهو السعي المستمرّ في سبيل تحسينها ورقيها ، وليست الحاساة الا هيكلا ، يدخله الانسان كل يو ، وفي ذلك يقول جبران : " أن حياتكم اليومية هـي هيكلكم ، وهي ديانتكم ، فخذوا معكم كلما لكم عندما تدخلون هيكلها ، خدوا السكة والكور ، والمطرقة ، والطنبور " (٣) ، على أن الدين الحقيقي هو الذي يساير المدنيسة بتفاعله المستمر \_ على حدّ تعبيرخالد محمد خالد \_ "مع حاجات الناس مومع الحياة ه حتى تستطيع البشرية انتجد منه عونا دائما يمكنها من مواجهة مشاكلها المستحدثة ، وضروراتها الطارئة • ويبارك محاولتها المستمرة للتقدّم والوثوب \* (١) ، والمدنيـــة الصحيحة بالتالي تقدّ سالدين للقديم \_ كما يقول المقدسي \_" المبني على الفضيلــة والمعاملات الشريفة ، الدين الذي يرفع النفس الى المثل الاعلى ، ويملا القلب حبا

<sup>(</sup>۱) مصطفى الرافعي \_المساكين مص: ۲۲۱ (۲) احمد زكي ابوشادى \_الشفق الباكي مص: (۳) جبران خليل جبران \_النبي مص: ۱۵

<sup>(</sup>۱) خالد محمد خالد ــمن هنا نبدأ (مصره۱۹۰۰) ص: ۲۱ This file was downloaded from QuranicThought.com

ووقارا · الدين الذي لا يعرف وطنا فيز الله ، ولا يتعصب الجنسية غير الانسان "(١) ·

والديسن يطبعه يساوق الحياة ، فهو "انساني بطبعه وشرعته ٠٠٠ (وهو) ديمقراطيّ النزعة ٠٠٠ لا يعترف بالغوارق المفتعلة " (٢) ، وهو يو من بالعقل ومسعاء لجعل الحياة الدمشرقة ، قان عصر الزهد والموت \_ يقول خالد خالد " قد انته\_\_\_ى وتقوض ، ونحن اليوم في عصر الحياة ، ٠٠٠ فالدين لم يجي ويجعل من الحياة البهيجة المشرقة مقبرة نقض من أيامنا في صو امعها ولحودها ، وَلكنه جاء يهتف ، ويدق اجراس الصباح للنوام صائحا فيهم ، اليكم زنية الله ، وطيبات الدنيا ،وحسرات الحياة " (٣) ، أما اذا وقف الدين عثرة في سبيل تقدم الحياة فالافضل ان نطلق عليه اسم الكهانة لا اسم الدين ، لأنه يقف عشرة في سبيل تقدّم الناس ، وطلب حياة افضل من حياة التقلي ...... الضيق ، والعرف المتزمت ، فينفر الناس من دينهم ، وفي ذلك يقول خالد خالد : " وليس ثمة ما ينفر الناس من دينهم مثل ابرازه في صورة قوة عائدة لنموهم ، مناهض \_\_\_\_\_ الحقوقه من مخذلة لطموحهم " (٤) ، فرسالة الدين الحقة هي الحياة ، وللحياة لحقوقه من الحقة الدين الدين الحقة الدين ا فقط ، والحياة هي ان تعيش كريما حرا ، سعيدا ، لا ان تعيش مهانا عبدا ، محروما فكل دعوة تدعوك آلى الحياة والسير في موكب التطور ٠٠٠ خذها بقوّة \* (٥)٠

ويط .... و الشاعر المفكر التقليد ، الأنه ينفر منه بطبعه ، ويدعو الى الحياة المثلى ، لانه يحياها بطبعه ٠٠٠ فيقول الزهاوى في تحكيم العقل في الدين :

٠٠٠ ولكنني ما كنت يوما مقلدا يرى ان حكم العقل في الدين مأثم (٦)

شيم يصرخ بشعبه أن يحكموا العقل في الدين ، ويحملوه رسولا ، ويطرحوا الخرافات ويتحرّوا من الكهنة الذين ينشرون على الناسرعقائد هم البالية ، ويقيد ونهم بقبود هم المتزمَّتة:

لا تقبلوا في الدين ما يروونه اللا اذا ما صمّ في الانظار انضوا القديم وبالجديد توشحوا حتام تختالون في الاطمار وتملصوا من نيركل خرافة خرقاء وتلقي الحربن في الافكار وتحرّروا من قيد كل عقيدة سودا ما فيها هدى للسارى (Y)

ويتألب جبران من الكهنة الذيك يقومون بفرائض الدين خوفا من البعث والعقاب:

كأنما الدين ضرب من متاجرهم ان واظبوا ربحوا او اهملوا خسروا (٨) شـــم يصرخ داعيا الناس الى هدم هذه التقاليد البالية ، فيقول : "أنا متطرف حتى الجنون و أميل إلى الهدم ميلي إلى البناء وفي قلبي كره لما يقد سه الناس موحب لما يأبونه ، ولو كان بامكاني استئصال عادات البشر وعقائدهم وتقاليدهم لما ترددت دقيقة" (٩) ٠

<sup>(</sup>۱) انسرالمقد سي \_ مجلة الكلية سي: ۱۲ هج: ٤ مص: ۲۸۸ (۳) خالد محمد خالد \_ من هنا نبداً مص: ۲۷ و ۲۸ (٦) المصدر نفسه مص: ٤١ و ۸۳ (٤) و (٥) المصدر نفسه مص: ٤١ و ۸۳ (٦) جميل الزهاوى \_ الاوشال مص: ٨٦ (٧) جميل الزهاوى \_ الاوشال مص: ٢١ (٨) جبران خليل جبران \_ المعاكب ص: ٢٢ (١) جبران خليل جبران \_ كلمات \_ ص: ٢٢

والديسين باق في جوهره لا في عقائده وثقاليده ، وهذا الجوهرهو الذي يوالف الناس جميعا بعضهم ببعض ، وهو الحب " ذلك الخيط النوراني الوثيق السذى ينتظم قلوب الناس ، فيجعل من حياتهم اغنية بهيجة ساحرة "(١) ، ويسعد الانسان ويقوده الى العلى والسلام ، يقول ابو شـــادى :

تسير بنا الدنيا الى الحسن والعلى وان كان في الوعد الطريق مفاسد ابث جمال الحب في الناس هائنًا فذلك دين للسعادة قائيد (٢)

ويسمرى جبران ان الاخوة والمحبةهما اللتان توحدان الاديان موتنشران السملام ، فيخاطب الانسيان:

> النت اخي وانا احبك ٠٠ احبك ساجدا في جامعك ٠٠ راكعا في هيكلــــك ٠٠ ومصليا في كنبستك ٠٠ فأنت وانا ابنا " دين واحد وهوالروح " (٣)

ويسرى ابوشادى ان السلام هو الذى يوحد العقائد : وكل العقائد مثل الورى توحدها نزعة للسلام (١)

وكذ لــــك بتمنى صيخائيسل نعيمة ان يظل الشرق حصنا للدين "الذى يبتدئ بالله وينتهى بالله ، دين الاخوة الصادقة ، والابوة المتفانية ، دين المحبة الشاملة "(٥)، التي تبشر بالسلام والطمأنينسة .

والشــاعريرى أن الاديان كلها من جوهر واحد ، أذا جرَّد ناها من التقاليد الموروثة والعادات المتبعة ، وهذا الجوهر هو حسوشعور ! وله ... على حدّ تعبير نعيمة... " د هشة حسية ، وآخره نشوة روحية " (٦) ، والدين هو شعوركم بالله المنطوى فيكم ، لا اكثر ولا اقل ، فمن كان شعوره بالله نورا صا فيا ، كان دينه نورا صافيا ، ومن كان شعوره دخانا کان دینه دخانا " (۲)

ويسمرى خالد خالد ان غاية الادبان واحدة كما انها واحدة في جوهرها موالدين يهدى الى الحق والقضيلة والصلاح والعمل على تنقية النفس الانسانية ، وتجديدها باستمرار حتى تظل مرآة صافية تفعكس عليها اخلاق الله " (٨) . أما المداهب المتعدّدة فهسى التي تفصلنا عن حقيقة جوهر الدين ، وفي ذلك يقول جبران ، كثير من المداهب كرجاج النافذة ، نرى الحقيقة من خلالها مولكنها تفصلنا عن الحقيقة " (٩) ، اما اذا جرّدنا هـا

<sup>(</sup>۱) خالد محمد خالد \_ من هنا نبدأ می: ۲۷ (۲) احمد زکی ابو شادی \_ الشفق الباکی می: ۲۸۰ (۳) جبران خلیل جبران \_ دمعقوابتسامه می: ۱۷۹ (۵) احمد زکی ابو شادی \_ اطباق الربیع می: ۱۵۸ (۵) میخائیل نعیمة \_ صوت العالم می: ۲۹ (۲) میخائیل نعیمة \_ ا زاد المعاد می: ۱۰۱

<sup>(</sup>۷) میخائیل نعیمة \_ البیاد رهس؛ ۱۰۱ (۸) خالد محمدخالد \_ من هنا نبد ً \_ ص؛ ۱۹۱ (۹) جبران خلیل جبران \_ رمل وزید س، ۳۰

مما علق بها من " الزوائد المد هبية والا حتماعية وجدنا ها فالمنا واحدا " (1)

ويعجب العقاد من تعدد الأرباب ما دامت الأديار واحدة ، ومن تعدد المذا هب التي تضل الانسان عن طريق الصواب ، ما دام جوهر الاديسان واحسدا :

تعددت الارباب والدين واحد فآمن به طرا اواكفر به طرا لقد عاش فيها آل عيسى واحمد فهل كرهوا الإيمان او كرهوا الكفرا ؟ (٢)

ويتسال نقولا الحداد على تعدد الادبان وماجر على الناس من وبلات :

فما بال اديان العباد تعددت وفرقهم بالبطل مختلف الكتب ؟ أمّات ملاك الحبّ ابليس حقد هم يدفعهم من ويل حرب الى حرب ؟ (٣)

ويعيال جبيع الشعراء المفكرين الى توحيد الاديان التي هي واحدة في حوهرها وغايتها ،غيران التقاليد المختلفة ، والعادات الموروثة قد عدّ دت المداهب التي بعدت الانسان عن أخيه الانسان ، وحجبت عنه الحقيقة السافرة ، وينظر الساعر المفكّر الى المستقبل البعيد ، فيري العالم كله يحيا بسلام ابدى الأنه يدين بديست واحد عالمي ، ربّه الحب والمعرفة ، ورسوله الانسانية ، ودنياه الحياة المشرقة ، واما هذا الدين العالمي على حدّ تعبير نعيمة \_ هو " ملحمة الملاحم ؛ ملحمة الانسان مع نفسه ، ومع الارض والسماء "(٤) ،

نـــرى مما تقدّم أن وي الادبا العربالمحدثين قد أشتد واستيقظ وأن الشعرا منهم خاصة يعيلون إلى توحيد الاديان وتجريدها من المداهب وحبيل الناس على هدم التقاليد البلاية والعادات السقيمة والتي تقف عثرة في سيبيل رقي انفسهم من جهة ورقي بلادهم من جهة أخرى وقد اعتبروا الدين شعورا واحساسا يدعو الى المحبقوالسلام وطرح الحقد والحسد وهو سعي مستمر في سبيل حياة واعية ومشرقة وتدعو الى دين واحد وربه الحب والمعرفة ورسول الانسانية والمحافة والمعرفة والدين واحد والدين المعرفة واللاسسانية واللاسسانية والمعرفة والدين واحد والمعرفة والدين واحد والمعرفة والمعرفة واللاسسانية واللاسسانية والمعرفة والمعرفة والمعرفة واللاسسانية والله دين واحد والمعرفة والمعرفة واللاسسانية والله والمعرفة والمعرفة والله والمعرفة واللاسسانية واللاسسانية واللاسسانية والمعرفة والمعرفة والمعرفة والمعرفة والله والمعرفة والله والمعرفة والله والمعرفة والله والمعرفة والله والله والمعرفة والله وال

<sup>(</sup>١) جبران خليل جبران \_البدائع والطرائف مص ١٩٤١

<sup>(</sup>٢) عباس محمود العقاد \_ ديوان العقاد (مصر ١٩٢٨ه) ص: ٢٦

<sup>(</sup>٣) نقو لا الحداد \_ مجلة السيّدات والرجال السنة ؛ ١١ بج ؛ ٧ مص: ٢٦١

<sup>(</sup>١) ميخائيل نعيمة \_ صوت العالم ، ص ١ ٢٧



الموت \_المعاد \_ الخلود

ان الموت سر ، لم يتوصل الى حقيقته انسان منذ كان الانسان • كل كائن يموت ويفنى ، وقد تأمل المفكرون القدماء في روح الانسان او نفسه ، وفي مصيرها فهـر انهم لم يجزموا جزما قاطعا في مصير الانسان بعد الموت ، وكل ما عرف عنه هو ا ن الجسد يتوارى تحت التواب ، ويتلاشى عن وجه الارض ، وقد استمد الشعراء العسرب القدامي وحيهم عن الموت من تجاربهم القطرية او من الكتب الدينية ، أو من الفلاسفة المفكرين ، فمنهم من قال بالعث والنشر ، ومنهم من قال برجوع الروح الى الله منبعها ومصدرها ، ومنهم من وقف موقف الشك والحيرة ، غير أن الشعرا، العرب القدامي عامة لم يجعلوا الموت موضوعا لقصائد هم ، بل ذكروه عرضا في الرثاء ، بأبيات قليلة ، اسا الشعراء العرب المحدثون فقد ذكروا الموت في قصائد الرثاء وغير الرثاء ، وجعلوه موضوعاً لقصائد هم ، متأمليد فيه ، باحثين عن سرّه ، ولم تختلف نظرتهم الى الموت كثيرا عمن سبقوهم ، غيرانهم لم يتقيّدوا بالكتبالدينيّة ، ولم يستوحوها ، بل سموا بأنفسهم بتأملون ويبحثون ، ويطلعون على الغلسغة المادية الاوربية الحديثة التي تقسول ان الحيّاة دائرة ، فالانسان ينحلّ ذرات في التراب ليكون غذا الزرع والعشب والسزرع ينحل ليكون غذا الحيوان والانسان • والحيوان ينحل ليكون غذا اللانسان • • • • والشعراء مؤمنون بالربح المبدعة ، المخطفه وهمهم ان يحرفوا ما مصيرها ، ولم سكنت قسي الانسان اذا كان مصيرها الى التسراب؟

يقف الشعرا العرب حائرين ، متسائلين عن الموت وحقيقته ، تأرة يوامنسون بخلود الروح ، وما تنتجه من خلق وابداع ، وتارة اخرى يقفون موقف الشلك والحيسرة واللأدريسة ،

ان الموت يقضي على كل كشائن الاالله ، ويدور على كل انسان ، فلا ينجـــو منه امرو ، قويا كان أو ضعيفــا ؛

هوالموت لم ينج منه امروا ولو انه في بروج تشبّد يموت القوى كما انسه يموت الضعيف فهل من مخلد وما المرا الا رهين الردى فسبحان من بالبقاء تفسرد (١)

ويطفى \* الموت كا ما تضيئه الحياة ، وبد فع الانسان الى نومه الابد في ساكنا عبلا حراك :

يطفى الموت ما تضي الحياة وورا انطفائه ظلمات ان للنازلين في القبر نوما تنتهي في سكونه الحركات (٢)

<sup>(</sup>۱) جميل الزهاوي \_ الكلم المنظوم \_ ص: ٦

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه اص: ٨٨

والموت آفة الحباة ، لأنه لا يبني ني الماكة الحباة ، الأنه لا يبني ني الماكة الحباة ، الأنه لا يبني الماكة الم

ما ألذ الحياة لو لا المنايا على الاثر انما الموت آفــة ليس تبقى ولا تذر (١)

والموت يقضي على العالم والجاهل ، وعلى الكبيروالصغير :

خالط ترب الارض جثمانه مطحونة منه بها الاضلع لله درالموت من خطة فيها استوى دوالعي والمصقع لم ينج لا كسرى ولا تبع (1)

ما أقدر الموت فمن حوله

وقـــد نشر الموت حبائله في كل مكان ه حتى ان الشاعر لا يرى مهربا منـــه:

اين المغرّ وللمنون حبائل منصوبة كيف اتجهنا جينا (٣)

ولكسين الشاعر لا يخاف الموت ولانه موقن برجوعه الى الارض؛

ما بنفسي خشية الموت ولا منه ارتهابي انا للارضوان طال عن الارض اغتـــرابي

ويسسرى الشاعر في الموت راحة ، يستريح فيه الانسان من الاتعاب والاوصاب أولعل روح ابي العلا التشاومية لاقت صدى في نغوس شعرائنا العرب المحدثين الذيسن يطلبون الكمال عداطريق الجد والكفاح والسعي محتى ادا تعبوا مدالنشيد موجدوا انفسهم في عصر كثرت فيه الاضطرابات والفساد ، وحالت بينهم دون الوصول الىغايتهم المثلى ، قد كروا أبا الحلاء والشاعر العربي الذي لم يستطع ان يبلغ الكمال في الارض لانتشار الفساد في عصره ، فطلب الموت ليتخلص من البشر وهمهم ، ومن التفكـــــــير

> إن سئمت الحياة فارجع الى الارض تنم آمنا من الاوصاب تلك أم احن عليك من آلام التي خلقتك للأ تعـــاب وحياة المر اضطراب فان مات فقد عاد سالما للتسراب (٥)

ويقــول عبد الرحمان شكرى أن الموت لذة ، تخلُّص الانسان من التعب والعناء :

لا يلدُّ الموت الله متعب سهر العيش وفي الموت رقد رقدة يا طبيها من رقدة بعد انعا شوابلي وسهد

فالمسوت رحيم ، ينقذ الانسان من القسوة في الحياة الدنيا ، ومن الجهل والحقد والخوف والأسى ، ومن التفكير المضني و هو عزاء للنا سأجمعين ، وفي ذلك يقسول فخرى ابو السعود مخاطبا المـــوت :

<sup>(</sup>۱) جميل الزهاوى \_ الاوشال مص ا ۱۱۹ (۲) معروف الرصافي \_ د يوان الرصافي ج : ۱ (مصر ۱۹۲۰م) ص : ۳۳ و ۳۴ (۳) نجيب عبد الله مشرق \_ المشرقيات (حريصا ملبنان ۱۳۲۰م) ص : ۲۸ (۶) ايليا ابو ماضي \_ الجداول مص : ۳۷ (۵) ايليا ابو ماضي مجلة الزهور المسنة الثانية م : ۱ مص : ۲۱۶ (۵) عبد الرحمان شكرى \_ مجلة الرسالة مالسنة الثالثة مم : ۲ هدد : ۱۳۰ مص : ۲۱۰۸

THE PRINCE GHAZI TRUST

تمحويداك الحقد والخوف والأسى وكل بلاء في النفوس قديم وانت تريح الفكر من كل معضل يظل له في حيرة ووجوع عزاء لبعض الناس انك قادم وان شقاء العيش غير مقيم (1)

ويقــول الزهاوى أن الموت راحة ﴾ غيران الانسان يحب الحياة مبالرغم من أوصابها :

كل كرب يا ايها الحي فاصبر ينتهي عندما يجي الممات ان في الموت راحة غير ان المر قد لا ترضي الا الحياة (٢)

ويقول ايضا:

للقاء الموت قد جد مني الطلب ان موتي راحة وحياتي تعب (٣) ويــــرى الشاعر في الموتعزاء وتسلية ، فهو خير ما ورثه عن آبائـــه ،

أنا بالموت وحده أتسلى عن هموم الحياة والادعاث انما الموت خير ما خلقته لبنيها الآباء من ميـــراث (١)

فما هو الموت ؟ وهل تخلد الروح او النفس بعد الموت ؟ وما يترك الانسان خلف ــــــــ ١٠٠٠

ان الجسد يفنى ويرجع الى التراب ، هذه ظاهرة لا يشكّ فيها أحد موأما الروح فيقف بعض الشعراء موقف الموامنين بفنائها مع الجسد ، وأما البعض الآخر فيقف موقف الشكّ والحبرة واللّاد ربة متسائلين عن الموت وكنها .

ويوامسن يعقوب صروف برجوع الروح بعد اكتمالها وارتقائها \_ كما قال ابن سينا \_ الى العالم الروحاني وبقائها فيسه :

أما اجسامنا ليست سوى صور مشكلات بأشكال وألوان كهارب حركتها النفس فانتظمت في شكل مستودع للنفس جثماني حتى ادا تم في الدنيا تطوّرها طارت الى منزل في الكون روحاني (٥)

وكدليك يقول العقّاد أن الربي خالدة :

أراني على الحالين روحا وبنية احسبان الموث ليس بمغقدى فان كنت ذا جسم ذوى قبل مصرعي وان كنت ذا روح فروحي مخلّدى (٦)

<sup>(</sup>١) فخرى أبو السعود \_ مجلة الرسالة السنة الثالثة سج : ٢ عدد : ١٢٢ اص : ١٢٨ ا

<sup>(</sup>۲) جمیل الزهاوی \_ الکلم المنظوم مص: ۸۹

<sup>(</sup>٣) جميل الزهاوى \_ رباعيات الزهاوى اص: ١٥

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه مص ١٧٢

<sup>(</sup>٥) يعقوب صروف \_ أبولو سج : ١ عدد : ١٠ س : ١١٦٨

<sup>(</sup>٦) عباس محمود العقاد \_ بعد الاعاصير (مصر ١٩٥٠٠م) ص: ٢٣

والسروح في نظر الزهاوي خالدة ، تفتقل بعد الموت من جلك الي الي اجساد :

وسوف ابقى بك من بعد الردى مرتهنا وليسموت غير تغييرى ميك السكنا فلا انفصال عنك لي هناك كتت ام هنا (١)

وكذ السك يرى توفيق الشــرتوني ان الموت هو تجديد الشكل الخارجي للروح ، وان الموت " مظهر من مظاهر التجديد لا من مظاهر الغنا" الاني اعتقد بخلود المادة مكما اعتقد بخلود النفس " (٢) ، والموت في نظر قيصر معلوف هو تقبيح صورة الانسان ، وتشويهه الأن النفس خالدة:

> فالنفسخا لدة والموت ليسسوى تقبیح صورة انسان وتشویم (۳) ويسسر كنسيب عريضة ان الموت هو انطلاق الروح وخلود هـا :

> > صاح مقل ! هل تری فوق اوج الذرى بارقا قد سرى ما وراء الحدود ٠٠٠ تلك نار الخلود تلك نار تشيق كلّ طرف طليق هل اليها طريق غير درب اللحود اذ تحلّ القيود (٤)

ويوامين جبران بخلود كال موجود فيقسول : "كل موجود باق . ووجود الموجود دليل على بقائه " (٥) ، وكذلك يومن بانتقال الارواح بعد الموت موارتقائها حتى تبلغ مـــا تشتاقه : "كل ما تشتاقه الارواح تبلغه الارواح " (٦) ، ولا سيما بعد الموت ، عندما تحلق في الغضاء ساعية الى خالقها منغير قيد ولا تعويق (٢) . ويومن جبران بالخلسود الابدى ، فيقول ؛ "انا كنت منذ الازل ، وها أناذا ، وسأكون الى آخر الدهر ، وليسس لكياني انقضا " (٨) ، قال موت في نظره بد " الحياة ، وظفر للروحانيين ، واما للمادييسن فهو انقضاء وفقاء :

والموت في الارض لابن الارض خاتمة وللأثيري فهو البدء والظفر فالموت كالبحر سن خفت عناصره يجتازه مواخو الاثقال ينحدر (٩)

<sup>(1)</sup> جميل الزهاوى \_ الاوشال ص: ٨

<sup>(</sup>٢) توفيق الشرتوني \_ من حي الى ميت بص ١ ٨٣

<sup>(</sup>٣) قيصر ابرهيم معلوف \_ تذكار المهاجر بج : ١ ١٠٠٠ ١١٨

<sup>(</sup>٤) نسبب عريضة \_ الأرواح الحائرة عص: ١٩٦ (٥) جبران خليل جبران \_ البدائع والطرائف عص: ١٩٩ (٦) جبران خليل جبران \_ العواصف عص: ٢٠٩ (٧) جبران خليل جبران \_ النبي عص: ١٨ (٨) جبران خليل حبران \_ دمعة وابتسامة عص: ١٧٤ (٩) جبران خليل حبران \_ دمعة وابتسامة عص: ١٧٤ (٩) جبران خليل حبران \_ المواكب عص: ٤٤

THE PRINCE GHAZI TRUST

ويـــرى أن الغابات لا تعرف الموت ، أولا تعرف القيور أه وهي بقا الوسرور للانسان الذي يحيا فيهـــا ؛

ليس في الغابات موت لا ولا فيها القبور فاذا نيسان وتى لم يمت معه السرور فالذى عاش ربيعا كالذى عاش الدهور (1)

وكذلـــك يرى نعيمة أن الموت بقاء ، وأن الحياة تدور ، وليس لها بداية ولا نهاية ،

عرفنا بأن الغنا بقا وان الحياة قبور تدور وان الحياة قبور تدور الساء ؟ اليس الطلاح شقيق الصلاح ؟ (٢)

والموت هو تحرير الروح والنفس ، وفي الموت خلود وبقاء ، ويشتاق الشاعر الى الخلود ، فيخاطب الانسان :

> " يا صورة الله الغتانة الضائعة اليوم في وادى الظلّ والحيرة عهدا قطعت بالا أموت حتى امزق عنك استارك وأرد ك مثلما كنت فتنة عربانة تحت الشمس لكننى اذ ذاك لن أمـــوت (٣)

ويف رم الشاعر بطلب الخلود ، فيسعى ، ويجد في سبيله ، فيخاطب جبران نفسه ،

يا نفس لولا مطمعي بالخلد ما كنت اعي لحنا تغنيه الدهــور

بل كنت انهي حاضرى قسرا فيعدوظاهرى سرا تواريه القبيور (٤)

وي سرى فوزى المعلوف في شعره الخلود ، فيخاطب الموت ؛
ايه يا موت الدنمس خلودى
فاقضي ما شئت لست وحدك تقضي
واذا كنك مالكا امر روحي
مثلما انت مالك امر نبضي
فانا خالد بشعرى على رغم
زمان عن قيمة الشعر يغضى (ه)

<sup>(</sup>۱) جبران خلیل جبران \_المواکب اس ا ؟ ؟

 <sup>(</sup>۲) ميخائيل نعيمة \_ همس الجفون مص ۱۰۲
 (۳) المصدر نفسه مص ۱۰۲

<sup>(</sup>٤) جبران خلیل جبران \_ جریدة الشام سنة ۱۹۳۲ عدد ؛ ۳۸ مص: ۹ (٥) فوزی المعلوف \_ دکری فوزی المعلوف ( لعیسی اسکند ر المعلوف) ص: ۱۵

وقفي المرتفاذي المتكالف المتكا

وكذا يرى اليا س قنصل أن الموت يفني الكاعلة الكاعلة المحرد النخاصة ، وفي ذلك يخاطب FOR QURANIC THOUGH

وسيغني التراب جسمك اما هولن يدرى غير معنى البقاء ! · · · وسيغني الخلود في كل بيت يتهاوى بسحرا لاستهواء · · · (١)

وقسد تأثر بعض لشعرا العرب بالطبيعيين الذيك يقولون ان الجسد يغنسى وينحل في التراب ، ويصبح غذا اللزرع والنبت والاهشاب ، فيعطي للكائنات حياة ، وهكذا تدور الحياة على عجلة الازمان ، فإذا مات الجسم فجميع قوى الانسان تخمد وفسي ذلك يقسول الزهساوى ،

قادا ما مات جسم المر قالروح تمسوت (٢) والنفس لا تحس ، قلا رجا اللانسان بعد الموت ، فيقسول ؛

ما للحياة وراء الموت تجديد فلا يقوم من الاجداث ملحود القبر آخر بيت للألى هلكوا والحسّني الهالك الملحود مفقود (٣)

لاحسعد النفس بعد زهوهما والنفس الا مرة لا تزهـــق (١٤)

اذا ما نحت في جدث فلا سمع ولا صوت وماذا كنت ترجو من حياة بعدها موت ؟ (٥)

ويق ول زهير ميرزا ان الجسد يغنى ولن يرجع ، وان جميع قواه تهمد وتند شر :

عبثا نطلب الخلود ببني الموت فمن كان للردى ليس بنغم كلما حاول الصعود تعالى ٠٠٠ تعالى ٠٠٠ وسوف ينكب ١٠٠ أجدع طينة نحن ١٠٠ ليس نعلو عليها ١٠٠ واذا كان فالنهى قد يخدع

عد كما كت للتراب ولا ترجيع! ٠٠٠ وكل لاصله سوف يرجيع

ويتسائل بعض الشعرا على سر الموت ، وعما قبله وبعده ، فيقفون موقف الشك واللادرية والحيرة في أمر الموت العصيب ، الذي لم يستطع فيلسوف ولا عالم أن يكشف سرّه ، أو أنّ يبعده عن الانسان فيتأمل الشعرا عائرين في مصير الانسان مويقف علي محمود طه متسائلا بدهشه ا

<sup>(</sup>١) الياس قنصل \_العبرات الملتهبة ،ص: ١٥

<sup>(</sup>٢) جميل الزهاوى \_ رباعيات الزهاوى اس: ١٤١

<sup>(</sup>٣) جميل الزهاوى \_ الاوشال مص: ١٢٧

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه \_ ص: ٦٢

<sup>(</sup>ه) جميل الزهاوي ــ رباعيات الزهاوي مص: ١٦٤

<sup>(</sup>٦) زهير ميرزا ـ كافر (دمشق ١٩٤٨م) ص: ٨٦



ا يصبح الانسان هذا الرميم والجيفة الملقاة نهب التراب ؟ ايستحيل الكون هذا الهشيم؟ والظلمة الجاثم فيها الخراب؟ لمن اذا تبدع تلك المقــول أفي الرّدى تدرك ما فاتها ؟ ام في غد تثوى بتلك الطلول ويسحق الدهر يواقيتها ؟ (١)

فهل يرجع الهيكل العظميّ بعد الموت ؟ هل يلقى اصحابيه ورفاقي. .

ترى يرجع هذا الهبكل العظميّ انسانا ؟ ويلقى بعد هذا الموت اخوانا وخلانا ؟ وهل نرجع بعد الموت احيا كم كسا ؟ (٢)

وما هو الموت ؟ ولأتى غاية جئنا ؟ اللموت ام للشقاء نحبا ؟ :

والموت ما هو ٠٠٠ هل جسر نمر به ام هوغایتنا من كل دا التعب (٣) ويسأل العقاد عن الغایة من الحیاة ، ویعجب جدا من فنا الاحیا ؛

فيم عشنا وغاية العيش موت فيم متنا ، وغاية الموت يقيا ? اعجب الحالتين عندى حي سوف يقلى الا ميت سوف يحيا (٤)

ويتساول ايضا اين يدهب انقانسي :

ابن يفنى الغاني ؟ ابدَ هب من خلف نطاق الوجود ؟ ما ثمّ خلف (ه) ويحار أبو الغضل الوليد في الموت وما بعده ، ويتعجب من الدنيا أذا كان الفناً هو الغاية من الوجــــود :

> أيبني المر في الدنيا ويقني كما نسجت بيوتا عنكبوت ؟ وبعد الموت يدخل في التلاشي وليس له مصير أو مبيت ؟ ونحن الحائرون وليس ندرى انحيا بعد موت ام نموت ؟ (١)

> > ويتسائل المقدسي في البقساء :

يومل في البقا وهل بقا اله من بعد طيّ في اللحود ؟ (٧)

(١) على محمود طه \_المآلاح التائه مص: ٩٢

(٢) سيد ابرهيم \_ ابولو سج : ١ عدد : ٨ ، ص : ١٦٨

(٣) محمد الحليوى التونسي \_الرسالة فالسنة الثانية سم: ٢ مر: ١٥٠٣

(٤) عبا رمحمود العقاد ... بعد الاعاصير من: ٣٣

(٥) المصدر نفسه ، ص: ٣١

(٦) ابو الغضل الوليد \_ رياحين الارواح مر: ٥٥١

(Y) انيسرالمقد سي \_ المورد الصافي \_ مج: ١٠ مج: ٤ مصر ٢٣٠

ويقول العقاد كيف يصبح الانسان لا شكئا THE PRINCE GHAZI TR ويقول العقاد كيف يصبح الانسان لا شكئا THE PRINCE GHAZI TR ويقول العقاد كيف يصبح الانسان لا شيء اذا تم للحياة مداها ١ (١)

ويتمنسى نجيب شاهين ان يرجع احد من الموت ليخبره عما شاهد هناك ، لأن سـرّ الموت قد حيسره :

> مخير يخبرعما شاهدا أنا منه بين شك ويقين صخر ایمانی والرکن الثمین (۲)

ليتما يرجع من وادى الردى سر هذا الموت قد حيسرني كلما فكرت اوهت رييسي

وعند ما يتأمل ابو ماضي في مصير الانسان ، وبراه حفنة من تراب ميقول متألما :

أكذا نموت وتنقضي احلامنا في لحظة والى التراب نصير ؟ خير اذن منّا الالى لم يولدوا ومن الانام جنادل وصخور (٣)

( )

ويتسائل ابو ماضى حائرا عمَّا بعد الموت ، وعمَّا يقول الناس فيه ، غير انه لا يدرى شيئًا :

اوراء القبر بعد الموتبعث ونشور فحياة فخلود أم فنا فدئـــور٠٠٠؟ اكلام الناس صدق ام كلام الناس زور؟ اصحیح ان بعض الناسیدری ؟ لست ا دری ۰۰۰

ويقــول ايضا في البعث متسـائلا :

ان اكن ابعث بعد الموت جثمانا وعقلا اتری ابعث بعضا ام تری ابعث کلا ؟ اترى ابعث طفلا ام ترى ابعث كهلا ؟ ثم ٠٠ هل اعرف بعد البعث ذاتي ؟ لست ادری ۰۰۰

ويحــار نعيمة في القلوب الحسّاسة التي اصبحت ترابل ، فيمد يده الى الترابعله يحسّها تنبض ارحبا او بغضا ، فلا بحس شبئا فيسأل محاطبا الجماجم ،

> حدّ ثيني عن القلوب التي كانت قلوبا والهوم صارت ترابا كيف كانت بالامس ثملي ولا تحسب للموت في الحياة حسابا نابضات حبا وبغضا وايمانا وشكا وراجيات تـــوابا ها أنا المسالتراب فلا المسهما أوغبطة اوعدابا

<sup>(</sup>١) عبا سمحمود العقاد \_ بعد الاعاصير س: ٢٣

<sup>(</sup>٢) نجيب شاهين \_ المقتطف \_ مج: ١٨ بج: ٣: ص: ٣١٣

<sup>(</sup>٣) ايليا ابوماضي \_الخمائل \_ص: ١٦

<sup>(</sup>٤) ايليا ابو ماضي \_ الجداول ص: ١٠٠

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه مص: ١٠٠



ا ترین الا شواق صارت بروقا ودموع الاحزان اضحت سحابا ؟ وأنین القلوب أمسی رعود ا وأمانیها استحالت ضبابا ؟ ام ترین التراب عاد ترابا وسراب الامال عاد سرابا ؟ (١)

وهك في الموت الموت المول المول المول المول المول المول المؤلف الموت الموت المؤلف المول المول المؤلف المول ا

وأمسا النزعة البارزة في الشعر العربي الحديث ، فميل الى الايمان بخلود الروح ، لا سيّما ما تتركه ورا ها من آثار روحية عالميّة جميلسة .

(١) ميخائيل فحيمة \_ همس الجفون ص ١ ٨٩

هــــده هي قطرات روحية والدن تنا بها ديمة مباركة سمحا ، فانتعش دينا الحديث ، وما نزال ننتظر المستقبل الذي يحمل الينا الخصب كله ، ليشتد هذا الادب وينمو ويترعرع ، وليصبح جديرا بالاحترام من جميع الام الراقية ، فتتغنى به الالسن في كل مكان وزمان ،

ان شاعرنا العربي الحديث لا پرضى الا التأمل العميث في كل ما يقول فيعنى بالفكر والشعور معا ، وينظر الى الحياة نظرة سامية ، عمادها السعي والكفاح ميومسن بالله ، ويحسّه في كل ذرة منه ، ويؤ من بالعقل ويمجده في جميسع اعماله ، ويومسن بالروح وخلودها ، لقد اشرقت في ادبنا العربي الحديث الروحانية التي تدعو السلم السلام والاخاء والمحبة ، والتي تومن بالانسانية ، واصبحت القصيدة الحديثة تعاليج موضوعا لا يخلو من الفكر والشعور ، ولا يخلو من التجريد والارتفاع عن حدود المادة ، وتحلّق في ما وراء الآفاق ، بعد ان كانت القصيدة الواحدة القديمة عامة تعالىج مواضيع مختلفة، في ما وراء الآفاق المادة ، تعنى بالصور المادية والموسيقى اللفظية والمحسنات اللغوية ،

ولا شك في ان الادب العرب الحديث في طريقه الى الكمال ، فينبغي على الادباء العرب الحديثين ان يجاهدوا في سبيل ذلك ، وقد استطاع بعض الافراد على حد قول خالد مخالات " ان يتخلبوا على مشاق بيئتهم وظروفهم ، ويكتسبوا لأنفسهم رغم متاعبهم وآلامهم حياة روحية وضيئة " (۱) ، يعبرون عنها في قصائدهم ، وقد نعتسر في ديسوان واحد على قصيدة او قصيدتين أو اكثر ، تعالج فيها مشاكل انسانية ، متجسد الحرية والعدل والمساواة وتدعو البها ، وقد نقلب مئات الصفحات من المجلات الجديد ة لنعثر على قصيد قواحدة تعنى بالروحانية وتبشر بها ، واشهر الشعراء الذين عنوا أبكشاكل الروح والنفس عبد الرحمان شكرى واحمد زكي ابو شادى ، وفي العراق الزهاوى والرصافي ، الروح والنفس عبد الرحمان شكرى واحمد زكي ابو شادى ، وفي العراق الزهاوى والرصافي ، وفي تونس ابو القاسم الشابي ، وأما في سوريا ولبنان فنجد أن الشعراء المهجريين ساهموا جملة مساهمة فعالة في هذا الاتجاء الروحي الجديد ، يجيء في طليعتهم جبران ونعيمة ، ساعدهم على ذلك عوامل كثيرة اهمها الحرية الفكرية التي عاشوا في ظلالها ، والاحتكساك مباشرة بالحضارة الغربية ، واستعدادهم لهض الثقافة الاوربية والإيمان بهسا ،

ولا بسد من القول ان الادب العربي الحديث عامة ما زال يتلمس طريق التحسر تلمسا ، وما زال أربابه وحملة المشاعل فبه يعانون الآم الكبت والعنت للوصول به الى الهدف ، فأكثرهم لا يعيشون في اجوا عرة طليقة أما أبنا الطليعة فهم اولئك الذين استطاعوا ان يتحرروا ، ويطرحوا جانبا التقاليد والعادات ، فحاربوا الاستسلام ، وكافحوا في سبيل حياة أفيل من حياة اجدادهم ، وعبروا عن تأملاتهم الحرّة فبحثوا عن الله وعن كنهه د ون التفات الى الكتب الدينية ، وعالجوا في شعرهم مشاكل الروح والنفس والحياة والوجسود والجمال والكمال والفن والحقيقة والحب والسعادة والانسانية والوطنية والحرية عوالديسن والموت والمعاد والخلود ، وجعلوا هذه القيم الروحية والوطنية والحرية عوالديسا الم هذه المجرّدات ساعيا لكشف أسرارها ، ومعرفة اعماقها ، مو منا بها ، حسافا عليها ، مناديا بأله جديد هو الحب والمعرفة ، ورسول جديد هو الانسانية ، وبعد ، ونما هسي مناديا بأله جديد هو الحريد ، فما هسي

<sup>(</sup>١) خالد محمد خالد \_من هنا نبدأ مص: ٦٧

THE PRINCE GHAZI TRUST

العوامل التي تقوى القيم الروحية في الاد بالعربي الحدايث ، وتدفعه نحو الكمال موتجعل منه ادبا روحانيا عالميا بخالدا يحكي حال كل انسان في كل مكان وزمان ؟ ٠٠٠ ولقد سبق لنا ان ذكرنا العوامل التي اضعفت الروحانية في الشعر العربي القديم (١)، وهذه العوامل ذاتها هي التي تضعف ادب الروح في كل عصر ، وتبعده عن الخلق والابداع لذلك فسلا نرى داعيا في تكرارها ، بل نكتفي بذكر بعض العوامل التي تقوى أد بنا العربي الحديث، وتجعل منه ادبا روحانيا ، عالميا مخالدا ، وهي في نظرى :

١ \_ الثقافة الضحيحة

٢ \_ الحرية

٣ \_ النقد الصحيح

الرلا: التقافة

فالاديب العربي الحديث يجب ان يلتغت الى الثقافة العميقة ، ويأخذ ها جادا ، متصوفا في سبيلها ، حتى يستطيع ان يرتقي بأد بنا الحديث الى درجة الكمال وجهوبه ملاحمة المتحفظ المحمولة المحمولة المحمولة المحمولة المحمولة المحمولة الفاضلة لا تدفن مواهب ابنائها ، ولا تسخر روحانيتهم للمادة الطاغية ، بل تساعد هم على نشر انتاجهم الفتي ، وتكفل لهم حياة راضية ، وتشجع فيهم الاختصاص الادبي والانقطاع اليه ، لان الادبا على حد قول طه حسين لل يستطيعوا " ان يفرغوا للانتاج الادبي القيم الدى يذكسي الثقافة ويرقبها ، ويهذب الادواق ويصفيها ، وأن يعملوا مع ذلك ويجاهدوا الكسسب حياتهم البومية " (٣) ، ويرفذا يكون للامة العربية الدب جديد ، وليد العصر الحديث لا القرون الوسطى ، فلا يدخل على الادب التجديد الاجواسطة شعرا واسعى الاطلاع والمعرفة ، متصوفين فيها ، فمن هم ميزات الشاعران بتكون "جذوته مضطرمة دائما موضيس من ويتعمقون فيها ، فمن هم ميزات الشاعران بتكون "جذوته مضطرمة دائما موضيس من الاعتصاد التحديد " ويتعمقون فيها ، فمن هم ميزات الشاعران بتكون "جذوته مضطرمة دائما موضيس من التحديد " ويتعمقون فيها ، فمن هم ميزات الشاعران بتكون "جذوته مضطرمة دائما موضيس ميزات الشاعران تكون "جذوته مضطرمة دائما موضيس ميزات الشاعران بتكون " جذوته مضطرمة دائما موضوره ميزات الشاعران بتكون " جذوته مضطرمة دائما موضوره ميزات الشاعران بتكون " جذوته مضطرمة دائما موضوره ميزات الشاعران بتكون " جذوته مضطرمة دائما موضورة ميزات الشاعران بتكون " جذوته مضطرمة دائما ميزات الشعراء وراد المحرورة دائما موضورة دائما موسورة دائما موسورة دائما موضورة دائما موضورة دائما موسورة دائما موسو

<sup>(</sup>١) الرسالة ص: ٩٢ - ٩٩

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

 <sup>(</sup>٣) طه حسين \_ مستقبل الثقافة في مصر بج : ٢ مص ؛ ١٠٥

و المنافق المن

(حبّا) دائما ، وقلبمرآة لكلّ شي " (1) ، حتى ستطيا ان كون الأماة الحقيقية الحيّة ، ومن واجب الاديب يقول محمد مند ور " ان يكون مثقفا ثقافة منظمة عميقة مهضوسة وبالتالي ينبغي على بلادنا العربية ان تفهم ان الادب لم يخلق من العدم والفطرة والسداجة (٢) فالثقافة الصحيحة تجعل الاديب معتازا ، خالدا ، عبقرها ، يجدّد باستمرار مفهوا بن عصر والزمن الذي يحبا فيه ، وليس ابن العصر الجاهلي والقرون الوسطى ، فكيف يستطيع الاديب العربي الدب العالمي ، وهو متأرجح بين الماضي الذي يجره الى الورا ، العربي ان ينتج ليساهم في الادب العالمي ، وهو متأرجح بين الماضي الذي يجره الى الورا ، والحساضر الذي يدفعه الى الامام ٢٠٠٠ على ادبنا البوع عموما ان بعدل وبعم والحساف الى الجمال ، وبتغذيته بعبادئ الغلسفة والعلم التي تو لف عنصرا هاما من عناصر الثقافة الحديثة ، بل من كل ثقافة رشيدة " (٣) ، فالثقافة الحقيقية تحرّر النفس من الماضي موالتغني والتغني به ، وتمنى بالحاض وترفيته ، وتجعل الانسان طبيعيا يحيا في صميم عصره وزمنه ، والثقافة حرّة لا تعرف الا الحرية المطلقة ، فهي التي تكسّر الحدود المصطنعة ، والسدود المرفوعة بيسن عرّة لا تعرف الا الحرية المطلقة ، فهي التي تكسّر الحدود المصطنعة ، والسدود المرفوعة بيسن خورة لا تعرف الا الحالم ، ورسولها الحرية ، فاذا أردنا ان نحفظ لا دبنا العربي الحديث خلود ، وجب علبنا ان نلغت ادبائنا الى ضرورة الثقافة العميقة ، فالشعر الخالد هو أدب الفكر والشعم معا ،

نريد نهضة ادبية حقيقية كاملة ، فلنبدأ :

اولا ؛ بالاطلاع على الادب العربي القديم ، والثقافة العربية القديمة عامة ، ليس للتقليد \_\_\_\_\_ ولا للابحاء ، بل لفهم الحركات الادبية ، وتلافي الاخطاء التي وقع فيها الادب العربي القديم .

ثانيا: بتغذية الاحساس بالجمال ، والدوق بالغنون ، وانغتاج النفوس على الثقافة الغربية — العميقة ، وما فيها من علوم وآداب وفنون وفلسفة ، ليس للتقليد ، ولكن للتجديد والتنويع في الادب العربي الحديث ، وتلافي النقص فيه ، وجعله في مصاف الآداب العالميسة الخالدة ، وذلك لا يتم \_ على حد تعبير موسى سليمان " الا بعد ان تنصهر نفوسنا في الادب الاوربي العالمي انصهارا صحيحا ، ونغذى عقولنا ، وارواحنا من معين الفكر الاوربي الذى هو جوهر الفلسفات القديمة " (٤) على ان نحافظ على شخصيتنا ، ومن هنا يقول محمد منذور " ترانا ندعو جاهدين الى نقل الثقافة الغربية انكنا نريد نهضة حقيقية " (٥) ، وينبغي منذور " ترانا ندعو جاهدين الى نقل الثقافة الغربية انكنا نريد نهضة حقيقية " (٥) ، وينبغي بأد بنا الحديث \_ يقول توفيق الحكيم \_ " ان يتأثر بالحضارة الموجودة الحية اذا أراد أن يحيا ، وأن ينتشر ، وأن يفهم ويعترف به في الارض عامــة ، (١)

<sup>(</sup>۱) طه حسین \_حدیث الاربعا، بج ، ۳ بص: ۲٤٤

<sup>(</sup>٢) محمد مندور \_ في الميزان الجديد س: ٧٠

<sup>(</sup>٣) قسطنطين زريق \_ الوعي القومي ، ص: ١٨٧

<sup>(</sup>٤) موسى تتليمان \_ مجلة الكلية تعدد يونيو الخاص،سنة ١٩٤٤ ،ص: ٢٣

<sup>(</sup>٥) محمد مندور \_ في الميزان الجديد مص: ٨٧

ثانيا: الحسرية

الحريــة المطلقة هي الحرية المنتجة التي تحرّر نفس صاحبها من تقاليد الماضي ، وهي تبغي دائما التجديد والتنويع لا التقليد والجحود ٠٠ ومن طبيعة الادب ان يكون حرّاً طليقاً ، والا دب العميق هو وليد الحرية ، فينبغي على الاديب المثقف أن يحرّر نفسه من الخوف اولا ، ثم ينبذ التقاليد البالبة ،ويحسِّم الاصنام الموروثة ، ويرتفع بنفسه ألىسى دنيا لا حدود فيها ولا سدود ، مجتازا كل عقبة في رحلته هذه ، فاذا تنوا فـــرت الحرية للاديب ، وامتلأت شخصيته ، وانفتح عقله ، وتجدّد فكره ، وازد هر انتاجه موالادب القويَّى الخالد لا يترعرع الله على تربة الحرية المطلقة ، فما قيمة الفكر المغلول ، والعقــل القلق الحائس و ٠٠٠٠

وقسيد تنبه المفكرون العرب الإحرار الى ضرورة الحرية الشخصية للأديب محتسى يستطيع ان يخلق وببدع ما يشاء ، وفي رأى طه حسين انه اذا تركنا الحربة لأد بائنا كسس " يظهروا النفس الانسائية عارية ، كما يفعل زملاو هم الاوربيون ٠٠٠ ثق بأنهم قادرون علسى ذلك ، خليقون أن يبرعوا فيه " (١) ، وينبغي على الادب أن يشعر بالحربة المطلقـــة التي تمكنه " منان ينظر الى نفسه كأنه كائن موجود ، ووحدة مستقلة لبس مدينا بحيات. لعلوم اخرى ٠٠٠ أو عوامل اجتماعية وسياسية ودينية اخرى " (٢) ، ويجب على الادب أن يتحرر من هذه العوامل ، ليتاح للادبا ان يقولوا ما يشا ون ، وأن ينتجوا ويبدعوا ما يشاءون ، فلا تكون القوانين عليهم صارمة بل سمحة مواعبة .

يجـــب ان يتحرر ادباؤنا العرب من الدولة ومن الجمهور ، تكتنفهم الحرية مــن كل صوب ، وتسمَّل لهم الطريق للخلق الجيِّد والابداع الجميل ، وحيث لا حرية في البـــلاد لا رقي ولا تجديد • قالأ ديب الحقيقي هو الذي يضيق بالحياة الحاضرة مدائما يسعى السي تحسينها . وهي خصلة \_ يقول طه حسين \_ " يمتاز بها الرجل الراقي الحي مولن يرضى عن الحياة رضى مطلقا ، قوامه الاذعان " (٣) ، وقد شعر المفكرون العرب بحالة الاديسب العربي الحاضرة ، وكيف يعيش قلقا ، خائفا ، في بيئة موبوءة ، وفي جو مسم ، وبين مجموع متزمت ، لا يستطيع أن يعبّر عن رأيه بحرية مطلقة ، ولعلّ الحرية هي من أهم العوامــل التي تقوى الانتاج الادبي ، وتجعل منه ادبا روحانيا خالدا ، لا يعرف الخوف ولا الحقد، بل المحبة والانسانية ما لاد بب العربي اليوم بجب ان يثقف نفسه ثقافة عميقة ، تتغلغل في صميم نفسه ، مهما كلفه الامر من الشقة والجهد ، ثم يبدأ بالتمرد على كل عشرة في طريق تقدّمه ورقبه ، وبالتالي في طريق تقدم بلاده العربية ورقيها ٠٠٠ فالحربة تقوى قلب الاديب العقلي او تهذيبه ، وترويضه حتى بسمح لكل فكر جديد ان يمرّ به ويجتازه ٠٠٠ لا بد من نبدُ الجبن وقهر المخاوف وشحن ضمير الغرد ، والمجتمع ، والدولة بالشجاعة القادرة على مواجهة المشكلات وفضها " (٤) .

<sup>(</sup>۱) طه حسبن \_ مستقبل الثقافة في مصرح: ٢ مص: ١٣ ه (٢) طه حسبن \_ في الادب الحاهلي (القاهرة ١٩٣٣م) ص: ٣ ه (٣) طه حسبن \_ مستقبل الثقافة في مصر بح: ١ (مصر ١٩٣٨م) ص: ١٧ (٤) خالد محمد خالد \_ من هنا نبدأ ص: ٢٢٣

وبعد ان يتحرر الادبب من عالمه الداخل الكاكرنا الدويومن بالحياة وتطورها ورقيها ، ينبغي عليه أن يتحرر من تقديس الماضي ، ليحيا بكل ذرة منه ف-ي الحاضر الذي يتطلب منه قوة وجهدا مستمرين ، ليسير في ركب الحضارة الاوربي .....ة ، متأثرا بعقليتها النيرة ، مدركا ثقافتها · وقد قال قابيل آدم ، الاد يب التركي الجرئ العقلية الغربيّة (١) ، وآدم هذا ، هو من الادباء الذين أضرموا نار الثورة على العقلية الاسبوية القديمة ، وعلى جميع التقاليد القديمة التي لا توافق الحياة الحاضرة، وناد وا بالعقلية الا وربية ، ونحن العرب نرى ان حاجتنا الملحة اليوم هي أن نتحـــر ر من الماضي القديم ومن عقليته القديمة التي لا تلائم الله الحياة الآخرة ، والزمن الــــدى كونها ، ولسنا مغالين ادا قلنا اننا بحاجة ماسة الى تغيير عالمنا العقلي كله النستطيع ان نسير في ركاب الحضارة الاوربيسة ٠ فالعقلية الاوربية تتماشى وحاجات هذه الحيسا ة الدنبا ، ونحن ما زلنا نعيش في الماضي السحيق وتقاليده ، التي تجرّنـــا الــــى الوراء ، نستوحيها ونقد سها ، ونحن في عصر يختلف عن ذلك الماضي البعيد ، لقـــد اصبحنا في تعلقنا بهذا الماضي كالمومياء المحنطة ، نعمل على تعويق التطور والحضارة، وقد صنعت هذه المومياء المحنطة التقاليد التي \_ على حدّ قول آدم \_ " لم تسم بنا يوما الى افق السعادة والحرية والثروة ومعرفة حقيقة الانسانية " (٢) . أن هذه التقاليد دائما عثرة كبيرة في سبيل التقدم الثقافي ، والمساهمة الغمّالة في التــــرات الانساني ،

ولقد ما ولقد آلم بعض رجال الفكر العرب ان يروا الشعوب العربية ما زالت تقدد سي القد ما وتسبغ على ما جا وا به صفة من الجلال والتقديس ، فيتخذون ذلك "قاعدة من قواعد البحث ، ومقياسا من مقاييس النقد لله غير ان طه حسين يجيبهم قائلا لله " الما أنا فلااقد سالقد ما ، وانما انظر البهم كما انظر البك والى نفسي ، واعلم انهم مثلك ومثلي ، يجدون ويمزحون ، يحسنون ويسيئون " (٣) .

وينبغ الدرية المطلقة ، فلا يعتبر الادب \_ كما كان قديما \_ وسيلة لغهم القرآن والحديث الحرية المطلقة ، فلا يعتبر الادب \_ كما كان قديما \_ وسيلة لغهم القرآن والحديث بل يعتبر لتذوق الجمال والترفع عن اوهاق المادة ، ويجب ان لا تقد ساللغة لانهالغة الدين ، بل تتحرر من هذا التقديس جملة ، ويوم تتحلل من هذا التقديس . . . يستقيم الادب حقا ، ويزهر حقا ، ويواتي ثمرا قيما لذيذا حقا " (٤) ، فاللغة تتطور وترتقي ، وهي ليست منزلة ولا موقوفة من عند الله ، بل هي خاضعة للبحث والتجارب العلمية كما انها تتطور بتطور الحياة وضرورياتها ، وكذلك ينبغي على الادب ان يتحرر من رجال الدين المتزمتين الذين يعيقون العقل البشرى عن النما والتطور ، كما تعيق النظ م

<sup>(</sup>١) اسماعيل مظهر \_ وثبة الشرق (مصر ١٩٢٩م) ص١ ٢١

<sup>(</sup>T) المصدر نفسه \_ ص: ۲۷

<sup>(</sup>٣) طه حسين \_حديث الاربعاء ج: ٢ اص: ٢٩ ، ١٠ و ٨٨

<sup>(</sup>٤) طه حسين \_في الادبالجاهلي مص: ٢٥

التشريعية تطور الشعور الاجتماعي ، فالادباء المحدّثون لريدهم لبلادنا العربيـــة نريد هم ثائرين ستمرّدين ، يقطعون عنهم القبودان ، وينغضون عنهم التراب مويحيــون في عصرهم الحاضر ، يومنون ايمانا قويا بالعقل والعلم والانسانية ، فيتحررون مسن تقاليد الماضي والنظم التشريعية التي لا تتفق ومتطلبات العصر الحديث • لقد قاسى الادب في مطلع نهضت آلاما وأضطها دات من جمهور الرجعيين المنتشرين في البلدان العربية ، فعلى أدبائنا اليوم الا يعبقهم عن سيرهم في طريق التجدد والتغني بالفكر الحديث أى عائق ، وعليهم ان يدعوا أمتهم الى ثورة اجتماعيـــة ، ادبيَّة فعالة ، تنزعهم من ماضيهم نزعا ، وتقدفهم في موكب المدنية السائر موسن ناحية اخرى على الدين ان يومن بالعقل والتطور والارتقاء ، والا فيكون الــــدين "كهانة " \_ على حدّ تعبير خالد الخالد \_ وينبغي عليه\_ا أن تتحمل " وزر تأخر الشعب وجهله ٠٠٠ وذلك بما تبشر به من تعاليم فاسدة ٠٠٠ تزعم انها ديــن او انها من الدين " (١) ، وهي التي لا تسمع التطور والتجديد ، بل تعمل ضــــد المجتمع لا معه ، فالكنائس في الغرب ، تعمل مع المجتمع لا ضده ، وتعجد الرقسي لا تلعنه ، وتدعو الى الحياة لا الموت ، وتنطور مع العلم والزمن ، وتقدم للفـــرد -دائما \_ كل حاجته الروحية التي تمكنه من السير مع مجتمعه لا التخلف عنه والنف ور منه " (٢) ، لذلك وجب على الأحرار أن يتنادوا ألى رسم سياسة جديدة لتنظيم المساجد ، وتهديب وسائلها ، لأنارة المجتمع الاسلامي عامة ، حتى يستطيع الغرد الذي يعشق الحرية ان يحبا دون عائق بفكر ناضج ، وقلب نابض اوانتاج عمية .

رأينا مما تقدم انه ينبغي على الاديبان يتسلّم بالحرية الصحيحة التي تحطم السدود والحدود في طريقه الى الكمال فيخلق ويبدع ، والحرية الصحيحة هي خلاصة الحريات التي ذكرناها ، وهي الحرية الفكرية والحرية الاجتماعية والسياسية ، والحريسة الدينية والتقليدية ، وهذه الحرية العميقة هي السلاح القوى الذي يفتح به الاديب آفاقا جديدة ، وآمالا واستعة ، . . .

## ثالثا : النقد الصحيح

النقد الصحيح العمين ، هو النقد الذي يحبي الادب ويقويه ، وينسقه وينظمه ، فيخلصه من التشويش والاضطراب والقلق ، والنقد العميق هو رسول يهدى الادب الى طريق رشيد معبد ، ليمشي فيه اطمئنان ودعة ، والنقد الصحيح هو الذي يخلد الادب ، ويبحثه الى الكمال ، وتلافي النقص ، فالناقد يجب ان يتحلى بما يتحلى به الاديب علم ما للأديب من ثقافة عميقة ، وحريق مطلقة ، وله ما للأديب من ذوق مرهف ، وخيال خصب ، وعقل ناضح ، وعليه ما على الاديب من رسالة خالدة ، فالناقد هو عقل زمنه ، والشاعر هو لسان زمنه ، وهما يعيشان جنبا الى جنب في الامة الخالدة ، فاذا فقد الاديب الناقد فقد قوته وعمقه ، وفي ذلك يقول الرافعي ان الشاعر

<sup>(</sup>١) خالد الخالد \_ من هنا نبدأ مص ١ ٢٣

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه اص: Y ٤

" لا يكون لسان زمنه حتى يوجد معه الناقد الذي هو عقل زمند اه " (1) .

ونحسن ندعوابنا وينبغي على الناقد أن يكون مثقفا وحرّا ونزيها ومجرّدا من كسل على مققودا بيننا و وينبغي على الناقد أن يكون مثقفا وحرّا ونزيها ومجرّدا من كسل غاية واحدة وهي انقاذ الادب من الاضطراب والضعف والتلاشي وانقساده ايضا من الجمهور الهدّام والتقاليد المتزمتة والحكومات العربيّة العديدة وسياستها المجحقة وفالناطقون بالعربية اليوم موزّعون بين عدة حكومات ولهدّا سيقول العقاد بينفضل الكاتب عن قرائم كثير من الحواجز والحدود " (٢) وفيضعف الادب ويقل الانتاج الأسباب مادية ولا يستطيع الادبا أن يقوموا بها لينقطعوا الى الادب بهدلك ينبغي على الحكومات العربية أن تسهّل لهم الطريق و وتحميهم من العوز والفقر و وتفتح لهمم مجالا للحرية المطلقة والثقافة العميقة التي لا تعترف بالحدود ولا بالسدود و فنرى انهم مستعدون ان يخلقوا ادبا عربيا قويا وانسانيا خالدا وحينئذ ينبع الايب من رغبات المادة وفاذ الم يكن هذا فلن يكون للشاعر العربي " مثل عليا الرح ولا عاطفة صحيحة نحو مطلب اعلى في الجمال النفسي " (٣) و

اذا ٠٠٠ من هنا نستطيع فقط ان ننال لاد بنا العربي الحديث الخلود موننقذه من القحط الروحي ، والضعف العام ٠٠٠ ومن هنا فقط يجب أن يبدأ أد با وانا مزودين بالثقافة العميقة ، والحرية المطلقة التي تدعو الى انتحرر من الحواجز والحدود القائمية بين الامة العربية الواحدة ، والنقد العميق الصحيح الذى ينظم ويسهل ، ويرفع لبنا ت قوية لبنا المجد والخلود ، ويحظم اللنبات الضعيفة المهلهلة ، ويرجعها ذرّات مسسن السيرا ب ٠٠٠ ...

ومسن هنا يدرك الاديب العربي أن رسالقه هي "الخلق والابداع \_ خلق كيانه المغقود ، توطئة للأبداع "(٤) ، وتوطئة للوصول الى دروات المجد التي لاتقسوم الاعلى دعائم الايمان بالمقل وانحرية والانسسانية ٠٠٠

<sup>(</sup>۱) مصطفى صادق الرافعي \_المقتطف سم : ۱۸ مم : ۱ ه ص : ۳۰

<sup>(</sup>٢) عباس محمود العقاد \_ مجلة الكتاب ميج : ١٠ مج : ١ مص: ١٥

<sup>(</sup>٣) فواد سليمان \_ مجلقالمكشوف السنة الساد سة بعدد ٣٦ ص ١٠

<sup>(</sup>٤) سامي الكيالي \_الفكر العربي بين عاضيه وحاضره (مصر ١٩٤٣هم) ص: ٩٣

- ابن ابي حجلة ، شهاب الدين \_ ديوان الصبابة على هامش تزيين الاسواق ج ، ١ ، مطبعة بولاق \_ مصر ، ١ ٢٩١ هـ .
- ابن ابي سلعى عزهير ديوان زهير بنابي سلمى (شرح الشيباني ) مطبعة دار الكتب المصرية ،
   القاهرة ، ١٩٤٤م ،
- ابن ابي الصلت عامية ديوان امية بن ابي الصلت (جمع بشير بهيوت) المطبعة الوطني ق ع
   بيروت ع ١٩٣٤م
  - ابن ابي طالب على ديوان علي بن ابي طالب عالمطبعة الاهلية ، بيروت ، ١٣٢٧ هـ ·
    - ابن الأثير \_المثل السائر في ادب الكاتب والشاعر ، مطبعة بولاق ، مصر ، ١٢٨٢هـ ،
      - ابن جعفر بقدامة \_ نقد الشعر بمطبعة الجوائب بقسطنطينية ، ١٣٠٢ ه. ·
    - \_ ابن حجاج ، مسلم \_ صحيح مسلم ،ج ١ ، دار الطباعة العامرة ، مصر ، ١٣٢٩ه .
    - ابن حزام ، عروة ديوان عروة بن حزام ، مخطوطة بيد جبرائيل جبور ، ١٣٢٠ هـ ،
      - ابن حنبل ، احمد \_ كتابالسنة ج ١ فالمطبعة السلفية ، مكة ، ١٣٤٩ ه. .
- ابن الاحنف العبّاس ديوان العباس بن الاحنف الشرح عبد المجيد الملّا) مطبعة عبد الحميد احميد الحميد الحميد حنفي المغداد الم ١٩٤٧م .
  - ابن خلدون مقدمة كتاب العبر وديوان المبتدا والخبر في ايام العرب والعجم والبربر ، مطبعة مصطفى محمد ، مصر ، سنة ؟
    - \_ ابن خلكان \_ وفيات الاعيان وانبا ابنا الزمان ، ج ١ ، المطبعة الميرية ، مصر ، ١٢٧ه.
    - ابن درید الازدی ابو بکر بن الحسن مقصورة ابن درید مطبعة مصطفی البابی الحلبی ه مصر ه ۱۹۳۹م .
      - \_ ابن رشيق القيرواني \_ العمدة عج ١ ، مطبعة السعادة ، مصر ، ١٩٠٧م .
      - ابن الرومي \_ ديوان ابن الرومي (جزان) مطبعة التوفيق الادبية ، مصر ، ١٩٢٤م .
        - ابن سلام الجمحي ، محمد \_ طبقات الشعراء ، مطبعة السعادة ، مصر ، سنة ؟
          - \_ أبن سينا \_ منطق المشرقيين ، مطبعة المويد ، القاهرة ، ١٩١٠م .
    - \_ ابن الشجرى \_ مختارات ابن الشجرى (ضبط محمود زناتي ) مطبعة الاعتماد عمصره ١٩٢٥م،
      - \_ ابن الطغيل \_ حيّ بن يقظان ، المطبعة المصرية ، الاسكندرية ، ١٨٩٨ م .
      - \_ ابن عربي \_ ترجمان الاشواق (تحقيق ر ١٠ ، نيكلسون ) مطبعة لندن ، ١٩١١ م ،
        - ابن عربي \_الديوان الاكبر (ملك مرزا محمد شيرازي) مطبعة بوبعي مسنة ؟
        - ابن الغارض ـ ديوان ابن الغارض (التزام محمد توفيق) ، القاهرة ، سنة ؟ .
          - \_ ابن الغارض \_ ديوان ابن الغارض ، المطبعة الادبية ، بيروت ، ١٨٨٦ م .
- ـ ابن قتيبة \_ عبون الاخبار ، مج ٢ و ٣ ، مطبعة دار الكتب المصرية ، ألقاهرة ، ١٩٢٨ و ١٩٣٠م
- \_ ابن المعتز ععبد الله \_ ديوان ابن المعتز ، (اعتنا محي الدين الخياط) مطبعة الاقبال ، بيروت ١٣٣٢، هـ .

```
_ ابو تمام _ ديوان ابي تمام الطائي (ضبط شاهين عطية ) المطبعة الادبية مبيروت • ١٨٨٩م ·
               _ ابوتمام _ ديوان الحماسة (شرح التيريزي) مطبعة الكتبي ، مصر ، ١٣٣٥ هـ .
              _ ابوشادی احمد زاکی _ دیوان اطیاف الربیع ، مطبعة ؟ مصر ، ۱۹۳۳ م ·
          _ ابو شادى ، احمد زكي _ ديوال لشفق الباكي _ المطبعة السلفية ، مصر ، ١٩٢٦ م .
                    _ ابو شبكة الياس _ ديوان الى الابد ، مطبعة الدتماد ، بيروت ، ١٩٤٤م،
    _ ابو شبكة ، الياس _ روابط الفكر والروح بين العرب والفرنجة ، مطابع الا تحاد ،بيروت ، ١٩٤٥م ·
                       ابو شبكة ، الياس _ ديوان القبتارة ، مطبعة صادر ، بيروت ، ١٩٢٦م ،
   ابو العتاهية _ الانوار الزاهية في ديوان ابي العتاهية (اعتنا الويس شيخو) المطبعة الكاثوليكية ،
        _ ابوالعلا المعرى _ سقط الزند ،ج: ٣ ، مطبعة دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ١٩٤٧ م .
    _ ابو العلا المعرّى _ لزوم ما لا يلزم ، جزان ، (اعتنا كاملكيلاني ) مطبعة التوفيق الادبيـة ،
                                                                     مصر ۱۹۲۶ م ۰
                _ ابو ماضي ، ايليا _ ديوان الجداول _ مطبعة مرآة الغرب ، نيوپورك ، ١٩٢٧ م ،
                    _ ابوماضي ، ايليا _ ديوان الخمائل ، مطبعة دار الاحد ، بيروت ، سنة ؟
           _ ابونواس _ ديوان ابي نواس (شرح محمد واصف) المطبعة العمومية ، مصو ، ١٨٩٨ م .
                    _ ابوالوفا ممحمد _ ديوان انفاس محترقة ، مطبعة الهلال ، مصر ، ١٩٣٣ م .
                            _ اسحاق ، اديب _ الدرر ، المطبعة الادبيّة ، بيروت ، ١٩٠٩ م .
             _ الاصبهاني ، ابوالغج _ الاغاني ج : ٢١ ، المطبعة بريل ، ليدن ، ١٣٠٥ هـ ٠
                     _ الآمدى _ الموازنة بين ابي تمام والبحترى ، صابعة عجازي ، التاعرة ١٩٤٤م
_ امين ، احمد _ ضحى الاسلام ج : ١ ، مطبعة لجنة التأليف والنرجمة والنشر ، القاهرة، ١٩٤٦م .
                            امين ، احمد _ فجر الاسلام ، مطبعة الاعتماد مصر ، ١٩٢٨م،
    امين ، احمد ... فيض الخاطر ، ج : ٢ ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ،القاهرة ، ١٩٤٠ م ،
       _ امين ، احمد _ فيض الخاطر مج : ٣ سطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر سصر ١٩٤٢٠م ·
_ امين ما حمد _ قصة الفلسفة اليونانية ، ج ، ١ ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر مصر ، ١٩٣٥ م ·
_ امين ، احمد _ قصة الغلسفة الحديثة ، ج : ٢ سطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر سصر ١٩٣٦٠م .
  _ الانطاكي ، داود _ تزيين الاسواق بتغضيل اشواق العشاق _ مطبعة بولاق ، مصر ، ١٢٩١ هـ ،
            _ ايراني ، موايد ابراهيم _ ديوان الدّموع هج : ١ ه مطبعة الجميل _ حيفا ، ١٩٣١م .
                         _ ايوب، رشيد _ ديوان الايوبيات ، مطبعة ؟ منيوپنورك ١٩١٦٠م .
                 _ البحترى _ ديوان البحترى ،ج: ١ سطبعة الجوائب القسطنطينية ، ١٣٠٠ ه.
     _ البخاري _ صحيح البخاري ،ج: ١ ، ١ ، ٨ ، المطبعة الكبرى الاميرية بيولاق مصر ﴾ ١٣١٤ هـ
                                                                        و ١٣١٥ ه .

    بدوى ه عبد الرحمان _ التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية ه مطبعة الاعتماد ه مصر ، ١٩٤٠م .

    بدوى ،عبد الرحمان _ شهيدة العشق الالهي ، مطبعة مصر ،القاهرة ، سنة ؟

_ البستاني ، بطرس _ ادبا العرب في الاندلس وعصر الانبعاث ، المطبعة البولسية محرَّتُها ، لبنان ،
```

. . 19FY

```
- البستاني ، فؤاد افرام - الزوائع ، عدد ۴ Hi المطبعة الكاثوليكية المباروت ، ١٩٢٧م .
            - بسترس مليم (دى) - ديوان الجليس الانبس مالمطبعة الادبية ، بيروت ١٨٨٧ م ·

    البستي ، ابو الفتح _ ديوان ابي الفتح البستي مطبعة جمعية الفنون _ بيروت ، ١٢٩٤ هـ ،

    بطي ، روفائيل _ سحر الشعر ، ج : ١ ، المطبعة الرحمانية ، مصر ، ١٩٢٢م .

       _ التبريزى _ يحي بن على _ شرح القصائد العشر ، المطبعة المنيرية مصر ، ١٣٥٢ هـ ،
               _ الثعالبي _ يتيمة الدهر ،ج: ١ ، المطبعة الحنفية ، دمشق ، ١٣٠٣ ه .
             _ الجاحظ ، عمرو بن بحر _ الحيوان بج: ١ ، مطبعة السعادة ، مصر ١٩٠٧، م
    - स्थान का कार्या के कार के कार के कार के कार के कार के कार कार के क
                                                               · Madadon sales
       - جبران ، جبران خليل _ الاجنحة المتكسرة ،المطبعة الرشيدية ، كفرشيما ، ١٩٣٧م.
                     - جبران ، جبران خليل _ الارواح المتمرّدة ، ؟ ١٩٣٤ م .
          - جبران ، خليل خليل - البدائع والطرائف ، مطبعة يوسف كوى ومصر ، ١٩٢٣م .

    جبران وجبران خليل _ دمعة وابتسامة ، المطبعة التجارية الحديثة ، مصر ، ١٩١٤م .

- جبران ، جبران خليل _ رمل وزيد ، ( ترجمة انطونيوسيشير ) المطبعة الرحمانية ، مصر ١٩٢٧، م.
           - جبران ، جبران خلیل _ السّابق ، (ترجمة انطونیوس بشیر) ؟ ، ۱۹۳۷ م .
     - جبران ، جبران خليل - عرائس المروج ، المطبعة الرشيدية ، كفرشيما ، لبنان ، ١٩٣٦م .

    جبران ، جبران خلیل _ العواصف ، المطبعة الرشیدیة ، کفرشیما ملبنان ، ۱۹۳۷م .

      - جبران ، جعيران خليل - كلمات (جمع انطونيوس بشير) ، المطبعة العربية ، مصر ، سنة ؟
                         - جبران ، جبران خليل - آلهة الارض (ترجمة انطو نيوس بشير) ، ؟

    جبران مجبران خلیل _ المواکب ، مطبعة الکشاف میروت ، سنة ؟

    جبران ، جبران خليل _ النبي ، (ترجمة انطونيوس بشير) ، المطبعة الرحمانية ، مصر ١٩٢٦٠ م .

            _ الجرجاني ،عبد القاهر _ اسرار البلاغة ، مطبعة الرَّمْي ، مصر ، ١٣٢٠ ه .
  _ الجرجاني ، علي بن عبد العزيز _ الوساطة بين المتنبي وخصومه ، مطبعة العرفان ، صـــيدا ،
                                                              لبنان ، ۱۳۳۱ ه .
      - حتي ، جربي ، جبور - تأريخ العرب (مطول ) ج : ٢ ، مطبعة دار الكشا ف ، ، ١٩٥٠ م
          _ حداد ، رزق _ ديوان نفحات الرياض ، مطبعة جريدة مرآة الغرب انيوبورك ، ١٩٤٥م .
    - حسن ، محمد عبد الغني ... ديوان من نبع الحياة ، مطبعة دار المعارف ، مصر ، ١٩٥٠م ،
- حسين ، طه _ حديث الاربعاء ،ج : ٢ ، مطبعة مصطفى البابيّ الحلبي واولاده ، مصر ١٩٣٧٠
         _ حسين ، طه _ حديث الاربعاء ،ج : ٣ ، مطبعة دار المعارف ، مصر ، ١٩٤٥ م .
                  _ حسين ، طم _ مرآة الضمير الحديث ، مطبعة الكشاف ، بيروت ، ١١٤٩ م .
     _ حسين ، طه _ مستقبل الثقافة في مصر ،ج : ١ و ٢ ، مطبعة المعارف ، مصر ، ١٩٣٨م.
            - حسين عطه - من حديث الشعر والنثر عطبعة دار المعارف عصر ع ١٩٤٨ م.
Compression - and the man -
             _ الحكيم ، توفيق _ تحت شمس لفكر _ مطبعة دار سعد مصر ، مصر ، ١٩٤٥ م _
           _ الحلي _ ديوان صفي الدين الحلي _ مطبعة حبيب خالد ، دمشق ٢١٧ ه .

    حلمي ، محمد مصطفى _ الحياة الروحية في الاسلام ، مطبعة داراحيا الكتب العربيـة ،

                                                                   مصره ۱۹٤٥م،
```

\_ الزيّات ، اخمد حسن \_ في اصول الادب ، مطبعة الرسالة ، مصر ، ١٩٤٦م . السرّاج ، ابو نصر عبد الله بن علي \_ اللمع في التصوف (اعتناء نيكلسون ) مطبعة بربل ، لبدن ،

. . 1918

سعيد ، جميل \_ اتجاهات الادب النكليزي في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر ، مطبعة دار المعارف 1 ، مصر ، ١٩٤٩ م .

\_ سلامة ، بولس \_ حديث العشية ، مطبعة دير المخلص ، لبنان ، ١٩٥٠ م

\_ سليمان ، موسى خليل \_ الحب العدرى ، مطبعة دار العلم للملايين ، بيروت ، ١٩٤٧م .

\_ السيَّد ، احمد لطفي \_ تأملات في الغلسفةوالادبوالسياسة والاجتماع \_ مطبعة دار المعارف ، مصر ۱۹٤٦م ،

- فياض، نقولا - على المنبرج ، ١ ، مطبعة الاتحاد، بيروت، FOR OTR ... \_ القرآن \_ مطبعة الحاج عبد الحميد احمد حنفي ، مصر ، ١٣٥٨ هـ ـ القرشي ، محمد بن ابي الخطاب \_ جمهرة اشعار العرب ، المطبعة الخيرية ، مصر ، ١٣٣٠ هـ · القشيرى ، أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن \_ الرسالة القشيرية في علم التصوف (شرح زكريا الانط رى) مطبعة دارالكتب العربية الكبرى ، مصر ، ١٣٣٠ ه. ، قنصل ، الياس ـ ديوان السهام ، المطبعة السورية ، بوانس يوس ، ١٩٣٥م . قنصل ، الياس \_ ديوان العبر ات الملتهبة ، مطبعة ? بوانس ايرس، ١٩٢١م٠ الكتاب المقدس ، ترجمة جمعية التوراة الاميركية البريطانية والاجنبية ، القاهرة ، ١٩٣٨م . کثیر \_ دیوان کثیر بن عبد الرحمان الخزاعی ج : ۲ ( جمع هنری بیرس
 ۲ : ۲ ( جمع هنری بیرس مطبعة جول كربونل مباريس\_الجيريا ، ١٩٢٨ م. كم ، يوسف \_ تاريخ القليفة اليونانية ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، مصر ، ١٩٣٦م. لبكي ، صلاح \_ ديوان سأم ، مطبعة منشورات الثقافة اللبنانية ، لبنان ، ١٩٤٩م. لبيد \_ ديوان لبيد ( تحقيق بروكلمان ) مطبعة بريل ، ليُدن ١٨٩١م . لبيد - ديوان لبيد العامري (رواية الطوسي ) (اعتناء يوسف ضياء الديد الخالدي المقدسي ) مطبعة ادولف هلز هوسن ـ وين ، ١٨٨٠م ٠ المتنبي \_ العرف الطيب في شرح ديوان ابن الطيب (لناصيف اليازجي) المطبعة الادبية ، بيروت ١٣٠٥ مشرق ، نجيب عبد الله \_ ديوان المشرقيات ، مطبعة القديس بولس ، حريصا ، لبنان ، ١٩٣١م . مظهر ، اسماعيل \_ فلسفة اللذة والآلم ، مطبوعات مكتبة النهضة المصرية ، مصر ، ١٩٣٧ م . مظهر اسماعيل - وثبة الشرق ، مطبعة دار العصور ، مصر ١٩٢٩٠م . المعلوف ، فوزى - على بساط الربح ، مطبعة الفنون مربو دى جانيرو ١٩٢٩٠م٠ المعلوف ، توزى - ذكرى قوزى المعلوف ( جامعه عيسى اسكند رالمعلوف ) مطبعة زحلة الغتاة ، لبنان ، · named , 1988 المعلوف ، قيصر ابراهيم \_ ديوان تذكار المهاجرج ؛ ١ ، مطبعة المناظر ، سان باولو ، ١٩٠٤م . المعلوف ، نجيب يوسف ـ دواني القطوف في تاريخ بني المعلوف ( لعيسي اسكندر المعلوف ) له المطبعة العثمانية ، بعبدا ، لبنان ، ١٩٠٨ م ، مسهم المقدسي ، انيس - أمرا الشعر العربي في العصرالعباسي ، المطبعة الاميركانية ، بيروت ١٩٤٦٠م . المقدسي ، انيس \_ الذكرى لتنسون (ترجمة) المطبعة الاميركانية ، بيروت \_ ١٩٢٥م، المقدسي ، انيس \_ العوامل الغمالة في الادب الحديث ، مطبعة المقتطف القاهرة ١٩٣٩٠ م . المقدسي ، انيس \_ المختارات السائرة المطبعة الاميركانية ابيروت ، ١٩٤٣م . المكي ٥ محملة بن علي أبو طالب \_ قوت القوب في معاملة المحبوب ج ٢ ، ١ مالمطبعة الميمنية ، مصر ، \_ الملائكة ، نازك \_ ديوال شظايا ورماد ومطبعة المعارف ، بغداد ، ١٩٤٩ م . مندور ، محمد \_ في الميزان الجديد ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ١٩٤٤م . المنفلوطي ، مصطفى لطفي \_ النظرات ج : ١ ، المطبعة الرحمانية ، مصر ١٩٢٥ م . المنغلوطي ومصطفى لطفي \_ النظرات ج : ٢ والمطبعة الرحمانية ومصر و ١٩٣٠م . ميرزا ، زهير - كافر ، مطبعة دار اليقظة ، دمشق ، ١٩٤٨م . \_ النابلسي ، عبد العني \_ ديوان الحقائق ومجموع الرقائق في صريح المواجيد الالهية مطبعة بولاق ،

مصر ، ۱۲۲۰ه .

النجفي ، احمد الصافي \_ ديوان الاغواراى مطبعة الكشاف بيروت ، ١٩٤١م .

النجفي ، احمد الصافي \_ ديوان الحان اللهيب مطبعة اليقظة العربية ، دمشق ، ١٩٤٩م .

نعيمة ، ميخائيل \_ الاوثان ، مطبعة صادر ريحاني ، بيروت ، ١٩٤٦م .

" \_ البيادر ، مطبعة دار المعارف ، مصر ، ١٩٤٥م .

" \_ الغربال ، مطبعة دار المعارف ، مصر ، ١٩٤١م .

" \_ زاد المعاد سطبعة المقتطفوالمقطم ، مصر ، ١٩٣١م .

" \_ صوت العالم ، مطبعة دار المعارف ، مصر ، ١٩٤١م .

" \_ حمو العالم ، مطبعة المعارف ، مصر ، ١٩٤١م .

" \_ مذكرات الارق ، مطبعة المعارف ، مصر ، ١٩٤١م .

" \_ مذكرات الارق ، مطبعة المناهل ، بيروت ، ١٩٤١م .

" \_ مدكرات الارق ، مطبعة صادر ريحاني ، بيروت ، ١٩٤١م .

" \_ همس الجفون ، مطبعة صادر ريحاني ، بيروت ، ١٩٤١م .

" \_ مصر الجفون ، مطبعة عاد ريحاني ، بيروت ، ١٩٤١م .

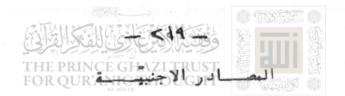
الوليد عابو الغضل \_ ديوان رياحين الارواح ، مطبعة ؟ ، ١٩٣١م .

اليازجي ، ناصيف \_ مجمع البحرين عالمطبعة الاميركانية ، مردورك ، ١٩٤١م .

(هما حدة من العدراء ) \_ عجوحة الرابطة القالمة ، مردورك ، ١٩٤١م .

```
ا بولو
                            سنة ۲ و ۸ و ۹
                                                       الاديب
                                                        الأمالي
                                السنة الاولى
                                  سنة ١٧
                                                        التعاون
                                                        الحارس
                                   ٧ منه
                              سنة ۹ و ۱۰
                                                     الحديست
                                    سنة ٤
                                                     الاخسلاق
             سنة ۲ و ۳ و ٤ و ٦ و ٧ و ٨ و ٩ و ٥ ١
                                                       الرسالة
                                                     الرباض
                                    سنة ٣
                               سنة ١ و ٢
                                                         الزهور
                             سنة ۱۱ و ۱۲
                                                السيدات والرجسال
                  سنة ١٩٣٢ عدد ٣٨ و ٢٢
                                                 الشام (جريدة)
                                   _ سنة ٨
                                                      الضاد
                             مع ۲۲ و ۲۸
                                                    العرفيان
                              _ السنة الثانية
                                                     العصسة
                                  سنة ١٠
                                                     الغـــري
                    سنة ۱ و ۲ و ۳ و ۵ و ۱
                                                     الكتساب
         م ۱۲ ، وعدد خاص ، یونیو ۱۹۴۱م ۰
                                                      الكليــة
                                _ السنة الاولى
                                                    الماحيث
                                    متے ۳
                                                     المشــرق
                                                     المقتبـــس
۲۲ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۱ و ۲۷ و ۲۷ و ۲۷
                                                     المقتطيف
و ۲۱ و ۲۷ و ۲۹ و ۸۰ و ۱۸ و ۲۸ و ۲۸
 و ۱۸ و ۱۷ و ۹۳ و ۹۰ و ۱۹ و ۹۸
       و ۱۰۰ و ۱۰۱ و ۱۰۰ و ۱۰۷ و ۱۱۰
                             سنة ۳ و ٦
                                                  المكش___وف
                               _ سج ا و ۲
                                                   المناهيج
                                   ٨
                                                    المنه__ل
                            مج ۱۰ و ۲۰
                                                المورد الصافىي
                               ۱و۲
                                                    النباراس
                                      700
                               _ السنة الاولى
                                              الندوة اللبنانية
                                 Sall Marie
                                                    100000
                               _ السنة الاولى
                                               النشرة السورية
                                _ السنة الرابعة
                                                   النواعيـــر
```





- 1 Arnold, Methew Essays In Criticism, second series, London New York, 1893
- 2 Bowra, C.M.- A Book of Russian Verse, London, 1947.
- 3 Badley, A.C. Oxford Lectures On Poetry, London, 1926.
- 4 Burrill, E.W. Literary Vespers, New York, 1924.
- 5 Carlyle, Thomas On Heroes, Hero-worship & the Heroic In History Great Britain, 1841.
- 6 Coleridge, S.T. Biographia Literaria, London New York, 1910.
- 7 Christie, A.H. Legacy of Islam v.2, ( ....

مصر ۱۹۳۲ (ترجمة زكي محمد حسن)

- القاهرة ١٩٣٨ (ترجمة محمد عبد الهادى ابوريدة) تاريخ الفلسفة في ١٩٣٠ Boer, T.G.
- 9 Donnelly, F.P. Art Principles In Literature, New York, 1923.
- 10 Drake, D. Invitation to Philosophy, Cambridge, 1933.
- 11 Drew, Elizabeth The Enjoyment of Literature, New York , 1935.
- القاهرة ١٩٤٢ (ترجمة محمد مندور) ، دفاع عن الإدب
- 13 Emerson, Waldo Essays London, 1942.
- 14 Evans, b.I. A Short History of English Literature, New York, 1940.
- 15 Guerard, Albert Preface To World Literature, New York, 1940.
- 16 Hitti, Philip History of the Arabs, London, 1949.
- 17 Jones, E.D. English Critical Essays, England, 1916.
- 18 Knight, W. Prose Works of William Wordsworth V.I., London-New York, 1896.
- مصر ١٩١٤٥ (ترجمة احمد زغلول ) جوامسع الكليم
- (ترجمة نزيد المويد العظم) القول الحق في تاريخ سورية والسطين والعراق ( Lodre, G. De F. العراق 20 Lodre, G. De F. المشقى المراق العراق 19 10 المشقى المراق العراق 19 10 المشقى المراق العراق العراق 10 المشقى المراق العراق 10 المراق العراق 10 المراق العراق 10 العراق 1
- 21 Lucas, F.L. Ten Victorian Poets, Cambridge, 1940.
- 22 Murry, J.M. Countries of the Mind, London, 1931.
- 23 Nicholson, R.A. A Literary History of The Arabs, London , 1923.



- 24 Noldeke Sketches From Eastern History, (Translated by J.S. Black), London, Edinburgh, 1893.
- 25 O'leary, De Lacy Arabia Before Muhammad, London New York, 1927.
- 26 Shelley & Sidney Defence of Poetry, (Edited by H.A. Needham), London, ?
- 27 Smith, J.H. & Parks The Great Critics, New York, 1939.
- 28 Snyder, F.B. & Martin R.G. A Book of English Literature V.II, New York, 1943.
  - 29 Tisdel, F.M. Studies In Literature, New York, 1919.



## أدب السروح عند العسسرب (تلخيسس)

حاولت في رسالتي هذه أن أبحث عن القيم الروحية في الأدب العربي القديم ، وكيف تطور فهم الشعراء العرب القدامي لهذه القيم ، وقد رأيناها تتغلت من اوهاق المادة ، وتصعد تدريجيا حتى تجد عند قلة الفلاسغة الشعراء والشعراء الصوفيين تربة خصبة ، وتصبح قبعة انسانية مجرّدة ، م كرت الاسباب التي اضعفت القيم الروحية في الشعر العربي القديم عامة ، وكذليك فعلت في الأدب العربي الحديث وحاولت أن أبحث فيه عن القيم الروحية ، فاتضح لي ان في الأدب العربي الحديث ميلا الى الايمان بالقيم الروحية ، وتجريدا وتأملا فيها ، غير أنها لم تزل في الطريات حديثة ، تتلمس طريقها تلمسا ، وذكرت العوامل التي تقوى أدب الروح ، لعل ادبانا يتنبهون اليهال الهدالية وتالملا على التي تقوى أدب الروح ، لعل ادبانا

وقد قسمت رسالتي الى خمسة فصول ، ذكرت في الفصل الاول ما نعني بالمادة المجسدة ، والروح المجرّدة ، واظهرت فيه الصراع الذى قام بين المادة والروح في الفكر الانساني منذ كان الانسان حتى عصرنا الحديث ، ثم كيف من خلال هذا الاصطراع نشأت الفلسفة التي جمعت المعارف كلها ، وكيف انشقت عنها واحدة فواحدة ، كهل يبحث في حقله ، غير ان كل فرع له صلة متينة بالاصل ، فالفلسفة لا تنافي العلم والدين والادب ، كما ان للأدب صلة حميمة بالفلسفة والعلم والدين ، لأن الادب او الشعر هو أساس متين للمعارف كلها ، كلها تبدأ بالشعور والاحساس ، ثم يكون التعبير عنها فلسفة او علما او دينا .

وفي الغصل الثاني ، تحدثت عن فهم الادب عند الغرنجة ، وتحديدهم الأدب الحقيقي ، فالشعر عندهم من ضروريات الحياة ، وليسمن الكماليات ، وللشعر عندهم رسالة أنسانية ، يهدف دائما الى تجريد المادة ، والتأمل فيها ليرفع النفوس الصغيرة، ويمنحها ايمانا وسموا ، وبقدم للنفوس الكبيرة نشوة وغبطة ، جميعهم يشتركون في الانشودة الكبرى ، جميعهم يقفون باسم المحبة على صعيد واحد ، وكذلك بحشت في فهم الادب عند العرب المحدثين ، فوجدت شبها واضحا بينهم وبين الفرنجة ، وما اراؤهم الآصدى لآرا اخوانهم الغرنجة ، وقد اتفق الغريقان على أن الادب الحقيقي الخالد هو الادب الذي يغوض أي اعماق النفس البشرية ، وفي اعماق الطبيعة ، المحبل الخالد هو الادب الذي يعض تحت لوا المحبة الكبرى ، وعن الكمال والجمال والخيسر، فيقرب الناس بعضهم الى بعض تحت لوا المحبة الانسانية الشاملة ، ويقدم للبشرية فيقرب الناس بعضهم الى بعض تحت لوا المحبة الانسانية الشاملة ، ويقدم للبشرية سعادة روحية ، وأدبا روحيا ، يتصل بالعواطف السامية عند الناس ، فيغذ يهسا ،



ويهدُ بها ويرقيها ، فأد بالروح أدب ينبعث عن رغبات النفس ، فلا غش قيه ولا خداع ،

وبحثت في الفصل الثالث في الشعر العربي القديم ، وقدَّمت له بحثا في فهم الشعر عند العرب القدامي ، ورأيت ان فهم الشعر لم يتغير تغييرا كبيرا من عهد ابن سلام الى عهد ابن خلدون وما بعده ، ولم يتجاوز الاوزان الموسيقية ،والقافية والالفـاظ الجيدة ، والصور الحسية ، وما قبها من تشابيه ، واستعارات واشارات ، ثم ذكرت تطور الشعر في اغراضه ومواضيعه ، من الشعر الجاهلي حتى العصور العباسية ، معد د ة المجارى الفكرية التي شاعت في الاعصــر العباسية ، والتي انحصرت في الفلسفة وعلم الكلام والتصوف ، والممت بها الماما سريعا لعلي أدرك مدى تأثير ها في الشـــعـر الكلام والتعربي القديم ، وقد ذكرت المنابع الاجنبية التي استقت منها ، من فارسية ويونـــانية ورومانية ، ويهودية وسريانية ومسبحية ، ثم تناولت اشهر الدواوين الشعرية العربية القديمة ، باحثة فيها عن القيم الروحية ، وكيف تطور فهم العرب القدامي لها ، فرأينا متعمقا ، وكان الشعر في العصر الجاهلي وصدر الاسلام وما بعده على الاطلاق ،واقعبا ، فطريا ، أقرب الى أدب الحس والمادة منه الى أدب الروح ، فيه ما يملا العين والاذن والغم ، وقد تقرأ ابياتا عابرة نتيجة الاختبارات شخصيّة ، تدخل في بابالحكم والامثال ٠٠ ولم تواثر الفلسفة في الشعر العربي القديم تأثيرا فعالا ببل ظلت بعبدة عنه الا في فئة قليلة جدا ، أما القيم الروحية التي طرقها الشعر العربي القديم فهي الله والحب والكمال والجمال ، والحقيقة والدين والفضيلة ، والحرية والعقل والروح والنفس ، والسعادة ، والموت والمعاد والخلود ، هذه القيم الروحيّة قد وجدت في الادب العربي القديم ، غير أن النظرة البها كانت نظرة ما دية ، مشكلية ، تظهر في فعال البشر ، وقد ذكرتها بالترتيب التاريخي ، وجاريت تطوّرها والنظر اليها ، فوجدت أن الدواوين العربية القديمة عامة لا تهتم بالتأمل فيها كلموضوع قائم بذاته عبل تذكره عرضا كما تجي عبيت او ببيتين ، وقد ذكرت بع فيها الابيات ، مستشهدة بها ، ووقفت عند الفئة القليلة التي جرّدت هدّه القيم ونظرت اليها بنظرة روحية الهية ، وكان لأبي العلا المعرّى حظ منها \_ ولو كان قليلا \_ وكذلك للفلاسفة الشعراء ، أشهرهم أبن سبنا ، والشعراء الصو فيبن ، أشهرهم رابعة العد ويدة، وابن عربي وابر الفارض ، وهو لا علم بالنسبة الى المئات الذين ساهموا في الأدب وختمت هذا الغصل بالبحث في الاسباب التي اضعفت أدب الروح عند العرب القدامي موهي تنحصر فيما بل\_\_\_\_ :

١ \_ العقلبة العربية

٢ - الروح الاسلامية ورجال الدين

٣ ـ فقدان الحرية

٤ ـ عدم الايمان بقيمة الانسان

ه \_ ضعف النقد

أما الغصلان الاخبران فخصصتهما في الشعر العربي الحديث ، فكان الغصل الرابع توطئة تاريخية وسياسية واجتماعية ، شمل عصرى الانحطاط والانبعاث ، والقرنين التاسع عشر والعشرين ، وذكرت العوامل التي أثرت في الشعر العربي الحديث وابقظته ، وهيي ،

- الثورة الغرنسية وما حملتاليه من مبادئ انسانية سامية .
  - ٢ \_ الثقافة الاوربية وما حملت اليه من أدب وفلسفة وعلم ٠

م ذكرت اهم مظاهر النهضة الفكرية العربية الحديثة التي ظهرت في الوعي الفردى والمعقطة الروحية في الانسان ، والتي أدّت الى مشادة عنيفة بين التجديد والتقليد، أو بين الجديد والقديم ، وبعبارة شاملة بين العلم والدين ، ثم ذكرت الاتجاهات الادبية الجديدة في الشعر العربي الحديث ، وهيي ،

- الاهتمام بالشوون الشعبية .
- ٢ \_ احيا الروح القومية بعد اندثارها قرونا عديدة ٠
  - ۳ الشغف بالحياة الطبيعية
  - ٤ التجديد في الاساليب الفتية
  - التأمل في المواضيع المعنوية المجردة

وأما الغصل الاخير فقد خصصته بالقيم الروحية في شعر القرن العشرين ، وقدّ مت فيه عرضا شاملا لها ، باحثقعنها في المجلات والدواوين الحديثة ، حيث اصبحت القيمـــة الروحية الواحدة تعالج في قصيدة واحدة ، بعد أن كانت القصيدة العربية القديمة متعددة المواضيع والاغراض ، وأما آلقيم الروحية التي عرفها الادب الحديث فهسي : الله والسروح والنفس ، والحياة والوجود والجمال والكمال ، والغن ، والحقيقة ، والانسانية ، والوطنية، والسعادة ، والحب والحرية والدين والموت والمعاد والخلود ، وقد عرف اكثرها الادب العربي القديم ولكنه لم يعرفها كلما عرفها الادب الحديث ، وكانت عند شعراً العرب القدامي عاسة محدودة ، لا تتجاوز المادة والشكل والغعل ، أما عند بعض الشعراء العرب المحدثين في القرن العشرين ١١٥٥ فهي مطلقة ، تسموعن المادة ، وترفع معها النفوس الوضيعة لتسبح في الغضا ؛ حرة طليقة ، حيث لا حدود ولا سدود ٠٠٠ وَرأينا أن الادب العربي المحدث ــ وأن كان على قلة \_ يميل الى الايمان بهذه القيم الروحية التي تجعل من الادب العربي ا دبا عالميا ٠٠ ولكنني أقول ان الادب الروحي هذا لم يزلُّ جديدا في ادبنا الحديث عامة ، ولم يزل في طريق الايمان ، أما الذين اشتهروا بالايمان بهذه القيم الروحي ...... والتغني بها فهم حفنة من الافراد من مختلف البلدان العربية عومن الشعراء الذين عنـــوا بمشاكل النفس والروح في مصر عبد الرحمان شكرى ، واحمد زكي ابو شادى ، وفي العــــراق الزهاوي والرصاني ، وفي تونس ابو القاسم الشابي ، وأما في سوريا ولبنان فنجد أن الشعراء



المهجريين ساهموا جملة مساهمة فعالة في هذا الاتجاه الروحي الجديد ، يجي و في طليعهم جبران ونعيمة ، ساعدهم على ذلك عوامل كثيرة ، اهمها الحرية الفكرية التي عاشوا في ظلالها ، والاحتكاك مباشرة بالحضارة الغربية ، واستعدادهم لهضم الثقافة الاوربية والايمان بها .

وقــد ختمت رسالتي متحدثة عن العوامل التي تقوّى القيم الروحية في الادب العربي الحديث ، حتى ادا تنبّه لها الأدباء العرب كسبنا لأدبنا العربي عالمية وخلودا ، ومن هذه العبيوامل :

الثقافة الصحيحة التي تبدأ بالاطلاع على الثقافة العربية القديمة عوبالتالي بالاطلاع على الثقافة الاوربية العميقة .

٢ ـ الحربة التي تبدأ بالتحرّر الشخصي والفكري ، وبالتالي بالتحرّر مـــن
 الماضي وتقديســـه .

۳ \_\_ النقد الصحيح الذي يقوى الأدب وينسقه وينظمه ، ويخلصه من التشــويش
 والاضطراب والقلــق .

نريا ملحس