

I his file was downloaded from Quranic I hought.com











للكتورائح محمعتوف

الكتاب الناني عشر

لمسلنرابجوث الإسلامتيت

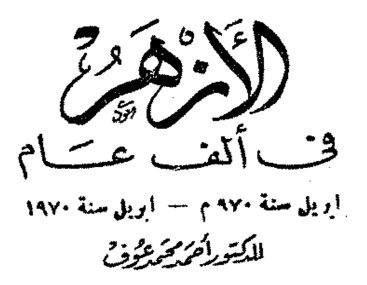
This file was downloaded from QuranicThought.com







المكتاب الثابى عشر



صقر سنة ١٣٦٠ م ابريل سنة ١٩٧٠م

This file was downloaded from QuranicThought.com



بسبا الرجم الرحيم

 ولتسكن منكم أمة يدعون إلى الحير ويأمرون بالمعروف. وينهوذ من النكر وأولئك م المفلحون . • فأما الربد فيذهب جفاء ، وأما ما ينفع الناس فيمكت في الأرش » .

سدق الله المظيم

This file was downloaded from QuranicThought.com



تقديم

الرسالة الإسلامية هو أرفع منزلة، وأشرف وظيفة لأنهار سالة الأنبياء،

فكان عرينها ودرعها وشيخها ، وقد انتشر أبناؤه فى ربوع الأمة الإسلامية كالنجوم : روادا يحملون العلم إلى كل صقع بميد ، فوسع الله بهم رقمة الثقافة الإسلامية وأنار يجهودهم أفاتا أضاءوها بسنايا الحنيفية السمحاء .

التق المسلمون جميعًا في الأزهر الشريف لقاء الأسرة الكبيرة في جدهم الأكبر .

وقد عرف التاريخ أن رجال الآزهر وقد علوا هذه الأماة : رسالة الإسلام طول ألف عام، ثم سدنة قلمة ، وحماة عرين ، وجند حصن ، تنبعت منهم الصيحة الحقيقية المؤمنة التي تظهر الإسلام على حقيقته وتمرضه عرضا ذاتيا من مبادئه وجوهره الأصيل . ولا يستطيع غيرثم أن يحمل مثلهم أعباء هذا الشرف لأزهذا الغير

لم يجرب مثل هـــذه التجرية الرائدة ولم يمارس مثل هذه الخــبرة الطويلة زهاء ألف عام .

ومن العمب عليه أت يبدأ التجربة من جديد لأن آمال الأمم وسجلات التاريخ ومجالات العمل الإسلامية قد دربت الأجيال على ثقة غير محدودة بأزهرهم الشريف، ولقنتهم حبا عارما



وتقديرا رفيعا لكفاحه ، ووطنت نفسها وعلمت قلبها أن يسمع له وأن يستجيب لفتواه وأن يهرع لندائه .

وكم مرة لجأوا إلى ساحته ؛ ذلك لأن الأزهر وجد ليكون للإسلام حصنا ، حاميا ودنالحا معرفا ومبلغا .

ومن أبرز الظواهر في تبليغ الأزهر رسالة الإسلام أنه لم يتدخل في شرحها وعرضها أو في الدفاع عنها والذود عن حياضها . .

لم يتدخل بالهوى الشخصى ولا بالماطفة الخاصة بل نقل الدعوة إلى الناس كافة كما تحملها تركة من سيدتا رسول الله علي الله فوعاها وأداها كماحفظها صاقية نقية واضحة جلية .

خفظالاًزهر بذلك رسالنه : (الإسلام)وحققوظيفته، فبات مؤكدا عند التاريخ والأمة أن الأزهر هو :

الأمين على هذا الدين ، والمدافع عن ذاتيته ، والسادق لكرامة شريعته ، ولقد عقد الله القلوب على محبته ، وعلم الشعوب التوجه إليه ، وأذهب عن أهله الحزز ، وبارك فيه وإن تقلبت به السنوق . فهو محق رمن الفكر والعلم : جامعة ، ومسجدا ، وشيخا ، وثروه ، ومجدا ، وتاريخا ، والكتاب الذي نقدم له هذا الشهر الأزهر في ألف عام

لدكتور « أحمد محمد عوف » نقدمه ونشكر عواطقه الكريمة تحوالأزهر الشريف، ونسأل الله تمالى أن يديم على الأزهر فعمة الوهاء للإسلام ووطنه الكبير، وبالله النوفيق .

السكتورعبيد لحليمحمن

الأمين للعام لمجسح البجوت الإسلامية



قم فى فم الدنيا. وحى الأزهرا ا وأنثر على مممم الزمات الجوهرا واجعل مكانب الدر إن فصلته في مدحسه خسمرز السماء النيرا واذكره يعسمه المسجدين معظها لمساجسيد الله الشيلانة مسكنوا واخشم مليا واقض حق أتمسة طلعوا به زهسرا وماجوا أبحرا كانوا أجل مز الملوك جبلالة وأهبز سيلطانا وأفخم منظرا أمير الشعراء < شوق > ۰.



ألف عام وقمادة الأزهر

إن مصر بل العالم الإسلامى كله مدين للازهر فسكريا وعقائديا وسياسيا . . فلقد تعرضت بلاد المسلمين لمثورات جامحة ، وغزو هسكرى وقسكرى ، وتعرضت الثقافة الإسلامية فى بغسداد إلى محكمات على يد النتبار الغزاة ، وتعرضت المساجد فى أسبانيا إلى العدوان على حرماتها عند ما انحسر الحسكم الإسسلامى عنها ، وتعرض المعجد الأقصى والقدس لهجوم الصليبيين ، لكن الأزهر على شامخا يقاوم التيارات المنحرفة ، فيتصدى لها ويجنح بالثقافة الإسلامية إلى بر الأمان ، يغالب ظلال الجهسل المطبق الذى ران على العالم الإسلامى ردحا طويلا .. فسكان منارة أمل تشع فى ظلام العهود السوداء التى مرت بالأمة الإسلامية ، فضوء المرفة فيه كان متو المسكريا يشع إلى كل شعوب العالم الإسسلامى ، وكان رحابه مقتوحا بلا قيود ولا شروط إلى كل وافد ينهل منه عصيرا فسكريا إسلاميا خالما.

الأزهر صارع الزمن ليبتى، وتعرض للغزاة ليصمد ، فكان حاملا لمشاعل الحرية ينير بهاالطريق أمام الثور ات التحررية في العالم الإسلامي

······ • • ····



وكان حاملا لواء الحق لأنه يرمن إليه ، إبان الحسكم العباق الذي كان يجتم فوق أنفاس الأمة العربية ، فسكان الأزهر يتنفس بمضل علمائه وكفاحهم ، الذين تصدوا للفرنسيين إبان احتلالهم وللإنجليز في وجودهم ، فدفع الأزهر بأبنائه وقوداً لهذه الثورات التي نادت بالاستقلال والحرية لمصر ،

فكأن شمعة أضيئت في ظلام الديالي الحالكة التي مرت بالأمة الإسلامية فلم تقو قوى البغي والظلام أن تطنى ورها ، فني رحامه كان الدارسون في ضيافته وسنخانه ، ولدراسته قدمت عدة إصلاحات حلى مدار المصور التي عاصر ها فأنجه من فقه الشيعة إبان الفاطميين بناته إلى الفقه السنى في العهد الأيو بي .

ومن التعلور الفكرى فى عصر للماليك إلى الأتحطاط الثقاق فى ظل العثمانيين ومن النهضات الفكرية فى أعقاب الاحتلال الفرنسى إلى قانون تطوير الأزهر فى عهد الثورة ليتعسب جامعا يؤم فيسه للصلون وجامعة علمية إسلامية تفد إليها البعوث من كل فج عميق .

فالأزهر طوال تاريخه ، ويحتكم كونه رمزا للدين الإسلامىكان يعتبر صوت الأمة الذي يصم آذان الدخلاء الواغلين عليها .

الأزهر يعد يحق أبأ للجامعات الإسلامية كلها وأعرقهاء

----- Y -----



فعلى هديه سارت فى تنظيمها ومناعجها وعلمائها ، وعلى طريقه أتجهت لتحقيق غايتها .

والأزهر نهض من حلقات الدرس حيث كان الطلبة يتحلقون حول أستاذهم الشيخ إلى المدرجات يطالعهم أستاذهم فى رحابها وتحولت علومه من الحدكة إلى العلب ومن الأرتماطيتى والأسطر لاب إلى الهندسة ، وأمبيحت الدراسات الموسوعية التى كان يدرمها كل طالب تتحول الآن إلى دراسات تخصصية فى الشريمة والمغة وأصول الدين والطب والهندسة والتجارة والمعاملات والرراعة .

لقد ظلت قوانين الإصلاح تصدر نتيجة الصراع الذى كان يدور فى الأزهر بين الإصلاح وبين تجميده ولكن سنة التطور دفعت به إلى أن يجارى التطور الفسكرى المماصر من حوله .

وتطور الأزهر من نظام الفتاوى الاجتهادية الشخصية المشتنة إلى تجم البحوث الإسلامية يتدارس في لجانه العلماء المنخصصون ليمرضوا أبحاثهم بطريقة أكاديمية علمية في مؤتمرات لعلماء المسلمين ليقروها .

والأزهر فتحت له نوافذ فى كل أثماء الدنيا ، فله عدة مهاكز ثقافية فى أفريقيا وآسيا ، ودفع بعلمائه إلى كل صوب يخسدمون الإسلام وينشرونه مبشرين به ، داعين إليه .



ظلاًزهر كان وما زال تنبيع من جوفه الطاهر روافد للمعرفة الدينية والإنسانية واستطاع أن يحفظ لنا في أروقته رصيداً فكريا ضخما ، فهو بيت الله وكعبة العلم وملتقي العلماء من قديم الزماف

وهو الآن يجمع فى رحاب جامعته ٥٤ جنسية من مختلف أنحاء العالم ، لنظل شعلة الممرفة مرفوعة فوق أعلى هامته العتيقة لتنقلها الأجيال اللاحقة با<sub>ع</sub>يمان لا يعرف الوهن وعزيمة لا تعوف اللين وثبور لا يعرف الضعف .

فالأزهر والحق يقال ظاهرة تسكونت مع الزمن طوال عشرة قرون ، كان قيها أمينا على الدين الإسسسلامى حارسا على تعاليم الإسلام تتردد بين جنباته دعوات المظلومين إبان عهود الظسلام والاستبداد التي عاصرها .

ظرلى الأزهر وإلى العشرة قرون التى سلخها من عصر الرمان ، تعبر عن عرفان بفضل هذا الطود الأشم ، والاعتراف بعظمته والإقرار عسكانته بين العالمين .



قالوا .. عن الآز هر:

ارئيس يشيد بالأزهر في المند :

(أيها السادة العلماء : إننى أحمل إليكم من القاهرة سمقر الأزهر الشريف - تحية إخوان لكم يعملون معكم لنقس الأهداف التى يسمى إليها مجتمعنا . وهى فى الواقع نفس القيم الإنسانية العالية التى يوص جا ديننا ، وهى فى الوقت نفسه جزء من التراث الروحى التي يوص جا ديننا ، وهى فى الوقت نفسه جزء من التراث الروحى التي يعرم يل البشرى التراث الخالد الذى استطاع به الجنس البشرى أن يسبر على جسر من الإيمان فى عصور الظلام الأولى إلى الآهاق الروحية للمتركة ).

قال أمير الشعراء شوق : يا مميداً أننى القسرون جسداره وطوى الرمان بهاؤها والأمصرا ومشى على يبس المشارق تسوره وأضاء أييض لجيسا والأحجرا وأضاء أييض لجيسا والأحجرا وأتى الرمان عليسه يحمى سسنة ويذود عن نسك ويمنسع مشعرا



وقال الدكتور محمود حب الله مدير المركز الإسلامي بواشنطن: إن روح المسلمين ومفكريهم جمعت بيتهم على اختلاف الأقطار وتباعد الديار في رحاب الأزهر الشريف بيت الله وكعبة العلم وملتتى العلماء من قديم الزمان .

وكتب الدكتور أحمد زكى وتبس تحرير مجلة (العربى): ( إنى أدعدو كل مفكر أن يفكر فى الأزهر وكل كاتب أن يكتب فى الأزهر مدرسة الإسلام الكبرى ليتحقق للأزهر ما يبتغيه وما يبتغيه له على ضوء من الفكر هاد إن شاء الله). وكتب عباس المقاد عن الأزهر :

(يكنى تاريخ كل فترة من حياة هذا المعهد الخالد للتمريف وظيفته التى استقر عليها ، وبيان مكانته التى تبوأها من الأمة فى أيام خضوعها لسلطان الدخلاء الواغلين عليها . فقد تقرر بحسكم المرف والثقليدوحكم العقيدة والسمعة أنه صوت الأمة الذى يسمعه أطر كم الدخيل من المحسكومين . وأنه ملاذ الذوة الروحية فى نفوس أبنساء الأمة وفى نفسوس الحساكمين الذين يدينون بعقيدتهما . ومن لم يكن من أهل تلك المقيدة فقد يحسب لهما حسابها الذى ينساه إخوارها فى الدين مع الجهالة المعابقة أومع هوى الساعة ) . وكتب الدكتور - بيارد دودج فى كتابه عن (الأزهر) :



( إن الأزهر ظاهرة نسجت مم الزمن شيئًا فشيئًا عشرة قرون قام قيها حارسا أمينا على الدين الإسلامي وعلى اللغة العربية ) . وقال فضيلة الشييخ شلتوت عن تطوير الأزهر : (إنه عكين للأزهر من أداء رسالته). وكتب الشيبيغ على طنطاوي محييا الأزهر وعلماءه قائلا : أولئكم علماء الأزهر وهل فى الدنيا معهد علم 4 قــدم الأزهر وعظمة الأزهر وأثر الأزهر فبالفكرالبشري وفي الحضارة الإنسانية؟ أى معهد مجر وراءه أمجاد ألف سنة . . ٢ فلأزهر درة الدهر تكسرت على جدرانه أمواج القرون وهو قائم . . ) . وجاء في دائرةمعارف القرن المشرين مانصه عن الجامع الأزهر: ( إن جامع الأزهر أقدم جامعة علمية في العالم . فهو يعتد مركزا لإشعاع هلوم القرآن عبر التاريخ . . ) . وجاء في دائرة معارف (كوليرز) : ويقد إلى الأزهر الآلاف من العالم الإسلامي ويعتبر أقسدم جامعة في المالم تقدم علوم القرآن والسنة والشريعة مع العلوم التطبيقية والأكادعية .

--- 17 ----



هذا..الأزهر

إن تاريخ الأمم مقرون بالأحداث التي تعاصرها وتاريخ القاهرة مقرون با<sub>و</sub>نشاء الجامع الأزهر الشريف الذي يعتبر محق جامع القاهرة كماكان يلقب من قبل.

فطوال الألف عام التي عاصرها . . شهد من أحداث مصر والعالم الإسلامي مالا بمكن لنا أن نتصوره أو فصوره . . لأن تاريخ هـذا البناء الشائخ هو تاريخ القاهرة بأسره . . فهما بنيا في عصر واحد . . وكلاها أنشىء تحت راية حكم واحدة .. وشيدا على طراز ناطبي موحد .

والأزهر منذ نشأته وهو يعتبر جامعة محق . . لأنه يتوسط العالم وكان على صلة وثيقة عدارس بغداد إبان الدولة العباسية . . وكان هلى اتصال بالمعرفة والثقافة فى مدارس قرطبة بالأندلس فسكان تبعا لهذا الاتصال الفسكرى والروحى يعتبر حلقة وصل بين مصر والعالم الإسلامى كله . .

والأزهر . . له مواقفه البطولية إزاء السياسة العامة لمدولة

---- 14 ----



المصرية . . وشهد التاريخ أتجادا لحبات هــذا الجامع العظيم . . أفسحت لها المجال لتذكر ضمن هذا الكتاب . .

والأزهر كان يمتاز على أقرانه من الجامعات الى سبقته أن الدراسة كانت فى أروقته على نظام أكاديمى .. يعتمدعلى للوضوعية والمنهجية فى التدريس والتعليم .. وبطريقة منظمة ومنتظمة .. إلا أن هذه الدراسة كانت قديما دراسة موسوعية شاملة لمعظم ألوان للعرفة السائدة فى حينها . . لسكن تطور الأزهر للماصر كان دعوة ملحة لفصل العاوم عن بعضها ولليل فى وضع للناهيج الدراسية إلى اتباع التخصصية المغيدة الأثر .

والأزهر احتفظ لنا بأمانة بين أروقته وفي جوف مكتبته للركزية آلاف المجلدات والمخطوطات الإسلامية النادرة التي تعني بالتراث الإسلامي وتنتظر طريقها إلى حيز النشر والتحقيق . .

والأزهر . . طوال تاريخه كانت فتاوى علمائه هى النبراس الذى يمير على هديه الشعب للصرى فى كفاحه الطويل . . ورحابه كان بحما للقاء الثائرين من أبناء مصر، وكانت أروقته ملتتى لاجماعاتهم الثورية التى كانت تلمب وجدان المواطنين وتثير حماسهم . . وتعبى النفوس للنضال والاستشهاد من أجل استقلال البلاد وحريتها ورفع النالم عنها فى عهود الإظلام . .



فن الآزهر . . اندلعت تورة ١٩٦٩ ومنه خرجت المنشورات التي تعبر عن سخط وغضبة المصريين مند الإنجليز . . فسكان صرحا محيان القومي ورمزا للحرية والتحرر . . فلقد كانت حناجر علمائه وقودا ثوريا يشمل جذوة نار الحرية والتحرر في مصر كلها . . فسكانت ثورات الأزهر فائرة ثائرة . .

والأزهر . . ينظر العالم إلى الدارسين به على أنهم صفوة علماء للسلمين . . وكان دوما مطورا لعلوم الدين .. وكان الأبناء المجاورون لستباته الطاهرة يتلقفون الدرر التىكانت تخرج من أفواه مشايخه وشيوخه ليستوعبوها فى قرارة نفوسهم وفى أذهانهم حافظين لها ومحافظين عليها .

قالملماء مازالوا يقدون من كل صوب في العالم ليشهدوا في الأزهر منافع لهم، لأن حلقات الدروس منذ نشأته كانت تعقد بلا قيود لكل ظمآن للمعرفة الإسلامية المالصة ليرتوى من مناهلها الطاهرة .. فشهد محمته آلاف الحلقات الدراسية التي كانت تعقد في كنف أعمدته .. فسكانت هدف الحلقات تجتمع على خير وتنفض على خير ، وكانت للعرفة في رحابه القدس تنطلق من أفواه علمائه \_ خالصة لا يشوبها تشويه أو تحريف . لأنها ملتزمة بالدين وبروح المقيدة الإسلامية في كل صورها .. وكان احترام شيوخ الأزهر وعلمائه لايدانيه احترام . لأنهم صغوة القوم وخياره .

--- 10 ----



وهذا الطودالة ي يشمخ أنفة وعظمة . قد تكسرت على عتبائه أمواج من الباطل ليدفعها بالحق . ولم يطغ على الثقافات الآخرى ولكنه نقاها بحيث أصبحت تتوائم مع روح الفكر الإسلامى . وعند قيامه . ثم يتعارض مع وجود الحركة الفكرية في حاب جامع مرو بن العاص في الفسطاط والجامع الطولوتي في القطائع . . لأن هذه الجوامع قد استقطبت بين جدر انها عشرات من أنمة علماء الإسلام ليتدارسوا فيها . وليدرسوا لطلبتهم ما اقتاتوه من المشرق والمغرب حيث اتجهوا ضمن وجهتهم لتلتي العلوم من مناهل المعرفة .

فسكان على جامعى عمرو وابن طولون مهمة توجيسه الحركة الفكرية فى مصر قبل بناء الأزهر . فساحاتهما كانتا مركز للدراسة والندوات الفسكرية فشهدتا الإمام الشافعى وتجل بن جرير الطبرى وتلاميذها .

وأول ما درس في الأزهر هو للذهب الشيعي الإسماعيلي مذهب الفاطميين بناته . والعلوم التي أدخلت عليمه لتذريسها به كالطب والفاسقة والمنطق والرياضيات والمذاهب الأربعة وغيرها قدد بدأ تدريسها به هندما تدهور الحال بدار الحكمة . فا الت ثقافتها إلى الجامع الأزهر فحافظ عليها وطورها بالقدر الذي يسرلها ودرسها عا تيسر له ولهسما .

---- 17 -----



ويتميز القرن التاسع عشر والقرن العشرون بعدة إصلاحات شملت الأزهر على مدار السنين التى مرت بهما . فحان تطوير الأزهر فيها فحكريا ومنهجيا تبعا لعدة القوانين التى صدرت طوال هذه الفترة حتى أتت الثورة .

فأصبح الأزهرجامما وجامعة ممتدة إلىعدة كليات عملية ، وكانت مراحل الإصلاح تحبو طوال القرن التاسع عشر .

لــكن الأزهر زاحم الزمان في موكب الخلود وارتدت عن صرحه هجمات المعتدين . وتـكسرت على أبوابه أفلام الجهل والجهال .

فهو الجامع لشعوب الدنيا حول مناراته الخسة . والجامع للعلم والعبادة والعقل والدين .

والأزهر شعلة الإسلام التي لا تطفئها هيات الباطل . ولا زوابع السكفر ، لأنه رمن للخلود يرتفع في كل ركن من أركانه ، وشعلة قمحق يهتدى إليها الضالون . وتمرض صرحه الأشم لتيارات الإلحاد والكفر . فنهض بهامته الضخمة فتحطمت هذه التيارات الماتية أمام صخرة الإيمان والحق وصلابة علماء هذا الجامع الأزهر .

فعلى جدرانه . وضعت القاهرة بِصات تاريخها وعلى مداخــله أودعت ذكرياتها فهو وليدها البـكر الذى حبا فى صــدر تاريخهـا

--- 1**y** ---

[7]



وتماطقها عليه ، فسكان ابنا بارا بها ثائراً لثورتها . متألما لمحنها . وعضدا لها إان ضعفها ومصباحا لها في إظلامها وهاديا في تبهها ،

فالأزهر وألقاهرة صنوان لا يفترقان لأنهما ، خلقا ليكونا رمز تاريخ مصر وعنوانا لهذا التاريخ .

فالقاهرة بأزهرها قلعة الخلود وقمة المجد وعظمة لا تدانيها عظمة في الوجود . لأن الأزهر يعتبر بحق جامعة الشرق الكبرى وحصنا للثقافة به طوال عشرة قرون عاصرها ، كان أمينا فيها على التراث الإسلامي بشتي صوره ومجددا له بين جوانحه .

فارل الأزهر. أقدم هذه المشحات التي حوت بين سطورها سقرا خالدا لهذا البناء المتجدد مع الزمن للتطور مع كل عصر .

فهذه تحية أوردتها فى مناسبة نعتر بها ونفاخر بوجودها لأنها مناسبة لم تسنح لعصر من العصورالتى سبقتنا . لأنها مناسبة ألقية ( الجامع الأزهر ).



## عصر بناء الآزهر

الماطميون بناة الأزهر:

لقد أرسى جوهر الصقلى قائد الجيوش الفاطنية فى مصر حجر. أساس الجمامع الأزهسر فى ٢٤ جمادى الأولى عام ٣٥٩ ه / أبريل . سنة ٩٧٠ م .

ولقد صليت فيه أول جمة فى ٧ رمضان سنة ٣٦١ ه . . ولقد فرغ من بنائه فى ١٧ رمضان سنة ٣٦١ ه/ ٢٢ بو نيو سنة ٩٧٢ . . بعد أن استغرق بناؤه عامين .

والكمتابة عن العصر الذى بنى فيه الأزهر الشريف تجعلنا نذكر العهد العبامى و نتحدث هن العهسد الأموى الذى استوطن فى بلاد الأبدلس وعن العهد الفاطمى الذى نشأ فى شمال أفريقيا .

قالمباسيون فى بغداد لاشك أمهم أسدوا إلى المعرفة الإسلامية الكثير إمان القرن الثالث الهجرى . لأن فى عهدهم ظهرت الفلسفة الإغريةية <sup>(1)</sup>وعلوم الفلك و الحساب و الجبر ضمن الدلوم التى كانت تدوس [1] لم يكن المسلمون ــ وعندهم كتاب الله وسنة رسوله مل الله عليه وسلم ق

حاجة مطلقاً إلى شىء من هذه الفلسفات فيها يتبلق يمسا وراء الطبيعة فعندهم الوحى فيه حكم مابيتهم وخير ما قبلهم ونياً ما يعدهم وهو الفصل ليس بالهزل من ابتغى الهدى ل في غيره أضله الله تعالى ـــ ولـكمنه الترف المقلى .

- 19 ---



وازدهر في عهدهم الشمر العربي ازدهارا رقع من قدر الشعراء لدى الخلف العباسيين .

والأمويون استولوا على حكم الدولة الإسلامية إبان جدم معاوية . وأظهروا من خلال حكميم أطماعهم فى السيطرة على المسلمين وبلادهم ، فماوية أول من حول نظام الخلافة فى الإسلام من شورى إلى وراثة ورثها ليبزيد ابنه من بمده .

والأمويون أول من ناصب العداء للبيت العلوى . وأخذوا يسبونهم من فوق منابرهم كما أخسذوا يبيدون نسل الرسول ( صلى الله عليه وسلم ) بكل ما أوتى لهم من قوة وجبروت . حى أصبح آل البيت يتخفون من بلد إلى بلد .. ويتكتمون شخصيتهم حى لاينالهم سوء أو يلحقهم أذى . . واستمرت الدولة فى حكما حى ظهر العباسيون واقتلعوا الحكم من الأمويين . فهرب يعضهم إلى بلاد الأندلس وأسسوا هناك الدولة الأموية ، فأصبح الحكم العبامي فى بغداد يناهض الحكم الأموى فى الأندلس الذى بدوره بدأت تردهر حضارته فى العارة والبناء والأدب والعلوم والفنون .

ووسط هانين القوتين المتصارعتين برزت الدعوة الفاطميسة . إلا أنه من النابت أن كلا العباسيين والأمويين كانوا لايألون جهدا في التنكيل بالفاطميين والشيعة . .

---- \*• ----



تامت هذه الدولة فى بلدة قاس ، والأدارسة ينحدرون من نسل الحسن بن سيدنا على بن أبى طالب ، ولقد بدأت دءوة الأدارسة فى هذه المذطقة عندما توجه إدريس العلوى إلى المغرب العربى و نادى هناك بالإسلام بين القبائل البربرية المتباعدة ، فاستجاب لدعوته الآلاف الذين أسلموا على يديه واعتبروه إماما لهم ، ويقال ضمن عدة أقوال أنهم من طبقة الشيعة الزيدية لانتسابهم إلى زيد ابن على بن الحسين ، لسكن من تتبعنا إلى أصل إدريس مؤسس هذه الدولة نجده من نسل الحسن بن على .

ظهور الفاطميين وإنشاء دولتهم :

الفاطميوف كما هو ثابت تاريخيا م من طبقة الشيعة ويتفرع نسبهم من إسماعيل بن الإمام جعفر الصادق . . ولقد توفى إسماعيل عام ( ٤١٣ ه ) . ويتأصل نسبهم إلى على زين العابدين ابن الحسين بن على .

والدعوةالفاطمية تتاخص حسب الخط المذهبي الشيمي في المناداة بالولاء لآل بيت الرسول عَكَانِ .



وأخذوا يدعون ضمن دعومهم أن السول قسد أوصى بالحلافة من بعدهم لسيدنا على زوج فاطمة ابنته ، لتكون متوارنة فيا بينه وبين أحفاده من بعده ، أى أن الإمامة لابد وأن تنتقل إلى الحسن من بعد سيدنا على ومنه إلى الحسين ، ثم إلى بقية آل بيت رسول الله عَنِيَاتَيْنُ حسب النسلسل التاريخي المعروف .

وكانت هذه الدعوة موحدة في أتمسة الشيعة المتعاقبين حتى الإمام جعفر الصادق المتوفي عام ١٤٨ هـ.

دولة الفواطم :

-146.55

لقد تحسول اسم الدولة العبيدية - لما استقرت لهما الأمور في شمال أفريقيا - إلى اسم الدولة الفاطمية أو دولة الفواطم . ولقد قصد المبيديون إلى إطسلاق هذا الاسم على دولتهم ولا سيما إبان عهسيد الممز لدين الله انتسابا إلى اسم السيدة فاطمة الزهراء بنت الرسول في لان لاسمها حوى في نفوس المسلمين ولأن هذا الاسم يذكرهم بآل البيت النبوى . .

والدولة الفاطمية قد قامت على أنقاض الدولة المباسية ولاقت التأييدكله مندولة الآدارسة المجاورة لها. والمهدى لما استقرت له الأمور أقام مدينة جنوب تونس سماها. (للهدية) إشارة إلى اسمه



وبنى فيها حصنا بدأ يقوى منجانبه ففتح ( صقلية ) واستولى على ( جنسوا ) جنوب إبطاليا . . واستولى الفاطميون ضمن الصراع التاريخي الطويل بينهم وبين القبائل في شمال أفريقيا على كل المغرب وامتد سلطانهم جل المنطقة حتى شمال طرابلس وبرقة بليبيا . . وطوال فترة وجسود الفاطميين في شمال أفريقيا وهم في حرب بينهم وبين القبائل الثائرة على حكمهم . وظلت هذه الحرب ردحا طويلا حتى استطاعوا إخضاعها والسيطرة عليها .

وعصر المغنز لذين الله الفاطمي كان يعتبر يحق العصر الذهبي لدولة الفاطمية ، فلقد كانت راية حكمه ترفرف فوق بلاد المغرب ومصر وسنوريا وفلسطين والحجناز واليمين وجنزيرة صقلية وجنوب إيطاليا .

القواطم في مصر :

لقــد أراد الفاطميون أن يتمركزوا فى طعمة لهم تكون فى منتصف العالم العربى كله ، فوقع اختيارهم على مصر لأنها تتمتع بأنها فى المنطقة البينية بين الأمة العربية .

فعلى هذا أرسل المعز لدين الله جيوشه إلى مصر بقيادة جوهر الصقلى ، ولقد استطاع هؤلاء الدعاة استمالة معظم المصريين وأمراء الدولة الأخشيدية ، لأن البلادكانت تمر بأزمـة افتصادية ضاربة ،

- 74 ----



فكان الموزيمتير المنقذ لها من همذه الأزمة لأنه يتستع بالتراء الفاحش ، كما روى لنا السيوطى وابن خلكان ، لأن الفترة التى سبقت عبىء المعزكانت مصر قدعانت من وباء الطاعو زالذى تسبب فى موت ما لا يقل عن نصف ملبون شخص بها . وكان نظام مصر قد اختل حسب قول (الأتابك) بعد موت كافور الأخشيدى . . لأن خليفته وهو : أحمد بن على بن الأخشيد وكان صغيرا ، فصار حسب رواية (الأتابك) ينوب عنه ابن عم أبيسه الحسين بن عبد الله بن طقيح والوزير جعفر بن الفرات ، فقلت الأموال على الجنسد فكتب جاعمة منهم إلى الموز لدين الله وهو بالمغرب يطلبون منه عسكرا ليسلموا إليه مصراً ، فيز المعز أبا الحسن جوهر بن عبد الله بالجيوش والملاح ، قصار جوهر حتى تزل بجبوشه إلى (تروجة ) بقرب (الإسكندرية ) . هسما ما رواه الأتا بكى لنا فى كتابه :

جوهر العقلي في مصر :

يقال ضمن ما يقال هن جو هو الصقلي أنه سمى بالصقلى نسبة إلى أنه ولد فى جزيرة صقلية وجلب منها ، وكان يلقب بالكانبلانه كان ( سكرتيرا ) للمز قبل أن يتولى إمرة جيش الفاطميين .

ودخل جوهر الصقلي مصر القديمة في يوم الأربعاء ١٨ شعباق

- 75 --



عام ٣٥٨ ه . وكانت تضم وقتها المسطاط والقطائع والمسكر وأبعد جنوده عن الاتصال بالأهالى وأبعدهم عن العمران ، فلقد أوصاه الممز بأن ينشىء مدينة له تقهر الدنيا .

فعلى هذا أسكن جوهر العقلى جيشه في مدينة خاصة يهم تبعد عن مصر القديمة وسماها (المنصورية ) نسبة إلى المنصور والدالمعز .

وهذه المدينة أراد لها المعز أن تكون عاصمة الحكم الفاطمى وحاضرة لمصر ، إلا أن المعز لما أنى غير اسمها ، فسماها ( المدينة القاهرية المعزية ) ثم اختصر اسمها بعد ذلك إلى ( القاهرة ) .

والقاهرة سميت بهذا الامم إشارة إلى أنها قاعدة الطلاق الفاطميين وإشارة إلى وحدة الأراضي الإسلامية في ظلال الحسكم الفاطعي .

ويقال أنها سميت بهذا الامم نسبة إلى أن جوهر القائد عند ما شرع فى بنائها استعان بالمنجمين ليختاروا له النجم الذى ساعته تحكون بداية وضع أسامها .

وقد تصادف وجود النجم القاهر (Mars) عندما شرع فى بناه المدينة الجديدة فسميت بهذا الاسم إشارة الى هذا النجم .

وللعزلديزندا الفاطمي كاز قد أوصى كاتبه وقائده جو هر الصقلى أن يبنى للدينة الجديدة على غرار المدن الأندلسية .

---- 49 ----



ومهما كان أصل تسعية القاهرة فلا يهمنا هذا سوى أنه أكمل بناؤها وانخسذت عاصمة للسدولة الفاطمية فى مصر . . فن تم أراد جوهر أن بقيم جامعا للعاصمة الجديدة . . فبنى فيها مسجدا سماه (جامع القاهرة ) ثم بعد قرن من بنائه حسب رواية (دودج ) تغير اسمه إلى الجامع الأزهر .

ويقال أن المعز لما قدم إلى مصر كانت الدولة الفاطمية علىقدر كبير من السرّاء لدرجة أن المعـز نفسه كان يصب الذهب أعمدة لقصره . ولمـافدم الإسكـندرية استقبله المصريون استقبالا رائعا . وكان معه خمسائة جمـل يحملة بالذهب وكـنوز الفاطميين .

ولما حضر المعز الىالقاهرة : استقبله جوهر وركع على قدميه يلم الأرض من تحت رجل المعز الذي كانت دهوته تنص على أنه مختار العناية الإلهية التي اختارته لأنه من لسل الرسول وينايئ فهو ليس بملك سياسي ولـكمنه أمير المؤمنين .

والفاطميون لكون أن دعوتهم لاقت رواجا فى بلاد للغرب ومصر واليمن وكثير من البلدان الإسلامية . تعرضوا إلى ادعاءات للترخين واغتراء المعتربين على تاريخهم إرضاء للحكام من بعدهم لكن مهماقيل عنهم فهم حقيقة من آل البيت ولو كانوا خلاف

- \*\* ---



ذلك للحفتت دعوتهم ضمن نطاق التناطح التاريخي بين العباسيين والأمويين والفاطميين أنفسهم .

قمهما يقال عن بناء القاهرة والجامع الآزهر فإزعمرو بنالماص هندما ألى مصر بنى فيها الفسطاط وجامعه : وعندما تولى أحمد بن طولون حكها بنى مدينة القطائع و بنى فيها الجامع فأصبح النحدث عن المصر الفاطمى هو الحديث عن سمة هذا المصر الذى يتميز بإنشاء القاهرة وإنشاء الجامع الأزهر الشريف .

لكن من الثابت تاريخيا كما روى عن أنمسة المؤرخين للمهد الفاطمى بأنهم أكدوا فيما روى عنهم أنه سمى أزهرا نسبة إلى فاطمسة الزهراء بنت الرسسول التي كان الفاطميون ينتموني إلى نسها .

فاذا بنوه فى عهسدهم وكنفهم .. قلقد كان يسمى حتى زمن المقريزى جامع القاهرة أو الجامع الأزهر . وكان يطلق على جامع عمرو بن العاص المسجد العتيق أو تاج الجوامع أو المسجد الجامع .



## تسمية الجامع الازهر

يقال ضمن ما يقال حول تسمية الجامع الآزهر أنه سمى نسبة إلى السيدة ناطمة الزهراء البتول بنت الرسسول في قلب وأم الحسن والحسين سيطا الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام .

ويقال أنه سمى بالجامع الأزهر نسبة إلى أن الفاطميين اقتبسوا كلمة ( الأزهر ) من كلمة : ( الزهراء ) التى كانت تطلق على قصور الأمويين فى بلاد الأندلس ... الذين كانت حاضرتهم قد أطلقوا طيها الزهراء وقصر خلافتهم سموه أيضا بالزهراء ... فسمى الفاطميون قصر خلافتهم الزهراء وأطلقوا على جامعهم الرسمى العامع الأزهر كما أنهم أطلقوا على قصورهم القصور الزاهرة .

وحقيقة تقال أيضا أن تسمية الجامع السمى للدولة الفاطمية بالأزهر لايمرف أسبابها أومردها على وجه التحديد .

لكن يقال فيا قيل أنه سمى كذلك، لأن الفاطميين إبان عهد المعز بنوا عدة جوامع أخرى بالقاهرة .



فاو قيل جامع القاهرة ... كما سمى من قبل ... قد يلتبس الأمر وقد يظن أن المفصود أى جامع آخرم ن جوامعها .

فسمى بالأزهر لأنه يزهر عليهم جميعا وبكبرهم حجها ولكونه كان الجامع الرسمى للدولة الفاطمية ؛ فلذا كان يضاء فى ليالى الأعياد الرسمية .

ويقال أن تسعيته بالأزهر وجـدت ارتياحا عند الفاطميين أنفسهم لأنه يقرب من اسم ( الزهراء ) ناطمة البتول اتى ينحدرون من نسلها .

وقبل أيضا ١٠ أن تسمية هذا الجامع العتيق بالأزهر إشارة إلى كوك ( الزهرة ) الذي كان مزمعا إطسلان اسمه على القاهرة نفسها ١٠ بيد أن الفواطم كان يواود تفكيرهم اسم الزهراء ليطلقوه على مدينتهم .

ويقال أن هذا الجامع ممى باسمــه لأن القصور الى كات تحوطه فى مدينة القاهرة كانت زاهرة وكان بناؤه زاهرا فى وسط هذه القصور .

ويقال إنه سمى أيضاً بهذا الاسم تفاؤلاً بما سيكون عليه من شأن عال با زهار العلوم فيه .

--- YA --



الهدف من بناء الجامع الآزهر

عندما دخل ممرو بن العاص مصر أنشأ جامعا باسمه ولما دخل أحمد بن طولون بنى له جامعا سماه باسمه . . والممز أمر جوهر الصقل أن يبنى جامعاً خاصاً أبان العهد الفاطمي . . ليكون هذا الجامع مباحا فيسه للناداة بالمذهب الخاص بهم فى مصر ويكون خاصا بدعسوة الفواطم ومقصورا على مذهبهم تحاشيا لانخاذ جوامع أهل السنة للدعوة لمسذهبهم وحتى لا يفاجئوهم بمذهبهم الجديد .

الأزهركانجامعا بمعنى ماكانت عليه وسالة الجوامع فى الإسلام فكان يعتبر (برلمانا) تعقد قيه الجلسات النيابية ليتدارس فيه أعيان مصر المشاكل التى كانت تواجبهم وببحثوها فى أروقته . وكان جسوهر يجتمع بالمسلمين فيه يوم الجمعة ليحدثهم عن أمسور الدنيا والدين وكانت يدلن على النماس فيه الأوام الصادرة من الحاكم بخصوص دفع الضرائب أو ألأوام التنظيمية الدولة الجديدة .

--- \*• ---



وكلمة جامع معناها . . المكان الذي يجتمع فيه الناس؟ وهذا يختلف فى معناه عن كلمة المسجد التى معناها بكان السجو دوالعبادة وعلى هذا ترى أن كلمة ( الجامع ) أشمل وأعم .

الجامع الأزهر كان الهدف من إنشائه الآنجاء إلى عدة اتجاهات دينية وثقافية ا

فهو كان ملتق الشيمة يتدارسون فيه أصول مذهبهم و يخدم أيضا حسب الرسالة التي كانت تقدمها الجو امع في عصر بنائه وحسب رسالة الجامع أيام الرسول ( صلى الله عليه وسلم ) وسحابته رض الله عنهم. وعلى هذا كان الهدف الأساسي من بناء الجوامع في مصر والدول الإسلامية .

بجامع عمرو بن العاص وجامع ابن طولون كلاها كان للمبادة والتعلم ومحصيل الثقافة الإسلامية .. وكلاها كان في مصرالقديمة .. وعلى هذا أتجه الحسكم الفاطمي إلى الأزهر ليترسم سياسة الدولة الفاطمية الجديدة بمعناها الديني والسياسي . وأصبحت الدراسة به يفلبها الصبغة الدينية واللغوية والمنطق علاوة على دروس في الحساب والهندسة والجبر والفلك . وظلت هذه الدراسة متداولة في أروقته وصحفه عدة عصور تعاقبت عليه .

-11-



الجامع الأزهر كان الهدف من بنائه كما يقول دودج ( Dodge ) في كتابه عن ( الأزهر ) :

كان يعنى بدراسة العلوم الإسلامية والفلسفية فنهج جوهر عند انشائه هـذا للنهج نظام جامعى ممرو بن العاص وأحمد بن طولون فى عصره .

قعلى هذا أصبحت القاهرة الجديدة تطل على المالم الإسلامى من خلال منارتها الحية ومن خلال ( الجامع الأزهر ) الشريف .

•



## ف الفاطميين إنتمى يتبوعه هذب الأصول كجدم منفجراً عين من الفرقان فاض تحييرها وحيا من القصحى جرى وتحدرا ( شوق )



[#]

This file was downloaded from QuranicThought.com



تشييد وبناء الاثر هو لقد كانت المهارة إبان العصر الفاطمي آية في الجمال والروعة . وكانت تتسم بالدقة والإتفان والإبداع وكانت متأثرة إلى حد كبير . بقن المهارة في للغرب والأندلس . فيقال إن الفاطميين عنه ينائهم للجامع الأزهر كانوا متأثرين بمسجدعقبة بالقيروان والزيتونة بتونس ولقد كان الجامع يحتوى على محل مسقوف يسمى بالمقصورة والمحل الغبير مسقوف يسمى محن الجامع الأزهر . والمقصورة > بناها جوهر الصقلى تنقسم إلى قسمين : للتصورة الأصاية الكبيرة التي أنشأها جوهر وهي تتكون من ٧٦ مموداً من المرم، الأبيض . والمقصورة الجديدة التي قام بإنشائها الأمير عبدال جن كتخدا سنة ١١٦٧ه وهذه المقصورة تتكون من خسين عمو دامن الرخام. فعلى هبذا الحساب يكون عدد الأممدة التي تتكون منهما المقصورةان ١٢٦ عمودا من ٣٧٥ عموداً جماة أعمدة هذا البنا الشايخ. وأرضية المتصورة الجديدة ترتفع عن مستوى المقصسورة القدعة محوالى نصف ذراع أى يكوذ فى جلته درجتين . والمقصورتان

--- 72 ----



ستفاهما من الخشب الدقيق الصنع ، وبهما هــدة ملاقف لجلب النوروالهواء .

وصحن العجامع الأزهر يسلك منه إلى للقصورة القديمة من ثلاثة أبواب وله أرضية من الحجر . وكان يجلس قيسه الطلاب فى الفتاء ليستدفئوا بالشمس ولا سيا فى الآيام التى يشتد قيهما البرد . وفى الصيف كانوا يناءون فيه من الحر ، وعندما تزديم المقصورتان يصلى المصاون فيه .

والعجامع الأزهر له خمس ما ذن كان يؤذن عليها خمسة من المؤذنين . وهؤلاء كانوا يؤذنون في وقت واحد .

والعامع مساحته الحالية حوالى ١٢ ألف متر مربع . وهــو عـــاط ببوائك مقـامة على أعمدة من الرخام كتب على حوائطها الأربعة الآيات القرآ نية بالخط الـكوفى

والجامع الأزهر به زخارف جصية كثيرة على غرار الزغارف الجصية النونسية والأندلسية وانتشرت هذه الزخارف على واجهة الجامع لتعبر عن الذوق المتأصل فى فن العمارة

والمحارب بالجامع الشريف كان عددها عشرة لم يبق منها سوى ستة محاريب أهمها المحراب الأصل . والمحراب الجديد فى للقصورة القديمة وكان ... قديما ... لـكل محراب من هذين المحرابين إمام . أحدها يخص المذهب الشافعي والآخر يخص المذهب المالـكى .

-- 40 ---



وكان للازهر (ميقاتى) ليحدد مواهيد الصلاة للمؤذبين . ويتمول للقريزى عن الأزهر يأن : مناراته كانت توقد أيام الخلفاء الفاطميين پزينة باهرة فى المواسم والأعياد . وجعل الخليفة فى قصره منظرة يقعد بهسما لمشاهدة الزينة وسميت باسم ( منظرة الجامع الأزهر ) .

وقمجامع تسعة أبواب أشهرها بأب المزينين<sup>(1)</sup>. وكان إبانالعهد الفاطمى فوق المحراب الأصلى قبة فاطمية الطراز للحما قاعدة مربعة ذات شبابيك فى الواجهة الفربية . وكانت على طراز قبة البهو لجامع الزيتونة يتونس . وقاقبة مقرنص يتكون من طافة واحدة وشيسمد عليهما الحماكم بأمر الله زغارف وكتب على سقف القبة بالآزار الكونى .

وبالجامع كان بوجد محراب المعز لدين الله وكانت عايه نةوش وزخارف أمدنسية على شكل محاريب ، وقوق المنبر كانت قبة كتب عليها : ( يسم الله الرحمن الرحيم ) ممسا أمر بينائه عبد الله ووليه أبو تميم معد الإمام المعز لدين الله أمير المؤمنين صلوات الله عليه وعلى آبائه الأكرمين على يد هبده جو هر الكانب الصقلى وذلك في صنة ستين و ثلثانة .

[1] تسبية مأخوذة من الزينة .



والكمتابة كما وصفها المقربزى كانت بدائرة القبة ناحية يمين المنبر والمحراب وهذه الكمتابات لا وجود لها الآن لأنها أزيلت مع زوال هذه القبة .

والمنبر كان يوضع فى حجرة خاصة به ويجر على مجل ليحمل في صلاة الجمعة والميدين وهذه كما يقال سنة أخذت عن جوامع المنرب. وفى عهدالحاكم بأمرالله أقام بعض البنايات بالجامع وقام باعضافة بعض النقوش والزخارف فى عهده ، وأنشأ للمسجد محرابا خشبيا جديداً ومتنقلا ، يعلوه لوحة من الخشب كتب هايها ( بسم الله الرحمن الرحيم ) 3 حافقاو اعلى الصلوات والصلاة الوسعلى ، وقو موا لله قانتين ، أمر بعمل هذا المحراب المبارك برمم الجامع الأزهر ميدنا المنصور أبو على الإمام الآمر، بأحكام الله ).

ولقدد شيد العزيز بالله بجوار الجامع الأزهر دار الجماعة العلماء ليجتمعوا فيها حتى صلاة العصر ... والحافظ لدين الله من حكام الأسرة الفاطمية عام ( ١١٣٠ م ــ ١١٤٩ م ) أنشأ المقصورات الفاطمية بالجامع الأزهر والعقود الموجودة حول الصحن والقبة التى برأس المجاز وفيه مقرئص وزغارف وكتابات القبة وكلها كوفية هليها آيات قرآنية من سسورة ( يس ، وآية الكرسي ) .. والفاطميون قد أنشأوا الإيوان الشرق بالجامع .

--- \*\* ---



وإبان العهد الأيوبى نقل صلاح الدين من محراب الجامع الأزهر المنطقة الفضية التي كان وزنها حوالي خمسة آلاف درم نقرة . لكن رئم هذا فالجامع قد شمنته بعض الريادات عام ١٩٩٢م على يد محتسب القاهرة الذي أزال ما حوله من بيوت وميان والأيوبيون رغم جمودهم بالنسبة للازهر إلا أنهم عنوا بالثقافة

عن طريق إنشاء مدارس لم تخصيم .

وفى عهد المهاليك البحرية كان للسلطان ( بيبرس ) المملوكى أثره فى العناية بالجامع الأزهر الشريف ، فقام بتعميره وعمل له منبرا جديداً ولما أتم تجديده قام باحتدله بهسذا العمل فى رحاب الأزهر ليجدد شبابه بعد الفترة الطوبلة التى مرت به .

وق عهد المهاليك الشراكسة وضع الأمير الطواشى بهادر مقدم المهاليك السلطانية حجرا وخاميا على الباب السكبير البحرى نقش عليه وقفيته ١٣٨٤ م والمرسوم العبادر من الملك الظاهر برقوق لتؤول ثروته إلى الجامع .

وفى سنة ( ١٣٠٩ م ـــ ٧٠٩ هـ) أنشأ الأمير علاء الدين الطيبرس الخزندارى ــ نقيب الجيوش ــ المدرسة الطيبرسية إباز همد السلطان ( الناصر محمد بن قلاوون ) ، والمدرسة الطيبرسية كانت فى الأصل خارج الجامع الأزهر ولـكن كان لهما فاقذتان تطلان على الجدار الغربى لصحن الجامع وهى اليوم تدخل ضمن نطاق المبنى

- ۳۸ ---



الرئيسى له، وطيبر م كان بهدف من بناء هذه المدرسة لتدريس المذهب الشافعي والتصوف بها، ولتكون هذه المدرسة مسجداً، وكان بها مكتبة وعراب من الرخام الدقيق الصنع للزخرف بأشكال محاريب محمولة هلى عمد رخامية ... وبالمدرسة ما زال يوجد بها قبر الأمير طيبرس الذى لما أنوا إليه بحساب بناء المدرسة ليراجعه ، أمر بإ حضار ( طنت ) به ماء وغسل الكتابات المدون عليها هذه الحسابات وقال : ( شىء خرجنا منه لله تعالى لا محاسب عليه ).

و إبان عهد السلطان ( قلاوون ) مام ١٣٤٠م ــ ٧٤٠ه بنى الأمير حلاء الدين أقبعًا عبد الواحد الذى كان استادارا ( رئيس الخاصة السلطانية ) المدرسة الاقبغاوية ( مكانها الآن مكتبة الجامع الأزهر الحالية ) التى تعتبر مبنى ملحقا بالجامع مقابلا للمدرسة الطيبرسية ليكون مدرسة وكانت لها نوافذ تعلل على صحن الجامع .

ولقدكان ( أنبغا ) شقيق زوجة السلطان وكان يهدف من بناء مدرسته أن يدرس بها الفقه الشامعي والحنني ولقد كان على شمال الباب الرئيسي ميضاء أزالها ليبني مكانها مدرسته .

والأروقة فى الجامع عنى بإنشائها سلاطين الماليك لتضم الطلاب الواقدين من مختلف المالم الإسلامى ... وكل رواق كان يخص مجموعة من الأفراد، وهذه أروقة الطيبرسية والاقتعاوية والأكراد، والهنود، والبغداديين، والمغاربة، والجاوه، والشوام،



والدكارنة ، والصعايدة ، والعرابرة ، والشراقوة ، والحومين .

وفى عهد الملك الأشرف < رسباى > أنشأ الأميرجوه الفنقيائى الخازندار (رئيس بيت المال) المدرسة الجوهرية التى كانت تشكون من أربعة إيوانات ، وكانت هذه المدرسة تقع قرب إب السريالجامع الأزهر ناصية الطرف الشرقى البحرى للإيوان الشرقى للجامع .

وفى سنة ( ٢٠٢ه ـ ٢٢٠٢م ) هدمت بعض أجزاء من الجامع نتيجة لنمرضه لزلزال شديد اجتاع مصر فأمر الأمير دسلار > من دولة الماليك البحرية بإعادة بناء هذا الجامع الشريف وهمارته بالزخارف الجمية على الطراز الأندلسي ، وفي سنة ١٣٦١ م أزيلت من الجامع - كحركة توسعية له - بعض للقاصير والمناديق والخزائن التي كانت تزحم الجامع فتوسع من الداخل وأندى ، به سببل وكتاب على الباب القبلي.

وفي عام ١٣٥٩ م أمر السلطان الحسن الأمير سعد الدين بشير الطواشي كما جاء في خطط المقريزي أن يطلي جدران الجامع باللون الأبيض وبني خزانا للمياه وسبيلا ، وفوق الجامع بني حجرة للا يتام الذين يتعلمون الفرآن، وأمد هؤلاء بالمماحف وخصص لهم للدرسين ليعلموهم ، وبني مطبخا ليطبيخ الطعام فيسه للطلبة يوميا وأثنت المفروشات بالجامع وأنشئت أروقة للمقته الحنني قبل أن يتولى الماليك اليرجية الحكم في مصر .

--- - ---



وفى عام ١٣٤٠م بنيت ميضاًة جديدة ثم بنى بعدها عام ١٤٠٨م ميضاًة كانية .

وفي عام ١٤٤٦ م كما يقول كريزويل ( Crozwell ) جددت أعمدة الجاسع ولمعت ، أما الجدران يجوار المحراب فلقد وجددت دهنت .

وفي عام ١٤٦٩م بني السلطان ( قايتباي ) بواية بين المدرسة الطيبرسية والاقبغاوية عند نهاية للدخل، ولقدخصص مشرة آلاف من العملة الذهبية للإصلاحات بالأزهر عندما حضر إلى الجامع على حصانه ومعه القضاة قوزع ألما من العدلة الذهبية على الأهالي القاعين بالجامع الفارين من الطاعون الذي كان منتشرا في هذه الفترة . والدكان (قايتباي) مهتما بالأزهر لدرجة أنه كان يأتى إليه باستمرار ويجتمع فيه مع الأهالي والعموم وكان يسألهم عن أحسوالهم وعن سياسته معهم . حتى مرض عام ( ١٤٤٧ م ) بدمشق قسكان الناس يقرأون مم القضاة محيرج البخاري والقرآن لينجو (1) من مرضه . وفي مام ( ١٠٦٧ ه / ١٢٥٢ م أنشأ الأمير عبد الرحمن كتخدا المقصورة الجديدة بالجامع وهى تتكون من خرين عمودا من الرخام خلف الحراب القديم، وفى عهده اتسم هذا الجامع عقد ارالنصف تقريبا -[1] هذه المادة يحكن تفسيرها تفسيا بأنها إشاعة الشعور بالحيرالذي يأمله الإنسان وبرجوه دائمًا ، ولعل في السيادات النفسية شبه قرب عثل هذه العادة التي يتصد بها عيادة الله جل شأنه .

- 11 -



ولقد أنشأ الأمير كتخدا أيضا الباب العمومى المزدوج للجامع حيث كان على يمينه للدرسة الطيبرسية والرواق العباسى وعلى، يساره المدرسة الافيغاوية ومكتبة الأزهر وبين المدرستين أنشأ السلطان عايتباى بابا ..

وفي المهد العثماني أنشأ الوزير أحمد باشا «كور » مزولتين من الرخام للجامع . إحداها وضمت على الواجهة الغربية للممحنوالثانية كانت على سطح المسجد ، لأن أحمد باشاكور كان مهتما بذلك وبالعلوم الفلكية للبرجة أنه أراد أزيدخل هذه العلوم ضمن العلوم التي تدرس بالأزهر . وهو الوالي الوحيد في العهدالعماني الذي أراد التطوير لهذا الجامع العتيق .

الأمراء اقدين حسكوا مصركانوا لا يدخرون وسعا في العناية بإ نشاء الأروقة وتجديد الجامع . وكانت هذه الأروقة تخص سكنى المجاورين<sup>(1)</sup>للازهر حيث كان ملحقا بها حياض للغسيل والوضوء . وهذه الأروقة تحولت بمرور الوقت إلى حجرات وقسمت إلى (صالات) وأصبحت هذه الأروقة لها أسماء، كالرواق الهندى والشامى وللغربى والأفغانى .. الح .

وفى عام (١١٤٨ه / ١٧٢٥م) أنشئت زاوية للعميان ليتدارسوا [1] المجاورين : مثنق من المجاورة وهى ملازمة الربد لشيخه والى يعبر عنها حديثا بالروح الجاسية .



بها . ولقد أنشأ هسذه الزاوية الأمير عبد الرحمن كتخدا خارج الجامع أمام المدرسة الجوهرية . وهسذه الزاوية كانت عبارة عن ثلاث حجرات، ولها أربعة أعمدة رخامية وبها عراب وميضاًة ومغطس . وكانت قاصرة على العميان ولم يكن يتولى مشيختها سوى كفيف . لكن هسذه الزاوية هدمت .

ولقد أضاف الأمير كمتخدا أروقة كالرواق الستركى والرواق السليهانى ٥٠ وكانت تغدق على الأروقة الأموال والعطايا ·

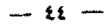
وللجامع ستة أنواب أشهرها باب ( المزينين) الذي أنشأه الأمير هبد الرحمن كمنتخدا ونقشت على واجهته نقوشا تموهة ( ١١٦٧ه ) ضمن عمارته للمسجد ·

وعلى الباب نقشت هذه الأبيات بالذهب<sup>(1)</sup>: إن للعلم أزهرا يتساى كساء ما طــــاولتها سماء حيث وافاه ذا البناء ولولا منة الله ما تساى البنـــاه وب إن الهدى هداك وآيا تى نور تهـدى به من نشاء مذتناهى أرخت باب هـلوم ونخمار به يجـــاب الدعاء

 [1] وهذا مما يؤيد أن تسمية باب المزنيين جامت من الزينة الى كانت توضع ف المناسيات .



تالأزهر قد ينى فيه الحكام والأمراء الذين تتابعوا عليه، ومنهم السلطان قايتباى والسلطان قائصوه الفررى والأمسير عبد الرحمن كتخدا • فمكانوا لا يدخرون وسعا فى إنشاء الأروقة به وتوسعته والممل على زخرفته حتى أصبحت مساحته الآن ٣٣٣ر ٣٦ ذراعا أى حوالى ١٢٠٠ متر مربم •





الشعائر الدينية بالأزهر

لقد أقيمت أول صلاة بالجامع الأزهر عندما توجه الممز لدين الله الماطمي إليه لصلاة عيد الفطر عام ( ٢٦٢ه / ٩٧٢م) حيث ألتى المعز خطبة العيد وكانت خطبة باهرة بإجماع المؤرخين.

وصلاة الخلفاء الفاطىيين وغيرهم كانت لهما مراسيم تتبع كما بينها العلامة ( تغرى بردى الأتابسكى ) فى كتابه : (النجوم الزاهرة فى أخبار مصرالقاهرة ) من أنه ( إذا أراد الخليفة أن يخطب يتقدم متولى خزانة الفروش إلى الجامعو يغلق المقصورة التى يرسم الخليفة والمنظرة وأبواب مقاصيرها )

والخطب الى كانت تلتى بالجامع عند إنشائه كان يلقيها الحكام الفاطميون بأنفسهم؛ وكانوا يؤمون الناس فى الصلاة عقب الخطبة · ويروى «الأتابكى » من أزخطبة الجممة وكانت تلتى بالأزهر حتى إنشاء الجامع الحاكم عام ٢٨٠ ه فأصبح الحاكم يلتى الخطبة فى أربعة جوامع هى : وجامع ابن طرلون · والجامع الحساكمى · وجامع عمرو بن الماص ·



فسكان الخليفة فى الجمعة الأولى من شهر رمضان لا يعلى بالمسماجد الثلاثة · ولذا كانت تسمى ( جمعة الراحة ) ثم يصلى الجمعة الثانية فى مسجد الحاكم والثالثة كانت فى الجامع الأزهر والرابعة فى جامع حمرو بن العاص ··

وكانت صلاة الخلفاء بالأزهر لها مراسيم خاصة فكاذ صاحب بيت المال يشرف على شئوذ الجامع صبيحة حضور الخليفة إلى الجامع فى صلاة الجمة أو العيدين فكاذ يقوم الفراشون بفراشة المسجد بالفرش وكان قبل وصول الحاكم الفاطمى يحضر قاضى المنفاة فى الصباح ليبخر القبة التى سيقف تحتهما الخليفه ليخطب المجمة أو العيد .. وكان يبخس ذروة المنبر الذى سيقف عليه بمبخرة حميلة .

والخليفة المعسز لدين الله كان يسير فى موكبه بعظمة وبهرجة متجها إلى الجامع عند الصلاة ٠٠ وهسذا الموكب كان له صدى فى المصريين الذين كانوا يخرجون عن بكرة أبيهم ليشاهدوا الخليفة وموكبه الباهر ٠٠

ولقد كان المعزير تدى لللابس البيضاء والخالية من أى ذهب أو قصب احتراما للملاة مرتديا العمامة البيضاء من الحربر الرقيق ..

والموكب الرسمى كمان بسداً من باب الذهب في القصر وكان الخليفة يخرج على حصانه وبيده قضيباللمك يتبعه الأتباعوالأمراء



هلى خيولهم المطهمة وعليهم دروعهم وهم جميعا يرفعون أصواتهم بقراءة آيات من القرآن وقرع الطبول ورن الصنوج وكان الشعب يتبع هــذا الموكب الرائع ·

والمسجد قبل عبى الخليفة كان يعد لاستقباله استقبالا رسميا ، فسكان يمنع من دخوله إلا لسكبار رجال الدولة الفاطمية والأعيان والخاصة ، وكان بالجامع ثلاث طنافس دبيقية أو سامانية بعضها قوق يعض تعلوها حصيرة ورثت كما يقال عن الإمام جعفر الصادق وكان على جانبي المنبر مستران ، على الستر الأعين دون بالحسرير الأحر و مخط واضح البسمة والفاتحة وسورة الجمة ، وعلى الستر الأيسردون بالحرير أيضا البسملة والفاتحة وسورة المنافقون ، وكانت الكستانة على السترين واضحة ليسهل على الخليفة قسراءة ما عليهما مندما يؤم المعلين .

وعندما يصل موكب الخليفة إلى الجامع كان يدخل من ( باب الخطابة ) ليدلف إلى ( قاعة الخطابة ) حيث كان يستريح قليلا بها ، أو مجدد وضوء، فيها ، وبعدها يؤذن لصلاة الجمة ويدخل قاض القضاة فى حضرة الخليفة مقرئًا عليه ( السلام على أمير المؤمنين الشريف القاضى ورحمة الله وبركاته ، المسلاة يرحمك الله ) ، فيهم محمه الخليفة ، ويخرج محفه (الأساتذة الحنكون والوزبو والأمراء والحرس الخاص ، أوكما بين لنا المقريزى من أن الخليفة كان يستمر

- 2Y ---



فى مسيره حتى يأخذ مكانه تحت قبة المنبر ويقف الوزير على بابه ووجهه للخليفة عاذا أشار إليه سعد وقيل بديه وزر السترين عليه وكذلك يكون المنبر والقبة أشبه بالهودج ثم ينزل الوزير وينتظر على باب المنبر ليستقبل الخليفة عند نزوله ويسكون يمثابة ضابطا للمنير ، وكان الخليفة يخطب خطبته وهدو خلف الستر من ورقة مسكتوبة بواسطة كاتب من ( ديوان الإنشاء ) بالقصر ، وكانت الخطبة تكتب قصيرة ورشمية في أسلوبها، وكانت تشمتل على آية من وأولاده وأحقاده وكان الخليفة يعدد في الخطبة المار من نفسه وآل بيته ثم يقرأ من سدورة النمل ، قوله تمان المار من نفسه

< دوب أوزعى أن المسكر نعمتك التي أنسب على وعلى والدى</li>
 وأن أعمل صالحا ترضاء وأدخلنى برحمتك في عبادك السالحين ،<sup>(1)</sup>.
 مبدق الله المظيم.

وكان الخليفة يرددف خطبته الدماء لنفسه بقوله: «القهم أناعبدك وابن عبدك لا أملك لنفسى ضرا ولا نفعا ، (ولوكنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء ، إن أنا إلا فذير وبشير لقوم يؤمنون ، .



فيها لوزيره وللجيش النصر وللجنود بالظفر ، وكان ينهى الخطبة بكلمة ( اذكروا الله يذكركم ) ، فيصعد بعدها الوزير ثانية ويفك التزرير عن الخليفة فى هودجه ويرجع القهقرى فيتوجه الخليفة للمحراب ليؤم المصلين ويقف إماما ثم يقف خلفه الوزير وقاضى القضاة فى صف واحد ثم يتبعهما الأمراء وكبار رجال الدولة .

ثم يبدأ الخليفة الفاطمى العسلاة بقراءة ما على الستر الأيمن من المحراب، وفي الركمة الثانية يقرأ ما على الستر الأيسر منه، وكان المعز يصلى بقراءة الفاتحة وسورة الجمعة ، ثم يكبر ويطيل الركوع والسجود ويسبح في كل ركمة وسجدة ثلاثين تسبيحة ، وفي الركعة النابية كان يقرأ الفاتحة وسسورة المنحى ثم يكبر ويطيل الركوع والسجو د، ويسبح في كل ركمة وسجدة ثلاثين مرة ، وبعد أذيفرغ من الصلاة كان يصعد على المنبر ثم يسلم على الناس عينا وشمالا بقوله: (السلام عليكم ورحة الله ) حتى تنتهى الصلاة .

وكان يخرج الخليفة وعن يمينه الوزير وعن يساره كان يخرج قاضي القضاة وداعي الدعاة ، وحولهم جميعاً كان يخرج الحرص الخاص بالخليفة ، وكمان الخليفة قبل أن يخرج يخاع العطايا على المؤذنين وخدم الجامع والإمام ، وبعد الصلاة كان يذاع ( سجل البشارة ) الخاص بركوب موكر الغليفة ، وهسذا هو نص البشارة لصلاة

-- 24 ----

[#]



جمعة رمضان أو صلاة العيد (لم يزل غام كرم الله وفضله يقون حاضره ما كان منقبله ، فنعمة الله سابغة ومنته متتابعة وملابسها ضافية ومغارسها نامية وسحائبها هامية وهسو يضاعفها على من مسلى وصام ويواليها عند من تمسك بالعروة الوثقي التي لا انفصال لخاولا انفصام ويجدد من ذلك ماكان من يروز مولامًا وسيدنا الإمام ( يكتب اسم الخليفة ) صلوات الله عليه وعلى آبائه الطاهرين وأبنائه الأكرمين بوم الجمعة ( أو بوم العيد ) من رمضان سنة ( يذكر السنة الهجرية ) في شائخ عزه وباذخ مجده وتوجهه إلى الجامع الأزهر وعساكره قد تجاوزت الحد وكثرت عن الإحصاء والعدء فإذا تأملها الطرف انقل عنها خاسئا وارتد ، ولما وصل إلى الجامع المذكور خُطب فأورد من القول أحسنه ووعظ فأسجع من الوعظ أوضحه وأبينه ، وصلى مسلاة جهر بالقراءة فيها ورتلها وءاد إلى قصوره الشريفة وقد شملت البركات برؤيته ودفعه عن ممل يمرعظته ونجا من اقتدى به في صلات واستولى على السعد من جميع أرجائه وجهاته ، أعلمناك ذلك لتعرف قدر النممة ىه فأشكر الله سبحانه بمنتضاه وأعتمد تلاوة هذا الأمر على رءوس الأشهاد ) .



## شئون الأزمر وطلابه

لقد وقف الفاطميون على الجامع الأحباس ومعهم كبار وجال الدولة الفاطمية ، فلقد كان الأزهر تقدم له الأعطيات ومال النجوى<sup>(1)</sup> كما بينه لذا المقريزى فى خططه ، وكان هذا النصيب يدفعه للستمعون لمجالس الدهوة التى تعقد بالجامع الأزهر ، فكن داعى الدعاة يجمع النجسوى من للؤمنين وللؤمنات وكانت ثلاثة دراهم وثلثا ، وكان النجيوى من للؤمنين وللؤمنات وكانت ثلاثة دراهم وثلثا ، وكان فيك وفى مالك وولدك ودينك ) وكانت هذه الأموال ينفق مها على الدعاة وما بتى كانت تخصص للإنفاق منها على الجامع نفسه وعلى الطلاب الذين ير نادون حلقات الدروس به .

وكان للجامع إبان العهد الفاطبي فقيها يتولى الخطابة في صلاة الجمعة بين يدى الخليفة أو نائبه ، وكانت الخطابة حتى أواخر العهد الفاطمي تسند إلى داعي الدعاة ليتوثى تنظيمها ، اسكن شئون الأزهر من الناحية الدراسية والعلمية وتعيين الأسانذة وسرتباتهم وشئون الطلاب ، كان يرجع فيها للخليفة الفاطمي مباشرة ، أو إلى نائبه ، وهذا يبين المناية الفائقة التي كان الفاطميون بولونها إلى هذا الجامع العتيق إبان عهدهم .

(١) لمله تبرك عا يشير إليه القرآن السكريم : • فقدموا بين يدى تجواكم صدنة • ١٢ المجاهة .

····· 0 1. ····



ولقد كان الحاكم بأمر الله معنيا بالثقافة الإسسلامية فى هذا الجامع للمرجة أنه جعل ( دار الحسكة ) فى خدمة الحركة الثقافية فى الجامع الأزهر ، فنقل معظم كتنها إلى الجامع لتوضع فى الكتبة الثقافية التى كان الممز قد أنشأها وأودع بها مجلدات ضخمة فى الفقه والنحو والانة والعلوم الأخرى .

ولتد كان الفاطميون يعنون بالأزهر هناية فائقة لأنه جامعهم وهو رمز لعهدهم القائم ، وكانوا يخلعون على الإمام العطايا والهدايا وكانوا يقيمون موائد الطمام في الجامع طوال شهر رجب وشعبان ورمضان وكانت موائد الإفطار تقدم لكل شخص يقد إلى الأزهر إبان الشهر للمظم .

والخلفاء القاطميون وما بمدهم كانوا يوقفون الوقفيات على هذا الجامع لينفق منها على شئونه ، وللإنفاق منها على الفرش بالجامع الأزهر الذى كان يعد المركز الرسمى للاحتفالات الرسمية والاحتفال بيوم عاشوراء ... الخ

ولما بدأ يعقوب بن كلس عام ( ٣٧٨ ه ) فى تدريس أمسول المذهب الإسماعيلي طلب من العزيز بالله بن المعز أن يعين بالأزهر جماعة من الفقهاء للقراءة والدرس ، ولحضور الندوات التي كان يعقدها ويكونون نواة للدعاة فى مصر .

-- - ---



قبنى العزيز لهم دارا يجوار الجامع لسكناهم وخلع عليهم جرايات ورواتب شهرية ، وكانت أول دفعة بهذا النظام الجديد عددها (٢٧) شخصا من بينهم أبو يعقوب القاضى ، كما صرف لهم العزيز بالله البنال<sup>(۱)</sup> لتحملهم تسكريما لهم في تنقلانهم .

وفي العهد الأيوبي عطلت الصلاة في الجامع الأزهر ولا سيم إبان عهد صلاح الدين (٥٦٧ ه) ليقلل من أهميته بالنسبة لكونه كان المقر الرسمي الديني للدولة الفاطمية ، فعلى هذا نجد أن صلاح الدين قلد منصب القضاء للقاضي صدد الدين بن درياس الشافعي الذي أقتى بعدم إقامة خطبتين للجمعة في بلد واحد ، فنع الخطبة من الجامع الأزهر وقتها ( قبل الاتساع الأخير ) ، فعطلت خطبة الجمة مامة عام قيه حتى أتى السلطان الظاهر بيبرس ( ٢٥٨ ه) وأعاد الجلمة مامة عام قيه حتى أتى السلطان الظاهر بيبرس ( ٢٥٨ ه) وأعاد من الجامع الأزهر وقتها ( قبل الاتساع الأخير ) ، فعطلت خطبة الجلمة مامة عام قيه حتى أتى السلطان الظاهر بيبرس ( ٢٥٨ ه) وأعاد منا حمية في الجامع الأزهر الشريف يوم الجمعة ( من ربيع الأول حنفيا ، وأعاد للازهر أوقافه المهوبة لينفق منها على شئونه ، واحتفالا بعودة العسلاة في الجامع الشريف وقف الأمكاير بدر الدين بيلبك الخازندار نائب السلطان الأوقاف لقسراء الفقه بدر الدين بيلبك الخازندار نائب السلطان الأوقاف لقسراء الفقه مراء المقد القرارة التسامع المريف وقف الأمكاير من ما المان المان المان المان المان المان المان التونه منها على شئونه ، واحتفالا بعودة العسلاة في الجامع الأزهر إلى وسائل التو الميته المانية مد المان المان المان المان المان الأمان المان المانية وقف الأمكاير مد الدين بيليك الخازندار نائب السلطان الأوقاف لقسراء الفقه المرام المانية وقف الأمكاير مد الدين المانون قديما عاجمة علما. الأزهر إلى وسائل التو الى تبسر لم

الرحلة إلى تبليغ الدعوة ، فقدموا الينال والحيل لأنهمها كانت الوسيلة المتازة في ذلك النصر ...

- 07 --



والحديث فى الجامع ، وفى عهد الملك الظاهر برقوق أصدرمرسوما بأن كل من يموت بلا وريث تؤول تروته إلى الجامع للا نفاق منها على المجاورين للاً زهر .

ومما يؤثر هن المماليك الذين جلبوا من أواسط آسيا أنهم كانوا فرسانا للملك الأبوبى . ولقد تخصصوا فى الأسلحة والخيالة وكانت عربيتهم سطحية العمق لولا الأرهسر ولمثاطه ، ولولا الظاهر بيبرس المعلوكى لكان الأزهر قد تعرض لهمزة علمية وفكرية . قدكانت كفيلة أمام سيطرة المماليك أز تقصم ظهر هذا الطود الأشم ، فبيبرس مسئول عن استعادة الأزهر لنشاطه وبعث الحياة قيه .

وف همد المهاليك البرجية أول من تولى منهم الحكم هوالسلطان البرقوق عام ١٣٨٤ م وكان مماوكا قد جلب من آسيا الصغرى من القوقاز ، وسمى هؤلاء بالبرجية لأنهم كانو عبيدا مماليك يقومون بحسراسة القلعة على الأبراج بهما ، وبأبراج القصور في أحياء المهاليك البحرية .

شئون الأزهر وطلابه إمان المهد العماني: في عهد العمانيين رغم المذابح التي قاموا بها في القاهرة إلا أنهم

---- 01 -----

This file was downloaded from QuranicThought.com



لم يتقدموا إلى اللاجئين بحمى الأزهر الشريف بأى سوء إجلالا له وتقديسا لحريته :

وأخــــذ المهانيون الكتب والمخطوطات والعلماء بالأزهر إلى تركيا أغنياءهم وفقراءهم .

ولقد أنشىء منصب (شيخ الجامع الأزهر) إبان حسكم السلطان سليم للعظم ليديره بعد ما كان السلطان هو الذى يديره ، وكان الهدف من تعيين شيخ ليتحمل مسئولية إدارة الجامع الذى إزدادت مشاكله وتعددت أعماله بعد لطوره إبان حكم المماليك<sup>(1)</sup>.

وفى هذا العهد المثمانى نهبت أوقاف الأزهس وأهملت شئونه طوال هذا الحسكم ، لكن العثمانيين يقال أنهم عينوا الشيخ إبراهيم ابن محمد البرماوى كأول من عين عام ١٦٩٤ شيخا للأزهس وكان قبل عهد الشيخ الحرشى ، لسكن لا توجد أية مصادر تنبئنا أن مشيخة الأزهسس كانت تسبق عهد الشيخ الخرشى .

وكان الطالب إبان العهد العماني ليلتحق بالأزهر لا بدوأن يكون قد تعلم في (كتاب) القسرية أو في المسجد بعض سور القرآن التي يحفظها عن ظهرقلب علاوة على إجادته للقراءة والكتابة [1] تشير أحداث التساريخ إلى أن تيادة الأزهر لنبليغ الدعوذ لا يسلح أمره إلا إذا أمكن أهله من إدارته حسبة لوجه الله .



وفى هذه الفترة كان (كناب) القرية على عاتقه مهمة تخسر بج الفلمان المؤهليين للالتحاق بالأزهر الشريف لينضموا إلى غلمان فى أعمارهم، قاذا كان الصبى من الأقاليم كان أبوه أو ولى أمره يرسله على حمار إلى القاهرة أو فى مركب بالنيل حاملا معه (خرجه) وسبته وملابسه ، فلما يصل إلى كنف الأزهر يتنسم رائحة من الطهارة ، ويعيش فى جو كلمه معبق بروحية تصرف الطالب عن ملاهى الدنيا : وتجذ به إلى روضة العلم وعلى هذا كان طلبة الأزهر مثاليين فى سلوكهم وروحانيين فى معيشتهم

والطالب الغريب عن أهسله كان يعيش عيشة فقر مدقع إذا لم عده أهله بالزاد والزواد ، وإذا كان كبر السن كان يعطى دروسة خصوصية لمن دونه ويعيش فى الرواق وعلى جسراية الخبر وكان معظم الطلبة لشدة فقرهم ينامون فوق الحصير ، وعلى الأرض لأنهم كمانوا غير قادرين على شراء أمرة لهم فكانوا ينامو زمتد ترين بعلابسهم ويلتحفون بحصرهم حولهم ، وإذا كان الجو حارا كان الطلاب ينامون فى محن الجامع حيث كانوا يضمون خسبزهم ليجفقوه حتى يظل سليا مدة طويلة ، فإذا ما أراد أن يأ كله يبلله بالماء، ويأكل معه الخلوا الخضروات كالجزر والثوم والبصل، وكانت بالماء، ويأكل معه الخلوا الخضروات كالجزر والثوم والبصل، وكانت



فكان يضع كل هذه في صندوقه أو خرجه ، وكان عليه كما يصف ( دودج ) ( Dodge ) أن إيصلح حذاءه ويرتق ملابسه <sup>(۱)</sup> .

ولقدكان الطالب الأزهري إبان القرن الثامن عشر يعيش حياة حيثة للماية فكان يطبخ طعامه على (الكانون) فوق الفحم المتوهج في ضحن الجامم الشريف فالطالب المقير الذي يديش داخل أروقة الأزهس كازيمي أنه يميش عيشة فقر مدقع وعمسل مضن بخلاف الطلاب الميسوري الحال الذبن كانوا يعيشون في حجرات يؤجرونها ويتناولون طعامهم . في المطاعم ، وحجراتهم كانت مؤنثة ومسقوفة تحميهم من شظف العيش ، ولقد وصف أرمينجوت (Arminjon) معيشة أحد الطلاب عندما رآه في بيته فوجد عنده سريرا من سعف النخل وصندوقا يضم فيه ملابسه وكتبا يطالع فيها (وزيرا) للمياه وقنديلا بالزيت واثنى عشر مجلدا من أمهات الكتب . . أما الطالب ( طه حسين ) إبان مطلع القرن العشرين فلقد وصف لنا معيشته الى تتسم بالبؤس بأنها كات أقرب إلى الشقاء منها إلى راحة البال. وهذا ماطالعناه في روايته (٢) ( الأيام ) حين [١] لقد كانت هذه إحدى سممات النشاط للنبي صلى ألله عليه وسلم وإنها السمة ﴿ رفيعة فما أحوج الدأعية إلى مثل هذه الذاتية ، وإن نظام الكشافة في المصر الحديث ليعاول جاهداً أن يعلم الشباب ويدربهم على هذه الحلقية . الإشراف الغبي [\*] كتاب : الأيام يصور حالة مصر عام من الناحيتين : الاجماعية والنقافية ، الإشراف الغي كانت تعيشها الحياة في الشرق للمربي كله -

· ···· •• •• ····



صور لنا كيف كان يعانى من قسوة الحياة إبان أن كان طالبا بالأزهر الشريف .

والطالب من صعيد مصر كان أهله يرسلون له الزاد والمؤن مرتين في العام وهــذه المؤن كانت عبارة عن الثريد والخبر الجاف والسمن والجبن والدقيق والكشك .

وكان الطالب يتعطل<sup>(1)</sup>فىرمضان ويوم الولدالنبوى والأعياد وكان الشبان من الطلبة يتزوجون من بلادم أثناء العطلات ، ويتركون زوجاتهم طوال دراستهم مع أهليهم وذويهم .

والطالب الأجنبي كان يعيش في رواق يخص بلاده . وهذا بلاشك كان يقضى فيه كل سنوات دراسته بالأزهر <sup>(٢)</sup> . حتى بتخرج فيعود إلى بلاده فلذا كانت نهاية دراسته تعنى أنها أهم حدث تاريخي في حياته . . وكان زملاؤه في الدراسة يودعونه عند التخرج بحفاوة وبالشموع وتلاوة القصائد الشعرية واحتساء القهوة .

والطلاب كليم إبان هذا العصر كانوا يرتدون الجبة والعامة البيضاء والأشراف الذين من نسل الرسول كانوا يرتدون ملابسهم الحضراء ليميزوا عن زملائهم . .

[1] ما زالت هذه المادة محترمة فى كثير من بلاد الإسلام خاصة فىجنوب شرق آسيا : مثل : أندو نيسيا ، وماليزيا ، وستغافورا .
 [7] وذلك هو أساس المدن الجامعية فى العصر الحديث .



وإذا مات طالب عارز أقرائه كانوا يقيمون له مع أهله عزاء بالليل .. ولو مات أستاذ لهم عارمهم يتخلفو زعن الدراسة طبلة ثلاثة أيام حزنا وأسفا عليه <sup>(١)</sup>.. ويشيعونه بعد أن ينادى للنادى عليه فى القاهرة ليتسلى للاعيان ورجال الدولة وزملائه حضور جنازته ويؤم شيخ الجامع الأزهر الصلاة عليه ويذهب الآساتذة والطلاب إلى كرمى الشيخ الفقيد يشيدون بذكراء . وطوال أربعة أسابيع متتانية عقب ملاة الجمعة يقرأ طلابه حول كرسيه الشاغر القرآن الكرم عليه .

والأزهر إبان الحملة الفرنسية كان به كما جاء فى كتاب وصف مصر حوالى ستين عالما . .

وكل عام كاذالطالب مختار العلوم التى يتلقاها من أسناذه ويلتحق بأى حلقة برغبها حتى إذا شعر أساتذته أز تلميذهم قسد استق العلوم واستوعبها لدرجة تؤهله أن يكون عالما أزهريا .كان يلحق بعدها بالتدريس بالأزهر أو بالتوظف فى الحكومة أو فى جامع ليكون إماما به أو فى سلك القضاء .

أما المطلاب العميان فسكانوا يمكنون ثلاث سنوات في الأزهر يتعلمون النحو وقراءات ولهجات القرآن، ويقومون بعدها بقراءة [1] ولعل هذه المفاركة الوجدانية من السلوك التنفيذي للروح الجامعية المدللة بالوغاء .

---- •٩ -----



القرآن كقارتين . وهؤلاء القارءون كانت لهم مكانتهم لأنهم كانوا يقرءون في الجوامع والأفراح أو الأعياد أو على الموتى والبيوت .

وكان بعض الملبة عكثون ستة أعوام بالجامع الأزهر ليؤهلوا وليكونوا مدرسين ، أو مساعدين للمحامين . ولو ظلل العالب مدة أطول لينال دراسة أعلى قيصبيح قاصيا أو مفتيا أو مدرسا أو إماما لمسجد .

والمدرس بالأزهر الشريف كازيطلق عليه لقب عالم أو أستاذأو هيخ ، وكان يجلس على كرسيه بجو ارأحد الأعمدة في حلقة الندريس حيثكان يفتنتحها بالبسملة والحمد لله والصلاة على النبي ، ولما ينتهى الشيخ من درسه كان الطلبة من حوله يقو موق ويلثموق يده وكانت مواعيد الدرس غير محددة موقت ، فلقـد كان الأستاذ يحقله ضرب الطالب أوطرده من حلقته ، وكان الطلاب الكبار في السن يجلمون مع شيخهم عقب الدرس يحتسون الشاى

وإنان القرن الثامن عشر لم يكن بالجامع الأزهر مكتبة مركرية ولكن كان كل رواق به كتب تخصه ، وكان الظلبة يتذاكرون مسويا ويلخصون دروسهم معا ، وكان بعض الطلبة المجـدين يقومون بعمل حلقات دراسية لزملائهم ليعلموهم ، وكان أسانذته عتحنونه ليناً كدوا من مقدرته على التدريس ، وذلك بعدما يطلبون

---- \*\*\* ----



منه القيام بشرح مسائل معقدة ، فإذا نجح كان ينضم كشبخ بالجامع معهم وإذا لم يستطع كان بحول ليصبح مدرسا في مدرسة خارج الأزهر .

ولقد كانت حلقات الدرم مغتوحة لكل مسلم طقل يريد أذ ينهل من الثقافة الإسلامية لا تثريب على أحد مهما كان ممره أو ثقافته لكن إبان المهد العثمانى لم يكن الأزهر يمنح لطلبته أى شهادة علمية وكان يكتتى بشهادة أستاذه وتزكيته له بأنه صالح للتدريس وخلافه وهذه الشهادة كانت كافية لتعيينه حتى فى الوظائف المختلفة سراء بالأزهر أو بالدولة .

وإباذ فترة الشيخ محمد عبده ... كاذ للشائخ للجامع الأزهر ... كما كان متبعما للديهم ... يوزعون المرتبسات والجرايات على غير أسس متبعة ، وكان شيخ الجامع الأزهر عندماكان الشيخ محمد عبده عضوا بمجلس الأزهر ، يختص بالكساوى والجرايات والمرتبات للمدرسين بالأزهر ، وكانت الدراسسة ليس لها أى مواعيد ولا نسبة للحضور ولا تحديد ثابت لموعد الامتحان ، فإذا ما الطالب دون اسمه أصبح له الحق قى الجراية والسكن بأرونة الجامع الأزهر حتى يبلغ الستين عاما مادام له مكانته لدى ماحب الرواق

- 11 ---



فالفيخ محمدعبده أول من فادى بالإصلاح الإدارى للأزهر (<sup>()</sup>) وجعل شئونه لهما مكانتها الرعمية لدى الدولة نفسها ، فوضع مرتبات ثابتة للمدرسين حسب القواعد المرعية واللوائح بالدولة ، وقام بالعمل على فظافة الجامع ورفع المرتبات للمدرسين والموظفين ، ورضع نظها لتوزيع الجراية وتحديد السكن .

ولقدجدد الشيخ محمد عبده أروفة الأزهر وأضاءه بالبترول وأنشأ بجراره المكانب الإدارية ، وقام بالعناية بالشئون الصحية وعلاج طلبته وأوصل للياه إليه .

وأعم ما يميز النهضة الإدارية للا زهر فى فترة الشيخ محمدهبده أن وضع أموالا كبدل للسكسوة لأن السكساوى كانت توهب من الحاكم ، فجمل الحديوى عباس يخصص مدلا منها أموالا توزع على المشابخ والعلماء .

[1] ألا تحتاج هذه المركة إلى دواسة خاصة من عد يد على ضوء احتياجات الدعوة
 الإسلامية لزيادة ذاتية نتية . . 1

. .



الدراسة بالازهر الشريف

ومشى إلى الحلقات فانفرجت له حلقا كمالات الساء منسورا حتى ظننسا الشاقعى ومالسكا وأبا حنيفة وابن حنبل حضرا [ شسوق ]

لقد كانت بداية التدريس بالجامع الأزهر في أواخر عهد المعز لدين الله الفاطمي حيث المقدت أول حلقة دراسية في الجامع الأزهر في (صغر سنة ٣٦٥ هـ ٣٩٥ م) ، وقد قام بها قاض القضاة أبو الحسن على بن النمان بن محمد القسـ يرواني ، فقرأ على الحاضرين الفقه الشيعي من كتاب ( الاختصار ) الذي يعتبر بحق مختصراً لفقه آل البيت

وكانت تسجل أسماء الحاضرين لحسدَه المحاضرات لتنظيم هذه الحلقات الدراسية ، إلا أن هذه الدراسات كانت متمثرة بعض الشيء



لأنها كانت لا تتعدى مسوى دراسة الفقه الشيعي أدونا ما عمداء من العلوم ، حتى أتجمه الوزير (يعقوب ابن كلس) – الوزير لدى الممز لدين الله الفاطمى – وكان وقتها وزيراً لدى ابنه العزيز بالله – إلى التدريس بالجامع الأزهر لأمسول الفقمه الشيمى ، وكانت دروسه تعقد يومى الثلاثاء والجمعة من كل أسبوع ، حيث كان يطالع دروسه من (الرسالة الوزيرية) التي تعتبر من أمهات كتب الفقه الشيعى .

وكان ابن كلس قـــ أشار على الخليفة بأن يفرغ بدمن العلماء وخلع الرواتب عليهم ليقبلوا على استيعاب ودراسة وتدريس مناهيج توضع لهم فى أصول الفقه الشيعى .

ولأول مرة فى تاريخ المعرفة والثقافة ترى مسجداً فى المالم الإسلاى كلمه تدرس به الدراسة والعلوم الدينية دراسة متهجية ويكون المدرسون به تابعيز للدولة، تشملهم برعايتها والإنفاق عليهم وعلى الجامع وعلى التلاميذ أ غسهم ، لتشجعهم على مواصلة الدراسة والتحصيل للمذهب الفاطمى .

ةالأزهر في هذه الفترة كانت على عانقه مهمة تخريج الدعاة ولذاكانت مناهج الدراسة به أربعة أنواع للحلقات الدراسية .



الحلقات الدراسية إبان العهد الفاطمى:

١ -- حلقات دراسية لدراسة القرآ ذوتغسيره وكانت هــذه
 الدراسات للعامة والخاصة على السواء ، وكان يجتمع فيها الأتقياء
 السماع القرآذ وتفسيره .

۲ --- حلقات دراسية يتحلق فيها الطلبة حول أستاذهم الشييخ الذي كان يجلس وسطهم على كرمى عال ليتدارسوا من حسوله ويسألوه ويجيبهم في الأمور الدينية .

٣ -- حلقات المثقفين أو مجالس الحكمة كماكانت تسمى قديما.
وهذه المجالس كانت تنعفد يومى الاثنين والثلاثاه ،وفى رواية أخرى يقال قيها أنها كانت تنعقد يومى الاثنين والجُلمة من كل أسبوع .
وكان يترأسها ( داعى الدعاة ) وكانت تضم جهرة المثقفين ، وكانت هذه الحلقات شبه تخصصية يناقش فيهما المتحلقون موضوعات في الفقه والنفسير والحديث على مستوى أكاديمى وثقافى أمور دينهم .
ع -- الحلقات النسائية : وكانت تعقد للنسام لإفيامهم مرفي والنوا في الفقه والنفسير والحديث على مستوى أكاديمى وثقافى أمور دينهم .
ع -- الحلقات النسائية : وكانت تعقد للنسام لإفيامهم .
ع -- الحلقات النسائية : وكانت تعقد المتعاد إلى مرفوعات رفيح .

[•]



أن يشق طريقه متفلغلا فى قصر المعز لدين الله حتى و ثق به ، قمينه وزيرا له ، ثم أ بتى عليه خليفته العزيز بالله .

وكانت حلقات ابن كلس يضنى عليها هالة من التشريف لدرجة أن الفقهاء والقضاة وكبار رجال الدولة كمانوا بواظبو زعل حضورها والإقبال عليها والاستماع إليه . .

والأزهر طوال هــذه الفترة بالذات كـانت الدراسة به قاصرة هلى الدي<sub>ن</sub> واللغة والأدب والقراءات والنحو والمنطق والفلك .

وكانت أهم المراجع في العصر الفاطمي كتاب ( الاختصار ) في الفقه للنمان القيرواني قاضي المعز لدين الله الفاطبي الذي خلفه ابنه قاضيا أيضا لدى المعز،وكتاب ( اختلاف أسول المذاهب ) ، وكتاب ( اختلاف الفقهاء ) ، وكتاب (دعائم الإسلام)و هذه الكتب كانت تعتبر إبان المصر الفاطمي ، دور الفقه ، كما كانت تدرس ( الرسالة الوزيرية ) التي وضعها ابن كلس ، وكان له مختصر لهذه الرسالة مماه ( مختصر الوزير ) علاوة على وجود بعض الكتب في الأزهر إبان هذه الفترة . والتاريخ كانت تدرس ضمن الدراسات في الأزهر إبان هذه الفترة . مهام داعي الدعاق :

يعتبر منصب (داعى الدماة) من أرفع المناصب وأهمها في الدولة الفاطمية ، لأن مهمته توجيهية وإرشادية وثقافية ، ولأن (داعي



الدعاة ) في ظلال الحسكم الفاطمي كان يعتبر المستول لأول عن الدعاة للمذهب الفاطمي وهن مسدى تطبيقه في مصر والدول التي تدين بحكها لها ، وكان منصبه يلي منصب ( قاضي القضاة ) في المرتبة ، لكنه كان يقلده في زيه .

وداعى الدعاة فى هذا العهد بالذات كانت له مكانته بالأنه كان يعتبر همزة الوصل بين الخليفة القاطمى وطبقة الشيعة الفاطميين ، فلذا كانت من مهام أعماله الإشراف الفعلى على سير الدعوة الفاطمية والمريدين لها ، وكازياً خذ العهد على كل من ينطوى فى كنفها . ولذا كان مكتبه فى داخل قصر الخليفة الفاطمى نفسه ، وكان المحاضرون والدعاة للمذهب الشيعة يفدون إليه كل يوم اثنين وخيس من كل أسبوع ليعرضو اعليه المحاضرات التى القوها فى أصول المذهب، وكان يتشاور معهم قيهاو يناقشهم فى محتوياتها، ويسم بلشا كل التى كانت تعن لهم إبان اجتهاعاتهم ويعمل على بحثها وحلها بأسرع وقت .

وداعى الدعاة كان يعقد تباعا عدة مجالس فكرية كان يطلق عليها ( مجالس الدعسوة ) وكان جزء من هـذه المجالس مخصصا للسيدات المؤمنات ليلةنهن فيها أصول المذهب ، وبقية المجالس كانت مخصصة على النحو التالى : ٢ -- مجالس كانت مخصصة لأهل البيت العلوى . ٢ -- مجالس لكماو رجال الدولة .



٣ - عبالس لخدام القصر الفاطعى .
 ٤ - عبالس لخدام القصر الفاطعى .
 ٤ - عبالس للعموم والأهالى :
 هذه المجالس كمانت تمقد بخلاف الحلقات الدراحية التى كمان يمقدها الدعاة فى الجامع الأزهر كما بينت من قبل .
 ٥ - عبالس خاصة بنساء القصور الملكية .
 وكانت هذه المجالس تنعقد لهن خاصة .

أما محاضرات داعى الدعاة . فكان يوقع عليها من الخليفة شخصيا قبل أن يلقيها وهذا بلا شك كان لونا من ألوان الرقابة لفهان محمة تطبيق المذهب الإسماعيلى فى مصر . ولما كان داعى الدعاة يفرغ من إلقاء دروسه كان الأتباع والساممون بهرعون إليه ليلثموا يده فسكان يحسح بالورقة التى فيها رءوسهم ، لأن فى همذا تعبير التبرك بها ،لأنها موقع عليها من قبل الخليفة بخاتم الملك . قاضى القضاة :

كان يجـوز لغاضى قضاة الخليفة الجمع بين منصبه وبين منصب ( داعىالدعاة )كماكات تخول له كل سلطاته ومهامه بالنسبة للإشراف على تطبيق مذهبهم .

وهذا الجمع بين المنصبين للهمين في دولة الفواطم كان يمد شرة لا يناله إلا الموعودون ولأنه قلما وصل إلى هذه للرتبة المزيزة فقيه

----



فى عصر من عصورالخلافة الفاطمية ؛ لأذقاض القضاة كاذيلى وزير الخليفة مباشرة حسب ترتيب مهمام كبار رجال الدولة الفاطمية ، ويليه مباشرة داعى الدعاة .

ولقد ذكر الفلقشندى فى (صبح الأعشى ) من أن الوزير لما كان يؤذن له بالمثول بين يدى التخليفة الفاطمى لا يؤذن له بالجلوس إلا بعد أن يلثم يده .. ثم يتبعه قاضى القضاة الذى كان يحيى التخليفة فقط بقوله : « السلام عليكم يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته » . وكان قاضى القضاة هو الوحيد المستثنى من لهم يد التخليفة احتراما لمركزه وإشارة إلى استقلال القضاء فى العهد الفاطمى .

وجذا الأسلوب من المطابقة جعل الحكام الفاطعيون لقاضى القضاة مكانته بين مختلف الطوائف المختلفة . وكان ( البروتوكرل ) المتبع عندما يخرج أو يدخل الخليفة الفاطمي الجامع الأزهر كان يتبعه الوزير بالسير على ممينه وكان يسير على يسار التخايفة قاضي القضاة وداعي الدعاة من خلفه إشارة لأن داعي الدعاة تابع له . [لدر اسة في العصر الائيومي:

لقد كان عهد صلاح الدين الأبوبى يتميز بتجاهل سياسيل الجامع الأزهر كدرسة علمية دينية لها مكانتها في العالم..ولاسهاو أن المدارس العلمية في بلادالأنداس قد أفل نداطها مع تقلص النفوذ الإسلامي ما . ركان صلاح الدين معنيا بإعادة المذهب السنى في مصر، وقد كان



يشايع الخليفة العباسي في بغداد . . فلذا ثراء يؤسس المدار سالتي قدر س المذهب ليشل كيان الحركة الفكرية ذات النزعة الخاصة بالشيعة في الأزهر .

وهذه للدارس كان يشجعها ويفدق عليها ليدرس بها المذاهب الأربعة وعين بهامشانخ يختص كل شيخ منهم بمذهب من هذه المذاهب الأربعة ١٠ ليشرف على شئونه وتدريسه وبهذه الدفعة الوثابة من صلاح الدين الأيوبى أعاد إلى مصر المذهب السي بحيوية ونشاط .. والأيوبيون فى عصرهم أعدقوا تبعا لهذا الأموال على هذه المدارس وغمروها بالكت وخصصو الها المدرسين للقضاء على التشييع فى مصر .

والأزهر في هذه الفترة التي عاناها لم يتوان عن الاعتماد على كيانه بالمجهودات الذائية ، فنرى الدراسة به كان معنيا بها من أسانذته ليبق على مكانته الإسلامية الحالصة فله وسط هذه التيارات المنباينة . فسكان المدرسون يعنون بالتدريس ويضاعفون دروسهم لمجاراة النهضة الفسكرية إبان القرنين السابم والثامن الهجرى ، وكان لتعدد مجالات الدراسة به واختلافهاو تنوعهاو سيلة لاستقطاب الطلاب من أرجاء المالم الإسلامي إليه ، الذين وجدوا بها مجالات تستهويهم ليدرسوا فيه ، ورغم هذا كان الآزهريز ور مأسانذة أجانب في هذه الفترة .

فلقد زاره موسى بن ميمون طبيب صلاح الدين الأبوبى ودرس به الطب والفلك والرياضة ...

----- ¥\*\* --



وأتى إليه عبد اللطيف البقدادي ودرس به مدة مام فن السكلام والبيان والمنطق والطب .. فالأزهر فيهذه الفترة كان معهدا للدراسة وبقست الحلقات تعقد • ولوأن الدولة لم توله رعايتها واهتمامها إلا أنه ظل عكانته الملية . نظام الحلقات بالازهر: لقدكان نظام الحلقات بالأزهر متبعا منذزمن، حيث كان يجلس الشييخ على حاشيته بجو ار أحد الأممدة التي تخص مذهبه ... لأن أعمدة الأزهر كانت مقسمة على ( المذاهب الأربعة ) والطلبة كانوا يجلسون حولأستاذم في حلقة بترتيب معين .. وكانالشيخ يقدم للدرس بالبسملة والعملاة على النبي • • ثم على درسه ويشرح الطلبة من حوله فقراته ويغسر لهم : ومن هذا الإملاء كتبت المخطوطات التي تداولت ونسخت وطبعت الآن ٠٠ وبعد أن ينتهي من درسه كان يختمه بالفائحة . الدراسة في عبد المالك :

لقد اعتبر عصر المماليك عصر المهضة الثانية للأزهر الشريف في أعتاب الحسكم الأيوبي لمصر .. فتى عهد السلطان الظاهر بيبرس تودى فيه بالصلاة يوم الجمعة من وبيم الأول عام ٦٨٦ ه . بعد أن تعطلت به الصلاة مدة تصل لمانة عام .

-----



في هذه الفترة .. كان المالم الإسلامي يواجه فترة من أحرج الفترات التاريخية التي ألمت به ... فبغداد كانت تعانى من حرائق التتار لحضارتها .. والمسلمونكانوا يقتلون في بلادالأندلس وينحسر حكمهم .. وأصدق وصف لهذه الحقبة ماورد في كتاب (جامعة الأزهر). الذي صيدر عنها حيث جاء فيه ﴿ وَفَي أُوائُلُ القرن السَّابِعُ الْهُجْرِي نهض الأزهر بمهمة تاريخية جليلة حيما استطاع أن محتفظ بـتراث الحضارة الإسلامية والعربية بينما عصفت بهذا التراث رياح المغول ف الشرق() . ففضت مماهد الملم في بغداد كما فاضت منابع الثقافه العربية والإسلامية فيالأندلس وقتحت مصرصدرها للملها والعالاب الذين نزحو إليها من الشرق ومن الغرب فرارا من الظلم والوحشية. وغدا الأزهر الملاذ الحانى لمؤلاء العلماء والطلاد وأخذ يتبوأ مركز الزعامة الفسكرية والثقافية في مصر والعالم الإسلامي ،وأصبح مسرحا لنشاطجيرة من أوزالعلماء أمثال عبد الرحن بنخلدز وعبداللطيف البغدادي وابن الفارض وابن خليكاذ والحابظ بن العسقلاني والقلقشندي والمقريزي وغيرهم .

فكان الأزهر رحبا هند استقبال هؤلاء العلماء للهاجرين إليه من كل صوب، فنهض متحملا على عاتقه مهمة الحماظ على التراث [1] الظاهرة التاريخية أن الاحتجار في صر قد عجز وفشل رغم تخطيطه الثلمان والنفس لإبداد الأزهر هن حاية لغة الضاد ، ذلك لأن الأزهر هووحده عرين الضاد وتاج الكنانة ، وهرع الشرق كله ...



الإسلامى ، وإبقاء شعلة المعرفة الإسسلامية تبرق لجيوش للسلمين بالنصر على أعدائهم .

ولماً تشاللها ليك مدارسهم كالجو هرية والأقبغارية والعليبرسية كان حماء الأز هرعليهم مهمة التدريس بهذه المدارس التي أنشأ ها المهاليك .

وهسسذه الفترة جعلت من الأزهر جامعة إسلامية عالمية ، تتفرع منه كل الثناءات الإسلامية ، فظهرت لهذه الدفعة التطورية آثار خلفتها لنا ، فظهر نتيجة لهذا علماء أفذاذ متهم لإمام البوصيرى والمقريزى والضويرى والديرى والسيوطى<sup>(1)</sup>وا بن إياس والعسقلانى وغيرهم من كبار علماء المسلمين ، وكان لهؤلاء العلماءالم لمين مؤلفات تعتبر من الشوائخ العالمية والثقافية .

والكتب التى كانت تدرس بالعصر الآيرين والمملوكى هى كتب فى : المنطق والفلسفة والعلب <sup>.</sup>

قام بتدريسها: موسى بن ميمو ذوعبداللطيف البغدادى و ابن خلدون حيث درس مقدمته ، و الدمامينى و العسقلانى كان يدرس فتح البارى و لسان الميزان و الإصابة فى تمييز الصحابة لا بن حجر ، و الشعرانى كان يدرس مؤلفاته فى التصوف و الفلسفة و التفسير ، وغير هسذه الكتب من الكتب التى كانت سائدة إبان هذين العصرين . [1] للامام السيوطى كناب جلبل فى السنة الإسلامية اسمه : والجلسم الكير ، والأمانة العامة لمجسم البعون الإسلامية الآن بعد الكتاب مو يخطوطة

متعددة النسخ ولسوف يتمم الله هذا الجهد ويظهر الجزء الأول قريبا إن شاء الله م الإشراف اللهي



وفى عهد المهاليك كان تدرس بالأزهر كتب في الأحاديث المعروفة للبخارى ومسلم وأبي داود والترمذي والنسائى وابن ماجة علاوة على مسند الإمام أحمد والشافعي ، وأول ما درس في عهد السلطان بيبرس كان مذهب الإمام الشافعي .

وإبان هذا العهد الذي كان يحكم فيه المهاليك البحرية والبرجية كما يصفه (دودج) حقق الأزهر أهداه هامة وسامية منها ·

إحياء علوم الدين ، وكان الأزهر يعد حصنا وملجاً للمصر بين الثائرين على المهاليك .

والمراجع التي كانت تستعمل في العصر المسلوكي ، كانت : الما ينه ما يرق المسلمان المسلمان المسلوكي ، كانت :

إما مختصرات أو ما يسمى بالمتون ، وهذه كانت تحمفظ دون فهم أو استيماب .

وإما شروحاً ، وهذه بالنالى فيها شرح للمتوق شرحا وافيا .

وكانت تقدم للطالب كمرحلة ثانية فىالتعلم، وإماحواشى وهذه تساوى فى مفهومنا المعاصر المراجع العلمية الموسعة ، وكان الطلبة يعلقون على بمض النقاط بالحواشى فى شكل تقارير .

فعلى هـذا نجد أن الدراسة فى الأزهر الشريف كاز أساسها حفظالمتون<sup>(1)</sup> هن ظهر قلب كبداية للتعلم فى الأزهر، وعلى هذاسارت [1] من النظريات النربوية فى التعليم : الحفظ . . . الإشراف الفى



الذراسة بلامو اعيداً والترام من المدرسين بدروسهم إبان العصر المماركي والعصر العماكي من بمده دون أي قوانين تنظيمية للدراسة بالأزهر .

وفى عام ١٣٨٢ م قدم إلى مصر المؤرخ الفيلسوف (ابن خلدون) إبان عهد السلطان البرقوق وحاضر بالجامع الآزهر ، ولقد ذكر فى مقدمته أن الكثيرين وفدوا من العراق وشمال أفريقيا وغرب آسيا ، وهؤلاء معظمهم طردهم المفول إبان القسرة الثالث عشر ، والقرن الرابع عشر من بلادهم ، فقروا ناجين بحياتهم ، ولقد حظيت المقاهرة منذ هذه النثرة بمركز بغداد الثقافي وأصبحت أهم مركز فلتقافة فى بلاد العرب لا سيا وأن فى عهد السلطان البرقوق انتمش التصوف الإسلامى واهتم بدراسته فى الجامم الأزهر الشريف .

الدراسة في العهد المهاتي :

لقد تميز العهد المثانى بالنسبة للأزهر بأن المتانيين عينوا رئيسا للمشايخ بالآزهر وأطلقوا عليه (شيخ الجامع الأزهر) ، وكان يعتبر رئيسا للملهاء الذين يدرسون في محن الجامع الشريف ، وتعين تبعا للمبذا النظام . كما هو مجمع عليه . الشيخ محمد الخرش كأول شيخ المبجامع وكانت مهمته الإشراف على سير الدراسة به وإدارته . والأزهر إبان عهدالسلطان سليم الأول تعرض للاعتداء عليه عندما أخذ

والار هر إذان عهد السلطان شعيم الاون تعرض مرعنة المليد عنه السلماني من علماته عنوة وقد قبض عليهم وأر سلهم إلى (استامبول)

---- Yo ----



لتحطيم الكيان الثقافى في مصر ؛ لأن هذا الكيان كان يتجسم في الجامع الأزهر الشريف .

ومنذ هذه الحقبة عالى الأزهر من التدهور الفكرى الذي بدأ بأروقته وبدأت العلوم المقلية تحارب بتعصب وتغور فيه، بإيماز من الحكام المثانيين والولاة الذين كانوا يهدفون إلى عزل مصر عن التطور الحضارى العالى وغلق الأبواب على أبنائهما دون الثقافة فى الأزهر حتى لا تتطور أو تطل على منافذ المعرفة الفكرية فى المام، فحكانت الدراسة إبان المهد العثمانى لا تتمدى العلوم الدينية وكان من شدة التعصب ضد التجديد بالأزهر والنمك بالقدم والإبقاء من شدة التعصب ضد التجديد بالأزهر والنمك بالقدم والإبقاء التطور وإدخال العلوم المقلية كالرياضة والطبيمة ، استصدرت الدولة فتوى من الشيخ عمل الإمبانى شيسخ الجامع الأزهر عندما فراب اليه العلماء يستفتونه فى جواز تدريس العلوم المورية في الجامع وذلك فى عام ١٨٨٢م فأقر إدغال هذه العلوم نظاهريا ولكنه كان حقيقة يعرقل تطبيق التطوير العلوم بشتى الوسائل

والحاكم العثماني في مصر اتبيع عدة أساليب للوقيمة بين طلاب الجامع ، والدسيسة بين علمائه وأساتذته لدرجة أنهم كانوا يدفعون بالصحف وقتها للهجوم على الملماء للسلمين واتهامهم بأنهم زناديق ،



فحكان يردد على هـذه الصفحات فردية . تقول بأن تدريس العاوم الحديثة خطر على الإسلام والمسلمين .

لكن رغم هذا ، فالأزهر إبان العهد المثمانى كان يحمل عبه الحفاظ على الثقافة الإسلامية ونشرها طيلة تلاثةقرون ولاسيا وأنه كان قبلة العالم الإسلامى ، يتوجه إليه كل طالب علم فى العالم الإسلامى.

ولقد كان فى جهل الحكام العمانيين السبب الأول والأسامى تتدهور الثقافى بالأزهر، وكانوا يستمرئون الظلم ، ونهبوا الأوقاف الخاصة به ـ وفرضوا اللغة التركية ليتخاطب بها الشعب ، لدرجة كانت فيها اللغة المربية معرضة الزوال ، فلولا وجود هذا الطود الأشم وصموده لشتى الثيارات وإبقاؤه بعزيمة لا تلين على الدراسة داخل أروقته ـ برغم قصر الدراسة به على العلوم الدينية واللغوية. ليكانت اللغة العربية قد تعرضت لهزات فكرية ضارية.

والأزهر في ألف عام ١٧١٨ م إبان فترة الوالي العمّاني أحمد باشاكور الذي كان واليا عالما بعدة أمور منهما الرياضة والفلك، حاول أن يدخل هسة، العلوم ضمن الدراسة بالأزهر ، فطلب من الشيخ عبد الله الشبراوى وغيره من العلماء أن يدرسوا علوم للقاصد من رياضة وعلوم الهيئة ( الفلك )، والأزهر طوال القرز الثامن عشر كان يهتم - حسب ماوردفى حوار



بين الوالى أحد باشا كور والفيت الشبراوى ـ يطالبه بتدريس علوم للنطق التوحيد والفرائس وللواريت وبقية العلوم الشرعية .

وكان الأزهر يدرس إبان هذه الفترة كما جاء فى سند الشيئ محد الدمتهورى : الحساب ولليقات والجبر والمقابلة والمنحرقات وأسباب الأمراض وعلاماتها وعسلم الإسطرلاب والزيج والهندسة والهيئة وعلم الارتماطيتى وعلم المزاول وعلم الأعمال الرصدية وعلم المواليد الثلاثة : وهى الحيوان والنبات والمعادن ، وعلم استنباط المياه وعلاج البواسير وعلم التشريح وعلاج لسع العقرب وتاريخ العرب والعجم

لكن رغم هذاكله فالولاة العثمانيون قد أشاعوا فرية تحريم دراسة العلوم العقلية لتعيش مصر في تخلف فسكرى لدرجة أن علماء الأزهر اعتقدوا عرور الوقت أن دراسة الفلسفة كغركما ذكر لنا على باشامبارك .



الدواسة بالأزمز

إبان القرنين الناسع عشر والعشرين لقد كانت الجملة الفرنسية على مصر تمتير بالنسبة إلى الفكر المصرى المماصر لها وللازهر الشريف صحوة من بعد رقاد، وهذا قد انمكست آ نارة فى الكتب التى ظهرت إبان هسذه الفترة التى نلحظ منها تأثر العلماء الأزهريين ، قهنا نجد أن الشيسخ العطار يقول فى جمل أحاديثه إنه آسف لإهال الأزهر علوم الحكة واللغه .

فقد أراد الحكام لمصر إبان القرن التاسع عشر ومع القرن العشرين أن يكون الأزهر مطوقا يرسف فى قيود الماضى دون أى تطلمات إلى المعرفه المشرقه أو إلى النطور الذى كان ينبغى أن يسير فى أنجاهه الأزهر . منذ عشرات السنين .

تعرض فيها الأزهر لدسائس ومؤامرات الحكام لدرجة أشعلت جذوة الصراع بين علمائه في أروفة الجامع العظيم ·

وكان هذا \_ بلا شك \_ مقصودا به إضعاف الكيان الأزهرى ولا سيا عندما اتجه الخط الدياسي بالنسبة لمطالب وآمال الآ. للصرية وتطلعاتها إلى الاستقلال والحرية لأنهاكانت ترسف في أغلال العبودية والظلم والحرمان.

وإبان الوالى ( محسد على ) برغم اهتمامه بارتشاء مدرسة العلب



وأخرى للمندسة وثالثة للإلمي . إلا أنه تعمد إم ال تطوير الأزهر لأنه كان ينتم على علمائه الذين أنو به إلى كرسى الحسكم ، فسكان يخشى ثورتهم عليه ، فعمل على تفتيت كيانهم وكيان معهدهم التاريخي العظيم. ليكن رغم هذا، فالأزهريون كانوا يو فدون ضمن المعتات التعليمية التي ابتمتت فى هذه الفترة إلى البلدان الأجنبية ، لأن الدولة إبان عصر محمد على كان لا يوجد بها أى متعلمين أو مثقفين سوى هؤلام الأزهريين رواد الثقافة العلمية فى مصر، فلما عادت هذه البعثات الدولة إبان تولى أعضاؤها المناصب القيادية فى الدولة ، وكانت هسده البعثات الأور مية الناصب القيادية فى الدولة ، وكانت هسده البعثات الأور بية الناهضة .

ولذا نرى أن المرن التاسع عشركان يعتبر فترة صراع فكرى بين القديم والحديث بالأزهر فكان بناء على هذا الصراع عسالىء ولاة الأمور النيار الأقوى خشية الثورة عليهم ، فكلما أحسوا يدءوة للتطور تجوب أمحاء الأزهر الشريف أقالوا شييخ الجامع الآزهر وأنوا إلى الكرمى بشيخ يميل إلى الجود دون النظور لتم العاصفة التي تجتاح الأزهر وليحقق رغبة الحاكم الدفينة .

قالقرن التامع عشر شهد بداية التطور وأول أمن نادى به هو الشيخ حسن العظار الذي يعتبر في عصره من أعظم المثقفين للصربين

--- \*\* ---



لأنهكان معاصرا للحملة الفرنسية من مجامع علمائها مظلما على أمرار علومهم ، فبهر بهسذا التظور العلمى الذى محبهم ، فاطلع على أيدى الخبراء الفرنسيين على أسرار كثيرة من العلوم التى عميت عليه ، قاتقتهما واستوعبها حتى أصبح إمام المتقفين ، فلقد درس الطبيعة والهندسة والمنظق والفلك وعلوم الحيل والأدب والرياضة، وكان محاكيا للعلماءالتم نسيين فى عدة مجالات علمية حتى أصبح مطلما على حيلهم العلمية فى السكيمياء وتجاربهم العلمية فى العلوم .

وفى عصر الشيخ العطار بزغ نوع من المعرفة المتطورة فى الغرب أعقاب الحملة الفرقسية على مصر فترجمت الكتب الأجنبية إلى اللغة التركية والعربية ، ونشطت تبعا لهذا حركة الترجمة التي كان لها أثرها الواضع.

ولقد شهدت هذه الفترة أيضا مصلحاتا نيا هو رفاعه العلمعاوى الذى كان قد تأثر بعقلية أستاذه الشيخ حسن العطار وأفكاره المتنوعة ، والشيخ رفاعه كان قد ابتعت إلى الخارج فى بعثة علمية .. أثرت فى أفكاره وتصكيره لدرجة جعلته راغبا فى تطوير الأزهر تطورا فكريا منشودا ، لكنه تعتر فى التنفيذ فلقد كان يتعنى أن يدرس الأزهر لطلابه العلوم الحديثة التى بدأت تنعو فى أوربا أو على حد قوله : ( إن هذه العلوم الحكيمة العلمية التى تظهر من الكتب العربية هى عسلوم إسلامية نقلها الأجانب إلى لغاتهم من الكتب العربية

- 11 -

[v]



ولم تزل كتبها إلى الآن فى خزائن ملوك الإسلام أو على حد قولهم بضاعتنا ردت إلينا ) .

والعلوم التي كانت تدرس بالجامع الأزهـ إبان القرن التاسع هشر ، علاوة على العـاوم الشرعية كما يقول ( رفاعة الطهطاوى ) في كتابه ( مناهج الألباب ) :

(الفرائض والميقات، وسيلة ابن الهاتم ومعو تنه كلاها في الحساب، وللقنع لا بن الهاتم ، ومنظر مة الياسميني في الجبر ، والمقابلة و دقائق الحقائق في حساب الدرج ، والدقائق لسبط المبارديني في عسلم حساب الأزياج ، ورسالتين إحداها على ربع المقنطرات ، والأخرى على ربع الجيب كلاها الشيخ عبد الله المبارديني جسد السبط ، و نتيجة الشيخ اللدائتي المحسوبة لموض مصر والمنحر قات للسبط المبارديني في علم وضع المزاول ، و بعض اللممة في التقديم وأخذت عن سيدي أحمد القراني الحكيم بدار الشقاء بالقراءة عايه كتاب الموجز واللمحة العنيفة في أسباب الأمراض وعلاماتها بشرح الأمشاطي ، و بعضا من قانون ابن سينا ، و بعضا من كا ل الصناعة ، و بعضا من منظومة ابن سينا الكبري والجميح في العب ) .

وقرآت على أستاذنا الشيخ عبد الفتاح الدمياطي كتاب ( لقط الجواهر في معرفة الحدود والدوائر) للسبط للارديني في المينة المهاوية ، ورسالة ابن الشاط في علوم الأسطر لاب ، ورسالة قسط بن لوقا في العمل



بالكرة وكيفية أخذ الوقت منها ، والدررلابن المجدى في علم الريج . وقرأت على أستاذنا الشيخ سلامة الفيومى أشكال التأسيس فى الهندسة ، وبعضا من الجعمينى فى علم الهيئة وبعضا من رفع الأشكال عن مساحة الأشكال فى علم المساحة .

وقرأت على شيخنا الشيخ عبدالجواد المرحوم جمسة كتب منها رسالة علم الأرثمانيتي للشيخ سلطان المزاحي .

وقرآت على الشيخ محمد الشهسير بالسحيمى منظومته الحكم هرمقاش المشتملة على علم التكسير وعلم الأوقاق وعلم الاستنطاقات وعلم النكميب ورسالة أخرى فى رمم ربع المقنظرات والمنحرقات لسبط الماردينى وعلم المزاول ومنظومة فى علم الأعمال الرصدية وروضة العلوم وبهجة المنطوق والمفهوم لمحمد بن ساعد الألمارى ( هسذا العلم يحوى : علم الحرف وعلم الظلامم وعلم الطالع وعلم المواليد والممالك الطبيمية والحيوانات والنباتات والمعادن .

وأخذت عن شيخنا الشيخ حسام الدين الهندى شرح الهداية فى علم الحكة ومتن الجفعينى فى علم الهيئة تجراجعة قاضى زاده و مطالعة السيد عليه وأخذت عن سيدى أحمد الشر فى شيخ المغاربة بالجامع الأزهر كتاب اللمعة فى تقديم الكواكب السبعة ) علاوة على بعض كراريس فى عين الحياة وعلم استنباط المياه وعلاج البو اسيروعلم التشريح وعلم الطب وعلاج لسع العقرب وأسماء سلاطين العجم والعرب ) .

--- \*\* ----



وشهد الأزهرأيضا إبان فترة الإمام الشيخ محمدهبده عدة تطورات تقافية ولا سياعندما أشار على الشيخ النواوى شيخ الجامع الأزهر وكان صديقا له بإردخال بمض العلوم العصرية كالحساب والهندسة والجبر والجفرافيا والنارنخ والخط .

لكن رغم الحركة التي ناهت بتطور الأزهس نجد الشيخ عبد الرحمن الشربيني شيخ الجامع الأزهر ، وقسه تصدي لموجة التطور الفكرى في حديثه في جريدة مصرية عام ١٩٠٥ جاء فيه : ( أن الذي حدث من شأنه أن يهدم معالم التعليم الديني في الأزهر ، ويحول هذا المسجد العظيم إلى مدرسة فلسقة وآداب تحارب الدين ، وقال بأنه صمع منذ سنوات عن حسركة الإسلاح في الأزهر فسماها بالموضى )<sup>(1)</sup>.

إلا أن الأزهر كما يقول (دودج) رغم هذا الذي سبق كان يمثل الدراسة الناهضة المتطورة بالنسبة إلى الطلاب في كل أنحاء الأقاليم المصرية ، فلقد كانوا يفدون إليه ليتزودوا منه الثقافة العالية والرفيعة في عصرهم) ، هذا إذ ما قورن بالمدارس المصرية التي كانت متخلفة إلى درجة كبيرة .

[١] ان تعلوم الأزهر بمستوى تبيئة ظرونه لحدمة الدموة الإسلامية أمل كل غيور على الإسلام ورغبة كل محب للخير والحق . الإشراف الفي



قوانين الإصلاح بالازهر

في القرنين التاسع عشر والمشرين

أَم القوانين هي : ١ --- قانون مام ( ١٨٢٢ م ــ ١٢٨٢ هـ ) :

هذا القانون صدر لينظم الحصول على العالمية ويصدر بها براءة من الحاكم ? وله ثلاث درجات يدرس فيها العلوم (الأحسد عتر) وهى : الأصول ، والفقه ، والتوحيد ، والتفسير ، والحسديث ، والنحو ، والصرف ، وعلوم البلاغة ، وللنطق ، والبديع .

وهذا القانون قد حسد من أمور كثيرة كانت تجرى بالأزهر كبلوغ البعض سن الستين ويحصل بعدها على الجراية كما كان قبل هذا السن .

وهذا القانون بين العطلات الدراسية؛ لجملها محمدة بعد أن يؤدى الطالب امتحانا فى مواد معينة بنال بعدها ( العالمية ) . والامتحانات في هذه الفترة كانت شفهية أمام لجنة من الهيوخ،

--- Xa ----



والامتحان كان بالتعيين ، أى تعيين نقطة علمية معينة للطالب يدور حولها الامتحان ويوفيها حقها فىكل ما يتعلق بهـا علميا وبعدها يحوز على النجاح .

ولقد فص هـذا القانون بأن جعل الامتحان للطالب لينال العالمية أن يكون أمام لجنة من ستة علماء بالأزهر يختارهم شيخ الجامع، وكان وقتها هو الشيخ محمد العبامي للمهدى الذي كان في عهد الحديوي إسماعيل.

وبعد عام ١٨٩٢ م درست كتب فى : علم التوحيد والتصوف ، ومعمطلح الحديث ، والفقه الحننى وللمالكى والشافعى والحنبلى ، وأصول الفقه الإسلامى ، وكتب اللغة والنحو والصرف ، والبلاغة والعروض ، والقوافى ، والوضع ، والمنطق ، وآداب البحث ، والتاريخ ، والجغرافيا ، والحساب ، والرسم ، والحكة ، والهيئة ، ولليقات ، والجبر .

فيقال إن هدد الكتب الني درست في عام ١٨٩٢م في الأزهر حسب عدها هي (٣٢٧) كتابا في الملوم السالف ذكرها . ٢ --- قانون عام ( ١٨٩٥ م ـــ ١٣١٣ ه) :

صدر هذا القانون إبان مشيخة الشبيخ حسونه النواوى بعد صراع بين طرق النزاع فى قبول الإصلاح ورفضه ، لسكن أهم ما يميز

- /1 --



هذا القانون أن علماء الأزهر م الذين طالبوا به وطلبوه من الخــديوى عباس .

فتيما لهذا القانون أصبح للجامع الأزهر مجلس يسمى ( مجلس إدارة الأزهر ) ، كما أن هذا القانون نظم رواتب العلماء وأدخلت علوم إلى جانب العلوم ( الأحد عشر ) .

وهذه العلوم هي علوم : الأخلاق، ومصطلح الحديث، والحساب،والجبر، والعروض، والفواف، وفقه اللغة، والإنشاء، والتاريخ الإسلامي ومبادئ الهندسة، وتقويم البلدان والخط، وأسبحت مدة الدراسة ١٢ عاما.

وأهم ما تمخض عنه هذا القانون أن أسبح للأزهر مجلس إدارة يمثل فيه للذاهب الأربعة ، علاوة على أن الشيخ محمد عبده والشبخ عبد الكريم سليان كانا تمثلين للحكومة فيه ، وعدد أعضاء المجاس ١٥ عضوا غير الرئيس ، ويجتمع هذا المجلس كل ١٠ يوم ، ومهامه وضع كيفية الندريس بالأزهر.

وجملت الدراسة بالأزهر فترتين : الفسترة الأولى مدتها تماتى سنوات ، يمطى الخريج بمدها شهادة الأهلية، وبعدها يقضىالطالب أربع سنوات يمنح بعدها شهادة العالمية .



وبروح هذا القانون قرر ( يجلس إدارة الأزهر) إنشاء مشيخة علماء الاسكندرية عام ٢٩٠٢م ، ولقد استطاع المجلس أيضا أن ينظم الرواتب ويعنى بالشئون الصحية لطلاب الجامع الأزهر، وأصبح له ميزانية ثابتة ومستقلة فى ميزانية الدولة ، كما أن هذا القانون قد نص على بدلالكساوى الذي قدر بمبلغ لا يقدعن ١٢ جنيها ولايزيد من ٣٣ جنيها ، كما نظم الأوقاف المحبوسة للأزهر ،

٣ - النوذ عام (١٨٩٩ م - ١٣١٤ ه):

لقد تشكلت لجنة من ثلاثين عضوا برئاسة الشيخ سليم البشرى المعمل على إصلاح الأزهر ، وأهم ما يتميز به هذا القانون أنه نظم المطلات الدراسية بالأزهر ومواعيد الدراسة به ، فكانت تبدأ من ١٠ شوال من كل هام ،وتنتهى في النصف من شعبان ، وكان الطلبة يتمطلون لمدة شهرين .

ولقد قرر القانون تدريس تلائة أنواع من العلوم بالأزهر هى : هاوم المقاصد ، وهاوم الوسائل ، والعلوم العقلية، التي كانت غسير موجودة ضمن المنهيج الدراسي للازهر .

ويين هذا القانون أن الدراسة على ثلاث مراحل ، كل مرحة



مدمها خمسسنوات دراسية ، كما حدد القانون الإبازات ، وبين أن شهادة ( الأهلية ) ـ ابتدعها هــذا القانون \_ لتخريج أنّمة وخطباء للمساجد ، والطالب كان يمتحن أمام لجنة مكونة من تلانة علماء ، برئاسة شيخ الجامع الأزهر ، وتمنيح له الشهادة .

وهذه الشهادة كانت لا تختم من الخديوي ، بل كان يوقع عليها شيخ الجامع الأزهر ، أما شهادة ( المالية ) فسكانت تختم من الخديوي .

والشهادة الأهلية كان يحصل عليها الطالب بعد أن يقضى تمانى سنوات مواظبا على العلم واستيعاب العاوم للقررة عليه فى أروقة الجامع الأزهرالشريف .

٤ - قانون مام ( ٨٠٩ م ٢٣٢٦ ه ):

صدر هذا القانون في أعتاب إنشاء مدرسة القضاء الشرعي عام ١٩٠٧ ، ويتميز هذا القانون بأنه جعل الامتحان إجباريا في للواحل الثلاث التي بينها تانون عام ١٩٩٩ ، وكان هذا القانون إبان حكم الحديوى هباس ، ولقد دعت الحاجة الملحة إلى إصداره حتى لا تطنى <sup>(1)</sup> مدرسة القضاء الشرعي على خريجي الأزهر الشريف ، ويسلب منهم الحق في التميين كقضاة شرعيين ، وبين أن الأزهر يقوم بإدارته [1] لمله تعليل على ، أو رأى يرتضيه المؤلف . الإشرف الغ

This file was downloaded from QuranicThought.com

---- ^ ----



مجلس عال برأسه شيخ الأزهر ومعهستة أعضاء، م : للغتى وشيوخ للمالكية والشاقعية والحنابلة واثنان من موظنى الحكومة . وهذا القانون قد اقتصر مدة الدراسة بالأزهر على اثنى عشر عاما ، وبين أن الدراسة ثلاث مماحل ، كل ممحلة أربع سنوات . م - قانون ( 1911 م - 1721 ه) :

صدر فى عهسه الشيخ سليم البشرى فى مشيخته الثانية ، فيه أصبحت الدراسة لمدة ١٥ عاما ، وبين هذا القانون أن للرحلة الابتدائية والثانوية يدرس بها العلوم العقلية مع العلوم الدينية ، أما للرحلة العالية. فيدرس بها العلوم الدينية، وأنشى أيضا تبعاله داالقانون ( هيئة كبار العلماء )

الى عليها مهمة تدريس العاوم الدينية بالقسم العالى بالأزهر ، كما قص أن لكل مذهب شيخا يمشله بالجامع الأزهر ، ثم نصالقانون على جواز تعيين وكيل للجامع الأزهر، ونص على إنشاء هيئة تشرف على الجامع وهى (مجلس الأزهر الأعلى).

۲ - توز (۱۹۲۲م-۱۹۲۲م):

صدر هذا القانون فى عهد الشيخ ﴿ أَوَالْفَصْلَ الجَيْزَاوَى ﴾ ولقد نص هذا القانون على جعل الدراسة مدة ١٦ عاما علاوة على زيادة مهجلة التخصص ، وكانت هذه للرحلة بداية لإلغاء مدرسة القضاء الشرعى التى ضمت إلى قسم القضاء بالتخصيص ـ الذى استرده الأزهر



أخيرا ، ويلتحق به الطلاب بعد الحصول على العالمية ، وكانت أقسام هذا القسم هى : قسم للتفسير ، وقسم للحديث ، وقسم للغة ، والأسول ، وقسم للنحو والصرف ، وقسم للبلاغة والأدب ، وقسم للتوحيد والمنطق ، وقسم للتاريخ والأخلاق . ٧ --- قانون عام (١٩٣٠م) :

صدر هذا القانون في عهد الشيخ عمل الأحمدي الظواهري ، ويتميز هذا القانون بأنه جعل الدراسة في للرحلة الابتدائية أربع سنوات ، والثانوية خمس سنوات ، والقسم العالى أربع سنوات ، وأنه أصبح للجامع الأزهر في القسم العالى كليات : الشريعة ، واللغة العربية ، وأصول الدين ، وقسم للتخصص الذي وضعت له علوم خاصة به ، والتخصص كان إما تخصصا : في للهنة<sup>(1)</sup> أو تخصصاً في للمادة<sup>(1)</sup> ، وهذ اللغانون يمتبر قانونا تطويريا للازهر . لا -- قانون عام ( ١٩٣٦ م ) .

صدر هذا القانون في عيد الإمام الأكبرالشيخ محمد مصطنى المراغى، وكان يهدف إلى جمل الدراسة بالأزهر ابتدائية وتانوية وعالية ومرحلة تخصص وهذا القانون بين اختصاصات (جماعة كبار العلماء) كما بين العلوم التي تدرس في كلية اللغة العربية والشريعة وأصول الدين. [1] والمراد بها : تخصص التدريس ، وتخصص العضاء العرمى. [2] والمراد به (قسم الدكتوراء) ، الإشراف التي



۹ --- قرار عبلس الأزهر الأعلى مام ۱۹۵۸ م :

هذا القانون حــدد بعض الدراسات في المغة العربية واللغات الأجنبية كخطوة تطويرية للدراسة بالاً زهر ، ولا سيا في كليــة أسول الدين .

١٠ --- قانون عام ١٩٦١ :
قانون تطوير الآزهر ، وهــذا القانون أريد به إعطاء الآزهر
فرصة أوسم عدمة الدعوة الإسلامية قبين ضمن التنظيم أن للأزهر
عدة هيئات وإدارات هى :
٢ -- المجلس الأعلى للأزهر .
٢ -- تجمع البحوث الإسلامية .
٢ -- إدارة الثقافة والبعوث الإسلامية .
٤ -- المعاهد الأزهر .

[1] واجع الماده وفم ٨ من القانون رقم ١٠٣ أسنة ١٩٦٦ . الإشراف الغي

- 41 ---

This file was downloaded from QuranicThought.com



کفاح الاز هر

فيادته للشعب :

لقد كان الأزهر الشريف في صدر إنشائه حتى تهاية عصر المهاليك جامعا العملاة وجامعة العلم .

ولقد واجه المثمانيون قبل عبى، الجملة الفرنسية إلى معمر ثورتين كان لهما أثرهما في المكفاح المصرى ضد الحكم العثماني ، فشمة ثورة قادها الشيخ أحمد الدودير عام ( ١٧٨٦م ) وأعلن الاستعداد للقتال وهذه الثورة التي أيدتها جمسوع الشعب فمكان لها صداها لدى إبراهيم بك الذي رضيخ لمطالبهم فأرسل الوالي تائبه يسترضى المصريين واهدا إيام بأن الأمراء المماليك سوف يكفون عن ظلم الأهالي .

والثورة الثانية عام ( ١٧٩٥ م ) تبين أن الأزهر كان ملافا للمصريين المطلومين . فيروى أن أهالى ( بلبيس ) أنوا إلى الشيخ عبد الله الشرقاوى شيخ الجامع الأزهر صارخين مستنجدين بعلمائه لمنع عجل بك الآلنى وأتباعه من اقتراف الظلم .. فاجتمع الشيخ حد الله الشرقاوى في مترل الشيخ المادات فلما علم إبراهيم بك أرسل مندوبه أيوب بك د الدفتردار ، ليماوضهم . فقال له الملماء : ( ثريد المدل ورفع الظلم والجور وإقامة الشرع وإبطال الحوادث وللكوسات اتى ابتدهنموها وأحدثتموها) فأجابهم أيوب بك قائلا :

- 37 --



لا يمكن الإجابة إلى هذاكله فارتنا إن فعلنا ذلك ضاقت علينا للعايش والنفقات .

قال الملماء ردا عليه : هذا ليس بمذر عند الله ولا عند الناس . وما الباعث على الإكثار من النفقات وشراء الماليك، والأمير يكون أميرا بالإعطاء لا بالآخذ .

وهزت ثورة الملهاء والى مصر وإبراهيم بك ومراد بك ( من للماليك) ورفع علماء الأزهر عدة قرارات إلى الوالى من ثلاث نقاط : هى عدم فرض ضريبة إلا بعد إقرارها من للشايخ بالجامع الأزهر الذين يمدون نوابا عن الشعب مع احترام الحكام لحكم المحاكم الأهلية · وأن يكون لكل فرد حريته وحقوقه التى لا تمس إلافى حدود القانون . ووافق الوالى على هذه للطالب . وحررت وثيقة ختم عليها

إبراهيم بك ومراد بك وسميت هذه الونيقة بالوتيقة السياسية أو وثيقة منزل إبرهيم بك ... الأحمد المحالة ...

الأرهر والجملة الفرنسية :

لقد كان الأزهر كما يروى الجبرتي إمان حملة فابليوق على مصر. وقسد كان العلماء عندما توجه مراد بك للقتسال تجتمع في الأزهر كل يوم تقراءة البخاري وغيره من الدعوات كذلك مشابيخ فقراء الأحمديةوالسمديةوالرناعية وغيرهمن طوائف الفقراء وأرباب الأشاير كل يوم يذهرون للازهر فيجلسون للاذكار وتجتمع أطفال الكتاتيب للدعاء وتلاوة اسمه تعالى.



وكان المسلون يتوجهون إمان هجوم الفرنسيين إلى الجامع الأزهر لقســراءة البخارى وكان رجال الطرق الصوفية يجلسون للاذكار

و إبان ههد الفرنسيين عندما دخل نابليون عام ١٧٩٨ م القاهرة استدهى علماء الأزهر و ألف لهم ديوانا يشرف على شئون القاهرة وحكمها، وهذا الديوان كان يتكون من عشرةعلماء كان على رأسهم الشيخ هيد الله الشرقاوى شيخ الجامع الأزهر

وفى هذا كان اعتراف نابليون بمكانة الأزهر وتأثيره فى الشعب وزعامته الشعبية له . لكن نابليون كان يغرض الضرائب الباهظة وكان يظلم الأهالى لدرجسة جملتهم يتورون على الحسكم الفرنسى فى ثورة ( ١٧٩٨ م ) التى كان قادتها يعسكرون فى الجامع الأزهر يخططون لها . وكان الجبرال ( ديبوى Dupuy ) فى هذه الفترة حاكم القاهرة فلما حاول الهجوم عليهم مسع فرسانه انقصوا عليه وقتلوه وقتلوا معه بعض الجنود .

وفى هذه الفترة كان الجامع الأزهر يزخر الثوار الذين بلغ عددهم فوق خمسة عشراً لما ، فلما شاهد الفرنسيون هذه الثورة العارمة تمركزوا فوق تلال الفلمة عدافعهم وسلطوهاعلى الأزهر والأحياء المجاورة له لإرهاب المصريين ، أو على وصف ( الجبرتي ) : ضربوا

-- 40 ----



بالمحافع والبنمبات على البيوت والحمارات وتممدوا بالخصوص الجامع الأزهمم وصوبوا عليه للدافع والقنبر ، فلما سقط عليهم ذلك ورأوه ولم يسكونوا فى حمرهم عاينوه ، ، نادوا ( يا سلام من هممذه الآلام ياخلى الألطاف نجنا تما نخاف ) .

وبعدها دخل الفرنسيون بخيو لهم محمن الجامع الشريف وولجو. من بابه السكبير وداسوا فوق أرضيته بالنعال حاسلين أسلحتهم وبنادقهم متفرقين فى أروقته وربطوا خيو لهم بالقبلة عابثين بحرمة الجامع ، ولم يراهوا فى هذا شعور المسلمين .

وامتدت أيديهم إلى كلما يمكن أن ينهبوه داخل الأزهر وعانوا قسادا فى بيت الله ونهبوا الأمتعة والكتب والأوراق والمحابر ودشتوا على الأرض الكتب التى بالكتبة والمماحف التى تحتويها وسكروا محتسين الحجر داخل هذا البيت للقدس ، وباتوا فوق أرضيته عابتين بمشاعر المسلمين من حوطم ، وقتلوا فى هسذه المحركة حوالى أربعة آلاف مصرى متناسين أن من دخل للسجد فهو آمن ، فسلم يلبث كبار العلماء للسلمين أن أناجهوا إلى نابليون ينشدون منه السلام والأمان ، ولكنه وعد وعدا كله تسويف حتى يمكنه أذ يقبض على علماء الآزهر الذين كانوا وراء الثورة منده ، فألتى القبض على خسة من كبار علماء الله ين وم



الشيخ سليمان الحوستي شيخ طائعة العميان · والشيخ أحمد الشركاوي . . . . والشيئة هبد الوهاب الشبراوي -والشيخ يوسف المعبيلجي . والشيخ اسماعيمسل البراوى . وأودعهم أسرى فى بيت البكرى ، تأنجه الشييخ السادات على رأس وقد من أثنة العلماء مطالبين تأبليون بالإفراج عنهم . ففعل : ويقال إن نابليون بعد ثورة الآزهر منده أعدم ستة منخيار المماء به في ساحة القلعة رميا بالرصاص فاستشهدوا فسمداء لمصر وقداء لأزهرها إلأغر. والآزهر دفع سليان الحلبي لينتقم من الفرنسيين بقتله الجعرال ( كليبر Klebre )وكان سليان طالبا بالأزهر : كفاح الأزهر والعبد العماني : لقد برز دور الأزهر كقوة سياسية موجهة إبان العهد العهاني عندما عزل الأزهريون خورشيد الذي كان ممينا واليا على معبر من قبل السلطان في الآستانة ، فطالبوا بمرزاه وعينوا بدلا منه

[+]



( محمد على ) ليكون واليا على مصر بشرط أن يكون عادلا لكن محمد على أخذ يعزل ويقتل ويننى علماء الأزهر حتى لا يعارضوه أو يتصدواله، وراح عامـــدا يقوض أركان التضامن بين علماء الأزهر ويقلل من شأنه حتى يأمن على استمرار حكه.

الأزهر وثورة حسرايى :

كان الشيخ عجد العباسي المهدي هندما تامت ثورة عرابي يجمع بين منصبين : شيخ الأزهر ، والإفتياء ·

وكان من المعارضين لعرابي وأنصاره وهذا ما جعل الزعيم أحمد عرابي يطالب بعزله لأنه وضع نظاما لإجازة العلماء بالتدريس ، وأوجد عددة خلاقات بينه وبين العلماء حدول الجراية وطريقة توزيعها ، ورفع العلماء ضده الشكاري إلى الحكومة التي بادرت إبان انتصار الثورة العرابية التحقيق في هذه الشكاوي ، فعزل من منصب للشيخة وبتي مفتيا للديار للصرية .

وجاء فى قرار لجنة التقمى والتحقيق أن الشيخ العباس كان مقتيا حنفيا ومشيخة الأزهـــر كانت معهودة دانما إلى علماء الشافعية وبناء على هذا أصدر الخـديوى توفيق فى ١٢ تحرم عام



١٢٩٩ هـ ٥ ديسمبر عام ١٨٨١ م قراراً بفصل الشيخ العباسي من مشيخة الأزهر كما جاء في الوقائع المصرية عدد ٦ ديسمبر ١٨٨١ .

وأمر الخدبوى بإسناد مشيخة الأزهر إلى الشيخ محمد الإنبابى فى ١١ ديسمبر عام ١٨٨١ ، وهسو من كبار علماء الشاقعية ، واختار علماء الأزهر له ثلاثة مستشارين من العلماء يمناون المذاهب الشلائة : ( الحنسنى ، والمالكى ، والحنبلى ) فاختسير المشانخ

عجل عليش ( مالكى ) . والشيخ يوسف الحنبلى ( حنبلى ) . والشيخ عبد الله الدبرستاوى ( حننى ) . وهؤلاء كان يشاورهم شيخ الجامع الأزهر فى شئون [الأزهر المامة ، على أن تؤخذ آراؤهم فى الحسبان .

وبعد فشل ثورة عرابي واستعادة الخسديوي توفيق لنفوذه أعيد الشيخ عجد العبامي المهدي ثانية إلى المشيخة في ٢ اكتوبر ١٨٨٢ م - ١٨ من ذي القصدة عام ١٢٩٩ هوأعنى الشيخ الإنبابي منها ، وجم إنانية الشيخ العبامي ما بين الإفتاء ومشيخة الأزهر .

---- ٩٩ ----



الأزهر وثورة ١٩١٩ :

لقد ظهرت الدهوة إلى الجنوح بالأزهر ليبعد عن السياسة مع مطلع القرن العشرين، لكن هذه الدعوة كانت بإيماز من الخديوى إلى الشيخ الشربينى شيبخ الجامع الآزهر هندما قال : ( إنى رأيت الكثيرين من إخوائى خدمة العسلم فى منصب للشيخه فوجدتهم أبعد الناس عن الاشتغال بالسياسة وأشهرهم فرارا من مظاهر الدنيا الباطة ).

والأزهركانت له فاعليته في إشعال الثورات في الوطن العربي ، فني عام ١٩١٩ م كان له أثره في تبني هذه الثورة .

قتورة الأزهر كانت بداية لتورة عام ١٩١٩ م ،لأنه كان المرآة التى يتعللع فيهاكل الشعب للصرى ليرى فيها آماله ومطالبه . والأزهر خرج علماء وزمماءكان لهم دورهم البارز الذى لايمكن لنـا أن نجهله أو نتجاهله .

وشهدت القاهرة فيا شهدته من نسال شعبى ضحد قوات الاحتسلال الانجليزى ، ثورة الأزهر العارمة يوم ٩ ، ١٠ مارس هام ١٩٦٩ ، فكانت هاتان للظاهرتان وقوداً ألهب الحاس لدىكل فتات الشعب ليتبعوا الطريق الذي يسير فيه الأزهر، وكان شعار الناثرين



## الاستقلال التام أو الموت الزؤام

فكانت هذه للظاهرات إيقاظا للشعب للصرى ليصحو من نفوته ويطالب بحقوقه. وهذه الثورة أفقدت الانجليز وعيبم، فنصبوا مدفعا ليضربوا به الأزهر، لكن شابا من شباب الأزهرا نقض على الجندى الانجليزى من فوقه ، وأوقعه أرضا ، لكن رصاص الفدر الانجليزى لاحقه فأرداه شهيدا ، وقد افتدى صرح الأزهر بدمه وروحه ، وكان خطباء ثورة ١٩٦٩ على رأسهم أبناء الأزهر الذين عاشوا فى رحاب صحنه الفسيح .

فالأزهر في تاريخه ... كانت فتاواء هي النبراس الذي يعير على هديه الشعب ولقد حاول الأنجليز منع الأزهريين، ودفعهم إلى المحاكم تلوح لهم الأحكام العرقية ، بسيوفها المسلطة على قامم فسكان الأزهر شعلة يهتدي بها كل ضال في متاهات الوطنية . وكان الأزهريون يوزعون المنشورات التي تدعو الشعب لدرجة يقال أنهم في أعقاب ثورة ١٩١٦ أنشأوا جهازا بوليسيا أزهريا ليحفظ المنظام أثناء المظاهرات التي كانت تجوب شوارع القاهرة .

ولما حاول الانجايز حصار الجامع الأزهـر إبان اجتماعهم به، كانوا يدلفون من باب الجوهـرية ، اقدى يطل على زقاق ضيق فـكانوا يدخلونه ، ويقاجاً الانجليز بالطـلاق الجموع المحتشدة



من جوفه إلى أعماق القاهرة ثائرة هائمجسة خاضبة ، فسكال الأزهر يلتف حوله كل الأفواء تنادى بالاستقلال .

ظلاًزهر أشعل نار ثورة ١٩١٩ ووجهها وقادها رجاله وعلماؤه وأبناؤه ، فضحى بهم ليكونوا قادة الكفاح ضد الاستعار بشق صوره ، حتى أنت ثورة يوليو ١٩٥٢ فأسهمت فى تطوير الآزهر تطويراً شاملا بعد كفاح السنين الطويلة من أجل الاستقلال الذى ناله الشعب المصرى أخيراً ، فهدأت ثورته واستراح بعد طول عناء وكفاح وجهاد وصبر .

وفى عام ١٩٥٦ -- اتجــــه الرئيس جمال عبد الناصر إلى منبر الأزهر وأعلن من فوق منبره الجهاد المقدس ضد المعتدين الذين الدين الدين الدين الدين معر .



شيوخ الاثزهر وعلماؤه

قال تعالى : ﴿ فلولا نفسر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا فى الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون <sup>(1)</sup> . < صدق الله العظيم » علماء الأزهر الشريف إبان عهد الماليك :

ابن دقيق العيد :

لقد شهد الأزهر في العهد للملوكي من العلماء الإمام ابن دقيق العيد الذي كمان فقيها متبحوا في الأدب والفق وكانت له أياد بيضاء في الندويس بالجامع الأزهر . وكان مالكيا وشافعيا في آن واحد ، وكان عالما متبحرا في هذين المدهبين ، وهذه كانت خاة قلما يصل إلى موتبتها عالم ، وتقلد منعب ( قاض القضاة ) إان عهد لللك المنصور حسام الذين لاجين في القرن الثامن الهجري ، ولقد أصدر ابن دقيق وهو في هذا المصب مكتوبا موقعا عليه منه شخصيا إلى مجلس القضاة يحض القعاة على العدل وعدم موالاة الحكام والأمراء أو محاجهم على أصحاب الفكايات والمطلومين وحمهم المحكام والأمراء أو محاجهم على أصحاب الفكايات والمطلومين وحمهم



على الإنصاف والعدل وللساواة ، ولقد كانت له وقفة مههورة مع الأمير للماوكى ( منكوتم ) فائب السلطان وولى عهده من بعده، ومما يجدر الإشارة إليه أنه حكم ضد فائب السلطان ، فلما أرسل إليه يستدعيه قال لرسوله ممائحا :

< قل له إن طاعتك ليست واجبة على » ولقد جم بمدها مجلس القضاء وقال في جمه :

« أشهدكم أنى عزلت نفسى باسم الله قولوا له يول غيرى » .
وقامت بعدها ثورة بين رجال القضاء ضد الحكم القائم وبعدها
اعتكف ابن دفيق فى بيته .
.

ولقدتبعه شيخ العلماء فاستقال من منصبه محتجا على موقف الأمير.

ولما علم السلطان بهذا الإضراب الجماعي في سلك القضاء، طلب حضور ابندقيق لمقابلته فرفض، لكنه رضخ لرجاء زملائه العلماء والشيوخ فقابل السلطان الذي أخذ يرجوه في العسودة إلى منصبة ومحسكم في القضاء كيفها ركي .

ولقدكان ابن دقيق شاعرا ملهما ، وعاش طوال حيائه فقيراً زاهدا ، هفيف النفس أو علىحد قوله في أشعاره : لعمري لقد قاسيت بالفقر شدة

وقت بهما في حميرة وشتان

- 1.2 -



ظون بحت بالشکوی هتکت مرومتی وایت لم أنج بالصبر خفت مماتی واعظم به من نازل بماملة یزیل حیماتی أو یزبل حیماتی

الإمام عي الدين النووي :

كان الإمام محيى الدين فقيه عصر و إذ حياة الملك قطز والظاهر بيبرس، وكان شافعى للذهب ، وكان جريئا لدرجة أنه أرسل سالة إلى السلطان بيبرس يتهمه فيها بالجور والظلم وأن رجاله يظلمون الأهال والتجار بفرض ضرائب باهظة عليهم ، لكن السلطان كان شديد اللهجة فى وده على رسالة الإمام النووى – رحمه الله – ولقد استنكر حسكم الماليك وجاههم محرما الأموال التى فى يد هؤلاء الماليك .

العالم المجاهد العزين عبد السلام :

لقد شهد العصر المعلوكي العالم الجليل الشيخ العزبن عبد السلام الذي كان معاصرا لعهد السلطان بيبرس فكان السلطان يخشى الإمام العز لدرجه أنه قال عندما رأى جنازته من تحت القلعة عرقال : (اليوم قد استقرأ مرى قون هذا الشبيخ لوقال للناس أخرجو اعليه لا نتزع مني الملك). فهذا يدل على مكانة هذا المشييخ في عصره بين المصريين المعاصرين

- 1.0 -



لهولقد كان يتحدى د بيبرس > ولا سيا بعد ما تاآم مند لللتقطز واشترك فى مؤامرة اغتياله ، وكان قطز بطل أبطال موقعة ( عين جالوت ) ضد النتار الغزاة .

لقد شهد الأزهر مالما فاضلا هو العالم السيوطى الذي وقد مام ٨٤٩ ه وتعلم على يدأسانذته علوم الفقه والأصول والكلام والنحو والإعراب والمعانى والمنطق والحديث إبان القرق التاسع الهجري..

وكان والده من كبار علماء الأزهر الدارسين للملوم الدينية وله عدة مؤلفات وتصانيف منها : حاشية على شرح الألفية لابن للصنف وحاشية على شرح النص، ورسالة فى الإهراب، وأجوبة على اعتراضات ابن المقرى على الحاوى ...

وجلال الدين السيوطى قسد حفظ القرآن وهو دون النمانى سنوات وقبل أن ينضم إلى الدراسة بالأزهر حفظ العمدة ، ومنهاج الفقه والأصول ، وألفية بن مالك ، ثم در ى فى الأزهر التغسير والحديث والفقه والنحو والمعانى والبيان والبديع ولقد بلغت كتب السيوطى ثلثمائة <sup>(1)</sup>كتاب . . وكلها فى التفسير والحديث والفقه

[١] أجاز يجمع اللغة العربية أن تكتب هذه المكلمة وأخواتهما هتحكذا تلات مائة بإفراد الجزأين في المكتابة . الإشراف الفي

---- 1.7 ----



وماشابه ذلك وله كتب فى التاريخ منها حسن المحاضرة وكانت له عدة رحلات تام بهما إلى الشام والحجاز والبين والهند والمغرب . علماء فى العهمد العثانى :

لقد شهد هذاالعهدالشييخ حسن الجبرتي و الد هبدال حمن الجبرتي وحمر مـكرم والفييخ السادات . .

والقد كان الشيخ حسن الجبرتى عالما بعلوم اللغة والشريعة والققه والبلاغة والتفسير والرياضة والمسائل الفلسكنية التى اشتهر بهما والحساب والهندسة والموازين والمسكاييل التى قد برع في أنواعها...

وشهد أيضا هـذا العصر ولده عبد الرحمن الجبرى المؤرخ للشهور صاحب ( يوميات الجبرى ) الذى حوى تاريخ الحمة الفرنسية على معر وعصر مجل على ، ويعتبر هـذا الكتاب حجة لتاريخ هذه الحقيقة لدرجة أنه كان فى كتاباته جريئا فى النقدلا بهاب حاكما أو واليا ولكن الوالى محمد على قد اغتاله غيلة وغـدرا لأنه كان لا يجامل ولا يتملق للحاكم والأعراء من حوله .

فورة الشيخ الدردير:

لقدكان الشيسخ الدردير زعيا للثورة الأولى إبان حكم مراد بك وإبراهيم بك مند طغيان الأمير يوسف الكبير الذي ساب أوقاف

-----



الطلبة المغاربة فطلب منه الشييخ الدردير ردها قرفض . . فتار علماء الأزهر وأيطاوا الدروس والآذان والصلاة ، وأقفاوا باب الجامع الأزهر وأخذ الشعب يدعو على الأمراء الظالمين . ثم شكا الجماهير له من ظلم حسين بك شفت وجنوده فأوهز إليهم الشيمع الدردير بالثورة فياجت جموع الشعب لدرجة جعلت إبراهيم بك يعتذر له . . ورد إلى الناص حقوقها ووائخ حسين بك شفت على ما قام به أإرضاء الشييخ .

ولقد شهديجل على أيضا عالما أزهريا ثانيا كان يرهبه وهو الشيخ على السعيدي الذي كان الوالى ينحى على يده ليقبلها تملقا وخوة وهلما منسه .

الفيخ حمن المقدوى :

يعتبر من كبار العلماء ومن أقطاب المؤتمر الوطنى إبان ثورة عرابى الذى أمر بعزل الخديوى وتفويض عرابى سلطة الدفاع عن الوطن وكان إبان مماكنته جريئا . . ولأول مرة يدخل شخص على السطان عبد العزيز فى زيارته لمعمر إبان عهد إسماعيل دون أن ينحنى وكان هذا الشيخ حسن العسدى لدرجة جعلت السلطان يقول لإمماعيل خديوى معمر : ليس لديكم عالم سواه

-- 1.4 --



ولقد شهد الأزهرزعماء من أبنائه م الزعيم أحد عرابي ، وسمد باشا زغاول ، والشيخ يجل عبده .

فلقد نادى عرابى بالاستقلال ونادى سعد زغلول بالجلام .. أما الشيخ عجل عبده قلقد كان مغنيا للديار المعرية وعضوا مجلس إدارة الأزهر وكانت له دعوة للإصلاح والتجديد به ولقد عنى بشئون الجامع واستطاع بشخصيته وآرائه أن ينظم مرتبات المدرسين وأن يضع لهم نظاما ثابتا لحضورالدرس بالأزهر . وحضور الطلبة عليهم وانتظامهم .. وطالب بإ دخال العادم المعرية الحديثة ونادى بتدريس الفلسفة وسمى لدى الحكومة لإصدار قانون ( ١٨٩٠ م ) الذى كان يعتبر قانون تطوير للازهو . لكنه اضطر إلى الاستقالة من مجلس إدارة الأزهر ها م٠٢ م.

( مشابخ الأزهر )



الخرشيءام (١٦٩٠م) .. وكان شيخا للمذهب المالكي ثم تعاقبت من بعده ثلاث وأربعون مشيخة للأزهر الشريف . . وهي : --- مشيخة الشيخ محمد عبد الله الخرشى : ( مالكى ) ولد عام ۱۰۱۰ ه/۱۰۲۰م ومات عام ( ۱۱۰۱ ه/ ۱۲۹۰م) وهوأول من تمين شيخا للجامم الأزهر .. ليقوم بصفة رسمية للإشراف على شئون الأزهر وإدارته وتصريف أموره . . والشيخ الخرشي كاذمالكي المذهب والاعدة مؤلفات منها فتسح الجليل والشرح الكبير والغرائد السنية فى حل ألفاظ السنوسية والأنوار القدسية في الغرائد الخرشية ) . (٢) مشيخة الشبيخ إبراهيم البرماوي : (شافعي ) تولى مشيخة الأزهر في ( ١١١٠ ه/ ١٢٩٠ م ) وظل مها حتى عام ( ۱۱۰۶ ه / ۱۳۹۶ م ) حتى مات . والشيخ البرماوي له عدة مؤلفات وحواشي فقهية قيمة كذلك له مصنفات كثيرة ادرجة جملته حجة عصره في فقه الشافعية . (٣) مشيخة الشيخ محمد النشرتى : (مالكى ) تولى مشيخة الأزهر من عام ( ١٦٠٦ه/ ١٦٢٠ ه ) (١٦٩٤ م /



١٧٠٨ م ) وكانله شأن فيالتدريس بالأزهر وكمانتله منزلته العلمية ولما تولى المشيخة كمان يواظب على حلقاته الدراسيــة باستمرار طوال ١٤ عاما قضاها شيخا للازهر .

(٤) مشيخة الشيخ عبد الباقي القليني : (مالكي).

لقد تعين الشيخ القلينى بعد عدة معارك مع الشيخ الدفراوى لدرجة استعمل الخصان البنادق والرصاص داخل حرم الجامع الأزهر ، وقتلل بعض أنصار الدفزاوى وأغلقت أبواب الأزهز ومنعت فيه الصلاة وحطمت قنادياه لدرجة حجر فيها على الشبخ الدفراوى فى بيته وننى الشيخ محمد شنن إلى يلدته . .

تولى مشيخة الأزهر (١٩٢٠ م/ ١٩٢٩ م) ولقد تنامذ على يد الشيخ البرماوى والشيخ النشرتى وكان يشجع طلا به على البعث والنقصى. (•) الشيخ محمد شنن : ( مالكى ) عان شيخا الجامع الأزهر وكان من تلاميذ الشيخ القابنى وفقيها والما بالمذهب السالكى .. ٢ - مشيخة الشييخ إبراهيم القيوى : ( مالكى ) ولد عام ٢٠٦٢ه/ ومات عام ( ٢٢٢ه/ ٢٢٩ م) ولقد تول

----- 111 -----



 $(\mathfrak{p})$ للفيخة ( ١٢٢٢ / ١٧٢١ ) . ٧ --- مشيخة هبد الله الشبراوى : (شائمى) ولد عام ( ١٠٩١ه/ ١٦٨٠م ) وكان تلميذ الشيخ القليني والشيخ الغيومي والشيخ الخرشي . . تولى المديخة وعمره ٤٥ سنة في عام (١٢٢٨ه / ١٧٢٥م) حتى عام (١٧٥٧م) ويعتبر الشينة الشراوى من كمار الملماء الشافعية وله عدة مؤالفات منها : ( مفاتح الألطاف في مدائح الأشراف . وشرح المسدر في غزوة بدر . ولظم الأجرومية في قواعد النحو . . ومات عام ١١٧١ه عن ثمانين عاما . . ولقد سمى الشيخ الشيراوى العلوم التي كانت تدرس بالأزهر بأنها ( فروض وكفاية ) أى أن الدراسة مباحة لكل من يبتغيها أو يطلبها

فلا تغرض على شخص أى ثقافة ، ولكنها ميسرة لكل من ينهل منها مصيرا فكريا . . والشيخ الشبراوى كانت يهوى جمع التحف والنفائس والكتب .

[۱] ومن آثاره العلمية : شرح طي • العزية • في فن الصرف • ودو في تجلدين جرواجع الأرهو في ۱۲ عاما • • ·

- 111 --



۸ - مشيخة الشيسة على سالم الحفنى . (شافعى) من مواليد عام [ ١١٠٠ه / ١٦٨٩م] . ولقد تولى المشيخة عام ( ١١٧١ه ) / ١٧٩٧م إلى أن مات عام ) ( ١٨١١ه / ١٧٦٧م ) . . والشيخ الحفني هذة مؤلفات منها [ الثمرة البهية ] وحاشية على شرح الأشموني وحواشي أخرى على الجامم المغير السيوطي وشرح الشنشوري ومختصر النفتازاني .. ۹ مشيخة الشيخ عبد الرموف السجينى: (شافعى) كانت مشيخته رجمه الله عام ( ١٨٨١ م / ١١٦٧م ) لكنه مات ۱۰ – مشيخة الشيخ أحمد الدمنمورى: [شافعى] من مواليد عام ( ١٦٠٠ ه / ١٦٨٩ م). ولقد كان عالما بالمذاهب الأربعة . ولقد أنى إلى الأزهر من يلدته دمتهو رصةيرا ليدرس في الجامع الأزهر ٥٠ ولقددرس المذاهب الأربعة فاستوعبها ودرس معها العلوم الإسلامية . وأصبح مدرسا . كما يقول ( دودج ) عنه ـ في رحاب سيدنا الحسين . . وفي عام ( ١٧٦٢ ) أدى الشيسة الدمنهوري فريضة الحج . ولقد درس الملوم الأغريقية وقدا نجده قد درس الرياضيات والجبر والحساب [١] كان رحه الله من المروفين بالعلم والتقوى والحكمة وحسن إلدبير الأمور ه وتد ساس الأمور بالأزهر خلال هذه المدة التصيرة سياسة حكيمة . الإشراف الغي

[^]

--- 114 ----



والهندسة وكان مهتما بالفلك وحركة الشمس والأجرام السماوية وكان مهتما أيضا بمسلوم التشريح وأسباب الأسراض ولدغ الثعبان وعلاج البوامير .

لقاًد سبيح مدرسا للمذاهب الأرامة حتى عين شيخا للجامع الأزهر عام ( ١١٨٢ هـ / ١٧٦٧ م ) وظل بالمشيخة حتى مات عام ( ١١٩٠ هـ / ١٧٧٦ م ) .

والشيخ الدمنهورى كان له سند يبين الدراسة فى الأزهر إبان القرن الثامن عشر وهذا السند يعتبر بحق وثيقة تاريخية بالنسبة العادم الدراسية النى كانت تدرس بالأزهر .

ظلشيخ الدمنهورى رغم عبود الإظلام التيخيمت على مصر وعلى الآزهر حاول الشيخ أن يطور الدراسة بالآزهر . . ولقد درس على يد الشيخ الرعترى الفرائض والميقات والجبر والمقابلة ودرس على الشيخ الفرانى علوم الأمراض وعلى يد الشيخ الدمياطى درس علوم الفلك وعلى يد الشيخ سلامه الفيوى الهندسة .

وللشيخ الدمهورى عدة مؤلفات في الحديث والمنطق والبلاغة والأخلاق والفقه والجيو لجيا والطب والنصوص والتوحيدو الهندسة والكيمياء .



كان معاصرا للشيخ على الصعيدى من كبار علماء الأزهر وأحد العلماء الذين تصدوا لمحمد على ٥٠ ولقد كان الشييخ العروسى معملحا فى عهده ، و من مواقفه الوطنية أنه وقف أمام القاضى العنهاى الذى يعلن منشور الحلافة السلطانية يخصوص إلغاء بعض الأوقاف الحيرية فلما وجد الشييخ العرومى أن الدولة العثمانية بدأت تجور على أمو الو المصريين و تنهبها هب الشييخ العرومى قائلا ( إنى لا أعباً أن يكون الحاكم من المثمانيين أو من المماليك إنحا أبحث عن مصالح الناس وأمو ال المسلمين ) ٥٠ ثم صالح من حوله فى جوع الأثر اك قائلا ( أخرجوا إليهم قلحرب ساعة فإما أن تغلبوا أو تغلبوا وسنستر مج من الجيع ) . ولقد كان رقيق الطباع مليح الأوضاع لطيقا ومهسنديا .

ولقد توفى رحمه الله عام ( ١٢٠٨ هـ / ١٧٩٣ م ) وللشيخ عدة مؤلفات في التصوف الإسلامي والبلاغة . وله قصائد في الغزل ..

-- 110 --



## ٢ - مشيخة الشيخ عبد الله الشرقاوى : [ شافعى ]

لقد قال عنه نابليون (أذكى علماء الأزهر وأفصحهم لسانا وأكثرهم علما وأصغرهم سنا) ... فلقد كان للشيخ الشرقاوى رحمه الله مواقف بطولية أناض التاريخ المصرى بروعتها .. ولا سيا مند التمرنسيين والوالى شجل على وخورشيد باشا ، وقد أشادت عوافقه كل الكتب التاريخية التي أرخت لهذه الفترة .. حتى الفرنسيين أنفسهم كما ورد في كتاب [ وصف مصر ] باللغة الفرنسية قد أشادوا بوطنيته .

والشيخ الشرقاوى دحمه الله من مواليد عام [١٩٠٠ه/١٧٢٧م] ولقد تولى مشيخة الأزهر من عام [ ١٢٠٨ ه / ١٧٩٢م ] إلى عام ( ١٢٢٧ه / ١٨١٢م ) .

ولقد كان الشيخ الشرقاوى مشهورا بعمامته الكبيرة أو على حد قول الجبرتى معلقا عليها : بأنه بعد تولية مشيخة الأرهر (فزاد فى تكبير عمامته وتنظيمها حتى كان يضرب بعظمها المشل ) .

والشييخ الشرقاوى لما جاء نابليون إلى مصر اختاره رئيسا للديوان العـام الذي كان يضم الأعيان والعلماء ورئيسا لديوان

-- 117 ---



القاهرة الذي كان مهمته الإشراف على شئونها ، ويروى هن الشيخ الشرقاوي أن ( نابليون ) أراد أن يكرمه فوضع على كتفه ( نيشانا فرنسيا مثلث الألوان ) أمام الاعيان والعلماء والفرانسيين ، لكنه رمى هذا النيشان بين قدى ( نابليون ) فاغتاظ منه .

والفرنسيون بعد مقتل (كليبر) قدموا الشيخ الشرقاوى للمعاكمية بمهمة تحريض سليان الحلبي هلى قتل القائد الفرنسي بخنجره ، ليكن ثبتت براءته فأفرج عنه .

ولما وجب قائد الشيخ الشرقاوى أن الفرنسيين قد ضيقوا المحناق على نشاط الأزهر أمر الشيخ الشرقاوى بقفل أبوابه حق دالت الجملة الفرنسية من الأراضى المصرية فقفلها من يونيو ١٨٠٠م إلى يونيو ١٨٠١م .

ولقد ألتى القبض عليه مع ثلاثة من العلماء إبان حكر (مينو) ( Menu ) للتحفظ هليهم خشبة إشمالهم الثورة ضد الحكم الفرنسى الذي بات مهددا من الأنجليز ، وأودعهم في سجن القلمة لمدة مانة يوم، وكان من بين العلماء المعتقاين الشييخ عبدالله الشرقاوي . وإبان الحكم العماني ، كانت الشييخ الشرقاوي وقفته ضسه

- 114 --



أن تورة نامت من الأزهر وكان على رأسها الشيخ الشرقاوى الذي استقطب حوله العلماء والأعيان .

ومما يروى عنه أنه قال لرسبول إيراهيم بك قر أيوب بك الدفتردار» : ( نريد المدل ورفع الظلم ) ·

وقدييخ عبد الله الشرقارى علاوة على توراته مؤلفات هـدة في اللغة والتوحيد والتصوف والتاريخ .

ويقول الجبرتى عن هذه المؤلفات بأن له مؤلفات يها حاشيته على التحرير ، وشرح نظم يحيى الممريطى ، وشرح المقائد المشرقية والمتن له أيضا وشرح ، مختصر فى العفائد والققه والتصوف مشهور في بسلاد داغستان وشرح رسالة عبد الفتاح العادلى فى العقائد ، وغير هذه الكتب والرسائلي .

والجبرتي قد الهم المعييخ الشرقاوي بالجنون أو هلي حد قوله : ( حصل له اختلال في عقله ، والمهمه بأنه كان يستعمل المداهنة وينافق الطرقين بصناعته وعادته) ، إبان وجود الحملة الفر نسية قدرجة إعفاء كليبر من الضريبة عقب ثورة الشعب .

لكن الشيخ الشرقاوى بحق يعتبد أول من خرج بمشيخة الأزهر من عزلتها إلى تحدى الحاكم وأمره وتوجيهه ، ومن هذه

- 114 --



لفسترة بدأ النشاط السياسي للأزهر ، حق أصبح لمفيخته دور سياسي ووطني مشهود .

۱۳ – الشيخ عجد الشنوانى : (شافمى)

لقد تولى المشيخة بعد إلحاح العلماء والطلاب عليه ولقد كان عازة عنها حتى واقق وتولاها عام ( ١٢٢٧هـ ١٨١٢م) وظل بها إلى عام ( ١٢٣٢ هـ ١٨١٨ م ) والشيخ الشنوانى كان أيضا من المناضلين الذين أسهموا فى الحركات الوطنية إبان عصره ولا سيا ضد الفرنسيين .

ويروى عنه الجبرتى : ( أنه كان يعمر تيابه ويكنس مسجد الفكهانى بهده ويسرج قناديله ، ولما طلب لمفيخة الأزهر امتنع واختنى فى مصر القديمة حتى أرغم هليها وبتى وهو شيخ للأزهر <sup>7</sup> ملازما لمسجد الفكهانى لم يتخل عن كنسه وإمراج قناديله حتى مات . والشيخ الشنوانى عهدة مؤلفات فى التوحيد والحديث والبلاغة والوضم .

١٤ - مشيخة للشيخ محمد أحمد المرومي : ( شافعي )

كان والده شيخ الجامع الأزهر وقد خلفه فى التدويس بالأزهر من بعده ، ولفد تولى للشيخة عام ( ١٢٢٣ هـ ١٨١٨ م ) إلى عام (١٢٤٥هـ ١٨٢٠م ) ويؤثر عنسه أنه كان مواظبا هلى التدويس بالجامع الأزهر حتى بعد توليه المشيخة .

- 119 -



۱۹ – مشيخة الشيخ أحمد الدمهوجي : (شافعي)
 ولد عام ۱۱۲۰ه/۱۷۰۶م).
 تولى للشيخة عام ( ۱۲٤٥ ه/ ۱۸۲۰م) واستمرت مشيخته
 ستة أشهر.

١٦ - مشيخة الشيخ حسن العطار : ولد عام ( ١١٨٠ هـ) وكان و الده عطارا فقيرا .

ولقد تولى الشيح العطار مشيخة الأزهر عام (١٣٤٩ه/ ١٨٣٠م) وتوفى عام ( ١٢٥٠ ه / ١٨٣٤ م ) ولقد كان يعتبر إبان عصر و إمام المثقفين المصريين ، فلقد درس الطبيعة والهندسة والمنطق والفلك ، وعلوم الحيل ، والأدب والرياضة ، ولقد كان شيخا مصلحا قجامع الأزهر ، لأنت جملة إصلاحاته كانت تتجمه الوجهة العكرية لأنه كانى متأثرا بالثقافة العلمية التي شهسدها لدى الفرنسيين ، ولقد كان من هواة الترحال والسياحة ، فلقد زار دمشق وألبانيا وعسدة بلدان ، وكان يهوى الموسيقى ، فلقد درسها وأجاد فنونها .

[1] كان رحمه الله تعالىممرونا يدقنه العلمية ، وبعده من مظاهر الحيا، ومشاغلها وانقطاعه السكامل للعلم ، واقد وزع وقنه بين الدروس في الأزهر والعسادة بالمسجد نفسه « واجع الأزهر في ١٢ عاما » .

- 11. --



لقد قال الشيخ حسن العطار عند ما شاهد الجملة الفرنسية : (إن يلادنا لا يد وأن تنغير أحوالها ، ويتجدد بها من للعارف ما ليس فيها ) ويتعجب بما وصلت إليه تلك الأسة (الفرنساوية ) من الممارف والعساوم ، وكثرة كتبهم وتحريرها ، وتقربها لطرق الاستفادة ) .

الشيخ المطار يعتبر مصلحا فى مصاف جمال الدين الأفنانى ، والشيخ عجل عبده ، وكان ثائراً لتطوير الأزهر لدرجة أثرت فى تلاميذه من بعده ، فلقد سبق الكثيرين من المصلحين للأزهر ووضع بذرة الإصلاح الثقافى فى عهده لتتلقفها الأجيال من بعده ، ولقد كان من تلاميذه رقاعة الطهطاوى .

ونرى من تهافته على للعرفة وتعلقه بها أن كتب فى حاشيته على ( شرح الجلال المحلى على جمع الجوامع ) د أن من تأمل ما سطرناه وما ذكر من التصدى لتراجم الآثمـة الأعلام علم أنهم كانوا مع رسوخ قدمهم فى العلوم الشرعية والأحكام الدينية لهم اطلاع عظيم على خيرها من العلوم وإحاطة تامة بتكلياتها وجزئياتها حتى فى كتب المخالفين والعقائد والفروع أيدل على ذلك النقل عنهم فى كتبهم ،

- 111 -



والتصدى لدفع شبههم ، وأعجب من ذلك تجاوزم إلى النظر في كتب غير أهل الإسلام» .

والشيخ العطار لـ لا شائت كانت لديه نزعة إلى التعلم والاطلاع على العلوم العصرية التي كانت في عصره، فلقد ذكر لنا في كتاب له تجرية أجراها عند ما وضع كارورة مقلوبة فوق سطح الماء ، وشاهد تأثير الضغط الهوائي على سطحه ـ وتأثيره في عملية التوتر السطحي ( Surfuce Tension ) ولقد عبر عن هذه التجرية بأنها ( عقليات لا يرهانيات ).

والشيخ حسن المطاركان يهوى مع الموسيق عدة قنون ... وله ديوان فى الشعر ، وكتاب فى المنطق والنحو ، ورسالة فى كيفية عمل الاسطرلاب ، وكان له هوامش على كتاب ( تقديم البلدان لإسماحيل أبى الفسداء سلطان حماة ) ، ولقد كمان الشيخ المطاركم يقول عنه تلميذه رفاعة الطهطاوى : يطلع على الكتب المعربة من تواريخ وقيرها ، وكان له ولع بسائر المعارف البشرية ، مع غاية الديانة والعيانة ، وله بمض تا ليف فى الطب وغليره زيادة على تا ليقه المشهورة، فلقد تشبت من الآن قصاعداً نجبا ، أهل العلم الأزهريين بالعلوم العصرية فغازوا بدرجة السكال ).

- 177 -



١٧) مدينة الدينة حسن القويستى (شافعى): لقد تمين شيخاللجامع الأزهر عام ١٨٣٤ م وظل بالمدينة حتى عام ١٨٣٨ م<sup>(١)</sup>.

(١٨) مشيخة الشيح أحمد عبد الجواد (شافعي):

تولى المشيخة من عام ( ١٢٥٤ ه/١٨٢٨ م)وبق بها إلى أن توفى عام ١٢٦٣ ه ١٨٤٧ م ) .

(١٩) مشيخة الشيخ إبراهيم البيجورى ( هافمي ) :

تولى الشيخة من عام ( ١٢٦٣ ه / ١٨٤٧ م) إلى عام (١٢٧٧ ه / ١٨٦٠م)وفى مشيخته حدثت عدة اضطرابات لدرجة أن آل الإشراف على الآزهر للجنة مشكلة من الشيخ مع على العرومى والشيخ أحمد العدوى ( مالكي ) والشيخ إسماعيل الحلي (حنى ) والشيخ خليفة الفشنى (شافعي ) والشيخ مصطنى العماوي (شافعي )<sup>(٢)</sup> وهو لا مح على الشيخ البيجوري حتى بعد وقام في عام ١٨٦٨ه وهو لا محموا بعمل الشيخ مصطنى العرومي .

- 177 ---

IE PRINCE GHAZI TRUST OR OUR'ÂNIC THOUGHT

(٢٠) مشيخة الشيخ معمظنى العروسى:
 كان شيخا للجامع الأزهر أبا عن جد، وكان عهده يعتبر عهد
 إسلاحات بالأزهر عندما طرد كل من يدرس بالأزهر دون أهلية
 هلية . . وعقد للمدرسين به امتحانا، لكن التيارات حالت دون
 محقيق ذلك . . فلقد عزل من المديخة عام ١٢٨٧ ه/ – ١٨٧٠ م)
 محقيق ذلك . . فلقد عزل من المديخة عام ١٢٨٧ ه/ – ١٨٧٠ م)
 تعد كان الشيخ العروسى مصلحا في عهده عندما حاول أن يجعل من علماء الأزهر إدارة فعالة للنهوض بالدواوين الحكومية والقضاء
 نقطا في طريق الإصلاح للازهر خطوة عندما كان يختار لدواوين
 الحكومة والقضاء والمدارس الحكومية خيرة تلاميذه . .
 أول شيح حنني بتولى منصب شيح الجامع الأزهر وكان يجمع
 مع الشيخة منصب الإفتاء . .
 والشيخ المامي المار حننى ):
 ما الشيخة منصب الإفتاء ما الأزهر وكان يجمع
 ما الشيخة منصب الإفتاء ما الأزهر وكان يجمع

والشيخ العباسى من مواليد عام ( ١٣٤٣ هـ / ١٨٢٧ م) وكان قبل تولى للشيخة مفتياللد بار للصرية و تولى للشيخة عام ١٢٨٧ ه/ ١٨٧٠ م) والشيخ العباسى أول من وضع نظام العالمية بالأزهر وجعل الامتحاق بها و نيلها شرط أساسيا للمعل فى الوظائف سواء للتدريس بالأزهر أو العمل بالحكومة وأصبح لها ثلاث درجات من الامتحاق والدراسة .. ولقد استصدر من الحسد بوى قرارا ... بقانون عام ( ١٨٧٢ م ) الذى جاء فيه عدة إصلاحات للأزهر .

-- 145 ---



والشيخ العباسي كان معاصر اللخديوي إسماعيل كشيخ للجامع ومفتيا وقانون سنة ١٨٧٢ م الذي صدر في مشيخته كان خطوة هامة في سبيل جعل الأز هرله مكانته العلمية ولاسيا وأن البعض كان يتمسح به ليتوارى خلقه في سبيل الإعفاء من الجندية أو لينال الجسراية وهم غير أهل لهما . .

وهذا القانون بين أن علوم الأزهر أحد عشر هاما من نختلف العلوم الدينية ، وكانت هذه العلوم أساس الامتحان في التعبين جيئة التدريس بالأزهر وجعل للتعيين هيئة من ستة هاماه بمثلون المذاهب التلانة ( الشافعي والحنني والممالكي )

وللشيخ العباسي عدة مؤلفات في الفقه والمسذهب الحنني الذي كان طلبا وفقيها في أصوله<sup>(1)</sup>.

( ٢٢) مشيخة الشيخ شمس الدين الانبابي ( شاقمي) . من مواليد عام ( ١٢٤٠ ه / ١٢٨٢ م ) . تولى المشيخة عام ( ١٢٩٩ ه / ١٨٨٢ م ) إلى عام ( ١٢١٢ ه ولى المشيخة عام ( ١٢٩٩ ه / ١٨٨٢ م ) إلى عام ( ١٢١٢ ه ١٨٩٥ ) . . لأنه لما تركبا في المسرة الأولى عاد لها ثانية عام ١٣٠٤ ه / ١٨٨٥ م ) . وسالة في مسأتة المرام .



وللشيخ الانبابى فتوى بإدخال العلوم المصرية بالأزهسر ، وله هدة حواشى وتقارير فى النحو والفقه <sup>(1)</sup> .

ويوى هن الشيح الانبابى أنه لم يتم قورد «كرومر » عندها أناء وصاحه وهوجالس لدرجة أن كروم, قال له : (لوصافحك الخديو هل ستقف إليه . ؟ أجابه الشبيخ الأنبابى قائلا : ( لا أقف تك لأنك لست منا . ) قال هـذا القول فى وقت كان الخديوى فيه يرهب كروم, . ويتملق إليه .

( ۲۳ ) مشيخة الشيخ حسو نه النو اوى ( حنني ) :

لقد جمع بين منصب شيخ الأزهرو منصب مفتى الديار المصرية وهو من مسواليد عام ١٢٥٥ / هـ ١٢٩٩ م . وعين شيخا للجامع الأزهر عام ١٣١٣ه/ ١٨٩٩ م وظل بهذا المنصبحتى عام( ١٣١٧ه ١٩٠٠ م) . وتركه ثم عاد إليه عام ( ١٣٢٧ هـ/ ١٩٠٩ م) ، وقد توفى رحمه الله عام ١٩٢٤ م بعد أن ظل فى بيته عدة سنوات .

وفى مشيخة الشيخ حسونه مسدر قانون لتنظيم الأزهر مام ١٨٩٥ م وهذا القانون استهدف تنظيم الأزهر من الناحية الإدارية وعقبه شكل مجلس إدارة الأزهر . .وبين هسذا القانون

[1] ومن مؤلفاته : تقرير على حاشية العطار على الأزهرية فى النحو ، تقرير على حاشية الشجاعى علىالفطر ، تقرير على شرح الأشمونى ، تقرير على حاشية البرماوى في الفقه .



كيفية الدراسة بالأزهر وكفل انتظامها وأدخلت بالأزهر علوم لم تكن تدرس به من قبل كالحساب والهندسة والجسبر والجفرافياوالتاريخ والخط ولقد بين هذا القانون أن مدة الدراسة بالأزهر ١٢ عاما ، يعطى للطالب بمدعانى سنوات شهادة (الأهلية) ثم بمدها يعطى (العالمية ) بمد أن يكون قد أمضى أربع سنوات (٢٤) الشيخ عبد الرحمن النواوى (حننى) :

كان الشيخ عبدالر حمن النواوى بعيدا هنجو الأزهر وعن العمل بالأزهر طوال خدمته بالحكومة ، فلقدكان يسلك سلك القضاء ، حتى مات عن ستين عاما ويزيد <sup>(1)</sup> .

( ٢٥ ) الشيخ سليم البشرى (مالكي) :

من مواليد عام ( ١٢٤٨ ه / ١٨٣٢ م ) ، ولقد تولى المشيخة الأولى عام ( ١٣١٧ ه / ١٩٠٠ م ( ١٣٢٠ ه / ١٩٠٤ م) ولقد كان رئيسا للجنة إصلاح الأزهر وقدم مشروع الإصلاح الذى أصبحت تبعا له رئاسة الأزهسسر لشيخ الجامع ، وأصبحت مشيخته مشيخة نظامية

والشيخ البشري هدة كتب في الأدب والتوحيد والنحو .

[1] تولى من الوظائف قبل المشيخة : ١ . إمامة فتوى مجلس الأحكام عام ١٣٨٠
 ٢ . قضاء مديرية الجيزه عام ٢٠٠٢ ٥٩ ، ٣ . قضاء مديرية الغربية عام ٢٣٩٦ ٥٠
 ٢ . قضاء الإسكندرية ، ٥ . الافتاء بالحقائية عام ١٣١٢ ٠

-- 1YV --



(٢٦) الشيخ على الببلاوى (حننى): تولى مشيخة الأزهر هام ( ١٣٢٠ه/١٩٠٤م )ولكنه استقال منها عام ١٣٢٣ ه وتوفى بعدها .

والشيخ الببلاوى كانتمۇلغانه تدرس بالأزهـر ولو أنه كان بميدا عنه عند ماكان يممل بدار الكتب المعبرية .

( ۲۷ ) مشيخة الشيخ عبد الرحمن الشربيني ( شافعي ) :

تولى المشيخة عام ( ١٣٢٣ ه ) واستقال بعسدها ، وكان من علماء الأزهر الذين اشتغلوا عهنة التدريس به .

والشيخ الشربيني **له** عدة مؤلفات في الفقه والنطق والبلاغة . ٢٨ ـ مشيخة الشيخ أبو الفضل الجيزاوي ( مالكي ) :

من مواليد عام ( ١٢٦٤ هـ ١٨٤٧ م ) في محافظة الجيرة مكان ميلاده ولقد اشتغل طوال حيسماته بالأزهر وعين شيخا لممهد الإسكندرية الديني . ثم تعين عام (١٢٣٥ ه) شيخا للجامع الأزهر إلى أن توفي .

وفى عهده صدر تانون ( ١٩٢٣ م ) لتنظيم الدراسة بالأزهر ، وللشيخ الجيزاوى مؤلفات فى الفقه <sup>(1)</sup> .

[١] ومن مؤلفاته : ١ ـ العلراز الحديث في فن معطلج الحديث ، ٢ ـ حاشية على شرح العقب على مختصر إن الحاجي .



٢٩ - مشيخة الشيخ الإمام محمد مصطفى للراغي : من مواليد ( ١٢٩٨ ه. -- ١٨٨١ /م) بمحافظة سوهاج، عين كاضيا بالسودان ثم مفتشا بالأوقاف ثم رئيسا للمحكة الشرعية ولقدكان بعيدا عن الأزهر لكمنه كان متأثرا بروح التعلوير فيه. تمين شيئها للجامع الأزهر عام (١٩٢٨ م) وبعدها استقال aام ( ١٩٣٠ / م ) لملاف مع الملك فتراد . وفي عهده وضع مشروع تأنون الأزهر وتطويره، ولقدكان من قبل رئيسا الحنة إسلاح الأزهر . فجمل الدراسة به أربعة مراحل : للرحلة الابتدائبة < الثانوية < المالية التخميمسة 3 والشييخ المراغى 4 عدة مؤلفات في تفعير إمض سور الترآل وغيره من الكت (١) . ٣٠ \_ مشيخة الشيسة محمد الأحدى الظواهري : من مواليد عام ( ١٢٩٥ ه - ١٨٧٨ م ) ولقد كَان تلميذا الشيخ محمد عبده وتدرج بعد تخرجه من الأزهر في عدة مناصب [1] ومن مؤلفاته : (١) عت في ترج القرآن السكوير ، (٢) كتاب الأولياء والسعد بين في العقه وقد تولى منصب التضاء بالسودان في فترتين، ألخ . الإشراف الني. 

 $[\mathbf{A}]$ 

This file was downloaded from QuranicThought.com



أزهرية ، فلقد كان شيخا لمعهد طنطا الذي كان له فيه نشاط بارز ، فلقد أنشأ به جمية التوحيد وجماعة الخطاية ومجلة للمعهد ، وإبان همه السلطان حسين كامل ضم الشيخ الظواهري إلى المجلس الأعلى للأزهر حتى اختير عام ( ١٣٤٨ هـ - ١٩٢٩ م ) شيخا للجامع الأزهر وتعين عام ١٩٣٠ م وفى عهده معدر قانون سنة ١٩٣٠ م الذي قسم الدراسة في القسم العالى إلى كليات قشريعة وأصدول الحين واللغة العربية وحدد أقسام التخميص :

- إما تخصصا في المادة .
  - أو للهنة (١) .

وفى عهده أرسل بعثتين إلىالصين والحبشة للتبشير الإسلامى بها واستطاع إبان مشيخته إلغاء مدرسة القضاء الشرعى والاستعاضة عنها بكلية الشريعة .

والشيخ الظواهرى هو أول من أطلق لقب ( الجامع الأزهر ) على السكليات وأقسام التخصص بالأزهر وسمى المعاهد التابعة له بالمعاهد الدينية .

وله كتاب ( العلم والعلماء ) الذي ومتمع قهه الأسس التي ينهض [1] تخصص المينة بشمل : (١) تخصص الدعوة والإرشياد ، (٢) تخصص التدويس ، (٣) تخصص القضاء الهرمي .



بهما الأزهر الشريف وكيفية الدراسة به وإسلاحه ، واستقال رحمه الله عام ١٩٣٥ م .

المراغى مرة أخرى

عودة الشيخ معمطنى المراغى إلى مشيخته الشانية للأزهر الشريف عام ١٩٣٥ م عقب استقالة الشيخ الظواهرى، وظل شيخا للأزهر حتى عام ١٩٤٥ م وصدر فى هذه الفترة قانون سنة ١٩٣٦ م الذى ألغى العمل فى الأزهر بقانونى عام ١٩٢٣ م وهام ١٩٣٠ م.

٣١ - مشيخة الشيخ مصطنى عبد الرازق :

من مواليد ( ٢٠٤ هـــ ١٨٨٥ م ) محافظة المتيا :

ولقدسافر إلى فرنسا للتزود بالثقافة الأوربية ولقد درسالفلسفة والأدب الفرنسى بقرنسا ، وقدهين وزير للأوقاف. لأنه كان عضوا بإرزا في حزب الأحرار الدستوريين ، وهو أول شيخ للأزهر يعين في عصره دون أن يكون عضوا بهيئة كبار العلماء .

لقد تعين شيخا للاردهر مام ١٩٤٥ م ويق بالمشيخة حق توفى هام ١٩٤٧ م

والشيخ مصطنى عبد الرازق ـ رحمه الله ـ كان له هدة مؤلفات ف القلسفة والتوحيد والأذب والمنطق<sup>(1)</sup>.

[1] ومن مؤلفاته : (١) التمهيد أتاريخ الفلسفة ، (٢) فيلسوف العرب وللعلم. الثائر ، (٣) ألإمام الشافعي، (٤) الدين والوحي فيالإسلام . ألإشراف التي



## (٣٣) مشيخة المعين كل مأمون الشناوي :

من مواليد (١٨٧٨ م ) تعين بالقضاء الشرعى عقب تخرجه من الأزهر ثم عين بعدها شيخا لكلية الشريمة ثم تعين شيخا للازهر طم ١٩٤٨ م عقب وفاة الشيخ مصطنى هبد الرازق وظل بهسا حتى مات طم ١٩٥٠ م

(٣٣) مشيخة الشيخ عبدالمجيد سليم ( حنني ):

من مواليد عام ١٨٨٢ م ولقد كان رحمه الله وكيلا لجماعة كبار الملماء ومفتيا للديار المصرية . ولقسد درس الفلسفة والمنطق حق كان يلقب بين أقرانه بابن سينا . ولقدكان الشيخ سليم تلميذا الشيخ محمد عبده طيلة خمس سنوات في الزواق العباسي . وكان يعتبر من أعلام الفته والقانون الإسلامي .

ويروى عن الشيخ سليم هدة مواقف<sup>(1)</sup> أمام سلطا زالقصر الملكى. ولقد كان يدعو طوال حياته ضمن دهواته إلى إلغاء الحزبية من مصر . ويروى عنه أيضا ثورته على الملك السابق فاروق ، على صفحات الصور عقب سفره إلى الخارج عندما قال. (تقتير هناو إسراف هناك).

[1] وقد استقال من الإفتياء عام ١٩٤٦ حين وجد حكومة العهد الآبق تريد التدخل في شتون الأرهر ، وقال لمستول حذره من خطر سيلحقه : • إتى ما دمت أتردد بين بيني والسجد فلا خطر على .... • .

------



والشيخ صليم يذكر عنه أنه أسهم مشكورا للنقريب بعن المذاهب الإسلامية حتى مات عام ( ١٢٧٤ هـ ١٩٥٤ م ) . (٢٤) مشيخة الشيخ أحمد حمروش :

من مواليد ( ١٨٨٠ م ) وكان تلميذا للثييخ مجمد هبده وكان أول تعيينه بالأزهر، وارتق إلى أذ وصل إلى شيخ كلية الشراعة .. ثم تولى المشيخة عام ١٩٥١ م وتركها عام ١٩٥٢ م .

عمودة الشيخ عبر المجيد سليم ثانية شيخا المجامع الأزهر عام (١٩٥٢ م ) وظل به حتى تركها فى نفس العام . (٣٥) مشيخة الشيح محمد الخضر حسين :

من مواليد عام (١٢٩٢ ه) بتونس، ولقد كانت له (مجةالسعادة العظمى ) وله هدة مواقف ضد الاستعبار – ولقد كانت له هسدة جولات بالدول الإسلامية واستقر فترة في الآستانة ، ولقد كان له هدة أنشطة فسكرية وأدبية واسعة .. وكان الشيخ الخضر رئيسا لتحرير مجلة (الأزهر) وعضوا بمجمع المنة العربية ثم تولى رئاسة تحرير (لواء الإسلام ) وعين عضوا لمجماعة كبار العلماء . وتولى عام (١٣٧١ هـ/ ١٩٥٢ م ) مشيخة الجامع الأزهر إلى أن



وللشيخ الخضر عدة مؤلفات أدبية وفكرية وله آراء في الفرق الإسلامية كالقاديانية والعائية ، وله عدة قصائدشمرية منها قصيدته المشهورة ( أعمار زائفة )<sup>(1)</sup> .

والشيخ الخضر كان يمرف عدة لغات، وكان أول شيخ للجامع الأزهر في عهد الثورة .

(٣٦) مشيخة الشيخ عبد الرحمن تاج (حنفي) :

من مواليد عام ١٨٩٦ م ولقد اشتغل عقب تخرجه بالتدريس بالأزهر حصل هل الدكتوراه من فرنسا من جمعة السوريون عن ( البانية ) وتعين هام ١٩٥٤ م شيخا للازهر ، وكان هضوا بجهاعة كبار العلماه .

(٢٢) مشيخة الشيخ شلتوت ( حنفي ) :

من مواليد عام ١٨٩٢م البحيرة .

والشيخ شلتوت عددة مؤلفات في الفقه والسنة والمذاهب الإسلامية والقرآن والقتال ... الخ

ولقد تمين شيخا للازهر عام ١٩٥٨ م حتى وقاته .

[1] ومن مؤلفاته : (١) كتاب القياس في اللغة المربية ، (٢) تقض كتاب .
الإسلام وأسول العكم ، (٣) نقض كتاب : في المصر الجاهلي ، (1) وقد أخرجت السلسلة لفضيلتة كادب : للقاديانية في الاسلام .



( ٣٨ ) مشيخة الشيخ حسن مأمون : كان شيخا للازهر حتى عام ١٩٦٩ . وقسد كان مفتيا للديار المصرية وقبلها كان قاضيا بالسودان

وكمانت له مواقف ضـد الاستعهار الأنجليزي .

( ٢٩ ) مشيخة الشيخ محمد الفحام :

تولى المشيخة عام ١٩٦٩م<sup>(١)</sup>، ولقد نال الدكتورا، من فرنسا، ويتولى حاليا مشيخة الجامع الأزهر، وله عسمة مؤلفات فى الأدب واللغة ، وهو معروف بدمائة الخلق ورقة الذوق ورفيع الوقار . . نسأل الله تعالى له التوفيق .

[1] صدير القرار الجهوري رقم ١٧٣٩ لسنة ١٩٦٩ يتبين فضيلة الإمام
 الأكبر الدكتور عمد محد الفعام شيخا للأزعر في • من رجب سنة ١٣٨٩ للوافق
 ١٧ من سيتمبر سنة ١٩٦٩ .

--- 180 ----



الآزهر والثورة

مبدر في عهد الثورة <sup>(1)</sup> تانون تطوير الأزهر لعام ١٩٦١ الهدف من النطوير :

لقد استهدف قانون تطوير الأزهر سنة مبادىء ــكما جاءت في المذكرة الإيضاحية للقانون ــ وهي :

أولا : أن يبقى الأزهر وأن يدعم ليظل أكبر جامعة إسلامية وأقدم جامعة فى الشرق والغرب .

ثانيا : أن يظل كما كان منذ ألف سنة حصنا للدين والعروبة يرتق به الإسلام ويتجدد ويتجلى فى جوهره الأصيل ويتسع نطاق العلم به فى كل مستوى وفى كل بيئة ويذاد عنه كل ما يشو به وكل ما يرى به .

ثالثا : أن يخرج علماء وقد حصلوا كل ما يمكن تحصيله من علوم الدين وتهيئوا بكل ما يمكن من أسباب العلم والخميرة للممل والانتاج فى كل مجال بين مجالات العمل والإنتاج . [1] • ناوندرقم ١٠٢ لسنة ١٩٦١ بشأن إعادة تنظيم الأزهر والهبئات التى بتعملها ، مكذا سمى ..

-- 147 ---



رائما: آن تتحطم الحواجز والسدود بينه وبسين الجاممات ومعاهد التعليم الآخري وتزول الفوارق بين خريجيه وسائر الحريجين فيكل مستوى وتتكافأ فرصهم جميماً في مجالات العلم ومجالات العمل . خامسا : أن يتحقق قدر مشترك مرَّز المعرفة والخبرة بين المتعلمين ف جامعة الأزهر والمعاهد الأزهرية وبين سائر للتعلين في الجامعات والمدارم الأخرى مع الحرص على الدراسات الدينية والعربية التى عتاز بها الأزهر منذكان لتحقق لخريجي الأزهر الحديث وحدة فكرية ونفسية بينأ بناء الوطن ويتحقق جم للوطن وللمالم الإسلامى نوع من الخريجين المؤهلين للقيادة في كل عبال من المجالات الروحية والماسة . سادسا: ان توحدالشهادات الدراسية والجامعية في كل الجامعات ومعاهد التعلم في الجمهورية العربية المتحدة . أهم خصائص تانون التطوير : ١ -- الأزمر : يين القانون أن د الأزهر هو الميئة العلمية الإسلامية الكبرى

140 -



الى تقوم على حفظ التران الإسلامى وهراسته وتجليته ونشره وتحمل أمانة الرسالة الإسلامية إلى كل الشعوب . كما تهم ببعث الحضارة العربية والتراث العلمي والفكرى للأمة العربية .. وتزويد العالم الإسلامى والوطن العربي بالمختصين وأصحاب الرأي قيبا يتصل بالشريعة الإسلامية والثقافة الدينية والعربية ولغة القرآن ؟ .

وبين أن مقره القاهرة ويتسم رئاسة الجمهورية ويمين له وزير لشئون الأزهر بقرار جمهوري .

- (٢) حيثات الأزهر :
- ١ -- المجلس الأعلى للازهر ...
   ٢ -- مجمع البحوث الإسلامية
   ٣ -- إدارة النقافة والبحوث الإسلامية <sup>(1)</sup> .
   ٢ -- جامعة الأزهر .

١ - المحلس الأهل للأزهر :

للازهر مجلس أعلى يرأسه شيخ الجامع الأزهرويت كون المجلس من وكيل الأزهر ومدير جامعة الأزهر وعمداء الكليات يجامعة [1] إدارة الثقافة هى الجهاز التنفيذي لأعمال للجمع ومديرها هو الأمين المام لحجم الجعوث الإسلامية ، مادة ٢٠٠٢٣ من القانون للذكور . الاشراق القن



الأزهر ·· وأربعة من أعضاء مجمع البعوث الإسلامية وأحدوكلاء وزارات الأوقاف والتربية والتعليم والعدل والحزانة ومدير الثقافة والبعوث الإسلامية ومدير للعاهد الأزهرية ، وثلاثة أعضاء لهم خبرة في التعليم الجامعي اختصاصاته :

١ ـ ـ رمم السياسة العامة للازهر في خدمة الفكرة الإسلامية .
 ٣ ـ ـ رمم السياسة العلمية لجامعة الأزهر .
 ٣ ـ . النظر في ميزانية الأزهروهيئاته .
 ٤ ـ . بحث شئون الأزهرو منبع العالمية الفخرية لجامعة الأزهر .
 ٥ ـ للمجلس أمين عام المجلس الأحلى للأزهر .

۲ - جمع البعوث الإسلامية

د هو الهيئة العليا للبحوث الإسلامية وتقوم بالدراسة فى كل ما يتصل بهسذه البحوث وتعمل على تجديد النقاقة الإسسلامية وتجريدها من الفضول والشوائب وآثار التمصب السياسى وللذهبى وتجليتها فى جوهرها الآصيل المحالص وتوسيع نطاق العلم بها لكل مستوى وفى كل بيئة وبيان الرأى غيا يجد من مشكلات مذهبية أو اجتماعية تتعلق بالعقيدة وحمل تبعة الدعوة كر.



شييخ الأزهر هو رئيس المجمع . وللمجمع أمانة عامة تتكون من الأمين المام وأمين مساهد أو أكثر وهدد من الوظفين . ٣ - إدارة الثقافة والبحوث الإسلامية دتخمتص بكل مايتصل بالنشر والترجمة والملاتأت الإسلامية من البعوث والدعاة واستقبال طلاب المنبح وغيرهم في نطاق أغراض الأزهر . وعليها نشر مقررات المجمع وبحوثه ودراساته » . ٤ ــ جامعة الأزهر • تختص جامعة الأزهر بكل ما يتعلق بالتعليم العالى في الأزهر وبالمحوث التي تتصل بهذا التعابم أو تترتب هايه وتقوم على حفظ التراث الإسلامي ودراسته وتجليته ونشره وتأهيل عالم اقدين المشاركة فركل أواع النشاط والإنتاج والريادة والقدوة الطبية وعالم الدنيا » <sup>(1)</sup>. تتألف جامعة الأزهر من : ا ـ كلية أصول الدين : بها أفسام للقرآذ وعاومه ، وقسم للسنة وعاومها ، وقسم التبوحيد والفلسفة ، وقسم للأخلاق والاجتماع . [1] وقد عمىالثانون ١٠٣ لسنة ١٩٦١ على أنوظيفة بجسم البعوت الإسلامية أنيعاونجامعة الأزهر فيتوجيه الدراسات الإسلامية العليا لدرجتي التخصص والعالمية والإشراف عليها والشاركة في امتحاناتها ، مادة . ١ الأشراف القن

- 12. ---



٢ - كلية الشريعة والقرانون :
 ٢ - كلية المقه الإسلامي ولأصول المقه والمقه المقارن والقران .
 ٣ - كلية الدخة العربية :

بها القسم اللغوى،والقسم الأدبى،وقسم البلاغة ، وقسم أصول البلاغة ، رقسم أصول اللغة ، وقسم التاريخ والحضارة ، وقسم اللغات الأوربية والشرقية .

(٤) كلية المعاملات والإدارة :

يدرس بها إدارة الأعمال والمحاسبة والافتصاد والمالية المامة والرياضيات والإحصاء والقانون والدراسات الإسلامية والدراسات النفسية والاجماعية واقفات الأوربية الحديثة

( ہ ) کلیة الهندسة :

بها تمان شعب ... هى : شعبة الهندسة الكهربية ، وشعبة الهندسة لليكانيكية ، وشعبة الهندسة للدنية ، وشعبة التعدين والبترول ، وشعبة الممارة والتخطيط ، وشعبة الصاوم الأساسية ، وشعبة الهندسة الكيائية ، وشعبة الغزل والنسيج (٦) كلية للطب : بها أقسام الطب المختلفة كما هسدو متبع فى كليات الطب

-- 121 ---



ف الجيورية العربية المتحدة (١) .... (Y) كلية الزراعة : بها الأفسام الزراعية كما هو متبع فى كليات الزراهسة في الجمهورية العربية المتحدة . (٨) كلية البنات : وأقمامها الدراسية : ١ - قسم الدراسات العربية والإسلامية . ٢ \_ قسم الدراسات النفسية والاجتماعية • ٣ ... قسم اللغات والثرجة . ٤ ... قسم التجارة . ٥ - قسم الطب والجراحة . وكلهذه الكليات مهما اختلفت تخصصاتها درسها دراسات إسلامية متمددة كمواد أساسية في الدراسة بها وهذا ما تتميز به جاممة الأزهر عن سائر جامعاتنا . وتمنح الجامعة الأزهرية الدرجات الملية الآتية : [1] مشاة إلى ذلك منهج الدراسيات الإسلامية الى وضعت لتؤهل المتخرج كعليب إسلامي مثقف . الاشراف الني



٢ --- درجة الإجازة المالية المكليات وتساوى ( الليسانس --- درجة الإجازة المالية المكليات وتساوى ( الليسانس أو البكالوديوس )فى الجامعات الأخرى بالجهورية العربية المتحدة .

۲ - درجة التخصص فى دراسة من الدراسات المقررة فى
 إحدى الكليات وتساوى درجة (الماجستير).

٣ - درجة العالمية في أي الدراسات الإسلامية أو العربية من إحدى كليات الدراسات الإسلامية والدراسات العربية الحاصلين على الإجازة العالية منهما أومن غيرهما من الكليات وتشاوى عرجة (الدكتوراه).

٤ --- درجـة للعالمية أو الدكتوراة في أى الدراسات العليا من أى السكليات الأخرى .

ه – المعاهــدالأزهرية -

- 167 ----



و أخيرًا..ماذا بعدالتطو بر

لقد كانت جماعة كبار العلماء بالأزهر قبل التطوير لا فشاط لها لدرجة أنها آلت عضويتها إلى سنة أشخاص ، فى وقت أصبحت فيه الأبحاث الإسلامية مطلوبة والرغبة إليها ملحة لنساير النطور العلى والفكرى الذى بات يخيم على آلاق المعرفة فى بلادنا

فكانت الحاجة ماسة إلى تجمع البحوث الإسلامية<sup>(1)</sup> ليجد العـالم الإسلامى فى أعضائه ضالته المنشودة للحفاظ على دينهم وترائهم ، وفى رحابه اجتهد علماؤه الأفذاذ ، وقسدموا تجوعات من الأبحان ألحت ظروف العـالم الإسـلامى على إنتاجها وظهورها ، ليتعرف للسلمون على حكم الله فيا استجد من الأمور .

وجمع البحوث تعتبر رسالته وبطا فكريا بين علماء للسلمين وروح العصر الذي يعيشون فيه ، ولقب كان لصدى المؤتمرات الجسة التي عقدت بالقاهرة العلماء المسلمين – التي دعا إليها بجمع [1] هيئة كان العلماء هي تواة الجمع بيد أنهما كانت تاصرة على علماء مصر أما الجمع فقد تين قانونه على أن يتألف من خسين مضواً من بينهم عدد من الحادي لا يزيد على النصرين ، فبذلك يكون المجمع قد جمع طوائف علماء الآمة الاشراف الفي

-----



البحوثالإسلامية آن أخذت الشعوب والحكومات الإسلامية بمقرراتها التى تناولت نواحى الحمياة التى يحمياها المسلمون في عصرنا ، فاهتدوا مها وحماوا عما جاء فيها .

وجمع البحوت الإملامية يجمع بين أعضائه علماء من أنحا. العالم الإسلامى ، وهــــولاء العلماء لهم مكاتبهم العلمية والدينية ، وانضموا إلى هــذه الهيئة العليا المعنية بالبحوث الإسلامية ، وتوفرت لهم فيها كل أسباب البحث والنشر والإعلان لآرائهم بالمجمع بمد أخـــذ موافقة جمهور علماء المسلمين في أروقته بصقة منظمة ورحمية .

وفى الواقع : يعتبر تجمع البحوث الإسلامية ركزة الفسكر الأكاديمي بين علماء المسلمين وعقيدتهم ، وتوحيدا لاتجاهاتهم في رحاب العقيدة الإسلامية ، حتى لا تخرج اجتهادات قردية قد تضر بروح الإسلام أو تنفذ عنه ، فالمجمع كفل الوصاية الفسكرية على آراء علماء المسلمين ، حتى لا تخرج عن جادة طريق الإسسلام العسعيح ، فيعتبر بحق ( صمام الأمان ) بالنسبة للفسكر الإسسلامي الماصر لتنصب فيه كل الآراء حول المقيدة الإسلامية ولتنبع منه آراء إملامية لا شائبة فيها خالصة من أي تلون أو لبس قسد يغير

- 15+ ---

[1+]



بمبادى الإسـلام ، وذلك حماية للدين وصونا لأبعـاد الاجتهاد وصيانة لساوك للسلمين .

الدينية الإسلامية فى كل أنحاء الدنياو تكفلت بكل ما يتطلبه المجمع لتأدية الدينية الإسلامية فى كل أنحاء الدنياو تكفلت بكل ما يتطلبه المجمع لتأدية وسالته المنشودة وتهيئة الجسو العلمى لعاماته ليسجثوا ما شاء لهم قسكرهم و وأن يقتنوا بالشريعة الإسلامية ما تدفعهم الحاجة الملعة إلى سنه من قوانين فقهية أو نصوص شرعية . لدرجة أن أبحاثه التى قام بإخراجها كانت متميزة ، أبعد ما تكون عن التخلف فى كاب الفسكر الحسارى . . مسايرة لموح الدين وروح العصر الذي نعيش فيه تطبيقا للمبدأ الحال : الإسلام لسكل زمان ومكان

فتناولت مشاكلنا المعاصرة التي تولدت نتيجة النطور الهائل من حولنا \* ولقد هم علماؤه للتوصل إلى قرارات بهرت المفكرين على مختلف طبقاتهم ، لأنها ربطت المصر وروح الدين الإسلامي معا .

ولأول مرة فى تاريخ الأمة الإسلامية يجتمع حشد كبير من العلماء المسلمين من مختلف الجنسيات فى مجمع كهذا ليبحثوا القضايا الفكرية التى تلح طبيعة الحياة على العلماء المسلمين أن يبحثوها ويتناولوا بالتقصى والبحث أمور دنياع .

أما جامعة الأزهر فلقد استهدف تطويرها . . استعادة أمجاد

---- 127 ----



عماء المسلمين الذين لمهضوا بالحضارة الإنسانية طوال فترة طوينة من التاريخ الإنساني وأمثال هؤلاء ابن سينا وابن الهيئم وابن خلدوق وغيرهم من الرعيل الأول في الإسلام .

وأعم ما يتميز به هـــذا القانون أنه أعلى فرصة قفتاة أن تشق طريقها العلمى وسط جو من الدين والعلم لتــكون الفتيات فى ساحة الجامعة الأزهرية على نظام قرآنى : « مسلمات مؤمنات قانتــات تائبات هابدات».

فتطوير جامعة الأزهس هو خسروع بها من صزلة راعت على كليباتها سنين طويلة حتى أصبحت الدراسة بها مختلفة عرف التطور الفكرى العالمي ، ولتعطى لطلبتها فرمسة أن يتسلحوا بالسلم والدين لـيكونوا دعاة عالمين متطورين متنورين ...

وبهذا التطوير أبقت الشمسورة على الأزهر كما كبر جامعة إسلامية ودينية فى السالم كله . . غنةش عنه غبار السنين التى تراكمت على كاهله . . غنيش من بين ركام السنين مملاة فاهضا متطورا . . حتى أصبح بحسق موئلا الفكر الإسمسلاى فى أنحاه العالم . . . فالتطوير – لا شائ – سيساعه

------



الأزهـر على الحـركة المتجددة في كل المراكز الثقافية الإسلامية في آسيا وأفريقيا. وأدروبا .

قعلى هذا نجبد أن العالم الأزهبرى سيكوف عالم دين ودنيبا • . قادرا على تحمسل المراكز القيادية فى المجالات الروحية والدنيوية .

وهذا التطوير أعطى لسكليات الآزهر فرصة دراسة اللغات الأجنبية حتى لا تسكون معرفة خريجي الأزهر قاصرة على ( لغة العرب ) دون غيرها من اللغات التي يجب أن تستوعب ليدق الحريج قلريقه لتثقيف نفسه والارتفاع بمستواه العلمي، ويسكون قادرا على التعرف على الثقافات الأجنبية العالية .

قَالَازَهُرَى أُصَبِّعُ فَى ظلال هذا التعلوي الشامل الجامعة قـد مما بشخصيته التي انطبعت بأصول الدين وتفتحت باستيمابها العلوم الإنسائية فأصبح معتول العقل ، يسير على هدى ثقافته المتنورة مستنيرا بها في طريق حياته ليعمل في مجال الإنتاج والحقل التبشيري بطريقة مجدية النقع للمسلمين من الناحيتين : الفنية والدينية .



## كلمة في النهاية

إلى الأزهــر الشرَّيفَ جامعـَـة المسلمين الـكبرى أهــــدى هــذا السقر في ألفيته عرفانا بقدسيتة واعــتراف بمظمته وإقـرارا بفضله وخلوده .

> فبالإلسلام يزهو . وبمامائه ينضح علما . وبأبنائه يتربص لـكل زينم فيرده هن الإسلام .

فعلى جبينه الأغر نستقرى، تاريخا طويلا لبلادنا . فهو نمط فريد فى رسالته ،وفريد فى أبنائه الذين سموا به وسما بهم قسكان بهم بارا على مر المصور يحنو هليهم فيقربهم إليسه ويعطيهم من ذاته فكرا لا ينضب فيستقطبهم من حوله . . وتراكت بين جنباته دروسه لتتبع من كل روافد الإنسانية ولتوغل فى هماق النفس فتمقلها وتؤكد أهميتها وضرورتها .

- 124 -



## الم ليك يا درة جامعات الدنيسا فى تاج التاريخ أهسدى إليك ولابنائك ومريديك هذا الكتاب .

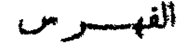
القاهرة في : ----

۱ ذو الحجة ۱۳۸۹ م ۲ قـــبرایر ۱۹۲۰ م

------







- ۲ ۱۰۰۰ شمعة لقيادة الأزهر
  - ۱۰ قانوا ... عن الأزهر :
    - ١٢ هذا . . الأزهر
    - ١٩ / عصر يتاء الأزهن
    - ۲۸ تسمية الجامع الأزهر
- ٣٠ الحدف من بناء الجامع الأزهر
  - ۲۵ تشييد وبناء الأزهر
  - ٤٥ الشمائر الدينية بالأزهر
  - ۱۵ شئون الأزهر وطلابه
  - ٦٣ الدراسة بالأزهر الشريف
- ٧٩ الدراسة بالأزهر: إبان القرنين التاسع عشر والمشرين
- ۸۵ قوانين الإصلاح بالأزهر في القربين التاسع عشر والمشرين



تصو يبات ثود أن نلفت لظر القارىء الكريم إلى أن بَعض أخطاء مطبعية قد وقعت سهوا ، ومن أهمها : -السطر الحطأ المو اب المغردة تدييل (١) أمكن مكن - 5 9 ه د ازیادة اريادة 🔔 ٦٢ لا لا ويعده من و إماده عن 3¥+ ۱۲۹ د د للسجونين السجورين على أن وظيفة على أنه من وظيفة > 12+ 2

## 14v. in Winter Lay Vije





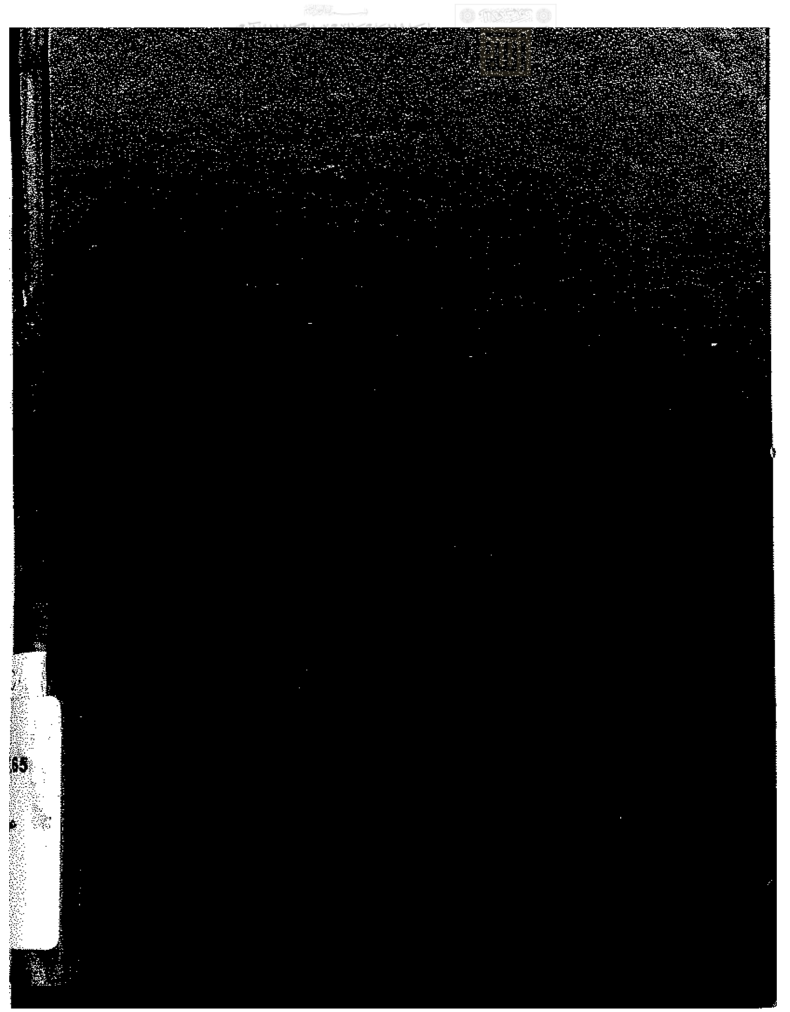
المكتاب القسادم التفسير ورجاله لغضية الشيخ عجل القاضل بن عاشور عضو المجمع ومن علماء تونس

طبع بمطبعة الأزهر













## To: www.al-mostafa.com