



حاشية الإمام البكيجوري



كَافَة حُقُوق ٱلطّبْع وَٱلنَّشِرُ وَٱلتّرَجْمَةُ مَحْفُوُظَة للبت اشز كالإلسال للطباعة والنش والتوزيج عبدلقياد رثموه البكار

## الظبنية الأولى ١٤٢٢ هـ ٢٠٠٢ م

بكالالت المر القاهرة ~ مصر ١٢٠ شارع الأزهر ص ب ١٦٦ الغورية - الرمو البريدي - ١٦٣٣٤ للطباعة والنشر والتوزييع والترجمية هاتف ۵۹۳۲۸۲۰ - ۲۷٤۱۰۷۸ - ۲۷۰۱۲۸۰ (۲۰۲ ) تاکس ۱۹۹۱۷۷۰ ر ۲۰۲ پ



سلسلة دراسات مركز الذراسات الفقية



حقّتة وْعَلَّقْ عَلَيْهِ وَشَــَىٰ عَمِيبِ الْعَالِمَةِ المُشَـلَانُ الدَّنُور علي جُمْعة عُمَد الشَـافِين بتامتة الازمتر

كالالت لاهن للطباعة والنشر والتورث والترحمة





This file was downloaded from QuranicThought.com

| THE PR | INCE GHAZI TRUST<br>RANIC THOUGHT |    |                 |
|--------|-----------------------------------|----|-----------------|
| -      | الله الرحما الرحم                 | لم | فدمه التحقيق حص |

| (P):*     |         |
|-----------|---------|
| التحقيق ] | مقدمة   |
| Cat: a.   | · : 150 |

الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا محمد رسول الله وآله وصحبه أجمعين . أما بعد :

فإن من أهم العلوم التي ينبغي على الإنسان أن يتعلمها عِلْمُ التوحيد ؛ فهو علم عظيمٌ شأنه جليلٌ قدره ، يعالج أهم قضايا الإنسان على هذه الأرض : قضية الألوهية ، وقضية الرسالة ، وقضية الجزاء في اليوم الآخر : الثواب لمن عبد الله وعمر الأرض من خلال هذه العبادة ، والعقاب لمن انحرف عن هذه الغاية فأشرك به سبحانه وهو أغنى الأغنياء عن الشرك ، وأفسد في الأرض بغير الحق فسئب للإنسان والإنسانية الشقاء مرة بالاستعمار الظالم المجحف ، ومرة بإبادة الشعوب بدعوى المدنية والحضارة ، ومرة في محاكم التفتيش بتعذيب خلق الله ، ومرة بالتهارج وشيوع الزنا والحنا ، رمرة بالتفرقة العنصرية والتحبر على العالمين مع نفاقٍ متأصل في النفس ، يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم ، فنقشوا حقوق الإنسان على الحجر وحرموها البشر .

وكل هذا لما أرادوا أن يعمروا الدنيا من غير مدخل ، التوحيد ، فحسبنا اللَّه ونعم الوكيل سيغنينا اللَّه من فضله ورسوله .

وأمام هذه الحالة التي نعيش فيها في عصرنا الحاضر أصبحت علينا رسالة مؤكَّدة من جهتين :

الجمهة الأولى : هي ذلك الميثاق الذي أخذه الله علينا لنبلغ رسالته حتى يخرج الناس من الظلمات إلى النور ، ومن ضيق الدنيا وجورها وظلمها إلى عدل الشريعة وسعتها ورحمتها .

والجمهة الثانية : هي استيلاء الكفار على محل قيادة العالم وكان ينبغى لهـم أن يتأخروا وأن يتقدم من يملؤها رحمةً ونورًا ليسعد الإنسان في الدارين : الدنيا والآخرة ، وليجده الله سبحانه وتعالى حيثما أمره لا حيثما نهاه .



- ٦

ولقد ألف علماء السلف الصالح جيلًا بعد جيل في علم التوحيد مؤلفات تُعَلَّم الناس تلك القضية على أحسن وجه وأبرّ طريق ، ونحن اليوم نختار كتاب حاشية الإمام الباجوري على جوهرة التوحيد للشيخ اللقاني لقراءته والتعليق عليه .

حيث سار الإمام الباجوري فيه على سنة شيخه الفضالي من تبسيط العلم للناس. ومراعاة جانب الدعوة في الدرس ، فنرى عبارته سهلة يسيرة ، وفوائده منتشرة مبثوثة خلال الكتاب ، يضبط الأمر بقواعد كلية وضوابط متعددة ، ويستشهد بالشعر والنظم الخفيف اللطيف ليحفظه المبتدئ .

ولقد روي عن الشيخ محمد الفضالي أنه كان يركب الحمار من بيته بالجيزة إلى الجامع الأزهر لإلقاء الدرس فيعلم الحمَّار السائق أثناء الطريق مسائل علم التوحيد ، حتى سار أولئك الناس وتلك الطبقة بعد مدة قليلة تتكلم في تلك المسائل عن فهم ووعي ، وهذا في النصف الأول من القرن الماضي ، مما يؤيد أن حضارة المسلمين باقية حتى البوم على الرغم من كل ما هنالك من قصور وتقصير ، فإنها قد نامت ولم تمت ، وهذا يبن أيضًا أهمية التعليم والدعوة ، ومخاطبة الناس على قدر عقولهم ، ولينفي دعوى الإلغاز أيضًا أهمية التعليم والدعوة ، ومخاطبة الناس على قدر عقولهم ، ولينفي دعوى الإلغاز والتمحك اللفظي الذي كان له دوره ومكانه وجمهور خطابه المخصوص ، وبحمانا نراجع كثيرًا من الصفات المقررة والتي أصبحت كالمسلمات عن هذا العصر وما قبله أخذاً برأي بعض الناس الذين حكموا متسرعين ، بادئ الرأي ، على أئمة أفنوا حيائهم أحداً ابرأي بعض الناس الذين حكموا متسرعين مادئ الرأي ، على أئمة أفنوا حيائهم أولتكاب أخف الضرر المحيط بهم ، فإن كان هناك ما يتطبقه موجبات عصرهم ، وعلى قدر إمكاناتهم المرابع لي يعض الناس الذين حكموا متسرعين ، بادئ الرأي ، على أئمة أفنوا حيائهم أورابكاب أخف الغاس الذين حكموا متسرعين ، بادئ الرأي ، على أئمة أفنوا حيائهم الماية لي يعض الناس الذين حكموا متسرعين ، بادئ الرأي ، على أئمة أننوا حيائهم الماية لي يعلم الناس الذين حكموا متسرعين ، بادئ الرأي ، على أئمة أفنوا حيائهم التي لا يخلو منها عصر ولا إنسان .

ولقد قرأت هذا الكتاب ودرَّسته مرات ، واهتممت أن أُيسّر على القارئ القراءة فيه بوضع علامات الترقيم التي تساعد على فهم النص ، وضبط ما يمكن أن يُشْكل عليه نحوًا وصرفًا ولغةً ، مع عزو الآيات إلى مواطنها ، وتخريج الأحاديث والحكم عليها غالبًا ، والكلام على الأشعار والنظم بما يفيد ، وحل ما أشكل من غريب اللغة ، وعمل الفهارس اللازمة لذلك .

ولقد علَّقت على مواطن من الكتاب تكشف عن مقصود المصنف ، وتفيد طالب العلم : أي علم .. في فهم كتب التراث ، ومبادئ منطلقاته .

وترجمت للإمام الباجوري ترجمة ضافية أرجو أن تكون وافية بالمقصود ، والله أسالُ



فقدمة التحقيق سيست

أن يجعل هذا العمل في ميزان حسناتي يوم لقائه ، وأن يستر خللَه وعيبه . فإن أحسنت فذلك فضل الله ، وإن كانت الأخرى فمني ومن تقصيري .

والحمد لله رب العالمين

على لمجمعة شَمَّد الشَّافِعِيّ الأستاذ بالأزهر الشريف الفاهرة في : معرم ١٤١٩هـ

۷ .....



سي حاشية البيجوري على جوهرة الروب

سندي في قراءة كتاب

« جوهرة التوحيد »

أقول أنا الفقير إلى الله علي بن جمعة بن محمد بن عبد الوهاب الشافعي الأزهري المصري ذو التقصير :

حدثنا شيخنا عمدة الأنام القائم بغرض الاجتهاد في هذا الزمان الحسيب النسيب أبو الفضل عبد الله بن سيدي محمد بن الصديق الغماري الحسني نفعنا الله بعلومه وأفاض علينا من بركاته قال :

حدثنا شيخنا المُعَمَّر محمد دويدار التلاوي الكفراوي ببيته في تَلا وقد جاوز المائة من السنين حينئذ : عن البرهان الباجوري بإجازته لأهل العصر ، بما يصبح له روايته وبمؤلفاته ومنها جوهرة التوحيد .

فبيني وبين البرهان الباجوري اثنان وهذا أعلى سند على وجه الأرض الآن أعلانا به السيد أبو الفضل – أعلى الله مقامه في الجنة آمين .

وكذلك أرويه عن شيخي محمد زكي الدين إبراهيم عن محمد بن عبد الله بن إبراهيم العاقوري العربي الليبي عن البرهان الباجوري وعن الشيخ محمد الحافظ التيجاني عن العاقوري عنه وعن الشيخ محمد علوي المالكي المكي عن العاقوري عنه وكان العاقوري تقلمة من تلامذة الباجوري شيد.

وقد أجزت أهل العلم الشرعي الشريف برواية تلك الحاشية بهذه الأسانيد .

على أننا رويناه نازلًا : عن السيد أبى الفضل عبد الله بن الصديق ، وعن شيخنا مسند الدنيا تتملئ محمد يس الفاداني الشافعي ، وهما عن محدث الحرمين عمر ابن حمدان المحرّسي الشافعي ، عن العلامة محمد محفوظ التُرتسي الشافعي ، عن السبد أبي بكر محمد شطا المكي الشافعي ؛ عن الشيخ أحمد زيني دحلان مفتي مكة الشافعي عن الشيخ عثمان بن حسن الدمياطي الشافعي ، عن العلامة عبد الله بن حجازي الشرقاوي الشافعي ، عن البرهان الباجوري الشافعي .

فهذا سند مسلسل بالشافعية والحمد لله رب العالمين



ترجمة الإمام الباجوري (١)

هو : برهان الدين <sup>(1)</sup> إبراهيم الباجوري بن الشيخ محمد الجيزاوي بن أحمد ولد سنة ١٩٩٨ه بقرية باجور بمحافظة المنوفية ( وهي معافقة لسنة ١٧٨٢م ) ونشأ بحجر والده ، وقرأ عليه القرآن وجؤده ، وقدم إلى الأزهر لتلقي العلم سنة ١٢١٢هـ (١٧٩٧م ) وسنه إذ ذلك أربع عشرة سنة ، وفي سنه ١٢١٣هـ (١٧٩٨م ) دخل الفرنسيون مصر ، فخرج هو إلى الجيزة وأقام بها مدة ثم عاد إلى الأزهر سنة ١٢١٦هـ (١٨٠١م ) بعد خروج الفرنسيس كما أفاد ذلك بنغسه .

شيوخه ،

١ - العلامة محمد الأمير الكبير المالكي ، صاحب الثبت الشهير .
 ٢ - الشيخ عبد الله الشرقاوي الشافعي ، شيخ الجامع الأزهر ، وصاحب كتاب فتح المبدى شرح مختصر الزبيدي لصحيح البخاري .

- ٣ الشيخ داود القلعاوي .
   ٤ الشيخ محمد الفضالي ، لازمه وأكثر من الأخذ عنه ، وبقي معه حتى مات .
   ٤ تعالى .
  - الشيخ حسن القويسني شيخ الجامع الأزهر .

طلبه للعلم ، ومؤلفاته :

درس العلم على أولئك الأكابر ، وفي مدة قريبة ظهرت عليه آية النجابة ، فدرًس وألَّف التآليف العديدة المفيدة في شتى الفنون فألف :

(-) انظر : ترجمته في المصادر الآنية :
 ۲/٩ للزركلي ١١/١ .
 ۲/٩ للزركلي ١١/١ .
 ٢ معجم المطبوعات صد ٢٠٥ .
 ٢ مقدمة شرح الأم لأحمد الحسين مخطوط .

(-) ويقال البرهان ، والألف واللام عوض عن مضاف إليه أي برهان الدين ، وذلك مثل ابن الصلاح أي صلاح الدين ، الكمال بن الهمام أي كمال الدين.. وهكذا ، واشتهر عند المتأخرين لقب البرهان لمن اسمه في الديم ، كما اشتهر نور الدين لمن السمه على ، والشمس لمحمد ، والشرف ليحيى ، والشهاب لأحمد .. إلخ وهذا شيه بالكمى نقد شاع أبو الحسن لعلى وأبو الشاء لمحمود ، وأبو زكريا ليحيى ، وأبو داود لسليمان ، وأبو مليمان لداود ، وأبو عبد الله عمد ... وهكذا .. والشهر عند المتأخرين لقب البرهان لمن اسمه في عمد المان الدين ، الكمال بن الهمام أي كمال الدين.. وهكذا ، واشتهر عند المتأخرين لقب البرهان لمن اسمه إبراهيم ، كما اشتهر نور الدين لمن اسمه على ، والشمس لمحمد ، والشرف ليحيى ، والشهاب لأحمد ... إلخ وهذا شبه بالكنى نقد شاع أبو الحسن لعلي وأبو الشاء لمحمود ، وأبو زكريا ليحيى ، وأبو داود لسليمان ، وأبو سليمان لداود ، وأبو عبد الله لمحمد ... وهكذا .



+ ا

حائبية البيجدوني ملي ومعدد النم بد

٢ - حاشية على رسالة شيخه الفضالي ( في قول لا إله إلا الله ) وذلك سنة
 ٢ - حاشية على رسالة شيخه الفضالي ( في قول لا إله إلا الله ) وذلك سنة .
 ٢ - وفي سنة ١٢٢٣هـ ( ١٨٠٨م ) ألف حاشية تحقيق المقام على رسالة كفاية
 ٢ - وفي ما يجب عليهم في علم الكلام لشيخه الفضالي أيضًا .

٣ – وفي سنة ١٢٢٤هـ ( ١٨٠٩ ) ألف كتاب فتح القريب المجيد شرح بداية المريد في التوحيد للشيخ السباعي .

٤ ، ٥ – وفي سنة ١٢٢٥هـ ( ١٨١٠م ) ألف كتابين هما : حاشية على مولد المصطفي ، لابن حجر الهيتمي ، وحاشية على مختصر السنوسي في المنطق .

٢، ٦ - وفي سنة ١٢٢٦ ( ١٨١١ م ) ألف كتابين هما : حاشية على متن الشلم للأخضري في المنطق أيضا ، وحاشية على متن السمرقندية في فن البيان .

١١ ، ١٢ – وفي سنة ١٢٢٩هـ ( ١٨١٣م ) انتهى من كتابين : فتت رب البرية شرح الدرة البهية في نظم الأجرومية للعلامة العُمّريطي ، وحاشية على البردة الشريغة .

١٩ ، ١٤ ، ١٥ – وفي سنة ١٢٣٤هـ ( ١٨١٨م ) انتهى من حاشية الإسعاد على بانت سعاد ، وكتاب تحفة المريد شرح جوهرة التوحيد للقاني وهو هذا الذي معنا الآن ، وفتح الفتاح على ضوء المصباح في أحكام النكاح .

١٦ – وفي سنة ١٢٣٦هـ ( ١٨٢٠م ) انتهى من التحفة الخيرية على الفوائد. الشنشورية شرح المنظومة الرحبية في المواريث .

١٧ ، ١٨ – وفي سنة ١٢٣٨هـ ( ١٨٢٢م) انتهى من كتابين هما الدرر الحسان على فتح الرحمن فيما يحصل به الإسلام والإيمان للزبيدي ، ورسالة صغبرة في في الكلام من تأليفه هو <sup>(١)</sup> .

(١) قام بشرح هذه الرسالة الشيخ محمد النشار الشربيني الخلوتي الشافعي سماه: حدَّصة النَّسمة النَّسمة على الرسالة الباجورية ، طبع بمطبعة الكلية سنة ١٣٣٠هـ وهو اختصار شرحه الكبير عليها المسمى النحفة النَّسية على على الرسالة الباجورية وقد طبعت ثلاث مرات واختصره في الرابعة .



 نسبة إليه الشيخ العدوي في ترجمته للباجوري في آخر المواهب اللدنية شرح الشمائل المحمدية والمطبوعة تبطيمة بولاق سنة ١٢٨٠هـ وهي أقدم و أوثق ترجمة للشيخ حيث إنها كتبت بعد وقاته بثلاث سنين .



صورة بحث في اللفظ عند الإمام النووي ( ت ٦٧٦هـ) في القرن السابع حيث ألف دقائق المنهاج وذكر فيه : «ومقصودي به التنبيه على الحكمة في العدول عن عبارة المحرر وفي إلحاق قيد أو حرف أو شرح للمسألة ونحو ذلك » .

ثم رأينا السعد التفتازاني (ت ٧٩٦ هـ) تظهر عنده كلمة الحاشية على العضد فيقال : حاشية التفتازاني على العضد أي : على شرح العضد لمختصر ابن الحاجب في أصول الفقه ، ثم يأتي كذلك الشريف الجرجاني (ت ٨١٦ هـ) فحشّى على العضد أيضًا ، ثم نرى الحاشية بمعناها المتأخر مع الشيخ سليمان الجمل (ت ٢٠١٠ هـ) حيث كمتّى على جملة كتب منها كتب السيوطي ( ٩١١ هـ) فله حاشية على تفسير الجلالين في أربعة مجلدات ، انتهى منها سنة ١٩٩٨ه ، وبعد الشيخ الجمل انتشرت طريقة الحواشي ( أي : في القرن الثاني عشر الهجري) ظلت حتى الشيخ محمد بخيت المطيعي الذي حشَّى على شرح الإسنوي على متن منهاج الأصول للبيضاوي فكان هذه المرحلة من التأليف ظلت من نحو سنة ١٢٩٨ه إلى ١٣٥٠ه قرن ونصف من الزمان .

وأرى أن اهتمام السابقين بالشرح بعد ما اهتم الأولون بالتأليف ثم اهتمام اللاحقين بالتحشية كان جميعًا قيامًا بواجب الوقت الذي عاشوه وهدفهم هو حفظ الدين ونفله لمن بعدهم عن طريق ما يحفظ على الناس ملكة اللغة العربية التي هي بداية كل حضارة وصحوة ونهضة .

فعصر الشافعي – رضي الله تعالى عنه – في القرن الثاني الهجري يختلف في تركيبه الاجتماعي وحالة أهله اللسانية وشيوع النقلة والعلماء عن عصر النووي في القرن السامع الذي اجتاحت فيه التتار بغداد ( ٦٥٦ هـ) ودمرت الكتب وقتلت العلماء ، وكذلك يختلف هذا وذاك عن القرن العاشر الهجري حيث ذهبت ملكة العربية أو كادت ، وأفنى علماء الترك – وهي فتوى تبين خطؤها – للسلطان سليم الذي أراد أن يجعل لسان الدولة العربية بعدم لزوم ذلك ، ولو أطاعوه لمنع ذلك كثيرًا من البلاء الذي حلّ بالأمة بعد دلك .

فإذا عرفنا أن الحواشي كانت كتبًا دراسية وليست دعوية ، تخاطب جمهورًا معبنًا في قاعة الدرس وأنها إنما ألَّفت لضبط النقل على أعلى مستوى ، وأنها قامت بدور كسر في تدريب الطلاب على البحث والفهم الدقيق للعبارة مما جعلهم أكثر قدرة على فهم النص القرآني والحديث الشريف بعدما ذهبت الملكة العربية والغصاحة اللسانية السليفية . وإذا عرفنا أيضًا أن عدم الاهتمام بالألفاظ فيما بعد قد أوقع الناس اليوم في قطع النواصل



۱۳=

مقدمة النحقيق سي

والفهم حتى بين أهل العلم الواحد فيما يسمى « حوار الطرشان » ، علمنا أن الحواشي في عصرها لم تكن سمة تخلف أو جمود ، وأنه يجب على علماء كل عصر أن يقوموا « بواجب الوقت » حتى يحققوا الهدف الذي لم يتغير عبر العصور وهو نقل هذا الدين والدعوة إليه عسى الله أن يُخرج الناسَ من الظلمات إلى النور .

وتولى الشيخ الباجوري التدريس حتى وصل إلى مشيخة الأزهر من سنة ١٢٦٣هـ إلى وفاته خلفًا للشيخ الصفتي ، وكان من حقه أن يتقدم عليه حتى قال من هنأه بالمشيخة :

بًا دها أعط القوش باريُّها فقد القَرْطَت في التُفاديم والتَّأخير. **وفاته** :

انتقل رحمه الله تعالى إلى جوار ربه يوم الخميس ٢٨ من ذي القعدة سنة ١٢٧٦هـ الموافق ( ١٩ يوليو ١٨٦٠ م ) وصُلَّي عليه بالأزهر الشريف ، وكان يومًا مشهودًا لم يكن لغيره من المشايخ ، ودفن بالقرافة الكبرى المشهورة بالمجاورين.



This file was downloaded from QuranicThought.com

متن الجوهرة :

وهرة التوء إَلاَّهُ ٱلرَّحْزُ الرَّحِي

[ / ~ / ]

ثُمَّ سَلاَمُ اللَّهِ مَعْ صَلاَتِهِ [٩-٢١] وَقَدْ خَلا الدِّينُ عَنِ التَّوْحِيدِ ٢٢-٣٢] بسَيْفِهِ وَهَدْيهِ لِلْحَقِّ ٢٢١-٢٤ وآليه وصحب وحزبه ٢١٦-٧٧ محتَّمٌ يحتاجُ للتبيين [٤٨-٥٢] ٢ - لكنْ منَ التطويل كَلَّت الْهمَمْ فَصَارَ فيه الاختصارُ مُلْتَزَمْ [٥٣ - ٥٥] ٧ - وَهـذِهِ أَرْجوزةٌ لَقَّبْتُهَا جَوْهَرَةَ التَّوْحِيدِ قَدْ هَذَّبْتُهَا [٥٠- ٢٠] ٨ - وَاللَّه أَرجُو في الَقبولِ نَافعِا بِهَا مُريدًا في الثَّوَابِ طَامعا [٢١ - ٢١] عَلَيِه أَنْ يَعْرِفَ مَا قَدْ وَجَبًا [٢٧- ٧٧] وَمِثْلَ ذَا لُرسْلِهِ فَاسْتَمِعَا [٧٨- ٨١] إِيَانُهُ لَمْ يَخْلُ مِنْ تَرْدِيدِ [٨٢- ٨٢] وَبِعَضْهِمْ حَقَّقَ فِيهِ الْكَشْفَا [٥٠-٩٠] كَفَى وإلا لَمْ يَزَلْ في الضَّيْرِ [ 95 - 91 ] مغرفة وفيه لحُلْف مُنْتَصِبْ [99-90] للِعَالَم العُلْوِيِّ ثمَّ السُّفْلِي [١٠٠-١٠٤] ١٦ - تَجدْ بِهِ صُنْعًا بَديَع الحِكَم لكِنْ بِه قَامَ دَليلُ العَدَمِ [١٠٠-١٠٨] عَلَيْهِ قَطْعًا يَسْتَحِيلُ القِدَمُ [١١٠-١١٠] وَالنُّطْقُ فِيهِ الْخُلْفُ بِالتَّحْقِيقِ [١١١-١١١] شَطْرٌ وَالإسْلاَمَ اشْرَحَنَّ بِالْعَمَلْ [١١٩-١٢] كَذَا الصَّيَامُ فَادْر وَالزكاةُ [١٣١-١٣١] بمَا تَنزيدُ طَاعَةُ الإنْسَانِ [١٣٢-١٣٣] وَقِيلَ لَا خُلْفَ كَذَا قَدْ نُقلاً [١٣٨-١٣٨]

 ۱ - الحُمَدُ لِلَهِ على صِلاَتِهِ - عَلَى نَبِي جَاءَ بِالتَّوحِيدِ - فَأَرْشَدَ الخُلْقَ لِدِين الحقِّ - مُحَمَّدُ الْعَاقِبْ لِرُسْل رَبَّهْ ه - وبعدُ فالعلمُ بأصل الدين ٩ - فَكُلُّ مَنْ كُلَّفَ شَرْعًا وَجَبَا ١٠ - لله وَالْجَائَز وَ الْمُمْتَنعَا ١١ - إذْ كُلُّ مَنْ قَلَّدَ في التَّوْحِيدِ ١٢ - فَفْيِهِ بَعْضُ الْقَوم يَحْكي الْخُلْفَا ١٣ - فقال إنْ يَجْزِمْ بِقَوْلِ الْغَيْرِ ١٤ - وَاجزِمْ بِأَنَّ أَوَّلًا مِمَّا يَجِبْ ١٥ - فَانْظُرْ إِلَى نَفْسِكَ ١٧ - وَكُلُّ مَا جَازَ عَلَيْهِ الْعَدَمُ ١٨ - وفُسِّرَ الإيمَانُ بالتَّصدِيق ١٩ - فَقَيلَ شَرْطٌ كَالْعَمَلْ وَقَيلَ بَلْ ٢٠ - مِثَالُ هَذَا الْحَجُّ وَالصَّلاَةُ ٢١ - وَرُجِّحَتْ زِياَدَةُ الْإِيمَانِ ۲۲ - ونَقْصُهُ بِنَقْص

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

- 14

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد كَذَا بَقَاءٌ لأَيُشَابُ بِالْعَدَمْ [127-189] مُخَالِفٌ بُرِهَاَنُ هِذَا الْقِدَمُ [ \ { \ - \ { \ Y ] مُنَزهًا أوصَافُهُ سَنيَّة [ 107- 189] ووالد كذا الولد والأصدقا [١٥٧-١٧٧] أَمْرًا وَ عِلْمًا وَ الرِّضا كَمَا ثَبَتْ [ \ Y Y - \ \ \ A] فَاتبَعْ سَبِيلَ ٱلْحَقِّ وَاطرَحِ الرِّيَبْ [ \ \ 0~ \ \ \ \] ثمَّ ٱلبَصَرُ بِذِي أَتَانَا السَّمُعُ [ ٢٠٢- ١٨٦] وَ عِنْدَ قَوْمٍ صَحَّ فِيهِ الْوَقْفُ [ ٢٠٨- ٢٠٣] سَمِع بصُيرٌ مَا يَشَا يُرِيدُ [ 117- 1.9] لَيْسَتْ بِغَيْرِ أَوْ بِعَيْنِ الذَّاتِ [ 117-117] ٣٣ - فَقُدْرَةٌ بَمُمْكِن تَعَلَّقَتْ بِلا تَنَاهِي مَا بِهِ تَعَلَّقَتْ [ 777-777] إرَادَة وَالْعِلْمُ لَكِنْ عَمَّ ذِي [ 171- 119] وَمَسْلُ ذَا كَلاَمُهُ فَلنتَّبعْ [٢٣٣-٢٣٠] كَذَا البَصَر إِدْرَاكُهُ إَنْ قِيلَ بِهْ [ 181- 181] ثُمَّ الحَيَاةُ مَا بِشَيْ تَعَلَّقَتْ [ 111 - 117] كَذَا صِفَاتُ ذَاتِهِ قَدِيَمَهُ [ 227 - 107 ] كَذَا الصَّفَاتُ فَاحْفَظِ السَّمْعِيَّهُ [ 201- 202] أَوَّلْهُ أَوْ فَوِّضْ وَرِمْ تَنْزِيهَا [ 117- 107] عَن الْحُدُوثِ واحذَر انْتَقاَمَهْ [ זיז – זיז ] إحْمِلْ عَلَى اللَّفْظِ الَّذِي قَدْ دَلا [ 174- 175] في حَقِّهِ كَٱلْكَوْنِ فِي الجِهَاتِ [ 1 1 - 1 1 . ] إيجادًا إعْدَامًا كَرَزَقَهُ الْغِنَى ٢٨٥-٢٨٧] مُوَفِّق لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَصِلْ [ 191- 114] ومُـنْـجـز لمن أرادَ وَعْـدَهُ [ 8.0- 299] كَذَا الشقي ثُمَّ لَمْ يَنْتَقِل [ " 1 " - " - 7] وَلَمْ يَكُنْ مُؤَثِّرًا فَلْتعرفَا [ "19- "1"]

٢٣ - فَوَاجب لَهُ الْوَجُودُ وَالْقِدَمْ ٢٤ - وَأَنَّهُ لِمَا يَنَالُ الْعَدَمُ ٢٥ - قيامُهُ بالَنَّفس وَحدَانيَّة ٢٢ - عن ضد أو شبه أو شريك مطلقًا ٢٧ - وقـ لدرة إراكة وغايرت ٢٨ - وَعِلْمُهُ وَلاَ يُقَالُ مَكْتَسَبْ ٢٩ - حَيَاتُهُ كَذَا ٱلْكَلاَمُ السَّمْحُ .٣ - فَهَلْ لَهُ إِدْرَاكُ أَوْ لاَ خُلْفُ ٣١ - حتى عليم قَادِرٌ مُريدُ ٣٢ - مَتْكَلِّمَ ثُمَّ صِفَاتُ الذَّاتِ ٣٤ - وَوَحْدَةً أَوْجِبْ لَهَا وَمِثْلُ ذِي ٣٥ - وَعَمَّ أَيْضًا وَاجِبًا وَالْمُتَنِعْ ٣٦ - وَكُلُّ مَوْجُودٍ أَنِطْ للسَّمْع ٣٧ - وَغَيْرُ عِلْم هَٰذِهِ كَمَا ثَبَتْ ٣٨ - وَعِنْدَنَا أَسْمَاؤُهُ الْعَظِيمِهِ ٣٩ - وَاختِيرِ أَنَّ اسْمَاهُ تَوْقِيفَيَّهُ ٤٠ - وَكُل نَصٌ أَوْهَمَ التَّشْبِيهَا ٤١ - وَنَزِهِ الْقُرْآنَ أَيْ كَلامه ٤٢ - فَكُلُّ نَصِّ للْحُدُوثِ دَلًّا ٤٣ – وَيَسَتِحيلُ ضِدُّ ذِي الصَّفات ٤٤ - وَجَائَزُ في حَقَّهِ مَا أَمْكَنَا ه؛ - فَخَالِق لَعَبْدِهِ وَمَا عَمِلْ ٤٦ - وَخَاذِل لَمْنْ أَرَادَ بُعْدَهُ ٤٧ - فَوْزُ السَّعِيد عِنْدَهُ في الأَزَلِ ٨٤ - وَعِنْدَنَا لِلْعَبْدِ كَسْبٌ كُلْفَا

|                      | THE PRINCE GHAZI TRUS                       |                                                  |
|----------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ۱۷                   | FOR QUR'ÀNIC THOUGH                         | متن الجوهرة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| [ ٣٢٤- ٣٢٠]          | وَلَيْسَ كَلًّا يَفْعَلُ أَخْتَيَارًا       | ٤٩ - فَلَيْسَ مَجْبُورًا وَلاَ اخْتِيَارًا       |
| [ *** - *** •]       | وَإِنْ يُعَذِّبْ فَبِمَحض العَدْلِ          | ٥٠ - فإن يُثنَّنَا فَبِمَحْضٍ الفَضلِ            |
| [ 779- 777]          | عَلَيهِ زُورَ ما عَلَيَهِ وَاجِبُ           | ٥١ - وقَوْلُهُم إن الصلاحَ وَاجِب                |
| [ ٣٤٤- ٣٤٠]          | وشببهها فمحاذر المحمالا                     | ٥٢ – ألم يروا إيلامه الأطفالا                    |
| [ 808- 880]          | والخير كالإسلام وجهل الكفر                  | ٥٣ - وجائز عليه خلق الشر                         |
| [ ٣0٩- ٣٥٤]          | و بالقَضَا كَمَا أتى في الخبر               | ٥٤ - وَوَاجب إِيمانُنَا بالقَدَرِ                |
| [ ٣٧٢- ٣٦٠]          | لكن بلا كَيْفٍ ولا الحصّارِ                 | ٥٥ - وَمَنْه أَنْ يُنْظَرَ بِالأَبِصَارِ         |
| [ "٩ "٧"]            | هذا ولِلمُحْتارِ دُنْيَا ثَبَتَتْ           | ٥٦ - للمؤمنين إذ بجائز عُلِّقَتْ                 |
| [ ٣٩٨- ٣٩١]          | فلا ۇلجوبَ بلْ بمحضْ الفَضْل                | ٥٧ – ومنه إرسالُ جَميعِ الرُّسْلِ                |
| [ 2 • 7 - 799]       | فَدَعْ هَوَى قَوْمٍ بِهِم قَدْ لَعِبَا      | ٨٥ - لكنْ بذا إيمانُنَا قَدْ وَجَبَا             |
| [ 111- 1.7]          | وصِدْقُهُمْ وَضِفْ لَهُ الفَطَانَة          | ٥٩ - وَوَاجِب فِي حَقْهِمُ الأَمانة              |
| [ 117- 117]          | ويَسْتحِيلُ ضدها كَمَا رَوَوْا              | ٦٠ - وَمِثْلُ ذَا تَبْلِيغُهُمْ لَمَا أَتَوْا    |
| [ ٤٢٦- ٤١٧]          | وَكَمَالجِماعِ لِمُلْنَّسا فِي الحِلُّ      | ٦١ - وجَائِزٌ فِي حَقِّهِمْ كَالأُكْلِ           |
| [ ٤٣٦- ٤٢٧]          | شَهَادتا الإسلامِ فـأَطْرح المِرا           | ٦٢ - وَجَامِعٌ مَعْنَى الذي تَقَررا              |
| [ ٤٤٠- ٤٣٧]          | وَلَوْ رَقَى فِي الْخَيرِ أَعْلَى عَقَبَه   | ٦٣ - وَلَمْ تَكُنْ نُبُوَّةٌ مُكْتَسَبَة         |
| [ \$ \$ 7 - \$ \$ 1] | يَـشَـاءُ جَـلَّ الـلَّـه وَاهِـبُ المِيْنُ | ٦٤ - بَلْ ذَاكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤتيهِ لَمَنْ    |
| [ ££9- ££V]          | الإطْلاقِ نَبِينا فَمِلْ عَنِ الشَّقَاق     | ٦٥ - وأَفْضَلُ الْخَلْقِ عملى                    |
| [ ٤٥٧- ٤٥٠]          | وبَعْدَهُمْ مَلاَئِكَة ذِي الفَضلِ          | ٦٦ - وَالأَنْبِيا يَلُونَهُ فِي الْفَضْلِ        |
| [ ٤٦١- ٤٥٨]          | وبَعْضُ كُلَّ بَعْضَهُ قَد يَفْضُلُ         | ٦٧ - هذَا وقَوْمٌ فَصَّلُوا إِذ فَضَّلُوا        |
| [ \$10- \$11]        | ويحصمة البماري لِكُلٍّ حتمًا                | ۲۸ - بِالْمُعجزات أَيَّدُوا تَكَرِمَا            |
| [ ११९- १११]          | به الجَمِيعَ رَبُّنَا وعَمَّمَا             | ٦٩ - وَخُصٌ خَيْرُ الْخَلْقِ أَنْ قَدْ تَمَّمَا  |
| [ ٤٧٢- ٤٧٠]          | بغَيره حَتَّى الزَّمَانُ يُنْسَخُ           | ٧٠ - بَعْثَتَهُ فَشَرْعُهُ لاَ يُنْسَخُ          |
| [ ٤٧٤- ٤٧٣]          | حَتْمًا أَذَلَّ اللَّه مَنْ لَهُ مَنَعْ     | ٧١ - وَنَسْخُهُ لَشَرْعٍ غَيْرِه وَقَعْ          |
| [ ٤٧٧ ٤٧٥]           | أجِزْ ومَا فِي ذَا لَهُ مِنْ غَضٌّ          | ٧٢ - وَنَسْخَ بَعْضٍ شَرْعِهِ بِالبَعْضِ         |
| [ ٤٨١- ٤٧٨]          | مِنْهَا كَلاَمُ اللَّه مُعْجِزُ البَشَرْ    | ٧٣ - وَمُعْجِزَاتُهُ كَثيرَة غُرَرْ              |
| [ ٤٨٤- ٤٨٢]          | وَبَـرُّئَـنْ لـعَـائـشَـه ممـا رَمَـوا     | ٧٤ - والجْزِمْ بمعراجِ النبي كَمَا رَوَوا        |

IE PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

<u>الا ح</u>

فَتَابِعي فَتَابِعٌ لَنْ تَبِعْ [١٨٥ -٤٩٠] وَأَمْرُهُمْ فِي الْفَضْلِ كَالْخِلَافَهْ [ 295- 291] ست تمام المعشرة [ 297- 292] فَأَهْلُ أَحُدْ فَبَيْعَةُ الرَّضُوانِ [٥٠٣- ٤٩٧] هذًا وَفِي تَعْيِينِهِمْ قَا. اخْتْلِفْ [٥،٩-٥،٩] إِنْ خُضْتَ فِيهِ وَاجْتَنِبِ دَاءَ الْحَسَدْ [017-01.] كَـذَا أبـو الـقَـاسِـمْ هُـدَاةُ الأُمَّـهْ [310-776] كَذَا حَكَّى القَوْمُ بِلَفْظٍ يُفْهَمُ [٢٢٥ - ٢٢٥] ومَنْ نَفَاها انْسِذَنْ كَلامَه [٥٣٩-٥٢٨] كَمَا مِنَ القُرآنِ وعْدًا يُسْمَع [0\$2-02.] وَكَاتِبون خِيَرَةٌ لَنْ يُهْمِلُوا [002-020] حَتَّى الأَنينَ في المَرَضْ كَمَاً نُقِل [000-000] فَـرُبَّ مَـنْ جَـدً لأَمْبِ وَصَـلا [075-009] وَيَـقْـبِـضُ الـرُّوحَ رَسُـولُ الموتِ [٥٧٢ - ٥٦٥] وَغَيْرُ هَذا باطِلٌ لا يُقْبَل [०४४ - ०४७] واسْتَظْهَرَ السُّبْكي بَقَاهَا اللَّذ عُرِفْ [٧٩٩-٧٩١] المُزْنِـيَّ لـلـبِـلَـى وَوَضَّـحَـا [041-041] عُمُومَه فَاطْلُبْ لما قَدْ لَخُصُوا [014-014] نَصٍّ عَنِ الشَّارِعِ لَكِن وُجِدًا [291-279] فَحَسْبُكَ النَّصُّ بِهِذَا السُّنَـدِ [097-097] فيه خلافًا فَانْظُرَنْ مَا فَسَّروا [1.0-098] تعيمة واجب كمتغث الحشر [זיד–זיז] عَنْ عَدَم وقيل عن تَفْريق [١٢٤-١٢٢] بِالأَنْبِيَا وَمَنْ عَلَيْهِمْ نُصًا [٦٢٢-١٣٢] وَرُجِّحَتْ إِعَسادَةُ الأُعْسِانِ [780-788] حـق ومـا في حـق ارتـيـاب [١٣٦-١٣٩]

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٧٥ - وَصَحْبه خَير الْقُرُونِ فَاسَتمِعْ ٧٦ - وَخَيْرُهُمُ مَنْ وَلِي الْخَلِافَةُ ٧٧ - يَليهمُ قَوْمٌ كَرَامٌ بَرَرَهُ ٧٨ - فَأَهْلُ بَدْر الْعَظيم الشانِ ٧٩ - وَالسَّابِقُونَ فَضْلُهُمْ نَصًّا عُرِفْ ٨٠ - وأول التَشَاجُرَ الَّذِي وَرَدْ ٨١ - ومتالِكٌ وسَائِر الأئِمَة ٨٢ - فَواجِبٌ تَقْلِيدُ حَبْرٍ مِنْهُمُ ٨٣ - وَ أَثْبَتَنْ للأوليا الكَرَامَهُ ٨٤ - وَعِنْدَنَا أَنَّ الدُّعَاءَ يَنْفَعُ ه٨ - بَكُلٍّ عَبْدٍ حَافِظُونَ وُكُّلُوا ٨٦ - مِنْ أَمْرِهِ شَيْمًا فَعَلْ وَلَوْ ذَهِلْ ٨٧ - فَحَاسِبِ النفْسَ وَقَلِّل الأمَلا ٨٨ - وَوَاجَبٌ إِيمَانِنَا بِالْمُؤْتِ ٨٩ - وَمَيِّتٌ بِعُمْرِهِ مَنْ يُقْتَلُ ٩٠ - وَفِي فَنَا النَفْسِ لَدَى النَفْخ أَختُلِفْ ٩١ - عَجْبُ الذَّنَبْ كَالرُّوح لَكِنْ صَحَّحَا ٩٢ - وَكُلُّ شَيءٍ هَالِكٌ قَدْ خَصَّصُوا ٩٣ - وَلا تَخضْ في الرُّوح إِذْ ما وَرَدَا ٩٤ - لِمَالِكَ هِي صُورَةٌ كَالْجُسَبَدِ ه٩ ~ وَالعَقْلُ كَالرُّوحِ ولكن قرروا ٩٦ – سُؤَالُنَا ثُمَّ عَـذَابُ القَبْر ٩٧ ~ وَقُلْ يُعَادُ الجِسْمُ بالتحقيقِ ٩٨ - مَحضّين لكِنْ ذَا الخِلافُ خُصًّا ٩٩ - وَفِي إِعَادَةِ الْعَرَضْ قَوْلان ١٠٠ - وفي الزمن قولان والحساب

19= متن الجوهرة 💴 وَالْحَسَنَاتُ ضُوعِفَتْ بِالفَضْلِ [١٤٣-١٤٠] ١٠١ - فَالسَّيئَاتُ عِنْدَهُ بِالمُثْل ١٠٢ - وَبِاجْتنابٍ لِلْكَبَائرْ تُغْفَرُ صَغَائِر وَجَا الوضُو يُكَفِّرُ [١٥٢-١٥٢] ١٠٣ - وَاليومُ الآخِرُ ثُم هَوْلُ الموقِفِ حَق فَخَفِّفْ يَا رَحِيمُ وَاسْعِفِ [٦٥٨-٢٦٤] كَمَا مِنَ القُرْآن نَصًّا عُرفًا [١٦٩-٦٦٩] ١٠٤ - وَوَاجِبٌ أَخْذُ العِبَادِ الصُّحْفَا فَتُوزَنُ الكُتْبُ أُو الأُعيانُ [١٧٠-١٧٣] ١٠٥ - وَمِثْلُ هَٰذَا الوَزْنُ وَالْمِيزَانُ مُرُورُهُمْ فَسَالِمٌ وَ مُنْتَلِفٌ [١٧٨-١٧٤] ١٠٦ - كَذَا الصِّرَاطُ فَالْعِبَادُ مُخْتَلِفٌ وَالْكَاتِبُونَ اللَّوْحُ كُلٌّ حِكَمُ [٧٩-١٧٤] ١٠٧ - وَالْعَرْشُ وَالْكُرْسِيُّ ثُمَّ الْقَلَمُ يَجِبْ عَلَيْكَ أَيُّهَا الإنْسَانُ [١٨٦-١٨٦] ١٠٨ - لا لاحْتيَاج وَبِهَا الإِيَمَانُ فَلاَ تَمِلْ لجَاحِدٍ ذي جِنَّهُ [١٩٢-١٩٢] ١٠٩ - وَالنَّارُ حَتَّى أُوجِدَتْ كَالْجَنَّه مُعَذَّبٌ مُنَعَمٌ مَهْمَا بَقِي [١٩٣-١٩٣] ١١٠ - دَارًا خُلُودٍ للسَّعِيدِ وَالشَّقي حَتْمٌ كَمَا قَدْ جَاءَنا في النَّقْل ١١١ - إيمَانُنَا بِحَوْض خَيْر الرسل [1.0-199] بِعَهْدِهِمْ وَقُلْ يُذَادُ مَنْ طَغَوْا ١١٢ - يَنَالُ شُرْبًا مِنْهُ أَقْوَامٌ وَفَوْا [1.4-1.1] مُحَمَّدٍ مُقَدَّمًا لا تَمنَع ١١٣ - وَوَاجِبٌ شَفَاعَةُ المشفَّع [715-7.9] يَشْفَعْ كَمَا قَدْ جَاءَ فِي الأُخْبَارِ ١١٤ - وَغَيْرِه مِنْ مُرْتَضَى الأُخْيَارِ فَلا نُكَفِّرْ مُؤْمِنًا بِالوزْرِ ١١٥ - إذْ جَائِزٌ غُفْرَانُ غَير الكُفْر فَسَأَمْسِرُه مُسْفَسوَّضٌ لِسربُّسِهِ [٧١٥-٧١٣] ١١٦ - وَمَنْ يمتْ وَلَم يَتُبْ مِنْ ذَنْبِهِ كَبِيرةً ثُمَّ الخُلُودُ مُجُتَنَبٌ [٧٢١-٧٢١] ١١٧ - وَوَاجِبٌ تَعْذِيبُ بَعْضِ ارتَكُبْ وَرَزْقِهِ مِنْ مُشْتِهَى الجَنَّاتِ ٢٧٢٧-٧٣٧] ١١٨ - وَصِف شَهيدَ الحرب بِالحياةِ وَقِيلَ لاَ بَلْ مَا مُلِكْ وَمَا اتَّبِعْ ١١٩ - وَالرِّزْقُ عِنْدَ القوْم مَا بِهِ انْتُفعْ وَيَرْزُقُ الْمُكرُوة وَالْحُرَّرُ الْمُعَرِّمَا [٧٤١-٧٣٣] ١٢٠ - فَيَرْزُقُ اللَّه الْحَلَالَ فَاعْلَمَا واَلرَّاجِحُ التَّفْصِيلُ حَسْبَمَا عُرِفْ [٧٤٧-٧٤٧] ١٢١ - في الاكْتِسَابِ وَالتَّوَكُّل اخْتُلِفْ وَثَمَابِتٌ في الْخَارِج الْمُوَجُودُ [٧،٩-٧٥٠] ١٢٢ - وَعِنْدَنَا الشَّىء هُوَ المَوْجُود الْفَرْدُ حَادتْ عِنْدَنَا لا يُنْكُرُ [٧٥١-٧٥٠] ١٢٣ - ۇلجود شَيْء عَيْنُهُ وَالْجُوْهَرُ صَغِيرَةٌ كَبِيرَةٌ فَالنَّانِي ١٢٤ - ثُمَّ الذُّنُوبُ عِنْدَنَا قِسْمَانِ وَلا انتِقَاضَ إِنْ يَعُدْ لِلحَال [٢٧٦-٧٦١] ١٢٥ - مِنْهُ الْمُتَابُ وَاجِبٍ فِي الْحَالِ وَفِي الْقَبُولِ رَأَيُهُمْ قَد اخْتَلَفْ ٢٦٧-٧٦٥] ١٢٦ - لَكِنْ يُجَدَّدْ تَوْبَةً لِمَا اقْتَرَفْ

.



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد.

بِسْسِلْ لَقُوْ الرَّحْ الرَّجْ الرَّجْ مِنْ الرَّجْ المَ

۲١.

[ ١ ] الحمد لله المنفرد بالإعدام والإيجاد ، المنزه عن شوائب النقص والأضداد ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له القديم المخالف لما عداه من الكائنات ، الباقي وهالك كل من عداه من المخلوقات ، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبده ورسوله الصادق الأمين ، المبلغ كل ما أُمر بتبليغه من رب العالمين ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه جواهر المعارف ، وأزهار رياض الفصاحة والعوارف .

[ ۲ ] أما بعد فيقول أفقر الورى إلى ربه القدير إبراهيم بن محمد البيجوري ذو التقصير :

إنه لما كان نظم العالم العلامة ، والحبر البحر الفهامة ، ذي الفيض الداني ، الشيخ إبراهيم اللقاني <sup>()</sup> الموسوم بجوهرة التوحيد ، قد نظم فرائد هذا الفن في عقد نضيد ، وحوى من نفائس الدرر ومحاسن الغرر ما يدهش الألباب ، ويقضي بالعجب العجاب ، وقد ولع الناس بالدخول في رياض فوائده ، والأخذ من ثمار موائده ، سألني وفد من الإخوان .. أصلح الله لي ولهم الحال والشأن أن أكتب عليه حاشية تسفر عن مطويات ما فيه من الرموز والأسرار ، وتكشف عنه سدول النقاب والأستار ، فلما انشرح صدري لذلك – والله أعلم بما هنالك – صرفت زمام العزم نحو رياضه ، وأوردت الفكر في عبقري عبد السلام <sup>(٣)</sup> ، ومع ما كتبه عليه السادة الأعلام ، مع حواشي النظم وشرحه للشيخ عبد السلام <sup>(٣)</sup> ، ومع ما كتبه عليه السادة الأعلام ، وغير ذلك مما فتح به السلام ، فالتقطت منها دررًا نفيسة ، ومحاسن شريفة ، ونظمتها في سلك التحبير والتصنيف ، وجعلتها حاشية على هذا المتن الشريف ، وقد سميتها : « تحفة المريد على جوهرة التوحيد »

جعلها الله خالصة لوجهه الكريم ، ونفع بها كل من تلقاها بقلب سليم ، والمرجو ممن اطلع عليها أن ينظر إليها نظر اعتذار ويُجُرّ على ما فيها من الهفوات أذيال الأستار ،

(١) اللقاني هو: إبراهيم بن إبراهيم بن حسن أبو الإمداد ، فاضل ، متصوف ، مصري ، مالكي ، من كبار علماء وقته ، توفي وهو عائد من الحج سنة ١٠٤١هـ ، من تصانيفه : جوهرة التوحيد ، وقضاء الوطر في مصطلح الحديث . ( انظر الأعلام ٢٨/١ ، هدية العارفين ٣٠/١ ) .

(٢) هو : عبد السلام بن إبراهيم اللقاني المصري ، شيخ المالكية في وقته بالقاهرة ، له شرح المنظومة الجزائرية ط في العقائد ، و « إتحاف المريد شرح جوهرة التوحيد » ط « والسراج الوهاج في الكلام على الإسراء والمعراج » «خ » ( انظر الأعلام ٣٥٥/٣ ، خلاصة الأثر ٤١٦/٢ ) .



- 22

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

فالستر من شيم الكرام ، وإذاعة العورات من دأب اللئام ، والله أسأل ، وبنبيه أتوسل أن تحل محل القَبول ، إنه خير مأمول وأكرم مسئول .

وها أنا أشرع في المقصود بعون الملك المعبود ، فأقول وبالله التوفيق :

[٣] قوله : « بسم اللَّه الرحمن الرحيم » افتتح الناظم كتابه بالبسملة ثم المتسمية : محصمها أنهما أول ما أنزل فإنه خلاف ما في صحيح البخاري وغيره في بدء حصمها أنهما أول ما أنزل في أقراً كه [ العلق : ١ ] <sup>(1)</sup> وقد نقل أبو بكر التونسي <sup>(1)</sup> الوحي : « من أن أول ما أنزل في أقراً كه [ العلق : ١ ] <sup>(1)</sup> وقد نقل أبو بكر التونسي <sup>(1)</sup> إجماع علماء كل ملة على أن الله سبحانه وتعالى افتتح جميع كتبه ببسم الله الرحمن الرحيم ، وعملا بخبر « كل أمر ذي بال لا يُبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم فهو أبتر أو أجذم <sup>(1)</sup> أو أقطع » <sup>(1)</sup> روايات : أي ناقص وقليل البركة ، فهو وإن تم حسًا لا يتم معنى مع خبر « كل أمر ذي بال لا يُبدأ فيه بالحمد لله... الخ » والمراد الأمر: ما يعم القول مع خبر « كل أمر ذي بال لا يُبدأ فيه بالحمد لله... الخ » والمراد الأمر: ما يعم القول أرعا، أي : بأن لا يكون من سفاسف الأمور وليس محرمًا ولا مكروهًا ، ويشترط أيضًا أن لا يكون ذكرًا محضًا ولا جعل الشارع له مبدأ غير البسملة والحمدلة ، فخرجت سفاسف الأمور : كلبس النعل ، والبصاق ، والمخاط فلا تسن البسملة ولا الحمدلة عليها ، وخرج المحرم لذاته كالزنا ، والمكروه لذاته كالنظر لفرج زوجته بلا حاجة <sup>(0)</sup> ، فتحرم على وخرج المحرم لذاته كالزنا ، والمكروه لذاته كالنظر لفرج زوجته بلا حاجة <sup>(1)</sup> ، فتحرم على

(١) أخرجه البخاري ( ٤٩٥٦/٣ ) ، ومسلم ( ١٦٠ ) ، من حديث عائشة ﷺ . (٢) هو : العلامة ذو الفنون مجد الدين أبو بكر بن محمد بن قاسم المرسي ، ثم التونسي المقرئ النحوي الشافعي الأصولي ، نزل دمشق ، ولد سنة ست وخمسين ، وقدم القاهرة مع أبيه فأخذ القراءات والنحو عن

الشيخ حسن الراشدي ، وحضر حلقة بهاء الدين بن النحاس . وسمع من الفخر علي وغيرهما ، ولي مشيخة الإقراء بأم الصالح ، وتوفي في ذي القعدة سنة ثمان عشرة وسبعمائة . انظر: سير أعلام النبلاء (٢٧/١٧) ، الذهبي في العبر(٤/٥٠) ، شذرات الذهب لابن العماد (٤٧/٦) . (٣) قوله : الأجذم يقال : جذم الرجل يجذم ، بمعنى قُطعت يده ، والمصدر الجذم . أفاده صاحب المصباح . وعلى هذا فالأجذم بمعنى الأقطع ، وأما من أصابه داء الجذام فيقال له مجذوم لا أجذم ، كما تدل عليه عبارة المصباح أيضًا .

(٤) أخرجه : أبو داود (٤٨٤٠) وابن ماجه (١٨٩٤) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٤٩٤) ٥٠١٠) وابن حبان (الإحسان ١٠٢/١) والدراقطني (٢٢٩/١) من حديث أبي هريرة ٢٠٠٠.
 (٥) ما حكاه البيجوري – هنا – من أن النظر إلى فرج الزوجة مكروه هو مذهب الشافعية حيث جاء في مغني المحتاج : ٥ يكره لكل منهما –أي من الزوجين–. نظر الفرج من الآخر ... قالت عائشة – رضي الله تعالى

م ٢٠٠ يـ رو ٢٠٠ ميليند ٢٠٠ يو س الروجين . للفر الفرج من الاخر ... قالت عايشة – رضي الله تعالى = عنها – : « ما رأيت منه ، ولا رأى مني » انظر: مغني المحتاج ( ١٣٤/٣ ) بتصرف يسير .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

الأول وتكره على الثاني . بخلاف المحرم لعارض كالوضوء بماء مغصوب ، والمكروه لعارض كأكل البصل ، فلا تحرم على الأول ولا تكره على الثاني . وخرج الذكر المحض كـ « لا إله إلا الله » فلا تسن التسمية عليه ، بخلاف غير المحض كالقرآن لاشتماله على غير الذكر كالأخبار والمواعظ ، وخرج ما جعل الشارع له مبدأ غير البسملة والحمدلة : كالصلاة فلا يبدأ بالبسملة ولا بالحمدلة بل بالتكبير مثلا .

[3] فإن قلت : بين الخبرين المذكورين تعارض <sup>(1)</sup> فكيف يمكن العمل بهما ، الابتداء : قلت : أجيب عن ذلك بأجوبة أشهرها : أن الابتداء نوعان : حقيقي وهو أنسواعمه الابتداء بما تقدم أمام المقصود ولم يسبقه شيء ، وإضافي وهو الابتداء بما تقدم أمام المقصود وإن سبقه شيء ، فبينهما العموم والخصوص المطلق ، فحمل خبر البسملة على النوع الأول ، وخبر الحمدلة على الثاني ، وإنما لم يعكس للكتاب والإجماع .

لا يقال : إن هذا المؤلف شعر على الراجح خلافًا لمن قال : إن الرجز ليس شعرًا، وقد قال العلماء : لا يبدأ الشعر بالبسملة ، لأنا نقولَ : الشعر الذي لا يبدأ بالبسملة هو المحرم كهجو من لا يحل هجوه ، أو المكروه كالتغزل في غير معين .

وأما ما يتعلق بالعلوم كهذه المنظومة فيبدأ بالبسملة اتفاقًا . وإنما لم يأت بها نظمًا كما فعل الشاطبي <sup>(۲)</sup> حيث قال :

بدأت ببسم اللَّه في النظم أولًا .... إلخ ، لأنه خلاف الأولى <sup>(٣)</sup> .

[0] ثم اعلم أن الباء في البسملة إما للمصاحبة على وجه التبرك ، أو للاستعانة بساء. البسملة : جعلها للمصاحبة ؛ لأن جعلها للاستعانة فيه إساءة أدب ، لأن باء أنواعها الاستعانة تدخل على الآلة فيلزم عليها جعل اسم الله مقصودًا لغيره لا

= وقد أباح المالكية النظر ، حيث جاء في الشرح الكبير « وحل لكل من الزوجين في نكاح صحيح مبيح للوطء نظر كل جزء من صاحبه حتى نظر الفرج » انظر : الشرح الكبير وحاشية الدسوقي عليه (٢١٥/٢) .
 (١) أي حديث البسملة والحمدلة .
 (٢) هو : القاسم بن فيرة بن خلف الرعيني الأندلسي الشاطبي ، أبو محمد إمام القراء ، المحدث ، المفسر ، ولد بشاطبة آخر سنة ٥٣٨ه وتوفي بالقاهرة في ٥٩٠ ه . ودفن بالقرافة ، من آثاره حرز الأماني ووجهة التهاني في .
 (٣) الفرق بين خلف الرعيني الأندلسي الشاطبي ، أبو محمد إمام القراء ، المحدث ، المفسر ، ولد بشاطبة آخر سنة ٥٣٨ه وتوفي بالقاهرة في ٥٩٠ ه . ودفن بالقرافة ، من آثاره حرز الأماني ووجهة التهاني في .
 (٣) الفرق بين خلاف الأولى والمكروه: أن النهي في خلاف الأولى على غير مقصود مثل تناول الطعام باليد اليسرى مع أن الأولى التناول باليمنى ، والمكروه النهى فيه على مقصود مثل النظر إلى فرج زوجته بلا حاجة .

This file was downloaded from QuranicThought.com



= 4 £

لذاته ، إلا أن يقال : إن من جعلها للاستعانة نظر إلى جهة أخرى وهي أن الفعل المشروع فيه لا يتم على الوجه الأكمل إلا باسمه تعالى <sup>(()</sup> ، لكن قد يقال : مظنة الإساءة مازالت موجودة ومعناها الإشاري : بي كان ما كان ، وبي يكون ما يكون . وحينئذ يكون في الباء إشارة إلى جميع العقائد ، لأن المراد : بي وجد ما وجد ، وبي يوجد ما يوجد . ولا يكون كذلك إلا من اتصف بصفات الكمال وتدزه عن صفات النقصان ، كما ذكره بعض أئمة التفسير .

[7] والاسم : مشتق عند البصريين <sup>(\*)</sup> من السمو وهو العلو ؛ لأنه يعلو مسماه ، وعند الكوفيين من ( وسم » بصيغة الماضي : أي علم بصيغة الماضي أيضًا ، الاسم الثقاق عندهم من الأفعال ، فقول بعض العلماء ( وعند الكوفيين من الوسم بمعنى العلامة » فيه تسمح <sup>(\*)</sup> ، ومعناه : ما دل على مسمى . وأما قولهم ( كلمة دلت على معنى في نفسها ... الخ » . فهو اصطلاح نحوي ، وعلم من التعريف المذكور أن الاسم غير المسمى وهو التحقيق <sup>(3)</sup> . نعم إن أريد به المدلول كان عين المسمى ، وبهذا يجمع بين القولين .

[٧] و ( الله ) علم على الذات الواجب الوجود المستحق لجميع المحامد . وقولنا لفظ الجلالة : ( الواجب الوجود ... إلخ ) تعيين للمسمى ، لا أنه من جملة المسمى تعريفه على ما هو التحقيق ، وإلا لكان كليًا ، وهو علم شخصي بمعنى أن مدلوله معين في الخارج لا بمعنى أنه قامت به مشخصات كالبياض والطول وهكذا لاستحالة ذلك ، ولا يجوز أن يقال ذلك إلا في مقام التعليم لما فيه من إيهام مالا يليق ، وبذلك تعلم أنه ليس عَلَمًا بالغلبة خلافًا لمن زعم ذلك <sup>(0)</sup> .

(١) باء الاستعانة هي الداخلة على آلة الفعل نحو كتبت بالقلم ، ونجرت بالقدوم قيل ومنه باء البسملة ، لأن الفعل لا يأتي على الوجه الأكمل إلا بها ، وقيل إنها بمعنى مع . انظر : حاشية الدسوقي على مغني اللبيب لابن هشام (١ / ١٤٩) .
 (٢) البصريون : شيخهم الخليل بن أحمد ، وأما الكوفيون فشيخهم أبو جعفر الرؤاسي .
 (٣) انظر : الحلاف بين البصريين والكوفيين في اشتقاق الاسم هل هو من السمو ، أو من وسم في كتاب (٢) انظر : الحلاف بين البصريين والكوفيين في اشتعاق الاسم هل هو من السمو ، أو من وسم في كتاب (٣) انظر : الحلاف بين البصريين والكوفيين والكوفيين للأنباري المتوفى سنة ( ٢٧٥ ) .
 (٣) انظر : الحلاف بين البصريين والكوفيين والكوفيين للأنباري المتوفى سنة ( ٢٧٥ ) .
 (٥) ثمرة الحلاف في كون الاسم عين المسمى أو غير المسمى ، تظهر في مسألة خلق القرآن فهو من جهة الدال مخلوق ، ومن جهة المدال فغير مخلوق أي : أن المصحف الذي بين أيدينا مخلوق أما كلام الله فغير مخلوق .
 (٥) يكون اللفظ علمًا بالغلبة بأن يكون له عموم بحسب الوضع فيعرض له خصوص بحسب الاستعمال مثل مثل المنع على المنعمال مثل المعلم في محسب الوضع فيعرض له خصوص بحسب الاستعمال مثل مدينة أو دابة ، فالمدينة المرول <u>تباية</u> .



10=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

وهو اسم الله الأعظم عند الجمهور ، واختار النووي <sup>(١)</sup> أنه « الحي القيوم » الاسم الأعظم : وإنما تخلفت الإجابة عند الدعاء به من بعض الناس لتخلف شروط الإجابة تعيينه التي أعظمها أكل الحلال . و ( الرحمن الرحيم ) صفتان مأخوذتان من الرحمة بمعنى الإحسان أو [ \ ] إرادة الإحسان ، لا بمعناها الأصلى الذي هو رقة في القلب تقتضي الرحمن | التفضل والإحسان ، لاستحالة ذلك في حقه تعالى ، فالرحمن الرحيم في الرحيم : تعريفهما حقه بمعنى المحسن أو مريد الإحسان ، لكن الأول بمعنى المحسن بجلائل النعم أي : بالنعم الجليلة ، والثاني بمعنى المحسن بدقائق النعم أي : بالنعم الدقيقة ؛ لأن زيادة المبنى تدل على زيادة المعنى غالبًا <sup>(٢)</sup> ، وإنما جمع بينهما إشارة إلى أنه ينبغي أن يطلب منه تعالى النعم الحقيرة كما ينبغي أن يطلب منه النعم العظيمة ، لأن الكل منه وحده سبحانه وتعالى ، ويتعلق بالبسملة أبحاث كثيرة فلا نطيل بذكرها .

(١) هو : يحيى بن شرف بن مري أبو زكريا محيى الدين النووي الشافعي ، شيخ الإسلام العلامة ، علامة بالفقه والحديث ، ولد سنة ٦٣١هـ ، وتوفى سنة ٦٧٦هـ ، له تصانيف كثيرة أشهرها : رياض الصالحين ، شرح صحيح مسلم ، والمنهاج ، وروضة الطالبين ، والمجموع شرح المهذب . ( انظر : طبقات الشافعية لابن السبكي ٥/٥٥ ، النجوم الزاهرة ٢٧٨/٧ ، الأعلام ١٤٩/٨ ) . (٢) ذلك بثلاثة شروط : أ – أن يكون من غير الصفات الجبليَّة أي : الخُلُقية نحو: كشره ، ونهم . ب – أن يتحد اللفظ في النوع ليخرج نحو: حذر ، وحاذر . ج – أن يتحد في الاشتقاق مثل: زمن ، زمان فكلاهما مصدر . وإنما قال المصنف ( غالبًا ) لأن هذا الحكم وهو أن زيادة المبنى تدل على زيادة المعنى ليس مطردًا كما في ( حاذر ) اسم فاعل و ( حذر ) صيغة مبالغة فإنها تدل على الكثرة دونه مع أن اسم الفاعل أكثر حروفًا . انظر حاشية الدسوقي على مغنى اللبيب (٢٠٥/١).



= 27

- حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١ - الحَمدُ لِلّهِ على صِلاَتِهِ ثُمَّ سَلاَمُ اللَّهِ مَعْ صَلاَتِهِ [ ٩ - ٢١ ]
 [ ٩ ] قوله ( الحمد للَّه ... ) إلخ قال النووي - رحمه اللَّه تعالى - : يستحب الحمد في ابتداء الكتب المصنفة ، وكذا في ابتداء دروس المدرسين وقراءة الطالبين بين يدي المعلمين ، سواء قرأ حديثًا أو فقهًا أو غيرهما . وأحسن العبارات في ذلك : « الحمد للَّه رب العالمين » اه . وإنما لم يأت بحرف العطف إشارة إلى أن كلًّا من البسملة للَّه رب والحمد لله على عرابة من المحمد في ابتداء وروس المدرسين وقراءة الطالبين بين ويدي المعلمين ، سواء قرأ حديثًا أو فقهًا أو غيرهما . وأحسن العبارات في ذلك : « الحمد للَّه رب العالمين » اه . وإنما لم يأت بحرف العطف إشارة إلى أن كلًّا من البسملة والحمدلة محصِّل للمقصود في الابتداء ، أو لاحتمال أن تكون إحداهما خبرية والأخرى إنشائية ، والصحيح أنه لا يجوز عطف الإنشاء على الإخبار وعكسه .

[1.1] والحمد لغة : الثناء بالكلام على الجميل الاختياري على جهة التبجيل الحمد:
 والتعظيم ، سواء كان في مقابلة نعمة أم لا ، فمثال الأول : ما إذا أكرمك تحريفه
 زيد فقلت : « زيد كريم » فإنه في مقابلة نعمة ، ومثال الثاني : ما إذا وجدت زيدًا يصلى صلاة تامة فقلت : « زيد رجل صالح » فإنه ليس في مقابلة نعمه .
 وجدت زيدًا يصلى صلاة تامة فقلت : « زيد رجل صالح » فإنه ليس في مقابلة نعمه .
 والثناء بتقديم المثلثة على النون : هو الإتيان بما يدل على التعظيم . وقيل : المثناء :
 ومدت زيدًا يصلى صلاة تامة فقلت : « زيد رجل صالح » فإنه ليس في مقابلة نعمه .
 ومدت زيدًا يصلى صلاة تامة فقلت : « زيد رجل صالح » فإنه ليس في مقابلة نعمه .
 والثناء بتقديم المثلثة على النون : هو الإتيان بما يدل على التعظيم . وقيل : المثناء :
 والثناء بتقديم المثلثة على النون : هو الإتيان على على المثلثة ، وإنما عبرنا بالكلام المثناء :
 تعريفه
 كما عبر به بعض المحققين ليشمل التعريف حينئد الحمد القديم وهو حمد الله نفسه بنفسه وحمده لأنبيائه وأصفيائه ، والحمد الحادث وهو حمد الله نفسه بنفسه وحمده لأنبيائه وأوليائه وأصفيائه ، والحمد الحادث وهو حمد الله نفسه بنفسه وحمده لأنبيائه وأوليائه وأصفيائه ، والحمد الحادث وهو حمد الله نفسه بنفسه وحمده لأنبيائه وأوليائه وأصفيائه ، والحمد الحادث وهو حمد الله نفسه بنفسه وحمده لأنبيائه وأوليائه وأصفيائه ، والحمد الحادث وهو حمد الله نفسه بنفسه وحمده لأنبيائه وأوليائه وأصفيائه ، والحمد الحادث وهو حمد الله نقسام العض ، فدخلت أقسام الحمد الأربعة وهي :

المحمد : حمد قديم لقديم ، وحمد قديم لحادث ، وحمد حادث لقديم ، وحمد اقتسامه حادث لحادث ، وأما تعبير بعضهم باللسان فيلزم عليه أن لا يكون التعريف شاملا للقديم ، إلا أن يراد باللسان الكلام على سبيل المجاز المرسل من إطلاق السبب وهو اللسان وإرادة المسبَّب وهو الكلام ، ولا يرد أن التعاريف تصان عن المجاز ، لأن محل ذلك ما لم يكن المجاز مشهورًا كما هنا . وقولنا « على الجميل الاختياري » أي : لأجل الجميل الاختياري ، ولو كان جميلًا في اعتقاد المحمود بزعم الحامد وإن لم يكن جميلًا شرعًا كنهب الأموال ، وخرج بقيد الاختياري الاضطراري ، فإن الثناء عليه يسمى مدحًا لا حمدًا ، تقول : مدحت اللؤلؤة على حسنها ، دون حمدتُها . وقال الزمخشري <sup>(1)</sup> : الحمد والمدح أخوان بمعنى أنهما مترادفان ، والاختياري إنما هو قيد في

(١) هو : محمود بن عمر بن محمد أبو القاسم جار الله من أئمة العلم بالدين والتفسير واللغة والأدب وكان معتزلي المذهب ، ولد سنة ٤٦٧ هـ يوم السابع والعشرين من رجب ، وتوفي ليلة عرفة سنة ٥٣٨ هـ . من ـــ



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

المحمود عليه لا في المحمود به ، فقد يكون المحمود عليه اختياريًّا ، والمحمود به اضطراريًّا ، كما إذا أكرمك زيد فقلت : « زيد حسن » .

¥V =

[ ١٢] وأركان الحمد خمسة : حامد ، ومحمود ، ومحمود به ، ومحمود عليه ، **الحمد :** وصيغة . ثم اعلم أن المحمود به والمحمود عليه قد يتحدان ذاتًا ويختلفان **أركانه** اعتبارًا ، كما إذا أكرمك زيد فقلت : « زيد كريم » فإن الكرم من حيث كونه باعثًا على الحمد يقال له محمود عليه ، ومن حيث كونه مدلول الصيغة يقال له : محمود به ، وقد يختلفان ذاتًا واعتبارًا ، كما إذا أكرمك زيد فقلت : « زيد عالم » فإن المحمود عليه هو الكرم والمحمود به هو العلم ، فإن قلت : التقييد بالاختياري يخرج الحمد على ذاته تعالى وصفاته فظاهره أنه لا يسمى حمدًا ، والتزمه بعضهم فقال : يسمى مدحًا .

قلت : أجيب عن ذلك بأن المراد ما يشمل الاختياري حقيقة وهو ظاهر ، أو حكمًا والمراد به ما كان مَنْشَقًا للأفعال الاختيارية كالذات وصفات التأثير <sup>(١)</sup> أو ملازمًا للمنشأ كصفات غير التأثير <sup>(٢)</sup> .

وقولنا : « على جهة التبجيل والتعظيم » أي : على جهة هي التبجيل والتعظيم ، فالإضافة للبيان <sup>(٣)</sup> ، وعطف التعظيم على التبجيل للتفسير ، وخرج بذلك ما إذا كان على جهة الاستهزاء والسخرية . كما في قول الملائكة لأبي جهل <sup>(٤)</sup> ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَنزِيزُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ [ الدخان : ٤٩ ] أي : بزعمك عند قومك . وعبارة الخازن ما نصه : ذق : أي هذا العذاب ، إنك أنت العزيز الكريم : أي عند قومك بزعمك ، وذلك أن أبا جهل – لعنه الله – كان يقول : أنا أعز البوادي وأكرمهم ، فتقول خزنة النار له ذلك على طريق الاستخفاف والتوبيخ اه .

وفي الحقيقة هذا خارج من أول الأمر ، لأنه ليس ثناء إلا بحسب الصورة ، فهذا القيد عند التحقيق للإيضاح .

= تصانيفه : الكشاف في تفسير القرآن ، أساس البلاغة ، الفائق في غريب الحديث . ( انظر: معجم الأدباء ٢٠/٢ ، الفوائد البهية ٢٠٩ ، الأعلام ١٧٨/٧ ) . (١) صفات التأثير: هي القدرة والإرادة . (٢) صفات غير التأثير : هي مثل العلم والكلام لأنهما غير مؤثرين . (٣) ضات غير التأثير : هي مثل العلم والكلام لأنهما غير مؤثرين . (٣) ضات غلبيان : لأن المضاف إليه بين المضاف . (٤) أبو جهل – لعنه الله – هو : عمرو بن هشام أبو الحكم ، أشد الناس عداوة للمصطفى ، ودعاه المسلمون . (٤) أبو جهل ما يعني الله الكبرى سنة ٢ هـ ، وهو في صفوف المشركين ( انظر الأعلام ٥٧/٨) . (٤) أبو جهل ما يعنه الله – هو : عمرو بن هشام أبو الحكم ، أشد الناس عداوة للمصطفى ، ودعاه المسلمون أبا جهل ، قتل في وقعة بدر الكبرى سنة ٢ هـ ، وهو في صفوف المشركين ( انظر الأعلام ٥٧/٨) .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

: حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[١٣] | وأما الحمد اصطلاحًا فهو : فعل ينبئ عن تعظيم المنعم من حيث كونه الحمد : منعما على الحامد أو غيره ، سواء كان ذلك قولًا باللسان أو اعتقادًا بالجنان أو عملًا بالأركان التي هي الأعضاء كما قال القائل :

أفادتكم النعماء مني ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا <sup>(()</sup> وإنما كان الاعتقاد فعلًا ؛ لأنه التصميم بالقلب ، وأما قولهم : « التحقيق أنه كيف أي الصورة الحاصلة في النفس» فهو تدقيق كلامي لا ينظر إليه هنا فإن قيل : الاعتقاد لا ينبئ عن تعظيم المنعم . أجيب بأنه ينبئ لو اطلع عليه ، أو أنه يستدل عليه بالقول ، ويتحقق حينئذ حمدان : أحدهما بالقول ، والآخر بالاعتقاد المأخوذ منه .

[١٤] | والشكر لغة : هو الحمد اصطلاحًا ، لكن بإبدال الحامد بالشاكر . تحريف | واصطلاحًا : صرف العبد جميع ما أنعم الله به عليه فيما خلق الشكر | لأجله.

[١٥] ثم اعلم أن ( أل ) في الحمد إما للاستغراق <sup>(٢)</sup> أو للجنس <sup>(٢)</sup> أو للعهد <sup>(٤)</sup> ، لام الحمد : واللام في ( للَّه ) إما للاستحقاق أو للاختصاص أو للملك <sup>(٥)</sup> ، فتحصَّل تعريفها ، من هذا احتمالات تسعة قائمة من ضرب ثلاثة في ثلاثة يمتنع منها جعل انواعمها اللام للملك مع جعل ( ال ) للعهد إذا جعل المعهود هو الحمد القديم فقط ، أنواعمها لأن القديم لا يملك ، بخلاف ما إذا جعل المعهود حمد من يعتد بحمده كحمده تعالى وحمد أنبيائه وأوليائه وأصفيائه ، لأن المعهود حينئذ هو الجملة المركبة من القديم والحادث . والقاعدة أن المركب من القديم والحادث حادث <sup>(٢)</sup> فيصح أن يملك .

(۱ ) قال هذا البيت أعرابي أتى عليا ﷺ فأعطاه درهما ، فاستقله ، ولم يكن عنده غير درع له فناوله إياه فمدحه بهذا البيت ، وقبله قوله :

وما كان شكري وافيا بجمالكم ولكنني حاولت في الشكر مذهبا (٢) الاستغراق : أي أن ترفعها وتضع مكانها (كل» نحو : كل حمد هو لله . (٣) الجنس : أي أن ترفعها وتضع مكانها (جنس) نحو جنس الحمد لله . (٤) العهد : أي التي للعهد نحو الحمد المعروف لله أو الحمد المعهود لله . (٥) اختار ابن هشام في مغنيه أن اللام للاستحقاق وعرفها بأنها الواقعة بين معنى وذات نحو الحمد لله .. . وقال الدسوقي : ما يقرره العلماء من أن لام لله إما للاستحقاق أو لام الملك ، أو لام الاختصاص خطأ ، لأنه لا يصح أن تكون للملك ، نعم يصح كونها للاختصاص . انظر : مغني اللبيب لابن هشام ومعه حاشية الدسوقي (١/ ٣٠ ١) . (٦) مثال المركب من القديم والحادث أفعال الله تعالى فمثلًا تسمية المطر رحمة من الله ، والعلاقة بين الرب والمخلوق ==



19-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ١٦ ] قوله (على صلاته ) أي : لأجل صلاته ، فعلى للتعليل على حد قوله تعالى (وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُم ﴾ [ البقرة : ١٨٥ ] والجار والمجرور متعلق بالحمد <sup>(()</sup> ، واغتفر الفصل بين المصدر ومعموله بالخبر ، لأن ذلك يغتفر في الجار والمجرور ، وبعضهم جعله خبرًا بعد خبر فيكون المصنف قد حمد أولًا في مقابلة الذات ثم حمد ثانيًا في مقابلة الصِلات .

[١٧] ثم إن الصلات بكسر الصاد جمع صلة وهي : العطية بمعنى الشيء الصلة : الصلة : الصلة : معنى الإعطاء وهو أولى ، لأنه حمد على صفة المولى بلا واسطة ، والحمد على الشيء المعطى حمد على الصفة معنى الميء المعلى حمد على الصلق ؛ لأن المقيد أفضل من المطلق ، فإنه يثاب بواسطة ، وإنما اختار الحمد المقيد على المطلق ؛ لأن المقيد أفضل من المطلق ، فإنه يثاب على المقيد ثواب الواجب لكونه في مقابلة نعمة ، فهو كأداء الديون . وبعضهم ذهب إلى أن المطلق أفضل <sup>(٢)</sup> .

[ ١٨ ] قوله ( ثم سلام الله ... ) إلخ يحتمل أن تكون ثم للاستئناف ، ويحتمل أن تكون للعطف ، وعلى الثاني فيحتمل أن تكون للترتيب الذكري وأن تكون للترتيب الرتبي ، لأن رتبة ما يتعلق بالمخلوق من الصلاة والسلام متأخرة ومتراخية عن رتبة ما يتعلق بالخالق من البسملة والحمدلة .

[١٩] ومعنى سلام الله تحيته اللائقة به يَنْتَقَم بحسب ما عنده تعالى كما تشعر به سلام الله : معناه أعظم التحيات ؛ لأنه عَنَّنَتَم أعظم المخلوقات ، والمراد بالتحية في حقه عَنَّنَتَم كما أفاده السنوسي <sup>(٢)</sup> في شرح الجزائرية أن يسمعه كلامه القديم الدال على رفعة مقامه العظيم ، ولم يرتض بعضهم تفسير السلام بالأمان وإن ذكره السنوسي وغيره ، لأنه ربما

حن جهة كونه تعالى قديمًا قديم ، ومن جهة إنزال رحمته على عباده حادث ، لأنه كان بعد أن لم يكن .
 (۱) التعلق : كل جار ومجرور أو ظرف منصوب يحتاج إلى ما يتعلق به ولا يصح التعليق إلا بالفعل وما يشبهه وهو « المصدر والمشتقات » والمتعلق إما مذكور أو محدوف وجوبًا كالكون العام أو جوازًا كالكون الخاص .
 (٢) الحمد المطلق أفضل من جهة ، باعتبار أن المحمود عليه أكثر ، أما الحمد المقيد فأفضليته من جهة أنه يئاب .
 (٢) الحمد المطلق أفضل من جهة ، باعتبار أن المحمود عليه أكثر ، أما الحمد المقيد فأفضليته من جهة أنه يئاب .
 (٢) محمد بن يوسف بن الحسين التلمساني ، السنوسي أبو عبد الله ، متكلم ، مشارك في بعض العلوم .
 (٢) هو : محمد بن يوسف بن الحسين التلمساني ، السنوسي أبو عبد الله ، متكلم ، مشارك في معض العلوم .

الطبية . (انظر : الأعلام ١٥٤/٧ ) .



• ۳ •

- حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

أشعر بمظنة الخوف مع أن النبي يَتَلِيمُ بل وأتباعه لاخوف عليهم ، نعم يخاف يَتَلِيمُ خوف مهابة وإجلال ، ولذلك قال يَتَلِيمُ : « إني لأخوفكم من الله » <sup>(1)</sup> .

فإن قيل : إن السلام يؤخر عن الصلاة كما جرى به عرف الاستعمال لآية ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [ الأحزاب : ٥٦ ] فما بال المصنف قدمه عليها ، أجيب بأن ذلك لضرورة النظم ، على أنه أشار بلطف إلى أن رتبته التأخير حيث أدخل « مع » على الصلاة وهي تدخل على المتبوع ، يقال : « جاء الوزير مع السلطان » دون العكس .

[ ٢٠] قوله ( مَعْ صلاته ) بإسكان العين هنا على اللغة القليلة لأجل الوزن صلاة الله وإن كان الأفصح فتحها <sup>(٢)</sup> . ومعنى صلاته : رحمته المقرونة والملائكة: بالتعظيم كما تشعر به الإضافة إلى ضميره تعالى ، وهذا هو اللائق تفسيرها بالمقام .

وقيل : هي مطلق الرحمة سواء قرنت بالتعظيم أم لا ، لكن هذا بيان للصلاة في حد ذاتها بقطع النظر عن المقام ، وينبني على هذا الخلاف العطف في قوله تعالى : ﴿ أَوَلَيْهَا عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن تَزِيَّهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ [ البقرة : ١٥٧ ] فعلى الأول يكون من عطف العام على الخاص ، وعلى الثاني من عطف التفسير ، وقد فسر الجمهور الصلاة بأنها من الله الرحمة ومن الملائكة الاستغفار ومن غيرهم ولو حجرًا وشجرًا ومدرًا التضرع والدعاء ، فقد ورد أنها صلت عليه <sup>(٣)</sup> كما رواه الحلبي <sup>(٤)</sup> في السيرة وإن اشتهر أنها سلمت عليه فقط ، وإن شئت قلت وهو الأخصر : هي من الله الرحمة ومن غيره الدعاء ، وحينفذ يكون شاملًا للاستغفار وغيره .

(١) أخرجه البخاري ( ٢٠٦٣) ومسلم ( ١٤٠١) من حديث أنس ٢ ولفظ البخاري « إني لأخشاكم لله » .
 (٢) تسكين عين ( مع ) لغة غَنْم ، وهو أبو حي من تغلب بن وائل ولغة ربيعة لا ضرورة خلافا لسيبويه .
 انظر : حاشية الدسوقي على مغني اللبيب (٢١/١) .
 (٣) قوله : « فقد ورد أنها صلت عليه « : أخرجه الترمذي ( ٣٦٢٦ ) من حديث علي ٢ وقال : حديث غريب ، ووائل ولغة ربيعة لا ضرورة خلافا لسيبويه .
 (٣) قوله : « فقد ورد أنها صلت عليه « : أخرجه الترمذي ( ٣٦٢٦ ) من حديث علي ٢ من وقال : حديث غريب ، وصححه الحاكم ( ٣٠١٢ ) ووافقه الذهبي .
 (٤) هو : علي بن إبراهيم بن أحمد الحلبي الشافعي أبو الفرج نور الدين ، أصله منها ، ولد سنة ٩٩٥ ، ، ون المهور (٤) هو : علي من إبراهيم بن أحمد الحلبي الشافعي أبو الفرج نور الدين ، أصله منها ، ولد سنة ٩٩٥ ، ، ون المهور (٤) هو : منه : إلى المارون المشهور (٤) هو : علي من أحمد الحاكم ( ٣٠١٢ ) ورافقه الذهبي .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد=

[ ٢١ ] واختار ابن هشام <sup>(١)</sup> في مغنيه <sup>(٢)</sup> أنها العطف بفتح العين وهو بالنسبة للَّه الرحمة ... إلخ .

۳۱=

ويترتب على هذا الخلاف أنها من قبيل المشترك اللفظي على الأول ، وضابطه أن يتحد اللفظ ويتعدد المعنى والوضع ، ومن قبيل المشترك المعنوي على الثاني وضابطه أن يتحد كل من الفظ والمعنى والوضع ، والتحقيق الثاني وإن رجح بعضهم الأول . انتفاع الأنبياء اوالصحيح أنه ، ينتفع بصلاتنا عليه كباقي الأنبياء <sup>(٣)</sup> ، لكن لا ينبغي بالصلاة عليهم: التصريح بذلك إلا في مقام التعليم ، كما أشار إلى ذلك بعضهم بقوله :

وصححوا بأنه ينتفع بذي الصلاة شأنه مرتفع لكنه لا ينبغي التصريح لنا بذا القول وذا صحيح وقيل : المنفعة عائدة على المصلي ليس إلا ؛ لأنه ، قد أفرغت عليه الكمالات . ورُدَّ بأنه ما من كمال إلا وعند اللَّه أكمل منه ، والكامل يقبل الكمال ، لكن لا ينبغي للمصلي أن يلاحظ ذلك ؛ بل يلاحظ أنه يتوسل به ﷺ عند ربه في نيل مقصوده .

(١) هو : عبد الله بن يوسف بن أحمد ، أبو الحمد جمال الدين من أئمة العربية ، ولد سنة ٧٠٨هـ ، توفي بمصر سنة ٧٦١ هـ ، وشدور مسر سنة ٧٦١ هـ ، من تصانيفه : مغني اللبيب ، وعمدة الطالب في تحقيق تصريف ابن الحاجب ، وشدور الذهب ( انظر الأعلام ١٤٧/٤ ) .

(٢) هو مغني اللبيب عن كتب الأعاريب للشيخ جمال الدين أبي محمد عبد الله بن يوسف المعروف بابن هشام الأنصاري وهو كتاب منحصر في ثمانية أبواب عني به نفر من العلماء ، وكتبوا عليه حواش شتى منها حاشية الأمير ، وحاشية الدسوقي ، وحاشية الشمني ، وشرح الدماميني .

(٣) الراجح : إنه ينتفع لأن الصلاة دعاء ، والدعاء يستجيب الله له خاصة إذا كان متعلقًا بالجناب الأعظم عنه ، واستجابة الصلاة إنما يتصور بعلو مقامه وزيادة شرفه في الدنيا والآخرة كما أوصى النبي عليه بأن نسأل له الوسيلة والفضيلة ، قال تعالى : ﴿ وَرَفَتْنَا الَكَ ذِكْرَكَ ﴾ وكل كمال يتصور ما هو أكمل منه في حق البشر ولكن ينبغي أن لا يلاحظ المصلي ذلك ؛ لأن ملاحظة ذلك من سوء الأدب ولأن الله سيرده له عشرًا ( أي صلى الله عليه عشرًا ) .

فائدة : حكم الصلاة على النبي ﷺ اختلف فيه على أربعة أقوال : ١ – أنها تجب كل وقت ذكر ، واختاره الحليمي . ٢ – أنها تجب في العمر مرة . ٣ – أنها تجب في كل مجلس مرة وإن ذُكِرَ فيه مرارًا . ٤ – أنها تجب في أول كل دعاء وآخره . وهذا مبني على أن تعليق الأمر على الشرط يقتضي التكرار ، وفيه ثلاثة مذاهب : ١ – أنه يدل عليه من جهة القياس دون اللفظ . ٢ – يدل بلفظه . ٣ – لا يدل بلفظه ولا قياسًا . راجع تمهيد الإسنوي صد ٢٨٥ .



. 44

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وفي كلام المصنف نوع من المحسنات البديعية يسمى بالجناس المحرف : وهو ما تماثل ركناه في الحروف لا في الحركات ، فإنه عبر أولًا بصلاته بكسر الصاد ، ثم عبر بصلاته بفتحها وفي هذا البيت مع ما بعده التضمين .

وهو كما في شرح شيخ الإسلام <sup>(١)</sup> على الخزرجية تعلق قافية البيت بما بعدها ، وهو مغتفر للمولدين عند بعضهم .

كتابة الصلاة وإثبات الصلاة والسلام في صدر الكتب والرسائل حدث في زمن ولاية والسلام في هشام <sup>(٢)</sup> ، ثم مضى العمل على استحبابه ، ومن العلماء من يختم بهما صور الكتب كتابه أيضًا كما في شرح المصنف الصغير .

<sup>(</sup>١) هو : زكريا بن محمد بن أحمد الأنصاري المصري الشافعي أبو يحيى شيخ الإسلام ، القاضي المفسر من حفاظ الحديث ، ولد سنة ٨٢٣ هـ ، توفي سنة ٩٢٦هـ ، من مصنفاته تحفة الباري على صحيح البخاري ، فتح الجليل ، وغاية الوصول في علم الأصول ، ومنهج الطلاب في الفقه ، وشرح ألفية العراقي في المصطلح (انظر : الكواكب السائرة والأعلام ٣٢٣ ) .
(٢) هو : هشام بن عبد الملك بن مروان ، من ملوك الدولة الأموية في الشام ، ولد سنة ٩٢٦ ، وتاريخ بالخلافة بعد وفاة أخذ على محيح البخاري ، (انظر الخذيث ، ولد سنة ٢٢٣ هـ ، توفي سنة ٩٢٦ على محيح البخاري ، فتح الجليل ، وغاية الوصول في علم الأصول ، ومنهج الطلاب في الفقه ، وشرح ألفية العراقي في المصطلح (انظر : الكواكب السائرة والأعلام ٣٢٣ ) .



۳۳ \_\_\_\_

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

٢ - عَلَى نَبِي جَاءَ بالتَّوْحيدِ وَقَدْ خَلا الدِّينُ عَنِ التَّوْحيدِ [٢٢ - ٣٢]
[ ٢٢ ] قوله : (على نبي ) أي : كائنان على نبي ، فالجار والمجرور متعلق بمحذوف خبر المبتدأ ، وليس من باب التنازع ؛ لأن بعضهم منعه في الجوامد ، وإنما عدى الدعاء بعلى مع أن الدعاء إن كان بخير تعدى باللام ، وإن كان بشر تعدى بعلى ، لأن محل ذلك ما لم يكن بعنوان الصلاة والسلام للفرق الظاهر بين « صلى عليه » و« دعا عليه »
إذ الأول لا يفهم منه إلا المسرة ، والثاني لا يفهم منه إلا المضرة ، وأيضًا في التعبير بعلى إشارة إلى شدة التمكن .

السنب ي والنبيء : بالهمز وتركه ، مأخوذ من النبأ وهو الخبر ، لأنه « مخبر » بكسر لسفة : الياء ، فإنه يخبرنا بالأحكام عن الله تعالى إن كان رسولًا ونبيًّا أيضًا ، فإن كان نبي فقط أخبرنا بأنه نبي ليحترم ، أو « مخبر » بفتحها ؛ لأن جبريل يخبره عن اللَّه تعالى ، أو مأخوذ من النبوة وهي الرفعة ، لأنه مرفوع الرتبة فإنه ما من نبي إلا وهو أفضل من أمته أو رافع رتبة من اتبعه ، فعلى كل « فعيل » صالح لاسم الفاعل واسم المفعول ، وعبر بالنبي ولم يعبر بالرسول إشارة إلى أنه يستحق الصلاة والسلام بوصف النبوة كما يستحقها بوصف الرسالة وموافقة لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتَهِ كَتَهُ يُصَلُّونَ

[ ٢٣ ] وعرفوا النبي بأنه إنسان ذكر حر من بني آدم سليم عن مُنَفِّر طبعًا ، أُوحِي تحديف إليه بشرع يعمل به وإن لم يؤمر بتبليغه . وأما الرسول فيعرف بما ذكر لكن السنبي مع التقييد بقولنا « وأمر بتبليغه » فبينهما العموم والخصوص المطلق ؛ لأن والرسول كل رسول نبي ولا عكس . وجعل بعضهم الرسول أعم ، قال : لأن الرسل تكون من الملائكة .

وقال العلامة السعد التفتازاني <sup>(۱)</sup> : هما متساويان ، وقيل : بينهما العموم والحصوص الوجهي لأن « النبي » فقط : من أوحي إليه بشرع يعمل به واختص به ، و« الرسول » فقط : من أُوحِيَ إليه بشرع يعمل به ويبلغه لغيره ولم يختص بشيء منه ، فإن اختص بالبعض وبلغ البعض فهو نبي ورسول ، وخرج بالإنسان بقية الحيوانات ، وكفر من

(١) هو : مسعود بن عمر بن عبد الله التفتازاني سعد الدين ، من أئمة العربية والبيان والمنطق ، ولد سنة ٧١٢هـ ، وتوفي سنة ٧٩٢ هـ ، وقيل : سنة ٧٩١ هـ ، من مصنفاته : المطول في البلاغة ، مقاصد الطالبين ، وشرح المقاصد ، وحاشية على شرح العضد في الأصول ( انظر الأعلام ٧١٩/٧ ) .



---- ¥ £

<u>-</u> حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

قال: « في كل أمة نذير » <sup>(١)</sup> بمعنى أنه في كل جماعة من الحيوانات رسول . وأما قوله تعالى : ﴿ وَإِن مِنُ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر : ٢٤ ] ، فهو في أمم البشر الماضية ، وخرج بالذكر : الأنثى بناء على أنه يقال لها إنسان . وقال بعضهم : يقال لها : إنسانة ، كما قال القائل :

إنــــانــة فــتــانــة بــدر الــدجــى مــنــهــا خــجــل وعليه فتكون الأنثى خرجت بالإنسان ؛ والقول بنبوة مريم وآسية امرأة فرعون وحواء وأم موسى – واسمها « يوحانذ » <sup>(٢)</sup> بالذال المعجمة – وهاجر وسارة فهو مرجوح <sup>(٣)</sup> . قال صاحب بدء الآمالي <sup>(٤)</sup> :

(١) قوله : كفر من قال « في كل أمة نذير » وذلك إن كان القائل : ١ – قاصدًا ، ٢ – عالمًا ، ٣ – مختارًا .
 (٢) ويقال : يوكابد ، ويوغاند ، ويوخاند .

(٣) قال ابن حزم تتملمنه : احتج من قال : لا نبوة في النساء بقوله تعالى : ﴿ وَمَا آَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا بِعَالَا نُوسى إِلَيْهِمُ ﴾ [ الأنبياء : ٧ ] وهذا أمر لا ينازعون فيه إنما نتكلم في النبوة لا في الرسالة ، وليس كل نبي مرسلًا فوجب أن يتوصل إلى معرفة الحق في هذا الباب .

نقول : أرسلنا هنا بمعنى يشمل الرسول والنبي كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَأَرْسَلْنَا الْإِيَّنَعَ لَوَقِنَمَ ﴾ | الحجر : ٢٢ ] أي بعثنا وفي قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ ۖ وَلَا نَبِيَ ﴾ | الحج : ٥٢ | .

قال ابن حزم تَعْفَنه : قد أخبر الله تعالى عن أم موسى اللئة بإلقائها ابنها في اليم ، وقد علمنا ببداءة العقول أنه لو لم تتيقن صحة ذلك الوحي وأنه من قبل الله تعالى لكان رميها في اليم جنونًا وسفهًا .

ونقول : الوحي نوعان : وحي كوني ووحي شرعي ، فالوحي لأم موسى كان كونيًّا كالوحي للنحل أن تتخذ من الجبال بيوتا . وأيضًا قال : وقوله تعالى : ﴿ وَأَشُرُ صِدِيفَتُهُ ﴾ [ المائدة : ٧٥ ] ليس بمانع أن تكون نبية إذ قد سمى الله تعالى بعض الأنبياء ﷺ باسم الصديقين .

نقول : نعم ولكن لما سمى الله تعالى إسماعيل باسم الصديق سماه قائلًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ سِدِيقًا نَبْيًا ﴾ [ مريم : ٤١ ] ذكره مقترنا بكلمة نبيا وصرح بالنبوة وقال : ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبْيًا ﴾ [ مريم : ٤٠ ] قال ابن حزم : ذكر ظلا أم عيسى في سورة كهيعص في جملة الأنبياء ثم قال تعالى ويعقب على ذكره لهم وهي في جملتهم : ﴿ أَوْلَتِكَ اَلَذِينَ آنَهُمَ اللهُ عَلَيْمِ مِنَ النَّبِيَتِينَ مِن ذُرَيَّةِ عَادَمَ ﴾ وهذا ظاهر جلي فصح أنها نبية نقول : لم يصرح بكونها نبية . ﴿ وَالْيَتِكَ اللَذِينَ آنَهُمَ اللهُ عَلَيْمٍ مِنَ النَّبِيتِينَ مِن ذُرَيَّةٍ عَادَمَ ﴾ وهذا ظاهر جلي فصح أنها نبية نقول : لم يصرح بكونها نبية . ﴿ وَفِي الأُصول في كون الخطاب للذكر هل يشمل الأنثى أم لا ، خلاف ، والراجح عدم الشمول . ذكر مريم عرضا أثناء ذكر عيسى الظلام . لا يدل ذكر اسمها في سياق الكلام على أنها نبية ؛ لأن جبريل الله . مذكور أيضًا والجميع أجمع على أنه ليس برسول ولا نبي .

(٤) صاحب بدء الأمالي هو : علي بن عثمان بن محمد أبو محمد سراج الدين الحنفي ، ناظم قصيدة بدء الأمالي ، فرغ منها سنة ٦٩ ٥هـ ، من مصنفاته : نصاب الأخبار لتذكرة الأخيار ، وغرر الأخبار ودرر الأشعار . (انظر : الأعلام ٢٠١/٤ ) .



40

وما كانت نبيًّا قطُّ أنثى ولا عبدًا وشخصٌ ذو فعال أي فعل قبيح .

وخرج بالحر الرقيق ، ولا يرد لقمان ؛ لأنه لم يكن نبيًّا ، بل كان تلميذًا للأنبياء؛ لأنه ورد أنه كان تلميذًا لألف نبي .

وخرج بقولنا : « من بني آدم» الجن والملائكة بناء على أن الإنسان مأخوذ من النوس وهو التحرك ، يقال : ناس إذا تحرك ، فيشمل الجن والملك فيحتاج لإخراجهما بما ذكر ، وأما على أنه مأخوذ من الإنس فيختص ببني آدم ، فلا يحتاج لإخراجهما بما ذكر .

ولا يرد قوله تعالى : ﴿ يَنْمَعْشَرَ أَبِلِيْ وَٱلْإِنِسِ أَلَمَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُمُ ﴾ [ الأنعام : ١٣٠] لأن معناه والله أعلم : ألم يأتكم رسل من بعضكم <sup>(١)</sup> وهم الإنس ، أو المراد برسل الجن السفراء منهم أي النواب منهم عن الرسل لا رسل من عند الله تعالى .

ولا يود أيضًا قوله تعالى : ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمَلَيَّكَةِ رُسُلًا ﴾ [ الحج : ٧٥ ] لأن معناه واللَّه أعلم : أنهم سفراء بين اللَّه وبين أنبيائه ليبلغوهم عن اللَّه تعالى الشرائع .

وخوج بالسليم عن المنفر : غير السليم عنه ، فمن كان فيه منفر كعمى وبرص وجذام لم يكن نبيَّا ولا رسولًا ، ولا يرد بلاء أيوب وعمى يعقوب ، لأنه أمر ظاهري وليس حقيقيًّا ، ولا يرد أيضًا بناء على أنه حقيقي لطُرُوَّه بعد تقرر النبوة ، والكلام فيما قارنها .

[٢٤] وقد اختلف في عدد الأنبياء <sup>(٢)</sup> فقيل : مائة ألف وأربعة وعشرون ألفًا .
الننبياءوالرسل
وقيل : مائتا ألف وأربعة وعشرون ألفا ، واختلف أيضًا في عدد الرسل
مددهم المنبياءوالرسل
معددهم المنهم فقيل : ثلاثمائة وثلاثة عشر ، وقيل : وأربعة عشر ، وقيل : وخمسة عشر .
عشر . والأسلم الإمساك عن ذلك لقوله تعالى لنبيه عنه : ﴿ مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ عَشر .
ومنْهُم مَن لَم نَقَصُص عَلَيْكَ ﴾ [ غافر : ٢٨ ] واعلم أن التنوين في « نبي » للتعظيم ،

[ ٢٥ ] قوله (جاء ... ) إلخ هذه الجملة صفة لنبي كما هو القاعدة من أن الجمل

(١) وذلك مثل قوله تعالى : ﴿ يَعْرَبُهُ مِنْهُمَا ٱلنَّؤَلُوْ وَٱلْمَرْحَانُ ﴾ [ الرحمن : ٢٢ ] والمقصود من بعضهما .
 (٢) وقد اختلف في عدد الأنبياء . فقد جاء عن أبي ذريه قال : قلت : يا رسول الله كم عدد الأنبياء ؟ قال :
 (٣) مائة ألف نبي وأربعة وعشرون ألفًا » قلت يا رسول الله كم الرسل منهم ؟ قال : « ثلاثمائة وثلاثة عشر جم غفير » أخرجه ابن حبان ( ٢٨٧/١ . الإحسان ) والحاكم في المستدرك ( ٢٧/٢ هـ) .



= 37

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

بعد النكرات صفات <sup>(1)</sup> ، وقد قيد الناظم هذه الجملة بقوله : « وقد خلا الدين عن التوحيد » لأنه حال من فاعل « جاء » والحال قيد <sup>(٢)</sup> في عاملها فصارت الصفة بهذا الاعتبار مخصصة للموصوف وقاصرة له على نبينا ﷺ ؛ لأنه لم يأت نبي بالتوحيد في حال خلو الدين عن التوحيد إلا نبينا ﷺ والمراد بالمجيء الإرسال ، فتفسيره به تفسير مراد ؛ لأنه تفسير بالسبب ، فإن الإرسال سبب للمجيء .

[ ٢٦] وقد أرسله الله تعالى على رأس الأربعين سنة إلى جميع المكلفين من الثقلين (<sup>n</sup>) : أي الإنس والجن ، سميا بذلك لأنهما أثقلا الأرض ، وقيل : الثقلين : الثقلين : تعريفهما الذلوب ، وقيل : لثقل ميزانهما بالحسنات ، وخرج بالثقلين والسله تق والسله تق الملائكة فإنه لم يرسل إليهم إرسال تكليف بل أرسل إليهم إرسال تشريف ، والسله تق الذي طاعتهم جبلية لا يكلفون بها ، وهذا هو الذي اعتمده الرملي (<sup>1</sup>) لأن طاعتهم جبلية لا يكلفون بها ، وهذا هو الذي اعتمده الرملي (<sup>1</sup>) في شرح المنهاح وقد خالفه الشيخ ابن حجر (<sup>0</sup>) وعبارته بعد قول المصنف : « عبده في شرح المنهاح وقد خالفه الشيخ ابن حجر (<sup>0</sup>) وعبارته بعد قول المصنف : « عبده ورسوله » : « لكافة الثقلين الإنس والجن إجماعًا معلومًا من الدين بالضرورة فيكفر منكره وكذا الملائكة كما رجحة جمعً محققون كالسبكي ومن تبعه وردوا على من خالف ذلك » ... إلى آخر عبارته .

(١) نقول : الجمل بعد النكرات صفات ، وأيضًا : بعد المعارف أحوال وهي ليست على إطلاق ، فالجملة الواقعة بعد المحلى بأل الجنسية أو النكرة المخصصة تعرب حالًا أو صفة مثل : هذا زهر يشمه الناس ، حالًا يجوز إعراب جملة – يشمه الناس – صفة لزهر .

(٢) الحال قيد في عاملها ووصف لصاحبها . ومثل : جاء الرجل راكبًا ، الحال راكبًا قيد للمجيء ووصف للرجل . (٣) قد ثبت عن ابن عباس (٢) بعث رسول الله بيني لأربعين سنة فمكث في مكة ثلاث عشرة سنة يوحى إليه ، ثم أمر بالهجرة عشر سنين ومات هو ابن ثلاث وستين . أخرجه البخاري ( ٣٨٥ ، ٣٩٠٢ ) . (٤) هو : محمد بن أحمد بن حمزة شمس الدين الرملي ، فقيه الديار المصرية في عصره ، من تصانيفه : نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج ، وغاية البيان في شرح زيد بن رسلان وكلاهما في الفقه . ولد سنة ٩٩هـ ، وتوفي سنة ٢٠٠٤هـ . ( انظر : الأعلام ٢/٢ ) .

(٥) هو : أحمد بن علي بن حجر الهيثمي المصري السعدي الأنصاري شهاب الدين ، شيخ الإسلام أبو العباس كان بحرًا في الفقه وإمامًا يهتدى به ، ولد سنة ٩٠٩هـ ، وتوفي سنة ٩٧٤هـ ، من مصنفاته : تحفة المحتاج لشرح المنهاج في الفقه ، مبلغ الأرب في فضائل العرب ، الصواعق المحرقة في الرد على أهل البدع والزندقة . ( انظر : الأعلام ٢٣٤/١ ) .

قاعدة ذهبية : إذا تعارض قولان لعالم واحد تُبحِث هل هما من قبيل المحمول أو التناقض ، أما إذا كان القولان من عالمين تُبحِث أيهما المعتمد .



۳۷.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

والتعبير بوأس الأربعين : يفيد أنه بعث عند استكمالها من غير زيادة ولا نقص وهو الصحيح الذي عليه الجمهور ، ولكن هذا لا يتم إلا لو كانت البعثة في شهر الولادة ، مع أن المشهور أنه ولد في ربيم الأول <sup>(()</sup> وبعث في رمضان ، فله حين البعث أربعون سنة ونصف سنة إن كان البعث في رمضان الواقع بعد السنة المتممة للأربعين أو تسعة وثلاثون ونصف إن كان البعث في رمضان الواقع في أثناء السنة المتممة للأربعين ، فمن قال : أربعون سنة ألغى الكسر على الأول وجبره على الثاني .

وقال بعضهم : كان ابتداء الوحي بالمنام في ربيع ومكث ستة أشهر كذلك . ومن قال كان ابتداؤه في رمضان أراد مجيء جبريل يقظة ، فرجع الخلاف لفظيًا <sup>٣)</sup> ولا كسر .

[ ٢٧ ] والصحيح أن نبوته ﷺ ورسالته مقترنتان ، وقال ابن عبد البر <sup>(1)</sup> وغيره : أرسله اللَّه لما بلغ ثلاثًا وأربعين سنة فكانت النبوة سابقة بنزول ﴿ ٱقَرَأَ ﴾ [ العلق : ١ ] وكانت الرسالة بأمره بالإنذار لما نزلت آية المدثر ، فهو في زمن فترة الوحي نبي لا رسول . وأجاب القائلون بالأول بأن آية المدثر بيان للمراد من سورة ﴿ ٱقْرَأَ ﴾ لأن المعنى : اقرأ على قومك ما سنبينه لك .

وإنما كان الإرسال على رأس الأربعين ، لأن العادة المستمرة ، في معظم الأنبياء أو جميعهم كما جزم به – أي بالثاني – كثيرون منهم شيخ الإسلام في حواشي البيضاوي <sup>(٤)</sup> وإنما استدلوا بالعادة المستمرة ولم يستدلوا بحديث « ما نبئ نبي إلا على رأس الأربعين سنة » <sup>(٩)</sup>

(١) فقد جاء عن جابر وابن عباس أنهما قالا : ولد رسول الله ﷺ يوم الاثنين الثامن عشر من ربيع الأول . وعزاه ابن كثير في البداية والنهاية (٢٦،/٢) إلى ابن أبي شيبة وقال : كذا رأيته وصوابه الثاني عشر . (٢) الحلاف اللفظي هو : ما لو اطلع كل فريق على ما قاله الآخر لقال به ، وهذا التعريف أولى من تعريفهم بأنه ما لا يترتب عليه أثر .

(٣) هو : يوسف بن عبد الله بن محمد القرطبي المالكي ، أبو عمر جمال الدين من كبار حفاظ الحديث مؤرخ ، أديب باحثة يقال له : حافظ المغرب ، ولد سنة ٣٦٨ هـ ، وتوفي سنة ٣٤٣هـ ، من مصنفاته التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ، الاستيعاب في معرفة الأصحاب (انظر : وفيات الأعيان ٢٤٨/٢ ، والأعلام ٢٤٠٨) . (٤) هو : عبد الله بن عمر بن محمد البيضاوي الشيرازي ، أبو سعيد عالم بالفقه والتفسير والعربية والمنطق والحديث ، من مصنفاته : منهاج الوصول إلى علم الأصول ، شرح المطالع في المنطق ، أنوار التنزيل وأسرار التأويل في التفسير . توفي سنة ١٦٥هـ ( انظر : طبقات السبكي ٥/٩٥ ، ومعجم المؤلفين ٢/٩٩ ، ٩٨ ، ٥٤ ) . (٥) وحديث الم ما نبئ نبي إلا على رأس الأربعين سنة » عده ابن الجوزي في الموضوعات ، ووافقه على عده موضوعًا غير واحد كالسخاوي في المقاصد الحسنة ( ص٣٣٣ ) والعجلوني في كشف الحفا ( ١٩٤/٢ ) والقاري في الأسرار المرفوعة ( ص ٣٠٩ ) ونقل عن السيوطي أنه سكت عليه .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد.

لعد ابن الجوزي <sup>(1)</sup> له في الموضوعات ، وذكر العلامة الشيخ الأمير <sup>(1)</sup> والعلامة الشيخ الشنواني <sup>(7)</sup> أن الحق أن هذا السن غالب فقط في النبوة ، وإلا فقد نبئ عيسى ورُفعَ إلى السماء قبله وكان عمره ثلاثًا وثلاثين سنة ، ونبئ يحيى صبيًّا بناء على أن الحكم الذي أوتيه صبيًّا : النبوة . اهـ ، ولكن ذكروا في حواشي التفسير نقلًا عن المواهب أن هذا خلاف التحقيق .

وقالوا : الصحيح أن عيسى ما رُفع إلا بعد مضي ثمانين سنة من النبوة وبعد نزوله من السماء يعيش أربعين سنة ، ولا يرد قوله تعالى في حق يحيى ﴿ وَمَاتَيْنَهُ ٱلْمَكْمَ صَبِيَا ﴾ [ مريم : ١٢ ] لأن المراد بالحكم العلم والمعرفة لا النبوة ، ولا يرد أيضًا قوله تعالى حكاية عن عيسى : ﴿ مَاتَدْنِي ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًا ﴾ [ مريم : ٣٠ ] لأنه من التعبير بالماضي عن المستقبل على حد قوله تعالى : ﴿ أَنَ أَمَرُ ٱللَهِ ﴾ [ النحل : ١ ] أو المعنى وجعلني نبيًّا في علمه ، هذا ووقع في كلام سيدي على الخواص <sup>(٤)</sup> : أن النبي نبىء من صغره ، ولعله أراد الكمال والتهيؤ كما ذكره العلامة الأمير ، واللَّه أعلم بالحقيقة .

[ ٢٨ ] قوله : ( بالتوحيد ) أي بطلبه وفيه براعة استهلال ، وهي أن يأتي المتكلم التوحيد : تعريفه إثبات العقائد الدينية مكتسب من أدلتها اليقينية ، والمراد به هنا الشرعي لا بمعنى الفن إثبات العقائد الدينية مكتسب من أدلتها اليقينية ، والمراد به هنا الشرعي لا بمعنى الفن المدون فيما سيأتي ، وهو إفراد المعبود بالعبادة مع اعتقاد وحدته والتصديق بها ذاتًا وصفاتًا وأفعالًا ، فليس هناك ذات تشبه ذاته تعالى ، ولا تقبل ذاته الانقسام لا فعلًا ولا

(١) هو : عبد الرحمن بن علي بن محمد أبو الفرج علامة عصره في الحديث ، ولد سنة ٨ ٥٨ه ، وتوفي ببغداد سنة ٩ ٥٩ه ، وتوفي ببغداد سنة ٩٥٩ه ، من مصنفاته : الأذكياء وأخبارهم ، تلبيس إبليس ، الناسخ والمنسوخ ، والموضوعات الكبرى في الحديث ( انظر : الأعلام ٣١٦/٣ ) .

(٢) هو : محمد بن محمد بن أحمد السنباوي الأزهري عالم بالعربية من فقهاء المالكية له أصول مغربية ، ولد سنة ١١٤٥هـ ، وتوفي في القاهرة سنة ١٢٣٢هـ ، من مصنفاته : حاشية على شرح عبد السلام لجوهرة التوحيد ، حاشية على مغني اللبيب . ( انظر : الأعلام ٧١/٧ ) .

(٣) هو : محمد بن علي بن منصور الشافعي الأزهري ، فاضل مصري فقيه نحوي ، تولى مشيخة الأزهر ، توفي سنة ١٢٣٣هـ ، من كتبه : حاشية على شرح اللقاني على جوهرة التوحيد ، مختصر البخاري لابن أبي حمزة . (انظر : الأعلام ٢٩٧/٦) .

(؛) على الخواص هو : شيخ الإمام عبد الوهاب الشعراني صاحب الميزان الكبرى ، ولواقح الأنوار القدسية ، توفي سنة ٩٧٥هـ ، فشيخه من رجال القرن العاشر كان أميًا يحفظ القرآن وله اطلاع دقيق على السنة النبوية المشرفة ، جمعت له فتاوى وطبعت مرات بعنوان درة الغواص في فتاوى سيدي على الخواص .



49-

وهمًا ولا فرضًا مطابقًا للواقع ، ولا تشبه صفاته الصفات ، ولا تعدد فيها من جنس واحد بأن يكون له تعالى قدرتان مثلًا ، ولا يدخل أفعاله الاشتراك ؛ إذ لا فعل لغيره سبحانه خلقًا ، وإن نسب إلى غيره كسبًا .

وقيل : هو إثبات ذات غير مشبهة للذوات ولا معطلة عن الصفات ، خلافًا للمعتزلة المعطلين للذات عن الصفات الوجودية ، فإن قيل : جاء عليه بغير التوحيد ، فلم اقتصر الناظم على التوحيد ؟ أجيب بأنه خصه لأنه أشرف العبادات ويليه الصلاة كما في حديث أبي سعيد <sup>(۱)</sup> « إن الله تعالى لم يفرض شيئًا أفضل من التوحيد والصلاة » ، ولو كان شيء أفضل منه لافترضه على ملائكته منهم راكع ومنهم ساجد <sup>(۱)</sup> .

علمالتوحيد. | والحد السابق هو أحد المبادئ العشرة المنظومة في قول بعضهم : مسادنسه

إِنَّ مَبَادِئٌ كُلِّ فَنِّ عَشْرَهَ الحَدُّ والموضوع ثم الشمره وفضلة ونيسبَة والواضع والاسم الاستمداد حكم الشارع مسائلٌ والبعض بالبعض اكتفى ومن درى الجميع حاز الشرفا فحد هذا الفن لغةً واصطلاحًا تقدم .

وموضوعه : ذات الله تعالى من حيث ما يجب له وما يستحيل وما يجوز ، وذات الرسل كذلك ، والممكن من حيث إنه يتوصل به إلى وجود صانعه ، والسمعيات من حيث اعتقادها .

وثمرته : معرفة الله بالبراهين القطعية والفوز بالسعادة الأبدية . وفضله : أنه أشرف العلوم لكونه متعلقًا بذاته تعالى وذات رسله وما يتبع ذلك ، والمتعلق بكسر اللام يشرُف بشرف المتعلق بفتحها .

ونسبته : أنه أصل العلوم الدينية وما سواه فرع ، وما أحسن قول القائل : أيها المغتدي لتطلب علمًا كل علم عبد لعلم الكلام

(١) هو : الإمام المجاهد ، فقيه المدينة ، وأحد حفاظ الصحابة ، سعد بن مالك بن سنان ، من أهل بدر ، واستشهد أبوه مالك يوم أحد ، وشهد أبو سعيد الخندق وبيعة الرضوان ، له ١١٧٠ حديثًا وتوفي سنة ٦٤هـ
 (انظر : سير أعلام النبلاء ٢٠/٤ ، والإصابة ٣٠/٢ ) .
 (٢) أخرجه الديلمي في الفردوس ( ٦١٠ ) ، أخرجه السيوطي في الجامع الكبير ( ١٧٥/١ ) .



. حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

تطلب الفقه كي تصحح حكمًا ثم أغفلت منزل الأحكام وواضعه: أبو الحسن الأشعري <sup>()</sup> ومن تبعه ، وأبو منصور الماتريدي <sup>()</sup> ومن تبعه ، بمعنى أنهم دونوا كتبه وردوا الشبه التي أوردتها المعتزلة ، وإلا فالتوحيد جاء به كل نبي من لدن آدم إلى يوم القيامة واسمه علم التوحيد ؛ لأن مبحث الوحدانية أشهر مباحثه . ويسمى أيضًا : علم الكلام لأن المتقدمين كانوا يقولون في الترجمة عن مباحثه الكلام في كذا ، أو لأنه قد كثر الاختلاف في مسألة الكلام ، وذكر بعضهم أن له ثمانية أسماء . واستمداده : من الأدلة العقلية والنقلية . وحكم الشارع فيه : الوجوب العيني على كل مكلف من ذكر وأنثى . ومسائله : قضاياه الباحثة عن الواجبات والجائزات والمستحيلات . وهذه المبادئ هي التي تسمى مقدمة العلم ؛ لأنها اسم لمعان يتوقف عليها الشروع في القصود .

ي [ ٢٩ ] قوله ( وقد خلا ...) إلخ أي والحال أنه قد خلا ... الخ ، فالواو للحال ، وعبارته تقتضي أن ما عليه عبدة الأصنام يسمى دينًا وهو كذلك ؛ لأن الدين ما يُتَدَيَّن به ولو باطلًا فهو يطلق على الدين الحق وعلى الدين الباطل ، كما يدل له قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيَرَ ٱلإِسْلَمِ دِينًا فَلَن يُقَبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران : ٨٥ ] وقد وقع في بعض النسخ «عرا » بدل «خلا »وفيه نظر ؛ لأنه يقال : عرا يعرو كعلا يعلو ، بمعنى أصاب . ومنه قول الشاعر :

وإني لتعروني لذكراك هزة كما انتفض العصفور بلله القطر ويقال : عَرى يَعرى كعلم يعلم بمعنى خلا ، والمناسب هنا الثاني لا الأول ، إلا أن يوجه بأن «عرا » في كلامه بفتح الراء المقلوب عن كسرها ، والأصل : عَرِي كعلم ، قلبت الكسرة فتحة لمناسبة الوزن فتحركت الياء وانفتح ما قبلها قُلبت ألفًا ؛ فصار : عرا كرأى ، ولذلك قال المصنف في شرحه الصغير بعد أن شرح على نسخة «خلا » ما نصه : هذه النسخة الواقعة هنا أخبرني بعض أصحابنا الموثوق بهم أنه أخذها عني كذلك ،

- ( ٢) هو : علي بن إسماعيل بن إسحاق أبو الحسن من نسل الصحابي أبي موسى الأشعري . مؤسس مذهب الأشاعرة ومن أئمة المتكلمين ، ولد سنة ٢٦٠هـ ، وتوفي ببغداد سنة ٣٢٤ هـ ، من مصنفاته : إمامة الصديق ، الرد على المجسمة ( انظر : طبقات الشافعية ٢٤٥/٢ ، الأعلام ٢٦٣/٤ ) .
- (٢ هو : محمد بن محمد بن محمود أبو منصور الماتريدي إمام المتكلمين عرف بإمام الهدى ، توفي سنة ٣٣٣ هـ في بسمر . ومن مصنفاته : التوحيد ، أوهام المعتزلة . ( انظر : الجواهر المضية ١٣٠/٢ ، الأعلام ١٩/٧) .



٤١=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

وضمن ( خلا » معنى ( تجرد » فعداه بعن ، ووجهنا نسخة عرا في الشرحين أي الكبير والمتوسط ، ومراده ببعض الأصحاب : الشيخ اليوسي <sup>(١)</sup> كما وجد في بعض الهوامش الصحيحة . [ • ٣ ] قوله ( الدين ) يطلق لغة على عدة معان منها : الطاعة والعبادة والجزاء الدين : والحساب ، ولهم فيه اصطلاحًا تعريفان ؛ أحدهما مختصر : وهو ما شرعه الله تعالى على لسان نبيه من الأحكام ، وسمي دينًا لأننا ندين له ونتقاد ، ويسمى أيضًا ملة من حيث إن الملك يمليه على الرسول وهو يمليه علينا ، ويسمى شرعًا وشريعة من حيث إن الملك يمليه على للا على لسان النبي ، فاللَّه

هو الشارع حقيقة ، والنبي شارع مجازًا .

وثانيهما مطول : وهو وضع إلهي سائق لذوي العقول السليمة باختيارهم المحمود إلى ما هو خير لهم بالذات فقولهم : « وضع » أي موضوع ، فهو مصدر بمعنى اسم المفعول : أي شيء موضوع بقطع النظر عن أن يكون حكمًا أو غيره لأجل الإخراجات الآتية ، ودخل المجاز التعريف لشهرته .

وقولهم : « إلهي » أي منسوب للإله وهو الله تعالى ، وخرج به عن الوضع البشري ظاهرًا وإلا فالواضع لجميع الأشياء هو الله في الحقيقة ، وذلك نحو الرسوم السياسية أي القوانين التي ترجع إليها سياسة العالم : كعلم إصلاح المنزل وحسن العشرة مع الأهل والإخوان ، والأوضاع الصناعية كالنجارة والقزازة وغير ذلك ، وقد كانت الحكماء القدماء يؤلفون كتبًا في سياسة الرعية وإصلاح المدن فيحكم بها ملوك من لا شرع لهم ، فإنه وإن كان الخالق لكل الأشياء هو الله تعالى إلا أن البشر لهم في هذه كسب .

لا يقال : يلزم على ذلك أن أحكام الفقه الاجتهادية ليست من الدين لأن البشر – أعني المجتهدين – لهم فيها كسب وإنما منه ما ورد نصَّا لا خلاف فيه ، لأنا نقول : هي من الدين قطعًا وهي موضوع إلهي ، غاية الأمر أنه يخفى علينا ، والمجتهدون يعانون إظهارها والاستدلال عليها بقواعد الشرع ولا مدخل لهم في وضعها .

وقولهم : « سائق » أي باعث وحامل ؛ لأن المكلف إذا سمع ما يترتب على فعل الواجب من الثواب أو على فعل الحرام من العقاب انساق إلى فعل الأول وترك الثاني ،

(١) هو : الحسن بن مسعود بن محمد أبو علي نور الدين اليوسي ، فقيه مالكي وأديب ، لقب بصاعقة المغرب ، ولد سنة ١٠٤٠ هـ ، وتوفي سنة ١١٠٢ هـ ، من مصنفاته : المحاضرات ، حاشية على شرح السنوسي . ( انظر : تاريخ الجبرتي ٦٨/١ ، الأعلام ٢٢٣/٢ ) .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

هكذا قالوا .

: £¥

وخرج به الوضع الإلهي غير السائق كإنبات الأرض وإمطار السماء ، وبحث في ذلك بأنه سائق لإصلاح المعاش ، فالأحسن التمثيل لغير السائق بالوضع الإلهي الذي لا اطلاع لنا عليه ، كالذي تحت الأرضين فإن ما لا نعرفه لا يسوقنا لشيء .

وقولهم : «لذوي العقول السليمة » أي لأصحاب العقول السليمة من الكفر ، والمراد سائق لهم فقط ، وخرج به ما يسوقهم وغيرهم من الحيوانات كالأوضاع الطبيعية التي يهتدي بها الحيوانات وهي الإلهامات التي تسوق الحيوانات ، لفعل منافعها كنسج العنكبوت واتخاذ النحل بيوتًا ، واجتناب مضارها كنفر الشاة من الذئب وغير ذلك .

وقولهم : « باختيارهم المحمود » خرج به الأوضاع السائقة لهم لا باختيارهم ، أو باختيارهم المذموم ، فالأولى كالآلام السائقة للأنين رغمًا ، وكالوجدانيات كالجوع والعطش فإنهما يسوقان إلى الأكل والشرب قهرًا ، والثانية كحب الدنيا فإنه وضع إلهي يبعث ذوي العقول إلى ترك الزكاة باختيارهم المذموم ، ومتى كان الاختيار محمودا لا يسوق إلا إلى خير .

فقولهم : « إلى ما هو خير لهم » إنما ذكروه توصلا لقولهم « بالذات » فهو متعلق بخير ، وذلك الخير الذاتي عبارة عن السعادة الأبدية والقرب من رب البرية ، وخرج بذلك صنعتا الطب والفلاحة فإنهما وإن تعلقتا بوضع إلهي سائق لذوي العقول باختيارهم المحمود ، لكن لا إلى الخير الذاتي بل إلى صنف من الخير وهو حفظ صحة أبدانهم بالحكمة والعقاقير أي أجزاء الأدوية وبنحو الأغذية . وحاصل هذا التعريف مع طوله أن الدين هو الأحكام التي وضعها الله الباعثة للعباد إلى الخير الذاتي . [17]علامان ( فائدة ) أمور الدين أربعة كما قاله النووي : أي علامات وجوده . وقد

[١١]علامك ( قائدة ) أمور الدين أربعة كما قاله النووي : أي علامات وجوده . وقد وجود الدين : نظمها بعضهم فقال :

أَمُورُ الدِّيْنِ صِدْق قَصْدٍ وَفَا العَهْدِ وَتَرْك لمنهيٍّ كَذَا صِحَّة العَقْد فصدق القصد : أداء العبادة بالنية والإخلاص ؛ ووفاء العهد الإتيان بالفرائض .

وترك المنهي : اجتناب المحرمات . وصحة العقد : جزمه بعقائد أهل السنة .

[ ٣٢ ] قوله ( عن التوحيد ) متعلق بـ « خلا » ، والمراد بالتوحيد هنا : التوحيد اللغوي وهو العلم بأن الشيء واحد ، وبحمْل التوحيد هنا على اللغوي وفيما مرَّ على الشرعي اندفع الإيطاء وهو اتحاد القافيتين لفظًا ومعنى فيما دون سبعة أبيات ، ورُدَّ ذلك



بأن الدين إنما عرا عن التوحيد الشرعي ، فالحق أن التوحيد في الموضعين شرعي ، ولا يرد أن في كلامه إيطاء إلا إذا كانت هذه المقدمة من مشطور الرجز .

٤٣ -----

أما إذا كانت من تامه فلا إيطاء ، لما علمت من أنه اتحاد القافيتين ، وقافية البيت لا تكون إلا آخره ، أما آخر الشطر الأول فليس بقافية .

قال شيخ الإسلام : خرج بتكرير القافية تكرير غيرها كتكرير آخر النصف الأول مع آخر البيت فليس بإيطاء ، ولو سلم أن في كلام المصنف إيطاء فهو جائز للمولَّدين كما هو جائز لغيرهم ، وعلى اختلاف التوحيد في الموضعين يكون في الكلام الجناس التام وهو اتفاق الكلمتين لفظًا لا معنى .



- £ £

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣ - فَأَرْشَدَ الحُلْقَ لِدِينِ الحقِّ بِسَيْفِهِ وَهَدْيِهِ لِلْحَقِّ [ ٣٣ - ٤ ]
 قوله : ( فأرشد الحلق ..) إلخ معطوف على « جاء بالتوحيد » فيقتضي أن
 النبي يتابر أرشد الحلق بالسيف عقب الإرسال ؛ لأن الفاء تقتضي التعقيب متى شرع في مع أن الجهاد لم يشرع بفور الإرسال بل بعد الهجرة بسنة ، لأنه شرع في متى شرع في صفر من السنة الثانية من الهجرة كما نبه عليه الحلبي في السيرة <sup>( ^ )</sup> ، وقد فقي التعقيب :
 يقال : التعقيب في كل شيء بحسبه . ونوقش في ذلك بأنه لا يقال ذلك التعقيب :
 إلا إذا كان المذكور لا يمكن وجوده قبل مضي المدة التي بينه وبين العطوف عليه ، كما في « تزوج زيد فولد له » وهنا الجهاد يمكن حصوله قبل هذه المدة .

وأجاب بعضهم بأن الجهاد غير ممكن قبل هذه المدة من حيث عدم الإذن فيه . قال الشهاب الملوي <sup>(٣</sup>) : ويمكن التعقيب الحقيقي بالنظر لقوله : «وهديه للحق » لأن الإرشاد بالهدى كان عقب الإرسال ، فلم يتأخر ﷺ عن الإرشاد لحظة ما . ومعنى الإرشاد الحقيقي : تصييرهم راشدين أي مهديين وفسروه مجازًا <sup>(٣)</sup> ، بالدلالة ، فإن حمل على الأول كان خاصًا بمن آمن ، وإن حمل على الثاني كان عامًا لمن آمن ولمن كفر .

[ ٣٤] وقوله : ( الخلق) أي جميع الثقلين الإنس والجن إجماعًا ، وكذا الملائكة بناءً على أنه مرسل إليهم إرسال تكليف ، والراجح أنه مرسل إليهم إرسال تشريف كما تقدم لك تحريره ، وإن رجح بعضهم هنا خلافه . وأما إرساله إلى سائر الحيوانات فإرسال تشريف قطعًا .

فإن قلت : كيف يستقيم العموم في الخلق مع أنه ﷺ لم يرشد من لم يجتمع به ، قلت : الإرشاد أعم من أن يكون بنفسه كمن اجتمع به أو بواسطة كمن جاء بعده أو كان في زمنه ولم يجتمع به . وقد قال ﷺ : «ليبلغ الشاهد منكم الغائب ، فرب مبلغ

(١) انظر : السيرة الحلبية ٣٤٣/٢ ، وسيرة ابن هشام ٥٩٠/١ .

(٣) هو : أحمد بن عبد الفتاح بن يوسف الملوي أحد كبار علماء الأزهر ومحققيهم ، سادت تصانيفه واعتمد شروحه العلماء ودرسوها واعتنوا بها . ولد سنة ١٠٨٨هـ ، وتوفي ﷺ سنة ١١٨١هـ . من مصنفاته : شرح على متن السلم للأخضري في المنطق مشهور (ط) ، شرح على السمرقندية في الاستعارات مشهور (ط) . ( انظر : الأعلام ١٥٢/١ ، معجم المطبوعات ١٧٧٩ ) .

(٣) المراد بالحقيقة والمجاز هنا العقليان ، لأن إسناد الشرع بمعنى التبيين لله تعالى من باب إسناد الشيء لما هو له فهو حقيقة عقلية ، وإسناده إلى النبي ﷺ من باب إسناد الشيء لغير ما هو له ، فهو مجاز عقلي لأن بيان الأحكام بالقرآن والآتي به هو الله تعالى فهو المبين حقيقة ، ولما كان القرآن منزلا على النبي ﷺ كان طريقًا في البيان بمعنى تبيين الأحكام لكونه طريقًا فيه . أ . هـ الأجهوري .



£0 =

أوعى من سامع » <sup>(۱)</sup> .

[ ٣٥ ] وقوله : ( لدين الحق ) متعلق بأرشد ، ومادة الإرشاد تتعدى باللام كما تتعدى بعلى والدلالة تتعدى بعلى ، فمن فسر الإرشاد بالدلالة فسر اللام بعلى ، ومن أبقى الإرشاد على معناه الحقيقي أبقى اللام على حقيقتها ، فإنه يقال : أرشدني لكذا .

[ ٣٦ ] والمراد من الحق هنا : اللَّه تعالى ، لأنه اسم من أسمائه تعالى ، ومعناه المتحقق وجوده دائمًا وأبدًا ، بحيث لا يسبقه عدم ولا يلحقه عدم ، ويصح أن يراد بالحق هنا ما طابقه الواقع ، وإضافة الدين للحق على الأول على معنى اللام وعلى الثاني للبيان : أي لدين هو الأحكام الحقة .

[ ٣٧ ] قوله : ( بسيفه ) يحتمل أن يكون متعلقًا بحال محذوفة من فاعل أرشد : أي أرشد الخلق لدين الحق في حال كونه متلبسًا بسيفه أو حال كونه ملجمًّا لهم بسيفه ، لأن الإرشاد والدلالة ليسا بالسيف حتى تكون الباء للتعدية بل باللسان قطعًا ، وهذا إذا جعل أرشد بمعنى دل ، أما إذا جعل بمعنى صيَّرهم راشدين على أن المراد بالخلق أمة الإجابة فالباء للسببية وإضافة سيف للضمير لأدنى ملابسة ، لأن المراد بالسيف السيف الذي جاء بمشروعية مقاتلة أعداء اللَّه به ، سواء كان بيده أو بيد من تبعه ولو إلى يوم القيامة ، والمراد بالسيف : آلة الجهاد التي يباح قتال الحربيين بها ، حتى الحجارة فقد رمى يَقِيَّمُ بالحجر في يوم أحد ، ففي كلام المصنف مجاز مرسل من إطلاق الخاص وإرادة العام ، فهو من باب عموم المجاز : أي المجاز العام الشامل للحقيقة والمجاز .

[ ٣٨ ] وقد كان له يتلقي سيوف متعددة : منها « المأثور » وهو أول سيف ملكه سيوفالنبي: لأنه ورثه عن أبيه ، ومنها « القضيب » بالقاف والضاد ، ومنها « ذو اسماؤها الفقار » بفتح الفاء وكسرها ، ومنها غير ذلك ، وقد دفع يتلقي لعكاشة <sup>(٢)</sup> جذل حطب حين انكسر سيفه يوم بدر <sup>(٣)</sup> وقال : اضرب به ، فعاد في يده سيفًا صارمًا طويلًا أبيض شديد المتن فقاتل به .

[ ٣٩ ] قوله : ( وهديه للحق ) عطف على « سيفه » فيصير التقدير : وأرشدهم بهديه للحق ، لكن يلزم عليه تهافت ، إذ التقدير : ودلهم بدلالته ، إلا أن تجعل الباء (١) أخرجه البخاري بهذا اللفظ كتاب الحج باب الخطبة أيام مني ١٧٦/٢ ، (١٧٤١) من حديث أبي بكر ٩٠ .

(٢) هو : عكاشة بن محصن بن حرثان الأسدي ، صحابي من أمراء السرايا ، شهد المشاهد كلها مع النبي تلكيم ، قتل في حروب الردة ببزاخة سنة ١٢هـ ( انظر : حلية الأولياء ١٢/٢ ، والأعلام ٢٤٤/٤ ) . (٣) ذكره ابن هشام في السيرة ( ٦٣٧/١ ) عن ابن إسحاق معلقاً ، وأسنده الواقدي في المغازي ( ٩٣/١ ) .



للتصوير ، فتحصل أن الباء من حيث دخولها على السيف للملابسة <sup>(١)</sup> أو للسببية كما تقدم بيانه ، ومن حيث دخولها على هديه للتصوير ، وبعضهم حمل الهدى على القرآن والسنة ، فقد كان ﷺ يراسل الناس أولًا بالقرآن والدعوة للإسلام ، فإن أجابوا للإسلام فظاهر ، وإلا أعلمهم بالتهيؤ للجهاد ، وهكذا خلفاؤه وأصحابه من بعده .

[ ٤٠ ] والمراد بالحق هنا : ما طابقه الواقع إن أُريد بالحق الأول اللَّه تعالى ، أو المراد المحسق به هنا اللَّه تعالى إن أريد به في الأول ما طابقه الواقع ، فليس في كلام والباطل : المصنف إيطاء ، بل فيه الجناس التام ، وفيه ما تقدم من أنها ليست من تعريفهما المشطور .

واعلم أنهم فسروا الحق بأنه : الحكم الذي طابقه الواقع ، وضده الباطل ، وفسروا الصدق بأنه : الحكم الذي طابق الواقع ، وضده الكذب ، فأسندوا المطابقة في تفسير الحق إلى الواقع ، وفي تفسير الصدق إلى الحكم <sup>(٢)</sup> ؛ وذلك أن المطابقة وإن كانت مفاعلة من الجانبين إلا أنه لما كان الحق مأخوذًا من حق الشيء ثبت ، والثابت إنما هو الواقع ، ناسب أن تنسب المطابقة في جانب الحق إلى الواقع ، بخلافه في الصدق . واختار بعض المحققين أن الحق والصدق شيء واحد وهو مطابقة الخبر للواقع ، لأن الواقع شيء ثابت في نفسه يقاس عليه غيره ، والمراد بالواقع : علم الله تعالى ، وقيل اللوح المحفوظ ، وقيل غير ذلك .

فإن قيل : لم قدم الناظم السيف على الهدى مع أن الهدى سابق على الجهاد لأنه لم يشرع إلا بعد الهجرة كما علمته مما سبق ، ولاشك أنه ﷺ هدى قبلها .

أجيب : بأنه قدم السيف اهتمامًا بالجهاد وإشارة إلى أن ما جاء به لا يظهر إلا بالجهاد خصوصًا في مبدأ دعوته ، وعلى أن الواو لا تفيد ترتيبًا <sup>(٣)</sup> على الصحيح .

(١) المعنى على الملابسة : أرشد الحلق أي دلهم متلبسًا عند ذلك بسيفه إرشادًا مصورًا يهديه ، ويرد عليه أن الواو حينئد لا تكون لتشريك ما بعدها مع ما قبلها في الحكم ، لأن حكم ما قبلها كونه متلبسًا عند الإرشاد وما بعدها ليس بهذا الحكم بل هو تصوير للإرشاد ، والمعنى على جعلها للسببية : أرشد الحلق أي صيرهم راشدين بسبب سيفه إرشادا الحكم بل هو تصوير للإرشاد ، والمعنى على جعلها للسببية : أرشد الحلق أي صيرهم راشدين بسبب سيفه إرشادا محمورًا بهديه ، ويرد عليه أي أن الإرشاد حينئذ بمعنى التصيير راشدين بسبب سيفه إرشادا محمورًا بهديه ، ويرد عليه أيضًا أن الإرشاد حينئذ بمعنى التصيير راشدين ، وهو بهذا المعنى لا محمورًا بهديه ، ويرد عليه معنه ، ويرد عليه أيضًا أن الإرشاد حينئذ بمعنى التصيير راشدين ، وهو بهذا المعنى لا يصور بالهدى ، فتعين حمل الهدى على القرآن والسنة ، وحينئذ تكون الباء للسببية بالنظر إلي السيف والهدى جميما . (٢) قوله : ٥ وفسروا » المذكور في علم المعاني أن صدق الخبر مطابقة حكمه للواقع ، فالصدق هو مطابقة الحكم اللواقع لا الحكم المطابق للواقع . وفرق بين مطابقة الحكم والحكم المطابق ، والمعدى على العرآن والسنة ، وحينئذ تكون الباء للسببية بالنظر إلي السيف والهدى جميما . (٢) قوله : ٥ وفسروا » المذكور في علم الماني أن صدق الخبر مطابقة حكمه للواقع ، فالصدق هو مطابقة الحكم اللواقع لا الحكم المطابق الواقع . وفرق بين مطابقة الحكم والحكم المطابق ، والمناسب لهذا حمل الحق الذي أريد أن علي قرف بين والمدري وهو المطابقة ، لأن الحق يستعمل مصدرًا ، والمحشى حمله على أنه الفرق بينه وبين الصدق على معناه المصدري وهو المطابقة ، لأن الحق يستعمل مصدرًا ، والمحشى حمله على أنه أسم فاعل وفسره بما طابقه الواقع وهما معنيان صحيحان ، إلا أن المناسب منهما هنا الأول ليتحد مع الصدق في أنه منه فاعل وفسره بما طابقة وي حالي الصدق تُستند إلى الحكم في الحكم في أول ليتحد مع الصدق في أنه معنوا معادي المواقع وهما معنيان صحيحان ، إلا أن المناسب منهما هنا الأول ليتحد مع الصدق في أن كلًا منهما مطابقة وإن كانت المالية في جانب الصدق تُستند إلى الحكم فيقال : مطابقة حمل الخبر الواقع ، أن كلًا منهما معا ماقاق وإن كانت المابقة في جانب الصدق تُستند إلى الحكم فيقال : مطابقة حمم مالية الحمم . إلى ألكم منها إله مولي الحمم . إله مالما معابقه الواقع مالحكم . هم إم الواق م

- 23



£V -

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٤ - مُحَمَّدُ الْعَاقِبْ لِرُسْل رَبهْ وَآلِه وَصَحْبِه وَحِزِبِه [٤١ - ٤٧] قوله : ( محمد ) بحذف تنوينه للوزن كتسكين باء العاقب ويجوز في [٤١] اللفظ الشريف أوجه الإعراب الثلاثة : الرفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف : الفرق بين أحسمــد | أي هو محمد ، وهذا هو الأولى من جهة التعظيم ، ليكون الاستم ومتحمد الشريف مرفوعًا وعمدة كما أن مدلوله مرفوع الرتبة وعمدة الخلق ، والنصب على أنه مفعول لفعل محذوف ، والتقدير : أعنى محمدًا أو نحو ذلك ، لكن النصب لا يساعده الرسم إلا على طريقة من يرسم المنصوب بصورة المرفوع والمجرور ، والجر على أنه بدل أو عطف بيان (١) ، لكن يرد على أنه بدل : أن القاعدة أن المبدل منه في نية الطرح والرمي ، فيقتضي جعله بدلًا : أن وصف النبوة في نية الطرح والرمي مع أنه مقصود ، ويجاب عنه بأن القاعدة أغلبية أو أن ذلك بالنظر لعمل العامل ، ويرد على أنه عطف بيان أنه يشترط أن يكون عطف البيان موافقا للمتبوع تعريفًا وتنكيرًا ، ويجاب عنه بأنه جرى على رأى الزمخشري القائل بعدم اشتراط ذلك <sup>(٢)</sup> ، و« محمد » علم منقول من اسم مفعول الفعل المضعف العين : أي المكرر العين ، ولذلك كان أبلغ من محمود ، فهذا الاسم يفيد المبالغة في المحمودية كما أن «أحمد » يفيد المبالغة في الحامدية بحسب أصله لأنه كان أفعل تفضيل ، فهو علي أجل من حُمد وأعظم من حَمد ، بالبناء للمفعول في الأول وللفاعل في الثاني ، وهذا الاسم أشرف أسمائه عِظِيمٍ . قال ابن العربي (٣) نقلًا عن بعضهم : إن للَّه تعالى ألف اسم ، وللنبي عليه أفضل

(١) الفرق بين البدل وعطف البيان : البدل مقصود ، والعطف غير مقصود ، وكل عطف بيان يصح إعرابه بدل كل من كل ولا عكس لأن البدل قد يكون ضميرًا فقد لا يطابق المبدل منه ، وعطف البيان تابع جامد غالبًا ليس من لفظ متبوعه ، ولكنه من معناه يوضح المتبوع المعرفة ويخصص النكرة .
(٢) ذهب الزمخشري إلى أنه لا يشترط في عطف البيان أن يكون موافقًا للمتبوع تعريفًا ، وتنكيرًا ، وعلى ذلك أعرب قوله تعالى : ﴿ مَلَيْتُ أَلَى بَيْنَتُ ﴾ .
(٢) ذهب الزمخشري إلى أنه لا يشترط في عطف البيان أن يكون موافقًا للمتبوع تعريفًا ، وتنكيرًا ، وعلى ذلك أعرب قوله تعالى : ﴿ مَلَيْتُ أَلَى بَيْنَتُ ﴾ .
(٢) ذهب الزمخشري إلى أنه لا يشترط في عطف بيان من قوله تعالى : ﴿ مَلَيْتُ بَيْنَتُ ﴾ .
(٣) ذهب الزمخشري إلى أنه لا يشترط في عطف بيان من قوله تعالى : ﴿ مَلَيْتُ بَيْنَتُ ﴾ .



<u>ـ ۲</u>۲ =

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

الصلاة والسلام كذلك ، وهي توقيفية باتفاق ، وأما أسماؤه تعالى ففيها خلاف ، أحسمد والراجح أنها توقيفية ، والفرق بينهما أنه تشي بشر ، فربما تسوهل في شأنه ومحمد : فأطلق عليه مالا يليق ، فسدت الذريعة باتفاق . وأما مقام الألوهية فلا معناهما يتجاسر عليه ، فلذلك قيل بعدم التوقيف . والمسمى له تشي بهذا الاسم معناهما يتجاسر عليه ، فلذلك قيل بعدم التوقيف . والمسمى له تشي بهذا الاسم معناهما من أن شخصًا يقول أمه ، ومجمع بأنها أشارت عليه بتسميته محمدًا بسبب ما رأته من أن شخصًا يقول لها : فإذا ولدتيه فسميه محمدًا ، فلما أخبرته بذلك سماه محمدًا رجاء أن يُحمد في السماء والأرض ، وقد حقق الله تعالى رجاءه كما سبق في علمه ، والمسمى له به في الحقيقة هو الله تعالى ، لأنه أظهر اسمه قبل ولادته يتشي في الكتب ، وألهم جده بذلك فهو بتوقيف شرعي .

[ ٢٢ ] قوله : ( العاقب ) نعت لمحمد وهو الذي يأتي في العقب ، وفسروه بأنه الذي يحشر الناس على قدمه : أي طريقه وشرعه ، ففي الحديث « أنا العاقب فلا نبي بعدي » <sup>(1)</sup> أي تبتدأ نبوته ، فلا ينافي نزول عيسى في آخر الزمان ووجود الخضر وإلياس الآن <sup>(٢)</sup> ، وإنما كان ﷺ هو العاقب ليكون شرعه ناسخًا لغيره من الشرائع لا العكس ، ولأنه الثمرة العظمى ، إذ هو المقصود من هذا العالم والثمرة في الأشياء تأتي آخرها ، وأنشدوا :

نعم ما قال سادتنا الأول أول الـفـكـر آخـر الـعـمـل فإن قلت : حاصل معنى العاقب أنه الخاتم للرسل وحينئذ يلزم التكرار مع قول



المصنف ( لرسل ربه ) لأن التقدير الخاتم للرسل لرسل ربه . قلت : يدفع ذلك بارتكاب التجريد <sup>(۱)</sup> بأن يراد بالعاقب الخاتم فقط .

[ ٤٣ ] قوله : ( لرسل ) بسكون السين للوزن ، وإن جاز في غير ما هنا الضم أيضا ، فإن قيل : كما أنه ﷺ خاتم للرسل هو خاتم للأنبياء ، فلمَ اقتصر المصنف على الأول مع أنه لا يلزم من ختمه للرسل ختمه للأنبياء إذ لا يلزم من ختم الأخص ختم الأعم ؟ أجيب بثلاثة أجوبة :

الأول : أن المراد بالرسل الأنبياء ، فقد أطلق الخاص وأراد العام مجازًا مرسلًا . الثاني : أن في الكلام اكتفاء <sup>(٢)</sup> ، والتقدير : لرسل ربه وأنبيائه ، على حد قوله تعالى ﴿ سَرَبِيلَ تَفِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ [ النحل : ٨١ ] أي والبرد .

الثالث : ما قاله الشيخ الملوي من حمله على ما تقدم عن السعد من تساوي الرسول والنبي ؛ وإنما اختار التعبير بالرسل لأنه أمدح ، فإن الرسالة أشرف من النبوة لجمعها بين الحق والحلق ، خلافًا للعز بن عبد السلام <sup>(٣)</sup> في قوله بأن النبوة أفضل ، معللا بأن فيها الانصراف من حضرة الحلق إلى الحق ، والرسالة فيها الانصراف من حضرة الحق إلى الحلق ، ورد بأن الرسالة فيها الجمع بينهما كما علمت .

[ ٤ ٤ ] | قوله : ( ربه ) أي : خالقه أو مالكه أو نحو ذلك من معاني الرب المنظومة لفظ الرب: | في قول الشيخ السجاعي <sup>(٤)</sup> : معناها |

(١) قوله : « يدفع ذلك ... إلخ » أولى منه حمل العاقب على معناه اللغوي وهو الآتي في العقب ، وقوله التجريد :
 هو التجريد ( في علم البديع ) أن تنتزع من شيء موصوف شيئًا آخر موصوفًا بقصد المبالغة في وصفه .
 (٢) قوله « اكتفاء » أي أن يكتفي ببعض الجملة في قافيته تاركًا بعضها الآخر لمفهوميته مثل قوله تعالى :
 ﴿ سَرَبِيلَ تَقِيصَحُمُ ٱلْحَرَ ﴾ أي والبرد .
 (٣) هو : عبد العزيز بن عبد السلام بن أي القاسم الدمشقي الشافعي ، الملقب بسلطان العلماء . أحد أئمة المفقه المجتهدين ، ولد سنة ٧٥٩هـ ، وتوفي سنة ٢٦٠هـ ، بالقاهرة من مصنفاته : قواعد الشريعة ، الإلمام في ألفة المعقدين ، ولد سنة ٧٥٩هـ ، وتوفي سنة ٢٦٠هـ ، بالقاهرة من مصنفاته : قواعد الشريعة ، الإلمام في ألفة المجتهدين ، ولد سنة ٧٥٩هـ ، وتوفي سنة ٢٦٠هـ ، بالقاهرة من مصنفاته : قواعد الشريعة ، الإلمام في ألفة المجتهدين ، ولد سنة ١٩٥٩هـ ، وتوفي سنة ٢٦٠هـ ، والأعلام ٢١٢٢ ) .
 (٤) هو : أحمد بن أحمد بن محمد الشافعي السجاعي البدراوي الأزهري ، شهاب الدين ، فقيه مصر (٤) هو : أحمد بن أحمد بن أحمد الشافعي السجاعي البدراوي الأزهري ، شهاب الدين ، فقيه مصر (٤) هو : عبد القاهرة سنة ١٩٢٥ - ١٠٢ ، والأعلام ٢١٢٤ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

قَسرَيبٌ مُحيطٌ ومُدَبَّرٌ مُرَبٌ كَثيرُ الخيرِ والمُؤلِ للنعمُ وخالقنا المعبود جابر كسرنا ومصلحنا والصاحب الثابت القدم وجامعنا والسيد احفظ فهذه معان أتت للرب فادع لمن نظم

ووقع في عبارة كثير من العلماء أنه مصدر بمعنى التربية ، وهو تبليغ الشيء شيئًا فشيئًا إلى الحد الذي أراده المربي ، أطلق عليه تعالى مبالغة : أي بدعوى أنه تعالى هو عين التربية ، ولا يخفى مافيه من البشاعة ، فالأولى أنه اسم فاعل ، فأصله « رابب » ثم خفف بحذف الألف ، وإدغام أحد المثلين في الآخر .

[ ٤ 2 ] قوله : ( وآله ... إلخ ) أي وسلام الله مع صلاته على آله ... إلخ ، فهو المصلاة معطوف على « نبي » كما هو المتعين . وأما عطفه على « محمد » فلا على غير يخفى فساده وإن ذكره المصنف في شرحه ، لأن « محمد » بدل من الأنبياء : « نبي » والمعطوف على البدل بدل ، ولا يصح أن يكون الآل ومن ذكر حكمها معهم بدلًا من « نبي » وفي كلامه الصلاة على غير الأنبياء والملائكة تبعًا ،

وهي جائزة اتفاقًا <sup>(1)</sup> ، بل هي مطلوبة لقوله ﷺ : « اللَّهم صل على محمد وعلى آل محمد » <sup>(۲)</sup> وللنهي عن الصلاة البتراء : وهي التي لم يذكر فيها الآل . وأما استقلالًا فقيل بأنها ممنوعة ، وقيل مكروهة ، وقيل خلاف الأولى ، والأصح الكراهة ، وألحق أبو محمد الجويني <sup>(۲)</sup> السلام بالصلاة بالنظر للغائب . وأما المخاطب فيخاطب بالسلام عليك أو عليكم أو نحوه . وأصل آل : أول كجمل ، بدليل تصغيره على أويل . وقيل : أصله أهل ، بدليل تصغيره على أهيل ، وإضافته للضمير في كلام المصنف جائزة خلافا

(١) اتفقوا على جواز الصلاة على غير الأنبياء إن كانت على سبيل التبعية ، واختلفوا فيما إذا أفرد غير الأنبياء بالصلاة عليهم فقال قائلون : يجوز ذلك ، واحتجوا بقول الله تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَلَى عَلَيْهُمْ وَمَلْتَهُمْ ﴾ وقوله : ﴿ وَصَلَ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنْ لَمَاتُ ﴾ وبخبر عبد الله بن وقوله : ﴿ وُصَلَ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنْ لَمَاتُ ﴾ وبخبر عبد الله بن أبي آوفى قال : كان رسول الله يظليم في وقوله : ﴿ وَصَلَ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنْ لَمَاتُ ﴾ وبخبر عبد الله بن أبي آوفى قال : كان رسول الله يظليم إذا أتاه قوم بصدقتهم قال : اللهم صل عليهم ، فأتاه أبي بصدقته ، وقال أبي آوفى قال : كان رسول الله يظليم إذا أتاه قوم بصدقتهم قال : اللهم صل عليهم ، فأتاه أبي بصدقته ، وقال أبي آوفى قال : كان رسول الله يظليم إذا أتاه قوم بصدقتهم قال : اللهم صل عليهم ، فأتاه أبي بصدقته ، وقال أبي آوفى قال : كان رسول الله يظليم إذا أتاه قوم بصدقتهم قال : اللهم صل عليهم ، فأتاه أبي بصدقته ، وقال أبي آوفى قال : كان رسول الله يظليم إذا أنه قوم بصدقتهم قال : اللهم صل عليهم ، فأتاه أبي بصدقته ، وقال المعمور من العلماء ، وقال : لا يجوز إفراد غير الأنبياء بالصلاة ، لأن هذا استعار للأنبياء إذا ذكروا ، فلا يلحق بهم غيرهم ، فلا يقال : قال أبو بكر يظليم أو قال علي يظليم وإن كان المعنى صحيحًا كما لا يقال : يلحق بهم غيرهم ، فلا يقال : والم على يظليم وإن كان المعنى صحيحًا كما لا يقال : الحرجه المحربي ، وإن كان عزيزًا جليلًا ، لأن هذا من شعار ذكر الله يظلى .



01.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

لمن منعها . قال عبد المطلب <sup>(۱)</sup> :

وانصر على آل الصليم معان باعتبار المقامات ، وربما جعلت أقوالًا وليس الآل : واعلم أن الآل له معان باعتبار المقامات ، وربما جعلت أقوالًا وليس تعريفهم بحسن ، ففي مقام الدعاء كما هنا : كل مؤمن ولو عاصيًا ، لأن العاصي أشد احتياجًا للدعاء من غيره ، وفي مقام المدح : كل مؤمن تقي ، أخذًا مما ورد « آل محمد كل تقي <sup>(٢)</sup> » وإن كان ضعيفًا ، وأما « أنا جدّ كل تقي » فلم يرد ، وفي مقام الزكاة : بنو هاشم وبنو المطلب عندنا معاشر الشافعية ، وبنو هاشم فقط عند السادة المالكية كالحنابلة ، وخصت الحنفية فرقا خمسة : آل علي ، وآل جعفر ، وآل عقيل ، وآل العباس ، وآل الحارث .

[ ٤٦ ] | قوله : ( وصحبه ) خصهم مع دخولهم في الآل بالمعنى الأعم لمزيد الصحابي : | الاهتمام ، والتحقيق أن « صحبا » ليس جمعًا لصاحب بل اسم جمع وإن تعريفه كان له واحد من لفظه وهو صاحب ، وهو لغة : من طالت عشرتك به ، والمراد به هنا الصحابي : وهو من اجتمع بنبينا ﷺ مؤمنًا به بعد البعثة في محل التعارف بأن يكون على وجه الأرض وإن لم يره أو لم يرو عنه شيئًا أو لم يميز على الصحيح . دخول | وأما قولهم : « ومات على الإسلام » فهو شرط لدوام الصحبة لا الأنبياء لأصلها ، فإن ارتد والعياذ باللَّه ومات مرتدًّا فِليس بصحابي كعبد اللَّه ابن واللائكة خطل (٣) ، وأما من عاد إلى الإيمان كعبد الله بن أبي السرح (٤) فتعود له فيهم الصحبة لكن مجردة عن الثواب عندنا معاشر الشافعية ، واشتهر أنها لا تعود عند المالكية ، لكن المصرح به في كتبهم التردد ، وحينئذ فلا مانع من الرجوع في ذلك لمذهب الشافعية على ما كان يرتضيه بعض أشياخهم ، وفائدة عودها التسمية والكفاءة فيسمى صحابيًّا ويكون كفؤًا لبنت الصحابي ، ويدخل في الصحابي ابن أم (١) هو : عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف ، أبو الحارث زعيم قريش في الجاهلية ، وأحد سادات العرب ، جد الرسول ﷺ وهو أول من خضب من العرب ، مات بمكة سنة ٤٥ ق . هـ ( انظر الأعلام ٤/٤ ٥ ) . ٢) أخرجه الديلمي ( ١٦٩٢ ) عن أنس مرفوعًا ، وروي عن غيره . قال في المقاصد ( ص ٥ ) وأسانيده ضعيفة . (٣) عبد الله بن خطل : كان صحابيًا ثم ارتد ، ثم أهدر النبي بَنْتِي دمه ، فقتلوه وهو معلق بأستار الكعبة قتله أبو برزة الأسلمي ، وسعيد بن حريث المخزومي . (٤) عبد الله بن أبي السرح : أسلم وكتب الوحي ثم ارتد وأهدر النبي ﷺ دمه يوم الفتح واستأذن له عثمان ابن عفان فسكت النبي ثم عفا عنه وحسن إسلامه ومات في خلافة عثمان .



. 04

مكتوم <sup>(1)</sup> ونحوه من العميان ، وكُنّيت أمه به لكتم بصره ، واسمه عبد اللَّه : أحد المؤذنين له ﷺ ويدخل عيسى والخضر وإلياس عليهم الصلاة والسلام ، وتدخل الملائكة الذين اجتمعوا به ﷺ في الأرض ، فعيسى عليه الصلاة والسلام آخر الصحابة من البشر الظاهرين . وأما الملائكة فباقون إلى النفخة والخضر يموت عند رفع القرآن ، وقيل بل مات . والحاصل أن الخضر وإلياس حيان على المعتمد ، ولكن إلياس رسول بنص القرآن قال تعالى : ﴿ وَإِنَّ إِلَيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [ الصافات : ١٢٣ ] وأما الخضر فقيل : وليّ ، وقيل : نبي ، وقيل : رسول وخير الأمور أوسطها .

[ 27 ] قوله : ( وحزبه ) أي جماعته عليه والحزب : الجماعة الذين أمرهم واحد تعريف في خير أو شر ، ومنه ﴿ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَبَمْ فَرِحُونَ ﴾ [ الروم : ٣٢ ] الحزب والظاهر أن المراد به هنا من غلبت ملازمته له عليه فهو خاص الخاص ، لأنهم أخص من الصحب الذين هم أخص من الآل ، ويحتمل أن يُراد به أتباعه مطلقًا سواء كانوا في عصره أم لا ، وهو أولى لما فيه من التعميم ، ولا يغني عنه الآل لتخصيص بعضهم له بالأتقياء .

<sup>(</sup>١) ابن أم مكتوم : مختلف في اسمه ، فأهل المدينة يقولون عبد الله بن قيس بن زائدة بن الأصم بن رواحة القرشي العامري . وأما أهل العراق فسموه : عمرًا ، وكان ضريرًا مؤذن رسول الله بني مع بلال ، وقد كان النبي بَنْ لَعْ يحترمه ويستخلفه على المدينة ، فيصلي ببقايا الناس وتوفي سنة ١٥هـ ( انظر : طبقات ابن سعد ٤/٥٠٢ ، أبو نعيم في حلية الأولياء ٤/٢ ، الأعلام ٢٢٤/٣ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد=

 مُحْتَم يحتاجُ للنبيينِ [ ٤٨ - ٢٥ ]
 مُحْتَم يحتاجُ للنبيينِ [ ٤٨ - ٢٥ ] [ ٨ ] | قوله : ( وبعد ) بالبناء على الضم لحذف المضاف إليه ونية معناه ، وبسعسد: | والتقدير : وبعد البسملة والحمدلة والصلاة والسلام على النبي (') ﷺ معناها ، ] وآله وصحبه وحزبه . ويحتمل أن يكون بالنصب من غير تنوين لحذف احكامها | المضاف إليه ونية لفظه ، لكن المشهور على الألسنة الأول ، وهي كلمة يؤتى بها للانتقال من أسلوب إلى أسلوب آخر أي من نوع من الكلام إلى نوع آخر، والنوع المنتقل منه هو البسملة وما بعدها ، والمنتقل إليه هو بيان السبب الحامل على التأليف ، وأصلها الثاني « أما بعد » بدليل لزوم الفاء في حيزها غالبا ، وهذا الأصل هو السنة ، فقد كان ﷺ يأتي بها في خطبه ومراسلاته ، وصح أنه ﷺ خطب فقال : « أما بعد » ( ) والأصل الأصيل : مهما يكن من شيء بعد . فـ « مهما » اسم شرط مبتدأ ، «ويكن » فعل الشرط ، وهو مضارع «كان » التامة ، وفاعله ضمير مستتر تقديره «هو » يعود على «مهما » ، و «من شيء » بيان لمهما وإن كان شأن البيان التخصيص فقد يكون مساويا إشارة إلى أن المراد الجنس بتمامه ، فحذفت « مهما » و« يكن » و«من شيء »وأقيمت «أما » مقام ذلك ، ثم إن بعضهم ينطق بذلك ويقول : «أما بعد » كما هو السنة ، وبعضهم يحذف « أما » ويأتي بدلها بالواو ، فيقول «وبعد » كما هنا ؛ فالواو نائبة النائب ، وهل الظرف من معمولات الشرط أو من معمولات الجزاء ؟ خلاف، والراجح كونه من معمولات الجزاء ليكون المعلق عليه مطلقًا ، وهو أبلغ في التحقيق، ، لأن المعنى عليه : إن وجد شيء في الدنيا مطلقا (<sup>٣</sup>) . اول مسن | فأقول بعد .. إلخ ، ولا يرد أن الفاء لا يعمل ما بعدها فيما قبلها لتوسعهم

**اول مسن** فاقول بعد .. إلخ ، ولا يرد أن الفاء لا يعمل ما بعدها فيما قبلها لتوسعهم قسال أمسا في الظروف .. و « بعد » ظرف زمان كثيرًا ومكان قليلًا ، وهي هنا بسعسد صالحة للزمان باعتبار النطق ، وللمكان باعتبار الرقم . واختلف في أول



- 0 ź

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

من نطق بها على أقوال : أقربها أنه داود <sup>( )</sup> وكانت له فصل الخطاب : أي يفصل بها بين الحق والباطل ، وقيل : يفصل بها بين نوع من الكلام ونوع آخر منه . [ ٤٩ ] قوله : ( فالعلم .. ) إلخ أي فأقول لك العلم ... إلخ ، لأن كون العلم العلم : بأصل الدين محتمًا أمر متحقق في نفسه وجد شيء في الدنيا أم لا ، فلا تصريفه يصح جعله جواب الشرط فلا بد من تقدير القول ، فإن قلت إذا حذف القول وجب حذف الفاء معه كما نص عليه الأشموني <sup>( )</sup> .

**الجهل**: **قلت :** المسألة خلافية ، لأن هناك قولًا بجواز ذكر الفاء مع حذف القول **تعريفه ك**ما ذكره السيوطي <sup>(٣)</sup> في همع الهوامع ، والفاء واقعة في جواب «أما » **واقسامه المقدرة ،** أو في جواب «الواو » النائبة عنها ، والعلم إدراك الشيء بحقيقته كما قاله الراغب <sup>(٤)</sup> ، وهو كقول شيخ الإسلام : إدراك الشيء على ما هو به ، ويطلق حقيقة عرفية على القواعد المدونة وعلى الملكة <sup>(٥)</sup> التي يقتدر بها على إدراكات جزئية ، والمراد هنا الأول ، بدليل الحكم عليه بالتحتم ، ومقابله الجهل ، وهو إما بسيط وإما مركب ، فالأول : عدم العلم بالشيء عما من شأنه العلم ، والثاني : إدراك الشيء على خلاف ما هو عليه في الواقع ، وإنما سمي مركبًا لاستلزامه جهلين : جهله بالشيء ،

= الأمر بالبسملة وما بعدها ، والمضارع الواقع بعد ( مهما ) التي هي أصل للاستقبال كما هو شأن الأفعال الواقعة بعد أدوات التعليق ، وحينئذ فقوله : « وبعد » معناه مهما يكن من شيء في المستقبل فتعين أن يكون وجود الشيء مقيدًا بكونه بعد البسملة وما بعدها باعتبار الواقع .
(١) ففي الحديث عن أبي موسى الأشعري : أول من قال : « أما بعد » داود النبي عليه السلام قال : وهو فصل الخطاب . أخرجه ابن عاصم في الأوائل ( ١٩١ ) والطبراني في أوائله ( ٤٠ ) وفي إسناده متروك .
(٢) هو : علي بن محمد بن نور الدين الشافعي ، من أئمة العربية ، ولد سنة ٢٣٨ ، وتوفي نحو سنة ٢٠٩ هر ، من مصنفاته : شرح ألفية ابن مالك ، ونظم المنهاج في الفقه ، ونظم جمع الجوامع ، وغيرها . ( انظر : الصوء من مصنفاته : شرح ألفية ابن مالك ، ونظم المنهاج في الفقه ، ونظم جمع الجوامع ، وغيرها . ( انظر : الصوء ( ٣) هو : عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد جلال الدين السيوطي الشافعي ، إمام حافظ مؤرخ أديب ، اللامع ٢٦ ه ، وائدام في التوائل .
(٣) هو : عبد الرحمن بن أبي مالك ، ونظم المنهاج في الفقه ، ونظم جمع الجوامع ، وغيرها . ( انظر : الصوء أعجوبة زمان ، درجم الخام ه ، ١٩ ) .
(٣) هو : عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد جلال الدين السيوطي الشافعي ، إمام حافظ مؤرخ أديب ، اللامع ٢٦ ه ، والأعلام ٥ / ١ ) .
(٣) هو : عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد جلال الدين السيوطي الشافعي ، إمام حافظ مؤرخ أديب ، أعجوبة زمانه في التصنيف ، ولد سنة ٩٤٨ ه ، وتوفي سنة ٩١١ ه ه ، من مصنفاته : همع الهوامع - تفسير ( ٣) هو : عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد جلال الدين السيوطي الشافعي ، إمام حافظ مؤرخ أديب ، أعجوبة زمانه في التصنيف ، ولد سنة ٩٤٨ ه ، وتوفي سنة ٩١ ه ه ، من مصنفاته : همع الهوامع - تفسير ( ٣) هو : عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد جلال الدين السيوطي الشافعي ، إمام حافظ مؤرخ أديب ، ( ٣) هو : عبد إلى ماره في التصنيف ، ولد سنة ٩٤٨ ه ، وتوفي سنة ٩١ ه ه ، ر
(٤) هو : الجسين بن محمد بن الفضل العروف بالراغب الأصفهاني أديب ، لغوي حكم ، مفسر من الجلالين - الإتقان في علوم القرآن - وجمع الجوامع وغيرها . انظر الأعلام ، ٢٠٩ .
(٤) هو : الحسين بن محمد بن الفضل العروف بالراغب الأصفهاني أديب ، لغوي حكم ، مفسر من الجلي بن مادي ي أدوب ، لغري مارم .

(٥) الملكة : كيفية راسخة في النفس يقتدر بها على إدراك العلوم . اهـ الأجهوري .



وجهله بأنه جاهل ، وفي ذلك قيل :

جهلت وما تدري بأنك جاهل ومن لي بأن تدرى بأنك لا تدري [ • • ] قوله : ( بأصل الدين ) أي بأصوله وقواعده ، فهو مفرد مضاف يعمُّ ، وأفرد الأصل مع أن هذا الفن ملقب بأصول الدين لضرورة النظم ، فهو من التصرف في العلم لما ذكر . وقيل : إنه ليس إشارة للمعنى العلمي والإضافة في أصول الدين من إضافة الجزء للكل ؛ لأن الدين هو الأحكام أصلية كانت أو فرعية ، وهذا اللقب يشعر بمدح هذا الفن لابتناء الدين عليه ، ولما لاحظ المصنف في العلم معنى الجزم عداه بالباء . [ [ ٥ ] | قوله : ( محتم ) أي حتمه الشارع وأوجبه ولم يرخص في تركه ، لقوله العقيدة : | تعالى : ﴿ فَأَعْلَرَ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد : ١٩] فيجب على كل حكمها مكلف من ذكر وأنثى وجوبًا عينيًّا معرفة كل عقيدة بدليل ولو إجماليًّا ، وأما معرفتها بالدليل التفصيلي ففرض كفاية ، فيجب على أهل كل قُطر أو ناحية يشق الوصول منها إلى غيرها أن يكون فيهم من يعرفها بالدليل التفصيلي ، لأنه ربما طرأت شبهة فيدفعها ، وبعضهم أوجب الدليل التفصيلي وجوبًا عينيًّا ، وردوه بأنهم ضيقوا رحمة الله الواسعة وجعلوا الجنة مختصة بطائفة يسيرة ، فالحق أن الواجب وجوبًا عينيًّا إنما هو الدليل الإجمالي وهو المعجوز عن تقريره وحل شبهه ، وأما الدليل التفصيلي فهو المقدور على تقريره (١) وحل شبهه ، فإذا قيل لك : ما الدليل على وجود الله تعالى ؟ فقلت : العالم ، ولم تعرف <sup>(٢)</sup> جهة الدلالة ، فهو دليل مجملي ، ويقال له : دليل

إجمالي وكذلك إذا عرفت <sup>(٣)</sup> جهة الدلالة ولم تقدر على حل الشُبه الواردة عليه .

وأما إذا عرفت جهة الدلالة وقدرت على حل الشَّبه فهو دليل تفصيلي ، فإذا قيل لك : ما الدليل على وجوده تعالى ؟ فقلت : هذا العالم ، وعرفت جهة الدلالة : وهي الحدوث أو الإمكان أو هما ، والثاني شرط أو شطر وقدرت على حل الشبه فهو دليل

(١) أي ذكره على الوجه المعتبر عند المناطقة من تكرير الحد الوسط وتقديم الصغرى على الكبرى وغير ذلك مما هو مقرر في المنطق . اهـ الأجهوري .

(٢) قوله : ولم تعرف ٥ أي معرفة مصحوبة بذكره على الوجه المعتبر عند المناطقة ، والمنفي هو قيد المعرفة وهو مصاحبتها للوجه المعتبر عند المناطقة ، وأما نفس معرفة الجهة فهو أمر ثابت لا يصح نفيه ، إذ من لم يعرف الجهة لا دليل عنده أصلًا : إجماليًا ولا تفصيليًا ؛ لأن الدليل ما حصل به علم أو ظن ، ومن لم يعرف الجهة لم يحصل له بما استدل به علم ولا ظن . اهـ الأجهوري .

(٣) قوله : « إذا عرفت » أي معرفة مصحوبة بتقريره على الوجه المعتبر عند المناطقة . اهـ الأجهوري .



تفصيلي ، فتقول في تقريره على الأول : العالم حادث وكل حادث لابد له من محدث ، وعلى الثاني : العالم ممكن وكل ممكن لابد له من صانع ، وعلى الثالث والرابع : العالم حادث ممكن وكل حادث ممكن لابد له من محدث ، ويقوم مقام ذلك ما لو عرف العقائد بالكشف . وأما من حفظ العقائد بالتقليد فقد اختلف فيه ، والأصح أنه مؤمن عاص إن قدر على النظر ، وغير عاص إن لم يقدر على النظر ، وقيل : مؤمن غير عاص مطلقاً ، وقيل : إنه عاص مطلقاً ، وقيل : إنه كافر ، وجرى على القول الأخير السنوسي في شرح الكبرى وشنع على القول بكفاية التقليد ، لكن حُكي عنه أنه رجع عنه إلى القول بكفاية التقليد .

[70] قوله : (يحتاج للتبيين ) غرضه بذلك بيان السبب الحامل له على وضع هذه المنظومة في أصول الدين دون غيره من العلوم ، والضمير في « يحتاج المدين : » للعلم لا بمعنى الإدراك بل بمعنى الفن المدون ، ويصح أن يكون الضمير السباب عائدًا لأصل الدين : أي للفن الملقب بأصول الدين ، والتبيين : التوضيح ، وضعه وضعه وكثر جدالهم مع علماء الإسلام وأوردوا شبهًا على ما قرره الأوائل وخلطوا تلك الشبه وكثر جدالهم مع علماء الإسلام وأوردوا شبهًا على ما قرره الأوائل وخلطوا تلك الشبه بكثير من القواعد الفلسفية ، قصد المتأخرون دفع تلك الشبه فاحتاجوا إلى إدراجها في بكثير من القواعد الفلسفية ، قصد المتأخرون دفع تلك الشبه فاحتاجوا إلى إدراجها في وقد عنهم ليتمكنوا من ردها ، فما أدرجوها إلا لغرض مهم ، بحيث لا يبعد معه الوجوب ، خلافًا لمن شنع عليهم في ذلك ، وقد افترقت الأمة ثلاثا وسبعين فرقة : منهم فرقة ناجية وهي التي على ما كان عليه النبي يتاتي وأصحابه ، واثنتان وسبعين فرقة : منهم كما في الحديث : « افترقت الأم السابقة على اثنتين وسبعين فرقة وستفترقون ثلاثًا وسبعين فرقة منهم فرقة واحدة ناجية واثنتان وسبعون في النار » <sup>(1)</sup>

(۱) قوله « لأنه » علة لاحتياجه إلى التبيين باعتبار اشتمال التبيين على رد الشبه الواردة على الأدلة ، لأن المراد من التبيين هنا ذكر العقائد مع أدلتها ورد الشبه الواردة على تلك الأدلة ، وهذا التعليل منظور فيه إلى رد الشبه فقط . اهـ الأجهوري .

(٢) « المراد من المبتدعة : المعتزلة ، كما أن المراد بأهل الإسلام : أهل السنة ، يؤخذ ذلك من عبارة الشيخ الأمير في حاشيته على عبد السلام . اهـ الأجهوري . (٣) أخرجه أبو داود ٤٥٩٦ ، والترمذي ٢٦٤٠ ، وقال : حسن صحيح .



OV.

٢ ـ لكنْ منَ التطويل كَلَّتِ الهْمَمْ فَصَارَ فيه الاختصارُ مُلْتَزَمْ [٥٣-٥٥]
 [ ٣٥ ] قوله : ( لكن ..) إلخ ، استدراك <sup>(١)</sup> على قوله : « يحتاج للتبيين » لأنه يقتضي مزيد التطويل فدفع ذلك بقوله « لكن . . إلخ » فكأنه قال : هذا الفن وإن احتاج للتبيين إلا أنه لا ينبغي المبالغة معه في تطويل العبارة لأنها تؤدي إلى الملل والسآمة .
 تعصريف وقوله : ( من التطويل ) أي من أجله وسببه ، ف « من » للتعليل ، والراد التطويل العبارة لأنها تؤدي إلى الملل والسآمة .
 تعصريف وقوله : ( من التطويل ) أي من أجله وسببه ، ف « من » للتعليل ، والراد التطويل العبارة لأنها تؤدي إلى الملل والسآمة .
 تعصريف وقوله : ( من التطويل ) أي من أجله وسببه ، ف « من » للتعليل ، والراد والمصاولة التطويل الكامل ، فأل فيه للكمال ، فالحذور إنما هو المبالغة في التطويل .
 وقراء أصل التطويل فلا يضر ، والتطويل : أداء المقصود بلفظ زائد على المتعارف لأوساط الناس الذين ليس لهم فصاحة ولا بلاغة ، وأما الاختصار : فهو أداء المقصود بلفظ راء فهو أداء المقصود بأقل من العبارة المتعارف .

[ ٤<sup>٥</sup>] قوله : ( كلت الهمم ) أي تعبت أصحابها <sup>(٢)</sup> ، ففيه مجاز عقلي <sup>(٣)</sup> والهمم : جمع همة وهي لغةً : القوة والعزم ، وعرفًا : حالة للنفس يتبعها غلبة انبعاث إلى نيل مقصود <sup>(٢)</sup> ما ، ثم إن تعلقت بمعالي الأمور فَعليَّة وإلا فدَنيَّة ، وإذا لم تتعلق بواحد منها فليست علية ولا دنية .

[ ٥٥ ] قوله : ( فصار فيه الاختصار ملتزم ) هذه الفاء تفريعية على ما قبلها ، والمعنى : فصار في هذا الفن – تأليفًا وتدريسًا – الاختصارُ ملتزمًا تقريبًا على المتعلمين القاصرين ، ولا يخفى أن الاختصار اسم « صار » و « ملتزم » خبرها ، لكن وقف عليه بالسكون على لغة ربيعة ، والملتزم إنما هو الاختصار غير المخل ، وإلا فهو مذموم . وقد كان الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني <sup>(٥)</sup> يقول : جميع ما قاله المتكلمون في التوحيد قد

(١) الاستدراك هو أن تنسب لما بعد لكن حكمًا مخالفًا لحكم ما قبلها ، ولذلك لابد أن يتقدمها كلام مناقض لما بعدها . انظر : مغني اللبيب لابن هشام ( ٣٩٦/١ ) .
(٢) قوله ( أي تعبت أصحابها ) ليس غرضه أن العبارة على تقدير مضاف ، وإلا لم يكن من المجاز العقلى ، لأن

(٢) توقد ( في تبعيد معانية ) قيش ترتب أن أنجارا على تعابير شعب ما تركز ما يا أن أركز علي المقدر . اله أجهوري . المقدر كالملفوظ ، بل غرضه بيان الإسناد الحقيقي لتعلم أن الإسناد في كلام المصنف مجازي . اله أجهوري . (٣) المجاز العقلي هو : إسناد الفعل لغير ما هو له لعلاقة وقرينة

(٤) مراتب القصد نظمت في بيتين هما :

مراتب القصد تحمَّش هاجسٌ ذكروا فخاطرٌ فحديث النفس فاستمعا يليه همٌ فعزْم كلها رفعت سوى الأخير ففيه الأخمَد وقعا

(٥) هو : إبراهيم بن محمد بن إبراهيم أبو إسحاق الإسفراييني ركن الدين من أئمة الفقه والأصول ، وتوفي سنة ٤١٨ هو في نيسابور من تصانيفه : الجامع في أصول الدين ، رسالة في أصول الفقه . ( انظر : وفيات الأعيان : ٤/١ ، وشذرات الذهب ٢٠٩/٣ ، والأعلام ٦١/١ ) .



۸۵ \_\_\_\_\_

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد جمعه أهل الحقيقة في كلمتين : الأولى : اعتقاد أن كل ما تصور في الأوهام فاللَّه بخلافه . والثانية : اعتقاد أن ذاته تعالى ليست مشبهة للذوات ولا معطلة عن الصفات .. اهـ ملخصًا من حاشية الشيخ الشنواني .



09-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٧ - وَهذِهِ أُرْجوزٌة لَقَبْتُهَا جَوْهَرَةُ الَّنُوحِيدِ قَدْ هَذَبْتُهَا [٥٦ - ٦٠]
 [ ٥٦ ] قوله : (وهذه ) الواو للاستئناف ، والمشار إليه بهذه الألفاظ المستحضرة في الذهن باعتبار دلالتها على المعاني المخصوصة ، سواء كانت الخطبة متقدمة على التأليف أو متأخرة عنه ، وما قيل من أنه إن كانت الخطبة سابقة على التأليف فالمشار إليه الألفاظ المستحضرة في أو متأخرة عنه ، وما قيل من أنه إن كانت الخطبة سابقة على التأليف فالمشار إليه بهذه الألفاظ المستحضرة في أو متأخرة عنه ، وما قيل من أنه إن كانت الخطبة سابقة على التأليف فالمشار إليه الألفاظ المستحضرة في الخارج المستحضرة في الذهن وإن كانت متأخرة عنه فالمشار إليه الألفاظ الموجودة في الخارج المستحضرة بها فلا تبقى موجودة في الخارج بل تنعدم حرفًا بعد حرف وهكذا .

وقد أبدى السيد الجرجاني <sup>(1)</sup> في مسمى الكتب والتراجم بالكسر احتمالات سبعة : هل هو الألفاظ فقط ، أو المعاني فقط ، أو النقوش فقط ، أو الألفاظ والمعاني ، أو الألفاظ والنقوش ، أو المعاني والنقوش ، أو الثلاثة ؟ واختار أنه الألفاظ باعتبار دلالتها على المعاني . وهل هذا الاحتمال من السبعة أو احتمال ثامن ؟ قولان ، والأظهر أنه منهما ، غاية الأمر أنه مقيد باعتبار المعاني .

وأما ما وقع في عبارة بعضهم من أن المختار أنه المعاني المستحضرة ذهنًا : فهو خلاف المشهور ، ووجه عدم اختيار باقي الاحتمالات أن المعاني غير مستقلة لتوقفها على الألفاظ ، فلا تصح <sup>(٢)</sup> أن تكون مدلولًا ولا جزء مدلول ، فبطلت أربعة <sup>(٤)</sup> احتمالات<sup>(٥)</sup> : وهي أن المشار إليه هو المعاني وحدها ، أو مع الألفاظ ، أو مع النقوش ، أو معهما ، وأن النقوش لا تتيسر من كل أحد ولا في كل وقت كتيسر الألفاظ ، فلا تصح أن تكون مدلولًا ولا جزء مدلول ، فبطل احتمالان : وهما كون المشار إليه ه النقوش وحدها ، أو مع الألفاظ ، فبطلت احتمالات ستة ، وتعين الاحتمال السابع (مما هذا سؤالان ) أحدهما : أن الألفاظ المستحضرة في الذهن مجملة مع أن الأرجوزة

(١) النقوش والمعاني أعراض أيضًا ، فالنقوش لأنها من الألوان التي هي من الكيفيات الحسية البصرية ، والمعاني لأنها صورة ذهنية . راجع حاشية عصام على الفريدة ١٩٤/١ .
 (٢) هو : علي بن محمد بن علي المعروف بالشريف الجرجاني ، فيلسوف من كبار العلماء بالعربية ، ولد سنة ٥ . ٧٤ هـ ، و توفي سنة ٢٦٦ هـ في شيراز . من مصنفاته : - الكبرى والصغرى في المنطق ، مقاليد العلوم ، الحواشي على المطول للتفتازاني ( انظر : الفوائد البيية ص ٢٥ ، الأعلام ٥/٧ ) .
 (٢) أي لا يليق بها ذلك ، المدعى أولاً هو عدم اختيارها لا بطلانها .
 (٢) أي لا يليق بها ذلك ، المدعى أولاً هو عدم اختيارها لا بطلانها .
 (٢) أي الأصل : إ فبطل أربع والصواب ما أثبتناه .
 (٢) أي الأصل : إ فبطل أربع والصواب ما أثبتناه .
 (٢) أي الموان الاحتمالات عدم لياقتها لا عدم صحتها ، لأن المدعى عدم اعتبارها كما تقدم .



-حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

اسم للمفصل بابًا بابًا ، فلم يحصل التطابق بين المبتدأ والخبر (' ) .

وثانيهما <sup>(7)</sup> : أن المشار إليه ما في ذهن المصنف فقط فهو جزئي ، مع أن الأرجوزة اسم للألفاظ سواء كانت في ذهن المؤلف أو في ذهن غيره ، فهي اسم للكلي لا للجزئي ، وقد أجاب الشيخ عبد السلام عن هذين السؤالين بتقدير مضافين حيث قال : ومفصل نوع هذه ، وهذا بناء على أن ما في الذهن لا يكون إلا مجملًا ، وعلى أن أسماء الكتب <sup>(7)</sup> من قبيل علم الجنس <sup>(2)</sup> ، فإن جرينا على أن الذهن كما يقوم به المحمل يقوم به المفصل وهو التحقيق ، وعلى أنها علم شخص فلا يحتاج لتقدير شيء ، وكون الأرجوزة اسمًا للمفصل وإن اشتهر ليس لازمًا ، إذ يصح أنها اسم للهيئة المجملة بل هو الأقرب ؛ إذ يبعد <sup>(0)</sup> ملاحظتها عند الوضع مفصلة بيتًا بيتًا مثلًا ، على أنه <sup>(1)</sup> لا يضر الاختلاف بالإجمال والتفصيل ، فلا حاجة لتقدير مفصل ، وبعد تسليم أنه يض

(١) هذا بحسب الظاهر . وأما في الحقيقة : فالتطابق ظاهر ؛ لأن الإجمال بحسب الذهن والتفصيل بحسب الخارج ، والمعنى أن الألفاظ المجملة ذهنًا مفصلة خارجًا وهذا لا عيب فيه .

(٢) حاصل هذا السؤال : أن المشار إليه الألفاظ التي في ذهن المصنف وهي أمر جزئي ، والأرجوزة موضوعة للألفاظ التي في الذهن مطلقًا لا فرق بين التي في ذهن المصنف والتي في ذهن غيره ، وبتقرير السؤال الثاني على هذا الوجه ظهر أنه لا يجامع السؤال الأول ، لأن السؤال الأول مشتمل على أن الأرجوزة اسم للمفصل خارجًا ، وقد المتمل المؤل الثاني على مان الرجوزة اسم للمفصل الوجه ظهر أنه لا يجامع السؤال الأول ، لأن السؤال الأول مشتمل على أن الأرجوزة اسم للمفصل خارجًا ، وقد التي في ذهن غيره ، وبتقرير السؤال الثاني على هذا الوجه ظهر أنه لا يجامع السؤال الأول ، لأن السؤال الأول مشتمل على أن الأرجوزة اسم للمفصل خارجًا ، وقد اشتمل السؤال الثاني على أن الأرجوزة اسم للمفصل السؤال الثاني أن هذه إسرار الثاني على أن الأرجوزة اسم للألفاظ الحاضرة ذهنًا مطلقًا .. اه ، ثم ظهر أن معنى السؤال الثاني أن هذه إسرارة إلى ما في ذهن المصنف وهو أمر جزئي . والأرجوزة موضوع للألفاظ الخارجية الدالة على العاني الخصوصة سواء استحضرها المصنف أو غيره ، فهي كلية بالنسبة لما استحضره المصنف ، وبهذا التقرير لاءم السؤال الثاني السؤال الأول ، وتوافقا في أن الأرجوزة اسم للألفاظ الحاضرة ذهنًا مطلقًا .. اه ، ثم ظهر أن معنى على العاني الغاني أن هذه إلى ما في ذهن المصنف وهو أمر جزئي . والأرجوزة موضوع للألفاظ الخارجية الدالة على الماني العاني العوال الأول ، وتوافقا في أن الأرجوزة اسم للألفاظ الخارجية . ها الأجهوري . (r) ظاهره أن لفظ و أرجوزة » ما وقع فيه الخلاف هل هو علم جنس أو علم شخص ، والظاهر أنه اسم نكرة لا علمية فيه أصلًا لا جنسية ولا شخصية . الأجهوري .

(٤) الاسم ينقسم إلى ثلاثة أقسام :
 ٢ - علم الشخص : مشخص في الحارج كزيد .
 ٢ - علم الجنس : يعين المسمى في الذهن وليس في الخارج كأسامة ( للأسد ) .
 ٣ - اسم الجنس : يعين الماهية .
 ٣ - اسم الجنس : منا أن قول السائل « الأرجوزة » اسم للمفصل أريد فيه المفصل ذهنًا مع أن الفرض أن السؤال منى على أن الذهن لا يقوم به إلا المجمل ، فالأولى عدم التعويل على هذا الكلام ليتم حمل المفصل فيما تقدم

على المفصل خاربجا حتى يرد السؤال .

(٦) قوله : (على أنه ... ) إلخ لأن الإجمال ذهني ، والتفصيل خارجي ، فكأنه قيل : هذه الألفاظ المجملة ذهنا مفصلة خارجًا ، وهذا لا عيب فيه كما تقدم .



الاختلاف المذكور فالأولى التقدير في الثاني بأن يقال : وهذه مجمل أرجوزة ؛ لأن التقدير في الأول كنـزع الخف قبل الوصول لشط النهر كما قاله الخيالي <sup>(١)</sup> .

٦١=

واعلم أن استعمال اسم الإشارة في الألفاظ المستحضرة في الذهن مجاز بالاستعارة التصريحية الأصلية على الأصح لا بالكناية <sup>(٢)</sup> ، خلافًا لمن زعم ذلك وتقرير الاستعارة التصريحية أن تقول : شبهت الألفاظ المستحضرة في الذهن بمشار إليه محسوس بحاسة البصر ، بجامع أن كلًّا معين ، واستعير اسم الإشارة من المشبه به للمشبه على طريق الاستعارة التصريحية الأصلية .

[ ٥٧ ] قوله : ( أرجوزة ) أي : منظومة من بحر الرجز صغيرة الحجم أبياتها مائة الأرجوزة : وأربعة وأربعون ، بناء على أنها من كامل الرجز ، ومائتان وثمانية وثمانون تحريفها بناء على أنها من مشطوره ، ففيه ترغيب في تعاطيها من جهة كونها نظمًا ؛ لأن النظم أعذب وأحلى من النثر ، ومن جهة كونها من بحر الرجز ؛ لأنه أسهل من غيره من البحور ، ومن جهة كونها صغيرة الحجم ؛ فإن لفظ « أرجوزة » دال على القلة عرفًا .

[ ٥٨ ] قوله : ( لقبتها جوهرة التوحيد ) أي : جعلت لها « جوهرة التوحيد » لقبًا : أي اسمًا مشعرًا بمدحها ، وهذا الفعل أعني « لقَّبَ » يتعدى لمفعولين ، أما المفعول الأول فبنفسه دائمًا ، وأما المفعول الثاني فبنفسه تارة وبحرف الجر أخرى ، تقول : « لقبت ابني سعد الدين ، وبسعد الدين » وقد تعدى هنا إلى المفعولين بنفسه ، وفي تسميتها بهذا الاسم تأكيد للترغيب في تعاطيها من جهة كونه سماها باسم مؤذن بمدحها ، والجوهرة في الأصل : اللؤلؤة النفيسة ، فيكون المصنف قد شبه الألفاظ الدالة على المسائل النفيسة باللؤلؤة النفسية بجامع النفاسة في كُلٍّ ، واستعار الجوهرة من المشبه به مقيقة . والتحقيق أن أسماء الكتب من قبيل علم الشخص ؛ لأن الموضوع له الألفاظ المشخصة وإن كانت في ذهن المصنف وفي ذهن زيد وعمرو وهكذا ، فإن تعدد الشيء بتعدد المحال تدقيق فلسفي لا تعتبره أرباب العربية ، وكذلك أسماء العلوم فهي من قبيل

(٢) قوله : « لا بالكناية » إجراؤها على هذا القول أن يقال : شبهت الألفاظ الذهنية بشيء محسوس يشار له بالإشارة الحسية ، وطوى ذكر المشبه به وأثبت جزمه وهو الإشارة الحسية المدلول عليها بلفظ « هذه » للمشبه .

<sup>(</sup>١) هو : أحمد بن موسى الحيالي ، أحد كبار أئمة الترك في المعقولات . ولد سنة ٨٢٩ هـ ، وتوفي سنة ٨٦٢ هـ ، له مصنفات منها : حاشيته المشهورة على شرح السعد على العقائد النسفية ، حواش على أوائل شرح التجريد للطوسي . ( انظر : الأعلام ٢٦٢/١ ) .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

علم الشخص على ما اختاره بعض المحققين وإن كان المشهور خلافه ؛ لأن الموضوع له القواعد المعينة ذهنًا . والفرق بين أسماء الكتب وأسماء العلوم تحكم .

= ٦٢

[ ٩ ٥ ] ( فائدة ) : ينبغي اجتناب تسمية الكتب المصنفة بما يضاهي القرآن الكتبالصنفة: والوحي <sup>(۱)</sup> ، كقول بعضهم « كتاب الإسرآت والمعاريج ، أو مفاتيح حكمتسيتها الغيب ، أو الآيات البينات » لأنها مزاحمة للنبي ﷺ في الإسراء بما يضاهي والمعراج ، ومشاركة الحق سبحانه وتعالى في علم الغيب ، نقله بعضهم الفرآن والوحي عن المنن لسيدي عبد الوهاب الشعراني <sup>(۲)</sup> ، لكن الراجح الجواز .

[ ٦٠ ] قوله : (قد هذبتها ) أي : صفيتها ونقحتها من الشبه والعقائد الفاسدة والحشو والتطويل ، وهذه الجملة كالتعديل لتسميتها جوهرة ؛ لأنه لا يبقى بعد التهذيب إلا الجوهر الخالص ، ومدح الإنسان كتابه مُخَرَّخ مَخْرج التحدث بالنعمة والنصح لمن يتعاطاه ، مع أن مدح الإنسان نفسه جائز في عدة مواضع .

(١) الوحي : ما نسب إلى الله كعلم الغيب والقرآن ، وما نسب إلى النبي عنه كالإسراء والمعراج ، فعطفه على القرآن من عطف العام على الخاص .
 (١) هو : عبد الوهاب بن أحمد بن علي الحنفي أبو المواهب الشعراني ويقال : الشعراوي المصري الشافعي العلامة الفقيه الصوفي . ولد سنة ٨٩٨ هـ ، وتوفي سنة ٩٧٣ هـ بالقاهرة من مؤلفاته : أدب القضاة ، مشارق الأنوار . ( انظر : الأعلام ١٠ /١٠) .

This file was downloaded from QuranicThought.com



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

٨ - وَاللَّه أَرَجُو في الَقبولِ نافعاً بِهَامُرِيدًا في الَّنُوابِ طَامعاً [ ٢٦-٦ ]
 قوله : (واللَّه أرجو) أي : لا أرجو إلا اللَّه ؛ لأن تقديم المعمول يفيد الحصر ؛
 المرجاء : اولفظ الجلالة منصوب على التعظيم ، والرجاء بالمد لُغة : الأمل ، وأما بالقصر تتعريفه
 قهو الناحية ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَٱلْمَاكَ عَلَىٰ آَرَجَآيَها بها إلى الله ، وإلا فهو تعريفه
 تعريفه
 قهو الناحية ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَٱلْمَاكَ عَلَىٰ آَرَجَآيَها بها إلى الله ، وإلا فهو تعريفه
 تعريفه
 قهو الناحية ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَٱلْمَاكَ عَلَىٰ آَرَجَآيَها بها إلى الحاقة : ١٧ ]
 مع «رجا » بالقصر ، وعرفًا : تعلق القلب بمرغوب فيه مع الأخذ في أسبابه ، وإلا فهو طمع وهو مذموم ، فالأول كرجاء الجنة مع ترك المعاصي وفعل الطاعات ، وقد ذكر الشيخ الخطيب <sup>(1)</sup> في التفسير حديثا قدسيًا وهو أن اللَّه تعالى قال : « ما أقل <sup>(1)</sup> حياء من يطمع في جنتي بغير عمل ، كيف أجود برحمتي على من بخل علي بطاعتي <sup>(7)</sup> » .
 الشيخ الخطيب <sup>(1)</sup> في التفسير حديثا قدسيًا وهو أن اللَّه تعالى قال : « ما أقل <sup>(1)</sup> حياء من يطمع في جنتي بغير عمل ، كيف أجود برحمتي على من بخل علي بطاعتي <sup>(7)</sup> » .
 التهبول : الإثابة على العمل الصحيح ، وقيل : الرضا بالشيء مع ترك القربي .
 معناه
 القبول : الإثابة على العمل الصحيح ، وقيل : الرضا بالشيء مع ترك معن معناه .
 معناه
 معناه
 معناه الاعتراض عليه . وإنما قلنا « مع ترك الاعتراض عليه » لأن الرضا قد يكون .

[ ٦٣ ] قوله : ( نافعًا ) حال من الاسم الكريم .

(١) هو : محمد بن أحمد الخطيب الشرييني ، من كبار فقهاء الشافعية في عصره ، مفسر ، له تصانيف منها : السراج المنير في التفسير ، ومغني المحتاج شرح المنهاج في الفقه توفي سنة ٩٧٧ ( انظر : شذرات الذهب ٣٨٤/٨ ، والأعلام ٦/٦ ) .

(٢) قوله : ( ما أقل ... ) إلخ ما : نافية ، وأقل : اسمها ، وحياء : منصوب على التمييز ، ومن أن يطمع : متعلق بأقل ، والكلام على التقدير مضاف : أي من ذي أن يطمع ، وخبر « ما » محذوف تقديره : موجودًا ، والمعنى : ليس أقل حياء من الطامع في جنتي بغير عمل موجودًا ، وفي نسخة أخرى : حذف « أن » والإعراب عليها : أن « ما » تعجبية ، « وأقل » فعل ماضي فيه ضمير يعود على « ما » و « حياء » مفعول به لأقل ، و « من » مضاف إليه ، والمعنى - ينير عمل موجودًا ، وفي نسخة أخرى : حلف « أن » والإعراب عليها : أن « ما » تعجبية ، « وأقل » فعل ماضي فيه ضمير يعود على « ما » و « حياء » مفعول به لأقل ، و « من » مضاف إليه ، والمعنى حينئل : يتعجب من قلة حياء من يطمع في جنتي بغير عمل . أجهوري . (٣) الحديث لم نره مخرجًا في كتب السنة المشرفة والله أعلم .

(٤) هو : محمد بن عبد الله بن مالك الطائي أبو عبد الله جمال الدين ، أحد الأئمة في علوم العربية . توفي بدمشق سنة ٢٧٢ هـ . من مصنفاته : الألفية في النحو والصرف ، تسهيل الفوائد . ( انظر : الأعلام ٢٣٣/٦ ) .
 والقول الذي ذكره البيجوري هو شطر بيت من ألفية ابن مالك حيث قال ابن مالك :

وتـقـتـضـي الـرضـا بـغـيـر سـخـط فــائـقـة ألـفـيـة ابــن مـعـطـي (٥) يكون الرضا بالشيء مع سخط وبدون سخط ومثال الأول : قبولك اقتراح غيرك بسرور القلب ومثال الثاني قبولك أو رضاك بالشيء بدون سرور القلب ( إذًا الرضا قسمان : الرضا مع السخط والرضا بغير سخط ) .



⊧ ۲٤

[ ٦٤ ] وقوله : ( بها ) أي بالأرجوزة أو بالجوهرة ، وفي كلامه استخدام <sup>(١)</sup> حيث أطلق الأرجوزة أو الجوهرة أولًا وأراد اللفظ ، وأعاد الضمير عليها وأراد المعنى ، فاندفع النظر بأن النفع بمعناها لا بلفظها الذي هو الاسم المراد فيما تقدم . واستشكل جعل «نافعا » حالًا من الاسم الكريم بأنه يقتضي أنه لو لم يحصل نفع بهذه المقدمة لا يرجو اللَّه .

وأجيب بأنه لما تقوى رجاؤه في النفع صار محققًا فكأنه موجود في سائر الأحوال ، وحينئذ فلا ضرر في تقييد الرجاء بالنفع . ويصح جعله حالًا من فاعل «أرجو » لكنه بعيد ، إذ فيه إساءة أدب حيث جعل نفسه نافعًا .

وعلى كل فهي حال مقدرة ، لأن النفع بها متأخر عن زمن نطق المصنف بذلك ، لاسيما إن كانت الخطبة متقدمة على التأليف .

[ ٦٥ ] وقوله : ( مريدًا ) أي شخصًا مريدًا ، فهو صفة لموصوف محذوف وذلك المحذوف مفعول لقوله « نافعًا » لأنه اسم فاعل يعمل عمل الفعل <sup>(٢)</sup> ، ولفظ « مريدًا » وإن كان نكرة في سياق الإثبات المراد به بكل مريد ، لأن النكرة في سياق الإثبات قد تعم ، كما يدل لذلك المقام والسياق والمتعلق بـ « مريدًا » محذوف : أي مريدًا لها القراءة أو الحفظ أو غير ذلك .

[ 77 ] قوله : ( في الثواب طامعًا ) الجار والمجرور متعلق بما بعده ، قدمه عليه لضرورة النظم ، و « طامعًا » صفة لـ « مريدًا » ، ويصح أن يكون حالًا من فاعل «أرجو» أي أرجو الله في القبول حال كوني طامعًا في الثواب ، والمراد بالطمع هنا : الرجاء على سبيل التجوز ، لأن من أراد هذه الأرجوة وقصد بها وجه الله تعالى كان راجيًا للثواب لا طامعًا ، والثواب : مقدار من الجزاء يعلمه الله تعالى أعده لمن شاء من عباده في نظير أعمالهم الحسنة بمحض اختياره لا بالإيجاب ولا بالوجوب كما سيأتي التصريح به في قوله : « فإن يثبنا فبمحص الفضل » وفي قولنا : « لا بالإيجاب » رد على الفلاسفة القائلين بالإيجاب أي التعليل ، بمعنى أن الثواب ينشأ عن ذات الله قهرًا

(١) الاستخدام : أن يكون للكلمة معنيان يطلق ويراد به المعنى أحيانًا ، ويطلق ويراد به اللفظ أحيانًا كما في قول القائل :

إذا نـزل الـسـمـاء بـأرض قـوم رويـنـاه ولـو كـانـوا غــضـآبـًـا للسماء معنيان : المطر ، والنبات ، فذكرها أولًا بمعنى المطر ثم أعاد عليها الضمير بمعنى النبات . (٢) يعمل عمل الفعل عشرة أشياء هي : اسم الفاعل ، اسم المفعول ، اسم الفعل ، المصدر ، اسم المصدر ، حرف الجر ، اسم الزمان ، واسم المكان ، وأفعل التفضيل ، والصفة المشبهة .



كحركة الخاتم ، فإنهم يقولون إنها تنشأ عن حركة الأُصبع بطريق التعليل ، فإن قيل : إن الفلاسفة <sup>(۱)</sup> ينكرون الحشر من أصله فلا يثبتون ثوابًا لا بالإيجاب ولا بغيره . أجيب بأنهم – وإن أنكروا حشر الأجسام – يقولون بحشر الأرواح ، وتثاب بالذات المعنوية . وفي قولنا : « ولا بالوجوب » ردًّا على المعتزلة القائلين بوجوب الصلاح والأصلح ، وسيأتي الرد عليهم بقوله : وقولهم : « إن الصلاح واجب عليه » زور ، ما عليه واجب .

وفي كلامه إشارة إلى أن العمل للَّه مع إدارة الثواب جائز وإن كان غيره أكمل، فإن درجات الإخلاص ثلاث : عليا ، ووسطى ، ودنيا ، فالعليا : أن يعمل العبد للَّه وحده امتثالًا لأمره وقيامًا بحق عبوديته ، والوسطى : أن يعمل طلبًا للثواب وهربًا من العقاب ، والدنيا : أن يعمل لإكرام اللَّه له في الدنيا والسلامة من آفاتها ، وماعدا هذه الثلاثة فهو رياء وإن تفاوتت أفراده ، ذكره شيخ الإسلام <sup>(٢)</sup> في الرسالة القشيرية ، وقاله غيره من العلماء أيضًا ، ويفهم من قوله : « نافعا بها مريدًا في الثواب طامعًا » . أنه تعالى يكون نافعًا بها مريدًا طامعًا في ذات اللَّه تعالى ، لأنه إذا نفع بها المريد الطامع في الثواب فبالأولى أن ينفع بها المريد الطامع في ذات اللَّه .

روعة ، وما تصوف ( انظر : طبقات الشافعية لابن السبكي ٢٤٣/٣ ، والأعلام ٧/٤ ) .

 <sup>(</sup>١) أي الفلاسفة الإسلاميين مثل ابن سينا وغيره .

<sup>(</sup>٢) هو : الإمام زين الدين أبي القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيري ، شيخ خراسان في وقته علمًا وأدبًا وزهدًا ، ولد سنة ٣٧٦ هـ ، وتوفى سنة ٤٦٥ هـ ، له مصنفات كثيرة منها : لطائف الإشارات ، والرسالة



= ٦٦

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٩ - فَكُلُّ مَنْ كُلَّفَ شَرْعًا وَجَبَا عَلَيهِ أَنْ يَعْرِفَ مَاَقَدْ وَجَبَا [٢٧ - ٧٧]
 [٦٧] قوله : ( فكل من كلف ... ) إلخ الفاء فاء الفصيحة لأنها أفصحت عن شرط مقدر ، والتقدير : إذا أردت بيان علم أصول الدين فأقول لك : كل التكليف :
 من كلف ... إلخ : أي كل فرد من المكلفين من الإنس والجن ذكرًا كان أنسواع :
 أو أنثى ولو من العوام والعبيد والنساء والخدم حتى يأجوج ومأجوج ، دون المكلفين

إلى غير معرفة الله تعالى فإنها جبلية لهم ، فليس فيهم من يجهل صفاته تعالى كما في الإنس والجن ، ولذلك قال الله تعالى : ﴿ شَهِـدَ اللهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّهُ هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ ﴾ ثم قال ﴿ وَأَوْلُوا آلْعِلَمِ ﴾ [ آل عمران : ١٨ ] فلم يطلق الأمر كما أطلقه في الملائكة ، ثم إن التكليف إلزام ما فيه كلفة وقيل : طلب ما فيه كُلْفة ، فعلى الأول وهو الراجح يكون قاصرًا على الوجوب والحرمة دون الندب والكراهة والإباحة إذ لا إلزام فيها ، وعلى الثاني يشمل ماعدا الإباحة إذ لا طلب فيها ، فالإباحة ليست تكليفًا عليهما <sup>(١)</sup> فإن قيل : كيف هذا مع قولهم :

الحكم ( الأحكام الشرعية عشرة <sup>(١)</sup> : خمسة وضعية وهي : خطاب الله تعالى الشرعي المتعلق بجعل الشيء سببًا ، أو شرطًا ، أو مانعًا ، أو صحيحًا ، أو فاسدًا . أقسامـه وخمسة تكليفية هي : الإيجاب ، والتحريم ، والندب ، والكراهة ،

والإباحة » ؟ أجيب بأن ذلك تغليب ، أو أن معنى كونها تكليفية أنها لا تتعلق إلا بالمكلف ، كما صرحوا به في أصول الفقه من أن أفعال الصبي ونحوه كالبهائم مهملة ، ولا يقال : إنها مباحة ، لأن المباح هو الذي لا إثم في فعله ولا في تركه ، ولا ينفى الشيء إلا حيث صح ثبوته .

(١) صحيح أن الإباحة على كلا التعريفين ليست من الأحكام التكليفية ولكن متعلقة بالمكلف وأحكامه التكليفية ولتعلقه ذُكرَ في ضمن الأحكام التكليفية .
 (٢) فائدة : ينقسم الحكم إلى ثلاثة أقسام :
 ١ – شرعي وهو خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفين على سبيل الاقتضاء ، أو التخير أو الوضع وهو عشرة أقسام خمسة تكليفية وخمسة وضعية .
 ٢ – عادي وهو إثبات أمر لأمر ، وجودًا أو عدمًا بواسطة التكرار .
 ٣ – عقلي وهو إثبات أمر لأمر أو نفيه وعنه من غير توقف على تكرار أو وضع واضح .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[7٨] وشروط التكليف : البلوغ ، والعقل ، وبلوغ الدعوة ، وسلامة التكليف نيروطه التكليف : البلوغ ، وسلامة التكليف الحواس . [79] الحواس .

٦٧ ==

[٦٩] | فالمكلف هو : البالغ العاقل <sup>(١)</sup> الذي بلغته الدعوة سليم الحواس ، وهذا في تعريدالم<sup>كلف</sup> | الإنس .

[٧٠] وأما الجن فهم مُكلَّفون من أصل الخلقة فلا يتوقف تكليفهم على البلوغ ، المكلفين: وخرج بالبالغ : الصبي فليس مُكلَّفًا ، فمن مات قبل البلوغ فهو ناج ولو أنواعهم من أولاد الكفار ولا يعاقب على كفر ولا غيره خلافًا للحنفية حيث قالوا بتكليف الصبي العاقل بالإيمان لوجود العقل وهو كاف عندهم ، فإن اعتقد الإيمان أو الكفر فأمره ظاهر ، وإن لم يعتقد واحدًا منهما كان من أهل النار لوجوب الإيمان عليه بمجرد العقل .

وخرج بالعاقل المجنون فليس بمكلف ، وكذا السكران غير المتعدى ، بخلاف المتعدي ، لكن محل ذلك إن بلغ مجنونًا أو سكران واستمر على ذلك حتى مات ، بخلاف ما لو بلغ عاقلًا ثم جن أو سكر وكان غير مؤمن ومات كذلك فهو غير ناج .

وخرج بالذي بلغته الدعوة من لم تبلغه ، بأن نشأ في شاهق جبل ، فليس بمكلف على الأصح ، خلافًا لمن قال بأنه مكلف لوجود العقل الكافي في وجوب المعرفة عندهم وإن لم تبلغه الدعوة ، وعلى اشتراط بلوغ الدعوة فهل يكفي بلوغ دعوة أي نبي ولو سيدنا آدم ، لأن التوحيد ليس أمرًا خاصًّا بهذه الأمة ، أو لابد من بلوغ دعوة الرسول الذي أُرسل إليه ؟

(١) علاقة العقل بالبلوغ : يمكن أن نتبين عناصر العقل من التأمل للعملية الفكرية فهو يتكون من : المخ ، والحواس ، والواقع المحسوس والمعلومات السابقة فإن اختل شيء من ذلك لم يستطع الإنسان التفكير سواء أكان مطلقا أو سليما (أي التفكير ) .

فإذا توافرت هذه الأربعة كان الإنسان عاقلًا . والطفل الذي تصل معلوماته السابقة القائمة في ذهنه إلى مستوى معين يستطيع عن طريقة ربط المعلومات وأن يصل إلى مجاهيل شيي طفلًا مميزا فهو معه قدّر من العقل يزداد بمرور الوقت .

وكمال العقل إنما يكون عند البلوغ ، لأن دخول الإنسان في التجربة الجنسية يضيف إليه معلومات جديدة تتعلق بها الأحكام التكليفية ، وبها تتم المعلومات السابقة فيتم العقل فيكلف الإنسان .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٧١ ] والتحقيق كما نقله العلامة الملوي عن الأبي <sup>(1)</sup> في شرح مسلم خلافًا الهل الفترة للنووي : إنه لابد من بلوغ دعوة الرسول الذي أرسل إليه ، فالمذهب الحق تعريفهم أن أهل الفترة – بفتح الفاء – وهم من كانوا بين أزمنة الرسل أو في زمن حكمهم الرسول الذي لم يرسل إليهم ناجون وإن بدلوا وغيروا وعبدوا الأصنام .

فإن قيل : كيف هذا مع أن النبي ﷺ أخبر بأن جماعة من أهل الفترة في النار كامرئ القيس <sup>(٢)</sup> وحاتم الطائي <sup>(٣)</sup> وبعض آباء الصحابة <sup>(٤)</sup> فإن بعض الصحابة سأله ، وهو يخطب فقال : أين أبي ؟ فقال « في النار » <sup>(٥)</sup> أجيب بأن أحاديثهم أحاديث آحاد ، وهي لا تعارض القطعي وهو قوله تعالى : ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] وبأنه يجوز أن يكون تعذيب من صح تعذيبه منهم لأمر يختص به يعلمه الله تعالى ورسوله .

وخرج بسليم الحواس غيره ، ولهذا قال بعض أئمة الشافعية : لو خلق اللَّه إنسانًا أعمى أصم سقط عنه وجوب النظر والتكاليف ، وهو صحيح كما فى شرح المصنف .

[ ٢٢] ( تنبيه ) : إذا علمت أن أهل الفترة ناجون على الراجح علمت أن أبويه الباء النبي يتلي ناجيان لكونهما من أهل الفترة ، بل جميع آبائه يتلي وأمهاته توامهاته النبي ما كان ومحكوم بإيمانهم لم يدخلهم كفر ولا رجس ولا عيب ولا شيء وحكم ما كان عليه الجاهلية بأدلة نقلية كقوله تعالى : ﴿ وَبَقَلَبُكَ فِي ٱلتَنبِدِينَ ﴾ ما كان عليه الجاهلية بأدلة نقلية كقوله تعالى : ﴿ وَبَقَلَبُكَ فِي ٱلتَنبِدِينَ ﴾ نجاتهم [ الشعراء : ٢١٩ ] وقوله يتلي : « لم أزل أنتقل من الأصلاب الطاهرات إلى الأرحام الزاكيات » <sup>(٦)</sup> وغير ذلك من الأحاديث البالغة مبلغ التواتر .

(١) هو : محمد بن خلفة بن عمر الأي الوشتاتي المالكي عالم بالحديث . توفي سنة ٨٢٧ هـ في تونس من مؤلفاته : إكمال المعلم وشرح المدونة ( انظر : الأعلام ١٩٥٢) .
(٢) عن أبي هريرة فيه قال : قال رسول الله تيتي : « امرؤ القيس صاحب لواء الشعراء إلى النار » . أخرجه أحمد في المسند (٢٨/٢) والبراز ( كشف الأستار رقم ٢٠٩١ ) .
(٣) جاء عن عدي بن حاتم فيه قال : قلت يا رسول الله إن أبي كان يصل الرحم ويفعل كذا وكذا . قال :
(٣) جاء عن عدي بن حاتم فيه قال : قلت يا رسول الله إن أبي كان يصل الرحم ويفعل كذا وكذا . قال :
(٣) جاء عن عدي بن حاتم فيه قال : قلت يا رسول الله إن أبي كان يصل الرحم ويفعل كذا وكذا . قال :
(٣) جاء عن عدي بن حاتم فيه قال : قلت يا رسول الله إن أبي كان يصل الرحم ويفعل كذا وكذا . قال :
(٣) جاء عن عدي بن حاتم فيه قال : قلت يا رسول الله بن أبي كان يصل الرحم ويفعل كذا وكذا . قال :
(٣) جاء عن عدي بن حاتم فيه قال : قلت يا رسول الله إن أبي كان يصل الرحم ويفعل كذا وكذا . قال :
(٣) جاء عن عدي بن حاتم فيه قال : قلت يا رسول الله إن أبي كان يصل الرحم ويفعل كذا وكذا . قال :
(٢) عن عائشة رسيتي الذكر ) . أخرجه أحمد ( ٢٥٨/٢ ، ٣٧٧ ) .
(٤) عن عائشة رسيتي قالت : قلت يا رسول الله : ابن جدعان كان في الجاهلية يصل الرحم ويطعم المسكين فيهل ذلك نافعه ؟ قال : لا ينفعه ، إنه لم يقل يومًا رب اغفر لي خطيئتي يوم الدين . أخرجه مسلم ٢٦٢ .
(٥) أخرجه مسلم ( ٢٠٣ ) وأبو داود ( ٢١٧٤ ) .
(٦) أخرجه أبو نعيم في دلائل النبوة من حديث عبد الله بن عباس ، انظر : مسالك الحنفا للسيوطي ، ضمن (٢) أخرجه المان الحاوي في الفناوي في الخاوي في الفناوي المان الحيم وي المان المان المان الحيم وي المان وي المان ا



٦٩ -

وأما آزر : فكان عم إبراهيم ، وإنما دعاه بالأب لأن **عادة العرب تدعو العم بالأب** . وأما ما نقل عن أبي حنيفة <sup>(۱)</sup> في « الفقه الأكبر » من أن والدىّ المصطفى ماتا على الكفر فمدسوس عليه ، وحاشاه أن يقول في والديّ المصطفى ذلك ، وغلط ملا علي قاري يغفر الله له في كلمة شنيعة قالها ، ومن العجائب ما نسب له مع ذلك من إيمان فرعون ، فالحق الذي نلقى الله عليه أن أبويه عليّ ناجيان ، على أنه قيل إنه تعالى أحياها حتى آمنا به ثم أماتهما ، لحديث ورد في ذلك : وهو ما روي عن عروة <sup>(۲)</sup> عن عائشة <sup>(۱)</sup>

قال السهيلي <sup>(o)</sup> : واللَّه قادر على كل شيء ، له أن يخص نبيه ، بما شاء من فضله وينعم عليه بما شاء من كرامته اهـ .

وقد أنشد بعضهم فقال :

حبا اللَّه النبيَّ مزيدَ فَضْلِ على فَضْلَ وكان به رءوفا فسأحسى أمَّسه وكذا أبساه لإيسمانِ به فَضْلَا مَنِيفا فسلَّم فالقديم بذا قدير وإن كان الحديث به ضعيفا ولعل هذا الحديث صح عند أهل الحقيقة بطريق الكشف ، كما أشار إليه بعضهم بقوله :

أيقنت أن أبا النبيّ وأمه أحياهما الربُّ الكريم الباري حتى له شهدا بصدق رسالة صدّق فتلك كرامة المختار

 (١) هو : النعمان بن ثابت أبو حنيفة الإمام المجتهد مؤسس مذهب الحنفية ، توفي سنة ١٥٠ هـ . من مصنفاته : المسند ، والفقه الواضح . ( انظر : الأعلام ٣٦/٨ ) .

(٢) هو : عروة بن الزيير بن العوام بن خويلد بن أسد بن عبد العزى بن قصي بن كلاب : الإمام ، عالم المدينة ، أبو عبد الله القرشي الأسدي ، المدني ، الفقيه أحد الفقهاء السبعة . (انظر : تهذيب الكمال ٧/١٣ ، وحلية الأولياء ١٧٦/٢ ) .

(٣) هي : أم المؤمنين عائشة الصديقة بنت الصديق أي بكر شري ، أم المؤمنين ، زوجة النبي ترتي وتكنى أم عبد الله الفقيهة ، وكانت تعرف أنساب العرب كأبيها وكانت أفقه الناس وأعلم الناس وأحسن الناس رأيًا (انظر : الإصابة ١٣٩/٨ ، ابن سعد في طبقاته ٥٨/٨ ، أسد الغابة ٢١٨٨ ، الذهبي في الأعلام ٤٣٤/٣ ) . (٤) أخرجه ابن شاهين في الناسخ والمنسوخ برقم ٢٥٦ ص ٤٨٩ طبعة مكتبة المنار بالأردن . (٥) هو : عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد المتعمي حافظ وعالم باللغة ، ولد في مالقه سنة ٥٠٨ هـ ، وتوفي سنة .

٨٩ هـ ، عمي بصره وهو صغير . من كتبه : الروض الأنف تفسير سورة يوسف . (انظر : الأعلام ٣١٣/٣ ) .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

هذا الحديث ومن يقول بضعفه فهو الضعيف عن الحقيقة عاري وقد ألف الجلال السيوطي فيما يتعلق بنجاتهما مؤلفات كثيرة <sup>(١)</sup> .

- V •

[ ٧٣ ] قوله : ( شرعًا ) الأولى أنه منصوب على التمييز ، وإن ذكر الشيخ المعرفة : عبد السلام أنه منصوب على نزع الخافض لأنه سماعي ، لكن أجيب عنه وجوبها بأنه كَثُرَ في كلام المؤلفين حتى صار كالقياسي <sup>(٢)</sup> ، وعلى كُلَّ فهو متعلق بالشرع بقوله « وجبا » وقيل : متعلق « بكلف » لكن الأظهر الأول ، لأن المقصود أن المعرفة وجبت بالشرع لا بالعقل ، وليس المقصود تقييد التكليف بالشرع ، وهذا مذهب الأشاعرة وجمع من غيرهم ، فمعرفة اللَّه وجبت عندهم بالشرع ، وكذلك سائر الأحكام إذ لا حكم قبل الشرع لا أصليًّا ولا فرعيًّا .

العصقل وذهبت المعتزلة إلى أن الأحكام كلها ثبتت بالعقل ، ولذلك قال في عصند عصند جمع الجوامع : وحكَّمت المعتزلة العقل : أي جعلته حاكمًا أي المعتزلة المعتزلة مدركًا للأحكام وإن لم يرد بها الشرع ، ويقولون : إن الشرع جاء مقويًا ومؤكدًا للعقل فلا ينفون الشرع أصلًا وإلا كفروا قطعا ، ويبنون كلامهم على الحسن الحسن التحسين والتقبيح <sup>(7)</sup> العقليين ، فالحسن عندهم ما حسنه العقل والقبيح ما والقبيح ما قبحه العقل ، فإذا أدرك أن هذا الفعل حسن بحيث يذم على تركه ويمدح عندالعتزلة على فعله حكم بوجوبه وهكذا .

 من هذه المؤلفات : مسالك الحنفا في والدي المصطفى ، بدأه بقوله : الحكم في أبوي النبي ﷺ أنهما ناجيان وليسا في النار صرح بذلك جمع من العلماء ، والرسالة برمتها في كتاب الحاوي للفتاوي ( ٢٥٣/٢ ٢٠٤٠ ) . تحقيق الشيخ محمد محيى الدين عبد الحميد المكتبة التجارية الكبرى الطبعة الثالثة ( ١٣٧٨ - ١٩٩٩م) . (٢) ذكر البيجوري هنا إعرابين لكلمة « شرعا » ، والواقع أن في إعراب « شرعًا ، ولغةً ، واصطلاحًا ، أ – أن يكون على نزع الخافض . ونحوهما خمسة أوجه هي : ج – أن يكون مفعولًا مطلقًا . - أن يكون تمييزًا. ۵ – أن يكون حالًا . د – أن يكون مفعولًا لأجله . انظر : المسألة الثانية من كتاب توجيه بعض التراكيب المشكلة لابن هشام الأنصاري تحقيق د . عبد الله الحسيني هلال ، الطبعة الأولى ، مطبعة السعادة . ( ١٤١٠ هـ ١٩٩٠ م) . ١ - الحسن : ما يلائم الطبع (كم من الراحة مالة) . (٣) للحسن والقبيح ثلاثة تعريفات : ٢ - الحسن : ما يمدح فاعله ، والقبيح ما يذم فاعله ( الكرم حسن والمعال تحس ) . ٣ - إن الحسن : ما يترتب عليه الثواب في الآخرة والمدح في الدنيا ، والقبيح ما يترتب عليه العقاب في الآخرة والذم في الدنيا .



۷۱ =

[ ٧٤ ] وأما عند أهل السنة فالحسن ما حسنه الشرع والقبيح ما قبحه الشرع الحسن ومذهب الماتريدية كما نقله المصنف في شرحه عنهم أن وجوب المعرفة والقبيح بالعقل بمعنى أنه لو لم يرد به الشرع لأدركه العقل استقلالا لوضوحه لا عند اهل بناء على التحسين العقلي كما قالت المعتزلة . والحق أن العقل لا يستقل السنة بشيء أصلا فتلخص أن المذاهب ثلاثة :

الأحكام مذهب الأشاعرة : وهو أن الأحكام كلها ثبتت بالشرع لكن بشرط العقل . الشرعية : والثاني : مذهب الماتريدية : وهو أن وجوب المعرفة ثبت بالعقل دون سائر مذاهب الأحكام . والثالث : مذهب المعتزلة : وهو أن الأحكام كلها ثبتت بالعقل . مداهب العلماء في العلماء في سبيل ثبوتها بثبوت الأحكام بالعقل فاحرص عليه .

[ ٧٥ ] قوله : ( وجبا عليه .. ) إلخ هذه الجملة خبر المبتدأ الذي هو « كل من كلف » و « عليه » متعلق بـ « وجبا » والألف فيه للإطلاق .

[ ٧٦ ] وقوله : « أن يعرف » أي معرفة « أن » والفعل في تأويل مصدر هو فاعل « وجب » ، والمعرفة والعلم مترادفان <sup>(١)</sup> على معنى واحد على التحقيق ، وهذا المعنى الواحد هو الجزم المطابق للواقع عن دليل ، فخرج بالجزم : الظن والشك والوهم ، وبالمطابق غير المطابق كجزم النصارى بالتثليث ، وبما بعده التقليد فليس كل منها معرفة ، والمتصف بشيء من الأربعة الأول في شيء من العقائد الآتية كافر اتفاقًا ، وأما المتصف بالتقليد فسيأتي ذكر الخلاف فيه .

[ ٧٧ ] قوله : (ما قد وجبا للَّه ) أي جميع ما وجب للَّه <sup>(٢)</sup> ، لأن ( ما ) من صيغ العموم ، لكن ما قامت الأدلة العقلية عليه أو النقلية تفصيلًا وهو العشرون الآتية يجب على المكلف أن يعرفه كذلك : أعني تفصيلا ، وما قامت الأدلة العقلية أو النقلية عليه إجمالا وهو سائر الكمالات يجب على المكلف أن يعرفه كذلك أعني إجمالًا ، وكذا يقال في المستحيل .

(١) الفرق بين العلم والمعرفة ، أن المعرفة تستدعي سبق الجهل ، ولهذا يقال : إن الله عالم ولا يقال عارف ، والصحيح أنه يمكن أن يقال : عارف لأن المعرفة والعلم مترادفان على معنى واحد ظلى التحقيق ، وإنما لا يقال عارف ، لأن أسماء الله توقيفية .
(٢) عرفوا الواجب : ما لا يتصور في العقل عدمه ، أي لا يحكم العقل بعدمه . (:انظر : شرح الصاوي على

(٢) عرفوا الواجب . ما تو يتصنور في الفضل عند ، إي تو يون لم المنتس بعده ، (النظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ١٠٢ ، تحقيق د . عبد الفتاح البزم طبعة دار ابن كثير بدمشق الطبعة الأولى ١٤١٨- ١٩٩٧) .



VY

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وفي البيت التضمين المتقدم والألف في « وجبا » للإطلاق فلا إيطاء في كلامه وإن قلنا : إن هذه المقدمة من مشطور الرجز كما تقدّم في نظيره بأن الوجوب الأوّل بالشرع والثاني بالعقل غالبًا . وإنما قلنا « غالبًا » لأن الصفات على ثلاثة أقسام : صفات القسم الأول : مالا يصح الاستدلال عليه إلا بالدليل العقلي <sup>(۱)</sup> وهو ما الله تعالى : الله تعالى : اقتسامها بنفسه ، ومخالفته للحوادث ، وقدرته ، وإرادته ، وعلمه ، وحياته <sup>(۲)</sup> .

القسم الثاني : مالا يصح الاستدلال عليه إلا بالدليل السمعي : وهو كل مالا تتوقف المعجزة عليه من الصفات : كالسمع ، والبصر ، والكلام .

القسم الثالث : ما اختلف فيه : وهو الوحدانية ، والأصح أن دليلها عقلي . وإنما قدم الواجب لشرفه ، وأخر المستحيل لانحطاطه لأنه يرجع للسلب ، والثبوت أشرف منه ، ووسط الجائز ، لأن فيه شائبة الثبوت وشائبة السلب ، وقد عرَّفوا الواجب في هذا الفن بأنه مالا يتصوّر في العقل عدمه ببناء الفعل للفاعل : أي مالا يمكن بسبب العقل عدمه <sup>(٣)</sup> أو للمفعول : أي مالا تدرك النفس بسبب العقل عدمه ، لكن يرد على هذا أن النفس قد تدرك عدم الواجب ، لأن المحال قد يتصور أي يدرك . ويجاب بأن المراد بالتصور هنا التصديق ، والمعنى حينئذ : مالا تصدق النفس بسبب العقل بعدمه ، وعلم من هذا أن العقل آلة في الإدراك ، والمدرك إنما هو النفس . والأولى عدم ربط الواجب بالعقل ، فيقال :

(١) قوله : « بالدليل العقلي » لأننا لو قلنا بالدليل النقلي لوجب من قولنا ثبوت الرسالة بالرسالة ، والرسالة لا تثبت إلا بالمعجزة ، والذي لا يؤمن بالرسالة لا يقبل الاستدلال بالنقل ( الكتاب والسنة ) . إذن علينا أن نثبت أولًا وجوب وجود واجب الوجود وصفاته الواجبة بالعقل وإن أصبح العقل أهلًا لقبول هذا يكون صالحا لقبول ما جاء به الرسل من أحكام وأوامر .

(٢) وجه ذلك أننا لو استدللنا على القسم الأول بالدليل النقلي لصارت تلك الصفات المستدل عليها متوقفة على الدليل النقلي ، والدليل النقلي متوقف على ثبوت الرسالة ، وثبوت الرسالة متوقف على المعجزة والفرض أن المعجزة متوقفة على هذه الصفات فلزم من الاستدلال بالدليل النقلي توقف الصفات على المعجزة المتوقفة على تلك الصفات ، وهذا دور ، ويرد عليه أن الجهة منفكة ، لأن توقف الصفات على المعجزة توقف علم ، بعنى أن الصفات لا تعلم إلا من الأدلة النقلية الموقوفة على ثبوت الرسالة الموقوف على المعجزة ، وتوقف المعجزة على الصفات ، وهذا دور ، ويرد عليه أن الجهة منفكة ، لأن توقف الصفات على المعجزة توقف علم ، بعنى أن الصفات لا تعلم إلا من الأدلة النقلية الموقوفة على ثبوت الرسالة الموقوف على المعجزة ، وتوقف المعجزة على الصفات توقف وجود ، بمعنى أن المعجزة لا توجد إلا ممن اتصف بتلك الصفات ، ومتى الفكت الجهة فلا دور ، يؤخذ ذلك كله من حاشية الشيخ الأمير علي عبد السلام . (٢) أي جواز عدمه ، فالمنفى إدراكه بالعقل هو جواز العدم لا نفس العدم ، وإلا لاقتضي التحريف أن كل ما

قطع بوجوده كان واجبًا ولو من الجائزات .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد = الواجب هو مالا يقبل الانتفاء ، لأن الواجب واجب في نفسه وجد عقل أو لم يوجد . الماحب :

والواجب قسمان : ضروري كتحيز الجرم : أي أخذه قدرًا من الحيّز وهو المكان ، فإنه مادام الجرم موجودًا يجب أن يتحيز فهو واجب مقيد بدوام اقسامه الجرم ونظري كصفاته تعالى .



<u></u> حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٠ – لله وَالجائَزِ وَ الْمُمْتَنِعَا وَمِثْلَ ذَا لُرِسْلِهِ فَاسْتَمِعَا [ ٧٧ – ٨١]

قوله : ( والجائز ) <sup>(١)</sup> أي في حقه سبحانه وتعالى عقلًا وهو معطوف على قوله : « ما قد وجبا » وقد عرفوه بأنه : ما يصبح في العقل وجوده تارة [ \ \ ] الجائز : | وعدمه أخرى : إما ضرورة كحركة الجرم أو سكونه ، أو نظرًا كتعذيب تعريفه :| المطيع ولو معصومًا ، لكن لا ينبغي التمشدق في حق الأنبياء بل بقدر ضرورة التعليم ، وإثابة العاصي ولو كافرًا ، لأن الكلام في الإمكان العقلي أقسامه فلا ينافي أن ذلك ممتنع شرعًا ، وعلم من ذلك أن الجائز قسمان : ضروري ونظري . قوله : ( والممتنعا ) أي المستحيل في حقه تعالى ، وعرّفوه بأنه : مالا 1 [ 1 9 ] يتصور في العقل وجوده ببناء الفعل للفاعل أو للمفعول كما تقدم في المستحيل : تعريفه ا تعريف الواجب ، وهو قسمان : ضروري كخلو الجرم عن الحركة والسكون معًا ، ونظري كالشريك له تعالى ، فتلخص أن كل واحد من أقسامه هذه الأقسام الثلاثة ينقسم قسمين : ضروري ونظري ؛ فالجميع ستة ، وقد مر تمثيلها .

قال بعضهم : ويمكن تمثيل الأقسام الثلاثة بحركة الجرم وسكونه ، فالواجب أحدهما ، لا بعينه والمستحيل خلوه عنهما جميعًا ، والجائز ثبوت أحدهما معينا بدلا عن الآخر ، وينبغي الاعتناء بهذه الأحكام ، لأن إمام الحرمين <sup>(٢)</sup> يقول بأن معرفتها هي العقل <sup>(٣)</sup> ،

(١) إيضاح هذا أن الجائز المقابل للواجب والمستحيل له جوازان : جواز في نفسه وهو صلاحية في نفسه أي بقطع النظر عنه تعالى للوجود والعدم ، وجواز في حقه تعالى وهو كونه في قبضته سبحانه وتعالى ، بمعنى أنه في حال عدمه إن شاء الله أبقاه على عدمه وإن شاء أوجده ، وفي حال وجوده إن شاء أعدمه وإن شاء أبقاه على وجوده ، والواجب على المكلف اعتقاد الجواز الثاني بأن يعتقد أن كل ما هو جائز في نفسه فهو جائز في حقه تعالى ، وقود ، والواجب على المكلف اعتقاد الجواز الثاني بأن يعتقد أن كل ما هو جائز في نفسه فهو جائز في حقه تعالى ، وقد والواجب على المكلف اعتقاد الجواز الثاني بأن يعتقد أن كل ما هو جائز في نفسه فهو جائز في حقه تعالى ، وقد علمت الواجب على المكلف اعتقاد الجواز الثاني بأن يعتقد أن كل ما هو جائز في نفسه فهو جائز في حقه تعالى ، وقد علمت الغايرة بين جوازه في حقله وجوازه في حقه نفلا ركاكة في قولنا « الجائز في حقه تعالى كل ممكن » لأن المراد منه أن كل ما أمكن في نفسه ذهو رجازه في معسه للوجود والعدم كان جائزا في حقه تعالى ، بمعنى أنه في قبضته . (٢) هو : عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني أبو المعالي ركن الدين . كان أعلم أهل زمانه بالكلام منه أن كل ما أمكن في نفسه : أي صلح نفسه للوجود والعدم كان جائزا في حقه تعالى ، بمعنى أنه في قبضته . (٢) هو : عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني أبو المعالي ركن الدين . كان أعلم أهل زمانه بالكلام منه أن كل ما أمكن في نفسه : أي صلح نفسه للوجود والعدم كان جائزا في حقه تعالى ، بمعنى أنه في قبضته . (٢) هو : عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني أبو المعالي ركن الدين . كان أعلم أهل زمانه بالكلام والأصول والفقه توفي سنة ٢٧٨ هـ ، ومن مصنفاته : البرهان في أصول الفقه ، نهاية المللب في دراية الموجود والغم ، مغيث ، إي المعان ، منيز ٢٧٢ هـ ، وفيات الأعيان ٢٧/٢٨ ، والأعلام عار الفقه ، نهاية . (انه بلدهم، موباية المللب ، معنه المللب ، معنه المللب في دراية الملدم ، مغيث الخلق . ( انظر : وفيات الأعيان ٢٨/٢٠ ، والأعلام عار ٢٠ ) .

(٣) المراد بالمعرفة التي جعلها إمام الحرمين نفس العقل : تصور المفاهيم الثلاثة ، بأن يتصور أن الواجب مالا يقبل العدم ، وأن الجائز ما يصح وجوده وعدمه . وقيل : المراد بتلك المعرفة : التصديق ببعض الضروريات من الأقسام الثلاثة كأن يصدق بأن الواحد نصف الاثنين ، وبأن النار حارة ، وأم النقيضين لا يجتمعان ، فكون الواحد نصف الاثنين واجب ضرورة ، وثبوت الحرارة للنار جائز ضرورة ، واجتماع النقيضين مستحيل ضرورة ، فالتصديق بذلك وما شابهه هو العقل بناء على هذا القول يؤخذ ذلك من حاشية الشرقاوي على الهدهدي .



Vo ----

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

بناء على أنه العلم بوجوب الواجبات وجواز الجائزات واستحالة المستحيلات .

[ ٨٠ ] قوله : ( ومثل ذا لرسله ) يجوز قراءة « مثل » بالرفع ، فتكون الجملة مستأنفة ، أي مبتدأ وخبر ، والتقدير : مثل ذا كائن لرسله ، ويجوز قراءته بالنصب عطفا على « ما قد وجبا » وما بعده ، والتقدير : ووجب عليه أن يعرف مثل ذلك لرسله ، وإفراد اسم الإشارة مع عوده لمتعدد نظرًا لتأويله بالمذكور الذي هو الواجب والمستحيل والجائز ، وأشار المصنف بلفظ « مثل » إلى أن الواجب في حقهم عليهم الصلاة والسلام والمستحيل والجائز ، ليست هي عين الواجب في حقه تعالى والمستحيل والجائز ، فالراد المُثْلِية في مطلق واجب وجائز ومستحيل وإن اختلفت الأفراد والأدلة ، وإنما خص الرسل لأن بعض ما يأتي كالتبليغ خاص بهم دون الأنبياء .

[ ٨١ ] وقوله : ( فاستمعا ) بقلب نون التوكيد الحفية ألفًا في الوقف كما قال ابن مالك :

وأبـدلـنـهـا بـعـد فـتـح ألـفـا وقفًا كما تقول في قفًا قفا أي : فاستمعن ما ألقى إليك من الأمور التي معرفتها ترفعك عن الجهل والتقليد استماع تدبر وتفهم فهو وإن كان تكملة مفيد لما تقدم .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

11 - إذْ كُلُ مَنْ قَلَدَ فِي التَّوْحِيدِ إِيمَانُهُ لَمْ يَخْلُ مِنْ تَرْدِيدِ[ ٨٢ - ٨٤] [ ٨٢ ] قوله : ( إذ كل من قلد .. ) إلخ هذا تعليل <sup>(١)</sup> لوجوب المعرفة السابقة فكأنه قال : وإنما وجب على المكلف معرفة ما ذكر لأن كل من قلد .. في التوحيد إلخ ، فإذ للتعليل ، والتقليد هو : الأخذ بقول الغير من غير أن يعرف الفعل والتقرير أيضًا ، وخرج بقولنا « من غير أن يعرف دليله » التلامذة بعد أن يرشدهم الأشياخ للأدلة ، فهم عارفون لا مقلدون ، وضرب لهم الشيخ السنوسي مثلًا للفرق بينهم وبين المقلدين بجماعة نظروا للهلال فسبق بعضهم لرؤيته فأخبرهم به ، فإن صدقوه من غير معاينة كانوا مقلدين ، وإن أرشدهم بالعلامة حتى عاينوه لم يكونوا مقلدين .

[ ٨٣ ] وقوله : ( في التوحيد ) أي في علم العقائد ولو تعلقت بالرسل ، فليس المراد بالتوحيد إثبات الوحدة بخصوصه .

[ ٨٤] قوله : ( إيمانه لم يخل من ترديد ) هذه الجملة خبر عن المبتدأ الذي هو «كل من قلد . . إلخ » والمراد بإيمانه : جزمه بأحكام التوحيد من غير دليل ، وليس المراد به المعرفة ، إذ لا معرفة عند المقلد ، كذا يفيده كلام الشارح ، ولعله مبني على أن الإيمان هو المعرفة و هو ضعيف ، والراجح أنه التصديق وهو غير الجزم ، لأن مرجعه الكلام النفساني وهو قول النفس : آمنت وصدقت ، فالأولى أن المراد بإيمان المقلد : تصديقه التابع للجزم لا نفس الجزم ، والمراد من الترديد : التردد والتحير ، من قولك : « تردد زيد » أي تحير .

واستشكل بأن العبارة تقتضي أن الجزم يجامع التردد ، مع أنه متى كان جازمًا لا يكون مترددًا أصلًا ، فكيف يقول : ( إيمانه لم يخل من ترديد ) ، وأجيب عن ذلك بأن كلامه على حذف مضاف ، والتقدير : لم يخل عن قبول ترديد ، أو المعنى : أنه مصحوب بالترديد بالقوة لا بالفعل ، و لا يرد أن العارف لا يخلو أيضا عن قبول الترديد ، أو لم يخل عن الترديد بالقوة لجواز أن تطمس عين معرفته والعياذ بالله تعالى ، لأن المراد بالقبول والقوة : القريبان من الفعل عادة ولا يضر غيرهما ، ويمكن أن يحمل الترديد على اختلاف العلماء فيه ، مما يأتي كالتفسير لهذا المجمل فهو من ذكر المفصل بعد المجمل .

<u>-</u> 73

<sup>(</sup>١) أي باعتبار ما تضمنه من وجوب الدليل ، لأن وجوب المعرفة يتضمن وجوب أمور ثلاثة : الجزم ، وكونه مطابقًا للواقع ، وكونه ناشئًا عن الدليل ، وهذه علة للثالث وهو كونه ناشئًا عن الدليل .



٧٧ =

١٢ - فَفيِهِ بَعْضُ الْقَومِ يَحْكي الحُلْفَا وَبَعَضُهمْ حَقَّقَ فِيهِ الْكَشْفَا[ ٨٥ - ٩٠]
 [ ٨٥ ] قوله : ( ففيه بعض القوم يحكي الحلفا ) أي فبسبب تحيره وتردده اختلف العلماء في إيمانه صحة وعدمًا ، فالفاء سببية والضمير لإيمان المقلد من حيث الصحة وعدمها ، والخلف بضم الحاء وسكون اللام : بمعنى الحلاف ، لا بمعنى خلف الوعد وإن تعورف فيه . وحاصل الحلاف فيه أقوال ستة :

الأول : عدم الاكتفاء بالتقليد بمعنى عدم صحة التقليد ، فيكون المقلد كافرًا ، وعليه السنوسي في الكبرى .

الثاني : الاكتفاء بالتقليد مع العصيان مطلقًا ، أى سواء كان فيه أهلية للنظر أم لا . الثالث : الاكتفاء به مع العصيان إن كان فيه أهلية للنظر وإلا فلا عصيان .

الرابع : أن من قلد <sup>(١)</sup> القرآن والسنة القطعية صح إيمانه لاتباعه القطعي ، ومن قلد غير ذلك لم يصح إيمانه لعدم أمن الخطأ على غير المعصوم .

الخامس : الاكتفاء به من غير عصيان مطلقًا ، لأن النظر شرط كمال ، فمن كان فيه أهلية النظر ، ولم ينظر فقد ترك الأولى .

السادس : أن إيمان المقلد صحيح ويحرم عليه النظر ، وهو محمول على المخلوط . بالفلسفة .

وما أحسن قول بعضهم <sup>(٢)</sup> :

عاب الكلام أناسٌ لا خلاق لهم وما عليه إذا عابوه من ضرر ما ضر شمسَ الضحي في الأفق طالعةً أن لا يرى ضوءها من ليس ذا بصر

والقول الحق الذي عليه المعوّل من هذه الأقوال : القول الثالث ، والصواب أن هذا الحلاف مطلق : أي جار في النظر الموصل لمعرفة اللَّه تعالى ، دون غيره كالنظر الموصل لمعرفة الرسل ، خلافًا لمن خص الخلاف بالنظر غير الموصل لمعرفة اللَّه تعالى ، وقال : أما النظر الموصل لمعرفة اللَّه تعالى فهو واجب بالإجماع ، وقد جرى على ذلك الشيخ عبد

(١) «إن من قلد .. إلخ » أي فيما توقف على الدليل العقلي : وهو ما تتوقف عليه المعجزة ، وذلك ماعدا السمع والبصر والكلام و لوازمهما ؛ لأنه حيئنذ في حكم المقلد لأخذه بالنقلي وتركه الدليل العقلي . (٢) «وما أحسن قول .. إلخ » مرتبط بقوله : « المخلوط بالفلسفة » فإن خلط الدليل بالفلسفة يوهم أنه صار معيبا بذلك ، فدفع ذلك الإيهام بقوله : « و ما أحسن ... إلخ » .



- 77

السلام ، والراجح أنه لا فرق في هذا الخلاف بين أهل الأمصار والقرى وبين من نشأ في شاهق جبل ، خلافًا لمن خصه بمن نشأ في شاهق جبل دون أهل الأمصار والقرى . وقد جرى على ذلك الشيخ عبد السلام أيضًا .

[ ٨٦ ] قال اليوسي : وقد تحدثت امرأتان بمحضري في زمن صغري وذكرتا الذنوب ، فقالت إحداهما : الله يغفر لنا ، فقالت الأخرى : يغفر لنا إن وفقه الله الذي خلقه هو أيضًا اه ، ومثل ذلك كثير في الناس ، فمنهم من يعتقد أن الصحابة أنبياء وهذا كفر ، ومنهم ينكر البعث ويقول : من مات ثم جاء وأخبر بذلك ، إلى غير ذلك من الكفر الصريح . [ ٨٧ ] وحكى الآمدى <sup>()</sup> اتفاق الأصحاب على انتفاء كفر المقلد ، وأنه لا يعرف

[ ٢٢٨ ] ومحلي المعلي " العالي الوطبيوب على المعام علو المعلم بي العام العام المعالي العام المعام المعام المعام ا القول بعدم صحة إيمانه إلا لأبي هاشم الجبائي <sup>(٢)</sup> من المعازلة .

[ ۸۸ ] وذكر ابن حجر عن بعضهم أنه أنكر وجوب المعرفة أصلا وقال : إنها حاصلة بأصل الفطرة <sup>(٣)</sup> ، واستدل على ذلك بقوله تعالى : ﴿ فِطْرَتَ ٱنَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيَه**اً ﴾ [ الروم : ٣٠ ] وبقوله عَلِّيَتِ** : « كل مولد يولد على الفطرة » <sup>(٤)</sup> .

[ ٨٩ ] ولذلك قال أبو منصور الماتريدي : أجمع أصحابنا على أن العوام مؤمنون عارفون بربهم وأنهم حشو الجنة ، كما جاءت به الأخبار وانعقد به الإجماع ، فإن فطرتهم لجيلت على توحيد الصانع وقِدَمِه وحدوث ما سواه وإن عجزوا عن التعبير عنه باصطلاح المتكلمين ، والله أعلم .

[ • • ] قوله : ( وبعضهم حقق فيه الكشفا ) أي وبعض القوم كالتاج السبكي <sup>(م)</sup>

(١) هو : علي بن محمد بن سالم أبو الحسن سيف الدين أصولي باحث ، ولد سنة ٥٥١ هـ ، وتوفي في دمشق سنة ١٣٦
هـ ، من مؤلفاته الإحكام في أصول الأحكام ، ولباب الألباب . ( انظر : وفيات الأعيان ٢٢٩/١ ، الأعلام ٢٣٢/٤ ) .
(٢) هو : عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب شيخ المعتزلة وإليه تنسب الطائفة الهاشمية من المعتزلة . توفى سنة ٢٢٦ هـ من مصنفاته : تذكرة العالم ، والعدة ، والشامل ( انظر : الأعلام ٢٤/٢) ) .
(٣) الفطرة أصل الحلقة وهي مبنية على الاختيار بين النجدين الخير والشر من غير ميل لأحدهما ولكن إذا صار () الفطرة أصل الخلقة وهي مبنية على الاختيار بين النجدين الخير والشر من غير ميل لأحدهما ولكن إذا صار () الفطرة أصل الحلقة وهي مبنية على الاختيار بين النجدين الخير والشر من غير ميل لأحدهما ولكن إذا صار () الفطرة أصل الحلقة وهي مبنية على الاختيار بين النجدين الخير والشر من غير ميل لأحدهما ولكن إذا صار () الفطرة أصل الحلقة وهي مبنية على الاختيار بين النجدين الخير والشر من غير ميل لأحدهما ولكن إذا صار () الفطرة أصل الحلقة وهي مبنية على الاختيار بين النجدين الخير والشر من غير ميل لأحدهما ولكن إذا صار () الفطرة أصل الحلقة وهي مبنية على الاختيار بين النجدين الخير والشر من غير ميل لأحدهما ولكن إذا صار () الفطرة أصار الحلقة و الواقع بخلافه لا في الحير أو الشر تعس قالوا : ١ – صفحة بيضاء ٢ – الميل للخير ٣ – الميل للشر والواقع بخلافه .
(٤) أخرجه البخاري ( ١٣٨٥) واللفظ له وأخرجه أيضًا مسلم ( ١٦٩٨) ، من حديث أبي هريرة .
(٤) مو : عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي الأنصاري الشافعي السبكي ، أبو نصر ، تاج الدين ، فقيه ، أصولي ، مؤرخ ، أديب ، ناظم ، ولد بالقاهرة ٢٢٨ ، وقدم دمشق مع والده ، لزم الذهبي ، وتخرج به وولي بها القضاء ، ودرس في أغلب مدارسها وتوفي بها في سنة ٢٧١ ، من تصانيفه : طبقات الشافعي الحبري من عليمان ، درس ، من منافعيه ، والمول الفقه ، والأشاه والنظائر . ( انظر : الدرر الكامنة لابن حجر ٢٥/٢ ، مدارات ، الدرس ، غامه ، والأعام ، والا شاه والنظائر . ( انظر : الدرر الكامنة لابن حجر ٢٥/٢ ، مدارات ، بدارات ، بدارات ، والم الخبري ، مدارات ، مدارات ، والمول الفقه ، والمول الفقه ، والأشائر . ( انظر : الدرر الكامنة لابن حجر ٢٥/٢ ، مدارات ، الذهب حجر ٢٥/٢ ، مدارات ، الذهب حبر ٢١٢٥/٢ ، مدارات



V9-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد فيتسمع مستعمل مستعمل

حقق في إيمان المقلد البيان عن حاله بما يصير به الخلاف في الاكتفاء بالتقليد وعدم الاكتفاء به لفظيًّا <sup>(۱)</sup> ، والتحقيق يطلق على ذكر الشيء <sup>(۲)</sup> على الوجه الحق ، وعلى إثبات الشيء بدليل ، والأول هو المراد هنا .

(١) قوله : ( بما يصير به الخلاف لفظيا .. إلخ ) علم منه أن الخلاف الذي صار بهذا التحقيق لفظيا هو الخلاف الواقع بين من قال بإيمانه من كون المقلد مؤمنا عاصيًا مطلقًا أو غير عاص مطلقًا أوفيه التفصيل ، فهو معنوي عند البعض الثاني كما هو معنوي عند الأول . (٢) التحقيق : أن يذكر الشيء ومعه دليل ذكر الشيء بدليل . التدقيق : أن يذكر الشيء بدليل من جهة أخرى بدليل آخر ، مثل قوله في الاستدلال ( ولقوله التمالية) . الترقيق : أن تدخل فيها المحسّتات البديمية .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٣ – فقال إنْ يَجْزِمْ بِقَوْلِ الْغَيْرِ كَفَى وِإِلاَلَمْ يَزَلْ فِي الضَّيْرِ [٩١ – ٩٤ ] ١٤ – وَاجْزِمْ بِأَنَّ أَوَّلًا مَّمَا يَجِبْ مَعْرِفَة وفِيهِ خُلْفَ مُتَتَصِبُ [٩٩ – ٩٩ ] [ ٩٩ ] وقوله : ( فقال ... ) إلخ معطوف على قوله : « حقق فيه الكشفا » من عطف المفصل على المجمل .

[ ٩٢ ] وقوله : ( إن يجزم بقول الغير ) أي إن يجزم المقلد بصحة قول الغير جزمًا قويًا بحيث لو رجع المقلَّد بالفتح ولم يرجع المقلَّد بالكسر .

[ ٩٣ ] وقوله : (كفى ) أي كفاه في الإيمان ، وعلى هذا يحمل القول بكفاية ، التقليد ، فيكفيه ذلك في الأحكام الدنيوية ، فيناكح ، ويؤمّ ، وتؤكل ذبيحته ، ويرثه المسلمون ويرثهم ، ويسهم له ، ويدفن في مقابر المسلمين ، وفي الأحكام الأخروية أيضًا ، فلا يخلد في النار إن دخلها ومآله إلى النجاة والجنة ، فهو مؤمن لكنه عاص بترك النظر إن كان فيه أهلية النظر .

[ ٩٤ ] وقوله : (وإلا لم يزل في الضير ) أي وإن لم يجزم المقلد بصدق قول الغير جزمًا قويًّا بأن كان جازمًا لكن لو رجع المقلد بالفتح لرجع المقلد بالكسر لم يزل واقعًا في الضير ، لأنه قابل للشك والتردد ، وعلى هذا يحمل القول بعدم كفاية التقليد والخلاف إنما هو في المقلد الجازم ، وأما الشاك والظان فمتفق على عدم صحة إيمانهما ، وإن كان كلام المصنف يوهم خلاف المراد ، والخلاف في إيمان المقلد إنما هو بالنظر لأحكام الآخرة وفيما عند اللَّه وأما بالنظر لأحكام الدنيا فيكفي فيها الإقرار فقط ، فمن أقر جرت عليه الأحكام الإسلامية ولم يحكم عليه بالكفر ، إلا إن اقترن بشيء يقتضي الكفر كالسجود لصنم <sup>(1)</sup>

[ ٩٥ ] قوله : (واجزم ) أي اعتقد اعتقادًا جازمًا ، والمخاطب بذلك كل مكلف من ذكر أو أنثى ، حر أو عبد ، جني أو إنسي .

قال المصنف في شرحه : والكلام السابق من قوله ( فكل من كلف ... إلخ ) إنما أفاد أن المعرفة واجبة على المكلف ، وهذا أفاد أنها أول واجب ، ثم هذه المسألة ليست من أركان الدين المعتقدة ، كيف والأصح كفاية التقليد <sup>(٢)</sup> .

(١) قال الغزالي : أسرفت طائفة بتكفير عموم المسلمين ، وزعموا أنه من لم يعرف العقائد الشرعية بالأدلة التي حرروها كافر فضيقوا رحمة الله الواسعة ، وجعلوا الجنة مختصة بجماعة يسيرة من المتكلمين. انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ص (١١١) .

(٢) غرضه بذلك أنه إذا كان الأصح كفاية التقليد كان وجوب المعرفة غير متفق عليه ، فلا يكفر جاحده ، =



٨١ -

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

[ ٩٦ ] وقوله : ( بأن أولًا ) متعلق بـ ( اجزم ) وأصل ( أول ) أوأل على وزن ( أفعل ) قلبت الهمزة الثانية واوًا ثم أدغمت الواو في الواو لاجتماع المثلين ، وله استعمالان ، أحدهما : أن يكون بمعنى سابق فيكون منصرفًا مُنونًا ، ومنه قولهم : ( الحمد للَّه أولًا وآخرًا ) ، والثاني : أن يكون صفة فيكون أفعل تفضيل بمعنى ( أسبق ) فيكون غير منصرف للوصفية ووزن الفعل ، فإن حمل ما في النظم على الأول فلا إشكال وإن حمل على الثاني فصرفه وحذف المضاف إليه لضرورة النظم <sup>(۱)</sup> .

[ ٩٧ ] وقوله : (مما يجب ) أي من الذي يجب فـ ( ما ) اسم موصول ، و ( من ) تبعيضية ، وهو صفة لـ ( أولًا ) على الاستعمال الأول ، وللمضاف إليه المحذوف على الاستعمال الثاني ، والأصل أن أول شيء مما يجب .

[ ٩٨ ] وقوله : ( معرفة ) خبر أن ، والتنوين فيه للتعظيم ، وهو عوض عن المضاف إليه ، والأصل معرفة الله ، والمراد معرفة صفاته وسائر أحكام الألوهية لا معرفة ذاته وكنه حقيقته إذ لا يعرف ذاته وكنه حقيقته إلا هو . وفي الحديث « تفكروا في الحلق ولا تفكروا في الخالق ، فإنه لا تحيط به الفكرة » <sup>(٢)</sup> وفي الحديث أيضًا « إن الله احتجب عن البصائر كما احتجب عن الأبصار » <sup>(٣)</sup> وبالجملة لا يعرف الله إلا الله ، فترك الإدراك إدراك ، والبحث عن ذات الله إشراك .

[ ٩٩ ] قوله : ( وفيه خلف منتصب ) أي وفي أول ما يجب اختلاف قائم بين الأئمة سنيين وغيرهم ، ودفع الناظم بذلك توهم الاتفاق على الحكم السابق في قوله : (واجزم بأن أولًا .. ) إلخ وجعل الخلاف في الأولية لا في الوجوب ، لأنه لم يقع

وإذا لم يكفر جاحد وجوب المعرفة فبالأولى أن لا يكفر من جحد كونها أول الواجبات . هذا ولو قال : كيف وفي أول الواجبات الخلاف الآتي لكان أظهر ، لأن كل ما وقع فيه خلاف بين العلماء لا يكفر جاحده .
 (١) في هذا المعنى يقول الأجهوري :
 إذا أول قد جاء معناه أسبق فمنع انصراف فيه أمر محتم إذا أول قد جاء معناه أسبق فمنع انصراف فيه أمر محتم وإن كان ظرفا فاحكمن فيه بالذي حكمت به في قبل والله أعلم الحلم الذي حكم المواجبات الخلاف الأجهوري :
 أول الواجبات الخلاف الآتي لكان أظهر ، لأن كل ما وقع فيه خلاف بين العلماء لا يكفر جاحده .
 إذا أول قد جاء معناه أسبق فمنع انصراف فيه أمر محتم وإن كان ظرفا فاحكمن فيه المبق عليك بضبط العلم هلك تفهم وإن كان ظرفا فاحكمن فيه بالذي حكمت به في قبل والله أعلم انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ص ١١٤ .
 أول الحافظ في الفتح .
 كما قال الحافظ في الفتح .
 كما قال الحافظ في الفتح .
 كما قال الحافظ في الفتح .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

خلاف بين المسلمين في وجوب المعرفة ووجوب النظر الموصل إليها ، كذا قال الشارح ، لكن قد سبق قول بحرمة النظر وقول بأنه شرط كمال ، وكأنه ناظر لما جرى عليه فيما تقدم من تخصيص الخلاف بغير معرفة الله تعالى وغير النظر الموصل إليها ، وقد تقدم ما فيه ، ويحتمل أنه لم يعتد بالخلاف بناء على ما أنشده السيوطي في الإتقان :

وليس كل خلاف جاء معتبرًا إلا خلافٌ له حظ من النظر وجملة الأقوال في أول الواجبات اثنا عشر قولًا : أولها : ما قاله الأشعري إمام هذا الفن أنه المعرفة .

وثانيها : ما قاله الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني أنه النظر الموصل للمعرفة ويعزى للأشعري أيضًا .

وثالثها : ما قاله القاضي الباقلاني <sup>( )</sup> أنه أول النظر : أي المقدمة الأولى ، منه نحو قولك : العالم حادث ، وكل حادث لابد له من محدث ؛ فمجموع المقدمتين هو النظر ، والمقدمة الأولى هي أول النظر .

ورابعها : ما قاله إمام الحرمين أنه القصد إلى النظر : أي تفريغ القلب عن الشواغل وعزي للقاضي أيضًا .

وخامسها : ما قاله بعضهم إنه التقليد .

وسادسها : أنه النطق بالشهادتين .

وسابعها : ما قاله أبو هاشم في طائفة من المعتزلة وغيرهم أنه الشك ، ورد بأنه مطلوب زواله ، لأن الشك في شيء من العقائد كفر فلا يكون مطلوبًا حصوله ، ولعلهم أرادوا ترديد الفكر فيؤول إلى النظر .

وثامنها : أنه الإيمان .

= 74

وتاسعها : أنه الإسلام ، وهذان القولان متقاربان مردودان باحتياج كل من الإيمان والإسلام للمعرفة .

وعاشرها : اعتقاد وجوب النظر .

(١) هو : محمد بن الطيب بن محمد أبو جعفر ، من كبار علماء الكلام ، تولى رئاسة مذهب الأشاعرة ، ولد سنة ٣٣٨ هـ ، وتوفي في بغداد سنة ٤٠٣ هـ ، من كتبه : إعجاز القرآن ، ومناقب الأثمة ، والإنصاف . ( انظر : وفيات الأعيان ٤٨١/١ ، والأعلام ١٧٦/٦ ) .



٨٣=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وحادي عشرها : أنه وظيفة الوقت كصلاة ضاق وقتها فتقدم . وثاني عشرها : أنه المعرفة أو التقليد : أي أحدهما لا بعينه فيكون مخيرًا بينهما، والأصح أن أول واجب مقصدًا : المعرفة ، وأول واجب وسيلة قريبة : النظر ، ووسيلة بعيدة : القصد إلى النظر ، وبهذا يجمع بين الأقوال الثلاثة .



- 8 E

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٥ - فَانْظُرْ إلَى نَفْسِكَ ثَمَّ انْتَقِلِ لَلِعَالَمِ العُلُوِيُّ ثَمَّ السُفْلِي[ ١٠٠ - ١٠٢]
 [ ١٠٠ ] قوله : ( فانظر .. ) إلخ أي إذا أردت المعرفة فانظر .. إلخ لأن النظر وسيلة لها . والمأمور بالنظر كل مكلف ، وأمره المصنف بالنظر إلى نفسه ابتداءً لأنها أقرب الأشياء ، ثم بالنظر إلى العالم العلوي لكونه أعظم وأبدع ، ثم إلى العالم السفلي ، وفي تقديم العالم العلوي على السفلي اقتداء بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّفْلِي وَاللَّمَ ، وفي الأشياء ، ثم بالنظر إلى العالم السفلي ، وفي الأشياء ، ثم بالنظر إلى العالم العلوي لكونه أعظم وأبدع ، ثم إلى العالم السفلي ، وفي تقديم العالم العلوي على السفلي اقتداء بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ ﴾
 [ البقرة : ١٦٢ ] ولا تتوقف صحة النظر على هذا الترتيب ، بل يصح أن ينظر إلى النفس ، ثم إلى العالم السفلي ، ثم إلى العالم العلوي ، ثم إلى العالم العلوي ، ثم إلى العالم السفلي ، ثم إلى العالم السفلي ، ثم إلى العالم الملي إلى العالم الما يقداء بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ ﴾

[ ١٠١] والنظر : لغة الإبصار أي : إدراك الشيء بحاسة البصر والفكر ، أي حركة المنتظر النفس في المعقولات ، أما في المحسوسات فتخيل ، وعلم من ذلك أن تعريفه : النظر مشترك بين الإبصار والفكر ، والمراد منه هنا الثاني وهو الفكر ، فكأن المصنف قال : فتفكر ... إلخ ، وأما عرفًا فهو : ترتيب أمرين معلومين ليتوصل بترتيبهما إلى علم مجهول ، كترتيب الصغرى مع الكبرى في قولنا : «العالم متغير ، وكل متغير حادث » فإنه موصل للعلم بحدوث العالم المجهول قبل ذلك الترتيب ، وكل متغير حادث » فإنه موصل للعلم بحدوث العالم المجهول قبل ذلك الترتيب ، وكترتيب الجنس مع الفصل في قولنا : «الإنسان حيوان ناطق » فالأول مثال للنظر في وحده أو بالخاصة وحدها ، كأن يقال : « الإنسان ناطق أو ضاحك » لأن فيه ترتيبًا حكمًا لأن ( ناطق ) في قوة شيء ذو نطق ، و ( ضاحك ) في قوة شيء ذو ضحك .

[ ١٠٢] قوله : ( إلى نفسك ) أي في أحوال ذاتك ، ف « إلى » بمعنى « في » لأن ( انظر ) بمعنى « تفكر » وهو يتعدى بفي ، والمراد من النفس الذات لا الروح لأنه لا اطلاع لنا عليها ، والكلام على تقدير مضاف كما قدرناه ، لأن النظر في أحوالها أبدع من النظر في الذات من حيث هي ذات ، والمراد بأحوالها : ما اشتملت عليه من سمع وبصر وكلام ، وطول وعرض وعمق ، ورضا وغضب ، وبياض وحمرة وسواد وعلم وجهل وإيمان وكفر ولذة وألم ، وغير ذلك مما لا يحصى ، وكلها متغيرة من عدم إلى وجود وبالعكس ، فتكون حادثة وهي قائمة بالذات لازمة لها ، وملازمة الحادث حادث ، وذلك دليل الافتقار إلى صانع حكيم واجب الوجود عام العلم تام القدرة والإرادة ، فتستدل بها على وجوب وجود صانعك وصفاته. وحادث ، وكل حادث لابد له



من صانع حكيم واجب الوجود موصوف بالصفات. قال تعالى : ﴿ وَفِيَ أَنْفُسِكُمْ أَنَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ [ الذاريات : ٢١ ] أي وفي أنفسكم آيات ودلائل أتتركون التفكر فيها فلا تبصرون : أي لا ينبغي ترك النظر فيها ، وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ ﴾ [المؤمنون : ١٢ ] .

10:

من عرف والإنسان : آدم ، والسلالة : الطينة ، فهي قطعة من عموم الطين ، نفسه والضمير في قوله : ﴿ ثُمَّ جَعَلَنَهُ نُطْفَةً ﴾ عائد على الإنسان ، لا بمعنى عرف ربه آدم ، بل بمعنى بنيه ، ففيه استخدام ، وقد ورد : « من عرف نفسه عرف ربه » <sup>(۱)</sup> أي : من عرف نفسه بالحدوث والفقر ، عرف ربه بالقدم والغنى ، وهذا هو الأظهر في معنى الحديث ، وقيل : هو إشارة إلى التعجيز : أي أنت لا تعرف نفسك فلا تطمع في معرفة كنه ربك ، ذكره الشريف المقدسي <sup>(۲)</sup> في مفاتيح الكنوز وحل الرموز .

[ ١٠٣ ] قوله : ( ثم انتقل للعالم العلوي ) أي ثم بعد نظرك في أحوال نفسك انتقل للنظر في أحوال العالم المنسوب إلى جهة العلوّ ، والمراد به : ما ارتفع من الفلكيات من سموات ، وكواكب ، وعرش ، وملائكة ، وغيرها .

[ ١٠٤] وقوله : ( ثم السفلي ) أي ثم انتقل للنظر في العالم المنسوب لجهة السفل ، المعالم : والمراد به : كل ما نزل عن الفلكيات إلى منقطع العالم كالهواء ، والسحاب وعريفه والأرض وما فيها كالمعادن والبحار والنبات وغير ذلك ، فتستدل بها على وجوب وجود الصانع وصفاته ، فإنك تجد كُلَّا منهما مشمولًا بجهات مخصوصة وأمكنة معينة وتجد بعضه متحرّكًا ، وبعضه ساكنًا ، وبعضه نورانيًّا ، وبعضه ظلمانيًّا ،

(١) أفرد السيوطي لهذا الحديث كراسة جعل عنوانها : القول الأشبه في حديث « من عرف نفسه فقد عرف ربه » ذكر فيها أن هذا الحديث ليس بصحيح ، وقد سئل عنه النووي في فتاويه فقال : إنه ليس بثابت ، وقال ابن تيمية : موضوع ، وقال الزركشي في الأحاديث المشتهرة : ذكر ابن السمعاني في القواطع أنه من كلام يحيى بن معاذ الرازي .

واختلف في معنى هذا القول على عدة أوجه : فقال بعضهم معناه : من عرف نفسه بالضعف والافتقار إلى الله ، والعبودية له عرف ربه بالقوة والربوبية والكمال المطلق والصفات العلا وقال بعضهم : من عرف نفسه بذلها وعجزها وفقرها عرف الله بعزه وقدرته وغناه. ( انظر : الحاوي للفتاوي للحافظ السيوطي ٤١٢/٢-٤١٧ ، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ، المكتبة التجارية الكبرى الطبعة الثالثة ١٣٧٨هـ ، ١٩٥٩ ) . (٢) هو : عبد السلام بن أحمد بن غانم عز الدين المقدسي الواعظ الزاهد ، الشاعر الفصيح الذي نسج على منوال ابن الجوزي في كتابه مفاتيح الكنوز وبه فوائد ونوادر لا تجدها في غيره ، وله مصنفات غيره منها : تفليس إبليس ط ، كشف الأسرار عن حكم الطيور والأزهار . ( انظر : الأعلام ٣٥٥٣ ) .



- ለጓ

· حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وذلك دليل على الحدوث ، وهو دليل على الافتقار إلى صانع حكيم متصف بالصفات . وحاصله أن تقول : « العالم حادث وكل حادث لابد له من صانع حكيم متصف بالصفات » . قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلَقِ ٱلتَمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَيَّلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْقُلْكِ ٱلَتِي جَترِى فِي ٱبْتَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلتَسَمَآءِ مِن مَآءِ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتَى فِيهَا مِن صُلْ مَن وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلتَسَمَآءِ مِن مَآءِ فَأَخْتَكَ بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتَى فِيهَا مِن صُلْ مَن وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلتَسَمَآءِ مِن مَآءٍ فَأَخْتَكَ بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتَى فِيهَا مِن صُلْ وَالنَّذَسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلتَسَمَآءِ مِن مَآءِ فَأَذَرْضُ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتَى فِيهَا مِن صُلْ مَا مَن وَاعَامِ أَنَ « العالم » بفتح اللام : اسم لما سوى الله وصفاته من الموجودات والأحوال على القول بها ، وأما المعدومات فليست من العالم ، سواء كانت ممكنة كولد لزيد قبل وجوده ، أو مستحيلة كالشريك ، وبعضهم خص سواء كانت ممكنة كولد لزيد قبل وجوده ، أو مستحيلة كالشريك ، وبعضهم خص وسفاته من الموجودات والأحوال على القول بها ، وأما المعدومات فليست من العالم ، سواء كانت ممكنة كولد لزيد قبل وجوده ، أو مستحيلة كالشريك ، وبعضهم خص على ذلك كله ، ذكره المصنف في شرحه الصغم ، خصه بأهل الجنة والنار ، لكن لا دليل على ذلك كله ، ذكره المصنف في شرحه الصغير .



۸V.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٦ - تَجُدْ بِهِ صُنْعًا بَديَع الحِكَمِ لَكِنْ بِه قَامَ دَليلُ العَدَمِ[ ١٠٨ - ١٠٨] [ ١٠٥ ] قوله : ( تجد به صنعًا ) أي إن تنظر في أحوال ما ذكر تعلم فيه : صنعا «بضم الصاد : أي صنعة باهرة ، وهي كناية عن الأعراض المخلوقة ، ف ( تجد ) مجزوم في جواب شرط مقدر ، ويصح أن يكون مجزومًا في جواب الأمر ، والباء بمعنى « في » والصنع بمعنى الصنعة الباهرة من نقوش متقنة وألوان مستحسنة إلى مالا يحصى من الصفات ولا يحيط به إلا خالق الأرض والسماوات ، وكل هذا دالٌ على علم صانعه ، وقدرته ، وإرادته ، وحياته ، لأن ذلك لا يصدر إلا عمن اتصف بما ذكر .

[ ١٠٦] قوله : ( بديع الحكم) البديع هو المخترع لا على مثال سبق ، والحكم – بكسر **ليس في** الحاء وفتح الكاف – جمع حكمة بمعنى الإحكام أي الإتقان ، وجمعه **الإبــداع** لتعدده بتعدد الصنع الذي هو الصنعة الباهرة وقد وقع في كلام الغزالي <sup>(1)</sup> **البــددع البــددع البــدع المحات البــدع المحات المح المحات المحات الما الم الم المحات الم** 

كان ، لعدم تعلق علم الله وإرادته بغير ما كان ، الذي هو هذا العالم ، فهو مستحيل لعدم تعلق علم الله وإرادته به ، فصدق عليه أنه ليس في الإمكان بهذا الاعتبار وإن كان ممكنًا في نفسه .

[ ١٠٧ ] قوله : ( لكن .. ) إلخ استدراك على ما يشعر به قوله : ( بديع الحكم ) من أنه حيث كان كذلك فهو قديم ، فكأنه قال : لكن العالم وإن كان على غاية من الإتقان هو حادث ، وبحث فيه بأن البديع هو المخترع من غير مثال سبق ، والمخترّع لا يكون إلا حادثًا ، فلا يتوهم القدم حتى يحتاج للاستدراك ، إلا أن يقال : ربما يتوهم من عجز التعريف أعني قولهم «من غير مثال سبق » لا من صدره وهو المخترع ، والأقرب أن «لكن » هنا لمجرد التأكيد ، كما في قوله تعالى : ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَاً أَحَدِ مِن زِجَالِكُمُ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ ﴾ [ الأحزاب : ٤٠ ] .

[ ١٠٨ ] وقوله : ( به قام دليل العدم ) أي : بالعالم ... بمعنى الأجرام قام دليل جواز العدم ، فهو على تقدير مضاف ، إذ الفرض أنه موجود ، والمراد بدليل جواز العدم : الأعراض الحادثة الملازمة للعالم بمعنى الأجرام .

( ١) هو : محمد بن محمد بن محمد الغزالي أبو حامد الإمام المجتهد، حجة الإسلام الفيلسوف الصوفي، ولد سنة ٥٠ ٤ هـ، وتوفي سنة ٥٠٥ هـ، له أكثر من مائتي مصنف منها : المستصفى ، إحياء علوم الدين ، تهافت الفلاسفة . ( انظر : الأعلام ٢٢/٧) . ( ٢) لم يظهر من كلام الغزالي نسبة عجز أصلًا ، لأنه إنما نفى الإمكان ، فهو قائل بأن قدرة الله لا تتعلق بالإبداع لعدم إمكانه ، وليس في هذا نسبة عجز كما لا يخفى ، فالأولى في الاعتراض عليه أن يقال : نفي إمكان الأبدع والواقع أنه ممكن في نفسه بمعنى أنه في نفسه صالح للوجود والعدم .



<u>ـــ ۸۸</u>

: حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٧ ~ وَكُلُّ ما جَازَ عَلَيهِ العَدَمُ عَلَيْهِ قَطْعُا يَسْتَحيلُ القِدَمُ [١٠٩ - ١١٠]
 [ ١٠٩ ] قوله : (وكل ما جاز عليه العدم) أي وكل الذي ، أوكل شيء جاز عليه
 العدم : يعنى الفناء .

[١١٠] وقوله : (عليه قطعًا يستحيل القدم) أي على ما جاز عليه العدم يمتنع
 حدوث
 القدم جزما من غير تردد ، وقد أشار المصنف إلى قياس تركيبه هكذا :
 العالم
 العالم من عرشه لفرشه جائز عليه العدم ، وكل ما جاز عليه العدم استحال
 عليه القدم ، فينتج هذا القياس : أن العالم من عرشه لفرشه استحال عليه القدم فثبت
 حدوثه ، وإذا ثبت حدوثه فلابد له من محدث ، وهو المطلوب ؛ لأن أصل الكلام في النظر
 مدوثة ، وإذا ثبت حدوثه فلابد له من محدث ، وهو المطلوب ؛ لأن أصل الكلام في النظر
 مدوثه ، وإذا ثبت حدوثه فلابد له من محدث ، وهو المطلوب ؛ لأن أصل الكلام في النظر
 مدوثه ، وإذا ثبت حدوثه فلابد له من محدث ، وهو المطلوب ؛ لأن أصل الكلام في النظر
 مقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك تُثبت أولاً حدوث الأعراض
 مبقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك تُثبت أولاً حدوث الأعراض
 مبقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك تُثبت أولاً حدوث الأعراض
 مبقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك تُثبت أولاً حدوث الأعراض
 مبقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك تُثبت أولاً حدوث الأعراض
 مبقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك تُثبت أولاً حدوث الأعراض
 مبقوله : « وكل ما جاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك تُثبت أولاً حدوث الأعراض
 مبقوله : « وكل ما حاز عليه العدم .. إلخ » . والحاصل أنك تُثبت أولاً حدوث الأعراض
 مبقوله : « وكل ما حاز عليها بلازمتها للأعراض حادثة فتقول : الأعراض حادثة ، ثم تثبت حدوث الأعراض الحادثة ، وكل ما هو كذلك فهو حادث ينتج أن الأعراض حادثة ، ثم تثبت مردوث الأعراض الحادثة ، وكل ما كان كذلك فهو حادث ويستحيل عليها القدم ، فينتج أن المأعراض الحادثة ، وكل ما كان كذلك فهو حادث ويستحيل عليها القدم ، فينتج أن المالب سبعة (<sup>1</sup>)</sup>
 مدوث الأجرام حادثة ويستحيل عليها العام ، الحاد المالب سبعة (<sup>1</sup>)</sup>

زید ما قام ما انتقلْ ما کمنا 🛛 ما انفك لا عدم قديمًا لا حنا

فقوله : « زيد » رد لقول الفلاسفة : لا نسلم ثبوت زائد على الأجرام حتى يصح الاستدلال به على حدوث الأجرام ، ودليل ثبوت الزائد الذي هو العرض : المشاهدة وقوله : « م قام » بحذف ألف « ما » للوزن ، رد لقولهم : لا نسلم عدم العرض لجواز أنه يقوم بنفسه إذا لم يتصف به الجرم ، ودليل أنه لا يقوم بنفسه : أنه لا يعقل صفة من غير موصوف ، فلا يعقل حركة من غير متحرك مثلا. وقوله : « ما انتقل » بسكون اللام للوزن : رد لقولهم : لا نسلم عدم العرض لجواز أنه ينتقل من جرم إلى جرم آخر ، ودليل أنه لا ينتقل : أنه لو انتقل لكان بعد مفارقة الأول وقبل وصول الثاني قائمًا بنفسه ، وقد بطل قبل ذلك . وقوله : « ما كمنا » رد لقولهم : لا نسلم عدم العرض لجواز أنه كمن

(۱) هناك ما يسمى بالمقاصد السبعة للفلاسفة جمعها الأمير بقوله :
 سبق الإله كذا العدم تدريجه إمكانه مع موجوب أثر طرا



٨٩ -

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

في الجرم ، فتكمن الحركة في الجرم إذا سكن مثلًا ، ودليل أنه لا يكمن : أنه يلزم عليه جمع الضدين وهو باطل . وقوله : « ما انفك » رد لقولهم : لا نسلم ملازمة الجرم للعرض لجواز أن ينفك عنه ، ودليل أنه لا ينفك عنه أنه لا يُعقل جرم خال عن حركة ولا حركة مثلا لاستحالة ارتفاع النقيضين. وقوله : « لا عدم قديم » رد لقولهم : لا نسلم حدوث العرض لجواز أن يكون قديمًا وينعدم ، ودليل أن القديم لا ينعدم أن القديم لا يكون وجوده إلا واجبًا ، فلا يقبل العدم. وقوله : « لاحنا » منتحت من قولنا : حوادث لا أول لها ، وهو رد لقولهم : لا نسلم أن ملازم الحادث حادث لجواز أن تكون الأعراض حوادث لا أول لها ، وهو رد لقولهم : لا نسلم أن ملازم الحادث حادث لله أول لها أنه حيث كانت حوادث لا أول لها فيكون لها أول ، فيلزم على قولهم : « حوادث لا أول لها أنه التناقض ، ومما يبطله برهان القطع والتطبيق وهو مبسوط في غير هذا المحل ، وهذه من أبواب جهنم السبعة .



١٨ - وفُسّرَ الإيمَانُ بِالتَّصدِيقِ وَالنَّطْقُ فِيهِ الْحُلْفُ بِالتَّحْقِيقِ [١١١ - ١١٨] [ ١١١ ] قوله : (وفسر الإيمان .. ) إلخ لما كان الإيمان والإسلام باعتبار متعلق مفهوميهما وهو ما علم من الدين بالضرورة من مباحث علم الكلام كما يعلم من قوله فيما يأتي « ومن لمعلوم ضرورة جحد » .

ذكرهما المتكلمون في علم الكلام ، لكن اختلفوا في وضعهما ، فأخرهما قوم عن الإلهيات والنبويات والسمعيات ، وقدمهما آخرون لاحتياج الخائض في تلك المباحث إليهما ، وقد سلك المصنف هذا الطريق ، فلذلك قال : (وفسّر الإيمان .. إلخ ) ببناء الفعل للمفعول للعلم بفاعله ، والأصل : وفسر جمهور الأشاعرة والماتريدية وكذا غيرهم من المعتزلة كالصالحي <sup>(1)</sup> وابن الراوندى <sup>(1)</sup> .

[١١٢] وأعلم أن الإيمان على خمسة أقسام : إيمان عن تقليد ، وهو الإيمان الناشئ الإيمان : الإيمان : عن الأخذ بقول الشيخ من غير دليل .

اقسامه | وإيمان عن علم ، وهو الإيمان الناشئ عن معرفة العقائد بأدلتها . وإيمان عن عيان ، وهو الإيمان الناشئ عن مراقبة القلب للَّه بحيث لا يغيب عنه طرفة عين . وإيمان عن حق ، وهو الإيمان الناشئ عن مشاهدة اللَّه بالقلب .

وإيمان عن حقيقة ، وهو الإيمان الناشئ عن كونه لا يشهد إلا الله ، فالتقليد للعوام ، والعلم لأصحاب الأدلة ، والعيان لأهل المراقبة ويسمى مقام المراقبة ، والحق للعارفين ويسمى مقام المشاهدة ، والحقيقة للواقفين ويسمى مقام الفناء لأنهم يفنون عن غير الله ولا يشهدون إلا إياه. وأما حقيقة الحقيقة فهي للمرسلين ، وقد منعنا الله من كشفها فلا سبيل إلى بيانها .

[١١٣] (تنبيه ) المؤمن إذا نام أو غفل أو لمجنّ أو أغمي عليه أو مات متصف جزمًا بالإيمان حكمًا فتجري عليه أحكام الإيمان في هذه الأحوال ، ذكره المصنف في كبيره كما أفاده العلامة الشهنواني .

[١١٤] قوله : (بالتصديق ) أي التصديق المعهود شرعًا ، وهو تصديق النبي ﷺ

(١) هو : أبو الحسين الصالحي ، ذكره القاضي عبد الجبار في طبقاته في الطبقة السابعة من طبقات المعتزلة ص
 ٧٨ ، وقال : كان عظيم القدر في علم الكلام ، وكان يميل إلى الإرجاء .

 (٢) هو : أحمد بن يحيى بن إسحاق المشهور بابن الراوندي كان أولًا من متكلمي المعتزلة ثم تزندق وجاهر بالإلحاد وإليه تنسب فرقة الراوندية ، توفي سنة ٢٩٨هـ . (انظر : وفيات الأعيان ٢٧/١ ، والأعلام ٢٦٧/١ ) .



91:

في كل ما جاء به وتُحلِمَ من الدين بالضرورة : أي علم من أدلة الدين بشبه الضرورة ، فهو نظري في الأصل ، إلا أنه لما اشتهر صار ملحقًا بالضروري بجامع الجزم في كل من العام والخاص من غير قبول للتشكيك ، والمراد بتصديق النبيّ في ذلك : الإذعان لما جاء به والقبول له ، وليس المراد وقوع نسبة الصدق إليه في القلب من غير إذعان وقبول له حتى يلزم الحكم بإيمان كثير من الكفار الذين كانوا يعرفون حقيقة نبوته ورسالته ﷺ ومصداق ذلك قوله تعالى : ﴿ يَعْرِفُونَهُمُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ ﴾ [ البقرة : ١٤٦ ] قال عبد اللَّه بن سلام (١) : لقد عرفته حين رأيته كما أعرف ابنى ومعرفتي لمحمد أشد (٢) اه. [ ١١٥ ] | ويكفى الإجمال فيما يعتبر التكليف به إجمالًا كالإيمان بغالب الأنبياء حـكـم | والملائكة ، ولابد من التفصيل فيما يعتبر التكليف به تفصيلا كالإيمان معرفة عدد | بجمع من الأنبياء والملائكة ، فالجمع الذي يجب معرفتهم تفصيلا من الأنبياء : | الأنبياء خمسة وعشرون (٢) ، وقد نظموا في قول بعضهم : حتمٌ على كل ذي التكيلف معرفة بأنبياء على التفصيل قد عُلموا فى ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ﴾ منهـم ثمانية من بعـد عشر ويبقى سبعة وهمو إدريسُ هودٌ شعيبٌ صالحٌ وكذا ذو الكفل آدمُ بالمختار قد خُتِموا اللائكة : | فهؤلاء المذكورون في القرآن المتفق على نبوتهم. وأما المختلف في نبوّتهم : ١٥ يجب فثلاثة : ذو القرنين ، والعزير ، ولقمان ، وأما الخضر فلم يصرح باسمه في صحرفته القرآن وإن كان هو المراد في آية ﴿ عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ﴾ [ الكهف : ٦٥ مستهمم وكذلك يوشع بن نون فتى موسى لم يصرح باسمه في القرآن ، ومعنى كون الإيمان واجبًا بهم تفصيلًا : إنه لو عرض عليه واحد منهم لم ينكر نبوّته ولا رسالته ، فمن أنكر نبوة واحد منهم أو رسالته كفر ، لكن العامي لا يحكم عليه بالكفر إلا إن أنكر

(١) هو : عبد الله بن سلام بن الحارث ، الإسرائيلي أبو يوسف ، صحابي جليل ، أسلم عند قدوم النبي تلي المدينة ، شهد مع عمر بن الخطاب فتح بيت المقدس ، وتوفي سنة ٤٣هـ. (انظر : الاستيماب ٢٨٢/٢ ، والأعلام ٩٠/٤ ) . (٢) أخرجه الثعلبي من طريق السدي الصغير عن الكلبي . كذا عزاه السيوطي في الدر المنثور ( ١٤٧/١ ) . (٢) أخرجه الثعلبي من طريق السدي الصغير عن الكلبي . كذا عزاه السيوطي في الدر المنثور ( ١٤٧/١ ) . (٢) فقد ذُكر من الأنبياء في سورة الأنعام ثمانية عشر . قوله تعالى : ﴿ وَتِلْكَ حُجَشَنَا مَاتَيَنَهَمَ إِبْرَعَا مَ عَامَهُ عَلَى اللهُ عنهُ مع مد بن الخطبي من طريق السدي الصغير عن الكلبي . كذا عزاه السيوطي في الدر المنثور ( ١٤٧/١ ) . (٢) فقد ذُكر من الأنبياء في سورة الأنعام ثمانية عشر . قوله تعالى : ﴿ وَتِلْكَ حُجَشَنَا مَاتَيَنَهَمَ المَنْ المُعام ثمانية عشر . قوله تعالى : ﴿ وَتِلْكَ حُجَشَنَا مَاتَيَنَهَمَ مَاتَى فَوْمِيلُ (٢) فقد ذُكر من الأنبياء في سورة الأنعام ثمانية عشر . قوله تعالى : ﴿ وَتِلْكَ حُجَشَنَا مَاتَيَنَهَمَ عَلَى فَوْمِيلُ وَتَعَمَّى مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنْ رَبَكَ حَكَمَ عَلَيهُ في وَعَمَينا آلهُ إِسْحَاقَ وَعَمْوَقَ وَتَعَمَوْنَ وَتَعْمَوْنَ وَتَعْمَعُوْنَ وَتَعْمَعُن وَتَعْمَر مَنْ أَنْ أَنْ أَنَ وَتَعَد أَنْ وَنَعْدَ وَعُوصَى وَعَمَانَ وَمَوْنَ وَعْمَوْنَ وَعَمْوَنَ وَتَعْمَعُوْمَ وَتَعْمَعْن وَنْعَر وَتُولَعْنَ وَعَوْنَ وَعَمْوَى وَعَمَينَ وَتَعْر أَنْ وَتَعْمَعُوْنَ وَتَعْمَعُونَ وَتَعْمَعْنَ وَتَعْمَى وَعْمَوْنَ وَعْمَوْنَ وَعْمَيْنَ وَعَمَن وَتَعْمَان وَتَعْمَان وَعْدَائ وَتَعْر وَعْمَائي وَعْمَوْنَ وَعْمَان وَقُولُكُ غَيْر وَتَنْ أَنْتَعْمَان مَنْ أَنْعَان مَن عَن قَدْن أَنْ وَتَعْمَعْنَ في فَنْنَا فَعْن عَنْ أَنْ وَعَان مَالمَ عَنْ وَتَعْمَعْن وَعْمَان وَعْنُونُ وَعْمَان في قَدْن أَنْ وَعْنَانِي وَعْمَوْن وَعْمان في قَدْن وَنْعَوْن وَعْمَوْن وَقَعْمَ وَتَعْمَ وَنْعَان وَعْمَنْ وَقَعْمَ وَنُو وَعْمَن في فَنْنَ فَعْن في في أَنْ وَنْ عَنْ فَيْنَ وَعْمَن وَق وَعْنُ وَنُولُنَا مَوْن وَنْعَان في وَنُولُ وَعْم في وَالْوَن وَعْم في وَقْر وَعْنُ وَعْمَ في في في في في في وَق وَعْنُ وَعْمَ مَوْن وَقْنَ فَعْنَ فَقْنَ في وَعْن وَقُوْم وَقُوْعَا وَقُولُ في وَقُول في فيون وَقْر في في في في في في في



= 9 4

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

بعد تعليمه ، وليس المراد أنه يجب حفظ أسمائهم خلافًا لمن زعم ذلك ، والجمع الذي يجب معرفته تفصيلًا من الملائكة : جبريل ، وميكائيل ، وإسرافيل ، وعزرائيل <sup>(۱)</sup> ، ورضوان خازن الجنة ، ومالك خازن النار ، ورقيب ، وعتيد ، فيكفر منكر شيء من ذلك . وأما منكر ونكير فلا يكفر منكرهما ، لأنه اختلف في أصل السؤال ، ويجب الإيمان بحملة العرش والحافين به إجمالًا ، كسائر الملائكة ، والتفصيلي أكمل من الإجمالي من حيث التفصيل ، وإلا فهو مثله من حيث الخروج من عهدة التكليف بكل منهما .

[١١٦] وبالجملة فالإيمان شرعًا هو التصديق بجميع ما جاء به النبي ، مما علم من الإيمان : الدين بالضرورة إجمالًا في الإجمالي ، وتفصيلا في التفصيلي. وأما لغةً تحريفه فهو : مطلق التصديق ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَمَآ أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا ﴾ [يوسف ١٧] أي مصدق .

[١١٧] | قوله : (والنطق فيه الخلف ) أي وفي النطق بالشهادتين للمتمكن منه وهو القادر عليه في جهة اعتبار مدخليته في الإيمان الاختلاف بين العلماء ، أولاد وسيأتي تفصيله عقبه ، فحذف المصنف المنطوق به وهو قوله : أشهد أن السلمين لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله ، كما سيصرح به في قولـه : وحكم | «وجامع معنى الذي تقررا شهادتا الإسلام » وخرج بالمتمكن الذي هو إيمانهم | القادر الأخرس ، فلا يطالب بالنطق كمن اخترمته المنية قبل النطق به من غير تراخ ، فهو مؤمن عند الله حتى على القول بأن النطق شرط صحة أو شطر ، بخلاف من تمكن وفرط ، وموضوع هذا الخلاف كافر أصلى يريد الدخول في الإسلام . وأما أولاد المسلمين فمؤمنون قطعًا وتجري عليهم الأحكام الدنيوية ولو لم ينطقوا بالشهادتين طول عمرهم ، ولابد من لفظ « أشهد » وتكريره ، ولا يشترط أن يأتي بحرف العطف على ما قاله الزيادي <sup>(۲)</sup> ، ورجع إليه الرملي آخرًا ، فلا يكفي إبدال لفظ « أشهد » بغيره ، وإن كان مرادفًا لما فيه من معنى التعبد ، ولابد من ترتيب الشهادتين وموالاتهما ، ولابد من الاعتراف برسالته ﷺ إلى غير العرب أيضًا إذا كان يعتقد اختصاص رسالته بالعرب كالعيسوية، وإذا كان كافرًا باعتقاد قدم العالم مثلا فلا بد من رجوعه عنه، ولو أتى

(١) عزرائيل هو ملك الموت ولم يصح في حديث التصريح باسمه .
 (٢) هو : علي بن يحيى الزيادي المصري ، نور الدين ، فقيه ، انتهت إليه رياسة الشافعية بمصر ، نسبته إلى محلة زياد بالبحيرة ، وكان مقامه ووفاته بالقاهرة . من كتبه : حاشية على شرح المنهج لشيخ الإسلام زكريا .
 توفي ش سنة ١٠٢٤ هـ. ( انظر : الأعلام ٣٢/٥ ) .

This file was downloaded from QuranicThought.com



97=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

بالشهادتين بالعجمية صح إسلامه وإن أحسن العربية ، وما تقدم من الشروط مبني على المعتمد في مذهبنا معاشر الشافعية ، وبه قال ابن عرفة <sup>(١)</sup> من المالكية حيث قال : لابد أن يقول أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله ، وخالف الأبي شيخه ابن عرفة فقال : لا يتعين ذلك بل يكفي كل ما يدل على الإيمان ، فلو قال : الله واحد ومحمد رسول ، كفى ، ونحو ما قاله الأبي لبعض من الشافعية وهو العلامة ابن حجر<sup>(٢)</sup> ، وللنووي ما يوافقه أيضًا ، فيكون في المسألة قولان لأهل كل من المذهبين . قال المصنف في شرحه : وأولهما أولى بالتعويل عليه اه .

[ ١١٨ ] قوله : ( بالتحقيق ) أي متلبسًا بالتحقيق الذي هو إثبات الشيء بالدليل ، فالمعنى متلبسًا بالإثبات بالأدلة القائمة على دعوى كل من الفريقين ، أو الذي هو ذكر الشيء على الوجه الحق ، فالمعنى متلبسًا بذكر كل فريق مدعاه على الوجه الحق عنده .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن محمد بن عرفة أبو عبد الله الورغمي التونسي المالكي ، إمام تونس وعالمها وخطيبها في عصره ، ولد سنة ٢١٦هـ ، وتوفي سنة ٨٠٣هـ ، من مؤلفاته : المختصر الشامل ، المبسوط . (انظر : الأعلام ٧/٣٤) . (٢) هو : أحمد بن علي بن محمد أبو الفضل شهاب الدين ابن حجر العسقلاني ، الإمام الحافظ العلامة المؤرخ ، شيخ الإسلام ، ولد سنة ٧٢٣ هـ ، وتوفي سنة ٢٥٢ هـ ، من أهم مصنفاته : فتح الباري ، والدرر الكامنة ، ولسان الميزان ، وتقريب التهذيب . ( انظر : الضوء اللامع ١٣٦٢ ، والأعلام ١٩٧١ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

= 9 É شَطْرٌ وَالإِسْلاَمَ اشْرَحَنَّ بِالْعَمَلْ [١١٩ – ١٢٥ ] ١٩ - فَقيلَ شَرْطٌ كَالْعَمَلْ وَقيلَ بَلْ [ ١١٩ ] قوله : ( فقيل .. ) إلخ أي إذا أردت تفصيل هذا الخلاف فقيل إلخ ، فالفاء فاء الفصيحة ، ويحتمل أن تكون لمجرد العطف ، فيكون معطوفا على الجملة الاسمية وهي قوله : ( والنطق .. ) إلخ من عطف المفصل على المجمل . [ ١٢٠ ] | وقوله : ( شرط .. ) إلخ أي خارج عن ماهيته ، وهذا القول لمحققي الإيمان: | الأشاعرة والماتريدية ولغيرهم ، وقد فهم الجمهور أن مرادهم أنه شرطً شرائطه | لإجراء أحكام المؤمنين عليهم من التوارث ، والتناكح ، والصلاة خلفه ، وعليه ، والدفن في مقابر المسلمين ، ومطالبته بالصلوات والزكوات ، وغير ذلك ؛ لأن التصديق القلبي وإن كان إيمانًا إلا أنه باطن خفى فلا بد له من علامة ظاهرة تدل عليه لتناط أي : تعلق به تلك الأحكام . فمن صدق بقلبه ولم يقر بلسانه لا لعذر منعه ولا لإباء بل اتفق له ذلك . فهو مؤمن عند الله غير مؤمن في الأحكام الدنيوية . أما المعذور إذا قامت قرينة على إسلامه بغير النطق كالإشارة ، فهو مؤمن فيهما ، وأما الآبي بأن طُلِب منه النطق بالشهادتين ، فأبي فهو كافر فيهما ، ولو أذعن في قلبه فلا ينفعه ذلك ولو في الآخرة ، ومن أقر بلسانه ولم يصدق بقلبه كالمنافق فهو مؤمن في الأحكام الدنيوية غير مؤمن عند الله تعالى ، ومحل كونه مؤمنًا في الأحكام الدنيوية ما لم يطلع على كفره بعلامة كسجود لصنم ، وإلا جرت عليه أحكام الكفر ، « وفَهمَ الأقل » أن مرادهم أنه شرط في صحة الإيمان ، وهذا القول كالقول بالشطرية في الحكم وإنما الخلاف بينهما في العبارة ، والقول الأول هو الراجح ، والنصوص بحسب المتبادر منها مقوية للقول بالشرطية دون الشطرية ، كقوله تعالى : ﴿ أَوْلَنَبِكَ حَتَنَبَ فِي قُلُوسِهُمُ ٱلْإِيْمَانَ ﴾ [ المجادلة : ٢٢ ] أي أثبته في قلوبهم : وقوله ، في دعائه : « اللَّهم ثبت قلبي على دينك » <sup>(١)</sup> . [ ١٢١ ] | قوله : (كالعمل ) أي في مطلق الشرطية وإن اختلفت جهة الشرطية في الصمل : | المشبه والمشبه به ، لأن السابق إما شرط لإجراء الأحكام الدنيوية أو لصحة

هل هو شرط الإيمان على ما مر ، وهذا شرط كمال على المختار عند أهل السنة ، فمن الإيمان أم أتى بالعمل فقد حصل الكمال ، ومن تركه فهو مؤمن ، لكنه فؤت على شرط منه نفسه الكمال إذا لم يكن مع ذلك استحلال أو عناد للشارع أو شك في مشروعيته ، وإلا فهو كافر فيما علم من الدين بالضرورة .

(١) أخرجه الترمذي من حديث أنس ٢٠٤٠ (٢١٤٠) وقال هذا حديث حسن وله شاهد عند مسلم (٢٦٥٤).



40.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

وذهبت المعتزلة إلى أن العمل شطر من الإيمان ، لأنهم يقولون بأنه العمل والنطق والاعتقاد ، فمن ترك العمل فليس بمؤمن لفقد جزء من الإيمان وهو العمل ، ولا كافر لوجود التصديق ، فهو عندهم منزلة بين المنزلتين أي بين المؤمن والكافر ويخلد في النار ويعذب بأقل من عذاب الكافر ، والخوارج يكفُّرون مرتكب الكبائر ، وإنما كان المختار هو الأول لأن الإيمان في اللغة التصديق ، فيستعمل شرعًا في تصديق خاص ، ولا دليل على نقله للثلاثة كما زعمه المعتزلة ، وقد دلت النصوص على ثبوت الإيمان قبل الأوامر والنواهي ، وعلى أن الإيمان والعمل الصالح متغايران ، وعلى أن الإيمان والمعاصي يجتمعان ، كقوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَمَا الَذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيَصَحُمُ الصِّبِيَامُ ﴾ [ البقرة : ١٣] .

فإنه يفيد ثبوت الإيمان قبل الأمر بالصوم ، وكقوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِبُلُوا الصَّنلِحَتِ ﴾ [ البقرة : ٢٥ ] .

فإن أصل العطف للمغايرة ، وكقوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَتَرَ يَلَبِسُوَا إِيمَننَهُم بِظْلَمَ ﴾ [ الأنعام : ٨٢ ] بناء على أن المراد من الظلم المعصية فقد اقتضى بمفهومه اجتماع الإيمان مع الظلم بمعنى المعاصي على ما علمت ، وقيل : إن المراد به الشرك ، لما روي أن الآية لما نزلت شق ذلك على الصحابة وقالوا : أينا لم يظلم نفسه ، فقال على : ﴿ ليس كما تظنون إنما هو كما قال لقمان لابنه : يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم» <sup>(1)</sup> وعليه فمفهوم الآية من باب ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَصَـُرُهُم بِٱللَّهِ إِلَا وَهُم مُتَمْرَكُونَ ﴾ [ يوسف : ١٠٢ ] فيكون المراد بالإيمان مطلق التصديق .

[ ١٢٢ ] قوله : ( وقيل بل شطر ) أي : وقال قوم محققون كالإمام أبي حنيفة وجماعة من الأشاعرة : « ليس الإقرار بالشهادتين شرطًا بل هو شطر » ، فيكون الإيمان عند هؤلاء اسمًا لعملي القلب واللسان جميعًا وهما التصديق والإقرار ، واعترض على هذا القول بأن الإيمان يوجد في المعذور كالأخرس ، والشيء لا يوجد بدون شطره . وأجيب عن ذلك بأنه ركن يحتمل السقوط كما فيمن ذكر . وأما التصدق فإنه ركن لا يحتمل السقوط وعلى هذا القول كالقول بأنه شرط صحة ، فمن صدق بقلبه ولم يتفق له الإقرار في عمره لا مرة ولا أكثر من مرة مع القدرة على ذلك لا يكون مؤمنًا لا عندنا ولا عند الله تعالى ، وكل من القولين المذكورين ضعيف ، والمعتمد أنه شرط لإجراء الأحكام الدنيوية فقط ، وإلا فهو مؤمن عند الله تعالى كما مر .

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٦٩٣٧ ) ومسلم ( ١٢٤ ) ، من حديث عبد الله بن مسعود .



97

[ ١٢٣] ( فائدة ) : الصواب أن الإيمان مخلوق ، لأنه إما مع التصديق بالجنان ، أو مع الإقرار خصلـق باللسان ، وكل منهما مخلوق ، وما يقال من أنه قديم باعتبار الهداية خروج عن الإيـمان حقيقة الإيمان على أن الهداية حادثة ، نعم إن التفت للقضاء الأزلي صح ذلك .

[ ١٢٤ ] قوله : ( والإسلام اشرحن بالعمل ) بنقل حركة همزته إلى اللام ثم طرحها للوزن ، وهو بالنصب وما بعده عامله ، أو بالرفع وما بعده خبره حذف منه الضمير الرابط ، والتقدير : والإسلام اشرحنه بالعمل الصالح ، أي بالامتثال لذلك والإذعان الظاهري له ، سواء عمل أولم يعمل .

[٥٢٢] فمعنى الإسلام شرعًا الامتثال والانقياد لما جاء به النبي ﷺ مما علم من الله سلام: الدين بالضرورة ، وأما معناه لغة فهو مطلق الامتثال والانقياد ، وعلى هذا معناه معناه فالإيمان والإسلام متغايران مفهومًا أي معنى ، وما صدقًا : أي أفرادا وإن تلازمًّا شرعًا باعتبار المحل بعد اتحاد الجهة المعتبرة ، فلا يوجد مؤمن ليس بمسلم ولا مسلم ليس بمؤمن ، ولا يرد من صدَّق واخترمته المنية مثلًا ؛ لأنه عند اللَّه مؤمن ومسلم ، وعندنا ليس بمومن ، ولا يرد من صدَّق واخترمته المنية مثلًا ؛ لأنه عند اللَّه مؤمن ومسلم ، الإيمان المنجي والإسلام كذلك ، وإلا فلا تلازم ، بل بينهما العموم والخصوص الوجهي يجتمعان فيمن صدق بقلبه وانقاد بظاهره ، وينفرد الإيمان فيمن صدق بقلبه فقط ، والإسلام فيمن انقاد بظاهره فقط ، وهذا ما ذهب إليه جمهور الأشاعرة . وذهب بمهور الماتريدية والمحقون من الأشاعرة إلى اتحاد مفهوميهما ، وظاهره أن الحلاف والإسلام فيمن انقاد بظاهره فقط ، وهذا ما ذهب إليه جمهور الأشاعرة . وذهب بعمهور الماتريدية والمحقون من الأشاعرة إلى اتحاد مفهوميهما ، وظاهره أن الحلاف والإسلام فيمن انقاد بظاهره فقط ، وهذا ما ذهب إليه جمهور الأشاعرة . وذهب الإيمان المنوعي ، والتزمه بعضهم قائلا بأن معنى الإسلام عندهم الإذعان الباطني معهور الماتريدية والحقون من الأشاعرة إلى اتحاد مفهوميهما ، وظاهره أن الحلاف الإسلام فيمن انقاد بظاهره فقط ، وهذا ما ذهب إليه جمهور الأشاعرة . وذهب الإسلام فيمن انقاد بظاهره نقط ، وهذا ما ذهب إليه جمهور الأشاعرة . وذهب الإسلام فيمن انقاد بطاهره فقط ، وهذا ما ذهب إليه معور الأشاعرة . وذهب الإسلام عندهم الإذعان الباطني معهور الماتريدية والمحقون من الأشاعرة إلى اتحاد مفهوميهما ، وظاهره أن الحلاف الإسلام بنه بالنوب المناعن أنهمن شرح اللَّه معرر ألون يجيبون التلازم بينهما بقلم ، وإن كان ادعاء المذف خلاف الأصل ، وعلى هذا فالنطق دليل عليهما ، والعمل كمال لهما .

وبعضهم جعل الخلاف لفظيًّا باعتبار المآل ، فحمل القول باتحاد مفهوميهما على معنى أن كل من اتصف بأحدهما فهو متصف بالآخر شرعًا وإن تغايرا معنى وحمل القول بتغاير مفهوميهما على أنهما متغايران معنى وإن اتحدا محلًّا ، فآل الأمر إلى أنهما متغايران معنى وأفرادًا باتفاق ، فمعنى الإيمان التصديق الباطني وأفراده تصديقات كتصديق زيد ، وتصديق ، عمرو ، وتصديق بكر وهكذا ، ومعنى الإسلام الانقياد ، وأفراده انقيادات ، كانقياد زيد ، وانقياد عمرو ، وانقياد بكر ، وهكذا ، وأما محلهما فهو واحد فكل محل لأحدهما محل للآخر وبالعكس .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٢٠ – مِثَالُ هذَا الْحَجَّ وَالصَّلاَةُ كَذَا الصِّبَامُ فَادْرِ وَالزَّكَاةُ [ ١٣١ – ١٣١]

9V ----

[ ١٢٦ ] قوله : ( مثال هذا ... ) إلخ هذا من باب تنزيل الجزئيات على الكليات ، ولذا عبر بالمثال الذي هو جزئي يذكر لإيضاح القاعدة ، واسم الإشارة عائد على العمل وقد ترك المصنف أحد الأركان الخمسة وهو النطق بالشهادتين ، وإنما تركه لتقدم بيانه كما يفيده كلام الشارح ، لكن قد يقال : إنه سبق من حيث مدخليته في الإيمان وهذا غير المراد هنا .

واعلم أن المدار في الإسلام على الإذعان للمذكورات ، وهذا ظاهر في غير النطق ، وأما هو فلابد من حصوله ، ثم هو يفيد الإذعان <sup>(١)</sup> له ولغيره ضرورة أن ذلك <sup>(٢)</sup> لا يخرج عن الإذعان برسالة سيدنا محمد ﷺ فبالجملة كلمة الشهادتين تكفي عن نفسها وغيرها ، فهي كالشاة من الأربعين تزكي نفسها وغيرها .

| قوله : ( الحج ) قدمه لضرورة النظم وإن كانت الصلاة أفضل منه ، فإن                                                                                                     | [ [ \ 7 \ ]  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| بعضهم يُكفر بتركها كسلًا بعد أمر الإمام (٣) ، بل الصيام أفضل من الحج                                                                                                 | الــصــلاة : |
| قوله : ( الحج ) قدمه لضرورة النظم وإن كانت الصلاة أفضل منه ، فإن<br>بعضهم يُكفر بتركها كسلًا بعد أمر الإمام <sup>(٣)</sup> ، بل الصيام أفضل من الحج<br>على المعتمد . | حكم تاركها   |
|                                                                                                                                                                      | •            |

السحيج : | وهو لغةً : مطلق القصد ، وشرعا قصد الكعبة للنسك المشتمل على تحريضه | الوقوف بعرفة .

مستسى وقد اختلف في أي سنة فرض ، فقيل : فرض قبل الهجرة ونزول قوله فسسرض تعالى : ﴿ وَلِلَهُ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ .. الآية ﴾ [آل عمران : ٩٧ ] بعدها السحسج إنما هو للتأكيد ، وقيل : فرض بعد الهجرة وعليه فقيل : في الخامسة ،

(١) أي الظاهري وهو الإقرار اللساني بوجوب المذكورات . ثم هو يفيد الإذعان له : أي الإقرار اللساني بمدلول الشهادتين : وهو ثبوت الوحدانية لله وثبوت الرسالة لمحمد على (٢) أي الإذعان بغير النطق بالشهادتين ، والمراد من ذلك أن النطق بالشهادتين يفيد الإقرار بمدلولهما صراحة ويفيد الإقرار بغير ذلك لزومًا ، إذ من لازم الإقرار بالرسالة الإقرار بما جاء به الرسول على (٢) أي في المسألة خلاف ، فقد ذهب المالكية ، والمراد من ذلك أن النطق بالشهادتين يفيد الإقرار بمدلولهما صراحة ويفيد الإقرار بغير ذلك لزومًا ، إذ من لازم الإقرار بالرسالة الإقرار بما جاء به الرسول على (٢) في أن في المسألة خلاف ، فقد ذهب المالكية ، والشافعية إلى تارك الصلاة تهاونا وكسلا يقتل حدًا أي أن حكمه بعد الموت حكم المسلم فيغسل ويصلى عليه ويدفن مع المسلمين ، وذهب الحنفية إلى أن تارك الصلاة حكمه بعد الموت حكم المسلم فيغسل ويصلى عليه ويدفن مع المسلمين ، وذهب الحنفية إلى أن تارك الصلاة تكاسلاً يعدي إلى فعلها ، ويقال لم يعزر ويحبس حتى يموت أو يتوب ، أما الحنابلة فذهبوا إلى أن تارك الصلاة تكاسلاً يدعى إلى فعلها ، ويقال له : إن صليت وإلا قتلناك فإن صلى وإلا وجب قتله ، ولا يتل حتى يحبس تكاسلاً يدعى إلى فعلها ، ويقال له : إن صليت وإلا قتلناك فإن صلى وإلا وجب قتله ، ولا يعتل حدى بحبس تكاسلاً يدعى إلى فعلها ، ويقال له : إن صليت وإلا قتلناك فإن صلى وإلا وجب قتله ، ولا يعتل من الك الصلاة للائا ، ويدعى في وقت كل صلاة ، فإن صلى وإلا قتل حدا ، وقيل كفرا أي : لا يغسل ، ولا يصلى عليه ، ثلائا ، ويدعى في مقابر الملمين ( انظر : الموسوعة الفقهية ٢/٣) ه ، ٢٥ ، ٢٥ ، ومن ذلك يتضح أن الرأي الذي ذكره البيجوري هو أحد رأيين عند الحنابلة . والله أعلم ) .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وقيل : في السادسة وصححه الشافعية ، وقيل : في السابعة ، وقيل : في الثامنة ، وقيل : في التاسعة وصححه ابن الكمال <sup>(١)</sup> .

حكم قولهم وسئل الشبراملسي <sup>(٢)</sup> عن قول الشخص لمن لم يحج : يا حاج فلان لمن يحج : تعظيمًا له هل يحرم أو يجوز ؟ فأجاب بالتحريم لأنه كذب ، نعم إن قصد يا حاج فلان المعنى اللغوي كأن أراد : يا قاصد التوجه إلى كذا جاز .

[ ١٢٨ ] قوله : ( والصلاة ) هي لغة : الدعاء مطلقًا ، وقيل : بخير ، وشرعًا : الصلاة : أقوال وأفعال مفتتحة بالتكبير مختتمة بالتسليم بشرائط مخصوصة ، وهي تعريفها إما مأخوذة من الوصل لأنها وصلة بين العبد وربه ، وإما مأخوذة من «صليت العود بالنار» إذا قوّمته بها لأنها تقيم العبد على طاعة الله تعالى وتنهاه عن خلافه ، وال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلضَكَلَةِ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلفَحْصَاتِ الفَحْصَاتِ العالِي فَالمُنْ العُلْمَ العبد على طاعة الله تعالى وتنهاه عن خلافه ، وقال الله تعالى وتنهاه عن خلافه ، وال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلضَكَلَةِ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلفَحْصَاتِ العَامَ الله تعالى وتنهاه عن خلافه ، وال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلفَكَلَةِ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلفَحْصَاتِ العبد على طاعة الله تعالى وتنهاه عن خلافه ، وال الله تعالى : ﴿ إِنَّ العُكْلَةِ مَنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ العبد على العبد على طاعة الله تعالى وتنهاه عن خلافه ، وال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلفَكَلَةِ مَنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنَا الله عليه القُلْمُ المُنْهِ إِنَّ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَّهُ مُنَا الله مُنْ أَنَهُ مُنْهُ مُنَا أَنَهُ مُنَا أَنَهُ مُنْ أَنَّةُ مُنْ أَنَّةُ مُنْ أَنْهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَّهُ مُنَا أَنُهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْهُ مُنْ أَنَّةُ مُنْ أَنَّةُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ أَنَهُ مُنْ أَنَا أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْهُ مُنْ أَنَهُ مُنَا أَنَّةً مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَا أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْهُ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنَهُ مُنْهُ أَنْهُ مُنْهُ أَنَا أَنْهُ مُنْهُ مُنْ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ مُنْهُ أَنْهُ مُنْهُ مُنْ أَنَهُ مُنْ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ مُنْهُ أَنْ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ مُنْهُ أَنَا أَنْهُ مُنْ أَنْ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ

وقد روي أن فتى من الأنصار كان يصلي الصلوات الخمس مع رسول الله يتبير ولا يدع شيئا من الفواحش إلا ارتكبه ، فوصف لرسول الله يتبير فقال : « إن صلاته ستنهاه يوما ما » فلم يلبث أن تاب وحسنت توبته ، فقال يتبير : « ألم أقل لكم إن صلاته ستنهاه يومًا ما ؟ » <sup>(٣)</sup> وقال بعض المفسرين : الصلاة عرس الموحدين فإنه يجتمع فيها ألوان العبادة ، كما أن العرس يجتمع فيه ألوان الطعام ، فإذا صلى العبد ركعتين يقول الله تعالى : « عبدي مع ضعفك أتيت بألوان العبادة قيامًا وركوعًا وسجودًا وقراءة وتهليلًا وتحميدًا وتكبيرًا وسلامًا فأنا مع جلالتي وعظمتي لا يجمل مني أن أمنعك جنة فيها ألوان النعيم أوجبت لك الجنة بنعيمها كما عبدتني بألوان العبادة ، وأكرمك برؤيتي كما عرفتني بالوحدانية فإني لطيف أقبل عذرك ، وأقبل الخير منك برحمتي فإني أجد من أعذبه من الكفار بالنار وأنت لا تجد إلهًا غيري يغفر سيئاتك ، عندي لك بكل ركعة من أعذبه من الكفار بالنار وأنت لا تجد إلها غيري يغفر سيئاتك ، عندي لك بكل ركعة من أعذبه من الكفار بالنار وأنت لا تجد إلها غيري يغفر سيئاتك ، عندي لك بكل ركعة

واعلم أن الصلاة فرضت قبل الهجرة بسنة ، والأرجح أنه لم يُفرّض عليه عِتِهِ قَبْلَهَا

٩٨



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــ

صلاة . وقيل : كان الواجب قبلها ركعتين بالغداة وركعتين بالعشي ، ثم فرضت الصلوات الخمس ليلة الإسراء .

99-

وشرعًا : الإمساك عن المفطر جميع النهار على وجه مخصوص ، وفُرِض في شعبان في السنة الثانية من الهجرة وهل كان قبله صوم واجب ونسخ أو لا قولان ، وعلى الأول فقيل عاشوراء ، وقيل : ثلاثة أيام من كل شهر ، وقيل : ثلاثة أيام من كل شهر وعاشوراء ، واعلم أنه عليه الصلاة والسلام صام تسع رمضانات ولم يكمل له إلا سنة واحدة على المعتمد . وقال الدميري <sup>(۱)</sup> : إلا اثنتان ، وقال غيره : إلا خمس .

[ ١٣٠ ] قوله : ( فادر ) أي اعلم من الدراية ، وهي العلم ، والمخاطب بذلك كل من يتأتى منه الدراية والعلم .

[ ١٣١ ] قوله : ( والزكاة ) هي اسم مصدر بمعنى التزكية ، وهي لغةً : التطهير تحريف والمدح والنماء ، وشرعًا : إخراج جزء من المال على وجه مخصوص ، هذا الزكاة : \_ إذا كانت بمعنى الفعل كما هنا وإن كانت بمعنى القدر المخرج .

قلت : هي اسم لمال مخصوص يؤخذ من مال مخصوص على وجه مخصوص يصرف لطائفة مخصوصة ، وفرضت في السنة الثانية من الهجرة بعد زكاة الفطر ، وقيل : في غيرها ، فقيل في الرابعة وقيل قبل الهجرة .

(۱) هو : محمد بن موسى بن عيسى أبو البقاء ، كمال الدين ، مفكر ، وعالم بالحيوان ، باحث ، أديب من فقهاء الشافعية ، ولد سنة ٢٤٢هـ ، وتوفي سنة ٨٠٨ هـ ، من مصنفاته : حياة الحيوان ، وحادي الحسان من حياة الحيوان . ( انظر : الأعلام ١١٨/٧ ) .

This file was downloaded from QuranicThought.com



1.,

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٢١ - وَرُجِّحَتْ زِيادَةُ الإَيمَانِ بِمَا تَزِيدُ طَاعَةُ الإُنْسَانِ [ ١٣٢ - ١٣٣]
 [ ١٣٢] قوله : ( ورجحت زيادة الإيمان .. ) إلخ تقدم أن العمل من كمال الإيمان عند أهل السنة ، وقد ذكر المصنف هنا أنه يزيد بزيادته وينقص بنقصه زيادته الإيمان : ورجحت زيادة الإيمان .. إلخ : أي ورجح جماعة من العلماء ، ونقصمه
 ونقصه وهم جمهور الأشاعرة القول بزيادة الإيمان ؛ لأنه لا معنى لترجيح زيادة الإيمان .. الإيمان إلا أيمان إلا أيمان العلم من كمال الإيمان .. إلخ : أي ورجح جماعة من العلماء ، والمقصم والقول بزيادة الإيمان ؛ لأنه لا معنى لترجيح زيادة الإيمان إلايمان إلا ألامان من كمان الإيمان .. إلخ : أي ورجح جماعة من العلماء ، والمقد من العلماء بالإيمان إلا ترجيح القول بها (١٠) .

[ ١٣٣ ] وقوله : ( بما تزيد طاعة الإنسان ) أي بسبب زيادة طاعة الإنسان ، فالباء سببية ، و «ما » مصدرية ، والطاعة فعل المأمور به واجتناب المنهي عنه .

(١) قال الأشعري : وأجمعوا على أن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية ، وليس نقصانه عندنا شكًّا فيما أمرنا بالتصديق به ، ولا جهلًا به ؛ لأن ذلك كفر ، وإنما هو نقصان في مرتبة العلم ، وزيادة البيان كما يختلف وزن طاعتنا ، وطاعة النبي ﷺ وإن كان جميعا مؤديين للواجب علينا . ( انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب لأبي الحسن الأشعري تحقيق عبد الله شاكر الجنيدي طبعة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ١٤١٣هـ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

٢٢ – ونَقْصُهُ بِنَقْصِهَا وَقِيلَ لاَ وَقِيلَ لاَخُلْفَ كَذَاقَدْنُقِلَا إِ١٣٤ - ١٣٨]

1.1=

[ ١٣٤ ] وقوله : ( ونقصه بنقصها ) أي ورجح الجماعة المتقدمون القول بنقص الإيمان بسبب نقص الطاعة ، وهذا بالنظر للشأن ، وإلا فقد يزيده المولى وينقصه بمحض اختياره من غير سبب يقتضيه ، وإذا قلنا بأن الإيمان يزيد وينقص ، فمحله في غير إيمان الأنبياء والملائكة ، وأما إيمان الأنبياء فيزيد ؛ لأن الكامل يقبل الكمال ولا ينقص ، لكن يرد أن الأنبياء يحصل لهم تجلًّ عظيم في بعض الأحيان كما كان ليلة المعراج ، فالإيمان يرد أن الأنبياء يدخل لله متحلّ عظيم في بعض الأحيان كما كان ليلة المعراج ، فالإيمان بعده ليس بمنزلته قبله ، ويجاب بأن هذا لا يستلزم تفاوتًا في إيمانهم ، ومما يشير إلى أن بعده ليس بمنزلته قبله ، ويجاب بأن هذا لا يستلزم تفاوتًا في إيمانهم ، ومما يشير إلى أن إيمان الأنبياء يزيد قول سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام ﴿ وَلَذَيْنَ يَظَمَينَ قَلَى ﴾ من قلقه لرؤية الكيفية ، إيمان الأنبياء يزيد وينقص ، في بعض الأحيان كما كان ليلة المعراج ، فالإيمان أيمان الأنبياء يزيد قول سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام ﴿ وَلَذَيْنَ يُظَمّينَ قَلَى ﴾ من المين إلى أن أيمان الأنبياء يزيد قول سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام ﴿ وَلَذِيْنَ يُظَمّينَ قَلَى ﴾ من قلقه لرؤية الكيفية ، وأوقين أي أولم يكفك إيمانك ﴿ قَالَ بَلَنُ وَلَكِنَ لِيَطْمَينَ قَلَى ﴾ من قلقه لرؤية الكيفية ، ومعنى ما ورد في الصحيح و نحن أحق بالشك من إبراهيم » (<sup>1</sup>)</sup> أنه لو لحقه شك لتطرق لنا ومعنى ما ورد في الصحيح و نحن أحق بالشك من إبراهيم » (<sup>1</sup>)</sup> أنه لو لحقه شك لتطرق لنا بالأولى نظرًا لحال الأمة لا لحاله عظي ، أو نظرًا لحاله ويكون تواضعًا ، وأما إيمان الملائكة وما يزيد ولا ينقص ، كما ذكره المصنف في كبيره عن ابن القيم (<sup>1</sup>)</sup> ، وهو المشهور ، لأن بالأولى نظرًا لحال الأمة لا لحاله عظي ، أو نظرًا حاله ويكون تواضعًا ، وأما إيمان الملائكة وليوبي ما ما ورد في الصحيح و نحن أحق بالماك من إبراهيم وال المو لحقه شك لتطرق لنا وليوبي العرق النا ولمو ما كان بلمان وينه وما ورد في الماديك في بأن المادف في كبيره عن ابن القيم (<sup>1</sup>)</sup> ، وهو المشهور ، لأن بالمول وليوبي الما ولوبي ما كان بأصل الطبيعة لا ينوبي ما وذكر الميخ عبد البر فلا يوبي ما يول ويول ، أولم يكان بأمل الطبيعة لا ينه ما ما يفول ، وهما يمان المادي ويكان الأربي ما الطبيعة لا ينوس ما وولد في أول إيمان المادي في كان بأصل الطبي ما ما يولو

[ ١٣٥ ] فتلخص أن الأقسام ثلاثة : يزيد وينقص : وهو إيمان الأمة إنسًا وجنًّا ، ولا . يزيد ولا ينقص : وهو إيمان الملائكة على المشهور ، ويزيد ولا ينقص وهو إيمان الأنبياء . وزاد بعضهم قسمًا رابعًا : وهو الذي ينقص ولا يزيد وهو : إيمان الفساق .

(١) هو : علي بن محمد بن محمد بن وفا ، أبو الحسن القرشي الأنصاري الشاذلي المالكي ، من كبار العارفين، ولد سنة ٢٥٩ هـ ، وتوفي سنة ٢٠٨ هـ بالقاهرة ، من مصنفاته : مفاتيح الخزائن العلمية ، والوصايا، والباعث على الحلاص في أحوال الخواص . ( انظر : الضوء اللامع ٢١/٦ ، والأعلام٥/٧ ) .
 (٢) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥١ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥٠ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥٠ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ( ١٥٠ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ( ٣٣٧٢ ) ، ومسلم ، الحديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه البخاري ، ولد أبي من محديث أبي هريرة .
 (٣) أخرجه ، ولد أبي محمد الأجهوري ، فقيه ، شافعي ، مصري له شروح وحواشي في الفقه .

(٢) هو ٢ عبد البر بن عبد الله بن محمد الاجهوري ، فقيه ، شافعي ، مصري له شروح وحواشي في الفقه وغيره ، توفي سنة ١٠٧٠هـ ، من مصنفاته : فتح القريب المجيد بشرح جوهرة التوحيد ، حاشية على شرح الغاية لابن القاسم . ( انظر : الأعلام ٢٧٣/٣ ) .



--- 1.7

\_ حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وقد احتلجوا على أن الإيمان يزيد وينقص بحجة عقلية ونقلية ، أما العقلية فهي : أنه لو لم تتفاوت حقيقة الإيمان بالزيادة والنقص لكان إيمان آحاد الأمة بل المنهمكين على الفسق والمعاصي مساويًا لإيمان الأنبياء والملائكة ، واللازم وهو المساواة باطل ، فكذا في هذا المدي هو عدم التفاوت بالزيادة والنقص. وأما النقلية فهي النصوص الكثيرة الواردة في هذا المعنى ، كقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيَهِمْ ءَايَنَتُهُ زَادَتَهُمْ إيمانًا ﴾ [ الأنفال : ٢ ] ، وكقوله ﴿ لِيَزَدَادُوَأَ إِيمَننَا مَعَ إِيمَنِيمَ ﴾ [ الفتح : ٤ ] ، وقوله ﴿ وَيَزَدَادَ ٱلَّذِينَ عَامَنُواً إيمَننًا ﴾ وتعوله ﴿ لِيَزَدادُواً إِيمَننَا مَعَ إِيمَنِيمَ ﴾ [ الفتح : ٤ ] ، وقوله ﴿ وَيَزَدَادَ ٱلنَّذِينَ عامنُواً إيمَن ولما الدثر : ٣١ ] وقوله ﴿ فَآمًا ٱلَذِينَ عَامَنُوا فَزَادَتَهُمْ إِيمَننا ﴾ [ التوبة : ٢٢ ] وكقوله عليه الصلاة والسلام لابن عمر لما سأله الإيمان يزيد وينقص ؟ قال : « نعم يزيد حتى يدخل صاحبه الجنة ، وينقص حتى يدخل صاحبه النار » <sup>(١)</sup> وقوله عليه الصلاة والسلام « لو وزن إيمان أبي بكر بإيمان هذه الأمة لرجح به » <sup>(٢)</sup> وهذا الحديث كالآيات السابقة لا يدل على إيمان أبي بكر بإيمان هذه الأمة لرجح به » <sup>(٢)</sup> وهذا الحديث كالآيات السابقة دا يدل على أنه ينقص فيضم إلى ذلك ، وكل ما يقبل الزيادة يقبل النقص فيتم الدليل ، وأورد على هذه الضميمة إيمان الأنبياء ، وأجيب بأنه خرج لوجوب العصمة الدائمة المانعة من نقصه .

[ ١٣٦ ] قوله : ( وقيل لا ) أي : وقال جماعة أعظمهم الإمام أبو حنيفة وهو النعمان بن ثابت : لا يزيد ولا ينقص ، لأنه اسم للتصديق البالغ نهاية الجزم والإذعان ، وهذا لا يتصور فيه ما ذكر ، لأن تلك النهاية لا مراتب لها ، وبحث فيه بأن التصديق مراتب ، فإن تصديق المقلد ليس كتصديق العارف بالدليل ، وهو ليس كتصديق المراقب وهو ليس كتصديق المشاهد ، وهو ليس كتصديق المستغرق الذي لا يشاهد إلا الله ، وتأول هؤلاء الجماعة الآيات السابقة بأن الزيادة إنما هي في المؤمن به ، لأن الصحابة وتأول هؤلاء الجماعة الآيات السابقة بأن الزيادة إنما هي في المؤمن به ، لأن الصحابة كانوا آمنوا بما أنزل عليه علي وكانت الشريعة لم تتم ، وكانت الأحكام تنزل شيئا فشيئًا ، فكانوا يؤمنون بكل ما يتجدد ، وتأولوا الأحاديث السابقة بأن الزيادة والنقص المصنف راجعًا إلى الأعمال لا التصديق ، ويحتمل في أن يكون النفي في كلام المصنف راجعًا إلى أقرب مذكور وهو قوله : « ونقصه بنقصها » فكأنه قال : وقيل لا ينقص ، فيكون مراده بهذا القيل أن الإيمان يزيد ولا ينقص ، كما ذهب إليه الخابي <sup>(1)</sup>

(١) أخرجه ابن ماجه المقدمة باب الإيمان ٢٨/١ رقم ٧٤ ، ٥٥ ، موقوفًا على أبي هريرة ، وابن عباس ، وأبي الدرداء ، وإسناد هذا الحديث ضعيف . ( انظر : مغني الأسفار للعراقي بهامش الإحياء ١٢٠/١ ) .
 (٢) أخرجه السخاوي في المقاصد الحسنة ص ٣٤٩ ، عن إسحاق بن راهويه والبيهقي في الشعب .
 (٢) مو : حمد بن محمد بن إبراهيم البستي ، أبو سليمان الإمام الفقيه المحدث ، ولد سنة ٣١٩ هـ ، وتوفي سنة ٣٨٨ هـ ، من مصنفاته : بيان إعجاز القرآن ، غريب الحديث ، ومعالم السنن . ( انظر : الأعلام ١٢٠/١ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد \_\_\_\_\_\_ حيث قال : « الإيمان الكامل ثلاثة أمور : قول وهو لا يزيد ولا ينقص ، وتحمل وهو يزيد وينقص ، واعتقاد وهو يزيد ولا ينقص ، فإن نقص ذهب » .

[ ١٣٧ ] قوله : ( وقيل لا خلف ) استئناف لا عطف كما قاله المصنف ، ويحتمل أن يكون معطوفًا على مقدر مفهوم من السياق ، والتقدير : قد اشتهر أن بين القوم خلافًا حقيقيًّا ، وقيل لا خلف : أي وقال جماعة منهم الفخر الرازي <sup>(١)</sup> وإمام الحرمين : ليس الخلاف بين الفريقين حقيقيًّا بل لفظيًّا ، ونفي الخلاف على الإطلاق لا يصح ، ووجه كون الخلاف لفظيًّا : إن القول بأنه يزيد وينقص محمول على ما به كماله وهو الأعمال ، والقول بأنه لا يزيد ولا ينقص محمول على أصله وهو التصديق الباطنى .

[ ١٣٨ ] وكقوله : (كذا قد نقلا ) راجع للقيل الأخير لا لجميع ما سبق وأشار بذلك إلى التبري من عهدة صحة هذا القيل ، لأن الأصح أن التصديق القلبي يزيد وينقص بكثرة النظر ووضوح الأدلة وعدمهما ، وقد يزيد أيضًا بمحض التجلي كما سبق ، ولهذا كان إيمان الصديقين أقوى من إيمان غيرهم بحيث لا تعتريه الشبه ، على أن هذا القيل خلاف المعروف بين القوم من أن الخلاف حقيقي ، فتحصَّل أن المعتمد أن الإيمان هو التصديق فقط ، وأن النطق شرط في إجراء الأحكام الدنيوية ، وأن الإيمان يزيد وينقص كما هو التحقيق ، فاستفده ، والله ولي التوفيق .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن عمر بن الحسن ، فخر الدين الرازي ، أبو المعالي الإمام المفسر ، الفقيه الشافعي إمام وقته في العلوم العقلية ، توفي سنة ٦٠٦ هـ ، من مصنفاته : مفاتيح الغيب ، والقضاء والقدر . ( انظر : الأعلام ٣١٣/٦ ) .



-1.5

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٢٣ - فَوَاجبٌ لَهُ الْوجُودُ وَالْقِدَمْ كَذَا بَقَاءٌ لاَيُشَابُ بِالْعَدَمْ[ ١٣٩ - ١٤١]
 [ ١٣٩ ] وقوله : ( فواجب له ..) إلخ أي : إذا أردت معرفة ما يجب له تعالى فنالتوحيد:
 فأقول لك : واجب له .. إلخ ، فالفاء فاء الفصيحة ، والضمير المجرور معاد عائد عليه تعالى . وقد انقسمت مباحث هذا الفن ثلاثة أقسام :
 إلهيات : وهي المسائل المبحوث فيها عما يتعلق بالإله .
 ونبويات : وهي المسائل التي يبحث فيها عما يتعلق بالأنبياء .

وسمعيات: وهي المسائل التي لا تتلقى أحكامها إلا من السمع ، وقد شرع في تفصيل ذلك مقدِّمًا الإلهيات على غيرها لتعلقها بالحق تعالى ، وما يتعلق به مقدِّم على غيره ، وبدأ بالواجب لشرفه ، وإنما قدم منه الوجود لأنه كالأصل وماعداه كالفرع ؛ لأن الحكم بوجوب الواجبات له تعالى واستحالة المستحيلات عليه تعالى وجواز ما يجوز في حقه تعالى لا يتعقل إلا بعد الحكم بوجوب الوجود له تعالى ، ثم إن المصنف قدم الخبر للاهتمام ، لأن المقصود الحكم بالوجوب ، وقد يقال : الظاهر إعراب «واجب »مبتدأ ، وسوغ الابتداء به مع كونه نكرة عمله في الجار والمجرور ، والوجود وما بعده خبر ، فكأنه قال : الواجب المتقدم ذكره هو الوجود وما عطف عليه ، ومعنى كونه تعالى واجب الوجود : واجب ا أنه لا يجوز عليه العدم ، فلا يقبل العدم لا أزلًا ولا أبدًا. والدليل على الوجود : | وجوب الوجود له تعالى أن تقول : الله يجب افتقار العالم إليه ، وكل من محسناه وجب افتقار العالم إليه واجب الوجود ، ينتج : الله واجب الوجود . دليل الصغري : ما تقدم من أن العالم حادث ، وكل حادث يجب افتقاره إلى مُحْدِث . ودليل الكبري : أنه لو لم يكن واجب الوجود لكان جائزه . فيفتقر إلى محدث ويفتقر محدثه إلى محدث ، فإن رجع الأمر إلى الأول مباشرة أو بواسطة فالدور ، لأنه دار الأمر ورجع إلى مبدئه ، وإن تتابعت المحدثون واحدًا بعد واحد إلى ما لا نهاية له فالتسلسل ، لأنه تسلسل الأمر وتتابع، وكل من الدور والتسلسل محال ، فما أدّى إليه وهو افتقاره إلى محدث محال ، فما أدّى إليه وهو كونه ليس واجب الوجود محال ، وإذا استحال كونه ليس واجب الوجود ثبت كونه واجب الوجود وهو المطلوب ، وحقيقة الدور توقف الشيء على ما توقف عليه إما بمرتبة أو أكثر ، **وحقيقة التسلسل** ترتب أمور غير متناهية <sup>( ،</sup> ، وإنما

( ٨ فالتسلسل في قبيل الماضي لا يتصوره العقل. لأنه ما من أمرٍ محقق إلا وقبله أمرٌ محقق وفي قبيل المستقبل يتصوره العقل لأنه ما من أمرٍ محقق إلا وبعده أمر مقدر .



1.0=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

كان الدور مستحيلًا لأنه يلزم عليه كون الشيء الواحد سابقًا على نفسه مسبوقًا بها ، فإذا فرضنا أن زيدًا أوجد عمرًا وأن عمرًا أوجد زيدًا ، لزم أن زيدًا متقدم على نفسه متأخر عنها وأن عمرًا كذلك ، وإنما كان التسلسل مستحيلًا لأدلة أقامها المتكلمون أجَلُّها برهان التطبيق ، وتقريره : أنك لو فرضت سلسلتين ، وجعلت إحداهما من الآن إلى ما لا نهاية له ، والأخرى من الطوفان إلى ما لانهاية له ، وطبقت بينهما بأن قابلت بين أفرادهما من أولهما ، فكلما طرحت من الآنية واحدًا طرحت في مقابلته من الطوفانية واحدًا وهكذا ، فلا يخلو إما أن يفرغا معا فيكون كل منهما ماله نهاية وهو خلاف الفرض ، وإن لم يفرغا لزم مساواة الناقص للكامل وهو باطل ، وإن فرغت الطوفانية بقدر متناه وهو ما من الطوفان إلى الآن ، ومن المعلوم أن الزائد على شيء متناه بقدر يكون متناهيًا بالضروة ، ويتعلق به مباحث تطلب من الطولات .

[ ١٤٠] وقوله : (الوجود ) <sup>(()</sup> أي الذاتي ، بمعنى أن وجوده لذاته لا لعلة ، أي أن صفصة الغير ليس مؤثرًا في وجوده تعالى ، وليس المراد أن الذات أثرت في الوجود : نفسها ، إذ لا يقوله عاقل ، وإنما ضاق عليهم التعبير ، فثمرة القيد تظهر في تحريفها المحترز . وأما الوجود غير الذاتي كوجودنا فهو بفعله تعالى ، وبعضهم لا

يشاهد لغيره وجودا وهذا يسمى عندهم **وحدة الوجود** ، وقد غرق فيه من غرق حتى وقع من بعض الأولياء ما يوهم الاتحاد والحلول كقول الحلاج <sup>(()</sup> : أنا الله ، وكقول بعضهم : ( ما في الجبة إلا الله» ، وهذا اللفظ لا يجوز شرعًا لإيهامه ، لكن القوم تارة تغلبهم الأحوال فيؤوّل ما يقع منهم بما يناسبه ، وممن أفنى بقتل الحلاج حين قال المقالة السابقة : الجنيد <sup>(1)</sup> ، كما في شرح الكبرى .

= فائدة : الموجود له أربعة ثبوتات : ثبوت في الأعيان ، وثبوت في الأذهان ، وثبوت في الألفاظ ، وثبوت في النفوس .
 والأحوال لها ثبوتات ثلاثة : وهي ما عدا الأول ، والصفات السلبية لها ثبوتان فقط ، وهما الأخيران .
 (۱) الوجود صفة نفسية وهي واحدة ، وليس لله صفات نفسية أخرى ، لأن معنى كونها نفسية : أن الذات لا توجد إلا بها ، فإذا تعددت للزم أن تكون الذات مركبة من أجزاء بحيث يقوم بكل جزء صفة نفسية من المالية من تلك

(٢) هو : الحسين بن منصور الحلاج أبو مغيث فيلسوف ، مات سنة ٣٠٩ هـ ، وقيل قتل ، من مصنفاته :
 الظل الممدود والماء المسكوب والحياة الباقية ، ومدح النبي والمثل الأعلى . (انظر : الأعلام ٢٦٠/٢ ) .
 (٣) هو : الجنيد بن محمد ، النهاوندي ثم البغدادي ، أبو القاسم ، سيد الطائفة ، سمع من السري السقطى
 (٣) هو : الجنيد بن محمد ، النهاوندي ثم البغدادي ، أبو القاسم ، سيد الطائفة ، سمع من السري السقطى .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

ومن اللفظ الموهم ما شاع على ألسنة العوام من قولهم : موجود في كل الوجود ففيه إشارة إلى وحدة الوجود لكنه ممتنع لإيهامه الحلول وقد اختلف في الوجود ، هل هو عين الموجود أو غيره كما سيأتي ، فقال الأشعري : الوجود عين الموجود ، وقد اختلف العلماء في فهم المراد من عبارة الأشعري ، فبعضهم أبقاها على ظاهرها ، وعليه يكون في عدّ الوجود صفة تسامح ، لأنه يقع صفة في مجرد اللفظ ، كأن يقول : الله موجود ، والمحققون كالسعد وأضرابه أولوا عبارة الأشعري فقالوا : ليس المراد العينية حقيقةً ، بل المراد أنه ليس زائدًا على الذات في الخارج بحيث تصح رؤيته ، فلا ينافي أنه أمر اعتباري ، وهو الحق الذي لا محيص عنه ، وعليه فلا يكون في عدّ الوجود صفة تسامح ، لأن الصفة يكفي فيها مغايرة الموصوف وإن لم تكن زائدة في الخارج ، كيف وقد عدوا السلوب صفات كالقدم والبقاء .

[ ١٤١ ] وقال الرازي وجماعة : الوجود غير الموجود ضرورة مغايرة الصفة للموصوف ، وعليه فقد عرّفوا الوجود بأنه الحال الواجبة للذات مادامت الذات ، حال كون تلك الحال غير معللة بعلة ، والمراد بكونها حالا أنها واسطة بين الموجود والمعدوم على القول بثبوت الواسطة التي هي الحال ، ومعنى كونها واجبة للذات مادامت الذات : أنها ثابتة للذات مدة دوام الذات ، وخرج بقولنا : « غير معللة بعلة » الحال المعللة بعلة ، كالكون قادرًا ، فإنه حال معلل بعلة أي لازم لملزوم وهو القدرة ، ورجح بعضهم أن الخلاف لفظي فحمل كلام الأشعري على أن الوجود ليس زائدًا في الخارج ، فلا ينافي أنه حال وهو مراد الثاني ، وجرى على ذلك المصنف في الشرح ، وقيل : الخلاف محمول على أنه حال ، ويكفي المكلف أن يعرف أن الله موجود ، ولا يجب عليه معرفة محمول على أنه حال ، ويكفي المكلف أن يعرف أن الله موجود ، ولا يجب عليه معرفة محمول على أنه حال ، ويكفي المكلف أن يعرف أن الله موجود ، ولا يجب عليه معرفة محمول على أنه حال ، ويكفي المكلف أن يعرف أن الله موجود ، ولا يجب عليه معرفة



1.7=

غوامض علم الكلام. واعلم أن الوجود صفة نفسية ، وإنما نسبت للنفس أي الذات ، لأنها لا تتعقل إلا بها فلا تتعقل <sup>(۱)</sup> نفس إلا بوجودها ، والمراد بالصفة النفسية صفة ثبوتية يدل الوصف بها على نفس الذات دون معنى زائد عليها ، كأن يقال : الوجود صفة لله تعالى ، فقولنا : « صفة » كالجنس وقولنا : « ثبوتية » يخرج السلبية كالقدم والبقاء ، وقولنا : « يدل الوصف بها على نفس الذات » معناه أنها لا تدل على شيء زائد على الذات ، فقولنا : « دون معنى زائد عليها » تفسير مراد لقولنا « على نفس الذات » ويخرج بذلك المعاني لأنها تدل على معنى زائد على الذات ، وكذلك المعنوية فإنها تستلزم المعاني فهي تدل على معنى زائد على الذات ، وكذلك المعنوية

[ ١٤٢] قوله : ( والقدم ) أي وواجب له القدم ، فهو معطوف على الوجود ، صفة وهذا شروع في الصفات السلبية : أي التي دلت على سلب ما لا يليق به المقدم : سبحانه تعالى ، وليست منحصرة على الصحيح ، وعدّ المصنف منها <sup>(٢)</sup> تعريفها خمسة ، لأن ماعداها من نفي الوالد والصاحبة والمعين وغير ذلك مما لا

نهاية له راجع إليها ولو بالالتزام ، فهي أمهاتها : أي أصولها المهمات منها <sup>(٣)</sup> ، والراد بالقدم في حقه تعالى : القدم الذاتي ، وهو عدم افتتاح الوجود ، وإن شئت قلت هو عدم الأولية للوجود ، وأما القدم في حقنا فالمراد به الزماني وهو طول المدة وضُبط بسنّة ، حتى إذا قال : كل من كان من عبيدي قديمًا فهو حرّ ، عتق من له عنده سنة ، وهذا مستحيل في حقه تعالى ، وكذا القدم الإضافي كقدم الأب بالنسبة للابن ، فتحصل من هذا أن القدم ثلاثة أقسام : ذاتي ، وزماني ، وإضافي ، فإن قلت : إن وجوب الوجود يستلزم القدم بل والبقاء فذكرهما بعده محض تكرار. قلتُ : علماء هذا الفن لا يكتفون بدلالة الالتزام ، بل يصرحون بالعقائد لشدة خطر الجهل في هذا الفن ، فلا يستغنون بملزوم عن لازم ولا بعام عن خاص ، ودليل القِدم : أنه لو لم يكن قديمًا لكان حادثًا ، إذ لا واسطة ، ولو كان حادثًا لافتقر لمحدث ، ولو افتقر لمحدث لافتقر محدثه إلى محدث

(١) قوله : ( فلا تتعقل ... ) إلخ اعتراض بأن الماهية تتعقل بدون وجودها ، بدليل أنًا نتعقل شريك الباري بأنه من يشارك الله في الألوهية ، والفرض أنه لا وجود له ، ويجاب بأن المراد من التعقل التحقق خار تجا والذات لا تتحقق لها خارجا بدون وجودها .
 (٢) و وعد المصنف منها » مبني على أنها لا تنحصر ، لأن ما عدها إلخ مبني على القول .
 (٣) سميت هذه الصفات بمهمات الأمهات ، لأنه يلزم من نفي ضدها تنزيهه تعالى عن جميع النقائص .



= 1 • 8

لانعقاد المماثلة بينهما ، فيلزم الدور أو التسلسل وكل منهما محال ، فما أدى إليه وهو افتقاره لمحدث محال ، فما أدى إليه وهو كونه حادثًا محال ، فما أدّى إليه وهو عدم كونه قديمًا محال ، وإذا استحال عدم كونه قديما ثبت كونه قديما وهو المطلوب . واعلم أن لهم في القديم والأزلي ثلاثة أقوال :

ا**لأوّل :** أن القديم هو الموجود الذي لا ابتداء لوجوده ، والأزلي ما لا أول له عدميًّا أو وجوديًّا فكل قديم أزلي ولا عكس .

الثاني : أن القديم هو القائم بنفسه الذي لا أول لوجوده ، والأزلي : ما لا أول له عدميًّا أو وجوديًّا قائمًا بنفسه أو بغيره ، وهذا هو الذي يفهم من كلام السعد .

الثالث : أن كلا منهما ما لا أول له عدميًّا أو وجوديًّا قائمًا بنفسه أو لا. وعلى هذا فهما مترادفان ، فعلى الأول الصفات السلبية لا توصف بالقدم وتوصف بالأزلية ، بخلاف الذات العلية والصفات الثبوتية فإنها توصف بالقدم والأزلية ، وعلى الثاني الصفات مطلقًا لا توصف بالقدم وتوصف بالأزلية ، بخلاف الذات العلية فإنها توصف بكل منهما ، وعلى الثالث كل من الذات والصفات مطلقًا توصف بالقدم والأزلية فتدبر .

[ ١٤٣ ] قوله : (كذا بقاء) التنوين للتنويع والتعظيم : أي نوع من أنواع البقاء عظيم مثل المذكور من الوجود والقدم في الوجوب له تعالى ، فاسم الإشارة عائد على المذكور من الوجود والقدم ، والجامع هو الوجوب له تعالى ، والمراد به في حقه تعالى : عدم الآخرية للوجود ، وإن شئت قلت : عدم اختتام الوجود ، ودليل البقاء له تعالى : أنه لو جاز عليه العدم لاستحال عليه القدم ، لما تقدم في كلام المصنف من قوله :

وكل ما جاز عليه العدم عليه قطعا يستحيل القدم كيف وقد سبق قريبا وجوب القدم له تعالى ، وكل ما ثبت قدمه استحال عدمه ، وقد اتفق العقلاء على هذه القضية كما في العكاري <sup>(١)</sup> على الكبرى . وأورد عليها عدمنا في الأزل فإنه قديم ، بناء على القول بترادف القديم والأزلي فهو كعدم المستحيل فلم جاز انقطاعه بوجودنا فيما لا يزال ، أجيب بأن هذه القاعدة إنما هي في القديم الوجودي ، إذ الدليل إنما قام فيه كما ذكره الإمام ابن ذكري <sup>(٢)</sup> .

(١) هو : رمضان عبد الحق العكاري . فقيه حنفي ، ولد سنة ٩٨٤هـ ، وتوفي سنه ١٠٥٦هـ ، من مصنفاته : حاشية على شرح السنوسي على كبراه في التوحيد . ( انظر : الأعلام ٣٣/٣ ) . (٢) هو : محمد بن عبد الرحمن بن ذكري المالكي المتوفى سنة ١١٤٤ هـ وله مصنفات منها حاشية على البخاري ، والمهمات المفيدة في شرح النظم المسمى بالفريدة . ( انظر : الأعلام ١٩٧٦) .



1.4-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

[ ١٤٤ ] وقال الفهري : إن الإيراد من أصله مدفوع بأن وجودنا قطع عدمنا فيما لا يزال لا في الأزل وإلا لوجدنا في الأزل وهو محال. قال العلامة اليوسي : وهو ظاهر ، لكن قال العلامة الأمير : ولك أن تقول : لم يظهر لقولهم : « كل قديم فهو باق » <sup>(1)</sup> فانقطاع الاستمرار فيما لا يزال مضر فالظاهر الجواب الأول اه .

لا يقال : أي فريق بين عدمنا وعدم المستحيل كالشريك ، فإن كلا منهما واجب في الأزل ، لأنا نقول : وجوب عدمنا مقيد بالأزل فهو ممكن فيما لا يزال ، وأما عدم المستحيل فواجب على الإطلاق .

[ ١٤٥ ] (تنبيه ) علم مما تقدم أن الله تعالى لا أول له ولا آخر ، وأن عدمنا في الأزل لا أول له وله آخر ، وأما المخلوقات فلها أول وآخر ، ونعيم الجنة وعذاب النار له أول ولا آخر له فكل منهما باق لكن شرعا لا عقلا ، لأن العقل يجوّز عدّمهما ، فالأقسام أربعة .

[ ١٤٦ ] قوله : ( لا يشاب بالعدم ) أي لا يخلط بالعدم ، والمراد من ذلك أنه لا يلحقه عدم ، لأن حقيقة المخالطة تقتضي الاجتماع ، والبقاء لا يجتمع مع العدم إلا أن يقدر مضاف : أي لا يشاب بجواز العدم ، وهو معنى البطلان في قول لبيد <sup>(٣)</sup> :

ألا كل شيء ماخلا الله باطل وكل نعيم لا محالة زائل

أي من نعيم الدنيا ، كما يدل عليه بقية القصيدة فلا يرد عليه نعيم الجنان ، واحترز المصنف بذلك من بقائنا فإنه يشاب بالعدم ويخلط به لأنه مقارنة استمرار الوجود زمانين فصاعدًا ، وهذا مستحيل في حقه تعالى ، لأن الزمان حركة الفلك ، أو مقارنة متجدد موهوم لمتجدد معلوم إزالةً للإبهام ، كما في قولك : « آتيك طلوع الشمس » فالزمان <sup>(٢)</sup> هو مقارنة الإتيان المتجدد الموهوم لطلوع الشمس المتجدد المعلوم ، وكل من حركة الفلك والمقارنة المذكورة حادث ، ولا يقترن بالحادث إلا من كان مثله ، ومحل كونه مستحيلًا إذا كان على وجه الحصر بأن يقال : وجوده ليس إلا في زمان ، وإلا فهو تعالى موجود قبل كل شيء وبعده ومعه .

(١) معناه أن القدم لا ينقطع في الأزل ولا فيما لا يزال ، وعلى هذا المعنى يحمل قولهم : كل ما ثبت قدمه
 استحال عدمه ، فمعناه أن القدم لا ينعدم أصلًا لا في الأزل ولا فيما يزال .

(٢) هو : أبو عقيل لبيد بن ربيعة بن مالك بن جعفر بن كلاب العامري. من شعراء الجاهلية الأشراف المجيدين ومن أصحاب المعلقات بإجماع الرواة ، أسلم وهاجر وسكن في المدينة ، أجمعت المصادر على أن لبيد لم يقل شعرًا كثيرًا في الإسلام . ( انظر : الأعلام ٥/٢٤٠ ، تاريخ الأدب العربي لعمر فروخ ٢٣١/١ وما بعدها ) . (٣) الزمان هو : فترة بين ( أي واقعة ) متغيرين ( أي حدث فيه نقصان وزيادة ). هل يمكن السير في الزمن ؟ في الإسراء والمعراج دليل على الخروج من الزمان والمكان .



- 114

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٢٤ – وَأَنَّهُ لِمَا يَنَالُ الْعَدَمُ مُخَالِفٌ، بُرِهَانُ هذَا الْقِدَمُ [١٤٨ - ١٤٨] [ ١٤٧ ] | قوله : ( وأنه لما ينال العدم مخالف ) أي : وواجب له أنه تعالى مخالف الخالفة | للحوادث التي يلحقها العدم فهو يفتح الهمزة من « أن » واسمها الضمير للحوادث | العائد عليه تعالى ، وخبرها مخالف ، ويتعلق به الجار والمجرور قبله ، وإنما قدمه لضرورة النظم ، و « ما » واقعة على الحوادث ، وعائدها محذوف ، وأنَّ وما دخلت عليه في تأويل مصدر معطوف على الوجود ، والتقدير : وواجب له تعالى مخالفته للحوادث التي يلحقها العدم ، وبذلك يندفع ما في حاشية الشيخ العدوي (١) من أن في كلام المصنف تسمحًا ، لأن الصفة مخالفته لا أنه مخالف ، ووجه اندفاع ذلك أن القاعدة سبك « أنَّ » المفتوحة بمصدر من خبرها وهو شائع في العربية فلا يقال فيه تسمح ، وجعلنا بذلك معطوفًا على الوجود أولى من جعله خبرًا لمبتدأ محذوف ، والتقدير : والصفة الثالثة من الصفات السلبية أنه ... إلخ ، وكلام الشيخ عبد السلام في هذا المقام حلّ معنى لا حلّ إعراب <sup>(٢)</sup> ، وإن أوهمت عبارته خلاف ذلك ، وإنما أسند المخالفة له تعالى لأنها تنزيه ، والموصوف به الله لا الحوادث ، وكما أنه تعالى مخالف للحوادث مخالف للأعدام الأزلية كما علم من وصفه بالوجود ، إذ هي ليست موجودة ، وقد ذكر الشيخ عبد السلام في هذا المقام أن الأعدام الأزلية من الحوادث ، وهو سهو ، لأن الأعدام الأزلية واجبة كما تقدم ، وقد ذكرها والده مثالا للعدم السابق ولم يجعلها من الحوادث ، والمخالفة لما ذكر عبارة عن سلب الجرمية والعرضية والكلية والجزئية ولوازمها عنه تعالى ، فلازم الجرمية التحيز ، ولازم العرضية القيام بالغير ، ولازم الكلية الكبر ، ولازم الجزئية الصغر إلى غير ذلك ، فإذا ألقي الشيطان في ذهنك أنه إذا لم يكن المولى جِرمًا ولا عرضا ولا كُلًّا ولا جُزءًا فما حقيقته ، فقل في رد ذلك : لا يعلم اللَّه إلا اللَّه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَيَّ ۖ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [ الشورى : ١١ ] . [ ١٤٨ ] قوله : ( برهان هذا القدم ) أي دليل ما ذكر من أنه مخالف للحوادث :

(١) العدوي هو : علي بن أحمد بن مكرم الصعيدي أبو الحسن ، الفقيه المالكي المصري ، شيخ شيوخ عصره ، ولد سنة ٢١١٨ه ، وتوفي سنة ١٨٩ه من تصانيفه : حاشية على شرح الجوهرة لعبد السلام ، حاشية على شرح القاضي زكريا على ألفية العراقي ، في المصطلح ( انظر : سلك الدرر ٢٠٦/٣ ، والأعلام ٢٦٠/٤ ) . (٢) في هذا المقام حل معنى لا حل إعراب فقد يتفق حل المعنى مع حل الإعراب وذلك غاية المنى . وقد يختلفان مثل أهلك والليل ، وحل المعنى : الحقق أملك قبل الليل ، وحل إعرابها يجب أن يخالف ذلك لأن الليل . ومن تصانيفه : من العام على شرح الجوهرة لعبد السلام ، حاشية على شرح القاضي زكريا على ألفية العراقي ، في المصطلح ( انظر : سلك الدرر ٢٠٦/٣ ، والأعلام ٢٦٠/٢ ) . وقد (٢) في هذا المقام حل معنى لا حل إعراب فقد يتفق حل المعنى مع حل الإعراب وذلك غاية المنى . وقد يختلفان مثل أهلك والليل ، وحل المعنى : الحق أهلك قبل الليل ، وحل إعرابها يجب أن يخالف ذلك لأن الليل منصوبة ، وحل معناها يجعلها مكسورة وإذا أردنا الإعراب : وسابق الليل ونص على ذلك المال الن جنى .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد يسمسم البيجوري على جوهرة التوحيد

دليل القدم فكلام المصنف على تقدير مضاف ، وتقرير البرهان أن تقول : لو لم يكن مخالفًا للحوادث لكان مماثلًا لها ولو كان مماثلًا لها لكان حادثًا ، كيف وقد ثبت قدمه بالدليل السابق ، ويصح إبقاء كلام المصنف على ظاهره ، فيكون نفس القدم هو الدليل على المخالفة ، لأن كل من وجب له القدم استحال عليه العدم ، ولاشيء من الحوادث يستحيل عليه العدم ، فلا شيء منها بقديم . فثبتت المخالفة <sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) قال أبو الحسن الأشعري : أجمعوا على أنه قلمان غير مشبه لشيء من العالم ، وقد نبه الله قلمان على ذلك بقوله : ﴿ لَيْسَ كَيشْلِهِ سَحَى مُن العالم ، وقد نبه الله قلمان على ذلك بقوله : ﴿ لَيْسَ كَيشْلِهِ سَحَى مُن العالم ، وقد نبه الله قلمان كذلك ، لأنه تعوله : ﴿ لَيْسَ كَيشْلِهِ سَحَى مُن العالم ، وقد نبه الله قلمان كذلك ، لأنه تعوله : ﴿ لَيْسَ كَيشْلِهِ مَن حَلَقه لاقتضى من الحدث والحاجة إلى الحدث له ما اقتضاه ذلك الذي أشبهه ، أو التعني من الحدث والحاجة إلى الحدث له ما اقتضاه ذلك الذي أشبهه ، أو التنفى ذلك شيبيها لشيء من خلقه ، وقد قلمات الأدلة على حدث جميع الحلق ، واستحالة قدمه ... وليس اقتضى ذلك قدم ما أشبهه من خلقه ، وقد قامت الأدلة على حدث جميع الحلق ، واستحالة قدمه ... وليس كونه قلال غير مشبه للخلق ينفي وجوده ، لأن طريق إثباته كونه تعالى على ما اقتضته العقول من دلالة أفعاله عليه كونه قلا غير مشاهدته. انشر 110 من الحدث (110 من الحدث في ما اقتضاد ذلك الذي أشبهه ، أو كونه قلا في من خلقه ، وقد قامت الأدلة على حدث جميع الحلق ، واستحالة قدمه ... وليس كونه قلا غير مشبه للخلق ينفي وجوده ، لأن طريق إثباته كونه تعالى على ما اقتضته العقول من دلالة أفعاله عليه دون مشاهدته. انظر : رسالة إلى أهل الثغر بياب الأبواب لأبى الحسن الأسمري (110 من 110 من المان المان من 110 م



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

مُنَزَّهًا أوصَافُهُ سَنيَّهُ [ ١٤٩ – ١٥٦ ] ٢٥ – قيامُهُ بِالَنَّفِسِ وَحِدَانِيَّة [١٤٩] | قوله : (قيامه بالنفس ) معطوف على الوجود بحذف حرف العطف قميمامه | والتقدير : وواجب قيامه بنفسه ف ( أل ) في النفس عوض عن المضاف **بـنـضسه** إليه (١) ، وقول الشارح « والصفة الرابعة من الصفات السلبية الواجبة له تسعسالح | تعالى قيامه بالنفس » حلّ معنى لا حلّ إعراب » كما تقدم ، وقد جعل بعضهم الباء في قوله « بالنفس » باء الآلة ، وأصله للسكتاني <sup>(٢)</sup> ، وفيه إساءة أدب ، وقد تخلص الشيخ يحيى الشاوي (٢) من إساءة الأدب بأن فائدة ذلك تظهر في المقابل : أى لا بغيره ، فالمعنى : أن الغير ليس آلة في قيامه تعالى ، فهو نظير ما سبق في وجوده لذاته لا لعلة ، ولكن الأولى أن الباء للسببية ، لأن الآلة واسطة الفعل ولا تناسب هنا ، كما لا يناسب جعلها للتعدية ، لأن مجرور الباء التي للتعدية يكون مفعولًا به معنى ، ك ﴿ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ [ البقرة : ١٧ ] ولا كذلك ما هنا ، وجعلها الشيخ الملوي بمعنى « في » فهي للظرفية المجازية ، فالمعنى قيامه في نفسه ليس باعتبار شيء آخر ، كما يقال : هذا العبد في نفسه يساوي كذا : أي لا باعتبار شيء آخر معه ، والمراد من النفس هنا الذات ، فإنها تطلق على الذات كما هنا ، وتطلق على الدم كما في قولهم : « مالا نفس له سائلة لا ينجس الماء » وعلى الأنفة كما في قولهم « فلان ذو نفس » وعلى العقوبة ، قيل : منه قوله تعالى : ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَنْسَكُمُ ﴾ [ آل عمران : ٢٨ ] أي عقوبته، والحق أنه يجوز إطلاق النفس على ذات الله تعالى من غير مشاكلة (٤) كما يدل له قوله تعالى : ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ [ الأنعام : ٥٤ ] خلافًا لمن

 (١) يشير البيجوري إلى أن ا لمراد من قول اللقاني ( قيامه بالنفس » هو قيامه بنفسه ، قال عوض عن المضاف إليه ومجيء ( أل » عوضًا عن المضاف إليه خلاف بين النحويين.

جاء في المُغني وحاشية الدسوقي عليه : أجاز الكوفيون ، وبعض المتقدمين من البصريين وكثير من المتأخرين نيابة ( أل » عن الضمير المضاف إليه ، وخرَّجوا على ذلك ﴿ فَإِنَّ لَبَلْنَةَ هِي الْمَارَى ﴾ والمانعون يقدرون هي المأوى له ، وقيد ابن مالك الجواز بغير الصلة ، وقال الزمخشري في ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلأَسَمَّة كُلَّهَا ﴾ إن الأصل أسماء المسميات . ( انظر : مغني اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام وبحاشيه حاشية الدسوقي ١٧٧٧ ) . (٢) هو : عيسى بن عبد الرحمن المالكي أبو مهدي السكتاني ، القاضي ، فقيه متكلم توفي في مراكش سنة (٢) هو : عيسى بن عبد الرحمن المالكي أبو مهدي السكتاني ، القاضي ، فقيه متكلم توفي في مراكش سنة (٢) هو : يحيى بن محمد بن محمد أبو زكريا ، المياني الجزائري ، مفسر من فقهاء المالكية ، ولد سنة ١٠٣٠هـ، وتوفي سنة ١٩٣١هـ ، من مصنفاته : حاشية على شرح أم البراهين للسنوسي ، والنوازل . ( انظر : الأعلام ١٠٤هـ م (٢) هو : يحيى بن محمد بن محمد أبو زكريا ، المياني الجزائري ، مفسر من فقهاء المالكية ، ولد سنة ١٠٣٠هـ م وتوفي سنة ١٩٣١هـ ، من مصنفاته : حاشية على شرح أم البراهين للسنوي ، وأصول النحو . (انظر الأعلام ١٠٩٨٧ ) .

= 1 1 4



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🛥

زعم أنها لا تطلق عليه تعالى إلا مشاكلة كما في قوله تعالى : ﴿ تَعَلَّمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَاً أَعَلَّمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [ الم<sup>ائدة</sup> : ١١٦ ] ومعنى قيامه بنفسه : عدم افتقاره تعالى إلى المحل : أي الذات التي يقوم بها ، لا بمعنى المكان ، لأن ذلك مُحلم من المخالفة للحوادث .

[ ١٥٠ ] وقال الغنيمي <sup>(1)</sup> : ولا مانع من حمل المحل على معنييه هنا ، وعدم افتقاره تعالى إلى المخصص : أي الموجد ، وهذا الثاني وإن كان يستغنى عنه بالقدم ، لكن تقدم أن العلماء لا يكتفون في هذا الفن بدلالة الالتزام لشدة خطر الجهل بالعقائد ، فمعنى القيام بالنفس شيئان : عدم افتقاره إلى المحل ، وعدم افتقاره إلى المخصص ، والدليل على عدم افتقاره إلى المحل أنه لو افتقر إلى محل لكان صفة ، ولو كان صفة لم يتصف بصفات المعاني والمعنوية ، وهي واجبة القيام به تعالى للأدلة الدالة على ذلك هذا خلف بفتح الحاء : أي يستحق أن يرمى به خلف الظهر ، أو بضمها أي كذب وباطل ، وإذا بفتح الحاء : أي يستحق أن يرمى به خلف الظهر ، أو بضمها أي كذب وباطل ، وإذا بعل ذلك بطل ما أدى إليه وهو كونه صفة ، فبطل ما أدى إليه أيضًا وهو افتقاره إلى محل ، وإذا بطل افتقاره إلى محل ثبت عدم افتقاره إلى محل وهو المطلوب ، والدليل على عدم افتقاره إلى المخصص أنه لو افتقر إلى مخصص لكان حادثًا كيف وقد سبق

[ ١٥١ ] ( تنبيه ) علم من ذلك أنه مستغن عن المحل والمخصص معًا ، وأما صفاته فهي مستغنية عن المخصص وقائمة بذاته تعالى ولا يعبر فيها بالافتقار إلى الذات لما فيه من الإيهام ، وقد أساء الفخر الأدب حيث أطلق لفظ الافتقار والاحتياج فيها ، وذوات الحوادث مفتقرة إلى مخصص ومستغنية عن الذات التي تقوم بها ، وصفات الحوادث مفتقرة إليهما معًا ، فالأقسام أربعة فتدبر .

[ ١٥٢ ] قوله : ( وحدانية ) معطوف على « الوجود » بحذف حرف العطف أي وواجب له وحدانية ، وما ذكره الشارح حلّ معنى لا حلّ إعراب كما سبق. وهي بفتح الواو نسبة إلى الوحدة ، فياؤها للنسب ، والألف والنون للمبالغة كما في « رقباني » نسبة للرقبة ، و « شعراني » نسبة للشعر. وقال يحيى الشاوي : لا يصح كون الياء للنسب ، إذ المراد ثبوت الوحدة نفسها لا ثبوت شيء منسوب إليها ، واختار جعلها

(١) هو : أحمد بن محمد بن علي شهاب الدين الحنفي المصري ، باحث له شروح وحواش في الأصول والعربية ، فقيه توفي سنة ١٠٤٤ هـ ، من مصنفاته : تحقيق النسب في المنطق ، نهجة الناظرين في محاسن أم البراهين. ( انظر : الأعلام ٢٣٧/١ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

للمصدر كما في الضاربية . وأجاب الأولون بأن الشيء ينسب لنفسه مبالغة. ومبحث الوحدانية أشرف مباحث هذا الفن ، ولذلك سمي باسم مشتق منها فقيل « علم التوحيد» ولعظم العناية به كثر التنبيه والثناء عليه في الآي القرآنية، فقال تعالى : ( وَإِلَنَهُكُم إِلَنَهُ وَحِدًا لَا اللَّهُ وَ الرَّحَمَنُ الرَّحِمُ ﴾ [ البقرة : ١٦٣ ] إلى غير ذلك من الآيات ، والمراد منها هنا : وحدة الذات والصفات ، بمعنى عدم النظير فيهما ، وأما وحدة الذات بمعنى عدم التركب من أجزاء ، فسبقت في المخالفة للحوادث ، ووحدة الصفات بمعنى عدم تعددها من جنس واحد كقدرتين فأكثر وعلمين فأكثر وهكذا ، فستأتي في قوله : « ووحدة أوجب لها » ووحدة الأفعال بعنى أنه لا تأثير لغيره في فعل من الأفعال ، فستأتي أيضًا في قوله : « فخالق لعبده وما عمل » .

[ ١٥٣ ] والحاصل أن الوحدانية الشاملة لوحدانية الذات ووحدانية الصفات ووحدانية الأفعال تنفي كمومًا خمسة : الكم المتصل في الذات وهو تركبها من أجزاء ، والكم المنفصل فيها وهو تعددها بحيث يكون هناك إله ثان فأكثر ، وهذان الكمان منفيان بوحدة الذات ، والكم المتصل في الصفات وهو التعدد في صفاته تعالى من جنس واحد كقدرتين فأكثر ، وبحث في هذا بأن الكم المتصل مداره على شيء ذي أجزاء ولا كذلك معدرتين فأكثر ، وبحث في هذا بأن الكم المتصل مداره على شيء ذي أجزاء ولا كذلك في الصفات ، والكم المنصل في الصفات وهو التعدد في صفاته تعالى من جنس واحد الصفات ، والكم المتصل في الصفات وهو التعدد في صفاته تعالى من جنس واحد في الصفات ، وبحث في هذا بأن الكم المتصل مداره على شيء ذي أجزاء ولا كذلك في الصفات ، ويجاب بأنهم نزلوا كونها قائمة بذات واحدة منزلة التركب ، والكم المنفصل في الصفات ، ويجاب بأنهم نزلوا كونها قائمة بذات واحدة منزلة التركب ، والكم المنفصل في الصفات ، ويجاب بأنهم نزلوا كونها قائمة بذات واحدة منزلة التركب ، والكم المنفصل في الصفات ، ويجاب بأنهم نزلوا كونها قائمة بذات واحدة منزلة التركب ، والكم المنفصل في الصفات ، ويجاب بأنهم نزلوا كونها قائمة بذات واحدة منزلة التركب ، والكم المنفصل في الصفات ، ويجاب بأنهم نزلوا كونها قائمة بذات واحدة منزلة التركب ، والكم المنفصل في الموف وي الصفات ، وهو أن يكون لغير الله صفة تشبه صفته تعالى ، كأن يكون لزيد قدرة يوجد بجميع الأشياء ، وهذان الكمان منفيان بوحدانية الصفات ، والكم المنفصل في الأفعال بعميع الأشياء ، وهذان الكمان منفيان بوحدانية الأفعال ، وايما ينسب الفعل له على وجه الحميع وهو أن يكون لغير الله فعل من الأفعال على وجه الإيجاد ، وإنما ينسب الفعل له على وجه الكرب والاحتيان ، والكم منفي بوحدانية الأفعال ، وفي ذلك رد على المتزلة وهو أن يكون لغير الله معل من الأفعال على وجه الإيجاد ، وإنما ينسب الفعل له على وجه الكسب والاحتيار . وهذا الكم منفي بوحدانية الأفعال ، وفي ذلك رد على المتزلة الكسب والاحتيان ، والخيان ، وايم ذلك رد على المتزلة الكسب والاحتيان مان الله عالى ، وايم م مغي وحمل الجوس أممان منهم ، إذ الجوس ألغال ، وفي ذلك ما منهم ، إن القائ بأن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية ، وإنما ما يكفروا بذلك لاعترافهم بأن القائ ما ما ملغ ، لكن الراجح عدم كفرم .

وأما الكم المتصل في الأفعال فإن صورناه بتعدد الأفعال فهو ثابت لا يصح نفيه ، لأن أفعاله كثيرة من خلق ورزق وإحياء وإماتة إلى غير ذلك ، وإن صورناه بمشاركة غير اللَّه له في فعل من الأفعال فهو منفي أيضًا بوحدانية الأفعال ، ودليل الوحدانية بالمعنى المراد هنا وهو وحدة الذات والصفات بمعنى عدم النظير فيهما : أنه لو تعدد الإله كأن يكون هناك إلهان لما وجد شيء من العالم ، لكن عدم وجود شيء من العالم باطل لأنه موجود



110.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

بالمشاهدة ، فما أدّى إليه وهو التعدّد باطل ، وإذا بطل التعدد ثبتت الوحدانية وهو المطلوب ، وإنما لزم من التعدد كأن يكون هناك إلهان عدم وجود شيء من العالم لأنهما إما أن يتفقا وإما أن يختلفا ، فإن اتفقا فلا جائز أن يوجداه ممّا ، لئلا يلزم اجتماع مؤثرين على أثر واحد ، ولا جائز أن يوجداه مرتبًا بأن يجده أحدهما ثم يوجده الآخر ، لئلا يلزم تحصيل الحاصل ، ولا جائز أن يوجد أحدهما البعض والآخر البعض ، للزوم عجزهما حينئذ ، لأنه لما تعلقت قدرة أحدهما بالبعض سد على الآخر طريق تعلق قدرته به فلا يقدر على مخالفته ، وهذا عجز ، وهذا يسمى برهان التوارد لما فيه من تواردهما على شيء ، وإن اختلفا بأن أراد أحدهما إيجاد العالم والآخر إعدامه فلا جائز أن ينفذ مرادهما ، لئلا يلزم عليه اجتماع الضدين ، ولا جائز أن ينفذ مراد أحدهما دون الآخر ، للزوم عجز من لم ينفذ مراده ، والآخر مثله لانعقاد الماثلة بينهما .

[ ٤ ٥ ٢ ] ويحكى عن ابن رشد <sup>(1)</sup> : أنه إذا نفذ مراد أحدهما دون الآخر كان الذي نفذ مراده هو الإله دون الآخر ، وتم دليل الوحدانية ، وهذا يسمى برهان التمانع لتمانعهما وتخالفهما ، وقد ذكر المولى سبحانه وتعالى هذا الدليل في قوله تعالى : ﴿ لَوَ كَانَ فِيماً عَالِمَةُ إِلَا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ [الأنبياء : ٢٢ ] أي لو كان فيهما جنس الآلهة غير اللَّه لم توجداً ، كن عدم وجودهما باطل لمشاهدة وجودهما ، فبطل ما أدى إليه وهو وجود جنس الآلهة غير اللَّه لم توجداً ، غير اللَّه ا م توجداً ، في تار لكن عدم وجودهما باطل لمشاهدة وجودهما ، فبطل ما أدى إليه وهو وجود جنس الآلهة غير اللَّه لم توجداً ، غير اللَّه ، فثبت أن اللَّه واحد وهو المطلوب ، فليس المحال الجمع فقط ، بل المحال جنس الآلهة غير اللَّه ، و «إلا » في الآية اسم بمعنى غير ، وليست أداة استثناء لفساد المعنى حيئذ ، في ما اللَّه الم عن علي اللَّه ، فثبت أن اللَّه واحد وهو المطلوب ، فليس المحال الجمع فقط ، بل المحال جنس الآلهة غير اللَّه ، و «إلا » في الآية اسم بمعنى غير ، وليست أداة استثناء لفساد المعنى حيئذ ، في ما أنه المعنى عليه : لو كان فيهما آلهة ليس فيهم اللَّه لفسدتا ، فيقتضي بمفهومه أنه لو كان أن المعنى على على ذلك أن الآية حجة قطعية وهو التحقيق خلافا لما جرى عليه المحا المعنى على فيهم اللَّه لفسدتا ، فيقتضي بمفهومه أنه لو كان وينهما آلهة فيهم اللَّه لم تفسدا ، وهو باطل ، والمراد بالفساد : عدم الوجود كما قررته ، وينهما آلهة فيهم اللَّه لم تفسدا ، وهو باطل ، والمراد بالفساد : عدم الوجود كما قررته ، وينهما آلهة فيهم اللَّه لم تفسدا ، وهو باطل ، والمراد بالفساد : عدم الوجود كما قررته ، وينهما آلهة فيهم اللَّه لم تفسدا ، وهو باطل ، والمراد مالفساد : عدم الوجود كما قررته ، وينهما آلهة فيهم اللَّه الم تفسدا ، وهو التحقيق خلافا لما جرى عليه الساد من أنها حجة إلى المحمام مع كون التلازم فيها على هذا ، لأنه لا يلزم حصول حجة إقاعية : أي يقنع بها الخصم مع كون التلازم فيها عليا على هذا ، لأنه لا يلزم حصول حجة إقاعية : أي يقنع ما الخصم مع كون التلازم فيها عليا مرى مالها ، وألماد بالفعل ، وقد شنعوا على الساد بالفعل ، وقد شنعوا على السعد في ذلك حتى قال عبد اللطيف الكرماني (٣٠ : إنه في الفساد بالفعل ، وقد شنعوا على السعد في ذلك حتى قال عبد اللمول الكرماني (٢٠ : إنه الفساد الفساد بال

(١) هو : محمد بن أحمد بن محمد بن رشد الأندلسي ، أبو الوليد الفيلسوف ، ويلقب بابن رشد الحفيد ، تمييرًا عن جده . ولد سنة ٢٠ ه ه ، وتوفي سنة ٩٩٥ ه ، وله نحو خمسين كتابًا منها : بداية المجتهد ، تهافت التهافت ، علم ما بعد الطبيعة ، والكليات . ( انظر : شذرات الذهب ٢٢٠/٤ ، والأعلام ٣١٨/٥) . (٢) هو : عبد اللطيف بن عبد العزيز بن أمين الدين ، فقيه حنفي من البارزين توفي سنة ٨٠١ ه ، من مصنفاته : شرح تحفة الملوك ، مبارق الأزهار في شرح مشارق الأنوار ، شرح مجمع البحرين لابن الساعاتي . ( انظر : الأعلام ٩٥/٤ ٥) .



---- 117

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

تعييب لبراهين القرآن وهو كفر. وأجاب علاء الدين تلميذ السعد <sup>(١)</sup> بأن القرآن محتو على الأدلة الإقناعية لمطابقة حال بعض القاصرين، وتجويز الاتفاق إنما هو ببادئ الرأي ، وعند التأمل لا يصح صلح بين إلهين ، إذ مرتبة الألوهية تقتضي الغلبة المطلقة كما يشير له قوله تعالى : ﴿ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَيْهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعَضْهُمُ عَلَىٰ بَعَضِّ ﴾ [ المؤمنون : ٩١ ] .

[ ١٥٥ ] قوله : ( منزها ) حال من الضمير في قوله : ( فواجب له ... ) إلخ فالمعنى أنه تعالى وجبت له هذه الصفات حال كونه منزهًا ، فهي حال لازمة مثل : دعوت الله سميعًا ، وهي مؤكدة للصفات السابقة وكذلك جملة قوله : ( أوصافه سنية ) فهي حال أيضًا من الضمير المذكور فهي حال مترادفة ، ويجوز أن تكون حالًا من الضمير في « منزهًا » فهي حال متدخلة .

[ ١٥٦ ] ومعنى قوله : ( سنية ) أنها تشبه السنا بالقصر وهو النور ، بجامع الاهتداء، فيهتدي بها أي بأثرها لأنه المشاهد لنا ، كما يهتدي بالسنا الذي هو النور ، فالنسبة على وجه التشبيه ، وليس المراد أنه قام بها السنا وهو النور ؛ لأن النور عرض يستحيل قيامه بالصفة ، أو معناه : رفيعة ، فيكون لفظ « سنية » مأخوذًا من السناء بالمد بمعنى الرفعة المعنوية <sup>(٢)</sup> .

(١) هو : محمد بن محمد بن محمد البخاري علاء الدين ، فقيه من كبار الحنفية ، توفي سنة ٨٤١هـ ، من مصنفاته : الملجمة للمجسمة ، نزهة النظر في كشف حقيقة الإنشاء والخبر . ( انظر : شذرات الذهب ٢٤١/٧ ، والأعلام ٤٧/٧ ) .

(٢) جاء في شرح الصاوي على الجوهرة : قوله : ( سنية ) إما من ( السنا ) بالقصر بمعنى الضياء ، أي صفاته كالضياء بمعنى النور بجامع الاهتداء ، لأنه يهتدى بآثارها ، أو من ( السناء ) بالمد بمعنى الرفعة ، لأنها مرتفعة ومنزهة عن النقائض ، فأوصافه سبحانه وتعالى رفيعة جميلة جليلة ، فمن تعلق بها ، ونظر لها وشاهدها لم يحكم بقبيح شيء . قال بعض العارفين : –

إذا ما رأيت الله في الكل فاعلًا رأيت جسيع الكائنات ملائحا وإن لم تـر إلا مـظـاهـر صـنـعـه حـجبت فصيرت الحسـان قـبـاتحا انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ( ١٥٨ ، ١٥٩ ) . تحقيق د . عبد الفتاح البزم .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد <del>ـ</del>

٢٦ - عَنْ ضِدٍّ أو شِبْهِ أَوْ شَرِيكِ مُطْلَقًا وَوَالدِ كَذَا الوَلَدُ وَالأَصْدِقَا [ ١٦٧ - ١٦٧ ]

111 =

[ ١٥٧ ] قوله : ( عن ضد ) أي مضاد له تعالى ، والجار والمجرور متعلق بقوله «منزهًا » ، والضدان هما الأمران الوجوديان اللذان بينهما غاية الخلاف لا يجتمعان ، فلو فرض أن لله ضدًّا في ذاته أو صفاته لوجب ارتفاع ذاته أو صفاته ارتفاعًا مطلقًا إن ثبت الضد دائمًا أو ارتفاعًا مقيدًا بحالة وجود الضد إن لم يثبت دائما ؛ لأنه متى ثبت أحد الضدين ارتفع الآخر ، والفرض أنه واجب الوجود قديم وكذا صفاته . هذا خلف بفتح الحدين ارتفع الآخر ، والفرض أنه واجب الوجود قديم وكذا صفاته . هذا خلف بفتح الحدين ارتفع الآخر ، والفرض أنه واجب الوجود قديم وكذا صفاته . هذا خلف بفتح الحاء : أي يستحق أن يرمى خلف الظهر ، أو بضمها : أي كذب وباطل كما تقدم . [ ١٥٨ ] قوله : ( أو شبه ) معطوف على « ضد » وأو بمعنى الواو ، وإنما عبر الناظم تنزيه الله بد « أو » لضرورة النظم <sup>(١)</sup> ، والشبه والشبيه بمعنى : كالحب والحبيب ، عن الشبه وذلك المعنى هو المساوي في أغلب الوجوه ، والنظير : هو المساوي ولو في بعض الوجوه ، والمثيل هو المساوي في جميع الوجوه ، لكن المراد بالشبه هنا : مطلق المثابه ، فيشمل كلًّا منهما ، فليس له تعالى مشابه في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله المثابه ، في مغانه ولا يو منهما ، فليس له تعالى مشابه في ذاته ولا في مطلق

[ ۱۰۹] قوله : ( شریك ) معطوف على « ضد » بحذف حرف تنزیه الله العطف. عن الشریك

[ ١٦٠ ] وقوله : ( مطلقًا ) أي : في ذاته أو صفاته أو أفعاله ، ولا تكرار في كلامه ، لأن مراده بالشبه : المشابه من المكنات ، ومراده بالشريك : المشارك من القدماء فتغايرا ، ودليل تنزيهه تعالى عن الشريك : هو دليل الوحدانية .

[ ١٦٦] تنزيه الله عن الولد عن الولد

[ ١٦٢ ] وقوله : ( كذا الولد ) خبر مقدم ومبتدأ مؤخر : أي الولد كالوالد في وجوب تنزه الله عنه ، فليس عيسي ولدًا ، بل خلقه الله تعالى بلا أب كما خلق آدم بلا

( ١) مجيء أو للجمع المطلق كالواو قاله الكوفيون ، والأخفش والجرمي واحتجوا بقول توبة : وقـد زعـمـت لـيـلـي بـأنـي فـاجـر لـنـفسـي تـقـاها أو عليـهـا فـجـورهـا

أي لها تقاها ، وعليها فجورها ، فكون التقوى له ، وكون الفجور عليه ثابتان لنفسه . ( انظر : مغني اللبيب وبهامشه حاشية الدسوقي ٤٧/١ طبعة دار السلام للطباعة والنشر ) .



أب ، بل آدم أغرب حيث خلقه من تراب بلا أب ولا أم ، فليس غيره تعالى منفصلًا عنه [ ١٦٣ ] قوله : ( والأصدقا ) أي ومنزهًا عن الأصدقاء ، وليس الجمع مرادًا ، بل الصديق : المراد الجنس المتحقق ولو في واحد ، ولذا قال المصنف في كبيره : ويجب معناه التنزه عن جنس الأصدقاء ، والصديق هو الصادق في وده بحيث يكون معك في الحق ، ويضر نفسه لينفعك ، وإذا حصل لك مشقة من كدرات الزمان شتت أمره ليجمع أمرك ، كما قال بعضهم :

إن صديق الحق من كان معك ومن يضر ففسه لينفعك ومن إذا ريب الزمان صدعك شتت فيك شمله ليجمعك وهو نادر جدًّا في هذا الزمان .

[ ١٦٤] والمحال أن يكون لله صديق على الوجه المعتاد من أن كلًّا يعاون الآخر تنزيه الله وينفعه ، فلا ينافي أن يكون للَّه صديق بمعنى المخلص في عبادته تعالى ، عمرين الأصدقاء المحال .

[ ١٦٥ ] وكما أنه يستحيل على الله الأصدقاء يستحيل عليه الأعداء على الوجه المعتاد من أن كلًّا يؤذي الآخر ويضره ، فلا ينافي أن يكون للَّه عدوّ بمعنى المخالف لأمره كما في قوله تعالى : ﴿ وَبَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَآَءُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ ﴾ [ فصلت : ١٩ ] .

[ ١٦٦٦] والأصل القاطع في ذلك المؤكد للدليل العقلي قوله تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِشَلِهِ سورة شقى \* وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [ الشورى : ١١ ] وقوله : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ المحدُ ﴾ [ الإخلاص : ١ ] إلى آخر السورة التي تسمى سورة الإخلاص ، نوولها نوولها أن المشركين سألوا رسول اللَّه يَشْتِ عن ربه فقالوا : صف لنا وسبب نزولها أن المشركين سألوا رسول اللَّه يَشْتِ عن ربه فقالوا : صف لنا ربك ، أمن ذهب أم من فضة <sup>(١)</sup> ؟ وقد نفت هذه السورة أنواع الكفر الثمانية ، لأن قوله : فُلْ هُوَ آللَّهُ أَحَدُ ﴾ [ الإخلاص : ١ ] نفى الكثرة والعدد ، وقوله : ﴿ أَلَنَّهُ ٱلعَسَمَدُ ﴾ [الإخلاص : ٢ ] وهو الذي يقصد في الحوائج : نفى القلة والنقص ، وقوله : ﴿ لَمْ يَسَلِّرُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ [الإخلاص : ٢ ] نفى العلمو اي النقص ، وقوله : ﴿ أَنَ يُحَونُ معلولًا يُولَدُ ﴾ [الإخلاص : ٢ ] نفى العلمو اي أن يكون تعالى علة لغيره وأن يكون معلولًا لغيره ، وقوله : ﴿ وَلَمْ يَكُن لَمُ حَقُوًا أَحَدُ ﴾ [ الإخلاص : ٤ ] نفى الشبيه والنقص ، وقوله : ﴿ وَلَمْ يُولَمْ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي كتاب تفسير القرآن باب ومن سورة الإخلاص ، ٥/ ٤٥ ( ٣٣٦٤ ) من حديث أبي بن كعب .



[ ١٦٧ ] وفي الآية السابقة إشكال مشهور وهو أن الكاف بمعنى مثل ، فيصير المعنى : ليس مثل مثله شيء فالمنفى مثل المثل ، فتوهم الآية حينئذ وجود المثل ! وأجيب عن ذلك بأجوبة منها : أن الكاف صلة : أي زائدة لتأكيد نفى المثل ، فالمعنى انتفى المثل انتفاء مؤكدًا ومنها أن المثل بمعنى الصفة ، فالمعنى : ليس كصفة الله شيء ، ومنها أن الآية من باب الكناية <sup>(١)</sup> على حد « مثلك لا يبخل » تريد : أنت لا تبخل ، ووجه كونها من باب الكناية أنه يلزم من نفى مثل المثل نفى المثل ، لأنه لو فرض وجود المثل لكان الله مثلًا لذلك المثل ، وهو لا يصح نفيه لوجوب وجوده ، وقد دلت الآية على نفى مثل المثل فلزم من ذلك نفى المثل ، وهذا هو المراد ، فالقصد نفى مثله تعالى بأبلغ وجه . إذ الكناية أبلغ من التصريح لتضمنها إثبات الشيء بدليل <sup>(٢)</sup>

(١) الكناية : إطلاق اللفظ مع إرادة معناه ولازمه قد تكون حقيقية وقد تكون مجازًا .
(٢) قال الصاوي في شرحه على جوهرة التوحيد : في آية : ٩ ليس كمثله شيء " سؤال مشهور وهو أن الجمع يبين الكاف ومثل يوهم محالًا في حقه تعالى ؛ لأن الكاف بمعنى مثل ، و النفي إنما سلط عليها ، وهو باطل من وجهين :
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحدهما : أن المقصود من الآية نفي مثل ذاته ، لا نفي مثل مثله .
أحمين علي الثل يقتضي إثبات المثل ومو محال .
٢ – الكاف وزئد لغي الشبيه ، أي : انتفى المثل انتفاء مؤكدًا ، لا أنه من نفي المؤكد الذي هو مثل المثل .
حتى يتوهم بقاء المثل .
٣ – مثل بمعنى المثل [ بفتحتين ] أي : الصفة .
٣ – مثل بمعنى المثل [ بفتحتين ] أي : الصفة .
٣ – مثل بمعنى نفس نحو : ﴿ فَإِنْ عَامَنُوًا بِعِنْلِ مَا عَامَنُمُ بِهِ .
٢ – مثل بمعنى نفس نحو : ﴿ فَإِنْ عَامَنُولُ بِعِنْمُ مانه من مؤله .
٣ – مثل بمعنى نفس نحو : ﴿ فَإِنْ عَامَنُولُ عامَنُهُ بِهِ .
٣ – مثل بمعنى المثل [ بفتحتين ] أي : الصفة .
٥ – الآية من باب الكناية .



=حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٢٧ – وقُدْرَةٌ إرَادَةٌ وَغَايَرَتْ أَمْرَاوَعِلْمَاوَالرَّضا كَمَا نَبَتْ [١٦٨ - ١٧٧] [ ١٦٨ ] قوله : (وقدرة ) لما تكلم على الصفة النفسية وعلى الصفات السلبية شرع يتكلم على صفات المعاني مقدمًا لها على الصفات المعنوية لكونها كالأصل لها والإضافة في صفات المعاني للبيان ، فالمراد الصفات التي هي المعاني <sup>(()</sup> ، ويصح أن تكون على معنى ( من ) كما نص عليه السكتاني وسيدي يحيى الشاوي ، وقد نص عليه أيضًا في شارح الوسطى ، فالمعنى صفات من المعاني باعتبار المعاني من حيث هي الشاملة لكل موجود من صفات القديم والحادث كالبياض ونحوه ، ووقع في بعض العبارات : ولا يصح أن تكون على معنى ( من » .

قال العلامة الأمير : ولا وجه له فلعله تحريف <sup>(٢)</sup> ا هـ ، والمعاني : جمع معنى ، وهو لغة : ما قابل الذات ، فيشمل النفسية والسلبية ، واصطلاحًا : كل صفة قائمة بموصوف موجبة له حكمًا ، ككونه قادرًا فإنه لازم للقدرة ، وفي الحقيقة المعاني والمعنوية متلازمان ، لكنهم لاحظوا الوجودي أصلًا لغيره .

[١٦٩٩] وبدأ المصنف من صفات المعاني بالقدرة لظهور تأثيرها فقال : (وقدرة ) المقدرة : أي وواجب له قدرة ، فهو معطوف على الوجود ، وهي لغةً : القوة تعريفها والاستطاعة كما قاله المؤلف في كبيره ، وعرفًا : صفة أزلية قائمة بذاته تعلى يتأتى بها إيجاد كل ممكن وإعدامه على وفق الإرادة ، وهذا رسم لا حدّ حقيقى ، وهكذا سائر التعاريف المذكورة للصفات ، لأنه لا يعلم كنه ذاته وصفاته أي حقيقى ، وهكذا سائر التعاريف المذكورة للصفات ، لأنه لا يعلم كنه ذاته وصفاته أي تعلقها الصلوحي <sup>(1)</sup> القديم ، ويقال له الصلاحي القديم : وهو صلاحيتها في الأزل تعلقها الصلوحي <sup>(1)</sup> القديم ، ويقال له الصلاحي القديم : وهو صلاحيتها في الأزل الإيجاد والإعدام فيما لا يزال ، وتتعلق بعدمنا فيما لا يزال قبل وجودنا وباستمرار الوجود بعد العدم ، وباستمرار العدم بعد الوجود تعلق قبضه في هذه الثلاثة ، بمعنى أن المكن في قبضة القدرة <sup>(1)</sup> ، فإن شاء اللَّه أبقاه على عدمه أو على وجوده ، وإن شاء أوجده أو أعدمه ، وتتعلق بإيجادنا بالفعل بعد العدم السابق ، وبإعدامنا بالفعل

(١ ) تسمى صفات المعاني بالصفات الذاتية ، لأنها لا تنفك عن الذات ، كما تسمى بالصفات الوجودية ، لأنها متحققة باعتبار نفسها.انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ( ١٦٥ ) . (٢) بل وجهه أن الوجود للذات والصفات من قبيل المشترك لا من قبيل المتواطئ حتى يشترك فيه القديم والحادث .

(٣) الصلوحي : أي ما بالقوة .

---- ١٢.

(٤ ) القدرة لا تتعلق إلا بالمكن أي تتعلق بالمستحيل و الواجب .



141

بعد الوجود ، وبإيجادنا بالفعل حين البعث تعلقًا تنجيزيًّا حادثًا في هذه الثلاثة ، تعلقات | فأقسام تعلقات القدرة سبعة تفصيلًا : صلوحي قديم ، وتعلقات القبضة ثلاثة ، والتعلقات التنجيزية ( ) ثلاثة ؛ فالجملة ما ذكر كما وضحه القدرة : أقسامها شيخنا (٢) في رسالته ، وأما العدم الأزلى فلا تتعلق به القدرة لأنه واجب ، وذهب الأشعري إلى أنها لا تتعلق بإعدامنا بعد وجودنا ، بل إذا أراد اللَّه عدم المكن قطع عنه الإمدادات فينعدم بنفسه كالفتيلة إذا انقطع عنها الزيت انطفأت بنفسها ، وفي قولنا : « بها » إشارة إلى أن التأثير حقيقة للذات ، و إسناد التأثير إلى القدرة مجاز لكونها سببًا فيه ، ويحرم أن يقال : القدرة فعالة ، أو انظر فعل القدرة ، أو نحو ذلك ، لما فيه من إيهام أنها المؤثرة بنفسها ، فإن قصد ذلك كفر والعياذ بالله تعالى ، ويخرج بقولنا: « كل ممكن » الواجب والمستحيل فلا تتعلق بكل منهما ، لأنها إن تعلقت بالواجب فلا يصبح أن تعدمه ؛ لأنه لا يقبل العدم ، ولا يصح أن توجده ؛ لأنه يلزم منه تحصيل الحاصل ، وإن تعلقت بالمستحيل فعلى العكس من ذلك ، وما في اليواقيت (٣) للشعراني عن ابن العربي ( <sup>¢</sup> أنه تعالى يقدر على خلق المحال عقلًا ، وأنه دخل الأرض المخلوقة من بقية خميرة طينة آدم ، وهي مدينة إنما تدخلها الأرواح فرأى فيها ذلك بعينه ، كلام لا يجوز اعتقاد ظاهره ، وقد نُقل أنه مدسوس عليه .

[ ١٧٠] وقد شنع السنوسي في شرح الصغرى على ابن حزم <sup>( °</sup> في قوله : الله قادر أن يتخذ ولدًا و إلا كان عاجزًا ، ولم يعقل أن العجز إنما يكون إذا كان المتعلق من وظائف القدرة بأن كان يقبل الوجود لذاته ، ويلزم عليه أن المولى قادر على إعدام قدرته بل وعلى إعدام ذاته ، وفي ذلك غاية الفساد . وقد سأل إبليس إدريس : هل يقدر المولى

(١) التنجيزي : ما بالفعل .
(٢) هو : محمد بن شافعي الشافعي وقيل : شافع المعروف بالفضالي فقيه مصري شافعي وهو أستاذ الباجوري توفي سنة ١٢٣٦ من مصنفاته : كفاية العوام فيما يجب عليهم من علم الكلام ، رسالة في «لا إله إلا الله ».
(١) هو : محمد بن شافعي الشافعي وقيل : شافع المعروف بالفضالي فقيه مصري شافعي وهو أستاذ الباجوري توفي سنة ١٢٣٦ من مصنفاته : كفاية العوام فيما يجب عليهم من علم الكلام ، رسالة في «لا إله إلا الله ».
(١) هو : محمد بن علي من محمد بن العربي ، محيى الدين ، الحاتمي الطائي ، الملقب بالشيخ الأكبر ،
(١) هو : محمد بن علي بن محمد بن العربي ، محيى الدين ، الحاتمي الطائي ، الملقب بالشيخ الأكبر ، الصوفي المشهور ، ولد سنة ٢٥٥ ما وتوفي سنة ١٣٨ هـ ، له أكثر من أربعمائة كتاب ، من أشهرها : الفتوحات المكية . ( انظر : شذرات الذهب ٥٩٠٥ ، الأعلام ٢٨١٦٦) .
(٢) هو : على بن أحمد بن سعيد ابن حزم أبو محمد ، شافعي المذهب ثم انتقل إلى مذهب أهل الظاهر ، أمعر أمع المائي ، والفصل في المل رام هو الخلور ، والناسخ والمنس على منة ٢٥٩٠ ، وتوفي سنة ٢٥٦ ما الأعلام ٢٩١٢٦) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

أن يدخل الدنيا في قشرة البندقة ، فنخسه في عينيه بالإبرة ففقاًها قال بعضهم : وأرجو أن تكون اليمنى ، وقال له : إن المولى قادر أن يدخل الدنيا في سم الخياط ، بمعنى أنه يصغر الدنيا أو يوسع سم الخياط وإلا كان محالًا ، فإن تداخل الأجرام المتكاثفة واجتماعها في حيز واحد مستحيل ، وإنما لم يفصل سيدنا إدريس الجواب لإبليس لأنه متعنت ، وشأن المتعنت الزجر ، وإنما فقاً عينه لأنه أراد بهذا السؤال إطفاء نور الإيمان ، فأطفأ نور بصره ، لأن الجزاء من جنس العمل . ومعنى قولنا : « على وفق الإرادة » أن ما خصصه الله بإرادته أبرزه بقدرته <sup>(1)</sup> ، فتعلق الإرادة لكونه أزليًا سابق على تعلق القدرة لكونه تنجيزيًا حادثًا ، فالترتيب بين التعلقين لا بين الصفتين ، لأن التقديم لا ترتيب فيه وإلا كان المتأخر حادثًا . ودليل وجوب القدرة له تعالى أن تقول : الله صانع قديم له مصنوع حادث ، وكل من كان كذلك تجب له القدرة ، فالله تجب له القدرة . قوله : (إرادة ) معطوف على « الوجود » بحذف حرف العطف : أي الإرداة :

المكنات المتقابلات الستة المنظومة في قول بعضهم :

- 144

الممكنيات المتقابيلات وجودنا والعدم الصفات

أزمينة أمكنية جمهات كذا المقادير روى الشقات

ومعنى كونها متقابلات : أنها متنافيات ؛ فالوجود يقابل العدم وبالعكس فهما قسم أول، وبعض الصفات يقابل بعضًا، فكونه أبيض مثلًا يقابل كونه أسود وهذا قسبم ثان، وبعض الأزمنة يقابل بعضًا، فكونه في زمن الطوفان مثلًا يقابل كونه في زمن سيدنا محمد وهذا قسم ثالث، وبعض الأمكنة يقابل بعضًا، فكونه في مكان كذا كمصر يقابل كونه في مكان غيره كبولاق وهذا قسم رابع، وبعض الجهات يقابل بعضًا، فكونه في جهة المشرق يقابل كونه في جهة المغرب وهذا قسم خامس، وبعض المقادير يقابل بعضًا، فكونه طويلًا مئلًا يقابل كونه في جلهة المغرب وهذا قسم سادس، ونع ولنا : « قديمة » ردّ على الكرامية حيث قالوا بأنها صفة حادثة قائمة بالذات، وفي قولنا : « زائدة على الذات » ردّ على ضرار <sup>(٢)</sup> –

(١) القدرة لا تتعلق إلا بالممكن أي لا تتعلق بالمستحيل والواجب . (٢) هو : ضرار بن عمرو الغطفاني قاضٍ من كبار المعتزلة ثم خالفهم فكفروه وتبرءوا منه ، وصنف نحو ثلاثين كتابًا ، توفي نحو سنة ١٩٠ هـ . ( أنظر : الأعلام ٢١٥/٣ ) .



من المعتزلة – حيث قال : إنها نفس الذات ، وفي قولنا : « قائمة به » ردّ على الجبّائي <sup>(1)</sup> – من المعتزلة – حيث قال : إنها صفة قائمة لا بمحل ، وفيه رد أيضا على النجار <sup>(٢)</sup> حيث قال : إنها صفة سلبية ، وفسرها بعدم كون الفاعل ساهيّا أو مكرهًا ، والصفة السلبية لا قيام لها لكونها أمرًا عدميّا . وذهب الكعبي <sup>(٢)</sup> ومعتزلة بغداد إلى أن إرادته تعالى لفعل غيره : أمره به ، ولفعله : علمه به . وذهب بعضهم إلى أنها الرضا ، وسيأتي الرد عليهم بقوله : ( وغايرت أمرًا ... ) إلخ وفي قولنا « تخصص المكن » إشارة للتعلق التنجيزي القديم ، وهو تخصيص الله الشيء أزلًا بالصفات التي يعلم أنه إشارة للتعلق التنجيزي القديم ، وهو تخصيص الله الشيء أزلًا بالصفات التي يعلم أنه يوجد عليها في الخارج ، ولها تعلق صلوحي قديم <sup>(٤)</sup> : وهو صلاحيتها في الأزل للتخصيص مع ثبوت التخصيص بالفعل أزلًا أيضًا ، وبعضهم جعل لها تعلقًا تنجيزيًا حادثًا : وهو تخصيص الله الشيء بما تقدم عند إيجاده بالفعل ، لكن التحقيق أن هذا إظهار للتعلق التنجيزي القديم لا تعلق مستقل ، وخرج بالمكن الواجب والمستحيل ، فلا إذهار للتعلق التنجيزي القديم لا تعلق مستقل ، وخرج بالمكن الواجب والمنتحيل ، فلا إذهار التعلق التنجيزي القديم لا تعلق مستقل ، وخرج بالمكن الواجب والمنتحيل ، فلا إذهار التعلق التنجيزي القديم لا تعلق مستقل ، وخرج بالمكن الواجب والمنتحيل ، فلا إذهار التعلق التنجيزي القديم لا تعلق مستقل ، وخرج المكن الواجب والمنتحيل ، فلا إذهار التعلق التناردة كالقدرة ، وشمل المكن : الخير والشر خلافًا للمعتزلة القائلين بأن

[ ١٧٢ ] وحكى أن القاضي عبد الجبار الهمداني <sup>(٥)</sup> دخل على الصاحب ابن

(١) هو : محمد بن عبد الوهاب بن سلام بن خالد بن حمزة بن أبان البصري المتزلي. متكلم مفسر ، ولد ببجا ببجوزستان وإليه تنسب الطائفة الجبائية ، توفي سنة ٣٠٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٢٦/٦ ) . (٢) هو : الحسين بن محمد بن عبد الله النجار الرازي أبو عبد الله ، رأس الفرقة النجارية من المتزلة ، لهم بمض آراء يوافقون فيها أهل السنة ، توفي النجار نحو سنة ٣٠٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٢٥٦٢ ) . (٢) هو : عبد الله بن أحمد بن محمود أبو القاسم ، أحد أئمة المعتزلة وكان زعيم الطائفة الكعبية ، توفي في بلخ منة ٢٢ هـ ، ( انظر : الأعلام ٢٥٦٢ ) . (٢) هو : عبد الله بن أحمد بن محمود أبو القاسم ، أحد أئمة المعتزلة وكان زعيم الطائفة الكعبية ، توفي في بلخ منة ٢٢ هـ ، ( انظر : الأعلام ٢٥٣/٢ ) . (٢) هو : عبد الله بن أحمد بن محمود أبو القاسم ، أحد أئمة المعتزلة وكان زعيم الطائفة الكعبية ، توفي في بلخ منة ٣٦ هـ ، وكان زعيم الطائفة الكعبية ، توفي في المخ منة من كتبه : التفسير ، قبول الأخبار ومعرفة الرجال ، تحفة الوزراء. ( الأعلام : ٢/٦ ) . (٤) معنى ذلك أن الله خصص في الأزل وجود الشيء على عدمه : أي رجح وجوده على عدمه ، وكان يأتي على المد . وحاوله أن لوجود الشيء على عدمه : أي رجح وجوده على عدمه ، وكان يأتي على العدم . وحاصل ذلك أن إرادة عدمه على وجوده ، لكنه ترك ترجيح العدم على الوجود وراحح في الأزل الوجود على العدم . وحاصل ذلك أن إرادة الله في الأزل صالحة لترجيح لعدم على الوجود وراحم و يأزل الوجود على العدم ، ولا منافاة بين الصلاحية و بين ثبوت الترجيح بالفعل ؛ لأن عما المالحية ثابت لفعل ترجيح الوجود على العدم ، ولا منافاة بين الصلاحية و يين ثبوت الترجيح بالفعل ؛ لأن عما الملاحية و يين ثبوت الترجيح بالفعل ؛ لأن عما الملاحية و المال النهم ، على ماله ، وي حال تلك من الوجود وراحم في ماد . (٥) هو : عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار الحليلي ، القاضي الأرلي حاد غير مراد . (٥) هو : عبد الموف الترجر بالفعل ؛ أن معمد ما هذل يأمم ، مالاحي الغلي ما التربي حام ترجيح الطرف الآخر معناما أله ما ، وما تشعر به هذه العبارات من أن الترجيح الأرلي حادث غير مراد .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

عباد <sup>(()</sup> وعنده الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني ، فلما رأى الأستاذ قال : سبحان من تنزه عن الفحشاء ، فقال الأستاذ : سبحان من لا يجري في ملكه إلا ما يشاء ، فقال عبد الجبار : أفيريد ربنا أن يُعْصَى ؟ فقال الأستاذ : أفيعصى ربنا كرمًا ، فقال عبد الجبار : أرأيت إن منعني الهدى وقضى عليّ بالردى ، أحسن إليّ أم أساء ، فقال الأستاذ : إن منعك ما هو لك فقد أساء وإن منعك ما هو له فهو يختص برحمته من يشاء .

[ ١٧٣ ] واختلف العلماء في جواز نسبة فعل الشرور والقبائح إليه تعالى ، والراجح جواز ذلك في مقام التعليم لا في غيره ، وهذا الخلاف جار أيضًا في نسبة الأمور الخسيسة إليه تعالى ، والأصح الجواز في مقام التعليم لا في غيره ، فلا يجوز أن يقال : الله خالق القردة والخنازير ، وسبحان من رزق الهدهد ومن دبب الشوك ، إن لم يكن في مقام التعليم . والدليل على وجوب الإرادة له تعالى أن تقول : الله صانع للعالم بالاختيار ، وكل من كان كذلك تجب له الإرادة ، فالله تجب له الإرادة وأيضًا فقد اتفق كل على إطلاق القول بأنه تعالى مريد ، وشاع ذلك في كلامه وكلام أنبيائه عليهم الصلاة والسلام ، ولا يفهم من قولنا : « مريد » بحسب اللغة إلا ذات ثبت لها الإرادة ، إذ لا يتُعقل مريد بلا إرادة ، وإن نازع في ذلك المعتزلة .

[ ١٧٤ ] قوله : (وغايرت أمرًا ) أي خالفت وباينت الإرادة أمرًا ، بمعنى أنها ليست عينه ولا مستلزمة له ، فقد يريد ويأمر كإيمان من علم الله منهم الإيمان ، فإنه تعالى أراده منهم وأمرهم به . وقد لا يريد ولا يأمر كالكفر من هؤلاء ، فإنه تعالى لم يرده منهم ولم يأمرهم به . وقد يريد ولا يأمر كالكفر الواقع ممن علم الله عدم إيمانهم ، وكالمعاصي فإنه أراد ذلك ولم يأمر به . وقد يأمر ولا يريد كإيمان هؤلاء ، فإنه أمرهم به ولم يرده منهم ، وإنما أمرهم به مع كونه لم يرده منهم لحكمة يعلمها الله عدم إيمانهم ، وكالمعاصي فإنه وإنما أمرهم به مع كونه لم يرده منهم لحكمة يعلمها الله إرادته تعالى لفعل غيره أمره به ، والمراد الأمر النفسي لا اللفظي ، لأن مغايرتها للأمر إرادته تعالى لفعل غيره أمره به ، والمراد الأمر النفسي لا اللفظي ، لأن مغايرتها للأمر الفظي في غاية الظهور فليس فيه خلاف ، وإنما الخلاف في الأمر النفسي وهو اقتضاء أي طلب الفعل الذي ليس بكف أي ترك ، أو الفعل الذي هو كف إذا كان مدلولًا عليه

(١) هو : إسماعيل بن عباد بن العباس أبو القاسم الطالقاني ، وزير غلب عليه الأدب فكان من نوادر الدهر استوزره مؤيد الدولة ابن بويه ثم أخوه ، ولقب بالصاحب لصحبته مؤيد الدولة من صباه. توفي سنة ٣٨٥ هـ ، له مصنفات في الأدب جليلة منها : الكشف عن مساوئ المتنبي (ط) ، مجموعة رسائله تحت اسم المختار من رسائل الوزير ابن عباد (ط) . ( انظر : الأعلام ٣١٦/١ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

بنحو كف كاتُرُك ، بخلاف الكف المدلول عليه بغير نحو كف كلا تفعل فليس بأمر بل نهى ، فتحصل أن الأمر تحته صورتان ، الأولى : طلب الفعل غير الكف كالصلاة ، والثانية : طلب الفعل الذي هو كف المدلول عليه بنحو كف. وأما النهي فتحته صورة واحدة وهى طلب الكف المدلول عليه بغير : نحو كف كلا تفعل .

[ ١٧٥ ] قوله : (وعلمًا) أي وغايرت الإرادة علمًا ، بمعنى أنها ليست عين العلم ولا مستلزمة له لتعلق العلم بالواجب والمستحيل كالجائز ، ولا تتعلق الإرادة إلا بالجائز ، وغرضه بذلك الرد على من زعم من المعتزلة أن إرادته تعالى لفعله علمه به ، فردّ بمغايرة الإرادة للأمر وللعلم على الكعبي ومعتزلة بغداد في قولهم : إن إرادته تعالى لفعل غيره أمره به ، وإرادته لفعله علمه به كما قاله المؤلف في كبيره .

[ ١٧٦ ] وقوله : ( والرضا ) أي وغايرت الإرادة رضاه تعالى وهو قبول الشيّء والإثابة عليه ، وغرضه بذلك الرد على من فسر الإرادة بالرضا ، فإن الإرادة قد تتعلق بما لا يرضى به اللَّه تعالى كالكفر الواقع من الكفار فإنه تعالى أراده ولا يرضى به .

[ ١٧٧ ] قوله : (كما ثبت ) أي كالتغاير الذي ثبت لا يقال فيه اتحاد المشبه والمشبه به ، لأنا نقول المعنى : وغايرت ما ذكر شرعًا كما ثبت عقلًا ، فالتغاير المستفاد من الدليل الشرعي مشبه ، والتغاير الثابت بالدليل العقلي مشبه به. أو يقال : المشبه هو التغاير المذكور في كلام المصنف ، والمشبه به هو التغاير الثالث عند أهل السنة ، ويصح أن تكون الكاف للتعليل ، « وما » واقعة على الدليل ، فيكون المعنى للدليل الذي ثبت عقلًا .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

= 127

[ ١٧٩ ] وأما قول الأولين : لو كان له تعلق صلوحي لزم الجهل ؛ لأن الصالح لأن يعلم ليس بعالم ، فجوابه أن ثبوت الوجود لزيد بالفعل لا يصلح أن يكون معلومًا قبل وجوده بالفعل ، وعدم تعلق العلم بشيء لا يصلح أن يكون معلومًا ، لا يعدّ جهلًا ، كما أن عدم تعلق القدرة بالمستحيل لا يعدّ عجزًا وتعلق تنجيزي حادث بالنسبة لغيره تعالى بعد وجوده بالفعل ، لكن الحق أنه ليس له إلا تعلق تنجيزي قديم ، فيعلم المولى الأشياء أزلًا إجمالًا و تفصيلًا ، ويعلم الكليات والجزئيات. وكفرت الفلاسفة حيث أنكروا علمه تعالى بالجزئيات ، كما كفرت بإنكار حدوث العالم وحشر الأجساد فقد كفرت بثلاثة كما قال بعضهم :

بثلاثة كفر الفلاسفة العدا إذ أنكروها ولهي حقًّا مثبته علمٌ بجزئيٍّ ، حدوث عوالمٍ حشرٌ لأجسادٍ وكانت ميتهْ [ ١٨٠ ] ويعلم سبحانه وتعالى مالا نهاية له ككمالاته ، وأنفاس أهل الجنة ، فيعلمها تفصيلًا ، ويعلم أنه لا نهاية لها ، وتوقُّف التفصيل على التناهي إنما هو بحسب عقولنا ، ودخل في ذلك علمه ، فيعلم بعلمه أن له علمًا .

[ ١٨١ ] والتعريف الذي ذكرناه أولى من التعريف الذي ذكره الشارح وغيره ، وهو



144.

قوله : « صفة أزلية قائمة بذاته تعالى تنكشف بها المعلومات عند تعلقها بها » لأن هذا التعريف معترض من وجوه ، منها أن قوله : « تنكشف » يقتضى سبق الجهل ، لأن الانكشاف ظهور الشيء بعد الخفاء ، ومنها أن المعلومات جمع معلوم وهو مشتق من العلم ، والمشتق متوقف على المشتق منه ، كما أن العلم متوقف على معرفة المعلوم لأنه أخذ في تعريفه ، فكل منهما متوقف على الآخر فجاء الدور ، ومنها أن قوله : «المعلومات » يقتضي أنها منكشفة قبل الانكشاف ، فيلزم تحصيل الحاصل . وأجيب عن الأول بأن المراد بالانكشاف هنا : ظهور الشيء من غير سبق خفاء. وعن الثاني بأن المشتق منه هو العلم الذي هو المصدر ، والمعرف العلم بمعنى الصفة ، وبأن الجهة منفكة ، لأن توقف العلم على المعلوم من حيث المعرفة ، وتوقف المعلوم على العلم من حيث الاشتقاق . وعن الثالث بأن المراد بالمعلومات الأمور من غير نظر لوقوع العلم عليهًا وبه يندفع الدور أيضًا ، وبأن المراد بالمعلومات ما من شأنها أن تعلم ، وكان الأولى حذف قوله : « عند تعلقها بها » لأنه يقتضي أن العلم تارة يتعلق بالمعلومات وتارة لا يتعلق بها ، وليس كذلك ، لأن علم الله متعلق بالمعلومات أزلًا وأبدًا ، والدليل على وجوب العلم له تعالى أن تقول : اللَّه فاعل فعلَّا متقنًا محكمًا بالقصد والاختيار ، وكل من كان كذلك يجب له العلم ، فالله يجب له العلم فإن قيل : إن هذا الدليل إنما يفيد علمه بالجائزات فقط ، فما الدليل على علمه بالواجبات والمستحيلات ، أجيب بأن دليل ذلك دليل عدم افتقاره للمخصص لأنه لو لم يعلم بالواجبات والمستحيلات لكان محتاجًا لمن يكمله ، فيلزم أن يكون حادثًا فيفتقر للمخصص ، وقد تقدم دليل عدم افتقاره للمخصص .

[ ١٨٢ ] قوله : ( ولا يقال مكتسب ) أي : ولا يجوز شرعًا ولا عقلًا أن يطلق على علمه أنه مكتسب ، و هذا ربما يوهم أن النهي عن القول والإطلاق مع صحة المعنى وليس كذلك .

[ ١٨٣ ] ولعل تفسير القول بالاعتقاد هنا أحسن ، وعليه فالمعنى : ولا يجوز أن يعتقد أن علمه مكتسب لاستحالته ، لأن الكسبي عرفًا : هو العلم الحاصل عن النظر والاستدلال ، فإذا أقمت دليلًا على حدوث العالم بأن قلت : العالم متغير وكل متغير حادث ، ينتج : العالم الحادث ، فالعلم بحدوث العالم حاصل عن نظر واستدلال فهو كسبي ، وقيل : الكسبي هو ما تعلقت به القدرة الحادثة ، وعلى هذا التعريف فيشمل العلم الضروري الحاصل بالحواس كالعلم الحاصل بالإبصار أو بالشم بخلافه على التعريف الأول ، وعلى كل من التعريفين لا يقال لعلم الله كسبي ؛ لأنه يلزم منه قيام



= ነጘለ

الحوادث بذاته تعالى ، ويلزم منه أيضًا سبق الجهل في حقه تعالى وهو محال ، وما ورد مما يوهم اكتساب علمه تعالى كقوله جل من قائل : ﴿ ثُمَّ بَعَثنَهُمْ لِنَعَلَمَ أَى ٱلْحَزَيْنَنِ آحْصَىٰ ﴾ [الكهف : ١٢ ] مؤوّل على أن المراد واللَّه أعلم ليظهر لهم متعلق علمنا ، أو أن المراد بـ « نعلم » مفتوح النون واللام « نُعلم » مضموم النون ومكسور اللام ، كما قاله الشيخ الملوي ، ومما لا يقال : إنه من باب تنزيل المتكلم منزلة من لم يعلم وإن ذكره في اليواقيت عن ابن العربي ، ولا أظنه إلا مدسوسًا على الشيخ .

فإن قيل : ظاهر الآية التعليل مع أن أفعال اللَّه لا تعلل ! أجيب بجعل لامه للعاقبة والفائدة ، فالآية أوهمت أن علمه مكتسب وقد علمت جوابه ، وأوهمت تعليل فعله وقد علمت جوابه فالكلام في مقامين وإن أوهم كلام الشارح خلافه .

واعلم أنه كما لا يقال : علمه مكتسب ، لا يقال : علمه ضروري ولا نظري ولا بديهي ، أما الضروري فهو وإن كان يطلق على ما لا يتوقف على نظر واستدلال وهو صحيح في حقه تعالى ، لكن يطلق أيضًا على ما قارنته الضرورة ، فيمتنع أن يقال : علمه ضروري خوفًا من توهم هذا المعنى . وأما النظري فهو ما توقف على النظر والاستدلال ، فهو مرادف للكسبي على تعريفه الأول ، فيمتنع أن يقال علمه نظري لاستلزامه الحدوث كما مر في الكسبي ، وأما البديهي فهو وإن كان يطلق على ما لا يتوقف على نظر واستدلال فيكون مرادفًا للضروري على أحد معنيه ، لكن يطلق أيضًا على العلم الحاصل للنفس بغتة ، يقال : بده النفس الأمر : إذا أتاها بغتة ، فيمتنع أن يقال : علمه بديهي لإيهامه هذا المعنى .

[ ١٨٤] قوله : ( فاتبع سبيل الحق) أي إذا علمت وجوب القدرة والإرادة والعلم له تعالى فاتبع طريقًا هو الحق وهو الحكم المطابق للواقع ، فالفاء فاء الفصيحة ، والسبيل بمعنى الطريق ، وإضافته للحق للبيان ، ويصح أن يكون في الكلام حذف المضاف ، والتقدير : سبيل أهل الحق ، أي طريقهم ، والمراد به : معتقد أهل السنة من وجوب صفات المعاني له تعالى .

[ ١٨٥] وقوله : ( واطرح الريب ) أي : وألق عنك الشبه ، فالرِّيَب جمع ريبة بمعنى الشبهة التي لم تعلم صحتها ولا فسادها ، وهذا بحسب الأصل ، وإلا فالقصد هنا الرد على المعتزلة النافين لصفات المعاني لئلا يلزم تعدد القدماء ، وهذه شبهة فاسدة ، لأنه لا يضر إلا تعدد ذوات القدماء لا تعدد الصفات مع اتحاد الذات ، ويصح أن يكون في الكلام حذف مضافين ، والتقدير : واطرح سبيل أهل الريب وشكوك النافين لصفات المعاني ، لأنهم يقولون : قادر بذاته مريد بذاته ، وهكذا ، وهو هذيان ، لأنه لا يُعقل قادر بلا قدرة ومريد بلا إرادة وهكذا .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

٢٩ – حَيَاتُهُ كَذَا الْكَلاَمُ ، السَّمْعُ ثَمَّ الْبَصَرْ بِذِي أَتَانَا السَّمَعُ [٢٠٢ - ٢٠٢] قوله : (حياته) معظوف على الوجود بحذف حرف العطف ، وما صنعه الحياة : الشارح حل معنى كما تقدم ، وقد عرَّف الشيخ السنوسي الحياة بتعريف تعريفها الشياة : الشارح حل معنى كما تقدم ، وقد عرَّف الشيخ السنوسي الحياة بتعريف تعريفها الدياة الشارح حل معنى كما تقدم ، وقد عرَف الشيخ السنوسي الحياة بتعريف تعريفها الدياة الشارح حل معنى كما تقدم ، وقد عرَف الشيخ السنوسي الحياة بتعريف تعريفها الدياة الشارح حل معنى كما تقدم ، وقد عرَف الشيخ السنوسي الحياة بتعريف تعريفها الدياة الشارح حل معنى كما تقدم ، وقد عرَف الشيخ السنوسي الحياة بتعريف معريفها الإدراك : أي تصح لمن قامت به الإدراك : أي تصح لمن قامت به أن يتصف بصفات الإدراك ولا يضره الجمع بين حقيقتين مختلفتين بالقدم والحدوث ؛ لأنه رسم لا حدّ ، وعرف بعضهم كلًا منهما بتعريف يخصه ، فعرف الحياة القديمة بقوله : « صفة أزلية تقتضي صحة العلم » أي : تقتضي صحة الاتصاف فعرف الحياة القديمة بقوله : « صفة أزلية تقتضي صحة العلم » أي : تقتضي صحة الاتصاف بعره ، وعرف الحياة القديمة بقوله : « صفة أزلية تقتضي صحة العلم » أي : تقتضي صحة الاتصاف فعرف الجما بنا بنا به ، وكما تقتضي صحة العلم » أي : تقتضي صحة الاتصاف بنا ماله ، وأي : من الصفات ، وعرف الحياة القديمة بقوله : « صفة أزلية تقتضي صحة العلم » أي : تقتضي محة الاتصاف بغيره من الصفات ، وكما تقتضي صحة الاتصاف بغيره من الصفات ، ومحة الاتصاف بالعلم ؛ لأنه شرط في غيره وشرط الشرط شرط ، وأقحم لفظة به ، وكما تقتضي صحة الاتصاف بالعلم ؛ لكن العلم واجب في حقه تعالى للدليل السابق ، وأما في حقنا فقد ينتفي العلم مع وجود الحياة كما في الجنون فإنه حي مع انتفاء العلم عنه .

[ ١٨٧ ] وعرَّف الحياة الحادثة بقوله : « هي كيفية يلزمها قبول الحس والحركة الإرادية» أي عرض يلزمه قبول الإحساس وقبول الحركة الإرادية ، بخلاف الحركة الاضطرارية كحركة الحجر بحركة محركة ، وحياة اللَّه لذاته ليست بروح ، وحياتنا ليست لذاتنا بل بسبب روح. ودليل وجوب الحياة له تعالى أن تقول : اللَّه المتصف بالقدرة والإرادة والعلم ، وكل من كان كذلك تجب له الحياة ، فاللَّه تجب له الحياة .

[ ١٨٨ ] قوله : (كذا الكلام ) «كذا » خبر مقدم و« الكلام » مبتدأ مؤخر والمعنى : الكلام مثل ذا أي ما تقدم من الصفات ، والتشبيه ليس من كل وجه بل في مطلق الوجوب للَّه تعالى وإن خالفها في الدليل ؛ لأن دليلها عقلي إما وحده وإما مع النقلي على وجه التأكيد ، ودليله نقلي إما وحده أو مع العقلي على وجه التأكيد ، فالمعول عليه فيه الدليل السمعي كما سيذكره بقوله : « بذى أتانا السمع » .

[ ١٨٩ ] وقد اختلف أهل الملل و المذاهب في معنى كلامه تعالى <sup>(١)</sup> ، فقال أهل كلام الله السنة : صفة أزلية قائمة بذاته تعالى ليست بحرف ولا صوت منزهة عن تحالى : التقدم والتأخر والإعراب والبناء ، ومنزهة عن السكوت النفسي بأن لا محناه يدبر في نفسه الكلام مع القدرة عليه ، ومنزهة عن الآفة الباطنية بأن لا

 (١) كلام الله يطلق على الكلام النفسي حقيقة وعلى اللفظي مجازًا ، و القرآن يطلق على الكلام النفسي مجازًا وعلى اللفظى حقيقة .



- ۱۳۰

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

يقدر على ذلك كما في حال الخرس و الطفولية . وقالت الحشوية وطائفة سموا أنفسهم بالحنابلة : كلامه تعالى هو الحروف والأصوات المتوالية المترتبة ويزعمون أنها قديمة ، وتعالى بعضهم حتى زعم قدم هذه الحروف التي نقرؤها والرسوم ، بل تجاوز جهل بعضهم لغلاف المصحف . وقالت المعتزلة : كلامه هو الحروف والأصوات الحادثة وهي غير قائمة بذاته ، فمعنى كونه متكلمًا عندهم : أنه خالق للكلام في بعض الأجسام لزعمهم أن الكلام لا يكون إلا بحروف وأصوات ، وهو مردود بأن الكلام النفسي ثابت لغة ، كما في قول الأخطل <sup>(1)</sup> :

إن الكلام لفى الفؤاد وإنما مجعِل اللسان على الفؤاد دليلا [ ١٩٠ ] وكلامه تعالى صفة واحدة لا تعدد فيها ، لكن لها أقسام اعتبارية ، فمن حيث تعلقه بطلب فعل الصلاة مثلًا : أمرٌ ، ومن حيث تعلقه بطلب ترك الزنا مثلًا : نهيٍّ ، ومن حيث تعلقه بأن فرعون فعل كذا مثلًا : خبرٌ ، ومن حيث تعلقه بأن الطائع له الجنة : وعدٌ ، ومن حيث تعلقه بأن العاصي يدخل النار : وعيدٌ ، إلي غير ذلك بالنسبة لغير الأمر والنهي ، تعلق تنجيزى قديم ، وأما بالنسبة للأمر والنهي : فإن لم يشترط فيهما وجود المأمور والمنهي ، وتنجيزيًا حادثًا بعد وجودهما .

[ ١٩١ ] واعلم أن كلام الله يطلق على الكلام النفسي القديم بمعنى أنه صفة قائمة بذاته تعالى ، وعلى الكلام اللفظي بمعنى أنه خلقه ، وليس لأحد في أصل تركيبه كسب ، وعلى هذا المعنى يحمل قول السيدة عائشة : ما بين دفتي المصحف كلام الله تعالى . وإطلاقه عليهما : قيل بالاشتراك ، وقيل حقيقي في النفسي مجاز في اللفظي ، وعلى كلّ من أنكر أن ما بين دفتي المصحف كلام الله فقد كفر إلا أن يريد أنه ليس هو الصفة القائمة بذاته تعالى ، ومع كون اللفظ الذي نقرؤه حادثًا لا يجوز أن يقال : القرآن حادث إلا في مقام التعليم ؛ لأنه يطلق على الصفة القائمة بذاته أيضًا لكن مجازًا على الأرجح ، فربما يتوهم من إطلاق أن القرآن حادث أن الصفة القائمة بذاته تعالى حادثة ، ولذلك فربما يتوهم من إطلاق أن القرآن حادث أن الصفة القائمة بذاته تعالى حادثة ، ولذلك

(١) الأخطل هو : غياث بن غوث بن الصلت أبو مالك شاعر مصقول الألفاظ وكان في عهد بني أمية توفي سنة ٩٠ هـ . من مصنفاته ديوان شعر . ( انظر : الأعلام ١٢٣/٥ ) .
(٢) هو : أحمد بن محمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني الإمام المشهور ، أحد الأثمة الأربعة عند أهل السنة ، ولد سنة ١٦٢هـ ، توفي سنة ٢٤١هـ ، من كتبه : المسند ، والناسخ والمنسوخ ، والزهد. ( انظر : تاريخ بغداد ٤٢/٤ ) .



1 11 =

[ ١٩٢ ] وقال السنوسي وغيره من المتقدمين : إن الألفاظ التي نقرؤها تدل على الكلام القديم ، وهذا خلاف التحقيق ، لأن بعض مدلوله قديم كما في قوله تعالى : ( اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيُومُ ﴾ [ البقرة : ٢٥٥ ] ، وبعض مدلوله حادث كما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ قَدُونَ كَانَ مِن فَوْمِ مُوسَىٰ ﴾ [ القصص : ٧٦ ] .

٢ ١٩٣٦ والتحقيق أن هذه الألفاظ تدل على بعض مدلول الكلام القديم ، لأنه يدل على جميع الواجبات و الجائزات والمستحيلات ، فالألفاظ التي نقرؤها تدل على بعض هذا المدلول ، فلو كشف عنا الحجاب وفهمنا من الكلام القديم طلب إقامة الصلاة مثلًا نفهم ذلك من قوله تعالى : ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [ البقرة : ٤٣ ] ويصح أن يكون المراد أن الكلام اللفظي يدل على الكلام النفسي دلالة عقلية التزامية بحسب العرف ، فإن من أضيف له كلام لفظي دل عرفًا أن له كلامًا نفسيًّا ، وقد أضيف له تعالى كلام لفظي كالقرآن ، فإنه كلام اللَّه قطعًا بمعنى أنه خلقه في اللوح المحفوظ ، فدل التزامًا على أن له تعالى كلامًا نفسيًّا ، وهذا هو المراد بقولهم : القرآن حادث ، ومدلوله قديم فأرادوا بمدلوله الكلام النفسي ، وتكفى الإضافة الإجمالية وإن لم يكن اللفظي قائمًا بالذات. وفهم القرافي (١) أن المراد المدلول الوضعي فقال : منه قديم وهو ذات الله وصفاته ، وحادث كخلق السماوات ، ومستحيل كـ ﴿ ٱتَّخَذَ ٱلْزَّمْنُ وَلَدًا ﴾ [ مريم : ٨٨ ] كما بسطه العلامة الملوي ، والحاصل أن للألفاظ التي نقرؤها دلالتين : أولاهما : التزامية عقلية عرفًا كدلالة اللفظ على حياة اللافظ ، والمدلول بهذه الدلالة هو الكلام القديم ، وهذا محمل كلام السنوسي ومن تبعه ، وثانيتهما وضعية لفظية . والمدلول بهذه الدلالة بعضه قديم وبعضه حادث ، وهذا محمل كلام القرافي وغيره فلا تنافى بين القولين كما يصرح به بعض حواشي الكبرى ، واللَّه أعلم .

[ ١٩٤] قوله : ( السمع ) معطوف على الكلام بحذف حرف العطف : أى وكذا صفة السمع ، فهو مثل ما ذكر في وجوب اتصافه تعالى به ، وهو صفة أزلية السمع : قائمة بذاته تعالى تتعلق بالموجودات : الأصوات ، وغيرها كالذوات كما تحريفها سيأتي في قوله : ( وكل موجود أنط للسمع به ) وهذه طريقة السنوسي

ومن تبعه .

(١) هو : أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن أبو العباس شهاب الدين الصنهاجي ، أحد العلماء البارزين في الفقه المالكي ، وله مؤلفات جليلة في الفقه والأصول ، توفي سنة ٦٨٤ هـ بمصر ، من مصنفاته : أنوار البروق في أنواء الفروق ، والذخيرة في الفقه المالكي ، والإحكام في تمييز الفتاوى والأحكام . ( انظر : الأعلام ٩٤/١ ) .



- 144

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ١٩٥] وقال السعد : تتعلق بالمسموعات ، فيحتمل أن مراده بالمسموعات في حقنا وهى الأصوات ، فيكون مخالفًا لطريقة السنوسي ومن تبعه ، ويحتمل أن مراده المسموعات في حقه تعالى وهى الموجودات الأصوات وغيرها ، فيكون موافقًا لطريقة السنوسي ، فيسمع سبحانه وتعالى كلَّا من الأصوات والذوات ، بمعنى أن كلا منهما منكشف للَّه بسمعه ، ويجب اعتقاد أن الانكشاف بالسمع غير الانكشاف بالبصر وأن كلَّا منهما غير الانكشاف بالعلم ، ولكل حقيقة يفوّض علمها للَّه تعالى ، وليس الأمر على ما نعهده من أن البصر يفيد بالمشاهدة وضوحًا فوق العلم ، بل جميع صفاته تامة كاملة ، يستحيل عليه الخفاء والزيادة والنقص إلى غير ذلك ، و ما ذكر من التعريف للسمع القديم ، وأما السمع الحادث فهو : قوة مودعة في العصب المفروش في مقعر الصماخ تدرك بها الأصوات على وجه العادة » وقد يدرك بها غير الأصوات ، فقد سمع سيدنا موسى كلام اللَّه القديم وهو ليس بحرف ولا بصوت .

[١٩٦] قوله : ( ثم البصر ) معطوف على الكلام ، و « ثم » بمعنى الواو ، لأن صفسة صفاته تعالى لا ترتيب فيها ، فالمعنى : وكذا البصر فهو مثل ما ذكر في البصر : وجوب اتصافه تعالى به ، وهو صفة أزلية قائمة بذاته تعالى تتعلق تعريفها بالموجودات الذوات وغيرها ، كما يعلم من قوله فيما يأتي « كذا البصر » كما هو طريقة السنوسي ومن تبعه .

[ ١٩٧ ] وقال السعد : تتعلق بالمبصرات ، فيحتمل أن مراده المبصرات في حقنا وهى الذوات والألوان . فيكون مخالفًا لطريقة السنوسي ومن تبعه ، ويحتمل أن مراده المبصرات في حقه تعالى وهي الموجودات الذوات وغيرها ، فيكون موافقًا لطريقة السنوسي فيه ، فيبصر سبحانه وتعالى جميع الموجودات حتى الأصوات ولو خفية جدًّا كدبيب النملة السوداء في الليل المظلم ، بمعنى أن ذلك منكشف للَّه ببصره ، وما ذكره من التعريف للبصر القديم .

[ ١٩٨ ] وأما البصر الحادث فهو : قوّة مخلوقة في العصبتين المجوّفتين المتلاقيتين تلاقيًا صليبيًّا هكذا [ + ] أو المتلاقيتين تلاقي دالين ظَهْر أحدهما في ظهر الأخرى هكذا [ X ] تدرك بها الأضواء والألوان والأشكال وغير ذلك مما يخلق الله إدراكه في النفس . [ ١٩٩ ] قوله : ( بذي أتانا السمع ) أي بهذه الصفات الثلاثة التي هي : الكلام والسمع والبصر أتانا المسموع : أي الدليل السمعي ، فالسمع بمعنى المسموع وهو الدليل



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

السمعي وليس المراد أن السمع ورد بنفس الصفات ، لأنه خلاف الواقع ، بل المراد أنه ورد بمشتقاتها . قال الله تعالى : ﴿ وَكُلَّمَ اَللَهُ مُوسَىٰ تَصَلِيمًا ﴾ [ النساء : ١٦٤ ] أي أزال عنه الحجاب وأسمعه الكلام القديم ثم أعاد الحجاب ، وليس المراد أنه تعالى يبتدئ كلامًا ثم يسكت ، لأنه لم يزل متكلمًا أزلًا وأبدًا ، خلافًا للمعتزلة في قولهم بأن المعنى أنه تعالى خلق الكلام في شجرة وأسمعه موسى ، ويردّ كلامهم بأن الأصل في الإطلاق الحقيقة <sup>(۱)</sup> .

[ ٢٠٠ ] وما رواه القضاعي <sup>(٢)</sup> « من أن اللَّه ناجى موسى بمائة ألف وأربعين كلمة <sub>»</sub> <sup>(٣)</sup> معناه أنه فهم معاني يعبر عنها بهذه العدة لا لتبعيض في نفس الكلام .

[ ٢٠١ ] روي أن موسى عليه الصلاة والسلام كان يسد أذنيه عند قدومه من المناجاة لئلا يسمع كلام الحلق ، لكونه لا يستطيع سماعه لأنه صار عنده كأشد ما يكون من أصوات البهائم المنكرة بسبب ما ذاق من اللذة التي لا يحاط بها عند سماع كلام من ليس كمثله شيء ، وقد أشرق وجهه من النور ، فما رآه أحد إلا عمي فتبرقع وبقي البرقع على وجهه إلى أن مات <sup>(1)</sup> ، وأكثر ما اشتهر في المناجاة كذب لا يليق

(١) أي استعمل المفعول المطلق لصرف احتمال العبارة ﴿ وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَعْضِيهُما ﴾ الحقيقة والمجاز إلى الحقيقة دون المجاز .

(٢) هو : محمد بن سلامة بن جعفر بن علي بن محمد بن مسلم القضاعي ، الشافعي (أبو عبد الله ) فقي محدث ، مؤرخ ، واعظ مشارك في علوم أخرى ، تولى القضاء بمصر نيابة ، وتوفي بها في ذي الحجة سنه ٤٥٤ هـ ، من تصانيفه : المختار في ذكر الخطط والآثار ، وعيون المعارف وفنون أخبار الحلائق ، ومسند الشهاب . ( انظر : طبقات الشافعية ٣٦/٣ ، واللباب لابن الأثير ٢٦٩/٢ ، ومعجم المؤلفين ٣٢٧/٣ ) . (٣) أخرجه القضاعي في مسند الشهاب ١٤٥٨ ، وإسناده ضعيف جدًا . انظر : فتح الوهاب بتخريج أحديث ، وإسناد قلي مسلمان الشهاب . ( محمد القضاعي عمد المعارف ونون أخبار الحلائق ، ومسند الشهاب . ( انظر : طبقات الشافعية ٣٢/٣ ، وإسناده ضعيف جدًا . انظر : فتح الوهاب بتخريج أحديث الشهاب ( ٢٢٨ ) .

(٤) جاء في شرح الصاوي على جوهرة التوحيد :

أخرجه القضاعي (إن الله ناجى موسى بمائة ألف ، وأربعين ألف كلمة ، فأشرق وجهه بالنور لما جاء من عند ربه ، ليعرف الناس صدق ما ادعاه فما رآه أحد إلا عمي ، فكان يمسح الرائي إليه أي وجهه بثوب مما عليه ، فيرد الله عليه بصره ، فتبرقع ، لتلاً تذهب أبصار الناس عند رؤيته ، وبقي رجوعه من المناجاة مدة ، لتلاً يسمع كلام الناس فيموت من وحشة قبحه ، وصار يسمع دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء من مسيرة عشرة فراسخ . انظر : شرح الصاوي على جوهرة الترحيد ( ١٨١ ) .

وقال محققه د . عبد الفتاح البزم : الذي أخرجه القضاعي في مسند الشهاب هو الشطر الأول فقط . وأخرجه الطبراني في الكبير ، وليس في كلام الروايتين ما سرده الصاوى سوى اللفظ الأول ، وإسناده تالف ساقط . وقوله : « صار يسمع دبيب النملة السوداء . . » أخرجه الطبراني في المعجم الصغير ، وبقية الكلام ليس من كلام النبي يتيتج وإنما هو من الإسرائيليات ، وأخرجه أبو الشيخ وابن المنذر بنحوه كما في الدر المنثور ٣٧/٣ ه



= 14£

بسيدنا موسى ، وقال تعالى : ﴿ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [ الشورى : ١١ ] وقد ورد في الحديث « أربعوا على أنفسكم في الدعاء فإنكم لا تدعون أصم » <sup>(١)</sup> وفي رواية » ولا غائبًا وإنما تدعون سميعًا بصيرًا » ومعنى قوله : » أربعوا على أنفسكم » أشفقوا على أنفسكم ، فهو من معنى قوله تعالى : ﴿ اَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعَا وَخُفَيَةً ﴾ [ الأعراف : ٥٠ ] .

[ ٢٠٢ ] وقد أجمع أهل الملل والأديان على أنه تعالى متكلم وسميع وبصير ، فإن قيل : المدعى أن له تعالى صفتين من صفات المعاني وهما السمع والبصر ، وما في الآية والحديث وانعقد عليه الإجماع أنه تعالى سميع بصير وهو غير المدعى : أجيب بأن أهل اللغة لا يفهمون من سميع وبصير إلا ذاتًا ثبت لها السمع والبصر ، لأن إطلاق المشتق وصفًا لشيء يقتضي ثبوت مأخذ الاشتقاق له ، فثبت له المدعى بالآية والحديث والإجماع مع اعتبار ما يفهمه أهل اللغة ، ولا يخفى أنه لا إيطاء في كلام الناظم ، بل فيه الجناس التام ، لأن السمع الأول بمعنى الصفة القديمة ، والسمع الثاني بمعنى الدليل السمعي ، على أنه تقدم أنها ليست من مشطور الرجز بل من كامله ، وحينئذ فلا إيطاء أصلًا .

(١) أخرجه البخاري ٦٣٨٤ ، ومسلم ٢٧٠٤ ، من حديث أبي موسى الأشعري .



140 ---

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🛥

٣٠ – فَهَلْ لَهُ إِدْرَاكٌ أَوْ لاَ خُلْفُ وَعِنْدَ قَوْمٍ صَحَّ فِيهِ الْوَقْفُ [٢٠٣ – ٢٠٨ ] [ ٢٠٣ ] قوله : ( فهل له .. ) الخ التعبير بواو الاستئناف أوضح من التعبير بالفاء ، لأن هذا لا يتفرع على ما قبله ، ويمكن جعل الفاء للاستئناف ، ويصح أن تجعل فاء الفصيحة فتكون في جواب شرط مقدر ، والتقدير : إذا أردت تحقيق مسألة الإدراك فأقول لك : هل له ... إلخ . و حاصل ما ذكره الناظم أنه قيل بثبوتها ، وقيل بانتفائها ، وقيل بالوقف ، فهي أقوال ثلاثة .

[ ٢٠٤] وقد اختلف أيضًا في صفة التكوين فأثبتها الماتريدية ، وعليه فهي صفة صفصة قديمة قائمة بذاته تعالى يوجد بها ويعدم بها ، لكن إن تعلقت بالوجود التكوين : تسمى إيجادًا وإن تعلقت بالعدم تسمى إعدامًا ، وإن تعلقت بالحياة تسمى تعريفها إحياء وهكذا ، فصفات الأفعال عندهم قديمة لأنها هي صفة التكوين وهي قديمة ، وذهب بعضهم إلى أن هذه كلها صفات متعددة ، وفيه تكثير للقدماء جدًّا ، ونفاها الأشاعرة وجعلوا صفات الأفعال هي تعلقات القدرة التنجيزية الحادثة ، فإن قيل على طريقة الماتريدية : ما وظيفة القدرة عندهم ، أجيب بأن وظيفتها تهيئة المكن بحيث تجعله قابلا للوجود والعدم <sup>(١)</sup> ورُدَّ بأن قبوله لذلك ذاتي له ، وأجيب بأن الذاتي إنما هو القبول الإمكاني <sup>(٢)</sup> ، بخلاف القبول الاستعدادي القريب من الفعل .

[ ٢٠٥ ] قوله : ( إدراك ) هو في حق الحادث تصور حقيقة الشيء المدرك : أي تصور حقيقة الشيء المدرّك بفتح الراء على صيغة اسم المفعول عند المدرك بكسرها على صيغة اسم الفاعل ، وأما في حقه تعالى على القول به فهو صفة قديمة قائمة بذاته تعالى تسمى الإدراك ، يدرك بها الملموسات كالنعومة والخشونة ، والمشمومات كالرائحة الطيبة ، و المذوقات كالحلاوة من غير اتصال بمحالها التي هي الأجسام ، ولا تكيف بكيفيتها لأن ذلك إنما هو عادي وقد ينفك وقيل : يدرك بها كل موجود ، والذي صرح به بعض المتأخرين أنها صفة واحدة ، لكن الواقع في كتب الكلام أنها ثلاث صفات : إدراك الملموسات ، وإدراك المشمومات ، وإدراك المذوقات ، و استدل القائلون بإثباتها وهم المتاخرين النها صفة واحدة ، لكن الواقع في كتب الكلام أنها ثلاث صفات : إدراك الموسات ، وإدراك المشمومات ، وإدراك المذوقات ، و استدل القائلون بإثباتها وهم

 (١) أي تجعله قابلًا للوجود في صورة إيجاده بصفة التكوين ، وتجعله قابلًا للعدم في صورة إعدامه ، وليس المراد أنها تجعله قابلًا للوجود والعدم معًا .

(٢) القبول الاستعدادي : هو قبول الشيء لأن يصير شيئًا آخر قبولًا قريبًا كشأن التراب يصير بعد خلط الماء طيئًا . القبول الإمكاني هو القبول البعيد كقابلية التراب لأن يصير فخارًا وذلك بعد خلط الماء به ثم عرضه على النار .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

- 122

<u>ـ</u> حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

لو لم يتصف بها لاتصف بضدها وهو نقص والنقص عليه تعالى محال ، فوجب أن يتصف بها على ما يليق به من غير اتصال بالأجسام ومن غير وصول اللذات والآلام له تعالى .

[ ٢٠٦ ] وقوله ( أولا ) أي : أو ليس له إدراك : أي صفة تسمى الإدراك كما ذهب إليه جمع ، واستدلوا على ذلك بأنه لو اتصف تعالى بها لزم الاتصال بمحالها تلازمًا عقليًّا فلا يتصور انفكاكه ، واللازم مستحيل في حقه تعالى ، واستحالة اللازم وهو الاتصال توجب استحالة الملزوم وهو اتصافه تعالى بها ، لكن الأولون لا يُسلِّمون أن بين الاتصاف بها والاتصال بمحالها تلازمًا عقليًّا ، لما تقدم من أنه يجعله عاديًّا ويقبل الانفكاك. ودعوى أنه تعالى لو لم يتصف بها لاتصف بضدها فاسدة لمنافاة العلم الواجب له تعالى لذلك الضد ، لأن علمه تعالى محيط بمتعلقاتها ، فهو كاف عنها حيث لم يرد سمع ولا دل عليها فعله تعالى كخلق العالم ، لأنه لا يتوقف عليها .

[ ٢٠٧ ] وقوله : ( خلف ) أي : في جواب ذلك اختلاف ، فهو مبتدأ خبره محذوف <sup>(١)</sup> ، وهذا الاختلاف مبني على الاختلاف في دليل الصفات الثلاثة السابقة التي هي : الكلام ، والسمع ، والبصر ، فمن أثبتها بالدليل العقلي – وهو أنها صفات كمال فلو لم يتصف بها لاتصف بأضدادها وهي نقائص والنقص عليه تعالى محال أثبت هذه الصفة التي هي صفة الإدراك . ومن أثبتها بالدليل السمعي المتقدم : نفى الصفة المذكورة لأنه لم يرد بها سمع .

[ ٢٠٨ ] قوله : ( وعند قوم صح فيه الوقف ) أي : وصح التوقف عن القول بإثبات الإدراك ونفيه عند قوم من المتكلمين كالمقترح <sup>(٢)</sup> وابن التلمساني <sup>(٣)</sup> وبعض المتأخرين لتعارض الأدلة ، فهؤلاء القوم لا يجزمون بثبوت الإدراك كأهل القول الأول ، ولا يجزمون بنفيه كأهل القول الثاني ، وهذا القول أسلم و أصح من القولين الأولين ، وكما اختلف في الإدراك اختلف في الكون مدركا والأصح الوقف عن ذلك .

 (١) هذا هو صحيح ، وقد قال الصاوي : خلف خبر لمبتدأ مجذوف وهذه كبوة جواد من الصاوي تشته .
 (٢) هو : مظفر بن عبد الله بن علي تقي الدين المصري إمام في الفقه والخلاف وأصول الدين ، من كتبه : شرح الإرشاد في الأصول ، توفي سنة ٢١٢ه . ( انظر : طبقات الشافعية ١٥٦٥ ، والأعلام ٢٥٦/٧ ) .
 (٣) هو : عبد الله بن محمد بن علي الفهري المصري الشافعي ، شرف الدين أبو محمد ، المعروف بابن الماسي لي معني الدين ، ١٥٦٥ ، والخليف مع من الفقه والخلاف وأصول الدين ، من كتبه :
 (٣) هو : موالي بن عبد الله بن علي تقي الدين المصري إمام في الفقه والخلاف وأصول الدين ، من كتبه :
 شرح الإرشاد في الأصول ، توفي سنة ٢١٢ه . ( انظر : طبقات الشافعي ، شرف الدين أبو محمد ، المعروف بابن التماساني له تصانيف منها : شرح المعالم في أصول الدين ، والمغني وهو شرح التبيه في الفقه ، ولد سنة ٢٥٧ هـ ، وتوفي سنة ٢٢٢ه . ( انظر علي المول ، محجم المؤلفين ١٣٣٢٢) .

This file was downloaded from QuranicThought.com



144

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣١ - خيٍّ عليم قَادِرٌ مُريدُ سَمِعْ بَصِيرٌ مَا يَشَا يُرِيدُ [ ٢٠٩ - ٢١٢]
[ ٢٠٩ ] قوله : (حي) لا يصح أن يكون معطوفًا على الوجود بحذف حرف العطف لأنه ينحل المعنى : وواجب له حي ، وهذا فاسد لأن الله تعالى هو الحي فتعين أن يكون خبرًا لمبتداً محذوف مقرون بالفاء ، والتقدير : وحيث وجبت له الحياة فهو حي ، والذي ذكره المصنف في شرحه أنه أراد مجرد بيان الأسماء المأخوذة مما سبق لمبيان وجوب قيام الصفة بالموصوف ردًا على بعض فرق الضلال حيث قالوا بعدم قيام بعضها بالموصوف كالكلام والإرادة ، ولم يرد بيان الصفات المعنوية ، ولذا لم يقل : كونه حيًا بعضها لأن يرد قال الله تعالى هو الحي فتعين على موافي غرب الذي ذكره المصنف في شرحه أنه أراد مجرد بيان الأسماء المأخوذة مما سبق لمبيان وجوب قيام الصفة بالموصوف ردًا على بعض فرق الضلال حيث قالوا بعدم قيام بعضها بالموصوف كالكلام والإرادة ، ولم يرد بيان الصفات المعنوية ، ولذا لم يقل : كونه حيًا ، لأن عدّ الصفات المعنوية إنما يتمشى على قول مثبت الأحوال جمع حال وهي صفة لا موجودة ولا معدومة ، بل واسطة بين الموجود والمعدوم ، وعليه جرى السنوسي في موجودة ولا معدومة ، بل واسطة بين الموجود والمعدوم ، وعليه جرى السنوسي في الصغرى حيث قال : وكونه قادرًا . إلى يرم يون الصفات المعنوية ، ولذا لم يقل : كونه حيًا ، وله عدّ ولم يرد يان الصفات المعنوية ، ولذا لم يقل : كونه حيًا ، ولم عد الصفات المعنوية ، ولذا لم يقل : كونه حيًا ، ولموجود والمعدوم ، وعليه جرى السنوسي في موجودة ولا معدومة ، بل واسطة بين الموجود والمعدوم ، وعليه جرى السنوسي في الصغرى حيث قال : وكونه قادرًا .. إلخ .

[ ٣١٠ ] والمختار عند المحققين أنه لا حال وأن الحال محال ، فعلى القول بثبوت الأمور : الأحوال تكون الأمور أربعة أقسام : موجودات : وهي التي وجدت في اقتسامها الخارج بحيث تُرى ، ومعدومات : وهي التي ليس لها ثبوت أصلًا ، وأحوال : وهي التي لها ثبوت لكن لم تصل إلى درجة الموجود حتى ترى ولم تنحط إلى درجة المعدوم حتى تكون عدمًا محضًا ، وأمور اعتبارية : وهي قسمان : أمور اعتبارية انتزاعية كقيام زيد ، فهو أمر اعتباري انتزاعي لأنه انتزع من الهيئة الثابتة في الخارج ، وأمور اعتبارية اختراعية كبحر من زئبق ، فهو أمر اعتباري اختراعي ؛ لأنه اخترعه الشخص .

والقسم الأول لا يتوقف على اعتبار المعتبر و فرض الفارض ، والقسم الثاني يتوقف على ذلك ، وعلى القول بنفي الأحوال تكون الأمور ثلاثة : موجودات ، ومعدومات ، وأمور اعتبارية بقسميها ، وهذه الطريقة هي الراجحة . ومعنى إنكار المعنوية إنكار زيادتها على المعاني بحيث تكون واسطة بين الموجود والمعدوم ، لا إنكار كونه قادرًا مثلًا من أصله ، لأنه مجمع عليه فليس فيه خلاف ، إنما الخلاف في زيادته على المعاني ، فالحاصل أنهم اتفقوا على الكون قادرًا مثلًا ، لكن على القول بثبوت الأحوال تكون واسطة بين الموجود والمعدوم لازمة للقدرة ، وعلى القول بنفي الأحوال تكون عبارة عن قيام القدرة بالذات فيكون أمرًا اعتباريًّا ، وهذا كله عند أهل السنة . و أما عند المعتزلة فهي كناية عن القادرية : أي كونه قادر بذاته ، وكذا يقال في الباقي ، فهم وإن أنكروا المعاني لم ينكروا القادرية والعالمية وغيرهما ، فيقولون قادر بذاته ، وعالم بذاته ، إلى غير ذلك ، ولذلك



= ነ "ለ

احاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

يقولون : من أنكر المعاني لا يكفر إلا إذا أثبت ضدها ، و من أنكر المعنوية بمعنى القادرية ونحوها كفر ، لأنه يلزم من إنكار القادرية إثبات الضد ، وأما إنكار المعنوية بمعنى الأحوال فهو الحق ، وحيث علمت أن المصنف صرح بأنه أراد مجرد بيان الأسماء ولم يرد بيان الصفات المعنوية ، علمت أن حمله على بيان المعنوية ليس على ما ينبغي وإن ذكره الشيخ عبد السلام وغيره خصوصًا وقد عبر بالحي ... إلخ ، ولم يعبر بكونه حيًّا ... إلخ ، وقد قالوا : صاحب البيت أدرى بالذي فيه ، وحقيقة الحي الذي له الحياة الحقيقية هو الذي تكون حياته لذاته ، وليس ذلك لأحد من الخلق ، فليست حياتهم لذاتهم .

[ ٢١١ ] قوله : (عليم) أي : وحيث وجب له العلم فهو عليم ، فهو خبر لمبتدأ محذوف مقرون بالفاء كما تقدم . وعليم بمعنى عالم و هو الذي علمه شامل لكل ما من شأنه أن يعلم ، فصيغة المبالغة باعتبار الكثرة في المتعلق ، وإن كانت صفة العلم واحدة لا تكثر فيها .

[ ٢١٢ ] وقوله : (قادر ) أي : و حيث وجبت له القدرة فهو قادر ، فهو خبر لمبتدأ محذوف مقرون بالفاء كما مرّ ، و القادر : هو الذي إن شاء فعل وإن شاء ترك فهو متمكن من الفعل والترك ، فيصدر عنه كل من الفعل و الترك بحسب مصالح الحلق المترتبة على ذلك .

[ ٢١٣ ] وقوله : ( مريد ) أي : وحيث وجبت له الإرادة فهو مريد : وهو الذي تتوجه إرادته إلى المعدوم فتخصصه بالوجود بدلًا عن العدم مثلًا .

[ ٢١٤ ] وقوله : ( سمع ) بحذف الياء مع سكون العين للضرورة <sup>(١)</sup> أي : وحيث وجب له السمع فهو سميع .

وقوله ( بصير ) أي : وحيث وجب له البصر فهو بصير ، والسميع : هو الذي يسمع كل موجود ، والبصير : هو الذي يبصر الأشياء فيحيط بالمسموعات والمبصرات ، من غير أن يشغله شأن على شأن .

[ ٢١٥ ] قوله : ( ما يشا يريد ) بقصر « يشا » للوزن : أي الذي يشاؤه يريده ، وأشار المصنف بذلك إلى اختيار مذهب الجمهور من اتحاد المشيئة والإرادة ، خلافًا

 (١) ويمكن أن يقال إن الحمل في القضية نوعان : الأول حمل مواطأة وهو مالا يحتاج إلى تأويل كقولنا : الشافعي عالم ، وحمل اشتقاق وهو ما احتاج إلي تأويل كقولنا الشافعي علم أي : ذي علم ، وهو هنا من النوع الثاني أي هو ذو سمع سبحانه وتعالى .



149 -

للكرامية حيث زعموا أن المشيئة صفة واحدة أزلية تتناول ما يشاؤه اللَّه بها ، والإرادة حادثة متعددة بتعدد المرادات كما قاله في شرحه الصغير ، ومراداته تعالى : هي شئونه في خلقه .

[ ٢١٦ ] وحكي أن ابن الشجري <sup>(١)</sup> كان يكرر في درسه قوله تعالى ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ في شَأْنِ ﴾ [ الرحمن : ٢٩ ] . فسأله سائل وقال له : ما شأن ربك الآن ، فأطرق رأسه وقام متحيرًا ، فنام فرأى النبي عَلَيْتَم فسأله عن ذلك ، فقال له ، السائل لك الخضر <sup>(٢)</sup> ، فإذا أتاك في غد وسألك فقل له : شئون يبديها ولا يبتديها ، يرفع أقواما و يخفض آخرين . فلما أصبح أتاه وسأله فأجابه بما ذكر ، فقال له : صل على من علمك ، ومشى مسرعًا . ومعنى : شئون يبديها ولا يبتديها : أحوال يظهرها للناس ولا يبتديها علما ، لأنه تعالى يعلم الأشياء أزلًا ، خلافًا لمن قال : الأمر أنف ، أى : يستأنف الله الأشياء علمًا ، وقد انقرض هؤلاء الجماعة من قبل الإمام الشافعي <sup>(٣)</sup> ، وهم قوم كفار لأنهم أنكروا القدر .

(١) هو : هبة الله بن علي بن محمد الحسني ، أبو السعادات نقيب الطالبين بالكرخ توفي سنة ٤٤٢ . من مؤلفاته : الأمالي ، الحماسة . ( انظر : وفيات الأعيان ١٨٣/٢ ، الأعلام ٧٤/٨) ) .
(٢) مسألة حياة الخضر وهو بفتح الخاء وكسر الضاد على الأشهر ألف فيها الحافظ ابن حجر كتابه ( القول (٢) مسألة حياة الخضر ) ، والصوفية وبعض المحدثين يقولون بحياته ، وكثير من العلماء خاصة المتقدمين قائلون النضر في حياة الحضر ) ، والصوفية وبعض المحدثين يقولون بحياته ، وكثير من العلماء خاصة المتقدمين قائلون بوفاته ، والمسألة دائرة على الجواز العقلي ولا يوجد في الشريعة نص يخالفها ولا حديث صحيح يؤيد حياة الحضر ، والأمر هين حيث إن تلك المسألة ليست من مسائل العقيدة .
(٣) هو : محمد بن إدريس بن العباس الهاشمي القرشي أبو عبد الله ، الإمام ناصر السنة وأحد الأئمة الأربعة ، والرسالة . ( انظر : تذكرة الحفاظ الم ٢٩/٢ ) .



= 12+

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣٢ – متكلّمٌ ثُمَّ صِفَاتُ الذَّاتِ لَيْسَتْ بِغَيْرِأَوْ بِعَينِ الذَّاتِ[٢١٢ - ٢٢٢] [ ٢١٧ ] قوله : ( متكلم ) بسكون التاء للوزن : أي حيث وجب له الكلام فهو متكلم ، ولا خلاف لأرباب المذاهب والملل في أنه تعالى متكلم ، وإنما الخلاف في معنى كلامه ، وقد تقدم معناه ، وقد اختلفوا في قدمه ، وقد تقدم بيانه أيضًا ، وسيأتي بيانه في قوله :

ونزه الـقـرآن أي كـلامـه عن الحدوث واحذر انتقامه [ ٢١٨ ] قوله : ( ثم صفات الذات ... ) إلخ ثم للاستئناف ، ويحتمل أن تكون للترتيب في الذكر و الإخبار ، والمعنى : بعد أن أخبرتك بما تقدم أخبرك بأن صفات الذات ... الخ ، والغرض الأصلي من ذلك بيان حكم صفات الذات وهو أنها ليست بعين الذات ولا بغير الذات فإن قيل : الشيء إما أن يكون غيرًا ، وإما أن يكون عينًا ، فلا يعقل قولهم : « ليست بغير الذات ولا بعين الذات » أجيب بأن نفي العينية ظاهر ، إذ من المعلوم أن حقيقة الذات غير حقيقة الصفات ، وإلا لزم اتحاد الصفات والموصوف وهو لا يعقل .

[ ٢١٩ ] وأما نفي الغيرية فالمراد به : نفي الغير المصطلح عليه وهو الغير المنفك ، لا مطلق الغير ، فالمعنى أنها ليست بعين الذات ولا بغير الذات غيرًا منفكًا فلا ينافي أن حقيقتها غير حقيقة الذات لكنها ليست منفكة عن الذات . وقال بعضهم : إنها غير نظرًا لذلك وإن لم تنفك . قال الشمس السمرقندي <sup>(١)</sup> : وهو خلاف لفظي ، لأن القول بأنها ليست بغير محمول على نفي الغير المنفك وإن كانت غيرًا في المفهوم والقول بأنها غير محمول على الغير في المفهوم وإن لم تنفك ، ولكون الصفات ليست غيرًا بأنها غير محمول على الغير في المفهوم وإن لم تنفك ، ولكون الصفات ليست غيرًا بالمعنى المتقدم وقع التسامح بإضافة ما للذات إليها ، نحو « تواضع كل شيء لقدرته » مجرد الذات فسق ، فالمستقيم عبادة الذات المتصفة بالصفات ، وخرج بإضافة صفات الذات : الصفات السلبية فإنها غير بمعنى إنها ليست قائمة به ؛ لأنها أمور عدمية ، وصفات الأفعال كالإحياء والإماتة فإنها غير أيضًا ، بمعنى أنها منفكة لأنها هي تعلقات القدرة التنجيزية الحادثة ، والصفة النفسية وهي الوجود فإنها عين الموجود على كلام القدرة التنجيزية الحادثة ، والصفة النفسية وهي الوجود فإنها عين الفو مي ملام

(١) هو : محمد بن عبد الحميد بن الحسن علاء الدين أبو الفتح السمرقندي الحنفي ، الفقيه الأصولي المتكلم المناظر . له مصنفات ، منها : « شرح عيون المسائل لأبي الليث » وسماه حصر المسائل وقصر الدلائل ، الهداية في الكلام ، توفي سنة ٥٥٢ هـ . ( انظر : شذرات الذهب ٢١٠/٣ ، والفوائد البهية صد ١٧٦ ، ومعجم المؤلفين ١٣٠/١٠ ) .



يرى، فلا ينافي أنه أمر اعتباري ، وغير الموجود على كلام غير الأشعري .

[ ٢٢٠ ] قوله : ( ليست بغير ) بلا تنوين لفظ « غير » له ، لإضافته تقديرًا إلى مثل ما أضيف إليه « عين » ، والتقدير : ليست بغير الذات ، وقد عرفت أن المراد ليست بغير منفك ، فلا ينافى أنها غير ملازم ، وأشار المصنف بذلك إلى الجواب عن الشبهة التي أوردها المعتزلة النافون لصفات المعاني ، وتقريرها أن تقول : الصفات الوجودية إما أن تكون حادثة فيلزم قيام الحوادث بذاته تعالى ، وإما أن تكون قديمة فيلزم تعدد القدماء وهو كفر بإجماع المسلمين ، و قد كفرت النصاري بزيادة قديمين على الذات العلية ، فكفروا بإثبات آلهة ثلاثة ، كما قال تعالى : ﴿ لَقَدْ حَكَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهُ ثَالِثُ ثَلَدَنَةُ ﴾ [ المائدة : ٧٣ ] . وإذا كفرت النصاري بإثبات آلهة ثلاثة ، فكيف بالأكثر وهو ثمانية قدماء الذات والصفات السبع أو التسع بزيادة التكوين أو عشر بزيادة الإدراك ، إ فيلزم على إثبات ذلك الكفر من باب أولى ، وهذا توسيع في الدائرة لأن أهل السنة معترفون بقدم الصفات . وحاصل الجواب كما أشار إليه العلامة السعد : أن المحظور المبطل للتوحيد إنما هو تعدد القدماء المتغايرة المنفكة بحيث تكون ذوات مستقلة ، وليست الصفات مغايرة للذات بهذا المعنى ، فلم يلزم التعدد المبطل للتوحيد حتى يلزم الكفر ، فنفى الغيرية هو الذي أشير به للجواب عن الشبهة المذكورة ، ولا مدخل لنفي العينية في الجواب ، لكنه تكميل للفائدة ، على أن الغرض الأصلي – كما علمت – بيان حكم الصفات لبعض لظهور ذلك .

[ ٢٢١ ] وقوله : ( أو بعين الذات ) أي : وليست الصفات عين الذات ، فأو بمعنى الواو ، لأن القاعدة أنها تكون بمعنى الواو بعد النفي .

[ ٢٢٢ ] واعلم أن وجوب صفات المعاني ذاتي لها مثل وجوب الذات ، كما هو الحق الذي عليه السنوسي ومن تبعه ، وليست ممكنة لذاتها واجبة لغيرها بسبب اقتضاء الذات لها كما قاله العضد ، وهذه نزغة من نزغات العضد <sup>(١)</sup> ، وسرت له هذه النزغة من كلام الفلاسفة ، فإنهم يقولون : إن العالم ممكن لذاته قديم لغيره بسبب كونه معلولا لعلة قديمة وهي ذاته تعالى ، وما كان معلولًا لعلة قديمة فهو قديم ، وهذا كلام باطل ، وكلام السعد في موضع يوافق كلام العضد ، وفي موضع آخر يوافق كلام السنوسي وهو الذي نلقى الله عليه .

(١) هو : عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الغفار مشارك في العلوم وأحد أئمة العقول. توفي سنة ٧٥٦ هـ ، من تصانيفه : المواقف في علم الكلام ، وشرح مختار بنِ الحاجب . ( انظر : الأعلام ٢٩٥/٣ ) .



= 1 2 7

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣٣ - فَقُدْرَةٌ بَمُمْكِنٍ تَعَلَّقَتْ بِلا نَنَاهي مَا بِهِ تَعَلَّقَتْ (٣٢ - ٢٢٨] [ ٢٢٣ ] قوله : (فقدرة ...) إلخ أي : إذا أردت معرفة تعلقات الصفات فأقول لك : قدرة ... الخ ، فالفاء فاء الفصيحة . ولما طوى ذيل مباحث الصفات شرع في نشر مالها من التعلقات ، والذي اعتمده المحققون أن التعلق للمعاني فقط . وقال بعض المتكلمين : للمعنوية ، ولم يقل أحد بأن التعلق للمعاني والمعنوية معًا ، وإلا لزم اجتماع مؤثرين على أثر واحد في القدرة والكون قادرًا ، والإرادة والكون مريدًا ، ولزم تحصيل الحاصل في العلم وكونه عالماً وهكذا الباقي وعرفوا التعلق بأنه طلب الصفة أمرًا زائدًا على الذات يصلح لها <sup>(۱)</sup> .

[ ٢٢٤ ] واعلم أن صفات المعاني من حيث التعلق وعدمه ، ومن حيث عموم التعلق للواجبات والجائرات و المستحيلات وخصوصه بالمكنات أو بالموجودات أقسام أربعة :

الأول : ما يتعلق بالمكنات وهو القدرة والإرادة ، لكن تعلق الأولى تعلق إيجاد وإعدام ، وتعلق الثانية تعلق تخصيص .

والثاني : ما يتعلق بالواجبات والجائرات والمستحيلات وهو العلم والكلام ، لكن تعلق الأول تعلق انكشاف ، وتعلق الثاني تعلق دلالة .

والثالث : ما يتعلق بالموجودات وهو السمع والبصر والإدراك إن قيل به .

والوابع : ما لا يتعلق بشيء وهو الحياة ، وقد ذكرها المصنف على هذا الترتيب كما ستراه ، ومعرفة التعلقات غير واجبة على المكلف لأنها من غوامض علم الكلام كما نقله الشيخ البراوي <sup>(٢)</sup> عن سيدي محمد الصغير وذكره الشيخ الشنواني .

[ ٢٢٥ ] قوله : ( بممكن تعلقت ) الجار والمجرور متعلق بالفعل بعده ، وإنما قدمه عليه لإفادة الحصر ، فكأنه قال : لا تتعلق إلا بممكن : أي بكل ممكن ، فالمراد العموم

(١) قال الصاوي : اعلم أن الصفات الوجودية قسمان : متعلَّق ، وغير متعلق ، وضابط الأول : ما يقتضي أمرًا زائدًا على القيام بمحلها : كالقدرة فإنها تقتضي مقدورًا يتأتى بها إيجاده وإعدامه . والإرادة فإنها تقتضي مراد يتخصص بها . والعلم فإنه يقتضي معلومًا ينكشف به والكلام لأنه يقتضي معنى يدل عليه ، والسمع فإنه يقتضي مسموعًا يسمع به ، والعلم فإنه يقتضي معلومًا ينكشف به والكلام لأنه يقتضي معنى يدل عليه ، والسمع فإنه يقتضي مسموعًا يسمع معلومًا ينكشف به والكلام لأنه يقتضي معنى يدل عليه ، والسمع فإنه يقتضي مسموعًا يسمع به ، والعلم فإنه يقتضي معلومًا ينكشف به والكلام لأنه يقتضي معنى يدل عليه ، والسمع فإنه يقتضي معسوعًا يسمع به ، والبصر فإنه يقتضي مبصرًا يصر به . وضابط ما لا يتعلق : ما لا يقتضي أمرًا زائدًا على قيامها بمحلها وهو الحياة لا غير . والمتعلق إما متعلق بجميع أقسام الحكم العقلي ، وهو العلم والكلام ، أو بالجائزات فقط ، وهو القدرة والإرادة ، أو بالموجودات فقط واجبة أو جائزة ، وهو السمع البصر .

(٢) هو : عيسى بن أحمد بن عيسى الأزهري ، فاضل مصري من فقهاء الشافعية تعلم بالأزهر وتوفي سنة ١١٨٢ هـ ،
 من مصنفاته : حاشية على شرح جوهرة التوحيد ، التيسير لحل ألفاظ الجامع الصغير ( انظر : الأعلام ١٠/٥ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ً ـ

لأن النكرة في سياق الإثبات قد تعم ، كما في قوله تعالى : ﴿ عَلِمَتْ نَفْشُ مَّآ أَحْضَرَتْ ﴾ [ التكوير : ١٤ ] أي كل نفس ، فالقدرة متعلقة بجميع المكنات ، لأنه لو خرج ممكن عن تعلقها لزم منه العجز وهو محال عليه تعالى .

[ ٢٢٦ ] والمراد بالمكن : ما لا يجب وجوده ولا عدمه لذاته ، ولو وجب وجوده أو عدمه لغيره ، فالذي تعلق علمه تعالى بوجوده من المكنات ، فهو وإن كان ممكنًا في ذاته لكن وجب وجوده لغيره كإيمان من علم الله إيمانه ، والذي تعلق علمه تعالى بعدم وجوده ، فهو وإن كان ممكنًا في ذاته لكن وجب عدم وجوده لغيره كإيمان من علم الله عدم إيمانه كأبي جهل ، لكن تعلق القدرة بالذي تعلق علم الله بعدم وجوده تعلق صلوحي لا تنجيزى ، وإلا لانقلب العلم جهلًا وهو محال ، وبذلك يجمع بين القولين ، فالقول بأنه من متعلقات القدرة محمول على أنه من متعلقاتها باعتبار التعلق الصلوحي ، والقول بأنه ليس متعلقات القدرة محمول على أنه من متعلقاتها باعتبار التعلق الصلوحي ، والقول بأنه ليس تقدرة : قلم من متعلقات القدرة محمول على أنه ليس من متعلقاتها باعتبار التعلق المقدرة : قدواعه الموحية في الأزل للإيجاد والإعدام فيما لا يزال ، وتنجيزيًا حادثًا : وهو الإيجاد والإعدام بها بالفعل ، وهذا على سبيل الإجمال ، وأما على سبيل التفصيل فلها تعلقات سبعة ، وقد تقدم بيانها .

[ ٢٢٧ ] وخرج بالمكن : الواجب والمستحيل ، فلا تتعلق القدرة بهما ؛ لأنها إن تعلقت بوجود الواجب لزم تحصيل الحاصل ، وإن تعلقت بعدمه لزم انقلاب حقيقة الواجب ، فإن حقيقته مالا يقبل العدم ، وإن تعلقت بالمستحيل فعلى العكس من ذلك .

[ ٢٢٨ ] قوله : ( بلا تناهي ما به تعلقت ) أي : الممكن الذي تعلقت به القدرة متلبس بعدم التناهي ، فمتعلقات القدرة لا تنتهي إلى حدّ ونهاية ، إذ منها نعيم الجنان وهو متجدد شيئًا فشيئًا وهكذا ، وأما ما وجد في الخارج من الممكن فهو متناه ، لأن كل ما حصره الوجود من الممكن فهو متناه لاستحالة حوادث لا نهاية لها ، ويدل على عدم تناهي متعلقات القدرة قوله تعالى : ﴿ وَالَنَّهُ عَلَى صُحُلِ شَيءٍ قَدِيرُ ﴾ [ البقرة : ٢٨٤ ] تناهي متعلقات القدرة قوله تعالى : ﴿ وَالَنَّهُ عَلَى صُحُلِ شَيءٍ قَدِيرُ ﴾ البقرة : ٢٨٤ ] وقوله تعالى : ﴿ وَخَلَقَ حَكَلَ شَيْءٍ فَقَدَرُمُ نَقَدِيرُ ﴾ [ الفرقان : ٢ ] أي : كل شيء ممكن في الآيتين . واعلم أنه لا إيطاء في البيت ، لأن الصحيح أنها من كامل الرجز ، على أنه يصح حمل الأول على التنجيزي ، والثاني على الصلوحي ، وأما كون الأول في حيز الإثبات والثاني في حيز النفي فلا يلتفت إليه وإن ذكره المصنف في شرحه .



= 1 2 2

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣٤ – وَوَحْدَةً أَوْجِبْ لَهَا وَمِثْلُ ذِي إِرَادَة وَالْعِلْمُ لِكِنْ عَمَّذِى [٢٣٢ - ٢٣٢] [ ٢٢٩ ] وقوله : (ووحدة أوجب لها ) أي : أوجب للقدرة وحدة ، بمعنى : اعتقد وجوبها لها ، فيجب أن تعتقد أن قدرة اللَّه واحدة ، لأن تعددها لا يقتضيه معقول ولا منقول ، ولأنه لو كان له تعالى قدرتان لزم اجتماع مؤثرين على أثر واحد ، فالقدرة واحدة والمقدور متعدّد كالحركة والسكون وغيرهما .

إنما تتعلق بها تعلق تخصيص ، فتخصص كل ممكن ببعض ما يجوز عليه من المكنات المتقابلات كالوجود أو العدم وكونه بهذه الصفة أو بصفة أخرى ، وهكذا ، ويدل على عموم تعلق الإرادة : الأدلة العقلية ، كأن يقال : لو تعلقت بالبعض دون البعض للزم عليه الترجيح بلا مرجح واللازم باطل ، والأدلة السمعية كقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَمَرُهُ إِذَا آزَادَ سَمَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكَوُتُ ﴾ [ يس : ٨٢] والمراد من ذلك واللَّه أعلم : أنه متى تحلقت إرادته وقدرته بشيء برز حالًا ، فهو كناية عن سرعة وجود مراده تعالى وعدم تخلفه ، وليس المراد من ذلك ما هو ظاهره من أنه تعالى إذا أراد شيعًا ، يصدر منه أمر للكائنات بلفظ «كن» ، واعلم أن للإرادة تعلقين : تعلقًا صلوحيًّا قديمًا وهو صلاحيتها في الأزل لتخصيص المكن بالوجود أو بالعدم وبالغنى أو بالفقر وهكذا ، وتعلقًا تنجيزيًّا قديما وهو تخصيص الله بها أزلًا المكن ببعض ما يجوز عليه من المكنات السابقة ، وزاد بعضهم تعلقًا ثالثًا وهو : تعلقها بالمكن حين وجوده بالفعل فيكون تعلقًا تنجيزيًا حادثًا . والحق أن هذا ليس بتعلق ، وإنما هو إلها هو إلها من يجوز عليه من المكنات السابقة ،

[ ٢٣١ ] قوله : (والعلم ) معطوف على قوله « إرادة » فهو مثل القدرة أيضًا في صفة العلم: الأمور الثلاثة السابقة : وهي تعلقه بالمكنات ، وعدم تناهي متعلقاته ، قويجاب الوحدة له بإجماع من يعتد بإجماعه ، فإنه لم يذهب أحد إلى تعديماته الوحدة له بإجماع من يعتد بإجماعه ، فإنه لم يذهب أحد إلى تعديماته تعدد علمه تعالى بعدد المعلومات إلا أبو سهل الصعلوكي <sup>(1)</sup> فقال : بعلوم (۱) هو : محمد بن سليمان بن محمد العجلي الحنفي ، الفقيه الشافعي والمفسر ، المتكلم والأديب الشاعر والكاتب حبر زمانه توفي سنة ٣٦٩ هـ . (انظر : طبقات الشافعية 1711 ، والأعلام ١٤٩/٦ ) .



قديمة لانهاية لها ، ولا يرد عليه استحالة دخول مالا نهاية له في الوجود ، لأن الدليل إنما قام على هذه الاستحالة في الحادث دون القديم .

120-

[ ٢٣٢ ] وقوله : ( لكن عم ذي ) أي : لكن عم العلم من حيث تعلقه هذه المكنات التي أشعر بها عموم قوله « بممكن » لأن المراد به العموم كما سبق ، ودفع المصنف بهذا الاستدراك ما يوهمه تشبيه العلم بالقدرة من قصره على المكنات كما في القدرة والإرادة ، وليس كذلك ، بل يتعلق أيضا بالواجبات والمستحيلات ، ولا إيطاء في كلامه لاختلاف مرجعي اسمي الإشارة ، على أنها ليست من مشطور الرجز بل من تامه كما تقدم غير مرة .



- 127

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣٥ – وَعَمَّ أَيْضًا وَاجِبًا وَالممتنعْ 🛛 ومِثْلُ ذَا كَلاَمُهُ فَلنَتَّبِعْ [ ٢٣٣ – ٢٣٥ ]

[ ٢٣٣ ] وقوله : ( وعم أيضًا واجبًا والمتنع ) أي : وشمل العلم من حيث تعلقه الواجب العقلي كذاته تعالى وصفاته والممتنع العقلي كشريكه تعالى واتخاذه ولدًا أو صاحبة ، بمعنى أنه يعلم استحالة ذلك ، ويعلم أنه لو وجد لترتب عليه من الفساد كذا وكذا ، وأيضا مصدر «آض» إذا رجع ، فمعناه رجوعًا إلى عموم العلم فهو كما عم المكنات عم الواجبات والممتنعات ، ويدل على عموم تعلقه قوله تعالى : ﴿ وَٱنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ النور : ٣٥ ] والمراد بالشيء : مطلق الأمر لا خصوص الموجود ، وإلا لم يطابق المدعى وقوله تعالى : ﴿ عَـٰذِلْمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَكَةِ ﴾ [ الأنعام : ٧٣ ] أي : ما غاب عنا وما حضر لنا ، فالمراد الغيب والشهادة بالنسبة لنا. وليس للعلم إلا تعلق تنجيزي قديم فقط على التحقيق . واعلم أن تعلقات تسرتسيب | القدرة والإرادة والعلم مرتبة عند أهل الحق باعتبار التعقل فقط في تحلقات التعلقات القديمة، وفي الحقيقة أيضاً في الحادث منها مع القديم ، فبين المقسدرة | تعلق القدرة الصلوحي القديم وتعلق الإرادة الصلوحي القديم والتنجيزي القديم وتعلُّق العلم وهو تنجيزي قديم : ترتيب في التعقل ، فنتعقل أولًا تعلق العلم ، ثم تعلق الإرادة ، ثم تعلق القدرة ، فتعلق القدرة تابع لتعلق الإرادة ، وتعلق الإرادة تابع لتعلق العلم ، وليس بين هذه التعلقات ترتيب في الخارج لأنها قديمة ، والقديم لا ترتيب فيه خارجًا ، وإلا لزم أن المتأخر حادث. وبين تعلق القدرة التنجيزي الحادث وتعلق الإرادة التنجيزي القديم والصلوحي القديم وتعلق العلم وهو تنجيزي قديم كما مر : ترتيب في الخارج وفي التعقل ، لأن تعلق القدرة التنجيزي الحادث متأخر عن هذه التعلقات القديمة ضرورة تأخر الحادث عن القديم ، وأما تعلق القدرة التنجيزي الحادث وتعلق الإرادة التنجيزي الحادث على القول به ، فبينهما ترتيب في الخارج وفي التعقل فيكون تعلق القدرة التنجيزي الحادث متأخرًا عن تعلق الإرادة التنجيزي الحادث على القول به ، وقيل بينهما ترتيب في التعقل فقط ، لأنه لا يتأخر مراد الله عن إرادته اهـ. ملخصًا من حاشية العلامة الشنواني مع شرح الشيخ عبد السلام ، فادع لي ولهم بحسن الحتام .

[ ٢٣٤ ] قوله : ( ومثل ذا كلامه ) أي : ومثل علمه تعالى كلامه ، فاسم الإشارة عائد على العلم ، و « مثل » خبر مقدم ، و « كلامه » مبتدأ مؤخر والتقدير وكلامه النفسي القديم القائم بذاته تعالى مثل العلم في الأحكام الثلاثة : وهي عموم تعلقه بالواجبات والجائزات والمستحيلات وعدم تناهي متعلقاته وإيجاب وحدته ، فعموم تعلقه



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

لصلوحه للجميع والقاعدة أن صفات المولى متى صلحت لشيء فلا بد من ثبوت الجميع لها وعدم تناهي متعلقاته لامتناع التخصيص بشيء يتناهى لأنه ترجيح بلا مرجح ومن متعلقاته نعيم الجنان وهو لا يتناهى بل يتجدد شيئًا فشيئًا وهكذا ، وإيجاب وحدته ، لأنه لم يرد السمع بالتعدد بل انعقد الإجماع على نفي كلام ثان قديم ، والمثلية إنما هي في الثلاثة الأحكام المذكورة وإن اختلفت جهة التعلق ، لأن تعلق العلم والشيء إنما هي في الثلاثة الأحكام المذكورة وإن اختلفت جهة التعلق ، لأن تعلق العلم والنهي ، فهو يدل أزلًا على أن ذاته وصفاته تعالى واجبة ، على أن الشريك والصاحبة والوالد مستحيلة ، وإن ولد زيد ورزقه وعلمه جائزة ، ويدل أزلًا أيضًا على أن من أطاع والنهي : فعلى اشتراط وجود المأمور والنهي يكون له تعلق صلوحي قديم قبل وجود المأمور والمنهى ، وتنجيزي حادث بعده كما تقدم تعلق صلوحي قديم النظر للأمر

[ ٢٣٥ ] قوله : ( فلنتبع ) بالنون أو بالتاء أوله ، وفيه إشارة إلى غموض المحل وصعوبته ، فيشير إلى أنه ليس لنا في هذا المقام إلا اتباع القوم ، خصوصًا في إثبات التعلقات الأزلية .



- 128

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣٦ – وَكُلُّ مَوْجُودٍ أَنِطْ للسِّمْعِ بِهُ كَذَاالبَصَرِ إِدْرَاكُهُ إَنْ قِبِلَ بِهْ [ ٢٢٦ – ٢٤١] [ ٢٣٦ ] قوله : ( وكل موجود أنط للسمع به ) أي : وكل موجود علق للسمع به، فـ « أنط » فعل أمر من الإناطة وهي التعليق ، و «كل » مبتداً خبره جملة « أنط للسمع به » أو مفعول لمحذوف يفسره المذكور من باب الاشتغال ، على حد « زيدًا مر به » والتقدير : أقصد كل موجود ، واللام في قوله « للسمع » زائدة ، « والسمع » مفعول لأنط ، بمعنى علق ، أو ضمنه معنى فعداه باللام ، وبالجملة فالمعنى : اعتقد تعلق السمع الأزلي بكل موجود .

[ ٢٣٧ ] وقوله : ( كذا البصر ) أي : مثل السمع البصر في تعلقه بكل موجود ، فاسم الإشارة راجع للسمع ، و « كذا » خبر مقدم . و « البصر » مبتدأ مؤخر .

[ ۲۳۸ ] وقوله : ( إدراكه ) أي : وكذا إدراكه ، فهو معطوف على البصر بحرف عطف مقدر .

[ ٢٣٩ ] وقوله : ( إن قيل به ) أي : إن قيل بثبوته كما هو أحد الأقوال الثلاثة السابقة في قوله :

فهل له إدراك أو لا خلف وعند قوم صح فيه الوقف

فهذه الصفات الثلاثة متحدة المتعلق ، ولا يلزم من اتحاد المتعلق اتحاد الصفة بل الصفة متعددة ، وكل منها له حقيقة من الانكشاف ليست عين حقيقة غيره ، لا يعلم تلك الحقيقة إلا الله تعالى .

[ ٢٤٠] وما ذكره المصنف من أن سمعه وبصره تعالى يتعلقان بكل موجود هو ما السعوالبصر: ذكره بعض المتأخرين كالشيخ السنوسي ومن تبعه ، والذي في كلام السعد وغيره أن السمع الأزلي صفة تتعلق بالمسموعات وأن البصر الجزلي صفة تتعلق بالمصرات وهو محتمل للعموم والحصوص ، فيحتمل أنه أراد مضع تتعلق بالمصرات في حقه تعالى وهي الموجودات ، فيكون موافقًا لما تقدم ، ويحتمل أنه أراد المسموعات والمصرات في حقنا وهي الأصوات في الأول والذوات ويحتمل أنه أراد المسموعات والمصرات في حقنا وهي الأصوات في الأول والذوات والألوان في الثاني فيكون مخالفًا لما تقدم . وما ذكره المصنف أيضًا من كون الإدراك على القول به مثل السمع والبصر في التعلق بكل موجود هو أحد قولين قد سبق ذكرهما . وثانيهما : أنه يتعلق بالملموسات والمشمومات والمذوقات من غير اتصال بمحالها ،

ولاتيهما : الله يتعلق بالملموسات والمشمومات والمدوقات من غير اتصال بمحالها فهما طريقتان للقوم كما يؤخذ من اليوسي وشرح الكبري .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد \_\_\_\_\_ ٩٤ التوحيد \_\_\_\_\_

[ ٢٤١ ] واعلم أن للسمع والبصر والإدراك على القول به والقول بأنه يتعلق بكل موجود ثلاث تعلقات : تعلقًا تنجيزيًّا قديمًا : وهو التعلق بذات اللَّه وصفاته ، وصلوحيًّا قديمًا : وهو التعلق بنا قبل وجودنا ، وتنجيزيًّا حادثًا وهو التعلق بنا بعد وجودنا ، ووجوب التعلق لهذه الصفات مستفاد من صيغة الأمر في قوله : ( أنط ) كما استفيد عدم تناهي متعلقاتها أداة العموم الداخلة على موجود ، وسكت المصنف عن وحدة هذه الصفات للعلم بها من وجوبها لنظائرها كالقدرة والإرادة إذ لا فرق ولا إيطاء من كلام المصنف لاختلاف مرجع الضميرين نظير ما تقدم في اسمي الإشارة في قوله : ( ومثل ذى إرادة .. ) إلخ وسبق ما في نحوه .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣٧ - وَغَيْرُ عِلْمٍ هذِهِ كَمَا ثَبَتْ ثُمَّ الحَياةُ مَا بِشَى تَعَلَّقَتْ [٢٤٢ - ٢٤٢] [ ٢٤٢ ] قوله : ( وغير علم هذه ) أي : هذه الصفات الأربع وهى : الكلام ، والسمع ، والبصر ، والإدراك - غير العلم - فاسم الإشارة مبتدأ مؤخر ، و « غير علم » خبر مقدم ، ودفع بذلك ما قد يتوهم من اتحادها مع العلم لاتحاد متعلق الكلام مع متعلق العلم واندراج متعلق السمع والبصر والإدراك في متعلقه ، لا سيما وتعلق هذه الثلاثة تعلق انكشاف كتعلق العلم ، وكما أن هذه الصفات الأربع مغايرة للعلم بعضها مغاير لبعض ، واتحاد المتعلق لا يوجب اتحاد الحقيقة .

[ ٢٤٣ ] وقوله : (كما ثبت ) أي : كالتغاير الذي ثبت عند القوم بالأدلة السمعية ، لأن هذه الصفات إنما ثبتت بالسمع ، والمدلول لغةً لكل واحدة غير المدلول للأخرى ، فوجب حمل ما ورد على ظاهره حتى يثبت خلافه ، وبيان كون المدلول لغة لكل واحدة غير المدلول للأخرى : أن السمع حس الأذن أي : حاستها ، والأذن نفسها وما وقر فيها من شيء نسمعه والذكر المسموع ، والبصر حس العين أي حاستها ، والكلام : القول وما كان مكتفيًا بنفسه ، والعلم هو المعرفة ، كما يؤخذ من القاموس في مواضع متعددة ، وإذا ثبت أنها متغايرة لغةً كانت متغايرة شرعًا ، وبالجملة فكنه كل واحدة غير كنه الأخرى ، ونفوض علم ذلك للَّه تعالى .

[ ٢٤٤ ] قوله : (ثم الحياة ما بشي تعلقت ) بسكون الياء وحذف الهمزة للوزن ، وثم للاستئناف ، والمعنى أن الحياة لا تتعلق بشيء أي : أمر موجود أو معدوم ، فالمراد بالشيء هنا المعنى اللغوي الشامل للموجود والمعدوم ، ويصح أن يكون المراد به المعنى الاصطلاحي ، ويقال : إذا كانت لا تتعلق بالموجود فأولى أن لا تتعلق بالمعدوم ، فليست الحياة من الصفات المتعلقة لأنها صفة مصححة للإدراك : أي مصححة لمن قامت به أن يتصف بصفات الإدراك ولا تقتضي أمرًا زائدًا على قيامها بمحلها ، ومثل الحياة الوجود والقدم والبقاء عند من يعدها من الصفات الذاتية .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

٣٨ – وَعِنْدَنَا أَسْمَاؤُهُ الْعَظِيمة كَذَاصِفَاتُ ذَاتِهِ قَدِيمَهْ[٢٤٥–٢٥١]

101.

[ ٢٤٥ ] قوله : ( وعندنا .. ) إلخ لما فرغ من الصفات وتعلقاتها شرع في مبحث يجب اعتقاده فيجب على الإنسان أن يعتقد أن أسماءه العظيمة قديمة وكذا صفات ذاته ، وتقديم الظرف للحصر ، والضمير لأهل الحق ، فالمعنى : وأسماؤه العظيمة قديمه عندنا معاشر أهل الحق ، خلافًا للمعتزلة في قولهم : إن أسماءه تعالى حادثة وإنها من وضع الحلق . واستشكل الأول بأن الأسماء ألفاظ وهي حادثة قطمًا فتكون الأسماء حادثة قطمًا ، فكيف توصف الأسماء بالقدم ، وأجيب بأنها قديمة لا باعتبار ذاتها بل حادثة قطمًا ، فكيف توصف الأسماء بالقدم ، وأجيب بأنها قديمة لا باعتبار ذاتها بل باعتبار التسمية بها ، وبحث في هذا الجواب بأن التسمية وضع الاسم للمسمى ، لها أزلًا ، فهي قديمة باعتبار الصلاحية ، وفيه أن هذا لا يحسن في الرد على المتزلة لها أزلًا ، فهي قديمة باعتبار الصلاحية ، وفيه أن هذا لا يحسن في الرد على المتزلة علم الله تعالى وتقديره في الأزل ، وفيه أن هذا لا يحسن في الرد على المتزلة علم الله تعالى وتقديره في الأزل ، وفيه أن جميع الحوادث كذلك ، وقبل إن قدمها من حيث علم الله تعالى وتقديره في الأزل ، وفيه أن جميع الحوادث كذلك ، وقبا من حيث علم الله تعالى وتقديره في الأزل ، وفيه أن جميع الحوادث كذلك ، وقبل إن قدمها من حيث علم الله تعالى وتقديره في الأزل ، وفيه أن جميع الحوادث كذلك ، وقبل إن قدمها من حيث علم الله تعالى وله أن قدم الملول يرجع لما سبق من قدم الذات والصفات ، ولا يحسن في الرد على المتزلة فيما سبق <sup>(1)</sup>

[ ٢٤٦ ] ونقل العلامة الملوي عن سيدي محمد بن عبد الله العربي <sup>(٢)</sup> : أن من كلام الله القديم أسماء له هي المحكوم عليها بالقدم ، كما أن منه أمرًا ونهيًا .. إلخ ، وعلى هذا فالمراد بالتسمية القديمة دلالة الكلام أزلًا على معاني الأسماء من غير تبعيض ولا تجزئة في الكلام ، وهو الذي ينشرح له الصدر ، ولا يرد أنهم لم يذكروا من أقسام الكلام الاعتبارية الأسماء القديمة ، لأن تقسيمهم ليس حاصرا ، بل اقتصروا على الأهم باعتبار ما ظهر لهم ، كيف ومدلوله لا يدخل تحت حصر ، وأشار العلامة الملوي في آخر عبارته إلى أن القدم هنا ليس بمعنى عدم الأولية بل بمعنى أنها موضوعة قبل الحلق ، فهي من وضعه تعالى قبل خلقه ، ثم ألهمها للنور المحمدي ، ثم للملائكة ، ثم للخلق ، خلافًا للمعتزلة في قولهم بأنها من وضع البشر ، وفي هذا الكلام تسليم أن الأسماء

(١) اختلف هل بين أسماء الله تفاضل أم لا ؟ فقيل : لا تفاضل ، وقيل بالتفاضل ، ولذلك يقولون : الاسم الأعظم . أي الجامع لمعاني الأسماء والصفات ، واختلفوا فيه ، والحق أنه لفظ الجلالة ؛ لأن حقائق المؤمنين ممزوجة به . انظر : شرح الصاوي على الجوهرة . ( ٢٠٨ ) .
(٢) هو : محمد بن عبد الله العربي ، شيخ الحنفية في عصره ، تتلمذ لابن نجيم ، من آثاره : معين المفتي على جواب المستفتى فرغ من تأليفه في آخر سنة ٩٨٥ هـ . ( انظر : خلاصة الأثر ١٨/٤ ) .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

ليست أزلية كما لا يخفى . وبالجملة فهذا المبحث لم يصف .

: 104

[ ٢٤٧ ] ونقل عن القرطبي <sup>(١)</sup> : أن من قال : « الاسم مشتق من السموّ » وهو العلو يقول : لم يزل اللَّه موصوفًا <sup>(٢)</sup> قبل وجود الحلق وعند وجودهم وبعد فنائهم، لأنه لا تأثير لهم في أسمائه ، وهذا قول أهل السنة. ومن قال : « الاسم مشتق من السِمَة » يقول : كان في الأزل بلا أسماء ولا صفات ، فلما خلق الخلق جعلوها له، وبعد فنائهم تبقى بدونها ، وهو قول المعتزلة ، قال الشمني <sup>(٢)</sup> : وهو أقبح من القول بخلق القرآن اه . أفاده العلامة الأمير مع بعض زيادة <sup>(٤)</sup> .

[ ٢٤٨ ] قوله : ( أسماؤه ) الأسماء جمع اسم ، والمراد به ما دل على الذات بمجردها كالله و « خداي » في اللغة الفارسية ، أو باعتبار الصفة كالعالم والقادر ، ثم إن « أسماؤه » مبتدأ ، والعظيمة « وصف كاشف والخبر » قديمة « وقوله » كذا صفات ذاته مبتدأ وخبر ، ف « كذا » خبر مقدم ، و « صفات ذاته » مبتدأ مؤخر ، والجملة معترضة بين المبتدأ وخبره و التشبيه في القدم ، وأشار الشارح لإعراب آخر ، فجعل خبر قوله « أسماؤه » محذوفًا ، دل عليه قوله فيما بعد « قديمة » وجعل قوله الآتي خبرًا عن قوله « مفات ذاته » فيكون المصنف حذف من الأول لدلالة الثاني ، كما حذف من الثاني « عظيمة » لدلالة الأول عليه ، وحينئذ ففي كلامه من المحسنات المديعية نوع احتباك : وهو أن يحذف من كل نظير ما أثبته في الآخر ، وعلى هذا فالتشبيه للتأكيد ، والأول هو التبادر من كلام المصنف .

[ ٢٤٩ ] قوله : ( العظيمة ) أي : الجليلة المقدسة أي : المطهرة عن أن يسمى بها الغير ، أو عن أن تُفسَّر بما لا يليق ، أو أن تذكر على غير وجه التعظيم كما قاله السعد ، وعظم أسمائه تعالى مجمع عليه . واختلف هل بينها تفاضل أو لا ، فقيل : لا تفاضل بينها .

(١) هو : محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي الأندلسي القرطبي ، أبو عبد الله . من كبار المفسرين. له تصانيف منها : تفسيره المشهور ، والتذكرة بأحوال الموتى وأحوال الآخرة . توفي سنة ٢٧١ه .
 (١نظر : نفح الطيب ٢/٢١ ، والأعلام ٣٢٢/٥ ) .
 (٢) أي مسمى بأسمائه .
 (٣) هو : أحمد بن محمد بن محمد الحنفي القسطنطيني ، أبو العباس تقي الدين الشمني ، مفسر ، محدث ر٣) هو : أحمد بن محمد بن محمد الحنفي القسطنطيني ، أبو العباس تقي الدين الشمني ، مفسر ، محدث ر٣) هو : أحمد بن محمد بن محمد الحنفي القسطنطيني ، أبو العباس تقي الدين الشمني ، مفسر ، محدث ر٣) هو : أحمد بن محمد بن محمد الحنفي القسطنطيني ، أبو العباس تقي الدين الشمني ، مفسر ، محدث ر٣) هو : أحمد بن محمد بن محمد الحنفي القسطنطيني ، أبو العباس تقي الدين الشمني .

(٢) في المسابة عارف بين البصريين والدوفيين ، وأنحل فريق حججة التي يحتج بها ، وأدلته التي يستند إليها انظر : المسألة الأولى من كتاب الإنصاف للأنباري : تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٢٥٠٠ ] وفي اليواقيت عن ابن العربي أن أسماء الله تعالى متساوية في نفس الأمر لرجوعها كلها إلى ذات واحدة ، وإن وقع فيها تفاضل فإن ذلك لأمر خارج ، والحق أنها متفاضلة ، وأعظمها لفظ الجلالة وهو الاسم الأعظم وكان سيدي على وفا الله يذهب إلى التفاضل في الأسماء ويقول في قوله تعالى : ﴿ وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِرَكَ ٱلْعَلَيْكَ ﴾ [ التوبة : ٤٠ ] هو اسم اللَّه فإنه أعلى مرتبة من سائر الأسماء ، قال : ونظير ذلك قوله تعالى : ﴿ وَلَذِكْرُ ٱللَهِ أَكَبَرُ ﴾ [ العنكبوت : ٤٥ ] أي : ولذكر اسم اللَّه أكبر من ذكر سائر الأسماء اهـ . أفاده الشيخ الأمير .

[ ٢٥١] قوله : (كذا صفات ذاته قديمة ) أي : مثل أسمائه تعالى : الصفات صفات الذات القائمة بذاته وهي صفات المعاني السبع أو الثمان على الخلاف في ذلك بيان قدمها قديمة ، فكل من أسمائه وصفات ذاته قديم ، فليست أسماؤه من وضع خلقه له ، وليست صفاته حادثة ، لأنها لو كانت حادثة لزم قيام الحوادث بذاته تعالى ، ويلزم كونه تعالى عاريًا عنها في الأزل و يلزم افتقارها إلى مخصص وهو ينافي وجوب الغنى المطلق وهو انتفاء الحاجات مطلقًا ، وهو لا يكون إلا لله ، بخلاف الغنى القيد وهو وخرج بقلة الخاجات ، وهو غنى الحوادث ، ولذلك قال بعضهم : إلهي غناك مطلق وغنانا مقيد ، ولخرج بإضافة صفات إلى الذات : صفات الأفعال ، فكل من أسمائه وحمات ذاته قدم ، فليست أسماؤه من وضع معلقه له ، وليست صفاته حادثة ، لأنها لو كانت حادثة لزم قيام الحوادث بذاته تعالى ، ويلزم كونه تعالى عاريًا عنها في الأزل و يلزم افتقارها إلى مخصص وهو ينافي وجوب ويلزم كونه تعالى عاريًا عنها في الأزل و يلزم افتقارها إلى مخصص وهو ينافي وجوب ويلزم كونه تعالى عاريًا عنها في الأزل و يلزم افتقارها إلى مخصص وهو ينافي وجوب ويلزم كونه تعالى عاريًا عنها في الأزل و يلزم افتقارها إلى مخصص وهو ينافي وجوب ويلزم كونه تعالى عاريًا عنها في الأزل و يلزم افتقارها إلى مخصص وهو ينافي وجوب ويلزم كونه تعالى وهو انتفاء الحاجات مطلقًا ، وهو لا يكون إلا لله ، بخلاف الغنى المقيد وهو وحرج بإضافة صفات إلى الذات : صفات الأفعال ، فليس شيء منها بقديم عند الأساعرة ، بخلافه عند الماتريدية : أي : ولذلك قال صاحب متن بدء الأمالي : ما نصه :

صفات الذات والأفعال طرا قديمات ... ي. ... إلىخ وهو موضوع على مذهب الماتريدية ، لأنها عند الأشاعرة تعلقات القدرة التنجيزية الحادثة ، وعند الماتريدية هي عين صفة التكوين كما تقدم ، وأما الصفات السلبية فهي قديمة قطعًا أو أزلية ، على الخلاف في القديم والأزلي ، ولعل الشارح جرى على القول بالفرق بين القديم والأزلي ، فقال : وخرج بإضافة الصفات إلى الذات السلبية والفعلية ، فليس شيء منهما بقديم عند الأشاعرة . قال الشيخ الأمير : ورأيت بخط سيدي أحمد النفراوي <sup>(1)</sup> أن ذكرها سبق قلم : أي ذكر الصفات السلبية سبق قلم ، وإلا ففضل الشارح مشهور .

(١) هو : أحمد بن غنيم بن سالم بن مهنا النفراوي المالكي ، فقيه مشارك في العلوم ، من مؤلفاته : الفواكه
 الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني في فروع المالكية وشرح الأجرومية ، توفي سنة ١١٢٦هـ. ( انظر :
 سلك الدرر ١٤٨/١ ، والأعلام ١٩٢/١ ، ومعجم المؤلفين ٤٠/٢ ) .



= 10£

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٣٩ – وَأَختِيرِ أَنَّ أَسْمَاهُ تَوْقِيفيَهُ كَذَا الصَّفَاتُ فَأَخْفَظِ السَّمْعِيَّة [٢٥٦ - ٢٥٦]

[ ٢٥٢ ] قوله : ( واختير ... ) إلخ أي : و اختار جمهور أهل السنة أن أسماءه تعالى توقيفية وكذا صفاته ، فلا تثبت لله اسمًا ولا صفةً إلا إذا ورد بذلك توقيف من الشارع ، وذهبت المعتزلة إلى جواز إثبات ما كان متصفًا بمعناه و لم يوهم نقصًا وإن لم يرد به توقيف من الشارع ، ومال إليه القاضي أبو بكر الباقلاني ، وتوقف فيه إمام الحرمين ، وفصل الغزالي فجوَّز إطلاق الصفة وهي ما دل على معنى زائد على الذات ، ومنع إطلاق الاسم وهو ما دل على نفس الذات ، والحاصل أن علماء الإسلام اتفقوا على جواز إطلاق الأسماء والصفات على الباري عز وجل إذا ورد بها الإذن من الشارع ، وعلى امتناعه إذا ورد المنع منه ، واختلفوا حيث لا إذن و لا منع ، والختار منع ذلك وهو مذهب الجمهور <sup>(۱)</sup> اه مصنف في شرحه الصغير .

[ ٢٥٣ ] قوله : ( أن اسماه ) بدرج همزة أسماء الأولى مع القصر للوزن ، والمراد بالأسماء : ما قابل الصفات ، بدليل قوله « كذا الصفات » فالاسم ما دل على الذات<sup>(٢)</sup> والصفة ما دل على معنى زائد على الذات ، وليس المراد بالاسم ما قابل الفعل والحرف ولا ما قابل الكُنْية واللقب .

[ ٢٥٤] وقوله : ( توقيفية ) أي : يتوقف جواز إطلاقها عليه تعالى على ورودها في كتاب أو سنة صحيحة أو حسنة أو إجماع ، لأنه غير خارج عنها ، بخلاف السنة الضعيفة إن قلنا إن المسألة من العلميات أي : الاعتقاديات بحيث يعتقد أن ذلك الاسم من أسمائه تعالى ، وإن قلنا إن المسألة من العمليات بحيث نستعمله ونطلقه عليه تعالى فالسنة الضعيفة كافية في ذلك لأنهم قالوا : الحديث الضعيف يعمل به في فضائل الأعمال ، وأما القياس فقيل كالإجماع ما لم يكن ضعيفا ، وعليه فقياس « واهب » بناء على أنه يرد على « وهاب » وأطلق بعضهم منع القياس ، قال المصنف في الشرح الصغير : وهو الظاهر لاحتمال إيهام أحد المترادفين دون الآخر كالعالم والعارف ،

(۱) وقوله : ( وهو مذهب الجمهور ) الراجح جوازه بشروط :

١ – يرد المادة ٢ – أن لا يوهم نقصًا ٣ – أن يكون في الصفات دون الأسماء .
(٢) فالاسم ما دل على الذات « إما وحدها كلفظ الجلالة ، وإما مع الصفة كلفظ الرحمن ، وقوله : « والصفة ما دل على معنى زائد على الذات « بأن دلت على ذلك المعنى الزائد وحده كلفظ « قدرة » فإنه دل على المعنى القائم بذاته سبحانه وتعالى ، وبهذا يعلم أن مراد المصنف بالصفات في قوله « كذا الصفات « الأسماء المعنى القائم بذاته سبحانه وتعالى ، وبهذا يعلم أن مراد المصنف بالصفات في قوله « كذا الصفات « الأسماء .



100

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

والجواد والسخي ، والحليم والعاقل اه ، وبالجملة فما أذن الشارع في إطلاقه واستعماله جاز وإن أوهم كالصبور والشكور والحليم ، فإن الصبور يوهم وصول مشقة له تعالى ، لأن الصبر حبس النفس على المشاق ، فيفسر في حقه تعالى بالذي لا يعجل بالعقوبة على من عصاه ، والشكور يوهم وصول إحسان إليه ، لأن معناه كثير الشكر لمن أحسن إليه ، مع أن الإحسان كله من الله ، فيفسر في حقه تعالى بالذي يجازي على يسير الطاعات كثير الدرجات ، ويعطي بالعمل في أيام معدودة نعما في الآخرة غير محدودة ، وقيل كثير الدرجات ، ويعطي بالعمل في أيام معدودة نعما في الآخرة غير محدودة ، وقيل لا يصل إليه أحد بأذى ، فيفسر في حقه تعالى بالذي يجازي على يسير الطاعات فيرجع لمعنى الشكر ، وقيل المثني على من أطاعه. والحليم يوهم وصول أذى إليه وهو تعالى لا يصل إليه أحد بأذى ، فيفسر في حقه تعالى بالذي لا يعجل بالعقوبة على من عصاه ، فيرجع لمعنى الصبور ، ولا يرد على قولنا « وهو تعالى لا يصل إليه أحد بأذى قوله ، « من آذى مسلمًا فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى الله » <sup>(1)</sup> لأن معناه أنه فعل معه فعل المؤذي ، وقد تقدم لك أن أسماء النبي ، توقيفية اتفاقًا ، وسبقت حكمة ذلك ، فتفطن لها <sup>(1)</sup>

[ ٢٥٥ ] قوله : ( كذا الصفات ) أي : مثل أسمائه تعالى صفاته في كونها توقيفية ، فلا يجوز إثبات صفة له تعالى إلا بتوقيف من الشارع لنا .

[ ٢٥٦ ] وقوله : ( فاحفظ السمعية ) أي : إذا عرفت أن إطلاق الأسماء والصفات عليه تعالى يتوقف على الإذن الشرعي فاحفظ الأسماء والصفات الواردة بالسمع حقيقة كالواردة في الكتاب والسنة ، أو محكمًا كالثابتة بالإجماع كالصانع والموجود والواجب والقديم ، كما ذكره المؤلف في كبيره .



- 107

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٤٠ - وَكُلُ نَصِّ أَوْهَمَ التَّشْبِيهَا أَوْفَوَضْ وَرَمْ تَنْزِيهَا [٢٥٦ - ٢٦٦]
[ ٢٥٢ ] قوله : (وكل نص ..) إلخ يصح قراءة «كل» بالرفع مبتدأ ، وجملة «أوله» خبر وبالنصب مفعول لفعل محذوف يفسره المذكور من باب الاشتغال ، والمراد بالنص هنا : ما قابل القياس والاستنباط والإجماع ، وهو الدليل من الكتاب والسنة سواء كان صريحا أو ظاهرًا وليس المراد به ما قابل الظاهر وهو ما أفاد معنى لا يحتمل غيره ، إذ لو كان هذا هو المراد لم يمكن تأويله .

[ ٢٥٨ ] وقوله : ( أوهم التشبيها ) أي : أوقع في الوهم صحة القول به بحسب ظاهره ، والمراد من التشبيه المشابهة لا فعل الفاعل .

[ ٢٥٩ ] وقوله : ( أوله ) أي : احمله على خلاف ظاهره مع بيان المعنى المراد ، مندهب فالمراد : أوّله تأويلا تفصيليًّا بأن يكون فيه بيان المعنى المراد كما هو الخلف : مذهب الخلف : وهم من كانوا بعد الخمسمائة وقيل : من بعد القرون تاريخه الثلاثة .

[٢٦٠] وقوله : (أو فوض) أي : بعد التأويل الإجمالي الذي هو صرف اللفظ منهب السلف:
 عن ظاهره ، فبعد هذا التأويل فوض المراد من النص الموهم إليه تعالى على منهب السلف:
 طريقة السلف : وهم من كانوا قبل الخمسمائة ، وقيل القرون الثلاثة : بينه وبين
 بينه وبين
 الصحابة ، والتابعون ، وأتباع التابعين ، وطريقة الخلف أعلم وأحكم ، لما منهب الخلف
 مذهب الخلف فيها من مزيد الإيضاح والرد على الخصوم ، وهي الأرجح ، ولذلك قدمها

المصنف ، وطريقة السلف أسلم لما فيها من السلامة من تعيين معنى قد يكون غير مراد له تعالى .

[ ٢٦١ ] وقوله : (ورم تنزيها ) أي : واقصد تنزيهًا له تعالى عما لا يليق به مع تفويض علم المعنى المراد ، فظهر مما قررناه اتفاق السلف والخلف على التأويل الإجمالي ، لأنهم يصرفون الموهم عن ظاهره المحال عليه تعالى ، لكنهم اختلفوا بعد ذلك في تعيين المراد من ذلك في تعيين المراد من ذلك النقص وعدم التعيين ، بناء على الوقف على قوله تعالى : ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ [ آل عمران : ٧ ] فيكون معطوفًا على لفظ الجلالة ، وعلى هذا فنظم الآية هكذا ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تأُويلَهُ وَالرَّسِخُونَ فِي آلمِلْمِ ﴾ وجملة يَتُمُ تأُويلَهُ إِلَا اللَّهُ ﴾ وعلى هذا فقوله : ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِي آلْمِلْمِ ... ﴾ الخ استغناف ، وذكر مقابله في قوله تعالى : ﴿ فَمَا الَذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعُ مَن ... ﴾ إلخ أي كالمجسمة ،



104-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

فمنهم من قال : أنه على صورة شيخ كبير ، ومنهم من قال : إنه على صورة شاب حسن ، تعالى اللَّه عن ذلك علوًّا كبيرًا .

والحاصل أنه إذا ورد في القرآن أو السنة ما يشعر بإثبات الجهة أو الجسمية أو المسان الوهمة المسان الوهمة المتشبيه : المتشبية : المتشبي : المتش : المتشبي : المتشبية : المتشبي : ال

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق

[ ٢٦٢ ] وسأل رجل الإمام مالكًا <sup>(١)</sup> عن هذه الآية فأطرق رأسه مليًّا ثم قال : الاستواء غير مجهول ، والكيف غير معقول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ، وما أظنك إلا ضالًا ، فأمر به فأُخرج .

[ ٢٦٣ ] وسأل الزمخشري الغزالي فأجابه بقوله : إذا استحال أن تعرف نفسك بكيفية أو أينية ، فكيف يليق بعبوديتك أن تصفه تعالى بأين أو كيف وهو مقدس عن ذلك ، ثم جعل يقول :

| قَصِّر القول فذا شرح يطول  | قل لمن يفهم عني ما أقول  |
|----------------------------|--------------------------|
| قصرت والله أعناق الفحول    | ثم سر غامض من دونه       |
| تدر من أنت و لا كيف الوصول | أنت لا تعرف إياك و لا    |
| فيك حارت في خفاياها العقول | لا و لا تدري صفات رُكْبت |
| هل تراها فترى كيف تجول     | أين منك الروح في جوهرها  |
| لا و لا تدري متى عنك تزول  | وكذا الأنفاس هل تحصرها   |
|                            |                          |

(١) هو : مالك بن مالك بن أنس الأصبحي، أبو عبد الله ، إمام دار الهجرة ، وأحد الأئمة الأربعة عند أهل
 السنة وإليه تنسب المالكية توفي سنة ١٧٩ ، من مصنفاته : الموطأ ، وتفسير غريب القرآن (انظر : الديباج صـ ١٧ – ٣٠ ، وتهذيب التهذيب ٥/١٠ ، والأعلام ٥/٧٥ ) .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'À<u>NIC</u> THOUGHT

: 101

– حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

| غلب النوم فقل لي يا جهول    | أين منك العقل والفهم إذا    |
|-----------------------------|-----------------------------|
| کیف یجری منك أم کیف تبول    | أنت أكمل الخبز لا تعرفه     |
| بين جنبيك كذا فيها ضلول     | فإذا كمانت طواياك التي      |
| لا تقل كيف استوى كيف النزول | كيف تدري من على العرش استوى |
| فلعمري ليس ذا إلا فضول      | کیف یحکی الرب أم کیف یری    |
| وهو رب الكيف والكيف يحول    | فهو لا أين ولا كيف له       |
| وهو في كل النواحي لا يزول   | وهو فوق الفوق لا فوق له     |
| وتعالى قدره عما تقول        | جلّ ذاتًا وصفاتًا وسما      |

[ ٢٦٤ ] ومما يوهم الجسمية قوله تعالى : ﴿ وَجَمَاءَ رَبُّكَ ﴾ [ الفجر : ٢٢ ] وحديث الصحيحين « ينزل ربنا كل ليلة إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الأخير ويقول من يدعوني فأستجيب له من يسألني فأعطيه من يستغفرني فأغفر له » <sup>(١)</sup> فالسلف يقولون مجئ ونزول لا نعلمهما ، والخلف يقولون : المراد : وجاء عذاب ربك أو أمر ربك الشامل للعذاب ، والمراد : ينزل ملك ربنا فيقول عن الله ... الخ <sup>(٢)</sup> . وفي المن أن الغالب أن الموكب الإلهي ينصب من الثلث الأخير ، وتارة ينصب من أوّل النصف الثاني إلا ليلة الجمعة فإنه ينصب من غروب الشمس إلى خروج الإمام من صلاة الصبح، كما ورد في حديث مسلم .

[ ٢٦٥ ] ومما يوهم الصورة ما رواه أحمد و الشيخان أن رجلًا ضرب عبده فنهاه النبي ، وقال : « إن اللَّه تعالى خلق آدم على صورته » <sup>(٣)</sup> فالسلف يقولون صورة لا نعلمها ، والخلف يقولون ، المراد بالصورة الصفة من سمع وبصر وعلم وحياة ، فهو على

(١) أخرجه البخاري ١١٤٥ ، ١٦٣١ ، ٧٤٩٤ ، ومسلم ٧٥٨ من حديث أبى هريرة .
(٢) قال أبو الحسن الأشعري : وأجمعوا على أنه تلك يجيء يوم القيامة والملك صفًّا صفًّا لعرض الأمم وحسابها وعقابها وثوابها ، فيغفر لمن يشاء من المذنبين ، ويعذب منهم من يشاء كما قال ، وليس مجيئه حركة ولا زوالاً ، وإنما يكون المجيئ حركة وزوالاً إذا كان الجائي جسمًا أو جوهرًا ، فإذا ثبت أنه تلك ليس بجسم ولا جوهر لم يجب أن يكون مجيئه نقلة ، ألا ترى أنهم لا يريدون بقولهم : جاءت زيدا الحمى أنها تنقلت إله ، ولا محمد أو تروالاً ، وإنما يكون المجيئ حركة وزوالاً إذا كان الجائي جسمًا أو جوهرًا ، فإذا ثبت أنه تلك ليس بجسم ولا جوهر لم يجب أن يكون مجيئه نقلة ، ألا ترى أنهم لا يريدون بقولهم : جاءت زيدا الحمى أنها تنقلت إليه ، أو تحركت من مكان كانت فيه إذ لم تكن جسمًا ولا جوهرًا ، وإنما مجيئها إليه وجودها به وأنه تلك ينزل إلى أو تحركت من مكان كانت فيه إذ لم تكن جسمًا ولا جوهرًا ، وإنما مجيئها إليه وجودها به وأنه تلك ينزل إلى أو تحركت من مكان كانت فيه إذ لم تكن جسمًا ولا جوهرًا ، وإنما مجيئها إليه وجودها به وأنه تلك ينزل إلى السماء الدنيا كما روى النبي يتك وليس نزوله نقله ، لأنه ليس بجسم . ( انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأسماء الدنيا كما روى النبي يتك وليس نزوله نقله ، لأنه ليس بجسم . ( انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأسماء الدنيا كما روى النبي يتك وليس نزوله نقله ، لأنه ليس بجسم . ( انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب لأبي الحسن الأسعري ، تحقيق : د . عبد الله شاكر الجنيدي ١٢٨ ، ١٢٩ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

صفته في الجملة وإن كانت صفته تعالى قديمة وصفة الإنسان حادثة ، وهذا بناء على أن الضمير في صورته عائدً على الله تعالى كما يقتضيه ما ورد في بعض الطرق « فإن الله خلق آدم على صورة الرحمن » وبعضهم جعل الضمير عائدًا على الآخر المصرح به في الطريق التي رواها مسلم بلفظ « فإذا قاتل أحدكم أخاه فليجتنب الوجه ، فإن الله خلق آدم على صورته أي : وإذا كان كذلك فينبغي احترامه باتقاء الوجه ، ومما يوهم الجوارح قوله تعالى : ﴿ وَيَبَقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ﴾ [الرحمن : ٢٢] و ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوَقَ أَيّد بِهِمْ ﴾ [الفتح : ٢] قوله تعالى : ( ويتقى وَجَهُ رَبِّكَ ﴾ الرحمن : ٢٢] و ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوَقَ أَيّد بِهُمْ ﴾ الفتح : ٢] فالسلف يقولون : للَّه وجه ويد وأصابع لا نعلمها ، والخلف يقولون : المراد من الوجه : الذات ، وباليد : القدرة ، والمراد من قوله « بين أصبعين من أصابع الرحمن » (١) من صفاته ، وهاتان الصفتان : القدرة والإرادة .

[ ٢٦٦ ] ( لطيفة ) سأل الشعراني شيخه الخوّاص : لماذا يؤول العلماء الموهم الواقع من الشارع ، ولا يؤولون الموهم الواقع من الولي ؟ فقال : لو أنصفوا لأولوا الواقع من الولى بالأولى ، لأنه معذور بضعفه في أحوال الحضرة ، بخلاف الشارع فإنه ذو مقام مكين ، وقد يقال : الشارع ينبغي المحافظة على الواقع منه ما أمكن لأنه يقتدى به ، ولا كذلك الولي فإنه لا يحافظ على كلامه لأنه لا يقتدى به ، فإذا أوهم أهدر .

(١) أخرجه مسلم : ( ٢٦٥٤ ) عن عبد اللَّه بن عمرو بن العاص .

وخلاصة القول في النصوص الواردة والتي تتحدث عن الله تعالى بما قد يوهم التشبيه والتجسيم هو أنه ينبغي على المكلف أن يعلم أن هناك فارقًا بين المخلوق والحالق ، وأن الرب رب والعبد عبد وأن هناك في اللغة العربية ما يسمى بالمشترك اللفظي فيتحد اللفظ وتتعدد المعاني مثل كلمة عين التي يراد منها البئر والشمس والجاسوس والذهب والباصرة ... إلخ وحقائق هذه الأشياء مختلفة ، واختلاف ذات الله عن ذات مخلوقاته أشد ، فنحن نشبت له أنه استوى على العرش لا كاستواء المخلوقين بل هذا شيء آخر لا نعلم حقيقته إلا إذا علمنا حقيقة ذات الله ، وهو ما لا يعلمه لا نبي مرسل ولا ملك مقرب فهو القاهر فوق عباده ، ونئبت له يذا منزهة عن مشابهة يد المخلوقين فإذا نزهناها عن ذلك فما معناها ، لا نعلم كنه ذات الله وهكذا .

وينبغي على عقلاء الأمة أن ينهوا الخلاف والنزاع بهذه الطريقة التي تحفظ للنص الوارد قداسته و تحترم ألفاظه وتنزه رب العباد عما يطرأ في أذهان البلداء من البشر من تشبيه أو تجسيم وتأمن التقول على الله بغير علم . قال تعالى : ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلَمٌ إِنَّ السَّعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُوَلَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴾ فنحن لا نخوض في كنه مدلول تلك الألفاظ لفقدنا المعلومات اللازمة لذلك والتي لم يأذن لنا الله تعالى في معرفتها ، فليس الامتناع عن تفسيرها جهلًا ، بل هو عين العلم حيث وقفنا عما أرادنا الله تعالى أن نقف عنده ، ولا يسعنا إلا أن نترجم عن هذا كله بمقولات السلف الصالح العالم الحكيم « مُروُّها كما جاءت ، تفسيرها تلاوتها » والله أعلى وأعلم .



- 17.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٤١ - وَنَزِّهِ الْقُرْآنَ أَيْ كَلامه عَنِ الْحُدُوثِ واحذَرِ انْتَقَامَهُ [٢٢٧ - ٢٢٣]
 ٤١ توله : (ونزه القرآن ..) إلخ أي : واعتقد أيها المكلف تنزُّه القرآن <sup>(1)</sup>
 ٢٦٧] توله : (ونزه القرآن ..) إلخ أي : واعتقد أيها المكلف تنزُّه القرآن <sup>(1)</sup>
 ٣٤ بعنى كلامه تعالى عن الحدوث ، خلافًا للمعتزلة القائلين بحدوث الع**دران** ٣٤ المقرآن الكلام، زعمًا منهم أن من لوازمه الحروف والأصوات ، وذلك مستحيل الحالي
 ٣٤ عليه تعالى ، فكلام الله تعالى عندهم مخلوق ، لأن الله خلقه في بعض الحرام ، ومذهب أهل السنة أن القرآن بعنى الكلام الله تعالى عندهم مخلوق ، لأن الله خلقه في بعض الحرام ، ومذهب أهل السنة أن القرآن بعنى الكلام النفسي ليس بمخلوق ، وأما القرآن بعنى اللفظ الذي نقرؤه فهو مخلوق ، لكن يمتنع أن يقال : القرآن مخلوق ويراد به اللفظ الذي نقرؤه إلا في مقام التعليم ، لأنه ربما أوهم أن القرآن بمعنى كلامه تعالى مخلوق ، ولذلك متعالى مخلوق ، وأما القرآن ، مخلوق ، وأما القرآن مخلوق ، وأما القرآن مخلوق ، وأما القرآن ، مخلوق ، وأما القرآن ، معنى اللفظ الذي نقرؤه فهو مخلوق ، لأنه ربما أوهم أن القرآن ، مخلوق ، وأما القرآن ، مخلوق ، وأما القرآن ، مخلوق ، وأما القرآن ، مخلوق ، وأن القرآن ، مخلوق ، وأما القرآن ، معنى اللفظ الذي نقرؤه فهو مخلوق ، لكن يمتنع أن يقال : القرآن مخلوق ، وأما القرآن ، مخلوق ، وأما القرآن ، مخلوق ، وأما القرآن ، معنى اللفظ الذي نقرؤه إلا في مقام التعليم ، لأنه ربما أوهم أن القرآن ، معنى كلامه تعالى مخلوق ، ولذلك امتنعت الأثمة من القول بخلق القرآن .

[ ٢٦٨ ] وقد وقع في ذلك امتحان كبير لخلق كثير من أهل السنة . فخرج امتحانكثير البخاري<sup>(٢)</sup> فارّا وقال : اللَّهم اقبضني إليك غير مفتون ، فمات بعد أربعة مناهلالسنة أيام . وسجن عيسى بن دينار<sup>(٣)</sup> عشرين سنة ، وسئل الشعبي<sup>(٤)</sup> فقال : بخلقالقرآن أما التوراة والإنجيل والزبور والفرقان فهذه الأربعة حادثة ، وأشار إلى أصابعه ، فكانت سبب نجاته ، واشتهرت أيضًا عن الإمام الشافعي ، وحبس الإمام أحمد وضرب بالسياط حتى غشي عليه .

[ ٢٦٩ ] ويذكر أن النبي ﷺ قال للإمام الشافعي في المنام : بشَّر أحمد بالجنة على

(١) القرآن هو : اللفظ المنزل على نبينا ، المتعبد بتلاوته المنقول إلينا بالتواتر المتحدى بأقصر سورة منه ، « المنزل» خرج به : الكلام الذي صدر عن النبي من غير أن يكون منزلا .
٩ على النبي » ، خرج به ما نزل على موسى وعيسى وغيرهم من الأنبياء ، « المتعبد بتلاوته » يخرج الحديث القدسي لأنه غير متعبد بتلاوته .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به النسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه » خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المنسوخ تلاوة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المثارة .
٩ المتحدى بأقصر سورة منه ، خرج به المثارة .
٩ المتحدى بألم الدنيا وجبل الحفظ ، صاحب أصح المعود : معود الله .
٩ هو : محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبد الله المخاري ، إمام الدنيا وجبل الحفظ ، صاحب أصح كتاب بعد كتاب الله . توفي سنة ٢٥٦ هـ . من مصنفاته : الجامع الصحيح ، والأدب المفرد ، خلق أفعال (٢) هو : عيسى بن دينار بن واقد أبو عبد الله فقيه الأندلس في عصره وأحد علمائها المشهورين . توفي سنة ١٢٢ ٢ .
٢٢ هـ ( انظر : الأعلام ١٠٢ ) .
٢٢ هـ ( انظر : الأعلام ١٠٢ ) .
٢٢ هـ ( انظر : الأعلام ١٠٢ ) .
٢٢ هـ ( انظر : المعلوم عدرو ) فقيه من كبار علماء التابعين توفي سنة ١٠٢ هـ . في الكوفة .
٢٢ هـ ( انظر : تهذيب التهذيب ٥/٥ ، والأعلام ٢٠٢ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــ

بلوى تصيبه في خلق القرآن ؛ فأرسل له كتابًا ببغداد ، فلما قرأه بكى ودَفع للرسول قميصه الذي يلي جسده وكان عليه قميصان ، فلما دُفع للشافعي غسله وادّهن بمائه .

[ ٢٧٠ ] وهل القرآن بمعنى اللفظ المقروء أفضل ، أو سيدنا محمد ﷺ ؟ تمسك بعضهم بما يروى : كل حرف خير من محمد وآل محمد <sup>(١)</sup> ، لكنه غير محقق الثبوت . والحق أنه ﷺ أفضل ؛ لأنه أفضل من كل مخلوق ، كما يؤخذ من كلام الجلال المحلي على البردة ، ويؤيده أنه فعل القارئ والنبي ﷺ أفضل من القارئ وجميع أفعاله ، والأسلم الوقف عن مثل هذا ، فأنه لا يضّر خلو الذهن عنه اه ملخصًا من حاشية الشيخ الأمير .

[ ٢٧١ ] قوله : ( أي كلامه ) تفسير للقرآن ، فالمراد منه هنا كلامه تعالى ، ولما كان الأكثر إطلاق القرآن على اللفظ المقروء ، دفع توهم ذلك بتفسيره بكلامه تعالى ، فالقرآن يطلق على كل من النفسي واللفظي ، والأكثر إطلاقه على اللفظي ، وأما كلام الله فيطلق أيضًا على كل من النفسي واللفظي والأكثر إطلاقه على النفسي ، وتقدم في مبحث الكلام زيادة ، فارجع إليه إن شئت .

[ ٢٧٢ ] قوله : ( عن الحدوث ) أي : الوجود بعد العدم ، فليس مخلوقًا بل هو صفة ذاته العلية ، خلافًا للمعتزلة في قولهم بأنه مخلوق وليس صفة ذاته العلية ، وإنما عبر بالحدوث مع أن المشهور بين القوم التعبير بالخلق لضرورة النظم ، أو للرد على محمّد البلخي <sup>(٢)</sup> من المعتزلة القائل بأن كلام اللَّه تعالى محدث وليس بمخلوق ، زعمًا منه أن قولنا مخلوق يوهم أنه كذب يتعالى اللَّه تعالى عنه ، وورد بأن الحدوث مثل الخلق ، فهو كمن هرب من المطر ووقف تحت الميزاب اه . مصنف في صغيره .

[ ٢٧٣ ] قوله : ( واحذر انتقامه ) أي : وخف انتقام الله منك إن قلت بحدوثه .

(١) حديث موضوع أورده ابن عراق في تنزيه الشريعة ( ٣٠٩/١ ) .

(٢) البلخي : ينسب إلى هذا الاسم كثير من الأقوال في التوحيد والأصول ، وهو مجهول من زمن بعيد حتى رجح البلخي : ينسب إلى هذا الاسم كثير من الأقوال في التوحيد والأصول ، وهو مجهول من زمن بعيد حتى رجح الزركشي أنه الثلجي يعنى محمد بن شجاع الثلجي الحنفي ، ولكن أطبقت المراجع قديمًا وحديثًا على نسبة الأقوال إليه باسم محمد البلخي ، فإن كان كذلك فلم نعثر على ترجمة له إلى الآن والله أعلم .



= حاشية البيجوري على جوهرة النو حيد

[ ٢٧٥ ] وقوله : ( للحدوث دلا ) أي : دل على حدوث القرآن ، فاللام بمعنى على، والألف في دلًا للإطلاق .

[ ٢٧٦ ] وقوله ( احمل ... ) إلخ خبر المبتدأ الذي هو : كل ، والرابط محذوف ، والتقدير : « احمله .. إلخ » .

[ ٢٧٧ ] وقوله : ( على اللفظ ) أي : على القرآن بمعنى اللفظ المنزل على نبينا ﷺ المقرآن : المتعبد بتلاوته المتحدى بأقصر سورة منه ، والراجح أن المنزل اللفظ والمعنى ، تعريضه وقيل المنزل : المعنى وعبر عنه جبريل بألفاظ من عنده ، وقيل المنزل المعنى وعبر عنه النبي ، بألفاظ من عنده ، لكن التحقيق الأول ، لأن الله خلقه أولا في اللوح المحفوظ ، ثم أنزله في صحائف إلى سماء الدنيا في محل يقال له : « بيت العزة » في ليلة القدر ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدَرِ ﴾ [القدر : ١] . ثم أنزله على النبي يَقِينٍ مفرقًا بحسب الوقائع .

[ ٢٧٨ ] قوله : ( الذي قد دلا ) صفة للفظ ، والألف في « دلا » للإطلاق ، والمراد : الذي قد دل على البصفة القديمة بطريق دلالة الالتزام كما تقدم .

[ ٢٧٩ ] والحاصل أن كل ظاهر من الكتاب والسنة دل على حدوث القرآن فهو محمول على اللفظ المقروء لا على الكلام النفسي ، لكن يمتنع أن يقال : القرآن مخلوق إلا في مقام التعليم كما سبق .



177:

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٤٣ - وَيَسَتِحيلُ ضِدٌ ذِي الصَّفات فِي حَقِّهِ كَالْكَوْنِ فِي الجِهاَتِ [٢٨٠ - ٢٨٤] [ ٢٨٠ ] قوله : ( ويستحيل ... ) إلخ هذا شروع في ثالث الأقسام المتقدمة في قوله : فكل من كلف شرعًا وجبًا \* عليه أن يعرف ما قد وجبا \* للَّه والجائز والممتنعا . فهذا هو القسم الثالث في الإجمال السابق وإن كان ثانيًا في التفصيل ، وإنما أخر الجائز

في التفصيل لطول الكلام عليه ، ولا شك في علم استحالة هذا القسم من وجوب القسم الأول له تعالى ، وإنما تعرض له المصنف على طريق القوم من عدم اكتفائهم بدلالة الالتزام ولا بدلالة التضمن ، بل مالوا إلى الدلالة المطابقية لخطر الجهل في هذا الفن .

[ ٢٨١ ] وقوله : (ضد ذي الصفات ) أي : منافي هذه الصفات المتقدمة بأسرها ، الضدين : فالمراد من الضد هنا : المعنى اللغوي : وهو مطلق المنافي وجوديًّا كان أو تعريفهما عدميًّا ، وليس المراد خصوص الأمر الوجودي كما هو المعنى الاصطلاحي ، لأن الضدين اصطلاحًا : هما الأمران الوجوديان اللذان بينهما غاية الخلاف لا يجتمعان ، وقد يرتفعان كالسواد والبياض ، لأن هذا المعنى لا يظهر في جميع ما ذكروه هنا .

[ ٢٨٢ ] وقوله : ( في حقه ) أي : على ذاته تعالى ، ففي بمعنى على و « حق » بمعنى الذات ، والإضافة للبيان لأن الحق اسم من أسمائه تعالى : أي حق هو هو . ويحتمل أن « في » باقية على بابها ، والمراد من الحق : الحكم الواجب له والإضافة حقيقية . والمعنى حال كون استحالة ما ذكر مندرجة في الحكم الواجب له تعالى ، وهذا هو الذي اقتصر عليه الشارح .

[ ٢٨٣ ] وقد أجمل المصنف الأضداد ، ونحن نذكرها تفصيلًا كما ذكرها السنوسي ، فيستحيل عليه تعالى : العدم وهو ضد الوجود ، يستحيل في والحدوث وهو ضد القدم ، وطرق العدم وهو الفناء وهو ضد البقاء ، والماثلة للحوادث وهو ضد المخالفة للحوادث ، والماثلة مصورة بأن معناها ، يكون جرمًا سواء كان مركبًا ويسمى حينتذ جسمًا أو غير مركب ويسمى وصورها حينتذ جوهرًا فردًا لكن المجسمة لا يكفرون إلا إن قالوا : هو جسم كالأجسام أو بأن يكون عرضًا يقوم بالجرم أو يكون في جهة للجرم ، فليس فوق العرش ولا تحته ، ولا عن يمينه ولا عن شماله ونحو ذلك ، أو له هو جهة فليس له فوق ولا تحت ، ولا يمين ولا شمال ونحو ذلك ، أو يحل في المكان فالحلول هو المراد بالتقييد في



عبارة من عبر به ، والمراد بالمكان : الفراغ الموهوم على رأي المتكلمين والمحقق على رأي الحكماء ، ومعنى كونه موهومًا عند المتكلمين : أنه يتوهم أنه أمر وجودي وليس كذلك، بل هو أمر عدمي .

وقيل معنى كونه موهومًا (١) : أنه يتوهم أنه فراغ وليس كذلك ، بل هو مملوء بالهواء فليس فراغًا محققًا ، أو يتقيد بالزمان بحيث تكون حركة الفلك منطبقة عليه ، أو يكر عليه الجديدان الليل والنهار ، أو تتصف ذاته العلية بالحوادث كالقدرة الحادثة والإرادة الحادثة والحركة أو السكون والبياض أو السواد أو نحو ذلك ، أو يتصف بالصغر بمعنى قلة الأجزاء ، أو بالكبر بمعنى كثرة الأجزاء ، فليس صغيرًا بمعنى قليل الأجزاء ولا كبيرًا بمعنى كثير الأجزاء وهذا لا ينافي أنه تعالى كبير في المرتبة والشرف . قال اللَّه تعالى : ﴿ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾ [ الرعد : ٩ ] . أو يتصف بالأغراض في الأفعال أو الأحكام فليس فعله كإيجاد زيد لغرض من الأغراض أي : مصلحة تبعثه على ذلك الفعل ، فلا ينافي أنه لحكمة ، وإلا لكان عبثًا وهو مستحيل في حقه تعالى ، وليس حكمه كإيجابه الصلاة علينا لغرض من الأغراض أي مصلحة تبعثه على ذلك الحكم ، فلا ينافي أنه لحكمة كما علمت ، فصور المماثلة عشرة . ويستحيل عليه أيضًا أن لا يكون قائمًا بنفسه بأن يكون صفة يقوم بمحل أو يحتاج إلى مخصص ، وهذا ضد القيام بالنفس . وأن لا يكون واحدًا بأن يكون مركبًا في ذاته أو يكون له مماثل في ذاته ، أو يكون في صفاته تعدد من نوع واحد كقدرتين وإرادتين وهكذا . أو يكون لأحد صفة كصفته تعالى أو يكون معه في الوجود مؤثر في فعل من الأفعال ، وهذا كله ضد الوحدانية . وأن يكون عاجزًا عن ممكن ما ، وهذا ضد القدرة . وأن يوجد شيئًا من العالم مع كراهته لوجوده ، أو يعدم شيئًا مع كراهته لعدمه : أي عدم إرادته له ، أوَّ مع الذهول أو الغفلة ، فالذهول : ذهاب الشيء من الحافظة والمدركة أو من أحدهما ، والأول نسيان والثاني سهو . وأما الغفلة فهي السهو ، أو مع التعليل بأن يكون الباري علة تنشأ عنه الخلائق من غير اختيار ولا توقف على وجود شرط وانتفاء مانع كحركة الخاتم فأنها نشأت عند القائلين بالتعليل عن حركة الأصبع ، فعندهم حركة الأصبع علة في حركة الخاتم . ونحن نقول : الخالق لحركة الأصبع ولحركة الخاتم هو اللَّه تعالى من غير تأثير لحركة

والوَهَم : الغلط وزنًا ومعنى ، والوَهْم : إدراك الطرف المرجوح . ( انظر : اللسان ( وهم ) ٤٩٣٤ ) .

<sup>(</sup>١) الموهوم : توهم الشيء : تخيله وتمثله ، كان في الوجود أو لم يكن ، والوهم مخاطرات القلب والجمع أوهام ، أوهمت في كذا أي غلطت .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

الإصبع في حركة الخاتم . أو مع الطبع بأن يكون الباري طبيعة تنشأ عنه الخلائق من غير اختيار مع التوقف على وجود الشروط وانتفاء الموانع كالنار فإنها تؤثر بطبعها عندهم في الإحراق مع وجود شرط المماسة وانتفاء مانع البلل .

170 \_\_\_\_\_

ونحن نقول : المؤثر في الإحراق هو الله تعالى ، ولا تأثير للنار أصلًا ، وهذا كله ضد الإرادة . والجهل وما في معناه كالظن والشك والوهم والنوم ، وهذا ضد العلم ، والموت وهو ضد الحياة ، والبُكم النفسي وهو ضد الكلام والعمى وهو ضد البصر ، وكونه عاجزًا ... إلى آخرها على القول بالأحوال .

[ ٢٨٤ ] وقوله : (كالكون في الجهات ) أي : ككونه تعالى في جهة من الجهات العجه: حكم العجه: حكم الماثلة بل وباقي صور المستحيل ، كما أشار إليه المصنف بالكاف . واعلم أن معتقد الجهة لا يكفر كما قاله العز بن عبد السلام ، وقيده النووي : بكونه من العامة ، وابن أبي جمرة <sup>(1)</sup> بعُسر فهم نفيها ، وفصَّل بعضهم فقال : إن اعتقد جهة العلوّ لم يكفر ، لأن جهة العلو فيها شرف رفعة في الجملة وإن اعتقد جهة السفل كفر ، لأن جهة السفل خسة ودناءة .

 <sup>(</sup>١) هو : عبد الله بن سعد بن سعيد الأزدي الأندلسي أبو محمد ، من العلماء بالحديث ، مالكي توفي بمصر سنة ٦٩٥هـ ، من مصنفاته : جمع النهاية اختصر به صحيح البخاري ، وبهجة النفوس ، المرائي الحسان .
 (انظر : الأعلام ٢٩/٤) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٤٤ - وَجَائز في حَقَّهِ مَا أَمْكَنَا إِيجاَدًا عُدَامًا كَرَزْقِهِ الْغِنَى[ ٢٨٥ - ٢٨٧] [ ٢٨٥ ] قوله : ( وجائز في حقه ...) إلخ لما فرغ من الكلام على الواجب والمستحيل شرع يتكلم على الجائز الذي هو ثاني الأقسام الثلاثة في الإجمال ، وإنما أخره في التفصيل لما مر آنفًا من طول الكلام عليه ، و «جائز » خبر مقدم ، و «ما أمكنا » مبتدأ مؤخر ، وألف «أمكنا » للإطلاق ، و « إيجادًا » و «إعدامًا » تمييزان محولان عن المضاف الذي كان مبتدأ في الأصل ، والتقدير : وإيجاد ما أمكن وإعدامه جائز كل منهما في حقه تعالى .

فإن قيل : إن هذا الإخبار لا فائدة له ، لأن الجائز هو الممكن ، والممكن هو الجائز ، فكأنه قال : الجائز جائز أو الممكن ممكن . أجيب بأن التمييز أعني «إيجادًا وإعدامًا » يدفع عدم فائدته ، لأنه تمييز محول عن المضاف الذي كان مبتدأ في الأصل ، والتقدير : وإيجاد الممكن وإعدامه جائز كل منهما في حقه تعالى كما تقدم . وقد أشار الشارح إلى هذا بقوله : أي : فعل كل ممكن وتركه فإنه قَدر ذلك أخذًا من قوله «إيجادًا إعدامًا » وإلا فلا حاجة للتقدير مع التمييز . واعترض بأن الفعل والترك كل منهما ممكن ، فيعود الإشكال . وأجيب بأن المغايرة اللفظية القوية كافية ، إذ ربما يتوهم أن صفة الفعل أو الترك الوجوب بخلاف الجائز والممكن ، فإن مغايرتهما غير قوية . ويدفع أصل الإشكال بأن المبتدأ هو الممكن في ذاته ، والخبر هو الجائز في حقه تعالى ، فهو مقيد بكونه في حقه تعالى ، خلافًا الممكن في ذاته ، والخبر هو الجائز في حقه تعالى ، فهو مقيد بكونه في حقه تعالى ، خلافًا الممكن في ذاته ، واخبر هو الجائز في حقه تعالى ، فيو مقيد بكونه في حقه تعالى ، خلافًا الممكن في ذاته ، واخبر هو الجائز في حقه تعالى ، فيو مقيد بكونه في حقه تعالى ، خلافًا المكن في ذاته ، والخبر هو الجائز في حقه تعالى ، فهم ممكن ، فيان مئوا المان المبتدأ هو المحن في ذاته ، واخبر هو الجائز في حقه تعالى ، فيا مهم الا شكال بأن المبتدأ هو المحن في ذاته ، واخبر هو الجائز في حقه تعالى ، فهو مقيد بكونه في حقه تعالى ، خلافًا المكن في ذاته ، وهذه مائدة معتبرة ، أفاده العلامة الأمير والعلامة الشنواني .

[ ٢٨٦] قوله : (كرزقه الغنى) هذا مثال لفعل المكن ، ومثال تركه عدم رزقه إياه ، والرزق بفتح الراء مصدر ، وأما بالكسر فاسم للمرزوق به ، والضمير عائد على الله ، والإضافة في «رزقه » من إضافة المصدر لفاعله والمفعول الأول محذوف ، والغني مفعوله الثاني ، والتقدير : كرزق الله العبد الغنى وهو بالكسر ، وبالقصر ضد الفقر ، فهو كثرة الأموال ، وأما بالكسر وبالمد فهو إنشاء الشعر وبالمدّ مع الفتح : النفع ، وأما بالفتح والقصر وكذلك بالضم فلم يسمع . وفهو إنشاء الشعر وبالمدّ مع الفتح : النفع ، وأما بالفتح والقصر وكذلك بالضم فلم يسمع . الفاضلة بين إلا ما يحتاج إليه أو يرصده لأحوج منه أفضل عند الجمهور من الفقير الفني الشاكر الصابر ، ومحل الخلاف فيما إذا قام الغني بجميع وظائف الغنى من والفقير الصابر البذل ، والإحسان والمواساة وأداء حقوق المال وشكر الملك الديان ، وقام الفني بجميع وظائف الفقر من الرضا والصبر والقناعة . وقيل : الفقير الصابر هو الذي يلتذ بفقره كما يلتذ الغني بغناه ، اه . هر منواني .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٤٥ - فَخَالِق لعَبْدهِ وَمَا عَمِلْ مُوَفَّق لِنْ أَرَادَأَنْ يَصِلْ[ ٢٨٨ - ٢٩٨] [ ٢٨٨ ] قوله : ( فخالق ... ) إلخ هذا تفريع على ما علم مما تقدم من انفراده تعالى بالإيجاد فالفاء للتفريع ، ويصح أن تكون فاء الفصيحة لكونها أفصحت عن شرط محذوف ، والتقدير : إذا ثبت وجود انفراده تعالى بالإيجاد فخالق ... الخ ، و « خالق » خبر لمبتدأ محذوف ، والأصل : فالله خالق ... الخ ، وهذا يسمى عند العارفين بوحدة الأفعال ، ومنها يعلم بطلان دعوى أن شيئًا يؤثر بطبعه أو بقوة فيه ، فمن اعتقد أن والشبع والري بطبعها وذاتها فهو كافر بالإجماع ، أو بقوة خلقها الله فيها فني كفره قولان ، والأصح أنه ليس بكافر بل فاسق مبتدع ، ومثل القائلين بذلك المعتزلة القائلون بأن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية بقدرة خلقها الله فيه ، فائم عنه منه اعتود م مولان ، والأصح عدم كفره م المرا بنا فاسق مبتدع ، ومثل القائلين بذلك المعترلة القائلون

[ ٢٨٩ ] ومن اعتقد أن المؤثر هو الله لكن جعل بين الأسباب ومسبباتها تلازمًا عقليًّا بحيث لا يصح تخلفها فهو جاهل ، وربما جره ذلك إلى الكفر ، فإنه قد ينكر معجزات الأنبياء لكونها على خلاف العادة . ومن اعتقد أن المؤثر هو الله وجعل بين الأسباب والمسببات تلازمًا عاديًّا بحيث يصح تخلفها فهو المؤمن الناجي إن شاء الله تعالى ، فالفرق في ذلك أربعة كما يؤخذ من كتب السنوسي .

[ ٢٩٠ ] قوله : ( لعبده ) اللام للتقوية والمراد من العبد : كل مخلوق يصدر عنه الفعل عاقلًا كان أو غيره خلافًا لبعضهم حيث قصره على المكلف ، لأن بعض الأدلة التي ذكروها لا تجري من غير فعله ، وإنما ذكر المصنف العبد مع أنه متفق على خلق الله إياه توصلًا لما بعده ، واقتداءً بقوله تعالى : ﴿ وَٱللَهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات : ٩٦ ] .

[ ٢٩١] قوله : ( وما عمل) معطوف على عبده ، و « ما » مصدرية ، فيؤول الفعل بعدها بمصدر ، والتقدير : فخالق لعبده ولعمله . ويحتمل أن تكون موصولة و «عمل »صلة والعائد محذوف ، وعليه فالتقدير : فخالق لعبده وعمله ، والأول أولى ، لأنه لا حذف عليه والأصل عدم الحذف ، ويجري الاحتمالان المذكوران في قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات : ٩٦] وفي ذلك رد على المعتزلة في قولهم بأن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية . وأما الأفعال الاضطرارية كحركة المرتعش فهى مخلوقة للَّه تعالى اتفاقًا .



[ ٢٩٢ ] والحاصل أن الناس بعد اتفاقهم على أن اللَّه خالق للعباد ولأفعالهم خلق فعال الاضطرارية اختلفوا في أفعالهم الاختيارية ، فنحن نقول : إن اللَّه خالق لها أيضًا ، والمعتزلة يقولون : إن العبد خالق لها بقدرة خلقها اللَّه فيه ، ونقل عن الأستاذ أنها بالقدرتين : أي قدرته تعالى وقدرة العبد ، وفيه أن القدرة القديمة لا شريك لها ولا معين . ونقل عن القاضي أن قدرة العبد أثرت في فعله لوصفه بالطاعة أو المعصية ، قلنا هذا تابع للأمر والنهي ، واضطرب النقل عن إمام الحرمين <sup>(1)</sup> ، فمما نقل عنه : أنه لو لم تكن قدرة العبد مؤثرة لكانت عجزًا .

[ ٢٩٣ ] والذي نعتقده كما قاله السنوسي : تنزيه هؤلاء الأثمة عن مخالفة مشهور أهل السنة ، فهذه الأقوال لم تصح عنهم ، وربما هجس لبعض القاصرين على أن من حجة العبد أن يقول لله : لم تعذبني والكل فعلك ، وهذه مردودة بأنه لا يتوجه عليه تعالى من غيره سؤال . قال تعالى : ﴿ لَا يُسْئُلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ [ الأنبياء : ٢٣ ] . وكيف يكون للعبد حجة ولله الحجة البالغة ، فلا يسعنا إلا التسليم المحض . ومع أن الفعل خيره وشره لله ، فالأدب أن لا ينسب له إلا الحسن فينسب الخير لله والشر للنفس كسبًا ، وإن كان منسوبًا لله إيجادًا . قال تعالى : ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِنَ اللَّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّتَةٍ فِن نَفْسِكُ ﴾ [ النساء : ٢٩ ] . والحجة البالغة ، فلا يسعنا إلا التسليم المحض . ومع أن الفعل خيره وشره لله ، فالأدب أن وال ينسب له إلا الحسن فينسب الخير لله والشر للنفس كسبًا ، وإن كان منسوبًا لله إيجادًا . وقال تعالى : ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِنَ اللَّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّتَةٍ فِن نَفْسِكُ ﴾ [ النساء : ٢٩ ] . أي : كسبًا كما يفسره قوله تعالى : ﴿ قُلَ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهُ ﴾ [ النساء : ٢٩ ] . وأما قوله تعالى : ﴿ قُلْ كُلُ مِنْ عَندَ اللَهُ إلَهُ مَابَكَ مِن سَيْتَهُ فَن أَقَدِيكُمُ ﴾ [ النساء : ٢٩ ] . والمورى : ٣٠ ] . وأما قوله تعالى : ﴿ قُلْ كُلُ مِنْ عِندِ اللَّهُ ﴾ [ النساء : ٢٩ ] . ولحقيقة ، وانظر إلى أدب الخضر التلكلا حيث قال : ﴿ قَارَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا أَشُدَهُمًا ﴾ [ الكهف : ٢٢] . وقال : ﴿ فَارَدِتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾ [ الكهف : ٢٩] وتأمل قول إبراهيم الخليل

(١) توضيح الإشكال في مسألة الاضطراب : الناظر إلى جهة العبد فقط يرى : أن له إرادة واختيارًا وقدرةً على فعله فهو أمر محسوس مشاهد ولا إشكال في وصفه . ومن نظر إلى صفات الله تعالى فقط فإن الله على كل شيء قدير هو خالق لعبده وما عمل ولا إشكال أيضًا في تصور ذلك و لا في تصديقه . والإشكال يتأتى عند دراسة مشكلة ثالثة بين الأمرين ( قدرة الله ، وقدرة العبد ) حيث يترتب على ترجيح الجانب الإلهي تصور الظلم في حقه تعالى . وهنا اضطربت أقوال الناس . أما ما ورد عن أئمة أهل السنة كالأستاذ والقاضي والإمام فهو منزل على المسألة الأولى والثانية وليست الثالثة ، وأعدل الأقوال في الثالثة الوقف أو كلام أهل السنة . لأن العلاقة بين القديم وهنا اضطربت أقوال الناس . أما ما ورد عن أئمة أهل السنة كالأستاذ والقاضي والإمام فهو منزل على المسألة والحادث مما لا قدرة للعبد الإحاطة بها وقد قال النبي ، « إذا ذكر القدر فأمسكوا » وقال تعالى : فو مَا يَشَ لَكَ والحادث مما لا قدرة للعبد الإحاطة بها وقد قال النبي ، « إذا ذكر القدر فأمسكوا » وقال تعالى : فو ما يُشَ لَكَ



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

عليه الصلاة السلام ﴿ ٱلَذِى خَلَقَنِى فَهُوَ يَتَمِدِينِ ﴾ وَٱلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنَ وَيَسْقِينِ ﴾ وَإِذَا مَرِضَتُ ﴾ [ الشعراء : ٢٨ ] . فلم يقل أمرضني تأدبًا ، وإلا فالكل من اللَّه تعالى . [ 298 ] [ قوله : ( موفق ) معطوف على « خالق » بحرف عطف مقدر ، كما أشار التوفيق : [ إليه الشارح حيث قال : « وموفق » فقدر حرف العطف « وموفق » مأخوذ معناه [ من التوفيق ، وهو لغة : التأليف بين الأشياء ، وشرعًا : خلق قدرة الطاعة في العبد ، وهل يحتاج لقولهم : وتسهيل سبيل الخير إليه ، أو قولهم : والداعية إليها : أي الميل النفساني إلى الطاعة ، أو لا يحتاج لذلك ، خلاف مبني على الخلاف في تفسير قدرة الطاعة ، ففسرها إمام الحرمين بسلامة الأسباب والآلات .

٦ ٢٩٥ ٢ المراد من الأسباب : الأشياء التي تكون حاملة على الفعل ، والمراد من الآلات الأشياء التي يحصل بها الإعانة على الفعل ، فالماء الذي يتوضأ به من الأسباب العرفية للصلاة ، والأعضاء التي تحاول بها الطاعة آلات لها ، وعلى هذا التفسير فيحتاج لما ذكر لإخراج الكافر فإنه ليس موفقًا ، مع أن اللَّه خلق فيه قدرة الطاعة بالمعنى السابق . وفسرها الأشعري بالعرض المقارن للطاعة ، وعلى هذا التفسير فلا يحتاج لما ذكر ، لأن الكافر خارج من أول الأمر ، إذ لم يخلق اللَّه فيه قدرة الطاعة بهذا المعنى ، وأورد عليه أن الشخص مكلف قبل الطاعة ، مع أنه قبلها على كلامه ليس فيه قدرة ، فيلزم عليه تكليف العاجز وهو ممنوع . وأجيب بأنه قادر بالقوة القريبة لما اتصف به من سلامة الأسباب والآلات وهذا بناء على ما قاله الأشعري من أن العرض كالبياض لا يبقى زمانين ، بل العرض في هذا الزمان غير العرض في الزمان الذي قبله ، وهكذا ، فيكون كالماء الجاري . والحق أن العرض يبقى زمانين ، وعليه فلا مانع من تقدم القدرة على الطاعة عنها ، فتحصل من ذلك أن في التوفيق قولين ، القول الأول : أنه خلق قدرة الطاعة في العبد وتسهيل سبيل الخير إليها أو الداعية إليها ، وفي بعض العبارات : خلق الطاعة نفسها ، وهو ظاهر . والقول الثاني : أنه خلق قدرة الطاعة في العبد . وهذان القولان مبنيان على القولين في تفسير قدرة الطاعة ، واقتصارهم على إخراج الكافر يقتضي أن المؤمن العاصي موفق وهو الحق ، خلافًا لمن قال : الموفق لا يعصي ، إذ لا قدرة له على المعصية ، كما أن المخذول لا يطيع ؛ إذ لا قدرة له على الطاعة . ولك أن تقول : الموفق لا يعصى من حيث ما وفق فيه والمخذول لا يطيع من حيث ما خذل فيه . [ ٢٩٦ ] وقد سئل الجنيد : أيعصي الولي ، فأطرق ثم رفع رأسه وقال : ﴿ وَكَانَ أَمَّرُ



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

أللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُولًا ﴾ [ الأحزاب : ٣٨ ] . [ ٢٩٧ ] ومن كلام ابن الفارض <sup>(١)</sup> : من ذا الذي ما ساء قط ومن له الحسنى فقط فأجابه الهاتف بقوله : محمد المهادي الذي عمليه جبريل هبط محمد المهادي الذي الذي محليه جبريل هبط والفعل في تأويل مصدر مفعول : أراد ، والجار والمجرور متعلق بموفق ، وضمير أراد عائد على الله تعالى ، وضمير « يصل » عائد على « من » فالمعنى أن اللَّه موفق للشخص الذي أراد اللَّه أن يصل لرضاه ومحبته له .

(١) هو : عمر بن علي بن رشد أبو حفص أبو القاسم شرف الدين ، أشعر المتصوفين ويلقب بسلطان العاشقين ، اشتغل بفقه الشافعية ، وأخذ الحديث عن ابن عساكر ، وأخذ عنه الحافظ المذلري ، وغيره ، توفي سنة ٦٣٢ هـ ( انظر : وفيات الأعيان ٣٨٣/١ ، وشذرات الذهب ١٤٩/٥ -- ١٥٣ ، والأعلام ٥٥/٥ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

٤٦ – وَخَاذِل لَمَنْ أَرَادَ بُعْدَهُ وَمُنْجِزلَمْنُأْرَادَوَعْدَهُ [٢٩٩ – ٣٠٥] [ ٢٩٩ ] وقوله : (وخاذل ) من الخذلان ، ومعناه لغة : ترك النصرة والإعانة ، وشرعًا : خلق المعصية في العبد والداعية إليها ، أو خلق قدرة المعصية على الرأيين في التوفيق .

[ ۳۰۰ ] وقوله : ( لمن أراد بعده ) أي : للذي أراد بعده عن رضاه ومحبته كما تقدم نظيره .

[ ٣٠١ ] قوله : ( ومنجز لمن أراد وعده ) أي : ومعطي للذي أراد به خيرًا ما وعده به على لسان نبيه أو في كتابه ، فمفعول « أراد » محذوف و « وعده » مفعول « منجز » والمراد به الموعود به .

[ ٣٠٢ ] وأشار المصنف بذلك إلى أن وعد الله المؤمنين الجنة لا يتخلف شرعًا قطعًا لقوله تعالى : ﴿ وَلَن يُغْلِفَ اللّهُ وَعَدَمُ ﴾ [ الحج : ٤٧ ] . ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ [ الرعد : ٣١ ] أي : الوعد كما قاله بعض المفسرين ، فلو تخلف إعطاء الموعود به لزم الكذب والسفه والخلف ، واللازم باطل فكذا الملزوم ، فالخلف في الوعد نقص يجب تنزيه الله عنه ، وهذا متفق عليه عند الأشاعرة والماتريدية .

[ ٣٠٣ ] وأما الوعيد فيجوز الخلف فيه عند الأشاعرة <sup>(()</sup> ، لأن الخلف فيه لا يُعد نقصًا بل يعد كرمًا يمتدح به ، كما يشير له قول الشاعر :

وإني وإن أوعدته أو وعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي وقد اعترض جواز تخلف الوعيد بلزوم مفاسد كثيرة منها : الكذب في الوعيد : العيد : البدل القول وقد قام الإجماع عن تتَزُّه خبره تعالى عن الكذب ، ومنها جواز تخلفه تخلفه من خلودهم فيها ، وأجيب عن الأول بأن الكريم إذا أخبر بالوعيد فاللائق بكرمه أن يبني إخباره من خلودهم فيها ، وأجيب عن الأول بأن الكريم إذا أخبر بالوعيد فاللائق بكرمه أن يبني إخباره به على المشيئة وإن لم يصرح بها ، فإذا قال الكريم : لأعذبن زيدًا مثلًا فنيته إن شئت ، بخلاف الوعد فإن اللائق بكرمه أن يبني إخباره به على الجزم ، قال ، « من وعده الله على عمل ثوابًا فهو منجز له ، ومن أوعده على عمل عقابًا فهو بالخيار إن شاء عذبه وإن شاء غفر له » <sup>(1)</sup> وعن

(١) الراجح عدم تخلف الوعيد أيضا كقول الماتريدية . (٢) أخرجه أبو يعلى ( ٣٣١٦ ) والبزار كما في كشف الأستار ( ٣٢٣٥ ) وابن حجر في المطالب العالية (٢٩٨٨ ) والطبراني في الأوسط ( كما في مجمع الزوائد ٢١١/١٠ ) . عن أنس بن مالك ﷺ .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

الثاني بأن الممنوع إنما هو تبديل القول في وعيد الكفار أو من لم يرد الله عنه عفوًا ، فالآية أعني قوله : ﴿ مَا يُبُدَّلُ الْقَوْلُ لَدَىَ ﴾ محمولة على ذلك . وعن الثالث بأن جواز تخلف الوعيد فيما إذا كان واردًا فيما يجوز العفو عنه فلا ينافي خلود الكفار في النار فإنه لا يجوز العفو عن الكفر . قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَنْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةً ﴾ [ النساء : ٤٨ ] . وهذه الآية مقيدة لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَغْفِرُ

[ ٣٠٥] وذهبت الماتريدية إلى أنه يمتنع تخلف الوعيد كما يمتنع تخلف الوعد ، ولا يرد على ذلك أن الوعيد ، يتخلف في المؤمن المغفور له ، لأن الآيات الواردة بعموم الوعيد مخرج منها المؤمن المغفور له . أما غير المغفور له فلابد من نفوذ الوعيد فيه ، فقولهم : لابد من إنفاذ الوعيد ولو في واحد الآتي في قوله .

وواجب تعذيب بعض ارتكب كسبميرة .... إلمي أخمره

إنما يظهر على كلام الماتريدية ، وينبني على الخلاف بين الأشاعرة والماتريدية أنه يصح على قول الأشاعرة أن تقول : اللَّهم اغفر لجميع المؤمنين جميع ذنوبهم ، ولا يصح ذلك على كلام الماتريدية ، فظهر أن الخلاف حقيقي وإن جعله بعضهم لفظيًّا فتدبر .



177

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٤٧ - فَوْزُ السَّعِيد عِنْدَهُ في الأَزَلِ كَذَا الشقي ثُمَّ لَمْ يَنْتَقِلِ [٣٠٦ - ٣١٣]
 [ ٣٠٦ ] قوله : ( فوز السعيد عنده في الأزل ) « فوز » مبتدأ ، و « في الأزل » متعلق بمحذوف خبر ، والظرف المضاف للضمير العائد على اللَّه تعالى متعلق بمحذوف حال ، والتقدير : فوز السعيد مقدر في الأزل حال كونه سابقًا عنده تعالى ، أي : في علمه ، فالمراد من العندية : العلم . والفوز : النجاة والظفر بالخير ، كما في القاموس .
 [ ٣٠٩ ] والأزل : عبارة عن عدم الأولية ، أو عن استمرار الوجود في أزمنة مقدرة اللأزل : النجاة والظفر بالخير ، كما في القاموس .
 [ ٣٠٩ ] والأزل : عبارة عن عدم الأولية ، أو عن استمرار الوجود في أزمنة مقدرة الأزل : المراد في الأزل : من الماضي ، وإنما قلنا « مقدرة » لأنه لا أزمنة في الأزل : عبريمناهية من جانب الماضي ، وإنما قلنا « مقدرة » لأنه لا أزمنة في القريف المريفة الأزل ، فهي مقدرة لا محققة .

[ ٣٠٨ ] وقوله : ( كذا الشقي ) أي : شقاؤه عنده في الأزل مثل فوز السعيد ، فليس كل من فوز السعيد وشقاء الشقي باعتبار الوصف القائم به في الحال من الإيمان في الأول والكفر في الثاني ، بل باعتبار ما سبق أزلًا في علمه تعالى .

[ ٣٠٩ ] وقوله : ( ثم لم ينتقل ) أي : لم يتحول كل واحد من السعيد والشقي عما سبق أزلًا في علمه تعالى ، فالسعيد لا ينقلب شقيًّا وبالعكس ، وإلا لزم انقلاب العلم جهلًا وهو بديهي الاستحالة .

[ ٣٦٠] فالسعادة والشقاوة مقدرتان في الأزل لا يتغيران ولا يتبدلان ، لأن السعادة السعادة : هي الموت على الإيمان باعتبار تعلق علم الله أزلًا بذلك ، والشقاء : والشقاوة : هي الموت على الكفر بذلك الاعتبار ، فالخاتمة تدل على تعريفهما السابقة ، فإن ختم له بالإيمان دل على أنه في الأزل كان من السعداء وإن تقدمه كفر وإن ختم له بالكفر دل على أنه في الأزل كان من الأشقياء وإن تقدمه إيمان كما يدل له حديث الصحيحين « إن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها ، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها » <sup>(١)</sup> وخوف العامة من الخاتمة ، وخوف الخاصة من السابقة ، وهو أشد ، وإن تلازما ، هذا ما ذهب إليه الأشاعرة ...

(١) أخرجه البخاري ( ٧٤٥٤ ) ، ومسلم ( ٢٦٤٣ ) عن عبد الله بن مسعود ٢٠٤٠ .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[٣١١] وذهبت الماتريدية إلى أن السعادة هي الإيمان في الحال ، والشقاوة هي الخلاف في الحال ، والشقاوة هي الخلاف في الحلف في الحلف فقد الخلاف في الحال وإذا مات على الكفر فقد قول القائل انقلب شقيًّا بعد أن كان سعيدًا ، والشقي هو الكافر في الحال وإذا مات الخلاف أنا مؤمن على الخلاف أنا مؤمن إن شاء الله على قول الأشاعرة ، أنه لا يصح ذلك على الثاني .

وحكى بعضهم في ذلك خلافًا على غير هذا الوجه حيث قال : جوزه الشافعي ، ومنعه مالك وأبو حنيفة ، وقال بعض أتباع مالك بوجوبه وذلك إن لم يرد الشك أو التبرك ، وإلا امتنع في الأول إجماعا ، وجاز في الثاني كذلك ، وقد نظم بعض الأفاضل حاصل هذا فقال :

| مقاله « إن شاء ربي » يا فطنْ | من قال إني مؤمن يمنع من     |
|------------------------------|-----------------------------|
| يوجب أن يقول هذا يا نبيه     | وذا لمالمك وبعض تابعيه      |
| والشافعي جؤز هذا فاعرف       | ومثل ما لمالك للحنفي        |
| الشك في إيمانه يا منتبه      | وامنعه إجماعًا إذا أراد به  |
| تبرك بذكر خالق العباد        | كـعـدم المنـع إذا بـه يـراد |
| تبركًا فكن بذا محتفلًا       | فالخلف حيث لم يرد شكا ولا   |

[ ٣١٢ ] وبالجملة فالخلاف بين الأشاعرة والماتريدية لفظي ، لأنهم اختلفوا في المراد من لفظ السعادة ولفظ الشقاوة مع الاتفاق في الأحكام .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

٤٨ – وَعِنْدَنَا لِلْعبْدِ كَسْبٌ كُلِّفَا وَلَمْ يَكُنْ مُؤَنِّرًا فَلْتعرِفَا [٣١٣ – ٣١٩] قوله : (وعندنا ...) إلخ الظرف متعلق بالنسبة بين المبتدأ وهو «كسب» كسب العبد والخبر وهو الجار والمجرور ، والضمير في « عندنا » لأهل السنة والحق ، اختلاف اللذاهب بخلاف الجبرية والمعتزلة المردود عليهما فيما سيأتي . وقد أشار المصنف في في كسب العبد المتن إلى أن في هذه المسألة ثلاثة مذاهب ، مذهب أهل السنة : وهو أنه في كسب العبد في أفعاله الاختيارية إلا الكسب ، فليس مجبورًا كما تقول الجبرية ، وليس خالفًا لها كما تقول المعتزلة المردود عليهما فيما سيأتي . وقد أشار المصنف في في كسب العبد في أفعاله الاختيارية إلا الكسب ، فليس مجبورًا كما تقول الجبرية ، وليس خالفًا لها كما تقول الخبرية ، وليس خالفًا لها كما تقول المعتزلة .

ومذهب الجبرية : وهو أن العبد ليس له كسب بل هو مجبور أي : مقهور كالريشة المعلقة في الهواء تقلبها الرياح كيف شاءت .

ومذهب المعتزلة : وهو أن العبد خالق لأفعاله الاختيارية بقدرة خلقها الله فيه ، ولقولهم بقدرة خلقها الله فيه لم يكفروا ، على الأصح ، فالجبرية أفرطوا ، والمعتزلة فرَّطوا ، وتوسط أهل السنة ، وخير الأمور أوساطها . فخرج مذهبهم من بين فرث ودم لبنًا خالصًا سائغًا للشاربين .

[ ٢١٤] فإن قيل : قد قام البرهان على وجوب استقلاله تعالى بالأفعال ، والمقدور الواحد لا يدخل تحت قدرتين كما يستلزمه إثباتكم للعبد كسبًا ، أجيب بأنه لما ثبت بالبرهان أن الحالق هو الله سبحانه وتعالى ، وبالضرورة أن لقدرة العبد مدخلًا في بعض الأفعال كحركة البطش ، دون البعض كحركة الارتعاش ، احتجنا في التخلص عن هذا المضيق بأن الله تعالى خالق للفعل ، لكن للعبد في الاختياري منه كسب ، والمقدور الواحد يدخل تحت قدرتين بجهتين مختلفتين ، فيدخل تحت قدرة الله تعالى بجهة الحلق ، وتحت قدرة العبد بجهة الكسب .

[ ٣١٥ ] قوله : (للعبد ) المراد به كل مخلوق يصدر عنه فعل اختياري . قال المصنف : فيشمل حنين الجذع بالمقدور ، ومشي الشجر ، وتسبيح الحصى . اه ، وهذا يقتضي أن مثل ذلك من محل الخلاف فلينظر .

[٣١٦] وقوله : (كسب ) هو تعلق القدرة الحادثة . وقيل : هو الإرادة الحادثة ، الكسب : الكسب : العريفه فان الأمور أربعة : إرادة سابقة وقدرة وفعل مقترنان . وارتباط بينهما ، تعريفه فعلى تفسير الكسب بهذا الارتباط وهو تعلق القدرة بالمقدور ليس مخلوقًا ، لأنه من الأمور الاعتبارية ، وعلى تفسيره بالإرادة الحادثة يكون مخلوقًا ، وقد عرفوا



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

الكسب بتعريفين :

= 177

الأول : أنه ما يقع به المقدور من غير صحة انفراد القادر به : أي ارتباط وتعلق ، أو إرادة على ما سبق من القولين يقع المقدور كالحركة متلبسًا ومصحوبًا به ، من غير صحة كون القادر وهو العبد ينفرد بذلك المقدور بل ومن غير صحة المشاركة ، إذ لا تأثير منه بوجه ما ، وإنما له مجرد المقارنة والخالق الحق منفرد بعموم التأثير .

الثاني : أنه ما يقع به المقدور في محل قدرته : أي ارتباط وتعلق ، أو إرادة ، على ما مر من القولين يقع المقدور كالحركة متلبسًا ومصحوبًا به ، حال كون هذا المقدور في محل قدرته كاليد .

[ ٣١٧ ] وقوله : (كلفا) ألفه للإطلاق ، وهو مبني للمفعول ، ونائب الفاعل ضمير يعود على العبد ، والأصل : كلفه الله ، أي : ألزمه ما فيه كلفة ، أو طلب منه ما فيه كلفة على الخلاف في تفسير التكليف ، ويفهم من إثبات الكسب الذي هو سبب في التكليف : رد مذهب الجبرية .

[ ٣١٨ ] قوله : ( ولم يكن مؤثرًا فلتعرفا ) هذه النسخة هي التي أصلحها المصنف تشتمثه في المبيضة ، وهي أحسن من المتداولة التي كتبها أولًا في تأليفه وهي :

وعندنا للعبد كسب كلفا به ولكن لا يؤثر فاعرفا

ولما شرح هذا البيت شرح على النسخة المتداولة لغيبة النسخة التي أصلحها عنه ، ولذلك قال : وما منعني أن أشرح عليها إلا غيبة الأصل عني ، كما نبه على ذلك بطرة أصله : أي إلا غيبة الأصل المصلح عنه عند إرادته لشرح هذا البيت. ووجه الأحسنية : أنه لا محل للاستدراك فإنه يساق لدفع ما يتوهم ثبوته أو لإثبات ما يتوهم نفيه كما في قولهم : زيد شجاع لكنه ليس بكريم ، وكما في قولهم : زيد جبان لكنه كريم ، وهنا لا يتوهم ثبوت التأثير من التعبير بالكسب ، لأن اصطلاحهم أن الكسب لا تأثير فيه ، إلا أن يقال ربما يتوهم أنه يؤثر في مكسوبه ، وقد يقال : المتداولة أحسن لما فيها من التصريح بلفظ « به » والمعنى عليه ، ولو صرح به على النسخة المصححة لم يستقم الوزن ، نعم يحتاج إلى رجز المتداولة لتسكين راء يؤثر . والألف في قوله فلتعرفا أو فاعرفا بدل من نون التوكيد الخفيفة في الوقف ، وبالجملة فليس للعبد تأثير ما ، فهو مجبور باطنًا ، مختار ظاهرًا .

[ ٣١٩ ] فإن قيل : إذا كان مجبورًا بإطنًا فلا معنى للاختيار الظاهري ، لأن اللَّه قد



1VV -----

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

علم وقوع الفعل ولابد وخلق في العبد القدرة عليه . وأجيب بأنه تعالى لا يُسأل عما يفعل ، ولذلك قال سيدي إبراهيم الدسوقي <sup>(١)</sup> : من نظر للخلق بعين الحقيقة عذرهم ومن نظر لهم بعين الشريعة مقتهم ، فالعبد مجبور في صورة مختار . والصوفية يشيرون للجبر كثيرًا وحاشاهم من الجبر الظاهري ، وإنما مرادهم الجبر الباطني ، ويفهم من نفي التأثير رد مذهب المعتزلة .

 (١) هو : إبراهيم بن أبي المجد بن قريش بن محمد ، يتصل نسبه بالإمام الحسين السبط ، من كبار الصوفية توفي سنة ٦٧٦ هـ . له إكتاب الجواهر . ( انظر : الأعلام ٩/١ ٥) .



= 1 Y Å

يحاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ٤٩ - فَلَيْسَ مَجْبُورًا وَلاَ اخْتِيَارًا وَلَيْسَ كُلا يَفْعَلُ أَخْتَيَارًا ٢٢٠ - ٣٢٤ ] ٥ - فإن يُثبَنا فَبِمَحْضِ الفَضل وَإِنْ يُعَذِّبْ فَبِمَحض العَدْلِ [٣٢٩ – ٣٣٢] [ ٣٢٠ ] قوله : ( فليس مجبورًا ... ) إلخ أي : إذا علمت أن للعبد كسبًا في أفعاله الاختيارية ، فاعتقد أن العبد ليس مجبورًا (١) .

[ ٣٢١ ] وقوله : ( ولا اختيارًا ) عطف تفسير لمعنى مجبورًا ، فكأنه قال : أى لا اختيار له في صدور أفعاله عنه ، وهو مسلط عليه النفي السابق ، فالمراد أنه لا اختيار له . بل له اختيار ، وغرض المصنف بذلك التصريح الرد على الجبرية في قولهم : إن العبد مجبور لا اختيار له في صدور جميع أفعاله عنه فهو كريشة معلقة في الهواء تميلها الرياح ىمىتا وشمالًا .

قال شاعرهم موردًا على أهل السنة : عليه في كل حال أيها الرائي ما حيلة العبد والأقدار جارية ألقاه في اليم مكتوفًا وقال له إياك إياك أن تبتل بالماء وأجابه بعض أهل السنة بقوله :

| رلم يبال بتكتيف وإلقاء     | إن حفه اللطف لم يمسسه من بلل |
|----------------------------|------------------------------|
| لهو الغريق ولو ألقى بصحراء | وإن يكن قدر المولى بغرقته ف  |

[ ٣٢٢ ] والواجب اعتقاده أن بعض أفعاله صادر باختياره والبعض الآخر باضطراره ، لما يجده كل عاقل من الفرق الضروري بين حركة البطش وحركة المرتعش .

[ ٣٢٣ ] قوله : ( وليس كلًّا يفعل اختيارًا ) أي : وليس العبد يفعل كل فعل حال کون ذلك الفعل اختياريًّا ، فـ ( كلًّا ) مفعول لـ ( فعل ) مقدم عليه ويفعل بمعنى يخلق ، فالمعنى : ليس العبد يخلق كل فعل من أفعاله الاختيارية ، وظاهر ذلك أنه يخلق بعض أفعاله الاختيارية ، لأن القاعدة أنه إذا تقدمت أداة السلب على أداة العموم ، أفادت سلب العموم كما في قولهم : لم آخذ كل الدراهم ، مع أن المراد أنه لا يخلق فعلًا أبدًا ،

(١) قال الصاوي : قوله ( فليس مجبورا .... إلخ ) .

هذا شروع في الرد التزاما في العبارة الأولى ، فإن قوله : « وعندنا للعبد كسب كلفا … رد على الجبرية ، وقوله : « ولم يكن مؤثر! » رد على المعتزلة ، لكن علماء هذا الفن يحبون زيادة الإفصاح . انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ( ٢٣٩ ، ٢٤٠ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

وقد يقال : قوله ( لم يكن مؤثرًا ) قرينة على المعنى المراد ، والقاعدة أغلبية لا كلية ، فالمراد هنا عموم السلب ، كما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغَنَالٍ فَخُورٍ ﴾ [لقمان : ١٨ ] .

[ ٣٢٤ ] وغرض المصنف بذلك التصريح الردِّ على المعتزلة في قولهم : إن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية ، وإنما صرح بالرد على كل من الجبرية والمعتزلة في هذا البيت مع فهم الرد على كل منهما من البيت قبله ، كما تقدم التنبيه عليه ، لأن القوم لا يكتفون في مقام رد المذاهب الفاسدة إلا بالتصريح .

[ ٣٢٥ ] قوله : ( فإن يثبنا ... ) إلخ مفرع على ما تقدم من وجوب انفراده تعالى بخلق أفعال العباد ، وأنه ليس لهم فيها سوى الكسب ، ووجه التفريع أنه لم يحصل منهم خير يستحقون به ثوابًا ، ولا شر يستحقون به عقابًا ، فالفاء للتفريع . ويصح أن تكون فاء الفصيحة ، لأنها أفصحت عن شرط محذوف ، والتقدير : إذا علمت انفراده تعالى بخلق أفعالنا خيرًا كانت أو شرًًا فإن يثبنا ... إلخ .

[ ٣٢٦ ] ( تنبيه ) اتفقوا على أن بني آدم مثابون ومعاقبون ، أما الملائكة فسيأتي الكلام في إثابتهم عند قول المصنف : ( بكل عبد حافظون وكلوا ) [ ٣٢٧ ] وأما الجن فقد اتفق العلماء على أن كافرهم معذب في الآخرة واختلف في مؤمنهم على أقوال . فقيل : إنهم كالإنس فيثابون على الطاعة ويعاقبون المجن : المخلف في الخلاف في إثباتهم إثباتهم على الطاعة على الطاعة حيث لا يرونهم عكس ما كانوا عليه في الدنيا . وقيل : يكونون في الأعراف . ذكره الجلال السيوطى مع ما يشهد لكل من الأحاديث اه . شنوانى بتصرف .

[ ٣٢٨ ] قولهم : ( فبمحض الفضل ) أي : فإثابته لنا إنما هي بفضله المحض : أي الحالص ، فالإضافة في كلامه من إضافة الصفة للموصوف . ومعنى الفضل المحض : الإعطاء عن اختيار كامل لا عن إيجاب ، بحيث يثيبنا ولا اختيار له في الإثابة أبدًا لكونه علة تنشأ عنها معلولاتها من غير اختيار لها كما يقوله الحكماء ، ولا عن وجوب بحيث تصير الإثابة مستحقة لازمة يقبح عليه تعالى تركها ، فيثيبنا باختياره لكن مع الوجوب كما يقوله المعتزلة ، فمذهب أهل السنة أن إثابته تعالى لنا بالفضل الخالص غير مشوبة بإيجاب ولا وجوب ، فقولنا ( بالفضل ) رد لكلام الحكماء ، وقولنا ( الخالص )



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

رد لكلام المعتزلة .

= 18+

[ ٣٢٩ ] ويدل لمذهب أهل السنة أن طاعات العبد وإن كثرت لا تفي بشكر بعض ما أنعم الله عليه فكيف يتصور استحقاقه عوضًا عليها ؟ .

[ ٣٣٠ ] قوله : ( وإن يعذب فبمحض العدل ) أي : وإن يعذبنا فتعذيبه إنما هو بالعدل المعدل : المحض أي : الخالص ، فالإضافة في كلامه من إضافة الصفة للموصوف كما تعريفه في نظيره ، ومعنى العدل المحض<sup>(1)</sup> : وضع الشيء في محله من غير اعتراض على الفاعل ، ضد الظلم الذي هو وضع الشيء في غير محله مع الاعتراض على فاعله .

[ ٣٣١ ] حكي عن الشيخ عفيف الدين الزاهد <sup>(٢)</sup> أنه كان بمصر ، فبلغه ما وقع ببغداد من القتل فإنه وقع السيف فيها أربعين يومًا فقُتل ألف ألف ، وعلقت النصارى المصاحف في أعناق الكلاب ، وجعلوا المساجد كنائس ، وألقوا كتب الأئمة في الدجلة حتى صارت كالجسر تمر الخيل عليها ، فأنكر الشيخ عفيف الدين ذلك وقال : يا رب كيف هذا وفيهم الأطفال ومن لا ذنب له ، فرأى في النوم رجلًا ومعه كتاب فأخذه فإذا فيه :

دع الاعتراض فما الأمر لك ولا الحكم في حركات الفلك ولا تسأل اللَّه عن فعله فمن خاض لجة بحر هلك

[ ٣٣٢] وبالجملة فهو سبحانه وتعالى لا تنفعه طاعة ولا تضره معصية ، والكل جواز تعذيب الطائع يفضله الطائع يفضله واثابة العاصي واثابة العاصي بعداسه أثبته لكان ذلك منه حسنًا ، فلا حرج عليه ، لا يُسأل عما يفعل ، وهذا كله



111= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ا

بحسب العقل ، وأما بحسب الشرع <sup>(١)</sup> فلا يجوز خلف الوعد ، لأنه سفه وهو يستحيل عليه تعالى . وأما الوعيد فيجوز الخلف فيه لأنه كرم وفضل ، كما تقدم تحقيق ذلك .

(١) وقوله « وأما بحسب الشرع ... إلخ » تلخص في أول كلامه إلى آخره أن تعذيب المطيع جائز عقلًا أي بالنظر إلى الدليل العقلي ، وهو « أنه لم يخلق الطاعة حتى يستحق عليها ثوابًا » ، ممتنع شرعًا لأن فيه خلف الوعد وهو نقص ، والنقص على الله تعالى محال . وأما إثابة العاصي فهو جائز : أي بالدليل العقلي ، وهو أنه لم يخلق الموعد وأنا ثنائه معالى محال . وأما إثابة العاصي فهو جائز شرعًا ، وهو صادق بالإثابة .



114

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

عَلَيه زُور ما عَلَيه وَاجِبُ [٣٣٩ - ٣٣٩ ] ٥١ - وقَوْلَهُم إن الصّلاحَ وَاجِبُ [ ٣٣٣ ] قوله : ( وقولهم .... ) إلخ هذا علم مما تقدم من أنه يجوز في حقه تعالى كل ممكن وتركه ، لكن لما كان خطر الجهل في هذا الفن عظيمًا لم يكتف فيه إلا بالتصريح . و (قولهم ) مبتدأ وخبره ( زور ) والضمير عائد على المعتزلة وإن لم يتقدم لهم ذكر لشهرة هذا المذهب عنهم ، وجملة قوله : ( إن الصلاح واجب عليه ) مقول ( قولهم ) . [ ٣٣٤ ] | واعلم أن للمعتزلة عبارتين ، الأولى : وجوب الصلاح والمراد به ما قابل الصلاح، الفساد كالإيمان في مقابلة الكفر ، فيقولون : إذا كان هناك أمران أحدهما والأصلح الصلاح والآخر فساد وجب على الله أن يفعل الصلاح منهما دون الفساد ، والثانية وجوب الأصلح ، والمراد به ما قابل الصلاح ككونه في أعلى الجنان مقابلة كونه أسفلها ، فيقولون : إذا كان هناك أمران أحدهما صلاح والآخر أصلح منه وجب على الله أن يفعل الأصلح منهما دون الصلاح ، والمصنف تكلم في إبطال مذهبهم على الأولى دون الثانية ، لأن الصلاح أعم من الأصلح ، وإذا بطل الأعم بطل الأحص ، وفي كلام المصنف إجمال في نسبة القول بذلك إليهم لعدم تعلق غرضه بمذهبهم ، وإنما غرضه الرد عليهم . [ ٣٣٥ ] | والحاصل أنهم قالوا بوجوب الصلاح والأصلح عليه تعالى ، فذهب ثم اختلفوا الأصلح : معتزلة بغداد إلى أنه يجب على اللَّه تعالى مراعاة الصلاح والأصلح لعباده في الدين والدنيا ، وذهب معتزلة البصرة إلى أنه يجب عليه تعالى مراعاة الصلاح تعريفه عند والأصلح لهم في الدين فقط ، ثم اختلفوا أيضًا في المراد بالأصلح ، فعند المعتزلة البغدادية : الأوفق في الحكمة والتدبير ، وعند البصرية الأنفع .

[ ٣٣٦ ] وهذه المسألة كانت سببًا لافتراق الشيخ أبي الحسن الأشعري من شيخه أبي هاشم الجبائي . فإن أبا الحسن سأل الجبائي في درسه وقال : ما تقول في ثلاثة إخوة أي مثلًا مات أحدهم كبيرًا مطيعًا ، والآخر كبيرًا عاصيًا ، والثالث صغيرًا ، فقال الجبائي : الأول يثاب بالجنة ، والثاني يعاقب بالنار ، والثالث لا يثاب ولا يعاقب ، فقال له الأشعري : فإن قال الثالث يا رب لِمَ أمتني صغيرًا وما أبقيتني فأطيعك فأدخل الجنة ، ماذا يقول الرب ، فقال الجبائي : يقول الرب إني أعلم أنك لو كبرت عصيت فتدخل النار فكان الأصلح لك أن تموت صغيرًا ، فقال الأشعري : فإن قال الثاني يا رب لِمَ لم تمتني صغيرًا فلا أدخل النار ، ماذا يقول الرب ، فبهت الجبائي فترك الأشعري مذهبه واشتغل هو وأتباعه بإبطال ما ذهبت إليه المعتزلة ، وإثبات ما وردت به السنة ومضى عليه



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

الجماعة ، فلذلك سموا بأهل السنة والجماعة .

[ ٣٣٧ ] قوله : ( زور ) أي : مزين الظاهر فاسد الباطن ، ويصح تفسيره من أول الأمر بالباطل ، وإنما كان مزين الظاهر للتعبير عنه بالصلاح والأصلح ، وإلا فهو من أسمج المذاهب ، وإنما كان فاسد الباطن لأنه لو وجب عليه تعالى الصلاح والأصلح لعباده لما خلق الكافر الفقير المعذب في الدنيا بالفقر ، وفي الآخرة بالعذاب الأليم المخلد ، لأن الأصلح له عدم خلقه ، وإن خلق فالأصلح له إماتته صغيرًا أو سلب عقله قبل التكليف .

[ ٣٣٨ ] وحكي أن الحافظ ابن حجر مر يومًا بالسوق في موكب عظيم وهيئة جميلة ، فهجم عليه يهودي يبيع الزيت الحار وأثوابه ملطخة بالزيت وهو في غاية الرثاثة والبشاعة ، فقبض على لجام بغلته وقال له : يا شيخ الإسلام تزعم أن نبيكم قال : « الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر » <sup>(1)</sup> فأي سجن أنت فيه ، وأي جنة أنا فيها ، فقال : أنا بالنسبة لما أعده الله لي في الآخرة من النعيم كأني الآن في السجن ، وأنت بالنسبة لما أعده الله لك في الآخرة من العذاب الأليم كأنك في جنة ، فأسلم اليهودي .

[ ٣٣٩ ] قوله : ( ما عليه واجب ) أي : ليس عليه تعالى واجب من فعل أو ترك ، لأنه تعالى فاعل بالاختيار ، ولو وجب عليه فعل أو ترك لما كان مختارًا ، لأن المختار هو الذي إن شاء فعل وإن شاء ترك ، وأما الآيات الدالة على الوجوب عليه تعالى نحو : ﴿ وَمَا مِن دَاَبَتُوَ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٦ ] فمحمولة على أن المراد به الوعد تفضلًا ، وكذلك الأحاديث الدالة على ذلك ، وتقدم الكلام في نظيره من الإيطاء فلا تغفل .

(١) أخرجه مسلم ( ٢٩٥٦ ) والترمذي ( ٢٣٢٤ ) عن أبي هريرة 🚓 .

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

١٨٤ حوهرة التوحيد على جوهرة التوحيد مستحد المية البيجوري على جوهرة التوحيد ٥٢ – أَلَمْ يَروا إيلامَهُ الأُطْفَالا وَشبْهَهَا فَحَاذِر الْحَالاَ [٣٤٠ – ٣٤٣ ] ٥٣ – وَجَائِزٌ عَلَيه خَلْقُ الشرِّ والحَيْرِ كالإسلام وجَهْل الكُفْر [ ٣٤٥ – ٣٥٣ ]

[ ٣٤٠ ] قوله : (أولم يروا ... ) الخ هذا تنبيه على فساد مذهبهم والرؤية بصرية . ويحتمل أن تكون علمية والأول أبلغ لمزيد التشنيع عليهم ، وهم حقيقون بذلك خصوصًا في هذا المقام فإن فيه غاية إساءة الأدب .

[ ٣٤١ ] وقوله : (إيلامه ) مفعول (يروا ) وعلى جعلها علمية يكون المفعول الثاني محذوفًا تقديره ( حاصلًا ) مثلًا ، وعلى جعلها بصرية لا تحتاج إلى مفعول ثانٍ ، واعترض بأن الإيلام عبارة عن تعلق القدرة بالألم. وهو لا يرى. وأجيب بأنه على حذف مضاف ، والتقدير : أثر إيلامه ، وذلك الأثر هو الألم .

[ ٣٤٢ ] وقوله : ( الأطفالا ) مفعول الإيلام ، لأنه مصدر مضاف لفاعله وهو الضمير العائد على الله ، فالأصل إيلام الله الأطفال ، وحكمة إيلام الأطفال حصول الثواب عليه لأبويهم ، لأن ذلك من المصائب التي يثاب الشخص عليها ، ولهذا قال إمام الحرمين : شدائد الدنيا مما يلزم العبد الشكر عليها ، لأنها نعم حقيقية .

[ ٣٤٣ ] وقوله : ( وشبهها ) أي : كالدواب والعجزة فإنهم ، لا نفع لهم في إنزال الأسقام بهم .

[ ٣٤٤ ] وقوله : (فحاذر المحالا ) بكسر الميم بمعنى العقاب . قال الله تعالى : ﴿وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴾ [ الرعد : ١٣ ] ويصح قراءته بفتح الميم بمعنى الشك ، وبالضم بمعنى الممتنع، فالمعنى على الأول : فاحذر عقاب الله النازل بهم على إضلالهم ، وعلى الثاني : فاحذر الشك في ذلك ، وعلى الثالث : فاحذر الممتنع ، وهو وجوب شيء عليه تعالى .

[ ٣٤٥ ] قوله : ( وجائز عليه خلق ... ) إلخ « جائز » خبر مقدم ، و « خلق » مبتدأ مؤخر ، والمتبادر من كلام المصنف التكلم في مسألة الخلق ، فذكر أن مذهب أهل السنة أن الله يجوز عليه خلق الخير والشر ، وخالفت المعتزلة فيهما فقالوا : إن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية خيرًا كانت أو شرًّا ، وقد صرفه الشارح عن ظاهره فجعله في الإرادة تبعًا للمصنف وشرحه ، لأن إبقاء العبارة على ظاهرها يجعلها مكررة مع قوله سابقًا ( فخالق لعبده وما عمل ) لا أن يجعل هذا تفصيلًا لما تقدم ، وعلى كلام الشارح يكون في العبارة مجاز بالحذف ، والتقدير : إرادة خلق ... الخ .

[ ٣٤٦ ] ووافقت المعتزلة على أن اللَّه يريد الحير ، وخالفت في أنه يريد الشر ،



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

فقالوا : يمتنع عليه تعالى إرادة الشر والقبائح ، وبنوا ذلك على أصلهم الفاسد ومذهبهم الكاسد من التحسين والتقبيح العقليين ، اللَّه يريد الحسن لذاته ولا يريد الشر لذاته . [ ٣٤٧] وعندنا : الحسن ما حسنه الشرع ، والقبيح : ما قبحه الشرع ، واستدلت المحسن المعتزلة على مذهبهم بأن إرادة الشر شر ، وإرادة القبيح قبيحة ، واللَّه تعالى **والقبيح : والقبيح :** منزه عن الشرور والقبائح . ورد بأنه لا يقبح من اللَّه شيء ، غاية الأمر أنه تحريفهما يخفى علينا وجه حسنه. واستدلت المعتزلة أيضًا على مذهبهم بأن العقاب على ما أراده ظلم ، ورد بأنه لا يقبح من اللَّه شيء ، غاية الأمر أنه على ما أراده ظلم ، واللَّه تعالى منزه عن الظلم عمان ما على مذهبهم بأن العقاب لا يعد ظلمًا على أراده في خالص ملكه وهو لا يعد ظلمًا على أنه سبحانه وتعالى لا يعد ظلمًا على أنه سبحانه وتعالى لا يُسأل عما يفعل .

[ ٣٤٨ ] ويحكى أن إبليس لعنه اللَّه تمثل بين يدي الشافعي ﷺ وقال : يا إمام ، ما تقول فيمن خلقني لما اختار ، واستعملني فيما اختار ، وبعد ذلك إن شاء أدخلني الجنة وإن شاء أدخلني النار ، أعدل في ذلك أم جار ؟ قال الإمام : فنظرت في مسألته فألهمني اللَّه تعالى أن قلت : يا هذا إن كان خلقك لما تريد أنت فقد ظلمك ، وإن خلقك لما يريد هو فلا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون ، فاضمحل إبليس وتلاشى ، ثم قال : واللَّه يا شافعي لقد أخرجت بمسألتي هذه سبعين ألف عابد من ديوان العبودية إلى ديوان الزندقة .

[ ٣٤٩ ] ولا يرد على مذهب أهل السنة حديث ( الخير بيدك والشر ليس إليك)<sup>(١)</sup> لأن معناه : الخير بقدرتك وإرادتك ، والشر لا يتقرب به إليك ، ويلزم على ما ذهب إليه المعتزلة : أن أكثر ما يقع في ملكه تعالى غير مراد له ، لأن الشرور أكثر من الخيرات ، ويرده قوله ، « ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن »<sup>(٢)</sup> .

[ ٣٥٠ ] وله : ( الشر والخير ) اعلم أنهم يعبرون عن الأول بالقبيح وعن الثاني بالحسن. واصطلحت المعتزلة على أن القبيح ما يكون متعلق الذم في العاجل : أي الدنيا ، والعقاب في الآجل : أي الآخرة ، فيكون القبيح هو الحرام بخصوصه ، وعلى أن الحسن ما لا يكون متعلق الذم والعقاب ، فيشمل الواجب والمندوب والمباح والمكروه وخلاف الأولى إن لم ندخله في المكروه ، فهذه الأمور كلها حسنة عندهم .

[ ٣٥١ ] واصطلح كثير من أهل السنة على أن المنهي عنه مطلقًا قبيح ، والأحسن ما قاله إمام الحرمين : أن المكروه ومنه خلاف الأولى ليس حسنًا ولا قبيحًا .

أخرجه مسلم ( ٧٧١ ) وأبو داود ( ٧٦٠ ) عن علي بن أبي طالب

(٢) أخرجه أبو داود ( ٥٠٧٥ ) والنسائي في عمل اليوم والليلة ( ١٢ ) عن بعض بنات النبي ﷺ .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٣٥٢ ] وقوله : ( كالإسلام ) مثال للخير .

[ ٣٥٣ ] وقوله : ( وجهل الكفر ) مثال للشر ، ففيه مع ما قبله لف ونشر مشوش ، والإضافة ( جهل الكفر ) للبيان أي : جهل هو الكفر ، أو من إضافة السبب للمسبب ؛ فإن الجهل سبب للكفر ، وإن كان له سبب آخر وهو العناد ، وقد تقدم تعريف الجهل وانقسامه إلى بسيط ومركب ، والكفر ضد الإيمان ، فهو إنكار ما علم مجيء الرسول به من الدين بالضرورة ، أو ما يستلزم ذلك كإلقاء المصحف في القاذورة ، وإنما أضاف الناظم الجهل إلى الكفر لينبه على أن من الجهل مالا يضر كجهلنا بجلال الله وصفاته التي لم تدل عليها أفعاله ، كما يشير إليه قول الصديق الأكبر : العجز عن الإدراك إدراك .



 $1 \Lambda Y =$ 

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

٤٥ – وَوَاجبٌ إِيمانُنَا بالقَدَرِ وبا لقَضَا كَمَاأتى في الخبر[ ٥٤ – ٣٥٩] [ ٣٥٤] ( وواجب إيماننا .... ) إلخ واجب خبر مقدم ، « وإيماننا » مبتدأ مؤخر ، وغرض المصنف بذلك الرد على القدرية التي تنفي القدر وتزعم أنه تعالى لم يقدر الأمور أزلًا ، وتقول : الأمر أُنُف : أي يستأنفه الله علمًا حال وقوعه ، ولقبوا بالقدرية لخوضهم في القدر حيث بالغوا في نفيه ، ولا يقال : مثبت القدر أحق أن ينسب إليه ، لأنا نقول كما يصح نسبة مثبته إليه يصح نسبة نافيه إليه إذا بالغ في نفيه ، وهؤلاء انقرضوا قبل الإمام الشافعي ٢٠٠٠ .

[ ٣٥٥ ] وأما القدرية التي تنسب أفعال العبيد إلى قدرهم مع كونهم مطبقين على القدرية : أنه تعالى عالم بأفعال العباد قبل وقوعها ، فقد تقدم الرد عليهم بقوله أقسامها سابقًا : ( فخالق لعبده ما عمل ) فهما قدريتان :

أولى : وهي تنكر سبق علمه تعالى بالأشياء قبل وقوعها وتخوض في القدر حيث بالغت في نفيه .

وثانية : وهي تنسب أفعال العباد إلى قدرهم ، ومذهب هذه وإن كان مذهبًا باطلًا أخف من مذهب الفرقة الأولى فإنه كفر .

المقضاء : والإيمان بالقضاء والقدر يستدعي الرضا بهما فيجب الرضا بالقضاء والقدر . والمصدر واستشكل بأنه يلزم على ذلك الرضا بالكفر والمعاصي ، لأن الله قضى تعريفهما بهما وقدرهما على الشخص ، مع أن الرضا بالكفر كفر ، وبالمعاصي معصية . وأجيب بما قاله السعد من أن الكفر والمعاصي مقضي ومقدر ، لا قضاء وقدر ، والواجب الرضا به إنما هو القضاء والقدر لا المقضي والمقدر ، وفيه أنه لا معنى للرضا بالقضاء والقدر إلا الرضا بالمقضي والمقدر <sup>(1)</sup> ؛ والذي حققه الخيالي في حاشيته : أن الكفر والمعاصي لهما جهتان : جهة كونهما مقضيين ، مقدرين لله ، وجهة كونهما مكتسبين للعبد ، فيجب الرضا بهما من الجهة الأولى لا من الثانية .

[ ٣٥٦] واعلم أنه وإن وجب الإيمان بالقدر لكن لا يجوز الاحتجاج به قبل الوقوع (١) هذا الإشكال غير ظاهر لأن الرضا بالقضاء والقدر غير الرضا بالمقضي والمقدر ، لأن معنى الرضا بالقضاء والقدر أن لا يعترض على الله في قضائه وقدره ، ويعتقد أنه لحكمة وإن كنا لا نعلمها ، وذلك بجامع عدم الرضا بالمقضي والمقدر بأن يعترض على الكافر في اختياره الكفر واكتسابه له ، فهذا الجواب عند التأمل هو عين جواب الخيالي الآتي ، فالتفرقة بينها غير ظاهرة .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

توصلًا إليه بأن قال شخص : قدر اللَّه عليَّ الزنا ، مثلًا ، وغرضه بذلك التوصل إلى الوقوع في الزنا ، أو بعد الوقوع تخلصًا من الحد ، أو نحوه بأن وقع شخص في الزنا مثلًا وقال : قدر اللَّه علي ذلك ، وغرضه به التخلص من الحد ، وأما الاحتجاج به بعد الوقوع لدفع اللوم فقط فلا بأس به ، ففي الحديث الصحيح « إن روح آدم التقت مع روح موسى التي فقال موسى لآدم : أنت أبو البشر الذي كنت سببًا لإخراج أولادك من الجنة بأكلك من الشجرة ، فقال آدم : يا موسى فأنت الذي اصطفاك اللَّه بكلامه ، وخط لك التوراة بيده تلومني على أمر قد قدره اللَّه عليَّ قبل أن يخلقني بأربعين ألف سنة . فقال على : فحج آدم موسى <sup>(1)</sup> أي : غلبه بالحجة .

[٣٥٧] قوله : ( بالقدر وبالقضاء ) اعلم أن الأشاعرة والماتريدية اختلفوا في كل المصدر : من القدر والقضاء ، فالقدر عند الأشاعرة : إيجاد اللَّه الأشياء على قدر تعريفه مخصوص ووجه معين أراده تعالى ، فيرجع عندهم لصفة فعل ، لأنه عبارة عن الإيجاد وهو من صفات الأفعال ، وعند الماتريدية : تحديد اللَّه أزلًا كل مخلوق بحده الذي يوجد عليه من حسن وقبح ونفع وضر إلى غير ذلك : أي علمه

(١) أخرجه البخاري ( ٦٦١٤ ) ومسلم ( ٢٦٥٢ ) . عن أبي هريرة 🚓 .

وخلاصة القول في القضاء والقدر أننا إذا نظرنا إلى الإنسان في معاشه وتأملنا علاقته بأفعاله لوجدناه مختارًا قطعًا سواء في إقدامه على الفعل أو إحجامه عنه ، وإذا نظرنا إلى ما نؤمن به من صفات ربنا سبحانه وتعالى لوجدناه عالمًا للغيب ، ويعلم طاعة عبده ومعصيته ، ولو وجدناه لا يكون في كونه إلا ما أراد ، ولا يجد العقل البشرى إلى هذا الحد أي مشكلة في تصوره لذلك أو تصديقه له ، ولكن تأتي المشكلة عند ما ينتقل الانسان للبحث في العلاقة بين المستويين الإلهي والبشري ، فإذا كان الله لا يكون في كونه إلا ما أراد فكيف يكون الإنسان مختارًا ، وهو سؤال لا جواب له حيث يحتاج الجواب عليه إلى أمرين ، الأول : معرفة خصائص البشر وكيف تصدر منهم الأفعال وهذا ممكن حيث نشاهده بعيوننا ، والثاني : معرفة كيف تعلقت صفات الشر وكيف تصدر منهم الأفعال وهذا ممكن حيث نشاهده بعيوننا ، والثاني : معرفة كيف والعقول والفلاسفة بجميع جوانبها وضل فيها الناس وتشتتوا في كل سبيل ، وسبب ذلك هو عدم الطلاع على كنه والفلاسفة بجميع جوانبها وضل فيها الناس وتشتتوا في كل سبيل ، وسبب ذلك هو عدم الطلاع على كنه إلى البشر فوصف الله بالعجز كالوثنيين اليوانا ، وبعضهم أراد تنزيه الله تعالى والخلق هي التي حيرت الأذهان والعقول والفلاسفة بجميع جوانبها وضل فيها الناس وتشتتوا في كل سبيل ، وسبب ذلك هو عدم الطلاع على كنه إلى البشر فوصف الله بالعجز كالوثنيين اليوانا ، وبعضهم أراد تنزيه الله تعالى عنه يم تعلي عنه ما بعضهم إلى البشر فوصف الله بالعجز كالوثنيين اليوان ، وبعضهم أراد تنزيه الله تعالى عن العجز فوصفه بالظلم

أما منهاج النبوة الذي التزم بأمر الله سبحانه وتعالى في قوله : ﴿ وَلَا لَفْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلَمٌ ﴾ يقول : « وإذا ذكر القدر فأمسكوا » فعليه نؤمن باختيار الإنسان المستوجب لحسابه أمام ربه ونؤمن بكمال صفات اللَّه المستوجب ألا يقع في كونه إلا ما أراد ولا نسأل أصلًا عن العلاقة بينهما ، أي أننا نترك تلك المشكلة بلا حل لأننا لم ندخل فيها أصلًا وهذا هو عين العلم والالتزام بالمنهج الصحيح .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

تعالى أزلًا صفات المخلوقات ، فيرجع عندهم لصفة العلم وهي من صفات الذات . القضاء : | والقضاء عند الأشاعرة : إرادة اللَّه الأشياء في الأزل على ما هي عليه فيما تعريفه | لا يزال ، فهو من صفات الذات عندهم . وعند الماتريدية : إيجاد اللَّه الأشياء مع زيادة الإحكام والإتقان ، فهو صفة فعل عندهم ، فالقدر حادث والقضاء قديم عند الأشاعرة ، ولا كذلك عند الماتريدية .

[ ٣٥٨ ] وقد حمل الشارح كلام المصنف على مذهب الماتريدية في القدر والقضاء دون مذهب الأشاعرة ، **لأن القضاء في اللغة له نحو معان سبعة** ، أشهرها الحكم ، وهو يرجع للفعل ، فناسب أن يفشر في الاصطلاح بالفعل ، وأما القدر فلم يرد أن معناه في اللغة الفعل ، فناسب أن لا يفسر في الاصطلاح بالفعل بل بالعلم . وقد نظم العلامة الأجهوري معنى القضاء والقدر ، وحكى فيه الخلاف على غير هذا الوجه فقال :

إرادة الله مع المتعلق في أزل قصاؤه فحقق والقدر الإيجاد للأشيا على وجه معين أراده علا وبعضهم قد قال معنى الأول العلم مع تعلق في الأزل والقدر الإيجاد للأمور على وفاق علمه المذكور

فأنت تراه جعل القضاء هو الإرادة مع التعلق الأزلي على القول الأول ، أو العلم مع التعلق الأزلي على القول الثاني ، وعلى كل من القولين فهو قديم ، وجعل القدر هو الإيجاد على وفق الإرادة على القول الأول أو الإيجاد على وفق العلم على القول الثاني ، وعلى كل من القولين فهو حادث ، وبعد هذا كله فالقضاء والقدر راجعان لما تقدم من العلم والإرادة وتعلق القدرة ، لكن لما كان خطر الجهل في هذا الفن العظيم صرحوا بهما .

[ ٣٥٩ ] قوله : ( كما أتى في الخبر ) أي : لما ورد في الخبر ، فالكاف للتعليل والمراد من الخبر : الحديث لأن الخبر والحديث مترادفان على الأصح ، ولذلك قال العلامة الصبان <sup>(۱)</sup> في منظومته التي في المصطلح :

والخبـر المتن الحديـث الأثـر ما عن إمام المرسلين يؤثر أو غيره لا فرق فيما اعتمد

(١) هو : محمد بن علي الصبان أبو العرفان ، المصري الشافعي الحنفي ، عالم أديب مشارك في اللغة توفي سنة
 ١٢٠٦ هـ من مصنفاته : إسعاف الراغبين ، أرجوزة في العروض . ( انظر : الأعلام ٢٩٧/٦ ) .



<u>-</u> حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وأشار المصنف بذلك إلى أن دليل ذلك سمعي ؛ فمن جملة ما ورد عن علي كرم اللَّه وجهه أنه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « لا يؤمن عبدٌ حتى يؤمن بأربعة : يشهد أن لا إله إلا اللَّه ، وأني رسول اللَّه بعثني بالحق ، ويؤمن بالبعث بعد الموت ، ويؤمن بالقدر خيره وشره حلوه ومره » <sup>(۱)</sup> ومن جملة ذلك أيضًا حديث الأربعين ( الإيمان أن تؤمن باللَّه وملائكته وكتبه ورسله ، وتؤمن بالقدر خيره وشره حلوه ومره ) <sup>(۲)</sup> وإنما عولوا على الدليل السمعي هنا لأنه أسهل للعامة ، وإلا فقد علمت مما مر أن القضاء والقدر يرجعان للصفات التي عولوا فيها على الدليل العقلي .

(١) أخرجه الترمذي ( ٢١٤٥ ) ، وابن ماجه ( ٨١ ) وصححه ابن حبان ( ١٧٨ ) عن علي ٤٠٠
 (٢) أخرجه مسلم ( ٨ ) وأبو داود ( ٤٦٩٥ ) . عن عمر بن الخطاب ٤٠٠



191:

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد=

٥٥ - وَمَنْه أَنْ يُنْظَرَ بِالأَبِصَارِ لَكَنِبِلا كَيْفِ وِلا انحصَارِ ٢٦٠- ٢٧٢]
 [ ٣٦٠ ] قوله : ( ومنه أن ينظر ...) إلخ أي : ومن الجائز عقلًا عليه تعالى أن ينظر ... إلخ ،
 الرؤية جائزة عقلًا دنيا وأخرى ، لأن الباري سبحانه وتعالى موجود ، وكل جواز دؤية
 موجود يصح أن يُرى ، فالباري تَنْ يُصح أن يُرى ، لكن لم تقع دنيا لغير نبينا يَنْ يُنْ
 المولى الله وواجبة شرعًا في الآخرة كما أطبق عليه أهل السنة للكتاب والسنة والإجماع .

أما الكتاب فآيات كثيرة منها قوله تعالى : ﴿ وُجُوُّهُ يَوَمَبِذِ نَاضِرُةً ﴾ إِلَى رَبَّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة : ٢٢]. ومعنى ( ناضرة) حسنة ، وهو صفة للوجوه ، وهو المسوغ للابتداء به ، و ( ناظرة ) خبره . وحمل الجبائي النظر في الآية على الانتظار ، وجعل ( إلى ) اسمًا بمعنى النعمة ، والمعنى عنده : منتظرة نعمة ربها .

ومنها قوله تعالى : ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسْنَىٰ وَزِبَيَادَةٌ ﴾ [يونس : ٢٦ ] . فإن الحسنى : هي الجنة ، والزيادة : هي النظر لوجهه الكريم كما قال جمهور المفسرين .

ومنها قوله تعالى : ﴿ عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَنْظُرُونَ ﴾ [ المطففين : ٢٣ ] .

وأما السنة فأحاديث كحديث «إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر » <sup>(۱)</sup> والتشبيه للرؤية في عدم الشك والخفاء ، لا للمرئي كما قد يتوهم ، والتعبير بالسين في الحديث لأن القيامة قد قربت ، وأوّلَ المعتزلة الحديث بأن المعنى : سترون رحمة ربكم . وأما الإجماع فهو أن الصحابة ٢ كانوا مجمعين على وقوع الرؤية في الآخرة <sup>(٢)</sup> .

[ ٣٦١ ] قال الإمام مالك ، لما حجب أعداؤه فلم يروه تجلى لأولياؤه حتى رأوه ، ولو لم ير المؤمنون ربهم يوم القيامة لم يعيَّر الكافرون بالحجاب . قال تعالى : ﴿ كَلَآ إِنَّهُمْ عَن رَبَتِهِمْ يَوَمَبِلُو لَمَحْجُوبُونَ ﴾ [ المطففين : ١٥ ] .

(1) أخرجه : البخاري كتاب التوحيد. باب قوله تعالى : ﴿ وَبُوْهُ يَزِيدِ تَاضِرُهُ ﴾ ١٢٧/٩ ، ومسلم كتاب المساجد.
 باب فضل صلاتي الصبح والعصر ٢٩/١ ، ٢٣٣ ، وابن ماجه في المقدمة . باب فيما أنكر الجهمية ٢٣/١ ، ١٧٧ .
 (٢) قال أبو الحسن الأشعري : أجمعوا على أن المؤمنين يرون الله عن يوم القيامة بأعين وجوههم على ما أخبر به تعالى في قوله تعالى : ﴿ وَبُوهُ يَزِيدٍ تَاضِرُهُ ﴾ ١٧٧ .

وقد بين معنى ذلك النبي ﷺ ودفع كل إشكال فيه بقوله للمؤمنين « ترون ربكم عيانًا » وقوله « ترون ربكم يوم القيامة » كما ترون القُمر لا تضامون في رؤيته « فبين أن رؤيته تعالى بأعين الوجوه » .

ولم يرد النبي ، أن الله عنى مثل القمر من قبل أن النبي ، شبه الرؤية بالرؤية ، ولم يشبه الله تعالى بالقمر ، وليس يجب إذا رأيناه تعالى أن يكون شبيها لشيء ثما نراه ، كما لا يجب إذا علمناه أنه يشبه شيئا نعلمه ، ولو كان يجب إذا رأيناه عنى أن يكون مثل المرئيين منا لوجب إذا كان الله رائيا لنا وعالما بنا أن يكون مثل الرائين العالمين منا . انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب لأبي الحسن الأشعري ( ١٣٤ ، ١٣٥) . تحقيق عبد الله شاكر الجنيدي .



--- 197

· حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٣٦٢ ] وقال الإمام الشافعي ، لما حجب قومًا بالسخط ، دل على أن قومًا يرونه بالرضا ، ثم قال : أما والله لو لم يوقن محمد بن إدريس بأنه يرى ربه في الميعاد لما عبده في الدنيا ، وهذا من كلام المدللين نفعنا اللَّه بهم ، وإلا فاللَّه يستحق العبادة لذاته .

[ ٣٦٣ ] وقال ابن العربي : إن رؤية الله جعلت تقوية للمعرفة الحاصلة في الدنيا ، فما راءٍ كمن سمعا ؟ . والحاصل أن هنا مقامين كما يستفاد من كلام السعد في شرح المقاصد أحدهما في جواز الرؤية ، وثانيهما في وقوعها ، والمتبادر من كلام المصنف المقام الأول كما هو قضية مرجع الضمير .

[ ٣٦٤ ] قوله : ( بالأبصار ) ظاهره أن الرؤية بالحدق فقط ، وهو أحد أقوال ثلاثة . ثانيها : أنها بجميع الوجوه ، لظاهر قوله تعالى : ﴿ وُجُوَّهُ يَوَمَدٍ نَّاضِرُ ۖ ۞ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرُهُ ﴾ [ القيامة : ٢٢ ] . ثالثها : أنها بكل جزء من أجزاء البدن ، كما نقل عن أبي يزيد البسطامي <sup>(١)</sup> .

[ ٣٦٥ ] قوله : ( بلا كيف ) لما كان قد يتوهم من قوله : ( ومنه أن ينظر بالأبصار ) أنه تعالى يرى بكيف كما في رؤية بعضنا بعضًا استدرك عليه بقوله : ( لكن بلا كيف ) أي : بلا تكيف للمرئي بكيفية من كيفيات الحوادث من مقابلة وجهة وتحيز وغير ذلك .

[ ٣٦٦ ] وغرض المصنف بذلك الجواب عن شبهة المعتزلة العقلية التي تمسكوا بها في قولهم بإحالة الرؤية . وحاصلها : أنه تعالى لو كان مرئيًّا لكان مقابلًا للرائي بالضرورة فيكون من جهة وحيز . وحاصل الجواب أن قولكم : ( لكان مقابلًا للرائي بالضرورة ) ممنوع ، فلزوم الجهة والحيز ممنوع ، إذ الرؤية قوة يجعلها اللَّه في خلقه لا يشترط فيها مقابلة المرئي ولا كونه في جهة وحيز ولا غير ذلك ، ودعوى الضرروة فيما نازع فيه الجم الغفير من العقلاء غير مسموعة ، غاية الأمر أن هذه الأمور لازمة عادة لا عقلًا ، وانتحتوا من قول أهل السنة : « بلا كيف » البلكفة .

[ ٣٦٧ ] وقد أنشد الزمخشري في الكشاف يهجوا أهل السنة : لجماعة سموا هواهم سنة وجماعة حمر لعمري موكفه قد شبهوه بخلقه فتخوفوا شنع الورى فتستروا بالبلكفه [ ٣٦٨ ] ورد عليه السيد البليدي <sup>(٢)</sup> بقوله :



197-حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد = هل نحن من أهل الهوى أو أنتئم ومن الذي منا حميرٌ موكفة كالشمس فارجع عن مقال الزخرفة اعكس تصب فالوصف فيكم ظاهر نحتج بالآيات لا بالسفسفة يكفيك في ردِّي عليك بأننا وإن لم تقل بكلام أهل المعرفه وبنفى رؤيته فأنت حرمتها وكذاك من غير ارتسام للصفه فنراه في الأخرى بلا كيفية [ ٣٦٩ ] وقال بعضهم في الرد عليه : شبهت جهلًا صدر أمة أحمد وذوي البصائر بالحمير الموكفه في آية الأعراف فهي المنصفه وجب الخسار عليك فانظر منصفًا أترى الكليم أتى يجهل ما أتى وأتى شيوخك ما أتوا عن معرفه إن الوجوه إليه ناظرة بذا جاء الكتاب فقلتم هذا سفه فهوى الهوى بك في المهاوي المتلفه نطق الكتاب وأنت تنطق بالهوي وقد شنعوا في الرد عليه بغير ذلك .

[ ٣٧٠ ] وقوله : ( ولا انحصار ) أي : ولا انحصار للمرئي عند الرائي بحيث يحيط به لاستحالة الحدود والنهايات عليه تعالى .

[ ٣٧١ ] وغرض المصنف بذلك الجواب عن شبهة المعتزلة النقلية التي تمسكوا بها في قولهم بإحالة الرؤية ، وهي قوله تعالى : ﴿ لَا تُدَرِكُهُ آلأَبْصَنَرُ ﴾ [ الأنعام : ١٠٣ ] فإنه يدل على أنه تعالى لا يدرك بالبصر . والإدراك هو الرؤية فلا يرى بالبصر وحاصل الجواب أنا لا نسلم أن الإدراك بالبصر هو مطلق الرؤية ، بل هو رؤية مخصوصة ، وهي التي تكون على وجه الإحاطة بحيث يكون المرئي منحصرًا بحدود ونهايات ، فالإدارك المنفي في الآية الكريمة أخص من الرؤية ، ولا يلزم من نفي الأخص نفي الأعم .

[ ٣٧٢ ] والحاصل أنه تعالى يُرى من غير تكيف بكيفية من الكيفيات المعتبرة في رؤية الأجسام ومن غير إحاطة ، بل يحار العبد في العظمة والجلال حتى لا يعرف اسمه ولا يشعر بمن حوله من الخلائق ، فإن العقل يعجز هنالك عن الفهم ويتلاشى الكل في جنب عظمته تعالى .



ء حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

= 198

٥٦ - للمؤمنين إذ بجائزْ عُلِّقَتْ هذا ولِلمُخْتارِ دُنْيَا نَبَتَتْ [٣٩٣ م -٣٩٠ ] [٣٧٣ ] قوله : ( للمؤمنين ) متعلق بـ ( ينظر ) لتضمنه معنى الانكشاف ، فلا يرد ما يقال إن « نظر » إذا كان بمعنى « أبصر » يتعدى بإلى .

[ ٣٧٤ ] والمراد بالمؤمنين : ما يشمل المؤمنات ، ففيه تغليب ، فإنهن يرينه تعالى على الصحيح ، وعمومه يشمل الملائكة . قال السيوطي : وهو الأقوى .

[ ٣٧٥ ] وقيل : لا رؤية للملائكة أصلًا . وقيل : إن جبريل يراه تعالى دون سائر الرؤية : الملائكة ، ويشمل أيضًا مؤمني الجن فيحصل لهم الرؤية في الموقف مع رؤية الله الله المؤمنين قطعًا وفي الجنة على الراجح ، ويشمل أيضًا مؤمني الأم في الآخرة السابقة ، ولابن أبي حمزة فيهم احتمالان . قال : والأظهر مساواتهم لهذه الأمة في الرؤية ، ويشمل أيضًا أهل الفترة على القول بناجاتهم وإن غيروا وبدلوا ، ويخرج بالمؤمنين الكفار والمنافقون ، فلا يرونه تعالى على الراجح لقوله تعالى : ﴿ كُلَّ والتشريف ، وقيل : إنهم يرونه ثم يحجبون ، فتكون الحجبة حسرة عليهم .

[ ٣٧٦ ] قال الجلال : وله شواهد رويناها عن الحسن البصري <sup>(۱)</sup> ، ولا يراه سائر الحيوانات غير العقلاء حتى الحيوانات التي تدخل الجنة مثل ناقة صالح وكبش إسماعيل كما هو ظاهر كلامهم ومحل الرؤية الجنة بلا خلاف فيراه أهلها في مثل يوم الجمعة والعيد ، ويراه خواصهم كل يوم بكرةً وعشيًا ، وبعضهم لا يزال مستمرًا في الشهود حتى قال أبو يزيد البسطامي : إن للَّه خواص من عباده لو حجبهم في الجنة عن رؤيته ساعة لاستغاثوا من الجنة ونعيمها كما يستغيث أهل النار من النار وعذابها .

[ ٣٧٧ ] وأما في عرصات القيامة كالموقف ، فالصحيح وقوعها أيضًا ، لأنه ورد في السنة ما يقتضي وقوعها لهم فيها ، ففي الحديث « ينادى إذا كان يوم القيامة ، لتلزم كل أمة معبودها ، فتقول هذه الأمة : هذا مكاننا حتى يأتينا ربنا ، فيظهر لهم على الوجه الذي لا يعرفونه بأن يدخل عليهم غلطًا في كشفهم وإلا فهو تعالى منزه عن أن يتصف بما لا يليق به فيقول : أنا ربكم . فيقولون : نعوذ بالله منك لست ربنا ، فيتجلى لهم تجليًا لائقًا بحال المقام ويكشف عن الساق ، ويقول : إنا ربكم ، فيراه المؤمنون كما

 <sup>(</sup>١) هو : الحسن بن يسار البصري ، أبو سعيد التابعي المشهور إمام أهل البصرة ، المتوفى سنة ١١٠هـ ، وله
 كتاب فضل مكة . ( انظر : حلية الأولياء ١٣١/٢ ، الأعلام ٢٢٦/٢ ) .



190 -

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

يعلمون أي : على وفق ما يعتقدون ، فيخرون سجدًا إلا المنافق » <sup>(١)</sup> وهذا معنى قوله : ﴿ يَوَمَ يُكْشَفُ عَن سَاقِ ... الآية ﴾ [ القلم : ٤٢ ] .

[ ۳۷۸ ] وكشف الساق عند الخلف بمعنى رفع الحجاب ، والسلف يفوضون انظر شرح البخاري .

[ ٣٧٩ ] قوله : ( إذ بجائز علقت ) بسكون الزاي للوزن ، وإذ تعليلية داخلة على الموقية : رعلقت ) و ( بجائز ) متعلق به ، فكأنه قال : حكمنا بجواز الرؤية عقلًا رؤية الله لأن الله تعالى علقها بأمر جائز عقلًا وهو استقرار الجبل حين سأله موسى تعالى في المدنسيا تتال لَن تَرَيني وَلَكِن ٱنظُر إِلَى ٱلْجَبَل فَإِن ٱسْتَعَرَّ مَكَانَهُ فَسَوَفَ تَرَينيَ ﴾

[ الأعراف : ١٤٣ ] والاستدلال بالآية من وجهين ، الأول : ما أشار إليه المصنف وحاصله قياس اقتراني أشار إلى صغراه وحذف كبراه للعلم بهما كالنتيجة ، وتقريره أن تقول : رؤية الباري علَّقت على أمر ممكن ، وكل ما علق على الممكن لا يكون إلا ممكنًا ، فرؤية الباري لا تكون إلا ممكنة ، ومنعت المعتزلة الصغرى قائلين : إن المراد : فإن استقر مكانه حال تحركه وهو مستحيل فالرؤية معلقة على مستحيل فتكون مستحيلة ، وهو تقوُّل لا دليل عليه ولا داعي يدعو إليه ، كقولهم إن « لن » في قوله تعالى : في تركيني كم للتأبيد .

والثاني سكت عنه المصنف ، وحاصله قياس استثنائي ، وتقريره هكذا : لو كانت الرؤية ممتنعة في الدنيا ما سألها موسى على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام ، لأنه نبي يعلم ما يجب في حق الله وما يستحيل وما يجوز ، إذ لا يجوز على أحد من الأنبياء الجهل بشيء من أحكام الألوهية ، لكنه سألها موسى عليه الصلاة والسلام فدل على أنها جائزة . [ ٣٨٠ ] وقول المعتزلة : « سألها لأجل جهلة قومه » مردود بأن سياق الآية حيث

قال : ﴿ أَرِنِيَ أَنْظُرُ اللَّيْكَ ﴾ صريح في حال نفسه . [ ٣٨١ ] قوله : ( هذا ) أي افهم هذا ، فهو مفعول لمحذوف ، أو هذا كما علمت ، فهو مبتدأ خبره محذوف أو نحو ذلك ، وهذا تخلص من بحث إلى بحث آخر ، لأن

الكلام السابق كان متعلقًا بجواز رؤيته تعالى فانتقل عنه إلى الإخبار بوقوعها في الدنيا .

[ ٣٨٢ ] قوله : ( وللمختار دنيا ثبتت ) أي : وقعت رؤيته تعالى في الدنيا ليلة الإسراء للمختار الذي هو نبينا ﷺ وفي التعبير بالمختار مناسبة ، لأنه اختير لهذا المقام .

(١) أخرجه البخاري ( ٧٤٣٩ ) ومسلم ( ١٨٣ ) عن أبي سعيد الخدري .



197

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٣٨٣ ] والراجح عند أكثر العلماء أنه علي رأى ربه على بعيني رأسه وهما في محلهما ، خلافًا لمن قال تحوَّلًا لقلبه ، لحديث ابن عباس وغيره ، وقد نفت السيدة عائشة تعليم وقوعها له على لكن قُدِّم عليها ابن عباس <sup>(1)</sup> لأنه مثبت ، والقاعدة أن المثبت مقدم على النافي حتى قال معمر بن راشد <sup>(٢)</sup> : ما عائشة عندنا بأعلم من ابن عباس ، وكان على يراه تعالى في كل مرة من مرات المراجعة ، ومن كلام ابن وفا : إنما كان ترجيع موسى عليه الصلاة والسلام للنبي علي في شأن الصلوات ليتكرر مشاهدة أنوار المرات ، وأنشد يقول :

والسر في قول موسى إذ يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده يبدوا سناه على وجه الرسول فيا للَّه حسن رسول إذ يردده

[ ٣٨٤ ] فالحكمة الباطنية : اقتباس النور من وجهه ﷺ ففي كل مرة يزداد نورًا . والحكمة الظاهرية : التخفيف. واختلف في وقوعها للأولياء على قولين للأشعري أرجحهما المنع ، فالحق أنها لم تثبت في الدنيا إلا له ﷺ ومن ادعاها غيره في الدنيا يقظة فهو ضال بإطباق المشايخ ، حتى ذهب بعضهم إلى تكفيره .

[ ٣٨٥ ] قال العلامة القونوي <sup>(٣)</sup> : فإن صح عن أحد من المعتبرين وقوع ذلك أمكن تأويله ، وذلك أمكن تأويله ، وذلك أن غلبات الأحوال تجعل الغائب كالشاهد ، حتى إذا كثر اشتغال السر بشيء صار كأنه حاضر بين يديه كما هو معلوم بالوجدان لكل أحد اه وعلى هذا يُحمل ما وقع في كلام ابن الفارض ، وهذا كله في رؤيته تعالى يقظة . [ ٣٨٦ ] وأما رؤيته تعالى منامًا فنقل عن القاضي عياض <sup>(٤)</sup> أنه لا نزاع في وقوعها الرؤية،رؤية وصحتها ، فإن الشيطان لا يتمثل به تعالى كالأنبياء عليهم الصلاة الله في السلام ، وذكر غيره الحلاف .

(١) هو : عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الهاشمي ابن عم رسول الله ﷺ حبر الأمة وترجمان القرآن ، ولد بمكة ولازم رسول الله ﷺ وتوفي بالطائف سنة ٦٨ هـ ، ( انظر : الإصابة ترجمة ٤٧٧٢ ، حلية الأولياء ٢٤/١ ، والأعلام ٩٥/٤ ) .
 (٢) هو : معمر بن راشد بن أبي عمرو الأزدي أبو عروة فقيه حافظ للحديث متقن ثقة توفي سنة ١٥٣ هـ (٢) هو : معمر بن راشد بن أبي عمرو الأزدي أبو عروة فقيه حافظ للحديث متقن ثقة توفي سنة ١٥٩ هـ (٢) هو (٢) هو : معمر بن راشد بن أبي عمرو الأزدي أبو عروة فقيه حافظ للحديث متقن ثقة توفي سنة ١٥٩ هـ (٢) هو : انظر : الأعلام ٢٧٢/٢ ) .
 (٣) هو : معمر بن راشد بن أبي عمرو الأزدي أبو عروة فقيه حافظ للحديث متقن ثقة توفي سنة ١٥٩هـ (٢) هو : معمر بن راشد بن أبي عمرو الأزدي أبو عروة فقيه حافظ للحديث متقن ثقة توفي سنة ١٥٩ هـ (٢) هو : معمر بن راشد بن أبي عمرو الأزدي أبو عروة فقيه حافظ للحديث متقن ثقة توفي سنة ١٥٩ هـ (٢) هو : معمر بن راشد بن أبي عمرو الدين القونوي ، من كبار تلاميذ الشيخ محيي الدين بن العربي ، كان (٣) هو : محمد بن إسحاق بن صدر الدين القونوي ، من كبار تلاميذ الشيخ محيي الدين بن العربي ، كان شافعي المذهب ، من مصنفاته : الرسالة المرشدية في أحكام الصفات الإلهية ، وتفسير الفاتحة ، وشرح الأحاديث الأحاديث المواحر الهين ما مرحمد بن إسحاق بن صدر الدين القونوي ، من كبار تلاميذ الشيخ محيي الدين بن العربي ، كان شافعي المذهب ، من مصنفاته : الرسالة المرشدية في أحكام الصفات الإلهية ، وتفسير الفاتحة ، وشرح (٢) هو : عياض بن موسى بن عياض اليحصبي البستي أبو الفضل عالم المغرب وإمام أهل الحديث في عصره :



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

[ ٣٨٧ ] وقال بعضهم : إن الشيطان يتمثل به دون النبي ، والفرق أن النبي بشر ، فيلزم من التمثل به اللبس ، بخلاف المولى فأمره معلوم .

[ ٣٨٨ ] وقال بعضهم : ولا يتمثل بالملائكة ولا بالشمس ولا بالقمر ولا بالنجوم المضيئة ولا بالسحاب الذي فيه الغيم .

[ ٣٨٩ ] وحكي أن الإمام أحمد رأى المولى سبحانه وتعالى في المنام تسعًا وتسعين مرة ، وقال : وعزته إن رأيته تمام المائة لأسألنه ، فرآه فقال : سيدي ومولاي ما أقرب ما يتقرب به المتقربون إليك ، قال تلاوة كلامي . فقال بفهم أو بغير فهم ، فقال : يا أحمد بفهم وبغير فهم . والمرئي إن كان بوجه لا يستحيل عليه تعالى فهو هو تعالى ، وإلا بأن كان بصورة رجل مثلًا فليس هو هو تعالى بل خلق من خلقه تعالى ، ويقال حينئذ إنه رأى ربه في الجملة لحكمة تظهر عند المعبرين بأن يقولوا تدل على كذا وكذا ، وقيل هو أيضًا وكونه بهذا الوجه إنما هو باعتبار ذهن الرائي ، وأما في الحقيقة فليس تعالى كذلك .

[ ٣٩٠ ] وقد قال بعض الصوفية : إنه رأى ربه في منامه على وصفه ، فقيل له كيف رأيته فقال : انعكس بصري في بصيرتي فصرت كلي بصيرًا فرأيت من ليس كمثله شيء .

<sup>=</sup> توفي مسمومًا سنة ٤٤ هـ ، من مصنفاته : الشفا بتعريف حقوق المصطفى ، ترتيب المدرك وتقريب المسالك في معرفة أعلام مذهب الإمام مالك . ( انظر : الأعلام ٩٩/٥ ) .



٥٧ – ومنه إرسالُ بحميع الرَّسْلِ فلا وُجُوبَ بلْ بمحضْ الفَضْل[ ٣٩١ - ٣٩٨ ]
 ٨٥ – لكنْ بذا إيمانُنَا قَدْ وَبحبًا فَدَعْ هَوَى قَوْمٍ بهم قَدْ لَمِبًا [ ٣٩٩ - ٤٠٢ ]
 ٨٥ – لكنْ بذا إيمانُنَا قَدْ وَجَبًا فَدَعْ هُوَى قَوْمٍ بهم قَدْ لَمِبًا [ ٣٩٩ - ٤٠٢ ]
 ٢٩١ ] قوله : ( ومنه إرسال جميع الرسل ) أي : ومن الجائز العقلي في حقه تعالى الرسل: حكم إرساله لجميع الرسل من آدم إلى سيدنا محمد على المحمد إلى بدخول المبدأ والغاية إرسال الرسل

[ ٣٩٢ ] فالأول : أعني من أوجبه المعتزلة والفلاسفة ، فقد اتفقت الطائفتان على الوجوب وزادت الفلاسفة الإيجاب .

[ ٣٩٣ ] ومبنى كلام المعتزلة على قاعدة وجوب الصلاح والأصلح ، فيقولون : النظام المؤدي إلى صلاح النوع الإنساني على العموم في المعاش والمعاد لا يتم إلا ببعثة الرسل ، وكل ما هو كذلك فهو واجب على الله تعالى ، وقد مر هدم تلك القاعدة .

[ ٣٩٤ ] ومبنى كلام الفلاسفة على قاعدة التعليل أو الطبيعة فيقولون : يلزم من وجود اللَّه وجود العالم بالتعليل أو بالطبع ، ويلزم من وجود العالم وجود من يصلحه ، وقد تقدم أنه تعالى فاعل بالاختيار لا بطريق الإجبار ، وذكر بعضهم الشيعة بدل الفلاسفة .

[ ٣٩٥ ] وذكر شمس الدين السمرقندي أن الفلاسفة ينكرون الإرسال لنفيهم كونه تعالى مختارًا ، لكن في المقاصد وغيرها نحو ما تقدم .

[ ٣٩٦ ] والثاني : أعني من أحاله كالسمنية والبراهمة زعموا أن إرسال الرسل عبث لا يليق بالحكيم ، لأن العقل يغني عن الرسل ، فإن الشيء إن كان حسنًا عند العقل فعله ، وإن لم تأت به الرسل ، وإن كان قبيحًا عنده تركه وإن لم تأت به الرسل ، وإن لم يكن عنده حسنًا ولا قبيحًا : فإن احتاج إليه فعله وإلا تركه ، ونعوذ بالله من تلك العقائد .

[ ٣٩٧ ] قوله : ( فلا وجوب ) أي : إذا علمت أن إرسال الرسل من الجائز العقلي في حقه تعالى فاعلم أنه لا وجوب عليه خلافًا للمعتزلة والفلاسفة أي : ولا استحالة ، خلافًا للسمنية والبراهمة كما يعلم مما تقدم ، فالتفريع فيه قصور ، ولعله لم يعتد بالقول بالاستحالة .

[ ٣٩٨ ] وقوله : ( بل بمحض الفضل ) أي : بل إرسال الرسل إنما هو بإحسانه الحالص ، فإضافة محض بمعنى الحالص للفضل بمعنى الإحسان من إضافة الصفة للموصوف ، فقولنا « بإحسانه » فيه رد على الفلاسفة . وقولنا « الخالص » فيه رد على المعتزلة ، و« بل » هنا للإضراب الانتقالي .

[ ٣٩٩ ] قوله : ( لكن بذا إيماننا قد وجبا ) لما كان قد يتوهم من كون الإرسال من



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

الجائز العقلي أن الإيمان بوقوعه ليس واجبًا ، استدرك عليه بقوله « لكن بذا إيماننا قد وجبا » بألف الإطلاق ، والمتبادر من كلام المصنف أن اسم الإشارة عائد على الإرسال ، لكن جعله الشارح عائدًا على المذكور من الإرسال والمرسلين .

199:

[ ٤٠٢ ] وقوله : ( بهم قد لعبا ) بألف الإطلاق : أي : قد تلاعب بهم لا بغيرهم حتى أوقعهم في البدع والمعاصي أو الكفر ، فأوجب الإرسال بعضهم كالمعتزلة والحكماء، وأحاله بعضهم كالسمنية والبراهمة .

(١) أخرجه البخاري ( ٤٧٨٨ ) ومسلم ( ١٤٦٤ ) .



[3.7] قوله : ( وواجب في تحقيق المائد وسيدتهم وسيك المصابة [ ٢٠ ٢٠٠ ] قوله : ( وواجب .... ) إلخ لما تمم الكلام على ما يجب في حقه تعالى وما يستحيل وما يجوز ، شرع في الكلام على ما يجب في حق الرسل يجب في وما يستحيل وما يجوز مقدمًا الواجب لشرفه ، والراد بالوجوب هنا : مقهم عدم قبول الانفكاك بالنظر للشرع ، لأن ما ذكر من الواجبات سمعي ولذا مقدها بالدليل الشرعي فيكون وجوبها بالدليل الشرعي ، نعم تصديق المعجزة لهم في ضدها بالدليل الشرعي فيكون وجوبها بالدليل الشرعي ، نعم تصديق المعجزة لهم في دعوى الرسالة قيل وضعي لتنزيلها منزلة الكلام ، ودلالته وضعية فكذا ما نزل منزلته ، وقيل عادي لأنه بقرائن عادية ، وقيل عقلي لتنزهه تعالى عن تصديق الكاذب ، وبذلك تعلم أن جعل الشارح الوجوب هنا عقليًا فيه نظر .

[ ٤٠٤ ] وقوله : ( في حقهم ) أي : لذاتهم ، فـ ( في ) بمعنى اللام ، و ( حق ) بمعنى الذات كما تقدم .

[ ٤٠٥ ] والمتبادر من كلام المصنف أن الضمير ، عائد على الرسل ، وفسره الشارح بالأنبياء قائلًا : لأن معظم هذه الأحكام لا يختص بالرسل ، وكأن الشارح أشار إلى استخدام في المتن ، وإلا فالسابق في كلامه الرسل ، ومراده بمعظم هذه الأحكام ما عدا التبليغ ، فإن التبليغ خاص بالرسل ، وبعضهم عممه للأنبياء لأنه يجب على النبي أن يبلغ أنه نبي ليحترم .

[ ٤٠٦ ] قوله : ( الأمانة ) بالنقل والدرج للوزن : وهي حفظ ظواهرهم وبواطنهم من التلبس بمنهي عنه ، ولو نهي كراهة أو خلاف الأولى ، فهم محفوظون ظاهرًا من الزنا وشرب الخمر والكذب وغير ذلك من منهيات الظاهر ، ومحفوظون باطنًا من الحسد والكبر والرياء وغير ذلك من منهيات الباطن ، والمراد المنهي عنه ولو صورة فيشمل ما قبل النبوة ، ولو في حال الصغر ولا يقع منهم مكروه ولا خلاف الأولى بل ولا مباح على وجه كونه مكروهًا أو خلاف الأولى أو مباحًا ، وإذا وقع صورة ذلك فهو للتشريع فيصير واجبًا أو مندوبًا في حقهم ، فأفعالهم عليهم الصلاة والسلام دائرة بين الواجب والمندوب ، بل في الأولياء الذين هم أتباعهم من يصل لمقام تصير حركاته وسكناته طاعة بالنيات ، وبهذا اندفع ما يقال : قد ثبت أنه بينيًة توضأ مرة مرة <sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ١٥٧ ) ، من حديث ابن عباس 👹 .



1+1=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

ومرتين مرتين <sup>(1)</sup> ، وبال قائمًا <sup>(1)</sup> وشرب قائمًا <sup>(1)</sup> ، وأما المحرم فلم يقع منهم إجمالًا ، وما أوهم المعصية فمؤول بأنه من باب حسنات الأبرار سيئات المقربين ، ولا يجوز النطق به في غير مورده إلا في مقام البيان ، وما وقع من آدم فهو معصية الا كالمعاصي ، لأنه تأول الأمر لسر بينه وبين سيده وإن لم نعلمه ، حتى نقل في اليواقيت عن أبي مدين <sup>(1)</sup> : لو كنت بدل آدم لأكلت الشجرة بتمامها ، فهو وإن كان منهيًّا ظاهرًا مأمور باطنًا ، وكذلك يقال فيما وقع من إخوة يوسف على القول بأنهم أنبياء .

[ ٤٠٧] ودليل وجوب الأمانة لهم عليهم الصلاة والسلام : أنهم لو خانوا بفعل بمحرم الأمانة و مكروه أو خلاف الأولى لكنا مأمورين به ، لأن الله تعالى أمرنا باتباعهم وجوبها في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم من غير تفصيل ، وهو تعالى لا يأمر بمحرم ولا حق الرسل مكروه و لا خلاف الأولى ، فلا تكون أفعالهم محرمة ولا مكروهة ولا حق الرسل مكروه أو خلاف الأولى ، فلا تكون أفعالهم محرمة ولا مكروه و لا خلاف الأولى ، فلا تكون أفعالهم محرمة ولا مكروه أو خلاف الأولى .

[ ٤٠٨ ] قوله : ( وصدقهم ) معطوف على الأمانة : أي وواجب في حقهم صدقهم وهو مطابقة خبرهم للواقع ولو بحسب اعتقادهم ، كما في قوله ﷺ «كل ذلك لم يكن » لما قال له ذو اليدين <sup>(٥)</sup> : أقصرت الصلاة أم نسيت يا رسول الله ، حين سلم من ركعتين .

[ ٤٠٩ ] فإن قيل : قد مر النبي ﷺ على جماعة يؤبرون النخل وقال لهم : لو تركتموها لصلحت فتركوها فشاصت <sup>(١)</sup> : أجيب بأن هذا من قبيل الإنشاء ، لأن

(١) أخرجه البخاري ( ١٥٨ ) ومسلم ( ٢٢٦ ) ، من حديث عبد الله بن زيد .
(٣) أخرجه البخاري ( ٢٢٤ ) ومسلم ( ٢٦٦ ) ، من حديث حذيفة بن اليمان .
(٣) أخرجه البخاري ( ٢٢٤ ) ومسلم ( ٢٦٢ ) ، من حديث حديث عبد الله بن عباس .
(٣) أخرجه البخاري ( ٢٦٢ ، ٢١٥٥ ) ومسلم ( ٢٠٢٧ ) ، من حديث عبد الله بن عباس .
(٣) أخرجه البخاري ( ٢٦٢ ، ٢١٥٥ ) ومسلم ( ٢٠٢٧ ) ، من حديث عبد الله بن عباس .
(٤) مو : شعيب بن الحسن الأندلسي التلمساني . من كبار الصوفية توفي سنة ٩٥٥ هـ ، من تصانيفه :
(٤) مو : شعيب بن الحسن الأندلسي التلمساني . من كبار الصوفية توفي سنة ٩٥٥ هـ ، من تصانيفه :
(٥) هو : الخرباق من بني سليم ، كان ينزل بنواحي المدينة. فهو صاحب الكلمة الشهيرة لرسول الله .
(٥) هو : الخرباق من بني سليم ، كان ينزل بنواحي المدينة. فهو صاحب الكلمة الشهيرة لرسول الله .
(٥) هو : الخرباق من بني سليم ، كان ينزل بنواحي المدينة. فهو صاحب الكلمة الشهيرة لرسول الله .
(٥) هو : الخرباق من بني مليم ، كان ينزل بنواحي المدينة. فهو صاحب الكلمة الشهيرة لرسول الله .
(٥) هو : الخرباق من بني مليم ، كان ينزل بنواحي المدينة. فهو صاحب الكلمة الشهيرة لرسول الله .
(٦) أقصرت الصلاة أم نسيت عندما سها رسول الله .
(٢) أخرجه المناري ٩٢٢٦ ، ومسلم ٢٥٩ ، من حديث أبي هريرة وفيه قصة ذي اليدين .



= 2 • 2

<u>-</u> حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

المعنى : كان في رجائي ذلك ، والإنشاء لا يتصف بالصدق ولا كذب وعدم وقوع المترجى لا يعد نقصًا . ودليل وجوب صدقهم عليهم الصلاة والسلام : أنهم لو لم يصدقوا للزم الكذب في خبره تعالى لتصديقه تعالى لهم بالمعجزة النازلة منزلة قوله تعالى . صدق عبدي في كل ما يبلغ عني . وتصديق الكاذب كذب وهو محال في حقه تعالى ، فملزومه – وهو عدم صدقهم – محال ، وإذا استحال عدم صدقهم وجب صدقهم وهو المطلوب ، لكن هذا الدليل إنما يدل على صدقهم في دعوى الرسالة وفي الأحكام الشرعية ، لأن ذلك هو الذي بلغوه عن الله تعالى ، ولا يدل على صدقهم في غير ذلك ك ( قام زيد وقعد عمرو ) ولكن يدل عليه دليل الأمانة ، لأنه داخل فيها ، ولو التفت لعموم الأمانة لتضمنت جميع ما بعدها ، وعلم من ذلك أن أقسام الصدق ثلاثة ، القصود هنا الأولان . وأما الثالث فهو داخل في الأمانة كما علمت .

[٠١٤] وقوله : (وضف له الفطانة ) أي : ضم لما تقدم مما يجب لهم : الفطانة الفطانة : وهي التفطن والتيقظ لإلزام الخصوم وإبطال دعاويهم الباطلة . والدليل وهي التفطن والتيقظ لإلزام الخصوم وإبطال دعاويهم الباطلة . والدليل على وجوب الفطانة لهم عليهم الصلاة والسلام آيات كقوله تعالى : فروجوبها في على وجوب الفطانة لهم عليهم الصلاة والسلام آيات كقوله تعالى : فروجوبها في وجوبها في الزكرة على أيرابي أيرابي في الأنعام : ٢٢] والإشارة عائدة إلى ما حقوله مُهم تُمتَدُونَ في إ الأنعام : ٢٢] وكقوله تعالى حكاية عن قوم نوح : فرينويُ حقوله : فوم مُهم تشمر على قوله : فوم منه تمتَدُونَ عليهم الماة على حكاية عن قوم نوح : فرينويُ قد جندلنا أو أتيت في أحمر من الماة عائدة إلى ما الماة عائدة إلى ما الماة عائدينا في أيتُنُون في إ الأنعام : ٢٢] وكقوله تعالى حكاية عن قوم نوح : فرينويُ قدَّ جَدَدُنَدَا فَأَحَثَرَتَ جِدَلنا في إلى وحود : ٢٢] أي : خاصمتنا فأطلت جدالنا أو أتيت بأنواعه . وكقوله تعالى دكاية عن قوم نوح : في يَنويُ بأواعه . وبأنواعه . وكقوله تعالى حكاية عن قوم نوح : في يكنويُ أنت أمرابي في ألي ألماة الماة عائدة إلى ما أورابي منها على حكاية عن قوم نوح : في يكنويُ أنت جدد أذات الماة عائدة إلى ما الماة عائدة إلى ما الماة على حكاية عن قوم نوح : في يكنويُ ألماة جدد أذات الماة عائدي في ألماة الماة الماة الماة الماة الماة الماة الماة على على حكاية عن قوم نوح : في يكنويُ ألماة منه من ألماة الماة منه ما ألماة ماة الماة ماة الماة ماة الماة ماة الماة ماة الماة من ما ألماة من ألماة من ألماة من ألماة الماة من ما ألماة الماة الماة ماة الماة ماة الماة من ألماة ألماة الماة ماة الماة من ألماة ألماة الماة من ما ألماة من ألماة من ألماة من ألماة من ألماة ماة ألماة من ألماة ماة ماة ألماة ماة مائمة ألماة ألماة ماة مائمة ألماة الماة الماة الماة الماة الماة الماة ماة ألماة ماة ألماة ماة ألماة ماة ماة ماة ألماة الماة ماة ماة ماة ألماة الماة ماة مائمة ألماة الماة ماة ماة ألماة ماة ماة ألماة الماة ماة ماة ماة ماة ألماة الماة الماة ماة ماة ماة مائمة ألماة الماة ماة مالماة ماة ماة ماة مائمة ألماة ماة ماة ألماة ماة ماة ألماة ماة ماة مائمة ألماة ماة مائمة ألماة ماة مالماة ماة مالماة ماة مالماة مالماة ماة مالماة مالماة ماة مالماة مالماة ماة ماة مالماة ماة مالماة ما

[ ٤١١ ] ومن لم يكن فطنًا بأن كان مغفلًا لا تمكنه إقامة الحجة ولا المجادلة ، لا يقال هذه الآيات ليست واردة إلا في بعضهم فلا تدل على ثبوت الفطانة لجميعهم ، لأنا نقول : ما ثبت لبعضهم من الكمال يثبت لغيره ، فثبتت الفطانة لجميعهم وإن لم يكونوا رسلًا بل أنبياء فقط ، فاللائق بمنصب النبوة أن يكون عندهم من الفطانة ما يردون به الخصم على تقدير وقوع جدال منهم ، ففي قول الشارح : « والظاهر اختصاص هذا الواجب بالرسل » نظر ، بل الظاهر العموم ، نعم الواجب للأنبياء مطلق الفطنة ، وأما الرسل فالواجب لهم كمال الفطنة .



 ٦٠ وَمِثْلُ ذَا تَبْليغُهُمْ لما أتَوْا وَبَسْتَحِيلُ ضدها كَمَارَوَوْا[٤١٦-٤١٦]
 [٤١٢] قوله : ( ومثل ذا تبليغهم ) أي : ومثل الواجب المتقدم : تبليغهم ، وقد عرفت أن الوجوب هنا بالدليل الشرعي لا العقلي خلافًا لما جرى عليه الشارح .

[ ٢١٣ ] وقوله : ( لما أتوا ) أي : جاءوا به عن اللَّه تعالى ، ففي كلامه حذف العائد المجرور مع انتقاء شرطه : وهو أن يجر بما جر به الموصول للضرورة ، والمراد ما أتوا بقيد أن يكون مما أمروا بتبليغه للخلق بخلاف ما أمروا بكتمانه وما خيروا فيه ، فالأقسام ثلاثة . [ ٤١٤ ] والدليل على وجوب تبليغهم عليهم الصلاة والسلام أنهم لو كتموا شيئًا مما أمروا بتبليغه للخلق لكُنَّا مأمورين بكتمان العلم ؛ لأن اللَّه تعالى أمرنا التبليغ : وجوب التبليغ في الاقتداء بهم ، واللازم باطل لأن كاتم العلم ملعون ؛ ولو جاز عليهم التبليغ في أنسَ علكتم رئيسهم الأعظم يَتَاتِي قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَذِي حق الرسل حق الرسل

مَا اللَّهُ مُبَّدِيهِ وَتَغَشَّى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَنُهُ ﴾ [الأحزاب : ٣٧] وأصح مُحامله ما نقله من يعول عليه في التفسير عن علي بن الحسين <sup>(١)</sup> من أن اللَّه تعالى كان أعلم نبيه <sup>(٢)</sup> أن زينب <sup>(٣)</sup> ستكون من أزواجه ، فلما شكاها إليه زيد <sup>(٤)</sup> قال له : أمسك عليك زوجك

(١) هو : زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب حدث عن أبيه الحسين الشهيد ، وكان معه يو. كربلاء وله ثلاث وعشرون سنة ، وكان يومئذ موعوكا فلم يقاتل ولا تعرضوا له ، بل أحضروه مع آله إلى دمشق فأكرمه يزيد ، ورده مع آله إلى المدينة .

حدث عنه : أولاده : محمد ، عمر ، وزيد المقتول وعبد اللَّه ، وعمر بن دينار والزهري وزيد بن أسلم وغيرهم. قال ابن سعد : هو علي الأصغر ، وأما أخوه علي الأكبر ، فقتل مع أبيه بكربلاء .

وكان علي بن الحسين ثقة « مأمونًا » كثير الحديث عاليًا ، رفيعًا ، ورعًا . اختلف في سنة وفاته فقيل سنة ٩٢ وقيل ٩٣ وقيل ٩٤ وقيل ٩٥ هـ . ( انظر : سير أعلام النبلاء ٣٣٢/٥ ، تذكرة الحفاظ ٧٤/١ ، تهذيب الكمال ٣٣٧/١٣) . (٢) ففي الحديث عن علي بن الحسين قال : كان اللَّه تبارك وتعالى أعلم نبيه بيتي أن زينب ستكون من أزواجه فلما أتاه زيد يشكوها قال : اتق اللَّه وأمسك عليك زوجك قال تعالى ﴿ وَتُقْنِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾ أخرجه ابن جرير الطبري في التفسير ( ١١/٢٢ ) والبيهتي في الدلائل ( ٤٦٦/٣ ) .

(٣) هي : أم المؤمنين زينب بنت جحش الأسدية ، تزوجها النبي ، سنة ثلاث وقيل خمس وكانت من سادة النساء ، دينا وورعا وجودا ومعروفا ، رضي الله عنها ، وحديثها في الكتب الستة توفيت في سنة عشرين ، وصلى عليها عمر . ( انظر : الإصابة ١٣/٨ ، أسد الغابة ١٢٥/٧ ، ابن سعد ١١١/٨ ، الذهبي في الأعلام ٢/٨٠٤ ) . (٤) هو : زيد بن حارثة بن شراحيل أبو أسامة الكلبي ، سيد الموالي ، وأسبقهم إلى الإسلام وحب رسول الله يتنه ، وأبو حبه ، وما أحب يتني إلا طيبا ، ولم يسم الله تعالى ، يعد الموالي ، وأسبقهم إلى الإسلام وحب رسول الله يتنه ، وأبو حبه ، وما أبو أسامة الكلبي ، سيد الموالي ، وأسبقهم إلى الإسلام وحب رسول الله يتنه ، في شرع ما أبو أسامة الكلبي ، سيد الموالي ، وأسبقهم إلى الإسلام وحب رسول الله يتنه ، في أبو أسامة الكلبي ، منه ما أله معالى في كتابه صحابيا باسمه إلى زيد بن حارثة . قتل منه شهيدا في غروة مؤتة وكانت سنة ثمان وهو ابن خمس وخمسين سنة . ( انظر : الإصابة ٢٨/٢ ) .



٤٠٤ جوهرة التوحيد واتق الله وأخفى في نفسه ما أعلمه الله به من أنه سيتزوجها ، والله مبدي ذلك بطلاق واتق الله وأخفى في نفسه ما أعلمه الله به من أنه سيتزوجها ، والله مبدي ذلك بطلاق زيد لها وتزويجها له ﷺ ومعنى الخشية استحياؤه ﷺ من الناس أن يقولوا : تزوج زوجة النه أي من تبناه ، فعاتبه الله على هذا الاستحياء لعلو مقامه وما قيل من أنه ﷺ تعلق قلبه بها وأخفاه فلا يلتف إليه وإن جل ناقلوه ، فإن أدنى الأولياء لا يصدر عنه مثل هذا الأمر ، فما بالك به كما نقله السنوسي في كتبه .

[ ٤١٥] قوله : ( ويستحيل ضدها ) أي : ويستحيل في حقهم عليهم الصلاة المستحيل:ما والسلام ضد الصفات الأربعة الواجبة في حقهم ، فضد الأمانة : الخيانة ، يستحيل في وضد الصدق : الكذب ، وضد الفطانة : الغفلة وعدم الفطنة ، وضد حق الرسل التبليغ : كتمان شيء مما أمروا بتبليغه .

[ ٤١٦ ] ومعنى استحالتها : عدم قبولها الثبوت لكن بالدليل الشرعي ، كما أشار إليه بقوله : « كما رووا » فإن المعنى : لما رواه العلماء من كتاب وسنة وإجماع .



Y + 0 -

٦١ - وجَائِزٌ في حَقِّهِمْ كَالأَكْلِ وَكَالجِماعِ لِلنسا في الحِلِّ [ ٤١٧ - ٤٢٦]
 [ ٤١٧ ] قوله : ( وجائز .... ) إلخ لما قدم الكلام على الواجب في حق الرسل والمستحيل كذلك شرع في الكلام على الجائز في حقهم لأنه كالمركب من الواجب والمستحيل فإنه ما يجوز وجوده لهم وعدمه .

[ ٤١٨ ] وقوله : ( في حقهم ) أي : على ذاتهم ، ف ( في ) بمعنى على و ( حق ) بمعنى الذات ، والضمير للرسل وكذا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. وقوله ( كالأكل ) أي : مثل الأكل ، فالكاف اسم بمعنى مثل ، مبتدأ مؤخر قد تقدم خبره وهو ( جائز ) ويصح أن يكون فاعلًا به سد مسد الخبر على رأي من لا يشترط الاعتماد على استفهام أو نحوه ، كما في قوله ( خبير بنو لهب ) .

[٤١٩] وقوله : (كالجماع للنسا) بالقصر للوزن وإنما كرر المثال إشارة إلى أنه لا المجائز ما فرق بين أن يكون الجائز في حقهم من توابع الصحة التي لا يستغنى عنها يجوز في عادة كالأكل والشرب والنوم ، أو التي يستغنى عنها كالجماع للنساء ، حق الرسل فإنه يستغنى عنه بدون حبس النفس حبسًا شديدًا ، بناء على أنه من باب التوك ، أو يحبس النفس حبسًا شديدًا بناء على أنه من باب القوت .

[ ٤٢٠ ] وقوله : ( في الحل ) أي : في حال الحل بمعنى الجواز بأن كان بالملك أو بالنكاح، فيجوز لهم الوطء بالملك ولو للأمة الكتابية بخلاف المجوسية ونحوها كالوثنية .

[ ٢٢١ ] وخالف ابن العربي في الأمة الكتابية معللًا بأنه على شريف عن أن يضع نطفته في رحم كافرة ، وبأنها تكره صحبته . وأما الأمة المسلمة بالملك فجائزة باتفاق ، ويجوز لهم الوطء بالنكاح لما عدا الكتابية والمجوسية ، وما عدا الأمة ولو مسلمة ، لأنها إنما تنكح لخوف العنت ولعدم الطول أي : المهر ، وكل منهما منتف : أما الأول فللعصمة ، وأما الثاني فلأنهم واجدون للطول أي : المهر ، على أنه يجوز للنبي أن يتزوج بدون مهر ، ويعلم من قوله في ( الحل ) أنهم عليهم الصلاة والسلام لا يطتونهن صائمات صومًا مشروعًا ولا معتكفات كذلك ولا حائضات ولا نفساء ولا محرمات .



- 2 + 2

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ولا يجوز الاحتلام عليهم كما صححه النووي ، لأنه من الشيطان ، وقد [ 277] الاحتلام : ورد « ما احتلم نبيٌّ قط » <sup>(۱)</sup> نعم إن كان مجرد فيضان ماء من غير حكمه في تلاعب من الشيطان فلا مانع منه ، ومثل ما ذكره المصنف من الأكل حق الرسل والجماع سائر الأعراض البشرية التي لا تؤدي إلى نقص في مراتبهم العلية كالمرض ، ومنه الإغماء فيجوز عليهم .

وقيد أبو حامد الإغماء بغير الطويل ، وجزم به البلقيني <sup>(٢)</sup> ، بخلاف [[272] الجنون قليله وكثيره ، لأنه نقص ، وكالجنون : الجذام والبرص والعمى الإغماء : وغير ذلك من الأمور المنفرة ، فلم يعم نبي قط ، ولم يثبت أن شعيبًا كان حكمه في حق الرسل ضريرًا ، وما كان بيعقوب فهو حجاب على العين من تواصل الدموع ، ولذلك لما جاءه البشير عاد بصيرًا ، وما كان بأيوب من البلاء فكان بين الجلد والعظم ، فلم يكن منفرًا ، وما اشتهر في القصة من الحكايات المنفرة فهي باطلة .

وأما السهو فممتنع عليهم في الأخبار البلاغية كقولهم الجنة أعدت [173] للمتقين ، وعذاب القبر واجب وهكذا. وغير البلاغية كـ ( قام زيد وقعد السهو: | حكمه في | عمرو ) وهكذا ، وجائز عليهم في الأفعال البلاغية وغيرها كالسهو في حق الرسل الصلاة للتشريع ، لكن لم يكن سهوهم ناشئًا عن اشتغالهم بغير ربهم ، ولذا قال بعضهم :

یا سائلی عن رسول اللّٰہ کیف سھا والسهو من كل قلب غافل لاه قد غاب عن کل شيء سره فسها عما سوى الله فالتعظيم لله [ ٤٢٥ ] | وأما النسيان فهو ممتنع في البلاغيات قبل تبليغها ، قولية كانت أو فعلية ، فالقولية كالجنة أعدت للمتقين ، والفعلية كصلاة الضحى إذا أمرهم الله النسيان : حكمه في بفعلها ليقتدى بهم فيها ، فلا يجوز نسيان كل منهما قبل تبليغ الأولى حق الرسل بالقول والثانية بالفعل ، وأما بعد التبليغ فيجوز نسيان ما ذكر من الله تعالى ،

(١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١١٥٦٤ ) بسند ضعيف جدًّا وأخرجه ابن عدي في الكامل ( ٩٥٩/٣ ) عن ابن عباس .

(٢) هو : عمر بن رسلان بن نصير بن صالح الكناني العسقلاني الأصل ، ثم البلقيني المصري الشافعي شيخ الإسلام الفقيه المجتهد وبلقينة من بلاد الغربية بمصر. له تصانيف منها : تصحيح المنهاج في فروع الشافعية ، ومحاسن الاصطلاح في الحديث ، توفي سنة ٨٠٥ هـ . ( انظر : الضوء اللامع ٨٥/٦ ، وشذرات الذهب ١/٧ ه ، والأعلام ٤٦/٥ ) .



¥•Y=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــ

وأما نسيان الشيطان فمستحيل عليهم ، إذ ليس للشيطان عليهم سبيل . وقول يوشع : ( وَمَا أَسَنِيهُ إِلَّا الشَّيْطَنُ ﴾ [ الكهف : ١٣ ] تواضع منه ، أو قبل نبوته وعلمه بحال نفسه ، وإلا فهو رحماني بشهادة ﴿ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبَغَ ﴾ [ الكهف : ١٢ ] ووسوسة الشيطان لآدم بتمثيل ظاهري ، والمنوع لعبه ببواطنهم ، وبالجملة فيجوز على ظواهرهم ما يجوز على البشر مما لا يؤدي إلى نقص. وأما بواطنهم فمنزهة عن ذلك متعلقة بربهم . [ ٢٢٢] وفي المن : كان معروف الكرخي <sup>(١)</sup> يقول : لي ثلاثون سنة في حضرة

اللَّه تعالى ما خرجَت ، فأنا أكلم اللَّه والناس يظنون أني أكلّمهم اهـ . فإذا كان هذا حال أحد الأتباع ، فما بالك بالأنبياء ، خصوصًا رئيسهم الأعظم ﷺ .

(١) هو : معروف بن فيروز الكرخي أبو محفوظ أحد أعلام المتصوفين ، / كان من موالي الإمام علي الرضا ، وقد أفرد ابن الجوزي أخباره ومناقبه بالتصنيف . توفي سنة ٢٠٠ هـ . ( انظر : الأعلام ٢٩٦/٧ ) .



- ¥ • A

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٦٢ – وَجَامِعٌ مَعْنى الذي تَقَررا شُهَادتا الإسلام فأطْرح المرا [٢٢ - ٤٣٦] [ ٤٢٧ ] قوله ( وجامع ... ) إلخ لما فصل ما يجب للَّه وما يستحيل وما يجوز وما يجب للرسل وما يستحيل وما يجوز : ذكر ما يتضمن ذلك ، و « جامع » مبتدأ لاعتماده على موصوف محذوف ، والتقدير : وشيء جامع ، « وشهادتا الإسلام » فاعل سد مسد الخبر .

[ ٤٢٨ ] وقوله : ( معنى الذي تقررا ) بألف الإطلاق : أي معنى هو الذي تقرر في ذهن السامع ، فالإضافة للبيان ، ويصح أن تكون الإضافة حقيقة : أي معنى ما تقرر من الألفاظ في موضعه المخصوص من الكتاب ، وعلى كل فذلك المعنى هو جميع العقائد الإيمانية مما يرجع إلى الألوهية والنبوة وجوبًا وجوازًا واستحالة ، والمعنى : ما يعني : من اللفظ ويسمى مفهومًا باعتبار كونه يفهم منه ومدلولًا باعتبار كون اللفظ يدل عليه .

[ ٤٢٩ ] وقوله : (شهادتا الإسلام) أي : الشهادتان الدلتان على الإسلام الذي هو الانقياد الظاهري كما تقدم ، فالإضافة في كلامه من إضافة الدال للمدلول : أو اللتان هما سبب في الإسلام ، فالإضافة في كلامه من إضافة السبب للمسبب ، أو اللتان هما الجزء الأعظم من مسمى الإسلام ، بناء على أن الهيئة المركبة من الأركان الخمسة المذكورة في حديث « بني الإسلام على خمس » فالإضافة في كلامه من إضافة الجزء للكل ، والجامع لما تقدم من العقائد إنما هو معنى الشهادتين لا لفظهما ، فكلام المصنف على حذف مضاف : أي معنى شهادتي الإسلام كما أشار إليه الشارح ، ومعنى جمعه لها : استلزامه لها لأن اللزوم يصح وصفه بجمعه للوازمه بالنظر لدلالته عليها .

[ ٤٣٠ ] وقوله : ( فاطرح المرا ) تكملة : أي : إذا علمت أن كلمتي الشهادتين جمعتا جميع ما تقرر من العقائد الإيمانية ، فاترك الجدال في صحة جمعها لما ذكر ، وبيان ما ذكره : أن الجملة الأولى نفت الألوهية عن غيره تعالى وأثبتتها له تعالى ، وحقيقة الألوهية العبادة بحق ، ويلزم منها استغناء الإله عن كل ما سواه ، وافتقار كل ما عداه إليه ، فحقيقة الإله : المعبود بحق ، ويلزم منه أنه مستغن عن كل ما سواه ومفتقر إليه كل ما عداه ، فمعنى لا إله إلا اللَّه الحقيقي : لا معبود بحق في الواقع إلا اللَّه . ومعناها بطريق اللزوم : لا مستغنيًا عن كل ما سواه ومفتقرًا إليه كل ما عداه إلا اللَّه .

[ ٤٣١ ] فتفسير الشيخ السنوسي الذي ذكره في الصغرى باللازم لا بالحقيقة ، وإنما اختاره لكون استلزامه للعقائد المتقدمة أظهر من استلزام المعنى الحقيقي لها ، فإذا علمت



4+9=

ذلك فاعلم أن الاستغناء يستلزم وجوب وجوده وقدمه وبقائه ومخالفته للحوادث وقيامه بنفسه وتنزيهه عن النقائص ، ويدخل في ذلك السمع والبصر والكلام ولوازمها : وهي كونه سميعًا وبصيرًا ومتكلمًا ، بناء على القول بالأحوال ، إذ لو لم تجب له هذه الصفات لكان محتاجًا إلى المحدث أو المحل أو من يدفع عنه النقائص ، فهذه إحدى عشرة عقيدة من الواجبات ، وإذا وجبت هذه الصفات استحالت أضدادها ، فهذه إحدى عشرة عقيدة من المستحيلات ، يستلزم أيضًا نفي وجوب فعل شيء من المكنات أو تركه ، وإلا لزم افتقاره إلى فعل ذلك الشيء أو تركه ليتكمل به ، فهذه عقيدة الجائز ، فجملة ما استلزمه الاستغناء يلائة وعشرون عقيدة . وأما الافتقار فيستلزم الحياة والقدرة والإرادة والعلم ، ولوازمها : فهذه تسعة من العقائد الواجبات ، ومتى وجبت هذه الصفات استحالت أفر من المكنات أو تركه ، وإلا لزم بثلاثة وعشرون عقيدة . وأما الافتقار فيستلزم الحياة والقدرة والإرادة والعلم ، ولوازمها : فهذه تسعة من العقائد الواجبات ، ومتى وجبت هذه الصفات استحالت أضدادها فهذه منه من العقائد الواجبات ، ومتى وجبت هذه الصفات استحالت أضدادها فهذه وهي كونه حيًا وقادرًا ومريدًا وعالمًا ، بناء على القول بالأحوال ، ويستلزم أيضًا الوحدانية ، نقدة من العقائد الواجبات ، ومتى وجبت هذه الصفات استحالت أضدادها فهذه وهذه تسعة من العقائد الواجبات ، ومتى وجبت هذه الصفات استحالت أضدادها فهذه المند عليه من العقائد الواجبات ، ومتى وجبت هذه الصفات استحالت أضدادها فهذه ولمتحال عليه عشرون ، والجائز عليه واحدًا وأربعين الواجب له تعالى منها عشرون ، والمستحيل عليه عشرون ، والجائز عليه واحد .

[ ٢٣٢ ] فقد اشتملت الجملة الأولى على أقسام الحكم العقلي الثلاثة الراجعة له تعالى ، والجملة الثانية فيها الإقرار برسالته ، ويلزم منه تصديقه في كل ما جاء به ، ويندرج فيه وجوب صدق الرسل وأمانتهم وفطانتهم وتبليغهم لما أمروا بتبليغه للخلق ، ويندرج فيه أيضًا استحالة الكذب والخيانة والغفلة والكتمان عليهم ، ويندرج فيه أيضًا جواز جميع الأعراض البشرية التي لا تؤدي إلى نقص في مراتبهم العلية ، وهذه جملة أقسام الحكم العقلي الثلاثة المتعلقة بالرسل عليهم الصلاة والسلام ، فقد بان لك تضمن كلمتي الشهادة لجميع العقائد المتقدمة ، ولعلهما لهذا المعنى مع اختصارهما جعلهما الشارع ترجمة عما في القلب من الإيمان ولم يقبل من أحد الإيمان إلا بهما مع القدرة عليهما وقد نص العلماء على أنه لابد من فهم معناهما ولو إجمالًا ، وإلا لم ينتفع الناطق بهما .

[ ٤٣٣ ] وقال بعضهم : الأوسع للذاكر أن يلاحظ أخذهما من القرآن ليثاب عليهما مطلقًا .

[ ٤٣٤ ] وقد اختلف العلماء ، هل الأفضل المد أو القصر ، فمنهم من اختار المد ليستشعر المتلفظ بهما بنفي الألوهية عن كل موجود سواه تعالى ، ومنهم من اختار القصر لئلا تخترمه المنية قبل التلفظ بذكر اللَّه تعالى ، وفصل بعضهم بين أن يكون أول كلامه بهما فيقصر ، وإلا فيمد . وأما حذف ألف اللَّه فهو لحن لا يصح معه ذكر ولا



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

تنعقد معه يمين . واعلم أن النفي منصب على المعبود بحق في الواقع .

\_\_\_\_\_\_

[ ٤٣٥ ] فالمعنى : انتفى المعبود بحق في الواقع إلا اللَّه كما يصح جعله منصبًا على ما في ذهن المؤمن ، لأنه يتصور أفراد المعبود بحق على سبيل الفرض ، ثم يحكم عليها بالنفي إلا اللَّه ، لكن لا يحصل الرد على الكفار إلا باعتبار الواقع ، ولا يصح أن يكون منصبًا على ما في ذهن الكافر ، لأن ما في ذهنه من الأصنام ثابت لا يصح نفيه .

[ ٤٣٦ ] والتحقيق أن الكلمة المشرفة من قبيل عموم السلب أي : السلب العام لجميع أفراد الإله ما عدا المستثنى ، لأنه يجب على المتكلم بهذه الكلمة أن يلاحظ أن الحكم بالنفي منصب على جميع أفراد الإله غير المستثنى ، لأنه لو جعله شاملًا للمستثنى لكفر ، فقوله : « إلا الله » قرينة على ما أراده أولًا ، لكن جعلها من عموم السلب على خلاف القاعدة من أنه إذا تقدمت أداة السلب على أداة العموم كان الكلام من سلب العموم كما في قولهم « لم آخذ كل الدراهم » فإن الحق أنها قاعدة أغلبية ، ولا يصح أن تكون الكلمة المشرفة من سلب العموم على القاعدة ، لأنها حينئذ لا تفيد التوحيد . وقول بعضهم إنها من سلب العموم ، محمول على أنها سلبت عموم الألوهية لغير

وقول بعصهم إنها من سنب العموم ، محمول على أنها سنبت عموم الالوميد له. المستثنى وقصرتها على المستثنى ، لكن لا يفيد ذلك جوهر الكلمة المشرفة .



111-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

٦٣ - وَلَمْ تَكُنْ نُبُوَّةٌ مُكْتَسَبَه وَلَوَرَقَى فِي الحَبِرِ أَعْلَى عَقَبَه [٤٢٧-٤٢] [ ٣٣٤ ] قوله : ( ولم تكن نبوة مكتسبة ) أي : لا يكتسبها العبد بمباشرة أسباب مخصوصة كملازمة الخلوة والعبادة وتناول الحلال كما زعمت الفلاسفة لعنهم اللَّه تعالى ، فالذي ذهب إليه المسلمون جميعًا أن النبوة خصيصة من اللَّه تعالى لا يبلغ العبد أن يكتسبها ، ويفسرونها باختصاص العبد بسماع وحي من اللَّه تعالى بحكم شرعي تكليفي سواء أمر بتبليغه أم لا ، وهكذا الرسالة ، لكن بشرط أن يؤمر بالتبليغ .

[ ٤٣٨ ] وذهبت الفلاسفة إلى أن النبوة مكتسبة للعبد بمباشرة أسباب خاصة ، النبوة : ويفسرونها بأنها صفاء وتجلُّ للنفس يحدث لها من الرياضات بالتخلي عن حكم الأمور الذميمة والتخلق بالأخلاق الحميدة ، فالخلاف بين المسلمين اكتسابها والفلاسفة في أن النبوة ليست مكتسبة أو أنها مكتسبة : مبني على الخلاف بينهما في معناها .

[ ٤٣٩ ] والقول باكتساب النبوة أقوى المسائل التي كفرت بها الفلاسفة وإن لم تكن من المسائل المذكورة في النطم المشهور ، ويلزم على قولهم باكتسابها تجويز نبي بعد سيدنا محمد أو معه ، وذلك مستلزم لتكذيب القرآن والسنة ، فقد قال تعالى : ﴿ وَخَاتَمَ ٱلنَّبَيَّتُ ﴾ [ الأحزاب : ٤٠ ] وقال التَنْظَ « لا نبي بعدي » <sup>(1)</sup> وأجمعت الأمة على إبقائه على ظاهره . وأما الولاية ففيها طريقتان ، والأظهر التفصيل ، فمنها ما هو مكتسب وهو أنواعها امتثال المأمورات واجتناب المنهيات ، وتسمى الولاية العامة ، ومنها ما هو حصم غير مكتسب : وهو العطايا الربانية كالعلم اللدني ورؤية اللوح المحفوظ اكتسابها وغير ذلك .

[ ٤٤٠ ] وقوله : ( ولو رقى في الخير أعلى عقبة ) أي : ولو فعل العبد في الخير أشق العبادات فشبه أشق العبادات بأعلى عقبة ، وهي في الأصل الطريق الصاعد في الجبل بجامع المشقة في كل ، واستعير لفظ المشبه به للمشبه على طريق الاستعارة التصريحية ورقى ترشيح للاستعارة ، لأن الرقي معناه الصعود وهو مناسب للمشبه به <sup>(٢)</sup> .

(١) أخرجه البخاري ( ٣٤٥٥ ) ومسلم ( ١٨٤٢ ) من حديث أبي هريرة .
 (٢) ذهب الفلاسفة إلى أن النبوة مكتسبة بالرياضة والعبادة وأكل الحلال . ويرد عليهم بطرد إبليس ، مع كونه كان أكثر الخلق عبادة . « والله أعلم » حيث يجعل رسالته . ( انظر : شرح الصاوي على جوهرة التوحيد ٢٨٦ ، ٢٨٢ ) .



414

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٦٤ - بَلْ ذَاكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤتيهِ لَنْ يَشَاءُ جَلَّ اللَّهُ وَاهِبُ المِنْ [ ٤٤١ - ٤٤١ ]
 [ ٤٤١ ] قوله : ( بل ذاك فضل اللَّه ) هذا إضراب انتقالي لا إبطالي ، واسم النبوة فضل الإشارة عائد على المذكور من النبوة والفضل إعطاء الشيء لغير عوض لا الله يعطيه عاجل ولا آجل ، ولذا لا يكون لغيره تعالى ، وفي الكلام حذف مضاف ، لمن يشاء أبر فضل اللَّه .

[ ٤٤٢ ] وقد فسر الشارح اسم الإشارة بالاصطفاء للنبوة والاختيار للرسالة ، وعليه فلا حاجة لتقدير المضاف المذكور . وإن قدره الشارح مع ذلك التفسير ، لأن الاصطفاء للنبوة والاختيار للرسالة جزئي من جزئيات فضل الله لا أثره .

وقوله : ( يؤتيه لمن يشاء ) أي : آتاه وأعطاه لمن شاء ، وأراده في الأزل لذلك ممن كان مستجمعًا لشروط النبوة ، فالمراد بالمضارع الماضي فيهما ، وإنما عبر بالمضارع استحضارًا للصورة العجيبة وإنما كان المضارع بمعنى الماضي في الأول ، لأن إيتاء النبوة قد انقطع بعده ، فإنه خاتم النبيين ، وفي الثاني لأن مشيئته وإرادته تعالى لذلك ثابتة في الأزل ، وإن تأخر الإيتاء بالفعل فيما لا يزال ، والضمير المنصوب في ( يؤتيه ) عائد على الفضل بمعنى المتفضل به لا بالمعنى السابق ، ففي الكلام استخدام ، وإنما قلنا ذلك لأن الفضل بالمعنى السابق لا يتصف بذلك .

[ ٤٤٣ ] قوله : ( جل اللَّه ) أي : تنزه اللَّه عن أن ينال شيء لم يكن أراد إعطاءه .

[ ٤٤٤ ] وقوله : ( واهب المنن ) أي : معطي العطايا بدون عوض ، فالواهب بمعنى المعطي بدون عوض ، والمنن بمعنى العطايا أي : الأمور التي تئول إلى كونها عطايا ، ففي كلامه مجاز الأول ، وإلا لزم تحصيل الحاصل كما في قوله ﷺ « من قتل قتيلًا فله سلبه» <sup>(۱)</sup> أي : من قتل شخصًا يئول أمره إلى كونه قتيلًا فله سلبه كذا قيل .

والحق أنه ليس من المجاز في شيء ولا يلزم تحصيل الحاصل لأن المراد : من قتل قتيلًا بهذا القتل لا بغيره ، حتى يلزم ما ذكر .

[ ٤٤٥ ] ولذلك شنع السبكي في عروس الأفراح على من جعل الحديث المذكور من مجاز الأول ، فالمراد هنا العطايا بهذا الإعطاء .



واهب لجميع المنن جليلها وحقيرها . وبقي أنه قد تقرر أن أسماء الله تعالى توقيفية ، مع أن ( الواهب ) لم يرد ، وإنما الوارد في الأسماء الوهاب ، وحينئذ فكيف يطلق المصنف الواهب عليه تعالى ، وقد يقال : إن المصنف جار على طريقة من يكتفي بورود المادة أو على طريقة من يجوّز إطلاق كل ما يدل على الكمال ، وإن لم يرد ، وهذا على تسليم عدم ورود ( الواهب ) وأما على وروده كما عزاه بعضهم لابن حجر في شرحه على المنهاج في باب العقيقة فلا إشكال .



۲١ź

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٥٥ - وأَفْضَلُ الخَلْق على الإطْلَاقِ نَبِيُّنا فَمِلْ عَن الشَّقَاقِ [ ٤٤٩ - ٤٤٩ ] [ ٤٤٧ ] | قوله : ( وأفضل الحلق على الإطلاق نبينا ) أي أفضل المخلوقات على أفضلية العموم الشامل للعلوية والسفلية من البشر والجن والملك في الدنيا والآخرة النبي الله الله عنه الله عصال الخبر وأوصاف الكمال : نبينا محمد على والأولى أن ( أفضل الحلق ) خبر مقدم و ( نبينا ) مبتدأ مؤخر ، ويصح العكس ، والإضافة في ( نبينا) لتشريف المضاف إليه لا للاختصاص لما سيأتي من عموم بعثته ﷺ هذا إذا جعل الضمير راجعًا لهذه الأمة ، وإن جعل راجعًا لما يشمل هذه الأمة وغيرها كان عامًا مطابقًا لما سيأتي من عموم بعثته وأفضليته ﷺ على جميع المخلوقات مما أجمع عليه المسلمون حتى المعتزلة فهو بيايت مستثنى من الخلاف الآتى في التفضيل بين الملائكة والبشر ، ولا عبرة بما زعمه الزمخشري من تفضيل جبريل الطِّيِّين مستدلًّا بقوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ [ الحاقة : ٤٠ ] حيث عَّد فيه فضائل جبريل ، فإنه وصف فيه بأنه رسول كريم إلى قوله : ﴿ أَمِينُ ﴾ واقتصر على نفي الجنون عنه ﷺ بقوله تعالى : ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴾ [ التكوير : ٢٢ ] وقد خرق في ذلك الإجماع ، ولا دلالة في الآية لما ادعاه ، لأن المقصود منها نفي قولهم : ﴿ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ ﴾ [النحل : ١٠٣ ] . وقولهم : ﴿ أَفَتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَمْ بِهِـ جِنَّةً ﴾ [سبأ : ٨ ] وليس المقصود المفاضلة بينهما، وإنما هو شيء اقتضاه الحال ولا عبرة بما قد يتوهم من تفضيل جبريل عليه ، لكونه كان يعلمه ، فكم من معلم بالفتح أفضل من معلم بالكسر على أنه قد ذكر الشيخ ابن العربي في الفتوحات أن القرآن أنزل عليه ، قبل نزول جبريل به عليه ، لكن قال الشيخ الشعراني بعد أن نقل ذلك عنه ، وفيه نظر ، ولم أطلع على ذلك في حديث واللَّه أعلم <sup>(۱)</sup> ، وما ورد من النهي عن تفضيله ، كقوله : « لا تفضلوني على الأنبياء » <sup>(۲)</sup>

(١) أجمع المسلمون على أن محمدا ، أفضل الحلق على الإطلاق ، لم يخالف في ذلك سوى الزمخشري الذي خرق الإجماع ، وقال بتفضيل جبريل على محمد ، مستدلًا بما في سورة التكوير من قوله تعالى : «إنه لقول رسول كريم الآية حيث وصف جبريل بأنه رسول كريم إلى قوله ... ثم آمين ، واقتصر في وصف محمد على قوله : ﴿ وَمَا مَاحِبَكُمْ بِمَخْذُونِ ﴾ فرد عليه بأنه رسول كريم إلى قوله ... ثم آمين ، واقتصر في وصف محمد على قوله : ﴿ وَمَا مَاحِبَكُمْ بِمَخْذُونِ ﴾ فرد عليه بأنه رسول كريم إلى قوله ... ثم آمين ، واقتصر في وصف محمد على قوله : ﴿ وَمَا مَاحِبَكُمْ بِمَخْذُونِ ﴾ فرد عليه بأن القرآن في أعلى طباق البلاغة وهي مطابقة الكلام لمقتضى الحال ، فإن كلام الكفار كان في الواسطة الذي كان في الواسطة الذي كان يأخذ عنه النبي ، حيث قالوا : إنما يعلمه بشر ، وقالوا : إن به جنة ، أي أخذ عن الجن ، فرد عليهم المولى بمدح الواسطة ، وبراءة المصطفى مما يقولون ، فإنه كان معروفًا بينهم بالصادق الأمين ، قال تعالى فرد عليه أن أمين ، والما قربي مع موهم وقلوا : إن به جنة ، أي أخذ عن الجن ، فرد عليهم المولى بمدح الواسطة ، وبراءة المصطفى مما يقولون ، فإنه كان معروفًا بينهم بالصادق الأمين ، قال تعالى في أمر أنه أمر أمر أنه أمي موهم مع موهم وقالوا : إن به جنة ، أي أخذ عن الجن ، فرد عليهم المولى بمدح الواسطة ، وبراءة المصطفى مما يقولون ، فإنه كان معروفًا بينهم بالصادق الأمين ، قال تعالى فرد عليهم المولى بمدح الواسطة ، وبراءة المصطفى مما يقولون ، فإنه كان معروفًا بينهم بالصادق الأمين ، قال تعالى ( ٢٩١٠ ٢٩٠ ) . رائح معلى المور ي به موسلم ( ٢٣٣٣ ) عن أبي هريرة عليه ... (٢) أخرجه البخاري ( ٢٤١٢ ٢ ٢٤٢٢ ) ومسلم ( ٢٣٣٣ ) عن أبي هريرة عليه ... (٢) أنهم ... (٢) أنهم البغور به البغاري المور به القل المور على حمل (٢) أنهم أبي مورة البخاري ( ٢٩١ ٢ ٢٢٢ ٢) ومسلم ( ٢٣٣٣ ) عنه به أبي في هريرة عليه ... (٢ ٢٩٠ ) ... (٢٩٠ ٢٤ ٢٠ ٢٢ أبي هريرة عليه ... (٢٩٠ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢ أبي هريرة عليه ... (٢٩٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ أبي هريرة عليه ... (٢٩٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ أبي هريرة عليه ... (٢٩٠ ٢٢ ٢٠ ٢٢ ٢٢ ٢٢ أبي هريرة عليه ... (٢٩٠ ٢٠ ٢٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ أبي هريرة عليه ... (٢٩٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ أبي مي أبي موليه ... (٢٩٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ موليه ... (٢٩٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ موليه موليه ... (٢٩٠ ٢٠ ٢٠ موليه موليه موليه موليه موليه موليه موليه موليهه موليه ... ومال



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــ

وقوله : « لا تفضلوني عن يونس بن متى » والتحقيق أن متى اسم أبيه ، خلافًا لعبد الرزاق <sup>( )</sup> كما رجحه بن حجر <sup>( )</sup> . وقوله ﷺ : « لا تخيروني على موسى » ونحو ذلك فمحمول على تفضيل يؤدي إلى تنقيص غيره من الأنبياء ، أو أنه قال قبل أن يعلم أنه أفضل . ويحتمل أنه قاله تأدبًا وتواضعًا ، وقيل : معنى لا تفضلوني على يونس بن متى لا تعتقدوا أني أقرب إلى الله من يونس في الحس ، حيث ناجيت الله من فوق السموات السبع وهو ناجى ربه في بطن الحوت في قاع البحر لتنزهه تعالى عن الجهة والمكان ، فيستوي في حقه من فوق السموات ومن في قاع البحر ، وعدم التفضيل بهذا الاعتبار لا ينافي أنه ﷺ أفضل الجميع ، وقد قال ﷺ : « أنا أكرم الأولين والآخرين على الله ولا فخر » <sup>( )</sup> أي ولا فخر أعظم من ذلك ، أو ولا أقول ذلك فخرًا ، بل تحدثًا بالنعمة ، واختلف هل أفضليته ، لمزاياه التي اختص بها أو بتفضيل من الله تعالى .

[ ٤٤٨ ] والتحقيق أنه بتفضيل من اللَّه تعالى وإن كنا نعتقد أنه ، قام به مزايا لكنها لا تقتضي التفضيل ، ولذلك يقولون : **يوجد في المفضول مالا يوجد في الفاضل ، ف**للسيد أن يفضل من شاء على من شاء ، وغير هذا تعسف لا يسلم من سوء الأدب .

[ ٤٤٩ ] قوله : ( فمل عن الشقاق ) أي : إذا عرفت هذا الحكم المجمع عليه فاعدل عن المنازعة فيه ، لأنه لا تجوز المنازعة في الحكم المجمع عليه ، إذ لا يجوز خرق الإجماع . وقد أشار المصنف بذلك لمنازعة الزمخشري ، وإنما سميت المنازعة شقاقًا ، لأن كلَّا من المتنازعين يكون في شق : أي جانب لا يكون فيه الآخر .

(١) هو : عبد الرزاق بن همام الصنعاني أحد الأئمة الأعلام الحفاظ صاحب المصنف المشهور باسمه ، وله تفسير القرآن ، توفي سنة ٢١١ هـ . ( انظر : تهذيب التهذيب ٦١٠/٦ ، ووفيات الأعيان ٣٠٣/١ ) .
 (٢) انظر : فتح الباري ٢١٥/٦ .

(٣) أخرجه الترمذي ( ٣٦١٠ ) وقال حسن غريب ، عن أنس بن مالك 🚓 .



- 212

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٢٦ – وَالأَنْبَيَا يَلُونَهُ فِي الفَضْلِ وَبَعْدَهُمْ مَلاَئِكَةً ذِي الفَضَلِ [ ٤٥٠ - ٤٥٢ ] [ ٤٥٠ ] قوله : (والأنبياء يلونه في الفضل) أي : والأنبياء عليهم الصلاة والسلام يتبعون نبينا محمدًا عَلَيْهِ في الفضل ؛ فمرتبتهم بعد مرتبته عَلَيْهِ فيه ، وإن تفاوتوا فيها فيليه سيدنا إبراهيم ، فسيدنا موسى ، فسيدنا عيسى ، فسيدنا نوح ، وهؤلاء هم أولوا العزم أي : الصبر وتحمل المشقاق . وقد نظم بعضهم أولى العزم على هذا الترتيب فقال :

محمد إبراهيم موسى كليمه فعيسى فنوح هم أولو العزم فاعلم وليس آدم منهم ، لقوله تعالى : ﴿ وَلَمْ نَجِدَ لَمُ عَزْمًا ﴾ [ طه : ١١٥ ] ويلي أولي العزم بقية الرسل ، ثم الأنبياء غير الرسل مع تفاوت مراتبهم عند اللَّه تعالى .

[ ٤٥١ ] فالواجب اعتقاد أفضلية الأفضل على طبق ما ورد به الحكم : تفصيلًا في التفصيلي ، وإجمالًا في الإجمالي ، ويمتنع الهجوم فيما لم يرد فيه توقيف .

[ ٤٥٢ ] وقوله : ( وبعدهم ملائكة ذي الفضل) بإسكان التاء ، وإدغامها في الذال للوزن ، و ( ذي الفضل ) صفة للفظ الجلالة المقدر. أي وبعد الأنبياء ملائكة اللَّه ذي الفضل ، فمرتبتهم تلي مرتبة الأنبياء في الجملة ، وإنما قلنا في الجملة لأن الذي يلي مرتبة الأنبياء من الملائكة رؤساؤهم كجبريل وميكائيل وإسرافيل وعزرائيل ، ثم بقية الملائكة .

[ ٤٥٣ ] وقد اتفقوا على أن جبريل وميكائيل أفضل جميع الملائكة ، ثم اختلفوا في الأفضل منهما ، فقيل : إن جبريل أفضل وهو المشهور ، وقيل : إن ميكائيل أفضل ، وما ذكر من أن الملائكة رؤساء وغيرهم تلي الأنبياء : طريقة جمهور الأشاعرة وهي مرجوحة ، وستأتي طريقة الماتريدية وهي الراجحة .

[ ٤٥٤ ] وذهب القاضي أبو عبد اللَّه الحليمي <sup>(١)</sup> مع آخرين كالمعتزلة إلى أن الملائكة أفضل من الأنبياء إلا نبينا ، لما تقدم من أنه مستثنى من محل الخلاف معللين بتجردهم عن الشهوات ، ورد بأن وجودها مع قمعها أتم ، فقد قال ، : « أحب الأعمال إلى اللَّه أحمزها » <sup>(٢)</sup> بسكون الحاء المهملة وبعد الميم زاي : أي أشقها .

(١) هو : الحسين بن الحسن بن محمد الشافعي أبو عبد الله ، القاضي أحد فقهاء الشافعية ، كان رئيس أهل الحديث في بلاد ما وراء النهر . توفي سنة ٤٠٣ هـ في بخارى من تصانيفيه : المنهاج في شعب الإيمان . (انظر : سير أعلام النبلاء ١٤١/١٣ ، والأعلام ٢٣٥/٢ ) .



111=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد يسمسيم

[ ٤٥٥ ] قال السعد : ولا قاطع في هذه المقامات .

[ ٤٥٦ ] ولذلك قال تاج الدين ابن السبكي ليس تفضيل البشر على الملك مما يجب اعتقاده ويضر الجهل به ، والسلامة في السكوت عن هذه المسألة ، والدخول في التفضيل بين هذين الصنفين الكريمين على الله تعالى من غير دليل قاطع دخول في خطر عظيم وحكم في مكان لسنا أهلًا للحكم فيه .

[ ٤٥٧ ] واعلم أن الملائكة أجسام لطيفة نورانية قادرة على التشكل بأشكال مختلفة الملائكة: في أشكال حسنة ، شأنها الطاعة ومسكنها السموات غالبًا ، ومنهم من تعريفها يسكن الأرض ، يسبحون الليل والنهار لا يفترون ولا يعصون اللَّه ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، لا يوصفون بذكورة ولا بأنوثة ، فمن وصفهم بذكورة فسق ، ومن وصفهم بأنوثة كفر لمعارضته قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمَّ عِبَنُهُ الرَّمَنِنِ إِنَنَيًّا ﴾ [ الزحرف : ١٩ ] وأولى بالكفر من قال : خنائى ، لمزيد التنقيص .

. . . .



- 218

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٦٧ – هذا وقَوْمٌ فَصَّلُوا إذ فَضَّلُوا وبَعْضُ كُلِّ بَعْضُهُ قَد يَفْضُلُ [٤٥٢ - ٤١١] [ ٤٥٨ ] قوله : ( هذا ) مفعول لمحذوف أي : افهم هذا ، ويصح غير ذلك كما تقدم في نظيره ؛ واسم الإشارة عائد على المذكور من تفضيل الأنبياء على الملائكة وتفضيل الملائكة على بقية البشر من غير تفصيل كما هو طريقة جمهور الأشاعرة المرجوحة ، وإنما قدمها الناظم لأنه وضع منظومته على مذهبهم .

وعوام البشر المذكورون أفضل من عوام الملائكة وهم غير رؤسائهم كحملة العرش وهم أربعة الآن ، فإذا كان يوم القيامة أيدهم الله بأربعة أخرى . قال تعالى : ﴿ وَيَحِمْلُ عَهْشَ رَبِّكَ فَوَنَهُمْ يَوَمَبِذِ تَمَنِيَةٌ ﴾ [ الحاقة : ١٧ ] . لمزيد الجلال عليه يوم القيامة ، وكالكروبيين بفتح الكاف وتخفيف الراء وهم ملائكة حافون بالعرش طائفون به ، لقبوا بذلك لأنهم متصدون للدعاء برفع الكرب عن الأمة . وقيل غير ذلك ، وقد علمت أن هذه الطريقة هي الراجحة .

[٤٦٠ ] فإن قيل : يلزم عليها تفضيل غير المعصوم على المعصوم أجيب بأن العصمة لا دخل لها في التفضيل ، فلا ينظر لها فيه ، وإنما ينظر للأكثرية في الثواب على العبادة ، فعوام البشر أكثر ثوابًا من عوام الملائكة لحصول المشقة لعوام البشر في عبادتهم ، بخلاف عوام الملائكة فإن جِبِلَتَهم الطاعة فلا يحصل لهم فيها مشقة .

[٤٦١ ] قوله : (وبعض كل بعضه قد يفضل ) « بعض » بالرفع مبتدأ « وبعضه »

(١) هو : اسمه عبد الله ويقال : عتيق بن أبي قحافة عثمان القرشي التيمي ، صاحب رسول لله وأحد السابقين الأولين والعشرة المبشرين بالجنة وصاحب رسول الله في الغار ورفيقه في الهجرة وأحب خلق الله من الرجال إلى قلب رسول الله ، وخليفة المسلمين من بعده.توفي علم منة ١٣ هـ. (انظر : أسد الغابة ٢٩٥/٤ ، تاريخ الطبري ٢٧٨/٣ ، طبقات ابن سعد ١٢٤/٣ ، سير أعلام النبلاء ٢٧/٢ ) .

(٢) هو : أمير المؤمنين وخليفة خليفة رسول رب العالمين ، فاروق الأمة عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العزى أبو حفص القرشي العدوي ، روى عن النبي على وعنه : على وابن مسعود وابن عباس وأبو هريرة ، وعدة من المحاجة ، ومناقبه على كثيرة شهيرة . قتل شهيدا سنة ٢٣ هي وأرضاه . (انظر : سير أعلام النبلاء ٢/٢ . هم طبقات ابن سعد ١٢٧) .



119=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

بالنصب مفعول مقدم ليفضل الواقع بعده ، والجملة خبر المبتدأ : أي وبعض كل من الأنبياء والملائكة قد يفضل بعضه الآخر . و « قد » للتحقيق ، فبعض الأنبياء كأولى العزم أفضل من بعضهم الآخر ، وبعض الملائكة كرؤسائهم أفضل من بعضهم الآخر ، وتلخيص ما أشار إليه الناظم أولًا وآخرًا مع الجري على الطريقة الراجحة في التفضيل : أن سيدنا محمدًا ﷺ أفضل الخلق على الإطلاق ، ويليه سيدنا إبراهيم ، ثم سيدنا موسى ، ثم سيدنا عيسى ثم سيدنا نوح ، وهؤلاء هم أولي العزم كما تقدم ، ثم بقية الرسل ، ثم الأنبياء غير الرسل ، وهم متفاضلون فيما بينهم عند الله ، ثم جبريل ، ثم ميكائيل ، ثم بقية رؤسائهم ، ثم عوام البشر ، ثم عوام الملائكة وهم متفاضلون فيما بينهم عند الله أيضًا ، وسبق أنه يمتنع الهجوم فيما لم يرد فيه توقيف ، ولهذا أبهم الناظم في الفاضل والمفضول حيث قال : « وبعض كل بعضه قد يفضل » .



- حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

المعجزة : | واعلم أن المعجزة لغة : مأخوذة من العجز وهو ضد القدرة . وعرفًا : أمر تعريفها : | خارق للعادة مقرون بالتحدي الذي هو دعوى الرسالة أو النبوة مع عدم أنـواعـهـا | المعارضة .

[ ٤٦٣ ] وقال السعد : هي أمر يظهر بخلاف العادة على يد مدعي النبوة عند تحدي المنكرين على وجه يُعْجِز المنكرين عن الإتيان بمثله ، وقد اعتبر المحققون فيه سبعة قيود .

الأول : أن تكون قولًا أو فعلًا أو تركًا ، فالأول كالقرآن ، والثاني كنبع الماء من بين أصابعه ﷺ ، والثالث كعدم إحراق النار لسيدنا إبراهيم ، وخرج بذلك الصفة القديمة ، كما إذا قال : آية صدقي كون الإله متصفًا بصفة الاختراع .

**والثاني :** أن تكون خارقة للعادة وهي ما اعتاده الناس واستمروا عليه مرة بعد أخرى ، وخرج بذلك غير الخارق ، كما إذا قال : آية صدقي طلوع الشمس من حيث تطلع وغروبها من حيث تغرب .



111=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

المعجزة : الثالث : أن تكون على يد مدعي النبوة أو الرسالة ، وخرج بذلك الكرامة الفرق بينها وهي ما يظهر على يد عبد ظاهر الصلاح والمعونة وهي ما يظهر على يد وبين غيرها العوام تخليصًا لهم من شدة ، والاستدراج وهو ما يظهر على يد فاسق من الأمود خديعةً ومكرًا به ، والإهانة وهو ما يظهر على يده تكذيبًا له كما وقع الخارفة للعادة لمسيلمة الكذاب فإنه تفل في عين أعور لتبرأ فعميت الصحيحة .

والرابع : أن تكون مقرونه بدعوى النبوة أو الرسالة حقيقةً أو حكمًا بأن تأخرت بزمن يسير ، وخرج بذلك الإرهاص : وهو ما كان قبل النبوة والرسالة تأسيسًا لها كإظلال الغمام له شاي قبل البعثة <sup>(۱)</sup> .

**والخامس** : أن تكون موافقة للدعوى وخرج بذلك المخالف لها ، كما إذا قال : آية صدقي انفلاق البحر فانفلق الجبل .

والسادس : أن لا تكون مكذبة له وخرج بذلك ما إذا كانت مكذبة له كما إذا قال : آية صدقي نطق هذا الجماد فنطق بأنه مفتر كذاب ، بخلاف ما لو قال : آية صدقي نطق هذا الإنسان الميت وإحياؤه فأحيي ونطق بأنه مفتر كذاب. والفرق أن الجماد لا اختيار له ، فاعتبر تكذيبه لأنه أمر إلهي ، والإنسان مختار فلا يعتبر تكذيبه لأنه ربما اختار الكفر على الإيمان .

السابع : أن تتعذر معارضته وخرج بذلك : السحر ومنه الشعبذة ، وهي خفة اليد ، يرى أن لها حقيقة ولا حقيقة لها كما يقع للحواة .

وزاد بعضهم : ثامنًا : وهو أن لا تكون في زمن نقض العادة كزمن طلوع الشمس من مغربها ، وخرج بذلك ما يقع من الدجال كأمره للسماء أن تمطر فتمطر ، وللأرض أن تنبت فتنبت . وقد نظم أقسام الأمر الخارق للعادة فقال :

إذا ما رأيت الأمر يخرق عادةً فمعجزة إن من نبي لنا صدر وإن بان منه قبل وصف نبوة فالإرهاص سمّه تتبع القوم في الأثر وإن جاء يومًا من ولي فإنه ال كرامة في التحقيق عند ذوي النظر وإن كان من بعض العوام صدوره فكنوه حقًّا بالمعونة واشتهر ومن فاسق إن كان وفق مراده يسمى بالاستدراج فيما قد استقر وإلا فيدعى بالإهانة عندهم وقد تمت الأقسام عند الذي اختبر



= 4 4 4

وزاد بعضهم السحر ، وقيل إنه ليس من الخوارق ؛ لأنه معتاد عند تعاطي أسبابه . [ ٤٦٤ ] قوله : ( وعصمة الباري لكل حتمًا ) الإضافة في عصمة الباري من إضافة المصدر لفاعله ، و ( لكل ) متعلق بعصمة ، و ( حتِّما ) بفتح الحاء على أنه فعل أمر وألفه منقلبة عن نون التوكيد الخفيفة في الوقت بعد حذف الرابط ، والأصل : حتمنها ، والجملة خبر المبتدأ وهو ( عصمة ) إن قرئ بالرفع ، ويصح أن يقرأ بالنصب على أنه مفعول لمحذوف يدل عليه المذكور ، والتقدير : وحتم عصمة الباري ، ولم يجعل مفعولًا للمذكور ؛ لأنه مقترن بنون التوكيد الخفيفة ، وهو حينئذ لا يعمل فيما قبله .

فإن قيل : إذا لم يعمل لا يفسر عاملًا . أجيب بأن قولهم مالا يعمل لا يفسر عاملًا إنما هو في التفسير الاصطلاحي ، فلا ينافي أنه يشير له في الجملة . أو بضم الحاء على أنه فعل ماض مبني للمجهول وألفه للإطلاق ، وعلى هذا فه ( عصمة ) بالرفع لا غير على أنه مبتدأ ، والجملة من الفعل ونائب الفاعل خبره ، وتذكير الضمير الذي هو نائب الفاعل مع كونه عائدًا على العصمة لتذكيرها باعتبار كونها وصفًا ، وعلى كل فالمعنى : اعتقد أن عصمة الباري لكل واحد من الأنبياء والملائكة محتمة وواجبة ، بمعنى أنها لا تنفك ولا تقبل الانتقاء ، والباري : الخالق ، من البرء : وهو الحلق .

[573] وقد يقال : إن عصمة الأنبياء قد تقدمت في قوله : (وواجب في حقهم الأنبياء الأمانة ) إذ الأمانة هي العصمة ، وقد يجاب بأنه إنما تعرض لها ليجمع واللائكة : اللائكة مع الأنبياء في حكمها والاتصاف بها . والعصمة لغة : مطلق اللائكة : الملائكة مع الأنبياء في حكمها والاتصاف بها . والعصمة لغة : مطلق تعريفهما الخفظ ، واصطلاحًا : حفظ الله للمكلف من الذنب مع استحالة وقوعه ، ولا يجوز لنا سؤال العصمة بهذا المعنى كأن يقال : اللهم إنا نسألك العصمة ، فإن أريد ولا يجوز لنا سؤال العصمة بهذا المعنى كأن يقال : اللهم إنا نسألك العصمة ، فإن أريد ولا يجوز لنا سؤال العصمة بهذا المعنى كأن يقال : اللهم إنا نسألك العصمة ، فإن أريد في أبتي المعنى الذنب مع استحالة وقوعه ، ولا يجوز لنا سؤال العصمة بهذا المعنى كأن يقال : اللهم إنا نسألك العصمة ، فإن أريد في أبتيك اللغوي جاز لنا سؤالها . واعلم أن المشهور عصمة جميع الملائكة . وقولهم : في أبتيك في أبتيك في أبتيك أوليم المعنى اللغوي جاز لنا مؤالها . واعلم أن المشهور عصمة جميع الملائكة . وقولهم : في أبتيك في أبتيكاء في أبتيك في أبتيكاء في أبتيكاء في أبتيكان في أبتيك في



\*\*\*=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٦٩ - وَخُصَّ خَيْرُ الحُلْقِ أَنْ قَدْ تَمَّما به الجَمِيعَ رَبُّنَا وعَمَّمَا [٤٦٩ - ٤٦٩ ]

[ ٤٦٦ ] وقولة : ( وخص خير الخلق ) ببناء الفعل للمفعول ، و ( خير الخلق ) نائب فاعل الذي هو الله ، والأصل : وخص الله خير الخلق أي أفضلهم وهو نبينا محمد ﷺ ( وخير ) أفعل تفضيل أصله : « أُخْيِرَ » كأكرم ، حذفت منه الهمزة لكثرة الاستعمال .

[ ٤٦٧ ] وقوله : ( أن قد تمما به الجميع ربنا ) أي بأن ختم ربنا به ﷺ جميع الأنبياء ، فالباء مقدرة وهي داخلة على المقصور ، فتتميم جميع الأنبياء مقصور عليه ﷺ لا يتعداه إلى غيره . قال تعالى : ﴿ وَخَاتَمَ ٱلْنَبِيَّنَ ﴾ [ الأحزاب : ٤٠ ] ويلزم منه ختم المرسلين ، لأنه **يلزم من ختم الأعم ختم الأخص من غير عكس** .

نسسزول ولا يشكل ذلك بنزول سيدنا عيسى عليه الصلاة والسلام في آخر الزمان ، عيسى الله لأنه إنما ينزل حاكمًا بشريعة نبينا ومتبعًا له ولا ينافي ذلك أنه حين نزوله يحكم برفع الجزية عن أهل الكتاب ولا يقبل منهم إلا الإسلام أو السيف ؛ لأن نبينا أخبر بأنها مغياة إلى نزول عيسى ، فحكمه بذلك إنما هو بشريعة نبينا وخصائصه ، لا تنحصر حدًا ولا عدًا ، ولكن المهم منها ما ذكره المصنف .

[ ٤٦٨ ] قوله : ( وعمما بعثته ) أي وخص أيضًا بأن عمم ربنا بعثته ، فالباء مقدرة عسمسوم وهي داخلة على المقصور كما في الذي قبله ، فتعميم البعثة مقصور عليه بعدية المحينية لا يتعداه إلى غيره ، فأرسله الله إلى جميع المكلفين من الثقلين إرسال النبي تي النبي تي إليهم إرسال تشريف ، وبعضهم اعتمد أنه مرسل إليهم إرسال تكليف بما يليق بهم ، فإن منهم الراكع والساجد إلى يوم القيامة ، وما كلف به الإنس تفصيلًا وإجمالًا ، فقد كلف به الجن كذلك وشمل ذلك يأجوج ومأجوج – بالهمز وتركه – وهم أولاد يافث بن نوح ، وقيل : جيل من الترك . وقيل غير ذلك .

[ ٤٦٩ ] والتحقيق أنه ﷺ مرسل لجميع الأنبياء والأمم السابقة ، لكن باعتبار عالم الأرواح ، فإن روحه خلقت قبل الأرواح وأرسلها الله لهم فبلغت الجميع ، والأنبياء نوابه في عالم الأجسام ، فهو ﷺ مرسل لجميع الناس من لدن آدم إلى يوم القيامة حتى إلى نفسه ، لدخول الجميع تحت قوله ﷺ « بعثت إلى الناس كافة » <sup>(1)</sup>

(1) أخرجه البخاري ( ٣٣٥ ، ٣٣٢ ) ومسلم ( ٥٢١ ) عن جابر بن عبد الله ،



\_ ¥¥£

\_\_\_\_\_ حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِّلنَّاسِ ﴾ [ سبأ : ٢٨ ] فمن نفي عموم بعثته ﷺ فقد كفر ، وفي ذلك رد على العيسوية وهم فرقة من حكم ا من نفی | اليهود زعموا تخصيص رسالته ﷺ بالعرب ، لا يقال : تعميم البعثة ليس بعثة | خاصًّا بنبينا يَرْكِيْهُ بل مثله نوح فإنه كان مبعوثًا لجميع من في الأرض بعد النبي ﷺ الطوفان لأنا نقول : تعميم بعثة نوح ليس من أصل البعثة بل أمر اتفاقي ، لأنه لم يسلم من الهلاك إلا من كان معه في السفينة . وأما تعميم بعثة سيدنا محمد عليه فهو من أصل البعثة. ومقتضى ما ذكر أن بعثه نوح لم تكن عامة قبل الطوفان ، فيكون بعض المغرقين لم يرسل إليهم فيقال : إذا لم يرسل إليهم فما موجب غرقهم ؟ وقد قال تعالى : ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَتَ رَسُولًا ﴾ [ الإسراء : ١٥ ] ولذلك قيل : إنها عامة قبل الطوفان ، ولعل الأول تمسك بقوله تعالى : ﴿ وَأَتَّقُواْ فِتْنَةً لَّا شُمِيبَنَّ أَلَذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمُ خَاصَتُهُ ﴾ [ الأنفال : ٢٥ ] وعلى القول بعموم بعثته قبل الطوفان فالتعميم خاص بزمنه فقط ، وتعميم رسالة نبينا ﷺ لزمنه وللزمن الذي بعده ، بل والذي قبله كما تقدم ، فأين التعميم الخاص من التعميم العام ؟ على أن سيدنا نوحًا لم يرسل إلى الجن ، فإنه لم يرسل لهم إلا نبينا محمد عليه وأما تسخير الجن لسليمان عليه الصلاة والسلام فتسخير سلطنة وملك لا تسخير نبوة .



110=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

٧٠ - بَعْثَتَهُ فَشَرْعُهُ لا يُنْسَخُ بغيره حَتَّى الزَّمَانُ يُنْسَخُ [ ٤٧٠ - ٤٧٢ ]
 [ ٤٧٠ ] قوله : ( فشرعه لا ينسخ بغيره ) مفرع على ختم النبوة به وتعميم بعثته ،
 فالفاء للتفريع ، ويصح أن تكون فاء الفصيحة ؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر ،
 والتقدير : إذا علمت أنه خاتم النبيين وأن بعثته عامة فشرعه لا ينسخ بغيره ، لا كلًّ ولا بعضًا . والشرع لغة : البيان ، واصطلاحًا : الأحكام الشرعية .

[ ٤٧١ ] والنسخ لغة : الإزالة والنقل ، ومنه : نسخت الشمس الظل أي أزالته ، المنسخ : ونسخت الكتاب أي نقلته ، وهل هو حقيقة في المعنيين ، أو حقيقة في تعريفه الأول مجاز في الثاني ، أو بالعكس ، أقوال ، وخير الأمور أوساطها ، فالصحيح أنه حقيقة في الأول مجاز في الثاني . واصطلاحًا : رفع حكم شرعي بدليل شرعي ، والمراد برفع الحكم الشرعي انقطاع تعلقه بالمكلفين ؛ لأنه خطاب الله تعالى ، وهو يستحيل رفعه لأنه قديم ، بخلاف التعلق فلا يستحيل رفعه ؛ لأنه حادث .

[ ٤٧٢ ] وقوله : ( حتى الزمان ينسخ ) أي فشرعه يتلقي مستمر إلى نسخ الزمان ، فالمراد بـ ( حتى ) الغاية مع كونها ابتدائية ، و ( الزمان ) مبتدأ خبره ( ينسخ ) والمراد بالنسخ هنا : المعنى اللغوي وهو الإزالة ، فالمعنى : حتى الزمان يزال ويرفع بحضور يوم القيامة ، لقوله يتلقي : « لن تزال هذه الأمة قائمة على أمر الله – يعني الدين الحق – لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله » <sup>(١)</sup> أي الساعة ، وهو على حذف مضاف : أي قربها ؛ لأن المؤمنين يموتون قبل الساعة بريح لينة ، والمراد بالنسخ في آخر الشطر الأول : المعنى الشرعي ، ففي كلامه الجناس ، وقد تقدم الكلام في الإيطاء فلا حاجة إلى الإعادة .

(١) أخرجه البخاري ( ٣٦٤١ ) ومسلم ( ١٠٣٧ ) عن معاوية بن أبي سفيان ﷺ



- 222

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٩ - وَنَسْخُهُ لشَرْعِ غَيْره وَقَعْ حَتْمَا أَذَلَّ اللَّهُ مَنْ لَهُ مَنَعْ [ ٤٧٣ - ٤٧٤ ]
 ٢٢ - وَنَسْخُه لشَرْعِهِ بِالبَعْضِ أَجِرْ ومَا فِي ذَالَهُ مِنْ غَضً [ ٤٧٥ - ٤٧٤ ]
 ٢٢ - وَنَسْخُ بَعْضِ شَرْعِهِ بِالبَعْضِ أَجِرْ ومَا فِي ذَالَهُ مِنْ غَضً [ ٤٧٥ - ٤٧٤ ]
 ٢٢ - وَنَسْخُ لَشَرْعِ بِالبَعْضِ أَجِرْ ومَا فِي ذَالَهُ مِنْ غَضً [ ٤٧٣ - ٤٧٤ ]
 ٢٢ - وَنَسْخُ لَشَرْعِهِ بِالبَعْضِ أَجِرْ ومَا فِي ذَالَهُ مِنْ غَضً [ ٥٢٥ - ٤٧٤ ]
 ٢٢ - وَنَسْخُ لَشَرْعِ فِيلَةُ لَشَرْع غَيْرِه وَقَعَ حتما ) أي ونسخ شرع نبينا عَلَيْ لشرع نسخ الشريعة
 ٢٢ - حال من فاعل ( وقع ) ويدل لذلك قوله متحتما ، ف ( حتما ) بمعنى متحتما اللسلامية
 ٢٢ - حال من فاعل ( وقع ) ويدل لذلك قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَبْبَغِ غَيْرَ ٱلإِسْلَكِهِ لَسْرائِعْ فَلْكَ عَيْرة بلغت جملتها مبلغ
 ٢٢ - دينا عران : ٥٨ ] ، والأحاديث في ذلك كثيرة بلغت جملتها مبلغ اللمرائع فبلها
 ٢٢ - من خاص أن شرع نبينا عَالَهُ لما عالي الموالي السلامين ، خلافًا لليهود والنصارى حيث زعموا أن شرع نبينا عَلَيْتَهُ لم ينسخ شرع أحد من الأنبياء توسلًا للقول بالنسخ عليود بنوي نبوته علي واحموا أن شرع نبينا عَالَهُ لما على القول بالنسخ ظهور مصلحة كانت والنصارى حيث زعموا أن شرع نبينا علي لم على القول بالنسخ ظهور مصلحة كانت والنصارى حيث زعموا أن شرع نبينا علي أنه يلزم على القول بالنسخ ظهور مصلحة كانت والنصارى حيث الله تعالى ، ورد بأن المصلحة تختلف بحسب الأزمنة ، فالمصلحة في زمن الأم من الما من خلية السلامية اقتضت تكليفهم بشرائعهم ، والمصلحة في زمانا اقتضت تكليفنا بشريعتنا .

[ ٤٧٤ ] وقوله : ( أذل الله من له منع ) أي ألحق الذل بمن منع نسخ شرع نبينا لغيره ، وهذه جملة دعائية على اليهود والنصارى المانعين لذلك .

[ ٤٧٥ ] قوله : ( ونسخ بعض شرعه بالبعض أجز ) لا يخفى أن ( نسخ ) بالنصب المنسخ في المسريعة الشريعة الإسلامية معرفته تعالى وتحريم الكفر نسخه غير واقع ، وإن كان جائزًا كما هو

مذهب أهل الحق ، خلافًا لمن قال : إن المعرفة حسن عقلي ، والكفر قبيح عقلي ، فوجوب المعرفة وتحريم الكفر لا يجوز نسخهما ، ونحن نقول : الحسن ما حسنه الشرع ، والقبيح ما قبحه الشرع : فلو جعل المعرفة من القبيح ، والكفر من الحسن فلا حرج عليه ، وشمل البعض المنسوخ البعض القرآني خلافًا لمن منعه كأبي مسلم الأصفهاني <sup>(۱)</sup> محتجًا بقوله تعالى : ﴿ لَا يَأْنِهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ غَلَفِهِ ﴾ [فصلت : ٤٢] فلو نسخ بعضه لتطرق إليه البطلان .

(١) هو : محمد بن بحر الأصفهاني ، أبو مسلم المعتزلي ، كان عالماً بالتفسير والأدب وغيرهما ، من فنون
 العلم ، من تصانيفه : تفسير القرآن في أربعة عشر مجلدًا ، والناسخ والمنسوخ . توفي سنة ٣٢ هـ . ( انظر :
 معجم الأدباء ١٨/٨٦ ، والأعلام ٥٠/٦ ).



\*\*\*

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

نسسخ | وأجاب الأولون بأن الضمير لمجموع القرآن وهو لا ينسخ اتفاقًا . وخرج المقرآن | بتقييد المصنف بالبعض نسخ الجميع ، فهو وإن كان جائزًا لكنه غير واقع ، بالقرآن | فالحاصل أن الكلام في مقامين : مقام جواز ومقام وقوع ، فمن حيث الجواز يجوز نسخ الشريعة كلَّا أو بعضًا . وأما من حيث الوقوع فلا يجوز نسخ الجميع جوازًا وقوعيًّا .

[ ٤٧٦ ] وقوله : ( وما في ذا له من غض ) أي وما في هذا الحكم وهو تجويز نسخ بعض شرعه بالبعض الآخر من نقص له يقتضى امتناعه ، وشمل ما ذكر نسخ الكتاب بالكتاب كما في قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوَنَ مِنكُمْ وَيُذَرُونَ أَزْوَبُهَا وَصِيَّةً لِأَزُوَجِهِم مَتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٌ ﴾ [ البقرة : ٢٤٠ ] فإنه نسخ بقوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَنَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَزْبُمَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ [ البقرة : ٢٣٤ ] لتأخره نزولًا ، وإن تقدم تلاوة ، ونسخ السنة بالسنة نسسخ المسمنية | كما في حديث «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها » <sup>(١)</sup> فإنه بالسنة | نسخ النهي الذي وقع منه عَلَيْهِ أُولًا بِالأمر في هذا الحديث ، ونسخ السنة بالكتاب كما في استقبال بيت المقدس الثابت بالسنة ، فإنه نسخ باستقبال الكعبة الثابت بقوله تعالى : ﴿ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِّ ﴾ [ البقرة : ١٤٤ ] السسنة / أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن نَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيمَةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [ البقرة : ١٨٠ ] مالكتاب فإنه نسخ بحديث « لا وصية لوارث » <sup>(٢)</sup> وشمل أيضًا نسخ التلاوة والعكس والحكم جميعًا كما في نحو « عشر رضعات معلومات يحرمن » فإنه كان مما يتلى ، فنسخ بـ « خمس معلومات يحرمن » ثم نسخ هذا الناسخ عندنا تلاوةً لا حكمًا ، وعند المالكية تلاوة وحكمًا . ونسخ التلاوة دون الحكم كما في نحو « الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالًا من اللَّه واللَّه عزيز حكيم » فإنَّه كان مما يتلى فنسخ تلاوة لا حكمًا . ونسخ الحكم دون التلاوة كما في آية ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَدَرُونَ أَزْوَبَهَا وَصِيَّةً لِأَزْوَاجِهِم مَّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ فإنه نسخ حكمًا بآية ﴿ أَرْبَعَنَّهُ أَشْهُمٍ وَعَشْرًا ﴾ [ البقرة : ٢٣٤ ] وبقي تلاوة .

(۱) أخرجه مسلم ( ۹۷۷ ) عن بريدة 🚓 .

(٢) أخرجه أبو داود ( ٢٨٧٠ ) ، الترمذي ( ٢١٢١ ) وقال حسن صحيح . عن أبي أمامة الباهلي .



------ YYA

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٤٧٧ ] والحق أن النسخ لا يكون إلا إلى بدل كما قاله الإمام الشافعي خلافًا لمن قال : تارة يكون إلى بدل كما في آيتي الأنفال ، أعني قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيُّ حَرِضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَنبُرُونَ يَغْلِبُوا مِائَنَيْنَ ﴾ الآية [ الأنفال : ٢٥ ] . وقوله تعالى : ﴿ النَّنَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ صَعْفاً فَإِن يَكُن مِنكُم مِأْنَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَيَيْنَ ﴾ [ الأنفال : ٢٦ ] . وتارة يكون إلى غير بدل كما في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ مَامَنُوا إِذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ ﴾ [ الجادلة : ٢٢ ] فإن وجوب تقديم الصدقة على مناجاة الرسول نسخ بلا بدل ، وعلى الأول فبدل هذا الوجوب جواز التصدق أو استحبابه فلم يقع بلا بدل أصلًا .



229.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٧٣ – وَمُعْجِزَاتُهُ كَثيرَة غُرَرْ مِنْهَا كَلاَمُ اللَّه مُعْجِزُ البَشَرَ [٢٨ – ٤٨ ] [ ٤٧٨ ] قوله : ( ومعجزاته كثيرة غرر ) لما ذكر فيما تقدم تأييد اللَّه تعالى للأنبياء بالمعجزات نبه هنا على كثرتها ووضوحها لنبينا دون غيره ، فالغرض الآن التنبيه على كثرة معجزاته ووضوحها لكن المراد من معجزاته : الأمور الخارقة للعادة الظاهرة على يده يَتَنَهُ سواء كانت مقرونة بالتحدي أم لا ، فهو من استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه ، أو من عموم المجاز ، وإنما وصفها بالكثرة المطلقة إيماء للعجز عن الإحاطة بها .

[ ٤٧٩ ] والغُرر : جمع غُرة وهي في الأصل : بياض في جبهة الفرس فوق المعجزة : الدرهم ، وتطلق على خيار الشيء ، ثم استعملت في كل واضح معروف على وجه الحقيقة العرفية ، وهو المراد هنا ، فـ ( غرر ) بمعنى واضحات منصرها منصرها فلا شك في كفر منكره ، وما لم يكن منها كذلك : فإن اشتهر كنبع الماء من بين أصباعه ﷺ فسق منكره وإن لم يشتهر وثبت بطريق صحيح أو حسن عزر منكره .

[ ٤٨٠ ] قوله : ( منها كلام الله ) قد تقدم أن كلام الله يطلق على الصفة القديمة وعلى اللفظ المنزل على النبي عَلَيْتُ المتعبد بتلاوته المتحدَّى بأقصر سورة منه كما يطلق عليهما القرآن ، لكن قد غلب كلام الله في الصفة القديمة ، والقرآن في اللفظ الحادث . والمصنف أراد هنا بكلام الله : اللفظ ، وإنما نص عليه بخصوصه لأنه أفضل معجزاته عليهما القرآن ، لكن قد غلب كلام الله في الصفة القديمة ، والقرآن في معجزاته عليهما القرآن ، لكن قد غلب كلام الله في الصفة القديمة ، والقرآن في اللفظ الحادث . والمصنف أراد هنا بكلام الله : اللفظ ، وإنما نص عليه بخصوصه لأنه أفضل معجزاته عليهي وأدومها لبقائه إلى يوم القيامة ، ولا يخرج عنه شيء من معجزاته غالبًا ، وإلا فبعضها لم يذكر فيه بطريق الصراحة وإن كان داخلًا في عموم فوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] . ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَنِي من شَقًرُ في نشيء من من محجزاته غالبًا ، وإلا فبعضها لم يذكر فيه بطريق الصراحة وإن كان داخلًا في عموم موله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] . ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَنِي من شَقًرُ في المراحة وإن كان داخلًا في عموم أوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] . ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَنِي مِن شَيًرُ في [ الأنعام : ٣٨ ] . وذلك كانشقاق القمر . فعن ابن مسعود ظه أنه قال : ينما نحن مع رسول الله علي : ﴿ الشهدوا » <sup>(١)</sup> ، وقال كفار قريش : هذا معر فلقة دونه ، فقال لنا رسول الله علي : « اشهدوا » <sup>(1)</sup> ، وقال كفار قريش : هذا سحر مستمر فقد انشق نصفين وهو في محر أوه منشقًا ، فقال كفار قريش : هذا سحر مستمر فقد انشق نصفين وهو في اسحر مالماء وإن كان قد يسبق إلى الوهم أنه نزل منها إلى الجل .

(١) أخرجه البخاري ( ٣٨٦٩ ) ، ومسلم ( ٢٨٠٠ ) عن عبد الله بن مسعود ظه .



- 220

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

**وكتسليم الحجر والشجر عليه ﷺ** ؛ فعن علي ﷺ <sup>(١)</sup> أنه قال : « كنت مع النبي ﷺ بمكة فخرجنا في بعض نواحيها فما استقبله حجر ولا شجر إلا وهو يقول : السلام عليك يا رسول الله » .

وكتسبيح الحصى في كفه ﷺ : فقد روى ثابت بن أنس بن مالك قال : كنا جلوسًا عند رسول الله ، فأخذ كفًّا من الحصى فسبحن في يده حتى سمعنا التسبيح ثم صبهن في يد أبي بكر فسبحن ، ثم في يد عمر فسبحن ثم في يد عثمان فسبحن ثم صبهن في أيدينا فما سبحن <sup>(٢)</sup> .

وكحنين الجذع : الذي هو ساق النخلة وحديثه مشهور متواتر : وهو أنه كان تلقي قبل أن يصنع له المنبر يخطب عنده ، فلما صنع له المنبر انتقل إليه فسمع له كل من كان في المسجد حنينًا وصوتًا عظيمًا حتى كاد أن ينشق أسفًا على فراقه تلقي فضمه إليه فصار يمن أنين الذي تضمه أمه إليها وتسكته عن بكائه ثم قال : إن شئت أردك إلى الحائط أي البستان الذي كنت فيه تنبت لك عروقك ويكمل لك خلقك ويتجدد لك خوص وثمر ، وإن شئت أغرسك في الجنة فيأكل أولياء الله من ثمرك ، ثم أصغى إليه ليسمع ما يقول فقال بصوت يسمعه من يليه : بل تغرسني في الجنة فيأكل مني أولياء الله وأكون في مكان لا بلاء فيه. فقال : قد فعلت ، ثم قال : اختار دار البقاء على دار الفناء ، وأمر به فدفن تحت المنبر <sup>(٢)</sup> . وكان الحسن إذا حدث بهذا الحديث بكى وقال : يا عباد الله الخشبة تحن إلى رسول الله يتقلي فأنتم أحق أن تشتاقوا إلى لقائه <sup>(٤)</sup> .

وكرد عين قتادة حين سالت على خده : وذلك أنه كان يتقي بوجهه السهام عن رسول الله ﷺ في غزوة أحد ، فأصاب عينه سهم فسالت على خده فأخذها بيده وسعى بها إلى رسول الله ﷺ فلما رآها في كفه دمعت عيناه وقال : إن شئت صبرت ولك الجنة وإن شئت رددتها ودعوت الله لك فلم تفقد منها شيئًا ، فقال : يا رسول الله إن الجنة لجزاء جميل وعطاء جليل ، ولكني رجل مبتلى بحب النساء وأخاف أن يقلن : أعور فلا يردنني ولكن تردها وتسأل الله لي الجنة فردها في موضعها وقال : « اللهم ق



171:

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

قتادة كما وقى وجه نبيك فاجعلها أحسن عينيه وأحدهما نظرًا » <sup>(١)</sup> وكان كذلك ، وكانت لا ترمد إذا رمدت الأخرى .

وكشهادة الضب بنبوته : رُويَ أن رسول اللَّه ﷺ كان في محفل من أصحابه إذ جاءه أعرابي وقد صاد ضبًّا ، فقال الأعرابي : من هذا ؟ قالوا : نبي اللَّه . فقال : واللات والعزى ، لا آمنت به ، إلا أن يؤمن هذا الضب ، وطرحه بين يديه ﷺ فقال : يا ضب ، فأجابه بلسان مبين ، يسمعه القوم جميعًا : لبيك وسعديك يا زين من وافى القيامة . قال : من تعبد ؟ قال : الذي في السماء عرشه وفي الأرض سلطانه ، وفي البحر سبيله ، وفي الجنة رحمته ، وفي النار عقابه . قال : فمن أنا ؟ قال : رسول رب العالمين وخاتم النبيين وقد أفلح من صدقك وخاب من كذبك فأسلم الأعرابي <sup>(٢)</sup> .

وأما حديث الظبية : فالحق أنه موضوع لا أصل له ولفظه : كان النبي ﷺ في صحراء ، فنادته ظبية : يا رسول اللَّه فقال : ما حاجتك ؟ قالت : صادني هذا الأعرابي ولي خشفان – بكسر الخاء وتسكين الشين – أي ولدان في ذلك الجبل فأطلقني حتى أذهب أرضعهما وأرجع ؛ فقال : وتفعلين ؟ قالت : نعم عذبني اللَّه عذاب العشار إن لم أفعل فأطلقها ، فذهبت ورجعت ، فأوثقها ، فانتبه الأعرابي ، وقال : يا رسول اللَّه ألك حاجة ؟ قال : تطلق هذه الظبية فأطلقها ، فخرجت تعدو في الصحراء وتقول : أشهد أن لا إله إلا اللَّه ، وأنك رسول اللَّه ولكن الحديث موضوع كما علمت .

[ ٨٨ ٤] قوله : ( معجز البشر ) أي يصيرهم عاجزين عن معارضته ، والإتيان بمثله ، بل كل المخلوقات كذلك إجماعًا ﴿ قُل لَمِنِ اَجْتَمَعَتِ ٱلَإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُوْا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْيَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [ الإسراء : ٨٨ ] . أي مُعينًا . وخص الإنس والجن مع أن سائر المخلوقات كذلك ؛ لأنهما اللذان يتصور منهما المعارضة ، بخلاف غيرهما كالملائكة لعصمتهم واقتصار الناظم على البشر لأنهم الذين تصدوا لذلك بالفعل ، و ( البشر ) هم بنو آدم ، سموا بذلك لبدو بشرتهم التي هي ظاهر الجلد ، ولا خلاف في أن القرآن بجملته معجزًا ، وإنما الخلاف في أقل ما يقع به الإعجاز من أبعاضه . واختار جمهور أهل التحقيق أن أقله أقصر سورة منه أو ثلاث آيات . وقال القاضي عياض : إن أقله سورة ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْنَرَ ﴾ [ الكوثر : ١ ]

(١) أخرجه الطبري ( ١٩/٨ ) وأبو يعلى ( ١٥٤٩ ) عن قتادة بن النعمان .

(٢) أخرجه الطبراني في الصغير ( ٩٤٨ ) وقال الذهبي في الميزان : خبر باطل ( ٦٥١/٣ ) .



\*\*\*

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

أو آية أو آيات في قدرها ، وظاهر الأول أن الآية أو الآيتين ليس معجزًا وإن عادل الثلاثة أو السورة في الطول كآية الكرسي والدين ، والظاهر خلافه ، فالمعتمد أن الآية الطويلة معجزة كالثلاثة : واختلف في وجه إعجازه ، فقيل : كون اللَّه صرفهم عن الإتيان بمثله ، مع كونهم قادرين على ذلك ، وهذا القول يسمى قول الصرفة ، والذي ذهب إليه الجمهور أن وجه إعجازه كونه في أعلى طبقات البلاغة والفصاحة مع اشتماله على الإخبار بالمغيبات ودقائق العلوم وأحوال المدأ والمعاد ، وغير ذلك مما لا يحصى ، وهذا هو الصحيح في وجه الإعجاز .



\*\*\*

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٧٤ – والجزيم بمعراج النبي كما رؤوا ويَرَنَّنْ لعائشه مما رَمُوا [ ٢٨٢ – ٤٨٤ ] وقوله : ( واجزم بمعراج النبي كما رووا ) بسكون الياء من النبي مخففة الإسراء اللوزن : أي واعتقد اعتقادًا جازمًا بعروج نبينا يتلغ وصعوده إلى السماوات والمعراج المعراج السبع إلى سدرة المنتهى إلى حيث شاء الله بعد الإسراء به على البراق ، وجبريل عن يمينه وميكائيل عن يساره ، من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى حال كون العروج الذي جزمت به مثل الذي رواه أهل الحديث والتفسير والسير ، وكان على الناظم التعرض للإسراء أيضًا لكن استغنى عن ذكره بذكر المعراج لشهرة إطلاق أحد الاسمين – أعني الإسراء والمعراج – على ما يعم مدلوليهما ، وهو سيره يتلغ ليلًا إلى أمكنة مخصوصة على وجه خارق للعادة ، فهذا أمر كلي يشمل مدلوليهما والحق أنه كان يقظة بالروح والجسد ، كما أجمع عليه أهل القرن الثاني ومن بعده من الأمة ، خلافًا لبعض القرن الأول ، القائل بأنه كان منامًا ، ولبعضه القائل بأنه كان بالروح فقط ، لكن يقظة فالأقوال ثلاثة .

فإن قيل : فما الفرق بين كونه منامًا و بين كونه بالروح ؟ أجيب بأنه على كونه منامًا يكون في حالة النوم ، وعلى كونه بالروح لا نوم أصلًا ، بل الروح تذهب للأمكنة المخصوصة ، والجسد في هذه الحالة يكون كالغافل . والإسراء من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى : ثابت بالكتاب والسنة وإجماع المسلمين ، فمن أنكره كفر ، والمعراج من المسجد الأقصى إلى السموات السبع ثابت بالأحاديث المشهورة . ومنها إلى الجنة ، ثم إلى المستوى أو العرش أو طرف العالم من فوق العرش ، على الخلاف في ذلك ثابت بخبر الواحد ، فمن أنكره لا يكفر ولكن يفسق ، والتحقيق أنه لم يصل إلى العرش كما نصوا عليه في موارد القصة .

[ ٤٨٣ ] قوله : ( وبرئن لعائشة مما رموا ) بزيادة اللام وسكون الهاء للوزن : أي تسبرنسة اعتقد وجوبًا براءة أم المؤمنين عائشة بنت أبي بكر الصديق تطبيحها وعن عائشة من أبويها مما رماها به المنافقون من الإفك : أي أشد الكذب . والذي تولى الإفك كبره أي معظمه حيث ابتدأ الخوض فيه وأشاعه : عبد اللَّه بن أُبَي ابن

سلول لعنه الله . وأبَيّي : اسم أبيه ، وسلول اسم أمه . وقد جاء القرآن ببراءتها ، وانعقد عليه إجماع الأمة ، ووردت بها الأحاديث الصحيجة ، فمن جحد براءتها أو شك فيها كفر .

[ ٤٨٤ ] وحاصل قصتها أن النبي ﷺ كان إذا أراد سفرًا أقرع بين نسائه ، فلما أراد التوجه لغزوة بني المصطلق وتسمى غزوة المريسيع أقرع بينهن ، فخرجت القرعة



= 442

<u></u> حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

على عائشة فتوجهت معه ففي رجوعهم منها ضاع عقدها وكان من جزع أظفار – بفتح الجيم وسكون الزاي أو فتحها - أي خرز منسوب لأظفار : وهي بلدة في اليمن ، فتخلفت في طلبه ، فحمل هودجها وهو مركب من مراكب النساء كالقبة ظنًّا أنها فيه لأنها كانت خفيفة كما أخبرت بذلك ، وسار القوم ورجعت إليهم فلم تجدهم ، فمكثت مكانها ، فأخذها النوم ، فمر بها صفوان بن المعطل (١) وكان يعرفها قبل آية الحجاب ، وكان يتخلف ليلتقط ما يسقط من المتاع أو لأنه كان ثقيل النوم فبرك ناقته وولاها ظهره وصار يسترجع جهرًا حتى استيقظت ، وحملها على الناقة ولم ينظر إليها ، وقاد بها الناقة موليها ظهره حتى أدرك بها النبي ﷺ فرموها به وفشا ذلك بين المنافقين وضعفاء المسلمين، فشق ذلك على النبي عظي فجمع الصحابة وقال : يا معشر المسلمين، من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي ، فوالله ما علمت على أهلي إلا خيرا ، ولقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلا خيرا ، فقال سعد بن معاذ (٢) سيد الأوس : أنا أعذرك منه يا رسول الله إن كان من الأوس ضربت عنقه ، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك ، فقال سعد بن عبادة (٢) سيد الخزرج : كذبت لا تقدر على قتله فهم الأوس والخزرج بالقتال ، فأمرهم النبي ﷺ بالإعراض عن ذلك ، فأنزل الله في براءتها ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِذِكِ عُصْبَةٌ مِنكُرْ ﴾ [ النور : ١١ ] العشر آيات إلى قوله : ﴿ أُوْلَتِهَكَ مُبَرُّونَ مِمَّا يَقُولُونُ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [ النور : ٢٦ ] فقال أبو بكر لعائشة : قومي فاشكري ا لرسول اللَّه عَلِي فقالت : واللَّه لا أشكر إلا اللَّه الذي برأني ، لكن لم يكن ذلك لشيء كان في نفسها من رسول الله ﷺ فإن مقامها يجل عن ذلك ، وإنما استغرقت في مقام الشهود فلم تشهد إلا الله ، وكان ممن تكلم في الإفك مسطح (٢) ، وكان أبو بكر ينفق عليه ، فلما بلغه أنه تكلم في الإفك حلف لا ينفق عليه ، فأنزل الله ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أَوْلُوْا أَلْفَضْلٍ مِنْكُرُ وَٱلسَّعَةِ ﴾ الآية [ النور : ٢٢ ] فأعاد أبو بكر النفقة كما كانت .

(١) صفوان بن المعطل : هو صفوان بن المعطل بن رحضة أبو عمرو صحابي استشهد بأرمينية وقيل سميساط ، وروى عن النبي ﷺ حديثين ، توفي سنة ١٩هـ ( انظر الأعلام ٢٠٦/٣ ) .
 (٢) هو : سعد بن معاذ بن النعمان بن امرئ القيس ، الأوسي الأنصاري ، صحابي جليل من الأبطال ، توفي سنة خمس من الهجرة . ( انظر : طبقات ابن سعد ٢/٣ ، الأعلام ٨/٣٣ ) .
 (٣) هو : سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة ، سيد الخزرج ، وصاحب راية الأنصار ، شهد المشاهد مع رسول الله ﷺ ، توفي الله ي المعال ، توفي سنة ٢٠٣ ) .
 (٣) هو : سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة ، سيد الخزرج ، وصاحب راية الأنصار ، شهد المشاهد مع رسول الله ﷺ ، توفي سنة ١٤هـ ( انظر : طبقات ابن سعد ٢/٣ ، الأعلام ٨/٣ ) .
 (٣) هو : مسطح بن أثاثة بن عباد من قريش ، أبو عباد صحابي اسمه الأصلي عوف ولُقَبّ بمسطح فغلب عليه ، جلده النبي ﷺ مع من خاضوا في حديث الإفك ، توفي سنة ٢٣٢ ) .



140

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٥٧ - وَصَحْبه خَير الْقُرُونِ فَاسَتمِعْ فَتَابِعي فَتَابِعي فَتَابِعُ لَنْ نَبِعْ [ ٤٨٠ - ٤٩٠]
 [ ٤٨٥ ] قوله : ( وصحبه خير القرون ) أي وأصحابه على أفضل القرون المتأخرة والمضلل والمتقدمة ما عدا الأنبياء والرسل لحديث « إن الله الله الحتار أصحابي على المصرون العالمين سوى النبيين والمرسلين » <sup>(1)</sup> ولحديث « الله الله في أصحابي لا قرن النبي والرسل بعدي ، فوالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد وأصحابه واصحابه المحديث والمحابة من المحديث المحديث « الله الله الله في أصحابي على المصرون العالمين سوى النبيين والمرسلين » <sup>(1)</sup> ولحديث « الله الله في أصحابي لا قرن النبي والمرسلين » <sup>(1)</sup> ولحديث « الله الله من أحدكم مثل أحد وأصحابه المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « النبيين النبي المحدي المحديث « الله الله الله الله في أصحابي على المحدين « المحديث « الله الله الله في أصحابي على المحديث المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « الله الله في أصحابي المحديث « النبي اله الله في أصحابي المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « الله الله في أصحابي المحديث « الله الله في أصحابي المحديث « الله الله الله في أصحابي المحديث « الله الله الله في أحديث « الله الله في أحديث « الله الله محديث » أولى النبي اله محديث « الله الله في أحديث « اله محديث « الله اله محديث » أولى المحديث « الله محديث » أولى المحديث « الله محديث » أحديث » أولى محديث « الله محديث » أولى محديث « أولى محديث » أولى محديث » أحديث » أولى محديث » أولى محديث » أولى محديث » أولى محديث « أولى محديث » أولى محديث إلى محديث » أولى محديث » أولى محديث » أولى محديث » أولى محديث إلى محديث إله محديث » أولى محديث » أولى محديث » أولى محديث » أولى محديث إله محديث إلى محديث » أولى محديث محديث إلى محديث إلى محديث إلى محديث إله محديث إلى محديث إله محديث إلى محديث

مَثِلَثِ وقاتل معه وقتل تحت رايته على من لم يكن كذلك، وإن كان شرف الصحبة حاصلًا للجميع <sup>(٣)</sup> .

[ ٤٨٦ ] والقرون : جمع قرن ، ومعناه : أهل زمان واحد متقارب اشتركوا في أمر من الأمور المقصودة كالصحابة فإنهم اشتركوا في الصحبة ، وهكذا من بعدهم . وقيل : معناه الزمان الذي اشترك أهله في الأمر المذكور . وسمي قرنًا ؛ لأنه يقرن أمة بأمة وعالمًا بعالم ، وعلى الأول فلا تقدير في كلام المصنف . وعلى الثاني ففي كلامه تقدير مضاف : أي أهل القرون كما قدره الشارح في حل المتن .

[ ٤٨٧ ] وقوله : ( فاستمع ) تكملة .

[ ٤٨٨ ] وقوله : ( فتابعي ) بإسكان الياء مخففة يفيد أن رتبة التابعين تلي رتبة الصحابة من غير تراخٍ كبير ، ولذلك عبر بالفاء المفيدة للترتيب والتعقيب .

(١) قال الهيئمي في مجمع الزوائد (١٦/١٠) للبزار من حديث جابر بن عبد الله قال : ورجاله ثقات وفي بعضهم .
 (٢) أخرجه الترمذي ( ٣٨٦٢ ) عن عبد الله بن مغفل وقال : حديث غريب .
 وحديث « لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبًا » أخرجه البخاري ( ٣٦٧٣ ) ومسلم ( ٢٥٤١ ) عن أبي سعيد الخدري ه.

(٣) أجمعوا على أن خير القرون قرن الصحابة ، ثم الذين يلونهم على ما قال يَتَلَقَ : « خيركم قرني » وعلى أن خير الصحابة أهل بدر ، وخير أهل بدر العشرة ، وخير العشرة الأثمة الأربعة أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عثمان ، ثم علي رضوان الله عليهم وأن إمامتهم كانت عن رضًا من جماعتهم ، وأن الله ألف قلوبهم على ذلك لما أراده من استخلافهم جميعا بقوله : ﴿ وَيَمَدَ اللَّهُ الَذِينَ مَامَوْا مِنْ جماعتهم ، وأن الله ألف قلوبهم على ذلك لما استَخْلَفَ الذِينَ مِ يَبْلِهِمْ وَلَيْكَكَنَنَ هُمْ دِينَهُمُ الَذِينَ مَامَوْا مِنْ مَ عموات الله الف قلوبهم على ذلك لما من تخلف الذيرين من قبلهم وله : ﴿ وَيَمَدَ اللَّهُ الَذِينَ مَامَوْا مِنْ مُ عموه مع القرير في الأَدْضِ من قبل أنهم لو قدموا عمر على الجماعة لخرج أبو بكر عما وعده الله به ، وكذلك لو قدم عثمان لخرج أبو بكر وعمر لأن الله قد علم أنه يبقى بعدهما ، وأنهما يموتان قبله ، وكذلك لو قدم علي على جميعهم لخرجوا من الوعد لعلم الله أنهم يوتون قبله فرتبهم وألف بين قلوب المؤمنين على ملك الو على على موعوا به ، من الوعد لعلم الله أنهم يوتون قبله فرتبهم وألف بين قلوب المؤمنين على النوا جميعا ما وعدوا به ، وإن كان كل واحد منهم يعلم ذلك . ( انظر : رسالة إلى أهل الثغر بياب الأبواب ١٧ – ١٧٢ ) .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

- 222

[ ٤٨٩ ] والتابعي : من اجتمع بالصحابي اجتماعًا متعارفًا ، ولا يشترط فيه طول الاجتماع كما في الصحابي مع النبي يتلق وهذا ما صححه ابن الصلاح <sup>(١)</sup> والنووي وهو المعتمد ، والطريقة المشهورة أنه : يشترط التمييز في التابعي دون الصحابي ، والمعتمد عندنا : عدم اشتراطه في التابعي كما لا يشترط في الصحابي. وأفضل التابعين : أويس القرني <sup>(٢)</sup> ، كما أن أفضل التابعيات : حفصة بنت سيرين <sup>(٣)</sup> ، على خلاف في المسألة .

[ ٤٩٠ ] وقوله : ( فتابع لمن تبع ) يفيد أن رتبة أتباع التابعين تلي رتبة التابعين من غير تراخ كبير كما مر في الذي قبله . وفي كلامه إظهار في مقام الإضمار ، إذ كان مقتضى الظاهر أن يقول فتابع له ، ويكون الضمير عائدًا على التابعي ، والأصل في الترتيب الذي أفاده كلام المصنف قوله يتلايد : « خير أمتي القرن الذي يلونني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم » <sup>(٤)</sup> وظاهره أن ما بعد القرون الثلاثة سواء في الفضيلة ، وذهب جماعة إلي تفاوت بقية القرون بالسبقية ، فكل قرن أفضل من الذي بعده إلى يوم القيامة لحديث « ما من يوم إلا والذي بعده شر منه ، وإنما يسرع بخياركم » <sup>(٥)</sup> لكن قد ورد « مثل هذه الأمة مثل المطر لا يُدرى أوله خير أو آخره » <sup>(٢)</sup> والعيان قاض بذلك .

(١) هو : عثمان بن عبد الزحمن بن عثمان أبو عمرو ، تقي الدين الفقيه الشافعي المفسر المحدث الأصولي توفي سنة ٦٤٣ بدمشق ، من مصنفاته : معرفة أنواع الحديث ، مقدمة ابن الصلاح ، الأمالي . ( انظر : الأعلام ٢٠٧/٤ ) .
 (٢) هو : أويس بن عامر بن جزء القرني ، أحد النساك العباد المقدمين من سادات التابعين قتل في موقعة صفين سنة ٣٧ه. ( انظر : الأعلام ٢٠٧/٤ ) .
 (٣) هو : أويس بن عامر بن جزء القرني ، أحد النساك العباد المقدمين من سادات التابعين قتل في موقعة صفين سنة ٣٧ه. ( انظر : الأعلام ٢٠٧/٤ ) .
 (٣) هو : أويس بن عامر بن جزء القرني ، أحد النساك العباد المقدمين من سادات التابعين قتل في موقعة صفين سنة ٣٧ه. ( انظر : الأعلام ٢٠٧٤ ) .
 (٣) هي : أم الهذيل الأنصارية البصرية ماتت بعد المائة . ( انظر : تقريب التهذيب ٢/٤٩٥ ) .
 (٣) أخرجه مسلم ( ٢٥٣٤ ) عن أبي هريرة ظليه .
 (٥) اللفظ لأبي يعلى في مسنده ( ٢٣٦٢ ) وأخرجه البخاري بنحوه ( ٢٠٦٨ ) .



**YYV** -

حاشية ألبيجوري على جوهرة التوحيد

٢٦ - وَحَيْرُهُمُ مَنْ وَلِي الْخِلاَفَةُ وَأَمْرُهُمْ فِي الْفَضْلِ كَالْخِلاَفَة [ ٤٩ - ٤٩٦]
 ٧٧ - يَلِيهمُ قَوْمٌ كَرَامٌ بَرَرَهْ عِدَّتْهُمُ سَتِّ تَمَامُ الْمَشْرَة [ ٤٩٤ - ٤٩٦]
 ٢٧ - يَلِيهمُ قَوْمٌ كَرَامٌ بَرَرَهُ عِدَّتْهُمُ سَتِّ تَمَامُ الْمَشْرَة [ ٤٩٤ - ٤٩٢]
 ٢٩ - يَلِيهمُ قَوْمٌ كَرَامٌ بَرَرَهُ عِدَائِلَافَة ) أي وأفضل الصحابة النفر الذي ولي مضل المحالة
 ٢٩ - يَلِيهمُ قَوْمٌ كَرَامٌ بَرَرَهُ عَدَرَهُ عَدَائِلَافَة مِنْ وَلَي الحَلافَة ) أي وأفضل الصحابة النفر الذي ولي مضل المحالة
 ٢٩ - يَلِيهمُ قَوْمُ كَرَامٌ بَرَرَهُ عَدَائِلَافَة ) أي وأفضل الصحابة النفر الذي ولي الحلفاء
 ٢٩ - يَلِيهمُ المَحْدِي عَدَائِلَة عن النبي يَعْلَيْهُ فِي عموم مصالح المسلمين ، الخلفاء
 ٢٩ - تم تصير ملكًا عضوضًا » (١) أي ذا عض وتضييق ، لأن الملوك يضرون الرون المرون المحمون المحمون على المحمون الله عنه المحمون الله المحمون المحمون المحمون المحمون المحمون المحمون المحمون الخلافة بعدي ثلاثون – أي سنة الحمون الخلون الخلوف الحمون المحمون الحمون المحمون المحمون المحمون المحمون الخلوف الحمون الخلوف الحمون المحمون الله عنهم المحمون الخلوف الحمون الخلوف الحمون المحمون الحمون المحمون المحمون الحمون الحمون المحمون الله عنه النبي عنه المحمون المحمون الحمون الحمون الحمون المحمون المح

بالرعية حتى كأنهم يعضون عضًّا ، فالمراد أنه ذو تضييق ومشقة على الرعية . [ 297 ] والنفر الذي ولي الخلافة العظمى : الخلفاء الأربعة ، فتولاها أبو بكر ش سنتين مدة تولي وثلاثة أشهر وعشرة أيام ، وتولاها عمر ش عشر سنين وستة أشهر وثمانية أيام . وتولاها عثمان ف إحدى عشرة سنة ، وأحد عشر شهرًا وتسعة أيام . وتولاها حليفة علي ف وكرم الله وجهه أربع سنين وتسعة أشهر وسبعة أيام ، فالمجموع تسعة وعشرون سنة وستة أشهر وأربعة أيام ، فلم تكمل المدة التي قدرها النبي تتي لا بأيام الحسن بن على (\*) . كذا حرره السيوطى ، ولذا قال معاوية : أنا أول الملوك ، وإلى هذا التفصيل

عي هي الجمهور خلافًا لما نقله المازري <sup>(٣)</sup> عن طائفة من عدم المفاضلة بين الصحابة . ذهب الجمهور خلافًا لما نقله المازري <sup>(٣)</sup> عن طائفة من عدم المفاضلة بين الصحابة .

[ ٤٩٣ ] قوله : ( وأمرهم في الفضل كالخلافة ) أي : وشأن الخلفاء الأربعة في ترتيبهم في الفضل بمعنى كثرة الثواب على حسن ترتيبهم في الخلافة عند أهل السنة ، فأفضلهم أبو بكر ثم عمر ثم عثمان <sup>(٤)</sup> ثم علي ٦ ، ويدل لذلك حديث ابن عمر : كنا نقول و رسول اللَّه يَجْهَمُ يسمع : خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عثمان ، ثم علي فلم ينهنا <sup>(٥)</sup> .

(١) أخرجه الترمذى ( ٢٢٢٦ ) عن سفينة ﷺ وقال : حسن .
(٢) هو : الحسن بن علي بن أبي طالب الهاشمي القرشي ، أبو محمد ، خامس الخلفاء الراشدين وسيد شباب أهل الجنة ، وأمه فاطمة الزهراء سيدة نساء العالمين ، بنت سيدنا رسول الله بي ، ولد في السنة الثالثة من الهجرة ، وكان أشبه الناس بجده بي ، حج خمس عشرة حجة ماشيًا ، وخرج من ماله مرتين ، وتوفي سنة ٥٠ هـ ، ( انظر : الإصابة (٣٢٨١ ) والأعلام ٢٩٩٢ ) .

(٣) هو : محمد بن علي بن عمر التميمي ، المازري أبو عبد الله محدث من فقهاء المالكية ، من تصانيفه : المعلم بفوائد مسلم ، وإيضاح المحصول في الأصول ، توفي سنة ٥٣٦ هـ ، ( انظر : الديباج المهذب صـ٢٧٩ ، وفيات الأعيان ٢٨٦/١ ) .
 (٤) هو : الصحابي الجليل عثمان بن عفان بن أبي العاصي بن أمية بن عبد شمس أمير المؤمنين ، وأحد السابقين ، ذو النورين وزوج الابنتين ، وصاحب الهجرتين روى عن النبي عيني وعن الشيخين ، قتل هذي شهد المدرين على المورينين ، وأحد السابقين ، ذو النورين وزوج الابنتين ، وصاحب الهجرتين روى عن النبي عيني وعن الشيخين ، قتل هذي شهيدًا سنة ٥٥ هـ . ( انظر : الدورين وزوج الابنتين ، وصاحب الهجرتين روى عن النبي عيني وعن الشيخين ، قتل هذي شهيدًا سنة ٥٥ هـ . ( انظر : مير أعلام النبلاء ٢/٢٥



**የ** ምእ

[ ٤٩٤ ] وقد قال السعد : على هذا وجدنا السلف والخلف ، والظاهر أنه لو لم يكن لهم دليل على ذلك لما حكموا به ، وفي ذلك رد على الخطابية وهم فرقة تنسب لابن خطاب الأسدي <sup>(۱)</sup> تقول بتقديم عمر ، وفيه رد على الراوندية ، وكانوا في الأصل يقال لهم العباسية ، يقولون بتقديم العباس بن عبد المطلب <sup>(٢)</sup> ، وإنما غير اسمهم لئلا سيدنا علي فيه فتقدمه على سائر الصحابة . وأما أهل الكوفة وبعض أهل السنة وجمهور المعتزلة وسيدنا مالك <sup>(۲)</sup> في قوله الأول ، فيقدمون عليًا على عثمان فقط ، ففرق بين قول الشيعة وقول هؤلاء ، وإن أوهم كلام الشارح خلاف ذلك .

[ ٤٩٥ ] قوله : ( يليهم ) بالإشباع : أي يلي آخرهم وهو عليّ ، فالكلام على تقدير مضاف . وقوله : ( قوم ) أي رجال . وقوله : ( كرام ) جمع كريم وهو كريم النفس رفيع النسب . وقوله : ( بررة ) جمع بار وهو المحسن : من البر والإحسان . [ ٤٩٦ ] وقوله : ( عدتهم ست تمام العشرة ) أي عددهم ست تمام العشرة العشرةالبشرون المبشرين بالجنة ، فمن جملتهم المشايخ الأربعة السابقون ، والستة الباقية : ساسجنه هم طلحة بن عبيد الله<sup>( ٤)</sup> ، والزيبر بن العوام<sup>(°)</sup> ، وعبد الرحمن بن

(١) ابن خطاب الأسدي ترجم له الشهرستاني في الملل والنحل ( ١٦/٢ ) بهامش الفصل لابن حزم مصورة على ( ط صبح ص١٣٤٨ ) فقال : أبو الخطاب محمد بن أبي زينب الأسدي الأجدع ، وذكر قبائحه و أنه قتل في زمن المنصور .

(٢) هو : العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف ، أبو الفضل عم رسول الله ﷺ ، وجدً الخلفاء العباسيين ، أظهر إسلامه يوم الفتح ، وتوفي سنة ٣٢هـ ، ( انظر : الأعلام ٢٦٢/٣ ) .

(٣) هو : أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو بن الحارث . أخذ عن نافع ، وسعيد المقبري ، والزهري ، وغيرهم ، ومن أقرانه : معمر ، وابن جريح ، وأبو حنيفة ، وعمرو بن الحارث . طلب مالك العلم ، وهو ابن بضع عشرة سنة ، وتأهل للفتيا ، ولم يكن بالمدينة عالم من بعد التابعين يشبه مالكًا في العلم والفقه والجلالة ، والحفظ . مات سنة تسع وسبعين ومائة . ( انظر : سير أعلام النبلاء ٧/ ٣٨٢ ) . (٤) هو : طلحة بن عبيد الله بن عثمان القرشي التيمي أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، قال الذهبي : كان معمر ، وابن سبق أنه عاب عن وعائق . ( من المالك العلم والفقه والجلالة ، والحفظ . مات سنة تسع وسبعين ومائة . ( انظر : سير أعلام النبلاء ٧/ ٣٨٢ ) . (٤) هو : طلحة بن عبيد الله بن عثمان القرشي التيمي أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، قال الذهبي : كان من سبق إلى الإسلام ، أوذي في الله ، ثم هاجر فاتفق أنه غاب عن وقعة بدر في تجارة له بالشام وتألم لغيبته ، فضرب له رسول الله يتنتي وسهم بسهمه وأجره .

قتل الله سنة ٣٦ هـ رحمه الله ورضى عنه . ( انظر : الإصابة ٤٢٦٦ ، الاستيعاب ٧٦٤/٢ ، طبقات ابن سعد ٢٢٥/٢١٤/٣ ، سير أعلام النبلاء ١٥/٣ ) .

(٥) هو : الزبير بن العوام بن خويلد بن عبد العزى بن قصي بن كلاب . حواري رسول الله ﷺ وابن عمته صفية بنت عبد المطلب وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، وأحد الستة أهل الشورى ، وأول من سل سيفه في =



۲۳۹ \_\_\_\_\_

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

عوف <sup>(1)</sup> ، وسعد بن أبي وقاص <sup>(٣)</sup> ، وسعيد بن زيد <sup>(٣)</sup> ، وأبو عبيدة عامر بن الجراح <sup>(4)</sup> . ولم يرد نص بتفاوت بعضهم على بعض في الأفضلية ، فلا نقول به لعدم التوقيف . وتخصيص هؤلاء العشرة بأنهم مبشرون بالجنة مع أن المبشرين بالجنة أكثر منهم ، فإن الحسن والحسين <sup>(٥)</sup> وأمهما فاطمة <sup>(١)</sup> من المبشرين بالجنة قطعًا ؛ لأن هؤلاء العشرة جمعوا في حديث مشهور ، ففي الترمذي وابن حبان وفي حديث عبد الرحمن بن عوف عن النبي عليمي أنه قال : « أبو بكر في الجنة ، وعمر في الجنة ، وعثمان في الجنة ، وعلي في الجنة ، وطلحة في الجنة ، والزبير في الجنة ، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة ، في الجنة ، وأبو عبيدة بن الجراح في الجنة ، وسعيد بن زيد في الجنة ، وسعد بن أبي وقاص

سبيل الله ، أسلم وهو حدث له ست عشرة سنة . ( انظر : الإصابة ٥٤٥/١ ، الاستيعاب ٥١٠/٢ ، أسد الغابة ١٩٦/٢ ، سير أعلام النبلاء ٢٦/٣ ) .

(١) هو : عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف بن عبد بن الحارث بن زهرة بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي ، أبو محمد أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، وأحد الستة أهل الشورى . أحد السابقين البدريين ، القرشي الزهري ، وهو أحد الثمانية الذين بادروا إلى الإسلام ، له عدة أحاديث . ( انظر : سير أعلام النبلاء ٤٣/٣ ، تهذيب الكمال ٣٩٠٥ طبعة دار الفكر ) .

(٢) هو : سعد بن أبي وقاص واسم أبي وقاص مالك بن أهيب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي ، الأمير أبو إسحاق القرشي الزهري المكي ، أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، وأحد السابقيز الأولين وأحد من شهدوا بدرًا والحديية ، وأحد الستة أهل الشورى توفي سنة ٥هه. ( انظر : سير أعلام النبلاء ٥٨/٣ ، أسد الغابة ٢٩٠/٢ ) .

(٣) هو : سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل بن عبد العزى بن رباح بن عبد الله القرشي العدوي . وهو ابن عم عمر ابن الخطاب أسلم قديمًا قبل عمر بن الخطاب هو وامرأته فاطمة بنت الخطاب وكان من المهاجرين الأولين وآخى رسول الله يتلي بينه وين أبي بن كعب ، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة . ( انظر : أسد الغابة ٣٨٧/٣) . (٤) هو : عامر بن عبد الله يتلي بينه وين أبي بن كعب ، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة . ( انظر : أسد الغابة ٣٨٧/٣) . (٤) هو الله يتلي بينه بن عامر بن عبد الله يتلي بينه وين أبي بن كعب ، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة . ( انظر : أسد الغابة ٣٨٧/٣) . (٤) هو : عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلال بن أهيب بن ضبة بن الحارث بن فهر بن مالك . القرشي الفهري المكي وهو أمين هذه الأمة داهية قريش ، آخى رسول الله يتلي بينه ويين سعد بن معاذ ٢٠ شهد بدرًا والمشهود للهم يتلي بينه وين سعد بن معاذ ٢٠ شهد بدرًا الفهري المكي وهو أمين هذه الأمة داهية قريش ، آخى رسول الله يتلي بينه ويين سعد بن معاذ ٢٠ شهد بدرًا والمشهود للهم على المهري المكي وهو أمين هذه الأمة داهية قريش ، آخى رسول الله يتلي بينه ويين سعد بن معاذ ٢٠ شهد بدرًا والمني الفهري المهمون الله يتلي بينه ويين سعد بن معاذ ٢٠ شهد بدرًا والم المهمون المهمون المهمون المهمون الله يتلي بي معد بن معاذ ٢٠ شهد بدرًا والمشاهد كلها مع رسول الله يتلي ، من العشرة المبرين بالجنة ، توفي سنة ١٨ه. ( انظر : بن عساكر في تاريخ دمشق ٢٤٥/٢٦٣ ، ابن سعد في طبقاته ٤١٤/٢٨ ، البداية والنهاية لابن كثير ٣٢١/٣) .

رد، هو : الحسين بن علي بن أبي طالب الهاشمي القرشي ، أبو عبد الله الإمام الشهيد سبط النبي ﷺ ، وسيد شباب أهل الجنة ، ولد ﷺ في السنة الرابعة من الهجرة ، واستشهد سنة ٦١هـ. ( انظر : الكامل لابن الأثير ١٩/٤ ، وتاريخ الطبري ٢١٥/٦ ) .

(٢) هي : فاطمة الزهراء سيدة نساء أهل الجنة بنت سيدنا رسول الله بي وريحانته ، ومناقبها وفضائلها أكثر من أن تحصى ، وللسيوطي «الثغور الباسمة في مناقب السيدة فاطمة » ، ولدت قبل الهجرة بثمان عشرة سنة ، وتوفيت بعد أبيها بي بي بستة أشهر . ( انظر : تهذيب التهذيب ٤٤٣/١٢ ، وطبقات بن سعد ٢٠٠/٢ ، والأعلام ٥٣٣/٥) .



۲£.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٧٨ - فَأَهْلُ بَدْرِ الْعَظيم الشانِ فَأَهْلُ الحَدْ فَبَيْمَةُ الرَّضُوانِ [ ٤٩٧ - ٥٠٣] [ ٤٩٧ ] قوله : ( فأهل بدر ) بتحريك التنوين للوزن : أي فأهل غزوة بدر ، ففي فضصل الكلام تقدير مضاف ، فرتبتهم تلي رتبة الستة من العشرة . ولا فرق بين المل بدر من استشهد فيها وهم أربعة عشر رجلًا ؛ ستة من المهاجرين وثمانية من الأنصار وبين من لم يستشهد بها .

[ ٤٩٨ ] و ( بدر ) اسم للوادي أو لبئر فيه بناها رجل في الجاهلية يقال له بدر. وفي السيرة الشامية : بدر قرية مشهورة على نحو أربع مراحل من المدينة .

٦ ٤٩٩ ] وكان أهل غزوة بدر ثلاثمائة وسبعة عشر رجلًا . وفي رواية ( وثلاثة عشر ) ويؤيد هذه الرواية أنه ﷺ أمر بَعدِّهم فأُخبر بأنهم ثلاثمائة وثلاثة عشر ، ففرح بذلك وقال: عدة أصحاب طالوت ، وكان معهم فَرَسان فقط : إحداهما للمقداد ابن الأسود (١) والثانية للزبير بن العوام . وفي عبارة بعضهم : ثلاثة أفراس وكان معهم أيضًا سبعون بعيرًا ، وكان المشركون ألفًا ومعهم مائة فرس وسبعمائة بعير ، وسبق المشركون إلى ماء بدر فأحرزوه ولم يصل إليه المسلمون ، فعطشوا وأصبح غالبهم مجنَّبًا ، فوسوس الشيطان لبعضهم وقال : تزعمون أنكم على الحق وفيكم نبي الله وأنكم أولياء الله وقد غلبكم المشركون على الماء وأنتم عطاش وتصلون محدثين مجنبين ، وما ينتظر أعداؤكم إلا أن يقطع العطش رقابكم ويذهب قواكم فيتحكمون فيكم كيف شاءوا ، فأرسل اللَّه عليهم مطرًا وسال منه الوادي ، فاغتسلوا وشربوا وشربت دوابهم وملأوا الأسقية وثبت المطر رمل الأرض ورسول الله ﷺ يصلى تحت شجرة حتى أصبح ، وصنعوا عريشًا له الما فكان فيه هو وأبو بكر ، وقام سعد بن معاذ على بابه متوشحًا بالسيف ، ومشى رسول الله عِناي في موضع المعركة وجعل يشير بيده : هذا مصرع فلان ، وهذا مصرع فلان إن شاء الله تعالى ، فما تعدى أحد منهم موضع إشارته ، وسوى رسول الله ﷺ الصفوف وخطب خطبة يحثهم فيها على الثبات ، وابتهل ، في الدعاء حتى قال : اللَّهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لا تعبد في الأرض ، اللَّهم أنشدك عهدك ووعدك ، اللَّهم إن ظهروا على هذه العصابة ظهر الشرك ولا يقوم لك دين ، وركع ركعتين ، وكان كثيرًا ما يقول في سجوده إذ ذاك : يا حي يا قيوم يكررها مدة وهو ساجد حتى سقط رداؤه من

(١) هو : المقداد بن عمرو الكندي الحضرمي ، أبو معبد أبو عمرو صحابي من الأبطال ، أول من قاتل على فرس في سبيل الله ، توفي سنة ٣٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٢٨٢/٧ ) .



121:

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ا

كثرة ما ابتهل ، فألقاه عليه أبو بكر وقال : يا نبي الله كفاك تناشد ربك فإنه سينجز لك ما وعدك ، ثم قاتل رسول الله ﷺ بنفسه قتالًا شديدًا وحرض المسلمين على القتال فقال : قدِّموا إلى جنة عرضها السموات والأرض ، وكانوا إذا اشتد البأس اتقوا برسول اللَّه مِنْتِنْةٍ فكان أقربهم للمشركين ، فأخذ رسول اللَّه مَنْتَنْقُ كُفًّا من حصى فرمى به المشركين وقال : شاهت الوجوه أي قبحت اللُّهم أرعب قلوبهم وزلزل أقدامهم . فأصاب أعين جميعهم وانهزموا ورسول الله ﷺ يقول : ﴿ سَبُّهُمُ ٱلمُّتُمُ وَيُؤَلُّونَ ٱلدُّبُرَ ﴾ [القمر : ٤٥ ] وأُسِرَ منهم سبعون وقُتل من أشرافهم سبعون كأبي جهل وأمية بن خلف وعتبة بن ربيعة ، وكان مع المسلمون سبعون من الجن وثلاثة آلاف من الملائكة مردفين يتبع بعضهم بعضًا ، ثم كملت خمسة آلاف فتمثلوا برجال بيض على خيل بلق عمائمهم بيض قد أرخوا أطرافهم بين أكتافهم ، وقيل : سود ، وقيل : صفر ، وقيل : حمر ، وقيل : خضر ، فكأنهم أنواع ، وكان قتيلهم يعرف بأثر السواد في الأعناق والبنان أي المفصل مثل حرق النار ، وكان إبليس مع المشركين متصورًا بصورة سراقة بن مالك (١) ، وكان معه راية وقال : لا غالب لكم اليوم من الناس وإني جار لكم : أي معين لكم ، فلما أقبل جبريل والملائكة نكص على عقبيه وقال : إني برىء منكم إني أرى مالا ترون ، وصار يقول : اللَّهم إني أنشدك أني من المنظرين ، وتبسم رسول اللَّه عَظِيمَ في صلاته فسألوه عن ذلك بعد انقضائها فقال : مر بي ميكائيل وعلى جناحه أثر الغبار وهو راجع من طلب القوم ، فضحك إليَّ فتبسمت إليه ، وجاءه جبريل بعد القتال على فرس أحمر عليه درعه ومعه رمحه فقال : يا محمد ، إن اللَّه بعثني إليك وأمرني أن لا أفارقك حتى ترضى ، هل رضيت ؟! فقال : نعم .

[...] والحكمة في قتال الملائكة وحضورهم مع المسلمين مع أن الملك الواحد حكمة ومددًا لجيش المسلمين على عادة مدد الجيوش راعية لصورة الأسباب التي ومددًا لجيش المسلمين على عادة مدد الجيوش راعية لصورة الأسباب التي الملائكة المتال المتتال المقتال المسلمين ثم إن ما اقتضاه كلام الناظم من أن الأربعة الخلفاء والستة الذين هم تمام العشرة

(١) هو : سراقة بن مالك بن جعشم المدلجي ، الكناني ، الصحابي الجليل ، كان قائفًا في الجاهلية ، أخرجه أبو سفيان ليقتاف أثر النبي يتكي حين خرج مهاجرًا أسلم بعد غزوة الطائف ، توفي سنة ٢٤هـ. ( انظر : الأعلام ٨٠/٣ ) .



= ¥ £ Y

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

أفضل من الملائكة الذين حضروا بدرًا محمول على غير رؤسائهم لما تقدم من أن رؤساءهم أفضل من عوام البشر ، وقد علمت أن المراد بهم أولياؤهم كأبي بكر وعمر ، ثم الملائكة الذين شهدوا بدرًا أفضل ممن لم يشهدها منهم . وقياسه أن يقال : كذلك في مؤمني الجن .

[ ٩٠١ ] قوله : ( العظيم الشان ) صفة لبدر من حيث غزوتها . واحترز بذلك عن غزوتيها الأخيرتين ، فإن غزواتها ثلاث : الأولى لم يقع فيها قتال بل كانت لطلب إنسان أغار على مواشي المدينة وخرجوا في طلبه فلم يجدوه ، والثالثة : قد تواعد لها أبو سفيان مع النبي ﷺ وتخلف أبو سفيان خوفًا ، والوسطى هي العظمى لحضور الملائكة والجن فيها مع الإنس .

[ ٥.٢ ] / ( قوله فأهل أحد ) بدرج همزة « أحد » وتسكين داله للوزن ، و« أحد » فسنصل مجبل معروف بالمدينة أي فأهل غزوة أحد فرتبتهم تلي رتبة أهل غزوة بدر ، أهل أحد | والمراد من شهدها من المسلمين سواء استشهد بها كالسبعين ، أم لا ، وكان أهلها ألفًا ، منهم ثلاثمائة من المنافقين الذين رجع بهم عبد اللُّه بن أبي ابن سلول ، وكان المشركون ثلاثة آلاف رجل ، وإصطف المسلمون بأصل أحد والمشركون بالسبخة ، وجعل النبي ﷺ عبد الله بن جبير (١) أميرًا على الرماة بالنبل وهم خمسون وقال : احموا ظهورنا واثبتوا مكانكم ، فلما التحم الحرب شرع المسلمون في أخذ الغنائم فقال الرماة : غلب أصحابكم فماذا تنتظرون ، فقال أميرهم : أنسيتم قول رسول الله ﷺ فقالوا : والله لنأتين الناس ونصيب من الغنيمة ، وحملوا كلامه ﷺ على أن المراد : مادام الحرب قائمًا ، فلما أتوهم رجع الكفار عليهم و وقع القتال ، وأشاع إبليس في ذلك الوقت أن محمدًا قد قتل ، فقتل من المسلمين سبعون ، ومن الكفار نيف وعشرون ، وقيل سبعون أيضًا منهم أبي بن خلف قتله المصطفى بيده الكريمة ولم يقتل بيده الشريفة غيره وكان ﷺ لابسًا درعين ، فأراد أن ينهض وهما عليه ليصعد صخرة هنالك فبرك طلحة فصعد على ظهره واستوى عليها ، وقد أصيب طلحة حينئذ ببضع وسبعين ما بين طعنة بالرمح وضربة بالسيف ورمية بالسهم وقطعت أصابعه ، و رسول الله ﷺ يقول : قد أوجب طلحة . أي الجنة . وفيها استشهد حمزة : قتله وحشى ،

 <sup>(</sup>١) هو : عبد الله بن جبير بن النعمان الأنصاري . صحابي شهد العقبة وبدرًا وكان أمير الرماة يوم أحد
 واستشهد فيها سنة ٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٧٦/٤ ) .



۲٤٣ =

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

وشُّج وجه رسول اللَّه ﷺ ورماه عتبة بن أبي وقاص <sup>(١)</sup> بحجر فكسر رباعيته فلم يولد من نسله ولد إلا أهتم أبخر ، ودخلت حلقتان من المغفر في وجنته ﷺ فأخرجها أبو عبيدة بأسنانه فسقطت ثنيتاه ، فكان أحسن الناس هتمًا .

[ ٥٠٣ ] قوله : ( فبيعة الرضوان ) أي فأهل بيعة الرضوان فرتبتهم تلي رتبة أهل فضل غزوة أحد ، والإضافة في « بيعة الرضوان » من إضافة السبب للمسبب ، أهل بيعة وسميت بذلك لقول الله تعالى : ﴿ لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية المرضوان [ الفتح : ١٨ ] وكان أهل بيعة الرضوان ألفًا وأربعمائة ، وقيل خمسمائة ،

وخرج بهم النبي على عام ست من الهجرة لزيارة البيت الحرام والاعتمار به ، ولم يكن معهم سلاح إلا السيوف ، فنزلوا بأقصى الحديبية محل معروف ، فصده المشركون عن دخول مكة ، فأرسل إليهم عثمان بكتاب لأشراف قريش يعلمهم أنه إنما قدم معتمرًا لا مقاتلًا ، فقالوا : لا يدخل مكة هذا العام ، فشاع أنهم قتلوا عثمان أشاع ذلك إبليس ورفع صوته به ، فقال ، عند ذلك : لا نبرح حتى نناجزهم الحرب ، ودعا الناس عند الشجرة للبيعة على الموت ، أو على ألا يفروا بل يصبرون على الحرب ، فبايعوه على ذلك ، ووضع على شماله في يمينه وقال : هذه عن يد عثمان : أي على تقدير حياته ، أو نظرًا للحقيقة ، ولم يتخلف عنها إلا الجد بن قيس بفتح الجيم اختبأ تحت بطن ناقته وكان منافقًا ، ويقال : إنه تاب وحسن إسلامه ، ثم تبينت حياة عثمان ، فصالحهم النبي على شروط وهي : أن يوضع الحرب بينه وبينهم عشر سنين ، وأن يَؤمِّن بعضهم بعضًا . وأن يرجع هذا العام ويأتي للعمرة في العام القابل ، وأن من جاء ممن تبعه لا يردوه ، ومن جاء من قريش مؤمنًا يرده ، وكره المسلمون ذلك فقالوا : يا رسول الله إنا نرد ولا يردون قال : نعم ، من ذهب إليهم فأبعده الله ، ومن جاء منهم فسيجعل الله له مخرجًا ، حتى أسلم أبو جندل (٢) وجماعة وانحازوا بجبل يقطعون الطريق على قريش ، فأرسلوا له عَيَّةٍ بإسقاط الشروط وأن يأخدهم عنده وقد كتب على : هذا ما صالح عليه محمد رسول الله ﷺ فقالوا : لو سلمنا أنك رسول الله ما خاصمناك ، فأبي عليّ أن يمحوها ، فقال عليهما : أرنيها ، فمحاها وقال : اكتب لهم كما قالوا « محمد بن عبد الله » فإني رسول الله وابن عبد الله ، وتحللوا بالحلق والذبح ، ورجعوا المدينة .



۲££

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٢٩ - وَالسَّابِقُونَ فَضْلُهُمْ نَصَّا عُرِفْ هَذَا وَفِي تَعْيينِهِمْ قَد الْحُتْلِفَ [ ٤.٥ - ٥.٥ ]
 [ ٤.٥ ] قوله : ( والسابقون فضلهم نصَّا عرف ) هذه جملة مستأنفة ، ولهذا لم يأت بحرف الترتيب ، « والسابقون » مبتدأ أول ، و« فضلهم » مبتدأ ثان ، وجملة قوله « عرف » نجر المبتدأ الثاني . وهو وخبره خبر عن المبتدأ الأول ، و« نصًا » منصوب على نزع الخافض ، خبر المبتدأ الثاني . وهو وخبره خبر عن المبتدأ الأول ، و « فضلهم » مبتدأ ثان ، وجملة قوله « عرف » خبر المبتدأ الثاني . وهو وخبره خبر عن المبتدأ الأول ، و « نصًا » منصوب على نزع الخافض ، وفي عبارة بعضهم : منصوب على التمييز . والمعنى والمتقدمون الأولون فضلهم بمعنى كثرة ثوابهم على غيرهم ممن لم يأت ( ٤٠٠ - ٢٠١)

[ ٥٠٥ ] وقوله : ( هذا ) أي افهم هذا ، فهو مفعول لمحذوف ، ويصح غير ذلك .

[ ٥٠٦ ] وقوله : ( وفي تعيينهم قد اختلف ) أي وفي تعيين السابقين قد اختلف العلماء : فقال أبو موسى الأشعري <sup>(١)</sup> وغيره من الأكابر : الذين صلوا إلى القبلتين أي قبلة بيت المقدس والكعبة ، وهذا هو قول الأكثر وهو الأصح .

[ ٥٠٧ ] وقال محمد بن كعب <sup>(٢)</sup> القرظي وجماعة : هم أهل بدر .

[ ٨ · ٥ ] وقال الشعبي <sup>(٢)</sup> : هم أهل بيعة الرضوان ، فالأقوال ثلاثة : أرجحها أولها ، وقد علم من كلام الناظم أن التفضيل تارة يكون باعتبار الأفراد ، وتارة باعتبار الأصناف ، فالأول كتفضيل أبي بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي ، والثاني كتفضيل الخلفاء الأربعة ، ثم الستة الباقية من العشرة ، ثم أهل بدر ، ثم أهل أحد ، ثم أهل بيعة الرضوان ، وبعض أهل هذه المراتب ربما دخل في بعضها وربما دخل في الجميع ، فقد يكون سابقًا خليفة بدريًّا أحديًّا رضوانيًّا كالمشايخ الأربعة لكن عثمان بدري أجرًا لا حضورًا ؛ لأنه خلفه على بنته رقية يمرضها وماتت في غيبته ، وقال : لك أجر رجل وسهمه <sup>(٤)</sup>.

[ ٥٠٩ ] وكان عثمان يلقب بذي النورين لتزوجه ببنتيه ﷺ رقية ، وأم كلثوم ، ولم يعلم من تزوج ببنتي نبي غيره .

(١) هو : عبد الله بن قيس بن سليم ، أبو موسى الأشعري ، صحابي جليل من الشجعان ، الولاة الفاتحين ، كان أحسن الصحابة صوتًا في تلاوة القرآن ، توفي سنة ٤٤ هـ . ( انظر : طبقات بن سعد ٧٩١٤ ، والأعلام ١١٤/٤ ) .
 (٢) هو : محمد بن كعب بن سليم بن أسد أبو حمزة القرطي ثقة عالم مات سنة عشرين . ( انظر : تقريب التهذيب ٢٠٣/٢ ) .
 (٣) هو : عامر بن شراحيل بن عبد بن ذي كبار ، الإمام ، علامة العصر ، أبو عمرو الهمداني ثم الشعبي ، (٢٠٣/٢ ).
 (٣) هو : عامر بن شراحيل بن عبد بن ذي كبار ، الإمام ، علامة العصر ، أبو عمرو الهمداني ثم الشعبي ،
 (٣) هو : عامر بن شراحيل بن عبد بن ذي كبار ، الإمام ، علامة العصر ، أبو عمرو الهمداني ثم الشعبي ،
 (٣) هو : عامر بن شراحيل بن عبد المات سنين خلت منها ، وقيل ولد سنة إحدى وعشرين . قاله شباب كان مولده في إمرة عمر بن الخطاب لست سنين خلت منها ، والمبر ١٢٧/١٢ ، وسير أعلام النبلاء ٥٦٩٩٢ ) .
 (٢) أخرجه البخاري ( ٣٦٩٨ ) .



Y 20 ---

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد يسمح والمستحصيص

٨٠ – وأول التَشَاجُرَ الَّذِي وَرَدْ إِنْ خُضْتَ نِيورَاجْتَبِ دَاءَالْحَسَدْ[ ٥١٠ - ٥١٥]
 [ ٥١٠ ] قوله : ( وأول التشاجر الذي ورد ) لما ذكر أن صحبه على خير تاويل الخلاف القرون احتاج للجواب عما وقع بينهم من المنازعات الموهمة قَدَّا في الذي وقع من المنازعات الموهمة قَدَّا في الذي وقع مع أنهم لا يصرون على عمد المعاصي وإن لم يكونوا بين الصحابة معصومين .

[ ١١٥] وقد وقع تشاجر بين علي ومعاوية (() ، وقد اقترفت الصحابة ثلاث فرق : فرقة اجتهدت فظهر لها أن الحق مع علي فقاتلت معه ، وفرقة اجتهدت فظهر لها أن الحق مع معاوية فقاتلت معه ، وفرقة توقفت . وقد قال العلماء : المصيب بأجرين والمخطئ بأجر ، وقد شهد الله ورسوله لهم بالعدالة ، والمراد من تأويل ذلك أن يصرف إلى محل حسن لتحسين الظن بهم ، فلم يخرج واحد منهم عن العدالة بما وقع بينهم ؛ لأنهم مجتهدون .

[ ١٢٥] قوله : ( إن خضت فيه ) أي إن قُدّر أنك خضت فيه فأوله ولا تنقص أحدًا منهم ، وإنما قال المصنف ذلك ؛ لأن الشخص ليس مأمورًا بالخوض فيما جرى بينهم ، فإنه ليس من العقائد الدينية ولا من القواعد الكلامية وليس مما ينتفع به في الدين بل ربما ضر في اليقين ، فلا يباح الخوض فيه إلا للرد على المتعصبين أو للتعليم كتدريس الكتب التي تشتمل على الآثار المتعلقة بذلك . وأما العوام فلا يجوز لهم الخوض فيه لشدة جهلهم وعدم معرفتهم بالتأويل .

[ ٥١٣ ] قوله : ( واحتنب داء الحسد ) أي : واترك وجوبًا في خوضك فيما شجر بينهم داء هو الحسد ، فالإضافة للبيان إن أريد الداء المعنوي أو الحسد الشبيه بالداء، فالإضافة من إضافة المشبه به للمشبه إن أريد الداء الحسي ، والمراد داء الحسد الحامل على الميل مع أحد الطرفين على وجه غير مرضي . وقد قال تلكي : « الله الله في أصحابي لا تتخذوهم غرضًا من بعدي ، من آذاهم فقد آذاني ، ومن آذاني فقد آذى الله ، ومن آذى الله يوشك أن يأخذه » أي اتقوا الله ثم اتقوا الله ، أو أنشد كم الله ثم أنشد كم الله في حق أصحابي وتعظيمهم لا تتخذوهم كالغرض الذي يرمى إليه بالسهام فترموهم بالكلمات التي لا تناسب مقامهم ، فمن آذاهم فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى الله : أي تعدى حدوده وخالفه ، ففيه مشاكلة وإلا فحقيقة الإيذاء على الله محالة ، ومن آذى

(١) هو : معاوية بن أبي سفيان بن صخر بن حرب الأموي ، أبو عبد الرحمن ٢ ، أسلم زمن الفتح ، ولي الشام ، وملك عشرين سنة ، وكان كريمًا سائمًا أحد دهاة العرب ، ومؤسس الدولة الأموية. توفي سنة ٦٠هـ .
( انظر : الحلاصة للخزرجي صـ٣٨١ ، والأعلام ٢٦١/٧ ) .



--- Y £ 7

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

اللَّه يوشك أن يأخذه أي يقرب أن يعذبه وفي رواية « لا تسبوا أصحابي فمن سب أصحابي فعليه لعنة اللَّه والملائكة والناس أجمعين لا يقبل منه اللَّه صرفًا ولا عدلًا » <sup>(۱)</sup> ومعلوم جواز لعن غير المعين من العصاة. والصرف : الفرض . والعدل النفل . وقيل بالعكس ، وقيل غير ذلك ، وهذا في المستحل أو خارج مخرج المبالغة في الزجر .

(١) رواه الطبراني ( ١٢٧٥٩ ) . عن ابن عباس 👹 .



YÉV=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

٨١ - وَمَالِكٌ وَسَائِر الأَئِمَّةُ كَذَا أَبُو القَاسِمْ هُدَاةً الأُمَّةُ [ ١٤ - ٢٣]
 [ ٤ ٥ ] قوله : ( ومالك ) مبتدأ ، وقوله « وسائر الأئمة » عطف عليه والخبر قوله :
 ه هداة الأمة » وأما قوله « كذا أبو القاسم » فجملة معترضة بين المبتدأ الأئمة من المبتدأ والخبر من الأئمة الأربعة حديث بالخصوص ، وإنما الأئمة من الأئمة الأربعة حديث الخصوص ، وإنما ورد « يوشك أن تضرب أكباد الإبل يطلبون العلم فلا يجدون أحدًا أعلم من عالم ورد « يوشك أن منها مالك ، مالك ، فكانوا يزدحمون على بابه لطلب العلم . وقيل :

وورد « **عالم قريش يملأ طباق الأرض علمًا** » <sup>(٢)</sup> فحمل على الإمام الشافعي .

وقيل : هو ابن عباس . وورد « **لو كان العلم بالثريا لناله رجال من فارس** » <sup>(٣)</sup> فحمل على أبي حنيفة وأصحابه وكل من هذه الأحاديث ظني .

[ ١٥٥ ] وقوله : ( وسائر الأئمة ) أي باقيهم . ( وأل ) في « الأئمة » للعهد ، والمعهود الأئمة الأربعة فقط ، والأولى جعلها للكمال لا بقيد عهد الأربعة فقط ، فيدخل الإمام الشافعي أبو عبد الله محمد بن إدريس ، والإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت ، والإمام أحمد بن حنبل . والإمام الليث بن سعد <sup>(٢)</sup> ، وداود الظاهري <sup>(٥)</sup> ، فإنه كان جبلًا في العلم ، وما نقل عن إمام الحرمين من أنه لا يؤخذ بكلام الظاهرية ولا يعوَّل عليهم ، فمحمول على طائفة مخصوصة كابن حزم ، ويدخل أيضًا سفيان الثوري <sup>(١)</sup>



. ጞ £ እ

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

الطبري <sup>(1)</sup> ، وسفيان بن عيينة <sup>(٢)</sup> ، وكان يقول : «إذا كانت نفس المؤمن محبوسة عن مكانها في الجنة بدينه حتى يقضى عنه فكيف بصاحب الغيبة فإن الدين يقضى والغيبة لا تقضى » ، وعبد الرحمن بن عمر الأوزاعى <sup>(٣)</sup> وكان يقول : ليس ساعة من ساعات الدنيا إلا وتعرض على العبد يوم القيامة فالساعة التي لا يذكر اللَّه فيها تتقطع نفسه عليها حسرات ، فكيف إذا مرت ساعة مع ساعة ويوم مع يوم . والإمام أبو الحسن الأشعري وأبو منصور الماتريدي .

[ ٥١٦ ] وقوله : (كذا أبو القاسم )كذا : خبر مقدم ، و « أبو القاسم » مبتدأ مؤخر : أى مثل من ذكر في الهداية واستقامة الطريق أبو القاسم محمد الجنيد سيد الصوفية علمًا وعملًا ، ولعل المصنف رأى شهرته بهذه الكنية ، ولو قال : « جنيدهم أيضًا هداة الأمة » لكان أوضح .

[ ١٧ ٥ ] وقد اختلف العلماء في التكنّي بأبي القاسم ، فقال الإمام الشافعي : لا يجوز مطلقًا ، أي : سواء كان اسمه محمدًا أو لا ، قبل مفارقته ، للدنيا أو بعدها . وقال الأئمة الثلاثة : يجوز بعد مفارقته ﷺ الدنيا ، وكان الجنيد ﷺ على مذهب أبي ثور <sup>(٤)</sup> صاحب الإمام الشافعي فإنه كان مجتهدًا اجتهادًا مطلقًا كالإمام أحمد .

[ ٥١٨ ] ومن كلام الجنيد الطريق إلى الله مسدود على خلقه إلا على المقتفين آثار الرسول عَلَيْهِ .

[ ١٩ ٥ ] ومن كلامه أيضًا : لو أقبل صادق على الله ألف ألف سنة ثم أعرض عنه لحظة كان ما فاته أكثر مما ناله .

[ ٢٠ ] ومن كلامه أيضًا : إن بدت ذرة من عين الكرم والجود ألحقت المسيء

(١) هو : محمد بن جرير بن يزيد أبو جعفر المؤرخ المفسر الإمام ولد في آمل طبرستان وتوفي سنة ٣١٠ هـ من مصنفاته : أخبار الرسل و الملوك ، تفسير القرآن جامع البيان . ( انظر : الأعلام ٢٩/٦ ) .
 (٢) هو : سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي أبو محمد أمير المؤمنين في الحديث إمام الحرم المكي توفي سنة ١٩٨ من مصنفاته : الجامع في الحديث ، كتاب في التفسير . ( انظر : الأعلام ٢٩/٦ ) .
 (٣) هو : سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي أبو محمد أمير المؤمنين في الحديث إمام الحرم المكي توفي سنة ١٩٨ من مصنفاته : الجامع في الحديث ، كتاب في التفسير . ( انظر : الأعلام ٢٩/٦ ) .
 (٣) هو : عبد الرحمن بن عمرو بن محمد . أبو عمرو . إمام الديار الشامية في الفقه والزهد كان علماء الأندلس يستقون منه الفتيا توفي في بيروت سنة ١٥٧ هـ . ( انظر : الأعلام ٣٠/٣٣ ) .
 (٤) هو : إبراهيم بن خالد بن أبي اليمان . يكنى أيضًا أبا عبد الله الفقيه صاحب الإمام الشافعي وكان أحد أئمة الدنيا فقها وعلمًا وورعًا . توفي سنة ٢٤٢ هـ من مصنفاته كتاب ذكر فيه اختلاف مالك والشافعي .



429 =

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد <del>---</del> بالمحسن وبقيت أعمالهم فضلًا لهم .

[ ٢١ ٥ ] ودخل عليه إبليس في صورة فقير يريد خدمة الشيخ فخدمه مدة طويلة ثم أخبره بنفسه وقـال له : خدمتك مدة ولم يختل من عملك شيء ، فلم يرتض قوله لما فيه من الدخيل <sup>(١)</sup> وقال له : أنا عارف بك من أول ما دخلت ، وقد استخدمتك عقوبة لك لعلمي أن لا أجر لك في الخدمة . ثم خرج خاسعًا .

[ ٢٢ ٥ ] وقوله : ( هداة الأمة ) أي هداة هذه الأمة التي هي خير الأمم بشهادة قوله تعالى : ﴿ كُنتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [ آل عمران : ١١٠ ] فهم خيار الخيار ، لكن بعد من ذكر من الصحابة ومن معهم .

[ ٥٢٣ ] والحاصل أن الإمام مالكًا ونحوه هداة الأمة في الفروع ، والإمام الأشعري ونحوه هداة الأمة في الأصول أي العقائد الدينية ، والجنيد ونحوه هداة الأمة في التصوف ، فجزاهم الله عنا خيرًا ونفعنا بهم .

. (١) الدخيل : أي هو الذي يداخلُهُ في أموره كلها ، فهو له دخيل ودُخْلُلُ . ( انظر : لسان العرب ( دخل ) · ( 1827 -



- 20%

= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٨٢ – فَواجِبٌ تَقْليدُ حَبْرٍ مِنْهُمُ كَذَاحَكَى القَوْمُ بِلَفْظِ يُفْهُمُ [ ٢٤ - ٢٧٥] قوله : ( فواجب : تقليد . . ) إلخ لما قدّم أن الأثمة المذكورين هداة هذه وجسوب الأمة ولم يكن كل واحد من الناس قادرًا على الاجتهاد المطلق ذكر هنا تقليد إمام أنه يجب على كل من لم يكن فيه أهلية الاجتهاد المطلق ولو كان مجتهد مذهب أو فتوى تقليد إمام من الأئمة الأربعة في الأحكام الفرعية . وما جزم به الناظم مذهب أو فتوى تقليد إمام من الأئمة الأربعة في الأحكام الفرعية . وما جزم به الناظم آلَذِكر إِن كُنْتُمَ لا تَعْامُونُ هَ [ النحل : ٤٢ ] فأوجب السؤال على من لم يعلم ، ويترتب عليه الأحذ بقول العالم ، وذلك تقليد له . وقال بعضهم : لا يجب تقليد واحد بعينه ، بل له أن يأخذ فيما يقع له بهذا المذهب تارة وبغيره أخرى ، فيجوز صلاة الظهر على مذهب الشافعي ، وصلاة العصر على مذهب مالك ، وهكذا . وخرج بقولنا : « من لم يكن فيه أهلية الاجتهاد المطلق » من كان فيه أهليته ، فإنه يحرم عليه التقليد فيما يقع له عند الأكثر ، واختاره الآمدي وابن الحاجب <sup>(١)</sup> والسبكي لتمكنه من الجهاد يقع له عند الأكثر ، واختاره الأمدي وابن الحاجب <sup>(١)</sup> والسبكي ليمكنه من الميه على على من مند التقليد فيما يقع له بهذا المذهب تارة وبغيره أخرى ، فيجوز صلاة الظهر على مندهب الشافعي ، وصلاة العصر على مذهب مالك ، وهكذا . وخرج بقولنا : « من لم يكن فيه أهلية الاجتهاد المطلق » من كان فيه أهليته ، فإنه يحرم عليه التقليد فيما يقع له عند الأكثر ، واختاره الآمدي وابن الحاجب <sup>(١)</sup> والسبكي لتمكنه من الاجتهاد الذي هو أصل التقليد . وأما التقليد في العقائد فقد علمته في صدر هذه المنظومة .

[ ٢٥ ٥ ] وقوله : ( حبر منهم ) بفتح الحاء وكسرها : أي عالم حاذق من الأئمة الأربعة ، ولا يجوز تقليد غيرهم ولو كان من أكابر الصحابة ، لأن مذاهبهم لم تدون ولم تضبط كمذاهب هؤلاء ، لكن جوّز بعضهم ذلك في غير الإفتاء كما قال :

وجائز تقليد غير الأربعة في غير إفتاء وفي هذا سعة [ ٣٢٥ ] وقوله : (كذا حكى القوم بلفظ يفهم ) أي حكى الأصوليون وجمهور الفقهاء والمحدثين بلفظ يفهمه السامع لوضوحه حكمًا مثل هذا الحكم الذي هو وجوب تقليد إمام من الأئمة الأربعة . واختلف المشبه والمشبه به بالاعتبار فإن القول باعتبار كونه صادرًا من المصنف غير نفسه باعتبار كونه صادرًا من القوم ، وليس مراد المتن التبري من ذلك ، بل مجرد الغزو .

[ ٣٢٥ ] فإن قلت : هل يجوز الانتقال من مذهب إلى مذهب ، قلت : فيه أقوال ثلاثة ، فقيل يمتنع مطلقًا . وقيل : يجوز مطلقًا . وقيل : إن لم يجمع بين المذهبين على صفة تخالف الإجماع كمن تزوج بلا صداق ولا ولي ولا شهود ، فإن هذه الصورة لا

 (١) هو : عثمان بن عمر بن أبي بكر ، جمال الدين أبو عمر كان أصوليًا فقيهًا متكلمًا متبحرًا محققًا توفي سنة ٦٤٦هـ. من مصنفاته : الكافية في النحو ، الأمالي في النحو . ( انظر : الأعلام ٢١١/٤ ) .





حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٨٣ - وَأَثبتَنْ للأوليا الكَرَامَهُ وَمَنْ نَفَاهَا الْبِذَنْ كَلامَهُ [٢٨٥ - ٣٣٥] [ ٢٨٥ ] قوله : ( وأثبتن للأوليا الكرامه ) أي : اعتقد ثبوت الكرامة للأولياء بمعنى إشبات جوازها ووقوعها لهم في الحياة وبعد الموت كما ذهب إليه جمهور أهل الصنة ، وليس في مذهب من المذاهب الأربعة قول بنفيها بعد الموت ، بل الأولياء ظهورها حينئذ أولى ؛ لأن النفس حينئذ صافية من الأكدار ، ولذا قيل :

من لم تظهر كرامته بعد موته كما كانت في حياته فليس بصادق .

- 202

[ ٢٩٥ ] وقـال الشعراني : ذكر لي بعض المشايخ أن اللَّه تعالى يوكل بقبر الولي ملكًا يقضي الحوائج ، وتارة يخرج الولي من قبره ويقضيها بنفسه <sup>(١)</sup> .

[ ٣٣ ] واستدلوا على الجواز بأنه لا يلزم من فرض وقوعها محال ، وكل ما كان كذلك فهو جائز . وعلى الوقوع بما جاء في الكتاب العزيز من قصة مريم قال تعالى : ﴿ وَأَنْبَتُهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴾ [ آل عمران : ٣٧ ] أي أنشأها إنشاء حسنًا بأن سوى خلقها وجعلها تنبت في اليوم كما ينبت المولود في العام ، وكفلها زكريا ، وكان لا يدخل عليها غيره ، وكان يجد عندها فاكهة الصيف في الشتاء وفاكهة الشتاء في الصيف . وقصة أصحاب الكهف وهم سبعة من أشراف الروم خافوا بعد عيسى على إيمانهم من ملكهم فخرجوا ودخلوا غارًا فلبثوا فيه بلا طعام ولا شراب ثلاثمائة وتسع سنين نيامًا بلا آفة .

[ ٥٣١ ] وقصة « آصف » بالمد وفتح الصاد وزير سليمان وكان يعرف الاسم الأعظم فقال لسليمان : انظر إلى السماء ، فنظر إليها ، فدعا آصف بالاسم الأعظم أن يأتي الله بعرش بلقيس فأتى به ، فرد سليمان طرفه فوجده بين يديه .

[ ٥٣٢ ] وما وقع من كرامات الصحابة والتابعين إلى وقتنا هذا ، فقد روي أن عمر ابن الخطاب رأى العدو من مسافة شهر فقال : يا سارية <sup>(٢)</sup> الجبل فسمع سارية صوته فانحاز بالناس إلى الجبل وقاتلوا العدو فنصرهم الله تعالى <sup>(٣)</sup> .

[ ٥٣٣ ] وروي أن عبد الله الشقيق <sup>(٤)</sup> كان إذا مرت عليه سحابة يقول لها : (١) قول<sup>ا</sup>الشعراني : المذكورلم يثبت دليل صحته .

(٢) وق المسترمي ٢ من قورهم يجت قليل علما ٢
 (٢) هو : سارية بن زنيم بن عبد الله بن جابر ، صحابي من الشعراء ، القادة ، الفاتحين ، جعله عمر أميرًا على جيش وسيره إلى بلاد الروم ففتح بلادًا منها أصبهان ، توفي سنة ٣٠ هـ . ( انظر : الأعلام ٦٩/٣ ) .
 (٣) أثر أن عمر بن الخطاب رأى .... أخرجه البيهتي في الدلائل ، ونقل السخاوي في المقاصد ( ٤٧٤ ) عن الحافظ أن إسناده حسن .

(٤) هو : عبد الله بن شقيق العقيلي . بصري ثقة مات سنة ١٠٨ هـ ( انظر تقريب التهذيب ١٧٢٢ ) .



107:

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

أقسمت عليك باللَّه إلا أمطرت : فتمطر بالحال . [ ٣٤٥ ] | والأولياء جمع ولي وهو العارف باللَّه تعالى وبصفاته حسب الإمكان ، **المولي :** | المواظب على الطاعة المجتنب للمعاصي بمعنى أنه لا يرتكب معصية بدون **تحريضه** | توبة . وليس المراد أنه لا تقع منه معصية بالكلية إذ ليس معصومًا .

[ ٣٣٥ ] وقولهم « لا يكذب الولي » أي بلسان حاله بأن يظهر خلاف ما يبطن، المعرض عن الانهماك في اللذات والشهوات المباحة ، وأما أصل التناول فلا مانع منه لا سيما إذا كان بقصد التقوي على العبادة ، وسمي « وليًّا » لأن الله تولى أمره فلم يكله إلى نفسه ولا إلى غيره لحظة ، ولأنه يتولى عبادة الله على الدوام من غير أن يتخلَّلها عصيان ، وكلا المعنيين واجب تحققه حتى يكون الولي عندنا وليًّا في نفس الأمر . [ ٣٣٥ ] والكرامة : أمر خارق للعادة يظهر على يد عبد ظاهر الصلاح ملتزم لمتابعة الكرامة: الكرامة : أمر خارق للعادة يظهر على يد عبد ظاهر الصلاح ، علم بها ولكرامة : أمر خارق معتوب بصحيح الاعتقاد والعمل الصالح ، علم بها عريفها أو لم يعلم ، وسبق ما يتعلق بخوارق العادة عند المعجزات .

[ ٣٣٥ ] قوله : ( ومن نفاها انبذن كلامه ) أي ومن نفى الكرامة وقال بعدم جوازها كالأستاذ <sup>(١)</sup> وأبي عبد الله الحليمي من أهل السنة وجمهور المعتزلة اطرحن كلامه ولا تعول عليه ، وأتى المصنف بهمزة الوصل للضرورة ، فتكون مكسورة وليست همزة قطع كما قد يتوهم : فإن الذي في القرآن العظيم ثلاثي . قال تعالى : ﴿ فَأَنْبِذَ إِلَيْهِمْ ﴾ [ الأنفال : ٥٨ ] .

[ ٣٣٨ ] وتمسك من نفى الكرامة بأنه لو ظهرت الخوارق من الأولياء لالتبس النبي بغيره لأن الخارق إنما هو المعجزة ، وبأنها لو ظهرت على أيديهم لكثرت بكثرتهم وخرجت عن كونها حارقة للعادة والفرض أنها كذلك . ورد الأول بأنه ليس في وقوعها التباس النبي بغيره للفرق بين المعجزة والكرامة . بدعوى النبوة في الأولى وعدمها في الثانية ، ورد الثاني بأنا لا نسلم أنها تخرج بكثرتها عن كونها خارقة للعادة ، بل غاية الأمر استمرار خرق العادة ، وذلك لا يوجب كونه عادة .

[ ٣٣٩ ] وسئل بعضهم : لأي شيء كثرت الكرامات في الزمان المتأخر عن الزمان المتقدم ، فأجاب بأن ذلك لضعف اعتقاد المتأخرين ، فاحتيج لتأليفهم بالكرامات ليعتقدوا في الصالحين . وأما المتقدمون فاعتقادهم تابع لميزان الشرع .

(١) هو : إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن مهران ، أبو إسحاق الإسفراييني ، الإمام الفقيه الأصولي المتكلم ، كان يلقب بركن الدين ، شافعي المذهب ، له تصانيف منها : الجامع في علم أصول الدين ، ورسالة في أصول الفقه. ( انظر : طبقات الشافعية الكبرى ٢٥٦/٤ ، وفيات الأعيان ٨/١ ) .



= Y0£

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٨٤ - وَعِنْدَنَا أَنَّ الدُّعَاءَ يَنْفَعُ كَمَامِنَ القُرآنِ وعْدَا يُسْمَعُ [ ٤٠ - ٤٤ ] [ • ٤ 0 ] [ قوله : ( وعندنا أن الدعاء ينفع ) أي : وعندنا معاشر أهل السنة أن الدعاء الدعاء : [ الذي هو الطلب على سبيل التضرع ، وقيل : رفع الحاجات إلى رافع الدعاء : [ الدرجات ينفع الأحياء والأموات إن دعوت لهم ، ويضرهم إن دعوت عليهم وفضعه الدرجات ينفع الأحياء والأموات إن دعوت لهم ، ويضرهم إن دعوت عليهم وفضعه الدرجات ينفع الأحياء والأموات إن دعوت لهم ، ويضرهم إن دعوت عليهم وفضعه وإن صدر من كافر على الراجح ؛ لحديث أنس شه « دعوة المظلوم مستجابة ولو كافرًا » <sup>(1)</sup> وأما قوله تعالى : ﴿ وَمَا دُعَاءُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَا فِي ضَلَكِ ﴾ [ الرعد : ١٤ ] فمعناه أنه لا يستجاب لهم في خصوص الدعاء بتخفيف عذاب جهنم عنهم يوم القيامة .

[ ٤٤١ ] وروى الحاكم وصححه أنه ﷺ قال : « لا يغني حذر من قدر والدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل وإن البلاء لينزل ويتلقاه الدعاء فيتعالجان إلى يوم القيامة» <sup>(٢)</sup> والدعاء ينفع في القضاء المبرم والقضاء المعلّق ، أما الثاني فلا استحالة في رفع ما علق رفعه منه على الدعاء ، ولا في نزول ما علق نزوله منه على الدعاء ، وأما الأول فالدعاء وإن لم يرفعه لكن الله تعالى ينزل لطفه بالداعي ، كما إذا قضى عليه قضاءً مبرمًا بأن ينزل عليه صخرة فإذا دعا الله تعالى حصل له اللطف بأن تصير الصخرة منفتتة كالرمل وتنزل عليه .

وانقسام القضاء إلى مبرم ومعلق ظاهر بحسب اللوح المحفوظ ، وأما بحسب العلم فجميع الأشياء مبرمة ، لأنه إن علم الله حصول المعلق عليه حصل المعلق ولابد ، وإن علم الله عدم حصوله لم يحصل ولا بد ، لكن لا يترك الشخص الدعاء اتكالًا على ذلك كما لا يترك الأكل اتكالًا على إبرام الله الأمر في الشبع . وأما عند المعتزلة فالدعاء لا ينفع ، ولا يكفرون بذلك لأنهم لم يكذبوا القرآن كقوله تعالى : ﴿ أَدْعُونِ آَسْتَتَعِبَ لَكُوْ ﴾ [ غافر : ٦٠ ] بل أوَّلوا الدعاء بالعبادة ، والإجابة بالثواب .

[ ٤٤٢ ] واعلم أن للدعاء شروطًا وآدابًا : فمن شروطه أكل الحلال ، وأن يدعو وهو موقن بالإجابة ، وألا يكون قلبه غافلًا ، وألا يدعو بما فيه إثم أو قطيعة رحم أو إضاعة حقوق المسلمين ، وألا يدعو بمحال ولو عادةً ، لأن الدعاء به يشبه التحكم على القدرة القاضية بدوامها وذلك إساءة أدب على اللَّه تعالى .

(١) الحرجة الحمد (١٥٢/٢ ) عن أنس بن مالك .

(٢) أخرجه الحاكم ( ٢/١١) ) عن عائشة عليه القال : صحيح الإسناد وتعقبه الذهبي بأن فيه مجمع على ضعفه .



100 -

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

والإقامة . ومنها تقديم الوضوء والصلاة ، واستقبال القبلة ، ورفع الأيدي إلى جهة السماء ، وتقديم التوبة ، والاعتراف بالذنب ، والإخلاص ، وافتتاحه بالحمد والصلاة على النبي ﷺ وختمه بها ، وجعلها في وسطه أيضًا .

[ ٤٤٣ ] قوله : (كما من القرآن وعدًا يسمع ) أي لأجل الذي يسمع داله من ألفاظ القرآن حال كونه موعودًا به ، فالكاف للتعليل ، و « ما » اسم موصول ، و« يسمع » صلته ، و « وعدًا » بمعنى موعودًا به حال ، والمسموع إنما هو الدال والموعود به المدلول لا الدال . قال تعالى : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُمُ ﴾ [ غافر : ٦٠ ] وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعَوَةَ الدَّاعِ إذا دَعَانِ ﴾ [ البقرة : ١٨١ ] وتخصيص القرآن لتواتره لا لقصر الدلالة عليه ، وإلا فيدل على أن الدعاء ينفع السنة والإجماع ، فقد دعا عَلَيْ ربه في مواطن كثيرة كيوم بدر ، وقد أجمع عليه السلف والحلف .

[ ٤ ٤ ٥ ] واعلم أن الإجابة تتنوع فتارة يقع المطلوب بعينه على الفور ، وتارة يقع ، ولكن يتأخر لحكمة فيه ، وتارة تقع الإجابة بغير المطلوب حيث لا يكون في المطلوب مصلحة ناجزة ، وفي ذلك الغير مصلحة ناجزة ، أو يكون في المطلوب مصلحة وفي ذلك الغير أصلح منها ، على أن الإجابة مقيدة بالمشيئة كما يدل عليه قوله تعالى : ﴿ فَيَكَشِفُ مَا تَدَعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآةَ ﴾ [ الأنعام : ٤١ ] فهو مقيد لإطلاق الآيتين السابقتين فالمعنى : ادعوني أستجب لكم إن شئت وأجيب دعوة الداعي إن شئت .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 707 ٥٨ – بَكُلٌ عَبْدٍ حَافِظُونَ وُكُلُوا وَكَاتِبون خِيَرَةً لَنْ يُهْمِلُوا [٥٤٥ – ٤٥٥] ٨٦ – مِنْ أَمْرِهِ شَيئًا فَعَلْ وَلَوْ ذَهِلْ حَتَّى الْأَنِيَنِ فِي الْمَرْضُ كَمَا نُقِلَ [ ٥٥٥ – ٥٨ ] [ ٥٤٥ ] قوله : ( بكل عبد حافظون وكلوا ) الجار والمجرور متعلق بالفعل بعده : أي وكَّلهم اللَّه تعالى بكل عبد ، وهو شامل للإنس والجن والملائكة ، وقد تردد الجزولي (١) في الجن والملائكة ، أعليهم حفظة أم لا ؟ ثم جزم بأن الجن عليهم حفظة ، واستبعد القول بذلك في الملائكة . قال المصنف : ولم أقف عليه لغيره ا ه . [ ٥٤٦ ] | والظاهر أن الملائكة لا حفظة عليهم ، وهل المراد بالحافظين في كلام الملائكة : | المصنف الحافظون للعبد من المضار أو الحافظون لما يصدر منه من قول أو حفظة فعل أو اعتقاد يجعل الله لهم أمارة على الاعتقاد ، وهذا الخلاف مبنى **الإنــسـان** | على العطف في قوله « وكاتبون » فإن جعل للتغاير كما ذكره المصنف في شرحه الصغير كان المراد بالحافظين المعنى الأول ، وإن جعل للتفسير كما ذكره في شرحه الكبير كان المراد بالحافظين المعنى الثاني ، والراجح الأول ، فقد ذكر بعضهم أن المعقبات في قوله تعالى : ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنَ بَيْنٍ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهُ ﴾ ٦ الرعد : ١١ ٦ غير الكاتبين ، ويقويه كما قاله القرطبي أنه لم ينقل أن الحفظة يفارقون العبد بل يلازمونه أبدًا ، بخلاف الكتبة فإنهم يفارقون العبد عند ثلاث حاجات : عند قضاء حاجة الإنسان بولًا أو غائطًا ، وعند الجماع، وعند الغسل كما جاء ذلك في حديث ابن عباس 🎒 (٢) ، ولا يمنع ذلك من كتب ما يصدر منه في هذه الأحوال ، لأن الله يجعل لهم علامة على ذلك كما مر في الاعتقاد ، وفي غير هذه الأحوال لا يفارقونه ولو كان بيته فيه جرس أو كلب أو صورة .

[ ٤٧ ٥ ] وأما حديث « لا تدخل الملائكة بيتًا فيه جرس » <sup>(٢)</sup> ونحوه فالمراد ملائكة الرحمة .

(١) هو : محمد بن أحمد بن عبد الله الجزولي الخصيفي السوسي ، أبو عبد الله ، محدث ، مؤرخ ، من تصانيفه : شرح على الجامع الصحيح للبخاري ، حاشية على سيرة الكلاعي وغيرهما وتوفي في سنة ١١٨٩ هـ .
 (انظر : فهرس الفهارس ٢٦٠/١ ، معجم المؤلفين ٢٥/٢ ) .
 (٢) أخرجه البزار ، كما في كشف الأستار ( ٣١٧ ) وإسناده ضعيف .
 (٣) أخرجه أبو داود ( ٢٣٣ ) .



YOY

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٤٤٨ ] وقد ورد أن عثمان سأل النبي ﷺ عن عدد الملائكة الموكلين بالآدمي <sup>(1)</sup> ، الملائكة الموكلون الموكلون الموكلون عن شماله ، واثنان بين يديه ومن خلفه ، واثنان على جنبيه ، وآخر قابض عن شماله ، واثنان بين يديه ومن خلفه ، واثنان على جنبيه ، وآخر قابض بالادمي بالادمي يحفظان عليه إلا الصلاة على النبي ﷺ والعاشر يحرسه من الحية أن تدخل فاه » وفي بعض الروايات أنه ذكر عشرين ملكاً . وذكر الأبي أنه يحفظ لابن عطية <sup>(1)</sup> أن كل آدمي يوكل به من حين وقوعه نطفة في الرحم إلى موته أربعمائة ملك ، وحفظهم للعبد إنما هو من المعلق . وأما المبرم فلا بد من إنفاذه فيتنحون عنه حتى ينفذ .

[ ٤٩ ٥ ] قوله : (وكاتبون خيرة ) أي : مختارون ، لأن الله تعالى اختارهم بذلك وقد علمت أنه وقع خلاف في هذا العطف ، فقيل : للتغاير ، وقيل : للتفسير ، والحق الأول ، والمراد بالجمع : ما فوق الواحد ، لأن كل واحد من العباد إنما عليه ملكان ، وكل منهما رقيب : أي حافظ ، وعتيد : أي حاضر ، لا كما قد يتوهم من أن أحدهما رقيب والآخر عتيد ، وهما لا يتغيران مادام حيًّا ، فإذا مات يقومان على قبره يسبحان ويهللان ويكبران ويكتبان ثوابه له إلى يوم القيامة إن كان مؤمنًا ، ويلعنانه إلى يوم القيامة إن كان كافرًا .

[ ٥٥٥ ] وقيل : لكل يوم وليلة ملكان ، فلليوم ملكان ، ولليلة ملكان ، فتكون الملائكة أربعة يتعاقبون عند صلاة العصر وصلاة الصبح ، ويؤرخون ما يكتبون من أعمال العباد بالأيام والجمع والأعوام والأماكن ، وملك الحسنات من ناحية اليمين، وملك السيئات من ناحية اليسار ، والأول أمين أو أمير على الثاني ، فإذا فعل العبد حسنة بادر ملك اليمين إلى كتبها ، وإذا فعل سيئة قال ملك اليسار لملك اليمين : أأكتب ؟ فيقول : لا ، لعله يستغفر ويتوب ، فإذا مضى ست ساعات فلكية من غير توبة قال له : اكتب أراحنا الله منه ، وهذا دعاء عليه بالموت ليتحولا عن مشاهدة المعصية ، لأنهما يتأذيان بذلك .

[ ٥٥٥ ] وفي بعض الآثار أن كتب المباحات على القول به لكاتب السيئات ، وقد اعتمد بعضهم أن المباح لا يكتب ، وهذه الكتابة مما يجب الإيمان بها فيكفر منكرها لتكذيبه القرآن . قال تعالى : ﴿ كِرَامًا كَنِبِينَ ۞ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [ الانفطار : ١١ ]

عزاه السيوطي في الدر المنثور ٤/٨٤ ، إلى ابن جرير .

<sup>(</sup>٢) هو : عبد الحق بن غالب بن عطية أبو محمد فقيه نحوي لغوي أديب توفي سنة ٤٢ ه ه من مصنفاته تفسير القرآن الكريم المحرر الوجيز . ( انظر : الأعلام ٢٨٢/٣ ) .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

= Y 0 Å

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد لكنها ليست لحاجة دعت إليها ، وإنما فائدتها أن العبد إذا علم بها استحيا وترك المعصية . [ ٥٥٢ ] والكتب حقيقي بآلة وقرطاس ومداد يعلمها الله سبحانه وتعالى حملًا للنصوص على ظواهرها خلافًا لمن قال : إنه كناية عن الحفظ والعلم .

[ ٥٥٣ ] وفي بعض الأحاديث أن لسانه قلمهما وريقه مدادهما (١) ، والتفويض أولى . واختلف في محلهما من الشخص فقيل : ناجذاه ، أي : آخر أضراسه الأيمن والأيسر . وقيل : عاتقاه . وقيل : ذقنه . وقيل : شفتاه . وقيل : عنفقته .

[ ٥٥٤ ] وروي عن مجاهد <sup>(٢)</sup> أنه إن قعد كان أحدهما عن يمينه والآخر عن يساره ، وإن مشى كان أحدهما أمامه والآخر وراءه ، وإن رقد كان أحدهما عند رأسه والآخر عند رجليه ، ويجمع بين هذه الأقاويل بأنهما لا يلزمان محلًّا واحدًا والأسلم في أمثال ذلك الوقف .

[ ٥٥٥ ] قوله : ( لن يهملوا من أمره شيئًا فعل ) أي لن يتركوا من شأنه وحاله شيئًا فعله بلا كتابة بل يكتبونه قولًا أو غيره ، فليست الكتابة مختصة بالأقوال وإن كان قوله تعالى : ﴿ مَمَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ ق : ١٨ ] في خصوص الأقوال ، وكذلك حديث ابن عباس رضي اللَّه تعالى (٣) عنهما في تفسير الآية المذكورة ، فإنه قال : يكتب كل ما يتكلم به من خير أو شر ، حتى إنه ليكتب قوله : أكلت ، شربت ، ذهبت ، جئت ، رأيت حتى إذا كان يوم الخميس ويوم الاثنين عرض قوله وعمله فأقر منه ما كان خيرًا أو شرًا وألغى سائره أي باقيه وهو المباح والمكروه فتلتقمه حيتان البحر فتموت منه لنتنه فيخرج منه دود يأكل الزرع ، وهذا صريح في كتب المباحات ، فيؤيد القول بكتابتها ، لكن تقدم أن بعضهم اعتمد عدم كتابتها ، وظواهر الآثار أن الحسنات تكتب مميزة عن السيئات ، فقيل : إن سيئات المؤمن أول كتابه ، وآخره : هذه ذنوبك قد سترتها وغفرتها . وحسنات الكافر أول كتابه ، وآخره : هذه حسناتِك قد رددتها عليك وما قبلتها .

[ ٥٥٦ ] قوله : ( ولو ذهل ) أي ولو غفل ونسى ، فالذهول عن الشيء نسيانه والغفلة عنه ، فيكتب ما فعله نسيانًا وإن كان لا يؤاخذ به لأنه ليس الغرض من الكتابة

(١) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ١٠٣/٦ ) عن أبي نعيم وقال السيوطي في مقدمة الجامع الكبير : ضعيف . (٢) هو : مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكي . مولى بني مخزوم تابعي مفسر من أهل مكة توفي سنة ٤٠١٤هـ من مصنفاته : كتاب في التفسير يتقيه المفسرون . ( انظر : الأعلام ٢٧١/٥ ) . (٣) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ١٠٣/٦ ) عن ابن جرير وابن أبي حاتم .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد . والمعاقبة ولا الإثابة .

[ ٥٥٧ ] وقوله : ( حتى الأنين في المرض ) أي حتى يكتبون الأنين الصادر منه في المرض . والأنين مصدر أَنَّ الرجل يئن إذا صوَّت ، وينبغي للمريض أن يقول « آه » <sup>(١)</sup> لأنه ورد أنه من أسمائه تعالى ، ولا يقول « أخ » لأنه اسم من أسماء الشيطان .

[ ٥٥٨ ] وقوله : (كما نقل ) أي كما نقله أئمة الدين وعلماء المسلمين ومن أعظمهم الإمام مالك ﷺ ، فإنه قال : يكتبون على العبد كل شيء حتى أنينه في مرضه، وتمسكوا بقوله تعالى : ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَا لَدَيْهِ رَقِيْبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق : ١٨ ] لأن وقوع « قول » في سياق النفي يقتضي العموم .

(١) لم يثبت في طريق صحيح أن ( آه ) اسم من أسماء الله تعالى .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٨٧ - فَحَاسِبِ النَّفْسَ وَقَلِّلْ الاَمَلا فَرُبَّ مَنْ جَدً لأَمْرٍ وَصَلا [ ٥٥٩ - ٥٢٤]
[ ٥٩٩ ] قوله : ( فحاسب النفس ) أي : إذا علمت أن عليك من يحفظ أعمالك محاسبة ويكتبها فحاسب نفسك كل صباح على جميع ما عملته ليلا وكل مساء المنفس ) على جميع ما عملته ليلا وكل مساء المنفس من سيئة استغفرت الله منها ، وأقرب من ذلك إلى السلامة أن تحاسبها على كل فعل من سيئة استغفرت الله منها ، وأقرب من ذلك إلى السلامة أن تحاسبها على كل فعل قبل الإقدام عليه حتى الما عليه من عليه من عليه من عليه الما المنفس وما كان غير أوكان خيرًا فعلته ، وأقرب من ذلك إلى السلامة أن تحاسبها على كل فعل وما كان غير ذلك أمسكت من التعب ، ولأن من حاسب نفسه في الدنيا هان عليه عنه الدنيا هان عليه عذاب الآخرة .

[ ٥٦٠ ] وفي الحديث « حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا » <sup>(١)</sup> .

[ ٥٦١ ] وقوله : ( وقلل الأملا ) بفتح القاف وتشديد اللام الأولى وتسكين الثانية ، ودرج همزة « الأملا » الثانية بنقل حركتها للامه : أي قصر الأمل : وهو رجاء ما تحبه النفس كطول عمر وزيادة غنى ، وهو مذموم إلا من العلماء حيث أملوا طول عمرهم لنفع المسلمين فيثابون على نياتهم في ذلك .

[ ٥٦٢ ] والأصل فيما ذكر قوله ﷺ : «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل وعد نفسك من أهل القبور » <sup>(٢)</sup> .

[ ٣٦° ] ومن كلام بعضهم : من قصر أمله قل همه وتنور قلبه ورضي بالقليل ، وبضدها تتميز الأشياء .

[ ٥٦٤ ] وقوله : ( فرب من جد لأمر وصلا ) مرتبط بمحذوف يؤخذ من قوله : « وقلل الأملا » والتقدير : وجد في مطلوبك فرب من جد ... إلخ : أي لأنه رب من اجتهد بتوفيق الله له لتحصيل أمر من أمور الدنيا أو الآخرة ، وصل إلى ذلك بتقدير الله في الأزل وصوله إليه .

(١) لم نقف عليه مرفوعًا بل هو أثر عن عمر بن الخطاب أورده ابن أبي الدنيا في محاسبة النفس (٢).
 (٢) أخرجه البخاري ( ٦٤١٦ ) ، عن عبد الله بن عمر بن الخطاب (٢).



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٨٨ - وَوَاجِبٌ إيماننا بِالمؤتِ وَيَفْنِضُ الرُوحَ رَسُولُ الموتِ [ ٥٦٥ - ٧٢٥ ]
 [ ٥٦٥ ] | قوله : ( وواجب إيماننا بالموت ) ( واجب ) خبر مقدم ، و ( إيماننا )
 الإيمان | مبتدأ مؤخر ، و ( بالموت ) متعلق بإيماننا ، والمعنى : أن تصديقنا بالموت
 بالموت | واجب ، فيجب التصديق بعموم فناء الكل خلافًا للدهرية في قولهم : إن أرحام تدفع وأرض تبلع .

[ ٣٦٩ ] ويجب التصديق أيضًا بأنه على الوجه المعهود شرعًا من فراغ الآجال المقدرة خلافًا للحكماء في قولهم بأنه بمجرد اختلال نظام الطبيعة فمراد المصنف بذلك الرد على من ذكر .

[ ٣٦ 0 ] وأما أصل وقوع الموت فلا حاجة للنص عليه لأنه لا يشك فيه عاقل لكونه مشاهدًا ، ويـدل على ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّكَ مَبِيَّتُ وَإِنَّهُم مَبَّتِثُونَ ﴾ [ الزمر : ٣٠ ] وقوله تعالى : ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُوْتَ ﴾ [ آل عمران : ١٨٥ ] والأحاديث فيه كثيرة .

[ ٥٦٨ ] وقد اختلف في الموت ، هل هو وجودي أو عدمي ، فذهب الأشعري رحمه الله تعالى إلى الأول ، وعرَّفه بأنه : كيفية أي صفة وجودية تضاد الحياة ، فالتقابل بينهما تقابل التضاد . وذهب الإسفراييني والزمخشري إلى الثاني ، وعرفاه بأنه عدم الحياة عما من شأنه أن يكون حيًّا ، فالتقابل بينهما تقابل العدم والملكة ويدل للأول قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ ﴾ [ الملك : ٢ ] وتأويل الخلق بالتقدير كما قاله من ذهب إلى أنه عدمي خلاف الظاهر .

[ ٥٦٩ ] وفي بعض الأحاديث أن اللَّه خلق الموت في صورة كبش لا يمر بشيء إلا مات كما أن في بعض الأحاديث أن الحياة خلقها اللَّه على صورة فرس لا تمر بشيء <sup>(١)</sup> إلا حيي ، وهذا إنما هو باعتبار التمثيل ، وإلا فالموت صفة للميت ، كما أن الحياة صفة للحي ، والأولى التفويض في أمثال هذه المقامات .

[ ٥٧٠ ] قوله : ( ويقبض الروح رسول الموت ) أي يخرجها من مقرها الملك الموكل بالموت وهو عزرائيل اللكة ، ومعناه عبد الجبار ، وهو ملك عظيم هائل المنظر مفزع جدًّا ، رأسه في السماء العليا ورجلاه في تخوم الأرض السفلى : أي منتهاها ، ووجهه مقابل اللوح المحفوظ ، والخلق بين عينيه ، وله أعوان بعدد من يموت ، يترفق بالمؤمن ويأتيه في صورة حسنة دون غيره .

(١) ذكره السيوطي في ( رفع الصوت بذبح الموت ) وعزاه للكلبي ومقاتل في تفسيرهما . ( انظر : الحاوي للفتاوى ٩٩/٢ ، وأيضًا الدر المنثور ٢٤٧/٦ ) .



[ ٧٢٥ ] وفي حديث ابن مسعود <sup>(١)</sup> وابن عباس أن إبراهيم عليه الصلاة والسلام قال : يا ملك الموت ، أرني كيف تقبض أنفاس الكفار ؟ قال : يا إبراهيم لا تطيق ذلك . قال : بلى . قال : أعرض ، فأعرض ثم نظر فإذا هو برجل أسود ينال رأسه السماء يخرج من فيه لهب النار ، فغشي على إبراهيم ثم أفاق وقد تحول ملك الموت في الصورة الأولى ، وقال : يا ملك الموت ، لو لم يلق الكافر من البلاء والحزن إلا صورتك هذه لكفاه ، فأرني كيف تقبض أنفاس المؤمنين ، قال : أعرض ، فأعرض ثم التفت فإذا برجل شاب أحسن الناس وجهّا وأطيبهم ريحًا في ثياب بيض ، فقال : يا ملك الموت لو لم ير المؤمن عند الموت من قرة العين والكرامة إلا صورتك

[ ٥٧٢ ] وفي النظم إفادة جوهرية الروح ، وإلا لم تقبض. ومذهب أهل السنة من السروح :
 المسروح :
 المتكلمين والمحدثين والفقهاء والصوفية : أنها جسم لطيف مشتبك بالبدن تعريفها :
 كاشتباك الماء بالعود الأخضر وبهذا جزم النووي ، ومذهب جماعة من الصوفية والمعتزلة أنها ليست بجسم ولا عرض ، بل جوهر مجرد متعلق تقبض المدن للتدبير غير داخل فيه ولا خارج عنه ، و« أل » في الروح للاستغراق ،
 الأرواح

وبحرًا ، وأرواح الملائكة حتى روح نفسه على أحد القولين . وقيل القابض لروحه هو اللَّه عَلَىٰ وأرواح البهائم والطيور وغيرهم ولو بعوضة كما ذهب إليه أهل الحق ، خلافًا للمعتزلة حيث ذهبوا إلى أنه لا يقبض أرواح غير الثقلين من الملائكة والطيور وغيرهم ، وللمبتدعة حيث ذهبوا أنه لا يقبض أرواح البهائم ، بل يقبضها أعوانه ، وقد أشار المصنف للرد على حيث ذهبوا أنه لا يقبض أرواح البهائم ، بل يقبضها أعوانه ، وقد أشار المصنف للرد على الجميع بأل الدالة على العموم ، ولمباشرة ملك الموت لذلك أسند إليه التوفي كما في قوله تعالى : ﴿ قُلْ يَنُوفَنكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ﴾ [ السجدة : ١١ ] كنسبته إلى أعوانه لعالم: من العصب والعظم والعروق في قوله تعالى : ﴿ تَوَفَتَهُ رُسُلُنَا ﴾ إلانعام : ١٦ وأما إسناد التوفي إليه تعالى في قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ يَتَوَنَى ٱلاَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ [ الزمر : ٢٢ ] فلأنه الحالق لذلك حقيقة الموجد له .

(١) هو : عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب ، الإمام الحبر ، فقيه الأمة أبو عبد الرحمن الهذلي المكي كان من السابقين الأولين ومن النجباء العاملين شهد بدرًا وهاجر الهجرتين ، أول من جهر بالقرآن ، ومناقبه غزيرة روى علمًا كثيرًا . توفي سنة اثنتين وثلاثين . ( انظر : الإصابة ٢٠٩/٧ ، الزركلي في الأعلام ٣/ ٢٩٠ ) . (٢) الحديث عزاه السيوطي في شرح الصدور بشرح حال الموتى والقبور ص ٤٥ ، لابن أبي الدنيا من حديث ابن مسعود وابن عباس ٢٢



117:

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٨٩ – وَمَيَّتٌ بِعُمْرِهِ مَنْ يُقْتَلُ وَغَيْرُهَذا باطِلٌ لا يُقْبَل[ ٥٧٣ – ٥٧٨]
[ ٥٧٣ ] ( فائدة ) مجيء الموت والعبد على عمل صالح يسهل الموت ، وكذلك السواك فيما ذكره جماعة . ومما يسهل الموت وجميع ما بعده من الأهوال ما ذكره السنوسي وغيره من صلاة ركعتين ليلة الجمعة بعد المغرب يقرأ بعد الفاتحة الزلزلة خمس عشرة مرة ، وروى أن سورتها تعدل نصف القرآن .

[٤٧٥] قوله : ( وميت بعمره من يقتل ) « ميت » خبر مقدم ، و« من يقتل » الأجل ا الأجل : مبتدأ مؤخر : أي كل ذي روح يفعل به ما يزهق روحه ميت بانقضاء تعريفه عمره ، ففي عبارة المصنف حذف مضاف ، ولو عبر بالأجل لم يحتج لتقدير المضاف ، لأن الأجل يطلق على آخر العمر كما يطلق على مدة العمر بتمامها ، لكن المصنف عبر بالعمر لأجل النظم ، فاحتيج لتقدير المضاف .

[ ٥٧٥ ] وما ذكره الناظم هو مذهب أهل الحق ، فالأجل عندهم واحد لا يقبل الزيادة والنقصان . قال الله تعالى : ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلَهُمْ لَا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْلُونَ ﴾ [ الأعراف : ٣٤ ] وقد دلت الأحاديث على أن كل هالك يستوفي أجله من غير تقدم عليه ولا تأخر عنه ، ولا يعارض هذه القواطع ما ورد أن بعض الطاعات كصلة الرحم يزيد في العمر <sup>(١)</sup> لأنه خبر آحاد ، أو أن الزيادة فيه بحسب الخير والبركة ، أو بالنسبة لما ثبت في صحف الملائكة ، فقد يثبت الشيء فيها مطلقًا وهو في علم الله تعالى مقيد <sup>(٢)</sup> كأن يكون في صحف الملائكة ، فقد يثبت الشيء فيها مطلقًا وهو في علم الله تعالى مقيد <sup>(٢)</sup> كأن يكون في صحف الملائكة : إن عمر زيد خمسون مثلًا مطلقًا ، وهو في علم الله تعالى مقيد بأن لا يفعل كذا من الطاعات ، وإن فعلها فله ستون ، فإن سبق في علمه الله تعالى أنه يفعلها فلا يتخلف عن فعلها وكان عمره ستين ، فالزيادة بحسب الظاهر على ما في صحف الملائكة ، وإلا فلابد من تحقق ما في علمه تعالى كما يشير له قوله تعالى : هو يَمْحُوا ألدَّهُ مَا يَشَاهُ وَيُنْبِثُ وَعِندَهُ، أُمُ ٱلْحِينَبِ ﴾ [ الرعد : ٣٩ ] أي أسل اللوح المغوظ وهو علمه تعالى الذي لا محو فيه ولا إثبات .

 (١) عن أنس بن مالك ﷺ قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : < من سره أن يسط له في رزقه أو ينسأ له في أثره فليصل رحمه » أخرجه البخاري ( ٣٠٦٧ ) ومسلم ( ٢٥٥٧ ) .

(٢) بيان ذلك أن الله تعالى يعلم أزلًا أن زيدًا يطيع وأن له بسبب ذلك من العمر ستين سنة ، ويعلم أيضًا أنه لو لم يطع لكان عمره خمسين سنة ، وهذا هو معنى كون ما في صحف الملائكة مقيدًا في علم الله بأن لا يفعل كذا من الطاعات ، وليس المراد من التقييد التعليق ، بل المراد منه ما تقدم من أنه يعلم أنه لو لم يطع لكان عمره خمسين سنة مثلًا ، وبحمل التقييد على هذا المعنى اندفع ما يتراءى من العبارة من أن علم الله مشوب بالتردد .



225

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد [ ٥٧٦ ] | وأما اللوح المحفوظ نالحق قبول ما فيه للمحو والإثبات كصحف الملائكة ، اجمسل | وبعضهم فسر أم الكتاب باللوح المحفوظ ، لأنه ما من كائن إلا وهو المقتول مكتوب فيه ، والراجح الأول ، وبالجملة فمختار أهل السنة أن كل مقتول ميت بانقضاء عمره وحضور أجله في الوقت الذي علم اللَّه حصول موته فيه أزلًا بخلقه تعالى من غير مدخلية للقاتل فيه ، وإنما وجب عليه القصاص نظرًا للكسب فقط ، وعند أهل السنة أنه لو لم يقتل لجاز أن يموت في ذلك الوقت وأن لا يموت فيه لأنه لا اطلاع لنا على ما في علم الله ، فيحتمل أنه لو لم يقتل أن يموت في ذلك الوقت إن لم يكن عمره في علم الله أكثر من ذلك ، ويحتمل أن لا يموت فيه إن كان عمره في علم اللَّه أكثر من ذلك ، وهذا التجويز ذاتي على فرض عدم قتله كما هو ظاهر ، وإلا فقد بان بقتله أن اللَّه علم موته في ذلكَ الوقت فلا خلف .

[ ٥٧٧ ] قوله : ( وغير هذا باطل لا يقبل ) أي وغير ما ذكر من مذاهب المخالفين لأهل السنة غير مطابق للواقع لا يقبل عند العقلاء المتمسكين بالحق .

[ ٥٧٨ ] وأشار المصنف بذلك للرد على أهل الاعتزال ، فإن لهم مذاهب ثلاثة .

الأول مذهب الكعبي : وهو أن المقتول ليس بميت ، لأن القتل فعل العبد ، والموت فعله تعالى ، واستدل على ذلك بقوله تعالى : ﴿ وَلَبِن مُّتُّمَ أَوْ قُتِلَتُمْ ﴾ [ آل عمران : ١٥٨ ] فإن العطف يقتضي المغايرة ، وأهل السنة يقولون المعنى : ولئن متم من غير سبب أو قتلتم بأن متُّم بسبب ، فعند الكعبي أن المقتول له أجلان : أجل بالقتل ، وأجل بالموت ، فلو لم يقتل لعاش إلى أجله بالموت .

والثاني : مذهب جمهورهم وهو أن القاتل قطع على المقتول أجله ، فعندهم أن المقتول له أجل واحد وهو الوقت الذي علم الله موته فيه لولا القتل ، فلو لم يقتل لعاش إليه قطعًا .

والثالث : مذهب أبي الهذيل (١) وهو أن المقتول أجله في ذلك الوقت فقط ، فعنده أن المقتول له أجل واحد وهو الوقت الذي قتل فيه ، فلو لم يقتل لمات بدل القتل قطعًا ، وبهذا التقرير ظهر الفرق بين مذاهب المعتزلة ومذهب أهل السنة فتدبر .

(١) هو : محمد بن الهذيل بن عبد الله . شيخ المعتزلة توفي سنة ٢٣٥ هـ ( انظر الأعلام ١٣١/٧ ) .



170:

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٩ - وَفِي فَنَا النفْسِ لَدَى النفْخِ أُختَلِفْ وَاسْتَظْهَرَ السُبْكَى بَقَاهَا اللذَّعْرِفَ [ ٥٧٥ - ٥٨١]
 [ ٥٧٩ ] قوله : ( وفي فنا النفس لدى النفخ اختلف ) أي وفي ذهاب صورة النفس التي هي الروح عند نفخ إسرافيل في الصور النفخة الأولى اختلف العلماء ، فذهبت طائفة إلى الحكم بفنائها عند ذلك لظاهر قوله تعالى : ﴿ كُلُّ مَنَ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [ الرحمن : ٢٦ ] وذهبت طائفة وذهبت طائفة الحكم بفنائها عند ذلك لظاهر قوله تعالى : ﴿ كُلُّ مَنَ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [ الرحمن : ٢٦ ] وذهبت طائفة أخرى إلى الحكم بفنائها عند ذلك مناهما عند ذلك من عليها فان في الصور النفخة الأولى اختلف العلماء ، فذهبت طائفة وذهبت طائفة ألى الحكم بفنائها عند ذلك من عليها فإن به والرحمن : ٢٢ ]

[ ٨٠٠] وتسمى النفخة الأولى : نفخة الفناء ، ولا يبقى عندها حي إلا مات إن لم يكن مات قبل ذلك ، وإلا غشي عليه إن كان مات قبل ذلك كالأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، إلا من شاء الله من الملائكة الأربعة الرؤساء والحور العين وموسى عليه الصلاة والسلام لأنه صعق في الدنيا مرة فجوزي بها ، فجميع الأنبياء بعد الموت تعود إليهم أرواحهم ثم يغشى عليهم عند النفخة الأولى إلا موسى لما حصل له في الدنيا ، ثم ينفخ إسرافيل في الصور النفخة الثانية وتسمى نفخة البعث فيجمع الله الأرواح في الصور عند النفخة الثانية وفيه ثقب بعددها ، فتخرج منه الأرواح إلى أجسادها ، فلا تخطئ روح جسدها ، وبين النفختين أربعون <sup>(١)</sup> عامًا على ما في بعض الطرق .

[ ٨٩٥ ] قوله : ( واستظهر السبكي بقاها اللذ عرف ) بتخفيف الياء وتسهيل الهمزة وتسكين الذال لغة في « الذي » أي اختار الإمام تقي الدين السبكي في تفسيره المسمى بالدر النظيم من هذا الاختلاف – القول ببقائها الذي عهد سابقًا لأنهم اتفقوا على بقائها بعد الموت لسؤالها في القبر وتنعيمها أو تعذيبها فيه ، والأصل في كل باق استمراره حتى يظهر ما يصرف عنه ، فالدليل على بقائها الاستصحاب ، فتكون من الستثنى بقوله تعالى : ﴿ إِلَّا مَن شَكَةَ اللَّهُ ﴾ [ النمل : ٨٢ ] وما قاله السبكي هو المختار عند أهل الحق ، وإنما خصه المصنف بالذكر لتبحره في الفنون حتى أحاط بالمعقول والمنقول .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ( ٤٨١٤ ) ومسلم ( ٢٩٥٥ ) عن أبي هريرة .



- 222

٩١ - عَجْبُ الذَّنَبُ كَالرُوحِ لَكِنْ صَحَّحًا الْزُنِيُّ للبِلَى وَوَضَّحًا [ ٥٨٢ - ٥٨٥ ]
 [ ٥٨٢ ] قوله : ( عجب الذنب كالروح ) ( العجب ) بفتح العين وسكون الجيم وآخره بقاء الروح
 بقاء الروح اباء موحدة وقد تبدل ميمًا ، وبعضهم يحكي تثليث أوله فيهما فلغاته ست وعجب الذنب
 ويجب الذنب
 وإضافته للذنب من إضافة المماثل لمماثله ، فقولهم عجب الذنب : معناه عجب شبيه بالذنب : وهو عظم كالخردلة في آخر سلسلة الظهر في العصعص مختص بالإنسان كمغرز الذنب للدابة ، وهو بكسر الراء من باب ضرب ، وتشبيهه بالروح في جريان الاختلاف في الفناء على قولين ، والمشهور منهما أنه لا يفنى لكن لا يقيد بوقت النفخ وإن كان الخلاف في ألمنيه به مقيدًا به مقيدًا به كما ضرب ، وتشبيهه بالروح في جريان الاختلاف في الفناء على قولين ، والمشهور منهما أنه لا يفنى لكن لا يقيد بوقت النفخ وإن كان الخلاف في المشبه به مقيدًا به كما صرح به المصنف في قوله : « وفي فنا النفس لدى النفخ اختلف ».

[ ٨٨٣ ] وقوله : (لكن صححا المزني للبلى ) أي لكن صحح الإمام إسماعيل بن يحيي المزني <sup>(١)</sup> – وهو منسوب لمزينة اسم قبيلة – القول بأن عجب الذنب يبلى ويفنى تمسكا بظاهر قوله تعالى : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [ الرحمن – ٢٦ ] وفناء الكل يستلزم فناء الجزء .

وقوله : ( ووضحا ) أى بين صحة ما ذهب إليه ووافقه ابن قتيبة <sup>(٢)</sup> وقال : إنه آخر ما يبلى من الميت والأقوى في النظر أنه لا يبلى .

[ ٨٤ ] وحديث الصحيحين : « ليس من الإنسان شيء إلا يبلى إلا عظمًا واحدًا وهو عجب الذنب منه خلق الحلق يوم القيامة » <sup>(٣)</sup> .

[ ٨٥ ] ولحديث مسلم « كل ابن آدم يأكله التراب إلا عجب الذنب منه خلق ومنه يركب» (٤) .

[ ٥٨٦ ] وفي حديثه الآخر « إن في الإنسان عظمًا لا تأكله الأرض أبدًا » <sup>(o)</sup> واختلف هل بقاؤه تعبدي أو معلل ، والأرجح أنه تعبدي لضعف ما علل به القائل بأنه معلل ، فإنه علَّله بجواز كونه جعل علامة للملائكة الموكلين بالإعادة على إحياء كل إنسان بجواهره التي كانت في الدنيا ، ووجه ضعفه أن الملائكة لا يخفى عليهم هذا الأمر مع أنهم يعيدون كل إنسان بجواهره بأمر الله على أنه يجوز اللبس فيه نفسه . (١) هو : إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل. أبو إبراهيم المزني صاحب الإمام الشافعي ، كان زاهدًا عالمًا مجتهدًا قوي الحجة ويعد من أئمة الشافعية . توفي سنة ٢٦٢ من كتبه : المختصر المشهور في الفقه ، الترغيب في العلم ، الجامع الكبير . ( انظر : الأعلام ١٢ من ٢٦٢ من كتبه : المختصر المشهور في الفقه ، الترغيب في (٢) هو : عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري . أبو محمد من أئمة الأدب صاحب التصانيف قليل الرواية توفي سنة ٢٧٦ه من كتبه : أدب الكاتب ، عيون الأخبار . ( انظر : الأعلام ١٣٧٢ من

(٣) أخرجه البخاري ( ٤٨١٤ ) ، ومسلم ( ٢٩٥٥ ) ، من حديث أبي هريرة .

(٤) مسلم ( ٢٩٥٥ ) من حديث أبي هريرة .
 (٥) مسلم ( ٢٩٥٥ ) رقم خاص ( ١٤٣ ) .



**۲**٦٧ -

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٩٢ – وَكُلُّ شَيءٍ هَالِكٌ قَدْ خَصَّصُوا عُمُومَه فَاطْلُبْ لمَا قَدْ لَخَصُوا [ ٨٨ - ٨٨ ] [ ٥٨٥ ] وقوله : ( وكل شَيءٍ هالك قد خصصوا عمومه ) لما كان القول ببقاء الروح وعجب الذنب هو الراجح ، وأشار المصنف إلى الجواب عما يرد عليه كقوله تعالى : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجْهَةً ﴾ [ القصص : ٨٨ ] إذ مقتضاه أن كل ما سواه تعالى عحكوم عليه بالهلاك وحاصل الجواب أن العلماء قصروا عموم ذلك على غير الأمور التي وردت الأحاديث باستثنائها : كالروح ، وعجب الذنب ، وأجساد الأنبياء والشهداء ، والعرش ، والكرسي ، والجنة ، والنار ، والحور العين ، ونحو ذلك . وقد نظم الجلال السيوطي ثمانية منها بقوله :

ثمانية محكم البقاءِ يعمُّها من الخلقِ والباقون في حَيِّزِ العَدَمُ هي العرش ، والكرسي ، نارٌ ، وجنةٌ ، وعَجْبٌ ، وأرواحٌ ، كذا اللوح ، والقلم وعلى هذا فتكون الآية من قبيل العام المخصوص ، والعام : لفظ يستغرق الصالح له بغير حصر ، والتخصيص : قصر العام على بعض أفراده ، وهذا الجواب لجماعة كابن عباس ، وذهب محققو المتأخرين إلى أنه لا استثناء ولا تخصيص وقالوا : معنى «هالك » قابل للهلاك كما هو معنى « فان » أيضًا .

[ ٨٨٥ ] وقوله : ( فاطلب لما قد لخصوا ) أي : فتوجَّه لما قد لخصه العلماء من الأمور التي وردت الأحاديث باستثنائها ، وقد تقدم بيانها .



- ነገላ

\_\_\_\_ حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٩٣ - وَلا نَخضْ في الرُّوحِ إِذْ ما وَرَدَا نَص عَنِ الشَّارِعِ لَكِن وُجِدَا [٥٨٥ - ٩٢٥] [ ٥٨٩ ] قوله : ( ولا نخض في الروح ) أي ولا نخض نحن معاشر جمهور الروح، عدم الحوض في الخوض في المتن يقرأ بالنون ، والشائع قراءته بالتاء التي للمخاطب ، وحمل الشارح حقيقتها النهى على الكراهة حيث قال : فالخوض في بيان حقيقتها مكروه لعدم

التوقيف في ذلك ، لكن كلام الجنيد يدل على الحرمة حيث قال : الروح شيء استأثر اللَّه بعلمه فلم يطَّلع عليه أحد من خلقه ، فلا يجوز لعباده البحث عنها بأكثر من أنها موجودة قال تعالى : ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوحَ قُلُ الرُّوحُ مِنَ أَمَرِ رَبِّي ﴾ [ الإسراء : ٨٥] وفي ذلك إظهار لعجز المرء حيث لم يعلم حقيقة نفسه التي بين جنبيه مع القطع بوجودها ، ولم يخرج النبي عَلَيْ من الدنيا حتى أطلعه اللَّه تعالى على جميع ما أبهمه عنه من الروح وغيرها مما يكن علم البشر به لا على جميع معلوماته تعالى ، وإلا لزم مساواة الحادث للقديم ، وما خالف ذلك نحو ﴿ وَلَا أَعَلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ [ الأنعام : ٥٠ ] محمول على أنه كان قبل أن يكشف له عن ذلك . وما ذكره عن عدم الخوض في الروح هو المختار ولذلك صدر الناظم به فنمسك عن ذلك . وما ذكره عن عدم الخوض في الروح هو المختار ولذلك صدر الناظم به فنمسك

[ ٩٩ ] وصرح العز بن عبد السلام بأن في كل جسد روحين إحداهما : روح اليقظة التي أجرى الله العادة بأنها إذا كانت في الجسد كان الإنسان مستيقظًا فإذا خرجت منه نام . ورأت تلك الروح المنامات ، والأخرى : روح الحياة التي أجرى الله العادة بأنها إذا كانت في الجسد كان حيًّا ، فإذا فارقته مات ، وهاتان الروحان في باطن الإنسان لا يعرف مقرهما إلا من أطلعه الله على ذلك ، وقد كان بعض الأرواح يوم ﴿ أَلَسَتُ بِرَتِكُمٌ ﴾ [ الأعراف : ١٧٢ ] مقبلًا على بعض بالوجه ، وبعضها موليًا ظهره لبعض ، وبعضها جاعلًا جنبه لبعض فالإقبال مالوجه غاية في المودة وعكسه بالظهر وبالجنب بين ذلك كما في اليواقيت ، ويكشف لكثير عن ذلك كسهل بن عبد الله <sup>(۱)</sup> حتى إنهم يعرفون تلامذتهم إذ ذاك .

[ ٩٩٥ ] وفي الحديث « الأرواح جنود مجندة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف » <sup>(۱)</sup> .

 (١) هو : سهل بن عبد الله بن يونس أبو محمد أحد أئمة الصوفية وعلمائهم ، متكلم في علوم الإخلاص والرياضيات ، توفي سنة ٢٨٣ هـ من مصنفاته : تفسير القرآن ، رقائق المحبين . (انظر : الأعلام ١٤٣/٣) .
 (٢) أخرجه البخاري ( ٣٣٣٦ ) عن عائشة تظنيم .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🚤

[ ٩٢ ٥ ] قوله : ( إذ ما وردا نص عن الشارع ) أي لأنه لم يرد دليل عن الله تعالى ببيانها وكل ما هو كذلك فالأولى عدم الخوض فيه ، وهذا تعليل للنهي عن الخوض في الروح على الطريقة المختارة .

•



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٩٤ – لِمَالِك هِي صُورَةٌ كَالجسَدِ فَحَسْبُكَ النَّصُّ بهذَا السَّندِ [٩٣ - ٩٩]
 [ ٩٩ ٥ ] قوله : ( لكن وجدا لمالك هي صورة كالجسد ) بسكون الياء لغة في هي المروح :
 الروح : الفتحها ، أي : لكن وجد لأهل مذهب مالك ممن خاض في بيان الروح :
 وصفها هي جسم ذو صورة كصورة الجسد في الشكل والهيئة ، فإن أصبغ <sup>(1)</sup>
 نقل عن ابن القاسم <sup>(7)</sup> عن عبد الرحيم بن خالد <sup>(7)</sup> قال : الروح ذو جسم ويدين ورجلين وعينين ورأس ، تسل من الجسد سلًا ، وإنما نسبه المصنف لمالك لاستنادهم إليه في ذلك ، وما ذكر من الخوض في الروح هو غير المختار <sup>(3)</sup> .

[ ٩٤ ] [ قال النووي : وأصح ما قيل فيها على هذه الطريقة ما قاله إمام الحرمين : مــقــر [ إنها جسم لطيف شفاف مشتبك بالجسم كاشتباك الماء بالعود الأخضر ، الأرواح [ فتكون سارية في جميع البدن . وقيل : مقرها البطن . وقيل : القلب .

وقيل : بقرب القلب ، والصواب ما قاله : إمام الحرمين ، وهذا في حالة الحياة ، وأما بعد الموت فأرواح السعداء بأفنية القبور على الصحيح . وقيل عند آدم الكليم في سماء الدنيا لكن لا دائما ، فلا ينافي أنها تسرح حيث شاءت ، وأما أرواح الكفار ففي سجين في الأرض السابعة السفلى محبوسة . وقيل : أرواح السعداء بالجابية في الشام ، وقيل : ببئر زمزم ، وأرواح الكفار ببئر برهوت في حضرموت التي هي مدينة في اليمن .

[ ٩٩٥ ] وقوله : ( فحسبك النص بهذا السند ) أي وإذا علمت النقل عن أهل مذهب مالك بالخوض في حقيقتها فيكفيك في الخوض النص عنهم حال كونه متلبسًا بهذا القول المسند إليهم من ملابسة العام للخاص فلا تخض بأكثر منه ، فالمراد بالسند : المسند إلى أهل مذهب مالك ، وإن كان في الأصل هو الطريق الموصلة للحديث ، وتلك الطريق هي الرجال الذين يروون الحديث .

[ ٩٦ ] فإن قيل : يرد على ذلك أنه إذا قُطع عضو حيوان لزم قطع نظيره من

| جشون : ما أخرجت مصر مثل أصبغ      | (١) هو : أصبغ بن الفرج بن سعيد بن نافع من كبار المالكية قال ابن الما |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
|                                   | كان كاتب ابن وهب وله تصانيف . ( انظر : الأعلام ٣٢٣/١ ) .             |
| جمع بين الزهد والعلم توفي سنة ١٩١ | (٢) هو : عبد الرحمن بن القاسم بن خالد المصري أبو عبد اللَّه فقيه ، - |
| . ( ***/* ;                       | بمصر من مصنفاته : المدونة وهي أجل كتب المالكية ( انظر : الأعلا.      |
| الموطأ عن مالك ، توفي سنة ١٦٣هـ . | (٣) هو : عبد الرحيم بن خالد بن يزيد مولى الجهنية المصري ، وأحد رواة  |
| ر : التمهيد لابن عبد البر ٥/٢٤٤ . | ( انظر : ترتيب المدارك للقاضي عياض ٣١٠/١ ) .       ( ٤) انظ          |



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

الروح . أجيب بأن لطافتها تقتضي سرعة انجذابها وانضمامها من ذلك العضو المقطوع قبل انفصاله أو سرعة الالتحام بعد القطع ، وهذا يقتضي انقطاع الروح ثم تلتحم سريعًا ، والأول يقتضي عدم انقطاعها ، فهو أولى ، لأن الأصل عدم الانقطاع .

111=

1

[٥٩٧] فإن قيل : كيف يخوضون في الروح مع أن الآية دالة على عدم الخوض فيها ، حيث أمر فيها النبي ﷺ بأن يقول : ﴿قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمَـرِ رَبِّي ﴾ [ الإسراء : ٨٥] أجيب بأنه إنما أمر عليه الصلاة والسلام بترك الجواب تصديقًا لما في كتب اليهود : من أن الإمساك عن ذلك من علامات نبوته وأدلة رسالته .



.774

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٩٥ – وَالعَقْلُ كَالرُوحِ ولكن قرروا فيه خلافًا فَانْظُرَنْ مَا فَشَروا[ ٥٩٨ - ٢٠٥]
 [ ٩٩ ] قوله : ( والعقل كالروح ) مبتدأ وخبر : أي والعقل مثل الروح من حيث الخوض في بيان الحقيقة والوقف عن ذلك . واختلف كلام المصنف في الترجيح : فرجح في « هداية المريد » طريق الحوض ، وهو المختار لأنه من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المغيبات وكل ما هو كذلك ، فالأولى الكف عن الخوض فيه ، وهو لغة : المنع من من المعدول عن سواء السبيل .
 إنه المقل على خمسة أنواع : واعلم أن العقل على خمسة أنواع : الحوم النظرية كما قاله شيخ المواعة .
 المول : غريزي ، وهو غريزة يتهيأ بها لدرك العلوم النظرية كما قاله شيخ المواعه المواع .

**والثاني** : كسبي ، وهو ما يكتسبه الإنسان من معاشرة العقلاء . **والثالث** : عطائي ، وهو ما يعطيه اللَّه للمؤمنين ليهتدوا به إلى الإيمان ، **والرابع** : عقل الزهاد ، وهو الذي يكون به الزهد .

والخامس : شرفي ، وهو عقل نبينا ﷺ لأنه أشرف العقول . وقد اختلف في تفضيل ِ العقل على العلم أو العكس ، والراجح تفضيل العلم على العقل ، لأن العلم من صفاته تعالى . وما يروى في فضل العقل فهو موضوع لا أصل له كما صرح به الجلال السيوطي .

[ ٦٠٠ ] قوله : ( ولكن قرروا فيه خلافًا ) أى لكن قرر العلماء في العقل خلافًا ، ولا محل لهذا الاستدراك ، لأنهم قرروا في الروح خلافًا أيضًا ، فلعل « لكن » لمجرد التأكيد ، ثم رأيت المصنف في شرحه قال : « ولكن ... إلخ » استدراك على طريقة الخائضين ، فأشار إلى أنهم لم يتفقوا على حقيقة معينة ، بل اختلفوا في بيانها اه. . فالاستدراك يشعر بانتشار الخلاف وكثرته .

[ ٢٠١] وقول : ( فانظرن ما فسروا ) أي فانظر التفاسير التي ذكرها القوم في العـقل : تعريفه تعريفه العرضيته، فبعضهم قال : إنه من قبيل العلوم ، وعرفه بأنه العلم ببعض العلوم الضرورية كالعلم بوجوب تحيز الجرم ، واستحالة عُروَّه عن الحركة والسكون ، وجواز إحراق النار وغير ذلك ، وهذا القول لإمام الحرمين وجماعة ، وبعضهم قال : إنه ليس من قبيل العلوم ، وعرفه بأنه غريزة أي طبيعة مغروزة يتبعها العلم بالضروريات عند سلامة الآلات .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد يستستستستست

[ ٦٠٢ ] وعرفه الشيرازي <sup>(١)</sup> بأنه صفة يميز بها بين الحسن والقبيح .

[ ٦٠٣ ] وأحسن ما قيل فيه : أنه نور روحاني به تدرك النفس العلوم الضرورية والنظرية .

144

[ ۲۰٤] وقال بعضهم : إن هناك لطيفة ربانية لا يعلمها إلا الله تعالى ، فمن حيث تنكرها تسمى عقلًا ، ومن حيث حياة الجسد بها تسمى روحًا ، ومن حيث شهوتها تسمى نفسًا فاللاثة متحدة بالذات مختلفة بالاعتبار .

[ ٦٠٥] وقالت المعتزلة والخوارج والحكماء بجوهريته ، وفسره بعضهم بأنه جوهر الحقل : يدرك به الغائبات بالوسائط ، والمحسوسات بالمشاهدة ، ومنهم من فسره محمله بغير ذلك . وفي كلام الغزالي أنه جوهر مجرد . واختلف في محله ، والصحيح أنه محله القلب وله نور متصل بالدماغ كما ذهب إليه الإمام الشافعي ، والإمام مالك شي وجمهور المتكلمين .

وقالت الحكماء وبعض الفقهاء بأن محله الدماغ لفساده بفساد الدماغ ، وهذا لا يدل على ما ذكروه ، لجواز أن تكون سلامة الدماغ شرطًا لاستمراره وإن كان محله القلب .

(١) هو : إبراهيم بن علي بن يوسف أبو إسحاق شيخ الفقهاء في عصره ، توفي سنة ٤٧٦هـ ، من مصنفاته : المهذب ، التبصرة ، اللمع . ( انظر : الأعلام ١/١٥) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٩٦ - سُؤَالُنَا ثُمَّ عَـذَابُ القَبْرِ نَعِيمُهُ وَاجِب كَبَعْثِ الحَشْرِ [٦٠٦ - ٦٢٣]
 [٦٠٦] قوله : (سؤالنا) أي : سؤال منكر و نكير إيانا معاشر أمة الدعوة المؤمنين والمسؤال والمنافقين والكافرين ، خلافًا لابن عبد البر حيث قال في تمهيده : الكافر في القبر في القبر وفي القبر الماهر . اه في القبر ووالجمهور على خلافه ، وإنما سمي هذان الملكان بذلك لأنهما يأتيان القسر القسر القسر القسر والمتسبر والحديث أنهما أسودان أزرقان القسر الما في المودان أزرقان القسر الما مودان أزرقان ومنهما أورانا إلى المودان أزرقان والمنافقين والكرم منكر و نكير إيانا معاشر أمة الدعوة المؤمنين المودان أزرقان المام في القبر المام في القبر ووسم منكر و نكير إيانا معاشر أمة الدعوة المودان أزرقان والمودان أزرقان المودان أزرقان والمودان المودان أزرقان والمودان أزرقان والمودان المودان أزرقان والمودان أزرقان والمودان أزرقان والمودان أزرقان والمودان أزرقان والمودان المودان أزرقان والمودان أزروان والمودان أزرقان والمودان أزروان والمودان أزرقان والمودان أزروان والمودان أزروان والمودان أزروان والمودان أزروان والمودان أزرقان والمودان أزروان والمودان إزروان والمودان إزروان والمودان أزروان والمودان أزروان والمودان إزروان والمودان إزراني والمودان إزراني والمودان أزروان والمودان أزروان والمودان أزروان والمودان إزروان والمودان إزروان والمود والمودان إزروان والمودان إزروان والمودان إزروان والمود والمودان إزروان والمود والمود

أعينهما كقدور النحاس . وفي رواية : كالبرق ، وأصواتهما كالرعد ، إذا تكلما يخرج من أفواههما كالنار ، بيد كل واحد منهما مطراق من حديد لو ضرب به الجبال لذابت . وفي رواية : بيد أحدهما مرزبة لو اجتمع عليها أهل منى ما أقلوها ، وهما للمؤمن الطائع وغيره على الصحيح ، لكن يترفقان بالمؤمن ويقولان له إذا وفق للجواب : نم نومة العروس ، وينتهران المنافق والكافر . وقيل : المؤمن الموفق له مبشر وبشير ، وأما الكافر والمؤمن العاصي فلهما منكر ونكير . قيل : ومعهما ملك آخر يقال له ناكور . وما قيل من أنه يجيء قبلهما ملك يقال له رومان ، فحديثه موضوع . وقيل : فيه لين .

[ ٢٠٢ ] ويكون السؤال بعد تمام الدفن وعند انصراف الناس . وفي الحديث كما في شرح المصنف : وإنه ليسمع قرع نعالهم <sup>(١)</sup> فيعيد الله تعالى الروح إلى جميع البدن كما ذهب إليه الجمهور ، وهو ظاهر الأحاديث . وقال ابن حجر : إلى نصفه الأعلى فقط . وغلط من قال : يسئل البدن بلا روح كمن قال : تُسئل الروح بلا بدن ، لكن وإن عادت الروح لا ينتفي إطلاق اسم الميت عليه ، لأن حياته حينئذ ليست حياة كاملة ، بل أمر متوسط بين الموت والحياة كتوسط النوم بينهما ، ويرد إليه من الحواس والعقل والعلم ما يتوقف عليه فهم الخطاب ويتأتى معه رد الجواب حتى يسئل ، وأحوال المسئولين مختلفة فمنهم من يسأله الملكان جميعًا تشديدًا عليه . ومنهم من يسأله أحدهما تخفيفًا عليه ، ووجد بطرَّة <sup>(٢)</sup> المؤلف أن أحدهما يكون تحت رجليه والآخر عند رأسه ويسئل مرة واحدة ، وفي حديث أسماء <sup>(٢)</sup> : أنه يسئل <sup>(٤)</sup> ثلاثًا .

 (١) أخرجه البخاري ( ١٣٧٤ ) ومسلم ( ٢٨٧٠ ) عن أنس شه .
 (٣) طُوّة المؤلف : أي حاشيته .
 (٣) هي : أسماء بنت أبي بكر الصديق ، ذات النطاقين أم عبد الله بن الزيير من الصحابيات الفضليات ، شهدت اليرموك مع ابنها عبد الله ، وزوجها ، عاشت مائة سنة ، وهي محتفظة بعقلها وهي آخر المهاجرات وفاة ، توفيت تظنيًها سنة ٧٣ هـ . ( انظر : حلية الأولياء ٢/٥٥ ، والأعلام ٢/٥٠١ ) .
 (٤) أخرجه البخاري ( ٨٦ ) ، ومسلم ( ٩٠٥ ) ، من حديث أسماء تظنيها .



140 -

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

[ ٢٠٨ ] وعن الجلال : أن المؤمن يسئل سبعة أيام ، والكافر أربعين صباحًا ، ويسألان كل أحد بلسانه على الصحيح ، خلافًا لمن قال بالسرياني . ولذلك قال بعضهم : من عجيب ما ترى العينان أن سؤال القبر بالسرياني أفتى بهذا شيخنا البلقيني ولم أره لنغياره بعيني [ ٢٠٩ ] ويسأل الميت ولو تمزقت أعضاؤه أو أكلته السباع في أجوافها ، إذ لا يبعد أن اللَّه يعيد له الروح في أعضائه ولو كانت متفرقة لأن قدرة اللَّه صالحة لذلك ،

وإذا مات جماعة في وقت واحد بأقاليم مختلفة ، قال القرطبي : جاز أن تعظم جثتهما ويخاطبان الخلق الكثير مخاطبة واحدة . وقال الحافظ السيوطي : ويحتمل تعدد الملائكة المعدة لذلك ، ثم رأيت الحليمي ذهب إليه فقال في منهاجه : والذي يشبه أن يكون ملائكة السؤال جماعة كثيرة ، ويسمى بعضهم منكرًا ، وبعضهم نكيرًا ، فيبعث إلى كل ميت اثنان منهم والله أعلم . واختلفت الأحاديث كما قاله القرطبي في كيفية السؤال والجواب ، فمنهم من يسأل عن بعض اعتقاداته ، ومنهم من يسأل عن كلها .

[ ٦١٠ ] قال ابن عباس 👹 : يسألون عن الشهادتين .

[ ٦١١ ] وقال عكرمة <sup>(1)</sup> : يسألون عن الإيمان بمحمد بيتية وأمر التوحيد ، وقد ورد أنهما يقولان : ما تقول في هذا الرجل ، وإنما يقولان ذلك من غير تعظيم وتفخيم ليتميز الصادق في الإيمان من المرتاب ، فيجيب الأول ، ويقول الثانس : لا أدري فيشقى شقاء الأبد ، وهذا السؤال خاص بهذه الأمة ، وقيل : كل نبي مع أمته كذلك ، وهذا السؤال هو عين فتنة القبر ، وقيل : هي التلجلج في الجواب ، وقيل : هي ما ورد من حضور إبليس في زاوية من زوايا القبر مشيرًا إلى نفسه بأن أنا عند قول الملك للميت ، من ربك ، مستدعيًا منه جوابه بهذا ربي ، ولم يثبت حضور النبي بيتية ولا رؤية الميت له عند السؤال ، ويستثنى من عموم قول الناظم «سؤالنا » من ورد الأثر بعدم سؤاله عليهم ، ولا ينبغي أن يكون سيدهم الأعظم محل خلاف ، وكالصديقين ، والشهداء ، والشهداء ،

(۱) هو : عكرمة بن عبد الله البربري المدني أبو عبد الله مولى عبد الله بن عباس . كان من أعلم الناس
 بالتفسير والمغازي مات في يوم واحد مع كُنَيَّر عَزّة سنة ١٠٥ هـ فقيل : مات أعلم الناس وأشعر الناس .
 ( انظر : الأعلام ٢٤٤/٤ ) .



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

والمرابطين ، والملازمين لقراءة تبارك <sup>(١)</sup> الملك كل ليلة من حين بلوغ الخبر لهم ، والمراد بالملازمة : الإتيان بها في غالب الأوقات ، فلا يضر الترك مرة بعذر ، سواء قرأها عند النوم أو قبل ذلك ، وهكذا سورة السجدة فيما ذكره بعضهم ، وكذا من قرأ في مرض موته ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَةً ﴾ [ الإخلاص : ١ ] ومريض البطن ، والميت بالطاعون أو بغيره في زمنه صابرًا محتسبًا ، والميت ليلة الجمعة أو يومها إلى غير ذلك .

[ ٦١٢ ] والراجح أن غير الأنبياء وشهداء المعركة يسألون سؤالًا خفيفًا ، وبعضهم أخذ بظاهر ذلك ، والظـاهر كما جزم به الجلال السيوطي وغيره اختصاص السؤال بمن يكون مكلفًا ، بخلاف الأطفال ، والظاهر أيضًا عدم سؤال الملائكة . وأما الجن فجزم الجلال بسؤالهم لتكليفهم وعموم أدلة السؤال لهم . وحكمة السؤال : إظهار ما كتمه العباد في الدنيا من إيمان أو كفر أو طاعة أو عصيان ، فالمؤمنون الطائعون يباهي اللَّه بهم الملائكة ، وغيرهم يفضحون عند الملائكة .

[٦١٣] قوله : ( ثم عذاب القبر ) عطف على قوله « سؤالنا » لمشاركته له في الإيمان حكمه الآتي وهو الوجوب ، وإنما أضيف إلى القبر لأنه الغالب ، وإلا فكل بصناب ميت أراد الله تعذيبه عذب ، قُبِرَ أو لم يقبر ولو صلب أو غرق في بحر أو المقبر أكلته الدواب أو حرق حتى صار رمادًا وذرى في الريح ، ولا يمنع من

ذلك كون الميت تفرقت أجزاؤه ، والمعذب البدن والروح جميعًا باتفاق أهل الحق . وخالف محمد بن جرير الطبري <sup>(٢)</sup> وعبد الله بن كرام <sup>(٣)</sup> وطائفة وقالوا : المعذب البدن فقط ، ويخلق الله فيه إدراكًا بحيث يسمع ويعلم ويلتذ ويتألم ويكون للكافر و المنافق وعصاة المؤمنين ، ويدوم على الأولين وينقطع عن بعض عصاة المؤمنين وهو من خفت جرائمهم من العصاة فإنهم يعذبون بحسبها ، وقد يرفع عنهم بدعاء أو صدقة أو غير ذلك كما قاله ابن القيم ، وكل من كان لا يسئل في قبره لا يعذب فيه أيضًا .

(١) وقوله : و ٥ الملازمين لقراءة تبارك الملك ... ٤ فقد جاء في حديث عن عبد الله بن عباس التحرجة الترمذي ( ٢٨٩٠ ) وقال : هذا حديث حسن .
(٢) هو : محمد بن جرير بن يزيد الطبري ، أبو جعفر الإمام المفسر المؤرخ ، ولد سنة ٢٢٤هـ ، عرض عليه (٢) هو : محمد بن جرير بن يزيد الطبري ، أبو جعفر الإمام المفسر المؤرخ ، ولد سنة ٢٢٤هـ ، عرض عليه القضاء قأمى من مصنفاته : أخبار الرسل والملوك ، / ويعرف بتاريخ الطبري ، وجامع البيان في تفسير القرآن ، والما بن عبار الأربي ، وجامع البيان في تفسير القرآن ، والما بن الأثير : أبو جعفر أوثق من نقل التاريخ . ( انظر : تذكرة الحفاظ ٢٥١/٢ ، الأعلام ٢٩/٦ ) .
(٢) هو : أبو عبد الله محمد بن كرام بن عراق السنجري ، إمام الكرم ، من فرق الابتداع في الإسلام ، توفي سنة ٢٥٥ هـ . ( انظر : المار منه ٢٥٢ ٢) .



YVY =

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

[ ٢١٤] ومن عذاب القبر : ما أخرجه ابن أبي شيبة وابن ماجه عن أبي سعيد الخدري عنه قال : سمعت رسول الله علي يقول : « يسلط الله على الكافر في قبره تسعة وتسعين تنيئا تنهشه وتلدغه حتى تقوم الساعة ، لو أن تنيئا منها نفخ على الأرض ما نبتت خضراء » والتنين – بكسر المثناة الفوقية وتشديد النون – وهو أكبر الثعابين ، قيل : وحكمة هذا العدد أنه كفر بأسماء الله الحسنى ، وهي تسعة وتسعون ومن عذابه أيضًا ضغطته . وهي التقاء حافتيه ، وورد أن الأرض تضمه حتى تختلف أضلاعه ولا ينجو منها أحد ولو صغيرًا ، سواء كان صالحاً أو طالحاً إلا الأنبياء ، وإلا فاطمة بنت أسد <sup>(١)</sup> ، وإلا من قرأ سورة الإخلاص في مرضه ، ولو نجا منها أحد لنجا منها سعد بن معاذ الذي اهتز عرش الرحمن لموته <sup>(١)</sup> .

[ ٦١٥ ] قوله : (نعيمه) أى : ونعيم القبر ، فهو معطوف على ما تقدم بإسقاط حرف العطف ويكون للمؤمنين ، لما ورد في ذلك من النصوص البالغة مبلغ التواتر ، وإنما أضيف إلى القبر لأنه الغالب ، وإلا فلا يختص بالقبور ولا يختص بمؤمني هذه الأمة ولا بالمكلفين . الإيمان ومن نعيمه توسيعه سبعين ذراعًا عرضًا وكذا طولًا . ومنه أيضًا فتح طاقة بنعيم فيه من الجنة ، وامتلاؤه بالريحان ، وجعله روضة من رياض الجنة ، وجعل المقبسر القديل – بفتح القاف – فيه فينور له قبره كالقمر ليلة البدر .

[ ٦١٦ ] وقد ورد أن الله تعالى أوحى إلى موسى : « تعلم الخير وعلمه للناس فإني منور لمعلم العلم ومتعلمه قبورهم حتى لا يستوحشوا لمكانهم » <sup>(٣)</sup> .

[ ٦١٧ ] وعن عمر مرفوعًا « من نور في مساجد الله نور الله له في قبره » وكل هذا محمول على حقيقته عند العلماء .

[ ٦١٨ ] قوله : ( واجب ) بسكون الباء للوزن ، وهو خبر قوله « سؤالنا » وما عطف عليه ، فكل واحد من الثلاثة المذكورة واجب سمعًا لأنه أمر ممكن أخبر به الصادق ، وكل ما هو كذلك فهو واجب وهذا ما عليه أهل السنة وجمهور المعتزلة . وأنكرت الملحدة كلًّا من هذه الثلاثة .

(١) هي : فاطمة بنت أسد بن هاشم الهاشمية أول هاشمية ولدت خليفة وهي أم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب كرم الله وجهه ، وإخوته أسلمت بعد وفاة أبي طالب ، ثم هاجرت إلى المدينة م أبنائهم ، تدفنت السنة الخامسة من الهجرة وكفنها النبي ﷺ بقميصه واضطجع في قبرها ، ( انظر : الأعلام ٥٠/١٥) .
(٢) وأما قراءة سورة الإخلاص في مرض الموت وكونها سببًا للنجاة من ضمة القبر فنرجو الله أن يكون ذلك صحيحًا عند الله وأن يكرمنا بالقرآن كله آمين .

(٣) أخرجه أحمد في الزهد ص ٦٨ ، وابن عبد البر في جامع بيان العلم ٧٣/١ عن كعب .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٦١٩ ] | قوله : (كبعث الحشر) أي بعث الناس للحشر ، فالإضافة على معنى الإيمان | اللام ، والتشبيه في الوجوب والبعث عبارة عن إحياء الموتى وإخراجهم من بالحشر | قبورهم بعد جمع الأجزاء الأصلية وهي التي من شأنها البقاء من أول العمر إلى آخره ، ولو قطعت قبل موته بخلاف التي ليس من شأنها ذلك كالظفر .

[ ٢٢٠ ] والحشر عبارة عن سوقهم جميعًا إلى الموقف ، وهو الموضع الذي يقفون فيه من أرض القدس المبدلة التي لم يعص الله عليها لفصل القضاء بينهم ، ولا فرق في ذلك بين من يجازى وهم الإنس والجن والملك ، وبين من لا يجازى كالبهائم والوحوش على ما ذهب إليه المحققون ، وصححه النووي ، وذهبت طائفة إلى أنه لا يحشر إلا من يجازى ، وهذا ظاهر في الكامل . وأما السقط وهو الذي لم تتم له ستة أشهر ، فإن ألقي بعد نفخ الروح فيه أعيد بروحه ، ويصير عند دخول الجنة كأهلها في الجمال والطول ، وإن ألقي قبل نفخ الروح فيه كان كسائر الأجسام التي لا روح فيها كالحجر ، فيحشر ثم يصير ترابًا .

[ ٦٢١ ] وأول من تنشق عنه الأرض نبينا ﷺ فهو أول من يبعث وأول وارد المحشر، كما أنه أول داخل الجنة ، وبعده سيدنا نوح كما ورد ، لكن ورد أن بعده ﷺ أبا بكر ، وحمل على أنه بعد الأنبياء .

[ ٢٢٢ ] ومراتب الناس في الحشر متفاوتة ، فمنهم الراكب وهو المتقى ، ومنهم الماشى على رجليه وهو قليل العمل ، ومنهم الماشى على وجهه وهو الكافر . [ ٢٢٣ ] وهذا الحشر المذكور هنا هو أحد أنواع الحشر من حيث هو . ثانيها : مرف الناس من الموقف إلى الجنة أو النار ، وهذان النوعان في الآخرة . المصر الثالثها : إخراج اليهود من جزيرة العرب إلى الشام وهو المذكور في قوله تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَذِي آخَرَجَ ٱلَاِينَ كَفَرُوا مِنَ أَهَلِ ٱلَكِنَبِ مِن دِيَرِهِ لِأَوَّلِ المَتَبَرِ ﴾ [ الحشر : ٢ ] رابعها : سوق الذار التى تخرج من أرض عدن اليمن للكفار وغيرهم من كل حى قرب رابعها : سوق النار التى تخرج من أرض عدن اليمن للكفار وغيرهم من كل حى قرب قيام الساعة إلى المحشر فتبيت معهم حيث باتوا ، وتقيل معهم حيث قالوا ، فتدور الدنيا علم أنها مرسلة من عند الله وانساق معها سلم منها ، ومن لم يكن كذلك أحرقته وأكلته ، وبعد سوقها لهم إلى المحشر يوتون بالنفخة الأولى بعد مدة ، وهذا النوعان في وأكلته ، فأنواع الحشر أربعة ، وجعلها الشيخ محي الدين كثيرة جدًا ، وعد منها حشر وأكلته ، فأنواع الحشر أربعة ، وجعلها الشيخ محي الدين كثيرة جدًا ، وعد منها حشر الدنيا ، فأنواع الحشر أربعة ، وجعلها الشيخ محي الدين كثيرة جدًا ، وعد منها حشر الذي الذي الذي الذي النعرافي الغار . (<sup>10</sup>

<sup>(</sup>١) اليواقيت والجواهر للإمام الشعراني ص ١٥٩ .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 💳

٩٧ – وَقُلْ يُعَادُ الجِسْمُ بالتحقيقِ عَنْ عَنَمَوقيل عن تَفْرِيقِ[٦٢٢ – ٦٢٢] [ ٦٢٤ ] قوله : ( وقل ) أي قولًا نفسيًّا أو عقليًّا كما قاله في كبيره . وقال الشارح : قولًا مطابقًا لاعتقادك اه . ويغني عنه ما تقدم ، فالمراد بالقول هنا : الاعتقاد .

[ ٦٢٥ ] وقوله : ( يعاد الجسم ) أي يعيده الله تعالى بعينه ، فالجسم الثاني المعاد هو الجسم الأول بعينه لا مثله ، وإلا لزم أن المثاب أو المعذب غير الجسم الذي أطاع أو عصي ، وهو باطل بالإجماع .

[ ٦٢٦ ] وقوله : ( بالتحقيق ) متعلق « بقل » أو « بيعاد » فالمعنى على الأول قولًا ملتبسًا بالتحقيق الذي هو إثبات الحكم بالدليل في أشهر إطلاقاته ، ففيه إشارة إلى أن هذا القول عن دليل لا من قبيل الرأي ، والمعنى على الثاني : إعادة ملتبسة بالتحقيق أي إعادة محققة لا مشكوكًا فيها .

[ ٦٢٧ ] وقوله : ( عن عدم ) أي بعد عدم ، فـ « عن » بمعنى « بعد » وقال الشارح : إعادة ناشئة عن عدم ، لكن لا معنى لكون الإعادة ناشئة عن العدم فيصير الجسم معدومًا بالكلية إلا عجب الذنب ، ثم يعيده الله تعالى كما أوجده أولًا . قال تعالى : ﴿ كَمَا بَدَأَكُمُ تَقُودُونَ ﴾ [ الأعراف : ٢٩ ] .

[ ٦٢٨ ] وقوله : (وقيل عن تفريق ) أي بعد تفريق ، فـ « عن » بمعنى « بعد » كما تقدم ، فعلى القول الأول يذهب الله العين والأثر جميعًا ثم يعيد الجسم كما كان ، وعلى القول الثاني يفرق الله أجزاء الجسم بحيث لا يبقى فيه جوهران فردان على الاتصال ، والصحيح القول الأول ، ولذا قدمه المصنف جازمًا به ، وحكى مقابله بصيغة التمريض .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٩٨ – مَحضَين لَكِنْ ذَا الحَلِافُ خُصًا بِالأَنْبِيَا وَمَنْ عَلَيْهِمْ نُصًا [ ٢٢ – ٢٣٢ ] [ ٢٢٩ ] وقوله : ( محضين ) صفة « عدم ، وتفريق » أي عدم محض وتفريق محض ، فمعنى محضية العدم : خلوصه من شائبة الوجود لجزء ما ، ومعنى محضية التفريق : خلوصه من شائبة الاتصال في أجزائه . ودفع المصنف بذلك توهم أن المراد بالعدم عند القائلين به العدم العرفي الصادق بوجود جزء ما من أجزائه ، وأن المراد التفريق عند القائلين به التفريق العرفي الصادق باتصال بعض أجزائه .

[ ٦٣٠ ] قوله : ( لكن ذا الخلاف خصا ) بألف الإطلاق ، وهذا استدراك على إطلاق الخلاف السابق ، وفي التعبير بالتخصيص تسمح ، لأن التخصيص من عوارض العموم ، والتقييد من عوارض الإطلاق ، فالمعنى لكن هذا الخلاف قيد العلماء إطلاقه .

[ ٦٣١ ] وقوله : ( بالأنبيا ) أي بسبب إخراج الأنبياء منه ، فإن الأرض لا تأكل أجسامهم ولا تبلى أبدانهم اتفاقًا فالخلاف في غيرهم وغير من ألحق بهم ممن سيأتي .

[ ٦٣٢ ] وقوله : ( ومن عليهم نصا ) بألف الإطلاق : أي ومن نص الشارع على أن الأرض لا تأكل أجسامهم كالشهداء ، والمراد بهم : كل مقتول على الحق ولو لم يكن من شهداء المعركة وكالمؤذنين احتسابًا : أي ادخارًا لثواب ذلك عند الله تعالى لا لأجرة ، وكالعلماء العاملين ، وحملة القرآن الملازمين لتلاوته العاملين بما فيه المعظمين له بضبط لسانهم وطهارتهم وآدابهم ، إلى غير ذلك مما نقل عن الشارح فإن المسألة توقيفية .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

99 - وَفِي إِعَادَةِ العَرْضُ قَوْلان وَرُجِّحَتْ إِعَادَةُ الأَعْيانِ [٦٣٣ - ٦٣٣] قوله : (وفي إعادة العرض قولان) لما اختلف القائلون بإعادة الجسم في إعسادة العرض الذي كان قائمًا به في الدنيا أشار إلى ذلك الاختلاف المحسام وإليه مال إمامنا الأشعري إنه يعاد حين إعادة الجسم ، لا فرق في ذلك بين العرض الذي يطول بقاؤه كالبياض ، وبين غيره كالصوت . ولا فرق في ذلك أيضًا بين ما هو مقدور للعبد كالضرب ، وبين غيره كالعلم ، ولا يلزم أن تكون إعادته بالتلبس به كما كان في الدنيا ، بل ما كان من الأعراض الملازمة للذات من بياض ونحوه وطول

ونحوه ، فإنه يعاد متعلقًا بها وما كان من غير ذلك كضرب وكفر وبقية المعاصي وصلاة وصوم وبقية الطاعات فإنه يعاد مصورًا بصورة جسمية ، لكن الحسنات في صورة حسنة والسيئات في صورة قبيحة ، هذا هو الظاهر ، والتفويض في مثل هذه المواطن أحسن .

[ ٦٣٤ ] فإن قيل : يلزم على ذلك اجتماع المتنافيات كالطول والقصر والكبر والصغر . أجيب بأن إعادة العرض ليست دفعية بل على التدريج حسبما كانت في الدنيا، لكن يمر عليه جميع الأعراض كلمح البصر ، وربك على كل شيء قدير .

والقول الثاني : امتناع إعادته مطلقًا ، فيوجد الجسم بعرض آخر فإنه لا ينفك عقلًا عن عرض ، وإلى هذا ذهب بعض أصحابنا أيضًا .

[ ٦٣٥ ] قوله : ( ورجحت إعادة الأعيان ) أي ورجح جماعة من العلماء إعادة الأعراض بأعيانها . أي بأشخاصها وأنفسها فالمراد بالأعيان : الأشخاص والأنفس : أي شخص العرض ونفسه ، فيعاد العرض الذي كان في الدنيا لا عرض آخر مغاير له ، بل يعاد بعينه .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٠٠ - وَفِي الزَّمَنْ قَوْلانِ والحسَابُ حَق ومَا في حَقّ الزَيْنَابُ [٦٣٦ - ٦٣٩]
 [٦٣٦] قوله : (وفي الزمن قولان) أي : وفي إعادة الزمن قولان ، أحدهما : وهو الخطاف
 المخطف الأرجح أنه يعاد جميع أزمنة الأجسام التي مرت عليها في الدنيا لتشهد في إعادة
 لإنسان وعليه بما وقع فيها من الطاعات والآثام . وثانيهما : امتناع إعادته الرمسن الرحسن
 المرحسن
 المرحسن
 المول بأن إعادته ليست دفعية بل على التدريج حسبما كانت عليه في الدنيا م يالدنيا ، لكن في أسرع وقت .

[ ١٣٣ ] قوله : ( والحساب حق ) أي ثابت بالكتاب والسنة والإجماع ، ففي الايمان الإيمان بالحساب قبل أن تحاسبوا » <sup>(١)</sup> . وأجمع المسلمون عليه ، وهو لغة : العدد ، واصطلاحًا توقيف الله الناس على أعمالهم خيرًا كانت أو شرًا ، قولًا كانت أو فعلًا تفصيلًا بعد أخذهم كتبها ، ويكون للمؤمن والكافر إنسًا وجنًّا إلا من استثنى منهم ففي تفصيلًا بعد أخذهم كتبها ، ويكون للمؤمن والكافر إنسًا وجنًّا إلا من استثنى منهم ففي ربك ، فقال : « استردته فزادني مع كل واحد من السبعين ألفًا سبعين ألفًا » فقيل له : ربك ، فقال : « استردته فزادني مع كل واحد من السبعين ألفًا سبعين ألفًا » أو كما ربك ، فقال : « استردته فزادني مع كل واحد من السبعين ألفًا سبعين ألفًا » أو كما ربك ، فقال : « استردته فزادني مع كل واحد من السبعين ألفًا سبعين ألفًا » فقيل له : ورد ، والثلاث حثيات : ثلاث دفعات من غير عدد ، فهولاء يدخلون الجنة بغير حساب ، وإذا كان من المؤمنين من يكون أدنى إلى الرحمة فيدخل النار من غير حساب ، فطائفة تدخل الجنة بلا حساب ، وطائفة تدخل النار بلا حساب ، وطائفة توقف فطائفة تدخل الجنة بلا حساب ، وطائفة توفن أدنى إلى النوحمة في حساب ، فطائفة تدخل الجنة بلا حساب ، وطائفة توقف .

[ ٦٣٨ ] وقد اختلف في المراد بتوقيف اللَّه الناس على أعمالهم : فقيل المراد به أن يخلق اللَّه في قلوبهم علومًا ضرورية بمقادير أعمالهم من الثواب والعقاب ، وهذا قول الفخر . وقيل : المراد به أن يوقفهم بين يديه ويؤتيهم كتب أعمالهم فيها سيئاتهم وحسناتهم ، فيقول : هذه سيئاتكم وقد تجاوزت عنها ، وهذه حسناتكم وقد ضاعفتها لكم ، وهذا القول نقل عن ابن عباس وفيه قصور ؛ لأن الحساب غير قاصر على هذا

(۱) سبق تخريجه .

= ኘ እ ኘ

(٢) أخرجه الترمذي ( ٢٤٣٧ ) عن أبي أمامة الباهلي وقال : حسن غريب .



۲۸۳ -----

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

المقدار . وقد ورد أن الكافر ينكر فتشهد جوارحه <sup>(١)</sup> . وقيل : المراد به أن يكلمهم في شأن أعمالهم وكيفية ما لها من الثواب وما عليها من العقاب فيسمعهم كلامه القديم ، وهذا هو الذي تشهد له الأحاديث الصحيحة ، ولا يشغله تعالى محاسبة أحد عن أحد بل يحاسب الناس جميعًا معًا حتى إن كل أحد يرى أنه المحاسب وحده .

وكيفيته مختلفة : فمنه اليسير ، والعسير ، والسر ، والجهر ، والتوبيخ ، والفضل، والعدل . وحكمته : إظهار تفاوت المراتب في الكمال ، وفضائح أهل النقص ، ففيه ترغيب في الحسنات وزجر عن السيئات .

[ ٦٣٩ ] قوله : ( وما في حق ارتياب ) أي وليس في وقوع حق شك ، أي لا ينبغي أن يقع فيه ذلك .

(١) أخرجه مسلم ( ٢٩٦٩ ) عن أنس بن مالك .



= Y & £

ب حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٠١ – فَالسَّيئاتُ عِنْدَهُ بِالمَثْلِ وَالحَسَنَاتُ ضُوعِفَتْ بِالفَضْلِ [ ٦٤ – ٦٤ ] [ ٦٤٠ ] قوله : ( فالسيئات عنده بالمثل ) أي جزاؤها عنده تعالى مقدر بمثلها إن جازاه عليها ، وله أن يعفو إن لم تكن كفرًا ، وإلا خُلِّد في النار .

[ ٦٤١] والسيئات : جمع سيئة : وهي ما يذم فاعله شرعًا ، صغيرة كانت أو السيئة : تحريفها والمراد التي عملها العبد حقيقة أو حكمًا بأن طرحت عليه لظلامة الغير بعد نفاد حسناته فإنه يؤخذ من حسنات الظالم ويعطى للمظلوم ، فإذا نفدت حسنات الظالم طرح عليه من سيئات المظلوم ثم قذف بالظالم في النار .

[ ٦٤٢ ] وقوله : ( والحسنات ضوعفت بالفضل ) أي : ضاعفها الله تعالى بفضله لا وجوبًا عليه .

**الحسنة :** والحسنات : جمع حسنة : وهي ما يمدح فاعله شرعًا ، وسميت حسنة **تعريفها** الأصلية المعمولة للعبد ، أو ما في حكمها بأن عملها عنه غيره كما إذا تصدق غيرك عنك بصدقة لا المأخوذة في نظير ظلامة ، فخرج بالمقبولة : المردودة بنحو رياء فلا ثواب فيها أصلًا ، وبالأصلية : الحاصلة بالتضعيف فلا تضاعف ثانيا ، وبالمعمولة أو ما في حكمها : الحسنة التي هم بها فتكتب واحدة من غير تضعيف ، وكذلك من إذا صمم على المعصية ثم تركها فله حسنة من غير مضاعفة .

وبقولنا : « لا المأخوذة في نظير ظلامة » الحسنة التي يأخذها المظلوم من ظالمه فلا تضاعف .

[ ٦٤٣] والتضعيف من خصائص هذه الأمة . وأما غيرها من الأمم فكانت والتضعيف حسنتهم بواحدة ، وأقل مراتب التضعيف عشرة ، وقد تضاعف إلى منخصائص سبعين إلى سبعمائة أو أكثر من غير انتهاء إلى حد تقف عنده ، الأمسة وتفاوت مراتب التضعيف بحسب ما يقترن بالحسنة من الإخلاص المحمدية وحسن النية .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

١٠٢ – وَبِاجْتنابٍ لِلْكَبَائُرُ تُغْفَرُ صَغَائِرُوجَاالوضُويُكَفَّرُ ٢٤٤-٢٥٢]
[ ٦٤٤ ] قوله : ( وباجتناب للكبائر ) بسكون الراء لأنه رجز ، والمراد باجتناب الكبائر : ما يعم التوبة منها بعد فعلها ، لا ما يخص عدم ارتكابها بالمرة ، بخلاف التلبس بها من غير توبة ، والكبائر : هي الذنوب العظيمة من حيث المؤاخذة بها .

[ ٢٤٥ ] وقوله : ( تغفر صغائر ) أي تكفر الذنوب الصغائر قال تعالى : ﴿ إِن تَجَمَّنِبُوا حَبَاَبَرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نَكَفِّرَ عَنكُمْ سَيَتِعَاتِكُمْ ﴾ [ النساء : ٣١ ] أي الصغائر . [ ٢٤٦ ] وقال ﷺ : « ما من عبد يؤدي الصلوات الخمس ويصوم رمضان محضرات محضرات المذنوب إنها لتصفق – أي يضرب بعضها بعضًا من خلوها – فلا يدخلها أحد حتى يدخلها » <sup>(1)</sup>.

[ ٦٤٧ ] والسبع ليست بقيد بل غيرها كذلك ، والمراد بها الموبقات السبع وهي : الشرك باللَّه ، والسحر ، وقتل النفس بغير حق ، وأكل مال اليتيم ، وأكل الربا ، والتولي يوم الزحف ، وقذف المحصنات الغافلات .

[ ٦٤٨ ] وفي حديث آخر « الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر » <sup>(٢)</sup> .

[ ٦٤٩ ] وقد اتفقوا على ترتب التكفير على الاجتناب ثم اختلفوا : هل هو قطعي أو ظني ، فذهب جماعة من الفقهاء والمحدثين والمعتزلة إلى الأول ، وذهب أئمة الكلام إلى الثاني وهو الحق .

[ ٦٥٠ ] واعلم أن غفر الذنب العفو عنه : أي عدم المؤاخذة به إما بستره عن أعين الملائكة مع بقائه في الصحيفة ، وإما بمحوه من صحف الملائكة . وحكى بعضهم أن الأول هو الصحيح عند المحققين .

[ ٦٥١ ] قوله : ( وجا الوضو ) بالقصر للوزن .

[ ٦٥٢ ] وقوله : ( يكفر ) أي الصغائر ومراد المصنف أنه جاء في السنة أن الوضوء الوضوء يحفر المذنسوب الله يتيتي يقول : « لا يسبغ أحد الوضوء إلا غفر له ما تقدم من ذنبه وما

(١) أخرجه النسائي ( ٨/٥ ) عن أبي سعيد الخدري . (٢) أخرجه مسلم ( ٢٣٣ ) عن أبي هريرة 🐲 .



— حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

تأخر » <sup>(۱)</sup> .

የለኘ

[ ٦٥٣ ] وفي الحديث أيضًا « من توضأ نحو وضوئي هذا ثم قام فركع ركعتين لا يحدث فيهما نفسه – يعني بسوء – غفر له ما تقدم من ذنبه » <sup>(٢)</sup> وفي رواية « لا يتوضأ رجل مسلم فيحسن الوضوء فيصلي صلاة إلا غفر له ما بينها وبين الصلاة التي تليها » وذكر الصلاة في هذين الحديثين للترغيب في سنة الوضوء ليزيد ثوابه ، وإلا فالتكفير لا يتوقف على الصلاة ، كما أخرجه أحمد مرفوعًا « الوضوء يكفر ما قبله ثم تصير الصلاة نافلة » .

[ ٦٥٤ ] وأشار المصنف بذلك إلى أنه لا ينحصر تكفير الصغائر في اجتناب الكبائر، بل الوضوء يكفرها أيضًا ، وكذلك الصلوات الخمس ، وكذلك صوم رمضان، وكذلك الحج المبرور .

[ ٥٥٥ ] فإن قيل : إذا كفر الوضوء لم يجد الصوم ما يكفره وهكذا أجيب بأن الذنوب كالأمراض والطاعات كالأدوية ، فكما أن لكل نوع من أنواع الأمراض نوعًا من أنواع الأدراض والطاعات كالأدوية ، فكما أن لكل نوع من أنواع الأمراض نوعًا من أنواع الأدوية لا ينفع فيه غيره ، كذلك الطاعات مع الذنوب ، ويدل له حديث « إن من الذنوب ذنوبًا لا يكفرها صوم ولا صلاة ولا جهاد وإنما يكفرها السعي على العيال » <sup>(٣)</sup> . الذنوب ذنوبًا لا يكفرها صوم ولا صلاة ولا جهاد وإنما يكفرها السعي على العيال » <sup>(٣)</sup> . [ ٢٥٦ ] وهذا كله في الذنوب المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق الله تعالى . وأما المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلقة بحقوق المتعلي . وأما المتعلقة بحقوق المتعلق المتعلق المتعلق المتعلق ومن من المتعلقة بحقوق المتعلق من يؤذا نفدت حسنات الظالم طرح عليه من سيئات الظلوم لكن المحبرى المرب ين مالك مرفوعًا « من تلا قل هو الله أحد مائة ألف مرة فقد المترى نفسه من الله ، ونادى منادٍ من قبل الله تعالى في سماواته وفي أرضه <sup>(٤)</sup> : «ألا أسترى نفسة من الله فمن له قبله تباعة فليأخذها من الله قبل » وظاهر ذلك تكفير الكبائر بهذا أيضًا، وهذه هي العتاقة الكبرى .

(١) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٣٧/١ ، والمنذري في الترغيب والترهيب ١٥٣/١ ، وقال الهيثمي : رواه البزار ورجاله موثقون والحديث حسن إن شاء الله .
(٢) ذكره أبو داود في السنن كتاب الطهارة باب صفة وضوء النبي ﷺ ٢٦/١ رقم ١٠٦ ، والنسائي في السنن الكبرى كتاب الطهارة باب صفة وضوء النبي ﷺ ٢٦/١ رقم ١٠٦ ، والنسائي في السنن الكبرى كتاب الطهارة باب صفة وضوء النبي ﷺ ٢٦/١ رقم ١٠٦ رقم ١٠٦ ، والنسائي في السنن الكبرى كتاب الطهارة باب صفة وضوء النبي ﷺ ٢٦/١ رقم ١٠٦ رقم ١٠٦ ، والنسائي في السنن الكبرى كتاب الطهارة باب عسل الكفين قبل الوضوء ٢٢/١ رقم ٢٦/١ عن عثمان بن عفان بلفظ « من توضأ مثل وضوئي هذا .. » الحديث .
(٢) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٢/٤ – ٦٥ والعجلوني في كشف الخفاء ٢٩٧/١ عن أبي هريرة ﷺ ، رواه الطبراني في الأوسط في إسناده ضعف .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد \_\_\_\_\_

[ ٦٥٧ ] ومن جملة مكفرات الكبائر : الحج المبرور لحديث « الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة » <sup>(١)</sup> ومن جملتها أيضا . الجهاد ، فقد ورد أن الغزو في البر يكفرها إلا التبعات ، وفي البحر يكفرها حتى التبعات <sup>(٢)</sup> .

· · ·

= اشترى نفسه من اللَّه »وعزاه للرافعي في تاريخ قزوين ، وذكره أيضًا حديث أنس : « من قرأها ألف مرة لم يمت حتى يرى مكانه من الجنة » . ( ١) أخرجه البخاري ( ١٧٧٣ ) ، ومسلم ( ١٣٤٩ ) عن أبي هريرة ﷺ . ( ٢) جاء في الحديث عن عبد اللَّه بن عمرو بن العاص لابن أبي عاصم في الجهاد ( ٢٧٩ ) .



= ኘለለ

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٠٣ – وَاليومُ الاخِرْثُم هَوْلُ الموقِفِ خَفْفُ فَخَفْفُ بارَجِيمُ وَاسْعِفِ [٦٥٢ - ٦٢٢]
 [ ٦٥٨ ]
 [ ٤٩٢ ]
 [ ٤٩٢ ]
 [ ٤٩٢ ]
 [ ٤٩٢ ]
 [ ٤٩٢ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤٩ ]
 [ ٤

[ ٦٥٩ ] وقوله : (ثم هول الموقف ) أي : الهول الحاصل في الموقف ، فهو من إضافة الشيء إلى مكانه ، والمراد بهول الموقف : ما ينال الناس فيه من الشدائد لطول الوقوف . قيل : ألف سنة كما في آية السجدة ، وقيل : خمسين ألف سنة ، كما في آية ﴿ سَأَلَ ﴾ [ المعارج : ١ ] ولا تنافي لأن العدد لا مفهوم له و هو مختلف باختلاف أحوال الناس ، فيطول على الكفار ، ويتوسط على الفساق ، ويخفف على الطائعين حتى يكون كصلاة ركعتين ، وكإلجام الناس بالعرق الذي هو أنتن من الجيفة حتى يبلغ آذانهم ويذهب في الأرض سبعين ذراعًا والناس يكونون فيه على قدر أعمالهم .

[ ٦٦٠ ] ففي حديث مسلم « تدنو الشمس يوم القيامة من الخلق حتى تكون منهم كمقدار ميل ، فيكون الناس على قدر أعمالهم في العرق : فمنهم من يكون إلى كعبيه ، ومنهم من يكون إلى ركبتيه ، ومنهم من يكون إلى حقويه ، ومنهم من يلجمه العرق إلجامًا ، وأشار عليه الصلاة والسلام إلى فيه » <sup>(()</sup> وفسر الميل بمرود المكحلة ، وبالمساحة المخصوصة .

[ ٦٦١ ] قال سليم بن عامر <sup>(()</sup> فواللَّه ما أدري ما يعني بالميل : أمسافة الأرض أو الميل الذي يكتحل به ، والأول أق ب . وحقويه : تثنية حقو ، وهو الكشح الذي بين الخاصرة إلى الضلع الحلف ، وكسؤال الملائكة لهم عن أعمالهم وتفريطهم فيها . قال تعالى : ﴿ وَقِفُوْهُمُ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ ﴾ [ الصافات : ٢٤ ] وكشهادة الألسنة والأيدي والأرجل

(٢) هو : سليم بن عامر الخبائري أبو يحيى الحمصي ، تابعي مشهور قيل : إنه أدرك النبي ﷺ وكان ثقة ويليل : توفي سنة ٣٠ هـ ، وقيل : غيرها . (انظر : الإصابة ١٨٥/٣ ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صدىيحه كتاب الجنة وصفة نعيمها ٢١٩٦/٤ حديث رقم ٢٨٦٤/٦٢ بلفظ : ( تدني الشمس يوم القيامة » الحديث عن المقداد بن الأسود .



119 ==

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

والسمع والبصر والجلد والأرض والليل والنهار والحفظة الكرام ، ولا ينال شيء مما ذكر الأنبياء والأولياء ولا سائر الصلحاء لقوله تعالى : ﴿ لَا يَخُزُنُهُمُ آلْفَنَزَعُ ٱلْأَحَكِرُ ﴾ [ الأنبياء : ١٠٣] فهم آمنون من عذاب الله ، لكنهم يخافون ربهم خوف إجلال وإعظام .

[ ٦٦٢ ] قوله : ( حق ) أي ثابت لا محالة ، فيجب الإيمان به لوروده في الكتاب والسنة وإجماع المسلمين عليه ، وكذا يجب الإيمان بعلاماته المتواترة .

[٦٦٣] فمن علاماته الصغرى ما قد وقع ومنها ما لم يقع ، وعلاماته الكبرى علامات المشرة ، أولها : ظهور المهدي . ثم خروج الدجال . ثم نزول عيسى ابن المساعة مريم . ثم خروج يأجوج ومأجوج . وخروج الدابة التي تكتب بين عيني المصبرى المؤمن مؤمنًا فيضيء وجهه ، وبين عيني الكافر كافرًا فيسود وجهه .

وطلوع الشمس من مغربها . وظهور الدخان يمكث في الأرض أربعين يومًا يخرج من أنف الكافر وعينيه وأذنيه ودبره حتى يصير كالسكران ، ويصيب المؤمن منه كهيئة الزكام . وخراب الكعبة على أيدي الحبشة بعد موت عيسى . ورفع القرآن من المصاحف والصدور . ورجوع أهل الأرض كلهم كفارًا .

[ ٦٦٤ ] وقوله : ( فخفف يا رحيم واسعف ) بوصل الهمزة للضرورة فإنها همزة ما يخفف قطع : أي فخفف يا رحيم هَوْلَه وأعنا عليه . ومن أسباب تخفيفه هـــول والإعانة عليه : قضاء الحوائج للمسلمين وتفريج الكرب عنهم ، وإشباع القيامة الجائع ، وإيواء ابن السبيل .



. 19.

. حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٠٤ - وَوَاجِبٌ أَخْذُ العِبَادِ الصَّحْفَا كَمَا مِنَ الْفُرْآن نَصًّا عُرِفَا[ ٢٦٥ - ٦٦٩]
 [ ٦٦٥ ] قوله : ( وواجب أخذ العباد الصحفا ) « واجب » خبر مقدم و« أخذ أخذ العباد المحفا واجب : أي سمعا أخذ العباد المحف
 العباد » مبتدأ مؤخر ، والأصل : وأخذ العباد الصحفا واجب : أي سمعا للصحف
 للصحف لوروده كتابًا وسنة ، ولانعقاد الإجماع عليه ، فيجب الإيمان به ، ومن أنكره كفر ، والمراد من الصحف : الكتب التي كتبت فيها الملائكة ما فعله العباد في الدنيا .

[ ٦٦٦ ] والأحاديث صريحة الظواهر في أن كل مكلف له صحيفة واحدة يوم القيامة مع أنها كانت متعددة في الدنيا كما يدل عليه حديث « ما من مؤمن إلا وله كل يوم صحيفة ، فإذا طويت وليس فيها استغفار طويت وهي سوداء مظلمة ، وإذا طويت وفيها استغفار طويت ولها نور يتلألأ » <sup>(١)</sup> وقد اختلف فقيل : توصل صحف الأيام والليالي ، وقيل : ينسخ ما في جميعها في صحيفة واحدة .

[ 7٦٧ ] فإن قيل : إذا كان كل مكلف له صحيفة واحدة يوم القيامة ، فلم جمعها المصنف ؟ أجيب بأنه جمعها في مقابلة جمع العباد ، فهو من مقابلة الجمع بالجمع ، فتقسم الآحاد على الآحاد ، وظواهر الآيات والأحاديث شاهدة بعمومه لجميع الأم ، نعم الأنبياء لا يأخذون صحفًا ، وكذا الملائكة لعصمتهم ، ومن يدخل الجنة بغير حساب ورئيسهم أبو بكر الصديق رضي الله تعالى عنه ، ولم يذكر المصنف من يدفع الصحف للعباد ، وقد ورد أن الريح تطيرها <sup>(٢)</sup> من خزانة تحت العرش فلا تخطئ صحيفة عنق صاحبها ، وورد أيضا أن كل أحد يدعى فيعطى كتابه ، فحصل التعارض بين الروايتين ، ومجمع بينهما بأن الريح تطيرها أولا من الخزانة فتتعلق كل صحيفة بعنق صاحبها ، ثم تناديهم الملائكة فتأخذها من أعناقهم وتعطيها لهم في أيديهم ، فالمؤمن المطيع يأخذ كتابه يمينه ، والكافر يأخذه بشماله من وراء ظهره . وأما المؤمن الفاسق فجزم الماوردي <sup>(٣)</sup> بأنه يأخذه بيمينه . قال : وهو الشهور ، ثم حكى قولًا بالوقف . قال : ولا قائل إنه يأخذه

(١) لم نجمده والله أعلم .
 (٢) جاء عن أنس بن مالك عن النبي ﷺ قال : «الكتب كلها تحت العرش فإذا كان الموقف بعث الله ريخا فتطيرها بالأيمان والشمائل أول خط فيها » اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا « أخرجه الإمام الترمذي ، قاله السيوطي في البدور السافرة في أحوال الآخرة ص ١٠٨ .
 (٣) هو : علي بن محمد بن حبيب أبو الحسن الماوردي . من كبار فقهاء الشافعية ، أقضى قضاة عصره من العلماء الباحثين توفى سنة ٥٠٤ هـ .

الشافعية . ( انظر : الأعلام ٣٢٧/٤ ) .



191=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

بشماله . وفي كلام بعضهم : أن هناك قولًا بأنه يأخذه بشماله . واختلف : فقيل : يأخذه قبل دخول النار ، وقيل : بعد خروجه منها . وأول من يعطى كتابه بيمينه مطلقًا عمر بن الخطاب – رضي اللَّه تعالى عنه – وبعده أبو سلمة عبد اللَّه بن عبد الأُسد <sup>(۱)</sup> .

وأول من يأخذه بشماله أخوه الأسود بن عبد الأسد لأنه أول من بادر النبي ﷺ بالحرب يوم بدر . وقد روي أنه يمد يده ليأخذه بيمينه فيجذبه ملك فيخلع يده ، فيأخذه بشماله من راء ظهره .

[ ١٦٦ ] قوله : (كما من القرآن نصَّّا عُرِفًا ) أي كالأخذ الذي عرف من القرآن حال كونه منصوصًا ، فـ ( نصا » بمعنى منصوصًا ، حال من ضمير ( عرفا » البني للمفعول ، وهو صلة الموصول ، و « من القرآن » متعلق به قدم عليه لاستقامة الوزن ، وذلك كقوله تعالى : هملة الموصول ، و « من القرآن » متعلق به قدم عليه لاستقامة الوزن ، وذلك كقوله تعالى : هو قائمًا مَن أُوتِ كِنَبَهُ بِبِيدِهِ فَبَعُولُ هَآَقُمُ آقَرُهُم أَوْمَ كَنِبِية ﴾ إذ ظننتُ أنّ مكتن حصابية ﴾ [ الحاقة : ١٩ - ٢٠ ] ﴿ وَأَمَّا مَن أُوتِ كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَنَتِنَنِي لَرُ أُوتَ كَنِبِية ﴾ وَلَمَر أَدْر مَا حَسَابِية ﴾ إذ الحاقة : ١٩ ] في وَأَمَّا مَن أُوتِ كِنبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَنتَنَنِي لَرُ أُوتَ كَنبِية ﴾ وَلَمَا مَن أُوتِ مِنابِية ﴾ هماقُولُ يُعَتِبُها كانتِ القاضِية ﴾ [ الحاقة : ٢٥ – ٢٢ ] فيقول الأول لأهل المحشر فرحًا هماقُومُ في الحقول الأول لأهل المحشر فرحًا هماقُومُ في الحقة : ١٩ ] أي خلوا ، فهو اسم فعل لجماعة الذكور ﴿ أَذَمُوا كَنبِية ﴾ إن يقول علنتُ ﴾ [ الحاقة : ١٩ ] أي علمت ، لأنه جازم ﴿ أَنِ مُلَتِي حَسَابِية ﴾ [ الحاقة : ٢٠ ] ويقول الثاني لما يرى من سوء عاقبته : ﴿ يَلْتَنبَي لَوْ أُوتَ كَنبِية ﴾ وَلَمَ أَنْ أُوتَ كَنبَيتُ ﴾ أمي أُوتَ مَنبَيه أَوقَ الثاني لما يرى من سوء عاقبته : ﴿ يَلْتَنبَي لَوْ أُوتَ كَنبِية ﴾ وَلَتَ أَدْر مَا حِسَابِية أَن الحاقة : ٢٠ ] ويقول مَن أُوتِ كِنبَهُ بِسِينِذٍ هِ يَنسَوْفَ يُحَامَا بُوتَ لَوتَ عَنبِية ﴾ وَلَمَ أَدْ مَا عِنبَيه ﴾ والحاقة : ٢٠ ] ويقول مَن أُوتِ كِنبَهُ وَرَبَة ظَهَرِهِ ۞ فَسَوْفَ يَدْعُوا أُبُونَ كَنبَيه مَا إلى القاطعة لأمره فلم يعث بعدها ، وكقوله تعالى : ﴿ أَنَ

[ ٦٦٩ ] والمؤمن يأتيه كتابه أبيض بكتابة بيضاء ويأخذه بيمينه فيقرأه فيبيض وجهه، والكافر يأتيه كتابه أسود بكتابة سوداء فيقرأه فيسود وجهه كما ذكره المصنف في كبيره، والذي ذكره الشيخ عبد السلام أن أول سطر من صحيفة المؤمن أبيض فإذا قرأه ابيض وجهه والكافر بضد ذلك . اه .

ويمكن ترجيع كلامه لكلام والده بأن يقال : لا مفهوم لقوله أول سطر ، بل مثله الباقي فتأمل .

(١) هو : عبد الله بن أسد بن هلال يكنى أبا سلمة ، و هو ابن عمة الرسول ﷺ وأخوه من الرضاعة ، أسلم بعد عشرة أنفس وهو أول من هاجر من قريش إلى المدينة توفي سنة ٢ هـ بعد وقعة بدر و قيل : بعد وقعة أحد
 ( انظر : أسد الغابة ٤١٤/٣ ) .



- 292

: حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

 ٥٠ - وَمِثْلُ هذَا الوَزْنُ وَالْمِيزَانُ فَتُوزَنُ الْكُتْبُ أَوِ الأَعيانُ [ ٢٧٣ - ٢٧٣ ] [ ٦٧٠ ] | وقوله : ( مثل هذا الوزن والميزان ) أي : ومثل أخذ العباد الصحف في الإيممان الوجوب السمعي : وزن أفعال العباد والميزان وهو ميزان واحد على بالميزان الراجح له قصبة وعمود وكفتان كل واحدة منهما أوسع من طباق السماء والأرض ، وجبريل آخذ بعموده ناظر إلى لسانه وميكائيل أمين عليه ، ومحله بعد الحساب وقيل : لكل عامل موازين يوزن بكل منها صنف من عمله ويدل على الوزن قوله تعالى : ﴿ وَٱلْوَزُنُ يَوْمِيدٍ ٱلْحَقِّ ﴾ [ الأعراف : ٨ ] وعلى الميزان قوله تعالى : ﴿ وَنِضَعُ ٱلْمَوَاذِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ [ الأنبياء : ٤٧ ] وقوله تعالى : ﴿ فَمَن ثَقْلَتَ مَوَزِينُـهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ٢ وَمَنْ خَفَتْ مَوَازِينُهُمْ فَأُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُم ﴾ [ الأعراف : ٨ ] وخفة الموزون وثقله على صورته في الدنيا ، وقيل على عكس صورته في الدنيا ، فالثقيل يصعد إلى أعلى ، والحفيف ينزل إلى أسفل ، لقوله تعالى : ﴿ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدِلِحُ يَرْفَعُهُمْ ﴾ [فاطر: ١٠] والجمع فيما ذكر للتعظيم ، على المشهور من أنه ميزان واحد لجميع الأمم ولجميع الأعمال ، وقد بلغت أحاديثه مبلغ التواتر ، فيجب الإيمان به ونمسك عن تعيين حقيقته ، ولا يكون الوزن في حق كل أحد ، لأنه لا يكون للأنبياء والملائكة ومن يدخل الجنة بغير حساب فإنه فرع عن الحساب ، ولا مانع من وزن سيئات الكفار ليجازوا عليها بالعقاب فقوله تعالى : ﴿ فَلَا نُقِيْمُ لَهُمْ يَوَمَ ٱلْقِيَدَةِ وَزَنًا ﴾ [ الكهف : ١٠٥ ] معناه لا نقيم لهم يوم القيامة وزنًا نافعًا .

[ ٦٧١ ] فإن قيل : وزن أعمال المؤمنين وجهه ظاهر ؛ إذ لهم من الحسنات ما يقابل السيئات ، وأما الكفار فليس لهم حسنات حتى تقابل بها سيئاتهم أجيب بأنه يكون منهم صلة الرحم ومواساة الناس وعتق المماليك ونحوها من الأعمال التي لا تتوقف صحتها على نية فتجعل هذه الأمور إن صدرت منهم في مقابلة سيئاتهم غير الكفر ، أما هو فلا فائدة في وزنه ، لأن عذابه دائم ، وفي كلام القرطبي ما يصرح بوزنه حيث قال : فتجمع له هذه الأمور وتوضع في ميزانه يعني الكافر فيرجح الكفر بها .

[ ٦٧٢ ] قوله : ( فتوزن الكتب أو الأعيان ) أشار بذلك إلى اختلاف العلماء في الموزون فذهب جمهور المفسرين إلى أن الموزون الكتب التي اشتملت على أعمال العباد بناء على أن الحسنات مميزة بكتاب والسيئات بآخر ، ويشهد له حديث البطاقة <sup>(١)</sup> بكسر

(١) أخرجه الترمذي ( ٢٦٣٩ ) عن عبد الله بن عمرو بن العاص وقال : حسن غريب .



\_\_\_\_\_

194

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

الموحدة وهي : ورقة صغيرة . وحديثها : ما روي عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن رسول الله يتيتي أنه قال : إن الله يستخلص رجلًا من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة فَيُنْشَر عليه تسعة وتسعون سجلًا كل سجل منها مد البصر ثم يقول : أتنكر من هذا شيئًا ، أظلمك كتبتي الحافظون ، فيقول : لا يا رب ، فيقول : ألك عذر ؟ فيقول : لا يا رب ، ألك حسنة ؟ فيقول : لا يا رب . فيقول : بلى إن لك عندنا لحسنة وإنه لا ظلم عليك ؛ فتخرج له بطاقة كالأنملة فيها « أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله » فيقول : يا رب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات ، فيقال : إنك لا تظلم فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة ، فطاشت السجلات وثقلت البطاقة ، ولا يثقل مع اسم الله شيء اه .

وهذا ليس لكل عبد بل لعبد أراد الله به خيرًا .

[ ٦٧٣ ] وذهب بعضهم إلى أن الموزون أعيان الأعمال ، فتصور الأعمال الصالحة بصورة حسنة نورانية ، ثم تطرح في كفة النور وهي اليمنى المعدة للحسنات فتثقل بفضل الله سبحانه وتعالى ، وتصور الأعمال السيئة بصورة قبيحة ظلمانية ثم تطرح في كفة الظلمة وهي الشمال المعدة للسيئات فتخف ، وهذا في المؤمن . وأما الكافر فتخف حسناته وتثقل سيئاته بعدل الله سبحانه وتعالى ، ولا يرد أن في ذلك قلب الحقائق ، وهو ممتنع ؛ لأن امتناع قلب الحقائق مختص بأقسام الحكم العقلي ، فلا ينقل سي الواجب جائزًا مثلا . وأما انقلاب المعنى جرمًا فلا يمتنع . وقيل : يخلق الله أجسامًا على عدد تلك الأعمال من غير قلب لها ، وقيل : و قد يوزن الشخص نفسه لحديث ابن السعادة والشقاوة ، وتعريف العباد مالهم ، وما عليهم من الخير والشر ، وإقامة الحجة عليهم <sup>(٢)</sup> .

(۱) أخرجه أحمد ( ۲۱/۱ ) والطبرانی ( ۸٤٥٢ )

(٢) قال أبو الحسن الأشعري : أجمعوا علّى أن اللَّه ينصب الموازين لوزن أعمال العباد ، فمن ثقلت موازينه أقلح ، ومن خفت موازينه خاب وخسر ، وأن كفة السيئات تهوى إلى جهنم ، وأن كفة الحسنات تهوى عند زيادتها إلى الجنة .

وأن الخلق يؤتون يوم القيامة بصحائف فيها أعمالهم ، فمن أوتي كتابه بيمينه حوسب حسابًا يسيرًا ، ومن أوتي كتابه بشماله فأولئك يصلون سعيرًا . ( انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب ١٦١ ، ١٦٢ ) .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

---- 291

٩٠٦ - كَذَا الصّراطُ فَأَلعِبَادُ مُحْتَلِفْ مَنْ مُرُورُهُمْ فَسَالِمٌ وَمُنْتَلِفْ [ ٧٢٢ - ٧٢٢ ] [ ٦٧٤] فوله: (كذا الصراط) كذا: خبر مقدم، والصراط: مبتدأ مؤخر: أي تحريف الصراط مثل المذكور من أخذ العباد الصحف والوزن والميزان في الوجوب المصراط السمعي ، وهو بالصاد أو بالسين أو بالزاي المحضة أو بالإشمام ، وقرئ في السبع بما عدا الزاي المحضة ومعناه لغة : الطريق الصحيح مأخوذ من صرطه يصرطه إذا ابتلعه ؛ لأنه يبتلع المارة . وشرعًا : جسر ممدود على متن جهنم يرده الأولون والأخرون حتى الكفار (') ، خلافًا للحليمي حيث ذهب إلى أنهم لا يمرون عليه ، ولعله أراد الطائفة التي ترمي في جهنم من الموقف بلا صراط ، وشمل ما ذكر : النبيين والصديقين ومن يدخل الجنة بغير حساب ، وكلهم ساكتون إلا الأنبياء فيقولون : اللُّهم سلم سلم كما في الصحيح (<sup>٢)</sup> . وبعض الروايات : إنه أدق من الشعرة وأحد من السيف وهو المشهور ، ونازع في ذلك العز بن عبد السلام والشيخ القرافي وغيرهما كالبدر (") والزركشي (\*) قالوا : وعلى فرض صحة ذلك فهو محمول على غير ظاهره بأن يؤول بأنه كناية عن شدة المشقة ، وحينئذ فلا ينافي ما ورد من الأحاديث الدالة على قيام الملائكة على جنبيه وكون الكلاليب فيه ، زاد القرافي : والصحيح أنه عريض وفيه طريقان يمنى ويسرى ، فأهل السعادة يسلك بهم ذات اليمين وأهل الشقاوة يسلك بهم ذات الشمال ، وفيه طاقات كل طاقة تنفذ إلى طبقة من طبقات جهنم .

[ ٦٧٥ ] وقال بعضهم : إنه يدق ويتسع بحسب ضيق النور وانتشاره ، فعرض صراط كل واحد بقدر انتشار نوره ، فإن نور كل إنسان لا يتعداه إلى غيره ، فلا يمشي أحد في نور أحد ، ومن هنا كان دقيقًا في حق قوم وعريضًا في حق آخرين ، وطوله ثلاثة آلاف سنة :

(١) أجمعوا على أن الصراط جسر ممدود على جهنم يجوز عليه العباد بقدر أعمالهم ، وأنهم يتفاوتون في السرعة والإبطاء على قدر ذلك . انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب ( ١٦٣ ) .
 (٢) البخاري ( ٨٠٦ ) ، ومسلم ( ١٨٢ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) البخاري ( ٨٠٦ ) ، ومسلم ( ١٨٢ ) من حديث أبي هريرة .
 (٣) محمد بن إبراهيم بن سعد الله بن جماعة الكناني الحموي الشافعي ، أبو عبد الله بدر الدين ، من كبار فقهاء الشافعي ، أبو عبد الله بدر الدين ، من أرع من محمد بن إبراهيم بن سعد الله بن جماعة الكناني الحموي الشافعي ، أبو عبد الله بدر الدين ، من كبار فقهاء الشافعية تولى القضاء بمصر والشام ، محدث مشارك في كافة العلوم وله تصانيف منها : المنهل الروي في الحديث النبوي ، وتذكرة السامع والمتكلم في آداب العالم والمتعلم توفي سنة ٣٣٣ هـ . ( انظر : الأعلام ٥/٢ ) .
 الأعلام ٥/٢٥ – ٢٩٢ ) .

(٢) هو : محمد بن بهادر بن عبد الله الزر دشي ، ابو عبد الله بدر الدين عالم بفقه الشافعية والاصول توا سنة ٧٩٤ ، له تصانيف أهمها : البحر المحيط ، عقود الجمان ( انظر : الأعلام ٦٠/٦ ) .



Y90 =

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

ألف صعود ، وألف هبوط ، وألف استواء . وفي كلام الشيخ الأكبر ما يفيد عدم التعويل على ظاهر هذه الآلاف ، مع أن مآله الامتداد للعلو حتى يوصل للجنة فإنها عالية جدًّا .

[ ٦٧٦ ] وأفاد الشعراني أنه لا يوصل لها حقيقية ، بل يوصل لمرجها الذي فيه الدرج الموصل لها . قال : يوضع لهم هناك مائدة . قال : ويقوم أحدهم فيتناول مما تدلى هناك من ثمار الجنة .

وقد ورد به الكتاب : قال تعالى : ﴿ فَأَسْتَبَقُوْا ٱلصِّرَطَ ﴾ [ يس : ٦٦ ] والسنة : قال : « يضرب الصراط بين ظهراني جهنم فأكون أنا وأمتي أول من يجوزه » <sup>(١)</sup> واتفقت الكلمة عليه في الجملة أي : بقطع النظر عن إبقائه على ظاهره كما هو مذهب أهل السنة ، وصرفه عنه كما هو مذهب كثير من المعتزلة ، فإنهم ذهبوا إلى أن المراد به طريق الجنة وطريق النار . وقيل : المراد به الأدلة الواضحة ، وجبريل في أوله وميكائيل في وسطه يسألان الناس عن عمرهم فيما أفنوه وعن شبابهم فيما أبلوه وعن علمهم ماذا عملوا به ، وفي حافتيه كلاليب معلقة مأمورة تأخذ من أمرت به .

[ ٦٧٧ ] فوله : ( فالعباد مختلف مرورهم ) أي : إذا علمت أن الصراط واجب ، مرور الطباد فاعلم أن العباد متفاوت مرورهم عليه في سرعة النجاة وعدمها فليسوا في على الصراط المرور عليه على حد سواء .

[ ٦٧٨ ] وقوله : ( فسالم ومنتلف ) أي : فمنهم فريق سالم من الوقوع في نار جهنم، ومنهم فريق منتلف بالوقوع فيها ، إما على الدوام والتأبيد كالكفار والمنافقين ، وإما إلى مدة يريدها الله تعالى ، ثم ينجو كبعض عصاة المؤمنين ممن قضى الله عليهم بالعذاب ، والفريق الأول هم السالمون من السيئات وأهل رجحان الأعمال الصالحة ممن خصهم الله بسابقة الحسنى وهؤلاء يجوزون كطرف العين ، وبعدهم الذين يجوزون كالبرق الخاطف ، وبعدهم الذين يجوزون كالريح العاصف ، وبعدهم الذين يجوزون كالبرق الخاطف ، وبعدهم الذين يجوزون كالريح العاصف ، وبعدهم الذين يجوزون سعيًا الإعراض عن حرمات الله تعالى ، فمن كان منهم أسرع إعراضًا عما حرم الله كان أسرع مرورًا في ذلك اليوم . والحكمة في مرورهم على الصراط ظهور النجاة من النار ، وأن يتحسر الكفار بفوز المؤمنين بعد اشتراكهم في المرور .

(۱) تقدم تخريجه .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

 ١٠٧ - وَالْعَوْشُ وَالْكُوْسِيُّ ثُمَّ الْقَلَمُ وَالْكَاتِبُونَ اللَّوْحُ كُلُّ حِكُمُ [٢٧٩ - ٢٨٤]
 قوله : ( والعرش ) وهو جسم عظيم نوراني علوي قيل : من نور وقيل : من زبرجدة خضراء . وقيل : من ياقوتة حمراء ، والأولى الإمساك عن من زبرجدة خضراء . وقيل : من ياقوتة حمراء ، والأولى الإمساك عن بالعرش
 القطع بتعيين حقيقته لعدم العلم بها ، والتحقيق أنه ليس كرويًّا بل هو قبة فوق العالم ذات أعمدة أربعة تحمله الملائكة ؛ في الدنيا أربعة ، وفي الآخرة ثمان لزيادة الجلال والعظمة في الآخرة ، رؤوسهم عند العرش في السماء السابعة ، وأقدامهم في الأرض المعلى ، وقرونهم كقرون الوعل أي : البقر الوحشي ، ما بين أصل قرن أحدهم إلى منتهاه خمسمائة عام ، و قيل : إنه كروي محيط بجميع الأجسام ، وهذا خلاف التحقيق .
 ٢٨٨ ]
 قوله : ( والكرسي ) معطوف على العرش ، وهو جسم عظيم نوراني تحت الإيصان
 علم منتهاه العرش ، عنه و ينها مسيرة خمسمائة عام ، وقله : إنه كروي ، معطوف على العرش ، وهو جسم عظيم نوراني تحت خمسمائة عام ، و قيل : إنه كروي محيط بجميع الأجسام ، وهذا خلاف التحقيق .
 القداميم منتهاه العرش ماتصق به فوق السماء السابعة بينه وبينها مسيرة خمسمائة عام العرش ماتصق به فوق السماء السابعة بينه وبينها مسيرة خمسمائة عام .
 قدام ماتصق به فوق السماء السابعة بينه وبينها مسيرة خمسمائة عام .
 عليم نوراني تحت العرمي العرش ، وهو جسم عظيم نوراني تحت العلم بها وهو غير العرش خلافًا للحسن البصري .

[ ٦٨١ ] وقوله : ( ثم القلم ) معطوف على الكرسي وهو جسم عظيم نوراني خلقه الإيـمان الله وأمره بكتب ما كان وما يكون إلى يوم القيامة . قيل : هو من اليراع بالقلم الله وهو القصب ، والأولى أن نمسك عن الجزم بتعيين حقيقته .
[ ٦٨٢ ] وقوله : ( والكاتبون ) معطوف على القلم ، وأقسامهم ثلاثة : الكاتبون

الإيسمان على العباد أعمالهم في الدنيا ، والكاتبون من اللوح المحفوظ ما في صحف بالكاتبون الملائكة الموكلين بالتصرف في العالم كل عام ، والكاتبون من صحف الملائكة كتابًا يوضع تحت العرش .

[ ٦٨٣ ] قوله : ( اللوح ) معطوف على ما قبله بتقدير حرف العطف ، فهو مرفوع الإيمان وليس معمولاً للكاتبين كما قد يتوهم ، لأن الملائكة لم تكتب فيه ، بل باللـوح القلم يكتب فيه بمجرد القدرة وهو جسم نوراني كتب فيه القلم بإذن الله ما كان وما يكون إلى يوم القيامة ، وهو يكتب فيه الآن على التحقيق من أنه يقبل المحو والتغيير ، ونمسك عن الجزم بحقيقته ، وفي بعض الآثار » إن لله لوحًا أحد وجهيه ياقوتة حمراء والوجه الثاني زمردة خضراء » <sup>(1)</sup> كما في شرح المصنف .

(١) أورده ابن الجوزي في الموضوعات .

- 297



[ ٦٨٤ ] وقوله : (كل حكم) أي : كل من هذه المذكورات ذو حكم ، فكل واحد منها لحِكَم يعلمها الله سبحانه وتعالى وإن قصرت عقولنا عن الوقوف عليها ، وبعضهم لم يلتزم الحكمة ، لأن الله تعالى يتصرف بما يشاء ﴿ لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ [الأنبياء : ٢٣ ] والحكمة هي الأمر الصائب ، وهو سر الفعل وفائدته المترتبة عليه .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

١٠٨ - لا لاحتياج وَبها الإيمَانُ يَجِبْ عَلَيْكَ أَيُّهَا الإِنْسَانُ [ ٦٨٥ - ٦٨٦ ]
 ١٠٩ - وَالنَّارُ حَقٌّ أُوجِدَتْ كَالجَنَّه فَلا تَمْلُ لِجَاحِدٍ ذي جِنَّهُ [ ٦٨٢ - ٦٩٢ ]

- 198

[ ٦٨٥ ] قوله : ( لا لاحتياج ) أي : كل مخلوق لا لاحتياجه تعالى إلى شيء منها ، فلم يخلق العرش للاتقاء ، ولا الكرسي للجلوس ، ولا القلم لاستحضار ما غاب عن علمه تعالى ، ولا الكاتبين ولا اللوح لضبط ما يخاف نسيانه .

[ ٦٨٦ ] وقوله : ( وبها الإيمان يجب عليك أيها الإنسان ) أي : بهذه المذكورات كغيرها من كل ما ثبت بصحيح الأحاديث كالحجب والأنوار ، والتصديق يجب عليك أيها الإنسان المكلف ، فيجب الإيمان بوجودها شرعًا حسبما علم ، تفصيلًا أو إجمالًا ، وغاية الأمر أن الإيمان بها تعبدي .

[٦٨٧] قوله : ( والنار حق أوجدت كالجنة ) أي : والنار التي هي دار العذاب الإيمان بالجنة الإيمان والمناب وعبد الجبار المعتزلين ، ويدل لنا قصة آدم وحواء على المارة كالفلاسفة ، وبإيجادهما فيما مضى على منكر وجودهما فيما مضى ، وأنهما إنما يوجدان يوم القيامة كأبي هاشم وعبد الجبار المعتزلين ، ويدل لنا قصة آدم وحواء على الما جاء به القرآن والسنة والمعقد عليه الإجماع قبل ظهور المخالف ، فلذلك يدل على ثبوت الجنة ، ولا قائل وانعقد عليه الإجماع قبل ظهور المخالف ، فلذلك يدل على ثبوت الجنة ، ولا قائل بثبوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بثبوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار فهي ثابتة أيضًا ، والآيات صريحة في ذاك وقد أجمع العلماء على أن بشوتها دون النار في جمع مرتفع ، فعصى ربه فأنزله لبطن الوادى ، ولم يرد نص صريح في تعيين مكان الجنة والنار كما في شرح المقاصد ، والأكثرون على أن الجنة فوق السموات السبع وتحت العرش ، وأن النار تحت الأرضين السبع ، والحق تفويض علم ذلك إلى اللطيف الخبير كما في شرح المعنف .

[٦٨٨] وطبقات النار السبع : أعلاها جهنم وهي لمن يعذب على قدر ذنبه من طبقات المؤمنين ، وتصير خرابًا بخروجهم منها ، وتحتها لظى وهي لليهود ، ثم المعتار الحطمة وهي للنصارى ، ثم السعير وهي للصابئين وهم فرقة من اليهود ، ثم مستر وهي للمحابئين وهم فرقة من اليهود ، ثم شم سقر وهي للمحوس ، ثم المحدم وهي لعبدة الأصنام ، ثم الهاوية وهي للمنافقين .



¥99 ----

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد=

جهنم حتى غمست في البحر مرتين ، ولولا ذلك لم ينتفع بها أحد من حرها وكفى بها زاجرًا ، وبعد أخذ نار الدنيا منها أوقد عليها ألف سنة حتى ابيضت ، ثم ألف سنة حتى احمرت ، ثم ألف سنة حتى اسودت ، فهي سوداء مظلمة ، وحرها هواء محرق ولا جمر لها سوى بني آدم والأحجار المتخذة آلهة من دون الله قال تعالى : ﴿ يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فُوَا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ [ التحريم : 7 ] .

[ ٦٩٠ ] واختلف في الجنة هل هي سبع جنات متجاورة أفضلها وأوسطها الفردوس وهي أعلاها والمجاورة لا تنافي العلو وفوقها عرش الرحمن ، ومنها تتفجر أنهار الجنة ، ويليها في الأفضلية جنة عدن ، ثم جنة الخلد ، ثم جنة النعيم ، ثم جنة المأوى ، ودار السلام ، ودار الجلال . والجنان كلها متصلة بمقام الوسيلة ليتنعم أهل الجنة بمشاهدته يتلك لظهوره يتلك لهم منها لأنها تشرق على أهل الجنة ، كما أن الشمس تشرق على أهل الدنيا ، وهذا ما ذهب إليه ابن عباس ، أو أربع ورجحه جماعة لقوله تعالى : فوين دُونهما جَنَّانِ في [ الرحمن : ٤٦ ] جنة النعيم وجنة المأوى ، ثم قال : الفسرين ، وهذا ما ذهب إليه ابن عباس ، أو أربع ورجحه جماعة لقوله تعالى : فوين دُونهما جَنَّانِ في [ الرحمن : ٢٢ ] جنة النعيم وجنة المأوى ، ثم قال : الفسرين ، وهذا ما ذهب إليه الجمهور ، أو جنة واحدة وهذه الأسماء كلها جارية عليها مؤوين دُونهما ما ذهب إليه الجمهور ، أو جنة واحدة وهذه الأسماء كلها جارية عليها مؤوين لتحقق معانيها فيها ، إذ صدق على الجميع جنة عدن أي : إقامة ، وجنة المأوى أي : مؤوى المؤمنين . وجنة الخلد ودار السلام ، لأن جميعها للخلود والسلامة من كل خوف مأوى المؤمنين . وجنة الخلد ودار السلام ، لأن جميعها للخلود والسلامة من كل خوف

[ ٦٩١ ] قوله : ( فلا تمل لجاحد ) أي : فلا تصغ لقول منكر لهما بالمرة لكفره كالفلاسفة أو منكر لوجودهما فيما مضى لبدعته كأبي هاشم وعبد الجبار المعتزليين .

[ ٦٩٢ ] وقوله : ( ذي جنة ) أي : صاحب جنون : لأن إنكارهما لا يكاد يصدر عن ذي عقل فإنه يؤدي إلى إحالة ما علم من الدين بالضرورة .



- 4 \* \*

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١١٠ - دَارًا خُلُود للسَّعِيدِ وَالشَّقي مُعَذَّبٌ مُنَعَّمٌ مَهْمَا بَقى [٦٩٣ - ٦٩٣]
 [ ٦٩٣ ] قوله : ( دارا خلود ) أي : دار إقامة مؤبدة ورد المصنف بذلك على
 الجهمية وهم منسوبون لجهم <sup>(١)</sup> اسم رجل يقولون بفنائهما وفناء أهلهما وهم كفار ،
 لمخالفتهم للكتاب والسنة .

[ ٦٩٤] وقوله : ( للسعيد والشقي ) أي : فالجنة دار خلود للسعيد ، وهو من مات خسلود المؤمنين المؤمنين في الجنة في الجنة مدة بقائهم ، لأنهم يموتون بعد الدخول بلحظة ما يعلم إلا الله مقدارها فلا يحيون حتى يخرجوا منها ، والمراد بموتهم أنهم يفقدون إحساس ألم العذاب لا أنهم يموتون موتًا حقيقيًّا بخروج الروح ، وبعضهم الحتار أنهم يموتون حقيقة .

[ ٦٩٥ ] | والنار دار خلود للشقى : وهو من مات على الكفر وإن عاش طول عمره خسلود | على الإيمان ، ودخل في الشقي : الكافر الجاهل ، والمعاند ، ومن بالغ في الكفار | النظر فلم يصل إلى الحق وترك التقليد الواجب عليه ولا يدخل فيه أطفال في النساد | المشركين ، بل هم في الجنة على الصحيح من أقوال كثيرة فمنها : أنهم في النار ، وقيل : على الأعراف إلى غير ذلك من الأقوال .

وأما أطفال المؤمنين ففي الجنة عند الجمهور ، ومقابله أنهم في المشيئة ، وأنكر ذلك القول ، وهذا في غير أولاد الأنبياء ، وأما أولاد الأنبياء ففي الجنة إجماعًا ، ولا فرق في السعيد والشقي بين الإنس والجن . ويدل على ما ذكر من أن الجنة دار خلود للسعيد ، والنار دار خلود للشقي قوله تعالى : ﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيُّ وَسَعِيدٌ ﴾ الآية [ هود : ١٠٥ ] والمراد بالسموات والأرض في هذه الآية سقف النار وأرضها ، وسقف الجنة وأرضها لا سماء الدنيا وأرضها لتبدلهما .

[ ٦٩٦ ] وقوله : ( معذب منعم ) أي : فداخل النار معذب فيها بأنواع العذاب كالزمهرير والحيات والعقارب وغير ذلك ، وداخل الجنة منعم فيها بأنواع النعيم وأعلاه رؤية وجه الله الكريم .



وما يقال بتمرن أهل النار بالعذاب حتى لو ألقوا في الجنة لتألموا : مدسوس على القوم ، فكيف وقد قال الله تعالى : ﴿ فَلَن نَّزِيدَكُمْ إِلَا عَذَابًا ﴾ [ النبأ : ٣٠ ] .

[ ٦٩٨ ] ( فائدة ) : الناس يكونون في الموقف على حالتهم التي ماتوا عليها ، ثم يدخل المؤمنون الجنة جردًا مردًا أبناء ثلاث وثلاثين سنة طول كل واحد منهم ستون ذراعًا وعرضه سبعة أذرع ، ثم لا يزيدون ولا ينقصون . وأما أجسام الكفار فمختلفة المقادير ، حتى ورد أن ضرس الكافر في النار مثل أحد <sup>(١)</sup> ، وفخذه مثل ورقان وهما جبلان بالمدينة كما في شرح المصنف .

(١) أخرجه مسلم ( ٢٨٥١ ) .



. . . .

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ١١١ – إِيمَانُنَا بِحَوْضٍ خَيْرِ الرسل 🚽 حَتْمٌ كَمَاقَدْ جَاءَنا فِي النَّقْلِ[ ٦٩٩ - ٧،٠] [ ٦٩٩ ] | قوله : ( إيماننا بحوض خير الرسل حتم ) أي : تصديقنا بالحوض الذي الإيـمـان | يعطاه في الآخرة أفضل المرسلين وهو نبينا محمد ﷺ واجب ، ولكن لا بالحوض مي يكفر من أنكره وإنما يفسق ، وقد نفته المعتزلة ولذلك أشار المصنف للرد عليهم بما ذكر . وهو جسم مخصوص كبير متسع الجوانب يكون على الأرض المبدلة وهي الأرض البيضاء كالفضة ، من شرب منه لا يظمأ أبدًا ، ترده هذه الأمة .

[ ٧٠٠ ] وقد ورد أن لكل نبي حوضًا ترده أمته ، فعن الحسن مرفوعًا « أن لكل نبي حوضًا وهو قائم على حوضه وعصا بيده يدعو من عرفه من أمته ، ألا وإنهم يتباهون أيهم أكثر تبعًا ، وإني لأرجو أن أكون أكثرهم تبعًا » <sup>(١)</sup> .

[ ٧٠١ ] وفي أثر أن حوضه علية أعرض الحيضان وأكثرها واردًا ، وتخصيص حوض نبينا بالذكر لوروده بالأحاديث البالغة مبلغ التواتر ، بخلاف غيره لوروده بالآحاد .

[ ٧٠٢ ] وقوله : ( كما قد جاءنا في النقل ) أي : للنص الذي قد ورد إلينا في المنقول عنه ﷺ ففي الصحيحين من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما : « حوضي مسيرة شهر ، وزواياه سواء ، ماؤه أبيض من اللبن وريحه أطيب من المسك وكيزانه أكثر من نجوم السماء من شرب منه فلا يظمأ أبدًا » <sup>(٢)</sup> .

[ ۷۰۳ ] وقد ورد تحديده بجهات مختلفة ، ففي رواية لأحمد (٢) أن الحوض كما بين عدن وعمان وذلك نحو شهر . وفي رواية الصحيحين « ما بين صنعاء والمدينة » <sup>(٤)</sup> وذلك نحو شهرين وفي رواية « ما بين مكة وآيلة » وذلك نحو شهر كالأولى . وفي رواية لابن ماجه « ما بين المدينة إلى بيت المقدس » <sup>(٥)</sup> وهو كالذي قبله .

[ ٧٠٤ ] فقد تحدث المصطفى بحديث الحوض مرات وذكر فيه الألفاظ المختلفة . فكان يخاطب كل قوم بالجهة التي يعرفونها ، ولا تنافى من حيث تقدير المسافة بنحو شهر في بعض الروايات وبنحو شهرين في بعض آخر ، لأن الله سبحانه وتعالى تفضل

(١) أخرجه الترمذي ( ٢٤٤٣ ) ، من حديث سمرة بن جندب وقال : حديث غريب . (٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الرقاق باب في الحوض ٤٦٣/١١ رقم ٦٥٧٩ عن عبد الله بن عمرو . (٣) مسند أحمد ٢٥٠/٥ ، من حديث أبي أمامة . (٤) البخاري ( ٦٥٩٢ ) من حديث حارثة بن وهب . (٥) سنن ابن ماجه ( ٤٣٠١ ) من حديث أبي سعيد الخدري .



**\*\*\***-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

عليه باتساعه شيئًا فشيئًا ، فأخبر يتقلي بالمسافة القصيرة أولًا ثم أخبر بالمسافة الطويلة ، والاعتماد على ما يدل على أطولها مسافة كما أشار إليه النووي ، وفيما أوحى الله تعالى إلى عيسى عليه الصلاة والسلام من صفة نبينا يتقد له حوض أبعد من مكة إلى مطلع الشمس ، فيه آنية مثل عدد نجوم السماء ، وله لون كل شراب الجنة وطعم كل ثمارها » وقوله في هذه الرواية « مثل عدد نجوم السماء » لا ينافيقوله في الرواية السابقة «أكثر من نجوم السماء » لاحتمال أنه أخبر أولًا بأنها مثل ، ثم أخبر ثانيًا بأنها أكثر . ومعنى كونه له لون كل شراب الجنة بأن بعضه لونه أحمر وبعضه لونه أبيض وهكذا ، فلا يرد أن فيه الجمع بين الأضداد ، وهو ممتنع . ومعنى كونه له طعم كل ثمارها : أن له طعم الخوخ والموز والمشمش وغيرها ، فمن يشرب منه يجد طعم ثمار الجنة .

[0.7] واختلف في محله فقيل : قبل الصراط وهو قول الجمهور وصححه محان المعضهم ، لأن الناس يخرجون من قبورهم عطاشًا فيردون الحوض للشرب العصوض منه . وقيل : بعده وصححه بعضهم ، لأنه ينصب فيه الماء من الكوثر وهو النهر الذي في داخل الجنة ، فيكون الحوض بعد الصراط بجانب الجنة ، ولو كان قبله النهر الذي في داخل الجنة ، فيكون الحوض بعد الصراط بجانب الجنة ، ولو كان قبله حالت النار بينه وبين الماء الذي ينصب فيه من الكوثر ، وأورد عليه أن الخوض إذا كان عند الجنة لم يحتج للشرب منه ، وأجيب بأنهم يحبسون هناك لأجل المظالم التي بينهم عند الجنة لم يحتج للشرب منه ، وأجيب بأنهم يحبسون هناك لأجل المظالم التي بينهم حتى يتحللوا منها ، وهو المسمى بموقف القصاص . وقيل : له عليه حضان حوض قبل الصراط وحوض بعده ، وصححه القرطبي ، وهذا كله لا يجب اعتقاده ، وإنما يجب اعتقاده أو بعده .

THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١١٢ – يَنَالُ شُرْبًا مِنْهُ أَقْوَامٌ وَفَوْا بِعَهْدِهِمْ وَقُلْ يُذَادُمَنْ طَغَوْا [٧٠٧ – ٧٠٧]
[ ٧٠٦ – يَنَالُ شُرْبًا مِنْهُ أَقْوَامٌ وَفَوْا ) أي : يتعاطى الشرب من ذلك الحوض أقوام ، المراد بهم ما يشمل الذكور والإناث ، وأحوالهم في الشرب مختلفة فمنهم من يشرب لدفع العطش ، ومنهم من يشرب للتلذذ ، ومنهم من يشرب لتعجيل المسرة ، وأطفال المسلمين ذكورهم وإناثهم حول الحوض وعليهم أقبية الديباج ومناديل من نور وبأيديهم أبادي ومنهم من يشرب للتلذذ ، ومنهم من يشرب لتعجيل المسرة ، وأطفال المسلمين ذكورهم وإناثهم حول الحوض وعليهم أقبية الديباج ومناديل من نور وبأيديهم أباريق الفضة وأقداح الذهب يسقون آباءهم وأمهاتهم إلا من سخط في فقدهم فلا يؤذن لهم أن يسقوه .

[ ٧٠٧] وقوله : ( وفوا بعهدهم ) وصف لأقوام : أي وفوا الله تعالى بعهدهم وهو الميثاق الذي أخذه عليهم حين أخرجهم من ظهر آدم الطيخ وأشهدهم على أنفسهم : ألست بربكم ، قالوا بلى : أي : أنت ربنا ، وأول من قال : بلى النبي ﷺ .

ومعنى وفائهم بعهدهم : أنهم لم يغيروه ولم يبدلوه حتى ماتوا ، وهذا الوصف وإن شمل جميع مؤمني الأمم السابقة لكنه خلاف ظاهر الأحاديث من أنه لا يرده إلا مؤمنو هذه الأمة ، لأن كل أمة إنما ترد حوض نبيها .

[ ٨٠٧] قوله : ( وقل يذاد من طغوا ) أي : وقل قولًا باطنيًّا وهو الاعتقاد يطرد عنه أقوام ظلموا أنفسهم بأن غيروا بدلوا عهدهم الذي أخذه الله عليهم ، فالمرتد من المطرودين ، ومن أحدث في الدين ما لا يرضاه الله تعالى ، ومن خالف جماعة المسلمين كالخوارج والروافض والمعتزلة على اختلاف فرقهم ، والظلمة الجائرون ، والمعلن بالكبائر المسخف بالمعاصي ، وأهل الزيغ والبدع ، لكن المبدل بالارتداد مخلد في النار ، والمبدل بالمعاصي في المشيئة ، فإن شاء الله عفا عنه وإن شاء عاقبه . وظاهر ذلك أن جميع من ذكر لا يشرب منه أبدًا ، والذي عليه المحققون أن المطرودين عن الحوض قسمان : قسم يطرد حرمانًا وهم الكفار فلا يشربون منه أبدًا ، وقسم يطرد عقوبةً له ثم يشرب وهم عصاة المؤمنين فيشربون قبل دخولهم النار على الصحيح .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

١١٣ - وَوَاجِبٌ شَفَاعَةُ المشفَّعِ مُحَمَّدِ مُقَدَّمًا لاَ تَمْنَعِ[ ٧٠٩ - ٧١٤]
 [ ٧٠٩] قوله : ( وواجب شفاعة المشفع) أي : وواجب سمعا عند أهل الحق شفاعة المشفع بفتح الفاء وهو الذي تقبل شفاعته ، وأما بكسرها فهو الذي يقبل شفاعة غيره .

4.0-

[ ٧١٠ ] والشفاعة لغة : الوسيلة والطلب ، وعرفًا : سؤال الخير من الغير للغير . وشفاعة المولى : عبارة عن عفوه ، فإنه تعالى يشفع فيمن قال : لا إله إلا الله وأثبت الرسالة للرسول الذي أرسل إليه ولم يعمل خيرا قط ليتفضل الله تعالى عليه بعدم دخوله النار بلا شفاعة أحد .

[ ٧١١ ] وقوله : ( محمد ) بدل من المشفع ، دفع به إيهامه .

[ ٧١٢ ] وقوله : ( مقدمًا ) أي : حال كونه مقدمًا على غيره من الأنبياء والمرسلين والملائكة المقربين ، فهو الذي يفتح باب الشفاعة لغيره كما قاله ابن العربى <sup>(١)</sup> .

[ ٧١٣] وفي الصحيحين « أنا أول شافع وأول مشفع » <sup>(٢)</sup> وفي كلام المصنف شفاعة إشارة إلى واجبات ثلاثة ، فالأول : كونه على شافعًا . والثاني : كونه النبي تقل مشفعًا أي : مقبول الشفاعة . والثالث : كونه مقدما على غيره ، فانه حين يشتد الهول ويتمنى الناس الانصراف ولو للنار يلهمون أن الأنبياء هم الواسطة بين الله وحلقه ، فيذهبون إلى آدم فيقولون له : أنت أبو البشر اشفع لنا فيقول : لست لها لست لها ، نفسي نفسي ، لا أسال اليوم غيرها ، ويعتذر بالأكل من الشجرة ، فيذهبون إلى نوح ويسألونه الشفاعة ، فيعتذر لهم ، وهكذا ، وبين كل نبي ونبي ألف سنة ، فلما ينجبون إلى سيدنا محمد ، ويسألونه الشفاعة فيقول : أنا لها أنا لها ، أمتي أمتي ، فلما ينجبون إلى ويشفع في فصل القضاء ، وحينئذ يفتح باب الشفاعة لغيره ، وهذه هي الشفاعة فيسجد تحت العرش فيناذى من قبل الله : يا محمد ارفع رأسك ، واشفع تشفع ، فيرفع رأسه ويشفع في فصل القضاء ، وحينئذ يفتح باب الشفاعة لغيره ، وهذه هي الشفاعة فيسجد تحت العرش فيناذى من قبل الله : يا محمد ارفع رأسك ، واشفع تشفع ، فيرفع رأسه ويشفع في فصل القضاء ، وحينئذ يفتح باب الشفاعة لغيره ، وهذه هي الشفاعة في مختي أن يَبَعَثُكَ رُبُكَ مُعَامًا تحمية ، وهي أول المام المحمود الذكور في قوله تعالى : ه عَمَى أن يَبَعَثُكَ رُبُكَ مُعَامًا تحمية في إلى النار في النار ، وله قوله تعالى : والآخرون ، وآخر استقرار أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار . وله يتن شفاعات والآخرون ، وآخر استقرار أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار . وله يتن شفع النه اعات والآخرون ، وآخر استقرار أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار . وله يتن الموات المي النار . وله يتن أله النار الما المناعات م الأخرون ، وآخر استقرار أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار . وله يتن الما النها الما المناعات ما النار منه والنه مناعات المناعات المناعات المناء النار . وله يتن المناء النه النار . وله يتن النه مناعات المناء المناعات المناء النار . وله يتنه مناء المناء المناء . والنا مناه النار الما الما منه منه الما النار في النار . وله يتنه مناعات الما النا مناه النار . وله يتنه مناء النا مناء النا ما النا الما ما مناه مناء مناه . النام ما مناه مناه منه من النام ما مناه مناه مناه مناه مناه من الما مناه منه من المناه مناه مناه ما مناه من مناه ما مناه من ما ما

(١) أجمعوا على أن شفاعة النبي ﷺ لأهل الكبائر من أمته ، وعلى أنه يخرج من النار قوما من أمته بعدما صاروا حمما ، فيطرحون في نهر الحياة فينبتون كما تنبت الحبة في حميل السيل .
 انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب ( ١٦٤ ) .
 (٢) أخرجه البخاري ( ٢٧١٢ ) ، ومسلم ( ١٩٤ ) من حديث أبي هريرة .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

4.1

أخر منها : شفاعته في إدخال قوم الجنة بغير حساب . ومنها شفاعته في عدم دخول النار لقوم استحقوا دخولها ، ومنها شفاعته في إخراج الموحدين من النار . ومنها شفاعته في زيادة الدرجات في الجنة لأهلها ، ومنها غير ذلك كما ذكره السيوطي <sup>(۱)</sup> وغيره .

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٧١٤ ] قوله : ( لا تمنع ) أي : لا تعتقد امتناع شفاعته ﷺ في أهل الكبائر وغيرهم، لا قبل دخولهم النار ولا بعده . وقصد المصنف بذلك الرد على المعتزلة ومن وافقهم في إنكارهم شفاعته ﷺ في من استحق النار أن لا يدخلها وفيمن دخلها أن يخرج منها . وأما الشفاعة العظمى فلا ينكرونها ، وكذا الشفاعة في زيادة الدرجات وحديث « لا تنال شفاعتي أهل الكبائر من أمتي » موضوع باتفاق ، وبتقدير صحته فهو محمول على من ارتد منهم .

(١) انظر : البدور السافرة في أمور الآخرة من ص ٢٦٠ إلى ص ٢٦٦ .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد=

١١٤ – وَغَيْرِه مِنْ مُرْتَضَى الأَخْيَارِ يَشْفَعْ كَمَا قَدْ جَاءَ فِي الأَخْبَارِ ١١٥ – إِذْ جَائَزٌ غُفْرَانُ غَيرِ الكُفْرِ فَلَا نُكَفِّرْ مُؤْمِنًا بِـالـوِزْرِ ١١٦ – وَمَنْ يمتْ وَلَم يَتُبْ مِنْ ذَنْبِهِ فَأَمْرُه مُفَوَّضٌ لِرِبِّهِ[ ٧١٥ – ٧٢٣] [ ٧١٥ ] قوله : ( وغيره من مرتضى الأخيار يشفع ) بسكون العين للوزن : أي

**\*** • Y =

[ ١٩٥] فوله : ( وعيره من مرتضى الاخيار يشفع ) بسكول العين للورن . أي شفاعة وغيره ، ممن ارتضاه الله من الأخيار كالأنبياء والمرسلين والملائكة غير النبي والصحابة والشهداء والعلماء العاملين والأولياء يشفع في أرباب الكبائر على قدر مقامه عند الله تعالى ، وشفاعة الملائكة على الترتيب ، فأولهم في الشفاعة جبريل ، وآخرهم فيها التسعة عشر الذين على النار .

[ ٧١٦ ] وقوله : ( كما قد جاء في الأخبار ) أي : للنص الذي قد جاء في الأخبار الدالة على ذلك كما أجمع عليه أهل السنة ، ولا يشفع أحد ممن ذكر إلا بعد انتهاء مدة المؤاخذة .

[ ٧١٧ ] فإن قيـل : لا فائدة في الشفاعة حينئذ . أجيب بأن فائدتها إظهار مزية الشافع على غيره ، على أنه لولا الشفاعة لجوزنا البقاء وعدمه بحسب الظاهر لنا ، وبالجملة فذلك من باب القضاء المعلق .

[ ٧١٨ ] قوله : ( إذ جائز غفران غير الكفر ) هذا تعليل للشفاعة ، فكأنه قال : لأنه يجوز عقلًا وسمعًا غفران غير الكفر من الذنوب بلا شفاعة ، فبالشفاعة أولى وأما غفران الكفر فهو وإن جاز عقلًا ممتنع سمعًا . قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [ النساء : ٤٨ ] وعلم مما تقرر أن المراد بالجواز في كلام المصنف الجواز العقلي والسمعي معًا ، ولذلك قيد بغير الكفر لأن غفران الكفر ممتنع سمعًا وإن جاز عقلًا .

[ ٧١٩ ] والحكمة في غفران الذنوب دون الكفر أنها لا تنفك عن خوف عقاب ورجاء عفو ورحمة بخلاف الكفر ، وذلك أن صاحب الذنوب مسلم يعتقد نقص نفسه فيخاف العقاب ويرجو العفو والرحمة ، بخلاف صاحب الكفر فإنه لا يعتقد نقص نفسه فلا يخاف العقاب ولا يرجو العفو والرحمة . ولا يخفى أن هذا التعليل الذي ذكره المصنف فيه قصور ، لأن الشفاعة شاملة للشفاعة في فصل القضاء وللشفاعة في غفران الذنوب ، وهذا التعليل خاص بالشفاعة في غفران الذنوب فتأمله .

[ ٧٢٠ ] قوله : ( فلا نكفر مؤمنًا بالوزر ) مفرع على ما ذكر ، أي : فلا نكفر بالنون : أي : معاشر أهل السنة أو بالتاء : أي : أيها المخاطب أحدًا من المؤمنين بارتكاب



۸ • ۳ =

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد الذنب صغيرة كان الذنب أو كبيرة ، عالمًا كان مرتكبه أو جاهلًا ، بشرط ألا يكون ذلك الذنب من المكفرات كإنكاره علمه تعالى بالجزئيات ، وإلا كفر مرتكبه قطعًا ، وبشرط أن لا يكون مستحلًّا له ، وهو معلوم من الدين بالضرورة كالزنا ، وإلا كفر باستحلاله لذلك .

[ ٧٢١ ] وخالفت الخوارج فكفروا مرتكب الذنوب ، وجعلوا جميع الذنوب كبائر كما سيأتي ، ولم يكفروا بتكفير مرتكب الذنوب ، مع أن من كفر مؤمنًا كفر ، لأنهم قالوا ذلك بتأويل واجتهاد .

[ ٧٢٢ ] وأما المعتزلة فأخرجوا مرتكب الكبيرة من الإيمان ، ولم يدخلوه في الكفر إلا باستحلال ، فجعلوه منزلة بين المنزلتين فمرتكب الكبيرة مخلد عند الفريقين في النار، ويعذب عند الخوارج عذاب الكفار ، وعند المعتزلة عذاب الفساق .

[ ٧٢٣ ] قوله : ( ومن ) اسم شرط جازم مبتدأ ، و « يمت » فعل الشرط مجزوم بالسكون ، وجملة فعل الشرط في محل رفع خبر المبتدأ على الراجح ( و لم يتب من ذنبه ) جملة حالية مرتبطة بالواو ، وجملة « فأمره مفوض لربه » في محل جزم جواب الشرط : أي : ومن يمت بعد أن ارتكب ذنبًا من الكبائر غير المكفرة بلا استحلال والحال أنه لم يتب من ذنبه إلى الله تعالى فأمره وشأنه مفـوض وموكول إلى ربه فلا نقطع بالعفو عنه لئلا تكون الذنوب في حكم المباحة ولا بالعقوبة ، لأنه تعالى يجوز عليه أن يغفر ماعدا الكفر ، وعلى تقدير وقوع العقاب نقطع له بعدم الخلود في النار ، كما أشار إليه بقوله الآتي : « ثم الخلود مجتنب » وهذا هو مذهب أهل الحق واستدلوا عليه بَالآيات والأحاديث الدالة على أن المؤمنيسن يدخلون الجنة البتة ، كقوله تعالى : ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَـــالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَــَرَهُ ﴾ [ الزلزلة : ٧ ] وقوله ، : « من قال لا إله إلا الله دخل الجنة » (١) ولا يصح أن يدخل الجنة ثم يدخل النار ، لأن من دخل الجنة لا يخرج منها . قال تعالى : ﴿ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾ [ الحجر : ٤٨ ] فتعين أن يكون دخوله الجنة بدون دخول النار بالمرة ، وهذا هو العفو التام . أو بعد دخول النار بقدر ذنبه ، وهذا هو عدم الخلود في النار .

(١) أخرجه البخاري ( ١٢٣٧ ) ، ومسلم ( ٩٤ ) من حديث أبي ذر .



**\*** • • =

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

١١٧ - وَوَاجِبٌ تَعْذيبُ بَعْضِ ارتَكَبْ كَبِرةٌ نُمَّ الخُلُودُ مُجْتَنَبْ [ ٧٢٢ - ٧٢٦] [ ٧٢٤ ] قوله : ( وواجب تعذيب بعض ارتكب كبيرة ) وواجب : خبر مقدم ، وتعذيب : مبتدأ مؤخر : أي : وتعذيب بعض غير معين من عصاة هذه الأمة ارتكب كبيرة من غير تأويل يعذر به ومات بلا توبة واجب ، أي : ثابت وواقع شرعًا ، بخلاف من ارتكب صغيرة أو ارتكب كبيرة بتأويل كما يقع من البغاة المتأولين ، أو ارتكبها من غير تأويل ، لكن مات بعد التوبة .

[ ٧٢٥ ] وهل المراد بهذه الأمة أمة الدعوة فتشمل الكفار فيجوز أن يكون البعض المعذب على الكبائر غير الكفر بعض الكفار ، وعلى هذا طلب المغفرة لجميع المسلمين ، أو أمة الإجابة ، فلا تشمل الكفار فلا يجوز أن يكون البعض المعذب على الكبائر بعض الكفار ، بل لابد أن يكون من المسلمين ، قولان ، جرى الشيخ عبد السلام على الأول ، والمعتمد الثاني ، والمراد بالبعض المذكور : طائفة ولو واحدًا من كل صنف من العصاة كالزناة ، وقتلة النفس ، وشربة الخمر ، وهكذا فلابد من نفوذ الوعيد في طائفة من كل صنف أقلها واحد ، لكن هذه المسألة مبنية على طريقة الماتريدية : من أنه لا يجوز المشيئة كما هو عادة الكريم ، فإنه إذا قال : إذا فعل زيد كذا أعاقب كان المراد : أعاقبه إن شئت ، فلا يجب تعذيب بعض العصاة لجواز تخلف الوعيد لأنه على تقدير بعض الموحدين والشفاعة فيهم لكن لا يعم الأنواع كلها .

[ ٧٢٦ ] قوله : ( ثم الخلود مجتنب ) أي : ثم خلود من أراد الله تعذيبه من عصاة المؤمنين مجتنب وقوعه ، فلا نقول به . والحاصل أن الناس على قسمين : مؤمن ، وكافر ، فالكافر مخلد في النار إجماعًا ، والمؤمن على قسمين : طائع ، وعاص ، فالطائع في الجنة إجماعًا ، والعاصي على قسمين : تائب ، وغير تائب . فالتائب في الجنة إجماعًا ، وغير التائب في المشيئة ، وعلى تقدير عذابه لا يخلد في النار .

1



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١١٨ - وَصِفْ شَهيدَ الحربِ بِالحياةِ وَرزْقِهِ مِنْ مُشْتَهَى الجُنَّاتِ [ ٢٢٧ - ٢٣٢]
 [ ٧٢٧] قوله : ( وصف شهيد الحرب بالحياة ) أي : اعتقد وجوبًا اتصاف شهيد
 محيياة الحرب بالحياة الكاملة وإن كانت كيفيتها غير معلومة لنا ، والموتى وإن
 الحرب بالحياة الكاملة وإن كانت كيفيتها غير معلومة لنا ، والموتى وإن
 الشهداء كانوا كلهم أحياء لاتصال أرواحهم بأجسامهم ، لكن الشهداء أكمل حياة من غيرهم ، والأنبياء أكمل حياة أرواحهم بأجسامهم ، لكن الشهداء أكمل حياة من غيرهم ، والأنبياء أكمل حياة من الشهداء ، وهي ثابتة للذات والروح جميعًا فهي حياة حقيقية . ولا يلزم من كونها حقيقة أن تكون بالأبدان معها كما كانت في الدنيا ، من الاحتياج للطعام والشراب وغيرهما من صفات الأجسام التي نشاهدها في الدنيا ، من الكون لها حكم آخر ، فأكلهم وشربهم للتلذذ لا للاحتياج .

[ ٧٢٨ ] فإن قيل : كيف تعقل حياتهم مع ما ورد من أن أرواحهم في حواصل طيور خضر ؟ أجيب بأن أرواحهم متصلة بأجسامهم اتصالًا قويًّا وإن كان مقرها حواصل الطيور ، على أنها أمور خارقة للعادة فلا يقاس عليها غيرها .

[ ٧٢٩ ] وقوله : ( ورزقه ) بفتح الراء : مصدر مضاف لمفعوله بعد حذف الفاعل ، أي رزق الله إياه أي : شهيد الحرب .

[ ٧٣٠ ] وقوله : ( من مشتهى الجنات ) أي : من محبوب نعيم الجنات من مأكول ومشروب وملبوس وغيرها . قال تعالى : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمَّوْتًا بَلَ أَحْيَاً هُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرَزَقُونَ ﴾ [آل عمران : ١٦٩ ] ولا يرد على كونهم مرزوقين متنعمين ما ورد أن أرواحهم في حواصل طيور <sup>( ٢</sup> خضر كما مر ، مع أن في هذا ضررًا عليهم وحبسًا لهم ، لأن أجواف الطيور شفافة لا تحجبها فلا تتضرر بها ، أو أنه كناية عن سرعة قطع المسافة البعيدة كالطير .

[ ٧٣١] والمراد بشهيد الحرب شهيد الدنيا والآخرة ، وهو الذي قاتل لإعلاء كلمة الله تعالى ، بخلاف شهيد الدنيا الذي قاتل لأجل الغنيمة فإنه ليس له الثواب الكامل وإن جرت عليه أحكام الشهداء في الدنيا . وأما شهيد الآخرة فقط كالمطعون والمبطون ونحوهما ، فهو كالأول في الثواب ، لكنه دونه في الحياة والرزق ، ولا تجري عليه أحكام الشهداء في الدنيا فإنه يغسل ويصلى عليه .

[ ٧٣٢] فظهر أن الشهداء ثلاثة : شهيد الدنيا والآخرة ، وشهيد الدنيا فقط . أنــــواع وشهيد الآخرة فقط والأول هو المراد هنا ، خلافًا لما وقع في كلام الشارح الـشـهداء في آخر عبارته من أن المراد الأولان ، فإنه خلاف ما صرح به أولًا من

(١) أخرجه مسلم ( ١٨٨٧ ) .

. 414



211-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ا

التخصيص بالأول ، وهو الموافق للنصوص ، وسمي شهيدًا لأن الله وملائكته يشهدون له بالجنة ، فهو فعيل بمعنى مفعول ، ولأن روحه شهدت دار السلام ، فهو أيضًا فعيل بمعنى فاعل ، بخلاف غيره فإنه لم يشهدها إلا يوم القيامة واستشكل بأن أرواح المسلمين تدخل الجنة الآن كما دلت عليه الأحاديث وأجيب بأن غير الشهيد وإن دخلت روحه الجنة لا يكون كالشهيد في الحياة والرزق ، بل لا يأكل فيها ولا يتمتع . كما قاله النسفى <sup>(1)</sup> .

(١) هو : نجم الدين عمرو بن محمد بن أحمد أبو جعفر النسفي ولد سنة ٤٦١ ه من فقهاء الحنفية ، عالم بالتفسير والأدب والتاريخ ، من مصنفاته : نظم الجامع الصغير في فقه الحنفية ، والعقائد المشهورة بالعقائد النسفية توفى ٥٣٧ ه . انظر الأعلام ٦٠/٥ .



٣١٢ – وَالرَّزْقُ عِنْدَ القَوْمِ مَا يِهِ انْتُفْعُ وَقِيلَ لاَ بَلْ مَا مُلِكُ وَمَا اتَّبِعْ
١٢٩ – وَالرَّزْقُ عِنْدَ القَوْمِ مَا يِهِ انْتُفْعُ وَقِيلَ لاَ بَلْ مَا مُلِكُ وَمَا اتَّبِعْ
١٢٩ – فَيَوْزُقُ الله الحُكْلُ فَاعْلَمَا وَيَوْزُقُ الْمُكْرُوهَ وَالْحُوَّما [ ٢٧٣ – ٧٤١]
١٢٠ – فَيَوْزُقُ الله الحُكْلَ فَاعْلَمَا وَيَوْزُقُ الْمُكْرُوهَ وَالْحُوَّما [ ٢٧٣ – ٧٤١]
قوله : ( والرزق عند القوم ما به انتفع ) أي : والرزق – بكسر الراء بمعنى العريف الشيء المرزوق عند أهل السنة : ما ساقه الله إلى الحيوان فانتفع به بالفعل ، تعريف ولا يولا يرد قوله تعالى : ﴿ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمَ يُفِقُونَ ﴾ [ البقرة : ٣ ] فإنه السرزق
السرزق
المرزق الانتفاع بالفعل ، لأن المراد به المعنى اللغوي ، فالمعنى ومما أعطيناهم ينفقون ، أو المراد به ما هي الفعل ، لأن المراد به المعنى اللغوي ، فالمعنى ومما أعطيناهم ينفقون ، أو المراد به ما محمد الما كونه ورقا ، ودخل في الرزق على هذا التعريف أعطيناهم ينفقون ، أو المراد به ما هي يوغون ، ودخل في الرزق على هذا التعريف أعطيناهم ينفقون ، أو المراد به ما مي وشما ، لأن المراد به المعنى اللغوي ، فالمعنى ومما أعطيناهم ينفقون ، أو المراد به ما هيتيء لكونه رزقًا ، ودخل في الرزق على هذا التعريف برزق الإنسان والدواب وغيرهما ، وشمل المأكول وغيره مما انتفع به ، وخرج ما لم ينتفع رزق الإنسان والدواب وغيرهما ، وشمل المأكول وغيره مما انتفع به ، وخرج ما لم ينتفع به بالفعل فليس ذلك الشيء برزقا له ، وإنما يكون رزقا لمن ينتفع به بالفعل ؛ وبهذا ظهر قول أكابر أهل السنة أن كل رزقًا له ، وإنما يكون رزقا لمن ينتفع به بالفعل ؛ وبهذا ظهر قول أكابر أهل السنة أن كل أحد يستوفي رزقه وأنه لا يأكل أحد رزق غيره ولا يأكل غيره رزقه .

[ ٧٣٤ ] وفي الخبر عن ابن مسعود مرفوعًا « إن روح القدس نفث في روعي : لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها ، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب ، ولا يحملن أحدكم استبطاء الرزق أن يطلبه بمعصية الله فإن الله تعالى لن ينال ما عنده إلا بطاعته » <sup>(1)</sup> أي : أن جبريل ألقى في قلبي لن تموت نفس .. الخ .

[ ٧٣٥ ] ( فائدة ) الأرزاق نوعان : ظاهرة للأبدان كالأقوات ، وباطنة للقلوب انواع الرزق كالعلوم والمعارف .

[ ٧٣٦ ] وقوله : ( وقيل لا بل ما ملك ) أي : وقال جماعة من المعتزلة : ليس الرزق ما انتفع به بل هو ما ملك ، فلا يعتبر فيه الانتفاع ، ويعتبر فيه المملوكية انتفع به أم لا ، ويلزم على هذا أن الشخص قد لا يستوفي رزقه وأنه قد يأكل رزق غيره ويأكل غيره رزقه .

[ ٧٣٧ ] وقوله : ( وما اتبع ) أي : ولم يتبع هذا القول أئمتنا لفساده طردًا وهو التلازم في الثبوت ، وعكسًا وهو التلازم في النفي ، أما الأول فلأن الله تعالى مالك لجميع الأشياء ولا يسمى ملكه رزقًا اتفاقًا ، وإلا لكان الله تعالى مرزوقًا ، وأما الثانى فلخروج رزق الدواب والعبيد والإماء عند بعض الأئمة كالإمام الشافعي ، فإنه يقول : لا ملك للعبيد والإماء أصلًا ، وقال الإمام مالك : يملكون ملكًا غير تام .

 <sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٤/٢ ) ، من حديث جابر ، وصححه على شرط الشيخين وأقره الذهبي .



414=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٧٣٨ ] قوله : ( فيرزق الله الحلال ) مفرع على مذهب أهل السنة ، والحلال : ما تتحريف كان مباحًا بنص أو إجماع أو قياس جلي : ولا ينبغي اليوم أن يسأل عن الحــلال أصل الشيء ، لأن الحلال ما جهل أصله ، والأصول قد فسدت واستحكم فسادها ، فأخذ الشيء على ظاهر الشرع أولى من السؤال عن شيء يتبين تحريمه .

[ ٧٣٩ ] قال القزويني : ومن قال إن الحلال ليس بموجود ، فقد طعن في الشريعة ، وهو أحمق حصل له ذلك من جهله ، فإن الله لم يكلف الخلق عين الحلال في علم الله تعالى ، بل كلفهم أن يصيبوا الحلال في اعتقادهم وظنهم .

[ ٧٤٠ ] وقوله : ( فاعلما ) بنون التوكيد الخفيفة المنقلبة ألفًا وكان حقه التأخير عن قوله : ( ويرزق المكروه والمحرما ) لكنه قدمه للضرورة ، ونبه به على أنه تعالى يرزق كل أحد من الأقسام الثلاثة اجتماعًا وانفرادًا ، كذا قال الشارح تبعًا لوالده ، وفيه خفاء ، لأن ذلك لا يشعر به قوله « فاعلما » وإنما يستفاد ذلك من ذكره الأقسام الثلاثة مع جعل الواو بمعنى ( أو ) التي لمنع الخلو .

[ ٧٤١ ] وقوله : ( ويـرزق المكروه والمحرما ) فالأول ما نهى عنه نهيًا غير تأكيد كما في خبر ابن عمر : وهو أنه ﷺ نهى عن : أكل الجلالة وشرب لبنها حتى تعلف أربعين ليلة <sup>(١)</sup> ، والثاني . ما نهى عنه نهيًا أكيدًا ، ورد المصنف بذلك على المعتزلة القائلين بأن الحرام لا يكون رزقًا ، بناء على التحسين والتقبيح العقليين .

 <sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ( ١٨٢٤ ) عن عبد الله بن عمر وقال : حديث حسن غريب ، ولكن لفظة « أربعين »
 ليس لها أصل .



وحاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٢١ - في الأكتيساب والتتوكُّل الحُتْلف والرَّاجِعُ التَّفْضِيلُ حَسْبَمَا عُرِفْ [ ٢٤٢ - ٢٤٢]
 قوله : ( في الاكتساب والتوكل اختلف ) أي : في أفضلية الاكتساب التفاضل بين
 وأفضلية التوكل اختلف العلماء ، فالخلاف إنما هو في الأفضلية ، فرجح قوم الاكتساب
 الاكتساب وهو مباشرة الأسباب بالاختيار كالبيع والشراء لأجل الربح ، والتوكل
 ومثله تعاطي الدواء لأجل الصحة ونحو ذلك ؛ و إنما رجحوه لما فيه من الخصوع لهم والتذلل بين
 ولتوكل التوكل المحمد على عباد الله ومواساة المحموع لهم والتذلل بين
 مع النفس عن التطلع لما في أيدي الناس ، ومنعها من الخضوع لهم والتذلل بين
 مع حيازة منصب التوسعة على عباد الله ومواساة المحتاجين وصلة الأرحام بتوفيق الله تعالى ورجح قوم التوكل وهو الاعتماد عليه تعالى وقطع النظر عن الأسباب مع الدكت منها ، وإنما رجحوه لما فيه من ترك ما يشغل عن الله تعالى والاتصاف بالرغبة بتوفيق الله تعالى والوثوق بما عنده مع حيازة مقام السلامة من فننة المال والمحاسبة عليه .
 إلى الله تعالى والوثوق بما عنده مع حيازة مقام السلامة من فننة المال والحاسبة بالرحام بتوفيق الله تعالى ورجح قوم التوكل وهو الاعتماد عليه تعالى وقطع النظر عن الأسباب الرغبة بتوفيق الله تعالى والوثوق بما عنده مع حيازة مقام السلامة من فننة المال والحاسبة عليه .

حيث لا يحتسب ، ومن انقطع إلى الدنيا وكله الله إليها » <sup>(١)</sup> .

= 412

[ ٧٤٤ ] وقال سليمان الخواص <sup>(٢)</sup> : لو أن رجلًا توكل على الله بصدق النية لاحتاج إليه الأمراء ومن دونهم ، وكيف يحتاج هو إلى أحد ومولاه هو الغني الحميد ؟!

[ ٧٤٥ ] وفي شرح المصنف ترجيح تفضيل الغني الشاكر على الفقير الصابر . [ ٧٤٦ ] وقوله : ( والراجح التفصيل حسبما عرف ) أي : و الراجح القول

بالتفصيل حسبما عرف من كتب القوم كالإحياء (") للغزالي ، والرسالة للقشيري (<sup>٤)</sup> .

[ ٧٤٧ ] وحاصل التفصيل أنهما يختلفان باختلاف أحوال الناس ، فمن يصبر عند ضيق معيشته بحيث لا يتسخط ولا يتطلع لسؤال أحد فالتوكل في حقه أرجح لما فيه من مجاهدة النفس على ترك شهواتها ولذاتها و الصبر على شدتها ، ومن لم يكن كذلك

(١) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ( ١٩٦/٧) وعزاه الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٣٠٣/١٠) إلى الطبراني في الأوسط ، وقال فيه إبراهيم بن الأشعث صاحب الفضيل وهو ضعيف .
(٢) هو : سليمان الخواص من العابدين الكبار بالشام ، من طبقة الأوزاعي ترجم له الذهبي في سير أعلام النبلاء ٢٣/٨٨ ، وكذا أبو نعيم في الحليلة ٢٧٦/٨ ، وساقا طرفًا من أخباره ولم يذكروا وفاته .
(٣) الإحياء : لأبي حامد الغزالي المتوفى سنة ( ٥٠٥ ) واسم الكتاب : « إحياء علوم الدين » وهو من أجل (٣) الإحياء : لأبي حامد الغزالي المتوفى سنة ( ٥٠٥ ) واسم الكتاب : « إحياء علوم الدين » وهو من أجل كتب المواعظ وأعظمها حتى قيل فيه : إنه لو ذهبت كتب الإسلام وبقي الإحياء لأغنى عما ذهبت . ( انظر : كتب المواعظ وأعظمها حتى قبل فيه : إنه لو ذهبت كتب الإسلام وبقي الإحياء لأغنى عما ذهبت . ( انظر : كثيف الظنون ، طبعة بيروت ١٤٢٢ هـ ٢٣/١ .

(٤) الرسالة للإمام أبي القاسم القشيري المتوفى سنة ١٤ ٥هـ ، المعروفة « بالرسالة القشيرية في علم التصوف » .



710=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

فالاكتساب في حقه أرجح حذرًا من التسخط وعدم الصبر ، بل ربما وجب الاكتساب في حقه ، وهذا كله إنما يتمشى على أن التوكل ينافي الكسب كما هو طريقة أبي جعفر الطبري ومن وافقه ، بخلافه على طريقة الجمهور : وهو أن التوكل لا ينافي الكسب ، فقد يكون متوكلًا وهو يكتسب : لأن حقيقة التوكل على هذه الطريقة الثقة بالله تعالى والاعتماد عليه واعتقاد أن الأمر منه وإليه ولو مع مباشرة الأسباب كما كان يفعله على

[ ٧٤٨ ] فائدة قال الغزالي : أَخْذ الزاد في السفر بنية عون المسلم أفضل ، والأفضل تركه لمنفرد قوي القلب يشغله الزاد عن عبادة الله . وقد كان المصطفى ، وأصحابه والسلف الصالح يحملون الزاد بنيات الخير لا لميل قلوبهم إلى الزاد عن الله تعالى ، والمعتبر القصد ، فكم حامل زاد وقلبه مع الله ، وكم تارك زاد وقلبه مع الزاد ، والدخول في البوادي بلا زاد توكلًا بدعة لم تنقل عن أحد من السلف ، لأنه مخاطرة بالروح ، وقد قال تعالى : ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِإَنِيكُمْ إِلَى النَّبَلُكَمَ ﴾ [ البقرة : ١٩٥ ] .

•



= 313

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٢٢ – وَعِنْدَنَا الشَّيء هُوَ المَوْجُود وَنَّابِتْ فِي الْخَارِجِ المُوْجُودُ [ ٧٤٩ – ٧٥٠ ] [ ٧٤٩ ] قوله : ( وعندنا الشيء هو الموجود ) أي : وعندنا معاشر أهل الحق من الأشاعرة وغيرهم الشيء هو الموجود فإن الأمر باعتبار تحققه في نفسه يقال له شيء وباعتبار تحققه في الخارج ، يقال له موجود ، فهما متساويان ما صدقا ، فكل ما صدق عليه الشيء صدق عليه الموجود وبالعكس ، فكل شيء موجود ، وكل موجود شيء ، والمعدوم ليس بشيء سواء كان ممكنًا أو ممتنعًا ، لأن الأمور قبل وجودها لا ثبوت لها في نفس الأمر خلافًا للمعتزلة ، فالمعدوم عندهم شيء ؛ لأن الأشياء قبل وجودها ثابتة في نفسها ، إلا أنها مستترة كاستتار الثوب في الصندوق ، ولذلك يقولون : إن الحقائق ليست بجعل جاعل لم تتعلق القدرة إلا بظهورها لاستتارها قبل ذلك . وأما أهل السنة فيقولون إنها بجعل جاعل تعلقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك . وهذا كله إنما فيقولون إنها بجعل جاعل تعلقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك . وهذا كله إنما فيقولون إنها بجعل جاعل تعلقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك . وهذا كله إنما فيقولون إنها بجعل جاعل تعلقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك . وأما أهل السنة فيقولون إنها بجعل جاعل تعلقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك . وأما أهل السنة فيقولون إنها بجعل جاعل تعلقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك . وأما أهل المنة فيقولون إنها بجعل جاعل معلية تعلقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك . وأما أهل السنة

[ ٧٥٠ ] وقوله : ( وثابت في الخارج الموجود ) جملة من مبتدأ وخبر ، ف « ثابت في الخارج » ، خبر مقدم ، و « الموجود » مبتدأ مؤخر ، يعني أن الثابت في الخارج بحيث تصح رؤيته هو الموجود ، وغرضه بذلك ، الرد على السوفسطائية الذين ينكرون حقائق الأشياء ويزعمون أنها خيالات ، ولذلك قال في أول العقائد : حقائق الأشياء ثابتة والعلم بها متحقق خلافًا للسوفسطائية ، وقد حكي أن سوفسطائيًّا أتى على بغلة إلى الإمام أبي حنيفة ليناظره ، فأمر الإمام بعض تلامذته أن يذهب بالبغلة ، فلما خرج السوفسطائي لم يجدها فطلبها ، فقال له الإمام : أنت تزعم أنه لم يكن لبغلتك حقيقة فلا تطلبها ، فرجع عن معتقده وردت إليه بغلته .



Y1Y=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٢٣ – وُلجُودُ شَيْء عَيْنُهُ وَالجُوْهَرُ الْفَرْدُ حَادتْ عِنْدَنَا لَا يُنْكُرُ[٧٥٩ – ٧٥٥] [ ٧٥١ ] وقوله : ( وجود شيء عينه ) أي : أن وجود شيء من الموجودات عين حقيقته كما قاله الأشعري ومن تبعه .

[ ٧٥٢ ] وقال الإمام الرازي : وجود الشيء ليس عين حقيقته ، وفسره بأنه الحال الثابتة للذات ما دامت الذات ، وهذه الحال غير معللة بعلة ، ثم إن بعضهم أبقي عبارة الأشعري على ظاهرها ، وجعل في عد الوجود صفة تسامحًا وأوَّلها المحققون كالسعد بأن المراد أن وجود الشيء ليس زائدًا في الخارج يرى كالقدرة والإرادة فلا ينافي أنه أمر اعتباري ، و هو ثبوت الشيء ، وهذا هو التحقيق وإن كان ظاهر عبارة المصنف يفيد أن الوجود عين الموجود حقيقة كما هو ظاهر عبارة الأشعري ، وقد تقدم توضيح ذلك . [٧٥٣] فوله : ( والجوهر الفرد حادث ) بسكون المثلثة لضرورة الوزن : أي والجوهر الفرد هو الجزء الذي لا يتجزأ ، بحيث لا يقبل القسمة أصلًا لا الجوهر | قطعًا ولا كسرًا ولا وهمًا ولا فرضًا مطابقًا للواقع ، وإلا فقد يفرض العقل الفرد : | المحال ومعنى كونه حادثًا أنه مسبوق بالعدم ، لأنه لا معنى للحادث إلا ما تعريفه | وحدوثه | كان مسبوقًا بالعدم ، وجميع الأجسام متركبة منه فهي حادثة ، والعالم بجميع أجزائه حادث ، وهذا مذهب المسلمين .

[ ٧٥٤ ] وقالت الفلاسفة : جميع الأجسام متركبة من الهيولي أي : المادة ، كالطين بالنسبة للإبريق ، ومن الصورة وهي عندهم جوهر حالٌ في غيره كالإبريقية الحالة في الطين . وأما عندنا فهي عرض لا جوهر .

[ ٧٥٥ ] وقوله : ( عندنا لا ينكر ) أي : عندنا معاشر المسلمين لا ينكر ثبوته وتقرره في الوجود ، لأن الله تعالى قادر على تفريق الأجسام بحيث لا يبقى جزء على جزء ، وغرضه بذلك الرد على الفلاسفة المنكرين للجوهر الفرد ، ويترتب على الخلاف في ثبوته وعدمه القول بحدوث العالم وقدمه ، وإذا علمت ذلك علمت أن هذه المسألة ينبغي معرفتها والاعتناء بها فتفطن .



- **21** 

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

مت مسلمًا ومن الذنوب فلا تخف حاشا المهيمن أن يري تنكيدا لو رام أن يصليك نار جهنم ما كان ألهم قلبك التوحيدا وخلافًا للخوارج حيث ذهبوا إلى أنها كلها كبائر ، وأن كل كبيرة كفر ، وخلافًا لمن ذهب إلى أنها كلها كبائر نظرًا لعظمة من عصى بها ، ولكن لا يكفر مرتكبها إلا بما هو كفر منها : كسجود لصنم ورمي مصحف في قاذورة ونحو ذلك .

[٧٥٧] (وقوله : صغيرة كبيرة ) بدل من قوله ( قسمان ) للتفصيل ، وفيه حذف علامات العاطف والأصل : صغيرة وكبيرة ، وليست الكبيرة منحصرة في عدد ، الكبيرة وهي كما قال ابن الصلاح : كل ذنب كبر كبرًا يصح معه أن يطلق عليه اسم الكبيرة ، ولها أمارات : منها إيجاب الحد ، ومنها الإيعاد عليها بالعقاب ، ومنها وصف فاعلها بالفسق ، ومنها اللعن كلعن الله السارق ، وأكبرها الشرك بالله ، ثم قتل النفس التي حرم الله قتلها إلا بالحق ، وما سوى هذين منها كالزنا واللواط وعقوق الوالدين والسحر والقذف والفرار يوم الزحف وأكل الربا وغير ذلك فمختلف أمره باختلاف الأحوال والمفاسد المترتبة عليه ، فيقال لكل واحدة منه : هي من أكبر الكبائر ، وإن جاء في موضع أنها أكبر الكبائر كان المراد منه أنها من أكبر الكبائر كما قاله النووي . ومن أكبر الكبائر أيضًا : الكذب على رسول الله يتي بل قال الشيخ أبو محمد الجويني : إن من تعمد الكذب عليه يتي يكفر كفرًا يخرجه عن الملة ، وتبعه على ذلك طائفة وهو ضعيف .

[ ٧٥٨ ] وكل ما خرج عن حد الكبيرة وضابطها فهو صغيرة ، وقد تعطى حكم الكبيرة لا أنها تنقلب كبيرة كما قاله ابن حجر في شرح الأربعين النووية وإن وقع في عبارة بعضهم أنها تنقلب كبيرة بالإصرار عليها : وهو معاودة الذنب مع نية العود إليه عند الفعل ، فإن عاوده من غير نية العود لم يكن إصرارًا على الأصح . وقال بعضهم : هو تكرير الذنب سواء عزم على العود أو لا ، وبالتهاون بها وهو الاستخفاف وعدم



319=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🛥

المبالاة بها ، وبالفرح والافتخار بها وصدورها من عالم يقتدى به فيها . [ ٧٥٩ ] قوله : ( فالثاني منه المتاب واجب في الحال ) أي إذا علمت أن الذنوب وجوب التوبة من عينًا في حال التلبس بالمعصية فورًا ، فتأخيرها ذنب آخر لكنه ذنب واحد عينًا في حال التلبس بالمعصية فورًا ، فتأخيرها ذنب آخر لكنه ذنب واحد التحبائر ولو تراخى ، نعم يتفاوت في الكيف باعتبار طول الزمان وقصره خلافًا والصغائر

الذنب فأربعة ذنوب : الذنب الأول ، وتأخير توبته في اللحظة الأولى ، وتأخير التوبة من هذين في الثانية ، وإن أخر لحظة أخرى فثمانية . وهكذا ، وإنما اقتصر المصنف على الثاني ، لأنه الأهم ، وإلا فالأول وهو الصغائر كذلك ، وعبارة النووي « واتفقوا على أن التوبة من جميع المعاصي واجبة على الفور ولا يجوز تأخيرها سواء كانت المعصية صغيرة أو كبيرة » انتهت .

[ ٧٦٠ ] | والمراد بالمتاب : التوبة ، فهو مصدر ميمي بمعنى التوبة : وهي لغة مطلق التوبسة : | الرجوع . وشرعًا : ما استجمع ثلاثة أركان : الإقلاع من الذنب فلا تعريفها التصح توبة المكَّاس مثلًا إلا إذا أقلع عن المكس . والندم على فعلها لوجه وشروطها ا الله تعالى فلا تصبح توبة من لم يندم أو ندم لغير وجه الله تعالى كأن ندم لأجل مصيبة حصلت له والعزم على أن لا يعود إلى مثلها أبدًا ، فلا تصح توبة من لم يعزم على عدم العود . وهذا إن لم تتعلق المعصية بالآدمي ، فإن تعلقت به فلها شرط رابع : وهو رد الظلامة إلى صاحبها أو تحصيل البراءة منه تفصيلًا عندنا معاشر الشافعية وأما عند المالكية فيكفى تحصيل البراءة إجمالًا ، وفيه فسحة ، فإن لم يقدر على ذلك بأن كان مستغرق الذمم ، فالمطلوب منه الإخلاص وكثرة التضرع إلى اللَّه لعله يرضى ا عنه خصماءه يوم القيامة . ومن شروطها أيضا : صدورها قبل الغرغرة وهي حالة النزع، وقبل طلوع الشمس من مغربها ، ففي حالة الغرغرة لا تقبل توبة ولا غيرها ، وكذلك إذا طلعت الشمس من مغربها فإنه حينئذ يغلق باب التوبة ويسمع له دوي ، فتمتنع التوبة على من لم يكن تاب قبل ذلك ، ولا فرق في عدم صحة التوبة في حال الغرغرة عند الأشاعرة بين الكافر والمؤمن العاصبي ، وأما عند الماتريدية فلا تصح من الكافر في حال الغرغرة وتصح من المؤمن حينئذ ، وبعضهم بعكس مذهب الماتريدية ، وعلى كل حال هو بعيد ، ولا خلاف في وجوب التوبة عينًا ، وإنما الخلاف في دليل الوجوب ، فعندنا



٣٢٠ حوهرة التوحيد حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد دليله سمعي كقوله تعالى : ﴿ وَتَوْبُوُا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا آَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [ النور : ٣١ ] وعند المعتزلة دليله عقلي ، لأن العقل يدرك حسنها ، وما أدرك العقل حسنه فهو واجب بناء على مذهبهم الفاسد من أن الأحكام تابعة للتحسين والتقبيح العقليين .

[ ٧٦١ ] قوله : (ولا انتقاض إن يعد للحال ) أي ولا انتقاض لتوبة التائب الشرعية وإن يعد للحال التي كان عليها من التلبس بالذنب ، فلا يعود ذنبه الذي تاب منه بعوده له ، خلافًا للمعتزلة في قولهم بانتقاض التوبة بعوده للذنب ، فيعود ذنبه الذي تاب منه بعوده له ، لأن من شروط التوبة عندهم أن لا يعاود إلى الذنب بعد التوبة وعند الصوفية معاودة الذنب بعد التوبة أقبح من سبعين ذنبًا بلا توبة .



711-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٢٦ – لَكِنْ يُجَدِّدْ تَوْبَةً لِمَا اقْتَرَفْ وَفِي الْفَبُولِ رَأَيْهُمْ فَدَاخْتَلَفُ [ ٧٦٢ – ٧٦٧ ] [ ٧٦٢ ] قوله : ( لكن يجدد توبة لما اقترف ) بسكون الدال لأنه رجز : أي لكن يجب عليه تجديد التوبة للذنب الذي ارتكبه ثانيًا ، فلا يضر إلا الإصرار على المعاصي ، بخلاف ما إذا كان كلما وقع في معصية تاب منها قال اللَّه تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النَّؤَيِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٢٢ ] وهم الذين كلما أذنبوا تابوا .

[ ٧٦٣ ] وفي الحديث « التائب من الذنب كمن لا ذنب له » <sup>(١)</sup> .

[ ٧٦٤ ] وقوله ( وفي القبول رأيهم قد اختلف ) أي : وفي قبول التوبة رأي العلماء قد اختلف ، فقال إمامنا أبو الحسن الأشعري بأنها تقبل قطعًا بدليل قطعي ، كما يدل له قوله تعالى : ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ النَّوْبَةَ عَنَ عِبَادِهِ ﴾ [ الشورى : ٢٥ ] والدعاء بقبولها لعدم الوثوق بشروطها .

[ ٧٦٥ ] وقال إمام الحرمين والقاضي بأنها تقبل ظنًّا بدليل ظني ، لكنه قريب من القطع ، إذ يحتمل أن معنى قوله تعالى : ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يَقْبَلُ اللَّوَبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ [ الشورى : ٢٥ ] أنه يقبلها إن شاء ، وهذا الخلاف في غير توبة الكافر ، وأما هي فمقبولة قطعًا بدليل قطعي اتفاقًا لقوله تعالى : ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ حَفَرُواً إِن يَنتَهُوا يُعْفَرَ لَهُم مَّا قَد سَلَفَ ﴾ [ الأنفال : ٣٨ ] وهل توبة الكافر نفس إسلامه ، أو لابد مع ذلك من الندم على كفره ، فأوجبه إمام الحرمين ، وقال غيره يكفيه إيمانه ، لأن كفره مُحِي بإيمانه .

(١) أخرجه ابن ماجه ( ٤٢٥٠ ) .



\*\*\*

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٢٧ - وَحِفْظُ دين ثُمَّ نَفْس مَالْ نَسَبْ ومِنْلُهَا عَقْلٌ وَعِرْضٌ قَدْ وَجَبْ [ ٧٦٦ - ٧٧٥]
[ ٢٦٦ ] قوله : ( وحفظ ) .. إلخ هذا شروع في المسألة المعروفة عند القوم الكليات الخمس أو الست ، وهو الموافق للمتن حيث جعل العرض المحليات مستقلًا عن النسب ، فمن جعل العرض راجعًا للنسب عبر عنها بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات المعرف ي من الملك العرض راجعًا للنسب عبر عنها بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وأنما شميت بالكليات المع من منه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الخمس ، ومن جعله مستقلًا عن النسب عبر عنه بالكليات الست ، وإنما شميت بالكليات الست ، وإنما أو ميت من الملل .

[ ٧٦٧] فإن قيل : يرد عليه أن شرب الخمر كان جائزًا في صدر الإسلام بوحي وتكرر النسخ له . أجيب بأن المراد أن المجموع لم يبح في ملة من الملل أو أنه باعتبار ما استقر عليه أمر ملتنا وآكد هذه الأمور الدين ، لأن حفظ غيره وسيلة لحفظه ، ثم النفس، لأن قتل النفس يلي الكفر كما تقدم ، ثم النسب ثم العقل . وبعضهم قدم العقل على النسب ، والأول أولى ، لأن الزنا أشد تحريمًا من شرب الخمر ، ثم المال وفي مرتبته العرض إن لم يؤد الطعن فيه إلى قطع نسب ، فإن أدى إلى ذلك كأن قذف زوجته بالزنا ونفى ولدها عنه فهو في مرتبة النسب ، ومنهم من يقدم العرض على المال .

[ ٧٦٨] قال السنوسي : والذي يظهر لو قيل به عكسه ، لأن العقوبة المترتبة على أخذ الأموال كما في السرقة وقطع الطريق ، أعظم من العقوبة المترتبة على الخوض في الأعراض كما في القذف .

[ ٧٦٩] وقوله : ( دين) أي : ما شرعه الله تعالى لعباده من الأحكام ، والمراد بحفظه صيانته عن الكفر وانتهاك حرمة المحرمات ووجوب الواجبات ، فانتهاك حرمة المحرمات : أن يفعل المحرمات غير مُبالِ بحرمتها ، وانتهاك وجوب الواجبات : أن يترك الواجبات غير مبال بوجوبها ، ولحفظ الدين شرع قتال الكفار الحربيين وغيرهم كالمرتدين .

[ ٧٧٠] وقوله : ( ثم نفس ) أي : عاقلة ولو بحسب الشأن فيدخل الصغير والمجنون، وتخرج البهيمة فيتصرف الشخص فيها بالوجه الشرعي كالذبح وغيره إن كانت له، فإن كانت لغيره فهي داخلة في المال ، ولحفظ النفس شرع القصاص في النفس والطرف لأنه ربما أدى إلى النفس .

[ ٧٧١] وقوله : ( مال ) يقرأ بسكون اللام وحذف الألف : أي ومال فهو على حذف حرف العطف ، والمراد به : كل ما يحل تملكه شرعًا وإن قل ، ولحفظه شرع حد السرقة وحد قطع الطريق .



۳۲۳ \_\_\_\_

ناشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٧٧٢ ] وقوله : ( نسب ) أي : ونسب ، فهو على حذف حرف العطف ، والمراد الارتباط الذي يكون بين الوالد وولده ، ولحفظه شرع حد الزنا .

[ ٧٧٣ ] وقوله : ( ومثلها عقل ) أي : ومثل المذكورات عقل في وجوب الحفظ ، ولحفظه شرع حد شرب الخمر والدية ممن أذهبه بجناية .

[ ٧٧٤ ] وقوله : ( وعرض ) أي : ومثلها عرض في وجوب الحفظ ، وهو بكسر العين : موضع المدح والذم من الإنسان ، وهو وصف اعتباري تقوِّيه الأفعال الحميدة وتزري به الأفعال القبيحة ، ولحفظه شرع حد القذف للعفيف والتعزير لغيره ، فيحد من قذف عفيفًا ، ويعزر من قذف غير عفيف .

[ ٧٧٥ ] وقوله : ( قد وجب ) أي : حفظ الجميع ، وقد عرفت الآكد منها وإنما لم يرتبها الناظم على ترتيبها في الآكدية لضيق النظم .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٢٨ - وَمَنْ لمَعْلُوم ضَرُورَةً جَحَدْ مَنْ دينا يُقْتَلُ كُفْرًا لَيْسَ حَدْ
١٢٩ - وَمَنْلُ هذَا مَنْ نَفَى لمجمَعِ أو اسْتَبَاحَ كَالزَّنا فَلْتَسْمَعِ [ ٧٧٩ - ٧٧٩ ]
٢٩٧٦ - وَمَنْلُ هذَا مَنْ نَفَى لمجمَعِ أو اسْتَبَاحَ كَالزَّنا فَلْتَسْمَعِ [ ٧٧٩ - ٧٧٩ ]
٢٩٧٦ اقوله : ( ومن لمعلوم ضرورة جحد \* من ديننا يقتل كفرًا ليس حد ) ( من )
٢٩٧٦ مبتدأ ، و ( لمعلوم ) معمول مقدم لجحد ، واللام زائدة لتقوية العامل فإنه من الدين ضعف بالتأخير ، و ( ضرورة ) منصوب بنزع الخافض : أي بالضرورة ، أو من الدين إلى متعلق من الدين إلى من حمد )
على التمييز : أي من جهة الضرورة ، و ( جحد ) صلة ( من ) و ( من ديننا ) متعلق من الدين إلى منعول لأجله ، على التمييز : أي من جهة الضرورة ، و ( حضريحا ) منصوب على أنه مفعول لأجله ، به ( معلوم ) وجملة ( يقتل ) ... خبر ، و ( كفرًا ) منصوب على أنه مفعول لأجله ، و ( ليس حد ) معلوم من و ( من ديننا ) متعلق أدلم دين بنا منعلق من الدين يقتل ) ... خبر ، و ( كفرًا ) منصوب على أنه مفعول لأجله ، و ( ليس حد ) معلوم مما قبله ، لكنه أتى به توضيحا ، والمعنى : من جحد أمرًا معلومًا من و ( يس حد ) معلوم من أدلم من الدين يتابق ور ليس حد ) معلوم أم قبله ، لكنه أتى به توضيحا ، والمعنى : من جحد أمرًا معلومًا من و ( يس حد ) معلوم أم قبله ، لكنه أتى به توضيحا ، والمعنى : من جحد أمرًا معلومًا من و ( يس حد ) معلوم أو الحمر ونحوها ، يقتل لأجل كفره ، لأن جحده لذلك مستلزم لتكذيب قرلم أول الحدود فإنها كفارات للذئوب .

[ ٧٧٧ ] قوله : ( ومثل هذا من نفى لمجمع ) أي : ومثل من جحد أمرًا معلومًا من الدين بالضرورة : من نفى حكمًا مجمعًا عليه إجماعًا قطعيًّا ، وهو ما اتفق المعتبرون على كونه إجماعًا بخلاف الإجماع السكوتي فإنه ظني لا قطعي ، وظاهر كلام الناظم أن من نفى مجمعًا عليه يكفر وإن لم يكن معلومًا من الدين بالضرورة كاستحقاق بنت الابن السدس مع بنت الصلب ، وهو ضعيف وإن جزم به الناظم ، والراجح أنه لا يكفر من نفى المجمع عليه إلا إذا كان معلومًا من الدين بالضرورة .

[ ٧٧٨ ] وقوله : ( أو استباح كالزنا ) أي : أو اعتقد إباحة محرم مجمع عليه معلوم من الدين بالضرورة ولو صغيرة سواء كان تحريمه لعينه كالزنا وشرب الخمر ، أو لعارض كصوم يوم العيد فإن تحريمه لعارض وهو الإعراض عن ضيافة الله تعالى ، خلافًا لبعض الماتريدية حيث قال : من اعتقد حل محرم . فإن كان تحريمه لعينه كالزنا وشرب الخمر كفر ، وإلا فلا ، كما إذا استحل صوم يوم العيد ولا يخفى أنه يلزم من استباحة المحرم المجمع عليه المعلوم من الدين بالضرورة أنه نفى مجمعًا عليه فهو داخل فيما قبله ، فما ذكره المصنف صريحًا لا تبعًا للقوم وتنصيصًا على أعيان المسائل وزيادة في الإيضاح . [ ٧٧٩ ] وقوله : ( فلتسمع ) تكملة .



440.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕 🗕 🗕

١٣٠ - وَوَاجبٌ نَصْبُ إِمَامٍ عَدْلِ بِاللَّزِعِ فَاعْلَمُ لاَ بِعُكْم الْمَثْل [ ٧٨٠ - ٧٨٢ ]
 العرب ) حجر مقدم و ( نصب )
 الامامة الموجر : أي ونصب إمام عدل ) ( واجب ) خبر مقدم و ( نصب )
 الإمامة
 مبتدأ مؤخر : أي ونصب إمام عدل واجب على الأمة عند عدم النص من
 الله أو رسوله على معين وعدم الاستخلاف من الإمام السابق بخلافه عند النص من النص من الله أو رسوله على معين وعدم الاستخلاف من الإمام السابق بخلافه عند النص من النص من الله كما في قوله تعالى : ﴿ يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلَىٰكَ خَلِيفَةً فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [ ص : ٢٦ ]
 أو من رسوله أو الاستخلاف من الإمام السابق بخلاف من المابق بخلافه عند النص من النص من الله كما في قوله تعالى : ﴿ يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلَىٰكَ خَلِيفَةً فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [ ص : ٢٦ ]

[ ٧٨١ ] ولا فرق في وجوب نصب الإمام بين زمن الفتنة وغيره كما هو مذهب أهل السنة وأكثر المعتزلة . وقيل : يجب لتسكين الفتنة وقيل في غيرها لأنه زمن الطاعة . وقيل : لا يجب أصلًا .

I ۲۸۲۱ والمراد بالعدل هنا : عدل الشهادة ولا يتحقق إلا بشروط خمسة : شروط الإسلام ، لأن الكافر لا يراعي مصلحة المسلمين . والبلوغ والعقل ، لأن الإسامة الصبي والمجنون لا يليان أمر نفسهما فلا يليان أمر غيرهما . والحرية ، لأن الوقيق مشغول بخدمة سيده ولأنه مستحقر في أعين الناس فلا يهاب ولا يمتئل أمره . وعدم الفسق ، لأن الفاسق لا يوثق به في أمره ونهيه والمراد كونه عدلًا ولو ظاهرًا ، لأنه وعدم الفسق ، لأن الفاسق لا يوثق به في أمره ونهيه والمراد كونه عدلًا ولو ظاهرًا ، لأنه وعدم الفسق ، لأن الفاسق لا يوثق به في أمره ونهيه والمراد كونه عدلًا ولو ظاهرًا ، لأنه وحلم الفسق ، لأن الفاسق لا يوثق به في أمره ونهيه والمراد كونه عدلًا ولو ظاهرًا ، لأنه وعدم الفسق ، وأما في الدوام فلا يشترط كما يعلم مما يأتي ، ولو تغلب عليها شخص وحالة الاحتيار ، وأما في الدوام فلا يشترط كما يعلم مما يأتي ، ولو تغلب عليها شخص قهرًا وانعقدت له وإن لم يكن أهلًا كصبي وامرأة وفاسق ، وتجب طاعته فيما أمر به أو نهى عنه كالمستوفي للشروط .

[ ٧٨٣ ] قوله : ( بالشرع فاعلم لا بحكم العقل ) أي : أن وجوب نصب الإما بالشرع عند أهل السنة فاعلم ذلك ، ورد بقوله : ( لا بحكم العقل ) على بعض المعتزلة كالجاحظ <sup>(۱)</sup> وغيره حيث ذهبوا إلى أن ذلك بالعقل لا بالشرع بناء على قاعدتهم من التحسين والتقبيح العقليين ومن الوجوه الدالة على وجوبه بالشرع : أن الشارع أمر بإقامة الحدود وسد الثغور وتجهيز الجيوش وذلك لا يتم إلا بإمام يرجعون إليه في أمورهم .

 (١) هو : عمرو بن بحر بن محبوب الكناني أبو عثمان من أئمة الأدب العباسي والعربي ، زعيم الفرقة الجاحظية من المعتزلة توفي في البصرة سنة ٢٥٥ هـ من مصنفاته : الحيوان ، البخلاء ، تنبيه الملوك ، رسائل الجاحظ . ( انظر : الأغلام ٧٤/٥ ) .



444

ـ حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

٢ ٧٨٤ ٢ وقد أجمعت الصحابة عليه بعد مفارقته الدنيا عظي واشتغلوا به عن دفنه الله لأنه توفى يوم الاثنين عند الزوال فمكث ذلك اليوم وليلة الثلاثاء ودفن ﷺ في آخر ليلة الأربعاء ، وقال أبو بكر ﷺ : ولابد لهذا الأمر ممن يقوم به فانظروا وهاتوا آراءكم رحمكم الله تعالى ، فقالوا من كل جانب من المسجد : صدقت صدقت ، ولم يقل أحد منهم لا حاجة بنا إلى إمامٍ واجتمع المهاجرون يتشاورون في شأن الخلافة فقالوا لأبي بكر : انطلق بنا إلى إخواننا الأنصار ندخلهم معنا في أمر الخلافة فقال الأنصار : منا أمير . ومنكم أمير فقال عمر : من ثبت له مثل هذه الفضائل التي لأبي بكر ، قال تعالى : ﴿ ثَانِينَ إِذْ هُمَا فِي ٱلْغَارِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَنْحِبِهِ، لَا تَحْدَزُنْ ﴾ [ التوبة : ٤٠ ] فأثبت صحبته بذلك وأثبت له معية كمعية نبيه بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَّأً ﴾ ثم مد يده فبايع أبا بكر وبايعه الناس ، ثم أمرهم بجهاز رسول الله ﷺ فاختلفوا هل يغسل في ثيابه أو يجرد منها ، فألقى الله عليهم النوم وسمعوا من ناحية البيت قائلًا يقول : لا تغسلوه فإنه طاهر . فقال العباس : لا نترك سنة لصوت لا ندري ما هو ، فغشيهم النعاس وسمعوا قائلًا يقول : غسلوه وعليه ثيابه فإن ذلك إبليس وأنا الخضر ، فغسله على وعليه قميصه والعباس وابنه الفضل (`) يعينانه ، وقثم (`) وأسامة (`) وشقران (\*) مولى المصطفى يصبون الماء وأعينهم معصوبة ، وكفن في ثلاثة أثواب بيض قطن ، ولم يكن في كفنه قميص ولا عمامة ، وصلوا عليه فرادي : يدخل جماعة ويخرج جماعة واختلفوا في الموضع الذي يدفن فيه فقال أبو بكر : سمعت رسول الله عظيم يقول : « لا يدفن نبي إلا حيث قبض» . فدفن في بيت عائشة <sup>(°)</sup> . ذكره الشنواني في حاشيته .

(١) هو : الفضل بن العباس بن عبد المطلب الهاشمي القرشي ، ابن عم رسول الله ﷺ من شجعان الصحابة ، وكان جميلاً ، توفي سنة ١٣هـ ، (انظر : الأعلام ١٤٩/٥ ، والإصابة ترجمة رقم ٢٠٠٥) .
 (٢) هو : قشم بن العباس بن عبد المطلب ، الهاشمي ، ابن عم رسول الله تلي أدرك صدر الإسلام ، ولاه علي ابن أبي طالب على المدينة فاستمر فيها إلى أن قتل علي الله فخرج إلى سمرقند في أيام معاوية واستشهد بها ابن أبي طالب على المدينة فاستمر فيها إلى أن قتل علي الله فخرج إلى سمرقند في أيام معاوية واستشهد بها منة ٧٥ هـ . (٢) هو : أسامة بن زيد بن حارثة الكلبي أبو محمد وأبو زيد ، الصحابي الجليل ، حب رسول الله تله وابن منة ٧٦ هو : أسامة بن زيد بن حارثة الكلبي أبو محمد وأبو زيد ، الصحابي الجليل ، حب رسول الله تلك وابن رسول الله في الماة بن زيد بن حارثة الكلبي أبو محمد وأبو زيد ، الصحابي الجليل ، حب رسول الله تلك وابن رحب ، أثره النبي تلك على حيث فيهم أبو بكر وعمر وشهد مؤتة ، قالت السيدة عائشة تشتها : من كان يحب رسول الله فلي على الماة بن زيد بن حارثة الكلبي أبو محمد وأبو زيد ، الصحابي الجليل ، حب رسول الله تلك وابن رسول الله فله على الماة بن زيد بن حارثة الكلبي أبو محمد وأبو زيد ، الصحابي الجليل ، حب رسول الله تلك وابن رسول الله فلي على الماة بن زيد بن حارثة الكلبي أبو محمد وأبو زيد ، الصحابي الجليل ، حب رسول الله تلك وابن رسول الله فلي على الماة بن زيد بن حارثة الكلبي أبو محمد وأبو زيد ، الصحابي الجليل ، حب رسول الله تلك على رسول الله فلي على أبو الماة ، توفي سنة ٥٤ هـ . ( انظر : طبقات ابن سعد ٢٢٤ عار ، والأعلام ١٩٠/٥ ) .



**\*\*** 

١٣١ – فَلَيْسَ رُكْنًا يُعْتَقَدْ في الدِّينِ وَلاَ تَـزِغْ عَـنْ أَمْـره الْمُبِينِ ١٣٢ – إلا بِكُفْرٍ فَانْبذَنَ عَهْدَهُ فَـالـلـهُ يَـكْـفـينا أَذاَهُ وَحْـدَهُ ١٣٣ – بغير هذا لاَ يُبَاحُ صَرْفُه وَلَيْسَ يُعْزَلْ إِنْ أَزِيلَ وَصْفُهُ[ ٧٩٠ - ٧٩٠]

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

[ ٧٨٥ ] قوله : ( فليس ركنًا يعتقد في الدين ) أي : فليس نصب الإمام ركنًا يعتقد في قواعد الدين المجمع عليها المعلومة بالتواتر بحيث يكفر منكرها كالشهادتين والزكاة والصلاة وصوم رمضان والحج ، لأنه ليس معلومًا من الدين بالضرورة فلا يكفر منكره . والصلاة وصوم رمضان والحج ، لأنه ليس معلومًا من الدين بالضرورة فلا يكفر منكره . وقوله : ( ولا تزغ عن أمره المين ) أي : ولا تخرج عن امتثال أمره الواضح وجوبوب الجاري على قواعد الشريعة وفي كلامه حذف الواو مع ما عطفت ، والتقدير : من أمره ونهيه كما أشار إليه الشارح ، ولو حمل الأمر في النظم على الشأن الإمسام لامسام في أطيعُوا التَمُولَ وَأُولى الأَمَنِ مِنكَرًا كه [ النساء : ٩٥ ] وهم العلماء والأمراء ولقوله في الحرام والمكروه ، وأما المباح فإن كان فيه مصلحة عامة للمسلمين وجبت طاعته فيه ، في الحرام والمكروه ، وأما المباح فإن كان فيه مصلحة عامة للمسلمين وجبت طاعته فيه ، وإلا فلا ، فلو نادى بعدم شرب الدخان المعروف الآن وجبت عليهم طاعته ، لأن في ي الطاله مصلحة عامة إذ في تعاطيه خسة لذوي الهيئات ووجوه الناس ، خصوصًا إذا كان في الحرام والمكروه ، وأما المباح فإن كان فيه مصلحة عامة للمسلمين وجبت طاعته فيه ، وإلا فلا ، فلو نادى بعدم شرب الدخان المعروف الآن وجبت عليهم طاعته ، لأن في ي المهاوي ، و قد وقع أنه أمر بترك الدخان في الأن ورجبت عليهم طاعته ، أن في في الحرام والمحروه ، وأما المباح فإن كان فيه مصلحة عامة للمسلمين وجبت طاعته فيه ، وإلا فلا ، فلو نادى بعدم شرب الدخان المعروف الآن وجبت عليهم طاعته ، أن في وي الماله مصلحة عامة إذ في تعاطيه خسة لذوي الهيئات ووجوه الناس ، خصوصًا إذا كان في القهاوي ، و قد وقع أنه أمر بترك الدخان في الأسواق والقهاوي فيحرم الآن .

[ ٧٨٧ ] قوله : ( إلا بكفر فانبذن عهده ) أي : إلا إذا أمر بكفر فاطرحن بيعته جهرًا ، فإن لم تقدر على الجهر بذلك فاطرحها سرًّا .

[ ٧٨٨ ] وقوله : ( فالله يكفينا أذاه وحده ) أي : فالله تعالى يكفينا أذى الإما الذي أمر بالكفر وحده إذ هو الذي ناصيته بقدرته .

[ ٧٨٩ ] قوله : ( بغير هذا لا يباح صرفه ) أي : بغير هذا الكفر من جميع المعاصي لا يجوز خلعه عن الإمامة لا جهڙا ولا سرًّا .

[ ٧٩٠ ] وقوله : ( وليس يعزل إن أزيل وصفه ) بسكون اللام من « يعزل » للوزن أي وليس يعزل إذا ولي مستكملا للشروط ثم أزيل وصفه السابق وهو العدالة بطرو الفسق خلافًا لطائفة ذهبوا إلى أنه يعزل بذلك .

أخرجه البخاري ( ٧١٣٧ ) ، ومسلم ( ١٨٣٥ ) عن أبي هريرة .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

البعض سقط الطلب عن الباقين ، وهو فوري إجماعًا ، ولا يختص وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بمن لا يرتكب مثله ، بل من رأى منكرًا وهو يرتكب مثله فعليه أن ينهى عنه ، ولهذا قال إمام الحرمين : يجب على متعاطي الكأس أن ينكر على الجلاس .

[ ٧٩٢ ] وقال الغزالي : يجب على من زنى بامرأة أمرها بستر وجهها عنه .

[ ٧٩٣ ] والدليل على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر : الكتاب و السنة والإجماع . أما الكتاب فكقوله تعالى : ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمَّ أُمَّةٌ يَدَعُونَ إِلَى الْحَيَّرِ وَيَأْمُرُونَ بِلَلْعَرُوفِ وَيَنْهَوَنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ<sup>5</sup>﴾ [ آل عمران : ١٠٤ ] .

[ ٧٩٤ ] وأما السنة فكحديث أبي سعيد الخدري ، سمعت رسول الله ﷺ يقول : « من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان » <sup>(١)</sup> أي أقل ثمراته <sup>(٢)</sup> لدلالته على عدم انتظامه ، وإلا فلا يكلف الله نفسًا إلا وسعها .

[ ٧٩٥] | فمراتب الإنكار ثلاث أقواها : مسراتب | أن يغيره بيده ، ويليها التغيير بالقول ، وأضعفها الإنكار بالقلب ، بأن الإنكار | يكرهه بقلبه ولا يرضى به .

[ ٧٩٦ ] وأما الإجماع ، فلأن المسلمين في الصدر الأول وبعده كانوا يتواصون بذلك ويوبخون تاركه مع الاقتدار عليه ، ولا يشكل على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمٌ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَ إِذَا ٱهْتَدَيَّتُمٌ ﴾ [المائدة : ١٠٥ ] لأن المعنى إذا فعلتم ما كلفتم به ومنه الأمر بالمعروف

(١) مسلم ( ٤٩ ) .

• 478

(٢) قوله : <sup>`</sup>«أي أقل ثمراته » عبارة الشيخ الأمير : المراد هنا : الأعمال كما في قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ الَمَهُ لِيُفِيمِعَ إيمَننَكُمُ ﴾ ومعنى ضعف الإنكار بالقلب : دلالته على غرابة الإسلام وعدم انتظامه وهي أظهر من هذه العبارة .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

والنهي عن المنكر لا يضركم فعل غيركم للمعصية ، فصارت الآية دالة على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر <sup>(۱)</sup> .

**WY9** =

[ ٧٩٧ ] قال ابن مسعود : إن من أكبر الذنوب عند الله أن يقال للعبد : اتق الله فيقول : عليك بنفسك .

[ ٧٩٨ ] وفي الحديث « من قبل له اتق الله ، فغضب وقف يوم القيامة فلم يبق ملك إلا مر به وقيل له : أنت الذي قبل لك اتق الله فغضبت » <sup>(٢)</sup> يعني يوبخونه . [ ٩٩٩ ] واعلم أن لوجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر شروطًا ، أحدها : أن شروط الأمر بالمعروف له الأمر ولا النهي فليس للعوام أمر ولا نهي فيما يجهلونه ، وأما الذي والمنهي عن المنكر عن المنكر

وثانيها : أن يأمن أن يؤدي إنكاره إلى منكر أكبر منه ، كأن ينهى عن شرب الحمر فيؤدي نهيه عنه إلى قتل النفس أو نحوه فعدم هذين الشرطين يوجب التحريم .

وثالثها : أن يغلب على ظن أن أمره بالمعروف مؤثر في تحصيله وأن نهيه عن المنكر مزيل له ، وعدم هذا الشرط يسقط الوجوب ويبقى الجواز إذا قطع بعدم الإفادة ، والندب إذا شك فيها . قاله القرافي وغيره .

[ ٨٠٠ ] وقال السعد والآمدي : بالوجوب فيما لو ظن عدم الإفادة أو شك فيها بخلاف ما إذا قطع بعدم الإفادة . ولفظ السعد : ومن الشروط تجويز التأثير بأن لا يعد قطعًا عدم التأثير ، لئلا يكون عبثًا واشتغالًا بما لا يعني اهـ .

ونحوه قول الآمدي : من شروط الوجوب أن لا بيأس من إجابته اه.

وقال أكثر العلماء كالشافعية : لا يشترط هذا الشرط ، لأن الذي عليه الأمر والنهي لا القبول ، كما قال تعالى : ﴿ مَا عَلَى اَلرَّسُولِ إِلَّا اَلْبَلَغُّ ﴾ [ المائدة : ٩٩ ] وقال تعالى : ﴿ وَذَكَرِّ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنفَعُ اَلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ الذاريات : ٥٥ ] ولذلك قال النووي : قال العلماء : ولا يسقط عن المكلف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لكونه لا يفيد في ظنه بل يجب

(١) أجمعوا على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عليهم بأيديهم وألسنتهم إن استطاعوا ذلك وإلا فبقلوبهم . ( انظر : رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب ١٦٨ ) . (٢) حديث « من قيل له اتق الله ... » لم نجده والله أعلم .



= 24,

<u>-</u> حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

عليه فعله . اه. . ملخصًا من شرح المصنف ومن حاشية الشنواني . [ ٨٠١] | قوله : ( واجتنب تميمه ) أي : انفر منها وتباعد عنها ، والأمر في ذلك للوجوب العيني والنميمة : نقل كلام الناس بعضهم إلى بعض على وجه النميمة : تعريفها | الإفساد بينهم كقوله : فلان يقول فيك كذا ، لكن قال أبو حامد الغزالي : وحدُها، وليست النميمة مختصة بذلك ، بل حدها كشف ما يكره كشفه سواء والنهي عنها كان الكشف بالقول أو بالكتابة أو الرمز أو نحوها، وسواء كان المنقول من الأعمال أو من الأحوال ، وسواء كان عيبًا أو غيره . [ ٨٠٢ ] قال النووي : فحقيقة النميمة إفشاء السر وهتك الستر عما يكره كشفه . ٢ ٨٠٣ ] قال : وكل من حملت إليه نميمة لزمه ستة أمور : الأول : أن لا يصدقه لأن النمام فاسق والفاسق مردود الخبر . الثاني : أن ينهاه عن ذلك وينصحه . الثالث : أن يبغضه فإنه بغيض عند الله ويجب بغض من أبغضه الله تعالى .

الرابع : أن لا يظن بالمنقول عنه السوء لقوله تعالى : ﴿ آجْتَبْهُوا كَثِيرًا مِنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِثَرٌ ﴾ [ الحجرات : ١٢ ] .

الخامس : أن لا يحمله ما حكى له على التجسس والبحث عن تحقيق ذلك قال الله تعالى : ﴿ وَلَا بَجَسَسُوا ﴾ [ الحجرات : ١٢ ] .

السادس : أن لا يحكي نميمة عنه فيقول : فلان حكى لي كذا ، فيصير بذلك نمامًا والنميمة محرمة بالإجماع ، والمذاهب متفقة على أنها كبيرة ؛ لحديث الصحيحين « لا يدخل الجنة نمام » وفي رواية لمسلم « قتات » بتاءين أولاهما مشددة أي نمام ، من قتً الحديث : نمه ، والمراد : لا يدخلها مع السابقين إلا إن غُفر له ، وكل ذلك ما لم تدع الحاجة إليها ، وإلا جازت ، لأنها حينئذ ليست نميمة بل نصيحة ، كما إذا أخبرك شخص بأن فلانًا يريد البطش بمالك أو بأهلك أو نحو ذلك لتكون على حذر ، فليس ذلك بحرام لما فيه من دفع المفاسد ، وقد يكون بعضه واجبًا كما إذا تيقن وقوع ذلك لو لم يخبرك بهذا الخبر ، وقد يكون بعضه مستحبًا كما إذا شك في ذلك ذكره النووي . أفاده المصنف في شرحه .



441

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

[ ٤ • ٨] قوله : ( وغيبة ) أي واجتنب غيبة ، والأمر فيه للوجوب العيني كما في الغيبة : سابقه . والغيبة بكسر الغين : ذِكْرك أخاك بما يكره ولو بما فيه ولو تعريفها ، بحضوره ، لكن ظاهر المادة يؤيد ما قيل من أن ما في الحضور لا يسمى خيبة بل بهتانًا ، وإذا ذكره بما ليس فيه فقد زاد إثم الكذب . ومن الضلال قول بعض العامة : ليس هذا غيبة إنما هو إخبار بالواقع ، فربما جره ذلك اجتنابها لكفر الاستحلال والعياذ بالله .

وليست الغيبة مختصة بالذكر ، بل ضابطها كل ما أفهمت به غيرك نقصان مسلم بلفظك أو كتابتك ، أو أشرت إليه بعينك أو يدك أو رأسك أو نحو ذلك ، سواء كان ذلك في بدنه أو دينه أو دنياه أو ولده أو والده أو زوجته أو خادمه أو حرفته أو لونه أو مركوبه أو عمامته أو ثوبه أو غير ذلك مما تتعلق به ، ومن ذلك قول المصنفين في كتبهم : « قال فلان كذا ، وهو غلط أو خطأ » أو نحو ذلك ، فهو حرام إلا إن أرادوا بيان غلطه أو خطئه لئلا يقلد ، لأن ذلك نصيحة لا غيبة .

وقولهم : قال مصنف ، أو قال قوم أو جماعة كذا وهو غلط أو خطأ ، أو نحو ذلك ليس غيبة ، لأن الغيبة لا تكون إلا في إنسان معين أو جماعة معينين . وقولك : فعل كذا بعض الناس أو بعض الفقهاء أو من يدعي العلم أو بعض المفتين أو نحو ذلك : غيبة محرمة إذا كان المخاطب يفهمه بعينه . وقضية ذلك أنك إذا ذكرت شخصًا تعرفه أنت دون المخاطب لا يكون غيبة ، ويشكل عليه حرمة الغيبة في الخلوة دون حضور أحد ، وكذا بالقلب فقط فإنها بالقلب محرمة كهي باللسان ، ومحل ذلك في غير من شاهد . وأما من شاهد فيعذر في الاعتقاد حينئذ ، نعم ينبغي أن يحمله على أنه تاب . وذكر بعضهم أنه إن كان معينًا عند الذاكر والسامع حرمت ، وإن كان مبهمًا عندهما وذكر الأخ في التعريف السامع دون الذاكر حرمت على الذاكر دون السامع ، وذكر الأخ في التعريف السابق لذكره في بعض الأحاديث ، وقد أخذ به جمع وقالوا : وتخصيص المسلم بالذكر في الأحاديث لشرفه . وحكم الغيبة التحريم بالإجماع وفي الكتاب العزيز ﴿ أَيُحِبُّ أَمَدُكُمَ أَن يَأَصُكَلَ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْتًا ﴾ [الحجرات الآية : ١٢] ومن هذه الآية تنفير شديد ، لأنها الماع عنه على أنه غار مع م وذكر الأخ في التعريف السابق لذكره في بعض الأحاديث ، وقد أخذ به جمع وقالوا : وتخصيص المسلم بالذكر في الأحاديث لشرفه . وحكم الغيبة التحريم بالإجماع وفي الكتاب العزيز ﴿ أَيُحِبُ أَمَدُكُمَ أَن يَأَصُكَلَ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْتًا ﴾ [الحجرات الآية : ١٢] ونف عده الآية تنفير شديد ، لأنها اشتملت على خمسة أمور وهي كونه لحمًا وميتًا نيئًا ومن آدمي وأخ .

[ ٨٠٥ ] وفي سنن أبي داود والترمذي عن عائشة ﷺ أنها قالت : قلت للنبي



= 342

مَنْهُمْ : « حسبك من صفية كذا وكذا » <sup>(١)</sup> تعني قصيرة ، فقال : « لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجته » قال النووي : معنى مزجته : خالطته بحيث يتغير بها طعمه أو ريحه لشدة نتنها وقبحها . وهذا الحديث من أعظم الزواجر عن الغيبة وأعمها .

[ ٨٠٦ ] وقد اختلف العلماء في مرتبتها من التحريم ، فقال القرطبي من المالكية : إنها كبيرة بلا خلاف يعني في المذهب ، وإليه ذهب كثير من الشافعية ، وذكر صاحب العدة <sup>(٢)</sup> أنها صغيرة وأقره عليها الرافعي <sup>(٣)</sup> ومن تبعه لعموم البلوى بها ، فقل من يسلم منها ، وفي التعليل نظر لا يخفى ، لأن ذلك لا يقتضي كونها من الصغائر والذي جزم به ابن حجر الهيتمي <sup>(٤)</sup> في شرح الشمائل <sup>(٥)</sup> أن غيبة العالم وحامل القرآن كبيرة ، وغيبة غيرهما صغيرة وهو المعتمد ، و كما يحرم على المغتاب ذكر الغيبة يحرم على السامع استماعها وإقرارها ، فيجب على كل من سمع إنسانا يذكر غيبة محرمة أن ينهاه إن لم يخف ضررًا ظاهرًا .

[ ٨٠٧ ] وقد ورد « من رد غيبة مسلم رد الله عن وجهه النار يوم القيامة » <sup>(٢)</sup> فإن لم يستطع باليد ولا باللسان فارق ذلك المجلس ، ولا يخلص الإنكار بحسب الظاهر . فإن قال بلسانه : أسكت ، وهو يشتهي بقلبه استمراره ، فذلك نفاق ، كما قاله الغزالي

(١) أخرجه أبو داود ( ٤٨٤٢ ) ، والترمذي ( ٢٥٠٢ ) ، عن عائشة تظليمًا .

(٢) صاحب العدة لعلَّة : أبو عبد الله الحسين بن علي بن الحسين ، فقيه شافعي كان يدعى إمام الحرمين ، جاور بمكة ثلاثين عامًا ، توفي سنة ٤٩٨ وقيل : ٤٩٥ له كتاب العدة في خمسة أجزاء ضخمة . ( انظر : طبقات الإسنوي ٢٧/١ ، شذرات الذهب ٤٠٨/٣ ) .

(٣) هو : عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم أبو القاسم القزويني . من كبار فقهاء الشافعية ، الصالح الزاهد وكان ذا أحوال وكرامات توفي سنة ٦٢٣ هـ وقيل غيرها . من مصنفاته : فتح العزيز في شرح الوجيز للغزالي ، شرح مسند الشافعي . ( انظر : الأعلام ٤/٥٥ ) .

(٤) هو : أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي ، الأنصاري ، الشافعي شهاب الدين ، أبو العباس فقيه مشارك في أنواع من العلوم . ولد في محلة أبي الهيتم من إقليم الغربية بمصر في رجب سنة ٩٠٩ هـ وتوفي بمكة سنة ٩٠٩ هـ ، من تصانيفه : تحفة المحتاج لشرح المنهاج ، وأشرف المسائل إلى فهم الشمائل ، وغيرهما . ( انظر : شذرات الذهب ٣٧٠/٨ ، معجم المؤلفين ٢٩٣/١ ) .

(٥) شرح الشمائل : للشيخ عبد الرؤوف المنياوي وهو شرح ممزوج مجلد وله شمائل أهل الفضائل في الحديث والقديم إلخ ، ذكر فيه أن ممن تصدى لشرحه مولانا عاصم الدين الإسفراييني الشافعي وتلاه الفقيه الشهيد الشهاب الدين بن حجر الهيثمي ، ثم شرح شرحًا متوسطًا وفرغ من تعليقه في آخر أيام التشريق سنة ٩٩٩هـ .

(٦) جاء مثله في الترمذي ولكن بلفظ « من رد عن عرض أخيه ... » وقال : حديث حسن .



فلابد من كراهته بقلبه ، وربما ألحق مجلس الغيبة بمظان الإجابة فيقول : الله يلطف بنا وبفلان فعل كذا وكذا ، ومن ذلك غيبة المتفقهين والمتعبدين فيقال لأحدهم : كيف حال فلان ؟ فيقول : الله يصلحنا ، الله يغفر لنا ، الله يصلحه ، نسأل الله العافية ، الله يتوب علينا ، وما أشبه ذلك مما يفهم منه تنقيصه فكل ذلك غيبة محرمة وكذلك إذا قال : فلان ماله حيلة كلنا نفعل ذلك .

\*\*\*

[٨٠٨] واعلم أن العلماء ذكروا أن الغيبة تباح في أحوال للمصلحة ، بل وربما الأحوال التي وجبت ، وتلك الأحوال ستة نظمها الجوجري <sup>(١)</sup> بجيمين على الصواب يجوز فيها الغيبة .

لِسِتِّ غيبةٌ كَرَّرْ وخذها منظَّمةً كأمثالِ الجواهِرْ تظلَّم واستعنْ واستفتِ حذَّرْ وعَرِّفْ واذْكُرَنْ فِسْقَ المجاهِرْ فالأول : التظلم كأن يقول المظلوم لمن له الولاية كالقاضي : فلان ظلمني مثلًا .

والثانية : الاستعانة على تغيير المنكر ، كأن يقول لمن يرجو قدرته على إزالة المنكر : و فلان يعمل كذا فأعني على منعه ، بشرط أن يكون قصده التوصل إلى إزالة المنكر ، فإن لم يقصد ذلك كان حرامًا .

والثالثة : الاستفتاء ، كأن يقول للمفتي : ظلمني فلان فهل له ذلك ؟ وما طريقي في الخلاص منه .

والرابعة : التحذير ، كأن تذكر عيوب شخص لمن يريد الاجتماع عليه إذا لم ينكف بدون ذكرها وإلا حرم .

والخامسة : التعريف ، كأن يقول فلان الأعمش أو الأعرج ، أو نحو ذلك فيمن كان معروفًا بذلك ، بشرط أن يكون بنية التعريف ، فإن كان بقصد التنقيص حرم .

والسادسة : أن يكون مجاهرًا بفسقه كالمجاهر بشرب الخمر وأخذ المكس وغير ذلك، فيجوز ذكره بما فسق به لا بغيره من العيوب، بشرط أن يقصد أن تبلغه لينزجر. وحديث « لا غيبة في فاسق » <sup>(٢)</sup> غير ثابت الصحة عند أهل العلم، ولو سلمت صحته وجب تقييده بما إذا اغتابه بما فسق به بعد مجاهرته به بالشروط المذكورة .

(١) هو : محمد بن عبد المنعم بن محمد شمس الدين ، من فقهاء الشافعية بمصر توفي سنة ٨٨٩ هـ ، من مصنفاته : شرح الإرشاد ، شرح شذرات الذهب ( انظر : الأعلام ٢٥١/٦ ) . (٢) في إسناده ضعف ، انظر : المقاصد الحسنة للسخاوي ص ٣٥٤ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

- 44 5

حاشية البيجوري على جوحر [ ٨٠٩ ] والتوبة تنفع في الغيبة من حيث الإقدام عليها . وأما من حيث الوقوع في حرمة من هي له فلابد فيها مع التوبة من طلب عفو صاحبها عنه إذا بلغته ، و إذا لم تبلغه كفي الاستغفار له ، وإن بلغته بعد ذلك بلغته ممحوّة ، ولا يصح إبراء صاحبها مع الجهل بما قاله ، كأن يقول له : أنا قلت في حقك كلامًا فسامحني منه ، بل لابد من التعيين على الأصح من وجهين عندنا معاشر الشافعية ، كأن يقول له قلت في حقك كذا وكذا عند فلان وفلان فسامحني منه ، ويكفى الإبراء مع الجهل عند المالكية كما هو ثاني الوجهين عندنا ، ومما يعين على ترك الغيبة شهود أن ضررها عائد على النفس ، فإنه ورد أنه تؤخذ حسنات المغتاب لمن اغتابه وتطرح عليه سيئاته .

[ ٨١٠ ] وعن ابن المبارك <sup>(١)</sup> : لو كنت مغتابًا لاغتبت والديّ لأنهما أحق بحسناتي .

[ ٨١١ ] فالعاقل من اشتغل بعيوب نفسه . فإن قال : لا أعلم لي عيبًا فهذا أعظم عيب . ومما يرجى بركته الاستغفار لأرباب الحقوق ، ومن أوراد سيدي أحمد زروق (٢) « استغفر الله العظيم لي ولوالديّ ولأصحاب الحقوق على وللمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات » خمس مرات بعد كل فريضة اهـ ملخصًا من شرح المصنف بزيادة .

[ ٨١٢ ] | قوله : ( وخصلة ذميمه ) أي واجتنب كل خصلة ذميمة شرعًا . وإنما اجتناب الخص المصنف ما ذكره بعد اهتمامًا بعيوب النفس ، فإن بقاءها مع إصلاح الخصال الظاهر كلبس ثياب حسنة على جسم ملطخ بالقاذورات ، وقد أدخلت المذميمة | الكاف ما بقى من أفراد الخصلة الدميمة كالظلم والبغي وقطع الطريق والغش ، كأن يخلط الرديء بالجيد .

[ ٨١٣ ] وقد روي أن النبي مَتَثَمَرٍ مر برجل يبيع طعامًا فأعجبه ، فأدخل يده فرأى بللا فقال له : ما هذا ؟! فقال : أصابته السماء ، فقال : « هلا جعلته من فوق الطعام

(١) هو : عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي التميمي المروزي أبو عبد الرحمن ، الإمام الزاهد الورع ، جمع الحديث والفقه والعربية ، توفي سنة ١٨١هـ . من مصنفاته : الجهاد ، والرقائق . ( انظر : الأعلام ٤/١١٥ ) . (٢) هو : أبو العباس أحمد بن أحمد بن محمد بن عيسي الفاسي الشهير بزروق الشيخ الكامل الولي العارف بالله الصالح الزاهد الفاضل العالم العامل شيخ الطريقة وإمام الحقيقة . أخذ عن أئمة من أهل المشرق والمغرب منهم المشذالي والرصاع وغيرهما . له تآليف محررة معروفة من وقف عليها عرف قدره في العلوم . مولده سنة ٨٤٦ هـ ، وتوفي في صفر سنة ٨٩٩ هـ بمسراطة من عمل طرابلس وقبره متبرَّك به . ( انظر : شجرة النور • (



270-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـ

حتى يراه الناس ، من غشنا فليس منا » <sup>(١)</sup> أي فليس على طريقتنا الكاملة . وكالكذب لغير مصلحة شرعية ، فإن كان لمصلحة شرعية جاز كالكذب للزوجة تطييبًا لنفسها بل قد يجب كالكذب لإنقاذ مسلم أو لإصلاح ذات البين ، وكعقوق الوالدين ، وترك الصلاة ، ومنع الزكاة والمداهنة ، إن كان فيها إفساد الدين كأن يشكر ظالمًا على ظلمه أو مبطلًا على باطله فتحرم حينئذ ، وقد تجب كما إذا توقف عليها دفع محرم ، وتندب بأن كانت وسيلة لمندوب ، وتكره إن كانت وسيلة لمكروه ، وإن خلت عن ذلك أبيحت ، فتعتريها الأحكام الخمسة .

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم ( ۱۰۲ ) ، والترمذي ( ۱۳۱۰ ) ، وأبو داود ( ۳٤٤٦ ) ، وابن ماجه ( ۲۲۲٤ ) عن أبي هريرة له.



\*\*\*

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٣٥ - كَالتُحْبِ والكِبْرِ وَدَاءِ الحسَدِ وَكَالراءِ والجدَلْ فاغْتَمِد [ ٨١٢ - ٨٣٣]
 [ ٨١٤] قوله (كالعجب) هو رؤية العبادة واستعظامها كما يعجب العابد بعبادته ذم والعالم بعلمه ، فهذا حرام غير مفسد للطاعة وكذلك الرياء ، فهو حرام فير مفسد للطاعة وكذلك الرياء ، فهو حرام الخجب غير مفسد للطاعة وكذلك الرياء ، فهو حرام بعض المحجب غير مفسد للطاعة ، خلافًا لمن قال : بأنه يفسدها ، فإن الذي صرح به بعض المحقين أنه محبط للثواب فقط مع وقوع العمل صحيحًا ، وإنما حرم العجب لأنه سوء أدب مع الله تعالى ، إذ لا ينبغي للعبد أن يستعظم ما يتقرب به لسيده بل يستصغره بالنسبة إلى عظمة سيده ، لاسيما عظمته سبحانه وتعالى . قال تعالى : في قدرُوا ألمَنه خرف أي الذي قد في قدرُوا ألمَنه قد في قدرُوا ألمَنه منها ما يتقرب به لسيده بل يستصغره بالنسبة إلى عظمة سيده ، لاسيما عظموه حق عظمته .

[ ٨١٥ ] ومما يعين على دفع العجب أن الصادق المصدوق أخبر بأنه يفسد العمل أي يبطل ثوابه ، فإذا أرادت نفسك العجب فقل : عوضك الله في العمل خيرًا . ولا معنى للعجب بما لم يعلم أُقبِل أو لم يقبل ، على أنه حيث شهد أن كل شيء من اللَّه تعالى لم ييقى له شيء يعجب به .

[ ٨١٦] قوله : (والكبر) هو بطر الحق وغمص الخلق بالصاد أو و غمط الخلق ذم الماء من الحلق وغمط الخلق بالصاد أو و غمط الحلق ذم ذم الكبر في حديث مسلم وهو « لن يدخل الجنة من كان الكبر في قلبه مثقال ذرة من الكبر » فقالوا : يا رسول الله إن أحدنا يحب أن يكون ثوبه حسنًا ونعله حسنة ، فقال : « إن الله جميل يحب الجمال لكن الكبر بطر الحق وغمص - أو غمط – الناس » <sup>(1)</sup> بالصاد أو بالطاء . فقوله « لن يدخل الجنة ... إلخ » أي مع السابقين ، أو المحمول على المستحيل ، وقد قيل لأول متكبر و هو إبليس أو نما يكون لك أن تَنكَبَرَر فيها فأخرَجَ إِنّك على المستحيل ، وقد قيل لأول متكبر و هو إبليس في أما يكون أن تَنكَبَرَ فيها فأخرُجَ إِنّك على المستحيل ، وقد قيل لأول منكبر و هو إبليس أن عنا يكون أن تَنكَبَرَ فيها فأخرُجَ إِنّك عِن أَلصَّنغِينَ ﴾ [ الأعراف : ١٣ ] .

[ ٨١٧] وقوله « إن اللَّه جميل يحب الجمال » أي إن اللَّه متصف بصفات الجمال وهي صفات الكمال يثيب على التجمل بالملابس ونحوها إظهارًا لنعمته تعالى ، فالتجمل بالملابس و نحوها ليس كبرًا بل يكون مندوبًا في الصلوات والجماعات ونحوها ، وفي حق المرأة لزوجها ، وفي حق العلماء لتعظيم العلم في نفوس الناس ، ويكون واجبًا في حق ولاة الأمور وغيرهم إذا توقف عليه تنفيذ الواجب ، فإن الهيئة المزرية لا تصلح معها مصالح العامة في العصور المتأخرة ، لما طبعت عليه النفوس الآن من التعظيم بالصور ،

 <sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٩١ ) ، وأحمد في المسند ( ١٣٣/٤ ) ، والطبراني في المعجم الكبير ( ٢٤/٨ ) عن عبد الله بن مسعود عليه .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 💴

عكس ما كان عليه السلف الصالح من التعظيم بالدين والتقوى . ويكون حرامًا إذا كان وسيلة لمحرم ، ومكروهًا إذا كان وسيلة لمكروه ، ومباحًا إذا خلا عن هذه الأسباب .

**44** 

[ ٨١٨] قال العلماء : بطر الحق : رده على قائله ، أي عدم قبوله منه ، وغمص أو وغمط الناس : احتقارهم ، أي انتقاصهم والتهاون بهم ، وقد عمت البلوى بالكبر حتى قيل : آخر ما يخرج من قلوب الصديقين حب الرياسة وهو معصية إبليس ، فإنه تكبر حين أمر بالسجود لآدم فامتنع واستقبح أمر اللَّه له بالسجود فلذلك كفر .

[ ١٨٩ ] وله دواء عقلي وشرعي وعادي ، أما العقلي فأن يعلم بأن التأثير للَّه ، وأنه دواء لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعًا ولا ضرًّا ، فلا ينبغي لعاقل أن يتكبر ، فإنه الكبر قد استوى القوي والضعيف والرفيع والوضيع في الذل الذاتي ، وقد قيل لسيد الكائنات : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمَرِ شَيَّ ﴾ [ آل عمران : ١٢٨ ] وأما الشرعي فهو الوعيد الوارد فيه لكونه صفة الرب من نازعه فيها أهلكه وغارت عليه جميع الكائنات لخروجه على سيدها فيستثقل ظاهرًا وباطنًا كما هو مشاهد .

وأما العادي فإنه ينظر لأصله ومآله وتقلباته ، فإن أصله نطفة قذرة أصلها من دم ، وأقام مدة وسط القاذورات من دم حيض وغيره ، ومدة يبول على نفسه ويتغوط ، ثم هو الآن محشو بقاذورات لا تحصى ويباشر العذرة بيده كذا كذا مرة يغسلها عن جسمه ، ومآله جيفة منتنة . فمن تأمل صفات نفسه عرف مقداره .

[ ٨٢٠ ] والمتواضع : من عرف الحق ، ورأى جميع ما معه من فضل الله ، ولا يحقر شيئًا في مملكة سيده ، ويسأله دوام ما تفضل به عليه ، ومحل كون الكبر حرامًا إذا كان على عباد الله الصالحين وأئمة المسلمين وهو حينئذ من الكبائر ومن أعظم الذنوب القلبية . واما إذا كان على أعداء الله فهو مطلوب شرعًا حسن عقلا . والمراد بالكبر عليهم : احتقارهم لأجل كفرهم ومعصيتهم لاحتقار ذاتهم .

[ ٨٢١] قوله : (وداء الحسد) أي : داء هو الحسد ، فالإضافة للبيان ، هذا إن أريد المحسد الداء المعنوي ، فإن أريد الداء الحسي كان من إضافة المشبه به للمشبه . أي الحسد الشبيه بالداء : وهو تمني زوال نعمة الغير ، سواء تمناها لنفسه أو لا ، بأن تمنى انتقالها عن غيره لغيره ، وهذا أخس الأخساء ، لأنه باع آخرته بدنيا غيره ، بخلاف ما إذا تمنى مثل نعمة الغير فإنه غبطة محمودة في الخير كما ورد « لا حسد إلا في اثنتين .. » <sup>(1)</sup> الحديث .

أخرجه البخاري ٧٣ ، ومسلم ٨١٦ عن عبد الله بن مسعود .



[ ٨٢٢ ] ودليل تحريمه الكتاب والسنة والإجماع . قال تعالى : ﴿ وَمِن شَكَرٌ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [ الفلق : ٥ ] وشره كثير ، فمنه ما هو غير مكتسب وهو إصابة العين ومنه ما هو مكتسب كسعيه في تعطيل الخير عنه وتنقيصه عند الناس ، وربما دعا عليه أو بطش به إلى غير ذلك .

[ ٨٢٣ ] وقال ﷺ : « إياكم والحسد فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب – أو العشب » <sup>(١)</sup> .

[ ٨٢٤] | ودواء الحسد النظر للوعيد مع أنه إساءة أدب مع الله تعالى كأنه لا يسلُّم دواء الحسد | له حكمه ، ولذلك قال بعضهم :

ألا قل لمن بات لي حاسدا أتدري على من أسأت الأدب أسأت على اللَّه في فعله كأنـك لم تــرض لي ماوهب فكـان جـزاؤك أن خـصـنـي وســد عليــك طريق الطلب [ ٨٢٨ ] ومن الحكمة : الحسود لا يسود : أي كثير الحسد لا تحصل له سيادة . [ ٨٢٦ ] ومن كلام أبي حنيفة رضى اللَّه تعالى عنه :

إن يحسدوني فإني غير لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا فدام لي ولهم ما بي وما بهم ومات أكثرنا غيظًا بما يجد أنا الذبي يجدوني في صدورهم لا أرتقي صدرًا منها ولا أرد

[ ٨٢٧ ] ويروى أن إبليس قال لسيدنا نوح – عليه الصلاة والسلام – : خذ مني خمسًا ، قال : لا أصدقك ، فأوحى اللَّه إليه أن صدقه ، فقال : قل ، فقال : إياك والكبر فإني إنما وقعت فيما وقعت فيه بالكبر ، وإياك والحسد فإن قابيل قتل أخاه هابيل بالحسد ، وإياك والطمع فإن آدم ما أورثه اللَّه ما أورثه إلا بالطمع ، وإياك والحرص فإن حواء ما وقعت فيما وقعت فيه إلا بالحرص ، وإياك وطول الأمل فإنهما ما وقعا فيما وقعا فيه إلا بطول الأمل .

[ ٨٢٨ ] قوله : ( وكالمراء ) هو لغة : الاستخراج ، يقال : مارى فلان فلانا : إذا السعسراء استخرج ما عنده ، وعرفا : منازعة الغير فيما يدعى صوابه ، ومحل كونه مذمومًا إذا كان لتحقير غيرك وإظهار مزيتك عليه .

(۱) أخرجه أبو داود ٤٩٠٣ وسنده ضعيف .



WW9 -

--اشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

[ ٨٢٩ ] وقد ورد في الحديث ( هلك المتنطعون ... ) ثلاثا <sup>(١)</sup> أي المتعمقون في البحث .

[ ٨٣٠ ] وأخرج الطبراني عن ثوبان مرفوعا « سيكون في أمتي أقوام يغلطون فقهاءهم بعضل المسائل – بضم العين وفتح الضاد : أي صعابها – أولئك شرار أمتي » وأما إذا كان لإحقاق حق وإبطال باطل : أي لإظهار حقِّيَّة الحق وإظهار بطلان الباطل فممدوح شرعًا ولو من ولد لوالده ، فيكون عقوقًا محمودًا .

[ ٨٣١ ] قوله : (والجدل) بسكون آخره للوزن : وهو دفع الشخص خصمه عن إفساد قوله بحجة قاصدًا به تصحيح كلامه ، كذا عرفه الشارح ، وعليه فالفرق بينه وبين المراء : أن الجدال يكون من قبل صاحب القول يدفع عن قوله الإفساد . والمراء يكون من قبل الخصم ، وإذا حققت النظر وجدتهما بمعنى واحد ، وحينئذ فتقول في تعريفهما : مقابلة الحجة بالحجة . ومحل حرمته إذا كان لإفساد قول الغير ، بخلاف ما إذا كان لإحقاق حق أو إبطال باطل .

[ ٨٣٢ ] قال الإمام الشافعي : ما ذاكرت أحدا وقصدت إفحامه ، وإنما أذاكره لإظهار الحق من حيث هو حق .

[ ٨٣٣ ] قوله : ( فاعتمد ) المقصود منه التكملة ، وأشار به المصنف إلى انقضاء فن العقائد ، أي فاعتمد في العقائد على ما ذكرته لأنه مذهب أهل السنة والجماعة .

( ) أخرجه مسلم ۲۲۷۰ عن ابن مسعود .



٣£+

١٣٦ – وَ كُنْ كَمَا كَانَ خيارُ الحُلْقِ حَلِيفَ حِلْمٍ تابعًا للحق [ ٨٣٢ – ٨٤٨ ] [ ٨٣٤ ] قوله : ( وكن ... ) إلخ هذا من باب التخلص من التخلية – بالخاء المعجمة – أي : التخلي من الرذائل التي أشار إليها بقوله (واجتنب .. إلخ ) إلى التحلية – بالحاء المهملة – أي التحلي بالفضائل التي أشار إليها بقوله (وكن ..... إلخ ) .

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

[ ٨٣٥ ] وقد ذكر المصنف شيئًا من فن التصوف ومنه مباحث النميمة وما بعدها من المهلكات ، فهي تصوف وعرفوه بأنه : علم بأصول يعرف بها إصلاح القلب وسائر الحواس . وفائدته : صلاح أحوال الإنسان لما فيه من الحث على تصفية الاعتقاد وكمال الأعمال بالسداد .

[ ٨٣٦ ] وقال الغزالي : هو تجريد القلب للَّه تعالى واحتقار ما سواه : أي تخليص القلب للَّه تعالى ، واعتقاد أن ما سواه لا ينفع ولا يضر ؛ فلا يعول إلا على اللَّه ، فالمراد باحتقار ما سواه : اعتقاد أنه لا يضر ولا ينفع ، وليس المراد به الازدراء والتنقيص .

[ ٨٣٧ ] والحق أن التصوف ثمرة جميع علوم الشريعة وليس قواعد مخصوصة مدونة ، وسمي بالتصوف لغلبة لبس الصوف على أهله كالمرقعات ، وحكمتها – كما قاله الشيخ الشعراني : أنهم لا يجدون ثوبًا كاملًا من الحلال بل قطعًا قطعًا . وقيل : لتشبههم بأهل الصفَّة ، وقيل للصفاء .

[ ۸۳۸ ] قال سهل بن عبد اللَّه <sup>(۱)</sup> : الصوفي من صفا من الكدر ، وامتلأ من العبر ، وانقطع إلى اللَّه عن البشر ، وتساوى عنده الذهب والمدر . [ ۸۳۹ ] وينسب لسيدي عبد الغنى النابلسي <sup>(۲)</sup> :

يا واصفي أنت في التحقيق موصوفي وعارفي لا تغالط أنت معروفي إن الفتى من بعهده في الأزل يوفي صافي فصوفي لهذا سمي الصوفي

(١) سهل بن عبد الله : هو سهل بن عبد الله بن يونس شيخ العارفين أبو محمد التستري الصوفي الزاهد له كلمات نافعة ومواعظ حسنة و قدم راسخ في الطريق . ومن كلام سهل : لا معين إلا الله ولا دليل إلا رسول الله ﷺ ولا زاد إلا التقوى ولا عمل إلا الصبر عليه . توفي سنة ثلاث وثمانين ومائتين ، ويقال : عاش ثمانين سنة أو أكثر . سير أعلام النبلاء ٢٤٧/١٠ . (٢) عبد الغني النابلسي هو : عبد الغني بن إسماعيل بن عبد الغني النابلسي : شاعر عالم بالدين والأدب مكثر من التصنيف متصوف مات بدمشق سنة ٦٤٣٣ هـ من مصنفاته : الحضرة الأنسية في الرحلة القدسية تعطير الأنام في تعطير المنام ( انظر الأعلام ٢٢/٤ ) .



721=

[ ٨٤٨ ] وما أحسن ما أنشده الشيخ ابن الحاج <sup>(۱)</sup> في كتابه المدخل : ليس التصوف لبس الصوف ترقعه ولا بكاؤك إن غنى المغنونا ولا صياح ولا رقص ولا طرب ولا اختباط كأن قد صرت مجنونا بل التصوف أن تصفو بلا كَدَر وتتبع الحق والقرآن والدينا وأن ترى خاشعًا للَّه مكتئبا على ذنوبك طول الدهر محزونا [ ٨٤٨ ] قوله : ( كما كان خيار الخلق ) أي كن متصفًا بأخلاق مثل الأخلاق

التي كان عليها خيار الخلق ، فالكاف للتمثيل والتشبيه ، ويحتمل أن تكون بمعنى الباء : أي كن متصفا بالأخلاق التي كان عليها خيار الخلق .

[ ٨٤٢ ] والمراد من خيار الحلق نبينا ﷺ ، لأنه جمع ماتفرق في غيره من الخصال الحميدة فهو الخيار المطلق . ويحتمل أن المراد به الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ؛ لأنهم خيار الخلق .

[ ٨٤٣ ] والأولى أن يراد به كل من ثبتت له الخيرية ولو بالنسبة لمن دونه ، فيشمله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ويشمل الأنبياء و العلماء والشهداء والأولياء والزهاد والعباد ، ويكون الكلام موزعا باعتبار الأشخاص وأنواع الخير ، فمن الناس من له قدرة على صورة مجاهدته عليه ، ومنهم من له قدرة على صورة مجاهدة غيره من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، ومنهم من له قدرة على صورة مجاهدة العلماء و هلم جرا ، وإذا كانت المجاهدة على يد شيخ من العارفين كانت أنفع لقولهم : حال رجل في ألف رجل أنفع من وعظ ألف رجل في رجل ، فينبغي للشخص أن يلزم شيخًا عارفًا على الكتاب والسنة بأن يزنه قبل الأخذ عنه ، فإن وجده على الكتاب والسنة لازمه وتأدب معه ، فعساه يكتسب من حاله ما يكون به صفاء باطنه والله يتولى هداه .

[ ٨٤٤ ] قوله : ( حليف حلم ) أي وكن حليف حلم ، فهو خبر ثان ، لكن في قوله : ( وكن كما كان خيار الخلق ) والحليف بمعنى المحالف والملازم فهو فعيل بمعنى مفاعل . [ ٨٤٥ ] والحلم بمعنى تحمل مشاق عباد اللَّه بحيث لا يستفزك الشيطان ولا الهوى

[ ٨٤٥ ] والحلم بمعنى تحمل مشاق عباد الله بحيث و يستفرك بسيبه ورد مهرون ولا يحركك الغضب ، فالشجاع ليس بالصرعة وإنما الشجاع الذي يملك نفسه عند

(١) ابن الحاج هو : محمد بن محمد بن محمد بن الحاج . أبو عبد الله العبدري المالكي الفقيه من رجال المذهب المالكي توفي في القاهرة سنة ٧٣٧ه من كتبه : مدخل الشرع الشريف – بلوغ القصد والمنى في خواص أسماء الله الحسنى . ( انظر الأعلام ٧٥/٧ ) .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

٣٤٢
٣٤٢
الغضب ، وإنما خص الناظم الحلم بالذكر مع دخوله في عموم ما كان عليه خيار الحلق الغضب ، وإنما خص الناظم الحلم بالذكر مع دخوله في عموم ما كان عليه خيار الحلق اهتمامًا به ، ولأنه وصف جامع لأوصاف الخير ، لكن الحلم فيما يغضب الله مذموم .
[ ٢٤٨ ] قوله : ( تابعا للحق ) أي : وكن تابعا للحق ، فهو خبر ثالث ( لكن ) المتقدمة ، والمراد بالحق : الله تعالى ، لأن الحق اسم من أسمائه . وفي الكلام حذف مضاف : أي لدين الحق ، ويحتمل أن المراد به الأحكام الحقة ، وحينئذ فلا حاجة لتقدير المضاف : أي لدين الحق ، ويحتمل أن المراد به الأحكام الحقة ، وحينئذ فلا حاجة لتقدير المضاف . ولا يخفى عليك أيها الموفق أنك لا تكون تابعا للحق إلا إذا كنت متمسكًا به مضاف . ولا يخفى عليك أيها الموفق أنك لا تكون تابعًا للحق إلا إذا كنت متمسكًا به مضاف . ولا يخفى عليك أيها الموفق أنك لا تكون تابعًا للحق إلا إذا كنت متمسكًا به مضاف . ولا يخفى عليك أيها الموفق أنك لا تكون تابعًا للحق إلا إذا كنت متمسكًا به مضاف . ولا يخفى عليك أيها الموفق أنك لا تكون تابعًا للحق إلا إذا كنت متمسكًا به منتلًا لأوامره مجتنبا لنواهيه . قال تعالى : ﴿ وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَا كَلَهُ عَنْهُ فَلْ بُعْرَا فَالمُن المُوفق أنك لا تكون تابعًا للحق إلا إذا كنت متمسكًا به منتلاً لأوامره مجتنبا لنواهيه . قال تعالى : ﴿ وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَانَهُولُ أي أنها الموامي مختله في المائيل واعتقاداتك بميزان الشريعة ، وعليك فائنهُ وأنها الحق الحقاد الحواس وضبط الأنفاس .



٣٤٣ ...

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

١٣٧- فَكُلُّ خَيْرٍ في اتباعِ مَنْ سَلَفْ وَكُلُّ شَرَّ في ابتداعٍ مَنْ خَلَفَ [٨٤٩- ٨٤٩] [ ٨٤٧ ] قوله : ( فكل خير في اتباع من سلف ) هذا علة للأمر السابق في قوله « وكن كما كان خير الخلق .. إلخ » فالمعنى : لأن كل خير حاصل في اتباع من سلف ، فالفاء بمعنى لام التعليل ، والمراد بمن سلف : من تقدم من الأنبياء والصحابة والتابعين وتابعيهم ، خصوصا الأئمة الأربعة المجتهدون الذي انعقد الجماع على امتناع الخروج عن مذاهبهم في الإفتاء والحكم . وأما عمل الشخص في نفسه فيجوز تقليد غيرهم فيه .

[ ٨٤٨ ] قوله : (وكل شر في ابتداع من خلف ) هذا علة لما تضمنه الأمر السابق من النهي ، والتقدير : ولا تكن كما كان عليه شرار الخلق ، لأن كل شر حاصل في ابتداع من خلف أي من تأخر من الخلف السيئ الذين أضاعوا الصلوات واتبعوا الشهوات .

[ ٨٤٩ ] واعلم أن البدعة تعتريها الأحكام <sup>(1)</sup> الخمسة فتارة تكون واجبة كضبط المصاحف والشرائع إذا خيف عليها الضياع ، وتارة تكون محرمة كالمكوس وسائر المحدثات المنافية للقواعد الشرعية ، وتارة تكون مندوبة كصلاة التراويح <sup>(1)</sup> جماعة ولذلك قال سيدنا عمر في في التراويح : « نعمت البدعة هي » . وتارة تكون مكروهة كزخرفة المساجد وتزويق المصاحف ، وتارة تكون مباحة كاتخاذ المناخل للدقيق ، ففي الآثار : إن أول شيء أحدثه الناس بعد رسول الله ﷺ اتخاذ المناخل وإنما كانت مباحة لأن لين العيش وإصلاحه من المباحات فوسائله مباحة .

<sup>(</sup>١) قوله « البدعة تعتريها الأحكام . . . إلخ » كلامه في البدعة اللغوية ، أما البدعة في الشرع فهي منهي عنها لقول رسول الله : « كل بدعة ضلالة » فتدبر الفرق بينهما .
(٢) وقوله : « كصلاة التراويح جماعة » : اعلم أن صلاة التراويح جماعة سنة قد ثبت أن النبي ﷺ صلاها في جماعة .



- ¥££

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٣٨ – وَكُلُّ هَدْى للنَّبِي قَدْ رَجَحْ فَمَا أُبِيحَ افْعَلْ وَدَعْ مَالَم يبح ١٣٩ – فَتَابِع الصالِح ممن سَلَفَا وَجَانَبِ البَدْعَةَ ممن خَلَقَا ١٤٠ – هذا وَأَرْجو اللَّه في الإخلاصِ مِنَ الرياءِ ثُم في الخلاصِ[ ٥٠٠ – ٨٧٣]

[ ٨٥٠ ] قوله : ( وكل هدى للنبي قد رجح ) أي : وكل هدي منسوب للنبي تتبير قد رجح على ما لم ينسب له تتبير من الأقوال والأفعال والاعتقادات فأفضل الأحوال أحواله تتبير التي لم تنسخ ، وليس المقصود بها مجرد بيان الجواز ، ولا ما قام الدليل على اختصاصه به تتبير ، بخلاف ما نسخ كقيام الليل كله ، وما قصد به مجرد بيان الجواز كوضوئه تتبير مرة مرة ، وما كان مختصًا به – عليه الصلاة والسلام – كتزوجه أكثر من أربع .

[ ٨٥١ ] قوله : ( فما أبيح افعل ) أي : فما لم ينه عنه ولو تنزيها افعل ، فالمراد بما أبيح : ما لم ينه عنه فيشمل الواجب والمندوب والمباح – وهو ما استوى طرفاه – أي فعله وتركه .

[ ٨٥٢ ] وقوله : ( ودع ما لم يبح ) أي : واترك ما لم يبح لك فعله وهو المنهي عنه بأن كان محرمًا أو مكروهًا أو خلاف الأولى .

[ ٨٥٣ ] قوله : ( فتابع الصالح ممن سلفا ) أي : فتابع في عقائدك وأقوالك وأفعالك الفريق الصالح ممن سلف كقوله – عليه الصلاة والسلام – : « عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ » <sup>(١)</sup> وهذا كناية عن شدة التمسك بها .

[ ٨٥٤ ] والصالح : هو القائم بحقوق الله وحقوق العباد ، وهذا أندر من الكبريت الأحمر ، ويطلق الصالح على النبي كما يطلق على الولي إلا أن الصلاح في الأنبياء أكمل منه في الأولياء .

[ ٨٥٥ ] قوله : ( وجانب البدعة ممن خلفا ) أي : واترك البدعة المذمومة ممن جاء بعد خواص الصحابة وعلمائهم . وقد علمت أن البدعة تعتريها الأحكام الخمسة . والحاصل أن كل ما وافق الكتاب والسنة أو الإجماع أو القياس فهو سنة . وما خرج عن ذلك فهو بدعة مذمومة .

[ ٨٥٦ ] قوله : ( هذا ) مفعول لمحذوف أي افهم هذا أو مبتدأ والخبر محذوف ،

(١) أخرجه الترمذي ٢٦٧٦ عن العرباض بن سارية وقال : حسن صحيح .



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

والتقدير . هذا الذي ذكرته لك في هذه المنظومة مذهب أهل السنة ، أو نحو ذلك ، وهذا من باب التخلص وهو الانتقال من غرض – وهو هنا الأمر بمتابعة السلف الصالح ومجانبة البدعة ممن خلف – إلى غرض آخر – وهو هنا رجاء الإخلاص وما ذكر بعده ، وبين الغرضين تناسب .

420 -

[ ٨٥٧ ] قوله : ( وأرجو الله ) الرجاء بالمد : هو تعلق القلب بمرغوب فيه مع الأخذ في الأسباب ، وإلا فهو طمع مذموم .

[ ٨٥٨ ] قال ابن الجوزي : مثل الراجي مع الإصرار على المعصية كمثل من رجا حصادا وما زرع أو ولدا وما نكح .

[ ٨٥٩ ] وقال عبد اللَّه بن المبارك :

ما بال دينك ترضى أن تدنسه وثوبك الدهر مغسول من الدنس ترجو النجاة ولم تسلك طريقتها إن السفينـة لا تجري على اليبس · [ ٨٦٠ ] وفي الحديث القدسي « ما أقل حياء من يطمع في جنتي بغير عمل ، كيف أجود برحمتي على من بخل بطاعتي » .

[ ٨٦١ ] قوله : ( في الإخلاص ) أي : في اتصافي به وهو قصد الله بالعبادة وحده ، وهو سبب للخلاص من أهوال يوم القيامة ، وهو واجب عيني على كل مكلف في جميع الطاعات . قال تعالى : ﴿ وَمَآ أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ ﴾ [ البينة : ٥ ] .

[ ٨٦٢ ] وقال ﷺ : « إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصا وما ابتغي به وجهه » <sup>(1)</sup> .

[ ٨٦٣ ] وفي حديث أنس رضي الله تعالى عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « من فارق الدنيا على الإخلاص لله وحده لا شريك له وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة فارقها والله عنه راض » <sup>(٢)</sup>

[ ٨٦٤ ] وعن ثوبان قال : سمعت رسول ﷺ يقول : « طوبي للمخلصين أولئك مصابيح الهدي تنجلي عنهم كل فتنة ظلماء » <sup>(٣)</sup> وفي رواية « قتماء » وهي بمعنى ظلماء .

(١) أخرجه النسائي ٢٥/٥ عن أبي أمامة الباهلي .
 (٢) أخرجه الحاكم ٣٣٢/٢ عن أنس بن مالك .
 (٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٦/١ عن ثوبان .



= 4 7 1

[ ٨٦٥ ] | ومما يعين على الإخلاص استحضار أن ما سوى الله لا شيء بيده ، وأن ما يعني | كل شيء بيد الله تعالى ، والصادق في إخلاصه لا يحب اطلاع الناس الإخلاص | على حسن عمله ، ولا يكره أن يطلع الناس على سيئ عمله ، ولا يبالي بخروج قدره من قلوب الخلق .

[ ٨٦٦ ] ورُئي بعضهم في المنام بعد الموت يقول : « الجنة أرضها الإيمان ، وشجرها الأعمال وثمرها الإخلاص » .

[ ٨٦٧ ] قوله : ( من الرياء ) بالمد : أي بدله ، ف ( من ) للبدل على حد قوله تعالى : تعريفالرياء ﴿ أَرَضِيتُم بِٱلْحَكَوْةِ ٱلدُّنَيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ [ التوبة : ٣٨ ] أي بدلها ، والتحذير منه وليست للتعدية ، لأنه لم يعبر بالخلاص أو الخلوص بل عبر بالإخلاص .

[ ٨٦٨ ] و ( الرياء ) : أن يعمل القربة ليراه الناس . وأما التسميع : فهو أن يعمل العمل وحده ثم يخبر به الناس لأجل تعظيمهم له أو لجلب خير منهم ، وكل من الرياء والتسميع محبط للثواب مع صحة العمل ، خلافًا لما نص عليه السادة المالكية من أنه مبطل للعبادة .

[ ٨٦٩ ] وقول الحسن : من أعطى غيره شيئًا حياء منه له فيه أجر .

وقول ابن سيرين <sup>(١)</sup> : من تبع جنازة حياء من أهلها له أجر : كل منهما محمول على ما إذا قصد جبر خاطر من أعطاه وأهل الجنازة لله ، وإلا فهو رياء .

[ ٨٧٠ ] وفي الحديث القدسي : « أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، فمن عمل عملا أشرك فيه غيري تركته لشريكي » <sup>(٢)</sup> وقال تعالى : ﴿ فَوَيَـلُ لِلْمُصَلِّينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَآمُونَ ﴾ [ الماعون : ٤ ] .

[ ٨٧١ ] والرياء قسمان : جلي ، وخفي . قسسام فالأول : أن يفعل الطاعة بحضرة الناس لا غير ، فإن خلا بنفسه لا يفعل شيئا . السريساء والثاني : أن يفعلها مطلقًا حضر الناس أو لا ، لكن يفرح عند حضورهم .

[ ۸۷۲ ] قال الفضيل بن عياض : العمل لأجل الناس شرك ، وترك العمل لأجل الناس هو رياء والإخلاص أن يعافيك اللَّه منهما ، فمن عزم على عبادة فتركها خوف

 (١) هو : محمد بن سرين البصري الأنصاري أبو بكر ، الإمام المحدث . إمام عصره في علوم الدين بالبصرة ، اشتهر بالورع وتعبير الرؤيا توفي سنة ١١٠هـ ، من مصنفاته : منتخب الكلام في تفسير الأحلام ، تعبير الرؤيا .
 (١) أخرجه مسلم ( ٢٩٨٥ ) من حديث أبي هريرة .



₩£V-

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــ

. .

الناس فهو مراء ، إلا إن تركها ليفعلها في الخلوة فهو مستحب . [ ٨٧٣ ] قوله : ( ثم في الخلاص .. ) إلخ أي وأرجو الله في الخلاص من هذه الأمور ، فـ ( ثم ) هنا وفيما بعد بمعنى الواو ، كما يدل عليه تعبير الناظم بالواو في قوله : ( والهوى ) وما أحسن قول بعضهم في هذا المعنى : إنى تُبليت بأربع ترمينني بالنبْلِ قد نصبوا عليَّ شِراكا إبليس والدنيا ونفسي والهوى من أَين أرجو بينهن فِكاكا يا رب ساعدني بعفوك إنني أصبحت لا أرجو لهن سواكا



ቸደለ

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

ا ١٤٩ - مِنَ الرَّجيم ثُم نَفْسِي وَالهوى فَمَنْ يَمِلْ لهؤلاء قَدْ غوى[ ٨٧٤ - ٨٧٩] [ ٨٧٤ ] قوله : ( من الرجيم ) أي من الوقوع في مكايد الشيطان . والرجيم بمعنى المرجوم ، أي المطرود عن رحمة الله تعالى ، أو بمعنى الراجم للناس بوسوسته ، ف ( رجيم ) فعيل بمعنى مفعول أو فاعل .

[ ٨٧٥ ] والمراد بالشيطان الرجيم : ما يشمل إبليس وأعوانه وهم أولاده من ظهره ، فإنه لما أُهبط من الجنة لاط بنفسه لكونه لا زوجة له فباض خمس بيضات فكانت أصل ذريته ، فهو أول من لاط ، كما روي عنه من وهو أبو الشياطين ، كما أن آدم أبو الإنس ، والعداوة بين الثقلين – أعني الجن والإنس – فرع العداوة بين الأبوين . قال تعالى : ﴿ إِنَّ الشَّيْطَنَ لَكُو عُدُوٌ هَاَتَخِذُوهُ عَدُوًا ﴾ [ فاطر : ٦ ] أي في عقائدكم وأقوالكم وأفعالكم ، وكونوا على حذر منه في جميع أحوالكم .

[ ٨٧٦ ] قوله : ( ثم نفسي ) أي وأرجو اللَّه في الخلاص من مكايد نفسي التي هي أشد من الشيطان في الكيد ، ولذلك قال بعضهم :

توق نفسك لا تأمن غوائلها فالنفس أخبث من سبعين شيطانا [ ٨٧٧] والمراد بالنفس هنا : الأمارة ، وهي التي تأمر بالسوء ولا تأمر بالخير إلا احسوال نادرًا ، بخلاف اللوامة : وهي التي تغلب صاحبها ثم ترجع عليه باللوم الشفس على ما وقع منه لكونها أذعنت للحق بسبب المجاهدة ، والملهمة : وهي التي ألهمت فجورها وتقواها بسبب المجاهدة ، والمطمئنة : وهي التي اطمأنت إلى مكارم الأخلاق ، والراضية : وهي التي رضيت بالله ربا من غير منازعة باطنية بسبب المجاهدة ، والمرضية : وهي التي تجلى الله عليها بالرضا والعفو عما مضى ، والكاملة : وهي التي صارت الكمالات لها طبعا وسجية ، ومع ذلك تترقى في الكمال ، ثم بعد كمال النفس لا يجوز للشخص أن يتصدى للإرشاد إلا بإذن صريح ، لكن الوقت قد تأخر فَقَلَّ من يتنبه من غفلته ويصدق في رغبته . فعلى العاقل الجد والاجتهاد حتى يسير في طريق الرشاد .

[ ٨٧٨ ] قوله : ( والهوى ) أي وأرجو الله في الخلاص من الهوى ، وهو بالقصر : ميل النفس إلى مرغوبها ولو كان فيه هلاكها ، وإذا أطلق انصرف إلى الميل إلى خلاف الحق غالبًا ، نحو ﴿ وَلَا تَنْبِع ٱلْهَوَى ﴾ [ ص : ٢٦ ] . وقد يستعمل في الميل للحق كما في قول السيدة عائشة رضي الله تعالى عنها : ﴿ لا أرى ربك إلا يسارع في هواك ﴾ <sup>(1)</sup>



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ترَجِى مَن تَشَاءُ ... ﴾ [الأحزاب : ٥١ ] وسمى الأول تخاطبه يتلقي لما نزل قوله تعالى : ﴿ تُرَجِى مَن تَشَاءُ ... ﴾ [الأحزاب : ٥١ ] وسمى الأول هوى ، لأنه يهوي بصاحبه إلى النار ، وأما الهواء – بالمد – فهو ما بين السماء والأرض من الريح الذي تسير به السفن . قال الشاعر :

جمع الهواء مع الهوى في أضلعي فتكاملت في مهجتي ناران فقصرت بالممدود عن نيل المنى ودرجت بالمقصور في أكفاني ومعنى كلامه أنه اجتمع فيه الممدود والمقصور فبالممدود قصر عن نيل مناه لكونه ألف الريح اللينة وأحب الراحة ففاته خير كثير ، وبالمقصور مات ودرج في أكفانه لأنه تبع هوى نفسه فتمكن منه العشق فقتله .

[ ٨٧٩ ] قوله : ( فمن يمل لهؤلاء قد غوى) أي لأن كل مكلف يميل لأحد هذه الثلاثة التي هي منشأ كل فتنة ، فقد فارق الرشد وخرج عن الاستقامة ، فهذا تعليل لقوله « ثم في الخلاص ... إلخ » .

•



- 40.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٤٢ – هذا وَأَرْلجُو اللَّهَ أَنْ يَمْنَحْنَا عِنْدَ السُّوَال مُطْلقًا حُجَّتَنا [٨٨٠ – ٨٨٥] [ ٨٨٠ ] قوله : ( هذا ) مبتدأ والخبر محذوف أو بالعكس : أي هذا مطلوبي ، أو المطلوب هذا ، أو مفعول لمحذوف : أي اسأل هذا أو نحو ذلك ، وهذا من باب التخلص كما مر في نظيره .

[ ٨٨١ ] قوله : ( وأرجو الله ) لا يخفى أن التعبير بالمضارع يشعر بالتجدد ، فالمعنى : وأرجو الله رجاء متجددًا بتجدد الأحوال ، والأزمنة والأمكنة .

[ ٨٨٢ ] وقوله : (أن يمنحنا) أي يعطينا . يقال : منحه إذا أعطاه ، والمنحة : العطية ، و (<sup>نا</sup>) هو المفعول الأول ، و (حجتنا) هو الثاني ، لأن هذا الفعل يتعدى لمفعولين ، والأولى بمقام الدعاء أن يكون المراد بالضمير الذي هو المفعول الأول معاشر المسلمين أو أهل العلم ، لحديث « إذا دعوتم اللَّه فأجمعوا فلعل فيمن تجمعون من تنالون بركته » ويحتمل أن المراد به خصوص الناظم ، ويكون تعبيره بضمير العظمة حيث قال ( يمنحنا ) ولم يقل ( يمنحني ) لإظهار سبب العظمة وهو تأهيل اللَّه إياه لطلب الدعاء أو لطلب العلم تحدثًا بالنعمة قال تعالى : ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِّتْ ﴾ [ الضحى : ١١ ] وهذا لا ينافي أنه متذلل متخاضع لمولاه ، فلا يرد أن مقام الدعاء مقام ذلة وخضوع والعظمة تنافي ذلك .

[ ٨٨٣ ] وقوله : ( عند السؤال مطلقًا ) أي : عند ورود السؤال علينا من الغير حال كون السؤال مطلقًا أي في الدنيا وفي القبر وفى القيامة كما يفهم ذلك من المقام وإن لم يفسر الإطلاق هنا سابق ولا لاحق وقول العلماء : « **الإطلاق يفسره سابق أو لاحق** » أمر أغلبي كما قاله بعض المحققين .

[ ۸۸٤ ] وقوله : ( حجتنا ) أي ما نحتج به على جواب ذلك السؤال احتجاجًا صحيحًا شرعيًّا بحيث لا طعن فيه ولا امتناع من قبوله .

[ ٨٨٥ ] قال بعض العارفين : من ألطف مِنح اللَّه الحجة للإنسان عند السؤال قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيَّهُا آلْإِسَنُ مَا غَرَكَ بِرَبِّكَ ٱلۡصَحَرِيمِ ﴾ [ الانفطار : ٦ ] فإنه ألهمه الحجة بأن يقول : غرني كرمك يا رب .



401.

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد=

١٤٣ - ثُم الصَّلاة والسَّلامُ الدَّائِمُ على نَبِيَّ دَأْبُهُ المَرَاحِمُ[ ٨٨٦ - ٨٩٢] [ ٨٨٦ ] قوله : ( ثم الصلاة والسلام ) ( ثم ) للاستئناف لا للعطف ، وقد تقدمت مباحث الصلاة والسلام في أول الكتاب ، وإنما أتى المصنف بهما في أول كتابه وفي آخره رجاء لقبول ما بينهما ؛ لأن الصلاة على النبي يَبَيِّ مقبولة لا مردودة ، واللَّه أكرم من أن يقبل الصلاتين ويرد ما بينهما .

[ ٨٨٧ ] وقد ورد في الحديث «الدعاء بين الصلاتين عليَّ لا يرد » <sup>(١)</sup> ويقاس على الدعاء نحو التأليف .

[ ٨٨٨] واعلم أنه إذا أورد الإنسان الصلاة والسلام في آخر عمله لا ينبغي أن يريد بها الإعلام بتمامه بل ينبغي له أن لا يقصد إلا تحصيل فضيلتهما وإلا وقع في الكراهة ، وكذا قولهم «واللَّه أعلم »عند التمام ، فينبغي أن لا يقصدوا بذلك الإعلام بالانتهاء ، بل ينبغي أن يقصدوا به تفويض العلم إليه تعالى .

[ ٨٨٩ ] قوله : ( الدائم ) أي : كل منهما ، ويحتمل أن يكون صفة للسلام ويكون المصنف حذف من الصلاة نظيره ، والتقدير : ثم الصلاة الدائمة والسلام الدائم، فيكون في كلامه الحذف من الأول لدلالة الثاني وإن كان خلاف الغالب وهوالحذف من الثاني لدلالة الأول ، ولا يخفى أن الدوام باعتبار فضلهما وثمرتهما لا باعتبار لفظهما ، لأنهما عرضان ينقضيان بمجرد النطق بهما .

[ ٨٩٠ ] قوله : ( على نبي ) أي كائنان على نبي .

[ ٨٩١ ] وقوله : ( دأبه المراحم ) جملة من مبتدأ وخبر صفة لنبي : أي على نبي موصوف بأن دأبه المراحم .

[ ٨٩٢ ] ومعنى الدأب : العادة ، والمراحم جمع مرحمة بمعنى الرحمة ، فالمعنى : عادته المستمرة الرحمة للعالمين ، ففيه تلميح لقوله تعالى : ﴿ وَمَآ أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً الِنُعْنَلَمِينَ ﴾ [ الأنبياء : ١٠٧ ] .

(١) حديث «الدعاء بين الصلاتين علي لا يرد » لم نجده بهذا اللفظ ، وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء ٣٠٩/١ ، لم أجده مرفوعًا بل هو موقوف على أبي الدرداء ، وروى أبو داود ( ١٤٨١) من حديث فضالة ابن عبيد عن النبي علي «إذا صلى أحدكم فليبدأ بتحميد ربه علي والثناء عليه ثم يصلي على النبي علي أبي ثم يدعو بما شاء ».



٢٥٣

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

١٤٤ – مُحمَّدٍ وآلِهِ وَعِنْرَتِهْ وَتَابِعٍ لِنَهْجِهِ مِنْ أُمَّتِه [٨٩٣–٨٩٨] [ ٨٩٣ ] وقوله : ( محمد ) بدل من ( نبي ) أو عطف بيان عليه زاده اللَّه تشريفًا وتكريمًا لديه ، وإنما ترك الناظم وصفه ﷺ بالسيادة لضرورة النظم ، وإلا فيستحب وصفه بالسيادة استعمالًا للأدب كما قاله الجلال المحلي في الصلاة وغيرها ، وأما حديث « لا تسيدوني في صلاتكم » فقال السيوطي : لا أصل له .

[ ٨٩٤ ] قوله : ( وآله ) أي والصلاة والسلام الدائم على آله ، وقد تقدم الكلام على الآل في أول هذه الكتابة .

[ ٨٩٥ ] وقوله : ( وعترته ) بالمثناة الفوقية هم أهل بيته وقيل : زوجاته ، وقيل : نسله ورهطه الأدنون .

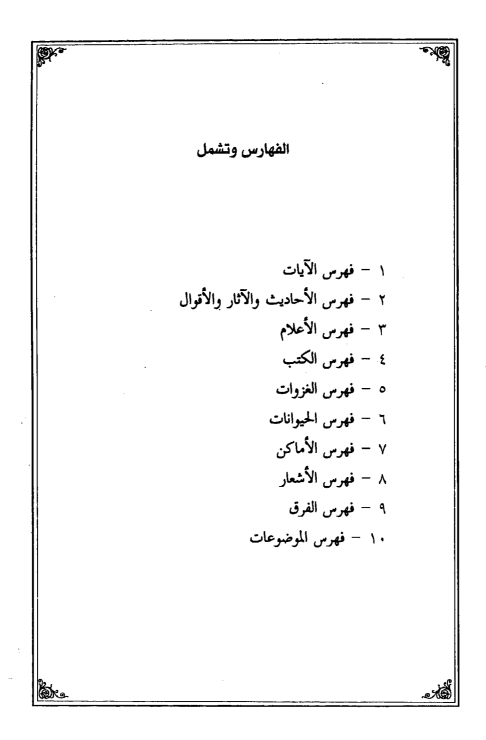
[ ٨٩٦ ] وقوله : ( و<sup>تابع</sup> لنهجه ) أي : وكل متبع لطريقته ﷺ ولو في الإيمان فقط، فدخل عصاة المؤمنين والقصد بهذا : التعميم في الدعاء لأنه أفضل .

[ ٨٩٧ ] وقوله : ( من أمته ) أي : أمة إجابته ﷺ وهذا القيد لبيان الواقع لا للاحتراز عن المتبع لطريقته ﷺ وليس من أمته لأن المتبع لشريعته لا يكون إلا من أمته لعموم بعثته ، لا يقال : قد يكون المتبع لشريعته ﷺ من غير أمته كما في سيدنا عيسى حين ينزل آخر الزمان ، لأنا نقول : هو حينئذ من أمته ﷺ وفائدة القيد المذكور التنصيص على العموم ، لئلا يتوهم إرادة حصوص القرون الثلاثة نظير ما قالوه في قوله تعالى : ﴿ وَمَا مِن ذَاَبَتَهِ فِي أَوَلَا مَاتُهُ أَعَلَمُ مَاتُهُ وَلاَ مَاتُهُ مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مَاتُهُ وَاللَّهُ أَعَلَمُ مِن شَيْعُ مُعامًا ما المالي علي العموم ، لئلا يتوهم إرادة من من القرون الثلاثة نظير ما قالوه في قوله تعالى : ﴿ وَمَا مِن ذَاَبَتَهِ فِي آلَاَرْضِ وَلَا طَاتِهِ عَلَيْهِ

[ ۸۹۸ ] وهذا آخر ما يسره الله تعالى من غير حشو ولا تعقيد على « جوهرة التوحيد » .

والله أسأل وبنبيه أتوسل أن يجعل هذه الكتابة خالصة لوجهه الكريم ، وأن ينفع بها النفع العميم ، والمرجو من صاحب العقل السليم والحلق القويم أن يقيل عثراتي ويستر هفواتي ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم وصلى الله وسلم وشرّف وكرم على النبي الرؤوف الرحيم وعلى آله وصحبه أجمعين ، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين . وقد وافق الكمال ليلة الخميس المبارك من أوائل شهر صفر المبارك من شهور سنة ألف ومائتين وأربعة وثلاثين من الهجرة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة وأزكى التحية ، على يد جامعها « إبراهيم الميجوري » ذي التقصير ، غفر له ولوالديه وللمسلمين الجبير البصير ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم كلما ذكره الذاكرون وغفل عن ذكره الغافلون . آمين .







This file was downloaded from QuranicThought.com



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

فهرس الآيات القرآنية

Y00 \_\_\_\_\_

| رقم الفقرة      | رقم الآية | الآيـــــة                                                                                                        |  |  |
|-----------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ٢ - سورة البقرة |           |                                                                                                                   |  |  |
| ۷۳۳             | ٣         | وَمِمَّا رَزَقْتُهُمْ يُوْتُونَ                                                                                   |  |  |
| 1 2 9           | ١٧        | ذَهَبَ ٱللهُ بِنُورِهِم                                                                                           |  |  |
| ٤٨.             | ۲.        | ذَهَبَ اللهُ بُورِهِمَ<br>إِنَّ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ                                               |  |  |
| ٤٦0             | ۳۰        | أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِمَآءَ                                                        |  |  |
| ۱۹۳             | ٤٣        | وَأَقِيمُوا الشَبَاذَةَ                                                                                           |  |  |
| ٤٧٦             | 1 5 5     | فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ ٱلْحَرَارِ                                                                     |  |  |
| 118             | ١٤٦       | يَعْرِفُونَهُ كُمَّا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ                                                                    |  |  |
| ۲.              | 107       | أُوَلَبَهَكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَكُ مِنْ زَيِّهِمْ وَرَحْمَةً                                                        |  |  |
| 107             | ١٦٣       | وَإِلٰهَكُمْ إِلَهُ ۖ وَبَعِدٌّ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْتَحْنَنُ ٱلْتَعِبْدُ                                    |  |  |
| ۱۰۰             | 175       | إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَنُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ                                                                       |  |  |
|                 |           | كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ                                                    |  |  |
| ٤٧٦             | ۱۸۰       | خَيْرًا ٱلْوَصِينَةُ لِلْوَلِلَّذِينِ وَٱلْأَقْرَبِينَ                                                            |  |  |
| 121             | ۱۸۳       | يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُبِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْعِبْيَامُ                                                 |  |  |
| 17 -            | ١٧٥       | وَلِتُحَتِّرُوا أَلَثَهُ عَلَى مَا هَدَىنَكُمْ                                                                    |  |  |
| ٥٤٣             | 187       | وَإِذَا سَكَأَلَكَ عِبَىادِى عَنِي فَإِنِّي فَتَرِيبُ أَجِيبُ دَعَوَةَ ٱلدَّلِعِ إِذَا دَعَانٍ                    |  |  |
| ٧٤٨             | 190       | وَلا تُلقُوا بِآبِدِيكُم لِلَ الثَهْلَكَةِ                                                                        |  |  |
| ٦٣٧             | ۲۰۲       | وَإِلَّهُ سَرِيعُ ٱلْجُسَابِ                                                                                      |  |  |
| 777             | * * *     | إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَبِينَ                                                                                |  |  |
| ٤٧٦             | ٢٣٤       | أَذَيْعَةَ أَشْهُمٍ وَعَشْرًا                                                                                     |  |  |
| 277             | 45.       | وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْتَ بِنَكُمْ وَيَدَرُونَ أَنْوَبَهُ وَسِيَّةً لِأَزَوَجِهِم                                 |  |  |
| 191             | 700       | ٱنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيُّومُ                                                               |  |  |
| ١٣٤             | 21.       | أدكم تؤين                                                                                                         |  |  |
| 111             | 3 7 7     | وَالَنَهُ عَلَىٰ حُحَلٍ شَيْءٍ قَدِيْرُ                                                                           |  |  |
|                 |           | ۳ - سورة آل عمران                                                                                                 |  |  |
|                 |           | فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْبِعُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ٱبْيَفَاءَ ٱلْقِتْنَةِ وَآبْيَغَاء |  |  |
|                 |           | ي تَأْدِيلِهِ * وَمَا يَسْلَمُ تَأْدِيلُهُ وِإِلَّا اللَّهُ وَالْزَسِخُونَ فِي الْفِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنًا      |  |  |
| 171             | V         | يِدِ، كُلُّ قِنْ عِندِ رَيِّناً                                                                                   |  |  |
| ٦٧              | ۱۸        | شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّهُ وَالْمَلَتِيكَةُ وَأَوْلُوا الْعِذِرِ                                     |  |  |
| 1 2 9           | ۲۸        | وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُمُ                                                                                |  |  |
| ٥٢.             | ٣٧        | وَأَنْبَتُهَا نَبَاتًا حَسَنًا                                                                                    |  |  |



| جوهرة التوحيد | حاشية البيجوري على |                                                                                                                  |
|---------------|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٣           | ٨٥                 | وَمَن يَبْتَغ غَبَرَ الْإِسْلَنِمِ دِينًا                                                                        |
| 24            | ٨٥                 | وَمَنْ يَبْبَغِ غَيْرُ ٱلْإِسْلَنِيَ دِيْنَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ                                               |
| 177           | ٩٧                 | وَلِلَهِ عَلَى ٱلنَّاسِ جُجُ ٱلْبَيَنِتِ                                                                         |
|               |                    | وَلَتَكُن مِنكُمْ أَنَهُ يَدْعُونَ إِلَى الْمَنْيَرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْقَرُونِ                                  |
| ۷۹۳           | ۱ • ٤              | وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ                                                                                    |
| • * *         | ۱۱۰                | كُشُتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ                                                                      |
| ۸۱۹           | 117                | لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمْرِ شَيْءُ                                                                                 |
| ٥٧٨           | ١٥٨                | وَلَبِن مُتُمَّ أَوْ قُتِلْتُم                                                                                   |
| ۷۳۰           | ١٦٩                | وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْزَتُنَّا بَلَ أَحْيَاتُهُ عِندَ رَتِبِهِم يُرَقُونَ |
| ٥٦٧           | ١٨٥                | كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِعَةُ ٱلْوَتِ                                                                                   |
| ۲+ξ.          | 19.                | إِنَّ فِي خَلْقٍ ٱلسَّمَوَيْتِ وَٱلْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ وَٱلْنَهَارِ                                    |
|               |                    | ٤ - سورة النساء                                                                                                  |
| ٦٣٨           | ۳۱                 | إِن تَجْتَنِيبُوا كَبَآيَرَ مَا لُنْهَوْنَ عَنْهُ لُكَفِرْ عَنْكُمْ سَيَتِقَائِكُمْ                              |
| ۷۱۸،۳۰٤       | ٤٨                 | إِنَّ اللَّهَ لَا يَشْغِرُ أَن يُشْرَكَ بِدٍ. وَيَثْغِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ                          |
| ۲۸٦           | 09                 | أيليغوا الله وأليليغوا الزئنول وأولي الأشي يبتكز                                                                 |
| ۲۹۳           | ٧٨                 | قُلْ كُلّْ مِنْ عِندِ ٱلْقَوْ                                                                                    |
| 197           | ۷٩                 | مَّآ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَتُو فَيْنَ اللَّهِ وَمَآ أَسَابَكَ مِن سَيِّتَقُو فَمِن نَّفْسِكُ                      |
| 199           | 175                | وْكَلّْمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ نَصْحِلِيمًا                                                                           |
|               | •                  | ٥ - سورة المائدة                                                                                                 |
| ۲۲.           | ۷۳                 | لَقَدْ حَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوْإِ إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَائَةُ                                                |
| ٨.,           | ٩٩                 | مًا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَنَةُ                                                                          |
| ۲۹٦           | 1.0                | يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَعْبُرُكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْشُو            |
| 129           | ۱۱٦                | تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ                                                         |
|               |                    | ٦ - الأنعام                                                                                                      |
| ٤٨٠           | ٣٨                 | مَّا فَزَّطْنَا فِي ٱلْكِتَٰبِ مِن شَيُّو                                                                        |
|               | •                  | وَمَا مِن دَآبَنُو فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا لَمَاتِهِ يَبِلِيرُ بِجَنَاحَتِهِ إِلَّا أَمُّمُ أَمْنَالُكُمْ            |
| ٨٩٧           | ۳۸                 | مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَٰبِ مِن شَيُّو                                                                        |
| 0 \$ \$       | ٤١                 | فَيَكْشِفُ مَا تَدْهُونَ إِلَيْهِ إِن شَآة                                                                       |
| ٥٨٩           | ٥,                 | وَلَا أَعْلَمُ ٱلْنَيْبَ                                                                                         |
| 1 2 9         | ٥٤                 | كَنَّبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ                                                                     |
| 077           | ١٢                 | قَوْفَتْهُ رُسُلْنَا                                                                                             |
| ***           | ۷۳                 | عَلِيْهُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةُ                                                                                 |
| ٤١٠           | ۲٦                 | فَلَمَّا جَنَّ عَلَيهِ ٱلَّيْلُ                                                                                  |
| ٤١٠           | 74                 | وَهُم تُهْتَدُونَ                                                                                                |



| ۳٥٧     |       | حادية البيجو ي على جوه ة الا حيد ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                            |
|---------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 1 1   | ۸۲    | الَذِينَ مَامَنُوا وَلَدٌ يَلِسِنُوًا إِينَنَهُم بِظُلَمٍ                                       |
| ٤١.     | ٨٣    | وَيَلْكَ حُجَنُنَا مَاتَيْنَهُمَا إِبَرِهِمِهُ                                                  |
| 318     | 41    | وَمَا فَدَرُوا أَنَّهُ حَقَّ فَدَرِيِّ                                                          |
| 1.8     | ۰.۳   | لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْعَبَدُرُ                                                                   |
| ۲۳      | ۱۳۰   | يَمَعْشَرَ الْجِيِّ وَٱلْإِنِي أَلَدَ بِأَنِيكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ                                |
|         |       | ٧ - سورة الأعراف                                                                                |
| ٦٧.     | ٨     | وَالْوَزْنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَثَلَتْ مَوَزِيتُهُمْ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُلْلِحُونَ |
| ۲۱۸     | ۱۳    | فَمَا بَكُونُ لَكُ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنْغِينَ                  |
| 477     | ۲٩    | كَمَا بَدَأَكُمْ تَتُودُونَ                                                                     |
| ٥٧٥     | ٣٤    | مَإِذَا جَلَةُ أَجْلَقُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِعُونَ                   |
| 7+1     | • •   | ٱدْعُوا رَبَّكُمْ نَصَرُّهَا وَخُفْيَةً                                                         |
| ***     | 1 2 7 | رَبِّ أَرِبِي أَنْظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرْبِنِي                                             |
| 777:09. | 144   | ٱنَسْتُ ۗ بِرَبِيكُمْ                                                                           |
|         |       | ٨ - سورة الأنفال                                                                                |
| 150     | ۲     | وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهُمْ ءَايَنْتُهُمْ ذَادَتْهُمْ إِيمَانًا                                 |
| 179     | ۰۲    | وَأَنْتَمُوا أَيِتَنَدُ لَّا تُعْسِيَنَ ٱلَّذِينَ ظُلَمُوا مِنكُمُ خَامَتُهُ                    |
| ٩٢٩     | ۳۸    | قُلْ لِلَّذِينَ حَـهَرُوٓا إِن يَنْتَهُوا يُغَمَّرُ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ                      |
| 977     | ٥٨    | قائبذ إلتيهتر                                                                                   |
| ٤٧٧     | ٦٥    | يَتَأَبُّهُا ٱلنَّيْ حَرِضِ ٱلْمُؤْيِنِينَ عَلَى ٱلْقِنَالِ                                     |
| ٤٧٧     | ٦٦    | ٱلْنَنَ خَنَّفُ اللَّهُ عَنْكُمُ وَعَلِمُ أَنْ فِيكُمُ مَعْمُأً                                 |
|         |       | ٩ - سورة التوبة                                                                                 |
| ***     | ۳۸    | أَيْضِيتُم بِالْحَبَوْةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ                                             |
| AV F    | ٤٠    | إن الله مُنت                                                                                    |
| VAt     | ٤.    | نَانِبَ أَنْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْنَارِ                                                      |
| 10.     | ٤٠    | وَكَلِيَةُ أَنَّدِ هِي ٱلْمُلْيَأُ                                                              |
| 0.1     | 1     | وَالسَّبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِبِينَ وَٱلْأَسَادِ                                   |
| 140     | 178   | مَامَنَا الَّذِيبَ مَامَنُوا فَزَادَتْهُمْ إَيِمَنَنَا                                          |
|         |       | ۱۰ - سورة يونس                                                                                  |
| ۳٦.     | ۲۲    | لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا لَقُسْنَى وَزِيَادَةً                                                     |
|         |       | اا - سورة هود                                                                                   |
| 224     | ٦     | وَمَا مِن ذَابَتُو فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا                                 |
| ٤١.     | 44    | قَالُوا يَنْتُومُ قَدْ جَدَلَتَنَا فَأَجْتَنَ بِعَدَكَ                                          |
| 790     | 1.0   | فَعِنْهُمْ سَعْنُ وَسَعِيدً<br>فَعِنْهُمْ سَعْنُ وَسَعِيدً                                      |



| جوهرة التوحيد | حاشية البيجوري على |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |                    | ۱۲ - سورة يوسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 117           | ١٧                 | وَمَا أَنتَ بِعُؤْمِنٍ لَنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 111           | ١٠٦                | وَمَا يُؤْمِنُ أَحْـُكُرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم تُشْرِكُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|               |                    | و المحالية المح |
| 274           | ٩                  | ٱلْحَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 027           | 11                 | لَهُ مُعَقِّبُتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَحْفَظُونُهُ مِنْ أَمَّرِ اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 325           | ۱۳                 | وَهُوَ شَدِيدُ لَلِحَالِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٤.           | ١ ٤                | وَمَا دُمَّةُ ٱلْكَنِينَ إِلَّا فِي مَنَالِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 121           | ۲۹                 | ٱلَذِيرَكَ ءَامَنُواْ وَعَهِلُوا الضَلَاحَتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳ • ۲         | ۳۱                 | إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغْلِفُ ٱلْمِيمَادَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٥٧٥           | ۳۹                 | يَتْمُحُوا اللهُ مَا يَشَابُهُ وَيُثْبِثُ وَعِندَهُ أَمُ ٱلْكِتَبِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|               |                    | ٥ - سورة الحجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۷٤           | ٩                  | إِنَّا خَتْنُ نَزَّلُنَا ٱلذِّكْرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۷۲۳           | ٤٨                 | وُمَا هُمْ يَنْهَا بِمُغْرَبِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|               |                    | و- ٢٠ ٦ و-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲Y            | ١                  | أَنَّى أَمَرُ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٢٤           | ٤٣                 | نَسْتَلُوّا أَهْلُ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْنُر لا مَنْهُونُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 171           | 0.                 | يْعَانُوْنَ رَبُّهُم مِن فَوْبِهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٣            | ~ 1                | سَرَيِلَ تَعْيَا مُرْ ٱلْحَرَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٤٧           | ۱۰۳                | إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤١٠           | 170                | وَجَدِلْهُمْ بِٱلَتِي مِنَ آحْسَنُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|               |                    | المرابع ويوم الإسراء - سورة الإسراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٦٩           | ١٥                 | وَمَا كُمَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَعْتَكَ رَسُولًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۷۱۳           | ۲۹                 | عَسَى أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَعَامًا تَحَمُودا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥٩٧،٥٨٩       | ٨٥                 | وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّبِيُّ قُلِ ٱلرُّبِحُ مِنْ أَسْرِ رَبِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٨١           | **                 | قُلُّ لَبِنِ آجَتَنَكَتِ ٱلإِنْسُ وَٱلْحِنُّ عَلَى آنَ يَأْتُوُا بِعِنْلِ هَٰذَا ٱلْقُرْبَانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               |                    | ي المراجع المراجع المراجع المراجع الكهف الكهف الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٨٣           | 14.                | ثُمَّ بَعَثْنَهُمْ لِنَعْلَمُ أَنَّى لَلْحِزَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِشُّلْ أَمَدًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 280           | ٦٣                 | وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 270           | ٦٤                 | ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 110           | ٦٥                 | عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۹۳           | ۷۹                 | فَأَرَدتُ أَنْ أَمِيبَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |



| ۳٥٩          | <del></del> | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                |
|--------------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 195          | ٨٢          | فَأَراد رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا أَشَدَهُمَا                                                            |
| 111          | 1.0         | قارد ریت از یبعن است.<br>فَلَا فَتِمُ لَمُمْ بَنِمَ آلَيْنَكُمَ وَزَا                                |
|              | 1.2         | - حربم سم يوم ، يسر من<br>۱۹ - سورة مريم                                                             |
|              |             |                                                                                                      |
| ۲۷           | ١٢          | وَمَاتَيْنَهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا                                                                     |
| 129          | 27          | إِنِّي نَدَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَبْوِمَا                                                               |
| 47           | ۳.          | مَاتَنَيْنَ ٱلْكِتْبَ وَجَعَلَنِي بَيْنَا<br>برو مُتَرَبِّ مُتَرَبِّ                                 |
| ۱۹۳          | 77          | وَقَالُوا أَشْدَدُ الرَّحْنُ وَلَا                                                                   |
|              |             | ۲۰ - سورة طه                                                                                         |
|              | ٥           | ٱلرَّحْنَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ                                                                |
| ٤٥.          | 110         | وَلَمْ بَجِدْ لَكُمْ عَزْمَا                                                                         |
|              |             | ٢١ - الأنبياء                                                                                        |
| 102          | **          | لَوْ كَانَ فِيهِمَا مَالِمُةُ إِلَّا أَنَهُ لَمُسَدَّنًا                                             |
| 17YY120711YE | ۲۳          | لَا يُشْتَلُ عَمَّا يَغْعَلُ وَهُمْ يُسْتَأَوِن                                                      |
| 78212171798  |             |                                                                                                      |
| ٦٧.          | ٤٧          | وَنَضَمُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْبِ ٱلْتِبَحَةِ                                                 |
| ٦٦١          | ۱۰۳         | لَا يَحْزُنُهُمُ ٱلْذَرَعُ ٱلْأَحْتِرُ                                                               |
| 847          | ۱.۲         | وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَلَمِينَ                                                     |
|              |             | ٢٢ - سورة الحج                                                                                       |
| ۳.۲          | ٤٧          | وَلَن يُغْلِفُ أَنْنُهُ وَحَدَمُ                                                                     |
| ۲۳           | γ٥          | ٱللَّهُ يَسْطَغِي مِنْ ٱلْمَاتِيكَةِ رُسُلًا                                                         |
|              |             | ي - سورة المؤمنون                                                                                    |
| 1.1          | ١٢          | وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِسْنَنَ مِن سُلَلَةٍ قِن طِينِ ثُمَّ جَمَلَنَهُ تُطْفَةُ فِي قَرَارٍ مَّكِينِ |
| 1.7          | ١٣          | و الملذة الملذة علقة                                                                                 |
| 101          | 41          | إِذًا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَيْهِ بِمَا خَلَقَ وَلَمَلَا بَسْمُهُمْ عَلَى بَعْضِ                         |
|              |             | ٢٤ - سورة النور                                                                                      |
| £8.£         | 11          | إِنَّ الَّذِينَ جَامَدُ بِٱلْإِنَّكِ عُسَبَةٌ بَسَكَرُ                                               |
| ٤٨٤          | 77          | وَلَا يَأْتُلِ أُوْلُوا ٱلْغَضْهِلِ مِنْكُرْ وَالسَّعَةِ                                             |
| 282          |             | أَوْلَتِهَكَ مُبْرَفُونَ بِمَا بَقُولُونَ لَهُم مَنْفِرَةً وَرِنْكَ كَبِرِيرً                        |
| Υ٦.          | ۳۱          | وَتُوَبُّوا إِلَى اللَّهِ جَمِيتُ أَيَّتُهُ الْمُؤْمِنُونَ                                           |
| 177          | ۳۰          | وَالَقَهُ بِكُلِّي هَنٍ، عَلِيدٌ                                                                     |
|              |             | ٢٥ - سورة الفريقان                                                                                   |
| A77          | ۲           | وَخَلَقَ حُتُلُ شَوْءٍ فَقَدَرُمُ لَغَدِيرُ                                                          |



۲٦ - الشعراء

|         |            | •                                                                                                           |
|---------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |            | ٱلَّدِي خَلَقَنِي فَهُوَ بَهْدِينِ ۞ وَٱلَّذِي هُوَ يُعْلِعُهُنِ وَيَسْغِينِ                                |
| 292     | ۸۰٬۷۹٬۷۸   | وَلِهُا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ                                                                           |
| ۲۲      | 213        | وَتَعَلَّبُكَ فِي ٱلسَّنِجِدِينَ                                                                            |
|         |            | ۲۷ - سورة النمل                                                                                             |
| 011     | ٨٧         | إِلَّا مَن شَكَةً ٱلْمَةً                                                                                   |
|         |            |                                                                                                             |
| ١٩٢     | ۲٦         | إِنَّ فَنُرُونَ كَانَكَ مِن قَوْرٍ مُوْمَىٰ                                                                 |
| ٥٨٧     | **         | مَنْ بَنْنُهُ عَالِكُ إِلَّا وَتَبْهَدُ                                                                     |
| · .     |            | ٢٩ - سورة العنكيوت                                                                                          |
| ٢0٢٨    | ٤٥         | ير.<br>إنك العُتكلُوةَ تَنْعَلٰى عَنِ الْفَحْسَكَةِ وَالْمُنكُمْ وَلِذِكْرُ اللَّهِ أَحْبَرُ                |
| 101111  | <b>4</b> - | •                                                                                                           |
|         |            | ۳۰ - سورة الروم                                                                                             |
| ***     | ۳۰         | فِظْرَتَ أَقَوِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَأَ                                                          |
| ٤٧      | ٣٢         | كُلُّ حِزْدِمٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَبِحُونَ                                                                   |
|         |            |                                                                                                             |
| ۳۲۳     | ۱۸         | إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْنَالٍ فَخُورٍ                                                           |
|         |            | ٣٢ - سورة السجدة                                                                                            |
| 0 V Y   | 11         | قُلْ بَنُوَفَنَكُم مَلَكُ ٱلبَوْتِ ٱلَّذِي ثَكِّلَ بِكُمْ                                                   |
|         |            | ٣٣ - سورة الأحزاب                                                                                           |
|         |            | وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْهُمُ اللَّهُ حَلَيْهِ                                                           |
| ٤١٤     | ٣٧         | ود هود يليك انعم الله عليو<br>وَكَانَ أَمَرُ اللَّهُ قَدَرًا مَقَدُولًا                                     |
| 241     | ۳۸         | وَنَ أَمَرُ اللَّهِ فَدَرًا مُعْدَونُ<br>مَا كَانَ نُحْمَدُ أَبَّا أَحَدٍ مِن يَجَالِكُمْ                   |
| ١٠٢     | ٤.         | مَا أَنْ حَمَدُ اللَّهُ الْحَدُ مِنْ رِجَالِهُمَ<br>وَعَاتَمُ الَبَيْنِتُ أُ                                |
| 278,289 | ٤.         | وهامر البيبيتين<br>ترجى مَن نَشْلَهُ                                                                        |
| 777     | 0 }        | مربي عن سنة<br>إِنَّ إِلَيْهَ وَبُلَتِهِكَنُمُ بُصَلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوْل |
| 4214    | • • • 7    | مَعْدُونُ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا نَسْلِيهُمُا سَبِيعَ عَلَيْهِ مَعْنِي الْعَلَيْقِ عَلَيْهِ مَعْنِي الْ        |
| 1       | •          | ۳٤ - سورة سبأ                                                                                               |
|         |            |                                                                                                             |
| ٤٤V     | ۸          | أَفَتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَم بِدٍ. جِنَّةً <sup>6</sup><br>**** أَنَّذَن الَّذِ سَتَرَبَّةُ النَّ   |
| ٤٦٩     | 44         | وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَالَهُهُ لِلنَّاسِ                                                               |



\*\*1 -----

ناشية البيجبر ي على جوهرة التوحيد <u>مستحص</u>

|            |     | ۲۵ - سورة فاطر                                                                |
|------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٧٥ .      | ٦   | إِنَّ ٱلْشَبْطَنَ لَكُرُ عَدُقٌ فَٱغْفِدُوهُ عَدُوًّا                         |
| ٦٢.        | ۱.  | والممكل العَدية ترفشه                                                         |
| ۲۳         | ۲۲  | وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرً                               |
|            |     | ۳۹ - سورة بس                                                                  |
| 171        | ٦٦  | فأستبقوا العبراط                                                              |
| ۲۳.        | ٨٢  | إِنَّمَا أَمْرُهُو إِذَا أَرْادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُمْ كُن فَيَكُونُ     |
|            |     | ٣٧ - سورة الصافات                                                             |
| ורר        | ٢٤  | وَقَفُوْهُرُ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ                                           |
| 241424.    | ٩٦  | وَاللَّهُ خَلَتَكُوْ وَمَا تَعْمَلُونَ                                        |
| ٤٦         | ۱۲۳ | وَلِنَّ إِلَيَّاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ                                      |
|            |     | ۳۸ - سورة ص                                                                   |
|            |     | يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلَنَكَ خَلِيغَةَ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَمُ بَيْنَ الْنَاسِ |
| 8446446669 | ۲٦  | بِلَغْقَ وَلَا تَنْبَعِ ٱلْهَرَىٰ                                             |
|            |     | ۳۹ - سورة الزمر                                                               |
| 170        | ۲۲  | أَفَمَن شَرَعَ اللَّهُ صَدْدَهُ لِلإِسْلَدِيرِ                                |
| ٥٦٧        | ۳۰  | إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّنُونَ                                        |
| ٥٧٢        | ٤٢  | اللهُ يَتُوَلَى ٱلْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهكا                                   |
| ٣٠٤        | ٥٣  | إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوَبَ جَمِيعًا                                   |
|            |     | ۔<br>-                                                                        |
| 0586051    | ٦٠  | وَقَالَ رَبُّڪُمُ ٱنْعُونِيَ أَسْتَجِبْ لَكُوْ                                |
| ۲ ٤        | Y٨  | مِنْهُد مَّن فَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَّمْ نَفْصُصْ عَلَيْكُ        |
|            |     | <b>ا\$ - سورة فصلت</b>                                                        |
| ١٦٥        | ۱۹  | وَنَبْعَ يُحْشَرُ أَعْدَلُهُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ                           |
| ٤٧٥        | ٤٢  | لَا يَٰأَيْهِو ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلَفِهِ ۖ           |
|            |     | ۲۶ - سورة الشورى                                                              |
| 8.1.177    | 11  | لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَي*ٌ وَهُوَ السَّيْمِعُ الْبَصِيرُ                        |
| 710,712    | 40  | وَهُوَ ٱلَّذِى يَهْبَلُ ٱلنَّوْبَةُ عَنْ عِبَادِهِ                            |
| 292        | ۳۰  | وَمَا أَحْبَبُكُم قِن تُصِيبُكُو فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُرْ                 |
|            |     | ٤٢ - سورة الزخرف                                                              |
| ٤٥V        | ۱۹  | وَجَعَلُوا الْمَلَتَبِكُةُ الَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّحَنِ إِنَنْتُأَ         |



| ٤٤ - سورة الدخان       ٤٤ - سورة محمد         ٤٤ إلا الذي إلا الذي إلا الذي الخام       ٤٤ - سورة محمد         ١٦٢ الذي إلا الذي إلا الذي الذي الذي الذي الذي الذي الذي ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لمي جوهرة التوحيد | عاشية البيجوري ع |                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>٥٤ - سورة محمد</li> <li>١٩ ٢٠ ٥٠ ١٩ ١٠</li> <li>٢٦ - سورة الفتح</li> <li>٢٦ - سورة الفتح</li> <li>٢٦ - سورة الفتح</li> <li>٢٠ ٢٠ ٢٠</li> <li>٢٠ ٢٠ ٢٠</li> <li>٢٠ ٢٠</li> <li>٢٠</li> <li>٢٠ ٢٠</li> <li>٢٠ ٢</li></ul>                                         |                   |                  | 33 - سورة الدخان                                                                                            |
| <ul> <li>٥٤ - سورة محمد</li> <li>١٩ ٢٠ ٥٠ ١٩ ١٠</li> <li>٢٦ - سورة الفتح</li> <li>٢٦ - سورة الفتح</li> <li>٢٦ - سورة الفتح</li> <li>٢٠ ٢٠ ٢٠</li> <li>٢٠ ٢٠ ٢٠</li> <li>٢٠ ٢٠</li> <li>٢٠</li> <li>٢٠ ٢٠</li> <li>٢٠ ٢</li></ul>                                         | 15.               | ٤٩               | دُق إِنَّكَ أَنَّ ٱلْمُدِيرُ ٱلْحَكْرِيمُ                                                                   |
| تَعَمَّدُ لَقَرُ لَا يَدَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ التَّوْتَيْنَ اللَّهُ التَوْتَيْنَ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ لُ لَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ لَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ لَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ لَهُ الللَهُ اللَهُ الللَهُ الللَهُ الللَهُ الللَهُ ال                                                    |                   |                  |                                                                                                             |
| ١٦       - سورة الفتح         ١٦       ١٦         ١٦       ١٦         ٢٦       ١٦         ٢٦       ١٦         ٢٦       ١٦         ٢٦       ١٦         ٢٦       ١٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦ </th <th>٥١</th> <th>14</th> <th></th>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥١                | 14               |                                                                                                             |
| يَتِوَادَقُ أَيتَ عَبِّ النَّبِيعَ<br>يَد اللَّهُ قَوْقُ أَنْ يَعْمَ<br>لَدَ رَبِيرَ اللَّهُ فَا الْنَبِيدِي<br>لَدَ رَبِيرَ اللَّهُ فَا الْنَبِيدِي<br>البَتَيْزَا كَلُمُ يَنَ اللَّنَ الَهُ بَعْرَا اللَّهُ الْحَرات<br>البَتَيْزَا كَلُمُ يَنَ اللَّنَ الَهُ بَعْرَا اللَّهُ الْعُوْمَ اللَّهُ اللَّذَى اللَّهُ اللَّي اللَّهُ اللَّهُ اللَّي اللَّهُ اللَّي اللَّذَى اللَهُ اللَّنُ اللَّهُ اللَّنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّي اللَّهُ اللَّي اللَّذَى اللَّهُ اللَّي اللَّذَى اللَّهُ اللَّي اللَّهُ اللَّي اللَّهُ اللَّي اللَّهُ اللَّي اللَّي اللَّي اللَّي اللَّي اللَهُ اللَّي اللَّي اللَّي اللَّي اللَّهُ اللَّي اللَهُ اللَّي اللَّي اللَّهُ اللَهُ اللَي اللَهُ اللَهُ اللَي اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَي اللَي اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَي اللَي اللَي اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَي اللَهُ اللَي اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَي اللَي اللَهُ اللَي اللَهُ اللَي اللَهُ اللَي اللَي اللَي اللَي اللَي اللَي اللَهُ اللَي لَي اللَي اللَي اللَي لَيُ اللَي اللَي لَي لَي لَي لَي لَي اللَي لَي لَي لَي لَي لَي لَي لَعُ اللَي الللَي لَي لَي لَي لَي لَيُ لُولُولُ الللَي لَيُ ا                                         | - 1               |                  |                                                                                                             |
| يَد الله قَوْقَ البَوْمِجُ<br>الْذَ رَبِيْرَ اللَّهُ عَلَيْ الْنَوْبِينِ ﴾ ١٠ ١٠ ١٨ ٢٠٠٠<br>الْذَ رَبِيْرَ اللَّهُ عَلَيْ الْنَوْبِينِ ﴾ ٢٠ - سورة الحجرات<br>٢٠ - سورة والحجرات<br>٢٠ - سورة وق<br>٢٠ - سورة وق<br>٢٠ - سورة الخاريات<br>٢٠ - سورة الذاريات<br>٢٠ - سورة الذاريات<br>٢٠ - سورة الذاريات<br>٢٠ - سورة الذاريات<br>٢٠ - سورة الداريات<br>٢٠ - سورة الداريات<br>٢٠ - سورة الداريات<br>٢٠ - سورة المحمر<br>٢٠ - سورة المحمل<br>٢٠ - سورة المحمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                   |                  | •                                                                                                           |
| لَدَ رَبِي ٱلَّهُ عَنِ ٱلَّذِيبِ اللَّذِيبِ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِيبِ اللَّذِيبِ اللَّهُ الْحَجرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٣٥               | ٤                |                                                                                                             |
| ۲۷ - سورة الحجرات۲۷ - سورة الحجرات۲۹ - سورة ق۲۹ - سورة ق۲۹ - سورة ق۲۹ - سورة الذاريات۲۹ - سورة القمر۲۹ - سورة القمر۲۹ - سورة القمر۲۹ - سورة المحمن۲۹ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                   |                  |                                                                                                             |
| تَجَيَّبُوْ كَبَرُ يَوْ اللَّذِي اللَّهِ يَوْ يَحْ بَعَنَى اللَّذِي أَيْمُ رَكَ جَنَّسُوا ١٢ ٢١ ٢٠٠٤ ٢٠<br>٢٦ تَنْبَلُ عَن قَرْلِ إِلَا لَدَيه رَبِيُ عَيْدُ<br>٢٦ تَنْبُلُ اللَّذِي اللَّهُ لَذَي بَعَنْ عَيْدُ اللَّهُ عَنْ<br>٢٦ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤<br>٢٦ ٢٦ ٢٢ ٢٠٢ ٢٠٤<br>٢٦ تَشْبُلُ اللَّذَي نَتُعُ النَّبْتِينَ<br>٢٦ ٢٦ ٢٠٤ ٢٠٤<br>٢٠ منفر المَن اللَّذِي تَنَعُ النَّبْتِينَ<br>٢٦ ٢٠ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤ ٢٠٤<br>٢٠ منفر المَن اللَّذِي تَنَعُ النَّبْتِينَ<br>٢٠ مورة المحمن<br>٢٠ منبور المحمن<br>٢٠ منفر المَن تَبْتَي اللَّن مَن تَبْتُوا اللَّذِي تَنْتُ النَّبُونَ<br>٢٠ مورة المحمن<br>٢٠ منفر المَن تَبْتُوا اللَّذِي تَنْتُوا اللَّذِي اللَّهُ المُوا المحمن<br>٢٠ مورة المحمن<br>٢٠ مورة المجادلة<br>مُو الَيْنَ مَنْتُوا إذَا تَنْتُمُ الَيْنَ عَنْتُوا مِن المُول المحمن<br>مُو الَيْنَ مَنْتُوا إذَا تَنْتُمُ الَيْنَ مَنْتُوا اللَّذِي مَن تَبْتُوا المُول المُول المُول المُول المُول المُول المُول المُول المحمن<br>مُو اللَّذِي مَنْتُوا إذا تَنْتُمُ المُول              | ٥٠٣               | ١٨               | •                                                                                                           |
| <ul> <li>٨٤ - سورة ق</li> <li>٢٠٤</li> <li></li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                   |                  | ٤٧ - سورة الحجرات                                                                                           |
| تَ يَنْبُدُ الذَرْ الذِّ الذِرِ وَجُبُ عَبَدُ<br>ت يُنْدُلُ الذَرُ الذَرُ الذَرُ الذَرُ الذَرُ الذَرُ الذَرِيات<br>وَذَيْرُ فَإِنَّ الذِرْبَيْنَ الذَرْبَي الذَرِيات<br>وَذَيْرُ فَإِنَّ الذِرْبَي الذَرْنِ الذَرِيات<br>مَنْبَرُمُ المَتِعُ وَيُوَرُونَ الذَرِي<br>مَنْبَرُمُ المَتِي وَ وَالرَّحمن<br>مَنْ الذِي الذَرِي الذَرِي الذَرِي الذَرِيلَ المَالِقُونِ المَالِقُ المُوالا<br>مَنْ يَوْمَ المَالِقُ الذَرِيلَ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المُوالا<br>مَنْ يَوْمَ الذَرِيلَ الذَرِيلَ الذَرِيلَ الذَرِيلُ المُورِ الذَرِيلُ الذَالذَرِيلُ الذَرِيلُ الذَالِ الذَرِيلُ الذَرِيلُ الذَالذَا الذَيلُ الذَرِيلُ الذَالذَرِيلُ الذَالِ الذَالِيلُ الذَرِيلُ الذَالذَا الذَرِيلُ ال                            | ٨٠٤،٨٠٣           | 11               | ٱجْتَيْبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِنْمُ وَلا بَحْسَسُوا                              |
| ت يَبْتُلُ القَرْلُ لَذَى<br>بَنْ يَبْتُرُ اللَّذِينِينَ ٢٩ - سورة الذاريات<br>وَقَ الْشَيْخُرُ اللَّذُ تَعْرَيُنَ الْنَبْرِينِينَ ٢٩ - سورة الذاريات<br>وَذَبَرُ فَإِنَّ الْذَكَرَ عَلَى الْنَبْرِينِينَ ٢٩ - سورة القمر<br>مَعْبَرُهُ المَعْنَى تَعْلَى الْنَبْرِينِينَ ٥٠ - ٥٠ - سورة القمر<br>مَعْبَرُهُ المَعْنَى تَعْلَى الْنَبْرِينِينَ ٥٤ - سورة المحمن<br>مَعْبَرُهُ المَعْنَى تَعْلَى عَالَ اللَّذِينِينَ ٢٩ - سورة المرحمن<br>مُنْ يَنْ مَعْيَا عَانِ ٢٦ - ٥٦ - سورة المرحمن<br>مُنْ يَنْ مَعْبَا عَانِ ٢٦ - ٥٦ - سورة المرحمن<br>مَعْنَ مَعْبَا عَانِ مَعْبَا مَانِ ٢٦ - سورة المرحمن<br>مُوَنِينَ عَمَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ ٢٦ - سورة المرحمن<br>مُوَنِينَ عَمَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ ٢٦ - سورة المرحمن<br>مُوَنِينَ عَمَانَ مَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ ٢٦ - سورة المرحمن<br>مَوْ يَنْ مَعْبَا مَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانَ مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ مَانَ مَعْبَا مَانِ مَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانَ مَنْ مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَانِ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَانُ مُعْبَا مُعْبَا مَعْبَا مُنْ مُنْ مَعْبَا مُعْبَانُ مُوانَعْنَا مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُنْ مَعْبَانُ مُعْبَانُ مُنْ مُعْبَا مُعْبَانُ مُوانِعُنَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُنْ مُعْبَانُ مُعْنَانُ مُعْبَانُ مُعْبَا مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبُ مُعْبَانُ مُعْبَا مُعْبَ مُعْبَانُ مُعْبَا مُعْبَانُ مُعْبَ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُ                          |                   |                  | ٤٨ - سورة ق                                                                                                 |
| ت يَبْتُلُ القَرْلُ لَذَى<br>بَنْ يَبْتُرُ اللَّذِينِينَ ٢٩ - سورة الذاريات<br>وَقَ الْشَيْخُرُ اللَّذُ تَعْرَيُنَ الْنَبْرِينِينَ ٢٩ - سورة الذاريات<br>وَذَبَرُ فَإِنَّ الْذَكَرَ عَلَى الْنَبْرِينِينَ ٢٩ - سورة القمر<br>مَعْبَرُهُ المَعْنَى تَعْلَى الْنَبْرِينِينَ ٥٠ - ٥٠ - سورة القمر<br>مَعْبَرُهُ المَعْنَى تَعْلَى الْنَبْرِينِينَ ٥٤ - سورة المحمن<br>مَعْبَرُهُ المَعْنَى تَعْلَى عَالَ اللَّذِينِينَ ٢٩ - سورة المرحمن<br>مُنْ يَنْ مَعْيَا عَانِ ٢٦ - ٥٦ - سورة المرحمن<br>مُنْ يَنْ مَعْبَا عَانِ ٢٦ - ٥٦ - سورة المرحمن<br>مَعْنَ مَعْبَا عَانِ مَعْبَا مَانِ ٢٦ - سورة المرحمن<br>مُوَنِينَ عَمَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ ٢٦ - سورة المرحمن<br>مُوَنِينَ عَمَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ ٢٦ - سورة المرحمن<br>مُوَنِينَ عَمَانَ مَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ ٢٦ - سورة المرحمن<br>مَوْ يَنْ مَعْبَا مَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانَ مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانِ مَانَ مَعْبَا مَانِ مَانَ مَعْبَا مَانِ مَعْبَا مَانَ مَنْ مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَنْ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَانِ مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَا مَعْبَانُ مُعْبَا مُعْبَا مَعْبَا مُنْ مُنْ مَعْبَا مُعْبَانُ مُوانَعْنَا مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُنْ مَعْبَانُ مُعْبَانُ مُنْ مُعْبَا مُعْبَانُ مُوانِعُنَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُنْ مُعْبَانُ مُعْنَانُ مُعْبَانُ مُعْبَا مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُعْبُ مُعْبَانُ مُعْبَا مُعْبَ مُعْبَانُ مُعْبَا مُعْبَانُ مُعْبَ مُعْبَانُ مُعْبَانُ مُ                          | 001,000           | ١٨               | مَا لَفُظُ مِن قَالِ الآ لَدَيْدِ رَقِبٌ عَتَدٌ                                                             |
| ٩٤ - سورة الذاريات       ١٠٢       ١٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠       ٢٠٠         ٢٠٠       ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                 |                  |                                                                                                             |
| رَقِ ٱشَيْدُ أَنَّكُ الْمَرْبَى تَشَيْرُ اللَّذِينِ اللَّذِينِ اللَّذِينِ الْمَرْدِينِ اللَّذِينِ اللَّذِينِ الْمَرْدِينِ الْمَرْدِينِ اللَّذِينِ اللَّ<br>مُوَنِينَ مَنْتَا مَنْتِ عَلَى اللَّذِينِ اللَّ<br>مُوَنِينَ مَاتِ اللَّذِينِ اللَّ<br>مَنْ عَلَيْنِ عَلَينِ اللَّذِينِ ال<br>مَنْ عَلَينِ عَامَاتِ اللَّذِينَ مَاتِزَا إِنَا تَعَيْتِينُ اللَّذِينِ اللَّذِينِ اللَّذِينِ اللَّذِينِ اللَّذِينِ اللَّالَى اللَينِ اللَّذِينِ اللَّينِ اللَّذِينِ اللَّينِ اللَّذِينِ ال<br>مُنْ الْنِينِ اللَّذِينِ اللَّذِينِ اللَّينِ اللَّذِينِ اللَّذِينِ اللَّنِينِ اللَّنِينِ اللَّنِينِ اللَّنِينِ اللَّنِينِ اللَّنِينِ اللَّنِينِ اللَّذِينِ اللَّنِينِ اللَّنِي الْنُولُ لِينِ اللَّينِ اللَّنِينِ اللَّينِ اللَّيِينِ الل                                      |                   |                  |                                                                                                             |
| وَيَوَيَ٥٠٥٠٥٠نَدْ يَرْتُونَ الدَّبْرَ٥٠٥٠٩٩٤نَيْبَرُمُ المَّيْمَ وَيُوَنُونَ الدَّبْرَ٥٠٩٩٤نَيْبَرُمُ المَيْمَ وَيَوْنُونَ الدَّبْرَ٥٠٩٩٤نَيْبَرُمُ المَيْمَ وَيُوْنُونَ الدَّبْرَ٥٠٩٩٤نَيْبَرُمُ المَيْمَ وَيَوْنُونَ الدَّبْرَ٥٠٩٩٤نَوْنَ مَنْ عَلَيْهَ وَيُوْنُونَ الدَّبْرَ٢٦٩٩٤نَوْنَ مَنْ عَلَيْه وَيْعَ أَوْنَ الدَّبْرَ٢٦٩٩٩وَنِبَيْنَ وَيَوْ وَيْ تَابَعُ وَيْعَ أَوْنَ الْيَرْزَوِ٢٦٩٢وَنِبَيْنَ وَيْعَ أَوْنَ وَيْعَ أَوْنَ وَيْ يَابُو٢٦٢٦وَلِبَيْنَ مَابَعُ وَيْعَ أَوْ وَ يَابُو٢٦٢٦وَلِبَيْنَ مَابَعُ وَلِبَيْ وَالْيَوْلِيْنَ الْعُرْزَوِ٢٦٢٦وَلِبَيْنَ وَتَعْ وَ يَابُو٢٦٢٦٢٦وَلِبَيْنَ مَابَوْ وَ يَابُو٢٦٢٦٢٦وَلِبَيْنَ مَابَوْ وَ يَابُو وَ يَابُو وَ يَابُو وَ يَابُونُ وَ يَابُو وَ يَابُ يَابُو وَ يَابُو وَ يَابُ يَابُو وَ يَابُو وَ يَاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   | ·                | ··· ···                                                                                                     |
| <ul> <li>٥٠ - سورة القمر</li> <li>٢٠ - سورة القمر</li> <li>٢٠ - سورة الرحمن</li> <li>٢٠ - ٢٠ - ٢٠</li> <li>٢٠ - ٢٠</li> <li>٢٠</li> <li>٢٠</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                   |                  |                                                                                                             |
| سَيْبِرُمُ لَيْسَمُ وَيُوَلُونَ الدَّبَرَ<br>مَيْبِرُمُ لَيْسَمُ وَيُوَلُونَ الدَّبَرَ<br>كُلُ مَنْ عَلَيَهَا فَانِ<br>وَيَنَجَى وَعَمُ رَيِّهِ جُنَانِ<br>وَلِمَنْ عَلَيَها فَانِ<br>وَلِمَنْ عَلَيَها مَانِ وَالإَلْمَارِ<br>وَلِمَنْ عَلَيَها مَنْ اللَّهِ جُنَانِ<br>وَلِمَنْ عَلَيَها مَنْ اللَّهِ جُنَانِ<br>وَلِمَنْ عَلَيها مَانِ وَالإِلْمَارِ<br>وَلِمَنْ عَلَيها مَانِ وَالإِلْمَانِ<br>وَلِمَانَ عَلَيها مَانِ<br>وَلِمَانَ عَلَيها مَانِ وَالإِلَى اللَّهِ مَانَوْ<br>وَلِمَانَ عَلَيها مَانِ<br>وَلِمَانَ عَلَيها مَانِ<br>وَلِمَانَ عَلَيها مَانِ<br>وَلِمَانَ عَلَيها مَانِ<br>وَلِمَانَ عَلَيها مَانِ<br>وَلِمَانَ عَلَيها مَانِ<br>مَوْ الَذِي المَانِ الَيْنِ مَانَوْا مِنْ المَانِ<br>مُوَ الَذِي الْمَانِ الَيْنِ مَانَوْا مِنْ المَانِ<br>مُوَ الَذِي الْمَانِ الَيْنِ مَانَوْا مِنْ المَانِ مِنْ يَبَوْمِ<br>مُوَ الَذِي الْمَانِ الَيْنِ مَانَوْا مِنْ المَانِ<br>مُوَ الَذِي الْمَانِ الْمَانِ مِنْ يَبَوْمِ<br>مُوَ الَذِي الْمَانِ الْمَانِ مِنْ يَبَوْمِ<br>مُوَ الَذِي الْمَانِ الْمَانِ مِنْ يَبَوْمِ<br>مَوْ الْذِي الْمَانِ الْمَانِ مِنْ مَانِ مَانِ مَانُوْنَ الْمَانِ مِنْسَامِ مَانِ مَانُولُولُونُ الْمَانِ مَانُولُونُ الْمَانِ مَانُ مَنْ مَانِهُ مَالَنِ مَانَةُ مَانُونُ مَانُونَ الْمَانِ مَانَهُ مَانَ مَانُولُونُ مَانَانِ مَانُونَ الْمَانِ مَانَانُ مَانُونُ مَانَ مَانُونُ مَانُونُ مَانُولُونَ الْمَانِ الْمَانِ مَانَهُ مَالَي مَانُولُونُ مَانُونَ الْمَانِ الْمَانِ مَانَانِ مَانَانِ مَانَانِ مَانَهُ مَانَ مَانَهُ مَالَيْنَ مَانُونُ مِنْ الْمَانِ مَانَانِ مَانَانِ مَانَانِ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونَ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانَ مَانَانِ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونِ مَانُونُ مُونُ مُونُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُونُ مَانُ مَانُونُ مَانُ مَانُ مَانُ مَانُونُ مَانُو مَانُ مَانُ مَانُو مَانُ مَان | ۸                 | 00               |                                                                                                             |
| ۲۵ - سورة الرحمن<br>کُلُ مَن عَلَيَهَا فَانِ<br>وَبَبَعَن وَسَعُ رَبِيَهُ ذَوْ المَكَالِ وَالْإِكْرَامِ<br>کُلُ يَوْمِ هُوَ فِي نَأْنُو<br>وَلِمَنْ عَادَ مَعَامَ رَبِيهِ جَنَّانِ<br>وَلِمَنْ عَادَ مَعَامَ رَبِيهِ جَنَّانِ<br>مَوْ الَذِينَ أَخَرَجَ الَذِينَ عَدَوْا مِنْ أَعْلِ الْكِنَفِ مِن يُنَوِجُ<br>مُوَ الَذِينَ أَخَرَجَ الَذِينَ عَدَوْا مِنْ أَعْلِ الْكِنَفِي مِن يُنَوِجُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                   |                  |                                                                                                             |
| كُلُ مَن عَلَيْهَا فَلَنِ<br>وَبَبْعَلَ وَبَعُهُ رَبِيَكَ ذُو المَلَكَلِ وَالإِكْرَامِ ٢٦ ٢٦ ٢٦<br>كُلُ يَوْمِ هُوَ فِي فَأَنِ<br>وَلِمَنْ عَلَيْهَ مَنْهُمَ رَبِيهِ جُنَّانِ<br>وَلِمَنْ عَلَىهَ مَنْهُمَ رَبِيهِ جُنَانِ<br>وَلِمَنْ عَلَىهَ مَا رَبِيهُ مَنْهُ الرَّسُولُ<br>تُولِينَ عَامَتُوا إِذَا تَنْجَعْمُ الرَسُولُ<br>مُو الَذِينَ امْتُوا إِنَّ تَقُولُ مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن يِنَوِجُ<br>مُوَ الَذِينَ أَخَرَجُ الَذِينَ كَذُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن يِنَوِجُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १९९               | ٤٥               | سَيْهِنُمُ ٱلْجَسَعُ وَيُوَلُّونَ ٱلدُّبُرَ                                                                 |
| وَبَبْعَن وَسَهُ رَبِيَكُ ذُو المَلَكَل وَالجُرْرَهِ. ٢٢ ٢٠ ٢٢٦<br>كُلُ يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِ ٢٢٦ ٢٦٦<br>وَلِمَنْ عَالَمَ رَبِيهِ جُنَّكَانِ<br>وَلِمَنْ عَالَمَ رَبِيهِ جُنَّكَانِ<br>وَلِمَنْ عَالَمَ رَبُو جُنُكَانِ<br>وَلِمَنْ عَالَمُ مَاتَوْرًا إِذَا تَنْجَعْمُ الرَّسُولَ<br>الْوَلَتِهِ مَاتَوْرًا إِذَا تَنْجَعْمُ الرَّسُولَ<br>الْوَلَتِهِ مَاتَوْرًا إِذَا تَنْجَعْمُ الرِّيسُولَ<br>مُوَ الَذِي آخَرَجَ الَذِينَ كَذَوُا مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن يِنَوِجِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                   |                  | ٥١ - سورة الرحمن                                                                                            |
| وَبَبْعَن وَسَهُ رَبِيَكُ ذُو المَلَكَل وَالجُرْرَهِ. ٢٢ ٢٠ ٢٢٦<br>كُلُ يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِ ٢٢٦ ٢٦٦<br>وَلِمَنْ عَالَمَ رَبِيهِ جُنَّكَانِ<br>وَلِمَنْ عَالَمَ رَبِيهِ جُنَّكَانِ<br>وَلِمَنْ عَالَمَ رَبُو جُنُكَانِ<br>وَلِمَنْ عَالَمُ مَاتَوْرًا إِذَا تَنْجَعْمُ الرَّسُولَ<br>الْوَلَتِهِ مَاتَوْرًا إِذَا تَنْجَعْمُ الرَّسُولَ<br>الْوَلَتِهِ مَاتَوْرًا إِذَا تَنْجَعْمُ الرِّيسُولَ<br>مُوَ الَذِي آخَرَجَ الَذِينَ كَذَوُا مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن يِنَوِجِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 01700V9           | ۲٦               | كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان                                                                                   |
| كُمَّ يَوْمِ هُوَ نِي مَنَانِ مَنَامَ رَبِيهِ جَنَانِ مَامَ رَبِيهِ جَنَانِ مَامَ رَبِيهِ جَنَانِ مَامَ رَبِيهِ جَنَانِ ٢١٦ ٢٩٠<br>وَمِن دُونِهِمَا جَنَانِ ٢٩٠ ٢٩٠<br>وَمِن دُونِهِما جَنَانِ ٢٤ ٣٥٠ ٢٢ ٢٩٠<br>يَتَأَيُّهَا الَذِينَ مَامَنُوا إذَا تَنجَيْمُ الرَّسُولَ ٣٢ - ٣٢٥<br>اوْلَتَهِكَ حَتَبَ فِي قَلُوبِهِمُ الإِيمَنَ<br>٣٥ - سورة الحشر<br>مُوَ الَذِينَ أَخَرَجَ الَذِينَ كَذَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن دِيَزِهِ ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   |                  |                                                                                                             |
| وَمِن دُونِيماً جَنَّنَانِ<br>وَمِن دُونِيماً جَنَّنَانِ<br>يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ مَامَنُوًا إِذَا تَنجَيَّتُمُ ٱلرَّسُولَ<br>تُوْلَتُهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلإِيمَانِ<br>٣٥ - سورة الحشر<br>مُوَ ٱلَذِينَ أَخَرَجَ ٱلَّذِينَ كَذَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَفِ مِن دِيَرِهِ<br>٣٢ - ٢٣ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                   | 24               |                                                                                                             |
| ٥٢ - سورة المجادلة<br>يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَاسَوًا إِذَا نَدَجَيْتُمُ الرَّسُولَ<br>الْوَلَتَيِكَ حَتَتَبَ فِي فَلُوبِهِمُ الإِيكَنَ<br>٣٥ - سورة الحشر<br>هُوَ الَذِينَ أَخَرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَكِ مِن يِنَزِيمٍ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 79.               | ٤٦               |                                                                                                             |
| ٥٢ - سورة المجادلة<br>يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَاسَوًا إِذَا نَدَجَيْتُمُ الرَّسُولَ<br>الْوَلَتَيِكَ حَتَتَبَ فِي فَلُوبِهِمُ الإِيكَنَ<br>٣٥ - سورة الحشر<br>هُوَ الَذِينَ أَخَرَجَ الَّذِينَ كَذَرُوا مِنْ أَهَلِ الْكَنَفِ مِن يِنَزِيمٍ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٦٩.               | ٦٢               | ۇيىن دُونېيما جَنْنَان                                                                                      |
| يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوًا إِذَا نَجَيْمُ الرَّسُولَ<br>الْوَلَتَهِكَ حَحَمَّ ١٢٠ ٢٢<br>أَوَلَتَهِكَ حَحَمَّ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ<br>مُوَ الَّذِينَ أَخَرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن دِيَرِهِ ٢٢ ٢٢<br>هُوَ الَّذِينَ أَخَرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن دِيَرِهِ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                   |                  |                                                                                                             |
| أُوْلَتِهِكَ حَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ آلإِيمَنَ<br>٥٣ - <b>سورة الحشر</b><br>هُوَ الَّذِينَ أَخَرَجَ الَّذِينَ كَقَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن دِيَرِهِ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6 N.M.            |                  |                                                                                                             |
| هُوَ الَّذِينَ أَخَرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَّبِ مِن دِيَرِجٍ ٢ ٢٣ ٢<br>هُوَ الَّذِينَ أَخَرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَّبِ مِن دِيَرِجٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   |                  |                                                                                                             |
| هُوَ الَّذِي َ أَخَرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَكِ مِن بِيَرِيمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                   |                  |                                                                                                             |
| هُوَ اللَّذِي الَّذِينَ اللَّذِينَ عَدَوًا مِنْ أَهْلِ الْكِنْفُ مِن بِنَدِيمَ<br>٢٠٠٦ بالدَّكُ ال <sup>م</sup> رُ بَدَرُ بَدُرُ بَنَا بَسَبُ مَنْهُ بَالْمُنْعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   |                  | _                                                                                                           |
| The second se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٦٢٣               |                  | هو الديمة الحرج الذين كغروا مِنَ أهلِ الدينيُّ مِن دِيرَةٍ<br>سبح ريسترد به برد برد برد مرسي سبح مرد بيرموغ |
| وما ياسم الرسون فصدوه وما يهتم عنه فانهوا ٧ ٨٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | አደግ               | ۷                | وَمَا مَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخْــدُوهُ وَمَا نَهْنَكُمْ عَنْدُ فَٱنْنَهُوا                                 |



| ۳٦٣     |         | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد حصصص                                                                         |
|---------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |         | ٥٢ - سورة التحريم                                                                                             |
| ٦٨٩     | ٦       | يَتَأَبُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا قُوًّا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا وَقُوْدُهَا الْنَاسُ وَالْمِيجَارَةُ |
|         |         | ٥٥ - سورة الملك                                                                                               |
| ወኘአ     | ۲       | ٱلَدِي خَلَقَ ٱلْمُوَتَ وَٱلْحَيَّوَةَ                                                                        |
|         |         | ٥٦ - سورة القلم                                                                                               |
| ۳۷۷     | ٤٢      | يَوْمَ يَكْشَفُ عَن سَاقِ                                                                                     |
|         |         | ٥٢ - سورة الحافة                                                                                              |
| 209,71  | ١٧      | وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَأَبِهِمَّا وَبَجَولُ حَرْضَ رَبِّكَ فَوَقَهُمْ بَوْبَهِذٍ ثَمَنِيَةً                  |
|         |         | نَامًا مَن أُولِ كِنَبَرُ بِيَدِينِهِ مَعْلُ مَانَ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ                            |
| 118     | 2.019   | إِنَّى ظُنَنْتُ أَلِّي مُلَنَّي حِسَائِيَة                                                                    |
|         |         | وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِنَبْهُ بِشِمَالِهِ مَقَوَلُ يَلْتَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيَه                            |
| 117     | 77 - 70 | وَلَرْ أَدْرِ مَا حِسَايَةٌ يَثْبَتُهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ<br>يَحْ نَتَشَرُ مِنْ تَ                         |
| ££V     | ٤.      | إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولُو كَرِيمٍ                                                                             |
|         |         | ٥٨ - سورة المعارج                                                                                             |
| 709     | ١       | سَأَلُ مَآبَيْنُ بِعَدَابٍ وَالْغِيرِ                                                                         |
|         |         | ٥٩ - سورة الدثر                                                                                               |
| ۱۳۰     | ۳۱      | وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوْأَ إِينَنَّأَ                                                                  |
|         |         | ٦٠ - سورة القيامة                                                                                             |
| 212.21  | 22.22   | وُجُوْهُ بَوَيَمِدٍ تَاضِرُةُ ﴾ إِنَّ رَبِّهَا تَاطِرُةُ                                                      |
|         |         | ٦١ - سورة النبأ                                                                                               |
| ٦٩٧     | ۳۰      | فَلَن نَّزِيدَكُمْ إِلَا عَذَابًا                                                                             |
|         |         | ٦٢ - سورة التكوير                                                                                             |
| 220     | ١٤      | عَلِمَتْ نَغْشُ مَّا أَحْضَرَتْ                                                                               |
| ٤٤٧     |         | وَمَا مَنَاجِبُكُمْ بِمَجْنُونِ                                                                               |
| -       |         | ٦٣ - سورة الانفطار                                                                                            |
| ٨٨٥     | ٦       | يَأَيُّهُا ٱلْإِسْنَنْ مَا غَنَّهُ بِرَيِّكَ ٱلْحَوِيرِ                                                       |
| 001     | 11.11   | كِرَامًا كَنِبِينَ ٢ شَعَلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ                                                              |
|         | ·       | ٦٤ - سورة المطففين                                                                                            |
| ۳۷۰٬۳۶۱ | 10      | كَلَا إِنَّهُمْ عَن زَّيْتِهُمْ يَوْمَهِدٍ لَمَحْجُوُونَ                                                      |
| ۳٦٠     | ۲۳      | عَلَ ٱلأَرْآيَكِ يَنْظُرُونَ                                                                                  |



| وهرة التوحيد | حاشية البيجوري على ج |                                                                                                    |
|--------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              |                      | ٦٥ - سورة الانشقاق                                                                                 |
| ٦٦٨          | ۷                    | فَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنْبَةٍ بِبَيدِيْدٍ                                                         |
| 178          | ٨                    | فَسَوْفَ تُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا                                                               |
|              |                      | ٦٦ - سورة الفجر                                                                                    |
| 175          | * *                  | وَجَاتُهُ رَبُّكَ                                                                                  |
|              |                      | ٦٧ - سورة الضحى                                                                                    |
| 7.7.4        | 11                   | وَأَمَّا بِيَعْمَةٍ رَبِّكَ فَعَدِّنْ                                                              |
|              |                      | ٦٨ - سورة العلق                                                                                    |
| ۲۷٬۳         | ١                    | ٱقرآ                                                                                               |
|              |                      | - سورة القدر                                                                                       |
| 111111       | ١                    | إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدْرِ                                                         |
|              |                      | ۲۰ و ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی ی                                                           |
| ٨٦١          | ٥                    | وَمَا أَثْرُوَا إِلَا لِيَعْبُدُوا اللهَ غَنِيسِينَ لَهُ الذِينَ                                   |
| ~~~          | •                    | وت رون يو يوني الم يويين به اليين<br>۲۱ - سورة الزلزلة                                             |
|              | v                    | ىتىمىن يَمْـمَلْ مِنْقَكَالَ دَنَّوَ خَيْرُ بَـرَمُ                                                |
| ۷۲۳          | v                    | حمن يعمل وعلى درم حيرا يدرم<br>٧٢ - سورة الماعون                                                   |
|              |                      |                                                                                                    |
|              |                      | فَوَبْلُ لِلْمُصَلِيَنُ ۞ الَّذِينَ هُمْ عَن مَعَلَاتِهِمْ<br>سَاهُوَنَ ۞ الَذِينَ هُمْ يُرَاهُونَ |
| ۸۸۰          | 71012                | •                                                                                                  |
|              |                      | ٣٢ - سورة الكوثر                                                                                   |
| 281          | 1                    | إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْنَرَ                                                                    |
|              |                      | ٧٤ - سورة الإخلاص                                                                                  |
| ٦١١          | ١                    | قُلْ هُوَ آللَهُ أَحَــدُ                                                                          |
| ١٦٦          | ۲                    | ألقة العتسمية                                                                                      |
| 177          | ٣                    | كَمْ مُسْكِلَدْ وَلَمْ يُولَدُ                                                                     |
| 177          | ٤                    | وَلَمْ بَكْنَ لَمُ كُنُوا أَحَـٰنُ                                                                 |
|              |                      | ٧٥ - سورة الفلق                                                                                    |
| ۲.           | ٥                    | وَمِن شَكَرٍ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ                                                                  |

This file was downloaded from QuranicThought.com



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

فهرس الأحاديث والآثار والأقوال

770 -----

| رقم الفقرة                 | الحديث                | رقم الفقرة          | الحديث<br><br>حرف                  |
|----------------------------|-----------------------|---------------------|------------------------------------|
| ۲٦                         | من الثقلين            | الألف               | حرف                                |
| نة                         |                       |                     | آخر أيام الدنيا هو اليوم الآخ      |
| اد الأنبياء ٦٣٢،٦٣١        | الأرض لا تأكل أجسا    |                     | آخر ما يخرج من قلوب الصديق         |
| د الشهداء                  | الأرض لا تأكل أجسا    | ة البصر والفكر      | الإبصار هو إدراك الشيء بمحاس       |
| ۷۱۳،۷۰۶                    | ارفع رأسك يا محمد     | ٨٧٥                 | إبليس هو أول من لاط                |
| ۳۸۰٬۳۷۹                    | أرني أنظر إليك        | ٤٩٦                 | أبو بكر الصديق في الجنة            |
| س المؤمنين ٥٧١             | أرني كيف تقبض أنفا    | ٤٩٦                 | أبو عبيدة بن الجراح في الجنة       |
| 091                        | الأرواح جنود مجندة    | ئه الثاس بعد        | اتخاذ المناخل أول شيء أحد          |
| نهم بالجابية بالشام        |                       | ٨٤٩                 | رسول الله بي                       |
| نهم في بئر زمزم ٥٩٤        |                       | فسك                 | اتق اللَّه فيقول العبد عليك بن     |
| اصل طیر خضر ۷۲۸            |                       | ٧٣٤                 | اتقوا اللَّه وأجملوا في الطلب      |
| أجسادهم اتصالًا وثيقًا ٧٢٨ |                       | تجمعون من           | أجمعوا إذا دعوتم فلعل فيمن         |
| م في بئر برهوت ٥٩٤         |                       | ٨٨٢                 | تنالون بركته                       |
| م في سجين ٩٤               |                       | ٤٥٤ له              | أحب الأعمال إلى الله أحمز          |
| ١٤٢                        |                       | جب عن الأبصار ۹۸    | احتجب اللَّه عن البصائر كما احت    |
| حثيات بيده الكريمة ٦٣٧     | -                     | 0.7                 | احموا ظهورنا واثبتوا مكانكم        |
| واحد من السبعين ألفًا      | -                     | ليمن تجمعون         | إذا دعوتم الله فأجمعوا فلعل        |
| ٦٣٧                        |                       | ٨٨٢                 | من تنالون بركته                    |
| المطلب                     |                       | •                   | إذا طويت الصحيفة وفيها استغفار طو  |
|                            | أستغفر الله العظيم لي |                     | إذا طويت الصحيفة وليس فيه          |
| A11                        |                       | זיז                 | وهي سوداء مظلمة                    |
| ۷۱۳                        | اشفع تشفع             | ل الوجه ٢٦٥         | إذا قاتل أحدكم أخاه فليجتنب        |
| ۷۱۳                        | اشفع لنا              | تازم معبودها ۳۷۷    | إذا كان يوم القيامة تنادى كل أمة ا |
| ي الدعاء                   | أشفقوا على أنفسكم في  | مكانها في الجنة ٥١٦ | إذا كانت نفس المؤمن محبوسة عن      |
| لحوض ۷۰۶                   | أطفال المسلمين حول ا- | م لا تدعون أصم ۲۰۱  | أربعوا على أنفسكم في الدعاء فإنك   |
| ۲۷۲ ۴ .                    | أظلمك كتبتي الحافظون  | جميع المكلفين       | أرسل الله رسول الله ﷺ إلى          |



= 371

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

| <b>-</b>                                                    |                                                        |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| اللُّهم إن ظهروا على هذه العصابة ظهر الشرك ٤٩٩              | افترقت الأمة ثلاثًا وسبعين فرقة                        |
| اللَّهم إنا نسألك العصمة                                    | افترقت الأمم السابقة على اثنتين وسبعين فرقة ٥٢         |
| اللَّهم إني أنشدك أني من المنظرين                           | افتقار العالم الحادث إلى محدث ١٣٩                      |
| اللَّهم إني أنشدك عهدك ووعدك ٤٩٩                            | أفضل الملائكة جبريل وميكائيل ٤٥٣                       |
| اللَّهم ثبت قلبي على دينك                                   | الأفعال والأقوال والاعتقادات المنسوبة إلى              |
| اللَّهم سلم سلم                                             | رسول الله ﷺ ترجح على غيرها                             |
| اللَّهم صلي على محمد وعلى آل محمد ٤٥                        | أقسمت عليك بالله إلا أمطرت                             |
| اللَّهم قِ قتادة كما وقى وجه نبيك ٤٨٠                       | أقصرت الصلاة أم نسيت يا رسول الله ؟                    |
| أمة محمد يدخل منها الجنة سبعون ألفًا بلا حساب ٦٣٧           | أقوى الإنكار للمنكر ٧٩٥                                |
| إن اللَّه احتجب عن البصائر كما احتجب                        | أكبر الذنوب عند الله ٧٩٧                               |
| عن الأبصار ۹۸                                               | اكتب أراحنا الله منه ٥٥٥                               |
| إن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار                               | أكل الحلال شرط من شروط قبول الدعاء ٤٢ ٥                |
| إن الله اختار أصحابي على العالمين سوى النبيين والمرسلين ٤٨٥ | إلجام الناس بالعرق يوم الموقف                          |
| إن الله بعثني إليك وأمرني أن لا أفارقك حتى ترضى             | ألست بربكم                                             |
| إن الله جميل يحب الجمال                                     | ألم أقل لكم إن صلاته ستنهاه                            |
| إن الله خلق آدم على صورته ٢٦٥                               | الذي حملت إليه النميمة عليه ستة                        |
| إن الله خلق الموت في صورة كبش ٥٦٩                           | الذي في السماء عرشه وفي الأرض سلطانه ٤٨٠               |
| إن الله لم يفرض شيئًا أفضل من التوحيد والصلاة ٢٨            | الذي يجازي على يسير الطاعات كثير الدرجات               |
| إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا ٨٦٢              | الذي يشتري نفسه من الله ٦٥٦                            |
| إن الله لا ينال ما عنده إلا بطاعته                          | الله الله في أصحابي                                    |
| إن الله يستخلص رجلًا من أمتي على رؤوس الخلائق               | الدنيا سجن المؤمن ٣٣٨                                  |
| يوم القيامة                                                 | الله جميل يحب الجمال                                   |
| إن الجنة لجزاء جميل وعطاء جليل                              | الله خالق العباد وأفعالهم ٢٩٢                          |
| إن الحوض كما بين عدن وعمان                                  | اللَّه لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا              |
| إن رؤية اللَّه جعلت تقوية للمعرفة الحاصلة                   | الله يكفينا أذى الإمام الذي أمر بالكفر وحده ٧٨٨        |
| في الدنيا                                                   | اللَّهم اغفر لجميع المؤمنين جميع ذنوبهم                |
| إن روح آدم التقت مع روح موسى ﷺ                              | اللُّهم اقبضني إليك غير مفتون                          |
| إن روح القدس نفث في روعي ٧٣٤                                | اللُّهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لا تعبد في الأرض ٤٩٩ |
|                                                             | 1                                                      |

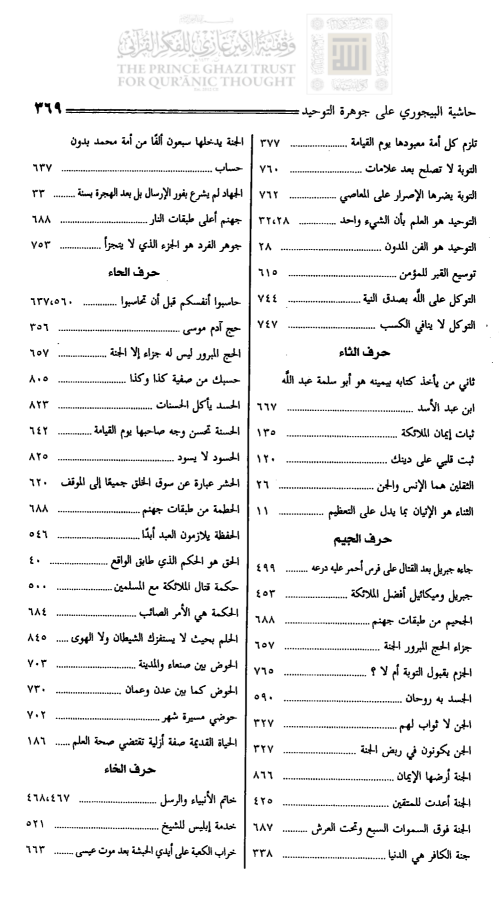






# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد                      | ٣٦٨                                            |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| البصر حسن العين ٢٤٣                                   | إياك والحرص ٨٢٧                                |
| البعث إحياء الموتى وإخراجهم من قبورهم ٦١٩             | إياك والحسد ٨٢٧                                |
| بعثت إلى الناس كافة ٢٩                                | إياك والطمع ٢٢٧                                |
| بكل عبد حافظون وكلوا ٢٢٦                              | إياك وطول الأمل                                |
| بل تغرسني في الجنة فيأكل مني أولياء الله ٤٨٠          | إياك والكبر ٨٢٧                                |
| بني الإسلام على خمس ٤٢٩                               | إياكم والحسد فإن الحسد يأكل الحسنات            |
| حرف التاء                                             | أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتًا              |
| التائب من الذنب كمن لا ذنب له ٧٦٣                     | الإيمان أرض الجنة ٨٦٦                          |
| تدنو الشمس يوم القيامة ٢٦٠                            | الإيمان اعتقاد ١٣٦                             |
| ترك المنهي عنه من أمور الدين٣١                        | إيمان الأمة إنشا وجنًا ١٣٥                     |
| تزعمون أنكم على الحق وفيكم نبي الله ٤٩٩               | الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ٣٥٩ |
| تسبيح الحصى في كف رسول الله ﷺ                         | إيمان الأنبياء لا يتقص ١٣٥                     |
| تسخير الجن لسليمان ٤٦٩                                | الإيمان الباطني لا يزيد ولا ينقص ١٣٧           |
| تسييد الرسول في الصلاة للأدب                          | إيمان الصديقين ١٣٨                             |
| تصور الأعمال السيئة بصورة قبيحة ظلمانية ٦٧٣           | الإيمان عمل ١٣٦                                |
| تصور الأعمال الصالحة بصورة حسنة نورانية ٦٧٣           | الإيمان عمل يزيد وينقص ١٣٧                     |
| التصوف ثمرة جميع علوم الشريعة ٨٣٧                     | إيمان الفساق ينقص ولا يزيد ١٣٥                 |
| التصوف علم بأصول يعرف بها إصلاح القلب                 | الإيمان الكامل ١٣٦                             |
| وسائر الحواس ۸۳۰                                      | إيمان الملائكة لا يزيد ولا ينقص                |
| التصوف هو تجريد القلب للَّه تعالى واحتقار ما سواه ٨٣٦ | الإيمان هو التصديق ١٣٨                         |
| تطلق هذه الظبية                                       | الإيمان لا يزيد ولا ينقص ١٣٦                   |
| تفتح أبواب الجنة للذي يؤدي الصلوات الخمس              | الإيمان يزيد ولا ينقص ١٣٦                      |
| ويصوم رمضان ويجتنب الكبائر السبع ٦٤٤                  | الإيمان يزيد وينقص ١٣٤،١٣٢،                    |
| تفريج الكرب عن المسلمين ٦٦٤                           | ۱۳۸٬۱۳۰                                        |
| تفضيل الغني الشاكر على الفقير الصابر ٧٤٥              | الإيمان ينقص حتى يدخل صاحبه النار ١٣٥          |
| تفكروا في الخلق ولا تفكروا في الخالق ٩٨               | أين أبي٧١                                      |
| تكتب الملائكة على العبد كل شيء حتى أنينه في مرضه      | حرف الباء                                      |
| تلاوة كلامي يتقرب به المتقربون إلي                    | بشر أحمد بالجنة على بلوى تصيبه في خلق القرآن   |



| THE PRINCE GHAZI                                                  | TRUST 🦉 🖬 🛄 🔮                                |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| FOR QUR'ANIC THO<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          | AND ALCONTRACT CONTRACTORS                   |
| الذنوب تنقلب إلى كبيرة بالإصرار عليها                             | خروج الدابة التي تكتب بين عيني المؤمن مؤمنًا |
| الذنوب الكبيرة                                                    | فيضيء وجهه ٦٦٣                               |
| ذو الفقار أحد سيوف النبي ﷺ                                        | خروج الدجال ٦٦٣                              |
| حرف الراء                                                         | خروج يأجوج ومأجوج ٦٦٣                        |
| رؤية الله جعلت تقوية للمعرفة الحاصلة في الدنيا ٣٦٣                | الحضر يموت عند رفع القرآن                    |
| رژية النبي بياني لربه                                             | الحلافة بعدي ثلاثون ثم تصبر ملكًا عضوضًا ٤٩١ |
| الراجي مع الإصرار على المعصية ٨٥٨                                 | خلق آدم على صورته ٢٦٥                        |
| رتبة أهل بدر ٤٩٧                                                  | خلق الله الموت في صورة كبش                   |
| رتبة التابعين تلي رتبة الصحابة                                    | الخلق هم الثقلين ٣٤                          |
| الرجاء تعلق القلب بمرغوب فيه٨٥٧                                   | خمس رضعات معلومات يحرمن ٤٧٦                  |
| رجله في الميزان أثقل من جبل أحد                                   | خير أمتي القرن الذين يلونني                  |
| رجوع أهل الأرض كلهم كفارًا                                        | الخير بيدك والشر ليس إليك ٣٤٩                |
| رسول رب العالمين وخاتم الأنبياء                                   | خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر ثم    |
| رفع القرآن من المصاحف والصدور                                     | عثمان ثم علي                                 |
| رمي عائشة بالإفك                                                  | حرف الدال                                    |
| الروح بعد الموت على أفنية القبور الروح بعد الموت على أفنية القبور | الداخلون الجنة بغير حساب                     |
| الروح جسم لطيف مشتبك بالبدن ٩٤،٥٨٦ه                               | دار الثواب هي الجنة                          |
| روح الحياة وهي تلك التي تفارق الجسد إذا مات ٩. ٥                  | دار الجلال من طبقات الجنة                    |
| الروح ذو جسم ويدين ورجلين وعينين ورأس ٥٩٣                         | دار خلود السعيد ٦٩٤                          |
| روح اليقظة وهي الحاصة بالاستيقاظ و النوم ٥٩٠                      | دار خلود الشقي ٦٩٥                           |
| الرياء هو ترك العمل لأجل الناس ٨٧٢                                | دار السلام من طبقات الجنة                    |
| الرياء والتسميع محبط للثواب مع صحة العمل ٨٦٨                      |                                              |
| ريحة (الحوض) أطيب من المسك                                        | الدعاء بين الصلاتين لا يرد ٨٨٧               |
| حرف الزاي                                                         | الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل ٥٤١         |
| اِدني مع كل واحد من السبعين ألفا سبعين ألفًا                      | دعوة المظلوم مستجابة ولو كان كافرًا          |
| لزبير بن العوام في الجنة                                          | الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر                |
| حرف السين                                                         | حرف الذال                                    |
| مؤال الجن في القبر                                                | ذكرك أخاك بما يكره هو الغيبة ٨٠٤ م           |

| THE PRINCE GHAZ<br>FOR QUR'ANIC TH                 | I TRUST<br>OUGHT                                         |  |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--|
| ۳۷۱                                                | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــ              |  |
| السنة كل ما وافق الكتاب والسنة أو الإجماع          | السؤال عن الإيمان بمحمد بي الله السؤال عن الإيمان المعام |  |
| أو القياس ٥٥٨                                      | سؤال فتنة القبر                                          |  |
| السؤال يسهل الموت على العبد                        | السؤال في القبر ٢٠٧                                      |  |
| سورة الزلزلة تعادل نصف القرآن                      | سؤال الكافر في القبر صباحا                               |  |
| سيدنا نوح لم يرسل إلى الجن ٤٦٩                     | سؤال القبر بلسان عربي                                    |  |
| السيف هو الذي جاء بمشروعية مقاتلة أعداء الله به ٣٧ | سؤال ألمؤمن في القبر سبعة أيام                           |  |
| سيكون في أمتي أقوام يغلطون فقآءهم بعضل             | سؤال الميت عن الشهادتين                                  |  |
| المسائل                                            | سؤال الميت ولو تفرقت أعضاؤه                              |  |
| حرف الشين                                          | سأل رسول الله ﷺ ربه أن يحيي له أبويه فأحياهما            |  |
| شئون يبديها ولا يبتديها                            | فآمنا ثم أماتهما ٧٢                                      |  |
| الشاهد منكم يبلغ الغائب ٣٤                         | السائل لك الخضر ٢١٦                                      |  |
| الشجاع من يملك نفسه عند الغضب                      | السابقون هم أهل بدر ٥٠٧                                  |  |
| شدائد الدنيا مما يلزم العبد الشكر عليها            | السابقون هم أهل بيعة الرضوان                             |  |
| الشمس تدنو من الحلق يوم القيامة                    | السابقون هم الذين صلوا إلى القبلتين                      |  |
| الشمس تطلع من المغرب                               | ستنهاه صلاته یوما ما ۱۲۸                                 |  |
| شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله      | سجن المؤمن هو الدنيا ٣٣٨                                 |  |
| شهادة الضب بنبوة رسول الله                         | سرعة مرور العباد على الصراط متفاوتة                      |  |
| الشهداء أكمل حياة من غيرهم                         | سعد بن أبي وقاص في الجنة                                 |  |
| الشهداء ثلاثة                                      | سعيد بن زيد في الجنة                                     |  |
| الشهداء لا تأكل الأرض أجسادهم                      | السعير من طبقات جهنم                                     |  |
| شهيد الآخرة                                        | سقر من طبقات جهنم ٦٨٨                                    |  |
| شهيد الحرب شهيد الدنيا والآخرة                     | السقط يدخل الجنة إذا مات بعد نفخ الروح فيه ٦٢٠           |  |
| شهيد الدنيا                                        | السقط يصبر ترابا إذا مات قبل نفخ الروح فيه ٦٢٠           |  |
| الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة             | سلام اللَّه هو تحيته اللائقة به ﷺ بحسب ما                |  |
| الشيطان لا يتمثل به تعالى                          | عنده تعالى                                               |  |
| حرف الصاد                                          | السلام عليك يا رسول اللَّه ( حديث تسليم                  |  |
| الصاحب هو من طالت عشرتك به ٤٦                      | الحجر عليه عليه )                                        |  |
| صادني هذا الأعرابي                                 | السمع حسن الأذن ٢٤٣                                      |  |

| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |                                               |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| حرف الظاء                                    | صام رسول الله بي تسع رمضانات ۱۲۹              |
| ظهور الدخان ٢٦٣                              | صحة العقد من أمور الدين ٣١                    |
| ظهور المهدي ١٦٣                              | صدق عبدي في كل ما بلغ عني                     |
| حرف العين                                    | الصدق هو الحكم الذي طابق الواقع ٤٠            |
| العاقب هو خاتم الرسل العاقب هو خاتم الرسل    | صدقت صدقت ٧٨٤                                 |
| العاقل من اشتغل بعيوب نفسه                   | صعود الرسول إلى السموات السبع ٤٨٢             |
| العاقل لا يتكبر ۲۰،۸۱۹                       | صف لنا ربك ١٦٦                                |
| العالم حادث وكل حادث لابد له من صانع         | صل على من علمك ٢١٦                            |
| حکیم متحدث                                   | الصلاة على رسول الله في أخر العمل ليس لختم    |
| العالم السفلي هو ما نزل عن الفلكيات          | العمل وإنما لنيل كرامتها ٨٨٨                  |
| العالم العلوي هو ما ارتفع من الفلكيات        | الصلاة على رسول الله مقبولة لا مردودة ٨٨٦     |
| عالم قريش يملأ طباق الأرض علما               | صلاته ستنهاه يوما ما                          |
| العالم متغير وكل متغير حادث                  | الصلاح أعم من الأصلح ٣٣٤                      |
| عبد الرحمن بن عوف في الجنة                   | الصلة هي العطية ١٧                            |
| عتاد أهل بدر                                 | الصلوات الخمس تكفر الذئوب ٢٥٤                 |
| عتبة بن أبي وقاص يكسر رباعية رسول الله علي   | الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلي   |
| عتقاء الله ٢٠٦                               | رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر ٦٤٨ |
| عثمان بن عفان في الجنة                       | صوم رمضان يكفر الذنوب ٢٥٤                     |
| العجب سوء أدب مع الله تعالى                  | حرف الضاد                                     |
| العجز عن الإدراك إدراك ٢٥٣                   | ضرس الكافر في النار مثل أحد                   |
| العجب يفسد ثواب العمل ٨١٥                    | ضغطة القبر لا ينجو منها أحد                   |
| عرفته حين رأيته كما أعرف ابني ( الرسول ) ١١٤ | حرف الطاء                                     |
| عشر رضعات معلومات يحرمن                      | طاعة الأمير من طاعة رسول الله بيتين           |
| علي بن أبي طالب في الجنة                     | الطامع في الجنة بغير عمل                      |
| عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي    | طلحة في الجنة                                 |
| عمر بن الخطاب في الجنة                       | طلوع الشمس من مغربها                          |
| العمل الصالح يسهل الموت على العبد            | طوبي للمخلصين                                 |

0 1955 0 5 ----- 1

| حرف الظاء                                     | صام رسول الله 🏤 تسع رمضانات ۱۲۹               |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ظهور الدخان                                   | صحة العقد من أمور الدين ٣١                    |
| ظهور المهدي                                   | صدق عبدي في كل ما بلغ عني                     |
| حرف العين                                     | الصدق هو الحكم الذي طابق الواقع ٤٠            |
| العاقب هو خاتم الرسل                          | صلقت صلقت ٧٨٤                                 |
| العاقل من اشتغل بعيوب نفسه                    | صعود الرسول إلى السموات السبع ٤٨٢             |
| العاقلُ لا يتكبر ٨٢٠،٨١٩                      | صف لنا ريك ١٦٦                                |
| العالم حادث وكل حادث لابد له من صانع          | صل على من علمك ٢١٦                            |
| حکيم متحدث                                    | الصلاة على رسول الله في آخر العمل ليس لختم    |
| العالم السفلي هو ما نزل عن الفلكيات           | العمل وإثما لنيل كرامتها ٨٨٨                  |
| العالم العلوي هو ما ارتفع من الفلكيات         | الصلاة على رسول الله مقبولة لا مردودة ٨٨٦     |
| عالم قريش يملأ طباق الأرض علما ١٤             | صلاته ستنهاه يوما ما ۱۲۸                      |
| العالم متغير وكل متغير حادث                   | الصلاح أعم من الأصلح ٣٣٤                      |
| عبد الرحمن بن عوف في الجنة                    | الصلة هي العطية                               |
| عتاد أهل بدر                                  | الصلوات الخمس تكفر الذئوب ٢٥٤                 |
| عتبة بن أبي وقاص يكسر رباعية رسول الله بي     | الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلي   |
| عتقاء الله                                    | رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر ٦٤٨ |
| عثمان بن عفان في الجنة                        | صوم رمضان يكفر الذنوب ٢٥٤                     |
| العجب سوء أدب مع الله تعالى                   | حرف الضاد                                     |
| العجز عن الإدراك إدراك                        | ضرس الكافر في النار مثل أحد ٢٩٨               |
| العجب يفسد ثواب العمل                         | ضغطة القير لا ينجو منها أحد                   |
| عرفته حين رأيته كما أعرف ابني ( الرسول ) ١١٤  | حرف الطاء                                     |
| عشر رضعات معلومات يحرمن                       | طاعة الأمير من طاعة رسول الله ﷺ               |
| علي بن أبي طالب في الجنة                      | الطامع في الجنة بغير عمل ٨٦٠،٦١               |
| عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي ٨٥٣ | طلحة في الجنة                                 |
| عمر بن الخطاب في الجنة                        | طلوع الشمس من مغربها                          |
| . العمل الصالح يسهل الموت على العبد           | طوبي للمخلصين ٨٦٤                             |
| العمل لأجل الناس شرك خفي                      | طول الصراط ثلاثة آلاف سنة                     |
|                                               |                                               |



# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT

| حاشية 👘 جري على جوهرة التوحيد 🗕               |
|-----------------------------------------------|
| العمل من كمال الإيمان ١٣٢                     |
| العوام مؤمنون عارفون بربهم                    |
| عودة الذنب بنقض التوبة                        |
| مريد المدب بالمرابع الغين<br>حرف الغين        |
|                                               |
| الغرة هي بياض فوق جبهة الفرس فوق الدرهم ٤٧٩   |
| غرني كرمك يارب ۸۸۵                            |
| غسلوه وعليه ثيابه ۷۸٤                         |
| غفران الذنوب للمؤمنين ٧٢٠                     |
| غلب أصحابكم فما تنتظرون                       |
| غمست نار الدنيا في البحر مرتين ٦٨٩            |
| حرف الفاء                                     |
| فاطمة بنت أسد تنجو من ضغطة القبر ٦١٤          |
| فخذ الكافر مثل ورقان ٢٩٨                      |
| الفردوس طبقة من طبقات الجنة                   |
| حرف القاف                                     |
| القائم بحقوق الله وحقوق العباد ٨٥٤            |
| القبر روضة من رياض الجنة ٦١٥                  |
| قتل من جحد أمرًا معلومًا من أدلة ديننا ٧٧٦    |
| قد أوجب طلحة                                  |
| قد رأيته حين رأيته كما أعرف ابني (الرسول) ١١٤ |
| القدرة متعلقة بجميع الكائنات                  |
| قدموا إلى الجنة عرضها السموات والأرض ٤٩٩      |
| القرن يقرن أمة بأمة وعالم بعالم               |
| القضيب أحد سيوف رسول الله مليكي ٢٨            |
| القطع بقبول التوبة أم لا ؟ ٢٤                 |
| القلم جسم عظيم نوراني۸۱                       |
| القلم جسم نوراني ٨٣                           |
| القلم يكتب في اللوح بدون الملائكة ٨٣          |

| ۳۷۳                                                 |
|-----------------------------------------------------|
| قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن ٢٦٥          |
| قوم فصلوا إذا فضلوا ٥٩                              |
| قومي فاشكري لرسول الله علي                          |
| لومي تشري ترسون منا <sub>يقي</sub> مستنسبين من الم  |
| حرف الطافا                                          |
| الكاتبون على العباد أعمالهم في الدنيا ٦٨٢           |
| الكاتبون من صحف الملائكة كتابا يوضع تحت العرش ٢٨٢   |
| الكافر لا يسئل إنما يسئل المؤمن والمنافق ٢٠٦        |
| كان رسول الله بيتي يراسل الناس أولا بالقرآن         |
| والدعوة للإسلام ٣٩                                  |
| كان فتى من الأنصار يصلي الصلوات مع                  |
| رسول الله ١٢٨                                       |
| كان موسى عليه السلام يسد أذنيه عند قدومه            |
| من المناجاة لئلا يسمع كلام الخلق                    |
| كتاب الكافر أسود ٢٦٩                                |
| كتاب المؤمن أبيض ٢٦٩                                |
| الكتبة يفارقون العبد في ثلاث مواضع ٤٢               |
| كذبت لا تقدر على قتله ٤٨٤                           |
| الكرامة هي الأمر الخارق                             |
| الكرسي جسم عظيم نوراني تحت العرش ٦٨٠                |
| كفاك تناشد ربك فإنه سينجز لك ما وعدك ٤٩٩            |
| كفن الرسول عليه الصلاة والسلام في ثلاث أثواب        |
| يض قطن ٧٨٤                                          |
| کل آدمي يوکل به عشرين ملکًا حتى يموت ٥٤٨            |
| كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بالحمد للَّه ٣            |
| كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بيسم اللَّه الرحمن الرحيم |
| فهو أبتر                                            |
| كل ابن آدم يأكله التراب إلا عجب الذنب ٨٥            |
| كل حرف ( من القرآن ) خير من محمد                    |



| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد                     | ۳۷٤                                                     |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| لا تفضلوني على الأنبياء ٤٤٧                          | وآل محمد                                                |
| لا تفضلوني عن يونس بن متىلا تفضلوني عن يونس بن متى   | ري<br>كل ذلك لم يكن ( حديث ذي اليدين في نسيانه          |
| لا تنال شفاعتي أهل الكبائر من أمتي ٧١٤               | في الصلاة )                                             |
| لا حسد إلا في اثنتين ٨٢١                             | ې<br>کل شيء يموت بعد النفخة الأولى ۸۰                   |
| لا غالب لكم اليوم من الناس ٤٩٩                       | كل قديم أزلي وليس كل أزلي قديم                          |
| لا غيبة في فاسق ٨٠٨                                  | کل قدیم فهر باق                                         |
| لا نبرح حتى نناجزهم الحرب                            | كل ما صدق عليه الشيء صدق عليه الموجود ٧٤٩               |
| لا نترك سنة لصوت ٧٨٤                                 | كل ما وافق الكتاب والسنة والإجماع أو القياس فهو سنة ٨٥٥ |
| لا والله لا أشكر إلا الله ٤٨٤                        | كل مخلوق خلق لحكمة وليس لحاجة الله إليه ٦٨٥             |
| لا وصية لوارث ٤٧٦                                    | كل من لا يسئل في القبر لا يعذب ٦١٣                      |
| لا يۇمن عبد حتى يۇمن بأربعة                          | كل مولود يولد على الفطرة ٨٨                             |
| لا يبدأ الشعر بالبسملة                               | كل نبي له حوض وهو قائم على حوضه                         |
| لا يتوضأ رجل مسلم فيحسن الوضوء إلا غفر له ٦٥٣        | كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل                     |
| لا نبي بعدي                                          | کی پ<br>کنا نقول ورسول اللہ ﷺ یسمع [ حدیث               |
| لا يدخل الجنة نمام                                   | تفضيل الأربعة ]                                         |
| لا يدخل مكة هذا العام                                | كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها                   |
| لا يدفن نبي إلا حيث قبض                              | كيزانه ( الحوض )أكثر من نجوم السماء                     |
| لا يسبغ أحد الوضوء إلا غفر له ٦٥٢                    | كيف أجود برحمتي على من بخل علي بطاعتي ٨٦٠،٦١            |
| لا يغني حذر من قدر والدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل | كيف يليق بعبوديتك أن تصفه تعالى                         |
| لبيك وسعديك يا زين من وافي القيامة                   | حرف اللام                                               |
| لست لها لست لها                                      | لا آمنت به إلا أن يؤمن هذا الضب                         |
| لظي ثاني طبقة علوية من النار                         | لا أرى ربك إلا يسارع في هواك                            |
| لعله يستغفر ويتوب                                    | لابد لهذا الأمر ممن يقوم به                             |
| لقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلا خيرًا               | لا تخیرونی علی موسی                                     |
| لقد عرفته حين رأيته كما أعرف ابني ( الرسول )         | لا تدخل الملائكة بيتا فيه جرس ٤٧                        |
| لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجته               | لا تسبوا أصحابي                                         |
| لكل آدمي عشرة بالليل وعشرة بالنهار                   | لا تسيدوني في صلاتكم ٨٩٣                                |
| لكل نبي حوضًا وهو قائم على حوضه                      | لا تغسلوه فإنه طاهر ۷۸٤                                 |
|                                                      | ······································                  |



| ۳۷٥                                           | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـــــــــ        |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| المؤمنون توزن أعمالهم ٢٧١                     | اللطيفة الربانية من حيث التفكر تسمى عقلًا ٢٠٤     |
| المؤمنون الطائعون بياهي الله بهم الملائكة ٦١٢ | لله خواص من عباده ۳۷۶                             |
| ما احتلم نبي قط                               | لله لوححا أحد وجهيه ياقوتة حمراء والوجه الثاني    |
| ما أرى ربك إلا يسارع في هواك                  | زمردة خضراء                                       |
| ما أقرب ما يتقرب به المتقربون                 | لم أزل أنتقل من الأصلاب الطاهرات إلى الأرحام      |
| ما أقل حياء من يطمع في جنتي بغير عمل ٨٦٠،٦١   | الذكيات ٧٢                                        |
| ما بين دفتي المصحف كلام اللَّه تعالى ١٩١      | لم تقاتل الملائكة إلا يوم بدر                     |
| ما تقول في هذا الرجل ٢١١                      | لم يحتلم نبي قط                                   |
| ما ذاكرت أحدا وقصدت إفحامه                    | لم يقرض الله شيئا أفضل من التوحيد والصلاة ٢٨      |
| ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ٣٤٩         | لم تزال هذه الأمة قائمة على أمر الله ٤٧٢          |
| ما من عبد يؤدي الصلوات الخمس                  | لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها ٧٣٤                  |
| ما من مؤمن إلا وله كل يوم صحيفة ٦٦٦           | لن يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر ٨١٦ |
| ما من يوم إلا والذي بعده شر منه ٤٨٨           | له حوض أبعد من مكة إلى مطلع الشمس ٧٠٤             |
| ماء الحوض أبيض من اللبن                       | لو تركتموها لصلحت فتركوها فشاصت ( حديث            |
| المتواضع من عرف الحق ٨٢٠                      | تأيير النخل )                                     |
| مثل هذه الأمة لا يدري أوله خير أو أخره ٤٨٨    | لو سلمنا أنك رسول الله ما خاصمناك ٥٠٣             |
| محمد أفضل من كلٌّ مخلوق ٢٧٠                   | لو كان العلم بالثريا لناله رجال من فارس ١٤        |
| محمد خير الخلق ٤٦٦                            | لو لم يقتل المقتول في هذا الوقت لجاز أن يموت ٧٦   |
| مر بي ميكائيل وعلى جناحه أثر الغبار ٤٩٩       | لو وزن إيمان أبي بكر بإيمان هذه الأمة ١٣٥         |
| مراتب الناس في الحشر متفاوتة                  | لولا الشفاعة لجوزنا البقاء ٧١٧                    |
| مرور العباد على الصراط متفاوت ٢٧٧             | ليبلغ الشاهد منكم الغائب                          |
| المصيب بأجرين والمخطئ بأجر                    | ليس ساعة من ساعات الدنيا إلا وتعرض على العبد      |
| معرفتي لمحمد أشد                              | يوم القيامة ٥١٥                                   |
| معصية الأمير معصيته لرسول الله ﷺ              | ليس في الإمكان أبدع مما كان                       |
| الملائكة تحضر كل قتال من قتال الكفار          | َلَيْس كما تظنون إنما هو كما قال لقمان لابنه  ١٢١ |
| الملائكة على جانبي الصراط ١٧٤                 | ليس من الإنسان شيء إلا يبلي إلا عظمًا واحدًا ٨٤   |
| الملائكة لا تدخل بيتا فيه جرس ٤٧ ه            | حرف الميم                                         |
| الملائكة لا حفظة عليهم ٤٢٥                    | المأثور هو أول سيف ملكه رسول الله ﷺ               |
|                                               | · •                                               |

| THE PRINCE GHAZI<br>FOR QURĂNIC THO<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | UGHT TYN                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| من قيل له اتق الله فغضب                                                     | اللائكة لا يأخذون صحفا                       |
| من نور في مساجد الله نور الله في قبره                                       | من آذانی فقد آذی الله                        |
| من وعده الله على عمل ثوابًا فهو منجز له                                     | من آذاهم فقد آذانی ۵۱۳                       |
| من يدعوني فأستجيب له                                                        | من آذی مسلما فقد آذانی                       |
| من يسألني فأعطيه ٢٦٠                                                        | من آذى الله يوشك أن يأخذه                    |
| من يستغفرني فأغفر له ٢٦٤                                                    | من أطاع أميره فقد أطاعني                     |
| من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي ٢٨٤                              | من أعطى غيره شيئا حياء فيه له فيه أجر        |
| منا أمير ومنكم أمير ٢٨٤                                                     | من انقطع إلى الله كفاه الله كل مؤنة ٧٤٣      |
| المناخل أول شيء أحدثه الناس بعد الرسول ٨٤٩                                  | من انقطع إلى الدنيا وكله الله إليها          |
| موضع الملكان من العبد ٤ ٥ ٥                                                 | من أوعده على عمل عقابًا فهو بالخيار ٣٠٤      |
| حرف النون                                                                   | من تبع جنازة حياء من أهلها له أجر ٨٦٩        |
| ناجي الله موسى بمائة ألف وأربعين كلمة                                       | من تلا قل هو الله أحد مائة ألف مرة ٢٥٦       |
| النار تحت الأرضين السبع ٦٨٧                                                 | من توضأ نحو وضوئي هذا ثم قام فركع ركعتين ٢٥٣ |
| نار الدنيا غمست في البحر مرتين                                              | من ثبت له مثل هذه الفضائل التي لأبي بكر ٧٨٤  |
| النبوة ليست مكتسبة                                                          | من جاء منهم فسيجعل الله له مخرجًا ٥٠٣        |
| نحن أحق بالشك من إبراهيم                                                    | ىن ذهب إليهم فأبعده الله                     |
| النسخ لا يكون إلا إلى بدل                                                   | ىن رېك ٦١١                                   |
| النظر هو إدراك الشيء بحاسة البصر والفكر ١٠١                                 | ىن رأى منكم منكرًا فليغيره بيده              |
| نعم عذبني الله عذاب العشار                                                  | ىن رد غيبة مسلم رد الله عن وجهه النار ٨٠٧    |
| نعم يزيد الإيمان حتى يدخل صاحبه الجنة                                       | ىن سب أصحابي فعليه لعنة الله                 |
| نعمت البدعة هي (التراويح)                                                   | ىن شرب منه فلا يظمأ أبدًا (الحوض) ٧٠٢ [      |
| نعوذ بالله منك لست رينا ۳۷۷                                                 | ن عرف نفسه عرف ربه ۱۰۲                       |
| نفسي نفسي لا أسأل اليوم غيرها                                               | ىن عصى أميري فقد عصاني ٧٨٦                   |
| نقص الإيمان بسبب نقص الطَّاعة                                               | ن غشنا فلیس منا                              |
| نم نومة العروس                                                              | ن فارق الدنيا على الإخلاص لله ٨٦٣            |
| النميمة إفشاء السر وهتك الستر                                               | ن قال لا إله إلا الله دخل الجنة              |
| النميمة نقل كلام الناس                                                      | ن قتل قتيلًا فله سلبه ٤٤٤                    |
| نهى الرسول عن أكل الجلالة                                                   | ن قصر أمله قل همه ٥٦٣                        |



|                                                                  | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ـــــــــــ                                        |
|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                  |                                                                                     |
| یا عباد ا                                                        | نهى الرسول عن ضرب الرجل لعبده                                                       |
| يا محمد                                                          | نوح لم يرسل إلى الجن ٤٦٩                                                            |
| یا محمد                                                          | حرف الهاء                                                                           |
| یا معشر ا                                                        | هذا مصرع فلان                                                                       |
| يا ملك ا                                                         | هذا مكاننا حتى يأتينا ربنا                                                          |
| یا موسی                                                          | هذه الأمة لن تزال قائمة على أمر الله ٤٧٢                                            |
| يا نبي اللَّ                                                     | هذه سيئاتكم وقد تجاوزت عنها                                                         |
| يباهي الله                                                       | هذه الظبية أطلقها                                                                   |
| يدخل الج                                                         | هلا جعلته من فوق الطعام حتى يراه الناس ٨١٣                                          |
| يدخل الج                                                         | هلك المتنطعون                                                                       |
| يرفع أقوائا                                                      | هو كما قال لقمان لابنه : يا بني لا تشرك بالله                                       |
| يزيد الإيما                                                      | حرف الواو                                                                           |
| يستحب ا                                                          | والله لنأتين الناس ونصيب من الغنيمة                                                 |
| يستخلص اا                                                        | الوضوء يكفر الذنوب                                                                  |
| يسلط الله :                                                      | الوضوء يكفر ما قبله ثم تصير الصلاة نافلة ٦٥٣                                        |
| يشفع الله                                                        | الوفاء بالعهد من أمور الدين ٣١                                                      |
|                                                                  |                                                                                     |
| یشهد أن ا                                                        |                                                                                     |
| يشهد أن ا<br>يضرب الع                                            | الولي لا تظهر له خوارق ٥٣١                                                          |
| يضرب الم                                                         | الولي لا تظهر له خوارق ٥٣١<br>حرف الياء                                             |
| يضرب الع<br>يعمل أحد <sup>°</sup>                                | الولي لا تظهر له خوارق ٥٣١<br>حرف الياء<br>يؤمن بالبعث ٣٥٩                          |
| يضرب الع<br>يعمل أحد <sup>-</sup><br>يغارق الكت                  | الولي لا تظهر له خوارق ٥٣١<br>حرف الياء<br>يؤمن بالبعث ٣٥٩<br>يؤمن بالقدر خيره وشره |
| يضرب الم<br>يعمل أحد<br>يفارق الكتم<br>ينادى إذا آ               | الولي لا تظهر له خوارق ٥٣١<br>حرف الياء<br>يؤمن بالبعث ٣٥٩<br>يؤمن بالقدر خيره وشره |
| یضرب الص<br>یعمل أحد<br>یفارق الکت<br>ینادی إذا آ<br>ینزل رہنا ک | الولي لا تظهر له خوارق ٥٣١<br>حرف الياء<br>يؤمن بالبعث ٣٥٩<br>يؤمن بالقدر خيره وشره |
|                                                                  | الولي لا تظهر له خوارق ٥٣١<br>حرف الياء<br>يؤمن بالبعث ٣٥٩<br>يؤمن بالقدر خيره وشره |

| <b>TVV</b>                                         | -   |
|----------------------------------------------------|-----|
|                                                    | ļ   |
| يا عباد الله الخشبة تحن إلى رسول الله علي ٤٨٠      | 1   |
| یا محمد ارفع رأسك ۷۱۳                              |     |
| يا محمد إن الله بعثني إليك وأمرني ألا أفارقك ٤٩٩   | ļ   |
| يا معشر المسلمين من يعذرني ٤٨٤                     |     |
| يا ملك الموت أرني كيف تقبض أنفاس الكفار . ٥٧١      |     |
| يا موسى أنت الذي اصطغاك الله بكلامه ٣٥٦            |     |
| يا نبي الله كفاك تناشد ربك ٤٩٩                     |     |
| يباهي الله ملائكته بالمؤمنين الطائعين              |     |
| بدخل الجنة من أمتي سبعون ألفًا بغير حساب ٦٣٧       | !   |
| بدخل الجنة إذا مات بعد نفخ الروح ٦٣٧               | ł   |
| برفع أقوامًا ويخفض آخرين                           | !   |
| زيد الإيمان حتى يدخل صاحبه الجنة ١٣٥               | !   |
| ستحب الحمد في ابتداء الكتب المصنفة ٩               | ł   |
| ستخلص الله رجلًا من أمتي على رؤوس الخلائق ٦٧٢      | 2   |
| سلط الله على الكافر في قبره تسعة وتسعين تنينًا ٢١٤ |     |
| شفع الله فيمن قال لا إله إلا الله                  | ñ   |
| شهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله              | ų   |
| غىرب الصراط بين ظهراني جهنم                        | ų   |
| ىمل أحدكم بعمل أهل النار حتى لا يكون ٣١٠           | ų   |
| ىارق الكتبة العبد في ثلاث مواضع                    | į   |
| ادی إذا کان یوم القیامة لتلزم کل أمة معبودها ۳۷۷   | يد  |
| زل ربنا كل ليلة إلى السماء الدنيا                  | Ŀ,  |
| فص الإيمان حتى يدخل صاحبه النار ١٣٥                | ينا |
| رر الله قلب معلم العلم ومتعلمه                     | ينر |



This file was downloaded from QuranicThought.com



\*\*\*

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🗕

ç

٣ - فهرس الأعلام

\_\_\_\_\_

| رقم الفقرة                       | العلم                                          |
|----------------------------------|------------------------------------------------|
| · ٤ · ٦ · ٣٩ ١ · ١ ٦٢ · ٧ · · ٢٨ | آدم اللخينة                                    |
| ٧١٣،٧،٧،٦٨٧،٥٩٤،٤٥٠              |                                                |
| ۲۳                               | آسية بنت مزاحم                                 |
| ٥٣١                              | آصف                                            |
| ٨٠٠،٥٢٤،٨٧                       | الآمدي = علي بن أبي علي                        |
| 278.271.20.1798.182              | إبراهيم الظيئة                                 |
|                                  | إبراهيم بن إبراهيم بن حسن اللقاني              |
|                                  | إبراهيم بن خالد أبو ثور                        |
|                                  | إبراهيم الدسوقي = إبراهيم بن أبي المجد بن قريش |
|                                  | إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي                |
|                                  | إبراهيم اللقاني = إبراهيم بن حسن               |
| ۳۱۹                              | إبراهيم بن أبي المجد الدسوقي                   |
| ٥٦٨،١٧٢،٩٩،٥٥                    | إبراهيم بن محمد أبو إسحاق الإسفراييني          |
| ٨٩٨،٢                            | إبراهيم بن محمد البيجوري                       |
| (0Y1(0,Y(£99(TEA()))             | إبليس لعنه الله                                |
| ٨٢٧،٨١٨،٧٨٤،٦١١                  |                                                |
| 0.7                              | أبي بن خلف الأبي = محمد بن خلفة                |
|                                  | الأُجهوري = عبد البر الأجهوري                  |
|                                  | أحمد بن محمد السجاعي                           |
|                                  | أحمد بن أحمد بن عيسي زروق                      |
| ٧٩٩،٦٧٤،١٩٣                      | أحمد بن إدريس القرافي                          |
|                                  | أحمد بن حنبل = أحمد بن محمد بن حنبل            |
| 707:017:010                      |                                                |
|                                  | أحمد زروق = أحمد بن محمد بن عيسى               |
|                                  | أحمد بن سليمان بن كمال باشا                    |
|                                  | أحمد عبد الفتاح بن يوسف الملوى                 |
| ٢٤٦،١٩٣                          |                                                |
| ΥΥΛ                              | أحمد بن على بن حجر العسقلاني                   |
| 701                              | أحمد بن غنيم بن سالم النفراوي                  |
| 107:017:010:07.9:171.197         | أحمد بن محمد بن حنبل                           |
|                                  | أحمد بن محمد بن على بن حجر الهيتمي             |
| ٨٠٦،٧٥٨                          |                                                |
|                                  | أحمد بن محمد بن علي الغنيمي                    |



| = - شبة ال يوريز عا ارهرة التوحي | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7:7                              | أحمد بن محمد الشمني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                  | احمد التقرة 2/ = احمد لا عتيم لا منالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳٥٥،0٦                           | أحمد بن موسى الخيالي<br>الأخطل = غياث بن غوث<br>إدريس التخير:<br>أسامة بن زيد<br>إسحاق الإسفراييني = إبراهيم بن محمد بن إبراهيم<br>إسحاق بن راهويه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۸۹                              | الأخطل = غياث بن غُوث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 14.(1)0                          | إدريس الكلية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ν، ۱۶                            | أسامة بن زيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 0' 11) 11 19 100                 | أبو إسحاق الإسفراييني = إبراهيم بن محمد بن إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 01                               | إسحاق بن راهويه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 07. 177:99:00                    | الإسفراييني = إبراهيم بن محمد بن إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| דיייי                            | إسماعيل الليكلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٧٢                              | الإسفراييني = إبراهيم بن محمد بن إبراهيم<br>إسماعيل الكلية<br>إسماعيل بن عباد بن العباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۰۸۳                              | إسماعيل بن يحيى المزني<br>الأسود بن عبد الأسد<br>الأشعري = علي بن إسماعيل أبو الحسن الأشعري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦٦٧                              | الاسود بن عبد الاسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                  | الاشعري = علي بن إسماعيل أبو الحسن الاشعري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (07) (17) 010 (7) (17) (17) (17) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| V18.V Y.V01.1TT                  | وي في ال المستقطع ا<br>المستقطع المستقل المستقل المستقلط المستقلط المستقطع المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المستق<br>المستقلم المستقل المستقلم المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المستقلط المست |
| ٤٩                               | الاشموني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٩٣                              | اصبغ بن الفرج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٦،٤٢                            | إلياس الغطاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| e#EYe • 0e)#Ve99eV9              | إمام الحرمين = عبد الملك بن عبد الله بن يوسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| V9111 "017+110921010."01         | £. f f £,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 4001 11401148                    | الأمير = محمد بن أحمد بن أحمد الأمير<br>أمية بن خلف<br>أنس بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٩٩                              | امية بن خلف<br>بر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٨٦٣، • • ٦، • ٤، ٤٨٠             | انس بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 0/0                              | الأوزاعي = عبد الرحمن بن عمر الأوزاعي<br>أويس القرني<br>أيوب الغليلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٨٩                              | اويس القرني<br>۴ ماتلمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 244644                           | ايوب اللي المعلم الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                  | الباقلاني = محمد بن الطيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸۳۶                              | البخاري = محمد بن إسماعيل البخاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                  | البدر = محمد بن إبراهيم بن جماعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 377                              | البراوي = عیسی بن أحمد بن عیسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٩.٩                              | بشير الملائكة ( من الملائكة )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                  | أبو بكر الباقلاني = محمد بن الطيب<br>أب كر الباقلاني = محمد بن الطيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣                                | أبو بكر التونسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |



| ۳۸۱                                     | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد يستعمد مستع           |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 15/ 212A . (209, TO . (TO               | أبو بكر الصديق = عبد الله بن عثمان                     |
| · · £ . ٦٦٧ . ٦٢١ . ٤ ٩٣ . ٤ ٩٢         |                                                        |
|                                         |                                                        |
| 7.7                                     | البلخي = محمد البلخي                                   |
| or)                                     | بلقيسً                                                 |
| AE9,VAE,VA+,17V,71V,07Y                 | البلقيني = عمر بن رسلان بن نصبر                        |
| ۳٦                                      | البليدي = محمد بن محمد بن محمد الحسن                   |
| ۲۷                                      | البيضاوي                                               |
| ٨٩٨،٢                                   | البيجوري = إبراهيم بن محمد البيجوري                    |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | تاج الدين ابن السبكي = عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي |
| ۳۳۱                                     | ابن التلمساني = عبد الله بن محمد بن علي                |
| ۰۱۷                                     | أبو ثور = إبراهيم بن خالد                              |
| ٨٦٤،٨٣٠                                 | ثوبان                                                  |
| ۰۱۷                                     | أبو ثور = إبراهيم بن خالد                              |
| ٥١٧                                     | الثوري = سفيان الثوري                                  |
| ۰۸۳                                     | الجاحظ = عمرو بن بحر بن محبوب                          |
| ۲۲،۰۳۳،۱۷۱،۹۹،۸۷                        | الجبائي = عبد السلام بن محمد عبد الوهاب                |
| 19111AV                                 |                                                        |
|                                         | جبريل الظفلا                                           |
|                                         |                                                        |
| ·171:17··111:0··                        |                                                        |
| ٧٣٤،٧١٥                                 | الجد بن قيس                                            |
| ٥،٣                                     | الجد بن قيس                                            |
| ،۳۷٦،۳۷٥،۳۲۷،۹۹،۷۲،٤٩                   | الجلال السيوطي = عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي         |
| 11.917.A109910AV189Y                    |                                                        |
| ۸۹۳،۷۱۳،۶۱۲                             |                                                        |
| ٥،٣                                     | أبو جندل سهل بن سهيل بن عمرو                           |
| (0)7(0)7(797()2,                        | الجنيد بن محمد                                         |
| 08910121018                             |                                                        |
| £99(YY7()Y                              | أبو جهل = عمرو بن هشام                                 |
| ٦٩٣                                     | جهم بن صفوان                                           |
|                                         | الجوجري = محمد بن عبد المنعم                           |
| ۷۵۷                                     | ابن الجوزي = عبد الرحمن بن علي بن الجوزي               |
|                                         | حاتم الطائي                                            |
| ٨٤٠                                     | ابن الحاج = محمد بن محمد بن محمد بن الحاج              |



,

| ᆖ حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد |                                                               |
|------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| 078                                | ابن الحاجب = عثمان بن عمر بن أبي بكر                          |
|                                    | ابن حجر العسقلاني = أحمد بن علي بن حجر العسقلاني              |
|                                    | ابن حجر الهيثمي = أحمد بن محمد بن علي بن حجر اله              |
| ٨٠٦،٧٥٨                            |                                                               |
| 010(1).                            | ابن حزم = علي بن أحمد بن سعيد                                 |
|                                    | الحسن البصري                                                  |
| ٤٩٢                                | الحسن بن علي بن أبي طالب                                      |
|                                    | الحسن بن مسعود البوسي                                         |
|                                    | الحسين بن الحسن بن محمد الحليمي                               |
|                                    | الحسين بن علي بن أبي طالب                                     |
| ١٧١                                | الحسين بن محمد بن عبد الله النجار الرازي                      |
|                                    | الحسين بن منصور الحلاج                                        |
| ٤٨٩                                | حفصة بنت سيرين                                                |
| ١٤٠                                | الحلاج = الحسين بن منصور                                      |
| ۳۳٬۲۰                              | الحلبي = علي بن إبراهيم الحلبي                                |
|                                    | الحليمي = الحسين بن الحسين بن محمد                            |
|                                    | حمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي                                |
| د٥١٧،٥١٥،٣٨٩،٢٦٨،١٩١               | ابن حنبل = أحمد بن محمد بن حنبل                               |
| ٦٥٣                                |                                                               |
| (010(T11(1T7(1T7(YT                | أبو حنيفة = النعمان بن ثابت                                   |
| ٨٢٦،0١٦                            |                                                               |
| ٦٨٧،٢٣                             | حواء<br>الخدري = سعيد بن مالك أبو سعيد الخدري<br>الخضر الظيلة |
| ٧٩٤،٦١٤،٢٨                         | الخدري = سعيد بن مالك أبو سعيد الخدري                         |
| ٧٨٤،٢٩٣،١١٥،٤٦،٤٢                  | الحضر الظيلا                                                  |
| ٤٩٤                                | ابن خطاب الاسدي = عزيز بن عبد الملك بن محمد                   |
| ١٥٤                                | الخطيب = محمد بن أحمد                                         |
| ۳٥٥،0٦                             | الخيالي ≈ أحمد بن موسى الخيالي                                |
|                                    | داود بن علي بن خلف الظاهري                                    |
| 110                                | ذو القرنين                                                    |
| · £97. £92. £97. £A.               | ذو النورين = عثمان بن عفان                                    |
| 701.021.0.1.0.7                    |                                                               |
|                                    | ذو اليدين                                                     |
|                                    | الرازي = محمد بن عمر بن الحسن                                 |
| ٨٠٨                                | الرافعي = عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم                    |
| 010                                | بن راهويه = إسحاق بن راهويه                                   |



| ۳۸۳                  | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 110                  | رضوان خازن الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 110                  | رقيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥.٩.٥.٨              | رقية بنت رسول الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٣٤                  | رمضان بن عبد الحق العكاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦.٦                  | الرملي = محمد بن أحمد بن حمزة رومان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٩٩، ٤٩٦             | الزبير بن العوام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦٧٤                  | الزيير بن العوام<br>الزركشي = محمد بن بهادر بن عبد الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٣,                  | زكريا الليلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 099177177179171      | زكريا الأنصاري شيخ الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                      | الزمخشري = محمد بن عمر بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                      | الزهراء = فاطمة الزهراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1) Y                 | الزيادي = علي بن بحيى الزيادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                      | زيد بن حارثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                      | زين العابدين = علي بن الحسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤١٤                  | زينب بنت جحش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                      | السجاعي = أحمد بن أحمد بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| «YYY()9V()90()0£())£ | السعد = مسعود بن عمر التفتازاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                      | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٨٤                  | سعد بن عبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                      | سعيد بن مالك أبو سعيد الخدري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                      | سعد بن معاذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                      | سعد بن أبي وقاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                      | أبو سعيد الخدري = سعد بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                      | سعید بن زید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                      | أبو سفيان = صخر بن حرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 010                  | سفيان الثوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                      | سفيان بن عبينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 117                  | السكتاني = عيسى بن عبد الرحمن<br>أبو سلمة بن عبد الأسد = عبد الله بن عبد الأسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| •                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                      | ابن سلول = عبد الله بن أبي بن سلول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7.11                 | سليم بن عامر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                      | سليم بن عامر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                      | سليمان اللي الله المعالية المسليمان المعالية المعالية المسليمان المعالية المعالية المعالية المسليمان المعالية معالية معالية معالية معالية معالية معالية معالية معالية معالية مع |
| ΥΥζ                  | مىليمان الخواص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |



| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد |                                                                      |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
|                                  | سليمان بن علي بن عفيف الدين التلمساني                                |
| 390119                           | السمرقندي = محمد بن عبد الحميد                                       |
| ۱۷۰،۱۱۰،۸۰،۸۶،۰۱۹                | السنوسي = محمد بن يوسف بن عمر                                        |
| «۱۹٦«۱۹٤«۱۹۲«۱۸٦«۱۷۸             |                                                                      |
|                                  |                                                                      |
|                                  |                                                                      |
| ۲۳۱                              | أبو سهل الصعلوكي ≈ محمد بن سليمان الصعلوكي                           |
| ٨٣٨،٥٩٠                          | سهارين عبد الله التستري                                              |
| ٧٢                               | سهل بن عبد الله التستري<br>السهيلي = عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد  |
| ٨٦٩،١٦٩                          | اين سيرين = محمد بن سيرين                                            |
| ،۳۷٦،۳۷۵،۳۲۷،۹۹،۷۲،٤٩            | ابن سيرين = محمد بن ميرين<br>السيوطي = عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي |
| ،٦١٢،٦٠٩،٥٩٩،٥٨٧،٤٩٢             |                                                                      |
| ٨٩٣،٧١٣                          |                                                                      |
|                                  | شارح الوسطى = إبراهيم بن إبراهيم اللقاني                             |
| ٤                                | الشاطبي = القاسم بن فيرة الشاطبي                                     |
| ۲٤٨،٣١١،٢٦٩،٢٦٨،٢١٦              | الشاطبي = القاسم بن فيرة الشاطبي<br>الشافعي = محمد بن إدريس الشافعي  |
| \$010\$01£\$£YY\$TT\$\$0£        | •                                                                    |
| ٨٣٢،٧٣٧،٥٢٤،٥١٧                  |                                                                      |
| ١٢٧                              | الشبراملسي = علي بن علي                                              |
| ۲۱۶                              | ابن الشجري = هبة الله بن على                                         |
| 1.7                              | الشريف المقدسي = عبد السلام بن أحمد بن غانم                          |
| ٥٠٨،٢٦٨                          | الشعبي = عامر بن شراحبيل                                             |
| <pre>(٦٢٣،٥٢٩،٤٤٥،١٦٩،٥٩</pre>   | الشعراني = عبد الوهاب بن محمد                                        |
| ٨٣٧،٦٧٦                          |                                                                      |
| ٤٣،١٥                            | شعيب اللخلاق<br>شعيب بن الحسن                                        |
| ٤٠٦                              | شعيب بن الحسن                                                        |
| ٧٨٤                              | شقران مولي النبي ﷺ                                                   |
| ۳۹۰،۲۱۹                          | الشمس السمرقندي = محمد بن عبد الحميد                                 |
| ۲٤٧                              | الشمني = أحمد بن محمد بن أحمد                                        |
| «TWY«TYE«1) MOOCTY               | الشنواني = محمدين علي بن منصور                                       |
| ٨٠٠:٧٨٤:٢٨٥                      | -                                                                    |
|                                  | شيخ الإسلام = زكريا بن محمد الأنصاري                                 |
|                                  | شيخنا = محمد بن شافعي الفضالي                                        |
|                                  | الشيرازي = إبراهيم بن علي بن يوسف                                    |
| Yo1                              | صاحب بدء الأمالي = علي بن عثمان الأوش الفرغاني                       |

.



| ۳۸۰                            | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 177                            | الصاحب بن عباد = إسماعيل بن عباد                                      |
|                                | صاحب العدة                                                            |
|                                | صالع ألميني                                                           |
|                                | الصالحي المعتزلي أبو الحسين                                           |
|                                | الصبان = محمد بن على أبو العرفان                                      |
| 0.1                            | صخر بن حرب أبو سفيان                                                  |
| · ٤٨٤ · ٤٨ · · ٤٥٩ · ٣٥ · · ٣٥ | الصديق الأكبر = عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق                      |
|                                |                                                                       |
| YAE.YA. 178                    |                                                                       |
| ٤٨٤                            | صغوان بن المعطل                                                       |
| ۷۰۳،٤۸۹                        | ابن الصلاح = عثمان بن عبد الرحمن                                      |
| 171                            | ضرار بن عمرو المعتزلي                                                 |
|                                | طلحة بن عبيد الله                                                     |
|                                | طيفور بن عيسى أبو يزيد البسطامي                                       |
|                                | عائشة أم المؤمنين                                                     |
| ٨٧٨،٨٠٥،٤٨٤                    |                                                                       |
| ٤٩٦                            | عامر بن الجراح أبو عبيدة                                              |
| ٥.٨.٢٦٨                        | عامرٌ بن شراحبيل الشعبي                                               |
| <u>.</u> 1 V Y                 | ابن عباد = إسماعيلٍ بن عباد بن العباس                                 |
|                                | ابن عباس = عبد الله بن عباس                                           |
| 19.118411.0044091              |                                                                       |
| ٧٨٤،٤٩٤                        | العباس بن عبد المطلب                                                  |
| ٥.٢،٤٨٣                        | عبد الله بن أبي ابن سلول                                              |
| ٥٧٨،١٧٥،١٧١                    | عبد الله بن أحمد الكعبي                                               |
|                                | عبد الله بن جبير                                                      |
| ٤٦                             | عبد الله بن خطل                                                       |
| ٤٦                             | عبد الله بن أبي سرح                                                   |
| 118                            | عبد الله بن سلام                                                      |
|                                | عبد الله بن شقيق                                                      |
|                                | عبد الله بن عباس                                                      |
| ۱۹۰،۱۳۸،۱۱،،۵۸۷،۵۷۱            |                                                                       |
| 117                            | عبد الله بن الأسد أبو سلمة                                            |
|                                | عبد الله بن عثمان أبو بكر الصديق                                      |
| ‹ኀአዩ‹ንንሃ‹ንሃነ‹ደዓም‹ደዓሃ           |                                                                       |
| ٧٨٤،٧٨٠                        |                                                                       |



| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ምእጓ                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| VE1.297.170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | عبد الله بن عمر                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الله بن عمرو بن العاص                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عبد الله بن قيس أبو موسى الأشعري                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| יוד                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عبد الله بن كرام                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٥٩،٨١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | عبد الله بن المبارك                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الله بن مسعود                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الله بن مسلم بن قتيبة                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الله بن أم مكتوم                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الله بن يوسف أحمد بن هشام                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 729.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن يوسف بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الله الأجهوري                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ابن عبد البر = يوسف بن عبد الله بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 191.187.177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | عبد الجبار القاضي<br>عبد الحق بن غالب بن عطية                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۰٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عبد الحق بن غالب بن عطية                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| . 297. 777. 777. 777. 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عبد الرحمن بن أي بكر السيوطي                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (1)Y(1.9(1.X(099(0AV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٨٩٣،٧١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | , , , f <sup>4</sup> 1, , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۷۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۰۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۰۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۰۸<br>۱۰<br>٤٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف                                                                                                                                                                                                                  |
| ۸۰۸<br>٥١٥<br>٤٩٦<br>٥٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحمن بن القاسم                                                                                                                                                                                          |
| ۸۰۸<br>۰۱۰<br>٤٩٦<br>۰۹٣<br>۰۹۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد                                                                                                                                                                                            |
| ۸۰۸<br>۰۱۰<br>٤٩٦<br>۰۹۳<br>۰۹۳<br>۷٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرحيم بن عبد الكريم                                                                                                                                                                |
| ۸۰۸<br>۰۱۰<br>٤٩٦<br>۰۹۳<br>۰۹۳<br>۷٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرحيم بن عبد الكريم                                                                                                                                                                |
| ۸۰۸<br>۰۱۰<br>٤٩٦<br>۰۹٣<br>۰۹۳<br>۷٤٦<br>٤٤٧<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرحيم بن عبد الكريم<br>عبد الرزاق<br>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني                                                                                                                 |
| ۸۰۸<br>۰۱۰<br>٤٩٦<br>۰۹٣<br>۰۹۳<br>۷٤٦<br>٤٤٧<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرحيم بن عبد الكريم<br>عبد الرزاق<br>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني                                                                                                                 |
| ۸۰۸<br>۰۱۰<br>٤٩٦<br>۰۹٣<br>۰۹۳<br>۷٤٦<br>٤٤٧<br>.۲۱٠.١٤٧.٨٥.٧٣.٠٦.٢<br>٧٢٥.٦٦٩.٢٣٣<br>١.٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرحيم بن عبد الكريم<br>عبد الرزاق<br>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني<br>عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي                                                                           |
| ۸۰۸<br>۰۱۰<br>٤٩٦<br>۰۹٣<br>۰۹۳<br>۷٤٦<br>٤٤٧<br>۲۱۰،۱٤٧،۸۰،۷۳،۰٦،۲<br>۷۲۰،۲٦۹،۲۳۳<br>۱.۲<br>.۳٦.،۳۳٦،۱۷۱،۹۹،۸۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرحيم بن عبد الكريم<br>عبد الرزاق<br>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني<br>عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي<br>عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي                               |
| ۸۰۸         ۰۱۰         ٤٩٦         ۰٩٣         ۰٩٣         ۰٩٣         ۰٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٢٠         ٠٢٠         ٠٢٠         ٠٢٠         ٠٢٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٠٢٦٠         ٢٢٦٠         ٢٢٦٠                                                                                                                                                                                                                                   | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرحيم بن عبد الكريم<br>عبد الرزاق<br>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني<br>عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي<br>عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي                               |
| ۸۰۸         ۰۱۰         ٤٩٦         ۰٩٣         ۰٩٣         ۰٩٣         ۰٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٢         ٢١٠         ٢٠         ٢٢٠         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٠٢         ٢٢         ٢٢         ٢٢         ٢٢         ٢٢ <t< th=""><th>عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br/>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br/>عبد الرحمن بن القاسم<br/>عبد الرحيم بن خالد<br/>عبد الرداق<br/>عبد الرزاق<br/>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني<br/>عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي<br/>عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي</th></t<> | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن القاسم<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرداق<br>عبد الرزاق<br>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني<br>عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي<br>عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي                                          |
| AoA         olo         £91         oqr         oqr         v£1         ££V         c1).iliv(Ao(VT(olit         VYo(llq(YTT))         l.r         (T1.c)Tq(YTT)         l.r         AT9         A.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن عوف<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الراحيم بن عبد الكريم<br>عبد الرزاق<br>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني<br>عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي<br>عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي<br>عبد اللام بن محمد الرافعي |
| ۸۰۸         ۰۱۰         ٤٩٦         ۰٩٣         ۰٩٣         ۰٩٣         ۰٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ٠٩٣         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢         ·٢<                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عبد الرحمن بن علي بن الجوزي<br>عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي<br>عبد الرحمن بن القاسم<br>عبد الرحيم بن خالد<br>عبد الرداق<br>عبد الرزاق<br>عبد السلام بن إبراهيم اللقاني<br>عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي<br>عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي                                          |



۳۸۷ \_\_\_\_\_ V91,V70,7,1,092,010 ٨٣٧، ٦٧٦، ٦٢٣ ..... عبد الوهاب بن على بن عبد الكافي السبكي ...... ٥٨١،٥٢٤،٤٥٦،٤٤٥،٩٠،٢٦ أبو عبيد بن الجراح = عامر بن الجراح ..... عتبة بن ربيعة ...... عتبة بن أبي وقاص ...... عتيد عثمان يز عبد الرحمن ...... 701:021:0.9:0.1:0.7 عثمان بن عمر بن بكر الحاجب ..... العدوي = على بن أحمد بن مكرم ..... اين العربي = محمد بن عبد الله ...... ابن عرفة المالكي = محمد بن محمد بن عرفة الورغمي ..... عروة بن الزيبر ...... ٧٢ العزين عبد السلام ...... عزرائيل الطياة ...... عزير الظلان ابن عطية = عبد الحق بن غالب بن عطية ...... العسقلاني = أحمد بن على بن حجر العسقلاني ...... عفيف الدين الزاهد = سليمان بن على بن عبد الله ..... العکاری = رمضان بن عبد الحق ..... عكاشة بن محصن ...... ۳۸ عكرمة مولى بن عباس ...... علاء الدين تلميذ السعد = محمد بن محمد بن محمد ..... على بن إبراهيم الحلبي ..... على بن أحمد بن مكرم العدوي ...... (01X:01T:010:TX2:TT1 \_\_\_\_\_ ۷٦٤،٧٥٢،٧٥١،٦٣٣ على الخواص ...... ٢٦٦،٢٧



| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد | ۳۸۸ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|----------------------------------|-----------------------------------------|
|                                  | علي بن أبي طالب                         |
| ٧٨٤،٠٠٨،٠٠٣                      | _                                       |
| 101                              | علي بن عثمان الأوش صاحب بدء الأمالي     |
| ٨٥٢٤٠٨٧                          | علي بن أبي علي الآمدي                   |
| ١٢٧                              | عليّ بن علّي الشّبراملسي                |
|                                  | علي بن محمد بن حبيب الماوردي            |
|                                  | عليَّ وفا                               |
|                                  | علي بن يحيى الزيادي                     |
| YE11E9T11T0                      | ابن عمر = عبد الله بن عمر               |
|                                  | عمر بن الخطاب                           |
|                                  |                                         |
| ٨٤٩،٧٨٤،٧٨٠                      |                                         |
| ٤٢٣                              | عمر بن رسلان البلقيني                   |
| <b>٦٩٧،٣٨٥</b>                   | عمر بن علي بن مرشد                      |
|                                  | عمر بن محمد النسفي                      |
| ٧٨٣                              | عمرو بن بحر محبوب الجاحظ                |
| £996777617                       | عمرو بن هشام أبو جهل                    |
| ٤٨١،٣٨٦                          | عياض القاضي                             |
| ۲٦٨                              | عیسی بن دینار                           |
|                                  | عيسى بن عبد الرحمن السكتاني             |
|                                  | عیسی ابن مریم                           |
| V 6.998.28 .69V.691              |                                         |
| ٨٩٧                              | u.u                                     |
| · ٤٢٣· ٢٦٣· ٢٥٢                  | الغزالي = محمد بن محمد بن محمد الغزالي  |
| VET.T.P                          |                                         |
| <b>\o.</b>                       | الغنيمي = أحمد بن محمد بن علي           |
| ۱۸۹                              | غيات بن عوف الأخطل                      |
| ۳۸٥،۲۹۷                          | ابن الغارض = عمر بن علي بن مرشد         |
| ٤٩٦                              | فاطمة الزهراء                           |
| ٦١٤                              | فاطمة بنت أسد                           |
| ١٩٠،٧٢                           | فرعون                                   |
| ٥٢٧،١٦٩                          | الفضالي = محمد شافعي الشافعي            |
|                                  | الفضل بن عباس                           |
|                                  | الفضيل بن عياض                          |
| ١٤٤                              | الفهري                                  |



| ۳۸۹ ـــــ                                | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🚤    |
|------------------------------------------|---------------------------------------|
| ٥٩٣                                      | ابن القاسم = عبد الرحمن بن القاسم     |
| ٤                                        | القاسم بن فيرة الشاطبي                |
| ٤٨٠                                      | قادة الصحابي                          |
| ٥٨٣                                      | ابن قتيبة = عبد الله بن مسلم بن قتيبة |
| ٧٨٤                                      | قثم بن عباس                           |
| ٧٩٩،٦٧٤،١٩٣                              | القرافي = أحمد بن إدريس               |
| VE7                                      | القشيري = عبد الرحيم بن عبد الكريم    |
| ۲۰۰                                      |                                       |
| ۳۸۰                                      | القونوي                               |
| 7186182                                  | ابن القيم = محمد بن أبي بكر بن أيوب   |
| ۳۱۳                                      | ابن کرام = عبد الله بن کرام           |
| ٤٢٦                                      | الكرخي = معروف الكرخي                 |
| ٥٧٨،١٧٥،١٧١                              | الكعبي = عبد الله بن أحمد             |
| ۰۰۹                                      |                                       |
| ١٢٧                                      |                                       |
| ££7,19£117A117211                        | اللقاني = إبراهيم بن إبراهيم بن حسن   |
| 111(1)0(17                               | لقمان الحكيم                          |
| 010                                      |                                       |
| ٤٦٥                                      |                                       |
| ٤٨٦                                      | المازني = بكر بن محمد                 |
| ۸۱،٦٢                                    | ابن مالك = محمد عبد الله بن مالك      |
| (01£(£9£(TT)(T))(TTT                     | مالك بن أنس                           |
| 7.0109010011017                          |                                       |
| 110                                      | مالك خازن النار                       |
| זזע                                      | الماوردي = علي بن محمد بن حبيب        |
| ٨٥٩،٨١٠                                  | ابن المبارك = عبد الله بن المبارك     |
| ٦.٦                                      | مېشر                                  |
| 005                                      | مجاهد بن جبر                          |
| YYY                                      | محمد بن إبراهيم بن سعد                |
| 11                                       | محمد بن أحمد الخطيب                   |
| 108                                      |                                       |
| ("{\.\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | محمد بن إدريس الشافعي                 |
| (0) £(0) 0(£VV(T)T(T0£                   |                                       |
| ٨٣٢،٧٣٧،٥٢٤،٥١٧                          |                                       |
| ۲٦٨                                      | محمد بن إسماعيل البخاري               |



| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد        | ٣٩٠                                         |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| ٦١٣،١٣٤                                 | محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية     |
| YYY                                     | محمد البلخي                                 |
| ٦٧٤                                     | محمد البلخي                                 |
| (70)(727(7.0()77(99(79)                 | أبو محمد الجويني = عبد الله بن يوسف بن محمد |
|                                         | •                                           |
| ٥٤٨،١١٧،٧١                              | محمد بن خلفة الأبي                          |
|                                         | محمد بن سليمان الصعلوكي                     |
| ۳۲۸                                     | محمد بن سيرين                               |
|                                         | محمد بن شافعي الفضالي                       |
| 7701707170099                           | محمد بن الطبيب أبو بكُر الباقلاني           |
| ۲٤٦                                     | محمد بن عبد الله العربي                     |
| ۸۱٬٦٢                                   | محمد بن عبد الله بن مالك                    |
| ۸ • ۸ <sub>.</sub>                      | محمد بن عبد المنعم الجوجري                  |
| ۳۰۹                                     | محمد بن على الصبان                          |
| (777(772())7(00(77)                     | محمد بن منصور الشنواني                      |
| ٨٠٠،٧٨٤                                 |                                             |
|                                         | محمد بن عمر بن الحسن الرازي                 |
|                                         | محمد بن كعب القرظي                          |
| 440144.40.444114                        | محمد بن محمد بن أحمد الأمير                 |
|                                         | محمد بن محمد بن عرفة                        |
| (1.0(218677878701))                     | محمد بن محمد الغزالي                        |
| · A • V • A • 1 • V 9 Y • V E A • V E 7 |                                             |
| ۸۳۱                                     |                                             |
|                                         | محمد بن محمد بن محمد بن الحاج               |
|                                         | محمد بن محمد بن محمد علاء الدين تلميذ السعد |
| ۳٦٨                                     | محمد بن محمد بن محمد بن الحسن البليدي       |
| ٥١٥،٨٩،٢٨                               | محمد بن محمد بن محمود الماتريدي             |
|                                         | محمد بن الهذيل بن عبد الله                  |
| (174(17)(1))(1)(1)                      | محمد بن يوسف بن عمر السنوسي                 |
|                                         |                                             |
|                                         |                                             |
|                                         |                                             |
|                                         | محمود بن عمر بن محمد الزمخشري               |
|                                         | محيي الدين = ابن العربي                     |
| ٤٠٦                                     | أبو مدين = شعيب بن الحسن                    |

.



| ۳۹۱                                         | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد يسمس        |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------|
|                                             | مریم علیتی ا                                 |
| ٤٨٤                                         | مسطح بن أثاثة                                |
| ٧٩٧،٧٣٤،٧٦٣،٥٧١،٤٨،                         | ابن مسعود = عبد الله بن مسعود                |
| «YYY«19V«190«10£«1£•                        | مسعود بن عمر التفتازاني                      |
|                                             | -                                            |
| ٨٩٧،٨٠٠،٧٥٢،٤٩٤                             |                                              |
| ٤٦٣                                         | مسيلمة الكذاب                                |
|                                             | مظفر بن عبد الله بن علي المقترح              |
| 0116287                                     | معاوية بن أبي سفيان                          |
|                                             | معروف الكرّخي                                |
| ۳۸۳                                         | معمر بن راشد                                 |
| ۲۰۸                                         | المقترح = مظفر بن عبد الله بن علي            |
| ٤٩٩                                         | المقداد بن الأسود                            |
| 1.7                                         | المقدسي = عبد السلام بن أحمد بن غانم المقدسي |
| ٤٦                                          | ابن أم مكتوم = عبد الله بن أم مكتوم          |
|                                             | الملوي = أحمد بن عبد الفتاح بن يوسف          |
| ٢٤٦،١٩٣                                     |                                              |
| ٥١٥،٨٩،٢٨                                   | أبو منصور الماتريدي = محمد بن محمد بن محمود  |
| ٦.٩.٦.٦.١١٥                                 | منكر                                         |
| (                                           | منكر<br>موسى الظير                           |
| 117:0A+:E11:EEY                             |                                              |
| ۲۳                                          | أم موسى النبي = يوحاند                       |
| ٥.٦                                         | أبو موسى الأشعري = عبد الله بن قيس           |
| ٤٧٥                                         | أبو موسى الأصفهاني                           |
| · £ X Y · £ 7 I · £ 0 9 · £ 0 Y · 1 1 0     | ميكائيل الكلي                                |
| 171.17.19.                                  |                                              |
| ٦.٦                                         | ناكور                                        |
| ٧٣٢                                         | النسفي = عمر بن محمد                         |
| (010(811(187(187(9)                         | النعمان بن ثابت أبو حنيفة                    |
| ٨٢٦،٠١٦                                     |                                              |
| ۲۰۹٬۲۰۲٬۱۱۵                                 | نكير                                         |
| <pre></pre>                                 | نوح الظيخ                                    |
| ٨٢٧،٧١٣                                     |                                              |
| · ٤ ٢ ٦ · ٢ ٨ ٤ · ١ ١ ٧ · ٧ ١ · ٣ ١ · ٩ · ٧ | النووي ( يحيى بن شرف )                       |
|                                             |                                              |



= 444

| ٨،٥،٨،٣،٨،٢       |                                                     |
|-------------------|-----------------------------------------------------|
| ٤٦٥               | هاروت                                               |
| ۲٦٠،۳۳٦،۱۷۱،۹۹،۸۷ | أبو هاشم الجبائي = عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب |
| 14167AV           |                                                     |
| ۲۱۶               | هبة الله بن على بن الشجري                           |
| ٥٧٨               | أبو الهذيل = مُحمد بن الهذيل بن عبد الله            |
| ۲۱                | ابن هشام = عبد الله بن يوسف بن أحمد                 |
|                   | هشام بن عبد الملك                                   |
| 110               | هود الليخ                                           |
| 0+7               | وحشي قاتل حمزة                                      |
| 11V               | ابن وفا = علي وفا                                   |
| ٤٦٨               | يافث بن نوح                                         |
| ۲۷                | يحيي الظلاة                                         |
|                   | يحيى الشاوي                                         |
| ۳۷٦،٣٦٤           | أبو اليزيد البسطامي = طيفور بن عيسى                 |
| £1747             | يعقوب اللجلا                                        |
| ۲۳                | يوحاند أم موسى النبي                                |
|                   | يوسف 🖽                                              |
|                   | يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر                |
| ۲٤٠،١٤٤،٨٦،٢٩     | البوسي = الحسن بن مسعود                             |
|                   | يوشع بن نون                                         |



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🛥

٤ - فهرس الكتب

| الكتاب                   | الكتاب رقم الفقرة                              |
|--------------------------|------------------------------------------------|
| شرح الصغرى للسنوسي       | الإتقان للسيوطي ٩٩                             |
| الشرح الصغير             | إحياء علوم الدين للغزالي                       |
| شرح ابن عبد السلام ح     | الإنجيل                                        |
| شرح الكبرى للسنوسي       | أوراد سيدي أحمد زروق ٨١١                       |
| شرح مسلم                 | بدء الأمالي للأوش ٢٥١                          |
| شرح المنهاج              | التمهيد لأبن عبد البر                          |
| صحيح البخاري             | تفسير الخطيب                                   |
| العدة                    | التوراة ٢٦٨                                    |
| عروس الأفراح للسبكي      | جمع الجوامع لعبد السلام ٧٣                     |
| الفتوحات لابن عربي       | جوهرة التوحيد ٢                                |
| الفقه الأكبر لأبي حنيفا  | حاشية الشنواني ٨٠٠،٧٨٤،٢٣٣                     |
| الكبرى للعكاري           | حواشي البيضاوي٢٧                               |
| الكبير                   | الخزرجية                                       |
| الكشاف للزمخشري          | الدرر النظيم للسبكي الدرر النظيم للسبكي        |
| المدخل لابن الحاج        | رسالة الشيخ الفضالي المسماة بكتابة العلوم ١٦٩  |
| مغني ابن هشام            | الرسالة للقشيري ٧٤٦                            |
| مفاتيح الخزائن العلمية . | رسالة للشيخ الفضالي شيخ المصنف في التقليد ٢٧ • |
| مفاتيح الكنوز وحل الرمو  | الزبور ۲٦٨                                     |
| منظومة الصبان            | السيرة للحلبي ٣٣،٢٠                            |
| الموضوعات لابن الجوز     | شرح الأربعين النووية لابن حجر ٧٥٨              |
| هداية المريد             | شرح البخاري ۳۷۸                                |
| ا همع الهوامع للسيوطي    | شرح الجزائرية لعبد السلام اللقاني              |
| اليواقيت للشعراني ٩      | شرح الرسالة القشيرية ٢٦                        |
|                          | شرح الشمائل لابن حجر الهيتمي ٨٠٦               |
|                          |                                                |

| رقم الفقرة                       | الكتاب                        |
|----------------------------------|-------------------------------|
| سي                               | شرح الصغرى للسنو              |
|                                  | الشرح الصغير                  |
| م حاشية الشنواني ٢٣٣             |                               |
| ٨٥، ٥١                           |                               |
| ۷۱                               |                               |
| ۲٦                               |                               |
| ۳                                |                               |
| ٨.٦                              |                               |
| کی ٥٤                            | _                             |
| ٤٤٧                              | ÷ · · ·                       |
|                                  | الفقه الأكبر لأبي ح           |
| ۱٤٣                              | -                             |
| ٥٩٨                              | الكبير                        |
| ۳٦٧                              |                               |
| ٨٤٠                              |                               |
| ۲۱                               | مغنی این هشام                 |
| ية                               | مفاتيح الخزائن العلم          |
| رموز للشريف المقدسي ١٠٢          |                               |
| ۳۰۹                              | -                             |
| بوزي ۲۷                          | الموضوعات لابن ا <sup>ل</sup> |
| ٥٩٨                              | هداية المريد                  |
| لطي                              | همع الهوامع للسيو             |
| ۲۲۳ <u>، ٤</u> ۰٦، ۲۰۰، ۱۸۳، ۱۲۹ | اليواقيت للشعراني             |

\*\*\*

.



فهرس الغزوات

### رقم الفقرة الغزوة غزوة بلار ...... غزوة المريسيع ...... غزوة بني المصطلق ...... ٦ فهرس الحيوانات

#### A 2411 . 8.

| الفقرة | الحيوان الميوان ا |
|--------|-------------------|
| ۳۷۵    | كبش إسماعيل       |
| ۳۷0    | ناقة صالح         |
| ۱۷۳    | هدهد سليمان       |

# فهرس الأماكن

## الكان رقم الفقرة أحد ..... أظفار يتر زيزم ...... ېلىر ...... ٤٣،٤٩٩،٤٩٨،٤٩٧،٣٨ بلىر بولاق سبخة أحد ..... يصر

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

490=

حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

۸ فهرس الأشعار

الفقرة

البيت

| قال له إيـــاك أن تــبـتـل بــالماء ٢٢١<br>من بلل ولم يـبـال بتـكتيف وإلقـاء ٣٢١<br>حاسدًا أتدري على من أسأت الأدب ٢٢٤<br>حاسدًا أتدري على من أسأت الأدب ٢٢١<br>بابـلات وجـودنـا والـعـدم الـصـفـات ١٧١<br>بابـلات وجـودنـا والـعـدم الـصـفـات ١٧١<br>بابلات وجـودنا والـعـدم الـصـفـات ١٧١<br>بابلات وحـودنا والـعـدم المـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ما حيلة العبد والأقدار<br>ألقاه في اليم مكتوفًا<br>إن حفه اللطف لم يمسسه<br>وإن يكن قدر المولى<br>ألا قـل لمن بات لي<br>أزمنية أمكنية ج<br>أفادتكم النعماء مني<br>أفادتكم النعماء مني<br>علم بجزئي صوت<br>علم بجزئي صوت<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قال له إيـاك أن تـبـتـل بـالماء ٢٢١<br>من بلل ولم يـبـال بـتـكـتيف وإلـقـاء ٢٢١<br>بـغرقته فهو الغريق ولو ألقى بصحراء ٢٢١<br>حـاسدًا أتدري على من أسأت الأدب ٢٢٤<br>مـابـلات وجـودنـا والـعـدم الـصـفـات ١٧١<br>مـابـلات وجـودنـا والـعـدم الـصـفـات ١٧١<br>مـهـات كـذا المقـاديـر روى الـشقـات ١٧١<br>تلائة يدي ولساني والضمير المحجبا ١٣<br>عـوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>وتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٩<br>رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٩<br>يعتقد ولحاجة تـقـلـيـد ثـم الـعـدد ٢٩٩<br>يعتقد ولحاجة تـقـليـد ثـم العـدد ٢٩٩<br>وعـدته لخلف إيعادي ومنجز موعدي ٣٨٦<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٢٨٦<br>الا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٢٩٩<br>الأثـر ما عـن إمام الرسـلين يـوثـر ٣٩٩<br>الأثـر ما عـن إمام الرسـلين يـوثـر ٣٩٩<br>عـشـرة الحد والموضـوع ثـم الـشـمـر ٢٨٩<br>فـ عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩٦<br>ال هـزة كما انتفض العصفور بللَّه القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ألقاه في اليم مكتوفًا<br>إن حفه اللطف لم يمسسه<br>وإن يكن قدر المولى<br>ألا قل لمن بات لي<br>أزمنية أمكنية ج<br>أذادتكم النعماء مني<br>بثلاثة كفر الفلاسف<br>علم بجزئي صوت<br>علم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                           |
| من بلل ولم يبال بتكتيف وإلقاء ٢٢١<br>بغرقته فهو الغريق ولو ألقى بصحراء ٣٢١<br>حاسدًا أتدري على من أسأت الأدب ٢٢٤<br>بابلات وجودنا والعدم الصفات ١٧١<br>بهات كذا المقادير روى الشقات ١٧١<br>تلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا ١٣<br>ماعدا إذ أنكروها وهي حقًّا مثبتة ١٧٩<br>عوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٥<br>وعدته لخلف إيعادي ومنجز موعدي ٣٢٩<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>الاتخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٣٥٩<br>الأثر ما عن إمام الرسلين يؤثر ٣٩٩<br>مشرة الحد والموضوع ثم الشمر ٢٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | إن حفه اللطف لم يمسسه<br>وإن يكن قدر المولى<br>ألا قل لمن بات لي<br>أزمنة أمكنة ج<br>أفادتكم النعماء مني<br>فادتكم النعماء مني<br>علم بجزئي صوت<br>علم بجزئي صوت<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                        |
| بغرقته فهو الغريق ولو ألقى بصحراء ٢٢١<br>حاسدًا أتدري على من أسأت الأدب ٢٢٤<br>سابلات وجودنا والعدم الصفات ١٧١<br>سهات كذا المقادير روى الشقات ١٧١<br>ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا ١٣<br>تالعدا إذ أنكروها وهي حقًّا مثبتة ١٧٩<br>عوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>وتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٩<br>يعتقد ولحاجة تقليد ثم العدد ٢٩٥<br>لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٢٢٦<br>يواجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٦<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٦<br>الا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٢٥٩<br>الأثر ما عن إمام الرسلين يوثر ٣٩٩<br>عشرة الحد والموضوع ثم الشمر ٢٩<br>عشرة محجزة إن من نبي لنا صدر ٣٦٦<br>لا هزة كما انتفض العصفور بللَّه القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وإن يكن قدر المولى<br>ألا قل لمن بات لي<br>أزمنة أمكنة ج<br>أزمنة كفر الفلاسف<br>علم بجزئي صوت<br>عدم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                                                                       |
| حاسدًا أتدري على من أسأت الأدب ١٢٤<br>ابلات وجودنا والعدم الصفات ١٧١<br>شهات كذا المقادير روى الشقات ١٧١<br>ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا ١٣<br>العدا إذ أنكروها وهي حقًّا مثبتة ١٧٩<br>عوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>وعرالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>يعتقد ولحاجة تقليد ثم العدد ٢٧٥<br>وعدته لخلف إيعادي ومنجز موعدي ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>الا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٢٥٩<br>الأثر ما عن إمام الرسلين يؤثر ٣٩٩<br>عشرة الحد والموضوع ثم الشمر 11<br>ما يدار ٢٩٩<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩٩<br>ال هزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ألا قبل لمن بات لي<br>المكنات المتق<br>أزمنة أمكنة ج<br>أفادتكم النعماء مني<br>بثلاثة كفر الفلاسف<br>علم بجزئي صوت<br>عدم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                                                   |
| <ul> <li>ابلات وجودنا والعدم الصفات ١٧١</li> <li>نهات كذا المقادير روى الشقات ١٧١</li> <li>ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا ١٣</li> <li>ثالاثة يدي ولساني والضمير المحجبا ١٣</li> <li>تالعدا إذ أنكروها وهي حقًّا مثبتة ١٧٩</li> <li>عوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩</li> <li>رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٥</li> <li>رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٥</li> <li>رتركب لحقيقة ما إن يقول مها أحد ٢٧٥</li> <li>ريتركب لحقيقة ما إن يقول مها أحد ٢٧٥</li> <li>رتركب لحقيقة ما إن يقول مها أحد ٢٧٥</li> <li>رتركب لحقيقة ما إن يقول منها أحد ٢٩٥</li> <li>رتركب لحمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٢٩٦</li> <li>روعدته لحمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٢٩٦</li> <li>راجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٦</li> <li>يواجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٦</li> <li>يواجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٦</li> <li>راجعه الموضوع ثم الشمر ٢٩</li> <li>راجع أنه التفض العصفور بلله القطر ٣٩</li> </ul> | المكنات المتق<br>أزمنة أمكنة ج<br>أفادتكم النعماء مني<br>بثلاثة كفر الفلاسف<br>علم بجزئي صوت<br>عدم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                                                                         |
| سهات كذا المقادير روى الشقات ١٧١<br>ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا ١٣<br>تالعدا إذ أنكروها وهي حقًّا مثبتة ١٧٩<br>عوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٥<br>يعتقد ولحاجة تقليد ثم العدد ٢٧٥<br>لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٢٢٦<br>وعدته لخلف إيعادي ومنجز موعدي ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>ياجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>لا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٢٥٩<br>الأثر ما عن إمام الرسلين يؤثر ٣٥٩<br>عشرة الحد والموضوع ثم الشمر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أزمنة أمكنة<br>أفادتكم النعماء من<br>بثلاثة كفر الفلاسف<br>علم بجزئي صوت<br>عدم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                                                                                             |
| ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا ١٣<br>العدا إذ أنكروها وهي حقًّا مثبتة ١٧٩<br>عوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٥<br>يعتقد ولحاجة تقليد ثم العدد ٢٧٥<br>لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٢٢٦<br>وعدته لخلف إيعادي ومنجز موعدي ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث العقد ٣١٦<br>العهد وترك لمنهي كذا صحة العقد ٣١٦<br>الأثر ما عن إمام الرسلين يؤثر ٣٥٩<br>عشرة الحد والموضوع ثم الشمر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٣١٦<br>لا هزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أفادتكم النعماء مني<br>بثلاثة كفر الفلاسف<br>علم بجزئي صوت<br>عدم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                                                                                                           |
| لا العدا إذ أنكروها وهي حقًّا مثبتة ١٧٩<br>عوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ١٧٩<br>يعتقد ولحاجة تقليد ثم العدد ١٢٧<br>لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٢٢٦<br>وعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي ٢٠٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>المهد وترك لمنهي كذا صحة العقد ٣١<br>الأثر ما عن إمام الرسلين يؤثر ٣٥٩<br>عشرة الحد والموضوع ثم الشمر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٦<br>لا هزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بثلاثة كفر الفلاسف<br>علم بجزئي صوت<br>عدم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                                                                                                                                  |
| عوالم حشر لأجساد وكانت ميتة ١٧٩<br>رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٧٥<br>يعتقد ولحاجة تقليد ثم العدد ٢٧٥<br>لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٢٢٦<br>وعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث العقد ٣١<br>لا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٢٥٩<br>الأثر ما عن إمام المرسلين يؤثر ٣٩٩<br>عشرة الحد والموضوع ثم الشسمر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | علم بجزئي صوت<br>عدم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                                                                                                                                                        |
| رتركب لحقيقة ما إن يقول بها أحد ٢٥<br>يعتقد ولحاجة تـقليـد ثـم الـعـدد ٢٥<br>لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٢٢<br>وعـدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي ٣٠٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>فا العهد وترك لمنهي كذا صحة العقد ٣١<br>لا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٢٥٩<br>الأثـر ما عـن إمام الرسـلين يؤثر ٣٥٩<br>عـشرة الحد والموضـوع ثـم الـشـمـر ٢٨<br>في عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | عدم التتبع رخصة<br>وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإني وإن أوعدته أو                                                                                                                                                                                                         |
| يعتقد ولحاجة تقليد ثم العدد ٢٥٧<br>لائمهم قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا ٨٢٦<br>وعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي ٣٠٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>فا العهد وترك لمنهي كذا صحة العقد ٣١<br>لا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٢٥٩<br>الأثر ما عن إمام الرسلين يؤثر ٢٩٩<br>عشرة الحد والموضوع ثم الشمر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩<br>ك هزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | وكذاك رجحان المقلد<br>إن يحسدوني فإني غير<br>وإنـي وإن أوعـدتـه أو                                                                                                                                                                                                                         |
| وعدته لمخلّف إيعادي ومنجز موعدي ٣٠٣<br>يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>فا العهد وترك لمنهي كذا صحة العقد ٣١<br>لا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٢٥٩<br>الأثر ما عن إمام المرسلين يؤثر ٢٥٩<br>عـشرة الحد والموضوع ثم الـشمر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩<br>ك هـزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وإنـي وإن أوعـدتـه أو                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| يراجعه ليجتلي النور فيه حيث يشهده ٣٨٣<br>فا العهد وترك لمنهي كذا صحة العقد ٣١<br>لا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٧٥٦<br>الأثر ما عن إمام الرسلين يؤثر ٣٥٩<br>عشرة الحد والموضوع ثم الشمر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩<br>ك هزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| فا العهد وترك لمنهي كذا صحة العقد ٣١<br>لا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٧٥٦<br>الأثـر ما عن إمام الرسلين يؤثر ٣٥٩<br>عـشـرة الحد والموضـوع ثـم الـشـمـر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٢٩<br>ك هـزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| لا تخف حاشا المهيمن أن يرى تنكيدًا ٧٥٦<br>الأثـر ما عـن إمـام المرسـلين يـوَثـر ٣٥٩<br>عـشـرة الحد والموضـوع ثـم الـشـمـر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٤٦٣<br>ك هـزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | والسر في قول موسى إذ                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الأثـر ما عـن إمـام الرسـلـين يـؤثـر ٣٥٩<br>عـشـرة الحد والموضـوع ثـم الـشـمـر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٤٦٣<br>ك هـزة كما انتفض العصفور بللَّه القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أمور الدين صدق قصد و                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| عـشـرة الحد والموضـوع ثــم الـشـمـر ٢٨<br>ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٤٦٣<br>ك هـزة كما انتفض العصفور بللَّه القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | مت مسلما ومن الذنوب ف                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ق عادة فمعجزة إن من نبي لنا صدر ٤٦٣<br>ك هـزة كما انتفض العصفور بللَّه القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | والخبمر المتن الحديمث                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ك هـزة كما انتفض العصفور بلله القطر ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | إن مبادئ كل فن                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| · _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | إذا ما رأيت الأمر يخر                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | وإني لتعروني لذكر                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عاب الكلام أناس لا خ                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| وحذهبا منبظمة كأمشال الجواهير ٨٠٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لست غيبة كرر                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ت حذر وعرف واذكرن فسق المجاهر ٨٠٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تظلم واستعن واستف                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| معتبرًا إلا خلاف له حظ من النظر ٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وليس كل خلاف جا                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ، جاهل ومن لي بأن تدري بأنك لا تدري ٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | جهلت وما تدري بأنك                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ي وأمه أحياهما الرب الكريم الباري ٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أيقنت أن أبا النب                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| م تدنسه وثوبك الدهر مغسول من الدنس ۸۰۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | العنب () (ب العنب                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| طريقتها إن السفينة لا تجري على اليبس ٨٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ما بال دینك ترضی أل                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| اء قبط ومن له الحسنى فقبط ٢٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ما بال دینك ترضی أل                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الذي عليه جبريل هبط ٢٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

= 241

حبا

قد

إنى

دع

قل إن

من

. حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد 🛥

## ۹ فهرس الفرق

44V -----

.

| رقم الفقرة<br>۲۱۱۰،۳۰۰،۳۰۰،۳۰۳،۳۰۲،۱۲۲،۱۲۵،۱۲۲،۱۲۰،۲۰۱۱،۷٤،۷۳، | الفرقة      |
|----------------------------------------------------------------|-------------|
|                                                                | الأشاعرة    |
| <b>Υξ٩،ΥΥοιξοΛιξοΥιΨοΛιΤοΥιΨΙΥ</b>                             | -           |
| ******                                                         | أهل السنة   |
| ·0YY·0£•·0T1·0YA·E9E·T77·T•·T01·TE9·TE0·TT                     | -           |
| «VoliYEq:YTX:YTT:Y1•:Y11;1Y1;11X;1•1;0YX:0YY:0Y1               |             |
| <b>٨٥٦،٨٣٣،٧٨٣،٧٨</b> ١                                        |             |
| ٤ • ٢،٣٩٧،٣٩٦،٢٨٥                                              | البراهمة    |
| 20                                                             | بنو المطلب  |
| ٤                                                              | بنو هاشم    |
|                                                                | الجبرية     |
| ٦٩٣                                                            | الجهمية     |
| ١٨٩                                                            | الحشوية     |
| 189620                                                         | الحنابلة    |
| ۷.                                                             | الحنفية     |
| ٤٩٤                                                            | الخطابية    |
| ٢٥٦،٧٢١،٧٠٨،٦٠٥،١٢١                                            | الخوارج     |
| ٥٢٥                                                            | الدهرية     |
| £9£                                                            | الرواندية   |
| ۷۰۸                                                            | الروافض     |
| ٥٣.                                                            | الروم       |
| ۷٥.                                                            | السوفسطائية |
| £•7484489                                                      | السمنية     |
| ٨٠٦،٨٠٠،٧٦٠،١٢٧،١١٧،٧١،٤٦،٤٥                                   | الشافعية    |
| 2921792                                                        | الشيعة      |
| ۷٦١،٥٧٢،٣٩٠،٣١٩                                                | الصوفية     |
| £9£                                                            | العباسية    |
| ٤٦٩                                                            | العيسوية    |
| <b>Υοοιτο</b> ξ                                                | القدرية     |
| 210(17)                                                        | الكرامية    |
| ٤٥٨،٤٥٣،٣٥٧،٣١٢،٣١١،٣٠،٥،٣٠٢،٢٠١،٢٠٤،١٢٥،١٢٠،١١١،٧٤            | الماتريدية  |
| ۷۷۸،۷٦۰،۷۲۵                                                    |             |
| ٤٦٨،٦٧                                                         | مأجوج       |
| ٨٦٨،٨٠٩،٨٠٦،٧٦٠،١١٧،٤٦،٤٥                                      | المالكية    |



| حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد                                     |               |
|----------------------------------------------------------------------|---------------|
| े १०७                                                                | المجوس        |
| Yoy                                                                  | المرجئة       |
|                                                                      | المعتزلة      |
| ‹٣٣٤،٣٣٣‹٣٢٨،٣٢٤،٣١٩،٣١٣،٢٩٢،٢٨٨،٢٧٤،٢٦٧،٢٥٢،٢٤٧،٢٢                  | 2             |
| · ۳۹۳· ۳۹۲· ۳۸ • · ۳۷۹· ۳۷۱· ۳٦٦· ۳٦ • · ۳٤٩· ۳٤٧· ۳٤٦· ۳٣٦· ۳٣٥     |               |
| . ‹ ٧ • ٨، ٦٩٩، ٦٧٦، ٦٤٩، ٦١٨، ٦ • • • • • • • • • • • • • • • • • • |               |
| VAT:VA1:V71:V7+:V09:VE9:VT7:VT7:V1E                                  |               |
| ٣٣٥                                                                  | معتزلة البصرة |
| ۳۳۰٬۱۷۵٬۱۷۱                                                          | معتزلة بغداد  |
| ٤٧٣                                                                  | النصارى       |
| <b>ደገለ</b> ‹ገγ                                                       | يأجوج         |
| 0971272127                                                           | اليهود        |

.

. .

. . .

.



حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد =

١٠ - فهرس الموضوعات

**\*\*** 

| فحة |                                       | فحة | الموضوع الص                        |
|-----|---------------------------------------|-----|------------------------------------|
| 22  | متى شرع الجهاد                        | 0   | مقدمة التحقيق                      |
| ٤٤  | أحكام « فاء » التعقيب                 | ٨   | سند المحقق في قراءة كتاب الجوهرة   |
| ٤٥  | سيوف النبي وأسماؤها                   | ٩   | ترجمة الإمام الباجوري              |
| ٤٦  | تعريف الحق والباطل                    | ١٥  | جوهرة التوحيد                      |
| ٤٦  | معرفة اللَّه تعالى أول الواجبات       | ۲۱  | مقدمة الشارح                       |
| ٤٧  | الفرق بين أحمد ومحمد                  | ۲۲  | حكم التسمية                        |
| ٤٨  | معنى اسمه أحمد ومحمد                  | ۲۳  | أنواع الابتداء                     |
| ٤٨  | بيان معنى العاقب                      | 45  | أنواع البسملة                      |
| ٤٩  | معنى لفظ الرب                         | ٦.  | اشتقاق الأسم                       |
| ٥.  | حكم الصلاة على غير الأنبياء           | ۷.  | تعريف لفظ الجلالة                  |
| ٥١  | تعريف الآل                            | 40  | تعيين الاسم الأعظم                 |
| ٥٢  | تعريف الصحابي                         | ۲٥  | تعريف : الرحمن الرحيم              |
| ٥١  | دخول الأنبياء والملائكة في الصحابة    | ۲٦  | تعريف الحمد والثناء                |
| ٥٢  | تعريف الحزب                           | 17  | أقسام الحمد                        |
| ٥٣  | تعريف معنى « وبعد » وأحكامها          | ۲۷  | أركان الحمد                        |
| ٥٣  | أول من قال ﴿ أما بعد ﴾                | 47  | تعريف ( لام ) الحمد وأنواعها       |
| ٥٤  | تعريف العلم                           | 79  | تعريف الصلة                        |
| ٥٤  | تعريف الجهل وأقسامه                   | 29  | معنى سلام الله                     |
| 00  | العقيدة وحكمها                        | ۳.  | تفسير صلاة الله والملائكة          |
| ٥٦  | أسباب وضع علم أصول الدين              | ۳١  | انتفاع الأنبياء بالصلاة عليهم      |
| ٥γ  | الفرق بين التطويل والمساواة والاختصار | ۳۲  | كتابة الصلاة والسلام في صدور الكتب |
| ٥٩  | هل أسماء الكتب من قبيل علم الجنس      | ۳۳  | تعريف النبي والرسول                |
| ٦١  | عدد أبيات الجوهرة: كاملة ومشطورة      | ۰۳۵ | عدد الأنبياء والرسل                |
|     | حكم تسمية الكتب المصنفة بما يضاهي     | ۳٦  | تعريف الثقلين وإرساله مظلم إليهما  |
| ٦٢  | القرآن والوحي                         | ۳.٨ | تعريف التوحيد                      |
| ٦٣  | تعريف الرجاء                          | ۳۹  | مبادئ علم التوحيد                  |
| ٦٣  | معنى القبول                           | ٤١  | تعريف الدين                        |
|     |                                       |     |                                    |

|                           | 2 TEST                                   | 5. <u>1</u> | O TISE O                               |
|---------------------------|------------------------------------------|-------------|----------------------------------------|
| وقفيتا الارتياني لفحالفات |                                          |             |                                        |
|                           | THE PRINCE GHAZI T<br>FOR QURANIC THOU   |             |                                        |
|                           |                                          | GIII        |                                        |
| نوحيد                     | حصح حاشية البيجوري على جوهرة ال          |             | £ • •                                  |
| ٩٨                        | تعريف الصلاة والصيام والزكاة ومتي فرضوا  | 178         | بيان معنى الطمع والثواب                |
| ۱۰۰                       | زيادة الإيمان ونقصانه                    | 10          | درجات الإخلاص                          |
| ۱۰٤                       | مباحث في التوحيد                         | 17          | تعريف التكليف وأنواعه                  |
| ١٠٤                       | معنى واجب الوجود                         | 11          | الحكم الشرعي وأقسامه                   |
| 1.0                       | تعريف صفة الوجوب ودليلها                 | 11          | حكم أهل الفترة                         |
| ۱۰۷                       | تعريف صفة القدم ودليلها                  | 11          | آباء النبي بينية وأمهاته حكم نجاتهم    |
| ۱۰۸                       | تعريف صفة البقاء ودليلها                 | v.          | المعرفة وجوبها بالشرع                  |
| ۱۱۰                       | بيان مخالفة الله تعالى للحوادث           | ٧٠          | العقل عند المعتزلة                     |
| 111                       | بیان قیامه بنفسه تعالی                   | ٧٠          | الحسن والقبيح عند المعتزلة وأهل السنة  |
| ۱۱۳                       | بیان وحدانیته سبحانه تعالی               | VY          | أقسام صفات الله تعالى                  |
|                           | رد قول المعتزلة ﴿ إِنَّ العبد يخلق أفعال | 1 1         | تعريف الواجب وأقسامه                   |
| ۱١٤                       | نفسه الاختيارية <sub>»</sub>             | ٧٤          | تعريف الجائز وأقسامه والمستحيل وأقسامه |
|                           | تنزيه الله تعالى عن الضد والشبيه والشريك | 1           | التقليد في التوحيد                     |
| ۱۱۷                       | والولد والصديق                           | ٨٥          | تعريف العالم                           |
| 118                       | سورة الإخلاص وسبب نزولها                 | 1           | توجيه قول الغزالي : ﴿ لِيس فِي الإمكان |
|                           | تعريف صفات المعاني – معنى القدرة         | ٨٧          | أبدع مما كان ،                         |
| ۱۲۰                       | وتعلقاتها                                | 77          | دليل حدوث العالم                       |
| ۱۲۲                       | تعريف الإرادة. المكنات والمتقابلات       | 11          | بيان المطالب السبعة                    |
| ۱۲٦                       | ستعريف العلم وتعلقه ودليله               | 79.         | أقسام الإيمان                          |
| 129                       | تعريف الحياة ودليلها                     | 91          | حكم معرفة عدد الأنبياء                 |
|                           | معنى كلام الله تعالى ، وتعلقه ، وهل      | ۹١          | ما يجب معرفته من الملائكة              |
| 189                       | يقال للقرآن حادث                         | 97          | حكم إيمان أولاد المسلمين               |
| ۱۳۱                       | تعريف صفة السمع والبصر ودليلهما          | 92          | شروط الإيمان                           |
| 180                       | هل من صفاته تعالى الإدراك والتكوين       | ٩٤          | هل العمل شرط الإيمان أم شرط منه        |
| 121                       | حكم صفأت الذات                           | ٩٦          | خلق الإيمان                            |
| 127                       | أقسام الصفات باعتبار التعلق              | 97          | معنى الإسلام                           |
| 187                       | القدرة تتعلق بجميع المكنات               | ٩٦          | وجه التلازم بين الإسلام والإيمان       |
| ١٤٤                       | أقسام تعلقات صفة الإرادة                 | ٩٧          | حكم تارك الصلاة                        |
| 122                       | أقسام تعلقات صفة العلم                   | ٩٧          | تعريف الحج ومتى فرض                    |
| 1 8 8                     | السمع والبصر وبيان تعلقهما               | ٩٨          | حكم قولهم لمن يحج «يا حاج فلان »       |

This file was downloaded from QuranicThought.com

| TIS 200 |  |
|---------|--|
| Ші      |  |
| REE ST  |  |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT

| ·lə <u></u> əli          |     | £ • Y                              |
|--------------------------|-----|------------------------------------|
| إ أحذ العباد لا          | ٢٤٣ | فضل أهل بيعة الرضوان               |
| الإيمان بالميزاد         | 720 | تأويل الخلاف الذي وقع بين الصحابة  |
| الإيمان بالصر            | ۲٤٧ | فضل الأئمة                         |
| الإيمان بالعرة           | 50. | وجوب تقليد الأئمة                  |
| واللوح                   | 707 | إثبات الكرامة للأولياء             |
| الإيمان بالجنة           | 702 | الدعاء تعريفه ونفعه وآدابه         |
| طبقات النار              | ۲۰٦ | الكلام على الملائكة الحفظة والكتبة |
| خلود المؤمنين            | 22. | الحث على محاسبة النفس              |
| الإيمان بالحوم           | 771 | الإيمان بالموت                     |
| شفاعة النبي              | 828 | الكلام على الروح                   |
| شفاعة غير ال             | ۲٦٣ | بيان معنى الأجل                    |
| حكم مرتكب                | 175 | أجل المقتول                        |
| حياة الشهدا:             |     | الاختلاف في فناء الروح لدى النفخ   |
| الرزق وأنواعه            | 220 | في الصور                           |
| بیان معنی ا <sup>ل</sup> | 777 | بقاء الروح وعجب الذنب              |
| التفاضل بين              | 777 | عدم الخوض في حقيقة الروح           |
| هل وجود ال               | 11. | مقر الأرواح                        |
| تقسيم الذنور             | 111 | العقل وأنواعه ومحله                |
| علامات الكب              | ۲۷٤ | سؤال القبر وعذابه                  |
| وجوب التوبة              | 777 | الإيمان بعذاب القبر ونعيمه         |
| الكليات الخم             | 477 | الإيمان بالحشر وأنواعه             |
| المعلوم من ال            | 171 | إعادة الأجسام للحساب               |
| الإمامة العظم            | 777 | الخلاف في إعادة الزمن              |
| وجوب طاعة                | 777 | الإيمان بالحساب                    |
| وجوب الأمر               | 222 | السيئة والحسنة                     |
| شروط الأمر ب             | 222 | التضعيف من خصائص الأمة المحمدية    |
| بیان معنی الن            | 270 | مكفرات الذنوب                      |
| بیان معنی ال             | 777 | الإيمان باليوم الآخر               |
| الأحوال التي             | 274 | علامات الساعة الكبرى               |
| اجتناب الخم              | ۲۸۹ | ما يخفف هول يوم القيامة            |
|                          |     |                                    |

| لتوحيد | حاشية البيجوري على جوهرة ا              |
|--------|-----------------------------------------|
| ۲٩.    | أحذ العباد للصحف                        |
| 292    | الإيمان بالميزان                        |
| 292    | الإيمان بالصراط                         |
| Ċ      | الإيمان بالعرش والكرسي والقلم والكاتبون |
| ۲۹٦    | واللوح                                  |
| ۲۹۸    |                                         |
| ۲۹۸    | طبقات النار ودرجات الجنة                |
| ۳      | خلود المؤمنين في الجنة والكفار في النار |
| ۳۰۲    | الإيمان بالحوض                          |
| 3.0    | شفاعة النبي يتلقي                       |
| ۳۰۷    | شفاعة غير النبي ﷺ                       |
| ۳۰۹    | حكم مرتكب الكبيرة                       |
| ۳۱.    | حياة الشهداء                            |
| ۳۱۲    | الرزق وأنواعه                           |
| ۳۱۳    | بيان معنى الحلال                        |
| 312    | التفاضل بين الاكتساب والتوكل            |
| ۳۱۷    | هل وجود الشيء عين حقيقته                |
| ۳۱۸    | تقسيم الذنوب إلى صغائر وكبائر           |
| 312    | علامات الكبيرة                          |
| ۳۱۹    | وجوب التوبة من الكبائر والصغائر         |
| ۳۲۲    | الكليات الخمس                           |
| ٣٢٤    | المعلوم من الدين بالضرورة               |
| 320    | الإمامة العظمى                          |
| ۳۲۷    | وجوب طاعة الإمام                        |
| ۳۲۸    | وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر    |
| ۳۲۹    | شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر    |
| ۳۳۰    | بيان معنى النميمة والنهي عنها           |
| ۳۳۱    | بيان معنى الغيبة والنهي عنها            |
| ۳۳۳    | الأحوال التي يجوز فيها الغيبة           |
| 377    | اجتناب الخصال الذميمة                   |



| ٤٠٣                                | حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| الفهارس ۳۵۳                        | ذم العجب والكبر ٣٣٦                                                   |
| فهرس الآيات القرآنية ٣٥٥           | بيان معنى الحسد وعلاجه ٣٣٧                                            |
| فهرس الأحاديث والآثار والأقوال ٣٦٥ | المراء مذموم وممدوح والفرق بينه وبين                                  |
| فهرس الأعلام                       | الجدل ٣٣٨                                                             |
| فهرس الكتب                         | التصوف ثمرة علوم الشريعة ٣٤٠                                          |
| فهرس الغزوات ٣٩٤                   | السنة والبدعة ٣٤٤                                                     |
| فهرس الحيوانات ۳۹٤                 | بيان معنى الإخلاص والتحذير من الرياء ٣٤٥                              |
| فهرس الأماكن ٣٩٤                   | أحوال النفس ٣٤٨                                                       |
| فهرس الأشعار ٣٩٥                   | ما بين الصلاتين على النبي ﷺ لا يرد ٣٥١                                |
| فهرس الفرق ۳۹۷                     | خاتمة الكتاب                                                          |
| فهرس الموضوعات ٣٩٩                 |                                                                       |

. 1

ļ



= حاشية البيجوري على جوهرة التوحيد

مركز الدراسات الفقهية والاقتصادية

مؤسسة فكرية إسلامية متخصصة أنشئت وسجلت في القاهرة بجمهورية مصر العربية لتعمل على :

– إبراز القواعد والمبادئ التي تضمنتها الشريعة الإسلامية وتيسيرها على الباحثين . – إجراء الدراسات المقارنة بين أحكام الفقه الإسلامي والنظم الوضعية .

- صياغة العقود الشرعية صياغة جديدة يتوفر فيها البعد عن الربا والغرر الفاحش، وتكوين العقود المتفقة والمتوائمة مع حاجات العصر ومتطلباته وسرعة وضخامة تعاملاته .

– الإسهام في تطوير بحوث الاستثمار المصرفي .

---- 2 • 2

– الاهتمام بنشر وطباعة الكتب التراثية المهمة بتحقيقها ودراستها بالتعاون مع دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة .

- إعداد الأدوات والأعمال البحثية لتدعم جهود علماء الشريعة والاقتصاد ، والقانون ، وكافة العلوم الإسلامية الأخرى وإعداد الأدلة والكشافات والببلوجرافيات والفهارس والملخصات ، وتوفير قاعدة بيانات حديثة ومتجددة في كافة المجالات التي تخدم أهداف الشريعة والاقتصاد والبنوك الإسلامية .

ويستعين المركز لتحقيق أهدافه بوسائل عديدة منها :

١ – عقد المؤتمرات والندوات العلمية والفكرية المتخصصة .

٢ - التعاون مع المراكز البحثية المتخصصة في جميع أنحاء العالم .

٣ - الاهتمام بإحداث تواصل بين المهتمين بالعلوم الاجتماعية والإنسانية ودارسي
 العلوم الشرعية باعتبارهم المهتمين بإيقاع النص على الوجود وإحداث الصلة المطلوبة بينهما .

٤ – تقديم المشورة العلمية للراغبين من دارسي الماجستير والدكتوراة .

٥ – يوفر المركز مكتبة علمية موزعة على كافة العلوم والمعارف الإنسانية ، وكذلك دوريات عربية ، ورسالة ماجستير ودكتوراة ، وهي متاحة للباحثين والدارسين من شتى بقاع المعمورة بدون رسوم أو اشتراكات طوال اليوم ، والمكتبة يتوفر بها عدد من المصنفات النادرة .

٦ - يتمتع المركز بعلاقات جيدة مع عدد كبير من العلماء المهتمين بالتأصيل



مَرُكُواً الدِّرَاسَاتَ الفِقْهِيَة وَالاقَاضِمَادِيَّة

مدير الركز

د. أحمد جابر بدران
 دراسات في الشريعة الإسلامية

الشرف على المركز أ. د على مُعكة مُجَدً أسبيباذ أصول لنفت به بعاسب الأزمر

رقم الإيداع 2001/10807 I.S.B.N الترقيم الدولي 977-342-014-0

This file was downloaded from QuranicThought.com



( من أجل تواصلٍ بنَّاء بين الناشر والقارئ )

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته . . عزيزي القارئ الكريم . . نشكر لك اقتناءك كتابنا : «حاشية الإمام البيجوري على جوهرة التوحيد» ورغبة منا في تواصل بنَّاء بين الناشر والقارئ ، وباعتبار أن رأيك مهمٌّ بالنسبة لنا ، فيسعدنا أن ترسل إلينا دائمًا بملاحظاتك ؛ لكي ندفع سويًّا مسيرتنا إلى الأمام ويعود النفع على القارئ والدار . \* فهيًّا مارس دورك في توجيه دفة النشر باستيفائك للبيانات التالية :-الاسم كاملًا : ..... الوظيفة : ..... المؤهل الدراسى : ...... المؤهل الدراسى : ..... الدولة : ..... المدينة : ..... حي : ..... شارع : ..... ص.ب: ...... تليفون: ...... تليفون: ...... - من أين عرفت هذا الكتاب ؟ 🗆 إعلان 🛛 معرض 🗆 أثناء زيارة المكتبة 🛯 ترشيح من صديق 🛯 مقرر – من أين اشتريت الكتاب ؟ اسم المكتبة أو المعرض : ..... المدينة ...... العنوان ..... – ما رأيك في عملنا في الكتاب ؟ 🗆 عادی 🏾 ا جید 📮 ممتاز ( لطفًا وضح لُم ) ..... – ما رأيك في إخراج الكتاب ؟ 🗆 عادي 🛛 جيد 🗋 متميز ( لطفًا وضح لَم ) ..... – ما رأيك في سعر الكتاب ؟ 🗆 رخيص 🔲 معقول 🗆 مرتفع ( لطفًا وضح لَم ) ..... عزيزي انطلاقًا من أن ملاحظاتك واقتراحاتك سبيلنا للتطوير وباعتبارك من قرائنا فنحن نرحب بملاحظاتك النافعة . . . فلا تتوانَ ودَوِّن ما يجول في خاطرك : -دعوة : نحن نرحب بكل عمل جاد يخدم العربية وعلومها والتراث وما يتفرع منه ، والكتب المترجمة عن العربية للغات العالمية - الرئيسية منها خاصة - وكذلك كتب الأطفال عزيزي القارئ أعد إلينا هذا الحوار المكتوب على ص.ب ١٦١ الغورية - القاهرة

( من أجل تواصلٍ بنَّاء بين الناشر والقارئ )

لنراسلك ونزودك ببيان الجديد من إصداراتنا



عزيزي القارئ الكريم :

نشكرك على اقتنائك كتابنا هذا ، الذي بذلنا فيه جهدًا نحسبه ممتازًا ، كي نخرجه على الصورة التي نرضاها لكتبنا ، فدائمًا نحاول جهدنا في إخراج كتبنا بنهج دقيق متقن ، وفي مراجعة الكتاب مراجعة دقيقة على ثلاث مراجعات قبل دفعه للطباعة ، ويشاء العلي القدير الكامل أن يثبت للإنسان عجزه وضعفه أمام قدرته مهما أوتي الإنسان من العلم والخبرة والدقة تصديقًا لقوله تعالى :

﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ ۖ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَنُ ضَعِيفًا ﴾ (النساء : ٢٨ )

فأخي العزيز إن ظهر لك خطأ مطبعي أثناء قراءتك للكتاب فلا تتوان في أن تسجله في هذا النموذج وترسله لنا فنتداركه في الطبعات اللاحقة ، وبهذا تكون قد شاركت معنا بجهد مشكور يتضافر مع جهدنا جميعًا في سيرنا نحو الأفضل .

| السطر                 | رقم الصفحة             | الخطأ |
|-----------------------|------------------------|-------|
|                       |                        |       |
|                       |                        |       |
|                       |                        |       |
| ·····                 |                        |       |
|                       |                        |       |
|                       |                        |       |
|                       |                        |       |
|                       |                        |       |
|                       |                        |       |
|                       |                        |       |
| مسن <b>تعاونک</b> م ، | ۔۔۔۔۔۔<br>شاکرین لکم - |       |