







Ĩ.

تأليف لودڤيج ڤتجنشتين

مراجعة وتقديم دكتور عبدالغفار مكاوي

ترجمة وتعليق المرحوم الدكتور عزمي إسلام

This file was downloaded from QuranicThought.com







This file was downloaded from QuranicThought.com





مقدمة بقلم المؤلف (\*)

إن الأفكار التي أنشرها على الصفحات التالية هي حصيلة بحوث فلسفية شغلتني على مدى السنوات الستة عشر الأخيرة. وهي تتعلق بموضوعات عديدة: منها مفاهيم المعنى، والفهم، والقضية، والمنطق، وأسس الرياضة، وحالات الوعي، وغيرها من الموضوعات. ولقد دوَّنت جميع هذه الأفكار بوصفها ملاحظات، وفقرات موجزة، تدور أحياناً حول موضوع واحد في شكل متسلسل طويل، وتقفز أحياناً أخرى بطريقة مفاجئة من موضوع إلى آخر. وقد كان في نيتي من البداية أن أجم كل هذه الأفكار في كتاب واحد أخذت أتصوره في أوقات مختلفة على صور مختلفة. بيَّذ أن الشيء المهم الذي وضعته نُصْبَ عيني هو أن تتطور الأفكار من موضوع إلى آخر رات في يتي من البداية واحر مواجد المورة الذي المورات المات علي مور محتلفة.

ولقد وجدت، بعد محاولات ف اشلة لإدماج النتائج التي توصلت إليها في ذلك المجموع الكلي، أنني لن أنجح في هذه المحاولات أبداً، وأن أفضل ما يمكنني كتابته لن يزيد عن بعض الملاحظات الفلسفية، وأن أفكاري كانت تصل إلى طريق مسدود كلما حاولت أن أقسرها على السير في اتجاه واحد بعينه يخالف مَيْلها الطبيعي. ولاشك أن هذا أمر مرتبط بطبيعة البحث نفسه، فهي التي تجبرنا على أن نقطع ميداناً فكرياً شاسعاً في كل الاتجاهات. ومن ثمَّ بدت الملاحظات الفلسفية في هذا الكتاب أشبه ما تكون بمجموعة من الرسوم التخطيطية (أو الاسكتشات) للمناظر الطبيعية، التي نشأت خلال هذه الرحلات الطويلة المرهقة.

كنت أحاول الاقتراب من النقاط نفسها، أو من معظمها تقريباً، من جهـات مختلفة وأضع لها رسوماً تخطيطية جديدة. وقد تمَّ إنجاز عدد كبير من هذه الرسوم بطريقة سيئة أو

<sup>(\*)</sup> نسي المترجم ـ رحمه الله وأرضاه ـ أن يضيف هذه المقدمة ـ التي كتبها فتجنشتين في شهر يناير سنة ١٩٤٥ وأثبتتها المترجمة الإنجليزية الأستاذة ج . إ . م . أنسكوم بالاشتراك مع الأستاذ ر . ريـز في طبعة سنـة ١٩٦٣ ـ إلى ترجمتـه للبحوث الفلسفية . وقـد رأيت ضرورة نقلها للعـربية لأهميتهـا في إلقاء الضـوء على تـطور النص وهدف المؤلف منه . [المراجع].



عاجزة عن التعبير، فظلَّت تكشف عن كل العيوب التي يتصف بها رسام ضعيف. وعندما كنت استعيد هذه الرسوم، كان يتبقى منها عدد لا بأس به يحتاج بعد ذلك إلى الـترتيب أو يحتاج في بعض الأحيان إلى الحذف لكي يتيسُّر للناظر إليه أن يحصل على صورة تمثل المنظر الطبيعي. ولهذا السبب لا يخرج هذا الكتـاب في حقيقته عن أن يكون مجرد «ألبـوم» (أو مجموعة من الصور).

وكنت حتى وقت قريب قد تخلَّيت عن فكرة نشر الكتاب في أثناء حياتي، غير أن هذه الفكرة ظلَّت تُبعث حيةً بين الحين والحين، ويرجع ذلك أساساً إلى تأكدي من أن النتائج التي انتهيتُ إليها من خلال محاضراتي ومذكراتي ومناقشاتي قد أسيء فهمها في أحيان غير قليلة، وأنها كثيراً ما مُيَّعت أو شُوَّهت بصورة أو أخرى في أحاديث الناس عنها. وقد أثار ذلك غروري وشقً عليَّ أن أخفف منه.

وقد أتيح لي قبل أربع سنوات أن أعيد قراءة كتابي الأول (وهو الرسالة المنطقية الفلسفية) وأشرح أفكاره . عندئذ خطر لي فجأة أن من الواجب عليَّ أن أنشر تلك الأفكار القديمة مع الأفكار الجديدة، بحيث يلقى الضوء الصحيح على هذه الأخيرة ويتيسَّر الاطلاع عليها من خلال تعارضها مع طريقتي القديمة في التفكير وعلى أساسها . ذلك لأنني اضطررت للاعتراف بوجود أخطاء فادحة فيها كتبته في ذلك الكتاب الأول، وقد حدث هذا منذ أن رجعتُ للاشتغال بالفلسفة قبل ستة عشر عاماً خلت . وساعدني على تبيُّن هذه الأخطاء \_ إلى الحد الذي لا أستطيع أنا نفسي تقديره \_ ذلك الكتاب الأول، وقد هذوانك رامزي» لأفكاري ، والذي لا أستطيع أنا نفسي تقديره - ذلك النقد الذي وجهه موانك رامزي» لأفكاري ، والذي ناقشته فيه طوال السنتين الأخيرتين من عمره خلال أحاديثي التي لا حصر لها معه . وبجانب هذا النقد \_ الذي كان صائباً وملزماً على الدوام \_ شعر كذلك بدين أكبر لذلك النقد الذي لم يكفُ أحد أساتذة هذه الجامعة ، وهو السيد بر مرافا، عن توجيهه لأفكاري على مدى سنوات طويلة . إن أكثر الأفكار اتساقاً في بهذا الكتاب ليرجع الفضل فيها لهذا التنبيه المستر.

هناك أكثر من سبب واحد يجعل ما أنشره هنا متصلًا بما يكتبه اليوم كتّــاب آخرون ــ فإذا بدا للقارىء أن ملاحظاتي لا تنطبع بالطابع الذي يدل على أنها صادرة عني، فلن أجد في نفسي أي رغبة في ادعاء ملكيتها.

إنني أقدم ملاحظاتي لجمهور القراء بمشاعر هي مزيج من الشك والحيرة. وليس بمستحيل أن يقدَّر لهذا الكتاب ــ وهو على ما هو عليه من الفقر، وعـلى الرغم من الـظلام المـطبق على هـذاالعصر ــ أن يلقي شيئاً من الضـوء في هذا العقـل أو ذاك، ــ بيد أن هـذا ليس كذلك بالأمر المحتمل.

- ٦ -



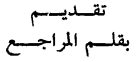
لست أريد لكتابي هذا أن يوفـر على الأخـرين مشقة التفكـير، وإنما أود، إذا أمكن ذلك، أن يثير في البعض أفكارهم الخاصة .

ولقد كنت أتمنى أن أبدع كتاباً جيداً . غير أن الأمو لم ينمَّ على الوجه الـــــني أحببت، كما أن أوان إصلاحه قد فات .

كمبريدج، في يناير سنة ١٩٤٥







This file was downloaded from QuranicThought.com





تقــليـــم

١ – «أصبحت الفلسفة بعد قتجنشتين غيرها قبله»... عبارة لا يقال مثلها إلا على رواد أصلاء حوَّلوا مسار التفكير في القديم أو الحديث، مثل سقراط في العصر اليوناني القديم، وديكارت وكانط في العصر الحديث، وكبركجارد وماركس ونيتشه على مشارف العصر الحاضر.. فمن هو «قتجنشتين» هذا الذي كان نقطة تحول ومنعطف طريق، وبداية لمهوم جديد عن التفلسف وفاعليته وغايته، وثورة منطقية وتعليلية على الفلسفة وبداية لمهوم جديد عن التفلسف وفاعليته وغايته، وثورة منطقية وتعليلية على الفلسفة العصر الحاضر.. فمن هو «قتجنشتين» هذا الذي كان نقطة تحول ومنعطف طريق، وبداية لمهوم جديد عن التفلسف وفاعليته وغايته، وثورة منطقية وتعليلية على الفلسفة التقليدية بأسرها؟ من هذا الذي كان ظهور ما يسمَّى اليوم بالفلسفة العالجية، وفلسفة التقليدية بأسرها؟ من هذا الذي كان ظهور ما يسمَّى اليوم بالفلسفة العالجية، وفلسفة النقليدية بأسرها؟ من هذا الذي كان ظهور ما يسمَّى اليوم بالفلسفة العالجية، وفلسفة العقليدية بأسرها؟ من هذا الذي كان ظهور ما يسمَّى اليوم بالفلسفة العالجية، وفلسفة العلاجية، والسفة العلاجية، والنفية الغاليدية بأسرها؟ من هذا الذي كان ظهور ما يسمَّى اليوم بالفلسفة العالجية، وفلسفة العالمية العلاجية، والنفقية النفول بوجه خاص - نتيجة النفيدية الحارية، والتأثر بنهجه الجديد في تحليل اللغة والعالم، والنظر إلى المشكلات الفلسفية القديمة للكشف عن أنها ليست أصلاً عشكلات، وإنما نشأت عن سوء فهم لمنطق اللغة؟ وأخيراً، من هو هذا الرجل الغريب الأطوار الذي جمع والنظر إلى المشكلات الفلسفية القديمة للكشف عن أنها ليست أصلاً عشكلات، وإنما نشأت عن سوء فهم لمنطق اللغة؟ وأخيراً، من هو هذا الرجل الغريب الأطوار الذي جمع والنظر إلى المشكلات الفلسفية القديمة وأخيراً، من هو هذا الرجل الغريب الأطوار الذي جمع والنظر إلى المشكلات الفلسفية؟ وأخيراً، من هو هذا الرجل الغريب الموار الذي جمع والنظر إلى المنحيل، وأسلمية العديم؟ ومنهمجه في التحلي إلى النكريب، وألما الذي بعم والنظر إلى المنحيل، وأسلو، الممين؟ من هو هذا الرجل الغريب، وأمار إلى الذي وألمان أوارا، وومنهجه في الحمي من أنه صرع المياني والكاتب وإنما الموبو، وأحمي وأمارا، ومنهجه في الحمي في أنها لي مرع الغري إلى مان ملوي الموار الذي مرعما الوقيق، والتصوف العمية؟ وملى مارعمه البعض من أنه صرع الميافي، وألما مرعما الوقيم، وأما ويمم الفي و

<sup>(</sup>١) يعلم قراء ثنجشتين أنه يضع أفكاره في قالب الحِكَم الموجزة التي يكثّفها في فقرات دقيقة محكمة بمكن أن تطول أو تقصر حسب ما تقتضيه الفكرة. وهو بهذا الإيجاز المؤثر البليغ يـذكرنا بحكم الرواقيين ـ مثل إبيكتيت ومارك أوريل ـ، والأخلاقيين الفرنسيين في القرن السابع عشر ـ مثل لابرويير ولاروشفوكو ـ وخواطر باسكال ويعض الأدباء والفلاسفة الألمان مثل ليشتنبرج وشوبنهور ونيتشه . ولا يصدق هذا على «رسالته المنطقية الفلسفية» الشهيرة وحدها (١٩٢٢/١٩٢١) وكتاباته في المرحلة المبكرة من فلسفته ، وإنما ينطبق كذلك على «البحوث الفلسفية» (١٩٤٥/١٩٢١) التي تعبر عن المرحلة المبكرة من فلسفته، وإنما ينطبق كذلك على «البحوث الفلسفية» (١٩٤٥/١٩٢١) التي تعبر عن المرحلة المتأخرة منها، وتجري على الأسلوب نفسه، وإن كنانت الفلسفية» (١٩٤٥/١٩٤٥) التي تعبر عن المرحلة المتأخرة منها، وتجري على الأسلوب نفسه، وإن كنانت الفقرات تمتد أحياناً لتملأ صفحات، كما تتميّز عن الرسالة بأسلوب «المونولوج» الداخلي الذي يحدًّث فيه المؤلف نفسه أو يجاور طرفاً آخر.



٢ ـ ولد «لودڤيج يوزيف يوهان ڤتجنشتين» في ڤيينا في اليوم السادس والعشرين من شهر ابريل سنة ١٨٨٩، من أسرة يهودية الأصل تحول أفرادها من كبار الصناعيين إلى الكاثوليكية. كان أبوه مهندساً مرموقاً وصاحب ذوق ومزاج فني شاركته فيه الأم وخاصة في حبه للموسيقى، فورث أصغر أبنائهمها الثمانية \_ وهو لودفيج \_ هذا الحب العقلي والفني الذي جمع بين أفراد الأسرة وتجلّى في الموهبة والأداء.

تلقى تعليمه الأولي في بيت الأسرة حتى بلغ الرابعة عشرة من عمره فالتحق بمدرسة «لينتز» في شهال النمسا ثلاث سنوات، ثم بالأكاديمية الهندسية العليا في برلين ليشبع شغفه الذي لازمه طوال حياته بالآلة. ويروي مؤرخو سيرة حياته أنه استطاع في طفولته أن يقوم بتركيب آلة لحياكة الملابس أثارت إعجاب الأهل والأصدقاء، وأنه في فترات الاعتكاف التي تعود أن يقضيها في القرى والمناطق المنعزلة كان يقوم بإصلاح محركات المياه والكهرباء وآلات الحياكة لسكان الريف الفقراء، كما كان في أواخر حياته في انجلترا يتردد على متحف «ساوث كنزنجتون» الصناعي ويمضي اليوم بأكمله في تأمل المحركات البخارية والنهاذج الصناعية. . بل إن بعض شراحه ومؤرخي حياته م يرتز لكتابه «مبادى يؤكدون وجود علاقة واضحة بين مقدمة العالم الفيزيائي هينريش هيرتز لكتابه «مبادى الميكانيكا» وتعريفه للنهاذج الديناميكية ، وبين تصور فتجنشتين للقضية بأنها صورة أو رسم منطقي للواقعة، وهو تصور أساسي في نظريته «التصويرية» التي عرضها في رسالته المنطقية الميكانيكا» وتعريفه للنهاذج الديناميكية ، وبين تصور فتجنشتين للقضية بأنها صورة أو رسم منطقي للواقعة، وهو تصور أساسي في نظريته «التصويرية» التي عرضها في رسالته المنطقية الميكانية ثنون هذا الماني أمس معدمة العالم الفيزيائي هينريش هيرتز لكتابه الم الموري أو رسم يوكدون وجود علاقة واضحة بين مقدمة العالم الفيزيائي هينريش هيرتز لكتابه الم الم المورة أو رسم الميكانيكا» وتعريفه للنهاذج الديناميكية، وبين تصور فتجنشتين للقضية بأنها صورة أو رسم منطقي للواقعة، وهو تصور أساسي في نظريته «التصويرية» التي عرضها في رسالته المنطقية الفلسفية ثم عدل عنها ـ كما سنرى بعد قليل ـ في المحوث الفلسفية . وتعزز هذا الرأي إشارة فتجنشتين نفسه إلى كتاب هيرتز المذكور في الفقرة رقم ٤ ، ٤ من «الرسالة» (أرارة أرأر أرارة المرارة أرخون أول عنها إلى أولية المراكة» (الموسالة» المالة» (أرم

أقام فتجنشتين في برلين حتى ربيع عام ١٩٠٨ ثم اتجه إلى انجلترا. وفي منتصف العام نفسه أخذ يجري عدة اختبارات على الطائرات الشراعية في محطة الطيران الشراعي للفضاء بالقرب من «جلوسوب» في مقاطعة «ديربي شاير». وفي الخريف قيد نفسه طالب بحث في قسم الهندسة بجامعة مانشستر، واستمرّ قيده حتى خريف سنة ١٩١١، وظل طوال السنوات الثلاث مشغولاً بالبحث في موضوع الملاحة الجوية. وقد كان من الطبيعي أن ينتقل من الاهتهام بالطائرات الشراعية وتصميهات المحركة النفائة إلى الاهتهام بالرياضيات، وأن يتجه بالتدريج من دراسة الرياضة البحتة إلى التفكير في أسس الرياضة.

<sup>(</sup>١) أنظر للمرحوم الدكتور عزمي إسلام: رسالة منطقية فلسفية، ترجمة علمية مع تعليقات مقارنة، مراجعة وتقديم الدكتور زكي نجيب محمود ــ القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٦٨، ص ١٩٩ ـ ٢٠٠ .



بعد القلق والتردد الطويل في اختيار مهنة حياته (بين عامي ١٩٠٦ و١٩١٢) توقف عن دراسة الهندسة، واستجاب لنصح أصدقائه وأساتذته (وفي مقدمتهم شيخ فلاسفة الرياضة والمنطق الرياضي برتراند رسل) فتوفر على دراسة كتاب الأخير عن أصول الرياضيات، واتجه إلى مدينة «ينا» في ألمانيا لزيارة الفيلسوف الرياضي الزاهد في الشهرة جوتلوب فريجه (١٨٤٨ - ١٩٢٥). وانضم في خريف العام الأخير نفسه إلى كلية «ترينيتي» بجامعة كمبريدج ليدرس على يد أساتذتها الكبار ومن أهمهم جورج مور (١٩٧٣ - ١٩٥٨) وبرتراند رسل (١٨٢٢ - ١٩٧٠). أنهى دراسته في خريف سنة الما ١٩٧٣ - ١٩٥٩) وبرتراند رسل (١٨٢٢ - ١٩٧٠). أنهى دراسته في خريف سنة الصدوق ديفيد بنسنت (الذي مات في الحرب العالمية الأولى وأهدى فتجنشتين رسالته الصدوق ديفيد بنسنت (الذي مات في الحرب العالمية الأولى وأهدى فتجنشتين رسالته النطقية الفلسفية إلى ذكراه)، ولم يلبث أن رجع إليها في شهر أكتوبر من العام نفسه، وبنى النفسه كوخاً بسيطاً في مكان منعزل من مقاطعة سكولدين شالي شرقي بيرجين، عاش فيه بن النطق والفكر من ناحية والواقع من ناحية العلاقة - التي كرانت تؤرقه وتقلقه -بن اللغة والفكر من ناحية والواقع من ناحية أخرى. .

لم يقتصر اهتمام ڤتجنشتين أثناء دراستمه في كمبريـدج عسلى الفلسفـة والمنـطق والرياضة، وإنما تعدّاه إلى دراسة علم النفس، وإجراء بحث تجريبي عن الإيقاع في الموسيقي (وستجد في هذا الكتاب الذي بين يديك شواهد عديدة على انشغاليه بقضايا علم الجمال ومشكلات الذوق الفني والإدراك البصري . . . ) ورجع من النرويج مع بداية الحرب العالمية الأولى سنة ١٩١٤ ليتطوع في الجيش النمسوي \_ عـلى الرغم من أنـه كان معفى من الخدمة العسكرية بسبب مرضه \_ وعمل أولًا على مركب حربي في نهر الفيستولا، ثم في أحد المصانع الحربية في خراكوف. وفي عـام ١٩١٥ تلقى أمراً بـالتوجـه إلى «أولـتز» في مقاطعة «مورافيا» ليعدَّ إعـداداً يؤهله للانخراط في سلك الضباط. وفي عام ١٩١٨ نقل من الجبهة الشرقية إلى الجبهة الغربية في التيرول، ثم وقع أسيراً في أيـدي القوات الايطالية مع بداية انهيار الجيش النمسوي \_ المجري في شهر نوفمبر من ذلك العام. وبقى في الأسر قرابة ثمانية أشهر قضاها في أحد معسكوات الاعتقال بالقرب من «مونت كاسينو» في الجنوب الايطالي. ويبدو أن الشهور التي قضاها في الاعتقال أتاحت له مواصلة تأملاته المضنية في المشكلات التي سبقت الإشارة إليها، وأعانته على متابعة تدوين ملاحظاته التي كان قد ناقش بعضها مع أستاذه جورج مور عند زيارته له في كوخه الذي أقام فيه في النرويج، كما عرض بعضها على برتراند رسل في رسائله إليه. وقد جمع معظم هـذه الملاحظات ورتبها في الكتاب الوحيد الذي نشره في حياته وهو الـرسالـة المنطقيـة الفلسفية (التي نشرت لأول مرة باللغة الألمانية في العدد الأخير لسنة ١٩٢١ من حوليات الفلسفية

- 14-

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الطبيعية التي كان يصدرها أوستڤالد في ألمانيا، ثم صدرت ترجمتها الإنجليزية \_ في مواجهة النص الألماني \_ سنة ١٩٢٢، وهي الترجمة الأولى التي قام بها الأستاذ «أوجدين» بالتعاون مع فيلسوف المنطق فرانك رامزي (١٩٠٣ \_ ١٩٣٠) مع مقدمة طويلة لرسل أثارت غضب ڤتجنشتين الذي اعترض على نشرها واتهمها بالسطحية وسوء الفهم<sup>(١)</sup>! وقد نشب الخلاف حول هذه الترجمة التي احتفظت بالكثير من غموض الأصل وصعوبته مما أدى إلى ترجمة إنجليزية ثانية قام بها الأستاذان ديفيد بيرز وبريان مكجنيس وظهرت سنة ١٩٦١. وفي هذه السنة الأخيرة نفسها ظهرت ترجمة أخرى لعدد كبير من تلك الملاحظات والمذكرات الفلسفية التي دونها ڤتجنشتين في تلك الفترة من حياته (وبخاصة بين سنتي ١٩٦٤ ـ و ١٩٦٦) ونشرتها تلميذته اليزابيث أنسكوم تحت عنوان «اليوميات»).

انتهت الحرب العالمية الأولى واستقر رأى قتجنشتين على اختيبار مهنية التعليم. وتدرب في كلية المعلمين بين سنتي ١٩١٩ و ١٩٢٠، ثم مارس التعليم بين سنة ١٩٢٠ و ١٩٢٦ في المدارس الأولية في القرى المتفرقية في مقاطعتي شينسبرج وزيميرنيج من الجنوب النمسوي \_ والظاهر أنه أخذ عمله بالجدية والتحمس اللذين عرفا عنه \_ لدرجة أنه وضع قاموساً صغيراً للصبية في اللغة الألمانية! \_ وأن الأطفال أحبوه على العكس من الآباء الذين رفعوا عليه دعوى قضائية بتهمة القسوة الشديدة على أبنائهم! ضاع الأمل في الحياة البسيطة المعتكفة، وألقته متاعب التدريس وضر بات المحيطين به في هاوية الأزمة التي لم يكن يخرج منها إلا ليقع فيها. وبرَّىء من التهمة الموجهة إليه، فاستقال من التعليم الأولي إلى الأبد، وأخذ من سنة ١٩٢٦ إلى سنة ١٩٢٨ في ممارسة أعمال تشهد غرابتها وتنبوعها الشديد على قلقه الدائم وخوف الملازم من الوصول إلى حافة الجنون! فقد راح يعمل مساعد بستانيٍّ في دير قريب من ڤيينا، وكرّس جانباً كبيراً من وقته وجهده لتصميّم وبناء بيت في ڤيينا لإحدى شقيقاته الثلاث (وكان قبل ذلك قد تنازل لاخوته عن ثروته الموروثة حتى لا تعكر صفو علاقته بنفسه وبالناس، ولكي يواجه مسئوليات فكره ووحـدته وحيـاته وموته وهو عار من كل شيء، على نحو ما فعل تولستـوي الذي قـرأه في تلك الفترة وتـأثر به...)، وتدرب خلال الفترة نفسها على النحت في مـرسم صديقـه المثَّال «دوربيـل» ... وعاود تجربة الحياة مع البسطاء والفقراء في الريف. بيـد أن هذه المشـاغل كلهـا لم تقطع صلته بالفلسفة ولم تقض على معاناته من مشكلة العلاقة بين اللغة والعالم!

 <sup>(1)</sup> تجد الترجمة العربية لهذه المقدمة الهامة في صدر الترجمة الدقيقة للرسالة المنطقية الفلسفية، ص ٣١ - ٥٤ من المرجع السابق الذكر.



كانت «الرسالة» المنطقية الفلسفية» قد نشرت وترجمت إلى الانجليزية كما رأينا من قبل وحققت له حظاً من الشهرة . وكان فرانك رامزي ـ زميله في الدراسة وصاحب كتاب أسس الرياضيات ومقالات أخرى في المنطق \_ قد نشر مراجعة نقدية للرسالة في مجلة «ماينَّد»<sup>(١)</sup> وأخذ يتردد عليه في النمسا محـاولًا إقناعـه بالعـودة إلى كمبريـدج. وتعرف إليـه «موريتس شليك» (١٨٨٢ - ١٩٣٦) - مؤسس جماعة فيينا التي انبطلقت منها حركة التجريبية أو الوضعية المنطقية في مرحلتها المبكرة التي تأثر فيها أعضاؤها .. مثل رودلف كارناب (١٨٩١ ــ ١٩٧٠) وفريدريش فايزمان ـ أبلغ التأثير برسالته الشهيرة التي أخذوا عنها مبدأ التحقق ولهجتهم العدائية الحادة للميتافيزيقا التي دمغوا قضاياها بأنها لغو خمال من كل معنى، ووصفهم لقضايا العلوم الطبيعية بأنها الـوحيدة التي لهـا معنى. ولابد أن مناقشاته مع أفراد هذه الجماعة، ومكمابدتيه المستمرة للمشكملات الفلسفية والمنبطقية قمد ساعدته مع بداية سنة ١٩٢٩ على اتخاذ قراره بالرجوع إلى كمبريدج بعد غيبة طالت خمسة عشر عاماً. وشاء تواضع العائد من الغربة أن يسجل نفسه في الدراسات العـالية. ولكن الجامعة وافقت على أنه يتقدم لها برسالته التي كانت قد ترجمت للإنجليزية وصدرت قبل ذلك بثماني سنوات. وامتحنه في شهر يونيو كل من رسل ومور الذي وصفها في تقريره بأنها عمل عبقري يرقى للمستوى المطلوب للحصول على المدكتوراه. وفي السنية نفسها ظهر مقاله «ملاحظات على الصورة المنطقية» مع ملاحق مطبوعات الجمعية الأرسطية. . وأصبح ڤتجنشتين في العـام التالي زميـلًا في كَلَية «تـرينيتي، التي علَّم بهـا ست سنـوات، وكانت حصيلة محاضراته وملاحظاته التي ألقاها أو أملاها عـلى طلابـه هي على الـترتيب: محساضرات فتجنشتين بسين عسامي ١٩٣٠ و١٩٣٣ (وقسد نشرهما جسورج معور سنسة ١٩٥٤/١٩٥٤ في مجلة «ماينْد» الشهيرة التي كان يرأس تحريرها ثم أعاد نشرها مع مجموعة من مقالاته ضمن كتابه «مقالات فلسفية»، لندن ونيويورك، ١٩٥٩)، والكتابان الأزرق والبني (نسبة للون غلاف الكراستين اللتين سجل فيهما ملاحظاته التي اعتمد عليها في محاضراته بين عامي ١٩٣٣ و ١٩٣٥ مع حصيلة مناقشاته مـم أعضاء جماعة ڤيينـا، وقد صدرا في لندن لدى الناشر بلاكويل سنة ١٩٥٨).

وفي سنة ١٩٣٩ اختير فتجنشتين خلفا لمور بعد تقاعده، ولكنه لم يتول التدريس إلا بعد انتهاء الحرب العالمية الثانية ولمدة سنتين قدم بعدهما استقالته سنة ١٩٤٧، وتحرر نهائياً من الملل الأكاديمي الـذي خففت منـه زيـارات قصـيرة إلى الـريف المنعـزل في النـرويـج وأيرلندا، ورحلات سريعة إلى الاتحاد السوفييتي والنمسا والولايات المتحدة الأمريكية.

- 10 -

<sup>(</sup>١) Mind وهي المجلة الفلسفية الإنجليزية الشهيرة التي رأس تحريرها جورج مور من سنة ١٩٢١ إلى سنة ١٩٤٧ ثم خلفه الفيلسوف جيلبرت رايل عميد فلسفة التحليل في اكسفورد (• ١٩ ــ ١٩٧٦).



كان في تلك الأثناء قد تابع تدوين مذكراته وملاحظاته الفلسفية، وترجمت تلميذته اليزابيث أنسكوم مختارات من هذه الملاحظات - التي كتبها على أغلب الظن بين عامي ١٩٣٧ و ١٩٤٤ - إلى اللغة الإنجليزية بالاشتراك مع الأستاذين ر. رينز وفون رايت ونشرت في سنة ١٩٥٦ تحت عنوان «ملاحظات على أسس الرياضة»، كما ترجمت أهم ونشرت في سنة ١٩٥٦ تحت عنوان «ملاحظات على أسس الرياضة»، كما ترجمت أهم كتبه المعبرة عن فلسفته المتأخرة التي تخلى فيها عن كثير من آرائه ونظرياته التي عرضها في «الرسالة» أو بالأحرى طوّرها وقدمها في سياق جديد، ونقصد به كتابه «بحوث فلسفية» الذي انتهى من تأليف القسم الأكبر منه وإعداده للنشر سنة ١٩٤٥، وتسرك القسم الأصغر - الذي كتبه بين سنتي ١٩٤٧ و ١٩٤٩ - في حالة يرثى لها من التفكك، ونشرته بالاشتراك مع الأستاذ رينز في طبعات مختلفة سنة ١٩٥٣، ١٩٥٧، مع النص بالأشتراك مع الأستاذ رينز في طبعات مختلفة سنة ١٩٥٩، ما من التفكك، ونشرته بالألماني . ثم جمعت شذرات من خواطره وملاحظاته التي سجلها بين سنتي ١٩٤٥ و ١٩٤٨ ونشر بعضها باللغتين الإنجليزية والألمانية سنة ١٩٦٧ بعنوان «قصاصات»، كما ظهر

اكتشف فتجنشتين \_ بعد استقالته من منصبه وإثر عودته من رحلة إلى الولايات المتحدة الأمريكية \_ أنه مصاب بالسرطان . وظل يتحمل الآلام الرهيبة حتى نطق بآخر عباراته المكثفة العميقة وهو على فراش الموت \_ في حجرة بسيطة عارية تماماً من الصور والكتب في منزل الطبيب الذي كان يعالجه من مرضه . فعندما أطلّ عليه وجه زوجة الطبيب الطيبة التي كانت تراعاه فتح عينيه لآخر مرة وهمس لها بصوت خافت لم تغب عنه النبرة الحادة الحاسمة :

«قولى لهم . . . لقد عشت حياة طيبة ! . . . »

\* \* \*

٣ ــ عبرت «الرسالة المنطقية الفلسفيــة» عن المرحلة المبكـرة في فلسفة فتجنشتـين، بينها عبرت «البحوث الفلسفية» عن مرحلتها المتأخرة...

هـذا هو الـرأي الـذي يتفق عليـه معـظم الشراح والبـاحثـين، حتى أن بعضهم لا يقتصر على تأكيد الفروق الأساسية بين المرحلتين، وإنما يذهب إلى حد الكـلام عن فلسفة «أولى» وفلسفة «ثانية»<sup>(1)</sup>. غير أن فيهم من يكتفي ببيان الأفكار التي عدل عنها في فلسفته

 <sup>(</sup>١) مثل الأستاذ فولفجانج اشتيجمولر في كتاب عن التيارات الأساسية في فلسفة العصر الحاضر، شتـوتجارت،
 ١٩٦٩، الطبعة الرابعة، كرونر، ص ٢٢٥ وما بعدها.

Stegmüller, W.; Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie. Stuttgart, Kröner, 4 te Auflage 1969. S. 526 ff.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المتأخرة، والتعديلات التي أدخلها على آرائه ومواقفه التي تبناها في الرسالة نتيجة للتوسع في منهج التحليل، واختلاف تطبيقه، وتغيَّر مفهومه عن اللغة<sup>(١)</sup>. وفيهم كذلك من يحاول أن يثبت أن فلسفة فتجنشتين ظلت في جوهرها وغايتها واحدة لم تتغير، وأن الهدف منها ـ على الرغم من التوسع والتنويع في استخدام منهج التحليل اللغوي والمنطقي ـ هو نفي الفلسفة نفسها ودفعها إلى النهاية وإجبارها على «الانتحار»، وتقديم الأدلة والمسوّغات الكافية لبيان أن عباراتها إن لم تكن لغوا هاماً (كما قمال في الرسالة) فهي في أفضل الأحوال تحاول أن تقول ما لا يمكن أن يقال وإنما يظهر نفسه أو يتجلّى بنفسه (كما قمال في البحوث الفلسفية)... وكأن الهدف من «فاعلية» الفلسفة هو في النهاية تأكيد أن قضايا الفلسفة لا معنى لها، ومن أراد أن يبحث عن المعنى فليذهب إلى العلوم الطبيعية أو فليرجع إلى لغة الجياة اليومية «الجارية» التي مورة من صور الحياة «

الحق إن مناقشة هذه الآراء ليست هي الهدف من هذا التقديم، لأن المتوقع منه أن يلقي شيئاً من الضوء على «البحوث الفلسفية». غير أن الحديث عن البحوث الفلسفية بمعزل عن «الرسالة» أمر مستحيل، لاسيما إذا عرفنا أن فتجنشتين نفسه قد اعترف في المقدمة التي وضعها للبحوث بأنه اكتشف «أخطاء جسيمة» في آرائه وأفكاره السابقة. ولهذا نستأذن القارىء في تقديم لمحة موجزة عن «الرسالة» وأهميتها وهيكلها العام على سبيل التمهيد «للبحوث» وما جاءت به من جديد...

\* \* \*

٤ ـــ لا يختلف أحد حول أهمية «الرسالة المنطقية الفلسفية» وأصالتها، ولا يخلو أحد كذلك من الشكوى من صعوبتها وغموض كثير من عباراتها. . . والرأي ـ بإجماع الأراء! ـ أنها نقطة تحول كبير في تاريخ الفكر الفلسفي المعاصر، هذا التحول الذي أشار ليبنتز (١٦٤٦ ـ ١٧١٦) إلى بدايته، ثم فتح كل من رسل وفريجه الطريق إليه<sup>(٣)</sup>. . ولا

Newyork, Vintage Books, 1984, p. 108-121, p. 142 - 157.

Schulz, walter; Wittgensteln, Die (الملسفة) وهمذا هو رأي الأستماذ فالمتر شولتس في كتمابه (عمر) وهمذا هو رأي الأستماذ فالمتر شولتس في كتمابه (عمر) Negation der Philosophie. Pfullingen, 1967 - 114 S.

(٣) عزمي إسلام، المرجع السابق، ص ٤ ـ ٥.

## - 17 -

مثل الأستاذ أ. ج. آير في كتابه عن فلسفة القرن العشرين. نيويورك، ١٩٨٤، ص ١٠٨ - ١٢١، ص ١٤٢ ١٥٧.

Ayer, A. J ; Philosophy of the Twentleth century.



ترجع أهميتها فحسب إلى تأثيرها الهـائل عـلى الفلسفة المعـاصرة، سواء في ذلـك التيارات المؤيدة للاتجاه التحليلي أو المعارضة له (١)، ولا إلى صدق النتائج التي توصلت إليها (إذ أن هذه النتائج مازالت منذ ظهورها موضع جدل ونقاش مستمر، كما أن فتجنشتين نفسه قد تراجع في المقدمة التي كتبها للبحوث الفلسفية عن زعمه القاطع في الرسالة بأن كل ما هـو أساسى في مشكلات الفلسفة قد تم حله نهائياً. . . ) ولا إلى صدق الأفكار التي انطوت عليها (إذ أن معظم هذه الأفكار .. مثل فكرته عن الذرية المنطقية التي ارتبطت بها نظريت. التصويرية للغة وفكرته عن طبيعة المعنى وعن الأنا وحدية ـ قد تمَّ التخلُّي عنهـا في البحوث الفلسفية). وهي لا ترجع فقط إلى هجومه الحاد على الميتافيزيقا وتجريد قضاياها من كل معنى، إذ أن هـذا الهجوم قـد فقد بمريقه وقموته ممع مرور المزمن، كما أنمه لم يقتصر عمل القضايا الميتافيزيقية وإنما شمل القضايا الفلسفية بوجه عام، ولم يستثن من ذلك الحكم العدمى عبارات الرسالة نفسها التي شبههما بالسلِّم الذي يلقيه القرارىء بعيداً بعد أن صعد عليه واكتشف أنها خالية من المعنى! . . . ) بل أن أهميتها لا تـرجع حتى إلى تـأسيس منهج جديد للتحليل المنطقي للغة، أسهم في نظر التحليليين في توضيح كثير من مشكلات الفلسفة التقليدية وبين أنها أشباه مشكلات نشأت عن سوء فهم لمنطق اللغة. فالواقع أن الاعتبارات السابقة لا تفي الرسالة حقها، ولا تكفى لإثبات أهميتها التي تكمن ـ في تقديري المتواضع \_ في إثارتها للقضايا السابقة وكثير غيرها بطريقة نقدية أصيلة أخرجتها من دائرة «التسليم» ووضعتها في دائرة «الاشكال»، وبذلك استحقت أن تكون رافداً هاماً من روافد النزعة النقدية الغالبة على التفكير الفسلفي المعاصر كما سنري في خماتمة همذا التقديم..

لابدً إذن من الوقوف وقفة قصيرة عند الرسالة لكي نتحقق من طبيعة التحول الذي طرأ على تفكير صاحبها في كتابه الأساسي الآخـر (وهو البحـوث الفلسفية). ويكفي لهـذا الغرض أن نتناول بِنْيتَها أو هيكلها العام بما يخدم الهدف من هـذه المقدمة في إلقاء الضـوء على هذا الكتاب.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) يكفي أن نذكر في هذا الصدد ما قاله أحد شراح فتجنشتين من أن ٤كل الفلسفة الإنجليزية التالية لظهور الرسالة كانت متضمنة في الرسالة نفسها بصورة أو أخرى، (ماكسويل تشارللز ويرث، الفلسفة والتحليل اللغوي، ص ٩٣ - عن عزمي إسلام، المرجع السابق، ص ٤) وأن نشير أيضاً إلى ما صرح به الأستاذ آير من تأشيرها الهائل عليه عندما قرأها لأول مرة سنة ١٩٣٠ (آير، المرجع السابق ص ١١١).



ولو نظرنا في العبارات السبع الأساسية لوجدناه يتكلم بالترتيب عن العالم وتحليله، والوحدات النهائية التي ينحل إليها العالم الخارجي، وهي الوقائع الذرية أو «أنحاء الواقع أو حالاته» في العبارة الثانية (لاحظ أننا نقول الوقائع لا الأشياء، لأن الوقائع بناءات أو تركيبات منطقية مكونة من الأشياء. فالشيء ثابت، أما الواقعة الذرية أو التركيبة فمتغيرة). ثم يربط بين الفكر وبين الوقائع الذرية في العبارة التالية، وبين الفكر واللغة في العبارة الرابعة، وبالتالي بين اللغة والعالم بحيث يكون الفكر هو القضية ذات المعنى. ثم العبارة الرابعة، وبالتالي بين اللغة والعالم بحيث يكون الفكر هو القضية ذات المعنى. ثم وكيل اللغة في العبارة الخامسة، منتهياً إلى أن جميع القضايا هي دالات صدق للوحدات الأولى التي تنحل إليها اللغة (وهي القضايا الأولية). وبعد ذلك يتكلم عن تعميم القضية وكيفية الوصول إلى صورة عامة لكل قضية ذات معنى، أي كل قضية تكون دالة صدق لقضايا أولية كما في العبارة السادسة. وأخيراً ينصحنا نصيحة ختامية في العبارة السابقة بأن نسكت عن الكلام إذا لم نستطع أن نقول كلاماً يأخذ شكل الصورة العابية السابقة بأن نسكت عن الكلام إذا لم نستطع أن نقول كلاماً يأخذ شكل الصورة العامية المائية بأن نسكت عن الكلام إذا لم نستطع أن نقول كلاماً يأخذ شكل الصورة العامة المائية بأن نسكت عن الكلام إذا لم نستطع أن نقول كلاماً يأخذ شكل الصورة العامة لدالية المدق الواردة في العبارة السادسة. الته مكام أخذ العامة للقضايا ذات المعنى .

وإليك هذه القضايا السبع التي تعكس الوحدة الفكرية في الرسالة، والهيكـل العام الذي ملأته شروحها وتفصيلاتها العسيرة المرهقة :

<sup>(</sup>١) دالة القضية هي الصبغة المحتوية على رمز لمجهول (مثل س إنسان). فإذا ما استبدلنا بهـذا المجهول اسـما لمعلوم (مثل محمد إنسان) تحولت الدالة إلى قضية. واستبدال المعلوم بـالدالـة يتم وفق شروط معينة وإلا خلت القضيـة من المعنى.



٦ ـــ الصورة العامـة لدالـة الصدق هي : قَ، غَ، ن (غَ)<sup>(١)</sup>. هـذه هي الصـورة العامة للقضية .

٧ ـــ ان ما لا يستطيع الإنسان أن يتحدث عنه، ينبغي أن يصمت عنه.

\* \* \*

٦ ... لاشك في أن هذا الهيكل العام لا يقدم صورة وافية لمضمون الرسالة بأبعاده الكثيرة وأفكاره الثرية. ولكنه يبين على وجه الإجمال أن فتجنشتين قد اتخذ من التحليل للعالم واللغة منهجا وغاية \_ هي «علاج» الفلسفة من أمراضها المزمنة، وتوضيح أن معظم مشكلاتها التقليدية (كما سبق القول) ليست مشكلات على الإطلاق. لقد ردَّ الفكر إلى لغة، وردَّ اللغة إلى تركيبات على صور معينة. كما ردَّ العالم الخارجي إلى وقـائع، قـوام كل واقعمة منها أشياء بسيطة مترابطة بشبكة من علاقمات. ومعنى هذا أن العمالم ينحلَّ إلى «وحدات أولية» هي الوقائع الذرية (أو أنحاء المواقع وأحواله) التي تتكون من أشياء أو بسائط منطقية، وأن اللغة تنحلَّ إلى «وحدات أولية» هي ما سماه بالقضايا الأولية التي يمكن أن نقابل بينها وبين وحدات العالم الأولية . فإذا سألناه : وما هي العلاقة بين اللغة من جهة، والعالم من جهة أخرى، لكان جوابه أن هذه العلاقة هي كالعلاقة بين الـرسم والمرسوم أو بين الصورة والأصل. فإذا كان بين الـتركيبة اللغـوية المعينـة (وهي القضية الأولية) وبين الواقعة التي تقابلها ما يسمون بعلاقة واحد بواحد - أي أن كل طرف في جانب يقابله طرف في الجانب الآخر، وكل علاقة في جانب يقابلها علاقة في الجانب الأخر ـ كانت التركيبة اللغـوية، أي القضيـة الأولية، صـادقة عـلى واقعتها. بهـذا يتوقف صدق أو كذب الوحدات الأولية للغة على وجود أو عدم وجود وحدات العالم الأولية، ومطابقتها أو عدم مطابقتها لها. ومن مجموعة الصور اللغورة الصادقة يتكون العلم، ومن مجموعة الوقائع يتكون العالم(٢).

(١) قَى: بمعنى بداية مسلسلة صورية مكونة من مجموعة من القضايا الأولية . وهي ثابت وليست متغيراً . غَ : بمعنى أي اختيار جزافي مـأخوذ من القضايا الأوليـة وينصب على كـل أجزاء أو مكـونات المـوضـوع الـذي اخترناه .

۲) د. زكي نجيب محمود، مقدمة الرسالة المنطقية الفلسفية، مرجع سابق، ص د.

ن (غَ): بمعنى النفي المتكرر لجميع القضايا التي تم اختيارها بواسطة غ (راجع التفصيلات في الـرسالـة المنطقيـة الفلسفية، المرجع السابق، التعليق رقم ١٧٥، ص ٢٢٥ وما بعدها).



كانت النتيجة المترتبة على هذا التحليل، الذي ارتبط منذ البداية بموقف حماسم مما يسمّى بالمشكلات الفلسفية، أن يقتصر المنهج الصحيح في الفلسفة على «ألا نقول شيئاً إلا ما يمكن قوله بوضوح» - وهذا الشيء الوحيد الذي يمكن قوله بوضوح، فيكون صادقاً وله معنى، هو قضايا العلم الطبيعي، أي أنه شيء لا علاقة له بالفلسفة! «وبذلك نبرهن دائماً للشخص الآخر الذي يريد أن يقول شيئا ميتافيزيقيا على أنه لم يعط أي معنى لعلامات (أو ألفاظ) معينة في قضاياه (١) ، كما تصبح وظيفة الفلسفة وفاعليتها توضيح ما نعرفه بالفعل من قبل عن طريق آخر غير الفلسفة - لأن كل ما يقوله الفلاسفة من قضايا وما يشرونه من أسئلة ومشكلات هي مما لا يقال، وإذا قيلت لم تكن صادقة ولا كاذبة، وإنما كانت خالية من المعنى<sup>(٢)</sup> (حسب مـا تقولـه العبارة المشهـورة في الرسـالـة، الفقـرة ٤,٠٠٣) ومن ثمَّ استطاع فتجنشتين في الرسالة أن يقول إن مهمة الفلسفة تقع فوق العلم الطبيعي أو دونه، وأن القضايا الوحيدة التي لها معنى هي قضايـا العلوم الطبيعيـة، وأن عبارات الميتـافيز يقـا وعبارات الأخلاق والجمال بل وعبارات الرسالة المنطقية نفسها هي على أفضل الأحوال (كما سبق القول) مما لا يمكن قوله وإنما يمكن أن يظهر أو يتجلّى بنفسه. فإذا سألناه كيف وأين يظهر هذا الذي يمكن أن يظهر أو يتجلى بنفسه، أجاب إجابة صوفية هي أشبه بالإشارة والتلميح منها إلى الوضوح أو التوضيح : إن ذلك لا يمكن أن يكون داخل حدود اللغة والعالم، لأن حدود لغتي هي حدود عالمي، ولأنه إذا كان هنالك معنى للعالم فلابد أن يقع خارج العالم ووراءه. ومادامت العبارات الفلسفية هي تلك العبارات التي تحاول أن تعبر عن معنى العالم، وكمان التحليل قمد كشف عن أنها \_ داخل حمدود اللغة والعمالم \_ لا يمكن أن تكون صادقة ولا كاذبة أي لا يمكن أن يكون لها معنى، فقد طردت من دائرة العالم واللغة الذين لا يمكن أن تنتمي إليهما، وأحيل الباحث عن معنى لها «يظهـر أو يتجلى بنفســه» مرة أخـرى إلى خارج حـدود اللغة والعـالم، أي إلى الضرب في متاهــة «الصوفيَّ» وغموضه وضبابه (وكأنه ثيسيوس البطل المشهور في الاسطورة اليونانية الذي تجاسر على دخول المتاهة ليقتل الثور المتوحش (المينوتاوروس)، مع فارق بسيط هو أن بطلنا الحديث قد بخل عليه الفيلسوف التحليلي \_ على الأقل في الرحلة المبكرة من فلسفته! \_ بـالخيط الذي أعطته «أريادنه» لسلفه القديم فأعانه على الخروج من تلك المتاهة! . . . )

(٢) إذ أنها لا تدخل في أي نوع من الأنواع الثلاثة للقضايا ذات المعنى (سواء بالصدق أو الكذب)، فبلا هي قضايا هوية أو تحصيلات حاصل مثل قضايا المنطق والرياضة التي تكون صادقة دائماً (ورمزها أ هي أ)، ولا هي قضيايا تناقض تكون كاذبة دائماً (ورمزها أ هي ليست أ) ولا هي قضاييا تدل على شيء أو تصف شيئاً مثل القضايا التجريبية (ورمزها أ هي ب) أي ليست قضايا أولية ترسم أو تصور وقائع ذرية أو أنحاء ممكنة من الواقع ولا هي دالات صدق لقضايا أولية، وهذا فهي خالية من المعنى....

- 11 -

<sup>(</sup>١) الرسالة، العبارة رقم ٦,٥٢٢.



مهما يكن من شيء فإن معطم الشراح والباحثين في فلسفة فتجنشتين يؤكدون أن التحليل في «البحوث الفلسفية» قد تغيرت وظيفته واتسع نطاق تطبيقه، إذ أصبحت اللغة «صورة من صور الحياة»، ووسيلة للاتصال بين الناس الذين طوروها لخدمة الأغراض المختلفة لوجوه نشاطهم الحيوي، كما أصبح تحليل اللغة بمثابة الكشف عن «التشكيلات» اللغوية أو «ألعاب اللغة» المتنوعة التي تستخدم بها الألفاظ والعبارات استخدامات مختلفة تحدد معانيها (فمعنى الكلمة هو طريقة استخدامها في لعبة لغوية معينة، أي أن الكلمات تستخدم بمعاني مختلفة تبعاً للسياق أو «اللعبة» التي ترد فيها، ووفقاً للقواعد التي تحدد الحركة في هذه اللعبة كما تتحدد حركة البيادق في لعبة الشطرنج مثلاً وفق قواعد معينة متفق عليها)...

\* \* \*

٧ ـ ظلَّ تحليل اللغة إذا ـ في رأي معظم الباحثين والشراح ـ هـو الهدف الأساسي من فلسفة فتجنشتين، سواء في فلسفته المبكرة (كما تعبر عنها «الرسالة» بوجه خاص)، أو في فلسفته المتأخرة (كما تعبر عنها «البحوث الفلسفية» بصورة أساسية). وإذا كانت مشكلات الميتافيزيقا والفلسفة التقليدية قد نشأت ـ وفقاً لآرائه في الرسالة ـ عن إساءة فهم منطق اللغة، وكان تحليل لغة العبارات أو القضايا التي صيغت فيها تلك المشكلات قد بينٌ أن معظمها ليس كاذباً وإنما هو خال من المعنى، فقد انتهى من ذلك إلى أن الفلسفة كلها ليست سوى تحليل للغة (الرسالة، الفقرة رقم ٤،٠٠٣).

والواقع أن كتابه هذا الذي نقدم له «وهو البحوث الفلسفية» إنما يتوخى - في رأي هؤلاء الباحثين والشراح - الهدف نفسه من الرسالة، وإن كان ذلك بطريقة مختلفة وعلى نطاق أوسع وأكثر تنوعاً كما سبق القول. فهو يتابع تحليل اللغة وفكرة المعنى بحيث تبقى الفلسفة معركة ضد «البلبلة» التي تحدث في عقولنا نتيجة لاستخدام اللغة، أو ضد «السحر» الذي تفتن به اللغة عقولنا. . . (القسم الأول من البحوث الفلسفية، الفقرة اللغة استخداماً خاطئاً. ومصدر هذا الخطأ هو عدم فهم الطريقة الصحيحة لاستخدام اللغة استخداماً داطئاً. ومصدر هذا الخطأ هو عدم فهم الطريقة الصحيحة لاستخدام اللغة استخداماً خاطئاً. ومصدر هذا الخطأ هو عدم فهم الطريقة الصحيحة لاستخدام اللغة استخداماً خاطئاً. ومصدر هذا الخطأ هو عدم فهم الطريقة الصحيحة لاستخدام اللغة استخداماً خاطئاً. ومصدر هذا الخطأ هو عدم فهم الطريقة الصحيحة لاستخدام اللغة النتخدام الغليات الفلسفية تنشأ حين نسيء استخدام اللغة» (القسم الأول، الفقرة الألفاظ: «فالمشكلات الفلسفية تنشأ حين نسيء استخدام اللغة» (القسم الأول، الفقرة الألفاظ النوبي يمل أذهاننا إنما ينشأ حين نسيء استخدام اللغة المحيحة لاستخدام المائة لاحينيا إذالة كل سوء فهم إذا جعلنا تعبيراتنا أكثر دقة (القسم الأول، فقرة ٩١)، الأن الحلط الذي يمل أذهاننا إنما ينشأ «حينيا تكون اللغة أشبه ما تكون بالألة الخاملة لغنا بحين تقوم بوظيفتها» (القسم الأول فقرة ١٣٢). ومعنى هذا أننا لو استخداما الساكنة لاحينيا تقوم بوظيفتها» (القسم الأول فقرة ٢٢٢). ومعنى هذا أننا لو استخداما الفلسفة هنا شبيهاً بدورها في الرسالة. فعليها أن تكون بثابة العلاج من أمراض اللغة،

- 22-



بـإظهار أن سـوء استخدام الألفـاظ قد نتـج عنـه الكثـير من «مشكـلات الفلسفـة»، أي بالكشف عما له معنى من الكلام وما لا معنى له : «إن نتائج الفلسفة هي الكشف عن جزء أو آخر من الكلام الواضح خلوه من المعنى».

ولابدً أن يسأل القاريء هنا: وما هو معيار صحة استخدام الألفاظ في اللغة؟ والجواب بسيط: إنه طريقة استخدامنا لها في اللغة العادية أو اللغة الجارية على ألسنة الناس: «إنني حين أتكلم عن اللغة - أي عن الألفاظ والعبارات... إلخ - فيجب أن أتكلم عن اللغة اليومية (القسم الأول، فقرة ١٢٠) ولهذا يكون البحث الفلسفي «بإعادة» ألفاظ اللغة من استخدامها الميتافيزيقي إلى الطريقة التي تستخدم بها في الحياة اليومية (القسم الأول، فقرة ١١٥).

لسنا بحاجة للاستطراد في الحديث عن نشأة المشكلات، أو بالأحرى أشباه المشكلات، نتيجة سوء استخدام اللغة. ففي هذا الكتاب أمثلة عديدة يكن أن يراجعهما القاريء بنفسه. ولذلك فسوف نكتفي بذكر فقرات قليلة تـوضح مـا نقول. فـالفقرتـان ١١، ١٢ تـ دلان على استخدامنا للفظ الـواحد في سياقين مختلف بنفس المعنى ، مع أن معناه مختلف في الحالين. والفقرات ١١٧، ١٣١، ٤٤٩ من القسم الأول أيضاً بجانب الفقرة (١١) من القسم الثاني تبيَّن أن معنى اللفظ هو الطريقة التي يستخدم بها بالفعل في اللغة وليس شيئاً منفصلًا عن اللفظ نفسه، كما نتوهم حين نفرِّق بـين اللفظ ومعنـاه، ونتصور أن المعنى أو الفكرة شيء «خبييء» أو مستقل عن اللفظ وطريقة استخدامه الفعلية في سياق معيّن أو لعبة لغوية بعينها( ). ويكاد هذا الموضوع أن يكون هو المحور الأساسي الذي تدور حوله معظم تأملات فتجنشتين في كتاب «البحوث الفلسفية»، لتأكيد أن اللغة والفكر، أو اللفظ والمعنى، أو السلوك اللغوي والفهم، كلها شيء واحد ولا يمكن الفصل بينهما إلا إذا أمكن الفصل بين الإنسان وظله كما حدث «لبيتر شلّيميل» المسكين الذي باع ظله للشيطان وراح يواجه العالم وحيداً عاجزاً بغير ظل، وذلك في الحكاية الخرافية الشهيرة التي كتبها الأديب الرومانسي أدالبير فون شاميسو (١٧٨١ ـ ١٨٣٨) وأشار إليها فتجنشتين في كتابه (راجع على سبيل المثال الفقرات ١٥٣، ١٥٤، ٣٣٩). والفقرتـان ١١٤، ١٣٠ من القسم الأول تؤكدان أننا نقع في الخطأ .. الذي وقع فيه فتجنشتين نفسه في الرسالة! .. حين نتصور ضرورة وجود شيء في مقابل كل لفظ، بحيث يكون لكل كلمة ما يقابلها من

 <sup>(</sup>١) يؤكد فتجنشتين هذه الفكرة بصور مختلفة وفي مواضع متفرقة من والبحوث الفسلفية»، . ويعبر عنها تعبيراً دالاً وموجزاً في هذه النصيحة : ولا تبحث عن المعنى. ابحث عن الاستخدام...».



الأشياء في الواقع أو الوجود الخارجي، ويكون معنى الاسم، أو على الأصح دلالته، مرتبطاً بمسهاه الذي يشير إليه ذلك الاسم، في حين أن الاسم ليس مجرد «لافتة» تلصق بالشيء المسمّى، وأن كثيراً من الألفاظ ليس لها مقابل كالألفاظ الكلية مثلاً، ومثل كلمة الروح أو كلمة هذا أو ذلك وغيرها من الكلهات التي ليس لها مقابل أو مسمّى متحقق في العالم الخارجي تحققاً عينياً ومع ذلك يكون لها معنى (القسم الأول من البحوث الفلسفية، الفقرات ٣٦، ٣٩، ٤٠ بالإضافة إلى الفقرة ١٩٤ التي تكشف عن سوء تفسير ألفاظ اللغة المرتب على سوء فهم معناها)<sup>(1)</sup>.

نخلص من كل ما سبق إلى أن معنى اللفظ أو الاسم لم يعد محدداً بالطريقة الإشارية أو التصويرية التي عرفناها من «الرسالة»، وإنما أصبح متوقفاً على السياقات أو «الألعاب اللغوية» المختلفة التي يستخدم فيها بطريقة مفهومه في كل مرة. ولو كان معنى الكلمة منفصلاً أو مستقلاً عن استخدامها لكانت ذات معنى موحد في كل السياقات والألعاب التي ترد فيها، ولكان للعبارة التي تذكر فيها ـ حتى لو استخدمت بطريقة خاطئة ـ معنى أيضاً (راجع الفقرات ٤٢ ـ ٢٤٧ ـ ٢٦٤، ٤٣٢، ٤٩٨، ٥٩٨ من القسم الأول، والفقرتين ٢، ٦ من القسم الثاني).

هي ننتهي من هذا كله ومن إقرار فتجنشتين بأننا إذا تصورنا أن كل كلمة في اللغة لا تقال إلا لكي تشير إلى شيء أو آخر فإننا في هذه الحالة لا نكون قد قلنا شيئاً يذكر (الفقرة ١٣ من القسم الأول من البحوث الفلسفية) - وأن الكلمة تقال لكي تتطلب استجابة معينة (الفقرة ٢ من القسم الأول) - هل ننتهي من هذا إلى أن فتجنشتين قد اتجه في «البحوث» اتجاهاً سلوكياً في فهم اللغة ووظيفتها؟ ألا تؤكد هذا الاتجاه عبارات صريحة كالتي يقولها على سبيل المثال في الفقرة (٢٧) من القسم الأول : «نحن في اللغة لا نسمّي مادا بعيداً! النجدة! لا! - هل مازلت مصرّا على أن هـذه الألفاظ أساء لأشياء؟» - هـل مادا بعيداً! النجدة! لا! - هل مازلت مصرّا على أن هـذه الألفاظ أساء لأشياء؟» - هـل مادا بعيداً! النجدة! لا! - هل مازلت مصرّا على أن هـذه الألفاظ أساء لأشياء؟» - هـل مادا بعيداً! النجدة! لا! - هل مازلت مصرّا على أن هـذه الألفاظ أساء لأشياء؟» - هـل مادا بعيداً أن نصف هذه العبارة وأمثالها بالسلوكية اللغوية ، أم أن الأمر في الـواقع ليس بهذه البساطة؟ وهـل هذا هـو الذي يفهم من عـدول فتجنشتين عن ربط معنى الكلمة وصدق «التركيبة» أو القضية بالإشارة أو المعابقة أو الرسم والتصوير للواقعة، إلى الطريقة التي معتنا ما تشكيرة من الميرة أو اللعبة اللغوية أم أن الأمر في الـواقع ليس بهذه البساطة؟ وهـل هذا هـو الذي يفهم من عـدول فتجنشتين عن ربط معنى الكلمة وصدق «التركيبة» أو القضية بالإشارة أو المابقة أو الرسم والتصوير للواقعة، إلى الطريقة التي منتخدم بها في «التشكيلة» أو اللعبة اللغوية؟ أم أن الأمر أبعد من ذلك وأعمق، ويتصل

- Y£ -

 <sup>(</sup>١) عزمي إسلام، لودفيج فتجنشتين. القاهرة، دار المعارف، سلسلة نوابغ الفكر الغربي، العدد ١٩ (١٩٦٧)
 ص٢٧٦ \_ ٢٧٧ .



بنظرية الحقيقة والصدق التي تغيرت في البحوث عما كانت عليه في الرسالة بعد أن تغيّر أساسها الأنطولوجي (الوجودي) والميتافيزيقي، على الرغم من عدائه المستمر للميتافيزيقا؟! (خصوصاً بعد أن تخلّى عن نظريته الذرية المنطقية - على مستوى اللغة والواقع معاً - واستلزمت النظرة الكلية أو الجوهرية الجديدة أساساً ميتافيزيقياً جديداً، وبعد أن أسقط نظريته في اللغة المثالية - وإن لم يرقه هذا التعبير الذي صرّح به رسل! -واستعاض عنه بفكرته الطريفة عن «الألعاب اللغوية» في داخل اللغة الطبيعية الجارية . . . ».

٨ ــ فلنؤجل البحث في هذه الأسئلة ونتابع النظر في الأفكار الجديدة التي جاءت بها «البحوث الفلسفية» وجعلته يعدل عن كثير من أفكاره التي أخذ بها في «الـرسـالـة المنطقية» وعن زعمه بأنه حلّ بها المشكلات والأسئلة الفلسفية حلًّا نهائياً».

أ \_\_ لعل أهم هذه الأفكار الجديدة، هي فكرته عن «اللعبة اللغوية» التي تقوم عليها معظم تأملاته في «البحوث» عن المعنى والصدق وارتباطهما بطريقة استخدام الكلمة في اللغة الطبيعية الحية.

والملاحظ أولًا أن فتجنشتين قد ذكر مفهوم «اللعبة اللغوية» لأول مرة واستخدمه بتوسع في «الكتاب البني» (وهو الذي جمعت فيه ـ كما سبق القول ـ ملاحظاته التي أملاهـا على طلابه خلال السنوات التي تولى فيها التدريس في جامعة كمبريدج بـين سنتي ١٩٣٩ و ١٩٤٧) وقد ورد في هذا الكتاب وصفه للغة التي يستخدمها بنَّاء مع مساعده \_ وهو المثل المشهـور الذي كـرره في الفقرة رقم (٢) والفقـرة رقم (٨) من القسم الأول من «البحوث الفلسفية» كما أشار إليه في مواضع مختلفة من الكتاب نفسسه ... إن المساعـد يتعلم الرمـوز الخاصة «بالبلاطات» أو «بالأرقام»، لا من الموضوعات المختلفة التي تشير إليها هذه الرموز فتكون هي معانيها \_ على نحو ما زعمت الرسالة المنطقية من قبل \_ بـل من الـدور المختلف الذي يقوم به هذان النوعان من الرموز في تلك اللعبة اللغوية ـ بذلك تتعدد معاني الرمـوز اللغوية بتعدد الاستخدامات أو الألعاب اللغوية التي تقدم لها أمثلة متنوعة في الفقرة (٢٣) من القسم الأول من «البحوث»: كإصدار الأوامر وإطباعتها، ووصف شيء أو إعطاء مقاييسه، وتكوين شيء من رسم ما، ورواية حادثة وقعت، وأداء دور في تمثيلية، وتكوين فرض واختباره، وتمثيل نتائج تجربة بلوحات رسوم بيانية، والتخمين بمعماني الألغاز، وإلقاء نكتة أو دعابة، وحلٌّ مشكلة حسابية، والترجمة من لغة إلى أخرى، والسؤال والشكر واللعن والتحية والصلاة . . . إلخ مع العلم بأن معاني العبارات في كل هذه «الألعاب» لا ينفصل عن الـظروف المحيطة بنـطقها، والبـواعث الدافعـة عليها، والأثـار المقصودة منها، ومـظاهر السلوك الجسدي المصاحبة لها من إشـارات وإيماءات وحـركات

- 20 -



ونظرات . . . إلخ .

والمقصود من وراء التعريف السابق بمفهوم اللعبة اللغوية هو بيان الاختلاف في موقف فتجنشتين من اللغة . فإذا كان في «الرسالة» قد قال بالصورة العامة للقضايا والصور المنطقية المشتركة بين القضية الأولية والواقعة الذرية (أي بما يمكن أن نسميه ماهية اللغة أو اللغة المثالية التي أغضبه من أستاذه «رسل» أن ينسبها إليه كما سبقت الإشارة إلى ذلك!) فقد أصبح الآن يقول بالألعاب اللغوية التي لا حصر لأنواعها، والتي تختلف بطبيعة الحال في قواعدها وشروطها وأهدافها من لغة إلى أخرى، ولكنها تشترك في شيء واحد هو أنها جيعاً ألعاب، وأنها تكوّن «أسرة» تربط بينها سمات التشابه العائلي، شأنها في ذلك شأن الأعداد. .

ب من الأمور التي عدَّها أيضاً في البحوث الفلسفية موقفه من صدق قضايا المنطق والرياضيات ويقينها. صحيح أنه بقى على موقفه السابق من أنها تحصيلات حاصل ولا تقول شيئاً عن الواقع، وبهذا أصرّ على التمييز الكانطي الشهير بين القضايا التحليلية والتركيبية. ولكنه غير الأرض التي يقف عليها فلم يقل إن صدق تحصيلات الحاصل يرجع إلى اتفاقها مع جميع إمكانات الصدق للقضايا الأولية، وإنما يرجع للاصطلاح أو التواضع على المعاني الأولية، وإنما يرجع لل المعاني الشهير بين القضايا التحليلية إلى اتفاقها مع جميع إمكانات الصدق للقضايا الأولية، وإنما يرجع للاصطلاح أو التواضع على المعاني المعاني المحددة للرموز. ولم يكتف فتجنشتين هنا بأن يقول - كما قال الفيلسوف على المعاني المحددة للرموز. ولم يكتف فتجنشتين هنا بأن يقول - كما قال الفيلسوف إزعاج مادمنا قد حددنا لكل رمز معناه، وإنما يضيف إليه أننا يكن أن نصطلح على معاني إزعاج مادمنا قد حددنا لكل رمز معناه، وإنما يضيف إليه أننا يكن أن نصطلح على معاني أخرى للزموز ونختار قواعد أخرى تترتب عليها عند التطبيق نتائج مختلفة. وليس ثمة ما يمنع منطقياً من أن يصطلح على معاني إزعاج مادمنا قد حددنا لكل رمز معناه، وإنما يضيف إليه أننا يكن أن نصطلح على معاني أخرى للرموز ونختار قواعد أخرى تترتب عليها عند التطبيق نتائج مختلفة. وليس ثمة ما يمنع منطقياً من أن يصطلح نوع آخر من الكائنات على أن ٢ + ٢ لا تساوي أربعة بالنا يمن الموي إذبعة بينا يمن النوي المية وعليه بيننا يمن البشر.

جـ وناتي إلى رأيه في الفلسفة كما أخل به في كتاباته المتأخرة وعبر عنه تعبيراً واضحاً في إحدى فقرات القسم الأول من بحوثه الفلسفية (الفقرة ١٠٩). فلا يجوز لنا في الفلسفة أن نقدم نظريات من أي نوع، ولا ينبغي وجود أي شيء افتراضي في بحوثنا، إذ يجب أن نبتعد عن أي تفسير، وأن نستعيض عنه بالوصف وحده. هذا الوصف يستمد قوته والغرض منه من المشكلات الفلسفية. وهذه الأخيرة ليست بالطبع مشكلات تجريبية، وإنما يتم حلها بالنظر في الطريقة التي «تعمل» بها لغتنا، بحيث نتوصل بهذه الكيفية إلى معرفة ما تفعله اللغة، على الرغم من وجود الدافع لسوء فهمها. إن المشكلات لا يتم حلها بذكر معلومات أو تجارب جديدة، بل بترتيب وتنظيم ما كنا قد عرفناه بالفعل



٩ ـــ ومن الأخطاء الرئيسية التي نقع فيها نتيجة عجزنا عن فهم «عمل» لغتنا، أن نفترض قدرة إنسان ما على استعمال كلمات دالة على أفكاره وإحساساته «الخاصة»، بحيث لا يستطيع أحد غيره أن يشاركه فيها أو يفهم عنه ما يقول.

وقد تعرضت هذه الفكرة عن «اللغة الخاصة» وما يتعلق بها من الجوانب «الخبيئة» الكامنة وراء اللفظ المنطوق \_ كالوعي والفكر والشعور والمعنى والماهية . . إلخ ، ومن مشكلات متصلة «بمعرفة العقول أو الأذهان الأخرى» \_ تعرضت في الدوائر الفلسفية للجدل الطويل، واتهم فتجنشتين بسببها «بالسقوط» في السلوكية المحضة مرة، والارتداد إلى موقفه السابق من الميتافيزيقا وقضاياها الخالية من المعنى مرة أخرى. . . (على أساس أن قضايا أو عبارات هذه اللغة الخاصة، وهي التي تتعلق بما نسميه الفكر أو الوعي أو المعنى الخفي . . . إلخ ، لا يكون لها معنى ولا يحكم عليها بصدق أو كذب حتى ترجم إلى «سلوك لغوي» وتكون من نوع القضايا التجريبية التي يمكن التحقق من صدقهما بدلاً من الضرب في متاهات مربكة لا يخرج منها. . . ).

ونقتصر في هذا المجال غلى عدد من الملاحظات عن هذه الفكرة المحورية من أفكار «البحوث الفلسفية» :

أول هذه الملاحظات أن فتجنشتين لم ينكر أن تكون لدينا تجارب حسية، بما في ذلك الإحساس بالألم والشعور بالحركة، كما أنه لم ينف أن هذه التجارب «خاصة»، على الأقـل بالمعنى المقبول أو المعقول للخصوصية (وهنالك شواهد كثيرة على هذا في الجـزء الأخير من «القصـاصات» ـ الـذي كتبه بـين سنتي ١٩٤٥ و ١٩٤٨ ونشر في سنـة ١٩٦٧، كما سبق القول، ومن ذلك على سبيل المثال لا الحصر الملاحظتان رقم ٤٧٢، ٤٧٩).

وثاني هذه الملاحظات أن فتجنشتين لم يقل بأن إحساسات المرء ومشاعره، ناهيك عن أفكاره وصوره الذهنية، هي مجرد أحداث فيزيائية (كما فعل كارناب» مثلاً في نظريته عن وحدة العلم، أو كما يفهم أحياناً من أقوال «رايل» في كتابه «تصور العقل»...) وهو لم يقل أيضاً أن العبارات التي تقال عن التجارب الشخصية لا تُفْهَمُ من قبل الآخرين حتى تفسر تفسيرات طبيعية، سواء بردها إلى حالات فسيولوجية، أو اعتبارها استعدادات لسلوك ظاهر. ولا يبدو أنه كان يمكن أن يقبل الرأي الذي يأخذ به اليوم كثير من الماديين الحدثين من أن الحالات التي نصفها بأنها حالات عقلية أو ذهنية ليست في واقع الأمر إلا

(١) آير، أ. ج، الفلسفة في القرن العشرين، مرجع سابق، ص ١٤٩ ـ ١٥٧.

## - 27-



وثالث هذه الملاحظات أن هنالك خطأين فاحشين يحذرنا فتجنشتين من الوقوع فيهما عندما نفكر في التجربة تفكيرا فلسفيا : أن ننسى أن إشارات المرء إلى تجاربه الخاصة تتم في إطار لغة عامة، وفقا لقواعد لغوية مصطلح عليها، مما يستلزم وجود معايير عامة أيضا لتقرير سلامة تطبيق هذه القواعد أو عدم سلامته.

صحيح أن عدم نسياننا لهذا الذي يذكرنا به لا يمنعنا تماما من مواجهة مفارقات اللغة الخاصة كلما تأملنا أنفسنا وحاولنا التعبير عما يجري في داخلنا ويدور في عالمنا الباطني الخاص. فهنالك «شيء» يقابل «ألمي» و«فرحي». وهذا الشيء يظهر في التعبير اللغوي أو بالأحرى يتجلّى ويظهر نفسه. ولكنه كذلك شيء لا يمكن أن يقال، وإن أمكن أن نحسّ به من «طريقة» التعبير عنه دون أن نتمكن من نقله أو ترجمته بواسطة اللغة التي تنتمي لكل من حولي ولا تنتمي لي وحدي . . ومن الواضح أن فتجنشتين قد رجع هنا إلى فكرته التي التقينا بها في «الرسالة» عدة مرات، وأقصد بها فكرة الأنا ـ وحدية<sup>(1)</sup>، فعرضها في «البحوث» عرضا نقديا حاول به أن يبرّر تخليه عنها (وإن لم يستطع في تقديري أن يقضي على المشكلة نفسها أو يقلل من صعوبتها وغموضها ويلطف من عنادها. . ).

والخطأ الثاني الذي ينبهنا فتجنشتين إليه هو افتراض القدرة على «معرفة» تجاربنا الخاصة بنا، على العكس من تجارب الآخرين التي لا يمكننا إلا أن «نخمن» معانيها، لا أن نعرفها معرفة حقيقية . . . ويكفي أن يراجع القارىء الفقرتين رقم ٢٥٨، ٢٦٥ والفقرة ٢٤٦ في هاتين المسألتين على الترتيب ليرى أن فتجنشتين يقطع - كما هي عادته! - بأحكام متسرعة وجازمة في أمور تحتاج إلى الروية والتدبر من وجهات نظر مختلفة ، كما يحاول - شأنه في هذا شأن غيره من التحليليين - أن يقطع بالرأي الفاصل في مشكلة شائكة مثل مشكلة التعرف على المعقول الأخرى على أساس التحليل اللغوي الذي يتجاهل قدرة مشكلة التعرف على العقول الأخرى على أساس التحليل اللغوي الذي يتجاهل قدرة حية ومتفردة في إطار اجتماعي وحضاري وإنساني قبل كل شيء . صحيح أن فتجنشتين لا يتبنى صراحة وفي كل الأحيان موقف العلوكيا ، لأن أفق نظرته أرحب من أفق السلوكيين وأكثر غنى وثراء، كما أنه لا يسلّم ببساطة بوجود كيان ميتافيزيقي يسمى الوعي أو العقل أو الذات (لأنه لا يزال يقول ـ كما فعل في الرسالة متأثرا بقراءاته لشوبنهور ـ أن هذه الذات المان غيرة من المعرف على الأحيان موقف الموكيا ، لأن أفق ميتافيز بقرء المي العوم أو العقل وأكثر غلى وثراء، كما أنه لا يسلّم ببساطة بوجود كيان ميتافيزيقي يسمى الوعي أو العقل أو الذات الذات لانه لا ينول ـ كما فعل في الرسالة متأثرا بقراءاته لموبنهور ـ أن هذه

- 11 -

<sup>(</sup>١) وهو يعبر عنها في الرسالة تعبيرا موجزا بقوله : (إن ما تقصده الأنا وحدية واضح كل الـوضوح، غير أنه لا يمكن أن يقال، وإنما يظهر نفسه. ويتجلّى معنى القول بأن العالم هو عالمي في أن حدود اللغة (أي اللغة التي أفهمهــا أنا وحدي) تدل على حدود عالمى، الرسالة المنطقية الفلسفية، الفقرة ٢٢ وه.



حدود عالمي ، وإن أمكن أن تتجلّى أو تظهر نفسها بصورة من الصور !) إن موقفه يكشف في النهاية ـ فيها يبدو لي ـ عن قصور منهج التحليل اللغوي والمنطقي بوجـه عام عن الـوفاء بهذه المشكلة وغيرها من المشكلات المتعلقـة بالتـواصل مـع النفس والآخرين، وبـأسلوب الوجود معهم الذي يتحدد باللغة وبأمور عديدة لا تقل عنها أهمية. . .

\* \* \* \*

١٠ ـــ لعلنا لا نجاوز الحقيقة إذا وصفنا فلسفة فتجنشتين بوجه عام بأنها تمثل نقطة التقاء التيارين الأساسيين اللذين عبر عنهما رائدا الفلسفة التحليلية برتراند رسل وجورج مور. فإذا كان قد تأثر بالأول في كتابه الأساسي المبكر وأخذ عنه فكرة الذرية المنطقية التي على عليه تحليله للعالم واللغة، والتوسع في تطبيق الجهاز الرمزي، ومحاولة تكوين لغة مثالية بذل بعض الوضعيين الجدد بعد ذلك جهودا أكبر في صياغة نسقها (على الرغم من إنكار بذل بعض الوضعيين الجدد بعد ذلك جهودا أكبر في صياغة نسقها (على الرغم من إنكار بدل بعض الوضعيين المحدولة كما سبق المبكر وأحذ عنه فكرة الذرية المنطقية التي عليه تحليله للعالم واللغة، والتوسع في تطبيق الجهاز الرمزي، ومحاولة تكوين لغة مثالية بذل بعض الوضعيين المحدد بعد ذلك جهودا أكبر في صياغة نسقها (على الرغم من إنكار ولتجنشتين وتبرئه من المحاولة كما سبق القول)، فقد تأثر بمور في كتابه الأساسي الماليم فتجنشتين وتبرئه من المحاولة كما سبق القول)، فقد تأثر بور في كتابه الأساسي الماليم المايم عندما نقد فلسفته المحاولة كما سبق القول)، فقد تأثر بور في كتابه الأساسي الماليم المايم عندما نقد فلسفته المحاولة كما سبق القول)، فقد تأثر بور في كتابه الأساسي المتاخر تأثرا المايم الذري عندما نقد فلسفته المبكرة بنفسه، واستمد معايير هذا النقد من منطق الحس السليم المادوق الفطري والموقف الطبيعي للرجل العادي ومن لغة الحياة اليومية أو اللغة الجارية (اللذين اعتمد عليهما مور اعتهادا كبيرا ورجع إليهما في تحليله لكثير من مشكلات الخلاي اللذين اعتمد عليهما مور اعتهادا كبيرا ورجع إليهما في تحليله لكثير من مشكلات الماسي المنفة اللغة الجارية الوجود) بحيث أصبحت «البحوث الفلسفية» هي المحاب الفلسفية الفلسفية الغلسفية والمسفية المردمان الغامي والموضو الفلسفية والوجود) بحيث أصبحت «الماسم لفلسفية» هي المتها الفلسفية الفلسفية» المالية الماسي المالية التوسفية الموضي والموضي والموضو الفلسفية الغامي والموضو الفلسفية» ومن لغة الحان قد من مشكلات الماسي الفلسفية والموض والموضية والوجود) بحيث أصبحت «الماسمي الفلسفية» هي المحاب الفلسفية» والوضي الموضي والموضي المروض الموضي الموضية» ومن لغة الموضي والموضي الموضي الموضي والموضي الموضي الموضي والوضي الموضي الموضي الموضي الموضي الموضي والموضي الموضي والموضي الموضية والوضي الموضيية» ماليي الموضي الموضي

والواقع أن فلسفة فتجنشتين المتأخرة لا تحتل مكانة مرموقة في إطار الفلسفة التحليلية وحدها، بل في خضم الفلسفة المعاصرة التي لا نبالغ إذا قلنا إن التيار الأساسي فيها والطابع الغالب على معظم اتجاهاتها هو النقد (وكأن الدفعة القوية التي انطلقت من فلسفة كانط النقدية ظلت تحركها وتسري فها على صور مختلفة وفي مسالك متنوعة: من كانطية جديدة ووضعية جديدة وبراجاتية وتحليلية إلى ظاهراتية - فينو مينولوجية - ووجودية وتأويلية - أو هيرمينويطيقية - ونقدية واقعية ونقدية جدلية . . . الخ). ومما يثبت أصالة فتجنشتين أنه لم يكتف بنقد الفلسفة والمتانيزيقا التقليدية، ولا بنقد مواقف وأفكار عديدة وتأويلية - أو هيرمينويطيقية - ونقدية واقعية ونقدية جدلية . . . الخ). ومما يثبت أصالة فتجنشتين أنه لم يكتف بنقد الفلسفة والمتافيزيقا التقليدية، ولا بنقد مواقف وأفكار عديدة في الفلسفة التحليلية التي ينتمي إليها، بل كان لديه القدر الكافي من الشجاعة والأمانة بأنها أخطاء جسيمة، ويتخلّى عن حكمه الجازم الذي أصدره في مقدمتها الذي جعله ينقد نفسه بنفسه، ويصف على حدو ما رأينا - كثيرا من آرائه في «الرسالة» الذي جعله ينقد الفلسفة، ويصف على خصو ما رأينا - كثيرا من آرائه في «الرسالة» من الشجاعة والأمانة في الفلسفة التحليلية التي ينتمي إليها، بل كان لديه القدر الكافي من الشجاعة والأمانة بأنها أخطاء جسيمة، ويتخلّى عن حكمه الجازم الذي أصدره في مقدمتها بأن الأفكار التي مناه الذي جعله ينقد نفسه بنفسه، ويصف على نحو ما رأينا - كثيرا من آرائه في «الرسالة» مالة إنها أخطاء جسيمة، ويتخلّى عن حكمه الجازم الذي أصدره في مقدمتها بأن الأفكار التي مالة أنها أخطاء جسيمة، ويتخلّى عن حكمه الجازم الذي أصدره في مقدمتها بأن الأفكار التي مائها أخطاء جسيمة، ويتخلّى عن حكمه الجازم الذي أمدره في مقدمتها بأن الأفكار التي مالة أنها أخطاء جسيمة، ويتخلّى عن حكمه الجازم الذي أصدره في مقدم مارائه والمي في «الرسالة» مالذي جعله ينقد نفسه بلشه، ولتحقا، وأن كل «ما هو أساسيّ في مشكلات الفلسفة قد ماقها فيها يستحيل الشك في صدقها، وأن كل «ما هو أساسيّ في مشكلات الفلسفة قد مأنها أخطاء مراجعة جذرية شاملة والتخلّي عن كثير من أفكاره الأولى أو وضعها على مرمو ما بولي ما يسابق مراجعة جذرية شاملة والتخلّي عن كثير من أفكاره الأولى أو وضعها على مائكيره السابق مراجعة جذرية شاملة والتخلّي عن كثير من أفكاره الأولى أو

- 29 -



جانب المعاصرين القـريبين منـه فحسب (مثل رسـل ومور ورامـزي وآير وغـيرهم)، ولا للمناقشات التي أجراها مع بعض أعضاء جماعة ڤيينا كما ذكرنا من قبل، بل كمان قبل كمل شيء ثمرة أصالته الفلسفية التي فتحت عينه الباطنة على جوانب الضعف والقصور فيها، وسلطت عليهما ضوء الحقيقمة الذي أظهرها في صورة إشكالات مطروحية للنظر ومعماودة النقد، لا في صورة حلول نهائيـة لم تعرفهـا الفلسفة ويبـدو أنها لن تعترف بهـا أبدا. . ولا شك في أن «بصيرته» الفلسفية قد كشفت له عن مفارقات كثيرة في فلسفته الأولى والمتأخرة على السواء، وأن هذه المفارقات التي حيَّرته وأضنت عقله ما زالت تحيَّر الكثيرين وتسطالبهم بمراجعتها وإعادة النظر فيها. خذ من ذلك مثلا موقفه الشهير من قضايا الميتافيزيقا وخلوها من المعنى على أساس نظريته التصويرية التي أسلفنا القول عنها. فهذه النظرية نفسها نظرية غامضة نثر أسئلة عديدة ولا تحدد طبيعة التصوير تحديدا دقيقا، كما أن زعمه بخلو قضايا الميتافيزيقا من المعنى على أساس هذه النظرية لم يمنعه من أن ينسسب لها معنى ما، مهما يكن هذا المعنى «صوفيا»، أو مما لا يمكن قوله والتعبير عنه، لأنه إذا وجد فلا بدّ أن يوجد خارج حدود العالم واللغة جميعا كما أشرنا إلى ذلك. أضف إلى هـذا أن قوله بأن قضايا رسالته المنطقية نفسها أشباه قضايا أو لغو «هام»، وأنها خالية من المعنى ما دامت تتكلم في الفلسفة: «إن من يفهمني سيعلم آخر الأمر أن قضاياي كانت بغير معنى، وذلك بعد أن يكون قد استخدمها سُلَّما في الصعود، أي صعد عليها ليتجاوزها» (الرسالة ٢,٥٤) ثم قوله من ناحية أخرى بأن هذه القضايا نفسها تعبر عن حقائق نهائية قاطعة - كل ذلك يؤكد أن موقفه لم يخل منذ البداية من المفارقة . وعندما فكر بعد ذلك في طبع أفكاره الجديدة في بحوثه الفلسفية (الذي ظهر بعد موته بسنتين) بقيت المفارقة قمائمة، إذ أثبت له التحليل من منظور لغوي أوسع أن ما يسمى بالمشكلات الميتافيزيقية قد نجم أيضا عن سوء فهم منطق اللغة وسوء استخدام الكلمات أو العلامات اللغوية بغير تحديد دقيق لمعانيها من ناحية، ووظيفتها والغرض منها في لعبة لغوية معينة من ناحية أخرى. ولم يمنعه هذا أيضا من القول بأن «المعنى» في القضايا والعبارات «الميتافيزيقية» عن المعنى نفسه وعن الذات والعقل والوعي . . . هو مما يظهر نفسه ولا يمكن قـوله والتعبـير عنه بلغـة لها معنى . . .

والحق إن مشكلة القضايا والمشكلات الفلسفية الميتافيزيقية التي أظهر فتجشتين مفارقاتها المكنة في المرحلتين المبكرة والمتأخرة من فلسفته إنما ترتبط أساسا بمشكلة المعنى والصدق أو مشكلة «الحقيقة» في العلم وفي الميتافيزيقا. وهي لا تتضح بصورة كافية إلا إذا وضعت في سياق المواقف الأخرى من مفهوم الصدق، سواء عند زملائه من التحليليين والوضعيين الجدد، أو في الفلسفات السراجماتية والأنطولوجية والـوجودية والتأويلية

- 3. -



(الهيرمينويطيقية) المعاصرة التي تتخذ كلها مواقف سلبية من الميتافيزيقا مع ارتباطها بها على نحو خاص وغريب(). ويضيق المجال المحدود عن مناقشة هذه المشكلة التي تعـدُّ إحدى المشكلات الأساسية في فلسفة القرن العشرين، كما يمكن النظر إليها على أنها امتداد للنقد الذي أثاره كانط في «جدله المتعالي» على الميتافيزيقا التأملية من ناحية، ولانتهائه من نـاحية أخرى إلى أن «المعاني» والحقائق الميتافيزيقية «مسلَّمات» من المستحيل إثباتها أو معاملتها معاملة القضايا (التركيبية القبلية) العامة الصدق في الرياضة والعلم الطبيعي . . والمهم أن المفارقات التي أشرنا إليها الآن وفي سيــاق هذا التقـديم، أو التي لم نشر إليها لأن المقــام لا يسمح بالتفصيل، تدل كلها على أن صوت فتجنشتين يتردد بجدارة مع «جوقة» التفلسف النقدى المعاصر الذي ارتفعت صرخات احتجاجه وتعددت مراميه وسهامه التي صوبها - لا إلى الفلسفة والميتافيزيقا بمعانيها التأملية والتقليدية في التراث القديم والحديث فحسب، بل إلى أسلوب وجود الإنسان وفكره وعمله وقوله في عالم تشتد حـاجته كـل يوم إلى الوضوح والتوضيح، وإلى «التنوير» الفلسفي في مواجهة ظلمات الغموض المتزايد، والاغتراب واليأس الفردي والجماعي، وتغييب العقل والمعقول على الرغم من المزحف المنتصر للعلم والتفكير العلمي (وتلك إحدى المفارقات الكبرى في عصرناً!)، وانهيار القيم إلى حضيض النسبية والنفعية والاعتساف، وإساءة استخدام القوة والسلطة والكلمة في كلِّ مكان، وبالأخص في عالمنا الثالث الذي تحتم علينا مشكـلاته وأزمـاته المـتراكمة أن نشارك بدور جاد وفعال في حركة النقـد الفلسفى، والتنويـر العقلي، والتـوضيح المنهجي القائمة، وأن لا ننسى أبدأً أن القدر قد ألقي علينا تبعسة الحياة فيه ومسئولية المشاركة في العمل على إنقاذه...

\* \* \* \* \*

١١ ... إن «البحوث الفلسفية» كتاب هام بقدر ماهو كتاب عسير. ولم يبالغ قتجنشتين حين شبهه «بصندوق قصاصات» جمع فيه مئات من الصور والأمثلة الذكية والمحاورات الذاتية على هيئة أسئلة وأجوبة لا تلبث أن تثير أسئلة جديدة. ومصدر الصعوبة أنه يحث القارىء ـ شأنه شأن كل كتاب فلسفي أصيل ـ على التفكير مع المؤلف حول مختلف الإشكالات الفلسفية وعلى التفكير ضده أيضا. وإذا كان يوقعه في شبكة هذه الإشكالات أو متاهتها، فهو يستفزه كذلك لمحاولة الخروج منها...

- 31 -



والواقع أن تأثير هذا الكتاب .. المعبر كما قلنا عن فلسفته المتأخرة بجانب ملاحيظاته التي دونها في أواخر حياته وظهرت في بعض الكتب الصغيرة التي أشرنا إليها من قبل ـ قـد كان تأثيرا شديد الخصوبة والتنوع. فهو لم يقتصر على مراجعة كثير من أفكاره السابقة مراجعة نقدية على النحو الذي بيناه، وإنما كانت له تأثيرات علمية وفلسفية رائدة ومستمرة إلى اليوم. إنه يقدم منهجا حيا لاختبار شتى «الأبنية» الفلسفية بمقاييس اللغة الجارية، كما نجد فيه شكلا جديدا من الفلسفة «النقدية» القائمة على التحليل اللغوي والمنطقى من ناحية وعلى التحليل الظاهران (أو الفينومينولوجي) «لمجاا، الحياة» اللغوية كما يتمثل في الأفعال والألعاب اللغوية الطبيعية الحية من ناحية أخرى. رلقد أثر كذلك عـلى علم اللغة بقدر ما أثر على نظريات الفعل والسلوك، وناقش مشكلة الثنائية بين العقل والجسد، أو بين الخارج والباطن، وهي المشكلة التي ما فتيء الفلاسفة يناقشونها ويحاولون تجاوزها، على الأقل منذ ديكارت وأتباعه إلى اليوم، وقدم من الناحية المنهجية تصورين أساسيين عن «لعبة اللغة» وعن «صورة الحياة»، بحيث لم يعـد البحث في معـاني الكلمات والعبـارات مقصورا على تحليل دلالاتها الواقعية التي تشير لها أو وحدات المعنى المثاليـة التي تُردُّ إليهـا، وإنما اتجه اتجاها واضحا إلى النظر في أساليب استخدامها ـ على النحو الذي رأيناه ـ في سياق لغوي وعملي وسلوكي محدد سهاه بالتسمية الشائقة التي رددناهما أكثر من مرة وهي «اللعبة اللغوية»، كما قدم له أكثر من مثل رائسع وحي (راجع الفقـرة رقم ـ ٢ ـ من القسم الأول من هذا الكتاب).

لقد فتحت فلسفة تتجنشتين المتأخرة، وكتابه هذا بوجه خاص، آفاقا جديدة أفاد منها علم اللغة والعلوم المتصلة به. ولم يقتصر الأمر على اكتشاف الفروق الأساسية بين لغة العلم ولغة الفلسفة ولغة كل يوم، وإنما تعداه إلى الاختلافات المتنوعة بين اللغات، واختلاف العناصر المكونة داخل كل لغة على حدة، وتعدد الألعاب اللغوية حسب القواعد المستخدمة في كل لعبة بمفردها. ولم يعد يكفي لحل المشكلات اللغوية أن يقال بلغة «مثالية» أو صورة لغوية كلية أو «لغة بعدية» ذات نسق من القواعد الرمزية تكون بثابة لغة اللغات جيعا. فاللغات ليست أنظمة أو نسقات مغلقة، والقواعد التي تميزها عن بعضها لا تتعلق بها وحدها، وإنما تتعلق «بلعبة اللغة» ككل ووحداتها وعناصرها الأساسية . ولما كان لكل لعبة قواعدها وطرائق استخدامها فإن من المستحيل الفصل بين عن بعضها لا تتعلق بها وحدها، وإنما تتعلق «بلعبة اللغة» ككل ووحداتها وعناصرها إلى أخرى. ولها كان لكل لعبة قواعدها وطرائق استخدامها فإن من المتحيل الفصل بين الدلالة والتركيب والنداول (أي الاستخدام الفعلي الحيَّ للغة) التي تختلف جيعا من لعبة إلى أخرى. ولهذا يمكن القول بأن إسهام «قتجنشتين» في فلسفة اللغة لم يقتصر على تقديم المعوم جديد «لقواعد» اللغة، وإنما تبعاون المتوات الغة إلغة التهم التي ألم لم الم THE PRINCE GHAZI TRUST

التداولية) والسلوكية داخل لعبة محددة من ناحية أخرى. وقد حقق هذا بفضل فكرته الخصبة عن «ألعاب اللغة» التي حلَّت محلَّ المناهج التقليدية في تحليل الألفاظ والعبارات لبيان دلالة التعبيرات والصور النحوية والمعاني، وبينَّت كيف تنشأ مشكلات فلسفية محددة وكيف تزول بمجرد تغيير «قواعد اللعب»، وكيف يتم الانتقال من «لغات» بسيطة إلى لغات أكثر تركيبا، ويتغير مفهوم الصدق أو الحقيقة فيصبح هو التطابق مع الاستخدام اللغوي، أو يصبح \_ بتعبير أدق \_ هو التطابق بين صور اللغة وصور الحياة. ولا شك أنه خطا بذلك خطوة هامة على طريق الدراسة الاجتهاعية والخضارية للغة، وتأكيد وظيفتها الحية بما يجعلها بحق صورة حياة...

١٢ ـــ «إن كل ما يمكن التفكير فيه على الإطلاق، يمكن التفكير فيه بوضوح، وكـل ما يمكن أن يقال، يمكن قوله بوضوح (الرسالة، ٤,١١٦).

هذه العبارة الشهيرة التي تمجد الوضوح وتؤكد التزام الحدَّ في القول والتعبير لم تعف فتجنشتين من توجيه تهمة الغموض إليه . . وما برح الكثيرون من قرائه وشراحه يرددون الشكوى من صعوبته وتعذر فهمه ، ومازالت الرسالة التي اقتسبنا منها هذه العبارة تثير حيرة قرائه بعد موته كما حيرتهم في حياته . ويبدو أنه كان ضعيف الأمل في أن يفهمه أحد على النحو الذي يتمناه – يشهد على هذا قوله في مقدمة الرسالة : «لن يفهم هذا الكتاب – فيها أعتقد – إلا أولئك الذين طرأت على أذهانهم الأفكارنفسها الواردة فيه، أو على الأقـل أفكار شبيهة بها . ولهذا فهو ليس كتاباً مدرسياً . وإنه ليحقق الغاية منه لو استطاع أن يجتع قارئاً واحداً قرأه وفهمه».

ولعل هذه العبارة الأخيرة أن تصدق على «البحوث الفلسفية» أكثر مما تصدق على الرسالة التي سقتها بما يقرب من ربع القرن . فهي كذلك ليست كتاباً مدرسياً بأي معنى من المعاني . ولن يهتم بها إلا السذين شغلتهم الأفكار والمشكلات نفسها التي شغلت مؤلفها . ولذلك فلن يحقق الكتاب في ثوبه العربي الغاية المرجوة منه حتى يجد القارىء الذي يستمتع بقراءته وفهمه ، ويعاني أيضاً مثل ما عانى صاحبه من مشكلة العلاقة بين الفكر واللغة من جهة ، والعالم والواقع من جهة أخرى . وليس ببعيد أن يوجد مثل هذا القارىء أو هؤلاء القراء الجادون المخلصون بين أبناء العربية ، الله ين يفكرون في طيلون التفكير في عجز لغتنا وفكرنا عن فهم الواقع الذي نعيش فيه، وعجزنا عن تشكيله وتغييره على الصورة التي تحقق أهدافنا ومطاعنا في التحرر والتحضر والتقدم المنشود، وتتيح لنا أن نشغل المكان اللائق بنا في الفكر والواقع الذي نعيش فيه، وعجزنا عن تشكيله وتغييره أن نشغل المكان اللائق بنا في الفكر والواقع الما مر والتحضر والتقدم المنشود، وتتيح لنا

- 44 -



حرك مترجمه \_ رحمه الله وأرضاه \_ ومراجعه وناشره إلى بذل ما بذلوه من جهد لإخراجـ ه إلى النور. . .

\* \* \*

١٣ ــ لم أكن قد عرفته ـ قبل انضمامي إلى أسرة هيئة التدريس بجامعة الكويت ـ سوى مرتين. ولم يزد اللقاء في المرتين عن تبادل التحية والمودة والاحترام. كانت المرة الأولى عندما قابلته مصادفة في بيت أستاذنا عثمان أمين رحمه الله . وكان أستاذنا يعاني من آثار مرض شديد جعله عاجزاً عن الكلام، وهو الذي طالما هزَّ القلوب والأسماع بصوته القوي وحديثه الرائع البيان. لم يكن أحد منا يعلم أو يقدر أن هذا اللقاء بأستاذنا سيكون آخر لقاء. وراح الأستاذ يقلب في وجوهنا عينين ترقرقت فيهما دموع الحب والفرح والامتنان الذي يشعر به الأب عندما يرى أبناءه بعد طول غياب، دون أن يدور في خاطرهم أنها دموع الفراق والوداع . . .

ثم كانت المرة الثانية قبل ما يقرب من عشر سنوات عندما تفضل بدعوتي للاحتفال بـترقيته إلى درجـة الأستاذ (سنـة ١٩٧٩). وفي المرتـين قُـدِّر لي أن أتـأمـل وجهـه المشرق المضيء، وأن أستمع إلى صوتـه المتهدج العـذب الذي يفيض من فكـره الناصـع الدقيق، ويبين عن طبعه السَمْح الرضيِّ، وينطق بلسانه العفِّ النظيف.

وفي الكويت كان عملنا المشترك \_ مع زميلنا الكريم الدكتور عبدالله العمر \_ فرصة طيبة لتجديد اللقاء بمن تجسدت فيه الأمانة والمروءة والوفاء. فقد عهد إلينا قسم الفلسفة بالتعاون على إصدار كتاب تكريم لأستاذنا الجليل الدكتور زكي نجيب محمود (وقد ظهر بالفعل سنة ١٩٨٧ بعنوان زكي نجيب محمود فيلسوفاً وأديباً ومعلماً بفضل المساهمة المشكورة لعدد كبير من أخواننا وأبنائنا المشتغلين بالدراسات الفلسفية والاجتماعية والأدبية). واقتضى منا العمل المشترك أن نلتقي كل أسبوعين أو ثلاثة أسابيع على مدى سنتين للتشاور حول البحوث والدراسات والمقالات المقدمة للنشر، وإبداء الرأي فيها منتين للتشاور حول البحوث والدراسات والمقالات المقدمة للنشر، وإبداء الرأي فيها إلى في نادي الجامعة \_ فرصة متجددة كما قلت لتوثيق عرى المحبة والتقدير والإعجاب بهذا العالم والإنسان الكريم بكل ما تحمله هذه الكلمات من أنبل وأجل المعاني .

فرغنا عصر يـوم من تلك الأيام التي لا تنسى من الحـوار حول مـوضوعـات الكتاب ومشكلاته، ومن مراجعة ثبت المصطلحات الإنجليزية والألمـانية ومقـابلاتهـا العربيـة التي تجدها في آخر «البحوث الفلسفية». وكنت أعلم أنه يعكف من وقت طويل على ترجمة هذا الكتـاب عن الإنجليزيـة، ويفكر بعـد الانتهاء منـه في كتـابـه مقـدمـة طـويلة عنـه وعن

\_ ۳٤ \_



الفيلسوف الذي حظي بجانب كبير من وقته وجهده منذ حصوله على الدكتوراه عن فلسفة التحليل عنده، بالإضافة إلى مشر وعات بحوث أخرى عن فلسفة اللغة ووسائل الاتصال ونظرية المعرفة وغيرها من الموضوعات التي كان يتمنى أن يتفرغ لها. أطفأ سيجارة أشعلها، ورشف آخر جرعة من ثالث أو رابع فنجان قهوة، وقال لي مبتسماً وهو يطوي الأوراق التي كانت في يده: أرجو أن أنتهي من الترجمة بعد بضعة شهور. قلت: بإذن الله. قال: وسيكون عليك أن تراجعها. . ابتسمت وقلت: أراجع عليك؟ وكتاباً في المنطق؟ تعلم جيداً أنني لست ضليعاً فيه مثلك . . أطلق ضحكة صافية، مصحوبة بسعال خفيف وقال: لا تخش شيئاً، فليس فيه رموز ولا جداول. إنه محاورات ممتعة حول موضوعات متفرقة في فلسفة اللغة والمعرفة والمعنى والوعي . . . إلغ . قلت وأنا أملاً يدي لأمنعه من تتوقف تماماً. ثم أضفت بعد أن أدركت فشلي من إشارة يده التي تنورات ممتعة حول موضوعات متفرقة في فلسفة اللغة والمعرفة والمعنى والوعي . . . إلغ . قلت وأنا أملاً يدي لأمنعه من تتوقف تماماً. ثم أضفت بعد أن أدركتُ فشلي من إشارة يده التي تناولت سيجارة جديدة: تأكد أن هذا يشر في وأرجو أن أكون عند حسن ظنك.

لاحظت أنه بدأ يتنفس بصعوبة . ولمعت على جبهته الناصعة قطرات من العرق لم تلبث بعد قليل أن ترقرقت كـالجداول الصغيرة على صدغه ورقبته . وسرعان ما ابتل القميص من العرق المتصبب من وجهه ، وكأننا لا نجلس في قـاعة مسقوفة بـل تحت سهاء ينهمر منها المطر . قلت لنفسي : هي العلة القديمة . ولابد أن نظراتي حملت من الإشفاق ما لم أفلح في كتهانه . وقمنا للانصراف فدعاني لصحبته . وجلسنا متجاورين في سيارته فراح يجفف العرق المنسكب بمنديله . قلت بصوت حاسم لكي أداري ألمي : أرجوك أن تتجه الأن إلى «الصباح» . قال وهو يبتسم بصعوبة ، بنبرة عدمية لم تكن أول مرة أسمعها منه : لا فائدة . ولا وقت لديًّ أيضاً . قلت وأنا أضع يدي على يده التي تدير المفتاح : أرجوك . الاطمئنان واجب . والمنتشفى قريب . قال : بإذن الله . . بإذن الله . .

ومرت الأيام واشتدت العلة عليه. واحتجزته المستشفى عشرة أيام تحسن بعدها واستأنف عمله. ثم دارت عجلة الأيام والدروس والامتحانات وحصل على إجازة تفرغ علمي. وقابلته في الصيف بالقاهرة قبل السفر إلى لندن لاستشارة طبيبه. ورجع إلى الوطن ورجعنا إلى مقر العمل والأمل يداعبنا بزيارة قصيرة منه. وعلى مقعده في الطائرة التي ستقله إلى الكويت شهق شهقة فاضت معها روحه الطاهرة. وما هي إلا ساعات حتى وصلنا صوت النعيِّ الحزين، في اليوم الثالث من شهر اكتروبر سنة ١٩٨٧، بعد صدور كتاب التكريم الذي وضع فيه جهده الصادق بأسابيع أو أيام، وبعد حياة حافلة بالعمل الصامت والجهد العلمي الأمين...

\* \* \*

- 40 -



ولد عزمي إسلام موسى إسلام بالقاهرة في اليوم الثاني عشر من شهر أغسطس سنة ولد عزمي إسلام موسى إسلام بالقاهرة في الفلسفة من كلية الآداب جامعة القاهرة سنة ١٩٥٣، وعلى «دبلوم» التربية وعلم النفس من جامعة عين شمس في السنة التي تلتها. عمل بتدريس المواد الفلسفية بالمدارس الثانوية ما يقرب من اثني عشر عاما تقدم خلالها للحصول على درجة الماجستير عن «نظرية المعرفة عند جون لوك» (١٩٦٢) ثم على درجة الدكتوراه برسالة عن فلسفة التحليل عند ثتجنشتين (١٩٦٦ بإشراف الدكتور زكي نجيب محمود) وفي شهر فبراير سنة ١٩٦٧ بدأ عمله مدرساً بكلية الأداب جامعة عين شمس، وأخذ يترقى في سلم الدرجات الجامعية من مدرس إلى أستاذ مساعد (١٩٧٢) إلى أستاذ بكلية الأداب جامعة الكويت منذ خريف سنة ١٩٧٩). ثم انضم إلى أسرة هيئة التدريس بكلية الأداب جامعة الكويت منذ خريف سنة ١٩٧٩). ثم انضم على أسرة هيئة التدريس منه نداء ربه، بعد أن كرمه أبناؤه وتلاميذه الذين قدروا علمه وفضله، وكرمه وطنه الذي شهر ديسمبر سنة ١٩٦٧).

تركزت جهود عزمي إسلام العلمية وإنتاجه الخصب الدقيق في المنطق (الرياضي أو الرمزي بوجه خاص) والعلوم الفلسفية المتصلة به مثل مناهج البحث وفلسفة العلم ونظرية المعرفة . وإذا كان بمزاجه العلمي والمنطقي قريباً من فلسفة التحليل المعاصرة (خصوصاً عند رسل ومور وڤتجنشتين الذي قدمه للقارىء العربي في صورة أمينة محكمة) فقد اهتم كذلك بالكتابة في الفلسفة المعاصرة والميتافيزيقا، سواء في كتبه أو بحوثه ومقالاته، كما أولى تراثنا الفلسفي جزءا من وقته واهتهامه، فكتب عن ابن رشد وابن تيمية . ولما كان المقام لا يسمح بتقديم ثبت كامل بكتبه المؤلفة والمترجة، وبحوثه المنشورة في المجلات الثقافية المختلفة على مدى عشرين عاماً، فسوف أكتفي بذكر أهم هذه شيء إلى شباب الباحثين والمستغلمي بالدراسات الفلسفية والارص التي أوجهها قبل كل شيء إلى شباب الباحثين والمتغلين بالدراسات الفلسفية والإنسانية، راجياً أن يستمدوا القدوة والمثل الطيب من سيرة عزمي إسلام وجهده العلمي الصامت، في زمن رديء المطربت فيه القيم والمقايس، وارتفعت أصوات الأدعياء المتها لكي على الشهرة المطربت فيه القيم والمقايس، وارتفعت أصوات الأدعياء المواخين على الشهرة الكاذبة، وعلا ضبيع المتابية المعارات الفلسفية والإنسانية، راجياً أن يستمدوا ولاحطربت فيه القيم والمقايس، وارتفعت أصوات الأدعياء الماليان على النهم هذه موطربت فيه القيم والمقايس، وارتفعت أصوات الأدعياء التعرين على النهرة ولاحياء والمرابي من سيرة عربي إسلام وجهده العلمي الصامت، في زمن رديء ولاحلوبة، وعلا ضجيج أصحاب الشعارات الجوفاء، المالة ولي المراغ بلا سند من علم ولاحياء . وأبدأ بالكتب المؤلفة حسب ترتيب صدورها بقدر الإمكان :

أ ـــ ١ ــ جون لوك ـ القـاهرة، دار المعـارف، ١٩٦٤ ـ الطبعـة الثانيـة ١٩٧٦.
 سلسلة نوابغ الفكر الغربي، العدد ١٦.

- ۳٦ -



٢ \_ لود فيج ڤنجنشتين \_ القاهرة، دار المعارف، ١٩٦٧ \_ الطبعة الثانية ١٩٧٦ \_ سلسلة نوابغ الفكر الغربي العدد/ ١٩ .

٣ \_ أسس المنطق الرمـزي \_ القاهـرة، الأنجلو المصرية، ١٩٧٠ \_ الـطبعة الثـانية ١٩٧٨ .

٤ \_ الاستدلال الصوري \_ الجزء الأول \_ الكويت، مطبوعـات جامعـة الكويت، ١٩٧٢ \_ والجزء الثاني سنة ١٩٧٣ .

٥ ــ مبادىء التفكير العلمي، للصف الشالث الأدبي ـ القاهـرة ـ وزارة الـتربيـة والتعليم، ١٩٧٦.

٦ ـ مدخل إلى الميتافيزيقا - القاهرة، مكتبة سعيد رأفت، ١٩٧٧.

٧ مقدمة لفلسفة العلوم - القاهرة، مكتبة سعيد رأفت، ١٩٧٧ الطبعة الثانية،
 القاهرة ١٩٨١.

٨ ... اتجاهات في الفلسفة المعاصرة .. الكويت، وكالة المطبوعات، ١٩٨٠.

٩ \_ مفهوم التفسير في العلم ـ الكويت، حوليات كلية الآداب، الحـولية رقم ١٦، ١٩٨٣ .

١٠ \_\_ مفهوم المعنى \_ دراسة تحليلية \_ الكويت، حوليات كلية الآداب، الحولية رقم
 ١٩٨٥ .

١١ \_ دراسات في المنطق، مع نصوص مختارة (من ابن تيمية، وليبنـتز وجورج بول وبيرس وكارناب) \_ الكويت، مطبوعات جامعة الكويت، ١٩٨٥.

ب ... أما في الترجمة فتذكر له ترجمة الكتمابين التماليين (بجمانب الكتاب المذي تجده بين يديك . . ) بالإضافة إلى ترجمة لمحاضرة وبحث للفليلسوف بمرتراند رسل عن المذرية المنطقية :

١ ـــ رسالة منطقية فلسفية (للودفيج فتجنشتين) ترجمة علمية مع تعليقات مقارنة ـ
 ١ مراجعة وتقديم الدكتور زكي نجيب محمود ــ القاهرة مكتبة الأنجلو المصرية ، ١٩٦٨ .

٢ ... مقدمة للمنطق – (لألفرد تارسكي) – القاهرة، الهيئة المصرية العامة للتأليف والترجمة والنشر، ١٩٧٠.

٣ - فلسفة الذرية المنطقية (وهي المحاضرة الأولى من ثماني محاضرات ألقاها «رسل» في جامعة لندن بين عامي ١٩١٧ و ١٩١٨ - وكان في نية المرحوم المدكتور عزمي إسلام أن يتم ترجمتها إلى العربية لولا أن عماجله الأجل المحتوم) نشرت ضمن كتاب: المدكتور زكي نجيب محمود فيلسوفاً وأديباً ومعلماً - الكويت، مطبعة جريدة الوطن، ١٩٨٧، من ص ٣٣٥ - إلى ص ٣٤٩.

- ۳۷ -



٤ ــ الـذرية المنطقية (وهي دراسة نشرهـ رسل عـام ١٩٢٤) نشرت في كتـاب التكريم السابق الذكر لأستاذنا زكي نجيب محمود، من ص ٣٥٠ إلى ص ٣٨٠.

ج \_ البحوث والدراسات والمقالات (وقد طُوِّرَ معظمها أو أُدمِجَ في كتب تالية) :

١ ـ رسالة منطقية فلسفية للودفيج فتجنشتين ـ مجلة تراث الإنسانية القاهرة،
 سبتمبر ١٩٦٦ .

٢ \_ مشكلة المعنى في الفلسفة المعاصرة \_ مجلة الفكر المعاصر \_ القاهرة يناير سنة ١٩٦٧ .

٣ ــ التحليل في الفلسفة المعاصرة ــ مجلة الفكو المعاصر ــ القاهرة، يونيو ١٩٦٧ . ٤ ــ واحـدية محايدة بـين العقـل والمـادة ــ مجلة الفكر المعـاصر ــ القاهـرة، ديسمـبر ١٩٦٧ .

٥ – الاتجاه الذري في الفلسفة المعاصرة - مجلة الفكر المعاصر - القاهرة، أبريل ١٩٦٨ .

٦ ـ مبادىء الأخلاق لجورج مور ـ مجلة تراث الإنسانية ـ القاهرة، أبريل ١٩٦٨.

٧ ــ مشكلة الحتمية في الفكر المعاصر ـ مجلة الفكر المعاصر ـ القاهرة، أغسطس ١٩٦٨.

٨ ــ من حقـوق الإنسان في الإسـلام ـ مجلة الفكـر المعـاصر ـ القـاهـرة، ديسمـبر ١٩٦٨ .

۹ ــ من الميتـافيزيقـا إلى فلسفة العلوم ـ مجلة الفكـر المعـاصر، القـاهـرة، فـبرايـر ١٩٦٩ .

١٠ – ابن تيمية والرد على المنطق الأرسطي – القاهرة، مجلة الكاتب، أبريل
 ١٩٦٩.

١١ ــ المنطق الصحيح لتشارلز بيرس ـ مجلة تراث الإنسانية، القاهرة، مايـو ١٩٦٩.

١٢ ــ برترانـدرسل الفيلسـوف الإنسان ـ مجلة الفكـر المعاصر، القـاهرة، مـارس ١٩٧٠ .

١٣ ــ ألفرد نورث هويتهيد ـ مجلة عالم الفكر ـ الكويت، يوليو / سبتمبر ١٩٧١ . ١٤ ــ ڤتجنشتين وفلسفة التحليل ــ مجلة عالم الفكر، الكويت، ينايـر / مـارس ١٩٧٣ .



١٥ ــ الفلسفة والطب لليـدرمان ـ مجلة عـالم الفكر، الكـويت، أكتوبـر / ديسمبر. ١٩٧٥ .

١٦ \_ ابن رشد، دراسة تحليلية \_ مجلة الثقافة العربية \_ القاهرة، العدد ٤، يناير ١٩٧٦ .

١٧ ــ مفهوم الزمان عند ماكتجارت ـ بحث منشور في كتاب «دراسات فلسفية مهداة إلى روح عثمان أمين» ـ القاهرة، دار الثقافة للطباعة والنشر، ١٩٧٩ .

١٨ ــ الدكتور زكي نجيب محمود ومكانته في الفكر العربي المعاصر ـ ضمن كتـاب التكريم لزكي نجيب محمود، الكويت ١٩٨٥، ص ٢٧ ـ ٣٧.

١٩ ... في فلسفة العلوم الإنسانية ـ مجلة عالم الفكر، الكويت، المجلد الخامس عشر، العـدد الثـالث، أكتـوبـر ـ نـوفمـبر ـ ديسمـبر سنة ١٩٨٤، من ص ٢٤٩ إلى ص ٢٦٨ .

٢٠ ـــ البرهان الرياضي على المعرفة بوجود الله عند جان موران ــ الكـويت مجلة عالم الفكـر، المجلد التاسـع عشر، العدد الشـالث، أكتوبـر ــ ديسمبر ١٩٨٨ من ص ٢٤٧ إلى ص ٢٧٢ (وقد نشر بعد وفاته إلى رحمة الله).

٢١ ــ كتابة عـدد من مواد «معجم الاعـلام» عن بعض المصطلحـات في المنطق وفلسفة العلم وبعض أعلام الفلسفة الحديثة والمعاصرة.

تلك هي المؤلفات والترجمات التي بلغت إلى علمي واستطعت حصرها. ويهمني - كما سبقت الإشارة إلى ذلك - أن أستخلص منها ثلاثة دروس أوجهها لشباب الباحثين «العلمين» المشتغلين بالدراسات الفلسفية والإنسانية، وأعتقد أنها عصارة الحكمة من حياة جادة ومثمرة. وأول هذه الدروس هو عكوف عزمي إسلام - في الجانب الأكبر من جهوده العلمية - على مدرسة أو اتجاه فلسفي واحد وهي الفلسفة التحليلية المعاصرة بوجه خاص والفلسفة العلمية بوجه عام، وعلى فيلسوف واحد خَصَّه بعظم اهتامه حتى توَّجه بترجمة كتابه الأساسي المعبر عن فلسفته المتأخرة (البحوث الفلسفية) بعد عشرين عاما من ترجمة كتابه الأساسي المعبر عن فلسفته المتأخرة (الرسالة المنطقية الفلسفية). وليت الشباب بترجمة كتابه الأساسي المعبر عن فلسفته المتأخرة (الرسالة المنطقية الفلسفية). وليت الشباب يوصون في المستقبل على مثل هذا العكوف والتركيز، كما فعلى بعض أساتذتنا وزملائنا الكرام (وأخص منهم بالذكر المرحوم عشمان أمين وأستاذنا زكي نجيب محمود مدًّ الله في عمره وزميلنا إمام عبدالفتاح إمام، وذلك على سبيل المثال لا الحصر). صحيح أن بعض المخلصين الجادين قد تنوعت اهتهاماتهم وأعمالهم، ويمكن أن نلتمس لم العذر من واقع المخلصين الجادين قد تنوعت المتام وأعمالهم، ويمكن أن نلتمس لم العذر من واقع المنويز المعلي والثقاني، باعتبار أن الجيل الحاضر امتداد لأجيال التنوير الماني المعنو الحمري . تاريخنا العقلي والثقاني، باعتبار أن الجيل الحاضر امتداد لأجيال التنوير المن واقع منذ بداية التنوير قبل أكثر من قرن من الزمان على أيدي رواد نهضتنا العلمية والفكرية الحديثة.

- 39 -



ولكن لا مفرَّ من الاعتراف بأننا نعيش في عصر العلم الـذي يقتضي التخصص، وأن أجلًّ خـدمة للتنـوير هي التخصص العلمي الـدقيق الذي لا يتعـارض بحال من الأحـوال مع شمول النظر وتنوع الزاد الثقافي العام بل يتطلبه في الواقع ويؤكده. . .

وثاني هذه الدروس أن عزمي إسلام قد اختار أن يدخل إلى الفلسفة من أصعب أبوابها، وأن يسير على أشق دروبها، فخصَّ المنطق الرياضي وفلسفة العلم بقدر كبير من جهده العلمي الدقيق. ولا شك أن كتاباته في المنطق القديم والحديث تضعه بين رواد هذا الميدان العسير من ميادين الدراسات الفلسفية، وتجعله أحد فرسانه القليلين. ولا شك أيضا أن دراسة المنطق الحديث تمثل القاعدة الصلبة التي تنهض عليها الدراسات الفلسفية المعاصرة، وبخاصة في مجالات فلسفة العلوم ومناهج البحث ونظرية المعرفة، بل ربما أصبحت ضرورة لا غنى عنها لفهم التطورات الحديثة في مجالات أخرى تبدو بعيدة عنها،

\* \* \* \* \*

بقيت بعض الملاحظات الشكلية التي أود أن أختم بها هذا التقديم. فقـد تـرجم المرحوم عزمي إسلام هذا الكتاب عن ترجمته الإنجليزية، وراجعت الـترجمة عـلى الأصل الألماني كلمة كلمـة وسطرا سـطرا. وكان من الـطبيعي ـ والضروري في كل مـراجعة ـ أن أتدخل بالتغيير والإصـلاح كلما وجدت مـا يستلزم التغيير والإصـلاح. وأشهد أن ذلـك لم ينعني لحظة واحدة من الإعجاب بجهده وصبره، والتقدير الكامـل لأمانتـه ودقته. أضف



إلى هذا أن المترجم رحمه الله زود الكتاب بتعليقات بلغت في مجموعها مائتين وسبعين تعليقا. وقد أثبت هذه التعليقات المفيدة أسفل الصفحات بأرقام مسلسلة، وأكملت الثغرات القليلة التي وجدتها فيها. أما الهوامش التي سيجدها القارىء في داخل النص نفسه فإنها جميعا - باستثناء هوامش المؤلف نفسه - قد أضيفت من عندي، وهي في معظمها تعريف ببعض الأعلام في الفلسفة أو الأدب الألماني والعالمي، أو شرح لبعض المصطلحات في لغتها الأصلية مع مقارنتها بما يقابلها في الإنجليزية.

أدعو الله أن أكون قد وفقت بعض التوفيق في الوفاء بذكرى صديق وزميل عزيز، والمشاركة بنصيب متواضع في تقديم نص من أهم النصوص الفلسفية المعاصرة. وإن نصوص كبار الفلاسفة في تقديري لهي المدارس الحقيقية التي ينبغي أن نحرص على التعلم منها والتحاور النقدي الحرِّ مع أصحابها...

الكويت في شهر مايو سنة ١٩٨٩ ـ عبدالغفار مكاوي





البحوث الفلسفية الجـرء الأول

This file was downloaded from QuranicThought.com





<sup>(</sup>١) العبارة ليوهان نيبوموك نيستروي (١٨٠ - ١٨٦٢)، وهو ممثل وكاتب مسرحي نمسوى أطلق عليه لقب (أسطو-فان ڤيينا»... واصل تراث الكوميديا الشعبية في ڤيينا، وبلغ به ذروة الدعابة وخفة المظل والتهكم على أخلاق الطبقة الوسطى. وقد بدأ حياته الأدبية والفنية بالمعارضة الساخرة لبعض «المآسي» والمسرحيات «الكلاسيكية» الرفيعة، مثل مأساة ديوديث» لفريدريش هيبيل، وأوبرا «تانهاوزر» لڤاجنَر، ثم تألق في سخرياته أو «مساخره» الشعبية البارعة التي تقترب من الكوميديا المرتجلة دون أن تهبط بالضرورة إلى الإسفاف أو تتخلى عن المستوى الأدبي المرموق. ألف ثلاثاً وثمانين مسرحية من أشهرها: «المتظرّف» (١٨٢) و«المروح الشرير الشريد»





١ ـــ يقول أوغسطين في اعترافاته (١ / ٨) [حينها كان يسمي (من هم أكبر مني سنا)
 موضوعا ما، ويتجهون تبعا لـذلك نحوه، كنت أرى ذلك وأدرك أن الشيء إنما يسمى
 بذلك الصوت الذي ينطقون به، عندما كانوا يقصدون الإشارة إليه.

وقـد كنت أستنتج ذلـك من حركـاتهم الجسديـة، التي هي اللغة الـطبيعية لجميـع الشعوب: مثل تعبير الوجه، وحركة العينين وبقية أجزاء الجسم، ونبرة الصوت التي تعـبر عن حالتنا الذهنية أثناء البحث عن أي شيء أو الحصول عليه، أو رفضه، أو تجنبه.

وهكذا تعلمت بالتدريج ، عند سماعي للكلمات وهي تستخدم بطريقة متكررة في مواضعها الصحيحة في مختلف الجمل، أن أفهم الأشياء التي يعنونها أو يشيرون إليها. وبعد أن دربت فمي على تكوين هذه العلامات الصوتية، أخذت أستخدمهما في التعبير عن رغباتي]<sup>(\*)</sup>.

ــ يبدو لي أن الكلمات السابقة تزودنا بصورة محددة عن ماهيـة اللغة الإنسـانية، ألا وهي أن الألفـاظ المفردة في اللغـة تسمى موضـوعات، وأن الجمـل مركبـة من مثـل هـذه الأسماء. ونحن نستطيع ـ من ثنايا هذه الصورة للغة ـ أن نتبين جذور الفكـرة التاليـة: إن كل لفظ له معنى. هذا المعنى مرتبط باللفظ. فهو الموضوع الذي يمثله اللفظ<sup>(۱)</sup>.

\_ وأوغسطين لا يتحدث عن وجود أي فرق بين أنواع الألفاظ. فإذا كنت تصف تعلم اللغة على هذا النحو، فبإنك ـ فيها أعتقد ـ تفكر بالدرجة الأولى في أسهاء مثل «منضدة»، «كرسي»، «خبز»، وأسهاء الأشخاص، ثم بالدرجة الشانية في أسهاء أفعال معينة وصفات معينة، أما فيها يتعلق بالأنواع المتبقية من الألفاظ، فإنها تفكر فيهها كشيء يمكن أن يُعرف فيها بعد.

<sup>(\*)</sup> هذا النص المقتبس عن اعترافات القديس أوغسطين (٣٥٤ ـ ٣٥٤م) مكتوب في الأصل باللاتينية .

<sup>(</sup>١) مثل الألفاظ الجزئية وأسهاء الاعلام. فكل لفظ منها له معنى، أو بالأحرى مدلسول، ومعناه أو دلالتــه هو مــا يشير إليه اللفظ.



- والآن. فكر في الاستخدام التالي للغة: أرسلُ شخصا ليشتري أشياء من السوق. أعطيه قصاصة من الورقة مكتوبا عليها هذه العلامات: «خمس تفاحات حمراء». يأخذ هذا الشخص الورقة إلى صاحب المتجر، الذي يفتح الدرج المكتوب عليه علامة «تفاح»، ثم يبحث عن كلمة «أحم» في قائمة أمامه، ويجد نموذجاً لهذا اللون في مقابل تلك الكلمة. ثم ينطق بسلسلة من الأعداد الصحيحة التي - افترض أنه يعرفها عن ظهر قلب - حتى كلمة «خمسة»، وهو يتناول مع كل عدد يقوله تفاحةً من الدرج لها نفس لون النموذج الملون.

\_ على مثل هذا النحو، وبطرق مماثلة، يتعامل الإنسان مع الألفاظ. \_ «ولكن كيف يتسنَّى له أن يعرف أين وكيف يبحث عن كلمة «أحمر»، وماذا يجب عليه أن يفعل بكلمة «خمسة»؟ \_ حسنا، إنني أفترض أنه يتصرف<sup>(١)</sup> على النحو الذي وصفته. إن التفسيرات تتوقف عند حد معين. \_ لكن ما معنى كلمة «خمسة»؟ \_ ليس هذا هو موضوع سؤالنا هنا، إنما هو فقط كيفية استخدام كلمة «خمسة».

٢ ـــ إن ذلك التصور الفلسفي للمعنى يجد مكانـه الطبيعي في الفكـرة البدائيـة عن كيفية قيام اللغة بوظائفها . إلا أن الإنسـان يمكنه أن يقـول كذلـك أنها فكرة عن لغـة أكثر بدائية من لغتنا .

ولنتصور لغة يصدق عليها وصف أوغسطين: لغة يقصد بها أن تؤدي غرضاً، هو الاتصال بين أ، وهو عامل بناء، وبين ب مساعده. أ يبنى مستخدماً أحجار البناء: فهناك «قوالب» و«قوائم» و«بلاطات» و«دعامات». على ب أن يناول أ الأحجار، بالترتيب الذي يحتاجها فيه. وهما يستخدمان لهذا الغرض لغبةً تتكون من الكلمات التالية: «قالب»، «قائمة»، «بلاطة»، «دعامة»، أ ينادي ويطلبها \_ وب يحضر الحجر الذي تعلم أن يحضره عند سماعه هذا النداء أو ذاك. إعتبر هذه اللغة لغةً بدائية كاملة.

٣ \_ يمكن القوب بأن أوغسطين يصف نظاماً للتفاهم، لكن ليس كل ما نسميه لغة، هو هذا النظام \_ وعلى الإنسان أن يقول ذلك في حالات كثيرة يُثار فيها السؤال التالي : «هل هذا وصف مناسب للغة أم لا؟». والإجابة عندئلذ هي «أجل، إنه وصف مناسب، ولكن بالنسبة لهذا المجال المحدد فقط، لا بالنسبة لكل ما كنت تريد وصفه».

(١) يتصرف أو يعمل handelt, acts (في الأصل بحروف مائلة).

- 28-



ــ إن الأمر هنا شبيه بقول شخص ما: «إن اللعب هو تحريك عدة أشياء على سطح معين طبقاً لقواعد خـاصة . . » ـ ونحن نجيبه بقولنا : يبدو أنـك تفكر في الألعـاب ذات الرقعة ، إلا أن هناك ألعاباً أخرى أيضاً . ويمكنك أن تجعل تعريفك صحيحاً بقصره على هذه الألعاب .

٤ ــ تخیل أمامـك ورقة كُتبتْ عليهـا عدة حـروف، بحیث تستخدم هـذه الحروف لتمثل الأصوات، كما تستخدم كعلامات للتأكيد والتنقيط.

فالمكتوب على الورقة يمكن تصوره كلغة تصف الناذج أو الأنماط الصوتية) .

ـــ والآن، تخيل شخصاً يقوم بتفسير مـا هو مكتـوب على الـورقة كـما لو كــان هناك ببساطة تناظر بين الحروف والأصوات،

وكما لو لم تكن للحروف كذلك استخدامات أو وظائف أخرى مختلفة . إن تصور أوغسطين للغة يشبه هذا التصور المبسط جداً لهذه المادة المطبوعة .

٥ ــ إذا نظرنا إلى المثال الوارد في الفقرة رقم ١ فربما نشعر بـأن هذه الفكرة العامة عن معنى اللفظ، تحيط عمل اللغة بنوع من الضباب، من شأنه أن يجعل الرؤية الواضحة أمراً مستحيلًا. ـ والذي يبدد الضباب هو دراسة مظاهـر اللغة من خـلال الأنواع البـدائية لتطبيقها، التي يستـطيع الإنسـان فيها أن يتـوصـل إلى نـظرة واحضـة عن هـدف الألفـاظ ووظيفتها.

والطفل إنما يستخدم مثل هذه الصورة البدائية للغة حينها يتعلم الكلام. هنا لا يكون تعليم اللغة بالشرح أو التفسير، بل يكون بالتدريب أو الأداء.

٦ ــ يمكننا أن نتخيل أن اللغة الموجـودة في الفقرة رقم ٢ ، هي كـل اللغة المشـتركة بين أ، ب، بل هي كل اللغة الخاصة بقبيلة ما.

ف الأطفال ينشأون على القيام بهذه الأفعال، وعلى استخدام هذه الألف اظ حينها يقومون بأداء تلك الأفعال، وعلى التصرف على هذا النحو كردِّ فعل لكلمانَّ الآخرين.

...وجزء هام من التـدريب على تعلم اللغـة يتمثـل في إشـارة المعلم إلى الأشيـاء، بتوجيه انتباه الطفل إليها، ونُطْقِ كلمةٍ ما في الوقت نفسه، مثل كلمة «بلاطة» التي ينطقها وهـو يشير إلى ذلـك الشكل. (لا أريـد أن أسمي ذلك شرحـاً أو تعريفـاً إشاريـاً<sup>(۱)</sup>، لأن

- 29 -

ostensive (۱) أو Hinweisende Erklärung oder Definition



الطفل لن يستطيع أن يسأل ما هو الاسم . سأسميه «التعليم الإشاري للألفاظ» . ـ أقـول إن هذه الطريقة ستشكل جـزءا هامـا من التدريب عـلى تعلم اللغة ، لأن هـذا هو الحـال بالنسبة للبشر ، وليس لأننا لا نستطيع تخيل الوضع على نحو آخر) .

يمكن القول بأن هــذه الطريقـة الإشاريـة في تعليم الألفاظ تقيم تـرابطاً بــين اللفظ والشيء. لكن ما معنى هذا؟ حسناً، إنه قد يعني أشياء كثيرة، إلا أن الإنسان يميل قبل كل شيء إلى الظن بأن ما يعرض أمام ذهن الطفل حين يسمع اللفظ هو صورة الشيء.

ــ لكن إذا كان هذا هو ما يحدث ـ فهل يكون هو الهـدف من اللفظ؟ أجل، قـد يكون هذا هـو الهدف ـ ويمكنني أن أتخيـل مثل هـذا الاستعمال لـلألفاظ (أو لسلسلة من الأصوات). (فنطق كلمة من الكلمات يشبه ضرب أحد الأصابع على بيان الخيال)<sup>(1)</sup>.

إلا أننا نجد في اللغة التي أوردناها في الفقرة رقم ٢ ، أن الهـدف من الألفـاظ أو الكلمات، ليس هو ابتعاث أو استحضار الصور الذهنية .(وقد يُكتشف ـ بالطبع ـ أن ذلك من شأنه أن يساعد على بلوغ الهدف الفعلي للألفاط) .

... لكن إذا كان للتعليم الإشاري مثل هذا الأثر، فهل ينبغي عليَّ القول بأن هذا التعليم يؤثر في فهم الكلمة أو اللفظ؟ ألا يفهم النداء «بلاطة!» من يتصرف بمقتضاه على نحو معين؟ .. مما لاشك فيه أن التعليم الإشاري قد ساعد على تحقيق ذلك، غير أنه لم يحققه إلا مع نوع من التدريب المعين، إذ أن استخدام التعليم الإشاري نفسه، لكن بطريقة مختلفة، لتلك الألفاظ، قد يؤدي إلى فهم مختلف تماماً لمعناها.

إنني أهيِّيء الكابح [أو الفرملة] للعمل بـربط ذراع برافعة . أجل، عـلى فرض أن لدينا بقية جهازها الآلي (أو الميكانيزم الخاص بها) . فهي لا تعتبر رافعة كابـح إلا في حالـة ارتباطها بذلك الميكانيزم كله . أما في حالة انفصالها عن ركيزتها أو دعامتها، فإنها لا تكون حتى مجرد رافعة، بل يمكن أن تكون أي شيء، أو لاشيء .

٧ في حالة ممارسة استخدام اللغة الواردة في الفقرة رقم ٢ ، نجد أن طرف اينطق بكلمات ، بينما يتصرف الطرف الآخر بناء عليها . أما في تعليم اللغة فتتم العملية التالية : المتعلم يسمى الموضوعات ، أي أنه ينطق بالكلمة حين يشير المعلم إلى قطعة من الحجر مثلاً . هذا مع العلم بأن الطريقة التالية ستظل أبسط نوع من التدريب : التلميذ يكرر الكلمات بعد معلمه . هاتان العمليتان ـ كلتاهما ـ تشبهان اللغة .

(١) البيان هنا هو «البيانو» - وهو الآلة الموسيقية المعروفة - ولذلك لزم التنويه.

\_ 0 + \_



يمكننا أيضاً أن نعتبر كل عملية استخدام الكلمات في الفقرة رقم ٢ ، واحدةً من تلك الألعاب التي يتعلم الأطفال بواسطتها لغتهم القومية . سأسمي هذه الألعاب «ألعاب ـ اللغة»، وسوف أتكلم أحياناً عن اللغة البدائية بوصفها لعبة ـ لغوية .

ـــ أضف إلى هذا أن عمليات تسمية الأحجار، وتكرار الكلمات بعد شخص مـا، يمكن أيضاً أن تسمى ألعاباً لغوية . فكر في كثير من استعمالات الألفاظ التي تستخدم مثـلًا في اللعبات الدائرية<sup>(۱)</sup>.

سأسمي كذلك كل العمليـة المركبـة من اللغة والأفعـال المرتبـطة بها بـاسم «لعبة ــ اللغة» .

٨ ـــ لننظر الآن في توسيع اللغة الواردة في الفقرة رقم ٢ . ولنفرض أنها تحتوي ـ إلى جانب الكلمات الأربع المستخدمة فيها مثل «قـالب»، «دعامـة». . إلخ ـ عـلى سلسلة من الكلمات التي تستخـدم بنفس الطريقـة التي كان يستخـدم بها صـاحب المتجر (في الفقـرة رقم ١) الألفاظ العددية (ويمكن أن تكون سلسلة من حروف الأبجدية).

ولنفرض، بالإضافة إلى هـذا، أن هناك كلمتـين مثل «هنـاك» و«هذا» (لأن هـذا يوضح بطريقة تقريبية الهدف منهما)، يتم استخـدامهما، مـرتبطتـين بإشـارة تتجه إلى شيء ما؛

-- ولنفرض أخيراً وجود عدد من العينات اللونية . فيصدر «أ» أمرا مثل : «د-بلاطة - هناك»، وفي الوقت نفسه يظهر لمساعده عينة لونية ما، وعندما يقول «هناك» يشير إلى مكان على موقع البناء . فيأخذ ب من مجموعة البلاطات، بلاطة لكل حرف من حروف الأبجدية حتى الحرف «د» - لها نفس لون العينة، ويحضرها إلى المكان الذي أشار إليه أ. -

وفي حالات أخرى يصدر أ الأمر التالي: «هذا ـ هناك»، ويشير أثناء قوله «هذا» إلى أحد أحجار البناء وهكذا دواليك . .

٩ ... حين يتعلم الطفل هذه اللغة، عليه أن يتعلم سلسلة «الألفاظ [أو الرموز] العددية<sup>(٢)</sup> أ، ب، جـ، ... عن ظهر قلب. وعليه أن يتعلم كيفية استخدامها. \_ هل هذا التدريب يتضمن كـذلك تعلياً إشارياً للكلمات؟ \_ حسناً، إن الناس سيشيرون إلى البلاطات مثلاً ويعدُون: «أ، ب، جـ من البلاطات».

- 01 -

<sup>(</sup>Aeigenspielen) ring - a - ring a - roses ( ۱) وهي الألعاب التي تئم في دوائر أو حلقات . (انظر التعليق رقم ٤٠) . (Y) Zahlwörter-mumerals .



ـــ وما هو أكثر شبهاً بالتعليم الإشاري للكلمات «قابل»، «دعامة»... إلـخ، يمكن أن يكون هو التعليم الإشاري للألفاظ العددية التي لا تستخدم في الحسـاب أو العدّ، بـل لكي نشـير إلى مجموعـات من الأشياء التي يمكن إدراكهـا حالما ننظر إليهـا. وهكذا يتعلم الأطفال استخدام الأعداد الصحيحة الخمسة أو الستة الأولى على هذا النحو.

ــ هـل يتم تعليم كلمتي «هناك» و«هـذا» بطريقـة إشاريـة؟ تخيل كيف ينبغي عـلى الإنسان أن يعلَّم غيره استخـدامها! فـالإنسـان قـد يشـير إلى أمـاكن وإلى أشيـاء، ولكن الإشارة في هذه الحالة ستحـدث أثناء استخـدام<sup>(١)</sup> الكلمات أيضاً، وليس فقط أثنـاء تعلم استخدامها.

١٠ ــ والآن، ما الـذي تعنيه<sup>(٢)</sup> كلمات هـذه اللغـة؟ وما المفروض أن يـوضـح معنـاها، إذا لم يكن هـو نوع استخـدامها؟ لقـد وصفنا ذلـك الاستخدام من قبـل. ولذا فنحن نتطلع إلى أن نجعل من التعبير التالي: «هذه الكلمة تعني هذا» جزءا من الوصف. أو بعبارة أخرى: إن الوصف ينبغي أن يأخذ الصيغة التالية: «الكلمة... تعني...».

... من الطبيعي أن يستطيع الإنسان ردَّ وصف استخدام كلمة «بلاطة» إلى القول بأن هذه الكلمة تعني هذا الموضوع أو تدل عليه . وهذا ما سوف يحدث مشلًا ، حين يتعلَّق الأمر بمجرد استبعاد للفكرة الخاطئة التي مؤداها أن كلمة «بلاطة» تدل على أو تشير إلى شكل حجر البناء الذي نسميه في الواقع باسم «قالب» ، ... إلا أن نوع الدلالة<sup>(٣)</sup> على هذا ، أي استعمال هذه الكلمات بالنسبة لما يتبقى من أحجار البناء أو صفاتها ، معروف بالفعل من قبل .

...وبالمثل، يمكن للإنسان أن يقول إن العلامات «أ»، «ب»، . . . إلخ، إنما تعني الأعداد أو تدل عليها، إذا كان هذا يؤدي إلى استبعاد الفكرة الخاطئة التي مؤداها أن «أ»، «ب»، «جـ»، تلعب نفس الـدور الذي تلعبـه بالفعـل الكلمات: «قـالب»، «بـلاطـة»، «دعامة» في اللغة .

كما أن الإنسان يستطيع القول بأن «جــ» تعني هذا العدد لا ذاك العدد، حينها يؤدي ذلك مثلًا إلى تفسير للقول بأن الحروف ينبغي أن تستخدم بالـترتيب التالي: أ، ب، جــ، د، وليس بالترتيب: أ، ب، د، جـ.

. Bezug - referring (")

imGebrauch - Use (1)

<sup>.</sup> Bezeichnen - signify (Y)



إلا أن العمل على أن تكون أوصاف استعمالات الكلمات متماثلة على هذا النحو، لا يمكن أن يجعل هذه الاستعمالات نفسها أكثر تماثلًا. لأنها كما نرى، متباينة تمام التباين.

١١ \_ فكر في الأدوات الموجودة في صندوق عِدَد أو آلات (٣): فهناك مطرقة، وكماشة، ومنشار، ومفك، ومسطرة، ووعاء للغراء، وغراء ومسامير، ومسامير قـلاووظ \_ تَجَدْ أن وظائف الكلمات تختلف كما تختلف وظائف هـذه الأشياء (وفي كلتـا الحالتـين هناك تماتلات).

\_ ومن الطبيعي أن يكون ما يؤدي إلى الخلط بالنسبة لنا، هو المظهر الموحد للكلمات، حينما نسمعها منطوقة أو نجدها مكتوبة أو مطبوعة. ذلك لأن تطبيقهما أو استخدامها(!) لا يكون ماثلًا أمامنا بوضوح كاف. وخاصة إذا كنا نتفلسف!

١٢ \_ إن الأمر يشبه رؤيتنا لما هو موجود داخل غرفة قيادة إحدى القاطرات. فنحن نرى مقابض، كلها متشابهة بدرجات متفاوتة. (ومن الطبيعي أن تكون كذلك \_ طالما أنه من المفروض أن تكون جميعها مما غسك به). إلا أن أحدها يكون خاصا بذراع الدولاب الذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح الذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح الذي عائري يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح الدولاب الذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح خاص بفتاح الذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح بفتاح الذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة حمام). ومقبض آخر خاص بفتاح الذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح بفتاح الذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح الذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح بفتاح بالذي يمكن تحريكه بصفة مستمرة (وهو لتنظيم فتحة صام). ومقبض آخر خاص بفتاح بالذي يما إلا في وضعين، إما لوصل التحويلة أو فصلها. ومقبض ثالت خاص بذراع إيقاف الحركة [أو الكابح]، الذي كلما زاد ضغط الإنسان عليه، كان إيقاف المام أو القاطرة أشد قوة. ومقبض رابع خاص بمضخة: تعمل وفقا لحركة المقبض إلى الأمام أو الخلف.

١٣ ... ونحن حين نقول «إن كل كلمة في اللغة تعني شيئا ما أو تدل عليه»، فإننا لا نكون قد قلنا شيئا حتى الآن، إلا إذا فسرنا بدقة التمييز الذي نرغب في ذكره. (وهو قـد يكون بالطبع، متمثلا في رغبتنا في التمييز بين كلمات اللغة «الواردة في الفقرة رقم ٨» وبين الكلمات «الخالية من المعنى»، كالألفاظ الواردة في أشعار لويس كارول، أو الكلمات الواردة في بعض الأغنيات مثل «ليليبورليرو» (٤)).

١٤ ــ تخيـل أن شخصـا مـا يقـول أن «جميـع الأدوات تصلح لتعـديـل شيء مـا . وهكذا، فالمـطرقة تعـدُّل موضـع المسمار، والمنشــار يعدل شكـل اللوحة. . . . الــخ». وما

- 07-

<sup>(</sup>٣) أو كما يسمى أحياناً بصندوق العدة أو الأدوات.

Verwendung -application (1)

<sup>(</sup>٤) Juwiwallero، وفي الـترجمة الانجليبزية Lilliburlero نسبـة إلى Liliput (بلاد الأقـزام) وهي جزيـرة خياليـة ذكرهـا سويفت Swift في رحلات جلفر.



الـذي يتم تعديله بـالمسطرة، أو وعـاء الغراء أو المسـامير؟ ـ» إنها معـرفتنا بـطول الشيء، ودرجة حرارة الغراء، وصلابة الصندوق».

هل يمكن أن نستفيد أي شيء من هذا التمثيل بين التعبيرات؟ .

١٥ ــ إن كلمة «يعني» أو «يدل على» ربما تستخدم بطريقة مباشرة تماماً، حينها يكون الشيء المعنيّ أو المدلول عليه، متميزا بعلامة ما. ولنفرض أن الأدوات التي يستخدمها أ في البناء تتميز بعلامات معينة. وحين يبين أ لمساعده مثل هذه العلامة، فإنه يحضر له الأداة التي تحمل هذه العلامة.

بمثل هذه الطريقة، أو بطرق أكثر أو أقل تشابهـا، يفيد الاسم معنـاه، ويطلق عـلى شيء ما. وسوف تثبت في الغالب فائدة أن نقول لأنفسنـا أثناء التفلسف: إن تسميـة شيء ما، تشبه وضع بطاقة على الشيء.

١٦ ـــ والآن، ماذا عن العينات اللونية التي يبينها أ لـ ب: هل هي جزء من اللغة؟ حسنا، إنها كها تريد.

إنها ليست من بـين الألفـاظ أو لا تنتمي إليهـا، إلا أنني حـين أقـول لشخص مـا: (إنطق الكلمة «الـ»)، فإنك ستحسب الـ «الـ» الثانية كجـزء من الجملة. ومع ذلـك فإن لها دورا يشبه تمـاما دور العينـة اللونية في لعبـة ـ اللغة الـواردة في الفقرة رقم ٨، بمعنى أنها تلعب دور العينة أو النموذج لما يقصِد الآخر قوله.

ـــ ومن الطبيعي جدا \_وهو أمر لا يحدث أدنى التباس \_ أن نعتبر العيِّنات أو النهاذج من أدوات اللغة .

(ملحوظة على الضمير المنعكس «هذه الجملة) .

١٧ ــ سيكون الممكن القول بـأن لدينـا في اللغة الـواردة في الفقرة رقم ٨، أنـواعا مختلفة للكلمة . لأن وظيفتي كلمة «بلاطة» وكلمة «قالب»، أكثر تشـابها من وظيفتي كلمتي «بلاطة»، «د» . أما عن كيفية تصنيف الكلمات في أنواع ، فإن ذلـك سيتوقف عـلى هدفنـا من التصنيف، وعلى ميلنا الخاص.

ـــ فكر مثلا في وجهات النظر المختلفة التي يصنف الإنسان ـ بناء عليها ـ الأدوات أو قطع الشطرنج أصنافاً أو أغاطاً مختلفة .

١٨ ... لا تنزعج من كون اللغتين .. الواردتين في الفقرة رقم ٢ ، والفقرة رقم ٨ .. لا تتكونان إلا من أوامر فقط. وإذا أردت القول بأن هذا يوضح أنهها غير كاملتين، فاسأل

- 02 -



نفسك عما إذا كانت لغتنا لغة كاملة، وعما إذا كانت كذلك قبل أن تدخل فيها الرمزية الخاصة بالكيمياء، والجهاز الرمزي الخاص بحساب اللامتناهيات في الصغر. لأن هذه \_ إن جاز القول \_ أنحاء أو ضواحي للغتنا. (وكم من المنازل أو الشوارع تتم إقامتها، قبل أن تبدأ المدينة في أن تكون مدينة فعلا؟).

\_\_\_\_\_ إن لغتنا يمكن اعتبارها أشبه بمدينة قديمة : هي خليط مدهش من شوارع صغيرة وميادين، ومن منازل قديمة وأخرى جديدة، ومن منازل زيدت إليها إضافات في عصور متفاوتة . وهي محاطة بعديد من الضواحي الجديدة ذات الشوارع المستقيمة المنتظمة، والمنازل المتهائلة .

١٩ ــ من السهل أن نتخيل لغة لا تتكون إلا من أوامر وتقارير عن معركة ما. ـ أو لغة لا تتكون إلا من أسئلة وتعبيرات للإجمابة بنعم ولا. وغير ذلك ممما لا يمكن إحصاؤه من لغات أخرى. ـ ولأن نتخيل لغة ما، معناه أننا نتخيل صورة للحياة.

\_ لكن، ماذا عن النداء «بـلاطة!» في المثـال (الوارد في الفقـرة رقم ٢)، هل هـو جملة أم كلمة؟ .

إن كـان كلمة، فمن المؤكـد أن معناهـا ليس هو نفس معنى الكلمـة ذات الصـوت المشابه لها في لغتنا العادية، لأنها نداء في الفقرة رقم ٢ .

أما إذا كان جملة، فمن المؤكد أنها ليست الجملة المضمرة التالية: «بلاطة ا» في لغتنا.

وفيها يتعلق بالسؤال الأول، فأنت تستطيع أن تسمي «بلاطة!» بأنها كلمة، وكذلك بأنها جملة . وقد تكون التسمية التالية «جملة غير مكتملة» أكثر دقة، (كما هو الحال عندما نتكلم عن القطع الزائد (٥) غير الكامل) . والواقع أنها هي جملتنا «المضمرة» . إلا أنها بالتأكيد ليست إلا الصورة المختصرة للجملة التالية : «أعطني بلاطة»، ولا وجود لمثل هذه الجملة في المثال (الوارد في الفقرة رقم ٢).

\_ لكن لماذا لا أسمي \_ على العكس من ذلك \_ الجملة «أعطني بملاطة»، بأنها صيغة مطولة للجملة «بلاطة!»؟ لأنك إذا صحت قمائلا «بملاطة»، فإنك تعني بمالفعل «أعطني بلاطة».

\_ 00 \_

<sup>(</sup>٥) hyperbola وهو القطع الزائد أو القبطع في غروط منزدوج تكون زاوية القاعدة فيه أكبر ٩٠ درجية من زاويية الجانب.



ولكن كيف تفعل هذا، كيف تعنيبه، حينها تقول «بلاطة!»؟ هل تقول لنفسك الجملة غير المختصرة؟ ولماذا ينبغي عليّ أن أترجم النداء «بلاطة!» إلى تعبير آخر لكي أقول ما يعنيه بها شخص ما.

وإذا كان التعبيران يعنيان شيئا واحدا، فلماذا لا أقول: «انه حينها يقـول (بلاطـة!) فإنه يعنى (بلاطة!)؟».

مرة أخـرى، إذا كنت تستـطيـع أن تعني «أعـطني البـلاطـة»، فلماذا لا يكـون في مقدورك أن تعني «بلاطة!»؟ .

ولكنني حينها أنطق النداء «بلاطة!»، فإن ما أريده هو: ينبغي عليه أن يعطيني بلاطة! \_ بالتأكيد، لكن هل «هذه الإرادة أو الرغبة» تقوم على التفكير بصورة أو أخرى في جملة مختلفة عن الجملة التي قلتها؟

٢٠ ــ لكن الأمر يبدو الآن كما لو كمان على النحو التمالي : حينها يقول شخص «أعطني بلاطة»، فإنه قد يعني بهذا التعبير أن يكون كلمة واحدة طويلة، تناظر الكلمة المفردة «بلاطة!». إذن فهل يعني الإنسان ذلك التعبير، أحيانا بكلمة واحدة، وأحيانا أخرى بأربع كلهات؟ وكيف يعني الإنسان ذلك عادة؟.

أعتقد أننا سنميل إلى القول: إننا نعني الجملة ذات الكلمات الأربع حينها نستخدمها في مقابل جمل أخرى مثل: «ناولني بلاطة» و«أعطه بلاطة» و«أعطني بملاطتين» وغير ذلك، أي في مقابل جمل تحتوي على الكلمات المنفصلة التي يتكون منها أمرنا، لكن في صور تركيبية أخرى (٦). ولكن ما الذي يقوم عليه استخدام جملة في مقابل جملة أخرى؟ هل من المحتمل أن تكون الجملة الأخرى ماثلة أمام ذهن الإنسان؟ وهمل جميعها ماثلة؟ وهل يحدث ذلك أثناء قول الإنسان الجملة، أم قبله، أم بعده.

ـــ لا، فحتى لوكان ذلك التفسير مغرياً لنا، فإننا لا نحتاج إلا أن نفكر للحظة فيها يحدث بالفعل، حتى نتبين أننا قد أخطأنا الـطريق. فنحن نقول إننا نستخدم الأمر، في مقابل جمل أخرى، لأن لغتنا تتضمن إمكانية وجود تلك الجمل الأخرى.

إن أي شخص لا يفهم لغتنا، شخص أجنبي قد تعود على سماع أحد يصدر الأمر التالي : «أعطني بلاطة!»، قد يعتقد أن كل هذه السلسلة من الأصوات، هي كلمة واحدة ربما تناظر في لغته كلمة مثل «حجـر ــ بناء» . ومن المحتمـل أنه هـو نفسه، لــو أصدر هــذا

(٦) أي غير الطريقة التي استخدمت في تركيبها في الجملة الأولى.

## - 07 -



الأمر، لنطقه بطريقة مختلفة، ولقلنا نحن [في هذه الحالة]: إنه ينطق بهذه الطريقة الغريبة لأنه يعتبره كلمة واحدة.

لكن، ألا يوجد إذن شيء مختلف، يحدث في داخله، حينها ينطق بهذا الأمر ــ شيء يناظر إدراكه جملة الأمر بوصفها كلمة **واحد**ة؟ ـ قد يحدث هذا الشيء نفسه في داخله، أو قد يحدث شيء آخر. إذ ما الـذي يحدث في داخلك، حينها تصدر مثـل هذا الأمـر؟ هل تكون واعياً بأنه يتكون من أربع كلمات أثناء نطقك إياه؟ .

صحيح أنك متمكن من هذه اللغة التي تحتوي على جمل أخرى كـذلك. لكن هـل هذا التمكن، هو شيء يحدث أثناء نطقك للجملة؟ لقد سلَّمت بأن الشخص الأجنبي قد ينطق الجملة بطريقة مختلفة، إن كـان يدركهـا على نحـو مختلف. لكن ما نسميـه بتصوره الخاطيء لا يحتاج أن يوجد في أي شيء يصاحب نطقه للأمر.

إن الجملة لا تكون «مضمرة»، لأنها تترك شيئا نفكر فيه حينها ننطق بها، بل لأنها تكون مختصرة، إذا ما قورنت بنموذج معين في النحو الخاص بلغتنا.

من المكن بطبيعة الحال أن يعترض أحد هنا بقوله : «لقد وافقت على أن الجملة المختصرة، والجملة غير المختصرة، لهما نفس المعنى . فما هو هذا المعنى إذن؟ ألا يـوجـد تعبير لفظى عن هذا المعنى؟».

لكن، ألا يتضمن القول بأن للجمل نفس المعنى، القول بأن لها نفس **الاستخدام؟** (في اللغة الروسية يقولون «حجر أحمر» بدلا من «الحجر يكون أحمر<sup>(٧)</sup>»، فهل تغيب عنهم الرابطة<sup>(١)</sup> الموجودة في المعنى، أم أنهم يضيفونها بالذهن؟).

٢١ \_ تخيل الآن لعبة من ألعاب \_ اللغة، يسأل فيها أ، ويذكر فيها ب أو يقرر عدد الب لاطات أو القوالب الموجودة في أحد الأكوام، أو يذكر ألوان وأشكال أحجار البناء المكدسة في مكان ما. إن مثل هذا التقرير أو هذه العبارة التي يجيب بهاعن سؤال أقد يكون على النحو التالي: «خمس بلاطات». والآن، ماهو الفرق بين التقرير أو العبارة «خمس بلاطات»، وبين الأمر «خمس بلاطات!»؟.

. Kopula-Copula (1)

- °Y -

<sup>(</sup>٧) the stone is red، ومن الملاحظ في هذا الصدد، إن الرابطة، أو فعل الكينونة هنا، لا يظهر بدوره في الجملة في اللغة العربية. فنحن نقول «الطالب مجتهد» أو «الجمر أحمر»، ولا نقول «الطالب يكون مجتهد» ولا «الجمر يكون أحمر». إلا أنه يظهر في أغلب اللغمات الأجنبية، فهمو is في الانجليزيمة est في الفرنسيمة وist في الألمانيمة، وغير ذلك.



حسنا، إنه ذلك الجزء من الدور الذي يلعبه نطق هـذه الكلمات في لعبة ـ اللغـة . فـلا ريب أن نغمة الصـوت، وكذا النـظرة أو الإيماءة، اللتـين تصحبان النـطق، وأشيـاء أخرى كثيرة بالإضافة إلى ذلك، ستكون كذلك مختلفة .

ـــ إلا أننا نستطيع كذلك أن نتخيل أن نغمة الصوت ستكون واحدة ، ـ لأن الأمر والتقرير يمكن قولهما بنغمات صوتية متنوعة ، وبتعبيرات وجه متعددة ـ فالفرق لا يكون إلا في التطبيق أو الاستخدام .

(ونحن ــ بالطبع ـ قد نستخـدم كلمتي «عبارة»<sup>(١)</sup> و«أمـر»<sup>(٢)</sup>، للدلالة عـلى الصور النحوية «للجملة»، وعلى الترنيمات الصوتية التي تصاحبهـا، على نحـو ما نسمي الصيغـة التالية: «أليس الجو بديعا اليوم؟» بأنها سؤال، على الرغم من أنها تستخدم كعبارة).

ويمكننا أن نتخيل لغة تكون فيها لكل العبارات صورة ونغمة الأسئلة الخطابية، أو يكون فيها كل أمر على صورة السؤال التـالي: «هل تحب أن تفعـل هذا؟». ربمـا يقـال حينئـذ: «إن ما يقـوله يـأخذ صـورة السؤال، لكنه في حقيقتـه أمر»، أي أن وظيفـة هـذا القول، في الاستخدام الفني [أو التقني] للغة، هي الأمر.

(وبالمثل يمكن للإنسان أن يقـول «إنك سوف تفعل هذا»، لا على سبيـل التوقـع، بل على سبيل الأمر. فما الذي يعطى لهذا القول، أحد المعنيين أو الآخر؟).

٢٢ -- يـذهب فريجـه(٨) إلى القول بفكرة مؤداها أن كـل عبـارة إثبـات، تتضمن افـتراضا، يكـون هو مـا يتم إثباتـه أو تقريـره. وتقـوم هـذه الفكـرة - في حقيقتهـا - عـلى

ب وإلى إدخاله بعض الرموز الجديدة في الحساب التحليلي، مثل الرمـز (t) الذي يعـبر عن الحكم أو الإثبات، والذي يكتب قبل العلامة أو مجموعة العلامات الخاصة بالقضية .

جـ ـ وإلى تفرقته بين دالة القضية وبين القضية .

هذا فضلًا عن تمييزه الأساسي بين المعنى وبين الدلالة . انظر في هــذا بالتفصيــل كتابنــا «أسس المنطق الــرمزي» صفحة ٢٥ وما بعدها .

<sup>.</sup> Behauptung-Statement (1)

Befehl-Command (1)

<sup>(</sup>٨) جوتلوب فريجه G. Frege (٨) - ١٩٢٥) عالم الرياضيات والمنطق الألماني، من أهم كتاباته: «تدوين التصورات» (٨) جوتلوب فريجه ١٨٧٩ وأسس علم الحساب» في جزأين ١٨٩٣، و«المبادىء الأساسية لعلم الحساب» في جزأين ١٨٩٣، ١٩٩٣.



الإمكانية الموجودة في لغتنا لكتابة أية عبارة على الصورة التالية: «من الثابت أن كـذا وكذا هو الموضوع». لكن «إن كذا وكـذا هو المـوضوع» ليست جملة في لغتنا، طالما أنها ليست حركة في لعبة ـ اللغة.

وإذا أنا لم أكتب «من الثابت أن . . . »، بسل كتبت: «من الثابت أن كـذا وكذا هـو المـوضوع»، فـإن الكلمتين التـاليتين «من الثـابت»، تصبحان ـ ببسـاطة ـ زائـدتـين أو لا ضرورة لهما.

ــ كما أننا قد نستطيع كذلك أن نكتب أية عبارة، في صورة سؤال متبوعا بكلمة «نعم». مثل: «هل السماء ممطرة؟ نعم!».

فهل يوضح هذا أن أية عبارة تتضمَّن سؤالا؟

من الطبيعي أن لدينا الحق في أن نستخدم علامة إئبات، في مقابل علامة الاستفهام، مثلا، أو إذا أردنا أن نميز بين إثبات ما، وبين ماهو وهم أو افتراض. لكن من الخطأ أن يظن الإنسان أن التقرير أو الإثبات إنما يتكون من فعلين هما: التسليم أو القبول والإثبات (تعيين قيمة مالصدق، أو شيء من هذا القبيل)، وإننا حين نؤدي هذين الفعلين، فإننا نتبع علامة القضية بشكل تقريبي، كما هو الحال حينها نغني من النوتة الموسيقية.

إن ما يمكن أن يقارن حقا بالغناء من نوتة موسيقيةما، هو قراءة جملة مكتوبة بصوت عال أو رخيم، وليس هو «معنى» الجملة المقروءة (أو الفكر الموجود فيها).

إن علامة الإثبات عند فريجه تبين **بداية الجملة**. فوظيفتهـا شبيهة بـوظيفة نقـطة أو علامة الوقف. إنها تميز كل الفترة الـزمنية عن الجملة النـاقصة التي تقـع في الفترة الـزمنية الخاصة بها. فإذا سمعت شخصا يقول «السماء ممطرة»، ولم أعرف ما إذا كنت قـد سمعت بداية ونهاية الفترة الزمنية، فلن تكون هذه الجملة قد أخبرتني بأي شيء.

٢٣ ــ لكن كم هو عدد أنواع الجمل أو العبارات؟ هل نقول: الإثبات، والسؤال، والأمر، ـ إن هناك أنواعا لا تحصى؛ هناك عدد لا يحصى من الأنواع المختلفة لاستخدام ما نسميه «بالرموز»، و«الكلمات» و«الجمل». وهذه الكثرة المتنوعة ليست ثابتة، بحيث نعرفها مرة واحدة وإلى الأبد. إنما يمكننا القول بأن هناك أنماطا جديدة للغة، وألعابا ـ لغوية جديدة تستحدث، بينما يكون قد توقف استخدام أنماط وألعاب ـ لغوية أخرى أصبحت مهملة وفي عداد النسيان. (ويمكننا أن نكون صورة تقريبية عن ذلك، من التغيرات التي حدثت في الرياضيات).

- 09 -

إن من الطريف مقارنة تعدد الأدوات في اللغة، وطرق استخدامها، أي تعدد أنواع الكلمة والجملة، بما كان يقوله المناطقة عن بنية اللغة. (بما في ذلـك مؤلف كتاب «رسـالة منطقية فلسفية»).

- , Das Sprechen Speaking (1)
  - , Annahme assumption (1)

<sup>(\*)</sup> تخيل صورة تمثل أحد الملاكمين في وضع معين. هنا يمكن استخدام هذه الصورة لكي تخبر أحد الأشخـاص عن كيف ينبغي عليه أن يقف، أو يتهاسك، أو كيف ينبغي عليه ألا يتصلب في وقفته، أو كيف وقف إنسان معين في مكان معين، وغـير ذلك. ويمكننـا أن نسمي هذه الصحورة (إذا استخدمنـا لغة الكيميـاء) بأنها جـذور أو أساس القضية وهذا من شأنه أن يوضح كيفية تفكير فريجة ففي معنى «الافتراض»<sup>(٢)</sup>.



٢٤ ــ إنك إذا لم تضع في اعتبارك دائماً تعدد ألعاب ـ اللغة، فقد تميل إلى أن تسأل أسئلة مثل: «ما هو السؤال؟».

\_ هل هو العبارة التي مؤداها إنني لا أعرف كذا وكذا، أم أنه العبارة التي أرغب في أن يخبرني بها شخص آخر. . ؟ أم أنه وصف لحالتي الذهنية التي تتسم بعدم اليقـين؟ وهل الصرخة التالية: «النجدة!» من قبيل الوصف.

\_ فكر في عدد الأنواع المختلفة لما نسميه «بالوصف» : وصف لموضع جسم ما عن طريق إحداثياته، وصف لتعبير الوجه، وصف للإحساس باللمس، وصف للحالة المزاجية.

ـــ من الــطبيعي أن يكـون من الممكن أن نستبــدل صـورة العبــارة أو الـوصف، بالصورة المعتادة للسؤال، مثل: «إنني أرغب في معرفة مـا إذا كان...» أو «أنني في شـك مما إذا كان...» ـ إلا أن هذا لا يقرب كثيراً ألعاب اللغة بعضها إلى بعض.

\_ إن دلالة مثل هذه الإمكانات الخاصة بالتحويل، مثـل تحويـل كل العبـارات إلى جمل تبدأ بـ «أنا أظن» أو «أنا أعتقد» (كما لو كنا نحولها إلى أوصاف لحياتي الباطنية) سـوف تصبح أكثر وضوحاً في موضع آخر. (الأنا وحدية)<sup>(٩)</sup>.

٢٥ ـــ يقال أحياناً إن الحيوانات لا تتكلم لأنها تعوزها القدرة العقلية . وهذا يعني : «أنها لا تفكر ، وهذا هو السبب في أنها لا تتكلم» .

إلا أن الحيوانات لا تتكلم هكذا ببساطة، أو بتعير أفضل: إنها لا تستخدم اللغة ـ إذا استثنينا صور اللغة الأكثر أولية أو بـدائيـة ـ فـالأمر، والسؤال، وروايـة القصص، والمسامرة، هي جزء من تاريخنا الطبيعي، كالمشي، والأكل، والشرب، واللعب.

٢٦ ... قد يظن الإنسان أن تعلم اللغة يقوم على تسمية الموضوعات، مثل تسمية الأشخاص، والأشكال، والألوان، والآلام، والأحوال النفسية، والأعداد، وغير ذلك.

<sup>(</sup>٩) Solipsism الأنا وحدية أو المثالية الذاتية، وتعني عند «فتجنشتين» ذلك الاعتقاد بأنني وحدي موجود، وعلى ذلك فكل ما أعرفه أو أدركه هو ما يوجد أيضاً بالإضافة إلى وجودي . وقد عبر برتراند رسل عن ذلك المعنى بقوله «إن الأنا وحدية هي تلك النظرة القائلة بانني لا أستطيع أن أعرف شيئاً على أنه موجود باستثناء ما يقع في خبرتي أنا» . وعلى ذلك فالفيلسوف الذي يؤمن بالأنا وحدية ، يشعر بأن كلمة مثل - أنا - لابد أن تكون ملازمة لكل وصف أو خبرة . ولقد كان فتجنشتين يعتقد في صحة فكرة الأنا وحدية في فسفتم وحدية في فسما يقع في كتابه «رسالة منطقية - فلسفته الأولى المتمثلة في كتابه «رسالة منطقية - فلسفية»، إلا أنه تخلى عنها في فلسفته المتأخرة . انظر كتابنا «لدفيج متحيثين» صفحة ١٤٧.



ـــ مرة أخرى، إن تسمية شيء يشبه وضع بطاقة على الشيء<sup>(١٠)</sup>. ويمكن القول بان هذا بمثابة تأهب لاستخدام كلمة ما. لكن تأهب أو تهيؤ لماذا؟

٢٧ – «إننا نسمي الأشياء، ثم نستطيع الكلام عنها: أي نستطيع الإشارة إليها أثناء الكلام». كما لو كان ما نفعله بعد التسمية، قائماً ومتضمناً في مجرد فعل التسمية. كما لو كان هناك شيء واحد فقط يسمى «كلاماً عن الأشياء». في حين أننا في الواقع نفعل أشياء كثيرة بالجمل التي نقولها. فكر فقط في صيحات التعجب، بوظائفها المختلفة اختلافاً كاملاً.
٢٧ ماء !
٢٠ ماء الخليف الماء ال

\_ إن اللغتين المذكورتين في الفقرة رقم ٢ ، والفقرة رقم ٨ ، لم يرد فيهما ذكر للسؤال عن اسم شيء ما. فهذه اللغة ، والتعريف الإشاري المتعلق بهما ، هي \_ إذا جماز همذا القول \_ لعبة \_ لغة خاصة بذاتها. وهذا يعني بالفعل القول بأننا قد نشأنا ، وتدربنا عمل أن نسأل : «ما هو اسم هذا الشيء؟» مما يستتبع بعد ذلك تسميته .

\_ وهناك أيضاً لعبة \_ لغة خاصة باختراع اسم لشيء ما، ومن ثمَّ بقولنا، «هذا هـو. . . » ثم نستخدم الاسم الجـديد. (هكـذا يسمي الأطفال مثـلًا، عـرائسهم ولعبهم بـأسهاء، ثم يتكلمـون عنها، ومعهـا. فكـر في هـذا الصـدد كيف يكـون استخـدام اسم شخص ما، للنداء عليه، أمراً فريداً!).

٢٨ ... الآن يستطيع الإنسان أن يعرّف بطريقة إشارية اسم العلم، واسم لـون ما، واسم شيء مـادي ما، واسم عـدد ما، واسم الاتجاه الذي تشـير إليه البـوصلة، فتعريف العدد اثنين، بأنه (ما يسمى «اثنان») ـ مع الإشارة إلى جـوزتين مشلاً ـ هو تعـريف دقيق تماماً.

(١٠) وذلك لمجرد تمييزه عن غيره فقط.



لكن كيف يمكن تعريف اثنين على هذا النحو؟ إن الشخص الذي يُلذكر لــه التعريف، لا يعرف ما الذي يريده من يقول «اثنين» .

فهو سيفترض أنك تسمي هذه المجموعة من الجوز اثنين! قـد يفترض هـذا، لكن من المحتمـل كذلـك ألا يفترضـه، إذ قد يخـطىء خطأ آخـر عكسياً. فـأنا حـين أريد أن أخصص اسما لهذه المجموعة من الجوز، نجد أنه قد يفهمه على أنه لفظ أو اسم عددي .

وهو بالمثل قد يأخذ اسم الشخص الذي ذكرت لـه تعريفاً إشارياً، على أنـه اسم للون أو لجنس، أو حتى لأحد الاتجاهات التي يحددها مؤشر البوصلة.

وهذا معناه: أن التعريف الإشاري يمكن تفسيره بطريقة مختلفة في كل حالة.

٢٩ ... قد تقول إن الاثنين لا يمكن تعريفها إشارياً إلا على هذا النحو: (هـذا العدد يسمى «اثنان»). لأن كلمة «عدد» هنا توضح المكان أو الموضع الذي نخصصه في اللغة، وفي النحو، للكلمة. إلا أن هذا يعني أن كلمة «عـدد» ينبغي شرحها أو تفسيرها قبل أن يتسنى فهم التعريف الإشاري. حقاً إن كلمة «عدد» توضح في التعريف هـذا المكان، أي توضح الموضع الذي نضع فيه الكلمة. ويمكننا أن نتحاشى سوء الفهم بقولنا: «هذا اللون يسمى كذا وكذا» و«هذا الطول يسمى كيت وكيت»، وغير ذلك. وهذا معناه أننا نستطيع تجنب سوء الفهم أحياناً بهذه الطريقة.

\_ لكن ألا توجد إلا هـذه الطريقة لفهم كلمة «لـون» أو كلمة «طـول»؟ \_ حسناً، إنها لا تحتـاجان إلا إلى تعـريف. والتعريف يكـون بـواسـطة كلمات أخـرى ! ومـاذا عن التعـريف الأخير في هـذه السلسلة؟ (لا تقل: لا يـوجـد تعـريف «أخـير») فهـذا يساوي بالضبط قولك: (أنه لا يـوجد منـزل أخير في هـذا الشارع، فـالإنسان يمكنـه دائما أن يبني منزلًا إضافياً فيه).

\_ هذا، ويتوقف ما إذا كانت كلمة «عدد» ضرورية في التعريف الإشاري لاثنين، على ما إذا كلن شخص آخر يفهم التعريف ـ بدونها ـ بطريقة تختلف عن الطريقة التي أريدها. وسيكون هذا متوقفا على الظروف التي يتم فيها ذكر التعريف، وعلى الشخص الذي أذكره له. أما عن كيفية «تقبله» أو فهمه للتعريف، فهذا ما يتضح من استخدامه للكلمة المعرَّفة.

- ٣٠ ـــ هكـذا يمكن أن نقول؛ أن التعـريف الإشـاري يفسر استخـدام ـ أو معنى ــ الكلمة، حينها يكون دور الكلمة ــ كله ــ الـذي تلعبه في اللغـة واضحاً. وهكـذا فأنـا إذا

- ۳۳ -



عرفت أن شخصا يريد أن يفسر لي كلمة لونية (أو اسم لون) ما، فإن التعـريف الإشاري التالي: (ذلك يسمى «بني داكن»)، سوف يساعدني على فهم معنى الكلمة.

ويمكنك أن تقول هـذا، طالما أنك لا تنسى أن جميع أنواع المشكـلات انمـا تتعلق بكلمات مثل: «يعرف» أو «يوضح». إن على الإنسان أن يعرف الشيء من قبل (أو يكون قادراً على فعله أولًا) لكي يستطيع السؤال عن اسمه. لكن ما الـذي ينبغي على الإنسـان أن يعرفه؟

٣١ ــ حينها يبين الإنسان لشخص آخر، الملكَ، في لعبة الشطرنج، ويقول: «هذا هو الملك»، فإنه لا يفيده بشيء عن كيفية استخدام هذه القطعة، ما لم يكن يعرف من قبل قواعد اللعبة، باستثناء هذه النقطة الأخيرة، وهي شكل الملك. ويمكنك أن تتخيل أنه كان قد تعلم قواعد اللعبة، بدون أن يكون قد رأى على الإطلاق قطعة فعلية. إن شكل قطعة الشطرنج يناظر هنا صوت الكلمة أو شكلها.

ـ يستطيع الإنسان كذلك أن يتخيل أن شخصا ما قد تعلم اللعبة، بدون أن يكون
 قد سبق له تعلم أو صياغة القواعد على الإطلاق. فربما يكون قد بدأ بتعلم «ألعاب ...

هل يستطيع الإنسان أن يعرّف كلمة «أحمر»؟ ، بالإشارة إلى شيء ليس أحمر؟

قد يكون ذلك شبيهاً بحالة من يريد أن يشرح أو يفسر كلمّة «متواضع» لشخص آخر لغته العربية ضعيفة، بحيث يشير الشخص الأول إلى انسان متكبر ويقول «هذا الرجل ليس متواضعا». إن كون هذا القول غامضا، لا يعدّ دليلا ضد مثل هذه الطريقة في التعريف. فكل تعريف يمكن أن يُسَاءَ فهمُه.

لكن قد يكون من الأفضل أن نسأل: هل لا يزال علينا أن نسمي هذا «تعريفا»؟ لأنه ـ بالطبع ـ حتى لو كان لهذا التعريف نفس النتائج العملية، ونفس الأثر أو النتيجة في المتعلم، فإنه يلعب دوراً مختلفاً في الحساب التحليلي، عن ذلك الدور الذي عادة ما يلعبه «التعريف الإشاري» لكملة أحمر(<sup>(١١)</sup>.



الرقعة» المبسطة جداً، بالملاحظة، ثم تقدم بعد ذلك في تعلم ألعاب أكثر تعقيداً. مثل هذا الشخص أيضاً يمكننا أن نقدم له التفسير التالي: «هذا هو الملك»، إذا كان ـ مثلا ـ قد عرضت عليه قطع من الشطرنج، ذات شكل لم يألفه من قبل.

إن هذا التفسير بدوره لا يخبره باستخدام القطعة إلا لأن مكان القطعة - إن جاز القول - كان محدداً بالفعل من قبل. أو أننا لن نقول أن هذا التفسير يخبر بالاستخدام إلا إذا كان المكان أو الموضع (المتعلق بالملك) قد تم تحديده بالفعل من قبل. وفي هذه الحالة، يكون الأمر على ذلك النحو، لا لأن الشخص الذي نزوده بالتفسير يعلم القواعد بالفعل، بل لأنه - بمعنى آخر - يكون قد أصبح بالفعل متمكناً من اللعبة.

- ولننظر في حالة أخرى: أنا أقوم بشرح لعبة الشطرنج لشخص ما. وأبدأ بالإشارة إلى قطعة شطرنج وأقول: «هذا هو الملك. ويمكن أن يتحرك على هذا النحو، ... الخ». في هذه الحالة سوف نقول: إن الكلمات التالية: «هذا هو الملك» (أو : هذا اسمه «الملك»)، لا تكون تعريفا إلا إذا كان المتعلم «يعرف بالفعل معنى قطعة ما في لعبة ما». أي إلا إذا كان قد لعب من قبل ألعاباً أخرى، أو راقب آخرين يلعبون «وفهم» وما إلى ذلك من أشياء أخرى. علاوة على ذلك، فإنه لن يكون قادراً - إلا في هذه الظروف وحدها - على أن يسأل بطريقة مناسبة، أثناء تعلَّمه اللعبة: «بماذا تسمى هذه؟»، أي هذه القطعة في اللعبة.

\_ يمكننا القول: إن الشخص الذي يعرف بالفعل ما الذي يفعله (بقطعة الشطرنج)، هو وحده الذي يستطيع أن يسأل ـ بطريقة ذات معنى ـ عن اسم هذه القطعة .

ـــ ونستطيع أن نتخيل الشخص الذي سألناه، مجيباً بقوله: (قرر الاسم بنفسك). ـ وفي هذه الحالة يكون على الشخص الذي طرح السؤال أن يعالج الأمر كله بنفسه.

٣٢ ــ إن الشخص الـذي يقصد بلداً غـريباً، سـوف يتعلم أحيـانـا لغـة أهله من التعريفات الإشارية التي يـذكرونها لـه، وسيكون عليـه في أغلب الأحيان ـ أن يحـدس أو يخمن معنى هذه التعريفات، وسيكون حدسه أو تخمينه صحيحاً أحيـانا، وخـاطئا أحيـانا أخرى.

ـــ والآن، يمكننا القول ـ فيـما أعتقد ـ أن أوغسـطين يصف تعلم اللغة الإنسـانية، على النحو الذي يتعلم به طفل يأتي إلى بلد غـريب، ولا يفهم لغة هـذا البلد. أي كما لـو كـانت لديـه بالفعـل لغة، لكنهـا ليست هي هذه اللغـة الخاصـة بذلـك البلد. أو ـ مرة

- 20 -



أخرى ـ كما لو كان الطفل يستطيع أن يفكر بالفعل، ولكنه لا يستطيع الكلام بعد. وكلمة «يفكر» هنا سيكون معناها شبيها بمعنى «يحدث نفسه».

٣٣ ــ لنفترض ـ مع ذلك ـ أن هناك من يعترض قائلًا: (ليس من الصحيح القـول بـأنك لابـد وأن تكون متمكنـا من اللغة، لكي تفهم تعـريفا إشـاريا: فكـل ما تحتـاجـه ـ طبعاً ! ـ هو أن تعرف أو تحدس بما يشير إليه الشخص الذي يذكر التفسـير !أي، ما إذا كان هو شكل الموضوع المشار اليه مثلا أو لونه أو عدده، أو غير ذلك).

ــ وما الذي تتألف منه «الإشارة إلى الشكل» أو «الإشارة إلى اللون؟» أشر إلى قطعة من الورق. والآن، أشر إلى شكلها، والآن إلى لونها، والآن إلى عددها (وهذا يبدو غريبا !). كيف فعلت هـذا؟ ستقول بـأنك قـد عنيت شيئا مختلفا في كل مـرة كنت تشير فيها. وإذا سألتك كيف تم ذلك، فسوف تقول إنك قد ركزت انتباهك على اللون أو على الشكل... الخ. إلا أنني أسأل مرة أخرى: كيف تم ذلك؟

ــ افترض أن شخصا ما يشير إلى إناء للزهور ويقول: (أنظر إلى هـذا اللون الأزرق الرائع ! فالشكل ليس هو المقصود) أو: (أنظر إلى الشكل الجميل، فاللون ليس مهما). مما لا شك فيه أنك ستفعل شيئاً مختلفاً حينها تستجيب لهذين الأمرين.

لكن هـل تفعل نفس الشيء دائـماً حينها تـوجه انتبـاهك إلى اللون؟ تخيـل حـالات أخرى مختلفة إ وسأذكر فيها يلي بعضاً منها :

ــ «هل هذا اللون الأزرق، هـو نفسه اللون الأزرق الموجود هناك؟ هل ترى أي اختلاف؟».

ــ «ما اسم هذا اللون الأزرق؟ هـل هو (الأزرق النيلي)؟» إنـك أحيـاناً تـوجـه اهتهامك إلى اللون برفع يدك، لكي تحجب حدود الشكـل عن نظرك، أو بعـدم النظر إلى حـدود الشي، وأحياناً بأن تحملق في الشيء وتحـاول أن تتذكـر أين رأيت ذلـك اللون من قبل.

- 77 -



\_ وأنت تهتم بـالشكل أحيـاناً بـأن تتعقب نهاياتـه أو أطرافـه، وأحيانـاً أخرى بـأن تضيِّق عينيك حتى لا ترى اللون بوضوح. . إلخ .

أريد أن أقول: إن هذا من قبيل ما يحدث حينها «يوجه الشخص انتباهه إلى هذا الشيء أو ذاك». لكن ليست هذه الأشياء نفسها هي التي تجعلنا نقول إن شخصاً ما مهتم بالشكل، واللون وغير ذلك. .

تماماً كما أن حركة ما في لعبة الشطرنج، لا تتكون ببساطة من تحريك إحـدى قطعـه عـلى نحو معـين على الـرقعة، ولا عـلى أفكار هـذا الشخص ومشاعـره التي تصحب هذه الحركة أثناء تأديته لها: بل تتكون من الـظروف التي نسميها «بمـمارسة لعبـة الشطرنـج» أو «حل مشكلة تتعلق بالشطرنج» وغير ذلك.

٣٤ ــ لكن، افرض أن شخصاً ما قال: «إنني أقوم دائماً بنفس الشيء حينها أوجه اهتهامي إلى الشكل: فعيناي تتابعان حدود الشيء وأشعر. . . ». وافرض أن على هذا الشخص أن يذكر لغيره التعريف الإشاري التالي: (هذه تسمى «دائرة») بينها يشير ـ مع كمل هذه الخبرات ـ إلى موضوع مستدير. ألا يمكن أن يفسر سامعه التعريف بطريقة مختلفة، حتى على الرغم من أنه يرى عيني الشخص الآخر وهما تتابعان حدود ذلك الموضوع، وعلى الرغم من أنه يشعر بما يشعر به الآخر؟

أي أن: هـذا «التفسير»، يمكن أن يتـوقف على الكيفيـة التي يستخدم بهـا الكلمـة المفسَّرة، أي إلى مـا يشير إليـه ـ مثلاً ـ حينـما يُقال لـه: «أشر إلى دائـرة»!. ـ فـلا التعبـير التالي: «يُقصد بـالتعريف أن يكـون بطريقـة هي كذا وكـذا»، ولا التعبير التـالي: «يفسَّر التعريف بطريقة هي كذا وكذا»، يمثل العملية التي تصاحب ذكر التعريف أو سماعه.

٣٥ \_ هناك \_ بالطبع \_ ما يمكن أن نسميه «بالخبرات المميزة» للإشارة (مثلًا) إلى الشكل . مثال ذلك تتبع حدود شكل ما بالإصبع أو بالعينين حينها يشير شخص إلى ذلك الشكل . إلا إن هذا لا يحدث في جميع الحالات التي فيها «أعني الشكل»، كما أن أية عملية أخرى متميزة لا تحدث في كل هذه الحالات . \_

وبالإضافة إلى هذا، فحتى لو أن شيئاً من هذا القبيل تكرر حدوثه في كل الحالات، فإن ذلك يظل معتمداً عـلى الظروف، أي عـلى مـا حـدث قبل وبعـد الإشارة، إذا كـان علينا أن نقول «إنه أشار إلى الشكل وليس إلى اللون».

- 77 -



ـــ لأن الكلمات التـاليـة : «يشـير إلى الشكـل» و«يعني الشكـل»، وغـير ذلــك، لا تستخـدم على نفس النحـو الذي تستخـدم عليه هـذه الكلمات : «يشير إلى هـذا الكتاب» (وليس إلى ذاك) و«يشير إلى الكرسي وليس إلى المنضدة» وهكذا . . ـ

فكر فقط، كيف نتعلَّم استخدام الكلمات التـالية: (يشـير إلى هذا الشيء) و(يشـير إلى ذلـك الشيء)، بطريقـة تختلف عن طـريقـة تعلُّم استخـدام: (يشـير إلى اللون لا إلى الشكل) و(يعني اللون)، وغير ذلك.

\_ مرة أخرى: في حالات معينة، وخاصة حينها يشير الإنسان (إلى الشكل) أو (إلى العدد)، توجد خبرات مميزة، كها توجد طرق مميزة تؤدي لـلإشارة، وهي مميـزة لأنها غالبـاً (وليس دائهاً) ما يتكرر حدوثها، حينها يكـون الشكل أو العـدد هو مـا «نعنيه». لكن هـل تعرف أيضاً خبرة مميزة للإشارة إلى إحدى قطع لعبة ما، بوصفها قطعة في لعبة؟

مع ذلك يستـطيع الإنسـان ـ بالمثـل ـ أن يقول (إنني أعني أن هـذه القطعـة تسمى «بالملك»، لا هذه القطعة الخشبية بالذات التي أشير إليها). (وهذا ما ينطبق كذلك عـلى: التعرف والرغبة والتذكر، إلخ...)<sup>(١٢)</sup>.

٣٦ ــ ونحن نفعـل هنا، مـا نفعله في كثير جـداً من الحـالات المشـابهـة : لأننـا لا نستطيع أن نخصص أية حركـة جسمية واحـدة، نسميها الإشـارة إلى الشكل (في مقـابل الإشارة إلى اللون مثـلًا) فإننا نقول بفاعلية روحية [ذهنية أو عقلية] تناظر هذه الكلمات .

وحينها تفترض لغتنــا، جسماً حيث لا يـوجد ثمـة جسم: فإننـا نميل إلى القــول بأن هناك روحاً<sup>(١٢)</sup>.

٣٧ ــ ما هي العلاقة بين الاسم ومسهاه؟ حسناً ما هي؟ انظر إلى لعبة ـ اللغة (الحواردة في الفقرة رقم ٢)، أو إلى لعبة ـ لغة أخرى، وسترى ما الذي تقوم عليه هذه

<sup>(</sup>١٢) أي أن المعنى يتعلق بوظيفة القطعة في اللعبة، وليس بكونها موجودة على نحو معين أو مصنوعة من مادة معينة . ويمكن القول بأن ذلك يتعلق بالغاية أو الصورة ــ بالمعنى الأرسطي ــ للشيء، ولا يتعلق بوجوده المادي .

<sup>(</sup>١٣) وكأننا في هـذه الحالة نستدل عـلى الموجودات من اللغة . مع أن المفروض أن يكون العكس هو الصحيح ، فتوضع كلمات اللغة أساساً للدلالة على المفردات أو الموضوعات (وهذا هو أساس النظرية الإشـارية) . إلا أن هناك ألفاظاً تم وضعها لا لكي تدل على أشياء أو مفردات بل على صفات أو معاني مجردة ، فضلاً عن الألفاظ البنائية (مثل دو، ودأو، وغيرهما) وكذا حروف الجر وألفاظ العلاقات (مثل عـلى يمين وغـيرها) . . . إلىخ وهذا دليل على عدم نجاح النظرية الإشارية في تفسير اللغة تفسيراً كاملاً . انظر بالتفصيل في هذا بحثنا عن «مفهـوم المعنى» (حوليات كلية الآداب رقم ٣١ ـ الكويت) صفحة ٨٤ وما بعدها.



العلاقة . إن هذه العلاقة قد تتوقف ـ من بين أشياء أخرى كثيرة ـ على أن سماعنا لـلاسم، يستدعي أمام ذهننا صورة الشيء المسمى . كما أنها قد تعتمد ـ من بين أشياء أخرى كثيرة ـ على كون الاسم مكتـوباً عـلى الشيء المسمى ، أو كونـه منطوقـاً به عنـد الإشارة إلى ذلـك الشيء المسمى .

٣٨ ــ لكن ما الذي تسميه مثلًا كلمة «هذا» في لعبة ـ اللغة (الـواردة في الفقرة رقم ٨)، أو ما الذي تسميه كلمة «ذاك» في التعريف الإشاري (ذاك الشيء يسمى . . . )؟

\_\_ إذا أردت ألا تنتهي إلى الخلط أو الغموض، فمن الأفضل ألا تقول عن هذه الألفاظ إنها أسهاء على الأطلاق. ومع ذلك، فمن الغريب أن كلمة «هذا» قد قيل عنها إنها هي الاسم الحقيقي الوحيد. حتى إن كل ما نعتبره اسهاً، ليس اسها إلا بمعنى غير دقيق، أو بمعنى تقريبي.

ولقد نشأ هذا التصور الغريب \_ إذا جاز هذا القول \_ من ميلنا إلى الإعلاء من شأن منطق لغتنا. والإجابة الصحيحة على هذا هي : إننا نطلق «أسماء» على أشياء مختلفة جداً، فكلمة «اسم» تستخدم لكي تخصص أنواعاً مختلفة ومترابطة بطرق كثيرة ومتنوعة، من

(\*) ما الذي تعنيه الكلمات التالية: «ذاك أزرق»، مرة، بوصفها عبارة تخبر عن موضوع يشير إليه الإنسان، ومرة أخرى، كتفسير لكلمة «أزرق»؟ حسنا، إن الإنسان يعني بالفعل في الحالة الثانية أن (ذاك يسمى «أزرق»)(١٤). إذن، هل يمكن للإنسان أن يعني مرة بكلمة «يكون» أنها «يكون اسمه»، وبكلمة «أزرق» أنها (أزرق)، ويعني مرة أخرى بكلمة «يكون»، أنها في حقيقتها «يكون» [أي فعل الكينونة]؟

إن في إمكان الإنسان كـذلك أن يحصل على تفسير لكلمات ، مما كـان يُقصد بـه أن يكون خبـراً أو أحد المعلومات [ملحوظة هامشية : هنا تكمن الخرافة ذات النتائج الوخيمة] . ـ هل يمكنني أن أقول كلمـة «بو بـو بو» وأعني بها : «إذا لم تمطر السماء فسوف أخـرج للنزهـة؟ إنني في اللغة وحـدها أستـطيع أن أعني شيئـاً بشيء وهذا يوضح أن قواعد استخدام كلمة «يعني» ليست مشابهة لتلك الخاصة بتعبير «يتخيل» وما يشابهه. .

(١٤) أي أن موضوع الحديث هو اللون، وأن اسمه هو الأزرق. وتعني في هذه الحالة: ذلك اللون هـو الأزرق، أو ذاك لون أزرق.



استخدام الكلمة، إلا أن نوع الاستخدام الخاص بكلمة «هذا» ليس واحد منها. (<sup>(١)</sup>.

ــ حقا إننا مثلا، حينها نـذكر تعريفا إشـاريا، فغـالبا مـا نشير إلى المـوضوع الـذي نسميه، وننطق بالاسم. وبالمثل حين نذكر تعريفا إشاريا كمثال، فإننا ننطق كلمة «هذا» أيضا أثناء إشارتنا إلى الشيء. وبالإضافة إلى ذلك فإن كلمة «هـذا»، وكذلـك «الاسم»، غالبا ما يشغلان موضعا واحدا في الجملة (١٦). إلا أن مما يميز الاسم بطريقة دقيقة، أنـه غالبا ما يشغلان موضعا واحدا في الجملة (١٦). إلا أن مما يميز الاسم بطريقة دقيقة، أنـه غالبا ما يشغلان موضعا واحدا في الجملة (١٦). إلا أن مما يميز الاسم بطريقة دقيقة، أنـه فالبا ما يشغلان موضعا واحدا في الجملة (١٦). إلا أن مما يميز الاسم بطريقة دقيقة، أنـه فالبا ما يشغلان موضعا واحدا في الجملة (١٦). إلا أن مما يميز الاسم بطريقة دقيقة، أنـه في تعريفه بـواسطة التعبير الدلالي التـالي: «ذاك هوس» (أو: ذاك يسمى «هذا»)؟

\_ إن هذا الأمر يرتبط بتصورنا عن التسمية بوصفها عملية غامضة مبهمة إذا جاز لنا هذا التعبير. إن التسمية تبدو كعلاقة أو رابطة غريبة تقوم بين كلمة وموضوع ما. وأنت تجد بالفعل مثل هذه الرابطة الغريبة، حينما يحاول الفيلسوف أن يستخلص الـ علاقة بين الاسم والشيء المسمّى عن طريق التحديق في الموضوع الموجود أمامه، وتكرار اسم ما، أو حتى كلمة «هذا» مرات عديدة لا حصر لها.

لأن المشكلات الفلسفية تنشأ حينيا تكون اللغة معطلة [أو غائبة]. وهنا يمكننا حقا أن نتخيل عملية التسمية بوصفها فعلا متميزا من أفعال الـذهن، كما لـو كانت نـوعا من تعميد الموضوع.

ونستطيع كذلك أن نقول كلمة «هذا» أو نطلقها على الموضوع، كما لو كنانخاطبه بها. وهو استخدام غريب لهذه الكلمة، لا يحدث بلا شك إلا حينها نتفلسف.

٣٩ ــ لكن لماذا يحدث أن يرغب شخص ما، في أن يجعل من هذه الكلمة بالـذات [أي «هذا»]، اسما، في حين أنها يقينا ليست اسما؟

السبب في ذلك هو ان الانسان يميل إلى الاعتراض على ما يؤخذ عادة على أنه اسم ؛ ويمكن التعبير عن ذلك الاعتراض كما يلي : ان الاسم ينبغي في حقيقة الأمر أن يدل على أو يعني ماهو بسيط .

<sup>(</sup>١٥) أي هذه الاستخدامات، بمعنى أن كلمة وهذاء لا تستخدم كما يستخدم الاسم.

<sup>(</sup>١٦) بمعنى اننا نستطيع أن نضع الكلمة الواحـــدة منهما: كلمــة «هذا»، والاسم الخـاص بالشيء المشــار إليه، مكــان الأخرى.



وقد يؤيد شخص ما رأيه هذا بالأسباب التالية : إن كلمة «اكسكاليب»Excalibur (١٧)، هي اسم علم بالمعنى العادي . والسيف اكسكاليبر يتكون من أجزاء مرتبطة بعضها مع بعضها بطريقة معينة . فإذا ارتبطت الأجزاء بطريقة أخرى مغايرة ، فلن يكون لهذا السيف وجود . إلا أنه من الواضح أن الجملة التالية : «الأكسكاليبر له نصل حاد»، هي ذات معنى ، سواء ظل هذاالسيف قطعة واحدة أو تحطم .

لكن إذا كان «الاكسكاليبر» اسها لشيء، فلن يكون لهذا الشيء وجود، إذا تحطم اكسكاليبر إلى أجزاء. وطالما أنه لن يكون هناك شيء أو مسمى يناظر الاسم، فلن يكون للاسم معنى. لكن الجملة «اكسكاليبر له نصل حاد»، ستشتمل في هذه الحالة على كلمة لا معنى لها، ومن ثم تصبح الجملة ذاتهما بلا معنى. لكنهما ذات معنى، فلا بد دائما من وجود شيء ما يناظر الكلمات التي تتكون منها. ولذا فإن كلمة «اكسكاليبر» ينبغي أن تختفي حينها يتم تحليل المعنى، وتوضع بدلا منها كلمات تسمى البسائط. وسيكون من المعقول [ في هذه الحالة] تسمية هذه الكلمات بأنها أسماء حقيقية.<sup>(1)</sup>

٤٠ ـــ لنناقش أولا هذا الجزء من الحجة ومؤداها: أن الكلمة لا يكون لها معنى إذا لم يوجد ما يناظرها أو ما تشير إليه. ومن المهم أن نلاحظ أن كلمة «معنى»<sup>(1)</sup> يكون استخدامها من الناحية اللغوية غير جائز، إذا استخدمت لكي تشير إلى أو تدل على<sup>(٢)</sup> الشيء الذي «يناظر» الكلمة. ففي هذه الحالة يحدث الخلط بين معنى الاسم وبين حامل الاسم [أي المسمى].

فعندما يموت السيد س \_ يقول القائل إن حامل هذا الاسم [أي الشخص المسمى به] قد مات، ولا يقول إن المعنى هو الذي مات. وسيكون من اللغو أن يقال هـذا لأنه إذا توقف الاسم عن أن يكون له معنى، (١٩)، فسيصبح قولنا «السيد س قد مات» قولا بلا معنى <sup>(٣)</sup>.

- (١٧) وهو اسم لسيف اسطوري ينسب إلى الملك آرثر.
- (١٨) أو الأسماء الشيئية real names التي تسمى أشياء .
  - . Bedeutung Meaning (1)
  - . Bezeichnet Signify (Y)
- وترجمت إلى الأنجليزية Bedeutung في ظني أن المقصود هنا هو الدلالة لا المعنى، فالكلمة في الأصل الألماني هي Bedeutung وترجمت إلى الأنجليزية بكلمة meaning، وكان الأولى أن تترجم إلى reference.

, Sinn - Sense (Y)

- 11 -



٤١ ـــ في الفقرة رقم ١٥، كنا قد أدخلنا أسماء أعلام على اللغة الواردة في الفقرة رقم ١٥، كنا قد أدخلنا أسماء أعلام على اللغة الواردة في الفقرة رقم ٨. لنفرض الآن أن الأداة المسماة في تلك اللغة بالاسم «ن» قد انكسرت. وبدون أن يعرف أذلك، يذكر له ب العلامة «ن». هل لهذه العلامة معنى الآن أم لا؟ وما الذي ينبغي على ب أن يفعله حينها تذكر له هذه العلامة؟ إننا لم نقرر أي شيء عن ذلك.

قد يسأل السائل: ما الذي سوف يفعله؟ حسنا، ربما يقف حائرا، أو يبين لـ أ القطع المكسورة. هنا قد يقول الإنسان: إن «ن» أصبحت بلا معنى. وهذا التعبير سيكون معناه أن العلامة «ن» لم يعد لها استخدام في لعبتنا ـ اللغوية (إلا إذا استخدمناها بطريقة جديدة).

وقد تصبح «ن» كذلك، بلا معنى، إذا أعطيت تلك الأداة ـ بغض النظر عن سبب ذلك ـ اسما آخر، ولم تعد العلامة «ن» مستخدمة في لعبة ـ اللغة. ـ إلا أننا يكننا أن نتخيل اتفاقا يقوم على أساسه ب مثلا بهز رأسه إجابة منه على أ إذا ذكر له علامة تخص أداة مكسورة. بهذا يكن القول بأن الأمر «ن» يكون له مكان في لعبة ـ اللغة، حتى حينها لا يكون هناك وجود للأداة، ويكون للعلامة «ن» معنى حتى حينها يكون حاملها أو مسهاها قد توقف عن الوجود.

٤٢ ــ لكن، هـل على سبيـل المثال، يكـون للاسم الـذي لم يستخدم قط لتسمية أداة، هل يكون له معنى أيضا في هذه اللعبة؟ لنفرض أن «س» مثلاً هي تلك العلامة التي يذكرها أ لـ ب. حسنا. إن مثـل هذه العـلامات يمكن أيضـاً أن يكون لهـا مكان في لعبـة ـ اللغة، وربما يكون على ب أن يستجيب لهـا كذلـك بهزَّة من رأسـه (ويمكن للإنسـان أن يتخيل ذلك كنوع من الدعابة أو الفكاهة بينهما).

٢٣ -- بالنسبة لفئة كبيرة من الحالات التي تستخدم فيها كلمة «معنى» - وليس بالنسبة لها جميعا - يمكن تعريف هذه الكلمة كما يلي : إن معنى الكلمة هو طريقة استخدامها في اللغة. و«معنى» الاسم يتم تفسيره أحيانا بالإشارة إلى حامله أو مسماه. (٢٠).

٤٤ ــ كنا قد ذكرنا أن الجملة : «اكسكاليبر له نصل حاد» . تكون ذات معنى ، حتى بعد تحطم اكسكاليبر إلى أجزاء . ونقول الآن إن هـذا يرجـع إلى أن الاسم في هذه اللعبـة

<sup>(</sup>٢٠) وكأن فتجنشتين يضع هنا تفـرقة بـين المعنى وبين تفسـير المعنى، بالنسبـة للألفـاظ والكلمات. فمعنى اللفظ هو استخدامه، وكيفية هذا الاستخدام، أما تفسير معناه فقد يكون أحياناً بذكر المسمى أو المدلول عليه بالاسم.



ـ اللغوية، يستخدم أيضا في حالة غياب حامله [أو عدم وجود مسماه]. إلا أننا نستطيع أن نتخيل لعبة ـ لغوية ذات أسماء (أي ذات علامات ينبغي أن نضمها يقينا بين الأسماء)، بحيث لا تُستخدم فيها إلا في حالة وجلود الحامل أو المسمى. ومن ثم يمكن دائما أن يستبدل بها اسم الإشارة وحركة الإشارة.

٤٥ ــ إن اسم الإشارة «هذا»، لا يمكن أن يكون بدون مسمّى : وقـد يمكن القول بأنه : «طالما وجد هذا، فإن كلمة «هذا» يكون لهـا معنى أيضا، سواء كان هـذا بسيطا أو مركبا. ـ لكن ذلـك لا يحـول الكلمـة (٢١) إلى اسم. بـل عـلى العكس : لأن الاسم لا يستخدم مصحوبا بحركة الإشارة، وإنما يتم تفسيره فقط بواسطتها.

٤٦ ــ ما الذي يكمن وراء الفكرة التي مؤداها أن الأسماء تدل في حقيقتها على البسائط؟ يقول سقراط في محاورة ثيباتيتوس: «لقد سمعت ـ إن لم أكن مخطئا ـ بعض الناس يقولون: إنه لا يوجد تعريف للعناصر الأولية ـ أو كما يقال ـ تلك العناصر التي نتكون نحن ويتكون منها أي شيء آخر. لأن كل شيء يوجد بذاته (٢٢) لا يمكن إلا أن يُسمى، ولا يوجد له أي تحديد آخر ممكن، لا أنه يكون أو يوجد ولا أنه لا يكون أو غير موجود... إلا أن ما يوجد بذاته، ينبغي أن... يُسمى بدون أي تحديد آخر. إذ سبيل التعريف لي يوجد بذاته الا يكون أو غير موجود... إلى أن ما يوجد بذاته الا يمكن إلا أن موجود... إلا أن ما يوجد له أي تحديد آخر ممكن، لا أنه يكون أو يوجد ولا أنه لا يكون أو غير موجود... إلى أن ما يوجد بذاته الا يكون أو غير موجود... إلى أن ما يوجد بذاته، ينبغي أن... في معن بدون أي تحديد آخر. إذ يوجد العربي الي يحديد آخر. إلى أن موجود... إلى أن ما يوجد بذاته، ينبغي أن... أيسمى بدون أي تحديد آخر. إذ يوجد السمى بدون أي موجديد آخر. إذ يوجد السمى بدون أي محديد آخر.

لكن، كما أن ما يتكون من هذه العناصر يكون هو نفسه مركبا، فكذلك تصبح أسماء تلك العناصر لغة وصفية، عن طريق الربط أو التأليف بينها. لأن ماهية الكلام هي التأليف أو الربط بين الأسماء»<sup>(۱)</sup>

وكل من «المفردات» عند رسل، و«ا**لموضوعات**» عندي (في كتاب «رسالـة منطقيـة ـ فلسفية») كانت من قبيل هذه العناصر الأولية .

(٢١) أي كلمة «هذا» .

<sup>(</sup>٢٢) تعليقاً علىهذا النص لسقراط، تقول انسكومب مترجمة هذا الكتاب لڤتجنشتين، في هامش صفحة ٢١ (إنني قد ترجمت الترجمة الألمانية التي استخدمها فتجنشتين بدلًا من الرجوع إلى الأصل).

<sup>(</sup>١) النص المقتبس عن ترجمة برايزنيدنس الألمانية (ملحوظـة المؤلف) وقد تقيَّـدت الترجـة الإنجليزيـة بهذا النص ولم ترجع للأصل اليوناني .



٤٧ ــ لكن مـا هي الأجزاء البسيطة التي يتكون منهـا الـواقعـالخـارجي؟ ـ مـاهي الأجزاء البسيطة التي يتكون منها الكرسي؟ ـ هل هي قـطع الخشب المصنوع منهـا؟ أم أنها الجزيئات أم الذرات؟ .

إن مـاهو «بسيط» يعني: غـيرالمركب. والمهم هنـا هـو: بـأي معنى يكـون المـركب «مركبا»؟ إن كلامك يكون بلا معنى على الإطلاق، حين تتكلم أصلا عن «أجزاء الكرسي البسيطة».

ـــ مـرة أخرى، هـل صورتي البصريـة عن هـذه الشجـرة، أو عن هـذا الكـرسي، تتكون من أجزاء؟ وماهي هذه الأجزاء البسيطة التي تكونها؟ .

إن الكثرة اللونية نـوع من التركيب، وهنـاك على سبيـل المثال نـوع آخر هـو الحـد المكسور لشكل ما والمكون من قـطع أو أجزاء مستقيمـة. والقوس يمكن أن يقـال عنه أنـه مركب من جزء صاعد، وجزء آخر نازل أو هابط.

ــ لو أنني ذكرت لأحد العبارة التالية، بدون أي تفسير لها: «إن ما أراه أمامي الآن مركب»، فسيكون له الحق في أن يسأل: (ما الذي تعنيه بكلمة «مركب»؟ لأن هناك جميع أنواع الأشياء التي يمكن أن تعنيها هـذه الكلمة). \_ إن السؤال التـالي: «هـل ما تـراه مركب؟»، يكون له معنى، إذا كنا نعرف بالفعـل نوع المركب \_ أي الاستخـدام المحدد للكلمة \_ في السؤال.

إذا كان هناك اتفاق على أن نسمي الصورة البصرية لشجرة ما بأنها «مركبة»، وذلك حين لا نرى فيها فقط مجرد جذع، بل نرى كذلـك الأغصان، فـإن السؤال التالي: «هـل الصورة البصرية لهذه الشجرة بسيطة أم مركبـة؟»، وكذا السؤال التـالي: «ماهي الأجـزاء البسيطة التي تكونها؟»، تكون أسئلة ذات معنى واضح ـ أي ذات استخدام واضح.

ومن الطبيعي ألا تكون الإجابة عن السؤال الثاني هي : «الأغصان» (فهذه يمكن أن تكـون إجابـة عن السؤال ا**لنحوي** التـالي : «ما الـذي يسمى هنا» بـالأجزاء البسيـطة التي يتكون منها المركب «؟»)، بل تكون الإجابة بوصف الأغصان المفردة .

لكن أليست لوحة الشطرنج مثلا، مركبة بشكل واضح وعلى نحو مطلق؟ ـ ربما تفكر في المركب المكون من اثنين وثلاثين مربعا أبيض اللون، واثنين وثلاثين مربعا أسود اللون. لكن ألا يمكن أن نقول أيضا إنها مركبة من اللونين الأبيض والأسود، ومن الشكل الموت. لكن ألا يمكن أن نقول أيضا إنها مركبة من اللونين الأبيض والأسود، ومن الشكل اللون. لكن ألا يمكن أن نقول أيضا إنها مركبة من اللونين الأبيض والأسود، ومن الشكل اللون. الموت اللون. لكن ألا يمكن أن نقول أيضا إنها مركبة من اللونين الموتين وثلاثين مربعا أسود اللون. لكن ألا يمكن أن نقول أيضا إنها مركبة من اللونين الأبيض والأسود، ومن الشكل المربع. الموت اللون. الموت الأسود، وإذا كانت هناك طرق مختلفة تماما في النظر إلى لوحة الشطرنج، ألا زلت تريد القول بأن لوحة الشطرنج، ألا زلت تريد القول بأن لوحة الشطرنج.



إن طرح السؤال التالي: «هـل هذا الشيء مـركب»؟، خارج لعبـة ـ لغويـة معينة، يشبه تماما ما فعله أحد الأطفال، كان عليه أن يقول ما إذا كـانت الأفعال في جمـل معينة، مبنية للمعلوم أم مبنية للمجهـول، فأرهق ذهنـه في السؤال عما إذا كـان فعل «ينـام» يعني شيئا معلوما أومجهولا.

ـــ إننا نستخدم كلمة «مركب» (ومن ثم كلمة «بسيط») بطرق عديدة ومختلفة من حيث العلاقات التي تربط بينها. (فهل لون أحد مربعات لوحة الشطرنج بسيط، أم أنه يتكون من اللونين الأبيض الخالص والأصفر الخالص؟ وهل اللون الأبيض بسيط، أم أنه يتكون من ألوان قوس قزح؟ \_ هل هذا الطول المكوَّن من ٢ سم بسيط، أم أنه متكون من جزأين طول كل منها ١ سم؟ ولكن لماذا لا يكون مكونا من جزأين طول أحدهما ٣ سم والآخر ١ سم بحيث يتم والآخر ١ سم بحيث يتم والخالص.

إن الإجمابة الصحيحة عن السؤال الفلسفي التالي: «همل الصورة البصرية لهمذه الشجرة مركبة، وما هي الأجمزاء التي تكونها؟»، الاحمابة هي : «أن ذلمك يتوقف عملى ما تفهمه من كلمة «مركب». (وهذه بالطبع ليست إجابة، بقدر ما هي رفض للسؤال).

٤٨ ـــ لنطبق المنهج الذي ذكرناه في الفقرة رقم ٢، على ما جساء في محاورة ثيآتيتوس. ونأخذ إحدى ألعاب ـ اللغة، التي يصلح بالنسبة لها هذا التطبيق. وليكن من شأن هذه اللغة أن تقدم وصفا لمجموعات من المربعات الملونة على سطح ما، بحيث تكون المربعات، مركبا شبيهاً بالموجود على لوحة الشطرنج. فهناك مربعات حراء وخضراء وبيضاء وسوداء.

وهناك كلمات اللغة التي تناظرها وهي (على التـوالي): «ح»، «خ»، «ب»، «س»، بحيث تتكــون الجملة [في هــذه اللغــة] من سلسلة من هــذه الكلمات، وتصف تــرتيب المربعات بنظام معين مثل:

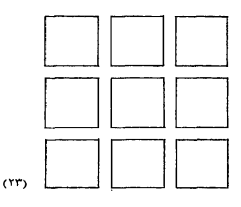
| ٣ | ۲ | ١ |
|---|---|---|
| ٦ | ٥ | ٤ |
| ٩ | • | v |

- 10 -



وهكذا فالجملة التالية مثلا: «حح س خ خ خ ح ب ب»، تصف الترتيب الذي

يكون من النوع التالي:



ـــ إن الجملة هنا مركب من أسماء، يناظر مركبا من عناصر. والعناصر الأولية هنا هي المربعات الملونة. «لكن هل هـذه المربعات بسيطة؟» ـ أنـا لا أعرف في هـذه اللعبة اللغوية شيئاً آخر أولى منها بأنه يسمَّى «بالبسائط» إلا أنني في ظروف أخرى قد أقـول عن المربع ذي اللون الـواحد أنـه «مركب»، أي قـد يتكـوّن من مستـطيلين، أو من عنصري اللون والشكل.

لكن فكرة التركيب يمكن توسيعها كذلك، بحيث نقول عن مساحة أصغر إنها «مركبة» من مساحة أكبر، ومن مساحة أخرى طرحت منها<sup>(٢٢)</sup>. قارن «مركب القوى» [أو محصلة القوى]، «وتقسيم» خط بواسطة نقطة خارجة عنه. هذه التعبيرات تبين أننا أحياناً ما نميل إلى أن ندرك ما هو أصغر بوصفه نتيجة لتركيب أجزاء أكبر<sup>(٢٥)</sup>، أو ما هو أكبر بوصفه نتيجة لتقسيم الأصغر<sup>(٢٦)</sup>.

- (٢٣) ج = أحمر، في المربعـات ١، ٢، ٢ ـ خ = أخضر، في المربعـات ٤، ٥، ٦ ـ ب = أبيض في المربعـين ٨، ٩ ـ س = أسود في المربع رقم ٣. (٢٤) فتكون المساحة أ مثلاً مركبة من المساحة الأكـبرب، بعد أن نستبعـد من المساحـة الأكبر، مسـاحة أخـرى مثل جـ. أي تكون: أ = ب ـ جـ. (٢٥) كما هو الحال في محصلة القوى.
  - (٢٦) كما هو الحال في تقسيم الخط بواسطة نقطة خارجة عنه .
    - (٢٧) أي أربعة ألوان أو تسعة مربعات.

- 77 -



الجملة من أربعة حروف أم من تسعة؟ وأيها تكوِّن عناصرها، هل هي أنـواع الحروف أم أنها هي الحروف نفسها؟<sup>(٢٨)</sup> وهـل يهم ما نقـوله في هـذا الصدد، طـالما أننـا نتجنب سوء الفهم في كل حالة بعينها؟

٤٩ ... لكن ما معنى القول بأننا لا نست طيع أن نعرّف (أي أن نصف) هذه العناصر، وإنما نستطيع فقط أن نسميها؟ قد يعني ذلك مثلاً، أنه بالنسبة لحالة محدَّدة، لا يتكون فيها المركب إلا من مربع واحد فقط، يكون وصفه ـ ببساطة ـ هو اسم المربع الملون. هنا يكن القول ـ على الرغم من أن ذلك يؤدي بسهولة إلى كل أنواع التخريف الفلسفي ـ إن «العلامة» «ح» أو «س»... الخ، يكن أن تكون أحياناً كلمة، ويمكن أن تكون أحياناً أخرى قضية،

إلا أن كون هذه العلامة كلمة أو قضية ، إنما يتوقف على الحالة التي تُنطق أو تُكتب بها. فمثلا، إذا كان على شخص مثل أ أن يصف مركبات من مربعات ملونة لشخص آخر هو ب، وكان يستخدم كلمة «ح» وحدها. فسيكون باستطاعتنا في هذه الحالة القول بأن الكلمة، هي وصف أي أنها قضية.

أما إذا كان أيتذكر الكلمات ومعانيها، أو إذا كان يقوم بتعليم شخص آخر استخدام الكلمات، وينطق بها أثناء تعليمه له عن طريق الإشارة، فلن نقول عنها إنها قضايا. في هذه الحالة لاتكون الكلمة «ح» مثلا، وصفاً، إنها تسميً عنصراً؛ ولكن قد يكون من الغريب أن نجعل ذلك سبباً للقول بأن العنصر لايمكن إلا أن يسميً فقط! لأن التسمية والوصف<sup>(۱)</sup> ليسا من مستوى واحد: إن التسمية إعداد للوصف. والتسمية حتى الآن، ليست حركة في لعبة - اللغة، بأكثر مما يكون وضع إحدى قطع الشطرنج في مكانها على اللوحة، حركة في لعبة الشطرنج.

نستطيع القول بأننا لانكون قد فعلنا شيئاً بَعْدُ، حينها نسمى شيئاً ما. بل إن الشيء لا يكون له إسم أو لا تتم تسميته إلا من خلال إحدى ألعاب ـ اللغة . وهذا ما كان يعنيـه فريجه أيضاً، حينها قال بأن الكلمة لايكون لها معنى إلا بوصفها جزءاً من الجملة .

• ٥ ــ ما معنى القول بأننا لا نستطيع أن نصف العناصر بالوجود ولا اللاوجود؟ قد

- (٢٨) فأنواع الحروف هنا أربعة، يتكرر بعضهـا وهي : ح، خ، س، ب. أما الحـروف المكتوبـة في الجملة فعددهـا تسعة.
  - (١) التسمية benennen- naming والوصف benennen- naming .

- VV -



يمكن القول: إذا كان كل ما نسميه «بالوجود» و «اللاوجود»<sup>(٢)</sup> إنما يتوقف على وجود<sup>(٢١)</sup> وعدم وجود<sup>(٣)(٣٦)</sup> العلاقات أو الروابط بين العناصر، فلا معنى للكلام عن وجود أو عدم وجود ـ أحد العناصر. تماماً كما هو الحال حينما يكون كل ما نسميه «فناء»<sup>(٣٦)</sup> مرهوناً بتفرق أو انفراط العناصر، وحينئذ يكون كلامنا عن فناء أو تحلل أحد العناصر كلاماً لا معنى له.

ــ ومع ذلك، فإننا نميل إلى القول بأن : الوجود<sup>(٣٣)</sup> لايمكن أن يكون محمولاً على أحد العناصر، لأن العنصر إن لم يكن موجوداً (وجوداً فعلياً)، فإن أحداً لا يستطيع حتى أن يسميه، وبالتالي لا يستطيع أن يتكلم عنه على الإطلاق. ــ لنأخذ حالة مشابهة. فهناك شيء واحد لايمكن للإنسان أن يقول عنه أن طوله متر واحد، ولا أن يقول إن طوله ليس متراً واحداً. وهذا الشيء هو المتر القياسي [أو العياري] الأصلي<sup>(۱)</sup> في باريس. ــ إلا أن هذا ليس بالطبع وصفاً له بصفة غير عادية، بقدر ما هو توضيح وإبراز للدور الغريب الذي يلعبه هذا الشيء في لعبة ــ اللغة الخاصة بالقياس باستخدام القاعدة المترية.

ــ ولنتخيـل أن هناك عينـات من الألوان محفـوظة في بـاريس، مثل المـتر القيـاسي. عندئذ يكون تعريف: «السيبيا»<sup>(٢)(٣٣</sup>) أنها تعني لون السيبيا القياسية أو العيارية المحفوظة هناك باحكام بعيداً عن الهواء. وعلى ذلك فالقول بـأن هذه العينـة القياسيـة، ملونة بهـذا اللون أو غير ملونة به، يكون قولًا بلا معنى.

ـــ يمكننا أن نعبر عن هذا كما يلي: إن هذه العينة، أداة من أدوات اللغة المستخـدمة في الأوصاف الخاصة باللون. وهي في هذه اللعبة ــ اللغوية، ليست شيئــاً يتم تمثيله، بقدر

(٢) الوجود واللاوجود (الذهني أو على مستوى الذهن) Nicht- Sein- Sein non-being- Being

- (٣٠) Nichtbestehen (non-extstence) أي عدم الوجود الفعلي .
- (٣١) أي بمعنى «الفساد» في مقابل «الكون»، أو بمعنى التحلل.
- existence ، وهي في هذه الفقرة ترجمة لكلمة Sein الواردة في النص الألماني. مع أنه قد وردت تسرجة Sein من قبل وكذا من بعد وعلى طول هذا النص، بكلمة being وليس بكلمة existence . لذا فترجمة كلمة Sein بـأنها والنا قد ترجمنا كلمة being بعني الوجود (الفعلي أو على مستوى الذهن) . (الذهني أو على مستوى الذهن) ، وكلمة Bestehen) بمعني الوجود (الفعلي أو خارج الذهن) .
  - Urmeter- Standard metre ( ) )
  - (٢) Sepia مادة لونية زرقاء داكنة كالحبر.
  - (۳۳) Sepla ولونها أزرق داكن أقرب إلى لون الحبر.

-- VA --

<sup>(</sup>Bestehen) existence (٢٩) أي الوجود الفعلى.

<sup>(</sup>٣) الوجود واللاوجود (الفعلي أو خارج الذهن) Existence and non- existence Bestehen und Nichtbestehen .



ما هي وسيلة للتمثيل. \_ وهـذا يتفق تماماً والعنصر الموجود في لعبة \_ اللغة (الـواردة في الفقـرة ٤٨) حين نسميه عن طريق نـطق كلمة «ح»: فبهـذا نجعـل لهـذا الشيء دوراً في لعبتنا \_ اللغوية، إذ يكون في هذه الحالة وسيلة للتمثيل<sup>(١)</sup>. وأنت حين تقول: «إذا لم يكن الشيء موجوداً، فلا يكن أن يكون له اسم»، فإنك لا تقول شيئاً أكثر ولا أقـل مما يـأتي: إذا لم يكن هذا الشيء موجوداً، فلن نستطيع أن نستخدمه في لعبتنا \_ اللغوية. الأمر الذي يبـدو معه كما لو كـانت ضر ورة وجوده جـزءاً من اللغة. إنه مشال أو نمـوذج في لعبتنا \_ اللغـوية، شيء تتم المقـارنة به. وهذه يكن أن تكون ملحوظة هامة، لكنها مع ذلك ملحوظة تتعلق بلعبتنا \_ اللغوية، أو بطريقتنا في التمثيل.

٥١ ـــ لقــد ذكـرت أثنـاء وصفي للعبـة ـ اللغــة (الـواردة في الفقــرة رقم ٤٨) إن الكلمات: «ح»، «س»... الخ إنما تناظر ألوان المربعات. لكن ما الـذي يقوم عليـه هذا التناظر؟<sup>(٢)</sup> وبأي معنى يمكن أن نقول بأن ألواناً معينة للمـربعات تنــاظر تلك العـلامات؟ لأن ما ورد (في الفقرة ٤٨) يربط فقط بين هذه العلامات وبين كلمات معينة في لغتنا (وهي أسماء الألوان)..

حسناً، كنا قد افترضنا من قبل أن استخـدام العلامـات في لعبة ـ اللغـة، يمكن أن يتم تعلمه بطريقة مختلفة، أي على وجه الخصوص بالإشارة إلى النهاذج .

حسن جداً، لكن ما معنى القـول بأن عنـاصر معينة تنـاظر ـ أثنـاء المهارسـة الفعلية لاستخدام اللغة ـ العلامات؟

هل معناه أن الشخص الذي يصف المركبات المكونة من المربعـات الملونة، يقـول دائهاً «ح» حيثها وُجِدَ مربع أحمر، ويقول «س» حيثها وجد مربع أسود، وهكذا؟

لكن ماذا لو أخطأ في الوصف، وقال مخطئاً: «ح» حينها كان ينظر إلى مربع أسود ـ ما هو المعيار الذي يكون بناء عليه هذا خطاً؟ أم هل تمثيل «ح» للمربع الأحمر يقوم على أنه حينها تكون لغة الناس مرتبطة باستخدام العلامة «ح»، فإن المربع الأحمر يكون دائهاً مـاثلًا أمام أذهانهم؟

ـــ لكي تكون رؤيتنا أكثر وضوحاً، فإن علينا هنا، وكذا في حالات أخـرى مماثلة لا حصر لهـا، أن نركـز انتباهنـا على تفصيـلات ما يحـدث، وأن ننظر إليهـا عن كثب (نظرة فاحصة دقيقة).

Darstellung- representation (1)

<sup>.</sup> Entsprechung- Correspondence (1)



٥٢ – إذا كنت أميل إلى افتراض أن فأراً قد تولد تلقائياً عن خِرقِ الأقمشة البالية الرمادية اللون، والتراب، فإنه يحسن بي أن أختبر أو أفحص هذه الأقمشة البالية بدقة، لأرى كيف يمكن للفأر أن يكون مختبئا فيها ، وكيف أمكن له أن يوجد فيها . وغير ذلك . لكن إذا كنت مقتنعاً بأن الفأر لا يمكن أن يتولد من هذه الأشياء، فقد يصبح البحث في تلك الحالة زائداً لا ضرورة له.

ـــ إلا أننا ينبغي أن نتعلم أولًا كيف نفهم ما الـذي يناهـض مثـل هذا الاختبـار أو الفحص للتفصيلات، في مجال الفلسفة.

٥٣ \_ إن للعبتنا \_ اللغوية (في الفقرة ٤٨) إمكانات عديدة، وهناك حالات مختلفة يمكننا أن نقول إن علامة ما في اللعبة، هي اسم لمربع ذي لون معين هو كذا. ونحن قد نقول ذلك، إذا كنا نعرف \_ مشلًا \_ أن الناس الذين استخدموا اللغة، كانوا قد تعلموا استخدام العلامات بطريقة معينة. أو إذا كانت العلامات قد دوِّنت على شكل قائمة مشلًا، بحيث يكون فيها هذا العنصر مناظراً لهذه العلامة، وإذا كانت القائمة قد استخدمت في تعليم اللغة، وكان يُرجَعُ إليها في حالات معينة نشأ حولها الخلاف.

-- نستطيع كذلك أن نتخيل وجود هـذه القائمـة بوصفهـا أداة تستخدم في اللغـة . وهكذا فإن وصف مركب ما، يتم على النحو التالي : الشخص الذي يصف المركب تكون معه قائمة، ويبحث فيها عن كل عنصر من عناصر المركب، وينتقل منـه كما هـو مثبت في القائمة إلى العلامة (كما أن الشخص الذي يستمع إلى الوصف، يمكنـه أيضاً أن يستخـدم قائمة لكي يترجمها إلى صورة لمربعات ملونة).

ويمكن القول بأن هذه القائمة تقوم هنا بدور الذاكرة والترابط في حالات أخرى. (ونحن لا ننفذ عادة الأمر التالي: «أعطني وردة حمراء»، بالبحث عن اللون الأحمر في قائمة الألوان، ثم إحضار الوردة التي تكون في نفس اللون الذي وجدناه في القائمة. ولكن عندما يتعلَّق الأمر باختيار أو مزج أحد ظلال اللون الأحمر مثلاً، فإننا أحياناً ما نستخدم فوذجاً أو قائمة). إذا سمينا أو وصفنا مثل هذه القائمة بأنها تعبير عن قاعدة من قواعد لعبة للغة، فيمكن القول بأن ما نسميه بقاعدة من قواعد لعبة للغة، يمكن أن يكون له أدوار مختلفة جداً في اللعبة.

٤٥ – لنسترجع أنواع الحالات التي ذكرنا فيهما أن اللعبة يتم أداؤهما وفقاً لقماعدة محددة. إن القاعدة يمكن أن تساعد على تعليم اللغة. فالمتعلم يمزوَّد بها، كما يتم تدريبه على تطبيقها. أو يمكن أن تكون أداة في اللعبة نفسها. - وقد لا تستخدم القماعدة، لا في التعليم، ولا في اللعبة نفسها، ولا يكون لها وجود في ثبت أو قائمة القواعد. فالإنسمان

- ^ -



يتعلم اللعبة بملاحظته كيف يلعبها الآخرون . إلا أننا نقول إن اللعبة إنما يتم أداؤهما طبقاً لقواعد معينة هي كذا وكذا، لأن من يقوم بالملاحظة يستطيع أن يستخلص هذه القواعد من ممارسة اللعبة، مثل قانون طبيعي يحكم اللعبة . ـ لكن كيف يميز من يقوم بالملاحظة في هذه الحالة بين أخطاء اللاعبين، وبين الأداء الصحيح للعبة؟ ـ إن هناك علامات مميزة لذلك في سلوك اللاعبين . فكر في السلوك المميز الذي يقوم به من يصحح زلَّة اللسان . إذ من المكن أن تتبينً أن شخصاً بفعل هذا، حتى بدون معرفة لغته .

٥٥ – (إن ما تعنيه الأسماء في اللغة ينبغي أن يكون غير قابل للفناء<sup>(٣٤)</sup>. إذ ينبغي أن يكون من المكن وصف الحالة التي يفنى فيها كل ما هو قابل للفناء. وهذا الوصف سوف يحتوي على كلمات؛ وما يناظر هذه الكلمات لايمكن أن يكون فانياً، وإلا فإن الكلمات لايكون لها معنى). إنني لا يجب أن أجتث الغصن الذي أجلس عليه.

\_\_ قد يستطيع الإنسان \_ طبعاً \_ أن يعترض في الحال، بقوله إن هذا الوصف ينبغي أن يستثنى من الفناء. \_ لكن ما يناظر الكلمات المفردة التي يتكون منها الوصف، ولا يجوز أن يكون فانياً إذا كان الوصف صادقاً، هو ما يعطى للكلمات معناها، أي هو الذي بدونه لايكون للكلمات معنى. ومع ذلك، فإن هذا الرجل بعينه \_ بمعنى ما \_ هو، يقينا، ما يناظر اسمه. إلا أنه قرابل للفناء [بالموت]، ومع ذلك لا يفقد اسمه معناه، عندما يفنى [أو يموت] حامل الإسم. وكمثال للشيء الذي يناظر الاسم، والذي بدونه لايكون له معنى، ذلك النموذج الذي يستخدم مرتبطاً بالإسم في لعبة \_ اللغة.

٥٦ ــ لكن ما الذي يكون عليه الحال إذا لم يكن لمثل هـذا النموذج وجـود كزء من اللغة، وإذا أدركنا اللون (مثلاً) الذي تمثله كلمة ما إدراكاً ذهنياً؟ ـ «وإذا كـان (اللون) في ذهننا فإنه يكون ماثلا أمـام عين عقلنا حين ننطق بالكلمة. يتحتم إذن أن يكون هـو نفسه غير قابل للفناء، إذا افترضنا أن في إمكاننا دائماً أن نتذكره». ـ لكن ماالـذي نعتبره معيـاراً لتذكره بطريقة صحيحة؟

إذا كنا نعمل بـالاستعانـة بنموذج بـدلاً من ذاكرتنـا، فهناك ظـروف نقول فيهـا أن النموذج قد تغير لونه، ونحكم بهذا بنـاء على الـذاكرة . لكن ألا نتكلم أحيـاناً عن اظـلام الصـورة التي نتذكـرها (مثـلاً)؟ ألا نكون تحت رحمـة الذاكـرة بقدر مـا نكون تحت رحمـة النموذج؟ (لأنه قد يوجـد من يميل إلى القـول التالي : «لـو لم تكن لدينـا ذاكرة، لكنـا تحت

(٣٤) unzerstörbar) indestructible)، بمعنى ما لا يفسد أو يتحلل أو ينقسم، أي البسيط.

- ^1 -



رحمة النموذج» - أو ربما تحت رحمة تفاعل كيميائي معين. تخيل أن من المفروض عليك أن ترسم بلون معين هو «ل»، وهو اللون الذي يتكون نتيجة لخلط العنصرين «س»، «ص». وافرض أن اللون بدا لك أكثر لمعناناً في يوم، عنه في يوم آخر. ألا تقول أحياناً: «لابد أنني أخطأت، فاللون يقينا هو نفس اللون الذي كان بالأمس»؟ إن هذا يوضح كيف أننا لا نعتمد دائماً على ما تخبرنا به الذاكرة بوصفه حكماً نهائياً.

٥٧ ـــ «إن الشيء الأحمر اللون يمكن أن يفنى، إلا أن اللون الأحمر لايمكن أن يفنى، وهذا هو السبب في أن معنى كلمة «أحمر» مستقـل عن وجود الشيء الأحمـر» . ــ فما لا معنى له ــ يقيناً ــ أن نقول إن اللون الأحمر قد تمزق أو استحال إلى أشلاء .

لكن، ألسنا نقول «إن الإحمرار يتلاشى»؟ لا تتمسك بالفكرة التي مؤداها أننا نستطيع دائماً أن نستحضره أمام عين ذهننا، حتى ولو لم يكن هناك وجود لأي شيء أحمر! فهذا يتساوى تماماً مع قولك بأنه سيظل هناك دائماً تفاعل كيميائي يحدث لهباً أحمر. لأننا قد نفترض أنك لا تستطيع تذكر اللون؟ فنحن حينها ننسى أي لون له هذا الإسم، فإن الإسم يفقد معناه بالنسبة لنا، أي لايكون في استطاعتنا بعد ذلك أن نستخدمه في لعبة ـ لغوية معينة. ويمكن مقارنة هذا الموقف، بالموقف الذي نفقد فيه النموذج الذي كان أداة

٥٨ – «إنني أريد أن أقصر استخدام كلمة «اسم»، على مالا يمكن أن يرد في المركب اللفظي التالي: (س موجودة). وهكذا فإننا لن نستطيع القول «أحمر موجود»، لأنه إذا لم يكن هناك وجود للأحمر، فلن نستطيع الكلام عنه على الإطلاق. ومن الأفضل القول بأن العبارة: إذا كانت «س موجودة»، تعني ببساطة القول بأن: «س» لها معنى ـ إذ لن تكون القضية التي نقولها متعلقة بـ «س»، بل ستكون قضية عن استخدامنا للغة، أي عن استخدام كلمة «س».

ــ قد يبدو لنا الأمر وكأننا نقول شيئاً عن طبيعة الأحمر، وذلـك بقولنـا أن الكلمات التالية : «الأحمر موجود»، لا تؤدي أي معنى. أعني أن الأحمر موجود بذاته ولـذاته . ويمكن التعبير عن الفكرة نفسها ــ أي أن هذه عبارة ميتافيزيقية عن الأحمر ــ مرة أخرى حينها نقول شيئاً من قبيل أن الأحمر لا زماني، أو ربما بشكل أقوى حينها نصفه بأنه «لا يفنى».

ـــ إلا أن ما نريده فعلا، هو ببساطة، أن نأخذ «الأحمر مـوجود»، مـأخذ العبـارة: (إن كلمـة «أحمـر لهـا معنى). أو ربمـا بتعبـير أصـح، أن نفهم من العبـارة: «الأحمـر غـير موجود»، ما نفهمه من معنى العبارة: (إن كلمة «الأحمر» ليس لها معنى).



المهم أننا لا نريد أن نقول إن ذلك التعبير يقول هذا، إنما نريد القول إن هذا هو ما ينبغي قوله إذا ما كان التعبير يعني أي شيء. وأنه يتناقض مع نفسه حين يحاول قولـه لأن الأحمر يوجد «بذاته».

ـــ بينها التناقض الوحيد يكمن في أن القضية تبدو كها لو كانت تتكلم عن اللون، في حـين أنها من المفروض أن تقـول شيئاً عن استخـدام كلمة «أحمـر». ــ والواقـع أننا نقـول بالفعل أن لوناً معيناً موجود. وهذا يماثل قولك بوجود شيء له ذلك اللون. والتعبـير الأول ليس أقل دقة من التعبير الثاني، وخاصة حينها لايكون «ماله لون» شيئاً فيزيائياً.

٥٩ – «إن الإسم لا يعني (أو يدل) إلا على ما هو عنصر من عناصر الواقع الخارجي . وهو مالا يمكن أن يفنى ، أي ما يبقى على حاله في كل التغيرات . «لكن ما هو ذلك المسمى؟ – لقد كان يسبح أمام أذهاننا حين نطقنا بالجملة! كان هو التعبير المناسب عن صورة معينة : صورة معينة نريد أن نستخدمها . ذلك لأن من المؤكد أن التجربة لا عن صورة معينة : صورة معينة نريد أن نستخدمها . ذلك لأن من المؤكد أن التجربة لا تظهر لنا هذه العناص . إننا نرى الأجزاء التي يتكون منها شيء مركب ما (كأجزاء الكرسي مئلا) . نقول بأن الظهر حين أن ساق الكرسي منه عن مركب ما المؤكد أن التجربة لا من كل مرا هذه العناص . إننا نرى الأجزاء التي يتكون منها شيء مركب ما المؤرد من قطع منلاً) . نقول بأن الظهر جزء من الكرسي ، إلا أن ظهر الكرسي يتكون بدوره من قطع عديدة من الخشب : في حين أن ساق الكرسي تمثل جزءاً واحداً بسيطاً من الأجزاء التي يتكون منها ثي منها أي يتكون منها من مركب ما العربي من عليم منا مرا من المؤرد من قطع منا المن . ينمون بأن الله من المؤرد من قطع منا المرا من المؤرد من المور من قطع منا الماس . إننا نرى الأجزاء التي يتكون منها شي مركب ما المرا ي من المرسي منا م من مركب ما المرسي منا من من معلم منا من المور من قطع منا من المور بأن الظهر جزء من الكرسي ، إلا أن ظهر الكرسي يتكون بدوره من قطع عديدة من الخشب : في حين أن ساق الكرسي تمثل جزءاً واحداً بسيطاً من الأجزاء التي يتكون منها ثابت غير منها . كما أننا نشاهد الكل الذي يتغير (أو يفنى) ، في حين تبقى الأجزاء التي يتكون منها . كما أن القاهد الكل الذي يتغير (أو يفنى) ، في حين تبقى الأجزاء التي يتكون منها . كما أننا نشاهد الكل الذي يتغير (أو يفنى) ، في حين تبقى الأجزاء التي يتكون منها أو نكون على أساسها تلك

٢٠ -- حينها أقول: «إن مكنستي موجودة في هذا الركن»، - فهل هذا القول في حقيقته عبارة تتكلم عن عصا المكنسة وعن الفرشاة الموجودة بها؟ حسناً، إن هذه العبارة يمكن أن تستبدل بها عبارة تتكلم عن موضع العصا، وعن موضع الفرشاة. وهذه العبارة، بالتأكيد، صورة أكثر تحليلاً من العبارة الأولى. -

لكن لماذا أقول بأنها «أكثر تحليلًا»؟ \_ حسناً، إذا كانت المكنسة موجودة هناك، فهذا يعني \_ بالتأكيد، أن العصا والفرشاة ينبغي أن تكونا موجودتين هناك، ومرتبطتين الواحدة منهما مع الأخرى بعلاقة معينة. وهـذا المعنى كان أشبه بأن يكـون خبيئاً في معنى الجملة الأولى، ثم تمَّ التعبير عنه في الجملة التحليلية .

فهل الشخص الذي يقول بأن المكنسة موجودة في هذا الركن، يعني حقاً: أن عصا المكنسة موجودة هناك، وأن الفرشاة أيضاً موجودة هناك، وأن عصا المكنسة مثبتة في الفرشاة؟ لو سألنا أي شخص عما إذا كان يقصد هذا المعنى، فرما قال أنـه لم يفكر بشكـل



خاص في عصا المكنسة أو بشكل خاص في الفرشاة على الإطلاق. وسوف تكون هذه هي الإجـابة ا**لصحيحـة**، لأنه لم يقصـد أن يتكلم بشكل خـاص عن العصا وحـدهـا ولا عن الفرشاة وحدها.

ــ لنفـرض أنك ـ بـدلاً من قولـك «ناولني المكنسـة»، قلت «ناولني عصـا المكنسـة والفرشاة المثبتة فيها»! ـ ألن تكون الإجابـة على النحـو التالي : «هـل تريـد المكنسة؟ لمـاذا تتكلم بهـذه الطريقـة الغريبـة؟» ـ هل سيفهم المستمع العبـارة الأكـثر تحليـلاً عـلى نحـو أفضـل؟ ـ إن هذه العبـارة ـ فيما يمكن القـول ـ تؤدي نفس وظيفـة الجملة المعتـادة، لكن بطريقة مرهقة وأكثر تطويلاً .

ــــ تخيل لعبة ــ لغوية نـأمر فيهــا شخصاً بـأن يحضر أشياء معينــة، مركبـة من أجزاء عديدة، أو أن يحركها، أو أي فعل آخر من هذا القبيل.

وتخيل أن هناك طريقتين لأداء هذه اللعبة ـ اللغوية :

 أ – الأولى يكون فيها لـ لأشياء المركبة (مثل المكانس، والكراسي، والمناضد، وغيرها) أسهاء، كما في الفقرة رقم ١٥.

ب ـــ والشانية هي التي لايكـون فيها أسـماء إلا للأجـزاء فقط، ويتم وصف الكـل بواسطتها.

بأي معنى إذن يكون الأمر في اللعبة الثانية، صورة تحليلية لـلأمر في اللعبـة الأولى؟ ألا يكون الأول كامناً مختفياً في الأخير، ثم برز واضحاً الآن بالتحليل؟

حقاً، إن المكنسة تتجزأ إلى أجزاء أو قطع، حينها نفصل عصا المكنسة عن الفرشاة. لكن هـل ينتج عن ذلـك أن صيغة الأمـر بإحضـار المكنسة، تتكـون هي أيضاً من أجـزاء مناظرة<sup>(٣٥</sup>)؟

٦١ ـــ «لكنـك لن تنكر بـالمثل أن الأمـر في (أ) يعني نفس ما يعنيـه الأمر في (ب)، وبماذا تسمى الأمر الثاني، إذا لم يكن هو الصورة التحليلية للأمر الأول؟».

ينبغي أن أقول، يقيناً، إن الأمر في (أ) له نفس معنى (٣٦) الأمر في (ب). أو أن

<sup>(</sup>٣٥) أي مناظرة لتلك الأجزاء التي تتجزأ إليها المكنسة .

<sup>(</sup>٣٦) meaning، وقد وضعت هذه الكلمة كترجة للكلمة الألمانية Sinn، وكان المفروض أن تكون الترجمة الانجليزية لهذا اللفظ الألماني، هي Sense.



الأمرين ـ كما عبرت من قبل ـ يحققان نفس المعنى . وهذا يعني أنه لو «عُـرض عليَّ أمـرٌ في (أ) ، وسئلت : «ما الأمر الوارد في (ب) والذي يعني ما يعنيه هذا<sup>(٣٣)</sup>؟» ـ أو مرة أخـرى، «ما هي الأوامر الواردة في (ب) التي تنـاقض هذا؟» ، فإنني سـوف أذكر إجـابة معينـة هي كذا وكذا .

\_\_ إلا أن هذا يعني أننا قد توصلنا إلى اتفاق عام حول استخدام التعبير التـالي : «له نفس المعنى» أو «يحقق نفس المعنى» . إذ يمكن أن يـوجـه السؤال عن الحــالات التي نقـول فيها : «إن هذين التعبيرن هما مجرد صورتين مختلفتين للعبة ـ اللغة ذاتها» .

٦٢ ــ لنفرض مثلاً أن الشخص الذي تلقى الأمرين الواردين في (أ)، (ب)، كان عليه أن يراجع قائمة بها أسماء وصور مرتبطة بها، قبل أن يحضر ما هو مطلوب منه. فهـل يفعـل هذا الشخص نفس الشيء حينـما ينفذ الأمـر الوارد في (أ)، ومـا ينـاظـره في (ب)؟ نعم، ولا.

-- تستطيع أن تقول إن المقصود في الأمرين واحد» وقد أقول أنا ذلك أيضاً. إلا أن ما نسميه «المقصود» من الأمر لايكون واضحاً باستمرار. (وب للثل، يمكن للإنسان أن يقول عن أشياء معينة، إن لها هذه الغاية أو تلك. إن ما هو أساسي، هو أن هذا مصباح مثلاً، وأنه يحقق غاية هي الإضاءة. أما كونه يستخدم لتزيين الغرفة، أو لملء فراغ معين، الخ... فهذا ليس أمراً أساسياً. غير أنه لايوجد دائماً تمييز دقيق بين ما هو أساسي وما هو غير أساسي).

٦٣ ــ ومع ذلك، فقـولك عن جملة واردة في (ب)، أنها صـورة تحليلية لجملة واردة في (أ)، يجعلنا نظن بالفعل أن الجملة الأولى هي الصورة الأساسية. وذلك لأنها توضح ما تعنيه الأخرى، وهكذا.

فمثلاً، نحن نظن: أنه إذا لم تكن لديك إلا الصيغة غير التحليلية، فهذا معناه أنك قد أخطأت أو أهملت التحليل. أما إذا كنت تعرف الصورة أو الصيغة التحليلية، فهذا يزودك بكل شيء.-

لكن، ألا يمكن أن أقمول بأنك تكون قد ضيعت جانباً من الموضوع في الحالة الأخيرة، كما في الحالة السابقة؟

(٣٧) أي الأمر الوارد في ( أ ).

- 80 -



٦٤ ـــ لنتخيل إحدى ألعاب ــ اللغة (وهي الواردة في الفقرة رقم ٤٨)، وقد تم تعديلها بحيث لا تدل الأسماء فيها على المربعات ذات اللون الواحد، بل على مستطيلات، كل واحد منها يتكون من مربعين من النوع السابق ذكره. وليكن اسم المستطيل الذي يكون نصفه أحمر، ونصفه الآخر أخضر هو «U»، واسم المستطيل الذي يكون نصفه أحمر، ونصفه الآخر أخضر هو «U»، وهكذا. ألا نستطيع أن نتخيل أشخاصاً تكون لديهم أسماء لمل هذه المجموعات اللونية، وليس للألوان الفردة؟ تخيل المراحلة أخطر مو «U»، ومعنه الذي يكون نصفه أحمر، ونصفه الآخر أخضر هو «V»، وهكذا. ألا نستطيع أن نتخيل أشخاصاً تكون لديهم أسماء لمل هذه المجموعات اللونية، وليس للألوان الفردة؟ تخيل المحاصلة التي نقول فيها: «هذا الترتيب للألوان (وليكن ثلاثي الألوان الفرنسي)<sup>(٣٩)</sup> له خاصية معينة».

بأي معنى تكون رموز هذه اللعبة ـ اللغوية في حاجة إلى تحليل؟ بل ما مـدى إمكان إحـلال اللغة (الـواردة في الفقرة رقم ٤٨) محـل هذه اللعبـة اللغويـة؟ إنها لعبـة ـ لغـويـة أخرى، على الرغم من أنها مرتبطة (باللغة الواردة في الفقرة ٤٨).

٢٥ ... هنا نواجه السؤال الكبير الذي يكمن خلف كل هذه الإعتبارات ... إذ قد يعترض أحد عليَّ بقوله : «لقد سلكتَ الطريق السهل! فأنت تتكلم عن جميع أنواع ألعاب .. اللغة، لكنك لم تذكر ماهية اللعبة .. اللغوية، ومن ثم ماهية اللغة : ولا ما هو مشترك بين كل هذه المناشط أو الفعاليات على نحو يجعل منها لغوة أو أجزاء من اللغة . وبذلك تكون قد استبعدت من بحثك ذلك الجزء الذي سبب لك صداعاً، وهو ذلك الجزء الخاص بالصورة العامة للقضايا، وللغة».

ــوهذا حق . ـ فبدلاً من التوصل إلى شيء يكون مشتركاً بين كـل ما نسميه لغة ، أقول بأنه لايوجد شيء واحد مشترك بين تلك الظواهر اللغوية يكون من شأنه أن يجعلنا نستخدم لفظاً واحداً بالنسبة لها جميعاً ، وإنما هي مترابطة الـواحدة منها بالأخرى بطرق عديدة مختلفة<sup>(٣٩)</sup> . وإنه بسبب علاقة الترابط هذه أو العلاقات ، فإننا نسميها جميعاً بـاسم «اللغة» . وسوف أحاول الآن أن أفسِّر هذا القول .

٦٦ ـــ لنـأخذ مشلًا العمليات أو الأفعـال التي نسميها «بـالألعاب» . وأعني بـذلـك الألعـاب ذات الرقعـة، وألعاب الـورق ــ، وألعاب الكـرة، والألعاب الأوليمبيـة، وغـير ذلك . ما الذي يكون مشتركاً بينها جميعاً؟ ـ لا تقل : (لابد من وجود شيء مشترك، وإلا ما

(٣٨) الذي يتمثل في العلم الفرنسي ذي الألوان الثلاثة : الأحمر والأبيض والأسود.

<sup>(</sup>٣٩) بمعنى أنه لا يوجد بين ألعاب \_ اللغة شيء مشـترك، بل نجـد أنها متعلقة بعضهـا ببعضها الأخـر على أكـثر من نحو.



أسميناها جميعاً بأنها «ألعاب»)، بل ا**نـظر وشاهـد** ما إذا كـان هناك أي شيء مشـترك بينها جميعـا . لأنك إذا نـظرت إليها، فلن تشـاهد شيئـاً مشتركـاً بينها جميعـاً . وإنمـا ستشـاهـد تماثلات، وعلاقات، بل سلسلة كاملة منها<sup>(1)</sup> .

أكرر: لا تفكر، لكن انظر وشاهد!

... أنظر مثلاً إلى الألعاب ذات الرقعة، بعلاقاتها العديدة المترابطة. ثم انتقل إلى ألعاب الورق: هنا تجد تناظرات كثيرة بينها وبين المجموعة الأولى. إلا أنك تجد صفات مشتركة عديدة بينها قد اختفت، بينها تظهر صفات أخرى غيرها. وحينها ننتقل بعد ذلك إلى ألعاب الكرة، نجد أن كثيراً مما هو مشترك يظل باقياً، في حين يزول الكثير أيضاً...

هل هي جميعها تتصف بأنها «مسلية»؟ قارن لعبة الشطرنج بلعبة السلم والثعبان. أم هل هناك دائماً مكسب وخسارة، أو تنافس بين اللاعبين؟ فكر في الصبر [أثناء ممارسة هذه الألعاب]. في ألعاب الكرة مكسب وخسارة. لكن حينها يرمي طفل بكرته إلى الحائط ثم يمسك بها مرة ثانية، نجد أن هذه السمة تمزول. انظر إلى الدور الذي تلعبه المهارة، ويلعبه الحظ، والفرق بين المهارة في الشطرنج والمهارة في التنس. فكر الآن في الألعاب ـ الدائرية<sup>(13)</sup>: هنا عنصر التسلية موجود، لكن كم من الصفات الأخرى قد اختفت! ويكننا أن نستمر على هذا النحو في ذكر مجموعات كشيرة أخرى من الألعاب . ويكننا أن نتبين كيف تنشأ التشابهات أو التهاثلات، وكيف تزول وتختفي .

ونتيجة هذا التأمل هي : أننا نرى شبكة مركبـة من التهاثـلات تتداخـل وتتقاطـع : وهي أحياناً تماثلات شاملة، وأحياناً أخرى تماثلات تفصيلية .

٦٧ - اعتقد أنني لا أكاد أجد تعبيراً يحدد هذه التهاثلات أفضل من القول بأنها تشابهات عائلية»<sup>(١٤)</sup>. لأن أوجه التشابه العديدة بين أفراد العائلة الواحدة، مثل: البنية، والملامح، ولون العينين، وطريقة المشي، والمزاج... الخ تتداخل وتتقاطع بنفس الطريقة.

<sup>(</sup>١) أي من هذه التهاثلات والعلاقات.

<sup>(</sup>٤٠) ring-a-ring-a-roses وهي الـترجمة الإنجليـزية التي وردت لكلمـة : Reigenspiele ، وهي الألعاب التي يـأخـذ اللاعبون فيها شكل الدوائر أو الحلقات مثل لعبة «الكراسي الموسيقية» .

<sup>(</sup> Familienähnlichkeiten) family resemblances ( ٤١) ، مشل التشبابهيات التي تبوجيد بين أفسراد الأسرة أو العبائلة الواحدة .



أنا أقول إن : «الألعاب تكوّن عائلة» بهذا المعنى السابق . وكذلك فإن أنواع العدد تكوّن عائلة بنفس الطريقة . لماذا تسمى شيئاً بأنه «عدد»؟ حسناً، ربما لأنه يرتبط بعلاقة مباشرة مع أشياء أخرى سُمِّيت حتى الآن باسم العدد . بهذه الطريقة يمكن القول بأننا نربطه بعلاقة غير مباشرة مع غيره من الأشياء التي نسميها بالاسم نفسه .

وسوف نوسع من فكرتنا عن العدد، كما لو كنا نغزل خيطاً، فنضم أحد الألياف إلى غيره . إن متانة الخيط لا تقوم على أن أحد هذه الألياف يتخللُّل الخيط كله، وإنما تقوم على تداخل كثير من هذه الألياف معاً.

ــ لكن إذا شاء أحد أن يقول: «هناك شيء مشترك بين كل هذه المركبات، ـ ألا وهو الإنفصال بين كل هذه الصفات المشتركة بينها»، فسوف أردّ عليه بقولي: إنك الأن تلعب بالألفاظ. فقد يمكن أيضاً أن نقول: «هناك شيء يجري أو ينساب على طول الخيط، ـ وهو التداخل المستمر بين هذه الألياف».

٨٨ ــ «حسناً: إن تصور العدد قد تم تعريفه لك على أنـه حاصـل الجمع المنـطقي لهـذه التصورات المفـردة المرتبـطة بعضها مـع بعض مثـل: الأعـداد الأصليـة، والأعـداد الصهاء، والأعداد الحقيقية... الخ<sup>(٢٢)</sup>، وبنفس الطريقة يكون تصور أو مفهوم «اللعبة» هو حاصل الجمع المنطقي لتصورات فرعية مناظرة<sup>(٣٢)</sup>...

لكن ليس من الضروري أن يكون الأمرعلى هذا النحو. لأنني أستطيع بهذا الشكل أن أضع حدوداً دقيقة لتصور «العدد»، أي أن أستخدم كلمة «عدد» لتصور محدد تحديداً دقيقاً. إلا أنني أستطيع كذلك استخدامها على نحو لا يجعل من اتساع نطاق التصور وشموله، أمراً محدداً بحد ما<sup>(13)</sup>.

ـــ بهده الكيفية نستخدم كلمة «لعبة» . إذ كيف نضع حدوداً لتصور اللعبة؟ ما هـو الذي يعدُّ ـ في إعتبارنا ـ لعبة، وما الـذي لا نعتبره كـذلك؟ هـل يمكنك أن تضـع حداً؟ ـ لا . إنك تستطيع أن تعينٌ حـداً، إذ لم يعينَ حـدٌّ حتى الآن . (وإن كان هـذا لم يسبب لك إزعاجاً من قبل حينها كنت تستخدم كلمة «لعبة») .

- (٤٢) كأن أعرف العدد بأنه ما يكون عدداً أحدياً أو حقيقياً أو غير ذلك.
- (٤٣) كأن أعرف اللعبة بأنها ما تكون كرة قدم أو شطرنج أو تنس أو غير ذلك .
  - (٤٤) مثل استمرار توسيع فكرة العدد إلى ما لا نهاية .



٦٩ ــ كيف نشرح لأحــد ما هي لعبـة مـا؟ أتصـور أننـا ينبغي أن نصف لــه «الألعـاب»، وأن نضيف إلى ذلك قـولنا: (هـذه وما يشابهها تسمى «بـالألعاب») وهـل نعرف نحن عنها أكثر من ذلك؟ هل الأخرون هم وحدهم الذين لا نستطيع أن نخبرهم ـ على وجه الدقة ـ عن معنى اللعبة؟<sup>(٥٤)</sup>.

لكن ذلك ليس جهلًا. إننا لا نعرف الحدود، لأن الحدود غير موجودة.

مرة أخرى، اننا نستطيع أن نرسم حدا، من أجل غرض معين. فهل هذا يجعل التصور قابلا للاستخدام؟ لا \_ (باستناء ذلك الغرض المعين). تماما كما هو الحال في التعريف التالي: (الخطوة الواحدة = ٧٥سم)، الذي لا يجعل من مقياس طول الخطوة مقياسا قابلا للاستخدام<sup>(٢٦)</sup>.

فاذا قلت: «لكن ذلك القياس لم يكن قبل ذلك قياسا دقيقاً، فإنني في هذه الحالة أجيب: حسنا، انه لم يكن قياسا دقيقاً. \_على الرغم من أنك لا تزال مطالباً بأن تقدم لي تعريفاً للدقة.

٧٠ ــ لكن إذا كان تصور «اللعبة» غير محدد، على هذا النحو، فإنك لن تعرف في الواقع ما الذي تعنيه بكلمة «لعبة». ـ فأنا حينا أذكر الوصف التالي: «كانت الأرض مغطاة تماما بالنبات» ـ هل تريد القول بأنني لا أعرف ما الذي أتكلم عنه، حتى يكون في مستطاعي أن أذكر تعريفاً للنبات؟

\_ إن المعنى الذي أقصده يمكن شرحه أو تفسيره \_ مثـلا \_ بالـرسم وبهذه الكلمات : «كانت الأرض تشبه تقريبا هذا [الرسم]» . أو ربما بقولي : لقد كانت تشبـه هذا تمـاماً» . \_

<sup>(</sup>٤٥) أي هل نحن الذين نعرف، لكننا لا نستطيع أن نخبر غيرنا بالمعنى على وجه الدقة، يرى قتجنشتين أنه لا نحن ولا غيرنا يعـرف مثل هـذه الحدود، لأنها ليست مـوجودة أصـلًا . فهي ليست موجـودة لأننا نجهلهـا، إنما هي ابتداء غير موجودة .

<sup>(</sup>٤٦) أي لا يكون قابلا للإستخدام بصفة عامة، إلا في حالة ذلك التعريف، والغرض الذي وضع من أجله.



إذن فهل كان هذا العشب، وهذه الأوراق الموجودة هناك، مرتبة ومنظمة بنفس هذه الطريقة؟ لا، ليس هذا ما تعنيه. وأنا لن أقبل أية صورة على أنها دقيقة بهذا المعنى.

قـد يقول لي شخص؛ «علم الأطفـال اللعبة بـأن تريهم إيـاها». فـأقـوم بتعليمهم اللعب بالنرد، فيقول ذلك الشخص: «أننى لم أقصد هذا النـوع من الألعاب». أليس من الضروري أن يكون استبعاد لعبة النرد قد عرض لذهنه حينها أصدر لي ذلك الأمر؟.

٧١ ... قد يقول قائل بأن تصور «اللعبة» تصور غامض مهوش الحدود. «لكن هل التصور المهوش الحدود. «لكن هل التصور المهوش الغامض، هو تصور على الاطلاق؟ \_ هل الصورة الفوتوغرافية غير الواضحة، هي صورة لأي شخص على الاطلاق؟ \_ وهل من الأفضل دائما أن نضع صورة واضحة المعالم بدلا من الصورة غير الواضحة؟ ألا تكون الصورة غير الواضحة هي غالبا ما تحتاجه؟.

ـــ يقارن فريجـه بين التصـور وبين مسـاحة أو مسـطح من الأرض، ويقول بـأن أي مسطح من الأرض اذا كانت حدوده غامضة غير محـدودة، فإنـه لا يسمى مسطحـاً أرضياً على الاطلاق. وواضح أن هذا معناه أننا لن نستطيع أن نفعل به أي شيء.

لكن هل قولك: «قف هناك تقريبا» هو قول بلا معنى؟ لنفرض أنني كنت أقف مع شخص ما في ميدان بإحدى المدن، وقلت له ذلمك. انني حين أقلو ذلك لا أكلون قد رسمت حدا من أي نوع. لكني ربما أشير بيدي لكما لمو كنت أعين موضعا معينا. وهذه بالتحديد هي الطريقة التي يمكن أن نشرح بها لشخص ما معنى اللعبة. فالإنسان يمدكر أمثلة ويهدف من ورائها أن يتم فهمها بطريقة معينة.

ومع ذلك، فأنا لا أعني بهذا، أن من المفروض أن يرى في هذه الأمثلة ذلـك الشيء المشترك، الذي كنت ـ لبعض الأسباب ـ غير قادر على التعبير عنه، بل إن ما أعنيـه هو أن عليه الآن أن يستخدم أو يطبق تلك الأمثلة بطريقة معينة .

إن ذكر الأمثلة هنا ليس بالوسيلة غير المباشرة للتفسير في حالـة الافتقار إلى طـريقة أفضل. لأن أي تعريف عام، يمكن أن يساء فهمه أيضا. إن النقطة الأساسية هي أن هذه هي الكيفية التي نلعب بها اللعبة.

(وأقصد اللعبة ـ اللغوية التي نستخدم فيها كلمة «لعبة») .

٧٢ ــ رؤية ما هو مشترك. لنفرض أنني عرضت على شخص ما صورا ذات ألوان مختلفة، وقلت: (إن اللون الذي تشاهده في كـل هـذه الصور يسمى بـاللون «الأصفر

- 9 + -



الطفلي» أو الداكن . هذا تعريف، والشخص الآخر سوف يفهمه بـالبحث عما هـو مشترك بين الصور، ورؤيته، ثم يمكنه أن ينظر إلى ما هو مشترك، وأن يشير إليه.

\_ قارن بين هذه الحالة، وبين حالة أخرى أعرض فيها عليه صورا ذات أشكال مختلفة، ملونة كلها بنفس اللون، وأقول: (إن ما هو مشترك بينها جميعا أسميه «بالأصفر الطفل»).

\_ وقارن كذلك هذه الحالة : أن أعرض عليه عينات ذات درجات أو ظلال مختلفة للون الأزرق ويقول : (إن اللون المشترك بينها جميعا، هو ما أسميه «بالأزرق»).

٧٣ \_ حينها يعجرف لي شخص أسهاء الألوان، بالاشارة إلى العينات، وقول ه (هذا اللون يسمى «أزرق»، وهـذا «أخضر» . . . . . )، فمن المكن مقارنة هذه الحـالة ـ من عدة جوانب ـ بـالحالـة التي يضع فيهـا أمامي قـائمة قـد كتبت فيها الكلمات تحت النـهاذج اللونية . على الرغم من أن هذه المقارنة قد تكون مضللة على أكثر من نحو.

إن الانسان يميل الآن إلى توسيع هذه المقارنة: فمعنى أن يكون الانسان يميل الآن إلى توسيع هذه المقارنة: فمعنى أن يكون الانسان قد فهم التعريف، هو أن تكون في ذهنه فكرة عن الشيء المعرَّف، أي عيَّنة أو صورة. فإذا ما عُرِضَ عليَّ عددً من أوراق الشجر المختلفة وقيل لي: (هذه تسمى «ورقة شجر»)، فإنني أحصل على فكرة عن شكل ورقة شجر، أي على صورة لها في ذهني. لكن على أي نحو تبدو صورة ورقة الشجر حينا لا يكون لها في ذهنا أي شكل محدد، سوى «ما هو مشترك بين جميع أشكال ورق الشجر»؟ أي درجة لونية أو ظل تكون «للنموذج الموجود في ذهني» للون الأحضر - أي لنموذج ما هو مشترك بين جميع درجات وظلال اللون الأخضر؟.

ــ «لكن ألا يمكن وجود مثل هذه النهاذج «العامة»؟ لنقل مثلا ورقة الشجر العامة [أو الكلية]، أو نموذج الأخضر النقي؟» ـ يقيناً! الا أن مثل هذا النموذج، لكي يتم فهمه باعتباره نموذجاً، وليس باعتباره شكلا لورقة شجر معينة، كما أن نموذج الأخضر النقي لكي يتم فهمه باعتباره نموذجاً لكل ما هو أخضر اللون، وليس كعيَّنة للأخضر النقي، فإن هذا كله يبقى ـ بدوره ـ متعلقا بالطريقة التي تستخدم بها هذه النهاذج.

--- اسأل نفسك : ما هو الشكل الذي ينبغي أن تكون عليه عينة اللون الأخضر؟ هل ينبغي أن يكون قائم الزاوية؟ أم أنه سيكون عندئذ نموذجاً للمستطيل الأخضر اللون؟ أينبغي إذن أن يكون «غير منتظم الشكل»؟ وما الذي يمنعنا إذن من أن لا نعتبره - أي لا نستخدمه - إلا بوصفة عينةً للشكل غير المنتظم؟ .

- 91 -



٧٤ ــ هنا أيضا قد يتعلق الأمر بفكرة مؤداها انك لو كنت تعتبر هذه الورقة عينة أو نموذجا «لشكل الورقة بصفة عامة»، فسوف تراها مختلفة عن رؤية شخص آخر ينظر اليها ـ مثلا ـ على أنها عينة أو نموذج لهذا الشكل المحدد بالذات .

الآن، قد يكون الأمر على هذا النحو \_ على الرغم من أنه ليس كذلك بالفعل \_ لأنك لاتستطيع إلا أن تقول، من واقع الخبرة، أنك حين ترى ورقة شجر بطريقة معينة، فإنك تستخدمها بطريقة معينة، طبقا لقواعد معينة.

ـــ بالطبع يوجد شيء مثل الرؤية بهذه الطريقة أو تلك. كما تـوجد كــذلك حــالات سوف يستخدم فيها ـ بصفة عامة ــ كل من يرى النموذج على هذا النحو، بهذه الطريقـة، ويستخدم كل من يراه مختلفا بطريقة مختلفة .

فمثلا، لو أنك رأيت رسها تخطيطيا لمكعب بوصفه شكلا مسطحا يتكون من مربع وشبهي معينين<sup>(٢٧)</sup>، فربما تنفذ الأمر التالي: (أحضر لي شيئا مثل هذا!) بطريقة مختلفة عن طريقة تنفيذ شخص آخر يرى الصورة ثلاثية الأبعادة (أو رؤية مكانية).

٧٥ ـ ما معنى أن تعرف ما هي لعبة ما؟ ما معنى أن تعرف ذلك ولا يكون في مستطاعك قوله؟ وهل هذه المعرفة تعادل إلى حد ما تعريفا لم تتم صياغته بعد؟ بحيث أنه لوتمت صياغته لكان في مستطاعي أن أعرِّفه بوصف تعبيرا عن معرفتي؟ أليست معرفتي بلعبة ما وتصوري عنها قد تم التعبير عنها تعبيرا كاملًا في التفسيرات التي يمكن أن أذكرها؟ أي بوصفي أمثلة لأنواع مختلفة للعبة، وتوضيح أن جميع أنواع الألعاب الأخرى يكن اقامتها على نحو مماثل لتلك، والقول بأنه لن يسعني أن أضمَّ هذه اللعبة أو هذه، بين الألعاب (أو لا يسعني أن أسميها ألعاباً) وغير ذلك كثير.

٧٦ ــ فإذا كان لأحـد أن يضع حـدا فاصـلا<sup>(٤٠)</sup>، فقد لا أتبينـه على أنـه هو الحـدّ الذي أردت دائماً أن أضعه أنا أيضاً، أو الذي رسمته في ذهني . ذلك لأنني لم يـرد أن أضع حدّاً على الاطلاق .

عندئذ يمكن أن يقال إن تصوره ليس هو نفس تصوري ، لكنه شبيه به .

والتشابه هنا هو تشابه صورتين، احداهما تتكون من بقع لونية ذات حدود غامضة، بينها تتكون الأخرى من بقع لونية مماثلة للأولى في الشكل وموزعة مثلها، لكنها ذات حدود واضحة. إن التشابه هنا لا يمكن إنكاره تماما مثل الاختلاف بينهها.

(٤٧) أو متوازيي أضلاع rhombiوذلك مثل الرسم التالي. (٤٨) للعبة ـ اللغة، أو بين ما هو لعبة وما ليس لعبة .



٧٧ ـــ وإذا ما توسعنا في هذه المقارنة أكثر من ذلك، فسيتضح أن الدرجة التي يمكن فيها أن تشبه الصورة واضحة الحدود، الصورة غير واضحة المعالم، إنما تتوقف على درجة غموض أو عدم تحديد الصورة الأخيرة. ولنتخيل أن عليك أن ترسم صورة محدودة المعالم، تكون مناظرة لصورة أخرى غير واضحة المعالم.

ففي الصورة الأخيرة يوجد مستطيل أحمر غير محدد: وأنت تضع بـدلا منه مستـطيلا محدد المعالم. - بالطبع هناك العديد من المستطيلات محـددة المعالم التي يمكن رسمهـا بحيث تكون مناظرة للمستطيل غير المحدد. لكن إذا كانت الألوان في المستطيل الأصلي تتـداخل بـدون أثر لأي حـد خارجي ، ألا تصبح عملية رسم صورة محـددة المعـالم بحيث تكون مناظرة للصورة غير المحدودة ، عمليةً ميئوساً منهـا؟ ألن يكون عليك إذن أن تقول (هنا يمكنني أيضاً أن أرسم دائرة أو قلبا على شكل مستطيل ، فجميع الألـوان تختلط ببعضها ان كل شيء ـ ولا شيء ـ يكون صحيحا) .

\_ وهذا هو الموقف الذي تكون فيه اذا بحثت عن تعريفات تناظر تصوراتنا في علم الجمال وفي علم الاخلاق.

\_ أمام مثل هذه الصعوبة، اسأل نفسك دائما: كيف تعلمنا معنى هذه الكلمة («خير»)؟ بأي نوع من الأمثلة؟ في أية العاب لغوية؟ هنالك سيكون من السهل عليك أن ترى أن الكلمة لابد أن تكون لها عائلة من المعاني.

ـــ اذا كان يدهشك أن الإنسان يمكن أن يعرف شيئا ولا يستطيع قــوله، فـربما كنت تفكر في حالة مثل الحالة الأولى. وليس بالتأكيد في حالة مثل الثالثة.

٧٩ ــ لنأخذ هذا المثال. إذا قال أحدٌ إن (موسى لم يكن له وجود)، فإن هذا القول قد يعني أموراً مختلفة، فهو قد يعني: أن بني اسرائيل لم يكن لهم قائد **واحد** حينها خسرجوا من مصر ــ أو أن قائدهم لم يكن اسمه موسى. ــ أو أنه لم يوجد شخص «قام بكل ما ينسبه الكتاب المقدس إلى موسى» من أعمال. . أو غير ذلك.

<sup>.</sup> Wissen und Sagen - Knowing and saying ، معرفة وقل Wissen und Sagen - Knowing and saying



ــ ويمكننا أن نقول ـ متبعين في هذا رسل ـ إن اسم «موسى» يمكن تعريفه بـواسطة عدد من الأوصاف المختلفة . فيعرف مثلا بوصفه (الرجل الذي قاد بني اسرائيل في التيـه) أو (الرجل الذي عاش في زمـان ومكان معينـين وكان يسمى «مـوسى») أو (الرجـل الذي أخـذته ابنـة فرعـون من النيل حـين كان طفـلا) ، أو غير ذلـك . ومن ثم تكتسب القضية (موسى لم يكن له وجود) معنى مختلفا بناء على التعريف الذي نفترضه أو نختاره . وهذا ما ينطبق على كل قضية تتكلم عن موسى .

ـــ وإذا ما أخبرنــا شخص أن (س لم يوجـد)، فإننــا نسأل أيضــاً: (ماذا تعني؟ هــل تريد أن تقول إن. . أم إن. . الخ؟).

ــ لكن حينها أقول عبارة إثبات عن موسى، هل أنـا دائها عـلى استعداد أن أستبــدل «بموسى» أحد تلك الأوصـاف؟ ربما قلت : إنني أفهم من «مـوسى» أنه الـرجل الـذي فعل كل ـ أو أكبر قـدر مما يـرويه الكتـاب المقدس عن مـوسى . لكن كم هو هــذا القدر؟ هـل حدَّدت القدرَ الذي ينبغي البرهان على كذبه، لكي يجعلني أتخلى عن قضيتي بوصفها قضية كاذبة؟

هل للاسم «موسى» استخدام ثـابت ومحدَّد المعنى بـالنسبـة لي في جميع الحـالات المكنة؟ ـ أليس الأمر كما لو كانت لديَّ مجموعة كاملة من الدعامات المعدة للاستخـدام، وأنني على استعداد للارتكاز عـلى إحداهـا إذا ما تم سحب أخـرى كنت أرتكز عليهـا من قبل، وبالعكس؟

ـــ لنأخــذ حالة أخرى. فإنا حين أقــول (مات س) فــإن معنى «س» قد يكــون شيئا شبيها بما يلي: أنني أعتقد أن كائنا بشريا قد عاش، ١ ـــ وانني قد رأيته في أماكن معينة هي كذا وكذا، ٢ ــ وأنه كان يشبه هذه «الصور»، ٣ ــ وأنه قد فعل كيت وكيت من الأشياء، ٤ ــ وأنه كان يسمى بالاسم «س» في الحياة الاجتماعية.

فإذا ما سئلت عما أفهمه من اللفظ «س»، فسوف أحصى كل أو بعض هذه النقاط، ونقاطا أخرى في ظروف أخرى. وعلى ذلك فإن تعريفي لـ «س» ربما يكون كمايلي (هو الرجل الذي يصدق عليه كل هذا). لكن ماذا لو اتضح أن إحدى هذه النقاط أو الأوصاف كاذبة؟ هل أنا على استعداد للقول بأن القضية «مات س» قضية كاذبة ـ حتى ولو لم يكن ما اتضح كذبه إلا شيئا عرضيا؟ لكن، أين هي حدود ما هو عرضي؟ ـ لو كنت في مثل هذه الحالة قد ذكرت تعريفا للاسم، لكنت على استعداد الآن لتغييره.

\_ 4 \$



\_ وهذا ما يمكن التعبير عنه بصيغة شبيهة بالصيغة التالية : أنني استخدم الاسم «س» بدون معنى ثابت. (إلا أن ذلك لا يعيبه أو يقلل من فائدته إلا قليلا، وبقدر ما يعيب أو يقلل من قيمة تعريف المنضدة بأنها ذات أربعة قوائم ـ بدلا من القول بأنها ذات ثلاثة، ومن ثمَّ تتارجح أحيانا).

ـــ هل ينبغي القول بأنني استخدم [في هذه الحالة] كلمة لا أعرف معناها، ومن ثم أتكلم لغـوا؟ قل مـا تشاء، طـالما أن ذلــك لا يمنعك من رؤيـة الحقائق الفعليـة. (وحـين تراها، فهناك احتمال كبير بألا تقول ذلك).

ـــ (تذبذب وعدم ثبات التعريفات العلمية: فما يعتبر الويم مما يلاحظ تساوقه مع ظاهرة ما، سوف يستخدم غدا لتعريفها).

٨٠ ــ أقول: (يوجـد كرسي). فـماذا لو اتجهت نحـوه، لكي آتي به، فــإذا به يختفي فجأة عن البصر؟ ــ (وإذن فلم يكن كرسيا، بل كان نوعا من الوهم).

لكننا، بعد لحظات قليلة، نراه مرة أخرى ويكون مستطاعا أن نلمسه، وغير ذلك ـ (وإذن فالكرسي كان موجودا هناك، وكان اختفاؤه نوعامن الوهم). ـ لكن، افترض أن الكرسي ـ بعد فترة ـ اختفى ثانية، أو بدا كما لو كان قد اختفى. فما الذي نقوله الآن؟ هل لديك قواعد جاهزة لمثل هذه الحالات ـ قواعـد تفيد ما إذا كان من المكن أن تُستخـدم كلمة «كرسي» لتسمية شيء كهذا؟

ــ لكن، هل تُعوزنا هذه القواعد حينها نستخدم كلمة «كرسي»، وهـل ينبغي علينا أن نقول بأننا لم نربط هذه الكلمة بأي معنى، لأننا لم نتزود بالقواعد الخاصة بكل استخدام أو تطبيق ممكن لها؟

٨١ ــ لقد أكد فرانك رامزي<sup>(٤٩)</sup> ذات مرة في مناقشة لـه معي ، أن المنطق «علم معياري» . وأنا لا أعرف على وجه التحديد ما هي الفكرة التي كانت تدور في ذهنه عندما قال هذا، إلا أنها بلا شك قريبة الصلة بما لاح لي بعد ذلك : وهو أننا في الفلسفة كثيرا ما نقارن استخدام الكلمة بالألعاب وبأنواع الحساب ذات القواعد الثابتة ، لكننا لا نستطيع القول بأن الشخص الذي يستخدم اللغة لابد أن يلعب مثل هذه اللعبة .

- 90 -

<sup>(</sup>٤٩) فرانك رامـزي F.P.Ramsey أحد علياء الـرياضيـات والمنطق البـارزين الإنجليز في كمـبردج وكان معـاصـراً لفتجنشتين ورسل، ولـد عام ١٩٠٣ وتـوفي عام ١٩٣٠ . وقـد نشرت أهم كتابـاته بعـد وفاتـه بعنوان «أسس الوياضيات ومقالات منطقية أخرى» عام ١٩٣١ .



\_ لكنك إذا قلت بأن لغاتنا إنما تقارب مثل هذه الأنواع من الحساب، فإنك تكون على وشك الوقوع في سوء الفهم . إذ يبدو الأمر كما لو كان ما نتكلم عنه في المنطق هو لغة مثالية . كما لو كان منطقنا \_ إذا جاز هذا القول \_ منطقا في الفراغ . في حين أن المنطق لا يتناول اللغة \_ أو الفكر \_ بالمعنى الذي يتناول به العلم الطبيعي ، الطاهرة الطبيعية ، وأقصى ما يمكن قوله هو أننا نقيم أو ننشيء لغات مثالية . لكن كلمة «مثالي» هنا قد تؤدي إلى تضليلنا، إذ قد يفهم منها أن هذه اللغات أفضل ، وأكثر كمالا من لغة حياتنا اليومية ، وكما لو كانت مهمة عالم المنطق أن يوضح للناس أخيرا كيف تبدو العبارة الصحيحة .

ومع ذلك، فكل هذا لا يمكن أن يظهر في الضوء الصحيح، حتى يكون الإنسان قد تـوصل إلى وضـوح أكبر بـالنسبة للتصـورات الخاصـة بالفهم والمعنى والتفكـير. إذ سوف يتضح كذلك ما يمكن أن يوصلنا (وقـد أوصلني بالفعـل) إلى الظن بـأنه إذا نـطق شخص بعبارة ما وكان يعنيها أو يفهمها ، فإنما يمارس نوعا من الحساب<sup>(١)</sup> بناء على قواعد محددة .

٨٢ ــ بماذا أسمى «القاعدة التي يعمل وفقا لها»؟ ـ هـل هي الفرض الـذي يصف عـلى نحو مرض كيفية استخدامه للكلمات، وهو ما نلاحظه، أم هي القاعدة التي يرجع إليها أو يعتمد عليها حينها يستخدم علاماته، أم هي القاعدة التي يذكرهـا لنا حين يجـيب على سؤالنا عن قاعدته؟

لكن ماذا إذا لم تساعدنا الملاحظة على رؤية أية قاعدة واضحة، ولم يؤد السؤال إلى التوصل إلى أية قاعدة؟ .. ذلك لأنه قدم لي بالفعل تعريفا عندما سألته عما قد فهمه من «س»، إلا أنه كان على استعداد أن يتراجع عنه ويغيَّر منه. .. فكيف لي أن أحدَّد القاعدة التي يلعب وفقا لها؟ إنه هو نفسه لا يعرفها. أو قد نسأل سؤالا أفضل: ما هو المعنى الذي من المفروض أن يفيده هنا التعبير التالي «القاعدة التي يعمل وفقا لها»؟

٨٣ – ألا يلقي التهائل بين اللغة وبين الألعاب ضوءا هنا؟ أننا نستطيع بسهولة أن نتخيل أشخاصا يستمتعون في أحد الحقول باللعب بالكرة، على نحو يبدأون فيه ألعابا مختلفة معروفة. إلا أنهم يلعبون كثيرا منها بدون أن يستكملوا أيا منها، فيلقون بالكرة في تلك الأثناء في الهواء بلا هدف، ويطارد بعضهم البعض الآخر بالكرة ويقذف بها أحدهم أحيانا الاخر على سبيل المزاح. هنا يقول شخص ما: إنهم طوال الوقت يلعبون لعبة – كرة، ويتبعون قواعد محددة أثناء كل رمية للكرة.

Kalkül-calculus (1)



اليست هناك حالة كذلك نلعب فيها، ونضع القواعد أثناء اللعب<sup>(١)</sup>؟ نعم وهنـاك حالة نغير فيها [من القواعد] أثناء اللعب.

٨٤ ــ لقـد ذكرت أن تـطبيق أو استخدام الكلمـة لا يكـون مقيـدا في كـل مكـان بقواعد معينـة (٥٠) لكن كيف تبدو اللعبـة التي تتقيد بقـواعد في كـل مكان، والتي لا تـدع قواعدها أي شك يشوبها، وإنما تسدُّ عليه كل الثغرات؟ ـ ألا يمكننا أن نتخيل قاعدة تحدد تطبيق القاعدة ونتخيَّل شكا تستبعده تلك القاعدة؟

ـــ لكن ذلـك لا يعني القول بـأننانشك، لأن في إمكـاننـا أن نتخيـل الشـك. أنني أستطيع أن أتخيل بسهولة شخصا يشك دائما ــ قبل أن يفتح الباب الأمامي لمنزله ــ فيـما إذا كانت توجد هوة خلفه فاغرة فاها، ويتأكد من ذلك قبل أن يمرَّ من الباب (ويمكن أن يكون قد أثبت ذات مرة أنه على صواب) ــ إلا أن ذلك لا يجعلني أشك في نفس الحالة.

٨٥ ـــ ثمـة قاعـدة تنتصب هناك أشبـه بعمود (أو قـائم) الاشارات<sup>(٥٠)</sup> ـ ألا يـترك عمود الاشارات أي شك حول الطريق الذي ينبغي عليّ اتباعه؟ هل يوضح أي اتجاه يجب أن أسلكه بعد أن أعبره سواء كان امتدادا للطريق، أو ممرا للمشاة، أو طريقا مختصرا؟

لكن أين ذُكر الطريق الذي ينبغي عليَّ اتباعه، سواء في اتجاه السهم الموجود على عمود الإشارات، أو (مثلا) في الاتجاه المضاد؟ \_ وإذا لم يكن هناك عمود إشارات واحد، بل سلسلة منها، أو علامات بالطباشير على الأرض \_ فهل توجد طريقة واحدة لتفسيرها؟ \_ وهكذا أستطيع القول بأن عمود الاشارات لا يدع مجالا للشك. أو بالأحرى: أنه أحيانا يدع مجالا للشك وأحيانا لا يدع . والآن، لم تعد هذه القضية قضية فلسفية، بل هي قضية تجريبية.

٨٦ ــ تخيل لعبة لغوية مثل تلك الواردة في الفقرة رقم (٢)، يتم القيام بها باستخدام إحدى القوائم. ولتكن العلامات التي يزود أ بها ب، علامات مكتوبة. فتكون لدى ب قائمة مكتوب في أول عمود بها العلامات المستخدمة في اللعبة، وفي العمود الثاني صور لأحجار البناء. وحين يبرز أ مثل هذه العلامة المكتوبة، يقوم ب بالبحث عنها في القائمة، وينظر إلى الصورة المقابلة لها، وهكذا. وعلى ذلك فالقائمة تكون هي القاعدة

(٥١) أي أن وجود القاعدة يوجه استخدامنا للكلمات، كما يوجه عمود الإشارات خطانا أثناء السير على الطريق.

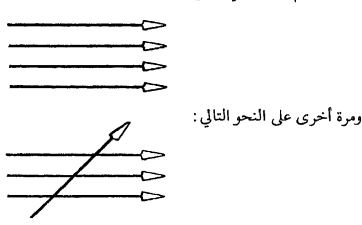
<sup>(</sup>١) الجملة الأخيرة في النص الأصلي مكتوبة بالانجليزية .

<sup>(</sup>٥٠) بمعنى أنه لاتوجد قواعد واحدة مطلقة لا تتغير من مكان إلى آخر، بنحيث تحكم استخدام الكلمة .



التي يتبعها لتنفيذ الأوامر. والإنسان يتعلم أن يبحث عن الصورة في القائمة بواسطة تدريب معين، وربما يكون جزء من هذا التدريب على تعلَّم التلميذ هو أن يمرَّ بإصبعه ـ أفقيا ـ من اليمين إلى اليسار<sup>(٢٥)</sup>، كما لو كان يرسم سلسلة من الخطوط الأفقية فوق القائمة.

ـــولنفرض أنه قد تم ذكر طرق مختلفة لقراءة القائمـة . مرة، كـما ذكرنــا من قبل، طبقا للرسم التخطيطي التالي :



أو بطريقة أخرى،فمثل هذا الرسم الذي يرفق بالقائمة سيكون بمثابة قاعدة لاستخدامها .

ــ ألا نستطيع الآن تخيل قواعـد أكثر من ذلـك لتفسير هـذه القاعـدة؟ وهل كـانت القـائمة الأولى ـ من نـاحية أخـرى ـ ناقصـة بـدون رسم الأسهم؟ وهـل تكـون القـوائم الأخرى ناقصة بدون الرسوم التخطيطية المصاحبة لها؟

٨٧ \_ لنفرض أنني ذكرت التفسير التالي: (أنني أفهم «موسى» ـ إن كان هناك وجود لمثل هذا الرجل ـ بمعنى أنه هو الذي قاد بني اسرائيل في خروجهم من مصر، أيا كان اسمه في ذلك الوقت، وأيا ما يكون قد فعله أو لم يفعله بالإضافة إلى ذلك). ـ إلا أن هناك شكوكا مماثلة لتلك التي تكتنف اسم «موسى» ، يمكن أن تكتنف كلمات هذا التفسير ( فما الذي تسميه [كلمة] «مصر»، ومن هم «بنو اسرائيل». . . الخ؟). بل إن هذه الأسئلة قد لا تنتهي حينها نصل إلى كلمات مثل «أحمر» و «داكن» و «حلو». ـ (لكن كيف إذن للتفسير أن يساعدني على الفهم، إذا لم يكن في نهاية الأمر هو التفسير الأخير؟ في هذه

(٢ ٥) وهي في الأصل من اليسار إلى اليمين بالطبع.



الحالة لن يكتمل التفسير أبدا. لذلك سأظل غير متفهم لما يعنيه، ولن أفهمه أبدا!). ـ وكأن التفسير يظل معلقا في الهواء، ما لم يدعمه تفسير آخر. وفي حين أن التفسير قد يحتاج بالفعل لأن يرتكز على تفسير آخر يكون قد تم ذكره، فإن أي تفسير لا يكون في حاجة إلى تفسير آخر، ما لم نتطلبه نحن حتى نحول دون سوء الفهم.

قد يمكن القول بـأن التفسـير يؤدي إلى إزالـة أو تحاشي سـوء الفهم ـ وأعني بذلـك سوء الفهم الذي قد يحدث في حالة عدم وجود التفسير، لا أي سوء فهم يمكنني تصوره .

ـــ قد يبدو الأمر كما لو كان كل شك إنما يكشف بسهولة عن فجوة أو ثغـرة موجـودة في الأسس، بحيث أن ضمان الفهم وتأمينه لا يكون ممكنـا إلا إذا شككنا أولا في كــل شيء يمكن الشك فيه، ثم استبعدنا هذه الشكوك.

\_ إن عمود الإشارات يكون في الموضع الصحيح، إذا كان ـ في الظروف العادية ـ يفي بالغرض الذي وجد من أجله .

٨٨ ـــ إذا قلت لشخص ما «قف بالقرب من هنا» ـ ألا يمكن أن يؤدي هــذا التفسير وظيفته على نحو كامل؟ وألا يمكن أن يفشل أي تفسير آخر في ذلك أيضاً؟

ـــ لكن، أليس هــذا التفسـير تفسيـراً غـير دقيق؟ أجـل. ولمـاذا لا ينبغي علينــا أن نسميه «غير دقيق»؟

لنفهم أولاً معنى «غير دقيق»! لأنه لا يعني «غير قابل للاستخدام»<sup>(٣٥)</sup>. ولنتدبَّر التفسير الذي نصفه بأنه «دقيق» في مقابل هذا التفسير الذي نصف بأنه غير دقيق. ربما يكون التفسير الدقيق شيئاً شبيهاً برسم خط بالطباشير حول مساحة معينة؟ إن ما يستوقفنا هنا لأول وهلة هو أن للخط عرضاً. لـذا قد تكون الحافة ـ الملونة أكثر دقة. لكن هـل لاتزال لهذه الدقة وظيفة هنا: ألا تدور في فراغ؟<sup>(٤٥)</sup> وتـذكر كـذلك أننا لم نعرَّف بعـد ما يعتبر مجاوزاً لحدود هذه الدقة، ولاكيف، وبأي أدوات يمكن بلوغ ذلك... الخ

ـــ إننا نفهم معنى ضبط ساعة الجيب على الوقت بدقة، أو إعادة ضبطها لكي تكون دقيقة. لكن ماذا لو سألني سائل هل هذه الـدقة دقـة مثاليـة، أو ما هـو مدى اقـترابها من الدقة المثالية؟\_

- 99 -

<sup>(</sup>٥٣) لأنه لو كان (غير قابل للاسخدام» لما كان صحيحا من الأصل.

<sup>(</sup>٤٥) أي أن وظيفة هذه الدقة تكون معطلة أو متوقفة مثل المحرك الذي يكون متوقفا أو الآلة التي تكون معطلة .



إننـا نستطيـع ـ بالـطبع ـ أن نتكلم عن قيـاسات للزمن تكـون فيهـا دقـة مختلفـة، وتكون، إذا جاز القول، أكثر دقة من قياس الزمن بواسطة ساعة الجيب. وهي الحالة التي يكون فيها للكلمات التالية (ضبط الساعة عـلى الوقت الـدقيق) معنى مختلف، وإن كان لـه صلة [بالمعاني الأخرى]، ويكون فيها (ذكر الوقت) عملية مختلفة، وغير ذلك.

وإذا أنا أخبرت شخصاً: (عليك أن تأتي للغذاء في الموعد المحدد تماماً، فأنت تعلم أنه يبدأ في الواحدة بالضبط). ــ ألا يوجـد هنا بـالفعل سؤال عن الـدقة؟ لأنـه من المكن القول (فكر في تحديد الزمن في المعمل أو في المرصد، هناك تدرك معنى «الدقة»)؟

\_ إن صفة «غير دقيق» في الواقع مذمَّة، أما صفة «دقيق» فهي مديح. وهـذا يعني القول بأن غير الدقيق يحقق الهدف منه بطريقة أقل كمالاً مما هو أكـثر دقة. وهكـذا يتوقف الأمر هنا على ما نسميه «بالهدف». هل أكون غير دقيق إذا لم أذكـر بعدنـا عن الشمس إلى أقرب قدم، أو إذا لم أذكر للنجار عرض المنضدة إلى أقرب جزء من الألف من البوصة؟

ـــ لا يوجد مثال **واحد** للدقـة . ونحن لا نعرف مــا هو المفـروض أن نتخيله في هذا الصدد، مالم تذكر أنت نفسك أو تحدد ما يوصف بهذه الصفة . إلا أنك سوف تتبـين مدى صعوبة مثل هذا التحديد . على الأقل بالصورة التي ترضيك .

٨٩ ــــ إن هذه الإعتبارات تقودنا إلى المشكلة التالية : بأي معنى يكون المنطق جليلًا أو سامياً. إذ يبدو أن للمنطق عمقاً معيناً، أو دلالة عامة.

إن المنطق ـ فيما يبدو ـ كامن في أساس جميع العلوم . لأنه يبحث في ماهية جميع الأشياء . إنه يسعى لاكتشاف باطن الأشياء ولا يهتم بما إذا كان ما يحدث بالفعل هو هذا أو ذاك . وهو لا ينشأ نتيجة للإهتمام بوقائع الطبيعة ، ولا نتيجة للحاجة إلى الوقوف على الروابط السببية : وإنما ينشأ عن دافع لفهم أساس أو ماهية كل شيء تجريبي . لا لأننا نريد التوصل ، لتحقيق هذا الهدف ، إلى وقائع جديدة : فالأحرى أن جوهر بحثنا هو ألا نأمل في تعلم أي شيء جديد بواسطته . إننا نريد أن نفهم ماهو موجود بالفعل أمامنا . لأن هذا هو ما يبدو أننا ـ بمعنى ما ـ لا نفهمه .

ـــ يقول أوغسطين في «الإعترافات» [١١/١١]: (ما هو الزمان إذن؟ إذا لم يسألني أحد، فأنا أعرف، وإذا سألني أحد، فأنا لا أعرف.)<sup>(١)(٥٥)</sup>. وهذا ممـا لا يمكن قولـه عن

- 1 . . -

النص في الأصل باللاتينية، وهو مأخوذ عن الفصل الرابع عشر من الإعترافات، الفقرة الرابعة عشرة.

<sup>(</sup>٥٥) وقد ورد نص أوغسطين من «الإعترافات» بـاللغة الـلاتينية، سـواء في النص الألماني لفتجنشتين أو في الترجمـة الانجليزية، كما يلي:



سؤال في العلم الطبيعي (مثل «ما هو الوزن النوعي<sup>(٢٥)</sup> للهيـدروجـين؟»). إن الشيء الذي نعرفه حين لا يسألنا عنه أحد، ولا نعرفه حين يُطلب منا أن نذكره، هو شيء نحتاج أن نذكر أنفسنا به. (ومن الواضح أنه شيء يكون من العسـير أن يذكـر الإنسان نفسـه به لسبب أو لآخر).

٩٠ \_ إننا نشعر كما لو كان علينا أن ننفذ إلى صميم الظواهر: ومع ذلك فإن بحثنا ليس منصر فا إلى الظواهر، وإنما ينصرف \_ إذا جاز القول \_ إلى «إمكانات الـظواهر. أي أننا نذكر أنفسنا بنوع العبارات التي نقولها عن الظواهر.

ــ وهكذا يستدعى أوغسطين للذهن، العبارات المختلفة التي تقال عن الإستمـرار الزمني أو الديمـومة المـاضية أو الحـاضرة أو المقبلة، الخاصـة بالحـوادث. (وهذه العبـارات ليست بالطبع عبارات فلسفية عن الزمن الماضي والحاضر والمستقبل).

\_ وعلى ذلك فإن بحثنا يكون بحثاً نحوياً. فمثل هذا البحث يلقى الضوء على مشكلتنا عن طريق توضيح واستبعاد ضروب سوء الفهم أو أخطائه. وأخطاء الفهم المتعلقة باستخدام الكلمات، إنما تنتج \_ فضلاً عن أسباب أخرى ـ عن تماثلات معينة بين صور التعبير في المجالات المختلفة للغة . - ويكن إزالة بعضها باستبدال إحدى صور التعبير بأخرى . وهذا يكن أن يسمى «تحليلاً» لصور تعبيرنا، لأن العملية تشبه أحياناً عملية استخلاص أو فَرْز.

٩٩ ــ لكن الأمر يبدو الآن وكأن هناك شيئاً كالتحليـل النهائي لصـورنا اللغـوية، ومن ثمَّة صورة واحدة (أو شكلًا واحداً) مستخلصاً تماماً لكل تعبير. ومعنى هـذا أن الأمر يبدو وكأن صورنا المعتادة في التعبير لم تخضع في جوهرها للتحليل، أو كأن فيهـا شيئاً خفيـاً يحتاج لإبرازه للنور. فإذا ما تمَّ هذا فقد اتضح التعبير تماماً وحلَّت بذلك مشكلتنا.

## - 1 • 1 -

<sup>(</sup>quid est ergo tempus? si nemo ex me quaerat scio, si quaerent explicare velim, nescio.)

ولقد رجعت إلى الترجمة الإنجليزية لهذا النص في كتاب فايزمان: مباديء الفلسفة اللغوية، صفحة ١٧٢:

Waismann, F., Principles of linguistic philosophy. P. 172

الذي ورد فيه النص كما يلي:

<sup>(</sup>What is time? if Iam not asked, I know. If Iam asked, I do not Know.)

<sup>(</sup>٥٦) الوزن النوعي Specific gravity وهو الكثافة النسبية، وتساوي نسبة كثافة أية مادة إلى كثافة الماء في درجة حرارة معينة وضغط جوي معين.



ـــويمكن أيضاً التعبير عن هـذا المعنى كما يـلي: إننا نستبعــد سوء الفهم أو أخـطاءه بجعل تعبيراتنا أكثر دقة . لكن قد يبدو الأمر الآن كـأننا نتحـرك صوب حـالة معينـة، هي حالة الدقة الكاملة . وكأن هذا هو الهدف الحقيقي لبحثنا .

٩٢ ــ وهذا ما يتم التعبير عنه بالسؤال عن ماهية اللغة أو القضية أو الفكر. ـ لأنسا إذا كنا نحاول أيضاً في هذه الأبحاث أن نفهم ماهية اللغة ـ ووظيفتها وبنيتها ـ فليس هذا هو محور ذلك السؤال، لأنه لا يعتبر الماهية شيئاً موجوداً يمكن رؤيته ويصبح مما يمكن الإحاطة به بنوع من إعادة التنظيم، وإنما يعتبرهما شيئاً قائماً تحت السطح . أي أنها شيء موجود في الداخل، نراه إذا نفذنا إلى باطن الشيء، ومهمة التحليل هو استخراجه منه ـ

ــ (إن الماهية خـافية عنـا): هذه هي الصـورة التي تتخذهـا مشكلتنا الآن. ونحن نسأل («ما هي» اللغة)؟ ، («ما هي» القضيـة)؟ وكأن الاجـابة عن هـذين السؤالين ينبغي ذكرها مرة واحدة وإلى الأبد، وعلى نحو مستقل عن أية خبرة مقبلة.

٩٣ ــ قد يقول قائل: إن (القضية أكثر الأشياء اعتياداً في العالم)، ويقول آخر (إن القضية ـ شيء عجيب جداً!). ـ والشخص الأخير لايكون في مستطاعه أن ينـظر ببساطـة ويرى كيف تقوم القضـايا بـوظيفتها بـالفعل، لأن الصـور (أو الأشكال) التي نستخـدمها للتعبير عن القضايا والفكر، تحول بينه وبين ذلك.

ـــ لماذا نقول إن القضية شيء متميز؟ بسبب الأهمية الكبيرة التي تنسب إليهــا (وهذا صحيح) من جهة . ومن جهة أخرى ــ فهذا السبب، بالإضافة إلى سوء فهم منطق اللغة، يغرينا فيجعلنا نظن أن هناك شيئاً غير عادي، شيئــاً فريــداً، يجب على القضيـة أن تحققه . وهكذا فإن **سوء الفهم** يجعل الأمر بالنسبة لنا يبدو كما لو كانت القضية تفعل شيئاً عجيباً .

٩٤ ــ (القضية شيء عجيب!). هنا يكمن أصل أو منشأ التسامي أو الإجلال في اعتبارنا للمنطق. وهو الميل إلى افتراض وجود وسط خالص بين علامات القضية وبين الوقائع. أو هو أيضاً محاولة تنقية العلامات نفسها، والتسامي بها. لأن صورنا في التعبير، تمنعنا بكل الطرق من أن ندرك عدم وجود شيء غير عادي متضمن فيها، وذلك بأن تجعلنا نسعى وراء أوهام.

٩٥ ـــ (إن التفكير ينبغي أن يكون شيئاً متميزاً فريداً) . وعندما نقول، ونعني أن كذا وكذا هو الموضوع، فإننا ـ مع المعنى الـذي نقصده ـ لا نتوقف في مكان بـالقرب من الواقع، بل إن ما نعنيـه هو أن هـذا وهذا ـ يكـون ـ كذا وكـذا<sup>(٥٧)</sup> . إلا أن هذه المفارقة

## - 1 • ۲ -

<sup>(</sup>٥٧) this-is-so، وهي في النص الألماني هذا وهذا يكون كذا وكذا \_ das und das- so und so-ist.



(التي تـأخذ صـورة الحقيقة الأوليـة) يمكن أيضاً التعبـير عنها كما يلي: إن الفكـر يمكن أن يكون عن شيء ليس هو الموضوع .

٩٦ \_ وهناك أوهام أخرى تنشأ من نواحي مختلفة، وتترابط مع ذلك النوع من الوهم أو الخطأ الذي نتكلم عنه هنا. فيبدو لنا الآن كأن الفكر واللغة مرتبطان بالعالم بعلاقة متميزة، وأنهما صورة له. إن هذه التصورات: قضية، لغة، فكر، عالم، تمثل خطا يتلو فيه الواحد منها الآخر، ويكافيء كل واحد منها الآخر. (لكن ماالذي تستخدم من أجله هذه الكلمات الآن؟ إن لعبة \_ اللغة التي تطبق أو تستخدم فيها ليست موجودة).

٩٧ ــ إن الفكر محاط بهالة. ومـاهيته، وهي المنـطق، تمثل نـظاماً، هـو في الواقـع النظام القبلي للعالم: أي نظام المكنات، الذي ينبغي أن يكون مشتركاً بين كـل من العالم والفكر.

ــ إلا أن هذا النظام ينبغي ـ فيها يبدو ـ أن يكون بسيطاً إلى أقصى حـد. انه سابق على أية خبرة، وينبغي أن يسري في كل خبرة. ولا يصح أن تشوبه أو تؤثر عليه أية غيوم تجريبية أو أي عدم يقين. بل ينبغي أن يتكون من أكثر البلورات صفاء ونقـاء. لكن هذه البلورة لا تتبدى بوصفها تجريـداً، وإنما كشيء متعـين، بل كـأكثر الأشيـاء تعيناً، وكـما لو كانت أكثر الأشياء الموجودة صلابة. (الرسالة المنطقية الفلسفية، رقم ٥٥٦٣ ٥، ٥).

ــ إننا واقعون تحت وهم أن ما هو خاص وعميق وجوهري في بحثنا، إنما يكمن في محاولة هذا البحث بلوغ الماهية الفريدة للغة . أي النظام القائم بين التصورات الخاصة بالقضية، واللفظ، والبرهان، والصدق، والخبرة وغير ذلك . وأن هذا النظام هو نظام ـ فوقي خاص بما يمكن تسميته بالتصورات ـ الفوقية . . في حين أنه، بالطبع، إذا كان هناك استخدام للكلهات التالية : «لغة»، «خبرة»، «عالم»، فينبغي أن يكون استخداما متواضعاً، مثل استخدام الكلهات التالية : «منضدة»، «ومصباح» «وباب».

٩٨ ــ من الـواضح ، من جهـة ، أن كل عبـارة في لغتنا «منـظمة أو صحيحـة عـلى النحو الذي توجد عليه» . أي أننا لا نسعى لبلوغ مثل أعلى [أو لغة مثالية] ، وكأن عباراتنا العادية الغامضة لم تكتسب بَعْدُ معنى بريئاً من العيب أو النقص ، وأن اللغة الكـاملة تنتظر منا أن نقيمها . ـ كما تبدو ـ من جهة أخرى ـ بشكل جلّى ضرورة وجود نظام كـامل حيشما وجد معنى . لذا ينبغي وجود نظام كامل حتى في أكثر العبارات غموضاً .

٩٩ ــ قد يود الإنسان أن يقول إن معنى العبارة، يمكن ـ بالطبع ـ أن يترك ثغرة هنا أو هناك، إلا أن العبارة ينبغي مع ذلك أن تكون ذات معنى محدد. فالمعنى غير المحدد لن

- 1.4-



يكون في الحقيقة معنى على الإطلاق. وهـذا يشبه القـول: بأن الحـدَّ غير المحـدد ليس في الواقع حداً على الإطلاق. هنا ربما يظن أحـد أنني إذا قلت (أنني حبست الرجـل جيداً في حجرة لا يوجد بها إلا باب واحد تُرك مفتوحا) ـ فإنني لا أكون، ببساطة، قد حبستـه على الإطلاق. أي أن حبسه كان مجرد وهم أو خداع. وقد يميل الإنسان هنا إلى القول: «إنك لم تفعل شيئاً على الإطلاق»، فالسياج الذي يوجد فيه ثقب أو ثغرة كأنه لا وجود له. لكن هل هذا صحيح؟

١٠٠ \_ (لكن اللعبة لاتكون لعبة \_ إذا كمان هناك نوع من الغموض في القواعد \_) . \_ فهل ذلك يمنع كونها لعبة؟

ــ (ربما تسميها لعبة، إلا أنها يقينا لن تكون لعبة كاملة بأيـة حال) وهــذا يعني : أن بها شوائب، وما أنا معنيٌّ به في الوقت الحاضر هو اللغة الخالصة من كل شائبة .

ــ لكن ما أريد قوله هو: إننا نسيء فهم دور ما هو مثالي أو نموذجي في لغتنا. أي أننا ينبغي أن نسميها كذلك لعبة، وكل ما هنالك أننا نكون مبهورين بالمثل الأعـلى، ومن ثم نفشل في رؤية الاستخدام الفعلي لكلمة «لعبة» بوضوح.

١٠١ ... إننا نريد القول بأنه لا يمكن وجود أي غموض في المنطق. والفكرة التي تستحوذ علينا الآن، هي أن المشالي «يجب» وجوده في الواقع. في حين أننا لا نعرف بعد كيف يوجد هناك في الواقع ولا ماهية هذه الـ«يجب». إننا نظن أنه ينبغي أن يوجد في الواقع، لأننا نظن أننا نراه أو ندركه فيه بالفعل.

١٠٢ ـــ إن القواعد الدقيقة والواضحة للبنية المنطقية للقضايا، تبدو لنا كما لو كانت شيئا قائماً في الخلفية، مختفياً في الوسط الخاص بالفهم. إنني أدركها بالفعل (حتى ولو كـان ذلك من خلال وسط مـا)<sup>(٥٥)</sup>: لأنني أفهم علامـة القضية، وأستخـدمها لكي أقـول شيئاً ما.

١٠٣ ــ إن «المشالي» ـ فيها نتصور ـ ثابت لا يهتز. إنك لا تستطيع أبداً أن تحيد عنه، ولابد أن تعود إليه دائهاً. فلا يوجد ما هو خارج عنه. وفي الخارج لا تستطيع أن تتنفس. من أين جاءت هذه الفكرة؟ إنها أشبه بالنظارة التي نضعها على أنفنا ونرى من خلالها كل ما ننظر إليه. ولم يخطر على بالنا أبداً أن نخلعها.

## - 1 + 2 -

<sup>(</sup>٥٨) وهذا الوسط هو علامات القضايا، أي الألفاظ التي تصاغ فيها.



١٠٤ ... إننا نصف من الشيء ما يكمن في طريقة تمثيلنا إياه. ونظن \_ متأثرين بإمكان المقارنة \_ أننا ندرك حالة في أعلى درجات التعميم.

١٠٥ ــ وحينها نعتقد أن علينا أن نجد ذلك النظام، وأن نجد ما هو مثالي، في لغتنا الفعلية، نصبح غير قانعين بما يسمى عادة «بالقضايا» و«الألفاظ» و«العلامات».

ـــ إن القضية واللفظ اللذين يتناولهما المنطق يُفْتَرض أن يكونا شيئاً خـالصاً واضحـاً غـير ملتبس. ونظل نعتصر أذهـاننا بحثـاً عن طبيعة العـلامة الـواقعية. ــ هـل هي فكرة العلامة؟ أم هي الفكرة في اللحظة الراهنة؟

١٠٦ ـــ هنا يكون من الصعب علينا أن نحتفظ برؤوسنا مشرعة، وأن نتبينً أن علينا أن نكون على صلة بموضوعات تفكيرنا اليومي، فلا نضل ونتخيل أن علينا وصف الدقائق القصوى، التي نكون ــ من جهة أخرى ــ عاجزين عن وصفها بواسطة الوسائل المتاحة لنا. إننا نشعر كما لوكان علينا أن نصلح بأصابعنا عش عنكبوت ممزَّق.

١٠٧ ــ كلما ازداد فحصنا للغة الفعلية دقة، أصبح الصراع بينها وبين ما نتطلبه أكثر حدَّة. (لأن النقاء أو الصفاء البلوري للمنطق، لم يكن ـ بالطبع ـ نتيجة لبحث: وإنما كان متطلباً نتطلبه). ويصبح الصراع غير محتمل، كما يصبح ما نتطلبه الآن معرضاً لأن يتحول إلى فراغ. ـ

لقد تقدم بنا السير على جليد زلق، لا يـوجد فيـه أي احتكاك. ولـذا فالـظروف ـ بمعنى معين ـ مثالية، إلا أننا، لهذا السبب نفسه، لا نكون قادرين على السير. إننا نريد أن نسير: ولذلك نحتاج إلى الاحتكاك. أي العودة إلى الأرض الخشنة!

١٠٨ \_ إننا ندرك أن ما نسميه «عبارة» و«لغة»، ليس لها الوحدة الصورية التي تخيلتها، وإنما هي أسرة أو عائلة مكونة من بنيات<sup>(١)</sup> تترابط بعضها ببعضها الآخر بدرجة أو أخرى.

ـــ لكن ما الذي يصير إليه المنطق الآن؟ يبدو أن دقته أو صرامته قد تخلت عنه هنا. لكن ألا يكون المنطق في هذه الحالة قد اختفى كله؟ ــ إذ كيف يمكن أن يفقــد المنطق دقتــة أو صرامته؟ بالطبع ليس بالمساومة على أي وجه من أوجه هذه الدقة أو الصرامة. ــ

(۱) بنيات أو بني Gebilde - Structures .

- 1.0-

 <sup>(</sup>۱) فارادي في كتابه: «التاريخ الكيميائي لشمعة (٥٩): «الماء شيء مفرد .. أنه لا يتغير أبداً». The chemical History
 of a Candle



إن الفكرة المسبقة عن النقاء البلوري لا يمكن استبعادها إلا عن طريق تغيير طريقة فحصنا للأمر (ويمكن أن يُقَالُ: ينبغي إدارة محور الاستدلال الذي يقوم عليه فحصنا للأمر، لكن بحيث تكون الإدارة حول النقطة الثابتة أو المحددة لحاجتنا الحقيقية لذلك).

ـــ إن فلسفة المنطق تتكلم عن العبارات والألفاظ، بنفس المعنى الـذي نتكلم بـه عنها في الحياة العادية حين نقول مثلًا: «هذه عبارة صينية» أو «لا، إنها تشبه الكتابـة فقط، ولكنها مجرد زخرفة»، وهلمّ جرا...

ـــ إننا نتلكم عن الظاهرة المكانية والزمانية للغـة، لا عن نوع من الخيـال أو الـوهم اللامكاني واللازماني. (ملحوظة هامشية: لا يهتم الإنسان إلا بظاهرة معينة بطرق متنوعة) إلا أننا نتكلم عنها (أي اللغة) كما نتكلم عن قـطع الشطرنـج، حينما نكـون بصدد تقـرير قواعد اللعبة، وليس بصدد وصف خصائصها الفيزيائية.

ــ إن السؤال: «ما هي الكلمة في حقيقتها؟» مشابه للسؤال: «ما هي قطعة الشطرنج؟».

١٠٩ \_ لقد كان من الصحيح القول بأن فحوصنا أو بحوثنا يمكن ألا تكون علمية. فلم يكن من المهم لدينا إمكان التوصل تجريبياً إلى (أنه من المكن \_ ضدً أفكارنا المسبقة \_ أن نفكر في كذا وكذا)، مهما كان معنى ذلك. (مثل تصور الفكر على أنه وسط هوائي أو غازي). ولا يجوز لنا أن نقدم أي نوع من النظريات. فلا ينبغي وجود أي شيء افتراضي في بحوثنا. إذ ينبغي أن نبتعد عن كل تفسير، وأن نستعيض عنه بالوصف وحده. ويستمد هذا الوصف ضوءه، أي الغرض منه، من المشكلات الفلسفية. وهذه بالعرمف بالمكن ي حمل أنه وسط من المراضي في بحوثنا. إذ ينبغي أن نبتعد عن كل تفسير، وأن نستعيض عنه بالوصف وحده. ويستمد هذا الوصف ضوءه، أي الغرض منه، من المشكلات الفلسفية. وهذه بالطبع ليست مشكلات تجريبية، وإنما يتم حقًها بالنظر في الطريقة التي تعمل بها لغتنا، بحيث نتوصل بهذه الكيفية إلى معرفة ما تفعله اللغة : على الرغم من وجود الدافع لسوء فهمها.

إن المشكلات لا يتم حلها، بذكر معلومات أو تجارب جديدة، بـل بترتيب وتنـظيم ما كنا قد عرفناه بالفعل دائماً.

إن الفلسفة معركة ضد افتتان عقلنا باللغة(٢٠).

<sup>(</sup>٦٠) أي أنها في معركة ضد البلبلة التي تحدث في عقولنا نتيجة لاستخدام اللغة . فعقل الإنسان قد لا يتنبـه إلى سوء استخدام اللغة نتيجة لافتتانه بها، الأمر الذي يؤدي إلى قيام المشكلات الفلسفيـة . وتكون مهمـة الفلسفة هي تخليص العقل من الأخطاء الراجعة إلى سـوء استخدام اللغـة بالتحليـل، ومن ثم تكون مهمـة الفلسفة مهمـة



١١٠ ــ إن القول بأن «اللغة (أو الفكر) شيء فريد ـ إنما يثبت أنه هـو نفسه خـرافة (وليس خطأ)، خرافة نتجت عن أوهام نحوية .

ــ والآن ترتدُّ القابلية للتأثر (أو الحماس العاطفي والانفعالي) إلى تلك الأوهام، أي إلى المشكلات.

١١١ ــ إن المشكلات التي تنشأ نتيجة لسوء تفسير صورنا الخاصة باللغة، تتصف بأنها ذات عمق. إنها اضطرابات عميقة، جذورها ضاربة في أعماقنا بعمق صور لغتنا، ودلالتهما كبيرة بنفس قـدر أهمية لغتنما. ولنسأل أنفسنما: لماذا نشعر أن النكتمة النحويمة عميقة؟ (وهذا هو عمق الفلسفة).

١١٢ ــ إن التشبيه<sup>(٢٦)</sup> الذي تم إدماجه أو استيعابه في صور لغتنا يؤدي إلى مـظهر زائف، وهذا يقلقنا. إننا نقول «لكن الأمـر ليس على هـذا ا**لنحو»<sup>(٢٢)</sup>. «إلا أن هـذا ما** ينبغي أن يكون عليه!».

١١٣ ـــ إنني أقــول لنفسي المرة بعــد المرَّة: «لكن هـذا الأمر عـلى هــذا النحــوــ». وأشعر بأنني، لو استطعت أن أثبت نظري بدقة كاملة على هذه الحقيقــة، وأجعلها في بؤرة إدراكي، فسوف أتوصل إلى ماهية الموضوع.

١١٤ ـــ إن مؤدى (العبارة رقم ٤, ٥ من «الرسالة المنطقية الفلسفية») هو: (أن الصورة العامة للقضايا هي : هذا هو النحو الذي توجد عليه الأشياء)<sup>(١٢)</sup> . هذه قضية من النوع الذي يكرره الإنسان لنفسه مرات لا حصر لها. ويظن الإنسان أنه يتتبع معالم طبيعة الشيء مرة بعد أخرى، في حين أنه لا يتتبع إلا ما هو حول الشكل أو الإطار الذي نظر من خلاله فقط.

Gleichnis/simile (٦١) والمقصود به هنا التشبيه في علم البيان.

علاجية . والتحليل هنا لايكون بذكر معلومات جديدة أو فروض جديـدة لحل المشكـلات ، بقدر مـا يتمثل في إعادة ترتيب وتنظيم لما نعرفه بالفعل . وغالبا ما يكون ما نعرفه بالفعل من قبل هـو الاستخدام العـادي للغة في الحياة اليومية .

<sup>(</sup>٦٢) وقد ترجمناها إلى اللغة العربية كما يلي: (إن كذا يكون هو ما هنالك في الواقع) وذلك في الترجمة العربية لكتاب «رسالة منطقية فلسفية»، صفحة ١٠٧، وقد وردت في كتابنا الحالي «بحوث فلسفية» باللغة الألمانية كما يلي Es دوسالة منطقية فلسفية»، صفحة ١٠٧، وقد وردت في كتابنا الحالي «بحوث فلسفية» باللغة الألمانية كما يلي Es كما يلي verhâlt sich so und so كما يلي This is how things are.



١١٥ ـــ إن **الصورة** قد أسرتنـا. ولم نستطع الخـروج منها، لأنها كـانت موجـودة في لغتنا، واللغة ـ فيها يبدو ـ تكررها لنا بطريقة عنيدة.

١١٦ ــ حينها يستخدم الفلاسفة كلمة مثل «معرفة» أو «وجود» أو «موضوع» أو «أنا» أو «قضية» أو «اسم» ويحاولون إدراك ماهية الشيء، فينبغي على الإنسان أن يسأل نفسه: هل تستخدم الكلمة بالفعل دائماً على هذا النحو في لعبة ـ اللغة التي تكون بمثابة موطنها الأصلي؟ ـ

\_\_ إن ما نفعله هو إعادة الكلمات من استخدامها الميتافيزيقي إلى استخدامها اليومي(٦٣) .

١١٧ ــ قـد تقول لي (إنـك تفهم هذا التعبـير، أليس كـذلـك؟ حسن ـ أنـا أيضـاً أستخدمه بالمعنى الذي تعرفه). وكأن المعنى هو الجـو المحيط أو المصاحب للكلمـة، والتي تحمله معها في كل أنواع الاستخدام.

\_\_ فإذا قال شخص ما، مثلًا، إن العبارة التالية (هذا مـوجود هنـا)، \_ «على فـرض أنه يشير إلى موضوع موجود أمامه» \_، هي عبارة ذات معنى لديه، فإن عليه أن يسأل نفسه عن الظروف المعينة التي تستخدم فيها هذه العبارة بالفعل. هنا يكون لها معنى .<sup>(١٢)</sup>

١١٨ ــ من أين يستمد بحثنا أهميته، طالما أنه ـ فيها يبدو ـ يقتصر عـلى هدم كـل ما هو هام، أي كل ما هـو عظيم ومهم؟ (ككـل البنايـات التي لا يتخلف عنها إلا قطعٌ من الحجارة والركام).

إن ما نهدمه ليس إلا منازل أو بنايات مصنوعة من الورق(``)، ونحن إنما ننظف أرضية اللغة التي أقيمت عليها.

١١٩ ـــ إن نتائج الفلسفة، هي الكشف عن هذا اللغو الصريح أو ذاك، وعن الأورام أو النتوءات التي تصيب الفهم حين يصطدم بحدود اللغة. هذه الأورام تجعلنا ندرك قيمة ذلك الكشف.

(1) هكذا الترجمة الانجليزية، وفي الأصل: «إنما هي مبان في الهواء».

- 1+/-

<sup>(</sup>٦٣) بمعنى أن تكون مهمتنا في الفلسفة هي رد الألفاظ من الاستخدام الفلسفي بعامة، والميتافيـزيقي بخاصـة، إلى الاستخدام المتبع في الحياة اليومية، أي في اللغة العادية.

<sup>(</sup>٦٤) أي أن معنى الكلمة أو العبارة، إنما يتحدد بناء على الظروف المختلفة التي يتم استخدامها بالفعل في حدودها .



١٢٠ ــ إننى حين أتكلم عن اللغة (كلمات وعبارات، إلخ) فينبغي أن أتكلم عن لغة الحياة اليومية. هل هذه اللغة هي بوجه عام غليظة ومادية بالنسبة لما نريد قوله؟ وكيف إذن نقيم لغة أخرى؟ وكم يكون غريباً أن يصبح في استطاعتنا عندئذ أن نفعل شيئاً على الإطلاق باللغة الموجودة لدينا!

\_ ولكي أذكر تفسيرات تتعلَّق باللغة، يكون عليَّ أن أستخدم بالفعل لغة متطورة \_ (وليس نوعاً من اللغة التمهيدية أو المؤقتة). هـذا في حدٍّ ذاتـه يوضـح أنني لا أستطيـع أن أضيف إلا ما هو خارج عن اللغة.

\_ أجل، لكن كيف يمكن لهذه التفسيرات أن ترضينا؟ \_ حسنا، إن أسئلتك نفسها قد تمت صياغتها بهذه اللغة، وكان من المحتَّم أن يتم التعبير عنها بهذه اللغة، إن كان هناك ما تسأل عنه!

\_ إن شكوكك ليست إلا نتيجة لسوء الفهم<sup>(٢٥)</sup> .

\_ وأسئلتك تشير إلى ألفاظ. لذا ينبغي أن أتكلم عن ألفاظ.

ــ تقول: ليس الموضوع هو اللفظ، بـل هو معنـاه. وتظن أن المعنى شيء أشبـه ما يكـون بـاللفظ نفسه، وإن كـان مع ذلـك يختلف عنه أيضـاً، بحيث يكـون اللفظ هنـا، والمعنى هنـاك. مثل النقـود، والبقرة التي يمكنـك أن تشتريهـا بهـا. (لكن الأمـر عـلى النقيض من ذلك: النقود واستخدامها).

١٢١ ـ قد يظن الإنسان أنه إذا كانت الفلسفة تتكلم عن استخدام كلمة «فلسفة»، فلابد من وجود فلسفة من المستوى الثاني<sup>(٢٦)</sup>. لكن الأمر ليس كذلك: إنه بالأحرى، يشبه حالة «علم الكتابة» (الأورثوجرافيا)<sup>(١)</sup>، الذي يتناول أو يستخدم كلمة «علم الكتابة» من بين كلمات أخرى، بدون أن يكون ذلك العلم من المستوى الثاني.

المحدر الرئيسي لفشلنا في الفهم، هو أننا لا نتطلب الـرؤية الـواضحة والشاملة لاستخدام ألفاظنا. فقواعدنا النحوية ينقصها هذا النوع من الوضوح. والتمثيل

(٦٥) أي أن سبب الشك هنا هو سوء الفهم الناتج عن التفرقة بين الألفاظ أو العبارات وبين معانيها.

(٦٦) second-order أي فلسفة شارحة، أو فلسفة يكون موضوعها هـو العبارات التي يقـولها الفـلاسفة، فتتنـاولها بالشرح أو النقد أو التحليـل. ومن ثم تكون الفلسفـة من المستوى الثـاني فلسفة شـارحة للفلسفـة أو لما يقـوله الفيلسوف. أو هي فلسفة للفلسفة.

(١) أو بالأحرى علم تصحيح الكتابة المختص بضبط التهجئة والإملاء: Rechtschreibelehre - Orthographie .

- 1 • 9 -



الـواضح يؤدي إلى ذلـك الفهم الذي يقـوم على «إدراك العـلاقات» أو الـروابط. ومن ثم تتبدى أهمية إيجاد واختراع الحالات المتوسطة(١)(٢٧).

ـــ إن التصور الخاص بالتمثيل الواضح، له دلالة أساسية عندنا. إنـه يميز الصـورة التي نعرض بها الأشياء، والطريقة التي ننظر بها إليها. هل هذا «تصور للعالم؟<sup>(٢٢)</sup>»<sup>(٨٢)</sup>.

١٢٣ ... إن المشكلة الفلسفية تأخذ الصورة التالية: «إننى حائر بشأنها» (٢٩).

١٢٤ - إن الفلسفة لا يجوز لها أن تتدخل في الاستخدام الفعلي للغة. إنها في النهاية لا تستطيع إلا أن تصفه (٧٠).

ــ لأنها لا تستطيع كذلك أن تؤسسه (أو تسوَّغه) . ـــ إنها تبقى على كل شيء كها هو.

ـــ كما أنها تترك الرياضيات كذلك كما هي، ولا يمكن لأي كشف ريــاضي أن يؤدي إلى تطويرها. إن «أي مشكلة رئيسية في المنطق الرياضي» هي بالنسبــة لنا مشكلة رياضية، شأنها شأن أي واحدة أخرى.

١٢٥ ــ ليست مهمـة الفلسفة هي حـلَّ تنـاقض مـا بـواسـطة كشف ريـاضي، أو منـطقي ـ رياضي، وإنمـا هو أن تمكننـا من التوصـل إلى نظرة واضحـة وشاملة عن حـالـة

- (٢) Weltanschauung وقد وردت الكلمة الألمانية كذلك في الترجمة الانجليزية، وتدل على الـرؤية الكليـة أو الصورة الشاملة للعالم التي تسنوعب الماهيات الخالصة للموضوعات المادية والنفسية والمثالية في نظام ميتـافيزيقي متكـامل يتبناه فرد أو شعب أو حضارة معينة .
- (٦٧) Zwischenglieder أو الأفكار المتوسطة التي يتم بناء عليها إدراك العلاقات. فإذا لم أستطع مثلا أن أدرك العلاقة بين فكرتين مثل أ، ب، فإنني ألجأ إلى فكرة ثالثة (أو أكثر) متوسطة مثل جـ بحيث يكون من المستطاع الربط بين أ ، جـ وكذلك بين ب ، جـ فتتضح في هذه الحـالة العـلاقة بـين أ ، ب. ولعل خـير مثـال عـلى ذلك استخدام الحدود الوسطى في القياس المنطقي القديم . أو مثل قولي لو كانت أ = جـ ولو كانت ب = جـ لكانت إذن أ = ب .
  - (٦٨) تصور العالم أو الفكرة الشاملة عن العالم Weltanschauung .
- (٦٩) أي إنني لا استطيع أن أجد أو أتبين طـريقي للخروج منهـا، بمعنى عدم وجـود حل لهـا أمام الفيلسـوف لأنه لا يستطيع أن يتبين الطريق الذي يوصله إلى الحل. وهذا معناه عند فتجنشتـين أن لابجد حـلا للمشكلة، لا لأنها متعذرة الحل، بل لأن طريقة الحل (للخروج من المشكلة) خاف عنه ولا يجده. وسوف ينتهي فيتجنشتين إلى أن طريقة الحل هي طريقة التحليل.
- (٧٠) بمعنى أن الفلسفة توضح أن استخدامنا للفظ ماء لا يخرج عن الاستعمالات المختلفة له في اللغة بالفعل . لكنها لا تحدد لنا هذه الاستعمالات ولا أسسها .

<sup>(</sup>١) أو الحالات الوسطى Zwishenglieder-intermediate cases .



الرياضيات التي تقلقنا: أي الحالة التي كانت موجودة قبل حل التناقض. (وهـذا لا يعني أن الإنسان قد تجنب الصعوبة أو تحاشاها).

\_ إن الحقيقة الأساسية هنا، هي أننا نضع أو نقرر قواعـد لعبة مـا، أو أسلوب تـطبيقها، ثم نجـد ـ حـين نتبـع تلك القـواعـد ـ أن الأمـور لا تسـير عـلى النحـو الـذي افترضناه. وكأن قواعدنا قد أوقعتنا في حبائلها (أو كبَّلتنا بقيودها) وعرقلتنا.

\_ هـذه العرقلة في قـواعدنـا هي ما نـريد أن نفهمـه (أي أن نكوّن فكـرة واضحـة عنه).

\_ وهذا من شأنه أن يلقي الضوء على تصورنــا الخاص بمعنى شيء مــا . لأن الأشياء تغدو في هذه الحالات على خلاف ما كنا قد عنينــاه وتوقعنــاه . يؤكد هــذا ما نقــوله، حـين يظهر على سبيل المثال تناقض ما : «إنني لم أكن أعني ذلك الأمر على هذا النحو» .

١٢٦ ـــ إن الفلسفة تضع أمــامنا ببســاطة كــل شيء، فلا هي تفسر شيئــاً ولا هي تستنبط أي شيء. وبما أن كل شيء يكون موجـوداً أمام نــاظرينــا، فلا يــوجد شيء يتـطلب التفسير. لأن ما هو خبيء، مثلًا، لايكون موضع اهتمامنا.

... وقد يستخدم الإنسان كذلك كلمة «فلسفة» لتسمية كل ما هو ممكن قبل جميع الكشوف والإختراعات .

١٢٧ ـــ إن عمل الفيلسوف إنما يقوم على تجميع تذكارات من أجل هدف معين. ١٢٨ ــ وإذا حاول أحد أن يقدم **فروضاً**، أو نظريات في الفلسفة، فقـد لايكون من المكن أبداً مناقشتها، لأن أي شخص قد يوافق عليها.

١٢٩ ــ إن أكثر الجوانب أهمية لنا في الأشياء، تكون خافية أو خبيئة، وذلك لبساطتها ولتعودنا عليها. (فالإنسان لا يستطيع أن يلاحظ شيئاً ما، لأنه موجـود دائهاً

<sup>(</sup>٧١) أي أن الهوية الخاصة بالتناقض إنما تفصح عن نفسهما في شكل المشكملات الفلسفية . فمالمشكلة إنما تتبـدى في الحياة العادية (أو المدنية) حين يبدو التناقض أمامنا : التناقض بين ما نتوقعه وبين ما يتم بالفعل . مثل البراجماتيه التي ينشأ الشك عند فلاسفتها «مثل بيرس» حين تكون هناك مفارقة بين السلوك المتوقع، وبين السلوك الفعـلي الذي يترجم معنى معينا .



أمام عينيه). إن الأسس الحقيقية لبحث الإنسان لا تستوقفه على الإطلاق، مالم تكن تلك الحقيقة قد لفتت نظره في وقت ما. ومعنى هذا: أنه لا يسترعي انتباهنا أشدَّ الأشياء إثارة وأقواها، طالما نكون قد رأيناه مرة من قبل.

١٣٠ ــ إن الألعاب اللغوية الواضحة البسيطة، ليست دراسات تمهيدية من أجل تنظيم مقبل للغة ـ كما لـو كانت تقـريبات أولى تتجـاهل الاحتكـاك ومقاومـة الهواء. إنمـا أقيمت ألعاب اللغة كموضوعات للمقارنة، يقصد بها إلقاء الضـوء على حقـائق لغتنا، لا عن طريق أوجه التماثل أو التشابه فقط، بل كذلك عن طريق أوجه الاختلاف.

١٣١ - لأننا لا نستطيع أن نتجنب عدم مناسبة المعنى أو الخلو من المعنى في عباراتنا الإثباتية، إلا بتقديم أو ذكر النموذج كما هو، أو بوصفه موضوعاً للمقارنة، أي - إذا جاز القول - بوصفه معياراً يقاس عليه، وليس بوصفه فكرة مسبقة أو قبلية يجب أن يناظرها ما هو موجود في الواقع الخارجي . (الدوجماطيقية التي ننزلق إليها بسهولة أثناء الاشتغال بالفلسفة) .

١٣٢ ـــ إننا نريد إقامـة نظام في معـرفتنا بـاستخدام اللغـة: نظام لـه غرض معـين منـظور، يكون واحـداً من أنظمـة كثـيرة ممكنـة، وليس النـظام الأوحـد. ولتحقيق هـذا الغرض سوف نميز دائماً بين الاختلافات التي تؤدي الصور المعتادة للغتنا إلى إغفالها.

ــ قد يؤدي ذلك إلى أن تبدو مهمتنا في الفلسفة وكأنها هي إصلاح اللغة .

ــ إن مثـل هذا الاصـلاح ممكن تمامـاً، لتحقيق أغراض عمليـة معينـة، ولتـطويـر اصطلاحاتنا لتجنب أنواع سوء الفهم أثناء الاستخدام الفعلي.

ـــ لكن ليست هذه هي الحالات التي سيكون علينا أن نتنـاولها. فـأنواع الخلط التي تشغلنا إنما تنشأ حين تكون اللغة أشبه بالمحرك المتوقف، وليس حين تقوم بوظيفتها.

١٣٣ ــ كما أن هدفنا ليس هو إضفاء الدقة على نسق القـواعد الخـاص باستخـدام ألفاظنا وإكماله بطريقة استثنائية لا نظير لها .

ـــ لأن الوضوح الـذي نهدف إليه، هــو في الحقيقة وضـوح كامـل. لكن هذا يعني ببساطة، أن المشكلات الفلسفية ينبغي أن تزول تماماً<sup>(٧٧)</sup>.

<sup>(</sup>٧٢) بمعنى أن هذا الوضوح الكامل في نسق القواعد واستخدامها من شانـه أن يؤدي إلى حل المشكـلات الفلسفية، أو بالأحرى زوالها بعد أن يتضح أنها إنما نشأت نتيجة لسوء فهم منطق اللغـة الذي نشـاً عن غموض القـواعد نفسها .



ـــ إن الاكتشـاف الحقيقي هو ذلـك الذي يجعلني قـادراً على التـوقف عن التفلسف حين أريد ذلك<sup>(٧٣)</sup>. ـ هو الذي يمنح الفلسفـة سلامـاً، حتى لا تزعجهـا بعد ذلـك أسئلة تجعلها هي نفسها موضع سؤال.

ــونحن، بدلاً من ذلك، نعرض منهجاً، مع الاستعانة في عرضه بالأمثلة. ويمكن قَــطع سلسلة الأمثلة هـذه. وهكــذا تُحـلُّ مشكــلات لا مشكلة واحـدة (كــها تستبعـد صعوبات).

ـــلا يوجد منهج فلسفي **واحد**، ومـع ذلك فهنـاك بالفعـل مناهـج، أشبه بـطرق العلاج المختلفة<sup>(٤٧)</sup>.

١٣٤ ــ لنأخذ القضية التالية : «هكذا تكون الأحوال» . ـ كيف يمكنني القول بأن هـذه هي الصورة العـامة للقضـايا؟ ـ إنها أولا وقبـل كل شيء هي نفسهـا قضيـة ، عبـارة عربية<sup>(١)</sup> ، لأن بها موضوعاً ومحمولاً . لكن كيف تطبق أو تستخـدم هذه العبـارة ، أعني في لغتنا اليومية؟ لأنني حصلت عليها من **لغتنا اليومية ،** وليس من أي مكان آخر .

ـــ قد نقول مثلًا : (لقد فسرّ لي موقفه، وقال «هكذا تسـير الأحوال»، وهـو بالتــالي يحتاج إلى قرض . ) .

ــ إلى هذا الحد، يستطيع الإنسان إذن القول بأن هذه العبارة إنما تقوم مقام أية عبارة إثبات ـ إنها تستخدم كهيكل أو إطار أو تخطيط أولي لقضية، ولا يرجع ذلك إلا لأن لها بنية الجملة العربية<sup>(٢)</sup>.

ـــ قد يكون من المكن أن نقول بدلًا منها (أن كذا وكذا هي الحالة) أو (أن هذا هو الموقف) وغير ذلك .

- (١) في المرّجة الإنجليزية عبارة إنجليزية، وفي الأصل عبارة ألمانية ـ ولا بأس من وضعها على هذه الصورة في الترجمة العربية .
  - (٢) في الأصل الجملة الألمانية، وفي الترجمة الإنجليزية. راجع الهامش السابق.

<sup>(</sup>٧٣) وذلك بعد أن أكون قد أوضحت بالتحليل أن مشكلات الفلسفة ليست مشكلات حقيقية طالما أنها مترتبة عملى سوء فهم منطق اللغة .

<sup>(</sup>٧٤) فليس للفلسفة الجديدة منهج معين، أو منهج واحـد بعينه، بـالرغم من وجـود عدة منـاهج، مشـل تعدد طـرق العلاج. وسوف تتضح فيها بعد المهمة العـلاجية للفلسفـة على اعتبـار أن الفلسفة التحليليـة إن هي إلا علاج للمشكلات الفلسفية بتحليلها.



ـــوقد يكون من المكن كذلك أن نستخدم هنا ببســاطة حــرفاً، أو متغيـراً، كما في المنطق الرياضي. لكن أحداً لن يسمى الحرف «ق» بالصورة العامة للقضايا.

ــ أكرر القول بأن: (هكذا تكون الأحوال)، لن يكون لها ذلك الوضع إلا لأنها هي نفسها مما يسمى بالجملة أو العبارة العربية. لكن على الرغم من كونها قضية، إلا أنها لاتـزال تستخدم كمتغير قضية. وقـولك بـأن هذه القضية تتفق (أو لا تتفق) مع الـواقع الخـارجي، سيكون لغـواً واضحاً. وهكـذا فهي تصور حقيقة مؤداها أن إحـدى سـات مفهومنا الخاص بالقضية، أنها تبدو شبيهة بالقضية.

١٣٥ \_ لكن أليس لـدينا تصور عن ماهي القضية، وعن ما نعنيه «بالقضية»؟۔ أجل. تماماً مثلما يكون لدينا تصور أو مفهوم عما نعنيه «باللعبة». وللإجابة عن السؤال عما هي القضية ـ سواء كان علينا أو على شخص آخر أن يجيب ـ سوف نذكر أمثلة تتضمن ما يكن تسميته بسلاسل القضايا التي يتم تعريفها استقرائياً. هذه هي الـطريقة التي يصبح لدينا، بواسطتها، تصور مثل «قضية». (قارن تصور القضية بالتصور الخاص بالعدد).

١٣٦ ـ والواقع أن ذِكْر: (هكذا تكون الأحوال)، بوصفها الصورة العامة للقضية، إنما يماثل ذكر التعريف التالي: القضية هي كل ما يمكن أن يكون صادقاً أو كاذباً. إذ يمكن بدلاً من «هكذا تكون الأحوال» أن أقول (هذا صدق)، (أو مرة أخرى «هذا كذب»).

> ـــ لكن لدينا الآن : «ق» صادقة = ق «ق» كاذبة = لا – ق [أو: ~ ق]

وقولك إن القضية هي كل ما يمكن أن يكون صادقاً أو كاذباً، إنما يساوي قـولك : إننا نسمى الشيء بأنه قضية، حينهانطبق عليه في **لغتنا - الحساب الخاص بـدالات** الصدق.

ــ يبدو الآن كأن تعريف القضية ــ بأنها كل ما يمكن أن يكون صادقاً أو كـاذباً ـ قــد حدَّد ما هي القضية، بالقـول بأنها مـا يتناسب أو يتفق مـع تصور الصــدق، أو ما ينـاسبه ويتفق معه تصور الصدق.

وهكذا يبدو الأمر كما لـوكان لـدينا تصور خاص بـالصدق والكـذب، يمكن أن نستخدمه في تحديد ما يكون قضية وما لايكون. فالقضية هي ما يرتبط بتصور الصـدق (مثل ترابط التروس).

## - 118 -



لكن هذه صورة رديئة . إذ يبدو الأمر كما لو كان على الإنسان أن يقول (إن الملك في لعبة الشطرنج هو القطعة التي يستطيع الإنسان أن يهددها)<sup>(()(٥٧)</sup>. إلا أن هذا لا يعني أكثر من القول بأننا في لعبة الشطرنج لا نهدد [أو نقول : كش] إلا الملك . مثل القضية التي مؤداها أن القضية وحدها هي التي يمكن أن تكون صادقة أو كاذبة ، فهي لاتقول شيئاً أكثر من أننا نحمل فقط صفتي «صادقة» و «كاذبة» على ما نسميه بالقضية<sup>(٢٧)</sup> . أما ماهي أكثر من أننا نحمل فقط صفتي «صادقة» و «كاذبة» على ما نسميه بالقضية<sup>(٢١)</sup> . أما ماهي القضية ، فذلك يتم تحديده بمعنى ما ، بواسطة قواعد تكوين العبارة (في اللغة الألمانية أو الانجليزية أو العربية مشلاً) ، وبمعنى آخر بواسطة استخدام العلامة في لعبة ـ اللغة . ويمكن أن يكون استخدام كلمتي «صادق» و «كاذب» ، من بين الأجزاء التي تكّون هذه الانجليزية أو العربية مشلاً) ، وبمعنى آخر بواسطة استخدام العلامة في لعبة ـ اللغة . ويمكن أن يكون استخدام كلمتي «صادق» و «كاذب» ، من بين الأجزاء التي تكّون هذه اللعبة ، وفي هذه الحالة ينتمي لتصورنا «للقضية» ، لكنه لايكون مناسباً له أو متفقاً معه ، عماماً كما يمكن القول بأن استخدام كلمة «كش» ينتمي أو يتعلق بتصورنا الخاص بالملك في الشطرنج (كما لوكان جزءاً من مكوناته) . وقولك بأن «كش» لا تتناسب أولا تتفق مع تصورنا الخاص بالبيادق، قد يعني أن اللعبة التي يتم تهديد البيادق فيها، والتي يفقد فيهما الشطرنج (كما لوكان جزءاً من مكوناته) . وقولك بأن «كش» لا تتناسب أولا تنفق مع موزنا الخاص بالبيادق، قد يعني أن اللعبة التي يتم تهديد البيادق فيها، والتي يفقد فيهما الشطرنج (كما لوران هذهم ، هي لعبة غير مسلية أو غبية أو معقدة جداً ، أو شيء من هذا القبيل .

١٣٧ ـ وماذا عن تعلم كيفية تحديد موضوع القضية، عن طريق هذا السؤال: «من أو ما هو. . . ؟» ـ هنا، بالتأكيد، يوجد شيء يمكن أن ندعوه موافقة الموضوع أو

- (٧٥) أي يهددها بالموت أو يكششها فيقول «كش check الملك» .
- (٧٦) واعتراض فتجنشتين هنا يتلخص في أن تعريف القضية بأنها ما يوصف بالصدق أو بالكذب، هو مجرد تحديد لمعناها بأنها ما يمكن أن يوصف بهذه الصفة أو تلك، لكنه لا يوضح ما هي القضية. تماماً كما هو الحال في القول بأن الملك في لعبة الشطرنج هو القطعة الوحيدة ـ دون بقية قطع الشطرنج الأخرى ـ التي يمكن تهديدها بالقول دكش الملك». فهذا وصف للملك في الشطرنج بصفة يتمييز بها عن بقية القطع الأخرى في اللعبة، لكنه لا يحدد ما هو الملك في هذه اللعبة.

إن يقول، بالتعبير المالوف بين لاعبي الشطرنج: كش!

بعبارة أخرى: يرى فتجنشتين أن وصف الملك بهـذه الصفة لا يستنفـد كل الصفـات التي تحدد معنى الملك في هذه اللعبة. وكذلك الحال في القضية، فهو لا يرى أن وصفها بإحدى الصيغتين: الصدق أو الكذب، يوضح معناها،لأنـه لا يستنفد كـل الصفات الأسـاسية التي ينبغي أن تـوصف بها. فإذا ما سـألنا عن هـذه الصفات الأساسية التي تحدد معناها، كانت اجـابة فتجنشتين أنها ما ينبغي أسـاسا أن تكون متفقة مع قواعـد تكوين العبارات، وقواعد استخدام العلامات في لعبة اللغة. وهكذا فالقضية هي ما تكون أساساً منفقة مع قواعـد ت بناء العبارات واستخدام العلامات أو الألفاظ في لعبة لغوية معينة، بحيث يكون اتصافهـا بإمكـان الصدق أو الكذب، من بين مكونات هذه اللعبة ـ اللغة.



مناسبته لهذا السؤال. إذ كيف يتسنَّى لنا بغير ذلك أن نعرف ما هو الموضوع من خلال السؤال؟

إننا نعرفه على نحو ما نعرف أيَّ حرف من حروف الأبجدية يأتي بعد «ك»، بأن نكرر لأنفسنا أو نسمًع حروف الأبجدية حتى الحرف «ك». الآن، بأي معنى تتناسب أو تتفق الـ «ل» مع هذه السلسلة من الحروف؟ بهذا المعنى يمكن القول بأن صفتي «صادقة» و «كاذبة» تناسبان القضايا، كما يمكن تعليم الطفل كيف يميز بين القضايا وبين التعبيرات الأخرى، بأن نقول له (اسأل نفسك إذا كنت تستطيع أن تمذكر «صادق» بعدهما. فإذا كانت هذه الكلمة مناسبة، فإن ما تقوله يكون قضية)<sup>(٧٧)</sup>. (وربما كان في الإمكان القول، بنفس الطريقة: اسأل نفسك إذا كنت تستطيع وضع الكلمات التالية «هكذا تكون الأحوال» قبلها).

١٣٨ ــ لكن ألا يمكن لمعنى الكلمـة الذي أفهمـه، أن يناسب أو يكـون متفقاً مـع معنى العبارة التي أفهمهما؟ أو أن يكون معنى كلمة ما، مناسباً لمعنى كلمة أخرى؟ـ

طبعاً، إذا كان المعنى هو **الاستخدام** الذي نقوم به للكلمة، فلن يكون لكلامنا معنى عن مثل هذه «المناسبة» أو الإتفاق. إلا أننا نفهم معنى الكلمة حين نسمعها أو نقولها. إننا ندركه في ومضة أو لحظة خاطفة، وما ندركه على هذا النحو يكون ـ يقينا ـ شيئاً مختلفاً عن «الاستخدام» الذي يكون ممتداً في الزمان!

(٧٧) بمعنى أن القضية هي التي يناسبها القول بـأنها صادقـة أو كاذبـة، في حين أن بقيـة التعبيرات الأخـرى ليست كذلك.

أ ـــ ألا يوضح القول التالي «انتي أعتقد أن الكلمة الصحيحة في هذه الحسالة هي . . » أن معنى الكلمــة هو ما يعرض للذهن، وأنه هو الصورة الدقيقة لما نريد أن نستخدمه هنا؟

لنفرض أنني كنت أختار بـين الكلمات التاليـة «مهيب»، «محترم» و «فخـور»، و«مبجل»، ألا يبـدو الأمر كـأنني كنت أختار بـين رسوم تضمهـا حافـظة واحدة؟ ــ لا : إن كـون الإنسان يتكلم عن الكلمـة الصحيحة أو المناسبة لا يوضح وجود شيء معيَّن. . بل إن الإنسان يميل إلى الكلام عن ذلك الشيء الشبيه بالصورة، لأنـه قد يجد الكلمة المناسبة، ولأنه غالبا ما يختار بين الكلمات كما يختار بين الصور المتشابهة لا المتـماثلة أو المتطابقـة، ولأن الصور غالبا ما تستخدم بدلا من الكلهات، أو لتوضيح الكلمات، وهكذا. . .

ب ـــ إنني أرى صورة تمثل رجلا عجوزا يصعد طريقا منحدرا وهو متكيء على عصــا. ــ كيف؟ ألا يمكن أن تبدوالصورة نفسها كمالو كان الرجل ينزلق إلى أسفل في ذلك الاتجاه؟ ربما يصف أحد سكــان المريــخ الصورة على هذا النحو. ولست في حاجة إلى أن أفسر لماذا لا نصفها نحن هكذا.

## - 117-



هـل يجب أن أعرف مـا إذا كنت أفهم معنى كلمة مـا؟ . ألا أتخيل أيضـاً أنني أفهم أحياناً كلمة ما (كما قد أتخيل أنني أفهم نوعاً من الحساب) ثم أتبـين أنني لم أفهمها؟ («لقـد ظننت أنني أعرف معنى الحركة «النسبية» و «المطلقة» ، إلا أنني أتبين الآن أنني لا أعرفه») .

١٣٩ ـ حين يقول لي شخص ما كلمة «مكعب» مثلا، فإنني أعرف ما تعنيه. لكن هل يمكن أن يكون كل استخدام الكلمة قد عرض لذهني عندما فهمتها على هذا النحو؟

\_ حسنا، لكن ألا يتحدد معنى الكلمة \_ من ناحية أخرى بواسطة هذا الاستخدام؟ وألا يمكن أيضا أن تتناقض هذه الطرق الخاصة بتحديد المعنى؟ وهل ما ندركه في لحظة خاطفة [وهو المعنى] يتفق مع الاستخدام ويناسبه، أم لا يتناسب معه ولا يتفق؟ وكيف يمكن لما ندركه في لحظة، أو ما يعرض أمام ذهننا للحظة، أن يكون مناسبا لاستخدام ما؟

ـ ما الذي يعرض أمام ذهننا بالفعل حين نفهم كلمة ما؟ أليس شيئا شبيها بالصورة؟ ألا يمكن أن يكون صورة؟ حسنا، لنفرض أن صورة ما تعرض أمام ذهنك حينها تسمع كلمة «مكعب»، ولنفرض أنها رسم لمكعب. بأي معنى يمكن لهذه الصورة أن تكون مناسبة أو غير مناسبة لاستخدام كلمة «مكعب»؟ ـ ربما تقول: (إن الأمر بسيط جدا. فإذا عرضت لي هذه الصورة، وأنا أشير إلى منشور ثلاثي مثلا، وأقول أنه مكعب، فلن يكون هذا الاستخدام كلمة «مكعب»؟ ـ ربما تقول: (إن الأمر بسيط فن تكون مناسبة أو غير مناسبة لاستخدام كلمة «مكعب»؟ ـ ما معنى يمكن لما مد معنى أن تكون مناسبة أو غير مناسبة لاستخدام كلمة «مكعب»؟ ـ ربما تقول: (إن الأمر بسيط خدا. فإذا عرضت لي هذه الصورة، وأنا أشير إلى منشور ثلاثي مثلا، وأقول أنه مكعب، فلن يكون هذا الاستخدام للكلمة مناسبا للصورة) ـ لكن هل هو لا يناسبها؟ لقد اخترت عن قصد هذا المال حتى يكون من اليسير تخيل منهج أو طريقة للاسقاط، تكون الصورة مناسبة له مناسبة له منهم أو طريقة للاسقاط، تكون الصورة من السبة أو من اليسير تخيل منهج أو طريقة للاسقاط، تكون الصورة من السبة أو من اليسير أو طريقة للاسقاط، تكون الصورة من السبة أو طريقة للاسقاط، تكون الصورة من المال منهم أو طريقة للاسقاط، تكون الصورة من السبة له منه أو طريقة للاسقاط، تكون الصورة من السبة أو طريقة للاسقاط، تكون الصورة مناسبة له في نهاية الأمر.

\_ حقا إن صورة المكعب قد أوحت لنا باستخدام معين، إلا أنه كان من المكن بالنسبة لي أن استخدمها بطريقة مختلفة.

١٤٠ ــ إذن ما هو نوع الخطأ الذي ارتكبته. هل هو ما قد نعبر عنه بقولنا: لقد ظننت أن الصورة قد فرضت عليّ استخداما معينا؟ كيف أمكن أن أظن ذلك؟ وما الذي ظننته؟ هل هد من شأنه أن يفرض علينا ظننته؟ هل هناك شيء كالصورة، أو شيء شبيه ـ بالصورة، من شأنه أن يفرض علينا استخداما أو تطبيقاً معيناً، ومن ثم كان خطئي راجعاً إلى خلط صورة بأخرى؟ ـ لأننا قد نميل كذلك إلى التعبير عن أنفسنا كما يلي : أننا غالبا ما نكون واقعين تحت تأثير قهر نفسي وليس تحت وليس تحت والآن يد ولينا تقد فرض علينا وليس تحت تأثير قهر منطقي والآن يبدو كأننا قد علي المتخداما معيناً علي المحدم أو تعيم شبيه ـ بالصورة، من شأنه أن يفرض علينا المتخدما أو تطبيقاً معيناً، ومن ثم كان خطئي راجعاً إلى خلط صورة بأخرى؟ ـ لأننا قد مي كذلك إلى التعبير عن أنفسنا كما يلي : أننا غالبا ما نكون واقعين من الحالات.

- 117-



ــ ماذا كان أثر الحجة التي ذكرتها؟ لقد لفتت انتباهنا (أو ذكَّرتنا) بوجود عمليات أخرى، بالإضافة إلى العملية التي كنا نفكر فيها أصلا، تجعلنا في بعض الطروف على استعداد لتسميتها «بتطبيق أو استخدام صورة المكعب». ولذلك فاعتقادنا «بأن الصورة قد فرضت علينا استخداما معينا»، لا يقوم إلا على أن هناك حالة واحدة هي التي عرضت لذهننا دون سواها. والقول بأن «هناك حلا آخر أيضا» إنما يعني أن هناك شيئا آخر أكون على استعداد كذلك لأن أسميه «حلا»، وعلى استعداد لأن أطبق عليه أو أستخدم بالنسبة له صورة معينة، وتمثيلا معينا، وغير ذلك.

ـــ إن الأمر الجوهري هو أن نتبين أن الشيء الواحـد يمكن أن يعرض أمـام أذهاننــا حينها نسمع الكلمة ويظل التـطبيق أو الاستخدام مختلفـا. فهل يكـون له [أي لمـا يعرض أمام الذهن] نفس المعنى في كلتا الحالتين؟ أظن أننا سنجيب بالنفي .

١٤١ ــ ومع ذلك، فلنفرض أن ما يعرض أمام الـذهن ليس مجرد صورة المكعب فقط، بل كذلك طريقة الاسقاط؟ ـ كيف يمكنني أن أتخيل هذا؟ ـ ربما بأن أرى أمامي مجرد تخطيط أو رسم ابتدائي يوضيح طريقة الاسقاط: وليكن صورة لمكعبين مرتبطين بخطوط الاسقاط. لكن هـل هذا بـالفعل يجعلني أتقـدم أية خطوة؟ ألا يمكنني أن أتخيل الأن تطبيقات مختلفة لهذا الرسم أو المخطط أيضا؟

حسنا، نعم. لكن ألا يمكن إذن لأحد هـذه التـطبيقـات أن يعـرض أمـام ذهني؟ أجل، ولكننا لا نحتاج إلا أن نكون أكثر وضوحـا بالنسبـة لتطبيقنـا لهذا التعبـير. لنفرض أنني أفسر لشخص آخر طرقا متعددة للاسقاط، حتى يمكنه أن يشرع في تطبيقهـا. ولنسأل أنفسنا، متى ينبغي علينا القول بأن الـ منهج الذي أقصده يعرض أمام ذهنه.

١٤٢ – من الواضح أننا نقبل نوعين محتلفين من المعايير في هذا الصدد: الصورة - من الواضح أننا نقبل نوعين محتلفين من المعايير في هذا الصدد: الصورة من جهة – (أيا كان نوعها) التي تعرض من حين لآخر لذهنه، ومن جهة أخرى، التطبيق الذي يقوم به – ويستغرق منه زمنا – لما يتخيله. (وكذلك ألا يمكن هنا أن ندرك بوضوح أن وجود الصورة في خياله لا يكون شيئا أساسيا على الاطلاق، مالم تكن رسما أو نموذجاً أمامه، أو، مرة أخرى، كشيء يقيمه هو نفسه كنموذج؟).

ـــ هل يمكن أن يحدث تعارض بين الصورة والتطبيق؟ يمكن ذلـك، بقدر مـا تجعلنا الصورة نتوقع استخداما مختلفا، لأن النـاس تطبق أو تستخـدم هذه الصـورة بصفة عـامة على هذا النحو.

--- 118 --



فنحن نعرف، بلا ريب، ماينبغي قوله في هذه الحالة أو تلك. وكلما كانت الحالة أكثر فنحن نعرف، بلا ريب، ماينبغي قوله في هذه الحالة أو تلك. وكلما كانت الحالة أكثر خروجا عن المعتاد أو المالوف، ازداد شكنا فيما ينبغي علينا قوله. ولو كانت الأشياء غتلفة تماما عما هي عليه بالفعل ـ لما أمكن أن يوجد مثلا تعبير مميز عن الألم أو الخوف أو الفرح، ولأصبحت القاعدة استثناء وأصبح الاستثناء قاعدة، أو أصبح الاثنان ظاهرتين مطردتين على نحو متساوق ـ ومن ثمَّ تفقد ألعابنا اللغوية العادية الحكمة من وجودها أو الهدف منها. إن طريقة وضع قطعة من الجبن على الميزان، وتثبيت السعر بواسطة حركة مؤشر الميزان، قد تفقد المقصود منها، إذا تكرر ازدياد أمثال هذه القطعة أو نقصها فجأة في الحجم وبدون سبب واضح، وسوف تتضح هذه الملاحظة حينا نناقش عدة موضوعات مثل العلاقة بين التعبير والوجدان، وغيرها من الموضوعات المتشابة.

١٤٣ - لننظر الآن في النوع التالي من ألعاب - اللغة : حينها يصدر أ أمرا، ويقوم ب بكتابة سلاسل من العلامات بناء على قاعدة معينة من قواعد التكوين أو الصياغة الصورية . ويكون المقصود السلسلة الأولى، أن تكون هي سلسلة الاعداد الطبيعية في الصيغة العشرية . فكيف يتوصل ب إلى فهم هذه الصيغة ؟ إننا أولا نقوم بكتابة سلاسل الاعداد أمامه، ونطلب منه أن ينسخها . (لا يخيبنَّ ظنك في التعبير «سلاسل الاعداد»، فهو لم يستخدم هنا بطريقة خاطئة !) . هنا يوجد في الواقع رد فعل طبيعي للمتعلم ورد فعول غير طبيعي . فقد نقوم بتوجيه يده أولا في كتابة المسلسلة من صفر إلى ٩ . إلا أن إمكان توصيله إلى مرحلة الفهم، سوف يتوقف على قيامه بكتابتها بالاعتهادعلى نفسه .وهنا نستطيع أن نتخيل مثلا أنه ينسخ أو يكتب الأرقام بدون الاعتهاد على أحد، لكن ليس عند ذلك الحد يتوقف الفهم والتفاهم . -

... وقد نجد مرة أخرى أنه يرتكب «أخطاء»تتعلق بالترتيب. . والفرق بين هذه الحالة والحالة السابقة، سيكون بالطبع فرقا في تكرار الحدوث أو الاطراد. .. أو أن يرتكب خطأ نسقيا، كان يكتب مثلًا عدداً ويترك آخر، أو يكتب السلسلة العددية صفر، ١، ٢، ٣، ٤، ٥، .... كما يلي: ١، صفر، ٣، ٢، ٥، ٤... وهنا سنميل غالبا إلى القول بأنه قد فهم خطأ.

- 119 -

أن ما ينبغي علينا ذكره لتفسير معنى تصور ما أو دلالته، وأقصد أهميته، هو في الغالب أكثر وقائع الطبيعة تعميها: ولا يكاد يتم ذكر مثل هذه الوقائع بسبب شدة تعميمها .



ـــ لاحظ، مع ذلك، أنه لا يوجد تمييز دقيق بين الخطأ العشـوائي والخطأ النسقي . أو بين ما تميل إلى أن تسميه «عشوائيا» وما تسميه «نسقيا» .

ـــ قد يكون من الممكن أن تجنبه الخطأ النسقي (مثل تجنيبه عادة سيئة). أو قد يوافق الانسان على طـريقته في النسـخ أو الكتابـة، ويحاول تعليمـه طريقتنـا العاديـة، كأسلوب متفرع عن أسلوبه ومغاير له. وهنا أيضا قد تتوقف قدرة التلميذ على التعليم.

١٤٤ ــ ما الذي أعنيه حين أقول إن «قدرة التليمذ على التعلم قد تتوقف هنا؟ هل أقول هذا بناء على خـبرتي؟ بالـطبع لا. (حتى لـو كانت لـديّ مثل هـذه الخبرة). إذن مـا الذي أفعله بتلك القضية؟

حسنا، أود أن تقول: «أجل، هذا قول صادق، وأنت تستطيع أن تتخيل ذلك أيضا، إن ذلك قد يحدث أيضا!» ـ لكن هل كنت أحاول توجيه انتباه شخص ما إلى أنه قادر على تخيل ذلك؟ ـ لقد أدركت أن أضع تلك الصورة أمامه، وسيعتمد قبوله للصورة على كونه أصبح الآن يميل إلى النظر إلى حالة معينة بطريقة مختلفة: أي أن يقارن بينها وبين هذه المجموعة من الصور دون غيرها. لقد غيرت من طريقته في النظر إلى الأشياء. (علماء الرياضة الهنود: «انظر إلى هذا»).

١٤٥ ــ افرض أن التلميذ يكتب الآن السلسلة العددية من صفر إلى ٩ على النحـو الـذي يرضينـا . ـ ولن يتم الأمر عـلى هذا النحـو إلا حـين ينجـح في أداء ذلـك في أغلب الحالات ، وليس حين يقوم به بطريقة صحيحة مرة واحدة في كل مائة محاولة .

ــ الآن، أستمر أنا في كتابة السلسلة، وألفت نظره إلى تكرار ظهور السلسلة الأولى في الوحدات، ثم تكرارها في العشرات. (الأمر الذي لا يعني إلا أنني أؤكد ذلك على نحو معين، مثل وضع خط تحت الأرقام، أو كتابتها الواحد تحت الآخر بطريقة أو أخرى، أو ما شابه ذلك). \_والآن عنـد موضـع معين (في السلسلة)، قـد يستمر التلميـذ في كتابـة السلسلة وحده، وقد لا يفعل ذلك.

لكن لماذا تقول هذا؟ إن هذا أمر بديهي ! - بالطبع . فكل ما أردت قول هو: أن نتيجة أي تفسير أكثر من هذا، إنما تتوقف على رد فعله - ولنفرض - مع ذلك - أن التلميذ يستمر - بعد شيء من المجهود من جانب معلمه - في كتابة السلسلة بطريقة صحيحة ، أي كما نكتبها نحن - الآن يمكننا القول بأنه قد أصبح متمكناً من النسق أ أو النظام . ولكن ماهو المدى الذي يحتاج أن يبلغه في كتابة السلسلة ، بحيث يكون لدينا الحق في أن نقول عنه هذا؟ من الواضح أنك لن تستطيع أن تقرر حدا هنا.

- 12+ -



١٤٦ ــ افرض أنني أسأل الآن: «هل يكون التلميذ قد فهم النظام، حين يستمر في كتابة السلسلة حتى مـوضع المـائة؟». أو ـ إذا كـان يجب عليَّ أن لا أتكلم عن «الفهم» بوصفه مرتبطاً بلعبتنا اللغوية الأولية ــ: هل يكون قد عرف النظام أو استوعبه، إذا استمر في كتابة السلسلة على نحو صحيح حتى الآن؟

ربما تقول هنا: إن معرفة النظام واستيعابه (أو، مرة أخرى، فهمه)، لا يقوم على الاستمرار في كتابة السلسلة حتى هذا العدد أو ذاك: فذلك لا يكون إلا تطبيقاً لفهم الإنسان أو استخداماً له. والفهم نفسه هو الحالة التي تكون مصدر الاستخدام الصحيح.

ـــ ما الذي يفكر فيه الإنسان هنا بالفعل؟ ألا يفكر الإنسان في اشتقاق أو استخراج السلسلة من صيغتها الجبرية؟ أو على الأقل في شيء مماثل لذلك؟ لكن هذا هـو الموضـع الذي كنا فيه من قبل.

إن المسألة، هي أننا نستطيع أن نفكر في أكثر من تطبيق واحد للصيغة الجبرية، كما أن كل نمط من أنماط التطبيق يمكن صياغته ـ بدوره ـ بطريقة جبرية، إلا أن هذا بالطبع لا يجعلنا نتقدم في البحث أبعد من ذلك . فالتطبيق لا يزال هو معيار الفهم .

١٤٧ ـ «ولكن كيف يمكن أن يكون ذلك؟ حين أقول إنني أفهم القاعدة الخاصة بالسلسلة، فإنني بالتأكيد لا أقول ذلك لأنني تبينت بالتجربة أنني قـد طبقت ـ حتى الآن ـ الصيغة الجبرية بطريقة معينة هي كذا وكذا! إنني أعرف بالتأكيد، مهما كان الأمر، أنني أعني في حالتي الخاصة ـ سلسلة معينة هي كذا وكذا، فليس من المهم المدى الذي أكون قد طورتها إليه بالفعل».

ـــ إن مؤدى فكرتك إذن، هو أنك تعرف تطبيق القاعدة الخاصة بـالسلسلة، بمعزل عن تذكر التطبيقات الفعلية على أعـداد معينة، وربمـا قلت: «بالـطبع! لأن السلسلة غـير متناهية، ولأن الجزء الذي كان بمقدوري تطويره منها جزء متناه».

١٤٨ ــ لكن ما الذي تتضمنه أو تقوم عليه هذه المعرفة؟ دعني أسألك: متى عرفت ذلك التطبيق؟ دائماً؟ ليلاً ونهاراً؟ أم فقط حينها تفكر بالفعل في القاعدة؟ وهـل تعرفـه على نحو ما تعرف الأبجدية وجدول الضرب؟ أم أن ما تسميه «معرفة»، هي حـالة للوعي، أو هي عملية، أو قل فكرة عن شي ما، أو ما شابه ذلك؟

١٤٩ ــ إذا قال شخص إن معرفة الأبجدية (أ ب ج) هي حالة ذهنية، فإنه إنما

- 121-



يفكر في حالة جهاز عقلي (ربما المخ) نفسر بواسطته مظاهر تلك المعرفة. وتسمى مشل هذه الحالة بالاستعداد أو التهيؤ.

إلا أن هناك اعتراضات على الحديث عن حالة الذهن هنا، طالما أنه ينبغي وجود معيارين مختلفين لمثل هذه الحالة: المعرفة بتكوين أو تركيب الجهاز العقلي، وذلك بمعزل عن العمل الذي يقوم به<sup>(٨٧)</sup>. (ولا شيء يدعو للخلط هنا أكثر من استخدام كلمتي «واع » و«غير واع » للتعبير عن التقابل بين حالات الوعي، والاستعداد أو التهيؤ. لأن هذا الزوج من الكلمات يخفي اختلافاً نحوياً).

١٥٠ - من الواضح أن النحو الخاص بكلمة «يعرف»، وثيق الصلة بذلك الخاص بكل من «يستطيع» و«يقدر على». إلا أنه وثيق الصلة أيضاً بذلك النحو الخاص بكلمة «يفهم». («اتقان» أحد أساليب التطبيق أو التقنية).

١٥١ ــ لكن هناك أيضاً هذا الاستخدام التالي لكلمة «يعرف» : فنحن نقول «الآن أنا أعرف!» ـ وبالمثل «الآن أستطيع أن أفعل ذلك!» و«الآن أفهم!» .

\_ ولنتخيل المثال التـالي: أ يكتب سلسلة من الأعداد، ب يـراقبه ويحـاول أن يتبين قانوناً لتتابع الأعداد. فإذا نجح في ذلك صاح: الآن أستطيع أن أستمر!» ـ فهذه القدرة، هذا الفهم، إنما هو شيء تمَّ في لحظة. فلنحاول أن نرى ما الذي حـدث هنا. ـ أ كـان قد كتب الأعداد: ١، ٥، ١١، ١٩، ٢٩. هنا يقول ب إنه يعـرف كيف يستمر. مـا الذي حدث هنا؟ إن أشياء كثيرة يمكن أن تكون قد حدثت، منها مثلًا:)

ـــ بينها كان أ يضع ببطء عدداً بعد آخر، كان ب مشغولاً بمحاولة إيجاد صيغ جبرية مختلفة للأعداد التي تمت كتابتها. وبعد أن كتب أ العدد ١٩، جرب ب الصيغـة التاليـة : س = ن۲ + ن – ١، ووجد أن العدد التالي يتفق مع فرضيته (٧٩).

- (٧٨) أي أن المعيارين هما: أولا، تركيب الجهاز العقلي، وثانيا، العمل الذي يقوم به ذلك الجهاز العقلي. إذا نــظرنا إلى كل منهما على حدة أو بمعزل عن الآخر.
- (٢٩) بحيث تكون س هي العدد التالي أو الذي نختاره في السلسلة، وتكون ن هي ترتيبه في السلسلة. وهكذا يكون العدد ٢٩ (أو س) هو العدد الخامس في السلسلة على أساس الصيغة الجبرية التالية س ن + ن<sup>٢</sup> + ن – ١ فلو كانت ن = ٥ (أي العدد الخامس، وهو العدد التالي للعدد ١٩ الرابع في السلسلة)، فإن الصيغة السابقة تصبح : س<sub>ه</sub> = ٢٥ + ٥ – ١

- 177-



ــ أو، مرة أخرى ـ أن لا يفكر ب في الصيغ، ويراقب أ، وهو يكتب أعـداده، بشعور معين من التوتر، وتمرُّ في ذهنه جميع أنواع الأفكار الغامضة. ثم يسأل نفسه أخيراً: «ما هي سلسلة الفروق [بـين التوالي]؟<sup>(٨٠)</sup>، فيجـد أن هـذه السلسلة هي : ٤، ٦، ٨، ١٠.. ويقول: الآن يمكنني أن أستمر.

\_ أو أن يقوم بملاحظة أ، ويقول: «أجـل، إنني أعرف تلك السلسلة» ـ ثم يستمـر فيها على النحو الذي كـان يمكن أن يفعله، لو كـان أ قد كتب السلسلة: ١، ٣، ٥، ٧، ٩.

\_ أو ألا يقول ب شيئاً على الاطلاق ويستمر ببساطة في السلسلة . ربما يكون لديه ما نسميه بالإحساس بأن «هذا أمر سهل!» .

( أ ) «فهم كلمة ما»: هي حالة . لكن هل هي حالة عقلية؟ إن الاكتئاب والإثارة والألم تسمى حـالات عقلية . قم بالبحث النحوي الآتي: إننا نقول:

«كان مكتئبًا طوال اليوم» .

«كان في إثارة كبيرة طوال اليوم» .

«كان في ألم مستمر منذ الأمس» .

كما نقول أيضاً «لقد فهمت هذه الكلمة منذ الأمس». مع ذلك فهل تم ذلك «باستمرار»؟ إن الإنسان يستطيع، بالتاكيد، أن يتكلم عن تعطل أو توقف الفهم. لكن في أي الحالات؟ قارن بين «متى بمدأت آلامك تقل؟» وبين «متى توقفت عن فهم الكلمة؟».

افرض أن أحداً طرح السؤال التالي : «متى عرفت أنك قادر على لعب الشطرنج؟ هل كان ذلك طول الوقت؟ أم أنه لم يتم إلا حين حركت إحدى القطع؟ وهل عرفت لعبة الشطرنج كله أثناء كل حركة؟ - ما أعجب أن تستغرق معرفة كيفية لعب الشطرنج مثل هذا الوقت القصير، ويستغرق أداء اللعبة وقتاً أطول يكثير. إ

- 117-



وقد يكون مثـل هذا الإحسـاس، على سبيـل المثال، كـالإحساس بشهقـة خفيفة سريعة، كما يحدث حين ينزعج الإنسان انزعاجاً طفيفاً).

10۲ ــ لكن هل هذه العمليات التي وصفتها هنا هي الفهم؟ إن معنى (أن يفهم ب مبدأ السلسلة)، ليس هو ببساطة أن الصيغة (سن = •••) قد خطرت على ذهنه. لأننا نستطيع أن نتخيل بسهولة أن الصيغة ربما تكون قد خطرت على ذهنه، دون أن يكون \_ مع ذلك \_ قد فهم (1^). وتعبير «إنه يفهم» لابد أن يكون فيه شيء أكثر من أن الصيغة قد خطرت على من تلك الصيغة قد خطرت على من تلك الصيغة وربائثل ففي هذا التعبير ما هو أكثر من أي من تلك الأحداث المصاحبة أو المفاهم بدرجة أو بأخرى.

١٥٣ \_ إننا نحالو الوقوف على العملية العقلية الخاصة بالفهم، الذي يبدو خبيئاً وراء تلك الظواهر المصاحبة الأكثر خشونة والأكثر ـ بالتالي ـ ظهوراً . غير أننا لا ننجح في ذلك . أو بالأحرى، لا نبلغ مستوى المحاولة الحقيقية . إذ حتى لو فرضنا أنني وجدت شيئاً كان قد حدث في جميع تلك الحالات الخاصة بالفهم، ـ فلهاذا ينبغي أن يكون هذا هو الفهم؟ وكيف أمكن أن تكون عملية الفهم خبيئة، حينها قلت، «إنني أفهم الآن» لأنني قد فهمت؟! وإذا قلت إنها خبيئة ، فكيف أعرف إذن ما ينبغي عليَّ أن أبحث عنه؟ إنني في حيرة من أمري .

١٥٤ ــ لكن انتـظر ـ فإذا لم تكن العبـارة التـاليـة» الآن، إنني أفهم المبـدأ»، تعني نفس ما تعنيه العبارة «إن الصيغة . . . تتولد لديًّ» (أو «إنني أنطق بالصيغة» أو «إني أكتب الصيغة»، إلخ) ـ فهـل يلزم عن هذا أن أستخـدم العبارة «الآن أنني يفهم . . . » أو «الآن يكنني أن أستمر»، كوصف للعملية التي تتمُّ خلف تلك العملية الخاصة بقـول الصيغة أو معها جنباً إلى جنب؟

ـــلو لزم أن يكون ثمة شيء «وراء نطق الصيغة»، فسيكون **ظروفاً معينة، ت**ـبرر لي القول ـ حين تطرأ الصيغة على ذهني ــ أنني أستطيع أن أستمر .

ـــ حـاول ألا تفكر في «الفهم» بـوصفه «عملية عقلية» عـلى الإطـلاق! ـ لأن هـذا التعبير هو الذي يوقعك في الخلط.

بـل اسأل نفسـك: في أية حـالة، تحت أي نـوع من الظروف، نقـول «الآن أعرف كيف أستمر»، أعني متى طرأت الصيغة على ذهني؟ .

(۸۱) کأن يکون قد عرفها من شخص آخر.

- 178-



... إن الفهم لا يكون عملية عقلية، بمعنى وجود عمليات (بما في ذلك العمليات العقلية) مميزة أو محددة للفهم .

(إن تزايد أو تناقص الإحساس بالألم، وسماع لحن أو عبارة: هذه عمليات عقلية) .

١٥٥ ــ وهكذا فإن ما أردت قوله هو: إنه حين عرف فجأة كيف يستمر، وحين فهم المبدأ، فمن المحتمل أنه كانت لمديه خمرة معينة. فإذاما سئل: «ما هي؟ ما الذي حدث حين أدركتَ المبدأ فجأة؟» «ربما أجاب بوصف تلك الخبرة على النحو المذي فعلناه من قبل. لكن الظروف التي نشأت فيها لديه مثل هذه الخبرة، هي بالنسبة لنا المبرر لقوله في مثل هذه الحالة إنه يفهم، وإنه يعرف كيف يستمر.

١٥٦ ــ سيصبح هذا الأمر أكثر وضوحاً إذا أخذنا في الاعتبار كلمة أخرى، وهي «القراءة». وأنا في حاجة لأن أبدأ بذكر الملاحظة التالية: إنني لا أدخل في حسابي ــ في هذا البحث ــ فهمَ ما يُقرأ على أنه جزء من «القراءة»، فالقراءة هنا هي النشاط أو الفاعلية التي تحيل ما هو مكتوب أو مطبوع إلى صوت مسموع . وكذلك الحال في الكتابة التي تتم عن طريق الإملاء، أو من شيء مطبوع، أو أداء العزف من النوتة الموسيقية .

\_ إن استخدام هذه الكلمة في الظروف المعتادة من حياتنا، هو بالطبع أمر مألوف لنا إلى حد كبير. إلا أن الدور الـذي تلعبه الكلمـة في حياتنـا، ومن ثمَّ لعبة ـ اللغـة التي نستخدمها فيها، قد يكون من العسير وصفه ولو بشكل تقريبي .

افرض أن شخصاً \_ وليكن رجـلًا انجليزيـاً \_ قد تلقى في المـدرسة أو البيت أنـواع التعليم المعتـادة لدينـا، وتعلم أن يقـرأ لغتـه القـوميـة، وأصبح بعـد ذلـك يقـرأ الكتب والخطابات والصحف وغير ذلك . . .

ــ والآن، ما الذي يحدث حين يقرأ مثلًا صحيفةً ما؟ إن عينه تمر ـ كما نقول ـ عـلى الكلمات المطبوعة، وهو ينطقها بصوت مسموع، أو يقـولها لنفسـه فقط. وهو يقـرأ بصفة خاصة كلمات معينة بإدراك أشكالها المطبوعة بوصفها «كلّات»<sup>(١)</sup>، كـما يقرأ كلمات أخـرى حين تقع عينه على مقاطعها الأولى. بينما يقرأ كلمات أخـرى غيرهـا مقطعـاً مقطعـاً، وربما يقرأ في بعض الحالات الكلمة حرفاً حرفاً. ـ

وينبغي أن نقـول أيضاً أنـه يكـون قـد قـرأ الجملة، وإنْ لم يكن قـد تكلم بصـوت

(١) Als Ganzes - as Wholes أي بوصفها بنيات أو أشكالًا كلية .

- 180 -



مرتفع، أو همس لنفسه أثناء القـراءة، لكنه يكـون قادراً بعـد ذلك عـلى أن يكرر الجملة، كلمة كلمة، أو بما يقارب ذلك. ـ

وهو قد ينتبه إلى ما يقرأ، أو قد يتصرف ـ إذا جاز لنا أن نقول هذا ـ كـأنه مجـرد آلة للقراءة : أعني أن يقرأ بصوت مرتفـع وبطريقـة صحيحة، بـدون أن ينتبه إلى مـا يقرأ، إذ ربما يكون انتباهه منصرفاً إلى شيء مختلف تمامـاً (لذا لا يكـون في استطاعتـه أن يقول مـا الذي كان يقرأه، إذا ما سئل عنه بعد ذلك مباشرة).

ـــ قـارن الآن هذا القـاريء بالمبتـديء في تعلم القراءة. فـالمبتـديء يقـرأ الكلمات بتهجئتها بطريقة تدل عـلى الجهد والمشقـة التي يبذلهـا. ومع ذلـك فهو يحـدس بعضها من السياق، ومن المحتمل أن يكون قد عرف جزءاً من ذلك النص عن ظهر قلب، لـذا يقول عنه معلمه أنه لا يقرأ الكلمات بالفعل (أو أنه في حالات معينة يتظاهر فقط بقراءتها).

ــــ إذا فكرنا في هذا النوع من القراءة، وهو قراءة المبتديء، وسألنا أنفسنا ما الـذي تتضمنه أو تقوم عليه عملية القراءة، فسنميل إلى القول: بأنه نشاط خاص واع للعقل.

ـــ كما أننا سنقول كذلك عن التلميذ: «إنه من الطبيعي أن يكون هو وحده الذي يعرف ما إذا كان يقرأ بالفعل أم أنـه فقط ينطق بـالكلمات (التي حفظهـا) عن ظهر قلب. (ولايزال علينا أن نناقش تلك القضايا التي تكون من قبيل «إنه وحده يعرف...»).

ـــ غـير أنني أريد أن أقـول: علينـا أن نعـترف ـ فيـما يتعلق بنـطق إحـدى الكلمات المطبوعة ـ بأن مـا يحدث في وعي التلميـذ الذي «يتـظاهر» بقـراءتها، هـو ما يحـدث لدى القاريء المتمرس الذي «يقرأ» نفس الكلمة .

إن كلمة «يقرأ» تبطبق أو تستخدم ببطريقة مختلفة حينها نتكلم عن القباريء المبتديء، وعن القاريء المتمرس. -

نحن الآن نميل بالطبع إلى القول: بأن ما يحدث في ذلـك القاريء المتمـرس، وفي القاريء المبتديء، حينها ينطقان الكلمة، لايمكن أن يكون هو نفس الشيء. وإذا لم يوجد أي اختلاف بين ما يكون الإثنان على وعي به، فلابـد من وجود اختـلاف في الأفعال غـير الواعية التي تدور في عقولهم، أو، مرة أخرى، في المخ.

لهذا نود أن نقـول: هناك، بـوجه عـام، نظامـان آليان مختلفـان يعملان هنـا! وما يحدث فيهما يجب أن يميَّز القراءة من عدم القراءة. \_



\_ إلا أن هـذين النظامـين الآليين محـرد فرضـين أو غوذجـين يُقصدُ بهـما تفسـير أو تلخيص ما تلاحظه .

١٥٧ ــ أنبظر الآن في الحالة التالية: وهي التي نقوم فيها باستخدام أفراد من الناس أو كائنات من نوع آخر، بوصفهم آليات ـ قارئة، ويتم تدريبهم لهذا الغرض. فالمدرب يقول عن بعضهم إنهم يستطيعون القراءة بالفعل، وعن الآخرين أنهم لا يستطيعون القراءة بَعْد.

خذ حالة تلميذ لم يشارك في التدريب بعد: فإذا عرضنا عليه كلمة مكتوبة، فسوف يصدر أحياناً أصواتا معينة، وقـد يحدث أحياناً أن تكـون الأصوات صحيحة بشكـل تقريبي .

وافـرض أن هناك شخصـاً ثالثـاً يسمع هـذا التلميذ في تلك الحـالة ويقـول: «إنـه يقرأ». لكن المعلم يقول: «لا، إنه لا يقرأ، لقد كان ذلك مجرد مصادفة».

ــ لكن لنفـرض أن هذا التلميـذ يستمر في الاستجـابة الصحيحـة لكلمات أخـرى وضعت أمامه. سيقول المعلم بعد برهة: «إنه الآن يستطيع القراءة».

\_ لكن مـاذا عن تلك الكلمة الأولى؟ هـل ينبغي على المعلم أن يقـول : «لقد كنت خطئاً، فقد قرأها ـ أم يقول : «إنه لم يبدأ القراءة بالفعل إلا مؤخراً»؟ ـ فمتى بدأ يقرأ؟ وما هي أول كلمة قرأها؟ إن هذا السؤال لا معنى له هنا، مالم نذكر بالطبع تعريفاً مثـل : «إن الكلمة الأولى التي «يقرأهـا» شخص ما هي الكلمـة الأولى في أول سلسلة تتكون من ٥٠ كلمة يقرأها بطريقة صحيحة»، (أو أي شيء من هذا القبيل).

\_ ومن جانب آخر، لو استخدمنا كلمة «قراءة»، لكي تمثل خبرة معينة في الانتقال من العلامات إلى الأصوات المنطوقة، فمها لاشك فيه أن يكون كلامنا عن أول كلمة قرأها بالفعل، كلاماً له معنى. فهو عندئذ يستطيع القول مثلًا (لقـد شعرت مـع هذه الكلمـة الأولى مرة بأنني: «أستطيع القراءة الآن»).

\_ أو مـرة أخرى، يمكن القـول، في الحالـة المختلفة المتعلقـة بالآلـة ـ القارئـة التي ترجمت العلامات إلى أصوات ـ كما تفعل البيانولا مثـلاً ـ يمكن القول بـأن: «الآلة لم تقـرأ إلا بعد أن حدث لها كذا وكذا، وبعد أن تم توصيل أجزاء منها هي كيت وكيت بأسلاك، وأن الكلمة الأولى التي تمت قراءتها كانت هي . . .».

ـــ أما في حالة الآلة القارئة الحية، فإن «القراءة» كــانت تعني الاستجابـة لعلامـات مكتوبة بطرق معينة. ولذلك كان هذا التصور مستقلا تماماً عن ذلك التصور المتعلق بنظام

- 117-



آلي عقلي أو من نوع آخر . ـ كما أن المعلم لا يستطيع كذلك أن يقول هنا عن التلميـذ إنه : «ربما كان يقرأ بالفعل حين قال تلك الكلمة»، إذ لا مجال للشك فيما فعله . ـ فالتغـير الذي حدث حين بدأ التلميذ يقرأ، كان تغيرا في سلوكه ؛ ولا معنى للكـلام هنا عن «أول كلمة في حالته الجديدة».

١٥٨ ــ لكن ألا يكون ذلك راجعاً فقط إلى معرفتنا القليلة جداً بما يحدث في المخ وفي الجهاز العصبي؟ فلو كانت لدينا معرفة أكثر دقة عن هـذه الأمور، لتبينـا الروابط التي نشأت بالتدريب، ومن ثم يصبح في وسعنا ـ حين ننظر في مخه ـ أن نقـول: «إنه قـرأ الأن هذه الكلمة، وأن رابطة القراءة قد تكونت لديه الآن». ـ

والظاهر أن الأمر ينبغي أن يكون كذلك . \_ إذ كيف يمكننا أن نتأكـد من وجود مثـل هـذه الرابـطة؟ هل كـون الأمر عـلى هذا النحـو يجعله فيها يبـدو أوليا أو قبيليـا \_ أم يكون احتهاليا فقط، وكيف يكون احتهالياً؟ فلتسأل نفسك : ما الذي تعرفـه عن هذه الأمـور؟ \_ لكنه لو كان أوليا (قبليا) لكان معنى ذلك أنه صورة تمثيلية مقنعة لنا جداً<sup>(٢٢)</sup>.

١٥٩ ــ لكننا حين ننعم النظر في الأمر، نميل إلى القول بأن : المعيار الحقيقي لقراءة أي شخص، إنمـا هـو الفعـل الـواعي للقـراءة، فعـل قـراءة الأصـوات من الحــروف. (فالإنسان يعرف بلا ريب ما إذا كان يقرأ أو يتظاهر فقط بالقراءة!).\_

- إفرض أن شخصا مثل أيريد أن يجعل شخصاً آخر مثل ب يعتقد أنه [أي أ] يستطيع قراءة نص مكتوب بالحروف السيرلية<sup>(٣٢)</sup>. فه ويتعلم جملة روسية ويحفظها عن ظهر قلب، ثم يقولها بينها ينظر إلى الكلهات المطبوعة كها لو كان يقرأها. هنا سنقول بالتأكيد إن أيعرف أنه لا يقرأ، وأنه يشعر بذلك أثناء تظاهره بالقراءة. لأن هناك بالطبع احساسات متميزة بدرجة أو أخرى تتعلق بقراءة جملة مكتوبة، وليس من العسير استدعاء مثل هذه الاحساسات إلى الـذهن: فكر في الإحساسات الخاصة: بالتردد، والتـدقيق،

## - 114 -

<sup>(</sup>٨٢) صورة تمثيلية form of account أو في الأصل الألماني Darstellungsform والمقصود بها هنــا أنها صورة تمثــل طبيعة العلاقة أو الرابطة الخاصة بالفراءة. وهي إن كانت كذلك، تكون مرتبطة بالحدس كما ذكر فتجنشتين في الفقرة السابقة رقم ١٥٨.

<sup>(</sup>٨٣) Cyrillic، نسبة إلى الأبجدية السلاقية القديمة التي اشتقت منها الكتابة في الروسية والبولندية وغيرهما. ويقال إن القديس «سيريل» هو الذي اخترعها، ولا تزال أشكالها الحديثة تستعمل في صربيـا وبلغاريـا والاتحاد السوفياتي.



وسوء الفهم، والكلمات التي تتلو إحداها الأخرى بدرجات تـتراوح في رقتها أو نعـومتها، وغير ذلك.

ــ وهناك بالمثل إحساسات متميزة تتعلق بـإعادة سرد شيء حفظه إنسان عن ظهـر قلب. ففي المثـال الذي ذكـرناه، لن يكـون لدى أ أي إحسـاس من تلك الاحسـاسـات المميزة للقراءة، وربما تكون لديه مجموعة من الاحساسات المميزة للغش<sup>(١٢)</sup>.

١٦٠ ــ لكن تخيل الحالة التالية : سنقدم لشخص يستطيع القراءة بطلاقة، نصاً لم يره من قبل، فيقوم بقراءته لنا ـ لكن مع الإحساس بأنه يقول شيئاً قد عرفه عن ظهر قلب (وقد يكون هذا راجعاً إلى تأثير نـوع من العقاقـير). فهل نقـول في مثل هـذه الحالـة أنه لم يكن يقرأ بالفعل هذا النص؟ وهل نقبل أن تكون إحساساته هنا، معياراً لكونه يقـرأ أو لا يقرأ؟

-- أو لنفرض، مرة أخرى، أن إنساناً كان واقعاً تحت تأثير عقار أو مخدر ما، ثم قدمنا له سلسلة من العلامات (التي لا تنتمي بالضرورة لأية أبجدية معروفة). سنجد أنه ينطق بكلهات تناظر عدد العلامات، كما لو كانت العلامات حروفاً، وأنه يفعل ذلك مصحوباً بكل السهات الخارجية والإحساسات المتعلقة بالقراءة (ولدينا خبرات مماثلة لذلك في الأحلام، فربما يقول الإنسان في مثل هذه الحالة بعد أن يستيقظ: «لقد بدا لي كما لو كنت أقرأ شيئاً مكتوباً، على الرغم من أنها لم تكن كتابة على الإطلاق»).

في مثل هذه الحالة يميل بعض الناس إلى القول بأن الرجل كان يقرأ تلك العلامات. بينما يقول آخر أنه لم يكن يقرأها.\_

\_ وافرض أنه قـد قرأ (أو فسّر) بهـذه الطريقـة مجموعـة من خمس علامـات مثل: أحمد دـ ثم عرضنا عليه العلامات نفسها بترتيب معكوس، فقرأ دمح أ، وبذلك حافظ في اختبارات لاحقة ـ على التفسير نفسه للعلامات: هنا سوف نميل بالتأكيد إلى القول بـأنه كان يصطنع لهذا الغرض أبجدية خاصة به لكي يقرأ وفقاً لها.

١٦١ ــ تذكر أيضاً أن هناك سلسلة متصلة من الحالات الانتقالية ، بين الحالة التي يكرر فيها الإنسان من الذاكرة ما يفترض أنه يقوم بقراءته ، وبين تلك التي يتهجى فيها كل كلمة بدون الاستعانة على الإطلاق بأي حدس لها [أي لمعناها] من السياق أو بحفظها عن ظهر قلب .

(٨٤) لأنه يتظاخر بالقراءة لكنه لا يقرأ.

- 189 -



ـــ حاول أن تقوم بهذه التجربة : أذكر الأعداد من ١ إلى ١٢ . وانظر الآن إلى مينـاء ساعتك **واقرأ** الأعداد . ما الذي أسميته «بالقراءة» في الحالة الأخيرة؟ أي ما الذي فعلته ، حتى جعلك تدخله في عداد القراءة؟ .

١٦٢ ــ لنجرب التعريف التـالي: أنت تقرأ حينـما تستخرج أو تشتق النسخـة أو الصـورة من الأصل. وأنـا أقصد «بـالأصل»، النص الـذي نقوم بقـراءتـه أو نسخـه، أو الإملاء الذي نكتبه، أو النوتة الموسيقية التي تعزف منها، وغير ذلك . ـ

...وافرض الآن مثلا، أننا علّمنا أحد الأشخاص، الأبجدية السيريلية، وأخبرناه كيف ينطق كل حرف منها. ثم وضعنا بعد ذلك أمامه نصاً، فأخذ في قراءته وهو ينطق كل حرف كما علمناه.. في هذه الحالة، سنميل إلى القول بأنه يستخرج أو يشتق صوت الكلمة من النموذج المكتوب، بناء على القاعدة التي ذكرناها له. وهذه بدورها حالة واضحة للقراءة. (وربما أمكننا القول بأننا قد علمناه «قاعدة الأبجدية»)<sup>(مم)</sup>.

... لكن لماذا نقول بأنه قد اشتق الكلمات المنطوقة من الكلمات المطبوعة؟ هـل نعرف أكـثر من أننا علّمنـاه كيفية نـطق كل حـرف، وأنـه بعـد ذلـك قـد قـرأ الكلمات بصـوت مسموع؟

ربما تكون إجابتنا: أن التلميذ يظهر استخدامه للقاعدة التي ذكرنـاها لـه بالانتقـال من الكلمات المطبوعة إلى الكلمات المنطوقة.

ــ أما كيف يمكن إظهار ذلك، فسيصبح أكثر وضوحاً لو استبدلنا بمثالنا، مثالاً آخر يقوم فيه التلميذ بكتابة النص بدلاً من قراءته لنـا، أي بنقله من ماهـو مطبـوع إلى ما هـو مكتوب باليد. لأننا نستطيع في هذه الحالة أن نذكر له القاعدة عـلى شكل قـائمة تـرد فيها الحروف المطبـوعة في عمـود، والحروف المتصلة<sup>(١)</sup> في عمـود آخر يقـابله. ويقوم التلميـذ بإظهار أنه يستخرج أو يشتق كتابته من الحروف المطبوعة بالرجوع إلى القائمة.

١٦٣ ــ لكن، افـرض أنه ـ حـين فعـل ذلـك ـ كـان يكتب دائـماً ب بـدلاً من أ، ويكتب ج بدلاً من ب ويكتب د بدلاً من ج، وهكذا حتى يكتب أ بدلاً من ي؟

- 14. -

<sup>(</sup>٨٥) أي قاعدة استخدام حروف هذه لأبجدية .

<sup>(</sup>١) أي المكتوبة كحروف الخط اليدوي لا كحروف الخط المطبعي .



مما لاشك فيه أننا سنصف هذا أيضاً بـأنه اشتقـاق من القائمـة. ويمكننا القـول أنه يستخـدمها الآن، تبعـاً للرسم التخطيـطي الثـاني (في الفقـرة رقم ٨٦) بـدلاً من الـرسم التخطيطي الأول.

ــــ هذه الحالة أيضاً ستكون معبرة عن الاشتقاق بناء عـلى القائمــة، حتى ولو كــانت (القائمة) ممثلة بواسطة رسم تخطيطي من الأسهـم، بدون أي انتظام مبسط.

...ومع ذلك، فلنفترض أنه لا يلتزم بمنهج واحد في عملية النسخ، وإنما يغير من طريقته بناء على قاعدة بسيطة مؤداها: انه إذا كتب مرة ن بدلاً من أ، فإنه يكتب هـ بدلاً من أ التالية، ويكتب «و» بدلاً من التالية لها، وهكذا. فأين هو الخط الفاصل الذي يميز بين هذه الطريقة وبين أية طريقة عشوائية؟

ـــ لكن هل يعني هذا أن كلمة «يشتق» (أو يستخرج) هي بــالفعل ليس لهـا معنى، إذ يبدو أن هذا المعنى يختفي أو يزول حين نتتبعه أو نقتفي أثره؟

١٦٤ ــ إن معنى كلمة «يشتق» (أو يستخرج) في الحالة الـواردة في الفقرة رقم ١٦٢، واضح . إلا أننا ذكرنا لأنفسنا أن هذا المعنى لم يكن إلا حالة معينة فقط للاشتقاق، أي الاشتقاق في ثـوب خـاص، كـان من الضروري أن نخلعه عنه إذا أردنا أن نتبين ماهيته. ولقد جردناه من ثيابه؟ فاختفى الاشتقاق نفسه. ـ

ـــ لكي نعثر على الخرشوفة الحقيقية، قمنا بتجريدها من أوراقها.

... إن الحالة الواردة في الفقرة رقم ١٦٢ كانت بلاشك حالة خاصة للاشتقاق. ومع ذلـك، فيا هـو أساسي أو جـوهري فيـه، لم يكن مخبأ تحـت سـطح هـذه الحـالـة، بـل إن «سطحها» كان حالة واحدة من بين عائلة من حالات للاشتقاق.

ـــوبنفس الطريقة نستخدم كذلك كلمة «يقرأ» لتدل عـلى عائلة من الحـالات. كما أننا نطبق في الظروف المختلفة، معايير مختلفة لقراءة شخص ما.

١٦٥ ـــ لكننا يقيناً ــ قد نميل إلى القول بأن القراءة عملية خاصة تماماً! اقـرأ صفحة مطبوعة ويمكنك أن ترى أن شيئاً خاصاً يحدث، شيئاً متميزاً إلى حد كبير.

حسنا، ما الذي يحدث حين أقرأ صفحة؟ إنني أرى كلمات مطبوعة، وأنطق كلمات بصوت مسموع.

لكن من الطبيعي ألا يكون هذا هو كل شيء. لأنني قد أرى كلمات مطبوعة وأنطق كلمات بصوت مسموع، ومع ذلك فإنني لا أقرأ. ـ حتى لو كانت الكلمات التي أقولها، هي تلك التي يُفْتَرضُ قراءتها من الكلمات المطبوعة، بناء على أبجدية موجودة. ـ

- 181 -



ـــ وإذا قلت إن القراءة خبرة خاصة، فلا يهم أن تقرأ أو لا تقرأ تبعاً لقاعدة أبجدية معتـرفٍ بها بشكـل عام. إذن فـما الذي يقـوم عليه الشيء المميـز لخبرة القـراءة؟ هنـا أود القول: (بأن الكلمات التي أنطقها تأتي بطريقة معينة). أي أنها لا ترد أو لا تجيء على النحو الذي قد تجيء به إذا كنت أنا مثلًا الذي أصطنعها. إنها تجيء من تلقاء نفسها.

لكن حتى هذا لا يكفي ، لأن أصوات الكلمات قد تعرض أو تخطر لي وأنا أنــظر إلى الكلمات المطبوعة ، وإن كان ذلك لا يعني أنني قرأتها . ـ

ـــ ربما قلت أيضاً إن الكلمات المنطوقة لا تعـرض لي كما لــو كان هنــاك شيء ذكرني بها.

ولا أريـد أن أقول مثـلًا: إن الكلمة المطبوعـة «لا شيء» تذكـرني دائماً بـالصـوت «لاشيء» ـ وإنما أقول ـ إن جـاز هـذا القـول ـ إن الكلمات المنطوقـة تتسلل خِلْسـة عنـد القراءة. وإذا ما نظرت مليَّاً إلى كلمة ألمانية مطبوعة، فستحدث عملية غريبة، هي سـماع صوت الكلمة داخلياً.

١٦٦ ــ لقـد قلت إن الإنسان حـين يقرأ تـرد عليـه (أو تجيئـه) الكلمات المنـطوقـة «بطريقة معينة»: لكن بأية طريقة؟ أليس هذا خيالًا أو وهماً؟

لننظر إلى حروف مفردة ونوجه انتباهنا إلى الكيفية التي يَردُ أو يجيء بهما صوت الحرف. اقرأ الحرف أ. \_ الآن، كيف جاء همذا الصوت؟ \_ ليست لمدينا أيمة فكرة عن ذلك.\_

والآن، أكتب حرف أ صغير [a]. كيف جماءت حركة اليد أثناء الكتابـة؟ أبطريقـة تختلف عن تلك التي جماء بها الصـوت في التجربـة السابقـة؟ ـ إن كل مـا أعرفـه هو أنني نظرت إلى الحرف المطبوع ودوَّنتُ الحرفَ الكتابي (أو اليدوي).

ـــ وانظر الآن إلى العلامة ۞ ۖ وافرض أن صوتاً، أثناء ذلك، قـد خطر لـك. إِنْطِقْ به. لقد خطر لي الصوت «يو» (U). إلا أنني لا أستطيع القول بوجود فارق جـوهري في الكيفية التي جاء بها ذلك الصوت<sup>(٨٧)</sup>. إن الفارق أو الاختلاف إنما يكمن في اختـلاف الموقف:

- 187-

<sup>(</sup>٨٧) والفرق أو الاختلاف الذي يشير إليه فتجشتين هنا، هو بـين كيفية نشـاة الصوت (يـو) لدى حـين رأيت هذه العلامة، وبين كيفية نشأة (ألف) حين رأيت الحرف أكما في المثال السابق، أو الصـوت (يو) حـين أرى الحرف U كما سيذكر فتجنشتين بعد ذلك.



لقد ذكرت لنفسي من قبل أن عليَّ أن أفترض أن صوتاً يعرض أو يخطر لي. ولقد كان ثمَّة توتر معين قبل أن يجيء الصوت. وأنا لم أقل «يو» (U) بطريقة آلية كما أفعل حين أنطر إلى الحرف u.

كما أن تلك العلامة ـ فضلًا عن ذلك ـ لم تكن م**ألوفة** لديَّ بالـطريقة التي آلف بهـا حروف الأبجدية . فقد نظرتُ إليها بـإمعان وبنـوع من الاهتمام بشكلهـا . وفكرت، بينـما كنت أنظر إليها، في الحرف سيجما<sup>(٨٨)</sup> . ـ

\_ تخيل أن عليك استخدام هذه العلامة بانتظام كحرف أبجدي، حتى تتعود على نطق صوت معين عند رؤيتها، وليكن هو الصوت «ش» (sh). هل نستطيع أن نقول أي شيء آخر، سوى أن هذاالصوت يأتي \_ بعد فترة \_ بطريقة آلية حين ننظر إلى العلامة؟ أي أنني لا أعود أسأل نفسي عند رؤيتها «أي نوع من الحروف هذا»؟ \_ ولا أقول لنفسي، بالطبع، إن (هذه العلامة تجعلني أرغب في نطق الحرف «ش») \_، ولا كدلك إن (هذه العلامة تذكرني على نحو ما بالصوت «ش»).

قارن بهذا الفكرة التي مؤداها أن صور الذاكرة تتميز عن الصور العقلية الأخـرى ببعض السمات الخاصة) .

١٦٧ ـ والآن، ما الذي نجده في القضية التي مؤداها أن القراءة «عملية خاصة جداً»؟ يبدو أنها تعني أننا حين نقرأ، تحدث إحدى العمليات الخاصة، التي نستطيع أن نتعرف عليها.

ـــ لكن، افـرض أنني قرأت ذات مـرة جملة مطبـوعة، ومـرة أخرى كتبتهـا بشفـرة مورس<sup>(٨٩)</sup>، فهل تكون العملية العقلية في حقيقتها واحدة؟

القواعد الخاصة باستخدام التعبير التالي: «(جمو) خاص للغاية» يقمول امرؤ: هذا الوجمه له تعبير خاص للغاية»، ثم يبحث عن كلمات تصف خصائصه المميزة(٢٠).

- (٨٦) أعتقد أن ما يقصده فتجنشتين هنا من «الجو العام» atmosphere هو الهيئة العامـة التي يتصف بها شيء مـا أو ما يحيطه، بحيث يضفي على الشيء صفة خاصة مميزة.
- sigma Σ (۸۸) هو الحرف الثامن عشر من الحروف الخاصة بالأمجدية اليونانية، ويماثل أو يناظر حرف S اللاتيني .
- (٨٩) Morse code وهي الشفـرة التي تستخدم عـادة في إرسال واستقبـال البرقيـات، أو في الاتصالات بـوجه عـام. واستبدل بالحروف فيها، النقاط والخطوط، أو البرقات أو الومضات الضوئية، التي تختلف في طولها زمنياً.

- 134 -



ومع ذلك، فهناك بالتأكيد من جهة أخرى، نوع من الاتساق أو الاطراد المنتظم في الخبرة الخاصة بقراءة صفحة مطبوعة، لأن العملية عملية مطردة أو موحدة. ومن السهولة بمكان أن نفهم أن هناك اختلافاً بين هذه العملية، وبين العملية مثلًا، التي يترك فيها الإنسان الكلمات تخطر له أو ترد عليه عند رؤيته لعلامات عشوائية. لأن مجرد النظر إلى سطر مطبوع، هو نفسه أمر متميز إلى أقصى حد ـ أعني أنه يمثل صورة أو مظهراً خاصاً جداً؛ فالحروف كلها تقريباً لها نفس الحجم، كما تتشابه كذلك في الشكل، ويتكرر ورودها دائماً. وأغلب الكلمات تنكرر باستمرار، وتكون مألوفة لنا إلى أقصى حدّ مثل

\_ فكر في عدم الارتياح أو الضيق الذي نشعر به حين تتغير تهجئة الكلمة (وفكر في المشاعر الأقـوى التي تثيرهـا الأسئلة المتعلقة بتهجئـة الكلمات). ليست كل العـلامـات ـ بالطبع ـ مما يؤثر فينا بمثل هذه القوة. ففي جبر المنطق مثلاً يمكن أن تستبدل بأيـة علامـة، علامة أخرى، بدون أن يثير ذلك فينا رد فعل قوياً.

ـــ تذكر أن الشكل الذي تتبدى عليه الكلمة، يكون مـألوفـاً لدينـا بنفس الطريقـة التي نألف بها صوتها المسموع .

١٦٨ ــ كذلك تمرُّ عيننا فوق السطور المطبوعة، بطريقة مختلفة عن الطريقة التي تمر بها فوق العلامات الخطافية وعلامات تزيين الحروف<sup>(٩٠)</sup> التي قد نصادفها جزافاً. (وأنـا لا أتكلم هنا عن ما يمكن أن يترتب على ملاحظة حركة عيني القارىء). فالعين تمرّ ــ إن جـاز هذا القول ـ بلا مقاومة، وبغير توقف. ومع ذلـك فإنها لا تنـزلق (على كلهات السـطور). وفي الوقت نفسه يبدأ الكلام اللاإرادي في الخيال.

هكذا يكون الحال حين أقرأ باللغة الألمانية ولغات أخرى، مطبوعة كمانت أو مكتوبة، وبأشكال كتابية مختلفة.\_

ـــ لكن ما هو الشيء الأساسي في كل هذا، بالنسبة للقراءة من حيث هي قـراءة؟ لا توجد أية سمة واحدة مشتركة في جميع حـالات القراءة. (قـارن بين قـراءة ما هــو مطبـوع بطريقة عادية، وبين قراءة كلمات مطبوعة كلها بحـروف كبيرة، كـما نجد أحيـاناً في حلول الألغاز. ــ كم يكون الأمر مختلفاً! ــ أو قراءة ما هو مطبوع بلغتنا من اليمين إلى اليسار).

- 172 -

<sup>(</sup>٩٠) العلامات الخطافية pothooks أي التي تشبسه الخطاطيف أو التي تسأخذ شكسل الحرف S، أمسا علامسات تزيسين الحروف flourishes فهي مثل حروف التاج في الكتابة العربية أحياناً.



١٦٩ ــ لكن، ألا نشعـر حينها نقـرأ، بأن أشكـال الكلمات تتسبب على نحـو ما في نطقنا؟ اقرأ جملة! ثم تابع ببصرك السطر التالي:

&8S≠S≠?B<sup>4</sup>%8!S\*

وانطق بجملة أثناء ذلك .

ألا يشعر الإنسان بأن النطق في الحالة الأولى كان م**رتبطاً** برؤية العلامات المكتوبـة، أما في الحالة الثانية فكان يسير موازياً للرؤية بدون أية رابطة بينهما.

ــ لكن لماذا تقول بأننا شعرنا بوجود رابطة سببية؟ إن السببية بالتأكيد شيء يتم إثباته عن طريق التجارب، وعن طريق ملاحظة التساوق أو الاطراد المنتظم للحوادث مثلاً. فكيف يمكنني القول بأنني قد شعرت بشيء يتم التوصل إليه بالتجربة؟ (إنه من الحق ـ بلا ريب ـ ألا تكون ملاحظة الاقترانات المنتظمة أو الاطرادات المتساوقة هي الطريقة الوحيدة التي نقرر بها وجود السببية). والأوْلى أن يقال بدلاً من ذلك: إنني أشعر أن الحروف هي السبب الذي يجعلني أقرأ كذا وكذا. لأنه لو سألني أحد «لماذا تقرأ كذا وكذا؟» ـ لبرَّرتُ قراءتي بالحروف الموجودة هناك.

ـــ ومع ذلك، فهذا التبرير شيء كنت قد ذكرته أو فكرت فيه: فما معنى القول بأنني أشعر به؟ أود أن أقول: «إنني حين أقرأ، أشعر بنـوع من تأثير الحروف عـليّ ـ إلا أنني لا أشعر بتأثير تلك السلسلة من العلامات العشوائية لتزيين الحروف، على ما أقوله. لنقـارن مرة أخرى حرفاً مفرداً، بمثل هذه العلامـة من علامـات تزيين الحروف. هـل ينبغي عليّ أيضاً القول بأنني أشعر بتأثير الحرف «i» حين أقرأه؟ إن هناك اختلافاً بـالطبـع بين نـطقي بالصوت «i» حين أرى «i»، وبينه حين أرى «S».

والفرق ـ بالتقريب ـ هو أنني حين أرى الحرف، استمع بطريقة آلية إلى الصوت «i» داخليا، وهذا ما يحدث حتى ضد إرادتي. كما أن نطقي للحرف ـ عند قراءتـه ـ يتم بطريقة خالية من المجهود، أكثر مما أقرأه به حين أنظر إلى «S». أي أن هذا هـو ما يحـدث حين أقوم بالتجربة. إلا أن الأمر لا يكـون، بالـطبع، عـلى هذا النحـو، إذا تصادف أنْ كنتُ أنظر إلى العلامة «S»، وأنطق في الوقت نفسه بكلمة يرد فيها الصوت «i».

١٧٠ ـــ لم يكن ليخطر على بالنا أبداً أننا نشعر بتأثير الحروف علينا أثناء القراءة، لو لم نكن قد قارنا بين حالة الحروف، وحالـة العلامـات العشوائيـة. ونحن نلاحظ هنـا بلا ريب وجود اختلاف أو فرق. ونفسره على أنه فرق بين كون الإنسـان خاضعـاً للتأثير [في حالة الحروف] وبين كونه غير خاضع له [في حالة العلامات العشوائية].

- 180-



ـــ إن هذا التفسير بالذات يروق لنا، خــاصة حينــها نتعمَّد القـراءة ببطء، ربما لكي نرى ما يحدث عندما نقرأ، أي عنـدما نــترك أنفسنا تمــاماً ــ عن قصـد ــ لتوجيـه الحروف. لكن هذا القول بأنني (أترك نفسي لكي يتم توجيهها)، إنمــا يقوم هــو بدوره أو يعتمـد على النظر بحرص وعناية إلى الحروف، وربما على استبعاد أفكار معينة أخرى.

ـــ إننا نتخيل أن الشعور يساعدنا على إدراك ما يشبه أن يكون رابطة آلية بين شكل الكلمـة وبين الصـوت الذي ننـطق به. لأنني حـين أتكلم عن الخبرات الخـاصة بـالتأثـير وبالرابطة السببية وبالتوجيه، فمعنى ذلك بالفعل هو أنني أشعر بحركة الـرافعة التي تـربط رؤية الحروف بالكلام.

١٧١ ـــلقـد كان في استطاعتي أن أستخدم كلمات أخرى للتعبير عن الخبرة التي تنشأ لديَّ حين أقرأ كلمة ما، وذلك كأن أقول بأن الكلمة المكتوبة توعز إليَّ بـالصوت .ـ أو كأن الإنسان حين يقرأ، يكون الحرف والصوت في وحدة معينة كأنهما سبيكة واحدة. (وبنفس الطريقة تنصهر وجوه مشاهير الرجال، والأصوات الخاصة بأسماء أصحابهما، . حتى ليخيَّل لنا أن هذا الاسم هو وحده الاسم الصحيح المعبر عن هذا الـوجه). وحين أشعر بهذه الـوحدة يصبح في إمكاني القول بأنني أرى أو أسمع الصوت في الكلمة المكتوبة.

ــ لكن اقرأ الآن عدة جمل قليلة مطبوعة، كما تفعل عادة حينها لا تفكر في فكرة القراءة. واسأل نفسك عما اذا كانت لدينك ـ أثناء القراءة ـ مثل هذه الخبرات بالوحدة [بين العلامة والصوت]، وبالتأثير، وبقية الخبرات. لا تقل إنها كانت موجودة لدينك بطريقة لا شعورية ! ـ

كما لا يصح أن نسمح بأن تضللنا الصورة التي مؤداها أن تلك الظواهر قد تبدت لنا عند رؤيتنا اياها «عن قرب». لأنه اذا كان من المفروض أن أصف كيف يبدو الشيء عن بعد، فإنني لا أجعل الوصف أكثر دقة بأن أذكر ما يمكن ملاحظته في الشيء عند فحصه عن قرب.

١٧٢ - لنأخذ في الاعتبار الخبرة الخاصة بالتوجيه (٢٠)، ولنسأل أنفسنا: ما الذي تقوم عليه هذه الخبرة، حينها نُوجَه على سبيل المثال على طريق معين؟ تصور الحالات التالية:

(٩١) أي كوني موجهاً بواسطة الحروف.



ـــ أن تكون في ملعب وعيناك معصوبتان، ويقودك شخص من يدك، ناحية اليسـار أحياناً، وناحية اليمين أحياناً أخرى. عليك أن تكون على استعداد دائماً لأن يجذب يـدك، كما يجب كذلك أن تحرص على ألا تتعثر حين يجذب يدك بطريقة غير متوقعة.

ـــ أو أن يقودك شخص من يدك بالقوة إلى حيث لا تريد أن تذهب.

ـــ أو: أن يـوجهك شريكـك في الرقص، فتهيء نفسـك للتقبل والاستقبـال قــدر الامكان، حتى تستطيع أن تحدس مقصده وتستجيب لأخف ضغطة منه.

ـــ أو: أن يصحبك شخص في نزهة على الأقـدام، وتدور بينكـما محادثـة [تنشغلان بها]، وتذهب حيثها يذهب.

ـ أو: أن تمشى في طريق ريفى، متتبعا إياه ببساطة.

إن كل هذه المواقف يشبه الواحد منهـا الآخر . ولكن مـا هو العنصر المشـترك بين هـذه الخبرات جميعا؟

١٧٣ - (لكن [خبرة الانسان] بكونه موجها، هي بالتأكيد خبرة خاصة !). والاجابة على هذا [الاعتراض] هي: انك الآن تفكر في خبرة خاصة بكون الإنسان فيها موجها<sup>(٩٢)</sup>.

... إذا أردت أن أتعرف على خبرة الشخص المذكور في أحد الأمثلة السابقة، عندما تكون كتابته موجهة بواسطة النص المطبوع والقائمة، فإنني أتخيل عملية بحث دقيق مخلصة أو مراجعة دؤوب... المخ . كما أنني أفترض ـ أثناء ذلك ـ وجود تعبير خاص للوجه (مثل تعبير وجه كاتب الحسابات الدؤوب ذي الضمير اليقظ). إن الاعتداء أو الحرص هو أكثر الأجزاء أهمية في هذه الصورة. وفي [صورة] أخرى قد يكون العنصر الجوهري هو استبعاد كل ارادة شخصية. (لكن، خذ مثلا، أحد الأمور التي يفعلها الناس العاديون بطريقة يبدو فيها عدم الاهتهام. وتخيل شخصا يقرن ذلك الفعل بالتعبير - ولماذا لا نقول بالمشاعر؟<sup>(٩٢)</sup> ـ التي تنم عن حرص أو اعتناء كبير. فهل يعني هذا أنه حريص أو معتني؟).

- 177-

<sup>(</sup>٩٢) بمعنى أن الخبرة الخاصة بكون الإنسان موجهاً لا تكون موضوعاً للتفكير، إنما هي موضوع للإحساس.

<sup>(</sup>٩٣) أي لماذا لا يكون الاقتران هنا بين الفعل وبين التعبير الخمارجي ، لماذا لا يكون بين الفعمل وبين المشماعر التي يحس بها الإنسان أثناء أداء ذلك الفعل . لأن التعبير الخارجي قد يكون زائفاً . وكما يقول فتجنشتين في نفس الفقرة بعد ذلك، إن الإنسان يمكن أن يبدي تعبيراً عن الاهتهام . فهل يكون هذا الاهتهام موجوداً بالفعمل؟ أم أنه قد يكون تعبيراً خارجياً لكنه لا يقوم على إحساس داخلي؟



تخيل خادماً يسقط صينية الشاي وكل ما عليها، مع كل العلامات الخـارجية الــدالة على الحرص أو الاعتناء لو تخيلت مثـل هذه الخـبرة الخاصــة، فستبدو لي أنها هي الخـبرة المتعلقة بالتوجيه (أو بالقراءة) .

ـــ إلا أننى أسأل نفسى الآن: ما الذي تفعله؟

إنك تنظر باهتمام إلى كـل حرف، وتعـبر بوجهـك التعبير المنـاسب لـذلـك، وتكتب **الحروف** بروية وعناية (وهلم جرًّا). هل هذه هي الخبرة الخاصة بالتوجيه؟\_

هنـا أودَّ أن أقول: «لا ليست هي تلك (الخـبرة)، انها شيء داخـلي أكـثر من ذلـك وأسـاسي أكثر من ذلـك». ويبدو الأمـر من البدايـة كـما لـو كانت كـل هذه العمليـات غير الأساسية، قد احتواها أو غطاها جو معين، يتبدد حين أمعن النظر فيها بدقة.

١٧٤ ـــ اسأل نفسك كيف ترسم «عن قصد» وروية خطا موازيا لخط آخر، وكيف ترسم ـ في وقت آخر ـ «عن قصد» وروية، خطا يقابله بزاوية معينة.

ما هي خبرة «القَصْد» أو الروية؟ ـ هنا قد تنظر نظرة معينة، أو تقوم باشـارة ما، ثم تميل إلى القول بـأن (هذه مجـرد خبرة داخليـة خاصـة) . (وهذا بـالطبـع لا يضيف شيئا) . (وهذا مرتبط بمشكلة طبيعية القصد والارادة) .

١٧٥ ــ ارسم رسما عشوائيا غير منتظم على قطعة من الورق. ـ والآن ارسم نسخة منه بجانبه، واجعل نفسك ـ أثناء ذلك ـ موجَّها (بالرسم الأول).

هنـا أود أن أقول بـأنني (كنت ـ بالتـأكيد ـ مـوجها ـ لكن فيـما يتعلق بما يميـز ما قـد حدث ـ اذا جاز لي أن أقول ما قد حدث ـ فإنني لا أجده متميزا بشيء)<sup>(٩٤)</sup>.

ـــ لكن لاحظ الآن هذا [القول]: بينها أكون مُوَجَّها، يكون كل شيء بسيـطا، فلا ألحظ شيئا خاصا. لكن حين أسأل نفسي ــ بعد ذلـك ــ عما حــدث، فسيبدو كـأنه شيء لا يمكن وصفه. بعد ذلك ــ لا يرضيني وصف. وكأنني لا أستطيع الاعتقاد بأن كل مـا فعلته هو أن نظرت، واتخذت ذلك التعبير على وجهي، ورسمت خطا. ـ

ـــ لكن، ألا أتــذكر أي شيء آخـر؟ لا . ومع ذلـك، فإنني أشعـر كما لــو كــان من الضروري وجود شيء آخر. وخاصة حينها أقول لنفسي «توجيه» و «تــأثير» وكلمات أخــرى

(٩٤) بمعنى أنني بعد القيام بالرسم، وأنا موجه بالرسم الأول، لا ألاحظ ما يميز عملية الرسم الموجهة.

- 131 -



من هذا القبيل. هنالك أقول لنفس (إنني بالتأكيد كنت **موجها)**. ـحينئذ فقط تنشأ فكرة ذلك التأثير الأثيري الذي لا يدرك بالحواس.

١٧٦ ــ حينها أعاود النظر في الخبرة، يتولد لدىَّ شعور بـأن ما هـو أساسي فيهـا هو «الخبرة بكوني متأثرا»، وبعلاقة ما ـ في مقابل أي تزامن خالص لظواهر معينة. إلا أنني في الوقت نفسه لا أحب أن أسمي أية ظاهرة تقع في خبرتي بأنها «خبرة بكوني متأثراً». (وهذا يتضمن بذرة الفكرة التي مؤداها أن الارادة ليست إحدى الظواهر»<sup>(٩٥)</sup>.

\_\_ أود أن أقول بأني قد خبرت الـ «لأن»<sup>(٢٠)</sup> . ومع ذلك فإنني لا أريد أن أسمي أية ظاهرة بأنها (خبرة بالـ «لأن»)<sup>(٩٧)</sup> .

١٧٧ ــ أود القول بأن: (الـ «لأن» تقع في خبرتي)<sup>(٨٩)</sup>. لا لأنني أتـذكر مشل هذه الخبرة، وإنما لأنني حين أفكر فيما قد وقع في خبرتي في مثل هذه الحالة، فإنني أنظر إليه من خلال تصور الـ «لأن» (أو «التأثير» أو «السبب» أو «الرابطة»). فمن الصواب بالطبع أن أقـول أنني رسمتُ هذا الخط وأنـا متأثـر [بالخط] الأصلي: ومع ذلك، فهـذا لا يعتمـد ببساطة على مشاعري حين أرسم الخط، بل قد يعتمـد في ظروف معينة على رسمي إياه موازيا للخط الآخر، حتى على الـرغم من أن هذا بـدوره ليس بصفة عـامة أساسياً لكي يكون الإنسان مُوَجَّهاً.

١٧٨ ــ ونحن نقول أيضا : «يمكنك أن ترى أنني مـوجَّه بـه» ـ وما الـذي تراه، إذا رأيت ذلك؟

ـــ حين أقول لنفسي : «لكنني موجه». ـ فربما أقوم بحركة بيدي تعـبر عن التوجيـه. قم بمثل هذه الحركة كأنك توجه شخصـا أو تقوده، ثم اسـأل نفسك عـما تتضمنه أو تقـوم

- (٩٦) das Well-because أي علاقة السببية، حيث أن كلمة «لأن» عـادة ما تـأتي رداً على السؤال الـذي يبدأ بكلمة «لماذا»، أي السؤال الذي يسـأل عن العلة أو السبب. وكلمة because تتعلق بكلمـة cause التي تعني السبب أو العلة.
- (٩٧) أي خبرة بالسبب أو بالسببية . بمعنى أن الظواهر المرتبطة بعلاقة السببية، لا تكون هي الخبرة بالرابطة السببية . فليست الظواهر هي العلاقة، ولا هي الخبرة بهذه العلاقة، بل هي المتعلقات أو ما يصاحب العـلاقة ويـترابط بهـا . فالخبرة بالسببية هنا، وإن كـانت تتعلق بالـظواهر المـترابطة بـالعلاقـة، إلا أنها ليست واحـدة من تلك الظواهر .

(٩٨) أي أقول بأني قد خبرت السببية .

## - 144 -

<sup>(</sup>٩٥) بمعنى أن التوجيه يكون بناء عـلى التأثـير، والتأثـير في هذه الحـالة يكـون بناء عـلى الإرادة . فالإرادة هنـا شرط للتوجيه والتأثير. لكنها ليست واحدة من الظواهر المصاحبة لها.



عليه سمة التوجيه الخاصة بهذه الحركة . لأنك هنا لم تقم «بتوجيه» أي شخص. ومع ذلك لا تزال تريد تسمية هذه الحركة بأنها حركة «توجيه» .

إن هذه الحركة، وكذا الشعور [المصاحب لها] لم ينطويـا على مـاهية التـوجيه. لكن هذه الكلمة لا تزال تفرض نفسها علينا. إنها ليست في الواقع الا **صـورة واحدة** فقط من صور التوجيه التي تفرض علينا هذا التعبير.

١٧٩ ــ لنرجع إلى الحالة الواردة في الفقرة رقم ١٥١ . من الواضح أننا لن نقول إن لـ «ب» الحق في قول الكلمات التالية : (الآن أعرف كيف أستمر) لمجرد أنه فكر في الصيغة ـ ما لم يكن قد اتضح من الخبرة وجود رابطة بـين التفكير وبـين الصيغة ـ وأنـه قد قـال الصيغـة، وكتبها، واستمر بالفعـل في السلسلة . ومن الـواضـح أن مثـل هـذه الـرابطة موجودة . ـ

...والآن، قـد يظن الإنسان أن الجملة «إنني أستطيع أن استمـر» تعني «إن لـديَّ خـبرة، أعرف بـالتجربـة أنها تؤدي إلى الاستمرار في السلسلة». لكن هـل يعني ب ذلـك حين يقول أنه يستطيع الاستمرار؟ هـل تخطر تلك العبـارة على ذهنـه، أو هل هـو مستعد لاستنتاجها لتفسير ما كان يعنيه؟.

لا، فالكلمات التالية «إنني الآن أعرف كيف أستمر»، كانت قد استخدمت بطريقة صحيحة حين فكر في الصيغة : أي، على فرض قيام ظروف شبيهة بتلك التي تعلم خلالها الجبر، واستخدم فيها مثل هذه الصيغ من قبل.

الا أن ذلك لا يعني أن عبارته هي مجرد اختصار أو اختزال لوصف (موسَّح) يتناول جميع الظروف التي تشكل المسرح الخاص بلعبتنا اللغوية . ـ

ــ فكر في كيفية تعلمنا استخدام التعبيرات التالية: (أنا أعرف الآن كيف استمر)، (أستطيع الآن أن أستمسر)، وغير ذلــك. وفي أيـة عــائلة من العـاب ـ اللغــة نتعلم استخدامها.

ـــ يمكننا كذلك تخيَّلُ الحالة التي لم يحـدث فيها عـلى الاطلاق في ذهن ب أي شيء سـوى قولـه فجأة ـ ربمـا بشيء من الارتياح ـ (الآن أعـرف كيف أستمـر)، ثم استمـراره بالفعل في إتمام السلسلة بدون استخدام الصيغة . ويمكننا في هذه الحالة أيضا ـ وفي ظروف معينة ـ أن نقول إنه كان يعرف كيف يستمر.

١٨٠ ـــ هـذه هي الطريقية التي تستخدم بهما هـذه الكلمات. وسـوف يكـون أمـراً مضللاً للغاية، في هذه الحالة الأخيرة مثلا، أن ننعت الكلمات بأنها «وصف لحالة عقلية».

- 12+ -



ف الأصح هو أن نسميها، بـدلا من ذلـك، «عـلامـة»<sup>(٩٩)</sup>. ونحن نحكم بمـا إذا كـانت الكلمات أو لم تكن قد تم استخدامها بطريقـة صحيحة، بواسطة الفعـل الذي يستمـر في أدائه.

١٨١ ــ لكي نفهم هذا، فإننا نحتاج أيضا إلى أن نضع في الاعتبار ما يـلي: افرض أن ب يقول أنه يعرف كيف يستمر ـ فإذا أراد أن يستمر، وجدناه يتردد ولا يستطيع: هل ينبغي علينا القول بأنه كان مخطئاً حينها قال أنه يستطيع أن يستمر، أم أنه كان آنذاك قادرا على أن يستمر، وهو الآن فقط لم يعد كذلك؟ ـ

ــ من الـواضح أننـا سوف نقـول أشياء مختلفـة في الحـالات المختلفـة. (أدْخِـلْ في اعتبارك كلا النوعين من الحالات).

١٨٢ - قواعد النحو الخاصة باستخدام الكلمات: «يناسب» و «يستطيع» و «يفهم». (تدريبات: ١ - متى يقال ان الاسطوانة س تناسب الاسطوانة المفرغة ص؟ هل يكون ذلك فقط حين تدخل الاسطوانة س في الأخرى ص؟.

٢ ــ أحيـانــا نقــول إن س لم تعــد تنــاسب ص في وقت معـيَّن، مـــا هي المعـايـــير المستخدمة في مثل هذه الحالة، لحدوثها في ذلك الوقت؟ .

٣ ـــ ما الذي يعتبره الإنسان معيارا لتغير وزن جسم ما في وقت معين، بـالرغم من أنه لم يكون موضوعا بالفعل على الميزان في ذلك الوقت؟ .

٤ ـــــلقــد حفظت بــالأمس شعرا عن ظهـر قلب، واليـوم لم أعــد أعـرفـه. مـاهي الحالات التي يصبح فيها السؤال التالي له معنى : «متى توقفتُ عن معرفته؟ .

٥ ــ يسألني أحدهم «هل أستطيع رفع هـذا الثقل؟»، وأجيب عليه «بنعم». ثم لا يلبث أن يقول «افعل ذلك!» ولكني لا أستطيع. ما هي الـظروف التي يعتبر فيهـا القول الآتي تـبريراً كـافيا: (حـين أجبت «بنعم» كنت أستطيع أن أفعـل ذلك، والآن فقط لا أستطيع؟). إن المعايير التي نقبلهـا [لاستخدام]: «ينـاسب» و «يستطيع» و«يفهم»، أكثر تعقيـدا مما قـد تبـدو عليـه من النـظرة الأولى. بمعنى أن اللعبـة الخـاصـة بهـذه الكلمات، واستخدامها في التواصل اللغوي أو المحادثة التي تتم بواسطتها، هي أكثر تعقيداً ما نظن،

<sup>(</sup>٩٩) بمعنى أن الكلمات لا تصف الحالة العقلية، بل هي مجرد علامات لها. أما عن مدى صحة وجود الحالات العقلية فهو موضوع يناقشه فتجنشتين في موضع آخر من هذا الكتاب.



كما أن الدور الذي تؤديه في لغتنا يختلف أيضا عما نظن. (وهذا الدور هو ما نحتاج إلى فهمه حتى نستطيع حلَّ التناقضات أو المفارقات الفلسفية. ولهذا فإن التعريفات عادة ما تفشل في حل تلك المفارقات، كما يفشل بالأحرى [في ذلك] القول بأن الكلمة «لا معرَّفة») (١٠٠).

١٨٣ ـــ لكن، هل كانت العبارة: «أنني الآن أستطيع أن استمر» (الواردة في الفقرة رقم ١٥١) تعني نفس ما تعنيه العبارة: «الآن خطرت لي الصيغة»، أم تعني شيئا مختلفا؟.

يمكننا القول ـ في هذه الظروف ـ أن للعبارتين نفس المعنى، وتحققان نفس الشيء. إلا أن هاتين العبارتين كذلك، ليس لهم ـ بصفة عامة ـ نفس المعنى. فنحن نقول: «الأن أستطيع أن أستمر، أعني أنني أعرف الصيغة» كما نقول «أنني أستطيع أن أمشي، أعني أن لدي متسعا من الوقت». ونقول كذلك «أنني أستطيع أن أمشي، أعني أن لدي القوة الكافية لذلك «أو» أنني أستطيع أن أمشي، بالقدر الذي تسمح به حالة «ساقي»، أي حين نقابل هذا الشرط الخاص بالمشي، بغيره من الشروط.

إلا أننا ينبغي هنا، أن نحترس من الاعتقاد بـوجود جملة من الشروط التي تنـاظـر طبيعة كل حالة (مثـل حالـة شخص يمشي)، بحيث يبدو كـأن الانسان لا يستـطيع إلا أن يمشي إذا ماتوفرت كل هذه الشروط.

١٨٤ ــ أريد أن أتذكر نغمة فتفلت مني . وفجـأة أقول «الآن أعرفها» ، ثم أغنيهـا . كيف حدث أن عرفتها فجأة؟ من المؤكد أن معرفتي بها لا يمكن أن تكون قـد تمَّت بأكملهـا في تلك اللحظة! .

ربما تقول: «إنه شعور معين، وكأنها الآن موجودة هناك » ـ لكن هل هي موجودة هناك؟ افرض انني شرعت الآن في غنائها ثم توقفت. ألا يمكن القول بأنني كنت في تلك اللحظة على يقين بأنني قد عرفتها وإذا فقىد كانت هناك بمعنى ما! ـ لكن بأي معنى؟ قد تقول بأن النغمة كانت هناك، إذا غناهـا مثلا شخص مـا، أو سمعها سماعاً بـاطنياً من البداية إلى النهاية. إنني بالطبع لا أنكر أن العبارة التي مؤداها أن النغمـة موجودة هناك، يمكن أن يكون لها كذلك معنى مختلف تماماً ـ كأن تكون لدًي قطعـة من الورق وقـد دونت عليها النغمة. \_وما الذي يقوم عليه تأكيد هذا الشخص بأنه يعرفها؟ ـ

- 187-

<sup>(</sup>١٠٠) بمعنى أن معرفتنا بالدور الذي تؤديه الكلمة أثناء استخدامها في لعبة ـ لغة معينة، هو الـذي يؤدي إلى حل هذه المفارقات الفلسفية. أما تعريف الكلمة أو كونها لا معرَّفة، فهـذا عند ڤتجنشتين لا يؤدي إلى حل هـذه المفارقات. وهذا معناه أن تحديد المعنى لا يكون بواسطة التعريف (أو كـون الكلمة غـير معرفة) بل بـواسطة تحديد الدور الذي تلعبه الكلمة في استخدامها في إحدى ألعاب اللغة.



\_ يمكننا بطبيعة الحال أن نقـول : «إذا كان أحـد يقول بـاقتناع أنـه يعرف النغمـة، فإنها تكون ماثلة (على نحو ما) أمام ذهنه بـأكملها في هـذه اللحظة ـ وهـذا تفسير للتعبـير القائل : «النغمة ماثلة بتمامها أمام ذهنه» .

١٨٥ ... لنرجع إلى مثالنا الوارد في الفقرة رقم ١٤٣ : فبعد أن أصبح التلميذ الآن . من خلال حكمنا عليه بالمعايير المعتادة . متمكنا من سلسلة الأعداد الطبيعية، نقوم بتعليمه كتابة سلسلة أخرى لـلأعداد الأصلية، ونجعله يصل إلى مرحلة كتابة سلسلة تأخذ الصورة التالية : صفر، ن، ٢ن، ٣ن، الخ.

وذلك حسب أمر نصدره إليه بترتيب يأخذ الصورة «+ن» كما يكتب سلسلة الأعداد الطبيعية حسب أمر آخر بهذا الترتيب «+۱» \_ ولنفرض أننا قمنا بعدة تدريبات واختبرناه حتى العدد ١٠٠٠ \_ هنا نجعله يستمر في كتابة سلسلة (ولتكن +۲) بعد العدد ١٠٠٠، فنجده يكتب: ١٠٠٠، ٢٠٠٤، ١٠٠٨، ١٠١٢. فنقول له: « أنظر ماذا فعلت!» لكنه لا يفهم، فنقول: «لقد كان المقصود أن نضيف اثنين: انظر كيف بدأت كتابة السلسلة!» \_ ويرد بقوله: «نعم، أليس هذا صحيحا؟ لقد ظننت أن هذا هو المقصود أن أفعله».

- أو لنفرض أنه أشار إلى السلسلة العددية وقال: «لقد كنت مستمرا بنفس الطريقة»، فلن يجدينا في هذه الحالة أن نقول: «لكن ألا يمكنك أن ترى...؟» وأن نكرر الأمثلة والتفسيرات القديمة. - ربما استطعنا في مثل هذه الحالة أن نقول: لقد أصبح من الطبيعي بالنسبة لهذا الشخص أن يفهم أمرنا وتفسيراتنا، على النحو الذي ينبغي أن نفهم عليه الأمر بالترتيب التالي: «أضف ٢ حتى ١٠٠٠، و٤ حتى ٢٠٠٠، و ٦ حتى ٣٠٠٠

... قد يوجد بعض التشابه بين هـذه الحالـة، وبين تلك التي يستجيب فيهـا شخص بطريقة طبيعية لإيماءة أو إشارة باليد، وذلك بالنظر في اتجاه الخط الممتد من طـرف الأصبع إلى الرسغ، وليس من الرسغ إلى طرف الأصبع(١٠١).

(١٠١) على أساس أن اتجاه الإشارة يكون من الرسغ صوب الإصبع وليس العكس. أو مثل رأس السهم الذي يشير إلى اتجاهه الذي يبدأ من أوله حتى آخره (→) أو من اليمين إلى اليسار وليس العكس. والتشابه هنا في أن السلسلة العددية لها اتجاه يشبه اتجاه الاصبع في إشارته. فالأعداد تتزايد في السلسلة وفقاً لـترتيب معين مشل إضافة ١ إلى كل عدد يكون تالياً لعدد يسبقسه وليس العكس في مسلسلة الأعداد الطبيعية: صفر، ١، ٢، المسلم الذي ... أو إضافة ٢ أو عن من المعدي في إشارته. فالأعداد تتزايد في السلسلة وفقاً لـترتيب معين مشل إلى المسلمة العدية لما اتجاه يشبه اتجاه الاصبع في إشارته. فالأعداد تتزايد في السلسلة العدية لما ترابه منه، اتجاه الاصبع في إشارته. فالأعداد تتزايد في السلسلة وفقاً لـترتيب معين مشل إلى المسلمة ١٤ أو كل عدد يكون تالياً لعدد يسبقسه وليس العكس في سلسلة الأعداد الطبيعية: صفر، ١، ٢، ١ أضافة ١ إلى كل عدد يكون تالياً لعدد يسبقسه وليس العكس في سلسلة الأعداد الطبيعية المدر، ١٠ ٢، ٢٠ أضافة ١ إلى كل عدد يكون تالياً لعدد يسبقسه وليس العكس في سلسلة الأعداد الطبيعية العدي المدر، ١٠ ٢٠ ٢٠ أضافة ١ إلى كل عدد يكون تالياً لعدد يسبقسه وليس العكس في سلسلة الأعداد الطبيعية العدر، ١٠ ٢٠ ٢٠ المالية ١٠ ألى كل عدد يكرون تالياً لعدد يسبقسه وليس العكس في العدد مدرا الم أليسار العداد الطبيعية المدر، ١٠ ٢٠ ٢٠ المالة ١٠ ٢٠٠ ألمانة ١٠ ألمان العد يكرون العدد يرد بعد العدد ١٠ ٢٠ حتى العدد ٢٠٠٠ أو ٦ إلى كل عدد يرد بعد العدد ١٠ ٢٠ على العدد ٢٠٠٠ وغير ذلك.



١٨٦ ــ (لـذا فما تقـوله ينتهي إلى الآتي: «أننـا نحتاج إلى استبصـار ـ أو حـدس ـ جديد في كل خطوة لكي ننفذ الترتيب «+ن» بطريقة صحيحة. . نعم. . أن ننفذه أو نقوم به بطريقة صحيحة! وكيف يتم تحديد الخطوة الصحيحة التي ينبغي اتخاذها في أيـة مرحلة معينة؟

(إن الخطوة الصحيحة هي تلك التي تتفق مـع الـترتيب المقصود). فهـل كنت تقصد، حين ذكرت الترتيب «+۲» أنه كان عليه أن يكتب ١٠٠٢ بعد ١٠٠٠، وهل كنت تعني كـذلـك أنـه ينبغي عليه أن يكتب ١٨٦٨ بعـد ١٨٦٦، ويكتب ١٠٠٣٦ بعـد ١٠٠٠٣٤، وهكذا إلى عدد غير محدود من مثل هذه القضايا؟ \_

ــــ(لا . لقد كان ما قصدته : أنه ينبغي عليه أن يكتب بعد كـل عدد، العـدد التالي له مطروحا منه واحد (١٠٢) . ومن هذا تلزم جميع تلك القضايا بدورها) .

لكن ذلك هو بالتحديد موضوع السؤال عما يلزم ـ في أية مرحلة ـ عن تلك العبارة . أو مرة أخرى، ما الذي ينبغي علينا ـ في أي مرحلة ـ أن نصفه بأنه «متفق» مع تلك العبارة ( ومع المعنى الـذي وضعته في العبارة مهما كـان مضمون ذلـك المعنى) . قـد يكون من الأصوب أن نقول إن ما كنا نحتاجه في كل مرحلة ، ليس حدسا أو استبصاراً ، وإنما هو قرار جديد احتجنا إليه في كل مرحلة .

١٨٧ – «لكنني كنت أعرف بالفعل، في الوقت الذي أصدرت فيه الأمر، أنه كان ينبغي عليه أن يكتب ١٠٠٢ بعد ١٠٠٠». هذا حق. بل يمكنك كذلك القول بأنك قصدت ذلك آنذاك . غير أن المهم هو ألا تضللك قواعد استخدام كلمتي «يعرف» و «يعني» أو يقصد. ذلك لأنك لا تريد القول بأنك قد فكرت في ذلك الوقت في الخطوة من ١٠٠٠ إلى ٢٠٠٢. وحتى لو كنت قد فكرت في هذه الخطوة، فإنك لم تفكر في خطوات أخرى. وعندما قلت: «لقد كنت أعرف بالفعل في ذلك الوقت ..»، فذلك يعني شيئا أخرى. وعندما قلت: «لقد كنت أعرف بالفعل في ذلك الوقت من يعني شيئا لمبيها بالقول: (لو أنني سئلت حينذاك عن العدد الذي ينبغي عليه كتابته بعد ٢٠٠٠، لكنت قد ذكرت ٢٠٠٢). هذا أمر لا أشك فيه. وهو يقوم على افتراض من نوع مشابه لكنت قد ذكرت ٢٠٠٢). هذا أمر لا أشك فيه. وهو يقوم على افتراض من نوع مشابه موضع الخطأ في فكرتك؟.

(١٠٢) فإذا كان الترتيب هو (+ ٢» مشلًا، يكون التـالي للرقم ١٠٠٢ هو ١٠٠٣ (أي ١٠٠٤ (وهـو ١٠٠٢ + ٢) – ١ = ١٠٠٣)، ويكون تاليه هو ١٠٠٤ (أي ١٠٠٥ – ١)... إلخ .

## - 188 -



١٨٨ ــ هنا أود أن أقول أولا : إن فكرتك كـانت هي أن هذا الفعـل الخاص بمعنى الترتيب، قد اجتاز بنفسه فعلا كل تلك الخطوات أو المراحل : أي أنك حين كنت تعني أو تقصد ذلك، كان ذهنك كأنه قد استبقك فـاجتاز تلك الخـطوات أو المراحـل قبل أن تبلغ جسديا هذه الخطوة أوتلك.

ــ لقد كنت إذن تميل إلى استخدام تعبيرات مثل: (أنه يتم اتخاذ الخطوات فعليا على نحو مسبق، حتى قبل اتخاذها على مستوى الكتابة، أو شفهيا أو على مستوى التفكير). ويبدو كأن تلك الخطوات كانت خطوات محددة من قبل، ومتوقعة ـ بطريقة فريدة ـ كما لو كان الفعل الخاص بالمعنى، هو وحده الذي يمكن أن يستبق الواقع الخارجي.

١٨٩ – «لكن، ألا تكون الخطوات إذن محددة بالصيغة الجبرية؟» إن السؤال يتضمن خططاً. فنحن نستخدم التعبير التعالي: (إن الخطوات تتحدد بواسطة الصيغة...). كيف يتم استخدام هذا التعبير؟ – رجما أمكننا الاشارة إلى أن الناس يستخدمون – بناء على تعليمهم (أو تدريبهم) – المعادلة ص= س<sup>٢</sup>، بحيث يتوصلون جيعاً إلى نفس قيمة ص، حين يضعون بدلا من ص نفس العدد. أو يمكننا القول: (أن هؤلاء الناس قد تدربوا لدرجة أنهم جميعا يتخذون نفس الخطوة، في نفس المرحلة، حين يتلقون الأمر التالي: أضف ٣). ويمكننا كذلك التعبير عن هذا العنى بالقول التالي : إن الأمر «أضف ٣» يجدد لمؤلاء الناس تحديداً كاملاً كل خطوة ينتقلون فيها من عدد إلى العدد يتلقون هذا الأمر، أو الذين يستجيبون له بيقين كامل، لكن استجابة كل واحد منهم تكون بطريقة مختلفة).

ــ يمكننا من ناحية أخرى أن نقابل بين الأنواع المختلفة من الصيغ، وبـين الأنواع المختلفة من الاسيغ، وبـين الأنواع المختلفة من التدريب) المناسبة لها. ثم نسمي الصيغ الحناصة بنوع معين (وكذا طرق الاستخدام المناسبة) «بالصيغ التي تحدد العـدد ص بناء على قيمة معينة من قيم س». كما نسمي الصيغ الخاصة بنوع آخر. بأنها تلك «التي لا على قيمة معينة من قيم س». كما نسمي الصيغ الخاصة بنوع معين من من النوع التي يحدد العدد ص بناء على قيمة من أر م من أر من أر من أر م من أر من أر من أر من أر من أر من من أر من من من من أر من من أر من أر من من من أر من من من أر م من من أر م من من من من من أر م من من من من من م

ــ حينئذ تكون القضية التي مؤداها أن (الصيغة . . . تحدد العـدد ص عبارة اثبـات عن صـورة الصيغة ـ ويكـون علينا الآن أن نميـز بين مثـل هذه القضيـة : (إن الصيغة التي

- 120-



كتبتها تحدد ص) أو (هاهنا صيغة تحدد ص)، وبين القضية التي تكون من النوع التالي: ( إن الصيغة ص= س<sup>٢</sup> تحدد العدد ص بناء على قيمة معينة لـ س).

عندئذ سوف يعني السؤال التالي: «هل الصيغة المكتوبة هناك هي صيغة تحدد ص؟» نفس ما يعنيه السؤال: « هل الصيغة الموجودة هناك من هذا النوع أو ذاك؟» - إلا أنه لا يتضح للوهلة الأولى ما الذي علينا أن نفعله بالسؤال الآتي: «هل ص = س ميغة تحدد قيمة ص بناء على قيمة معينة له س ؟». ويمكنناأن نوجه هذا السؤال إلى أحد التلاميذ لكي تختبر مدى فهمه لاستخدام كلمة «يحدد»، كما يمكن أن تكون مشكلة رياضية يتم حلها بالبرهان من خلال نسق معين لا يكون فيه له «س» إلا مربع [أو أس تربيعي] واحد فقط.

١٩٠ ــ الآن، يمكن القول بأن (الـطريقة التي تفيـد بها الصيغـة معناهـا، هي التي تحدد الخطوات التي ينبغي اتخادها).

وما هي معيار الطريقة التي تفيد بها الصيغة معناها؟ أنه، مثـلا، نوع الـطريقة التي نستخدمها بها دائماً، أو الطريقة التي تعلمنا أن نستخدمها بها.

ــ فنحن نقول، مثلا، لشخص يستخدم علامة غير معروفة لنـا: إذا كنـا تعني بالعلامة «س! ٢» أنها س<sup>٢</sup>، فسوف تحصل على هـذه القيمة لـ ص<sup>(١٠٣)</sup>. وإذا كنت تعني بـالعلامـة «س! ٢) إنها ٢ س، فستحصل عـلى **تلك** القيمة). الآن اسـأل نفسك: كيف يعني أو يقصد الإنسان شيئاً آخر بالعلامة «س! ٢»؟ ـ سيكون ذلك بتوضيح كيف أن ما نعنيه أو نقصده بها، يمكن أن يحدد الخطوات مقدماً<sup>(١٠٢)</sup>.

١٩١ ـــ «إن الأمر يبدو كها لو كنــا نستطيـع إدراك استخدام الكلمـة كله في لمحة أو دفعة واحدة» . مثل ماذا؟ ألا يمكن إدراك أو استيعــاب الاستخــدام ــ بمعنى معين ــ دفعـة واحدة؟ وبأي معنى لايمكن ذلك؟ . ـ

ــــ إن المـوضـوع يتلخص في أن نستــطيـع «إدراك الاستخـــدام في لمحـة أو دفعــة واحدة»، بمعنى غير ذلك [المعنى]، وإن كان مع ذلك مباشراً أكثر منه.

لكن هل لديـك نموذج لهـذا؟ لا . إن الأمر لا يتعـدى أن هذا التعبـير يعرض لنـا، كنتيجة لتداخل صور مختلفة(١٠٥).

(۱۰۳) طالما أن ص = س<sup>۲</sup> .

(١٠٤) بمعنى أن ما نعنيه بالعلامة، يمكن أن يحدد الخطوات التي ينبغي اتخاذها تحديداً مسبقًا.

(١٠٥) كما هو الحال في القضايا الذرية التي لا يوجد مثال عليها في نقد ستروسون .

- 187-



١٩٢ ــ ليس لديك نموذج لهذه الواقعة المتميزة(١)، إلا أن ثمة ما يغريك باستخدام تعبير متميز. (ويمكن أن يسمى بالتعبير الفلسفي المتميز).

١٩٣ ... وكما تكون الآلة رمزاً لفعلها : فإن فعلها .. وهذا ما أودُّ قـوله في البـداية .. يبدو موجوداً فيها منذ البداية . ما معنى هذا؟ إذا كنا نعـرف الآلة ، فيبـدو كل شيء آخـر ، أي حركتها ، محدداً من قبل على نحو كامل .

\_ إننا نتكلم كما لوكانت هذه الأجزاء لايمكن أن تتحرك إلا على هـذا النحو فقط، كـأنها لا تستـطيع أن تفعـل أي شيء آخـر. كيف ذلـك؟ هـل ننسى إمكـان التـوائهـا، وتفككها، وانصهارها وغير ذلـك؟ أجل. إننـا في كثير من الحـالات لا نفكر في ذلـك على الإطلاق. فنحن نستخدم آله ما، أو رسياً لآلة، لكي نرمز بذلك، إلى فعل معين لـلآلة. فنقوم بتقديم مثـل هذا الـرسم \_ مثلاً \_ إلى شخص مـا، ونفترض أنـه سوف يستنتج منه حركة الأجزاء. (تماماً كما يكننـا أن نذكـر لأحد الأشخـاص عددا، بـأن نخبره أنـه العدد الخامس والعشرون في السلسلة التالية: ١، ٤، ٩، ١٦ ...).

\_ إن القـول بأن (حـركة الآلـة تبدو مـوجودة فيهـا منذ البـداية) يعني أننـا نميل إلى مقارنة الحركات المقبلة للآلة \_ بوصفها حركـاتٍ محددة \_ بـأشياء مـوجودة بـالفعل في أحـد الأدراج ونقوم حينئذ بإخراجها منه .

غير أننا لانقول مثل هذا القول، إذا كمان اهتهامنما منصرفاً إلى التنبؤ بمالأداء الفعلي للآلة. فنحن في هذه الحالة لا ننسى بصفة عامة، إمكمان تلف الأجزاء وغير ذلك. ومع هذا، فنحن نتكلم على هذا النحو حينها نتعجب من كيفية استخدام الآلة لكي ترمز إلى طريقة معينة للحركة، طالما أنها يكن أن تتحرك أيضاً بطرق مختلفة تماماً.

ـــ بهذا يمكننا القول بأن الآلة، أو صورتهـا ورسمها، هي بـداية سلسلة الـرسوم أو الصور التي تعلمنا استنتاجها من هذه الصورة.

لكن حين نفكر في أن الآلمة كمان يمكن أن تتحرك على نحو مختلف، فقمد تبدو الطريقة التي تتحرك بها، وكأنما ينبغي أن تكون متضمنة في الآلة ـ كرمز أو بوصفهما رمزاً، على نحو أكثر تحديداً مما تكون عليه في الآلة الفعلية. وكأنه لايكفي بالنسبة للحركات التي نتكلم عنها أن تكون محددة تجريبياً على نحو مسبق، بل ينبغي ـ بشكل غامض مبهم ـ أن

- 187 -

<sup>(</sup>١) أو بالأحرى المتفوقة أو الفائقة، Übermäsig-Superlative وكذلك الأمر مع كلمة التعبير في آخر الجملة.



تكون حاضرة أو موجودة بالفعل. ومن الحق أن نقول بأن حركة الآلة ـ كرمز، محددة عـلى نحو مسبق، وذلك بمعنى مختلف عن المعنى الـذي تكون فيـه حركـة أية آلـة فعلية معينـة، محددة على نحو مسبق.

١٩٤ ــ متى يفكر الإنسان إذن في أن الحركات الممكنة للآلة، موجودة فيها هناك بالفعل، بطريقة مبهمة؟ حسن، حين يتفلسف الإنسان. وما الـذي يؤدي بنا إلى هـذا التفكـير؟ إنه الـطريقة التي نتكلم بهـا عن الآلات. فنحن نقـول مثـلًا، إن الآلـة لهـأ (أو تمتلك) كذا وكذا من إمكانات الحركة، كما نتكلم عن الآلة ذات الصلابة النموذجية التي لا يمكنها أن تتحرك إلا بطريقة معينة.

وما هو إمكان الحركة هذا؟ ليس هو الحركة، ولا يبدو كذلك أنه مجرد الشروط الفيزيائية للحركة، مثل وجود خلخلة بين المسمار وبين الصامولة، فلايكون المسمار مناسباً لتجويف الصامولة. لأنه إذا كان هذا هو الشرط التجريبي للحركة، إلا أن الإنسان يستطيع أيضاً أن يتخيله على نحو آخر.

\_ قد يفترض أن إمكان الحركة يشبه بالأحرى أن يكون ظلا للحركة نفسها. لكن هل تعرف شيئاً عن مثل هذا الظل؟ ولست أعنى بالظل نوعاً من الصورة الخاصة بالحركة، إذ قد لايلزم أن تكون هذه الصورة، هي صورة هذه الحركة بالذات. إلا أن إمكان هذه الحركة يجب أن يكون هو إمكان هذه الحركة بالذات [دون غيرها]. [أنظر إلى أي حد ترتفع بحور اللغة هنا!).

ــ لكن الأمواج تهدأ حـالما نسـال أنفسنا : كيف نستخـدم الجملة الناقصـة التاليـة «إمكان الحركة» حينها نتكلم عن آلة معينة؟ ومن أين إذن جاءت أفكارنا الغريبـة؟ حسنـا إنني أوضح لك إمكان حركة ما، وليكن ذلك بواسطة صورة<sup>(١)</sup> الحركة : «لـذا فالإمكـان شيء شبيه بالواقع» . فنحن نقول : (إن الآلة لم تتحرك بعد، إلا أن إمكان تحركهـا موجـود فيها بالفعل) ــ «لذا فالإمكان شيء قريب جداً من الواقع» .

ــ وعلى الرغم من أننا يمكن أن نشك فيها إذا كانت ظروف فيزيائية معينة، تجعل هذه الحركة ممكنة، إلا أننا لانناقش أبداً ما إذا كان هذا هو الإمكان الخاص بهذه الحركة أو تلك: «لذلك فإن إمكان الحركة يرتبط مع الحركة نفسها بعلاقة فريدة، علاقة أوثق من تلك التي تـربط الصورة بمـوضوعهـا»؛ إذ من المكن الشك فيـما إذا كـانت الصـورة هي

Bild-Picture .

- 121-



صورة هذا الشيء أو ذاك. ونحن نقول (إن الخبرة سوف توضح ما إذا كـان هذا يعطي المسار هذا الإمكان للحركة)، لكننا لا نقول (إن الخبرة سوف توضح أن هذا هو الامكان الخاص بهذه الحركة): (فكون هذا الإمكان خاصاً بهذه الحركة عـلى وجه التحـديد، ليس بالواقعة التجريبية).

ـــ إننا نهتم بنوع التعبيرات التي نستخدمها فيها يتعلق بهـذه الأشيـاء، ولكننـا لا نفهمها، وإنمنا نسيء تفسـيرها. إننـا حين نتفلسف نكـون أشبه بـالمتوحشـين أو البدائيـين الذين يسمعون تعبيرات المتمدينين ويفسرونها تفسيراً خاطئاً، ثم ينتهـون من تفسيرهم إلى أغرب النتائج.

١٩٥ ـــ «لكنني لا أقصد أن ما أقـوم به الآن (حـين أدرك المعنى) يحدد الاستخـدام المقبل تحديـداً سببياً، وتجـريبياً، وإنمــا أعني أن هذا الاستخـدام نفسه، بـطريقة غـريبة، حاضر أو موجود بمعنى ما» . ــ لكن ذلك يكون بالطبع بمعنى ما»! .

في الواقع أن الخطأ الوحيد فيها تقوله، هو تعبير «بطريقة غريبة»، أما بقية ما تقوله العبارة فهو صحيح . فالعبارة لاتبدو غريبة إلا حين يتخيل الإنسان لها لعبة ـ لغويـة مختلفة عن تلك التي نستخدمها فيهـا بالفعـل . (لقد أخـبرني أحد الأشخـاص ذات مرة أنـه كان يدهش ـ حين كان طفلاً ـ من أن «الحائك يمكن أن يحيك ثوباً»، فكان يظن أن ذلك يعني أن الثوب ينتج عن الحياكة وحدها، أي بأن يخيط الحائك خيطاً بآخر) .

١٩٦ ــ إن فشلنا في فهم استخدام الكلمة يعتبر تعبيراً عن عملية غريبة أو غير مألوفة . (كأن نفكر في «الزمن» بوصفه وسطاً من نوع غريب، وفي «الذهن» بـوصفه كياناً من نوع غريب) .

١٩٧ - (كأننا نستطيع إدراك استخدام الكلمة كله في ومضة أو لمحة واحدة). وهذا بالضبط ما نقول أننا نفعله . أي أننا نصف أحياناً بهذه الكلمات ما نفعله . لكن لا يوجد فيا محدث ، شيء مثير للدهشة أو شيء غريب . إن الأمر يصبح غريباً حين ننتهي إلى الظن بأن التطور المقبل يجب على نحو من الأنحاء أن يكون حاضراً بالفعل في عملية إدراك الاستخدام ، وأنه مع ذلك غير موجود . ذلك لأننا نقول أنه لا يوجد أي شك في فهمنا للكلمة ، ونقول من جهة أخرى ، أن معنى الكلمة يكمن في استخدامها . فلا ريب أنني أريد الآن أن العب الشطرنج ، لكن الشطرنج هو اللعبة التي يتم أداؤها بمقتضى جميع قواعدها (الخ) . ألا أعرف إذن ماهي اللعبة التي أريد أن ألعبها حتى أكون قد لعبتها؟ أو هل تكون جميع القواعد متضمنة في فعلي الخاص بالقصد أو النية ؟ وهل الخبرة هي التي

- 129 -



تفيدني بأن هذا النوع من الألعاب، هو النتيجة المعتادة لمثل هذا الفعل الخاص بالقصد؟ ومن ثمَّ يكون من المستحيل أن أكون على يقين مما أقصد فعله؟ وإذا ما كان هذا لغوا، فما هو نوع العلاقة الوثيقة التي تربط بين الفعل الخاص بالقصد وبين الشيء المقصود؟ أين تكوَّن علاقة الإرتباط بين معنى التعبير التالي «لنلعب دور الشطرنج»، وبين جميع قواعد اللعبة؟ حسناً في قائمة قواعد اللعبة، وفي تعليمها، وفي المارسة اليومية لها.

١٩٨ ــ (لكن كيف تُظهر لي القاعدة ما ينبغي عليَّ أن أفعله عند هذه المرحلة؟ إن كل ما أفعله يكون ـ من خلال تفسير معين ـ متفقا مع القاعدة) .

لا، ليس هذا ما ينبغي علينا قوله، بل الأولى أن نقـول: إن أي تفسير يـظل معلقاً في الهواء مع ما يفسره، ولا يمكن أن يقدم له أي دعم أو سند. فالتفسيرات بذاتها لا تحـدد المعنى.

دعني أطرح السؤال الآتي: ما هي علاقة التعبير الخاص بقماعدة مما ـ وليكن عمود إشارات ـ بأفعالي؟ ما هي العلاقة الموجودة هنا؟ .

حسنا، ربما تكـون هي هذه: لقـد تدرَّبت عـلى أن أستجيب لهذه العـلامة بـطريقة معينة، وهكذا أستجيب لها الآن بنفس الطريقة.

ــولكنك بهذا قد اقتصرت على ذكر علاقـة سببية، [أي] اكتفيت بشرح الـظروف التي تجعلنا الآن نسير تبعا لعمود الإشارات، ولم تبين ما الذي يقوم عليه في الواقع سلوكنا تبعـاً لإشـارة عمـود الإشـارات. لا، عـلى العكس، لقـد بينت ـ فضـلاً عن هـذا ـ أن الشخص لا يتبع في سيره عمـود الإشـارات إلا بقـدر وجـود استخـدام منتـظم لأعمـدة الإشارات، أي وجود عادة معينة.

١٩٩ ــ هل ما نسميـه بـ «اتباع قـاعدة مـا»، هوشيءيمكن لإنسـان واحد فقط أن يفعله، وأن يفعله مرة واحدة فقط في حياته؟ ـ هـذه بالـطبع مـلاحظة عن النحـو الخاص بالتعبير «اتباع قاعدة ما».

ـــ لايمكن القول بضرورة وجود حالة واحـدة فقط، خضع فيهـا شخص واحد فقط لقاعدة ما. كما لايمكن القول بضرورة وجود حالة واحدة فقط تمَّ فيها ذكر تقرير أو إصدار أمر أو فهمه... الخ.

إن اتباع قاعدة، أو ذكر تقرير، أو إصدار أمر، أو القيام بلعبة الشطرنج، إن هي إلا عادات (أو استخدامات ونظم).

- 101 -



\_ إن معنى أن تفهم عبارة ما، هو أن تفهم لغة ما. ومعنى أن تفهم لغة ما، هو أن تكون متمكناً من أسلوب تطبيق أو استخدام (تقنية).

٢٠٠ ــ نستطيع أن نتخيل بالطبع، رجلين ينتميان إلى قبيلة لا تعرف الألعاب، وقد جلسا إلى رقعة الشطرنج وشرعا في أداء «النقلات» الخاصة بالشطرنج، بل نستطيع أن نتخيل كل الظواهر العقلية المصاحبة لهذه اللعبة. فإذا أتيح لنا أن نتبين ذلك، وجب علينا أن نقول أنها يلعبان الشطرنج.

- لكن تخيل الآن لعبة شطرنج وقد ترجمت، وفقا لقواعد معينة، إلى سلسة من الأفعال التي لا نربطها عادة باللعبة - مثل الصرخات وضرب الأرض بالأقدام. وافرض الآن أن هذين الرجلين يصرخان ويضربان الأرض بقدميهما بدلاً من لعب الشطرنج بالصورة التي تعودنا عليها، بحيث يمكن ترجمة هذه الأفعال تبعاً لقواعد مناسبة إلى لعبة الشطرنج . فهل نميل في هذه الحالة للقول بأنهما كانا يلعبان لعبة ما؟ وبأي حق يمكن أن يُقال هذا؟

٢٠١ ــ لقد كانت هذه هي المفارقة : إن أسلوب أي فعل لا يمكن أن يتحدد بناء علي قاعدة ، لأن كل أسلوب للفعل يمكن التوفيق بينه وبين القاعدة . وكانت الإجابة [لحل هذه المفارقة] هي أنه : • إذا كان كل فعل يمكن أن يوفق مع القاعدة ، فمن المكن كذلك أن يناقضها ويتعارض معها . وعلى ذلك لايوجد هنا اتفاق ولا اختلاف<sup>(٢٠١)</sup>.

ـــ يمكننا أن نتبين هنا وجود سوء فهم راجع إلى مجرد أننا نــذكر، في سيـاق حجتنا، تفسيراً تلو الآخر، كما لوكان كل واحد منها يقنعنا ولو للحظة واحدة، حتى نفكر في تفسير آخر يتلوه. وهذا يوضح أن هناك طريقة لادراك القاعدة، وهذه الـطريقة ليست تفسيـراً، وانما تتبدى فيها نسميه «باتباع القاعدة» أو «خالفتها» في حالات التطبيق الفعلية.

ـــ وعلى ذلك، فهنـاك ميل إلى القــول بأن كـل فعل يتم وفقـا للقاعـدة فهو تفسـير (١٠٧). إلا أننـا ينبغي أن نجعل معنى كلمـة «تفسير» مقصـورا على استبـدال تعبـير عن القاعدة بتعبير آخر.

- 101 -

<sup>(</sup>١٠٦) بمعنى أن وجود أو عدم وجود الاتفاق أو الاختلاف مع القاعدة، ليس بالأمر الأسـاسي بالنسبـة لفهم مجرى أو سياق الفعل. فقد يوجد اتفاق مع القاعدة، وقد يوجد اختلاف، وقد لا يوجد الاثنان، ومع ذلك يمكن فهم مجرى أو سياق الفعل.

<sup>(</sup>١٠٧) فإذا ما تساءلنا عن معنى التفسير هنا، نجد أن ڤتجنشتين يراه بمثابة استبدال للتعبير عن القاعدة بتعبير آخر.



٢٠٢ ــ ومن ثمَّ يكون «اتباع القاعدة» تطبيقاً أو ممارسة . وحين يعتقد شخص مـا أنه يتبع قاعدة، فهذا لا يعني اتباع قاعدة ما . وعلى ذلك، فأنت لا تستطيع أن تتبع قاعدة ما «منفرداً»<sup>(1)</sup>: والا أصبح الاعتقاد بأن أحداً يتبع قاعدة ما، هو نفسه اتباعا لها.

۲۰۳ ... إن اللغة متاهة من المسالك والدروب. فأنت تقترب من أحد جوانبها وتعرف طريقك من أحد جوانبها وتعرف طريقك.

٢٠٤ ـــ واذا كان الأمر كذلك، فإنني أستطيع ــ مثلا ــ أن أخترع لعبة لم يلعبها أحد أبدا. لكن هل يكون التعبير التالي كذلك ممكنا: إن البشر لم يلعبوا أبداً (أيـة لعبة)، ومـع ذلك، فقد اخترع شخص ذات مرة، لعبة لم يلعبها أحد أبدا؟(^٠٠).

٢٠٥ – (إن الغريب حقاً في أمر القصد أو العملية العقلية نفسها، هو أن وجود العادة، وأسلوب التطبيق أو الاستخدام (التقنية) ليسا ضروريين بالنسبة له. لأننا نستطيع أن نتخيل مثلا رجلين يلعبان «دور» شطرنج في عالم لا توجد فيه أي ألعاب أخرى، بل نتخيل أنها بدآ اللعب فحسب ثم توقفا).

ـــ لكن ألا تتحدد لعبة الشطرنج بقواعدها؟ وكيف تكون تلك القواعد حـاضرة في ذهن الشخص الذي يقصد أن يلعب الشطرنج؟ .

٢٠٦ ــ إن اتباع قاعـدة أشبه بـإطاعـة أمر. ونحن نـدرَّب على ذلـك، ونستجيب للأمر بطريقة معينة. لكن، كيف يكون الحـال اذا ما استجـاب شخص للأمـر والتدريب بطريقة معينة، واستجاب شخص آخر بطريقة أخرى؟ أيهما يكون على صواب؟

ـــ افرض أنك ذهبت مستكشفاً إلى بلد غير معروف لك، ويتكلم أهله لغـة غريبـة عنك تماما. ما هي الظروف التي يمكن أن تقول فيهــا إن الناس هنــاك يصدرون الأوامـر، ويفهمونها، ويطيعونها أو يثورون عليها، وغير ذلك؟ .

(١) أي بصورة «خصوصية» أو «مخصوصة» تتعلَّق بك وحدك «Private» .

- 104-

<sup>(</sup>١٠٨) يلاحظ هنا أن كلمة اختراع في الحالة الثانية تستخدم بطريقة مغايرة لاستخدامها في الحالـة الأولى. فهي تعني في الحالة الأولى اختراع لعبة غير معروفة من قبل بالرغم من وجود ألعاب أخـرى. بينها تعني في الحـالة الشـانية اختراع لعبة غير معروفة، مع عدم وجود أي ألعاب أصلًا.



٢٠٧ \_ لنتخيل أن الناس في ذلك البلد يزاولون مناشط حياتهم الانسانية المعتادة، مستخدمين في ذلك \_ فيما يبدو \_ لغة معينة . فإذا مالاحظنا سلوكهم ، نجده معقولا أو مفهوما ، ويبدو لنا «منطقياً» . لكننا حين نحاول تعلم لغتهم ، نجد أن ذلك مستحيل ، إذ لا يوجد ارتباط منتظم بين ما يقولونه \_ أي الأصوات التي يصدرونها \_ وبين أفعالهم . غير أن هذه الأصوات التي يصدرونها مسترتب على ذلك نفسه النتائج التي تحدث لنا<sup>(١٠)</sup> . فبدون الأصوات التي يصدرونها مسترتب على ذلك منتحيل ، وهنه الذهم الأسانية المعتادة ، التعبير الذي أم الحدث التي يصدرونها \_ وبين أفعالهم . غير أن هذه الأصوات التي يصدرونها مسترتب على ذلك منتحيل النه منه النتائج التي تحدث لنا<sup>(١٠)</sup> . فبدون الأصوات ، تضطرب أفعالهم وتختلط ، وهذا هو التعبير الذي أميل إلى استخدامه .

ـــ فهـل ينبغي علينـا أن نقـول إن لهؤلاء النـاس لغـة: أوامـر، وتقـاريـر، ويقيــة [مكونات اللغة]؟ إننا نفتقد فيها الانتظام أو الاطراد الذي يجعلنا نسميها «لغة».

٢٠٨ ــ أأقوم إذن بتعريف «الأمر» و «القاعـدة»، بواسـطة «الانتظام»؟ كيف أفسر معنى «منتـظم» و «مـطرد» و «مـاثـل»؟ إنني سـأفسر هـذه الكلمات لشخص مــا، يتكلم الفرنسية مثلا، بواسطة الكلمات الفرنسية المناظرة لها.

لكن إذا لم يكن ذلـك الشخص قد حصـل على هـذه التصورات، فسـأعلمه كيف يستخدم الكلمات عن طريق الأمثلة وبالممارسة . وحين أفعـل ذلك، لا أكـون قد أوصلت إليه شيئاً أقل مما أعرفه أنا نفسي .

\_ سوف أعرض عليه أثناء هذا التعليم، ألوانا متهاثلة، وأطوالاً متهاثلة، وأشكالاً متهاثلة، وأجعله يتبينها ويقوم بعملها وغير ذلك. سأجعله مثلا \_ يستمر في أداء نموذج زخر في معين بطريقة موحدة (١١٠) حين يطلب اليه أن يفعل ذلك. وأن يستمر كذلك في ذكر المتواليات (١١١). وهكذا لو كان لديه مشلا: ....، فعليه أن يستمر في كتابة .....

\_ سأقوم أنا بأداء ذلك، ويفعل هـو نفس الشيء بعدي . وأظـل أستحثه بتعبـيرات تدل على الموافقة ، أو الرفض ، أو التوقع أو التشجيع ، وأتركه يستمر في أدائه (إذا أصـاب) أو أوقفه (إذا أخطأ) ، الخ .

- (١١٠) أي يستخدم أحد النهاذج أو الأشكال التي تستخدم في الزخوفة بطريقة متكررة أو مطردة، مشل الرسم الـذي يتكرر فيه شكل واحد أو وحدة واحدة.
  - (١١١) مثل المتواليات الهندسية .
  - (١١٢) اي لو كان لديه مثلًا: عدد هو س، فإن عليه أن يستمر في المتوالية: س<sup>٢</sup>، س<sup>٣</sup>، س<sup>٤</sup>... إلخ.

<sup>(</sup>١٠٩) أي حين نكمم فم أحدنا.



ـــ تخيل أنك كنت تشاهد مثـل هذا التعليم . إنـه تعليم لا يتم فيه تفسـير أية كلمـة بنفسها، ولا يمكن أن يوجد فيه أي دور منطقي .

ــــ كذلك يتم في هذا التعليم تفسير التعبيرين: «وهكذا دواليك» و «وهكذا إلى غير نهاية». وقد تفي الإيماءة وما شــابهها بهــذا الغرض. فللايمــاءة التي تعني «استمرَّ عـلى هذا النحو» أو «وهكذا»، وظيفة يمكن مقارنتها بوظيفة الإشارة إلى موضوع معين أو مكان ما.

وعلينا أن نميز بين «وهكذا» التي تكون علامة رمزية مختصرة، وبين «وهكذا» التي لا تكون كذلك. كما أن [التعبير]: «وهكذا إلى غير نهاية» «ليس اختصارا من هذا القبيـل. فالحقيقة التي مؤداهـا أننا لا نستـطيع كتـابة جميـع الأعداد الصحيحـة بقيمة ط (١١٣) لا ترجع إلى قصور انساني كما يظن الرياضيون أحيانا.

... إن التعليم الذي يقصد به أن يقتصر تطبيقه على الأمثلة السابقة، يختلف عن ذلك الذي يشير إلى ما وراء تلك الأمثلة.

٢٠٩ ـــ «لكن ألا يصـل تفكيرنـا إلى ما وراء جميـع الأمثلة؟» إن هذا لتعبـير غريب جدا، ولكنه طبيعي جدا !

لكن هل هذا هو كل شيء؟ ألا يوجد تفسير أكثر عمقاً، أو ألا يجب أن يوجـد على الأقل فهم للتفسير أكثر عمقا؟ ـ حسنـا، وهل لـديَّ أنا نفسي فهم أكـثر عمقا؟ هـل لديَّ أكثر مما أذكره في التفسير؟ـ

ـــ من أين إذن ينشأ عندي الشعور بأن لديَّ ما هو أكثر؟ هل تشبه هذه الحالة الحالة التي أفسر فيها ما ليس محدداً بأنه هو الطول الذي يصل إلى ما وراء كل طول؟ .

٢١٠ ــ «لكن هل أنت تفسر بالفعل، للشخص الآخر، ما تفهمه أنت نفسك؟ ألا تجعله يحدس ما هو جوهري أو أساسي؟ إنك تذكر له أمثلة، لكن عليه أن يحدس اتجاهها أو مسارها، أي أن يحدس مقصدك أو ما ترمي إليه».

ـــ إن كـل تفسير يمكن أن أذكـره لنفسي، أذكره لــه أيضا. ــ وقــد يعني التعبير «إنــه يحدس ما أقصده»، إن لتفسيري عدة تأويــلات تعرض أمــام ذهنه، وأنــه يلتقط أحدهـا. ولذلك فهو في هذه الحالة قد يسأل، وأنا قد أجيبه، بل وينبغي عليّ أن أجيبه.

<sup>(</sup>١١٣) والحرف «ط» أو «الباي» π اليونانية، ثابت، وإن كـان مقداره غـير متناه. فمقـداره التقريبي في الهنـدسة هـو ٧/٢٢ أو ١٤١٦و٣، وهـو الذي يحسب بـه محيط الدائـرة ط× نق أو مساحتهـا ط× نق<sup>۲</sup> (نق = نصف قطر الدائرة).



٢١١ ــ وكيف يمكنه أن يعرف الطريقة التي ينبغي عليه أن يتبعها بنفسه للاستمرار في أداء نموذج زخرفي ما، مهما كانت التعليمات التي تزوده بها؟ .

حسنا، وكيف أعرف أنا ذلك؟ ــ اذا كــان هذا يعني «هــل لديَّ أسبــاب؟»، تكون الاجابة هي : إن أسبابي سرعان ما تتوقف . ثم أقوم بأداء الفعل بدون أسباب .

٢١٢ ــ حينها يأمرني شخص أخاف منه بأن أستكمل المتسلسلة، فإنني أفعـل ذلك بسرعة، وبيقين كامل، وبحيث لا يزعجني غياب الأسباب.

٢١٣ ـــ «إلا أن بداية المتسلسلة، تقبـل بشكل واضـح تأويـلات متعددة (بـواسطة التعبيرات الجبرية مثلا)، ولـذا ينبغي عليك أولا أن تكـون قد اخـترت مثل هـذا التأويـل الواحد بعينه».

ـــ كلا على الاطلاق ! فالشك كان ممكنا في ظروف معينة . لكن ذلك لا يعني القول بأنني قد شككت، أو حتى بأنه كان في إمكاني أن أشك. (وهناك شيء ينبغي قوله في هــذا السياق عن «الجو» النفسي المحيط بالعملية».

ــ هل كان الحدس وحده يستطيع أن يزيل هـذا الشك؟ ـ إذا كـان الحدس صـوتاً داخلياً ـ فكيف لي أن أعرف كيف يكون عليَّ اطاعته؟ وكيف أعـرف أنه لا يضللني؟ لأنـه إذا كان يمكن أن يوجهني للصواب، فيمكن كذلك أن يقودني للخطاً.

(الحدس ذريعة لا ضرورة لها) .

٢١٤ ــ اذا كان ينبغي أن تعتمد على الحدس، لكي تستمر في المتسلسلة ١، ٢، ٣، ٤.. فينبغي أن تعتمد كذلك على الحدس، لكي تستمر في المتسلسلة ٢، ٢، ٢، ٢....

٢١٥ ــ لكن أليس ا**لشيء الواحد** على الأقل هو نفسه؟ ــ يبدو أن لدينا نموذجا لا يخطىء للهوية، يتمثل في هوية الشيء مع نفسه.

أريد أن أقول: «هنا لا يمكن أن توجد تفسيرات أو تـ أويلات متعـددة. فإذا رأيت شيئا أمامك، فإنما ترى الهوية أيضا».

\_ إذن هل يكون شيئان <sup>ه</sup>ما نفس الشيء، حينها يكونـان ما يكـونه الشيء **الـواحد؟** وكيف ينبغي عليَّ أن أطبق ما يتبدى لي في شيء **واحد** على حالة شيئين؟

٢١٦ ـــ «إن الشيء يكون في هوية مع نفسه». لا يوجد مثال أجمل من هذا للقضيـة عديمة الفائدة، التي ترتبط مع ذلك بدور معين يلعبه الخيال. كأننا ــ في الخيال ــ قد وضعنا

- 100 -



الشيء في شكله أو إطاره الخاص ورأينا أنه يناسبه .

يمكننا القول أيضا: «كل شيء ينـاسب نفسه». أو مـرة أخرى: «كـل شيء يناسب شكله». وفي الوقت ذاته ننـظر إلى الشيء ونتخيل أن هنـاك فراغـاً متروكـاً له، وأنـه الآن يشغله بطريقة دقيقة.

ــ هل هذه البقعة « ٧ » تناسب محيطها الأبيض؟ إن هذه هي الكيفية التي تبدو عليها تماما، لو كان قد وجد أولا ثقب أو فجوة في موضعها، ثم شغلت (تلك البقعة) هذه الفجوة. لكننا حين نقول «إنها تناسبه»، فإننا ببساطة لا نصف هذا المظهر (أو هذه الصورة) كما لا نصف ببساطة (أيضا) هذا الموقف.

ـــ إن القول (بأن كل بقعة لونية تناسب محيطها بدقة)، إنما هو صورة أكــ تخصيصا لقانون الهوية .

٢١٧ ــ «كيف يكون في مقدوري أن أتبع قاعـدة ما؟» ـ اذا لم يكن هـذا سؤالا عن الأسباب، فسيكون سؤالاً عن المبرر الذي يدعو لاتباعي القاعدة على النحو الذي أفعله.

ـــ فإذا ما استنفـذت المبررات، أكـون قد بلغت أسـاس الصخرة الخشن، ومن ثمَّ يرتدّ رشفي (يتوقف بحثي)<sup>(١١٤)</sup>. هنالك أميل إلى القول بأن «هذا ببساطة هو ما أفعله».

(تذكر أننا نتطلب أحيانا تعريفات، لا من أجـل مضمونها أو محتـواها بـل من أجل صورتها . إن متطلبنا متطلب معماري، والتعريف أشبه بـالأعمدة التي تستخـدم في الزينـة ولا تدعم شيئا) .

٢١٨ ــ من أين جاءت الفكرة التي مؤداها أن بداية متسلسلة ما، تكون بمثابة الجزء الظاهر أو المنظور من قضبان السكة الحديدية الممتدة بطريقة غير منظورة إلى غير نهاية؟ حسناً، يمكننا أن نتخيل القضبان بـدلاً من القاعـدة . وأن القضبان الممتـدة إلى غير نهايـة تناظر التطبيق غير المحدود للقاعدة .

٢١٩ ـــ إن القول بأن (جميع الخطوات قد تم اتخاذهـا بالفعـل من قبل) يعني أنني لم يعد لي أي اختيار. فالقاعدة، إذا ما انطبعت مرة بمعنى معين، تضع أو ترسم الخطوط التي ينبغي اتباعها أو الالتزام بها في المكان كله. لكن إذا كان الأمر شبيهاً بذلك فعـلًا، فها هي الفائدة منه؟

## - 107 -

<sup>(</sup>١١٤) والترجمة الحرفية هنا هي أن (ينقلب الجاروف في يدي، حين يصطدم بالحجر الأساسي.



ــلا. إن وصفي لم يكن ليدلُّ على معنى، إلا لو تم فهمه رمـزياً. ـ لقـد كان ينبغي عليَّ أن أقول: هكذا يبدو الأمر لي.

ـــ حين أتبع قاعدة ما، فإنني لا أختار. ــــ إنني أتبع القاعدة ا**تباعاً أعمى**.

٢٢٠ ــ لكن ما هو الغرض من تلك القضية الرمزية؟ لقد كــان المفروض أن تقــوم بإبراز الفرق بين ما يتم تحديده سببياً، وما يتم تحديده منطقياً.

٢٢١ ـــ إن تعبيري الرمزي كان في الواقع وصفاً أسطورياً لاستخدام القاعدة. ٢٢٢ ــ (إن وجود الخط يوعز إليَّ بالطريق الذي ينبغي عليَّ اتباعـه). غير أن هـذه بـالطبـع مجرد صـورة. وإذا ما حكمت بـأن (الخط) قد أوعـز بهذا أو ذاك، فـلا ينبغي أن أقول ـ كأنني أخلي مسئوليتي (عن اختيار الفعل) ـ إنني كنت أتابع الخط كما لو كنت أتبـع قاعدة.

٢٢٣ ــ إن الإنسان لا يشعر بـأن عليه أن ينتـظر إشارة (أو همس) القـاعدة. عـلى العكس، فنحن غـير قلقين عـلى ما سـوف تخبرنـا به القـاعدة، إذ أنها تخـبرنـا دائـماً بنفس الشىء، ونحن نفعل ما تخبرنا به.

\_ قـد يقول الإنسـان لمن يقوم بتـدريبـه: (انـظر، إنني أفعـل دائـماً نـفس الشيء: فأنا...).

٢٢٤ ـــ إن كلمتي «اتفاق» و«قاعدة»، مترابطتان إحـداهما بـالأخرى، إنهما بنـات عمومة. فإذا قمت بتعليم شخص ما، استخدام إحدى الكلمتـين، فإنـه يتعلم استخدام الكلمة الأخرى معها.

٢٢٥ ـــ كــا أن استخدام كلمــة «قاعــدة»، واستخدام كلمــة «مماثــل» ملتحــان أو مغزولان معاً (كما هو الحال في استخدام كلمة «قضية» واستخدام كلمة «صادق»).

٢٢٦ ــ افـرض أن شخصاً مـا، يتوصـل إلى سلسلة الأعـداد ١، ٣، ٥، ٧... وذلك بناء على حل أو تفسـير، س٢ + ١<sup>(١)(١١٠)</sup> والآن يسأل نفسـه: (لكن هل أنــا أفعل دائهاً نفس الشيء، أم أفعل شيئاً ختلفاً في كل مرة؟).

- 107 -

<sup>(</sup>١١٥) وذلك بمعنى إضافة العدد ٢ إلى كل تال في هذه المتسلسلة .

وردت في المخطوطة كما يلي: . . . السلسلة س = ١، ٣، ٥، ٧ وذلك بناء على حل السلسلة س + ١.



ـــ إذا كنت تذكر يوماً بعد يوم الوعدَ التالي : (غدا سوف آتي لرؤيتك). فهل تقـول نفس الشيء كل يوم ، أم تقول في كل يوم شيئاً مختلفاً؟

٢٢٧ ـــ هل يكون للقول التالي معنى (إذا كان قد فعل شيئاً مختلفاً في كل يــوم، فلا ينبغي علينا القول بأنه كان يتبع قاعدة ما)؟ إن ذلك لا يعني شيئاً.

٢٢٨ ــ (إننا نرى المتسلسلة بطريقة واحدة فقط!) ـ حسناً، لكن ما هي هـذه الطريقة؟

من الواضح أننا نراها بطريقة جبرية، وبوصفها جزءا من امتداد. أم أن فيها مـا هو أكثر من ذلك؟

(لكن الـطريقة التي نـراها بهـا تخبرنـا يقيناً بكـل شيء!) ــ إلا أن ذلـك ليس مجـرد ملاحظة تتعلق بجزء من المتسلسلة، أو بأي شيء تلاحظه فيها، وإنما يعـبر عن كوننـا ننظر إلى القاعدة لنتلقى ما تأمرنا به، ثم نفعل دون اللجوء لأي شيء أو أمر آخر لتوجيهنا.

٢٢٩ ـــ أعتقـد أنني أدرك شيئاً مـرسومـاً بـدقـة في جـزء من المتسلسلة، ملمحـاً أو تصميماً متميزاً، لا يحتاج إلا إلى إضافة [كلمة] «وهكذا»، حتى يبلغ اللانهاية.

٢٣٠ ـــ إن القول (بأن الخط يوعز إليّ بالطريقة التي ينبغي اتباعها)، ليس إلا ترجمة لفـظية [للتعبـير التالي]: إنـه الحكم الأخير عنـدي بالنسبـة إلى الطريق الـذي ينبغي عـليّ اتباعه(١١٦).

٢٣١ ــ (لكنك تستطيع بالتأكيد أن تـرى. . . ؟) ـ هذا هـو تعبير الشخص الـذي يكون خاضعاً لتأثير إلزام قاعدة ما .

<sup>(</sup>١١٦) أي أن ما يعنيه فتجنشتين هنا، ليس مجمود استخدام أسهاء للخبرات والمشاعر الـداخلية، وإلا فـإننا قـد نفعل ذلك في لغتنا العادية. إنما يعني ألا يكون لهذه الأسهاء معنى متميز أو دلالة محـددة إلا بالنسبة للشخص الذي استخدمها لكي تدل على إحساساته ومشاعره الخاصة به. وثتجنشتين يقبل اللغة الخاصة بالمعنى الأول (الذي لا يقصـده)، لكنه يـرفضها بـالمعنى الثاني عـلى أساس أن اللغة وسيلة للاتصـال (الفقـرة رقم ٢٤٢)، فـإذا استخدم كل فرد أسهاء خاصة به للتعبير عن إحسـاساته ومشاعره، بحيث لا يكون لهـا معنى إلا لديه على أساس هذا الاستخدام الخاص، تعذر تحقيق الاتصال. لأن كل فرد في هذه الحالة إنما يتكلم لغة خاصة به، ومن ثم لن يفهم الآخر عنه. وهذه هي النتيجة التي ينتهي إليها في آخر هذه الفقرة (رقم ٢٤٣) بقـوله (لـذا فالشخص الأخر لن يستطيع أن يفهم اللغة).



٢٣٢ ــ لنتخيل قاعدة ما تعز إليَّ بالطريقة التي ينبغي عليَّ اتباعها. أي أنه أثناء حركة عيني فوق الخط، يقول لي صوت داخليّ : «هـذا الطريق!» ـ مـا الفرق بين هذه العملية المتعلقة بإطاعة نوع من الإلهام، وبين تلك الخاصة باتباع قاعدة ما؟ لأنها بالتأكيد ليستا شيئاً واحداً. فأنا في حالة الإلهام انتظر التوجيه أو الأمر. ولن يكون في مستطاعي أن أعلّم أي شخص آخر «طريقتي» أو أسلوبي في متابعة الخط، ما لم أعلّمه طريقة معينة للانصات أو الإصغاء، أو طريقة معينة للاستقبال أو التلقي . غير أنني لن أستطيع بالطبع أن أتطلب منه أن يتابع الخط بنفس الطريقة التي أتبعه بها.

ـــ ليست هذه هي خبراتي عن القيام بالفعل بناء عـلى إلهام أو وفقــاً لقاعــدة ما . إنها ملحوظات تتعلق بالقواعد .

٢٣٣ ــ من الممكن كـذلـك أن نتخيـل مثـل هـذا التـدريب عـلى هيئـة نــوع من الحساب. فقد يحسب الأطفـال، كل بـطريقته، طـالما أنهم يصغـون إلى صوتهم الـداخلي ويطيعونه. سيكون الحساب على هذا النحو شبيهاً بنوع من التأليف الموسيقي.

٢٣٤ \_ ألا يمكننا مع ذلك أن نحسب، كما نقوم بذلك بالفعل (والجميع في هـذا متفقون. . إلخ)، ويبقي لدينا مع كل خـطوة شعور بـأننا مـوجهون بـالقواعـد كما لـو كنا موجهين بتأثير سحر معين، أي شعور بالدهشة من كـوننا متفقـين في هذا؟ (بحيث نتـوجه إلى الله بالشكر على هذا الاتفاق).

٢٣٥ ــ من هـذا تتضح لـك بعض ملامح ما نسميه في الحياة اليومية «باتباع القاعدة» .

٢٣٦ \_ عباقرة الحساب، الذين يتوصلون إلى النتيجة الصحيحة، ولكنهم لا يستطيعون أن يقولوا كيف توصلوا إليها. هل نقول إنهم لا يحسبون؟ (عائلة من الحالات).

٢٣٧ ... تخيل شخصاً يستخدم خطاً كقاعدة على النحو التالي: فهو يمسك بفرجار ويجعل أحد طرفيه يمر على الخط الـذي هو «قاعدة»، في حين يرسم الـطرف الآخر الخط الذي يتبع القاعدة. وبينها يحرك ذلك الشخص الفرجار على طول الخط ــ القاعدة، يقوم بتغيير فتحة الفرجار، بدقة كبيرة واضحة، واضعاً القاعدة نصب عينيه طوال الوقت؛ كما لوكانت تحدد ما يفعله. وحين نراقب ما يفعله، لا نرى أي نـوع من الانتظام في تـوسيعه وتضييقه لفتحة الفرجار.

- 104 -



إننا لا نستطيع أن نتعلم منه طريقته في متـابعـة الخط. وهنـا ربمـا يقـول أحـد الأشخاص: «يبدو أن الأصل يوعز إليه بالطريق الـذي ينبغي عليه أن يتبعـه. لكنه ليس قاعدة».

٢٣٨ ــ لكي يبدو لي أن القاعدة تنتج جميع نتائجها مقدماً، فلابدً أن تكون (أي هذه النتائج) أمراً طبيعياً أو عادياً. بنفس القدر الذي يكون أمراً طبيعياً أو عادياً بالنسبة لي أن أسمي هـذا اللون «أزرق». (المعايدير الخاصة بأن يكون أحد الأشياء «أمراً طبيعياً» بالنسبة لي).

٢٣٩ ــ كيف يتسنى لأحد الأشخاص أن يعـرف اللون الذي ينبغي عليـه أن ينتقيه حين يسمع (كلمة) «أحمر»؟ إنه أمر بسيط للغاية؛ فهو ينتقي اللون الذي تنشأ لديه صورته حين يسمع الكلمة .

ـــ لكــن كيف تسنى لــه أن يعرف اللون «الـذي تنشأ لــديه صــورته»؟ هــل يحتـاج لمعرفة ذلك إلى معيار آخر؟ (حقاً توجد مثل هذه العمليـة: وهي اختيار اللون الـذي ينشأ لدى الشخص حين يسمع كلمة «.....»).

قد يكون [القول التالي]: («أحمر» يعني اللون الذي ينشــاً لديَّ حـين أسمع كلمــة «أحمر»)، تعريفاً ولا يكون تفسيراً لطبيعة استخدام الكلمة كاسم.

٢٤٠ \_ إن الخلافات لا تقوم (بين الرياضيين مثلًا) حـول ما إذا كـان قد تم اتبـاع القاعدة أم لا . فالناس لا تتقاتل حول شيء كهذا . إنـه جزء من الإطـار الذي تنـطلق منه لغتنا أو الذي تعمل وفقاً له (كذكر الأوصاف مثلًا) .

٢٤١ ـــ ألهذا تقول إن اتفاق (أو إجماع) الناس هو الذي يقرر ما هو صادق وما هـو كاذب؟) ـ إن الصادق والكاذب هو ما يقوله الناس وهم يتفقون أو يجمعون عليـه في اللغة التي يستخدمونها.

ليس هذا اتفاقاً في الأراء، إنما هو [اتفاق] في صورة الحياة.

٢٤٢ ـــ إذا كانت اللغة وسيلة للاتصال، فللابد من وجود اتفاق لا في التعريفات فقط، بل كذلـك (وقد يبـدو هذا غـريباً) في الأحكـام. يبدو أن هـذا من شأنـه أن يبطل المنطق، لكنه لا يؤدي إلى ذلك. فوصف مناهج أو طرق القياس<sup>(١)</sup> شيء، والحصـول على

<sup>(</sup>١) مناهج أو طرق القياس Messmethoden - Methods of measurement .



نتائج القياس وتقريـرها شيء آخـر. إلا أن ما نسميـه «قياسـاً»<sup>(٢)</sup> يتحدد جـزئيا بنـوع من الثبات في نتائج القياس.

٢٤٣ ـ يستطيع إنسان أن يشجع نفسه، ويصدر لها الأوامر، ويطيعها ويؤنبها ويعاقبها، كما يستطيع أن يسألها سؤالاً ويجيب عنه. بل نستطيع حتى أن نتخيل «أشخاصاً لا يتكلمون إلا بالحوار الذاتي (المونولوج)، أي يقرنون أفعالهم بالكلام مع أنفسهم. ـ وقد ينجح باحث نفترض أنه كان يراقبهم ويستمع إلى كلامهم، في أن يترجم لغتهم إلى لغتنا. (وقد يساعده هذا على التنبؤ بأفعال هؤلاء الناس بطريقة صحيحة، لأنه قـد استمع إليهم كذلك أثناء تصميمهم على الأعمال أو اتخاذهم القرارات).

- لكن هل يمكننا أن نتخيل أيضاً لغة، يستطيع فيها إنسان أن يدوِّن أو يعبر تعبيراً صوتياً عن خبراته الداخلية - مشاعره، وحالاته المزاجية وغير ذلك - من أجل استخدامه الخاص؟ - ألا نستطيع أن نفعل ذلك في لغتنا العادية؟ لكن ليس هذا هو ما أعنيه<sup>(٢١٦)</sup>. فالكليات المفردة في هذه اللغة قصد بها أن تدل على ما لا يمكن أن يعرفه سوى الشخص المتكلم، أي على إحساساته الخاصة المباشرة. ولذلك لن يستطيع شخص آخر أن يفهم هذه اللغة.

٢٤٤ ــ كيف تشير الكلمات إلى الإحساسات؟ ـ يبدو أنه لا وجود لأية مشكلة هنا . ألسنا نتكلم عن الإحساسات كل يوم ونسميها بأسماء؟

٢٤٥ ــ لكن كيف تقوم الرابـطة بين الاسم وبـين الشيء المسمى؟ إن هذا السؤال يمـاثل السؤال التـالي: كيف يتعلم الإنسان معنى أسـماء الإحساسـات؟ كمعنى كلمة «ألم» مثلًا. [هناك عدة حالات ممكنة] فيما يلي إحداها: أن ترتبط الكلمات بـالتعبيرات البـدائية

(١١٦) أي أن ما يعنيه ڤتجنشتين هنا، ليس مجرد استخدام أسياء للخبرات والمشاعر المداخلية، وإلا فإننا قمد نفعل ذلك في لغتنا العادية. إنما يعني ألا يكون لهذه الأسياء معنى متميز أو دلالة محمدة إلا بالنسبة للشخص الذي استخدمها لكي تدل على إحساساته ومشاعره الحاصة به. وڤتجنشتين يقبل اللغة الخاصة بالمعنى الأول (الذي لا يقصده)، لكنه يرفضها بالمعنى الثاني على أساس أن اللغة وسيلة للاتصال (الفقرة رقم ٢٤٢)، فإذا استخدم كل فرد أسياء خاصة به للتعبير عن إحساساته ومشاعره، بحيث لا يكون له معنى إلا لليه على أساس هذا الاستخدام الخاص، تعذر تحقيق الاتصال. لأن كل فرد في هذه الحالة إنما يتكلم لغة خاصة به، ومن ثم لن يفهم الآخر عنه. وهذه هي النتيجة التي ينتهي إليها في آخر هذه الفقرة (رقم ٢٤٣) بقوله (لذا فالشخص الآخر لن يستطيع أن يفهم اللغة).

 <sup>(</sup>٢) بعنى عملية القياس Messen-measuring لا القياس في المنطق.



والطبيعية عن الإحساسات، وتستخدم بدلًا منها. فالطفل يؤذي نفسه ويصرخ. ثم يتكلم معه الكبار ويعلمونه صيحات الاستغاثة، ثم الجمل بعد ذلك. إنهم يعلمون الطفل سلوكاً جديداً إزاء الألم.

ـــ (أتقول إذن ان كلمة «ألم» تعني بالفعل الصراخ؟) . . ـــ على العكس: فالتعبير اللفظي عن الألم يحل محل الصراخ، ولا يصفه(١١٧) .

٢٤٦ ــ بأي معنى تكون إحساساتي خاصة بي ؟ ــ حسناً؛ بمعنى أنني أنا وحدي فقط أستطيع أن أعرف ما إذا كنت أتألم بالفعـل أم لا، وأن أي شخص آخر لا يستـطيع إلا أن يظن ذلك أو يرجحه. ـ

... إن هذا القول خطأ من وجه، ولا معنى له من وجه آخر. فإذا كنا نستخدم كلمة «يعرف» استخداماً عادياً (وكيف ينبغي أن نستخدمها بخلاف ذلك؟)، فغالباً ما يعرف الآخرون متى أكون متألماً. \_ أجل، لكن ليس بنفس اليقين الذي أعرف به أنا نفسي ذلك! \_ فلا يمكن أن أقول على الإطلاق (إلا على سبيل الدعابة) إنني أعرف انني أتألم. إذ ما المفروض أن يعنيه هذا [القول]، إلا أنني أتألم؟<sup>(١١)</sup>.

ــ لا يمكن القـول بأن الآخـرين لا يعلمون شيئـاً عن إحسـاسـاتي، إلا عن طـريق سلوكي فقط، ــ لأنه لا يمكن القول بأنني أعلم عنها شيئاً. إنها [فقط] قائمة لدي. <sup>(١١٩)</sup> ــ والحق هو: أنه مما يكون له معنى أن أقول عن الآخرين أنهم يشكون فيها إذا كنت أتألم، لا أن أقول ذلك عني أنا نفسي<sup>(١٢٠)</sup>.

- (١١٧) وذلك على اعتبار أن الألفاظ المعبرة عن الألم مثل «آه» أو «أي»، وإن كمانت تحل محمل الصرخة أو البكماء من الألم، إلا أنها لا تصف الإحسماس بالألم. لكن همل الصرخة نفسهما وإن كانت تحمل محل الألم، همل تصف الألم، بالطبع لا. ولذا فالرموز أو العلامات المعبرة عن المشاعر والإحساسات، لا تصفها بقدر مما ترميز لها أو تحمل محلها فقط، وهذا ما ينطبق على الصرخة وعلى اللفظ الدال على الألم.
- (١١٨) بمعنى أن الآخرين يعرفون أنني أحس بالألم من سلوكي ، لكني أعرف أنني أحس بالألم لأني أشعر به مبـاشرة ، وليس عن طريق الاستدلال من السلوك . إذن فمعرفتي بالمي معرفة مباشرة ، أما معـرفة الآخـرين به فمعـرفة استدلالية .
- (١١٩) بمعنى أن الآخىرين لا يعرفون شيئاً عن إحساسي بالألم من سلوكي ، لأنني أنـا نفسي لا أعلم شيئـاً عن هـذا الإحساس سوى أنني أشعر به أو أمتلكه أو أحس بأنه موجود عندي . فالإنسان لا يعرف شيئاً عن الإحساس بالجوع مثلًا، بقدر ما يشعر بـه، أي يحس بأنـه جائـع، وإن هذا الإحسـاس قائم أو مـوجود لـديه في هـذه اللحظة .
  - (١٢٠) فالأخرون قد يشكون في كوني أحس بالألم، بينها أنا لا يمكن أن أشك فيها أشعر فيه .

## - 177-



٢٤٧ ــ قد يقول شخص لآخـر : (أنت وحدك الـذي تعرف إنْ كـانت قد تـوفرت لديك النية أو القصد)، حينها يكون [الأول] بصدد تفسير معنى كلمة «نية» أو «قصد» له، لأنها تعني عندئذ : هذه هي الطريقة التي نستخدمها بها .

(وهنا تعني كلمة «يعرف»، أن التعبير عن عدم اليقين لا معنى له) .

٢٤٨ ــ إن القضية التالية (الإحساسات خاصة) يمكن مقارنتها [بالقضية]: (إن الإنسان يلعب لعبة الصبر وحده.)<sup>(١٢١)</sup>

٢٤٩ ـ هـل يمكن أن نكـون متعجلين لـو افـترضنـا أن ابتسـامـة الـرضيـع ليست مصطنعة؟ ـ وما هي الخبرة التي أقمنا عليها افتراضنا؟

(إن الكذب لعبة \_ لغوية تحتاج \_ شأنها شأن أي لعبة لغوية أخرى \_ إلى التعلم) .

٢٥٠ ـــ لماذا لا يستطيع الكلب أن يتظاهـر بالألم؟ ألأنـه أمين جـداً؟ وهل يستـطيع أحد أن يعلم كلباً أن يتظاهر بالألم؟ ربما يمكن تعليمه أن ينبح في حالات معينه كأنه يتـألم، حتى ولو لم يكن يحس بالألم. إلا أن الظروف الضرورية التي تجعـل من هذا السلوك نبـاحاً صادق التعبير عن الألم، تكون غائبة أو غير متوفرة.

٢٥١ ــ ما معنى قولنا: (إنني لا أستطيع تخيُّل عكس هـذا) أو (كيف يكون الأمـر إذن لو كان على خلاف هذا)؟ أو حينها يقول شخص مثلًا إن تمثلاتي أو صوري الذهنية<sup>(١)</sup> خاصة بي، أو أنني وحـدي فقط استطيـع أن أعرف مـا إذا كنت أشعـر بألم ، أو مـا شابـه ذلك.

من الـطبيعي هنا أن [القـول] (بأنني لا أستـطيع تخيـل العكس) لا يعني : أن قواي التخيلية تقصر عن القيام بهـذه المهمة . فنحن بهـذه الكلمات نحمي أنفسنا من شيء تجعله صورته شبيهاً بالقضية التجريبية ، مع أن القضية في حقيقتها قضية نحوية تتعلق بالقواعد .

ـــلكن، لمـاذا نقول: (إنني لا استـطيـع تخيـل العكس)؟ لمـاذا لا نقـول: (إنني لا أستطيع تخيل الشيء نفسه (الذي تتكلم عنه)؟

<sup>.</sup> Images- Vorstellungen (1)

<sup>(</sup>١٢١) بمعنى أن إحساسه بالصبر لا يشاركه فيه أحد. وما ينطبق عـلى الإحساس بـالصبر، ينـطبق كذلـك على بقيـة الإحساسات الأخرى. وعلى ذلك فكل إحساس ينشأ في الإنسان، هو خاص به وحـده ولا يمكن أن يشاركسه فيه غيره، الأمر الذي جعل ڤتجنشتين يقارن بين هـذه القضية وبـين القضية السـابقة عليهـا والتي مؤداها أن (الإحساسات خاصة).



ــ لنضرب بالقول التالي مثلاً: (كل قضيب له طول)، يعني شيئاً شبيها [بالقول]: إننا نسمي شيئاً ما (أو هذا) بأنه (طول القضيب)<sup>(١٢٢)</sup>. لكننا لا نسمي شيئاً بأنه (طول الكرة). والآن، هل يمكنني أن أتخيل أن «كل قضيب لـه طول»؟ حسناً، إنني ببساطة أتخيل قضيباً، وهذا هو كل شيء. لكن لهذه الصورة وحدها ـ من حيث علاقتها بالقضية ـ دورا مختلفا كل الاختلاف عن الدور الـذي تلعبه صورة مرتبطة بالقضية التالية: (لهذه المنضدة نفس طول المنضدة الموجودة هناك). لأنني هنا أفهم معنى أن تكون لـديً صورة عن العكس (ولا تحتاج هذه الصورة أن تكون صورة ذهنية.)

ــ لكن الصورة المتعلقة بالقضية النحوية ، إنما تُظْهِرُ فقط ــ إذا جاز هذا القول ـ مـا يسمى بـ «طول القضيب» . وكيف ينبغي أن تكون الصورة العكسية لها؟

«ملحوظة حول نفي القضية القبلية».

٢٥٢ ــ يمكننا أن نردَّ على القول التـالي: (هذا الجسم لــه امتداد) بـأنه «لغـو» أولا معنى له» . ـ لكننا نميل إلى أن نردً عليه بقولنا : (بالطبع!) ــ لماذا؟

٢٥٣ ــ (إن الشخص الآخر لايمكن أن يحسَّ بآلامي» . ـ فها هي آلامي؟ ما الـذي يعتبر معياراً للهوية أو الذاتية هنا؟ فكِّر فيها يجعل كلامنا في حالة الموضوعات الفيزيائية ـ عن «شيئين متهاثلين تماماً» أمراً ممكنا، كأن نقول مشلًا إن (هذا الكرسي ليس هو الكرسي الذي رأيته هنا بالأمس، لكنه يماثله تماماً)<sup>(١٢٣)</sup>.

ــ وطالما أن هناك معنى لقولي بأن ألمي يماثـل (أو هو نفس) ألـه، فمن الممكن أيضاً لكلينا، أن يكون لدينا نفس الألم. (كما يمكن أيضاً أن نتخيـل شخصين يشعـران بالألم في نفس الموضع، وليس في الموضع المناظر له فقط. ويجوز أن تكون هذه هـي حـالة التـوأمين السياميين مثلاً).

ـــ لقد شاهدت شخصاً أثناء مناقشة هذا الموضوع يضرب بيده على صدره ويقول: «لكن الشخص الآخر لا يستطيع بالتأكيد أن يشعر بهذا الألم».

\_ والجواب على هذا هو أن الإنسان لا يعرف (أو لا يحدد) معيار الهوية عن طريق التأكيد الشديد على كلمة «هـذا». لأن التأكيد قد يعكس ـ بـدلاً من ذلك ـ الحـالة التي

(١٢٢) كما لو كان طول القضيب شيئًا قائمًا بذاته يمكن أن نتكلم عنه على حدة .

- 178-

الكار ) أي طالما كنا نستخدم كلمة مماثل The Samo بالنسبة للأشياء الخارجية، فلماذا لا نستخدم نفس الكلمة بالنسبة لإحساساتنا، وبذلك يمكن أن يحس احد الأشخاص بنفس ما يحس به شخص آخر.



٢٥٤ – إن استبدال كلمة «متطابق» بكلمة «متهائل»<sup>(1)(٢٢)</sup> (مثلًا) هي ذريعة نمطية من الذرائع التي نلجاً إليها في الفلسفة. كما لو كنا نتكلم عن درجات (أو ظلال) المعنى، وكل ما نسأل عنه هو أن نجد الكلمات التي تصدق على هذه الدرجة الصحيحة أو الفرق [في المعنى]. ولا يكون هذا موضع السؤال أو الاهتمام في الفلسفة، إلا حيث يكون علينا أن نذكر سبباً سيكولوجياً دقيقاً للميل إلى استخدام نوع معين من التعبير. وبالطبع، فإن ما (نميل إلى قوله) في مثل هذه الحالة، لا يكون فلسفة، بل يكون مادتها أو مادتها الخام.

\_ وهكذا فإن ما يميل عـالم الريـاضيات مثـلًا إلى قولـه عن موضـوعيـة الـوقـائـع الرياضية، وواقعيتها، ليس فلسفة للرياضيات، وإنما هـو شيء يصلح للتناول أو المعـالجة الفلسفية [للوقائع الرياضية].

٢٥٥ \_ إن تناول الفيلسوف لمشكلة ما، يشبه علاج أحد الأمراض.

٢٥٦ – والآن، ماذا عن اللغة التي تصف خبراتي الداخلية، والتي أستطيع أنا وحدي أن أفهمهما؟ كيف استخدم الكلمات لكي تصف أحساساتي؟ هل كما نفعل ذلك عادة؟ وهل ترتبط كلماتي الخاصة بالإحساسات، بتعبيراتي الطبيعية عن الإحساس؟ إن لغتي في هذه الحالة لاتكون لغة «خاصة». فقد يفهمها شخص آخر كما أفهمها أنا. لكن لنفرض أنه لم يكن لديَّ أي تعبير طبيعي عن الإحساس، وإنما كان لديَّ الإحساس فقط؟ والآن أقوم ببساطة، بربط الأسماء بالإحساسات وأستخدم هذه الأسماء في وصف ما.

٢٥٧ ــ «كيف يكون الحال، لو أن الناس لم يظهروا أية علامات خارجية تدل على الألم (فلا يتأوهون، أو يتجهمون، أو غير ذلك)؟ سيكون من المستحيل عندئذ أن نعلم طفلاً استخدام تعبير «ألم الأسنان». ـ حسناً، لنفرض أن الطفل عبقري وأنه ابتكر بنفسه إسماً للإحساس! ـ إنه لن يستطيع بالطبع أن يجعل نفسه مفهوما حين يستخدم هذه الكلمة. ولذلك فهو يفهم الإسم، ولكنه لا يقدر على شرح معناه لأي شخص؟<sup>(١٢٠)</sup>.

- 170\_

<sup>(</sup> ۱ ) متطابق Identisch- identical مثيل gleich- Same .

<sup>(</sup>١٢٤) أو هو ـ هو، أو الشيء نفسه.

<sup>(</sup>١٢٥) أي أنه حتى لو اخترّع الإنسان كلمة يشير بها إلى إحساسه الخاص، فلن يفهمهـا الأخرون، ولابـد أن يشرح معناها للغير.



... لكن ما معنى القول بأنه قد «سمي» هذا «الألم»؟ وكيف قام بهذه التسمية للألم؟! ومهما يكن ما فعله، فما هو الغرض منه؟ حينما يقول إنسان (إنه قد أعطى إحساسه إسمًّ)، فإنه ينسى أن جزءاً كبيراً من عملية إرساء قواعد اللغة أو إقامتها إنما يكون مفترضاً على نحو مسبق، حتى يكون لمجرد فعل التسمية معنى. وعندما نتكلم عن شخص قام بتسمية الألم، فإن ما يكون مفروضاً ومعداً بشكل مسبق هو وجود القواعد الخاصة [باستخدام] كلمة «ألم». فهي تبين الموضع الذي تشغله الكلمة الكلمة الجديدة.

٢٥٨ ــ ولنتخيـل الحالـة التاليـة : أريد أن احتفظ بمفكـرة تذكـرني بتكرار حـدوث إحساس معين. وأقوم ـ تحقيقاً لهذا الغرض ـ بـالربط بـين هذا الاحسـاس وبين العـلامة «س»، واكتب هذه العلامة في المفكرة في كل يوم أشعر فيه بهذا الإحساس . ـ

.. سوف ألاحظ أولا أن تعريف العلامة لايمكن صياغته . لكنني لا أزال استطيع أن أذكره لنفسي كنوع من التعريف الإشاري . . كيف؟ هل يمكنني أن أشرير إلى الاحساس؟ لا، ليس بالمعنى المعتاد . إلا أنني أقول العلامة أو اكتبها، وأركز انتباهي في الوقت نفسه على الإحساس - وكأنني أشرر إليه داخلياً . - لكن ما الهـدف من كل هـذا الاحتفاء والإهتهام؟!<sup>(٢٢١)</sup> إذ يبدو الأمر كله كذلك! إن الغرض من التعريف هو بالتأكيد تثبيت معنى العلامة . - حسناً، إن هذا يتم على نحو دقيق بواسطة تركيز انتباهي . إذ بهذه الطريقة أطبع في نفسي الرابطة بين العلامة وبين الإحساس . -

ــ لكن [التعبير]: «أطبع في نفسي» لايمكن أن يعني إلا أن هذه العملية تمهد لتذكر الرابطة بطريقة صحيحة في المستقبل. لكن ليس لديًّ ـ في الحالة الراهنة ـ معيار للصحة أو الصواب. وقد يميل الإنسان هنا إلى القول بأن كل ما يبدو لي صحيحاً، فهو صحيح. وهذا لا يعني إلا أننا لا نستطيع الكلام هنا عن «ماهو صحيح» (١٢٧).

<sup>(</sup>١٢٦) ceremony أو الحفاوة والاهتمام . وكان ثتجنشتين يتساءل هنا عن الهدف من هذا الفعـل أو السلوك السابق، أو عن الموضوع الذي نهتم بإظهاره من هذا الفعل . وهو يجيب عن هذا السؤال بقوله إن ما نحتفي أو نهتم به هـو تأسيس معنى العـلامة ، وذلـك عن طريق الـربط بين النـطق بها أو كتـابتهـا وبـين تـركيـز الانتبـاه عـلى الإحساس .

الألمانية بكلمة right بعنى الترجمة الانجليزية قد يؤدي إلى الغموض، فقد ترجمت كلمة richtig الألمانية بكلمة right بمعنى وصحيح»، كما ترجمت كلمة Hichtigkelt الألمانية بكلمة correctness أي والصواب، أو الـدقة، ولم تسترجم بكلمة rightness أي وصحة»، والكلمة الانجليزية الأخيرة هي ـ فيها يبدو ـ الترجمة الأكثر صحة .



٢٥٩ ـــ هل قواعد اللغة الخـاصة هي **انـطباعـات** عن القواعـد؟ إن الميزان الـذي توزن به الإنطباعات، ليس هو **الانطباع** الخاص بالميزان.

٢٦٠ ــ (حسناً، إنني أ**عتقد** أن هذا هو الإحساس «س» مرة أخـرى) ـ ربما تعتقـد أنك تعتقد ذلك!

... أفلم يقم الشخص الـذي كتب العلامـة في المفكرة، بتـدوين أية ملحـوظة عـلى الإطلاق؟ لا تعتبر أن من الأمور البديهية قيام أحد الأشخاص بتدوين ملحوظة عن شيء، حين يكتب علامة، في مفكرة مثلاً. لأن الملحوظـة لها وظيفـة، وهذه الـ «س» ليست لهـا [وظيفة] حتى الآن.

(إن الإنسان يستطيـع أن يحدث نفسـه. ـ فإذا تكلم شخص مـع نفسـه، ولم يكن حاضراً سواه، فهل يعني هذا أنه يحدث نفسه؟)

٢٦١ ــ ما السبب الـذي جعلنا نصف «س» بـأنها عـلامة لإحساس مـا؟ لأن «الأحساس» كلمة في لغتنا المشتركة، وليس كلمة مفهـومة بـالنسبة لي أنـا وحدي فقط. لذلك فإن استخدام هذه الكلمة يكون في حاجة إلى تبرير يفهمه كل الناس. ولن يساعدنا في هذا الصدد كذلك القـول بأنها لا تحتـاج أن تكون إحساساً، أو أنـه حين يكتب «س» يكون لديه شيء ما ـ وذلك هو كل ما يمكن قوله.

بيد أن كلمتي «لديه» و «شيء ما» تنتميان كذلك إلى لغتنا المشـتركة . \_ هكـذا يصل الإنسان في النهاية ، حين يتفلسف ، إلى مرحلة قد لا يتمنى عندها إلا أن يصـدر صوتـا غير واضح .

لكن مثل هذا الصوت لا يمكن تعبيراً إلا بوصفه مما يرد في لعبة ـ لغة معينة ينبغي وصفها الآن .

٢٦٢ ــ قد يمكن القول بأنك إذا ذكرت لنفسك تعريفاً خاصاً لكلمة ما، فمن الواجب عليك أن تتعهد داخلياً باستخدام الكلمة بطريقة معينة.

ــ وكيف تتعهد بذلك؟ هل من المفروض أن تبتكر طريقة لاستخـدام الكلمة، أو أن تكون قد وجدت (تلك الطريقة) جاهزة؟

٢٦٣ ــ (لكنني أستطيع أن أتعهد «داخلياً» بتسمية هذا في المستقبل «ألماً»).

ـــ (هل من المؤكد أنك قد تعهـدت بذلـك؟ هل أنت عـلى يقين من أنــه كان يكفي لهذا الغرض أن تركز انتباهك على شعورك؟) ــ سؤال غريب .



٢٦٤ ــ (إنك حين تعرف ما تمثله الكلمة أو تشيه إليه، فإنما تكون قـد فهمتها، وعرفت استخدامها كله)(١٢٨).

٢٦٥ ــ ولنتخيل قائمة (أو شيئاً بالقاموس) لا وجود لها إلا في مخيلتنا. إن القاموس يمكن استخدامه لتبرير ترجة كلمة مثل «أ» بكلمة هي «ب». لكن هل علينا أيضا أن نسمي ذلك تبريراً إذا كانت مثل هذه القائمة لا يُرجع إليها إلا في الخيال؟

\_ «أجل. ويكون التبرير في هذه الحالة تبريراً ذاتياً». ـ لكن التبرير أنما يعتمد على الاستعانة أو اللجوء إلى شيء مستقل. ـ «ولكنني أستطيع بالتأكيد أن ألجأ أو استعين على ذكرى بذكرى أخرى. فقد لا أعرف مشلًا ما إذا كنت قد تذكرت موعد قيام القطار، ولكي أراجع ذلك أسترجع في ذهني كيف تبدو صفحة جدول المواعيد. أليس الأمر هو نفسه هنا؟).

ــ لا، لأن هذه العملية ينبغي أن تعتمد على إيجاد ذكرى تكون صحيحة بالفعل.

فبإذا لم تكن الصورة الـذهنيـة لجـدول المـواعيــد، هي نفسهـا ممــا يمكن اختبـار صحتها<sup>(١٢٩)</sup>. فكيف لها أن تثبت صحة الذكرى الأولى؟ (كما لو أن شخصاً كـان عليه أن يشتري عدة نسخ من الصحيفة الصباحية لكي يؤكد لنفسه أن ما قيل فيها صادق).

ـــ إن البحث في القائمة المتخيلة لايكون بحثاً في قـائمة [فعليـة]، بأكـثر مما تكـون الصورة الذهنية الناتجة عن تجربة متخيلة، هي نتيجة تجربة [فعلية].

٢٦٦ ــ إنني أستطيع أن أنظر إلى الساعة لكي أرى الوقت: لكنني أستطيع كـذلك أن انـظر إلى ميناء السـاعة لكي أخمن الـوقت، أو أن أحرك ـ لنفس الغـرض ـ عقـارب الساعة حتى تصبح في الوضـع الذي يبـدو لي صحيحا. لـذا فإن صـورة الساعـة يمكن أن تؤدي إلى تحديد الوقت بأكثر من طريقة واحدة. (النظر إلى الساعة في الخيال).

٢٦٧ ـــ افرض إنني أردت تبرير اختيار أبعـاد جسر أتخيل أنني أقــوم ببنائــه، وذلك بعمل اختبارات تحميل على مادة الجسر في خيالي. سيكون هذا بالطبع هو تخيَّـل ما يسمى

<sup>(</sup>١٢٨) أي أن فهم معنى الكلمة هو معرفة ما تشير إليه، وبالتالي طريقة استخدامها.

<sup>(</sup>١٢٩) أو الـبرهنة عليهـا. فالكلمـة الألمانيـة هي prüfən التي تفيد معنى الـبرهـان، وكـان من الأولى أن تـترجم إلى الإنجليزية بكلمـة prove بدلاً من تـرجمتها بكلمـة test الواردة في النص الإنجليـزي. وإن كان الاختيـار قد يفيد معنى البرهان بوصفه أحد أساليبه.



بتبرير اختيار الأبعاد الخاصة بـالجسر . لكن هل يمكننا كذلك أن نسميه تسرير الاختيار المتخيل للأبعاد؟

٢٦٨ ــ لماذا لا تستطيع يدي اليمنى أن تعطي نقوداً ليدي اليسرى؟ ـ إن يدي اليمنى يمكن أن تضع النقود في يدي اليسرى. ويدي اليمنى تستطيع أن تكتب وثيقة هبة، وتكتب يدي اليسرى ايصالا بـذلك. ـ لكن النتائج العملية البعيدة لن تكون هي تلك الخاصة بـالهبة. قـد تسأل، بعـد أن أخذت اليـد اليسرى النقود من اليـد اليمنى: «حسنا وماذا بعد؟» ويمكن أن نسأل سؤالاً مماثلاً اذا ما ذكر شخص لنفسه تعريفا خـاصا لإحـدى الكلمات. أعني إذا قال الكلمة لنفسه ووجه في الوقت ذاته انتباهه إلى إحساس ما(١٣٠).

٢٦٩ ــ لنتذكر أن هناك معايير معينة، في سلوك الإنسان، تدل [أ] على أنه لم يفهم كلمة ما: أي أنها لا تعني شيئا بالنسبة له، وأنـه لا يستطيـع أن يفعل بهـا أي شيء. [ب] وأن هناك معايير تتعلق بأنـه «يظن أنـه يفهم»، ويربط نـوعا من المعنى بـالكلمة، لكنـه لا يكون هو المعنى الصحيح.

[جـ] وهناك أخيرا، معايير تتعلق بفهمه الكلمة بطريقة صحيحة .

... في الحالة الثانية [السابقة الذكر] يمكن أن نتكلم عن فهم ذاتي . كما أن الأصوات التي لا يفهمها أحد آخر ، لكن «يبدو أنني أفهمها» ، يمكن أن تسمى «لغة خاصة»<sup>(١٣١)</sup>.

<sup>(</sup>١٣٠) وكأن ثتجنشتين يريد الانتهاء هنا إلى أن الإنسان حين يستخدم ألفاظاً خاصة به لكي تعبر عن إحساساته الخاصة ـ أي حين يستخدم اللغة الخاصة ـ سيكون حاله مثل حال الشخص الذي يضع النقود بيده اليمني في يده اليسرى، أو أن يهب بيده اليمنى هبة تتسلمها اليـد اليسرى. وهو في الحالتين لم يفعل شيئاً أكـثر من أنه أعـطى نفسه أو وهب نفسه. وهكذا يكـون حال الإنسان الذي يضع لنفسه تعريفات لكلمات تعبر عن إحساساته الخاصة.

<sup>(</sup>١٣١) ويصنف ثنجنشتين هنا المعايير التي تدل في سلوك الإنسان على مدى فهمه ألفاظ اللغة إلى ثلاثة أنواع : أولها، يدل على أنه لا يفهم معنى الكلمة ومن ثم فهو لا يستطيع أن يستخدمها أو أن يفعل بها شيئاً. وثانيهها : يـدل على أن الكلمة تكون بمثابة الأصوات التي يـظن أنه يفهمهما فيصبح للكلمة نوع من المعنى وإن لم يكن هـو المعنى الصحيح . وثالثها : يدل على أنه يفهم الكلمة بطريقة صحيحة . ويرى ثنجنشتين أن النوع الثاني من هـذه المعايير ـ أي الذي يتعلق بكون الإنسان يـظن أنه يفهم معنى الكلمة ، في حين لا تكون مفهومة عند الآخرين ـ هو الـذي يتعلق بكـون الإنسان يـظن أنه يفهم معنى الكلمة ، في حين لا تكون مفهومة عند الآخرين ـ هو الـذي يعبر عن ما يسمى باللغة الخاصة . لأن النوع اللغة ، ولا يكون مقصوراً عليه وحده .



٢٧٠ ـ لنتخيل الآن استخداما لتدوين العلامة «س» في مفكرتي. كأن اكتشف بالتجربة (مثلا) أنني كلما نشأ لديَّ إحساس جزئي معين، أوضح جهاز قياس ضغط الـدم (المانوميتر)<sup>(١)</sup> أن ضغط دمي يرتفع. لذا سيكون في مستطاعي القول بأن ضغط دمي يرتفع، بدون الاستعانة بأي جهاز. وهذه نتيجة مفيدة. والآن يبدو لي أنه يستوي تماما أن أكون قد تبينت أن الإحساس صحيح أم لا. ولنفرض أنني أخطىء باستمرار في التعرف عليه، فلن يكون لهذا أي أهمية على الإطلاق. وهذا وحده يوضح أن الغرض (الذي مؤداه) أنني قد أخطأت، قد كان مجرد تظاهر. وكأنما أدرنا مفتاحا بدا أنه يستخدم الاطلاق).

\_ وما هو السبب الذي يدعونا أن نطلق على «س» اسم الاحساس هنا؟ ربما يكون هو نوع الطريقة التي تستخدم بها هذه العلامة في هذه اللعبة اللغوية. \_ ولماذا «احساس معين»، أي نفس الاحساس في كل مرة؟ حسنا، ألسنا نفترض أننا نكتب «س» في كل مرة؟

٢٧١ – (تخيل شخصا لا تستطيع ذاكرته أن تحتفظ بما تعنيه كلمة «ألم» – (ومن ثمَّ فهو دائما يسمى أشياء مختلفة بدلك الأسم – إلا أنه قد استخدم الكلمة بطريقة تتناسب والأعراض المعتادة للألم وفروضه المسبقة)، فهو باختصار يستخدمها كما نستخدمها جميعا.

هنا أود أن أقول: أن العجلة التي يمكن أن تدار، على الـرغم من عدم وجـود شيء آخر يتحرك معها، لا تكون جزءاً من جهاز آلي.

٢٧٢ ــ إن الشيء الأساسي بالنسبة للخبرة الخاصة، ليس في الواقع أن تكون لدى كل شخص نسخته الخاصة به [من الاحساس]، وإنما هو ألا يعرف أي إنسان ما إذا كان الآخرون لديهم كذلك هذه [الخبرة بعينها] أو سواها. وهكذا فالافتراض بأن بعض الناس يكون لديهم احساس واحد باللون الأحمر، ويكون لدى بعضهم الآخر احساس آخر، هو افتراض قد يكون ممكنا، بالرغم من كونه لا يقبل التحقيق.

٢٧٣ ــ ما الذي ينبغي عليٌّ قوله إذن عن كلمة «أحمر»؟ هل أقول إنها تعني :

. Manometer (1)

- 14+ -



ـــ شيئا موجودا أمامنـا جميعا»، وأن كـل واحد منـا ينبغي أن تكون لـديه في الــواقع كلمة أخرى، بالاضافة إلى هذه الكلمة، لكي يعني بها احساسه الخاص بالأحر؟

ـــ أم أن الأمر على النحو التالي : إن كلمة «أحمر» تعني شيئاً معروفــا لجميع النــاس، فضلا عن أنها تعني ــ بالنسبة لكل شخص ــ شيئا معروفا له وحده فقط؟ ـــ (أم ربما يكون الأمر بدلا من ذلك : أنها تشير إلى شيء معروف له وحده فقط) .

٢٧٤ -- طبيعي أن القول بأن كلمة «آخر»، «تشير إلى» شيء خاص، بـدلا من أن «تعنيه»، لا يساعدنا على الاطلاق على فهم وظيفتها. إلا أنـه التعبير الأصـح من الناحية السيكولوجية عن خبرة معينـة نمرّ بهـا أثناء التفلسف. وكـأنني حين أنـطق بالكلمـة، ألقي نـظرة جانبيـة على الإحسـاس الخاص، كـما لو كنت أفعـل ذلك لكي أقـول لنفسي: إنني أعرف حقا ما أعنيه بها.

٢٧٥ ــ أنظر إلى زرقة السياء وقل لنفسك «يا لزرقة السياء !» ـ عندما تفعل ذلك بطريقة تلقائية ـ أي بدون أية أهداف فلسفية ـ لا يخطر على بـ الك أبـداً أن هذا الانـطباع اللوني خاص بك وحدك. كما أنـك لا تتردد في أن تهتف بتلك العبارة لأي شخص آخر. فإذا ما أشرت إلى أي شيء أثناء قولك تلك الكلمات فإنما تشير إلى السماء. أريد أن أقول: أنك لا يكون لديك الشعور بالاشـارة إلى ما هـو داخلك، وهو الـذي غالبا ما يصاحب «تسمية الإحساس» حين يفكر الإنسان في «اللغة الخاصة». كما أنك لا تفكر في أنه ينبغي عليك في الواقع أن لا تشير إلى اللون بيـدك، بل بانتباهـك فحسب (ضع في اعتبارك ما تعنيه «الإشارة إلى شيء ما بالانتباه»).

٢٧٦ ــ لكن ألا نعني على الأقل شيئا محددا تماما، حينها ننظر إلى لــون ما، ونسمىّ انطباعنـا اللوني [عنه]؟ وكـأننا قــد نزعنـا الانطبـاع اللوني ــ مثل الغشــاء أو القشرة ــ عن الموضوع . (وهذا كفيل بإثارة شكوكنا) .

٢٧٧ ــ لكن كيف يمكن أن نخضع للإغراء الـذي يجعلنا نميـل إلى الـظن بـأننـا نستخدم كلمة ما، لكي تعني في وقت ما، اللون المعروف لجميع النـاس، وتعني في وقت آخـر «الانطباع البصري» الذي ينشـأ لديّ الآن؟ كيف يمكن أن يـوجـد هـذا القـدر من الإغراء هنا؟..

إنني لا أوجه نوع الانتباه نفسه إلى اللون في الحـالتين . حـين أعني الانطبـاع اللوني الـذي (قد أقـول إنه) يخصني وحـدي ، فإنمـا أعني أنني أنغمس أو أستغـرق في اللون، أو أكـون تقريبـا أشبه بمن يقـول (إنني لا أستطيـع أن أشبع من اللون). ومن ثم يصبـح من

- 171 -



السهل إيجاد مثل هذه الخبرة، حينها ينـظر الإنسان إلى لـون زاهٍ، أو إلى شكل لـوني يحدث انطباعا في نفوسنا.

٢٧٨ ــ (إنني أعـرف كيف يبدو لي اللون الأخصر) ـ هـذا القول ـ بـالتأكيـد ـ لـه معنى ! ـ يقينا : ولكن ما هو الاستخدام الخاص بالقضية الذي تفكر فيه؟

٢٧٩ ــ تخيل شخصاً يقول: (لكنني أعرف مقـدار طولي !)، بينـما يضع يـده فوق رأسه لكي يبرهن على ذلك !

• ٢٨٠ ــ أو افترض أن أحد الأشخاص يقوم برسم صورة يبين بها كيف يتخيل على سبيل المثال منظراً مسرحياً. والآن أقـول: (هذه الصـورة لها وظيفة مزدوجة، فهي تزود الآخرين بخبر كما تفعل الصـور أو الكلمات. ــ لكنها، بـالنسبة لمن يبلغ الخبر، تمثيل (أو إخبار) من نوع آخر: فهي بالنسبة له، صورة لما يتخيل هو، ولا يمكن أن تكـون كذلك بالنسبة لأي شخص آخر. فانطباعه الخاص عن الصورة يعني ما قـد تخيله، بالمعنى الـذي لا يمكن أن تدل على الـذي يمن أن من لا يمن أو ما يمن المناب المثل من نوع آخر. في الما يتخيل مع معن الصورة لما يتخيل هو، ولا يمكن أن تكـون كذلك بالنسبة لأي شخص آخر.

ــوبيأي حق أتكلم في هذه الحـالـة الثـانيـة عن تمثيـل أو إخبـار، اذا كـانت هـذه الكلمات قد استخدمت بطريقة صحيحة في الحالة الأولى؟

٢٨١ ـــ «لكن ألا يعني ما تقوله أنه لا يوجد ألم مشلا، بدون سلوك دال على الألم؟ ـ إنه يعني أن للانسان وحده أو ما يشبهه (أو يسلك مثل سلوكه) هو الذي يمكن القول بأن لديه إحساسات، وأنـه يرى، أو أنـه أعمى، وأنه يسمـع أو هو أصم، وأنـه واع أو غير واع .

٢٨٢ ــ «لكن القِدر يستطيع كذلك، في الحكايات الخرافية، أن يرى ويسمع ا» (يقينا، لكنه يستطيع كذلك أن يتكلم).

«لكن الحكاية الخرافية تخترع فقط ما هو غير قـائم في الواقـع : إنها لا تتكلم لغواً». وهي ليست بهذه البساطة. فهل القول بأن القِدْر يتكلم قول كاذب أم هو لا معنى له؟ هل لـدينا صـورة واضحة عن الـظروف التي ينبغي علينا فيهـا القول عن قِـدْر بأنـه قد تكلم؟ (حتى الشِعر الذي لا معنى له، لا يكون خاليا من المعنى بنفس الـطريقة التي تكـون عليها كذلك مناغاة الطفل).

- 171 -



القطارات، تكون لعبتهم مرتبطة بمعرفتهم بالقطارات. ومع ذلك فقد يكون من المكن بالنسبة لأطفال قبيلة لم تعرف القطارات ــ أن يتعلموا هذه اللعبة من غيرهم، وأن يلعبوهـا بدون أن يعرفوا أنها محاكاة لأي شيء. ويمكننا (في هذه الحالة) أن نقول أن اللعبـة ليس لها نفس المعنى عندهم كها هو عندنا).

٢٨٣ ــ ما الذي **أوحى لنا بفكرة أ**ن الكائنات الحية <sup>(١٣٢)</sup>، والأشياء يمكن أن تشعر؟

هل أوصلتني تربيتي إلى هذه الفكرة عن طريق توجيـه انتباهي إلى مـا في داخلي من مشاعر، ثم أقوم الآن بنقل هـذه الفكرة إلى المـوضوعـات الخارجـة عني؟ وهل علمتني أن أتبين وجود شيء ما (في داخلي) يمكن أن أسميه «ألما»، بدون أن يتعارض ذلـك مع كيفيـة استخدام الآخرين لهذه الكلمة؟ ــ إنني لا أنقل فكري إلى الأحجار والنباتات، الخ..

... ألا يمكنني أن أتخيل أن لديَّ آلاما مبرحة، وإنني أتحول إلى حجر أثناء وجـود هذه الآلام؟ حسناً، كيف أعرف ـ اذا ما أغمضت عيني ـ ما إذا كنت لم أتحـول إلى حجر؟ واذا حدث ذلك، فبأي معنى تكون لدى الحجر آلام؟ بأي معنى تقال عن الحجر؟ ولماذا يحتـاج الألم إلى حامل (أو متألم) هنا أصلا؟

ـــ وهل يمكن للإنسان أن يقول عن الحجر إن له نفسا، وأنها هي التي تشعر بــالألم؟ وما علافة النفس أو الألم بالحجر؟

\_ إن ما يسلك على نحو مماثل لسلوك الكائن الحي ، هو وحده الذي يمكن أن يقال عنه أن لديه آلاما .

لأن على الإنسان أن يقـول ذلك عن الجسم، أو إن شئت، عن النفس التي **تكـون** لجسم ما. وكيف يمكن للجسم أن **تكون له** نفس؟

٢٨٤ ــ أنظر إلى حجر وتخيل أن لديـه احساسـات ! ستقول لنفسـك : كيف يخطر على بال إنسان أن ينسب الإحساس إلى شيء ما؟ وما الذي يمنع أن ينسبه كذلـك إلى عدد ما !ـ

- 172-

<sup>(</sup>١٣٢) ورد التعبير: Living beings في الترجمـة الإنجليزيـة لكلمة (Wesen) في النص الألمـاني. والمقصود هنـا ـ كما في النص الألماني ـ هي الكائنات بصفة عامة وليس الكائنات الحية وحدها.



والآن أنظر إلى ذبابة تتربح، وسرعان ما تزول هذه الصعوبات، ويبدو كأن الألم هنا قادر على أن يهجم ويجد له موضعاً، بينـما كان كـل شيء قبل ذلـك ـ إذا جاز القـول ـ زلقاً تحت قدميه .

ـــ كذلك فالجثة الهامدة تبدو لنا كأنها لا تستطيع أن تتألم . إن موقفنا تجاه ما هــو حيّ ليس هو نفس موقفنا تجاه ما هو ميت . فجميع ردود أفعالنا تكون مختلفة [في الحالتين] .

فإذا قال أحد: «إن هذا لا يعود ببساطة إلى أن الشيء الحيَّ يتحرك بطريقة معينة، في حين أن الشيء الميت لا يتحرك». فسوف ألفت نظره إلى أن هـذه الحالـة، هي حالـة انتقال من الكم إلى الكيف»(١٣٣٦).

٢٨٥ ــ فكر في كيفية التعرف على تعبيرات الوجه . أو في وصف تعبيرات الـوجه، وصفاً لا يعتمد على ذكر مقاييس الوجه ! وفكر أيضا، في كيف يستطيـع المرء تقليـد وجه انسان، بدون أن ينظر إلى وجهه هو في المرآة.

٢٨٦ ــ لكن أليس من السخف أن نقول عن جسم ما أنه يتألم؟ - ولماذا يشعر الإنسان بسخف ذلك [القول]؟

بأي معنى يصدق القول بأن يدي لا تشعر بالألم، لكني أنا أشعر به في يدي؟

ـــ ما هو نوع الخلاف الذي يثيره السؤال التالي: هل الجسم هو الذي يشعـر بالألم؟ ــ كيف يمكن الفصل في ذلك؟ وما الذي يرجح القول بأنه ليس هو الجسم؟

ـــ حسنا، إن الأمر شبيه بما يلي: اذا شعر شخص بألم في يده فإن اليد لا تقول ذلك [مـا لم تكتبه]، والإنســان لا يواسي اليـد، بل الشخص الـذي يعاني من الألم في يـده، كما ينظر في وجهه وعينيه.

٢٨٧ ــ كيف امتلأت شفقةً على هذا الشخص؟ كيف اتضح موضوع شفقتي : (إن الشفقة ــ فيها يمكن القول ـ هي صورة من صور الاقتناع بأن شخصا آخر يعاني الألم) .

٢٨٨ ـــ إنني أتحول إلى حجر وألمي مستمـر . ـ وماذا لـو كنت مخطئا، ولم يعد هنـاك ألم؟\_

ـــ لكنني لا يمكن أن أكـون مخطئـا، فلا معنى لأن أشـك فيها اذا كنت أتـاًلم !ــ وهذا يعني أنه اذا قال شخص ما: «أنا لا أعرف ما اذا كان ما أشعر به ألما أو شيئا آخـر»، فإننـا سنتصور مثلًا أنه لا يعرف ما الذي تعنيه كلمة «ألم» وعلينا أن نفسرها له.ـ كيف؟

- 175 -

<sup>(</sup>١٣٣) بمعنى أن الفرق بين الحالتين إنما هو فرق في كم أو مقدار الحركة، كأساس للاختلافات في الكيف.



\_ ربما بالإشارات أو الإيماءات، أو بوخزة دبوس، ونحو نقول له: «انظر، هذا هـو الألم!». وهـو قد يفهم هـذا التفسير، مثـل أي تفسير آخـر، بطريقة صحيحة أو بـطريقة خاطئة، وقد لا يفهمه أبداً. وسيقوم بتوضيح ذلك باستخدامه الكلمة، كما يحـدث في غير ذلك من الأحوال.

\_ فإذا ما قال الآن، مثلًا: (آه، إنني أعرف معنى [كلمة] ألم». لكنني لا أعرف ما إذا كان هذا الذي أشعر به الآن ألماً) ـ عندئذ نهز رؤوسنا، ونعتبر كلماته ردَّ فعل غريب، لا ندري كيف نتصرَّف معه. (وقد يكون الأمر شبيهاً بالحالة التي نستمع فيهما إلى شخص يقول بطريقة جادة: «إنني أتذكر بوضوح، أنني قبل أن أولد بفترة من الزمن، كنت أعتقـد أن....»).

\_ إن ذلك التعبير عن الشك ليس له مكان في لعبة ـ اللغة. لكن إذا استبعدنا السلوك الإنساني، الذي هو بمثابة التعبير عن الإحساس، فسيبدو في هذه الحالة أنه يجوز لي أن أبدأ في الشك من جديد. إن ميلي إلى القول بأن على الإنسان أن يعتبر الإحساس شيئاً آخر غير ذاته، إنما ينشأ عن ما يلي: إذا افترضت إلغاء لعبة ـ اللغة العادية مع التعبير عن الإحساس، وحينئذ يكون إمكان الخطا عن الخطار الخطار عن الإحساس، وحينئذ يكون إمكان الخطا الخطار عن الإحساس، في أن أبداً إلى القول بأن على الإنسان أن يعتبر الإحساس الميئاً آخر غير ذاته، إنما ينشأ عن ما يلي إلى القول بأن على الإنسان أن يعتبر الإحساس الميئاً أخر غير ذاته، إنما ينشأ عن ما يلي الموية الإحساس، وحينئذ يكون إمكان الخطا عن الإحساس، قائماً كذلك.

٢٨٩ ـــ (حين أقول «إنني أشعر بألم»، فهناك ما يبرر لي ذلك أ**مـام نفسي) ـ ما** معنى هذا؟ هل يعني أنه: (إذا استطاع شخص آخر أن يعرف مـا أسميه «بـالألم»، فقد يعـترف بأنني كنت أستخدم الكلمة بطريقة صحيحة؟).-ـــ إن استخدام الكلمة بدون تبرير، لا يعني استخدامها بدون حق.

۲۹۰ ـــ إن ما أفعله ــ ليس بالـطبع هـو التثبت من هويَّـة إحساس بنـاء على معـايير معينة، وإنما هو تكرار تعبير ما. إلا أن هذا لا يمثل نهاية لعبة ــ اللغة: إنه البداية.

ـــ لكن، أليست البداية هي الإحسـاس الذي أصفـه؟ ربما تضللنـا كلمة «يصف» هنا. فأنا أقول «إنني أصف حالتي الذهنيـة» و «إنني أصف حجرتي». هنـا يجب عليك أن تستحضر في ذهنك الاختلافات بين ألعاب ــ اللغة.

٢٩١ ـــ إن مــا نسميه «أوصــافاً» هي أدوات لـلاستخدامـات معينة. فكـر في رسم خاص بإحدى الآلات، وفي قطع مستعرض لها، وفي مسقط رأسي لها، وكذا في المقاييس الخاصة بالرسم، التي يضعها المهندس أمامه.

- 110 -



إن التفكير في الوصف على أنه صورة ـ لفظية للوقائع، فيه مـا يضلل: فالإنسـان لا يميل إلى التفكير إلا في تلك الرسوم أو الصور المعلقة على حواطئنا: وهي التي يبدو ببساطة أنها تصور كيف يبدو الشيء، ومـا هي طبيعته. (فهـذه الصور تبـدو كأنها سـاكنة متفـرغة للتأمل).

٢٩٢ ــ لا تظن دائماً أنك تستقرىء الكلمات التي تقولها من الوقائــع، وأنك تصـور أو تصف هذه [الوقـائع] بكلمات، تبعــاً لقواعــد معينة. لأنــه حتى لو كــان الأمر كــذلك، فلابدُّ أن تطبق القاعدة في حالة معينة، بدون توجيه أو إرشاد.

٢٩٣ ــ إذا قلت عن نفسي إنني لا أعرف إلا من حالتي الخاصة ما تعنيه كلمة «ألم»، ألا يجب عليَّ أن أقـول ا**لشيء نفسه** أيضاً عن الأشخـاص الآخـرين؟ وكيف أستطيع تعميم الحالة الواحدة بهذه الطريقة غير المسئولة؟

ــ والآن يخبرني واحد من الناس بأنه لا يعرف معنى الألم إلا من خلال حالتـه هو! ــ لنفترض أن لكل واحد صندوقاً، به شيء ما: نسميه «بالخنفساء»، بحيث لا يستطيع أحد أن ينظر إلى ما في داخل صندوق شخص آخر. وبحيث يقول كل شخص إنه لا يعرف ما هي الخنفساء إلا بالنظر إلى خنفسائه هو. ـ هنا قد يكون من المكن جداً لأي شخص أن يجد شيئاً مختلفاً في صندوقه. بل قد يكننا أن نتخيل مثل ذلك الشيء في حالة تغير مستمر.

ــ لكن افرض أن كلمة «خنفساء» كانت مستخدمة في لغة هؤلاء الناس؟ لـو كان الأمر كذلك، فلن تكون مستخدمة كاسم لشيء ما. فـالشيء في داخل الصنـدوق ليس له موضع في لعبة ـ اللغة على الإطلاق، ولا حتى بـوصفه شيئـا ما: إذ ربمـا يكون الصنـدوق كذلك فارغاً. لا. فالإنسان يستطيع أن «يستمر في تقسيم» الشيء الموجـود في الصندوق، وذلك يلغيه تماماً، مهما كان.

ــ بعبارة أخرى: إننا لو أقمنا قواعد التعبير عن الإحساس، على أسـاس من نموذج «الموضوع والدلالة»، فسيخرج الموضـوع (أو يسقط) من بحثنا بـوصفه مـوضوعـاً لا قيمة له.

٢٩٤ ــ لو قلت إنه يرى صورةٍ خاصة أمامه، هي التي يقوم بوصفها، فقد سلَّمت ضمناً بما يجده أمامه. وهذا معناه أنك تستطيع وصف [هـذه الصورة] عن قـرب أو أنك ـ بمعنى أدق ـ تصفها. فإذا اعترفت بأنه ليست لديك أية فكرة عن نوع الشيء الذي قد يجده أمامه، فها الذي يغريك إذن أن تقول ـ بالرغم من ذلك ـ بأن لديه شيئاً ما أمامه؟

- 171 -



ألا يبدو الأمر شبيهاً بحالتي حين أقول عن شخص ما : (إن **لدي**ه شيئاً ما . لكنني لا أعرف ما إذا كان ذلك [الشيء] مالاً ، أو ديوناً ، أو صندوقاً فارغاً) .

٢٩٥ ــ (إنني أعرف. . . من حالتي **الخماصة** وحمدها) . مما هو نموع هذه القضيمة أساساً؟ هل هي من النوع التجريبي؟ لا . هل هي من النوع النحوي؟

ـــ إفرض أن كل إنسان قال عن نفسه إنه لا يعـرف ما هـو الألم إلا من خلال ألمـه الخاص. \_ صحيح أن الناس لا يقولون ذلك بالفعل، ولا هم عـلى استعداد لقـوله. لكن لو قاله كل الناس، لكان نوعاً من [عبـارة] التعجب. وسيظل هـذا [القول] ـ حتى ولـو لم يزودنا بأي خبر ـ صورة ما؛ ولم لا نجد في أنفسنا الرغبة في استدعاء مثل هذه الصورة؟

تخيل رسهًا مجازياً مصوراً يحل محلُّ هذه الكلمات.

\_ إننا حين ننظر داخل أنفسنا \_ أثناء التفلسف \_ نرى في الغالب مثل هذه الصورة .

فهي تمثيل تصويري كامل لنحونا [أو قواعـد لغتنا] . إنها ليست وقـائع ، وإنمـا هي أشبه ما تكون بتعبيرات اصطلاحية موضحة بالصور .

٢٩٦ ـــ (نعم، لكن هناك ـ مع ذلك ـ شيئاً ما يكون مصاحباً لصـرختي من الألم، بناء عليه أنطق بهذه الصرخـة! هذا الشيء هـو المهم وهو المخيف). لكن من الـذي تخبره بهذا؟ وفي أية مناسبة؟

٢٩٧ ــ إذا كان الماء يغلي في إناء، فإن البخار يخرج ـ بالطبع ـ من الإناء، وكذلك يخرج البخار المرسوم من الإناء المرسوم . لكن كيف يكون الحال إذا أصرَّ شخص على القول بأنه لابد كذلك من وجود شيء يغلي في صورة الإناء؟

٢٩٨ ... إن كونا نميل جداً إلى القول بأن : «هذا هو الشيء المهم» .. أثناء إشارتنا بصورة حميمة إلى الإحساس .. إنما يكفي لتوضيح مقدار ميلنا إلى أن نقول شيئاً لا يحمل أي خبر.

٢٩٩ ــ إن كوننا لا نستـطيع ـ حـين نعكف على التفكـير الفلسفي ـ مقاومـة القول بمثل ذلك، وكوننا نميل بطريقة لا تقاوم إلى أن نقول ذلك، لا يعني أن نكـون مجهرين عـلى افتراض فرض معين، أو أن يكون لدينا إدراك حسي مباشر أو معرفة بحالة الأشياء.

٣٠٠ ــ قـد نميل إلى القـول بأن مـا يلعب دوراً في لعبة اللغـة، ليس هو فقط مجـرد صورة السلوك، بالإضافة إلى الكلمات التالية: «إنه يتألم، بل إنه هـو كذلـك صورة الألم، أو (بتعبير آخر) أنه ليس مجرد نموذج السلوك وحده، بل كذلك نموذج الإلم. ـ

- 177 -



إنه لمن سوء الفهم أن نقول (إن صورة الألم تدخل في لعبة ـ اللغة مع كلمة «ألم»). فالصورة الذهنية الخاصة بالألم [أو تخيله] ليست رسماً، كما أن هذه الصورة الذهنية لا يمكن أن يوضع بدلاً منها في لعبة ـ اللغة أي شيء مما نسميه رسما. ـ إن الصورة الذهنية الخاصة بالألم تدخل يقيناً في لعبة ـ اللغة بمعنى ما، لكن لا على أنها رسم.

٣٠١ \_ إن الصورة الذهنية ليست رسماً، لكن الرسم يمكن أن يكون مناظراً لها. ٣٠٢ \_ إذا كان على إنسان أن يتخيل ألم شخص آخر، على غرار النموذج الخاص بالمه هو، فلن يكون ذلك عملاً هيناً: لأن عليّ أن أتخيل ألما لا أشعر به، على غرار الألم الذي أشعر به.

اي أن ما ينبغي عليَّ فعله ليس هو ببساطــة أن أتخيل نقــل موضـع الألم إلى موضـع آخر، كالانتقال من ألم في اليد إلى ألم في الــذراع . فلا ينبغي أن أتخيـل أنني أشعر بــالألم في بعض أجزاء من جسمه هو. (وهو أمر قد يكون ممكناً كذلك) .

\_ إن سلوك الألم يمكن أن يشير إلى موضع الألم، لكن الشخص المتألم هو الذي يقوم بالتعبير عنه .

٣٠٣ \_ (إنني أستطيع فقط أن أعتقد أن الشخص الآخر يتألم، لكنني أعرف ذلـك إذا كنت أنا الذي يتألم). \_

\_ أجل، إن الإنسان يستطيع أن يقرر القول (إنني أعتقد أنه يتألم) بدلًا من القـول (إنه يتألم). لكن ذلك هو كل شيء. فل يبـدو هنا شبيهـاً بالتفسـير أو شبيهاً بـالعبارة التي تقال عن إحدى العمليات العقلية، هو في الحقيقة استبدال لتعبير بـآخر، يبـدو لنا أنـه هو الأسلوب الأنسب أثناء التفلسف.

ــ حاول مرَّة ـ في إحدى الحالات الواقعية ـ أن تشك في خوف أو ألم شخص آخر .

٢٠٤ – (لكنك سوف تعترف - بالتأكيد - بأن هناك اختلافاً بين سلوك الألم، المصحوب بألم، وبين سلوك - الألم بدون وجود ألم؟) - أتعترف بذلك؟ وأي فارق أو اختلاف أكبر من هذا؟ - (ومع ذلك، فإنك تنتهي مرة بعد أخرى إلى النتيجة التي مؤداها أن الإحساس نفسه عدم! لا. ليس الأمر ذلك. إنه ليس شيئاً ما، لكنه كذلك ليس عدماً!

\_ إن النتيجة لا تفيد إلا أن العدم [أو اللاشيء] مثله تماماً مثـل شيء ما لا يمكن أن يقال عنه أي شيء. إننـا لم نرفض إلا قـوالاعد النحـو التي تحاول أن تفـرض نفسها علينـا هنا.

## - 174 -



ـــ إن المفارقة لن تختفي إلا حين نتخلى بـطريقة جـذرية عن الفكـرة التي مؤداها أن اللغة تعمل دائماً بطريقة **واحدة،** وتخدم دائماً نفس الغرض: أي أنها تنقل الأفكـار ـ سواء كانت أفكاراً عن المنازل، أو الألام، أو عن الخير والشر، أو عن أي شيء آخر تريده.

٣٠٥ ... (إلا أنك \_ بالتأكيد \_ لا تستطيع أن تنكر أنه قد تنشأ، أثناء التذكر مثلًا، عملية داخلية . ) وما الذي يعطي الانطباع بأننا نريد إنكار أي شيء؟ حين يقول شخص : هنا تتمُّ عملية داخلية»، \_ فإن الإنسان يود أن يستطرد قائلًا : (إنك لـتراهـا) . وهـذه العملية الداخلية هي التي نعنيها بكلمة «تَذَكُر» . \_

إن الانطباع بأننا أردنا أن ننكر شيئاً ما، إغما نشأ نتيجة لاعتراضنا على صورة العملية الداخلية. وما ننكره هو أن صورة العملية الداخلية، ترودنا بفكرة صحيحة عن استخدام كلمة «يتذكر». بل إننا نذهب إلى القول بأن هذه الصورة بتشعباتهما، إنما تحول دون رؤيتنا لاستخدام الكلمة كما هي [مستخدمة بالفعل].

٣٠٦ ــ ولماذا أنكر وجود العملية العقلية؟ إن [القول] بـأنه (قـد نشأت في داخـلي بـالفعـل عملية عقلية خـاصـة بتـذكـر . . . )، لا يعني شيئــاً أكـثر من القــول : (لقـد تذكرت . . . ) . فإنكار العملية العقلية يعني إنكـار التذكـر . أي يعني إنكار أن يتـذكر أي شخص، أي شيء على الإطلاق .

٣٠٧ ــ (ألست في حقيقتـك سلوكيـا متخفيـا؟ ألا تقـول في الحقيقــة إن أي شيء باستثناء السلوك الانساني، هو مجرد وهم؟) .

٣٠٨ ـ كيف تنشأ المشكلة الفلسفية المتعلقة بالعمليات العقلية والحالات الذهنية، وكذا المتعلقة بالسلوكية؟ إن الخطوة الأولى هي التي لا تسترعي الانتباه. فنحن نتكلم عن العمليات والحالات، ولا نقرر طبيعتها! ونظن أننا ربما عرفنا في وقت ما، شيئاً أكثر عنها. إلا أن هذا هو بالضبط ما يجعلنا نتناول الأمر بطريقة معينة، لأن لدينا تصوراً محدداً عن معنى التعرف على العملية على نحو أفضل. (لقد تم أداء الحركة الأساسية في اللعبة السحرية، ولقد كانت هي نفسها التي حسبناها بريئة تماماً).

ـــ والآن، نجد أن المقارنة أو المشابهة التي كان من شأنها أن تؤدي إلى فهم أفكارنا، تتهاوى وتنهار. ولذلك نرى أنفسنا مضطرين لإنكار العملية التي لم تفهم بعد، في الـوسط الذي لم يتم اكتشافه بعد.

- 179 -



وهكذا يبدو كأننا قد أنكرنا العمليات العقلية . مع أننا بطبيعة الحال لا نريد إنكارها!

٣٠٩ ... ما هو هدفك في الفلسفة؟ . أن تبين للذبابة طريق الخروج من مصيدة الذباب (١٣٤).

٣١٠ ــ حـين أخبر شخصـا بأنني أتـألم، فـإن مـوقفـه تجـاهي سيكـون هـو مـوقف الاعتقاد، أو عدم الاعتقاد، أو الشك، أو غير ذلك.

ـــ لنفرض أنه قال: ليس الأمر سيئا إلى هذا الحــد. ألا يبرهن هــذا على اعتقــاده في شيء مـا وراء التعبير الخـارجي عن الألم؟ ان موقفـه دليل عـلى موقفـه. تخيل، لا الكلمات التالية فقط «إنني أتألم»، بل كذلك الإجابة «ليس الأمر سيئا إلى هذا الحد»، وقد استعضنا عنها بأصوات غريزية وإيماءات!.

٣١١ – (أي فرق أو اختلاف يمكن أن يكون أكبر؟!) (١٣٠٠ ـ أعتقد أنني أستطيع ـ في حـالة الألم ـ أن أعـرض لنفسي الفرق بـطريقة خـاصة . أمـا الفرق بـين سن مكسورة وأخرى غير مكسورة فأستطيع أن أعـرضها عـلى أي إنسان . ـ لكنـك في العرض الخـاص لست مطالبا بأن تشعر بألم فعلي، إذ يكفي أن تتخيله مثـلا وتقطب وجهـك قليلا . وهـل تعرف أن ما تعرضه لنفسك، هو عرض للألم، وليس ـ مثلا ـ تعبيرا من تعبيرات الوجه؟

وكيف تعرف ما الذي ينبغي عليك أن تعرضه لنفسك قبل أن تفعل ذلك؟ إن هــذا العرض الخاصوهم .

٣١٢ ــ لكن أليست حالتا الأسنان والألم بدورهمامتشابهتين؟ لأن الاحساس البصري الخاص بواحدة منهما، يناظر الاحساس بالألم في الأخرى. فأنا أستطيع أن أعرض لنفسي الاحساس البصري بأقل مما أستطيع أن أعرض الاحساس بالألم أو بما يماثله.

ــ لنتخيل الآتي: أن تكون أسطح الأشياء المحيطة بنا (كـالأحجار والنبـاتات وغـير ذلـك) بها أجـزاء ومناطق تحـدث ألماً في بشرتنـا حـين نلمسهـا (ربمـا بـواسـطة الـتركيب الكيميائي لهذه الأسطح . لكننا لا نحتـاج إلى معرفـة ذلك) . في هـذه الحالـة سوف نتكلم عن أجزاء مؤلمة على سطح ورقة نبات معين، تماما كما نتكلم الآن عن أجزاء حمراء اللون .

- 18+ -

<sup>(</sup>١٣٤) أي الخروج من الحيرة والبلبلة الفكرية .

<sup>(</sup>١٣٥) أي في الحالتين : (١) أن أقول «أنا أتالم»، ويقول «ليس الأمر سيئاً إلى هذا الحد» . (٢) وأن أقول «أنا أتالم»، ويقول «أصوات وإيماءات» .



أنني أفترض أن ملاحظة هذه الأجزاء وأشكالها قد تكون نافعة لنا، وأننا نستطيع أن نستدل منها على خصائص هامة للأشياء.

٣١٣ ــ انني أستـطيـع أن أظهـر أو أعـرض الألم، كـما أعـرض الأحمـر، والمستقيم والمعوج، والأشجار والأحجار. ذلك هو ما تسميه «بالعرض» (أو الاظهار).

٣١٤ \_ إذا كنت تميل إلى دراسة حالة الصداع الذي أشعر به الآن كي أوضح المشكلة الفلسفية الخاصة بالاحساس، فإن ذلك إنما يكشف عن سوء فهم أو لبس أساسى (١٣٦).

٣١٥ ــ هـل يستطيـع أحد أن يفهم كلمـة «ألم»، بدون أن يكـون قد أحس بـالألم أبدأ؟ ـ وهل الخبرة هي التي تعلمني إن كان الأمر كذلك أم لا؟

\_ وإذا قلنا أن الانسان لا يستـطيع تخيـل الألم بدون أن يكـون قد شعـر به في وقت ما، فكيف تأتي لنا أن نعرف [ذلك]؟ وكيف يمكن أن نقرر ما إذا كان هذا صحيحا؟ .

٣١٦ ــ لكي يتضبح لنا معنى كلمة «يفكر»، علينا بملاحظة أنفسنا حين نفكر. وسيكون ما نلاحظه هو ما تعنيه الكلمة! ـ لكن هذا التصور لا يستخدم على هذا النحو. (قد يبدو الأمر هنا شبيها بأن أحاول ـ بدون معرفة كيفية لعب الشطرنج ـ أن استخرج أو استنتج ما تعنيه كلمة «مات» [الملك]، بالملاحظة الدقيقة لآخر حركة في لعبة الشطرنج).

٣١٧ ــ إن التوازي [في القول التالي] مضلل: الصرخة تعبير عن الألم، والقضية تعبير عن الفكر.

ـــ كما لو كان الغرض من القضية هو أن تنقل لشخص، حالـة شخص آخر: لكن في الجزء المفكر منه فقط ــ إن جاز هذا القول ــ وليس في معدته(١٣٧).

٣١٨ ــ لنفرض أننا نفكر بينها نتكلم أو نكتب ــ أعني كما نفعل ذلك عادة ــ فإننا لن نقول بصفة عامة إننا نفكر بأسرع مما نتكلم . فالتفكير يبدو هنا غير منفصل عن التعبير.

(١٣٦) على اعتبار أنه لا وجود لمشكلة فلسفية خاصة بالإحساس، وأن الصداع الذي أشعر به الآن إنما هو ناتج عن سوء فهم، أو لبس، أدى إلى وجود المشكلة . لأن المشكلة إنما تتعلق بالعمليات العقلية مثل الإحساس والتفكير والفهم وغيرها .

(١٣٧) أو أي جزء من أجزاء جسمه عدا الفكر.

- 181 -



ومع ذلك، يتكلم الإنسان ـ من جهة أخرى ـ عن سرعة الفكر؛ كيف تسري الفكرة في رأسه كالبرق، وكيف تتضح المشكلات في ومضة واحدة، وغير ذلك. لـذلك يكون من الطبيعي أن نسأل عما إذاكان ما يحدث في التفكير الشبيه ـ بالـبرق، هو نفس ما يحدث عندما نتكلم و «نفكر أثناء الكلام»، وإن كانت سرعته (أي التفكير) في الحالة الأولى تصل إلى أقصى حـدٍ ممكن، لـدرجة أن عمـل السـاعـة يتـوقف مـرة واحـدة في الحـالة الأولى(١٣٨)، لكنه يتباطأ ـ في الحالة الثانية ـ تدريجيا بفعل الكلمات.

٣١٩ ــ أنني أستـطيع أن أرى أو أن أفهم فكـرة بأكملهـا في ومضة واحـدة، تمامـاً بنفس المعنى الـذي أستطيـع فيه أن أدون ملحـوظة عنهـا بكلمات قليلة أو بخطوط صغـيرة معدودة مكتوبة بالقلم الرصاص.

\_ ماالذي يجعل هذه الملحوظة تلخيصا أو اختصارا لهذه الفكرة؟

٣٢٠ ـــ إن الفكرة الشبيهة بـالبرق يمكن الـربط بينهـا وبـين الفكـرة المنطوقـة، كما تترابط الصيغة الجبرية بتتابع الأعداد الذي استخرجه منها.

... فمثلا إذا ذكر لي أحد دالة جبرية، فإنني أكون على يقين من أنني أستطيع أن استخرج قيمتها بالنسبة للمجهولات ١، ٢، ٣، .... حتى ١٠. وسوف يوصف هذا اليقين بأنه «وطيد الأساس»، لأنني قد تعلمت أن أعد أو أحسب مثل هذه الدالات.. الخ وفي بعض الحالات الأخرى لا يتم ذكر أسباب ذلك العمل، وإنما يتم تبريره بالنجاح (في القيام به).

٣٢١ ــ (ما الذي يحدث حين يفهم الانسان فجأة) ـ أن السؤال قـد تمت صياغتـه بطريقة سيئة . إذ لو كان سؤالا عن معنى التعبير «يفهم فجأة» فليس من المفروض أن تشير الاجـابة عنـه إلى العملية التي نسميهـا بهـذا الاسم . ـ إن السؤال يمكن أن يعني : ما هي علامات الفهم المفاجيء، ما هي السهات الفيزيائية التي تميَّزه وتكون مصاحبة له؟

(لا يوجد أساس لافتراض أن الانسان يشعر بحركات الـوجه التي تصـاحب تعبيره مثلا، أو بالتغيرات التي تحدث في تنفسه و تكون مميزة لحركة انفعاليـة معينة، حتى لـو شعر بها بمجرد توجيه انتباهه إليها). (الموقف القائم على الادعاء<sup>(١)</sup>.)

٣٢٢ ـــ إن السؤال عن ما يعنيه التعبـير، لا تتم الاجابـة عنه بمثـل هذا الـوصف. فهذا من شأنه أن يضللنا بحيث ننتهي إلى أن الفهم هو خبرة خاصة لا يمكن تعريفها. إلا

- 187 -

<sup>(</sup>١) وهو الموقف المصحوب بالتظاهر Positur, Pose - Posture .

<sup>(</sup>١٣٨) بمعنى أن ذلك يحدث في لا زمن، طالما أنه يحدث في ومضة واحدة.



أننــا ننسى ما ينبغي أن يهمنــا في السؤال: كيف **نقارن** بـين هذه الخـبرات، وما هــو معيــار الهويّة أو الذاتية الذي **نحدد**ه لحدوثها (بصورة متكررة)؟

٣٢٣ ــ (الآن أعرف كيف أستمر !) هـذه صيحة تعجب، وهي تناظر صوتا غريزيا، وتعبر عن بادرة سارة. من الطبيعي ألا ينتج عن شعوري هذا، أنني لن أتوقف أثناء محاولتي ألا ينتج عن شعوري هـذا، أنني لن أتوقف أثناء محاولتي الاستمرار. ـ فهنا توجد حالات ينبغي أن أقول فيها: (حينها قلت إنني أعرف كيف أستمر، كنت أعرف ذلك). سيقول الإنسان ذلك، إذا حدث مثلا أي تعطيل أو توقف غير منتظر. إلا ان ما هو غير منتظر ولا متوقع يجب ألا يكون ـ ببساطة ـ هو ما جعلني أتوقف.

ـــ يمكننـا أن نتخيل كذلك حالة شخص تلوح له تجليًّات فيصيح (لقد وجدتها !)، ثم لا يستطيع أن يثبت نفسه في المهارسة الفعلية . ـ قد يبدو الأمر بالنسبة له وكأنه، في طرفة عين، قد نسي مرة أخرى معنى الصورة التي عرضت له .

٣٢٤ ــ هل يكون من الصواب القول بأن الأمر راجع إلى الاستقراء، وانني أكون عـلى يقين من أنني سـأصبح قـادرا عـلى الاستمـرار في المتسلسلة، بنفس درجـة يقيني من سقـوط هذا الكتـاب على الأرض لـو تركتـه من يدي . وانني لن أكـون أقل دهشـة اذا ما تـوقفت فجـأة وبـدون سبب واضـح عن الاستمـرار في المتسلسلة، عن دهشتي لـو بقي الكتاب معلقا في الهواء بدلا من سقوطه؟\_

ـــ عن هذا السؤال أجيب بأننا لا نحتاج أيضاً لأي أسس لهذا اليقين. فما الـذي يمكن أن يبرر اليقين أفضل مما يفعله النجاح؟

٣٢٥ ـــ (إن اليقين بأنني سأكون قادرا على الاستمرار بعد حصولي على هذه الخبرة ـ أي بعد رؤية صيغة المعادلة مثلا ـ قد تمت اقامته، ببساطـة، على أسـاس الاستقراء). مـا معنى هذا؟ـ

ـــ هل يعني القول التالي: (إن يقيني بأن النــار سوف تحـرقني، قد أقيم عـلى أساس الاستقراء)، أنني أستنتج بيني وبين نفسي هذه النتيجة: (لقد كانت النار تحرقني دائما، إذن فسوف يحدث هذا الآن أيضا)؟

ــــ أم أن الخبرة السابقة هي السبب في يقيني، وليست أساســه؟ أما إذا كــانت الخبرة السابقة هي السبب في اليقين، فإن ذلك يتوقف على نسق الفروض، والقوانين الـطبيعية، الذي نتناول في اطاره ظاهرة اليقين.

- 114-



ــ هل تم تبرير ثقتنا؟ إن ما يقبله الناس كتـبرير، إنما يكشف عن طريقـة تفكيرهم ومعيشتهم .

٣٢٦ ــ نحن نتوقع هـذا، ونندهش من ذاك<sup>(١٣٩)</sup>. الا أن سلسلة الأسباب لهـا نهاية.

٣٢٧ ــ (هل يستطيع الانسان أن يفكر بدون كلام؟) ـ وما هو التفكير؟ حسنا. ألا تفكر أبداً؟ ألا تستطيع ملاحظة نفسك ورؤية ما يحدث؟ لابد أن يكون الأمر بسيطاً جداً. فليس عليك أن تنتظر حدوث ذلك، كما تنتظر حادثة فلكية ثم تقوم بملاحظتها بسرعة.

٣٢٨ ــ حسنا، ما الـذي يـوصف بـأنـه «تفكـير»؟ ومـا الـذي تعلم الإنسـان أن يستخدم هذه الكلمة لكي تعبر عنه؟\_

ـــ إذا قلت إن لديًّ فكرة ما، فهل أحتاج دائما أن أكـون على صـواب؟ ما هـو نوع الخطأ الموجود هنا؟ أهناك ظروف معينة قد يسأل فيها الانسان: (هل كان ما فعلتـه تفكيراً على الحقيقة؟ ألست مخطئاً؟).

افرض أن شخصا يمسك بمقياس أثناء تسلسل أفكاره: هل يكون قد عـطل الفكر، اذا لم يقل لنفسه شيئا أثناء قيامه بالقياس؟

٣٢٩ ــ حـين أفكر في اللغـة، لا تدور في ذهني «معـاني» بالإضـافة إلى التعبـيرات اللفظية: فاللغة هي نفسها أداة الفكر.

۳۳۰ \_ هل التفكير نوع من الكلام؟

قد يميل الإنسان إلى القول بأنه هو الذي يميز الكلام مع التفكير، عن الكلام بدون التفكير. وهكذا يبدو أمراً مصاحباً للكلام، عملية يمكن أن تصاحب شيئاً آخـر، أو يمكن أن تستمر وحدها.

ـــ قل [العبارة التالية]: «هذا القلم مكسور السن. آه حسنا، إنه مـا يزال صــالحاً للكتابة»، (قلها) أولاً ــ مع التفكير فيها، ثم بدون تفكير فيها، ثم فكّر في الفكـرة وحدهــا ولكن بغير الكلمات. ــ

<sup>(</sup>١٣٩) فالتوقع بناء على معرفة الأسباب، وكذلك الدهشة حينها نشاهد ما لا يكون متوقعاً بناء على الأسباب.



ـــ حسنـاً، قد أقـوم أثناء كتـابتي لشيء، باختبـار سن قلمي، وتقطيب وجهي، ثم أستمر [في الكتابة] مع إيماءة أو إشارة بالزهادة أو الاستغناء.

\_ وقـد أتصرف كذلـك، أثناء قيـامي بعمـل قيـاسـات مختلفـة، بحيث يقـول من يشاهدني إنني قد فكرت بدون كلمات كما يلي: إذا كان مقـداران يساوي كـل منهما مقـداراً ثالثاً، فكل منهما يساوي الآخر.\_

إلا أن ما يكوِّن الفكر هنا، ليس عملية يلزم أن تصاحب الكلمات التي لا ينبغي التفوه بها بدون تفكير.

٣٣١ \_ تخيل أشخاصاً لا يستطيعون أن يفكروا إلا بصوت عال! (كما أن هناك أشخاصاً لا يستطيعون القراءة إلا بصوت عال).

٣٣٢ ــ ومع أننا نـطلق أحيانـاً اسم «التفكي» عـلى ما يصـاحب الجملة من عملية عقلية ، فإن ذلك التصاحب ليس هو ما نعنيه «بالفكرة» .

ـــ قل جملة وفكر فيها؛ قلها بفهم! . ـ والآن لا تقلها، وافعل بالضبط ذلك الفعـل الـذي جعلته مصـاحباً لهـا حين قلتهـا بفهم! (غَنِّ هـذه النغمـة بتعبـير. والآن كُفَّ عن الغناء، ولكن كرر التعبير الخاص بها! \_)

هنا أيضاً يمكن أن يكرر الإنسان شيئـاً ما، مثـل حركـات الجسم، أو تنفس أبطا أو أسرع، وغير ذلك).

٣٣٣ \_ (إن من يكون مقتنعاً، هو وحده الذي يستطيع أن يقول ذلك). \_

\_ وكيف يساعده الاقتناع حين يقول ذلك؟ هـل هو في مكـان قريب من التعبير المنطوق؟ (أم أن هـذا التعبـير المنطوق يحجبـه، كـما يحجب الصـوت العـالي، الصـوتَ الخفيض، لدرجة أنه لا يصبح مسموعاً حين يعبر عنه أحد بنبرة عالية؟) .

وكيف يكون الأمر إذا وجـدنا من يقـول (لكي يستطيـع الإنسان أن يغني نغمـة من الذاكرة، عليه أن يستمع إليها في عقله، ثم يعيد غناءها بعد ذلك.

٣٣٤ \_ إننا نستخدم الجملة الناقصة التالية: (إذن فقد كنت تريد أن تقول. . .)، لكي نحوٍّل شخصاً من صيغة تعبير إلى صيغة أخرى. والإنسان يميل إلى استخدام الصورة التالية: إن ما (أراد قوله) بالفعل، وما (كان يعنيه)، كان موجوداً من قبل بالفعل في مكان ما في عقله، حتى قبل أن نعبر عنه.

- 180 -



\_ إن ما يدفعنا إلى التخلي عن تعبير، وتبني تعبير آخر بدلاً منه، يرجبع إلى أمور عديدة. ومن المفيد، لكي نفهم ذلك، أن ننظر في العلاقة بين حلول المشكلات الرياضية، وبين سياق وأساس صياغتها؛ كالتصور الخاص (بتقسيم الزاوية إلى ثلاثة أقسام باستخدام المسطرة والفرجار)، حين يحاول الناس أن يفعلوا ذلك، ومن جهة أخرى حين يتم البرهان على أنه لا وجود لمثل هذا الشيء.

٣٣٥ \_ ما الذي يحدث حين نبذل جهداً \_ في كتابه خطاب مثلًا \_ لكي نجد التعبير الصحيح عن أفكارنـا؟ إن هذه الجملة تقـارن العملية (١٤٠)، بعملية تـرجـة أو وصف: فالأفكار موجودة بالفعل (ولعلها كانت موجودة هناك مقدماً) وما علينـا إلا أن نبحث عن التعبير عنها.

\_ إن هذه الصورة، صورة مناسبة بدرجة أو بأخرى في حالات مختلفة. لكن ما أكثر ما يمكن أن يحدث هنا : كأن أستسلم لحالة مزاجية معينة، ثم يأتي التعبير. أو أن ترد على ذهني صورة ما وأحاول وصفها، أو أن يخطر لي تعبير انجليزي وأحاول أن أعثر على التعبير الألماني المناظر له، أو أن أقوم بإشارة، وأسأل نفسي : ما هي الكلمات التي تناظر هذه الإشارة؟ وهكذا. .

ـــ والأن إذا سألني سائل: (هل كــانت لديـك الفكرة قبــل أن تجد التعبـير؟) فبهاذا تكون الإجابة؟

وماذا عساها تكون الإجابة عن السؤال التالي: (ما الذي كانت تتألف منه الفكـرة، حين كانت موجودة قبل التعبير؟).

٣٣٦ -- إن هـذه الحالـة شبيهة بـالحالـة التي يتخيبل فيهـا الإنسـان أن شخصاً لا يستطيع أن يفكر في جملة ما، بالترتيب المميز للغة الألمانية أو اللغة اللاتينيـة على نحـو يتفق تماماً مع التريب القائم بالفعل. فعلى الإنسان أن يفكر فيه أولًا، ثم يرتب الكلمات بـذلك الترتيب الغريب. (لقـد كتب ذات مرة أحـد رجال السيـاسة الفـرنسيين أنـه مما يـدعو إلى العجب في اللغة الفرنسية، أن ترد الكلمات فيها بنفس الترتيب الذي يفكر فيه الإنسان).

٣٣٧ ــ لكن، ألم أقصد بالفعـل كل تـركيب العبارة (مثـلًا) من بدايتهـا؟ إذن فقد كان بالتأكيد موجوداً بالفعل في ذهني قبل أن أقولها بصوت عال! فلا يزال من غير الطبيعي أن تكون موجودة هناك بترتيب لفظي مختلف.

(١٤٠) وهي العملية الخاصة بإيجاد التعبير الصحيح عن الأفكار .

# - 187 -



إلا أننا نرسم هنا صورة مضللة «للقصد»، أعنى لاستخدام هـذه الكلمة. فالقصد يكون مضمناً في الموقف الخاص به، [أي] في عادات البشر ونظمهم.

لو لم توجد طريقة أداء لعبة الشطرنج ، لما أمكنني أن أقصد ممارسة لعبة الشطرنج . وبقـدر ما أقصـد تركيب (أو بنيـة) الجملة مقدمـاً، فإن ذلـك يصبح ممكنـاً بنـاء عـلى أنني أستطيع أن أتكلم اللغة المعنيَّة .

٣٣٨ ــ وبعد، فالإنسان لا يستطيع أن يقول شيئاً إلا إذا كان قـد تعلم أن يتكلم. وإذن فمن أراد أن يقول شيئاً، فعليه كذلك أن يكون متمكنـاً من اللغة. ومع ذلك فمن الواضح أن الإنسان يمكنه أن يريد الكلام، بدون أن يتكلم بالضرورة. تماماً مثل الإنسان الذي يمكنه أن يريد الرقص بدون أن يرقص.

ونحن حين نفكر في هذا، نلجأ للصورة الذهنية الخاصة بالـرقص والكلام وغـير. ذلك.

٣٣٩ ـــ ليس التفكير بالعملية غير الجسميـة التي تهب الحياة والمعنى للكـلام، والتي يمكن فصلهـا عن الكـلام، عـلى نحـو مـا فعـل الشيـطان حـين أخـذ ظـل شليميــل<sup>(١)</sup> Schlemiehl من على الأرض<sup>(١١٤)</sup>.

لكن كيف (لا يكون عملية غير جسمية)؟ هل لديَّ علم بالعمليات غير الجسمية ومن ثم أزعم أن التفكير ليس واحداً منها؟ لا. لقد لجأت إلى تعبير «عملية غير جسمية» لكي يساعدني في حيرتي حينها كنت أحاول أن أشرح معنى كلمة «تفكير» بطريقة بدائية.

ـــ ومع ذلك، فيمكن القول بإن (التفكير عملية غير جسمية)، إذا كان ذلك القول يستخدم للتمييز بين قواعد استخدام كلمة «يفكر»، وتلك الخاصة بكلمة مثل «يأكل».

- (١) إشارة إلى دحكاية بيتر شليميل العجيبة» (١٨١٤) للكاتب الرومانتيكي والباحث المطبيعي المنحدر من أصل فرنسي أدالبير فون شاميسو (ولد في بونكور سنة ١٧٨١ ومات في برلين سنة ١٨٣٨) الذي هرب مع عمائلته من فظائع الثورة الفرنسية، وعاش في فترة الأزمات الروحية والتاريخية بين أفول الرومانتيكية وبزوغ المواقعية ـ تعبر هـذه الحكاية التي تستند إلى أصول شعبية خرافية عن قدر رجل مسكين سرق منه ظله أو بالأحرى اضطره الشيطان لبيعه له . . وهي تعكس محنة الوجدان الرومانتيكي إزاء المرارة وخيبة الأمل القاسية في ثورات التحرر الألمانية خصوصاً ثورة ١٨٣٠ ـ التي سقطت تحت ضرباط النظم الاقطاعية والعسكرية المستبدة» .
- (١٤١) وهنا يريد ڤتجنشتين أن يوضح عدم إمكان فصل اللغة عن الفكر بالقصة التي مؤداها أن الشيطان استطاع أن يحرم شليميل من ظله. وڤتجنشتين هنا يشبه العلاقة بين الفكـر والكلام بعـلاقة الإنسـان وظله. وكما أنــه لا انفصال بين الإنسان وظله (إلا في الحكايات) فكذلك لا يمكن الفصل بين الفكر وبين الكلام أو اللغة.

-- 144 --



غير أن ذلك يجعـل الفرق بـين المعنيين يبـدو **ضئيلًا جـداً (**وهذا يشبه القول بأن الحروف العددية أو الأرقـام موضـوعات فعليـة، وأن الأعداد ليست فعليـة)<sup>(١٤٢)</sup>. إن التعبير غـير المناسب هو الوسيلة الأكيدة للبقاء في حالة من الخلط، وكأنه يحول دون الخروج منها.

٣٤٠ ــ إن الإنسان لا يستطيع أن يحدس كيف تقوم الكلمة بـوظيفتها. وعليه أن ينظر إلى استخدامها ويتعلم من ذلك.

إلا أن الصعوبة تكمن في استبعاد التعصب الذي يعـترض طريق هـذا التعلم. إنه ليس تعصبياً غبياً.

٣٤١ ــ ينبغي مقارنة الكلام مصحوباً بفكر، وبدونه، بعزف قطعـة موسيقيـة حين تكون مصحوبة بفكر، وبدون فكر.

٣٤٢ ــ يـذكر وليم جيمس ــ وهـو بسبيل تـوضيح أن التفكـير ممكن بدون كـلام ــ مقتطفات من ذكريات السيد بالارد Mr. Ballard الأصمّ الأبكم ــ الـذي كتب يقول إنـه في صباه المبكر، حتى قبل أن يقدر عـلى الكلام، كـانت لديـه أفكار عن الله وعن العـالم. ما الذي يمكن أن يعنيه بذلك؟

يكتب بالارد قائلاً: (كنت قد بدأت ـ أثناء رحلات الركوب، الممتعة، قبـل حوالي عامين أو ثلاثة من تعلمي أصول اللغة المكتوبة ـ بـدأت أسأل نفسي السؤال التـالي: كيف وجد العالم؟)<sup>(۱)</sup>.

قد يود أحدهم أن يسأله: هل أنت متأكد أن هذه هى الترجمة الصحيحة لتفكيرك غير اللفظي ، إلى ألفاظ؟ ـ ولما يطلُّ هنا برأسه هذا السؤال ـ وهو سؤال يبدو أنه لا محـلَّ له في غير هذه الحالة ـ هل أردت أن أقول إن ذاكرة الكاتب تخدعه؟

إنني لا أعرف حتى ما إذا كان ينبغي عليّ أن أقـول ذلك . فهـذه الذكـريات ظـاهرة غريبة من ظواهر الذاكرة، وأنا لا أعرف مـا هي النتائـج التي يمكن أن تستخلص منها عن ماضي الإنسان الذي يرويها .

- (١٤٢) على أساس أن الرقم، أي العلامة التي ترمـز للعدد سبعـة مثلًا (مثـل: ٧ أو 7 أو ١١٧) هي شيء فعلي واقعي لأنها منطوقة أو مكتوبة. أما العدد سبعـة نفسه فليس شيئـاً واقعياً أي ليس لـه وجود، وإنمـا ما لـه وجود هـو الأشياء المعدودة به.
  - (١) هذه العبارات مذكورة في الأصل بالانجليزية.

### - 188 -



٣٤٣ \_ إن الكلمات التي أعبر بها عن ذكرى خاصة بي، هي ردَّ فعلي (على هذه) الذكرى.

٣٤٤ ـــ هل يمكن أن نتخيل الناس لا يتكلمون أبداً بلغة مسموعة، وإنما يتحدثون مع أنفسهم حديثاً باطنياً يدور في الخيال؟

(إذا أخذ الناس لا يقولون شيئاً إلا لأنفسهم، فإنهم (في هذه الحالة) سيفعلون دائماً ما كانوا يفعلونه أحياناً) . ـ ولـذلك فمن السهولة بمكان أن نتخيل هذا الوضع، إذ لن يحتاج الإنسان إلا لأن ينتقل بسهولة من البعض إلى الكل. (مثل صف الأشجار غير المتناهي في طوله، الذي هو ببساطة ذلك الصف الذي لا ينتهي إلى نهاية معينة). إن معيارنا للحكم على كون أحد الأشخاص يقول شيئاً ما لنفسه، هو ما يخبرنا به، وبقية سلوكه؛ ونحن في العادة لا نقول إن شخصاً يتكلم مع نفسه، إلا إذا كان يستطيع ـ بالمعنى العادي لـلألفاظ ـ أن يتكلم . فنحن لا نقول ذلك عن البغاء، ولا عن الحاكي [الجراموفون].

٣٤٥ \_ (إن ما يحدث أحياناً، يمكن أن يحدث دائماً) \_ ما نوع هذه القضية؟ إنها تشبه القضية التالية: إذا كانت «د(أ)» ذات معنى، كانت «(س). د(س)» ذات معنى (١٤٣).

\_ (إذا كان من المكن بالنسبة لأحد الأشخاص أن يؤدي حركة خاطئة في إحدى الألعاب، فقد يكون من المكن بالنسبة لكل الناس ألا يقوموا إلا بحركات في كل لعبة). \_ وهكذا تقع هنا تحت إغراء إساءة فهم منطق تعبيراتنا، والتقدير الخاطىء لاستخدام ألفاظنا.

\_ قـد لا تُطاع الأوامر أحياناً. لكن كيف يكون الحال إذا كانت الأوامر لا تطاع أبداً؟ إن تصور «الأمر» قد يفقد الغرض منه.

٣٤٦ ــ لكن ألا نستطيع أن نتخيل أن الله قد منح الببغاء فجأة القدرة على الفهم، وأنه يقول الآن شيئاً لنفسه؟ ـ إلا أنهمن المهم هنا أن أتخيل الألوهية،لكي أتخيل هذا الأمر .

٣٤٧ ــ (لكنني أعـرف ـ عـلى الأقـل ـ من حـالتي معنى «أن يقـول الإنسـان شيئـاً لنفسه» . ولو حُرِمتُ من أعضاء الكلام ، لبقى في استطاعتي الكـلام مع نفسي) ــ إذا كنت

(١٤٣) أي إذا كانت أ موصوفة بالصفة «د» أي «د( أ )»، كانت إذن بالنسبة لأي س، تكون س مـوصوفـة بالصفـة «و» أي «(س). و (س)». انظر بالتفصيل الفصل الخاص بحساب دالات القضايا في كتـابنا «أسس المنـطق الرمزي»، ص ٢٧٢ وما بعدها.

- 149 -



لا أعرف ذلك إلا من حالتي الخاصة، فلن أعرف إلا ما أسميه **أنا** ذلك، وليس مـا يسميه شخص آخر.

٣٤٨ ــ (هؤلاء الصم ـ البكم لم يتعلموا إلا لغة الإشارة، لكن كلا منهم يتكلم مع نفسه داخلياً بلغة صوتية) . ـ

\_ والآن، ألا تفهم هذا؟

ــ لكن كيف لي أن أعرف إنْ كنتُ قد فهمته؟! ماذا بوسعي أن أفعل بهـذا الخبر (إذا صحَّ أنه خبر)؟ إن فكرة الفهم بأكملها تصبح موضع شك<sup>(١)</sup> هنا. فأنا لا أعرف إنْ كمان عمليَّ أن أقـول إنني أفهم ذلك أو إنني لا أفهمه. ربما أجيب قـائـلاً: (إنها عبـارة انجليزية، ويبدو من مظهرها أنها مرتبة تماماً بشكـل صحيح، أي قبـل أن يرغب شخص في أن يفعل بها شيئاً ـ وهي مترابطة مع عبارات أخرى، مما يجعل من العسير علينا القـول بأن أحداً لا يعرف بالفعل ما تخبرنا به.

إلا أن أي إنسان لم يتبَّلد إحساسه نتيجة لانشغاله بالفلسفة، يستطيع أن يلاحظ أن هنا خطأ ما).

٣٤٩ ... (لكن هذا الافتراض لـه معنى بالتـأكيد !). أجـل، فهذه الكلمات، وهـذه الصورة، لهما ـ في الـظروف العاديـة ـ استخدام أو تـطبيق تعودنـا عليه وألفِنْـاه . ـ لكن لو فرضنا وجود حالة يفشل فيها هذا الاستخدام أو التطبيق، فسنصبح كأننا ندرك لأول مـرة الكلمات والصورة عارية مجردة.

• ٣٥ ـــ (لكن لو افترضتُ أن شخصا ما يشعر بألم، فإنني أفترض ببساطة أنــه يشعر بما كنت غالبا أشعر أنا به) . ــ

\_ إن هـذا لا ينقلنا إلى أبعـد مما نحن فيـه. وهو شبيـه بـأن أقـول: (إنـك تعـرف بالتأكيد معنى القول «إن الساعة هي الخامسة هنا»، لذا فـأنت تعرف كـذلك معنى القـول «الساعة هي الخامسة على الشمس». وهذا يعني ببسـاطة أن الـوقت هناك هـو نفسه تمـاما الوقت هنا حينها تكون الساعة هي الخامسة).

ـــ إن التفسير **بالهوية** لا يصلح هنا. لأنني أعلم بدرجـة كافيـة أن الإنسان يستـطيع أن يسمى الساعة الخـامسة هنـا والساعـة الخامسـة هناك بـأنها «نفس الوقت»، لكن مـالا أعرفه هي الحالات أو الظروف التي ينبغي على الإنسان أن يذكر فيهـا أن الوقت هـو نفسه هنا وهناك.

حرفياً: تنبعث منها رائحة مريبة (وفي الترجمة الانجليزية: رائحة السمك!).

### - 19+ -



ــوبنفس الطريقة تماما، لا يكون القول التـالي تفسيراً: إن الافـتراض بأنـه يشعر بألم، إنما هو ببساطة، افتراض بأنه يشعر بمثل ما أشعر به أنا. لأن هـذا الجزء من القـواعد [الخاصة بالنحو] واضح تماما عندي : وهو أن الإنسان سيقول إن الموقـد لديـه نفس الخبرة الموجودة لدّي أنا، إذا قال (عنه) شخص : إنه يتألم وأنا أتألم.

٣٥١ - ومع ذلك فنحن لا نفتا نقول: (الألم هو الألم، سواء شعر به هو أو شعرت به أنا، وبغض النظر عن الطريقة التي أعرف بها أنه يشعر بألم أم لا). - إنني قـد أوافق على هذا. - وحين تسألني «ألا تعرف ما أعنيه حين أقول أن الموقد يتألم؟»، يمكنني أن أجيب: إن هذه الكلهات يمكن أن تقودني إلى كل أنواع الصور الذهنية، لكنها من حيث الفائدة لا تضيف شيئا.

ــ كما يمكنني كذلك أن أتخيل شيئـا مرتبـطا بالكلمات التـالية : (لقـد كانت السـاعة الخـامسة تمـاما من بعـد الظهـر على الشمس)، مثـل ساعـة جدي التي يشـير بنـدولهـا إلى الخامسة . ـ

... بَيْدَ أن هناك مثالا، لا يزال أفضل من غيره، وهو المتعلق بتطبيق كلمتي «أعلى» و «أسفل» على الكرة الأرضية. هنا ستكون لدينا جميعا، فكرة واضحة تماماً عن معنى «أعلى» و «أسفل». فأنا أرى بدرجة كافية أنني فوق الأرض، وأن الأرض تحتي بالتأكيد. لا تبتسم من هذا المثال. فلقد تعلمنا جميعا بلا شك في المدرسة إنه من الغباء أن نتكلم على هذا النحو. لكن دفن المشكلة يكون في الواقع أيسر من حلها). والتأمل وحده هو الذي يوضح لنا في هذه الحالة أنه لا يمكن استخدام «أعلى» و «أسفل» بالطريقة العادية المالوفة. (ذلك أننا قد نقول مثلا أن الناس الذين يعيشون في الجهة المقابلة لنا من الكرة الأرضية، هم في «أسفل» الجزء الخاص بنا من الأرض، لكن ينبغي كذلك أن ندرك أنه من التصواب بالنسبة لهم أن يستخدموا نفس التعبير حين يتكلمون عنا).

. ٣٥٢ \_ هنا نجد أن تفكيرنا يتحايل علينا بحيلة غريبة . بمعنى أننا نريد أن ندكر قانون الوسط المرفوع(١٤٢) ونقول : (أن مثل هذه الصورة الذهنية إما أن تكون موجىودة في ذهنه أو لا تكون موجودة، ولا وجود لإمكان ثمالث !). ـ كما أننا نصادف هذه الحجة

(١٤٤) ومؤدى هذا القانون القول ببديلين متناقضين مع استحالة وجود حالة ثالثة معهما. أو بعبسارة أخرى أن الشيء الواحد إما أن يكون موصوفاً بصفة أو بنقيضها مع استحالة أن يكون موصوفاً بسالصفتين معماً في وقت واحد، ومن وجهة نظر واحدة. انظر في هذا بشيء من التفصيل كتابنا «الاستدلال الصوري»، الجزء الأول.

- 191 -



الغريبة في مجالات أخرى من الفلسفة. (ففي المقدار العشري لـ «ط» إما أن ترد المجموعة «٧٧٧٧» أو لا ترد، ولا وجود لحالة ثالثة ممكنـة)<sup>(١٤٥)</sup>. أي أننا نقـول: (الله يعلم ـ لكننا لا نعرف).

لكن ما معنى ذلك؟ \_ معناه أننا نستخدم صورة، صورة لسلسلة مرئية يراها كلها أحد الأشخاص، ولا يراها شخص آخر. وقانون الوسط المرفوع يقول هنا: إنها (أي الصورة) ينبغي أن تكون إما مثل هذا أو مثل ذاك. لذا فهو في الواقع \_ وهذه حقيقة أولية \_ لا يقول شيئا على الإطلاق، وإنما يزودنا بصورة. والمشكلة التي ينبغي أن تكون أمامنا الآن هي : هل يتفق الواقع الخارجي مع الصورة أم لا يتفق؟ وهذه الصورة يبدو أنها تحدد ما علينا أن نفعله، ونبحث عنه، وكيف يكون ذلك. إلا أنها لا تفعىل ذلك، لأننا لا نعرف كيف ينبغي أن تطبق أو تستخدم . هنا نجد أن القول (لا يوجد إمكان لأننا لا نعرف كيف ينبغي أن تطبق أو تستخدم . هنا نجد أن القول (لا يوجد إمكان تألث) أو القول (لكن لا يمكن أن يوجد إمكان ثالث !) إنما يبنعي أن تكون على أن نحوًّل أنظارنا عن هذه الصورة : وهي الصورة التي تبدو كأنها ينبغي أن تكون على أن

ـــ وبالمثل حين يقال: (إنه إما أن تكون لديـه هذه الخـبرة أو لا تكون لـديه)، فـإن أول ما يرد عـلى ذهننا هي صـورة تبدو أنها بـذاتها تجعـل من معنى التعبيرات أمـراً لا يقبل الخطأ: وقد نميل هنا إلى القول (إنك الآن تعرف الموضوع). وهذا على وجه الدقة هو ما لم تخبره به.

٣٥٣ ــ إن السؤال عما إذا كان من المكن، وكيف يمكن، تحقيق القضية، ليس الا شكـلًا خاصـاً من السؤال التالي «كيف تعني هـذا؟». وتكـون الإجـابـة عن هـذا السؤال إسهاماً في القواعد الخاصة بالقضية(١٤٦).

٣٥٤ ـــ إن التذبذب في القواعد (أو النحو) بين المعايير وبين الأعراض يجعــل الأمر يبدو كأنه لا وجود لشيء سوى الأعراض. فنحن نقول مثلا: (إننا نعلم من الخبرة بسقوط المطر حين تهبط درجة «البارومـتر»، لكن الخبرة تعلمنــا كذلـك أن المطر يسقط حــين تنشأ

- 197-

<sup>(</sup>١٤٥) دط، هي ٣٦، وهي النسبــة بـين المحيط والقــطر في الــدائــرة وتسـاوي ٣,١٤١٥ أو تســاوي ٧/٢٢ أي ٣,١٤٢٨.

<sup>(</sup>١٤٦) أي أن السؤال عن مـدى وكيفية تحقيق القضيـة، إنما هـو تعبير عن سؤال عن معنى القضيـة، ومن ثم تكـون الإجابة عنه من خلال قواعد تكوين العبارة التي تجعل للقضية معنى .



لدينا احساسات معينة بالرطوبة والبرودة، أو حين قيام انطباعات بصرية معينة)<sup>(١٤٧)</sup>. قد يقول الإنسان، تأييداً لهذه النظرة، إن هـذه الانطباعات الحسية يحن أن تخدعنا. لكن الإنسان يغفل هنا أن القول الـذي مؤداه «أن المظهر الكاذب هـو على وجـه الدقـة مظهر المطر»، قد تم تأسيسه على التعريف<sup>(١٤٨)</sup>.

٣٥٥ ــ إن المسألة هنا ليست هي أن انطباعاتنا الحسية يمكن أن تكذب، بل هي في كـوننا نفهم لغتهـا. (وهذه اللغـة مثـل أيـة لغـة أخـرى، تقـوم عـلى أسـاس الإتفـاق أو المواضعة).

٣٥٦ ــ إن الإنسان يميل إلى القـول: (إما إن السـهاء تمطر أو أنها لا تمـطر ـ [أمـا] كيف أعرف هذا، وكيف وصل الخبر اليَّ، فهذا أمر آخر).

... لكن لنضع السؤال على النحو التالي : ما الذي أسميه «بالخبر» بأن السهاء تمطر؟ ، (أم هل لدي عن هذا الخبر أيضا مجرد خبر؟) . وما الذي يجعل هذا «الخبر» خبراً عن شيء ما؟ ألا تضللنا هنا صورة تعبيرنا؟ أليس في القول التالي : (إن عينيّ تزوداني بخبر عن وجود كرسي هناك) استعارةً مضللة؟

٣٥٧ ـــ إننا لا نقول أنه من الممكن أن يكلم الكلب نفسه. هل يرجع هذا إلى أننـا نعرف نفسه بدقة؟ حسناً، قد يقول الإنسان ما يلي: اذا رأى أحـد سلوك كائن حي، فقـد رأى نفسه.

ــ لكن هل أقول كــ للك في حــالتي، أنني أقول شيئـا لنفسي، لأنني أسلك بطريقـة معينة؟ ــ إنني لا أقول ذلك من ملاحــظة سلوكي . لكنه لا يكـون ذا معنى إلا لأنني أسلك على هذا النحو. ومن ثم لا يكون ذا معنى بسبب أنني أعنيه؟

- (١٤٧) فالمعيار في هـذا المثال هـو انخفاض درجـات البارومـتر، أما الأعـراض أو المظاهـر، فهي التي ترتبط بـالخبرة الحسية مثل الإحساس بالرطوبة والبرودة فضلًا عن الانطباعات البصريـة. والخلط والتذبـذب بين المعيـارين وبين المظاهر والأعراض، يجعلنا نميل إلى الأخذ بالمظاهر والأعراض، مع أن المعيار هو الأصل.
- (١٤٨) وتأييدا لهذا المعنى، الذي مؤداه أن المعيار ينبغي ألا يغيب عنا، قد يقول الإنسان أن الخبرة الحسية يمكن أن تكون موضع شك لأن الحواس قد تخدعنا. . وإن كان فتجنشتين يفند هذا الدفاع أو التأييد بقوله إن الإنسان لا يفكر في أن يقول (بأن المظهر الكاذب هو على وجه الدقة مظهر للمطر) إنما قد تم التوصل إليه بناء على تعريف. وعلى ذلك فالقول بأن المظاهر التي تصل إلينا عن طريق الخبرة الحسية لا تكون كاذبة ولا صادقة (وهذا ما يذهب إليه في الفقرة التالية رقم ٣٥٥) .



٣٥٨ ــ لكن أليس ما نعنيه (أو نقصده) بالعبارة هو ما يجعلها ذات معنى؟ (ويتصل بهذا بالطبع القول بأن الإنسان لا يستطيع أن يعني شيئا بسلسلة لا معنى لهـا من الكلمات) وأن «المعنى»<sup>(١)</sup> هو شيء في مجال الذهن. إلا أنه شيء خاص (أو حميم) أيضا ! إنه **شيء** ما لا يدرك بالحواس، ولا يمكن مقارنته الا بالوعي نفسه.

كم يبدو ذلك مضحكا؟ إنه أشبه بأن يكون حلماً من أحلام لغتنا.

٣٥٩ ـ هـل تستطيع الآلة أن تفكـر؟ ـ هل يمكن أن تتـالم؟ ـ حسنا، وهـل يمكن تسمية الجسم الإنساني بأنه آلة من هذا القبيل؟ من المؤكد أنه يصبح أقرب ما يمكن إلى أن يكون مثل هذه الآلة .

٣٦٠ ــ لكن الآلـة لا تستطيـع بالتـأكيد أن تفكـر ! هل هـذه قضية تجـريبية؟ لا . فنحن لا نقول إلا عن الكائن الانساني، وما يشبهـه، إنه يفكـر . ونحن نقول ذلـك أيضا عن الدمي كما نقوله عن الأرواح .

ــ أنظر إلى كلمة «يفكر» بوصفها أداة .

٣٦١ ـــ إن الكرسي يفكر بينـه وبين نفسـه. . أين؟ في جزء معـين من أجزائـه؟ أم خارج جسمه، في الهواء المحيط به؟ أم في غير مكان على الإطلاق؟

لكن ما الفرق اذن بين قول هذا الكرسي شيئا لنفسه، وبين قول كـرسي آخر يـوجد بجواره؟

ــ لكن كيف يكون الأمر اذن في حالة الإنسان: أين يقول الإنسان أشياء لنفسه؟ كيف تأتي أن يبدو هذا السؤال خاليـا من المعنى، وأن لا يستدعي الأمـر تخصيص مكان أو موضع معين، عدا أن هذا الإنسان يقـول شيئاً لنفسـه؟ في حين أن السؤال عن أين يكلم الكرسي نفسه يبدو محتاجا إلى إجابة...

ـــ السبب في ذلك هو: أننا نريد أن نعر ف كيف يفترض أن يكون الكـرسي شبيها بالانسان، وما إذا كان الرأس مثلا يقع في أعلى مسند الظهر وغير ذلك.

ـــ كيف يقول الإنسان شيئا لنفسه، ما الذي يحدث هنا؟ كيف لي أن أشرح ذلـك؟ حسنا، ليس الأمر إلا كها تقوم بتعليم شخص ما معنى التعبير التالي: «يقول شيئا لنفسه». ونحن نعلم يقينا معنى ذلك منذ الطفولة.

### - 198-

<sup>(</sup>١) يلاحظ أن الكلمة الأصلية Das Meinen وترجمتها الانجليزية Meaning تدلان على عملية إضفاء المعنى أو كونـك تعنى شيئًا، أي على فعل عقلي لا على حالة أو مفهوم .



\_ غير أن أحدا لا يذهب قط إلى القول بـأن من يعلمنا ذلـك، عليه أن يخبرنا (بمـا يحدث).

٣٦٢ ــ إنه يبدو لنا بالأحرى، كأن المعلم في هـذه الحالـة قد زود التلميـذ بالمعنى، بدون أن يخبره به بطريقة مباشرة. لكن التلميذ في النهاية يكون قد توصـل إلى المرحلة التي يذكر فيها لنفسه تعريفا اشاريا صحيحا. وهذا هو موضع الوهم الذي نقع فيه.

٣٦٣ \_ (ولكنني حين أتخيل شيئا ما، فإن شيئا ما يحدث بالتأكيد !). حسنا، يحدث شيء ماـ، ولماذا أصدر بعد ذلك صوتاً؟ ربما لكي أخبر بمـا يحدث ـ لكن كيف يتم الإخبار بشيء؟ متى يقـال عنـا إننـا نخـبر عن أي شيء؟ مـا هي لعبـة ـ اللغـة الخـاصـة بالإخبار؟ .

\_\_ أود أن أقـول: إنك تعتـبر من الأمور البـديهية للغـاية<sup>(١٤٩)</sup> أن يستـطيـع شخص إخبار شخص آخر بأي شيء. أي أننا قد تعودنا إلى حد كبير على الاتصال<sup>(١٥٠)</sup> من خلال اللغة، وفي المحادثـة، حتى ليبدو لنـا كأن مغـزى الاتصال كله يكمن في أن يفهم شخص آخـر معنى كلماتي ــ وهو (أي المعنى) شيء ذهني ــ وكـأنه يـأخذه ويضعـه في عقله. فاذا مما فعل به شيئا آخر بعد ذلك، فلن يكون ذلك جزءا من الهدف المباشر للغة.

ـــ ربما يميل الإنسان للقول (بأن الإخبار إنمـا يمهد لأن يعـرف أنني أتألم، فهـو يولّـد هذه الظاهرة العقلية [أي المعرفة]، وكل ما عدا ذلك فهو غير أساسي بالنسبـة للإخبـار). أما فيها يتعلق بماهية هذه الظاهرة العجيبة الخاصة بالمعرفة، فذلك متروك لوقت آخر.

والواقع أن العمليات العقلية أمرها عجيب. (كأن يقول انسان: «إن الساعة تخبرنـا بالوقت. أما ما هو الوقت (أو الـزمن) فذلـك شيء لم يُبَتَّ فيه بعـد. كما أن السبب الـذي من أجله يذكر الإنسان الوقت، لا ينتمي لهذا السياق).

٣٦٤ ــ قد يقوم شخص بعملية جمع في ذهنه، ويستخدم النتيجة، مثلًا، في بناء جسر أو آلة. ـ هل تحاول القول بـأنه لم يصـل بالفعـل إلى هذا العـدد [أي نتيجة الجمـع] بواسطة الحساب؟ أي أن تكون النتيجـة قد «جـاءته»<sup>(١)</sup> مثـلاً عن طريق نـوع من الحلم؟

- 190 -

matter of course (١٤٩)، إلا أنها في النص الألماني ما هو مفهوم بذاته Selbstverständlich.

<sup>(</sup>١٥٠) وڤتجنشتين يستخدم لفظاً وأحداً هو Mittellung، لكنه يرد في الترجمة الإنجليزية بكلمتين فيكتب أحيساناً بمعنى الاخبار telling وأحياناً أخرى بمعنى الاتصال communication، كما هو الحال في صفحة ١١٤.

 <sup>(</sup>١) هكذا في الترجمة الإنجليزية، وفي الأصل: قد سقطت في حجره.



لابدَّ أن الأمر قد اقتضى [عملية] الحساب، وهو قـد حسب بالفعـل. لأنه يعرف أنه قـد حسب، وكيف حسب، وأن النتيجة الصحيحة التي توصل إليهـا لا يمكن تفسيرهـا بدون [إجراء] الحساب. ــ لكن ماذا لو قلت: (أنه يظن كأنه قد حسب. ولماذا ينبغي أن تكون النتيجـة الصحيحة قـابلة للتفسير؟ أليس من غـير المفهوم بـدرجة كـافيـة أنـه استـطاع أن يحسب، بدون أن يقول كلمة، وبدون أن يدوِّن (ملاحظة؟).

ـ هـل الحساب في الخيال أقل واقعية ـ بمعنى ما ـ من الحساب على الورق؟ إنـه حساب واقعي أو حقيقي في الرأس. هل هو مثل الحساب على الورق؟ ـ لا أعرف إنْ كان عليَّ أن أسميه مماثلاً. وهل تماثل قطعة من الورق الأبيض عليهـا خطوط سـوداء، الجسم الإنساني؟

٣٦٥ ــ هـل يلعب شخصـان<sup>(٢)(١٥١)</sup> لعبـة شـطرنـج حقيقيـة؟ ـ طبعــاً. إنها لا يتظاهران بذلك فقط ـ وهو ما يمكن أن يحـدث كدور في أحـدى المسرحيات . ـ لكن هـذه اللعبة ليست لها بداية! ـ بالطبع لها بداية، وإلا ما كانت لعبة شطرنج . ـ

٣٦٦ ــ هل حاصل الجمع في الذهن أقل واقعية من حاصل الجمع عـلى الورق؟ ـ قد يميل الإنسان إلى مثل هذا القول، ولكنه يستطيع أن يفكر في العكس أيضاً، وذلك بأن يقول لنفسه: إن الورق والحبر. . . إلخ ليست إلا مركبات منطقية لمعطياتنا ــ الحسية.

ـ (لقد قمت بعملية الضرب. . في ذهني) . . هل يحتمل ألا أعتقد في [صحة] مثل هذه العبارة؟ ـ لكن هل كان ذلك بالفعل ضرباً؟ إنه لم يكن مجرد ضرب ما، بل هذا الضرب بعينه، في الذهن. هذه هي النقطة التي أقع عندها في الخطاً. ذلك أنني أريد أن أقول الآن : إنها كانت نوعاً من العملية العقلية المناظرة للضرب على الورق. لهذا قد يصبح قولنا إن : (هذه العملية في الذهن تناظر هذه العملية على الورق) قولاً له معنى. كما سيكون إذن مما له معنى أن نتكلم عن منهج للنسخ أو التصوير تكون \_ وفقاً له \_ الصورة الذهنية الخاصة بالعلامة ، تمثيلاً للعلامة نفسها.

٣٦٧ ــ إن الصورة الـذهنية هي الصورة التي يتم وصفها، حين يصف أحــد الأشخاص ما يتخيله(١٥٢) .

(٢) في الأصل: هل يلعب آديلهايد والأسقف لعبة شطرنج حقيقية؟ .

(١٥٢) أي أن الإنسان يصف، أثناء عملية التخيل، الصورة التي تنشأ في ذهنه لما يتخيله.

- 197 -

<sup>(</sup>١٥١) في الأصل الألماني والإنجليـزي : هـل يلعب أدلهــايـد Adelheid وبيشــوب Bishop، وكلمـة Bishop تعني «الأسقف» كما تعنى كذلك قطعة الفيل في لعبة الشطرنج .



٣٦٨ ــ فأنا أصف غرفة لشخص مـا، ثم أجعله يرسم صـورة **انطبىاعية** من هـذا الوصف لكي يوضح أنه قد فهمها. ـ

هاهوذا الآن يقوم بتلوين الكراسي التي وصفتها بأنها خضراء باللون الأحمر الداكن، وحينها كنت أقول «أصفر»، كان يلوّن باللون الأزرق. \_ هذا هو الانطباع الذي تلقـاه عن تلك الغرفة. والآن أقول: «صحيح تماماً. هذه [الصورة] تشبهها».

٣٦٩ ــ ربما يود الإنسان أن يسأل: (كيف يكون الأمر ـ أو ماذا يحدث ــ حين يقوم شخص بإجراء الجمع في ذهنه؟). ـ وقد تكون الإجابة ـ في حالة معينة ـ هي (إنني أضيف أولا ١٧ إلى ١٨ ثم أقوم بعد ذلك بطرح ٣٩. . ). لكن ذلك لا يكون إجابة عن سؤالنا . فها يسمى بحساب حاصل الجمع في الذهن لا يتم تفسيره بمثل هذه الإجابة .

• ٣٧ - لا ينبغي على الإنسان أن يسأل، ما هي الصور الذهنية، ولا ماذا يحدث حين يتخيل الإنسان أي شيء، بل عليه أن يسأل كيف يتم استخدام كلمة «خيال» أو تخيل. لكن ليس معنى هذا أنني أريد أن أتكلم عن الكلمات فقط. لأن سؤالي عن ماهية الخيال هو كذلك بنفس القدر سؤال عن كلمة «خيال». وأنا لا أقول إلا أنه يجب ألا يتم تحديد هذا السؤال ـ لا بالنسبة لمن يتخيل، ولا بالنسبة لأي شخص آخر ـ بالإشارة، ولا كذلك بواسطة وصف لأية عملية.

إن السؤال الأول يسـأل كذلـك عن كلمة، وكيف ينبغي أن تفسر، إلا أنـه يجعلنـا نتوقع نوعاً خاطئاً من الإجابة.

٣٧١ ـــ إن الماهية يتم التعبير عنها بواسطة قواعد النحو.

٣٧٢ ــ فكَّرْ فيها يبأتي : (إن القاعـدة التي مؤداها «ان العـلاقة المتبـادلة الـوحيدة في اللغـة ، التي تربط بينهـا وبـين الضرورة الـطبيعيـة أو الـذاتيـة، هي قـاعـدة تعسفيـة (أو جزافية) . إنها الشيء الوحيد الذي يمكن استخلاصـه من هذه الضرورة الـذاتية في قضيـة ما .

٣٧٣ ـــ إن القواعد تخبرنا بنوع الموضوع الذي يكون عليه أي شيء. (الـلاهوت كقواعد).

٣٧٤ ــ والصعوبة البالغة هنا لا تكمن في تمثيل الأمنـر كأن هنـاك شيئاً لا يستـطيع الإسان أن يفعله، أو كأن هناك بالفعـل موضـوعاً استخلص منـه وصفه، لكنني لا أقـوى

- 197-



على إظهاره لأي شخص . ـ وأفضل ما يمكن أن أقترحه، هـو أنه ينبغـي علينـا أن نستسلم لإغـراء استخدام هـذه الصورة، ولكن علينـا بعد ذلـك أن نبحث في كيفية استخـدام أو **تطبيق** الصورة .

٣٧٥ ــ كيف يقـوم إنسـان بتعليم أي شخص أن يقـرأ لنفسـه(')؟ وكيف يعــرف الإنسان إنَّ كان يستطيع أن يفعل ذلك؟ كيف يعـرف هو نفسـه أنه يفعـل ما هـو مطلوب منه؟

٣٧٦ ــ حينها أقول لنفسي الألف باء (أ ب جـ)، فما هو معيار كـوني أفعل نفس مـا يفعله شخص آخر يكررها لنفسه بطريقة صامتة؟

ربما تبينُ أن ما حدث في حنجرتي وحنجرته شيء واحد. (وبالمثل حينها نفكر كلانا في شيء واحد، ونرغب في الشيء نفسه، وغير ذلك). لكن، هل نكون إذن قد تعلمنا استخدام الكلمات التالية: (يقول شيئاً معيناً لنفسه)، بواسطة إشارة أحد الأشخاص إلى عملية تحدث في الحنجرة أو في المخ؟ أليس من المكن جداً كذلك أن تكون صورتي الذهنية عن الصوت «أ»، وصورته الذهنية [عن نفس الصوت]، مناظرتين لعمليتين فسيولوجيتين مختلفتين؟

إن السؤال هو: كيف نقارن بين الصور الذهنية؟

٣٧٧ ــ قد يفكر أحد المناطقة في أن شيئاً ما يكون نفسه ـ أما كيف نتـوصل إلى الهوية، فهذا سؤال سيكولوجي . (العالي عالي ـ إنها مسألـة سيكولـوجية أن يـرى الإنسان ذلك أحياناً، وأن يسمعه أحياناً أخرى) .

ـــ ما هو معيار تماثل صورتين ذهنيتين؟ مـا هو معيـار احمرار صـورة ذهنية؟ بـالنسبة لي، يكون المعيار ــ حين تكون صورة ذهنية لدى شخص آخر ــ هـو ما يقـوله ومـا يفعله . ويكون المعيار بـالنسبة لي، حـين تكون الصـورة هي صورتي الـذهنية، هـو لا شيء. وما يصدق على «أحمر» يصدق كذلك على «مماثل» (أو «نفس الشيء») .

٣٧٨ ـــ «لابد قبل أن أحكم بأن صورتـين ذهنيتين لـديّ، متهاثلتـان [أو أنهها نفس الشيء]، أن أتبينهها بوصفهها كذلك». وحين يحدث هذا، كيف أعرف أن كلمة «مماثل» أو

(٣) حرفياً في الأصل: أن يقرأ بينه وبين نفسه قراءة هامسة.

# - 198 -



«نفس الشيء» تصف ما أعرف أو أتبينه؟ (سيتم هـذا) لو استطعت أن أعـبر عن معـرفتي بـطريقة أخـرى، أو لو كـان من المكن أن يعلمني شخص آخر أن [كلمـة] «مماثـل» هي الكلمة الصحيحة هنا، لأنني لو كنت في حـاجة إلى تـبرير لاستخـدام كلمة مـا لوجب أن يكون كذلك تبريراً لشخص آخر سواي .

٣٧٩ ــ إنني في بداية الأمر أتبينه أو أعرفه [أي هذا التهاثل] بوصف هذا<sup>(١٥٣)</sup>، ثم أتذكر اسمه، تفكَّر في [السؤال التالي]: في أي الحالات يكون من الصواب أن نقول هذا؟

٣٨٠ ــ كيف أتبين أن هذا [الشيء] أحمر اللون؟ ـ (إنني أرى أنه همذا. ثم أعرف أنه يسمَّى بهذه التسمية). \_ هذا؟ ـ مـاذا؟ ـ أي نوع من الإجـابة عن هـذا السؤال تكون ذات معنى؟

(إنك لا تنفك تتجه صوب فكرة التعريف الإشاري الخاص)<sup>(١)</sup>.

\_ إنني لا أستطيع تطبيق أية قواعد على الانتفال الذاتي (الخاص) من ما يدرك بالبصر إلى الألفاظ. إذ ستكون القواعد هنا بالفعل معلقة في الهواء، لأن نظام استخدامها مفتقد.

٣٨١ ... كيف أعـرف أن هذا اللون أحمـر؟ قد يكـون القول التـالي إجابـة عن هذا السؤال (لقد تعلَّمتُ الإنجليزية).

٣٨٢ ... عند هذه الكلمات أكوَّنُ هذه الصورة . كيف أستطيع أن أبرر هذا؟

هل بينٌ لي أي شخص الصورة الذهنية الخاصة باللون الأزرق، وأخبرني أن هذه هي الصورة الذهنية للأزرق؟

وما معنى الكلمات التالية : «هذه الصورة الذهنية»؟ كيف يشير الإنسان إلى صورة ذهنية ما؟ وكيف يشير مرتين، إلى الصورة الذهنية نفسها؟

٣٨٣ ــ إننا لا نحلل ظاهرة (كالتفكير مثلًا)، وإنما نحلل تصوراً (كالتصور الخاص بالتفكير مثلًا)، وبالتالي نحلل استخدام كلمة ما. لـذا فقد يبـدو ما نفعله كـأنه يعـبر عن

(١) الخاص هنا بمعنى الذاتي أو الباطني الحميم الذي يتعلق بباطن الإنسان أو يتم فيه: Innere hinweisende Erklärung- Private ostensive definition

(١٥٣) أي بوصفه موجوداً أو قائباً أمامي هو هذا.

- 199 -



المذهب الاسمي<sup>(٢٥٢)</sup>. إن الاسميين يقعون في خطأ تفسير كل الألفاظ على أنها أسماء، ومن ثمَّ عدم وصف استخدامها بالفعل، بل القيام فقط ـ إذا جاز هـذا القول ـ بتقـديم مسودة لمثل هذا الوصف.

٣٨٤ ــ لقد تعلّمت التصور الخاص «بالألم»، حين تعلمت اللغة.

٣٨٥ ــ اسأل نفسك : هل تستطيع أن تتخيل أحد الأشخاص وقد تعلَّمَ القيامَ بعمليات جمع في ذهنه، بدون أن يكون قد أجرى مثلها من قبل على الإطلاق كتابة أو شفاهة؟ إن «تعلمها» سوف تعني : أن يكون الإنسان قادراً على فعلها أو القيام بها. لكن السؤال هو : ما معيار أن يكون الإنسان قادراً على القيام بها؟ ـ لكن هل من المكن كـذلك بالنسبة لإحدى القبائل أن تعرف الحساب في الذهن فقط، وليس أي نـوع آخر منه؟ هنا ينبغي على المرء أن يسأل نفسه : «كيف سيبدو ذلك»؟ . ـ

وهكذا يكون عليه أن يصور هذه الحالة على أنها حالة حدِّية<sup>(٥٥٠)</sup>. وسوف ينشأ بالتالي السؤال عما إذا كانت لا تزال لدينا الرغبة في استخدام التصور الخاص «بالحساب في الذهن» هنا أيضاً ـ أو ما إذا كان [هذا التصور] قد فقـد في مثل هـذه الظروف الغـرض منه، لأن الظواهر تجذب تجاه نموذج آخر.

٣٨٦ ــ (لكن لماذا تكون قليل الثقة بنفسك؟ إنك عادةً تعرف دائماً، معنى «أن تحسب». لذلك لو قلت إنك قد حسبت في الخيال، فستكون قد فعلت ذلك. وبالمثل، إذا قلت إنك ترى شيئاً أحمر في الخيال، فإنه سيكون أحمر اللون، وأنت تعرف ما هو «الأحمر» في الحالات الأخرى. وفضلًا عن ذلك فإنك لا تعتمد دائماً على موافقة رأيك لأراء الأخرين، لأنك كثيراً ما تقرر أنك قد رأيت شيئاً لم يره أحد آخر سواك).

ـــ لكنني في الواقع أثق بنفسي، وأقول بلا تـردد أنني أجريت هــذا الجمع في ذهني، وتخيلت هذا اللون. ليست الصعوبة في أنني أشك فيها اذا كنت قد تخيلت بالفعل أي شيء أحمر اللون. إنما الصعوبة هي أن يكون في مقدورنــا أن نشير إلى اللون الــذي تخيلناه أو أن

<sup>(</sup>١٥٤) والمذهب الاسمي في الفلسفة، مؤداه باختصار أن الكليات أو المفاهيم والتصورات العامة ليس لها ـ خارج الفكر ـ مقابـل واقعي، وإنما هي مجـرد ألفاظ أو أسـماء مصـطلح عليهـا، وتستخـدم لـلإشـارة إلى الأشيـاء وصفاتها، بدأ مع النزاع حول مشكلة الكليات في أوائل العصر الـوسيط (بوسيـوس ثم روسيلينوس) ثم بلغ ذروتـه الحقيقية مـع وليم الأوكـامي (الـذي مـات حـوالي ١٣٥٠) ومـدرستـه التي مهـدت للبحث العلمي والتجريبي الحديث.

<sup>(</sup>١٥٥) أو حالة محددة limiting case أو نهائية ، لأنها سوف تثير سلسلة من الأسئلة قد لا تكون لها إجابة نهائية .



نصفه، وأن لا تشكل ترجمة الصورة الذهنية إلى واقع خارجي أية صعوبة على الاطلاق. فهل هما<sup>(٢٥٢)</sup> متشابهتان لـدرجة أن الإنسـان قد يخلط بينهـما؟ ـ لكنني أستطيـع أن أتعرف على انسان مباشرة من رسم له. ـ حسنـا، لكن هل يمكنني أن أسـأل: كيف تبدو الصـورة الذهنية الصحيحة عن هذا اللون؟) أو (ما هي طبيعتها؟). هل أستطيع أن أتعلم هذا؟

\_\_ (لا يمكنني أن أقبل شهادته لأنها ليست شهادة. إنها لا تخبرني إلا بما يميل هو إلى قوله).

٣٨٧ ... إن الجانب العميق في هذا الأمر ليفلت منا بالفعل .

٣٨٨ ـــ (إنني لا أرى هنا أي شيء بنفسجي اللون، لكنني أستطيع أن أبينه لــك لو أعطيتني صندوق الألوان). كيف يعرف الانسان أنه يستطيع أن يبينه، لو...، أي كيف يمكنه أن يتعرف عليه إذا رآه؟

ـــ كيف أعرف من ص**ورتي الذهنية ،** اللونَ الذي يشبهها فعلا؟ ـــ كيف أعرف أنني سأكون قادراً على فعل شيء ما؟ أي [كيف أعرف؟] أن حـالتي الآن هي حالة كوني قادراً على أن أفعل ذلك الشيء؟

٣٨٩ ــ (ينبغي أن تكون الصورة الذهنية أكثر شبها بموضوعها من أي رسم. لأنني مهما جعلت الرسم شبيها بما يفترض أن يمثله، فإنه يمكن دائما أن يكون رسما لشيء آخر بالاضافة إلى ذلك. أما بالنسبة للصورة الذهنية، فأمر أساسي بالنسبة لها أن تكون صورة ذهنية لهذا الشيء لا لشيء آخر سواه).

هكذا يُحتمل أن ينتهي الانسان إلى اعتبار أن الصورة الذهنية تعبر عن تشابه ـ كامل [مع موضوعها]<sup>(١٥٧)</sup>.

٣٩٠ ـــ هل نستطيع أن نتخيل حجراً ذا وعي؟ وإذا فُرِضَ أن ذلك في مستطاع أي إنسان، فلماذا لا يكون دليلًا على أن مثل هذه الصورة الذهنية لا أهمية لها بالنسبة لنا؟

٣٩١ ـــ ربما استطعت أن أتخيل (على الرغم من أن ذلك ليس سهلا) أن كل واحـد بمن أشـاهـدهم في الـطريق، يشعـر بـألم مخيف ، لكنـه يخفيـه بمهـارة. ومن المهم هنـا أن

(١٥٧) über- Bildnis أي تصوير كامل super - likeness (كما وردت في الترجمة الإنجليزية) أي التشاب. لم مع موضوعها، بمعنى أنها تماثل أو تكاد تطابق موضوعها لأنها لا تصور أي شيء آخر غيره.

(١) حرفياً تشابه فائق أو بالغ أقصى حدٍّ من التهائل أو التطابق : Uber - Bildnis - Super - Likeness .

- 2.1-

<sup>(</sup>١٥٦) أي الصورة الذهنية عن اللون مثلًا، واللون كما أراه في الخارج أو وصفاً له .



أتخيل عملية الإخفاء المتقن [للألم]، أي أن لا أقول لنفس ببساطة: «حسنا، إن نفسه تتألم: لكن ما علاقة هذا بجسده؟ !» أو «إن الألم لا يحتاج في نهاية الأمر أن يتبدى في جسده.» - وإذا ما تخيلت هذا - فهاذا أنسا ف اعمل، ماذا أقول لنفسي، وكيف أنسظر إلى الناس؟ ربما أنظر إلى أحد الأشخاص وأفكر على هذا النحو: «لا بد أن يكون من العسير أن يضحك الإنسان حينها يشعر بمثل هذا الألم»، أو ربما تخطر لي أفكار أخرى كشيرة من هذا القبيل. - إنني أشبه في هذه الحالة أن أؤدي دوراً [في لعبة أو مسرحية] - وأتصرف كما لوكان الأخرون يشعرون بالألم. وحين أفعل ذلك، يقال عني إنني أتخيل...

٣٩٢ ـــ [قد يقول شخص]: (حينها أتخيل أنـه يتألم، فـإن كل مـا يحدث في داخـلي هو. . . ). ثم يقول شخص آخر: (أعتقد أنني أستطيع أن أتخيل ذلك، بـدون التفكير في «. . . . .») أو (اعتقد أنني أستطيـع التفكير بـدون ألفاظ). لكن هـذا لا يوصلنـا إلى أي شيء. فالتحليل يتذبذب بين العلم الطبيعي وبين قواعد النحو.

٣٩٣ -- (حينها أتخيل شخصا يضحك بينها هو في حقيقته يتألم، فإنني لا أتخيل أي سلوك - لـلألم، لأنني أرى العكس تماما. إذن ما الـذي أتخيله؟). - لقد ذكـرت من قبـل ما أتخيله. وأنا لا أتخيـل بالضرورة كـوني متألـا.- (لكن ما هي اذن عمليـة تخيل ذلـك؟) - أين نستخدم (خارج مجال الفلسفة) الكلهات التالية (إنني أستطيع أن أتخيل كونه يتألم) أو (أنني أتخيل أن ....) أو (تخيَّلْ أن...)؟

ـــ إننا نقول، مثلًا، لشخص سيقوم بأداء دور مسرحي (هنا يجب عليك أن تتخيل أن هذا الرجل يتألم، ويخفي ذلـك [الألم] ـ ولا نزوده بـأي توجيهـات ولا نخبره بمـا ينبغي عليه أن يقوم به بالفعل. لذلـك فإن التحليـل المقترح لا يمسّ المـوضوع... إننـا الآن نقوم بمراقبة ذلك الممثل الذي يتخيل هذا الموقف.

٣٩٤ ــ في أي ظـروف يكـون علينـا أن نســأل أي شخص: (مـا الـذي جـرى في داخلك حين تخيلت هذا؟) . ـ وما هي الإجابة التي نتوقعها؟

٣٩٥ ــ هناك افتقار إلى الوضوح حول الدور الذي تلعبه قــابلية (شيء مــا) للتخيل في بحثنا. أعني حول مدى قدرتها على تأكيد أن إحدى القضايا ذات معنى.

٣٩٦ ــ ليس الأمر الأساسي لفهم إحدى القضايــا هو أن نتخيــل (وجود) أي شيء مرتبط أو متعلق بها، وإنما هو أن نقوم برسم مخطط بناء عليها.

٣٩٧ ــ يستطيع الإنسان هنا كذلك أن يقـول ـ بدلا من «قابلية التخيـل» ـ بقابليـة التمثيل بواسطة منهج معين للتمثيل. ومثل هذا التمثيـل يمكن في الواقـع أن يشير بـطريقة

- 2+2-



مأمونة إلى استخدام آخر لإحدى العبارات. كما أن الصورة ـ من جهة أخرى ـ يمكن أن تفرض نفسها علينا، وتكون بلا استخدام (أو فائدة) على الإطلاق.

٣٩٨ ــ (لكنني حـين أتخيل شيئـا، أو حتى حين أرى بـالفعل عـدة موضـوعـات، فسيكون لديَّ شيء لا يكون عند جاري).

\_ إنني أفهمك. فأنت تمريد أن تنـظر حولـك وتقول: (أنـا فقط لديٌّ هـذا). ـ ما الغرض من استخدام هذه الكلمات؟ انها لا تخدم أي غرض. ـ

ألا يستطيع الإنسان أن يضيف [إلى ذلك]: (أنـه لا محل هنـا للكلام عن «رؤيـة»۔ ولا بالتالي عن «أن يكون لدى الإنسان»، ولا عن ذات، ولا بالتالي عن «أنا»)؟

ألا يمكنني أن أسأل: بأي معنى يحصل أو يكون لديك ما تتكلم عنه وتقول أنه قـد أصبح لديك أنت فقط؟ هل أنت تمتلكه؟ إنك لا تكاد تراه. ألا يتحتم عليك بالفعـل أن تقول عنه إنه ليس لدى أي أحد؟ إن الأمر كذلك واضح: فلو أنك استبعـدت منطقيـاً أن يكون لدى الآخرين شيء ما، فسيفقد قولك بأنه لديك معناه.

- لكن ما هو الشيء الذي تتكلم عنه؟ صحيح أنني قلتُ إنني أعرف في داخلي ما تعنيه. لكن ذلك كان يعني أنني أعرف كيف يدرك الإنسان هذا الموضوع، وكيف يراه، وكيف يجعل نظرته وإشارته تعنيانه. أعرف كيف يحملق الإنسان في هذه الحالة أمامه، ويتلفت حوله، وغير ذلك. وأظن أننا يكن أن نقول: أنك تتكلم (اذا كنت، مثلا، جالسا في إحدى الغرف) عن «الغرفة المرئية». فالغرفة المرئية هي تلك التي ليس لها صاحب. فأنا لا أستطيع أن أمتلكها ولا أن أتجول حولها، ولا أن أنظر أو أن أشير اليها. فرفتي. بعبارة أخرى، فهي لا تخصني لمجرد أنني أريد أن أستخدم نفس صورة التعبير عرفتي. بعبارة أخرى، فهي لا تخصني لمجرد أنني أريد أن أستخدم نفس صورة التعبير عنها التي استخدمها للتعبير عن الغرفة المادية التي أيضا ليست علما وأن الغرفة المرئية في لا تحصني لمجرد أنني أريد أن أستخدم نفس صورة التعبير عنها التي استخدمها للتعبير عن الغرفة المادية التي أجلس فيها. فوصف الغرفة الأخيرة تم فإن الغرفة المرئية لا يكن أن يكون لها أي صاحب. ومن عامب التي استخدمها للتعبير عن الغرفة المادية التي أجلس فيها. فوصف الغرفة الأخيرة تم فإن الغرفة المرئية لا يكن أن يكون لما أي صاحب. «لنها، معرف الغرفة المورة التعبير لما ما ما مع ما تعبير عن الغرفة المادية التي أحمل فيها. فوصف الغرفة الأخيرة عمام التي استخدمها للتعبير عن الغرفة المادية التي أحلس فيها. فوصف الغرفة الأخيرة تم فإن الغرفة المرئية لا يكن أن يكون لما أي صاحب. «لنها» ماحب. ومن

ــ فكر في صورة منظر طبيعي خيالي يوجد فيه منزل . ـ قد يسأل شخص «منـزل من هذا؟» . ـ ومن الجائز أن تكون الإجابة عن سؤاله : «إنه يخص المـزارع الجالس عـلى المقعد المواجه له» . بيد أن هذا المزارع لن يستطيع مثلاً أن يدخل منزله . .

٣٩٩ ــ قـد يقول الإنسـان أيضا : إن صـاحب الغرفـة المرئيـة ينبغي أن يكون من نفس طبيعتها، إلا أنه ليس موجودا في داخلها، كما لا يوجد ما هو خارج [عنها].

- 2+2-



• • ٤ - إن «الغرفة المرئية» تبدو أشبه بالاكتشاف، لكن ما وجده المكتشف بالفعل كان طريقة جديدة للكلام، أو طريقة جديدة للمقارنة. بل يمكن أن ندعوه إحساسا جديدا.

٤٠١ ــــ إنك تفسِّر التصور الجـديد عـلى أساس أنــه رؤية لمـوضوع جـديد. وتفسر حركة نحوية قمت بها، على أنها ظاهرة شبه ــ فيزيـائية<sup>(١٥٨)</sup> قــد لاحظتهـا. (فكر مثـلا في السؤال التالى: «هل معطيات الحس هي المادة الأولى التي صنع منها الكون؟»).

ـــ لكن هنـاك اعتراضـا على قـولي بأنـك قد قمت «بحركة نحوية». إن مـا قمت باكتشافه أساساً هو طـريقة جـديدة للنـظر إلى الأشياء. كـما لو كنت قـد اخترعت طـريقة جديدة للتلوين. أو كأنك اكتشفت متراً جديدا، أو أغاني من نوع جديد.

٤٠٢ ـــ (صحيح أنني أقول: «إن لديَّ الآن هذه الصورة الذهنية أو تلك»، لكن الكلمتين: «إن لدي»، هما مجرد علامة لشخص آخر، فوصف الصورة الذهنية إن هو إلا بيان كامل للعالم المتخيَّل).

\_ إنـك تعني أن الكلمات التـاليـة: «إن لـديَّ»، تشبـه الكلمات: «انتبـه الآن ! ....»، وتميـل إلى أن القول بـأنه [أي المعنى] كـان ينبغي التعبير عنـه بالفعـل بـطريقـة مختلفـة. وربما قصـدت أن يتم ذلك بشكـل بسيط، بأن يقـوم الإنسان بـإعطاء إشـارة أو علامة بيده ثم يذكر الوصف.

-- حينها لا نوافق - كما في هذه الحالة - على تعبيرات اللغة العادية (التي تؤدي، بعد كل شيء، واجبها، تكون لدينا صورة في أذهاننا، تتصارع مع صورة طريقننا العادية في الكلام. هذا في نفس الوقت الذي نميل فيه إلى القول بأن طريقتنا في الكلام لا تصف الوقائع كما هي بالفعل. فكأن القضية التالية مثلا «إنه يشعر بالألم» يمكن أن تكون كاذبة بطريقة أخرى غير أن يكون [ذلك الشخص] لا يشعر بألم. وكأن صورة التعبير تقول شيئا كاذبا حتى حينها تؤكد إحدى القضايا، نظراً لغياب شيء أفضل<sup>(٢٥)</sup>، صدق شيء ما.

هكذاا تبدو الخلافات بين المثاليين والمثاليـين الذاتيـين [الأنا وحـديين] والـواقعيين . ففريق منهم يهاجهم الصورة الطبيعية للتعبير، كما لو كان يهاجم عبارة إثبات (أو تقـرير)، بينما يدافع عنها أصحاب الفريق الآخر كأنهم يثبتون وقائع يعترف بها أي إنسان عاقل.

- 2+8-

<sup>(</sup>١٥٨) أو ظاهرة فيزيائية زائفة quasi - physical phenomenon .

<sup>(</sup>١٥٩) Want for something better - faute de mieux وقد ورد هذا المصطلح في الترجمة الإنجليزية، باللغة الفرنسية.



٤٠٣ – اذا كمان عليَّ أن أحتفظ بكلمة «ألم» لما أسميت آنفاً بـ «ألمي» وأسماه الآخرون بـ «ألم لدڤيج ڤتجنشتين»، فإنني لن أكون قد جاوزت الإنصاف بالنسبة للآخرين، طالما وجدت علامة الرمز [أو الجهاز الرمزي]<sup>(٢٢٠)</sup> التي تعوِّض عن غياب كلمة «ألم» بشكل أو آخر من خلال روابط أو علاقات أخرى. سيظل هنالك أفراد آخرون موضع شفقة، أو يعالجهم الأطباء (من الألم). . الخ، وبالطبع، لن يكون القول التالي مثلا: (أنظر، إن أناساً آخرين لديهم مثل ما لديك تماماً !) اعتراضا على هذه الطريقة في التعبير.

ـــ لكن ماذا أستفيد من هــذا النوع الجــديد من التفكـير؟ لا شيء. لكن الفيلسوف المثالي الذاتي (الأنا وحدي) لا يريد كذلك أية فائدة عملية من تقديم وجهة نظره.

٤ \* ٤ ... إن القول التالي يمكن ذكره على سبيل التبرير: (حين أقول «إنني أشعر بألم»، فأنا لا أشير إلى شخص يتألم، طالما كنت \_ بمعنى معين \_ خالي الذهن عن من يكون [المتألم]. ذلك لأن النقطة الأساسية هي أنني لم أقل أن شخصاً معيناً كمان يتألم، بل قلت «إنني ...». فأنا \_ بهذا القول \_ لا أسمي أي شخص. تماما مثلها لا أسمي أي شخص حين أتأوه من الألم، على الرغم من أن شخصا آخر يدرك من هذا التأوه، من الذي يحس بالألم.

ـــما معنى أن تعرف من يشعر بالألم؟ معناه، مثلًا، أن تعرف الشخص الذي يشعر بـالألم في هذه الحجـرة: أي ذلك الشخصَ الجـالسَ هناك، أو ذاك الــواقف في الركن، أو ذلك الطويل الأشقر الشعر هناك . . الخ .

\_\_ ما الذي أريد التوصل إليه؟ أريد التوصل إلى أن هناك معايير عـديدة «**للهـوية**» الشخصية .

ــ والآن، أي هذه المعايير هو الذي يحدد قولي «إنني» أشعر بألم؟ ـ ولا واحد منها. ٤٠٥ ــ (لكنك على أية حال، تـريد من قـولك «إنني أشعـر بألم»، أن تلفت انتبــاه الأخرين إلى شخص معين). .

ـ قد تكون الإجابة على هذا: لا، إنني أريد أن ألفت انتباههم إليَّ أنا.

(notation (١٦٠) أي الصيغة الرمزية أو العبارة اللفظية.

- 2 . . .



٤٠٦ ــ (لكن ما تريده ـ يقينا ـ بـالكلمة «إنني . . . » هـو أن تميز بـين نفسك وبـين **الآخرين) ـ** هل يمكن أن يقـال هـذا في كـل الأحـوال؟ حتى لـو تـأوهت فقط؟ وحتى لـو «أردت التمييز» بيني وبين الآخرين، ـ فهل أريد التمييز بين الشخص لدڤيج ڤتجنشيتن، وبين [شخص آخر مثل] ن . ن؟

٤٠٧ ــ من المكن أن نتخيل شخصا يتأوه قائلًا: (هناك شخص يحس بالألم ـ وأنا لا أعرف من هو)، ونتخيل أننا نسارع إلى مساعدته، أي مساعدة الشخص الذي يتأوه.

٤٠٨ ـــ (لكنـك لا تشك فيــما إذا كنت أنت الذي تشعـر بــالألم، أم شخص آخـر سواك!). ــ إن القضية التالية (إنني لا أعرف ما إذا كنت أنا الذي أتألم أم أنه شخص آخر سواي) يمكن أن تكون حاصل ضرب منطقي<sup>((١٦١)</sup>، أحد عناصره هو القول التالي: (إنني لا أعرف ما إذا كنت أشعر بالألم أم لا) ــ وهو ليس بالقضية ذات المعنى.

٤٠٩ ـ تخيل بعض الناس، وأنا واحد منهم، يقفون في حلقة. وأن أحدنا ـ هـذا الشخص حيناً، وذلك الشخص حيناً آخر ـ قد تـم توصيله بقطبي آلة كهربائية، بدون أن نرى أو نعرف ذلك. ساقوم بملاحظة وجوه الآخرين، وأحاول أن أتبين أينا هـو الذي أصيب بالصدمة الكهربائية. ـ ثم أقـول: (الآن أعرف مَن هـو ـ لأنني هو). بهـذا المعنى أن أوليب بالصدمة الكهربائية. ـ ثم أقـول: (الآن أعرف مَن هـو ـ لأنني هو). بهـذا المعنى يكنني أن أقول كذلك: (إنني أعرف الآن من هو الذي يتلقى الصدمات الكهربائية، إنه أنا). ربما تبدو هذه طريقة غريبة إلى حد ما في الكلام. ـ لكن لو افترضت أنني أستطيع أن أمرن. . ) تعبيرا غير مناسب تماما. إنه لا ينتمي إلى هذه المحرون، فسيصبح التعبير التالي أن أعرف أن أمرن. . ) تعبيرا غير مناسب تماما. إنه لا ينتمي إلى هذه اللعبة.

<sup>(</sup>١٦١) logical product، وحاصل الضرب المنطقي لقضيتين أو أكثر هو دالة صدق لهذه القضايا الأصلية، بحيث لا تكون الدالة صادقة أو كاذبة على حدة، بل يتوقف الصدق والكذب فيها على صدق أو كذب القضايا الأصلية التي تتكون منها. فلو كانت لدينا قضيتان أصليتان هما ق، ل، كان حاصل الضرب المنطقي لهما هـو المدالة (ق.ل) بحيث لا تكون هذه المدالة صادقة إلا إذا صدقت كل من ق، ل. أما لو صدقت إحدى القضيتين وكذلك الأخرى، أو لو كذبت القضيتان، فستكون الدالة بأكملها كاذبة (انظر في هذا الصدد كتابنا م المصر المنطق الرخرى، أو لو كذبت القضيتان، فستكون الدالة بأكملها كاذبة (انظر في هذا الصدد كتابنا م السر المنطق الرمزي صفحة ٢٧٢ وما بعدها). ونفس الأمر ينطبق على المعنى. فالدالة لا يكون لها معنى عدد إلا إذا كان للقضايا الأصلية التي تتكون منها معنى. وفي المثال الذي يذكره فتجنشتين يقول إن القضية (إنني لا أعرف ما إذا كنت أتألم أم أنه شخص آخر سواي) يمكن أن تكون حاصل ضرب منطقي، يتألف من القولين: (١) (أنا لا أعرف ما إذا كنت أشعر بالألم أم لا)، (٢) (أنا لا أعرف ما إذا كان أي شخص آخر يشعر بالألم أم لا). فإذا كان لكل من القولين ١، ٢ معنى، كان حاصل الضرب المنطقي، يتألف من شعر بالألم أم لا). فإذا كان لكل من القولين ١، ٢ معنى، كان حاصل الضرب المنطقي كله له معنى. لكن بأحملها ليست بذات معنى خلوله أن العبارة رقم ١ ليست قضية ذات معنى، فيلزم عن ذلك إذه أن الدالة معمل المرب المنطقي بالغران الكل من القولين ١، ٢ معنى، كان حاصل الضرب المنطقي كان ألم الذا يشعر بالألم أم لا). فإذا كان لكل من القولين ١، ٢ معنى، كان حاصل الضرب المنطقي كان ألم الدالة



٤١٠ ـــ إن [كلمة] «أنا» لا تسمى شخصاً، وكلمة «هنا» لا تسمى مكانا، وكلمة «هذا» ليست أسما إلا أنها ترتبط بالأسماء، فعن طريقها يتم شرح الأسماء. ومن الملاحظ أيضا أنه مما يميِّز الفيزياء أنها لا تستخدم هذه الكلمات.

٤١١ ــ انظر كيف يمكن استخدام الأسئلة التالية، وكيف يتم الفصل فيها:

١ – (هل هذه الكتب كتبي؟).
٢ – (هل هذه القدم قدمي؟).
٣ – (هل هذا الجسد جسدي؟).
٣ – (هل هذا الإحساس إحساسي؟).
٤ – (هل هذا الإحساس إحساسي؟).
إن لكل واحد من هذه الأسئلة استخدامات عملية(غير - فلسفية).
\_ فبالنسبة للسؤال رقم(٢) تصور الحالات التي تكون فيها قدمي مخدرة أو مشلولة.

وفي ظروف معينة يتم الفصل في الإجابة على هذا السؤال بتحديد ما إذا كنت أشعر بألم في هذه القدم .

وبالنسبة للسؤال رقم (٣) قـد يشير الإنسـان إلى صورة في المـرآة. لكنه في ظـروف معينة قد يلمس جسدا ويسأل السؤال، كما قد يعني السؤال، في ظـروف أخرى، مـا يعنيه السؤال التالي: (هل يبدو جسدي كذلك؟).

أما بالنسبة للسؤال رقم (٤)، فأي إحساس هو الذي يقصده الإنسان بقول هدا» الإحساس؟ \_ أي كيف يستخدم الإنسان اسم الإشارة هنا؟ من المؤكد أنه يستخدمه على نحو مختلف عن استخدامه مثلا في المثال [أو السؤال] الأول! .

هنا يحدث الخلط، لأن الإنسان يتخيل أنه بتوجيه انتباه شخص إلى إحساس ما، فإنه يشير إليه (١٦٢).

(١٦٢) كما لو كان شيئاً خارجياً يشار إليه. فمالخطاً مشلاً في استخدام اسم الاشارة في المثالين رقم ١ ورقم ٤ بمعنى واحد، أي أن الخلط هنا راجع إلى استخدام اسم الاشارة الواحد، بمعنى واحد في سياقين أو عبارتين غتلفتين يؤدي في كل منهما وظيفة مختلفة أو دالة مختلفة. فهو حين يرد في المثال الراسع يرد بمعنى مختلف عن معناه في المثال الأول، لأنه في المثال الأول يشير إلى أشياء خارجية هي (هذه الكتب) في حين أنـه لا يشير في المثال الرابع إلى أي شيء خارجي بل إلى شيء داخلي هو والإحساس».



٤١٢ ــ كيف حدث أن الإحساس بالفجوة التي لا يمكن عبورها بـين الوعي وبـين العملية التي تحدث في المخ لم يكن له اعتبار في حياتنا العادية؟ إن فكرة الاختلاف في النوع (بينهما) عادة ما تكون مصحوبة بدوار خفيف، يحدث حين نقوم بأداء عملية منطقية ماهرة (كما يصيبنا الدوار نفسه حين نفكر في مبرهنات معينة في نظرية المجموعات).

متى يحـدث هذا الشعـور في الحالـة الراهنـة؟ حين أقـوم ـ مثلا ـ بتحـويل انتبـاهي بطريقة معينة إلى وعيي الخاص، وأقول ـ مندهشـا ـ لنفسي : من المفروض أن يحـدث هذا نتيجة لعملية تقوم في المخ! وفي نفس الوقت أضغط على جبهتي .

لكن مـاذا يمكن أن يعني القول «بتـوجيه انتبـاهي إلى وعيي الخاص»؟ إن هـذا بـلا شك لهو أغرب ما يمكن أن يحدث! إن الفعل الذي أطلقت عليه هـذا الاسم [أي توجيـه انتباهي إلى وعيي] كان فعلًا خاصاً بالتحديق أو النظرة الثابتة.

فقد حدَّقت أو نـظرت بطريقـة ثابتـة أمامي، لكنني لم أنـظر إلى أي نقطة معينـة أو موضوع محدد. كانت عيناي مفتوحتين على اتساعهما، كما لم يكن حاجبـاي معقودين (كـما هو الحال غالباً حين أكون مشغولا بموضوع معين). لكن مثـل هذا الاهتـمام لم يسبق ذلك التحديق. لقد كـانت نظرتي «فـارغة»، أو لعلهـا كانت أشبـه بنظرة شخص يعجب بنـور السماء وينهل من ذلك النور.

تذكر الآن أن القضية التي ذكرتهاكمفارقة<sup>(١)</sup>أو نقيضة من النقائض (وهي : إن هذا يحدث نتيجة لعملية تتم في المخ)، ليس فيها شيء متناقض. فقد كنت أستطيع قولها أثناء إجراء تجربة يكون الهدف منها توضيح أن أثـر الضوء الـذي أراه، قد حـدث نتيجة لتنبيه جزء معين من أجـزاء المتخ. - لكنني لم أذكـر العبارة في المجـال الذي كـان من المكن أن يكون لها فيه معنى يومي وغير متناقض. كما أن انتباهي لم يكن عـلى النحو الـذي يتفق مع القيام بتجربة. (ولو كان الأمر كذلك، لكانت نظرتي ذات قصد لا نظرة فارغة).

٤١٣ ــ لدينا هنا حالة استبطان، لا تختلف عن تلك التي توصل منهـا وليم جيمس إلى فكرة أن «النفس» أو الذات تتكون أساسا من «حركات معينة تقـوم في الرأس، وكـذا فيها بين الرأس والحنجرة»<sup>(٢)</sup>.

(٢) الكلمات الموضوعة بين مقوستين في الأصل بالإنجليزية .

# - 2.7-

<sup>(</sup>١) في الأصل والترجمة الإنجليزية Paradox وهي ما يضاد الرأي الشائع أو المتوقع، وذلـك حسب المعنى الذي يــدل عليه المقطعان اليونـانيان اللذان تتـألف منهما. وللمصـطلح أهمية كــبرى في حجج زينــون الايلي المشهــورة، وفي المنطق الجدلي، وفي تفكير كيركجور.



\_ إن استبطان جيمس لم يوضح معنى كلمة «نفس» أو ذات (بقـدر ما تعني شيئـا شبيهـا بمعنى «شخص» أو «إنسان» أو «هـو نفسه» أو «أنـا نفسي») ولا أي تحليل لمثـل هذا الشيء،وإنما أوضح حالة انتباه الفيلسوف عندما يقول لنفسه كلمـة «نفس» أو ذات ويحاول أن يحلل معناها. (ويمكن أن نتعلم الكثير من هذا).

٤١٤ \_ قـد تظن في نهاية الأمر أنـك تقوم بنسج قطعة من القماش: لمجرد أنك تجلس أمـام أحـد الأنـوال \_ حتى لـو كـان خـاليـا \_ وتؤدي الحـركـات الخـاصـة بعملية النسج<sup>(١٦٣)</sup>.

٤١٥ ـــ إن ما نذكره ليس في الحقيقة إلا مـلاحظات عـلى التاريـخ الطبيعي للبشر. فنحن لا نضيف طرائف نادرة، وإنما نذكر مشاهـدات لم يشك فيهـا أحد، لكنهـا لم تفلت من الملاحظة إلا لأنها موجودة دائها أمام أعيننا.

٤١٦ - (إن النـاس مجمعون عـلى القول بـأنهم يبصرون ويسمعون ويشعـرون وغير ذلك (على الرغم من أن بعضهم قد يكون أعمى أو أصم). لذا هم يشهدون على أنفسهم بأن لديهم وعيا). - لكن ما أغرب هذا! من الذي أقوم فعلًا بإبلاغه أو إخبـاره حين أقـول «إن لديً وعيا»؟ وما هو الغـرض من أن أقول هـذا لنفسي، وكيف يمكن لشخص آخر أن يفهمني؟ -.

إن التعبيرات التي تكون من قبيل «أنا أرى» و«أنـا أسمع» و«أنـا أعي» تعبيرات لهـا استخداماتها الفعلية . فقـد أُخبر الـطبيب بأنني «أسمـع الآن بهذه الأذن مـرة أخرى» ، أو أخبر شخصا يعتقد أنني مغشيّ عليّ بأنني «في وعيي مرة أخرى» وغير ذلك .

٤١٧ \_ هل أنا إذن ألاحظ نفسي، وأدرك أنني أرى أو أنني أعيَّ؟ ولماذا الكلام عن الملاحظة أصلاً! لماذا لا أقـول ببساطـة: «إنني أدرك أنني أعي»؟ \_ ولماذا أستخـدم هذه الكلمات هنا: «إنني أدرك»؟ \_ لماذا لا أقول «إنني أعي»؟ \_ لكن ألا توضـح الكلمتان «إنني أدرك» هنا أنني منتبه إلى وعيي؟ \_ وهو مالا يعبر عما يحدث في الأحوال العادية. \_

# - 2+9 -

<sup>(</sup>١٦٣) اعتقد أن ما يقصده فتجنشتين في هذه العبارة هو تشبيه حالة الإنسان الذي يـظن أنه ينسبج قهاشــاً لمجرد أنـه يجلس أمام النول أو آلة النسيج ويقوم بأداء الحركات المختلفة لعملية النسيج على الـرغم من أن آلة النسيج فارغة، بحالة الشخص الذي يستبطن ــ بطريقة وليم جيمس ــ ويظن أنه قد توصل إلى تحليل لمعنى النفس أو الذات، من مجرد القــول بوجـود حركـات معينة تنشـاً في الرأس، أو فيـما بين الـرأس والحنجرة كـما في المثال السابق ذكره في نفس الفقرة.

<sup>(</sup>١٦٤) مثل قياس الحرارة بدرجات الترمومتر أو قياس الضغط بدرجات البارومتر.



إذا كـان الأمر كـذلـك، فـإن العبـارة التـاليـة «إنني أدرك أنني أعي» لا تقـول إنني أعمى، وإنما تقول أن انتباهي قد تم توجيهه بطريقة معينة.

ـــ لكن أليست الخبرة الحاصة هي التي تجعلني أقول: (لقد رجعت إلى وعيي) **وأية** خبرة هي؟ وفي أي المواقف نقول ذلك؟

٤١٨ ــ هل وجود وعي لديٌّ ، هو حقيقة أو واقعة من وقائع الخبرة؟

ــ لكن ألا يقول الإنسان عن أحد الناس إن لديه وعيا، وإن الشجرة ليست كذلك ولا الحجر؟ \_ وكيف يكون الأمر لو كان على خلاف ذلك؟ هـل يكون جميع الناس بدون وعي؟ \_ لا، ليس بالمعنى العادي للكلمة . لكنني، مثل، لن يكون لدي وعي، مثل الوعي الذي لديً الأن بالفعل .

٤١٩ ــ ماهي الظروف التي أقـول فيها إن لإحـدى القبائـل رئيسا؟ وإنـه يجب أن يكون لديه وعي. إذ لا يجوز أن يوجد رئيس بدون وعي! .

٤٢٠ ـــ لكن ألا يمكنني أن أتخيـل الناس من حـولي بوصفهم آلات ذاتيـة الحركـة (أوتومات) وينقصهم الـوعي، على الـرغم من أنهم يسلكون بنفس الـطريقة المعتـادة؟ لو تخيلت ذلك الآن ـ وأنا وحيد في حجرتي ـ فسوف أرى الناس وهم يتـوجهون إلى أعـمالهم بنظرات ثابتة (كما لو كانوا في حالة جذْب أو في غيبوبة).

... ربما تكون هذه الفكرة مخيفة إلى حد ما. لكن حاول أن تحتفظ بهـذه الفكرة في ذهنك أثناء تعـاملك مع الآخرين في الشارع مثلا! وقـل لنفسـك مثـلا: «إن الأطفـال الموجودين هناك هم مجرد آلات ذاتية الحركة، وكل نشاطهم يتم بطريقـة آلية». إنـك [في هذه الحالة] إما أن تتبـين أن هذه الكلمات بـلا معنى، أو ينشأ في داخلك نـوع من الشعور الغامض، أو شيء من هذا القبيل.

ـــ إن رؤية إنسان حيّ بوصفه إنسانا آليا يشبه رؤية أحد الأشكال بوصف حالة تحدد غيرها أو تنويعاً على شكل آخر مثل رؤية الأجزاء ــ المتقاطعة للنافذة على أنها صليب معقوف.

٤٢١ ــ يبـدو لنا من التنـاقض، أن يكوَّن مثـل هذا الخليط، الـذي نمـزج فيه بين الحالات الفيزيائية وحالات الوعي في جملة خبرية واحدة: مثل (لقد عانى آلامـاً شديـدة، وأخذ يترنح في قلق).

# - 21. -



إن هذا أمر عادي جداً، فلماذا نجده مثيراً للتناقض؟\_ لأننا نريد القـول بأن العبـارة تتعلق بالمحسوسات وغير المحسوسات في وقت واحد.\_

ـــ لكن هل يثيرك أو يقلقك قولي: (إن هــذه الدعــامات الثــلات تجعل البنــاء ثابتــاً متزناً)؟ هل «الثلاث» و«الثبات» أو الاتزان أمور محسوسة؟..

انظر إلى العبارة على أنها أداة، وإلى معناها على أنه استخدامها!

٤٢٢ ـــ ما الذي أعتقد فيه حين أعتقد أن للناس نفوساً؟ وما الذي أعتقد فيـه حين أعتقد أن هذا العنصر يحتوي على حلقتين من الكربون؟

في الحالتين توجد صورة أماميـة، لكن المعنى يكمن بعيداً في الخلفيـة، أي أنه ليس من اليسير ملاحظة استخدام الصورة ملاحظة شاملة مستقصية.

٤٢٣ ــ كـل هذا يحـدث ـ يقيناً ـ في داخلك . ـ وكـل ما أطلبـه الآن ، هو أن نفهم معنى التعبير الذي نستخدمه . إن الصورة موجودة هناك ، وأنا لا أجادل في صحتهـا في أية حالة معينة . إلا أنني أريد أيضاً أن أفهم استخدام الصورة .

٤٢٤ ـــ إن الصورة موجودة هناك. وأنا لا أناقش صحتهـا أو صوابهـا. وإنما أسـأل ماهو استخدامها؟ فكر في صورة العمى بوصفه ظلاماً في نفس الأعمى أو في رأسه.

٤٢٥ ـــ إننا نجهد أنفسنا، في حالات عديدة لا تحصى، بحثاً عن إحدى الصور، ثم نتبين، حالما نعثر عليها، أن استخدامهما قد تم تلقائياً. في هذه الحالمة تكون لدينا صورة، تفرض نفسها علينا مع كل خطوة نخطوها. ــ إلا أنها لا تساعدنا في التغلب على هذه الصعوبة التي لا تبدأ إلا من هنا.

ــ فإذا سألت مثلًا: (كيف لي أن أتخيل أن هذه الآلية تدخل في هـذا الصندوق؟) ــ فقد يفي بالإجابة عن سؤالي رسم على مستوى مصغر . وبالتـالي يمكن الإجابة عن سؤالي بالقول: (أنظر، إنها تدخـل فيه عـلى هذا النحو)، أو ربما بـالقول: (لمـاذا تعجب، أنظر كيف يتم الأمر هنا، إنه نفس الشيء هناك). وبـالطبـع فإن القـول الأخير لا يفسر شيئاً، وإنما يدعوني ببساطة لاستخدام الصورة التي زوّدت بها.

٤٢٦ ــ والصورة المنشودة هي تلك التي يبـدو أنها تثبّت المعني بطريقـة واضحة. لكن الاستخدام الفعلي للصورة، مقارناً بالاستخدام الذي توحي به الصـورة، يبدو شيئـاً مشوشاً. هنا نصل مرة أخرى إلى نفس ما نصل إليه في نظرية المجموعات، وهو أن صورة التعبـير الذي نستخـدمه، تبـدو كأنها قـد وضعت من أجل إلـه يعرف مـا لا نستـطيـع أن

- 111 -



نعرفه، ويحيط علما بكـل واحدة من هـذه المتسلسلات الـلامتناهيـة، كما يـطلع على مـا في الوعي الإنساني.

ـــ وطبيعي أن هذه الصورة الخاصة بـالتعبير ستكـون أشبه بـالثياب الكهنـوتية التي يمكن أن نرتديها، لكننا لا نستطيع أن نفعل بها شيئــاً، إذ تنقصنا القـوة المؤثرة التي تعـطي لهذه الثياب معناها والهدف منها.

ـــ إننا في الاستخدام الفعـلي للتعبيرات، نـدور ونسير في طـرق جانبيـة، بينها نـرى الطريق الرئيسي المستقيم أمامنا، دون أن نستطيع بـالطبـع استخدامـه، لأنه مغلق بصفـة دائمة.

٤٢٧ ـــ حين يقول إنسان: (بينها كنت أتكلم معه، لم أكن أعرف ما الذي كان يدور في رأسه)، فإنه لا يكون قد فكر في عمليات ـ المخ، بل في عمليات ـ الفكر<sup>(١٦٠)</sup>. ينبغي علينا أن نأخذ هذه الصورة على محمل الجدّ. فنحن نريد بالفعل أن نرى ما في ذهنه. ومع ذلك فنحن لا نعني إلا ما قد نعنيه في موضع آخر بالقول التالي: إننا نريـد أن نعرف ما الذي يفكر فيه. أريد أن أقول: إن لدينا هذه الصورة الحية ـ وذلـك الاستخدام الذي يتناقض بوضوح مع الصورة، والذي يعبر عن ما هو نفسي.

٤٢٨ ـــ (الفكر، هذا الشيء الغريب) ـ لكنه لا يـدهشنا كشيء غـريب حين نقـوم بالتفكير أو نمارسه. فالفكر لا يدهشنا بوصفه شيئـاً غامضـاً حينها نفكـر، بل حـين نقول ـ وكـأننـا نلتفت إلى شيء مضى: «كيف أمكن أن يحـدث ذلـك؟». كيف أمكن للفكــر أن يتناول نفسه؟ إننا نشعر كما لو كنا قد أمسكنا ــ بواسطته ــ بالواقع في شباكنا.

٤٢٩ ـــ إن الاتفاق أو الانسجام بـين الفكر والـواقع إنمـا يقوم عـلى هذا: إذا قلت كاذباً إن شيئاً أحمر اللون، فلن يكون، على كل حال، أحمر اللون.

وحين أريـد تفسـير كلمـة «أحمـر» الـواردة في العبـارة «هـذا ليس أحمــر»، لأحــد الأشخاص، فسأفعل ذلك بالإشارة إلى شيء أحمر اللون.

٤٣٠ ـــ (ضـع مسطرة عـلى هـذا الجسم . إنها لا تقـول إن طـول الجسم هـو كـذا وكـذا. بل إنني لأذهب إلى القـول بأنها بــالأحـرى شيء ميت، ولا تحقق شيئـاً ممـا يحققـه

brain إي في العمليات العقلية أو الفكرية thought - processes وليس في العمليات التي تحدث في خلايا المخ processes -.



الفكر) . ـ كأننا تخيلنا أن ما هو أساسي للإنسان الحي هو الشكـل الخارجي . ثم شكلنـا قطعة من الخشب على غرار ذلك الشكل ، وخجلنا من رؤية الكتلة الصساء ، التي لا تحمل أي شبه بكائن حيّ .

٤٣١ ـــ (إن هناك فجوة تفصل بين الأمر وبين تنفيذه . وينبغي أن تملأ بواسطة فعل الفهم)<sup>(١٦٦١)</sup> .

إن المقصود هو أن علينا أن نفعل هذا في فعل الفهم وحـده. الأمر ــ إنمـا هي مجرد أصوات، أو علامات مكتوبة بالحبر ــ).

٤٣٢ ... كمل علامة تبدو ـ **بـذاتها ـ** شيئاً ميتاً ـ مما الذي يمنحهما الحياة؟ إنها تحيما بالاستخدام . هل دبت فيها أنفاس الحياة حينئذ؟ أم أن الاستخدام نفسه هو حياتها؟

٤٣٣ ... حينها نصدر أمراً، قد يبدو أن ما يتم البحث عنه لتنفيذه بواسطة الأمر ينبغي أن يظل غير معبَّر عنه، كما لو كانت هنالك فجوة بين الأمر وبين تنفيذه. إفرض أنني أريد من أحد الأشخاص أن يقوم بحركة معينة، ولتكن أن يرفع ذراعه. ولكي أجعل الأمر واضحاً، أقوم أنا بأداء الحركة. وتبدو هذه الصورة واضحة إلى أن نسأل: كيف يعرف ذلك الشخص أن عليه أن يؤدي تلك الحركة؟ ـ كيف له أن يعرف أصلًا، طريقة استخدام العلامات التي أذكرها له، أيا كانت تلك العلامات؟ ـ

ــــقـد أحاول الآن إكـمال الأمر بـواسطة عـلامات أكــثر، كأن أشـير إليه، أو أقـوم بإيماءات مشجعة، أو غير ذلك. هنا يبـدو كأن الأمـر بدأ يتعـش. كأن العـلامات تحـاول ـ بطريقة قلقة ـ أن تبعث الفهم فينا. ـ لكن لو فهمناها الآن، فبأي علامة نفهم؟

٤٣٤ ـ قـد نميل إلى القـول بأن الإيماءة تحاول أن تصـور أو ترسم الأمـر، إلا أنها تعجز عن ذلك.

٢٣٥ ... إذا سأل أحد: (كيف تقوم العبارات بتمثيل [المعنى]؟) - فقد تكون الإجابة: (ألا تعرف ذلك إذن؟ إنىك ـ بلاشك ـ تراه، حين تستخدمها). إذ لا شيء بخافٍ.

ـــ كيف تفعل العبارات ذلك؟ ـ ألا تعرف؟ إذ لا شيء يكون خبيئاً. لكن ذكر هذه الإجابة (إنك تعرف كيف تقوم العبارات بذلك، إذ لا شيء بخـاف)، قد تجعـل الإنسان يجيب قائلًا (نعم، ولكن هذا يتم بسرعة جداً، وأنا أود أن أراه بالتفصيل).

- 212-



٢٣٦ ــ من السهل هنا أن ندخل في النهاية ـ الميتة أو الطريق المسدود في الفلسفة، حيث يعتقد الإنسان أن الصعوبة تتمثل في أن علينا أن نصف الظواهر التي يتعذر علينا أن نمسك بها، والخبرة الحاضرة التي تفلت منا بسرعة، أو شيئاً من هذا القبيل، وحيث نجد اللغة العادية غليظة جداً، ويبدو الأمر كما لو كان علينا أن نتعامل، لا مع ظواهر الحياة اليومية، بل مع الظواهر التي تفلت منا بسهولة، وتؤدي أثناء تكونها واختفائها، إلى ظواهر أخرى تتولد عنها».

(أوغسطين: فالظواهر المعتادة موجودة، كما تـوجد بـالمثل ـ بخـلاف ذلك ـ ظـواهر كثيرة جداً وجديدة، تكون من اختراعنا)(١٦٢).

٣٧ --- يبدو كأن الأمنية أو الرغبة تعرف بالفعل ما سوف يلبيها أو قد يلبيها، والقضية، أو الفكرة، تعرف ما يجعلها صادقة - حتى لو لم يكن لهذا الشيء وجود على الإطلاق! من أين جاء هذا التحديد لما ليس له وجود بعد؟ هذا المطلب المستبد؟ («صرامة الوجوب المنطقي»)<sup>(١٦٨)</sup>.

٤٣٨ ـــ (إن أي خطة ـ من حيث هي كذلـك ـ شيء لم يتم استيفاؤه أن إشبـاعه) . (مثل الرغبة، والتواضع، والريبة، وغير ذلك) .

ـــ وأنا أعني بهذا : أن التوقع لا يستوفي، لأنه توقع لشيء ما<sup>(١٦٩)</sup>. كذلـك لا يكون الاعتقاد ولا الرأي مستوفي، لأنه رأى بأن شيئاً يكون هو الواقع، أو يكون شيئاً واقعياً، أو شيئاً خارج عملية الاعتقاد.

٤٣٩ ـــ بأي معنى يمكن أن توصف الرغبات والتوقعاتوالاعتقادات . . الخ بأنها غير مستوفاة [أو لم يتم إشبـاعها]؟ ومـا هو نمـوذجنا الأصـلي لعدم الاستيفـاء؟ هل هــو المكان

(١٦٧) وقد أورد فتجنشتين نص القـديس أوغسطين باللغة اللاتينية، كها ورد في الترجمـة الانجليزيـة كها هـو باللغـة اللاتينية، ونصه كها يلي:

- (Manifestissima et usitatissima sunt, et eadem rusus nimis latent, et nova inventlo eorum). (١٦٨) أي أن هذا المطلب الجائر أو المتعسف فيها يتعلق بالسؤال عن مصدر ذلك التحديد لما لم يوجد بعد، إنما يوجع إلى الصرامة المنطقية المتمثلة في القول بـوجوب هـذا التحديـد من الناحيـة المنطقيـة وليس من الضروري أن يكون من الناحية الفعلية، طالما أنه لم يوجد بعد.
- (١٦٩) أي شيء لم يتحدد بعد مصدره أو سببه، فإذا تحدد، تم استيفاء التوقع أو إشباعه. وما ينطبق عند فتجنشتين على التوقع، ينطبق بـدوره على الاعتقـاد والرأي أو الـظن وغير ذلـك من الاعتقادات والـرغبات والتـوقعات إلخ . .

### - 215 -



الخالي؟ وهل يمكن أن يقال عن مثل هذا المكان أنه غير مستوفي أو غير مشبع؟ ألا يمكن أن يكون ذلك أيضاً على سبيل الاستعارة؟ \_ أليس ما نسميه بعدم الاستيفاء [أو عدم الإشباع](١٢٠) هو الشعور بالجوع؟

إننا نستطيع، في نسق معين من التعبيرات، أن نصف موضوعاً ما باستخدام كلمتي «مستوفي» و«غير مستوفي». كأن نتفق مثلًا على تسمية الاسطوانة الفارغة «بالاسطوانة غـير المستوفاة»، وتسمية الاسطوانة المعتمة التي تملأ تلك الفارغة بأنها «ما يستوفيها»<sup>(١٧١)</sup>.

٤٤٠ ــ إن القـول بأنني «أرغب في تفـاحة» لا يعني أنني أعتقـد أن التفاحـة سـوف تهدىء من شعوري بعدم الإشباع . فهذه القضية [الأخيرة] ليست تعبيراً عن رغبـة، وإنما هي تعبير عن عدم الإشباع .

٤٤١ ــ ونحن نميل بطبيعتنا، وبناء على تدريب معين، وتربية معينة، إلى أن نعبر تعبيراً تلقائياً عن الرغبات، في ظروف معينة. (وليست الرغبة، بالطبع، هي مثل هذا «الظرف»). في هذه اللعبة [اللغوية] لن يكون السؤال عما إذا كنت أعرف ما أرغب فيه قبل تحقيق رغبتي، سؤالاً مطروحاً على الإطلاق. كما أن وجود حادثة توقف رغبتي، لا يعني أنها تحققها. فربما لا أكون راضياً إذا ما تم إرضاء [أو استيفاء وإشباع] رغبتي .

ــ من ناحية أخـرى، تستخدم كلمـة «يرغب» كـذلك عـلى النحو الآتي: («إنني لا أعرف أنا نفسي ما أرغب فيه). («لأن الرغبات ذاتها، إن هي الاحجاب يقـوم بيننا وبـين الشيء «المرغوب فيه»).

ـــ افرض أن أحداً سأل «هل أعرف ما الذي أتوق إليـه قبل أن أحصـل عليه؟» إذا كنت قد تعلمت الكلام، فإنني أعرفه.

٤٤٢ ــ افـرض أنني رأيت شخصاً يسـدد بندقيـة، فقلت «إنني أتـوقـع أن أسمـع دويّاً». ثم انطلقت القذيفة. حسناً، ذلك ما توقعته. هل كـان ذلك الـدويّ موجـوداً من قبل على نحو ما في توقعك؟ أم أن الأمـر لم يتعدّ وجـود نوع آخـر من الاتفاق بـين توقعك وبـين ما حـدث، بمعنى أن الصوت لم يكن متضمنـاً في توقعـك، وأنه كـان مجـرد حـادث عرضيّ أضيف إليه أثناء إشباع التوقع؟ .\_

- 210 -

<sup>(</sup>١٧٠) nonsatisfaction وقد ترجمناها وبعدم الاستيفاء» في حالات الرأي والاعتقـاد والتوقــع وغيرهــا، لكنني أفضل ترجعتها وبعدم الإشباع» في حالة الجوع وحالة الرغبة وغير ذلك.

<sup>(</sup>١٧١) على اعتبار أن الاسطوانة المصمته، هي التي تملأ الفراغ الموجود في الاسطوانة الفارغة ومن ثم فهي تستوفيهـا بمعنى أنها تسد أو تملأ فراغها.



ـــ كلا، فلو لم يكن الصوت قد انطلق، لما كان من المكن أن يتم استيفء توقعي . إن الصوت قد استفواه . وهو لم يكن شيئاً مصاحباً للاستيفاء أو الأشباع ، كما لو كان ضيفاً ثانياً أتى مصاحباً للضيف الأول الذي كنت أتوقعه أو أنتظره . ــ.

ـــ هل ذلك الشيء المتعلق بالحادذث ولم يكن متـوقعاً هـو كذلـك شيء عرضيّ، أي عامل إضافي زودنا به القدر؟ـ

لكن مـا الـذي لم يكن إذن إضـافيـاً؟ هـل سبق شيء في تـوقعي من قبــل، يتعلق بالقذيفة؟ ـ وما الذي كان إضافياً؟ ألم أكن أتوقع القذيفة بأكملها؟ قد يقال «إن الـدويّ لم يكن مرتفعاً كما توقعت». ـ «فهل دوي في توقعك بصوت أعلى»؟ . ـ

٤٤٣ ــــ «من المؤكـد أن اللون الأحمـر الـذي تتخيله، ليس هــو نفس اللون الأحمـر (ليس هو نفس الشيء) الذي تراه أمامك. فكيف يمكنك القول بأنه هو الذي تخيلته؟».\_

\_ لكن أليست لدينا حالة مماثلة بالنسبة للقضيتين التاليتين : «توجد هنا بقعة حمراء» و«لا تـوجد هنـا بقعة حمـراء»؟ إن كلمة «حمـراء» ترد في كلتيهـما، فلا يمكن أن تـدلّ هـذه الكلمة على وجود شيء أحمر.

٤٤٤ ــ قد يشعر المرء أنه يستخدم في الجملة التاليـة «إنني أتوقـع أنه سـوف يأتي» الكلمات : (إنه سوف يأتي) بمعنى مختلف عن معناها في عبارة التقرير أو الإثبات التالية (إنه آت). لكن إذا كان الأمر كـذلك، فكيف أستـطيع القـول بإنـه قد تم استيفـاء توقعي أو إشباعه؟

ـــ لو أردت تفسير كلمتي : «هـو» و«يأتي» بتعـريفات إشـارية مثـلًا، فسوف تصلح نفس تعريفات هاتين الكلمتين لكلتا العبارتين .

ــ لكن، قد ينشأ الآن سؤال: كيف يبدو الأمر حين يأتي؟ ـ ــ يُفتَحُ الباب، ويـدخل شخص مـا، إلخ . ـ وكيف يبـدو لي الأمـر حـين أتـوقـع مجيئه؟ ـ

أمشي في الحجرة ذهاباً وإياباً، وأنظر في الساعة من حين لآخر، وغير ذلك. ــ لكن إحـدى المجموعتين من الحوادث ليس بينهـما وبين الأخـرى أدنى تشـابـه! «فكيف يستـطيـع الإنسـان أن يستخـدم نفس الكلمات في وصفهـا؟ـ لكن ربمـا قلت أثنـاء ذهـابي ومجيئي : «إنني أتوقع أن يظهر تشابه في موضع ما. لكن من أي نوع؟! ٤٤٥ ــ في اللغة يحتك التوقع بالإشباع .

- 217-



٤٤٦ ... قد يكون من المضحك لو قلنا : (تبدو العملية حين تحدث، مختلفة عنها حينها لا تحدث) أو قلنا) تبدو البقعة الحمراء مختلفة حين تكون موجودة ، عنها حينها لا تكون موجودة ، لكن اللغة تقوم بالتجريد من هذا الاختيلاف، لأنها تتكلم عن البقعة الحمراء سواء كانت موجودة أو لم تكن) .

٤٤٧ ــ والشعور السائد [في هذه الحالة] يكون [بتصورنا] أن نفي إحدى القضايا، ينبغي أن يجعلها صادقة بمعنى معين، حتى يتسنى لنا أن ننفيها.

(إن إثبات [أو تقرير] القضية المنفية [أو السالبـة]، يتضمن القضية التي تم نفيهـا، لكنه لا يتضمن إثباتها)<sup>(۱۷۲۱)</sup>.

٤٤٨ ـــ (وإذا قلت إنني لم أحلم الليلة المــاضية، فــإنه لا يــزال عـليّ أن أعــرف أين أبحث عن الحلم. أي أن القضيـة «إنني حلمت» قد تكــون كاذبـة حين تــطبق عـلى هــذه الحالة القائمة، لكنها لا ينبغي أن تكون خالية من المعنى).ــ

\_ فهل يعني هذا أنك قد شعرت \_ بعد كل هذا \_ بشيء ما، وكأنه إشارة أو تلميح إلى حلم، يجعلك على وعي بالمكان الذي كان من الممكن أن يشغله الحلم؟

ـــ مرة أخرى: إذا قلت (إنني لا أشعر بألم في ذراعي)، فهل يعني هذا أن لديّ ظلًا من الإحساس بالألم، يمكن إذا جاز هذا القول أن يحدد الموضع الذي قد يوجد فيه الألم؟ ـــ بأي معنى تكون حالتى الراهنة الخالية من الألم متضمنة لإمكان الألم؟

٤٤٩ ... (لكن ألا ينبغي عليّ أن أعرف كيف يكون الأمر إذا شعرت بألم؟). إننا نفشل في التحرر من إسار الفكرة التي مؤداها أن استخدام إحدى العبارات، يتضمن تخيل وجود شيء ما في مقابل كل كلمة.

<sup>(</sup>١٧٢) أي إثبات تلك القضية الأخيرة الموجبة. وذلك بمعنى أن القضية السالبة تتضمن القول بالقضية الأصلية الموجبة التي نفيناها، لكن بدون أن يكون في ذلك أي إثبات لها. فالقول مثلًا بالقضية (لا ـ ق) يتضمن القول بالقضية ق، لأن (لا ـ ق) أو نفي ق، يتضمن القول بالقضية ق ثم نفيها. لكنه لا يثبت أي شيء عن القضية ق، وخاصة من حيث الصدق والكلب.



\_ إننا لا نتبين أننا نحسب ونعمل عملاً إجرائياً بالكلمات، ونترجمها مع مرور الزمن إلى هذه الصورة أو تلك. \_ كما لو كان على الإنسان أن يعتقد أن الأمر المكتوب لتسليمي بقرة، والذي يبلغني به أحد الناس، ينبغي أن يكون مصحوباً بصورة ذهنية للبقرة، حتى لا يفقد ذلك الأمر معناه.

٤٥٠ ـــ أن تعرف كيف يبدو شخص ما: معناه أن تكون قادراً على استدعاء صورة ذهنية عنه. لكنه يعني كذلك أن تكون قادراً على محاكاة تعبيره. وهل يحتـاج الإنسان لكي يحاكيه، أن يتخيله؟ وأليست محاكاته مثل تخيله تماماً؟

٤٥١ ـــ هَبْ أنني أصـدرت الأمر التــالي إلى أحد الأشـخـاص: (تخيل دائـرة حمـراء هنا) ــوالآن أقول له: إن فهم هذا الأمر يعني معرفة كيف يكون وضعه حين يتم تنفيـذه ــ أو حتى: أن يكون في مستطاعك تخيل كيف يبدو حينئذ. .؟

٤٥٢ ... أريد أن أقول: (لو استطاع شخص أن يرى [أو يدرك] العمليات العقلية الخاصة بالتوقع، فسيكون قد رأى بالضر ورة ما كان متوقعاً)(١٧٣).

ــ لكن الوضع يكون كذلك كما يلي : لو رأيت التعبير الخاص بالتوقــع، فسترى مــا هو متوقع . وبأي طريقة أخرى، وبأي معنى آخر يتسنّى لك أن تراه؟

٤٥٣ ــ إن أي شخص يكون قد أدرك توقعي، سيكون لـديـه بـالضرورة إدراك مباشر بما كان متوقعاً. بمعنى أنه لم يكن مضطراً أن يستدل عليـه أو يستنتجه من العمليـات التي أدركها! ـ لكن القول بأن شخصاً يدرك توقعاً ما، قول لا معنى له<sup>(١٧٤)</sup>. ما لم يعن في الواقع، مثلاً، أنه يدرك التعبير الخاص بالتوقع. فالقول بأن من يتوقع يدرك توقعه، بـدلاً من القول بأنه يتوقع، سيكون تحريفاً أحمق يفسد التعبير.

٤٥٤ ـــ (كل شيء موجـود هناك في . . . ) . كيف أمكن لهـذا السهم → أن يشير؟ ألا يبدو أنه يحمل في ثناياه شيئاً بالإضافة إلى ذاته؟ ــ

(لا، ليس الخط الميت المكتـوب على الـورقة هـو الذي يمكن أن يفعـل ذلك، [أي

(١٧٣) أو الشيء المتوقع، أي أن تكون عملية التوقع مصحوبة بالشيء المتوقع في الذهن. (١٧٤) لأن الانسان لا يدرك التوقع نفسه، بقدر ما يدرك الشيء المتوقع.

## - 212-



يشير]، بل فقط ما هو نفسي، أي المعنى)<sup>(١٧٥)</sup> ـ إن هذا القول صادق وكاذب . فالسهم لا يشير إلا حين يستخدمه كائن حيّ .

ـــ هذه الإشارة ليست حيلة أو خدعة لا تستطيع أن تقوم بأدائها إلا الالنفس. ٤٥٥ ــ نريد أن نقول: (حين نعني شيئاً ما يكون الأمر شبيهــاً بالتـوجه إلى شخص ما، ولا يكون عبارة عن وجود صورة ميتة لدينا من أي نوع»). إننا نتجـه(١٧٦) إلى الشيء الذي نعنيه.

٤٥٦ ـــ (حينـما يعني شخص شيئـاً مـا، فسيكـون المعنى هـو معنى ذلـك الشخص نفسه)<sup>(١٧٧)</sup>. فالإنسان يكون هو نفسه في حركة. إنه يندفع إلى الأمام، ولهـذا لا يستطيـع أن يلاحظ اندفاعه إلى الأمام. إنه في الواقع يعجز عن ذلك.

٤٥٧ ــ نعم: إن كونك تعني شيئًا، إنما يشبه الذهاب أو التوجه إلى شخص ما.

٤٥٨ ... (إن الأمر يأمر بتنفيذ نفسه). فهو إذن يعرف تنفيذه، حتى قبل أن يتم؟ ـ لكن هذه القضية كانت قضية نحوية، وتعني : إنه إذا كان مؤدى الأمر هو (افعل كذا وكذا!)، فإن تنفيذ الأمر يسمى بـ (فعل كذا وكذا).

٤٥٩ ـــ إننا نقول (إن الأمر يأمـر بهذا) ونفعله أو ننفـذه . ـ لكننا نقـول كذلـك (إن الأمر يأمر بهذا : إن عليّ أن . . . ) . ونترجمه مرّة بقضية، وأخرى ببرهان أو وصف، وثــالثة بفعل .

٤٦٠ ــ هل يمكن أن يتم تبرير فعل ما بوصف طاعة أو تنفيذا لأمر يأخذ الصيغة التالية : (لقد قلت «أحضر لي زهرة صفراء»، وهذه الزهرة قـد منحتني شعوراً بـالراحـة. هذا هو السبب في أني أحضرتها)؟

- (١٧٥) أي أن السهم بوصفه خطاً مرسوماً على ورقة ليس في ذاته إلا خطاً ميتاً لا يقوم في ذاته بفعل الإشـارة، لكننا نضفي عليه عنصراً نفسياً حين نستخـدمه لـلإشارة إلى شيء أو اتجـاه أو غير ذلـك. في هذه الحـالة يكـون له معنى. ومن الواضح أن فتجنشتين يؤكد ما سبق أن ذكره بالنسبة للألفاظ، فـاللفظ عنده يكـون أشبه بـالجثة الهامدة لا حياة فيها. فإذا سألنا ومتى تدب فيها الحياة فيصبح لها معنى؟ كانت الإجابة عنده باستخدامها.
- (١٧٦) وفتجنشتين يقصد أننا في حالة المعنى كأننا نتجه به إلى الشيء الذي نعنيه، ولايكون بـالتالي المعنى قـائماً عـل بجرد صورة تتكون لدينا عن الشيء لأنها تكون صـورة ميتة . وهـو يستخدم كلمتي «يتجـه إلى"، إلا أنها حين ترجمت إلى اللغة الانجليزية أخذت معنى الاتجاه إلى أعلى أو الصعود going up to .
- (١٧٧) أي المعنى الـذي يقصده ذلـك الشخص. وكأن المعنى في هـذه الحالـة يكون ذاتيـاً يتعلق بذلـك الشخص أو يخصه وحده، وفي هذا تعبير عن نوع من «الاناوحدية» solipsism بلا شك.

## - 219 -



ـــ ألا يتحتم أن يجيب الإنسـان عـلى ذلــك بقـولــه: «لكنني لم أرسلك لتحضر لي الزهرة التي قد تبعث فيك ذلك النوع من الشعور، بعد الأمر الذي قلته!)؟ .

٤٦١ ــ بأي معنى إذن يستبق الأمر تنفيذه؟ ـ بأن يأمر بما يتم تنفيذه بعد ذلك؟ ـ لكن قد يكون على المرء في هذه الحالة أن يقول: (ما يتم تنفيذه بعد ذلك، أو مالا يتم تنفيذه).

وهذا معناه أنه لا يقول شيئًا .

ـــ (لكن حتى لـولم تحدد رغبتي مـا سوف تكـون عليه الحـالة، فـإنها لا تزال تحـدد مـوضوع الـواقعة، سـواء حققت الرغبـة أو لم تحققها. إننـا ندهش، لا من معـرفـة أحـد الأشخـاص بالمستقبـل، وإنما نـدهش من كونـه قادراً عـلى التنبؤ (صـوابـاً أو خـطاً) عـلى الإطلاق.

ـــ وكأن مجرد النبوءة، سواء كانت صادقة أو كاذبة، تدل على المستقبل قبل حدوثه، في حين أنها لا تعرف شيئاً عن المستقبل، ولا يمكنها أن تعرف أقل من اللاشيء.

٤٦٢ ــ إنني أستطيع أن أبحث عنه حين لا يكون موجوداً هناك، لكنني لا أستطيع أن أشنقه إذا لم يكن موجوداً هناك.

ــ قد يميل أحد هنا لأن يقول: (لكنه لابد أن يكون مـوجوداً في مكـان ما هنـاك إذا كنت أبحث عنه). ـ

إذن فهـو لابد أن يكـون موجـوداً في مكان مـا أيضاً إذا لم أجـده، وحتى إذا لم يكن موجوداً على الإطلاق.

٤٦٣ ... هل كنت تبحث عنه؟ إنـك لم تستطع حتى أن تعـرف ما إذا كـان موجـوداً هناك!) ..

ـــ لكن هذه المشكلة تنشأ فعلًا حيث يبحث المرء عن شيء في الرياضيـات. فيمكن مثلًا أن يسأل كيف كان من المكن أن نبحث عن التقسيم الثلاثي لإحدى الزوايا؟

٤٦٤ ـــ إن هدفي الذي أريـد أن ألفت نظرك إليـه هو: أن أعلمـك كيف تنتقل من جزء خاف من اللغو إلى اللغو الصريح الواضح .

٤٦٥ ـــ (إن التـوقع قـد جُعِلَ بحيث يكـون كل مـا يحدث إمـا متفقـاً معـه أو غـير متفق).

- \*\*\* -



ــ لنفرض أنك تسأل الآن: هل يتم إذن تحديد الوقائع بطريقة أو بأخرى بواسطة التوقع ـ أي هل يتحدد بالنسبة لأيـة حادثـة يمكن أن تحدث، ما إذا كانت الحادثة تحقق التوقع أم لا؟

ينبغي أن تكون الإجابـة كما يـلي: (نعم، ما لم يكن التعبـير الخاص بـالتوقـع غـير محدد، كأن يحتوي مثلًا على فعل ذي إمكانات مختلفة)<sup>(١٧٨)</sup>.

٤٦٦ ـ لأي هـدف يفكر الإنسان؟ ما فـائدتـه؟ لماذا يصنع الغلايات بناء على حسابات معينة ولا يترك سمك جدارنها للصدفة؟ إن معرفتنا بـأن الغلايات لا تنفجر في أغلب الأحوال إذا صنعت طبقاً لهـذه الحسابات، هي حقيقة تتعلق ـ في نهاية الأمر ـ بالخبرة. لكن كما أن احتراق يـد الإنسان مرة، يجعله يفعل أي شيء إلا أن يضع يده في النار، كـذلك فهـو قـد يفعـل أي شيء إلا أن يمتنع عن القيام بـالحسابات الخاصة بالغلاية(١٧٩).

ـــ لكن بما أننا لسنا مهتمين بالأسباب، فسوف نقول: إن النـاس في الواقـع، تفكر بأن هذه هي الطريقة التي يتبعونها في صناعة الغلاية. ـ والآن، ألا يمكن أن تنفجر الغلاية المصنوعة على هذا النحو؟ أجل، بطبيعة الحال.

٤٦٧ ـــ هل يفكر الإنسان إذن، لأنه وجد أن تفكيره مجمَّز أو مفيد؟ ــ أي لأنـه يظن أنه من المجدي له أن يفكر؟

(هل يربي أطفاله لأنه وجد أن لذلك فائدة؟).

٤٦٨ ــ ما الذي يوضح سبب تفكير الانسان؟(١٨٠).

٤٦٩ ــ ومع ذلك يستبطيع الإنسبان أن يقبول بنان التفكير قبد وجبد لكي يحقق فائدة(١٨١) . إن وجود عدد أقل من حالات انفجار الغلايات عن عدد الحالات السابقية لا

(١٧٨) أي محتوي على قضية فصل أو بدائل، نكون فيها هذه البدائل أو القضايا المفصولة متعددة ومختلفة .

(١٧٩) أي أن الأمر عند فتجنشتين راجع إلى الخبرة، فكما أن الحبرة تعلم الإنسان الذي احترقت يده بالنـار مرة، ألا يضع يده فيها مرة أخرى، فكذلك الحال حين يتعلم الانسان بخبرته أن القيام بحسابات معينة أمـر ضروري لصناعة الغلاية المامونة التي لا تنفجر، ومن ثم فإنه لا يغفـل هذه الحسابات حين يصنع غـلاية أخـرى بعد ذلك .

(١٨٠) والترجمة الحرفية للعبارة هي : ما الذي قد يوضح لماذا warum - why يفكر الإنسان؟

(۱۸۱) او نفعاً، اي ان يكون له مردود او عائد.

- 111 -



يؤدي إلى الشعور بأن علينا أن نحدد سمك الجدران، ولكن بأن نجري ـ بـدلا من ذلك ـ حسابات معينة . أو طالما أن كل حساب يقوم به أحد المهندسين، يراجعه مهندس آخر.

٤٧٠ ـــ لذا فنحن نفكر أحيانا لأننا تبينا أن التفكير مجدي .

٤٧١ ــ غـالبا مـا يحدث ألا نصبح على وعي **بـالوقـائع** الهـامة، الا إذا استبعـدنا السؤال [الـذي يبدأ بكلمـة] «لماذا؟». ومن ثم فـإن تلك الوقـائع تقـودنـا ـ أثنـاء اجـراء بحوثنا ـ إلى اجابة ما.

٤٧٢ ـــ إن خاصية الاعتقاد في اطراد (أو اتساق) الطبيعة، يمكن ادراكها بـدرجة كبيرة من الوضوح في الحالة التي نخاف فيها مما هو متوقع . فلا شيء يمكن أن يحملني عـلى أن أضع يدي في اللهب، على الرغم من أنني ـ في نهاية الأمر ــ لم أحرق يدي إلا في الماضي فقط.

٤٧٣ ـــ إن الاعتقاد بأن النار سوف تحرقني هو من نفس نوع الخوف من أنها ســوف تحرقني .

٤٧٤ ــ سوف تحترق يدي لو وضعتها في النار: ذلك أمر يقيني. أي: إننا نرى هنــا معنى اليقـين. (وليس المقصـود هنــا مجـرد معنى كلمــة «يقين» ــ بل كــذلــك واقــع الأمــر معها<sup>(١٨٢)</sup>.

٤٧٥ ــ لـو سأل سـائل عن أسس افـتراض مـا، فسـوف يتفكـر الإنسـان في تلك الأسس. فهل يحدث هنا نفس الشيء الذي يحـدث حين يفكـر الإنسان في الأسبـاب التي يمكن أن تكون قد أدت إلى وقوع حادثة ما؟ .

٤٧٦ ــ إن علينا أن نميز بين موضوع الخوف وبين سبب الخوف .

ـــ فـالوجـه الذي يـوحي بالخـوف أو بالبهجـة (وهو مـوضوع الخـوف أو البهجـة) ـ ليس ـ من هذه الزاوية ـ هو سببه، وإنما هو ـ إذا جاز هذا القول ـ هـدفه الـذيي يصوّب إليه .

٤٧٧ ـــ «لماذا تعتقد أنك سوف تحرق نفسك لو لمست سطحا ساخنا؟»ــ هل لـديك أسباب لهذا الاعتقاد، وهل أنت في حاجة إلى أسباب؟

- 222 -

<sup>(</sup>١٨٢) بل المقصود هنا هو اليقين الذي نراه أو نتبينه من الاعتقاد أو الخوف من احتراق اليد بالنار، بناء على الممارسة الفعلية أو الخبرة السابقة .



٤٧٨ ــ ما هو السبب الـذي يجعلني أفترض أن إصبعي سوف يجسّ بمقاومة حين يلمس المائدة؟ ما السبب الذي يجعلني أعتقـد أنني سأتـالم اذا ما اخـترق هذا القلم راحـة يدي؟ـ حينها أسال على هذا النحو، يتمثل أمامي مـائة سبب، وكـل واحد منهـا يحاول أن يرفع صوته ليسكت غيره (لكن ذلك وقـع في خبرتي مـرات لا تعدّ أو تحصى من قبـل، كها سمعت كثيرا عن خبرات مماثلة . فإذا لم يكن الأمر كذلك، فسيكون . . . . الخ).

٤٧٩ ـــ إن السؤال التــالي: (على أي أسس أقمت اعتقــادك في هذا؟)، قــد يعني: (ما هي الأسس التي يستنبط منها الآن هذا الاعتقاد (أو التي استنبطته منها الآن؟)

لكنه قد يعني أيضا: (ما هي أسس هذا الافتراض، التي يمكنك أن تذكرها لي فيما بعد؟).

٤٨٠ ــ هكذا يستطيع الانسان ـ في المواقع ـ أن يقبل «أسسا» لاعتقاد أو رأي، بحيث لا يعنى بها إلا ما كان قد ذكره لنفسه قبل أن يصل إلى ذلك الرأي، أي الحساب الذي يكون قد قام به بالفعل.

فإن سأل سائل الآن: لكن كيف يمكن أن تكون الخبرة السابقة أساساً لافتراض أن كذا وكذا سوف يحدث فيها بعد؟ \_ فستكون الإجابة: ما هو التصور العام الذي يكون لدينا عن أسس هذا النوع من الافتراض؟ إن هذا النوع من قضايا الاثبات عن الماضي هو ببساطة ما نسميه بأساس الافتراض بأن هذا الأمر سوف يحدث في المستقبل. \_ ولو كنت مندهشاً من قيامك بأداء مثل هذه اللعبة، فإنني أحيلك على نتيجة خبرة ماضية (إلى حقيقة أن الطفل الذي احترق بالنار، يخاف من النار).

٤٨١ ــ فإذا قال أحـد الأشخاص إن الخبر المتعلق بالمـاضي قد لا يقنعـه بأن شيئـا [مشابها] سوف يحدث في المستقبل، فإنني لن أفهمه. وقد يسأله الانسان: ما الذي تتوقـع إخبارك به اذن؟ ما هو نوع الخبر الذي تسميه أساسا لمثـل هذا الاعتقـاد؟ ما الـذي تسميه «بالاقتناع»؟ وبأي طريقة تنتظر اقناعك؟ ـ واذا لم تكن هذه أسسا، فيا هي الأسس إذن؟\_

ـــ إذا قلت إن هذه ليست أسساً، فلابد إذن أن تكون قادراً عـلى ذكر الحـالة التي ينبغي أن تتوفر لدينا حتى يكون لنا الحق في القول بوجود أسس لافتراضنا .

- لاحظ أن الأسس هنا ليست قضايا تستلزم منطقيا ما نعتقد فيه .

...وليس معنى هذا أن الانسان يمكنه أن يقول : إن ما نحتاجه للاعتقاد، أقل مما نحتاجه للمعرفة. \_ لأن السؤال هنا لا يتعلق بالتقريب للاستدلال أو الاستنتاج المنطقي.

- 272-



٤٨٢ ــ إننا نخطىء لو وضعنا الأمر على النحو التالي : (هـذا أساس جيـد، لأنه يجعـل حدوث الحـادثة أمـرا محتملا) . وكـأننا قـد قررنـا شيئا أكـثر عن الأساس، ويـبرره كـأساس، في حـين أن القول بـأن هذا الأسـاس يجعل الحـدوث محتمـلًا، لا يقـول شيئـا باستثناء أن هذا الأساس يـرقى إلى مستوى معـين من الأسس الجيدة ـ لكن هـذا المستوى بلا أسس !

٤٨٣ ـــ إن الأساس الجيد هو الذي يبدو هكذا.

٤٨٤ ــ قـد يميل الإنسان إلى القول بـأن (الأساس لا يكون جيدا إلا لأنـه يجعـل الحدوث محتملا بالفعل). أي لأن له بالفعل تأثيراً على الحادثة، كما لو كـان شيئا يمكن أن يقع في الخبرة.

٤٨٥ ــ إن التبرير بالخبرة له نهاية يتوقف عندها . لو لم يكن كذلك، لما كان تبريرا .

٢٨٦ ــ هل يترتب على الانطباعات الحسية التي أتلقاها، أن يكون أحد المقاعد موجودا هناك؟ ـ وكيف يمكن أن تلزم القضية عن الانطباعات الحسية؟ حسنا، هل هي تلزم عن القضايا التي تصف الانطباعات الحسية؟ لا ـ لكن ألا أستنتج أنا أو أستدل على وجود مقعد هناك، من الانطباعات، أو المعطيات الحسية؟ إنني لا أقوم بأي استدلال ا ومع ذلك فأنا أفعل ذلك أحيانا. فقد أرى صورة فوتوجرافية مثلا، وأقول (لابد أنه كان هناك مقعد.) أو أقول كذلك (إنني أستدل مما أشاهده هنا على وجود مقعد هناك) فهذا استدلال، لكنه ليس متعلقا بالمنطق<sup>(١٨٢)</sup>. فالاستدلال انتقال أو تحول إلى تقرير أو اثبات، وهو كذلك انتقال إلى السلوك المناظر له. «فأنا أستنتج النائج» لا بالألفاظ فقط، بل كذلك بالفعل أو السلوك.

ـــ هل كان لاستنتاجي هذه النتائج ما يبرره؟ وما الذي يسمى بالتبرير هنا؟ ـــ كيف تستخدم كلمة «تبرير»؟ صف ألعابا لغوية ! . ومن هذه الألعاب اللغـوية ــ سيمكنك أن تدرك كذلك أهمية التبرير .

> ٤٨٧ ــ (سأغادر الغرفة لأنك طلبت مني ذلك) . (سأغادر الغرفة، لكن ليس لأنك طلبت مني ذلك) .

(١٨٣) بمعنى أنه ليس استدلالًا على مستوى المنطق أو ليس استدلالًا منطقياً، لأننا لا نقوم فيه بالاستدلال على قضية تلزم عن قضية أو أكثر، بل بالاستدلال على قضايا إثبات وكذلك على أنواع السلوك المناظرة لها.

- 275 -



هل تصف هذه القضية رابطة أو علاقة ما بين فعلي وبين ما أمر بــه ذلك الشخص، أم أنها تقيم هذه العلاقة؟

ــــوهل يمكن للانســان أن يسأل: (كيف تعـرف أنك تفعـل ذلك، لهـذا السبب أو لغير هذا السبب؟). وهل يحتمل أن تكون الإجابة: «إنني أشعر بذلك؟».

٤٨٨ ــ كيف لي أن أحكم بمـا إذا كان الأمـر على هـذا النحـو؟ تبعـا للشـواهـد أو الأدلة الموجودة في الظروف المحيطة به؟

٤٨٩ ــ اسأل نفسك: في أية مناسبة تقول هذا، وما الغرض من هذا القول؟ ــ مـا هو نــوع الأفعال المصـاحبة لهــذه الكلمات؟ (فكّـر في إلقـاء التحيـة !) في أي المشاهد (أو المواقف) يتم استخدامها، ولماذا تستخدم؟

٤٩٠ ــ كيف لي أن أعـرف أن اتجاه التفكـير هـذا قـد أوصلني إلى هـذا الفعـل؟ ـ حسنا، إنها صورة معينة: تقوم على أن يؤدي حساب ما ــ مثلا ــ إلى تجـربة أخـرى في أحد البحوث التجريبية. إنها تشبه هذا. والآن يمكنني أن أصف مثالا.

٤٩١ ــ فلا نقول: (بدون اللغة لا يمكننا الاتصال الواحد منا بالآخر) ـ وإنما نقول بالتأكيد: بدون اللغة لا يمكننا التأثير في الآخرين على هـذا النحو أو ذاك، ولا بناء الطرق وصناعة الآلات وغير ذلك. كما نقول كـذلك: بـدون استخدام الكـلام والكتـابـة لن يستطيع الناس الاتصال ببعضهم<sup>(١٨٢)</sup>.

<sup>(</sup>١٨٤) بمعنى أن وظيفة الاتصال في اللغة ليست هي الوظيفة ذات الأهمية الأولى، وإنما يجعلها فتجنشتين وظيفة من بين وظائف اللغة، في حين أنه جعل الأهمية الأولى لوظيفة التأثير في الآخرين، ثم بناء العوامل الحضارية المختلفة. وهكذا تترتب وظائف اللغة عنده ـ من هذه الزاوية ـ إلى ثلاث وظائف متدرجة : أ ــ التأثير في الآخرين

ب ــ وسيلة أساسية لإقامة الحضارة بأساليبها ومظاهرها المختلفة مثل إقامة الطرق وصناعة الألات وغيرها . جـــ الاتصال بين الأفراد شفاهة أو كتابة .

ويبدو أن فتجنشتين يريد هنا أن يقول إن الهدف الحقيقي من اللغة هو إقامة الحضارة، إلا أنه من الواضح أن هذا الهدف ما كان ليتحقق لو لم تكن هنالك وسيلة للإتصال بين الناس وهي اللغة.

ومن الملاحظ في هذا الصدد أن وظيفة اللغة في كتابنــا الحالي لفتجنشتـين، قد اختلفت عنهــا في كتابــه السابق «رسالة منطقية ــ فلسفية»، لأنها كانت أساساً في الرسالة، مجرد تعبير عن حالة الأشياء في العــالم الخارجي، أو مجرد تصوير للوقائع التي يتألف منها العالم.



٤٩٢ ـــ إن اختراع لغة قد يعني اختراع أداة من أجل غرض معين، على أساس من قوانين الطبيعة (أو بمــا يتفق أو يتسق معها). لكن ذلـك له أيضــا معنى آخر، يشبــه المعنى الذي نقصده حين نتكلم عن اختراع لعبة من الألعاب.

ـــ إنني هنــا أقرر أو أثبت شيئــا عن نحو أو قــواعد استخــدام كلمة «لغــة» ، وذلـك بالربط بينها وبين القواعد الخاصة باستخدام كلمة «يخترع» .

٤٩٣ ــ إننا نقول أن (الديك ينادي بصياحـه على الــدجاجـات) . ـ لكن ألا تكمن المقارنة بين لغتنا [وبين صياح الديك] فيها وراء تلك الصيحة(١٨٠) ألا يتغير المنظور تماما لو تخيلنا أن الصياح لتحريك الدجاج قد تم بواسطة نوع من السببية الفيزيائية؟

ـــ لكن لــو تم توضيـح ما تفعله الكلمات التــاليـة : «تعــال إليَّ» في الشخص الــذي نقولها له، بحيث تتوتر عضلات ساقيه أخيرا، في ظل ظروف معينة، الخ، فهل نشعر بأن تلك العبارة فقدت ما يميزها بوصفها عبارة؟

٤٩٤ ــ أريد أن أقول: أن الجهاز الخاص بلغتنا المعتادة، أي بلغتنا اللفظية، إنما هو في المقام الأول ما نسميه «اللغة»، ثم تأتي بعد ذلك الأشياء الأخرى من حيث تماثلها مع اللغة أو إمكان مقارنتها بها.

٤٩٥ ـ من الواضح أنني أستطيع أن أقرر، بالخبرة، أن إنسانا (أو حيوانا) ما، يستجيب لإحدى العلامات على النحو الذي أريد له أن يفعله، ولا يستجيب لغيرها. كأن يتجه الإنسان ـ مثلا ـ إلى اليمين عند رؤية العلامة « → »، وإلى اليسار عند رؤية العلامة « → »، وإلى اليسار عند رؤية العلامة « → »، ولكنه لا يستجيب للعلامة « → »، وإلى اليسار عند رؤية العلامة « → »، وإلى اليسار عند رؤية العلامة « → »، ولكنه لا يستجيب للعلامة « → »، وإلى اليسار عند رؤية العلامة « → »، وإلى اليسار عند رؤية العلامة « → »، ولكنه لا يستجيب للعلامة « → »، وإلى اليسار عند رؤية العلامة « → »، ولكنه لا يستجيب للعلامة « → ») ولكنه لا يستجيب للعلامة « → ») على قط أن أدخل في اعتباري الحالة القائمة بالفعل، أعني أنني لا أستطيع توجيه شخص لم يتعلم سوى اللغة الألمانية، الا باستخدام اللغة الألمانية. (لأنني أعتبر تعلم اللغة الألمانية هنا، أشبه بضبط جهاز عضوي بحيث يستجيب لنوع معين من التأثير. ويستوي الأمر بالنسبة لنا سواء أكان الشخص الأخر قد يستجيب لنوع معين من التأثير. ويستوي الأمر بالنسبة لنا سواء أكان الشخص الأخر قد يستجيب لعلم اللغة الألمانية، أو تمت تنشئته منذ ولادته على أن يستجيب لعبارات من اللغة الألمانية. كان الشخص الأخر قد يستجيب لنوع معين من التأثير. ويستوي الأمر بالنسبة لنا سواء أكان الشخص الأخر قد يستجيب شخص عادي كان السخص الأخر قد يستجيب لنوع معين من التأثير. ويستوي الأمر بالنسبة لنا سواء أكان الشخص الأخر قد يعلم اللغة الألمانية، أو تمت تنشئته منذ ولادته على أن يستجيب لعبارات من اللغة الألمانية كان يستجيب شخص عادي كان قد تعلم الألمانية).

(١٨٥) بمعنى أنه طالما أن اللغة تقوم على اتصال لتحقيق هدف معين هو التـأثير عـلى الآخرين، ألا تشبـه إذن صيحة الديك على الدجاجات لغتنا، طالما أنه يصيح لكي يؤثر على الدجاجات فيجمعها حوله؟ إن ذلك يعني أن هناك نوعاً من الاتصال بين الديك والدجاج من شأنه أن يؤثـر فيهم فيجعلهم يسلكون عـلى

- 111-

نحو معين، وهذا هو أساس المقارنة التي يقصدها فتجنشتين.



٤٩٦ ـــ إن علم القواعد أو النحـو لا يخبرنـا عن كيفية اقـامة أو بنـاء اللغة، بحيث تفي بالغرض الـذي وجدت من أجله، حتى يتسنى تحقيق تـأثير معـين على أفـراد الناس. فعلم القواعد أو النحو يصف فقط، ولا يفسر على الإطلاق استخدام العلامات.

٤٩٧ ـــ إن قواعد النحو توصف بأنها «تحكمية»، إذا كان ذلك يعني أن الهمدف من النحو هو نفسه الهدف من اللغة .

ـــ وإذا قال أحد: (لو لم تكن للغتنا هــذه القواعــد، لما استـطاعت التعبير عن هــذه الوقائع)، فينبغي أن نتساءل عما تعنيه كلمة «استطاعت» هنا.

٤٩٨ ــ حينها أقول أن هناك معنى لعبارتي الأمر التاليتين: «أعطني السكـر» وأعطني اللبن»، بينها لا يكون هناك معنى للمركب [اللفظي] التالي: «اللبن أنا السكر»، فإن ذلك لا يعني أن نطق هذا المركب اللفظي ليست له نتيجة أو تأثير.

ــ وإذا كانت نتيجة ذلك أن يحملق في وجهي الشخص الآخر فاغرا فـاه، فإنني بنـاء على ذلك لا أصف المركب اللفظي بأنه أمر بالبحلقة وفتح الفم على آخره، حتى لو كـان ذلك \_ على وجه التحديد \_ هو التأثير الذي أردت إحداثه [في الشخص الآخر].

٤٩٩ ـــ إن القول بأن (هــذا المركب اللفـظي لا معنى له)، إنمـا يستبعده من مجــال اللغة، ومن ثم يحدد أو يضيِّق من نطاق اللغة.

ــ لكن حينها يضع الإنسان حدا، فمن المكن أن يكون ذلك راجعا إلى أسباب متعددة. فلو أحطت منطقة ما بسياج أو خط أو غير ذلك، فمن المكن أن يكون الغرض من ذلك هو أن أمنع أحد الأشخاص من الدخول أو الخروج. لكن من المكن أيضا أن يكون ذلك جزءا من لعبة يفترض في لاعبيها ـ مشلا ـ أن يقفزوا فوق الحد. أو قد يكون [الغرض من ذلك من ذلك] إظهار نهاية ممتلكات أحد الأشخاص وبداية ممتلكات شخص آخر، وهكذا. وهذا فلو قمت بوضع حدً، فليس معنى ذلك أنني قد أفصحت عن الغرض الذي وضعته من ألدي وضعته من ألدي وضعته من ألدي وضعته من ألدي وضعت من الدخول أو الخروج. لكن من المكن أيضا أن يكون ألك هو أن أمنع أحد الأشخاص من الدخول أو الخروج. لكن من المكن أيضا أن يكون ذلك جزءا من لعبة يفترض في لاعبيها ـ مشلا ـ أن يقفزوا فوق الحد. أو قد يكون الغرض وهكون ذلك إظهار نهاية ممتلكات أحد الأشخاص وبداية ممتلكات شخص آخر، وهكذا. وهذا فلو قمت بوضع حدًا، فليس معنى ذلك أنني قد أفصحت عن الغرض الذي وضعته من أجله.

••• ٥ - حينها نقول عن عبارة إنها خالية من المعنى، فلا يعني ذلك أن معناها خال من المعنى، بل إنه قد تم استبعاد تركيبة معينة من الألفاظ من اللغة، أو إخراجها عن دائرة التداول.

٥٠١ - (إن الغرض من اللغة هو التعبير عن الأفكار) - لذلك يبدو بوضوح أن الغرض من كل عبارة (أو جملة) هو أن تعبر عن فكرة -

## - 227 -



\_\_\_\_ إذن فها هي الفكرة التي يتم التعبير عنها مثلا بالجملة التالية (السهاء تمطر)؟.
 ٥٠٢ \_\_ وللسؤال عن المعنى، قارن:
 (هذه العبارة لها معنى). \_ (أي معنى؟).

(هذه المجموعة من الكلمات عبارة). \_ (أي عبارة؟).

٥٠٣ ـــ إذا مـا أصدرت لشخص أمـرا، فإنني أشعـر بأنـه يكفي جدا أن أذكـر لـه علامات معينة. ولن يكون عليّ أبدا أن أقول: ليست هذه إلا ألفاظا، وعليّ أن أنفذ إلى ما وراء الكلمات.

ــ وبالمثل، حين أطلب من شخص شيئا، ويذكر لي الإجابة (أي علاقة مـا) فإنني أكون راضيا ـ فهذه ما كنت أنتظره ـ ولا أعترض قائلا: لكن هذه مجرد إجابة ـ

٤٠٥ ــ لكن لـو أنـك قلت: (كيف لي أن أعــرف مـا يعنيــه، وأنـا لا أرى غــير العلامات التي يذكرها؟)، فسوف أقول: (كيف له أن يعرف ما يعنيه، وهو لا يملك أيضاً سوى العلامات؟).

٥٠٥ ــ هل ينبغي عليّ أن أفهم الأمـر قبل أن أتصرف وفقـا له؟ ــ بـالتأكيـد! وإلا فإنك لن تكون قد عرفت ما عليك أن تفعله! .

لكن ألا توجد هنا كذلك قفزة من حالة المعرفة إلى حالة الفعل؟

٥٠٦ -- شارد الذهن، الذي يتجه يسارا، استجابة منه لأمر مؤداه «اتجه إلى اليمين»، ثم يمسك بجبهته ويقول: «أوها اتجه إلى اليمين» ويدور متجها إلى اليمين.-

ما الذي خطر على باله؟ هل هو التفسير؟

٥٠٧ ـــ (إنني لا أقول هذا فقط، وإنما أعني به شيئا) . حينها نــدخل في اعتبــارنا مــا يجري في داخلنا عندما نعني الكلمات (ولا نقولها فقط)، سيبدو لنا كأن هناك شيئــا مرتبــطا بتلك الكلمات، بدونه تغدو عاطلة عن المعنى . وكأن الكلمات مرتبطة بشيء ما في داخلنا .

٥٠٨ ـــ إنني أقـول العبارة التـالية: (الجـو جميل). لكن الكلمات ـ في نهايـة الأمر ـ علامات تحكمية، ولهذا فلنضع مكانها (أ ب جـد). إلا أنني لا أستطيع ـ حين أقرأ هذا ـ أن أربطه مباشرة بالمعنى السابق.

ــ ربما قلت إنني لست معتاداً على قول «أ» بدلا من «الــ»، و«ب» بدلا من «الجو»، الـخ . إلا أنني لا أعني بذلـك أنني لست معتـادا عـلى أن أقـوم بـالـربط المبـاشر بـين أداة

### - 227 -



التعريف «الـ» وبين «أ»، بـل أعني أنني لست معتـادا عـلى استخـدام «أ» **بـدلا من** «الـ» ـ وبالتالي بمعنى «الـ». (فأنا لم أتمكن من هذه اللغة بعد).

(إنني لم أتعود على قيـاس درجة الحـوارة بمقياس فهـرنهايت. ومن ثم فإن مثـل هذا القياس لدرجة الحرارة لا «يقول» لي شيئا).

٥٠٩ ــ إفرض أننا طرحنا السؤال التـالي على أحـد الأشخاص: (بـأي معنى تكون هذه الكلمات وصفا لمـا تراه؟) ـ فـأجاب قـائلا: (إنني أعني هـذا بتلك الكلمات). (وكان ينظر مثلا إلى منظر ريفي أمامه). لماذا لا تكون هذه الإجابة (إنني أعني....) إجابة عـلى الإطلاق؟

ــ كيف يستخدم الإنسان الكلمات لكي يعني بها ما يشاهده أمامه؟ .

ـــ إفرض أنني قلت: (أ ب جـد)، وعنيت بهذا أن الجو جميل. لأنني حين نطقت بتلك العلامات، كانت لديّ خبرة لا تتوفر بشكل طبيعي إلا لـدى الشخص الدي تعود ـ سنــة بعـد أخـرى ـ عـلى استخـدام «أ» بمعنى «الـ» و«ب» بمعنى «جو» الـخ. فهـل تعنى (أ ب جـد) الآن أن الجو جميل؟.

\_\_\_\_\_ وما الذي يفترض أن يكون معيارا لوجود تلك الخبرة السابقة لدي؟

٥١٠ ــ قم بالتجربة التالية: قل (إن الجو بارد هنا) وأنت تعنى بها أن (الجلو دافى -هنا). هل تستطيع أن تفعل ذلك؟ ـ وما الذي تفعله أثناء قيامك به؟ وهل هناك طريقة واحدة فقط للقيام به؟.

٥١١ هـ ما الذي يعنيـه القول (بـالكشف عن أن أحد التعبـيرات ليس له معنى)؟ ـ ومـا معنى القول: (إذا كنت أعني بـه شيئا، فمن المؤكـد أنه ينبغي أن يكـون له معنى.) ـ لو كنت أعني به شيئا؟ ــ لو كنت أعني به ماذا؟ .

إن المقصـود هنـا أن يقـال: ــ إن القضيـة ذات المعنى، هي تلك التي لا يستــطيـع الإنسان أن يقولها فقط، بل يستطيع كذلك أن يفكر فيها.

٥١٢ ــ قد يبدو أننا نستطيع القول بأن (اللغة اللفظية تسمح باستخدام مجموعات لا معنى لها من الكلمات، أما لغة الخيال فلا تسمح لنا بتخيل أي شيء خال من المعنى)(١٨٦).

(١٨٦) بمعنى أن لغبة الألفاظ قبد تسمح بـاستخدام مجمـوعات لفيظية خـالية من المعنى، بينـها لا تسمح لغـة الخيال بـاستخدام أي شيء لا معنى لـه. إلا أن فتجنشتين يعـود في نهاية هـذه الفقرة (٥١٢) فيسـأل: مـاذا إذن لـو

- 229 -



أفلا تسمح لنا أيضا لغة الرسم، برسوم لا معنى لها؟ افرض أنها كـانت رسومـا من تلك التي يفترض أن تشكل الأجسام وفقا لها. في هذه الحالة يكون لبعض الرسـوم معنى، ولا يكون لبعضها الآخر معنى.

... ماذا لو تخيلت مجموعات لا معنى لها من الكلمات؟

٥١٣ ـ ـ تأمل صورة التعبير التالي: (إن عدد صفحات كتابي يساوي جذر المعادلة التالية: س<sup>٣</sup> + ٢ س – ٣ = صفر)، أو: (إن لي عددا من الأصدقاء هو «ن» بحيث تكون: ن<sup>٢</sup> + ٢ + ٢ = صفر). هل هذه العبارة لها معنى؟ إننا لا نستطيع أن ندرك ذلك بشكل مباشر.

\_\_\_ إن هذا المثال يوضح كيف يمكن لشيء أن يشبه العبارة التي نفهمها، دون أن يكون له \_ مع ذلك \_ معنى<sup>(١٨٧)</sup>.

(وهذا من شأنه أن يلقي الضوء على التصورين التاليين: «فهم» و«معنى»).

١٤ ٥ ــ يقول فيلسوف إنه يفهم العبارةالتالية (إنني هنا)، وإنه يعني بها شيئا، ويفكر في شيء مـا، ــ حتى حينها لا يكـون قد فكـر على الإطـلاق في الظروف أو المنـاسبـات التي تستخدم فيها هذه العبارة.

وإذا قلت (إن الـوردة تكون حمـراء في الظلام أيضـا)، فإنـك ترى في الحقيقـة هذا اللون الأحمر أمامك في الظلام.

٥١٥ ــ هناك صورتان للوردة في الظلام . إحـداهما سوداء تمامـا، لأن الوردة غـير مرئية . والثانية ملونة في جميع تفصيلاتها، ومحاطة بالسواد . هل إحدى الصورتين صحيحة والأخرى غير صحيحة؟ ألا نتكلم عن وردة بيضاء في الظلام وعن وردة حمراء في الظلام؟ ألا نقول ـ مع ذلك ـ أيضا إنه لا يمكن التمييز بينهما في الظلام؟ .

تخيلت مجموعات لا معنى لها من الكلمات؟ أي هل تكون ذات معنى لأنها كانت موضوعاً للخيال أم أنها تكون بلا معنى في ذاتها؟

<sup>(</sup>١٨٧) هنا يفرق ڤتجنشتين بين العبارة ذات المعنى المباشر، وبين ما يشـابهها من عبـارات لا يكون لهـا معنى مباشر، لأنها في الحقيقة أشبه بصورة التعبير أو صورة العبارة .



٥١٦ ــ يبدو أننا نفهم بوضوح معنى السؤال التـالي : (هل تـرد المتتابعـة الريـاضية «٧٧٧٧» في تطوير «ط»)؟<sup>(١٨٨)</sup> . إنها جملة ألمانية ويمكن إظهار معنى ورود ٤١٥ في تطويس «ط»، وأشياء أخرى من هذا القبيل . حسنا، إن فهمنا لذلك السؤال يبلغ ـ إذا صـحّ هذا القول ـ مقدار ما تبلغه مثل هذه التفسرات .

٥١٧ – وهنا ينشأ سؤال: ألا يمكن أن نكون خطئين في ظننا أننا نفهم السؤال؟ ذلك لأن كثيرا من البراهين الرياضية يقودنا إلى القول بأننا لا نستطيع أن نتخيل شيئا كنا نعتقد أننا نستطيع تخيله. (مثل تكوين الشكل السباعي الأضلاع والزوايا). فهل تقودنا إلى إعادة مراجعة ما كنا نعتبره داخلا في نطاق ما يمكن تخيله.

٥١٨ هـ يسأل سقراط ثياتيتوس: (ألا ينبغي، لو فكر أحد الأشخاص، أن يكون تفكيره في شيء ما؟).

> ـــ ثياتيتوس: (أجل، ينبغي عليه ذلك). ـــ سقراط: (وإذا فكر في شيء ما، ألا ينبغي أن يكون شيئا واقعيا؟). ـــ ثياتيتوس: (هذا أمر واضح)

ـــ ألا ينبغي أيضا على الشخص الذي يرسم، أن يرسم شيئا مـا، وعلى من يقـوم برسم شيء ما، أن يرسم شيئا واقعيا؟

حسنا، أخبرني بموضوع الرسم : هل هو صورة رجل (مثلا)، أم أنـه الرجـل الذي ترسمه الصورة؟

٥١٩ ــ أريد أن أقول إن صيغة الأمر، هي صورة الفعل الذي يتم تنفيذه لـلأمر. لكنها أيضا صورة للفعل الذي ينبغي القيام به تنفيذا للأمر.

• ٢٠ ٥ ... (وإذا كانت القضية أيضا، يتم إدراكها بوصفها صورة لواقعة (١٨٩) ممكنة، ويقال إنها تظهر إمكان الواقعة، فإن أقصى ما يمكن أن تفعله القضية، يظل مقصورا على

<sup>(</sup>١٨٨) أو الـ «باي» اا أو «ط» وهي النسبة بين محيط الدائرة وبين قطرها، ومقدارها = ٢٢ /٧ وتدخل هذه النسبة في تحديد مقدار مساحة الدائرة التي تساوي ط نق<sup>٢</sup> (أي هـذه النسبة مضروبـة في مربـع نصف قطر الـدائرة) أو طول المحيط الذي يساوي ٢ ط نق (على اعتبار أن نق = نصف القطر).

<sup>(</sup>١٨٩) وقد فضلنا ترجمة كلمة Sachverhalt بكلمة «واقعـة» fact وذلك جـرياً عـلى ما ذهبنـا إليه من قبـل في ترجمتنـا العربية لكتاب فتجنشتين «رسالة منطقية ـ فلسفية». وإن كانت هذه الكلمة تترجم كذلك إلى «حالة الواقـع» state of affairs، كما في الترجمة الإنجليزية الثانية «للرسالة» وكذا في كتابنا الحالي «بحوث فلسفية».



ما يفعله الرسم أو النحت البارز أو الفيلم : ولذلك فهي لا يمكن أن تقدم ـ بأية حـال ـ ما ليس بواقعة(١٩٠) .

لذلك يعتمد ما سوف نسميه بالمكن وغير المكن «منطقيا» اعتهادا كليا على قواعـد نحونا، أي على ما تسمح به قواعد النحو؟)(١٩١) .

لكن ذلك أمر تعسفي بالتأكيد! \_ هل هو تعسفي؟

ليست كل صياغة لشبه ـ عبارة بقادرة على أن تجعلنا نعرف ماذا نفعله بهـا، ولا كل تقنية<sup>(١٩٢)</sup>ب لها تطبيق في حياتنا. ونحن حين نميل في الفلسفة إلى أخذ شيء عديم الفائدة تمـاما مـأخذ القضيـة<sup>(١٩٢)</sup>، فغالبـا ما يـرجع سبب ذلـك إلى أننا لم نفكـر تفكيرا كـافيا في استخدام أو تطبيق [هذا الشيء].

٥٢١ - قارن بين ما هو «ممكن منطقيا» وما هو «ممكن كيميائيا». قـد يعتبر البعض أن المركب الكيميائي يكون ممكنا، إذا وجدت الصيغة [أو المعادلة] ذات التكافؤات الصحيحة (مثل: يد ـ أ ـ أ ـ أ ـ يد). إن مثل هذا المركب ليس بالمطبع في حاجة إلى أن يوجد، بل إن الصيغة «يد أم» لا يمكن أن يكون لهما وجود أقمل من عدم وجود المركب المناظر لها في الواقع.

٥٢٢ ــ لـو قارنــا القضية بـالصورة أو الـرسم، فينبغي علينا أن نفكـر فيها إذا كنـا نقارنها بصورة شخصية (وصف أو تمثيل تاريخي) أو بصورة ـ واقعية، فلكل من المقـارنتين هدف ودلالة.

\_\_\_\_ إذ أنني حين أنظر إلى صورة \_ واقعية ، أجدها «تخبرني» بشيء ما، على الرغم من أنني لا أعتقد (أو أتخيل) للحظة واحدة ، أن الأشخاص الذين أشاهدهم (في الصورة) لهم

- (١٩٠) بمعنى أنه إذا كانت القضية مجرد تصوير للوقائع أو للواقع، فسيكون عملها أقرب إلى الـرسم والتصويس (مثل عمل الفيلم) لأنها لا تقدم شيئاً غير الـواقع. ومما هو جـدير بـالذكـر أن مثل هـذا الرأي هـو ما ذهب إليه فتجنشتين من قبل في نظريته التصويرية للغة التي أوضحها في كتابه «رسالة منطقية ـ فلسفية» والتي تخلى عنها في فلسفته المتأخرة المتمثلة في كتابنا الحالي «بحوث فلسفية». ويتبـدى موقف الأخير هـذا في بقية هـذه الفقرة (٣٠٠) وما بعدها.
- (١٩١) أي يجب أن تكون القضية خاضعة لقـواعد اللغـة أو نحوهـا، أي ما يسمح به منـطق لغتنا، بنـاء على هـذه القواعد، في التمييز بين ما هو ممكن وما هو غير ممكن (منطقياً).
  - (technique (١٩٢) أي أسلوب فني أو استخدام عملي، كما أنها قد تعني كذلك في هذا السياق معنى والصياغة».
    - (١٩٣) أي اعتبار شبه العبارة قضية ذات معنى.

# - 737 -



وجـود بالفعـل، أو أن ثمة أشخـاصا قـد وجدوا بـالفعل في ذلـك الموقف. فـافرض أنني سألت: (ما الذي تخبرني به إذن؟).

٥٢٣ ـ ربما قلت: (إن ما تخبرني به الصورة هي الصورة نفسها). أي أن ما تخبرني بـه متضمن في بنيتها وخـطوطها وألـوانها<sup>(١٩٤)</sup>. (وما معنى القـول بأن «مـا يخبرني بـه هذا اللحن الموسيقى هو نفسه»؟).

٥٢٤ ــ لا تأخذ الأمر بطريقة عادية، بل على أنه واقع جديـر بالمـلاحظة، وهـو أن الرسوم والقصص الخيالية تسعدنا وتستحوذ على عقولنا.

(إن القول «لا تأخـذ الأمر بـطريقة عـادية» يعني أن تجـده مثيراً للدهشـة، كما يثـير دهشتك أن تمارس أمـوراً أخـرى تقلقك [أو تحيرك]. ثم يختفي الجانب المحـيّر في الحالـة الأخيرة<sup>(١٩٠</sup>) بقبولك لهذا الواقع كما قبلت الواقع الآخر<sup>(١٩٦)</sup>.

«الانتقال من اللامعني أو اللغو الصريح إلى اللامعني أو اللغو المقنَّع» .

٥٢٥ ـــ (بعد أن قال هذا، تركها كما فعل بالأمس). ــ هل أفهم هذه العبارة؟ هل أفهمها بنفس الطريقة التي أفهمها بها لو سمعتها في سياق رواية تروى؟ لـو أخذت هـذه العبارة على حدة، فقد أقول إنني لا أعرف ما الذي تتكلم عنه.

لكن ينبغي \_ مع ذلك \_ أن أعرف كيف يمكن استخدام هذه العبارة، إذ أستطيع أن أبتكر لها سياقاً (تدخل فيه).

(فهناك كثير من الطرق المألوفة التي تقودنا من هذه الكلمات إلى مختلف الاتجاهات).

٥٢٦ ـــ ما معنى أن تفهم صورة أو رسماً؟ هنا أيضـاً يوجـد فهم وعجز عن الفهم. وهنا أيضاً قد تعني هذه التعبيرات أشياء متعددة . فقد تكون الصورة لمنـظر طبيعي . لكنني لا أفهم جزءا منها، فلا أستطيع مثلًا أن أرى الأجسام الصلبة هنـاك [في الصورة]، وإنمـا

- ۳۳۳ -

<sup>(</sup>١٩٤) أو متوقفاً على ذلك كله.

<sup>(</sup>١٩٥) أي الحالة المحيرة أو التي تفعل فيها بعض الأشياء التي تزعجك وتحيرك .

<sup>(</sup>١٩٦) أي حينها تفعل فعلًا آخر من شانه أن يجيرك، لكنك لن تجده كذلك بناء على قبولك لهذا الواقع .



أرى بقعاً من اللون على النسيج ، ـ أو أرى كل شيء على أنه صلب، لكن هناك أشياء غـير مألوفة لدي (فهي تبدو كالأدوات، وإن كنت لا أعرف كيفية استخـدامها) . ـ ومـع ذلك، فربما أكون معتاداً على هذه الأشياء، لكنني ـ بمعنى آخر ـ لا أفهم الطريقة التي رتبت بها .

٢٧ ٥ ــ إن فهم معنى العبارة أو الجملة، أكثر شبهـاً مما يُـظن، بفهم موضـوع لحن موسيقي(ثيمة). إن ماأقصده هو أن فهم معنى العبارة اللغوية، يكون أكثر قرباً ـ مما نظن ـ مما نسميه عـادة بفهم موضـوع اللحن الموسيقى. لمـاذا هذا النمـوذج بالـذات القائم عـلى التنوع في درجة ارتفاع الصوت وزمنه؟

قد أقول: (لأنني أعرف ما الذي يدور حوله كل هذا). لكن مـا الذي يـدور حولــه كل هذا؟ لن يكون في استطاعتي أن أجيب.

إنني لا أملك، لكي أقدم تفسيراً، إلا أن أقارن [العبارة] بشيء آخر يكون له نفس الإيقاع (أعني نفس النمط أو النموذج). (يقول قائل «ألا ترى أن هذا شبيه بـاستنتاج إحـدى النتائـج» أو «أن هذا شبيـه بالحصر بـين قـوسـين»، إلـخ. كيف تُـبرَّر مثـل هـذه المقارنات ـ؟ هنا توجد أنواع مختلفة جداً من التبرير).

٥٢٨ ـــ ربحا استطعنا أن نتخيل أشخاصاً يستخدمون شيئاً لا يختلف كثيراً عن اللغة : كالإيماءات الصوتية بدون استخدام مفردات أو قواعد . «الكلام بالألسن»<sup>(١٩٧)</sup>.

٥٢٩ ـــ (لكن مـاذا عسى أن يكون معنى الأصـوات في هذه الحـالـة؟) .ــ ومـا هـو معناها في الموسيقى؟ مع العلم بـأنني لا أود على الإطـلاق أن أقول إن هـذه اللغة القـائمة على اللعب بالأصوات، يمكن مقارنتها بالموسيقى .

٥٣٠ ـــ وقد توجد كذلك لغة لا تلعب «روح» الألفاظ في استخدامها أي دور، ولا نمانع مثلًا أن نستبدل بإحدى الكلمات، كلمة أخرى جزافية من اختراعنا.

٥٣١ ـــ إننا نتكلم عن فهم العبارة، بمعنى أنـه يمكن أن تستبدل بهـا عبارة أخـرى تقول نفس الشيء، لكن كذلك بمعنى أنها لا يمكن أن تستبدل بها أية عبـارة غيرهــا<sup>(١٩٨)</sup>. [كما لا يمكن أن يستبدل بموضوع موسيقى (ثيمة) موضوع آخر غيره].

<sup>(</sup>۱۹۷) أو التلاسن mit Zungen reden)/ speaking with tongues).

<sup>(</sup>١٩٨) أي أن معنى فهم العبارة أو الجملة، هو أن يكون في استطاعتنا أن نضع بدلًا منها عبارة أخرى تقـول نفس ما تقوله العبارة الأولى، وإن كانت تستخدم ألفاظاً ختلفة. وبذلك تأتي العبارة الجديدة مـطابقة في معنــاها تمــاماً لمعنى العبارة الأولى، ومن ثم لا يمكن أن نستبدل بــالعبارة الأولى هــذه العبارة الأخـرى فقط وليس أية عبــارة غيرها على الإطلاق.



ــ ففي إحدى الحالات تكون الفكرة الموجودة في العبارة شيئاً مشـتركاً بـين عبارات مختلفة، وفي حالة أخرى تكون [الفكرة] هو ما يعبَّر عنه فقط بهذه الكلمات وبهذا الترتيب. (فهم قصيدة شعر).

٥٣٢ ــ فهـل «للفهم» معنيان مختلفان؟ ـ أود أن أقول بـدلاً من ذلـك، إن هـذين النـوعين من الاستخـدام لكلمة «فهم»، يكـوّنان معنـاهـا، ويكـوّنـان تصـوري الخـاص بالفهم.

لأنني أريد تطبيق كلمة «فهم» على جميع هذه الاستخدامات<sup>(١٩٩)</sup>.

٥٣٣ ــ لكن كيف يستطيع الإنسان ـ في الحالة الثانية ـ أن يفسر أو يشرح التعبير، وأن ينقل فهمه له أو استيعابه إياه؟ اسأل نفسك: كيف يـوجه شخص شخصاً آخر لفهم أو استيعاب قصيدة شعرية أو موضوع موسيقي؟ إن الإجابة عن هذا السؤال تخـبرنا كيف يتم تفسير المعنى هنا.

٥٣٤ ــ سماع إحدى الكلمات بمعنى معين. كم هو غريب أن يوجد مثـل هـذا الشيء! إن العبارة التي يمكن ترجمتها إلى جملة مثل هـذه، أو تأكيـدها عـلى هذا النحـو، أو الاستماع إليها بهـذا الشكـل، هي بـدايـة سلسلة يتم فيهـا الانتقـال إلى هـذه العبـارات والرسوم والأفعال.

((وهناك طرق كثيرة مألوفة تؤدي بنا من هذه الكلمات \_ إلى مختلف الاتجاهات)) .

- ٢ \_ وأن العبارة الواحدة لا تكافئها في المعنى إلا عبارة أخرى واحدة وليست أي عبارة أخرى.
- ٣ ـ أن فكرة استبدال العبارات المتكافئة المعنى فكرة أساسية بالنسبة لتحليل معاني العبارات.
- ٤ ـ إن هناك اعتراضاً أساسياً بالنسبة لعملية الاستبدال، فلكي يستبدل الإنسان بإحدى العبارات عبارة أخرى تقول نفس ما تقوله الأولى، فإن ذلك يعني أنه يعرف بالفعل ما تقوله الأولى، أي يفهم معناها. فإن كان يفهم معناها، فلا ضرورة لعملية الاستبدال (أو التحليل). وإذا لم يكن قد فهم معناها، فكيف له أن يأى بعبارة أخرى لها نفس المعنى؟
- (١٩٩) أي هذه الدلالات، لو فهمنا من الدلالة المعنى الذي يتحدد وفقاً لاستخدام الكلمة في سياق معـين، ومن شم يكون للكلمة معنى واحد له دلالات مختلفة، أو أن يتكون معناها بأسره من جملة دلالاتها .

ويلاحظ في هذا الصدد ما يلي:

١ - كان فتجنشتين ينتهي إلى القول بان التكافؤ في المعنى هو أساس الفهم بالنسبة للعبارات، وبالتالي نستطيع أن نستبدل بإحدى العبارات عبارة أخرى تكافئها في المعنى.



٥٣٥ ــ ما الـدي يحـدث حـين نتعلم كيف نشعـر بخـاتمـة لحن كنسيَ بـوصفهـ خاتمة؟(٢٠٠) .

٥٣٦ ــ أقول: «إنني أستطيع التفكير في هذا الوجه (الذي يعطي انطباعاً بـالخوف) على أنه شجاع أيضاً. ولا نعني بذلك أنني أستطيع أن أتخيل شخصاً لـه هذا الـوجه يقـوم بإنقاذ حياة شخص آخر (فهـذا بالـطبع شيء يمكن تخيله بـالنسبة لأي وجـه). فأنـا أتكلم بـالأحرى عن جـانب من الوجـه نفسه. كـما لا أعني أنني أستطيع أن أتخيل أن وجـه هذا الرجل قد يتغير على نحو يبدو فيه ــ بالمعنى العادي للكلمة ـ شجاعاً، وإن كنت أعني تمامـاً وجود طريقة محددة يمكن أن يتحول فيها هذا الوجه إلى وجه شجاع .

٥٣٧ ــ من المكن القـول: (إنني أقرأ الخـوف في هـذا الـوجـه). لكن الخـوف لا يبدو ــ بوجـه عام ــ مـرتبطاً من النـاحية الخـارجية، بـالوجـه فقط. بل إن الخـوف حيّ في القسمات.

فإذا ما تغيرت قسمات الموجه تغيراً طفيفاً، استطعنا أن نتكلم عن تغير مناظر في الخوف. وإذا سألنا سائل (هل تستطيع التفكير في هذا الوجه على أنه تعبير عن الشجاعـة أيضاً؟) ـ فإننا لن نعرف كيف تكون الشجاعة موجـودة في هذه القسـمات. وربما قلت رداً عليه: (إنني لا أعرف ما هو المعنى المقصود بأن يكون هذا الوجه شجاعاً).

لكن كيف تكون الإجابة عن مثل هذا السؤال؟ ربما قيل: (أجل، إنني أفهم الآن؛ فالوجـه ينمّ عن عدم مبـالاة بالعـالم الخارجي). وهكـذا نكون قـد قرأنـا بشكل أو بـآخر الشجاعة في الوجه. والآن قد يقال، مرة أخرى، إن الشجاعة تنـاسب هذا الـوجه. لكن ماذا يناسب ماذا؟

٥٣٨ ــ هناك حالة مقاربة (على الرغم من أنها قد لا تبدو كذلك)، حينها ندهش (٥٣٨ ــ هناك حالة مقاربة (على الرغم من أنها قد لا تبدو كذلك)، حينها ندهش (نحن الألمان) مثلًا، من أن الصفة الإسنادية تتفق في الجنس (٢٠١) مع الصفة الاسمية (١)

cherch mode أو لحن كنسي مما يعزف في المناسبات الدينية في الكنائس.

in gender (٢٠١) أي من حيث التذكير والتأنيث أو الجمع والإفراد.

(۱) وهما على الترتيب:

The substantive, the predicative adjective.

- ۲۳٦ -



في اللغة الفرنسية، وحين نشرح ذلك لأنفسنا بقـولنا إنهم يقصـدون أن (الرجـل ر**جل** طيب)<sup>(٢٠٢)</sup>.

٥٣٩ ــ أشاهد صورة تمثل وجهاً مبتسماً. فماذا أفعل عندما أعتـبر الابتسامـة ودودة وطيبة مرة، وماكرة وشريرة مرة أخرى؟

ألا أتخيلهـا، في أغلب الأحوال، مـرتبطة بسيـاق مكاني وزمـاني يوحي بـالطيبـة أو بالمكر؟ هكذا يمكنني أن أربط الصورة بخيال مؤداه أن الشخص الذي يبتسم، كـان يبتسم مرة لرؤية طفل يلعب، ومرة أخرى، لرؤية عدو يتألم.

ــ ولا يغير من هذا أن أدرك المـوقف الذي بـدا لي لأول وهلة موقفاً محبباً وأعيـد تفسيره بطريقة مختلفة بوضعه في سياق أكثر اتساعاً . ـ فإذا لم توجد أية ظروف خاصة تنقض تفسيري ، فسوف أدرك ابتسامة معينة على أنهـا ابتسامـة طيبة ودودة، وأسميهـا بالابتسـامة الودودة، واستجيب لها بتصرف ملائم . (الاحتمال، والاطراد).

٤٠ - ٤٥ - (أليس من الغريب جداً ألا يكون في مستطاعي - حتى بدون نظام اللغة وكل ما يحيط به - أن أفكر في أن سقوط المطر سوف يتوقف سريعاً؟) . - هل تريد القول بأن من الغريب ألا يكون في مستطاعك أن تقول هذه الكلمات ، وأن تعنيها بدون هذه الأشياء المحيطة بها؟

ـــ افرض أن شخصاً كان يشير إلى السهاء، وينطق بعدد من الكلمات غير المفهـومة . فإذا سألناه عما يعنيه بها، قال إن معناهـا : (شكرا للسـماء، فالمـطر سيتوقف سريعـاً)، بل أخذ يفسر لنا معاني الكلمات المفردة . ـ

... سوف أفترض أنه رجع إلى نفسه فجأة وقمال إن العبارة كمانت لغواً لا معنى لمه، إلا أنها بدت له ـ حين قالها ـ كأنها عبارة من لغة يعرفها (بل كأنها إحدى العبارات المقتبسة المألوفة).

ــ مـاذا أقـول الآن؟ ألم يكن يفهم معنى العبــارة حـين قــالهـا؟ ألم يكن المعنى كله موجوداً هناك في العبارة؟

- 1177 -

<sup>(</sup>٢٠٢) فكلمة وطيب» هنا تتفق مع كلمة ورجل، من حيث التذكير والإفراد في العبارة وأن الرجل رجل طيب، (Der). Mensch ist ein guter) the man is a good one .



٥٤١ ــ لكن ممّ تكـوَّن فهمه، ومـا الذي قـام عليه المعنى؟ ربـا يكـون قـد نـطق بالأصوات بابتهاج، مشيراً إلى السماء وهي لا تزال تمطر، وإن كانت قد بـدأت تصفو، ثم قام بعد ذلك بالربط بين كلماته وبين الكلمات الإنجليزية<sup>(٢٠٣)</sup> (أو الألمانية).

٤٢ ٥ ـــ (لكن المسألة هي شعوره بأن الكلمات [التي نــطق بها] شبيهــة بكلمات لغة يعرفها جيداً) . ــ أجل، ومعيار ذلك، هو أنه قال هذا فيها بعد .

والآن، لا تقـل: (إن الشعـور بكلمات من لغـة نعـرفهـا، شعـور من نـوع خـاص جداً). (وما هو التعبير عن هذا الشعور؟).

> ٤٣ ـــ ألا أستطيع القول بأن الصرخة والضحكة، مليئتان بالمعنى؟ وذلك يعني تقريباً : إنه من المملكن الحصول على الكثير منهما.

٥٤٤ ــ عنـدما ينـطق شوقي لمن أنتـظره بهذه الكلمات: «آه! ليتـه يحضر!»، فـإن الشعور يجعل للكلمات «معنى». لكن هل الشعور يعطي الكلمات المفردة معانيها؟

لكن يمكن أيضاً أن يقال هنا: إن الشعور قـد أعطى الكلمات صـدقاً. ومن هـذا يمكنك أن تتبين كيف تتداخل التصـورات هنا. (وهـذا يستدعي السؤال التـالي: ما معنى القضية الرياضية؟).

٥٤٥ ــ لكن حينها يقول شخص (إنني آمـل أن يأتي) ـ ألا يعـطي الشعور، كلمـة «أمل» معناها؟ (وماذا عن العبارة: لم يعد لديّ أمل في أن يأتي؟». قد يعطي الشعور كلمة «أمل» رنينها الخاص، أي يتم التعبير عنها بذلك الرنين. ـ

ـــ إذا كــان الشعور يعــطي الكلمة معنــاها، فــإن المعنى هنا يـراد بــه «المقصــود» أو «المهم» لكن لماذا يكون الشعور هو المقصود؟

هل الأمل شعور؟ (العلامات المميزة) .

٥٤٦ ــ لهـذا أود أن أقول إن الكلمات التـالية: (آه، ليتـه يأتي!) كلمات مشحـونـة بـرغبتي. وقد تخـرج منا الكلمات كـما تخرج الصرخـة. وقد يكـون من الصعـوبـة التعبـير بالكلمات، كما هو الشأن مع تلك الكلمات التي نحاول أن نعبر بها عن الـزهد في شيء، أو عن الاعتراف بالضعف (فالكلمات كذلك أفعال).

(٢٠٣) في الأصل (الكلمات الألمانية).

- ۲۳۸ -



٥٤٧ ــ النفي : «نشـاط عقلي» . قم بنفي شيء ولاحظ مـا تفعله! ـ هل تقـوم مثلًا بهز رأسك داخلياً؟ وإن كنت تفعل ذلك، فهل تستحق هـذه العملية من اهتـمامنا أكـثر مما تستحقه عملية كتابة علامة النفي في عبارة ما؟ هل تعرف الآن ماهية السلب؟

٥٤٨ ــ ما الفرق بين العمليتين التاليتين: الـرغبة في حـدوث شيء ما، والـرغبة في عدم حدوث نفس الشيء؟

لو أردنا أن نمثل لذلك بطريقة تصويرية، فسوف نتناول صورة الحادث بطرق مختلفة: بشطبها، أو بوضع خط حولها، أو غير ذلك. لكن ذلك قد يبدو لنا طريقة فجة للتعبير. إننا نستخدم حقا في اللغة ـ اللفظية العلامة «ليس». إلا أن هذا الاستخدام أشبه ما يكون بوسيلة تعوزها البراعة. (ولهذا) نظن أن الأمر يتم ترتيبه في الفكر بطريقة مختلفة.

٥٤٩ ... (لكن كيف يمكن أن تقوم كلمة «ليس» بالنفي؟) .. (إن العلامة «ليس» تبين أن عليك أن تدرك ما يتلوها بطريقة سالبة أو منفية) . ويمكننا القول بأن : علامة النفي هي مناسبة تحملنا على أن نفعل شيئا ما، شيئا مجتمل أن يكون معقدا جدا .

فكأن علامة النفي سبب لقيامنـا بشيء ما. لكن مـا هو؟ إن هـذا لا يقال. كـأنه لا يحتاج إلا إلى التلميح به، كما لو كنا نعرفه من قبل. وكأنه لا توجد حاجة إلى تفسير، لأننـا على أية حال نعرف الأمر بالفعل.

• ٥٥ ــ قد يقول شخص إن النفي، إشارة تدل على الاستبعاد، أو الـرفض. لكننا نستخدم مثل هذه الإشارة في عدد كبير من الحالات المتنوعة !

٥٥١ ـــ (هـل النفي واحد في العبـارتين التـاليتين: «الحـديد لا يـــلـوب عند درجــة حرارة مائــة مئويــة» و «اثنان في اثنـين ليسا خمســة»؟). هل ينبغي تقـرير ذلــك بواسـطة الاستبطان، أي بمحاولة رؤية ما نفكر فيه، حين ننطق بالعبارتين؟

٥٥٢ ــ هَبْ أنني سألت: هل من الواضح لنـا، حين ننـطق بالعبـارتين التـاليتين: هذا القضيب طوله ياردة واحدة» و «يوجد هنا جندي واحد»، اننا نعني «بالواحد» شيئـين مختلفين، وأن لكلمة «واحد» معاني مختلفة؟ ـ

(الإغراء باختراع أسطورة عن «المعنى») .

<sup>(</sup> أ ) إن كـون النفي ثلاث مـرات يؤدي إلي النفي مرة أخـرى، ينبغي أن يكون متضمنـاً بالفعـل في النفي المفرد الذي أستخدمه الآن».



ــ لا، على الإطلاق. ـ قل على سبيـل المثال عبـارة مثل: (الجنـدي الواحـد يشغل جزء مقداره ياردة واحدة، والجنديان يشغلان ياردتين). فإذا سـأل سائـل (هل تعني نفس الشيء بكلمتي «واحـد» [في الحالتـين]؟)، فقد تكـون الإجابـة هي: (إنني بالـطبـع أعني الشيء نفسه: «واحد»!). (وربما تكون الإجابة مصحوبة برفع أحد الأصابع).

٥٥٣ ــ والأن هل للرمز «١» معنى مختلف حين يمثل قياسا، وحـين يمثل عـدداً؟ لو تمت صياغة السؤال على هذا النحو، فستكون الإجابة بالاثبات(٢٠٥).

٤ ٥٥ - إننا نستطيع أن نتخيل بسهولة قوما لديهم منطق «أكثر بدائية»، يوجد فيه ما يناظر النفي عندنا، وإن كان لا يستخدم إلا بالنسبة لأنواع معينة من العبارات، أي بالنسبة لتلك العبارات التي لا تتضمن في ذاتهما أي نفي . فقد يكون من الممكن نفي القضية التالية : «إنه ذاهب إلى بيته»، لكن نفي القضية المنفية قد يكون خاليا من المعنى، أو لا يعتبر الا تكراراً للنفي»(٢٠٦).

كها لو كان يلزم عن طبيعة النفي ، أن يكون النفي المزدوج هو الاثبات<sup>(٢٠٤)</sup> (وهنـاك شيء من الصحة في هذا . ماهو؟ إن طبيعتنا مرتبطة بكليهما) .

(ب) لا يمكن أن ينشأ سؤال حول ما إذا كانت هذه القواعد أو تلك، هي القواعد الصحيحة لاستخدام «ليس». (أعني ما إذا كانت تلك القواعـد تتفق مع معنى الكلمة. لأن الكلمة لا يكون لها معنى بدون هذه القواعد. وإذا ما غيَّرنـا القواعـد، أصبح لهـا معنى مختلف (أو لم يكن لها معنى)، وفي هـذه الحالـة يمكننا بالمثل أن نغير الكلمة أيضا.

- (٢٠٤) بمعنى أن النفي ثـلاث مرات يؤدي إلى النفي ، أمـا النفي المـزدوج فيؤدي إلى الإثبـات. انـظر قــانــون النفي المزدوج في كتابنا «أسس المنطق الرمزي» وخاصة من حيث تطبيقه بالنسبة للفـُــات أو القضايــا (ص١٠٢ وما بعدها) .
- (٢٠٥) وكان فتجنشتين يريد الانتهاء إلى القول بأن العدد (١ ، متغير في معناه وليس ثابتاً، لأنه يختلف في معناه حين يمثل مساحة قياسية معينة مثل (الياردة» مرة، عن معناه حين يمثل العدد مرة أخرى. وهو في هذا يختلف عن برتراند رسل الذي رأى في الأعداد ثوابت لا متغيرات. والواقع أن الاختلاف هنا راجع إلى عدم التفرقة بين المعنى وبين الدلالية فالعدد (١ » ثابت من حيث معناه، لكنه متغير من حيث دلالته على الأشياء كالجندي والياردة والقلم وأي شيء يشار إليه بالعدد (١ ». انظر مناقشة هذه الفكرة بشيء من التفصيل في كتابنا (مقدمة لفلسفة العلوم».
- (٢٠٦) في هـذه الحالـة يكون هـنـاك فرق بـين نوعي النفي ، فـالنفي اللغوي يفيـد أن نفي النفي إثبات، أمـا النفي المنطقي فيفيد أن نفي النفي هو تكرار للنفي .

- 12+ -



فكـر في طرق أخـرى للتعبير عن النفي، تختلف عن طـرقنا، بنـبرة الصوت مثـلا . كيف يبدو النفي المزدوج هنا؟

٥٥٥ ــ إن السؤال عما إذا كان للنفي عند هؤلاء القوم نفس المعنى الذي له عندنا، سيكون أشبه بالسؤال عما إذا كان العدد «٥» لــه عند هؤلاء الــذين تنتهي الأعداد عنــدهم بالعدد «٥» نفس المعنى الموجود عندنا.

٥٥٦ ــ تخيل لغة تستخـدم بها كلمتـان مختلفتان للنفي همـا «س» و «ص»، بحيث يؤدي تكرار «س» إلى الإثبات، ويؤدي تكرار «ص» إلى تقويـة النفي . أما فيـما عدا ذلـك فتستخدم الكلمتان على أنهما متماثلتان .

ـــوالآن، هـل يكـون لـ «س» و «ص» نفس المعنى في العبـارات التي تـردان فيهـا بدون تكرار؟ ــ نستطيع أن نذكر عدة إجابات عن هذا السؤال:

(أ) أن يكون للكلمتين استخدامان مختلفان. لذا يكون لها معنيان مختلفان. لكن العبارات التي ترد فيها الكلمتان بدون تكرار، والتي تكون متماثلة فيما عدا هاتين الكلمتين، يكون لها نفس المعنى.

(ب) أن تكون للكلمتين نفس الوظيفة في ألعاب ـ اللغة، باستثناء هـذا الاختلاف الـوحيـد، الـذي هـو أمـر اتفـاقي غـير أسـاسي. فيتم تعليم استخـدام الكلمتـين بنفس الطريقة، وبـواسطة نفس الأفعـال والايماءات والصـور وغير ذلـك. ويضاف ـ في تفسير الكلمتين ـ أن الإختلاف بين طرق استخدامهما، اختلاف عرضي، بوصفه إحدى السمات التي يتحكم فيها «مزاج» اللغـة وهواهـا. لهذا السبب سوف نقول إن «س» و «ص» لهما نفس المعنى.

(ج.) أن نقوم بربط صور مختلفة بهذين النفيين. فنقول عن «س» إنها تدير أو تغير المعنى بمقدار ١٨٠ درجة. ولذا فإن تكرار مثل هذا النفي يعيد المعنى إلى موضعه الأول<sup>(٢٠٢)</sup>. كما نقول عن «ص» أنها أشبه بهزّة الرأس، وكما أن الإنسان لا يستطيع أن يلغي هزة الرأس بأن يهزها مرة أخرى، فهو كذلك لا يستطيع أن يلغي «ص» باستخدام «ص» ثانية. وحتى لو كانت العبارتان اللتان تحتويان على علامتي النفي [«س» و «ص»]، تنتهيان \_ من الناحية العملية \_ إلى نفس الشيء أو المعنى، فستظل مع ذلك «س» و«ص»

(٢٠٧) وبهذا يكون نفي النفي إثباتاً.

- 121-



٥٥٧ ــ والآن، حين كررت النفي، ما الذي جعلني أحدد المعنى على أنه نفي قوي وليس على أنه اثبات؟

لا توجد إجابة بهذه الصيغة: (إن ذلك يتوقف على أن . . . ).

إنني في ظروف معينة أستطيع، بدلا من القول (أن هذا التكرار للنفي يقصد به التقوية)، أن أنطق بكلمة النفي على أنها مقواة. كما يمكنني مشلا بدلا من القول (إن المقصود من تكرار النفس هو الغاؤه)، أن أستخدم أقواسا.. (أجل، لكن هذه الأقواس نفسها ـ مع ذلك ـ قد يكون لها أدوار مختلفة تلعبها، اذ من هو الذي يقول أنها ينبغي أن تؤخذ كأقواس؟). لا أحد يقول ذلك. وأنت. ألم تفسر مفهومك بدوره بواسطة الكلمات؟ إن معنى الأقواس يكمن في أسلوب استخدامها. والسؤال هو: ما هي الظروف التي تجعل للقول التالي معنى (إننى أعني . . .)، وما هي الظروف التي تسبرر قولي: (إنه كان يعني . . .)؟

٥٥٨ ــ ما معنى القول بـأن كلمة «تكـون» ist-is في العبارة التـالية (الـوردة تكون حمراء)<sup>(٢٠٨)</sup>، لها معنى مختلف عن معنى «تكـون» في العبارة التـالية (اثنـان في اثنين تكـون أربعة)

\_ إذا كانت الإجابة تفيد أن كلمة «تكون» تعني وجود قاعدتين مختلفتين صحيحتين لهاتين الكلمتين، فإننا نستطيع القول [ردا على ذلك] بأن الموجود لدينا هنا، كلمة واحدة فقط.

\_وإذا كـان كل مـا أهتم به، هي القـواعد النحـوية، فـإن هذه القـواعـد تسمـح باستخدام كلمة «تكون» في كلا السياقين.

لكن القاعدة التي توضح أن لكلمة «تكون»معنيين مختلفين في هاتين العبارتين، هي ذاتها التي تسمح لنا بأن نضع بدلا من كلمة «تكون» في العبـارة الثانيـة علامـة التساوي [ = ]، وتمنع مثل هذا الاستبدال في العبارة الأولى.

<sup>(</sup>٢٠٨) لقد حرصت على ترجمة الجملة (the rose is red) على هذا النحو (الوردة تكون حمراء) مع أننا لا نذكر عادة فعل الكينونة في اللغة العربية، خاصة إذا استخدم كاداة للربط بين الشيء وصفته فيقـال (الوردة حمـراء) ولا يقال (الوردة تكون حمراء). والسبب في ذلك أن كل الحديث في هذه الفقرة يدور حـول فعل الكينونة، وهـو ظاهر الاستخدام في اللغات الأجنبية كالإنجليزية والفرنسية والألمـانية وغـيرها وكـان من الضروري إبرازه في الجملة العربية أثناء الترجمة، وإلا أصبحت هذه الفقرة كلها بلا معنى.



٥٥٩ ــ قد يميل الإنسان للكلام عن وظيفة الكلمة في هـذه العبارة . كما لو كـانت العبارة جهازا آليا (ميكانيزم) للكلمة فيه وظيفة معينة .

لكن ما الذي تقـوم عليه هـذه الوظيفـة؟ وكيف تتضح؟ لأنـه لا يـوجـد أي شيء خبيىء ـ ألا ترى العبارة بأكملها؟

> ــــ إن الوظيفة ينبغي أن تتضح من استخدام الكلمة . «جسم ــ المعنى» .

٥٦٠ ـــ (إن معنى الكلمـة هـو مـا يتم تفسـيره بتفسـير المعنى). أي : إذا أردت أن تفهم استخدام كلمة «معنى»، فابحث عما يسمى «بتفسيرات المعنى».

٥٦١ ــ والآن، أليس من الغريب أن أقول إن كلمة «تكون» مستخدمة بمعنيين مختلفين (كرابطة وكعلامة للتساوي)، بينها لا نهتم بالقول بأن معناها هو استخدامها، أي استخدامها كرابطة وكعلامة للتساوي؟

ـــ قد يقال إن هذين النوعين من الاستخدام، لا يلزم عنهما معنى واحد . فـالوحـدة أو الاتحاد تحت أصل واحد، أمر عرضي، أو مجرد أمر غير جوهري<sup>(٢٠٩)</sup>.

٥٦٢ ــ لكن كيف أستطيع أن أقـرر السمة الجـوهريـة، والسمة غـير الجوهـرية أو العرضية في علامة الرمز؟ هل يوجد نوع من الوجود الـواقعي وراء علامـة الرمـز، بحيث يشكل القواعد الخاصة بها؟

ـــ لنفكر في حالة مماثلة في واحــدة من الألعاب: ففي لعبـة الدامـا يتم تحديـد الملك بوضع إحدى القطع فوق قطعة أخرى. والآن، ألا يقــال إنه ليس من الجــوهري بــالنسبة للعبة أن يتكون الملك من قطعتين؟

٥٦٣ ـــ لنقل إن معنى القطعة في اللعبة هو الدور الذي تؤديه فيها. ــ لنفرض الأن أن القرعة هي التي ستحدد اللاعب الذي سوف يلعب بالقطع البيضاء، قبل أن تبدأ لعبة الشطرنج . ولتحقيق ذلك يمسك أحـد اللاعبـين في كل كف من كفيـه ــ وهو مغلق ــ بملك

- 252-

<sup>(</sup>٢٠٩) بمعنى أن وجود استخدامين لكلمة واحدة ، أو أن تكون كلمة واحدة ذات استخدامات متعددة ، لا يستلزم بالضرورة أن يكون معنى الكلمة واحداً في هذه الاستخدامات المختلفة . وعلى ذلك فساتحاد استخدامين أو أكثر للكلمة الواحدة ، لا يستلزم بسالضرورة أن يكون المعنى واحداً . لأن وحدة المعنى ــ ممع تعدد واختـلاف الاستخدامات ـ أمر عرضي وليس جـوهـريـاً ، ومن ثم فهـو لا يلزم منطقيـاً بـالضرورة عن القـول بتعـدد الاستخدامات .



(من ملكي لعبة الشطرنج)، بينها يختار اللاعب الآخر اختياراً جزافياً ما في إحدي اليدين. فهـل يعتبر اجـراء القرعـة على هـذا النحو، جـزءا من الدور الـذي يؤديـه الملك في لعبـة الشطرنج؟

٥٦٤ ـــ لهذا أميل إلى التمييز بين مـا هو جـوهري ومـا هو غـير جوهـري في اللعبة أيضا. ويمكن القول بأن اللعبة ليست لها قواعد فقط، بل لها كذلك هدف(١).

٥٦٥ ـــ ولماذا (نستخدم) الكلمة نفسها؟ إننا لا نستخدم في الحساب التحليلي هــذه الهوية<sup>(٢)</sup> ــ لماذا [تستخدم] نفس القطعة لكلا الغرضين؟ ــ

ـــ لكن ما معنى أن نتكلم هنا عن «استخدام الهوية»؟ إذ لو كنا نستخدم بالفعل نفس الكلمة ، ألا يكون ذلك استخداما؟

٥٦٦ ــ والآن يبـدو كأن استخـدام نفس الكلمة أو نفس القـطعـة، لـه هـدف أو غرض ـ هذا إذا لم تكن الهوية عـرضية أو غـير أساسيـة . وكأن الغـرض من هذا، هـو أن يكون الإنسان قادرا على معرفة القطعة، وكيف يلعب بها. \_

ـــ هــل نتكلم هنا عن إمكــان فيزيــائي أم منطقي؟ إن كــان هو الإمكــان الأخير، فستكون هوية القطعة شيئا له علاقة باللعبة.

٥٦٧ ــ لكن من المفروض، مع ذلك، أن يتم تعريف أو تحديد اللعبة بواسطة القواعد!

لـذلك فلو كـانت إحدى قـواعد اللعبـة تحدد ضرورة استخـدام الملكـين في إجـراء القرعة قبل بدء لعبة الشطرنج ، فسيكون ذلك جزءا جوهريا من اللعبة . ما الاعتراض الذي يمكن أن يثيره أحد على هذا؟

الاعتراض هو أن الإنسان لا يرى الهدف من هذا التحديد. وربما لا يرى الهـدف من القاعدة التي تفيـد ضرورة لفّ أو تدويـر كل قـطعة ثـلاث مرات قبـل تحريكهـا. فإذا وجدنا هذه القاعدة في لعبة من ألعاب .. الرقعة، فإننا نندهش ونمعن في التخمين بالهـدف من هذه القاعدة.

(٢) أو التهائل والتساوي Gleichheit.

- 788 -

الكلمة الأصلية Witz وترجمتها الانجليزية Point تدلان على مغزى اللعبة أو الحكمة منها.



(«هل كان المقصود من هذا الوصف أو التحديد، منع الإنسان من تحريـك القطع بدون أن يأخذ ذلك في الاعتبار»؟) .

٥٦٨ ــ لو فهمت خصائص اللعبة فهما مضبوطا، فقـد أقول إن هـذا ليس جزءا جوهريا أو أساسيا في اللعبة .

«المعنى نوع من الفراسة»<sup>(٢١٠)</sup>.

٥٦٩ ـــ إن اللغة أداة . وتصوراتها أدوات .

والآن، ربما يظن أحـد أنه قـد لا يكون هنـاك اختلاف كبـير حول أيّ التصـورات يصـح أن نستخدمهـا . كما هـو الحال في الفيـزيـاء التي يكـون من الممكن فيهـا استخـدام الأقدام والبوصات أو الأمتار والسنتيمترات . فالاختلاف هو مجرد اختلاف اتفاقي .

ــ لكن، حتى هـذا، لا يكـون صحيحـا إذا كـانت الحســابـات في بعض نـــظم القياس، تتطلب زمنا أطول، وتكون أكثر صعوبة ومشقة بما يفوق قدرتنا على القيام بها.

٥٧٠ ــ إن التصورات توجهنا للقيام بالبحث. إنها تعبير عن اهتمامنا، كما أنها توجه هذا الاهتمام .

٥٧١ ــ هنــاك نــوع من التــوازي المضلل مؤداه أن علم النفس يتنــاول بــالــدراســة العمليات في المجال النفسي، على النحو الذي يفعله علم الفيزياء في المجال الفيزيائي .

ـــ فالرؤية، والسمع، والتفكير، والوجـدان، والإرادة، لا تكون مـوضوعـا لعلم النفس، بنفس المعنى الـذي تكون فيـه حركـات الأجسـام وظـواهـر الكهـربـاء...الـخ موضوعا لعلم الفيزياء.

ويمكنك أن تتبين هـذا من أن عالم الفيـزياء يـرى ويسمع ويفكـر في هذه الـظواهر ويخـبرنـا عنهـا، وأن عـالم النفس يـلاحظ ردود الفعـل الخـارجيـة (أي السلوك) الخـاص بالذات.

٥٧٢ ـــ إن التوقع ــ نحويا ــ هو حالــة، مثلها مثـل أن يكون لـلإنسان رأي، أو أن يكون لديه أمل في شيء، أو أن يعرف شيئا، أو أن يكون قادرا على فعل شيء.

physiognomy (٢١٠) أي دراسة السهات أو الملامح أو الخصائص المميزة لألعاب ـ اللغة .

- 780 -



إلا أننا لا بد أن نسأل، لكي نفهم (قواعد) النحو الخاص بهذه الحالات: «ما هـو معيار أن يكون أي شخص في مثل هذه الحالة؟».

(حالات الصلابة، والوزن، وأن يكون شيء مناسبا لشيء).

٥٧٣ ــ إن كون الإنسان له رأي ، إنما يعبر عن حالة . ـ حالـة لأي شيء؟ للنفس؟ أم للعقل؟ .

حسن، عن أي موضوع يقـول الإنسان إن لـه رأيا؟ عن السيـد ن ـ ن مثلا ـ وهـذه هي الإجابة الصحيحة .

على الإنسان ألا يتوقع أن يستفيد جديدا من الإجابة عن ذلك السؤال. فهناك أسئلة أخرى أكثر عمقما مثل: مما الذي نعتبره في حمالات معينة معيمارا لأن يكون لشخص ما، رأي معين؟ متى نقول: إنه قد توصل إلى هذا الرأي في ذلك الوقت؟ ومتى غير رأيه؟ وهكذا. إن الصورة التي تقدمها لنا إجابات تلك الأسئلة إنما توضح مما الذي يتمُ هنا تناوله منحويا معلى أنه حالة.

٥٧٤ ـــ إن القضية، ومن ثم ـ بمعنى آخر ـ الفكر، يمكن أن يكون «تعبيرا» عن اعتقاد، أو رجاء، أو تـوقع، أو غـير ذلك. لكن الاعتقاد ليس هـو التفكـير (مـلاحـظة نحوية). كما أن التصورات الخاصة بالاعتقاد، والتوقع، والرجاء، أقل تباعدا في ترابـطها الواحد بالآخر، من علاقتها بالتصور الخاص بالتفكير.

٥٧٥ ـــ حينها جلست على هذا المقعد، كنت أعتقد ــ بالطبع ــ أنه سوف يتحملني . لم تكن لديّ فكرة عن أنه من الممكن أن يتهاوى .

لكن : «على الرغم من كـل ما فعله، فقـد تمسّكت بالاعتقـاد بأن . . » . هنـا يوجـد فكر، وربما يوجد صراع مستمر لتحديد موقف معيّن .

٥٧٦ ــ أشاهد عود ثقاب يشتعل ببطء، وأتابع بتوتر شديد نمو الشعلة واقترابها من المادة المتفجرة. ربما لا تكون لديّ فكرة عن أي شيء على الإطلاق، أو قد تكون لديّ عدة أفكار غير مترابطة. هذه بالتأكيد حالة توقع.

٥٧٧ ـــ إننا نقول «إنني أتوقعه»، حين نعتقد أنه سوف يأتي، بالرغم من أن وصوله لا يشغل تفكيرنا. (قد يعني هنا القول «بأنني أتوقعه»، أنني سأكون مندهشــا إذا لم يأت». ـ ولن نسمي ذلك بأنه وصف لحالة نفسية أو عقلية) لكننا نقول أيضا: «إنني أتوقعه» حين يكون من المفروض أن يعني ذلك القول: «أنني أنتظره بشغف».

### - 251 -



إننا نستطيع تخيل لغة يتم فيها استخدام أفعال مختلفة بطريقة متسقة في هذه الحالات، كما يستخدم فيها، بالمثل، أكثر من فعل حين نتكلم عن «الاعتقاد» و«الأمل» وغير ذلك . . . » .

ربما تكون التصورات الخاصة بمثل هـذه اللغة، أكـثر ملاءمـة لفهم علم النفس من تصورات لغتنا.

٥٧٨ ــ اسأل نفسك : ما معنى أن تعتقد في صحة مبرهنة «جولد باخ»<sup>(١)</sup>؟ ما الذي يقوم عليه هذا الاعتقاد؟ هل هو الشعور بالاطمئنان واليقين حين ننطق بهذه المبرهنة أو نسمعها أو نفكر فيها؟ (إن ذلك لن يكون موضع اهتهامنا). وماهي الخصائص المميزة لهذا الشعور؟ ـ إنني لا أكاد أعرف إلى أي مدى يمكن أن تتسبب القضية نفسها في ذلك الشعور.

هل ينبغي عليّ القول بأن الاعتقـاد نوع من التلوين لأفكـارنا؟ من أين جـاءت هذه الفكرة؟ حسن، إن هناك نغمة توحي بالاعتقاد، كما توحي بالشك.

أود أن أسأل: كيف يرتبط الاعتقاد بالقضية؟ لننظر في نتائج هـذا الاعتقاد، وإلى أين يوصلنا. (إنه يجعلني أبحث عن برهان لهذه القضية). ـ حسن جدا، والآن لننظر ما الـذي يقوم عليه ذلك البحث بـالفعل. وسـوف نعرف المـدى الـذي يبلغـه الاعتقـاد في القضية.

> ٥٧٩ \_ الشعور بالثقة . كيف يتبدى هذا الشعور في السلوك؟ ٥٨٠ \_ إنه «عملية داخلية» تتطلب معيارا خارجيا .

٥٨١ ـــ إن التوقع كامن في الموقف الذي ينشأ (ذلك التوقـع) عنه. فتـوقع انفجـار مثلا، إنما ينشأ عن موقف يكون فيه الانفجار متوقعا.

٥٨٢ ـــ إذا همس شخص قائلا (سوف يحدث انفجـار الآن)، بدلا من أن يقـول: (إنني أتوقع حدوث الانفجار في أية لحظة)، فـإن كلهاته لن تكـون وصفا لشعـور ما، عـلى الرغم من أنها، مع النغهات التي صاحبت نطقه بها، قد تكون إظهارا لشعوره.

- 727 -

<sup>(</sup>١) تقول هذه المبرهنة الخاصة بالأعداد: كل عدد زوجي يمكن بطريقة واحدة على الأقل أن يكون محصلة أو حاصل جع عددين فرديين، وذلك مثل العدد ١٠٠ = ٤٧+ ٥٣+ = ٣ + ٩٧. ولم يتوصل العلماء للبرهنة عليهما حتى الآن...



٥٨٣ ـــ (لكنك تتكلم كأنني لم أكن بالفعل أتوقع، أو لم يكن لديّ أمل، الآن ـ كما كنت أظن. وكأن ما يحدث الآن ليست له دلالة عميقة). ـ

ـــ ما معنى القول بأن (ما يحدث الآن له دلالة)، أو (له دلالة عميقة)؟ وماهو الشعور العميق؟ .

هل يمكن أن يحسّ أحد الأشخاص بحب متاجج، أو بأمل كبير، لمدة ثانية واحدة - بغض النظر عما قد سبق هذه الثنانية أو لحقهما؟ إن مما يحدث الآن له دلالية في هذه الظروف المحيطة به. كما أن الظروف المحيطة به تسبغ عليه أهميته. إن كلمة «أمل» تدل على ظاهرة من ظواهر الحياة الإنسانية. (والفم المبتسم لا يبتسم إلا في وجه إنساني).

٥٨٤ ــ افـرض الآن أنني أجلس في حجرتي، ويـداعبني الأمل في أن يصـل السيد ن.ن ويحضر بعض النقـود. وافرض أنـه قد أمكن عـزل دقيقة واحـدة من الـزمن الـذي تستغرقه هذه الحالة، أو أمكن اقتطاعها من سياقها، أليس ما قد حدث في هـذه الدقيقـة، أملا؟ ـ

 فكر مثلا في الكلمات التي ربما تكون قد نطقت بها في هذه الفترة الزمنية. إنها لم
 تعـد جزءا من هـذه اللغة. كما أن النظام المـالي قد لا يكـون له وجـود كذلـك في ظروف مختلفة.

إن عملية التتويج صورة للأبهة والوقار. اقتطع دقيقة واحدة من هذه العملية عن الظروف المحيطة بها، عندما يوضع التاج على رأس الملك وهو في ثياب التتويج. لكن الذهب في ظروف أخرى مختلفة، قد يكون هو أرخص المعادن، كما ينظر إلى بسريقه كشيء عادي. وقد تكون خيوط نسيج الثوب (الـذي يلبسه الملك) شيئا رخيص الإنتاج، كما يكون التاج مجرد صورة هزلية لقبعة محترمة. الخ.

٥٨٥ ــ حين يقول شخص «إن لـدي أملا في أن يـأتي»، ــ فهل يكـون هذا القـول تقريراً عن حالته النفسية أو العقلية، أم يكون إ**علاناً** عن أمله وإظهاراً له؟ .

إنني أستـطيع مثـلا أن أقول ذلـك لنفسي، دون أن أكون بـالتأكيـد قـد قـدّمت لهـا تقريرا. وقد يكون تنهيدة، ولكن الأمر لا يستدعي ذلك.

 لو ذكرت لشخص: (أنني لا أستطيع تـركيز ذهني في العمـل اليوم، فتفكـيري مشغول). إن هذا القول سيسمى وصفا لحالتي العقلية (أو النفسية).

٥٨٦ ــ (لقد سمعت أنه سيأتي، وظللت منتظرا إياه طوال اليوم). هذا تقـرير عن كيف أمضيت اليوم . ـ .

- ነ ደለ --



ـــ لقد انتهيت من هذه المناقشة إلى نتيجة مؤداها أن هناك حادثا خاصا متوقعا، وعبرت عن هذه النتيجة بالكلمات التالية: (لهذا ينبغي أن أتوقع حضوره). هذا ما يمكن أن نسميه بالفكرة الأولى أو الفعل الأول لهذا التوقع. \_

ي يمكننا أن نسمي صيحة التعجب التالية (إنني مشوق لأن أراه!) بأنها فعل من أفعال التوقع. إلا أنني لا أستطيع النطق بنفس الألفاظ ـ بناء على ما ألاحظه في نفسي ـ وبالتالي فهي قد تعني: (لهذا فإنني لا أزال ـ بعد كل ما حدث ـ في شوق لأن أراه). والمهم هنا هو: ما الذي أدى إلى قول هذه الكلمات؟.

٥٨٧ ـــ هل هنالك معنى لسؤالك التالي: «كيف تعرف أنك تعتقد هــذا؟» . ـ وهل تكون الإجابة هي : «إنني أعرف ذلك بالاستبطان»؟ .

ربما أمكن أن نقول مثل هذا القول في بعض الحالات وليس في أغلبها .

إن مما له معنى أن تسأل: «هل أحبها فعلا، أم أنني أتظاهر بذلك فقط أمام نفسي؟» وعملية الاستبطان هي عملية استدعاء الذكريات والمواقف الممكنة التي نتخيلها، والمشاعر التي تخون لدى الإنسان إذا كان....

٨٨ه ــــ «إنني أفكـر في اتخاذ قـرار بأن أرحـل غدا» . (يمكن أن نسمي ذلـك القول بأنه وصف لحالة الذهن) . ــ

ـــ «إن حججك لا تقنعني، وما زال في نيتي أن أرحل غدا». هنا يميل الإنسان إلى أن يطلق على هذه النية أو المقصد اسم الشعور. فالشعور هنا شعور بنوع من التصلب، والتصميم الذي لا يتغير. (لكن يوجد هنا أيضا عدد كبير من المشاعر والاتجاهات المتميزة المختلفة)..

\_ يسألني سائل: (إلى متى ستبقى هنا؟)، وأجيب: (سأسافر غداً، إنه نهاية إجازتي). لكني أقول على خلاف ذلك، في نهاية مشاجرة حادة: (حسناً! إذن فسوف أسافر غداً!)، إننى أتخذ قراراً.

٥٨٩ – (لقد صممت على ذلك، من قلبي)، وقد يميل الإنسان للإشارة إلى صدره حين يقول هذا. هذه الطريقة في الكلام ينبغي أن تؤخذ من وجهة النظر النفسية مأخذ الجلد. ولماذا ينبغي أن تؤخذ بجدية أقل مما تؤخذ به العبارة التقريرية التي مؤداها أن الاعتقاد حالة عقلية (أو نفسية)؟

- 484 -



(يقول لوثر: «إن الإيمان موجود تحت حلمة الصدر اليسري»)(٢١١).

٥٩٠ ــ قد يستطيع الإنسان أن يتعلم كيف يفهم معنى التعبير «الآتي» : إنه يعني مــا يقوله بطريقة جادة» ، بواسطة إيماءة تشير إلى القلب .

لكننا الآن ينبغي أن نسأل: «كيف يتضح أنه قد تعلم ذلك؟».

٥٩١ – هل ينبغي القول بأن كل من لديه نية أو قصد معين، تكون لديه خبرة التوجه نحو شيء ما؟ وأن هناك خبرات معينة للتوجه»؟ ـ تذكر هذه الحالة : حين يريد شخص أن يذكر في إحدى المناقشات ملاحظة ملحة أو يبدي اعتراضاً، فغالباً ما يحدث أن يفتح فمه، ويأخذ نفساً، ثم يكتمه . فإذا ما قرر أن يذكر الاعتراض، أطلق النفس [الذي كتمه]. من الواضح أن الخبرة بهذه العملية هي خبرة خاصة بالميل نحو قول شيء ما. وسيعرف كل من يشاهدني أنني قد أردت أن أقول شيئاً ما، ثم فكرت فيه بطريقة أخرى. أعني في هذا الموقف \_.

\_ وفي موقف آخر، قد لا يفسر ذلك الشخص سلوكي على هذا النحو، مهما تكن هناك من سمات تميز قصدي من الكلام في الموقف الراهن.

وهل هناك أي سبب لافتراض أن هذه الخبرة نفسها لا يمكن أن تحدث في موقف مختلف تماماً ـ موقف لا شأن له بأي اتجاه أو توجه؟

٥٩٢ ــ (لكنك حين تقول «إنني أنوي الـرحيل»، فـأنت تعني ذلك بـالتأكيـد! هنا نجـد مرة أخـرى، أن الفعل العقـلي للمعنى هو الـذي يبتَّ الحياة في العبـارة. ولـو أنـك اقتصرت على ترديد العبارة بعد شخص آخر، لكي تسخـر مثلًا من طـريقته في الكـلام، فستكون قد قلتها بدون فعل المعنى هذا).

ـــ أحياناً قد يبدو الأمر شبيهاً بهذا، حينها نتفلسف<sup>(٢١٢)</sup>. لكن لنـدخل في اعتبـارنا فعـلاً المواقف العـديدة المختلفة، والأحاديث التي نتبـادل فيها الحـوار، والطرق التي يتم بواسطتها نطق تلك العبارة! ــ (إنني أكتشف دائهاً مسحـة عقلية بـاطنة، ربمـا لا تكون هي نفسها المسحة العقلية دائهاً). ألم تكن هنـاك أيضاً مسحـة عقلية حـين كررت العبـارة بعد شخص آخر؟ وكيف تكون «المسحة» العقلية منفصلة عن بقية خبرة الكلام؟

(٢١١) أو حلمة الثدي ، أي داخل صدر الإنسان أو في باطنه .

- 201 -

<sup>(</sup>٢١٢) أي أننا في الفلسفة أحياناً لا نقصد بمعنى الجملة، معنى الفعل العقبلي المتعلق بها، أي فعمل المعنى كما يسميه ثتجنشتين .



٥٩٣ ــ أحد الأسباب الرئيسية للأمراض الفلسفية ـ هو الغـذاء من نوع واحـد: أي حين يغذي الإنسان تفكيره بنوع واحد من الأمثلة<sup>(٢١٣)</sup>.

٥٩٤ ــ (لكن الكلمات، حين يتم نطقهما بطريقة ذات معنى، لا يكون لهما سطح فقط، وإنما يكون لها كذلك بعد العمق!). فضلًا عن أن الوضع يختلف حين يتم النطق بها بطريقة ذات معنى، عن مجرد النطق بها. -

\_ وليس مـوضوعنـا هو كيفيـة التعبير عن هـذا. فسواء قلت إن الكلمات في الحـالة الأولى ذات عمق، أو قلت إن شيئاً يحدث في داخلي، داخل عقـلي حين أنـطق بها، أو أن جوّا يكتنفها \_ فإن الأمر في النهاية واحد.

«حسن، إذا كنا نتفق جميعاً على هذا، ألا يكون هذا دليـلا على صـدقه»؟ (إنني لا أستـطيع قبـول شهادة شخص آخـر، لأنها ليست **شهادة.** إنها لا تخـبرني إلا بمـا يميـل إلى قوله).

٥٩٥ ــ من الـطبيعي بـالنسبـة لنـا أن نقـول عبـارة في ظـروف معينـة، وليس من الطبيعي أن نقولها معزولـة [عن كل الـظروف]. هل ينبغي علينـا القـول بـوجود شعـور معين يصاحب النطق بكل عبارة حين نقولها بطريقة طبيعية؟

٥٩٦ ... مثل الشعور «بالألفة» و«بالاعتياد» . إن من الأسهل العثور على شعور بعدم الألفة وبعدم الاعتياد، أو على مشاعر أخرى . إذ ليس كل ما هو غير مألوف لسدينا يؤدي إلى قيام انطباع بعدم الألفة فينا . وهنا ينبغي علينا أن نتبين ما نصفه بأنه «غير مألوف» . فإذا كانت هناك صخرة ملقاة على الطريق، فإننا نعرفها على أنها صخرة، لكننا قد لا نعرفها على أنها الصخرة الملقاة دائماً هناك . كما أننا نتعرف على رجل، مثلاً، بوصفه رجلاً، لكن ليس بوصفه واحداً من معارفنا.

وهناك مشاعـر تتعلق بأشيـاء مألـوفة : وأحيـاناً مـا يتم التعبير عنهـا بنظرة معينـة أو بكلمات مثـل : «نفس الحجرة القـديمة!» (التي كنت أشغلهـا عدة سنـوات من قبـل والآن أعود إليها فأجدها لم تتغير) .

وهنــاك بالمثـل، مشاعـر تتعلق بالغـرابة. فقـد أتوقف لحــظة وأنظر إلى شيء أو إلى شخص بتساؤل أو بعدم ثقة، وأقول «إنني أحسّ بأنه غريب تماماً.» ـ

(٢١٣) أي أن السبب الرئيسي هو الاقتصار على جانب واحد من جوانب استخدام الألفاظ.

- 101 -



ـــ لكن وجود هذا الشعور بالغرابة لا يجعلنا نقول إن كل موضـوع نعرفـه جيداً ولا يبدو غريباً لنا، يؤدي إلى شعورنا بالألفة . ـ

ــ إننا نكاد نظن أن الموضع الذي امتلأ مرة بالشعور بالغرابة، ينبغي بالتأكيد شغله بشكل ما. إن موضع هذا الجو [المحيط بالشعور] موجود، وإذا لم يكن لـدى الواحد، فسيكون لدى الآخر.

٥٩٧ ... وكما أن أساليب التعبير الألمانية تتسلل إلى كلام الألماني الذي يتكلم اللغة الإنجليزية بطريقة جيدة، على الرغم من أنه لا يبدأ بتكوين التعبير الألماني ثم يترجمه إلى الإنجليزية؛ وكما أن هذا يجعله يتكلم الإنجليزية كأنه يترجم «بدون وعي» عن اللغة الألمانية .. فكذلك نظن غالباً كأن تفكيرنا قد أقيم على أسماس مخطط .. فكري : كما لمو كنا نقوم بالترجة من أسلوب تفكير أكثر بدائية إلى أسلوب تفكيرنا.

٥٩٨ ـــ إننا نميل، حينها نتفلسف، إلى افتراض وجود مشاعر لا وجود لها. والهدف من هذه المشاعر هو أن تفسّر لنا أفكارنا. «هنا يتطلب تفسير تفكيرنا شعوراً!». كما لو كان اقتناعنا يلزم ببساطة عن هذا المطلب.

٥٩٩ ــ نحن لا نستخلص في الفلسفة أية نتائج . كما أن القول (لكن ينبغي أن يكون الأمر على هذا النحو!) ليس قضية فلسفية . إن الفلسفة لا تقرر إلا ما يقبله كل إنسان.

٦٠٠ ــ هل يعطي أي شيء لا نتبين أنه واضح، انطباعاً بعدم الوضوح؟ وهل يؤدي دائماً ما هو عادي إلى انطباع بالاعتياد الطبيعي؟

۲۰۱ ــ هــل أتـذكـر، حينـها أتكلم عن هــذه المنضـدة، أن هــذا الشيء يسمى «منضدة»؟

٢٠٢ ــ لو سألني سائل «هـل تعـرفت على مكتبـك حـين دخلت حجرتـك هذا الصباح»؟ ــ فما لا شك فيه أنني سأجيب قائلاً «بالتأكيد!» . ومـع ذلك فقـد يكون القـول بأن فعل التعـرّف قد تم، قـولاً مضللاً . طبيعي أن المكتب لم يكن غريباً عليّ . ولـذلك لم أدهش لرؤيته، على النحو الذي كنت أفعله لو أن مكتبـاً آخر كـان موجـوداً هناك، أو أي شيء غير مألوف لي .

٦٠٣ ــ لن يقـول أحد إنني في كـل مـرة أدخـل فيهـا حجـرتي، أو أكـون في نفس الظروف التي طالما ألفتها، يتم تعرفي على كل ما أراه ورأيته مئات المرات من قبل .

- 101-



٢٠٤ ــ من السهــل الحصـول عــلى صـورة زائفــة عن العمليـات التي نسميهــا «بالتعرَّف»، وكأن التعرَّف يقوم دائماً على مقارنة انطبـاعين أحــدهما بــالآخر<sup>(٢١٤)</sup>، أو كـما لو كنت أحمل معي صورة لشيء، واستخدمها للتحقق من هوية شيء تمثله الصورة.

ويبدو أن ذاكرتنا هي المسئولة عن القيام بمثل هذه المقارنة، وذلك بالاحتفاظ بصورة ما كان قد تمت رؤيته من قبل، أو بالسماح لنا بالنظر في الماضي (كما لسو كنا ننسظر من خلال منظار مقرِّب).

٦٠٥ ــ وليست المقـارنة شبيهـة [في هذه الحـالة] بمقـارنة شيء بصـورة موضـوعـة بجانبه، بل كما لوكان الشيء متطابقاً مع الصورة. لذلك فإنني أرى شيئاً واحـداً فقط، لا شيئين.

٦٠٦ ـــ نحن نقـول (كان تعبـير صوتـه تعبيرفـا حقيقياً) . فـإن كان التعبـير زائفاً، تصورنا أن وراء هذا التعبير تعبيراً آخر . ــفهذا هو الوجه الذي يبديه للعالم، أمـا في داخله فله وجه آخر . ـ

> ـــ إلا أن هذا لا يعني أنه حينها يكون تعبيره حقيقياً، يكون له وجهان . (( «تعبير خاص جداً» )) .

٦٠٧ ... كيف يقرر الإنسان مقدار الوقت؟ لا أقصد أن يتم ذلك بناء على شواهد أو أدلة خارجية، مثل موقع الشمس أو درجة إضاءة الحجرة، أو غير ذلك...

إن الإنسان يسأل نفسه مثلًا «كم يمكن أن يكون الوقت الأن؟»، ثم يتوقف لحظة، وربما يتخيل وجه الساعة، ثم يذكر الوقت.\_

أو ربما يدخل في اعتباره عـدة إمكانـات، فيفكر أولاً في وقت معـين، ثم في وقت آخـر، ثم يتوقف في النهـاية عنـد أحد هـذه الأوقات. هـذه هي الـطريقـة التي يتم بهـا ذلك.-

ـــ لكن ألا تكون الفكرة الـطارئة مصحـوبة بشعـور بالاقتنـاع، وألا يعني ذلك أنها تتفق مع ساعة داخلية؟..

# - 202-

<sup>(</sup>٢١٤) أي انطباع بما يراه الإنسبان وانطباع بما قىد رآه من قبل، فيكون التعرف قمائهاً عملى مدى مطابقة الانسطباع الخاص بما يراه، للانطباع المتعلق بما قد رآه من قبل. فإذا تسطابق الانطباعان، كمان هذا دليلًا على أنه قد تعرف على ما يراه أمامه من خلال الانطباع المتعلق بما كان قد رآه.



كلا . . إنني لا أقرأ الوقت [في الحالة السابقة] من أية ساعة . فـالشعور بـالاقتناع يـوجد لـديّ عندمـا أذكر لنفسي الـوقت بـدون أن أحسّ بـأي شـك، وبنـوع من الهـدوء والاطمئنان . ـ

ــ لكن ألا يدق شيء أثناء ذكري لهذا الوقت؟ ـ

لا أعرف شيئاً عن ذلك، إلا أن يكون هو ما تسميه بالانتهاء إلى التروي وإمعان الفكر ثم التوقف عند عدد ما. وما كان من المكن أن أتكلم هنا أبدا عن «الشعور بالاقتناع» ، بل كان عليّ أن أقول: لقد فكرت لحظة، ثم حكمت بأن الوقت هو الخامسة والربع.-

ـــ لكن عـلى أي أساس أصـدرت هذا الحكم؟ ربمـا قلت: «عـلى أسـاس الشعـور وحده» بما يعني أنني تركته للفكرة الطارئة . \_

ـــ ولكن لابدٌ أنك على الأقل قد هيأت نفسك بشكل محدد لكي تحدس الوقت، كما أنك لا تقبل أية فكرة عن وقت من أوقات اليوم بوصفها هي الوقت الصحيح!ــ

ـــ مرة أخرى: لقد **سأل**ت نفسي «كم يكون الوقت؟»، أي أنني لم أقـرأ هذا السؤال في روايـة ما، ولم أقتبسـه من كلام شـخص آخـر، ولم أتدرّب على النطق بهذه الكلمات. . إلخ . لم تكن هذه هي الظروف المحيطة بقولي تلك الكلمات.\_

ــ فهاذا كانت الظروف إذن؟ ـ لقد كنت أفكر في افطاري وأتساءل إن كان سيتـأخر اليوم . هكذا كانت الظروف من هذا النوع .ـ

ــ لكن ألا تـرى فعلًا أنـك مع ذلـك، كنت مهيّـاً بـطريقـة مميـزة ـ وإن تكن غـير ملموسة ـ للحدس بالوقت، مثل كونك محاطاً بجوٍّ ذي طابع معين ؟ـ

ـــ أجل، إن الأمر المميز هو أنني قلت لنفسي «كم يكون الوقت؟». وإذا كــان لهذه العبـارة جو معـين، فكيف أستطيـع أن أفصله عن العبارة نفسهــا؟ إنني لم أكن لأتصور أن للعبـارة مثل هــذا الجو، لـولم أكن قــد فكرت في كيفيـة قولهـا بطريقـة مختلفة، أي كعبـارة مقتبسـة، أو طرفـة<sup>(٢١٠)</sup>، أو تــدريب عـلى النـطق أو غـير ذلـك. ثم إني أردت فجـاة أن أتكلم، وبدا لي فجاة أنني يجب مع ذلك أن أكـون قد عنيت الكلمات بـطريقة ختلفة عنامة إلى حد ما، أي بطريقة مختلفة عن تلك التي أعنيها في حالات أخرى.

(۲۱۵) أو نكتة joke.

- 101 -



إن الصـورة الخاصـة بجو معـين قد فـرضت نفسها عـليّ، فأنـا أستطيـع أن أراهـا واضحة جداً أمامي، ـ أي طالما أنني لا أنظر إلى ما تخبرني ذاكرتي بأنه قد حدث بالفعل.

ـــ أما فيها يتعلق بالشعور الخاص باليقين: فإنني أقول أحياناً لنفسي (إنني على يقـين من أن الساعة هي . . . »، بنوع من الثقة التي تتبدّى في نغمة الصوت، أو غير ذلك .

لو سألتني عن سبب هذا اليقين، ما وجدت سبباً. ولو قلت: لقـد قرأت ذلـك في ساعة باطنية، لكان هذا [القـول] صورة لا ينـاظرهـا إلا ما قلتـه من أن الوقت هـو كذا. والغرض من الصورة هو تشبيه هذه الحالة بالحالة الأخرى.

إنني أرفض التسليم بوجود حالتين مختلفتين هنا .

۲۰۸ ـــ إن الفكرة التي مؤداها أن الحالة العقلية لتقدير الوقت، حالة غير ملموسة، هي فكرة على درجة كبيرة من الأهمية .

لماذا كانت غير ملموسة؟

أليس ذلك راجعاً إلى أننا نرفض اعتبار ما هو ملموس عن حالتنا، جزءا من الحالـة الخاصة التي نفترضها هنا؟

٦٠٩ ... إن وصف الجو [المحيط بشعور ما]، هو تـطبيق أو استخدام خـاص للغة، من أجل أغراض معينة.

(تفسير «الفهم» بوصفه جواً، بوصفة فعلًا عقلياً. فـالإنسان يستـطيع أن يصـطنع جواً يربطه بأي شيء، إنه سمة لا يمكن وصفها)).

ما حف نكهة القهوة! \_ لماذا لا يمكن القيام بذلك؟ هل تعوزنا الكلمات؟ وما الذي تقصر الكلمات عن وصفه؟\_

لكن كيف توصلنا ــ مع ذلك ــ إلى الفكرة التي مؤداها أن مثل هذا الـوصف ممكن؟ هل شعرت أبدأ بالافتقار إلى مثل هذا الوصف؟ هل حاولت أن تصف الرائحة ولم تنجح في ذلك؟

((أودَّ أن أقول: «إن هذه النغمات تقول شيئاً رائعاً، لكنني لا أعـرف ما هـو». هذه النغـمات إشارة قـوية، إلا أنني لا أستـطيع أن أضـع إلى جانبهـا شيئاً يصلح تفسيراً لها. إطراقة بـالرأس جـادة وعميقة. جيمس: «إن الكلمات تعـوزنا» إذن لمـاذا لا نضع كلمات جديدة؟ وكيف يكون حالنا حين نستطيع أن نفعل ذلك؟)).

- 100-



٦١١ - ٢١٦ - يمكن للانسان أن يقول «الارادة أيضا مجرد خبرة»، (و «الارادة» ليست إلا «فكرة» أيضا). وهي تنشأ حين تنشأ، ولا أستطيع أن أسعى لايجادها(٢١٦).

لا أستطيع أن أسعى لايجادها؟ ـ مثل ماذا؟ مـا الذي يمكن أن أسعى لايجـاده اذن؟ وما الذي أقارنه بالارادة حين أقول هذا؟

٦١٢ ـ ينبغي ألا أقول عن حركة ذراعي مثلا: إنها تحدث حينها تحدث<sup>(٢١٧)</sup>، الخ . . فهذا هو المجال الـذي نقول فيه بطريقة ذات معنى إنه لا يحـدث لنا شيء وحـده ببساطة، بل إننا نفعله . (فأنا لست في حـاجة لأن أنتـظر حتى يرتفع ذراعي إلى أعلى ـ إنني أستطيع رفعه) . وأنا هنا أقابل بين حركة ذراعي ، وبين هدوء خفقـات قلبي مثلا بعـد أن كانت مضطربة<sup>(٢١٨)</sup>.

٦١٣ ــ وبـالمعنى الذي يكـون باستـطاعتي فيـه أن أسعى إلى استحـداث أي شيء (مثل ألم في المعدة عن طريق التخمة) فإنني أستطيع كذلك أن أستحدث فعل الارادة . بهذا المعنى يمكنني استحداث فعل الارادة بأن أسبح ، وذلك بالقفز في الماء .

ـــ لقد كنت بلا شك أحاول القول بأنني لا أستطيع أن أريد الإرادة . أي أن الكلام عن ارادة الارادة خال من المعنى . إن «الارادة» ليست اسما لفعل، وليست بالتالي اسما لأي فعل ارادي . كما أن استخدامي لهذا التعبير الخاطىء، إنما يرجع إلى الرغبة في التفكير في الارادة بوصفها استحداثا مباشرا لا سبب له .

إن القياس التمثيلي المضلل إنما يكمن في جذور هـذه الفكرة. اذ يبـدو أن الرابـطة السببية تعتمد على جهاز آلي يربط بين جزأين من آلة واحدة. وقد تتحطم هذه الرابطة اذا اختّل النظام الآلي. (ونحن لا نفكر الا في أنواع الخلل الـذي يصيب الجهاز الآلي عـادة، وليس ـ مثـلا ـ في الخلل الناشىء عن نعـومة أسنـان الـتروس في الآلـة فجـأة، أو انـزلاق أحدها خلال الآخر، أو غير ذلك).

٦١٤ ــ حين أرفع ذراعي «اراديا»، فإنني لا أستخدم أية أداة للقيام بالحـركة . كـما أن رغبتي ليست هي مثل هذه الأداة .

(٢١٧) بمعنى أنها تحدث تلقائياً، وبالتالي لا تكون حركة إرادية .

(٢١٨) فالأولى إرادية أما الثانية فغير إرادية .

- 202 -

<sup>(</sup>٢١٦) بمعنى أن الإرادة لا يقوم الإنسان بإحداثها أو إيجادها، وإلا كان ذلك فعلًا إرادياً، وكان بـالتالي في حـاجة إلى إرادة، ومن ثم نقع في الدور إذا قلنا إن استحداث الإرادة يتطلب الإرادة.



٦١٥ ـــ (اذا لم تكن الارادة نوعا من الرغبة، وجب أن تكون هي الفعل نفسه. ولا يمكن أن تكون سواه).

فـإذا كانت هي الفعـل، فستكون كـذلك بـالمعنى العـادي للكلمـة. أي ستكـون هي الكلام، والكتابة، والمشي، ورفع شيء، وتخيل شيء ما.

لكنهـا كذلـك هي النزوع والمحـاولة، وبـذل الجهد للتكلم والكتـابة ورفـع شيء، وتخيل شيء ما. . الخ.

٦١٦ ــ حين أرفع ذراعي، فإنني لا أكون قد رغبت في أن يرتفع. فالفعل الإرادي يستبعد هذه الرغبة. ومن الممكن حقا أن تقول: (إن لديّ أملا في أن أرسم الدائرة بـدون خطأ)، وذلك للتعبير عن الرغبة في أن تتحرك اليد على نحو معين<sup>(٢١٩)</sup>.

٦١٧ ـــ إذا ما شبكنا أصابعنا بطريقة معينة، فإننا نعجز أحيـانا عن تحـريك إصبـع معين لو طلب منا أحد أن نفعل ذلك، بمجرد الإشارة إليه، أو بمجرد إظهاره أمام العـين. ومن وجهة أخرى، إذا لمسه ذلك الشخص، فإننا نستطيع تحريكه ( أي الإصبع).

ويمكننا وصف هذه الخبرة كما يلي: ليس في مقدورنا أن نريد تحريك الإصبع. وهذه الحالة تختلف تماما عن تلك التي نكون فيها عاجزين عن تحريك الإصبع لأن أحد الأشخاص يمسك به مثلا. إنني أميل الآن إلى وصف الحالة السابقة بقولي: إن الإنسان لا يستطيع أن يجد أي غرض من استخدام الارادة حتى يتم لمس الإصبع. فالإرادة لا يمكن أن تعرف أين عليها أن تتوجه (أو أين تطبق) الاحينها يشعر الإنسان بالاصبع..

ـــ غير أن هذا النــوع من التعبير، مضلل . فقــد يقال (كيف لي أن أعــرف أين أتجه بالارادة، اذا لم يوضح الشعور، الموضع [الذي توجه اليه]؟) . لكن كيف تتم اذن معـرفة الغرض أو الهدف الذي أوجه اليه الارادة في حالة وجود الشعور؟

إن كون الاصبع في هذه الحالة يظل أشبه بالإصبع المشلول حتى نشعر بلمسة عليه، إنما هو أمر يتم إظهاره بالخبرة، ولم يكن من المكن أن يتم ادراكه **قبليا**.

<sup>(</sup>٢١٩) فالرغبة في هذه الحالة هي رسم المدائرة بمدون خطاً، أما الإرادة فتتمثل في رسم المدائرة. وهكما ليس من الضروري لكل فعل إرادي أن يكون مصحوباً برغبة معينة. وهذا معناه عنى فتجنشتين أن الإرادة أو الفعمل الإرادي لا علاقة له بالرغبة أو على حد تعبيره أن الفعل الإرادي يستبعما هذه المرغبة، لأنمه يمكن أن يتحقق بدونها.



٦١٨ ـــ إن الإنسان يتخيل هنا الذات المريدة كشيء لا كتلة لــه (وبدون أي قصـور ذاتي)<sup>(٢٢٠)</sup>، مثل المحرك الذي لا يوجد فيه قصور ذاتي يتطلب مقاومته. ولهــذا فهو محـرك فقط، ولا يتحرك.

أي يمكن القول «إنني أريد، لكن جسـدي لا يطيعني» ـ لكن لا يمكن القـول : «إن إرادتي لا تطيعني» (أوغسطين).

ـــ لكنني لا أستطيع أن أحاول أن أريد، بــالمعنى الذي لا أستـطيع فيـه أن أفشل في أن أريد.

٦١٩ ــ وقد يمكن القول: «إنني لا أستطيع أن أريد دائما الا بقدر مالا أستطيع أبدا أن أحاول أن أريد».

٢٢٠ ــ يبدو أن أداء الفعل نفسه لا يشغل أي حيز من الخبرة. إنه يبدو شبيها بالنقطة التي لا امتداد لها، مشل سن الإبرة. وتبدو هذه النقطة كأنها هي العامل (أو الفاعل) الحقيقي، بينها لا تكون الأحداث الظاهرة الا نتائج لهذه المهارسة الفعلية. لهذا يبدو أن القول: «أنا أفعل...» له معنى محدد، منفصل عن أية خبرة.

٦٢١ ــ علينا ألا ننسى هذا : حين (أرفع ذراعي)، ف إن ذراعي ترتفع . والمشكلة التي تنشأ هي : ما الذي يتبقى لدَّي إذا ما طرحت أو أسقطت (كون ذراعي يسرتفع) من (كوني أرفع ذراعي)؟<sup>((٢٢١)</sup>.

«هل إحساساتي الحركية هي إرادتي؟».

٦٢٢ ـــ إنني حين أرفع ذراعي، لا أ**حاول** أن أرفعه<sup>(٢٢٢)</sup>.

- (٢٢٠) inertia أي القدرة على الاستمرار في نفس الحالة . فإذا كمان ساكناً يظل سماكناً حتى يجركه شيء، وإن كمان متحركاً يـظل كذلمك حتى يوقف شيء آخر . وقمد عبر عن ذلمك نيوتن في القمانون المعروف باسم وقمانون الجاذبية ي الذي مؤداه أن الجسم الساكن يظل ساكناً إلى أن يبدأ في الحركة وأن الجسم المتحرك يظل متحركاً إلى أن تؤثر فيه قوة تقلل من حركته أو تغير من اتجاهها .
- (٢٢١) بمعنى: هل هناك فرق بين القولين: (إنني أرفع ذراعي)، و(إن ذراعي يرتفع)؟ وهل يقع هذا الفرق في خبرتنا لو طرحت القول الثاني من القول الأول؟ من الواضح طبعاً أن القـول الأول يدل عـلى فعل إرادي، بينـما لا يـدل على ذلـك القول الثـاني. هكذا يـريد ڤتجنشتـين الانتهاء إلى أن الفعـل الإرادي نفسه لا يقـع في نطاق الخبرة، لأن ما يقع في نطاقها فقط هو ارتفاع الذراع.
- (٢٢٢) بمعنى أنني حين أرّفع ذراعي إرادياً، لا أتكلّف مشقّة ولا أبذل جهداً في ذلك، طالما أنه لا توجد أي عوائق أو صعوبات تحتاج إلى بذل الجهد للتغلب عليها .



٦٢٣ ... قد أقول (أريد أن أصل إلى هذا المنزل مهما كلفني ذلك) . لكن اذا لم تكن هناك أية صعوبة في ذلك، فهل يمكنني أن أحاول بذل كل ما في وسعي للوصول إلى المنزل؟

٦٢٤ ــ حينها يتعرض أحد الأشخاص في المختبر لتيار كهـربائي مثـلا، فإنـه يقول ـ وعيناه مغمضتان ــ: (إنني أحرك ذراعي إلى أعلى وإلى أسفل)، ــ بالرغم من أن ذراعه لا تتحرك لهذا نقول (إن لديه شعورا خاصا بأداء تلك الحركة).

\_\_ حرك ذراعك إلى الأمام وإلى الخلف وعيناك مغمضتان. والآن، حاول \_ وأنت تفعل ذلك \_ أن تقول لنفسك إن ذراعك ساكنة، وأنه لا توجد إلا مشاعر معينة غريبة في عضلاتك ومفاصلك !

٦٢٥ ـــ (كيف تعرف أنك قد رفعت ذراعك؟) ــ إنني أشعر بذلـك. إذن فهل مـا عرفته [في هذه الحالة] هو الشعور؟ وهل أنت على يقين من أنك تعرفه بطريقـة صحيحة؟ هل أنت على يقين من أنك قـد رفعت ذراعك، أليس هـذا هو معيـار التعرّف، أليس هـو مقياسه؟

٦٢٦ ـــ (حـين ألمس هذا الشيء بعصـا، أحصل عـلى إحساس بـاللمس في طـرف العصا وليس في اليد التي تمسك بها) . وحين يقول شخص (إن الألم ليس هنا في يدي، بل في معصمي)، فسيترتب على ذلك أن يقوم الطبيب بفحص المعصم .

لكن ما الفرق بين قولي إنني أشعر بصلابة الشيء في طرف العصا، وقولي إنني أشعر به في يدي؟ هـل يعني ما أقـوله (أن الأمـر أشبه بـأن يكون لي نهايـات ـ عصبية في طـرف العصا؟) . وبأي معنى يكون الأمر شبيها بذلك ـ.

-- حسن، إنني على أي حال أميل إلى القول بأنني (أشعر بالصلابة، وغير ذلك، في طرف العصا). ومما يتفق مع هـذا، أنني حين ألمس الشيء، أنـظر لا إلى يدي، وإنمـا إلى طرف العصا، أي أصف ما أشعر بـه بقولي (إنني أشعر بشيء صلب ومستـديـر هنـاك) - وليس بقولي (إنني أشعر بضغط على أطراف ابهامي واصبعي الأوسط، والسبابـة...). فإذا سألني شخص مثلا، (ما الذي تشعر به الآن في أصابعك التي تمسك بالمسمار؟ أيمكنني أن أجيب: (لا أعرف - إنني أشعر بشيء صلب وخشن هناك).

٦٢٧ ــ أنـظر إلى الوصف التـالي لأحد الأفعـال الارادية: (إنني أقـرر القيام بقـرع الجرس في الساعة الخامسة، وحين تـدق الساعـة الخامسـة، يقوم ذراعي بهـذه الحركـة).

- 104 -



ـ هـل ذلك هـو الوصف الصحيـح ، وليس هذا الـوصف التالي: (....، وحـين تـدق الساعة الخامسة، أرفع ذراعي)؟\_

ـــ قـد يمكن أن نضيف إلى الوصف الأول: (وانــظر ! إن ذراعي يرتفـع حين تــدق الساعة الخامسة). وهذه [الجملة الناقصة] التالية: (وانظر !) هي التي تسقط هنـا من هذا الوصف. فأنا لا أقول «أنظر، إن ذراعي ترتفع !» حين أرفعه.

٢٢٨ ـــ هكـذا يمكن أن يقال: إن الحـركة الإراديـة تتميّز بغيـاب الإندهـاش . ولا أريد الآن أن تسأل: «لكن لماذا لا يندهش الإنسان هنا؟» .

٦٢٩ ــ حين يتكلم الناس عن إمكان المعرفة المسبقة أو التنبؤ بالمستقبل، فإنهم دائها ما ينسون حقيقة تنبؤ الإنسان بحركاته الارادية .

٢٣٠ ــ تأمل لعبتيُّ ـ اللغة التاليتين :

(أ) شخص يأمر شخصاً آخر بأن يؤدي حركة معينة بذراعه، أو أن يتخذ أوضاعاً جسمية معينة (مثل مدرب الألعاب الرياضية والتلميذ). وهنا يوجد تنويع على هذه اللعبة اللغوية: فالتلميذ يصدر لنفسه الأوامر ثم يقوم بتنفيذها.

(ب) شخص يلاحظ عمليات معينة منتظمة، مثل ردود فعل معادن مختلفة بالنسبة للأحماض. ومن ثم يقـوم بصياغـة تنبؤات عن ردود الفعل التي سـوف تحدث في حـالات معينة.

ـــ هنـاك علاقـة تقارب واضحـة بين هـاتين اللعبتـين اللغويتـين، كما يـوجد بينهـما اختلاف أساسي.

ففي كمل منهما، يمكن أن يقمال عن الكلمات المنطوقة إنها «تنبؤات». لكن قمارن التدريب الذي يؤدي إلي الأسلوب الأول، بالتدريب الذي يؤدي إلى الأسلوب الثاني.

٦٣١ ـــ (سوف أتناول مسحوقين الآن، وسوف أتقايـاً خلال نصف سـاعة) . إن القول بأنني في الحـالة الأولى أكـون أنا الفـاعل، وأنني في الحـالة الثـانية مجـرد ملاحظ [لمـا يحدث]، لا يفسر شيئًا. أو كذلك القـول بأنني في الحـالة الأولى أرى الـرابطة السببيـة من الداخل، وأراها في الحالة الثانية من الخارج، أو غير ذلك مما يؤدي للنتيجة نفسها.

ـــ كما أن القول بأن التنبؤ الخاص بالنوع الأول أقـل خطاً من التنبؤ الخـاص بالنــوع الثاني (هو أيضاً قول) لا يدخل في صميم الموضوع .

- 12. -



\_ إن قولي بأنني سوف أتناول مسحوقين، لم يتم على أساس ملاحظات قمت بها لسلوكي . فمقدمات هذه القضية كانت مختلفة، وأعني بذلك الأفكار والأفعال وغيرها التي تؤدى إليها .

وإنه لأمر مضلل أن نقول: (إن الغرض المسبق الأساسي الوحيد لقولك قد كـــان هو قراراك).

٦٣٢ ــ إنني لا أريد القول بأن التنبؤ ـ في حالة التعبير عن القصد وهو «أنني سوف أتناول مسحوقين» ـ هو السبب، وأن نتيجته هي تحقيقه أو استيفاؤه. (فربما أمكن للبحث الفسيولوجي أن يفصل في هذا).

ومع ذلك، يبقى هذا القول صادقاً: إننا نستطيع في أغلب الأحيان التنبؤ بأفعال إنسان ما، بناء على تعبيره عن قرار معين. \_ إنها لعبة \_ لغوية هامة.

٦٣٣ \_ (لقد قوطع قولك منذ برهة، ألا تزال تعرف ما كنت ستقوله؟). \_ إذا كنت أعرف ذلك الآن وأنطق به \_ فهل يعني هذا أنني كنت قد فكرت فيه من قبل بالفعل \_ وكل ما هنالك أنني لم أقله؟لا. ما لم تعتبر اليقين الـذي استأنف بنـاء عليه العبـارة المقطوعـة، معياراً للفكرة التي كانت قد اكتملت بالفعل في ذلك الوقت. \_ لكن كان هنالـك بالـطبع، الموقف والأفكار التي جعلتها تتضمن كل ما من شأنه أن يساعد على استكيال العبارة.

٦٣٤ ــ حـين أستأنف العبـارة المقطوعـة، وأقول إن هــذه كانت هي الـطريقة التي كنت سأستمر بها، فسيكون ذلك شبيهاً بتتبع خيط فكري والتوسع فيه بناء على ملاحظات مختصرة.

\_ ألا أكون إذن قد فسرت هذه الملاحظات؟ وهل كـان الاستمرار حتى من جـانب واحد ـ أمراً ممكناً في تلك الظروف؟ بالطبع لا . لكني لم أختر بين التفسيرات . لقد تذكرت أننى كنت سأقول هذا .

٦٣٥ ــ (كنت سأقول. . . ) ـ وتتذكر تفاصيل عديدة. لكن جميع هذه التفاصيل لا توضح مقصدك. وكأن الأمر أشبه بصورة مأخوذة لمنظر معين، لكننا لا نرى فيها إلا عـدداً قليلاً من التفاصيل المتناثـرة: فهنا يـد، وهناك جـزء من وجه، أو قبعـة، ـ وبقية الصـورة ظلام. وكأننا الآن نعرف بيقين تام ما الذي تمثله الصورة. وكأني أستطيع أن أقرأ الظلام.

٦٣٦ ـــ هذه التفاصيل ليست قليلة القيمة بالمعنى الذي تكون فيه الظروف الأخرى التي أستطيع كذلك أن أتذكرها جيداً قليلة القيمة .

- 171 -



لكنني لو أخبرت أحـد الأشخـاص بأنني (كنت سـأقول منـذ لحظة...)، فـإنه لن يعـرف تلك التفاصيـل من هذا القـول، ولن يكون في حـاجة لأن يحـدسها. فهـو مثلًا لا يحتاج أن يعرف أنني كنت قد فتحت فمي بالفعل لكي أتكلم. إلا أنه يستـطيع أن «يمـلأ» الصورة بهذه الطريقة. (وهذه القدرة جزء من فهم الخبر الذي أذكره له).

٦٣٧ ـــ (إنني أعرف بالضبط ما كنت سأقوله!) . لكنني لم أقله. ــ ومـع ذلك فــإنني لا أقرأه من عملية أخـرى حدثت آنــذاك وأتذكـرها الآن. كــما أنني لا أفسر ذلك المـوقف وسوابقه. لأنني لا أدخلها في اعتباري ولا أحكم عليها.

٦٣٨ ... كيف يتفق ـ على الرغم من ذلك ـ أن أميل إلى أن أجد نوعاً من التفسير في القول التالي: (لقد أردت ـ في لحظة معينة ـ أن أخدعه) .

ــ (كيف يمكن أن تكون على يقين من أنك أردت ـ خلال لحظة معينة ـ أن تخدعـه؟ وألم تكن أفعالك وأفكارك ابتدائية أو أولية جداً؟) .

ــ هل يرجع ذلك إلى أن الـدليل غـير كاف؟ ـ أجـل، فحين نتتبعـه يبدو غـير كاف بالمرة . لكن، أليس السبب في ذلك هو عدم الالتفات إلى تاريخ هذا الدليل؟ لقد كـانت ثمة سوابق معينة جعلتني أعقد النية خلال لحظة واحدة على التظاهر بالمـرض أمام شخص آخر.

ــ لو قال شخص: «لمدة لحظة. . . .»، فهل هو حقاً لا يصف إلا عملية لحظية؟

لكن القصة (٢٢٣) بأكملها لم تكن هي الدليل الذي اعتمد عليه قولي : «لمدة لحظة واحدة» .

٦٣٩ ـــ قـد يميل الإنسـان إلى القول بـأن الرأي يتـطور . لكن هناك خـطأ في هــذا أيضاً .

٦٤٠ – (هذه الفكرة مرتبطة بأفكار سابقة عندي). كيف يتم لها هذا الارتباط؟ من خلال الشعور به؟ وكيف يمكن للشعور أن يربط بالفعل بين الأفكار؟ – إن كلمة «الشعور» هنا مضللة جداً. ومع ذلك فمن الممكن في بعض الأحيان أن يقال عن يقين: (إن هذه الفكرة مرتبطة بتلك الأفكار السابقة)، بغير أن يكون في استطاعة الإنسان إظهار هذا الارتباط. إذ ربما يتم ذلك فيما بعد.

(story ( ۲۲۳ ، أي جملة المقدمات التي تكون دليلًا للقول .

# - 222 -



٦٤٦ ـــ إن مقصدي لم يكن ليكون أقـل يقيناً ممـا يمكن أن يكون عليــه لو أنني قلت «الآن سوف أخدعه») . ــ

ــ لكن لو أنك قلت تلك الكلمات، فهل من الضروري أن تكون قد عنيتها بجدّية تامة؟ (وهكذا فإن التعبير الأكثر صراحة عن القصد ليس في حدّ ذاته دليلًا كافياً على القصد).

٦٤٢ – (لقد كرهته في تلك اللحظة). ما الذي حدث هنا؟ ألم يقم على أفكار ومشاعر وأفعال؟ وإذا كان عليّ أن أستعيد تلك اللحظة، ألا يكون من الضروري أن أفترض تعبيراً معيناً على وجهي، وأفكر في أحداث معينة، وأتنفس بطريقة معينة، وأستثير مشاعر معينة في داخلي؟ وربما أتصور محادثة، أو مشهداً كاملاً تأججت فيه تلك الكراهية. أو ربما أديت هذا المشهد مصحوباً بمشاعر مشابهة لتلك التي تقوم في حادثة واقعية. إن وقوع أمور من هذه النوع في خبرتي من قبل، سيساعدني بالطبع على القيام بذلك<sup>(٢٢٤)</sup>.

٦٤٣ ــ لو أنني شعرت الآن بالخجل من هذه الحادثة، فسأشعـر بالخجـل من الأمر كله: من الكلمات، ومن النغمة المسموعة. . إلخ.

٦٤٤ ـــ (إنني لا أشعر بالخجـل مما فعلتـه آنذاك، ولكن من النيـة أو القصد الـذي كان وراءه) .

ـــ ألم يكن القصد قائماً كذلك فيما فعلته؟ ما الذي يبرر الخجل؟ إنه تاريخ الحادثة بأكمله.

٦٤٥ ... (لمدة لحظة، كنت أريمد. . . ) أي أنه كمان لديّ شعور معين، أو خبرة داخلية، وأنا أتذكرهما. والآن تذكر بدقة كاملة! ستبدو «الخبرة المداخلية» بمالإرادة وكأنها قد اختفت مرة أخرى. ويتذكر الإنسان، بدلاً منها، أفكاراً ومشاعر وحركات، كما يتمذكر العلاقات التي تمربطهما بمواقف سمابقة . وكمان الإنسان قد غيّر ضبط [عمدسة] المجهس، بحيث يرى الآن في البؤرة ما لم يره من قبل .

٦٤٦ ـــ (حسن، إن هذا لا يوضح إلا أنك قد ضبطت مجهرك بطريقة خاطئة . فقد كان من المفروض أن تنظر إلى قطاع معين من العينّة الموضوعة تحت المجهر، على حين أنك تنظر إلى قطاع آخر) .

- 114 -

<sup>(</sup>٢٢٤) أي القيام باستعادة تلك اللحظة التي أتكلم عنها وذلك الشعور المقترن بها .



\_ هنــاك شيء من الصحـة في هــذا القـول. لكن، افــرض أنني (بضبط معــين للعدسات) تذكرت إحساساً واحداً، فكيف يحق لي أن أقول إنه هو ما أسميه «بـالقصد»؟ إنه قد يكون (مثلًا) إحساساً بدغدغة معينة تصاحب كل قصد من مقاصدي .

> ٦٤٧ ــ وما هو التعبير الطبيعي عن المقصد؟ـ ــ انظر إلى قطة وهي تتسلل نحو طائر، أو إلى حيوان يريد الهروب. ((الربط بين قضايا الإحساسات)).

٦٤٨ ـــ (لم أعد أتذكر الكلمات التي استخدمتها، لكنني أتذكر مقصدي بدقة. لقد أردت من كلماتي أن أهدّئه). وما الذي **تظهره** أو تعرضه عليّ ذاكرتي، ما الذي تضعه أمام ذهني؟

افـرض أنها لم تفعل شيئـأسوى الإيحـاء إليّ بهذه الكلمات! ــ وربمــا بغيرهــا ممــا يمــلأ الصورة بطريقة أكثر دقة . («إنني لم أعد أتذكر كلماتي، لكنني قطعاً أتذكر روحها») .

٦٤٩ ... (ألا يمكن إذن أن تكون لدى الإنسان ـ إذا لم يكن قد تعلم إحدى اللغات ــ ذكريات معينة؟ . بالطبع ـ لا يمكن أن تكون لديه ذكريات لفظية، أو رغبات أو مخاوف لفظية . . . إلخ .

ـــ إن الـذكريـات. . إلخ في اللغـة، ليست مجرد نسيج تمثلات لخـبرات حقيقية أو واقعبة. ـ ألا يعتبر ما هو لغويّ خبرة معينة؟

• ٦٥ - إننا نقول إن الكلب خائف من أن يضربه صاحبه، ولا نقول إنه خائف من أن صاحبه سوف يضربه غداً. ولم لا؟

٢٥١ ــ (إنني أتـذكر أنـه كان بـودي أن أبقى فترة أطـول). ـ ما هي صـورة هـذه الرغبة التي وردت أمـام ذهني؟ لا شيء على الإطـلاق. فما أراه مـاثلًا في ذاكـرتي لا يسمح بـالانتهاء إلى أي نتيجـة تتعلق بمشاعـري. ومع ذلـك، فإنني أتـذكر بـوضوح أنها كـانت موجودة.

٢٥٢ ـــ (لقد نظر إليه نظرة عــدائية، وقــال. . . ). إن قارىء القصــة [التي وردت فيها هذه العبارة] يفهم هذا القول، ولا يحس في نفسه بأي شك.

ـــ هـا أنت تقـول: (حسن جـداً، إنـه يسبـغ المعنى عـلى القـول، وهـو يخمنــه أو يحدسه)..

\_ بوجه عام: لا. فهو بوجه عام لا يسبغ شيئًا ولا يحدس شيئًا.\_

- 175-



ــ لكن من المكن أيضاً أن تكشف النظرة العدائية، والكلمات التالية لها، عن نوع من التـظاهر، أو تكشف عن شـك القارىء فيما إذا كـانت [النـظرة العـدائيـة والكلمات اللاحقة لها] عدائية أم لا، ومن ثم تجعله يحدس بالفعل تفسيراً ممكناً ـ لكن ما سيحدسـه أساساً، سيكون سياقاً معيناً. قـد يقول لنفسـه مثلاً: إن الـرجلين اللذين يعادي أحـدهما الآخر هنا، هما في الواقع صديقان. . إلخ.

(«إذا أردت أن تفهم عبارة ما، فعليك أن تتخيل الـدلالـة النفسيـة، والحـالات الذهنية المتضمنة فيها»)).

٦٥٣ -- تخيل الحالة التالية : أخبر شخصاً إنني قد مشيت في طريق معين، مهتدياً بخريطة أعددتها من قبل. ومن ثمّ أريه الخريطة التي تتكون من خطوط مرسومة على قطعة من الورق. إلا أنني لا أستطيع أن أفسر له كيف أن هذه الخطوط تمثل خريطة لتحركماتي، ولا أن أذكر له أية قاعدة لتفسير الخريطة . ومع ذلك فقد تتبعت الرسم يكمل ما فيه من علامات مميزة لقراءة الخريطة .

يمكنني أن أسمي مثل هذا الرسم خريطة «خاصــة»، والظاهـرة التي وصفتها «تتبــع خريطة خاصة». (لكن هذا التعبير يمكن بالطبع أن يساء فهمه بسهولة جداً).

ـــ هل أستطيع الآن أن أقول: (إنني أقرأ الآن ما كنت أعنيه حينئذ بـأن أفعل كـذا وكذا، وكأنني أقرأ من خريطة، على الرغم من عدم وجود خريـطة)؟ لكن هذا لا يعني إلا أنني أميل الآن إلى القول (بأنني أقرأ مقصدي من الفعل على هذا النحـو في حالات ذهنيـة معينة أتذكرها).

٦٥٤ ــ إن خطأنا يرجع إلى أننا نبحث عن تفسير، حيث كان ينبغي علينا أن نعتبر الوقائع التي تحدث «ظاهرة ـ أصلية»<sup>(٢٢٥)</sup>، أي حيث كان ينبغي علينا القول ب**أنه ق**ـد تم أداء هذه اللعبة ـ اللغوية .

٦٥٥ ... إن الأمر لا يتعلق بتفسير لعبة \_ لغوية بواسطة خبراتنا، وإنما يتعلق بــإثبات (وجود) لعبة لغوية.

٦٥٦ ــما الغرض من إخبار أحد الأشخاص بأنني كانت لديّ رغبة معينة منذ وقت مضى؟ أنـظر إلى اللعبة ــ اللغـوية بـاعتباره الشيء الأوليّ! . وانـظر إلى المشـاعـر وغـيرهـا بوصفها أسلوبا في النظر إلى اللعبة ــ اللغوية وتفسيرا لها.

(٢٢٥) أو دظاهرة أولية Urphänomen-proto-phenomenor» والكلمة مصطلح معروف عند دجوته.

- 110 -



ـ قد يسأل مسائل: كيف تـوصل البشر إلى تكـوين الصيغ اللفظية المنطوقة التي نسميها تقارير عن رغبات أو مقاصد وأهداف ماضية؟ .

٦٥٧ ــ لنتخيل أن هذه الأقوال أو الصيغ تـأخـذ دائـما الصـورة التـاليـة : (قلت لنفسي : «ليتني أستطيع أن أبقى فترة أطول!») . قد يكون الغرض من مثل هذه العبارة هو أن أعرّف شخصا ما بردود فعلي .

قارن بين قواعد استخدام «يعني» mean وتلك الخاصة باستخدام «يريـد القول». vouloir dire) .

٦٥٨ ــ افرض أننا عبرنا عن مقصد أحد الأشخـاص بقولنـا (كأنـه قد قـال لنفسه «أريد. . .»). ـ تلك هي الصورة.

والآن أريـد أن أعرف: كيف يستخـدم التعبير التـالي: (كأنـه يقول لنفسـه شيئا)؟ ذلك لأنه لا يعني (أنه يقول لنفسه شيئا).

٢٥٩ ـــ لماذا أريد أن أخبره عن القصد أيضا، بالإضافة إلى ما أخبرته به عما فعلته؟ ـ لا أريد ذلك لأن القصد كان أيضا شيئا قـائما في ذلـك الوقت، بـل لأنني أريد أن أخـبره بشيء عن تفسي، شيء يجاوز ما قد حدث في ذلك الوقت .

\_\_\_\_\_\_ إنني أكشف له عن شيء من دخيلة نفسي حين أخبره بما كنت أريـد فعله \_\_ ولا يكون هذا على أساس ملاحظة الـذات، . بل عن طريق رد الفعل أو الاستجابة (ويمكن أن تسمّى كذلك «بالحدس»).

٢٠٠ ــ إن النحـو الخاص بـالتعبير: (كنت آنـذاك سـأقـول. . . ) مقـارب للنحـو الخاص بالتعبير: (كنت أستطيع آنذاك أن أستمر. . ) ففي أولى الحالتـين أتذكـر المقصد، وفي الثانية أتذكر أنني كنت قد فهمت.

٦٦١ ـــ إني أتــذكر أنني كنت أقصــده أو أعنيه . فهــل أتذكـر هنا عمليـة أم حالــة؟ ـ ومتى بدأت، وكيف سارت؟ . . الخ .

٦٦٢ \_ ربما أمكن أن يقول أحد الأشخاص \_ وهو في موقف مختلف اختلافا طفيفاعن موقف آخر يومىء فيه بأصبعه في صمت ـ لشخص آخر: (أخبر السيد ن أن يحضر إليّ).

والآن يمكن أن يقال إن الكلمات التالية: (لقد أردت أن يحضر إليّ «السيد ن») تصف حالة ذهني في ذلك الوقت. وكذلك يمكن أن لا يقال ذلك.

# - 222 -



٦٦٣ ــ إذا قلت (لقد عنيته)، فمن المحتمل جدا أن تنشأ صورة في ذهني، ربما عن المطريقة التي كنت أنظر بها إليه. . الخ . لكن الصورة ستكون أشبه بمرسم أو صورة توضيحية لإحدى القصص. إذ يتعذر في أغلب الأحوال أن نستنتج منها وحدهما أي شيء على الإطلاق، لأننا لن نعرف دلالة الصورة إلا إذا عرفنا القصة.

٦٦٤ ــ يمكننـا أن نميّز، عنـد استخدام الكلهات، بـين نحو السطح، وبـين نحـو العمق<sup>(٢٢٦)</sup>.

إن ما ينطبع علينا مبـاشرة بالنسبـة لاستخدام إحـدى الكلمات، هي الطريقـة التي تستخدم بها في بناء العبارة، أو ذلك الجزء من استخدامها ـ إذا جـاز القول ـ الـذي يمكن إدراكه بواسطة الأذن. ـ

\_\_ والآن قارن بين نحو العمق الخاص بكلمة «يعنى» مثلا، وبين ما يمكن أن ينتهي بنا إليه نحو السطح من مظان الترجيح والشك. ولا عجب أن نتبين صعوبة معرفة طريقنا [للخروج من تلك الحيرة].

٦٦٥ \_ تخيل أحد الأشخاص وهو يشير إلى خده معبرا عن الألم ويقول «أبرا كادبرا» \_ فنسأله «ماذا تعني؟»، ويجيب «لقد عنيت ألم الأسنان». قد تفكر في الحال بينك وبين نفسك: كيف يمكن أن يعني أحد ألم الأسنان بهذه الكلمة؟ أو ما معنى أن يعني الألم بهذه الكلمة؟.

ومع ذلك فـإنك كنت قـد قررت ـ في سيـاق آخر ـ أن النشـاط العقلي الخـاص بأن تعني شيئا معينا، كان على وجه التحديد أهم شيء في استخدام اللغة .

ـــ لكن، ألا أستطيع القول بأنني (أعني بــ «أبرا كادابـرا»، ألم الأسنان)؟ أستـطيع هذا بالطبع. لكن هذا تعريف، وليس وصفا لما يجري في داخلي حين أنطق الكلمة.

٦٦٦ \_ تخيـل أنك كنت تعـاني ألم الأسنان، بينــما كنت تستمع في الــوقت نفسه إلى أنغام بيانو قريب منك، وأنك قلت «سوف يتوقف حالًا». إن هناك فرقا بــلا شك بـين أن تعني الألم بهذا القول وبين أن تعني النغم الصادر عن البيانوا\_

- 111-

<sup>(</sup>٢٢٦) يبـدو أن ڤتجنشتين يـريد القـول بأن قـواعد السـطح هي القواعـد التي تستخـدم وفقـأ لهـا الكلمات في بنـاء العبارات، أي قواعد البناء والتركيب Syntax . أما قواعد العمق فيبدو أنها أقرب إلى تلك المتعلقة باستخـدام الكلمات على نحو يجعلها ذات دلالة أو معنى،أي القواعد الخاصة بعلم المعنى Semants .



ـ إنني أعترف بأن توجيه الانتباه، في كثير من الحالات، مناظر لكونك تعني أو تقصد شيئا أو آخر، تماما كما تفعل النظرة، أو الإشارة، أو طريقة إغماض العينين التي يمكن تسميتها «بالنظر في داخل الإنسان».

٦٦٧ ــ تخيل شخصا يتظاهر بالألم، ثم يقول «سوف يتحسّن قريبـا». ألا يمكن أن يقال إنه يعني (أو يقصد) الألم؟ ومع ذلك فهو لا يركز انتباهه على أي ألم.ـوماذا عن قولي أخيرا: «لقد توقف الآن»؟.

٦٦٨ ــ لكن، ألا يستطيع الإنسان أن يكذب أيضا بهذه الـطريقة، فيقـول «سوف يتوقف قريبا»، وهو يعني الألم ـ ولكن حين يسأل «ماذا كنت تعني؟ . يجيب قائـلا «الصوت المزعج الموجود في الحجرة المجاورة»؟ .

\_\_ في مثل هذه الحالات، قد يقول القائل: (كنت سأجيب... لكني فكرت في الأمر وأجبت..).

٦٦٩ ــ يستطيع الإنسان أن ينوّه بشيء أثناء الكلام، وذلك بالإشارة إليه. هنا تكون الإشارة جزءا من لعبة ـ اللغة. ثم يبدو لنا كأن شخصا قد تكلم عن إحساس ما، بتوجيه الانتباه إليه. لكن أين وجه التشابه هنا؟

من الواضح أنسه يكمن في القسدرة عسلى الإشسارة إلى شيء عن طسريق النسظر أو الإنصات .

لكن حتى الإشارة إلى الموضوع الذي يتكلم عنه الإنسان \_ قد لا تكون لها \_ في حالات معينة \_ أية أهمية بالنسبة للعبة \_ اللغة أو الفكر.

٠٧٠ ... تخيل أنك تتحدث مع أحد الأشخاص عن طريق الهاتف وتقول له: (هذه المنصدة جدا)، وتشير إلى المنضدة. ما هـو الدور الذي تلعبه الإشارة هنا؟.

هل يمكنني القول: إنني أعني المنضدة موضوع الحديث بالإشارة إليهـا؟ ما الغـرض من هذه الإشارة، ومن هذه الكلمات وسائر ما يصاحبها؟

٦٧١ ــ وما الذي أشير إليه بواسطة النشاط الداخلي المتعلق بالإنصـات؟ هل أشــير إلى الصوت الذي يصل إلى أذنيّ، وإلى السكون حينها أستمع إلى لا شيء؟ .

ـــ لكأن الإنصات (ذاته) يبحث عن انطباع صوتي ومن ثمّ لا يستطيع الإشارة إليه، وإنما يشير إلى المكان الذي يبحث فيه عنه.

- 227 -



٦٧٢ ـــ إذا سمّى الاتجاه الاستقبالي<sup>(٢٢٧)</sup> بـأنــه نــوع من «الإشــارة» إلى شيء مــا، فليس هذا الشيء هو الإحساس الذي نحصل عليه بواسطته.

٦٧٣ ــ إن المـوقف العقلي لا يكـون «مصاحبـا» لما يقـال، بالمعنى الـذي تكون بـه الإيـاءة أو الإشارة مصـاحبة لـه. (كما أن الإنسـان قد يسـافر وحيـدا، ومع ذلـك يكـون مصحوبا بتمنياتي الطيبة، أو كما تكون الحجرة فارغة، وتكون مع ذلك مغمورة بالضوء).

٦٧٤ ــ لو قال إنسان مثلا: (إنني لم أكن أعني في الحقيقة ما أشعـر به الآن من ألم، فذهني لم يكن منصرفا إليه بالقدر الكافي)؟ فهل أسأل نفسي هذا السؤال: (ما الـذي عنيته بهذه الكلمة الآن؟ لقد كان انتباهي موزعا بين الألم الذي أشعر به، وبين الضجيج؟).

٦٧٥ ــ «أخبرني، ما الـذي كان يجري في داخلك حين نـطقت بالكلمات . . . ؟» ليست الإجابة عن ذلك: (لقد كنت أعني . . . )!

٦٧٦ ــ إن العبارة التالية : (لقد عنيت هـذا بتلك الكلمة)، إنما تستخدم بطريقة مختلفة عن عبارة أخرى تتكلم عن نزوع ذهني (أو انفعال نفسي).

٦٧٧ ــ ومن ناحية أخرى، ربما يكون القول التـالي (عندمـا دعوت بـاللعنة قبـل قليل، أكنت تعني ذلك بالفعل؟)، مماثلا للقول (هـل كنت غاضبـا بالفعـل؟) ـ وقد تـأتي الإجابة نتيجة للاستبـطان، وتكون في الغـالب شبيهة بـالقول: (إنني لم أعن ذلـك بصورة جادة)، أو (لقد عنيته على سبيل الدعابة)، وهكذا (تعبر هذه الإجابـات) عن اختلافـات من حيث الدرجة.

ـ وقد يقتضي الأمر كـذلك أن يقـال: (لقد كنت أفكر فيه إلى حـد ما حـين قلت ذلك).

٦٨٧ ــ مـاهو مضمـون فعل يعني [أو فعـل يقصد] (في الألم أو تـوقيع البيـانو)؟ لا إجابة. ـ لأن الإجابات التي تعرض لنا للوهلة الأولى، لن تصلح في شيء. ـ

(ومع ذلك، فقـد عنيت في ذلك الـوقت شيئا دون آخـر). نعم، وأنت الآن لم تزد على أن شدَّدت مجددا على جملة لم يعترض عليها أحد.

٦٧٩ ـــ (لكن هـل يمكنك الشـك في أنك قـد عنيت هذا؟) ـ لا، ولكن لا يمكنني كذلك أن أقطع بصحته ولا أن أعرفه.

# - 229 -

Receptive attitude (٢٢٧) أي التهيؤ لاستقبال الأمر الذي يؤدي إلى الإنصات.



• ٦٨ ـــ حينها تقول لي بـأنك كنت تلعن السيـد «ن» وأنك كنت تعنيـه، فإن الأمـر يستوي عندي سواء كنت تنظر في أثناء ذلك إلى صورته أو كنت تتخيله أو نطقت باسمـه، أو غير ذلك، فالنتائج المترتبة على هذا، وهي التي تهمني، لا علاقة لها بتلك الأمور.

ــ ومع ذلك، فقد يفسر لي أحد ـ من ناحية أخرى ـ أن اللعُن لا يكون فعّـالا إلا حين تكون لدى الإنسان صورة ذهنية واضحة عن ذلك الرجل [السيد «ن»] أو يكون قـد نـطق اسمه بصوت عال. لكن ينبغي أن لا يقـال: (إن المهم هو كيف أن الـرجل الـذي يلعن إنما يعني ضحيته).

٦٨١ \_ كما أن الإنسان لا يسأل بالطبع: (هل أنت متأكد أنك قد لعنته، وأن علاقة الارتباط به كانت قد تمت؟).

ـــ فهذه العلاقة ينبغي أن تكون مما يسهل إقامته، حتى يتسنى لـلإنسان أن يكون متأكدا منها إلى هذا الحد؟! وأن يعرف أنها لا تخطىء موضوعها!..

ـــ حسنا هل يمكن أن يحدث لي، أن أنوي الكتابة لأحد الأشخاص، وأقوم في الواقع بالكتابة لشخص آخر؟ وكيف يمكن أن يحدث ذلك؟ .

٦٨٢ ـــ (لقد قلتَ: «سوف يتوقف حالا» ـ هل كنت تفكر في الضجيج أم في الألم الذي تحسه؟). ولو أجاب شخص (لقد كنت أفكر في نغم البيانو) ــ فهـل لاحظ أن هذه العلاقة قائمة، أم أراد أن يقيمها بواسطة هذه الكلمات؟ ـ

ــ ألا أستطيع أن آخذ بالقولين معا؟ وإذا كان ما قاله صادقا، ألم تكن تلك العلاقة قائمة \_ وألم يكن، مع ذلك، يقيم علاقة غير موجودة؟ .

٦٨٣ ـــ إنني أرسم رأسا. وتسألني: (من هــذا الشخص الذي يفـترض أن يمثله الرسم؟) ــ أنــا: (من المفروض أنــه يمثل السيــد «ن») ــ أنت: (لكنه لا يشبهــه، وإنما يشبــه السيــد «م»).

– حين ذكرت أنه يمثل السيد «ن»، فهل كنت أقيم علاقة، أم كنت أقرر خبرا عن علاقة؟ وما هي العلاقة التي كانت قائمة؟

٦٨٤ ... ما الذي يؤيد قولي بأن كلماتي تصف علاقة قائمة؟ .

حسن، إن كلماتي تتعلق بأشياء مختلفة لم تظهر ببساطة مع نطقي بها. فكلماتي تقول مثلا، إنني لوكنت قد سُئِلْتُ لكان ينبغي أن أذكـر إجابـة معينة. وحتى لـو لم يكن هذا إلا قولا شرطيا، فإنه لا يزال يقول شيئا عن الماضي.

- \*\*\* -



٦٨٥ ـــ إن القول «ابحث عن أ» لا يعني القول «ابحث عن ب»، الا أنني يمكن أن أفعل نفس الشيء تماما حين أنفذ الأمرين.

\_ إن القول بضرورة حدوث شيء مختلف في الحالتين، قـد يشبه القـول بأنـه ينبغي أن تدل كل واحدة من القضيتين التـاليتين: «اليـوم هو يـوم مولـدي» و «يوم مـولدي هـو ٢٦ ابريل»<sup>(١)</sup>، على يوم مختلف لأن معنا<sup>ه</sup>ما مختلف<sup>(٢٢٨)</sup>.

٦٨٦ ـــ (لقد عنيت بالطبع ب، إنني لم أفكـر في أ على الإطـلاق !) (لقد أردت أن ياتي ب إليَّ، وذلك لكي . . . ) ــ كل هذا يشير إلى سياق أوسع .

٦٨٧ ــ يستطيع الإنسان، بالطبع، بـدلا من (لقد عنيتـه)، أن يقول أحيـانا (لقـد فكرت فيه)، بل أن يقول أحيانا (أجل، لقد تكلمنا عنه.). ــ اسأل نفسك ما الذي يتضمنه [التعبير] «نتكلم عنه».

٦٨٨ – يمكن لـلانسان أن يقـول، في ظروف معينة، (بينها كنت أتكلم، شعـرت باننى كنت أقول ما أقوله لك). لكنني لن أقول ذلك، لو كنت بالفعل أتكلم معك.

> ٦٨٩ ـــ (إنني أفكر في «ن») . إنني أتكلم عن «ن») . ـــ كيف أتكلم عنه؟ بأن أقول مثلا (يجب أن أزور «ن» اليوم) ـ

ـــ لكن ذلك ليس كافيا بالتأكيد ! فأنا حين أقول «ن» ، قـد أعني أشخاصــا مختلفين يحملون هذا الإسم . ــ (إذن لابد ـ بالتأكيـد ـ من وجود عـلاقة (أو رابـطة) أخرى مختلفـة تربط بين كلامي وبين «ن» ، والا فلن أكون قد عنيته هو) .

... مثل هذه الرابطة موجودة قطعا. لكن ليس على النحو الذي تتخيله: أعني بواسطة آلية عقلية (٢٢٩).

(قارن بين «يعنيه» وبين «يقصده»).

٦٩٠ \_ ماذا لو قمت مرة بإبداء ملاحظة بريئة، مصحوبة بنظرة مختلسة وجانبية إلى

mental mechanism ٢٢٩، أي بواسطة فعل عقلي يتم فيه التخيل بطريقة آلية .

دا) يـلاحظ هنا أن ثنجشتين يشير إلى نفسه، إذ أنه قـد ولد في اليـوم السـادس والعشرين من شهـر إبـريـل سنـة ١٨٨٩ . .

<sup>(</sup>٢٢٨) يكاد يفرق ڤتجنشتين هنا بين المعنى وبين الـــدلالة، عــلى النحو الــذي فعله «فريجـه Frege» في هذا الصـــدد والمثال الذي يذكره هنا ڤتجنشتين يشير إلى دلالة واحدة، وإن كان المعنى مختلفاً.



أحد الأشخاص، بينما أتكلم ـ مرة أخـرى ـ بدون هـذه النظرة إلى شخص حـاضر أمامي بصراحة مع ذكر اسمه، ــ فهل أكون قد فكرت فيه بصفة خاصة حين استخدمت اسمه؟

٦٩١ ــ حين أعكف على رسم تخطيطي من الذاكرة لـوجه «ن»، فقـد يمكن القول بأنني أعنيه برسمي . لكن أي عملية من العمليات التي تتم أثناء قيامي بالـرسم (أو قبله أو بعده) يمكن أن أصفها بأنها تمثل فعل «أعنيه»؟ ذلك لأن الإنسان قد يميل بطبيعة الحال إلى القول بأنه حين كان يعنيه، كان يقصده<sup>(١)</sup>.

ـــ لكن كيف يفعـل أي إنسان هـذا، حين يستـدعي وجه شخص آخـر لذاكـرته؟ أعني، كيف يستدعيه هو للذاكرة.

كيف يستدعيه؟

٦٩٢ ــ هـل من الصواب أن يقـول أحـد الأشخـاص: (حـين ذكـرت لـك هـذه القاعدة، كنت أعني أن تفعـل . . . في هذه الحـالة)؟ حتى لـو لم يفكر في هـذه الحالـة على الإطلاق أثناء ذكر القاعدة؟

\_ أجل سيكون من الصواب أن يقول ذلـك. لأن «يعني شيئًا» لا تعني أن يفكـر في شيء.

\_ لكن المشكلة الآن هي : كيف لنا أن نحكم بأن الشخص كان يعني كذا وكذا؟

إن المعيار في مثل هذه الحالة هو أنـه مثلًا قـد أصبح متمكنـاً من استخدام أسلوب معـين في الحساب والجـبر، وأن يكـون قـد علّم الشخص الآخـر كيفيـة تـوسيـع إحـدى المتسلسلات بالطريقة المعتادة.

٦٩٣ ـــ (حينها أعلّم أحد الأشخاص صياغة المتسلسلة . . . ، فإنني بــالتأكيـد أعني أن عليه أن يكتب . . . في الموضع رقم ١٠٠ منها) . ــ هذا صحيح تماماً، فأنت تعني ذلك . ومن الواضح (أنك تعنيه)، دون أن يكون من الضروري حتى أن تفكر فيه .

وهـذا يوضـح لك مبلغ اختـلاف النحو الخـاص بفعل «يعني»، عن ذلـك الحاص بفعل «يفكر». وليس أدلّ عـلى التفكير الخـاطيء، من أن تصف المعنى بأنـه نشاط عقـلي! مالم تكن تريد إحداث الخَلْط والبلبلة (وقد يكون من المكن كذلك أن يتكلم الإنسان عن نشاط الزبد حين يرتفع ثمنه؛ وهو أمر لا ضرر منه إذا لم تترتب على ذلك أية مشكلات).

- 777 -

<sup>(</sup>١) حرفيا: يصوب نحوه أو يقصد إصابته ولعل الفقرات السابقة التي تردد فيهما الكلام عن فعمل المعنى والقصد والملء. الخ مان تكشف عن تأثير «هوسرل» مؤسس فلسفة الظاهريات (الفينومينولوجيا) على فتجنشتين الذي لا يخفي، بالرغم من ذلك، معارضته له..



الجزء الثاني من «البحوث الفلسفية»

This file was downloaded from QuranicThought.com





- 1 -

يستطيع الإنسان أن يتخيل حيواناً غاضباً، أو خائفاً، أو غير سعيد، أو سعيـداً، أو مفزوعاً. لكن هل يمكن تخيله في حالة إحساس بالأمل؟ . ولم لا؟

\_ إن الكلب يعتقد أن صاحبه بالباب. لكن هل يمكنه أن يعتقد كذلك بأن صاحبه سوف يحضر بعد غد؟ وما الذي يمكن ألا يفعله هنا؟ ـ وكيف أفعـل ذلك أنـا؟ كيف ينبغي علىّ أن أجيب عن هذا؟

ـــ هل يمكن أن لا يشعر بالأمل، إلا الذين يستطيعون الكلام؟ أي إلا الذين تمكنوا من استخدام اللغة؟ . بمعنى أن الظواهر الخاصة بـالأمل، إن هي إلا ضروب وأحـوال من هذه الصورة المعقدة للحياة . (إذا دلّ أحد التصورات على سمة من سهات الكتابة اليدويـة عند الإنسان، فهو (أي التصور) لايمكن أن يطبق على كائنات لا تكتب).

ـــ إن «الحزن» يصف نموذجاً يتكرر حدوثه، بتنويعات مختلفة في نسيج حياتنا. ولـو تبدِّل التعبير الجسماني للإنسان عن الأسى والفرح، مع دقات ساعة مثلا، فلن تكون لـدينا هنا الصياغة المميزة لنموذج الأسى أو لنموذج الفرح.

... «لقد أحس، لمدة ثانية، بألم شديد». ـ لماذا يبدو هذا القول غريباً: «لقد أحس، لمدة ثانية، بحزن عميق»؟ هل يرجع هذا لمجرد أنه قلّها يحدث؟

ــ لكن ألا تشعر أنت الآن بحزن؟ («لكن ألست تلعب الشطرنج الآن؟»). قـد تكون الإجابة بالاثبات، إلا أن هذا لا يجعل التصور الخاص بالحزن شبيهاً بالتصور الخاص بالإحساس (<sup>(٢٣٠)</sup>. لقد كمان السؤال في الواقع سؤالا زمنيا وشخصياً، ولم يكن بالسؤال المنطقي الذي أردنا طرحه.

> ـــ «يجب أن أخبرك : بأنني خائف» . «يجب أن أخبرك : بأن ذلك يجعلني أرتجف» . ـ ويمكنك أن تقول هذا بنغمة صوتية باسمة أيضاً .

- 220 -

<sup>(</sup>٢٣٠) وذلك لأن الحزن أحد الإحساسات ومن ثم لا يكون هو الإحساس نفسه، وبالتالي لا يكون التصور الخاص به، شبيهاً بالتصور الخاص بالإحساس بصفة عامة.



وهل تريد أن تخبرني بأنه لا يشعر بذلك؟ وما هي الطريقة الأخـرى التي **يعرف بهـا** ذلك؟\_ وحتى حين يقول ذلك بوصفه جزءاً من خبر، فإنه لا يتعلمه من إحساساته.

... فكر في الإحساسات الناتجة عن الحركات أو الإيماءات الخاصة بالرعب: إن الكلمات التالية: «هـذا يجعلني أرتجف رعباً» هي نفسها رد فعل لهـذه الإيماءة. وإذا كنت أسمع تلك الكلمات وأحسها أثناء نطقي إياها، فإنما يتصل هذا ببقية تلك الإحساسات. والآن، لمـاذا ينبغي أن تكون الإيمـاءة غير اللفـظية<sup>(٢٣١)</sup> (أي الإرتجـاف من الـرعب) هي أساس الإيماءة اللفظية؟

- 1 --

ــ حين يقول أحـد الأشخاص: (عنـدما سمعت هـذه الكلمة، كـانت تعني . . . بالنسبة لي)، فهو إنما يشير إلى لحظة من الـزمان ويـدل على طـريقة في استخـدام الكلمة . (وهذا المركب، هو بالطبع ما نفشل في إدراكه) .

ــ كما أن التعبير «كنت آنـذاك على وشـك أن أقول. . »، إنما يدل عملى لحيظة من الزمان وعلى فعل.

ـــ وأنا أتكلم عن الد**لالات** الأساسية لمـا يتم النطق بـه، لكي أميِّزهـا عن خواص أخرى للتعبير الذي نستخدمه . والدلالات الأساسية لما هو منـطوق، هي تلك التي تجعلنا نترجم صورة تعبير غريبة عنا إلى هذه الصورة [الأخيرة] المعتادة أو المألوفة لدينا .

ـــ إذا لم يكن في استطاعتك القول بأن كلمـة «till» (Sondern)<sup>(1)</sup> يمكن أن تستخدم كفعل<sup>(٢٣٢)</sup> وكحرف عطف<sup>(٢٣٢٢)</sup> معاً، أو في صياغة عبارات تكون فيها فعلاً حينـاً، وأداة عطف حيناً آخر، فإنك لن تستطيع القيام بالتهارين المدرسية البسيطة».

لكن تلميذ المدرسة لا يطلب منه أن يفهم الكلمة بطريقة أو بأخرى بمعزل عن سياقها، ولا أن يقدم تقريراً عن كيفية فهمه إياها.

- (٢٣١) أي تلك التي لا تكون مصحوبة بألفاظ، وذلك في مقابل الرعشة المصحوبة بـألفاظ والتي يسميهـا فتجنشتين بالرعشة اللفظية.
- (١) الكلمة الأصلية Sondern يمكن أن تقرأ بوصفها فعلًا يدل على العزل أو الفصل، كما تقرأ أيضاً بوصفها حرفاً أو أداة وصل وتعني «بل». .
  - (۲۳۲) verb، وذلك بمعنى: زرع أو فلح.
  - Conjunetion (٢٣٣) وذلك بمعنى: حتى (تبعاً للترجمة الإنجليزية ١١١) أوبل. (وفقاً للكلمة الأصلية sondern).

- ۲۷٦ -



ـــ إن الكلمات التـالية: (الـوردة تكون is حمـراء)، لا تكـون ذات معنى، إذا كـان معنى كلمة «تكون» is هو «في هوية مع». ـ

\_ هل يعني هذا أنـك لو قلت هـذه العبارة، وكنت تعني بكلمـة «تكون»، عـلامة الهوية (هل يعني هذا) أن المعنى يتفكك أو يتبدد؟

ــ لنذكر إحدى العبارات ونخبر شخصاً ما بمعنى كل واحدة من كلماتها . إن هذا من شأنه أن يفيده بكيفية استخدام تلك الكلمات ، ومن ثم بكيفية استخدام العبارة أيضاً . ولو اخترنا سلسلة من كلمات لا معنى لها ، بدلاً من العبارة السابقة ، فلن يتعلم كيف يستخدم هذه السلسلة . ولو فسرنا له كلمة «تكون» is بوصفها علامة للهوية ، فلن يتعلم كيف يستخدم عبارة «الوردة (تكون) حمراء» .

ـــ ومع ذلك، فهناك شيء من الصواب حـول تفكك أو «تبـدد المعنى» هذا. ويمكن أن نتبين ذلك من المثال التالي : فقـد يقال لأحـد الأشخاص : لـو أردت أن تنطق بـالتحية «أهلًا» بطريقة معبرة، فمن الأفضل ألا تفكر في قطع الثلج الصغيرة حين تقولها<sup>(٢٣٤</sup>).

ــ وقوع المعنى في الخبرة، وقيام الصورة الـذهنية في الخــبرة . يمكننا القــول بأننــا (في الحالتين)، يقع في خبرتنا شيء ما، ولكنه شيء مختلف في كل حالة . فثمة مضمون مختلف يعرض للوعي أو يكون ماثلًا أمامه) . ـ

ــ ما هو مضمون خبرة التخيل؟ الإجابة عن ذلك صورة أو وصف.

وما هو مضمون خبرة المعنى؟

لا أعرف ما الـذي يفترض أن أقـوله إجـابة عن هـذا السؤال . \_ إذا كان هنـاك أي معنى في الملاحظة السابقة ، فهو أن التصورين مترابطان مثـل تصوري «أحمـر» و «أزرق» . وهذا خطا .

<sup>(</sup>٢٣٤) على أساس أن الكلمتين في اللغة الإنجليزية تشتركان في بعض الحروف بحيث تعبر الكلمة الأولى Hall التي تفيد معنى التحية، عن الحروف الأربعة الأولى من الكلمة الثانية hallstones وتفيد معنى قسطع الثلج الصغيرة المجروشة . وقد وردت في الأصل الألماني كلمتان : أولاهما وتفيد صيحة للتحية مشل هأهلاً، وتمشل الحرفين المجروشة . وقد وردت في الأصل الألماني كلمتان : أولاهما وتفيد صيحة للتحية مشل هأهلاً، وتمشل الحرفين المجروشة . وقد وردت في الأصل الألماني كلمتان : أولاهما وتفيد صيحة للتحية مشل هأهلاً، وتمشل الحرفين المجروشة . وقد وردت في الأصل الألماني كلمتان : أولاهما وتفيد صيحة للتحية مشل هأهلاً، وتمشل الحرفين الأولين من الكلمة الثانية Eier وتدل على البيض ونجد كذلك في اللغة العربية الكثير من الأمثلة، منها : أن كلمة وعلى بعنى نفد، كان أقول (عيل صبري أي نفد صبري)، تمثل الحرفين الأولين من كلمة هأساعل، وهما ويساعيل، وهو اسم علم، وغير ذلك .



ـــ هــل يستطيـع الإنسان أن يــظل محتفظاً بفهم المعنى، عـلى نحو مــا يحتفظ بصورة ذهنية؟ أي هل يمكن لو خطر معنى إحدى الكلمات على بالي فجأة، أن يبقى أيضاً هناك في ذهني؟

ـــ (لقد تمثل الـرسم التخطيطي كله أمام ذهني في لمحة (أو ومضة) واحـدة، وظل موجوداً على هذا النحو لمدة خمس دقائق). لماذا يبدو هذا القول غريبـاً؟ قد يميـل الإنسان إلى الظن بأن: ما قد ومض في ذهني، ومـا ظل مـوجوداً هنـاك في ذهني، لايمكن أن يكونا نفس الشيء.

ـــ لقد هتفت فجأة «إنني الآن أدركه»، ثم استطعت أن أوضح الرسم التخطيطي بالتفصيل. ما الذي نفترض أنه قــد ظل بــاقياً في هــذه الحالــة؟ لعلها صــورة. لكن القول «إنني الآن أدركه»، لا يعني أن لديّ صورة.

ـــ إذا كان معنى الكلمة قـد خطر لـك، وإذا لم تكن قد نسيته مرة أخـرى، فإنـك تستطيع الآن استخدام الكلمة بطريقة معينة.

وإذا كان المعنى قد خطر لك، فأنت الآن تعرف، كما أن المعرفة قد بدأت عندما خطر لك ذلك المعنى.

فكيف يكون (المعنى) شبيهاً بالخبرة الخاصة بتخيل أحد الأشياء؟

ـــ إذا قلت «إن السيـد سكوت Scot ليس سكـوت»، فإنني أعني بكلمـة «سكوت» الأولى اسم علم، وأعني بـالثانيـة إسماً عـاماً<sup>(٢٣٥)</sup>. أهنـاك إذن شيئان مختلفـان يعـرضـان لـذهني أثناء قـولي كلمتي «سكوت» الأولى والثـانية؟ (عـلى فرض أنني لا أنـطق بـالعبـارة «كالببغاء»).-

(٢٣٥) أو مشترك Gattungsname-common mame كما يسمى أحياناً بالاسم النكرة. والمقصود هنا أن يكون الاسم مشتركاً بين عدد كبير من الأفراد أو عاماً فلا ينطبق على واحد بعينه. وهكذا يكون هناك تقابسل بين الاستخدامين المختلفين لكلمة وسكوت» فهي اسم علم ينطبق على فرد واحد بعينه دون سواه في الاستخدام الأول. بينما هي تعني في الاستخدام الشاني واسكتلندي، التي تنطبق على جميع الاسكتلنديين وليس على أحدهم فقط. وكأن الاسم في هذه الحالة أشبه باللفظ الكلي في المنطق. والمثال الذي يذكره فتجنشتين هو كلمة وشفاتيرز، «Schweizer التي يستخدمها مرة على أنها اسم علم تدل على شخص بعينه، ويستخدمها كذلك بمعنى وسويسري، فتكون كلمة عامة تدل على أي شخص من سويسرا أو على جميع السويسريين. على جميع السويسريين. وهذا ما ينطبق على كثير من اللغات، ومنها اللغة العربية بالطبع، التي يوجد فيها كثير من الألفاظ ذات المعنى العام، والتي يكن أن تكون أسهاء أعلام في الوقت نفسه مثل وجلاك، ووبهاء، وغير ذلك.

- 1777 -



\_ حاول أن تجعل معنى «سكوت» الأولى إسماً عاماً، ومعنى الثانية إسماً لعلم. كيف تفعل ذلك؟

إنني ألمح، حينها **أفعل** ذلك، أنني أرمش بعينيٌّ وأبذل جهداً أثناء محاولـة استعراض المعاني الصحيحة أمام ذهني حين أقول كلا الكلمتين.

ولكن هل أقوم باستعراض معاني الكلمات أمام ذهني عندما أستخـدمها استخـداماً عادياً؟

حسن، إنني أشعر بذلك، ولكن الشخص الآخر الذي أقول له ذلك لا يشعـر به. وما الضرر في ذلك إذا؟ (لكن المقصود هو أن شيئاً آخر محدداً تمام التحـديد، يحـدث حين ينـطق الإنسان الجملة بـالطريقـة المعتادة). ـ إن الـذي يحدث ليس هـو هذا الاستعـراض للمعاني أمام الذهن.

- ٣ -

ــ ما الذي يجعل صورتي الذهنية عنه، صورة ذهنية عنه؟<sup>(٢٣٦)</sup>. ليس كونها مشابهة له.

ـــ والسؤال الذي ينطبق على الصورة الذهنية، ينطبق كذلك على التعبير التالي (إنني أراه الآن أمامي بجلاء) . فما الذي يجعل هذا القول قولا عنه؟ ــ لاشيء مما يكمن في القول أو مما يتزامن معه (يكون «وراءه») .

إذا أردت أن تعرف من الذي يقصده بقوله، فاسأله.

ـــ (لكـن من المكن أيضـاً أن يـتراءى لي وجـه، بـل أن يكــون في مستـطاعي أن أرسمه، بدون أن أعرف وجه من هو أو أين رأيته).

ــومع ذلك، فافرض أن شخصاً يرسم من صورة ذهنية لـديه، أو بغير أن تكون لـديه صورة ذهنية، وكـأنما يـرسم بـاصبعـه في الهـواء. (يمكن أن يسمى هـذا «بـالخيـال الحركي»).

(٢٣٦) أي ما الذي يجعلها صورة ذهنية عنه هو دون سواه؟

- 444 -



قد يسأله سائل: «ما الذي يمثله هذا الرسم؟»، وقد تكون إجابته قاطعـة. ـ وكأنـه قـد قدم وصفـاً لفظيـاً: ويمكن بكل بسـاطة، أن يحـل مثل هـذا الـوصف محـل الصـورة الذهنية.

- 2 -

ـــ إفرض أنني قلت عن أحد الأصدقاء أنه «ليس إنساناً آلياً». فـما هو الخـبر الذي نقله هذا القول، ولمن يمكن أن يكون خبراً؟ لإنسان يلقاه في الظروف العاديـة؟ وما الخـبر الـذي يمكن أن ينقله [هذا القـول] له؟ (قـد يكون الخـبر، على أكـثر تقديـر، هو أن هـذا الصديق يسلك دائماً مثل الإنسان، ولا يسلك أحياناً مثل الآلة).

ـــ إن القول (أعتقد أنه ليس إنساناً آلياً)، عـلى هذا النحـو، لا يجعل لــه حتى الآن أي معنى .

ــ إن موقفي منه هو موقف من روح . لست من الرأي القائل بأن لديه روحاً .

ـــ إن الـدين يعلمنا أن الـروح يمكن أن توجـد حينها يتحلل الجسـد أو يفنى. فهـل أفهم هـذا التعليم؟. إنني أفهمه بـالطبـع، وأستطيـع أن أتخيل عـدة أشياء متصلة بـه. ألم تُرسَم صُورةً لهذه الأشياء؟ ولماذا ينبغي لمثل هذه الصورة أن تكون مجرد تعبير غير كامل عن القول المنطوق؟ لماتذا لا تؤدي نفس الوظيفة التي تؤديها الكلمات؟ وهذه الوظيفة هي الأمر المهم.

ـــ إذا استطاعت صورة الفكرة الموجودة في الذهن أن تفرض نفسها علينا، فلهاذا لا تفوقها الفكرة الموجودة في الروح (في فرض نفسها علينا)؟

ـــ إن الجسم الإنساني هو أفضل صورة للروح الإنسانية .

ـــ ومـاذا عن مثل هـذا التعبير: «لقـد فهمت من قلبي، حينها قلت ذلـك»، مـع الإشارة إلى القلب؟

ألا يعني القائل هذه الإشارة؟ بالطبع يعنيها. أم أنـه على وعي بـأنه يستخـدم مجرد شكل مجازي أو صورة؟ يقيناً لا . ـ فليس شكـلًا من اختيارنـا، ولا هو تشبيـه، ومع ذلـك فهو تعبير مجازي . ـ

- 14. -



ـــ إفرض أننا نقوم بملاحظة حركة نقطة (نقطة ضوئية مثلًا تتحرك على شاشة). من المكن استخلاص نتائج هامة من أنواع مختلفة من سلوك هذه النقطة.

وكم من ملاحظة يمكن القيام بها هنا! مثل خط مسار النقطة، وبعض المقاييس المميزة لها (كالحجم وطول الموجة)، أو عجلة سرعتها والقانون الذي تتغير بموجبه، أو عدد ومواضع الأماكن التي تغيِّرها في قفزات وعلى نحو غير متصل، أو منحنى المسار في هذه الأماكن، وغير ذلك من أشياء لا تحصى.

وقد تكون أية واحدة من هذه السمات، هي السمة الوحيـدة التي نهتم بها. فقـد لا نهتم مثلًا بكل ما يتعلق بحركاتها، باستثناء عـدد «اللفًّات» التي تؤديهـا في زمن معين... وإذا كان اهتمامنا منصرفاً ــ لا إلى مثل هذه السمة ا**لـواحدة ـ** وإنمــا إلى عدد من السـمات، فقد تفيدنا كل واحدة منها بخبر معين يختلف في نوعه عن بقيتها جميعاً.

وهذا هو الحـال بالنسبـة لسلوك الإنسان، فضـلًا عن السـمات المختلفـة المميزة التي نلاحظها في هذا السلوك .

\_ فهل يتناول علم النفس بالدراسة السلوك، وليس الذهن؟

ــــمـا الذي يسجله علماء النفس؟ مــا الــذي يــلاحـظونــه؟ أليس هــو سلوك أفــراد الناس، وبخاصة أقوالهم؟ لكن هذه الأقوال لا تتعلق بالسلوك.

ــ هل القول التالي: (لقد لاحظت أنه كان معتلَّ المزاج) تقرير عن سلوكه أم عن حسالته المذهنية؟ («تبدو السماء ملبدة بمالنذر»: همل همذا قمول عن الحماضر أم عن المستقبل؟). إنه عن كليهما، لا جنباً إلى جنب، بل عن الواحد منهما عبر الأخر.

ــ قد يسأل الطبيب: «كيف حالـه؟»، فتجيب الممرضة بقولهـا: «إنه يئن». هـذا تقرير عن سلوكه. لكن هل هناك حاجة لأن يسألها عما إذا كان الأنين حقيقياً، وهل هو في حقيقته تعبير عن شيء ما؟ ألا يمكن أن ينتهيا مثلا إلى استخلاص النتيجة التاليـة (إذا كان يئن، فيجب أن نعطيه جرعة أكبر من المسكن) وذلك بـدون استبعاد الحـد الأوسط؟<sup>(٢٣٧)</sup>

- 141 -

<sup>(</sup>٢٣٧) ويمكن توضيح الحد الأوسط بمثال بأخذ شكل الاستدلال التالي : إذا كان أي مريض يئن من الألم، وجب أن نعطيه جرعة أكبر من المسكن . هذا الشخص مريض . إذن لو كان هذا الشخص يئن من الألم، وجب أن نعطيه جرعة أكبر من المسكن . والحد الأوسط هنا هو كلمة دمريض».



اليس المهم هو الخدمة التي يضعون من أجلها وصف السلوك؟

ـــ ها أنذا أصف تجربة سيكولوجية : الجهاز، والأسئلة التي يسألها القائم بالتجربة، والأفعال والإجابات الخاصة بالشخص مـوضوع التجـربة ــ ثم أقـول إن هذا مشهــد من إحدى التمثيليات المسرحية .

ــ والآن تغير كل شيء. ولهذا سيقال: لو وصفت هذه التجربة بنفس الـطريقة في أحد كتب علم النفس، فقد يفهم السلوك الموصوف على أنه تعبير عن شيء عقلي (نفسي) لأن من المفروض أن الشخص موضوع التجربة لم يخدعنـا، ولم يحفظ الإجابـات عن ظهر قلب، وأشياء أخرى من هذا القبيل. فهل نحن إذن نقوم بوضع افتراض مسبق؟

ـــ هل ينبغي علينا أن نعبر عن أنفسنا بمثل القول: (من الطبيعي أن أفترض بطريقة مسبقة أن . . . )؟ــ أم أننا لا نفعل ذلك إلا لأن الشخص الآخر يعرف ذلك بالفعل؟

ـــ ألا يتضمن الإفتراض المسبق شكاً من نوع ما؟ إن الشك يمكن ألا يوجد كلية . فالتشكك له نهاية .

ـــ إن الأمر هنا مثل العلاقـة بين المـوضوع الفيـزيائي وبـين الانطبـاعات الحسيـة . فلدينا لعبتان مختلفتان من ألعاب اللغة ، وعلاقة مركبة بينهما . ـ وسـوف تخطيء لـو حاولت ردّ علاقاتهما إلى صيغة مبّسطة .

- 7 -

- افرض أن شخصاً قـال: إن كل كلمة مألوفة، مثـل كلمة كتـاب، تنشر معها بالفعل جوّاً في أذهاننا، كما تحوطها «هالة» من الاستخدامات الموحية ـ تماماً كما لو كـان كل شكل من الأشكال المصورة في إحدى اللوحات محاطاً برسوم رقيقة مظللة لمنـاظر تجعله يبدو في بعد آخر مختلف، بحيث ترى هذه الأشكال في سياقات مختلفة . ـ

لنأخذ هذا الفرض على محمل الجدًّا وسنرى أنه فرض عاجز عن تفسير القصد.

- 141 -

<sup>(</sup>٢٣٨) وهذا الفرض المسبق في المثال السابق هو المقدمـة الأولى في الاستدلال والتي مؤداهـا أنه (لـو كان أي مـريض يئن من الألم، وجب أن نعطيه جرعة أكبر من المسكن) .



ــ لأنه إذا صحِّ أن الاستخدامات المكنة للكلمة تسبح أمامنا وهي نصف ـ مظللة<sup>(٢٣٩)</sup>، حين ننطق بها أو نسمعها، فإن ذلك بكل بساطة يصدق علينا نحن<sup>(٢٤٠)</sup>. إلا أننا نتواصل مع الآخرين دون أن نعرف إن كانت لديهم أيضاً هذه الخبرة.

\_ كيف نرد على شخص يخبرنا بأن الفهم بالنسبة له، عملية داخلية؟ كيف نرد عليه إذا قال أن معرفة كيفية لعب الشطرنج، هي عنده عملية داخلية؟ . أينبغي القول بأننا إذا أردنا أن نعرف ما إذا كان في استطاعته أن يلعب الشطرنج فإن ما يحدث في داخله لايهمنا؟

فإذا ما أجاب بأن هـذا هو في الـواقع مـا يهمنا ـ أي قـدرته عـلى لعب الشطرنـج ـ فسيكون علينا أن نوجه انتباهه إلى المعـايير التي تـبرهن على قـدرته، ومن جهـة أخرى إلى المعايير الخاصة «بـالحالات الـداخلية». وحتى لـو وجد شخص لا تكـون لديـه القدرة إلا حينها يكون لديه شعور معين وبقدر ما يستمر لديه هذا الشعور، فإن الشعور لن يكون هو القدرة.

.... إن معنى الكلمة ليس هو الخبرة التي تتوفر لدى الفرد أثناء سهاعه لها أو نطقه بها. كما أن معنى العبارة ليس مركباً من مثل هذه الخبرات. (كيف تؤدي معاني الكلمات المفردة إلى تكوين معنى العبارة التالية: «إنني لم أره بعد»؟)<sup>(٢٤١)</sup>. إن العبارة تتكون من كلمات، وهذا يكفي.

ــ قـد يميل الإنسان إلى القول بـأنه عـلى الرغم من أن كـل كلمة ذات سمـة مميزة تختلف باختلاف السياقات التي ترد فيها، فإن لها في الوقت نفسه سمة مميزة واحـدة دائمًا: أي وجه أو مظهر خارجي واحد<sup>(٢٤٢)</sup>. إنها تنظر إلينا. ـ لكن الوجـه في اللوحة المـرسومـة ينظر إلينا أيضاً.

- (۲۳۹) أو نصف معتمة in half-shades .
  - (۲٤٠) أو يؤيد ما نقوله .
- (٢٤١) وسوف نستخدم هنا كلمة «معنى» للدلالة على معنى Bedeutung/ meaning اللفظ أو الكلمة، وكذا للدلالة على معنى Sinn/sense العبارة أو الجملة. وثتجنشتين يفرق بين الاستخدامين، إلا أنه لا يلتزم بهـذه التفرقـة على طول الكتاب. انظر في هذا المواضع المختلفة التي أشرنا إليها سـواء في النص المترجم أو في الثبت الـوارد في نهاية الترجمة لأهم المصطلحات.
- (٢٤٢) بمعنى أن الكلمة الواحدة قد يكون لها أكثر من معنى يميزها في أكثر من سياق، على المرغم من أن لها سمتماً أو مظهراً خارجياً physlognomy واحداً .

## - 374 -



مشاعر؟

هـل حاولت قــول الكلمة في سيــاقات متنــوعة تنــوعاً كبيـراً؟ حين يكــون الــتركيــز الأساسي في العبارة عليها مثلًا، وحينها يكون على الكلمة التالية لها.

\_ افرض أننا وجدنا إنساناً يتكلم عن شعوره بالكلمات، ويخبرنا أنه يشعر بأن «إذا» و «لكن» شيء واحد. هل يحق لنا ألا نصدقه؟ قد نـظن أن الأمر غريب. وقد نميل إلى القول بأنه (لا يلعب لعبتنا على الإطلاق). أو حتى إلى القول: (هـذا نمط مختلف من الناس).

ـــوإذا استخـدم هذا الشخص كلمتي «إذا و «لكن» كــا نستخـدمهــا، ألا نعتقـد عندئذ أنه يفهمهما كما نفهمهما؟

ــــ إن الإنسان ليسيء الحكم على الأهمية السيكولـوجية الخـاصة بــالشعور بـإذا، لو اعتـبره مقابـل ارتباط واضـح بالمعنى، إذ أنــه يحتاج بــدلاً من ذلـك إلى أن يُـرى في سيــاق مختلف، وهو سياق الظروف المعينة التي يظهر فيها.

\_ ألا يكون لدى الإنسان أبداً الشعور ـ بإذا، حينها لا ينطق بكلمة «إذا»؟<sup>(٢٤٢)</sup>. إنه لشيء جدير بـالملاحـظة على الأقـل، (إذا صحّ) أن هـذا السبب وحده يؤدي إلى هـذا الشعور.

وهذا ما ينطبق بصفة عامة على «الجو» المحيط بالكلمة، فلماذا يعتبر الإنسان أنسه من الطبيعي أن يكون لهذه الكلمة فقط هذا الجو؟

ـــ إن الشعور ــ بإذا، ليس شعوراً يصاحب كلمة «إذا».

- (٢٤٣) أو الشعور بإذا، أي الشعور اللي يقوم في الإنسان حين يستخدم كلمة «إذا» (Wenn-Gefühl/if-feeling).
- (٢٤٤) يناقش فتجنشتين هذا العلاقة بين الكلمة وبين الشعور المصاحب لها. فلو كانت كلمة «إذا» تؤدي إلى الشعور \_ بإذا المصاحب لها، إذن فلو لم يكن الشعور بإذا قائماً، لما تم النطق بكلمة «إذا» \_ أي إذا كانت ق ⊂ ل فإنه يلزم أن ~ل ⊂ ~ ق.
  لكن هذه المناقشة لتلك العلاقة تحتاج إلى مزيد من التوضيح . فعدم النطق بكلمة إذا، لا يلزم عنه بالضرورة لكن هذه المناقشة لتلك العلاقة تحتاج إلى مزيد من التوضيح . فعدم النطق بكلمة إذا، لا يلزم عنه بالضرورة عنه بالضرورة لكن هذه المناقش بكلمة إذا، لا يلزم عنه بالضرورة عدم الناقشة التلك العلاقة تحتاج إلى مزيد من التوضيح . فعدم النطق بكلمة إذا، لا يلزم عنه بالضرورة عدم وجود الشعور \_ بإذا . فقد يوجد الشعور لدى الإنسان لكن لا ينطق بالألفاظ المعبرة عنه . وهذا يعني ، علم علم وجود الشعور \_ بإذا . فقد يوجد الشعور الناق بكلمة «إذا» مناقباً أو فعلياً، إن النطق بكلمة وإذا» . وهذا يعني ، عدم على العكس . أن وجود الشعور \_ بإذا لا يستلزم النطق بكلمة «إذا» منطقياً أو فعلياً، إنها يعني أن النطق بكلمة وإذا» .



ــربما يقتضي الأمر مقـارنة الشعـور ـ بإذا، «بـالشعور» الخـاص الذي تحـدثه فينـا الجملة الموسيقية. (أحياناً يصف الإنسان مثل هذا الشعور بقوله: «هنا يكون الأمـر شبيهاً بـاستنتاج نتيجـة»، أو «يمكن أن أقـول»: «ومن ثَم»...»، أو «هنـا أحب دائـماً أن أقـوم بعمل إيماءة» ـ وبالفعل يقوم بها.

ــ لكن هل يمكن فصل هذا الشعور عن الجملة؟ ومـع ذلك فـالأمر لا يقتصر عـلى الجملة نفسها، لأن من المكن سماعها بدون وجود الشعور.

ـــ هل يكون الشعور من هذه الزاوية شبيهاً «بالتعبير» الذي يصاحب عزف الجملة (الموسيقية)؟

ـــ إننا نقول إن هذه المقطوعة تعطينا شعوراً خـاصاً جـداً. ونغنيها لأنفسنـا، ونقوم أثناء ذلك بأداء حركة معينة، وربما ينشأ لدينا إحساس معين. لكننـا في سياق آخـر مختلف قد لا نتمكن على الإطلاق من إدراك هذه المصاحبات ــ أي الحركة، والإحسـاس ـ فهـي تظل فارغة تماماً إلا حين نغني هذه المقطوعة.

ـــ وليست الخـبرة إلا هذه المقـطوعة وقـد تم عزفهـا على هـذا النحو [أي كما أقـوم بعزفها مثلًا، أما الوصف فلا يمكن إلا أن يشير إليها أو يوعز بها فقط).

\_ وهكذا فالجو الذي ينفصل عن موضوعه، لا يكون جوًّا.

ــــ إن الأشياء المترابطة ترابطاً وثيقاً، أي الأشياء التي ربطنا بينها، يبدو الواحــد منها مناسباً للآخر.

لكن ما معنى أن يبدو مناسباً؟ وبأي صورة يظهر ما يبدو مناسباً؟ ربما يظهر على النحو التالي : إننا لا نستطيع أن نتخيل أن من كان له هذا الاسم، وهذا الوجه، وهذا الخط، لم يقم بهذه الأعمال، بل ربما قام بأعمال أخرى مختلفة تماماً (أي أعمال إنسان عظيم آخر).

\_ ألا نستطيع أن نتخيل ذلك؟ وهل جرّبنا أن نحاول؟\_

ـــ ربما كان الأمر على هذا النحو: فأنا أسمع أن شخصاً يـرسم لوحـة عن (بيتهوفن أثناء كتابة السيمفونية التاسعة). وأستطيع أن أتخيل بسهولة ما سوف تعرضه لنا مثل هـذه

- 270 -



اللوحة . لكن افرض أن شخصاًلا أراد أن يصور منظر «جوته» أثناء كتابة السيمفونية التاسعة؟ هنا لن أستطيع أن أتخيل إلا ما يؤلم النفس ويبعث على السخرية .

- من الناس من يستيقظون من النوم، ويخبروننا بأحداث معينة (وأنهم كانوا في أماكن معينة، الخ) ونقوم بتعليمهم ذكر التعبير التالي (لقد حلمت) - الـذي تعقبه القصة عادة. وأحياناً أسألهم بعد ذلك: (هل حلمت بشيء الليلة (الماضية؟)، فيردون بـالايجاب أو بالسلب، مع ذكر الحلم أحياناً، وأحياناً أخرى بدون ذكره. هذه هي اللعبة - اللغوية. (لقد افترضت هنا أنني أنا نفسي لا أحلم،لكنني لا أشعر أبداً بحضور (موجودات من نوع) خفيٍّ، بينها يشعر به غيري من الناس، ويمكنني أن أسألهم عن خبراتهم).

\_ هـل ينبغي عليّ الآن أن أفـترض أن ذاكرة النـاس تخدعهم أم لا، ومـا إذا كانت هذه الصورة الذهنية تتراءى لهم أثناء نومهم، أو مـا إذا كان ذلك يعرض لهم فقط حـين يستيقطون؟ ثم ما معنى هـذا السؤال؟ وما أهميتـه؟ هل نسـأل أنفسنا مثـل هذه الأسئلة، حينها يروى لنا أحد الأشخاص حلمه؟ وإذا كنا لا نفعل ذلك، فهل يرجع هـذا إلى كوننا على يقين من أن ذاكرته لم تكن لتخونه؟ (وافرض أن ذلك الشخص كـان ضعيف الذاكـرة بشكل ملحوظ؟) وهل هذا يعني أنه من اللغو أن نسأل عما إذا كانت الأحلام تحدث فعلاً أثناء النوم، أم أنها إحدى ظواهـر الذاكـرة عند الشخص المستيقط؟ إن ذلك يتوقف عـلى استخدام السؤال.

ـــ ألا يشبه القول التـالي (يبدو أن العقـل قادر عـلى أن يعطي للكلمـة معنى) ــ كأن علي أن أقول (يبدو أن ذرات الكربون تترسب في زوايـا الشكل السـداسي حين تــوضع في البنزين)؟ لكن هذا الأمر لايبدو مماثلاً تمام المهاثلة لذاك. إنه صورة.

\_ إن ما تصفه اللغة في المقام الأول، هي الصورة. أما ما الذي ينبغي أن نفعله بالصورة، وكيف ينبغي استخدامها، فلا يزال أمراً غامضاً. ومع ذلك فمن الواضح أنه يجب أن نبحث فيه إذا أردنا أن نفهم معنى ما نقوله من عبارات. لكن يبدو أن الصورة توفر علينا هذا الجهد، فهي تشير بالفعل إلى استخدام معين. وبهذه الكيفية تخدعنا.

- 171 -



– (إن إحساساتي بالجهد الحركي تنبئني بحركة أعضائي وموضعها.)

\_ فأنا أدع السبّابة تتحرك بحركة بندولية خفيفة ذات مدى صغير، إما أنني لا أكاد أشعر بها، أو لا أشعر بها على الإطلاق. ربما أشعر بتـوتر خفيف في طـرف الأصبع (وليس في المفصـل على الإطـلاق). هل ينبئني هـذا الإحساس بـالحركـة؟- لأنني أستطيـع وصف الحركة بطريقة دقيقة.

ـــ (لكنـك ـ بعد كـل هذا ـ ينبغي أن تشعـر بالحركة، وإلا فلن تعـرف (بدون أن تنـظر) كيف يتحـرك إصبعـك) . لكن «أن تعـرفــه»، لا يعني إلا أن تكـون قــادراً عـلى وصفه(<sup>٢٤٥)</sup> .

\_ قد لا أكون قـادراً على ذكـر الاتجاه الـذي جاء منـه صوت مـا، إلا لأنه يؤثـر في احدى الأذنين تأثيراً أقوى من الأخرى، لكنني لا أشعـر بهذا في أذني<sup>(٢٤٦٦)</sup>. ومع ذلك فـإن التـأثير يؤدي إلى أن أعـرف الاتجاه الـذي جاء منـه الصوت، وأن أنـظر ـ مثلاً ـ في ذلـك الاتجاه.

\_ والأمر نفسه ينصرف إلى الفكرة التي مؤداها أنه ينبغي وجود بعض السمات الخاصة بالألم الذي نتألمه، من شأنها أن تنبئنا عن مكمان الألم في الجسم، ووجود بعض السمات الخاصة بالصورة الذهنية في ذاكرتنا، من شأنها أن تنبئنا عن الزمن الذي تنتمي إليه.

... إن الإحساس يستطيع أن ينبئنا بحركة أحد الأعضاء أو بموضعه. (فمشلًا، إذا لم تكن تعرف ـ شأنك شأن الانسان العادي ـ ما إذا كانت ذراعـك ممتدة أم لا، فقـد تعرف ذلك بواسطة ألم شديد في المرفق).. وبنفس الطريقة، يمكن لنـوع الألم أن ينبئنا عن مكـان الاصابة. (كما تخبرنا درجة اصفرار الصورة الفوتوجراية عن عمرها).

\_ ما هو معيار تعلُّمي شكل ولون أحد الموضوعات من انطباع حسيٌّ؟

(٢٤٥) لكن هل معرفتي بحركة إصبعي هي نفسها أنني استطيع وصف هذه الحركة؟ أي هـل المعرفـة لا تتمثّل أو لا تكون هي نفسها، إلا القدرة على الوصف؟ ليس هذا ضرورياً، لأنني يمكن أن أعرف، ولا أصف، بل أشير إلى إصبعي وهو يتحرك.

(٢٤٦) على اعتبار أن العقل هو الذي يقارن ويستنتج، وليس مجرد الإحساس أو التنبيه في الأذنين .

- 141 -



ـــ أي انطباع حسي؟ حسن، هــذا الانطبــاع الحسي. وأقوم بــاستخدام الكلمات أو الصورة لوصفه.

ــ والآن: ما الذي تشعر به حين تكون أصابعك في هـذا الوضـع؟ـ (كيف يمكن للإنسان أن يعرّف الشعور؟ إنـه شيء خاص ولا يمكن تعـريفه). لكن لابـد أن يكون من المكن تعليم استخدام الكلمات!

\_ إن ما أبحث عنه هو الاختلاف (أو الفارق) النحوي<sup>(٧٤٧)</sup>.

ــ لنصرف النظر الآن عن الشعور بـالجهد الحركي . أريد أن أصف أحـد المشاعـر لشخص ما، فأقـول له (إفعـل هذا، ولسـوف تدركـه)، بينها أمسـك بذراعي أو رأسي في وضع معين . هل يكون هذا وصفًا للشعور؟ ومتى أقول إنه قد فهم الشعور الذي أعنيـه؟ــ سيكـون عليه أن يـذكر وصفـاً آخر للشعـور فيها بعـد . وأي نـوع من الـوصف ينبغي أن يكون؟

ـــ أقول (إفعل هذا، ولسوف تدركه). ألا يمكن أن يكون ثمة شك هنا؟ ألا ينبغي أن يكون هناك شك، إذا كان ما يعنيه هو أحد المشاعر؟

ـــ إن هذا يبدو هكذا، وهذا طعمه هكذا، وهـذا يحسّ هكذا ــ ينبغي تفســر كل من «هذا» و «هكذا» بطريقة مختلفة عن الأخرى.

- إن اهتهامنا «بالشعور» هو اهتهام من نوع خاص جداً. فهو يتضمن مثلًا، «درجة الشعور» و «موضعه»، والمدى الذي يمكن أن يطغى فيه شعور على شعور آخر. (حينها تبلغ إحدى الحركات من الألم حدا يجعل هذا الألم يطغى على كمل شعور خفيف آخر في نفس الموضع، فهل يشكك هذا في قيامك بأداء تلك الحركة بالفعل، أو عدم قياممك بها؟ وهل يمكن أن يؤدي بك هذا إلى أن تتأكد من ذلك بالنظر؟).

- 9 -

سالسو وضعت حزنـك الخاص مـوضع المـلاحـظة، فـأي الحـواس تستخـدمهـا في ملاحظته؟ هل تستخدم حاسة واحدة، هي الحاسة التي تشعـر بالحـزن؟ ثم هل تشعـر به بطريقة مختلفة حينها يكون موضوعاً لملاحظتك؟ وما هو هذا الحزن الذي تلاحظه ــ هل هو الحزن الذي لايكون موجوداً إلا حين يكون موضوعاً لملاحظتك؟

- YVV --

grammatical difference أي الاختلاف المتعلق بالقواعد.



ـــ إن «القيام بالملاحظة» لا يؤدي إلى ايجاد ما يكون موضوعاً للملاحظة. (هـذه عبارة تصورية).

\_ أو: إنني لا «ألاحظ» ما يوجد فقط عن طريق «الملاحظة». فموضوع الملاحظة شيء آخر . ـ اللمسة التي كانت لاتزال مؤلمة بالأمس، لم تعد كذلك اليوم. \_ واليوم لا أُشعر بالألم إلا حين أفكر فيه. (أي: في ظروف مُعينة). \_ إن حزن لم يعد كما كان، والـذكرى التي كـانت غير محتملة بـالنسبة لي قبـل عام مضي، لم تعد كذلك الآن. \_ هذه نتيجة الملاحظة . \_ متى نقول عن أي شخص أنه يقوم بالملاحظة؟ نقـوله عـلى وجه التقـريب: حينها يضع نفسه في موضع مناسب لاستقبال انطباعات معينة، لكي يصف (مثلًا) ما تخبره به. \_ لو دربت شخصاً على أن يصدر صوتاً عند رؤية شيء أحمر اللون، وصوتاً آخر حين يرى شيئاً أصفر اللون، وهكذا بالنسبة للألوان الأخرى، فلن يقال عنه أنه يصف الأشياء بألوانها، على الرغم من أنه قد يساعدنا على القيام بالوصف. إن الوصف تمثيل للتوزيع في المكان(٢٤٨) (أو في الزمان مثلًا) . ــ لو تركت بصري يتجول في حجرة، وتوقف فجأة عند شيء ذي لون أحمر لافت للنظر، ثم قلت «أحمر!»۔ فلن يكون هذا وصفاً. \_ هل الكلمات التالية «إنني خائف»، تصف حالة ذهنية؟ ... قد أقول «إنني خائف»، ويسألني شخص آخر: «ما هذا؟ أهي صرخة تعبر عن خوف، أم تريد أن تخبرني بما تشعر به، أم أنها انعكاس لحالتك الراهنة؟ وهل أستطيع أن أذكر له دائها إجابة واضحة؟ وهل يتعذَّر عليَّ أن أذكر له أية إجابة؟ يمكننا أن نتصور هنا أشياء كثيرة شديدة التنوع. مثال ذلك : = «لا، لا، إننى خائف!».

= «لا ، لا ، إنني حانف!» . = «إنني خائف، ويؤسفني الاعتراف بهذا» . = «مازلت خائفاً إلى حد ما، لكن ليس بالقدر الذي كنت عليه من قبل» .

<sup>(</sup>٢٤٨) مثل توزيع المادة في الفراغ . فيكون الوصف في هذه الحالة تمثيلًا للحالة التي تتوزع عليها المادة في الفراغ، أو كما يقول ڤتجنشتين يكون الوصف تمثيلًا للحالة التي تتوزع عليها الأشياء أو الألوان في المكان .



«مازلت أحسّ في أعماقي بالخوف، بالرغم من أنني لا أريد أن أعترف بذلك.
 «إنني أعذب نفسي بكل أنواع المخاوف».
 «في هذه اللحظة التي ينبغي أن أكون فيها قـد تخلّصت من الخوف، أشعـر بأنني

خائف!».

\_ فكل واحد من العبارات السابقة، تناسبها نغمة صوتية معينة، كما يناسبها سياق مختلف.

ــ يستطيع الإنسان أن يتخيل أناساً فكروا ــ إذا جاز هـذا القول ـ تفكيـراً أدق منا، واستخدموا كلمات مختلفة، حيث لا نستخدم نحن إلا كلمة واحدة.

ـــ إننا نسأل: (ما الذي تعنيه بالفعل [عبارة] «إنني خــاثف»، وما الــذي أشير إليــه حين أقولها؟) وبالطبع لا نجد إجابة، أو نجد إجابة قاصرة.

\_ إن السؤال هو: «ما هو نوع السياق الذي ترد [العبارة] فيه؟<sup>(٢٤٩)</sup>.

ـــ لن أستطيع أن أجد إجابة لــو حاولت الردّ عـلى السؤال التالي «مــاالذي أقصــد إليه؟» أو «مـا الذي أفكـر فيه حـين أقول تلك العبـارة؟»، وذلك بتكـرار التعبير الخـاص بالخوف، مع الإنتباه في الوقت نفسه إلى ذاتي، كما لو كنت ألاحظ نفسي بطرف عيني .

انني أستطيع فعلا أن أسأل في حالة معينـة «لماذا قلت ذلـك، وما الـذي كنت أعنيه بـه» ـ وقد أجيب كـذلـك عن السؤال، لكن بـدون أن تكـون الاجـابـة عـلى أسـاس من ملاحظة ما كان مصاحبا للكلام، وسوف تكون إجابتي متممة وشارحة للقول السابق.

... ما هو الخوف؟ ما معنى أن (يكون أحد خمائفا)؟ اذا أردت أن أعرّف الخوف بمثل يوضحه فسوف أقوم في هذه الحالة بأداء ـ لعبة الخوف.

ـ هل أستطيع تمثيل الأمل أيضا على هذا النحو؟ بالكاد. وماذا عن الاعتقاد؟

ـــ ان وصف حالتي العقلية (المتعلقة بالخوف مثلا)، أمـر أقوم بــه في سياق معــين . (تماما كما يقتضي الأمر سياقا معينا لكي يتحول فعل معين إلى تجربة) .

(٢٤٩) أي أن السؤال لا يكون عن المعنى المطلق للكلمة أو الجملة، بل يتحدد بناء عـلى وجودهما في سياق معـين. بعبـارة أخرى فـالسؤال إنما يكـون عن كيفية استخـدام الكلمة أو الجملة في سيـاقها، بحيث لا يكـون المعنى منفصلًا عن الاستخدام وهو السياق.



... أمما يدعو إلى الدهشة اذن، أن يستخدم نفس التعبير الواحد في ألعاب مختلفة؟ وأن استخدمه احيانا \_ اذا صح هذا القول \_ بين الألعاب؟ .

وهل أتكلم دائما لغرض محدد جـدا؟ \_ وهل يكـون ما أقـوله خـاليا من المعنى اذا لم يكن كذلك؟ .

ــ حينها يقال في كلمات التأبين: «اننا ننعي...»، فمن المؤكد أن يكون هذا القول تعبيراً عن الحزن، وليس المقصود به اخبار الحاضرين بشيء. أما أثناء الصلاة على قـبر الميت، فيمكن لهذا القول نفسه أن يستخدم لنقل خبر.

ـــ لكن هنا تكون المشكلة : ان الصرخة، التي لا يمكن تسميتها بأنها وصف، والتي تكون أكثر بدائية من أي وصف، تصلح مع ذلك لوصف الحياة الباطنية.

ـــ ان الصرخة ليست وصفا. لكن ثمة نقلات. فالكلمات التالية: (إنني خائف) يمكن أن تقترب بدرجة أو أخرى من الصرخة، إذ يمكن أن تكون قريبة منها جدا، وكذلك أبعد ما تكون عنها.

ـــ نحن يقينــا لا نقول دائـــا إن شخصا مــا يشتكي، لأنه يقــول إنه يتــاًلم. ولذلــك فالكلمات التالية «انني أتألم» يمكن أن تفيد الشكوى، كما يمكن أن تكون شيئا آخر.

ـــ لكن إذا لم تكن العبارة «إنني أتألم» دائما شيئا شبيها بصرخة الشكــوى، وكانت في بعض الأحيان شبيهة بها، فلماذا ينبغي أن تكون دائما وصفا لحالة عقلية (أو نفسية)؟

ـ ۱۰ ـ ــ كيف بدأنا في استخدام تعبير مشل «إنني أعتقد. . .»؟ هـل توصلنـا في وقت من الأوقات إلى الوعي بظاهرة (الاعتقاد)؟ ــ وهل لاحظنا أنفسنا، ولاحظنا كذلك الأخرين، ومن ثم اكتشفنا الاعتقاد؟ ــ إن مفارقة مور<sup>(٢٥٠)</sup> يمكن وضعها كما يلي: أن التعبـير التالي (أعتقـد أن هذا هـو

- 191 -

<sup>(</sup>٢٥٠) G. E. Moore نسببة إلى الفيلسوف الإنجليـزي التحليـلي جــورج إدوارد مـور Moore is Paradox (٢٥٠ ــ (١٩٥٨) وكان استاذاً لڤتجنشتين هو وبرترانــد رسل في جـامعة كمـبريدج ــ (راجـع عنها الفقـرة رقـم ١٠ فيها يلي). يلي).



الموضوع) يستخدم بطريقة مماثلة لاستخدام عبارة التقرير (<sup>(٢٥١)</sup> التبالية: (هـذا هـو الموضوع)، ومع ذلك فـإن الافتراض الـذي مؤداه أننى أعتقد بـأن هذا هـو الموضـوع لا يستخدم بطريقة مماثلة لاستخدام الافتراض الذي مؤداه أن هذا هو الموضوع (٢٥٢).

ــ وهكذا يبدو كأن عبارة التقرير (أو الإثبات) التالية : «إنني أعتقد»، ليست عبـارة تقرير لما هو مفترض في الافتراض التالي : «إنني أعتقد»! .

ـــوبالمثل: فإن العبارة التالية «انني أعتقد أن السهاء سوف تمطر»، لها معنى، أي لها استخدام يشبه معنى أو استخدام العبارة «إن السهاء سوف تمطر». لكن معنى (لقـد اعتقـدت آنذاك بـأن السهاء كـانت ستمـطر»، ليس شبيهـا بمعنيـة «لقـد أمـطرت السـهاء آنذاك».

ـــ (لكن من المؤكد أن التعبير «لقد اعتقدت» ينبغي أن يكون قد أخبرنا في المـاضي، بنفس ما يخبرنا به التعبير «انني اعتقد» في الحـاضر!) . أي أن من المؤكد أن √ – آ لا بـد أن يعني بـالنسبة إلى – ١، نفس مـا يعنيـه√ بـالنسبـة إلى ١! وهـذا لا يعني شيئـا عـلى الاطلاق.

ـــ (حين أقول «أنني أعتقـد»، فانني في داخـلي أصف حالتي الـذهنية ـ الا أن هــذا الوصف يكون تقريراً (أو اثباتا) غير مباشر للواقع الذي يتم الاعتقاد فيه) ـ كـما هو الحـال حـين أصف في ظروف معينـة، احدى الصـور الفوتـوجرافيـة، لكي أصف الشيء الـذي تصوره الصورة الفوتوجرافية.

ــ لكن لا بد أيضا في هـذه الحالـة أن تكون لـديّ القدرة عـلى القول بـأن الصورة الفـوتوجـرافية صـورة جيـدة . أي أن أقـول هنـا أيضـا : (أعتقـد أن السـماء ممـطرة ، وأن

- (٢٥١) assertion، وتسمى أحياناً بالعبارة المتقريرية assertoric التي تقرر وجود شيء ما أو حالة معينة أو غير ذلمك. وهمي في هذا تشبه إلى حد كبير معنى عبارة الإثبات statement التي تثبت وجود ما تقرره عبارة التقرير، لمذا فقد ترجمت الكلمة الألمانية Behauptung في صفحة ١٩٠ وكذا في صفحة ١٠ من هذا الكتاب إلى اللغة الإنجليزية مرة بكلمة assertion ، كما ترجمت مرة أخرى إلى كلمة statement في الصفحة نفسها .
- (٢٥٢) بمعنى أن التعبيرين، إن كانا يتهاشلان في استخدامها، أو يستخدمان بمعنى واحد، إلا أن الافستراض الخاص بأحدهما يختلف في استخدامه عن استخدام الافتراض الخاص بالآخر.

- 191-



اعتقادي يمكن الركون اليه، ولهذا فإنني أثق فيه. ـ وفي هذه الحـالة يكـون اعتقادي نـوعا من الانطباع الحسي.

\_ يستطيع الانسان أن يتردد في الثقة بحواسه، لكنه لا يستطيع ذلك بالنسبة لاعتقاد (٢٥٣).

\_ لو كان هناك فعل معناه (يعتقد بطريقة كاذبة)، فلن يكون له أي معنى، في حالة الدلالة على الحاضر، بالنسبة لاستخدام ضمير المتكلم الأول [أنا].

ــ لا تنظر لهذا الأمر على أنه شيء عادي، بـل على أنـه شيء غريب ملفت للنـظر، وهـو أن الأفعال التـالية: «يعتقـد» و«يرغب» و«يـريد» تصرّف بجميـع أشكال التصريف الخاصة بـ «يقطع» و«يمضغ« و«يجري».

ـــ ان لعبة اللغة القائمة على التقريـر، يمكن تحويلهـا بحيث لا يصبح المقصـود من التقرير هو ابلاغ السامع بخبر عن موضوعه، بل عن الشخص الذي يذكر التقرير<sup>(٢٥٢)</sup>.

\_\_ هكذا يكون الأمر مثلا، حين يختبر المعلم أحد التلاميذ. (يمكنك أن تقوم بعملية قياس لكي تختبر المقياس).

ــ افرض أنه كان عليّ أن أقدم تعبيرا مثل «أنني أعتقد» ـ على النحو التـالي : ينبغي وضع [التعبير]، قبل ذكر التقرير حين يستخدم للاخبار عن صاحب التقرير نفسه . (وبهذا لا يحتاج التعبير لأن يكون مصحوب بأي ايحاء بعدم اليقين . تذكّر أن عدم يقين احدى عبارات التقرير، يمكن التعبير عنه بطريقة غير شخصية كما يلي : («أنه قد يأتي اليـوم»). ـ وفي هـذه الحـالـة يكـون القـول التـالي «انني أعتقـد...، وليس الأمـر هكـذا»، قـولا متناقضا.

ــ ان التعبير «انني اعتقد . . . . »، يلقي الضوء على حـالتي . ويمكن استخـلاص نتائج منه عن سلوكي . ولذلك فإن هذا التعبير **يماثل** التعبيرات الخاصة بالانفعال الوجداني والمزاج، الخ .

## - 144 -

<sup>(</sup>٢٥٣) بمعنى أن ما تشهد به الحواس يمكن أن يكون موضعاً للشك، على فرض أن ذلـك ممكن، لكن الأمر نفسـه لا يكون في حالة الاعتقاد. إذ كيف يعتقد الإنسان في صحة أمر على الرغم من كونه موضع شك؟ وحتى لغوياً، فالاعتقاد لا يكون اعتقاداً إذا كان موضع شك.

<sup>(</sup>٤٥٤) وهكذا يتحول المقصود من لغة التقرير من مجـرد الإدلاء بخبر عن مـوضوع معـين، إلى الإخبار عن الشخص الذي يقدم هذا التقرير.



فإذا كان [هذا التعبير]: «انني أعتقد أن الأمر هكذا» يلقي الضوء على حالتي، فهذا ما تفعله كذلك العبارة التقريرية (أن الأمر هكذا). لأن العلامـة [المركبـة التاليـة]: «انني اعتقد»، لا يمكن أن تفعل ذلك، وكل ما تستطيع أن تفعله هو الايحاء أو التلميح به.

ــــ تخيل لغة لا يتم التعبير فيها عن (إنني أعتقد أن الأمر هكـذا) الا بواسـطة النغمة التي تقال بها عبارة التقرير (أو الاثبات التالية) ان الأمر هكذا.

في هذه اللغة لا يقال «انه يعتقـد» بل «انـه يميل إلى القـول. . . »، كما تـوجد فيهـا كـذلك الصيغـة الشرطيـة (المتصلة)<sup>(٢٥٥)</sup>. «افـرض أنني كنت أميـل إلى . . . . »، وليس التعبير «اننى أميل إلى القول».

\_ في هذه اللغة لن توجد مفارقة مور، وان أمكن أن نجد بـدلا منها فعـلا ينقصه التصريف.

ـــ لكن ينبغي ألا يدهشنا هذا. فكر في قدرة الانسان على التنبوء بفعله المقبل، عن طريق تعبير يدل على القصد (أو النية والعزم).

\_ انني أقـول عن شخص آخر (يبـدو أنه يعتقـد. . . )، كما يقـول الأخرون ذلـك عنى.

حسن، لمـاذا لا أقول ذلـك أبدا عن نفسي، حتى حـين يقول الآخـرون ذلـك عني **بحق**؟ ـ فهل أنا ذاتي لا أرى ولا أسمع نفسي؟ ـ يمكن أن يقال هذا.

\_ (إن الانسان يشعر بالاقتناع في داخله، ولا يستـدل عليه من كلماتـه هـو أو من نغمة هذه الكلمات) ـ فالحق أن الانسان لا يستدل على اقتناعه من كلماته، ولا على الأفعال التي تنشأ عن هذا الامتناع .

(يبدو هنا كأن عبارة الاثبات «انني أعتقد»، ليست عبارة اثبات أو تقرير لما نفترضـه في الفـرض). ــ لذلـك أميل إلى البحث عن تـطور مختـلف للفعل في حـالة الـدلالة عـلى الحاضر بالنسبة لاستخدام ضمير المتكلم الأول.

(٢٥٦) أو نفسي، أو الأنا ego الخاص بي.

- 298 -

<sup>(</sup>٢٥٥) (hypothetical (subjunctive) أو الصيغة الفرضية (المتصلة) وهي تأخذ معنى الصيغة الشرطية على اعتبار أن الحكم فيها متوقف على شرط هو (أن تفترض كذا وكذا) وهذا ما عبر عنه فتجنشتين بالقول (افرض أنني كنت أميل إلى...).



ـــ هذا هــو رأيي في هذا الموضوع : ــ ان الاعتقاد حالة ذهنيـة . وله امتـداد زمني أو ديمومة ، وهي ديمومة مستقلة عن المدة التي يستغوقها التعبير عنه باحدى الجمل مثلا . ولهذا فهو نوع من الاستعداد لدى الشخص الذي يعتقد .

ويتجلى هذا في حالة شخص آخر سواي، عن طريق سلوكه وكلماته. كما أتبينه سواء في التعبير «انني أعتقد»... أو بواسطة عبارة الإثبات البسيطة. \_وماذا عن حالتي أنا: كيف أتعرف أنا نفسي على استعدادي الخاص؟ \_ سيكون من الضروري بالنسبة لي هنا أن ألاحظ نفسي كما يفعل الآخرون، وأن أستمع إلى نفسي أثناء الكلام، وأن أكون قادرا على استخلاص النتائج مما أقوله!

ــ ان علاقتي بكلماتي، تختلف كلية عن علاقات الآخرين بها.

ــ كما أن ذلك التطور المختلف للفعل كان من المكن أن يتحقق، لو كان في وسعي أن أقول «يبدو أننى أعتقد» .

ـــ من المكن تصـور الظروف التي فيهـا يكون للكلمات التـالية معنى (هـذا هـو مــا أعتقده، بناء على الحكم على ما أقوله) .

وحينئذ يكون من الممكن أيضا أن يقال: (ان السهاء تمطر، وأنا لا أعتقد ذلـك) أو (يبدو لي أن ذاتي تعتقد هذا، إلا أن الأمر ليس كذلك). ولا بد لذلـك أن نتصور سلوكـا يدل على أن شخصين كانا يتكلمان بفمي.

\_ ليس النموذج هو ما تتصوره، حتى في حالة الافتراض.

- حين تقول (افرض أنني أعتقد. . . ) ، فإنما تفترض مسبقا كمل قواعد النحو الخاصة بكلمة «يعتقد» ، والاستخدام العادي لهما المذي أنت متمكن منه . \_ انمك لا تفترض نوعا من حالة الأشياء التي تتمثل أمامك \_ اذا جاز هذا التعبير ـ في صورة واضحة لا لبس فيها ، حتى تضيف إلى هذا الاستخدام الفرضي ، نوعا من الاستخدام التقريري بدلا من الاستخدام العادي للكلمة . \_ بمل انك قمد لا تعرف عملى الاطلاق ما المذي تفترضه هنا (أي ما المذي قد يترتب ـ مثلا ـ على مثل همذا الافتراض) إذا لم تكن قمد اعتدت من قبل استخدام كلمة «يعتقد» .

ــ فكر في التعبير «انني أقول . . . . » الوارد عـلى سبيل المثــال في القول التــالي (إنني أقول ان السهاء ستمطر اليوم) الذي يساوي ببساطة معنى عبارة الاثبات أو التقــرير التــالية (إن السهاء سوف . . . ) . فالتعبير (إنــه يقول إن الســهاء سوف . . . ) يعني تقــريبا مــا يعنيه

- 290 -



التعبير (إنه يعتقد أن السهاء سوف. . . ). بينها التعبير (افرض أنني أقـول. . . ) لا يعني ما يعنيه التعبير: افرض أن السهاء ستمطر اليوم .

ــ ان تصورات مختلفة تتلامس هنا وتتصاحب في بعض الطريق . لكنـك في حاجـة إلى الظن بأن جميع الخطوط دوائر .

... خذ هذه الجملة غير الجائزة : (ان السماء قد تكون ممطرة، لكنها ليست كذلك) .

ــ وهنا ينبغي على الانسان أن يحترس من القول بأن التعبير (ربما تمـطر السماء) يعني بـالفعل التعبـير (أعتقد أنها ستمـطر) . \_ إذ لماذا لا يكـون العكس صحيحا، لمـاذا لا يعني التعبير الأخير ما يعنيه الأول؟

\_ لا تعتبر عبارة الاثبات أو التقرير المترددة، عبارة اثبات أو تقرير للتردد.

- 11 -

\_ هناك استخدامان لكلمة «يرى» .

ـــ أحدهما: «ما الذي تــراه هناك؟» ــ انني أرى هــذا» (ثم تقوم بتقـديم وصف، أو رسم، أو نسخة).

والآخر : «انني أرى تشابهــا بين هــذين الوجهــين»، على فــرض أن الشخص الذي أخبره بهذا، يرى الوجهين بنفس الوضوح الذي أراهما به.

ــــ إن أهمية هذا تكمن في اختلاف المقولة بين «موضوعي» الرؤية. فقد يقوم واحــد من الناس بعمل رسم دقيق للوجهين. ويلاحظ آخر في هذا الـرسم التشابـه الذي لم يــره الأول.

ـــ أتأمل أحد الوجوه، ثم ألاحظ فجأة تشابهاً بينه وبين وجـه آخر. أرى أن الـوجه لم يتغير، ومع ذلك أراه بطريقـة مختلفة. هـذه الخبرة أسميهـا «ملاحـظة أحد الجـوانب»، والبحث عن أسبابها يهم علماء النفس.

> ـــ نحن نهتم بالتصور ومكانه بين تصورات الخبرة . ــ يمكنك أن تتخيل الرسم التالي الذي يظهر في مواضع متعـددة من كتاب معـين، وليكن أحد المراجع العلمية :

> > - 247 -



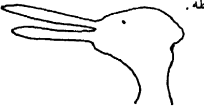
في كـل مرة يـرد فيها هـذا الرسم، يختلف الكـلام عنه في النص: فهـو هنا مكعب زجـاجي، وهناك صنـدوق مفتوح وضعـه مقلوب، وهو في مـوضع آخـر إطار من السلك يأخذ الشكل المرسوم، وفي موضع مختلف ثلاثة ألواح تكـون زاوية مجسّمـة. وفي كل مـرة يقوم النص بتفسير الرسم التوضيحي.

ـــ لكننا نستطيع كذلك أن نرى الـرسم التوضيحي مـرة لشيء، ومرة أخـرى لشيء آخر. ــ فنحن نفسره، ونراه كها نفسره.

ــربمـا يعترض أحـد هنا بقـوله: إن وصف الخـبرة المباشرة، أي الخـبرة البصرية، بواسطة تفسير ما، هو وصف غير مباشر. فمعنى أنني (أرى الشكل عـلى أنه صنـدوق) هو أن لـديّ خبرة بصريـة معينة، وجـدت أنها تنشأ لـديّ دائهاً حـين أفسر الشكـل عـلى أنـه صندوق أو حين أنظر إلى صندوق ما.

لكن لو كانت العبارة السابقة تعني هذا، لوجب عليّ أن أعرف ذلك. أي وجب أن أكون قادراً على الإشارة إلى الخبرة بطريقة مباشرة، وليس فقط بطريقة غـيز مباشرة. (مثلما أستطيع أن أتكلم عن اللون الأحمر، بدون أن أسميه بالضرورة لون الدم).

ــ سوف أسمي الشكل التـالي المأخـوذ عن ياسـتروڤ<sup>(١)</sup> باسم البـطة ــ الأرنب، إذ . يمكن رؤيته على أنه رأس أرنب أو على أنه رأس بطة .



ـــوينبغي عـليّ أن أميّز بـين «الرؤيـة المستمرة» لأحـد جوانب منـظر معـين، وبـين «تجليّ» هذا الجانب.

\_ يمكن أن تكون الصورة قد عرضت عليّ، فلم أر فيها أبداً إلا صورة أرنب. \_ ربما يكون من المفيد هنا أن نقدم فكرة «الصورة ـ الموضوع» . فالرسم التالي مشلًا يكن أن يكون «صورة ـ وجه» : ـ

Jastrow; Fact and Fable in Psychology.

(١) الواقع والخرافة في علم النفس)

- 141-



ـــ إن موقفي من هذه الصورة، في بعض جوانبها، يشبه مـوقفي من وجه إنسـاني. فاستطيع أن أدرس تعبيرها، وأن أستجيب له كما أستجيب لتعبير الوجه الإنسـاني. كما أن الـطفل يمكنـه أن يكلم صورة الإنسـان أو صورة الحيـوان، ويعاملهـا كما يعـامل عـرائسه ودُماه.

ـــ يمكن أن أكون إذن قد رأيت منذ البداية صورة البـطة ـ الأرنب على أنها ببسـاطة صورة ـ أرنب . بمعنى أنه لو سألني سائل «ما هذا؟» أو «ما الذي تـراه هنا؟» لأجبت قـائلًا «صورة ـ أرنب» .

ولو سئلتُ بعد ذلك عن طبيعة هـذا الشيء، لشرحتُ ما أعنيه بالإشـارة إلى جميع أنـواع صـور الأرانب، أو إلى أرانب حقيقيـة، فتكلمت عن حيـاتهـا وعـاداتهـا، أو قمتُ بتقليدها.

ـــ ولو سئلتُ أيضاً «ما الذي تراه هنا؟» لما أجبتُ بقولي : «إنني أراهــا الآن صورة ــ أرنب»، بل لوصفتُ إدراكي ــ ببساطة ــ كما لو كنت أقول : «إنني أرى دائرة حمراء هناك» .

ــومع ذلك، فربما قال عني شخص آخر: «إنه يرى في الشكل صورة ـ أرنب».

\_ ولو أني قلت: «إني أراه الآن على أنه. . . . »، لكانت هـذه العبارة عـديمة المعنى مثلهـا مثل العبـارة التي تقال عنـد رؤية الشـوكة والسكـين: «إنني أرى هذا الآن عـلى أنه سكين وشوكة»، إذ إن هذه العبارة لن تفهم شأنها شأن العبارة: «هذه بالنسبة لي شوكة»، أو: «يمكن أن تكون شوكة أيضاً».

ـــ إن الإنسان لا «يعتبر» ما يعرفه من أدوات لمائدة الطعام على أنها أدوات للمائدة، بأكثر مما يحاول أن يحرك في العادة فمه عندما يأكل، أو يعمد إلى تحريكه.

ـــ أرى صـورتـين، إحـداهمـا تمثـل رأس البـطة ــ الأرنب وهي محـاطـة بــأرانب، والأخرى تمثلها محاطة ببـطات، دون أن ألاحظ نفس الشيء. فهل ينتـج عن هذا أن أرى شيئاً مختلفاً في الحالتين؟ ــ إن ذلك يزودنا بمسوغ لاستخدام هذا التعبير هنا.

ـــ (لقد رأيتها مختلفة جداً، وما كنت لأتبينها أبـداً!). حسن، هذا تعجب. ولـه ما يسوّغه أيضاً.

- 141 -



ــــ لم أكن لأفكر أبداً في وضع الرأسين فوق بعضهيا على هذا النحو، ولا في المقـارنة بينهها بهذه الطريقة، لأنهها يوحيان بطريقة مختلفة للمقارنة . ـ فضلًا عن أن الرأس كما ترى بهذه الطريقة، لا تشبه الرأس كما ترى بهذه الطريقة أدنى تشابه، على الرغم من تطابقهما.

\_ افرض أن أحد الأشخاص عرض عليّ صورة أرنب وسألني، ما هذا، فقلت له «إنه أرنب»، ولم أقل: «الآن إنه أرنب». (أي) إنني أخبرت عن إدراكي الحسيّ. ولو عرضت عليّ صورة البطة \_ الأرنب، وسُئلتُ ما هذا، فقد أقول (إنها ببطة \_ أرنب). إلا أنني قد أستجيب كذلك للسؤال بطريقة مختلفة تماماً. \_ فالإجابة بأنها رأس ببطة \_ أرنب، هي \_ مرة أخرى \_ تقرير عن إدراكي الحسي، أما الإجابة التالية (الآن هي أرنب) فليست كذلك. ولو كنت أجبت «إنها أرنب»، لزال الغموض عني، ولقررت (أو ذكرت) خبراً عن إدراكي الحسي.

ـــ تغير المنظور . إنه يوحي بالقول : «لكنك يقيناً كنت ستقول إن الصورة قد تغيّرت تماماً الآن»! .

ــ لكن ما الذي تغيّر: أهو انطباعي؟ وجهة نظري؟ ـ وهــل يمكن أن أفصح عنـه؟ إنني أصف التغيّر كما أصف الإدراج الحسي، تماما كما لوكان الموضوع قد تغيّر أمام عينيّ.

ـــ قــد أقول «إنني الآن أرى هــذا»، (مشيراً إلى صـورة أخرى مثـلًا) وتكـون لهـذا القول صورة التقرير أو الإخبار عن إدراك حسي جديد.

... إن التعبير عن التغير في المنظور هو تعبير عن إدراك حسي جديد، وهو في نفس الوقت تعبير عن عدم تغير الإدراك الحسي<sup>(٢٥٧)</sup>.

\_ إنني أرى فجأة حل لغز مصور. وحيث تبدّت أغصان من قبل، أجد الآن شكلًا إنسانياً. لقد تغير انطباعي البصري، وتبينت الآن أنه ليس مجرد شكل ولون، بـل إن له كـذلك «تنظيماً» معينـاً. تغير إذن انـطباعي البصري. فكيف كـان من قبـل، وكيف هـو الآن؟ \_ وإذا مثلته بنسخة دقيقة \_ ألا يكون ذلك تمثيلًا جيداً؟ \_ فلن يتضح أي تغيّر.

ـــ وقبل كل شيء لا تقل (إن انطباعي البصري، في الواقع، ليس هو الـرسم، إنه هذا. . وهو ما لا أستطيع توضيحه لأي شخص). إنه بـالطبـع ليس هو الـرسم، ولكنه ليس كذلك شيئاً من ذلك النوع الذي أحمله في باطني [ولا أستطيع إظهاره للغير].

- 299 -

<sup>(</sup>٢٥٧) بمعنى أن الإدراك الحسي لا يعتريه تغير، بل يحل محله إدراك حسي آخر جديد. لذلك فإن محور التغير ليس هو الإدراك الحسي، وإنما هو المنظور أو الجانب الذي يكون موضوعاً للإدراك الحسي.



\_ إن التصور الخاص «بالصورة \_ الباطنية» تصور مضلل، لأن نموذج هذا التصور هي «الصورة الخارجية». ومع ذلك فإن الاستخدامين الخاصين بألفاظ هذه التصورات، لا يشبه الواحد منهما الآخر، بأكثر مما يتشابه الاستخدامان الخاصان بتصوري «رقم»<sup>(٨٥٢)</sup> و«عدد». (ولو اختار أحد أن يسمي الأعداد «أرقاماً مثالية»، فقد يسبب بذلك خلطاً مماثلاً).

\_ ولو وضعتَ «نظام» الانطباع البصري على مستوى واحد مع الألوان والأشكال، لكنت تنطلق من فكرة الانطباع البصري بوصفه موضوعاً داخلياً أو بماطنياً. وطبيعي أن هذا الموضوع سيتحول إلى وهم، إلى مركب متقلب ومتذبذب بشكل عجيب. ذلك لأن الصورة في هذه الحالة قد أصابها الاضطراب.

ــ حين أعرف أن الشكل التخطيطي للمربع له جوانب عديدة، وأريد أن أتبـين ما يراه شخص آخر غيري، فيمكنني أن أطلب منه أن يصنع نموذجـاً لما يـراه، بالإضــافة إلى نسخة منه، أو أن يشير إلى مثل هذا النموذج، حتى على الرغم من كـونه خــالي الذهن عن هدفي من وراء هذين المطلبين.

ـــ إلا أن الحالة تتغير، حينها يكون لدينا جانب أو منظور متغير. هنا يكون التعبير الوحيد المكن عن خبرتنا ، هو ما بدا من قبل أو حتى ما كان تحديداً لا جـدوى منه عـلى أساس النسخة التي كانت لدينا. وهذا في حدّ ذاته يفسد مقارنة «التنظيم» باللون والشكل في الانطباعات البصرية.

ـــ لو رأيت البطة ــ الأرنب عـلى أنها أرنب، ثم رأيت هذه الأشكـال والألوان (التي أذكرها بالتفصيل) ــ وبالإضافة إلى ذلك شيئـاً مثل هــذا: وهنا أشــير إلى عدد من الصــور المختلفة للأرانب ــ فإن ذلك يوضح الفرق بين التصورات<sup>(٢٥٩)</sup>.

إن (الـرؤية كـأن....) ليست جـزءا من الإدراك الحسي. ولـذلـك فهي شبيهـة بالرؤية وليست شبيهة بها.

ـــ قد أنظر إلى حيوان، ويسألني سائل: «ماذا ترى؟» وأجيب قائلا) «أرانب». وقد أرى منظراً ريفياً، ثم أرى فجأة أرنباً يجري مسرعاً، فأصيح: «أرانب!».

numeral (٢٥٨) أو اللفظ العددي .

(۲٥٩) حتى تتسنى المقارنة بينها.

- \*\* \* \_



ـــ إن التقرير والتعجب، كليهما، تعبير عن إدراك حسي وعن خـبرة بصرية . إلا أن التعجب من هذه الناحية مختلف في معناه عن معنى التقرير : فهـو منتزع منـا انتزاعـا . ــ إن علاقته بالخبرة مثل علاقته بصرخة الألم .

ـــ لكن بما أنه (أي التعجب) وصف لإدراك حسي، فمن المكن أن يسمى كــذلك تعبيراً عن فكر. . . إذا كنت تنظر إلى الموضوع، فلن تحتاج إلى التفكير فيه، أمــا لو كــانت لديك خبرة بصرية، وعبرت عنها بصيحة التعجب، فأنت تفكر كذلك فيها تراه.

ولذلك ستبد ومضة المنظور بالنسبة لنا، خبرة بصرية في نصفهـا، وفكراً في نصفهـا الأخر.

ــ قد يرى أحـد الأشخاص فجـأة، ظاهـرة أمامـه ولا يتعرف عليهـا (وربما تكـون موضوعاً مألوفاً، ولكنه في وضع غير معتاد أو إضاءة غير عادية). قـد لا يدوم عـدم تعرفـه على الموضوع إلا ثواني قليلة. فهل من الصواب القول بأن لـديه خـبرة بصرية مختلفـة عن خبرة شخص آخر عرف الموضوع لأول وهلة؟

ـــ هل في إمكان أحد الأشخاص أن يصف شكلًا غير مألوف ظهر أمامه، وصفاً يعادل في دقته وصفي لهذا الشكل المألوف لي؟ أو ليست هذه هي الإجابة؟ ــ طبعاً لن تكون الإجابة بوجه عام على هذه الصورة. كما أن وصفه سيتم بطريقة مختلفة تماماً. (فإذا قلت مثلًا: «كان للحيوان أذنان طويلتان» ـ قال هو: «كانت هناك زائدتان طويلتان ثم رسمهما».

ـــ قد أقابــل شخصاً لم أره منــذ سنوات ـ وأراه بـوضوح، ولكني أفشــل في التعرف عليه . وفجأة أعرفه، وأرى الوجه القـديم في الوجــه الذي تغـير . ويخالجني الاعتقــاد بأنني سوف أرسم له صورة مختلفة الآن، لو كان في استطاعتي أن أرسم .

ـــ والآن، حينها أتعرف على أحد معارفي وسط حشد من الناس، ربما بعـد النظر في اتجاهه مدة طويلة، فهل يكون هذا نوعـاً خاصـاً من الرؤيـة؟ هل هي حـالة من حـالات الرؤية والتفكير معاً؟ أم أنها مزيج من الاثنين، كها أحب في الغالب أن أقول؟

... إن السؤال هو: لماذا يريد الإنسان أن يقول هذا؟ ... إن نفس التعبير الذي يكون كذلك تقريراً أو إخباراً عما تمت رؤيته، هو هنا صيحة التعرف. ... ما هو معيار الخبرة البصرية؟.. ما المعيار الذي تفترضه؟

\_\_ ما هو معيار الخبرة البصرية (\_ ما المعيار الذي ته \_\_\_ إنه هو تمثيل ما «تتم رؤيته» .

- 4.1-



\_ إن التصور الخاص بتمثيل ما تتم رؤيته، شأنـه شأن تصـور النسخة، هـو تصور مطاط جداً، وكذلك التصور الخاص بما تتم رؤيته. والتصوران مترابطان على نحـو وثيق. (ولكن ليس بمعنى أنهما متشابهان).

ــ كيف يـلاحظ المرء أن النـاس ترى بـطريقة ثـلاثيـة الأبعـاد؟ــ إنني أسـال أحــد الأشخاص عن موقع الأرض التي يطل عليهـا (هناك): «هـل هو مثـل هذا؟ (وأوضـح له ذلك بيدي).

«نعم» وكيف تعرف هذا؟» . ـــ لا يوجد ضباب ، فأنا أراه بوضوح كاف . ــ ولا يذكر أسبابا لهذا الظن .

إن الشيء الوحيد الطبيعي بالنسبة لنا هو تمثيل ما نراه تمثيلًا مكانيـاً ذا ثلاثة أبعاد. والأمر يتطلب ممارسة خاصة وتدريباً معينـاً لتمثيل مـا هو ثنـائي ـ الأبعاد، سـواء تمّ ذلك بالرسم أو بالكلمات. (لاحظ غرابة رسوم الأطفال).

ــلو رأى أحد الأشخاص ابتسامة، ولم يتبين أنها ابتسامة، أي لم يفهمهما على هـذا النحـو، فهل تكـون رؤيته إيـاها مختلفـة عن رؤية شخص آخـر يفهمها؟ ـ فقـد يقلدهـا بطريقة مختلفة مثلاً.

ــ أمسك بطريقة مقلوبة رسهاً لأحد الوجوه، ولن تستطيع أن تتبين تعبير الـوجه . ربما يمكنك أن تراه يبتسم، لكنك لن تستطيع أن تعـرف بطريقـة دقيقة نـوع الابتسامـة . فأنت لا تستطيع تقليد الابتسامة أو وصفها بطريقة أكثر دقة .

ومع ذلك فالصورة التي عكستَ وضعها، يمكن أن تكون تمثيـلًا دقيقاً لـوجه أحـد الأشخاص . \_\_ إن الشكل (أ) \_\_\_\_\_\_ عكس الشكل (ب)، \_\_\_\_\_\_

إلا أنني أود أن أقول بوجود تباين آخـر(٢٦٠) بين انـطباعـاتي عن (ج-)، (د)، وبين

(٢٦٠) أو اختـلاف غتلف different difference أي يكون مختلفاً عن الاختلاف الأول. فـالاختلاف بـين أ، ب هو اختلاف رأسي بمعنى أن أ عكس ب رأسياً. أما الاختلاف بين ج، د فهو اختلاف أفقي بمعنى أن جـ عكس د أفقياً أو من منظور أفقي .



تلك المتعلقة بـ(أ)، (ب). فقد تبدو مثلا (د) أكثر ترتيبا وجمالًا من (جـ). (انظر ملحوظة لويس كارول)<sup>(۱)</sup>. كما أن (ب) تكون سهلة في النسخ، أما (حـ) فتكون صعبة.

ــ تخيل شكل البطة ـ الأرنب مختفيا داخل شبكة من الخطوط. إنني الآن ألاحظه في الصورة، وألاحظه ـ ببساطة ـ باعتباره رأس أرنب. ثم أنظر إلى نفس الصورة في وقت آخر بعد ذلك، وألاحظ نفس الشكل، إلا أنني أراه على أنه بسطة، بدون أن أدرك بالضرورة أنه كان نفس الشكل في كلتا المرتين. فهل أستطيع ـ لو رأيت بعد ذلك تغير المنظور ـ أن أقول بأن منظوري البطة والأرنب قد تمت رؤيتهما بطريقة مختلفة عن الطريقة التي تعرفت بها كل واحد منهما ـ على حدة ـ في شبكة الخطوط؟.. لا.

\_ إلا أن التغير يستثير دهشة لا يستثيرها التعرّف.

ــ لو رحت تبحث في شكل هو رقم (١) عن شكل آخر هو رقم (٢)، ثم وجـدته، فانت إنما ترى الشكل رقم (١) بطريقة جديدة. لا بمعنى أنك تستطيع فقط أن تذكر نوعـاً جديداً من الوصف له، بل كذلك أن تلاحظ أن الشكل الثاني كان خبرة بصرية جديدة.

ــ لكنك لن تحتياج بالضرورة أن تقول «إن الشكل رقم (١) يبيدو مختلفا تمام الاختيلاف الآن، وهو لا يشبه الشكل الذي رأيته من قبل أدنى شبه، على الرغم من أنها<sup>(٢٦١)</sup> متطابقان!».

... هنا عدد كبير جداً من الظواهر المتداخلة والتصورات الممكنة .

ـــ فهل تكون نسخة الشكل وصفاً غير مكتمل لخبرتي البصرية؟ ـ لا . لكن الظروف هي التي تقرر ما إذا كانت التحديدات المفصلة ضرورية أم لا ، وأيها يكون كـــــــلك . فقــد تكون وصفاً غير مكتمل ، إذا كان هناك شيء لايزال موضع سؤال .

ـــ يمكننا بالطبع أن نقول: هناك أشياء معينة يمكن أن تندرج بطريقة متساويـة تحت تصـور «صـورة ـ الأرنب» وتحت تصـور «صـورة ـ البـطة». والصـورة والـرسم من هـذا القبيل. ـ إلا أن الانطباع لايكون «صورة ـ أرنب» و «صورة ـ بطة» في وقت واحد.

<sup>(</sup>١) لويس كارول (١٨٣٢ ـ ١٨٩٨) كاتب إنجليزي ألف كتباً ناجحة للأطفال، من أشهرهما وأكثرهما نجاحاً إلى اليـوم قصته «مغـامرات أليس في بـلاد العجائب» التي كتبهما في سنة ١٨٦٥ وصـورها عبقـري السينها والأفـلام المتحركة والت ديزني.

<sup>(</sup>٢٦١) أي الشكل رقم (١) قبل أن أرى فيه الشكل رقم (٢)، وبعد أن رأيته فيه.



ــــ «إن ما أراه بالفعل ينبغي أن يكون بـالتأكيـد هو مـا ينشأ في داخـلي نتيجة لتـأثير الموضوع» ــ إذن فما ينشأ في داخلي هو نسخة [مما أراه]، شيء يمكن النظر إليه بدوره<sup>(٢٦٢)</sup>، أو يمكن أن يكون أمام الإنسان، وهو في الأغلب شيء شبيه **بالتجسيد المادي**.

\_\_وهذا التجسيد المادي شيء مكاني، وينبغي أن يكون مما يمكن وصف بألفاظ [أو تصورات] مكانية خالصة . فمثلًا (لـوكان وجهـا) فسيوصف بـأنه يمكن أن يبتسم . ومـع ذلك، فالتصور الخاص بالصداقة لن يكون لـه مكان في هـذا الوصف (أو التمثيـل)، بل سيكون غريباً عنه (حتى على الرغم من أنه قد يكون مفيداً له).

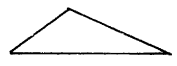
ـــ إنك لو سألتني عما رأيته، فربما يكون في استطاعتي أن أقدم رسماً تخطيطياً يوضحه لك ـ إلا أنني لن أتذكر في الأغلب، الطريقة التي تغيرت بها نظرتي إليه.

ـــ إن التصور الخاص «بالرؤية» يؤدي إلى انطباع متشابك الخيوط. حسن، إنـه متشابك الخيـوط. فقد انـظر إلى منظر طبيعي، بحيث تسرح نـظرتي فيه كله، وأرى كـل أنواع الحركة، المتميز منها وغير المتميز. فهذا ينطبع عـلي بوضوح، وذلك بصورة مبهمة غامضة تماماً. وعلى ذلك، فكم يبدو ما نراه مهلهلاً جداً!

... والآن أنظر إلى كل ما يمكن أن يعنيه التعبير «وصف ما تتم رؤيته» .. ولكن هذا هو بالضبط ما يسمى بوصف ما تتم رؤيته . فلا توجد حالة واحدة أصلية صحيحة لمشل هذا الوصف بحيث يكون ما عداها [من الحالات] غامضاً، أو شيئاً ينتظر التوضيح ، أو مما ينبغي إلقاؤه ببساطة في سلة المهملات .

\_ هنا نتعرض لخطر كبير حين نريد أن نقوم بتمييزات دقيقة . ـ ونفس الشيء حين يحاول أحد تعريف التصور الخاص بموضوع مادي ، بواسطة «ما تتم رؤيته بالفعل» . ـ إن الأولى بنا أن نقبل لعبة اللغة اليومية ، وأن نلاحظ التقريرات الباطلة للأمر بموصفها باطلة . إن لعبة ـ اللغة البدائية التي يتعلمها الأطفال ليست في حاجة إلى تبرير ، وينبغي رفض المحاولات التي تبذل لتبريرها .

\_ خذ كمثال، الجوانب المختلفة التي تُرى من مثلث ما. فهذا المثلث: يمكن رؤيته



(٢٦٢) وكأنه في هذه الحالة بديل عن الموضوع طالما أنه نسخة منه .

-۳۰٤ -



على اعتبار أنه ثقب ثلاثي الأضلاع، أو جسم صلب، أو رسم هندسي، وبموصفه قمائهاً على قاعدته، أو معلّقا من رأسه، أو على أنه جبل، أو إسفين، أو سهم أو مؤشر، أو شيء مقلوب قُصِد به أن يقف على الضلع الأصغر للزاوية القائمة، ونصف متوازي أضلاع، وأشياء أخرى متعددة.

ــ (تستطيع أن تفكر مرة في هذا حين تنظر إليه، ومرة أخرى في هذا . ويمكنك الآن اعتباره هذا، والآن هذا، وسوف تراه حينا على هذا النحو، وحيناً آخر على هذا النحو) . ـ لكن على أي نحو؟ لايوجد وصف أو تحديد أكثر من هذا .

\_ لكن كيف يمكن أن ترى موضوعاً، . بناء على تفسير ما؟

إن السؤال يصور الأمر على أنه حقيقة غريبة، وكأن شيئًا ثمَّ إدخالـه قسراً في شكـل لا يناسبه بالفعل. إلا أنه لم يحدث هنا أي إكراه أو قسر.

\_ وحينها يبدو كـأنه لا مكـان لمثل هـذا الشكل بـين الأشكال الأخـرى، عليك أن تبحث عنه في بعد آخر. فإذا لم يكن له مكان هنا، فسيكون له مكان في بعد آخر.

-- (بهذا المعنى لا يوجد كذلك مكان للأعداد التخيلية في سلسلة الأعداد الحقيقية. والواقع أن ما يعنيه هذا هو أن تطبيق أو استخدام التصور الخاص بالأعداد التخيلية، أقل شبهاً باستخدام الأعداد الحقيقية، مما يبدو من النظر إلى العمليات الحسابية. إن من الضروري أن ننزل (إلى مستوى) الاستخدام، وحينئذ سيجد التصور لنفسه مكاناً مختلفاً، مكاناً لم يحلم به أحد، إذا جاز هذا التعبير).

ــ كيف ناخذ<sup>(٢٦٣)</sup> التفسير التالي: «إن ما أستطيع أن أراه على أنه كذا، هـو ما يمكن أن يكون صورة لكذا»؟

ـــ معنى هذا هو: أن جـوانب تغير المنظورات هي تلك التي قد يحتـويها الشكـل في بعض الظروف بصفة دائمة في صورة ما .

فالمثلث يمكن أن يكون واقفاً بالفعل في إحدى الصور، ومعلقاً في أخرى، كما يمكن أن يكون في صورة ثالثة شيئاً مقلوباً . بمعنى أنني أنا الذي أنظر إليه لا أقول«إنه يمكن كذلك أن يكون شيئاً مقلوبا، بل أقـول : «إن هذه الكـأس قد انقلبت، وهي الآن شـظايا ملقـاة هناك» . هكذا يكون رد فعلنا على الصورة .

(٢٦٣) أي كيف يمكن أن يكون لهذا التفسير معنى أو استخدام.

## - 4.0-



ـــ هـل كان في استـطاعتي أن أتكلم عما ينبغي أن تكـون عليه طبيعـة الصورة حتى تحدث هذا الأثر؟ لا . فهناك مثلا من أساليب الرسم مالا ينقل إليّ أي شيء بهذه الـطريقة المباشرة، وإن كانت [هذه الأساليب] تحدث ذلك الأثر لدى أشخاص آخرين . وأعتقد أن للعادة والتنشئة أثراً في هذا .

\_ ما معنى قولك : (إنني أرى الكرة تسبح في الهواء) في إحدى الصور؟

ــ هـل يكفي أن يكون هـذا الوصف أول مـا يتبـادر إلى الـذهن، وأن يكـون هـو الوصف الطبيعي؟ لا، لأنـه قد يكـون كذلـك لأسباب عـديدة، كـأن يقوم ببسـاطة عـلى الاتفاق والتقليد.

ـــ ما هو التعبير المناسب عن كوني لا أفهم الصورة فقط بهذه الطريقة (كأن أعـرف ما يجب أن تكون عليه)، بل أراها بهذه الطريقة؟ ـ

إن التعبير عنه يتم هكذا: «إن الكرة تبدو سابحة» أو «أنك تـراها سـابحة» أو مـرة أخرى، وباستخدام نغمة صوتية معينة «إنها تسبح!».

ـــ هذا إذن هو التعبير عن اعتبار شيء عـلى أنه شيء آخـر<sup>(٢٦٤)</sup> . لكنه لا يستخـدم على هذا النحو.

ـــ إننا لا نسأل أنفسنا هنا عن أسباب هذا الانطباع، ولا عما أدى إلى احداث هــذا الانطباع في حالة معينة .

ــ وهـل هو انـطباع خـاص؟ـ (إنني أرى بالتـأكيـد شيئـاً مختلفاً، حـين أرى الكـرة سابحة، عن ما أراه، حين تكون ملقاة هناك).

والمعنى الحقيقي لهذا: إن هذا التعبير له ما يبرره! (لأنــه إذا أخذ مـأخذاً حــرفياً، لا يعني أكثر من تكرار أو إعادة).

ـــ (ومع ذلك فإن انطباعي ليس انطباعاً عن كـرة سابحـة حقيقية. فهنـاك أشكال عديدة «للرؤية المكانيـة أو ثلاثيـة ـ الأبعاد»، مثل صفة الثـلاثي ــ الأبعاد لإحـدى الصور الفوتوجرافية، وصفة الثلاثي ــ الأبعاد لما نراه من خلال جهاز تجسيم الصور<sup>(٢٦٥)</sup>.

(۲٦٥) أو الستيريوسكوب stereoscope .

- 3.1-

taking something for something (٢٦٤) كما في الترجمة الإنجليزية للنص.



ــ (لكن هل هو بـالفعل انـطباع مختلف؟) ـ لكي أجيب عن هـذا السؤال، أود أن أسـأل نفسي عما إذا كـان هناك بـالفعـل وجـود لشيء مختلف في داخـلي . لكن كيف لي أن أتبيّنه؟ ـ بأن أصف ما أراه بطريقة مختلفة .

ـــ إن رسوما معينة تتم رؤيتها دائما كأشكال مسطحة، بينها تتم رؤيـة رسوم أخـرى أحياناً، أو دائماً، كأشكال ثلاثية ــ الأبعاد.

ـــ هنا قد يميل الإنسان إلى أن يقـول : إن الانطبـاع البصري لما تتم رؤيتـه بوصفـه ثـلاثي الأبعاد، هـو ثلاثي ــ الأبعـاد. وهو بـالنسبة للشكـل التخطيـطي للمكعب مثـلا، مكعب. (لأن وصف الإنطباع، هو وصف للمكعب).

ـــ وسيبدو غريباً أن يكون ا**نطباعنا** الخاص ببعض الـرسوم شيئـاً مسطحــا، ويكون بالنسبة لبعضها الآخر شيئا ثلاثي ــ الأبعاد. وهنا يتساءل المرء: «أين ينتهي بنا هذا؟».

ـــ حين أرى صورة حصان يعدو، فهل أعرف فقط، أن هذا النوع من الحركة هـو المقصود؟ هل أفكر تفكيراً خرافياً لو تصورت أنني أرى الحصــان وهو يعــدو في الصورة؟ ــ وهل انطباعي البصري يعدو هو أيضاً؟

ـــ ما الذي يخبرني به أي شخص حـين يقول: «الآن أراه عـلى أنه. . . »؟ ومــا هي النتائج المترتبة على هذا الخبر؟ ما الذي يمكن أن أستفيده منه؟

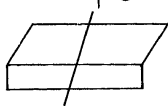
ـــ غالباً ما يربط الناس بين الألوان وبين الحروف المتحركة . فقد يجـد شخص ما أن أحد هذه الحروف قد تغير لونه، حين تكرر وروده مرة بعـد أخرى . فيجـد مثلًا أن أ الآن زرقاء ــ وبعدها تصبح حمراء) .

ـــ إن التعبير التالي: (إنني أراه الآن على أنه. . . )، قد لا تكون دلالتـه بالنسبـة لنا أكثر من دلالة هذا التعبير: (الآن وجـدت أ حمراء اللون). (وإذا ارتبط هـذا التغيير نفسـه بالملاحظات الفسيولوجية، فيمكن أن يكتسب أهمية لدينا).

ـــ هنا يخطر على بالي أننا نستخدم في مناقشة الموضوعات الجمالية الكلمات التالية : (إن عليك أن تراه بهذه الكيفية، فهذا هو المعنى المقصود منه) و(حين تراه بهـذه الطريقة، سوف ترى كيف يؤدي هذا إلى الخطأ) و(عليك أن تسمع هـذه الإيقاعـات الموسيقيـة التي تتألف منها المقدمة) و(عليك أن تسمع القطعة وفقاً لهذه النغمـة) و(ينبغي أن تترجمهـا بهذه الطريقة) «التي يمكن أن تدل على السماع كما تدل على العزف».

- 4.1-





إحدى درجات سلم محدبة، وأن يستخـدم في نوع معـين من البيان الـطوبولـوجي<sup>(٢٦٦)</sup>. ولتحقيق هذا الغرض، نرسم الخط المستقيم أ عبر المركزين الهندسيين للسطحين. ــ فإذا لم يكن الانطباع ثلاثي ــ الأبعاد لأي شخص بالشكل إلا انطباعـاً لحظيـاً، بل حتى إذا كـان مرة مقعراً وأخرى محدباً، فإن ذلك من شأنه أن يجعل متابعته لبياننا أمراً صعبا.

وإذا وجد أن المنظور المسطح يتحول بالنسبة إليه إلى منظور ثـلاثي ــ الأبعاد، فـإن ذلـك يشبه تمـاماً، أن أعـرض عليه مـوضوعـات مختلفـة تمـام الاختـلاف في أثنـاء البيـان (الطوبولوجي).

ــ ما الذي يعنيه بالنسبة لي أن أنظر إلى أحد رسوم الهندسة الوصفية وأقـول: (إنني أعرف أن هذا الخط يظهر هنـا مرة أخـرى، لكنني لا أستطيـع أن أراه على ذلـك النحو)؟ هـل يعني هذا نقصـاً في التعود عـلى التعامـل مع الـرسم، وأنني «لا أعرف طـريقي فيـه» جيداً؟ ـ

\_ إن هذا التعود \_ يقيناً \_ هو أحد معايرينا. فما يخبرنا بأن أحد الأشخاص يرى الرسم بطريقة ثلاثية \_ الأبعاد، هو نوع من «معرفة طريق الإنسان فيه». فاستخدام إشارات معينة تدل مثلاً على العلاقات المكانية ثلاثية \_ الأبعاد، يمكن أن يدل على الفروق الطفيفة في درجات السلوك.

... أرى حيواناً في إحدى الصور مطعونـاً بسهم، اخترق رقبتـه وخرج من مؤخـرة عنقه. افرض أن الصورة تظليل باللون الأسود (سيلهوت)، فهل ترى السهم .. أم أنك لا تعرف إلا أن هاتين القطعتين يفترض أن تمثلا جزءاً من سهم؟

Topological ، وكلمة Topology مشتقة من الكلمتين اليونانيتين : topos وتعني مكان place ولوجـوس togos بمعنى العلم . والطوبولوجيا في الرياضيات هي العلم الذي يدرس الخصائص الهنـدسية والعـلاقات المكـانية التي لا تتأثر بالتغير المستمر في الشكل والحجم والمقدار .

- 3.4



(قارن في هذا الصدد ـ شكل «كوهلر»<sup>(١)</sup> الخاص بالسداسيات المتداخلة) . ـــ (لكن ليست هذه هي **الرؤية**!)، (لكن هذه هي الرؤية!) ـ ينبغي أن يكـون من المكن تقديم تبرير تصوّري لكلتا الملحوظتين .

ـــ لكن هذه هي الرؤية! ــ **بأي معنى** تعتبر هي الرؤية؟ ـــ (إن الظاهرة تكون في البداية مثيرة للدهشـة، لكن لاشك في أنــه سيوجــد تفسير فسيولوجي لها) .

\_\_\_\_\_\_\_ إن مشكلتنا ليست مشكلة سببية، وإنما هي مشكلة تصورية.

ــلو عُرِضَت عليَّ، للحظة واحدة، صورة الحيوان المطعون أو الأشكال السداسية المتداخلة، ثم كان عليَّ أن أصفها، فسيكون وصفي هو ذلك [الوصف السابق]. ولو كان عليَّ أن أرسمها فسوف أخرج يقيناً نسخة مليئة بالأخطاء، لكنها ستظهر نـوعاً من الحيوان المطعون بسهم، أو شكلين سـداسيين متـداخلين. بمعنى أن هناك أخـطاء معينة ينبغي ألا أقع فيها.

\_ إن أول ما يقفز لعينيَّ من هذه الصورة هو وجود شكلين سداسيين. وهــا أنا الآن أنـظر إليهما وأســأل نفسي: «هل أراهمـا بالفعـل كشكلين سـداسيـين؟ ـ أقصــدهـل همـا حاضران طول الوقت أمام عينيّ؟ (على فرض أن منظورهما لم يتغـير خلال ذلـك الوقت). إنني أميل إلى الإجابة بقولي: (إنني لا أفكر فيهما كشكلين سداسيين طوال الوقت).

... قد يقول لي أحدهم : «لقد رأيت الصورة تواً كشكلين سداسيين . وهـذا هو كـل ما رأيته» . لكن كيف لي أن أفهم معنى هذا؟ أظن أنه قد ذكر هذا الوصف بطريقة فورية ، إجابة عن السؤال التالي «ما الذي تراه؟» كما أنه لم يذكره بوصفه واحداً من بين احتمالات عديدة . إن وصفه \_ في هذه الحالة \_ شبيه بالإجابة التالية : «وجه» إذا عرضتُ عليه الشكل التالي :



... إن أفضل وصف يمكن أن أذكره لما عرض عليّ للحظة واحدة، هو هذا . . . ... (لقد كان الانطباع خاصاً بحيوان هائج) . هكذا نشأ وصف كامل محدد. .ـ فهـل كان رؤية أم كان فكرة؟

(١) هوڤو لفجانج كوهلر (من ١٨٨٧ إلى ١٩٦٧) عالم نفسي اشتهر بتجارب على الإدراك «الكلي» للقردة العليا. ..
 من مؤسسي مدرسة «الجشطالت» في علم النفس . .

- 4.4 -



ـــ لا تحاول أن تحلل خبرتك الباطنية . ــ ربمـا أكون، بـالطبـع قـد رأيت الصـورة أولًا كشيء مختلف، ثم قلت لنفسي «أوه، إنها لشكلين سداسيين!». لذلك كان من المكن حينئذ أن يتغير المنظور. وهل يثبت هذا أنني في الواقع قد رأيتهما على أنها شيء محدد؟

ـــ (هل هي خبرة بصرية حقيقية؟) إن السؤال هو: (بأي معنى تكون خبرة بصريـة حقيقية؟

هنا يكون من العسير أن ترى أن الأمر يتعلّق بتحديد التصورات. ـــ إن التصور يفرض نفسه على الإنسان. (هذا شيء ينبغي عليك أن لا تنساه). ـــ فمتى ينبغي عليّ أن أدعوه مجرد حالة للمعرفة، لا للرؤية؟\_ ربما يكون هذا واجباً حين يعتبر أحد الأشخـاص الصورة رسياً ذا وظيفة (عملية)،

ويقرأها كما يقرأ [المهندس] النسخة الزرقاء [للتصميمات الهندسية].

(الظلال أو الفروق الـطفيفة في درجـات السلوك. ما هـو سبب أهميتها؟ ـ لأن لهـا نتائج هامة).

ــــ (إن الصورة في نظري هي صورة حيوان اخترقه سهم) . هكـذا أدركه . هــذا هو **موقفي** من الشكل . وهذا معنى واحد فقط من المعـاني المتضمنة في إطـلاق اسم «الرؤيــة» عليها .

ــ لكن هل أستطيع أن أقول بنفـس المعنى: (هذان عندي شكلان سداسيان)؟ لا أستطيع ذلك بنفس المعنى، لكن بمعنى مشابه.

ـــ عليك أن تمعن الفكر في الـدور الذي تؤديه الصور من نوع اللوحات (في مقـابل الـرسوم أو التصميـمات ذات الوظيفـة العملية) في حيـاتنا. فهـو ليس دوراً مـوحـداً عـلى الإطلاق.

ـــ قارن بهذا: أحيـاناً مـا نعلّق بعض الحكم والأمثال<sup>(٢٦٧)</sup> عـلى الحائط. لكننـا لا نعلّق مبرهنات الميكانيكا. (علاقتنا بهذين الموضوعين).

ـــ لو رأيت الرسم على أنه حيوان معين، فإن ما أتوقعه منك سيكون مختلفاً إلى حد ما عما أتوقعه لو كنت تعرف فقط المعنى المقصود من الرسم .

- 21. -

<sup>(</sup>٢٦٧) Texts ومن المرجح أن يكون المعنى المقصود هـو الحكم والأمثـال السـائـرة وبعض الأيـات من النصـوص ا المقدسة.



ــ ربما كان التعبير التالي أفضل: إننا نعتبر الصورة الفوتوجرافية، والصـورة المعلقة على الحائط، هو الموضوع نفسه (الرجل، أو الريف، أو غير ذلك) المرسوم فيها.

ــ لكن الأمر لا يحتاج بالضرورة أن يكون كذلك . إذ يمكننا أن نتخبل بسهولة أشخاصاً لهم علاقة مختلفة بمثل تلك الصور . فهناك من ينفرون مثلاً من الصور الفوتوجرافية، لأنهم يصدمون برؤية وجه بلا لون، أو وجه تمّ تصغيره بمقياس معين، ويعتبرونها وجهين خاليين من الإنسانية .

ـــ عنــدما أقــول: «نحن نعتبر الصــورة الشخصية كــائناً إنســانياً»، لكن متى نفعـل هذا، وكم يطول ذلك؟ دائماً، لو رأيناها أصلًا (ولم نرها، مثلًا، على أنها شيء آخر)؟

ـــ يمكنني أن أردّ عـلى هـذا السؤال بـالإيجـاب، وبـذلـك أحـدد التصـور الخـاص بـ«اعتبار كذا ـ على أنه كذا».

والسؤال هو: هل يوجد مـع ذلك تصـور آخر، مـرتبط بهذا التصـور، وله كـذلك أهمية عندنا: (أعني التصور الخاص بـ «رؤية كذا ـ على أنه كذا» الـذي لا يكون لـه وجود إلا حين أكون بالفعل مشغولًا بالصورة بوصفها الموضوع (المصوّر أو المعبَّر عنه) .

ــ يمكنني أن أقول: إن الصورة **لا تكون** حية دائماً بالنسبة لي أثناء رؤيتي لها.

ــ (إن صورتهـا تبتسم لي من عـلى الحـائط) . ليس من الضروري أن تفعـل ذلـك دائماً، كلما وقع نظري عليها .

- [ولنرجع إلى صورة] البطة - الأرنب. فقد يسأل الإنسان نفسه: كيف تستطيع العين - هذه النقطة - أن تنظر في اتجاه ما؟ - «انظر إلى نظرتها»؟ (و«ينظر» القائل نفسه حين نهتف بهذا). لكن الإنسان لا يقول هذا ولا يفعله طوال الوقت الذي ينظر فيه إلى الصورة.

ثم ما هو معنى هذا القول: «انظر إلى نظرتها!» هل هو تعبير عن إحساس؟

ـــ (إنني لا أهـدف من كل هـذه الأمثلة إلى نوع من الكـمال، أو نوع من التصنيف للتصورات السيكولوجية . إنما المقصود منها فقط أن تعين القارىء على مواجهة الصعوبات التي يلقاها من غموض التصبورات) .

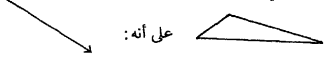
\_ إن القول (الآن أراه على أنه . . . ) يتفق مع القول (إنني أحاول أن أراه على أنه . . . ) أو القول (إنني لا أستطيع بعد أن أراه على أنه . . . ) . إلا أنني لا يمكن أن أحاول رؤية صورة تقليدية لأسد على أنه أسد، بأكثر مما أستطيع محاولة رؤية F على أنه ذلك الحرف . (بالرغم من أنني قد أحاول جاهداً رؤيته باعتباره مشنقة مثلاً . . . ) .

- 211 -



ــلا تسـال نفسك: «كيف يكون الحال معي؟» ـ اسـال «مـا الـذي أعـرفـه عن شخص آخر؟».

\_ كيف يلعب الإنسان إذن اللعبة التـالية: «يمكن أن يكـون هذا أيضـاً»؟ (إن مـا يكون عليه أيضاً أحد الأشكـال ـ أي ما يمكن رؤيتـه «على أنـه كذا. . . »-) ليس ببسـاطة شكلاً آخر. فإذا قال شخص ما: إنني أرى:



فقد يعنى كذلك أشياء أخرى مختلفة) .

ـــ هــذه لعبة يلعبهـا الأطفـال: فهم يقـولـون مثـلًا عن الصنـدوق إنــه منــزل، ثم يفسرونه بالفعل على أنه منزل بكل تفصيلاته. إن الخيال يؤدي دوره في هذا التفسير.

\_ وهل يرى الطفل الآن الصندوق على أنه منزل؟

«إنه ينسى تماماً أنه صندوق، لأنه بالنسبة له منزل بالفعل». (وهناك علامات محددة على هذا).

ألا يكون من الصواب إذن أن نقول كذلك إنه يراه على أنه منزل؟

ـــ وإذا عـرفت كيف تلعب هذه اللعبـة، وعلى فـرض أنك كنت في مـوقف معين، وصحت قائلًا بتعبير معين : (إنه الآن منزل!)، فستكون قد عبرت عن تجلي المنظور لك.

ــ لو سمعت أحداً يتكلم عن صورة البطة ـ الأرنب، ثم أخد يتكلم الآن بطريقة معينة عن التعبير الخاص بوجه الأرنب، فسأقول إنه الآن يرى الصورة على أنها أرنب.

ـــ بيد أن التعبير الموجود في صوت الإنسان وفي إيماءاته يكون هو هـو نفسه، كــما لو كان الموضوع قد تغير **وأصبح** هذا (الشيء) أو ذاك.

ـــ استمع إلى إحدى النغمات الموسيقية التي تعزف أمامي عدة مرات، وكل مرة منها بإيقاع أبطأ من سابقه. ثم أقول في النهـاية: «الآن أصبحت النغمـة صحيحة» أو أقـول: «الآن أصبحت مارشا»، أو «الآن، أصبحت أخيراً نغمة راقصة».

إن نفس نغمة الصوت هذه تعبر عن تجلى أو ظهور المنظور .

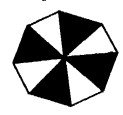
ـــ (الفروق الطفيفة بين درجات السلوك أو ظلاله) . ــ حين أقوم بالتعبير عن فهمي (أو تذوقي) لنغمة موسيقية، بأن أصفرها مع التعبـير الصحيح عنهـا، فسيكون هــذا مثالًا على تلك الفروق الطفيفة بين الظلال .

- 312 -



ــ «جوانب المثلث» : كأن الصورة الذهنية تحتك بالانطباع البصري وتظل على صلة الاحتكاك به لمدة طويلة .

ــ ومع ذلك، تختلف تلك الجوانب، عن الجوانب المقعرة والمحدبة لدرجة السلم (مثلًا). كما تختلف عن جوانب الشكل التالي:



(الـذي أسميـه «الصليب المـزدوج») من حيث هـو صليب أبيض فـوق أرضيـة سـوداء، وصليب أسود فوق أرضية بيضاء.

ـــ يجب أن تتذكر أن الأوصاف الخاصة بالجـوانب المتغيرة والمتـداخلة، هي من نوع يختلف في كل حالة .

\_ (إغـراء أن تقول «إنني أراه شبيهـاً بهـذا»، مـع الإشـارة إلى نفس الشيء بكلمتي «هو» و «هذا») .

تلخص دائماً من فكرة الموضوع الخاص بالـطريقة التـالية : افـترض أنه يتغـير بصفة دائمة، لكنك لا تلاحظ التغير لأن ذاكرتك تخدعك باستمرار.

\_ إن هذين المنظورين الخاصين بالصليب المزدوج (وسوف أسميهما المنظورين أ) يكن الاخبار عنهما ببساطة، بالإشارة بطريقة تبادلية إلى صليب أبيض منفرد، وإلى صليب أسود منفرد.

ويمكن أن نتخيل هذا بوصفه ردّ فعل أولّى عند الطفل قبل أن يستطيع الكلام .

(هكذا فنحن في إخبارنا عن الجانبين أو المنظورين أ، إنمــا نشير إلى جـزء من شكل الصليب المزدوج . ــ ولا يمكن وصف منظوري البطة والأرنب بطريقة مماثلة) .

إنك لا ترى منظوري البطة والأرنب إلا إذا كنت معتاداً على شكل كل من هـذين الحيوانين. ولا وجود لشرط كهذا لرؤية المنظورين أ.

\_ يمكن ببساطة أن تعتبر صورة البطة \_ الأرنب، صورة الأرنب، وتعتبر صورة الصليب المزدوج ببساطة، صورة الصليب أسود. لكنك لا تستطيع أن تعتبر شكل المثلث

- 212-



المجرد، صورة لموضوع مقلوب. إن رؤية هذا المنظور أو هذا الجانب من جوانب المثلث يتطلب قدرة على التخيل.

\_ ليس من الضروي أن يكون المنظوران أ ثلاثيَيْ \_ الأبعاد. فالصليب الأسود على أرضية بيضاء، ليس من الضروري أن يكون صليباً لـه سطح أبيض في الخلفية. إنـك تستطيع أن تعلم أحـد الأشخاص فكرة الصليب الأسود على أرضية ذات لـون مختلف، بـدون أن تريـه أي شيء سوى عـدة صلبان مرسومة على قـطع من الورق. هنا تكون (الخلفية»، ببساطة، هي ما يحيط بالصيب.

ـــ إن المنظورين أ ليسا مـرتبطين بـإمكان التـوهم [أو الانخداع]، عـلى نفس النحو الذي ترتبط به الجوانب ثلاثية ــ الأبعاد الخاصة بالمكعب أو درجة السلّم.

ـــ أستطيع رؤية رسم تخطيطي لمكعب على أنــه صندوق. لكن هـل أستطيـع رؤيته كذلك حينا على أنه ورقة، وحينا علبة، وحينـا ثالثـا على أنــه صندوق من الصفيـح؟ ماذا ينبغي علّي أن أقول لــو أكد لي شخص أنــه يقدر عـلى ذلك؟ــ يمكنني أن أضـع هنـا حـدًا للتصور.

\_ فكرّ، مع ذلك، في التعبير «يشعر» من حيث علاقته بالنـظر إلى إحدى الصـور. («إن الإنسان يشعر بنعومة هذا القماش»). (المعرفة في الأحلام. وأنا عـرفت أن فلانـاً. . كان في الحجرة).

\_ كيف يعلّم الانسان طفلًا (أثناء الحساب مثلا) : «الآن، اجمع هذه النقاط معاً!» أو «الآن هذه تنضم لبعضها».

من الواضح أن كلًا من (يضم أو يجمع) قد كان لهما في الأصل معنى مختلف عنده، عن معنى الرؤية بهذه الطريقة أو تلك. ـ وهذه ملحوظة تتعلق بالتصورات، وليس بـطرق التعليم.

ـــ يمكنني أن أرى الآن في المثلث هذا على أنــه رأس، وذاك على أنــه قاعــدة ــ والآن هذا كرأس، وذاك كقاعدة.

ومن الواضح أن الكلمات التالية (إنني أرى الآن هذا كرأس)، لا يمكن أن تعنى أي شيء للتلميذ الذي يتعلم، والذي تعرف لتوه فقط على تصوري الرأس والقـاعدة، وغـير ذلك. ــ لكنني لا أعني هذا كقضية تجريبية.

- 318 -



ـــ لا يقال: (إنه يراه الآن مثل هذا) و (الآن مثل ذاك)، إلا عن شخص قـادر على القيام بتطبيقات أو استخدامات معينة للشكل عن خبرة وافية.

\_ إن جوهر هذه الخبرة هو التمكن من أسلوب التطبيق والاستخدام .

\_ لكن ما أعجب أن يكون هذا هو الشرط المنطقي لقيام خبرة معينة بهـذا أو ذاك لدى أحد الأشخاص. لأنك، في الواقع، لا تقـول إن شخصاً لا يحس «بـألم في الأسنان» إلا إذا كان قادراً على أن يفعل كذا وكذا..

يترتب على هذا أننا نستطيع تناول نفس التصور الخاص بالخبرة (الحية) هنا. إنه تصور مختلف، وإن كان على علاقة به.

\_ فالقول بأن أحد الأشخاص لديه هذه الخبرة، لايكون له معنى، إلا إذا كان ذلك الشخص قادراً على أن يفعل هذا أو ذاك، وأن يكون قد تعلم، وأصبح متمكناً من كمذا وكذا.

\_ وحتى إذا ما بدا لـك هذا نـوعاً من الحمق، فيحب عليـك أن تقدر أن التصور الخاص بالرؤية قد تم تعديله هنا. (وثمة تقدير مماثل يكون في الغالب ضروريـاً للتخلص من الشعور بالدوار في الرياضيات).

ـــ إننا نتكلم، وننطق بالكلمات، ثم بعد ذلك فقط تنشأ لدينا صورة عن حياة الكلمات (٢٦٨).

ـــ وكيف كنت استطيع أن أرى أن هذا الوضع هو وضع التردد، قبل أن أعرف أنـه وضع اتخذه الحيوان وليس تشريحاً له؟

ـــ لكن أليس من المؤكد أن المعنى الوحيد لذلك هو أنني لا أستـطيع استخـدام هذا التصور في وصف موضوع الرؤية ، لأنه لا يقتصر على الدلالة البصرية؟

ألا يمكن ... مع ذلك .. أن يكون لدى تصور بصري خالص عن وضع متردد أو عن وجه خوّاف؟

- 210 -

<sup>(</sup>٢٦٨) وهو معنى قريب من المعنى الذي ذهب إليه فتجنشتين من قبل، حين أشار في (الـرسالـة) إلى أن الألفاظ أو الكلمات تكتسب حياتها بالاستخدام، وهو المعنى نفسه الذي لا ينفك يؤكده في هذا الكتاب.



ـــ مثل هذا التصور يمكن مقارنته بتصوري «كبير» (دور» (وصغير» (مـول) اللذين لهما ــ بالتأكيد ـ قيمـة وجدانيـة، لكن يمكن استخدامهما كذلـك لمجرد وصف بنيـة أو بناء مدرك .

\_ إن الوصف «حزين»، كما يطبق مثلًا على الخط المرسوم حول أحد الـوجوه، إنمـا يميـز تجميع عـدة خطوط في دائـرة. ويكون لـه معنى مختلف حين يـطبق على كـائن بشري (بـالـوغم من كـون هـذا المعنى ذا صلة بـالمعنى السـابق). (لكن هـذا لا يعني أن التعبـير الحزين، مماثل للشعور بالحزن!).

ـــ فكَّـر أيضا في هــذا: إنني أستـطيـع أن أرى فقط، ولا أسمـع (اللونـين) الأحمـر والأخضر. لكنني أستطيع أن أسمع الحزن وأن أراه.

ــوفكرُّ في التعبير التالي: «لقد سمعت لحنا شاكيا». والسؤال الآن: «هل يسمع الشكوى؟».

فإذا أجبتُ بقولي: (لا، إنه لا يسمعها، وإنما لديـه مجرد إحسـاس بها) فـما جدوى هذه الإجابة؟ إننا لا نستطيع أن نذكر عضو ـ الحسّ الخاص بهذا «الإحساس».

ـــ قــد يميل البعض إلى أن يجيب هنــا بقولــه : «إنني بالـطبع أسمعها!»، وقــد يجيب آخرون «إنني في الحقيقة لا أسمعها». ــ هنا نستطيع على كل حال أن نتبينالاختـلافات في التصور.

فنحن نستجيب للإنطباع البصري بطريقـة تختلف عن طريقـة استجابـة شخص لا يتبين [صـورة الوجـه] عـلى أنه وجـه خوّاف (بـالمعنى الكامـل للكلمة). إلا أنني لا أريـد القول هنا بأننا نشعر بهذه الاستجابة في عضلاتنا ومفـاصلنا، وأنها هي «الإحسـاس»...لا فالذي لدينا هنا إنما هو تصور معدّل للإحساس.

ـــ قد يقول إنسان ــ عن آخر أنه كان أعمى بالنسبة لتعبير أحد الوجوه . فهل كانت حاسة بصره تفتقر لهذا السبب إلى شيء؟

ـــ بــالطبــع ليس هذا السؤال ببســاطة ممــا يطرح في مجــال الفسيـولــوجيــا . فــما هــو فسيولوجي هنا، إنما هو رمز لما هو منطقي .

ـــ أستطيع تخيل هذه العلامة الجزافية مثلًا :



على أنها حرف صحيح من حروف أبجدية غىريبة عليٍّ. أو، مرة أخرى، على أنها حرف مكتوب بطريقة خاطئة على نحو أو آخر. فقد يكون حرفاً مكتوباً بطريقة متعجلة، أو نمـوذجاً لارتبـاك الأطفال [أثنـاء الكتابـة]، أو يكون شبيهـاً بالـرسوم التي تـزيّن وثيقـة قانونية.

أي أن [هذه العلامة] يمكن أن تختلف عن الحرف المكتـوب بطريقـة صحيحة، من عدة وجوه.

ويمكنني كذلك أن أراها من جوانب عديدة، تبعـاً للخيال الـذي أتفّنن في إحاطتهـا به. وهنا نجد تشابها كبيراً بينها وبين «تجربة معنى الكلمة تجربة حية».

ـــ قــد أميل إلى القــول بأن مــا يتجلى هنــا لا يظل قــائهاً إلا بقــدر ما أكــون منشغلًا بالموضوع على نحو معين . «أنظر، كيف ينظرا» . ـ

«أودَ أن أقـول». . ـ ـ «هل الأمـر هكذا . . . ؟ ـ اسـأل نفسك (كم تـطول الفترة التي أظل فيها مأخوذاً بشيء ما؟) ـ وكم هي المدة التي أجده فيها شيئاً جديداً؟

ـــ إن المنظور يبدي سمـة سرعان مـا تذوى. وهي غـالبا مـا تتمثل لي وكـأن ثمـة وجها، أقوم بمحاكاتـه أولا، ثم أقبله بعد ذلـك بلا محـاكاة. أو ليس هـذا بالفعـل تفسيراً كافياً؟ــ أم أنه تفسير مبالغ فيه؟

ـــ يمكن أن يقول قائل : (لقد لاحظت التشابه بينه وبين أبيه لمدة دقائق قليلة ، ثم لم أعد الاحظه . ) لقد كان وجهه يتغير، ولم يبد شبيهاً بوجه أبيه إلا لفترة قصــيرة . لكن ذلك يمكن أن يعني أيضاً أن التشابه بينهما لم يعد يلفت نظري بعد دقائق قليلة .

ـــ ما هو نــوع الإجابـة التي يمكن أن يقدمهـا الإنسان عن السؤال التــالي: (بعد أن لفت نظرك هذا التشابه، كم هي المدة التي ظللت واعياً به؟).

إن الإجابة التي تحصل عليها تكون من قبيل هـذه الاجابـات: (سرعان مـا توقفت عن التفكير فيه)، أو (لقد أخذ يستلفت نظري بين حين وآخر) أو (لقـد فكرت في أوقـات عديدة ـ كيف أنهـا متشابهان!) أو (لقد دهشت للتشابه لمدة دقيقة على الأقل).

... أود أن أطرح السؤال التالي: «هـل أكون دائماً على وعي بـالخاصيـة المكـانيـة، وبعمق أحد الأشياء (مثل هذا الدولاب)، طوال الوقت الذي أراه فيه؟». وهل أقـول إذا جاز ذلك ـ إنني أشعر به طول الوقت؟

## - 414 -



ــ لكن ضَعْ السنؤال في صيغة الضمير الغائب<sup>(٢٦٩)</sup> . متى يمكنك القول عن أحـد الأشخاص إنه كان واعياً بذلك طول الوقت، ومتى يمكنك أن تقول العكس؟

يمكنك بالطبع أن تسأله، لكن كيف تعلَّم طريقة الاجابة عن مثل هذا السؤال؟ إنه يعـرف معنى (أن يشعـر المـرء بـالألم بصفـة مستمـرة). إلا أن ذلـــك لن يؤدي بــه إلا إلى الغموض والخلط (كما أدى بي أنا).

\_ وإذا قال إنه كان على وعي بالعمق بصفة مستمرة، فهل أصدقه؟ وإذا قال إنه يكون على وعي به من حين لآخر فقط (ربما حين يتكلم عنه مثلًا) فهل أصدق ذلك؟ . إن هذه الإجابات سوف تبدو لي وكأنها قائمة على أساس زائف . ولسوف يختلف الأمر لو قال بأن الموضوع قد استرعى انتباهه مرة بوصفه شيئاً مسطحاً، ومرة أخرى بوصف ثلاثي \_ الأبعاد.

ـــ قد يروى لي أحد الأشخاص هذا الخبر: ــ (لقــد نظرت إلى الــوردة، لكنني كنت أفكر في شيء آخر، فلم أع لونها) . هل أفهم معنى هذا؟ـ

أستطيع أن أتخيل سياقاً ذا معنى، كأن يستطرد قائلا: (ثم رأيت اللون فجأة وتبينّت أنه ذلك اللون الذي . . . ) .

ـــ أو يقول: (لو أنني التفت بعيداً آنذاك، لمـا كان في استـطاعتي أن أقول أي لــون كان لون الوردة.).

ـــ (لقد كان ينــظر إليها دون أن يــراها) . ــ هــذا شيء يمكن أن يحدث . لكن مــا هو معيار الحكم عليه؟ ــ حسن . إن أمثال هذه الحالة كثيرة ومتنوعة) .

ـــ لا تـدع أمثال الجملة التـالية: (لقـد نظرت الآن إلى الشكـل بـدلًا من اللون). تتسبب في غمـوض أو خلط لديـك. عليـك قبـل كـل شيء ألا تتسـاءل: «مـاذا يمكن أن يحدث في العينين أو المخ؟».

> ـــ إن التشابه يثير فيّ انطباعاً، ثم لا يلبث الإنطباع أن يخبو. ـــ لقد استرعى انتباهي (أو أثارني) لمدة دقائق قليلة، ثم انقطع تأثيره.

<sup>(</sup>٢٦٩) في الأصل in der dritten Person) وتعني الشخص الثالث، والمقصود به الضمير الثالث وتقـديره «هو».



\_\_ ما الذي حدث هنا؟\_ ما الذي يمكن أن أتـذكره منـه؟ إن تعبير وجهي يسرد على ذهني، وفي إمكاني أن أكرره. ولو أن شخصاً يعرفني رأي وجهي آنذاك لقـال: «لقد أثـار انتباهك شيء في وجهه». كذلك يخطر على بالي ما أقوله في مثل هـذه الحالـة، إما بصـوت مسموع أو بيني وبين نفسي. وهذا هو كل شيء.\_وهل هـذا هو المقصـود بإثـارة الانتباه؟\_ لا. بل هي ظواهر له، ولكنها هي «ما يحدث».

ـــ هل إثارة الانتباه رؤية ونظر بالإضافة إلى فكر؟ لا. فكثير من تصـوراتنا تتقـاطع هنا.

\_ («التفكير» و «الكلام الــداخلي» ـ ولا أقــول كلام الإنســان مع نفســه ـ تصوران مختلفان .

ـــ إن لون الانطباع البصري يناظر لون الموضوع (فهذه الورقة النشافة تبدو لي وردية اللون، وهي بالفعل وردية) ـ كما يناظر شكل الانطباع البصري شكل الموضوع (فهو يبدو لي مستطيلا، وهو بالفعل مستطيل) ـ لكن ما أدركه عندما يتجلى لي منظور ما، ليس صفة للشيء وإنما هو علاقة داخلية بين ذلك الموضوع وبين موضوعات أخرى غيره.

ـــ إن الأمر يبدو في الغالب كما لمو كانت «رؤية العلامة في هذا السياق» صدى للفكر.

\_ قد يستطيع الإنسان أن يقول: «فكرة يترجع صداها في الرؤية (أو الإبصار)».

— تخيل تفسيراً فسيولوجياً للخبرة. وافرض أنه يتم على النحو الآي: حينها ننظر إلى الشكل، تتفحصه عيوننا مرة بعد أخرى في مسار معين. هذا المسار يناظر نموذجاً معيناً لتذبذب كرتي العينين أثناء النظر. وقد يتم القفز من مشل هذا النموذج إلى نموذج آخر ويحل أحدهما محل الآخر. (الجوانب أ). إن بعض نماذج الحركة مستحيلة فسيولوجياً، فأنا مثلا لا أستطيع رؤية رسم المكعب على أنه منشوران متداخلان. . النح وإليك هذا التفسير. – «نعم، إن ذلك يبين أنه نسوع من الرؤية». - لقد قدمت الآن معياراً جديداً، فأنا مثلا لا أستطيع رؤية رسم المكعب على أنه منشوران متداخلان. . النح وإليك هذا التفسير. – «نعم، إن ذلك يبين أنه نسوع من الرؤية». - لقد قدمت الآن معياراً جديداً، معياراً فسيولوجياً، فأنا معياراً فسيول. - «نعم، إن ذلك يبين أنه نسوع من الرؤية». - لقد قدمت الآن معياراً جديداً، معياراً فسيول وجيا للرؤية. وهذا يكن أن يحجب المشكلة القديمة عن النظر، ولكنه لا يقدم لن المعار معياراً فلك مياراً في على أنه منشوران متداخلان. الخ وإليك هذا التفسير. - «نعم، إن ذلك يبين أنه نسوع من الرؤية». - لقد قدمت الآن معياراً جديداً، معياراً فسيول وجيا للرؤية. حيل أنه على أنه منه وإلى معياراً جديداً، وينا معياراً في معياراً في معياراً في معياراً جديداً، ولكنه لا التفسير. - «نعم، إن ذلك يبين أنه نسوع من الرؤية». - لقد قدمت الآن معياراً جديداً، من معياراً في معاراً في معاراً في معياراً في معياراً في معاراً معياراً من معياراً في معياراً معياراً معياراً ما يحدث مين معياراً في معار في من هذه الملاحظة، هو أن أضع أمام أبصارنا ما يحدث حين يقدم لنا تفسير فسيولوجي . إن التصور السيكولوجي يظل بعيداً عن متناول هذا التفسير. وهذا يجعل طبيعة المشكلة أكثر وضوحاً.

ـــ هــل أرى بالفعــل شيئاً مختلفـاً في كــل مـرة، أم أنني أفسر فقط مــا أراه بــطريقــة مختلفة؟ إنني أميل إلى القــول بالــرأي الأول. ولكن لماذا؟ــ لأن التفسـير يعني أن تفكر، أن

## - 414 -



تفعل شيئاً، في حين أن الرؤية هي مجرد حالة .

ــ من السهل الآن أن نتبين الحالات التي نفسر فيها. إننا حين نفسر فبإنما نفترض فروضاً يمكن أن يثبت بـطلانها. فالقـول بأنني (أرى هـذا الشكـل عـلى أنـه..) لايمكن التحقق منه كما لايمكن التحقق من القول: «إنني أرى أحمر زاهيـاً» (أو مما يشـابه معنـاه). ولذلك فهناك تماثل في استخدام «رأي» في السياقين. لكن لا تتصور أبداً أنك كنت تعرف مقدما ما تعنيه «حالة الرؤية» هنا! دع الاستخدام يعلمك المعنى.

ـــ إن في الرؤية أشياء معينة تبدو لنا محيّرة أو ملغزة، لأننا لا نقدر تقديراً كافياً ما تنطوي عليه عملية الرؤية بأكملها من ألغاز.

ــ لو نظرت إلى صورة فوتوجرافية لأشخاص ومنازل وأشجار، فلن تشعر بافتقارها إلى البعد الثالث. لن يكون من السهل علينا أن نصف صورة فوتوجرافية بأنها مجموعة من البقع اللونية على سطح مستو، لكن ما نراه في المنظار المجسم (الستيريوسكوب) سيبدو ثلاثي الأبعاد بطريقة مختلفة.

ـــ (ليس من الأمور البديهية أبدا أن نرى بالعينين بطريقة «ثلاثية ـ الأبعاد» . فإذا ما امـتزجت الصورتـان البصريتان في صـورة واحدة، فقـد نتوقـع نتيجة لـذلك صـورة غـير واضحة المعالم) .

ـــ إن التصور الخاص بـالمنظور شبيـه بالتصـور الخاص بـالصورة الـذهنية . بعبـارة أخرى: التصور التالي «إنني أراه الآن على أنه. . . » شبيه بهـذا التصور : «لــديَّ الآن هذه الصورة الذهنية» .

ـــ ألا يستلزم نوعاً من الخيال، سماع شيء كتنويع على لحن معين؟ ومع ذلك نــدرك شيئاً ما عندما نستمع إليه.

ــــ «تخيل أن هذا قد تغير مثل هذا، فيكون لديـك هذا الشيء الأخـر». من الممكن استخدام التخيلٌ في البرهنة على شيء ما.

ـ إن رؤية منظور ما، والتخيل، يخضعان للإرادة. فهناك أمر مثل: «تخيل هـدا»، وكذلك: «الآن عليك أن ترى الشكل على هذا النحو «وليس مثل: «الآن عليك أن تـرى الورقة خضراء».

ـــوالسؤال الـذي ينشأ الآن هـو: هل يمكن تصـور بشر تنقصهم القدرة عـلى رؤية شيء ما كشيء ما ـ وكيف يكون ذلك؟ وما هي النتائـج المترتبـة عليه؟ــ هــل يمكن مقارنــة

- 41. -



هذا النقص بعمى الألوان أو بالصمم المطلق؟ . سوف نسميه «بعمى - المنظور» - ونناقش بعد ذلك ما يمكن أن يعنيه هذا . (وهذا بحث متعلق بالتصور) إن الإنسان المصاب بعمى - المنظور يفترض فيه أن لا يرى تغير المنظورات أو الجوانب أ . لكن هل من المفترض فيه كذلك أن لا يتبين أن الصليب المزدوج يحتوي على صليب أسود وصليب أبيض؟ ولو قال له أحد «أظهر لي الأشكال التي تحتوي على صليب أسود من بين هذه النهاذج» فهل سيعجز عن القيام بذلك؟ - لا . سيكون في مستطاعه أن يفعل ذلك ، ولكن ليس من المفترض فيه أن يقول : «إنه الآن صليب أسود على أرضية بيضاء!» .

\_ هل من المفروض فيه أن يعمى عن التشابه بين وجهين؟ وكذلـك عن تطابقهـما، أو تطابقهما التقريبي؟ لا أريد أن أقـرر هذا. (ينبغي أن يكـون قادراً عـلى تنفيذ أوامـر من هذا النوع. «أحضر لي شيئاً يشبه هذا»).

ــ هل يفترض فيه أن يكون غير قادر على رؤية المكعب المرسوم على أنه مكعب؟ ــ إن هذا لا يترتب عليه أن لايكون في مستطاعه أن يتبينه بوصفه تمثلًا (أي رسماً أو تصمياً) لمكعب ما . إلا أنه لن يقفز من منظور إلى آخر. ـ سؤال : هل يفترض فيه أن يمدركه في ظروف معينة ـ كما نفعل نحن ـ باعتباره مكعباً؟ وإذا لم يكن الأمر كمذلك، فإن هذا لن يوصف بأنه نوع من العمى .

\_ إن «أعمى \_ المنظور» ستكون علاقته بالصور مختلفة تمام الاختـلاف عن علاقتنـا بها.

> ـــ من السهل تخيّل الحالات الشاذة من هذا النوع . ـــ إن عمى ــ المنظور ـ سيكون شبيهاً بالحرمان من «الأذن الموسيقية» .

\_ إن أهمية هذا التصور، إنما تكمن في الارتباط بين التصورين الخاصين بـ: «رؤية المنظور» و «الخبرة بمعنى الكلمة». لأننا نريد أن نسأل «ما الـذي تفتقده إذا لم تجـرّب معنى الكلمة؟».

ــ ما الذي تفتقـده، مثلًا، إذا لم تفهم الـطلب الذي يـوجه إليـك بأن تنـطق كلمة «حتى»<sup>(۱)</sup> وتعني بهـا فعلًا، ـ أو إذا لم تشعـر بأن كلمـة قد فقـدت معناهـا وأصبحت مجـرد صوت بعد أن تكرر النطق بها عشر مرات متوالية؟

- 421 -

<sup>(</sup>١) الكلمة في الترجمة الانتجليزيـة تعني (حتى) كما تعني (زرع أو فلح) إذا استخـدمت فعلًا ٤١١، أمـا في الأصل فتعني (بل) ويعزل أو يفرز (Sonder) على الترتيب، راجع التعليق رقم ٢٣٣ .



\_ قد يثار السؤال في المحكمة، مثلا، علم يعنيه شخص بكملة «ما». وهذا شيء يمكن الاستدلال عليه من وقائع معينة. [ إنه سؤال عن النية [ أو القصد. ] لكن هل يمكن بنفس الطريقة أن يكون هناك معنى للسؤال عن كيفية تجربته لكلمة ما ـ مثل كلمة «بنك»؟

ــ لنفرض أنني اتفقت مع أحد الأشخاص على استخدام خـاص لبعض الكلمات، كاستخدام كلمة «برج» لكي تعني «بنك». فأقول له «الآن، اذهب إلى الـبرج» ـ ويفهمني ويتصرف تبعاً لذلك، إلا أنه يشعـر بأن كلمـة «برج» غـريبة في هـذا الاستخدام، لأنها لم تكتسب» هذا المعنى بعد.

ــ «حينا أقرأ قصيدة شعر أو قصة قراءة مفعمة بالشعور والإحساس، فهناك بالتأكيد شيء يحدث في داخلي، ولم يكن ليحدث لو مررت مرورا سريعاً على السطور لمعرفة المعلومات الواردة فيها». ما هي العمليات التي أنوه بها هنا؟ إن للعبارات رنيناً مختلفاً. وأنتبه جيدا إلى جرس كلماتي. فأحياناً ما يكون للكلمة جرس خاطيء، بينها أؤكده كثيراً أو قليلاً. وألاحظ ذلك ويظهر التعبير عنه على وجهي. قد أتكلم فيا بعد عن قراءتي بالتفصيل، عن الأحطاء في نبرة صوتي مثلا. وأحياناً ما يكون للكلمة جرس خاطيء، بينها أؤكده كثيراً أو قليلاً. وألاحظ ذلك ويظهر التعبير عنه على وجهي. قد أتكلم فيا بعد عن قراءتي بالتفصيل، عن الأخطاء في نبرة صوتي مثلا. وأحيانا تكون لدى صورة هي أشبه ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي. ويبدو أن هذا يساعدني على أن أقرأ بتعبير صحيح. ويكنني ما تكون بالرسم التوضيحي من قراء بالعبوم على بنية العارات، كما لو كانت هذه الكلمات نبرة مسوتية يكون من شأنها إبراز معنى بقية الكلمات، كما لو كانت هذه الكلمة صورة أن أن أضي ما يرفي على أن أمر بالرب معنى بقية الكلمات، كما لو كانت هذه الكلمات نبرة مسومي كله. (ويكن أن يعتمد هذا بالطبع على بنية العبارة.)

\_ حينيا أنطق بهـذه الكلمة أثناء القراءة المعـبرة، تكون (أي الكلمة) قد امتـلأت تماماً بمعناها. \_ «كيف يستقيم هذا، إذا كان معنى الكلمة هو استخدامها؟». حسناً، إن ما ذكرته كان على سبيل المجاز. فلست أنا الذي اختار هذه الصورة المجازية، وإنما فـرضت نفسها عـلي. \_ لكن الاستخـدام المجازي للكلمة لايمكن أن يتعارض مع الاستخـدام الأصلي لها.

ـــ قد يمكن تفسير السبب في ورود هذه الصورة بـالتحديـد علّي (يكفي أن تفكـر في هذا التعبير وفي معناه: «الكلمة الصائبة».

ــ لكن لـو بدت لي العبـارة وكأنها لـوحة مصـورة بالكلمات، وبـدت كل كلمـة في العبارة كأنها صورة، فلا عجب أن تبدو الكلمة التي تنطق بمعزل عن غيرها وبدون غرض معينٌ، وكأنها تحمل معنى معيناً في ذاتها.

- 422 -



فكر هنا في نوع معين من الوهم الذي يلقى ضوءاً على هذه الأمور. - فأنا أخرج للتنزه في ضواحي مدينة مع أحد الأصدقاء. وأثناء حديثنا يظهر لي أنني أتخيل المدينة على يميننا. وليس الأمر مقصوراً على عدم وجود سبب يسوّغ هذا الافتراض، بل إن قدراً يسيراً جداً من التفكير كان كافياً لكي يجعلني أتبين أن المدينة تقع على شهالنا. لن أستطيع في البداية أن أجيب عن السؤال: لماذا أتخيل المدينة في هذا الاتجاه، إذ لم يكن لمدي سبب لهذا الظن. لكن على الرغم من أنني لا أجد سببا معقولا، فلا يزال يبدو لي أنني أرى أسباباً سيكولوجية لذلك. وهي بصفة خاصة، ترابطات وذكريات معينة. فنحن قد سرنا مثلاً على شاطيء قناة، وكنت من قبل قد سرت في صحبة شخص آخر على شاطيء قناة في ظروف مماثلة، وكانت المدينة آنذاك تقع على يمينا. - وربما حاولت - بطريقة تشبه طريقة التحليل النفسي، أن أبحث عن أسباب اقتناعي الذي ليس له أساس.

\_ «لكن ما هي هذه الخبرة العجيبة؟» \_ إنها بالطبع ليست أعجب من أية خبرة أخرى، لكنها ببساطة تختلف في نوعها عن تلك الخبرات التي نعتبرها خبرات أساسية، كالانطباعات الحسية مثلاً.

ـــ «إنني أشعر كأنني أعرف أن المدينة تقع هناك» ـــ إنني أشعر بأن اسم (شوبـيرت) يناسب مؤلفات شوبيرت الموسيقية ووجهه .

ـــ تستطيع أن تقول لنفسك كلمة «مارش»<sup>(۱)</sup> وتعني بها مرة فعـل أمر [سر أو امش] ومرة أخرى اسم شهر معين [هو شهر مـارس] . والآن قل : «مـارش! كلتا المـرتين ــ أأنت متأكد من هذا؟

\_ إذا أوضحت لي أذن حساسة، أثناء قيامي بأداء هذه اللعبة، أن لديّ الآن هـذه الخبرة بالكلمة، والآن تلك الخبرة ـ ألا توضح لي كذلك أنني غـالباً مـا لا تكون لـديّ أية خبرة بها في مجرى الحديث؟ ــ ذلك لأن القول بأنني أعنيها أيضـاً. وأقصدهـا بهذا المعنى أو ذاك، وقد أشرحها فيها بعد على هذا النحو، كل هذا خارج عن الموضوع.

ـــ لكن السؤال الذي يتبقى الآن هو ــ بالنسلة لهذه **اللعبة** الخاصة بخبرتنا بالكلمة ــ لماذا نتكلم كذلـك عن «المعنى» وعن كوننـا «نعنيها» . إن هــذا سؤال من نــوع مختلف ـ.

(١) يلاحظ أن المترجم الانجليزي تصرف في الكلمة الأصلية Weiche (وتعني في حالـة فعل الأمـر تجنب أو اجنح أو أفلت، وفي الصفة ناعمة أو طرية، وفي الاسم الناعم أو الطريّ) فاستبدل بها كلمة march التي تعني فعل الأمـر سرّ أو ازحف كها تدل على شهر مارس .

- 377-



والظاهرة المميّزة لهذه اللعبة ـ اللغوية، هي أنها تجعلنا نستخدم ـ في هذا الموقف ـ هذا التعبير (بعينه)، فنقول إننا نـطقنا الكلمة بهذا المعنى، وأننـا نأخـذ هذا التعبير من لعبة ـ لغوية أخرى.

\_ سمّه حلما. فلن يغيّر هذا من الأمر شيئاً.

- على فرض أنك تعرف المفهومين «بدين» و «نحيف»، فهل تميل إلى القول بأن يوم الأربعاء كان بدينا وأن يوم الشلاثاء كان نحيفاً، أم العكس؟ (إنني أميل إلى اختيار القول الأول). والآن، هل لكلمة «بدين» وكلمة «نحيف» معنى مختلف هنا عن معناهما المعتاد؟- إن لها استخداما مختلفا.- هل كان ينبغي عليّ إذن أن أستخدم كلمات أخرى؟ يقينا ليس هذا هو المقصود. أريد استخدام هاتين الكلمتين (بمعناهما المألوف) هنا. إنني لا أقول شيئاً عن أسباب هذه الظاهرة. فقد تكون ترابطات ترجع إلى أيام طفولتي. إلا أن هذا افتراض. وأيا كان التفسير، فإن ذلك الميل قائم هناك.

\_ إذا سألني سائـل (مـا الـذي تعنيـه هنـا في الـواقــع بكلمـة «بــدين» وكلمـة «نحيف»؟) . ـ فلن أستـطيع تفسـير معناهمـا إلا بالـطريقة المعتـادة . لن يمكنني الإشارة إلى مثالي الثلاثاء والأربعاء .

ـــ هنـا يمكننا أن نتكلم عن معنى «أولى ومعنى ثــانوي» لكلمـة ما. [بمعنى] أنــك لا تستخدم الكلمة بمعناها الثانوي إلا إذا كان لها عندك معنى أولي.

\_ فلابد أن تكون قد تعلمت أن تحسب \_ كتابة أو نـطقاً \_ حتى تستـطيع أن تفهـم ، بواسطة هذا التصور، ما هي طبيعة الحساب في الذهن .

ــــ إن المعنى الثــانوي ليس معنى «مجــازياً» . فــإذا قلت : «إن الحرف المتحـرك (6) في رأيي أصفر اللون» . فإنني لا أعني : «الأصفر» بمعنى مجازي ، ــ لأنني لا أستطيع التعبــير عما أريد قوله بأية طريقة أخرى غير استخدام مفهوم «الأصفر» .

\_ قـد يخبرني شخص مـا: «انتظرني عنـد البنك»: سؤال: هـل كنت تعني، أثناء قولك الكلمة، هذا البنك؟ هذا السؤال من نفس نـوع السؤال الآتي: «هل كنت تنـوي أن تقول له كذا وكذا وأنت في طريقك لمقابلته؟ إنه متعلق بزمن محدد (زمن المشي، كما أن السؤال السابق متعلق بزمن الكـلام) . لكنه لا يتعلق بخـبرة أثناء ذلـك الزمن. إن المعنى ليس خبرة، شأنه في هذا شأن القصد.

ـــ لكن مـا الذي يميـز بينهما وبـين الخبرة؟ أنهما خـاليان من مضمـون ــ الخبرة . لأن مضامين الخبرة أو محتوياتها (كالصور الذهنية مثلا) التي تصاحب الخبرات وتوضحها ليست

- ۳۲£ -



هي المعنى أو القصد.

ـــ إن القصد الذي يسلك الإنسان وفقا له، لا «يصاحب» الفعل بأكثر مما تصاحب الفكرة الكلام . فـالفكر والقصـد لاهما «منطوقان» ولا هما «غير منطوقين» ولا هما «غير منطوقين»؛ ولا يجوز مقارنتهما، لا بنغمة مفـردة تسمع أثنـاء الفعل أو الكـلام، ولا بلحن ما.

\_ إن تصوري «التكلم» (سواء بصوت أو بدون صوت) و «التفكي»، ليسا من نوع واحد، على الرغم من أنهما مترابطان ترابطاً وثيقاً .

ـــ إن الاهتــمام في خبرتَي الإنســان، حين يتكلم وحـين يقصد، ليس واحــدا. (ربما تستطيع الخبرة أن تزود عالم النفس بشيء عن القصد **«اللاواعي»).** 

\_\_ «عند هذه الكلمة بدأنا معاً نفكر فيه» . لنفرض أن كلا منا قال لنفسه هذه الكلمات ذاتها \_ وكيف يمكن أن تعني أكثر من ذلك؟ أفلا تكون حتى تلك الكلمات مجرد بذرة فقط؟ إنها بالتأكيد ينبغي أن تكون متعلقة بلغة ما وسياق ما، حتى تكون بالفعل تعبيراً عن الفكر الخاص بذلك الرجل .

ـــ «لماذا نظرت إليّ عند تلك الكلمة، هل كنت تفكر في . . ؟»ـ هنالك إذن ردّ فعل ينشأ في لحظة معينة، ويتم تفسيره بالقول «لقـد فكرت في . . .» أو «لقـد تـذكــرت فجأة . . .».

ـــ إنك بهذا القول تشير إلى تلك اللحظة التي كنت تتكلم فيها. وهنـاك فرق بـين إشارتك إلى هذه اللحظة أو تلك.

\_ إن مجرد تفسير الكلمة لا يشير إلى حدوث شيء ما في لحظة الكلام .

ــ إن لعبة ـ اللغة: «إنني أعني (أو عنيت) هذا» (وهو تفسير تال للكلمـة)، تختلف اختلافاً كبيراً عن هذه اللعبة ـ اللغوية: «لقد فكرت في . . . حين قلتها» . فالأخيرة تشبه: لقد ذكرتني بـ . . . . ».

- 370 -

<sup>(</sup>١) لاشك في أن هذه العبارة تصدم الشعور الديني بوجه عام، كما تتعارض مع مفهوم الألوهية في كل الأديـان، وقد أشتناها مراعاة للأمانة العلمية وحدها (المراجع).



ـــ «لقد تذكرت بالفعـل اليوم ثـلاث مرات أنني ينبغي أن اكتب لـــ». ما أهميـة ما حدث في داخلي حينئـذ؟ ـ ومن ناحيـة أخرى، مــا أهمية العبـارة نفسها أو مــا هو الاهتــمام الذي تثيره؟ ــ أنها تسمح باستخلاص نتائج معينة .

ـــ «لقد خطر لي عند هذه الكلمات» . ــ ما هو ردّ الفعـل الأولى الذي تبـدأ به لعبـة ــ اللغة ، والذي يمكن ترجمته بعد ذلك إلى هـذه الكلمات؟ كيف تأتي للنـاس أن يستخدمـوا هذه الكلمات؟

... إن رد الفعل الأولي يمكن أن يكون نظرة أو ايماءة، كما يمكن أن يكون كلمة.

ــــ «لماذا نظرت إليّ وهززت رأسك؟»ــ «لقد أردت أن أفهمك أنـك». . . المفروض أن يعبر هذا، لا عن اتفاق [أو اصطلاح] رمزي ، بل عن الغرض [أو الهدف] من فعلي .

ــ ليس المعنى عملية تصاحب الكلمة . فلا توجد عملية يمكن أن تكون لهما النتائمج التي تكون للمعنى .

– (وبالمثل، يمكن القول، فيها أظن، أن الحساب ليس تجربة، فلا تـوجد تجـربة يمكن أن يكون لها النتائج الخاصة بالضرب).

ـــ هنالك ظواهر هامة مصاحبة للكلام، وهي غالبا ما تغيب (أو تفتقد) حين يتكلم الإنسان بدون تفكير، وهذه سمة خاصة بالكلام الذي يتم بدون تفكير. إلا أنها [أي هذه الظواهر] ليست هي التفكير.

ــ عرفت الآن! «ما الـذي جـرى هنـا؟ ـ ألم أكن أعـرف إذن، حينـما أعلنت أنني عرفت الآن؟

> ــــ إنك تنظر إلى الأمر نظرة خاطئة . ـــ (ما هو الغرض من العلامة؟) ـــ وهل يمكن وصف «التعرف» بأنه شيء مصاحب للتعجب؟

ـــ إن الوجه المألوف للكلمة، والشعور بـأنها قد احتـوت في داخلها عـلى معناهـا، وبأنها تشبه بالفعل معناها ــ كل هذا يمكن أن يكـون شيئاً غـريباً عـلى بعض الناس (فـربما كانوا يفتقدون مشاعر التعلق بالكلمات). وكيف تظهر هذه المشاعر بيننا؟ ـ في الطريقة التي نختار بها الكلمات ونقيِّمها.

ـــ وكيف أجـد الكلمة «الصحيحـة» [أو المناسبـة]؟ كيف أخار من بـين الكلمات؟ لاشك في أن الأمر يبدو أحياناً كأنني أقارن بينها بناء على الاختلافات الطفيفة في رائحتها :

- 221 -



فهـذا... جدا، وهـذا... جدا، هـذا هو الصحيح . لكنني لا أضطر دائـماً لاصـدار أحكـام، أو تفسيرات، بـل غالبـا ما أكتفي بـأن أقول: «إن الأمـر ببساطـة ليس صحيحاً بعد». ثم لا أقنع بهذا، وأستمر في البحث. وأخـيرا تأتي كلمـة فأهتف قـائلاً: «إنها هي هذه!». وأحياناً أستطيع أن أقول لماذا. هكذا يبدو البحث هنا، وهكذا يبدو العشور (على الكلمة الصحيحة).

ـــ لكن ألا تأتي الكلمة التي تخطر لك، بطريقة معينة؟ انتبه فقط وسـوف ترى!ــ إن الانتباه الدقيق لن ينفعني شيئاً. فكل ما يمكن أن يكشف عنه هو ما يحدث الآن في داخلي.

\_ وكيف أستطيع، الآن على وجه التحديد، أن أتصنّت عليها؟ إن عليّ أن أنتـظر حتى ترد عليّ الكلمة من جديد. وهذا هو الشيء الغريب حقـا: إذ يبدو كـأنه لم يكن عـليَّ أن انتظر المناسبة الملائمة، بل كـأن في إمكاني أن أقـوم بعرضهـا على نفسي، حتى ولـو لم تكـن قـد وردت عـليّ بالفعـل. كيف؟ ـ بأن ألعبهـا [أو أمثلها]. ـ لكن ما الذي يمكن أن أتعلمه بهذه الطريقة؟ ما الذي أحاكيه أو أستعيـده مرة أخـرى؟ إنها الظواهـر الميزة لها. وهي بصفة خاصة: الإشارات، والإيماءات، ونبرات الصوت.

ــ من الممكن ــ وهــذا أمـر مهم ــ أن نقــول الكثـير عن فــرق أو اختـلاف جمــالي طفيف. ، وأول ما يمكن أن تقوله هو بالطبع : «هذه الكلمة مناسبة ، وتلك غير منـاسبة». أو شيء من هذا القبيل. لكنك تستطيع حينئذ أن تناقش كل السياقات المتشعبة الناتجة عن كل كلمة . . إن ذلك الحكم الأول لن يكون هو نهاية المطاف، لأن الأمـر الحاسم هنـا هو مجال القوة الخاص بالكلمة .

... «إن الكلمة على طرف لساني» . ما الذي يحدث في وعيي؟ ليس هذا هو المهم على الإطلاق . فأيا ما كان قد حدث ، فلم يكن هو ما يعنيه ذلك التعبير، لأن الأهم من ذلك هو ما حدث في سلوكي . ـ «إن الكلمة على طرف لساني» تخبرني بهذا : إنني أفتقـد الكلمة المناسبة هنا، ولكني آمـل أن أجدهـا حالا . ويبقى أن نضيف إلى هـذا أن ذلـك التعبير اللفظي لا يفعل أكثر مما يفعله سلوك معيَّن غير لفظي .

\_ إن وليم جيمس، وهو يكتب في هـذا الموضوع، يحاول في الحقيقة أن يقول: «يا لها من خبرة متميزة! فالكلمة لم توجد بعد، ومع ذلك فهي مـوجودة بمعنى معـين، أو ثمة شيء ما، يمكن أن ينمو ويتحول إلى هذه الكلمة وحدها. ـ بيد أن هـذه ليست خبرة عـلى الإطلاق. ولو فسرت على أنها خبرة لبدت في الواقع شيئا غريبا، مثل القصد، حين يفسر على أنه (شيء) مصاحب للفعل، أو ناقص واحد حين يتم تفسيره على أنه عدد أصلي.

- ٣٢٧ -



ــ إن الكلمات التالية (إنها على طرف لساني) ليست تعبيراً عن الخبرة، بأكثر مما تعبر الكلمات التالية : (أعرف الآن كيف أستمرا). ـ إنا نستخدمها في مواقف معينة، وتكون عاطة بسلوك من نوع خاص) بالاضافة إلى بعض الخبرات المميزة. وهي بصفة خاصة تكون في العادة متبوعة بالعثور على الكلمة. (اسأل نفسك : «كيف يكون الحال لو أن الناس لم يعثروا أبداً على الكلمة التي كانت على طرف لسانهم؟»).

ــ إن الكلام «الداخلي» الصامت، ليس ظـاهرة شبـه خفية [أو شبـه خبيئة] بحيث تبـدو كأنهـا تـرى من خلال حجـاب. إنها ليست خبيئة عـلى الإطلاق، ولكن المفهـوم أو التصور يمكن أن يوقعنا بسهولة في الخطأ، لأنه يتلازم أو يتصاحب لمسافة طويلة مـع تصور عملية «خارجية»، وذلك بغير أن يتطابق معه.

ـــ (والسؤال عما إذا كانت عضلات الحنجرة تحدث فيها ذبذبات عصبية أو ما يشبه ذلك في حالة الكلام الداخلي، يمكن أن يكون سؤالا على درجة كبيرة من الأهمية، لكن ليس في مجال بحثنا هذا).

ــ إن العلاقة الوثيقة بين «الكلام داخلياً» وبين «الكلام» تتجلى في إمكان ذكر ما كان الإنسان يقوله داخلياً، بصوت مسموع، وفي وجود أفعال خارجية مصاحبة للكلام الداخلي. (فأنا أستطيع أن أغني داخلياً، أو أقرأ بطريقة صامته، . أو أحسب في ذهني، بينها أقوم أثناء ذلك كله بالدق بيدي بايقاع معين.).

ـــ «ولكن قول الأشياء داخلياً هو بالتأكيد فاعلية معينة ينبغي عليّ أن أتعلمها! ـ ـــ هذا صحيح ، ولكن ما هو «الفعل» وما هو «التعلم» هنا؟ ـــ دع استخـدام الكلمات يعلمك معنـاها» . (وبـالمثل يستـطيع الإنسـان في أغلب الأحوال أن يقول في الرياضيات : دع البر هان يعلمك ما تم البرهنة عليه) .

ــ «ألهذا السبب لا أحسب بالفعل، حينها أحسب في ذهني؟» ـ إنك تزيد على ذلك فتميز بين الحساب في الذهن وبين الحساب الذي يمكن إدراكه بالحسّ! إلا أنك لا تستطيع أن تتعلم ما هو «الحساب في الذهن» إلا بأن تتعلم ما هو «الحساب» ولا تستطيع أن تتعلم كيف تحسب في ذهنك إلا عن طريق تعلم (عملية) الحساب.

... إن الإنسان يمكن أن يقول لنفسه ذهنياً أشيباء «بطريقة واضحة ومتميزة» جداً، حين يعيد إحداث النغمة الصوتية بعباراته عن طريق الهمهمة (مع بقاء الشفتين مضمومتين) كما أن حركات الحنجرة تساعد على ذلك. إلا أن الشيء الجدير بالملاحظة، أن الإنسان يسمع حينئذ الكلام في خياله ولا يشعر فقط، إذا جاز هذا القول، بهيكله في

- ٣٢٨ -



حنجرته. (لأن النـاس يمكن تخيلهم كذلـك وهم يحسبون في صمت بحـركات الحنجـرة، تماماً كما يستطيع الإنسان أن يحسب على أصابعه).

ـــ إن الفرض الذي مؤداه أن كذا وكذا يحـدث في أجسامنـا حين نقـوم بالحسـابات الداخلية، لا يكتسب أية أهمية بالنسبة لنا إلا من حيث إشارته إلى استخدام ممكن للتعبـير التالي: «لقد قلت... لنفسي»، أعني من حيث الاستدلال على العملية الفسيولـوجية من التعبير.

ـــ إن القول بإن ما يقوله شخص آخر لنفسه، يكون خبيئاً عني، إنما هـو جزء من التصور الخاص «بالكلام الداخلي». إلا أن كلمة «خبيء» هنا هي الكلمـة الخاطئـة، لأنه إذا كان خبيئاً عني، فينبغي أن يكون ظاهراً له، ويجب عليه أن يعرفه. لكنه لا «يعـرفه»، والفرق بيننا أن الشك الموجود لديّ، ليس موجوداً لديه.

ـــ «والقول بأن ما يقوله أي شخص لنفسه، وفي داخل نفسه، يكـون خبيئاً عني»، قد يعني كذلك بالطبع أنني لا أستطيع في الأغلب أن أخُّن ما هو، كها لا أستطيع أن أعرفه من حركات حنجرته (وهو أمر ممكن).

ـــ إن القــول بأنني «أعـرف ما أريـده، وأرغب فيه، وأعتقـد فيه، وأشعـر به...» (وغير ذلك من الأفعال السيكولوجية)، إما أن يكون لغو فلاسفة، وإما أن لا يكـون حكمًا قبلياً.

ـــ فــالقــول «إنني أعـرف. . . .» قــد يعني «أنني لا أشـــك . . . »، لكنــه لا يعني أن الكلمات التالية «أنا أشـك . . » بلا معنى، أو أن الشك مستبعد منطقياً.

ـــ إن الإنسان يقول «أنا أعرف» حينما يستطيع كذلك أن يقول «أنـا أعتقد» أو «أنـا أرجح»، أي حين يستطيع أن يقتنع بشيء. (إذا اعترضت عليّ بأن بعض الناس يقولـون: «لكن لابدّ أن أعرف ما إذا كنت أتألم!» و«أنك لا تستطيـع أن تعرف إلا مـا تشعر بـه!»، وما شابه ذلك، فينبغي عليك أن تتبين المناسبة التي تـذكر فيهـا تلك العبارات، والغـرض من ذكرها.

ولا تنس أن العبارة التالية «إن الحرب حرب»، ليست كذلك نموذجاً لقانون الهوية. ــ من الممكن أن تتخيل حالة استطعت فيها أن أتبينَ أن لي يدين. ومع ذلـك فإنني لا أستطيع أن أفعل ذلك في الأحوال العادية.

... «ولكنها لا تحتاج إلا أن تبسطهما أمام عينيك» .

- 414 -



ـــ إذا كنت أشك الآن فيها إذا كانت لي يدان، فلست كـذلك في حـاجة إلى أن أثق في عينيّ. (وقد يمكنني حينئذ أن أسأل أحد الأصدقاء في هذا).

\_ ويتعلق بهذا أن تكون القضية التالية مثلاً: «لقد وجدت الأرض منذ ملايين السنين» أوضح في معناها من القضية «كانت الأرض موجودة خلال الدقائق الخمس الماضية» إذ ينبغي أن أسأل أي شخص يؤكد القضية الأخيرة: «ما هي المشاهدات التي تستند عليها هذه القضية، وما هي المشاهدات التي تنفيها؟ - هذا في الوقت الذي أعرف فيه الأفكار والمشاهدات التي تؤيد (صدق) القضية الأولى.

ـ «الطفل حديث الولادة ليس له أسنان» . - «الأوزة ليس لها أسنان» . - «الوردة ليس لها أسنان» - إن هذه القضية الأخيرة - على أية حال - قضية يميل الإنسان إلى القول بأنها واضحة الصدق! بل إنها لأشد يقيناً من تلك القائلة بأن الأوزة ليس لها أسنان . ومع ذلك فهي ليست بهذا القدر من الوضوح . إذ أين يمكن أن توجد أسنان الوردة؟ إن الأوزة ليس لها أسنان . ومع ليس لها أسنان في فكها . وليس لها أسنان في جناحيها . لكن فهي ليست بهذا القدر من الوضوح . إذ أين يمكن أن توجد أسنان الوردة؟ إن الأوزة ليس لها أسنان . ومع يس لها أسنان في يكن أن توجد أسنان الوردة؟ إن الأوزة ليس لها أسنان . ومع ليس لها أسنان في فكها . وليس لها بالطبع أسنان في جناحيها . لكن أحداً لا يعني ذلك حين يقول إنها ليس لها أسنان . وافرض جدلاً أن شخصاً قال : إن البقرة تمضغ طعامها ثم تسمّد الوردة بروثها، ولهذا كان للوردة أسنان في فم الحيوان . ولن يكون هذا القول في الدرا . ولن يكون منان في فم الحيوان . ولن يكون هذا القول مسداً [عالاً]، لأننا لا ندري من البداية أين نبحث عن الأسنان في الوردة . ((يرتبط في الدائ إلى الألم الموجود في جسم شخص آخر»)).

ـ أستطيع أن أعرف ما يفكر فيه شخص آخر، لا ما أفكر أنا فيه.

ـــ من الصواب أن تقول «إنني أعرف ما تفكر فيه»، ومن الخطأ القول «إنني أعـرف ما أفكر فيه». (سحابة بأكملها من الفلسفة، مكثفة في قطرة نحو).

ـــ وإذا افترضنا وجود أناس يقرأون دائمهاً الحـديث الداخـلي الصامت لـلآخرين ــ وليكن بملاحظة الحنجرة ــ، فهل يميلون أيضاً إلى استخدام صورة العزلة الكاملة؟

ـــ لو تحدثت مع نفسي بصوت مرتفع بلغة غير مفهومة للحاضرين، لبقيت أفكاري خافية عليهم.

ـــ لنفترض وجود رجل كان يملك القدرة على أن يحـدس دائماً بـطريقة صحيحـة بما كنت أحدث به نفسي من أفكار (وليس من المهم كيف كان يفعل ذلك) . لكن ما هو معيار حدسه بطريقة صحيحة؟ حسن . إنني شخص صادق وأعـترف بأنـه أصاب في حـدسه . ـ



لكن ألا يمكن أن أكون مخطئاً، ألا يمكن أن تخونني ذاكرتي؟ ثم ألا يمكن (لذاكرتي) أن تفعل ذلك دائماً حين أعبر ـ دون كذب ـ عما فكرت فيه في داخلي؟ . ــ لكن يبدو الآن أن «ما حدث في داخلي» ليس هو المهم على الإطلاق . (وأنا هنا أرسم خطاً ـ افتراضياً) .

\_ إن معايير صدق الاعتراف بأنني أفكر في كذا وكذا، ليست هي معـايير الموصف الصـادق لعملية مـا . كما أن أهميـة الاعتراف الصـادق لا تكمن في كونـه تقريـراً صحيحاً لعملية ما . وإنما تكمن في النتائج المعينة التي يمكن استنتـاجها من الاعـتراف الذي يكـون صدقه مضموناً بواسطة معايير خاصة تتعلق بالمصداقية .

ــ (لـو فرضنـا أن الأحلام يمكن أن تؤدي إلى معلومـات هامـة عن الشخص الذي يحلم، لكان ذلك الذي يزودنا بالمعلومات هي الرواية الصادقة للأحلام. والسؤال عما إذا كانت ذاكرة الحالم تخدعه، حين يروي الحلم بعد استيقـاظه من النـوم، لا يمكن أن ينشأ، ما لم نضع بالفعل معياراً جديداً تماماً «لاتفاق» مـا يرويـه الحالم مـع الحلم، وهو هنـا معيار يميّز «الصدق» من «المصداقية».

— هناك لعبة خاصة «بحدس الأفكار». وأحد أنواع هذه اللعبة يمكن أن يكون كما يلي: أذكر لـ أ شيئاً بلغة لا يفهمها ب. ومن المفروض أن ب يحدس معنى ما أقوله. \_ ونوع آخر [من هـذه اللعبة] يتمثل في أن أكتب عبارة لا يستطيع الشخص الآخر أن يراها، وعليه أن يحدس الكلمات أو معناها. وهناك نوع ثالث: أن أجمّع الأجزاء التي تتكون منها لعبة الألغاز التي تسمى المنشار الدوّار. وبينا لا يستطيع الشخص الآخر أن يراني فإنه من حين لآخر يحدس أفكاري وينطق بها، فيقول مثلاً: «والآن أين هـذه القطعة؟» \_،

«الآن أعرف أين توضع !» . ـ ، «ليست لديّ فكرة عما يحدث في الداخل هنا ، ـ «إن السهاء دائماً هي أصعب جزء» وغير ذلـك ـ ولكنني في أثناء هـذا كله لا أكون في حـاجة إلى الكلام مع نفسي لا بصوت مرتفع ولا بطريقة صامتة .

ـــ كل هذا قد يكون حدساً بالأفكار، والقول بأنه لا يحدث فعلًا، لا يجعل الأفكـار أكثر خفاء من العمليات الفيزيائية غير المدركة .

ـــ «الباطن (أو ما هي داخلي) خاف عنا. والمستقبل خاف عنا. لكن هل يفكر عــالم الفلك بهذه الطريقة حين يحسب كسوف الشمس؟

ـــ إذا شــاهــدت شخصـاً يتلوى من الألم لسبب واضـح ، فلن يخـطر عـلى ذهني أن مشاعره خافية عني .

- ۳۳۱ -



ــ إننا نقول كذلك عن بعض الناس إنهم مكشوفون لنا. ومع ذلك، فمن المهم بالنسبة لهذه التأملات أن نقول إن إنساناً ما يمكن أن يكون لغزاً كاملاً بالنسبة لإنسان آخر. ونحن نتعلم هذا حينها نصل إلى بلد غريب له تقاليد غريبة عنا تماما؟ حتى لو كنا متمكنين من لغة هذا البلد. فنحن لا نفهم الناس «ولا يرجع هذا لعدم معرفة ما يقولونه لأنفسهم)، ولا نستطيع أن نجد أنفسنا فيهم.

ــــ إن القول بأنني (لا أستطيع معرفة ما يجري في داخله) هو قبل كـل شيء صورة. إنه التعبير المقنع عن اقتناع ما. وهو لا يقدم أسباب الاقتناع. فالتوصل إلى هــذه الأسباب ليس بالأمر اليسير.

ــ لو استطاع الأسد أن يتكلم، فلن يكون في مستطاعنا أن نفهمه.

ـــ من الممكن تخيل حدس بالمقاصد مثل الحـدس بالأفكـار، لكن من الممكن أيضاً تخيل حدس بما **سوف يفعله** شخص ما بالفعل.

ـــ أن تقول «هو وحده يستطيع أن يعرف ما يقصده»، فهـذا قول لا معنى لـه. وأن تقـول «هو وحـده يستطيـع أن يعرف مـا سوف يفعله»، فهـذا قـول خـاطىء. لأن التنبؤ المتضمن في تعبيري عن القصد (مثل: «حين تدق الساعة الخامسة سأذهب للمنـزل») لا يتحتم أن يكون تنبؤاً صادقاً، إذ يمكن أن يعرف شخص آخر ما سوف يحدث بالفعل.

\_ ومع ذلك ، فهناك نقطتان هامتان :

إحداهما، أن الشخص لا يستطيع في حالات كثيرة أن يتنبأ بأفعالي، بينها أتنبأ أنا بها في مقاصدي [التي أعقد عزمي عليها].

والثانية، أن تنبؤي (في تعبيري عن قصدي) لا يقوم على نفس الأساس الذي يقــوم عليه تنبؤه بما سوف أفعله، وبالتالي فالنتائج المترتبة على هذين التنبؤين مختلفة تماماً.

... يمكنني أن أكون متأكداً من إحساسات شخص آخر، مثل تأكدي من أي واقعة أخرى. لكن هذا لا يجعل القضايا الثلاث التـالية، أدوات متشـابهة: «إنـه مكتئب جداً» و٢٥١ × ٢٥ = ٢٣٥» و«إنني في الستين من عمري». وتفسير هذا أمر ميسور: فاليقين من نوع مختلف \_ وهذا يدل في الظاهر على اختلاف سيكولوجي: إلا أن الاختلاف في الـواقع اختلاف منطقي .

ـــ «لكن، إذا كنت على يقين، أليس هذا معناه أنك تغلق عينيك في وجه الشك؟»ــ إنها مغلقتان .

- ۳۳۲ -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

.... هـل أكون أقـل يقيناً بـأن هذا الـرجـل يتـالم، من يقيني بـأن ٢ × ٢ =٤ ٢ هـل يـوضح هـذا أن اليقين السـابق، هو يقـين رياضي٢ ـ إن «اليقـين الريـاضي» ليس تصـوراً سيكولوجياً .

ـــ إن نوع اليقين هو نوع لعبة ـ اللغة .

ــــ «هو وحده يعرف دوافعه»ــ هذا تعبير عن القـول بأننــا نسألــه عن دوافعه ـــ فــإذا كان مخلصاً أخبرنا بها، إلا أنني أحتاج إلى ما هو أكثر من الإخلاص لكي أحــدس دوافعه . وفي هذا يوجد وجه تشابه مع حالة المعرفة .

ــ لكن عليـك أن تتنبه لـوجود شيء مثـل لعبتنا ـ اللغـوية الخـاصة بــ: الاعـتراف بالدافع على فعلي .

ـــ إن الجديد (التلقائي ، النوعيّ) دائماً ما يكون لعبة ــ لغوية . ــ ما الفرق بين العلة والدافع؟ ـ كيف يتم الكشف عن الدافع وعن العلة؟

... هناك سؤال من هذا القبيل: .. «هل هذه طريقة يمكن الركون إليها في الحكم على دوافع الناس؟». إلا أنه يجب علينا، لكي يكون في استطاعتنا أن نسأل مثل هذا السؤال، أن نعـرف معنى «الحكم على الـدافـع»، ونحن لا نتعلم ذلـك من مجـرد اخبـارنـا بمـا هـو «الدافع» وما هو «الحكم».

\_ يحكم الإنسان على طول قضيب ما، ويمكنه أن يبحث عن منهج أو طريقة معينة وأن يجدها للحكم عليـه على نحـو أدق وأوثق. ولهذا فقـد تقول ـ إن مـا يتم الحكم عليه هنا، (هو شيء) مستقل عن طريقة الحكم عليه، وأن الطول لا يمكن تعريفه بطريقة تحديد الطول.\_

\_ إنك تخطىء لو فكرت على هذا النحو. وما هو الخطأ؟ إن القول بأن (ارتفاع المونت بلانك بخطىء لو فكرت على هذا النحو. وما هو الخطأ؟ إن القول بأن (ارتفاع المونت بلانك<sup>(١)</sup> يتوقف على كيفية تسلق الإنسان لها) قد يبدو قولًا غريباً. فضلًا عن أن البعض يريد أن يقارن «القياس الأكثر دقة للطول» مع الاقتراب أكثر وأكثر من موضوع ما.

<sup>(</sup>١) هي أعلى قمة في جبال الألب وفي القارة الأوروبية بوجه عام. يبلغ ارتفـاعها ٤٨٠٧ متـراً، واشتهرت بـالمرصـد الفلكي المقام عليها. تمكن الإنسان من الصعود إليها لأول مرة في سنة ١٧٨٦ .



إلا أن الاقتراب أكثر وأكثر من موضوع ما قد يكون أمراً واضحاً في حالات معينة ، ولا يكون واضحاً في حالات أخرى معينة . إن معنى «تحديد الطول» لا يتم تعلمه بتعلم معنى «الطول» و«التحديد» ، بل إن معنى كلمة «طول» يتم تعلمه ، عن طريق تعلم معنى تحديد الطول ـ بالإضافة إلى أمور أخرى ـ . لهذا السبب يصبح لكلمة «علم المناهج» معنى مزودج . فليس البحث الفيزيائي فقط هو الذي يمكن تسميته «بالبحث المهجي» ، بل يمكن إطلاق التسمية نفسها على البحث في التصورات والمفاهيم .

ـــ قــد نميل أحيـاناً إلى وصف اليقـين والاعتقاد، بـأنهها تلوينات للفكـر، والحق أن التعبير عنهها يتجلّى في نغمة الكـلام . لكن لا تعتبرهمـا «مشاعـر» تحس بها أثنـاء الكلام أو التفكير.

ـــلا تسأل: «ما الذي يجري في داخلنا حين نكون على يقين من أن...»؟ لكن أسأل: كيف يتبدّى «اليقين بأن هذا هو هكذا» في الفعل الإنساني؟---

– (بينها يمكنك أن تكون على يقين تام من الحالة الـذهنية لشخص آخر، فلا يـزال هذا اليقين دائهاً يقيناً ذاتياً وليس موضوعياً). – إن هـاتين الكلمتـين تدلان عـلى فرق بـين لعبتين لغويتين.

\_ يمكن أن يقوم خلاف حول النتيجة الصحيحة لعملية حسابية (مثل عملية جمع طويلة إلى حدّ ما). إلا أن مثل هذه الاختلافات تكون نادرة ولا تستمر طويلا، إذ يمكن حسمها \_ كما يقال \_ «بشكل يقيني».

\_ إن علماء الرياضيات لا يختلفون بصفة عامة حول نتيجة عملية حسابية. (وهـذه حقيقة هامة). ولو كان الأمر على غير هذا، أي لو اقتنع أحدهم مثلا بأن رقـماً من الأرقام قد تغيَّر بدون أن يلحظه، أو بأن الذاكرة قد خدعته أو خدعت غيره أو غير ذلك لما كان لمفهومنا عن «اليقين الرياضي» أي وجود.

\_ وحتى في هذه الحالة يمكن القول دائماً: «صحيح أننا لن نستطيع أبداً أن نعرف ما هي نتيجة عملية حسابية ما، لكنها مع ذلك، تكون دائما ذات نتيجة محددة غاية التحديد ـ يعلمها الله ـ. إن الرياضيات تبلغ في الواقع أعلى درجة من اليقين ـ وإن لم يكن لدينا عنه إلا فكرة فجة».

ـــ لكن هل أحاول أن أقول شيئاً من قبيـل أن الريـاضيات قـد أقيمت على أسـاس إمكان الركون إلى الثقة بالحبر والورق؟ــ لا (لأن هذا قد يعني الدور المستمـر أو الوقـوع في

- ۳۳٤ -



دائرة مفرغة) . ــ إنني لم أقل لمـاذا لا يختلف الريـاضيون فيــها بينهم ، وإنما قلت فقط إنهم لا يختلفون .

\_ من الصحيح بغير شك أنك لا تستطيع أن تحسب بـأنـواع معينـة من الـورق والحبر، وذلك إذا تعرضت لتغيرات غريبة معينة . ـ لكن لايمكن التوصل من ناحيـة أخرى إلى طبيعـة التغير الـذي أصابهـما إلا عن طريق الـذاكرة، وبـالمقارنـة مع وسـائـل أخـرى للحساب . وكيف يمكن اختبار هذه الوسائل بدورها؟

\_ إن ما ينبغي قبوله، أي ما هو معطي، هي \_ إذا جاز هذا القول **\_ صور الحياة**.

ـــ هل يكون لكلامنا معنى إذا قلنا إن الناس متفقون بصفة عـامة في أحكـامهم على اللون؟ وكيف يكون الحال لو لم يكن الأمر كذلك؟ ـ فقد يقول إنسان عن وردة إنها حمراء، ويصفهـا آخر بـأنها زرقاء، وهكـذا. ـ لكن بـأي حق يمكننـا أن نـطلق عـلى الكلهات التي يقولانها مثل «أحر» و «أزرق» اسم «كلهاتنا ـ اللونية»؟ ـ

... كيف استبطاعا تعلم استخدام هذه الكلمات؟ ألا زالت اللعبة ـ اللغوية التي يتعلمانها هي تلك التي نسميها استخدام «أسماء الألوان»؟ من الواضح أننا نجد هنا اختلافات في الدرجة .

ــ على أن وجهة النظر هذه ينبغي أن تصدق أيضاً على الريـاضيات. فـإذا افترضنـا عـدم وجود اتفـاق كامـل، فلن يتعلم الناس أيضـا أسلوب التطبيق (التقنيـة أو التقانـة أو التكتيك) الذي نتعلمه. وسيختلف (أسلوبهم) كثيراً أو قليلاً عن أسلوبنا إلى حدّ استحالة التعرف عليه.

ـــ «لكن الصدق الرياضي مستقل عن معرفة البشر له أو عدم معرفتهم» !

... يقينا: فالقضيتان التاليتان: «إن الناس يعتقدون أن ٢×٢=٤» و «٢×٢=٤» ليس لهما معنى واحد. فالأخيرة قضية رياضية، أما الأولى .. إذا كان لها معنى أصلا .. فربما تعني أن الناس قد توصلوا إلى القضية الرياضية. إن للقضيتين استخدامات مختلفة كل الاختلاف .. لكن ماذا عسى أن يعنيه هذا: «حتى لو اعتقد الناس جميعاً أن ٢×٢=٥ فسوف تظل = ٤»؟ .. إذ كيف يكون الحال لو اعتقد الناس جميعا في ذلك؟.

ـــحسنـاً، أستطيـع أن أتخيل، مثـلا، أن يكون للنـاس حساب مختلف أو أسلوب تطبيقي (تكنيك) من نوع لن يكون في مستطاعنا أن نسميـه «حسابـاً». لكن هل سيكـون ذلك خطاً؟ (هل التتويج خطاً؟ ربما بدا لكائنات مختلفة عنا شيئا غريباً جداً).

- 320 -



ــ طبيعي أن الـرياضيـات هي بمعنى ما، فـرع من فروع المعـرفة، ـ إلا أنها كــذلك فاعلية. ولا يمكن أن يكون وجود «الحركات أو النقـلات الخاطئة» (في هذه الفـاعلية) إلا استثناء. فلو أصبح ما نسميه الآن بهذا الاسم هو القاعدة، لبطلت اللعبة التي توجد فيهــا هذه الحركات أو النقلات الخاطئة.

ـــ إن عمى الألوان ظاهرة موجودة، وهناك وسائل (ممكنة) لإثباتهـا. وهناك بصفـة عامة اتفاق كامل في الحكم على الألوان بواسطة الأشخاص العـاديين. هـذه هي الخاصيـة المّيزة لمفهوم الحكم على اللون.

... لا يوجد بصفة عامة مثل هذا الاتفاق حول مسألة التحقق من أصالـة التعبير عن الشعور أو عدم أصالته.

ـــ إنني على يقين، ومتأكد من أنه لا يتظاهر، لكن شخصاً ثالثاً ليس كــذلك. هــل أستطيع دائماً أن أقنعه؟ وإذا لم أستطع، فهل ثمة خطا في تفكيره أو ملاحظته؟

\_ (أنت لا تفهم شيئاً!).

إننا نقول هذا حين يشك شخص ما فيهانعرف معرفةواضحة أنه (شيءأصيل) . غير أننا لا نستطيع أن نبرهن على أي شيء .

- هل هناك ما يمكن أن يسمى «حكم خبير» عن حقيقة التعبيرات الخماصة بالمشاعر؟- هنا أيضا نجد من يكون حكمهم «أفضل»، كما نجد من يكون حكمهم «أسوا».

... إن أحكام العارفين بالبشر معرفة أفضل يمكن بوجه عام أن تتمخض عن تشخيص أفضل .

ـــ هل يستطيع الإنسان أن يتعلم هذه المعرفة؟ ـ نعم، بعض الناس لـديهم القدرة على هذا. لكن هذا لايتم عن طريق دراسة «مقرر» أو «منهاج» في هذه المعـرفة، بـل عن طريق «الخبرة».

وهل يمكن لشخص آخر أن يكون هو المعلم؟ بالتأكيد، فيزوده من حين لآخر باللمحة الصائبة. هكذا يكون «التعلم» و

### - ۳۳٦ -



«التعليم» هنا. إن ما يحصله الإنسان هنا ليس هـو أسلوب التطبيق (التقنية أو التكنيك)، وإنمـا يتعلم الأحكام الصحيحة. وهنالـك أيضا القـواعد، إلا أنها لا تشكـل نسقاً، ولا يستطيع تطبيقها بطريقة صحيحة إلا المجرب الخبير. وذلك على خلاف قواعد ـ الحساب.

ـــ «إن حقيقة تعبير ما هو أمر لايمكن البرهنة عليه، فعلى الإنسان أن يشعر به»... حسن، لكن ماذا عسى أن يفعل الإنسان بمعرفة هذه الحقيقة(<sup>(</sup>)؟

إذا قال شخص ما: «هـذا ما يمكن أن يقـوله قلب متيّم بـالحب<sup>(٢)</sup> .ــ وإذا ما أقنــع شخصاً آخر برأيه، ــ فـما هي النتائـج المترتبـة على ذلـك؟ أم أن الأمر لن يؤدي إلى نتيجة، فتنتهي اللعبة بأن يتذوق شخص مالا يتذوقه شخص آخر؟

ــ لا ريب في أنه سيؤدي إلى نتائج، ولكنها ستكون من نوع مختلط مضطرب. إن الخبرة، أي الملاحظة المتنوعة، يمكن أن تفيدنا عنها، كما أنها لا تقبل التعميم، وإنما يستطيع المرء في الحالات المتفرقة وحدها أن يتوصل إلى حكم صحيح، وأن يقيم وشائج مثمرة. كما أن أكثر الملاحظات تعميماً، لا يفضي في أفضل الأحوال إلا إلى ما يشبه أن يكون حطام نسق.

ـــ من الممكن بالتأكيد أن تقتنع، من خلال البينّة الواضحة، بأن شخصاً ما في حالة ذهنية معينـة، أي بـأنه مثـلا لا يتظاهـر. لكن «البيّنة» هنـا تتضمن أيضا بينـة من النوع الذي لا «يوزن» (بميزان).

ــوالسؤال هو: ما الذي تحققه البينَّة التي لايمكن «وزنها»؟

\_ إذا افترضتَ وجود «بينة لا توزن» بالنسبة للبنية (الـداخلية) الكيميائية لإحـدى المواد، فسوف يظل من الضروري البرهنة على أنها بينَّة (واضحة) عن طـريق نتائـج معينة قابلة للوزن .

- ۳۳V -

<sup>(</sup>١) أي معرفة حقيقة التعبير عن الشعور وتبّين أصالته أو عدم أصالته، على ما مرّ في الفقرتين السابقتين. .

<sup>(</sup>٢) في الأصل بالفرنسية : «Voila ce que peut dire un coeur vraiment épris» .



ــ لكن من المكن أيضاً أن تتم البرهنة على صواب هذا بـواسطة بيّنـة وثائقيـة (أو موثقة) .

ـــ إن البيِّنة التي لا تقبل الوزن تتضمن دقائق النظرة، والإيماءة، ونبرة الصوت.

ــ يمكنني أن أتعرف على نظرة حب حقيقية، وأفرق بينها وبين نظرة تنم على التظاهر أو الادعاء (وهنا يمكن بالطبع أن يوجد تأييـد «يقبل الـوزن» لحكمي .) إلا أنني قد أعجـز تماماً عن وصف الفرق (بين النظرتين) . ولا يرجع هذا إلى أن اللغات التي أعرفها لاتـوجد فيها كلمات تعبر عن ذلك . لماذا إذن لا أقوم بادخال كلمات جديدة؟ لو كنت رسامًا عـظيم الموهبة لكان من الطبيعي أن أصور النظرة الصادقة والنظرة الكاذبة .

ـــ اســأل نفسك : كيف يتعلم الإنســان أن يتلقى «نظرة» مقـابـل شيء مـا؟ وكيف تستخدم مثل هذه النظرة؟

\_ ليس التظاهر، بالطبع، إلا حالة خاصة لشخص يبدي (مثـلًا) تعبيراً عن الألم، في الوقت الذي لا يكون فيه متـألمًا. لأنـه إذا كان ذلـك ممكنا عـلى الإطلاق، فلمإذا ينبغي دائماً أن يكون التظاهر \_ هذا النموذج الخاص إلى أبعد حـد في نسيج حيـاتنا \_ هـو الواقـع الحاصل باستمرار؟

ـــ على الطفل أن يتعلم الكثير قبل أن يستطيع التظاهر. (إن الكلب لا يستطيـع أن يكون منافقاً، لكنه لا يستطيع كذلك أن يكون مخلصا.)

\_ وقد تحدث بالفعل حالة تقتضي منا أن نقول: «هذا الرجل يعتقد أنه يتظاهر».

-11-

... إذا كمان من المكن تفسير تكوين التصورات (أو المفاهيم)، بواسطة وقمائع الطبيعة، ألا ينبغي علينا أن نوجه اهتهامنا، لا إلى النحو، بل بالأحرى إلى ما هو موجود في الطبيعة ويشكل أساساً للنحو؟ . . . إن اهتهامنا يتضمن بالتأكيد التناظر بين التصورات وبين الوقائع الطبيعية الشديدة التعميم .

(هذه الوقائع التي لا تلفت نظرنا في الغالب بسبب عموميتها) . لكن اهتهامنا لا يرتد إلى هـذه الأسباب الممكنـة لصياغـة التصورات، فنحن لا نشتغـل بالعلم الـطبيعي، ولا بالتاريخ الطبيعي ـ طالما أن بإمكاننا كذلك أن نخترع تاريخا طبيعيا وهميا لتحقيق أغراضنا .

ـــ إنني لا أقول: لو كانت هذه الوقائع الطبيعية أو تلك مختلفة عما هي عليه، لكوَّن الناس تصورات مختلفة (بالمعنى الفـرضي)، بل أقـول: إذا اعتقد أحـد أن ثمة تصـورات

- ۳۳۸ -



معينة، هي التصورات الصحيحة بصفة مطلقة، وأن الـذين لديهم تصورات مختلفة، لن يتسنى لهم أن يدركوا ما ندركه نحن ـ فليتخيل وقائع طبيعية معينة شديدة التعميم بـطريقة مختلفة عما اعتدنا عليه وألفناه، وليصبح تكوين التصورات المختلفة عن تصوراتنا المألوفة أمرا مفهوما ومعقولا بالنسبة له.

ــــقـارن بين تصـور معين وبـين أسلوب معين في الـرسم : هل أسلوبنـا في الـرسم تحكمي أو تعسّفي؟ هـل يمكننـا اختيـار أسلوب عـلى هـوانـا (مثـل أسلوب المصريـين في الرسم)؟ أم أن المسألة تنحصر فيها هو مليح وما هو قبيح؟

- 1"-

ـــ حينها أقول: «لقد كان هنا منذ نصف ساعة ـ بمعنى أن أتـذكر ذلـك ـ فليس هذا وصفا لخبرة (أمرّ بها) في الحاضر.

ـــ إن خبرات الذاكرة هي ظواهر مصاحبة للتذكر .

\_ ليس للتذكر مضمون أو محتوى خِـبَّرى . ـ ألا يمكن معرفة هذا بـالاستبطان؟ ألا يـظهر [الاستبـطان] أنه لا شيء هنـاك، حينـما أبحث عن مضمـون أو محتـوى؟ لكنـه لن يستطيع أن يفعل ذلك إلا في هـذه الحالـة أو تلك. وحتى لو استـطاع ذلك، فـلا يمكنه أن يدلني على معنى كلمة «يتذكر»، وبالتالي لن يوضح لي أين أبحث عن مضمون أو محتوى!

\_ إنني لا أحصل على فكرة مضمون الذاكرة إلا عن طريق المقارنة بين التصورات السيكولوجية . والأمر هنا أشبه بالمقارنة بين **لعبتين (**فكرة القدم فيها أهداف، والتينس خال منها) .

... هـل يمكن تصور المـوقف التالي: شخص يتـذكر للمرة الأولى في حياتـه ويقـول «أجل، إنني أعرف الآن ما هو «التذكر»، وما هو شعور الإنسان حين يتذكـر».. كيف له أن يعرف أن هذا الشعـور هو «التـذكر»؟ قـارن بين ذلـك وبين المشال التالي: «نعم، إنني أعرف الآن ما هو «الوخز» (وربما يكون تلقي صدمة كهربائية لأول مرة).. هل يعـرف أن ذلك تذكر لأنه قد حدث نتيجة شيء مضى؟ وكيف له أن يعرف ما هو الماضي؟ إن الإنسان يتعلم تصور (أو مفهوم) الماضي عن طريق التذكر.

\_ وكيف سيتعرف في المستقبل على الشعور بالتذكر؟

-- (ربجا أمكن من جهة أخرى، أن يتكلم الإنسان عن شعور «بما مضى منذ زمن طويل، طويل»، بسبب وجود نغمة صوتية، أو إيماءة، تتمشى مع روايات معينة من الأزمنة الماضية).

- ٣٣٩ -



-18-

\_ إن الخلط والجدب الموجودين في علم النفس، لا يتم تفسيرهما بالقول بأنه «علم ناشيء»، فحالته لا تقارن بحالة الفيزياء، مثلا، في بداياتها. (وإنما تقارن بحالة فروع معينة من الرياضيات مثل نظرية المجموعات). ويرجع هذا إلى وجود مناهج تجريبيةوخلط تصوري (أي خلط في المفاهيم) في علم النفس (كما يوجد في الحالة الأخرى ـ أي في فروع معينة من الرياضيات ـ خلط تصوري ومناهج للبرهان).

ـــ ووجـود المنهج «التجـريبي» يجعلنـا نعتقـد بـأن لـدينـا الـوسـائـل الكفيلة بحـلّ المشكـلات التي تزعجنـا، على الـرغم من أن المنهج والمشكلة يمـرّ أحدهمـا على الآخـر مـرّ الكرام.

ــ من الممكن في حالة الرياضيات أن يوجد بحث مماثل تماماً لبحثنا في علم النفس. ولن يكون ذلك البحث رياضياً، كما أن البحث الآخر لن يكون نفسياً. فهـو لن يتضمن حسابات، وكذلك لن يكون، على سبيل المثال، منطقاً رمزياً (أو حسـاباً منـطقياً) ولـذلك قد يستحق أن يسمى بحثاً في «أسس الرياضيات».

تـــمّ بحمــد اللـــه



قائمة بأهم المصطلحات — A —

| Assertion            | Behauptung            | تقرير _ إثبات                  |  |
|----------------------|-----------------------|--------------------------------|--|
| Assumption           | Annahme               | افتراض                         |  |
| Application          | Verwendung            | استخدام                        |  |
|                      | Anwendung             | ,                              |  |
| Activity             | Tätigkeit             | فاعلية                         |  |
| Argument             | Gedankengang-Argument | ۔<br>حجة _ دليل                |  |
| Arbitrary            | Willkürlich           | جزافي _ اختياري _ اتفاقي       |  |
| Agreement            | Übereinstimmung       | اتفاق ـ موافقة                 |  |
| Associate            | Assoziieren           | يربط                           |  |
| Attitude             | Einstellung           | یر.<br>اتجاہ ۔ استعداد ۔ مواقف |  |
| Action               | Handlung              | فعار                           |  |
| Account              | Erklärung             | اعتبار تفسير                   |  |
|                      | B                     |                                |  |
|                      |                       |                                |  |
| Being                | Sein                  | وجود _ کينونة                  |  |
| Bearer (of the name) | Namentråger           | مسمّی ـ حامل الاسم             |  |
| Behaviour            | Verhalten             | سلوك                           |  |
| Believe              | Glauben               | يعتقد                          |  |
| Brain                | Gehim                 | -<br>المخ                      |  |
| — <b>c</b> —         |                       |                                |  |
| Correspond           | Entsprechen           | يناظر                          |  |
| Correspondence       | Entsprechung          | يناطر<br>تناظر ــ مقابلة       |  |
| Composed             | Zusammengesetzt       | =                              |  |
| Composition          | Zusammensetzung       | مرکب<br>م                      |  |
|                      |                       | تركيب                          |  |

- 481 -



| Communication        | Mitteilung-Verständigung  | اتصال _ إخبار _ إفهام   |
|----------------------|---------------------------|-------------------------|
| Command              | Befehl                    | أمر _ طلب               |
| Clause               | Satz                      | جملة ناقصة              |
| Connexion            | Verbindung                | ربط _ رابطة _ علاقة     |
| Confusion            | Verwirrung-Konfusion      | غموض _ خلط              |
| Calculation          | Rechnung                  | حساب                    |
| Comparison           | Vergleichung              | مقارنة                  |
| Concept              | Begriff                   | تصور _ مفهوم            |
| Super-Concepts       | Über-Begriffe             | تصورات فوقية            |
| Consciousness        | Bewusstsein               | وعي                     |
| Convention           | Konvention-Festsetzung    | اتفاق _ اصطلاح _ موافقة |
| Common               | Gemeinsam                 | مشترك                   |
| Causation            | Verursachung              | تسبیب ـ سبب<br>علَّة    |
| Cause                | Ursache                   | علَّة                   |
| Custom               | Geflogenheit              | عادة                    |
| Correct              | Richtig                   | صحيح ـ صائب             |
| Correctness          | Richtigkeit               | صحة ـ صواب              |
| Certainty            | Gewissheit-Sicherheit     | يقين                    |
| Calculus             | Kalkül                    | حساب تحليلي             |
| Causal Connexion     | Kausaler Zusammenhang     | رابطة _ سببية           |
| Conceptual           | Begrifflich               | تصوري                   |
| Conceptual Statement | Begriffliche Feststellung | عبارة تصورية            |

#### --- D ----

| Definition           | Definition             | تعريف                   |
|----------------------|------------------------|-------------------------|
| Determination        | Bestimmung             | تحديد                   |
| Demonstrative        | Hinweisend             | إشاري ـ برهاني          |
| Degenerate Sentence  | Degenerierter Satz     | جملة غير متكملة التكوين |
| Ostensive Definition | Hinweisende Definition | تعريف إشاري ــ بالإشارة |
| Description          | Beschreibung           | وصف                     |
| Difference           | Unterschied            | اختلاف                  |

### - 484 -





| TORQ                | EL BILG               |                         |
|---------------------|-----------------------|-------------------------|
| Doubt               | Zweifel               | شك                      |
| Duration            | Dauer                 | ديمومة ـ استمرار زمني   |
| Depth               | Tiefe                 | عمق                     |
| Designation         | Bezeichnung           | دلالة                   |
|                     | E                     |                         |
| Exist               | Existieren-bestehen   | يوجد (خارج الذهن)       |
| Essence             | Wesen                 | ماهية                   |
| Explanation         | Erklärung             | تفسير ــ توضيح          |
| Elliptical Sencence | Elliptischer Satz     | عبارة (جملة) مضمرة      |
| Effect              | Wirkung               | نتيجة أثر               |
| Existence           | Bestehen              | وجود (فعلي أو خارج      |
|                     |                       | الذهن)                  |
| Expression          | Ausdrück              | تعبين                   |
| Employ              | Verwenden             | يستخدم _ يطبق           |
| Experience          | Erfahrung-Erlebnis    | خبرة _ تجربة            |
| Exactness           | Exaktheit-Genauigkeit | دقة                     |
| Examination         | Betrachtung           | اختبار _ فحص            |
| Experiment          | Versuch-Experiment    | تجربة                   |
|                     | <b>F</b>              |                         |
| False               | Falsch                | کاذب _ باطل             |
| Familiar            | Vertraut              | مألوف _ معتاد           |
| Feeling             | Gefühl                | شعور                    |
| Feel                | Empfinden             | یشعر _ بحس              |
| Form                | Form                  | صورة                    |
| Frequency           | Häufigkeit            | اطراد                   |
|                     | G                     |                         |
| Game - (language)   | Spiel (Sprach)        | لعبة (من ألعاب اللغة)   |
| Ball-games          | — Ballspiele          | العاب الكرة             |
| - Board-games       | - Brettspiele         | الألعاب ذات الرقعة      |
| Card-games          | — Kartenspiele        | ألعاب الورق (الكوتشينة) |
|                     |                       |                         |

- 352 -



| Gesture           | Geste-Gebärde          | حركة ـ إشارة إيماءة  |
|-------------------|------------------------|----------------------|
| Guess             | Raten                  | يحدس _ يظن _ يخمِّن  |
| Genuine name      | Eigentlicher Name      | اسم أصلي (حقيقي)     |
| Grammar           | Grammatik              | قواعد (النحو)        |
| — Surface grammar | - Oberflächengrammatik | قواعد (أو نحو) السطح |
| Depth-grammar     | - Tiefengrammatik      | قواعد (أو نحو) العمق |
| Grund             | Ground                 | أساس                 |

-- 1 --

| Idea             | Vorstellung          | فكرة                                                         |
|------------------|----------------------|--------------------------------------------------------------|
| Identity         | Gleichheit-Identität | هوية ـ ذاتية                                                 |
| Illusion         | Täuschung            | وهم                                                          |
| Image            | Vorstellung          | صورة ذهنية                                                   |
| Imagine          | Vorstellen           | يتخيل                                                        |
| Imagination      | Vorstellung          | یا ہی۔<br>خیال ۔ تخیل                                        |
| Imaginability    | Vorstellbarkeit      | القدرة على التخيل                                            |
| Impression       | Eindruck             | انطباع                                                       |
| Sense-Impression | Sinnes-eindruck      | انطباع حسي                                                   |
| infer            | Schliessen           | انطباع حسي<br>يستدل ــ يستنتج                                |
| Inference        | Schluss              | استدلال - استنتاج                                            |
| Influence        | Einfluss             | تأثير                                                        |
| Instrument       | Werkzeug             | أداة                                                         |
| Information      | Mitteilung           | خبر_معلومة _ إعلام                                           |
| Insight          | Einsicht             | خبر ـ معلومة ـ إعلام<br>استبصار<br>معقول، مفهوم<br>نية ـ قصد |
| Intelligible     | Verständlich         | معقول، مفهوم                                                 |
| Intention        | Absicht              | نية ـ قصد                                                    |
|                  |                      |                                                              |

Judgment Justification

Justify

Urteil Begründung-Berechtigung Rechtfertigung Rechtfertigen حکم تسويغ ـ تبرير ـ استيفاء يبرر ـ يسوِّغ ـ يستوفي

#### - 455 -



| RUST | Provide a la | 52 |
|------|--------------|----|
| JGHT |              |    |

| Know                 | Wissen                | يعرف                    |
|----------------------|-----------------------|-------------------------|
| Knowledge            | Wissen                | معرفة                   |
| Fore Knowledge       | - Vorherwissen        | معرفة مسبقة             |
|                      | L-                    |                         |
| Language             | Sprache               | لغة                     |
| Language-game        | Sprachspiele          | لعبة اللغة (لعبة لغوية) |
| - Natural language   | - Natürliche Sprache  | لغة طبيعية              |
| - Native language    | - Muttersprache       | لغة أصلية (لغة الأم)    |
| - Primitive language | Primitive Sprache     | لغة بدائية              |
| Ordinary language    | — Gewöhnliche Sprache | لغة عادية أو جارية      |
| Word-language        | - Wortsprache         | اللغة اللفظية           |

- K ----

| - Word-language | - Wortsprache     | اللغة اللفظية                           |
|-----------------|-------------------|-----------------------------------------|
| Letter          | Buchstabe         | حرف                                     |
| Logical product | Logisches produkt | حاصل الضرب المنطقي<br>(لقضيتين أو أكثر) |

| M                |                  |                       |  |
|------------------|------------------|-----------------------|--|
| Manifestation, s | Auserung-en      | مظاہر ۔ تعبیرات       |  |
| Mean             | Meinen           | يعني                  |  |
| Meaning          | Bedeutung        | معنّى دلالة           |  |
| Meaningless      | Bedeutung los    | بلا معنى ــ بلا دلالة |  |
| Meaning-body     | Bedeutungskörper | جسم ـ المعنى          |  |
| Mental           | Geistig          | ذهني ٰ عقلي           |  |
| Method           | Methode          | منہج _ منہاج          |  |
| Mistake          | Fehler           | خطأ                   |  |
| Misunderstanding | Missverständnis  | سوء فهم ـ خلط         |  |
| Mind             | Geist            | ذهن _ عقل             |  |

Name - Real name - Eightlicher name

Name

اسم اسم حقيقي (شيئي)

- 450 -





| Proper name    | - Eigenname       | اسم علم (أو شيء)        |
|----------------|-------------------|-------------------------|
| - Proper names | - Persone name, n | اسم شخص _ أسماء الأشخاص |
| Common name    | Gattungsname      | اسم عام (مشترك)         |
| Naming         | Benennen          | تسمية                   |
| Necessity      | Notwendigkeit     | ضرورة                   |
| Number, s      | Zahi, en          | عدد ۔ أعداد             |
| Numeral        | Zahlzeichen       | رقم ـ (حرف أو رمز عددي) |
| Negation       | Verneinen         | نفي (عملية النفي)       |
| Negation       | Negation          | سلب (المعنى)            |
| Non-being      | Nichtsein         | اللاوجود                |
| Non-existence  | Nichthestehen     | عدم الوجود (الفعلي)     |
| Nonsense       | Unsinn            | لغو                     |
| Nothing        | Nichts            | عدم ـ لا وجود ـ لاشيء   |
| Notation       | Notation          | علامة الرمز             |

-0-

| Object               | Gegenstand               | موضوع ـ شيء            |
|----------------------|--------------------------|------------------------|
| Objective            | Objektiv                 | موضوعي ـ شيثي          |
| Objectivity          | Objektivität             | موضوعية                |
| Opinion              | Meinung                  | رأي _ ظن               |
| Opposite             | Gegenteil-gegenüber      | ضد ۔ في مقابل          |
| Opposition           | Opposition               | تقابل                  |
| Oppose               | Entgegensetzen           | یقابل ـ یضاد           |
| Ostensive            | Hinweisend               | إشاري شارح             |
| Ostensive definition | — Hinweisende Erklärung  | تعريف إشاري            |
| Ostensive teaching   | - Hinweisende Definition | (أو بالإشارة)          |
| Order                | Hinweisende Belehrung    | تعليم إشاري (بالإشارة) |
| Order                | Befehl                   | أمر (فعل أمر)          |
|                      | Ordnung                  | ترتيب _ نظام           |
| Super-order          | Über-Ordung              | نظام ــ فوقي ٰ         |
|                      |                          |                        |

#### - 481 -



| Original       | Vorlage         | الأصل                         |
|----------------|-----------------|-------------------------------|
| Observation    | Beobachtung     | ملاحظة                        |
| Observed (the) | Das Beobachtete | موضوع الملاحظة                |
| Observing      | Beobachten      | يلاحظ ـ يقوم بالملاحظة        |
| Occur          | Einfallen       | يحدث _ يقع _ يطرأ (على الذهن) |

---- P ----

| Proposition, s          | Satz, Sätze            | قضية _ قضايا            |
|-------------------------|------------------------|-------------------------|
| Proposition, radical    | Satzradikal            | جذر (أو أساس) القضية    |
| Propositional signs     | Satzzeichen            | علامات القضية           |
| Phenomenon              | Erscheinung            | ظاهرة _ مظهر            |
| - Proto-phenomenon      | Urphänomen             | ظاهرة أولى ـ أصلية      |
| Picture                 | Bild                   | رسم ـ صورة              |
| Primary elements        | Urelemente             | عناصر أولية             |
| Pronoun                 | Fürwort                | اسم (ضمیر)              |
| - Demonstrative pronoun | - Hinweisendes Fürwort | اسم إشارة               |
| Play                    | Spiel (Handlung)       | لعب _ أداء اللعبة       |
| Projection              | Abbildung-Projektion   | إسقاط                   |
| Possibility             | Mõglichkeit            | إمكان                   |
| Process                 | Vorgang                | عملية                   |
| - Mental process        | Seelischer vorgang     | عملية عقلية             |
| - Brain process         | - Gehirnvorgang        | عملية تحدث في المخ      |
| To point                | Zeigen                 | يسير إلى                |
| Past                    | Vergangenheit          | الماضي                  |
| Probability             | Wahrscheinlichkeit     | احتمال                  |
| Point                   | Punkt                  | نقطة _ جزء              |
| of time                 | Zeitpunkt              | جزء (أو لحظة) من الزمان |
| Presupposition          | Voraussetzung          | افتراض مسبق             |
| Q                       |                        |                         |
| Queer                   | Seltsam                | غريب                    |
| Question                | Frage                  | سؤال                    |
|                         |                        | 5                       |

- 45V -



|                       | n                         |                               |
|-----------------------|---------------------------|-------------------------------|
|                       |                           | الواقع الخارجي ـ الوجود       |
| Reality               | Realtät, Wirklichkeit     |                               |
| Real                  | Eigentlich                | الفعلي<br>واقعي ــ حقيقي      |
| Rule                  | Regel                     | قاعدة                         |
| Representation        | Darstellung               | <b>م</b> َثيل                 |
| Refer                 | Beziehen (Sich auf etwas) | یشیر إلى _ یدل على _ یمیل     |
| Reference             | Beziehung (Bezug)         | إشارة _ دلالة                 |
| System of reference   | Bezugs system             | نظام الدلالة                  |
| Reaction              | Beaktion                  | رد الْفعل                     |
| Reading               | Lesen                     | القراءة                       |
| Reason                | Grund                     | سیب ــ آساس                   |
| Regular               | Regalmässig               | منتظم _ مطرد                  |
| Right                 | Richtig                   | صحيح ۔ صائب                   |
| Represent             | Darstellen                | <u>ع</u> ثل                   |
| Representation        | Darstellung               | <b>ٽئيل</b>                   |
| Representability      | Darstellbarkeit           | القدرة (القابلية) على التمثيل |
| Recognition           | Wiedererkennen            | تعرف                          |
| Relation              | Relation                  | علاقة                         |
|                       | — S —                     |                               |
| Sense                 | Sinn                      | معنى ـ فحوى                   |
| Sentence              | Satz                      | عبارة ــ قضية                 |
| - Elliptical sentence | — Elliptischer satz       | عبارة (جملة) مضمرة            |
|                       |                           | عبارة (جملة) غير مكتملة       |
| Degenerate sentence   | — Degenerierter satz      | التكوين                       |
| Shortened sentence    | — Verkürzter satz         | عبارة (جملة) مختصرة           |

| - Degenerate sentence  | — Degenerierter satz     | التكوين                 |
|------------------------|--------------------------|-------------------------|
| Shortened sentence     | — Verkürzter satz        | عبارة (جملة) مختصرة     |
| - unshortened sentence | Unverkürzter satz        | عبارة (جملة) غير مختصرة |
| Statement              | Behauptung Fest Stellung | عبارة إثبات             |
|                        | Aussage                  | زائد ـ غير ضروري        |
| Superfluous            | Überflüssig              | يعني _ يدل على          |
| Signify                | Bezeichnen               | -                       |

- 454 -



| Significant         | Sinnvoll              | ذو معنى ــ له معنى أو دلالة                                                |
|---------------------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| Symbol, s           | Zeichen               | رمز ـ رموز                                                                 |
| Speaking            | Sprechen              | الكلام (أو التحدث)                                                         |
| Series              | Reihe                 | متسلسلة                                                                    |
| (The) Same Sameness | Das Gleiche, Dasselbe | الشيء نفسه                                                                 |
| Sign                | Zeichen               | علامة التهاثل                                                              |
| Situation           | Situation             | موقف _ حالة                                                                |
| Senseless           | Sinnlos               | خالي من المعنى، لا معنى له                                                 |
| Spot                | Punkt                 | نقطة _ موضع                                                                |
| Spirit              | Geist                 | روح _ (عقل)                                                                |
| Simple              | Einfach               | بسيط                                                                       |
| State               | Zustand               | حالة                                                                       |
| System              | System                | نسق ۔ نظام                                                                 |
| - of reference      | - Bezugssystem        | نسق الدلالة (نظام الإشارة)                                                 |
| Sensation           | Empfindung            | إحساس                                                                      |
| Soul                | Seele                 | نفسى                                                                       |
| Seeing              | Sehen                 | رؤية _ إدراك                                                               |
| Sense-data          | Sinnesdaten           | معطيات الحس                                                                |
| Solipsism           | Solipsismus           | الأنا وحدية _ الأنانة (في                                                  |
|                     |                       | الفلسفة المثالثة الذاتية)                                                  |
| Solipsists          | Solipsisten           | الأناوحديون (المثاليون                                                     |
|                     |                       | الذاتيون)                                                                  |
| Self                | Selbst                | نفس ـ ذات                                                                  |
|                     |                       | نظرية المجموعات (أو                                                        |
| Set theory          | Mengenlehre           | نظرية المجموعات (أو<br>الفئات)<br>انطباع حسيً<br>تتابع من كلمات (لا تكوُّن |
| sense-impression    | Sinneseindrück        | انطباع حسى                                                                 |
| Sequence            |                       | تتابع من كلُّمات (لا تكوِّن                                                |
| (of words)          | Wortreihe             | عبارة لها معنى)                                                            |
| Similarity          | Ähnlichkeit           | عبارة لها معنی)<br>تماثل                                                   |
| Syntehsis           | Synthese              | تأليف _ ربط _ تركيب                                                        |
|                     | Zusammensetzung       |                                                                            |
|                     |                       |                                                                            |

- 414 -





|                 | T                         |                                             |
|-----------------|---------------------------|---------------------------------------------|
| Tangible        | Greifbar                  | محسوس _ ملموس                               |
| Intangible      | — Ungreifbar              | غبر محسوس غير ملموس                         |
| Testimony       | Zeugnis                   | شهادة                                       |
| Theorem         | Satz                      | مبرهنة (قضية مبرهنة)                        |
| There           | Dorthin                   | هناك                                        |
| Technique       | Technik                   | تقنية _ أسلوب التطبيق                       |
| Thing           | Ding                      |                                             |
| Think           | Denken                    | شيء<br>يفكر                                 |
| Thought         | — Das Denken              | فكر                                         |
| Timeless        | Zeitlos                   | لازمني                                      |
| True            | Wahr                      | صادق                                        |
| — Truth         | — Wahrheit                | الصدق                                       |
| Totality        | Gesamtheit                | جملة ــ كل                                  |
| Token ( Sign)   | Zeichen, Anzeichen        | علامة                                       |
|                 | U                         |                                             |
| Understand      | Verstehen                 | يفهم                                        |
| — Understanding | Verständnis               | يفهم<br>فهم<br>موحد                         |
| Uniform         | Gleichförmig              | موحد                                        |
| Unity           | Einheit                   | وحدة                                        |
| Uncertainty     | <sub>(</sub> Ungewissheit | وحدة<br>عدم يقين                            |
|                 | l Unsicherheit            |                                             |
| Usable          | ( Gebrauchlich            | قابل الاستخدام                              |
|                 | Verwendbar                |                                             |
| — Unusable      | ( Ungebrãuchlich,         | غبر مستخدم                                  |
|                 | Unverwendbar              | ۰ - •                                       |
| Use, s          | { Gebrauch - äuche        | غير مستخدم<br>استخدام<br>تطبيق              |
|                 | Verwendung                | تطبيق                                       |
| Uttering        | Aussprechen               | نطق                                         |
| Utterance       | Áusserung                 |                                             |
| Unverifiable    | Nicht-verifizierbar       | منطوق / ما يتم النطق به<br>غير قابل للتحقيق |
|                 |                           |                                             |

- 401 -



| Validity | Gültigkeit  | صحة (منطقية أو صورية) |
|----------|-------------|-----------------------|
| Various  | Verschieden | عدید _ مختلف          |
| Verb     | Verbum      | فعل                   |
| W        |             |                       |
| Word     | Wort        | كلمة _ لفظ            |
| World    | Welt        | عالم ـ العالم         |

•

.

.

.

٠

.



This file was downloaded from QuranicThought.com



## الفهرس

| <b>a</b> | ـــ مقدمة بقلم المؤلف                            |
|----------|--------------------------------------------------|
| ۹        | ـــ تقديم (بقلُّم المراجع)                       |
|          | ـــ البحوث الفلسفية (آلجزء الأول)                |
| ۲۷۳      | ــ البحوث الفلسفية (الجزء الثاني)                |
|          | _ قائمة بأهم المصطلحات (عربي ـ انجليزي ـ ألماني) |







This file was downloaded from QuranicThought.com



# To: www.al-mostafa.com

This file was downloaded from QuranicThought.com