



أرد / منحد الله عبد الله استاذ القاسفة اليونائية دلاداب مدرس مصالي الأسعة سنية الآرب جامعة طالة

درا الجمرارة الدياعة والدرر المصار





راسات <u>к</u> الفلسفة البوزانية

د/ علاء عبد المتعال

أ.د / محمد فنتحى عبد الله

۰.

أستاذ القلسفة اليوتانية بكلية الآداب . مدرس مصادر الفلسفة بكلية الآداب . جامعة طنطا

درا الحضارة للطباعة والنشر - طنطا. .





إهداء

نهدى هذه الدر اسات فــى الفلسـفة اليونانيــة لأرواح أبائنــا وأمهاتنا الذين رحلـوا إلى الحق عرفانا بالجميل .

داعين الله أن يسكنهم فسيح جناته ويقعدهم مقعد الصديقين والشهداء .

ا.د/ محمد فتحی عبد الله د/ علاء عبد المتحال





مقدمة

يسرنا أن نقدم للقارئ العربي مجموعة من الدراسات الأكاديمية الجديدة حول بعض المذاهب الفلسفية اليونانية التي كانت تحتاج لتقديم بحوث وافية عنهما . وكذا تقديم دراسة حديدة لبعض مشكلات الفلسفة اليونانية . وهذه الدراسات الجديدة التي نقدمها هنا نصنفها في ثلاثة أبواب .أما الباب الأول وعنوانه .

( الاتجاهات الروحيه لدى فلاسفة اليونان السابقين على سقراط ويشتمل على قسمين أما القسم الأول فعنوانه النحلة الأورفيه أصولها وآثارها فى العالم اليونانى .

وأما القسم الثانى فعنوانه المدرسة الفيئاغوريه مصادرها ونظرياتها . ويشتمل القسم الثانى على أربعة فصول . أما الفصل الأول فعنوانه مصادرنا عن الفيثاغوريه . وأما الفصل الثانى فعنوانه (فيثاغورس حياته وتلاميذه ). وأما الفصل الثالث فعنوانه نظرياتهم العلمية . وأما الفصل الرابع فعنوانه (آرائهم الفلسفية ) . وأما الباب الثانى وعنوانه (المعرفة عند فلاسفة اليونان ) فيشتمل على أربعة فصول.

وأما الفصل الأول فعنوانية ( المعرفة لـدى فلاسفة اليونـان السابقين علمي أفلاطون .

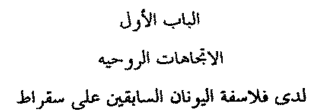


وأما الفصل الثاني فعنوانه ( نظرية المعرفة عند أفلاطون ) . وأما الفصل الثالث فعنوانه ( نظرية المعرفة عند أرسطو ) . وأما الفصل الرابع فعنوانه (المعرفة لدى فلاسفة اليونان في العصر الهلينستي). وأما الباب الثالث فعنوانه ( الزمان عند فلاسفة اليونان وأصوله لمدى السابقين عليهم) . فيشتمل على أربعة فصول . أما الفصل الأول وعنوانه ( الزمان لدى مفكرى الحضارات الشرقية القديمة وفلاسفة اليونان السابقين على أفلاطون ) . و أما الفصل الثاني وعنوانه ( الزمان عند أفلاطون ). و أما الفصل الثالث فعنوانه ( الزمان عند أرسطو ). وأما الفصل الرابع فعنوانه ( الزمان عند أفلوطين ) وقد كتب البابين الأول والثاني الاستاذ الدكتور / محمد فتحي عبد الله . أما الباب الثالث فقد كتبه الدكتور / علاء عبد للتعال وهو مقتطع من رسالته لنيل درجة الدكتوراه وموضوعها ( تصور ابن سينا للزمان وأصوله اليونانية ). ونسأل الله أن نكون قد وفقنا فيما قدمناه في هذا الكتاب .

# أ.د/ مدمد فتحي عبد الله

د/ علاء عبد المتعال





القسم الأول النحلة الأورفيه أصولها وآثارها في العالم اليوناني





## مصادرنا عن الأورنية

لم يتحدث عن الأورقية إلا قلة من أبرزهم أفلاطون وأرسطو ونورد فيما إي ما ذكراه لنا عن هذه الجماعة :

<u>۱</u>\_ أنلاطون .

أشار أفلاطون إلى الأورفية في محاورات :

– 179 D المدينة ع 316 D - السيوفسطائي 316 D – المادية - 620 A ، 364 E
 536 B - أيون , 800 C - أقريتون C , 200 C – أيون , 800 C – أيون , 800 C – أيون , 800 C - فيدون 8 C - بروتاجوراس 156 A فيلويس 66<sup>(1)</sup>

ونورد على سبيل المثال إشارته اليهم على اسان سقراط في محاورة فيدون، حيث قال :

" هذاك مذهب جرت به الألسنة في الخفاء، يري أن الانسان سجين وليس له الحق في أن يفتح باب سجنه ليفر هارياً.

ويقول بعد قليل في المحاورة نفسها :

وانى لا أتصور أن اولئك الذين أنشارا الأسرار لم يكونوا مجرد عابثين (٨)

Plato, Phaedo 62 B

(^)

Plato: The Dialogues, Translated into English with Analyses and (V) introductions, by B. JOWETT, in five volumes, third edition, OXFORD, at the clarendon press 1892.



٢\_ أرمطو ،

أشار أرسطو إلى الأورفيين مرتين :

الأولــــــى - فـــــى كتــــاب ( تكويـــن الحيــوان ) DE GENERATIONE ANIMALIUM 734 A 19 حيث ذكر أن من مبادئهم الاعتقاد بأن أعضاء الجسم الحى توجد متفرقة قبل أن تلتئم وقبل أن يتكون الحى نفسه <sup>(۱)</sup>

ب الثانية – في كتاب (النفس) DE ANIMA 410 B حيث عرض مذهبهم ونقده، ونعلم أنه لا يعترف بوجود أورفيوس، إلا أن الرأي الحديث يميل إلى اثبات انه عاش قبل هوميروس (القرن التاسع أو الثامن ق.م) وهيزود (القرن الثامن ق.م).

وهناك رأي آخر يذهب إلى أن الأورقية من نتاج القرن السادس قبل الميلاد اخترعها بعض الأثينيين في ذلك الوقت مستخدمين الأساطير الخرافية للتعبير عن أفكار دينية (١٠)

- 2 ---

<sup>(</sup>٩) د. محمد على أبر ريان - تاريخ الفكر الفلسفي جـ من طاليس إلى أغلاطون - الطبعة الثاني - الدار القومية للطباعة والنشر - القاهرة ١٩٦٥ من . ٤

<sup>(</sup>١٠) د. محمد جلي، فرحان - النفس الانسانية - مكتبة بسام - الموصل - العراق ١٩٨٦ ص ٢٢ ، ٢٧



حياة أورنيوس ومؤلفاته

أولا \_ حياته ،

كان أورفيوس شاعرا وموسيقيا وواعظا دينيا، وقد رحل الى الشرق وتأثر بالديانات الشرقية وما عندهم من صوفية وأسرار، مما كان غريبا على الشعب اليونانى <sup>(١١)</sup>. وكان يعلم تلاميذه رُقَى وتعاويذ تقيهم الشرور والسوء .

وقد أشار كل من أفلاطون وأرسطو إلى هذه الجماعة التي كانت لا تزال موجودة في القرن الرابع قبل الميلاد وتزاول هذا الضرب من العلاج<sup>(١٢)</sup>

ويقال أن نسبه إلهى. فأمه هى الربة كاليوبى Calliope أما أبوه فهو الإله أبوالو<sup>(١٢)</sup> Apollo أو يارجوس Oeargas إله الخمر في تراقيا <sup>(١٤)</sup>

-- ģ --



وكان أورفيوس إبناً لميوز Muse وكأرجونى Argonaut فإنه كان ينتمى إلى العصر البطولى الذي تحدث عنه أهوميروس، وليس إلى العصر المتأخر، عصر الرجال الأقل شهرة الذي عاش فيه هوميروس نفسه (١٠)

وعلى كل حال فقد كان أورفيوس كاهناً وفيلسوفاً قبل أي شىء آخر، وكان شخصية غامضة لكنها تستوقف النظر، ويعتقد البعض أنه كان رجلا حقيقيا في حين اعتقد آخرين أنه كان إلهاً أو بطلا خياليا، وتقول رواية بأنه مثل باخرس جاء من تراقيا، لكن الظاهر أن الرأي الأرجح هو أنه (أو الحركة المرتبطة باسمه) جاءت من كريت<sup>(١١)</sup>

وعلى أية حال فإنه يستحيل معرفة شيء عن حياته وعن أرائه وعن منشأ نحلته لكثره ما رُوي عنه من الأخبار المتضاربة وما نسب اليه من الكتب المتعارضة<sup>(١١)</sup>

W.K.C - Guthrie - A History of Greek Philosophy - Vol. I (۱۰)
 Cambridge University Press London 178 p.150
 - برتراند رسل - تاريخ الفلسفة الغربية - الكتاب الأول من 14 ترجمة د. زكن نجيب محمود - مراجمة د. احمد أمين ط ٢ لجنة التأليف والترجمة والنشر - القاهرة ١٩٦٧.
 (١٢) يرسف كرم - المرجع السابق . من ٢ ، ٢ .

-7-



وأهم ما يروي عن حياته أنه كان ضمن بحارة السفينة "ارجو" Argonauls وأنه قد زار هادس <sup>(١٨)</sup> أو العالم السفلى ليسترجع زوجته يوربيديس ولكنه لم ينجح فى مسعاه إذ أخلّ بالشرط الذي قطعه على نفسه بألا يلتفت وراءه متى سار فى العالم السفلى، كذلك يقال إنه انتحر أو مات بالصاعقة أو ان المناديات Maenods عابدات الإله ديونيسيوس <sup>(١١)</sup> قد قطعته إربا <sup>(٢)</sup>

وتروي الأقاصيص القديمة أنه كان مغنياً وصاحب صوت جميل تنقاد إلى أنغامه وموسيقاه جميع الكائنات كأنها واقعة تحت تأثير السحر، ويستطيع استئناس الوحوش الضارية في هذا العالم، والقوي المخيفة في العالم الآخر، وبالأضافة إلى ذلك فهو المعلم والنبي الذي يعرف الأسرار، ويغسرها مثل أصل الآلهه وطبيعتها، ويعرف الطريق الذي ينبغى على الناس سلوكه في الدنيا والآخرة والقواعد التي تسير عليها النفس لتبلغ مقرها الصحيح<sup>(17)</sup>

وأقدم أسطورة وصلتنا عن الأورفية هى أسطورة نزول أورفيوس إلى الجحيم حتى يحصل على إذن البحث عن زوجته التي فقدها هذاك ولكنه عاد دون أن يكلف نفسه مشقة العناء في استمرار البحث عنها. وقد أثار هذا تهكم أفلاطون عليه (٢٢)

(١٨) هادس : أو بلوتون يلوتو اللاتيني أخو زيوس وإحيانا، زيوس العالم السفلي حاكم الموتي وندج كرري (برسيفوني) – ويري بعضهم أن هاديس تسير إلى الجديم ،
 أنظر د. صويل كريمر – الموجع السابق ص ٢٤١
 (١٩) ديوبتيسيوس : باخوس اللاتيني، ابن زيوس وسيميلي، رب التفريج العاطفي والدراما والكرم، كان ماديس وسيميلي، رب التفريج العاطفي والدراما والكرم، كان ماديس محمديه ساتيرس وسيبليتي (نصف حصان ونصف عنزة) عبدته مياندات (النساء المتوحشات)، حامي العلم المنابق من ٢٤١
 أنظر د. معدويل كريمر – الموجع السابق ص ٢٤١
 ما من التفريج العاطفي والدراما والكرم، كان ماديس وسيميلي، رب التفريج العاطفي والدراما والكرم، كان ماديس وسيبليتي (نصف حصان ونصف عنزة) عبدته مياندات (النساء المتوحشات)، حامي المابية – الرمز = كرمة
 أنظر د. معمويل كريمر – الموجع السابق من ٢٤٢
 أنظر د. معمويل كريمر – الموجع السابق من ٢٤٢
 د. أميرة حلمي مطر – أوريفيوس – معجم أعلام الفكر الانساني حد ١ من ٢٢٢
 د. أميرة حلمي مطر – أوريفوس – معجم أعلام الفكر الانساني حد ١ من ٢٢٢
 د. أميرة حلمي مطر – أوريفوس – معجم أعلام الفكر الانساني حد ١ من ٢٢٢
 د. أن أنه الأمواني – الموجع السابق من ٢٢٠
 د. أميرة حلمي مطر – أوريفوس – معجم أعلام الفكر الانساني حد ١ من ٢٢٢
 د. أن أنه المواني – الموجع السابق – من ٢٢
 د. أنه مؤاد الأهواني – الموجع السابق – من ٢٢
 ٢٢) د. أحمد غواد الأهواني – الموجع السابق – من ٢٢



### ىانىيا ... **بۇلغاتە** ،

نسبت كل الكتابات الأورفية إلى أورفيوس بالرغم من أن تأليفها يمتد إلى بداية العصر المسيحى . وجريا على التقاليد التي كانت سائدة في القرن الخامس ق.م فإن فيثاغورس نفسه قد نسب كتاباته إلى أورفيوس، وقد ذكر لنا ذلك (أيون الخيوسي) Ion of Chios (<sup>٢٣)</sup>

وفي بداية القرن الخامس ق.م نسب أيون الخيوسي نفسه أشعارأورفيوس إلي فيثاغورس(٢٤)

وعلى أية حال فقد اتفق الرواة على أن الشاعر أورفيوس قد عاش فى تراقيا قبل عصر هوميروس، غير أن أشعار الأورفية لم تكتشف إلا فى القرن السادس ق.م، إذ عثر على ثمانية ألواح ذهبية، ستة منها فى جنوب ايطاليا قرب سيبارس وواحدة بروما وواحدة أخرى بكريت، وقد وجدت فى قبور تحمل ومىايا ولمقوس<sup>(٢)</sup>

وقد عثر في القرنين الرابع والخامس ق.م على مجموعة من الأشعار نسبت إلى أورفيوس، ويذكر فيلوبونوس أن الشاعر أونو ماكريتس Onomacritus هو الذي صاغ آراء أورفيوس شعراً في القرن السادس ق.م، وقد طرد هذا الشاعر من أثينا في عهد هيبا رخوس (٢٦)

W.K.C. Guthrie - A History of Greek Philosophy - p. 150 (۲۲) Ibid - p. 182 (۲۲)

(٢٥) د. أميرة حلمي مطر – أررفيوس – معجم أعلام الفكر الانساني هـ١ – ص ٧٢٢

(٢٦) نفس المرجع – من ٧٣٣

-- 1 --



## أسطورة الفلق عند الأورنية

وضع أورفيوس الماء كمبدأ أول للكل<sup>(٢٧)</sup> . ومنه جاء الطين ومن كليهما جاء الثعبان هيراكليس أو الزمان <sup>(٢٨)</sup>. ونشأت مع الزمان الضرورة، وهى قانون القضاء والقدر الذي يسيطر على الكون بأسره ويضم أطرافه. ثم أنجب الزمان الأثير والعماء والظلام، ثم شكل الزمان بيضة فى الأثير. ولما تفتحت البيضة خرج منها (فانس) أو النور، وقيل أن البيضة انفلقت نصفين<sup>(٢١)</sup> صار أحدهما جى Ge (الأرض) وإورانوس (السماء) .

واتحدت السماء بالأرض وكونتا الأنثى فيتس Fatas والذكر جينتس Giants والذكر جينتس Giants

<sup>(</sup>٢٧) يقول جثري : لقد نسب بعض من ينتمون إلى عصر شيشرين Cicero إلى الجماعة الأورفية التي تنتمي إلى القرن الخامس ق.م القول بأن الماء هو أصل المجودات الطبيعية، ولم ينسب اليهم هذا القول من كان يعيش في عصر الأورفيين أنفسهم، ويشك في جزء من الحقيقة القائلة، لأن الجماعة الأورفية في القرن الخامس ق.م قد تحدثت عن وجود أي شيء .

انظر (۲۸) د. حسام محى الدين الألوسى – بواكير الفلسفة قبل طاليس أو من الميثولوجيا إلى الفلسفة عند اليونان. المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط٢ بيروت ١٩٨٢ مر، ٣٥٠ (٢٩) د. أحمد فؤاد الأهواني – المرجع السابق – من ٢٠٩ (٣٠) د. حسام محى الدين الألوسي المرجع السابق من ٣٠٠



وإما النرر فهو أول ما أنجبت الالهه، وهو خالق هذا الكون وجميع ما فيه من كائنات، ومن أسمائه زيوس<sup>(٢٦)</sup> وديونيسيوس (إله الخمر) وايروس<sup>(٢٣)</sup> (إله الحب) وبان (إله التناسل) وميتيس (إله العقل). وأنجب النور ابنة هى الليل واتصل بها فتكونت منهما الأرض والسماء، وتزوجت الأرض السماء فأعقبا ثلاث بنات وست بنين، ولما علم اورانوس (السماء) أن أبنامه سوف يقضون عليه ألقي بهم فى نهر تارتاروس، وغضبت الأرض فأنجبت التيتان وهم مردة جبابرة، وكرونوس وريا وأقيانوس وتيش. وتغلب كرونوس على أبيه اورانوس نورس على النجاة وأرسلته إلى كريت حتى اذا بلغ أشده إبتلع النور فأخذ عنه القوة وأصبح الدء والوسط والنهاية لكل شىء. ثم شرع زيوس يرتب أمور العالم فتزرج ريا التي أصبحت ديمتر<sup>(٢٣)</sup>، وأنجبت برسفونى <sup>(٢٣)</sup> التي اغتصبها زيوس فتزرج ريا التي أصبحت ديمتر<sup>(٢٣)</sup>، وأنجبت برسفونى <sup>(٢٣)</sup> التي اغتصبها زيوس

(٢٦) زيوس : جويبتر اللاتيني أوجوف ملك الآله، أبر الآلهة والناس - الأوليمبي الرمز = الرعد والنسر
 د. مسمويل كريمر : المرجع السابق ص ٢٤٦
 (٢٢) أيروس : الحب العنيف - كيوبيد اللاتيتي ابن القروديت د. مسمويل كريمر : المرجع السابق ص ٢٤٢
 (٢٢) يروس : الحب العنيف - كيوبيد اللاتيتي ابن القروديت د. مسمويل كريمر : المرجع السابق ص ٢٤٢
 (٢٢) يرمتر : كيريس اللاتينية أخت زيوس ربة حبوب الزرع الأم الحزينة في الأسطورة الاغريقية - بكامة ملى أبنتها كردي التي التي العنيف ... (٢٢) معنين المنبق من ٢٤٢
 (٢٢) يرمتر : كيريس اللاتينية أخت زيوس ربة حبوب الزرع الأم الحزينة في الأسطورة الاغريقية - بكامة على أبنتها كردي التي اختطفها هاديس رب الأسرار الأليوسية مع ابنتها الرمز = مشعل وسنبلة قمح على أبنتها كردي التي اختطفها هاديس رب الأسرار الأليوسية مع ابنتها الرمز عمل وسنبلة قمع (٢٢) يرسفوني : "الفتاة "كردي برسفونيا اللاتينية بنت ديمتر التي اختطفها هاديس ... ملكة أوتي (٢٢) يرسفوني : "الفتاة "كردي برسفونيا اللاتينية بنت ديمتر التي اختطفها هاديس ... (٢٢
 د. مسمويل كريمر : المرجع السابق ص ٢٤١
 د. مسمويل كريمر : المرجع السابق ص ٢٤١
 د. مسمويل كريمر : المرجع السابق مي ٢٤٢
 ٢٢) برسفوني : "الفتاة "كردي برسفونيا اللاتينية بنت ديمتر التي اختطفها هاديس ... ملكة أوتي (٢٢) د. أحمد فؤاد الأمواني --- المرجع السابق مي ٢٨ ، ٢٨

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ويقول الأورقيون إن الإله زيوس وهب ابنه ديونيسيوس من ابنته برسفونى ا لسلطان على العالم، فغارت منه هيرا <sup>(٢٦)</sup> زوجة زُيوس وألبت عليه طائفة التيتان فكان ديونيسيوس يستحيل صورا مختلفة ويردهم عنه إلى أن تمكنوا منه فأمسكوه وقتلوه <sup>(٢٢)</sup> وقطعوه إربا إربا وافترسوا أعضاءه التى كانت تقطر دماً ما عدا قلبه الذي أكله رفيس <sup>(٢٨)</sup> إلا أن الآلهه استطاعت أن تختطف قلبه فبعث من هذا القلب ديونيسيوس الجديد <sup>(٢٦)</sup> ولما علم زيوس بذلك سلط عليه التيتان الرعد والبرق فأبادهم وأعاد ديونيسيوس إلى الحياة، وأصبح ديونيسيوس إله الأورفيه <sup>(٠٤)</sup> وجمع زيوس رماد التيتان وخلق منه الانسان، فأصبح كاننا مزدوج الطبيعة. طبيعة الإثم الذي ورثها عن التيتان، وطبيعة الخير التي ورثها عن ديونيسيوس <sup>(١٤)</sup>

وتقرل الأسفار البطولية لأورفيوس إن مختلف أعضاء الجسم : القلب والرئتين والكبد والعينين ... الخ كونت متتابعة لأنه يقول إن الحيوانات جاءت الي الوجود بنغس الطريقة التي بها تحاك الشبكة (<sup>11)</sup> .

(٢٦) هيرا : جرنو اللاتينية ملكة زيوس و(اخته) الإلهه الحامية لكل من ارجوس وساموس الرمز = التاج والتقاب . د. صمويل كريمر : المرجع السابق - من ٢٤١
 (٢٧) يوسف كرم : المرجع السابق - من ٢
 (٢٧) يوسف كرم : المرجع السابق - من ٢
 (٣٨) يميل برهييه : تاريخ الفلسفة اليونائية - ترجمه جورج طرابيشي ط ١ - دار الطليعة - بيروت (٣٨) اميل برهييه : تاريخ الفلسفة اليونائية - ترجمه جورج طرابيشي ط ٢
 (٣٨) إميل برهييه : تاريخ الفلسفة اليونائية - ترجمه جورج طرابيشي ط ١ - دار الطليعة - بيروت (٣٨) إميل برهييه : تاريخ الفلسفة اليونائية - ترجمه جورج طرابيشي م ١٩٨٢
 (٣٨) إميل برهييه : تاريخ الفلسفة اليونائية - ترجمه جورج طرابيشي م ١ م ٢٠



ويعلق الألوسى على أسطورة خلق الإنسان عند الأورفية قائلا إن الانسان عندهم مكون من عنصر النفس الخالدة الذي يمثل لحم ديونيسيوس الذي أكلته التيتان وظل فى أجسامهم، وعنصر الجسم الشرير الغانى الذي يمثل التيتان قتلة ديونيسيوس الذي صعقهم زيوس وكون من ترابهم البشر (<sup>11)</sup>

تعقيب ،

جعل الأورفيون الماء والأرض العنصرين الأولين للوجود، وأما العنصر الثالث فقد تولد من هذين الاثنين وهو الزمان، وقد التحدت معه الضرورة أو ادراستيا Adrasteia وهي عنصر بلا جسم ويمتد فوق كل الكون ممسكا به معا، وقد أنجب الزمان " الثعبان " ثلاثة أبناء : الأثير والعماء وايربوس Erebus ومن هذه ولد الزمان البيضة وهذه هي المرحلة الأولى (<sup>11)</sup>.

وفي المرحلة الثانية تأتى البيضة المخصبة وتمثل الله أو البرق أو السحاب، حومن هذه جاء فانس Phanes ، وفي المرحلة الثالثة جاء ميتس Metis وهو العقل، وإيركابيوس Erikebaios وهو القوة وفانس هو الأب ثم جاءت بعد ذلك الكائنات الحية ومن بينها الانسان<sup>(14)</sup>.

- (٤٢) د. حسام مص الدين الالرسي الرجع السابق س ٢٤٤
  - (11) تلس المرجع . ص ٢٠٥
  - (١٠) تفس المرجع ص ٢٠٥ .

-11-



التقس عند الآورشية

#### · dunnigeliefen --- 1

نسب فيلولاوس النظرية الأورفية في النفس لكتّاب السير الدينية القديمة<sup>(1)</sup> . فقد ريحات النحلة الأورفية الحياة في العالم الآخر بالرحمة ، وريطت الحياة على الأرض بالألم، واعتبرت حلول النفس في الجسم سقوطاً لها من العالم الآخر. وكانت أفكار النحلة الأورفية تعبّر عن احتجاج ضد تحول الانسان من عبد إلى آلة ناطقة فقد ربط العبد اعتاقه بنفس تغادر الجسم الذي ينتمي لسيده (<sup>٢٧</sup>) . وفيما يسمى بالأشعار الأورفية يقول الشاعر : إن النفس تولد بواسطة الرياح Winds وتدخل من الكل عاماته بنفس تغادر الجسم الأرفيون نظرياتهم الخاصة بطبيعة الاتسان ومصيره. فقد اعتقدوا أن النفس الأورفيون نظرياتهم الخاصة بطبيعة الانسان ومصيره. فقد اعتقدوا أن النفس جوهر مختلف كل الاختلاف عن البرق، وأن البدن سجن لها وقبر، وفسروا سقوطها فى البدن على أنه كفارة عن خطيئة أولية وقالوا بالتناسخ، وكانت لهم طقرس سرية لا يعرفها إلا الرتادون الأسرار شأن الديانات السرية في اليرنان<sup>(1)</sup>.

(11) W.K.C. Guthric, Op.Cit-P. 331 (٤٧) يدننتال - يردين - الرجع السابق - ص ١٥ {EA} Aristotle, De Anima, 410 b. وأيضا : د. حسام محي الدين الأوسي -- الرجع السابق ص ٢٠٤ (٤٩) د. أميرة حلمي مطر -- أورقيوس - معجم أعلام الفكر الانساني حـ ١ ص ٧٢٤ - 11-



## ب ... علاقة النفس بالبدن ،

تري الأورفية أن للبشر طبيعة خيره تتمثل فى نفس الانسان ومصدرها ديونيسيوس نفسه، وطبيعة شريرة فى جسم الانسان ومصدرها طائفة من الآلهه الأشداء يسمون بالتيتان، والنفس تظل سجينة فى البدن عقّاباً لها على خطأ اقترفته أثناء وجودها إلى جوار الآلهة (٠٠) . وتوضح الأورفية العلاقة بين النفس والبدن (<sup>(٠)</sup> ، وتقدم بعض القواعد لخلاصها ونجد عند كل من ديورانت والأهوانى وفريمان وجثري والألوس تبسيطا لأفكارهم حول هذا الموضوع يري ديورانت والأهوانى على سبيل المثال أن وجود النفس فى الجسم عند الأورفية مو عقاب لخطيئة سابقة فى حياة آخري أو للخطيئة الأصلية النوع البشري، أي تذرق التيتان للحم ديونيسيوس (<sup>٢٥)</sup> . وهذا مطابق لما رأه الأورفية أنفسهم وتستخرج كاثيم فريمان ميانته الثقل أن وجود النفس فى الجسم عند الأورفية من عقاب لخطيئة سابقة فى حياة آخري أو للخطيئة الأصلية النوع البشري، أي قد معاب لخطيئة سابقة فى حياة آخري أو الخطيئة الأصلية النوع البشري، أي قد معاب لخطيئة سابقة فى حياة آخري أو الخطيئة الأصلية النوع البشري، أي قد من التيتان للحم ديونيسيوس (<sup>٢٥)</sup> . وهذا مطابق لما رأه الأورفيون أنفسهم وتستخرج كاثيم فريمان ترتبط بالنفس ، نذكر منها أن النفس تتميز عن الجسم تمام وتستخرج ما يمان معامي المانوس ، نذكر منها أن النفس تميز عن المسم المار وتستخرج كاثيم فريمان النفس ، نذكر منها أن النفس تتميز عن الجسم تمام التميز ، فالجسم عنصر تيتانى وهو كالسجن أو القرس ، وهو كذلك كالكساء أن

Freeman. K, Companion to the Presocratic Philosophers, انظر: (•.) Oxford 1966, PP. 10 - 11

رأيشا : د. محمد على أبر ريان – المرجع السابق – ص ٤٠ رأيشا : د. محمد جلرب قرحان – النفس الانسانية – ص ٥٠ (٥٩) أنظر : ١ – ب – Katheem Freeman - Ancilla to the Pre-Socratic Philosophers ب – Oxford 1966, P. 17

وأيضا : د. حسام محى الدين الألوسي - للرجع السابق - ص ٢٠٢ (٥٣) أنظر : ديررانت - تمنة الحضارة - حـ ٦ - الفلسفة اليونانية - ترجمة لفيف من المعنيين العرب -م ٢٤٥

- 18 -



ديونيسيوس " الجسم بالتنفس محمولة على أجدحة الريح ، والغاية من الحياة تنقية النفس وابقاء الانسان نقيا حتى تحين ساعة تحرر النفس من الجسم<sup>(٢٠)</sup>، وهنا لابد من الاشارة الى أن فكرة دخول النفس الى الجسم بالتنفس وأنها محمولة على أجنحة الرياح ، قد ذكرها لنا أرسطو فى كتاب النفس . وأما المذهب الموجود فى الأشعار المسماء بالأورفية فالنفس كما يقولون تنفذ من العالم الخارجى إلى الكائنات عند تنفسها تحملها أجنحة الرياح<sup>(٢٠)</sup>.

ويبثير أرسطو اعتراضاً على موقف الأورفية، فيذهب إلى أن مذهبهم عرضة للأعتراض، فالنفس كما يقولون تنفذ من العالم الخارجي إلى الكائنات عند تنفسهم وتحملها أجنحة الرياح، إلا أنه يستحيل أن يحدث للنبات ولا لبعض الحيوانات لأنها لا تتنفس كلها، وقد غاب هذا الأمر عن أصحاب هذا الاعتقاد<sup>(\*\*)</sup>.

(٥٢)
Freeman . K. Op-Cit , P. 10 - 11
وأيضًا : د. أحمد فزاد الأهراني - فجر الفلسفة اليرنانية قبل سقراط - ص ٢.
وأيضًا : د. محمد جلوب فرحان - النفس الانسانية - ص ٢٥
(٤٥) أرسطو طاليس - كتاب النفس - ب ٢ ، ف ٥ . ٤١ - ب ٢٤١١، ٣ - ٥
(٤٥) أرسطو طاليس - كتاب النفس - ب ٢ ، ف ٥ . ٤١ - ب ٢٤١، ٣ - ٥
٢٥ نقله إلى العربية د. أحمد فزاد الأهواني - مراجعة الأب جررج قنواتي - دار احياء الكتب العربية - ص ٢٥
٢٥ نفس المرجع - ٤١١ ب ٢ - ٥ مر، ٩٥ مراجعة الأب جررج قنواتي - دار احياء الكتب العربية - ص ٢٥



جه \_ التطهير ،

يعتقد الأورفيون أن الانسان بعضه من الأرض ويعضّه من السما. والحياة الطاهرة تزيد من الجزء السماوي وتنقص من الجزء الأرضى (<sup>(1)</sup>).

وتري فريمان أن بقاء النفس فى الجسم هو بمثابة تكفير عن خطيئة وذلك يكون عن طريق الولادات المتكررة، ومن هذا رأت أن المطلوب من النفس فر حياة ما قبل الموت أن تقوم بواجبات اضافية الى جانب حياة الزهد، وهذ الواجبات تتحدد بمجموعة طقوس تحت اشراف رجال الدين الأورفيين، وإذا التزم الانسان بهذه الطقوس فى الحياة الدنيا فإنه يفوز بالسعادة الدائمة في العالم الآخر فيترتب على ذلك توفر فرصة تحرر الجسم فينعم بصحبة الأخيار، ويالمقابل فإن غير الأتقياء يعاقبون دائما ويحملون على القيام بعمل لا ينتهى<sup>(n)</sup>.

ولكى تتطهر النفس من خطاياها يجب أن تمر خلال ولادات فى مدي آلاف السنين، وهى فى طريقها هذا للخلاص من الشر تحتاج الى مرشد روحى. وقد كان أورفيوس يمثل المرشد بالنسبة للأتباع والمريدين فى عصره، وكان على التابعين لهذه النحلة أن يمتنعوا عن أكل اللحم وعن ارتداء ما يصنع من مواد حيوانية أو تقديم قرابين دموية (<sup>٨</sup>) ، فواجب الانسان أن يتطهر من الشر وهذا أمر عسير لا تكفى له حياة أرضية واحده بل لابد من سلسلة ولادات تطيل

(٥٦) برتراند رسل : تاريخ الفلسلة الغربية - الكتاب الأول . من ٤٤ (٥٧) أنظر : وأيضا : د. محمد جلوب قرحان - النفس الانسانية . من ٥٣ وأيضا : د. محمد على ابو ريان - تاريخ الفكر الفلسفي حد ١ من ٤٠ (٨٥) د. محمد جلوب فرحان : المرجع السابق - من ٢٧



مدة التطهير والتكفير إلى آلاف السنين، ورتبوا على هذه العقيدة طقوساً كانوا يقيمونها ليلا ومنها التطهير بالاستحمام باللبن أو بالماء تضاف إليه مادة تلونه بلون اللبن وتقدم القرابين غير الدموية وتمثيل قصة ديونيسيوس بما في ذلك تقطيع ثور وأكل لحمه نيئا وتلاوة صلوات كالتي وردت في كتاب الموتى المعروف عند المصريين .

وقد اكتشفت مقابر في ايطاليا الجنوبية وجدت نيها صفائح ذهبية عليها إرشادات للنفس وعما يجب أن تسلك بعد الموت من طرق وتتلو من صلوات ، فكانت هذه الصفائح دليلا قاطعا على أنهم عرفوا كتاب الموتى عند المصريين وأخذوا منه ، كما أنهم أخذوا فكرة الولادات المتعاقبة عن الهنود مباشرة أو بواسطة الفرس (^).

وكتب الأورفية كما يقول أفلاطون تعطى توجيهاً عن التطهير الخاص والعام بواسطة تقديم القرابين للأحياء والأموات ويسمونها Teletai أي شعائر الهداية rire of nifiation والتى اذا نفذت تحمينا من الأذي في العالم الآخر بينما اذا فشلنا في القيام بها فإن آلاما مهولة dire Pains تنتظرنا<sup>(١٠)</sup>.

ولما كانت وجود النفس في البدن تنفيذاً لعقوبة قديمة ، فليس الانتحار مشروعا، وهي الحجة نفسها التي يسوقها سقراط في محاورة فيدون، اذ يجب أن تظل النفس في رفقة البدن حتى تستكمل العقوبة المغروضة عليها <sup>(١١)</sup>.

(١٩) يوسف كرم : الرجع السابق -- ص ٧ (١٠) وأيشا : د. حسام محي الدين الألوس -- للرجع السابق -- ص ٢٠٢ (١١) د. احمد فؤاد الأمواني -- فجر القلسفة اليونانية قبل سقراط حي ٢٠

- 11-



ويري الأورفيون أن الانسان الطاهر يستطيع في النهاية أن يتحد مع باخرس حتى ليدعى بهذا الاسم نفسه <sup>(١٢)</sup>.

د 🚊 التنامخ والغلود عند الأورنيين ،

تري الأورفية أن الانسان مكون من عنصر إلهى وعنصر أرضى ، وأن إتباع بعض الطقوس الخاصة بالطهارة يؤدي إلى خلاص النفس مما يسمونه (عجلة الميلاد) أي عودة الروح إلى بدن انسان أو حيوان ، وهى فكرة التناسخ التى أخذ بها فيتاغررس<sup>(١٢)</sup> .

ويصور جثري رحلة النفس فى العالم السفلى بعد تركها للجسم مشيرا إلى أن الأورفيين يثبتون مجموعة قواعد محددة لهذه الرحلة فى الألواح الذهبية، ويذهب إلى أن هذه الألواح كلها يحملها الموتى لتزودهم بتوجيهات محددة وأجوبة معينة على أسئلة حراس الطريق – إن النفس تمر بجدولين عند مداخل زيوس واحد على اليسار تتجنبه وهو نهر النسيان، والآخر على اليمين وهو نهر الذكري وينبغى على الميت أن يشرب منه ويجانبه حراس، وعلى النفس أن تخبرهم قائلة: أنا إبنة الأرض وأورانوس السماوي ، أنا عطشة أعطنى ماء ، أعطنى بارداً من حوض الذكري " ويعطيها الحراس الماء، ويذلك تصبح فى مقام الأبطال

(٦٢) برتراند رسل – المرجع السابق – ص ٤٤

(٦٣) د . أحمد فزاد الأهواني - المرجع السابق - من ٧٧

(A) See. Harrison, Prolegomena, Appendis by Gilbert muray. (11)
(B) Guthrie Orpheus and Greek Religion, pp. 172.

(C) Freeman Componion to the Pre-socratic Philosophers pp. 16,7

- 11 --



ويضيف الألوسى استكمالا لتصوير رحلة النفس مشيرا إلى أنها تقف د الرحلة الطويلة أمام بيرسفونى ملكة العالم السفلى وأمام الآلهة الآخرين نطلق طالبة العودة إلى مقامها الأول قائلة إنها أصبحت نقية وتحررت من اسلة الولادات والتناسخات والجواب يأتى إذا كان كل شىء على ما يرام فإن تفس تصير خالدة وإلهية (١٠).

وفي مسرحية يوربيد تجري على اسان كاهن أورفي عبارة لها مغزاها، هي ترتبط بالاعتراف أمام الآلهة قبل الحساب، وتقول هذه العبارة :

> يا سيد سلالة أوروبا وصور يا من ولده زيوس، وعند قدميك قلاع كريت المائة جئت ساعيا اليك من ذلك الضريح للعتم الذي سقفه عمود حيّ منحوت وبالصلب ويدماء عجل حيّ وقطع لا خدش فيها من أشجار الصغصاف ثبت ذلك آلسقف ، ان أيامي قل جرت

(18) د. محي الدين الألوسي -- المرجع السابق -- ص ٢٤٧ وأيضا : د. محمد جلوب قرحان -- المرجع السابق -- ص ٥٢ -- ١٩ --



مجري واحدا طاهرا ، أنا الخادم

الملهم بتعاليم (جرف) الذي يتبع (إيدا)

وحيثما طوف زاجريوس في منتصف الليل، طوفت معه لقد إحتملت صياح صواعته

وأديت أعياده الحمراء الدامية

وأشعلت (للأم الكبري) شعلتها على الجبل لقد أطلق سراحي، وسميت

٩,

باسم باخرس ، منخرطا في زمرة الكهان

وبتزملت برداء أبيض ، فطهرت نفسى من دنس ولادة الانسان ومن طينته التي هو دفينها ونحيت عن شفتي دائما طعم اللحم كله مادام لكائن حي<sup>(١١)</sup> .

ويبدو أن أصل فكرة خلود النفس عند الأورفيين يرجع إلى إحياء العبادة الديونيسيوسية في بلاد اليونان . فقد كانت فكرة الموت ممتزجة بمظاهر الحياة كلها في هذه العبادة الكنيبة والعميقة التي أحيت فكرة التضحية التكفيرية والتطهير، وهذه الفكرة التي تتفصل الروح بموجبها عند روابط الجسد وتحيا حياة إلهية .

تلكم هى الفكرة التى نشرتها فى القرن السادس ق.م الجُمعيات الأورفية التَّى ظهرت فى (أتيكا) أولا ثم انتشرت انتشاراً سريعا عجيبا، حتى وصلت الى «ايطاليا الجنوبية ومعقلية على وجه الخصوص<sup>(١٧)</sup>.

- (٢٦) برتراند رسل : تاريخ الفلسفة الغربية الكتاب الأرل ص ١٤ ، ٤٠
  - (٦٧) شارل غرش : الفلسغة اليرتانية من ٢٥

- ۲. -



وقد لاحظ تسيلر أن فكرة الأورفية حول خلود النفس وعدم الاهتمام لجسد تشكل خطأ فكريا مناقضا للتيار اليونانى الذي يعتبر الجسد هو لأصل<sup>(14)</sup>.

هير ... تعقينها ،

١- ريطت النحلة الأورفية الحياة في العالم الآخر بالرحمة وربطت الحياة على الأرض بالألم، واعتبرت حلول النفس في الجسم سقوطاً لها من العالم الآخر.

٢- اعتقد الأورفيون إن التقس جوهر مختلف كل الاختلاف عن البدن .
 ٣- قال الأورفيون بالتناسخ وكانت لهم طقوس سرية لا يعرفها إلا المرتادون للأسرار شأن الديانات السرية في اليونان .

٤- تري الأورفية أن للنفس طبيعتين، طبيعة خيرة فى نفس الانسان ومصدرها ديونيسيوس نفسه، وطبيعة شريرة تتمثل فى جسم الإنسان

٥- يري الأورفيون أن النفس تظل سجينة في الجسم عقاباً لها على ذنب اقترفته أثناء وجودها إلى جوار الآلهة .

٦- يري الأورفيون أنه لكي تتطهر النفس من خطاياها يجب أن تمر خلال ولادات في مدي آلاف السنين وهي في طريقها هذا للخلاص من الشر تحتايجة إلى مرشد روحي ، وقد كان أبر فيوس يمثل المرشد بالنسبة للاتباع والمريدين.

Zeller E, Outline of the History of Greek Philosophy, London, 1963, (1A) PP.2 - 33

رايضا : د. محمد جلوب فرحان -- المرجع السابق -- ص ١٠ ه -- ٢١ --



٧- عرف الأورفيون كتاب الموتى وأخذوا عنه كما أخذوا فكرة الولادان المتعاقبة عن الهنود .

٨- يري الأورفيون أن إتباع بعض الطقوس الخاصة بالطهارة يؤدي إلى خلاص النفس مما يسمونه (عجلة الميلاد)أي عودة الروح إلى بدن إنسان أر حيوان، ومن ثم تصبح خالدة .

٩- يمكن أن نعتبر فكرة الأورفية عن خلود النفس تشكل خطاً فكريا مناقضا التيار اليوناني الذي يعتبر الجسد من الأصل.



الديسسن

## 1 ..... تەھىسىد ،

عندما اشتد اختلاط اليونان بالشرقيين، شعر فلاسفتهم بالحاجة إلى دين - فعادوا إلى الأسرار يشرحون أقوالها بل يصطفون شعائرها أو ينسجون على منوالها<sup>(١١)</sup> .

وقد نشأ الدين عند الأورفيين في تراقيا وتغلغل فيما بعد في العالم اليوناني وألتف حوله أتباع كثيرون، وقد ارتبط هذا الدين الجديد بشخصية شاعر من تراقيا اسمه أورفيوس (٢٠) . فلم يلبث التيار الصوفي الغريب على المجتمع اليوناني أن أدي إلى ظهور دين جديد هو الأورفية أو دين الإله ديونيسيوس، والذي كان في الأصل من آلهة تراقيا، وهو إله النبيذ والجعة أو الخمر. وأصبح فيما بعد إله التضحية، أي إبن الله الذي مات لينجي البشر (٢٠).

ونعلم أن الأورفية هي عبادة ديونيسيوس التي كانت تعتقد أن الانسان من عنصر إلهي وعنصر أرضى، وأن إتباع بعض الطقوس الخاصة بالطهارة يؤدي إلى خلاص النفس مما يسمونه عجلة الميلاد، أي عودة الروح إلى بدن انسان أو حيوان، وقد أخذ بها فيتاغورس <sup>(٢٢)</sup>.

ويلاحظ برنت أن ثمة شيئين يميزان الأورفية ويعتبران جديدين على الاغريق، وهما اعتبار الأورفية أن عقائدهم منخوذة من وحى مكتوب يجعلونــــه

(١٩) يوسف كرم : الرجم السابق – ص ٨

- (۲۰) د. محمد علي أبو ريان : الرجع السابق جـ ۱ ص ٤٠
  - (۷۱) د. محمد جلوب فرهان : الرجع السابق ص ۲۶
- (٢٢) د. أحمد فزاد الأمواني للرجع السابق س ٢٧

- 11 - 1



محمد السبلطة الدينية، والثاني هو تنظيم الأورفية أتباعها في جماعات ترتبط ليس برباط الدم، بل برياط التلمذة والاختيار الحر <sup>(٣)</sup>.

كانت عبادة ديونيسيوس في صورتها الأولى وحشية بل كانت منفردة في كثير من نواحيها، وهي لم توثر في الفلاسفة بصورتها تلك . بل أثرت فيهم حين اتخذت صورتها الروحية التي تعزي إلى أورفيوس وهي صورة مصطبغة بالزهد، حلت السكر الروحي مكان السكر البدني<sup>(١٢)</sup>.

وقد عبدت الأورقية ديونيسيوس الذي كان عند هوميروس إله ترف للاشراف فصار عندها إله التضحية، وعبادة ديونيسيوس معروفة منذ عهد قديم وكانت الأورقية احدي صورها (٢٠) . وكانت المعتقدات الأورفية تقوم على فكرة الجذب . وفكرة الجذب هنا تعنى الخروج، أي أنها تفترض أن النفس تستعيد مليعتها إذا ما خرجت من الجسد، وتتطلب الوصول إلى هذا تطهيرات وطقوسات، وقد كان نداء الأورفية مباشرا لهؤلاء الذين لم يجدوا الطمائينة في

Burnet, J., Greek Philosophy, Thales to Plato: (London 1961) P. 28 (٧٢) وأيضًا : د. محمد جلرب فرحان - المرجع السابق - ص ٢٧ (٧٤) برتراند رسل -- تاريخ الفلسفة الغربية - الكتاب الأول - ص ٤٢ (٧٥) يرسف كرم - المرجع السابق - س ٦ Burnet : Early Greek Philosophy P. 30, 83 (٧٦) وأيضًا : د. على سامي النشار وأخرين - هيراقليطس فياسوف التغير وآثره في الفكر الفلسفي - دار المعارف ١٩٦١ - ص ٢٤١٠ ٢٤.



يقد أرجع الأورفيون نسبهم إلى أصل إلهى، فأولاد الأرض والسماء هم المحيط Crones وتيثيس Telthys ، ومن هؤلاء فورسيس Phorcys وكرونوس Crones و وهيرا Rhea ومعاصروهم. ومن كرونوس وريا جاء زيوس Zeus وهيرا Hera ، وكل من نعرفهم قيل إنهم اخوتهم وأخواتهم والآخرون أبناؤهم .

وقد رأي الأورفيون أنهم من الآخرين <sup>(٧)</sup> وكان الأورفيون يحتفلون بعيد ديونيسيوس، وكان هذا العيد أحد أعياد ثلاثة عند اليونان هي عيد زيوس وأبوالو وديونيسيوس، وما يهمنا هنا هو عيد ديونيسيوس الذي كان يقوم فيه اليونانيون بفتح دنان الخمر فتخرج منها أرواح الموتى إلى الفضاء، ثم تدعى أرواح الموتى من القبور ويستقبل كل شخص أرواح موتاه في منزله ويحتفل وإياها بهذا العيد حتى إذا هدأت مرة ثانية في أماكنها أصبحت الدور والشوارع خالية من أرواح الموتى .

ويذهب بعض العلماء في تفسير هذه الطقوس إلى القول بأن نمو المحاصيل الجديدة وولادة الأبناء ونموهم ليس إلا عودة الأرواح القديمة إلى الأرض فينبغي تطهيرها من الأدناس حتى تعود صافية نقية (<sup>٢٧)</sup>.

## ب ـــ تعقيب ،

١- وصلت الينا صفائح الأورفية الذهبية، وقد نقشت عليها عقائدها وتدل على أنها كانت منتشرة إبان ذلك الوقت ، وقد بحثت هذه الصفائح ووجد أن بينها وبين العقائد الهندية فى ذلك الوقت مشابهات نغاذة، وقد اختلف الباحثون

(٣٧)

- Plato, Timaeus 40 D
  - وأيضا : د. حسام محي الدين الألوسي المرجع السابق ص ٢٠٤
    - (۷۸) د. أحمد فؤاد الأفراني المرجع السابق- ص ۲۲ ، ۲۲

- 10 -



حول مصدر هذه المشابهات، فيري برنت أنه لا يوجد اتصال بين الهنود واليونان قبل بيرون الشاك وأنه قبل بيرون من المستحيل أن نجد أي عنصر هندي في الفلسفة اليونانية، وأن التشابه بين الدين الهندي في ذلك الوقت والأورفية، إنما نشأ عن أخذ الاثنين من مصدر واحد وهو القبائل الشمالية في أورويا – وكانت هناك صلات بين القبائل الشمالية في أورويا والهند، أو أنها هي أيضا هندية أوروبية، ويري فون شرودر أن للهند تأثيرا بلا شك في الأورفية .

ومهما كان الأمر، فإن الغرض الأساسى من عقائد الأورفية ومقدساتها كان : " تخليص النفس من عجلة الميلاد " ومن أي تقمص و "تناسخ " في الصور الحيوانية والنباتية. فإذا ما تحررت النفس أصبحت مرة أخري إلهية وتمتعت ببركة إلهية دائمة .

٢- يبد أن تعاليم الأررفية كانت ذات صبغة عقلية ، وقد أعاد احيائها (هوميريس) وقد بقى تصورهم عن العلاقة بين الانسان والله تصوراً قويا .

٣- تمتاز الأورفية بالايمان الراسخ بالعدالة الالهية وبالعالم الروحانى وبالطهارة الباطنية.

٤- يقول الأورفيون بأن إلههم لا يُري كباقى آلهه اليونان وهم يمجدون فيه الضحية المظلومة والفوز النهائي للضعيف المظلوم صباحب الحق .

٥- كانت للأورفية سمتان جديدتان على العالم اليوناني :

الأولى : أنها استندت على وحى كتابى ، أي وحى مكتوب كمصدر للسلطة الدينية .

الثانية : أنها نظمت أتباعها في مجتمعات ليس بينهم رياط الذم أو القربي، بل تجمعهم رابطة اختيارية دينية . - ٢٦ -



الأخسسلاق

من المؤكد أن التعاليم الأورفية تحتوي على كثير من الأساطير الدينية والأخلاقية، مما يظهر أن جذورها الأولى تمتد إلى الحضارة المصرية القديمة، وأن كريت هى حلقة الوصل بين الحضارتين المصرية واليونانية فى انتقال هذا الأثر <sup>(٧)</sup>.

والمذهب الأورفى يقوم على الزهد، فالخمر عند الأورفيين مجرد رمز كما كان رمزاً أيضا بالنسبة للعقيدة للسيحية فيما بعد. والسكر الذي كان الأورفيون ينشدونه هو حالة الوجد، أي حالة الاتحاد مع الله . وهم يعتقدون أنهم بهذه الطريقة يحصلون على ضرب من المعرفة المعوفية التى لا يمكن الحصول عليها بالوسائل المآلوفة (٨٠) . لذلك كان على التابعين لهذه النحلة أن يمتنعوا عن أكل اللحم وعن ارتداء ما يصنع من مواد حيوانية أو تقديم قرابين دموية (٨٠).

ولما كان الجسم هو أصل الشرور لزم أن يكون الأورقي متزهداً لا يأكل اللحم ولا يشترك في نوع من أنواع سفك الدماء . بما في ذلك القرابين، ومع أن الجسم شرير فلا يجوز الانتحار <sup>(٢٨)</sup> إذ يري الأورفيون أن الأنتحار كفر لأنه عدول عن الامتحان، ومن ثم عن الثواب، وسيأتي اليوم الذي تنجو فيه النفس الصالحة من دورة الولادات المتكررة وتستعيد طبيعتها الإلهية فتحيا حياة روحية



فى العالم غير المنظور، ومن مبادئهم أيضا احترام الحياة حيثما بجدت في الانسان والحيوان والنبات (٢٢).

أما عن عقيدتهم فى الثواب والعقاب فى العالم الآخر التى تُعزي إلى Musaeus وابنة فتقوم على أن العادلين سيعطون حياة دائمة من الأكل والشرب، وقال البعض إنهم سيخلفون ورائهم الأطفال والأحفاد، وغير العادلين سيطمرون بالطين أو يحملون الماء فى جرار بلا قعر in sieves .

#### تعقيسسب

 ١- إن التعاليم الأورقية تشتمل على كثير من الأساطير الدينية والاخلاقية، وهذا يظهر أن جذورها الأولى تمتد إلى الحضارة المصرية القديمة .

٢- ترتبط الأخلاق بالدين عند الأورفية وتقوم الأخلاق على الزهد في الحياة وهذا يظهر أن الأخلاق عندهم كانت تقوم على نظرة أخروية .

٣- لا تجيز الأورفية الانتحار وذلك لأن الانتحار يعد كفراً وعدولا عن الامتحان ومن ثم عن الثواب .

٤- من أهم مبادئهم الأخلاقية احترام الحياة حيثما وجدت، في الانسان والحيوان والنبات.

٥- تقوم عقيدتهم فى الثواب والعقاب على أن العادلين سيعطون حياة دائمة سعيدة، أما غير العادلين فإنهم سيطمرون بالطين .

Plato, Republic 363 C, See olso : B.A.G. Fuller - A History of (AL) Philosophy, P.24

وأيضا : د. حسام محي الدين الألوسي - المرجع السابق - ص ٣.٢

<sup>(</sup>٨٣) يوسف كرم : تاريخ الفلسفة اليونانية - ص ٧

١- تعد العقيدة الأورقية حركة إمىلاح وتجديد في عبادة ديونيسيوس السرية . فمن عبادة ديونيسيوس إحتفظت الفيثاغورية بمبدأ استمرار الحياة في دورات يتعاقب فيها الموت والحياة. ومن الأورفية أخذت فكرة الممدر الإلهى للنفس وخلودها بعد الموت وفكرة خطيئتها التي بسببها سقطت من السماء إلى الأرض وسجنت في الجسم الذي ما تنفك تحاول الخلاص منه بواسطة الزهد وملقوس الطهارة المختلفة .

٢- إن السبب الذي يجعلنا نهتم بالأورفيين هو أنهم نادوا بأن الفلسفة قبل كل شيء هي طريقة للحياة – وقد التزموا بهذا التعريف للفلسفة .

٢- يلحظ أن الأورفية كانت تتجه إلى ما عرف فيما بعد باسم مذهب وحدة لوجود، ولكنها لم تحاول أن تجد حلولا منطقية لمشكلة التضاد بين المادة والعقل بين الله والعالم بل أئها على العكس من ذلك قد عبّرت في وضوح عن الثنائية لشرقية في مظهريها الأخلاقي والديني. ومن ناحية آخري كان لسيطرة فكرة لتناسخ على أتباع الأورفية أثر كبير في تقريب هذا الدين من الفيتاغورية فيما عد.

أ- أصبحت نظرية النفس كما تصورها النحلة الأورفية سائدة عند كثير من لفلاسفة منذ اليونان وحتى اليوم . فالنفس متميزة عن البدن الذي يعد سجناً أو جراً لها. ورجود النفس في البدن عقوبة لها على تلك الخطيئة الأولى التي رتكبها الجنس البشري -- إذ آكل التيتان لحم ديونيسيوس .

قد نشأ الانسان من التيتان كما رأينا، ولما كان وجود النفس في البدن تنفيذا مقوية قديمة، فليس الانتحار مشروعا عندهم، وهي الحجة نفسها التي يسوقها مقراط في محاورة فيدون. ويجب على النفس وهي في صحبة الجسم على وجه - ٢٩ -



الأرض أن تتبع قواعد معينة من الطعام والشراب والملبس ، وأن تخصّع لعبادات خاصة، وذلك من أجل تطهيرها حتى تصبح خاادة. فاذا تطهرت النفس بأنواع العبادات وألوان الزهد بلغت السعادة الدائمة في صحبة الآلهة، أما إذا تدنست واتبعت حياة الفسق والفجور تناسخت .

٥- كان الأررفيين تأثير بالغ الأهمية في إلفلسفة اليونانية، فطاليس في قول بالماء أصلاً للكون يقترب من قولهم أن كل شيء نشأ من المحيط، وقد أخا فيتاغورس وأنبادوقليس ينظريتهم في التناسخ، كما أطلع أفلاطون وأرسطو على تعاليمهم وكان أفلاطون أقرب إلى آرائهم وأشد قبولا لنظرياتهم الدينية في النفس والعالم الآخر . وكان يشير إليهم بعبارة الثيولوجيون القدماء، ولا يذكر اسم الأورفية .

وقد قال برتراند رسل إن فلسفة كل من سقراط وأفلاطون متأثرة أشد التأثير بالأورفية، وأن أفلاطون بوجه خاص يلبس مسوح تلك النحلة ، كما كان لآراء الأورفيين عن ثنائية الجسم والنفس آثر كبير في سقراط وأفلاطون والأفلاطونية المحدثة، بالإضافة إلى أن النظرية الأورفية عن النفس كانت بمثابة الأساس المباشر لفكرة الوهية النفس أو العقل عند كل من أفلاطون وأرسطو . كماأثرت المباشر من كتاب الأخلاق .

وخلاصة القول : أن الأورقية قد تركت أثرا فعالا في الشعراء والمفكرين، بل يمكن القول أنها هي التي وجهت الفلسفة وجهتها العقلية الروحية على أيدي فيثاغورس وسقراط وأفلاطون .

ويمكن القول على وجه العموم انه على الرغم من تأثير الأورفية والفيثاغورية على الفكر اليونانى ، إلا أن هذا التأثير لم يفلح فى تأخير ظهور الفلسفة ، بل ساعد على إذاعة موجات من الشك فى الدين اليونانى القديم ومكنّ الفلاسفة من أن يتحرروا من تأثيره .



التمسم الثاني المدرسة الفيثاغوريه مصادرها ونظرياتها · ويشتمل على أربعة فصول





محدخل

كانت الفيثاغورية مدرسة عظيمة ، وهى كنطة دينية كانت أصدق نظرا فى الدين من الأورفية ، وهى مذهب فلسفى يعد بمثابة أول محاولة الإرتفاع من المادة التى وقف عندها فلاسفة أبونية لفهم العالم بقرانين واضحة .

وهى مدرسة علمية عُنيت بالرياضة والموسيقى والفلك والطب وعرفت بضع قضايا حسابية وهندسية ، ووضعت فى الهندسة الفاظار إصطلاحية . وهى كهيئة سياسية كانت ترمى إلى إقرار النظام فى المدينة على أيدى الفلاسفة <sup>(١)</sup>

واقد إجتذبت شخصية فيثاغررس القوية وتعاليمه المتنوعة كثيرا من الاتباع أو التلاميذ ، وقامت بذلك مدرسة كبيرة تعددت جوانبها ، كما خضعت لنظام دقيق . وهى أول مدرسة أفسحت المجال لتعليم المرأة ، فكان فيثاغورس يعلمها الفلسفة والأداب ، كما كان يعلمها تدبير المنزل والأمومة . حتى اشتهرت المرأة الفيثاغورية فى الزمن القديم بأنها أفضل نساء الإغريق <sup>(٢)</sup> .

وكان التعليم بالمدرسة سماعاً وشفاهة وتلقيناً عن الاستاذ . فكانت تعاليم المدرسة سرية يعاقب من يُقشيها بالطرد . ويقال أن من آداب المدرسة و الصمت و حتى لقد ذهبوا إلى أن التلميذ الجديد كان مطالباً بالصمت خمس سنوات كجزء من اختباره كما يقول يامبليخوس ( \_Iamblichus .) <sup>(٢)</sup> ويريـــدون بـذلك قبول

- (١) يوسف كرم : تاريخ الفلسفة اليرنانية-- الطبعة الخامسة -- مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر -- القاهرة سنة ١٩٦٦ . من ٢٦
- (٢) د. أحد قراد الإهوائي : فجر الفلسفة اليرنانية قبل سقراط الطبعة الأولى دار إحياء الكتب العربية – القاهرة سنة ١٩٥٤ ، س ٧٤
  - W.K.C.G uthrie . A History of Greek Philosophy . (Y)
     V .I. Cambridge University Press London 1978
     P. 151 .



الطالب التعاليم بغير أسئلة أو جدال ، ثم يصبح له الحق بعد ذلك في أن ينتقل من صفوف الفيثاغرريين المستمعين إلى خاصة التلاميذ ، فيتلقى العلم على يد فيثاغورس .

ويقال أن طلاب الدرسة كانوا نوعين ، خامية وجمهور . أى تلاميذ منتظمون وتلاميذ مستمعون . أما المعنوة من التلاميذ فهم الذين كانوا مقريين إلى فيثاغورس ويُعلَّمون مذهبه ويُعَرَّفون أسرار التعاليم الرياضية والدينية ، أما المستمعون فكانوا عبارة عن حلقة واسعة لايُسمع لهم إلا باستماع القشور من التعاليم بغير تفسير دقيق . <sup>(3)</sup>

وقد أختلفت الآراء حول الفيثاغورية ، فقد ذهب بيرنت ( Burnet ) إلى أن الفيثاغورية فى مبدأها كانت أخُوَّة دينية ، ولم تكن على الإطلاق جماعة سياسية . ويستند فى هذا إلى أفلاطون ، الذى ذكر فى الجمهورية أن فيثاغورس لم يتوُّل متصباً عاماً على الإطلاق ، وأنه لم تكن لدية أدنى علاقة بالارستقراطية . ويرى أن فيثاغورس كان أيونياً وأن مذهبه إنما كان فقط للمدن الآخية ويقول أنه لايوجد أى شاهد يثبت أن الفيثاغوريين أيدوا الحكم الارستقراطى الدورى . فلقد كان الفرض شاهد يثبت أن الفيثاغوريين أيدوا الحكم الارستقراطى الدورى . فلقد كان الفرض الأساسى للمدرسة الفيثاغورية هو إذاعة وتنمية فكرة القداسة ، ويستطرد قائلا أن الفيثاغورية تشبه الأورفية ، غير أنها استبدلت فى عبادتها إلاله « ديونيسيوس » إله الفيثاغورية بالاله الفيثاغوري « أبواون » . <sup>(ه)</sup> .

ويرى كروتشه وشميت خلاف ذلك ، فيقولان أن الفيثاغورية كانت فرقة سياسية شاركت فى الحكم وأيدت النظام وأتوا بشواهد لغوية قوية على ذلك . ومن الغريب أن يحاول بيرنت إنكار الجانب السياسي للفيثاغورية مع أن هناك دليلا هاماً يثبت مشاركتهم فى السياسة . وهو الثورات الكبرى التى نشات عن مشاركتهم وتأيدهم

<sup>(</sup>٤) د. أحمد قراد الإهواني : المرجع السابق . س ٢٥-٧٦ .

J., Burnet, Greek Thilosophy Macmilan London 1968 P.83. (o)



للحكم الاستبدادى . وانقلاب الناس عليهم وحرق بعضهم احياناً وهجرة قيثاغورس . أما ما ذكره أغلاطون أن فيثاغورس لم يتول منصباً حكومياً غليس معنى هذا أنه لم يشارك في السياسة .

. ويذهب برهييه ( Brehier ) إلى أن الفيثاغورية لم تكن حركة عقلية فحسب . بل كانت حركة دينية وأخلاقية وسياسية . <sup>(1)</sup> وقد تمكنت من إنشاء أخرة استخدمت أسلحة الدعاية للتوصل إلى السلطة في مدن اليونان الكبرى . <sup>(٧)</sup>

وقد يكون تاريخ الفيثاغورية أعظم الموضوعات التي أهتم بها في الفلسفة اليونانية إجمالا . (^)

ونعلم أن تاريخ الفيثاغورية يتألف من مرحلتين متمايزتين . دامت أولاهما منذ تأسيس المسدرسة في كروتون <sup>(١)</sup> نحو ٣٥٠ ق.م إلى وفاة أفلاطون ٣٥٠ ق.م كما

- (٦) انظر :
- (أ) أميل برهييه تاريخ الفلسفة اليونانية ترجمة جورج طرابيشي الطبعة الأولى دار
   الطليعة بيروت ١٩٨٢ من ١٧
- (ب) د. على سامى النشار وآخرون هيراقليطس فيلسوف التغيير وأثره في الفكر الغلسفي الطبعة الاولى – دار الممارف القاهره ١٩٦٩. س ٢٤٧ – ٢٤٨
- (ج.) د. محمد جلوب فرحان النفس الإنسانية مكتبه بسَّام المرصل -- العراق ١٩٨٦ . ص //-٧٠ . من //-٧٠
- (۷) اليونان الكبرى ( Magna Greece ) اسم كان يطلق على جنوبي ايطاليا ومعلية حيث كان للإغريق مستوطنات كثيره . انظر : أميل برهييه المرجم السابق من ٦٧
  - W.K.C.Guthrie Op-cit P146 (Å)
- (١) تأسست مدينة كرتون عام ٧١٠ ق.م وهي ثغر تجاري وصناعي ، حصلت على ثروة كبيرة من التجار ، فعاش أهلها رغدا ، واشتهر سكانها بالرياضة البدنية بوجه خاص . وفاز كثير من معتليها بالجوائز في الألعاب الأولبية ، واشتهرت المدينة كذلك بعلم الطب ، وكانت علاقتها وثيقة بساموس ، ولعل شهرة جوها بالاعتدال هي التي اجتذبت فيثاغررس إليها ، حيث أنشأ فرقة دينية وعلمية وسياسية .

انظر ، د ، أحمد فؤاد الإهراني : الرجع السابق س ٧٢ .



يقول برهبيه <sup>(١٠)</sup> . بينما إبتدأت ثانيهما ، التي تعرف باسم الفيثاغورية الجديدة خلال القرن الأول الميلادي .

واو أفترضنا جدلا أن في مقدورنا تمييز نظريات الحقبة الأولي من نظريات الحقبة الثانية ( وهذا أمر عسير بالنظر إلى أننا غالبا ما نضطر إلى الاعتماد على نصوص تعرد إلى فيثاغررية الجديدة انعرف القديمة ) . فإن النظريات التي تعزى جملة واحدة إلى فيثاغرري المقبة الأولى تنطوى على تناقضات يتعذر عزوها إلى فيتاغورس وحده . (١١)

ولايرجع الغموض الذي يحيط بالمرسة الفيثاغورية الى ظروف خارجية فقط كما هو الحال بالنسبة للمدرسة المالطية حيث لانعلم عنها شيئا لضياع غالبية مؤلفات هذه المدرسة ، ،إنما يرجع إلى طبيعة المدرسة ذاتها ، وقد سبب ذلك صعوبات للمفسرين التاليين عليها ، وتكمن هذه الصعوبات في فهم معنى الأخرة التي كانت سائدة لدى الفيثاغوريين .

والأمر المهم بالنسبة لمؤرخى الفلسفة هو فهم الروح والأسس النظرية لمذهب فيتاغورس التي كانت سائدة في زمن افلاطون ، لأن عدم توافر هذا الفهم يعد معوقا لدراسة افلاطون نفسه ، لأن الفيتاغورية قد أثرت في فكره تأثيرا واضحا . وهذه الفيتاغورية السابقة على أفلاطون يمكن النظر اليها كوحدة قائمة بذاتها

ويقول چثرى أن أنسب منهج للتأريخ للفيثاغورية هو الذي اتخذه أرسطو قبل نهاية القرن الرابع قبل الميسلاد . فقد اعتبر أن أفكار الفيثاغوريين الأوائل متجانسة،

(١١) إميل برهييه : المرجع السابق -- ص ١٢-٦٨ .

 <sup>(</sup>١٠) يرى أغلب مؤرخى الفلسفة أن افلاطون توفى بين عامى ٢٤٨-٣٤٧ ق.م فى حين يرى برهييه أنه توفى عام ٢٥٠ ق.م

يمكن التحدث عنها بالاجمال والحيانا ما كان يشير في دراسته أو ينتقد نظرية وينسبها إلى مرحلة من مراحل الدرسة أو إلى أحد أعلامها .

وإذلك يرى جثرى أن من الأفضل أولا – أن تفند الصعوبات الرئيسية التى تقف حائلا فى طريق المؤرخ لهذه المدرسة ، وثانيا – أن نشير بايجاز إلى المسادر والمناهج المقترحة لدارسى هذه المدرسة للتغلب على هذه الصعوبات وبعد هذا تحاول ثالثا – أن نضع إطاراً عاماً لنظريات وسمات هذه المدرسة . <sup>(١٢)</sup> .

وسوف نتهج نهج چثرى ونضع ملاحظاته في الاعتبار وذلك لأنه حسيما نعلم بعد أفضل من كتب عن الفيثاغورية حتى الان -

W.K.C.G uthrie Op - Cit . P-147-148 . - \Y





# القمسل الأول

مسادرنا عن المدرسة الفيثاغورية

لم يؤثر عن فيثاغورس أنه ألف كتاباً ولم تعرف اسرار الفيثاغورية إلا فى عصر سقواط وافلاطون عندما كتب فيلولاوس أحد أتباعهم كتابا من ثلاثة أجزاء تحت سلطان الحاجة إلى المال فيما يُقال ، واشتراه منه « ديون ، حاكم سراقوسه حسب طلب أفلاطون ، ويذهب بعض المؤرخين إلى أن « هيباسوس » <sup>(١٢)</sup> هو أول من دون كتاباً بعنوان ( المذهب السرى ) وذلك فى حياة فيثاغورس وأردع الكتاب بعض المعلومات الرياضية وعوقب من أجل ذلك بالطرد <sup>(١٢)</sup>

ويرجع ما وصل إلينا عن فيثاغورس إلى القرنين الثالث والرابع الميلاديين أى بعده بتسعة قرون أو عشرة ، نقلا عما كتب الأقدمون عنه من عبارات متناقضة يرجع معظمها إلى القرنين الرابع والثالث قبل الميلاد .<sup>(١٥)</sup> والتراجم التى وصلت إلينا عن فيتاغورس فى هذه الفترة ، ملينة بالشرافات وجمعها ديوجينيس اللائرش (النصف الأول من القرن الثالث الميلادى) وفورفوريوس ( النصف الثانى من القرن الثالث الميلادى ، ويامبليخوس ( النصف الأول من القرن الرابع الميلادى ) عرواية أشرهم أكثر الروايات شيوعاً وأبعدها عن الصحة .

- (١٢) هيباسوس : من أشهر اتباع المدرسة الفيثاغورية ويختلفون في موملته ، أهر من كرتون المينابويتيوم أو سيبارس وقد أفشى هيباسوس تعاليم المدرسة الدينية والرياضية . ويقال أنه أنشأ فرع للمدرسة من المنتسبين والمستمعين . ويرى أن علة طرده سياسية إذ قام على رأس حركة ديمقراطية مناهضة للجماعة الفيثاغورية ، فكان بذلك أول من أحدث انتساماً في الجماعة ، شجعً قيلون فيما بعد على استغلاله ، وتعزى إلى هيباسوس كثير من النتسار.
- (١٤) د. أحمد قراد الاهوائي : قجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط الرجع السابق س ٥٠٠
- (١٥) د. أحمد سليم سعيدان : مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الاسلام عالم المرقة ١٢١ الكويت سنه ١٨٨٨ - من ٥٨-٩٩ .



وتعلم أن بعض الروايات الأقدم من ذلك كثيرا كالتي وردت على اسان هيرودوت وأرسطو وتلاميذه ، بلغت مرتبة الخرافة إلى حد ما . <sup>(١٦)</sup>

وسوف نتتبع فيما يلى أخبار الفيثاغورية منسوبة لمن أوردوها لنا وسنلتزم في عرضنا لها بالمنهج التاريخي التحليلي .

أولا : مصادر القرنين السادس والخامس ق ، م ، ، ترجع معلوماتنا عن الفيناغورية في هذه الفترة إلى شخصيات ثلاث هم : ١- فورفوريوس - Frophyry ٢- تيماوس الصقلي - Sicilian Timacus ٣- ديوجين اللائرثي - Diogenes Iaertius وسنذكر فيما يلى ما أورنوه لنا عن هذه الفترة منسوبا لأعلام القرنين السادس

والخامس قبل الميلاد .

(i) إكسيتوهان الكلوفرني Xenophanos Colophon

عندما يتحدث الباحث عن فيثاغورس والفيثاغورية يجد نفسه مجبراً على التحدث عن صديق حميم وزميل كبير لهذا الحكيم وهو اكسينوفان الذى لعب دوراً هاماً فى حياة فيثاغورس ، وساهم معه فى إيجاد بعض النظريات الفلسفية والرياضية ، كما أنه بشرً بالذهب الميتافيزيقى بعد أن انفصل عن فيثاغورس ونقد بعض نظرياته . <sup>(١٨)</sup>

- W.K.C. Guthrie . Op . Cit P161 . (1V)
  - (١٨) د. مصطفى غالب : فيثاغورس متشورات دار الهلال بيروت سنه ١٩٠٥ ص ٥٢

<sup>(</sup>١٦) جررع سارتون: تاريخ العلم حـ ١ : ترجمة لفيف من العلماء تحت إشراف د. ابراهيم بيرمى مدكور وأخرين – دار المعارف بالاشتراك مع مؤسسة فرادكلين – الطبعة الثانية القاهره سنه ١٩٦٢ من . ٢١٥-٤١٦ .



ونعلم أن إكسينوفان قد ولد فى قولوفون من أعمال أبونيا بالقرب من أفسوس أثناء حياة فيثاغورس ومات بعد موت فيثاغورس بوقت طويل وقد ترك موطنه أيونيا (Ionia) وهو فى عنفوان شبابه وقضى الباقى من عمره طريداً فى معقلية وإيطاليا ، وكانت أشعاره مليئة بالسخرية تجاه الاخرين وقد إقتبس ديوجين اللائرش من أشعاره الرثائية التى كتبها عن فيثاغورس وهو بسخر فيها من مذهب تناسخ الارواح عن طريق روايته لقصة كيف أنه رأى رجلا يضرب كلباً فصاح و توقف »، أى لاتضربه إنه فيه روح صديق لى ، لعلى تعرفت على صوته <sup>(11)</sup>

وقد استقرب إكسينوفان أن يأتى صديقه بهذه الأفكار التناسخية السخيفة . فابتعد عنه كلّيّة وارتقع بعقله النير فوق الحكايات والخرافات والاساطير . <sup>(٢٠)</sup> .

ولما كان إكسينوفان شاعراً ملهماً وحكيما شريف النفس ، واسع التفكير عنيف النقد . فقد قام بحملات نقدية قاسية شملت كافة ما يلمسه من أخطاء في مجتمعه ، فوجه نقده الساخر إلى الناس الذين يكرمون المسارعين فقال « إن حكمتنا خير وأبقى من قوة الرجال والخيل » .

وعندما قام إكسينوقان مع فيثاغورس بحملتهما لتنوير الأذهان ولإصلاح مافسد من الأمور الدينية التى قبلها فيثاغورس وأنكرها إكسينوقان الذى كان أيونيا مثل فيثاغورس ولكنه واجه المشكلة ادينية بتعقل أكثر من فيثاغورس وراح ينشد الشعر ناقدا الأله المتجسدة ساخراً منها رمن فيثاغورس زميله وصاحبه ومن نظريته فى التناسخ وموجهاً اللوم العنيف إلى طاليس وهزيو. . (٢١) .

- (۲۰) د. مصطفى غالب : الرجع السابق من ٥٢ -
  - (٢١) نفس المرجع من ٥٢ .

Diogenes laertius, vIII, 36, Heraci, fr 7DK, See also - W.K.C. Guithrie (11) , Op. Cit. P 157



### Heraclitus

: (ب) هرقليطس :

نعلم أن هرقليطس كانت حياته مماثلة لحياة فيثاغررس ، وقد أورد ديوجين الاقتباس الآتى نقلا عن هرقليطس « إن التعليم الكثير لا يُعلَّم البصيرة (٥٥٥٧) ولو كان هذا سحيحا لكان علينا أن نعتقـــد أنه علم هزيود ( Hesiod ) وفيشاغورس ( Pythagoras ) وإكسينوفان (Xenophanos) وهيكانيوس (Hecataeus ) ». (٢٢)

وتوجد فقرة أخرى رقم Fr. 129 أوردها لنا ديوجين تقول أن فيثاغورس ابن منيسارخوس ( Mnesarchus ) كتب بحثا عن أفضل الرجال جميعاً يقول فيه . « أن الأفضل هو الأكثر علماً أو مهارةً وقد اعتقد خطاً ديوجين أن الفقرات المشار إليها أنفا مقتبسة من كتابات فيثاغورس وقد أشرنا أنفاً إلى أن فيتاغورس لم يكتب شيئا بنفسه (٢٢) .

Diogenes lacrains ( D.L.IX.1, Heracl fr 40 DK . (11)

W.K.C. Guthrie, Op. Cit. p 157. (77)



### ( Ion of chios )

(جـ) أيون الخيوسي

ولد جوالى عام ٤٩٠ ق.م ويقال أنه مات عام ٤٢١ ق.م عندما كانت تعرض مسرحية السلام لأرستوفانيس(٢٤) (See Aristophanes Peace Play 832 FF.) (٢٤) وقد ألف أيون عملا فلسفيا يسمى ترياجموى (Triagmoi) ذكر فيه طريقة الفيتاغرريين وتمجيدهم للأهمية الكرنية للمثلث ، وقال أن فيتاغرس قد ألف بعض الكتب تحت اسم أورفيوس (Orpheus) . (٢٥)

وقد اقتبس ويوجين عنه سطوراً رثائية تحدث فيها عن تعاليم فيثاغورس عن النفس ، يقول فيها أن فيثاغورس يتميز بالرجولة والتواضيع وأنه يملك لنفسه حياة سعيدة حتى في مماته . <sup>(٢٦)</sup>

وقد عرض أيون في الشذرة الأولى من المتتاحية كتبابه ترياجموى وقد عرض أيون في الشذرة الألية أنه (Triagmoi ) لإعجابه بالأفكار الفيثاغورية . في حين توحى الشذرة الثانية أنه استفاد من القصائد الأورفية التي كانت تنسب في وقته لفيثاغورس سواءً أكان ذلك محميحا أم لا .

ولا شك أنه وجد في هذه النصوص ، النظرية الخاصة بالثواب والعقاب بعد المرت ، والتي إدعى في رثائياته أنها ترد إلى فيثاغورس . <sup>(٢٧)</sup>

| Diogenes ( Vie de Pyth 832 FF )           | . (11) |
|-------------------------------------------|--------|
| See : D.L. ( VIII , Ion fr . 2 DK).       | (70)   |
| See . I 120 Ion F.r. 4                    | (77) . |
| C.F.W-Kranz in Hermes 1934, 227 F.        | . (YY) |
| See also: W.K.C. Guthrie . Op.Cit P.158 . |        |



(د) هيرودتس

(Herodotus)

تعلم أن هيرويتس كان معاصراً لأيون ، ومن المؤكد أنه وإد عام ٨٤/٤٨٤ قبل الميلاد . <sup>(٢٨)</sup> ، وقد عاش هيرويتس في الأوساط الفيثاغورية في إيطاليا وسقليا بعد وفاة فيثاغورس بنصف قرن . <sup>(٢٩)</sup> وقد تناول بالدراسة دين التراقيين الذين كانوا يعتقدون في الخلود ، أي أنهم لايموتون في الحقيقة ، وإنما ينتقلون عند المود إلى إلاهم ( زالمركسيس ) ( Zalmoxis ) (٣٠) الذي ذكره أغلاملون في محاورة خرميدس في الفقرة (156 على أنه إلاه الترافيين <sup>(٢١)</sup>

ونعلم أن هيرويتس قد خلط بين الأفكار الفيثاغورية والمصرية والأردنيا والباخوسية <sup>(٢٢)</sup> . كما خلط بين قصة فيثاغورس وقصة زالموكسيس. وقد ترك لنا رواية عن زالموكسيس يقول فيها أن زالموكسيس تراقي الأصل وأن فيثاغورس ابن مينسارخوس اتخذه عبداً له . فلما ظفر زالموكيس بحريته وحصل على ثروة وصار عارفا بأساليبالأيونيين في الحياة ، عاد إلى وطنه الأصلى حيث شيد إيواناً كبيرا اجتذب اليه جيرانه وأخذ يشرح لهم آراءً خاصة بالخلود والنعيم ، ولكي يصل إلي إقناعهم اختفى ثلاث سنوات في حجرة تحت الأرض وفي السنة الرابعة ظهر لهم حياً وكانوا لايزالون ينوجون عليه ، فانقطعوا عن تكذيبه . . وتبين هذه القصة أن فيثاغورس كان في القرن الخامس قبل الميلاد شخصية اسطورية مثل زالموكسيس نفسه . <sup>(٢٢)</sup> .

W.K.C. Guthrie Op . Cit . P 158 . (۲۸)
 ٤١٦ من ٤١٦ . (۲۸)
 ٩٩٠ - ٩٩٠ . (۲۰)
 Herodotus Book . IV . ch . 93 - 94 . (۲۰)
 Mato . charmides 136 D (31)
 F Cumont . Lux Perpetua ( Paris : Geuthner 1949 P-P248 - 406 - (۳۲)
 -٤١٦ ماليابق حر ١ ماليابق حر ١ ماليابي (۲۳)

ونعلم أنه توجد رواية أخرى عن زالموكسيس لدى اليونانيين الذين كانوا يعيشون فى منطقة البحر الأسود ، يقولون فيها بأنه كان أدمياً وعبداً لفيثاغورس فى ساموس . وعندما تحرر وكون ثروة . عاد إلى وطنه ولما وجد أن مواطنيه يتسمون بالبدائية والحماقة ، قرر أن ينهض بهم . وقد شك هيرودتس فى صحة الرواية ، فيقول أنه إذا كان زالموكسيس أدمياً وليس إلاهاً ، فلابد أنه عاش لدة طويلة قبل فيتاغورس .

ويذكر هيرودتس أن الأعتقاد التراقي بالخلود والذي يصاحبه ذبيحة بشرية ، لايقوم على أي أساس إغريقي .

ويجدر بنا هنا أن نشير إلى أن الإغريق قد لاحظوا وجود تشابه بين هذا الاعتقاد ويين تعاليم فيثاغورس – ويذكرون أن الاعتقاد بالخلود نتيجة مباشرة للاتمال بالمعلم الإغريقي العظيم . وريما أمتد هذا التشابه إلى الاعتقاد العام بالتناسخ الذي نادي به فيثاغورس .

ويما أن زالموكسيس قد ظهر مرة أخرى بجسده بعد أكثر من ثلاث سنوات فقد سادت هذه المعتقدات بين شعوب الشمسال وانتقلت منهم إلى الاساطير اليونانيسة. (٢٤)

ويالاضافة إلى هذا توجد شخصية آخرى كانت مالوفة لدى الإغريق الذين كانوا يعيشون بالقرب من الهلسبونت والبونتس ( Hellespont and Pontus ) هى شخصية أرستياس البروكونيسى ( Aristeas of Proconnesus ) الذى ظهر ثانية بعد سبع سنوات من الاعتقاد فى وفاته - ويُروى أنه قد عاد للظهور بعد ٢٤٠ عاماً فى هيئة غراب أسود . (٢٥) .

| W.K.C. Guthrie Op. Cit. P 159.                         | (T£) |
|--------------------------------------------------------|------|
| C.F.E.R Dodds, The Greeks and the Irrational p 143 ff- | (10) |



وبالاضافة إلى ما ذكره لنا هيروبنس ( Herodotus ) عن فيثاغورس ، فإن يعدنا بأول إشارة مازالت باقية عن الذهب الفيثاغورى ، ويقول هيروبنس فى الجزء الثانى من كتابه الذى يتناول فيه بالدراسة المعريين ، أنهم كانوا يرتدون الصوف فى الحياة العادية ولايرتدونه فى المعابد ولا يدفنون به،إذ أن ذلك كان منافيا لدينهم .

ويستطرد هيرويتس قائلا أن المصرين كانوا يتفقون فى ذلك مع ألأورفيين وكذلك مع الفيثاغوريين ، لأن دفن الميت بالملابس الصوفية لايتفق مع من كان يمارس هذه الطقوس . وهذه العادات كان يشير إليها أى كتاب مقدس ، ولم ينال هيرويتس عندما قال أن الإغريق قد اقتبسوا عن المصريين أشهر أفكارهم الدينية وكذلك آلهتهم . (٢٦)

ثانيا : مصادر القرنين الخامس والرابع قبل الميلاد

يمثل هذه المرحلة أفلاطون ومعاصروه ، وسوف تلتزم بالمنهج التاريشي في عرضنا لأعلام هذه المرحلة .

(Philolaus of Croton)
 (1) فيلولاوس الكروتوني

واد فى مدينة كرتون أو فى مدينة تارنت ( والبلدتان فى منطقة خليج تارنت وكان معاصرا لسقراط وبارمينيدس ، ويقال أنه واد قبل سقراط وبعد بارميندس . (٢٧) أى حوالى منتصف القرن الخامس قبل الميلاد ، وكان أحد أتباع فيثاغورس ، ولم يبق من أعماله سوي عشرين شذرة . <sup>(٢٨)</sup> .

W.K.C. Guthric , Op . Cit - P . 160 . (۳۱) ۱۲۷) چررج سارترن : تاريخ الملم ، جـ ۲ ص ۱۲۲ Antony Flew - A-Dictionory of Philosophy (۲۸) 2 nd Ed , The Macmillan .

London - 1984 - P,267 .

وقد مكث بعض الوقت في طيبة بعد الثورة الممادة للفيثاغوريين في إيطاليا ، ويرى بعض الباحثين أن فيلولاوس بعد أول من كتب عن الفيثاغورية . <sup>(٢٩)</sup> .

وفى طيبه تتلمذ عليه كل من : سيمياس ( Simmias ) وسيبيس ( Cebes) وكانا من تلاميذ سقراط (٤٠٠) ، وقد انتقات عن طريقهما النظريات الفيثاغورية إلى أكاديمية افلاطون .

كان إيزوقراط خطيباً ومجادلاً اثنيا – وقد أنشأ مدرسة مشهورة لعلم البيان في أتينا ، نادى باتحاد اليوتان ضد القرس بمساعدة مقدونيا ، عندما استسلمت اليوتان لفليب المقدوتي بعد معركة خيروتيا (Cheronce ) (<sup>(1)</sup> وقد أشرب عن الطعام حتى مات جوعاً وهو في الثامنة والتسعين من العمر حتى لايعيش تحت نير الاستعمار ، (<sup>(٢)</sup>).

- W.K.C. Guthrie Op , Cit P, 162 -
  - (٤٠) جورج سارتون : الرجع السابق من ١٢٢

(11)

(٤١) خيرينيا ( cheronéa ) مدينة بونتية (Béoties ) المتهر حاكمها غليب بانتصاراته العديدة في (٤١)
-٤٤٧ المعارك التي بين بلاده وبين الاتيتيين والطبيبين ، وتعلم أن هذه المعارك دامت من عام ٤٤٧
Bescherelle Aine - Noveau Dictionire انظر TTA
Nationel Tome-premier
Garnier Fréres - Libraires - Editeurs
Imprimerie , Panl Dupant - Paris - 1887- P728 .
Raoul Mortier , Dictionaire Encyclopedique Pinllet Tome - 7.
Librairie Aristide Quillet - Paris 1946 . P.2431
Et Chille Flammarion : Dictionnaire Encyclopedique Universal . Tome - 5 Ermest
Flammerion , Editewr - Paris - P.762 .

ويقال أنه قد ترك ستين تعطفاً من وآم: يبق منهآ سُوى واحد وعشرين عملا تعليمياً: منها إثنتا عشرة خطبة سياسية وثمانية أعمال أخرى عبارة عن مسرحيات متنوعة تتحدث عن الحياة في أثينا بالاضافة إلى مسرحية السلام . <sup>(٤٢)</sup> .

كما يحتفظ له بعشرة رسالات في التدريب على فن الخطابة . <sup>(٤٤)</sup> ويرى إيزوقراط -- وهو أستاذ أفلاطون ، وهو يكبره ببضعة سنوات -- أن فيثاغورس قد حصل على جميع حكمته من مصر .

وقد أورد فى تدريباته الخطابية فى مدح بسيريس ( Busiris) عدداً من الموضوعات الإغريقية العامة ذات الأصول المصرية عو تشتمل على الايعان بعبقريتهم الدينية ومثلهم العليا .

ولا يعد إيزوقراط أول من لاحظ ذلك ، بل سبقه إلى هذا رواد الجيلين القديم والمعاصر له ، ومنهم فيثاغورس من ساموس ( Pythagoras of Samos ) الذى زار مصر ، ويعد أول من تتلمذ على أساتذتها ، وأول من قدم فلسفة بصفة عامة فى بلاد اليونان ، وقد أظهر حماسا واضحا لكثر من أى رجل آخر فيما يتعلق بالتضحيات والطقوس المبدية ، ظنا منه أنه إذا لم يؤد هذا إلى ثواب من السماء ، فعلى الأقل سيجلب له شهرة عظيمة .

Raoul Mortier, Dictionaire Encyclopedique quillet Tome 15 (17)
p. 2431. See also
Chores Annandale, M.A., LL, D
The Modern Cyclapodia of Uniwersal Information Vol - V
The Gresham Publishing company (london - 1905 - P, 69)
Bescherelle Aine · Noveau Dictionnaire National (11)
Tome - Troisisene - P, 104.

ولقد أراد الشيان أن يمسيحوا تلاميذ له ، كما فضَّل المستون أن يروا أبنائهم في صحبته أفضل من الجرى وراء أعبالهم ومصالحهم ، وهذه حقيقة لايمكن إنكارها ، ويرى أن هؤلاء الذين يدعون أنهم تلاميذه يكتسبون المديح ببقائهم معامتين أكثر من الذين عرفُرا بمرهبتهم المطابية .<sup>(63)</sup>

(ج.) أفلاطون .

ولد أفلاطون عام ٤٢٨-٤٢٧ ق.م في أثينا أو إجينا ( الجزيرة الواقعة أمام إثنا ) - تثقف كاحسن ما يتثقف أبناء طبقته ، وقرأ اشعراء اليونان وعلى الخصوص هوميروس ، وتظم الشعر التمثيلي ، ثم أقبل على العلوم ، وأظهر ميلاخاصا الرياضيات ، ثم تتلمذ لأقراطيلوس أحد أتباع هراقليطس واطلع على كتب الفلاسفة وكانت متداولة في الأوساط العلمية .

وفي سن العشرين تعرف على سقراط وأُعجب به قلازمه . وقد أنشأ عام ٣٨٧ق.م. مدرسة على أبواب أتينا في أبنية تطل على بستان أكاديموس فسميت بالأكاديمية . وظلُّ يُعلم ويكتب أربعين عاماً حتى ماد ما بين 214 117 1 وكان التعليم يتناول جميع قروع المعرفة . وكان إلى جانب أفلاطون وتحد ب ... عدد من العلماء كل منهم مختص بمادة . فكانوا يشرحون الرياضيات راسك والمسبيتي والبيان والجدل والأخلاق والسياسة والجغرانيا والتاريخ والطب والتنجيم .

وتعلم أن منهجه في الفلسفة كان يقوم على الترفيق والتنسيق ولم ير في تعارض المذاهب سبباً للشك فيها مثل السوةسطائييني ، وإنما وجد أنها حقائق جزئية ، وأن المقيقة الكاملة تقوم بالجمع بينها و تنسيقها في كلِّ مؤتلف الاجزاء . وتقرم طريقة التوفيق على حصر كل وجهة في دائرة وإخضاع المحسرس للمعقول والمادي للمبروري .

W.K.C Guthrie . Op Cit - P ,163 .

(10)





فنحن نجد عنده تغير هرقليملس ووجود بارمينيدس ورياضيات الفيثاغوريين وعقيدتهم فى النفس ، وجواهر ديموقريطس ، وعناصر أتبادوقليس ، وعقل إنكساغوراس ، فضلا عن مذهب سقراط . كما عمل على تحويل المعتقدات الأورفية إلى أسرار فلسفية ، أى وضعها فى صيغة عقلية ودعمها بالدليل ، فهو لم يدرى شيئا من تراث الماضى وأراد أن ينتفع بكل شئ . ثم طبع هذا التراث بطابعه الخاص وزاد فيه فتوسع وتعمق إلى حد لم يُسَبق اليه . <sup>(٢٦)</sup>.

ومن ثم يتضع أن مذهب أفلاطون يحتل منزلة المعدارة فى تاريخ الفكر الانسانى فقد كان تنثيره واضع المعالم على مختلف التيارات الفلسفية فيماتلاه من عصور ، وشغل المفكرون أنفسهم عدة قرون فى التعليق على إنتاجه الفكرى وشرح منهجه وأرائه سواء فى الفلسفة أو فى السياسة أو الأدب أو الأخلاق . ويرجع ذلك إلى خصوبة فكر أفلاطون وعمق آرائه .

فإلى جانب النزعة المنطقية الرياضية التى تميز بها أسلوب أفلاطون الفكرى نجد اتجاها إلى التصوف وإلى ممارسة الحياة الروحية في أعلى مراتبها ، فمن الناحية الأولى ، نجد أن أفلاطون قد استخدم المنطق بكل دقة في ميدان المعرفة وذلك في أسلوبه الجدلى المنهجي الذي استخدمه للبرهنة على وجود عالم المثل . وكذلك فقد استعاد الاستدلال الرياضي من القيتاغوريين وطبق منهجهم الفرضي ، وتمسك بضرورة دراسة الفيلسوف للرياضيات ، ولهذا فقد كتب على باب الاكاديمية « لايدخل هذا إلا من كان رياضيا » .

ومن الناحية الثانية ، نجد أنه قد أضاف إلى هذ المنهج المنطقى الرياضي إتجاها صرفياً عميقاً تلقاه من النحلة الأورفية ، وقد كان لهذه انزعة الروحية العميقة

<sup>(13)</sup> يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية - من ٢٢-٦٨ .



عند أفلاطون أثرها الكبير على المتصوفة فيما بعد سواء منهج المسيحين أن المسلمين . <sup>(٤٧)</sup> .

وقد تحدث أفلاطون عن الفيثاغوريين في القرن الخامس قبل الميلاد وكان يعرف تماماً من يتحدث عنهم - ونلاحظ أن أفلاطون قد أشار مرة واحدة إلى الفيثاغوريين بالاسم - وهذه الإشارة الوحيدة لها أهمية كبري - ففي الباب السايع من كتاب الجمهورية تتاول أفلاطون بالدراسة المنهج المعد لحراس الفلسفة - وعندما عرض سقراط لعلم الفلك قال إنه ليس مقصورا على دراسة النجوم وحركاتها المرئية فقط ، بل يجب أن تستخدم كوسائل تكمن ورائها مبادئ رياضية وقوانسين الحركة ترضحها

ويما أن النجرم أجسام مادية مرئية فهى لايمكن أن تجسد هذه القرانين بدقة فائقة ، ويجب أن يكون هدف الفيلسرف هو فهم احقائق الصادقة ، والأجسام التي في حركة والتي توجد سرعاتها النسبية الحقيقية في حدود الاعداد المحددة والأشكال التامة والمدركة بالعقل ، وهي أيضا غير مرئية بالعين . (٤٨)

وينتقل سقراط بعد ذلك بما يدعى أنه انتقال طبيعى إلى الإنسجام المسيقى ، فيقرل انه كما خلقت أعينتا للفلك فإن أذاننا خلقت الإنسجام المسيقى وأن هذين العلمين كما يقول الفيثاغوريون وينبغى أن تتفق معهم بأنهما علمان متجانسان .

P-M- Schahle - Lóevre de Platon Lib
 Hachette Paris - 1954 - P. 6
 وايضا د. محمد على أبو ريان : تاريخ الفكر الفلسفي . حا من طاليس الى أفلاطون .
 الطيعة الثانية - الدار القرمية للطباعة والنشر القامرة ١٩٦٥ .
 Plato , Republica . B,VII , 529 D .



ويضيف ستراط قائلا أنه بسبب هذا الاهتمام الذي أولاه الفيثاغوريون لهذين العلمين - لذلك يجب أن تعد أنفسنا للتعلم منهم .

وبالرغم من ذلك فإن جهودهم في هذا المجال بالمقارنة بجهود الفلكين المعاصرين كانت خاطئة ، حيث أنهم كانوا ينظرون إلى العلاقات العددية ولم يصلوا إلى حل المشكلات ، كالتساؤل عن أي العلاقات هي المسجمة ؟ ولماذا ؟ . (٤٩)

ثالثًا - ممنادر القرون الأربعة الأخيرة قبل الميلاد .

(i) هيراقليدس البونتي (Heraclides of Pontus )

ولد هيراقليدس عام ٣٨٨ ق.م تقريبا في هيراكليا بونتيكا ، وعاش حتى العقد التاسع من القرن الرابع قبل الميلاد . وله مؤلفات كثيرة في الفلسفة والميثولوچيا ، لقيت شيئا من الرواج بين اليرنان وراجت بين الرومان في القرن الأخير قبل الميسلار . (٥٠)

وكان هيراقليدس تلميذاً لأفلاطون والتحق بالأكاديمية في نفس الوقت تقريبا الذي التحق بها أرسطو ، وكان فيلسوفا و عالماً مشهورا ، وفي كتاباته ( التي لم يبق منها إلا شذرات) تناول باسهاب فيناغورس ومدرسته ، ويقال أنهما أثروا فيه تأثيرا عظيما (٥٩)

(11)

CF-Daebritz in Re. VIII. 473. Wehrli . P60 · For divided opinions on  $(\circ)$ Hercelides in antiquity

See I Levy, Rech - Sur le Sources de la légende de Pyth - 22F

Ibid ( 1530 D ) .

#### ٥¥

<sup>(</sup>٥٠) سارتون : تاريخ العلم حد ٢ من ٢١٠ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

وبالرغم من أن مؤلفاته قد فقدت ، إلا أن كُتاباً متأخرين قد أمدونا بالعديد من الاقتباسات نقلا عن مؤلفاته الضائعة – وقد رجعوا فى ذلك إلى طبعة إف – وهرلى F-Wehrlix والخاصة بترقيم شذرات هيراقليدس ويشيدون بهيراقليدس من بين الكتَّاب الآخرين ، وذلك للعبارة التى يقول فيها ان تحريم الفيثاغورية لأكل اللحم ايس تحريما مطلقاً . (٥٢)

(ب) أرسطن Aristotle (۲۸٤ – ۲۲۲ ق.م. )

لم يكن آرسطو فيلسوفا فحسب بالمعنى الذى نغهمه الآن . بل كان واسع المعرفة بفروع العلم المختلفة . حتى لايكاد يكون هناك فرع لم يسترع إنتباهه ولم يكن فيه أعلم علماء عصره . وريما إستثنينا من ذلك و الرياضيات ، وقد أحاط علماً بما وصل إليه من جاء قبله ونبذ ماراه منها باطلا ، وزاد على ما صبح عنده من نظريات جديدة واراء مبتكرة ،

وما كان من الحقائق التى وصل إليها لا علم له ، اخترع له علماً كما فعل بالنسبة لعلمي المنطق والحيوان . (٥٢)

ونعلم أن أرسطو حين تحدث عن المدرسة الفيثاغورية لم يميز ما كان لفيثاغورس فيها من نصيب وما كان لتلاميذه ، بل يذكرهم جملة بقوله ، الذين يُدعون بالفيثاغوريين ، أو المدرسة الإيطالية ، كما سمى فلسفتهم بالفسلقة الايطالية . (٤٥) ويرى أن بعض الفيثاغوريين كان لهم وجة نظر معينة ، وهذا يدل على وجرد إنقسامات داخل المدرسة كانت في حقبة متأخرة . (٥٥)

| Fr.40- Porphyry ( De Abst. 1.26.)                                          | ()()   |
|----------------------------------------------------------------------------|--------|
| See also : W.K.C. Guthrie Op - Cu 1º 163 .                                 |        |
| Wener Jacgere Aristotle : Fundamentals of the History of his Development . | (27)   |
| Clarendon Press (Oxford 1934), P-410                                       |        |
| Aristotle : Metaphysica , BI ch.5.(486a 36)                                | (01)   |
| Aristotle : De Gaelo (293 a 20)                                            | (\$\$) |



ويعد أرسطو هو أول من قدم لنا معلومات مقصلة عن الفيثاغوريين وإعار إحياء أرائهم التي بقيت حتى وقت أفلاطون ، وإذا يجب الإهتمام بكل ما ذكره أرسطو عن فيثاغورس نفسه <sup>(٥٩)</sup> .

ويقال أن أرسطو قد كتب عن فيتأغررس كتابا والكتاب منقود ولم يذكر إسبه في مزافاته الباقية إلا مرتين . <sup>(٧٥)</sup>

(Theophrastus of Eresus in Lesbos ) (ج.) – ٹیرفراستس ( ۲۸۸–۲۷۲ ت.م.

ولد ثيرفراستس ابن ميلانتاس في أريسوس بجزيرة لسبوس الواقعة على بحر إيچه وهو من أشهر تلاميذ أرسطى . <sup>(٨ه)</sup> ويقال أن أرسطى عندما إخسطر أن يهجر أثينا فيما بين عامى ٣٢٣ و٣٢٣ ق.م. عينه خلفاً له في الليكيوم ويهب له مكتبته ومخطوطات مؤلفاته وقد صار ثيرفراستس على نهج أرسطى <sup>(٩٥)</sup> وقد ترأس المدرسة المشائية بعد أرسطى ، ويقال أنه هو الذي أسس هذه المدرسة بصفة شرعية لأن أرسطو كان مهجناً ولهذا لم يسمع له القانون الآتيني بأن تتخذ جماعته المنفة القانونية . <sup>(١٠)</sup>

وقد لبث في رياسة الليكيوم خمسة وثلاثان عاما أى ثلاثة أمثال مدة رياسة آرسطو تقريبا . فهذّب نظامها ووسع مكانها ، وقد نفدت أغلب كتاباته الكثيرة ، وأصبح من العسير الحصول على صورة صادقة لما أسهم به فى الفلسفة . ولقد ظل أرسطيا فى أساسه ، ولكنه نقد أرسطو فى نقاط بعينها . وأضاف إضافات مفيدة إلى مؤلفات آرسطو كما حدث بالنسبة للمنطق على سبيل المثال . (<sup>(1)</sup>)

وقد وأصل ثيوفراستس العمل فيما قصد إليه أرسطو من تحقيق علمى شامل وكان نشاطه عظيما هائلا . فقد نسب إليه دوجنيس اللأثرثي ٢٢٧ رسالة في الدين والسياسة والاخلاق والتربية والبلاغة والرياضيات والفلك والمنطق والارصاد الجوية والتاريخ الطبيعى ... الخ .

وأكبر مؤلفاته التى وصلت إلينا كتابان فى النبات وكتاب فى الأحجار ولاتزال شذرات من رسائله باقية ، وأفضل طبعة لمجموع مؤلفاته هى الطبعة اليونانية اللاتينية لفردريك فيمر ( باريس ١٨٦٦) ، وهى فى ٢٢٤ صفحة ، منها ٣١٩ فى النبات ، وليس فيها كتابة فى الأخلاق . أما كتابه ، فى الأحجار ، فموجرد باللاتينية والانجليزية ، طبعة سيرجون هل (٢٢٤ صفحة لندن سنة ١٧٤٦ ، والطبعة باللاتينية والانجليزية ، طبعة سيرجون هل (٢٢٤ صفحة لندن سنة ١٧٤٦ ، والطبعة الثانية سنة ١٧٧٤ ) ، وكتاب ، فى الرياح ، وكتاب فى ، علامات الطقس ، ترجمة جورج وود (٩٧ صفحة – لندن – ١٨٨٤ ) . وكتاب فى ، علامات الطقس ، ترجمة فى الروائح ، وكتاب ، فى علامات الطقس ، فى طبعة يونانية انجليزية لسير أرثرهورت ( مجلدان – مكتبة لوب سنة ١٩١٢ – ( إيزيس ٢-٢١-(١٩٢٠) وكتاب ، فى الدوائس ، فى طبعة يونانية انجليزية لسير

(٦١) جورج سارتون - المرجع السابق ص ٢٨١ .



ويعد كتاب الأخلاق هو أكثر مؤلفات ثيوقراستس شيوعاً بين الناس ، وقد ظهر عام ٢١٩ ق.م. وهو سلسة من ثلاثين مقالاً حسور فيها العيوب الخلقية ، كالغطرسة والغيبة وجفاء الطبع وساقط المزاج ، ومقالات هذا الكتاب لم تكتشف في أن واحد بل تباعاً ، والطبعات الأولى منها تختلف تبعا لعدد المقالات فيها :

فالطبعة الأولى للبلباد بركبيمر (قود مبرج ١٥٢٧) فيها المقالات من ١ إلى ١٥ والمقالات من ١٦ إلى ٢٢ طبعها أول مرة جيامباتستا كاموزى ( البندقية -٢٥٥١) والمقالات من ٢٤ إلى ٢٨ طبعها أول مرة إسحق كزابون ( في الطبعة الثانية لكتاب الاخلاق التي ظهرت في ليدن سنة ١٥٩٩) وفي الطبعة الأولى المقالات من ٢٩ إلى ٣٠ لجيوفاني كرستوفر وأما دوزى ( بارما ١٧٨٦) أما الطبعة الأولى المقالات الثلاثين فقد قام بها انجليزى هو چون ولكن ( لندن ١٧٩٠) . وتوجد طبعة يونانية انجليزية مقبولة جدا قام بها جون ماكسويل إدمندس في مكتبة لوب الكلاسيكية ( ١٣٢٩ ) . (١٢٩

كما أنه ألّف كتاباً عن آراء الطبيعيين ، فيزيكون دوكساس وهو أول عمل باليونانية يكتب عن تاريخ الفلسفة اليونانية ، ويعد من أهم مصادر تاريخ الفلسفة السابقة على سقراط ، وكان في الواقع المصدر الذي استقى منه معظم من كتب عن تاريخ الفلسفة اليونانية بعد ذلك ، فاعتمد عليه الفيلسوف إيتيوس في كتابه عن الفلسفة الذي أرّخ فيه للفلاسفة من أغلاطون حتى عصره . <sup>(17)</sup>

وتعلم أن تُيرفراستس قد نظر إلى جميع الفلاسفة المتقدمين على أنهم مجرد إرهاصات لأرسطن . كما أقحم أفكارهم إقحاماً في إطار أرسطي . <sup>(12)</sup>

- (٦٢) جررع سارتون -- للرجع السابق -- ص ٢٨٢ ، ٢٨٢ .
- (٦٢) د. محمد على أبو ريان ، تاريخ الذكر الفلسفي هـ١ ص ١٦ -١٧ .
  - (٦٤) الموسرعة الفلسفية المختصرة المرجع السابق من ١٢٣

ويقال أن ثيوفراستس قد تابع الفيثاغوريين في رفض القرابين الدموية واعترض على أكل اللحم ، اعتقاداً منه بالقرابة بين الحيوان والانسان . ولكن هذا الإتجاء عند ثيوفراستس لم يكن مصحوباً باعتقاد ديني أو بنزعة صوفية كما هو الحال عند الفيثاغوريين . بل لقد كان السبب في موقفه هذا ملاحظته لوجود بذور العقل بطريقة أولية بسيطة عند الحيوان

ومن ثم يتضبع أن خليفة أرسطو ظل مخلصا الإتجاء العلمى التجريبي المدرسة المشائية ، ومع هذا لم يمنعه هذا الإتجاء العلمي من الكتابة في الدين وشئونه ، فقد كان لما كتبه عن التاريخ الديني اليوتان والمتبربرين أثره الكبير في نشأة الدين فيما بعد . <sup>(10)</sup>

(د) - أريستر كسينوس التارنتي -Aristoxenus of Tarentum

كان تلميذ لأرسطو ، وكان كثير الإقبال على المسيقى لامن حيث قيمتها الخلقية فقط كرأى أفلاطون بل من الوجهة الفنية البحثة أيضا ، وكان على علم بما اهتدى إليه فيثاغورس من الصفة العددية للتوافق المسيقى .

وأغلب ما نعلمه عن اريستوكسينوس مستعد من سويداس ( في النصف الثاني من القرن العاشر الميلادي ) وكان في متناول سويداس كتب قديمة لم تصل إلينا . ولكن كل ما أخبرنا به أيدته تأييداً كافيا مصادر أخرى متعددة يوثق بها .

كان مواد اريستوكسينوس في تارنت وهي قريبة من البلد الذي نضجت فيه الآراء الفيثاغورية ، وتلقى عن آبيه سينثاروس وكان موسيقياراً ، وعن لامبروس الأثيري ، وكسينوفيلوس الفيثاغوري ، ثم عن أرسطو . وقد إزدهر فيما بين عامي ٣٣٦-٣٣٦ . ق.م

<sup>(</sup>٥٥) د محمد على أبو ريان-تاريخ الفكر الفلسفي-أرسطو والمدارس المتأخرة حد ٢ ص ٢٤٤ .



ويقول سويداس أن مؤلفات اريستوكسبينوس تتناول الموسيقى و الفلسفة والتاريخ وكل مشاكل التربية وقد بلغت مؤلفاته ٤٥٢ مؤلفا . (٦٦)

وكتاب ارستوكسينوس الوحيد الذي وصل إلينا هو، أصول التوافق ، وهو في بابه أبرز كتب الأوائل، ثم هو بحالته التي هو عليها كما وصل إلينا أشبه بأن يكون ملفقاً من كتابين منفصلين ويقع في (طبعة مكران) في ٧٠ صفحة أي حوالي ١٦١٠ سطراً . وهو كتاب مجهد طبق فيه ارستوكسينوس الأساليب المنطقية للمروفة في الليكيوم في عرض المعلومات التي لقنها إياه سبنتادوس ولمبروس وكسينرفيلوس أن التي حصل عليها من تجاربه الخاصة والكتاب ثلاثة أقسام ، الأول يعالج العموميات ودرجة الصوت والنغمات والمسافات والسلالم ، والثاني يعالج هذه الوضوعات ويزيد عليها المفاتيح و الإيقاع والألحان ( ويشعر روح الجدل الذي يسرى في بحث هذا المرضوع بوجود مؤلفات أخرى فيه ضاعت ولم تصل إلينا ) والثالث فيه زهاء سنة وعشرين نظرية في الجمع بين المسافات المسيقية والتآليف الرباعية في ألسلام .

والجديد في عمل أريستوكسينوس هو التعيين النظرى للمسافات الموسيقية (<sup>١٧)</sup> ونعلم أنه قد بدأ الترجمة لحياة الفلاسفة وهو متأثر بالفيثاغورية ، ويقال أن ترجماته هذه مليئة بالقصص والخرافات والمواقف الشخصية . <sup>(١٨)</sup> .

وقد استهر اريستوكسينوس بدراسته للألحان الموسيقية على رجه العموم متبعا فى ذلك تعاليم الفيثاغررية التى كان منضما إليها قبل التحاقه بالمدرسة المشائية ، ولهذا فإن ارستوكسينوس قد جمع فى نصائحه الأخلاقية عناصر فيثاغوريسة إلى

- (٦٦) چررج سارتون الرجع السابق ص ٢٢٠ ٢٢١ .
  - (٦٧) نفس المرجع ص ٢٣١
- (٦٨) د. محمد على لبو ريان تاريخ الفكر الفلسفي حـ ١ ص ١٧ .



جانب المبادئ الارسطية ، وكذلك فقد وافق بعض الفيثاغوريين المتنخرين على قولهم يان النفس هى مجرد إنسجام أو تنظيم البدن ، فإذا ما فسد تلاشت النفس معه ولم يعد هناك محل القول بخاردها ، (٦١)

Di Caearchus of Messene - ديكايارخوس المسيئي - ديكايارخوس

كان مؤرخاً وجغرافياً معاً . عالجت كتاباته الكثيرة التاريخ والسياسة والأدب والفلسغة والجغرافيا . ولكن لم بيق منها سوى شذرات قليلة . وكان مواده فى مسنا فى مىقلية ، وترعرع فى البلاد اليونانية ، فى البيلويونير ، وفى أثينا . وهر من تلاميذ أرسطو ومن أصدقاء ثيوفراستوس وأرستوكسينوس . وكان أكبر مؤلفاته عن التاريخ الثقافى لليونان ، سماه حياة هيلاس ، وقد بقيت منه تسع عشرة شذرة . (٢٠)

وقد فضل الحياة العملية على حياة التأمل والنظر . <sup>(٧١)</sup> ، وقد أثر في بعض الكُتَّابِ مثل شيشرين ، الذي كان يعرف بيكايارخوس جيدا أ. والذي إتخذ من حياته نمونجا الحياة العملية . <sup>(٧٢)</sup> .

> (٦٩) د. محمد على أبو ريان - تاريخ الفكر الفلسفى - حـ٢ من ٢٤٤--٢٤٥-(٧٠) چورج سارتون -- تاريخ العلم حـ٣ من ٢٤٧ . (٧١) د. محمد على أبو ريان -- المرجع السابق -- من ٢٤٥ . (٧٢) چورج سارتون -- المرجع السابق - من ٢٤٧ --



رابعا - ممادر الترون الأربعة الميلادية الأولى

نعلم أن أدق المعلومات عن الفيثاغورية وصلتنا أثناء حياة شيشرون Cicero - (٧٢) . (١٠٦-٤٢ ق.م ) حتى المدرسة الأفلاطونية المحدثة في القرن الثالن الميلادي .

ومن المؤكد أن الأقلاطونيين المحدثين كانوا المصدر المياشر الكثير من هذه المعلومات . فقد ترك لذا الأفلاطونيون المحدثون كتباً عن حياة فيثاغورس وحياة الفيثاغوريين ، كتبها فورفوريوس تلميذ أفلوطين ويامبليخوس تلميذ فورفوريوس . وأقل المعلومات قد نجدها عند يامبليخوس ، والمصادر المباشرة لكل من فورفوريوس ويامبليخوس هي الفيثاغورية المحدثة . (٧٤) .

ونشير فيما يلى إلى أعلام هذه القترة :--

أ-- ديوجين اللاترثي :

Diogenes Lácrtius

هو كاتب يوبنانى قديم فى القرن الثالث الميلادى - ألف كتاب حياة وآراء الفلاسفة . وقد وصلتنا منه نسخة غير كاملة ، حاول فيها ديوجين الرجوع إلى المصادر الأصلية فى كثير من الحالات . (٧٠)

ويقع كتابه هذا في عشر أجزاء - وهو ملخص الحقبة القديمة من تاريخ الفلسفة ، ويحتوى هذا الكتاب على معلومات عن حياة الفلاسفة اليونانيين وتعاليمهم

(Arpinum ، فيلسوف سياسى وخطيب رومانى ولد بالقرب من أربيتم ( Arpinum ) في ٢ يناير سنة ١٠٦ ق.م.
 ٤. عبد الرحمن بدوى موسوعة الفلسفة حـ٢ من ٢٢ .
 ٤. عبد الرحمن بدوى موسوعة الفلسفة حـ٢ من ٢٧ .
 (٧٤) .
 ٤. محمد على أبر ريان - تاريخ الفكر الفلسفى - حـ١ من ١٨



حتى « سكستوس أمريكوس » وليس لديوجين من قيمة إلا أنه جامع للعيارات والمطومات المختلفة عن حياة وأراء الفلاسفة . (٧١)

## د- فورفوريوس السوري ( Proplyry ) ٣٠٢-٢٠ إلى ٢٠٦

وهو ملخوس السورى الملقب بفورفوريوس ، أظهر تلاميذ أفلوطين . ولد فى مقاطعه فينيقية من أعمال بتانيا فى سوريا وهو فيلسوف يونانى ، اشتهر بعدائه المسيحية . وفى الثلاثين من عمره درس على يد لونجينوس (٧٧) فى أثينا . ثم درس بعد ذلك على يد أفلوطين فى روما . ومنار فيما يعد خليفة له . وحوالى عام ٢٦٨ سافر إلى صقلية ، حيث يقال أنه قسد كتب أبحاثاً ضد المسيحية . وأشهسسر أعماله حياة كل من أفلوطين وفيثاغورس (٨٧) . كما يقال أنه شرت محاورات أفلاطون الكبرى كما شرح من كتب أرسطو المقولات والأخلاق والطبيعة والإلهيات . ويضع ه المدخل إلى المقولات ، أجمل فيه الكلام على طبيعة النفس والعالم أخذاً عن التاسوعيات وكتابساً فى الإمتناع عن اللحسسوم ، نزع فيه نسزع

(٧٦) المرسومة الفلسفية - وضمع لجنة من العلماء الأكاديميين السوفيتيين باشراف م - ريزنتال - ب يودين ، ترجمة سمير كرم . ومراجعة د. مدادق جلال العظم وجورج طرابيشي - الطبعة الخامسة دار الطليعة الطباعة والنشر - بيريت ١٩٨٥ - س ٢١٤ . (٧٧) ولد كاسيوس لونجينوس - Casius Longinuis هي سوريا في القرن الثالث الميلادي . وازدهر في أثينا . وهو فيلسون وخطيب يربناني انظر Bescherelle Aine -Noveau Dictionnaire National Tome - Troisieme - P. 276 -(YA) Charles Annandale . The Modern Cyclopedia of Universal Information Vol. VI - P,494 . See also ... Bescherelle Aine -

Tome - Troisieme P . 994



القيتاغررية وكتاباً في أخبار الفلاسفة حتى أفلاطون ، بقى منه أجزاء ، وأشهر مزافاته الباقية كتاب و إساغرجي ، أي المدخل إلى مقولات أرسطو . (٧٩) .

## (۳۲. – ۲۷.) Iamblichus (۲۲. – ۲۷.)

هو أشهر الافلاطونيين السوريين في القرن الرابع ، ولد في القرن الرابع في خلقيس من أعمال سوريا ، وتتلمذ لفورفوريوس بعد أن أخذ عن تلميذ له إسمه أناتوليوس وكان أرسطيا ، وقد نون يامبليجوس شروحاً على أفلاطون وشروحاً على أرسطو .

وألف كُتباً فلسفية ورياضية ودينية ، تذكر منها كتاب الإلهيات الخلقيسية الكاملة -- رسالة في الحياة الفيثاغورية -- رسالة في الحضن على الفلسفة -- كتاب العلم الرياضي بالاجمال -- المدخل لكتاب نيقوماخوس في الحساب -- كتاب جملة آراء فيثاغورس ، وكان كتاباً ضخما لم يبق منه سوى رسالة عنوانها إلهيات الحساب ، كتاب اسرار المصريين ، أي معتقداتهم الدينية ، ويتبين من أسماء هذه المزافات أن يامبليخوس كان يمزح بين الدين والفلسفة والرياضة ، وقد كان هذا المزج مالوفا في عصره ، عصر إختلاط الشعوب وتفاعل المذاهب .

### تعقيب :

من يود أن يؤرخ للمذهب الفيثاغورى المبكر يواجه خطأين يرتبط أحدهما بالاخر، نشير اليهما فيما يلسى :--

- (٧٩) يرسف كرم تاريخ الفلسفة البرنانية من ٢٩٨
  - (٨٠) نفس المرجع س ٢٩٨ .

#### ٦.



: الأول : حب ما هو مذهل

لقد ظهر هذا الحب فى عصر يختلف عما كان سائداً فى القرنين الخامس والسادس قبل الميلاد عصر يشعر فيه الرجال بفقدان الذات في عالم واسع جدا لدرجة أنهم يفقدوا فيه إهتماماتهم ونظروا إلى الفلسفة على أنها المأوى الذى سيحميهم من العاصفة .

وقد إتخذت الفلسفة مساراً دينياً ، والدين في ذلك العصر كثيرا ما كان يختلط بالخرافات .

أما الثانى : فهو فقد القدرة التقدية لدى المؤرخين المتأخرين فى تصنيف مؤلفات الفيثاغوريين . وذلك لأن إهتمامهم بفيثاغورس كان مختلفاً عن إهتمامنا به .

فهم يجعلونه ملهما لعصرهم ولم يتركوا لذا رأياً محدداً يعتد به عن فيثاغورس أن مدرسته ، وعندما يبحث أحدنا في المدارس الفلسفية التي كانت موجودة وقت ذاك ، ليدهش عندما يرى أبحاث الفيثاغوريين المتقدمين والمتأخرين وغير الفيثاغوريين ، وقد امتزجت في المدرسة الفيثاغورية. وقد قبلها كل من أفلاطون وأرسطو والرواقيون والأبيقرديون .

فكل كتب الفيثاغوريين متصلة مثل ذلك المؤلف عن روح العالم والذي ينسب لتيماوس اللركري ( Timacus of Locri ) .

وهنالك مؤلفات تنسب لعلماء المدرسة الفيثاغورية المبكرة . ويمكن تمييز هذه المؤلفات من محتواها مثل التلفيقات الدينية التي تنتمي إلى وقت إحياء المدرسة الفيثاغورية

ويجب أن ترمّذ أقوال الفيثاغورية الجديدة عن المدرسة القديمة بغاية الحدّر لما فيها من ميل ظاهر إلى الغريب الشاذ ومن تأويل شخصى ، ومن أفكار وأمور لم تعرف إلا بعدها . منها الأفلاطونى والرواقى بل البوذى أيضا





الفضل الثاني « فيثاغورس – حياته وتلامىذم » أولا : حياته

ولد فيثاغورس بن منيسارخوس في ساموس <sup>(٨١)</sup> عام ٧٢ه ق.م وأزدهر بها عم ٣٢ه أثناء حكم بوليقراطيس الذي قتل عام ٢٢ه <sup>(٨٢)</sup> ونعلم أن بوليقراطيس قد ضيق الخناق على كبار التجار والملاك . ولما كان فيثاغورس أكثر اتصالا بهاتين الطبقتين فقد فر هارياً . <sup>(٨٢)</sup>

ويروى لنا أريستو كسينوس التارنتي في القرن الرابع ق.م وهو شاهد غير متأخر – إذا قيس بمقياس الروايات القديمة – أن فيتاغررس رحل عن ساموس هرباً من طغيان بوليقراطيس ، وهي رواية مقبولة . أو لعله قر كغيره من الكثيرين خوفا من الفرس ، ومن الطبيعي جداً أن يلتمس فيتاغورس في مصر ملاذاً ، حيث عاش كثير من الساموسيين ، إذ كان لهم في نقراطيس معبد خاص بهم .

وإذا أخذنا برواية يامبليخوس ، فيكون فيتاغورس قد ذهب أولا إلى ملطية ، حيث عرفه طاليس وأدرك عبقريته وعلمه كل ما يعرفه ثم زار بعد ذلك فينيقيا ، حيث مكث بها زمناً يكفى لأن يتعلم طقوس السوريين ، وهناك قويت رغبة فيتاغورس فى الرحيل إلى مصر التى كانت تعد حينذاك مهد التعاليم المصنون بها ، فانتقل إليها ، ومكث بها ما لايقل عن أثنى عشر عاماً يدرس الفلك والهندسة والاسرار الكهنوتية . وبعد أن غزا قمبيز مصر سنة ٢٥ ق.م عاد معه فيتاغورس إلى بابل وقضى هناك

- (٨٢) چررج سارتون تاريخ العلم حد ١ من ٤١٦
  - (۸۳) د، أميرة مطر : الفلسفة عند اليوتان
- دار النهضة العربية القاهر، ١٩٦٨ من ٦٦-٧٠ .

<sup>(</sup>٨١) هي حزيرة مواجهة لدينة ملطية وجزيرة ساموس جزيرة أيونية زاهرة ببحريتها وتجارتها وتقدم الفنون فيها .

إثنى عشر عاماً أخرى يدرس الحساب والموسيقي وتعاليم أخرى المجوس (٨٤) ثم عاد إلى ساموس وهو في الخامسة والستين من العمر ، لكنه لم يلبث أن إستئانف التنقل ، فرحل إلى ديلوس وكريت في اليوبتان نفسها . (٥٩) حيث بلغ أخيرا جنوب إيطاليا ، وكان المهاجرون اليوبان قد بلغوا فيها درجة عالية من المدنية والثقافة كما كانت المدن اليونانية في جنوب إيطاليا غنية مزدهرة . كذلك كانت مدينتا ساموس وملطية . يضاف إلى ذلك أنها لم تكن معرضة لخطر الفرس ، وفي الوقت الذي وصل فيه فيثاغورس إلى كريتون ، كانت هذه الدينة قد هزمت لتوها في حربها مع «لوكرى» غير أنها لم تلبث بعد قدومه إليها ، أن ظفرت بنصر كامل على « سيبارس ، التي إندكت جميعها ( سنة ١٠ ه ق.م ) وكانت سيبارس هذه وثيقة الصلة مع ملطيه من حيث التجارة باشتهرت « كروتون » بالطب . (<sup>(٨٦)</sup> ويقال أن فيتاغورس عندما نزل ثغر أقريطونا حيث كانت هناك مدرسة طبية شهيرة ، وما لبث أن عُرفَ بالعلم والقضل ، قطلب إليه مجلس الشيرخ قيما تذكر أن يعظ الشعب فقعل قزاع إسمه وأقبل عليه المريدون من مختلف مدن إيطاليا الجنوبية ومعقلية ومن روما (٨٧) . وهناك استطاع أن يكون مدرسة وأن ينشرارانه الفلسفية والسياسة بين أتباعه الذين إنتشريا في هذه المناطق الزراعية التي كانت أكثر ترجاباً بنزعاتهم الريحية. المثالية . (٨٨) وبعد أن استقر فيثاغورس في كروتون لجأ إليه بعض أشراف سيبارس فنصبح أهل

(٨٤) كلمة مجوس كان يستعملها بإمبليخوس ، وتعلم إن هذه الكلمة مشتقة من الفارسية القديمة، وتدل في الإصل على الكهنة والمسرين من الفرس والرزاد شتيين ، تم فيما بعد كهنة الكدائيين وسحرتهم - كما يفهم إن اللفظة الذالة على السحر مشتقة من الإصل نفسه ، وفي اللغة اليونانية تعبر كلمة عن علم المجوس إو فنهم ، انظر - چورج سارتون - تاريخ العلم - حـ ١ ص ٤١٧ .

(٨٥) چررج سارتون – الرجع السابق – ص ٤١٧ . .

- (٨٦) برتراند رسل تاريخ الفلسفة الغربية -- الكتاب الأول -- الفلسفة القديمة ترجمة د. زكى تجيب محمود--الطبعة التانية-- لجنة التاليف والترجمة والنشر القاهرة سنة١٩٦٧ - ص١٤ .
  (٨٧) يوسف كرم -- تاريخ الفلسفة اليونانية - س ٦٢ - ٧.
  - (٨٨) د. الميرة مطر الفلسفة عند اليوتان . ص ٦٩ ٧.



،كريتون بحكايتهم وإيواذهم وإعلان الحرب على سياري ، فلما انتصرت كريتون ، تولى حزب فيثاغورس الحكم ، وبعد بضع سنوات ظهرت حركة تعارض هذا الحكم الاستبدادى برياسة فيلون وهو شريف غنى أساء إليه فيثاغورس . <sup>(٨١)</sup>

وقد حملته العداوات السياسية أو ألران الحسد المحلية على الخروج من تلك المدينة وتضى السنوات الأخيرة من حياته في بونتيوم حتى مات بها عام ٤٩٧ ق.م. (٠٠) وإذا أطلنا في إيراد هذه الرواية عن فيتاغورس على الرغم من قلة تصديقنا لرواية يامبليخوس ، فسراء أكانت التفصيلات محيحة أم لا فالجرهر مقبول (١٠) وإذا أن نتساحل هل كان فيثاغورس تلميذ طاليس بالفعل أم لا ؟ وهل إنقطم أربعة وثلاثين عاما للدراسة في مصر وبابل ؟ ثم إننا اسنا على ثقة كذلك من أنه أكثر من التنقل- في طريقه من ساموس إلى كروتون ، والقصة تدل على وجود أمسول مصرية وبابلية في فلسفته ، ولكن شخصا في مثل ذكانه وبحثه كان يستطيع أن يجمع الشيِّ الكثير من الحكمة الشرقية دون زيارة بلاد الشرق . أو على الأقل دون أن ينفق فيها من السنين ما ذكره لنا بامبليخوس ، ولا ربب أن فيتاغورس لم يكن في حاجة إلى أربعة وثلاثين عاما ليتعلم ما ينبغي تعلمه في ذلك الزمان ، وهو مما يسهل فهمه على ذهنه الخصب المتعطش المعرفة ، والراجح أن ياميليخوس أو مناحب الرواية الذي أخذ عنه قصد أن يوضع أن زيارة فيتاغورس لمسر ويابل لم تكن لجرد التجارة أو اللهو ، كما كان ينعل كثير من اليونانيين ، وأنه مكت في هذين البلدين زمنا يكفى للدرس على علمائها والارتواء من معين حكمتهم والاطلاع على ما عندهم من أسرار . وعلى أية حال ، فليس لزيارته أي سند تاريخي وثيق و لأن هيرودوتس نفسه حين يذكر زيارته لمس لايمس باسمه بل يتول د أولئك الذين أعرف أسمائهم ولا أذكرهم م .

- (۱۰) جررع سارتون الرجع السابق من ٤١٧ .
  - (١١) تلس الرجع من ٤١٨، ٤١٧ ،

<sup>(</sup>٨٩) يروى في سبب هذه الجفوة أن فيثاغورس رفش قبول فيلون في مدرسته است أخلاقه .
أنظر - د- أحمد فواد الافوائي - فجر الفلسفة اليونائية قبل سقراط من ٧٢-٧٤ .



ومما سبق يتضبع أن الفيثاغوريين مىادفهم كثير من المعاكسات والمعارضات وأن فيثاغورس نفسه أرغم على هجر مدينة كروتون والذهاب الى ميتابنتيوم . وأما أتباعه الذين بقوا معه فى كروتون وميتابنتيوم وعيرها من الاماكن فقد لقوا اختطهاداً أعظم من ذلك بعد وفاته ، بل أن بعضهم ذبح ( ولعل بعض هذا الاضطهاد حدث حول . ٤٥ ق.م. (١٢)

ويقال أنه بعد خمسين عاماً من وفاة فيتاغورس ، عمت الثورة الديمقراطية أرجاء التجمعات الإغريقية ، فقضت على مراكز الفيثاغوريين وطاردت تجماعتهم فانتشروا في المدن اليونانية وغيرها . (١٣)

كما تسبب قيلرن Kylon في إحراق المدرسة الفيتاغورية وجميع أعضائها عند إجتماعهم في منزل أحدهم وهو - ميلو ) البطل الرياضي . ولم ينج من الحريق سرى إثنين هما أجيتوس وليزيس . كما يقال أن الذي أحرق منزل ميلو كان شاباً حانقاً على فيتاغورس . <sup>(١٤)</sup>

وبعد أن قضى فيثاغورس نحبه ، أصبح شخصية أسطورية تنسب إليه المعجزات والقوة السحرية ، ففيثاغورس من بين من شهدهم التاريخ من رجال ، هو من أشدهم إستتارة للعجب والحيرة . (١٥) .

(١٢) نفس المرجع - ص ٤٢١ .
 (١٢) د. احمد سليم سعيدان : مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الاسلام عالم المعرفة - عدد ١٣١ المجلس الوطني الثقافة والفنون والاداب الكريت سنة ١٩٨٨ من ٦٠ (١٤) د. اميرة مطر : الفلسفة عند اليونان من ٦٩ - ٧٠ .
 (١٥) برتراندرسل : المرجم السابق - من ٦٢ .



فقد رويت عنه كثير من الأساطير ، فقيل عنه أنه كان بهى الطلعة وله فخذ من الذهب وأنه زار هاريس أو العالم السفلى ورجع منه ، كما فعل أورفيوس نبى الأورفية . وقد شاهد فى ذلك العالم نفس هوميروس وهزيود تعذبان فيه عذاباً أليماً عقاباً لها لى ما كانا يرويانه عن الآلهة . (٩٦)

وقد ذاعت الاساطير عن فيتاغورس في وقت إنتهاء أرسطو من تدوين دراساته عن الفيثاغوريين ، فقد حدثنا أرسطو عن كيفية ظهور فيثاغورس في مكانين مختلفين في أن واحد ، وكيف أنه عندما خلع ملابسه بدت له ساق من الذهب ، وكيف أنه عندما عبر النهر سُمع صوت إلّه النهر يصيح قائلا ، « فليقدس فيثاغورس » وكيف أنه قتل ثعباناً ساماً وما إلى ذلك ، وقد نسبت إليه كرامات ، وقد وسمه رجال كروتون بأنه أيولو القاطن في أقصى الشمال . <sup>(17)</sup>

ويما أن بنى قومه كانوا متدينين أكثر من كونهم فلاسفة فقد أضفوا على إسم مؤسس المدرسة هالة من القداسة وجعلوه بطلا ومجدوم ، وتبعا لذلك فقد أحيطت ذكراه بالكثير من الاساطير <sup>(١٨)</sup>

Frophyry ( فورموريوس ) المتربين مثل ( فورموريوس ) Frophyry ( المواود عام ٣٠٦ ميلادى ، المواود عام ٢٢٣ بعد المسيح . و ( يامبليخوس ) المترقى بعد عام ٣٠٦ ميلادى ، على تطورات الفيثاغورية المتأخرة ، وأنها أشاقت مئات من القصص جاعت بين هذه المؤلفات يبدو فيها ( فيثاغورس ) كانه صائع معجزات وُهب النبوة والمقدرة على أن يُوجَد في كل مكان ، وهو ينفذ إلى أفكار الرجال الآخرين ، وقد احتفظ في حياته الحاضرة بذكرى حيواته السابقة واختفى إختفاءً غامضاً وقد رُفع يوما في

٦γ.

۲۰ من ۲۰ .
 ۲۰ من ۲۰ .
 ۲۰ من ۲۰ .
 ۲۰ من ۲۰ .
 ۲۰ (۱۷)
 ۲۰ (۱۷)
 ۳۰ (۱۹)
 ۳۰ (۱۹)
 ۳۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (۱۹)
 ۲۰ (

المسرح ، بميتابونت وأرى الجمهور المندمش فخذه وهى من الذهب المصمت . كما روى أتباع ( أفلاطون ) وهو ( هراقليدس البونتى ) فى قصتيه - أباريس Abaris) و (أمبيدوتيموس Empedotimos ) قصنة تجسدات ( فيثاغورس ) المتتالية . (١٩)

ومما سبق يتضبع أن ماحيك حول فيتأغررس من أساطير سبق الإشارة إليها يتنافى مع أقاصيص أخرى عنه مرثوق بصحتها و كما هو معتاد بالنسبة لأى مدرسة دينية لايقدس مؤسسها فقط ، بل ينسب إليه أيضا كل نظريات هذه المدرسة . ولا يرجع هذا إلى تخليد ذكراه فحسب ، وإنما إلى النظرية الدينية المعرسة التى يشترك فيها الفيثاغوريون للمتنقين لدين سرى ، فقد قاموا باكتشافات علمية واعتبروها بمثابة وحى يميط اللثام عن سرية هذه الديانات . (١٠٠)

(۹۹ ألبر ريف - الفلسفة اليونانية - أسبولها وتطورها : ترجمة د/ عبد الطيم محمود و د/ أبر بكر ذكرى - مكتبة دار العروية - القاهره ١٩٥٨ من ٢٢. ٦٢ . (۱۰۰)



### ثانيا - تلاميذه

قاد فيتاغورس أتباعه على نظام عشائرى ، فجعلهم فنتين مستجدون ورياضيون . إما المستجدون فكان عليهم مجرد حسن الاستماع ، لا يسالون ولا يجادلون . فإذا هم تدريوا ظويلا ، وراظبوا واستوعبوا تعاليمه ، انظموا إلى فنة « المائيماتيكاى » ، وكان هذا اللقب في البدء يعنى المتعلمين العارفين ، ثم تطور مع الزمن فصار يعنى الرياضيين . (١٠٠)

وبعد وقاة فيتاغرس انقسم الغيتاغوريون إلى طائفتين : هما السماعيون والرياضيون . وقد رأى السماعيون أنهم هم حفظة كلمات فيتاغورس وحملة مبادئه، فـــى حــين رأى الرياضيون أنهم هم الأنضج والأولي بغهـــم هذه المبادئ وتطويرها . (١٠٢)

– ولكن لم يقم من بين هؤلاء من يُعنى بالكتابة عن شئ من هذه المبادئ .

وقد ألَّف السماعيون فرقة دينية خالصة ينصب إهتمامها الرئيسي على الشعائر. والإيمان ، بينما طالب الرياضيون في المقام الأول بالتطوير العلمي للرياضيات والفلكيات والمسيقي ، أي للعلوم التي يعدها أفلاطون نقطة إنطلاق للفلسفة .

وقد ألّف الرياضيون فرقة نكاد نجهل كل شئ عنها . ويبدو أن رئيسها كان فيلولاوس وقد ضمت كل من سيبيس وسيمياس ، الذي يصوره لذا أغلاطون في فيدون محاورا سقراط وأرختياس التارنتي ، زعيم بلاده السياسي الذي كان صديقا لأفلاطون والملك الفيلسوف في رأيه ، وتيماوس اللوكر يدى ، الذي عرض أغلاطون على لسانه مذهبه الخاص في الطبيعيات . ويستحيل التاريخ بوضوح ودقة لهذا الوسط الفكرى الذي إرتسمت في أجوائه المعالم الأولى للمقائد الأفلاطونية .

<sup>(</sup>١٠١) د. أحمد سليم سعيدان – مقدمة الفكر العلمي في الاسلام – س ٥٩ .
(١٠١) نفس الرجم – من ٦٠ .



ورذا إستثنينا شذرات فيلولاوس التى يثور حول يسيتها إليه جدل فلا يبقى بين أيدينا من وثائق لاترقى إليها الشبهات سوى النصوص التى يعرض فيها أرسطو نظريات الفيثاغوريين . <sup>(١٠٢)</sup>

وقد استمرت المدرسة الفيثاغورية في إيطاليا وصقلية ثم اليونان لمدة طويلة جدا بعد فيثاغورس ، وكان أتباعها يتصرفون في التقاليد بحرية . وقد نسب الكثيرون منهم نصوصا من وضعهم منسوبة إلى أقدم الأساتذة . <sup>(١-٤)</sup>

ولما كان أغلب سكان إيطاليا القديمة من الدوريين <sup>(١٠٥)</sup> فقد ألفوا كتابا باللغة الدررية ، وأشهر هذه المؤلفات : أبحاث في الطب المنسوية الى الطبيب فيلولاوس Philobaos وعالم الهندسة ، أرختياس التارنتي Philobaos ، واكنها جمعت على ولايمكن أن تكون هذه المؤلفات سابقة على عصر ، أغلاطون » ولكنها جمعت على الأرجح أحاديث متناقلة أقدم من ذلك بكثير . وتشمل مؤلفات ، فيلولاوس » علم فلك عجيب . يرى أرسطو وثيوفراستس Theophrastus أيضا أنه لجماعة من القيثاغوريين . (١٠٦)

وعلى أية حال فإننا لانعرف الكثير عن أتباع الفيثاغوريين - خاصة المعاصرين لفيثاغورس . ولعل السبب فى ذلك هو تلك النزعة السرية التى كانوا يحيطون أنفسهم بها . فلم يكن يسمح لأحد بأن ينسب لنفسه نظرية معينة أو يذكر إسم فيثاغورس . فكانوا يشيرون إليه بقولهم « المعلم » أو « هو قال » <sup>(١٠٧)</sup> وكانوا يعيشون فى حياة المعلم مشتركة وكان فيثاغورس ينتقيهم ويختار أحسنهم خلقاً ومنبتاً وجـدية فى

(١.٣) إميل برهيه : تاريخ الفلسفة اليونانية - ترجمة چررج طراييشي - ص٨٩و٨٩.
 (١.٤) ألبير ريثو : الفلسفة اليونانية أمسولها وتطوراتها - من ١٧ .
 (٥٠٩) الدريون : قبيلة من القبائل التي تتصل في نسبها باليونان .
 (١٠٩) البير ريثو : المرجع السابق - من ١٧ .
 (١٠٩) البير ريثو : المرجع السابق - من ١٧ .
 (١٠٩) (١٠٩) البير (١٨٩ .
 (١٠٩) (١٠٩) (١٠٩ .

٧.

توفينية الارتيازي الفكر القرائي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

التعلم ويظلون يستمعون للمدرس ويسمون سماً عين ولايسمح لهم برؤية فيثاغ ورس الإ بعد خمس سنوات ويقال إن عددهم قد بلغ الثلاث مائة وكانت هذه السسرية آيضا سمة مترتبة على طابع فلسفتهم الدينى الصوفى ، ذلك لأن معتقداتهم الدينية لم تكن تتلخص فى مجرد بعض الأفكار المنطقية المحدودة ، وإنما كانت تصدر عن تجربة باطنية أساسها شعورهم الجماعى بالقوة الإلهيه السارية فى الوجود والحياة الواحدة التى تصل الكائنات ببعضها ، ولهذا فقد عدت الفيثاغورية حركة إصلاح وتجديد فى العقيدة الأورفية التى كانت بدورها حركة إصلاح وتجديد فى عبادة ديونيسوس السرية . (١٠٨)

وقد انتشر الذيثاغوريون فى أنحاء العالم اليونانى واستمرت تعاليمهم نشطة فى مدن ريجيوم مع أرخييوس وفى تارنتا مع أرختياس صديق أفلاطون – وفى بلاد اليونان نفسها أسس فيلولاوس مركزاً للفلسفة فى مدينة طيبة . ويعد فيلولاوس أعظم رجال الجيل الثانى من الفيثاغوريين ، وعليه تتلمذ سمياس وسيبيس . ومن تلاميذه أيضا أورتيوس الذى أسس مركزاً لهذه الفلسفة فى فلييونتس .

ولقد استمرت الفيثاغورية لأربعة قرون بعد الميلاد مع الفيثاغوريين المحدثين الذين إختلط تاريخهم بالافلاطونيين المحدثين . (١٠١)

- (۱۰۸) د. أميرة مطر -- الفلسفة عند اليونان . س ۲۰-۷۱ .
  - (۱۰۹) تقس المرجع من ۷۱-۷۲ .

#### ٧N





الذمسسل الثالسث

# نظرياتهم العلمية

تمهيد

عندما نتناول المدرسة الفيتاغورية بالدراسة ، لابد لنا أن نميز بين أمرين هامين :---أولهما :

فيثاغورس تفسه وتلاميذ عصره ، وهم الذين أهتموا بدراسة الرياضة وكانوا رجال تجريب ، اشتغلوا في المجالات المختلفة مثل علوم الصوت والحيوان والطب وثانيهما :

فلاسفة المدرسة الفيثاغورية الذين تمسكوا بالنزعة المثالية وأهملوا التجربة تماما ، بل وحقروا من شائنها . <sup>(١١٠)</sup>

ولما كان من المتعدّر التمييز بين آراء فيتاغورس وآراء تلاميذه ، فإننا سنجمل القول في آراء المدرسة الفيتاغورية في عهدها الأول الذي استمر إلى النصف الثاني من القرن الخامس ق.م منسوياً افيتاغوريس .

ونعلم أن الفيتاغوريين المبكرين قد نسبوا إلى فيتاغورس كل نظريات المنتمين إلى المدرسة ولا يرجع هذا إلى تخليد ذكراه فحسب ، وإنما إلى النظرية الدينية الحقيقية التى يشترك فيها الفيتاغوريون المعتنقين لدين سرى . وتنتمى الكثير من إكتشافتهم إلى مجال علم الرياضة .

<sup>(</sup>١١٠) د. عبد العظيم أتيس : العلم والمضارة -حـ ١- المضارات القديمة واليرينانية .

<sup>(</sup> المؤسسة الممدرية المامة للتأليف والنشر

دار الكاتب العربي للملَّباعة والنشر ) -- القاهرة سنة ١٩٦٧- س ٢٠ .



وتعلم أن المقلسسية اليونانية كانت تعتقد بوجود علاقة وثيقة بين الرياضة والفلك والدين . <sup>(١١١)</sup> كما نعلم أن العلم عند الفيثاغوريين كان بمثاية وسيلة فعالة لتهذيب الأخلاق وتقديس النفس ، بالاضافة إلى كونه رياضة دينية ، تضاف إلى الشعائر .

حسوف نعرض هنا انظرياتهم العلمية في مجالات الحساب والهندسه والموسيقي والغلك والطب . <sup>(١١٢)</sup>

أولا : المساب

بلغ عدد الأرقام اليونانية قديما ٢٧ وينقسم إلى ثلاث مجموعات ، كل مجموعة من تسعة أرقام ، فالمجموعة الأولى تضم الوحدات من ١ إلى ١ ، والثانية مجموعة العشرات من ١٠إلى ١٠ والثالثة مجموعة المئات من ١٠٠ إلى ١٠٠ .

والرموز التى كانت مستعملة هى الحروف الأبجدية اليونانية ( مع وضع علامة على يمين كل حرف ، بحسب ترتيبها الأبجدى ، ولما كانت الأبجدية اليونانية لاتحتوى إلا على ٢٤ حرفا فقد أضيفت ثلاثة أحرف يونانية قديمة غير مستعملة الان، بحيث زيد على كل مجموعة منها حرفا ، وهي الديجاما أو ستجما للعدد ٢ ، والكريا للعدد ٩ ، والسوامبى للعدد ٩٠٠ ، ثم استعملت الحروف العشرة الأولى -والكريا للعدد ٩ ، والسوامبى للعدد ٩٠٠ ، ثم استعملت الحروف العشرة الأولى -يما فيها حرف (الإستجما) للدلالة على الآلاف من ١٠٠٠ إلى ١٠٠٠ مع وضع علامة فى هذه الحالة على شمال الحروف تحت السطر ، ولهذا كان اليونانيون مضطرين إل ذكر ثلاث أضعاف الرموز التي نستعملها نحن الآن :

(۱۱۱) . (۱۱۱) د. محمد جلوب فرحان – النفس الانسانيه – ص ۷۰ .

وقد جعل هذا التعدد كثيراً من العلاقات البسيطة عامضة --(١١٣) ونعلم أن إقدم أعداد مكتوبة هى التى نجدها فى كتابة هاليكارناسيه عام .ه عق.م (١١٤) . ويقول أوديم ( Eudeme ) أن فيثاغررس هو أول من نظر إلى الأعداد فى خالص جوهرها ففصلها تماما عن الأشياء المحسوسة <sup>(١١٥)</sup> ونعلم أن فيثاغورس قد درس عام العدد دراسة عميقة ، فلقد إعتقد أن العدد هو تعبير عن التناسق فى كل شئ وهر فى ذاته يعد بمثابة جوهر الاشياء (١١٦)

وقد أخذ فيتاغورس وصحبه يدرسون الأعداد وخصائصها ، فصنفوها فردية وزوجية ، وأولية ومركبة ، وناقصة وزائدة وتامة ومتحابة . <sup>(١١٧)</sup> - فميز فيتاغورس بين الاعداد الزوجية والفردية ، فالزوجية هي التي تقبل القسمة إلى قسمين متساويين أما الفردية فلا تقل . ولهذا قيمة واضحة لأول وهلة . <sup>(١١٨)</sup>

وقد رأى الفيثاغوريون أن العدد الفردى هو المحدود والعدد الزوجى هو اللامحدود ، لأن الفردى لايمكن أن ينقسم إلى إثنين بل يقف عند حده هو ، بينما اللامحدود ، لأن الفردى لايمكن أن ينقسم إلى إثنين بل يقف عند حده هو الن غير محدود . (١١٩)

- (١١٣) چور عارتون تاريخ العلم حدا من ٢٤٤ره ٢٤ر٢٤ .
- Heath, History of Greek Mathematics vol P 32. (۱۱٤)
   وأيضا چررج سارتون المرجع السابق ص ٤٤٤ .
   (١١٩) البير ريڤو : القسلفة اليونانية المدولها وتطوراتها ص ٢٤ و٢٥
   (١١٩) شارل فرنر : الفلسفة اليونانية ترجمة تيسير شيخ الأرض ط.١
   منشورات دار الأنوار بيروت ١٩٦٨ م ص ٢٧ .
   (١١٩) د. أحمد سليم سعيدان : مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الاسلام ص ١٠
   (١١٩) د. أحمد سليم سعيدان : مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الاسلام ص ١٠
   (١١٩) د. أحمد سليم سعيدان : مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الاسلام ص ١٠
   (١١٩) د. عبد الرحمن بدري ربيع الفكر اليوناني مكتبة النهضة المرية المارية الطبعة المارية ١٠

كما رأوا أن الواحد هو الأصل في الأعداد ومنشأ الإتقسام إلى الزوجي والفردي ، وأن العدد ٢ هو العدد الزوجي ، والعدد ٣ هو العدد القردي الأول ، والعدد ٤ هو حاصل ضرب أول عدد في نفسه وإذا قله أهمية كيري عند الفيثاغوريين والعدد خمسة ٥ هو مبدأ الزواج لأنه حاصل الجمع بين العدد الذي يدل على المذكر و العدد الذي يدل على المؤنث ، ويضاف الى هذه المسفة أنه العدد الذي إذا ضرب في أي عدد آخر فإن حاصل الضرب سيكون منتهيا إما ينفس الدي إذا ضرب في أي عدد آخر فإن حاصل الضرب ييكون منتهيا إما ينفس العدد أو بالعدد ١ ، والعدد ٦ هو العدد الذي إذا ضرب في نفسه أنتج في خانة العدد أو بالعدد ١ ، والعدد ٢ هو العدد الذي إذا ضرب في نفسه أنتج في خانة عشرة ١٠ . وذلك كما يلي :

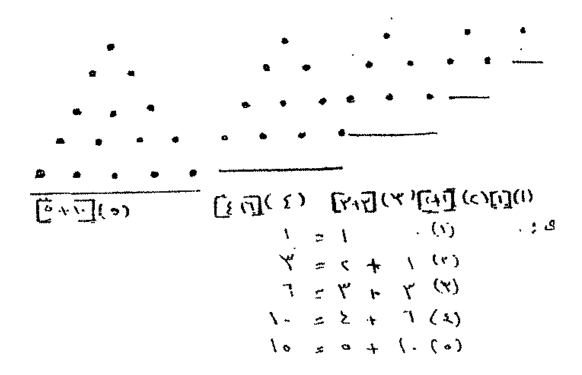
( ١+٣=٤) ، (٤+٣=٢) ، (٧+٣=١٠) ، وذلك إلى جانب العدد ٢ ، أما العدد ٨ فهو أول عدد تكعيبى ، والعدد ٩ تأتى أهميته من حيث أنه مربع العدد ٣ كما أنه آخر الاعداد ، قبل العشرة . <sup>(١٢٠)</sup> والعدد ١٠ هو حاصل جمع الأعداد الأربعة الأولى . ولهذا إرتقع به الفيثاغوريون . كما إرتقع به من بعد الأفلاطونيون الذين إتجهوا إتجاها فيثاغوريا مثل اسپوسيپوس ، إلى مرتبة الألهة لأن هذا العدد هو أصل الوجود ، كما درسوا المتواليات فعرفوا مجموع المتوالية ١. ٢. ٢.... والمتواليتين الفردية والزوجية ، والمتوالية الهندسية والتأليفية . وقد راعتهم كثيرا المتوالية الفردية التي تتركب من متوالية الأعداد الربعة . (١٢٠)

وقد نسب القيثاغوريون إلى الأعداد صفات هندسية ، فقالوا كما يذكر أفلاطون وأرسطوا أن العدد (١) يناظر النقطة ، والعدد (٢) يناظر الخط ، والعدد (٢) يناظر السطح والعدد (٤) يناظر الجسم ، فهناك إذن تتاظر وإنتقال بين الاعداد ويين الاشكال الهندسية . (١٢٢)

> (۱۲۰) نفس المرجع - س ۱۱۲ --(۱۲۱) د. أحمد سليم سعيدان -- المرجع السابق من . ۱۱-۱۲ . (۱۲۲) د. عيد الرحمن بدوي -- دييم اللكر اليوتأتي - آس ۱۱۱ .



وقد قام الحساب منذ فيتاغورس على أمناس استعمال النقط الرسومة على الرمل أو الحصنيات التي يمكن تجميعها بسهولة في مجموعات مختلفة ، ثم استطاع بعد ذلك إجراء تجارب حسابية كثيرة بعدد من الحصى الذي يملأ مسحطاً معيناً ، فلو رتبت الحصنيات بطريقة تكون مثلثات هكذا :

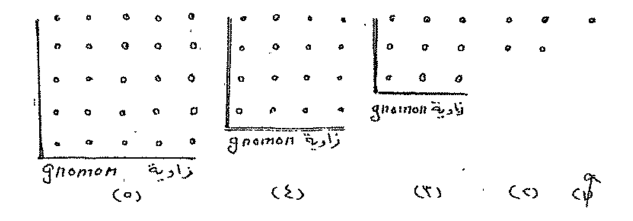


فإن عدد الحصيات في المثلثات (١ ٦ ٦ ٦ ١ ٥ ٥) هي الأعداد المتلثة . ولمل فيثاغررس رأى أن هذه الأعداد هي مجموع عدد واكثر من الاعداد الطبيعية التي تبدأ بالواحد .

وظل يجرب حتى أدرك كيف يشتق كل عدد من هذه الاعداد من العدد السابق عليه ، وقد إستَّلْفَتَ العدد المثلث الرابع ، وهو مثلث فيه أربع حصيات على كل جانب إهتمام فيثاغورس ، وهذا العدد الذي يسمى تتراكتيس Tetractys وهو ((+۲+



۲+۲= ۹۰) م وهذا العدد جعلت له الدرسة الفيثاغورية شمادمن عجيبة (۱۳۲) . وكان الفيثاغوريون يحفلون به . وعلى هذا المتوال بحثت الأعداد الربعة وهي :



ثم كيف ينتقل الإنسان من عدد إلي ما يليه ؟ مثال ذلك كى ينتقل الإنسان من مربع ٢ إلى مربع ٤ ، يضيف من الحصى بمربع ٣ من جانبين عن ركن واحد ، هذه الحصيات ذات الجانبين ، والمسماة زاوية Gnomon (١٢٤) . ويكون عددها بالضروره فردياً .

ومن ثم جاحت هذه القاعدة الواضحة : «إذا أضيف عدد قردى إلى عدد مربع كان الحاصل عدداً آخر مربعاً : \*

martin Luther .D'ooge Niconachos.New York - 1926 ( Isis 9-120-123(1927) (۱۲۲) مراجع سارتون - المرجع الستابق - مريم ۲۷۴ - ۲۲٤

Y X



وتد وضمع الفيثاغوريون جداول يجد فيهاا الحاسبون نتائج العمليات الحسابية دون جهد وتذكرنا بجدول اللرغاريتمات اليوم . (١٢٥)

والخلاصة . إن فكرة الفيثاغوريين الأولين عن الاعداد لم تنشأ من استعمال الأرقام ، بل إنحصرت فيما يمكن أن يؤدى إلى إستعال الحصى أو ما يشبهه .

وقد أدت هذه الطريقة البسيطة إلى كشف حقادَق ثوات معانٍ تفوق التصور . والحساب الفيثاغورى ليس أساساً لعلم الحساب أو فن العد عندتا ، بل هو أساس النظرية الخامية بالأعداد في الوقت الحاضير .

رقد رأى الفيثاغرريون أن الأعداد ٢,٤,٣,٠٠ . . ١ تمتاز بخواص عجيبة ، كما أقامرا الهندسة والمرسيقي والفلك وفلسفتهم في الطبيعة على أسس رياضية .

وسوف يتضبح هذا فيما بعد من دراستنا لهذه العلوم .

(١٢٥) د. محمد ثابت الفندى – فلسفة الرياضة – دار النهضة العربية للطباعة والنشر بيروت ١٩٦٩ – ص ١٥٥ - ١٢٦ رأيضا : د.محمود فهمى زيدان – المنطق الرمزى – نشأته وتطوره . دار النهضة العربية للطباعة والنشر – بيروت ١٩٧٢ ص ١٩ - ٢٠ .

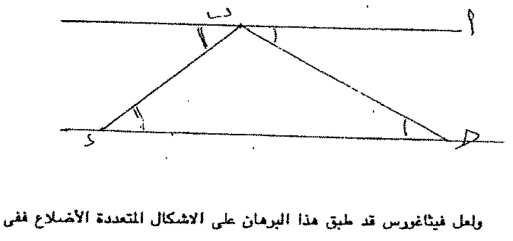
V۹



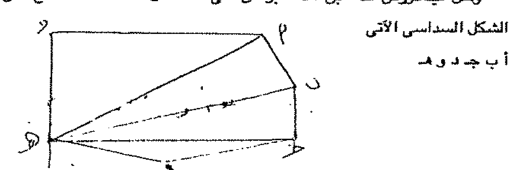
ثانيا - الهندسة

توجد أعمال هندسية تنسب إلى المدرسة الفيثاغورية ، ويبدو من قدمها أنها قد تكون من عمل فيثاغورس نفسه ولعل خير مثل على ذلك ما يأتى :

زوايا المثلث الداخلية = قائمتين . ويمكن إثبات هذه النظرية مباشرة إذا عرف أحدنا أن المتوازيين إذا قطعهما مستقيم كانت الزاويتان المتبادلتان متساويتين . فإذا كان المستقيم أب موازيا المستقيم حدم، فزوايا المثلث - ب جدم - الثلاثة تساوى ألقائمتين في المستقيم أب ، كما هو مبين في الرسم التالي :



أبجسدوناس



إذا وصلنا هـ أ و هـ ب و هـ جـ كان مجموع الزوايا الداخلية للشكل السداسي مساويا الزوايا المثلثات الأربع الداخلية . أو ثماني زوايا قائمة ، وبوجه عام إذا فرضنا شكلا متعدد الأضلاع ، عدد أضلاعه يسارى س ، فإن مجموع زواياه

٨.



الداخلية يساوى (٢س -٤) زوايا قائمة . • وكان مجموع ( من حيث أن كل زاوية منها تكمل الداخلية ) يساوى ٢٣ - (٢٣-٤) = ٤ ذاويا قائمة ، وبذلك يكون مجموع الزوايا الخارجه مستقلا عن عدد الاضلاع ولعل خبرتهم بتبليط الأرض أو تخشيبها ، دلتهم على أن متساويات الأضلاع الوحيدة التي بها يمكن تغطيه مساحة ما دون أن تترك فراغاً ، هي الملك المتساوى الأضلاع والمربع والمسدس .

والبرهان على ذلك يسير ، لأن كل زاوية من هذه المتساوية الأضلاع تساوى على التوالى تلثى قائمة أو ثلاثة أثلاث أو أربعة أثلاث ، ويمكن مل، فراغ حول نقطة فى وسطح حد بما يساوى أربعة قوائم بستة مثلثات ، أو أربعة مربعات أو ثلاثة مسدسات . (١٣٦)

ونعلم أن أعظم كشف قام به فيثاغورس أو قام به أتباعة المعاصرون ، هو النظرية الخاصة بالمثلثات قائمة الزوايا . وهي أن مجموع المربعين القائمين على الضلعين المجاورين للزاوية القائمة يساوى المربع القائم على الضلع الثالث ، وهو وشقت المثلث .، وكان المصريون قبل ذلك يعلمون أن المثلث الذي يكون طول أضلاعه ٢.٤. ه يكون فيه زاوية قائم .....ة ، لكن يظهر أن اليونان هم أول من لاحظو أن ٣ + ٤٤ - ٣ . (١٢٧)

وقد كان فيثاغورس وتلاميذه المعاصرون على علم بيعض المجسمات المتساوية الأضلاع - لأن من اليسير جدا تصور المكعب أو الهرم Tetrahedron أو يناؤها وكذلك لم يكن المثمن Octahedron صعباً ، ولم يكن علمهم بالنجمة المخمسه دليلا على استطاعتهم تركيب الخماسي المتساوى الأضلاع ، وعلى فرض أنهم لم يعرفوا

- (١٢٦) چريع سارتون تاريخ العلم حـ١ من ٢٨٨ من ٢٢٩
- (١٢٧) برتراند رسل تاريخ الفلسفة الغربية الكتاب الأول ص ٧١ .

تركيبه الهندسى فإنهم استطاعوا دائما تقسيم محيط الدائرة تجريبيا إلى خمسة أجزاء ، يضاف إلى ذلك أنهم إذا كانوا بعد الإهتداء إلى تركيب الهرم المتساوى والمثمن المتساوى الاضلاع ، استمروا يلعبون بالمثلثات المتساوية الأضلاع ، ويضعون كل خمسة منها معاً ( رأس واحد يعم جميع الخمسة ) ، فلابد أنهم توصلوا بذلك إلى تركيب واحد لزوايا المجسم ذى العشرين وجها ، فإنهم لابد أن يكونوا قد وعلى فرض أنهم لم يكملوا المجسم ذا العشرين وجها ، فإنهم لابد أن يكونوا قد عرفوا أن قاعدة تلك الزاوية المجسمة عبارة عن مخمس متساوى الأضلاع ، ولابد أنهم ترصلوا وهم يلعبون بالمخمسات المنتظمة إلى تركيب المجسم ذى الإثنى عشر وجها موجها منها ( راما)

وحقيقة ليس من اليسير إثبات الأفكار والنظريات الهندسية التى نسبناها لفيثاغرس ، على الرغم من بساطتها ، دون إستعمال الحروف الدلالة على الخطوط الداخلة فى الأشكال . ولا يترتب على ذلك أن فيثاغورس إستعمل الحروف . ولعله مثلاً برهن علي النظرية التى تسمى ، برسم خطوط على الرمل والإشارة إلى الخطوط والمساحات بأصابعه ولاتصبح الحروف ( أو الرموز الأخرى ) لازمة إلا حينما يكتب البرهان . (<sup>١٢٩</sup>)

(١٢٨) جورج سارتون - المرجع السابق - من ٢٢٢ .

(١٣٩) نفس المرجع - من ٢٢١ .

٨٢.



ثالثا - الموسيقي :

كان الإغريق في زمن قيئاغورَس يُعزلون على القيئازة Kitharis الركبة من سبعة أوتار ، ثم صم إليها وتراً ثامناً قيمًا بُغُد ، وكانت جُنيع الأوتار متساوية في الطول وتحديث النغمة المطلوبة إما نبشد الوتر أو رُخيه ، وذلك سماعاً بالإذن ، وكان يضبط أول وتر وآخر وتر ، بحيث يتظابقان ولكن أحدهما يحدث نغمة رفيعة والأخر يحدث النغمة نفسها ولكن غليظة ، ويسمى الوتر الأول نيتى Nete ويسنمي الوتر الأخر هيباتي Mese ، ثم يكون الوتر المتوسط ويسمى ميس Mese ثم الوتر الذي يليه ويسمى باراميس Paramese ، وأما الأرتار الثلاثة الباقية . في من وتختلف عن أقرب وتر منها بما يعزف بربع المتام . (١٢٠)

وكانت مشكلة تقديم تقسير رياضى للمسافات الثابتة للسلم المسيقى تلاحق فيثاغورس أينما حل وقادته العناية الإلهيه للمرور بحانوت خداد ى سرعان ما وجد إنتبامة قد تعلق بالنغم المسيقى الذى كان يصدر عندما تسقط المطارق على السندان - ووجد فيثارغورس أمامه فرصة لدراسة المشكلة فى ظريف جديدة ، وسرعان ما كان فى داخل الحانوت يلاحظ ثم خطرت له خاطرة ، وهى أنه قد تكون درجات المعوت المختلفة مناسبة مع قوى الرجال ، فماذا كان يحدث لى تبادل الرجال المطارق ؟ وسرعان ما وضع له أن فكرته كانت خاطئة ، فالنغم الذى يتغير ليس نتيجة لهذا التبادل أى تبادل الطارق بين الرجال ، فماذا كان يحدث لى تبادل ليس نتيجة لهذا التبادل أى تبادل الطارق بين الرجال . وكان الرجال يستنتخص المحيح لابد أن يوجد فى المطارق ذاتها لافى الرجال . وقد فطن إلى أن التفسير ليس نتيجة لهذا التبادل أى تبادل الطارق بين الرجال . وكان الرجال يستنتخص المحيح لابد أن يوجد فى المطارق ذاتها لافى الرجال . وكان الرجال يستنتخص من مطارق ، فماذا لو وزن كل منها ؟ وكانت النتيجة التى توصل إليها هى أن النسبة بين أوزان أربعة من هذه المطارق هى ٢٢ : ٢ : ٢ وكانت الملوقة الخامسة هى الوحيدة التى لم يكن لوزنها علاقة ذات مداول مع الأخريات وهى التى يتنا من النعم و الانسجام.



ولهذا رمى بها جانبا . حقا لقد كانت إرادة الله سبحانه وتعالى هي التي دفعت فيتاغررس إلى المرور أمام هذا الحداد ، وسرعان ما اندفع إلى منزله ليتم تجارب التي يمكن القول أنه قام بها هذه المرة في طروف للعمل . واقد قام فيتاغررس باجراء التجربة في وسط جديد هو الأوتار المتذبذبة . (<sup>(١٢١)</sup> واكتشف ان الاوتار المنتظمة التي تتناسب أطوالها مع هذه النسب

١ = ٢/٤ : ٢/٢ : ٢/٢ أو ٢٢ : ٢ : ٢ : ٢ تحدث أنفاما مؤتلفة (١٣٣) أي أنا المحتشف أن إختلاف النغمة تابع لاختلاف طول الوتر ، وذلك طبقا لتناسب عدى . وأغلب الطن أنه كان يستعمل لتقصير الوتر الآلة المسماه مونوخوردون Monochordon ، و يمثله الأوتار الأربعة الثابتة بالنسبة العددية المقترنة بها ، فتصبح النتيجة كما يأتى : نيتى Nete ياراميس Paramese ميس Mese ميباتى الموليد الأربعة هى : ٢ : ٢ : ٢ : ٢ الوتر الأخر . الغليظ ٣ : ٢ رنسبة العددية بين هذه الأوتار الأربعة هى : ٢ : ٢ : ٢ : ٢ المالوتر . الغليظ ٢ : ٢ منبعة الميباتي إلى الميسي ٢:٢ وهكذا بحسب طول الوتر الأخر .

فاذا تتلزنا إلى هذه التغمات الأربع وهى الحدود Haroi ( كما رأينا فى حدود الأشكال العدية ، وجدنا أن الرقمين لاو ٩ لهما علاقة بالرقمين ٦ ٢ ٢ على أنهما المتوسطان . فالرقم ٩ وهر يمثل النغمة "ميس" ويزيد بما مقداره واحد عن الذى بعده ، ويقل عن الآخر بمقدار واحد ، فيكون هكذا ٢٢: ٩ : ٦ : يساوى ٤: ٣ : ٢ رتسمى "ميس" بالوسط الرياضى أما العدد فيزيد وينقص عن الحدين بنفس الكسر ٨= ٢٢-٢٢ = ٢+٦+٣ ويسمى ، پاراميس ، بالوسط الهارمونى ، ويسمى الزمن بين الهيباتى والنيتى ، ودياباسون Diapason پاليوتانية ويعرف الآن بالأوكتاف octave فى اللغات الحديثة أى الجواب .

- (١٣١) جورج سارتون المرجع السابق من ٢٥٥ .
- (١٣٢) بنيامين فارتتن -- العلم الاغريقي حــ ا ترجمة أحمد شكري سالم ومراجعة حسين كامل أبو الليف -- مكتية النهضة -- القاهرة ١٩٥٨ من ٢٠٠٠ --

وقد توصل فيثاغررس إلى أنه إذا شد وتر مثبتا فوق قطعة من الخشب ووضع أصبعه في منتصف هذا الوتر الوحيد بالضبط ، وضرب ذلك الوتر ، فإن كل نصف فيه يتذبذب بضعف سرعة الوتر كله ، ويذلك تنتج نغمة تماثل في معوتها النغمة الأصلية النبعثة عن الوتر الكامل ، ولكن على مستوى أعلى من حيث حدة الصرت.

ثم طبق هذه الطريقة على أوتار لها كثافة وبرجة توتر واحدة ، فوجد أن أطرال الأوتار هى التى تتحكم فى النغمة ، ولكن الخواص الفيزيائية للأوكتاف ( المسافة بين القرار والجواب ) يمكن تغييرها عن طريق تقسيم الوتر إلى قسمين متساويين أيا كان طوله أو سمكه ، ولكن كيف نملا القراغ الذي تكونه الأصوات المليا والنئيا فى الأوكتاف ؟ لقد وجد فيتاغورس أنه إذا قسم الوتر عند نقطة تمثل نسبة ٢:٢ في الأوكتاف ؟ لقد وجد فيتاغورس أنه إذا قسم الوتر عند نقطة تمثل نسبة ٢:٢ في الأوكتاف ؟ الذي مسافة الصوت الموسيقى الرابع ، وإذا كانت النسبة ٢:٢ حصل على الموت الخامس ، وكان ينظر إلى الصوت الثامن والرابع والخامس على أنها أسوات متوافقة ، فى حين أن الثالث والسادس أصوات متنافرة أي غير متوافقة. (١٢٢)

#### تعقيب

يوجد خلط فى رواية بوئيئيس Boethius فتجرية المطارق لم تكن لتعطى النتائج التى ذكرها قيثاغورس ، ولو أنه قام بتجاريه على الوبّر المتذبذب لوصل إلى نتائيم لابد أن تحيره ، إن عدد الذبذبات فى وبّر مشدود لايتوقف على الورّن الذى يشده ، وإنما على الجذر التربيعي لهذا الورّن ، ويعوذنا الدليل على أن فيتاغورس أو غيره ... من القدماء كان على علم بهذا ، ويالرغم من ذلك فإن لهذه التجارب مدلولا حاسماً فى تاريخ العلم . (١٣٤)

<sup>(</sup>١٣٣) جوليوس بورتترى : الفيلسوف رفن الموسيقى – ترجمة د. فؤاد زكريا مراجعة د. حسين فوزى -- الهيئة المامة للكتاب -القاهره ١٩٧٤ – من ٣١ . (١٣٤) بتيامين فارنتن العلم الإغريقى – حد ١ من ٦٦ .



وعلى أية حال فإنه يصعب تصديق القصص التي تروى عن تجارب فيتاغورس المسيقية ما عدا قصة راحدة منها .

فإذا لاحظنا أن اليونان والشعوب الأخرى في زمن فيتاغورس ألفوا استخدام الآلات الوترية إلى حد كبير ، فإن تجاربه في الأوتار تعد مقبولة تماماً <sup>(١٣٥)</sup> ومن الطبيعي أن كل عازف بالقيثارة يعلم أنه يستطيع الحصول على امسرات مختلفة وعلى تأليف لذيذة من الأصوات بشد الأوتار في مواضع معينة ، أو تغيير أطوال نبذباتها ، ولعل فيتاغررس كرر مثل هذه التجارب بطريقة منهجية ، متحصناً بروح العالم أكثر من الهام الفنان الداخلى . <sup>(١٢٦)</sup>

. والخلاصة أن فيتاغورس قد اكتشف قرار السلم الموسيقى وجوابه ، ثم استنبط المسافة الواقعة بينهما عن طريق سلسة فريدة من التجارب طبق فيها المعرفة التى كان قد جمعها في أسفاره ، على أفكار خصبة إبتدعها هو ذاته . (١٣٧)

- (١٢٥) ذكر هوميريس آلتين وتريتين الفورمينكس Pharminx والقيثارة متأخرة عن عصر هوميريس ميئة القيثارة متأخرة) .أما الربابه اyra وهي لفظة ثالثة ، فإنها متأخرة عن عصر هوميريس واكبر الظن أن هذه الألفاظ الثلاثة كانت تمثل أساساً نوعا واحداً من الآلات ، ويقال أن ترباندروس اللسيوسى د أبا الموسيقى اليونانية ( زهاء ٢٠٠٠-٢٠٠٠ق.م) قد زاد في عدد الأوتار فجعلها سبعة ، أو انه قدس الوتر السابع والنظام الموسيقى القائم على استعماله . ويعما يدل في القرتار فجعلها سبعة ، أو انه قدس الوتر السابع والنظام الموسيقى القائم على استعماله . ويعمل الأوتار فجعلها سبعة ، أو انه قدس الوتر السابع والنظام الموسيقى القائم على استعماله . مما يدل على إغراق تلك الآلات الوترية في القدم عند اليونان ( درن أن نتعرض لبابل ومصر ) و هو نسبة إختراعها للآلهة ، نالرباب لأبولين والقيتارة لهرمس ، وكانوا يستعملون غلاف السلحفاة الفارغة في البدء من زمانهم لشد الاوتار . أو لعلهم كانوا يستعملون غلاف السلحفاة الفارغة في الدو المرب
  - (١٣٦) نفس المرجع السابق -- ص ٤٣٥
  - (۱۳۷) چواپوس بورتنوی المرجع السابق ص ۲۰

. .

ورأى أن التناسب فى الموسيقى يرجع في أساسه إلى وجود « وسط ، بين نغمتين مختلفتين أو بين شدين ، واهتدى إلى هذا الوسط بطريقة رياضية كما رأينا فى النغمة الغليظة والرفيعة ، وهذه النغمة وجوابها إذا ضربتا على التعاقب أحدثتا إئتلافاً هو المسمى باليونائية هارمونيا Harmonia واللفظة تدل فى أصلها على المؤتلف على التعاقب ، لا كما تدل الآن على النغم المختلط ( الذى يضرب فى آن واحد ويحدث نغما مؤتلفاً . (١٢٨)

لذلك كله أقر معظم الباحثين . بأن المدرسة الفيثاغورية فضلا عظيما في تقدم الطريقة التجريبية في علم الصوت وفي الموسيقي على وجه التحديد . وهذا التقدم هو أحد الموجبات العادلة للحكم بمجد هذه المدرسة .

رابعا - القليك

إمتاز الفيثاغوريون في علم الفلك وإقاموه على أسس رياضية . فمضوا يصورون العالم كما بدا لهم غير حافلين بالواقع كما لو كانت مهمتهم هي تكوين العالم لاتمتله وتفسيره ( فقالوا مثلا إن العدد النامل هو العشرة لأنه مؤلف من الاعداد جميعها وحاصل على خصائصها جميعها ، فيلزم عن هذا أن الاجرام السماوية المتحركة عشرة ( لأن العالم كامل وحاصل على خصائص الكمال ) ، ولكن لما كان المعروف المنظور منها تسعة فقط هاد وضعوا أرضا غير منظورة مقابلة لأرضنا إلى أسقل ليكملوا العدد (١٣٩) ومناك ذهبوا إلى أن مركز العالم . يجب أن يكون مضيئاً بذاته . لأن الضوء خير من الظلمة ، ويجب أن يكون ساكناً لأن السكسون خير من الحركة ، فليست الأرض من زالعالم وهي منظورة

(۱۳۸) د. أحمد فؤاد الاهواني – فجر الفلسفة اليربائية – مبل سقراط – من ه Aristotle : MeTaphysica ، B.I ب الم and : De , Caelo, B.II, (۱۱ )

نقائض كثيرة ، ولكنه و تار مركزية » غير منظورة وحول هذه النار المركزية تدور الاجرام السماوية العشرة وأعلاها سماء الثوابت تدور من الشرق إلى الغرب و من تحتها الكرزموس تدور قيه السيارات الخمس والشمس والقمر ثم الأورانوس وهو السماء التي تحت القمر وهي تحيط بالارض . ثم الأرض بليها جرم لانراه يواجه البوزء الذي لانعيش عليه . وقد سموه و بالانتيختون وهو مقابل للأرض ورأوا أن البوزء الذي لانعيش عليه . وقد سموه و بالانتيختون وهو مقابل للأرض ورأوا أن والأرض الأرض هو نصفها أترابي . ولم يفتهم أن يعينوا لكل من الذار المركزية والأرض الأخرى دوراً في نظام العالم . فالنار المركزية تمد الشمس بحرارتها والمسوف بتوسطها بين النار المركزية وبين القمر والأرض الأخرى تفسر الكسوف من قيمة لاستدلالهم ، فإن تنحيتهم الأرض عائم من (١٤٠) ومهما يكن من قيمة لاستدلالهم ، فإن تنحيتهم الأرض عن مركز العالم كان ثورة على التصور وقد يكون أن الدائرة خير الأشكال لكمال إنتظام جميع اجزائها بالنسبة المركز، على ما هو معروف عنها .

ويديهى أن الخيال والعاطفة الدينية كانا يجدان غذاءً فى التصورات التى يرحيان بها . فالفيثاغوريون إذن إخترعوا النار المركزية ووضعوها فى وسط العالم ، ومجدوها واسموها أم الآلهة . وقلعة تروس ، والهيكل . وموقد العالم والمصدر الأول لكل حياة وكل حركة ، على أن المتأخرين منهم لم يترددوا فى العدول عن النار المركزية والأرض الأخرى وبعد أن بلغ الاسكندر الهند ، ولم تظهر هذه أو تلك . وقام واحد منهم وهو أرسطرخوس من علماء القرن الثالث فاستبدل الشمس بالنار المركزية . فتم له الرأى المعول عليه الآن ، ولكنه لم يصادف قبولا عند أمار رمانه ، فبقى في علون الكتسب إلى أن قرأ عند التي مي ميادف قبولا عند أهل زمانه ،

Aristotle : De Caelo CH . 13

(12.)

٨N



شيشرون . <sup>(١٤١)</sup> كما هسر الفيثاغورى هيقيتاس الحركة اليومية لدوران الأرض حول محررها ونحن مدينون لمعرقتنا لهذا القرض للفقرة التي أوردها شيشرون ، واسترعت بعد قرون عديدة إنتباء كرير نيكرس . <sup>(١٤٢)</sup>

ويتال أن الفكرة القائلة بأن الأرض كرة ترجع إلى فيثاغررس . <sup>(٢٢٢)</sup> وقني اغترض الفيثاغوريون أن المسافات بين الأجرام السماوية والتار الركزية تتفق مع مسافات العلامات فى السلم الموسيقى . فقد اغترض الفيثاغوريون أن الأفلاك السمارية تنفصل بمسافات موسيقية وأن الكراكب تتبعث منها أنفام متسقة . ويذهب هيبوليتوس ( النصف الأول من القرن الثالث ) إلى أن « فيثاغورس » زعم أن الكون يغنى ، وأنه مركب تركيبا متناسقاً وهو أول من رد حركات الأجسام السمارية السبعة إلى الوزن واللحن . ولكن القديس هيبوليتوس شاهد متأخراً جداًم السمارية السبعة إلى الوزن واللحن . ولكن القديس هيبوليتوس شاهد متأخراً جداًم - ولا يعول على روايته – لقد كانت تلك التصورات الرياضية موجودة بالقوه فى نفن فيثاغورس ، وليس من الرجح أنه مماغها بالدقة التى يصيغها هيبوليتوس ، بل إن هذه الصياغة قد تمت فى القرن الخامس أو الرابع قبل لليلاد ، فى زمن أناطون أو قبله . <sup>(131)</sup> ومن المائور عن الفيثاغوريين قولهم بأن لحركات الأفلاك نفعات . <sup>(161)</sup> وحجتهم فى ذلك أن الجسم إذا تحرك بشئ من المركات الأفلاك مسوتا هو حسيت إهتزاز الهراء أو الأثير . فلابد أن يكون لحركات الأفلاك مسوتا هو حسين المراد بقاوت مسافاتها . كما تتفارت المائرة أولاك مسوتا هو حسي إهتزاز الهراء أو الأثير . فلابد أن يكون لحركات الأفلاك مسوتا هو حسي إهتزاز الهراء أو الأثير . فلابد أن يكون لحركات الأفلاك . العلوى أحمان وتقاوت سرعة الأفلاك بتفاوت مسافاتها . كما تتفاوت فى الأثير



غلابد أن يكون في السماء الحان كالحان القيثارة ، وإن كتا الانشعر بها ، فذلك لأنتا تحسها باتصال ، فالصرت لايشعر به إلا بالاضافة إلى السكون .

#### والغلاميسية

لقد أراد فيناغررس أن يفسر الظواهر ويبررها ، فلا يمكن أن تكون الكواكب أجراماً ضالة ، بل لابد أن تكرن ذات حركات مستديرة منتظمة تختص بها . وينسب هذا الرأى إلى « ألكمايين » كما ينسب لفيناغورس . وهو رأى بصرف النظر عن أول من نادى به – يمثل خطوة عظيمة إلى الأمام فى المذهب الفيناغررى . فإذا رصيدت النجوم من مكان شمالى خط الإستواء ، فإنها ترى متحركة كعقارب الساعة وفى مثل إنتظامها أما الاجرام ( أى الشمس والقمر وكواكيتا ) فإنها لاتسيح على غير هدى ، بل لها حركاتها التى تشبه عقارب الساعة الخاصة بها ، ولو أن أحداً استطاع تحليل تك الحركات المعقدة لردها إلى حركات دائرية منتظمة وقد نشا كن علم الفلك اليرنائى على أساس هذا الاعتقاد والتحكمى . ولقد اعتقد الفيناغريبين أن الأجرام السداوية هى شئ مقدس فرأرا أن الأجرام السماوية كرات كانة التكور . فتتحرب فى برائر كاملة الإستدارة . ولهذذ الكنة ( كاملة ) الفيناغريبين أن الأجرام السداوية هى شئ مقدس فرأرا أن الأجرام السماوية منا مدلول أخلاقى كما لها مدلولاً رياضيا ، ولم تثبت فى الواقع صحة هذا القول منا مدلول أخلاقى كما لها مدلولاً رياضيا ، ولم تثبت فى الواقع صحة هذا القول منا الاجرام السماوية كرات كاملة الإستدارة . ولهذه الكنه ( كاملة ) كرات كانة التكرر . فتتحرب فى برائر كاملة الإستدارة . ولهذه الكنه ( كاملة )

ومن ثم يتضبح أن النيثاغوريين قد لعبوا دورا هاما في تقدم الرياضيات وطبقوها على الغلك ، رهذا يجعل منهم رواداً في هذا المجال

لعل أقدم مركز طبى فى اليونان يمكن أن يسمى مدرسة ، هو ذلك المركز الذى نما فى كروتون ، ولعل أصل تلك المدرسة أسبق من فيثاغورس ، ولكن الأغلب أنها إندمجت فى المدرسة الفيثاغورية ، غير أن كتابات معلمها الأول الكمايون الكروتونى قد ضاعت ، وتتسب بعض الآراء الطبية لفيثاغورس نفسه ، ولكن الأقضل أن يعد الكمايون المعلم الطبى للجماعة كلها ، ويقال أن له رسالة تسمى فى الطبيعة -Peri . Peri وقد فسر الكمايون المحة بأنها هى توازن قوى البدن ، فإن تنابت إحداها إنعدم الإتزان ، وحدثت حالة تسلط ومرض . <sup>(١٤٦)</sup> إذ يرى الكمايون أن الحالة السوية للجسم الإنسانى هى حالة إنزان أو إنتلاف بين العاصر المتضادة فى الجسم . أما المرض فهر يرجع إلى تغلب أحد الأضداد أو الإختلال فى هذا الإنزان . والعلاج يتلخص عنده فى محاولة إعادة الحالة السوية .

وقد أخذ بهذه النظرية أيضا ، العلماء الفيثاغوريون الذين إهتموا بدراسة الطب وعلى رأسهم فيلولاوس ، واستندت نظريتهم الطبية على ملاحظاتهم للجسم الإنسانى وفسروا هذه الملاحظات على ضوء نظريتهم العامه فى التناسب والإئتلاف . فافترضوا أن هناك ناراً مركزية فى الجسم الإنسانى يخفف شدتها تنفس الهواء البارد ، ومن ثم فإن أى إختلال فى عملية التبريد هذه ، يحدث إختلالاً فى الدم والأمزجة ويسبب المرض . (١٤٨)

> (١٤٦) جورج سارتون - تاريخ العلم حد ١ من ٤٣٧ (١٤٧) نفس الرحع حد ٤٣٨ . (١٤٨) د/ أميرة حلمي مطر - الفلسفة عند اليونان - من ٨١ .



وقد بحث الكمايون فى أعضاء الحس ويخاصنة البصر ، وإذا صندقنا خلقيديوس . ( النصف الأول من القرن الرابع ) - كان الكمايون أول من حاول إجراء عملية جراحية فى العين . <sup>(١٤٩)</sup> - وزعم أن المخ مركز الأحساس ، وأن هناك طرقا أو منافذ (Poroi) بين هذا الركز وأعضاء الحس ، وإذا قطعت تلك المنافذ أو تعطلت بجرح مثلا ، انقطع الإتصال . <sup>(١٥٠)</sup>

وهذه النظريات الخصبة تعد بمثابة أول بذور لعلم النفس التجريبي ، وهي التي وسعها أنبادوقليس والذريون في القرن التالي .

(١٥٠) جررع سارتون - المرجع السابق - س ٤٣٧ .

#### ٩.

<sup>(</sup>١٤٩) انظر شرح خلقيديوس الميماوس الفصل ٢٤٤ ، في كتاب

F.G.A. Mullach . Fragmenta Philosophorum Graccorum . Paris 1967 . Vol. II . P., 233 .



الفصل الرايع

## أرائهم القلسقية

تمهيد :

يُذكر إن فيثاغورس هو الذي وضع لنا لفظ مفلسفة، وكان يعنى به البحث عن طبيعة الأشياء، وقد ذكر شيشرون عام ٤٢ق.م أن فيثاغورس قال وإن من الرجال قلة لا يستعبدهم طلب المجد أو يستهويهم المال بل يستهدفون البحث في طبيعة الأشياء وهؤلاء هم محبو الحكمة أو الفلاسفة لأن الحكمة لاتضاف لغير الآلهة (١٥١).

ونعلم أن الفيثاغوريين قد بحثوا في فلسفة الطيبعة حين حاراوا وضع تفسير للكون ونشئته. كما بحثوا في النفس من حيث طبيعتها وعلاقاتها بالبدن. كما أن لهم أرائهم الدينية والخلقية.

وسوف تعرض فيما يلى لما قدموه لنا من آراء حول هذه المباحث :

أولا : فلسفة الطبيعة.

عندما حاول الفيثاعوريون تفسير طبيعة الكون، رأوا أن التفسير المادي الذي قال به السابقون عليهم، يثير صعوبات من أهمها :

أولا : أنه لو إتصف مبدأ الكائنات الطبيعية بصفة من صفات أحد العناصر. المحسوسة، فإنه لن يكون مبدأ سابقا عليها في الوجود.

(١٥٩) د. محمد على أبو ريان - الفلسفة ومباحثها - دار المعارف سنة ١٩٦٦ من ١٠.



ثانيا : لو نسرتا جميع الكائنات بمادة واحدة، فما الذي يميزها عن بعضها ويحدد لكل نوع مسررته الخاصة به. (١٥٢)

ولقد وجد فيثاغورس وأثياعه حلاً لهذه المنعويات في ملاحظاتهم عن الصنوت أو. في السمعيات.

فمن تلك الملاحظات أن المطرقة حين تدق السندات ، فإنها تحدث أصواتا مختلفة حسب ثقلها، ومنها أيضا أن إختلاف الأنغام الموسيقية الصادرة عن أوتار القيثارة لاترجع إلى إختلاف المادة المسنوعة منها تلك الأوتار، ولكن يرجع إختلاف الأنغام إلى إختلاف طول الأوتار. ومن ثم تختلف الذبذبات التي تحدثها هذه الأوتار.

رمن جملة هذه الملاحظات، توصل الفيثاغوريون إلى فكرتهم الجديدة فى تفسير طبيعة الأشياء، فما دام العدد هو الحقيقة المعقولة المفسرة لظاهرة الصرت المحسوسة، فيمكن أيضا أن يكون هو الحقيقة المفسرة لجميع الأشياء سواء منها المحسوسة أو المتعقلة. وإنتهوا من كل ذلك إلى أن العلة الحقيقية المفسرة الموجودات ليست المادة ، وإكنها العدد الذى يمكن أن تعبر عنه بالشكل الهندسى أو كما كان يسمى باليونانية بالإيدوس (Eidos) أي الصورة المرئية. (٢٥٢) وقد إختلف الفيثاغوريون فى بيان ماهية العدد : فبعضهم قال إن الأصل فى الأعداد هو الوحدة وعن هذه الوحدة تنشأ الثنائية، والوحدة عند أصحاب هذا الرأي تناظر الصورة، بينما الثنائية تناظر الهيولى أو المادة. ومن هنا فإن الأشياء كلها لم تنشأ الصررة، بينما الثنائية والأولى أى الوحدة مصدر الخير. بينما الثانية متصدر إلا عن طريق هذه الثنائية. والأولى أى الوحدة مصدر الخير. بينما الثانية متصدر

R. G. Colling Wood. The I dea of Nature Oxford, 1957. P. 150. (107)

<sup>(</sup>١٥٢) د. أميرة حلمي ممار .. الفلسفة عند اليريان .. من ٧٢ .. ٧٥.



أما أمسحاب الرأى الآخر فيقولون إن الأصل هو هذه الثنائية بين المحدة وبين الثنائية أو الكثرة، وينشأ الكون بانفصال الواحد عن الآخر، وعلى هذا يتكون الكون عن طريق المعدور. قعن المحدة الأولى، التي هي مزيج من المحدة والكثرة، ينشأ الكون والأشياء ويرجع إلى المحدة مرة ثانية. وهذا يشبه نظرية المعدور عند الأفلاطونيين المحدثين.

وإذا يلاحظ أن أصحاب هذا الرأى هم المتأخرون من الفيثاغوريين

ولا تستطيع أن نعد هذا القول معبرا عن مذهب الفيثاغوريين الأولين. كما أنه من ناحية أخرى يتناقى مع القول بفكرة الإنسجام والنظام الأول، وهى فكرة واضحة عن المدرسة الفيثاغورية الأولى فأصوب الأراء إذن : هو الرأى الأول القائل بانه فى الأصل كانت الوحدة، ثم كان من بعد ثنائية هى الهيولى. لكن يلاحظ أن عذا القول ليس صحيحا كل الصحة، فلقد قال به متأخرون أيضا. ويلاحظ أيضا أن أرسطو لا يذكره عن الفيثاغوريين، ومعنى هذا أنه قول لم يأت إلا متأخراً، وكان نتيجة للتفرقة التي قال بها أرسطو بين الهيولى وبين الصورة. (١٥٤).

ومما سبق يتضبع أن القيثاغوريين جميعا لم يتفقوا على رأى واحد فى تفسيرهم الطبيعة بل انقسموا إلى قسمين، قسم يمثله فيثاغورس ومعاصروه والقسم الآخر يمتله رجال العهد الثانى المدرسة الفيثاغورية.

فغيثاغورس يرى أن العالم خاضع لنواميس ثابتة، ويبدى من معرفتنا لهذه التواميس، أن الإنسجام والتناسق يسيطران على الأشياء جميعا. ولذلك قال عبارته الشهيرة «العالم عدد ونغم» وهذه العبارة هى محاولة لتفسير الكون وتعنى أن العالم مركب بنسب عددية ثابتة متله مثل الموسيقى. وذهب هيبوليتوس (Hippolytos) إلى

<sup>(</sup>١٥٤) د. عبد الرحمن بدوى ـ ربيع الفكر اليوناني - ص ١٠، (١٨٠



أن فيثاغورس زعم أن الكون يغنى وأنه مركبٍ تركيبا متناسقا. وهو أول من را حركات الأجسام السمارية السبعة إلى الوزن واللحن. (١٥٥).

ويقول أرسطو أن الأعداد كانت في نظر الفيتاعوريين هي العناصر الكون المكون المكون المكون المكون المكون المكون المكون المعاد ال

مدحيح أن القول الرئيسي الذي قالت به هذه المدرسة هو أن كل شيء م العدد، بيد أن هذا القول الذي عرفت به الفيثاغورية قد صبيغ مديفتين مختلفتين إتخذ المؤرخون منهما وسيلة لقهم هذا القول على نحوين مختلفين، فالصيغة الأول هي أن كل شيء أعداد بمعنى أن الأشياء نفسها في جوهرها أعداد، أو بعبار: أخرى أن الأعداد هي التي تكون جوهر الأشياء. والصيغة الثانية وهي تذكر أن الاشياء تحاكي الأعداد، ومعنى هذا أن الأشياء قد صيغت على نموذج أعلى مو العدد وهذا القول في هاتين الصيغتين قد ذكره أرسطو. (١٥٧) فهو يقول:

إن الأشياء جوهرها العدد عند الفيثاغوريين. وذلك في كتابه دمابعد الطبيعة، ويقول تارة أخرى في كتابه دالسماء، إن الفيثاغوريين يقولون إن الأشياء تحاكي العدد ، وأن العدد نموذج للأشياء.

وقبل أن تحدد المعنى الذي يجب أن نفهم به هاتين الصيغتين، يجدر بنا أن نقل إن أرسطو يقرق بين العدد عند أغلاطون والعدد عند الفيثاغوريين، فيقول إن الفيثاغوريين لايجعلون الأعداد مفارقة للأشياء التي هي تموذج لها، كما فعل أغلاطون حينما جعل الصور أو المثل مفارقة للأشياء التي تشاركها في الوجود،

- (١٥٥) جورج سارتون ـ تاريخ العلم ـ ج. ١ ص ٤٢٧.
- (١٥٦) البير ريكو.. الفلسفة عند اليونان من ٢٥ (١٠٦.
- Aristotle : Metaphysica B. I CH \_ 5 . (10V)



وإنما هم يجعلون الأعداد متصلة وغير منفصلة عن الأشياء. وهذا يبين انا الطريق الصحيح الذى يجب علينا أن نسلكه من أجل بيان ماهية الأعداد من حيث ملتها بالاشياء.

وقى الواقع إن هاتين الصيغتين اللتين ذكرنا هما من قبل، يعبران عن قول واحد، هو أن جوهر الأشياء العدد، إذ أن أرسطو حينما يجعل الاعداد عند الفيثاغوريين غير مفارقة للأشياء، إنما يجعل هذه الأعداد والأشياء شيئاً واحداً، ومعنى هذا أن الأشياء مكوناتها وجوهرها أعداد، كما أن القول بأن نماذج الأشياء هى الاعداد، يرجع أيضا إلى القول بأن الأعداد جواهر الأشياء، لأن الأعداد نفسها توجد مع الأشياء ولاتفترق عنها افتراق الصور الأفلاطونية عن الأشياء المشاركة

ومن هنا لا نستطيع أن نقرل أن معنى الصيغتين واحد، ونحن نلاحظ من ناحية أخرى أن أرسطو يورد الصيغتين في موضع واحد ولو أنه رأى أن هناك فرقا بين معنى الصيغتين لذكر هذا القرق أو لما ذكر الصيغتين في موضع واحد.

والنتيجة التى نستخلصها من هذا هى أن قول الفيثاغوريين المشهود يجب أن يفهم على أساس أن الأشياء يكون جوهرها العدد. ومع هذا لابد أن نتساءل : كيف تكون الأعداد جوهر الأشياء؟

إختلف المورخون القدماء الذين ذكروا مذاهب الفيثاغوريين إختلافا شديداً، فبعضهم يقول إن الأعداد تكون جوهر الأشياء بومنفها الصورة، والبعض الآخر يقول إن الأعداد تكون جوهر الأشياء بومنفها صورة وهيولي معاً. ولكن المؤرخين الأحدث، قالوا إن الأعداد كالصورة بالنسبة إلى الأشياء. وعلى أيه حال فقد نظر الفيثاغوريون إلى الاعداد بومنفها العلاقات أو النسب الموجودة بين الأشياء كما قالوا أيضا بشيء يقبل هذه النسب هو المادة أو الهيولى، والذي دعا الفيثاغوريين



إلى القول بأن العدد هو أصل الأشياء هو ما رأوه من نظام وانسجام بين الأشياء.

أما عن الدائم الذي دفع الفيثاغوريين إلى أن يقولوا هذا القول، فنذكر أن السبب الأصلى الذي دفعهم هو - كما يحدثنا أرسطو وفيلولاوس ما رأوه من إنسجام بين الأشياء، وعلى الأخص بين حركات الكواكب فنقلوا هذا الإنسجام الموجود في الكواكب إلى الأشياء.

ولما كان الإنسجام في الكون كله يقوم على العدد. كان من الطبيعي إذن أن يقال إن جوهر الأشياء هو العدد. (١٥٨).

ولكن كيف فسر الفيثاغوريون إشتقاق العالم الطبيعى من هذه الأعداد؟ يمكن الرجوع هنا إلى نص أورده ديوجين اللأثرثى ونسبه للأسكندر بولهستور (Polyhistor) الذي كتب عن الفيثاغوريين وقال من الوحدة الكاملة ومن الثنائية اللانهائية صدرت الأعداد، ومن الأعداد النقاط ومن النقاط الخطوط ومن الخطوط ومناصرها أربعة هى النار والماء والأرض والهواء. ومن حركتها تكون العالم الحى وعناصرها أربعة هى النار والماء والأرض والهواء. ومن حركتها تكون العالم الحموسية الكروى الذى تكون الأرض ذات الشكل الكروى فى مركزه ويقولون أيضا إن الشمس والقدر والكواكب الأخرى هى آلهة لما فيها من حرارة تبعثها فتكون علة الحياة، وأن القدر يستُمد نوره من الشمس وأن البشر يقتربون من الآلهة لأنهم يشاركون فى الحرارة ومن أجل هذا تتولى الآلهة رعايتنا. وكذلك فإن العالم كله قدر يسيرة»

يتضح من هذا النص أن مبدأ الأعداد كما قال أرسطو هو الوحدة الكاملة المحدودة والثنائية اللانهائية، فمن هذين المبدأين تتكون سلسلة الأعداد. ثم فسروا

#### ٩٦,

<sup>(</sup>۱۹۸) د. عبد الرحمن بدري، المرجع السابق، من ١،٦ و ١،٧ و ١.٨.



الأشكال الهندسية والنسب الرياضية بهذه الأعداد، وبذلك التفسير أيضا إستطاعوا أن يفسروا الأجسام المحسوسة في الطبيعة.

ومن ثم يتضبع أن العدد بهذا الوصف يعد بمثابة علة تفسر حقيقة الأشياء وتحدها كما تحد النقاط الشكل الهندسي. وقد ظلت هذه الفكرة أساسا لنظريتهم في (العدد - الذرة) عند الجيل الثاني من الفيثاغوريين. وهم الذين تداركوا نقد الإيلية الفكرة صدور العالم عن الواحد عند الأوائل، وتكوين الواحد من زوج من الأضداد، الذلك قالوا بما قال به معاصروهم اللاحقون على الفلسفة الإيليه بوجرد كثرة أصلية تتمثل في نقاط أو ذرات لامحدودة العدد وغير منقسمة، نتحرك بإمتداد هندسي لانهائي يمكن أن ينقسم وفقاً لرأى الإيليين إلى مالاتهاية. واعتبرت النقاط والخطوط والسطرح حدوداً مكونة من عدد من النقاط التي لاتنقسم والتي يمكن بواسطتها تعيين كل الموجودات ، لأن أي موجود سواء كان محسوساً فزيقياً أو شكلاً

أما الإمتداد اللامحدود فهو مقابل المادة التي تنقسم إلى مالا نهاية. وبهذا التفسير حافظت الفيثاغورية المتأخرة على أسس نظريتها المبكرة في ثنائية مبادىء الوجود (١٥٩).

ونعلم أن الفيثاغوريين المبكرين قد قالوا أن طبيعة الوجود ثنائية ووافقهم المتأخرون وقالوا : ففى الوجود المحدود واللامحدود وكل ماينشا عن هذين المتعارضين من صفات يظهر ، بأن فى الوجود تعارضاً ورفعوا أنواع هذا التعارض إلى عدد ممتاز فى نظرهم هو العدد ١٠ ، فقالوا إن أنواع التعارض فى الرجود عشرة هى :

| ثالثا : الوحدة والتعدد    | أولا : محلود ولامحلود |
|---------------------------|-----------------------|
| رابعا : المستقيم والمنحني | ثانيا : فردى رزيجى    |
|                           |                       |

(۱۵۹) د. أميرة حلمي مطر ـ المرجع السابق. ص ۲۸ ۲۸.

4 V



خامسا : المذكر والمؤنث ثامنا سايسا : النور والظلمة تاسع سابعا : المربع والمستطيل عاشير

ثامنا : الخير والشر تاسعا : الساكن والمتحرك. عاشرا : اليمين واليسار.

رمده اللوحة ليست قديمة وإنما قال بها الفيثاغوريون الذين كانوا في المهد الثاني من عهود المدرسة الفيثاغورية. ونقصد به عهد فيلولادس – فعنده نجد هذه اللوحة كاملة، أما عن المدرسة القديمة قلا نجد إلا إشارات عابرة لبعض أنواع التناقض.(١٦٠).

رقد قال فيلولاوس بأن العناصر المؤلفة للوجود لابد قطعا أن تكون مناظرة للأشكال المنتظمة : وأول الأشكال المنتظمة : المكعب وهو يقابل التراب ثم الشكل الهرمى ويقابل النار . والمثمن المنتظم ويقابل الهواء. وذو العشرين وجها المنتظم يقابل الماء، أما العنصر الخامس فيحوى جميع هذه العناصر الأربعة وهو أكمل الأشكال المنتظمة، وهو ذو الإثنى عشر وجها المنتظم.

وقد قال أفلاطون في دطيماوس» بمثل هذه النظرية وذلك حين قال بأن الذرات المكونة العناصر لها أشكال مختلفة توافق ماذكرناه أنفأ (١٦١)

تعقيب

أراد فيثاغورس أن يجعل علم الحساب هو الدراسة الرئيسية في علم الطبيعة، فقد رأى أن الأشياء جميعها أعداد.

#### ٩٨

<sup>(</sup>١٦٠) د. عبد الرحمن بدري - المرجع السابق - ص ١٠٩.

<sup>(</sup>١٦١) نفس المرجع من ١١٢ - ١١٣.



وتعلم أن القيثاغوريين لم يقسروا الحركة والكون والقساد. وهي أمور بادية قي العالم المحسوس، ولم يبينوا علة ثقل التراب والماء وخفة النار وسائر الخصائص في الأجسام المحسوسة. ولكنهم ركبوا الأجسام الطبيعية من الأعداد، أي أنهم ركبوا إشياء حاصلة على الثقل والخفة من أشياء ليس لها ثقل ولاخفة.

وهذا هو السبب في أنهم لم يضيفوا في العلم الطبيعي رأيا جديداً بل نقلوا عن أنكسيمندريس وبالأخص عن أنكسيمانيس فتصوروا العالم كاننا حسياً - حيواناً كبيراً. يستوعب بالتنفس خلاء لامتناهيا، وهو عبارة عن هواء غاية في اللطافة ضروري للفصل بين الأشياء، ومنعها من أن تتصل فتكون شيئا واحداً.

وقد طبق الفيثاغوريون النسب الرياضية على تخطيطهم للكون و العالم والسماء. فلم يسلموا بوجود عوالم لامتناهية كما قال الملطيون بل قال أحدهم وهو بترون Petron أن بالوجود ١٨٣ عالما مرتبا على هيئة مثلث، وجعلوا الأشياء تحدث بالتكاثف والتخلخل ، لابتحول بعضها إلى بعض لأن الأعداد نظام ثابت متجانس، وقالوا بالدور وعودة الأشياء هي بانفسها غي أجال طويلة (السنة الكبري) إلى غير نهاية. ويروى في هذا الصدد ، أن أوديموس تلميذ أرسطو قال مخاطبا تلاميذه إذا معدقنا الفيثاغوريين فسيجيء يوم نجتمع ثانية في هذا المكان. فتجلسوا كما أنتم لتستمعوا إلى، وأتحدث أنا إليكم كما أفعل الأن) (١٦٢).

Aristotle, Metaphysica BI, Ch, 8, and Physica BIV, Ch, 6. (١٦٢) وأيضا يوسف كرم - تاريخ الفاسفة اليونلنية - ص - ٢٢ و



ثانيا : النفس

# ا ـ تمهيد

كانت تعاليم فيثاغورس تستند إلى إثبات أن النفس ذات جوهر إلهى، وأنها خالدة، وإن طبيعة الإنسان ثنائية، أى أنه مؤلف من نفس ويدن. ففى حين أننا نجد البدن فانياً، نجد النفس الموجودة قبل حلولها فى البدن خالدة. والنفس قد سجنت فى البدن وتعيش، فيه وكأنها فى قبر، لأنها تتلقى عقاباً على ذنب اقترفته، وهى تظل خاضعة الصرورة الحلول فى بدن آخر حينما تنفصل عن بدنها فى اللحظة التى ندعوها موتا، فالفضاء ممتلي، بالأنفس التى تنتظر حلولها في الأبدان من جديد. (٦٢٣).

ويرى فيثاغورس أنه لايجون لأحد أن يلتمس القرار بالانتحار، لأننا ملك لله، هو راعينا- ومالم تشا لنا إرادته القرار، قلا يحق لنا تهيئته لأنفسنا بأنفسنا.

ويرى أن أعلى درجات تطهير التقس، هو العلم الذي لايجعل الهوى أسباسا له، وأن من يستطيع تكريس تفسه لذلك لهو الفيلسوف الحق الذي فك ألأغلال التي تربطه بعجلة الميلاد. (١٦٤).

ب - تعريفها وعلاقتها بالبدن.

وصلت إلينا أقوال متضاربة تتسب للفيناغوريين عن رأيهم في النفس. فنجد عند أفلاطون رأيا ليعضهم يقول : أن النفس توع من النقم، ومعنى ذلك أن الحي مركب من كيفيات متضادة (الحار والبارد ، واليابس والرطب) والنغم هسو تسوافق

1

3

۱.,

<sup>(</sup>١٦٢) شارل فرنر - الفلسفة اليونانية - ترجعة تيسير شيخ الأرض - س ٣٦.

<sup>(</sup>١٦٤) برتراند رسل- تاريخ الفلسفة الغربية ج- ١ - ص ٢٧ - ١٨.



الأضداد وتناسبها، بحيث تدوم الحياة مادام النغم وتنعدم بانعدامه. (١٦٥)

رهذه من غير شك نظرية أطباء الفيثاغوريين أو بعضهم وهى صادرة عن فكرتهم العامة (العالم عدد ونعم) ، ومخالفة لأمورا جوهرية في مذهبهم، فإن النغم نتيجة توافق الأضداد، فإذا كانت النفس نغما، لزم من جهة أن ليس لها وجوداً ذاتيا والفيثاغورية تؤمن بالخلود - ولزم من جهة أخرى أن ليس لها وجوداً سابقا على عناصر البدن والفيثاغورية تؤمن بالتناسخ. (١٦٦).

ويذكر أرسى هذه النظرية ولايعزوها للفيتاغوريين. (١٦٧) ويضيف إليها صراحة تولين :

المقول الأول : أن النفس مى هذه الذرات المتطايرة فى الهواء والتى تدق عن إدارك الحراس ولاترى إلا فى شعاع الشمس. وتتحرك دائما حتى عند سكون الهراء.

فكان أصبحاب هذا الرأى أرادوا أن يفسروا الحركة الذاتية في الحيوان فاعتقدوا أن هذه الذرات المتحركة دائمًا تدخل في جسمه وتحركه، ولعلهم ظنوا أن هذا التصور يفسر أيضًا كون المولود يجد ساعة ميلاده نفسا تحل فيه ، وهم على كل حال يتابعون معاصريهم فيتصورون النفس مادية وإن جعلوها مادة لطيفة جداً.

والقول الآخر : يذهب إلى أن النفس هى المبدأ الذي تتحرك به هذه الذرات. (١٦٨) وهو قول يخيل إلينا أنه رأيهم الحق، وهو أرقى من القولين السابقين، بحيث تكون النفس عندهم مبدأ أو علة توافق الأضداد في البدن وعلة حركته جميعا. (١٦٩).

| Plato : Phaido, 85 e and 86d.         | (170)          |
|---------------------------------------|----------------|
| Ibid, 92 A, B, C.                     | (171)          |
| Aristotle : DE Anima, BI, CH. 4.      | (۱۷۷)          |
| Ibid: BI, Ch2.                        | (114)          |
| ر ـ تاريخ القلسفة اليرنانية من . ٢٢ . | (۱۱۱) برسف کرہ |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقد ناقش أرسطو قولهم بأن النفس إنتلاف، فذهب إلى أن الانتلاف تناسب ما، أو تركيب بين الأشياء المتزجة، ولايمكن أن تكون النفس شيئا من ذلك، وأيضا فإن التحريك لايأتي من الإنتلاف بل من النفس، وقد ناقش أيضا قولهم بأن النفس عدد ، فقال كيف نتصور وحدة تتحرك؟ ويأى شيء تتحرك هذه الوحدة؟ وكيف يكون ذلك مادامت بغير أجزاء، وبغير تباين ؟ .. وأيضا مادام أنصار هذا المذهب يقواون إن الخط المتحرك يواد السطح والنقطة تواد الخط، فإن حركات وحدات النفس عدئذ أيضا خطوط لأن النقطة وحدة تشغل موضعا، ويجب أن يكون عدد النفس عدئذ في حرية ما، ويشغل موضعا .. أيضا فإذا من عدد النفس عدئذ وينها خطوط لأن النقطة وحدة تشغل موضعا، ويجب أن يكون عدد النفس عندئذ وريظهر فيها عن النبات والحيوانات، على العكس، تستمر في الحياة إذا انقسمت، وينظهر فيها عن النفس. (١٧٠) ومن ثم يتضبع أن النفس واحدة كما قال أرسطو.

وفى مقابل نظرية فيثاغورس عن النفس. توجد نظرية قال بها أحد أطباء القيثاغوريين وهو «الكمايون» جاحت نتيجة لتفسيراته الطبية للصحة والمرض. وهى نظرية تختلف فى طابعها العلمى التجريبى عن نظرية فيثاغورس القديمة التى كانت ترى فى نظرية النفس حقيقة الهية مستقلة عن الجسد كل الأستقلال. وتعد وجودها فيه بمثابة سجن تحاول الخلاص منه. (١٧١).

ويذكر أغلاطون هذه النظرية وينسبها إلى سمياس الطبيب تلميذ فيلولارس ومؤدى هذه النظرية أن النفس أشبه بنعم القيثارة، فيه من الحرارة والبرودة ما في أوتار القيثارة من غليظ ورفيع الأصوات ومن توازن هذه الأضداد يحدث النغم، فإن

Aristotle: Op. Cit B. I \_ Ch. 4 - 9 AI, 10 (۱۷.) (۱۷۰) د، أميرة حلمي مطر الفلسفة عند اليوتان من ۸۱ ـ ۸۲.



إختل التوازن بينها تلاشى النغم وأمناب النفس الموت حتى قبل أن يبلى الجسم . (١٧٢).

وقد قال الكمايون أيضا أن الأنفس تشبه الأجرام السماوية وتتحرك حركة أزلية فى دوائر، فهناك تعادل بين الدوران والخلود، ومن ناحية أخرى، يغنى الناس لعدم استطاعتهم الرجوع إلى أصل وجودهم. (١٧٣). لأن دورة الحياة ليست دائرة بل خطا منحيناً غير مغلق، ويمكن أن نفسر قوله بأن الحياة عملية تجرى إلى الفناء. أما النجوم والأنفس فلا تسير إلى الفناء بل دورانها أزلياً. (١٧٤).

ج \_ التطهير :

قدم الفيثاغوريون مجموعة قواعد لتطهير النفس، وأخرى لتطهير البدن. وهذا الموضوع يرتبط بعقيدة التناسخ.

وبتعلم أن الرغبة في التطهير والخلاص مغطورة فى أفاضل الناس. (١٧٥) وامتدت جذورها قبل فيثاغورس إلى الأسرار الأورفية وغيرها من الطقوس الدينية، لكن فيثاغورس هو فى الأرجع أول من جمع بين التطهير والخلاص، وحاول أن يدمجها فى الرغبة فى المعرفة ويخاصة المعرفة بالرياضة والتناسب والموسيقيم.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ويرى أعظم المسيقين في الزمن القديم وهو أرستكسينوس التادنتي (النصف الأول من القرن الرابع ق.م) أن الفيتاغوريين استخدموا الموسيقي في تطهير الأنفس، كما نستخدم الأعشاب في تطهير الأبدان، وهذه الإشسارة تطبق عسلي فيتاغورس نفسه أو على أوائل تلاميذه (وأكثرهم اتصافا بالعلم)، بل ذهب فيتاغورس إلى أبعد من ذلك حين أعلن أن طلب المعرفة الخالصة أعظم تطهير، وأن أسمى ضرب من ضروب الحياة هو الحياة النظرية أو التأملية. وهذه الأراء هي البنور التي نبتت فيها أراء أخرى أكمل منها في كتاب فيدون وفي كتاب الأخلاق النيقورياخية، وهي كذلك بنور العلم المالمي من إلارا.

راكن كيف يتم التطهير عند الفيثاغوريين ؟ أو بمعنى آخر كيف تتخلص النفس من دائرة الولادات المتعددة وتصل إلى مقام الحكمةوالعلم ؟

يرى النيثاغوريون أن الحياة مرحلة صعبة ويتعين على كل من يريد أن يجتازها بنجاح أن يتلقى تدريباً منظماً وأن يطيل فترات الصمت وأن يستبطن نفسه يوميا، ليختبر جوانبها وأهوا ها.

ريقول أفلاطون فى فيدون «إن فيثاغورس وأتباعه يرون أن المجهود العقلى هى أسمى صور التطهر، وهو أضمن الطرق لتحرير النفس فى حياتها هذه قبل المن البدنى، وكان الفيثاغوريون يستخدمون المسيقى والرياضة لشد أزر النفس وتمع نزوات البدن ومقاومة المؤثرات الشارجية حتى تسيطر القوة الروحية على الفرد، وتتغلب على أى علاقة تربطها بالحس والمحسوس. (١٧٧).

<sup>(</sup>١٧٦) جدرج سارتون : تاريخ العلم جـ ١ ص ٤٤١.

Plato, Pheedo , 66 B, (1VY)

وأيضا د. محمد جلوب قرحان .. التفس الأنسانية س ٧٦.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ن التناسخ :

تصور الفياغوريون أن النفس يمكن أن تقارق البدن، إما مقارقة مؤقنة أو بالنمة، وإنها يمكن أن تعيش فى بدن شخص آخر أو حيوان . (١٧٨) ونعام أن الفيثاغوريين كانوا على معلة وثيقة بالنحلة الأورفية وأخذر عنها الإيمان بنناسخ الأرواح بما في ذلك تناسخ آرواح الناس إلى الحيوانات (١٧١). ونعام أيضا أن الأورفيين هم الذين جلبوا فكرة التناسخ من الشرق كما تذكر المعادر التي تؤرخ انشاة الأورفية وإنتشارها في العالم اليوناني ولم تكن عقيدة التاسخ عند الفيثاغوريين معرد مذهب تظرى فحسب بل كانت تتطلب إتباع أسلوب خاص فى ألمياة. <sup>(1</sup>

وإذا كان الفيثاغوريون يتفتون مع الأورقيين في الغاية التي يستهدفونها من التناسخ .. وهي تحرير النفس من عجلة الميلاد أي من دائرة الولادات المتعددة وخلاصها إلى للقام الأعلى حيث السعادة التامة، وذلك بعد سلوك طريق التطهر من الحس وسائر العلائق الأرضية إلا إننا نلاحظ مع هذا أن الطقوس والشعائر التي كان يلتزم بها الفيثاغوريون في هذا المجال تختلف عن مثيلاتها عند الأورفيين من حيث أنها تتخذ طابعا عقليا أخلاقيا عند الفيثاغوريين (١٨٠) وقد قال دديكايارخوس» إن فيثاغورس علم (أولا أن الروح خالدة، وأنها تتحول إلى ضروب أخرى من الكائنات الحية ثم علم أن كل مايطهر في الوجود يعود فيواد في نورة معلومة، فلا شي، جديد كل الجدة، وأن كل مايولد وفيه دبيب الحياة ينبغي أن ننظر

(١٧٨) جررج سارتون، للرجع السابق ... ١ س. ٢٤.

. T. St o Ce : Acritical history of Greek philosophy Macmillan and Co.W. Limited . London1971 P. 37.

(۱۸۰) د. محمد على أيو ريان تاريخ الفكر الفلسقي جـ ۱ حر، ۲۰



إليه جميعا نظرتنا إلى أبناء الأسرة الراهدة.

ويمكن إجمال رأى النيثاغوريين في مسألة النفس بعد الموت في النقاط الآتية : أولا تهبط النفس بعد الموت إلى الحجيم وذلك لتتطهر بالعذاب. ثانيا : تعود النفس إلى الأرض وتتقمص جسما بشريا أو حيوانيا أو نياتا. ثالثا : تظل النفس مترددة بين الأرض والحجيم حتى يتم تطهيرها متلما قال الأورنية (١٨٢)

ولأكمال الصورة المعبرة عن أراء الفيثاغورية عن مصير النفس نورد الأراء التي أدلى بها فيثاغورس نفسه، أو تلك الأراء الى تكشف عن التعليمات التي ومنفتها الفيثاغوريةلاتباعها.

أولا: يروى عن فيثاغورس أنه كان يدعى أنه قد تجسد للمرة الخامسة وإنه قد ذكر حيواته السابقة.

ثانينا : تعلم الفيثاغورية أتباعها بعدم جواز مخالفة النظام الذي وضعته الآلهة بالانتحار أر بإهلاك الحيوان فيما عدا التضحية (١٨٢)

ولقد تهكم اكسينوفان من فيثاغورس لاعتقادة بالتنداسخ فقال أن فيثاغورس (مر ذات يوم برجل يضرب كلبا فأخذته الشفقة فصاح وهو ينتحب أمسك عن ضربة : ياهذا أنها نفس صديق لى لقد عرفته من صوته (١٨٤).

C nford E. M. From religion to philosophy Harpertar chooks - New (1A1) yourk. 1957. P. 201.

وأيضا، برتراندرسل، تاريخ الفلسفة الفربية - الكتاب الأول ترجمة د. زكن نجيب محمود ص ١٧ (١٨٢) د. محمد جلوب فرحان النفس الإنسانية من ٧٩. وأيضا يوسف كرم تاريخ الفلسفة اليونانية من ٢٢. (١٨٣) يوسف كرم ، مرجع السابق : من ٢٢ . (١٨٤) نفس المرجع : من ٢٤ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

خلامية القول لقد رأى القيتاغوريون أن النفس خالدة في أنها لاتموت يسوت البدن ، ولها ملكه الانتقال من جسيم إلى جسيم أخر أقل أو أكثر كما لا من الجسيم الأول

وييدو أن هذه التجسدات الجديدة خاصّعة لدرجة الكمال التى وملت إليه النفس ، ويفصل بين الرات المتتاليه التى تتجسد فيها من جديد نفس من النفوس . فترات طويله ، تخصّع أثنائها النفس لإختبارات الفرض منها تطهيرها . وقد صور و بوليتيوت Polygnote فى القرن السادس ق.م فى الصور الشهيرة التى كان يزدان بها معبد و دلغى ، العقربات الشديدة التى وعدت بها النفوس الدنسة (<sup>AAA)</sup>

# تعقيسب

ومن ثم يتضم أنه لابد للنفس فى نظر النيثاغررين أن تجتاز سلسة طويلة من دروب الوجرد ، يتحدد أثنائها فى كل مرة نمط حياتها من خلال الأعمال التى قامت بها فى كل وجود سابق ، فهناك قانون لايرحم يحكم عليها بأن نتحمل المشقات التى ألحقتها بالآخرين ومع ذلك لاييقى عقابها دون نهايه ، فهى حينما ترتفع إلى مستوى معرفة القانون الذى يخضمع له العالم وتعيش فى العداله والقداسة لابدلها من أن تجد حريتها وذلك حين تتحلى بالفضائل. فالفضيله فى جوهرها تطهير تنفصل به النفس عن العوائق اليدنية ومصيرها الافلات من « عجله الولادات » فى سبيل تتوق السعادة الأبدية تذوقا كاملا ، وهذه السعاده الحقوبتاه لها بسبب طبيعتها لإلهيه (١٨٦)

(۱۸۹) -- البير ريض للقلسفة اليرنانية أسوانها وتسليراتها ، ترجمة د. عبد العليم محمود ي د/ ليريكو فكري جي ١٦ ، ٢٢ ، ٢٧ (١٨٢) -- شارل قرتو القلسفة اليرنانية ترجمة تيسير شيخ الأرش من ٢٣

#### ¥.¥



ميز الفيثاغوريون بين النفس والجسم وراو أن النفس يمكن أن تقارق المدن . تابطاً متقارقة متقدّة الدائمة والنها يمكن أن تعيش في بدن شخص أخر أو حيوان سابلا و

وقد رأى الكمايون وهو فيثاغورى متأخر أن ملوى النفس ليس الصدر بل الغ، إلى تركيم الوقتانية العلية : التُعقّل أن الحكم ويصلها هناك عن طريق قنوات يتيه - الانتظلباغات التي تلتقطها أجهزه الحواس . والنفس : وهي محرك الجسم تمتاز مثل - النجوم بخاصنة التحرك بذاتها حركه منتظمه لاتنقطع أبدا .

[المعارية، إحتفظت الفيتاغوريه من عبادة ديونيسوس بعبدا إستمرار الحياة في دورات متعاقبه فيها الموت والحياة وأخذت عن الأورفيه فكرة المصدر الألهى للنفس وخلودها يعد الموت وفكرة خطيئتها التي بسببها سقطت من السماء إلى الأرض وسبجنت في الجسم الذي ما تنفك تحاول باستمرار الخلاص منه بواسطه الزهد يطبقوس الطهارة المختلفة



### ثالثا الدين والأخلاق

لم تصل إلينا نصوص صريحة عن عقيدة الفيثاغوريين في الألوهيه أما ما يذكر عن أنهم كانوا يضعون ( الواحد ) فوق الأعداد والموجودات ويجعلونه مصدرها جميعا ، فتأويل أفلاطوني . فكل ما يمكن أن يقال إنهم طهروا الشرك الشعبي من أدراته ، ونزهوا الآلهه عما ألحقت بهم المخيله العامه من نقائص وذلك بتأويل الأساطير تأويلا مجازيا <sup>(١٨٧)</sup> وتعلم أن فيثاغورس كان متصوفاً وأن تصوفه يعد ضرباً من التصوف العقلي الفريد من نوعه ويقال أنه كان ينسب إلى نفسه معنات شبيهه بالصفات الإلهيه وتنسب إليه عبارة يقول فيها هناك ناس وهنالك آلهة . كما أن هنالك كاننات مثل فيثاغورس لاهم من هؤلاء ولا أرائل (١٨٨)

وربما كان يعنى بهذه العبارة أنه من الصفوة وليس من العامة وليس إلها ونعلم أن المدرسة الفيتاغوريه كانت تعد نظام من الأخوة كانها دير أو معبد نجميع الطلبه كانوا يلبسون زيا واحدا أبيض . وكانوا يعيشون معيشه زهد يساطه ولا ينتعلون بل يمشون حفاة الأقدام ولايسرفون في طعام أو شراب ولا بكثرين من الضحك أو الاشارة أو الكلام ولا يحلقون بالألهة لأن واجب المرء أن كون صادقا بعير قسم وكانوا يحاسبون أنفسهم آخر النهار على ما فعلوه ، فيسال كل واحد منهم نفسه عن الشر الذي ارتكبه والخير الذي قدمه والواجب الذي أهمله إمان أومن ثم يتضبع أن الذي كان يميز الفيتاغوريين عن غيرهم إنما كانت طريقه لحياة التي إنفردوا بها عن سواهـ...م ويخالفون فيها بقيه الرجال كل المخالفة ، لقـد

۲٤) يوسف كرم تاريخ الفلسفة اليرنانيه من ٢٤

١٨٨) برتراند رسل تاريخ الفلسفة العربيه الكتاب الأول من ٦٦ . ١٧

۱۸۸) د/ أحمد فؤاد الإهوائي فجر الفسلفة اليوثانيه قبل سقراط ص ٧٥

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

كانت ثيابهم من الكتان المنسوج صبغة لها . وكان لايدخل غذامهم السمك وأغلب اللحرم ويعض الخضروات والفول ، ويلمَّح المؤلفون الهزليون تلميحات كثيرة إلى هذه العادات الغريبه التي يقرب و هيروبوتس بينها ويين عادات المصريين ، وقد وصلتنا مجموعه من التعاليم الفيثاغوريه وهي تمدنا بمعلومات مفيدة . نجد فيها نواهي تذكر بأقدم الامتناعات والتطهيرات كتلك التي لايزال القصص الشعبي ( الهندي الأوروبي ) يحتفظ بعدد كبير منها (١٩٠)

وتشير إليها قيما يلى ١- أن تمتنع عن أكل الفول ( وقد برر هراقليدس تحريم الفيثاغوريين لأكل البقوليات وذلك لاعتقادهم الغريب أن إذا وضعت البقول فى قبر جديد وغطيت لمدة أربعين يوما فإنها ستأخذ شكل إنسان ) <sup>(١٩١)</sup>

- ٢-- الا تلتقط ما قد سقط
- ٣- الا تلمس ديكا أبيض
  - ٤- الاتكسر الخبز
- ه- الا تخطو من فوق حاجز
- ٦- الا تحرك النار بالحديد
- ٧- الا تاكل من رغيف كامل
   ٨- الانتزع الزهر من اكليل
  - - ١٠- الاتاكل قليك

<sup>(</sup>١٩٠) البيرريفر الفلسفة البرنانية أصرلها وتطرراتها ص ٦٢ . ٢٤

W.K.C. Guthrin \_ History of Greek Philosophy Vol . [ - P 164 (111)



( ونحن نعلم أن الفيثاغوريين كانوا يمتنعون عن أكل اللحوم وقد إلف فرفريوس رسالة في الامتناع عن أكل اللحوم مما يدل على أثر الفيثاغوريه حتى القرن الثالث بعد الميلاد . ولكن ارستكسينرسي يذهب إلى أن فيثاغورس

- لم يمتنع عن أكل اللحم على الإطلاق ، بل لحم الثرر الذي يقوم بحرث الأرض والكبش . ويبدى أن تحريم ذبح الحيوان يتصل إتصالا وثيقا بعقيدتهم في التناسخ فمن المكن أن توجد روح الانسان في بدن الحيوان الذي يذبح (١٩٢)
- ١١- ألا تمشى في الطرق العامه
   ١٢- الاتسمح للعصافين أن تنشئ أعشاشها في دارك
   ١٢- إذا رفعت القدر علي النار ، فلا تترك أثارها على الرماد بل إمزج الرماد بعضه في يعض
   ١٤- لاتنظر إلى المرآة بجانب الضوء
   ١٢- إذا ما نهضت من فراشك ، فاطر الفراش وسر موضع جسدك منه (١٩٢)

ولكن ما السبب هو الذي دعا فيتاغورس إلى تحريم بعض أنواع الأطعمه ؟ هل يمكن أن يكون هذا هو السبب تعليله للقرابه بين الحيوان والانسان ؟

قلم يمكن التحريم إذن قائما على الرفق وعلى أسس صوفيه بل كان تحقيقا لفكرة التحريم فقط ) المرتبطة بعقيدتهم في التناسخ ولقد نسب الفيثاغوريون إلى الأعداد صفات أخلاقيه فقالوا مثلا أن العدد واحد يدل على السبب والعدد إثنين على الرأى والعدد أربعه يدل على العدل ولهذا العدد مقام كبير عند الفيثاغوريين لانه أول عدد حاصل ضرب عدد في نفسه ، والعدد خمسة هو مبسداً الزواج لأنه

- (١٩٢) د/ أحدد قوَّاد الأهوائي المرجع السابق ص ٧٦ ٧٧
  - وأيضا ريكس وررنر فلاسفة الاغريق من ٢٣
  - (١٩٣) برترندرسل المرجع السابق ص ٢٥ . ٦٦
- (١٩٤) د/ محمد جلوب قرحان النفس الانسانيه ص ٢٤ ٧٥

- 111-



حاصل الجمع بين العدد الذي يدل على المذكر والعدد الذي يدل على المؤنث ، والعدد سبعة يدل على الفرصة وإعتقدوا أنه عن طريق هذا العدد تنقسم الحياء الانسانيه ، والعدد عشرة) هو أكمل الاعداد وهو الوحدة الرئيسية التي تشمل كل الاشياء الأخرى خصوصا إذا لاحظنا أن العدد عشرة هو حاصل جمع الاعداد الاريعة الأولى ، ولهذا إرتفع به القيثاغوريون كما إرتفع به من بعد الأفلاطونيون الذين إتجهوا إتجاها قيثاغوريا مثل إسبوسييوس إلى مرتبة الآلهه لأن هذا العدد هو أصل الوجود (<sup>١٩ه)</sup> ، وكذلك ربط القيثاغوريون بين المدود واللامحدود ويون الذاهب الأخلاقية فقالوا إن المحدود هو القرمون بين المدود واللامحدود وين

### تعقيـــب

إن الفيثاغوريين لم يصنعوا أخلاقا بالمعنى الحقيقي بالرغم من إنهم كانوا يسيرون على قواعد علميه معينه . وكانت نظرياتهم العلميه مختلطه بطابع أخلاقي ويتضح هذا من نسبتهم للأعداد صفات أخلاقيه معينه . وليس معنى هذا أنهم قد وضعوا علم الأخلاق إذ أنهم لم يفكروا تفكيرا نظريا في الأسس النظريه التي يجب أن تقوم عليها قواعد السلوك الأخلاقي

ومن هذا تستطيع أن نقول إن القيثاغوريين لم يضعوا علم الأخلاق بل هم سلكوا قحسب سلوكا أخلاقيا عمليا

(۱۹۰) د/ عبد الرحمن بدوي ربيع الفكر اليرتاني من ۱۱۰–۱۱۲

وأيضًا م . تأيلور الفلسفة اليونانية - مقدمه ترجمة د/ عبد المجيد عبد الرحيم ص ٢٤-٢٥ (١٩٦) د/ عبد الرحمن بدوي المرجع السابق ص ١.٩

#### 117



#### فالخا تمجعيعتي الخالف

المعراجة بعد لمحسمة عدم منا عربة لليفلا عليما بية عديم بها يمكن إيجاز أهم التنائج التي التهينا إليها من هذا البحث في النقاط الاتيه : (١) لما المن عن قد تلسال به توريد للدفا تتوسلنا تمس المع ودليما مترون ، الجماة الفيناغرية جماعة دينية أخلاقيه صوفيه ، حاول أصحابها أن يبتعدوا عن ، الجماة المنتائج التي تكانت تحياله ليلاد اليونان فن فلك المعمو المن أهذا بالجماة المنت الاشتان على الم يكن هو الطلبية الذي الما من خلك المعمو الما م بالجماة الاتين الاخلاقي التي تحياله ليلاد المي الذي المعمو المن الم بالجماة المنت الاشتان التي المعلي الم يكن عن الطلبية الذي الما من على الما م بالعرى أن يقال إن تفكيرهم العلمي تعلى الذي الشار على الما من بل وأنهم بدأوا بالعلم كي ينتقوا إلى الاخلاق ها الذي المن على الما م وأنهم بدأوا بالعلم كي ينتقوا إلى الاخلاق فا

- (٢) دخلت الفلسفة إبتداء من الفيثاغورية مجالا أخر فبدلاً من أن كانت مجرد حب إستطلاع أن علم (ميازات) طؤريقا للخياة أى دينا فق ذاته أن بد يلا لدين ، فقد حول فيثاغورس لأول مزة الفلسفة إلى شئ يمكن أن ندعود دينا أو طريقا الحياة ، ونعلم أن المدرسة الفيثاغوريه لم تكن مدرسه فلسفية فحسب بل كانت إلى جانب هذا مدرسة دينيه الملاقية
- (٢) إن فيثاغورس وتلاميذه لم يكتبوا شيئا إذ يبدو أنهم كانوا يتبادلون تعاليمهم مشافهة ، ولقد فقد مادونه المتأخرون منهم من مصنفات وكل ما ينسب إلى فيثاغورس من ( أشعار ذهبيه ) ومن ( كتب ثلاثه ) ( المذهب - والسياسه -والطبيعى ) فهى منحولة وترجع إلى العهد الثاني - كذلك الكتب المعزوة لتلامتيذه المبكرين وأشهرهم ( فيلولاوس ) منحولة أو مشكوك فيها إلى حد كبير
- (٤) كان الهدف الرئيسى التفلسف عند فيتاغورس من البحث عن طريقة إلحياة تكون أساسا العلاقة بين الفيلسون والكون ونجد تاكيدا إهذا عند أفلاطون فى محاورة الجدهررية حيث يقول محاورة الجدهررية حيث يقول مع نعام أن هوميروس قد أصبح بذاته انتاب حياته مريئيداً لتتقيف فئة معينه من القوم من القوم .

#### 3944



قبل يوجد أي من تلاميذه يعجب به كاستاذ وينقل للأجيال التالية الطريقة الهوميريه في الحياء كفيتاغورث الذي مجد خصيصا من أجل هذا السبب وعرف أنتياعه بممارسة الطريقة الفيتاغورية في الحياة حتى يومنا هذا

- (ه) إلى جانب لليادئ القلسفية التى قالت بها هذه الدرسة ترجد مبادئ صوليه ومذاهب متصله الذهد والعبادة ، وإذا يجب على مؤرخ الفلسفة أن يميزتمييزا دقيقا بين للذاهب الفلسفيه الخالصه فى هذه الدرسة وبين مذاهبها الدينيه والأخلاقيه خصوصا وقد أفضت عدم التقرقه بكثير من المؤرخين إلى الخلط والتناقش فى قهم مذهب الفيتاغوريين
- (٦) تضم أهمالة فيتاغررس عندما تتسائل عن الرسائل والاهداف من الاتحاد بالخالق رنعلم أن التطهير يكن بالبعد عن اللذات الجسديه وقد أولى فيتاغررس عنايه كبيره لهذه العمليه وأهماف إليها منهجه الفلسفى - ويقال أن المبدأ الاساسي فى مذهبه هر الأخوة لكل المجودات الطبيعيه - وهذا المبدأ له أمسوله فى العصر السابق عليه لدى أورفيوس
- (٧) كان القيثاغوريين أعظم الأثر في تاريخ الفاسفة اليوبنانية فباعتراف الفلاسفة اليوبنان أنفسهم يكاد أغلبهم يذكر أثر القيثاغوريين عليه سواء كان هذا التأثير إيجابيا

كما تجد عند إنبادوتليس وسقراط وأفلاطون أو سلبيا كما يظهر عند الاتليين والسقسطائين وأرسطو) وإقد أثر فيتاغورس على أقلاطون فلُخذ عنه نظريته في تتاسيخ التقوس

كما تعلم الأقلاطونيون المعطون من القيتاغوريين وأثرت القيتاغوريه في كتب قيارن الذي إستفاد بتيمارس كما كتب فورفوريوس وياميليخوس وكلاهما من قادة الأقلاطونيه للحدثه كتباً عن سيرة فيتاغورس

#### ١١£



(٨) لم يقتصر تأثير هذه المدرسة على الفكر الاغريقى ، بل تعداه حتى ظهر فى القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ) فى جماعه إخران الصقا فى بغداد ) إذ مستعوا مثل ما صنع فيثاغورس ، فوضعوا تعاليم فكريه ثقافيه تبادلوها فى حلقه مغلقه قاصرة على المريدين ، محاطة بسياج من السريه ويسبب هذا لم تلق حركه إخوان الصفا ، فى العالم الاسلامى ترحييا بل لقيت ريباً وحذرا مخافة أن يكون فى باطنها أفكار مذهبيه أو سياسيه هدامه

وقد وجدت الذيثاغوريه الحديثة أكبر تأثيراً لها لدى الكثيرين من غلاة الشيعة والغنوصيين . فكان لفكرة الاعداد عندهم مكانه كبيره لدى طوائفهم المختلفة . ثم أثرت أيضا فى الاسماعيليه كما كان للفيثاغوريه الحديثة تأثيرا على أراء الطائفة المتأخرة التى إنفصلت عن الشيعة الاثنى عشرية مؤخرا ثم عن الإسلام كله وهى البهائية





This file was downloaded from QuranicThought.com

-

,





مقدمة

119

This file was downloaded from QuranicThought.com





### مقدمة

تعد نظرية المعرفة مبحثاً من مباحث الفلسفة الحديثة ولكن يمكننا أن نتلمس البدايات الأولى لهذا المبحث لدى فلاسفة اليونان

وتهتم هذه النظرية بالبحث في إمكان العلم بالوجود أو العجز عن معرفتة . وهل في وسع الإنسان أن يدرك الحقائق وأن يطمئن إلى صدق إدراكه وصحة معلوماته .

أم أن قدرته على معرفه الأشياء مثاراً للشك وإذا كانت المعرفة البشرية بمكنه وليست موضعاً للشك في حدود هذه المعرفة؟ أهى احتماليه ترجيحية أم أنها تتجاوز مرتبه الاحتمال إلى درجة اليقين ؟ ثم ما منابع هذه المعرفة وما أدواتها؟ أهى العقل أم الحس أم الحدس؟ ثم ما طبيعة هذه المعرفة وحقيقتها؟ وما علاقة الأشياء المدركة بالقوى التي تدركها؟

ومن ثم يتضع أن مبحث المعرفة يعد مبحثاً فلسفياً جاداً أُصيلاً يهتم بدراسة أساسيات المعرفة وبيان موضوعاتها وانواعها ودرجاتها ومصادرها .

ومعايير صدقها . ونعلم أن نظرية المعرفة ليست مبحثاً بتمريبيا . وإنما هي توضيح تصورات أو مقاهيم ويتسع مجال الدراسة في ميدان المعرفة ليشمل إمكان قيامها وحدودها وصحتها ثم الطرق الموصله إلى إكتسابها وأخيراً موضوعاتها ويظهر هذا المبحث الأخير مدى إرتباط مبحث المعرفة بمبحث الوجود .

ونعلم أن فلاسفة اليونان قد وضعوا اللبنات الأولى للبحث فى المعرفة فهم. أول من بحثوا فى إمكان قيامها ومصدرها وأنواعها وحدودها . ولما كان موضوع هذا البحث هو المعرفة عند فلاسفة اليونان .

فإنى سوف أعرض لما قدمة اليونان من إسهامات نعد اللبنات الأولى للبحث فى هذه النظريه وقد اعتمدت فى إعداد هذا البحث على المنهج التاريخي التحليلي المقارن حيث التزمت بالعرض التاريخي لتطور البحث في المعرفة مقارناً بين آراء الفلاسفه . ويتألف البحث من مقدمة وأربعة فصول وخاتمه .



المستخدم في إعداده . أستخدم في إعداده .

أما الفيصل الأول فعنوانه المعرفه لدى فيلاسف الييونان السابقين على أفيلاطون وقيد عرضت فيه لآراء كل من هيراقليطس وبارمنييدس وانبيادوقليس وانكساجوراس وديموقريطس والسوفطائيين وسقراط وصفار السقراطيين .

وأما الفصل الثاني فعنوانه نظريه المعرفه عند أفلاطون وقد تناولت فيه بالدراسة العناصر الآتيه

١ - موقفه من آراء السابقين .
 ٢ - تعريفه للمعرفه وموضوعها .
 ٣ - أتواع المعرفه .
 ٢ - منهج تحصيلها .
 ٥ - تبريرة للخطأ .

وأما الفصل الثالث فعنوانه المعرفة عند أرسطو وقد عرضت فيه لموقفه من نظرية المثل الأفلاطونيه ولتعريفه للعلم وتصنيفه للعلوم . ولما قدمة من بحوث عن وسائل المعرفه .

وأما القصل الرابع فعنوانه المعرفة لدى فلاسفة العصر الهلنستى وقد عرضت فيه لآراء الأبية وريين والرواقيين والأفلاطونيين المحدثين والشكاك التجريبين .

وأما الخاتمة فقد دونت فيها أهم ما انتهيت إليه من نتائج.



# الفصل الأول المحرفة لدي فلإسفة اليوناق السابقين علي أفلالطوق

## تعهيد

يمكننا تلمس البدايات الأولى للبحث في المرفة لدى فلاسفة اليونان ، ابتـداء من هيـراقليطس وانتسهـاءا بالمدارس السـقـراطيـة الصـغـرى ، فكل هؤلاء الفلاسفة بحثوا في وسائل المعرفة وكيفية الادراك .

وسوف نقوم هنا بعرض أراء هؤلاء الفلاسفة حول هذا المبحث الهام من مباحث الفكر الفلسفي .

# أولأ هيراقليطس

أعار هيراقليطس الأقيسوسى كثيراً من الانتباء للقضايا المتعلقة بنظرية المعرفة ، حتى يمكن القول انه يعد مؤسس نظرية المعرفة في اليونان القديمة ، فثلث ما حفظ من كتاباته مخصص بالتحديد لمسائل المعرفة ، والمعرفة مرتبطة عنده أوثق ارتباط بالكوزمولوجيا وبنظرياته حول علم الجمال والأخلاق . <sup>(1)</sup>

وتقوم المعرفة عنده على الحواس التي يذكر منها ثلاثة : البصر والسمع والشم ، وأهمها جميعاً البصر ، ثم السمع . فالعين أصدق خبراً من الأذن <sup>(٢)</sup>



الأشياء ، فهى لا تعدو أن تكون نوافذ للمعرفة ، ولذلك كان إدراكنا فى اليقظة أفضل من ادراكنا فى النوم ، لألنا فى النوم نقطع صلتنا بالعالم الخارجى ، ما عدا استنشاق الهواء ولكن الحواس لا تفيدنا إلا معرفة الظاهر المتغير ، أما معرفة الكلمة أو القانون فالذى يدركه هو العقل أو البصيرة وعلينا أن نبحث فى أنفسنا عن ذلك العقل ، ويمكن بذلك أن نعرف حقيقة القانون لأن العقل الذى فينا جزء من العقل الإلهى . غير أن اقتصار الفيلسوف على النظر فى نفسه فقط لا يؤدى إلى كمال المعرفة ، إذ أن الحقيقة فى إدراك وحدة الأضداد فى جميع الأشياء ، وفى المثاركة مع غيرنا مع الناس ، لأن الفكر عام مشترك .

وحيث كانت الحقيقة مؤلفه من طرفين أو ضدين ، فهى نسبية إذا نظرنا إليـهـا فى شطر منهـا فقط ، أو فى نوع من أنواع الكائنات دون النظر إلى العالم بأسره .

ومعرفة هذه النسبة الثابتة التي تربط بين الأضداد هي الحكمة (٦)

ويرى هيراقليطس أن الفكر أى فهم الأشياء هو مشترك بين الجميع ، ويرى أن الوعى الفردى لا يصبح عقلياً إلا بالارتباط المتحد باستمرار مع العقل الكوني - (أ ١٦) . <sup>(٧)</sup>

ويرى الفيلسوف في الفكر (الفضيلة الأسمى) (ب ١١٢) . وفي الشزرة ١٣٤ ، يقول فإن التعليم هو شمس أخرى بالنسبة للمتعلمين، والتغليم هو كل معرفة لا ينالها إلا القليلين، وهم الأكثر حكمة (ب ١١٨) . <sup>(٨)</sup>

ويرى أن الفكر مـشـتـرك بين الناس وانه يضـعف إنان النوم (ولا يوجـد بالنسبة للمستيةظين سوى عالم واحد مشترك وكل من ينام يرجع إلى عالمه

٦- د. أحمد فؤاد الأهواني - فجر الفلسفة اليونانية قبل مقراط - دار احياء الكتب العربية - عيس
 اليلي الحلبي وشركاه - ط١ - القاهرة - سنة ١٩٥٤ من ١٢٥ - من ١٢٦
 ٧- ليوكاريس كيسيديس - المرجع السابق - من ٢٦٥
 ٨- نفس المرجع - من ٢٦٤

**NT£** 



الخاص) (ب ٨٩) رغم أن الإنسان يبقى مرتبطاً حتى وهو نائم ، بشكل أو بآخر بالكون .

ويقول هيراقليطس (أن النائمين هم المشاركون والصانعون لأحداث العالم (ب ٧٥) وأن كل شخص مستيقظ يرى ما يراه الآخرون ، وهذا يعنى أن الكون مشترك بين الجميع ، أما عند النوم فكل يعيش عالمه الخيالي الخاص والحقيقي هو ما يراه المستيقظ اما النائم فما يراه ذاتي <sup>(٩)</sup>

- نفس الرجع - من ٢٦٦

140



ثانيا : بارمنيدس

بحث بارمنيـدس في مـشكلة المعـرفـة لأن الحـواس تدلنا على ان الوجـود متغير. فكيف نستطيع أن نفسر هذه المعلومات التي تقدمها لنا الحواس (١٠)

ومن أجل هذا فقد ميزا في قصيدته في الطبيعة بين طريقين للمعرفة طريق الحس وطريق العقل ( ، الاول هو المعرفه الظنية أو الظن (دوكسا - Soea ) والمعرفة الثانية هي المعرفة العقلية .

أما المعرفة الأولى فليست جديرة بأن تسمى معرفة لأنها آراء وتصورات شعبية وهمية ، بينما المعرفه العقلية هى وحدها المعرفة الحقيقية لأن الحواس تصور لنا الوجود فى شكل تغير . والحقيقه تصبح تبعا للحواس خيالا وحلما فحسب . على حين أن العقل هو الذى يستطيع أن يصور لنا الوجود الحقيقى <sup>(11)</sup>

ويقول ان الآلهه قد حذرته من الطريق الاول فقد قالت له عليك أن تبعد بفكرك عن هذا الطريق من البحث ولا بتجعل الإلف مع التجارب الكثيرة تدفعك إلى أن تلقى على هذا الطريق عيناً مبصّرة ، أو أذنا واعية أو لسانا ناطقاً ، بل احكم بالجدل Logos على ما أنطق من براهين ، فلا يوجد أمامك سوى طريق واحد مذكور وهو طريق العقل <sup>(11)</sup>

ومن اجل هذا فقد نشأت عند بارمنيدس تفرقه ذات اهمية أساسية في الفلسفة هي التغرقه بين الحس والعقل حيث رأى ان عالم الزيف والمظهر عالم الصيرورة ، عالم اللاوجود هو العالم الذي يمثل لنا بالحواس اما الوجود الحقيقي فلا تعرفه الا بالعقل أو الفكر <sup>(١٣)</sup>

١٠- نفس المرجع ؛ من ١٢١ ١١- نفس المرجع ، من ١٢٢ ١٣- ينذرة ١ ١٣- وولتر ستيس ، تاريخ الفلسفة اليونانية ترجمه مجاهد عبد المتعم مجاهد ، دار الثقافة للنشر والترزيع ، القاهرة ١٩٨٤ من ٤٩



ولذا انكر بارمنيدس الحقيقه بالنسبة للمالم المألوف لخبرتنا وأكدأن ما هو حقيقي ليس هو ما يأتي إلينا خلال الخبرة العادية ، ولكن ما نستطيع ان نفكر فيه كدائم وغير متغير (١٤)

وقد ناقش الاستاذ رى فكرة المنهج العلمى عند بارمنيدس وانتهى إلى أن فلسفته النافذة كانت حجر الأساس فى المناهج العلمية حتى اليوم . ذلك أن المنهج العلمى يستند إلى مشاهدة الظواهر المحسوسة ، ولكنه لا يقف عندها ولا يعتمد عليها وحدها ولكنه يرتفع منها إلى معقولات كلية وإلى قوانين ثابتة ، وإلى صيغ عامة رياضية ، هى أعلى من المحسوس وأسمى منه وتدرك بالعقل لا بالحس . فإذا رجعنا إلى يارمنيدس رأينا أنه يقابل بين العالم الحس وبين العالم المقلى ويجعل المظاهر الحسية أثراً لحقيقة معقولة لا تدرك إلا بالعقل <sup>(10)</sup>

ومما سبق يتضح ان بارمنيدس قد قدم اول نقد لو سائل المعرفة وهو نقد غاية في الاهمية بفصله الحواس عن ملكه التفكير التجريدي اي العقل وكأنهما ملكتان متميزتان كلياً . فقد هدم الادراك نفسه . فحسب رأيه ان كل ما تأتي به الحواس لا ينتج الا اوهاما والوهم الرئيسي الذي تولده مخديداً هو كونها بخملنا على الاعتقاد بان اللاوجود يوجد هو ايضا . وبان للصيرورة نفسها وجوداً هي الاخرى (١٦)

وقال بارمنيدس ان كل ما يتصوره الناس عن العالم وكل ما يظنونه ويرونه ويشعرون به ما هو الا مجرد وهم خالص . فالعقل هو الذى يستطيع الوصول الى الحقيقة ، فالعقل – كما اعلن هو بكل كبرياء كأول المفكرين التجريديين – هو الذى يبرهن دون جدال على أن الحقيقه مختلفة تماما بكل ما فى هذه الكلمة من معنى .



وتكمن اهمية بارمنيك في انه وضع الاغريق على طريق الفكر الجرد فجعل العقل يعمل دون الرجوع الى الوقائع الخارجية واعلى من نتائج العقل فوق المدركات الحسية . (١٧)

۱۷ و . ك . س . جشرى ؛ الفلاسفة الاغريق من طاليس إلى أرسطو ترجمة وتقديم . د. رأفت حليم سيف مراجبة د. امام عبد الفتاح امام مطابع الطليمة ، الكويت ، ١٩٨٥ ، ص ٥٧.

144

This file was downloaded from QuranicThought.com



# ثالثا : أنبادقليس

يعد أنبادقليس من أقدم الفلاسفة الذين حاولوا تفسير نظرية المعرفة تفسيرا كاملا . وقامت نظريته على أساس أن والشبيه يعرف بالشبيه، فما دام الإنسان يرى الأشياء المختلفة كالجبل والبحر والشجر والرياح ويدركها وكانت هذه الأشياء المختلفة مركبة من عناصر مختلفة هي النار والهواء والماء والأرض ، فلايد أن تكون النفس المدركة مركبة من هذه العناصر أيضا ، لأن والشبية يعرف بالشبية، وهو في ذلك يقول : وبالأرض ترى الأرض ، وبالماء ترى الماء ، وبالأثير نعرف الأثير الإلهى ، وبالنار نعرف النار المهلكة، . <sup>(11)</sup>

وقد اعترض أرسطو على هذا المذهب المادى في النفس – فالنفس مصدر المعرفة – لأن المرجع الأخير في المعرفة هو والتناسب، بين العناصر ، وليست العناصر وحدها ، والمقصود بالتناسب الامتزاج بين العناصر فيهل يكون هذا الامتزاج أو التناسب شيشا جديدا يختلف عن العناصر ، أو هو العناصر ؟ ومن الانتقادات الطريفة التي بوجهها أرسطو إلى أبنادقليس أن التسليم بأن العنصر في النفس هو الذي يعرف شبيهه يؤدى إلى أن يكون الحجر موجوداً في النفس لأننا ندرك الحجر . وهكذا

جملة القول يستدل أبنادقليس من معرفة الإنسان للأشياء المختلفة ، حسية كانت أم عقلية ، على ان النفس والعقل ماديان مركبان من العناصر ذاتها التى تتركب منها الأشياء المختلفة ، وذلك على أساس مبدأ أن الشبيه يعرف الشبيه ولم يكن أرسطو الوحد و الذى انتقد في القديم أنبادقليس فهذا ثيوفراسطس يعرض مذهبه في الإخساس وفي التفكير مع الكثير من التفصيل ، ثم الرد عليه . بزلاًا كمان طريق المعرفة هو الحواس ، فليس من الميسور أن يبلغ الإنسان

١٨ - قصيدة في الطبيعة شدرة ١٠٩
 ١٩ - أرسبل طاليس ٢ كتاب النفس ، نقلة إلى العربية د. احمد قؤاد الأهواني وراجعه على اليونانيه
 ١٩ - أرسبل طاليس ٢ كتاب النفس ، نقلة إلى العربية د. احمد قؤاد الأهواني وراجعه على اليونانيه
 ١٩ - أرسبل طاليس ٢ كتاب النفس ، نقلة إلى العربية د. احمد قؤاد الأهواني وراجعه على اليونانيه



معرفة الحقائق الكلية للأشياء لسببين : الاول أن الحواس محدودة لا تدرك إلا قدراً محدوداً من الوجود والثاني أن الحياة قصيرة لا تكفى في تحصيل الحقيقة عن طريق الحواس والحقيقة ولا تبصر بالعين أو تسمع بالأذن، ، أو تنرك بالعقل، ، كما يقول في استهلال القصيدة . من أجل ذلك لابد من طريق أخر يضاف إلى الحواس والعقل ، وهو طريق الإلهام ، الذي تهمه الآلهة للإنسان ، كما فعل بارمنيدس من قبل ، غير أن بارمنيدس يسعى إلى الإلهة ويذهب إلى مقرحا ، أما أبنادقليس فيجلس مكانه حتى تأتى وبة الشعر إليه .

ولا تستفاد المعرفة من حاسة واحدة ، بل من تعاون الحواس جميعا ، وعلينا أن نقيل ما بجلبه لنا الحواس على أنه صادق . بشرط أن نطبق إدراك كل حاسة على الأخرى ، وهذا هو السبيل للوثوق من صدقها .

ومع أنه كمان يعد الحواس في منزلة واحدة ، إلا أنه عنى بالبصر غناية خاصة ، كسائر فلاسفة الإغريق ، والعين التي تبصر كالمصباح الذي يضيء بالنار المشتعلة في داخله والتي تخترق الزجاج المحيط به . كذلك العين فيها نار داخلية تخترق الأغشية ، كما تخترق الشعلة الزجاج ولكن العين ليست مركبة من النار فقط بل يحيط الماء بالحدقة ، وتمتزج أيضا بجزء من الأرض ، وذلك حتى يمكن أن ندرك الأرض بالأرض والماء بالماء .

ولما كمانت المحسوسات بعيدة عن العين التي تسمسرها . أو الأذن التي تسمعها فقد افترض أنبادقليس صدور سيال ينبثق بين العين والمحسوس ، ولكنه لم يبين هل هذا السيسال يصدر عن العين ليلتسقى بالشيء الخارجي ، أم أن هذا السيال أو الشعاع يخرج من الشيء ليلتقي بالعين وينفذ من خلال ما يسميه بالأنابيب أو المنافذ ومن جملة اعتراضات أرسطو أن العين لو كانت مركبة من النار لأبصرت جميع الحيوانات في الليل .

والأذن كالناقوس ، تستقبل الهواء المتحرك في الخارج وتقرع طبلة الأذن . غير أنه لم يبين ماذا يحدث داخل الأذن حتى يتم السمع .

ويرجع الشم إلى التنغس، إذ تتطاير جزيئات من الأجسام بع الهواء الذي

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

نستنشقه ، ولذلك إذا أصيب المرء بالذكام أصبح تنفسه عسيرا ، وكذلك الشم . واللذ والألم من قبيل الإحساسات ، إذ عدت اللذة من ملاقاة الشبية للشبية ويحدث الألم من مقابلة الضد ويعترض ثيوفراسطس بقوله إن اللذة والألم يختلفان عن البد .. والسمع وسائرالحواس ، والدليل على ذلك أننا نحس وبكون الإحساس مصحوباً في الغالب بالألم والعقل كالآحساس كذلك . لأنه يتوقف على إدراك الشيبه . والدم دو آلة التفكير ، لأن الدم أكثر أجزاء البدن ملاءمة لامتزاج العناصر.

وأعظم الناس ذكاء أولئك الذين تعتدل في دماتهم نسبة العناصر ، وأقلهم ذكاء الذين تضطرب النسبة في دمهم .

وإذا كانت العناصر مائلة إلى التخلخل كان صاحبها بطىء التفكير والحركه ، أما إذا تكاثفت العناصر وتقاربت أجزاؤها فإن صاحبها يكون سريع الحركة ، يهم بفعل كثير من الأعمال ولا ينجز منها شيئا . وإذا تناسبت المناصر في جزء من الجسم أصبح الشخص موهوباً في هذه الناحية ، وهو يعلل بذلك براعة بعض الناس في الخطابة لاعتدال امتزاج العناصر في الحنجرة واللسان ، ومهارة أصحاب الحرف والصناعات لتناسب الامتزاج في اليدين ، واعترض ليوقر اصطس على هذه النظرية بقوله ؛ ليست اليد أو اللسان أو امتزاج الدم المتناسب فيهما هو مصدر المهارة وعلة الامتياز والقدرة . بل هو شخصية الإنسان الذي يأمريده ، ويحرك لسانه والقلب مركز التفكير ، وليس الذ ، كما ذخبت الذي يأمريده ، ويحرك لسانه والقلب مركز التفكير ، وليس الذ ، كما ذخبت الدر<sup>(٢٠)</sup> أو بحد تعبيرة والقلب موجود في بحر من الدماء، وهو المكان الذي يسميه الناس المقل ، لأن الدم الموجود حول القلب هو العقل في الإنسانه الدر<sup>(٢٢)</sup> أو بحد تعبيرة والقلب موجود في بحر من الدماء، وهو الكان الذي وحيث كان أنبادقليس من الماديين ، فلا غرابة أن يزعم أن والعقل في جميع الكانتان <sup>(٢٢)</sup>

- (۲۱) شذرة ۱۰۵
  - (۲۲) شذرة ۱۰٤



وأن دجميع الأشياء فيها عقل وجزء من التفكير (٢٣)

وكانت اعظم مساهمة قدمها فيلسوفنا فى مجال المعرفة اثباته عن طريق التجربة مادية الهواء الذى لا يرى : فقد كان الرأى السائد قبل «أمبيدوقليس» ان كل فراغ ما هو الاخلاء ، ولكن فيلسوفنا بين خطأ هذا الرأى بعد أن قام بدراسه تجريبية للهواء الذى نستنشقه . وقد قادته ابحاثه الى النتيجة القاتله بأن الهواء غير المنظور انما هو شيء ويمكن ان يشغل فراغاً ويولد قوى . <sup>(٢٤)</sup>

وللتدليل على صحة ما توصل اليه فيلسوفنا أتى بتجربة كافية لأن نسلم له بمنزله رفيعة في تاريخ العلم، وبتجربته هذه تعرف بتجربة الكلبسيدرا <sup>(٢٥)</sup>

لقد اوضح «امبيدوقليس» انه اذا وضع انسان اصبعه على فتحة الخروط وغمر الكلبسيدرا فى الماء فان الهواء الموجود بداخلها يمتع الماء من الدخول الى أن يسمح الانسان للهواء بالدخول بعد أن يرفع اصعبه فيدخل مقدار من الماء مساء لمقدار الهواء المزاح ، يينما اذا ملئت الكلبسيدرا بالماء ووضعت راحة اليد على الفوهة الواسعة قان الماء لا ينفذ من فوهة الخروط لأن الهواء يضغط على الماء فيمنعه من الخروج فاذا رفع الانسان يده عن الفتحة خرج الماء وحل محله مقدار ساو من الهواء .

والامر يزداد طرافة اذا عرفنا أن هذه التجربة كانت جزءا من بحث اوسع \_\_\_\_\_\_ (۲۳) شذرة ۱۱۰ وايضاد. احمد فؤاد الاهراني ، فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط ، ص ۱۷۷ : ص ۱۸۰

- (۲٤) بنيامين فارتتن : العلم الاغريقي حــ ترجمه احمد شكرى سالم مراجعه حــين كامل ابو الليف ، مكتبه النهضه ، القاهرة ، منة ١٩٥٨ ، من ١٨ – ٦٩ .
- (٢٥) الكلبسيدرا : هى الساعة المائية المستخدمة فى قياس الزمن وهى آله أسطرانية الشكل جوفاء ، احدطر فيها مفتوح بينما الاخر ينتهى بمخروط له فتحة صغيرة ، وقد ظن الباحثون أن اميدوقليس قد استخدمها فى تجربته لكن هيولاست Hugh Last البت – فى مجلة Classical اميدوقليس قد استخدمها فى تجربته لكن هيولاست Quarterly البت – فى مجلة المائية التى قد تسع جالونات من الماء بل هى آله لها نغس المواصفات والآم . وهياناء منزلى صغير تستخدم فى وفع السوائل انظر : – بنيامين قارتن : المرجع السابق هـ 1 م. 10



لاثبات وجود علاقة بين الغلاف الجوى الخارجى وحركة الدم في جسم الانسان ، فلقد إعتقد أمبيدوقليس أن الدم يتحرك الى أعلى الجسم وإلى اسفل ، فاذا تحرك الى اعلى طرد الهواء من الجسم ، واذا هبط الى اسفل سمح للهواء بالدخول .

ولقد كان لتجربه «امبيدوقليس» السابقة ميزة كبرى . اذ أوضحت أن فى مقدور الانسان أن يتغلب على قصور الادراك الحس . وان يكتشف عن طريق عملية من الاستبناط والاستدلال المبنى على المشاهدة حقائق لن نتصورها مباشرة، وبذلك غزا بالتجريب الدقيق عالما يقع خارج حدود مدركاتنا المباشرة وكشف عن وجود كون طبيعى مادى لا يمكن ادراكه بالحواس وذلك باختبار تأتير هذا الكون على العالم الذى يمكن ادراكه بالحواس (٢٦)

وبالرغم من ان امبيدوقليس قداعترف بأن الحواس عرضة للخطأ الا انه اهتم بالادراك الحس بوصفة مصدرا أساسيا للمعرفة ، واتخذ موقف البطل الزائد عن الحواس فدافع عما تقدمه الحواس لنا من شواهد . <sup>(٢٧)</sup>

<sup>(</sup>٢٦) د. عبد المثليم انيس : الملم والحضارة حــا . الحضارات القديمة واليوناتية المؤسسة المصرية المامة للتأليف والنشر ، القاهرة ١٩٦٧ ص ١٧٦ ، ١٧٧ (٢٧) بنيامين فارتتن : المرجع السابق حــا ، ص ٦٨ . ٢٩





# خامسا : ديموقريطس

جماء ديموقىريطس وكمان عليه أن يواجه المشكلة الخطيرة التى أثارها بروتاجوراس فى عصره، وهى استحالة العلم والمعرفة ، وذلك بالأضافة إلى ماوجهه السوفطائيون عامةمن نقد هادم إلى مبادىء الأخلاق وقواعد السلوك . <sup>(٣٣)</sup> فميز بين نوعين من المعرفة : معرفة حسية، ومعرفة عقلية وتأتى المعرفة العقلية عندما لا تستطيع الحواس أن تقدم شيئا ، ولا يوجد لديه فاصل بين الأحساس والتعقل ، فالتعقل كالإحساس عملية فيزيائية .

وقد رأى أن ذرات النفس منتشرة في الجسم كله ، وتتصل مباشرة مع الذرات في الخارج . فالشبية يعرف بالشبية وذرات النفس في الداخل لها معرفة مباشرة بذرات المادة في الخارج . فالفكر والمعرفة هما تغير في جوهر النفس يحدث بواسطة التأثيرات الداخلية من الخارج ، نظراً لأن الإحساس هو تغير في عضو الحس ينشأ من دخول الجزئيات الخارجية الصادرة عن الأشياء .

وفى الجسم الإنسانى توجد هذه الذرات مختلطة بذرات الجسم وتوجد فى كل مكان منه ، إلا أنه يلاحظ أن هذه الذرات تتجمع فى أماكن معينة مجمعاً كبيراً دون الأماكن الأخرى لأن فى الجسم مواضع خاصة بأنواع معينة من الانفعالات . ففى العقل توجد أرقى أنواع الذرات وعن هذا الطريق يتشأ التفكير، وفى القلب نوع أدنى من الذرات وعن هذا الطريق ينشأ الخيال ، كما يوجد نوع ثالث فى الكبد ومنه تنشأ العواطف، والتفكير راجع قطعاً إلى الذرات فالتصورات التى تأتى من الخارج تأتى على شكل ذرات ، والتأثير يتم هنا عن تصور سيال يأتى من الخارج وينتقل إلى أعضاء الحس ومنه إلى العقل .

ورغم اهتمام ديموقريطس بالمعرفة العقلية إلا أنه يعد مؤسس نظرية الأدراك الحسى حيث رأي أن الحواس هي طريق المعرفة بشرط أن تكون الاحساسات صادقة

D.D. Runes : The Dictionary of Philosophy, London 1945 . P. 91 (٢٢) (٣٢) م . تايلور . الفلسقة اليونانية مقدمة . ص ٢٠٠ (٣٢) د. عبد الرحمن يدوى . ربيع الفكر اليوناني . ص ١٥٥



وهى صادقة لأنها واقعية، وتختلف من شخص إلى آخر ، وتختلف عند الشخص نفسه ولكن هذا الأختلاف لا يرجع إلى طبيعتها فهى حقيقية ، بل إلى أعضاء الحس التي تتلقاها وتتأثر بها .

وقد عنى ديموقريطس عناية عظيمة بالبصر ، وعنده أن الأشياء الخارجية ينبعث عنها من تلقاء نفسها صور مادية تنطيع فى الهواء بين العين والمحسوس كما ينطبع الخاتم على الشمع، ثم تنعكس هذه الصورة الهوائية على العين وتنفذ إلى داخل الجسم <sup>(٣٥)</sup> وقد ذهب عند تفسيره للإدراك الحسى إلى التفرقة بين الصفات النسبية المتغيرة التي ترجع إلى الذات المدركة والصفات الموضوعية الثابتة المستقلة عن الذات فى الاشياء المدركة ، فمن الصفات الأولى ما يظهر لنا من لون أو طعم أو رائحة فى الأشياء أما النوع الأخر من الصفات فيتلخص فى تلك الصفات التي تنسب للذرات من شكل وحجم وترتيب .

وبعد ديموقريطس بنظريته هذه سابقاً على دلوك، الفيلسوف الانجليزى الذى انتهى إلى التفرقة بين الصفات الثانوية والصفات الأولية في الأشياء ، وترتيباً على هذه التفرقة التي وضعها ديموقريطس استعملت لفظة الاتفاق للدلالة على العنصر النسبي المتغير المصطنع أو الذي يرجع إلى الذات في حين استعملت لفظة الطبيعة للدلالة على الوجود الموضوعي الثابت ثم ما لبثت هذه التفرقة أن امتدت إلى فلسفة السوفسطائين وبخاصة في مجال الاخلاق والسياسة .

B.A.G. Fuller : Ahistory of Philosophy . Third Editiom, revised by sterling M.Mcmurrin, New Delhi, Oxford & Ibh Publishing Co, 1955 . P. 22. ۱۹٦٨ : أميرة حلمي مطر . الفلسفة عند اليونان – دار النهضة العربية – التاهرة سنة ۱۹٦٨ Horat'iow, Dresser : Ahistory of Amcient & Medieval Philoso- مر121 ايضا ۱۷۶۵ . phy, Thomasy Crowell company Publishers, rewgork, 1925 . P. 66 . 67



# سادسا : - السوفسطانيون

(i) بروتاجوراس

تتلخص نظرية بروتاجوراس في المعرفة في العبارة الشهيرة التي أوردها في صدر مؤلفة عن الحقيقة وهي : الإنسان مقياس الأشياء جميعاً . هو مقياس وجود ما يوجد منها ، ومقياس لا وجود ما لا يوجد، والمقصود بالانسان هنا الفرد من حيث هو كذلك لا الماهية النوعية ، ولما كان الأفراد يختلفون سناً وتكويناً وشعوراً وكانت الاشياء تختلف وتتغير كانت الإحساسات متعددة بالضرورة ومتعارضة . (٢٧)

وقد شرح لنا أفلاطون هذه العبارة في محاورة ثياتيتوس حيث ذهب إلى أن يروتاجوراس قد أكد أن الاشياء هي بالإضافة إلى كما تبدو لي ، وهي بالإضافة إليك كسما تبدو لك . فالريح الواحدة التي تهب على رجلين ، هي باردة بالإضافة الى الذي يشعر ببرودتها . فإن الاشياء هي بالإضافة إلى كل منا كما يشعر بها كل منا . (٣٨)

وقد ذهب أرسطو في كتاب دما بعد الطبيعة، إلى أن بروتاجوراس قد زعم أن الانسان مقياس الأشياء جميعاً وبعبارة أخرى أن الحقيقة هي ما تبدو لكل شخص : فإذا كان الأمي كذلك كان الشيء ذاته موجوداً ولا موجوداً وحسناً قبيحاً على حد سواء وأن جميع الأحكام الأخرى المتضادة صادقة على السواء ما دام الشيء نفسه في الغالب يبدو جميلاً عند قوم ، وعلى الضد من ذلك تعاماً عند آخرين ، وأن ما يبدو لكل شخص هو مقياس الأشياء . <sup>(٣١)</sup>

- (٣٨) أفلاطون . مبحاورة ثياتيتوس أوعن العلم . ترجمة د. أميرة جلسي مطر الهيئية المصرية العامة للكتاب – القاهرة سنة ١٩٧٣ ف ١٥١ ، ف ١٥٢ من ٤٦ – ٤٧

- Aristotle : Metaphy sics, Trans into English unper The Editorship of (71) W.D.Ros 5 Vol &, 2nd E.D.Oxford at The Claren Donrress Oxford, 1968, BII. ch6+, 1062 b5.25

وايضاً د. أحمد فؤاد الأهواني . فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط . ص ٢٦٨



وعلق سكستوس أمبريقوس قائلاً أن بروتاجوراس يقرر أن كلا من المادة والحواس تتغيران ، فالحواس تتغير حسب مراحل الحياة ، وأحوال البدن المتقلبة ، وتشتمل المادة على العلل الخاصة بكل الصفات التي تظهر أمام الجميع ، والناس يدركون صفاتا مختلفة في أوقات مختلفة ، وهذا راجع إلى أحوالهم المختلفة.<sup>(1)</sup>

وخلاصة القلول يمكننا أن نلخص المبادىء التي تقلوم عليلهما نظرية بروتاجوراس في المعرفة في أمور ثلاثة .

- (۱) الإحساسات صادقة وهي معيار الحقيقة .
   (۲) المعرفة نسبية .
  - (٣) الوجود متوقف على المدرك . (١)

-ب- جورجياس .

رضع كتابا وفي اللاوجود، قصد به التمثيل لقنه ، والإعلان عن مقدرته في الرد على الإيليين والتفوق عليهم في الجدل . أورد فيه ثلاث قضايا تلخص مُ<u>لَيْنَمُن</u>

الأولى : - لا يوجد شىء ، والثبانية : -إذا كمان هناك شىء فـالإنسـان قاصر عن إدراكه ، والثالئة : - إذا فرضنا أن إنسانا أدركه فلن يستطيع أن يبلغه لغيره من الناس .

وما يهمنا هنا هو القضيتان الثانية والثالثة ، أما عن القضية الثانية فيقول فيهما انه لكى نعرف وجودالاشياء يجب أن يكون بين تصوراتنا وبين الأشياء علاقة ضرورية هي علاقة الملوم بالعلم ، أى أن يكون الفكر مطابقاً للوجود ، وأن يوجد الوجود على ما يتصوره . ولكن هذا باطل ، فكثيرا ما تخدعنا حواسنا ، وكثيرا ما تركب الخيلة لنا صوراً لا حقيقة لها .

(٤١) د. أحمد قؤاد الأهواني ، المرجع السابق . ص ٢٦٥-

<sup>(</sup>M.C) Nahm : Selections From early Greek Philosophy 3rd, ed. Appleton (1+) • Century Crofrs, inc, Newyork, 1947 .P. 239 .



وأما عن القضية الثالثة فترجع حجته فيها إلى أن وسيلة التفاهم بين الناس هى اللغة ، ولكن ألفاظ اللغة إشارات وضعية أى رموز ، وليست مشابهة للأشياء المروض علمها ، فكما أن ما هو مدرك باليصر ليس مدركاً بالسمع ، والعكس بالعكس ، فان ما هو موجود خارجاً عنا مغاير للألفاظ . فنحن ننقل للناس ألفاظا ولا ننقل لهم الأشياء ، فاللغة والوجود دائرتان متخارجتان . <sup>(٤٢)</sup>

ومما سبق يتضح أنه قد نادى باستحالة العلم والمعرفة .

سابعا : - سقراط .

كان المبدأ الرئيسي في فلسفة سقراط هو البحث عن المعرفة ذلك أن سقراط كان يرى أن المعرفة لا يمكن أن تقوم على أساس صحيح ، إلا إذا كانت قد درست من قبل طرق الوصول إلى المعرفة . كما أن الأخلاق نفسها لا يمكن أن تقوم إذا لم تسبق بالعلم ، لأن القسقسيلة عنده نقوم هي أيضاً على العلم . فلكي يكون هناك أولا معرفة ، وثانيا أخلاق ، لابد من البحث إذا في طرق الوصول إلى المعرفة .

لذلك قان البحث في المعرفة عند سقراط يختلف عن البحث في المعرفة عند الفلاسفة السابقين ، تبعاً للفكرة الرئيسية التي تكون جوهر الفلسفة السقراطية ، وتلك هي أن المعرفة هي الوصول إلى ماهيات الأشياء . فهذا الميدأ البسيط هو السبب الرئيسي في أن البحث في المعرفة كان لابد أن يبدأ بالبحث في طرق المعرفة نفسها والوسائل المؤدية إليها .

ويلاحظ أن سقراط حينما بدأ من هذا المبدأ قد غير وجهة نظر الفلاسفة ، لأنه وجه القلسفة إلى معرفة الماهيات أو المدركات بدلاً من أن يوجهها إلى معرفة الموضوعات الخارجية . (٤٣)

لكن إذا كان سقراط قد قال إن معرفة الماهيات هي المعرفة الحقيقية، فإنه

(٤٢) يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليوتانية - ص ٤٨ - ٤٩
(٤٢) يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليوتانية - ص ٤٨ - ٤٩
(٤٢) د. عبد الرحمن بدرى - أفلاطون - وكالة المطبوعات - الكويت سنة ١٩٧٩ ص ٢٦ - ٢٧

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

لم يَنْ يَان وجود الماهيّات هو الوجود الحقيقي ، وإنما اقتصر فقط على إعلان هذا لمبدأ ، ألا وهو أن المعرفة الحقيقية هي معرّنة الماهيات – ذلك أن سقراط في الأفع لم يضع مذهباً فلسفياً، وإنما أعطى الدافع الرئيسي والفكرةالتوجيهية لإقامة مدهب قلسفي مختلف عن المذاهب السابقة في نقطة البدء ، وبالتالي في جوفر ومقوماته ، ونستطيع على كل حال أن نقول بوجه عام إن نقطة البدء في الفلسفة السقراطية هي البحث أو الرغبة في البحث عن ماهيات الأشياء تبعاً للمنهم الديالكتيكي ولذلك يجب أن نبدأ ببحث هذا المنهج .

لقد انتهج سقراط منهجاً جديداً في البحث والفلسغة . أما في البحث فكان له مرحلتان تدعيلة والتهكم والتوليد، وفي المرحلة الأولى كان يتصنع الجهل ، ويتظاهر بالتسليم بأقوال محدثيه ، ثم يلقى الأسئلة ويعرض الشكوك ، شأن من يطلب العلم والاستفادة ، بحيث ينتقل من أقوالهم إلى أقوال لازمة منها ولكنهم لا يسلمونها فيوقعهم في التناقض ويحملهم على الإقرار بالجهل .

فالتهكم السقراطي هو السؤال مع تصنع الجهل <sup>(10)</sup> أو بجماعل العالم ، وغرضه تخليص العقول من العلم السوفسطائي أي الزائف ، واعدادها لقبول الحق وينتقل إلى المرحلة الثانية ، فيساعد محدثيه بالأسئلة والاعتراضات مرتبة ترتيبا منطقياً على الوصول إلى الحقيقة التي أقروا أنهم بجهاونها ، فيصلون إليها وهم لا يشعرون ، ويحسبون أنهم استكشفوها بأنفسهم ، فالتوليد هو استخراج الحق من النفس . وكان سقراط يقبول في هذا المعنى إنه يحترف صناعة أمه وكانت قابلة إلا أنه يولد نفوس الرجال <sup>(13) \*</sup> والأمثلة كثيرة في محاورات أفلاطون على مرحلتي المنهج السقراطي .

Plato: The netetus: DiAlogues of Plato, Translated into english with analy- (17) ses and introductions by B.Jowett. Vol. IV. Oxford at The Clarendom Press Mdcecxcii 148 - 150.



ومما سبق يتضبع أن مرحلة التهكم تقوم على تنقية العقلية الريانية مما أذاعة السونسطاليون من شك وهدم للعقائد للوصول ، وبذلك تعد هذه المرحلة خطوة كان لابد منها لتطهير النفوس . وعندما ينتهى مقراط من تطهير نفس خصمه من المعارف المشوطة التي تلقاها في المجتسع بالسارسة أو عن طريق تأثير أقرانه ، يدأ مرحلة جديدة وهي التوليد .

وفي هذه المرحلة برى سة راط رهو يعيد بناء المعرفة على أسس جديدة ، يعد أن طهر نفس محدثه من الأوهام والآراء المذيفة . (١٧)

وأما في الفلسفة فكان بري أن لكل شيء طبيعة أو ماهية هي حقيقة يكشفها العقل وراء الأعراض الحسوسة، ويعبر عنها بالحد. وأن غاية العلم إدراك الماجيات ، أي تكوين معان تامة الحد . فكان يستعين بالاستقراء ويتدرج من الجزيئات إلى الماهية المشتركة بينها ، ويرد كل جدَّل إلى الحد والماهية فيسأل : ما الخير وما الشر ، وما العدالة وما الظلم ، وما الحكمة وما الجنون ، وما الشجاعةوما لجبن ، وما التقوى وما الإلحاد وهكذا. فكان يجتُّهد في حد الألفاظ والمعاني حدا جامعاً مانعاً ، ويصنف الأشياء في أجناس وأنواع ، فيمتنع الخلط بينها ، في حين كان السوفسطائيون يستفيدون من اشتراك الألفاظ وإبهام المعاني ، ويتهربون مَنْ الحَد الذي يَكْشف المغالطة فَهُو : أأول مَن طلب الحد الكلي طلب مطردا ويتوصل إليه بالاستقراء . وهو يقوط على هاتين الدعامتين ويكتبب الحد بالاستقراء ، ويركب القياس بالحد فالقصل واجع إليه في هذين الأمرين؛ (٤٨). ولقد كان لاكتشافه الحد والماهية أكبر الأثر في مصير الفلسفة ، فقد ميز يصفة نهائية بين موضوع العقل وموضوع الحس، وغير روح العلم تغيرا تاماً، لإنة إذ (٤٧) د. محمد على أبو رمان بالربخ الفكر الفلسفي ، القلسفة اليونانية حدا من طاليس إلى أفلاطون . الدار القومية للطباعة والنشر طلا القاعرة سنة ١٩٦٥ من ١٢٠ - ١٢١ . Aristotle : Metaphysics , BI , ch6 , 987 a 1 - 4 and 1078 . B16 . 4 - 13 . (1A) وايشا . يوسف كرم . المرجع السابق - من ٥٢ - ٥٣ وايضا د. جعفر آل ياسين . فلاسفة يونانيون من طاليس إلى سقراط . المكتبه أوطنية ببنداد ط٣ بغداد سنة ١٩٨٥ ، من ١٣٢



جعل الحد شرطاً له، وبذا قضى عليه أن يكون مجموعة ماهيات، ونقله من مقولة الكمية حيث استبقاء الطبيعيون والفيثاغوريون ، إلى مقولة الكيفية .

ومن بين أفكار سقراط المشار إليها أنفا ما يعد مساهمة إيجابية وضرورية لتطور العلم ، على سبيل المثال .

- (١) تمسكه بالتحديد والتصنيف الواضحين : إذ لا حدوى من المناقشة إذ لم نكن نعرف على أدق وجه ممكن الموضوع الذى نتكلم عنه ، وهذا شىء أساسى فى العلم أكثر منه فى الفلسفة .
- (٢) كان يستخدم أسلوبا جيداً للجدل والكشف المنطقى وهو ما دعاه بفن التوليد ، ويجب أن يتمرس العلماء بفن المناقشة الخالية من الأخطاء المنطقية ، وإلا توصلوا إلى نتائج خاطئة.
- (٣) كان يشعر شعورا عميقا بالواجب واحترام القانون ، وإن نمو العلم المسحيح يتطلب صفاء أخلاقيا وصدقا وتربية فردية واجتماعية ، ولا سبيل للمواطن الفاسدان يكون عالماً صالحاً .
- (٤) إن شكه العقلى هو نقطة ارتكاز البحث العلمى، وعلى العالم أن يتأهب لامتئصال دعائم التعصب والخرافات قبل أن يشرع فى البناء . بالطبع لم يكن شك سقراط تاما فلم يمتد مثلاً إلى موضوعات الألوهية ، وما ذاك إلا لتأثير البيئة عليه .

فلم يعى الفلاسغة السابقون أهمية هذه النقاط الأربع . أما سقراط فقد وعاها وعياً تاماً وشدد عليها كل التشديد ،ولهذا السبب وحده يستحق أن يتبوأ مكاناً عاليا جداً في تاريخ العلم . <sup>(٤٩)</sup>

(٤٩) جورج سارتون : تاريخ العلم . ترجمه لفيف من العلماء باشراف د. ابراهيم مذكور حس<sup>۲</sup> . دار المارف القاهرة منة ١٩٧٠ من ٨٥ – ٧٦ (٥٠) د. هيد الرحمن يفوى : موسوعة الفلنسقة حس<sup>۲</sup> . الؤسسة العربية للدراسات وألنشر . ط<sup>۱</sup> بيروت منة ١٩٨٤ من ٣٢٤



ثامنا : - المدارس السقراطية الصغرى

المدارش السقراطية الصغرى ثلاث ، وسنعرض هنا لأبرز أعلامها . (1) أنستانس الكليى .

ألف أنستانس رسالة في المعرفة والرأى تقع في أربع مقاولات (٥٠). وقد بدأ بحثه في المعرفة بنقده لنظرية أفلاطون في المثل فأكد مثل الرواقيين المتأخرين أن الأفراد والجزيئات المحسوسة التي تقع عت إدراكنا الحسي ، هي وحدها الموجودات الحقيقية ، وليست المثل المجردة ، بل إن كل موجود جزئي له اسم خاص به ينطبق عليه وحده ،ولا يشترك معه فيه آخرون ، فانه من غير المعقول أن نضيف إلى الموضوع محمولا مغايراً له ، إذ أن المثال الأفلاطوني حينما نطلقه على أفراد كثيرين، فأننا بذلك نضعه موضع المحمول بالنسبة لكل فرد كموضوع له. وعلى هذافقد رفض أنستانس فكرة التعريف التي تتضمن الخصائص المشتركة للموضوع وذهب إلى أن الموضوع المفرد قد يبدو لنا مركبا ، ولكن هذا التركيب ناتج من تعدادها لمكوتات هذا المقرد ، وعلى هذا فالموجود المفرد أو الجزئي لا بمكن أن بمرف بل من المكن فقط أن يقارن بغير، من الجزيثات المشابهة له، وتمشيا مع الرأى الذي استقاء على الأرجح من فيتاغورس ، خد، يقرر أن الإنسان لا يستطيع أن يناقض تقسه ، فحيدما يقول بأشياء متعددة فانه إنما يشير بالفعل إلى أشياء متعددة ومتمايزة موجودة في الواقع على هذا النحو إذ الألفاظ المختلفة التي تسمى بها الأشياء لابد من أن يكون لها مقابل في الخارج أي موجودات متكثرة . (أه)

فالماهيةعند، فردية ، يعبر عنها بلفظ مفرد ، لا بحد مركب من لفظين أو أكثر. وعلى ذلك يستحيل الحكم والجدل والخطأ ، أما الحكم ، فلأنه يستحيل تصور شيء إلا بتصور هذا الشيء نفسه ، ويستحيل التكلم عنه إلا بذكر اسمه ، فإن الماهية إما أن تكون بسيطة ، فلا تخد بل تشبه بشيءآخر ، وإما أن تكون مركبة ، فتذكر عناصرها ، والعناصر لا تخد ، بل تشبه بغيرها ، وفي كلا (١٥) د. معمد على أبو ريان . للرجع المابق حـ٢ . مر١٢٨ – ١٢٩



الحالتين تعرف الماهية باسمها أو باسم ماهية تشبهها . وكان يقول بهذا المعنى بداية كل تعليم دراسة الأسماء . فليست تضاف الماهيات بعضها إلى بعض ولكنها تبقى منفصلة لتباينها ، مثل تباين الإنسان والطبيب . فكل ما يصح أن يقال هو الإنسان إنسان ، والطبيب طبيب . وأما الجدل فمستحيل لأن المتناظرين إما أن يتعقلا شيئا واحداً فهما متفقان ، وإما أن يتعقلا أشياء مختلفة فلا معنى للمناظرة . وأما استحالة الخطأ فلأن المفهوم من الخطأ أنه تصور ما ليس موجوداً ، ويستحيل أن نتصور غير الموجود ، وهذا الرأى في التصور والحكم يستتبع ازدراء العلم ، من حيث إن العلم مجموعة معان وأحكام . وكان انستانس يزدرى العلوم بالفعل ويعتبرها غير مفيدة .

(ب) إقايدس الميغارى

يرى إقليدس أن الوجود يبدو في ماهيات مختلفة هي مظاهر الوحدة الأصلية ، وليس لها وجود إلا في الفكر أما إذا اعتبرناها حقيقية أمتنع كل قول وكل حكم ، لأن وضعها في الحقيقة يجعلها منفصلة متمايزة ثابتة ، فكيف مخمل واحدة على أخرى ؟ كذلك تمتنع الحركة لامتناع تخول ماهية إلى غيرها. فالحكم لغو ، والحركة وهم ، والماهيات واحدة وان تعددت الأسماء . <sup>(٥٣)</sup>

كان له نظرية في المعرفة تعتمد على الأحساس. وكان يرى أن الأحساس نسبى ولا يمكن أن يتفق عليه الجميع على عكس اللغة التي هي وسيلة للتفاهم بين الناس جميعاً . <sup>(٥٤)</sup> ويقول أرستبوس إن كل إدراكاتنا ليست إلا انطباعات لأحوالنا الشخصية ، ولا تستطيع أن تخبرنا بشيء عن الأشياء ذاتها .

قتحن نشعر بالحلاوة والبياض ألخ ، ولكن هل الأشيباء نِفسها حلوة أو بيضاء؟ هذا أمر محجوب معرفته عنا،، فكثيرا ما يُحدث الشيء الواحد أثرين

(٥٢) يوسف كرم . تاريخ الفلسفة اليونانية . م ٥٦ . ٦٠
 (٥٢) نفس المرجع . ص ٥٩
 (٥٢) نفس المرجع . ص ٩٩
 (٥٤) د. محمد على أبو ريان . المرجع السابق حـ ١ . ص ١٧٧



مختلفين في شخصين مختلفين ، ولما كنا لا نعرف أين الحق؟ ، فإن الأمر يترقف إذا على الادراك الشخصي الذاتي . ولهذا نحن لا نعرف يقينياً غير انطباعاتنا الخاصة ، ولا يمكن أن ننخدع بها ، أما الأشياء فلا نعرف عنها شيئا يقينيا . إن لدينا أسماء واحدة ، ولكن معانيها تختلف باختلاف الأشخاص ، ولهذا يرى أرستبوس أن جميع امتثالاتنا وتصوراتنا ذاتية شخصية والنتيجة لهذا أنه من الحماقة البحث عن معرفة الأشياء ، لأن هذا غير ميسور لنا ، ومن ناحية أخرى يكون الاحساس هو الميار الذي يحكم به على أفعالنا وهو الذي يهبها قيمتها . (٥٥)

(٥٥) د. هيد الرحمن بدوي . موسوعة الفلسفة . حـ ٢ . ص ٢٤١

1£0

This file was downloaded from QuranicThought.com



امتزج البحث في المعرفة لدى السابقين على أفلاطون بالبحث في الوجود. ونجد لديهم انجراهات تقرارب انجراهات البحث في نظرية المعرفة لدى المحدثين والمعاصرين ، فمنهم من جعل الحس هو أساس المعرفة ، ومنهم من جعل العقل هو الأساس ، ومنهم من وفق بين الحس والعقل .

ومنهم من فرق بين نوعين من المعرفة : وهمية وبقينية . كمانجد منهم من نادى بأن المعرفة مكتسبة في حين رأى آخرون أنها فطرية ، بينما نادى آخرون بأستحاله قيامها .

وخلاصة القول لقد بحث السابقون على أفلاطون في وسائل المعرفة ، وأنواعها وامكان قيامها .





وهاهوذا أفلاطون ينهض بعد أستاذه فيواصل بعده الطريق حتى ينتهى إلى نظريته الهامة – أعنى نظرية المثل – وهى القطب الراحل من فلسفته ، وأساسها الذى تقوم عليه وأصلها الذى تتفرع منه .

ولما كانت نظرية المثل تعشمد كل الاعتماد على نظرية المعرفة ، أراد أفلاطون أن يبدأ البناء بوضع الأساس ، فلا يخطو فى نظرية المثل خطوة واحدة قبل أن يأتى بمعوله على كل أثر لنظرية السوفسطائيين فى المعرفة ، وإذا ما فرغ من ذلك كان طريق السير معبداً ممهداً . ونستطيع أن نلخص النقد الذى وجهة أفلاطون إلى النظرية السوفسطائيه فى النقاط الأتية : –

وقد ذكر ذلك أفلاطون في محاوره ثياتيتوس . Theaetetus :

- ١- يقول بروتاجوراس إن ما يبدو حقاً لشخص ما فهو حق بالنسبة إليه ،
   فماذا يقول فيما يبدو للناس أنه الحق عن حوادث المستقبل .
- ۲- كيف نتخذ الحواس سبيلاً إلى العلم . وهى تحمل إلينا إدراكان متناقضة .
- ٣- تؤدى نظرية السوفسطائيين إلى نتيجة محتمة وهى إستحالة التعليم والحوار وبطلان الأدلة والبراهين .
- ٤- لو كانت الحواس هي مقياس الحقائق لإشتراك الحيوان مع الإنسان في إدراك الحقيقه .
- ٥- تناقض هذه النظرية نفسها بنفسها . فحين يقول بروتاجوراس وإن ما يبدو لأى شخص أنه الحق فهو حق بالنسبة له، يثبت بهذا القول نفسه فساد رأيه .
- ٦- القمول بهذه النظرية لا يجعل فاصلا بين الحق والباطل فكل شىء حق وباطل فى آن واحد ، وإذن فاللفظتان تعنيان معنى واحدا أو لا

## 1EA



تعنيان شيئاً .

٧- لا يخلو إدراك كائناً ماكان من عنصر خارج عن عمل الحواس فإذا قلت مثلا : دهذه الورقة بيضاءه فقد نظن أن هذا إدراك جاءك عن طريق الحواس وحدها ، والواقع أن فيه جانباً من عمل العقل ، إن حاسة الإيصار قد نقلت إليك صورة معينة ، فمن أدراك أنها ورقة وليست قطعة من الخشب أو النحام ؟ أليس هذا الحكم بأنها ورقة نتيبجة لعملية عقلية سريعة قارنت بها هذا الجسم الذي تراه بمجموعات الأنواع التي في ذهنك ، فلما رأيت فيه صفات الورق حكمت بأنها ورقة .

وخلاصة القول إن العلم لا يمكن أن تأتى به الحواس وحدها وإن العقل هو الآداة التي نستعين بهما في الوصول إلى المعرفة مهمما كان نوعها ولابد من التفريق بين العلم الصحيح والرأى الشخصي .

وإلى هذا سار أفلاطون في نفس الطريق الذي سلكه أستاذه سقراط حيث انهى إلى أن المدركات العقلية وحدها التي يعبر عنها بالتعريف هي العلم ولكنه لم يقف عند هذا الحد الذي وقف عنده مسقراط ، بل تابع السيبر باحشا عن الحقيقة المطلقة والتي وصل اليها في نظريته عن المثل . <sup>(1)</sup>

رأى افلاطون أن أى معرفة إنما ترجع الى ذكريات تحفظها النفس مما سبق لها أن شاهدته أثناء وجودها فى العالم المعقول وقبل أن بخل فى البدن ، فتكون عملية التذكر إذن هى الأساس الأول للمعرفة عند أفلاطون ، ومن شروط هذا التذكر مثول المحسوس أمام الحس فتتذكر النفس شبيهه الذى شاهدته فى العالم المثالى وعلى هذا فان نظرية التذكر الأفلاطونى تعد من أهم الأسس التى تقوم

(۱) ورأترستيس ، تاريخ الفلسفة اليونانية ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد . ص ١٥٤ ، ١٥٥ وكذلك انظر . احمد أمين وزكى نجميب عمود ، قصة الفلسفة اليونانية ، مطبعة لجة التأليف والنشر طلا . القاهرة ، ١٩٧ ، ص١٠٤ : ١٠٧



عليها المثالية عند أفلاطون ، إذا أنه بواسطة هذه النظرية أمكن البرهنة على وجود المثل في عالم آخر وهو الموضع الذي شاهدت فيه النفس ما تتذكره في العالم الأرض ، وكذلك أمكن بهذه النظرية البرهنة على خلود النفس .

ونجد أصل هذه النظرية في المنهج السقراطي حيث تجد سقراط يطبق أسلوب التوليد ، الذي يوجه فيه الأسئلة إلى شخص آخر بطريقة منظمة تجعله يستخرج من نفسه حقائق كانت موجودة في نفسه دون أن يشعر يوجودها لديه . وقد أورد أفلاطون في محاوره مينون الصورة الأؤلية لتجربة التذكر الإيستمولوجية حيث يكشف (عبد) بمساعدة أسئلة يوجهها إليه سقراط حقائق هندسية ، على الرغم من أنه لم يكن قد تلقى أي دراسة علمية قبل ذلك ، وبهذا يثبت سقراط أن التذكر هو المصدر الوحيد للمعرفة .

لا شك أننا هنا أمام أكتشاف لحقائق قد عرفناها. من قبل فى وجود سابق على الوجود الحسى ، وأن كل منا قادر على أن يقوم بهذه التجربة لو وجهت اليه الأسئلة بطريقة منظمة ، نحن نفترض إذن وجود هذه الحقائق فى عالم مابق على العالم الحسى ، لأنتا قد تأكدنا من أن هذه المعارف لم تصل إلينا فى فترة من قترات وجودنا فى العالم الحسى ويذكر لنا أفلاطون يهذا المدد <sup>(٢)</sup> أن يعض الكهنه يتحدثون عن وجود سابق للنفس ، ونحن نعرف أن هذه إشارة واضحة إلى معتقدات الأروفيين والفيثاغوريين ، ويستطرد أفلاطون قائلا إنه إذا كان الأمر كذلك فلماذا لا تكون النفس قد حفظت ذكريات غامضة لمعارف مكتسبة قبل كذلك فلماذا لا تكون النفس قد حفظت ذكريات غامضة لمارف مكتسبة قبل الكيلاد وأن توجيه الأسئلة يوقظ هذه المارف وبهذا الحل الذى يقوم على مدءين والفيشاغوريين - يمكن أن نحدد أصول المرفة الإنسانية . وفى هذه المعرفة التذكرية نجد أن العقل يأتلف مع المتقدات الدينية لكى يقدما نوعا من الغلسفة والفيشاغوريين - يمكن أن نحدد أصول المرفة الإنسانية . وفى هذه المعرفة التذكرية نجد أن العقل يأتلف مع المتقدات الدينية لكى يقدما نوعا من الغلسفة والفيشاغوريين العقل يأتلف مع المتقدات الدينية لكى يقدما نوعا من الغلسفة التذكرية نوس العلم وترسم فى نفس الوقت معالم الطريق لتطهير النفس والفرفية التى تؤسس العلم وترسم فى نفس الوقت معالم الطريق لتطهير النفس والفرامية التى تؤسس العلم وترسم فى نفس الوقت معالم الطريق لتطهير النفس

(٢) أفلاطون ، مينون ، فقرة ٨٢ وما يعدها .

۱٥.



فالتذكر إذن هو أكتشاف للمعرفة الأولية وهو توكيد لاستقلال المعرفة عن الموضوع الخارجى . ويشبه أفلاطون العلم والمعرفة بشعله تؤجبها وتزيد من لهيبها شعلة أكبر منها وأكثر حيوية هذه المعرفة ليست شيئا ينصب من عقل إلى آخر كما يفعل المدرس مع التلميذ أو بعبارة أخرى كما يقول أفلاطون وليست كما نصب البنيذ من القارورةالى القدح فعملية التعليم لا تتم بأن تزود شخصا أعمى بعين لكى يشاهد بها المرئيات او لكنها – على العكس من ذلك – توجيه الكائن الحى إلى الوجهة المناسبة الصحيحة لكى يتلقى المعارف ، وهى أيضا تمهد الطريق للشخص العارف وهو حاصل دائما على الاستعداد للانجاه اليه.

فكل ما تفعله النفس الإنسانية في عملية المعرفة هو فعل الانتباء والتطهر وهو كصلاه أبدية للنفس تتمكن خلالها من المشاهدة العيانية للروحانيات التي هي أصول الحقائق <sup>(٢)</sup>

# ثالثا انواع المعرفة

استقصى افلاطون انواع المعرفة، فكانت أربعة : الأول الإحساس وهو إدراك عوارض الاجسام أو أشباحها فى اليقظة وصورها فى المنام . الثانى الظن ، وهو الحكم على المحسوسات بما هى كذلك . والثالث الاستدلال . وهو علم الماهيات الرياضية المتحققة فى المحسوسات .والرابع التعقل وهو إدراك الماهيات المجردة فى كل مادة . وهذه الأنواع ترتبة بعضها فوق بعض تتأدى النفس من الواحد إلى الذى يلية بحركة ضرورية إلى أن تطمئن عند الأخير <sup>(3)</sup>

وسوف نتناول هنا بالدراسة كل نوع من هذه الأنواع الاربعة

١- الأحساس : هو أول مراحل المعرفة . ويقول أفلاطون . أن الهرقليطين يدعون
 أن المعرفة مقصورة عليه وأنه ظاهرة قائمة بذاتها متغيرة أبدأ ،
 ليس لهما جوهر تقوم به ولا قوة تصدر عنها ، ولكن لو كمان
 الإحساس كل المعرفة كما يقولون ، لا قتصرت المعرفة على
 (٦) د. محمد على أبو ريان ، تاريخ الفكر الفلسفي ، حدا ، الفلسفة اليوتانية من طاليس الى
 (٤) افلاطون ، الجمهورية ، ك٦ ٥٠ - ٥١٥ .



الظواهر المتغيرة ولم ندرك ماهيات الأشياء ، ولصح قول بروتاغوراس أن الانسان مقياس الأشياء ، وأن ما يظهر لكل فرد فهو عنده على ما يظهر . فأصبحت جميع الآراء مادقة على السواء ، المتناقض منها والمتضاد وامتنع القول أن شيقاً هو كذا أو كذا على الإطلاق . ليس فقط في النظريات ، بل في السياسة والأخلاق والصناعات أيضا ، فيستحيل العلم والعمل ، ولكنهما ممكنان ، فالقول مردود. وهو مردود كذلك من جهة أنه ينكر الفكر كقوة خاصة ، والواقع أن الذاكرة والشعور ينقضان هذه الدعوي . ومن حيت ان التذكر هو دوام الشخص الذي يتذكر ثم إن فينا قوة تدرك موضوعات الحواس على اختلافها وتركيها معاً في الإدراك الظاهري ، فتعلم أن الأصغر جلو ، بينما الحواس لا تدرك كل منها إلا موضوعا خاصا وتفوتها موضوعات سائر الحواس وليس يكفى لفهم اللغة مثلا رؤية ألفاظها أو سماعها، وأنما الإحساس · فإن العالم وحده يتوقع المستقبل بعلمه ، ويؤيد المستقبل توقعه ، مما يدل على وجود قوة تعلم ، وقوانين ثابتة للأشياء . وهذه القوة تضاهى الإحساسات بعضها ببعض وتصدر عليها أحكاما مغايرة للحس بالمرة ، فتقول عن صوبت أولون مثلا إنه عين نفسه وغير الآخر وإنه واحد ، وإنهما النان ، وإنهما متباينان : جميع هذه العبلاقيات يحكم بهما المركبز المركب ، والمضباهاة وإدراك العلاقة فعلان متمايزان من الإحساس . فليَّس العلم الإحساس ، ولكنه حكم النفس على الإحسساس ، وبهمذا الحكم يمتماز الانسان على الحيوان الأعجم مع اشتراكهما بالإحساس . (٥) ٢- الظن : يرى أفلاطون ان الحكم يختلف باختلاف موضوعه ، فإذا كان الموضوع المحسوسات المتغيرة من حيث هي كذلك ، كان الحكم

الموضوع ،محسومات المعميرة عن عيت على معمد . (م) أفلاطون ، لياتيتوس، فقرات ، ١٥٢ و ١٦٠ – ١٨٤ - ١٨٢ – ١٨٢ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الأمور بعللها ، ولا يبقى ثابتاً ، بل يتغير بتغير موضوعه فى عوارضه وعلاقاته : أنظر إلى الطب والحرب والفنون الجميلة والآلية والسياسة العلمية والعلوم الطبيعية ، تجدها جميعاً متغيرة نسبية لتعلقها بالمادة ، لا تتناولها المعرفة إلا فى حالات وظروف مختلفة . فليس الظن العلم الذى تتوق إليه النفس ، إذ أنه قد يكون صادقاً . وقد يكون كاذبا، والعلم صادق بالضرورة ، والظن الصادق نفسه متمايز من العلم لتمايز موضوعهما ، فإن موضوع الظن الوجود المتغير وموضوع العلم الماهية الدائمة ، ثم إن العلم قائم على البرهان ، والظن تخمين ، والظن الصادق نفحة إلهية أو إلهام لا اكتساب عقلى ، والظن بالإجمال قلق فى النفس يدفعها إلى طلب العلم (٢)

(٢) أفلاطون ، مينون ، ٢٧ ، ١٨ ، وثيانيتوس ١٨٧ وما بعدها . والجمهورية ك ٥ . وتيمايوس ٥١



ويتأمل المعانى خالصة وهو يستغنى عن التجربة كذلك فى استدلاله ،ويستخدم المنهج الفرضى الذى يضع المقدمات وضعا، ويستخرج النتائج : مثال ذلك متى تعرض مسألة للمهندس أو الفلكى فيقول فى نفسه : «أفرض أن حلها بالإيجاب وأنظر ما يلزم من نتائج، أو : «أفرض أن حلها بالسلب وانظر ما يخرج لى، فإذا وجد أن نتيجة كاذبة تلزم من فرض ما ، انتقل إلى نقيض هذا الفرض وأخذ به ، ولكن يلاحظ على هذا المنهج أمران : الأول أنه قد يبين كذب فرض ما ولا يبين صدق الفرض الذى يقف عنده ، إذ قد تخرج نتائج مسادقة من مقدمات كاذبة ، والثانى أنه يرغم العقل على قبول النتيجة ولا يقنعه لأنه يأخذ المسائل من خلف ، ولا يستعمل إلا حيث

ويلاحظ على هذه العلوم أنها لا تكفى أنفسها ، لأنها تضع مبادئها وضعاً ولا تبرهن عليها باستخراجها من مبادىء عليا ، ويمتنع أن يقوم علم كامل حيث لا توجد مبادىء يقينية ، فالرياضيات معرفة وسطى بين غموض الظن ووضوح العلم وهى أرقى من الظن، لأنها كلية تستخدم فى الفنون والصناعات والعلوم ، وتعلمها ضرورى لكل إنسان ، وهى أدنى من العلم لأنها استدلالية <sup>(۷)</sup>

٤- التعقل : يرى افلاطون ان التجربة الحسية والملوم الرياضية تستحث الفكر على اطراد سيره . وذلك بأنه يحكم عليها بأمور ليست لها بالذات وغير متعلقة بمادة أصلا ، كأن يرى الشيء الواحد كبيراً بالإضافة إلى تالث ، مما يدل على أنه في نفسه إلى آخر ، صغيراً بالإضافة إلى ثالث ، مما يدل على أنه في نفسه ليس كبيرا أو صغيراً وأن الكبر والصغر معنيان مفارقان له نطبقهما عليه وكأنه يرى الشيء الواحد شبيها بآخر أو ميايناً ، عليه وكأنه يرى الشيء الواحد أو مبايناً ، مما يدل على أنه في نفسه المرا أو صغيراً وأن الكبر والصغر معنيان مفارقان له نطبقهما عليه وكأنه يرى الشيء الواحد شبيها بأخر أو ميايناً ، عليه وكأنه يرى الشيء الواحد شبيها بأخر أو ميايناً ، عليه وكأنه يرى الشيء الواحد شبيها بأخر أو ميايناً ، مما يلا مناداً أو غير مساو ، جميلا خيراً عادلا ، إلى غير ذلك من الميات المان المان المارته للأجسام والمتعلقة من غير معاونة الحواس فيتساءل (٧) اللاطون ، الجمهورية ، ك ١٧ (حـ٢ – ٢٢ م (ل))

10£



عن الكبر والصغر والتشابه والتضاد والتباين والتساوى والجمال والخير والعدالة وما إليها ، كيف حصل عليها وهى ليست محسوسة ، وهى ضرورية لتركيب الأحكام على المحسوسات : -فيلوح له أنها موجودة في العقل قبل الإدراك الحسي <sup>(٨)</sup>

وهكذا يترج الفكر من الإحساس إلى الظن إلى العلم الاستبدلالي إلى التعقل المحض ، مدفوعاً بقوة باطنة، وجدل صاعده لأنه في المتقيقة يطلب العلم الكامل الذي يكفي نفسه هو يصلح أساساً لغيره . <sup>(1)</sup>

لقد توصل أفلاطون من كل ذلك إلى أن ما يتوفر فيه الثبات المطلق والكمال هو موضوع المعرفة بالمعنى الدقيق ، وإذن ذموضرع المعرفة هو عالم المثل ويدرك بالعقل ، ولذلك يكون أول من نادى بما يسمى دالنظرية المقلانية في المعرفة، Rationalism وهي أن ما يمكن معرفته حقا هو الحقائق الضرورية . ضرورة منطقية – ونصل إليها ببراهين قبلية كما توصل أفلاطون ايضا إلى التميز بين المعرفة والظن أو بين المعرفة والاعتقاد لأن المسمة الرئيسية للمعرفة هي الصدق المطلق ، أما الاعتقاد أو الحكم أو الظن نقد يصدق أر يكذب فقد أعرف قضية دون أن أعتقد بها . كما قد أعتقدبت من ذكر لا أستطيع إقامة البرهان عليها (١٠)

# رابعا الجدل كمنهج لتحصيل المعرفة

بدأ أفلاطون بوضع نظريته الجديدة في المعرفة معتمداً منهجياً – إلى حد ما – على طريقته الخاصة في الجدل ولم يكن إيثارة للحوار عبثاً أو إرضاء لنزوعه (٨) افلاطوان ، الجمهورية ، ك ٢١٧ ( ح ) – ٣٣ ( ب ) وليضا فيدون ٦٥ – ٦٦ و ٢٤ – ٧٥. (٩) يوسف كرم . تاريخ الفلسفة اليونانية ، ص ٢٩٠ ( ٢ مادة وتاريخ الأبستمولوجياء ص ١٠ – ٢٢ ، إيوسف كرم . قاريخ الفلسفية نشر إدراروز ج ٣ ، مادة وتاريخ الأبستمولوجياء ص ١٠ – ٢٢ ، إيضا ج ٤ مادة والمعرفة والاعتقادة ص ٣٤٢ – ٣٤٨ ، وليضا : د. محمود زيدان ، نظرية العرفة عند مفكرين الاسلام وفلاسفة الغرب الماصريين دار النهضة العربية ط ١ بيروت ١٩٩

س ۲۱ .



إلى القصص التمثيلي ولكن معاصر السوفسطاليين وتلميذ سقراط تأثير بالجدل ، واعتقد مع أستاذه أن الحوار بمرحلتيه هو الطريق الوحيد للبحث في الفلسفة ، فاصطنع الجدل بل متحدى السوفسطائيين فنقل اللفظ من معنى المناقشة المموهة إلى معنى المناقشة المخلصة التي تولد العلم ، وهي مناقشة بين النين أو أكثر أو مناقشة النفس لنقسها . بل ذهب إلى أبعد من هذا فأطلق اللفظ على العلم الأعلى الذى ليس بعده مناقشة ، وحد الجدل بأنه المنهج الذى به يرتفع العقل ممان المحسوس إلى المعقول دون أن يستخدم شيئاً حسياً بل بالإنتقال من معان إلى معان بواسطة معان <sup>(11)</sup> وبأنه العلم الكلى بالمبادىء الأولى والأمور الدائمة ، يصل إليه المعقل بعد العلوم الجزئية ، ثم ينزل إلى هذه العلوم يربطها بمبادئها المقل إلى أعلى وبالعكس <sup>(11)</sup> ومن حيث هو علم فهو يقابل ما تسميه الان ينظرية المرقة بمعنى واسع يشمل المنطق والميتافيزيقا

ويرى أفلاطون أن للجدل طريقين ، طريق صاعد يهدف للوصول من خلال الكثرة المحسوسة إلى الوحدة المعقولة التي تشملها وتفسرها أو يصعد من المعقولات المتعددة إلى أعلاها مرتبة، ومبدأها جميعاً أي ينتقل من تعميم إلى آخر حتى يصل إلى الجنس الأعم الذي يشملها جميعاً . وهذه الحركة هي المسماة بطريق الصعود بمعنى أدق بالتأليف Synopsis (١٤)

ويضرب أفلاطون مثالا يفسر به هذا الجدل الصاعد عندما يتناول البحث فى الجمال فى محاورة المأدبة . إذ يصعد الفيلسوف من إدراكه للجمال الجزئى المحسوس إلى الجمال الأعم الذى يكون العنصر المشترك فى محل المحسوسات المحسيلة ثم إلى الجنس الأعم الذى يشمل بالإضافة إلى جمال المحسوسات المعتويات من نسب هندسية أو معان خلقية حتى يصل فى النهاية إلى الجمال فى



ذاته أو المبدأ المشترك في كل ما يمكن أن نصفه بأنه جميل .

أما الطريق الآخر للديالكتيك فهو الطريق الهابط . لأن الفليسوف بعد أن يدرك الوجود الأعم أو أعلى الأجناس ، يهبط إلى الأنواع التي تتدرج يخته وله أن يسير في هذا الهبوط عل منهج التحليل أو باستخدام القسمة الثنائية المستنيرة بحدس المثل <sup>(10)</sup>

لذلك بعود إلى ترتيب الموجودات ، مراعياً فى ذلك حقيقتها أو ترتيبها المنطقى <sup>(١٦)</sup> ومما سبق يتضح أن لمنهج أفلاطون الجدلى يتخذ صوراً متعدة كالجدل الصاعد والنازل والقسمة الثانية والمنهج الفرضى والتقابل بين الوحدة والكثرة ، فكل هذه إذن صور منهجية تدخل فى سياق المنهج الأفلاطونى .

ويقول أفلاطون هنا لك أربع طرق نستطيع بواسطتها الحصول على علم يموجود ما ، الأول هو الذى تتم فيه معرفة الشىء عن طريق اسمه . وأما الثانى فهو التعريف ، والثالث هو الصورة المحسوسة ، والرابع هو العلم . ولنضرب لذلك مثلا، فالدائرة هى أولاً لفظ الدائرة الذى انطق به هذه الطريقة فى معرفة الشىء ، وأما الطريقة الثانية فهى التعريف المؤلف من أسماء وأفعال كقولنا لدائرة هى التى تتساوى فيها المستقيمات الواصلة من محيط الدائرة إلى مركزها ، وهذا هو تعريف لهذا الشىء الذى يشير اسمه إلى أنه مستدير وله محيط ، وانه دائرى . أما الطريقة الثالثة فتتعلق بالدائرة المرسومة المحسوسة والتى لا تلبث أن تمحى وتدور قراما الطريقة الثالثة فتعلق بالدائرة المرسومة المحسوسة والتى لا تلبث أن تمحى وتدور أما الطريقة الثالثة فتتعلق بالدائرة المرسومة المحسوسة والتى لا تلبث أن تمحى وتدور والظن الصحيح . وإذن قلدينا أربع طرق للمعرفة ، أليست هذه كافية لكى تدرك الموضوعات لا تبىء عن شىء شبيه بما قلنا وفى المرتبة الرابعة نجد العلم ، والمقل والظن الصحيح . وإذن قلدينا أربع طرق للمعرفة ، أليست هذه كافية لكى تدرك الموضوع ويجيب أفلاطون بالنفى ذلك لأنه لا بد للفيلسوف التجه الى المرفة من الموضوع ويجيب أفلاطون بالنفى ذلك لأنه لا بد للفيلسوف المعرة من يكون مفطوراً على التعلم بسهولة ، وأن يكون حاصلاً على ذكرة من يكون مفطوراً على التعلم بسهولة ، وأن يكون حاصلاً على ذكرة قوية <sup>(11)</sup> وأن

Pheader 260 - 266, Philebus 346, Laws, V932b (10)

<sup>(</sup>١٦) د. أميرة مطر . الغلسقة عند اليوتان ، ص ١٩٤ ، ١٩٥ .

Plato, ProtagorAs 344A (1V)



يكون له ميل طبيعى إلى كل ما هو عادل وجميل من وال يكون بينه وبين الموضوع تجاوب أو تعاطف <sup>(١٩)</sup> ولكن ما معنى هذا التماطف أو التجاوب مع الموضوع ؟ يمكن أن نفسر هذا أخلاقياً بالميل النظرى نحو الفضيلة ، وهذا يعنى عند أفلاطون الاتجاء إلى البحث عن ماهية الفضيلة ولكن ليس معنى هذا أن أفلاطون يحث عن الفضيلة في سائر موضوعات الفلسفة سواء كانت رياضية أو طبيعية أو الهية بل أنه يعطينا مثالاً عن التجاوب، بين النفس والاشياء الفاضلة والجحيلة عوبين أن ثمت تجارباً أو ميلاً بين النفس وموضوعها أياً كان كما نلاحظ في ميلنا إلى الفاضل والجميل .

ولنصود ثانية إلى طرق المعرفة الأربع ، فمن ناحية الدلالة اللقظية أو الأسماء نجد أنها انفاقية فلا يمنع من أن نسمى الدائرة خطا مستقيماً ما دمنا نتفق على ذلك <sup>(٢٠)</sup> وكذلك فان التعريف وهو تكوين مؤلف من أسماء وأفعال فانه ينطبق عليه ما ينطبق على الدلالة اللفظية وكذلك الصور المحسوسة فان الدائرة المرسومة مثلا تتعمل بالخط في كل نقطها ما دامت النقطة هي نسبة الخط وبذلك تتغسن الدائرة ما هو ضد لها أى الخط المحقيم أما الدائرة في ذاتها وهي موضوع المرتبة الخاصة للمحرفة فانها لا تتعدمن أى تضاد في ذاتها وهي أيضا<sup>(٢٢)</sup> وهي متعلقة بالنفس والعقل ، والظن الصحيح فيهي ناقصة أيضا<sup>(٢٢)</sup> وهي متعلقة بالنفس والمراتب الأربعة سواء أكانت متعلقة بالألفاظ أو بالأجسام أو بالنفس فانها جميعاً تشترك في أنها خارجة عن الموضوع فهى تقترب من الموضوع وتدور حوله ولكنها لا تنفذ اليه ولا تمرض صورة كاملة له ، بل تقدم لنا نسخة ناقصة وصورة غاربها لا تنفذ اليه عارجة عن الموضوع فهى بالأجسام أو بالنفس فانها جميعاً تشترك في أنها خارجة عن الموضوع فهى بل تقدم لنا نسخة ناقصة وصورة غير كاملة لا تنفذ إليه الامر

> المنظ , 344A (۱۸) المنط , 442 D(۱۹) 343b (۲۰) المنطاب السابع 343A (۲۱) تقس المعدر (۲۲) الجمهورية – ك ۹ – ٥٨٥ ب المنطاب السابع 1x342C



ومن ثم فـهى لا تؤدى بنا إلى معـرفة ماهية الموضوع ، بل تقـدم لنا مجموعة من الصفات المتعلقة بالموضوع فحسب ، وهذا ما يحدث في سير الجدل .

ولكن على الرغم من أن الطرق الأربع لا تعطينا سوى انعكاسات غامضة عن الموضوع فإنه لا يمكن لمن لا يتدرج فى هذه المراتب ويحصل على معرفة بها - أن يحصل على اللم الكامل بالموضوع وهو ما تسير اليه المرتبة الخامسة للمعرفة ، وإن ممارسة هذه المراتب والدرجات والصعود والنزول فيما بينها هو الذى يخلف العلم ولكن هذا العلم الذى يوجد فى المرتبة الرابعة ، ويشمل المقل والظن الصحيح ليس هو العلم الكامل الذى نحصل عليه فى المرتبة الخامسة ، وأفلاطون يقصر لفظ العلم فى الجمهورية فى الكتاب السابع على الجدل وحده نمن المكن إذن الوصول إلى معرفة كاملة عن الموضوع . ولكن كيف يتم ذلك؟ وكيف تنجح هذه العوامل الأربعة للمعرفة ؟ وما هى شروط نجاحها؟ يلعب أفلاطون إلى أنه حينما يحتدم النقاش بين متجادلين تخدهم الرغبة المادقة فى متابعة الجدل بروح لا تشويها الأثرة والغيرة فيقابلون هذه العوامل مختلفاتها معادة العرفي التغيير النقاش بين متجادلين غدهم الرغبة معادة العادة العدل بروح لا تشويها الأثرة والغيرة في المونو هذه منابعة المعرفة وهى : التغير اللفظى . التعريفات . الإدركاتالبصرية على مختلفاتواعها .

فانه يحدث دأن ينبثق بصدد موضوع الجدل - نور الحكمة والعقل في شدة يمكن للقوى الإنسانية احتمالها <sup>(٢٤)</sup> وليس العقل هنا كعامل خاص هو العقل الذى أشار إليه أفلاطون كعامل رابع بل لقد أصبح هنا مرتبطا بالحكمة وقد وصفه أفلاطون بأنه كالوحى الذي يتوج المناقشة الجدلية .

وهو في حقيقة الأمر وحي ونوره مفاجىء ورؤيا تكاد تتحملها النفس في صعوبة.

وإذن فالماهية أى الموضوع الكامل يستعصى إدراكها عَلى الفكر النظرى الجدلي حيث يتعاقب السؤال والجواب ، ويتم إدراكها عن طريق جدل أسمى \_\_\_\_\_\_

(٢٤) الجمهورية . الكتاب السابع فقرة ١٨ • حد



يعلو على المناقـشـات النظرية وهو ذلك النور الذى يتـدخل فـيـوقف المناقـشـ ويتجاوزها ، وهذا الجدل يتطلب أن تسبقه العوامل الأربع للمعرفة . ولكنه ليس واحداً منها .

فالنفس إذن عن طريق الجدل الكامل تدرك الموضوع في رؤيا مباشرة دون أن تقف عند الصور الناقصة التي تقدمها العوامل الأربع للمعرفة التي تسبق الجدل . ولا يتم للنفس هذا الأدراك إلا لأنها شبيهة في طبيعتها بالموضوع . (٢٥)

خامسا : - تبرير الخطأ

كيف يمكن الحكم الكاذب أو الخطأ ؟

يقول أفلاطون إن الحكم الكاذب يعبر عما ليس موجوداً ، واللاوجود غير موجود ، فلا يمكن أن يكون موضوع فكر أو إحساس أو قول . كيف يمكن أن تتصور النفس (بالمحمول) غير ما تتصور (بالموضوع) فلا تعلم ما تعلم ، أو تعلم ما لا تعلم ؟ وقد شغلت هذه المسألة أفلاطون فعالجها في (ثياتيتوس) وعاد اليها في (السوفسطائي) .

قال فى المحاورة الأولى : ينشأالخطأ عندما نحاول أن نوفق بين إحساس حاضر ومعنى سابق محفوظ فى النفس ، كما إذا رأيت سقراط فأضفت هذه الرؤية إلى صورة تيودورس وبالعكس ، فليس الخطأ معرفة كناذبة ، بل ذكراً كاذبا أو تنافرا بين المعرفة الحسية والمعرفة التذكرية ، ولكن ما القول إذا كان الطرفان فكرتين ، مثل ٥ + ٧ = ١١ ؟ النفس تخطىء هنا فى اختيبار أحد الأطراف من بين المعانى المحقوظة ، كما يخطىء الذى يتناول يمامة من قفص تعلم ما لا تعلم ، أو تعلم ما تعلم ؟ وينتسهى الحوار من غير حل . ولا يحل الإشكال إلا فى (السوفسطائى) فيهتدى أفلاطون إلى أن اللاوجود قد يعنى ما هو الإشكال إلا فى (السوفسطائى) فيهتدى أفلاطون إلى أن اللاوجود قد يعنى ما هو رمين (٢٥) د. محمد على أبوريان – تاريخ الفكر الفلسفى حد الفلسفة اليونانية من طاليس إلى افلاطون



نقيض الوجود ، وما هو لا وجود ما، أى ما هولا وجود أصلاً وما هو لا وجود من وجه وأن اللاوجود فى الحكم هو من النوع الثانى : فحينما نتحدث عن اللاكبير نقصد الصغير أو المساوى ، أى نقصد وجوداهو غير الكبير . فالخطأ هو تفصيل أو تركيب حيث لا ينبغى بين أطراف وجودية . وفى الخطأ يقع الفكر على وجود هو غير الوجود المقصود ويعلم نوعاً من العلم – وقد كان لهذا التمييز بين معنى اللاوجود شأن كبير ، فإنه مهد السبيل لقول أرسطو أن الوجود يطلق على أنحاء عدة (٢٦)

# (٢٦) يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليوتانية - ص ٧٧ ، ص ٨٧

## 111

This file was downloaded from QuranicThought.com



قدم أفلاطون بحثاً مستفيضاً في المعرفة إستهله بتوجيه عدة إنتقادان وجهها للذين يجعلون الحواس أساساً للمعرفة كهيراقليطس وأتباعه وبروتاجوراس . كما ربط العلم بالتذكر وعرض لأنواع أربعه للمعرفة . كما ميز تمييزا حاسماً بين المعرفة الظنية والمعرفة اليقنية . وحدد الصفات التي يبجب توافرها في من يطلب العلم . وتخدث عن مناهج المعرفة كما قدم تبريراً للخطأ .



رنظرية المعرفة عند إرسطى

## شهيد

يعد أرسطو عالماً موسوعياً أستوعب علوم السابقين وفندها ، ودحض ما رآه باطلاً من آراء السابقين ، كما ألما بعلوم عصره وأضاف إليها كثيراً من علمه، وأفرد بعض البحوث لعلوم جديدة لم تكن مالوفة من قبل وعدها علوماً مستقلة ، وترك لنا مؤلفات تدل على موسوعيته التي إستحق بسببها أن يسمى بالمعلم الأول . وقد حفظت لنا كل مؤلفاته ، وأضيف إليها مؤلفات ليست من إبداعه وإنما من إبداع تلاميذه وشراحه في العصور التالية ، وهي المعروفة بالكتب المنحولة .

ويعد البحث فى المعرفة من بين الموضوعات الرئيسية التى اهتم بها فيلسوفنا وأفاض فيها ، وتتركز بحوثه فى المرقة قى مؤلفاته الأتية: (أ) فى النفس . (٢) الطبيعيات الصغرى . (٣) ما بعد الطبيمة . (0) مجموعة مؤلفاته المنطقيه . (1) موقفه من نظرية المثل الأفلاطونيه . (1) تعريفة للعلم . (2) تعمنيغه للعلم . (3) بحوثه فى وسائل المرفة .



# أولاً : موقفه من نظرية المثل الأفلاطونية :

قال أفلاطون بوجود عالمين هما العالم المحسوس ومعرفته ظنية ، والعالم المعقول وهو عالم المثل ومعرفته يقينية . ورأى أن الفيلسوف الحق هو الذى يميز بين الأشياء المشاركة ومثلها ، ويجاوز المحسوس المتغير إلى نموذجه الدائم ، ويؤثر الحكمة على الظن ، فيتعلق بالخير بالذات والجمال بالذات . <sup>(1)</sup>

وقـد وصل أفـلاطون إلى نظريتـه في المثل نتيـجة للتـفكير في المذاهب السابقة. فقد أخد عن أقراطيلوس وهيراقليطس أن المحسوسات لتغيرها المتصل لا تصلح أن تكون موضوع علم ، وكـان سقـراط يطلب الكلى في الخلقـيات ، فاعتقد أفلاطون أن هذا الكلى لمغايرته للمحسوس يجب أن يكون متحققاً في موجودات مغايرة للمحسوسات ، وأسمى هذه الموجودات مُثلاً .

أما المشاركة فهى اسم آخر لمسمى وجده عند الفيثاغوربين ، فإنهم كانوا يقولون إن الأشياء تخاكى الأعداد أو تشابهها ، فأبدل هو اللفظ وقال إن الأشياء تشارك فى المثل ، دون أن يبين ماهية هذه المشاركة . غير أن الفيثاغوربين لم يجعلوا الأعداد مفارقة ، وإنما قالوا إن الأشياء أعداد ، ولم يكن سقراط ينصب الماهيات أشياء قائمة بأنفسها ففطن أفلاطون إلى أنه لما كان الكلى يغاير المحسوسات من حيث هى كذلك ، فيجب وضع الكليات فوق الجزئيات . <sup>(٢)</sup> فتحقن له بها موضوع للعلم ، وعلل صورية أو نماذج للمحسوسات ، ومحقق له ما كان يرمى إليه أبنادوقليس بقوله بالمجبة أو الخير ، وأنكساجوزاس بقوله بلعقل والنظام والكمال .

ثم أخذ عن الفيثاغوربين فكرة حياة سابقة وأحال التوليد السقراطى تذكراً ومن ثم يتضح كيف تلاقت كل هذه المذاهب في مذهب أفلاطون ، وتلاءمت فوفقت بين المحسوس والمعقول ، والتغير والثبات . <sup>(٣)</sup>

- (١) أقلاطرن . الجمهورية . ك (الأفتتاحية)
- Aristotle, Metaphysica, bI, ch.6, and b 13 ch.4. (Y)

<sup>(</sup>٣) يوسف كرم . تاريخ الفلسفة اليونانية . ص ٧٥ .



فهو لتم يرى في تعارض المذاهب أسبباً للشك مثل السوفسطاليين ، وإنما وجد أنها حقائق جزئية ، وأن الحقيقة الكاملة تقوم بالجمع بينها وتنسيقها في كل مؤتلف الأجزاء . وطريقة التوفيق هي حصر كل وجهة في دائرة ، وإخضاع المحسوس للمعقول ، والحادث للضرورى . فنحن نجد عنده تغير هرقليطس زوجود بارمنيدس ، ورياضيات الفيشاغوريين ، وعقبيدتهم في النفس ، وجواهر ديموقريطس وعناصر أنبادوقليس وعقل انكساجوراس فضلاً عن مذهب سقراط .

وقد حاول أفلاطون أن يوفق بين مذهب هيرقليطس وبارمنيدس فقبل مبدأ هيرقليطس وجعله مبدأ للعالم المحسوس ، أما مبدأ بارمنيدس فقد جعله مبدأ للعالم المعقول ، ولكنه وجد صعوبات كثيرة بصدد تفسير العالم المعقول على ضوء مذهب بارمنيدس من هذه الصحوبات أن أفلاطون قد انتهى إلى اقرار فكرة التداخل بين المثل لكى يوجد نوعا من الاتصال والحركة والكثرة ، وحينما أراد أن يتكلم عن الكثرة التي تقوم فيها الحركة وضع مبدأ الثنائي اللامعين أو اللامحدود <sup>(3)</sup>

أمًا أرسطو فقد رأى في القول بالتغير المستمر نفيا للصورة الثابتة وهو ما يعد أيضا نفيا لمؤضوع العلم أذ أن هذه الصورة هي الموضوع الحقيقي للعلم فإذا كانت متغيرة دائماً تعذر أن تكون موضوعاً لأى أدراك ، وقد أشار أرسطو إلى أن موقف هيرقليطس قد دفع بأفلاطون إلى التسليم بوجود عالم آخر معقول يصون به العلم ويجد فيه موضوعاً للراسته ولكن أرسطو يقول عن نفسه أنه سيحاول أن يجد صورة العلم في عالمنا هذا لان فلسفة أرسطو تفترض أن هذا العالم هو عالم ر الوجود الحقيقي ومن المكن عن طريق الأستقراء أن نجد في هذا العالم معرعة من الحركات يحدد بعضها حالات بدء ويحدد بعضها الآخر حالات نهاية المشاهد في الواقع أن الصور تبقي كما هي ، وأننا نستطيع التعرف على زيد أر المشاهد في الواقع أن الصور تبقي كما هي ، وأننا نستطيع التعرف على زيد أر المشاهد في الواقع أن الصور تبقي كما هي ، وأننا نستطيع التعرف على زيد أر عمرو من الناس أو على حيوان ما أو على نبات ما في أرقات مختلفة وإلا لما المامة للكتاب طاع القادم منه 100 م من العربة منه من العرف ملي زيد أر



لما أمكن التفاهم بين الناس . <sup>(٥)</sup> وعلى الرغم من أن أرسطو لم يقبل نظرية المثل فقد رأى أن المعرفة تكون دائماً معرفة بالأشياء الشابتة ، وهى صتور الأشياء المحسوسة ، وهذا تطوير لموقف أفلاطون ، لم يقل أرسطو إن الحواس خادعة أو أن العالم المحسوس موضوع للظن ، لكنه رأى أن العالم المحسوس موضوع معرفة بمعنى أن موضوع المعرفة هو الصور المنبثة في المادة .

ويشرح ذلك بقوله أن المعرفة تتألف من إدراك العلاقات الأساسية بين الصور . فلكى نعرف شيئاً يجب إدراجه تحت نوع وجنس ، ومن ثم تعرف ماهيته ، وهى صورته وعلته ، ولكى نعرف علته يجب البرهان على الماهية من مبادى، أولى ونعرف هذه المبادىء بنوع من الحدس ونرى صدقها فى الأمثلة الحسية ومن العبث أن تطلب البرهان على كل شيء فالمبادىء الأولى – كالقوانين الفكر الثلاثة الأساسية لا نقبل البرهان . <sup>(1)</sup>

ثانُيًا : - تعريفه للعلم

. قدم أرسطو مصطلحاً دقيقاً ومحكماً للدلالة على العلم هو Episteme وهو يذّل أيضاً على المعرفة ، واستطاع تقديم تصور واضح للتميز بين ما هو علم وبين الصور الأخرى للنشاط العقلي <sup>(۷)</sup> ، فالعالم لا يعرف فقط أن الشيء هو كذا كما تكشف عن ذلك الخبرة بل يعرف لماذا هو كذلك أى يمتلك ألعلم بالتفسير العقلي وذلك بمعرفة العلل والمبادىء الأولى . (٨)

وقد أستهل أرسطو كتاب ما بعد الطبيعة بالتمييز بين الإحساس والتجربة والفن والعلم والفلسفة ، فبدأ بقوله إن الرغبة في المعرفة موجودة عند جميع الناس بالفطرة ، وآية ذلك اللذة الحاصلة من الحواس فمهى بصرف النظر عن

- . (٥) نفس المرجع . حـ٢ . ص ١١٠
- (٦) د. محمود فهمي زيدان . نظرية المرفة عند مفكرى الأسلام وفلاسفة الغرب المعاصرين .
   من ٢٢ ، ٢٢

M.I: Finley, The Ancient Greeks, Renguin Books reprinted 1979. P. 120. (V) Aristotle, Metaphysics, B.I. ch.2.981b(A)



نفعها بتجلب لذتها اللذة ، واليصر أعظمها لأنه سبيل معظم المعارف الأنسانية . والفرق بين الحيوان والإنسان ، أن الحيوان يقف عند حد التخيل والتذكر ولا يكاد يوجد عنده التجربة ΣΗΓΙΣΙΡΓα أما الأنسان فيرتفع إلى مرتبة الفن ηΣχνπ والاستدلال λΟΥΙσμΟδ وتقوم التجربة في الإنسان على أساس الذاكرة ، وينشأ عن التجربة الفن والعلم πΙΠΟηπμπ .<sup>(P)</sup>

والفن الذى بقصد، أرسطو هو التطبيق العلمى القائم على المعرفة النظرية ، أو على مجرد التجربة والخبرة ، وهذا هو المقصود من اللفظة اليونانية ، وهى التى استخدمت فى الاصطلاح الحديث بمعنى التكنولوجيا ، أى المهارة فى الصناعة . ويضرب مثلاً للتمييز بين التجربة والفن فيقول : إن الحكم بأن هذا الدواء يشفى كالياس وسقراط وغيرهما فرداً فرداً ثمرة التجربة ، فإذا أضغنا إلى ذلك العلم يعلة الداء وأنه المرارة أو الحمى فهذا هو الفن . وللعلم عند أرسطو طريق آخر خلاف التجربة هو الإحساس الذى يعد أساس المعرفة بالجزئي ، ولكن الإحساس لا يفيد علة الشيء .

وقد كان الإحساس ثم التجربة سبيل الإنسان أول الأمر إلى الكشف ، يقودهم فى ذلك تتمقيق المنفعة أو اللذة . ومن هنا نشأت الفنون لتحقيق هذين الفرضين . أما العلم فإنه لا يحقق منفعة ولا يشبع لذة ، ولكنه نشأ فى البلاد التى يسود فيها الفراغ ، فكانت مصر بذلك مهد العلم الرياضي إذ كان الكهنة فى فراغ ييسر لهم البحث العلمي .

أما الفلسفة فهى أعلى العلوم وأسماها منزلة لأنها تبحث عن العلل الأولى ومبادىء الموجودات . (١٠)

Ibid, BI, ch.2. P.981 . 982 (1)

(١٠) د. أحمد فؤاد الأهواني . فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط . ص ١٥ ، ١٢



# ثالثاً : تصنيفه للعلوم

عندما وضع أرسطو تصنيفه للعلوم ميز بين ما كان منها علما نظريا غايته المعرفة لذاتها كالفيزيقا والرياضيات والفلسفة الأولى ، وما كان منها عمليا غايته السلوك مثل الأخلاق والسياسة . <sup>(11)</sup> ونعلم أن أرسطو لم يفصل بين علمي الأخلاق والسياسة لما يينهما من روابط وثيقة ، فهما علما السلوك الإنساني في الأسرة والمجتمع . <sup>(11)</sup> وما كان منها إنتاجيا غايته إنتاج شيء جميل أو مفيد مثل الشعر والخطابة وتدبير المنزل وما أليها . <sup>(11)</sup>

وتنقسم العلوم النظرية عنده إلى ثلاثة أقسام رئيسية هى : العلم الطبيعى ، والعلم الرياضى ، وما بعد الطبيعة ، وتبحث هذه العلوم فى الوجود من حيث أنه وجود متحرك محسوس ، وهذا ميدان بحث العلم الطبيعى ، ثم من حيث أنه وجود له مقدار معين وعدد مجرد عن المادة ، وهذا ما يبحث فيه العلم الرياضى وأخيرا من حيث أنه وجود بالإطلاق بدون بخديد مادى أو رياضى ، وهذا ما يبحث فيه علم ما بعد الطبيعة . <sup>(31)</sup> وبعد أرسطو مؤسس هذا العلم ، فهو الذى حدد أهم موضوعاته وميز بينه وبين مجالات المعرفة الأخرى وبخدت فيه باعتباره علما مستقلا . ولم يطلق أرسطو على هذا العلم اسم الميتافيزيقا وإنما أطلق على اسم الفلسفة الأولى أو الفلسفة أو الحكمة ، أما أسم الميتافيزيقا الذى أطلق على هذا العلم فإنما يرجع إلى ناشرى كتبه وشراحه المتأخرين ، فقد أطلق أندرونيقوس الرودسى على الكتاب الذى تلى كتب الفيزيقا عند ترتيبه لكتب أرسطو . <sup>(10)</sup>

وهذا العلم عند أرسطو هو أعلى العلوم النظرية لاعتبارات منها : أنه العلم



والآخر يعمها جميعاً ، وأعنى بالمحسوس الخاص ، ذلك الذى لا يمكن أن يحس بحاسة أخرى ، ويستحيل أن يقع الخطأ فيه : مثال ذلك البصر حاسة اللون ، والسمع حاسة الصوت ، والذوق حاسة الطعم .

أما اللمس فموضوعاته مختلفة . إلا أن كل حامة على كل حال، يمحكم على محسوساتها الخاصة ، ولا تخطىء في أن هناك لونا ، أو صوتا ، بل فقط في ما وأين الملون ، وفي ماوأين المسموع . هذه أذا هي المحسوسات التي يقال عنها أنها خاصة يكل حامة . والمحسوسات المشتركة هي الحركة ، والسكون ، والعدد، والشكل ، والمقدار . لأن المحسوسات من هذا الجنس لا تخص أى حامة ، بل تعمها جميعاً ، ولذلك كانت الحركة المعينة محسومة للمس والبصر ، على حد سواء . ويقال هناك محسوس بالعرض أذا أدركنا الأبيض مثلاً على أنه هابن دياريس، فتحن تدرك هذا الأخير بالعرض ، لأن الموضوع المحسوس قد انتخد بالأبيض عرضا . ولهذا أيضا فأن الحاس لا ينفعل من جهة هذا المحسوس من حيث هو كذلك . وأيضا فأن الحاس الماضة بكل حامة ، هي الحسوس من بعمني الكلمة ، من نوعي المحسوسات الذات . وإلى هذه المحسوسات تتلاءم طبيعة جوهر كل حامة . (٢٢)

ولنسلم أن كل ما ندركه باللمس نحس به ، أذ أن جميع صفات الملموس من حيث هو كذلك مدركه باللمس، فمن الضرورى تبعا لذلك أننا أذا فقدنا أحساساً ، فقدنا كذلك عضو الحس . إلا أننا من جهة ، تحس باللمس جميع الأشياء التى ندركها بمماستها مباشرة واللمس حاسة موجودة فينا ، ومن جهة أخرى جميع الأشياء التى ندركها بمتوسطات ، وبغير أن نماسها ، نحس بها بواسطة أجسام بسيطة ، أعنى الهواء والماء وهكذا بجرى الأمور حتى أذا حدث أدراك لمحسوسات كثيرة مختلفة بالنوع بطريق وسط واحد فإن صاحب عضو الحس الملائم يجب بالضرورة أن يحس بكل من هذه المحسوسات المختلفة. (٢٢)

> (۲۲) تقس للمندر ، ۲۵ ، ف،۲ ، ٤١٨ و ، ٩ - ٢٥ من ٢٢ -- ٦٤ (۲۲) تقس للمندر ، ۲۵ ، ف،۱ ، ٤٢٤ طراً، ۲۰ -- ۳۲ من ٦٢



والأحساس موجود في جميع الحيوانات وتتدرج وظائفة بحيث يبدأ بحاسة اللمس لانها أبسط الاحساسات وتشترك في كل الأحساسات الأخرى الأكثر تعقيداً <sup>(٢٤)</sup> ثم يلى اللمس الذوق فالشم فالسمع فالبصر .

ولا تقتصر وظائف الأحساس على الادراك الحسى فحسب بل تشتمل أيضاً على الشعور بالله والألم الذي يتبعه الرغبة والنزوع . كذلك يتفرع من الأحساس قدوتا الخيال والذاكرة الموجودتان عند بعض الأنواع العليا من الحيوان. (٢٥)

وقد ذهب السابقون على أرسطو فى تفسيرهم للاحساس إلى أنه تغير كيفى يحدث فى العضو الحاس بفعل المحسوس . ولكن يعترض أرسطو بقوله أن هذا التأثير الفيزيقى لا يكفى وحده لحدوث الأدراك ، فالأدراك الحسى عملية تتضمن نوعا من الأدراك والتميز ، ولقد تمسك أرسطو بحل وسط بين من قالوا أن الأدراك يتم بين الشبيه وشبيهه وبين من قالوا أنه يحدث بين الفند وضده . قذهب إلى رأى يشبه رأيه فى عملية التغذى فقال أنه يتحول الضد إلى شبيهه ، وذلك لأن العضو الحاس يتحول إلى حالة تشبه المحسوس ، فاليد تسخن بألحرارة والعين تتلون باللون النع .

غير أن الأدراك الحسى يختلف عن عملية التغذى بأنه أدراك للصور فقط حالية من مادتها في حين يكون التغذى تقبل للمادة ، فشأن الأحساس أشبة بالشمع حين يتقبل طابع الخاتم دون أن يتقبل مادته من الحديد أو الذهب أى أن الأحساس هو تقبل صورة المحسوس لا مادته .

وكل حاسة من الحواس الخمس لا تنفعل إلا بصورة محسوسها فحاسة البصر مثلاً لا تنفعل بالصوت وأنما تدرك اللون الذى يؤثر فى العين بواسطة وسط مشف يسرى فيه الضوء وكذلك فى السمع عند أدراك الصوت الذى يتم بواسطة الهواء ، ويحدد أرسطو نسبا معينة لهذه الصور التى تؤثر على العضو الحاس بحيث

> (۲۱) نفس المصدر : ۲۵ . ف۲ . ۲۱۵ - ۲۱۵ (۲۷) د. أميرة حلمي مطر . الفلسفة عند اليونان . ص ۳۷٦

#### ۱۷.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الذى يدرس الوجود بما هو وجود ، ومحمولاته الجوهرية ، بينما سائر العلوم يقتطع كل منها جزءاً من الوجود ويبحث فى محمولات هذا الجزء فقط . ولما كنا نطلب المبادىء الأولى وأعلى العلل ، فيهناك بالضرورة موجود ترجع إليه بالذات هذه العلل والمبادىء . وذلك بأن الوجود يؤخذ على عدة أنحاء وفى كل نحو منها يؤخذ بالإضافة إلى طرف بعينه ، أى إلى طبيعة واحدة ، والفحص عن جميع الموجدات بما هى موجودات يرجع لعلم واحد ، ولما كان الجوهر هو النحو وعلله ولواحقه الكلية . فإذا كانت الفلسفة حكمة ، فهذا العلم أحق أقسامها الأول من أنحاء الوجود ، كان موضوع هذا العلم الفحص عن مبادىء الجوهر وعلله ولواحقه الكلية . فإذا كانت الفلسفة حكمة ، فهذا العلم أحق أقسامها تنظر فى العلل التى هى أولى في جنس ما . وهو الفلسفة الأولى لنفس السيب ، يشبه أن يكون جنساً لسائر العلوم ، والفلسفة الثانية هى العلم الطبيعى وموضوعها الجواهر المختلفة . وهو العلم الإلهى ، لأنه يبحث فى الله الموجود الأول والعلة الجواهر المختلفة . وهو العلم الإلهى ، لأنه يبحث فى الله الموجود الأول والعلة الجواهر المحتلفة . وهو العلم الإلهى ، لأنه يبحث فى الله الموجود الأول والعلة الجواهر المحتلفة . وهو العلم الإلهى ، لأنه يبحث فى الله الموجود الأول والعلة الجواهر المحتلفة . وهو العلم الإلهى ، لأنه يبحث فى الله الموجود الأول والعلة المواهية الحل ، إذ أنه تنظر عن دراسة الم عبارة عن دراسة الموجود من حيث هو كذلك ، إذ أن

ونعلم أن أرسطو لم يدرج المنطق ضمن تصنيفه للعلوم ، ولعل السبب في عدم اعتباره المنطق علم من العلوم هو أن موضوعه أوسع من أى علم منها لأنه يدرس التفكير الذى يستخدم فيها جميعا بل يدرس أيضاً التفكير الذى لا يدخل نطاق العلم ، كالتفكير الشائع عند جمهور الناس والذى يستخدم في البلاغة . كذلك يقدم المنطق القواعد التي تجنب الإنسان الخطأ وترشده إلى الصواب ومن هنا فقد عد المنطق عند فيلسوفنا مقدمة للعلوم تساعد على التفكير السليم . <sup>(17)</sup>

(11) يوسف كرم - للرجع السابق ، ص ١٧٠ -- ١٧١
 (11) د.آميرة حلمي مطر - للرجع السابق ، ص ٢٥٩



رابعا : بحوثه في وسائل المعرفة .

يعد أرسطو أول من قدم بحثاً مستفيضاً في وسائل المعرفة ، ظل معظمه صالحاً حتى يومنا هذا . ويتركز بحثه هذا بصفة رئيسية في البابين الثاني والثالث من كتاب النفس ، حيث بحث فيهما في الاحساس والحس المشترك والتخيل والتفكير والنزوع . <sup>(١٨)</sup>

وكثيراً ما يشير أرسطو فى ثنايا كتاب النفس إلى أنه سوف يبحث بعض الموضوعات المعرفية فى كتب أخرى ، هى التى جمعت بخت عنوان الطبيعيات الصغرى ، وعلى رأسها كتاب والحس والمحسوس» الذى يسط القول فى البعر والسمع والشم والذوق واللمس ومما أجمله فى كتاب النفس ثم وفى الذكر والتذكر، الذى يقرر فيه قوانين تداعى المانى وترابطها . ثم ثلاث كتب تتعلق يالنوم والأحلام ، وهى المعروفة باسم وفى النوم واليقظة، و وفى الأحلام، و فى تعبير الرؤايا، . (١٩)

وسوف نعرض فيما يلى لما قدمه فيلسوننا في هذا المجال .

(۱) الإحساس

ينشأ الإحساس عما يعرض من حركة وانفعال . <sup>(٢٠)</sup> قمن آلواضع أذا أن قوة الحس لا توجد بالفعل ، بل بالقوه ققط . <sup>(٢١)</sup> ويقال المحسوس على ثلاثة أنواع من الأشياء : نوعين يدركان بالذات، ونوع بالعرض ، ومن النوعين الأولين أحدهما هو المحسوس الخاص بكل حاسة ،

(١٨) يوسف كرم المرجع السابق . ص ١٥٣
 وايضا . أرسطو طاليس . كتاب النفس . ترجمة د. أحمد فؤاد الأهواني . مقدمة المترجم ص هـ.
 W.A.Hammond , Aristatis Psychology , London , 1902 , Introduction , (١٩)
 P.xv.

وايضاً ، أرسطو طاليس ، المصدر السايق مقدمة المترجم ّمن هـ. -- و (٢٠) أرسطو طاليس ، المصدر السايق ، ك٢ ، فـ٥ ة ٤١٦ ظ ١٠ . من ٥٩ (٢١) نفس المصدر ، ك٢ ۽ فـ٥ ، ٤١٧ و ٥ من ٥٩



فسيحب أن يعسدر عن قسوة واحمدة تجمسمع عندها الأحساسات فتضاهى بيتهة , أما مركز الحس المشترك فمهمو عند أرسطو القلب ، وحجّته في ذلك أن شرط الأحساس الحرارة وأن القلب هو الذي يوزّع التعطيم مع الدم في أطراف الجسم . <sup>(٣٩)</sup>

(٣) المخيلة :

بعد أن أستعرض أرسطو وظائف الحس المشترك ، وأشار إلى دور، فى عمليات الأدراك الحسى يتتقل إلى البحث فى التخيل وموضوعه فيقول : أن الأحساس يترك أثار تبقى فى قوة باطنة نسميها الخيلة ، ولهذه القوة قدرة على استرجاع هذه الأثار وأدراكها فى غيبه المحسوس . ولما كمان هناك توع مَن الأرباط الوظيفى بين الحس والتخيل ، لهذا فأن أرمطو يميز بين التخيل والأحساس لكى يحدد وظيفة كل منهما :

- (أ) فالأحساس أما قوة أو فعل ، والأحساس بالفعل هو حصول صورة المحسوس التي تخرج الحس من القرة إلى الفعل ، فبينما لا يوجد أحساس بالفعل بدون المحسوس نجد في حالة التخيل أنه قد توجد الصورة الخيالية في غيبة الأحساس أو المحسوس .
- (ب) الأحساس حاضر دائما في الكائن الحساس سواء كان هذا الحضور بالقوة
   أو بالفعل أما التخيل فليس كذلك ، فقد نستطيع أن تتخيل أولا تتخيل .
- (ح.) أذا أفترضنا أن الأحساس والتخيل شيء واحد . فيجب أن يوجد التخيل في جميع أفراد الأنسان والحيوان ، ولكننا بالدراسة وجدنا أن التخيل خاص بالأنسان وبعض الحيوان ، وليس بجميع الحيوان ، فالنمل مثلاً ليس عنده تخيل .



(د) وبينما يكون الأحساس بصورة ما مطابقة بين الحس والمحسوس نجد أن الصورة الخيالية قد تكون تأليفا من عندتا .

(هـ) في الأحساس يفرض المحسوس نفسه على الحس ، أى أن الموضوع هو الذى يوجه الذات الحاسة ويفرض عليها صورته ، أما في التخيل قان هذه العملية متعلقة بأرادتنا فتحن نتخيل في الوقت الذى نريده وكذلك نتخيل للوضوع الذى نريده دون غيره من الموضوعات .

ويميز أرسطو بين التخيل وغيره من القوى الأدراكية فيذكر أنه قوة تختلف عن قوة الأحساس والتفكير ولو أنه لا يمكن أن يوجد بغير أحساس .

وكذلك فالتخيل غير التفكير ، أذ أن التفكير أى الحكم على الأشياء لا يتعلق بالأرادة ، بينما صور التخيل تخضع للإراده ، فنحن نعرفها ونتمثلها <sup>الا</sup> ونسترجعها بأرادتنا ، والتخيل قد يكذب في موضوعات الحس الخاصة ، بينما قد تصدق هذه الحواس .

والتخيل أيضاً غير الظن المصحوب بالأحساس ، وليس هو المركب منهما ، وكذلك التخيل ليس سوى قوة مخصل بها الصور فينا ، فهو قوة أو حالة نحكم بها وقد يكون حكمنا صوابا أو خطأ . <sup>(٣٠)</sup>

مما سبق يتضع أن قوة التخيل تتفرع عن الأحساس لأنها تستخدم الصور السابق تكوينها بالأحساس كما أنها تعمل في بعث الصور في الأحلام . <sup>(٢١)</sup> فهى أذا المصدر الذى تنبعث منه صور الأحساس السابقة التي تظهر في النوم وتخدع الحالم ، لأن ذهنة منصرف عن كل شاغل خارجي ، ولا يستطيع ما يستطيعه اليقظان من مراجعة حاسة بأخرى . وكذلك القول في التخيل في خالة المرض أو الأنقمال القوى ، فأنهما يهيجان الصور فتجتمع وتفترق ، فتخيل أشياء كثيره . <sup>(٢٢)</sup> نفس المدر : لئ<sup>7</sup> فرم ، فأنهما يهيجان الصور فتجتمع وتفترق ، فتخيل أشياء (٣٠) نفس المدر : لئ<sup>7</sup> فرم ، المرجع السابق . ح.٢ . م121 - ١٥١

- De insomnis, 459. B5. (71)
- (٣٢) أرسطو طاليس . المعبقر السابق . ٢٥ ٤٠ ٢٠ ٢ ٢ ٢ و ما يندها من ١٠٤



لو زادت حدتها أو قلت عن نسبة معينة لما أمكنها التأثير على العضو الحاس ، رهذه النسبة بين ضدين مثلاً بين الحلو والمر فيما يتعلق بالذوق أو بين الضوء والظلام بالنسبة للبصر ،أم الصلابة والليونة بالنسبة للمس . وهكذا يتلقى عضو الأحساس المؤثر في حدود معينة أما أذا زاد تأثير المحسوس عن قدرة الحاسه فأنها تؤدى إلى فساده أو تؤذيه .

ولهده الملاحظة قيمتها المعروفة في علم النفس التجريبي الذي يحدد منياساً معيناً لتأثر الأدراك الحسى بالمؤثرات الخارجية وهو ما يعرف في علم النفس الحديث يعتبة الأحساس . <sup>(٢٦)</sup> والحواس آلات حياة كما أنها آلات أدراك . وهي تترتب من هذين الوجهين ترتيباً عكسياً . فباعتبارها مدركة والبصر أولها لانه يظهر لنا موضوعات أكثر ، خاصة ومشتركة وبالعرض ، وفوارق أكثر فأن الأشياء جميعا ملونه ومن ثم داخلة في نطاقة . والسمع في المحل الثاني لأنه وسيلة التفاهم والتعلم والترقي ، وكان يفضل البصر من هذه الناحية ويتقدم عليه لولا أن هذا الفسضل ليس له بالذات بما هو حس الأصسوات ولكنه يرجع إلى المقل الذي يدرك دلالات الأصوات . ثم الشم لمشابهته البصر والسمع في بعد علته عن جسم الحاس . وأخيراً الذوق ، فاللمس .

والسبب واضع مما تقدم . وبالنظر إلى أهمية الحواس فى حفظ حياه الحيوان فاللمس أولها لأنه ضرورى بالأطلاق لوجود الحيوان ، وهو ما من أجله يقال للحى أنه حساس ، يدرك به النافع والضار ، واللاذ والمؤلم ، فهو أساس النزوع من طلب وهرب ، وهو حاسة الطعام والشراب ، لأنه حاسة الحار والبارد والرطب واليابس التى هى كيفيات المأكول والمشروب أما سائر الحواس فلا تفيد الوجود ، بل كمال الوجود ، لذا فقد لا توجد فى بعض الحيوان مع وجود اللمس . أضف إلى ذلك أنه أساسها جميعا فهو منبث فى الجسم كله ، وهى الشم فأنه أقل ضرورة منهما . أما البصر والسمع فهما من هذه الوجهة كماليان ولتن ظهرت لهما فائدة حيوية فى الحيوانات العليا فالك بالعرض لا بالذات.<sup>(٢٧)</sup>

(٢٢) نفس المرجع ، س ٣٢٨ ، س ٣٢٩ . (٢٧) أرسطو طاليس ، المعقر السابق ، ٢٤٩ ، ٢٠١٤ ، ٢٣٤ ط ٢٠ -- ٢٥ ص ١٢٩ -- م ١٣٠ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

(٢) الحس المشترك .

بعد أن وضبع أرسطو الحواس الخمس وموضوعاتها الخاصة ، قال بوجود موضوعات للإحساس تدرك باشتراك هذه الحواس ، خاصة حاسة البصر واللمس لأنها تفترض حركة العين واليد وهذه الموضوعات هي الشكل والعدد والحجم . ووجود هذه المحسوسات المشتركة يفترض ما نسميه يالحس المشترك ، ولا يعتبر أرسطو هذا الحس المشترك حاسة سادسة وأنما الغالب أنه طبيعة مشتركة بين الحواس الخمس المعروفة . فالآحساس عموماً قوة واحدة ولكنها تتنوع وتتعدد وظائفها ، وتظهر وظيفة الحس المشترك الخاصة به عندما لا يتدخل في عمل الحواس الأخرى أي عندما يقوم بالعمليات التالية .

(أ) الوظيفة الأولى : أدراك المحسوسات المشتركة بين أكثر من حاسه مثل أدراك
 الحركة والسكون والعدد والوحدة والشكل والحجم وأدراك
 المحسوسات بالعرض كأن تدرك مثلاً أن وس، من الناس هو
 ابن وص، . (٢٨)

(ب) الوظيفة الثانية : أدراك الأدراك ، أى الشعور ، فبالحسى المشترك يدرك الأنسان نفسه رائيا أو سامعاً . أذ أن الحس لا ينعكس على ذاته لارتباطه بعضو مادى ، وليس فعله من جنس موضوعه حتى يدركه . فالرؤية ليست ملونة ، ولا السمع ممائنا وهكذا لابد أن تنتهى الحواس الظاهرة إلى مركز مشترك .

(ح) الوظيفة الثالثة : التمييز بين المحسوسات في كل حس باعتباره جنسا، كالتمييز بين الأبيض والأخضر ، والحامض والمالح ، وبين موضوعات الحواس المختلفة ، كالتمييز بين الأبيض والمحلو مثلاً ، فان هذا التمييز لا يمكن أن يصدر عن الحواس أنفسها ، أذ أن كلا منها معين إلى موضوع ، (٢٨) نفس المعدر . ٣٢ في ، ٢٥ ظ ٢٠ – ٢٠ م ٢٢ – ٩٥



الخلاصة : أن التخيل كحركة يجب أن يقوم على الأحساس وأن يوجد عند الكائنات التي تخس .

أن القائم بالتخيل يجب أن يفعل وينفعل بعدد كبير من الأفعال . أن يكون التخيل صادقا أو كاذباً .

والأحساس بالمحسوسات الخاصة صادق دائماً ، وعندما يحصل الأحساس بأن هذه المحسوسات الخاصة أعراض لشىء ما ، هنا فقط يمكن أن يحدث الخطاً وكذلك فأن الخطأ يقع دائماً في أدراك المحسوسات المشتركة . فيكون لدينا أنواع للتخيل تتمايز بالنسبة لموضوع التخيل الصادر عن الأحساس .

أولها : تخيل يقوم على الأحساس بالمحسوسات الخاصة وهذا النوع من التخيل يكون صادقا ما دام الأحساس حاضرا ، ويكون صادقاً أو كاذبا إذا غاب موضوع الأحساس .

> نانيها : التخيل القائم على المحسوسات المشتركة . ثالثها : التخيل القائم على المحسوسات بالعرض .

وهذان النوعان الأخيران من التخيل قد يكونان صادقين أو كاذبين سواء كان موضوع الأحساس حاضرا أو غائبا .

(٤) الذاكرة :

الذاكرة قائمة على المخيلة ، فأن الذكر ممتنع من غير التخيل ، وهما في بعض الحالات يتشابهان إلى حد يتعذر معه التفريق بينهما ، غير أنهما يفترقان في أن المخيلة تقتصر على أدراك الصورة ، بينما الذاكرة تدرك أن هذه الصورة هي صورة شيء قد سبق أدراكه فهي تتعلق بالماضي . ومما يدل على تمايزهما أنه قد توجد في الذهن صورة ، فتعتيرها مجرد صورة ، وهي صورة شيء عرض لنا في الماضي .

وقد توجد في الذهن صورة هي مجرد صورة فنظنها مذكورة . والذاكرة قد



تؤدى وظيفتها عقوا ، وقد تستحثها الأرادة ، وبسمى هذا النوع الثانى تذكرا ، وهو خاص بالأنسان لانه يستلزم التفكير ، وتستعين الأرادة فيه بالحركات النفسية التى صاحبت الأحساس ، وبالحركات البدنية أيضا أى الخيلة فان هذه وتلك ملسلة يتبع لاحقها سابقها على حسب قوانين معينة ، فالذكر والتذكر متوقفان على تداعى أو ترابط الصور والحركات ، وعلافة اللاحق بالسابق أما ضرورية كالعلاقة بين العلة والمعلول ، فأن كلامنهما يذكر بالآخر ، وأما ناشته بالعادة ، وهو الأغلب ، وفي هذه الحالة اللاحق أما شبيه السابق أو ضده ، فتنتقل من الواحد إلى الآخر عقوا بفعل العادة . وأحيانا تنشأ العادة من غير تكرار ، متى كان الأحساس قويا أو أهتمامنا به شديداً.

(٥) القوى العاقلة - العقل المنفعل والعقل الفعال :

المقل قوة صرفة كالحس، وطبيعته أنه بالقوة ، كاللوح لم يكتب فيه شيء بالفعل ، والمقل مفارق أى ليس له عضو بعينه ، وهذه المفارقة تفسر لنا كيف أن انفعاله يختلف عن انفعال الحس ، أذ أن الحس لا يستطيع الأدراك بعد التأثير العنيف . فالسمع لا يدرك الصوت بعد أصوات قوية ، ولا يدرك البصر والشم بعد ألوان ساطعة وروائح شديدة ، أما العقل فبالعكس ، يستطيع بعد تعقل موضوع شديد التجرد أو المعقولية أن يتعقل موضوعات أدنى معقولية. والسب في ذلك أن الحس لاتخاده بعضو فهر يتأثر بفعل الشيء فيه .

بينما العقل مفارق لكل عضو وغير منفعل انفعالا طبيعيا كالحس ، ويلى هذه القوة الصرفة قوة أقرب ، فان العقل بعد أن يخرج إلى الفعل ، يحفظ صورة الموضوع الذى تعقله ليستطيع أن يستعيدها ، فهو بالأضافة إلى هذه الأستعاده بقوة أقرب إلى الفعل من القوة الأولى السابقة على العلم ويسمى حينتذ عقل بالملكة . (٣٤)

#### 11¥&



بأنعكاسة على الحس الذي هو مذرك الجزئيات باعراضها . فالعقل بدرك الكليات والجزئيات جميعاً ، ولكن باختلاف : فهو يدرك ماهية الماء ويدرك أن هذا المعلوم بالحس ماء . <sup>(٢٥)</sup> والعقل باعتبارو مدركا للماهيات في أنفسها يسمى عقلا نظريا ، فإذا حكم على الجزئيات بأنها خير أو شر فحرك النزوع إليها أو النفور منها ، سمى عمليا . والفرق بين الحس والعقل من هذه الجهة أن الحس يدرك اللاذ أو المؤلم في حقيقته المتشخصة ، والعقل العملي يدرك الخير والشر من حيث هما كذلك وهما معقولان كالحق والباطل . <sup>(٣٦)</sup>

ولما كمان العقل بالقوة ، فلابد من شيء بالفعل يستخلص المعقولات من الماديات ويطبع تجها العقل ، فيخرجه إلى الفعل . أجل يجب أن يكون في النفس تمييز يقابل التمييز العام بين المادة وبين العلة الفاعلية التي تحدث الصور في المادة،وفي الواقع نجد في النفس من جهة واحدة العقل الممائل للمادة من حيث انه يصير جميع المعقولات ومن جهة أخرى العقل الممائل للعلة الفاعلية لانه يحدثها جميعا، وهو بالأضافة إلى المعقول كالضوء بالأضافة إلى الألوان يحولها م من ألوان بالقوة في الظلمة إلى ألوان بالفعل .

هذا النص صريح بأن في النفس عقلاً وآخر منفعلا (٢٨) ، وهما مفارقان على السواء لنفس السبب ، أى روحيان . العقل الفعال يجرد الصور المعقوله ويتيح للعقل المنفعل أن يتحد بها كما يتحد الحس بموضوعه . فالمنفعل هو المتعقل ، والفاعل هو الجرد ، وذلك طبقا للمبدأ الكلى أن هو بالقوة يصير بالفعل بتأثير شيء هو بالفعل . وهكذا يفسر أرسطو معانينا الكلية ، ويصل بينها وبين التجربة الممثلة في الصور الخيالية ، وذلك بوساطه العقل الفعال ، خلافا مركزا (٢٦) نفس المدسدر : ك٢ ف ٤ ، ٢٢١ و ١٠ - ٢٢ ص ١٠٨ ، ك٢ ف / ٢٣١ و ، ١ - ٢٠ مركزا (٢٦) نفس المدر . ك٢ ف ٤ ، ٢٢١ و ١٠ - ٢٢ ص ١٠٨ ، ك٢ ف / ٢٣١ و ، ١ - ٢٠ (٢٢) نفس المدر . ك٢ ف ٤ ، ٢٢١ و ١٠ - ٢٢ ص ١٠٨ ، ك٢ ف / ٢٣١ و ، ١ - ٢٠ (٢٢) نفس المدر . ك٢ ف ٤ ، ٢٢١ ف ٢ و ٢٠ - ٢٢ ص ١٠٨ ، لـ ٢ في الفعال ، خلافا مركزا (٢٢) نفس المدر . ك٢ ف ٢ ، ٢٢١ في نهاية الفعل

يوسف كرم . الرجع السابق . ص١٩٤ .



لأفلاطون الذي يجعل المعاني الكلية صورا مفارقة للمادة بالفعل ، ويجعل العلم مستقلا عن التجربة .

وأذا أستثنينا نظرية أرسطو هذه ، لم نجد في تاريخ الفلسفة نظرية أخرى تصل بين التجرية والعلم وتوفق بينهما ، وإنما نجد الفلاسفة يغترقون طائفتين : طائفة الحسيين الذين يردون المعاني إلى الصور الخيالية فلا يعسرون كلية العلم وطائفة التصوريين الذين يضعون العقل بمعزل عن التجربة فلا يغسرون موضوعية العلم . <sup>(٣٩)</sup> على لأرسطو كلاما في العقلين وأرداً بعد النص المتقدم مباشرة ، لا يخلو من غتموض فهو يقول : فوهذا العقل الفعال هو القابل للمفارقة ، وهو غير منفعل أصلاوغير ممتزج بمادة ، لأن ماهيته أنه فعل ، والفاعل أشرف دائما من المنفعل والمبدأ وأى العله أشرف من المادة.» هذا الكلام يشعر بأن العقل الفعال وحده قابل للمفارقة دون العقل المفعل ، ولكن أرسطو قال عكس ذلك فالراد وهذا العسقل ألما بعن الحمي من المادة.» هذا الكلام يشعر بأن العقل الفعال وحده قابل للمفارقة دون العقل المنفعل ، ولكن أرسطو قال عكس ذلك فالراد للموجودات يستلزم أن يكون هو مجردا .

وقوله تقابل للمفارقة، هو المقصود لا مفارق بالفعل ولو أن اللفظ اليوناني يحتمل المعنيين ، وذلك لما رأيناه الأن من أن أرسطو بجعل العقلين في النفس . غير أن قوله قالتشاعل أشرف من المنفعل، يدل على مفاضلة بين العقلين، وتفضيل الفاعل على المنفعل ، وهذا إشكال ، يدل على أنه أذا كان المنفعل مفارقا ، قالفعال أحرى أن يكون مفارقا ، من حيث أنه أشرف ،وقوله وغير ممتزج بمادة، يعنى أنه غير متحد بعضو ، وأنه يعمل دون عضو ، كما سبق يفرق أرسطو أذا بين قوتين في العقل .

قوة قابلة لتلقى جميع المعقولات هى ملكة استعداد لتقبل الصور المعقولة وبها المعقولات بالقوة ولكنهالا تعقل هذه المعقولات بالفعل إلا بفضل قوة أخرى فعالة تخرج المعانى الكلية من الجزئيات وتظهرها كمايظهر ضوء الشمس الألوان من الظلام ويحولها إلى الوجودبالفعل فى العين الأنسانية .

(٣٩) نقس المرجع . ص ١٦٩ إ

۱۸.



وبناء على هذه التفرقة يقـول أرسطو بوجود عقلين في النفس الأنسانية على منفعل أو هيولاني وعقل فعال ولا يمكن للعقل المنفعل أن يعقل بالفعل إلا بفضل شيء أخرهو دائما بالفعل .

وعلى الرغم من أن أرسطو ينص صراحة على أن كملا العقلين المنفعل والمعال موجودان في النقس الأنسانية <sup>(٤٠)</sup> إلا أنه يصف العقل الفعال بصفات نميزه عن العقل المنفعل لأنه مفسارق وخسالد وأزلى وأنه يأتي الأنسمان من الغارج.

أما عن طبيعة هذا العقل فهى فعل خالص وهو فى تعقل دائم ، الأمر للى يجعله أقرب شىء إلى العقل الألهى، وقدأدت أقوال أرسطو الغامضة فى العقل إلى أختلاف المفسرين فقد ذهب الأسكندر الأفروديسى فى القرن الثالث البلادى إلى الرأى الذى يميل إلى تأليه هذا العقل موحد بينه وبين عقل الله محرك السموات الذى هو دائما بالفعل .

أما ثامستيوس في القرن السادس الميلادي فقد تمسك بعبارة أرسطو التي بذكر فيها أن المقل الفعال والعقل المنفعل كلاهما مرجود في النفس الأنسانية ، بنبني أن يميز في النفس ذلك التمييز الموجود في الطبيعة بين المادة التي هي رجود بالقوة وبين العلة والفاعل الذي يحدد هذا الموجود ومثل هذا التمييز مجده في الفن والمادة التي تستخدم فيه . <sup>(٢٢)</sup> وقد ترتب على هذا الأختلاف في طبيعة المقل الفعال أختلاف أخر في علاقته بباقي قوى النفس الأخرى ونشأت . نتيجة لذلك مشكلة بقيت تنتظر حلا على مدى تاريخ الفلسفة القديمة وفي العصور الوسطى . <sup>(٢٢)</sup>



تعقيب

قدم أرسطو بحثاً مستفيضاً في المعرفة قدم فيه نقدا للدوز. المعرفية لنظرية المثل الأفلاطونية ، ورغم ذلك أتفق مع كلا من سقراط وأفاز ون في القول بأنه لا معرفة إلما لما هو ثابت، والثابت عنده هو معرفة الصور . كذلك وضع تعريفا للعلم وميز بين العلم والتجربة والفلسفة والفن وبعد هاما بدنابة تمييز بين الأنشطة العقلية المختلفة .

كما قدم تصنيفا وافيا للعلوم المعروفة في عصره أحتل فيه البحث في المينافيزيقا مركز الصدارة ، كذلك قدم بحثا مستفيضا في وسائل للمرفة ظاهرها وباطنها وبعد هذا البحث من أبتكاراته المتميزه حيث ظل أغلب ماقيه من أراء مبالحاً حتى يومتا هذا .



# ، الفصل الرابع , المحرفة ل≓ي فلما سفة اليونائ في العصر الهلينستي،

## يمهيد

سوف نعرض في هذا الفسمل لآراء كل من الأبيسقوريين، والرواقسين والأفلاطونيين المحدثين ، والشكاك التجريبيين حول نظرية المعرفة . أولاً : الأبيقوريون .

بحث الأبيـقـوربون في الطبيـعة الإنسانيـة وانتـهـوا من بحشهم إلى نظرية يشرحون بها كيفية وصول المعرفة إلى الذهن ، وتتركز هذه النظرية في البحث في وسائل المعرفة التي هي عند أبيقور :

(١) الإحساس

يقول أيبقور : إن الأصل في كل معرفة در الإحساس ، فعن طريقة وحده تتم المعرفة ، والحس لا يخطىء ، وإنما الذي يحدث هو أنه تأتي إلى الحواس عن. الشيء الواحد صور متعددة ، والناس يختلفون في التقاطهم لهذه الصور ، فهذا يلتقط صورة ، وذلك يلتقط أخرى وهكذا .... مع أن الموضوع واحد باستمرار ، ومن هنا ينشأ الإختلاف فيما بين الناس بعضهم وبعض ، فالأصل إذا هو الحس دائماً ، وإنما يأتي الأختلاف من الصور الصادرة إلى الحواس عن الموضوعات. (1)

وقد استفاض أبيقور في درامته للإحساس فذهب إلى أن الأبصار يتم حين يصدر من سطح المرئيات أشباحاً مادية تخترق الهواء لتؤثر على بصرنا ، وينفى النظرية المعروفة في عصره والتي ترد الإبصارإلى وجود سيال أو أشعة تصدر من العين إلى المبصرات ، أما عن الأشباح التي تصدر من الأشياء والتي فسر بها الإبصار فقد سماها ولوكريتيوس، ، وهي تظل حافظه لشكل الأشياء وألوانها

 <sup>(</sup>۱) د. عبد الرحمن بدوى . خريف الفكر اليوتاني . مكتبة النهضة المصرية ط٤ . القاهرة سنة ١٩٧٠ مي٣٥



وبذلك تنقل الصُّور الحـة.فـيـة عن الأشـيـاء ، ومن هنا فـقـد عـارض نظرية ديموقريطس التي تستند على القـول بوجود صـفـات ثانوية في الأشيـاء مرجعها تكوين الحواس الإنسانية :

أما السمع فيفسره بأنه يحدث عندما ينبعث من المتلكم أو من مصدر الصوت سيل من الجزئيات الصغيرة المتحركه التي هي الذرات في تيار هوائي يؤثر على الأذن وكذلك يذهب في تفسيره للشم .

وعلى العموم يفسر الإحساس دائماً بأنه يحدث نتيجة صدور ذرات مادية صغيره من الأشياء المحسوسة تصل إلينا بطريقة قيها تألف وإنسجام معين وينتج عنها في النهاية إنقعال أو إحساس ملائم أو غير ملائم .

وقد رأى أن الإحساس هو معيار الحقيقة الأول وكل إحساس صادق بالضرورة ولا يمكن الشك فيه ، وأن الصواب والخطأ لا يرجعان إلى الإحساس بل إلى الحكم العقلى الذى يقع على الإحساسات وبضاف إليها ، فقد نرى برجا معينا أسطوانيا من بعيد ونراه مضلعا من قريب وليس من الخطأ أن نقول أننا نراه أسطوانيا بل يقع الخطأ إذا استمررنا في هذا الإعتقاد بأنه إسطواني عندما نقترب منه <sup>(٢)</sup> ويذهب أبيقور إلى القول بأن رؤى المرضى والأحلام صادقة لأنها تؤثر فينا ، ومادامت تؤثر فينا فلابد أنها صادقةولابد من إفتراض وجود مؤثر بسببها.<sup>(٢)</sup>

ومن ثم يتضج أن كل ما بخويةرؤسنا من أفكار وأراء ما هو إلا سلسلة من الإدراكات الحسية التي إنبعث إلينا من الأشياء الخارجية ، فأنطبعت صورها في أذهاننا ، أذا فالأدراك الحسي هو وحده المقياس الذي نقيس به الحقائق النظرية .

Emile. Brehier. Histoire de a Philosophie, Tome 1, Paris, 1910, P.337 . (۲). (۲) د. أميره حلسي مطر الفلسفة عند اليونان .ص ۳۹۰ – ۳۹۱

#### 1XE



(٢) الغيال :

يعد الخيال هو ثانى وسائل المعرفة عند أبيقور ، ويرى أنه يتكون مما يكون فى النفس من صور جاءتها بها الحواس من قبل ، أذ لو بقى المرء على مستوى الإحساسات الآنية للظواهر المتبدلة لما استقر على رأى واحد ولا استطاع التمييز بين الحلم واليقظة ولا الفصل بين الصواب والخطأ . غير أن الإحساسات المتكررة تسمح باستخراج صور حسية عامة أو نماذج حسية من سيلان الإنطباعات العابرة الخاطفة ، يشار إليها بنفس اللفظ ولها نفس المعنى تلك العملية التى يسميها أيقور بالخيال .

وبعبارة أخرى يطلق لفظ الخيال على إنتقال الذهن من إدراك الجزئى ومن إدراك المعنى الخـاص إدراكـا حـسيـاً مـتكررا فى الماضى إلى إدراك المعنى العـام والكلى إدراكا مباشرا وبديهيا فى الحاضر .

وقد يخطر ببالناهنا أن الخيال عملية عقلية صرفة ، غير أنه في الحقيقة لا يتأصل في العقل وإنمافي الإحساس ، فالخيال لا يعدو أن يكون فكرة حسية تتذكرها في حالة غياب موضوعها ، وبعبارة أخرى إنه تذكر شيء خارجي ظهر لحواسنا وانطبع فيها مرات عديدة ، مثال ذلك عندما نرى من بعد حصانا أو بقرة فأننا لا يمكن أن نتخيلهما ما لم يكن لدينا فكرة عنهما . <sup>(1)</sup>

(٣) الإنفعال - أى الشعورياللذه والألم : -

تمثل الإنفعالات المعيار الثالث للعرفة ، وهي تتحصرفي إنفعالين رئيسيين. هما اللذة والألم اللذان يقوداننا في حكمنا على الأشياء ، وفي التمييز بين ما . ينبغي إتباعه وماينبغي مجنبه . <sup>(ه)</sup> والشعور باللذة والألم يعد مقياس الجانب العلمي من الحياة ، فاللذة تعرفنا بالضرورة بعلة للذة وهي اللاذ ، والألم يعرفنا .

- (٤) جلال الدين سميد . أبيقرر الرسائل والحكم . الدار المربية للكتاب . بيروت منة ١٩٩١ .
   من ٥٠ ٥٩
  - (٥) ديوجيس لاتريتوس . حياة وآراء الفلاسفة . الباب الماشر

~4X0



يعلة للألم وهي المؤلم . <sup>(٢)</sup>

ولما كانت الإنفعالات تتولد عن الإحساسات، شأنهافي ذلك شأن الخيال فهي معيار للحقيقة لايقل قيمة عن المعيارين السابقين ، فكل إحساس مرتبط باللذة أو الألم ، وهذا الشعور يرشدنا إلى ما ينبغي البحث عنه ، وما ينبغي تجنبه ، فاللذة والألم هما أذاً من جهة إمتداد للإحساس إذ أنها يتولدان عنه ، كما أنهما من جهة أخرى معيار للحكم وقاعدته التي تسمح بالإختيار بين ما يجب أن نرغب فيه وما يجب تركه . <sup>(۷)</sup>

(٤) الذاكرة :

تنشأ الأفكار في الذاكرة نتيجة لتكرار الإحساسات ،فالإدراك الحسى تيعاً لهذا هو الأصل ، وعن طريق التذكر يضم الإنسان مجموعة من الإحساسات أو المدركات الحسية بعضها إلى بعض ، ثم يكون من الجميع تصوراً واحداً فكان مصدر التصور في الواقع هو الذاكرة ، وليس التصور شيئاً عالياً على المدركات الحسية ، وإنما خلاصة أو مدلول به يجمع الإدراكات الحسية المختلفة الخاصة بشيء واحد هو تصوره . <sup>(٨)</sup>

(٥) الحدس

يرى أبيقور أن الحدس ينشأ عن الإستدلال الذي ينطلق من الإحساسات ومن المعانى التي تقوم على هذه الإحساسات للوصول إلى القول بوجود أشياءلا مرئية لاتقل يقينا عن الموجودات الحسية <sup>(1)</sup> كالقول بأن العالم مؤلفا من ذرات

- (٢) اميل برهيبه . تاريخ الفلسفة : حـ٢ الفلسفة الهانستية والرومانية . ترجمة جورج طرابيشي . دار الطليمة للطباعة والنشر ط١ بيروت . سنة ١٩٨٢ من ٩٨
   (٧) جان يران . الفلسفة الأبيقورية . تعريب . جورج أبو كسم . نقديم . عادل العوا . الأبجدية للنشر ط١ . دمشقسنة ١٩٩٢ من ٤٥
   ط١ . دمشقسنة ١٩٩٢ من ٤٥
   (٨) د. عبد الرحمن بدوى . المرجع السابق . من ٥٤
  - (٩) جلال الدين سعيد . المرجع السابق . ص ٥٦

.\^\*



ويرى أبيقور أن الحدس الذهني يتكون بواسطه التمثلات أو التصورات المكونة والمنظمة في نفوسنا تبعاً لما بينها من تجانس وتقارب ، والتي منها تكون النفس صورة جديدة صيغت من مزج عدة من الصور السابقة ، فيمكنهابذلك أن تسبق الإحساس .ووسيلة هذا الحدس نفسه هو إرتباط يتكون آليا من الصور المختزنة في الذاكرة ، (١٠)

ومما سبق يتضح أن موضوعات المعرفة عند أبيقور ثلاثة . النوع الأول : منها ما يصلنا عن طريق الإحساس الذي يعد في نظره معصوماً من الخطأ .

أما النوع الثاني : هو موجودات بعيده لا يصلنا عنها سوى صور جزئية وغير تامه مثل مجموعة الظواهر الجوية ، والظواهر السماوية .

أما النوع الثالث : فهو أشياءغير مرثية تدرك عنها نفوسنا أثراً مبهماً .

ثانيا : الرواقيون -

بحث الرواقيون في وسائلالمعرفة ، ودرجاتها ، ومعيار صدقها ، وسوف نقوم هنا بدراسة كل مبحث من هذه المباحث الثلاثة .

(1) وسائل المعرقة :

يتحدث الرواقيون عن ثلاث وسائل للمعرفة .

- 1 - الإحساس

فسر الرواقيون الإحساس تفسيرا ماديا فرأواأن الأحساس هو إنطباع أثر المحسوس في المقل ، وفكرة الإنطباع هذه أخذت بمعناها المادى الصرف حتى إن كليانتس قد شبه هذا الإنطباع بأنه كانطباع نقش الخاتم على الشمع تماما . إلاأنه لايد أن يكون هذا التفسيرللإحساس قد ظهر لكريسيبوس انه غير مقنع لأنه مادى إلى حد بعيد ، ولهذا حاول أن يعدل من هذه النظرية مستنداإلى روح مادى إلى حد بعيد ، ولهذا حاول أن يعدل من هذه النظرية مستندالي روح

مكتبة دار العروبة . القاهرة سنة ١٩٥٨ ص١٨٣



المذهب الرواقي الأصلى وهو المذهب المادى ، فقلا إن الإحساس عبارة عن تغير يحدث في العقل تخت تأثير موضوعات خارجين، وإلى هذا الإحساس أو الصور الحسية ترجع كل معرفةفهو الأساس . <sup>(11)</sup> – بي – **العقل .** 

أخذ الرواقيون بنظرية حسية في العرفة إذ تصورا أن العقل كالصفحة البيضاء تأتية الإنطباعات الحسية من الخارج فتنقش فيه كالخاتم على الشمع فتحدث فيه التصورات والتمثلات . <sup>(١٢)</sup> ومن الموقف يشبه موقف المدرسيين ، وجون لوك حيث يطلقون على هذه المامحة البيضاء عبارة "Tabularasa" ، وهذا العقل النقى من أى أثر أو إنابياع تتكون فيه التصورات شيئاً فشيئاً مما نستقبله من صور خارجية صادرة مباشرة عن المحسومات . <sup>(١٢)</sup>

وإذا كمان فكر الإنسان قادراً على التجريد والإضافة والتأليف والنقل والمضاهاه ، قهو لا يستطيع الخروج من مقدمات الإحساس . فكان الحواس هى وسيلة المعرفة ، ووظيفة العقل هى ربط الأفكار والمعانى ربطاً يتألف منه نظام يسمى بالعلم. لكن الحواس ليست الإخادمة ،والعقل يسيطر عليها سيطرة الملك على رعيته ، فيرتب رسائلها ويوجهها إلى غايتها . فالعقل عند الرواقيين ،و على حد تعبير شيشرون تلك القوة التى بها يرى الإنسان النتائج والأسباب وينهم سيرها ويقارن بين المتشابهات ويربط المستقبل بالحاضر . وإذا فمهمه العقل هى إدراك حدوث الأشياء في العالم والإحاطه بما يينها من روابط، وبعبارة أخرى هى فهم تلك الوحدة المقدة التى يعبر عنها بالنظام (لوغوس) . <sup>(11)</sup>

**FHE PRINCE GHAZI TRUST** - ش - الذاكرة : FOR QUR'ANIC THOUGHT

رأى الرواقيون أن الذاكرة هى مصدر التصورات الكلية ، فالإنسان بعد أن يجمع عدة تصورات حسية ، يتكون له عنها نصور كلى ، غير أن هذا التصور الكلى ليس غير مجموعة التصورات الحسية الصرفة ، فهنا نجد أن المذهب يسير منطقياً مع نفسه ، ولكننا نجدهم بعد ذلك يخرجون على منطقهم فيقولون بوجود تصورات كلية بالمنى الذهنى الصرف الخارج عن كل إدراك ، وسموا هذا باسم والعلمه ، ومجموعة التصورات الكلية هى التى تكون العلم فى هذه الحالة . وهم والعلمه ، ومجموعة التصورات الكلية هى التى تكون العلم فى هذه الحالة . وهم يوك ون إلى جانب هذا أن هذه التصورات لا مادية ، لأنها خارجة عن كل يوك ون إلى حانب هذا أن هذه التصورات لا مادية ، لأنها خارجة عن كل يوك ون إلى حانب هذا أن هذه التصورات لا مادية ، لأنها خارجة عن كل يوك ون إلى حانب هذا أن هذه التصورات لا مادية ، أنها خارجة عن كل يوك ون إلى حانب هذا أن هذه التصورات لا مادية ، أنها خارجة عن كل يوك ون إلى حانب هذا أن هذه التصورات الكلية هى التى تكون العلم فى يوك ون إلى حانب هذا أن هذه التصورات لا مادية ، أنها خارجة عن كل يوك ون إلى حانب هذا أن هذه التصورات الكلية هى التى تكون العلم فى هذه الحالة . وهم موضوع خارجى ، كما أنه لا يمكن التعبير عنها بالألفاظ ، فهى أقرب ما تكون إلى الكليات كما تصورها أفلاطون أو على الأقل كما تصورها أرسطو . إلا أنه يلاحظ أن هذا لا يتفق فى الواقع مع منطقهم ، حيث أن التصورات الكلية التى قالوا بأنها تكون العلم خارجه عن المسوسات ومنفصلة عن أى تصور مادى.<sup>(10)</sup>

وبالرغم من أن الرواقيين لم يقبلوا المثل الأفلاطونية ، وأنكروا أن للصور المفارقة وجوداً مستقلا في الخارج ، وقالوا إنها لا وجود لهاإلا في أذهاننا فقد قالوا مع ذلك بأن من هذه الصور الذهنية أو المعاني ما هو سابق على تجاربنا وما يمكن أن يؤلف بواسطته جميع المعاني الأخرى ، وهذه المعاني تتميز بأنها سابقة لجسميع ماعداها وأنهما تكون لنا منذ الصخر ، وإنهما تكون بالفطرة لا بالاكتساب.<sup>(11)</sup> ويسمى الرواقيون مجموع هذه المعاني الفطرية التي تشترك فيها جميع الموجودات العاقلة بأسم المعاني الشائعه ويسمونها أيضا الأوليات ويعنون بذلك أنها سابقة على كل معرفة عقلية تمتلكها نفوسنا اكتسابا . ولذلك عرفوا العني الأول بأنه الأمر الكلى الذي نتصوره تصوراً طبيعياً . <sup>(11)</sup> ويقول شيشرون إن مثل هذه المعاني هي الأسس التي يقوم عليها بناء العلم . ويذهب سنكا إلى

(١٥) . د. عبد الرحمن بدوي . المرجع السابق. ص١٧

-Emile . Brephier : Chrysippe et Lancien Stoicisme , Paris , P.u.F. 1951 .(17) P.67

-Diogene Laerce : vie , doctrines et Sentences , des Philosophes illustres , (1V) tome 2, Traduction , R.Genailles, Paris, 1965 , P.51 - 53



أنها بذور مخوى صور الأشياء القردية كلها ، أى أنها معرفة سابقة لهذه الصور قبل تطورها وتقترب هذه النظرية الرواقية عن المعنى الأول من النظرية الأفلاطونية المشهورة عن التذكر ، تلك النظرية التي تذهب إلى أن العلم الذي يكون لنا في حياتنا هذه إنما هو تذكر لما شهدناه ووقفنا عليه في حياة سابقة حين كانت يفوسنا تنعم بمجاورة عالم المعقول . (١٨)

لكن الفرق بين النظريتين عظيم فأن ألمثل فى نظرية أفلاطون لا تغسر معرفة الأشياء الحسية ، بل معرفة الأشياء المستقلة عن الحس ، وأفلاطون يرى هذه المعرفة وحدها جديرة بأسم العلم أما المعانى الأولية عند الرواقيين فليست إلا بدايات وأسساً لكل نوع من أنواع المعرفة إطلاقا ذلك أن الرواقيين كما رأينا لا يرون مجال العقل مباينا لمجال الحس ، بل يقولون إن العقل مصدره الحس بل هو حامة من الحواس .

فلعل المعانى الأولية والتى هى أصل العلم هى نتائج عجربة سابقة من طراز أعلى من طراز التجربة الأرضية : تلك هى التجربة التى استفادها الذهن قبل اتصاله بهذا الجسد الأرضى ، أعنى حين كان ناراً خالصة لا شائبة فيها ، فكان يحيا حياة الأرواح السماوية النقية ، وللمعانى الأولية الشائعة عند الرواقيين منزلة كبيزة . كانوا يفاخرون من أجلها بأنهم على وفاق مع الفطرة ولعلهم استطاعوا بهذه النظرية أن يحلوا مشكلة البحث العلمى التى وضعها أفلاطون فى محاورة مينون . وإذا كان هناك شىء من التناقض فى القول بعلم وبفطرة أخلاقية في الفطرة بالعلم . (11)

فهذه الأفكار الشائعة ليست ذاتها علماً بل هي بذور العلم والرواقيون بنظرتهم المتقاعلة ، رأوا أن هناك إنسجاماً ضروريا بين الفطرة والحق . (٣٠)

- -Platon, Menon 81d 85b. (1A)
- (١٩) د. عثمان أمين . المرجع السابق . ص ٢٢ ٢٢ .
  - -Emile Brerier : op.cit. P.68 . (\*\*)



(٢) درجاتها:

يرى الرواقيون أن أولى درجات المعرفة هى الأثر الحسى المباشر أو الصورة الحسية ، وتعرض هذه الصور على العقل وقد يقبلها أو يوفضها كقولنا : هذا أو ذاك أسود وهذه مرحلة التصديق وهو ثانى درجات المعرفة ، فإذا قبل العقل هذه الصورة وكان على صواب فى هذا القبول فهذا هو الفهم الصادق وهو الدرجة الثالثة للمعرفة ، أما إذا قبلها العقل عن غير حق فإنه يكون لدية ظن خاطىء

إذا فالدرجة الثالثة من درجات المعرفة بعد التصديق كمبدأ ذاتي للصدق والكذب، هي الفهم أو الإدراك الحسى الكامل لموضوع خارجي حقيقي في مقابل التصديق الأولى .

ويحس العقل إزاء هذا الفعل أنه فعله المتميز عن الصور الحسيةوفي هذه الحالة يدرك العقل أن الصور الحسية تكون في حالة صدقها مطابقة للمحسوس الخارجي ، وتسمى الصورة إذا في هذه الحالة بالأثر المفهوم ومعنى أنها أثر مفهوم أنها تؤدى إلى التصديق الصحيح أي إلى الإدراك الحسى .

ولفظ مفهوم هذا يشير إلى وظيفة أساسية وهى أنه هو الذى يسمع بالإدراك الحسى الصحيح أو هو الذى يصدر عنه هذا الإدراك الحسى ، ولكن الرواقيين لم يميزوا في وضوح بين الأثر المفهوم والأثر غير المفهوم .

إذا فالأثر المفهوم هو أول درجات اليقين ، أما العلم فهو يقوم على مجموعة مترابطة من هذه الأثار المفهومة أى الإدراكات الحسية ، ومن ثم فهو يقوم على أساس وطيد لأنه يستند إلى ترابط هذه الآثار المفهومة ترابطا فعليا ، أما القن فهووسط بين العلم والإدراك الحسى ، إذ هو إدراكات حسية تؤلفها التجربة لناية خاصة نافعة في الحياة .

إذا لدينا أثر حسى مباشر ثم تصديق بهما الأثر واجتماع الآثر الحسى والتصديق يعطينا التصور الصحيح القنائم على الإدراك الحسى المشتمل على الصورة المفهومة ، ثم لدينا أخيرا العلم وهو موضوع دراسة الحكيم . (٢١)

(11) د. محمد على أبو ريان . الرجع السابق . حسر . من ١٨١ - ٢٨١



(۳) معیار صدقها .

أختلف الرواقيـون في هذه المسألة ، وكـان في إختـلافـهم إحـراج لهم واضعاف لموقفهم في نزاعهم مع الأكاديميين الذين أنكروا أن يكون للحق معيار.

ذهب جمهور الرواقيين إلى أن معيار الحق هو التصور المحيط أى (الآثر المفهوم) وينسب هذا الرأى إلى كريسيبوس، وأبولودورس <sup>(٢٢)</sup> . ومعنى هذا أن التصور الصحيح يمكن أن يميز من التصور الزائف على حسب درجته من الوضوح . وهذه النظرية العامة يمكن أن تردفي أصلها إلى زينون <sup>(٢٢)</sup> ، بعبارةا أخرى يقال إن معيار الصورة الذهنية الصحيحة هي وضوحها .

والوضوح صغة تتعلق برؤية حقيقية تكون على نحو لا يستطيع العقل أن لا يذعن له ، فلابد للتصورالمحيط أى الآثر المفهوم من أن يأتى من شىء حقيقى فيخرج من ذلك الرؤى الباطلة والأوهام والهواجس والأحلام .

وذهب بعض الرواقيين القدماء إلى أن معيار الحقيقة هوالعقل الصريح أو العقل المستقيم . والعقل الصريح عندهم هو حسن استعمال ذلك العقل الذى يشتيرك فيه تحافق الناس دون تفريق . <sup>(٢٤)</sup> ولما كنان استعمال ذلك العقل استعمالا حسنا ليس من نصيب الكافة ، فمعنى ذلك أن كنة الحقيقة لا يقف عليه إلا الآلهة والحكماء .

ويروى ديوجينيس لا ترتيوس أن كريسيبوس يرى للحقيقة نوعين من المعايير : الإحساس والمعنى الأولى في حين يرى يويطوس المسيداوى أن هناك ثلاثة معايير هي : الأحساس والنزوع والعلم .

ويخيل إلينا بإزاء هذه الأقبوال للتسن اربه أن أى جزء من أجزاء المعرفة الرواقية يمكن أن يقال عنه أنه معيارللحق عندهم دون ابتعاد عن زوج مذهبتهم م ويدوأن هذه المعايير جميعاً تستوى في النهاية ولا تتنافى . Diogene Laerce . op. cit. tome 2 . P.54 (YY)

- -Thid, tome 2 ... P.SO (YY)
  - -Ibid , tome 2 . P.54 (Yt)



كما بين الأستاذ برلمييه <sup>(٢٥)</sup> إذ المطلوب على كل حال هو إما التصور الذى يفضى ضرورة إلى الإدراك ، وأما الإدراك وعلاقته بإدراكات أخرى ، ومواء إكان هذا أم ذاك ، فالقوة العقلية الفعالة إنماقوامها الفعل المقلى الذى يحيط بالشيء إحاطه شاملة ، والإحاطه والتصديق هما الفعلان الأساسيان من أفعال العقل الصحيح باعتباره معرفه .

أما الإحساس والمعنى الأولى اللذان قال بهما كريسيبوس فليسا إلا نوعين من الإحاطة وكما أن الإحساس فعل من أفعال الإحاطة بالمحسوس ، فكذلك والمعنى الأولى، هو الإدراك العقلى أو الفكر الذى نفذ قيه العقل فهو محيط (٢٦) ثالثاً : - الأفلاطونية المحدثة .

أبرز من يمثل هذه المدرسة هو أفلوطين الذى يعد مؤسسها الحقيقى ، لللك سوف نقتصر هنا على دراسة نظريته فى المعرفة . امتزج البحث فى المعرفة عند أفلوطين بتجربتة الصوفية ، والمعرفة عنده تقوم على الحدس الذى تصل إليه النفس أثناء محاولاتها التحرر من رقه البدن ، وأول خطوه لذلك هى التحرر من ملطة البدن والحواس وعنها تنشأ الفضائل العادية عنده ،و الخطوة الثانية الفكر والتفلسف ، والخطوه الثالثة أن تسمو النفس فوق التفكير وتصل إلى اللقائه أو المعرفة أو العلم اللدنى ، وكل هذه المراحل عنده هى إعداد للدرجة الأخيرة وهى الإغاد بالله .

وبرى أفلوطين أن اتصال أو اعجاد النفس بالواحد لا يتم بحدس عقلى ، بل إنه ضرب من التماس لا يستطيع الإبانه عنه إلا الذين يذوقونه وهم قليل.وهو تادر عندهم .

ويستخدم أفلوطين الجدل الصاعد في توضيح كيفية الإقتراب من الواحد

. -Emile . Brehier : Histoire dela philosophie, tome 1 , P.303 (Yo)

ا وايغناً د. عثمان أمين . المرجع السابق .مم ١٨ - ١٩

-Emile . Brehier : chrysippe , et lancien , stoicisme , P.303 (11)



أوالله . ويسير هذا المنهج الصاعد وفق خطوات محددة أو مراحل أو درجات كل درجة منه تمهد للدرجة التي تليها وتسبق الدرجة التي تركتها وراءها ، وهذه الدرجات أو المراحل هي على الترتيب : الجسد أو البدن ( 6ομα ، والنفس ( γμχη ، والمقل ثالثاً ( γμχη ، (۲۷)

وكلما بلغ الفكر درجة منها أحس بما يعتورها من نقص وشعور بالحاجة تدفعه إلى بخاوزها إلى الدرجة التي تليها على السلم الصاعد .

وينتقل الفكر من مرحلة إلى مرحلةومن درجة إلى درجة إلى أن يصل إلى الواحد الذي لا صورة له ولا شكل له على الأطلاق .

ويذكر أفلوطين أنه في محاولتنا الأقتراب من الواحد الأسمى يجب علينا أن نبتعد عن أى تعريف وأن نستبعد سائر الصفات التصنيفية . وهكذا فأننا في تأملناعلينا أن نحرر النفس من أى نوع من أنواع التبعية أو الهوى لكى نصل بها إلى يخقيق مرادها وإلهامها أو إشراقها من خلال الاتصال بالواحد ، وهذا التحرر للنفس يكون خارجياً وداخليا في الوقت ذاته إنه البعد عن الشهوات والملذات والأشياء الخارجية والعودة بالنفس إلى الوراء في داخلها .

ويجب أن تلاحظ كحما يقلول أفلوطين : وإن الواحد لا يظهر للنفس كموضوع أمامها ؛ أنه يحضر إلى النفس ويجضر فيها لاشىء بينه وبين النفس انهما لم يعودا اثنين ، بل أصبح الاثنان واحداً، ، هذا هو أذا الأتحاد الصوفى ذلك الاتحاد الذي يرقى قوق النظر والرؤية العقلية .

ويرى أفلوطين أن أول ما تدركه النفس مَن خلال الحس هو الموجودات الخارجية التي عمليها وتقارن بينها وتميز ، وذلك فعل الإدراك اللاحق للإحساس . ثم ترقى إلى مرتبة الحكمة على سبيل التذكر . ولكن النفس قادرة بالإضافة إلى ذلك على الإرتداد على ذاتها ومعرفة ذاتها من الداخل ، بحكم تعقلها بالعقل الإلهن واستنادها إليه . ولكى تبلغ هذه المرحلة من وعى الذات ،

(٢٧) يوسف كرم . للرجع السابق . ص ١٩٠ .

5 **6 2** 



يتوجب على النفس أن تتحقّق من وحدة الذات والموضوع ، المدرك والمدرك ، ومن أن المبدأ المقلى «أو العقل الألهى» لا يتميز عن العالم الكليات أو المثل التي لا تنفصل عن جوهر المقل الإلهى ذاك .

وهكذا استطاع أفلوطين على غرار ألبينوس أن يحل الإشكال الأفلاطونى الناجم عن النظر إلى المثل وكمأنها نماذج أولى للموجودات قائمة في عالمها الخاص وخارجة عن حيز العقل الإلهى أو المبدأ الخالق لتلك الموجودات .

وتبلغ النفس مرحلة إدراك الذات عندما تتحد بالعقل الإلهى الذى لا ينفصل عن الحقـائق أو النمـاذج الكليـة الأولى ، والذى لا يتـقـوم بالعـمل بل بالتأمل فى ذاته المنطوية على نماذج جميع الموجودات .

وعندما يدرك العقل الإلهى ذاته يدرك الله الذى منه إستمد وجوده وقدرته ويهدأ . وهذا الهدوء أو الأستقرار في الواحد ليس تخليا عن الإدراك بل هو فعل التخلى عما هو غريب عنه . وفي جميع أشكال الوجود لا يمس الاستقرار أو التخلي عن الغريب طبيعة الفعل الخاصة ، لا ميما عندما لا يكون الوجود بالقوهو حسب، بل بالفعل الكامل . وعندها فقط يستطيع الموجود الذي كان في الأصل منطوباً على ذاته أن يتجلى في الموجودات الأخرى الصادرة عنه . (٢٨)

رابعاً : - الشكاك التجريبون

سوف نمرض هنا لآراء أبرز الشكاك التجربيين في المعرفة .

(۱) بیرین

يرى بيرون أن على الحكيم ان يسأل نفسه ثلاثة أسئلة : أولا يجب أن يسأل ما هي الاشياء وكيف تتكون ، ثانيا كيف نرتبط بهذه الأشياء ثالثا ما يجب ان يكون عليه موقفنا ازاءها .بالنسبةلما هي عليه الاشياء كل ما نستطيع أن تجيب عليه هو أننا لا نعرف شيئا ، أن كل ما نعرفه هو كيف تبدو الأشياء لنا أما

<sup>(</sup>۲۸) د. ماجد فخرى ، تاريخ الفلسفة اليونانية ، دار العلم للملايين ط۱ ، يبروت ۱۹۹۱ ، من ۱۹۹، ۱۹۲، ۱۹۹

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بالنسبة لجوهرها الباطنى فنحن جهلاء به . والشىء نفسه يبدو مختلفا عند الناس المختلفين ولهذايستحيل أن تعرف أى رأى هو الصواب . واختلاف الرأى بين الحكماء وكذلك بين العامة يبرهن على هذا . وكل يقين يمكن طرح يقين مضاد له على أسس قوية متساوية ومهنما يكن رأيى فان الرأى المناقض يؤمن به بعض الآخرين المهرة فى الحكم على الاشياء مثلى . ان الرأى ممكن لكن اليقين والمعرفة مستحيلان ، ومن ثم فان موقفنا تجاه الاشياء (السؤال الثالث) يجب أن يكون التوقف التام عن الحكم اننا لا نستطيع أن نيتقن من أى شىء حتى أتفه أشكسال اليقين ولهمذا لا يجب أن يدلى بأية عبسسارات موجبة عن أى موضوع . (٢٩)

ولهـذا فقـد أقر بيرون أنه يحس بالظواهر المحتلفة ولكنه كـان يمتنع عن الحكم عليها لأنه اعتقد أن الحقيقة لا يمكن معرفتها وليس فى مقدورنا أن نعين حميمه الاشياء إذ ان الآصد تخلها يمكن أن تنطبق عليها ، فالأشياء ليست فى ذاتها جميلة ولا قبيحة ولا عادلة ولا ظالمة . وانتهى من كل ذلك إلى التوقف عن الحكم الذى سماه وبالإيوخى، epoche .

فما يقال في تفسير الإبيوخي أنا نحس مثلابالعسل حلوالمذاق ولكننا نمتنع عن الحكم على العسل بأنه حلو المذاق أو أننا نحس بالنار ساخنةولكننا لا نحكم على الناربأنها ساخنة ، ومن هنا فقد انتبهى من والايبوخي، إلى الصحت المطلق . (٢٠)

(٢) أركسيلاوس

كمان أركسميلاوس أول من توقف عن الحكم ، نظراً لتناقض الحجم المتعارضة ، كما يقول ديوجينيس . وأنكر كما يروى شيشرون ، أنه يمكن معرفة أى شيء ، حتى القضية السقراطية القائلة إن المرء لا يعرف شيئاً ، ما دامت الحجج في دعم أى مسألة متساوية . لذا وجب التوقف على الحكم ، وهي الغاية (٢٩) ولتر ميتس ، المرجع السابق . مي ١٤٢



التي بجب أن يستهدفها الرجل الحكيم أما في الشؤون العملية ، فعلى الرء أن يستهدف الرأى السديد أو الحسن الذي عرفه بقوله : إنه الرأى الذي يمكن تبريره بخجج قوية ، دون التحكم بالرأى على طريقة الرواقيين ويرى ديوجينيس لاترتيوس . أنه أول من دعم طرفي أي مسأله وتلاعب بالأسلوب الذي وضعه أفلاطون وهو من الجدل . (٣١)

وقد أشار شيشرون في كتاباته إلى أن أركسبلاوس أنكر إمكان معرفة أي شيء عن طريق الحس أو العقل ، وكان هجومه موجهاً – بهذا الصدد إلى موقف زينون الرواقي الذي جعل ما أسماه دبالأفكارأو بالتصورات الحقيقية، أساساً للمعرفة ، مؤكدا أنه لا توجد أي أفكار عمل علامة الحقيقة ، وقد رد على زينون موضحاً أن التصديق لا يقع على فكرة بل قضية وإذا كان معيار صدق أو حقيقة الفكرة هو مطابقتها للأشياء في الخارج فهذا يعنى أن الأفكار الحقيقية عند زينون لها ما يقابلها من أشياء في الواقع هي سبب حدوثها ، وهنايورد زينون أنكاراً ليست حادثة عن أي شيء خارجي كأخطاء الحراس وخيالات المنام وأوهام السكر والجنون ، ومع ذلك لا يمكن التمييز بينهما وبين ما يسمى بالأفكار الحقيقية الحادثة عن الأشياء ، فالتصورات أو الأفكار سواء ، يبقى أن الحكمة هي في تعليق الحكم على الأشياء ذاتها ، ولم يقبل أركسيلاوس أن يجعل من نعليق الحكم جزءاًمن المعرفة ولكن اليقين الذي ينكره في الميتافيز يقانراه بقره في الأخلاق ، فليست كل الآراء والأفعال ممتنعه وإلا امتنع الفكر والعمل على السواء فشمت أفعال تبدو لنا مستقيمة وتبشر بتحقيق ما هو خير ، وكذلك هناك آراءمعقولة يمكن الدفاع عنها بدون برهان مطابق لحقيقة الأشياء ، وهذا هو معنى الأحتمال ، وإذا فلسنا بحاجة إلى معرفة يقينية لكي نفعل فعلاً معقولاً ومستقيما بل يكفى استعراض الآراء المؤيدة والمعارضة للفعل واتباع الاحتمال المرجح للقمل أو لعدَّمه فيصبح الأحتمال إذا مبدأ أعلى في الحياة العملية .(٣٢)

> (۳۱) د. ماحد فخری - المرجع السابق ، ص۱۹۲۲ (۳۲) د. محمد علی ابو ریان ، المرجع السابق ، حد۲ ، ص۲۰۰ ، ۳۰۱



(٣) تيمون :

ألف تيمون رسائل فى الشك من بينها قصيدة نهكمية أبرز فيها مدى ماتنطوى عليه قضايا الفلاسفة النظريين من تناقضات ، منذ نشأة الفلسفة عندطاليس حتى رجال مدرسة أفلاطون مثل أركسيلاوس وقد احتفظ إبزوب بمقتطفات من هذه الرسائل <sup>(٢٣)</sup> بقيت منها فقرتان توضحان موقفه من المعرقة: يقول فى الأولى فإن الظواهر صحيحة دائماً ويقول فى الثانية فإنى أرفض أن أثبت قولنا إن العسل حلو حقا ، أما كون العسل يبدر حلوافى الذوق فذلك ما أسلم به تسليماً تاماًه <sup>(٢٢)</sup>

معنى ذلك أن نيمون يرى أنه يستحيل علينا الحصول على معرفة موضوعية عن الأشياء ، فنحن لا نعرف الأشياء فى ذاتهما بل نعرف ما يبدو لنا منهما من ظواهر وهى صحيحةدائما ، فالقول بأن العسل حلو المذاق أمر نسلم به ، ولكننا نرفض التسلم بأن العسل حلو فى ذاته بقطع لنظر عن مذاقنا له . (٣٥)

ومما سبق يتضبع أن مذهب تيمون بشبه من بعض الوجوه مذهب هيوم ا قهو يذهب إلى أن الشيء الذى لم يقع أبداً في مشاهدة الإنسان كالذات مثلا لا يمكن استدلالها استدلالا صحيحاً ، أما إذا شوهدت ظاهرتان مقترنه إحداهما بالأخرى دائماً أمكن إستدلال إحدهما من الأخرى . (٣٦)

(٤) کارینادیس .

اختلف المؤرخون في طريقة عرض مذهب كاريناديس الشكى فبعض القدماء منهم اعتمدوا على كليتوماخوس وهؤلاء يذكرون أن كارنياديس قد ظل

(٣٣) انفس المرجع - ص٣٩٩ (٣٤) ايرتراند رسل، تاريخ الذاسقة البربية حدة العنسقة القديمة ، ترجمة د، ذكلي الجيب محمود،، مراجعة د أحمد أمني - مطمئة لحمه التأليف والترجمة والمدحا - القاعرة سنة ١٩٦٧ ص ٣٧٤ (٣٥) د. محمد على أبو رياد - مرجع السائق - حما ص ٣٩٩ (٣٦) يرتواندرسل ، المرجع المائق - حمال ما ٣٧٤ - ٣٧٩



مخلصاً لمبدأ أركسيلاوس من حيث تعليق الحكم ، وإنه توسع فقط فى شرح هذه النظرية ، ولم يكن من شأن هذا التوسّع أن يغير كثيرافى المبدأ الأصلى ، وهو تعليق الحكم ، ولكننا على العكس من ذلك نرى بعضاً آخر من القدماء يذكرون عن كاريناديس أنه قد تخلى عن مبدأ تعليق الحكم لما رأى فيه من شدة وغلو ، رحاول أن يحل مشكلة المعرفة على طريقة احتمالية مخففة ، ولهذا اعتنى عناية كبيرة بنظرية والإحتمال، وبدرجات المعرفة ، لكى لا يرفض نهائيا أن يحكم على شىء . فى حين اتفق أغلب المؤرخين المعاصرين على أن هذا الإنجاء الثانى لم يكن الإتجاه الصحيح الذى إتخذه كاريتاديس ، وإنهم يميلون إلى القول بأن يكن الإتجاء الصحيح الذى إتخذه كاريتاديس ، وإنهم يميلون إلى القول بأن ذلك سبباً تاريخياً هو أن الأكاديمية بعد كليتوماخوس قد تغيرت وأخذت انجاها قريبا من الإنجاء التوكيدى عند الرواقيين فلم يكن غريباً إذا وهم يعرضون مذهب كاريناديس ، أن يقربوا هذا الذهب من إنجاههم الجديد ، أى أن يشوهوا الأنجاء قريبا من الإنجاء الذولين منه من إنجاههم الجديد ، أى أن يشوهوا الأنجاء تريبا من الإنجاء الذي عند الرواقيين فلم يكن غريباً إذا وهم يعرضون مذهب كاريناديس ، أن يقربوا هذا الذهب من إنجاههم الجديد ، أى أن يشوهوا الأنجاء تريبا من الإنجاء الذهب من إنجاههم الجديد ، أى أن يشوهوا الأنجاء الأصلى الحقيقى عند كاريناديس . فلا يجمهم الجديد ، أى أن يشوهوا الأنجاء

وأياماً كان الأمرفإن أبحاث كاريناديس في المرفة تتجة كلها إلى نقد نظرية الأبيقوربين في المعرفة . ذلك أن كاريناديس ينكر أولا الإدراك الحسى كما ينكر النظر المقلى ريستخدم هنا البراهيين التقليدية الخاصة بخداع الحواس وبأن المعرفة النظرية تقوم على الحواس ، فما يجرى على الحواس يجرى بالتالى على المعرفة التقليدية . وهكذا نرى أنه في هذا كله لم يأتي كاريناديس بشيء جديد ، وإنما الجديد عنده أنه جاء بالناحية الإيجابية فيما يسمى باسم معيارالحقيقة، فهذا الميار يحاول أن يضعه على أساس إيجابي فيقول : إن المشكلة في الواقع ليست مشكلة الصلة بين الإمتثال وبين الوضوع الخارجي ، وإنما هي مشكلة الصلة بين التصور وبين الذات المدركة . (٣٧)



• •



رابعاً : يختلف الأحكام بسبب التغيرالمستمر في حالاتنا الصحية والنقسية وما ينتابنا من سعادة أو حزن أو صحة أو مرض ،فالمريض لا يشعر بالطعام شعور السليم .

- خامساً : تختلف الأحكام لإختلاف النظم والعادات والقيم في المجتمعات المختلفة فما يبدو للناس عدلا لا يبدو عند بعض آخر كذلك .
- سادساً ، يختلف الأحكام حسب تنظيم الأشياء ووضعها في المكان وعلاقتها بنيرها فاللون في ضوء الشمس يبدو مختلفا عما نراه عليه في ضوء القمر .
- سابعاً : تختلف الأحكام حسب إختلاف الأشياء في بعدها أوقربها منا فالشمس تبدو صغيرة لبعدها عنا .
- ثامناً ، تختلف الأحكام باختلاف النسبة التي يكون عليها المدرك لأنها تؤثر على كيفياته فالنبيذ مثلاً إذا أخذ في حدود معينة ونسبة معينة أفاد وإذا زاد عن هذه النسبة أضر .
- تاسعاً : تختلف الأحكام حسب المألوف والنادر فالشيء المألوف نحكم عليه حكما غير حكمنا عليه لو كان نادراً .

عاشراً : تختلف الأحكام بحسب أختلاف علاقة الاشياءبعضها ببعض.(١٠) هذه هي حجج اناسيدعوس التي قدمها للدفاع عن مذهب بيرون الشكي ومذهبه هو أيضا وهي يمكن أن ترد إلى حجة واحدة وهي حجة النسبية

ومدهب هو ايف وهي يعمل المارد الى والما الخامسة والثامنة فهى خاصة والحجج الأربع الأولى تتعلق بالشخص المدرك أما الخامسة والثامنة فهى خاصة بالموضوع المدرك وأخيرا نجد الحجج السادسة والسابعة والتاسعة وهى خاصة بالشخص والموضوع معاً .

۲. ۱



(٦) أجريبا

تتضح الصورة الكاملة الدقيقة للحجع التي قال بها الشكاك ضد إمكان المعرفة على وجه الدقة عند أجريبا ، وقد صاغ هذه الحجع في خمس مشهورة هي :

الأولى والثانية منها تتضمن الحجج المشرة عند أناسيديموس ، والثالثة ترى أنه لكى نسلم بشىء لابد ان برهن عليه ، وهذا البرهان يحتاج إلى برهان آخر سابق عليه وهكذا باستمرار إلى غير نهاية . والرابعة تتخلص في أن المبادىء التى تبنى عليها البراهيين هى فروض لا برهان عليها ، والخامسة أن الفلاسفة قد تناقضوا فيمابينهم وبين أنفسهم . (٤١)

(٧) سكستو أميريقوس .

ألف سكستو أمبريقوس مجموعة من الكتب تعد بمثابة موسوعة للمذهب الشكى دون قيبها أخبار الشكاك وحججهم وقد وصلت إلينا منها ثلاثة : الاول يدعى «الحبجج البسيروبية» وهو مـوجـز المذهب ، والشـانى عنوانه «الرد على الفلاسِفة» ، والثالث في الرد على العلماء ، ولعلها جميعاً كتاب واحد .

وينقسم شكه إلى قسمين ، قسم سلبي ، والأخر إيجابي .

أما القسم السلبى فهو تكرار لما سبق إليه من أقوال الشك وهى موزعه على ثلاثة أقسام ، ضد المناطقة ، وضد الطبيعين ، وضد الخلقين ، وهو ينبه على أن دحص أصحاب اليقين لا يعمى البرهان على أنهم مخطئون فإن مثل هذا البرهان حكم موجب ، ولكنه يعنى أنهم غير محقين ، أو بالأحرى أنه يمكن دائسا معارضة أقاويلهم بأقاويل معادلة لها قوة . وممايذكر من حججه ضد المناطقة نقده القياس والاستقراء ، فهو يقول عن القياس : إن المقدمة الكبرى هكل إنسان فهو حيوانه لم يقلها القائل إلا لعلمه أن سقراط . وأفلاطون هم أناس وحيوانات في آن واحد فاذا أصاف قوله «سقراط إنسان» إذا فسقراط حيوانه كان هذا منه مصادرة على المعللوب الأول ، لأن القضية الكبرى الكلية لا تكون صادقة إلا إذا

(1) تغنى المرجع. من ٣٨٢ - من ٢٨٤



كانت التيجة معلومة من قبل .

ويقول عن الاستقراء : إنه إذا لم يتناول سوى بعض الجزئيات كانت نتيجتة الكلية غير منطقية ، لعدم جواز الأنتقال من البعض إلى الكل ، ولا أن يتناول جميع الجزئيات، لأن عددها غير متناء فالأستقراء ، تلميكل أو ناقصاً ممتنع والبرهان بنوعيه وقياس واستقراء، ممتنع . <sup>(٢٢)</sup> .

كذلك أنكر سكستوس أمبريقوس معهوم العلة أو السبب ، فالسبب كما قال مرتبط بالمعلول أوالمسبب ، فليس موضوعياً ، بل يتوقف على الإدراك الذهني، أي أنه خارج عن طبيعه العلاقة بين الموجودات

ثم أن السبب إما أن يكون سابقاً للمسبب أو لاحقاً له أو متزّامناً معه ، في الحالة الأولى لا يصح إطلاق لفظة سبب على السبب، مادام المسبب لم يوجد بعد، والحالة الثانية ممتنعة عقلياً . بقيت الحالة الثالثة ، وعندها يمكننا أن ندعو السبب مسبباً والمسبب سبباً دون تناقض . (١٣)

أما القسم الإيجابي فلم يعرضه صراحة ، ولك، نلاهر من عباراته ، فهو يقول : الستا نريد معارضة الرأى العام ، ولا الوُقُوْف حامدين بإزاء الحياة

ويدل على وسيلة تجريبية خلو من كل فلسفة تكفى للحياء ، وهى ترجع إلى ثلاثة أمور : الشاك يتبع الطبيعة فيأكل عند الجوع ويشرب عند العطش ، ويلبى سائر الحاجات الطبيعية كما يقعل كافة الناس ، والشاك يتبع القوانين إلعادات ، لأنها مفروضة عليه ، والشاك يدرك الظواه وترابطها فيكتسب تجربة تؤدى به عفوا إلى توقع بعضها عند حدوث بعض ، فيحصل بذلك على الفن أى على جملة نتائج الملاحظات في موضوع ما ، فيأخذ بهده النتائج غفلا مما يعتمد عليه أصحاب اليقين من المبادىء الكلية . ويتوقف المستقبل بناء عليها بالعادة ، دون أن يكون لهذا التوقع أساس في الحقيقة أو مبرر في عقله <sup>(11)</sup> (11) ماجد فخرى . الرجع السابق . مراكا ~ 11



تحقتت

تعددت إبتجاهات البحث في المعرفة لدى فلاسفة العصر الهلينستى فمنهم من اهتم بالبحث في وسائل المعرفة وأفاض فيها كالأبيقوريين ، ومنهم من بحث في درجاتها ، ومعيار صدقها كالرواقيين ، ومنهم من أقامها على الحدس الصوفي كأفلوطين ، ومنهم من علق الحكم كبيرون ومدرستة ، ومنهم من قدم حججاً ضد إمكان قيامها كأجريبا .



يمكن اجمال اهم النتائج التي انتهيت اليها في النقاط الاتيه :

- (١) وضع فلاسفة اليونان اللبنات الأولى للبحث فى المعرفة فهم أول من بحثوا فى إمكان قيامها ومصدرها وأنواعها وصدورها . ولقد امتزج البحث فى المعرفة لديهم بالبحث فى الوجود . وبجدلديهم ابجاهات تقارب ابجاهات البحث فى نظرية المعرفة لدى المحدثين ولمعاصرين . فمنهم من جعل الحس هو أساس المعرفة ومنهم من جعل العقل هوالأساس ومنهم من وفق بين الحس والعقل . ومنهم من فرق بين نوعين من المعرفة . وهمية ويقينية كما بينما نادى آخرون بأستحاله قيامها .
- (٢) يعيد هيراقليطس أول من وضعاللبنات الأولى للبحث فى المعرفة فى اليونان قديماوالمعرفة عنده مرتبطه أوثق ارتباط بالكوزمولوجيا وبنظرياته فى علم الجمال والاخلاق . والمعرفة عندم تقوم فى اساسها على الحواس وان كانت هذه الحواس فى نظرة لا تفدنا الا مُعرفة الظاهر المتغير اما معرفة الحقيقة فالذى يدركها هو العقل . وبذا يكون اول من قدم توفيقاً مقبولاً بين الحس ولعقل كوسيلتين للمعرفة .
- (٣) يعد بارمنيدس أول من ميزا بين نوعين من المعرفة هما المعرفة الظنية ولمعرفة اليقينيبة كما قدم اول نقد لوسائل المعرفة وهو نقد غاية في الاهمية بفصله الحواس عن ملكه التفكير التجريدي اي العقل
- (٤) رأى أبنادقليس ان الحواس هي المصدر الاساس للمعرفة وان المعرفة لا تستفاد من حاسة واحدة بل من تعاون الحواس جميعاً
- (٥) ساهم انكساجوراس في الجدل القائم حول الحواس واعتبر أن شواهد الحس شيئاً لايمكن الاستغناء عنه في دراسه الطبيعة
- (٢) دهب ديموقريطس عند تفسيره للإدراك الحسي إلى التفرقة بين الصفات

1.0



النسبية المتنفيرة والصفات الموضوعية الثابتة المستقلة عن الذات في الأشياء المدركه وبعد ديموقربطس بنظريته هذه سابقاً على الوك، الفليسوف الانجليزى الذى انتهى إلى التفرقة بين الصفات الثانوب والصفات الأولية في الأشياء .

(٧) نادى بروتاجوراس بنسبية المعرفة (٨) قال جورجيام باستحالة العلم والمعرفة (٩) راى سقراط أن المعرفة لا يمكن أن تقوم على أساس صحيح إلا إذا كانت قد درست من قبل طرق الوصول إلى المعرفة . ورأى أن المعرفة الصحيحة نهدف إلى الوصول إلى ماهيات الأشياء . وربط بين المعرفة والاخلاق (١٠) قدم أنستانس الكلبي نبرير للخطأ فرأى ان الانسال يقع فيه عندما يتصور · · فصل ما ليس موجود (١١) فصل إقليدس الميغاري بين الوجود والفكر فرأى أنهما دائرتان متخارجتان ونعلم أن جورجياس قد سبقة إلى القول بهد. الفكرة . (١٢) رى أرستبوس القوريناني أن الأحساس نسبى لا يمكن ان يتـفق عليه الجميع على العكس اللغة التي هي وسيلة للتفاهم بين الناس جميعا (١٢) يعد أفلاطون أول من قدم بحثاً جاداً في نظرية المعرفة في العصر القديم فقد بحث في تعريفها وموضوعها وأبواعها ومنهج بخصيلها وراى إن المعرفة ترجع إلى التذكر فهو الأساس الذي تقوم عليه عنده . كما ميز افلاطون بين اربعة أنواع أو مراتب للمعرفة هي الاحساس والظن والاستدلال والتعقل وحدد الصفات التي يجب توافرها في من يطلب العلنم .ومخدث عن مناهج المعرفة كما قدم تبريرأ للخطأ يختلف عن التبرير الذي قدمه انستانس الكلبي حیث رای ان الحطأ ینشأ عندما محاول ان نوفق بین احساس حاضر ومضی

۲.٦

سابق محفوظ في النقس فليس الحطأ عنده معرفة كاذبة . بلي ذكراً كاذباً .



(١٤) يعد البحث في المعرفة من بين الموضوعات الرئيسية التي اهتم بها ارسطو وآذاض فيها وقد قدم فيلسوفنا مصطلحاً دقيقاً ومحكما للدلالة على العلم والمعرفة وهو Episteme كما ميز تعييزاً حاسماً بين الاحساس والتجربة والفن والعلم والفلسفة كأنشطة عقلية .

كما بعد فيلسوفنا أول من قدم تصنيفا للعلوم المعروفة في عصره جعل الفلسفة الاول فيه تتبؤ مركز الصداره . كما يعد أول من قدم بحثا مستفيضا في وسائل المعرفة ظل معظمة صالحاً حتى يومنا هذا

(10) تعددت إيجماهات البحث في المعرفة لدى فلاسفة العصر الهلينستى فمنهم من اهتم بالبحث في وسائل المعرفة وأفاض فيها كألابيقوريين ومنهم من بحث في درجاتها ومعيار صدقها كالرواقيين ومنهم من أقامها على الحدس الصوفي كأفلوطين ، ومنهم من علق الحكم كبيروف ومدرستة ، ومنهم من قدم حججاً ضد إمكان قيامها كتجريباً .









الزمان عند فلاسفة اليونان الزمان لدى مفكرى الحضارات الشرقية القديمة وفلاسفة اليونان السابقين على أقلاطون

## تمهيــــد

طالما أبدى الانسان حيرته ازاء الزمسان ، وطالما ترددت عـبر العصور شكوى الانسان من الزمان : <u>صروف الأيام</u> ، وإنقضاء الأعـوام . ومـن شـكوى الانسـان مـن ازمان أن الأخير يلتهم كل ما فيه ، ويلقى به فى قيره الذى لا يشبع ولا يمتلئ .

ما الزمان ؟

١-د.عبد الغفار مكاوى-الحاضر السرمدى واللحظة الخالدة - مقالة فى"الحكمة" بحلة الدراسات الفلسفية والاحتماعية " تصدرها كلية الآداب - جامعة الفاتح بنى غازى العدد الثالث ص ٤ - ٤١ .



أما الماضي فلم يعد له وجود ، وأما المستقبل فلم يأت بعد . وأن أقبل فسرعان ما يتحول إلى ماض ، وأما الحاضر فكلما مددنا أيدينا للتشبث به ، تسربت منها كحبات الرمال " آنات الزمان " .

وكيف لاييأس الانسان ، ويأسف من الزمان وهو الذي كما يقـول شـيلر يعيـد الى قبر الماضي كل مولود يولد، بعد أجل موقوت وحضور عابر .

وليس أسى الانسان من الزمان لأنه مقـرن بـالموت فحسب ، بـل لأنـه مقـرن كذلك بالقدر الذى يغلب الانسان على أمـره ، ومـالا يقـدر الانسـان عليـه ، فإنـه لا يقف ازاءه مستسلما مستكينا ، دائما يروضه أو يفسره ، يروضه بالأسطورة أو يفسره بالعقل ، ومن ثم فقد شاركت فى الحديث عن الزمان الأساطير والفلسفات ، الشعراء والفلاسفة .

ومن ناحية أخرى لا يتسنى الحديث عن رأى لابن سينا أو حتى أرسطو عن الزمان ، دون تمهيد لذلك بالحديث عن الزمان في ثنايا الأساطير لأن رأى أرسطو لم ينشأ من فراغ ، ولا يكفى التمهيد له بذكر آراء الفلاسفة السابقين على سقراط ، وإنما لابد من التوغل في طيات ماض أبعد سواء في الحضارات الشرقية أو لدى أساطير اليونان .

الزمان كما سبق القول أما ماض أو مستقبل لأن الحاضر لحظة عابرة لا يمكن الامساك بها بين المستقبل والماضي ، فكيف كان تصور الأقدمين لكل من الماضي والمستقبل؟



ارلاً : الماضي

الماضي لن يعود ، وما يستحيل عوده دليل عجز الانسان ، وما يعجز عنه الانسان يولد في نفسه الجزع ، فكيف عبر الأقدمون عن هذا الجنزع وكيف تصرفوا ازاءه.

ومن ناحية أخرى يقترن الماضي بذكرى عزيزة على الانسان ، انها ذكرى الآباء والأجداد هل موتهم يعنى فناءهم ؟

إن عقيدة عبادة الأسلاف لدى قدامى الصينين تعنى أن الآباء وأن ماتوا فرانهم باتون بقاء الماضى في الحاضر والأحداد في الأحفاد ، بل أن ذكراهم تفوق كل وحود للحاضر

اليهم يرجعون في كل مناسبة : في الزواج والخصب ، في الميلاد والحصاد ، أنهم الغمائبون الحماضرون على الدوام . يطلون بوجوهم على الأحفاد ، يماركون ويحذرون (1)

هكذا كان تصور الماضي ، أنه وأن انقضى فإنه حي في الحاضر فلا انفصال ولا انقطاع واتما ديمومة واتصال .

فاذا انتقلنا من الصين إلى الهند ، وسار الزمان لديهم دوري أو دائري ، وذلك يعنى بالنسبة لتصور الماضي امكان العودة اليه ، والتوحد معه وذلك في تمنهي المعمودة

١- نفس المرجع ص٢٢ .

. 117



الأبدية ، فكما هبطت الروح من عالمها الرفيع الى عالم المادة الزائل فمان الروج تطهر . نفسها لتعود من حيث أتت من ذلك العالم النقى الطماهر وكانمما الزمنان بحبرد عرض . زائل يرتبط بعالم المادة أما الروح فإنها تحى فى سرمدية <sup>(١)</sup> لا تغير فيها ولا انقطاع <sup>(٢)</sup>. وإذا انتقلنا إلى الحضارة البابلية التى تقترن عادة باكتشاف عالم الفلك ، فانا نجد أول تصور لمفهوم الزمان الفلكى <sup>(٣)</sup>.

ففى أسطورة اينوما ايليش بعد أن صنع الاله مردوك السماء والأرض من الماء ، وضع أبراجاً للنجوم تفيد بزوغها وأفولها السنه والشهر واليوم ، يحدد المشترى واحبات الأيام وأوقات ظهورها ، إذ لا يأفل قبل موعده أو يتقاعس عنه ، كما رسم للشمس طريق الشروق والغروب <sup>(2)</sup>

١- هذه الثنائية بين سرمدية عالم الأرواح وزمانية عالم الأحساد تذكرنا على نحو ما سيأتي بيانه بالثنائية بينهما وبالنسبة لعالم المثل والعالم المحسوس ، ومعلوم تأثر أفلاطون بالفيثاغورية ومعلوم تأثر الأخير ة بالأورفية وهذه تذكر زمانا سرمدياً " هيراكليتس " يغلف الكون ككل ، وذلك الغلاف الذي لا يخضع للتغير .
 ٢- د . صمويل نوح كريمر - أساطير العالم القديم ص ٢٩٧.

4 Henri Frankfort : Before Philosphy - A study of the primitive myths, beliefs and myths, beliefs and speculations of Egypt and Masopotamia. The university of Chicago, forth edition P. 212, 213 1959.



فأين يقف التصور اليوناني قبل الفلسفة من هذين ؟

الأورفية <sup>(1)</sup> هي أول ما يجول بالخاطر ، وتبلنو متأثرة بالأستاظير للتندية متحسنة سيلها إلى الفيتاغيرينية .

، المن المعاد التصور الدوري للزمان ، أوْسِالأحرَى فَكَرْة السنة الكَارَى ، الْـدى كل مَن هيراقليطس والزواقيين.

ونأى الفكر اليونانى عن فكرة الخلود لأنه مقصور على الآله باعتبارهما سمليلة " كرونوس " ( الزمان ) حد الآلهة جميعاً بما فيهم " زيوس "<sup>(٢)</sup> دون الېشر الذين تنتهمى بهم رحلة الحياة إلى واد سحيق " هادس ".

هناك تصوران متباينان بين مصر واليونان ، بـين حضـارة آمنـت بـالخلود فبنت الأهرام وحافظت على الأبدان بالتحنيط وطبعبت شتى مظاهر حضارتها بطـابع الدين ربين حضارة لم تعر الحياة الأخـرى أدنى اعتقـاد ، فطلب أهلهـا السـعادة فـى الحيـاة الدنيا.

لانيا : المستقبل أ- الإيمان بالبعث كامتداد للحياة " الاتجاه الأقفى للزمان" اقتران الزمان بالموت يعث فنى النفس التشاوم ، ولا خلاص للانسان من هذا التشاؤم الا الإيمان بالحلود حيث الآخرة خير لك من الأولى . 1- Burnet :Early Greek Philosophy P. 52 , London 1963 .

2- IB id : P. 78.



وأول ما يصادفنا في التاريخ القديسم أساطير مصر القديمة فلا يجزع للصرى القديم جزع الانسان حيال العدم لأن الأموات يحيون بعد موتهسم نمطا من الحياة ال يوم البعث ، ذلك ما عبرت عنه الصور والفنون على جدران المعابد والمقابر فضلا عما هو مسطور في صفحات كتاب الموتى .

والموت هو حالة تغيير في الحياة ، وليس انتهاء حياة ، هو رحلة الوصول إلى البر ، أو بالأخرى إلى الحياة الأبدية ، حياة كلها خير وعدل ، أنك تصعد ، أنك تسرى حاتمور أن السوء قد طرد،أن الجور قد اكتسح، قام بذلك الذين يزنون بالموازين يوم الحساب <sup>(1)</sup>.

هكذا عرف الانسان أول ما عرف معنى الأبد في مقابل الزمان المنقضي .

ففى النقوش للسحلة على الجدران نجد عبارة : أنك لم ترحل ميتما ، أنمك رحلت حيا ، وعبارة أخرى : أيها الشخص الفضى بين النحوم التي لا تغنى ، أنمك لا تفنى إلى الأبد<sup>(٢)</sup>.

ويطالعنا تصور قريب اذا انتقلنــا إلى حضـارة بحـاورة ، ففـى الحضـارتين السـومرية والآكادية فى بابل وما حولها تطلع الانسـان الى الهرب من الشيخوخة ، نسج كيانه ومن الموت غاية وحوده ليعثر على ما يهبه الخلود والشباب الدائــم ، وليخـرج من حلقه التغير المائت الى حالة الثبات المستمر .

١-برستيد تصور الفكر الديني في مصر القديمة - ترجمة زكي سويدان ص٢٤٧، دار
 الكرنك القاهرة سنة ١٩٦١ .
 ٢- المصدر السابق ص١٣٩- ١٤٠ .



والهروب من مصير الفناء إلى حالة البقاء ، فنحد في الطورة حلحامش لدى السومريين سعيه إلى البحث عن سر الحياة واكسير الإنساب الي أن عرف ذلك النيات الذى ينبت في أعماق الحياة . إذا أكل الاتسان منه عماد الشميخ الى صاه ....

إنى النص البهلوى للعروف باسم مينوك أجرات (٢). إنى العقيدة الزراد شتية تلقى روح الميت حسابها من ثواب أو عقاب ، فسان كمان إراباً قالى " بهشت " أو الفردوس (٢) حيث الأبدية والخلود فلافناء ولا انقضاء لهم.

ب-الزمان دورات حياة تتعاقب (للسار الدائرى للزمان).

يسير الوجود في الأساطير الهندية في دورات تتعاقب ولا تنقضى ، ففي أنشودة " الرجفيدا " هناك دورة بدائية لم تكن تتميز فيها عناصر الكون ثم تمركت روح " الكرما " في هذه الكتلة فتفرقت وتما يزت ظواهر الطبيعة .

١-تفاصيل هذه الأسطورة في ملحمة جلجا مش طه باقر - منشورات وزارة الإعلام
 ١-تفاصيل هذه الأسطورة في ملحمة جلجا مش طه باقر - منشورات وزارة الإعلام
 ١٠ الجمهورية العراقية سنة ١٩٧٥ وفي دراسة صفوت كمال عن مغهوم الزمان بين
 ١٠ الجمهورية العراقية سنة ١٩٧٥ وفي دراسة صفوت كمال عن مغهوم الزمان بين
 ١٠ الأساطير والمأثورات الشعبية عمالم الفكر المجلد الشامن - العمد الشاني يولية - أغسطس - صبتمبر منة ١٩٧٧ ص٢١٢ - ٢١٥ .
 ٢٠ د. صمويل نوح كريمر - أساطير العالم القديم من ٢١٥ - ٢١٦ .
 ٣- نفس المرجع ص ٣١٥ .



يمر الكون بعد ذلك في مرحلة متعاقبة من الكمال الى النقصان حتى يتحلل ال العدم ، تمر بعدها فترة زمنية يحدث بعدهما كمون جديد ، وهكذا تظهر أكران وتختفي في دورات تتعاقب ولا تنقضي . وإذا كان الانسان جزءا من الكون تسرى عليه أحكامه فانه بدوره ينتقل فم دورات حياة ، على الانسان التخلص من شرور الحياة . والتطهر من الآثام لتنتقل روحه بعد موته إلى موجودات أسمى والا انتقلبت البروح إلى أجسبام أدنني حتى تتطهر تماماً من الآفات . هاتان صورتان تكشفان عن تصور للمستقبل ، أو بالأحرى للحياة بعد الموت البعث سواء بالروح أو بالجسد والروح . يعبر عن الامتداد الأفقى للزمان ، أو بالأحرى تجاوز لانقضاء الزمان وفناء الانسان ، والتناسخ يعبرعن اطار دائري للزمان، وفي كلتا الحالتين تعبرعن معني الأبدية والخلود . على أنه إذا لم يكن لليونانين كتضور المصريين عن الخلود - أى بالأحرى عن المستقبل بعد الموت ، فلا يعنى ذلك عدم أكتراث بالمستقبل ، وإنما تبلور الاهتمام به - من عقلية تقصر الحياة على ما بين الميلاد والممات في طلب معرفة المستقبل،

، = الحارض بين المراد مسية والمصرية العديمة وال الوطعة والمحدي إلى للعمينية اليرون دون الأحساد ولدى الثانية العتث للأرواخ والأخنيناد معلًى



العاجز عن معرفة المستقبل مستفسرا من ذلك القادر على رؤيته ، حتى يحقق السعادة التي ان فاتته في دنياه ، فلن يدركها أبدا ، ولكن ذلك لم يشف غليله أو يحقق له ما يتمناه ، يدل على ذلك المثل اليوناني المأثور " لا تقل عن انسان ما انه سعيد ما دام على قيد الحياة " بذلك تغنى الكورس في مسرحية أوديب .

أما لدى شعب يؤمن بـالخلود حيث زمـان الأمـوات قـائم بـالفعل ، فانـه يقــرّن المستقبل بالماضى بوشائج وثيقــة لا انفصـال فيهـا للزمـان ، فضـلا عـن تناهيـه ان أصبح متصوِراً على الحياة الدنيا .

تعقىسىيى:

نخلص من ذلك كله إلى ما يأتى :

- ١-١ن المشكلات التي طرحتها الفلسفة عن الزمان كانت مطروحة من قبل سواء في
   الفكر الديني أو الأسطوري وإن الفلاسفة لم يتدعوا آراءهم عن الزمان من فراغ .
   ٢- إن الثنائية بين الأزلية والزمان لدى أفلاطون لها حذور في الفكر الهندي القديم بين أزلية عالم الأرواح ، وزمانية عالم الأحساد .
  - ٣- من الفكر الهندى أيضا ، عرفت الفلسفة اليونانية فكرة دورية الزمان سواء في الاعتقاد أن مسار الكون في تدهور عبر مراحل أو عصور لدى هزيود أو في فكرة السنة الكبرى لدى هيرقليطس أو الرواقيين .
  - ٤- هل الزمان آنات منفصلة أم أنه في ديمومة وسيلان ، ومن ثم يحيى للماضي في
     الحاضر ؟



سؤال أجابت عنه العقيدة الصينية القديمة .

٥- نشأ البعد الفلكي للزمان أول الأمر لدى المصريين والبابليين ويرجع الفضل لأرسطو في نقل مفهوم الزمان من التجريب إلى التجريد، إذ أن البيئة الزراعية أمنت على المصرى القديم والبابلي نقسبم السنة إلى اثنى عشر شهراً، كمل شهر منها لدى المصرى ثلاثة دياكين، والديكن عشرة أيام، ثم أضاف خمسة أيام جعلها أعياد.

أما البابليون فدروهم في علم الفلك مشهور مشهود . وقد حذا اليونانيون حذرهم ، بعد أن كان تقويمهم قمرياً (١)

ف ان أضيف الى تـرات الشـرقيين الفكـر الفلسـفى عـن الزمـان مـن الفراعنــة ال أفلاطون ، اتضحت لنا الأصول الفكرية للمفهوم الأرسطى للزمان .

١- جورج سارتون - تلويخ العلم حـ٢ ترجــــمة الأستاذ / محمد خلف وآخرون الطبعة الثالثة القاهرة سنة ١٩٣٦ ص٢٥٨ .

11.



الزمان عند أفلاطون

البعدان الفيزيقي والميتافيزيقي للزمان - بين الأزلية والزمان - هل الزمان حادث

إذيم ؟ اذا انتقلنا من تصور الحضارات القديمة للزمان إلى تصور الفلسفة اليونانية له فاكل من التلى من التجريب إلى التجريد ومن العمل الى النظر . ولعل أفلاطون هو أول فيلسوف تناول مشكلة الزمـان تنـاولاً فلسـفياً متكـاملاً إن نظر إلى الزمان باعتباره بحردا عن ملابسات الليل والنهاز أو الأيام والشهور با السين . وللزمان عند أفلاطون بعد أن : اذا نظر إليه من خارجه باعتباره ملايسًا لظراه ر إينية كاليوم والشهر والسنة تكون لنا البعد الفيزيقي له ، وإذا نظر الله في قات بحكردا 🕬 ان الايام تكون لنا البعد الميتافيزيقي له . ١- البعد الفيزيقى للزمان : يرتبط تصور أفلاطون الفيزيقى للزمان باقترانه بحركة الأفيلاك السماوية العقية : رائسمس والقمر بخاصة باعتبارهما مقياس الأيام والشهوروالسنين (١) يتحرك كل كوكب في مسار دائري (٢) ، ولما كانت الرؤية القلامرية تشعر ال مدارات متعددة للكوكب الواحد بينما مداره واحد ، كان الفكر لا البصر هو الم Plato', Timaeus - Translated by Desmond Lee P. 53, Penguin Classics, books 1976 2- IB in P- 53



يدل عليه ، ويشير الفكر اليكون منظم لا يمكن استخلاص ترتيبه ونظامه من مشاهدة الظواهر مباشرة (١) العالم كرى وتقع الأرض مركزه ، وهي كرية غير متحركة ، ويمر محـور العـالم ومحـور الأرض في مركزها المشترك ، ويتم دورة الكرة الخارجية حول ذلك المحور بسرعة ثابتة في ٢٤ ساعة وتتحرك النجوم والكواكب والشمس كل منها في حركة دائرية خاصة سا (۲) وتدور الزهرة وعطارد في اتحاه الشمس ، ودورات هذين الكوكبين مع الشمس متساوية تشكل كل دورة منها سنة واحدة (٣) ولم يشهر الى زمن دورات الكواكب الأخرى ، ولكنه يشير إلى السنة الكبيرة عندما تعود الدورات الثمان – الأجرام السبعة مضافا اليها دورة الكرة الخارجية - إلى نقطة ابتدائها (٤) - وتساوى السنة الكمرة ۳٦,۰۰۰ سنة ؛ کیف قدرها ولم یستخدم منظارا فلکیا ؟ لعله عرف ذلك ممسا تواتر عن اليابلين (٥)

- 2-Plato, Timaeus Translated by Desmond Lee P. 51, Penguin Classics, books 1976.
- 3 IB id P. 53.
- 4 IB id P . 53.
- ٥- الدكتور عبّد الرحمن بدوي الزمان الوجودي القاهرة سنة ٥٥، أ ص ٥٣ .

## \*\*\*



وقد ربط أفلاط ون - تأثرا منه بالفيناغورية - بين حركات الكواكب والأنغام المؤسنيقية ، فذهب إلى أن انتظام مداراتها ينحم عنه نغم موسيقى لا تسعه الأذن البشرية (1)

هذا هو التصور الفيزيقي للزمان باعتباره يمثل اطار المتغيرات الكائنة في عالم المحسوبات وباعتبار أن مداري الشمس والقمر هما المحددان للأيام والشهور والسنين .

ولما كانت حركة الكواكب دائرية ، ولا طرف للدائرة فانه يلزم عن ذلك أنه لا طرف للزمان سواء من حيث بدايته أو نهايته ولكن هل يـلزم عـن هـذا القـول بقـدم الجركـة ومن ثم الزمان ؟ ذلك ماتناوله أفلاطون من حيث البعد الميتافيزيقي للزمان .

ويشير أفلاطون في محاورة طيماوس الى نوع آخر من الزمان مقنزن بالسنة الكبايرة ، كما عرض لنفس الفكرة في الكتاب الثنائي من الجمهورية ، ويعنى بهنا المدة لكمل دورة من دورات الزمان ، وقد آشارت هذه الفكرة حدلاً لدى الأفلاطونية ألمحدثة لإقترانها بالبعد الميتافيزيقي للزمان، أما بعده الفيزيقي فلم يثر حدلا يذكر وقد آشارت في ذلك بكل من تصورات البابليين وأفكار الفيثاغوريين.

٢- البعد الميتافيزيقي للزمان :

ان المدحل الى هذا البعد هو ما ورد عن أصل العالم حسبما تصوره أفلاطون وعرض له في محاورة طيمارس .

1- Plate, Timaeus - Translated by Desmond Lee P.50.



قبل تكون العناصر كانت مادة العالم غير معينة ، ثم نظم الصانع هذه الممادة وفق نموذج مغين ، فصور العالم حيا عاقلا يحوى نفسا وعقلاً وجعله واحدا مثله وعلى غرار نموذجه أو مثاله ثم جعله ماديا كى يكون ملموسا محسوسا <sup>(1)</sup> . وفى نفس المحاورة ولكن بترجمة أخرى : خلق الله النفس غير منظورة وعلى غير مثال من صنعه صنعها<sup>(٢)</sup> أسبق على الجسم وأبقى منه لتكون سيرته المتحكمة فيه مثال من صنعه صنعها<sup>(٢)</sup> أسبق على الجسم وأبقى منه لتكون سيرته المتحكمة فيه ، ولقد شكلها من مادة غير منقسمة وغير متغيرة ، تلك المادة التى تنقسم ال إحسام مادية ، وفى المرتبة الثالثة مزج لنا من كل همذا شكل الجوهر المذى هو وسط بين " المتشابه " أى النفس و " المختلف " أى المادة فمن حوهر منقسم النفس إذن من حوهر غير منقسم ولا يلحقه التغير ، أما المادة فمن حوهر منقسم

ب متغیر ، ومن ماهیة ثالثة صنع الجوهر الذي في ذاته لا ینقسم ولكنه يمكن أن یكون مع موجودات منقسمة .

1-IB id P. 49.

- ٢- في ترجمة حسام الألوسى " خلقها " ولكن لما كان الخلق يعطى مفهوما اسلاميا لا يعنيه أفلاطون فانه من الأفضل استخدام لفظ " الصنع " . ص ٣٨ – ٣٩ من محاورة طيماوس ص ٤٦ ٥ من محاورة الجمهورية .
- ٣ الدكتور حسام الدين الألوسى الزمان بين الدين والفلسفة مقال في مجلة عالم الفكر العدد الثاني (ترجمة للنص الوارد بالمقالة باللغة الانجليزية طيمــــاوس( الجلة ) ص ١٥١.

## ۲YE



ومن ذلك الخليط صنع الصانع النفس الكلية وبقية نفوس الأفلاك ، ثم صنع كل ما هو جسمي ، وجعلها تتحرك حركة دائرية وتحرك العالم معها . غير أنه ينبغي ملاحظة أن صنع النفس الكلية جاء قبل صنع حسم العالم ، غمير أن ذلك لا يعنى أنها أقدم الموجودات بل أن تشكيل النفس الكلية حاء في الـترتيب عند أفلاطون بعد وجود المادة التي تكونت منها العناصر الأربعة ، وهذه بلغت اتصى ما تستطيعه بذاتها ومن ثمم ظلت مضطربة هوجاء حتى تدخل الصانع وعين لكل عنصر مكانه ورتب حركته (١) . ومن ذلك يتبين أن المادة غير المعينة قديمة قدم الصانع لدى أفلاطون غير أنها حارجان عن اطار الزمان ، أما ان المادة حارجة عن اطار الزمان فلأنها خاليـــة من النظام ، وانما يقترن الزمان بالزمان ، وأما ان الصانع حارج عن اطار الزمان فلأن وجوده سرمدى . ويشير بقية النص الى أن الاله قد صنع العالم على صورة أقرب ما تكون له فكمان العالم كائن حي يمتد امتداد سرمديا (٢) . ويلاحظ الدكتور حسام الألوسي أن أفلاطون يمزج بين النموذج المذي بمقتضاه صنع العالم ويين الصورة التي هي شبيهة له قدر الطاقة ، فالنموذج غير زماني غير متغير ، وهو دائما حاضر ولا يصح أن يقال له "كان " أو " سيكون " (") . ١- يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية - القاهرة سنة ١٩٥٣ ص٨٤ .

٢- د/ حسام الدين الألوسي - الزمان بسين الدين والفلسفة - بحث في بحلة عالم الفكر الجلد الثامن العدد الثناني ص١٥٢ ( ترجمة للنص الانجليزي الذي أورده الفكر المجلد الثامن العدد الثناني ص١٥٢ ( ترجمة للنص الانجليزي الذي أورده كانكر المجلد الثامن العدد الثناني ص١٥٢ ( ترجمة للنص الانجليزي الذي أورده كانكر المجلد الثامن العدد الثناني ص١٥٢ ( ترجمة للنص الانجليزي الذي أورده كانكر المجلد الثامن العدد الثناني ص١٥٢ ( ترجمة للنص الانجليزي الذي أورده كانكر المحد الثناني ص١٥٢ ( ترجمة للنص الانجليزي الذي أورده كانكر المجلد الثناني ص١٥٢ ( ترجمة للنص الانجليزي الذي أورده كانكر المحد الثناني العدد الثناني ص١٥٢ ( ترجمة للنص الانجليزي الذي أورده كانكر المحد عن ترجمة .
 ٢- د/ حسام الدين الألوسي - المرجع السابق ص١٥٣ .



وللتمييز بين النموذج والعالم أشاير إلى نُصْلَ الخَز يَقُولُ قَبَّه أَفَلَاظَمَرُنَ ، وَحَقِتِهما اذَرْكُ الأَلَهُ الذِي سَبِبَ وَجَوَدَ العَالَمِ أَنَ الْخَوَنُ شَيْئًا أَقَرَبَ مَمَا يَكُونُ أَلَى تَمُودُخَه، وَبَمَا أَنِ هَذَا البَمُوذَج كَائن سرمدَى فَانه شَرْع لِيحعل الْكُونُ شَبَيها بَهُ أَيُّضَا قَدر الإمكان غير أنه لم يكن في الأمكان أن يخلع سرمديته بالكامل على الكون المصنوع (1)

بنتحن لذن أمام سرمدية بمعنى الثبات والحضور الدائم واللازمانية – أى مدة ساليس بمتجزك – وبما أن سرمدية الصانع تعنى الثبات والحضور الدائمنين بـلا بداية ولا مهناية نعان الصورة أو العالم المصنوع لابد أن يكون على درجة أدنى من الصانع والمصنوع ، حينئذ شرع الصانع في أن يصنع صورة متحركة للأزلية فكان ذلك تقوة الزمان .

أما القائلونَ بأن الزمان حادث عند أفلاطون فُهم بعض شَراحه من أمثال"فورسا يشا "وقد استنـــــَد الي ما يأتي : ١ – اقتران كلّ من الزمان والمكان بالعالم المادى المحسوس وهذا مصنوع .

3- 1-Plato , Timacus - Translated by Desmond Lee P.50 .

## \*\*\*



٢- تميز أفلاطون بين الأزلية والزمان ، فبينما الأزلية تعنى حضورا ذائما حيث لا قبل ولا بعـد ولا مـاضى ولا مسـتقبل ، فـان الزمـان اقـترن بالتغييير ويحركة الأفـلاك السماوية ومن ثم ارتبط به الماضى والمستقبل فهو جادث <sup>(١)</sup>.

٣- كذلك فسر فلاسفة المسيحية من أمثال سان أوغسطين وتوما الأكويني موقف أفلاطون بحدوث العالم والزمان لأنه مرتبط بصنع الأجرام السماوية وحركاتها ، اذ يقرر أفلاطون في طيماوس أن الصائع قرر أن يوجد صورة للعدد ، بينما الأبدية نفسها " ساكنة في وحدة " فكأن الزمان والسماء ظهرا الى الوجود متلازمين <sup>(٢)</sup>.

٤- ويذهب يوسف كرم بعد أن أورد قول أرسطو عن تلازم السماء مع الزمان عند أفيلاطون إلى القول : إن أفلاطون يصنع دورا حاضرا اللآلهة البحتة قبل تدعل الصانع ، فيكون مقصوده بهذا العالم أن يكون حادثا في الزمان من حيث الصورة ، وإذا اعتبرنا قوله إن النفس الكلية سابقة علي حسم العالم وأنها مصنوعة يلزم أن حسم العالم مصنوع أيضا وأن العالم حادث من مآذة وصورة ، فأخذنا عبارته : ( العالم وحد وبدأ من طرف أول ) بحرفيتها ().

1-T. M. Forsyth: God And The World P. 43, London 1951.
 2- Great Books of the Western World : Article; Time P. 900, London 1952.
 ١٩٥٢ منازيخ الفلدغة اليونانينة - الطبعية الثالثة - القياهرة سينة ١٩٥٢ من ٢٠٨٥، ٨٢

TTY



وأما القائلون بأن الزمان قديم عند أفلاطون فقد عارضوا أرسطو في احرائــه الكلام على ظاهرة وقالوا :

١- أن أفلاطون عرض لصنع العالم فى شكل قصة ، وان للقصة حكما غير حكم الحوار والخطاب ، وإن الغرض من تصوير العالم مبتدئا فى زمان واستخدامه لفظى " قبل " و " بعد " فذلك حسب ما تقتضيه اللغة والغرض ، ذلك أن فكرة حدوث العالم وابداعه من لاشئ غير معروف لدى اليونان والحق يقال أن أفلاطون جعل النفس سابقة على العالم للصنوع ولكنها ليست سابقة على المادة الأولى الأزلية ، ومن ثم لا مجال للحديث عن خلق من لا شئ أو الجاد من العدم بالمعنى الدينى عند المتكلمين واللاهوتيين .

٢- وقد ذهب صاحب الترجمة والتعليقات على محاورة طيماوس الى عدم الأحد بالمعنى الحرفي للمحاورة ، وأن مراحل الصنع لا تستغرق زمانا ولا تحدث في زمان وليس لها علاقة ما بالزمان وانما القصة ومز لنتاج فكرى لا وحودى في عملية الصنع ، ومن ثم لا سبيل الى الشك في أزلية العالم لدى أفلاطون.

ويستدل الألوسى على أن أدوار خلق العمالم في طيماوس بحرد رمز وبحاز . ما يخبرنا به أفلاطون في الفقرة B B أنه لا تحوز صيغة الماضي أو المستقبل على الصانع بل الحاضر دائما ويرى أن استخدامه للفظ was في قوله أن الصانع قد سر and was well pleased هي على سبيل الجماز وليس للدلالة اللغوية للفظ ، ويؤكد على أنٍ في النص BB ما يفيد أبدية الزمان وأنه مظهر لما هو أزلى ، ما الفرق

የፕአ



اذن بين الأزلية والزمان ؟ يجيب محقق المحاورة أن هناك حواباً واحدا ، وهو أن للعقل الكلى نوعين من الوجود : وجود فسى وحدة ووجود فسى كثرة ، ويتصل الزمان بالوجود فى الكثرة ، ومع أنه حالة للظاهرة المحتواه فى هذا الوجود المتكثر فإن هذا الوجود نفسه أزلى أبدى لأن العقل الكلى أزلى أبدى سواء أكمان فس مظهر الوحدة أم فى مظهر الكثرة ، أما الزمانية أو الحدوث فهس صفة الوجودات الجزئية فى العالم المادى ، أما أصل هذه الموجودات ونموذجها فتبقى فى أزلية.

وفى موضع آخر من التعليق على نفس النص B B 8 الذى يشير الى الشهور والسنين وأجزاء الزمان وأن هذه وجدت مع العالم لا قبله بقول المعلق : ان الزمان وأقسامه لا تدرك منطقياً دون عالم الظواهر وذلك أنه اذا وجد " تعاقباً " successive فلابد من وجود أشياء يعقب بعضها بعضا ، هذا فيما يتصل بالظواهر ، أما العماء الذى كانت عليه المادة الأولى فانها ليست فى زمان .

ان أرسطو بسبب خلط بين المعنى الظاهرى والجحاز نسب الى أفلاطون القول بانبثاق الزمان من أزلية الزمان ، ويرى المعلق Generating Time in time Eternity أن الفترة BB لا تدع بحالا للشك فى وضوح تصور أفلاطون للأزلية كشئ متميز عن تصور امتداد لا نهائى للزمان ، وأن لا شأن للأزلية بالتعاقب وأن أفلاطون وليس بارمنيدس هو الذى قدم معنى متكاملا للأزلية <sup>(1)</sup>.

١- حسام الدين الألوسى - الزمان بين الدين والفلسفة - بحث في بحلة عام الفكر
 ١ جليلد الثامن العدد الثاني ص ١٥٤.



٣- وذهب الدكتور عبد الرحمن بدوى إلى أن اقتران السماء بالزمان لا يعنى أزلية الزمان وحدوث العالم كما هو الحال لدى المتكلمين ، وكل ما فى الأبر أنه لابد من التفرقة بين أزلية الاله أو الصانع وكذلك أزلية المثل أو العقول وبين صورة هذه الأزلية المقترنة بالعالم المادى ، أو بين أزلية الله خمارج معنى الزمان اقترن بالتعاقب فأصبح قيه ماض وحاضر ومستقبل .

وفي عرضه لوجهة نظر أرسطو ذهب الدكتور عبد الرحمن بـدوى الى أن الزمـان هـو الحركة العامـة للكـون أو حركة الفلـك وأنــه انتهــي الى مــا انتهــي اليــه أفلاطون().

ويؤكد الدكتمور حسام الألوسي على التفرقة بين خصائص كل من الأزلية والزمان ، اذ الأزلية تعنى الحضور الدائم أو اللازمان ، أما الزمان فهو الذي يقتصر على الاتصال بالمركز والأحسام ، فالأول ثابت غير متغير بينما الثاني دقيق الصلة لا بحركة الفلك فقط بل بحركة النفس التي هي سبب حركة الأفلاك بالاشتياق .

ولا يمكن توهم قطاع من الأزلية اذ لا تنقسم الى آنات لأنها ديمومة أوسيلان متصل : بينما يمكن توهم ذلك بالنسبة للزمان<sup>(٢)</sup> .

١- د . عبد الرحمن بدوى - الزمان الوجودى - الطبعة الثانية - القاهرة سنة
 ١٩٥٥ ص ٦،٥٣ ه .

د . حسام الدين الألوسي - الزمان بين الدين والفلسفة - بحث في بحلية عالم الفكر الجلد الثامن العدد الثاني ص١٥٧ .

### \*\*.



نغسيب :

من هذه الآراء السابقة حول لحدوث العالم – ومن ثم الزمان – أو قدمهما عند اللاطون نستطيع لمن نستخلص ما يأتي :

۱-۱ القائلين بحدوث الزمان عند أفلاطون قرنوا بين الزمان والعالم المادى عالم
 ۱ المتغيرات ، ولما كان الأخير مصنوعا كان الزمان المقترن به حادثا .

٢- ان التمييز الواضح لأفلاطون بين كل من الأزلية والزمان يلزم عنه ألا يشترك الزمان في أخص صفة للأزلية وهي القدم ، فاذا كمانت الأزلية حيث الحضور الدائم صفة الصانع والنموذج فمان الزممان حيث القبل والبعد وحيث المماضي والمستقبل صفة المتحركات .

أما الذين نسبوا إلى أفلاطون القول بقدم العالم ومن ثم الزمان فقد استندوا في ذلك إلى قدم " العماء " وهي المادة الأولى التي منها تشكل العالم وأن لم يقترن هذه بالزمان .

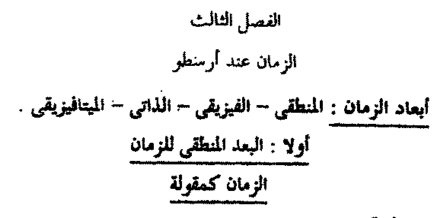
٣- اذا كان الزمان صورة متحركة للأزلية فان ذلك يعنى اختىلاف خصائص كل دون أن يلزم عن ذلك القول بحدوث العالم وايجاده من لا شيئ كما هو الحال لدى



المتكلمين لأن لا شئ يخرج من لا شئ عند اليونان ؛ ومن ثم فلا معنى للحدون عندهم .

- ٥- هكذا ميز أفلاطون بين أزلية الصانع وعالم المثل وبين زمان متعلق بعام المتحركات ، وكما أن هناك مشاركة من العالم المادى لعالم المثل هي مشاركة الصورة للنموذج ، كذلك الزمان في صلته بالأزلية : إنه الصورة المتحركة له .





معانى التقدم والمعية :

يعد الزممان من المقولات ، ولفظ مقولة " قماطيغوراس " يعنى عند أرسطو الإضافة أو الاسناد ، فعلى ذلك المقولات أمور مضافة أو مسنده أو " مقولة " أى عمولات ، أو بتعريف أدق المقولة معنى كلى يمكن أن يدخل محمولا في قضية . والمقولات عشر (1) وهي تقابل جميع الأحوبة ردا على الأسئلة التي تثار بمسدد شئ ما ، وهذه الأسئلة لا تخرج عن عشرة (٢) . ١-والمقولات العشر هي : الجوهر وهو الذي تحمل عليه سائر المقولات : الكم -الكيف - الاضافة - الفعل - الانفعال - الأين - المتى - الوضع - الملك ويجمع المقولات هذان البيتان : زيسبد الطويسل الأسبود ابن مالك (جوهر) (كم) (كيف) (إضافة) يتكرو بالأمس كان فن بينسه -(الوضع) (المتى) ( ( Y ) في يده سيف حسوان فانتسسوی (الملك) (الفعل) (الانفعال) هذه عشرة مقولات سوى . ٢- يوسف كرم ومراد وهبة - المعجم الفلسفي ص ١٦٥ :



ويرى القديس توما الاكوينى أن نسبة المحمول إلى الموضوع على ثلاثة أوجه : أن يكون المحمول هو الموضوع ، أو يؤخذ من ذات الموضوع ، أو يؤخذ ممسا هسو حسارج عن الموضع ، فحمن الوجه الأول : المحمول ذات الموضسوع ، ومسن الوجسه الثاني :المحمول صفة للموضوع ، ومن الوجه الثالث : المحمول حارج عن الموضوع إما بالمرة وإما ملك وإما مقاص ، والمقاس إما وإما مكان (1)

هذا التقسيم يكتَّف عن أمزين :

١ – الصلة بين المقولاتُ بعضها وبعض ، وبينها وبين الجوهر .

- ٢- أن الزمان من الأمور القابلة للقياس باعتباره موضوعيا ، وباعتباره كما ، والكم منه منفصل ، والمنفصل مثل العدد والمتصل مثل الخط ، أما أن العدد كم منفصل فذلك لأنه لاحد مشترك بين الأعداد يلتئم عنده بعض أجزائه ببعض ، وأما أن الخط متصل فلأنه لاحد مشترك بين الأعداد يلتئم عنده بعض أجزائه معض ، وأما أن من الخط متصل فلأنه تهيأ له حد مشترك تتصل به أجزاؤه كالنقطة <sup>(٢)</sup> ، فهل الزمان مقياس منفصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ، منفصل الخط متصل فلأنه تهيأ له حد مشترك تتصل به أجزاؤه كالنقطة <sup>(٢)</sup> ، فهل الزمان مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ مؤلد عرف أرسطو الزمان أو مقولته مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته متعاس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته مقياس منفصل كالعدد أم متصل كالخط ؟ وقد عرف أرسطو الزمان أو مقولته ألبتي ، وأله إذ منى أر المتي زمان حاصل عند الآن المتقدم مثال ذلك أن يقال : متى فتح بلد كان ، ومتى يتكون طوفان ؟ ذلك أنه يجب أن يتناهى المتى عند الآن ، فاله ( متى ) أللستقل اذن مقدار من الزمان بين الكائن والآنف ( المستقبل الذى يريد أن يكون)، المستقل اذن مقدار من الزمان بين الكائن والآنف ( المستقبل الذى يريد أن يكون)، المستقبل اذن مقدار من الزمان بين الكائن والآنف ( المستقبل الذى يريد أن يكون)
  - ١ يوسف كرم تاريخ الفلسفة اليونانية ص ٢٨٨ القاهرة سنة ١٩٥٣ .
     ٢ أرسطو كتاب المقولات نقل اسحق بن حنين ضمن منطق أرسطو تقديم وتحقيق د. عبد الرحمن بدوى ص١٩٠ حـ القاهرة .



إل (متى ) بين كائن ومستقبل أو بين مساض وكائن، فكل زمان فهو متساه <sup>(1)</sup>، إلهذا يعنى أن ( متى ) جزء من الزمان محدود ( بأن ) ابتسمداء و ( آن ) انتهماء وهمو المحمور بينهما ، وأما ( الآن ) نفسه فقد أخرجه أرسطو من الزممان واتما يحد الزممان "النان بالقوة أحدهما انقضاء والآخر ابتداء كما سيتضح .

فالزمان يصل بين الماضى وللستأنف <sup>(٣)</sup> ، أى أن بعض الزمان متقدم وبعضه متأخر ، وما تعاقب الزمان الا نوع من الاستثناف من ماضى الى مستقبل على ترتيب معين ، وإذا قيل أن بعض الزمان يتقدم بعضه الآخر، فانه لابد من تحديد معنى التقدم، إذ يقال على أنحاء أربعة :

الأول: وهو على التحقيق التقدم بالزمان ، وهو الذي يقال فيه هذا أحسن من هـذا لأنه أعتق وأقدم فاتما قيل أحسن وأعتق لأن زمانه أكثر .

لثاني : مالا يرجع بالتكافؤ في لزوم الوجود كتقدم الواحد على الاندين لأن وجود الانين يلزم عنه وحسود الواحد أولا ، أما ان وحد الواحد فليس يلزم معه وجود الانين.

الثالث : يقال على مرتبة ما ،كما يقال في العلوم البرهانية : علم متقدم على الأخر.

١٩٦٤ - ١٩٩٤ ٢ ترجمة اسحق بن حنين تحقيق د . بدوى ص ٢٦٤ - ٢٦٤
 ١٩٦٤ منة ١٩٦٤ .
 ٢- أرسطو - كتاب المقولات - نقل اسحق بن حنين ضمن أرسطو تقديم وتحقيق د . عيد ارحمن بدوى ص ١٩٦٩ .



الرابع : الأفضل والأشرف ، وقد يظن أنه متقدم في الطبع ، اذ من عــادة الجمهـور أن يقولوا في الأشرف عندهم والذينُ يخصونهم بالمحبة، أنهم متقدمون عندهم<sup>(1)</sup>.

هكذا فان نمط التقدم الزمانى لا يمثل نمط التقدم الوحيـد ، لابـد أن يثـار بصـدد تقدم موضوع على موضـوع ، ان كـان بينهمـا علاقـة عليـه ، ومـا مـن شـك فـى أن أرسطو يستبعد هذه العلاقة من بعض معانى التقدم سابقه الذكر .

وكما تشار علاقة المتقدم والمتأخر بصدد الزمان ، فانه تشار كذلك علاقة " للعية " وهي تقال في شيئين اذا كان تكونهما في زمان واحد بعينه ، فليس أحدهما متقدما ولا الآخر متأخرا ، ومن ثم يقال عنهما : انهما " معاً " في الزمان .

والمعية اما أن تكون مقترنة بالعلبة اذا كان أحدهما سببا في وجود الآخر وهـذه معية بالطبع ، اذ أن يكون اقترانهما على الاطلاق دون أن يكون أحدهما سببا لوجود الآخر <sup>(۲)</sup> .

ولا تخرج المعية بأى من المعنيين عن حدود الزمان .

١-أرسطو -كتاب المقولات - نقل اسحق بن حنين ضمن أرسطو تقديم وتحقيق
 د. عبد الرحمن بدوى ص ٤٩ جـ١ اللقاهرة . ومما يجدر الاشارة استخدام ابن سينا
 لهذه المعانى للتقدم فيما عدا المعنى الزمانى فـى تقـدم الواجب الوجود بذاته على
 واجب الوجود بغيره.
 ٢- المصدر السابق ص٥٥ .



# ثانيا : البعد الفيزيقي للزمان عند أرسطو

# هل الزمان موجود؟

انه يمكن القول في غير مبالغة أن تحليل أرسطو للزمان مع بيان صلته بالحركة إثارته تلك الحجج التي قدمها زينون في بطلان الحركة والزمان ، ذلك أن تلك يجج كانت تبدو وظاهريا من الاتساق الى حد أتعب قسراع الفلاسفة بيان تهافتهما قول أرسطو : ( وحجج زينون في الحركة ، التي يعسر حلها أربع :

الأولى منها تسمى " حجة القسمة الثنائية : انه ليس حركة ، من قبل أن المتقل بب أن يبلغ نصف الشئ قبل أن يصل الى آخره <sup>(١)</sup> " .

١- أرسطو - فلسفة الطبيعة - ترجمة اسحق بن حنين مع شروح لابن السمح وآخرون ، وتحقيق وتقديم الدكتور عبد الرحمن بلوى ص ٧١٣ حـ٧ القاهرة سنة ١٩٦٥ . هذه الحجة مأخوذة من فسرض المقدار مركبا من أجزاء غير متناهية ، وتقول أن الجسم للتحرك لن يبلغ الى غايته الا أن يقطع أولا نصف للسافة اليها ، ونصف النصف وحكذا الى مالا نهاية ، ولما كان اجتياز اللانهاية ممتنعاً ، كانت الحركة ممتنعة \* .

۲۳Y



والحجة الثانية هى التى تعرف بأخلوس <sup>(١)</sup> ، وهى هذه ، أبطأ بطئ احضارا لا يمكن فى وقت من الأوقات أن يلحقه أسرع سريع احضارا ، لأنه يجب ضرورة أن يكون الطالب يصل من قبل الى الموضوع الذى منه فصل الهارب . فيحب ضرورة أن يكون الأبطأ له أبدا فضل ما ( أى فضل السبق <sup>(٢)</sup> ) .

- ١- وهو اسم رحل كان سريع الاحضار ( العدو ) وزينون يمثل به حجته . هذه الحجة تمثيل للحجة الأولى ، مؤداها أنه اذا فرضنا أخيل " ذا القدمين الخفيفتين " يسابق سلحفاة ، وهى أبطا الحيوان ، وأن هذه السلحفاة متقدمة عليه مسافة قصيرة ، وأنهما يبدآن الحركة فى وقت واحد ، فان أخيل لن يبدرك السلحفاة الا بعد أن يقطع المسافة الأولى الفاصلة بينهما ، ثم المسافة الثانية ، وهكذا الى مالا نهاية \*\* .
- ٢- أرسطو فلسفة الطبيعة ترجمة اسحق بن حنين مع شروح لابن السمح
   و آخرون ، و تحقيق و تقديم الدكتور عبد الرحمن بدوى حــــ القـاهرة سنة ١٩٦٥
   ص ٧١٢ ، ٧١٢ .
- يوسف كرم تاريخ الفلسفة اليونانية ص ٣١ الاسكندرية سنة ١٩٥٣ .
   يوسف كرم تريخ الفلسمة اليونانية ص ٣١ ٣٢ الاسكندرية سنة ١٩٥٣.

### **የም**ለ



والحجة الثالثة هي حجة السهم ( ان السهم ينتقل وهو واقف . واتما لزمت مـن قبل أخذه أن الزمان مؤلف من الآنات فان ذلك ان لم يسلم له لم يجب القياس <sup>(١)</sup> .

والحجة الرابعة تسمى حجة الملعب ( وهى التي جعلها زينون فسى أمر الأعظام المتساوية التي تتحرك الى جانب أعظام مساوية لها ضد حركتها ، على أن تلك تتحرك من آخر الميدان ، وهذه تتحرك من وسطه محركة مستوية السرعة ، فيرى أنه يملزم من ذلك أن يكون الزمان النصف مساوياً لضعفه <sup>(٢)</sup> ) .

أرسطو - فلسفة الطبيعة - ترجمة اسحق بن حنين مع شروح لابن السمح وآخرون ، تحقيق وتقديم الدكتور عبد الرحمن بدوى ص ٢٥ مد ٢ القاهرة سنة ١٩٦٥ . وهذه الحجة تقوم على فرض الزمان مؤلفا من آنات متجزئة ، والمكان مركبا من نقط غير منقسمة ، وتلخص كما يلى : لنفرض ثلاثة بحاميع كل منها مؤلف من أربع وحدات أو نقط ، والثلاثة متوازية فى ملعب ، أحدها يشغل نصف الملعب ألى اليمين ، وآخر يشغل نصفه الى اليسار ، والثالث فى الوسط . يزانفرض الأول والثانى يتحركان بسرعة واحدة كل منهما يقطع طول الآخر فى زمن هو نصف الزمن الذى يقضيه لقطع طول الساكن ، أى أن الانتقال من احدى نقط الجموع الساكن الى النقطة التى تليها ، يتم فى آن هو ضعف الآن الذى يتم فيه الانتقبال من إحدى نقط المحموع الساكن الى النقطة التى تليها ، يتم فى آن هو ضعف الآن الذى يتم فيه الانتقبال من إحدى نقط المحموع الماكن الى المرك المرك الى النقطة التى تليها ، فتقطع الحركة نفس المسافة (من حيث أن طول المحموع الماكن الى المرك المول الماكن ، أى أن هو ضعف الآن الذى يتم فيه الانتقبال من إحدى نقط المحموع الماكن الى المحرك الى النقطة التى تليها ، يتم فى آن هو ضعف الآن الذى يتم فيه الانتقبال من إحدى نقط المحموع الماكن الى المركة وهم \* فى زمن معين وفى ضعف هذا الزمن ، فيكون نصف الزمن مساويا لضعفه ، وهذا خلف ، واذن فالمركة وهم \* يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية - ص ٢٢ الاسكندرية سنة ١٩٩٢ .



هذه هي حجج زينون في نفي الحركة بحسب عرض أرسطو لها وترتب عليها استحالة وجود الزمان : فمنه ماضي وليس بموجبود ومنيه مستقبل ليس بموجود ، فالمتركب منهما غير موجود ، فأما الحاضر منقضي ، ولو كان شيٍّ من الزمان خاضرا لكان هم الآن ، والآن ليس بجزء من الزمان، لأنه لو كان جزءا منه لقدره ، ولا يمكن أن يقدره لأن الآن (لا بعد له) والزمان له ( بعد ) من ثم فان الأن ليس بموجود ، والدليل علم عدم وجود الآن الذي يظهر أنه الفاصلة بين الماضي والمستقبل، ان هـذا الآن هـل هـو واحد بعينه ثابت أبدا؟ أم هو واحد بعد الآخر؟ فان كان الأول لكان ما وحد منذ ألف سنة ، وما وجد اليوم من حيث همما في أن واحد بعينه معا ، وليس أحدهما متقدما بطبعه ولا متأخر عنه (1) ، وإن كان الثاني أي أن بعد آخر ، فالكلام مي أول آن منه هل هو باق أم فاسد ؟ ويستحيل أن يكون باقيا ، لأن بقاءه سيكون في زمان غيره ، لاحق له ، ونحن قلنا أنبه واحبد بعبد آخير ، وكذلبك يستحيل أن يفسيد لأن فساده لا يمكن أن يكون في وقت ، لأنه في ذلك الوقت قسد كمان موجودا ، ولا أن يكون فساده في الآن اللاحق ، لأن الآن لا يتلو الآن ، كما أن النقطة لا تتلو النقطة ، وإن كان لم يفسد في الآن الذي يتلوه ، فلابد أن يفسد في آنات بينهما ، ولا يحكن أن يفسد في أول أن من هذه الآنات الفاصلة بينهما لتفس السبب ، فيكمون بينهسا آنات لانهائية ويكون موجودا فيها ومعها ، وهذا محال ، فاذا بطل أن يوجسد الزمان

١-هذا ترتب على الحجة الثالثة من حجج زينون على استحالة الحركة .

YE.



نمي الماضي ، لأنه ذهـب ، أو الـذي لم يوحـد بعـد أو الحـاضر لاستحالة وحـود الآن فالزمان لا وحود له <sup>(۱)</sup> .

هذه هي الشكوك التي أثيرت حول وجود الزمان بحسب عرض أرسطو لها عسن من سماهم ( البرانيون <sup>(٢)</sup> ) .

وهكذا تتبلور المشكلات المتعلقة بالبعد الفيزيقي للزمان عند أرسطو بنناء على الاشكالات التي ترتبت على حجج زينون الا يلي ، فكان لزاما على أرسطو أن يحدد موقفه من الأمور التالية :

١- ان زينون لفت الأنظار الى الصلة الوثيقة بين الزمان والحركة .

۲- مقارنة بالعدد ( أن العدد من جنس المعدود والزمان ليس من جنس الحركة ) .
 ۳- ان العدد كم مكنفصل بينما الزمان متصل . .

- ١- أرسطوطاليس الطبيعة ترجمة اسحق بن حنين ، حققه وقدم لـه الدكتور عبد
   ١٣٨٤ هـ الرحمن بـدوى . التعليم التاسع عشر ص ٤١ حــ القـاهرة ســنة ١٣٨٤ هـ
- ٢-يقول اسحق بن حنين ( البرانيون هم أصحاب الاقناع وبازاءهم السماعيون وهم أصحاب البرهان \*) . ربما يعنى من ذلك حين وصف زينون الا يلى وأصحابه بالبرانيين أن حججهم تبدو مقنعة وان كانت قضاياهم ليست برهانية أو يقينية . \* المصدر السابق ص ٤٠٤ .

YEN



اذا كانت المشكلات السابقة توحى بأن الزمان غير موجود ، أو أن ليس له سوى وجود ناقص غامض ، لأن الماضى فات ، والمستقبل لم يأت بعد ، والحاضر فى تقضى مستمر ، هذا التقضى يوحى الى الفكر بأن الزمان حركة ، ولكن الحركة خاصية المتحرك غير منفكة عنه ، والزمان مشترك بين الحركات جميعا ، ثم أن الحركة سرياسة المتحرف والزمان راتب ليس له سرعة على أن الزمان ان لم يكن حركة فهو يقوم بالحرية

لذلك يقول أرسطو : ( لما كان المتحرك فانما يتحرك من شئ الى شمى ، وكان كل مقدار فمتصلا ، صارت الحركة تابعة للعقدار ، وذلك أن من قبل أن المقدار متصل صارت الحركة أيضا متصلة ، ومن قبل الحركة يكون الزمان فان بمقدار الحركة بذلك المقدار يظن أبدا ما يكون من الزمان <sup>(٢)</sup> ) .

YEY



ويميز بين الزمان والحركة بقوله : ( فليس الزمان اذن حركة ، بل هو مس جهة ما للحركة علد ، والدليل على ذلك ما أنا واصفه وهو انا بالعدد نحصل الأكثر والأقل ، وبالزمان نحصل الحركة الأكثر والأقل ، فالزمان اذن عدد ما . واذا كان العدد ضريين :لأننا نسمى " عددا " الشئ الذي يعد والمعدود ، والشئ الذي به يعد ، فإن ازمان هو الذي يعد، لا الذي به في النفس يعد ، والذي به يعد غير الذي يعد . وكما أن الحركة تكون أبدا واحدة بعد الأحرى ، وكذلك الزمان <sup>(1)</sup>

فكيف يقدر الزمان الحركة ، وهو ليس من جنسها ، والمقسدار " العدد " يجب أن يكون من جنس المقدور : ان الزمان يقدر شيئا من الحركة ، مثل حركة يوم ، شم يقدر ياقى الحركة بها فإن قيل ها هنا أيضا قدر الزمان الحركة – أى حركة يوم وهر ليس من جنسها ، أحاب أرسطو بأنه لا يشترط أن يكون العاد فى المعدود ، بل قد يكون مفارقا وليس من جنسه ، مثل الذراع العاد للحبل ، وقد يكون من نوعه مثل جزء من الحبل ، ثم يعد الحبل به، والعدد الذى فى النفس ليس هو من جنس للعدود ، وأجيب أيضا بأن الزمان يعد الحركة من حيث هى وهو متصلان ، فهما من هذا الوجه متجانسان <sup>(٢)</sup> . وبهذا المعنى فالزمان عدد الحركة من قبل المتقدم والمتأخر ، وأنه متصل ، اذا كان عدد المتصل فان الزمان تحصل به الحركة وتحد يه من قبل أنه عددها، وقد يحصل الزمان أيضا بالحركة ويحدد بها .

١- نفس المصدر ص ٤٢٠ جرا .
 ٢- أرسطو - الطبيعة ترجمة اسحق بن حنين تحقيق د/ عبد الرحمن بمدوى ص ٤٣.١ - ٤٣.٢
 ٢- أرسطو - الطبيعة ترجمة اسحق بن حنين ألزمان الوجودى- القاهرة سنة ١٩٥٥ص ٢٠ - ٢١.

#### YET



فالزمان يتبع الحركة من قبل أنهأ<sup>ن</sup>من الكم وأنها من المتصل وأنهـا من المنقسم وذلك أن من قبل أن المقدار بالحال التي هو عليها صارت الحركة بهذه الحال التي هي عليها ، ( ونقول في الزمان بحسب الحركة ، ونقول في الحركة بحسب الزمان <sup>(١)</sup> ) .

هكذا يتضح أن حل أرسطو للمشكلات المتعلقة باستحالة الحركة ، وبالتال استحالة الزمان تمثلت في :

١ - ربطه للزمان بالحركة من حيث كونها مقدار .

- ٢- والمقدار لابد أن يكون كما ، من ذلك يكون الزمان عددا ، وبما أن الحركة والزمان يقدر كل منهما الآخر فكلاهما عدد . ومن هنا يكون الزمان عددا للحركة من قبل المتقدم والمتأخر ، وأنه متصل اذا كان عدد المتصل .
- ٣- بقى حل الاشكال الثالث وهو: كيف يكون الزمان المتصل عددا ، والعدد كم منفصل ؟

يحل أرسطو هذا الاشكال بتحديده للآن وتعلقه بالزمان فيعرف بقول. : ( والآن مقدار الزمان من جهة أنه يحده بالمتقدم والمتأخر <sup>(٢)</sup> ) .

۱ نفس المصدر ص ٤٤٤.
 ۲ نفس المصدر ص ٤٢٠ حد .



هذا التعريف يوحى بأن الآن جزء من الزمان وهو من هذه الجهة واحد بعينه لانه موجود في وقت ( فانه يتبع - كما قبل – المقدار الحركة ، ويتبع الحركة الزمان . فانه واحد بعينه لأنه المتقدم والمتأخر في الحركة <sup>(1)</sup> ) .

فهل هذا يعنى أنَّ الآن واحد موجود ( حاضر ) ؟

يقول أرسطو ( وأما في الوجود فانه مختلف ، وذلك أن من جهة ما المتقدم رالمتأخر معدود فهو " الآن " ..... وهذا – خاصة - أعرف به وذلك أن الحركة انما تعرف من قبل المتحرك ، والنقلة من قبل المنتقل ، لأن المنتقل شئ مشار إليه ، وليست الحركة كذلك <sup>(٢)</sup> ) .

ويحسم الاشكال بقوله : (ف " الآن " من وجه بمنزلة شئ واحد بعينه دائما ، ومن وجه ليس بواحد بعينه لأن المنتقل ذلك <sup>(٣)</sup>) . فهو واحد من حيث كونه ثــابت المقدار ، لا من حيث كونه حاضرا . كما أنه متعدد باعتباره منتقلا مثله في ذلك مثل المتحرك بالنسبة للحركة .

TEO



يجيب أرسطو : ( ليس الآن جزء من الزمان ولا الفصل جزء من الحركة ، كما أن النقطة ليست أجزاء للخط ، وانما الخطان جزآن للخط الواحد ... ف " الآن " أما من جهة أنه هو نهاية فليس بزمان لكنه عارض عرض له ؛ وأما من جهة أنه بعد فانه عدد ؛ وذلك أن النهايات انما هي نهايات لذلك الشئ وحده الذي هي له نهايات ؛ قأما العدد مثل العشرة فانه لهذه الأفراس العشرة المشار اليها ولأشياء أخر <sup>(1)</sup> ) .

وهذا يوضح تصور أرسطو للزمان بأنه عدد من قبل اتصال الزمان بالآن باعتبار الأحير وسيلة عد الزمان دون أن يكون " الآن" جزء من الزمان . ولما كمان الزمان منقسما فهل هذا يعنى أن الآن منقسم ؟

يجيب أرسطو : ( وواحب ضرورة أن يكون الآن أيضا الـذى يقـال لأمر قبـل ، غيره بل بذاته ، وعلى التقديم – غير منقسم وأن يكون فـى زمـان كلـه واحـدا بهـذه ، الصفة <sup>(٢)</sup> ) .

وبما أن الآن بالنسبة للزمان كالنقطة بالنسبة للخط ليس جزءا منه وغير منقسم، فانه لا يمكن أن يكون في الآن حركة ولا سكون . ( فواجب اذن ضمرورة أن يكون المتحرك انما يتحرك والساكن انما يسكن في زمان <sup>(٣)</sup> ) .

١-نفس المصدر ص ٤٣٢ حدا .
 ٢- نفس المصدر ص ٦٣٨ حد٢ .
 ٣- نفس المصدر ص ٦٤٦ حد٢ .



مما مبق يتضبع أن أرسطو لم يضع نظريته الخاصة بالحركة وتعلق ارسان بهما الا للرد على حجيج زينون الا يلى وبخاصة الحجتين الثالثة والرابعة . سالرغم من أن الآن هو عدد الزمان ، فإنه ليس داخلا فيه من حيث كون ال ال متصلا والواقع أن الزمان متصل لأنه مشغول بحركة متصلة ، والحركة منه لأنها فى مكمان متصل ، فالمكان هو المتصل الأول ثم أن تجد فى الزمان منهما ومتأخرا ، لأن نجدهما فى الحركة ، ولما كانبت الحركة فى المكان فهما المنا بالاضافة إلى المكان أولا ، وإلى الحركة ثانيا ، وإلى الزمان ثالثا <sup>(1)</sup> ) .

فأنقد أرسط اتصالية الزمان من حيث كونيه عندا للحركة للتصلية ، ومن ناحية أخرى (نه جعل الآن خارجا عن ذات الزمان ، بالرغم من أنه يعده ، وذلبك بقوله: ( ان جزء الزمان زمان وليس " آن " كما أن جزء الخط خط وليس نقطة <sup>(٢)</sup>) .

1- Ross, Aristotle, Philosophy of Nature University, Paperbacks 1964. P. 89. 2- IB id. P. 95

YAY



ثالثا: البعد الذاتي

مما سبق يتضح أنه : لما كان الزمان عددا فانه يترتب على ذلك : ١ - لا وجود للعدد بدون العاد ، ولا وجود للقياس أو المقيس بدون النفس القائسة. ٢ - لما كانت النفس الناطقة محركة للجسم فكذلك هى العادة للحركة . ٣ - اذا كان الزمان علاقة بين طرفين : الحركة بوصفهما مقيسة ، والنفس الناطقة بوصفها قائسة ، واذا افترضنا امكان وجود حركة بعدون الزمان ، فهمل يمكن أن يكون هنأك زمان بدون النفس ؟ أو بمعنى آخر هل الزمان موضوعي تماما مستقل عن النفس القائسة أم أنه موضوعي وذاتي ؟

اما بالنسبة للأمر الأول ، يقول أرسطو : ( اذا لم يكن ثمـة شيخ يعـد ، لـن يكون ثمـة معدود ، وبالتالى لن يكون ثمة عدد ، لأن العدد هو ما يعد ، أو ما يمكن أن يعد ، واذا لم يكن ثمة شيخ يستطيع بطبعه أن يعد الا بالنفس ، وفي النفس ، العقل ، فاذا لا يمكن أن يوجد زمان حينئذ بغير النفس الناطقة <sup>(1)</sup> ) .

YEA



لإنهم لم يشعروا به . فكما أنه لو لم يكن الآن مختلفا بسل كمان واحمدا بعينه لم يكن زمان ، كذلك وان كان مختلفا ثم لم يشعر به لم يظن أن ما بسين الاثنيين زممان . فمان ثلنا لم يحدث تغير أصلا بعينه ، بل توهمنا أن أنفسنا ثابته على أمر واحد غسير منقسم عرض لنا حينئذ أن نتوهم أنه ليس زمانا ، ومتى أحسسنا تغيرا محصلا قلنما حينئمذ أنه قد كان زمان <sup>(1)</sup> ) .

هذا القول الأخير لأرسطو يوضح أن كون الزمان عدد يؤدى إلى أنه لا يمكن أن يكون دون العاد ، الذى هو النفس فبالتسالى يصبح الزمسان قائما على أسساس وحود برفين هما: ذات الزمان كمقياس للحركة والنفس الناطقة باعتبارها قياساً وعمادة للزمان .

فهل هذا يعنى أن الزمان ذاتي أم أنه موضوعي مغارق للنغس الناطقة ؟

يجيب أرسطو : ( فغير ممكن أن يكون الزمان موجودا اذا لم تكن نفس موجودة ، اللهم الا من قبل <sup>(٢)</sup> ذلك الشئ الذى متى كان الزمان موجودا من غير أن تكون نفس وإن المتقدم والمتأخر اتما هما في الحركة ، وإن الزمان انما هو هذان مما هما معده دان <sup>(٣)</sup> ) .

١٩ - المصدر السابق ص ٤١٤ - ٤١٥ حدا .
 ٢ - يقبول المترجم شارحا : في النص اليونساني : اللهم الا من قبل موضوع
 ١ الزمان، كما لو قلنا مثلا ان الحركة يمكن أن تكون من غير أن تكون نفس .
 ٣ - أرسطو - الطبيعة ص ٤٧٤ - ٤٧٤ حدا .



ان الاجابة السابقة ، تمثل مبل أرسطو الى القول بموضوعية الزمان ، لأنه – وان كان يؤكد على أهمية وجود النفس الناطقة كقائسة للزمان – يضع امكان عدم وجود النفس فيتصور تقدما وتأخرا في الحركة – بجردين هما : ذات الزمان اللاحق للحركة ، فاذا كانت هناك حركة دون نفسي كان الزمان ملازماً لها .

( فمتى لم تكن أولا تكون حركة ، لم يكن ولا يكون زمان أصلا <sup>(١)</sup> ) .

١-أرسطو - الطبيعة ص١٥ ٨ - ٢ تجتم.



Ē

## رابعا : البعد الميتافيزيقي للزمان

سبقت الاشارة الى أن أرسطو قد حعل " الآن " يعد الزمان بالوهم تجنبا منه لتحزئة الزمان ، تلك التحزئة التى توقعنا في اشكال امكان نفى الحركة الذى آثاره زينون الا يلى . فاذا كنا نريد أن نتخلص من نتائج هذه الحجج ، فليس أمامنا الا أن زفض أولا افتراض أن الزمان مكون من آنات متوالية <sup>(1)</sup> ، وبالتالى فاننا نكون قد انقذنا خاصية اتصالية الزمان من أن تنالها القسمة والتحزئة <sup>(1)</sup> ، وبما أن كل ما هو انقذنا خاصية لتصالية الزمان من أن تنالها القسمة والتحزئة (<sup>1)</sup> ، وبما أن كل ما هو بالضرورة في الزمان . لأن ثم زمانا أكبر يفوق وحودها، وبما أن مالا يخضع للحوكية رأسكون ، فانه لا يوجد في الزمان لارتباط الزمان يالحرك ... نفي الحركة والسكون في الآن أن أرمان الإرتباط الزمان يالحرك ...

فان هناك موجودات لا تخضع للزمان باعتبار أنها تخلو من الحركة والسكون:

ولكى يمكن التمييز بين الأمور الكائنة خبارج الزمان ، والأمور الداخلية في الزمان يجب الإشارة الى أن أرسطو يذكر أن الأمور تكون في الزمان بأخد معنيين : أحدهما أن يكون وحود الشئ متى وجد الزمان ، والآخر بمنزلة ما نقول في بعض الأشياء أنها موجودة في عدد . وهذا القول يدل اما على ما هو كالجزء للعدد والعارض له ، وبالجملة على شئ ما منسوب الى العدد ؛ واما على أن له عددا .



ولما كان الزمان عددا قان " الآن " ، و " المتقدم " وسائر ما أشبه ذلك هى فى الزمان كالوحدة فى العدد والفرد والزوج ... وظاهر أنه ليس معنى وجود الشمع فى الزمان هو أن يكون الشئ يوجد متى وجد الزمان ؟ كما أنه ليس معنى وجود الشئ فى المكان هو أن يوجد متى وجد المكان <sup>(1)</sup> ) . وينى أرسطو على ماتقدم التيجة التألية :

(واذا كان الشيع انما يوجد في الزمان من جهة أنه في عدد ، فقد يمكن أن يوجد زمان ما أكبر من زمان كل ما يوجد في زمان فلذلك قد يجب ضرورة أن تكون جميع الأشياء الموجودة في زمان فالزمان يشتمل عليها ... فالزمان أيضًا يوثر أثرا ما في هذه الأشياء كلها ،على ما جرت عادتنا أن نقول من أن الزمان يلسى كل شي ، وينسى كل شيء ولا نقول انه يعلم ويجدد ويحسن ؛ وذلك أن الزمان بلائته هو بأن يكون سببا للقساد أحسرى وأولى لأنه عدد للحركة ، والخركة تزيل الموجود . فقد وجب من ذلك وظهر أن الأشياء الأبدية الوجود من جهة ما هى أبدية الموجود . فقد في زمان ، وذلك أنه لا يشتمل عليها زمان ، ولا يقدر الترا للوجود . فقد وحب من ذلك وظهر أن الأشياء الأبدية الوجود من جهة ما هى أبدية الوجود ليست أن الزمان لا يؤثر قيها أثراً أصلا ، نمنزله ما ليس في زمان ، ولا يقدر والله ما ما ما أنه الراب الما يعلى ذلك

١-المصدر السابق ص ٤٤٩ حـ١ .
 ٢- أرسطو – الطبيعة ص٤١٥ حـ١ .



(ولما كانت الحركة في الزمان على أنه عند ، والعند يشمل المعدود ، وحب أن يكون الزمان ، الزمان العام المطلق أعم من كل زمان لشيّ شيّ .

واذا كمان الزمان أعمم لم يكن الزمان للأشياء السرمدية لأنهما على وتميرة واحدة <sup>(1)</sup>. فما هي تلك الأشياء السرمدية التي يصفهما أرسطو بأنهما أبدية لا تتمأثر بالزمان ولا بالحركة ؟

.

ان من أظهر تلك الأشياء الحركة ذاتها :

فيقول أرسطو : (ونتبين ضرورة القول بقدم الحركة من اعتبار المتحرك والمحرك والزمان . أما المتحرك فلا يخلو أن يكون أما قديما أو حادثا ، فان كان حادثا ، وكان الحدوث أو الكون يقتضى الجركة (٩٩ ) كان كونه تغيزا ، اقتضى حركة سابقة على البداية المزعومة للحركة ، وهذا خلف ، وأن كان قديما فهو متحرك لا ساكن ، لأن السكون ما هو إلا غدم الحركة ، فهو متأخر عنها ، يقتضى احداثه حركة أولى قبل الحركة وهذا خلف .

وأما من جهة المحرك فإن عدم الحركة يعنى أن : المجرك والمتحرك بعيدان الواحد عن الآخر ، فلأجل أن تبدأ الحركة لابـد مـن حركة تقـرب بينهما ، وهـذه الحركة تكون سابقة على بداية الحركة ، وهذا خلف .

۱- شرح يحيى بن غدى لقول أرسطو السابق ، المصدر السابق ص ٤٥٣ .
Ross, Aristotle P. 90 - 1964 .



وأما الزمان فهو مقياس الحركة ، أو هو نوع من الحركة ، فإن كان قلر كانت الحركة قديمة ، وقد أخطأ أفلاطون في معارضته ( ، غ ج ) . فإن الزمان يقُو بالآن ، والآن وسط بين مدتين ، هو نهاية الماضي وبدأية المستقبل ، فليس للزمان بدا ولا نهاية ، والا لزم أن لا يكون زمان قبله ولا بعده ، ولكن قبل وبعد متضمنان فهذا خلف <sup>(1)</sup> . الجحج الأحرى عن قدم الحركة مركبة على نمط واحد وهي طائفتان: طائفة خاصة بقدم العالم ، وأخرى خاصة بقدم الحركة <sup>(1)</sup> . ويلزم عن قد الحركة أثبات قدم علة تسلك الحركة .



وهذا النص يوضع أمرين :

الأهر الأول : إن للأزلية عند أرسطو معنيين : أولهما أنها نوع من الاستمرارية فى الأشياء المتحركة أزلياً ، كالسماء الأولى والأفلاك . وثانيهما : أنها عبسارة عسن اللازمنية فى الأشياء التى لا تتحرك فقط ، كالمحرك الذى لا يتحرك والعقول الفارقة ، ومن حيث كونها موجودة أبداً - خارجة عن الزمان ومن شم لا يؤثر فيها فالزمان إذن صفة للأشياء الخاضعة للكون والفساد ، أو الأشياء المتحركة حركة أزلية أى دائمة الأحرام السماوية <sup>(۱)</sup> . فقد اعتبر الموجود بمعنى الموجود فى الزمان واعتسر الواحد غير موجود فى الزمان فقال عنه أنه ( شئ آخر ).

ولكن يمكن القول بأن هذا ازدواج في الوجود فليس ملا يوجد في الزمان بغيير موجود، بل أنه موجود في اللازمان، أو فيما يمكن أن نطلق عليه (السرمدية الثابتـــة) أو ( الآن الثابت ) اذا ما كان معنى ( الآن ) هو الحضور .

الأمر الثاني : يبقى اشكال معلق اختلف في تفسيره شراح أرسطو ألا وهـو هـل تعتـبر الأمور التي بالقوة ذات وحود أم لا ؟

يوجد من بين شراح أرسطو من جعل الأمور التسى ( بـالقوة ) موجودات، وان كان وجودها وجودا ناقصا : ومن شراحة من جعلها غير موجودة على الإطـــلاق ١-د . حسن جراى الزمان والوجود اللازماني في الفكر الإسلامي - بجث قسى بحلة تصدرها جامعة الفاتح بليبيا - العدد الأول ص ٧١-٧٢



ويجب هنا أن أشير إلى أن هذا الإشكال سوف تكون له أهميته عند التعرض لتصور الزمان عند مفكرى الإسلام بعامة ، وعند ابن سينا بخاصة . الا أنه تجب الإشسارة فى هذا الصدد إلى معنى للمكن عند أرسطو ، فقد قال فى كتساب التحليسلات الأولى : ( ان المكن هو الذى ليس باضطرارى، ومتى سلم أنه موجود لم يعرض من ذلك عال . ان المكن يقال على ضربين : الضرب الأول : ما كان على الأكثر ، والضرب الأخر : هو الذى يمكن فيه أن يكون وألا يكون <sup>(1)</sup>) .

من ذلك يتيين أن المكن يمكن أن يطلق على ما هو موجود ولكن وجوده ليس ضرورة ، ولا يلزم عن افتراض عدمه استحالة منطقية ، كما يمكن أن يطلق على ما ليس بموجود بالفعل ولكنه موجود بالقوة <sup>(٣)</sup> .

- تعقسيب :
- مما سبق يتضح :
- ١- أن اثارة زنيون الايلى للحجيج النافية للحركة هى التبى أدت بأرسطو إلى وضع نظرياته فى الزمان محاولا إثبات وجوده من قبل إعتباره لاحقا للحركة . فالزمنان يعد الحركة ويقدرها كما تقدر الحركة الزمان .
- ١- منطق أرسطو حققه وقدم له عبد الرحمس بدوى ص١٤٢ حـ١ القـاهرة سنة
   ١٩٤٨ من كتاب التحليلات الأولى نقل تذارى .
   ٢- أرسطو مقالة اللام من كتاب " ما بعد الطبيعة " ونشر عبد الرحمن البـدوى ضمن كتاب أرسطو عند العرب ص٤ من التص بيروت سنة ١٩٧٨ الطبعة الثانية .
  - 107



۲- ويرى أرسطو أن وسيلة عد الزمان هى " الآن " الذى لا يدخل فسى الزمان والا انتفت اتصالية الزمان ، لذلك جعله يعد الزمان بالوهم من قبل أنه قائم فى النفس الناطقة لأن " الآن " ليس فيه حركة ولا سكون .

- ٣- ومن هنا يظهر البعد الذاتى للزمان . فلما كان الزمان عددا للحركة ومقياساً لها ، فإنه لا وحذود لمقياس بدون النفس القائسة وأعنى النفس الناطقة . لذلك أحاب أرسطو على التسائل الأول السابق وهو: ( هل يوجد الزمان مفارقا للنفس القائسة له ؟) يجيب بقوله : ( أن الزمان لا يوجد بدون حركة ، كما أن الحركة لا توجد بدون النفس ، فالشعور بالزمان أمر لابد منه كطرف من طرفى وحود الزمان ، وإن كان هذا الطرف لاينفى كون الزمان مفارقا للنقس لأنه لا يدخل فى النفس الناطقة إلا من قبل كونه معدودا ، وليس من قبل كونه لاحقا للحركة فنى صيرورته المستمرة فيصبح واحود الزمان للنفس فقط من قبل كون الآن إفركة فنى للمتقدم والمتأخر من الحركة .
- ٤- من ثم يكون أرسطو قد أنقذ موضوعية الزمان ، بجعله لاحق اللحركة ، وإن لم يغفل أهمية البعد الذاتى له فخالف بذلك أفلاطون الذى رأى أن السزمان وهمو الصورة المتحركة للأزلية ، فربط الأخير الزمان بالنفس على العكس من تلميذه أرسطو الذى جعل الزمان ألصق بالطبيعة منه بما وراء الطبيعة .
- ٥- ولما كان الزمان متصلا ولاحقا بالحركة الدائرية الأزلية الأبدية فانـــه عنـد أرسطو قديم . واذا ما تصورنا الزمان معلولا ، فإنما تكون علته قائمة في أمرين :

YoY



إحداهما : الديمومة التي تكون للزمان باعتباره لاحقا للحركة من أثر تحريك المحرك الأول ومن هنا تكون ديمومته في ثبات الأزلية الأبدية اللامتناهية .

الأمر الثانى : كونه عدد الحركة يجعل منه علة بالعرض للمتغيرات فمن خلال تحدث الحركة من كون وفساد وهو من هذه الوجهة يعتبر معلولا للحركة التى هى مصدر التغير وعلته الحقيقية .

فْالأبدية بُهذا للعني مزدوجة :

إحداهما أبدية الزمان في ذاته وتحوى الموجودات الزمنية الخاضعة للكون والفساد ...

والأخرى لازمنية تشتمُل على المحرك الأول والعقول المفارقة للحركة .



الفصل الرابع الزمان عند أفلوطين

٢- بين الأزلية والزمان :

قبل أفلوطين تعريف أفلاطون للزمان بأنه صورة للأزلية .

الحذ عن أفلاطون أيضا نهجه الثنائي في فلسفته ، فبصدد الزمان ذهب أقلوطين الى أن تعلق الأزلية بالجوهر العقلي الإلهي يناظر تعلق الزمان بعالم الأفلاك والعمالم السفلي <sup>(1)</sup> .

وكما تتعلق الأزلية بالموجودات العقلية يتعلمق الزمان بالموجودات الحسية . وأن اقترن الزمان بالحركة فإن الأزلية تقترن بالسكون ، ولا نعنى بالسكون غياب الحركة عفهومها الحسى واتما تعنى بالسكون السرمدية التي تتضمن الاستمرازية بالمفهوم العقلي (٢)

ولا تقتضى الأزلية السكون فحسب ، وانما تقتضى الوحدة كذلك حتى لا يصبح ذلك السكون كذلك الذي يتخلل الفترات بين حركة وأحرى <sup>(٣)</sup> .

I- Plotinus: The Third Ennead - Translated by Stephen Macknna and Philip Lee Warner P. 96.
2- IB id : P. 98.

3- IB id : P . 99.



حكذا نستطيع أن نصف الحقيقة الالهية بالأزلية والأبدية ، وبحياة لا تتغير ولا تتحول . وهذا ما نعنيه بالسرمدية ، وهكذا تحيى الحقيقة الالهية وحودا ثابتنا لم ولن يتغير ، واتما تحيى في السرمدية ومن ثم يمكن تعريف السرمدية ، بأنهما حياة كلية مطلقة تامة لا آنات فيها ، ولا فترات وإنها تتعلق فقط بالموحود الحق منبثقه منه كامنة فيه <sup>(1)</sup> .

أما الموجودات الجزئية فإنها في عملية إستزادة مستمرة خلال سير الزمان ، من ثم فإنها تفقد وجودها ذلك لأن الوجود ليس صف ذاتيه لها ما دامت تحيى في صيرورة واستحالة ، واتما يلازم الوجود هذه الكائنات من لحظة كونها إلى لحظة فسادها ، انها تسرع الخطي تجاه المستقبل ، وتخشي الراحة ، محاولة السعى الى الخلود، سواء بالعمل أو الانجاب أو بالوجود الحق ، ومن ثم كانت الدورة العليا للموجودات حركة دائبة تسعى الى السرمدية من خلال المستقبلية <sup>(٢)</sup>

أما الواحد ، فعلى العكس ، لا يسعى الى شيخ لأنه مستحوذ على كل شيم ، فلا زمان مستقبل بالنسبة له لأنه لاشئ خارجه ، إن وجوده الحق هـو السـرمدية لأن السـرمدية تعنى الدوام . إن القدم صفة ذات الله .

Eternity Proves investigation to be identical with God .

1- IB id : P . 99 - 100. 2- IB id P: 101.

۲٦.

PhPilip



أو بالأحرى أنه الأله متحليا .

It may fitly be described as God made Manifest .

لأن الاله يعلن عن نفسه أنه الوحود بلا تغيير ، اذ أنه الحي دائما ، ولما لم يكن في السرمدية ماضي ولا مستقبل فأنه لا تفقد بنيان حوهرها <sup>(1)</sup> .

ان الخير كل الخير ، والجمال كل الجمـال ، والبقـاء كـل البقـاء إنمـا يـتركز فـى الواحد ، عنه ينبثق ولا يزول ، ومن ثم قال أفلاطون كلمة حق :

إن الأزلية تستقر في الأحدية Eternity stable in Unity

أى أن السرمدية لا تفارق الواحد باعتباره الموجود الحـق الـذى الـذى لا تحـرى عليه الحوادث . ان السرمدية هي التجلي الفعلى للحياة الدائمة الله .

فإن بحثنا عن الوجود الحق ، أو عن الموجود المذي يعد الوجود صفة ذات له فاننا ستصل الى موضوع بحثنا عن الوجود الحق ، أو عن الموجود المذي يعد الوجود صفة ذات له فاننا سنصل الى موضوع بحثنا عن السرمدية .

غير أن ألفاظا مثل " دائما ، ابدا " ، أحيانا قد تفيد تصورا زائفا بالنسبة للواحد، ومن ثم يفضل ألا يضفي عليه أية صفة .

We might perhaps prefer to speak of "Being "Without any attribute. 1 - IB id P. 101 - 102.



لا فرق اذن بين الوجود والدوام ، الا أن صبح أن يكون هنباك فرق بين الفيلسوف ، والفيلسوف الحق . من ثم فان قولنا الموجود الدائم يعبر عن تحصيل حاصل لأننا لا تعنى " بالموجود الدائم " قولا غير قولنا " الموجود الحق " . ولا تخضع السرمدية للقياس ، لأن الشي المقيس هو الذي يخضع لكم والتجزئة الى أجزاء وآنات وليست السرمدية كذلك <sup>(1)</sup> .

نقبد أفلاطون للمفهوم الأرسطي للزمان - كيف نشأ الزمان بين الأزلية والزمان؟

۲ نقد الفهوم الأرسطى للزمان :

من الحكماء السابقين من قرن بين الزمان والحركة ، أى أن الزمان لا أيـدرك الا من حلال حسم يتحرك ، بذلك يقترن الزمان بالتغير كأنه لن يدرك ان توقفت الحركة أو من خلال السكون <sup>(٢)</sup>.

فان قصد بالحركة مدار الفلك ، فانه ليس متماثلا بين مختلف الأفلاك ، بسل انه يتغاوت في الكواكب الواحد في ذهابه عنه في آيامه ، وان قصد بهما حركة أحسام في عالمنا ، فهذه بدورها متباينة في سرعاتها ، من شم فلن تصلح أن تكون مقياسا لزمان آناته متماثلة . والا لكان عندنا أزمنة متباينة لا زمانا واحدا . أو بالأحرى لن يتوفر لدينا معيار واحد لقياس الزمان <sup>(٣)</sup>

1- IB id : P . 103 - 105 4 2- IB id : P . 105 - 106 . 3- IB id : P . 106 - 107.



ومن ناحية أخرى فان مدار الفلك يطرح لنا تصور المكان لا الزمان ، أما عدد دوراته فيوحى بفكرة العدد ( دورة واحده أو اثنان أو ثلاثة الخ ) لا شيئ اذن عن الزمان يطلعنا عليه مدار الفلك (1) .

وليس الزمان لاحقا على الحركة إذ هو مستقل عنها ، بل ان امتداد الحركة انما يتم من خلال الزمان .

ولا يقاس الزمان على سائر المعايير أو المقاييس ، فبلا يقبال أنه للمتحركات كالأعداد للمعدودات ، أو كالموازين للموزونات ، ذلك أنه يمكن تجريد الأعداد عن المعدودات والموازين مستقلة مفارقة حارجة عن الأجسام الموزونة وليس كذلك الزمان لأنه ليس مفارقا للحركة ، اذ الحركات انما يقاس تتابعها من خلال الزمان لا بالزمان . وإن كان لابد من مقياس الحركات فكيف يمكن عدها وهي متناهية بزمان لامتتاه ، وإن انتزعنا قطاعا من الزمان نقيس به الحركات لكان معنى هذا أن الزمان سابق عُلَيْن الحركة لا لاحق عليها .

فإن طرح السوال : هل الزمان سابق على الحركة أم لاحق عليها أو هو مصاحب لها ؟

فان الرد : هذا التتابع بين السابق والمصاحب واللاحق انما يعبر عن نظام يجرى في زمان، من ثم تعريفنا للزمان أنه حركة تجرى في زمان . Time is a sequence upon movement in time (1).

1 - IB id : P . 107. 2 - IB id : P . 112 .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فان كانت هذه الحركات مدار ذلك ، فإن هذا المدار يحتمل قمدرا من الزمان ، أى أن الحركة تظهر الزمان وتدل عليه ، فان أردنا أن ندرك الزمان ذاته ، فذلمك من حلال شئ آخر أولى سابق وفق نظام محكم ، فليمس الزمان مقياس الحركة ، ولكنه شئ مقيس بالحركة ، ومن الخطأ تعريفه كشئ مصاحب عرضا للحركة . انما بذلمك نكون قد قلبنا حقائق الأشياء ، حقيقة أنه ( أى أرسطو ) لم يقصد الى ذلك . ولكنما لا نستطيع أن نفهم نظام الكون من خلال تفسيره ، أما أنه قمد قلب حقائق الأشياء حين أطلق لفظ " مقياس " على شئ في حقيقته مقيس (1)

وأنه لمن غريب المفارقات أن نجعل من تتابع المتقدم والمتأخر الحادث في متحركات عالمنا دليلا على الزمان ، بينما نتحاهل الحركة الحقيقية ، حركة النفس التي بدورها لها متقدم ومتأخر ، وكيف نعترف بالتتابع في حركة لانفس لها ولا حياة منها ونقرنها بالزمان متحاهلين ، حقيقة الزمان في حركة عنها استمدت الحركات الأخرى وجودها بمحاكاتها .

٣- كيف نشأ الزمان ؟

على أى حال ان غرضنا أن نعرف ما هو الزمان لا أن نفند تعريفا خاطئا له .

لفهم الزمان لابد من العود الى الأزلية ، حيث اللانهائية التمى لا تعرف الاضطراب ولا الكثرة وانما تقدم في الوحدة . ان الزمان وان لم يوجد للكائنات الأزلية ، فانه قد انبثق عن الأزلية ، كما انبثقت المادة وعالم الكثرة عن النفس الكلية .

1-IB id : P. 112.



ان النفس الكلية كي تخرج الكون الى حجز الوجود طرحت الأزلية حانبا ، وتدثرت بالزمان .

To bring this Kosmos into being, the soul first laid aside its eternity and clothed itself with time (1).

فكان أن تتابعت الموجودات خلال الزمان ، كما لو أن " مهمازا " أثار النفس الكلية ففجر الطاقة الكامنة فيها ، وانتلقت من طور كانت تحيى فيه في الأزلية الى طور انبثقت فيه الموجودات في تتابع مستمر .

وهكذا اقترن الزمان بتنوع الحياة اذا قورنت بالحياة في الأزلية ، حيث السكون والكمال والتمام والثبات والدوام ، فما الزمان الا حياة النفس في حركتها حين تجاوزت مرحلة من الفعل أو التحربة إلى مرحلة أخرى .

Time is the life of the soul in movement as it passes from one stage of act or experience to another <sup>(2)</sup>



صورة متحركة للأزلية ! وكما أن الأزلية ليست خارجا عن موجودات العالم العلوى فكذلك الزمان ليس شيئا خارج المتحركات في العالم المادى ، وكما أن القمدم صفة ذات الله فكذلك الزمان صفة كامنة في النفس الكلية وعنها انبثق <sup>(1)</sup> .

لتتصور النفس وقد عادت وانسحبت من بحرى الحياة ومن نشاطها اللاتهائى فيما تولده من موجودات ، لنتصورها وقد خللت الى مسكونها فى العالم العلوى ، عالم الأزلية ، انها اذا انسحبت عائدة الى الوحدة مخلفة الكثرة لقلد عادت الى الأزلية واختفى الزمان ،ذلك أن الزمان اتما ملتمس فى ميل النفس الى انجاب العالم المحسوس المتمثل فى الكون والزمان . من ذلك النشاط للنفس انبثق الكون ، أما النشاط نفسه فهو الزمان ، وأما محتوى النشاط فهو الكون .

The soul begot at once the universe and time in that activity of the soul this universe sprang into being, the activity is time, the universe ise content of time  $^{(2)}$ .

1 - IB id : p. 114. 2- IB id : P. 114.



تعقميب :

اتهم افلوطين أرسطو بأنه قلب حقائق الأشياء حين جعل من الزمان مقياسا للحركة لاحقا عليها ، فالواقع أن هذا الاتهام " قلب حقائق الأشياء " يعبر عن حقيقة اختلاف النسق الفكرى لدى كل من الفيلوسفين .

اما أرسطو ، ففى بحال الوحدود ، انتقل من المتحرك إلى المحرك الأول ، وفى جمال المعرفة من المحسوس إلى المعقول ، وقسى بحال موضوعنا " الزمان " من الحركة الحسية إلى الزمان مقياسها ثم من الزمن الى الأزلية . ذلك إتحاه فى التفكير يعد فى نظر أصحاب النزعة الميتافيزيقية كأفلوطين ، قلبا لحقائق الأشياء . ذلك أن ما هو أدنى لا يفسر ما هو أعلى بل العكس ، من ثم فأن التفسير ينبغى أن يكون وفق منهج هابط من الواحد مبدأ الوحود الى العقل ، ومنه غلى النفس وعنها انبثق الوحود المادى والزمان . يغسر الزمان اذن فى بعد لاحق عليه ، أعنى العالم المادى وحركة المتحركات فيه .

وليست الأزلية امتداداً لا نهائياً للزمان فتكون بذلك لاحقة عليه ، وانما الأزلية مقترنه بالعالم العلوى السابق ، على العالم المادي المقترن بالزمان .

ومن ثم كان رضا أفلوطين عن تفسير أفلاطون للزمان بأنه صورة الأزلية لللك تكون أسبق من الزمان ، وسخطه على تفسير أرسطو ذلك أن ما هو أسمى لا يفسر في ضوء ما هو أدنى ، كما أنه لا يستدل على العلة بالمعلول . ان ذلك من وحهة نظر أفلوطين " قلب لحقائق الأشياء " .





## أولاً: المراجع العربية :

ابو ريان ( د. محمد على ): (١) الفلسفة ومباحثها . دار المعارف . القاهرة ١٩٦٦م. : (٢) تاريخ الفكر الفلسفى - الفلسفة اليونانية "جزءان" الأول - المدار القومية للطباعة والنشر ط٢ القـاهرة ١٩٦٥م. والثانى ط٤ الهيئة المصرية العامة لكتاب ١٩٧٤م. انيس ( د. عبد العظيم ): (٣) العلم والحضارة -جدا " الحضارة القديمة واليونانية " الموسسة المصرية العامة للتـاليف والنشر - القـاهرة الموسسة المصرية العامة للتـاليف والنشر - القـاهرة

أفلاط\_\_\_\_ون : (٥) محاورة الجمهورية . ترجمة د.فؤاد ذكريا . مراجعة د. محمد سليم سالم . دار الكتاب العربي . القاهرة ب - ت . (٦) محاورة ثياتيتوس أو عن العلم - ترجمة د. أميرة حلمي مطر - الهيئة المصرية العامة للكتاب . القاهرة سنة ١٩٧٣ .



الالوسى (د.حسام محيى الدين) : (٧) بواكير الفلسفة قبل سقراط أو من الميثولوجيا إلى الفلسفة عند اليونان - المؤسسة العربية للدراسات والنشبر ط٢ بيروت ١٩٨١.

الفندى (د.محمد ثابت ) : (٨) فلسفة الرياضة – دار النهضة العربية – بيروت ١٩٦٩م. الأهواني (د.أحمد فؤاد ) : (٩) فمحر الفلسسفة اليونانية قبـل سقراط – دار احيـاء الكتـب العربية – القاهرة سنة ١٩٥٤م.

بدوى (د.عبد الرحمن ) : (١٥) ربيع الفكر اليوناني - مكتبة النهضة للصرية - القاهرة ١٩٦٩م.

17.



بدوى (د.عبيد الرحمين ) : (١٦) موسوعة الفلسيفة (جـزءان) طـ١ المؤسسية العربيية للدراسات والنشر - الكويت ١٩٨٤م.

بــــــران ، جـــــان : (١٧) الفلسفة الأبيقورية – تعريب جورج أبو كسم ، تقديم عادل العوا – الأبجدية للنشر ط1.دمشق سنة ١٩٩٢م.

بـــرهييــــه ، أميــــل : (١٨) تـاريخ الفلسـفة . الجـزء الثـانى " الفلسـفة الهلينسـتية وآخرون والرومانيـة " ترجمـة د. جـورج طرابيشـى - دار الطليعــة للطباعة والتشر ط١ . بيروت سنة ١٩٨٢.

بورتنوي ( جوليـــوس ) : (١٩) الفيلسوف وفن الموسيقي – ترجمة د.فؤاد زكريا مراجعة د. حسين فوزي – الهيئة المصرية للكتــاب – القـاهرة ســنة

#### .019YE

تـــايلور ، مرجريت : (٢٠) الفلسفة اليونانية مقدمة . تعريب عبد المحيد عبد الرحيم مراجعة وتقديم د.ماهر كمامل . مكتبة النهضة المصرية ط١٩٥٨م.

جشم الله أرسطو ، ترجمة د. رأفت جشمرى ، و.ك.س : (٢١) الفلاسفة الأغريق من طاليس إلى أرسطو ، ترجمة د. رأفت حليم سيف . مراجعة د. إمام عبد الفتماح إممام - مطابع الطليعة . الكويت سنة ١٩٥٨م.

ديم...ورانت (ول) : (٢٢) قصة الحضارة حدا - الفلسفة اليونانية - ترجمة لفيف من المعنيين العرب .

TYI



رســــل ( برتراند ) : (٢٣) تاريخ الفلسفة الغربية – الكتــاب الأول – ترجمـة د. زكى نجيب محمود مراجعة د. أحمد أمين – الطبعة الثانية – بلنــة التأليف والترجمة وألنشر -- القاهرة ١٩٦٧ م.

#### YYY'



سعيدان ( د.أحمد سليم ) : (٣٠) مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الاسلام - سلسلة عـالم المعرفة ١٣١ - الكويت ١٩٨٨م.



فر ترجمة تيسير شيخ الأرض طر منشورات دار الأنوار - بيروت ١٩٦٨م. كـــرم ( يــوسف ) : (٤٠) تاريخ الفلسفة اليونانية - الطبعة الخامسة مطبعة لجنية التأليف والترجمة والنشر - القاهرة ١٩٦٦م. كريم ( د. صعويل نوح ) : (٤١) أساطير العالم القديم - ترجمة أحمد عبد الحميد يوسف - مراجعة د. عبد المنعم أبو بكر - الهيشة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٤م. كــــرم ، يـــوسف : (٤٢) تاريخ الغلسفة اليونانية - لجنة التماليف والترجمية والنشم ط٥ - القاهرة سنة ١٩٦٦م. كيسيديس ، ثيو كاريس : ( ٤٣) حذور المادية الديالكتيكية هرراقلي طس - ترجمة حاتم سلمان - دار الغاراي - ب . ت . مطر ( د. أميرة حلمي ) : (٤٤) أورفيوس – معجم أعلام الفكر الانساني – اعداد نخبسة من الأساتذة المصريين - تصدير د. ابراهيم مدكور -المحلد الأول - الهيئة العامة المصرية للكتاب - القياهرة 31915. نيتشب ، فريدريك : (٤٥) الفلسفة في العصر المأساوي الأغريقي ، تقديم ميسال ···· فوكنو ، تعريب د. ستهيل الْمُنْسَى – المؤسسة الجامعينة ·· للدراسات والنشر والتوزيغ طُـ ٢ . لبنان سنة ١٩٨٣م . وورنسيسر ( ديكس) : (٤٦) فلاسفة الأغريق - ترجمة عبد الحميد سليم - الهيئة المصرية العامة للكتاب - القاهرة ١٩٨٥م.



## ثانياً : المراجع الأجنبية :

Aine 'Bescherelle : (1)Nouveau Dictionaire National Tome Troisieme (I-P) Garnier Frers - Libraires Editeurs 1887.

Annandale Charles : (2) The Modern Cyclopedia of universa information . Vo15. London . 1905.

Aristotle : (3) Physica 'De caelo and Metaphysica works of Aristotle Translated, into English Under The editor ship of w'Ross Volumes 2,7,8 Oxford universty press London 1950.

Aristotle : (4) Metaphysics, Trans into English under The editor ship of W.D.Ross, Vol 8,2 and nd . E. D. Oxford at The Clorendonrress Oxford, 1968.

Benn, Alfred William : (5) History of Ancient Philosophy Watts and Co - London, 1972.

- enn, Alfred William: (6) The Philosophy od Greece Considered in Relation to The Character, and History of - its People. Grant Richards, London, 1898.
- Burnet J : (7) Greek Philosophy, Macmilan, London, 1968.



- Cahille' Flannarion : (8) Dictionaire Encyclopedique universal.Tome Cinqieme,Ernest Flommarion Editeur Paris.
- Chuhle. M : (9) Loevere de Plation, Lile Hachtte Paris 1954.
- Comford, F.M. : (10) From Religion to Philosophy. Harper Tarch books New York 1957.
- Freeman, Katheem : (11) Ancilla to the Pre Socratic philosophers. Oxford, 1966.
- Freeman . Katheem : (12) Companion to the Pre Socratic Philosphers. Oxford 1966.
- Fuller . B . A . G : (13) A History of Philosophy revised by Sterling M . Memurrin , third edition . Oxford , and Ibh Publishing Co . New Delhi .
- Gomperz, Theador : (14) Greek Thinkers, and History of Ancient Philosophy authorized Edition Vol - I Translated by Laurie Magnus. Tohne Murray - London 1939.
- Juthrie, W.K.c. : (15) A History of Greek Philosophy Vol - I Cambridge University Press. London 1978.
- Jaeger, W. : (16) The Theology of the Early Greek philosophers, Oxford University Press. Oxford 1968.



Kitto, H.D.F. : (17) The Greeks - Penguin Books 1965.

Organ, Troy, Wilson : (18) An Index to Aristole, in English translation, Gordian Press, INC, New York 1966

Plato . : (19) The Dialogues, Translated . into English with Analyses and introductions , by B. Towett, in five Volumes , Oxford , at the Clerndo n Press 1892.



الموضوع إهسداء مقـدمة

### الباب الأول

الإتجاهات الروحية لدى فلاسفة اليونان السابقين علي سقراط القسم الأول ( النحلة الأورفية )

# القسم الثاني المدرسة الفيثاغور ثية مصادرها و نظرياتها . ٣٦ مــــدخل الفصل الأول مصادرنا عن المدرسة الفيثاغور ثية مصادرنا عن المدرسة الفيثاغور ثية مصادرنا عن المدرسة و تلاميذة )

YYA

الصغحة



| الصفحة | الموضوع                                       |
|--------|-----------------------------------------------|
| ۷۳     | الفصل الثالث                                  |
|        | نظرياتهم العلمية                              |
|        | الفصل الرابع                                  |
| 41     | آرائهم القلسفية                               |
|        | الباب الثــانى                                |
| 114    | المعرفه عند فلاسفة اليونان                    |
| 114    | مقدم                                          |
|        | الفصيل الأول                                  |
| 3 Y M  | المعرفة لدى فلاسغة اليونان السابقين           |
|        | على أفلاطون                                   |
| ~      | الفصل الثانى                                  |
| 1£Ÿ    | نظرية المعرفة عند أفلاطون                     |
|        | الفصل الثـالث                                 |
| 175    | نظرية المعرفة عند أرسطو                       |
|        | الفصل الرابع                                  |
| ነለዋ    | المعرفة لدى فلاسفة اليونان في العصر الهلينستي |



| الصفحة | الدوضوع                                        |
|--------|------------------------------------------------|
|        | الباب الثالث                                   |
| ¥•4    | الزمان عند فلاسغة اليونان و أصولة لدى السابقين |
|        | الفصل الأول                                    |
| * 1 1  | الزمان لدى مفكرى الحضارة الشرقيه               |
|        | القديمة و فلاسفة اليونان السابقسين             |
|        | على أفلاطون                                    |
|        | الفصل الثانى                                   |
| 443    | الزمان عند أفلاطون                             |
|        | الفصل الثالث                                   |
| ¥#¥_   | الزمان عند أرسطو                               |
|        | الفصل الرابع                                   |
| 404    | الزمان عند أقلوطين                             |

۲۸.







This file was downloaded from QuranicThought.com





## To: www.al-mostafa.com

This file was downloaded from QuranicThought.com